# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश भाग-३ [प-व]

# क्षु. जिनेन्द्र वर्णी



# छठा संस्करण : 2002 🛛 मूल्य : 180 रुपये

# भारतीय ज्ञानपीठ

(स्थापना . फाल्गुन कृष्ण 9, वीर नि. सं. 2470, विक्रम स. 2000, 18 फरवरी 1944)

पुण्यश्लोका माता मूर्तिदेवी की स्मृति में साहू शान्तिप्रसाद जैन द्वारा सस्थापित

रुव

उनकी धर्मपत्नी श्रीमती रमा जैन द्वारा सम्पोषित

# मूर्तिदेवी जैन ग्रन्थमाला

इस ग्रन्थमाला के अन्तर्गत प्राकृत, संस्कृत, अपभ्रंश, हिन्दी, कन्नड़, तमिल आदि प्राचीन भाषाओं में उपलब्ध आगमिक, दार्शनिक, पौराणिक, साहित्यिक, ऐतिहासिक आदि विविध विषयक जैन साहित्य का अनुसन्धानपूर्ण सम्पादन तथा उनके मूल और यथासम्भव अनुवाद आदि के साथ प्रकाशन हो रहा है। जैन-भण्डारों की ग्रन्थसूचियॉ, शिलालेख-संग्रह, कला एवं स्थापत्य पर विशिष्ट विद्वानों के अध्ययन-ग्रन्थ और लोकहितकारी जैन साहित्य ग्रन्थ भी इस ग्रन्थमाला में प्रकाशित हो रहे हैं।

> *प्रधान सम्पादक (प्रथम सरकरण)* डॉ ही<mark>रालाल जैन एव डॉ</mark> आ.ने. उपाध्ये

# प्रकाशक भारतीय ज्ञालपीठ 18, इन्स्टीट्यूशनल एरिया, लोदी रोड, नयी दिल्ली-110 003

मुद्रक थी के ऑफसेट, नवीन शाहदरा, दिल्ली-110 032

# © भारतीय ज्ञानपीठ द्वारा सर्वाधिकार सुरक्षित

# JAINENDRA SIDDHĀNTA KOŚA

# [PART-III]

# [प – व]

by Kshu. JINENDRA VARNI



BHARATIYA JNANPITH

#### 

# BHARATIYA JNANPITH

(Founded on Phalguna Krishna 9, Vira N Sam 2470, Vikrama Sam 2000, 18th Feb 1944)

#### **MOORTIDEVI JAIN GRANTHAMALA**

# FOUNDED BY Sahu Shanti Prasad Jain In memory of his illustrious mother Smt. Moortidevi and promoted by his benevolent wife Smt. Rama Jain

In this Granthamala critically edited Jain agamic, philosophical, puranic, literary, historical and other original texts in Prakrit, Sanskrit, Apabhramsha, Hindi, Kannada, Tamil etc are being published in the original form with their translations in modern languages Catalogues of Jain bhandaras, inscriptions, studies on art and architecture by competent scholars and popular Jain literature are also being published

> General Editors (First Edition) Dr Hıralal Jain and Dr A N Upadhye

Published by Bharatiya Jnanpith 18, Institutional Area, Lodi Road, New Delhi-110 003

Printed at BK Offset, Naveen Shahdara, Delhi-110 032

#### © All Rights Reserved by Bharatiya Jnanpith

संकेल - सूची

अमितगति आवकाचार अधिकार स /श्लोक सं . प. वंशीधर शोलापुर, प्र.सं., वि.सं. ११७१ अ.ग श्रा.../ अनगारधर्मामृत अधिकार सं / श्लाक स./पृष्ठ स. पं. खूबचन्द शोलापुर. प्र सं., ई. १ ई.१६२७ अन ध • *• | • • |* • • आत्मानुशासन श्लोक सं आ अनु 🕡 अलापपद्धति अधिकार स /सूत्र स /पृष्ठ स , चौरासी मथुरा, प्र. सं., वी. नि. २४११ आ,१,…/…/ … आग्नपरीक्षा श्लोक सं /प्रकरण सं /पृष्ठ सं , वीरसेवा मन्दिर सरसावा, प्र. स., वि. सं २००६ आसम ⊶/•••/ ⊶ आप्तमीमांसा श्लोक सं, आप्त मो. इष्टोपदेश/मुल या टीका श्लो.सं /पृष्ठ सं .(समाधिशतक के पीछे) पं.आशाधरजी कृत टीका, वीरसेषा मन्दिर दिश्की इउ/मु ..! .. कषायपाहूड पुस्तक सं. भाग स./§प्रकरणस /पृष्ठस./पंक्ति सं., दिगम्बर जनसंघ, मथुरा,प्र.सं.,बि.सं २००० क.पा • /§ ••/• •/• • कार्तिकेयानुप्रेक्षा/मूल या टोका गाथा स , राजचन्द्र ग्रन्थमाला, प्र.स .ई.११६० का अ./मू. कुरल काव्य परिच्छेद सं /श्लोक सं , प. गोविन्दराज जैन शास्त्री, प्र.सं., थी.नि.सं. २४८० कुरत.-- /---क्रियाकताम मुख्याधिकार स.-प्रकरण स./श्लोक स./पृष्ठ सं , पन्नाताल सोनी शास्त्री आगरा,वि.सं.१११३ क्रि. क. . / / क्रियाकोश इलोक सं, प, बौलतराम कि.को. • क्षपणसार/मूल या टीका गाथा सं /पृष्ठ स., जेन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता क्ष.सा /मू. 🕧 गुणभद्र श्रावकाचार इलोक सं. गुण.श्रा,… गोम्मटसार कर्मकाण्ड/मुल गाथा स./१ष्ठ सं., जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था. कलकत्ता गो,क,/मू..../... गोम्मटसार कर्मकाण्ड/जीव तत्त्व प्रदोपिका टोका गाथा स /पृष्ठ सं,/पक्ति सं., जैन सिद्धान्त प्रका. संस्था गो.क/जो प्र …/ · · · गोमट्टसार जोवकाण्ड/मूल गाथा स./पृष्ठ स., जनसिद्धान्त प्रकाशिनो संस्था, कलकत्ता गो,जो /मू ..../... गोमहसार जीवकाण्ड/जीव तत्त्वप्रदीपिका टीका गाथा स./पृष्ठ सं,/पंक्ति सं,,जेनसिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था गो,जो./जी प्र …/…/ ज्ञानार्णव अधिकार सं./दोहक सं./पृष्ठ स राजचन्द्र प्रन्थमाला, प्र.सं./ई. १६०७ র্যা*....*/····/··· ज्ञानसार श्लोक सं. झा,सा • • चारित्त पाहुड/मूल या टीका गाथा सं /१ष्ठ सं,. माणिकचन्द्र प्रन्थमाला, मम्मई, प्र.सं., वि.सं. १९७७ चा पा /मू …/⊶ चारित्रसार पृष्ठ सं /पंक्ति सं,, महाशीर जी, प्र सं,, मी.नि २४८८ चा सा गर्मागर जंब्रूदोवपण्णत्तिस गहो अधिकार स./गाथा स., जैन संस्कृति संरक्षण सघ. शोलापुर, वि.सं.२०१४ ज,प,•••/••• जैन साहित्य इतिहास खण्ड सं /पृष्ठ सं., गणेशप्रसाद वर्णी ग्रन्थमाला, वी.नि. २४८१ जै.सा, *••|•*•• जैन साहित्य इतिहास/पूर्व पीठिका पृष्ठ संगणेशपसाद वर्णी ग्रन्थमाला, वा.मि. २४८१ जै,पी … तत्त्वानुशासन इलोक सं, नागसेन सुरिकृत, वीर सेत्रा मन्दिर देहली, प्र.स., ई. ११६३ त अनु ••• तत्त्वार्थवृत्ति अध्याय सं./सूत्र सं /पृष्ठ सं /पंक्ति सं , भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र.स , ई ११४६ त चृ ---/---/---/ --तच्यार्थसार अधिकार सं /श्लोक स./पृष्ठ सं ,जैनसिद्धान्त प्रकाशिनो संस्था कलकत्ता, प्र स ,ई स.१९९१ त.सा …/…/… तत्त्वार्थ सूत्र अध्याय सं /सूत्र सं त.सू. •/··· तिलोयपण्णत्ति अधिकार सं /गाथा सं, जीवराज ग्रन्थमाला, शोलापुर, प्र.स., वि.सं, १९९९ ति प •••/••-तीर्थं कर महावीर और उनकी आचार्य परम्परा, पृष्ठ स., दि जैन विद्वइपरिषइ, सागर, ई. १९७४ ਗੀ.… त्रिलोकसार गाथा सं., जैन साहित्य बम्बई, प्र. स., १९१९ त्रि सा.... दर्शनपाहुड/मुल या टोका गाथा सं./पृष्ठ स , माणिकचन्द्र प्रन्थमाला, बम्बई, प्र.म , वि सं. १९७७ द पा,/मु …/… दर्शनसार गाथा स., नाथूराम प्रेमी, मम्बई, प्र सं., वि. १६७४ द,सा.••• द्रव्यसंग्रह/मूल या टोका गाथा सं /पृष्ठ सं., देहली, प्र स ई १९५३ द्र.सं,/मू..../ .. धर्म परीक्षा श्लोक सं. ध प घवला पुस्तक सं /खण्ड स , भाग, सूत्र/पृष्ठ स ,/पंक्ति या गाथा स , अमरावती, प्र. स. ध..../!!!/.. /.. नयचक बृहद् गाथा सं श्रोदेमेवनाचार्यकृत, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, त्रम्बई प्र स , वि. स ११७७ न च.जू … नयचक/भूत भवन दीपक अधिकार सं /१ष्ठ स,, सिद्ध सागर, शोलापुर न च / श्रुत / · · · नियमसार/मूल या टीका गाथा सं. नि.सा./मू ···· नियमसार/तारपयं वृत्ति गाथा सं /कत्तश सं, नि.सा /ता.वृ..../क... न्यायदीपिका अधिकार सं./ श्रेष्रकरण सं /पृष्ठ सं /पंक्ति मं, बोरसेवा मन्दिर देहली, प्र.सं, वि.सं २००२ च्या की •••/§•• /•••/••• न्यायंबिन्दु/मूल या टीका, क्लोक सं., चौखम्बा संस्कृत सीरीज, बनारस च्या,बि /मू.… न्यायविनिश्चय/मूल या टीका अधिकार सं /श्लोक रुं /पृष्ठ सं /पंक्ति सं , ज्ञानपीठ बनारस न्या वि /मु..../ .../ न्यायदर्शन सूत्र/मुल या टीका अध्याय स /आह्रिक/सूत्र सं./१ष्ठ स मुजयफरनगर, द्वि सं., ई. ११३४ च्या.सू./म्रू ·· /···/ / ·· पचास्तिकाय/मूल या टीका गाथा सं /पृष्ठ सं , परमश्रुत प्रभावक मण्डल, वम्बई, प्र.सं., वि १६७२ पंका./मू …/ … वचाध्यायी/पूर्वाध श्लोक सं, पं देवकीनम्दन. प्र सं, ई. १९३२ मं,ध/पू, ∘ पंचाध्यायी/उत्तरार्ध श्लोक स., ५ देवकीनन्दन, प्र सं. ई १९३२ र्ष ध./उ. 🕠 पदानन्दि पंचविंशतिका अधिकार सं /श्लोक सं जीवराज ग्रन्थमाला, शोलापुर, प्र.सं. ई १९३२ น.ศิ..../... पंचसग्रह/प्राकृत अधिकार स /गाथा स,, ज्ञानपीठ , जनारस प्र. सं ई. १९६० ष.सं /श.--/---पचसंग्रह/संस्कृत अधिकार स./श्लोक सं. ५ सं./प्रा. की ट्रिप्पणी, प्र. सं , ई १९६० पं.सं./सं ···/···

www.jainelibrary.org

| ष पु/                  | पद्मपुराण सर्ग/श्लोक सं., भारतीय झानपीठ बनारस, प्र.सं , वि.स. २०१६                                        |
|------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प मु <i>•/ •/</i> •    | परीक्षामुख परिच्छेद स /सूत्र सं./पृष्ठ स . स्याद्वाद महाविद्यालय, काशी, प्र. सं.                          |
| प प्र /म्.• ·/ · /     | परमात्मप्रकाश/मुल या टोका अधिकार सं,/गाथा सं /१ष्ठ सं , राजचन्द्र ग्रन्थमाला, द्वि.सं, वि.स. २०१७         |
| पा.पु. 🕂               | पाण्डवपुराण सर्ग स./श्लोक स., जीवराज प्रन्थमाला, शोलापुर, प्र.सं , ई. ११६२                                |
| पु.सि                  | पुरुषाथ सिइध्युपाय इलोक सं.                                                                               |
| प्रसा./मू ··/ ··       | प्रवचनसार/मूल या टीका गाथा सं./पृष्ठ स.                                                                   |
| प्रति सां• /           | प्रतिष्ठासारोद्धार अध्याय स./श्लोक सं                                                                     |
| শা.জ. ••               | वारस अणुवेक्तवा गाथा सं.                                                                                  |
| वो पा /मू.∙ / ⊷        | नोधपाहुड/मूल या टीका गाथा स /पृष्ठ सं. माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, अम्बई, प्र. सं., वि. सं. १९७७              |
| बृजे शं                | वृहत जैन शब्दार्णव/द्वितीय खड/पृष्ठ सं,, मूलचद किशनदास कापडिया, सूरत, प्र, सं,,वी,नि, २४६०                |
| भ आ /मू. / /           | भगवती आराधना/मून या टीका गाथा स /पृष्ठ स /पक्ति सं., सखाराम दोशी, सोलापुर, प्र.सं , ई. १९३४               |
| भा.पा./मू. / •         | भाव पाहुड/मूल या टीका गाथा सं /१४ सं., माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, बम्बई, प्र.सं., वि सं. १९००                |
| भ पु/                  | महापुराण सर्ग सं./श्लोक स., भारतीय ज्ञानपीठ, वनारस, प्र स., ई. १९५१                                       |
| म मं/§ -/·             | महावन्ध पुस्तक सं./§ प्रकरण सं./पृष्ठ सं., भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र.स., ई. १९४१                        |
| मूला ···               | मुलाचार गाथा सं अनन्तकीर्ति ग्रन्थमाला, प्र. सं., वि. स १९७६                                              |
| मो पं                  | मोक्ष पचाशिका इलोक स                                                                                      |
| मो.पा /मू · ·/··       | मोक्ष पाहुँड/मूल या टीका गाथा सं /पृष्ठ सं , माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला, अम्बई, प्र. सं., वि. सं. १९७७        |
| मो.मा.प्र. / /         | मोक्षमार्गप्रकाशक अधिकार स,/पृष्ठ सं /पंक्ति सं , सस्ती प्रन्थमाला, देहली, द्वि.सं,, वि. स, २०१०          |
| यु अनु, •              | युक्त्यनुशासन श्लोक सं . वीरसेवा मन्दिर, सरसावा, प्र. सं . ईं १९६४१                                       |
| यो,सा.अ ···/ ··        | योगसार अमितगति अधिकार सं /श्लोक सं जैनसिद्धान्त प्रकाशिनी सस्था, कलकत्ता, ई सं. १९१८                      |
| यो सा यो …             | योगसार योगेन्दुरेव गाथा स,, परमारमप्रकाशके पीछे छपा                                                       |
| र क आ •                | रत्नकरण्ड भावकाचार श्लोक सं,                                                                              |
| र,सा,•••               | रयणसार गाथा सं.                                                                                           |
| रा.वा///               | राजवातिक अध्याय सं./सूत्र सं /पृष्ठ सं./पंक्ति स., भारतीय ज्ञानपीठ, वनारस, प्र.सं., वि स. २००९            |
| रा,बा.हि ···/ ··/ ··   | राजवातिक हिन्दी अध्याय सं./पृष्ठ सं /पंक्ति सं                                                            |
| त.सा./मू ··/ ··        | लब्धिसार/मूल या टीका गाथा सं /पृष्ठ सं,, जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता, प्र, सं.                |
| सा स. · /···/···       | लाटी संहिता अधिकार सं /श्लोक सं /पृष्ठ सं                                                                 |
| सि.पा/मू -/            | लिंग पाहुड/मूल या टोका गाथा सं,/पृष्ठ सं, माणिकचन्द्र प्रन्थमाला, प्र.सं., वि. सं. १९७७                   |
| वसु भा                 | वसुनन्दि आवंकाचार गाथा सं, भारतीय ज्ञानपीठ, जनारस, प्र. सं, वि. सं. २००७                                  |
| वै.द// ./              | वैशेषिक दर्शन/अध्याय स./आह्लिन/सूत्र स /पृष्ठ सं , देहली पुस्तक भण्डार देहली, प्र सं , वि.सं. २०१७        |
| शी,पा,/सू <i>ं/∙</i>   | शील पाहुड/मूल या टीका गाथा सं /पंक्ति स ,, माणिकचन्द्र ग्रन्थमाला बम्बई, प्र. सं., वि.स. ११७७             |
| श्लो,वा, √ √ √ ⊷/- / ⊷ | श्लोकवार्तिक पुस्तक सं / अध्याय स /सूत्र स /वार्तिक सं /पृष्ठ स., कुन्थुसागर प्रन्थमाला शोलापुर, प्र.सं., |
|                        | ई १३४-३४३१ ह                                                                                              |
| ब.ख                    | षट्खण्डागम पुस्तक सं /खण्ड सं., भाग, सूत्र/पृष्ठ सं.                                                      |
| सभ.त …/…               | सप्तभङ्गीतरङ्गिनी पृष्ठ सं /पंक्ति सं , परम अत प्रभावक मण्डल, द्वि.सं., वि.सं. १९७२                       |
| स.म. <i></i>           | स्याद्वादमञ्जरी श्लोक सं./पृष्ठ सं./पंक्ति सं , परम श्रुत प्रभाषक मण्डल, प्र. स १९६१                      |
| स.श./मू. •/ •          | समाधिशतक/मूल या टीका श्लोक सं /पृष्ठ स . इष्टोपदेश युक्त, बौर सेवा मन्दिर, देहली, प्र.सं., २०२१           |
| स.सः,/मू/ /···         | समयसार/मूल या टोका गाथा स./पृष्ठ स /पंक्ति सं., अहिंसा मन्दिर प्रकाशन, देहली, प्र.सं, ३१.१२.११४८          |
| स.सा/आ./क              | समयसार/आत्मख्याति गाथा सं,/कलश स.                                                                         |
| स,सि, <i>•/  </i>      | सर्वार्थसिद्धि अध्याय सं /सूत्र सं /पृष्ठ स' , भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस, प्र.सं. ई. १९६५                    |
| स स्तो                 | स्त्रयम्भू स्तीत्र श्लोक सं, बीरसेवा मन्दिर सरसावा, प्र. सं., ई. १९४१                                     |
| साध/ …                 | सागार घममित अधिकार सं./श्लोक सं.                                                                          |
| सा,पा,,                | सामायिक पाठ अमितगति श्लोक सं                                                                              |
| सि.सा.सं. √            | मिद्धान्तसार संग्रह अव्याय स./रलोक स., जोवराज जेन ग्रन्थमात्ता, शोलापुर, प्र. सं. ई. १६४७<br>ि-ि          |
| सि वि,/मू,/ ./. /      | सिद्धि त्रिनिश्चय/मून या टीका प्रस्ताव सं,/श्लोक सं,/पृष्ठ सं /पक्ति सं ,भारतीय ज्ञानपीठ, प्र.सं.ई १९४१   |
| सु.र.स                 | सुभाषित रत्न सदोह इतोक सं (अमितगति), जेन प्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता, प्र.स. ई. १९१७                        |
| सू.पा/मू. •! •         | सूत्र पाहुड/मूल या टीका गाथा स /पृष्ठ स , मा णकचन्द्र यन्थमाला बन्बई, प्र.सं , बि.सं. १९७७                |
| ह पु/                  | हरित्रका पुराण सग/श्लोक/स , भारतीय ज्ञान गेठ, बनारस, प्रःस.                                               |

नोट भिन्न-भिन्न कोष्ठकों व रेखा चित्रोंमें प्रयुक्त संकेतोंके अर्थ मसे उस-उस स्थल पर ही दिये गये हैं।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# भाग- ३

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

[ क्षु० जिनेन्द्र वर्णो ]

# [7]

#### पंकप्रभा--- १. पंकप्रमा नरकका लक्षण

- स. सि./३/१/२०३/८ पडूप्रभासहचरिता भूमि. पड्वप्रभा। = जिसकी प्रभा कीषडुके समान है, वह पंकप्रभा (नाम चतुर्थ) भूमि है। (ति. प./२/२१); (रा. वा./३/१/३/१४१/१८); (ज. प /११/११३)
  - \* श्वाकार व अवस्थानादि-देः नरक/१ । लोक/२ ।

इसके नामकी सार्थकता

- ति. प./२/२१ सकरवालुवपंकाधूमतमातमतमं च समचरियं । जेण अव-सेसाओ छप्पुढवीओ वि गुणणामा ।२१। = रत्नप्रमा पृथिवीके मीचे शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पकप्रभा ये शेष छह पृथिवियाँ क्रमश' शक्कर. बालु, कीचड़ ..की प्रभासे सहचरित हैं। इसलिए इनके भी उपर्युक्त नाम सार्थक है ।२१।
- - \* छोकमें पंकमाग पृथिवीका अवस्थान---- दे०भवेम/४।
- पंकावती पूर्व विदेहकी एक विभंगा नदी । दे० लोक/४/८।

पंचकल्याणक - दे० कल्याणक ।

- पंचकत्याणकदत दे० कल्याणकवत ।
- **पंचनद** वर्तमान पंजाब (म, पु,/प्र./४९ पं, पन्नालाल) ।
- मंचनसस्कारमंत्रमाहात्म्य --- आ० सिंहनन्दी (ई० झ० १६) कृत एक कथा।
- पंचपोरित्याद्वतः --- इत्विधान सं./१२१--- भादो सुदी पाँच दिन जान, घर पच्चीस बाँटे पकवान । --- भादो सुदी पाँचमीको पचीस परोमें पकवान बाँटे। (यह बत स्वेताम्बर व स्थानकवासी आम्नायमें प्रचलित है।)

# 

पंचमोवतं— पाँच वर्ध तक प्रतिवर्ष भाद्रपद शु० १ को उपवास तथा नमस्कारमन्त्रका त्रिकाल जाप। (बतविधान सं./८१) (किशनसिंह क्रियाकोश)

**पंचवणं**— एक ग्रह । दे०-ग्रह ।

# पंचविंशतिकल्याणभावनाव्रत---

- ह. पु./३४/११३-११६ पचीस कल्याण भावनाएँ है, उन्हे लक्ष्यवर पचीस उपवास करना तथा उपवासके बाद पारला करना, यह पंचर्वि-रातिकण्याणभावनावत है ।११३। १. सम्यवस्व, २ विनय, ३. ज्ञान, ४ शीख ६. सत्य. ६. श्रुत, ७, समिति, ८ एकान्त, १. गुग्नि, १०, घ्यान, ११. शुक्लघ्यान, १२, संक्लेशनिरोध, १३. इच्छा-निरोध, १४. सबर, १६ प्रशस्त्रयोग, १६. संवेग, १७. करुणा, १८. उद्वेग, ११. भोगनिवेद, २०. संसारनिर्वेद, २१ भुक्तिवैराग्य; २२. मोक्ष, २३. मैत्री, २४. उपेक्षा और २४. प्रमोदभावना, ये पचीस कण्याण भावनाएँ हैं ।११४-१९६।
- पंचयिशतिका दे०पद्मनन्दि पंचविशतिका ।
- पंचितिाखरी-----पाँच कूटोंसे सहित होनेके कारण हिमवाच्. महाहिमवाच् और निषधपर्वत पंचशिखरी नामसे प्रसिद्ध है। (ति. प./४/१६६२, १७३२, १७६७)
- पंचितिर कुण्डलपर्वतस्थ वज्रप्रभक्ष्टका स्वामी रागेन्द्रदेव । देव सोक/४ १९२ ।
- पंचाध्युताशानव्यत---- एक उपवास एक पारणाक्रमसे १६० उपवास पूरे करे। 'औ ही पञ्चश्रुतज्ञानाय नम'' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप करे। (मतविधान संग्रह/७२) (वर्धमान पु./...)
- पंज्रसंग्रह----(पं. सं./प्र. १४/A. N. Up) दिगम्बर आम्नायमें पंच-संग्रहके नामसे उच्छिखित कई ग्रन्थ उपलव्ध है। सभी कर्मसिद्धान्त विषयक हैं। उन अन्थोंकी तालिका इस प्रकार है---१. दिगम्बर प्राकृत पंचर्सग्रह---यह सबसे प्राचीन है। इसमें पाँच अधिकार हैं, १३२४ गाथाएँ है, और ६०० श्लोकप्रमाण गद्यभाग भी है। इस प्रम्थके कर्ताका नाम व समय झात नहीं, फिर भी थि. श. ६-- का अनुमान किया जाता है। (पं. सं./प्र. ११/A. N Up) २. श्वेताम्बर प्राकृत पंचसंग्रह---यह १००६ गाथा प्रमाण है। रचयिता ने स्वय

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

इसपर ८००० श्लोक प्रमाण स्वोपज्जवृत्ति लिखी है जिसपर मलयागिरि कृतएक संस्कृत टीका भी है। इसका रचनाकाल वि० श०१० है। ३ दि० संस्कृत पंचसंग्रह प्रथम-पंचसंग्रह प्रा. १के आधारपर आचार्य अमितगतिने वि० १०७३ (ई० १०१६) में रचा है। इसमें भी भाँच प्रकरण है, तथा इसका प्रमाण १४५६ झ्लोक पद्य वे,१००० श्लोक प्रमाण गद्य भाग है। ४ दि० संस्कृत पंचसंग्रह द्वि०-पचसग्रह प्रो०१के आधारपर श्रीपाल सुत श्री उड्ढा नामके एक जैन गृहस्थने नि० श० ११ में रचा था। इसकी समस्त श्लोक सख्या १२४३ तथा गद्यभाग ७०० श्लोक प्रमाण है। ५ पंचसंग्रह टीका-पंचसग्रहान १ पर दो संस्कृत टीकाये उपलब्ध है। - एक बि० १८२६ में किसी अज्ञात आचार्य द्वारा लिखित है और दूसरी बि १६२० में सुमति कोति भट्टारक द्वारा लिखित है। विविध प्रन्थों से उद्धत प्रकरण का सग्रह होने से यह वास्तव में एक स्वतन्त्र ग्रन्थ जेसी है जिसे रचयिता ने 'आराधना नाम दिया है। चुणियों का दीली में रचित ४४६ श्लोक प्रमाण तो इसमें गद्य भाग है और ४००० श्लीक प्रमाण पद्य भाग। अधिकार संख्या पाच ही है। आ० पद्य नन्दि कृत जबूदीव पण्णति के एक प्रकरण को पूरा का पूरा आरमसात कर लेने के कारण यह पदानन्दि कृत प्रसिद्ध ही गई है। ई. इनके अतिरिक्त भी कुछ प चसंग्रह प्रसिद्ध है जैसे गोमट्ट सार का अपर नाम प चनंग्रह है। श्री हरि दामोदर बेलंकर ने अपने फिल रत्नकोष में 'पंचसंग्रह दीपक' नाम के किसी ग्रन्थ का उस्तेख किया है जा कि उनके अनुसार गोमट्ट सार का इन्द्र वामदेव कृत पद्यानुवाद है। वियोध दे० परिशिष्ट।

#### पंचस्तूपसंध-दे० इतिहास/१/३।

- पंचांक—ध. १२/४.२.७.२१४/१७०/६ संखेज्जभागवड्ढो पंचंको चि धेत्तव्वो । = संख्यात भाग वृद्धिकी पंचांक संद्या जाननी चाहिए । (गो, जी./मू./३२४/६८४)
- पंचाध्यायी ----- प. राजमलजी (वि १६४०ई १४६३) द्वारा संस्कृत श्लोकोमें रचित एक दर्शन शास्त्र) इस के दो ही अध्याय पूरे करके पण्डितजी स्वर्ग सिधार गये। अत' यह ग्रन्थ अधूरा है। पहले अध्यायमें ७६८ तथा दूसरेमें ११४४ श्लोक है। (ती./४/ ८१)
- पंचास्तिकाय --- विषय --- दे० अस्तिकाय । प्रम्थ राजा दिव कुमार महाराज के लिए आ० कुन्द कुन्द (ई० १२७-१७६) द्वारा सिखित १७३ प्राकृत गाथा प्रमाण तस्वार्थ विषयक ग्रन्थ । (जै० २/२११) । इस पर आठ.टीकार्य उपलब्ध है -- र. आ० अमृत चन्द्र (ई० १०५-१५१) कृत तपव प्रदीपिका । २ आ० प्रमा चन्द्र नं० ४ (ई० १५०-१०२०) कृत पञ्चास्तिकाय प्रदीप । (जै०/२/३४७) । ३ आ० जयसेन (ई० २० ११ अन्त १२ पूर्व) कृत तारपर्य वृत्ति (जै०/२/१६२) । ४. मक्लिबेण भट्टारक (ई० ११२म) कृत टोका । ६ वाल चन्द्र (ई० १० १३ पूर्व) कृत कन्नड टोका (जै०/२/१६४) । ई. प्र हेमचन्द् (ई० १६४३-१६७०) कृत भाषा वचनिका । ७. भट्टारक ज्ञान चन्द्र (ई० १९४१-१६७०) कृत भाषा वचनिका । ७. भट्टारक ज्ञान चन्द्र (ई० १९४१-१६७०) कृत भाषा वचनिका । ७. भट्टारक ज्ञान चन्द्र (ई० १९४१-१६७०) कृत भाषा टीका (ती०/४/२६८) ।

# पंचेन्द्रिय जाति---- दे० जाति/१।

# यचेन्द्रिय जीव --- दे० इन्द्रिय/४।

पंजिका — क. पा.२/२,२२/§२१/१४/२ वित्तिमुत्तविसमपयभंजियाए पंजियववएसादो । - वृत्तिसूत्रोंके विषम पदोंको स्पष्ट करनेवाले विवरणको पंजिका कहते हैं । पंडित—प, प्र /मू /१/१४ देहविभिण्णउ णाणमउ जो परमप्पु णिएइ। परमसमाहि-परिट्ठियउ पंडिउ सो जि हवेइ १९४। = जो पुरुष पर-मात्माको शरीरसे जुदा केवलज्ञानकर पूर्ण जानता है वही परम-समाधिमे तिष्ठता हुआ १डित अर्थात् अन्तरात्मा है।

#### पंडितमरण---- दे॰ मरण/१।

२

पंप--राजा अरिकेसरीके समयके एक प्रसिद्ध जैन कन्नड कवि। कृतियाँ -- आदिपुराणचम्पू (म. पु/प्र. २०प पन्नालात्त ), भारत सा विक्रमार्जुनविजय। समय---वि. ११८ (ई १४१) में 'विक्रमार्जुन-विजय' लिखा गया था---(थशस्तिलकचम्पू/प्र २०/पं सुन्दरलात्त)।

# पउमचरिउ-- दे० पद्मपुराण।

**पक्ष—**विश्वासके अर्थमे

म. पु /३१/१४६ तत्र पक्षो हि जैनाना कृस्नहिंसाविवर्जनम् । सैचीप्रमोद-कारुण्यमाध्यस्थे रुपवृ हितम् ।१४६। =मैत्री, प्रमाद, कारुण्य और माध्यस्थ्यभावसे वृद्धिको प्राप्त हुआ समस्त हिंसाका त्याग करना जैनियोका पक्ष कहताता है। ( सा.घ./१/१९)।

#### **पक्ष**—न्यायविषयक

- 9. मु /३/२४--२६ साध्यं धर्म. कचित्तद्विशिष्टो वा धर्मी १२४। पक्ष इति यावत् १२६। = कही तो (व्याप्ति कालमे) धर्म साध्य होता है और कही धर्म विशिष्ट धर्मी साध्य होता है। धर्मीको पक्ष भी कहते है ।२४--२६।
- स्या म /३०/३३४/१७ पच्यते व्यक्तीक्रियते साध्यधर्मवैशिष्टयेन हेस्वा-दिभिरिति पक्ष । पक्षीकृतधर्मप्रतिष्ठापनाय साधनोपन्यास । = जो साध्यसे युक्त होकर हेतु आदिके द्वारा व्यक्त किया जामे उसे पक्ष कहते है। जिस स्थलमे हेतु देखकर साध्यका निश्चय करना हो उस स्थल-को पक्ष कहते है।
- जैन सिद्धान्त प्रवेशिका---जहाँ साध्यके रहनेका शक हो। 'जैसे इस कोटेमें ध्रुम है' इस टग्रान्तमे कोठा पक्ष है।

#### २. साध्यका इक्षण

न्या वि./मू /२/३/८ साध्यं शक्यमभिन्नेतमप्रसिद्धम् ।•• ।३।

- न्या. दो /३/३२०/६१/१ यरप्रत्यक्षादिप्रमाणात्राधितत्वेन साधयित् शक्यम् वाद्यभिमतत्वेनाभिप्रेत्तम्, सदेहाद्याकान्तत्वेनाप्रसिद्धम्, तदेव साध्यम् । = शक्य अभिप्रेत और अप्रसिद्धको साध्य कहते है । (श्लो. वा. ३/१/१३/१२२/२६१) । <u>शक्य</u> बह है जो प्रत्यक्षादि प्रमाणोंसे बाधित न होनेसे सिद्ध किया जा सकता है । <u>अभिप्रेत</u> वह है जी वादीको सिद्ध करनेके लिए अभिमत है इष्ट है । और <u>अप्रसिद्ध</u> वह है जो सन्देहादिसे युक्त होनेसे अनिश्चित है । वही साध्य है ।
- प. मु./३/२०-२४ इष्टमनाधितमसिंहध साध्यम् ।२०। सदिग्धनिपर्यस्ता-ठयुरपन्नानां साध्यत्वं यथा स्यादित्यसिद्धपदम् ।२१। अनिष्टाध्यक्षादि-नाधितयो साध्यत्वं यथा स्यादित्यसिद्धपदम् ।२१। अनिष्टाध्यक्षादि-नाधितयो साध्यत्वं मा भूदितीष्टावाधितवचनम् ।२२। न चासिद्धव-दिष्ट प्रतिवादिन' ।२३। प्रत्यायनाय हि इच्छा वक्तुरेव ।२४। – जो वादोको इष्ट हो, प्रत्यक्षादि प्रमाणेसे नाधित म हो, और सिद्ध न हो उसे साध्य कहते है ।२०। –सन्दिग्ध, विपर्यस्त और अव्युत्पन्न पदार्थ हो साध्य हो इसलिए सूत्रमें असिद्ध पद दिया है ।२१। नादी-को अनिष्ट पदार्थ साध्य नहीं होता इसलिए साध्यको <u>इष्ट</u> विशेषण लगाया है। तथा प्रत्यक्षादि किमी भी प्रमाणसे नाधित पदार्थ भी साध्य नहीं होते, इसलिए अनाधित <u>निशेषण</u> दिया है ।२२। इनमेंसे 'असिद्ध' विशेषण तो प्रतिवादीकी अपेक्षासे और 'इष्ट' विशेषण वादीकी अपेक्षासे है, क्योकि दूसरेको समभानेकी इच्छा वादीको ही होती है ।२३-२४।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# साध्यामास या पक्षामासका लक्षण

न्या, वि./मू./२/३/१२ ततोऽपरम् साध्याभास विरुद्धादिसाधनाविषय-\* स्वत ।३। इति = साध्यसे विपरीत विरुद्धादि साध्याभास है। आदि शब्दसे अनभिप्रेत और प्रसिद्धका ]्यहण करना चाहिए, क्यो कि मे तीनों ही साधनके विषय नहीं है, इसलिए ये साध्याभास है। (न्या. दी./३/§२०/७०/३)।

प. सु /६/१६--१४ तत्रानिष्टादिपक्षाभास ।१२। अनिष्टो मीर्मासकस्या-नित्यदाब्द ।१३। सिद्ध धावण दाब्द ।१४। ==इष्ट असिद्ध और अवाधित इन विशेषणोसे विपरीत--अनिष्ट सिद्ध व वाधित ये पक्षाभास हैं ।१२। दाब्दकी अनित्यता मीमासकको अनिष्ट है; क्योंकि, मीमांसक दाब्दको नित्य मानता है ।१३। दाब्द कानसे सुना जाता है यह सिद्ध है ।१४।

स्वाधित पक्षामास या साध्यामासके भेद व दक्षण
 - दे० गाधित।

# अनुमान योग्य साध्योंका निर्देश

प, मु /३/३०-३३ प्रमाणोभयसिद्धे तु साध्यधर्मविशिष्टता ।३०। अग्नि-मानय देश' परिणामी शब्द इति यथा ।३१। व्याप्तौ तु साध्यं धर्म एव ।३२। अन्यथा तदघटनात् ।३३। = [कही तो धर्म साध्य होता है और कही धर्मी साध्य होता है (दे० पक्ष/१) । ] तहॉ---प्रमाण-सिद्ध धर्मी और उभयसिद्ध धर्मीमे (साध्यरूप) धर्मविशिष्ट धर्मी साध्य होता है । जैसे--- 'यह देश अग्निवाला है', यह प्रमाण सिद्ध धर्मीका उदाहरण है; क्योकि यहाँ देश प्रस्थक्ष प्रमाणसे सिद्ध है । 'शब्द परिणमन स्वभाववाला है' यह उभय सिद्ध धर्मीका उदाहरण है; क्योकि, यहाँपर श-दका धर्मी उभय सिद्ध है ।३०-३१। व्याप्तिमें धर्म ही साध्य होता है । यदि व्याप्तिकालमे धर्मको छोडकर धर्मी साध्य माना जायेगा तो व्याप्ति नही वन सकेगी ।३२-३३।

#### ५. पक्ष व प्रतिपक्षका लक्षण

- म्या. सू./टो./१/४/४१/४०/१६ तौ साधनोपालम्भौ पक्षप्रतिपक्षांश्रयौ व्यतिषक्तावनुबन्धेन प्रवर्त्तमानौ पक्षप्रतिपक्षाचिरयुच्यते ।४१।
- न्या. सू./टी /१/२/१/४१/२१ एकाधिकरणस्थौ बिरुद्धौ धर्मों पक्षप्रतिपक्षौ प्रत्यनीकभावादरत्यात्मा नास्त्यात्मति । नानाधिकरणौ विरुद्धौ न पक्षप्रतिपक्षौ यथा नित्य आत्मा अनित्या बुद्धिरिति । ⇒साधन और निषेधका क्रमसे आश्रय (साधनका) पक्ष है । और निषेधका आश्रय प्रतिपक्ष है । (त्या, मं./३०/३३४/१८) । एक स्थानपर रहनेवाले परस्पर विरोधी दो धर्मपक्ष (अपने विरुद्ध वादीका मत अर्थात प्रतिवादीका मत) और प्रतिपक्ष (अपने विरुद्ध वादीका मत अर्थात प्रतिवादीका मत) कहाते है । जैसे कि --एक कहता है कि आत्मा है, दूसरा कहता है कि आत्मा नहीं है । भिन्न भिन्न स्थानमे रहनेवाले परस्पर विरोधी रा छत्मा है, दूसरा कहता है कि आत्मा नहीं है । भिन्न भिन्न स्थानमे रहनेवाले परस्पर विरोधी हो धर्मपक्ष तिवादीका मत अर्थति प्रतिवादीका मत कहाते है कि आत्मा ही कहाते है कि कात्मा ही कहातो है कि कात्मा ही कहातो है कि कात्मा ही कहाते ही कि कहाता है कि कात्मा ही कहाते है कि कात्मा ही कहाते हो कहाता है कि कात्मा कित्स यत्ते कहाते है कि कात्मा ही कहातो है । जिसे कि कहातो र जैसे--एक कहातो हो कहाता कहता है कि कात्मा कित्मा कि हो कहाते हो कि कहाते है । जैसे कि कहाते र जैसे-एक कहाते है ।

#### साध्यसे अतिरिक्त पक्षके प्रहण का कारण

प.सु/३/३४-३६ । साध्यधर्माधारसंदेहापनोदाय गम्यमानस्यापि पक्षस्य वचनम् ।३४। साध्यधर्मिणि साधनधर्मावबोधनाय पक्षधर्मोपसंहार-वच ।३५। को वा त्रिधा हेतुमुक्त्वा समर्थयमानो न पक्षयति ।३६। == साध्यविशिष्ट पर्वतादि धर्मनि हेतुरूप धर्मको समफानेके जिए जैसे उपनयका प्रयोग किया जाता है, उसी प्रकार साध्य (धर्म) के आधारमें सन्देह दूर करनेके लिए प्रत्यक्ष सिद्ध होनेपर भी पक्षका प्रयोग किया जाता है। क्योकि ऐसा कौन वादी प्रतिवादी है, जो कार्य, ज्यापक, अनुपलम्भके भेदसे तीन प्रकारका हेतु कहकर समर्थन \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १ प्रत्येक पक्षके लिए परपक्षका निषेध---दे० सप्तर्भगी/४। २, पक्ष विपक्षोके नाम निर्देश--- दे० अनेकांत ।४। ३ कालका एक प्रमाण -दे० गणित/II/४।
- पक्षपाल-१. लक्षण व विषय आदि-दे० श्रद्धान १६। २ सम्यग्टष्टि-को पक्षपाल नहीं होला-दे० सम्यग्टष्टि ।४।

पक्षेप--- शलाका ।

ર્

पटल - १ त्रि, सा./४७६/भाषा तिर्यकरूप बरोबरि क्षेत्र विषै जहाँ विमान पाईए ताका नाम पटल है । २ D1x (ज. प /प्र. १०७)विशेष दे.

षट्टन----दे० पत्तन । नरक/५/३९ स्वर्ग ४/ १२

**पणड्डी----**( २४६ )<sup>२</sup> = ६५५३६ । दे० गणित/1/१ /१ ।

- पण्हेंसवण धरसेनाचार्यका ही दूसरा नाम पण्हसवण भी है. क्योकि 'प्रज्ञाश्रमण' का प्राकृत रूप 'पण्हसवण' है। यह एक श्रुद्धि है, जो सम्भवत धरसेनाचार्यको थी, जिसके कारण उन्हें भी कदाचित् 'पण्हसवण' के नामसे पुकारा गया है। वि०१५५६ में लिखी गयी बृहट्टिप्पणिका नामकी प्रन्थ सूचीमें जो 'योनि प्राभृत' प्रन्थका कर्ता 'पण्हसवण' को बताया है, वह वास्तवसे घरसेनाचार्य की ही कृति थी। क्योकि सूचीमें उसे भूतवलिके लिए लिखा गया सूचित कियागया है। (ष. खं. १/प्र. ३०/H L) दे०---धरसेन।
- पत्तन-ति. प /४/१३१९ वररयणाणं जोणीपट्टणणामं विणिहिट्ठ । =जो उत्तम रत्नोकी योनि होता है उसका नाम पट्टन कहा गया है ३१३१९१ जिसा /भाषा /६७६) ।
- ध १३/४,४,६२/३३४/१ नावा पादप्रचारेण च यत्र गमनं तत्पत्तनं नाम । =नौकाके द्वारा और दैरोसे चलकर जहाँ जाते है उस नगरकी पत्तन मंज्ञा है ।
- **पत्ति---**सेनाका एक अंग-दे० सेना ।

**पत्नी -** दे० स्त्री ।

- पत्रचारणऋद्धि---दे॰ अद्धि/४।
- पत्रजाति----भक्ष्य/४।
- पत्रपरीक्षा—आ० विद्यानन्द (ई० ७७५-७४०) द्वारा संस्कृत भाषामे रचित न्याय विषयक ग्रन्थ है। इस पर पंजयचन्द छाबड़ा (ई० १००६-१०३४) कृत संक्षिप्त भाषा टीका प्राप्त है। (तो /२/६५७)।
- पद--- १. गच्छ अर्थात् Number of Terms.

२. सिद्ध पद आदिको अपेक्षा

- न्या./ वि /टी./१/७/१४०/१६ पद्यन्ते इायम्तेऽनेनेति पद । = जिसके द्वारा जाना जाता है वह पद है ।
- ध १०/४.२.४.१/१८/६ जस्स जम्हि अवद्वाणं तस्स तं पर्दः जहा सिद्धि-खेत्तं सिद्धाणं पदं । अत्थालावो अत्थाबगमस्स पद । अध्यते गम्यते परिच्छिद्यते इति पदम् । = जिसका जिसमें अवस्थान है वह उसका पद अर्थात स्थान कहलाता है । जैसे सिद्धिक्षेत्र सिद्धोका पद है।

अर्थालाप अर्थपरिज्ञानका पद है। ....पद झब्दका निरुक्त्यर्थ है जो जाना जाग्र वह पद है।

३. अक्षर समूहकी अपेक्षा

न्या. सू /मू./२/२/५६/१३७ ते विभक्तयन्ता. परम् १६४। - वर्णोंके अन्त-में यथा शास्त्रानुसार विभक्ति होनेसे इनका नाम पद होता है।

#### २. पदकं भेद

#### १. अर्थपदादिको <mark>अपेक</mark>्षा

- क. पा १/१,१/§७१/१०/१ पमाणपदं अत्थपदं मजिममपदं चेदि तिविहं पद होदि । = प्रमाणपद, अर्थपद और मध्यपद इस प्रकार वह तीन प्रकारका है । (ध.१/४,१,४५/११६१/गा. ६१): (ध.१२/४,५,४८/२६५/१९); (गो. जी./जी प्र./३३१/७३३/१)
- क पा. २/२-२२/§३४/१७/५ एत्थे पदं चउव्विइह, अत्थपदं, पमाणपदं, मुजिफमपदं, बवत्थापदं चेदि । =पद चार प्रकारका है---अर्थपद, प्रमाणपद, मध्यमपद और व्यवस्थापद ।
- ध. १०/४.२.४.१/१८/६ पदं दुबिहं --- वनत्थापदं भेदपदमिदि । ...उपक-स्साणुक्कस्स - जहण्णाजहण्ण-सादि-खणादिधुव-अद्रधुव्र - ओज-जुम्म-अभ-विसिट्ठ-णोमणोविसिट्ठिपदभेदेण एत्थ तेरस पदाणि । = पद दो प्रकार है--- व्यवस्था पद और भेदपद । . .उत्कृष्ट. अनुत्कृष्ट, जघन्य, अजधन्य, सादि, अनादि, धुन, अध्ुव, ओज, युग्म, औम, विशिष्ट और नोओम, नो विशिष्ट पदके भेदसे यहाँ तेरहू पद हैं ।

२. नाम उपकमकी अपेक्षा

- क. पा, १/१,१/चूर्णिसूत्र/§२३/३० णामं छठित्रहं ।
- क. पा १/१.१/९२४/३१/१ एदस्स सुत्तस्स अस्थपरूवणं करिस्सामो । तं तहा-गोण्णपदे जोगोण्णपदे आदाणपदे पडिवनस्वपदे अवच्य्यपदे उवच्य-पदे चेदि । क्लाम छह प्रकारका है । अब इस सूत्रके अर्थका कथन करते है । वह इस प्रकार है—गौण्यपद, नोगोण्यपद, आदानपद, प्रतिपक्षपद, अपचयपद और उपचय पद ये नामके छह भेद है ।
- ध. १/१.१.९/७४/८ णामस्स दस ट्ठाणाणि भवंति। तं जहा, गोण्णपदे णोगोण्णपदे आदाणपदे पडिवक्खपदे अणादियसिद्ध'तपदे पाधण्णपदे णामपदे पमाणपदे अवयवपदे संजोगपदे चेदि।
- ध. १/१,१,१/७୬/४ सोऽवयवो द्विविधः, उपचितोऽपचित इति । स संयोगश्चतुर्विधो द्रव्यक्षेत्रकालभावसंयोगभेदात् । = नाम उपक्रमके दस भेद है । ये इस प्रकार है---गौण्यपद, नोगौण्यपद, आदानपद, प्रतिपक्षपद, अनादिसिद्धान्तपद, प्राधान्यपद, नामपद, प्रमाणपद, अत्रयवपद जौर संयोगपद । अक्यव (अवयवपद) दो प्रकारके होते है----उपचितावयव और अपचितावयव । तथा द्रव्यसंयोग, क्षेत्र-सयोग, कालसयोग और भाव संयोगके भेदसे संयोग चार प्रकारका है । (घ. १/४,१,४४/१२४/४)

#### ६. बीजपदका लक्षण

ध. १/४,१,४४/१२७/१ स क्लित्तसद्दरयणमणं तत्थावगमहेदुभूदाणेगलिप-संगय कोजपद णामा – सक्षिप्त शब्द रचनासे सहित अनन्त अर्थोंके ज्ञानके हेतुभूत अनेक चिद्वॉले संयुक्त क्वीजपद कहलाता है ।

#### ४. अर्थ पदादिके कक्षण

इ पु./१०/२३-२५ एकद्वित्रिचतु.पञ्चषट् सप्ताक्षरमर्थवत् । पदमार्थ द्वितीयं तु पदमष्टाक्षरात्मकम् ।२३। कोटथरचैव चतुस्त्रिशत् तच्छ-तान्यपि षोडत् । ग्यशीतिरच पुनर्श्वक्षा शतान्यण्टौ च सप्तति ।२४। अष्टाशीतिरच वर्णा स्युर्मध्यमे तुपदे स्थितः । पुर्वाच्चपदसरूपा-स्यान्मध्यमेन पदेन सा '२४। चइनमें एक. दो. तीन. चार. पाँच. छ. और सात अक्षर तकका पद अर्थपद कहलाता है । जाठ अक्षर रूप प्रमाण पद होता है। और मध्यमपदमें (१६३४८३०७८८८) अक्षर होते है भौर अंग तथा पूर्वोके पदकी सरूया इसी मध्यम पदसे होती है।२३-२४1

- ध. १३/६.६.४८/२६६/१३ तत्त्थ जेत्तिएहि अत्थोबलद्धी होदि तमरथपदं णाम। [यथा दण्डेन शालिभ्यो गां निवारय, खमग्निमानय इत्यादयः (गो. जी )] एदं च अणवट्टिद, अणियअस्वरेहितो अत्थुवल-द्विदंसणादो । ण चेदमसिद्धं, अ विष्णु, इ काम, क ब्रह्मा इच्चेव-मादियु एगेगक्खरादो चेव अत्थुवतभादो । अहुक्खरणिष्फणं पमाण-पदं। एद च अवद्रिदं, णियदट्रसखादो ।-सोलससदचोतीसं कोडी तैसीदि चेव लक्खाइ । सत्तसहस्सद्रसदा अद्वासीदा य पदवण्णा ।१८। एत्तियाणि अक्तराणि घेत्तूण एगं मज्फिमपदं होदि। एदं पि संजो-गन्स्वरसखाए अत्रट्ठिद, बुत्तपमाणादो अन्स्वरेहि वड्दि-हाणीणम-भावादो । = जितने पदोके द्वारा अर्थ ज्ञान होता है वह अर्थपद है। [ यथा 'गायकौ घेरि सुफेदकी दंड करि' इसमें चार पद भये । ऐसे ही 'अग्निको ल्याओ' ऐ दो पद भये। ] यह अनवस्थित है, क्योंकि अनियत अक्षरोंके द्वारा अर्थका ज्ञान होता हुआ देला जाता है। और यह बात असिद्ध भी नहीं है, क्योंकि 'अ' का अर्थ विष्णू है, 'इ' का अर्थ काम है, और 'क' का अर्थ ब्रह्मा है; इस प्रकार इत्यादि स्थलों-पर एक एक अक्षरसे ही अर्थकी उपलब्धि होती है। आठ अक्षरसे निष्पत्न हुआ प्रमाणपद है। यह अवस्थित है, क्योंकि इसकी आठ संख्या नियत है। सोलहसौ चौतीस करोड तिरासी लाख सात हजार आठ सौ अठासी (१६३४८३०७५८८) इतने मध्यपदके वर्ण होते हैं ॥१८॥ इतने अक्षरोंको ग्रहण कर एक मध्यम पद होता है। यह भी संयोगी अक्षरोकी संख्याकी अपेक्षा अवस्थित है, क्योंकि, उसे उक्त प्रमाणसे संख्याकी अपेक्षा वृद्धि और हानि नहीं होती। (क. १/१,१/६७१/१०/२), (क. पा. २/२-२२/६३४/१७/६), (गो. जी./जी. प्र./३३६/७३३/१)
- क. पा. २/२-२२/§३४/१७/९ जल्तिएण वक्कसमूहेण अहियारो समप्पदि तं ववरथापदं सुवंतमिगंतं वा। --जितने वाक्योके समूहसे एक अधिकार समाप्त होता है उसे व्यवस्थापद कहते हैं। अथवा सुवन्त और मिगन्त पदको व्यवस्थापद कहते है।
- क, पा २/२,२२/§४७६/७ जहण्णुकस्सपदविसयणिच्छार खिवदि पावेति त्ति पदणिक्खेनो । — जो जधन्य और उत्कृष्ट पद विषयक निरचयमें ले जाता है उसे पदनिक्षेप कहते है ।

#### ५. गौण्यपदादिके लक्षण

ध. १/१,१,१/७४/७ गुणानां भावो गौण्यस् । तद्द गौण्यं पदं स्थानमाभयो येषां नाम्नां तानि गौण्यपदानि । यथा, आदित्यस्य तपनो भास्कर इत्यादीनि नामानि । नोगौण्यपद' नाम गुणनिरपेक्षमनन्वर्थमिति यावत् । तद्यथा, चन्द्रस्वामी सूर्यस्वामी इन्द्रगोप इत्यादीनि नामानि । आदानपदं नाम आत्तद्रव्यनिषन्धनम् ।'' पूर्णवत्त्वश इत्येतदादानपदम् · अविधवेत्यादि । 🛛 •• प्रतिपक्षपदानि कुमारी बन्ध्येस्येवमादीनि आदान-प्रतिगक्षनिबन्धनत्वात् । अनादिसिद्धान्त-पदानि धर्मास्तिरधर्मास्तिरिय्येवमादीनि । अपौरुषेयय्वतो**ऽनादिः** सिद्धान्तः स पदं स्थानं यस्य तदनादिसिद्धान्तपदम्। प्राधान्य-पदानि आग्नवनं निम्बवनमित्यादीनिः वनान्तः सरस्वप्यन्येष्व-विवक्षितवृक्षेषु विवक्षाकृतप्राधान्यचूतपिचुमन्दनिअन्धनत्वास् । भाष-पद' नाम गौडोऽन्ध्रो द्रमिल इति गौखन्धद्रमिलभाषानामधामत्वाद् । प्रमाणपदानि शतं सहस्रं द्रोण. खारी पल, तुला कर्षांदीनि प्रमाण-नाम्ना प्रमेयेषूरलम्भात् । "उपचितावयवनिबन्धमानि यथा गलगण्डः शिलीपद' लम्बकर्ण इत्यादीनि नामानि । अवयवापचयनिवन्धनानि यथा, छिन्नकर्ण. छिन्ननासिक इत्यादीनि नामानि ।" द्रव्यसंग्रोग-पदानि, यथा, इम्य गौथ' दण्डी छत्री गर्भिणी इत्यादीनि द्रव्यसंयोग-निमन्धनत्वात् तेषां । नासिपरस्वादयस्तेवामादानपदेऽन्तर्भावात् ।…



तेत्रसंयोगपदानि, माथुर वासभ दाक्षिणात्य औदीच्य इत्यादीनि । यदि नामत्वेनाविवक्षितानि भवन्ति। कालसयोगपदानि यथा. शारद वासन्तक इत्यादीनि । न वसन्तशरद्धे मन्तादीनि तेषां नाम-परेऽन्तर्भावात् । भावसयोगपदानि, कोधी मानी मायावी लोभीत्या-दीनिः न शोलसादृश्यनिमन्धनयमसिहाग्निरावणादीनि नामानि तेषां नामपदेऽन्तर्भावात् । न चैतेम्यो व्यतिरिक्तं नामास्त्यनुप-लम्भात । = गुणोके भावको गौण्य कहते है । जो पदार्थ गुणोंकी मुख्यतासे ,व्यवहृत होते है वे गौण्यपदार्थ है। वे गौण्यपदार्थ-पद अर्थाते स्थान मा आश्रय जिन नामीके होते हैं उन्हे गौण्यपद नाम कहते है । जैसे-सूर्यको तपन और भास गुणको अपेक्षा तपन और भारकर इत्यादि सज्ञाएँ है। जिन संज्ञाओं में गुणोंकी अपेक्षा न हो अर्थाव जो असार्थक नाम है उन्हे नोगौण्यपद नाम कहते है। जैसे-चन्द्रस्वामो. सूर्यस्वामी, इन्द्रगोप इत्यादि नाम। प्रहण किये गये प्रव्यके निमित्तसे जो नाम ब्यबहारमें आते हैं, उन्हें आदानपद नाम कहते है। 'पूर्णकलश' इस पदको आदानपद नाम समफना चाहिए। • इस प्रकार 'अविधवा' इस पदको भी विचारकर आदानपदनाममें अन्तर्भाव कर लेना चाहिए। ..कुमारी बन्ध्या इत्यादिक प्रतिपक्षनामपद हैं क्योंकि आदानपदमें ग्रहण किमे गये दूसरे द्रव्यकी निमित्तता कारण पडती है और यहाँपर अन्य द्रव्यका अभाव कारण पडता है। इसलिए आदानपदनामोंके प्रतिपक्ष कारण होनेसे कुमारी या वन्ध्या इत्यादि पद प्रतिपक्ष पदनाम जानना चाहिए। अनादिकालसे प्रवाह रूपसे **पले** आंग्रे सिद्धान्तवाचक पदोको अनादिसिद्धान्तपद नाम कहते है जैसे-धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय इत्यादि । अपौरुषेय होनेसे सिद्धान्त अनादि है। वह सिद्धान्त जिस नामरूपपदका आश्रय हो जसे अनादिसिद्धान्तपद कहते है । बहुतसे पदार्थोंके होनेपर भी किसी एक पदार्थकी बहुलता आदि द्वारा प्राप्त हुई प्रधानतासे जो नाम बोले **आते है** उन्हें प्राधान्यपदनाम कहते हैं जैसे-आधवन निम्बबन इस्यादिः वनमें अन्य अविवक्षित पदोंके रहनेपर भी विवक्षासे प्रधानताको प्राप्त आच और निम्बके वृक्षोंके कारण आखवन और निम्नवन आदि नाम व्यवहारमें आते है। जो भाषाके भेदसे कोले बाते हैं उन्हें नामपद नाम कहते हैं जैसे--गौड. आन्ध्र, द्रमिल इत्यादि । गणना अथवा मापकी अपेक्षासे जो संज्ञाएँ प्रचलित हैं उन्हें प्रसाणपद नाम कहते है। जैसे-सौ. हजार, दौण, खारी, पत, तुला, कर्ष इत्यादि । ये सन प्रमाणपद प्रमेथों में पाये जाते हैं !... रोगादिके निमित्त मिलनेपर किसी अवयवके बढ जानेसे जो नाम मोले जाते हैं उन्हें उपचितावयवपद नाम कहते है । जैसे---गलगंड, शिलोपक्ष लम्बकर्ण इत्यादिः जो नाम अवयवोंके अपचय अर्थात उनके छिन्न हो जानेके गिमित्तसे व्यवहारमें आते है उन्हे अपचिता-बयवपद नाम कहते है। जैसे-छिन्नकर्ण, छिन्ननासिक इत्यादि नाम ।...हभ्य, गौथ, दण्डी, छत्रो, गर्भिणी इत्यादि हुव्य संयोगपद नाम हैं, क्योंकि धन, गूथ, दण्डा, छत्ता इत्यादि द्रव्यके संयुगिसे ये नाम व्यवहारमें आते हैं। असि, परशु इत्यादि द्रव्यसंयोगपद नाम नहीं हैं, क्योंकि, उनका आदानपदमें अन्तर्भाव होता है।…माथुर, मालम, दाक्षिणात्य और औदीच्य इत्यादि क्षेत्रसंयोगपद नाम है, स्योंकि माधुर आदि संज्ञाएँ व्यवहारमें आती हैं। जब माधुर आदि संंहाएँ नाम रूपसे विवक्षित न हों तभी उनका क्षेत्रसंयोगपदमें अन्तर्भाष होता है जन्यथा नहीं। शारद वासन्त इत्यादि काल संबोगपद नाथ हैं। क्योंकि इारद्र और वसन्त ऋतुके संयोगसे यह संझाएँ व्यवहारमें आती हैं। किन्तु वसन्त शरह हेमन्त इत्यादि संज्ञाओंका कालसंयोगपद नामोंमें ग्रहण नहीं होता, क्योंकि- उनका नामपरमें अन्तर्भाव हो जाता है। क्रोधी, मानी, मामाबी और लोभी इत्यादि नाम आवसंयोगपद है, क्योंकि, कोध, मान, माया और बोम जादि भावोंके निमित्तरों में नाम व्यवहारमें आते हैं। किन्तु

जिनमें स्वभावकी सहशता काश्ण है ऐसी यम, सिंह, अग्नि और रावण आदि संज्ञाएँ भावसं योगपद रूप नहीं हो सकती है, क्योंकि उनका नामपदमें अन्तर्भाव होता है। उक्त दश प्रकारके नामोंसे भिन्न और कोई नामपद नहीं है, क्योकि व्यवहारमें इनके अतिरिक्त अन्य नाम पाये जाते है। (य. १/४,१,४४/१३४/४), (क पा. १/१,१/६२४/ ३१/१)।

#### श्रुतज्ञानके भेदोंमें कथित पदनामा ज्ञान व इस 'पद' ज्ञानमें अन्तर

ध. ६/१, १-१,१४/२३/३ कुदो एदस्स पदसण्णा । सोसहसयचोत्तीसको-डीओ तेसी दिखक्ला अट्ठहत्तरिसदअट्ठासी दिअक्सरे च घेत्तूण एगं दब्लासुदपदं हो दि । एदे हिंतो उप्पण्णभावसुदं पि उवयारेण पदं ति उच्च दि । -- प्रश्न-- उस प्रकारसे इस (अक्पमात्र) अतज्ञानके (पाँचर्वे भेदकी) 'पद' यह संज्ञा कैसे है । उत्तर-- सोलह सौ चौतीस करोड, तेरासी लाख, अठहत्तर सौ अठासो (१६३४८-३०७८-८८) अक्षरोंको लेकर द्रव्य अतुतका एक पद होता है । इन अक्षरोसे उत्पन्न हुआ भाव श्रुत भी उपचारसे 'पद' ऐसा कहा जासा है ।

**पदज्ञान**----दे० ग्रुतज्ञान/II ।

पदविभागी आलोचना---दे० आतोचना/१।

पदविभागी समाचार—दे० समाचार।

पदसमासज्ञान--- दे० शुतज्ञान/II ।

#### १. पदस्यध्यानका कक्षण

- इ. सं /टी /४८/२०४ में उद्दछ्त -- पदस्थं मन्त्रवाक्यस्थं । -- मन्त्र वाक्योमें जो स्थित है वह 'पदस्थध्यान' है । ( प. प्र./टी./१/६/६ पर उद्दछृत ); ( भा. पा./टी./८६/२३६ पर उद्दछ्त ) ।
- ज्ञा./३९/१ पदान्यवलम्ब्य पुण्यानि योगिभिर्यद्विधीयते । तत्पदस्थं मतं ध्यानं विचित्रनयपारगैः ।१।---जिसको योगीश्वर पवित्र मन्त्रों-के अक्षर स्वरूप पद्दोंका अवलम्बन करके चिन्तवन करते हैं. उसको नयोंके पार पहुँचने वाले योगीश्वरोंने पदस्थ ध्यान कहा है ।१।
- वधु, श्रा./४६४ जं फाइज्जइ उच्चरिऊण परमेट्ठिमंतपयममसं। एयवखरादि विविद्दं पयत्थमाणं मुणेयव्वं ।४६४। रूएक अक्षरको आदि लेकर अनेक प्रकारके पंच परमेष्ठो वाचक पवित्र मन्त्रपदोंका उच्चारण करके जो ध्यान किया जाता है उसे पदस्थ ध्यान जानना चाहिए ।४६४। (गुण. आ./२३२) (द्र. सं मू./४१/२०७) 1
- द्र. सं /टी. / १०-११ की पातनिका--- 'पदस्थध्यानध्येयभूतमई रसर्व इस्वरूप' दर्शयामीति । -- पदस्थध्यानके ध्येय जो श्री अर्डत सर्वज्ञ हैं उनके स्वरूपको दिखलाता हूँ। ( इसी प्रकार गाथा ११ आदिकी पातनिका-में सिन्नादि परमेष्ठियोंके लिए कही है। )
  - नोट-पंचपरमेष्ठी रूप ध्येय। दे०--ध्येय।

#### २. पदस्य भ्यानके योग्य मूखमन्त्रोंका निर्देश

१. रकाहारी मन्त्र-१. 'अ' ( ज्ञा./३८/४३); ( त्र. सं./टी. ४१) २, प्रणय मन्त्र 'ॐ' ( ज्ञा./३८/११); ( त. सं./टी./४१)। ३. अनाहत



मन्त्र 'है' (ज्ञा /२८/७-८)। ४, माया वर्ण 'ही' (ज्ञा /२८/६७)। ४. 'मत्री' (ज्ञा/३८/४९)। ६ 'स्त्री' (ज्ञा/३८/१०)। २. दो अक्षरीमन्त्र-१, 'अहँ' (म. पु./२१/२३१), (वसु. आ /४६४), (गुण, आ /२३३); (जा सा /२१), (आत्मप्रबोध/११८-११६) (त. अतु./१०१)। २ 'सिद्ध' (ज्ञा./३८/५२) (द्र स/टी./४६)। ३ चार अक्षरी मन्त्र-'अरहंत' ( ज्ञा /३०/४१ ) (द. स /टी /४१ )। ४ पंचाक्षरी मन्त्र –१ 'असि. आ उसा' (वसुधा/ ४६६), (गुआ/२३४) (त अनु/१०२), (द सं/टी,/४१) २ अवहा बी हरू ही ह, अ.सि. आ , उ.सानम (ज्ञा/३प/४५)। ३. 'णमो सिद्धाणे 'या 'नमः सिद्धधेम्य ' (म पु/२१/२३३), (ज्ञा./ ३८/६२) । ४. छ अक्षरी मन्त्र--१, 'अरहंतसिद्ध' (जा /३८/४०) (इ. स /टी./४१)। २ अर्हहम्यो नम (म. पू/२१/२३२)। ३ 'ॐ नमो अईते' (ज्ञा./३४/१३)। ४, 'अईद्रम्य नमोऽस्तु', 'ॐ नम' सिद्धेभ्य' या 'नमो अर्हरिसइधेभ्य ' (त अनु /भाषा/१०८) ई सप्ताक्षरो मन्त्र—१. 'णमो अरहताणं' (ज्ञा./३८/४०,६५,८५), (त. अनु /१०४)। २. नम सर्वसिद्धेभ्यः ( ज्ञा./३८/११०)। ७. अष्टाक्षरी मन्त्र-'नमोऽईत्परमेष्ठिने' ( म पु /२१/२३४) = १३ अक्षरी मन्त्र-अहेतसिद्धसम्रोगकेवली स्वाहा (ज्ञा /३८/४९)। २, १६ अक्षरी मन्त्र— 'अई त्सिद्धाचार्योपाध्यायसाधुभ्यो नम ' ( म. पु./२१/२३४ ), ( ज्ञा / ३९/४८ ); ( द्र, स /टी /४१ ) । १०, ३५ अक्षरी मन्त्र--'णमो अरहं-ताण, णमो सिद्धाण, णमो आइरीयाणं, णमो उवज्भायाण, णमो लोप सब्बसाहूणं ( द्र. स./टी /४९) ।

#### रे. पदस्थध्यानके योग्य अन्य मन्त्रोंका निर्देश

- १. 'ॐ ही थी अहँ नम ' (ज्ञा /३८/६०)। २ 'ही ॐ ॐ ही हंस (ज्ञा /३९/८६)। ३ चत्तारि मगलं। अरहन्त गल सिद्धमगल। साहुमगल। केवलिपण्णत्तो धम्मो मगलं। चत्तारि लोगुत्तमा। अरहन्त लोगुत्तमा। सिद्ध लोगुत्तमा। साहु लोगुत्तमा। केवलि पण्णतो धम्मो लोगुत्तमा। चत्तारि सरण पव्यज्जामि। अरहंत सरण पव्यज्जामि। सिद्धसरणं पव्यज्जामि। साहुसरणं पव्यज्जामि। केवलिपण्णत्तो धम्मो सरणं पव्यज्जामि। साहुसरणं पव्यज्जामि। केवलिपण्णत्तो धम्मो सरणं पव्यज्जामि (ज्ञा /३८/१७)। ४. 'ॐ जोग्गे मग्गे तत्त्व भूदे भव्ये भविरसे अवले पक्से जिणपारिस्से स्वाहा' (ज्ञा./३८/११) ६. 'ॐ ही स्वर्हं नमो जमोऽहर्ताण ही नम ' (ज्ञा./३८/११) ६. पापभक्षिणी मन्त्र —ॐ अर्डन्मुखकमलवासिनी पापास्मक्षयकरि-भुतज्ञानज्यालासहस्रप्रज्वत्ति सरस्वति मत्पाप हन हन दह दह क्षा की क्षुं क्षी क्ष क्षीरवरधवले अमृतसंभवे व व हू' हू' स्वाहा। (ज्ञा / ३८/१०४)।
- इग्./३८/१९१ इसी प्रकार अन्य भी अनेको मन्त्र होते है, जिन्हे द्वाद-शागसे जानना चाहिए ।

#### ४. मूल मन्त्रोंकी कमलोंमें स्थापना विधि

१. सुवर्ण कमलको मध्य कणिकामें अनाहत (हं) को स्थापना करके उसका स्मरण करना चाहिए। (ड्रा./३९/१०)। २ चतुदल कमलको कणिकामें 'अ' तथा चारो पत्तोपर कमसे 'सि.आ उ.सा.' की स्थापना करके पचाक्षरी मन्त्रका चिन्तवन करें। (वसु.आ./४६६) ३, अष्ट-दल कमल पर कणिकामें 'अ' चारो दिशाओवाले पत्तोपर 'सि.आ. उ सा.' तथा विदिशाओवाले पत्तीपर दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तपके प्रतीक 'द.झा,चा,त' की स्थापना करें। (वसु.आ./४६७-४६०) (गुण. आ./२३४-२३६)। २, अथवा इन सब वर्णोके स्थानपर णमो अरहन्ताण आदि पूरे मन्त्र तथा सम्यग्दर्शनाय नम, सम्यग्ज्ञानाय नम' आदि पूरे नाम लिखे। (ज्ञा./३९-४०) ३, कणिकामें 'अर्ह्र' तथा पत्र लेखाओपर पचनमोकार मन्त्रके वलय स्थापित करके चिन्तवन करे (वसु.आ./४७०-४७१ ); (गु.आ./२३८-२३६)।

#### ५. ध्येयभूत वर्णमातृका व उसकी कमलोंमें स्थापना विधि

٤

डा। /३८/२ अकारादि १६ स्वर और ककारादि ३३ व्यंजनपूर्ण मातृका है। (इनमें 'अ' या 'स्वर' ये दोनो तो १६ स्वरोके प्रतिनिधि है। क.ज.ट.त.प. ये पॉच अक्षर कवर्णादि पाँच वर्णोंके प्रतिनिधि है। य 'और श' ये दोनो क्रमसे य.र.स.व चतुष्क और श.स.ह चतुष्क के प्रतिनिधि है। १ चतुद्र कमसमें १६ स्वरोंके प्रतीक रूपसे कर्णिकापर 'अ' और चारो पत्तोंपर 'इ.उ.ए.ओ' को स्थापना करे। (त अनु /१०३) २, अष्टदल कमसके पत्तोपर 'य.र.स.त.व.श.ष.स.ह' इन आठ अक्षरोंकी स्थापना करें। (ज्ञा /३९/४) २, कर्णिकापर 'अर्ह' और आठों पत्तोपर स्वर व व्यंजनोके प्रतीक रूपसे 'स्वर. क, च.ट.त.प.य.श.' इन आठ अक्षरोकी स्थापना करें। (त.अनु./१०४-१०६ ।३ १६ दस कमसके पत्तोंपर 'अ.आ. आदि १६ स्वरोकी स्थापना करे। (ज्ञा /३२/३) ४ २४ दल कमसकी कर्णिका तथा २४ पत्तोपर क्रमसे 'क' से सेकर 'म' २४ वर्णोंकी स्थापना करे। (ज्ञा./ ३९/४)।

#### मन्त्रों व कमर्छोंकी बारीरके अंगोंमें स्थापना

- दे.ध्यान/३/३ ( शरीरमें ध्यानके आश्रयध्रुत १० स्थान हैं---नेत्र, कान, नासिकाका अग्रभाग, ललाट, मुख, नाभि, मस्तक, हृदय, तालु और भौहे। इनमेसे किसी एक या अधिक स्थानोमे अपने ध्येयको स्थापित करना चाहिए। यथा--
- हा /३८/१०८-१०६ नाभिपडू जसंलीनमवर्ण विश्वतोमुलम् ११०८। सिवर्ण मस्तकाम्भोजे साकार मुखपडू जे। आकार कण्ठकझस्थे स्मरोकारं हृदि स्थितम् ।१०६। = पचाक्षरी मन्त्रके 'अ' को नाभिकमलमे 'सि' को मस्तक कमलमें, 'आ' को कण्ठस्थ कमलमें, 'उ' का हृदयकमलमें, और 'सा' को मुखस्थ कमलमें स्थापित करे।
- त अनु./१०४ सप्ताक्षर' महामन्त्रं मुख-रन्धे षु सप्तमु । गुरूपदेशतो ध्याये-दिच्छन् ढूरअवादिकम् ।१०४। ज्यसप्ताक्षरो मन्त्र ( गमो अरहंताणं ) के अश्वरोको क्रमसे दोनो औंखों, दोनों कानों, नासिकाके दोनों छिद्रों व जिह्वा इन सास स्थानोंमें स्थापित करें ।

#### ७. मन्त्रों व वर्णमातृकाकी ध्यान विधि

१. अनाहत मन्त्र ( 'हें! ) की ध्यान विधि

ङ्गा /३८/ १० १६-२१,२८ कनककमलगर्भे कणिकायां निषण्णं विगतमल-कलङ्क सान्द्रचन्द्रीशुगौरम्। गगनमनुसरन्तं संचरन्तं हरित्सु. स्मर जिनवरकर्ण मन्त्रराजं यतीन्द्र ।१०। स्फुरन्तं भ्रततामध्ये विशन्त वदनाम्बुजे । तालुरन्धे ण गच्छन्त सवन्तममृताम्बुभिः ११६। स्फुरन्तं नेत्रपत्रेषु कुर्वन्तमलके स्थितिम्। भ्रमन्तं ज्योतिषां चक्रे स्पर्दमानं सिताशुना ।१७। संचरन्तं दिशामास्ये प्रोच्छलन्तं नभस्तले ।, छेदयन्तं कलङ्कोर्घ स्फोटयन्तं भवभ्रमम् ।१८। अनन्ग्र-शरण' साक्षात्तरसत्तीनैकमानस'। तथा स्मरत्यसौ ध्यानी यथा स्वप्नेऽपि न स्खलेत ।२०। इति मत्वा स्थिरीभूतं सर्वावस्थासु सर्वथा। नासाये निश्चलं धत्ते यदि वा भूलतान्तरे ।२११ कमात्प्र-च्याव्य लक्ष्येभ्यस्ततोऽलक्ष्ये स्थिरं मनः । दधतोऽस्य स्फुरत्यन्तज्यो-तिरत्यक्षमक्षयम् ।२८। = हे मुनीन्द्र । सुवर्णमय कमलके मध्यमें कर्णिकापर विराजमान, मल तथा कलडूसे रहित, शरद्द-ऋतुके पूर्ण चन्द्रमाकी किरणोंके समान गौरवर्णके धारक, आकाशमें गमन करते हुए तथा दिशाओंमें व्याप्त होते हुए ऐसे भी जिनेन्द्रके सहश इस मन्त्रराजका स्मरण करें 1801 धैर्यका धारक योगी कुम्भक प्राणायामसे इस मन्त्रराजको भौहकी लताओंमें स्फू-रायमान होता हुआ, मुख कमलमें प्रवेश करता हुआ, तालुआके

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

छिद्रसे गमन करता हुआ, तथा अमृतमय जलसे भरता हुआ ।१६। नेत्रकी पलकोपर स्फुरायमान होता हुआ, केशोमें स्थिति करता तथा ज्योतिषियोके समूहमे भ्रमता हुआ, चन्द्रमाके साथ स्पर्ख करता हुआ।१७। दिशाओमे सचरता हुआ, आकाशमे उछलता हुआ, कलंकके समुहको छेदता हुआ, संसारके भ्रमको दूर करता हुआ ।१८। तथा परम स्थानको (मोक्ष स्थानको) प्राप्त करता हुआ, मोक्ष लक्ष्मीसे मिलाप करता हुआ ध्याने ।१९। घ्यान करनेवाला इस मन्त्राधिपको अन्य किसीकी शरण न लेकर, इसहीमे साक्षत् तक्लीन मन करके, स्वप्नमें भी इस मन्त्रसे च्युते न हो ऐसा इड होकर ध्याबै ।२०१ ऐसे पूर्वोक्त प्रकार महामन्त्रके ध्यानके. विधानको जान-कर, मुनि समस्त अवस्थाओंमें स्थिर स्वरूप सर्वथा नासिकाके अग्रभागमें अथवा भौहलत।के मध्यमे इसको निश्चल धारण करें ।२१। तत्पश्चात् क्रमसे ( लेखने योग्य वस्तुओसे ) छुडाकर अलक्ष्यमे अपने मनको धारण करते हुए ध्यानीके अन्तरंगमें अक्षय तथा इन्द्रियोके अगोचर ज्योति अर्थात ज्ञान प्रकट होता है ।२८। ( ज्ञा./२१/८२/८३ ) ( विशेष दे. ज्ञा,/सर्ग २१)।

- २. प्रणव मन्त्रकी ध्यान विधि
- इा./३०/३३-३५ हत्कञ्जर्काणकासीनं स्वरव्यञ्जनवेष्टितम् । स्फीत-मत्यन्तदुर्द्धर्षं देवदं त्येन्द्रपूजितम् ।३३। प्रश्नरम्यूर्धिनसंक्राग्तचण्द्र-लेखामृतप्जुतम् । महाप्रभावसंपन्नं कर्मकक्षहुताशनम् ।३४। महातत्त्वं महावीजं महामन्त्र महत्पदम् । शरच्चन्द्रनिभं ध्यानी कुम्भकेन विचिन्तयेत् ।३५।=ध्यान करनेवात्ता संयमी हृदय कमलकी कर्णिकामें स्थिर और स्वर व्यञ्जन अक्षरोंसे वैदा हुआ, उज्ज्वत, अत्यन्त दुर्धर्ष, देव और दैत्योके इन्द्रोंसे पूजित तथा भरते हुए मस्तकमे स्थित चन्द्रमाकी (लेखा) रेखाके अमृतमे आदित, महा-प्रभाव सम्पन्न, कर्म रूपी वनको दग्ध करनेके लिए अग्नि समान ऐसे इस महातत्त्व, महावीज, महामन्त्र महापदस्वरूप तथा शरहके चन्द्रमाके समान गौर वर्णके धारक 'ओं' को कुम्भक प्राणायामसे चिन्तवन करे ।३३-३६।
  - ३. मायाक्षर ( हीं ) की ध्यान विधि
- झा, (१८/६-७० स्फुरन्तमतिस्फीतं प्रभामण्डलमध्यगम् । संचरन्तं मुखाम्भोजे तिष्ठन्तं कणिकोपरि । ६२। भ्रमन्तं प्रतिपत्रेषु बरन्तं वियति क्षणे । छेदयन्तं मनोध्वान्त सवन्तममृताम्बुभि । ६१। वजन्तं ताल्उरन्ध्रेण स्फुरन्तं भूलतान्तरे । ज्योतिर्मयमिवाचिन्ग्यप्रभावं भावयेन्मुनि । ७। च्मायाबीज 'ह्रीं' अक्षरको स्फुरायमान होता हुआ, अरयन्त उज्ज्वल प्रभामण्डलके मध्य प्राप्त हुआ, कभी पूर्वोक्त मुखस्थ कमलमें संचरता हुआ तथा कभी-कभी उसकी कणिकाके ऊपरि तिष्ठता हुआ, तथा कभी-कभी उस कमलके आठौँ दलींपर फिरता हुआ तथा कभी-कभी क्षण भरमें आकाशामें चलता हुआ, मनके अज्ञान अन्धकारको दूर करता हुआ, अमृतमयी जलसे चूता हुआ तथा ताल्ठआके छिद्रसे गमन करता हुआ तथा भौहोंकी चताओंमें स्फुरायमान होता हुआ, ज्योत्तिर्मयके समान अचिन्त्य है प्रभाव जिसका ऐसे माया वर्णका चिन्तवन करे ।
  - ४. प्रणव, शून्य व अनाहत इन तीन अक्षरोंकी ध्यान विधि
- हा /३८/८६-८७ यदत्र प्रणवं श्वन्यमनाहतमिति त्रयम् । एतदेव विदु प्राज्ञास्त्रैजीक्यतिलकोत्तमम् ।९६। तासाग्रदेशसंत्तीनं कुर्वन्नत्यन्त-निर्मलम् ।ध्याता ज्ञानमवाप्नोति प्राप्त्य पूर्वं गुणाष्टकम् ।९७।=प्रणव और श्वन्य तथा अनाहत ये तीन अक्षर हैं, इनको बुद्धिमानोंने तीन लोकके तिलकंके समान कहा है ।९६। इन तीनोंको नासिकाके अग्र भागमें आत्यन्त तीन करता हुआ ध्यानी अणिमा महिमा आदिक आठ घुद्धियोको प्राप्त होकर, तत्परचात अति तिर्मल केवलज्ञानकों प्राप्त होता है ।९७।

५. आत्मा व अष्टाक्षरी मन्त्रको ध्यान विधि

٩

- झा /३८-१६-१२ दिग्दलाष्टकसंपूर्णे राजीवे मुप्रतिष्ठितम् । स्मेरस्वात्मान-मत्यन्तस्फुरइग्रोष्मार्कभास्करम् ।१४। प्रणवाद्यस्य मन्त्रस्य पूर्वदिषु प्रदक्षिणम् । विचिन्तयति पत्रेषु वर्णेकैकमनुक्रमात् ।१९६। अधिकृत्य छद पूर्व सर्वाशासंमुख परम् । स्मरत्यष्टाक्षर मन्त्र सहस्रौ कं शताधि-कम् ।१७ प्रत्यहं प्रतिपत्रेषु महेन्द्राशाद्यनुक्रमात् । अष्टरात्रं जपेबोगो प्रसन्नामलमानस ।१८। ≈ आठ दिशा सम्बन्धी आठ पत्रोसे पूर्णंकमल-में भले प्रकार स्थापित और अत्यन्त स्फुरायमान ग्रीष्मऋतुके सूर्यके समान देदीप्यमान आत्माकौ स्मरण करें ।१६५। प्रणव है आदिमें जिसके ऐसे मन्त्रको पूर्वादिक दिशाओमें प्रदक्षिणारूप एक एक पत्र पर अनुक्रमसे एक एक अक्षरका चिन्तवन करे वे अक्षर 'ॐ णमो अरहताणं' ये है ।१६॥ इनमेसे प्रथम पत्रको मुख्य करके, सर्व दिशाओके सम्मुख होकर् इस अष्टाक्षर मन्त्रकौ 'यारह सै भार चिन्तवर्न करे ।१७॥ इस प्रकार प्रतिदिन प्रत्येक पत्रमे पूर्व दिशादिकके अनुक्रमसे आठ रात्रि पर्यन्त प्रसन्न होकर जपै ।१९॥
  - ६. अन्तमें आत्माका ध्यान करे
- ज्ञा /३८/११६ विलीनाशेषकर्माणं-स्फुरन्तमतिनिर्मलम् । स्वं ततः पुरुषा-कारंस्वाङ्गगभगतं स्मरेत् ।११६। ==मन्त्रपदोके अभ्यासके पश्चात् विलय हुए है समस्त कर्म जिसमे ऐसे अतिनिर्मल स्फुरायमान अपने आत्माको अपने शरीरमें चितवन करे ।११६।

#### धूम ज्वाला आदिका दीखना

ज्ञा /३८/७४-७७ ततो निरन्तराभ्यासान्मासे षड्मि स्थिराशयः । मुखरत्धाद्विनिर्यान्ती धूमवर्ति प्रपश्यति ७४। तत संवत्सरं यावत्त-थेवाम्यस्यते यदि । प्रपश्यति महाज्वालां नि सरन्ती मुखोदरात् ।७१। ततोऽतिजातसंवेगो निर्वेदालम्चितो वशी । ध्यायन्पश्यरयविश्रान्तं सर्वज्ञमुखपङ्कजम् ।७६। अथाप्रतिहतानन्दप्रीणितात्मा जितधम. । श्रीमत्सर्वज्ञदेवेशं प्रत्यक्षमिव वीक्षते ।७७। क्तत्पश्चात् वह ध्यानी स्थिरचित्त होकर. निरन्तर अम्यास करनेपर छह महीनेमे अपने मुखसे निकली हुई धूयेको वर्तिका देखता है ।७४। यदि एक वर्ष पर्यन्त उसी प्रवार अभ्यास कर तो मुखमेंसे निकलती हुई महाग्नि-को ज्वालाको देखता है ।७५। तत्पश्चात अतिशय उत्पन्न हुआ है धर्मानुराग जिसके रेसा वैराग्यावल बित्त जितेन्द्रिय मुनि निरन्तर ध्यान करता-करता सर्वज्ञके मुख कमलको देखता है ।७६। यहाँसे आगे वही ध्यानी अनिवारित आनन्दसे तृम्न है आरमा जिसका और जीता है दुख जिसने ऐसा होकर, श्रीमरसर्वज्ञदेवको प्रत्यक्ष अवलोकन करता है ।७७।

#### ९. पदस्थ ध्यानका फल व महिमा

ज्ञा /३८/श्लोक नं, अनाहत 'ह" के ध्यानसे इष्ठकी सिद्धि ।२२। अदि, ऐश्वर्थ, आज्ञाकी प्राप्ति तथा ।२७। संसारका नाश होता है ।३०। प्रणव अक्षरका ध्यान गहरे सिन्दूरके वर्णके समान अथवा मूँगेके समान किया जाय तो मिले हुए जगत्को क्षोभित करता है ।३६ं। तथा इस प्रणवको स्तम्भनके प्रयोगमें सुवर्णके समान पीला चितवन करें और द्वेषके प्रयोगमें कज्जलके समान काला तथा वश्यादि प्रयोग-में रक्त वर्ण और कर्मोंके नाश करनेमें चन्द्रमाके समान प्रवेतवर्ण ध्यान करें ।३७। मायाक्षर हींके ध्यानसे-- लोकाग्र स्थान प्राप्त होता है ।८६। इनके ध्यानसे केवलज्ञान प्रगट होता है ।म्धा 'ॐ णमो अरहन्ताण' का आठ रात्रि ध्यान करनेसे क्रूर जीव जन्तु भयभीत हो अपना गर्व द्योड देते है ।१९।

पदानुसारि ऋद्धि--दे॰ ऋद्भि/२।



- पदार्थ =या सू./२/२/६३/१४२ व्यक्त्याकृतिजातयस्तु पदार्थ ।६३। = 'व्यक्ति', 'आकृति', और 'जाति' ये सन मिलकर पदेका अर्थ (पदार्थ) होता है।
- न्या वि /टी /१/७/१४०/१५ अधेरिभिधेय' पदस्यार्थ' पदार्थ । = अर्थ अर्थात् अभिधेय । पदका अर्थ सो पदार्थ । ( अर्थात सामान्य रूपसे जो कुछ भी शब्दका ज्ञान है वा शब्दका विषय है वह शब्द 'पदार्थ' शब्दका वाच्य है ।
- प्र. सा /त. प्र /१३ इह किल य. कश्चन परिच्छिद्यमान पदार्थ स सर्व एव द्रव्यमय गुणात्मका' पर्यायात्मका । == इस विश्वमें जो जाननेमें आनेवाला पदार्थ है वह समस्त द्रव्यमय, गुणमय और पर्यायमय है।

# १. नव पदार्थ निर्देश

- प. का./मू./१००० जीवाजीवा भावा पुण्णं पावं च आसब तेसि। संवर-णिउजरवधो मोक्खो य हवति ते खट्ठा ।१०२। जजीव और अजीव दो भाव ( अर्थाद मूल पदार्थ) तथा उन दोके पुण्य, पाप, आसव, सवर, निर्जरा, बध और मोक्ष वह (नव) पदार्थ है।१०८। (गो, जी./मू./६२१/१०७४); (द. पा /टी./११/१८)।
- न, च, व /१६० जीवाइ सततच्च पण्णत्तं जे जहत्थरूवेण । तं चैव णव-पयत्था सपुण्णपावा पुणो होति ।१६०। व्यार्थ रूपसे कहा गया है, उन्होंमें पुण्य और पाप मिला देनेसे नव पदार्थ रूपसे कहा गया है, उन्होंमें पुण्य और पाप मिला देनेसे नव पदार्थ बन जाते है।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. नव पदार्थका विषय----दे० तत्त्व ।
- २. तव पदार्थं श्रद्धानका सम्यग्दर्शनमें स्थान---दे० सम्यग्दर्शन/II
- ३. द्रव्यके अर्धमें पदार्थ--दे० द्रव्य ।
- ४. शब्द अर्थ व शानरूप पदार्थ----दे० नय/1/8 ।

पद्धति----Method ( ध, ६/प्र. २७)

#### पद्धति-1 पद्धतिका कक्षण

क, पा, २/२.२२/§२१/१४/१ मुत्तवित्तिविवरणाए पद्धईवष्ठरसादो । ⇔सूत्र और वृत्ति इन दोनोका जो विवरण है, उसको पद्धति संझा है।

#### २, आगम व अध्यात्म पद्धतिमें अन्तर

१. आगम व अध्यात्म सामान्यकी अपेक्षा

का./ता वृ./१७३/२५४/११ अर्थपदार्थानामभेदररनत्रयप्रतिपादका-नामनुकूत्तं यत्र व्याख्यानं क्रियते तदध्यारमशास्त्रं भण्यते बीतराग-सर्वज्ञप्रणीतषड्द्रव्यादिसम्यक्श्रद्धानज्ञानव्तारानुष्ठानभेदररनत्रयस्वरूपं यत्र प्रतिपाद्यते तदागमशास्त्रं भण्यते । ⇔जिसमें अभेद रत्नत्रयस्व प्रतिपादक अर्थ और पदार्थोंका व्याख्यान किया जाता है उसको अध्यात्म शास्त्र कहते हैं । •वीतराग सर्वज्ञ प्रणीत छ' द्रव्यों बादिका सम्यक्श्रद्धान, सम्यक्झान, तथा बतादिके अनुष्ठान रूप रत्नप्रयके स्वरूपका जिसमें प्रतिपादन किया जाता है उसको आगम इास्त्र कहते हैं ।

स. सं./टी./१३/४०/६ पुढविजलतेउवाऊ इत्यादिगाथाइयेन, तृतीय-गाथापदश्रयेण च "गुणजीवापज्जसी पाणासण्णा य मग्गणाओ य । उबओगो वि य कमसो बीस तु परूवणा भणिया ।१।" इति गाथा-प्रभृति कथितस्वरूपं धवसजयधवत्तमहाधवलप्रवन्धाभिधानसिद्धाण्त-त्रयबोजपदं सूचितस् । "सब्ये युद्धा हु सुद्धणया" इति शुद्धाप्मतरूव-प्रकाशकं तृतीयगायाचतुर्थपादेन पश्चास्तिकायप्रवचनसारसमयसारा- भिधानप्राभृतवयस्थापि नोजपदं सूचितनिति 1 - पुढवीजततेयवाक' इत्यादि गाथाओं और तीसरी गाथा 'णिक्रम्मा अट्ठगुणा' के तीन पदोंसे गुणस्थान, जीवसमास, पर्याप्ति, प्राण, सज्ञा, चौदह मार्गणा और उपयोगोंसे इस प्रकार क्रमसे नीस प्ररूवणा कही है । १। इत्यादि गाथामें कहा हुआ स्वरूप धवल, जयधवत और महाधवल प्रमन्ध नामक जो तीन सिद्धान्त प्रन्थ हैं उनके नीजपदनी मूचना प्रन्थकार-ने की है। 'सब्वे सुद्धा हु सुद्धणया' इस तृतीय गाथाके चौथे पादसे शुद्ध आरम तत्त्वके प्रकाशक पद्यास्तिकाय, प्रवचनसार और समय-सार इन तीनों प्राभृतोंका नोजपद सूचित किया है।

- सू, पा./पं, जयचन्द/ / / ४४/ ८ तहाँ सामान्य विशेषकरि सर्व पदार्थ निका निरूपण करिये है सो आगम रूप (पद्धति) है। अहुरि जहाँ एक आरमा हो के आश्रय निरूपण करिये सो अध्यात्म है।
- रहस्यपूर्ण चिट्ठी प. टोडरमल-समयसारादि ग्रन्थ अध्यात्म है और आगमकी चर्चा गोम्मटसारमें है 1
- परमार्थ वर्चनिका प, बनारसीदास- द्रव्य रूप तो पुद्रगल (कर्मों) के परिणाम हैं, और भाव रूप पुद्रगलाकार आरमाकी अशुद्ध परिणतिरूप परिणाम है। वह दोनों परिणाम आगमरूप स्थापें। द्रव्यस्प तो जीवरव (सामान्य) परिणाम है और भावरूप ज्ञान दर्शन, द्रुख, वीर्य आदि अनन्त गुण (विशेष) परिणाम है। यह दोनों परिणाम आध्यात्मरूप जानने।

२. पंच भावोंकी अपेक्षा

- स. सा /ता वृ./३२०/४०८/२१ आगमभाषयौपशमिकक्षायोपशमिक-क्षायिकं भावत्रय अण्यते । अध्यात्मभाषया पुनः शुद्धात्माभिमुखपरि-णाम शुद्धोपयोग इत्यादि पर्यायसंज्ञा लभते । ---आगम भाषासे औपशमिक, क्षायोपशमिक और क्षायिक तीन भाव कहे जाते हैं । और अध्यात्म भाषामें शुद्धात्माके अभिमुख परिणाम, वा शुद्धोपयोग इत्यादि पर्याय नामको प्राप्त होते हैं । (इ. सं./टी./४५/-१६४/६)।
- द सें./अधिकार २ की चूलिका/-४/४ आगमभाषया अव्यत्त संहरूम पारिणामिकभावस्य संबन्धिनी व्यक्तिर्भण्यते । अध्यासमभाषया पुनर्द्वव्यशक्तिरूपशुद्धपारिणामिकभावविषये भावना भण्यते, पर्याया-नामन्तरेण निर्विकल्पसमाधिवी शुद्धोपयोगादिकं वेति । - आगम भाषासे भव्यत्व संज्ञाधारक जीवके पारिणामिक भावसे सम्बन्ध रखनेवाली व्यक्ति कही जाती है और अध्यात्म भाषा द्वारा द्रव्य राक्ति रूप शुद्धभावके विषयमें भावना कहते हैं। अन्य पर्याय नामोंसे इसी द्रव्य शक्ति रूप पारिणामिक भावकी भावनाको निर्विकल्प-घ्यान, द्यथा शुद्ध जपयोगादिक कहते है।

३. पंचलन्धिकी अपेक्षा

षं. का /ता. बु./१५१/२१७/१४ यदायं जीवः आगमभाषया कालादि-लग्धिरूपमध्यात्मभाषया शुद्धात्माभिमुखपरिणामरूपं स्वसंवेदनज्ञानं लभते तदा ..सरागसम्प्रग्टछिर्भूरवा. .पराक्षितधर्मध्यानमहिरङ्गसह -कारित्वेनानन्तज्ञानादिस्वरूपोऽहमित्यादिभावना - स्वरूपमारमाश्रितं धर्म्यध्यानं प्राप्य आगमकथितकमेण शुक्लध्यानमनुभूय...भावमोशं प्राप्नोतीति । -जम यह जीव आगम प्राषासे कालादि लग्धि रूप और क्रध्यात्म भाषासे शुद्धात्माभिमुख परिणाम रूप स्व संवेदन ज्ञानको प्राप्त करता है तम सराग सम्प्यन्दछि होकर प्रामित धर्म-ध्यानकी बहिरंग सहकारि कारण रूप जो 'अनन्त ज्ञानादि स्वरूप मैं हुँ इत्यादि भावना स्वरूप आत्माम्रित धर्मध्यानको प्राष्ठ स्वरे ज्ञानम



कथित क्रमसे शुक्लभ्यानको अनुभव करते हुए ••भावमोक्षको प्राप्त करता है । (इ. सं./टी./३६/१४६/३) ।

द. सं./टी./४१/१६४/११ समवसरणे मानस्तम्भावलोकनमात्रादेवागम-भाषया दर्शनचारित्रमोहनीयोपशमक्षयसज्ञेनाध्यात्मभाषया स्वशुद्धा-त्माभिमुखपरिणामसज्ञेन च कालादिखन्धिविशेषेण मिध्यात्म विलय गतं। = (इन्द्रभूति जब) समवसरणमे गये तब मानस्तभके देखने मात्रसे ही आगम-भाषामें दर्शन मोहनीय तथा चारित्र मोहनीयके क्षयोपशमसे और अध्यात्म भाषामें निज शुद्ध आत्माके सन्मुख परिणाम तथा कालादि लन्धियोके विशेषसे उनका मिथ्यात्व नष्ट हो गया। (द्र. सं./टी./४६/१६४/६)।

#### अ. सम्यग्दर्शनकी अपेक्षा

- स. सा./ता. वृ./१४५/२०८/१० अध्यात्मभाषया शुद्धात्मभावनां विन। आगमभाषया तु वीतरागसम्यक्तवं विना व्रतदानादिकं पुण्यवन्धकार-णमेव न च मुक्तिकारण्म् । --- अध्यात्म भाषामें शुद्धात्माकी भावनाके विना और आगम भाषासे वीतराग सम्यक्त्वके विना व्रत दानादिक पुण्यकंधके ही कारण है, मुक्तिके कारण नहीं।
- इ. सं./टी./३८/१५१/४ परमागमभाषया पञ्चविशतिमलरहिता तथाध्यात्मभाषया निजशुद्धात्मोपादेवरुचिरूपा सम्यक्त्वभावनैव मुख्येति विज्ञेयमू.। - परमागम भाषासे पच्चीस दोषोंसे रहित सम्यग्दर्शन और अध्यात्म भाषासे निज शुद्धात्मा ही उपादेय है, इस प्रकार जो रुचि है उस रूप सम्यक्त्वकी भावना हो मुख्य है। ऐसा जानना चाहिए।
  - ५. ध्यानकी अपेक्षा
- स, सा./ता. वृ./२१४/२६४/१३ ( अध्यात्मभाषया ) परमार्थ झब्दाभि-धेयं---शुढात्मसवित्तिलक्षणं परमागमभाषया वोतरागधर्मध्यानशुक्त-ध्यानस्वरूपम् । ----( अध्यात्म भाषासे ) परमार्थ शब्दका वाच्य शुद्धात्मं. संवित्ति है लक्षण जिसका उसे ही परमागम भाषासे वीतराग धर्मध्यान और शुक्लध्यान कहते हैं ।
- पं, का,/ता, वृ./११०/२१६/१७ (अध्यात्मभाषया) शुद्धात्मानुभूतिलक्षण-निर्विकक्पसमाधिसाध्यागमभाषमा रागादिविकल्परहितशुक्तध्यान-साध्ये था। --- (अध्यात्म भाषासे) शुद्धात्मानुभूति है लक्षण जिसका ऐसी निर्विकल्प समाधि साध्य है, और आगम भाषासे रागादि विकल्प रहित शुक्लध्यान साध्य है। (प. प्र./टी./१/१/६/२)।
- द्र. सं,/टो,/४८/२०१,२०४ ध्यानस्य तावदागमभाषया विचित्रभेदाः १२०१। अध्यात्मभाषया पुनः सहजशुद्धपरमचैतन्यक्षालिनि निर्भरा-नन्दमालिनि भगवति निजात्मन्युपादेयबुद्धि कृत्वा पश्चादनन्त-द्यानोऽहय् इत्यादिरूपमम्प्यन्तरधर्मध्यानमुच्यते। तथैव स्वशुद्धात्मनि निर्विकण्पसमाधिलक्षण शुक्लध्यानमिति । -- आगम भाषाके अनुसार ध्यानके नाना प्रकारके भेद हैं ।२०११:..अध्यात्म भाषासे सहज-शुद्ध-परम चैतन्यक्षाली तथा परिपूर्ण आनन्दका धारो भगवान् निजात्मा है, उसमें उपादेय बुद्धि करके, फिर् 'मैं अनन्त झानका धारक हूँ' इत्यादि रूपसे अन्तरंग धर्मच्यान है।...उसी प्रकार निज शुद्धात्माम निर्विकल्प ध्यानरूप शुक्लध्यान है।
  - ६. चारित्रको अपेक्षा

मा∙ ३–२

- पं. का./ता. वृ./१४९<sup>८</sup>/२२९<sup>८</sup>/१४ [अध्याश्मभाषया] निजशुद्धारमसंवित्त्य-नुचरणरूप परमागमभाषया वीतरागपरमसामाधिकसंक्ष स्वचरितं चरति अनुभवति । →(अध्यारमभाषासे) निज शुद्धारमाकी संवित्ति रूप अनुचरण स्वरूप, परमागम भाषासे वीत्तराग परम सामाधिक नामके स्वचारित्रको घरता है, अनुभव करता है ।
- पं,का./ता. वृ./१७१/२४४/१४ य' कोर्डपि शुद्धात्मानमुपादेयं कृत्वा झागम-भाषया मोक्षं वा व्रततपश्चरणादिकं करोति । -- जो कोई (अध्याम-

भाषासे) शुद्धारभाको उपादेय करके, आगम भाषासे मोक्षको आवेय करके बल तपश्चरणादिक करता है- न

# **१. तर्क व सिद्धान्त पद्धतिमें** अन्तर

٩

- द्र सं./टी./88/१८६/४ तर्काभिप्रायेण सत्तावलोकनदर्शनं व्याख्यातम् । सिद्धान्ताभिप्रायेण उत्तरज्ञानोत्पत्तिनिमित्तं यत् प्रयत्न तद्रूप यत् स्वस्यात्मनः परिच्छेदनमवलोकनं तद्दर्शन भण्यते । =तर्कके अभिप्रायसे सत्तावलोकनदर्शनका व्याख्यान किया । सिद्धान्तके अभिप्रायसे आगे होनेवाले ज्ञानकी उत्पत्तिके लिए प्रयत्न रूप जो आत्माका अवलोकन वह दर्शन कहलाता है ।
- इ. सं /टो./४४/११२/३ तर्के मुख्यवृत्त्या परसमयव्याख्यान स्थूलव्या-ख्यानं · सिद्धान्ते पुनः स्वसमयव्याख्यान मुख्यवृत्त्या सूक्ष्म-व्याख्यानम् · ।= तर्कमें मुख्यतासे अन्यमत्तोंका व्याख्यान होता है । स्थूल अर्थात्त त्रिस्तृत व्याख्यान होता है । सिद्धान्तमें मुख्यतासे निज समयका व्याख्यान है, सूक्ष्म व्याख्यान है ।

#### ४. उरसर्गं व अपवाद व्याख्यानमें अन्तर

पं. का./ता. वृ /१४६/२१२/१ सकलश्चुतधारिणा ध्यानं भवति तदुरसगं-वचन, अपवादव्याश्व्याने तु पञ्चसमितित्रिगुप्तिप्रतिपादकश्चुतिपरि-ज्ञानमात्रेणैव केवलज्ञान जायते। --वज्ववृषभनाराचसज्ञप्रथमस्हननेन ध्यानं भवति तदप्पुत्सर्गवचनं अपवादव्याख्यानं पुनरपूर्वादिगुण-स्थानवर्तिना उपशमक्षपकश्वेण्योर्यच्छ्रक्षरुध्यानं तदपेक्षया स नियम. अपूर्वादघस्तनगुणस्थानेषु धर्मध्याने निषेधकं न भवति। = सकल श्रुतधारियोंको ध्यान होता है यह उत्सर्ग वचन है, अपवाद व्याख्यान-से तो पाच समिति और तीन गुप्तिको प्रतिपादन करनेवाले शास्त्रके ज्ञानसे भी केवलज्ञान होता है। --वज्रवृषभनाराच नामकी प्रथम संहननसे ही ध्यान होता है यह उत्सर्ग वचन है। अपवाद व्या त्याख्यानसे तो अपूर्वादि गुणस्थानवर्त्ती जीवोंके उपशम व क्षपक श्रेणीमें जो शुक्लध्यान होता है उसकी अपेक्षा यह नियम है। अप्रवाद क्प व्याख्यानसे तो अपूर्वादि गुणस्थानवर्त्ती जीवोंके उपशम व क्षपक श्रेणीमें जो शुक्लध्यान होता है उसकी अपेक्षा यह नियम है। अपूर्व-करण गुणस्थानसे नीचेके गुणस्थानोंमें धर्मध्यानका निषेध नहीं होता है। (द. सं./टो./४७/२३२/४)।

# \* चारों अनुयोगोंको कथन पद्धतिमें अन्तर

पद्धति-टीका- दे, गरिविष्ट ।

--- दे० अनुयोग/१ ।

- पदा १, चक्रवर्तीकी नव निधियों मेंसे एक दे० शलाका पुरुष/२। २. अपरविदेहस्थ एक क्षेत्र - दे० लोक/१/२ ३. कालका एक प्रमाण ---दे० गणित/I/१।४।४. प्वॉ जलदेव था। अपरनाम राम था---दे० राम। ५. ६वाँ संलदेव था। अपरनाम वल था। ----दे० शलाका-पुरुष/३। ६. म. पु./६६/श्लोक नं. पूर्व भव नं. २ में भीपुर नगरके राजा प्रजापाल थे (७३)। फिर अच्युत स्वर्गमें देव हुए (७४)। वर्त्तमान भवमें हवे चक्रवर्ती हुए। (अपरनाम महापद्म था (ह. पु./२०/१४)। विद्येष परिचय --- दे० शलाका पुरुष/२।
- पदाकोर्सि----पासणाहवरिज (अपभ्र दा) के रचयिता सेनसंबी भट्टारक : गुरु--जिनसेन । समय -- हाक १९१६ (ई. १०७७) (सी./३/२०४)।
- पदाकूट ---- १. पूर्व विदेहस्थ एक गक्षारगिरि-- दे० लोक/१/३ २. पूर्व विदेहस्थ पद्मकृट बक्षारका एक कूट-- दे० लोक/१/४ ३.कुण्डलवर पर्वतका एक कूट--- दे० लोकश/१२४. रुचक पर्वतस्थ एक क्रूट-- दे० लोक/१/१३ ४. विद्युत्प्रभ गजदन्तस्थ एक क्रूट--- दे० लोक/१/४।
- पद्धांगुल्म----म. पु./४६/रलोक विवेष्ट क्षेत्रस्थ बरस देशकी सुसीमा नगरीके राजा थे (२-३)। भन्दन नामक पुत्रको राज्य देकर दीक्षा घारण कर ली (१४-१६)। विभाकपूत्र तक सब अंगोंका अध्ययन किया तथा चिरकाल तक घोर तपश्चरण कर तीथ कर प्रकृतिका बन्ध किया।

जैनेन्द्र सिदास्त कोश

तत्प्रश्चात् आरण स्वर्गमें देव हुआ (१७-१८)। यह शीतलनाथ भगवान्तका पूर्वका दूसरा भव है—देव तीर्थं कर ।

- पद्म (देव)-१ पद्मकृटवक्षारपर स्थित पद्मकृटका रक्षक देव-दे० लोक १/४ २ अद्वानवान् वक्षारपर स्थित पद्मकृटका रक्षक देव-दे० लोक १/४ ३. रम्यकक्षेत्रका नाभिगिरि-दे० लोक/४/३
  - ४. दक्षिण पुष्करार्घ द्वीपका रक्षक व्यम्तर देव--दे० व्यत्तर/४।
  - ६, कुण्डल पर्वतस्थ रजतकूटका स्वामी नागेन्द्र देव-दे० लोक/५१२ ।
- **पद्मनंदि---**दिगम्बर जैन आम्नायमें पद्मनन्दि नामके अनेकों आचार्य हुए हैं। १. कुन्दकुन्दका अपर नाम (समय- बि० १८४-२३६ (ई० १२७-१७६) । दे० कुन्दकुन्द । (जै०/२/०६) २. मन्दिसव के देशीयगण में चैकाल्य योगी के शिष्य और दुलभूषण के गुरु थे। प्रमेयकमल मार्तण्ड के कर्ता प्रभाचन्द्र न०४ इनके सहधर्मा तथा बिद्धा शिष्य थे। आभिद्धकरण तथा कौमारदेव इनके अपर नाम है। समय-ई० १३०-१०४३ । (वेव्हतिहास/७/४) । (प. वि /त्र. २८/ A.N. Up.) के अनुसार इनका समय ई० ११८५-१२०३ है परन्तु ऐसा मानने से ये न तो प्रभावन्द्र नं०४ (ई० ६३०-१०२०) के सहधर्मा ठहरते है और न ही माधनन्दि कोण्हापुरीय (ई० ११०८ ११३६) के दादा गुरु ही सिद्ध होते है। ३. काष्ठा संघ की गुर्वावली के अनुसार आप हेमचन्द्र के झिष्य और यझ:कीर्ति के गुरु थे। समय-- विव १००४ (ई० १४८) । (दे० इतिहास/७/८) । ४ मन्दिसघ देझीयगण में बीर-नन्दि के प्रशिष्य, बालनन्दि के शिष्य और प्रमेधकमल मार्सण्ड के कर्त्ता प्रभावन्द्र न ४ के दीक्षा गुरु थे। माधनन्दि के प्रशिष्य श्री-नन्दि के लिये आपने 'जंबूदीव पण्णति' की रचना की थी। कृतिये -जबूदीव पण्णति, धम्म रसायण, प्राकृत पच सग्रह की कृत्ति (संस्कृत टीका) । समय--- लगभग ई० १७७-१०४३ । (दे० इतिहास/७/५), (जै०/ २/८४-९४). (ती ०/३/११०) । ४ आ० वीर नन्दि के दीक्षा शिष्य और ज्ञानार्णव रचयिता शुभचन्द के शिक्षा शिष्य । कृतिये- पत्र-विशतिका (सम्कृत), चरण सार (प्राकृत), धम्मरसायण (प्राकृत) । समय-विव हाव १२, ईव हाव ११ का उत्तरार्ध । विव १२३८ तथा १२४२ के ज़िला लेखो में आपका उल्लेख आता है। जै०/२/=६/१६२) (ती०/३/१२४, १२१) । ६. जैवियदेव के शिष्य । समय-वि० ११७३ में स्वर्गवास हुआ। अत वि० १३६६-१३७३ (ई० १२६८-१३१६)। (प वि/प्र २८/A N Up), (जै /२/४६)। ७ शुभ चन्द्र अध्यात्मिक के शिष्य । समय -- ई १२६३-१३२३ । ८. लघु पद्यन न्दि नाम के भट्टारक। कृतिये—-निघण्टु वैधन आवकाचार, यथ्याचार कलिकुण्ड पार्श्वनाथ विधान, देवपूजा, २३न्त्रय पूजा, खनन्त अथा, परमारम-पकाश को टीका। समय---वि० १३६२ (ई० १३७४) । (जै०/२/पर्द), (प०नि०/प०२९/A.N. Up), (पं०का०(प० २/पं० पन्ना साल)। १ शुभ चन्द्र प्रध्यारमो के शिष्य i शुभ चन्द्र का स्वर्भवास वि. १२७७ में हुआ। तदनुसार उनका ममय - मि० १३५०-१३२० ईि १२१३-ई १३२३)। (पंत्रि /प्र. २८१А.N. Up.) । १०, नम्दिसंघ बनात्मार गण को दिल्लो गद्दी की गुर्वावली के अनुसार आप प्रभाचन्द्र म ७ के शिष्य सथा देवेन्द्रकोति व सकल की तिके गुरु थे। ब्राह्मण कुल में छरमन्म हुए थे। गिरनार पर्वत पर इनका इवेताम्मरों के साथ विवाद पला था जिसमें इन्होंने बाह्यो देवो अथवा सरस्थती को मूर्ति को वाचाल कर दिया था (शुभचन्द्र कृत पाण्डव पुराण रल १४ तथा शुभचन्द्र की गुर्वविली शल ६३)। (करनसन्दि कृत उपवेश तर गिनी ष्ट्र १४८)। कृतियें ~जीरापल्ली पार्श्वनाथ स्तौत्र, भावना पद्धति, अनन्तवस कथा. वर्द्धमान चरित्र । समय - वि १४५० में इन्होंने अर्थाद माथ भगवान् की प्रतिमा स्थापित कराई थी। अत वि. १३९४-१४४० है. १३२९-१३६४) । (जै /२/२११), (ती /३/२१२) ।
- पद्मनंदि पंचींवद्यतिका --- आ० पद्मनन्दि (ई०११ का उत्तरार्ध) द्वारा सस्कृतखन्दोंने रचित गृहस्थधर्म प्ररूपक ग्रन्थ है। इसमें २६ अधिकार तथा कुत ८०० रत्तोक है। (ती /३/१२६-१४०)!
- पदानाभ म.पु./५४/श्लोक पूर्व धातकी खण्डमे मगलावती देशके रत्नसंचय नामक नगरके राजा कनकप्रभका पुत्र था (१९१-१३१)। अन्तमें दीक्षा धारण कर ली। तथा ग्यारह अगोका पारगाभी हो तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया। आयुके अन्तमे समाधिपूर्वक बैजयन्त विमानमें अहमिन्द्र हुआ (१५८-१६२)। यह चन्द्रप्रभु भगवाच्के पूर्वका दूसरा भत्र है-दे० चन्द्रप्रभ।
- पद्मनाभचरित्र ---- आ॰ शुभचम्ड ( ई॰ १४१६-१४४६) द्वारा रचित संस्कृत छन्दवद्यम्थ ।
- पद्मप्रभ----म.पु /१२/श्लोक धातकीखण्डके पूर्वविदेहमें वत्सका-देशकी सुसीमानगरीके अपराजित नामक राजा थे (२-३)। फिर उपरिम ग्रैवेयकके प्रीतिकरविमानमें अहमिन्द्र हुए (१२-१४)। वर्तमान भवमें छठे तीथकर हुए है। विशेष परिचय--दे० तीर्थकर /१।
- पदाप्रभ-मलधारीदेव बास्नल्दि के शिष्य । कृतिये पार्श्वनाथ स्तोत्र, नियमसार टोका । समय - वि १२४२ में स्वर्गवास हुआ, अक्ष वि श १३ का द्वि चरण (ई. ११४०-११८४) । (जै./२/१९१); (ती /३/१४७) ।
- पदामाल---१, सौधर्मस्वर्गकः २३वॉ पटल-दे० स्वर्ग/४/३;२, सौधर्मस्वर्गके २३वे पटलका इन्द्रक--दे० स्वर्ग/४।
- पदारथ-----१. म पु/६०/श्लोक न धातकीखण्डमें अरिष्ट नगरीका राजा था (२-३)। धनरथ पुत्रको राज्य देकर दीक्षित हो गया। तथा ग्यारह अगोका पाठी हो तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध किया (११)। अन्तमें सन्तेखना पूर्वक मरणकर अच्युत स्वर्गमें इन्द्रपद प्राप्त किया (१२) यह अनन्तनाथ भगवान्का दूसरा पूर्वभव है--दे० अनन्तनाथ । २ ह.पु /२०/ श्लोक न 'हस्तिनापुरमें महापग्न जक-वर्तीका पुत्र तथा विष्णुकुमारका बडा भाई था (१४)। इन्होंने ही सिंहबल राजाको पकड लानेसे प्रसन्न होकर वर्लि आदि मन्त्रियोंको

११

वर दिया था ( १७ ) । इसी वरके रूपमें बलि आदि मन्त्रियों ने सात दिनका राज्य लेकर अकम्पनाचार्यादि सात सौ मुनियोपर उपसर्ग किया था ( २२ ) ।

# **वद्मलेश्या**---दे० लेश्या ।

- पद्मवान् ---- १. अपर विदेहस्थ एक क्षेत्र---दे० लोक/७। २. विकृतवान् वक्षारका एक क्रूट---दे० लोक/७। ३. पद्मवान् क्रूटका रक्षक देव। दे० लोक/७।
- पद्मसिति ध्यानविषयक ज्ञानसार ग्रन्थके रचयिता एक मुनि। समय – वि.१०९६ (ई० १०२९) (त.अनु०/१०६ का भावार्थ प० ग्रुगलकिशोर ) (ती०/३/२८९)।
- पद्मसेन १, म पु./६१/रत्नोक पश्चिम धातकीखण्डमे रम्यकावती देशके महानगरका राजा था (२-३)। चीक्षित होकर ११ अगोका पारगामी हो गया। तथा तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध कर अन्तमे समाधिपूर्वक सहस्रार स्वर्गमें इन्द्रपद प्राप्त किया (द-१०)। यह विमलनाथ भगवान्का पूर्वका दूसरा भव है-दे० विमलनाथ। २ पचस्तूपसघको गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास/६/१७) आप धवलाकार वीरसेन स्वामीके शिष्य थे। (म पु/प्र./३१/पं०)। ३ पुन्नाटस घकी गुर्वावलीके अनुसार आप वीरवित्तके शिष्य तथा व्याग्रहस्तके गुरु थे।-दे० इतिहास/६/१८।
- पदाहतदे हिमवान् पर्वतस्थ एक हद। जिसमेंसे गंगा, सिन्धु व रोहितास्या ये तोन नदियाँ निकलसी है। श्रीदेवी इसमें निवास करती हैं – दे० सोक/३/१:

- पंराल विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका नगर—दे० विद्याधर ।
- पदालित ----- विद्युत्प्रभ गव्रदन्तस्थ एक क्र्ट---दे० लोक/५/४।
- पद्मावती कल्प- मक्लिपेण भट्टारक (ई. शा १९)कृत तान्त्रिक यन्थ।

पद्मासन-- दे० आसन ।

पद्मोत्तर---१ भद्रशाल वनस्थ एक दिग्गजेन्द्र पर्वत-दे.लोक/k/३; २ कुण्डल पर्वतस्य रजतप्रभ कुटका स्वामो नागेन्द्रदेव-दे.लोक/k/३; ३. रुचक पर्वतके नन्द्यावर्त कुटपर रहनेवाला देव-देव्लोक/१९३,४.म पु./४९/श्लोक पुष्करार्धद्वीपके वत्सकावती देशमे रत्नपुर नगरका राजा था (२) । दीक्षित होकर ११ अंगोका पारगामी हो गया । तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध कर आयुके अन्तमें संन्यासपूर्वक मरणकर महाशुक स्वर्गमें उत्पन्न हुआ (११-१३) । यह वायुपूज्य भगवान्का दूसरा पूर्वभव है-देव वायुपूज्य ।

#### पनसा-भरतक्षेत्रस्थ आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

अ।पका समय-ई० १७७०-१८४० आता है। (अर्थ प्रकाशिका/प्र. ५/ भं पन्नालाल), (र.क. आ./प्र. २४/पं० परमानन्द)।

परंपरा----१, व्यवहारनिश्चथका परम्परा कारण है। --दे० नय, धर्म आदि वह वह विषय। २. आचार्य परम्परा---दे० इतिहास/४; ३. आगम परम्परा--दे० इतिहास/६।

# परंपरा बंध - दे० नंध/१।

परंपराश्रय हेत्वाभास- दे० अन्योन्याश्रय।

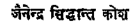
परंपरोपनिधा---- हे॰ श्रेणी।

- पर -रा. वा /२/३७/१/१४७/२१ परशब्दोऽयमनेकार्थवचन' । क्वचि-द्वचवस्थाया वर्त्तते - यथा पूर्व' पर इति । क्वचिदन्यार्थे वर्त्तते - यथा परपुत्र' परभार्येति अन्यपुत्रोऽन्यभार्येति गम्यते । क्वचिरप्राधान्ये वर्तते - यथा परमियं कन्या अस्मिन्कुटुम्चे प्रधानमिति गम्यते । क्वचिदिष्टार्थे वर्त्तते - यथा परंधाम गत इष्टं धाम गत इत्यर्थः ।
- रा. वा./३/६/०/१६०/१७ परोत्कृष्टेति पर्यायौ ।७। म्पर शब्दके अनेक अर्थ है जैसे--१, कही पर व्यवस्था अर्थमें वर्तता है जैसे--पहला, पिछला। २, कही पर भिन्न अर्थमें वर्तता है जैसे--पहला, पिछला। २, कही पर भिन्न अर्थमें वर्तता है जैसे--पहला, भार्या'। इससे 'अन्यका पुत्र', व 'अन्यकी स्त्री' ऐसा ज्ञान होता है । ३, कही पर प्राधान्य अर्थमे वर्त्तता है जैसे--इस कुटुम्बमें यह कन्या पर है। यहाँ 'प्रधान है' ऐसा ज्ञान होता है । ४ कहीं पर इष्ट अर्थमें वर्तता है जैसे--'परंधाम गत' अर्थात अपने इष्ट स्थानपर गया ऐसा ज्ञान होता है । ५. पर और उत्कृष्ट ये पर्यायवाची नाम है। (प. प्र./ टी./१/२४/२६/८)।
- स्या. मं./४/१८/२७ परत्वं चान्यत्वं तच्चैकान्तभेदाविनाभावि ।
- स्या. मं /२७/३०५/२७ परशब्दो हि ठात्रुपर्यायोऽप्यस्ति । स्परत्व शब्द एकान्तभेदका अविनाभावी है । इसका अर्थ अन्यपना होता है । 'पर'शब्द शत्रुशब्दका पर्यायवाची है ।
- पं. ध /उ /३१७ स्वाप्नुर्थार्थ द्वयोरेव ग्राहक झानमेकराः ।३१७। म्लज्ञान गुगपत स्व और अपूर्व अर्थात पर दोनों ही अर्थीका ग्राहक है।

परक्षेत्र--- दे० क्षेत्र/१।

#### परगणानुपस्थापना प्रायश्चित्त-दे० परिहारप्रायश्चित्त।

- परघातनामकर्मे स. सि./\*/११/११/४ यन्निमित्त' परशस्त्रा-देव्यीघातस्तत्परघातनाम । = जिसके उदयसे परशस्त्रादिकका निमित्त पाकर व्याघात होता है, वह परघात नामकर्म है। (रा वा / ८/११/१४/४७८/३); (गो. क./जी. प्र./३३/२१/११)।
- ध. ६/१. १-१. २९/ ११/७ परेषां घातः परघातः । जस्स कम्मस्स उदएण परघादहेद्र सरीरे पोग्गला णिष्फज्जति त कम्मं परघादं णाम । तं जहा—सप्पदाढासु विसं, विच्छियपुंछे परदुखहेछपोग्गलोवचओ, सिंह-वग्धच्छवलादिमु णहदता, सिगिवच्चणाहोधत्त्रादओ च पर-घादुप्पायया । =पर जीवोके घातको परघात कहते है । जिस कर्म-के उदयसे शरीरमें परको घात करनेके कारणभूत पुद्रगल निष्पन्न होते है, वह परघात नामकर्म कहलाता है । (ध./१३/१.४.१०१/३६४/१३) जैसे—सॉफकी दाढोमें विष, बिच्छूकी पूँछमें पर दुखके कारणभूत पुद्रगलोका संचय, सिंह, व्याघ और छवल (शलल-चीता) आदिमें (तीक्ष्ण) नख और दन्त तथा सिगी, वत्स्यनाभि और धतूरा आदि विषेषे वृक्ष परको दु ख उत्पन्न करनेवाले है ।



```
परचतुष्टय — दे० चतुष्टय ।
परच।रित्र — दे० चारित्र/१ ।
परन्म्त्रवाद —
```

१. मिथ्या एकान्तकी अपेक्षा

रवेताश्वतरोपनिषड्/१/२ काल स्वभावो नियतिर्यदच्छाभूतानि यानि पुरुषेति चित्तम्। सयोग एषा न त्वात्मभावादात्माप्यनीश सुखदु ख-हेतुः ।२। = आत्माको यह सुख व दु ख स्वय भोगनेसे नहीं होते, अपितु करल, स्वभाव, नियति, यटच्छा, पृथ्वी आदि चार भूत, योनिस्थान, पुरुष व चित्त इन नौ यातोके संयोगसे होता है, क्योंकि आत्मा दु ख-सुख भोगनेमें स्वतन्त्र नहीं है।

#### २ सम्यगेकान्तको अपेक्षा

प्र. सा /त. प्र /परि./नय नं० २१. १४ अस्यभावनयेनायस्कारनिशित-तीक्ष्णविशिखवरसस्कारसार्थं क्यकारि ।२१। ईश्वरनयेन धात्रीहटा-बलेह्यमानपान्थज्ञालकवरपारतन्त्र्यभोक्तृ ।३४। — आत्मद्रव्य अस्व-भावनयसे संस्कार का सार्थक करनेवाला है ( अर्थात्त आत्माको अस्व-भावनयसे संस्कार उपयोगी है), जिसकी ( स्वभावसे नोक नहीं होती, किन्तु संस्कार करके ) छुहारके द्वारा नोक निकाली गयी हो ऐसे पैने नाणकी भॉति ।२१। आत्मद्रव्य ईश्वरनयसे परतन्त्रता भोगनेवाला है, धायकी दुकानपर पिलाये जानेवाले राहगीरके बालककी मॉति ।

#### \* उपादान कारणकी भी कथंचित् परतन्त्रता----

—दे० कारण/II/३।

- परत्वापरत्व— वै, इ./୬/२/२१/२१०/३ एकदिक्काभ्यामेककाला-म्यां सनिकृष्टविग्रकृष्टाम्या परमपर च ।२१। ∞परत्व और अपरत्व दो प्रकारसे होते है। एक देशसम्बन्धसे दूसरे कालसम्बन्धसे। (ससि./४/२१/२१/१०)।
- रा. वा./५/२२/२२/४२१/२३ क्षेत्रप्रशासाकालनिभित्ते परस्वापरस्वे । तत्र क्षेत्रनिमित्ते ताबदाकाशप्रदेशाल्पभहुत्वापेक्षे । एकस्यां दिशि महुना-काशप्रदेशानतीत्य स्थित पर', तत' अर्थपानतीत्य स्थितोऽपर' । प्रशंसाकृते अहिसादिप्रशस्तगुणयोगात् परो धर्म', तद्विपरीतोऽधर्मो-ऽपर. इति । कालहेतुके शतवर्ष पर, षोडशवर्षोऽपर इति ! – १, परत्व और अपरस्व क्षेत्रकृत भी है जैसे-दूरवर्ती पदार्थ 'पर' और समीपवर्ती पदार्थ 'अपर' कहा जाता है । २ गुणकृत-भी होते है जैसे अहिसा आदि प्रशस्तगुणोके कारण धर्म 'पर' और अधर्म 'अपर' कहा जाता है । ३. कालकृत भी होते है जैसे-सौ वर्षवाला वृद्ध 'पर' और सोलह वर्षका कुमार 'अपर' कहा जाता है ।
- परद्रव्य----मो पा,/मू /१७ आदसहावादण्णं सचित्ताचित्तमिस्सियं हवइ। तं परदव्वं भणियं अवितत्थ' सठवदरसोंहि ।१७ --- आस स्व--भावसे अन्य जो कुछ सचित्त (स्त्री, पुत्रादिक) अभित्त (धन, धान्यादिक) मिश्र (आधूषण सहित मनुष्यादिक) होता है, वह सर्व परद्रव्य है। ऐसा सर्व ह भगवाच्ने सत्यार्थ कहा है ।१७
- प. प्र./सू./१/११३ जें णियदव्वई भिण्णु जड ते पर-दव्यु वियाणि । पुग्गलु धम्माधम्मु णहु कालु वि पंचमु आणि ।११३।
- प. प्र./टी./२/१००/२२७/२ रागादिभावकर्म-झानावरणादिष्टव्यकर्म शरी-रादिनोकर्म च बहिनिषये भिष्यास्वरागादिपरिणतासंवृत्तअनोऽपि परद्रव्यं भण्यते ।

प प्र./टी./२/११०/२२=/१४ अपघ्यानपरिणाम एव परसंसर्ग । --जो आत्म पदार्थसे जुदा जडपदार्थ है, उसे परद्रव्य जानो । और वह परद्रव्य पुद्रगल, धर्म, अधर्म, आकाश और पॉचवॉ कालद्रव्य मे सब परद्रव्य जानो ।११३। अन्दरके विकार रागादि भावकर्म और माहर-के शरीरादि नोकर्म तथा मिय्यात्व व रागादिसे परिणत असंयत जन भी परद्रव्य कहे जाते है ।१०४। वास्तवमे अपध्यान रूप परिणाम ही परसंसर्ग (द्रव्य) है ।११०

**परनिमित्त--**दे० निमित्त/१।

परभविक प्रकृतियाँ----दे॰ प्रकृति षध/२।

# परम—

१. पारिणामिकभावके अर्थमें

- न च हू./३४७-३४६ अत्थित्ताइसहावा मुसंठिया जत्थ सामणविसेसा। अवरुप्पमविरुद्धा त णियतच्चं हवे परमं ।३४७। होऊण जत्थ णट्ठा होसंति पुणोऽवि जत्थपज्जाया। वट्टंता वट्टंति हु तं णियतच्चं हवे परमं ।३४८। णासतो वि ण णट्ठो उप्पण्णो णेव संभव जंतो । सत्तो तियालविसये तं णियतच्चं हवे परमं ।३४९। = जहाँ सामान्य और विश्वेषरूप अस्तित्वादि स्वभाव स्व व पर की अपेक्षा विधि निषेध रूपसे अविरुद्ध स्थित रहते है, उसे निज परमतत्त्व या वस्तुका स्वभाव कहते है ।३४७। जहाँ पूर्वकी पर्याय नष्ट हो गयी है तथा भावो पर्याय उत्पन्न होवेगी, और वर्तमान पर्याय वर्त रही है, उसे परम निजतत्त्व कहते है ।३४८। जो नष्ट होते हुए भी नष्ट नही होता और उत्पन्न होते हुए भी उत्पन्न नही होता, ऐसा त्रिकाल विषयक जीव परम निजतत्त्व है।
- नि.सा /ता वृ./११० पारिणामिकभावस्वभावेन परमस्वभाव....स पश्चम भाव ....उदयोदीरणक्षयक्षयोपरामविविधविकारविवर्जित । अतः कारणादस्यैकस्य परमस्वम् इतरेषां चतुर्णां विभावानामपरमस्वम् । ५० (भव्यको) पारिणामिक भावरूप स्वभाव होनेके कारण परमस्वभाग है । वह पंचमभाव उदय, उदीरणा, क्षय, क्षयोपराम ऐसे विविभ विकारोसे रहित है । इस कारणसे इस एकको परमपना प्राप्त है, छेप चार विभावोंको अपरमपना है ।

२. शुद्धके अर्थमें

- पं. का /ता, वृ./१०४/१६४/१६ परमानन्दज्ञानादिगुणाधारस्वास्परकाव्येन मोक्षो भण्यते । ल्परम आनन्द तथा ज्ञानादि गुणोंका आधार होनेसे से 'पर' शब्दके द्वारा मोक्ष कहा जाता है ।
- प. प्र./टी./१/१३/२१ परमो भावकर्मप्रव्यकर्मनोकर्मरहितः। --परम अर्थात् भावकर्म, इव्यकर्म व नोकर्मसे रहित ।
- द्र. सं./टी./४६/१९७/६ 'परमं' परमोपेक्षालक्षणं ज्युद्धोपयोगाविनाभूतं परमं 'सम्मचारित' सम्यक्षारित्रं झातव्यम् । --- 'परमं' परम उपेक्षा लक्षणवाला (संसार, शरीर असंयमादिमें अनादर) दवा… शुद्धोपयोगका अविनाभूत उत्कृष्ट 'सम्मचारित्त' सम्यग्वारित्र जानना चाहिए।

**३. ज्येष्ठ व उत्कृष्टके अर्थ**में

- ध, १/४,१,३/४१/६ परमो ज्येष्ठ. । 🛥 परम शब्दका अर्थ ज्येष्ठ है ।
- ध. १३/४.४.५६/३२३/३ किं परमस् । असंखेज्जलोगमेत्तसंयमवियव्या । -- यहाँ (परमावधिके प्रक्ररणसें ) परम शब्दसे असंख्यात लोकमात्र संयमके विकल्प अभीष्ट है ।
- मो. पा./टी./६/३०८/१८ परा उरकृष्टा प्रत्यक्षलक्षणोपलक्षिता मा प्रमार्क सस्वेति परम. अथवा परेषां भव्यप्राणिनां उपकारिणी मा लक्ष्मीः



परम अर्हं स

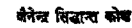
परमाण

| 117 78 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| समवशरणविभू तिर्यस्येति परम'। = 'परा' अर्थात उस्कृष्ट और 'मा'<br>अर्थात प्रत्यक्ष लक्षणसे उपलक्षित प्रमाण, ऐसा उत्कृष्ट प्रमाण (केवल-<br>ज्ञान) जिसके पाया जाये सो परम है - वे अहंत है। अथवा 'पर'<br>अर्थात्त अन्य जो भव्यप्राणी 'मा' अर्थात्त उनको उपकार करनेवाली<br>लक्ष्मी रूप समवसरण विभूति, यह जिसके पायी जाये ऐसे अहंत<br>परम हैं !<br>४. एकार्थवाची नाम<br>न. च. वृ /४ तच्च तह परमट्ठ दव्वसहाव तहेव परमपर'। धेयं सुद्ध<br>परम एयट्ठा हुंति अभिहाणा ।४। = तत्त्व, परमार्थ, द्रव्यस्वभाव, पर,<br>अपर. ध्येय, शुद्ध और परम ये सब एक अर्थके वाचक हैं ।४।<br>त, अन्नु /१३६ माध्यस्थ्यं समतोपेक्षा बैराग्य साम्यमस्पृहा। वैतृष्ण्यं<br>परमः शान्तिरित्येकार्थोऽभिधीयसे ।१९६। = माध्यस्थ्य, समता,<br>उपेक्षा, वैराग्य, साम्य, अस्पृष्ठा, वैतृष्ण्य, परम, और शान्ति ये सब | <ul> <li>परमाणुके मेद व रूक्षण तथा अस्तिरवकी<br/>सिद्धि</li> <li>परमार्थपरमाणु सामान्यका रूक्षण ।</li> <li>क्षेत्रका प्रमाणविश्चेष ।</li> <li>परमाणुके मेद ।</li> <li>परमाणुके मेद ।</li> <li>कारण कार्य परमाणुका रुक्षण ।</li> <li>जघन्य उत्कृष्ट परमाणुके रुक्षण ।</li> <li>इव्य व माव परमाणुके रुक्षण ।</li> <li>परमाणुके अस्तित्व सम्बन्धी शंका समाधान ।</li> <li>आदि, मध्य, अन्तद्दीन मी उसका अस्तित्व है ।</li> <li>परमाणुमें स्पर्शादि गुर्णोकी सिद्धि ।</li> </ul> |
| एक ही अर्थको लिये हुए है ।१३९।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| परम अद्वतनिर्विकवप समाधिका अपरनाम-दे० मोक्षमार्ग/२/५।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २ परमाणु निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| परम एकत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | * परमाणु मूर्त है। दे० मूर्त/२।<br>१ वास्तवमें परमाणु ही पुद्गल द्रन्य है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| परमणि—दे॰ ऋषि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | २ परमाणुमें जाति मेद नहीं है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| परमगुरु—दे॰ गुरु/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ३ सिद्धोवत परमाणु निष्क्रिय नहीं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| <b>परमज्योति</b> निर्विकल्प समाधिका अपरनाम दे० मोक्षमार्ग/२/४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४ परमाणु अशब्द है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| परमतत्त्व ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ५ परमाणुकी उत्पत्तिका कारण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| परमतत्त्वज्ञान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <ul> <li>६ परमाणुका लोकमें अवस्थान कम ।</li> <li>७ लोक स्थित परमाणुओंमें कुछ चलित है कुछ अचलित ।</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| • -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ७ लाका स्थित परमाणु आजतक अवस्थित हैं।<br>८ अनन्त परमाणु आजतक अवस्थित हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| <b>परमध्यान</b> — निर्विकल्प समाधिका अपरनाम दे० मोक्षमार्ग/२/४ ।<br>नवमस्रवा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ९ नित्य अवस्थित परमाणुओंका कथंचित् निषेध ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| परमञ्जह्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १० परमाणुमें चार गुणकी पाँच पर्याय होती है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| परमभावग्राहकनय—देव नय/IV/२।<br>परमभेदज्ञान—निर्विकल्प समाधिका अपरनाम—देव मोक्षमार्ग/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | * परमाणुकी सीधी व तिरछी दोनों मकारकी गति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| २/४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | सम्भव है।दे० गति/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| परमविष्णु ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <ul> <li>परमाणुमें कथंचित् सावयव व निरवयवपना</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| परमवीतरागता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १ परमाणु आदि, मध्य व अन्तहीन होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| परमसमता "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २ परमाणु अविभागी न पक्षप्रदेशी होता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| परमसमरसोभाव— "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | अप्रदेशी या निरवयवपनेमें हेतु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| परमसमाबि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४ परमाणुका आकार ।<br>५ सावयवपनेमें हेतु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| परमस्वरूप "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | भ सावयवपनम हतु ।<br>६ निर्वयव व सावयवपनेका समन्वय ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| परमस्वास्थ्य ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | * परमाणुमें परस्पर बन्ध सम्बन्धी ।दे० स्कंध/२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| परमहंस— "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | * स्कन्धमें परमाणु परस्पर सर्वंदेशेन स्पर्श करते हैं या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| परमाणु पुद्दगल द्रव्यके खन्तिम छोटेसे छोटे भागको परमाणु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | एकदेशेन । −दे० परमाणु/३/४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| कहते हैं। सूक्ष्मताका चोतक होनेसे चेतनके निर्विकरण सूक्ष्म भाव<br>भी करणबिन प्रकाण हह हिंगे जाते हैं। जैवदर्शवर्ये प्रश्निती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

# १. परमाणुके भेद व लक्षण तथा उसके अस्तित्वकी सिद्धि

#### १. परमार्थ परमाणु सामान्यका छक्षण

ति. प./१/१६ सध्येण मुतिबखेण छेस्तुं भेत्तुं च जं किरस्सक्तं। अलयण-सादिहि णासं म एदिसो होदि परमाणु । १६। - जो अत्यन्त तीरण



For Private & Personal Use Only

अनुमान करनेमें आता है।

भी कदाचित परमाणु कह दिये जाते हैं। जैनदर्शनमें पृथिवी आदिके परमाणुओं में कोई भेद नहीं है। सभी परमाणु स्पर्ध, रस,

गन्ध व वर्णवाले होते है। स्पर्श गुणकी हलकी, भारी या कठोर

नरमूख्य पर्याय परमाणुमें नहीं पायी आती है, क्योंकि वह संयोगी अध्यमें ही होती सम्भव है। इनके परस्पर मिलनेसे ही पृथिवी

आदि तत्त्वोंकी अस्पत्ति होती है। आदि, मध्य व अन्तकी कश्पनासे असीत होते हुए भी एकप्रदेशी होनेके कारण यह दिशाओं वाला शस्त्रसे भी छेदा या भेदा नहीं जा सकता, तथा जल और अग्नि आदिके द्वारा नाशको प्राप्त नहीं होता, वह परमाणु है ।१६।

- स. सि./सू./पू./प प्रदिश्यन्त इति प्रदेशा. परमाणवः (२/३८/१६२/६) प्रदेशमात्रभाविस्पर्शादिपर्यायप्रसवसामर्थ्येनाण्यन्ते शब्दान्त इत्यणवः । ( ४/२४/२९७/३) = प्रदेश शब्दकी व्युत्पत्ति 'प्रदिश्यन्ते' होती है। इसका अर्थ परमाणु है ।(२/३~)। एक प्रदेशमें होनेवाले स्पर्शादि पर्यायको उत्पन्न करनेकी सामर्थ्य रूपसे जो 'अण्यन्ते' अर्थात् कहे जाते हैं वे अणु कहलाते है । (रा वा./४/२४/१४४११/११)
- ज. प ./१३/१७ जस्स ण कोइ अणुदरो सो अणुओ होदि सब्बदव्वाणं । जावे पर अणुत्त तं परमाणू मुणेग्रव्वा ।१७। = सब द्रव्योमें जिसको अपेक्षा अन्य कोई अणुत्तर न हो वह अणु होता है । जिसमें अत्यन्त अणुत्व हो उसे सब द्रव्योमे परमाणु जानना चाहिए ।१७।

# २. क्षेत्रका प्रसाण विशेष

ज. प./१३/२१ अट्ठहि तेहि णेया सण्णासण्णहि तह य दव्वेहि। ववहारियपरमाणू णिहिट्ठो सव्वदरिसीहि ।२१। = आठ सन्नासन्न द्रव्योसे एक व्यावहारिक परमाणु ( त्रुटिरेणु ) होता है। ऐसा सर्व-दर्शियोने कहा है। (विश्रेष दे० गणित/I/१/३)

# ३. परमाणुके भेद

- न, च वृ /१०१ कारणरूवाणु कज्जरूवो वा ।·· ।१०१। == परमाणु दो प्रकारका होता है--कारण रूप और कार्यरूप । (नि. सा./ता. वृ./२५) (प्र. सा./ता. वृ./८०/१३६/१८) ।
- नि, सा,/ता, वृ /२५ अणवश्चतुर्भेदा' कार्यकारणजवन्योत्कृष्टमेदे । ---अणुओके (परमाणुओके) चार भेद हैं । कार्य, कारण, जवन्य और उरकृष्ट ।
- भं. का,/ता, खू./१५२/२११/१६ इव्यपरमाणु भावपरमाणुं ··। ==परमाणु दो प्रकारका होता है--द्रव्य परमाणु और भाव परमाणु ।

# ४. कारण कार्य परमाणुका लक्षण

- नि सा./यू./२४ घाउचउक्कस्स पुणो जं हेऊ कारणंति तं णेयो । खंधाणं अवसाणो णादव्वो कज्जपरमाणू ।२४। = फिर जो (पृथ्वी, जल, तेज और वायु इन) चार धातुओंका हेतु है, वह कारण परमाणु जानना, स्कन्धोंके अवसानको (पृथक् हुए अविभागी अन्तिम अशको) कार्य परमाणु जानना ।२४।
- पं.का /ता. वृ./८०/१३६/१७ योऽसौ स्कन्छानां भेदको भणित. स कार्य परमाणुरुच्यते यस्तु कारकस्तेषां स कारणंपरमाणुरिति । स्स्कन्धोके भेदको करनेवाला परमाणु तो कार्यपरमाणु है और स्कन्धोका निर्माण करनेवाला कारण परमाणु है । अर्थात् स्कन्धके विघटनसे उत्पन्न होनेवाला कार्य परमाणु और जिन परमाणुओके मिलनेसे कोई स्कन्ध बने वे कारण परमाणु है ।

#### ५. जधन्य व उष्कृष्ट परमाणुके लक्षण

नि. सा /ता. वृ./२५ जधन्यपरमाणुः स्निग्धरुक्षगुणानामानन्त्याभावात् समविषमवन्धयोरयोग्य इत्यर्थः । स्निग्धरूक्षगुणानामनन्यतस्त्योपरि द्वाभ्यां चतुर्भिः संवन्धः विभिः पञ्चभिविषमवन्धः । अयमुत्कृष्ट-परमाणु. । व्यही (कारण परमाणु), एक गुण स्निग्धता या रूक्षता होनेसे सम या विषम बन्धको अयोग्य ऐसा जधन्य परमाणु है--ऐसा अर्थ है । एक गुण स्निग्धता या रूक्षताके ऊपर--दो गुणवाते और चार गुणवालेका सम बन्ध होता है. तथा तीन गुणवात्तेका और पाँच गुणवालेका विषम बन्ध होता है--यह उत्कृष्ट परमाणु है ।

# ६. इच्य व भाव परसाणुका रक्षण

- र्षं का./ता. वृ /१४२/२११/१७ इव्यपग्माणुशब्देन द्रव्यसुक्ष्मध्वं प्राह्यं भावपरमाणुइाब्देन च भावसूक्ष्मत्वं न च पुद्रगलपरमाणु । दव्य-शब्देनात्मद्रव्यं ग्राह्य तस्य तु परमाणु । परमाणुरिति कोSथं । रागाद्युपाधिरहिता सूक्ष्मावस्था । तस्या सूक्ष्मत्व कथमिति चैद् । निर्विकज्वसमाधिविषयादिति द्रव्यपरमाणुशन्दस्य व्याख्यानं । भाव-शब्देन तु तस्यैवारमद्रव्यस्य स्वसंचेदनज्ञानपरिणामो प्राह्य. तस्य भाव-स्य परमाणु'। परमाणुरिति कोऽर्थ । रागादिविकन्परहिता सूक्ष्मा-वस्था । तस्या. सूक्ष्मस्व कथमित्ति चेत् । इन्द्रियमनोविकल्पाविषया-दिति भावपरमाणुज्ञब्दस्य व्याख्यानं ज्ञातव्यं ।≕द्रव्यपरमाणुसे द्रव्य≁ की सूक्ष्मता और भाव परमाणुसे भावकी सूक्ष्मता कही गयी है। उसमें पुद्धाल परमाणुका कथन नहीं है। द्वय शब्दसे आत्म द्रव्य ग्रहण करना चाहिए । उसका परमाणु अर्थात रागादि उपाधिसे रहित उसकी सूश्मावस्था, वयोंकि वह निविंकल्प समाधिका विषय है। इस प्रकार इव्य परमाणु कहा गया । भाव शब्दसे उसही आत्म इव्यका स्वसंवे-दन परिणाम ग्रहण करना चाहिए। उसके भावका परमाणु अर्थात रागादि निकल्प रहित सूक्ष्मावस्था, क्योकि वह इन्द्रिय और मनके विकल्पोंका विषय नही है। इस प्रकार भावपरमाणु राज्दका व्याख्यान जानना चाहिए । (९. प्र./टी./२/३३/१४३/२) ।
- रा. वा /हि /१/२७/७३३ भाव परमाणुके क्षेत्रकी अपेक्षा तो एक प्रदेश है। व्यवहार कालका एक समय है। और भाव अपेक्षा रक अविभागी प्रतिच्छेद है। तहाँ पुद्दगलके गुण अपेक्षा तो स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण के परिणमनका अंश लीजिए। जीवके गुण अपेक्षा ज्ञानका तथा कषाय-का अंश लीजिए। ऐसे द्रव्य परमाणु (पुद्धगल परमाणु) भाव परमाणु (किसी भी द्रव्यके गुणका एक अविभागी प्रतिच्छेद) यथा सम्भव समफना।

# ७, परमाणुके अस्तिग्व सम्बन्धी शंका समाधान

- ध. १४/५,६ं,७६/५५/२ परम!णूणां परमाणुभावेण सब्बकालमवद्रुणाभावादो दब्बभावो ण जुडजदे। ण, पोग्गलभावेण उप्पादविणासवड्जिएण परमाणूणं पि दब्बत्तसिद्धीदो। =प्रश्न-परमाणु सदाकाल परमाणु रूपसे अवस्थित नहीं रहते. इसलिए उनमें द्वय्पना नहीं बनता ! उत्तर-नही, क्योकि परमाणुओका पुद्दगल रूपसे उत्पाद और विनाश नहीं होता इसलिए उनमें द्रव्यपना भी सिद्ध होता है।

# आदि मध्य अन्तदीन सी उसका अस्तित्व है

रा वा./६/११/६/४८४/६ आदिमध्यान्तव्यपदेश' परमाणोः स्याहा, न वा। मधास्ति: प्रदेशवत्त्व' प्राप्नोति । अथ नास्ति, खरविषाणवदस्याभावः स्यादिति । तन्न, कि कारणस् । विज्ञानवत् । यथा विज्ञानमादि-मध्यान्तव्यपदेशाभावेऽप्यस्ति तथाणुरपि इति । उत्तरत्र च तस्या-



स्तित्वं बक्ष्यते । = प्रश्न-परमाणु क्या आदि, मध्य, अन्त सहित है । यदि सहित है तो उसको प्रदेशीपना प्राप्त हो जायेगा । और यदि रहित है तो उसका खरविषाणको तरह अभाव सिद्ध होता है ' उत्तर--ऐसा नही है, क्योंकि जैसे--विज्ञानका आदि मध्य व अन्त व्यपदेश न होनेपर भी अस्तित्व है उसी तरह परमाणुसे भी आदि, मध्य और अन्त व्यवहार न होनेपर भी उसका अस्तित्व है ।

<u> </u>

#### परमाणुमें स्पर्धादि गुर्णोको सिद्धि

- रा• बा./२/२०/१/९३३/१ सुक्ष्मेषु परमाण्वादिषु स्पर्शादिव्यवहारो न प्राप्नोति । नेष दोष, सूक्ष्मेण्वपि ते स्पर्शादय सन्ति तत्कार्येषु स्थूत्लेषु दर्शनानुमीयमाना . न ह्यस्थन्तमसत्तां प्रादुर्भावोऽस्तीति ।
- ध. १/१,१,३३/२३४/६ कितु इन्द्रियग्रहणयोग्या न भवन्ति । ग्रहणा-योग्याना कथ स व्यपदेश इति चेन्न, तस्य सर्वदायोग्यत्वाभावात् । परमाणुगत सर्वदा न ग्रहणयोग्यश्चेन्न, तस्यैव स्थूलकार्याकारेण परिणतौ योग्यत्वोपलम्भात् । = प्रश्न-सूक्ष्म परमाणुओंमें स्पर्शादि-का व्यवहार नहीं बन सकता ( क्योकि उसमें स्पर्शन रूप कियाका अभाव है ' उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि सूक्ष्म परमाणु आदिमे भी स्पर्शादि है, क्योंकि परमाणुओंके कार्यस्तर स्थूल पदार्थों-में स्पर्शादि उपलब्धि देखो जाती है। तथा अनुमान भी किया जाता है, क्योकि जो असन्त असद होते हैं। उनकी उत्पत्ति नहीं होती है। ( ध. १/१.१.३३/२३८/४) । प्रश्न-जबकि परमाणुओंमें रहनेवाला स्पर्श इन्द्रियोंके द्वारा ग्रहण नहीं किया जा सकता तो फिर उसे स्पर्श सज्ञा कैसे दी जा सकती है १ उत्तर—नहीं, क्योंकि परमाणुगत स्पर्शके इन्द्रियोके द्वारा ग्रहण करनेकी योग्यताका सदैव अभाव नही है। प्रश्न-परमाणुमें रहनैवाला स्पर्श इन्द्रियों द्वारा कभी भी ग्रहण करने योग्य नहीं है। उत्तर--नहीं, क्योंकि, जब परमाण स्थुल रूपसे परिणत होते हैं, तन तहगत धर्मोंकी इन्द्रियों द्वारा ग्रहण करनेकी योग्यता पायी जाती है। (अथवा उनमें स्टटिके वशसे स्पर्शादिका व्यवहार होता है। ( रा वा /२/२० )।
- 4, का./त प्र./७८ द्रव्यगुणयोरविभक्तप्रदेशत्वात य एव परमाणो प्रदेश, स एव स्पर्शस्य. स एव रसस्य, स एव गन्धस्य, स एव रूपस्येति। तत क्वचित्परमाणौ गन्धगुणे, क्वचित् गन्धरसगुणयो. क्वचित् गन्धरस-रूपगुणेषु अपकृष्यमाणेषु अविभक्तप्रदेश परमाणुरेव विनश्यतोति। न तदपकर्षो युक्त'। तत पृथिव्यप्तेजोवायुरूपस्य धातुचतुष्करूयैक एव परमाणुः कारणम्। = द्रव्य और गुणके अभिन्न होनेसे जो पर-माणुका प्रदेश है वही स्पर्शका है, वही रसका है, वही गन्धका है, वही रूपका है। इसलिए किसो परमाणुमें गन्ध गुण कम हो, किसी परमाणुमें गन्धगुण और रसगुण कम हो, किसी परमाणुमें गन्धगुण, रसगुण और रूपगुण कम हो, तो उस गुणके अभिन्न अप्रदेशी परमाणु ही विनष्ट हो जायेगा। इसलिए उस गुणको न्यूनता युक्त नही है। इसलिए धातु चतुष्कका एक परमाणु हो कारण है।

# २. परमाणु निर्देश

#### १. वास्तवमें परमाणु ही पुद्गल इन्य है

ति. प./१/११-१०० घ्रूरंति गल ति जदो घ्ररणगत्ताणेहिं पोग्गता तेण । पर-माणुचिय जादा इय दिट्ठं दिट्ठिवादम्हि । १९। वण्णरसगंधफासे घूरणगत्तणाइ सञ्चकातम्हि । खदं पि व कुणमाणा परमाणू पुग्गता तम्हा । १००। = क्योंकि स्कन्धोंके समान परमाणु भो घूरते है, और गत्तर्य है, इसलिए पूरण गलन क्रियाओके रहनेसे वे भी पुद्रगतके जन्तर्गत हैं, ऐसा दृष्टिवाद अंगमें निर्दिष्ट है । १९। परमाणु स्कन्धकी तरह सर्वकात्तमें वर्ण. रस, गन्ध और स्पर्श, इन गुणोमें पूरण-गत्तन-को किया करते हैं, इसलिए वे पुद्रगल ही हैं। (ह, पु./७/३६), (प.का./त.प्र./७६)।

- रा. वा./k/१/२k/२६/४३४/१६ स्यान्मतम्- अणूनां निरवयवस्वात् पूरण-गलनकियाभावात् पुद्रगत्तव्यपदेशाभावप्रसङ्ग इतिः तन्नः कि कारणम् । गुणापेक्ष्या तरिसङ्घे । रूपरसगन्धस्वर्शयुक्ता हि परमाणव एकगुण-रूपादिपरिणता. द्वित्रिचतुः-संख्येयाऽसंख्येयाऽनन्त्गुणत्वेन वर्धन्ते. तथैव हानिमपि उपयान्तीति गुणापेक्षया पूरणगलनक्रियोपपत्ते पर-माणुष्वपि पुद्रगलल्वमविरुद्धम् । अथवा गुण उपचारकल्पनम् पूरण-गत्तनयोः भावित्वात्त भूतत्वाश्च शक्त्यपेक्षया परमाणुषु युद्रगतत्वोप-चार । अथवा पुमांसो जीवा, तै श्वरीराष्ठारविषयकरणोपकरणादि-
- गजनयोः भावित्वात्त भूतत्वाध्व शक्त्यपेक्षया परमाणुषु पुंद्रगलत्वोप-चार १. अथवा पुमांसो जीवा, तै' धारीराहारविषयकरणोपकरणादि-भावेन गिल्यन्त इति पुद्रगला. । अण्वादिषु तदभावादपुद्रगलत्वमिति चेद, उक्तोत्तरमेतत् । = प्रष्टन -- अणुओके निरवयव होनेसे तथा उनमें पूरण गलन क्रियाका अभाव होनेसे पुद्रगल व्यपदेशके अभावका प्रसंग आता है ' उत्तर-- ऐसा नही है क्योकि, गुणोंकी अपेक्षा उसमें पुद्रगलपनेकी सिद्धि होती है । परमाणु रूप, रस, गन्ध, और स्पर्श-से युक्त होते हैं, और उनमें एक, दो, तीन, चार, सख्यात असंख्यात और अनन्त गुणरूपसे हानि-वृद्धि होती रहती है । अथवा पुरुष यानी जीव जिनको शरीर, आहार, विषय और इन्द्रिय उपकरण आदिके रूपमें नियलें -- ग्रहण करे वे पुद्रगल है । परमाणु भो स्कन्ध दशामें जोवोके द्वारा नियले जाते ही है, ( अत. परमाणु पुद्रगल है । )
- न च वू./१०१ मुत्तो एयपदेसी कारणरूवोणु कज्जरूवो वा। तं खछ पोग्गलदच्च कथा ववहारदो भणिया।१०१। =जो मूर्त है, एक प्रदेशी है, कारण रूप है तथा कार्य रूप भी है ऐसा अणु ही वास्तवमें पुद्रगल द्रव्य कहा गया है। स्कन्धको तो व्यवहारसे पुद्रगल द्रव्य कहा है। (नि.सा./ता.बू./२१)।

#### परमाणुमें जातिसेद नहीं है

स. सि. ! / १/२/६१/८ सर्वेषां परमाणूना सर्वरूपादिमरकार्यत्वप्राधियोग्य-त्वाभ्युपगमात । न च केचिल्पार्थिवादिजातिविशेषयुक्ता परमाणवः सन्ति, जातिसंकरेणारम्भदर्शनात् । स्तव परमाणुओमे सब रूपादि गुणवाले कार्योंके होनेकी योग्यता मानी है। कोई पार्थिव आदि भिन्न भिन्न जातिके अलग-अलग परमाणु है यह बात नही है, क्योंकि जातिका सकर होकर सब कार्योंका आरम्भ देखा जाता है।

#### ३. सिद्धोंवत् परमाणु निष्किय नहीं

पं. का./त, प्र./१९ जीवानां सक्रियत्वस्य अहिरङ्गसाधनं कर्मनोकर्मो-पचयरूपा पुद्धगला इति ते पुद्धगलकरणाः । तदभावान्निःक्रियत्वं सिद्धानाम् । पुद्धगलानां सक्रियत्वस्य अहिरङ्गसाधन परिणामनिर्व-त्तेकः काल इति ते कालकरणाः । न च कर्मादीनामिव कालस्या-भाव । ततो न सिद्धानामिव निष्क्रियत्वं पुद्धगलानामिति ।=जीवों-को सक्रियपनेका बहिरंग साधन कर्म-नोकर्मके राज्य रूप पुद्धगल है; इसलिए जीव पुद्धगलकरण वाले है । उसके अभावके कारण सिद्धोको निष्क्रियपना है । पुद्धगलको सक्रियपनेका अहिरंग साधन परिणाम निष्पादक काल है; इसलिए पुष्डगल कालकरण वाले हैं । कर्मादिक-की माँति काल (दव्य) का अभाव नहीं होता, इसलिए सिद्धोकी भाँति पुद्धगलोंको निष्क्रियपना नहीं होता ।

#### ४, परमाणु अशब्द है

- ति, प /१/१७०० सहकारणमसइद । खद तरिदं दव्वं तं परमाणु भणंति बुध्म ।१७। = जो स्वयं शब्द रूप न होकर भी शब्दका कारण हो एवं स्कन्धके अन्तर्गत हो ऐसे द्रव्यको परमाणु कहते हैं। (इ.पु./७/ ३३), (दे० मूर्त /२/१)।
- पं, का./त. म./७८ यथा च तस्य (परमाणो ) परिणामवशादव्यक्तो गन्धादिगुणोऽस्तीति प्रतिज्ञायते, न तथा शब्दोऽप्यव्यक्तोऽस्तीति

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

झात, शक्यते तस्यैकप्रदेशस्यानेकप्रदेशात्मकेन शब्देन सहैकत्व विरोधा-दिति । ⇒ जिस प्रकार परमाणुको परिणामके कारण अव्यक्त गन्धादि गुण हैं ऐसा झात होता है उसी प्रकार शब्द भी अव्यक्त है ऐसा नहीं जाना जा सकता, क्योंकि एक प्रदेशी परमाणुको अनेकप्रदेशा-त्मक शब्दके साथ एकत्व ट्रोनेमें विरोध है।

#### ५. परमाणुको उत्पत्तिका कारण

ध. १४/५ ६/सू. १९-११/९२० वग्गणणिरुवणिदाए डमा एयपदेसियपर-माणुपोग्गलदव्ववग्गणा णाम कि भेदेण कि सघादेण कि भेदसघा-देण १९६। उवरिल्लीण दव्वाणं भेदेण ।१९। = प्रश्न-वर्गणा निरूपण-की अपेक्षा एकप्रदेशी परमाणु पुद्रगल-द्रव्य-वर्गणा क्या भेदसे उत्पन्न होती हैं, क्या मंघातसे होती है, या क्या भेद सघातसे होती है १९८१ उत्तर=उपरके द्रव्योंके (अर्थात स्कन्धोंके) भेदसे उत्पन्न होती हैं। (त. सू./६/२७), (स सि./६/२७/२११/२), (रा वा/६/२७/ १/४१४/२०)।

#### परमाणुका छोकमें अवस्थान क्रम

त. सू./४/१४ एकप्रदेशादिषु भाज्य । पुद्दगलानाम् ।१४।

रा, बा, / k/१४/२/४४ ६/३२ तद्यथा- एकस्य परमाणोरेकचैव आकाश-प्रदेशेऽवगाहः, द्वयोरेकचोभयत्र च बद्धयोरमद्धयोथ, त्रयाणामेकत्र द्वयोस्त्रिषु च मद्धानामबद्धाना च । एवं संख्येयासरंख्येयानन्त-प्रदेशानां स्कन्धानामेकसंख्येयासरूपेयप्रदेशेषु लोकाकाशो खबस्थानं प्ररेतेत्व्यम् । - पुड्मलोंका अवगाह लोकाकाशके एकप्रदेश आदिमें विकक्पसे होता है ।१४। यथा- एक परमाणुका एक ही आकाश प्रदेशमें अवगाह होता है, दो परमाणु यदि बद्ध हैं तो एक प्रदेशमें यदि अबद्ध है तो दो प्रदेशों में, तथा तीनका बद्ध और अबद दबस्थामें एक दो और तोन प्रदेशों में अवगाह होता है । इसी प्रकार बन्धविशेषसे सख्यात-असंख्यात और अनन्त प्रदेशों स्कन्धोंका लोकाकाशके एक, संख्यात और असंख्यात प्रदेशों में अवगाह समफना चाहिए । (प्र.सा./त.प्र / १३६) ।

#### छोकस्थित परमाणुगॉमिं कुछ चलित हैं कुछ अचलित

गो,जी /मू-/११३/१०३२ पोग्गलदब्बस्हि अणू संखेज्जादि हर्वति चलिदा हु। चरिममहक्खंध्रस्मि य खलाचला होति पर्देसा । क्युटुराल द्रव्य-विर्वे परमाणु अर द्वयणुक अदि संख्यात-असंख्यात अनन्त परमाणु-के स्कन्ध ते चलित हैं। बहुरि अन्तका महास्कन्धविर्षे केइ पर-माणू अचलित हैं, बहुरि केइ परमाणू चलित हैं ते यथायोग्य चंचल हो हैं।

#### ८. अनन्तों परमाणु भाज तक भवस्थित

- ध- (/१,१--१,२६/४१/६ एग-बे-सिण्णि समयाई काऊण उक्कस्तेण मेरुपव्व-दादिम्रु अणादि-अपज्जवसिदसस्त्वेण संद्वाणावद्वाणुवर्लभा । = पुद्वगर्त्ता-का एक, दो, लीन समयौंको आदि करके उस्कर्षतः मेरु पर्वत आदि-में अनादि-अनन्त स्वरूपसे एक ही आकारका अवस्थान पाया जाता है।
- थ. ४/१,४,४/गा. ११/३९७ वंधइ जहुत्तहेदू सादियमध णादियं चावि ११६१ [ अदीदकाले वि सठवजीवेहि सठवपोग्गलेषमणंतिभागो सब्बजीवरासीदो अणंतगुणो, सव्वजीवरासिजवरिमवग्गोदो अणंत-गुणंहीणो, पोग्गलपुंजो भुत्तुज्मिदो। (ध.४/१,४,४/३२६/३)। -- पुद्रगल परमाणु सादि भी होते हैं, अनादि भी होते हैं और उभय रूप भी होते हैं। १९१ अतीत कालमें भी सर्व जीवोंके द्वारा सर्वपुद्रगलोंका अनन्तवाँ भाग, सर्व जीवराशिसे अनन्तगुणा, और सर्व जीवराशिक

उपरिम वर्गसे अनन्तगुणहीन प्रमाणवाला पुद्रगलपुज भोगकर **क्रोडा** गया है। (अर्थात् रोषका पुद्रगल पुज अनुपगुक्त है।)

रतो वा./२/भाषा /१/३/१२/८४ ऐसे परमाणु अनन्त, पडे हुए हैं जो आज-तक स्कन्धरूप नहीं हुए और आगे भी न होवेंगे। (श्लो वा.२/भाषा/ १/४/८-१०/१७३/१०)।

#### ९. निस्य अयस्थित परमाणुओंका कथंचित् निषेध

रा.वा./४/२४/१०/४६२/११ न चानादिपरमाणुर्नाम कश्चिदस्ति भेदादणु (त सू /४/२७) इति वचनात् ।==अनादि कालसे अवतक परमाणुकी अवस्थामें ही रहनेवाला कोई अणु- नहीं है। क्योकि सूत्रमैं स्कन्ध भेदपूर्वक परमाणुओंकी उत्पत्ति बतायी है।

#### १०. परमाणुमें चार गुणोंकी पाँच पर्याय होती हैं

- पं.का,/मू.९१ एयरसवण्णगंधं दो फासं । खंधतरिद दब्वं परमाण तं वियाणाहि ।९१ == वह परमाणु एक रसवाला, एक वर्णवाला, एक गन्धवाला तथा दो स्पर्शवाला है । स्कन्धके भीतर हो तथापि द्रव्य है ऐसा जानो । (ति प./१/१७), (न.च.वृ./१०२), (रा.वा./३/३८/६/ २०७/२६), (ह पु/७/३३), (म.पु./२४/१४८)।
- रा.वा /k/२k/१३-१४/४६८/१० एकरसवर्ण गन्धोऽणु . .।१३। द्विस्पर्शो ... ।१४। कौ पुन दौ स्पर्शो । शीतोष्णस्पर्शयोरन्यतर स्निग्धरूक्षयो-रन्यतर ४ । एकप्रदेशत्वाद्वविरोधिनो युगपदनवस्थानम् । गुरुस्रष्ठु-मृदुकठिनस्पर्शानां परमाणुष्वभाव . स्कन्धविषयत्वात् । = परमाणुमें एक रस, एक गन्ध, और एक वर्ण है । तथा उसमें शोत और उष्णमें-से कोई एक तथा स्निग्ध और रूक्षमें से कोई एक, इस तरह दो अविरोधी स्पर्श होते हैं । गुरु-सष्ठु और मृदु व कठिन स्पर्श परमाणुमें नहीं णये जाते, क्योंकि बे स्कन्धके विषय है । (न.सा./ता.बू./२७)।

# ३. परमाणुओंमें कथंचित् सावयव निरवयवपना

#### 1. परमाणु आदि, मध्य व अन्त हीन होता है

नि.सा./मू./३ई अत्तादि अत्तमज्रमं अत्तंतं णेव इंदिए गेज्मं । अविभागी जं दब्व परमाणू जं दियाणाहि ।२६।

- नि. सा./ता.वृ./२६ यथा जीवानां नित्यानित्यनिगोदादिसिद्धसेत्रपर्य-न्तस्थितानां सहजपरमपारिणामिकभावसमाश्रयेण सहजनिश्चय-मयेन स्वस्वरूपादप्रच्यवनवत्त्वमुक्तम्, तथा परमाणुद्रव्याणां पञ्चम-भावेन परमस्वभावरवादारमपरिणतेरात्मैवादि , मध्यो हि आरम-परिणतेरात्मैव, अन्तोऽपि स्वस्यात्मैव परमाणु । = स्वयं ही जिसका आदि है, स्वयं ही जिसका अन्त है ( अर्थात् जिसके आदिमें, अन्तमें और मध्यमें परमाणुका निज स्वरूप ही है ) जो इन्द्रियोंसे प्राह्य मही है और जो अविभागी है, वह परमाणु द्रव्य जान ।२६। (स.सि./४/ २४/२९७ पर उद्रधृत ); ( ति.प./१/१८८ ), ( रा.वा./३/३८/६/२०७/२४) ( रा.वा./४/२४/१/४६१/१४ में उद्दधृत ); ( ज.प./१३/१६ ); ( गो.जी./ जी,प्र./४६४/१००१ पर उद्दधृत ) जिस प्रकार सहज परम पारिणामिक भावकी विवक्षाका आश्रय करनेवाले सहज निश्चय नयकी अपेक्षासे नित्य और अनित्य निगोरते सेकर सिद्ध क्षेत्र पर्यन्त विद्यमान जोवोंको निजस्वरूपसे अच्युतपना कहा गया है, उसी प्रकार पंचम भावकी अपेक्षासे परमाणु द्रव्यका परम स्वभाव होनेसे परमाणु स्वयं हो अपनी परिणतिका आदि है, स्वयं ही अपनी परिणतिका मध्य है, और स्वयं ही अपनी परिंगतिका खन्स भी है।
- पं, क./त.प्र./९८ परमाणोर्डि सूर्तस्वनिवन्धनभूता' स्पर्शरसगन्धवर्का आवेशमान्नेणैन भिखन्ते: नस्तुतस्तु मथा तस्य स एव प्रवेश आविः, स एव मध्धं, स एवान्तः इति ।--- मूर्तत्वके कारणभूत स्पर्श-रत-गण्ज-वर्णका, परमाणुसे आवेश मान्न द्वारा ही जेव किया जाता है:

बस्तुतः…परमाणुका वही प्रदेश आदि है वही मध्य, और वही प्रदेश अन्त है ।

εø

# २, परमाणु अविभागी व एकप्रदेशी होता है

त सु-/४/११ नाणोः ।९१। == परमाणुके प्रदेश नहीं होते ।११।

- प्र.सा./सू.१३७ --अपदेसो परमाणू तेण पदेमुब्भवो भणिदो ।१३७। = पर-माणु अप्रदेशी है, उसके द्वारा प्रदेशोद्धन कहा है । ( ति.प /१/१९ )
- मं. का./मू/७७ सब्बेसि खंधाणं जो अतो तं वियाण परमाणू। सो सस्सदो असदो एकको अविभागी मुत्तिभवो ।७७। = सर्व स्कंधोंका अन्तिम भाग उसे परमाणु जानो । वह अविभागी, एक शाख्वत, मूर्तिप्रभव और अशुद्ध है। (नि सा./मू./२१); (ति,प./१/१८); (ह.पु/७/३२)
- पं,का./मू,७१००परमाणू चेव अविभागी ।७१।=अविभागी वह सचमुच परमाणु है । ( मू.आ./२३१ ); ( ठि.प./१/१४ ); ( घ.१३/४,१,१३/गग ३/१३ ) ।

# ३. अप्रदेशी या निरवयवपनेमें हेतु

- स.सि./४/११/२७६/६ अणो' 'प्रदेशा न सन्ति' इति वाक्यशेषः । कुतो न सन्तीति चेद् । प्रदेशमात्रत्वाद् । यथा आकाशप्रदेशस्य कस्य प्रदेश-भेदाभावादप्रदेशत्वमेवमणोरपि प्रदेशमात्रत्वारप्रदेशभेदाभावः । किं च ततोऽल्पपरिणामाभावात । न ह्यणोररपीयानन्योऽस्ति, यतोऽस्य प्रदेशा भिद्येरत्त् । ( अतः स्वयमेवाद्यन्तपरिणामस्वादप्रदेशोऽणु … यदि ह्यणोरपि प्रदेशा' स्यु'; अणुत्वमस्य न स्यात प्रदेशप्रचयरूपत्वात, तत्प्रदेशानामेवाणुत्वं प्रसज्येत ( रा.वा. ) = परमाणुके प्रदेश नहीं होते, यहाँ सन्ति यह वाक्य घोष है। प्रश्न-परमाणुके प्रदेश क्यों नहीं होते १ उत्तर---नयोंकि वह स्वयं एक प्रदेश मात्र है। जिस प्रकार एक आकाश प्रदेशमें प्रदेशभेद न होनेसे वह अप्रदेशी माना गया है उसी प्रकार अणु स्वयं एक प्रदेश रूप है इसलिए उसमें प्रदेश भेद नहों होता। दूसरे अणुसे अरुप परिमाण नहीं पाया जाता। ऐसी कोई अन्य वस्तु नहीं जो परमाणुसे छोटी हो जिससे इसके प्रदेश भेदको प्राप्त होवें। ( अतः स्वयमेव आदि और अन्त होनेसे परमाणु अप्रदेशी है। यदि अणुके भी प्रदेशप्रचय हों तो फिर वह अणु ही नहीं कहा जायेगा, किन्तु उसके प्रदेश अणु कहे जायेंगे। (रा.वा./४/११/ **{-**\$/868/38 ) †
- ह. पु /अश्व-३६ नाराङ्कचानार्थतत्त्वज्ञैर्नभॉऽशानां समन्तत'। षट्केन युगपद्योगात्परमाणोः षडशता १३४। स्वरुपाकाशषर्छशाश्च परमाणुश्च संहता । सम्रोशाः स्यु कुतस्तु स्यात्परमाणो पडं शता । ३६। व्यत्त्वज्ञोंके द्वारा यह आर्शका नहीं होनी चाहिए कि सब ओरसे आकाशके छह अंशोंके साथ सम्बन्ध होनेसे परमाणुमें षडशता है । ३४। क्योंकि ऐसा माननेपर आकाशके छोटे-छोटे छह अंश और एक परमाणु सब मिलकर सप्तमांश हो जाते हैं । अब परमाणुमें षडंशता कैसे हो सकती है । ३६।
- घ, १३/६.३.३२/२३/२ ण ताव सावयवो, परमाणुसदाहिहेयादो पुत्रध्रुद-अवयवाणुवलंभादो । उवलंभे वा ण सो परमाणु, अपसभिज्ज-माणभेदपरंतसादो । ण च अवयवी चेव अवयवो होदि, अण्ण-पदस्थेण विणा बहुव्बीहिसमासाणुवयत्तीदो संबंधेण विणा संबंध-णिषांधण-इं-पद्ययाणुववत्तीदो वा। ण च परमाणुरस उद्याधो-मज्मभागाणवयवत्तमस्थि, तेहितो पुधधूदपरमाणुरस अवयविस-ण्णिदस्स अभावादो । एदम्हि णए अवत्तंबिज्जमाणे सिइधं पर-माणुरस जिरवयवत्तं । - १.परमाणुसावयवत्तोहोनहीं सकता.क्योंकि परनाणु शब्दके वाच्यरूप उसके अवयव पृथक् पृथक् नहीं पाये जाते । २ यदि उसके पृथक् पृथक् अवयव माने जाते हैं तो वह परमाणु नहीं ठहरता, क्योंकि जितने भेद होने चाहिए उनके अन्तको

वह अभो प्राप्त नहीं हुआ है। ३. यदि कहा जाय कि अवयवीको ही हम अवयव मान लेगे। सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि एक तो बहुव्रीहि समास अन्यपदार्थ प्रधान होता है, कारण कि उसके बिना वह बन नहीं सकता। दूसरे सम्बन्धके बिना सम्बन्धका कारणभ्रुत 'णिनि' प्रत्यय भो नहीं बन सकता। ४, यदि कहा जाय कि परमाणुके ऊर्ध्व भाग अधोभाग और मध्य भाग रूपसे अवयव बन जायेगे। सो भो बात नहीं है, क्योंकि इन भागोके अतिरिक्त अवयवी सज्जावाले परमाणुका अभाव है। इस प्रकार इस नयके अवलम्बन करनेपर परमाणु निरवयव है, यह बात सिद्ध होती है।

ध, १४/४.६,७७/४६/१ ( परमाणु ) णिरवयवत्तादो ( जे जस्स कज्जस्स आरभया परमाणू ते तस्स अवयवा होति । तदारद्धकरुज पि अवयवी होदि । ण च परमाणू अण्णेहितो णिप्पज्जदि, तस्स आरंभयाणमण्णे-सिमभावादो। भावे वा ण एसो परमाणू; एत्तो सुहुमाणमण्णेसि संभवादो । ण च एगसंखंकियम्मि परमाणुम्मि 'विदियादिसंखा अस्थिः एक्कस्स तुज्भावविरोहादो । किं च जदि परमाणुस्स अवयवो अस्थि तो परमाणुणा अवयविणा अभावष्पसंगाहो। पा च एवं, कारणा-भावेण सयलथूलकज्जाणं पि अभावण्पसंगादो । ण च कण्पियसुरूवा अवयवा होति, अव्ववत्थापसंगादो । तम्हा परमाणुणा णिरवयवेण होदठवं। ण च णिरवयवपरमाणूहितो थूलकज्जस्स अणुप्पत्ती, णिरव-यवाणं पि परमाणूणं सव्वय्पणा समागमेण थूलकज्जुप्पत्तीए विरोहा-सिद्धीदो ।≕५, परमाणु निरवयव होता है । जो परमाणु जिस कायंके आरम्भक होते है वे उसके अवयव है, उनके द्वारा आरम्भ किया गया कायं अवयवी है । ६. परमाणु अन्यसे उत्पन्न होता है यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि उसके आरम्भक अन्य पदार्थ नहीं पाये जाते। और यदि उसके आरम्भक अन्य पदार्थ होते है ऐसा माना जाता है तो वह परमाणु नही ठहरता, क्योंकि इस तरह इससे भी सूक्ष्म अन्य पदार्थोंका सद्भाव सिद्ध होता है। ७. एक सख्यावाले परमाणुमें दितीयादि संख्या होती है यह कहना ठीक नहीं है, क्योकि एकको दो रूप माननेमें विरोध आता है। ९, यदि परमाणुके अवयव होते है ऐसा माना जाय तो परमाणुको अवयवी होना चाहिए। परन्तु ऐसा है नहीं, क्योंकि अवयवके विभाग द्वारा अवयवीके संयोगका विनाश होनेशर परमाणुका अभाव प्राप्त होता है। पर ऐसा है नही. क्योंकि कारणका अभाव होनेसे सब स्थूल कार्योंका भी अभाव प्राप्त होता है। ६ परमाणुके कल्पित रूप अवयव होते है, यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि इस तरह माननेपर अव्यवस्था प्राप्त होती है। इसलिए परमाणुको निरवयव होना चाहिए। १०. निरवयव परमाणुओंसे स्थूल कार्योंकी उत्पत्ति नहीं बनेगी यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि निरवयव परमाणुओंके सर्वात्मना समागमसे स्थूल कार्यकी उत्पत्ति होनेमें कोई विरोध नहीं आता ।

#### ४. परमाणुका आकार

- म. पु /२४/१४८ अणव ··· ·· परिमण्डला · ।१४८। = वे परमाणु गोल होते हैं ।
- आचारसार/३/१३.२४ अणुश्च पुद्धगलोऽभेयावयवः प्रचयशक्तिः । कायश्च स्कन्धभेदोत्थचतुरस्रस्वतीन्द्रियः ।१३। व्योमामूर्तं स्थितं नित्यं चतुरस्र समन्धनम् । भावावगाहहेतुश्चानन्तानन्तप्रदेशकम् ।२४। == अणु पुड्गल है, अभेच है, निरवयव है, बन्धनेको शक्तिसे युक्त होनेके कारण कायवान है, स्कन्धके भेदसे होता है। चौकोर और अतीन्द्रिय है ।१३। आकाश अमूर्त्त है, नित्य अवस्थित है, चौकोर अवगाह देनेमें हेतु है, और अनन्तानन्त प्रदेशो है ।२४। ( तात्पर्य यह है कि सर्वत महात् आकाश और सर्वतः सघु परमाणु इन दोनोंका आकार चौकोर रूपसे समान है )

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### ५. सावयवपनेमें हेतु

- प्र. सा /मू /१४४ जस्स ण संति पदेसा पदेसमेत्तं व तच्चदरे णादुं । सुण्ण जाण तमत्थं अत्थंतरभूदमत्थोदो ।१४४। = जिस पदार्थ के प्रदेश अथवा एक प्रदेश भो परमार्थत ज्ञात नहीं होते, उस पदार्थको शून्य जानो, ज्योंकि वह अस्तित्वसे अर्थान्तर है ।१४४।
- न्या, वि /म्, /१/१०/२६६ तत्र दिग्भागभेदेन षडशाः परमाणवः । नो चेरिपण्डोऽणुमात्र स्यात् [ न च ते बुद्धिगोचराः] १४०। == दिशाओंके भेदसे छ. दिशाओंवाला परमाणु होता है, वह अणुमात्र ही नहीं है। यदि तुम यह कहो कि अणुमात्र ही है, सो यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि वह बुद्धिगोचर नहीं है।
- घ, १३/४.३,१९/१९/९ परमाणूणं णिरवयवत्तासिद्धीदो । 'अपदेसं णेव इंदिए गेज्म इदि परमाणूणं णिरवयवत्तं परियम्मे बुत्तमिदि णासं-कणिङ्जं, पदेसो णाम परमाणू, सो जम्हि परमाणुम्हि समवेदभावेण णत्थि सो परमाणू अपदेसओ त्ति परियम्मे बुत्तो तेण ण णिरवयवत्तं तत्तो गम्मदे। परमाणू सावयवो त्ति कत्तो मळ्वदे। साधभावण्ण-हाणुववत्तीदो । जदि परमाणू णिरवयवो होज्ज तो अखंधाणमणुप्पत्ती जायदे, अवयवाभावेण देसफासेण विणा सन्वफासमुवगएहितो खंधु-प्पत्तिविरोहादो । ण च एवं, उप्पण्णखंध्रुवर्त्तभादो । तम्हा सावयवी परमाणू ति घेत्तव्वो । = परमाणु निरवयब होते है । यह बात असिद्ध है। 'परमाणु अप्रदेशो होता है और उसका इन्द्रियों द्वारा ग्रहण नहीं होता'' इस प्रकार परमाणुओंका निरवयवपना परिकर्ममें कहा है। यदि कोई ऐसी आशका करे सो भी ठीक नहीं है, क्योंकि 'प्रदेशका अर्थ परमाणु है। वह जिस परमाणुमें समवेत भावसे नहीं है वह परमाणू अप्रदेशी है, इस प्रकार परिकर्ममें कहा है। इसलिए परमाणु निरवयव होता है, यह बात परिकर्मसे नहीं जानो जाती। प्रश्न-भरमाणु सावयव होता है यह किस प्रमाणसे जाना जाता है? उत्तर-स्कन्ध भावको अन्यथा वह प्राप्त नहीं हो सकता, इसीसे जाने। जाता है कि परमाणु सावयब होता है। यदि परमाणु निरवयब होते तो स्कन्धोकी उत्पत्ति नहीं हो सकती, वयांनि जब परमाणुओ-के अवयव नहीं होगे तो उनका एक देश स्पर्श नहीं बनेगा और एक-देश स्पर्शके बिना सर्व स्पर्श मानना ण्डेगा जिससे स्कन्धोकी उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है। परन्तु ऐसा है नही, क्योंकि उत्पन्न हुए स्कन्धोकी उपलब्धि है। इसलिए भरमाणु सावयव है ऐसा यहाँ ग्रहण करना चाहिए । ( ध. १३/४,३ २२/२३/१० ) ।
- ध १४/४.६,७६/४४/१३ एगपदेसं मोत्तूण विदियादिपदेसाणं तत्थ पडिसेहकरणादो । न विद्यन्ते द्वितीयादय प्रदेशा यस्मिन् सोऽप्रदेश, परमाणुरिति । अन्यथा खरविषाणवत्त परमाणोरसत्त्वप्रसङ्घाद ।
- ध. १४/१.६,७७/४६/११ पज्जबटि्ठयणए अवलं बिज्जमाणे सिया एगदेसेण समागमो । ण च परमाणुणमवयवा णस्थि, उवरिमहेट्ठिममऊिममोव-रिमोवरिमभागाणमभावे परमाणुस्स वि अभावप्पसंगक्ष्ते । ण च एदे भागा सकष्पियसरूवा; उड्ढाधोमजिफमभागाणं उवरिमावरि-मभागाण च कप्पणाए विणा अवलंभादो । ण च अवयवाणं सब्बरध-विभागेण होदव्वमेवेत्ति णियमो, सयलबत्थूणमभावप्पसगादो । ण च भिण्णपमाणगेज्माण भिण्णदिसाण च एयत्तमरिथ, विरोहादो (ण च अवयवेहि परमाणू णारद्वो, अवयवसमूहस्सेव परमाणुत्तदसणादो । ण च अवयवाण सजोगविणासेण होदव्वमेवेत्ति णियमो, अणादि-सजोगे तदभावादो। तदो सिद्धा दुपदेसियपरमाणुपोग्गलदव्ववग्गला। ⇒१. भरमाणुके एक प्रदेशको छोडकर द्वितीयादि प्रदेश नहीं होते इस वातका परिकमं में निषेध किया है। जिसमें द्वितीयादि प्रदेश नही है वह अप्रदेश परमाणु है यह उसकी व्युत्पत्ति है। ( यदि 'अप्र-देश' पदका यह अर्थन किया जाये तो जिस प्रकार गधेके सीगोंका असरब है उसी प्रकार परमाणुके भी असरवका प्रसग आता है। २. पर्यायार्थिकनयका अवलम्बन करनेपर कथचित् एकदेशेन समागम

होता है। परमाणुके अवयव नहीं होते यह कहना ठीक नहीं है, ल्योकि यदि उसके उपरिम, अधस्तन, मध्यम और उपरिमोपरिम भाग न हों तो परमाणुका ही अभाव प्राप्त होता है। ३, ये माग कल्पित रूप होते है यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि परमाणुमें ऊर्ध्वभाग, अधोभाग, मध्यमभाग तथा उपरिमोपरिम भाग कल्पनाके विना भी उपलब्ध होते है। तथा परमाणुके अवयव है इसलिए उनका सवेत्र विभाग ही होना चाहिए ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योंकि इस तरह माननेपर तो सब वस्तूओंके अभावका प्रसंग प्राप्त होता है। ४. जिनका भिन्न-भिन्न प्रमाणोंसे ग्रहण होता है और जो भिन्न-भिन्न दिशा वाले है वे एक है यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा माननेपर विरोध आता है। १, अवयवोसे परमाणु नहीं बना है यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि अवयवोंके समूह रूप ही परमाणु दिखाई देता है । तथा—६ अवयवोके संयोगका नाश होना चाहिए यह भी कोई नियम नहीं है, क्योंकि अनादि सयोगके होनेपर उसका विनाश नहीं होता। इसलिए द्विप्रदेशी परमाणु पुइगल वर्गणा सिद्ध होती है ।

#### 4. निरवयव व सावयवपनेका समन्वय

- गो. जो./जी. प्र /४६४/१००१ पर उद्धृत "धट्केन ग्रुगपद्योगात परमाणोः घड शता । धण्णां समानदेशित्वे पिण्डं स्यादणुमात्रकं ॥ सत्यं, द्रव्या-धिकनयेन निरंशत्वेऽपि परमाणो पर्यायाधिकनयेन षडंशत्वे दोषा-भाषात् । = प्रश्न-छह कोणका समुदाय होनेसे परमाणुके छह अशपना संभवे हैं । छहाँको समानरूप कहनेसे पर्माणु मात्र पिण्ड होता है । उत्तर-परमाणुके द्रव्याधिक नयसे निरंशपना है, परन्तु पर्यायाधिक नयसे छह अश कहनेमें दोष नहीं है ।
- ध. १४/५.६.७७/६७ पर विशेषार्थ 'यहाँ-परमाणु सावयव है कि निरव-यव इस बातका विचार किया गया है। परमाणु एक और अखण्ड है, इसलिए तो वह निरवयब माना गया है, और उसमें ऊर्ध्वादिभाग होते है इसलिए वह सावयव माना गया है। द्रव्याधिक नय अखण्ड द्रव्यको स्वीकार करता है और पर्यायाधिकनय उसके भेदोंको स्वीकार करता है। यही कारण है कि द्रव्याधिक नयकी अपेक्षा परमाणुको निरवयव कहा है और पर्यायाधिकनयकी अपेक्षा सावयव कहा है। परमाणुका यह विश्लेषण वास्तविक है ऐसा यहाँ समझना चाहिए।
- परमात्मतत्त्व----ध्यान योग्य परमात्मतत्त्व---दे० शिवतत्त्त्र ।
- पर्मात्मप्रकाश- समाधि तन्त्र के आधार पर प्रभाकर भट्ट के निमित्त, योगेन्दु देव (ई श ई) द्वारा मुलियों के लक्ष्य से रचित. ३६३ दीहा प्रमाण आध्मात्मिक अपभ्र शरचना। टीकायें-

१. आ० पयनन्दि न० ७ (ई० १३०४) द्वारा रचित;२.आ० ब्रह्मदेव (बि० श० १२ पूर्व) कृत संस्कृत टीका; ३. आ० मुनिभद्र (ई० १३-१०-१३१०) कृत कन्नड टीका; ४. आ० बालचन्द्र (ई० श० १३) कृत कन्नड टीका; ४. ५० दौलतराम (ई०१७७०) कृत भाषा टीका।

- परमात्मस्वरूप-----निविकल्प समाधिका अपर नाम । --- दे० मोक्ष-भाग/२/४ ।

परमात्मा ---परमात्मा था ईश्वर प्रत्येक मानवका एक काल्पनिक बना हुआ है। वास्तवमें ये दोनों शब्द शुद्धाःमाके लिए प्रयोग किये जाते है। वह शुद्धात्मा भी दो प्रकारसे जाना जाता है-एक कारण रूप तथा दूसरा कार्यरूप । कारण परमात्मा देश कालावच्छिन्न शुद्ध चेतन सामान्य तत्त्व है, जो मुक्त व संसारी तथा चीटी व मनुष्य सबमें अन्वय रूपसे पाया जाता है। और कार्य परमाल्मा वह मुक्तात्मा है, जो पहले संसारी था, पीछे कर्म काट कर मुक्त हुआ। अत कारण परमारमा अनादि व कार्य परमात्मा सादि होता है। एकेश्वरवादियोंका सर्व व्यापक परमात्मा वास्तवमें वह कारण पर-मात्मा है और अनेकेश्वरवादियोका कार्य परमात्मा । अतः दोनोमें कोई बिरोध नही है। ईश्वरक्तविादके सम्बन्धमें भी इसी प्रकार समन्वय किया जा सकता है। उपादान कारणकी अपेक्षा करनेपर सर्व विशेषोंमें अनुगताकार रूपसे पाया जानेसे 'कारण परमारमा' जगतके सर्व कार्योंको करता है। और निमित्तकारणकी अपेक्षा करने पर मुक्तात्मा वीतरागी होनेके कारण किसी भी कार्यको नही करता है। जैन लोग अपने विभावोका कर्ता ईश्वरको नही मानते, परन्तु कमको मान लेते है। तहाँ उनमें व अजैनोंके ईश्वर कर्तुत्वमें केवल नाम मात्रका अन्तर रह जाता है। यदि कारण तप्त्वपर दृष्टि डाले तो सर्व विभाव स्वत टल जाये और वह स्वयं परमारमा अन जाये ।

# १. परमात्मा निर्देश

#### ९. परमाश्मा सामान्यका लक्षण

#### २. परमात्माके दो भेद

#### १. कार्यं कारण परमात्मा

नि, सा /ता. वृ./७ निजकारणपरमात्माभावनोश्पन्नकार्यपरमात्मा स एव भगवान् अईन् परमेश्वर'। = निज कारण परमात्माको भावनासे उत्पन्न कार्य परमात्मा, वही अईन्त परमेश्वर है। अर्थात्त परमात्मा-के दो प्रकार हैं -- कारण परमात्मा और कार्यपरमात्मा।

#### **२. सकल निकल परमात्मा**

- का. अ./मू /११२ परमप्पा वि य दुविहा अरहंता तह य सिद्धा य ।११२। = परमात्माके दो भेद है---अरहन्त और सिद्ध।
- द्र. सं./टी./४४/४६/५ सयोग्योगिगुणस्थानद्वये विवक्षित्तैकदेशशुद्धनयेन सिद्धसदृशः परमात्मा, सिद्धस्तु साक्षात् परमात्मेति। = सयोगी और अयोगी इन दो गुणस्थानोमें विवक्षित एक देश शुद्ध नयकी अपेक्षा सिद्धके समान परमात्मा है, और सिद्ध तो साक्षात पर-मात्मा हैं:ही !

#### ३. कारण परमात्माका ळक्षण

नि. सा./मू./१७७-१७९ कारणपरमतत्त्वस्वरूपारूयानमेतत्—जाइजर-मरणरहियं परम कम्मट्टवर्ष्डियं मुद्द्धं । णाणाइ चउसहावं अवल-यमविणासमच्छेयं ११७७। अव्वानाष्टमणिदियमणोवमं पुण्णपावणि-मुक्कं । पुणरागमणविरहियं णिच्चं अवलं अणालंबं ११७८। =कारण परमतत्त्वके स्वरूपका कथन है—( परमारम तत्त्व ) जन्म, जरा, मरण रहित. परम, आठकर्म रहित, शुद्ध, ज्ञानादिक चार स्वभाव वाला, अक्षय अविनाशी और अच्छेय है ११७७। तथा अव्यानाध, अती-न्द्रिय, अनुपम, पुण्यपाप रहित, पुनरागमन रहित, नित्य, अचल और निरालंब है ।१७९।

- स. श./मू./३०-३१ सर्वेन्द्रियाणि संग्रम्यास्तमितेनान्तरात्मा । यत्क्षणं पश्यते भाति तत्तत्व परमात्मन. ।३०। यः परात्मा स एवाऽहं योऽहं स परमस्तत । अहमेव मयोपास्यो नान्यः कश्चिदिति स्थिति । = सम्पूर्ण पॉचों इन्द्रियोंको विषयोंमे प्रवृत्तिसे रोककर स्थित हुए अन्त करणके द्वारा क्षणमात्रके लिए अनुभव करने वाले जीवोके जो चिवानन्दस्वरूप प्रतिभासित होता है, वही परमात्माका स्वरूप है ।३०। जो परमात्मा है वही मै हूँ, तथा जो स्वानुभवगम्य मै हूँ वही परमात्मा है । इसलिए मै ही मेरे द्वारा उपासना किया जाने योग्य हूँ, दूसरा मेरा कोई उपास्य नहीं ।३१।
- प, प्र,/पू,/१/२३ देहादेवलि जो बसह देउ अणाइ-अणंतु । केवल-णाण-फुरत-तणु सो परमप्पु णिभंतु ।३३। का व्यवहार नयसे देहरूपी देवालयमें बसता है पर निश्चयसे देहसे भिन्न है, आराभ्य देव स्वरूप है, अनादि अनन्त है, केवलज्जान स्वरूप है, निःसन्देह वह अचलित पारिणामिक भाव ही परमारमा है ।३३।
- नि. सा./ता वृ./३म औदयिकादिचलुर्णा भावान्तराणामगोचरत्वाइ इव्यभावनोकर्मोपाधिसमुपजन्तिविभावगुणपर्यायरहित', अनादि-निधनाम्नूर्तातीन्द्रियस्वभावकुद्धसहजपरमपारिणामिकभावस्वभावकर -णपरमात्मा ह्यात्मा । = औदयिक आदि चार भावान्तरोको अगोचर होनेसे जो (कारण परमात्मा ) द्रव्यकर्म, भावकर्म और नोकर्म रूप उपाधिसे जनित विभाव गुणपर्यायों रहित है, तथा अनादि अनन्त अम्वर्स अतीन्द्रिय स्वभाव वाला शुद्ध-सहज-परम-पारिणामिक भाव जिसका स्वभाव है---ऐसा कारण परमात्मा वह वास्तवमें 'आत्मा है।

#### ४. कार्यं परमाःमाका कक्षण

- मो. पा./मू./१ कम्मकलंकविमुक्को परमप्पा भण्णए देवो ।१। ≔कर्म कलंकसे रहित आत्माको परमात्मा कहते है ।१।
- नि. सा /मू./७ णिस्सेसदोसरहिओ केवलणाणाइपरमविभवजुदो । सो परमप्पा उच्चइ तब्विवरीओ ण परमप्पा १७ = निःशेष दोषसे जो रहित है, और केवलज्ञानादि परम वैभवसे जो संयुक्त है, वह पर-मात्मा कहलाता है उससे विपरीत परमात्मा नही है ।७।
- प, प्र /पू / १/१६-२६ अप्पा लख् णाणमु कम्म-विमुक्के जेण। मेझिवि सयछ वि दव्यु परु सो परु मुणहि मणेण ।१६। केवल-दंसण-णाणमु केवल-सुक्ल सहाउ। केवल वीरिउ सो मुणहि जो जि परावरु भाष ।२४। एयहि जुत्तउ लक्खणहिं जो परु णिकछ देउ। सो तहि णिव-सह परम-पइ जो तहलोयहं फेउ ।२६। = जिसने अष्ट कर्मोंको नाश करके और सब देहादि पर-दुव्योंको छोडकर केवलज्ञानमयी आत्मा पाया है, उसको शुद्ध मनसे परमात्मा जानो ।१६। जो केवलज्ञान, केवलदर्शनमयी है, जिसका केवल सुख स्वभाव है, जो अनन्त वीर्य वाला है, वही उत्कृष्ट रूपवाला सिद्ध परमात्मा है।२४। इन लक्षणों सहित, सबसे उत्कृष्ट, निश्वरीरी व निराकार, देव जो परमात्मा सिद्ध है, जो तीन नोकका ध्येय है, वही इस लोकके शिखरपर विराजमान है ।२४।
- नि.सा./ता. वृ./७.३५ सकलविमलकेवलबोधकेवलइष्टिपरमवीतरागास्मका-नन्दाखनेकविभवसमृद्ध' यस्त्वेबंविध' त्रिकालनिरावरणनित्धानन्दै क-स्वरूपनिजकारणपरमात्मभावनोत्पद्मकार्यपरमात्मा स एव भगवान् अर्हन् परमेश्वर' ।७। आत्मन सहजवैराग्यप्रासादशिखरशिखामणे. परद्रव्यपराड्मुखस्य पञ्चेन्द्रियप्रसरवर्जितगात्रमात्रपरिग्रहस्य परम-जिनयोगीश्वरस्य स्वद्रव्यनिद्धितमतेरुपादेयो ह्यात्मा । ---सकल-विमल केवलझान-केवलदर्शन, परम-वीतरागात्मक आनन्द इत्यादि अनेक वैभवसे समुद्ध हैं, ऐसे जो परमारमा अर्थात त्रिकाल निरा-वरण, नित्धानन्द---एक स्वरूप निज कारण परमारमाकी भावनासे उत्पन्न कार्य परमाल्मा वही भगवान् अर्हन्त परमेश्वर है ।७। सहज

१. परमात्मा निर्देश

29

वैराग्यरूपी महत्तके झिखरका जो झिखामणि है, पर-झव्यसे जो पराडमुख है, पॉच इन्द्रियोके विस्तार रहित देहमात्र जिसे परिग्रह है, जो परम जिन योगीश्वर है, स्व द्रव्यमे जिसकी तीक्ष्ण बुद्धि है— ऐसे आत्माको 'आत्मा' वास्तवमें उपादेय है।

द्र सं /टी /१४/४७/४ विष्णु • परमनन्त्र • ईश्वर मुगतः शिव • जिनः । इत्यादिपरमागमकथिताष्टोत्तरसहस्रसंख्यनाम-वाच्य पर-मात्मा झातव्यः । = विष्णु, परमत्रह्म, ईश्वर, मुगत, शिव और जिन इत्यादि परमागमने कहे हुए एक हजार आठ नामोसे कहे जाने योग्य जो है, उसको परमात्मा जानना चाहिएं ।

#### ५. परमात्मामें कारण कार्य विमागकी सिद्धि

- स श /मू /१७-१९ भिन्नात्मानमुपास्यात्मा परो भवति ताहशः । वर्ति-दींप यथोपास्य भिन्न भवति ताहशी ।१७। उपास्यात्मानमेवात्मा जायते परमोऽथवा । मथित्वात्मानमात्मैव जायतेऽग्निर्यथा तरु १६८१ = यह आत्मा अपर्नेसे भिन्न अर्हन्त सिद्ध रूप परमात्माकी उपासना-आराधना करके उन्हींके समान परमात्मा हो जाता है जैसे-दीपकसे भिन्न अस्तित्व रखनेवाली वन्ती भी दीपककी आराधना करके उसका सामीप्य प्राप्त करके दीपक स्वरूप हो जाती है १६७। अथवा यह आत्मा अपने चित्स्वरूपको ही चिद्दानन्दमय रूपसे आराधन करके परमात्मा हो जाता है जैसे जाँसका वृक्ष अपनेको अपनेसे ही रगडकर अग्नि रूप हो जाता है १८९।
- न. च तृ./३६०,३६१ कारणकज्जसहार्व समय णाऊण होइ ज्फायठ्व । कज्ज सुद्रसरूव कारणभूदें तु साहण तस्स ।३६०। सुद्धो कम्मखयादो कारणसमओ हु जीवसन्भावो । खय पुणु सहावफाणे तह्या तं कारणं फेयं ।३६१। == कारण और कार्य स्वभाव रूप समय अर्थात् आत्माको जानकर उसका ध्यान करना चाहिए । उनमेंसे शुद्ध स्वरूप अर्थात् सिद्ध भगवान् तो कार्य है और कारणभूत जो स्वभाव वह उसका साधन है ।३६०। वह कारण समय रूप जीवस्वभाव ही कर्मोंका क्षय हो जानेपर शुद्ध अर्थात् कार्य समय रूप हो जाता है । और वह क्षय स्वभावके ध्यानसे हीता है उस लिए वह उसका कारणभूत ध्येय है ।३६१।

#### ६. सकल निकल परमात्माके लक्षण

- का. अ./मू ११९ स-सरीरा अरहता केवल-णाणेण मुणिय सयलत्था। णाणसरीरा सिद्धा सध्वुत्तम-मुक्खर्छपत्ता।११९२। — केवलझानसे जान लिये है सकल पदार्थ जिन्होने ऐसे शरीर सहित अईन्त तो सकल परमारमा है। और सर्वीत्तम सुखकी प्राप्ति जिन्होको हो गयी है तथा झान ही है शरीर जिनके ऐसे शरीर रहित सिद्ध निक्ल परमारमा है।
- ति, सा /ता, वृ /४३ निश्चयेनौदारिकवैक्रियकाहारकंतैजसकार्मणाभि-धानपञ्चशरोरप्रपञ्चाभावान्निकल । = निश्चयम्ने औदारिक, वैक्रि-यिक, आहारक, तैजस, और कार्मण नामक पाँच शरीरोके समूहका अभाव होनेसे आत्मा नि कल अर्थात नि.शरीर है।
- स श /री, /२/२२३/७ सकलात्मने सह कलया शरीरेण वर्तत इति सकलः स चासावारमा । = कल अर्थात शरीरके साथ जो वर्ते सो सकल कहलाता है और सकल भो हो और आत्मा भी हो वह सकलात्मा कहलाता है ।

# ७. चास्तवमें आरमा ही परमात्मा है

इग./२१/७/२२१ अयमात्मा स्वयं साक्षात्परमात्मेति निश्चय । विशुद्ध-ध्याननिर्धूत-कर्मन्धनसमुत्व र १७१ = जिस समय विशुद्ध ध्यानके बलसे कर्मरूपी इन्धनको भस्म कर देता है, उस समय यह आत्मा ही साक्षात् परमात्मा हो जाता है, यह निश्चय है 101 प्र. सा./त प्र./६० स्वयमेव भगवानात्मापि स्वपरप्रकाशनसमर्थ'। ⊯भगवान् आत्मा स्वयमेव ही स्वपरको प्रकाशित करनेमें समर्थ है। (और भी दे० परमात्मा/१/३)।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. परमात्माके एकार्थवाची नाम-दे० म. पु./९४/१००-२१७
- २. पंच परमेष्ठीमें देवत्व --दे० देव/I/१।
- ३. सच्चे देव, अर्हन्त —दे० वह वह नाम।
- ४. सिद्ध --- दे० मोक्ष।

#### २. भगवान् निर्देश

20

#### १, मगवान्का खक्षण

घ. १३/५,४,८२/३४६/८ ज्ञानधर्ममाहात्म्यानि भग., सोऽस्यास्तीति भगवान् । ≕ज्ञान-धर्मके माहात्म्योका नाम भग है, वह जिनके है वे भगवान् कहलाते है ।

# ३. ईइवर निर्देश

#### ९, ईइवरका सक्षण

- इ. सं./टी /१४/४७/७ केवलज्ञानादिगुणैश्वर्ययुक्तस्य सतो देवेन्द्रादयोऽपि तत्पदाभिलाषिण' सन्तो यस्याज्ञा कुर्वन्ति स ईश्वराभिधानो भवति । ---केवलज्ञानादि गुण रूप ऐश्वर्यसे युक्त होनेके कारण जिसके पदकी अभिलाषा करते हुए देवेन्द्र आदि भी जिसकी आज्ञाका पालन करते हैं, अत' वह परमात्मा ईश्वर होता है।
- स• হा /टी /६ं/२२६/१७ ईश्वर. इन्द्रायसंभविना अन्तरङ्गयहिरङ्गेषु परमैश्वर्येण सदैव संपन्न । ≔इन्द्रादिकको जो असम्भेव ऐसे अन्त-रंग और बहिरग परम ऐश्वर्यके द्वारा जो सदैव सम्पन्न रहता है. उसे ईश्वर कहते है ।

# २. अपनी स्वतन्त्र कर्ता कारण शक्तिके कारण आत्मा ही ईश्वर है

प्र, सा./त. प्र /३५ अपृथग्धूतकतृ करणत्वरुक्तिपारमैश्वर्ययोगित्वा-दात्मनो य एव स्वयमेव जानाति । = आत्मा अपृथग्धूत कर्तु त्व और करणत्वकी शक्तिरूप परमैश्वर्यवान् है, इसलिए जो स्वयमेव जानता है ।

#### ३, ईझ्वरकर्तावादका निषेध

आग्न. प./१/९४१-६=/३२-४१ तनुकरणभुवनादौ निमित्तकारणस्वादीश्वर-ह्य । न चैत्तदसिद्धस्, यत्कार्यं तद्द बुद्धिमत्तिमित्तकं ट्रष्टम्, यथा वस्त्रादि । गनैकस्वभावेश्वरकारणकृतं विचित्रकार्यस्वात्त् मग्म् यदा यथा यत्कार्यमुत्पित्सु तत्र तदा तथा तदुत्पादनेच्छा माहेश्वरस्यैकैव ताइशी समुत्पद्यते । ततो नान्वयव्यत्तिरेकयोर्व्यापकयोरनुपलम्भोऽ-त्ति । = प्रश्न--ईश्वर शरीर इन्द्रिय व जगतका निमित्त कारण है ! उत्तर--हीं, क्योंकि इनसे पृथक् कोई ईश्वर दिखाई नहीं देता । धश्न--वस्त्रादिकी भाँति शरीरादि भी किसी बुद्धिमान् के बनाये हुए होने चाहिए । उत्तर--भिन्न स्वभाववाले पदार्थ एक स्वभाववाले ईश्वरसे उत्पन्न नहीं हो सकते । प्रश्न--यथावसर ईश्वरको वैसी वैसी इच्छा उत्पन्न हो जाती है जो विभिन्न कार्योंको उत्पन्न करती है । उत्तर--इस प्रकार या तो सर्व जगत्तमें एक ही प्रकारका कार्य होता रहेगा या इच्छाके स्थानसे अतिरिक्त जन्य स्थानोंमें कार्यका आगव हो जायेगा । प्रश्न-ईश्वरेच्छाके साथ भिन्न सेत्रोमें रहने-

For Private & Personal Use Only

वाली विभिन्न सामग्रीके मिल जानेमे विभिन्न कार्योकी सिद्धि हो जायेगी ? उत्तर-उपरोक्त हेतुमें कोई अन्वय व्यतिरेक हेतु सिद्ध नहीं होता ।

स्या. मं/६/१ ४४-५६ यत्तावदुक्तं परै 'क्षित्यादयो बुद्धिमत्कर्तु का', कार्यरबाइ घटवदिति' तदयुक्तम् । • • स चार्यं जगन्ति सृजन् संशरीरोऽ-शरीरो वा स्यात् । अथमपक्षे प्रत्यक्षवाधः । तमन्तरेणापि च जाय-माने तृण्तरुपुरन्दरधनुरभादौ कार्यत्वस्य दर्शनात प्रमेयत्वादिवत साधारणानेकान्तिको हेतु. । द्वितीयविकल्पे पुनरदृश्यशरीरत्वे तस्य माहारम्यविशेषः कारणम् ।...इतरेतराश्रयदोधाषत्तेश्च। सिद्धे हि माहारम्य विशेषे तस्यादृश्यक्षरीरत्वं प्रत्येतव्यम् । तत्सिद्धौ च माहारम्य-विशेषसिद्धिरिति । अशरीरश्चेत् तदा इष्टान्तदाष्टन्तिकयोवे-षम्यम् । अशरीरस्य च सतस्तस्य कार्यप्रवृत्तौ कुत सामर्थ्यम् आकाशादिवत !...बहूनामेककार्यकरणे वैमल्यसंभावना इति नाय-मेकान्त. । अनेककीटिकाशतनिष्पाद्यत्वेऽपि शक्रमुर्ध्न<sup>्</sup>. ••अथैतेष्त-त्येक एवेश्वरः कर्तेति त्रूषे । 'तर्हि कुविन्दकुम्भकारादितिरस्कारेण पटघटादीनामपि कर्ता स एव किं न कल्प्यते । ' सर्वगतत्वमपि तस्य नोषपन्नम् । तद्धि शरीरात्मना, ज्ञानात्मना वा स्यात् । प्रथमपक्षे तदीयेनैव देहेन जगतत्रयस्य व्याप्तरवाइ इतरनिमेयपदार्थानाश्रयानव-काशाः । हितीयपक्षे तु सिद्धसाध्यताः । -स जगःत्रयं निर्मिमाणस्त-क्षादिवत साक्षाइ देहव्यापारेण निर्मिमोते, यदि वा संकल्पमात्रेण। आद्ये पक्षे एकस्यैव "कालक्षेपस्य सभजाइ बहीयसाण्यनेहसा न परिसमाप्तिः । द्वितौयपक्षे तु संकल्पमात्रेणैव कार्यकल्पनायां नियतदेशस्थायित्वेऽपि न किंचिइ दूषणमुत्पश्यामः ।.. ..... स हि यदि नाम स्वाधीन सन् विश्वं विधत्ते, परमकारू-णिकश्च स्वया वर्ण्यते, तत्कथं मुखितदु खितारावस्थाभेदवृन्दस्थ-पुटितं घटयति भुवनम् एकान्तशमेसंपत्कान्तमेव तु कि न निर्मिमीते । अथ जन्मान्तरोपाजिततत्तत्त्वीयशुभाशुभकर्मप्रेरित' सत्त् तथा करोतीति दत्तस्तुहि स्ववशत्वाय जलाञ्जलिः ।-- कमपिक्ष-श्चेदीश्वरो जगत्कारणं स्यात् तर्हि कर्मणीश्वरत्वम्, ईश्वरोऽनीश्वर' स्यादिति । ' स खलु मित्यस्वेनै करूपः सत्, त्रिभुवनसर्गस्वभावोऽ-तरस्वभावो वा । प्रथमविधायां जगन्निर्माणात् कदाचिदपि नोपरमेत् । तदुपरमे तत्स्वभावत्वहानि । एवं च संगेकियाया अपयंवसानाइ एकस्यापि कार्यस्य न सृष्टि । अक्षतत्स्वभावपक्षे तु न जातु जगन्ति सृजेत् तत्स्वभावायोगाद् गगनवत् । अपि च तस्यैकाम्तनित्यस्वरूपत्वे सृष्टिवद्य सहारोऽपि न घटते । ..एकस्वभावात् कारणादनेकस्वभाव-कार्योत्पत्तिविरोधात् । स्वभावान्तरेण चेड् नित्यत्वहानि' । स्वभावभेद एव हि लक्षणमनित्यतायाः । ग्लथथास्तु नित्यः, तथापि कथं सतलमेव सृष्टौ न चेष्टते । इच्छावशात् चेत्, नृतु ता अपीच्छः स्वसत्तामात्र-निवन्धनाः महाभाः सदैव कि न अवर्त्तयन्तीति स एवोपालम्भः ।\*\*\* कायंभेदानुमेयानां तदिच्छानामपि विषमरूपत्वाइ निखत्वहानिः केन वार्यते ।…ततश्चायं जगत्सर्गे व्याप्रियते स्वार्थात्, कारुण्याद्व वा। न तावत् स्वार्थात् तस्य कृतकृत्यत्वात् । न च कारुण्यात्....। ततः प्राक् सर्गाज्जीवानामिन्द्रियदारीरविषयानुत्पत्तौ दुःखाँभावेन कस्य प्रहाणेच्छा कारुण्यम् । सर्गोत्तरकाले तु दुःखिनोऽवलोक्य कारुण्याभ्यामुपगमे तदुत्तरमितरेतराश्रयम् कारुण्येन सृष्टि सृष्ट्या च कारुण्यम् । इति नास्य जगत्कत् रवं कथमपि सिद्धधति। म्प्राप्त---पृथिवी आदि बुद्धिमान्के बनाये हुए हैं, कार्य होनेसे घट-के समान । इत्य शरीरसे । उत्तर-शरीर दीखता नहीं है । दूसरे, घास वृक्षादिको ईश्वरने अपने शरीरसे नहीं रचा है। अतः कार्य हेतुपना साधारणैकान्तिक दोषका धारक है । प्रश्न-अदृश्य शरीरसे बनाये हैं। उत्तर-अदृश्य शरीरकी सिद्धिसे ईश्वरका माहात्म्य, तथा माहात्म्यसे शरीरकी सिद्धि होनेके कारण तथा दोनों ही होनेसे अन्योन्याश्रय दोष आता है। प्रइन-ईश्वर शरीर रहित होकर मनाता है। उत्तर--- रष्टाम्त ही भाधित हो जाता है। दूसरे, शरीर

रहित आकाश आदिकमे कार्य करनेकी सामर्थ्य नहीं है। अतः अझरीरी ईश्वर भी कार्य कैसे कर सकता है। प्रश्न--वह अनेक है। अनेक हो तो मतभेदके कारण कोई कार्य ही न बने । उत्तर--मतभेद होनेका नियम नहीं। बहुतसी चोटियाँ मिलकर बिल बनाती है। प्रश्न---श्विल आदिका कर्ता ईश्वर है ! उत्तर---तो घट-पट आदिका कर्ता भी इसे ही मानकर कुम्भकार आदिका तिरस्कार क्यो नही कर देते । प्रश्न-ईश्वर सवगत है इसलिए कर्ता है १ उत्तर-शरीरसे सर्वगत है या ज्ञानसे ' यदि शरीरसे तो जगतमे और पदार्थको ठहरनेका अवकाश न होगा। शरीर व्यापारसे बनाता है या सकल्प काल लगनेसे सबका कर्ता नहीं हो सकता । प्रश्न-संकल्प मात्रसे । उत्तर-तब सर्वगतपनेकी आवश्यकता नहीं। परम करुणाभादके धारक ईश्वरने सुख-दु खसे भरे इस जगत्रको क्यो बनाया। केवल सुख रूप ही क्यो नहीं बना दिया। प्रश्न--ईश्वर जीवोके अन्य जन्मोमें उपार्जित कर्मोंसे प्रेरित होकर ऐसा करता है ? उत्तर-इस प्रकार तो ईश्वर स्वाधीन न रहा। और कर्मकी मुख्यता होनेसे हमारे मतकी सिद्धि हुई । दूसरे इस प्रकार कमोंका कर्ता ईश्वर न हुआ। जगतके बनानेसे उसे कभी भो विश्राम न होगा। यदि विश्राम लेगा तो उसके स्वभावके घातका प्रसंग आयेगा । इस प्रकार कोई भी कार्य पूर्ण हुआ न कहत्तायेगा। प्रइन-कर्ताश्मा उसका स्वभाव नहीं है। उत्तर-तौ फिर वह जगत्का निर्माण ही कैसे करे, दूसरे एक हो प्रकारके स्वभावसे निर्माण तथा संहार दो (विरोधी) कार्य नहीं किये जा सकते । प्रश्न-संहार करनेका स्वभाव अन्य है । उत्तर-नित्यताका नाश हो जायेगा। स्वभाव भेद ही अनित्यताका सक्षण है। कभी किसी स्वभाववाला और कभी किसी स्वभाववाला होगा। निरन्तर वह क्यों नही बनाता। शंका-जब इच्छा नही रहती तब बनाना छोड देता है ! उत्तर-इच्छासे ही कर्तापनेकी सिद्धि है, तो सदा इच्छा क्यों नही करता। दूसरे कार्योंकी नानारूपता उसकी इच्छाओको भी नानारूपताको सिद्ध करती है। अतः ईश्वर अनित्य है । ईश्वरने जगत्को किसी प्रयोजनसे बनाया या करुणा से । शका---प्रयोजनसे । उत्तर--कृतकृत्यता खण्डित हो'जाती है । प्रश्न---करुणाभावसे। उत्तर-दुख अनादि नही है, तो ईश्वरने इन्हे क्यों बनाया। प्रश्न---द्रु ख देखकर पीछेसे करुणा उत्पन्न हुई। उत्तर--इससे तो इतरेतराश्रय दोष आया। करुणासे जगत रचना और जगत से करुणा उत्पन्न होना ।

दे० सद/१ (सत स्वभाव ही अगत्का कर्ता है)।

#### ४. ईश्वरवादका छक्षण

- १. मिथ्या एकान्तको अपेक्षा
- गो.क./मू./प्रू॰ अण्णाणी हु अणासो अप्पा तस्स य सुर्ह च दुक्खं च। सग्गं णिरयं गमण सब्बं ईसरक्यं होदि ।प्००। = आरमा अज्ञानी है, अनाथ है। उस आत्माके सुख-दुःख, स्वर्ग-नरकादिक, गमनागमन सर्व ईश्वरकृत है, ऐसा मानना सो ईश्वरवादका अर्थ है।प्००। (स. सि./प/१/१ की टिप्पणी)।
  - २. सम्यगेकान्तकी अपेक्षा
- स.सा./मू./३२२ लोयस्स कुणइ विण्हू समणाणनि अप्पओ कुणई। - लोकके मतमें विष्णू करता है, वैसे ही अमणोंके मतमें आत्मा करता है।
- प.प्र./मू०/१/६६ खप्पा पंगुह अणुहरइ अप्पु ण जाइ ण एइ । भुवणत्तयहं वि मजिभ जिय विहि आणइ विहि गेइ ।६६। चहे जोव । यह आत्मा पंगुके समान है, आप कहीं न जाता और न आता है, तीनो लोकोमें जीवको कर्म ही ले जाता है, कर्म ही लाता है ।६६।



#### **परमाध्यात्मत रंगिनी**

#### ५. चैदिक साहित्यमें ईश्वरवाद

#### १. ईश्वरके विविध रूप

१, बैदिक युगके लोग सर्व प्रथम सूर्य, चन्द्र आदि प्राकृतिक पशार्थोंको ही अण्ना आराध्यदेव स्वीकार करते थे। २, आगे जाकर उनका स्थान इन्द्र, वरुण आदि देवताओको मिला, जिन्हे कि वे एक साथ या एक-एक करके जगतके सृष्टिकर्ता मानने लगे। ३, इससे भी आगे जाकर वैदिक ऋषि ईश्वरको निश्चित रूप देनेके लिए सत्त-असत, जीवन-मृत्यु आदि परस्पर विरोधो शब्दोसे ईश्वरका वर्णन करने लगे। ४ इससे भी आगे ब्राह्मणग्रन्थोकी रचनाके युगमें ईश्वरके सम्बन्धमें अनेको मनोर जक कल्पनाएँ जागृत हुईं। यथा-प्रजा-पतिने एकसे अनेक होनेकी इच्छा की। उसके लिए उसने तभ किया। जिससे क्रमश धूप, अग्ति, प्रकाश आदिकी उत्पत्ति हुईं। उसीके अधुबिन्दुके समुद्रमे गिर जानेसे पृथिवीकी उत्पत्ति हुईं। अथवा उसके तपसे ब्राह्मण व जलको उत्पत्ति हुई, जिससे सृष्टि बनो। ५. उपनिषद् युगमें कभी तो असत, मृत्यु, क्षुधा आदिसे जल, पृथ्वी आदिको उत्पत्ति मानी गयी है, कहीं ब्रह्मसे, और कड्दी अक्षरसे सृष्टिकी रचना मानी गयी है। (स्या.मं/परि.पृ.४१९)।

#### २. ईश्वरवादी मत

भारतीय दर्शनों में चार्वाक, औद्ध, जैन, मीमासक, साख्य और योगदर्शन तथा वर्तमानका पाल्चात्य जगत इस प्रकारके सृष्टि रचयिता किसी एक ईश्वरका अस्तित्व स्वीकार नहीं करता। परन्तु न्याय और वैशेषिक दर्शनोमें ईश्वरको सृष्टिका रचयिता माना गया है। (स्या.म /परि.ग./पृ.४१३)।

#### ३. ईश्वरकर्तृत्वमें युक्तियाँ

इसके लिए वे लोग निम्न युक्तियाँ देते है--१ नैयायिकोका कहना है कि सृष्टिका कोई कती अवश्य होना चाहिए. क्योकि वह कार्य है । २ कुछ ईश्वरवादी पाश्चात्य विद्वाच् कहते है कि यदि ईश्वर न होता तो उसके अस्तिरक्तो भावना हो हमारे हृदयमे जागृत न होती । ३, वे दिक जनोका कहना है कि चिना किसी सचेतन नियन्ताके सृष्टिकी इतनी अद्भुत व्यवस्था सम्भव नहीं थी । अपने जपर आये आक्षेपोका उत्तर भी वे निम्न प्रकार देते हैं ---१. कृतकृत्य होकर भी केवल करुणाबुद्धि उसने तृष्टिकी रचना की । २. प्राणियोके पुण्य-पापके अनुसार होनेके कारण वह रचना सर्वथा सुख-मय नही हो सकती । ३, शरीर रहित होते हुए भी उसने इच्छा-मान्नसे उसकी रचना की है । ४. प्रत्यक्ष व अनुमान प्रमाणमे सिद्ध न होनेपर भी वह शब्द प्रमाणसे सिद्ध है । (स्था.मं./परि.ग./४१३-४१९)।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

१. छोगोंका ईंश्वर कर्तावाद और जैनियोंका कर्म कर्तावाद एक ही बात है---दे० कारक/कर्ता।

२. भक्ति प्रकरणमें ईश्वरमें कर्तांपनेका आरोप निषिद्ध नहीं

—दे० भक्ति ।

३. जीवका कथचित् कर्ता-अकर्तायना--दे०चेतना/३ ।

परमाध्यात्मतरंगिनी- आ० अमृतचन्द्र (ई० १०४-९४१) कृत संस्कृत छन्दबद्ध कलशोंकी आ० शुभचन्द्र भट्टारक (वि १४७३परमेष्ठी

# **परमानंद —**शुद्वात्मोपयोग अपर नाम—दे० मोक्षमार्ग/२/४ ।

**परमार्थं---**शुद्धोषयोग अपर नाम--दे० मोक्षमार्ग/२/४ ।

#### परमार्थ----

२२

- स•/सा /मू•/१५१ परमट्ठो खछ समओ मुद्धो जो केवली मुणी णाणी। तम्हि ट्ठिदा सहावे मुणिणो पार्वति णिव्वाणं ।१५१।=निश्चयसे जो परमार्थ है, समय है, शुद्ध है, केवली है, मुनि है, झानी है, उस स्वभावमें स्थित मुनि निर्वाणको प्राप्त होते है।
- न,च,बृ./४ तच्च तह परमट्ठ दब्बसहाव तहेब परमपर । धेयं सुद्रध परमं एयट्ठा हुति अभिहाणा ।४।=तत्त्व, परमार्थ, द्रव्यस्वभाव, पर, अपर, ध्येय, शुद्ध, और परम ये सब एक ही अर्थको जनानेवाले है।
- स सा./ता.वृ /१५१/२१४/११ उत्कृष्टार्थः परमार्थं धर्मार्थकाममोक्षलक्षणेषु परमार्थेषु परमउत्कृष्टो मोक्षलक्षणोऽर्थः परमार्थः अथवा मतिश्रुता-वधिमन पर्ययकेवलज्ञानभेदरहितत्वेन निश्चयेनैकः परमार्थः सोऽपि परमात्मैव । = उत्त्कृष्ट अर्थको परमार्थ कहते है । अर्थात धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष लक्षणवाले परमार्थों को परम उत्कृष्ट है, ऐसा मोक्ष लक्षणत्रात्ता अर्थ परमार्थ कहत्ताता है । अथवा मति, श्रुत, अवधि, मन'पर्यय व केश्लज्ञानके भेदसे रहित होनेसे निश्चयसे एक ही परमार्थ है वह भी आदमा ही है ।

परमार्थं तत्त्व---- शुद्धोपयोग अपर नाम -- दे० मोक्षमार्ग/२/४।

**परमार्थं प्रत्यक्ष---**दे० प्रत्यक्ष/१ ।

- परमार्थं बाह्य- स. सा./ता. वृ./१५२-१४३/२१७ भेदज्ञानाभावात् परमार्थवाह्या' ।१५२। परमसामायिकमलभमानाः परमार्थवाह्याः ।९४३।=भेदज्ञानके न होनेके कारण परमार्थवाह्य कहलाते है ।११२। परम सामायिकको नहीं प्राप्त करते हुए परमार्थ बाह्य होते है ।१४३।
- परमावगाळ सम्यग्दर्शन---दे० सम्यग्दर्शन/1/२ ।

परमावस्था----दे॰ मोक्षमार्ग/२/४।

- परमेश्वर --- १. भूतकालीन सोलहवें तीर्थंकर -- दे० तीर्थंकर/४। २. आप एक कवि थे। आपने वागर्थ संग्रह पुराणग्रन्थ चम्पू रूपमें लिखा था। समय -- ई० ७६३ से पूर्ववर्त्ती (म.पु./प्र./४९ प. पन्नातात); ३. परमात्माके अर्थ में परमेश्वर --- दे० परमात्मा।
- परमेछो आप एक कवि थे। आपने वागर्थ संग्रह पुराणकी रचना की थी। आपका समय आ० जिनसेनके महापुराण (वि. ९१७) से पहले बताया जाता है। (म.पु./प्र./२१/पं. पन्नालाल)।

#### परमेष्ठो—

स्व.म्तो /टी./३१ परमपदे तिष्ठति इति परमेष्ठी परमात्मा । म्लजो परम-पदमें तिष्ठता है वह परमेष्ठी परमात्मा होता है ।

भा.पा./टी./१४१/२१३/८ परमे इन्द्रचन्द्रधरगेन्द्रवन्दिते पर्वे तिष्ठतीति

परमेष्ठी। = जो इन्द्र, चन्द्र, धरणेन्द्रके द्वारा वन्दित ऐसे परमपदमे तिष्ठता है वह परमेष्ठी होता है। (स.श./टी./४/२२४)।

# २. निइचयसे पंचपरमेष्ठी एक आत्माकी ही पर्याय है

मो,पा./मू /१०४ अरुहा सिद्धायरिया उज्फाया साहु पंच परमेट्ठी। ते वि हु चिट्ठहि आधे तम्हा आदा हु मे सरणं ११०४। = अर्हन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय अर साधु ये पंचपरमेष्ठी है, ते भी आत्माविषे ही चेष्टा रूप है, आत्माकी अवस्था है, इसजिए निश्चयसे मेरे आत्मा ही का सरणा है ।१०४।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- पाँचों परमेष्ठीमें कथंचित् देवत्व देव / 1/१।
- २. अर्हन्त, सिद, आचार्य, उपाध्याय व साधु-दे० वह वह नाम ।
- ३. आचार्यं, डपाध्याय, साधुमें कथंचित् एकता-दे० साधु/ई।
- ४. सिद्धसे पहले अईतको नमस्कार क्यों-दे० मंत्र/२।
- परमेष्ठी गुणझत- अर्हन्ताके ४६; सिद्धाँके द; आचार्याके ३६; उपाध्यायोंके २४ और साधुओंके २म ये सब मिलकर १४३ गुण है। निम्न विशेष तिथियोमें एकान्तरा क्रमसे १४३ उपवास करे और नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। १४३ गुणौंकी पृथक् तिथियाँ----अर्हन्त भगवानुके १० अतिशयोकी १० दशमी: केवलज्ञानके अतिशयोंकी १० दशमी, देवकृत १४ अतिशयोंकी १४ चतुर्दशी, अष्ट प्रतिहार्थोंको८ अष्टमो; चार अनन्तचतुष्टय की ४ चौथ=४६ । सिद्धोके सम्यवत्वादि आठ गुणोंको आठ अष्टमी । आचायौंके बारह तपोंको १२ द्वादशी, छह आवश्यकोंकी ई षष्ठी; पंचाचारकी १ पंचमी, दश धर्मौकी १० दशमी, तीन गुप्तियोंकी तीन तीज - ३६ । उपाध्यायके चौदह पूर्वोंको १४ चतुर्दशी, ११ अंगोंकी ११ एकादशी---२५ । साधुओके १ वतकी पॉच पंचमी; पाँच समितियांकी ४ पचमो, छह आवश्यकोंकी दं षष्ठी, शेष सात क्रियाओंकी ७ सप्तमी = २८ । इस प्रकार कुल ३ तीज, ४ चौथ, २० पचमी; १२ छठ, ७ सप्तमी, ३६ अष्टमी, नवमी कोई नहीं, ३० दशमी, १९ एकादशी, १२ द्वादशी, त्रयोदशी कोई नहीं, २५ चतुदंशी = १४३। (वर्तावधान संग्रह/पृ.११८ ) ।

# परमेष्ठी मंत्र--दे॰ मंत्र/१/६।

**परलोक** प.प्र /ती./११०/१०३/४ पर उत्कृष्टो वीत्तरागचिदानन्दै-कस्वभाव आत्मा तस्य लोकोऽवलोकर्न निर्विकल्पसमाधौ वानुभवन-मिति परलोकशब्दस्यार्थ', अथवा लोक्यन्ते दृश्यन्ते जोवादिपदार्था' यस्मिन् परमात्मस्वरूपे यस्य केवलज्ञानेन वा स भवति लोक', परश्वासौ लोकश्च परलोक' व्यवहारेण पुन' स्वर्गापवर्पलक्षण परलोको भण्यते । = १, पर अर्थात उत्कृष्ट चिदानन्द शुद्ध स्वभाव आत्मा उसका लोक अर्थात अवसोकन निर्विकल्पसमाधिर्मे अनुभवना यह परलोक है । २. अथवा जिसके परमात्म स्वरूपमें या केवलज्ञानमें जोबादि पदार्थ देखे जावे, इसलिए उस परमात्माका नाम परलोक है । ३, अथवा व्यवहार नयकर स्वर्गमोक्षको परलोक कहते है । ४, स्वर्ग और मोक्षका कारण भगवात्त्का धर्म है. इसलिए केवलो भगवात्त्को मोक्ष कहते है ।

# परवश अतिचार-वे॰ अतिचार/१।

 उनके दर्शन जिनके द्वारा 'परोचन्ते' अर्थात दूषित किये जाते है वह राद्धान्त (सिद्धान्त) परवाद कहलाता है। इस प्रकार परवादका कथन किया।

- परव्यपदेश नय—दे० नय/III/१।
- परशुराम-यमदग्नि तापसका पुत्र ( बृहत् कथाकोष/कथा ५१/१०।
- परसंग्रह नय---दे॰ नय/111/ ४।
- परसमय ----- दे० मिथ्यादृष्टि । २ परसमय व स्वसमयके स्वाध्यायका क्रम----दे० उपदेश'/३/४-४ ।

परस्त्रो—दे० स्त्रो; २ पर स्त्रो गमनका निषेध—दे० लहाचर्य/३।

परस्थान सन्तिकर्ष — दे० सन्तिकर्ष ।

परस्पर कल्याणक वत-दे॰ कल्याणक वत ।

परस्पर परिहार लक्षण विरोध-दे० विरोध

- परा का, अ /मू / १९११ णोसेस-कम्म-णासे अप्प-सहावेण जा समु-म्पत्ती । कम्मज-भाव-खए-विय सा विथ पत्ती परा होदि । स्समस्त कर्मोंका नाश होनेपर अपने स्वभावसे जो उत्पन्न होता है उसे परा छहते है । और कर्मोंसे उत्पन्न होनेवाले भावोके क्षयमे जो उत्पन्न होता है उसे भो परा कहते है । १९११
- मो पा /टी /ई/३०८/१८ परा उत्कृष्टा ।= परा अर्थात् उत्कृष्ट ।

- परार्थं प्रमाण----दे॰ प्रमाण/१।
- **परार्थानुमान** दे० अनुमान /१।
- परावर्त-अशुभ नामकर्मकी २१ प्रकृतिमें-देव्प्रकृति बंध/२।
- पराशर भा.पु./७/श्लोक राजा शान्तनुका पुत्र (७६ँ) तथा गागेय (भोष्म) का पिताथा (७८-८०)। एक समय धीवरकी कन्या गुणावतीपर मोहित हो गया। और 'उसकी सन्तानको ही राज्य मिलेगा' ऐसा वचन देकर उससे विवाह किया (८२-११६)।
- परिजा- भरत क्षेत्र आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।
- परिकर्म इष्टिप्रवाद अगका प्रथम भेद-- दे० श्रुतज्ञान/II/२. आचार्य कुन्दकुन्द (ई. १२७--१७१) द्वारा षट्खण्डागमके प्रथम तीन खण्डोंपर प्राकृत भाषामें जिखी गयी टीका।(दे०कुन्दकुन्द), (विशेष दे० परिशिष्ट)।
- परिकर्माष्टक -----गणित विषयक-सकलन, व्यकलन, गुणकार, भाग-हार, वर्ग, वर्गमूल, घन और घनमूल ये प्रविषय परिकर्माष्टक कहलाते है (विशेष दे० गणित / I I/१)।
- परिगणित -Mathematics. ( ज.प./प्र,१०७ )।
- परिगृहीता-----स.सि./७/२८/३६८/१। या (स्त्री) एकपुरुषभर्तृ का सापरिगृहोता।== जिसका कोई एक पुरुष भर्ता है वह परिगृहीता कहन्नातो है। (रा.बा./७/२८/२/५५४/२८)।
- परिग्रह परिग्रह दो प्रकारका है अन्तर ग व बाह्य । जीवोका राग अन्तर ग परिग्रह है और रागो जीवोंको निरय ही जो बाह्य पदार्थी-

For Private & Personal Use Only

का ग्रहण व संग्रह होता है, वह सब बाह्य परिग्रह कहलाता है ! इसका मूल कारण होनेसे वास्तवमें अन्तर ग परिग्रह ही प्रधान है। उसके न होनेपर में बाह्य पदार्थ परिग्रह संज्ञाको प्राप्त नहीं होते, क्योंकि ये साधकको जबरदस्ती राग बुद्धि उत्पन्न करानेको समर्थ नहीं है। फिर भी अन्तर ग परिवहका निमित्त होनेके कारण अयोमार्गमें इनका त्याग करना इष्ट है।

#### पश्चिह सामान्य निर्देश 9

- १ परिग्रहके लक्षण ।
- परिग्रहके मेद ¥
- निज गुणोंका ग्रहण परिग्रह नहीं। २
- ş वातादिक विकाररूप (शारीरिक) मूर्च्छा परियह नहीं।
- परिग्रहकी अत्यन्त निन्दा । لا
- परिग्रहका हिसामें अन्तर्भाव \* --- दे० हिंसा/१/४।
- ₩
- ग्रहस्थ के ग्रहण योग्य परिग्रह । ¥ -दे०परिग्रह/२ ।
- ч साधुके ग्रहण योग्य परिग्रह ।

#### £ परिमह त्याग जत व प्रतिमा

- ł परिघह त्याग अणुवतका रुक्षण ।
- २ परिग्रह त्याग महावतका लक्षण ।
- ŧ परिग्रह त्याग प्रतिमाका रुक्षण ।
- ۲ परिग्रह त्याग वृत्तको पाँच भावनाएँ।
- \* व्रतको भावनाओं सम्बन्धी विशेष विचार - दे० व्रत/२ ।
- ч परिग्रह परिमाणाणत्रतके पाँच अतिचार ।
- ε परिग्रह परिभाण वत व प्रतिमामें अन्तर ।
- 9 परिग्रह त्यागको महिमा ।
- \* परिग्रह त्याग व व्युत्सर्ग तपमें अन्तर-- दे० व्युत्सर्ग/२ !
- ¥ परियह परिमाण व क्षेत्र वृद्धि अतिचारमें अन्तर ---दे० दिग्वत ।
- \* परिग्रह वतमें कदाचित् किचित् अपनादका यहण व समन्त्रय ---दे० अपवाद ।
- दानार्थं भी भन संग्रहकी इच्छाका विधिनिषेथ \*
  - दे० दान/दे । अंतरंग परिग्रहकी प्रधानता
- ŧ. बाह्य परिग्रह नहीं अन्तरंग ही है। १
- तीनों काल सम्बन्धी परिग्रहमें इच्छाकी प्रधानता । ર
- अभ्यन्तरके कारण बाह्य है, बाह्यके कारण अभ्यन्तर ş नहीं ।
- अन्तरंग त्याग ही वास्तवमें वत है। لا
- अन्तरंग त्यागके बिना बाह्य त्याग अकिचित्कर है। ч बाह्य त्यागमें अन्तरंगकी ही मधानता है। ε
- बाह्य परिप्रहकी कथंचित् सुख्यता व गौणता 8
- बाह्य परिग्रहको परिग्रह कहना उपचार है। १ बाह्य त्यागके बिना अन्तरंग त्याग अशक्य है। ₹

- बाह्य पदार्थौंका आश्रय कारके ही रागादि उत्पन्न ₹ होते है।
- 8 बाह्य परिग्रह सर्वदा बन्धका कारण है ।
- बाह्याभ्यन्तर परिग्रह समन्वय ч,

78

—दे∘ प्रंथ।

- दोनोंमें परस्पर अविनामावीपना । Ł
- R बाह्य परिग्रहके ग्रहणमें इच्छाका सद्भाव सिद्ध है।
- ş बाह्य परिग्रह दुःख व इच्छाका कारण है ।
- इच्छा ही परिग्रह महणका कारण है। ¥
- आर्किचन्य भावनासे परिग्रहका त्याग होता है। ч
- अभ्यन्तर त्यागमें सर्वबाह्य त्याग अन्तमंत है। £
- परिग्रह त्यागवतका प्रयोजन । 9
- निश्चय व्यवहार परिग्रहका नयार्थं । 6
- अचेलकत्वके कारण व मयोजन --हे० 'अचेलकत्व'।

# १. परिग्रह सामान्य निर्देश

#### १. परिझह के लक्षण

त.सू./७/१७ मूच्छी परिग्रह' ।१७। =मूच्छी परिग्रह है ।७। स.सि./४/२१/२४२/४ लोभकषायोदयाद्विषयेषु सङ्घः परिग्रहः ।

स.सि./६/१४/३३३/१० ममेदंबुद्धिलक्षण परिग्रहः ।

- स सि./७/१७/३४४/१० रागादयः पुनः कर्मोदयतन्त्रा इति अनारमस्वभा-वत्वाइधेयाः । ततस्तेषु सङ्कल्पः परिग्रह इति युज्यते ।- १. लोभ कषायके उदयसे विषयोके संगको परिग्रह कहते है । ( रा.वा./४/२१/ ३/२३६/७), २. 'यह वस्तु मेरी है'. इस प्रकारका संकल्प रखना परिग्रह है। (स.सि./७/१७/३४४/६); (रा.वा./६/१४/३/४२४/२७) (त.सा /४/०७); (सा ध /४/४१)। ३. रागादि तो कर्मोंके उदयसे होते है, अत वह आत्माका स्वभाव न होनेसे हेय है। इसलिए उनमें होनेवाला संकल्प परिग्रह है। यह बात बन जाती है। (रावा/७/ 20/2/282/25)1
- रा, वा /६/१४/३/४२४/२७ ममेदं वस्तु अहमस्य स्वामीत्यात्मात्मीया-भिमान' संकल्पः परिग्रह इत्युच्यते। = 'यह मेरा है मै इसका स्वामी हूँ' इस प्रकारका ममत्व परिणाम परिग्रह है।
- भ, १२/४.२, ... ६/२८२/१ परिगृहात इति परिग्रहः बाह्यार्थः क्षेत्रादि., परिगृह्यते अनेनेति च परिग्रह, बाह्यार्थग्रहणहेतुरत्र परिणामः । = 'परिगृह्यते इति परिग्रह' अर्थात् जो ग्रहण किया जाता है। इस निरुक्तिके अनुसार क्षेत्रादि रूप बाह्य पदार्थ परिग्रह कहा जाता है, तथा 'परिगृहाते अनेनेति परिग्रह'' जिसके द्वारा ग्रहण किया जाता है वह परिग्रह है, इस निरुक्तिके अनुसार यहाँ नाहा-पदार्थके ग्रहणमें कारणभूत परिणाम परिग्रह कहा जाता है।
- स. सा./आ./२१० इच्छा परिग्रहः । = इच्छा है वही परिग्रह है ।

# २. निज गुर्णीका प्रहण परिग्रह नहीं

स. सि./७/१७/३४४/६ यदि ममेदमिति संकल्प परिग्रहः; संज्ञानावापि परिग्रहः प्राप्नोति तदपि हि ममेदमिति संकल्प्यते रागादिपरिणाम-वत्। नैष दोष; 'प्रमत्तयोगात्' इत्यनुवर्तते । ततो ज्ञानदर्शनचा-रित्रत्रतोऽप्रमत्तस्य मोहाभावात्र मुच्छोऽस्तीति निष्परिग्रहत्वं सिद्धं। ৰিব ज्ञानादीनामहेयस्वादात्मस्वभावत्वदपरिग्रहत्वस् । तेषां

परिग्रह

⇒प्रश्न—'यह मेरा है' इस प्रकारका संकल्प हो परिग्रह है तो ज्ञाना-दिक भो परिग्रह ठहरते है, क्योंकि रागादि परिणमोके समान ज्ञानाविकमे भो 'यह मेरा है' इस प्रकारका संकल्प होता है ' उत्तर— यह कोई दोष नही है, क्योंकि 'प्रमत्तयोगात' इस पदको अनुवृत्ति होती है, इसलिए जो ज्ञान, दर्शन और चारित्रवाला होकर प्रमाद रहित है उसके मोहका अभाव होनेसे मूच्छा नही है, अतएन परि-ग्रह रहितपना सिद्ध होता है। दूसरे वे ज्ञानादिक अहेय है और आत्माके स्वमाव है इसलिए जनमे परिग्रहपना नही प्राप्त होता। (रा.वा /०/१७/४/४४४/१४)।

# ३. वातादि विकाररूप मूच्छी परिग्रह नहीं

स, सि /७/१७/३५४/१ लोके वातादिश्रकोपविशेषस्य मुच्छेति प्रसिद्धिरस्ति तइग्रहण कस्मान्न भवति । सत्यमेवमेतत । मुच्छिरय मोह सामान्ये वर्तते । "सामान्यचोदनाश्च विशेषेण्ववतिष्ठन्ते" इत्युक्ते विशेषे व्यव-स्थित परिगृह्यते । = प्रश्त- लोकमे वातादि प्रकोप विशेषका नाम मूच्छा है ऎसी प्रसिद्धि है, इसलिए यहाँ इस मुच्छाका ग्रहण क्यों नहीं किया जाता १ उत्तर- यह कहना सत्य है, तथापि सुच्छि धातुका सामान्य मोह अर्थ है, और सामान्य शब्द तइगत विशेषो-मे ही रहते है, ऐसा मान लेनेपर यहाँ सुच्छाका विशेष अर्थ हो सिया गया है, क्योकि यहाँ परिग्रहका प्रकरण है । (रा वा /७/ १७/१/४४४/३) !

#### ४. परिग्रहको अत्यन्त निन्दा

- सू. पा/मू /१६ जस्स परिग्गहगहणं अप्पं बहुय च हवइ लिगस्स। सो गरहिउ जिलवयणे परिगहरहिओ निरायारो ।१६। ∞ जिसके मतमें लिगधारीके परिग्रहका अल्प वा बहुत ग्रहणपना कहा है सो मत तथा उस मतका श्रद्धावान् पुरुष निन्दा योग्य है जातै जिनमत विषे परि-ग्रह रहित है सो निरागार है निर्दोष है।
- मो. पा,/सू /७१ जे पचचेलसत्ता गंथग्गाहीय जायणासीला। आधा-कम्मस्मि रया ते चत्ता मोक्खमग्गस्मि ।७१। क्लजो पॉच प्रकारके (अण्डज, कर्पासज, वल्कल, रोमज, चर्मज) वस्त्रमें आसक्त है, मॉगनेका जिनका स्वभाव है, बहुरि अध कर्म अर्थात पापकर्म विषे रत है, और सदोष आहार करते है ते मोक्षमार्गतें च्युत है ।७१।
- लि पा /मू / १ सम्मूहदि रक्खेदि य अट्ट फाएदि बहुपयत्तेण । सी पावमाहिवमदो तिरिक्खजोणो ण सो समणो । १। = जो निर्मन्थ जिगधारी परिग्रह क्रं सग्रह करें है, अथवा ताका चिन्तवन करें है, बहुत प्रयत्नसे उसकी रक्षा करे है, वह मुनि पापसे मोहित हुई है बुद्धि जिसकी ऐसा पशु है अमण नही । १। (भ. आ./मू /१९२६-११७३)।
- र सा /मू /१०६ धणधण्ण पडिग्गहण समणाण दूसण होइ ।१०६। जो मुनि धनधान्य आदि सबका ग्रहण करता है वह मुनि समस्त मुनियो-को दूषित करनेवाला होता है ।
- मू,आ / १९९ मूल छित्ता समणों जो गिण्हादी य बाहिर जोग । बाहिर-जोगा सब्बे मुलविहुणस्स कि करिस्संति १९१८। ज्लो साथु अहिंसादि मूलगुणोको छेद वृक्षमुत्तादि योगोको ग्रहण करता है, सो मूलगुण रहित है । उस साधुके सब बाहरके योग का कर सकते है, उनसे कमा-का क्षय नही हो सकता । १९८।
- स सि / / १९/३६६/११ तन्मूला, सर्वे दोषा' संरक्षणादय' सजायन्ते। तत्र च हिंसावश्यंभाविनी। तदर्थमनृतं जरुपति। चौर्यं वा आच-रति मैथुने च कर्मणि प्रयतते। तत्प्रभवा नरकादिषु दु खप्रकारा'। - सन दोष परिग्रह मुलक ही होते हैं। 'यह मेरा है' इस प्रकारके सकन्प होने पर सरक्षण आदि रूप भाव होते है। और इसमें हिसा अवश्यम्भाविनी है। इसके लिए असरय नोर्क्ता है, चोरी करता है,

मैथुन कर्ममे रत होता है। नरकादिकमें जितन दुख है वे सब इससे उल्पन्न होते है।

- प. प्र /मू /२/दूद-२० चेछा-चेछी-पुरिथयहि सूसइ मुद्र णिभंतु । एयहिं लज्जइ णाणियउ वधहं हेउ मुणतु । ददा चट्टहि पट्टहि कुंडियहिं चेछा-चेछियएहि । मोट्ठु जगेविणु मुणिवरह उप्पहि पाडिय तेहि । ८२। केण वि अप्पठ वंचियउ सिरु र्सचिवि छारेण । सयल वि संग ण परिहरिय जिणवरलिगधरेण १२०। = अञ्चानी जन चेला चेली पुस्त-कादिकसे हपित होता है, इसमे कुछ सन्देह नही है, और झानीजन इन बाह्य पदार्थीसे दारमाता है, क्योंकि इन सवौंको बन्धका कारण जानता है । द्रा पीछी, कमण्डछ, पुस्तक और मुनि आवक रूप चेला, अर्जिका. आविका इत्यादि चेली-ये संघ मुनिवरोको मोह उत्पन्न कराके वे उन्मार्गमें डाल देते है । ८२। जिस किसीने जिनवरका मेथ धारण करके मरुमसे सिरके केश लौब किये है, लेकिन सब परि-ग्रह नही छोड़े, उसने अपनी आत्माको ठग लिया । १०।
- प्र. सा /त. प्र./२१३ २१६ सर्व एव हि परदव्यप्रतिवन्धा उपयोगोपरञ्ज-करवेन निरुपरागोपयोगरूपस्य आमण्यस्य छेदायतनानि तदभावा-देवाच्छिन्नश्रामण्यम् । उपधे • ग्छेदरवमैकान्तिकमेव । च्यास्तवमे सर्व ही परद्रव्य प्रतिबन्धक उपयोगके उपरंजक होनेसे निरुपराग उपयोग रूप आसण्यके छेदके आयतन है: उनके अभावसे ही अच्छिन्न आमण्य होता है ।२९३। उपधिमे एकान्तसे सर्वथा श्रामण्यका छेद ही है । ( और छेद हिसा है ) ।
- यु सि. ज./११६ हिसापय्यीयत्वास्सिद्धा हिंसान्तरङ्गसङ्गेषु । बहिर-ड्गेषु तु नियतं प्रयातु सुच्छेव हिसात्वम् ।११६। = हिंसाके पर्याय रूप होनेके कारण अन्तर ग परिग्रहमें हिंसा स्वयं सिद्ध है, और बहिर म परिग्रहमे ममस्व परिणाम ही हिंसा भावको निश्चयसे प्राप्त होते है ।११६।
- ज्ञा, १६/१२/१७८ संगात्कामस्तत. क्रोधस्तस्माद्धिसा तयाशुभम् । तेन श्वाभ्री गत्तिस्तस्यां दुखं वाचामगोचरम् ।१२। = परिवहसे काम होता है, कामसे क्रोध, क्रोधसे हिंसा, हिसासे पाप, और पापसे नरकगति होती है। उस नरकगतिमें वचनोके अगोचर अति दुख होता है। इस प्रकार दुखका मूल परिग्रह है।१२।
- प बि,/१/५३ दुध्यांनार्थं मवद्यकारेणमहो निर्धन्थताहानये, शय्याहेतु तृणाद्यपि प्रशमिना लज्जाकर स्वीकृतम् । यत्तरिक न गृहस्थयोग्यम-परं स्वर्णादकं साप्रतं, निर्धन्थेष्वपि चेत्तदस्ति नितरा प्राय प्रविष्टः कलि ।५३। == जब कि शय्याके निमित्त स्वीकार किये गये सज्जाजनक तृण (प्याल) आदि भो मुनियोके लिए आर्त-रौद्र स्वरूप दुध्यनि एवं पापके कारण होकर उनको निर्धन्थताको नष्ट करते है, तब फिर वे गृहस्थके योग्य अन्य सुवर्णाद क्या उस निर्धन्थताके घातक न होंगे । अवश्य होंगे । फिर यदि वर्तमानमें निर्धन्थ मुनि सुवर्णादि रखता है तो समफना चाहिए कि कल्तिकालका प्रवेश हो चुका है ।५३।

#### ५, साधुके ग्रहण योग्य परिग्रह

प्र. सा /सू /२२२--२२५ छेदो जेण ण विज्जदि गहणविसग्गेस सेवमाणस्स । समणो तेणिह वट्टदु काल खेत्त वियाणित्ता ।२२२। अप्पहिकुट्ठं उवधि अपत्थणिज्ज असजदजणेहि । सुच्छादिजणणरहिद गेण्हदु समणो जदि वि अप्प ।२२२। उवयरणं जिणमग्गे लिंगं जहजादरूव-मिदि भणिद । गुरुवयण पि य विणओ सुत्तज्मयर्णं च पिहिट्ठं ।२२६। च जिस उपधिके (आहार-विहारादिकके) ग्रहण विसर्जनमें सेवन करनेमें जिस्से सेवन करने वालेके छेद नहीं होता उस उपधि युक्त काल क्षेत्रको. ज्जानकर इस लोकमें धमण भले वर्ते ।२२२। मले ही अग्प हो तथापि जो अनिन्दित हो, असयतजनोसे अप्रार्थनीय हो, और जो सूच्छादिको जनन रहित हो, ऐसा ही उपधि अमण ग्रहण करो ।२२३। यथाजात रूप (जन्मजातनग्न) लिंग जिनमार्गमें

जैनेन्द्र सिद्धान्त कांश

परिग्रह

उपकरण कहा गया है, गुरुके वचन, सुत्रोका अध्ययन, और विनय भो उपकरण कही गयी है।२२१। ( विशेष देखो उपरोक्त गाथाओको टोका)।

### २. परिग्रह त्याग व्रत व प्रतिमा

#### १. परिग्रह त्याग अणुव्रतका लक्षण

- र, क आ / ६१ धनधान्यादिग्रन्थ परिमाय ततोऽधिकेषु नि स्पृहता। परिमितपरिग्रह स्यादिच्छापरिमाणनामापि । ६१। = धन धान्यादि दश प्रकारके परिग्रहको परिमित अर्थात उसका परिमाण करके कि 'इतना रखेंगे' उससे अधिकमे इच्छा नहीं रखना सो परिग्रह परि-माण वत है। तथा यहो इच्छा परिमाण वाला व्रत भो कहा जाता है । देश (स. सि /७/२०/३५- /११), (स. सि /७/२१/३६ = /११)।
- का अ /म् /३३,६-३४० जो लोह णिहणित्ता सतीस-रसायणेण सतुट्ठो । णिहणोद तिण्हा दुट्ठा मण्णती विणस्सर सब्ब ।३३१। जो परिमाण कुव्यदि धण-धण्ण-सुवण्ण-खित्तमाईणं । उवओग जाणित्ता अणुव्वदं पचम तस्स ।३४०। = जो लोभ कषायको कम करके, सन्तोष रूपी रसायनसे सन्तुष्ठ होता हुआ, सबको विनश्वर जानकर दुष्ठ तृष्णाका धात करता है । और अपनो आवश्यकताको जानकर धन, धान्य, सुग्रण और क्षेत्र वगेरहका परिमाण करता है उसके पाँचवा अणुवत होता हे ।३३६-३४०।

#### २. परिप्रह थ्याग महावतका छक्षण

- मु. आ /१,२१३ जोव णित्र द्वा बद्धा परिम्म्हा जीवसभवा चेत्र । लेसि सकचाओ इयरम्हि य णिम्मओऽसगो ।१। गाम णगर रण्ण थूल सचित त्रहु सपडिवक्छ । अव्य त्थ बाहिरत्थ तिविहेण परिम्म्हं बज्जे ।२१३। -- जीवके आश्रित अन्तर ग परिग्रह तथा चेतन परिग्रह, व अचेतन परिग्रह इत्यादिका राक्ति प्रगट करके त्याग, तथा इनसे इतर जो स्थम, ज्ञान शौचके उपकरण इनमे ममत्वका न होना परिग्रह त्याग महाव्रत है ।१। ग्राम, नगर बन क्षेत्र इत्यादि बहुत श्रकारके अथवा सूक्ष्म अचेतन एकरूप वस्त्र युवर्ण आदि बाह्य परिग्रह और मिश्यात्वादि अन्तर ग परिग्रह-- इन सबका मन, वचन, काय कृत कारित अनुमोदनासे मुनिको त्याग करना चाहिए । यह परिग्रह त्याग व्रत है ।२१३।
- नि सा /मु /६० सब्बेसि गथाण तागोणिखेक्ख भावणापुड्य । पचम-वदमिदि भणिद चारित्तभर बहतस्स ।६०। == निरपेक्ष भावना पूर्वक सर्व परिग्रहोंका त्याग उस चारित्र भार वहन करनेवालोको पाँचवाँ वत कहा है ।६०।

#### **१ प**रिग्रह त्याग प्रतिमाका लक्षण

- र. क. शा /१४५ बाह्येषु दश्र वस्तुषु ममत्वमुत्स्उय निममत्वरत । स्वस्य सतोषपर परिचितपरिग्रहाद्विरत ।१४५। = जो बाह्यके दश प्रकारके परिग्रहोमें ममताको लोडकर निर्ममतामे रत होता हुआ मायादि रहित स्थिन और संतोष वृत्ति धारण करनेमें तत्पर है वह सचित परिग्रहसे त्रिक्क अर्थात परिग्रहत्याग प्रतिमाका धारक है ।१४४। (चा सा /३=/६)
- वसु आ,/२११ मोलूण वत्थमेत्तं परिगाह जो विवउलए सेसं। तत्थ वि मुच्छा ण करेड़ जाणइ सो सावओ णवमो ।२११। ≕जो वस्त्रमात्र परिग्रहको रखकर दोष सब परिग्रहको छोड देता है और स्वीकृत वस्त्रमात्र परिग्रहमें भो मूच्छा नही करता, उसे नवमां आवक जानो ।२११। (गुण आ /१९९) (द्र स./टी./४४/११४/१)।
- का. अ /३८६ जा परिवज्जइ गथ अन्भतर-वाहिर च साणदो । पाव ति मण्णमाणो णिग्गथो सो हवे णाणी ।३८६। क्ल्जो ज्ञानो पुरुष पश्य

मानकर अभ्यन्तर और नाह्य परिप्रहको आनन्द पूर्वक छोड देता है उसे निर्म्रन्थ ( परिग्रह त्य.गी ) कहते है ।३८६।

- सा ध /१/२३-२१ सग्रन्थविरतो य, प्राग्वरावातस्पुरद्दधृति । नैते मे नाहमेतेषामित्युज्भति परिग्रहान् ।२३। एव व्युत्सृज्य सर्वस्वं, मोहाभिभवहानये । किचित्काल गृहे तिष्ठेदौदास्य भावयन्सुधी ।२१। - पूर्वोक्त आठ प्रतिमा विषयक व्रतोके समुहसे रफुरायमान है सन्द्रोप जिसके ऐसा जो आवक 'ये वास्तु क्षेत्रादिक पदार्थ मेरे नही है, और मै इनका नही हूँ 'ऐसा मकल्प करके वास्तु और क्षेत्र आदिक दश प्रकारके परिग्रहोको घ्रोड देता है वह आवक परिग्रह त्याग प्रति-मावान कहलाता है ।२३। तत्त्वज्ञानी आवक इस प्रकार सम्पूर्ण परि-ग्रहको क्षोडकर मोहके द्वारा ह्रोनेवाले आक्रमलको नष्ट करनेके लिए जमेक्षाका विचारता हुआ कुछ कालतक घरमे रहे ।२१।
- ला स /७/३१-४२ 'नवमप्रतिमास्थान वत चास्ति गृहाश्रये। यत्र स्वर्णादिद्रव्यस्य सर्वतस्त्यजनं स्मृतम् ।३९। अस्त्यातमैक् कारीरार्थं वस्त्रवेश्मादि स्वीकृतम् । धर्भसाधनमात्रं वा कोर्थं नि शेषणीयताम् ।४१। स्यात्पुरस्तादितो यावरस्वामित्व सङ्मयोषिताम् । तत्सर्व सर्व-स्त्याज्य नि शल्यों जोवनावधि ।४२। = इत्रो श्रावककी नवम प्रतिमा-का नाम परिग्रह रयागप्रतिमा है। इस प्रतिमाको धारण करनेवाला श्रावक सोना चॉदी आदि समस्त द्रव्यमात्रका त्याग कर देता है।३९। तथा केवल अपने शरोरके लिए वस्त्र घर आदि आवश्यक पदार्थीको स्वोकार करता है अथवा धर्म साधनके लिए जिन-जिन पदार्थोंकी आवश्यकता पडतो है उनका ग्रहण करता है। शेष सबका त्याग कर देता है । भावार्थ—अपनी रक्षाके लिए वस्त्र, घर वा स्थान, अथवा अभिषेक पूजादिके वर्तन, स्वाध्याय आदिके लिए ग्रन्थ वा दान देने-के साधन रखता है। शेषका त्याग कर देता है।४१। इस प्रतिमाको धारण करनेसे पूर्व यह घर न स्त्रो आदिका स्वामी गिना जाता था परन्तु अब सवजा जन्मपर्यन्तके लिए त्याग करके नि शल्य हो जाना <u>पडता है ।४२</u>८

# ४. परिग्रह त्याग वतकी पाँच भावनाएँ

- त सू /७/८ मनोज्ञामनोज्ञे द्विन्य विषयरागद्वेषवर्जनानि पञ्च ।८। == मनोज्ञ ओर अमनोज्ञ इन्द्रियोके विषयोमे क्रमसे राग और द्वेषका त्याग करना थे अपरिग्रहव्रतकी पॉच भावनाएँ है ।८। (भ. आ /मू /१२११) (चा. पा /मू /३६)।
- मू आ•/३४१ अपरिग्गहस्स मुणिणो सद्दष्फरिसरसरूवगधेमु । रागद्दोसा-दीण परिहारो भावणा पत्त ।३४१। =परिप्रह रहित मुनिके झब्द, स्पर्श, रस, रूप, गन्ध, इन पॉच विषयोमे राग द्वेग न होना-ये पॉच भावना परिग्रह त्याग महाबत की है ।३४१।
- स. सि 19/१/३४६/४ परिग्रहवान् शकुनिरिव गृहीतमासखण्डोऽन्येषा तदर्थिना पतत्त्रिणामिहैव तस्कराद्दीनाम् भिभवनीयो भवति तदर्जन-रक्षणप्रश्चयकृताश्च दोषाम् बहूनवाप्नोति न चास्य तृष्तिर्भवति इन्धनैरित्राग्ने लोभाभिभूतत्वाच्च कार्याकार्यानपेक्षो भवति प्रेत्य चाशुभा गतिमास्कन्दते छम्धोऽयमिति र्गाहतश्च भवतोति तद्विरमण-श्रेय । एव हिसादिष्वपायावद्यदर्शन भावनीयम् ।'' = जिस प्रकार पक्षी मासके टुकडेको प्राप्त करके उसको चाहनेवाले दूसरे पक्षियोंके द्वारा पराभूत होता है उसी प्रकार परिग्रहवाला भो इसी लोकने उसको चाहनेवाले चोर आदिके द्वारा पराभूत होता है । तथा उसके अर्जन, रक्षण और नाशसे होनेवाले अनेक दोषोको प्राप्त होता है, जैसे ईंधनसे अग्निकी तृप्ति नही होती । यह लोभातिरेकके कारण कार्य और अन्तर्यका विवेक नही करता, परलोकमे अशुभ गतिको प्राप्त होता है । तथा 'यह लोभी है' इस प्रकारसे इसका तिरस्कार भी होता है । तथा 'यह लोभी है' इस प्रकारसे इसका तिरस्कार भी होता है इसलिए परिग्रहका त्याग श्रेयस्कर है । इस प्रकार हिसा आदि दोषोमे अपाय और अवद्यके दर्शनको भावना करनी चाहिए ।

# ५, परिग्रह प्रमाणानुवनके पाँच अतिचार

त मू /अ/२६ क्षेत्रवास्तुहिरण्यमुवर्णधनधाग्यदासीदासकुप्यप्रमाणति-क्रमा ।२१। कक्षेत्र और वास्तुके, हिरण्य और सुवर्णके, धन और धान्यके, दासी और दासके, तथा कुप्यके प्रमाणमा अतिक्रम ये परि-यह प्रमाण अणुवतके पॉच अतिचार है। ।२१। (सा. घ /४/६४ मे उइधृत श्री सोमदेवकृत श्लोक)।

२७

- र के आ /८२ अतिवाहनातिसंग्रहविस्मयलोभातिभारवहनानि । परि-मितपरिग्रहम्य च विक्षेपा पञ्च लक्ष्यन्ते । ६२। = प्रयोजनमे अधिक सवारी रखना, आवश्यकीय वस्तुओंका अतिदाग्र संग्रह करना, परका विभव देखकर आश्चर्य करना, बहुत खोभ करना, और किसीपर बहुत भार लादना ये पॉच परिग्रहत्रतके अतिचार कहे जाते है । ६२।
- सा धँ / / १/६४ वास्तुक्षेत्रे योगाइ घनधान्ये बन्धनात् कनकरूप्ये । दाना-स्कुप्ये भावान् — न गवादौ गर्भतो मितीमतीयात् । १४। = परिप्रह-परिमाणाणुब्रतका पालक अवक सकान और खेतके विषयमे अन्य मकान और अन्य खेतके सम्बन्धसे, धन और धान्यके विषयमे व्याना वॉधनेसे, स्वर्ण और चॉदीके विषयमे भिन्नवातु वगैरहके विषयमें मिश्रण या परिवर्तनसे तथा गाय वैल आदिके विषयमे गर्भसे मर्यादाको उल्लड्घन नहीं करे । ६४।

#### ४. परिग्रह परिमाण वत व प्रतिमामे अन्तर

ला स /अ/४०-४२ इत पूर्व सुवर्णादि सरूपामात्रापकर्षण । इत प्रवृत्ति-वित्तस्य म्लादुन्मूलन व्रतम् ।४०।=परिग्रह त्याग प्रतिमाको स्वीकार करनेवालेके ण्हले सोना चाँदी आदि प्रव्योका परिमाण कर रखा था, परन्तु अव डस प्रतिमाको धारण कर लेनेपर धावक सोना चाँदी आदि धमका त्याग कर देता है ।४०।

#### ७. परिग्रह खागकी महिमा

- भ आ, /मू /११८३ रागविवागसतण्णादिगिद्धि अवतित्ति चम्कवट्टिमुहं । णिस्सग णिव्बुइमुहस्स कह अग्वइ अणतभागं पि ।११९२३। = चक~ वर्तिका मुख राग भावको वढानेवाला तथा तृष्णाको त्रढानेवाला है । इसलिए परिग्रहका त्याग करनेपर रागट्टेषरहित मुनिको जो सुख होता है, चक्रवर्तीका मुख उसके असम्त भागकी चरावरी मही कर सकता ।११८३। (भ आ /मू /११७४-११८२)!
- ज्ञा !१६/३३/१९१ सर्वसगविनिर्मुक्त सबुत्राक्ष स्थिराशय । घत्ते ध्यान-धुरा धीर सयमो वीग्वणिता ।३३। =समस्त परिग्रहोसे जो रहित हो और इन्द्रियोको सवररूप करनेवाला हो ऐसा स्थिरचित्त सयमी मुनि ही वर्धम न भगवान्की कही हुई ध्यानकी धुराको धारण कर सकता है ।३३।

# ३. अन्तरग परिग्रहको प्रधानता

# १. बाह्य परिग्रह, परिग्रह नहीं अन्तरंग हो है

- स सि / १/१७/३४४/३ नाह्यस्य परिप्रहत्वं न प्राप्नोति, आध्यास्मिकस्य सप्रहात । सत्यमेवमेतन, प्रधानत्वादम्यन्तर एव संगृहीत : असत्यपि बाह्य ममेदमिति संकल्पवाच् सपरिग्रह एव भवति । = प्रश्न – बाह्य वस्तुको परिप्रहपना प्राप्त नही होता क्योकि 'मुच्छां' इस शज्दसे अभ्यन्तरका संग्रह होता है ' उत्तर – यह कहना सही है; क्योकि प्रधान होनेसे अभ्यन्तरका ही सग्रह किया है । यह स्पष्ट ही है कि बाह्य परिग्रहके न रहनेपर भी 'यह मेरा है' ऐसा सकल्पवाला पुरुष परिग्रह सहित ही होता है । (रा. वा /७/१७/३ ४४४/६) ।
- स सा /आ /२१४/क १४६ पूर्ववद्वनिजकर्म विपाकात ज्ञानिनो यदि भवत्युपभोग । तद्दभवत्वथ च रागवियोगात नूनमेति न परिग्रह-भावम् ।१४६।

- म. सा /आ /२१४ विस्रोगबुद्धचैव केवलं प्रवर्तमानस्तु स किल न परिग्रह स्यादा। = पूर्व बद्ध अपने कर्मके विपाकके कारण झानीके यदि उप-मोग हो तो हो, परन्तु रागके विस्रोगके कारण वास्तवमें उपभोग परिग्रह भावका प्राप्त नहीं होता।१४६। केवल वियोगबुद्धिसे (हेय वुद्धिसे) ही प्रवर्तमान वह (उपभोग) वास्तवमे परिग्रह नहीं है।
- यो सा अ ///४७ द्रव्यमात्रनिवृत्तस्य नास्ति निवृत्तिरेनसा । भाव-तोऽस्ति निवृत्तस्य तात्त्विकी सवृत्ति, पुन ।४७ = जो मनुष्य केवल द्रव्यरूपसे विषयोसे विरक्त है, उनके पापोकी निवृत्ति नही, किन्तु जो भावरूपसे निवृत्त है, उन्हीके वास्तविकरूपसे कर्मौंका सवर होता है ।

#### २. तीनों काल सम्बन्धी परिग्रहमें इच्छाकी प्रधानता

- स. सा /आ /२१४ अतीतस्तावत् अतीतत्त्वादेव स न परिग्रहभावं विर्भात । अनागतस्तु आकाक्ष्याण एव परिग्रहभाग विभुयात प्ररयु-त्पन्नस्नु स किल रागबुद्धवा प्रवर्तमानो दृष्ट । ≕अतीत उपभोग है वह अतीतके कारण ही परिग्रह भावको घारण नही करता । भविष्य-का उपभोग यदि वाञ्छामे आता हो तो वह परिग्रह भावको घारण करता है, और वर्तमानका उपभोग है वह यदि रागबुद्धिसे हो रहा हो तो ही परिग्रह भावको धारण करता है ।
- प्र सा /ता ए./२२०/२१६/२० विद्यमानेऽविद्यमाने वा बहिरद्वपरिग्रहे-Sभिलाषे सति निर्मलशुद्धात्मानुभूतिरूपा चित्तशुद्धि कर्त्तु नायाति । = विद्यमान वा अविद्यमान बहिर ग परिग्रहको अभिलाषा रहनेपर निर्मल शुद्धात्मानुभूति रूप चित्तको शुद्धि करनेमे नही आती ।

#### अभ्यन्तरके कारण बाह्य है, बाह्यके कारण अभ्यन्तर नही

- प्र सा./ता वृ./२१९/२० अध्यात्मानुसारेण मूच्छां रूपरागादि-परिणामानुसारेण परिष्रहो भवति न च बहिरङ्गपरिग्रहानुसारेण । = अन्तर ग मूच्छारूप रागादिपरिणामोके अनुसार परिग्रह होता है बहिर'ग परिग्रहके अनुसार नही ।
- रा वा./हि/१/४६/७६७ विषयका ग्रहण तो कार्य है और मुच्छी ताका कारण है जाका मुच्छी कारण नष्ट होयगा ताके बाह्य परिग्रहका ग्रहण कदाचित नही होयगा । बहुरि जो विषय ग्रहण कू तो कारण कहे अर मुच्छी कूं कारण न कहे, तिनके मत्तमें विषय रूप जो परि-ग्रह तिनके न होते मुच्छीका उदय नाही सिद्ध होय है। (तातै नग्मलिगी भेषीको नग्मपनेका प्रसंग आता है।)

#### ४. अन्तरग त्याग ही वास्तवमें वत है

दे० परिग्रह/२/२ में नि. सा /मू /६० निरपेक्ष भावसे किया गया त्थाग ही महावत है।

दे० परिग्रह/१/२ प्रमाद हो वास्तवमे परिग्रह है, उसके अभावमे निज गुणोर्मे सूच्छीका भी अभाव होता है।

#### ५. अन्तरंग त्यागके बिना बाह्य त्याग अर्किचित्कर है

भा. या./मू /३.३. ९ बाहिरचाओ विहलो अवभंतरगंथजुत्तस्स शि परिणामन्मि असुद्धे गथे मुचेइ बाहरे य जई। बाहिरगंधचाओ भावविहूणस्स कि कुणइ । श बाहिरसगचाओ गिरिसरिदरिकदराइ आवासो । सयसो णाणाज्मयणो णिरत्थओ भावरहियाण ।८१। म्ल्जो अन्तर म परिग्रह अर्थात रागादिसे युक्त है उसके बाह्य परिग्रहका त्याग निष्फल है । श जो मुनि होय परिणाम अशुद्ध होते बाह्य प्रत्यहका त्याग निष्फल है । जो मुनि होय परिणाम अशुद्ध होते बाह्य प्रत्यहका त्याग किछ तौ बाह्य परिग्रहका त्याग है सो भाव रहित मुनिक कहा करे १ कछू भी नहों करे । १। जो पुरुष भावनारहित है, तिनिका बाह्य परिग्रहका त्याग, गिरि. कन्दराओ आदिमें आवास तथा ध्यान अध्ययन आदि सब निर्रथक है । ९६। (भा.पा./मू./४८-५४)।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### बाह्य त्यागमें अन्तरगकी ही प्रधानता है

- स सा /मू /२०७ को णाम भणिऊज बुहो परदव्य मम इम हयदि दव्य । अप्पाणमप्पणो परिगह तु णियद वियाणतो ।२०७। ≔ अपने आरमा-को ही नियमसे पर द्रव्य जानता हुआ कौन सा झानी यह कहेगा कि यह परदव्य मेरा द्रव्य है ।२०७। (स.सा,/मू,/३४)।
- स.सा /आ./२०७-२१३ कुतो ज्ञानं: परंद्रव्यं न गृह णातोति चेत् । आत्मानमात्मन परिग्रह नियमेन विजानाति, ततो न समेद स्व नाहमस्य स्वामी इति परदव्य न परिमृह्णाति ।२०७। इच्छा परिग्रह' । तस्य परिग्रहो नास्ति यस्येच्छा नाम्ति । इच्छा त्वज्ञान-मयो भाव', अज्ञानमयो भावस्तु ज्ञानिनो नास्ति । ततो ज्ञानी अज्ञानमयस्य भावस्य इच्छाया अभावादधर्मं (अधर्म, अज्ञानं, पानम् २-११-२१३) नेच्छति । तेन ज्ञानिनो धर्म (आदि) परिग्रहो नास्ति ।
- स,सा /आ.२९५-२८६ यदैव निमित्तभूत द्रव्य प्रतिक्रामति प्रत्याचष्टे च तदेव ने मित्तिकभूत भावं प्रतिक्रामति च यदा तु भग्व प्रतिक्रामति प्रत्याचध्टे च तदा साक्षादकर्त्तैव स्यात् ।२८१। समस्तमपि परद्रव्यं प्रत्याचभ्राणस्तत्रिमित्त ।
- प्र, सा /त प्र /२२० उपधेनिधीयमान प्रतिषेधोऽन्तरङ्गच्छेदप्रतिषेध एव स्यात् । = किया अनेवाला उपधिका निषेध अन्तर्रंग छेदका ही निषेध है ।
- का अ 'मू /२८७ वाहिरगथविहोणा दलिइ मणुवा सहावदो होति। अव्भतर-गथ पुण ण सकदेको विछडेदु ।३८७। च्वाह्य परिग्रहसे रहित द्वरिद्रो मनुष्य तो स्वभावसे ही होते है, किन्तु अन्तर ग परिग्रहको छाडनेमे कोई भी समर्थ नही होता।३९७।

# ४ बाह्य परिग्रहकी कथचित् मुख्यता व गौणता

#### बाह्य परिग्रहको ग्रन्थ वहना उपचार है

ध. १/४.१.६७/३२३/६ कध खेत्तादोलं भावगथसण्णा। कारणे कज्जो-वयारादो। व्यवहारणय पडुच खेत्तादी गथो, अक्भतरगथकारणत्तादो एदरस परिहरण णिग्गथत्त। = प्रश्न- क्षेत्रादिको भावप्रन्थ सज्ञा कैमे हो सकती है १ उत्तर - कारणमे कार्यका उपचार करनेसे क्षेत्रादि-कोकी भावप्रन्थ सज्ञा बन जातो है। व्यवहारनयकी अपेशा क्षेत्रादिक प्रन्थ है, क्योकि वे अभ्यन्तर प्रन्थके कारण है, और इनका स्थाग करनेसे निर्प्रन्थता है।

#### २. बाह्य त्यागके विना अन्तरग त्याग अज्ञक्य है

- भ आ /मू./११२० जह कुडओ ण सको सोधेवुं तंदुलस्स सतुसस्स । तह जीवस्स ण सका मोहमल सगसत्तस्स ।११२०। = ऊपरका छिलका निकाले बिना चावलका अन्तर गमल नष्ट नही होता । वैसे वाह्य परिग्रह रूप मल जिसके आत्मामें उत्पन्न हुआ है, ऐसे आत्माका कर्ममल नष्ट होना अदाक्य है ।११२०। (प्र.सा /त.प्र /२२०) ( अन.घ /४/१०५) ।
- प्र,सा.मू /२२० णहि णिरवेक्लो चागो ण हवदि भिक्खुस्स आसय-विम्रुद्धी। अविमुद्धस्स य चित्ते कह णु कम्मक्लओ विहिओ।२२०। =यदि निरपेक्ष त्याग न हो तो भिक्षुके भावकी विशुद्धि नहीं होती; और जो भावमे अविशुद्ध है उसके कर्मक्षय कैसे हो सकता है।२२०।
- भा पा,मू /३ भावविसुद्धि णिमित्तं माहिरगथस्स कीरए चाओ । व्याहा परिग्रहका त्याग भाव विशुद्धिके अर्थ किया जाता है ।
- क पा-/१/१,१/शा ५०/१०४ सक्क परिहरियव्व असक्कगिजम्मि णिम्ममा समणा । तम्हा हिसायदणे अपरिहरते कथमहिसा ।५०। – साधुजन जो त्याग करनेके लिए शक्य होता है उसके त्याग करनेका प्रयत्न करते है. और जो त्याग करनेके लिए अशक्य होता है उससे निर्मम होकर रहते है, इसलिए त्याग करनेके लिए शक्य भी हिसायतनके परिहार नहीं करनेपर अहिसा कैसे हो सकती है, अर्थात नही हो सकती ।५०।
- स.सा/आ /२९४-२८७ याव त्रिमित्तधूत द्रव्यं न प्रतिक्रामति न प्रत्याचर्ष्ट च तावन्ने मित्तिकधूत भाव न प्रतिक्रामति न प्रत्याचर्ण्ट च, यावत्तु भावं न प्रतिक्रामति न प्रत्याचर्ष्ट तावश्कर्त्ते स्याद ।२९४-२८६। समस्तमपि परदव्यमप्रत्यचक्षाणस्तत्निमित्तक भाव न प्रत्याचर्ण्ट ।२९६-२९७ = १. जब तक उसके (आत्माक) निमित्तधूत परद्रव्यके अप्रतिक्रमण-अप्रत्याख्यान है तब तक उसके रागादि भावोका अप्रतिक्रमण-अप्रत्याख्यान है, जौर जब तक रागादि भावोका अप्रतिक्रमण-अप्रत्याख्यान है, तब तक रागादि भावोका
- ज्ञा /११/२६-२७/१८० अपि सूर्यस्त्यजेद्धाम स्थिरत्व वा ग्रुराचल । न पुन सगसंकीणों मुनि स्यार्सवृतेन्द्रिय ।२६। बाह्यानपि च य सङ्घान्परित्यक्तुमनीश्वर । स क्लीब कर्मणा सैन्य कथमग्रे हनिष्यति ।२७ = कदाचित सूर्य अपना स्थान छोड दे और सुर्मेरु पर्वत स्थिरता छोड दे तो सम्भव है, परन्तु परिग्रह सहित मुनि कदापि जितेन्द्रिय नही हो सकता ।२६। जो पुरुष वाह्यके मो परिग्रहको छोडनेमें असमर्थ है वह नपुंसक आगे कर्मोकी सेनाको कैसे हनेगा १ ।२७।
- रा.वा /हि /१/४६/७६६ वाह्य परिमहका सद्भाव होय तो अम्यन्तरके प्रन्थका अभाव होय नहीं। जातै विषयका ग्रहण तो कार्य है और मूच्छा ताका कारण है। जो बाह्य परिमह ग्रहण करे है सो मूच्छा तो करे है। सो जाका मूच्छा कारण नष्ट होयगा ताके बाह्य परिमहका ग्रहण कदाचित नहीं होयगा।

#### ३, बाह्य पदार्थोंका आश्रय करके ही रागादि उत्पन्न होते हैं

- स.सा /मू /२६५ वस्थु पडुच्च ज पुण अज्मवसाण तु होइ जीवाण । ण य वस्थुदो दु बधो अज्मवसाणेण बधोरिथ ।२६५। = जीवोके जो अध्य-वसान होता है वह वस्तुको अवलम्बन कर होता है तथापि वस्तुसे बन्ध नही होता, अध्यवसानसे ही बन्ध होता है ।२६५। (क.पा १./ गा ५१।१०५) (दे राग./५/३)।
- प्र सा /मू/२२१ किध तम्हि गरिथ मुच्छा आर भो वा असजमो तस्स। तध परदव्वन्मिस रदो कधमप्पाण ण्साधयदि । = उपधिके सद्भवमें उस भिक्षुके मूच्छा, आरम्भ या असयम न हो, यह कैसे हो सक्ता

है १ ( कदापि नही हो सकता ) तथा जो पर द्रव्यमे रत हो वह आरमाको कैसे साध सकता है १

# 8. बाह्य परिग्रह सर्वदा बन्बका कारण है

प्र सा /मू /२११ हमदि व ण हवदि लन्दो मदम्हि जीवेऽध काय चैटम्हि । बधो धुवमुवधोदो इदिसमणा छडि्हया सब्व ।२११। = (साधुके) काय चेष्टा पूर्वक जीवके मरनेपर वन्ध होता है अथवा नहीं हाता, (किन्तु) उपधिसे-परिग्रहसे निश्चय हो जन्ध होता है। इसलिए अमणोने (सर्वज्ञदेवने) सर्व परिग्रहको छोडा है। २११।

# ५. बाह्याभ्यन्तर परिग्रह रग्मन्वय

# ९. दोनोंमे परस्पर अविनामाबीपना

- भ.आ./मू /१९१५-१९१६ अब्भतरसोधोए गंथे णियमेग बाहिरे च यदि । अब्भतरमइलो चेव नाहिरे गेण्हदि हु गथे ।१९१५। अञ्भतर सोधीए बाहिरे सोसे वि होदि णियमेण । अब्भतरदोसेण हु कुणदि णरो बाहिरे दोसे ।१९१६। =अन्तर गशुद्धिसे बाह्यपरिग्रहका नियमसे त्याग होता है । अभ्यन्तर अशुद्ध परिणामोसे ही वचन और शरीर-से दोषोकी उल्पत्ति होती है । अन्तर गशुद्धि हानेसे बहिर मशुद्धि भी नियमपूर्वक होती है । यदि अन्तर गपरिणाम मलिन होगे तो मनुष्य शरीर और वचनोसे अवश्य दोष उत्पन्न करेगा ।१९१५-११९६ ।
- प्र सा./त प्र./२११ उपथे, तस्य सर्वथा तदविनाभावित्त्वप्रसिद्ध्य-दैकान्तिकाशुद्वोपयोगसद्भावस्यैकान्तिकबन्धरवेन छेदरवमैकान्तिक-मेव अतएव चापरे रप्यन्तरङ्गच्छेदवत्तदनन्तरीयकत्वाग्प्रागेव सर्व एवोपाधि प्रतिषेध्य ।२।=परिग्रह सर्वथा अशुद्धोपयोगके बिना नही होता, ऐसा जो परिग्रहका सर्वथा अशुद्धोपयोगके सिना नही होता, ऐसा जो परिग्रहका सर्वथा अशुद्धोपयोगके साथ अविना-भावित्व है उससे प्रसिद्ध होनेवाले एकान्तिक अशुद्धोपयोगके सद्भाव के कारण परिग्रह तो ऐकान्तिक बन्ध रूप है, इसलिए उसे छेद ऐका-न्तिक ही है। इसलिए दूसरोको भी. अन्तरंगछेदकी भॉति प्रथम ही सभी परिग्रह छोडने योग्य है, क्योंकि वह अन्तर ग छेदके विना नही होता। (प्र सा./त प्र /२२१), (दे० परिग्रह/४/३,४)।

# २. बाह्य परिग्रहके ग्रहणमे इच्छाका सन्दाव सिद्ध होता है

स. सा./आ /२२०-२२३/क. १५१ ज्ञानिम् कर्म न जातु कर्तुमुचितं किचित्तथाण्युच्यते, मक्षे हत न जातु मे यदि पर दुर्भुक्त एवासि भो. । बन्ध. स्यादुपभोगतो यदि न तत्कि कामचारोऽस्ति ते, ज्ञान सन्वस बन्धमेष्यपरथा स्वस्यापराधाद्वध्रु वम् । =हे ज्ञानी । तुम्से कभी कोई भी कर्म करना उचित नही है तथापि यदि तू यह कहे कि "पर-द्रव्य मेरा कभी भी नहीं है और में उसे भोगता हूँ'' तो तुम्ससे कहा जाता है कि हे भाई, तू खराब प्रकारसे भोगने वाला है, जो तेरा नहीं है उसे तू भोगता है, यह महा खेदकी बात है। यदि तू कहे कि "सिद्धा-न्तमे यह कहा है कि परद्रव्यके उपभोगसे बंध नही होता इसलिए भोगता हूँ'' तो क्या तुम्हे भोगनेकी इच्छा है। तू ज्ञानरूप होकर निवास कर, अन्यथा (यदि भोगनेकी इच्छा करेगा) तू निश्वयत अपराधसे बन्धको प्राप्त होगा।

# बाह्यपरिग्रह दु.ख च इच्छाका कारण है

भ. आ./मू./१९१४ जह पत्थरो पडंतो खोभेइ दहे पसण्णमवि पंकं। खोभेइ पसंत पि कसाय जीवस्स तह गंथो ।१११४। = जैसे हरमें पाषाण पडनेसे तत्तभागमें दवा हुआ भी कीचड क्षुब्ध होकर ऊपर आता है वैसे परिग्रह जीवके प्रशान्त कषायोको भी प्रगट करते हैं।१११४। (भ. आ./मू /१९१९-९११३)।

- कुरल/३४/१ मन्ये ज्ञानी प्रतिज्ञाय यत्किचित् परिमुञ्चति । तदुरपन्न-महादु खान्निजात्मा तेन रक्षित ।१। == मनुष्यने जो वस्तु छोड दी है उससे पैदा होने वाले दु'खसे उसने अपनेको मुक्त कर लिया है ।१।
- प प्र /मू /१०८ परु जाणतु वि परम मुणि पर-संसग्गु चयति । पर-सगई परमप्पयहं संक्खह जेण चलति १९०८। = परम मुनि उत्कृष्ट आत्म द्रव्यको जानते हुए भी परद्रव्यको छोड देते है, क्योंकि पर-द्रव्यके संसर्गसे ध्यान करने योग्य जो परमपद उससे चलायमान हो जाते है ११०८।
- ज्ञा /१६/२० अणुमात्रादपि यन्थान्मोहयन्थिइ ढीभवेत । विसर्पति ततस्तृष्णा यस्या विश्व न ज्ञान्तये ।२०। = अणुमात्र परिप्रहके रखने-से मोहकर्मकी ग्रन्थि रढ होती है और इससे तृष्णाकी ऐसी वृद्धि हो जाती है कि उसकी द्यान्तिके लिए समस्त लोककी सम्पत्तिसे भी पूरा नही पडता है ।२०।

# ४. इच्छा ही परिग्रह महणका कारण है

भ. आ./मू./११२१ रागो लोभो मोहो सण्णाओ गारवाणि य उदिण्णा । तो तइया घेत्तुं जे गंथे बुद्धी गरो कुणइ ।११२१। ==राग, लोभ और मोह जब मनमें उत्पन्न होते है तब इस आत्मामे वाह्यपरिग्रह प्रहण करनेकी बुद्धि होती है ।११२१। (भ आ /मू /१६१२)।

# ५, आकिचन्य मावनासे परिग्रहका त्याग होता है

- स. सा,/आ,/२~६-२०७ अध कर्मादीत्त् पुद्धगलद्रव्यदोषाञ्च नाम करो-त्यारमा परदव्यपरिणामस्वे सति आश्मकार्यस्वाभावात्, ततोऽध -कर्मोइदेशिकं च पुद्धगलद्रव्य न मम कार्यं नित्यमचेतनस्वे सति मस्का-र्यत्वाभावात, इति तत्त्वज्ञानपूर्वक पुद्धगलद्रव्यं निमित्तभूत प्रत्या-चक्षणो नैमित्तिकभूतं अधसाधक भावं प्रत्याचण्टे। = अध कर्म आदि पुद्धगलद्रव्यके दोषोको आत्मा वास्तवमे नही करता क्योकि वे परद्रव्यके परिणाम है इसलिए उन्हे आत्माके कार्यत्वका अभाव है, इसीलिए अध कर्म और औइदेशिक पुद्धगलकर्म मेरा कार्य नही है क्योकि वह नित्य अचेतन है इसलिए उसको मेरे कार्यत्वका अभाव है,'' इस प्रकार तत्त्वज्ञान पूर्वक निमित्त भूत पुद्धगल द्रव्यका प्रत्याख्यान करता हुआ आत्मां जैसे नेमित्तिक भूत बन्ध साधक मावका प्रत्याख्यान करता है।
- यो. सा. अ /ई/३० स्वरूपमात्मनो भाव्य परद्रव्यजिहासया। न जहाति परद्रव्यमात्मरूपाभिभावक ।३०। ⇔विद्वानोंको चाहिए कि पर-पदार्थोके त्यागकी इच्छ।से आत्माके स्वरूपकी भावना करें, क्योकि जो पुरुष आत्माके स्वरूपकी प्रवानहीं करते वे परद्रव्यका त्याग कही कर सकते है ।३०।
- सामायिक पाठ अमितगति/२४ न सन्ति बाह्या मम किचनार्था', भवामि तेषा न कदाचनाहं । इत्थं विनिश्चिन्त्य विमुच्य बाह्य स्वस्थ सदा त्वं भव भद्र मुक्त्यै ।२४। = 'किचित् भो बाह्य पदार्थ मेरा नहीं है, और न मै कभी इनका हो सकता हूं,' ऐसा विचार कर हे भद्र । बाह्यको छोड और मुक्तिके लिए स्वस्थ हो जा ।२४।
- अन, घ /8/१०६ परिमुच्य करणगोचरमरीचिकामुज्भिताखिलारम्भ । त्याज्य ग्रन्थमशेष त्यक्त्वापरनिर्मम स्वशर्म भजेत ।१०६। =इन्द्रिय विषय रूपी मरीचिकाको छोडकर, समस्त आरम्भादिकको छोड-कर, समस्त गृहिणी आदि बाह्य परिग्रहको छोडकर तथा शरीरादिक परिग्रहोके विषयमें निर्मम होकर--'ग्रे मेरे है' इस सकल्पको छोडकर साधुआँको निजात्मस्वरूपसे उत्पन्न सुखका सेवन करना चाहिए ।१०६।

# १, अभ्यन्तर त्यागर्मे सर्व बाह्य त्याग अन्तर्भूत है

स. सा./आ /४०४/क २३६ उन्मुक्तमुन्मोच्यमशेषतस्तत, तथात्तमादेयम-होषतस्तत् । यदात्मन- संहतसर्वशक्तेः, पूर्णस्य संधारणमात्मनोह



।२३६ं। = जिसने सर्वशक्तियोको समेट लिया है (अपनेमे लीन कर लिया है) ऐसे पूर्ण आत्माका आत्मामें धारण करना सो ही सब छोडने योग्य सब छोडा है, और प्रहण करने योग्य ग्रहण किया है ।२३६।

#### ७. परिग्रह स्थाग वतका प्रयोजन

रा. वा./१/२१/१०/६२५/१४ नि'सङ्कत्वं निर्भयत्वं जीविताशाव्युदास दोषोच्छेदो मोक्षमार्गभावनापरत्वमित्य्येवमाद्य्यों व्युरसर्गोऽभिधीयते द्विविधः । == नि सगत्व, निर्भयत्व, जीविताशात्याग दोषोच्छेद और मोक्षमार्गभावनातत्परत्व आदिके लिए दोनो प्रकारका व्युत्सर्गकरना अत्यावश्यक है।

#### ८. निरुचय व्यवहार परिग्रहका नयार्थ

घ. १/४,१,६७/३२३/७ ववहारणय पडुच खेत्तादी गथो. अव्भतरगंथ-कारणत्तादो । एदस्स परिहरणं णिग्गंथत्त । णिच्छयणयं पडुच मिच्छत्तादी गंथो. कम्मबंधकारणत्तादो । तैसि परिचागो णिग्म थत्त । णइगमणएण तिरयणाणुवजोगो बज्मव्भत्तरपरिग्महपरिचाओ णिग्गथत्त । व्यवहार नयकी अपेक्षा क्षेत्रादिक ग्रन्थ है, क्योंकि, वे अभ्यन्तर ग्रन्थके कारण हैं, और इनका त्याम करना निर्ग्रन्थता है । निश्चयनयकी अपेक्षा मिथ्यात्वादिक ग्रन्थ है, क्योंकि वे कर्मबन्धके कारण है और इनका त्याम करना निर्ग्रन्थता है । निश्चयनयकी अपेक्षा मिथ्यात्वादिक ग्रन्थ है, क्योंकि वे कर्मबन्धके कारण है और इनका त्याम करना निर्ग्रन्थता है। नैगमनयकी अपेक्षा तो रत्नत्रयमें उपयोगी पडने वाला जो भी बाह्य व अभ्यन्तर परिग्रहका परित्याग है, उसे निर्ग्रन्थता समझना चाहिए ।

परिग्रह संज्ञा — दे० संज्ञा। परिग्रहानंदी रौद्रध्यान — दे० रौद्रध्यान। परिग्राहिको क्रिया — दे० क्रिया/३/२। परिचारक —

भ. आ./मू./ ६४७, ६४८, ६७१ पिंग्रधम्मा दिढधम्मा सबेगावज्जभीरुणो धीरा। छंदण्हू पच्च इया पच्चक्खाणम्मि य विदण्हू । ६४७। कव्पा-कप्पे कुसला समाधिकरणुजवा सुदरहस्सा। गीदत्था भयवंता अड-दालीस तु णिजजवया । ६४८। जो जारिसओ कालो भरदेरावदेष्ठ होइ वासेसु । ते तारिसया तदिया चोझालीसं पि णिजजया । ६७९। = जिनका धर्मपर गाढ प्रेम है और जो स्वयं धर्ममें स्थिर है । संसारसे और पापसे जो हमेशा भयधुक्त है । धैर्यघान् और क्षपकके अभिप्रायको जाननेवाले है, प्रत्याख्यानके ज्ञाता ऐसे परिचारक क्षभकको शुश्रूषा करने योग्य माने गये है । ई४७। ये आहारपानादिक पदार्थ योग्य है, इनका ज्ञान परिचारकोको होना आवश्यक है । क्षपकका चित्त समाधान करनेवाले, प्रायश्वित्त ग्रन्थको जाननेवाले, आगमज्ञ, स्वयं और परका उद्धार करनेमें कुशल, तथा जिनकी जगमें कीर्ति है ऐसे परिचायक यति है । ६४८। भरतक्षेत्र और ऐरा-वत क्षेत्रमें समस्त देशोमे जो जैसा काल वर्त्ता है, उसके अनुसार निर्यापक समफ्रना चाहिए । ६७१।

\* सल्लेखनागत क्षपबकी सेवामें परिचारकोंकी संख्या-

का नियम-दे० सल्तेखना/ १ ।

परिचित द्रव्य निक्षेप--दे० निक्षेप/१/८।

#### परिणमन--- १. ज्ञेयार्थं परिणमनका लक्षण

प्र. सा /त प्र /१२ उदयगतेषु पुइग्लकमंशिषु सरसु संचेयमानो मोह-रागद्वेषपरिणतत्वात् झेयार्थपरिणमनत्तक्षणया कियया युज्यमान' क्रियाफलभूतं बन्धमनुभवति, न तु झानादिति । चउदयगत पुद्रगन कर्माझोके अस्तित्वमें चेतित होनेपर--जाननेपर---अनुभव करनेपर मोह राग द्वेषमे परिणत होनेसे ज्ञेयार्थ परिणमन स्वरूप क्रियाके साथ युक्त होता हुआ आत्मा क्रिया फलरूप वन्धका अनुभव करता है। किन्तु ज्ञानसे नही' (इस प्रकार प्रथम ही अर्थ परिणमन क्रियाके फलभूत बन्धका समर्थन किया गया है।)

- स, सा /ता वृ /१६/१६२/१० धर्मास्तिकायोऽयभिस्यादि विकल्प यदा होयतत्त्वविचारकाले करोति जीव' तदा शुद्धात्मस्वरूष् विस्मरति तस्मिल्विकल्पे कृते सति धर्मोऽहमिति विकल्प उपचारेण घटत इति भाजार्थ । = 'यह धर्मास्तिकाय है' रेसा विकल्प जब जीव, ह्रेय-तत्त्वके विचार कालमें करता है, उस समय वह शुद्धात्माका स्वरूप भूल जाता है (क्योकि उपयोगमें एक समय एक ही विकल्प रह सकता है।); इसलिए उस विकल्पके किंग्रे जानेपर 'में धर्मास्तिकाय हूँ रेसा उपचारते घटित होता है । यह भावार्थ है।
- प्र सा / प जयचन्द/१२ ज्ञेय पदार्थरूपसे परिणमन करना अर्थात 'यह हरा है, यह पीला है' इत्यादि विकरूप रूपसे ज्ञेयरूप पदार्थोमें परिणमन करना यह कर्मका भोगना है, ज्ञानका नही ।...ज्ञेय पदार्थो-में रुकना-जनके सन्मुख वृत्ति होना, वह ज्ञानका स्वरूप नही है।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. परिणमन सामान्यका रुक्षण । 👘 दे० विपरिणमन ।
- २. एक द्रव्य दूसरे द्रव्यरूप परिणमन नहीं कर सकता ।

-- दे० द्रव्य/४ ।

३. गुण भी द्रव्यवत् परिणमन करता है। —दे० गुण/२।

४. अखिल द्रव्य परिणमन करता है, द्रव्यांश नहीं ।

—বৈ৹ তत्पाद/३।

५. एक द्रच्य दूसरेको परिणमन नहीं करा सकता।

--दे० कर्ता व कारण/III । ६. शुद्ध द्रव्यको अपरिणामी कहनेकी विवक्षा ।--दे० द्रव्य/२ ।

## परिणम्य परिणामक शक्ति—

स सा /आ /परि./शक्ति न०१६ परारमनिमित्तवज्ञेयज्ञानाकारग्रहण-ग्राहणस्वभावरूपा परिणम्यपरिणामकत्वर्शक्ति । =पर और आप जिनका निमित्त है ऐसे ज्ञेयाकार ज्ञानाकार उनका ग्रहण करना और ग्रहण कराना ऐसा स्वभाव जिसका रूप है, ऐसी परिणम्य परिणाम-कल्व नाम पन्द्रहवीं शक्ति है।

परिणाम-Result ( घ. १/त, २७)

परिणाम------ जीवके परिणाम ही संसारके या मोक्षके कारण है। बस्तुके भावको परिणाम कहते हैं, और वह दो प्रकारका है---गुण व पर्याय म्युण अप्रवर्त्तमान या अक्रमवर्त्ती है और पर्याय प्रवर्त्तमान व क्रमवर्त्ती। पर्यायरूप परिणाम तीन प्रकारके है--- शुभ, अशुभ और शुद्ध। तहाँ शुद्धपरिणाम ही मोक्षका कारण है।

#### १. परिणाम सामान्यका लक्षण

१. स्त्रमावके अर्थमे

- प्र. सा./मू /१९ सरवट्टिर सहावे दव्वं दव्वरूस जो हि परिणामो । अत्थेयु सो सहावो ट्रिन्सिंभवणाससंभद्धो ।१९।
- प्र. सा /त. प्र./१०१ स्वभावस्तु द्रव्यपरिणामोऽभिहित । -- द्रव्यवृत्तेहिं जिकोटिसमयस्पर्शिन्याः प्रतिक्षणं तैन तेन स्वभावेन परिणमनाइ द्रव्यस्वभावभूत एव तावरपरिणामः । -- स्वभावमे अवस्थित (होनेसे) द्रव्य सत है; द्रव्यका जो उत्पादव्यय धौव्य सहित परिणाम है; वह पतार्थोंका स्वभाव है । ११ (प्र. सा./मू./१०१) द्रव्यका स्वभाव परि-णाम कहा गया है । "द्वय्यकी द्रुप्ति तीन प्रकारके समयको (भूत, भविष्यत्' वर्त्त मान काश्वको ) स्पर्शित करती है, इसजिए (वह वृत्त-

38

अस्तित्व ) प्रतिक्षण उस उस स्वभावरूप परिणमित होनेके कारण द्रव्यका स्वभावभूत परिणाम है ।

गो.जी./जी /</१२ उदयादिनिरपेक्ष परिणाम'। = उदयादिकी अपेक्षासे रहित सो परिणाम है।

२. मावके अर्थमें

वरिणाम

त.सू/४/४२ तद्भाव भरिणाम ।४२।

- स, सि /४/४२/३१७/४ धर्मदोनि इव्याणि येनात्मना भवन्ति स तइ-भावस्तत्त्व परिणाम इति आख्यायते । ==धर्मादिक द्रव्य जिस रूपसे होते है वह तद्भाव या तत्त्व है और इसे ही परिणाम कहते है । (रा वा./४/४२/१/४०३/४)।
- ध १५/१७२/७ को परिणामो । मिच्छतासजम-कसायादो ।= मिथ्याल्व, असयम और कषायादिको परिणाम कहा जाता है ।

३ आत्मलाम हेतुके अर्थमें

रा-वा / २/१/४/१००/२१ यस्य भावस्य द्रव्याश्मलाभमात्रमेव हेलुर्भवति नान्यन्निमित्तमस्ति सपरिणाम इति परिभाष्यते । = जिसके होनेमें द्रव्यका स्वरूप लाभ मात्र कारण है, अन्य कोई निमित्त नहीं है, उसको परिणाम कहा जाता है। (स सि /२/१/१४९/१), (प का./ त, प्र./४६)।

४. पर्यायके अर्थमें

- स सि /६/२२/२१२/६ द्रव्यस्य पर्यायो धर्मान्तरनिवृत्तिधर्मान्तरो-पजनरूप अपरिस्पन्दात्मक परिणामः। =एक धर्मको निवृत्ति करके दूसरे धर्मके पैदा करने रूप और परिस्पन्दसे रहित द्रव्यकी जो पर्याय है उसे परिणाम कहते है। (रा.वा./६/२२/२१/४८१/१९), (स.म /२७/३०४/१६)।
- रा वा / १/२२/१०/४००/३० द्रव्यस्य स्वजात्यपरित्यागेन प्रयोगविस्तसा-लक्षणो विकार' परिणाम' ११०। द्रव्यस्य चेतनस्येतरस्य वाद्रव्यार्थिक-नयस्य अविवक्षातो न्यग्भूतां स्वा द्रव्यस्य चेतनस्येतरस्य वाद्रव्यार्थिक-नयार्पणात प्राधान्यं निभ्रता केनचित् पर्यायेण प्रादुर्भाव पूर्वपर्याय-निवृत्तिपूर्वको विकार- प्रयोगविस्तसालक्षण. परिणाम इति प्रति-पत्तव्य. । = द्रव्यका अपनी स्व द्रव्यत्व जातिको नही छोडते हुए जो स्वाभाविक या प्रायोगिक परिवर्त्तन होता है उमे परिणाम कहते है । द्रव्यत्व जाति यद्यपि द्रव्यसे भिन्न नहीं है फिर भी द्रव्या-र्थिककी अविवक्षा और पर्यायार्थिककी प्रधानतामें उसका पृथक् व्यवहार हो जाता है । तात्पर्य यह है कि अपनो मौलिक सत्ताको न छोडते हुए पूर्व पर्यायकी निवृत्तिपूर्वक जो उत्तरपर्यायका उत्पन्न होना है वही परिणाम है । (न.च. वृ./१७); (त सा./३/४६) ।
- सि, वि./टो,/११/५/७०२/१० व्यक्तेन च तादारम्यं परिणामलक्षणम् । --व्यक्तरूपसे तो तादारम्य रखता हो, अर्थात् इव्य या गुणोंकी व्यक्तियो अथवा पर्यायोंके साथ तादारम्य रूपसे रहनेवाला परिणमन, परिणामका लक्षण है।
- न्या वि./टी./१/१०/१७८/११ परिणामो विवर्तः । = उसीमेंसे उत्पन्न हो होकर उसोमे लीन हो जाना रूप विवर्त्त या परिवर्तन परि-णाम है ।
- भ. ध./पू./११७ स च परिणामोऽवस्था। ≕गुणोंको अवस्थाका नाम परिणमन है। और भो दे० 'पर्याय'

#### २. परिणामके भेद

प्र. सा./मू./१९९१ सुहर्वारणामो पुण्णं असुहो पाव त्ति भणियमण्णेसु । परिणामो णण्णगदो दुक्खक्खयकारणं समये । ⇒परके प्रति शुम परिणाम पुण्य है और अशुभ परिणाम पाप है, ऐसा कहा है । (और भी देखों प्रणिधान ) जो दूसरोके प्रति प्रवर्तमान नहीं है, ऐसा परिणाम ( शुद्र परिणाम ) समयपर दु ख क्षयका कारण है ।

- रा. वा /४/२२/१०/४७७/३४ परिणामो द्विविध अनादिरादिमाश्च । आहिमान् प्रयोगजो वैससिकश्च । = परिणाम दो प्रकारका होता है – एक अनादि और दूसरा आदिमान् । (स. सि /४/४२/३१७/६), (रा. वा./४/४२/३/४०३/१) आदिमान् दो प्रकारके है–एक प्रयोग-जन्य और दूसरा स्वाभाविक ।
- घ,/१२/४,२,७,३२/२७/१ अपरियत्तमाणा परियत्तमाणा णाम । तत्थ उक्कस्सा मज्भिमा जहण्या त्ति तिविहा परिणामा । --अपरिवर्तमान और परिवर्तमान दो प्रकारके परिणाम होते है । उनमें उत्कृष्ट, मध्यम व जघन्यके भेदसे वे परिणाम तीन प्रकारके है । (गो, क /जी. प्र /१७७/२०७/१०) ।
- पं. थ,/पू /३२७,३२८ का भावार्थ परिणाम दो प्रकारके होते है-सटश और विसटश ।

#### अस्थाम विशेषोंके लक्षण

१ आदिमान् व अनादिमान् परिणाम

- रा.वा./१/२२/१०/४७७/४ अनादिलेकिसंस्थाममन्दराकारादि. । आदिमान् प्रयोगजो वैस्तसिकश्च । तत्र चेतनस्य द्रव्यौपशमिकादिभाव कर्मोपशमायपेक्षोऽपौरुषेयत्वाद्व वैस्तसिक इरयुच्यते । ज्ञानशीलभाव-नादिलक्षण आचार्यादिपुरुषप्रयोगनिमित्तत्वात्प्रयोगज । अचेतनस्य च मृदादे घटसंस्थानादिपरिणाम कुलालादिपुरुषप्रयोगनिमित्तत्वाद् प्रयोगज । इन्द्रधनुरादिनानापरिणामो वैस्तसिक. । तथा धर्मादेरपि योज्यः ।
- रा. वा./k/82/3/k03/k0 तत्रानादिर्धमांदीना गत्युपग्रहादि । न होतदस्ति धर्मादीनि द्रव्याणि प्राक् पश्चाइगत्युपग्रहादि , प्राग्वा गत्युपग्रहादि पश्चाद्धर्मादीनि इति । कि तर्हि । अनादिरेषा सबन्धः । आदिमांश्च बाह्यप्रत्ययापादितोत्पाद । --- लोककी रचना सुमेरुपर्वत आदिके आकार इत्यादि अनादि परिणाम है । आदिमान् दो प्रकारके है--- एक प्रयोगजन्य और दूसरे स्वाभाविक । चेतन द्रव्यके औपशमिकादिभाव जो मान्न कमोंके उपशम आदिकी अपेक्षासे होते है । पुरुष प्रयत्नकी जिनमें आवश्यकता नहीं होती वे वैस्तसिक परिणाम है । ज्ञान, शोल, भावना आदि गुरु उपदेशके निमित्तसे होते है, अत. वे प्रयोगज है । अचेतन मिट्टो आदिका कुम्हार आदिके प्रयोगसे होनेवाला घट आदि परिणमन प्रयोगज है और इन्द्रधनुष मेघ आदि रूपसे परिणमन वैससिक है ।

धर्मादि द्रव्योंके गत्युपग्रह आदि परिणाम अनादि है, जबसे ये द्रब्य है तभीसे उनके ये परिणाम है। धर्मादि पहले और गत्युपग्रहादि बादमे किसी समय हुए हों ऐसा नहीं है। बाह्य प्रत्ययोंके आधीन उत्पाद आदि धर्मादि द्रव्योंके आदिमान् परिणाम है।

२. अपरिवर्तमान व परिवर्तमान परिणाम

ध. १२/४.२,७.३२/२७/८ अणुसमय वड्ढमाणा हीयमाणा च जे सकिलेस-विसोहियपरिणामा ते अपरियत्तमाणा णाम । जत्थ पुण ट्ठाइदूण परिणामांतर गंतुण एग-दो आदिसमएहि आगमणं संभवदि ते परिणामा परियत्तमाणा णाम । ज्यति समय बढनेवाले या हीन होनेवाले जो सक्लेश या विशुद्धिरूप परिणाम होते है वे अपरिवर्त-मान परिणाम कहे जाते है । किन्तु जिन परिणामोंमें स्थित होकर तथा परिणामान्तरको प्राप्त हो पुन. एक दो आदि समयों द्वारा उन्हीं परिणामोंमें आगमन सम्भव होता है उन्हे परिवर्त्तमान परिणाम कहते है । (गो, क,/जो. प्र /१७७/२०७/१०)

#### ३ सङ्ग न विसदृश परिणाम

- पं. ध./पू /१८२ सहकोत्पादो हि यथा स्यादुष्ण परिणमत्त यथा वहि । स्यादित्यसदशजन्मा हरितात्पीतं यथा रसालफलम् ।१८२। स्सहक्ष उत्पाद यह है कि जैसे परिणमन करती हुई अग्नि उष्णकी उष्ण ही रहती है, और आमका फल हरितवर्णसे पीतवर्ण रूप हो जाता है यह असटश उत्पाद है ।१८२।
- वं. ध /पू /३२७-३३० जोवस्य यथा ज्ञान परिणाम परिणमस्तदेवेति । सदृशस्योदाहृतिरिति जातेरनतिक्रमत्वतो वाच्या । ३२७। यदि वा तदिह ज्ञान' परिणाम' परिणमन्न तदिति यत् । स्वायसरे यत्सत्त्वं तःसत्त्व परत्र नययोगात्।३२८। अत्रापि च सहष्टि सन्ति च परिणाम-तोऽपि कालाशा । जातेरनतिक्रमत सट्टशत्वनिषन्धनः एव ।३२१। अपि मययोगाद्विसहशसाधनसिद्धये त एव कालाशा. । समय समयः समय सोऽपीति बहुप्रतीतित्वात् ।३३०। ==जैसे जीवका ज्ञानरूप परिणाम परिणमन करता हुआ प्रति समय ज्ञानरूप ही रहता है यही ज्ञानत्वरूप जातिका उल्लघन नहीं करनेसे सहशका उदाहरण है। ३२७। तथा यहॉपर वही ज्ञानरूप परिणाम परिणमन करता हुआ यह वह नही है 'अर्थात पूर्वज्ञानरूप नहीं है' यह विसदशका उदाहरण है, क्योंकि विवक्षित परिणामका अपने समयमें जो सत्त्व है, दूसरे सम्यमें पर्यायाधिकनयकी अपेक्षासे वह उसका सत्त्व नहीं माना जाता है । ३२८ और इस विधयमें भी खुज़ासा यह है कि परिणामसे जितने भी जध्वींश कल्पनास्तप स्वकालके अंश है वे सभ अपनी अपनी द्रव्यत्व आतिको उल्लंघन नहीं करनेके कारणसे सहशपनेके चोतक है। ३२१। तथा वे ही कालके अश 'वह भी समय है, वह भी समय है, वह भो समय है' इस प्रकार समयोमे बहुतकी प्रतोति होने-से पर्यायार्थिकनयकी अपेक्षासे विसहराताकी सिद्धिके लिए भी समर्थ है ।३२०।
  - ४ तोव्र ब मन्द परिणाम
- स. सि /६/६/३२३/१० आह्याभ्यन्तरहेतूदीरणवशादुदिवत परिणाम-स्तोव । तद्विपरीतो मन्द । ≈वाह्य और उदीरणा वश प्राप्त होनेके कारण जो उत्कट परिणाम होता है वह तीवभाव है । मुन्दभाव इससे उत्तरा द्वै । (रा. वा./६/६/१/६९१/३२) ।

## ४. सल्टेखना सम्बन्धी परिणमन निर्देश

भ. आ./वि /६७/११४/१० तद्भाव परिणाम इति वचनात्तस्य जीवादेई-व्यस्य क्रोधादिना दर्शनादिना वा भवनं परिणाम इति यद्यपि सामान्येनोक्तं तथापि यते' स्वेन क्रवंव्यस्य कार्यस्यालोचनमिह परिणाम इति गृहोत्रम् । = 'तद्भाव' परिणाम'' ऐसा पूर्वाचार्यका वचन है अर्थात् जीवादिक पदार्थ क्रोधादिक विकारोसे अथवा सम्यग्दर्शनादिक पर्याथोसे परिणत होना यह परिणामशब्दका सामान्य अर्थ है । तथापि यहाँ यतिको अपने कर्त्तव्यका हमेशा ख्याल रहना परिणाम शब्दक प्रकरण सगत अर्थ समर्भना चाहिए ।

## परिणास हो बन्ध या सोक्षका कारण

यो. सा यो //१४ परिणामें बंधु जि कहिंड मोक्ख वि तह जि वियाणि । इउ जाणेविणु जीव तहुं तह भाव हु परियाणि ।१४। ∞ परिणामसे ही जीवको बन्ध कहा है और परिणामसे ही मोक्ष कहा है।—यह समफ कर, हे जीव । तू निश्चयसे उन भावोंको जान ।१४।

# ६. माळाके दानोंवत् सत्का परिणमन

प्र. सा./त. प्र /१९ स्वभावानतिकमारित्रलक्षणमेव सत्त्वमनुमोदनीयम् मुक्ताफलदामवत् । यथैव हि परिगृहीतदाघि म्नि प्रलम्बमाने मुक्ता-फलदामनि समस्तेष्वृपि स्वधामसूच्चकासन्ध मुक्ताफलेपुत्तरोत्तरेषु

धामसूचरोत्तरमुक्ताफलानामुदयनात्पूर्वपूर्वभूकाफलानामनुदयनात् सर्व-आपि परस्परानुस्युतिसूत्रकस्य सूत्रकस्यायस्थानास्त्रैलक्षण्य प्रसिद्धि-भवतरति, तथैव हि परिगृहीतनित्यवृत्ति निवर्तमाने द्रव्ये समस्तेष्वपि स्वावसरेषु च्चवासत्यु परिणामेषुत्तरोत्तरेष्ववसरेषुत्तरोत्तरपरिणामा-नामुदयनात्पुर्वपूर्वपरिणामानामनुदयनात् सर्वज्ञापि परस्परानुस्युति-सुत्रकस्य प्रवाहम्यावरथानारवैलक्षण्यं प्रसिद्धिमवतरति । = स्वभावसे ही त्रिलक्षण परिणाम पद्धतिमे (परिणामोकी परम्परामें) प्रवर्त्तमान द्रव्य स्वभावका अतिक्रम नहीं करता इसलिए सत्तको त्रिलक्षण ही अनुमोदित करना चाहिए । मोतियोके हारकी भाँति । जैसे--जिसने (अमुक) नम्बाई धहण की है ऐमे लटकते हुए मोतियोके हारमें, अपने-अपने स्थानोमे प्रकाशित होते हुए समस्त मोतियोमें, पोछे-पीछेके स्थानोमें पीछे-पीछेके मोती प्रगट होते है इसलिए, और पहले-पहलेके मोती प्रगट नहीं होते इसलिए, तथा सर्वत्र परस्पर अनुस्यूतिका रचयिता सूत्र अवस्थित होनेसे त्रिलक्षणस्व प्रसिद्धिको प्राप्त होता है। इसी प्रकार जिसने नित्य वृत्ति ग्रहण की है ऐसे रचित (परिणमित) होते हुए द्रव्यमे. अपने-अपने अवसरोमे प्रकाशित होते हुए समम्त परिणामोमें पीछे-पीछेके अवसरोपर पीछे-पीछेके परिणाम प्रगट होते है इसलिए और पहले-पहले के परिणाम नहीं प्रगट होते हैं इसलिए, तथा सर्वत्र परस्पर अनुस्युति रचनेवाला प्रवाह अवस्थित होनेसे त्रिनक्षणत्व प्रसिद्धिको प्राप्त होता है। (प्र सा /त प्र /२३), (प्र सा / त प्र./८०), (प. ध /पू./४७२-४७३) ।

ा का /त प्र /११ का भावार्थ-मालाके दानोके स्थानपर बाँसके पर्वसे सतके परिणमनकी सिद्धि।

## \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. उपयोग अर्थमें परिणाम । दे० उपयोग/II ।
- ३. अन्य व्यक्तिके गुप्त परिणाम भी जान लेने सम्भव है

⊶दे०विनय/४ ।

- ४. परिणामोंकी विधित्रता । निगोदसे निकल्कर मोक्ष । ---दे० जन्म/४ ।
- अप्रमन्त गुणस्थानसे पहिलेके सर्वं परिणाम अथ. प्रवृत्तकरण रूप होते है।

परिणाम प्रत्यय प्रकृतियाँ----दे॰ प्रकृति बन्ध/२।

परिणाम योगस्थान-दे॰ योग/१।

- परिणाम शक्ति----- स सा./आ०/परि शक्ति नं १६ द्रव्यस्व-भावभूतधौव्यव्ययोत्पादात्तिगितसदृशविसदृशरूरै कास्तित्वमात्रमयी परिणामशक्ति । = द्रव्यके स्वभावभूत ऐसे धौव्य-व्यय-उत्पादोसे स्पर्शित जो समान रूप व असमान रूप परिणाम उन स्वरूप एक अस्तित्व मात्रमयी उन्नीसवी परिणाम शक्ति है।
- परिणाम शुद्धप्रत्याख्यान-देव प्रत्याख्यान/१।
- परिणामी----वह द्रव्योमें परिणामी अपरिणामी विभाग---दे० द्रव्य/३।
- परिवावन घ.१३/३,४,२१/४६/१२ संतापजनन परिदावणं णाम । सन्ताप अत्पन्न करना परिदावण कहलाता है।
- परिदेवन- स सि./६/११/३२१/२ सक्लेक्षपरिणामावम्लवनं गुण-स्मरणानुकीर्तनपूर्वकं स्वपरानुधहाभिलाषविषयमनुकम्पात्रचुरं रोदनं परिदेवनम् । = सक्लेक्षरूप परिणामोके होनेपर गुणोका स्मरण और दूसरेके उपकारकी अभिलाषा करुणाजनक रोना परिदेवन है । (रा. वा./६/११/६/६१११)।

परिधि

- परिभि-- १ Circumference (जप्र/प्र १०७) २ परिधि निकालनेकी प्रक्रिया---दे० गणित/11/७/२।
- परिपोडिन-कायोत्सर्गका एक अतिचार-दे० व्युत्मर्ग/१।

परिभोग----हे॰ भोग।

- परिमह ---- यस्तिकाका एक दोष--दे० 'वरितका'
- परिमाण-Magnitude (घ १प्र २७)

परिमाणहीन-Dumensionless ( घ ४/४ २७)।

परिमित--Finite. ( ज ५ / प्र १०७ ) ।

**परिलेखाः---**दे० परीलेखा ।

- परिवर्त---- १ आहारका एक दोष---दे० आहार/11/8/8, २ वस्तिका का एक दोष---दे० वस्तिका ।
- परिवते न---१ अक्षसंचार-दे० गणित/II/३/१ १२ पंच परिवर्तन-रूप संसार---दे० संसार ।
- परिवर्त्संगा—ध १/४,१,५५/२६२/१९ अविसरणट्ठं पुणो पुणो भावागमपरिमलण परियदृणा णाम ।= प्रहण किया हुआ अर्थ विस्मृत न हो जावे. एतदर्थ वार-वार भावागमका परिशीलन करना परि-वर्त्तना है। (ध,१४/४,६,१२/१/५)।
- परिशातन --- ध. १/४,१,६१/३२७/१ तेसि चेव अप्पिदसरीरपोग्ग-लखधाण संचएण विणा जा णिज्जरा सा परिसादणकदी णाम । = ( पाँचों लरीरोमेंसे ) विवक्षित शरीरके पुद्रगलस्कन्धोंकी सचयके विना जो निर्जरा होती है वह परिशातन कृति कहलाती है ।

## \* अन्य सम्बन्धित विषय

१. पॉचों शरीरोंकी संवातन परिशातन कृति

---दे० घ.ɛ/३५५-४५१) ।

- २. पॉचों शरीरोक्ती जवन्य उत्कृष्ट परिशातन कृति - दे० ध.१/३३१-४३८ ।
- ३. सवातन परिशातन ( उभवरूप ) क्वति → दे० सवातन ।
- परिशेख न्याय---( ध १/१.१.४४/२७६/१) यह भी नहीं यह भी नहीं तो शेष यह ही रहा।
- परिषह गर्मी, सर्दी, भूख, प्यास. मच्छर आदिकी बाधाएँ आनेपर आर्त परिणामोंका न होना अथवा ध्यानसे च चिंगना परिषह जय है। यद्यपि अल्प भूमिकाओमे साधकको उनमें पीडाका अनुभव होता है, परन्तु बैराग्य भावनाओ आदिके द्वारा वह परमार्थसे चलित नही होता।

# १. भेद व लक्षण

#### १. परिषहका छक्षण

- त सू /१/न मार्गाच्यवननिर्जरार्थं परिष।ढव्याः परीपहा ।त्रा चमार्गसे , च्युत न होनेके लिए और कर्मीकी निर्जराले लिए जो सहन करने योग्य हो वे परिषह है ।त्र
- स. सि /१/२/४०१/८ क्षुदादिबेदनोत्पत्तौ कर्मनिर्जरार्थ सहन परिषहः । =क्षुदादि बेदनाके होनेपर कर्मोंकी निर्जरा करनेके लिए उसे सह लेना परिषह है । (रा. वा /१/२/४/५१२/४)
- रा. वा /१/२/६/४१२/२ परिषहात इति परीषह' । ई। = जो सही जांग वह परिषह है ।

#### २. परिषह जयका लक्षण

- स सि /१/२/४०१/२ परिपहम्य जय परिपहजतः । स्वारपहतः जीतना परिषहजय है (रा वा /१/२/ $\xi/$ ४२२/J)।
- भ आ /बि /११७१/११५१/१म "दु खोपानपाले सबकेवागहिता पा पह-जय ।" =दु स्त्र आनेपर भी सबलेवा परिणाम न होना ही परिषह-जय है ।
- का थ /म् /१९ सो विपरिसह-विजओ छुहादि-पीडाण अहरउदाण । सवणाण च मुणीण जवसम-भावेण ज सहण । = अत्यन्त भयानक भूख आदिकी वेदनाको ज्ञानी मुनि जो शान्तभावसे सहन करते है, उसे परिषहजय कहते हैं। १९।
- द स /टी /२५/१४६/१० "श्रुधादिवेदनाना तीव्रोदयेऽपि समतारूप परमसामायिकेन निजपरमात्मभावनासंजातनिर्विकारनित्यानन्द-लक्षणसुखामृतमवित्तेरचलनं स परिषहजय इति । = श्रुधादि देद-नाओके तीव उदय होनेपर भीग समता रूप परम सामायिवके द्वारा निज परमात्माकी भावनासे उत्पन्न, विकार रहित, नित्यानन्द रूप सुखामृत अनुभवसे, जो नही चल्लमा सो परिषहजय है ।

# ३. परिषहके भेद

- त.सू /१/१ क्षुत्पिपासाशीतोष्णदंशमशकनागन्यारतिस्त्रीचयन्तिषया-शय्याक्रोशवधयाचनालाभरोगतृणस्पर्शमत्तसत्कारपुरस्कारप्रझाज्ञाना -दर्शनानि ॥ १ ॥ = क्षुधा, तृषा, शीत, उष्ण, दंशमशक, नग्नता, अरति, स्त्री, चर्या, निषया, शय्या, आक्रोश, वध, याचना, अत्ताभ, रोग, तृणस्पर्श, मल, सरकार-पुरस्कार, प्रज्ञा, अज्ञान और अदर्शन इन नाम वाले परिषह है । १। ( यू आ / २४४-२४४ ), ( चा.सा /१००/३ ), ( अन.ध./६/०१२२ ), ( व.सं/टी/३४/१४६/१ ) ।
  - \* परिषहजय विशेषके स्क्षण\_दे॰ वह वह नाम ।

# २. परिषह निर्देश

# १, परिषहके अनुमवका कारण कषाय व दोष होते हैं

स सि./१/१२/४३१/४ तेषु हि अक्षीणकषाग्रदोषत्वात्सर्वे संभवन्ति । =-प्रमत्त आदि गुणस्थानोर्मे कषाय और दोषोके क्षीण न होने से सब परिषह सम्भव है ।

## २. परिषहकी ओर उक्ष्य न जाना ही वास्तविक परिषहजय है

स सि./१/१/४२०/१० क्षुद्रवाधा प्रत्यचिन्तनं क्षुद्विजय । रूक्षधाजन्य-वाधा का चिन्तन नही करना क्षुधा परिषह जय है ।

# ३ मार्गणकी अपेक्षा परिषहींकी सम्मावना

चा.सा./१३२/७ नरकत्तिर्यग्गत्मो सर्वे प्रिषहा. मनुष्यगताबायभग) भवन्ति देवगतौ घातिकर्मोत्थपरिषहै सह वेदनीयोत्पन्नक्षुत्पिपा-सावधै सह चतुर्दवा भवन्ति । इन्द्रियकायमार्गणयो सर्वे परिषहा सन्ति वैक्रियकद्वितयस्य देवगत्तिभगा तिर्यग्मनुष्यापेक्षया द्वावि-वति. शेषसोगानां वेदादिमार्गणानां चस्वकीयगुणस्थानभङ्गाभवन्ति। चनरक और तियंचगतिमें सब परिषह होती हैं। मनुष्यगतिमें ऊपर कहे अनुसार (गुणस्थानवत्) होतो हैं। देवगतिमें घाती-कर्मके उदयसे होनेवाली सात परिषह और वेदनीयकर्मके उदयसे

Jain Education International

होनेवाला खुधा, पिपासा और वध, इस प्रकार चौदह परिषह होती है। इन्द्रिय और कायमार्गणामें सब परिषह होती है। वैकियक और वैकियकमिश्रमे देवगतिकी अपेक्षा देवगतिके अनुसार और तिर्यंच मनुष्योंकी अपेक्षा नाईस होती है। शेष योग मार्गणामें तथा वेदादि सब मार्गणाओं में अपने-अपने गुणस्थानोंकी अपेक्षा लगा लेना चाहिए।

### ४. गुणस्थानोंकी अपेक्षा परिषडोंको सम्मावना

(त. सू./१/१०-१२); (स सि./१/१०-१२/४२८-४३१); (रा.वा./१/१०-१२/६९३-६९४); (चा.सा./१३०-१३२)।

| गुण-<br>स्थान | गुणकी<br>वि <b>षे</b> ० | प्रमाण  | असम्भव           | सम्भय | गुण-<br>स्थान | गुणकी<br>विशे० | प्रमाण | असम्भव                     | सम्भव       |
|---------------|-------------------------|---------|------------------|-------|---------------|----------------|--------|----------------------------|-------------|
| 8-19          | सामान्य                 | चा,सा,  |                  | २२    | १२            | सामान्य        |        |                            | 88          |
| ٢             | ,                       | 91      | अदर्शन           | २१    |               |                |        | <sup>पिपासा,</sup><br>शीत, |             |
|               |                         | 1       |                  |       |               |                |        | ভম্ <u>ण</u> ,<br>दंश-     |             |
| <b>६-</b> १   | ,,                      | स सि    |                  | રર    |               |                |        | দহাক,                      |             |
| 8             | सवेद                    | चें। सः | अदर्शन,          | २०    |               |                | <br>   | चर्या,<br>शरया,            |             |
| ļ             |                         |         | अरति             |       |               |                |        | बध,<br>रोग,                | i           |
| į<br>,,       | अवेद                    |         | ,, ,,•स्त्री     | 38    |               |                |        | र्गे.<br>तृणस्वर्श,        |             |
| ["            | {                       | 77      | 17 19 \          |       |               |                | <br>   | মল                         |             |
| 80-<br>07     | सामान्य                 | स,सि,   | नाग्न्य,         | १४    |               | ۰,             | स.सि.  | ••                         | 1 89        |
| १२            | ĺ                       | •<br>   | अरति,<br>स्त्री, |       | १४<br>''      |                | चा.सा. | .,                         | ११          |
| ł             |                         | ł       | निषद्या,         |       |               |                |        |                            |             |
| 1             | ļ                       | }       | आकोश,            | ļ     |               | ļ              |        |                            | <b>अप-</b>  |
| 1             | 1                       | ł       | । याचना          |       |               | 1              | 1      |                            | चार         |
| 1             |                         |         | सरकार-           | [     | ſ             | [              | ĺ      | {                          | <b>से</b> 1 |
| }             | }                       | 1       | पुरस्कार         | ļ     |               | 1              | 1      |                            |             |
|               | ł                       |         | <u> এ</u> বর্হান |       | i i           |                |        |                            |             |
| 1             | 1                       |         |                  |       | 1             | 1              |        |                            |             |
| 15-6.         |                         |         | ., ≖C            | 88    | }             |                |        | }                          |             |
|               | रहित ह                  | L       | l                | l     | 1             | Į              | 1      | )                          |             |

## भ. एक समयमें एक जीवको परिषहोंका प्रमाण

- त.सू /१/१७ एकादयो भाज्या युगपदेकस्मिन्नै काल्नविंशतेः । १७ ) = एक साथ एक आत्मामें उन्नीस तक परिषष्ट विकल्पसे हो सकसे है ॥ १७ ॥
- स.सि./१/१७ शोतोष्णपरिषह्योरेकः शब्यानिषद्याचर्याणां चान्यतम एव भवति एकस्मिन्नारमनि । कुतः । विरोधात् ) तत्त्रयाणामपनमे युगपदेकारमनोतरेषां संभवावेकोनविंशतिविकषपा बोद्धव्या । ज्यपके आत्मामें शीत और उष्ण परिषहोंमें से एक, शब्या, निषद्या और चर्या इनमें से कोई एक परिषह ही होते है, क्योंकि शीत और उष्ण इन दोनोंके तथा शब्या, निषद्या और चर्या इन तीनोंके एक साथ होनेमे विरोध आता है । इन तीनोंके निकाल देनेपर एक साथ एक आःत्मामें इतर परिषह सम्भव होनेसे सम्भ मिलकर उन्नीस परिषह जानना चाहिए । (रा.ना./१/१७/२/६१४/२४)।

#### 4. परिषहोंके कारणभूत कमोंका निर्देश

ЗX

त.सू./१/१३-१६ इानावरणे प्रज्ञाज्ञाने ॥ १३ ॥ दर्शनमोहान्तराययोर-दर्शनासाभौ ॥ १४ ॥ चारित्रमोहे नाग्न्यारतिस्त्रीनिषद्याक्रोद्याचना-सल्कारपुरस्कारा ॥ १४ ॥ वेदनीये शेषा. ॥ १६ ॥ च्र्ज्ञानावरणके सद्भावमें प्रज्ञा और अज्ञान परिषह होते है ॥ १३ ॥ दर्शनमोह और अन्तरायके सद्भावमें क्रमसे अवर्शन और अलाभ परिषह होते है ॥ १४ ॥ चारित्रमोहके सद्भावमें नाग्न्य, अरति, स्त्री, निषद्या, आकोश, याचना और सत्कार-पुरस्कार परिषह होते है ॥ १४ ॥ बाकीके सज्ञ परिषह वेदनीयके सद्भावमें होते है ॥ १६ ॥ (चा.सा./१२१/३)।

¥ परिषह आनेपर चैराग्य मावनाओंका माना भी कथंचित् परिषहजय है।--हे० उलोभ, आक्रोश व वध परिषह।

#### ७. परिषह जयका कारण व प्रयोजन

त सू /१/२ मार्गाच्यवननिर्जरार्थं परिषोढव्याः परीषहा ।

- स. सि /१/८/४१७/१३ जिनोपदिष्टान्मार्गादप्रच्यवमानास्तन्मार्गपरि-कमणपरिचयेन कर्मागमद्वारं संवृण्वन्त औपक्रमिक कर्मफलमनुभवन्तः क्रमेण निर्जीर्णकर्माणो मोक्षमाप्नुवन्ति । चिजनदेवके द्वारा कहे हुए मार्गसे नहीं च्युत होनेवाले, उस मार्गके सतत अध्यास रूप परिचयके द्वारा कर्मागम द्वारको संवृत करनेवाले तथा औपक्रमिक कर्मफलको अनुभव करनेवाले क्रमसे कर्मोकी निर्जरा करके मोक्षको प्राप्त होते है ।
- अन ध,/रं/-३ दु ले भिक्षुरुपस्थिते शिवपथाइग्रस्यत्यदु.खाश्रितात् तत्तन्मार्गपरिग्रहेण दुरितं रोइधुं अमुश्चर्नबस्। भोक्तु च प्रतपनक्षुदा-दिवपुषो द्वाविंशति वेदनाः, स्वस्थो यत्सहते परोषहजय साध्य' स धोरै परस् ॥ -३ ॥ - संयमी साधु त्रिना दु'खोंका अनुभव किमे ही मोक्षमार्गका सेवन करे तो वह उसमें दु'खोंके उपस्थित होते ही भ्रष्ट हो सकता है। जो मुमुक्षु पूर्वनद कर्मोंको निर्जरा करनेके लिए आत्म-स्वरूपमें स्थित होकर क्षुधादि २२ प्रकारकी वेदनाओंको सहता है, उसीको परिषह विजयी कहते है।
- द्र. सं./टी /५७/२२१/४ परीषहजयश्चेति ·· ध्यानहेतव. । == परिषहजय ध्यानका कारण है।

\* प्रिषहजय भी संयमका एक अंग है-देo कायक्लेज्ञ (

#### ३. शंका समाधान

## 1. क्षुदादिको परिषह व परिषहजय कहनेका कारण

भ.आ./मू. ब टी./११७१/११५६ सीदुण्हद'समसयादियाण दिण्णो परि-सहाण उरो । सीदादिणिवारणाए गॅथे णिययं जहत्तेण । ११७१ । सुदादिजन्यदु'खविषयत्वाद क्षुदादिशब्दानाय् । तेन क्षुत्पिपासा-शीतोष्णदंशमशकनाग्न्यादीनां परीषहवाचो युक्तिर्न विरुध्यते । काशोत्त, खष्ण इरयादिको मिटानेवाला वस्त्रादि परिग्रह जिसने नियमसे छोड़ दिया है, उसने शीत, उष्ण, दश-मशक वगैरह परि-षहोंको छाती आगे करके श्रूर पुरुषके समान जीत सिया है, ऐसा समफना चाहिए ॥ ११७६ ॥ क्षुदादिकोंसे उत्पन्न होनेवाला दु'ख क्षुदादि शब्दोंका विषय है, इस वास्ते क्षुधा, पिपासा, शीत, उष्ण, देशमशक, नाग्न्य इरयादिकोंको परिषह कहना अनुचित नहीं है ।

## २. केशलोंचको परिपहोंनें क्यों नहीं गिनते

स.सि./१/१/४२६/ केशलुक्चसंस्काराभ्यामुत्पन्नखेदसहनं मलसामा-न्यसहनेऽन्तर्भवतीति न पृथगुक्तम् । केश लुक्चन या केशोंका संस्कार न करनेसे उत्पन्न खेदको सहना होठा है, यह मल परिषह सामान्यमें ही अन्तर्भूत है। अत. उसको पृथक् नहीं गिनाया है। (रा.वा./१/१/२४/६१२/१)।

# \* परिषहजय व कायकलेशमें अन्तर-देव कायक्लेश।

# ३. अवधि आदि दर्शन परिषहोंका भी निर्देश क्यो नहीं करते

# 8. दसवें आदि गुणस्थानोंमें परिषहोंके निदेश सम्बन्धो

स. सि./१/१०/४२८/८ आह युक्त ताबद्वीतरागच्छद्मस्थे मोहनीया-तत्कृत्तवक्ष्यमाणाष्ट्रपरिषहाभावाच्चतुदं शनियमवचनम् । भागात् सक्ष्मसाम्पराये तु मोहोदयसङ्भावात् 'चतुर्दश' इति नियमो नोपपद्यत इति । तदयुक्तम्, सन्मात्रत्वाद । तत्र हि केवलो लोभ-संज्वसनकषायोदय. सोऽप्यतिसूक्ष्म'। ततो वीतरागछझस्थकरुप-रवात चतुर्दश' इति नियमस्तत्रापि युज्यते । ननु मोहोदयसहाया-भावान्मन्दोदयत्वाच्च क्षुद्रादिवेदनाभावाक्तसहनकृतपरिषहव्यपदेशो न युक्तिमवतरति । तन्न । किं कारणम् । शक्तिमात्रस्य विवश्नि-तरवात् । सर्वार्थ सिद्धिदेवस्य सप्तमपृथित्रीगमनसामर्थ्यव्यपदेशवत् । बीतरागछद्मस्थस्य कर्मोदयसद्भावकृतपरीषहव्यपदेशो युक्तिमवत-रति। 🛥 प्रश्न --- वीतराग छद्यस्थके मोहनीयके अभावसे तत्कृत आगे कहे जानेवाले आठ परिषहोका अभाव होनेसे चौदह परिषहोके नियमका बचन तो युक्त है, परन्तु सूक्ष्मसाम्पराय गुणस्थानमें मोहनीयका उदय होनेसे चौदह परिषह होते है, यह नियम नहीं मनता ! उत्तर - यह कहना अयुक्त है, क्योंकि वहाँ मोहनीयकी सत्तामात्र है ।वहाँपर केवल लोभ संजवलनकषायका उदय होता है,और वह भी अतिप्रक्ष्म इसलिए बीतराग छन्नस्थके समान होनेसे सुक्ष्मसाम्प-रायमें भी चौदह परिषह होते हैं यह नियम बन जाता है।प्रश्न-इत स्थानों में मोहके उदयकी सहायता न होनेसे और मन्द उदय होनेसे क्षुधादि वेदनाका अभाव है. इसलिए इनके कार्यरूपसे 'भरिषह' संज्ञा युक्तिको प्राप्त नहीं होती ? उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि यहाँ शक्तिमात्र विवक्षित है। जिस प्रकार सर्वार्थ सिद्धिके देवके सातवी पृथ्वीके गमनकी सामर्थ्यका निर्देश करते है, उसी प्रकार यहाँ भी जानना चाहिए। अर्थात् कर्मोदय सद्भावकृत परिषह व्यपदेश हो सकता है। (रा. वा./१/१०/२-३/६१३/१०)।

#### \* केवलोमें परिपहों सम्बन्धी शंकाएँ ---- दे० केवली/8

परिस्पन्द—१, आरमप्रदेशोंका परिस्पन्द—दे० योग/१ । २.' जीबके चलिताचलित प्रदेश—दे० जोव/४ । ३, परिस्पन्दारमक भावका विषय—दे० भाव ।

### परिहार —परस्पर परिहारलक्षणविरोध—दे० विरोध । परिहार प्रायदिचत्त—

 परिहार प्रायश्चित्त है । (रा वा /१/२२/१/१२१/३२), (त.सा /७/२६) (भा पा./टी.,७८/२२३/१३) ।

### २. परिहार प्रायहिचत्तके भेद

३५

- ध. १३/१.४.२६/६२/४ परिहारो द्विहो अणवट्ठओ परचिओ चेदि। =-परिहार दो प्रकारका होता है----खनवस्थाप्य और पारचिक। (चा-सा./१४४/४)।
- चा, सा /१४४/४ तत्रानुपस्थापन निजपरगणमेदाइ द्विविध । == उपरोक्त दो भेदोमें से अनुपस्थापन भी निजगण और परगणके भेदसे दो प्रकार-का होता है ।

#### ३. निज गणानुपस्थापन या अनवस्थाप्यका रुक्षण

- ध. १३/६.४.२१/६२/४ तत्थ अणवहुओ जहण्णेण छम्मासकालो उझ-स्सेण मारसवासपेरतो । कायसूमीदो परदो चेव कयविहारो पडि-बंदणविरहिदो गुरुवदिरित्तासेसजणेमु कयमोणाभिग्गहो खवणांय-वित्तपुरिमड्ढेयद्वाणणिव्वियदीहि सोसिय-रस-रुहिर-मांसो होदि । =अनवस्थाप्यपरिहार प्रायश्चित्तका जधन्य काल छह महीना और उस्कृष्ट काल बारह वर्ष है । वह काय भूमिसे दूर रहकर ही विष्ठार करता है, प्रतिवन्दनासे रहित होता है, गुरुके सिवाय अन्य सम साधुओके साथ मौन रखता है तथा उपवास. आचाम्ल, दिनके पूर्वाधमें एकासन और निर्विकृति आदि तपो द्वारा शरीरके रस, रुधिर और मांसको शोधित करनेवाला होता है ।
- चा, सा./१४५/१ तेन मुण्याश्रमाझ द्वान्निंशइदण्डान्तरविहितविहारेण मालमुनीनपि वंदमानेन प्रतिवन्दनाविरहितेन गुरुणा सहाक्षोचयता शेषजनेषु कृतमौनवतेन विधृतपराड्मुखपिच्छेन जधन्यतः पञ्चपञ्चोप-वासा उत्कृष्टतः धण्मासोपवासाः कर्त्तव्याः, उभयमण्याद्वादशवर्ष-दिति । दर्पादनन्तरोक्तान्दोषानाचरतः निजगणोपस्थापनं प्राय-रिचत्तं भवति । ... जिनको यह प्रायश्चित्त दिया जाता है वे मुनियों-के आधामसे बत्तीस दण्डके अन्तरसे बैठते है, बात्तक मुनियोंको (कम उधके अथवा थोडे दिनके दीक्षित मुनियोको) भी बन्दना करते है, परन्तु बदलेमें कोई मुनि उन्हे बन्दना नहीं करता । बे गुरुके साथ सदा आलोचना करते रहते हैं, शेष लोगोंके साथ बात-चीत नहीं करते है परन्तु मौनवत्त धारण किये रहते है, अपनी पीछीको उत्तरी रखते हैं । कमसे कम पाँच-पाँच उपवास और अधिकसे अधिक छह-छह महीनेके उपवास करते रहते है. और इस प्रकार दोनों मकारके उपवास १२ वर्ष तक करते रहते हैं यह निज गणानुपस्थापन नामका प्रायश्चित्त है ।
- आचार सार/६/६४ यह प्रायस्चित्त उत्तम, मध्यम, व जधन्य तोन प्रकार-से दिया जाता है। यथा-उत्तम -१२ वर्ष तक प्रतिवर्ष ६ महीनेका उपवास। मध्यम-१२ वर्ष तक प्रतिवर्ष प्रत्येक मासमें ६ से अधिक और १६ से कम उपवास। जघन्य--१२ वर्ष तक प्रतिवर्ष प्रत्येक मास-में ४ उपवास।

#### 8. परगणानुपस्थापन प्रायश्चित्तका लक्षण

चा. सा./१४५/४ स सापराध, स्वगणाचार्येण परगणाचार्यं प्रति प्रहेतव्यः सोप्याचार्यस्तस्यालोचनमाकर्ण्य प्रायश्चित्तमदत्त्वाचार्यान्तरं प्रस्थापयति, सप्तम यावत् पश्चिमरच प्रथमालोचनाचार्यं प्रति प्रस्थापपति, स एव पूर्वः पूर्वोक्तप्रायश्चित्तेनैनमाचरयति। =अपने संघके आचार्य ऐसे अपराधीको दूसरे संघके आचार्यके समौप भेजते हैं, ते दूसरे संघके आचार्य भी उनकी आलोचना मुनकर प्रायश्चित्त दिये किना हो किसी तीसरे सघके आचार्यके समीप भेजते हैं, इसी प्रकार सात संघोंके समीप उन्हें भेजते हैं अन्तके अर्थात् सातवें संघके आचार्य उन्हें पहिले आलोचना मुनक्त अर्थात् सातवें संघके आचार्य उन्हें पहिले आलोचना मुननेवाले आचार्यके समीप भेजते हैं तम वे पहले ही आचार्य उन्हें ऊपर लिखा हूआ (निजगणानुपस्यापनमें कहा हुआ) प्रायश्चित्त देते हैं।

# ५. पारचिक प्रायदिचत्तका लक्षण

- ध १३/१.४.२६/६२/७ जो सो पार चिओ सो एव विहो चेत्र होदि, कितु साधम्मियवज्जियवखेले समाचरेथव्वो । एत्थ उक्तस्सेण छम्मा-सक्सवण पि उवहर्ट । =पार चिक तप भी इसी (अवस्थाप्य जैसा) प्रकारका होता है । किन्तु इसे साधर्मी पुरुषोसे रहित क्षेत्रमे आचरण करना चाहिए । इसमे उत्कृष्ट रूपसे छह मासके उप्यासका भी उपवेश दिया गया है ।
- आचार सार/६/६१-६४ स्वधर्मरहितक्षेत्रे प्रायश्चित्ते प्ररोदिते। चार पारच्चिकं जैनधर्मारयन्तरतेर्मतम् ।६२। सघोर्वीझविरोधान्त-पुरस्त्रीगमनादिषु । दोषेष्ववन्द्य पाप्येष पातकीति बहि कृत ।६२। चतुर्विधेन सधेन देशान्निष्कासितोऽप्यद ।=अपने धर्म से रहित अन्य क्षेत्रमें जाकर जहाँ लोग धर्मको नहीं जानते वहाँ पूर्व कथित प्रायश्चित्त करना पारंचिक है ।६२। संध और राजासे विरोध और अन्त पुरकी स्त्रियोंमे जाने आदि दोधोंके होनेपर उस पागीको चतुर्विध सधके द्वारा देशसे निकाल देना चाहिए ।
- चा. सा /१४६/३ पारञ्चिकमुच्यते, चातुर्वर्ण्यथमणा संघ स्भूय तमा-हूय एष महापातकी समयवाह्यो न वन्द्य इति घोषणित्वा दत्वानुप-स्थान प्रायश्चित्तदेशान्निर्घाटयन्ति । = पार चिक प्रायश्चितकी किया इस प्रकार है-कि आचार्य पहले चारों प्रकारके मुनियोके संघको डकट्ठा करते हैं, और फिर उस अपराधी मुनिको नुलाकर घोषणा करते हैं कि 'यह मुनि महापापी है अपने मतसे बाह्य है, इस-स्थिए वन्दना करनेके अयोग्य है' इस प्रकार घोषणा कर तथा अनुप-स्थान जामका प्रायश्चित्त देकर उसे देशसे निकाल देते है ।

**जाता है---**दे० प्रायश्चित्त /४।

परिहारविशुद्धि --- परिहार विशुद्धि अत्यन्त निर्मल चारित्र है जो अत्यन्त धीर व उच्चदर्शी साधुओको ही प्राप्त होता है।

# परिहारांवेद्युद्धि चारित्रका लक्षण

- स, सि /१/१९/४३६/७ परिहरण' परिहार प्राणिवधान्निवृत्ति । तेन विशिष्टा शुद्धिर्थस्मिस्तत्परिहारविशुद्धिचारित्रम् । = प्राणिवधसे निवृत्तिको परिहार कहते है । इस युक्त शुद्धि जिस चारित्रमें होती है वह परिहारविशुद्धि चारित्र है । ( रा. वा./१/१९/९६/९१६) ( त. सा./६/४७); ( चा. सा /९३/५); ( गो. क /प्र /४४७/७१४/७) ।
- पं. सं /प्रा./१/१३१ पंचसमिदो तिगुत्तो परिहरइ सया वि जोहु सावज्ज । पंचजमेयजमो वा परिहारयसंजदो साहू ।१३१। =-पाँच समिति और तोन गुप्तियोसे युक्त होकर सदा ही सर्व सावद्य योगका परिहार करना तथा पाँच यमरूप भेद सयम (छेदोपस्थापना) को अथवा एक यमरूप अभेद सयम (सामाधिक) को धारण करना परि-हार विशुद्धि सयम है, और उसका धारक साधु परिहार विशुद्धि संयत कहलाता है । (ध, १/१.१,१२३/गा. १८१/३७२), (गो जो,/मू. ४७१), (पं. सं /१/२४१)।
- यो. सा. यो /१०२ मिच्छादिउ जो परिहरणु सम्मद्द सण-सुद्धि । सो परिहारविसुद्धि मुणि लहु पावहि सिव-सिद्धि ।१०२। = मिथ्यात्व आदिके परिहारसे जो सम्यग्दर्शनकी विशुद्धि होती है, उसे परिहार-विशुद्धि समभो, उससे जीव शीध मोक्ष-सिद्धिको प्राप्त करता है ।१०२।
- थ, १/१,९,१२३/३७०/८ परिहारप्रधान शुद्धिसयत परिहारशुद्धिसंयत । = जिसके (हिंसाका) परिहार ही प्रधान है ऐसे शुद्धि प्राप्त सयतो-को परिहार-शुद्धि-सयत कहते हैं।
- द. सं./टी./३५/१४८/३ मिथ्यात्वरागादिविकरुपमालानां प्रत्याख्यानेन परिहारेण विशेषेण स्वात्मन: शुद्धिर्नेमेर्रयपरिहारविशुद्धिरचारित्र-

मिति ।– मिथ्यास्य रापादि जिंकल्प मलॉवा प्रत्याख्यान अर्थात् च्याग करके विशेष रूपमे जो आरमकुद्धि अथता निर्मलता,सो परिहार विश्वद्धि चारित्र है ।

# २. परिहारांचे शुद्धि संयम विधि

भ आ /त्रि /१०७/३५४/२० जिन कल्पस्थासमर्था कल्पस्थितमध्वार्य-मुख्या - परिहारसयम - गृत्रस्ति इति परिहारिका भण्यन्ते । श्रेषास्ते-पामनुपट्टानिका । वसतिमाहार च मुक्रवा नान्यद् गृह्णन्ति । सय-मार्थ पतिलेखन गर्शन्त । चतुर्विधानुपसर्णल्महन्ते । इटबृतयो निरन्तर ध्यानानहितचित्ता। अय, पञ्च, सप्त, नव वैधणा निर्यान्ति । रोगेण वदनयोपद्रुताश्च तत्प्रतिप्तार् च न कुर्बन्ति । रवाध्यायकालप्रतिलेखनादिकाश्च क्रिया न सन्ति तेषा । श्मशान-मध्येऽपि तैथा न ध्यान प्रतिष्ट्धः आवश्यकानि यथाकालं कुर्वन्ति । अनुझाप्य देवकुनादिषु वसन्ति। आसीधिका च निषीधिका च निष्क्रमणे प्रवेशे च संपादयन्ति । निर्देशक मुक्त्वा इतरे दञविधे समाचारे वर्तन्ते । उपकरणादिशनं, ग्रहण, अनुपालन, विनयो, वंदना सङापश्च न तेषामस्ति सधेन सह । तेषा • परस्प-रेणास्ति सभोग । मौनाभिन्नहरक्षास्तिस्रो भाषा मुन वा प्रष्टव्या-हतिमनुज्ञाकरणी प्रश्ने च प्रवृत्ता च मार्गस्य कावितम्य वा योग्या-योग्यत्वेन दाय्य,धरगृहस्य, वसतिरनामिनो वा प्रश्न' (+- व्याद्यादि-कण्टकादिविद्वधे स्वयं न निराकुर्बन्ति । धरे गदि निराकुर्युस्तुष्णीमव-तिष्ठन्ते । तृतीययाम् एव नियोगतो भिशार्थं गच्छ न्ति । यत्र क्षेत्रं ७८ग चर्या अपुनरुत्ता भवन्ति तरक्षेत्रमाणसप्रयोग्य कोषमयःग्यांमधि वर्जयन्ति। = जिनकल्पको धारण करनेमे असमर्थ चार या पाँच साधुस धमें परिहारविशुद्धि समम धारण करते है। उसमें भी एक आचायं कहलाता है। शेषमे जो पीछेसे धारण करते है उन्हे अनुप-हारक कहते है। ये साधु वस्तिका, आहार, सरतर, पीछी व कमण्डल-के अतिरिक्त अन्य कुछ भी प्रहण नहीं करते। धैर्य पूर्वक उपसगं सहते हैं। वेदना आदि आनेपर भी उसका प्रतिकार नहीं करते। निरन्तर ध्यान व स्वाध्यायमे मग्न रहते है। श्मझानमे भी ध्यान करनेका इनको निषेध नहीं । यथाकाल आवश्यक क्रियाएँ करते हैं । शरीरके अगोको पीछीसे पोछनेकी किया नही करते। वस्तिकाके लिए उसके स्वामीसे अनुज्ञा लेता तथा नि सही असहीके नियमोंको पालता है। निर्देशको छोडकर समस्त समाचारोको णलता है। अपने साधर्मीके अतिरिक्त अन्य सबके साथ आदान, प्रदान, वन्दन, अनुभाषण आदि समस्त व्यवहारोका त्याग व रते है । आधार्य पदपर प्रतिष्ठित परिहार सयमी उन व्यवहारोका स्याग नहीं करते । धर्म-कार्यमे आचार्यसे अनूज्ञा लेना, विहारमे मार्ग पूछना, वस्तिकाके स्वामीसे आज्ञा लेना, योग्य अयोग्य उपकरणोके लिए निर्णय करना, तथा किसीका सन्देह दूर करनेके लिए उत्तर देना, इन कार्योंके अति-रिक्त वे मौनमे रहते है, उपसर्ग आनेपर स्वय दूर करनेका प्रयत्न नहीं करते, यदि दूसरा दूर करें तो मौन रहते हैं। तीसरे पहर भिक्षाको जाते है। जहाँ छ भिक्षाएँ अपुनरुक्त मिल सके ऐसे स्थानमें रहना ही स्रोग्य सममते हैं। ये छेदोपस्थापना चारित्रके धारी होते हैं।

# ३. गुणस्थानोंकी अपेक्षा स्वामित्व

ष रव १/१.१/म १२६/३७५ परिहार-सुद्धि-संजदा दोसु ट्राणेसु पमत्तसजद-ट्राणे अप्पमत्त-सजद-ट्टाणे ।१२६। = परिहार-शुद्धि-संयत प्रमत्त और अप्रमत्त इन दो गुणस्थार्नीमे ही होते है ।१२६। (द्र स /टी /३६/१४४४/२), (गो जो,'मू /४६७,६२९)।

# ४. उत्कृष्ट व जवन्य स्थानोंका स्वामित्व

ध, ७/२.११.१६६/५६६/१ एया परिहारसुद्धिस जमलद्धी जहण्णि<mark>या क्स्स</mark> होदि । सव्यसकिलिट्ठस्स सामाइयछेदेधट्ठ।वणःभिमुह**चरिम-**

# परिहार विशुद्धि

समयपरिहारसुद्धिसंजदस्स । = यह जघन्य परिहारशुद्धि सथमलन्धि सर्व सक्लिष्ट सामायिक-छेदोपस्थापना शुद्धि संयमके अभिमुख हुए अन्तिम समयवर्ती परिहार शुद्धिसंयतके होती है ।

### ७, परिहार संयम धारणमें आयु सम्बन्धी नियम

- ध ४/१/८/२७१/३२७/१० तीसं वासेण विणा परिहारसुद्धिसंजमस्य संभवाभावा। ≔तीस वर्षके विना परिहार विशुद्धि संयमका होना संभव नही है। (गो. जी-/मू./४७३/८९१)।
- ध, ७/२,२.१४६/१६७/८ तीसं वस्साणि गमिस तदो वासपुधदोण तित्थ-यरपादमूले पच्चक्लाणणामधेयपुग्व पढिदूण पुणो पच्छा परिहार-सुद्विसजमं पडिबज्जिय देसूणपुठवकोडिकालमच्छिदूण देवेसुप्पण्णस्स वत्तव्वं। एवमट्ठतीसवस्सेहि ऊणिया पुव्वकोडी परिहारसुद्धि-सजमस्स कालो बुछो। के वि आइरिया सोलसवस्सेहि के वि वाधीसवस्सेहि ऊणिया पुव्वकोडी ति भर्णति। व्यतीस वर्धोंको बिताकर (फिर संयम प्रहण किया। उसके) पश्चात वर्ध वृथक्त्वसे तीर्थकरके पादयूलमे प्रत्याख्यान नामक पूर्वको पढकर पुन' तत्पश्चात् परिहारविशुद्धि संयमको प्राप्तकर और कुछ कम पूर्य कोटि वर्ध तक रहकर देवोंमें उत्पन्न हुए जीवके उपर्युक्त काल प्रमाण कहना चाहिए। इस प्रकार खडतीस वर्धोंसे कम पूर्वकोटि वर्ष प्रयाण परिहार शुद्धि संयत्का काल कहा गया है। कोई आचार्य सोलह वर्धोसे और कोई बाईस वर्धोंसे कम पूर्वकोटि वर्षप्रमाण कहते है। (गो.जी.जी. प्र/४७३/८८१/१२, ७१४/१९४/१९)।

## इसकी निर्मलता सम्बन्धी विशेषताएँ

ध. ७/२,२,१४१/१६७/८ सब्बसुही होदूण वासपुधत्तेण तित्थयरपाद-मूले पच्चवालाणणामधेयपुब्ब पढिदूण पुणो पच्छा परिहारसुद्धिसंजमं पडिवज्जिय ।= सर्व सुखी होकर पश्चात वर्ष पृथक्त्वसे तोर्थकर-के पाद मूलमे प्रत्याख्यान नामक पूर्वको --- पढकर पुन. तत्पश्चात परिहार विशुद्धि संयमको प्राप्त करता है। (गो जी,/जी,प्र /४७३/ १६७/८)।

## ७. इसके साथ अन्य गुणों व ऋद्वियोंका निषेध

- पं. सं /प्रा /१/१६४ मणपज्जवपरिहारो उवसमसम्मत्त दोण्णि आहारा। पदेसु एकपपदे णरिध त्ति असेसर्य जाणे ।१९४। = मन पर्ययद्वान परिहार विशुढि सयम. प्रथमोपशम सम्यत्त्व और दोनों आहारक अर्थात आहारकशरीर और आहारक अंगोपाग, इन चारों मेंसे किसी एकके होनेपर, शेष तीन मार्गणाएँ नहीं होती ऐसा जामना चाहिए। ।१९४॥ (गो. जी./मू./७३०/१३२४)।
- ध, ४/१,३,६१/१२३/७ (परिहारमुद्धिसंजदेमु) समत्तसंजदे तेजाहार णत्थि। =-परिहार विशुद्धि संयतके तैजससमुद्धात और आहारक समुद्धात थे दो पद नही होते।
- ध. ४/९,८,९७९/३२७/१० ण च परिहारसुद्धिसंजमछह तस्स उवसम-सेडीचडणट्ठ दसणमोहणीयस्मुवसामण्ण पि संभवइ। = परिहार विशुद्धि सयमको नही छोडनेवाले जीवके उपशमश्रेणीपर चढ़नेके लिए दर्शन मोहनीय कर्मका उपशम होना भी संभव नही है। अर्थाच परिहारविशुद्धि संयमके उपशम सम्यक्त्व व उपशमश्रेणी होना सम्भव नही। (गो. जी./जी. प्र./७१४/१२)।
- ध. १४/५.६,१५८/२४७/१ परिहारमुद्धिसंजदस्सं विउव्वणरिद्धो( ए) आहाररिद्धीए च सह विरोहादो । = परिहारशुद्धिसयतजोवके विक्रियाऋदि और आहारक ऋदिके साथ इस संयम होनेका विरोध है। (गो जो,/जो, प्र /७१५/११४४/११); (गो. क./जी. प्र./ १९१/११३/६)

#### ८. शंका समाधान

- ध. १/१,१.१२६/२७५/५ उपरिष्टास्किमित्ययं सयमो न भवेदिति चेन्न, ध्यानामृतसागरान्तर्निमग्नात्मना वार्च्यमानामुपसंहतगमनागम-नादिकायव्यापाराणा परिहारानुपपत्ते. । प्रवृत्तः परिहरति नाप्रवृत्त-स्ततो नोपरिष्टात् संयमोऽस्ति ।
- ध १/१.१.१२६/३७६/२ परिहारधेरुपरिष्टादपि सत्त्वात्तत्रास्यास्त् सत्त्वमिति चेन्न, तत्कार्यस्य परिहरणलक्षणस्यासत्त्वतस्तत्र तद-नहीं होता ! उत्तर-नही, क्योंकि, जिनकी आत्माएँ ध्यानरूपी सागरमे निमग्न है, जो बचन यमका ( मौनका ) पालन करते है और जिन्होंने आने जाने रूप सम्पूर्ण शरीर सम्बन्धी व्यापार सङ्घचित कर लिया है ऐसे जोवोंके शुभाशुभ कियाओंका परिहार बन ही नहीं सकता है। क्योंकि, गमनागमन रूप क्रियाओमें प्रवृत्ति करनेवाला ही परिहार कर सकता है प्रवृत्ति नहीं करनेवाला नहीं । इसलिए उपरके आठने आदि गुणस्थानोंमें परिहार शुद्धि सयम नही बन सकता है। प्रश्न--परिहार ऋदिकी आठवें आदि गुणस्थानोमे भी सत्ता पाश्री जाती है, अतएव बहाँपर इस संयमका सद्भाव मान तेना चाहिए। उत्तर--नही, क्योंकि, आठवे आदि गुणस्थानोमे परिहार भूद्रि पायी जाती है, परन्तु वहॉपर परिहार करने रूप कार्य नही पाया जाता, इसलिए आठवे आदि गुणस्थानोंमें इस सयमका अभाव है।
- ध. १/१,८,२७१/३२७/ एरथ उवसमसम्मत्तं णरिथ, तीसं बासेण विणा परिहारसुद्धिर्संजमस्य सभवाभावा। ण च तेत्त्त्यकालसुवसमसम्मत्त-स्सावट्ठाणमरिथ, जेण परिहारसुद्धिसंजमेण उवसमसम्मत्तस्मुबलद्धी होड्जा। ण च परिहारसुद्धिसंजमछद्द तस्स उवसमसेडीच्डणट्ठ दसणमोहणीयरसुवसामण्णं पि सभवइ, जेणुवसमसेडिम्हि दोण्ह पि सजोगो होड्जा। = प्रश्न--(परिहारविशुद्धिसंग्रदोके उपसम सम्यक्ष्व क्यों नही होता ?) उत्तर-- १. परिहार शुद्धि सगतोंके उपशम सम्यक्ष्व नही होता है क्योंकि, तीस वर्षके बिना परिहार-शुद्धि संग्रमका होना सम्भव नही है। और न उतने कालतक उपशम सम्यक्ष्वका अवस्थान रहता है, जिससे कि परिहारशुद्धि संग्रमके साथ उपशम सम्यक्ष्वकी उपलग्धि हो सके। २. दूसरी बात यह है कि परिहारशुद्धि संग्रमको नही छोडनेवाले जीवके उपशम घेणीपर चढनेके लिए दर्शन मोहनीय कर्मका उपशम हाना भी सम्भव नहीं है, जिससे कि उपशम श्रेणीमे उपशम सम्यक्ष्व और परिहारशुद्धि संग्रम, इन दोनोका भी संग्रीग हो सके।

## ९. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. अप्रशस्त वेदेकि साथ परिहार विशुद्धिका विरोध -दे० वह/१।
- २. परिहार विशुद्धि व अपहत संयममें अन्तर। सयम/२।
- **१. परिहार** निद्युद्धि संयमसे प्रतिपात संभव है। -दे० अन्तर/१।
- ४. सामायिक, छेदोपस्थापना व परिहार विशुद्धिमें अन्तर।

— दे० छेदोपस्थापना । ५. परिहार विद्युद्धि संयममें क्षायोपत्रामिक भावों सम्बन्धी । —दे० सग्रत/२ ।

- ६. परिहार विद्युद्धि संयममें गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणा-स्थानके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणार्थ। —दे० 'सत्'।
- ७. परिहार विद्युद्धि संयतके सत्, संख्या, स्पर्शन, काल, अन्तर, भात व अल्प बहुत्व रूप आठ मरूपणार्थे। — दे० वह वह नाम।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

परिहार विद्युद्धि सप्तममे कमोल्ता बन्ध, उदय व सरव ।
 —दे० वह वह नाम ।

मनी नार्मणाआमे आयके अनुसार व्यय टोनेका नियम ।
 – दे० मार्गणा ।

### परीक्षा ---

- ग्या पृ /टी /१;१/२/८/८ लड्तिम्य ग्रास्त्वणमुपाण्यते स वेति प्रमाणेश्व गरंग परीक्षा । चउन्द्रिष्ठ पदार्थके जो लभण कहे गये, 'बे टोक हे या नही', इसको प्रमाण द्वारा निश्चग कर घारण करनेको परोक्षा कहते हैं ।
- तत्त्रायी विगम भाष्य/१/१४ इहा छहा तर्क परीक्षा विचारणा जिज्ञासा इत्यनवन्तिन्म् । = ईहा, छहा, तर्क, परीक्षा, विचारणा और जिज्ञाभा ये एक,र्थवाची शब्द है । (और भी दे० विचय) ।
- न्प्रा, टो /१/९६/२ विरुद्धनानायुक्तिप्रावल्प्रदौर्बल्यावधारणाय प्रवर्तमानो विचार परीक्षा । सा खल्वेत चेदेव स्यादेव स्थादित्येव प्रवर्तते । ⇒परस्पर विरुद्ध अनेक युक्तियोमेसे कौनसी युक्ति प्रवत्त है और कौनसी तुर्वल है इस बातके निश्चय करनेके लिए 'यदि ऐसा माना जाधेगा ता ऐसा होगा, और उसके विरुद्ध ऐसा माना जायेगा तो ऐसा होगा' इस प्रकार जो विचार किया जाता है उसको परीक्षा कहते है ।

#### \* अन्य सम्बन<mark>्धित विषय</mark>

- १ तरवद्यानमे परीक्षाको प्रधानता --दे० न्याय/२।
   २ परोक्षामें हेनुका रक्षन --दे० हेतु।
   ३ अउ्यानमे परीक्षाकी मुख्यता --दे० श्रद्धान/२।
   ४ देव, शास्त्र, गुरु आदिकी परीक्षा --दे० वह वह नाम।
   ५ सायुकी परीक्षाका विधि निषेध व उपाय --दे० विनय/६।
- ६ परीक्षामें अ**नुभवकी मधानता** —दे० अनुभव/३।
- परेंदिामुख आ० माणिक्यनन्दि (ई०१००३। द्वारा सस्कृत भाषामे रचित सूत्रनिषद्ध न्यायविषयक ग्रन्थ है। इसमे छह अधिकार है, और कुन २०७ सूत्र हैं। इसपर दो टीकाएँ उपलब्ध है – प्रभाचन्द्र म० ४ (ई० १ १०- १०२०) कृत प्रमेयकमनमान्ग्ण्ड नामकी सरकत टीका और प जयचन्द्र छाबडा (ई० १८०६) कृत भाषा टोका। (ती./३/४१)
- परोदितत --- १. अभिमन्धुका पुत्र था। कृष्णजीके द्वारा इसकी राज्य मिला था। (पा पु./२२/३३)। ९. कुरुव झी राजा था। पाचालदेश (कुरुक्षेत्र) में राज्य करताथा। (राजा जनमेजयका पिता था) समय-ई० पू० १४७०-१४६० (भारतीय इतिहास १/२८६) विशेष दे० इतिहास/३/३।
- परोत— Frams (ज प /प्र. १०७) ( दे० 'गणित'/I/१/१) ।
- **परोतानंत**—देव अनग्त ।

#### परीतासंख्यात-दे० असंख्यात ।

परोलेखां ----भ आ /बि /६९/११६ पडिलेहा आराधनाया व्याक्षेपेण विना सिद्धिभं प्रति न वा राज्याप्य देवरय ग्रामनगरादेस्तव प्रधानस्य वा शोभनं वा नेति एव निरूपणम् । =पडिलेहा--- आराधनामे यदि विषन उपस्थित हो तो आराधनाकी सिद्धि नही होती । अत उस धी निर्विधनताके लिए राज्य, देश, गाँव, नगरका शुभ होगा या अयुभ हागा उसका अरतोकन करना । परोद्भ — प्रमागके भेदा मेसे परोक्ष भी एक है। इन्द्रियों व विचारणा द्वाराजो कुछ भी जाना जाता है वह सब परोक्ष प्रमाण है। इग्रस्थो-को परार्थ विज्ञानवे लिए एकमात्र यही साधन हैं। स्मृति, तर्क, अनुमान आदि अनेको इसके रूप है। यद्यपि अविशद व इन्द्रियो आदिसे होनेके कारण इसे परोक्ष कहा गया है, परन्तु यह अप्रमाण नही है, क्योंकि इसके द्वारा पदार्थका निश्चय उतना ही रढ होता है, जितना कि प्रत्यक्षके द्वारा।

#### परोक्ष प्रमाणका लक्षण

#### १ इन्द्रियसापेक्षद्वान

- प्र, सा /मू /१९ जं परदो विण्णाणं त 'तु परोक्स्व क्ति भणिदमट्ठेसु ।१९६ = परके द्वारा होनेवाला जो पदार्थ सम्बन्धी विज्ञान है, वह परोक्ष कहा गया है। (प्र सा /मू /४०), (स. सि./१/११/१०१/१); (रा. वा./ १/११/୬/६२/३०), (प्र. सा /ता. व./४८/७६/१२)
- रा. वा /१/११/६/६२/२४ उपात्तानुपात्तपरप्रधान्यादवगम परोक्षम् ।६। जपात्तानी न्द्रियाणि मनस्च, अनुपात्तं प्रकाशोपदेशादि पर तत्या-धान्यादवगमः , परोक्षम् । तथा मतिश्रुतावरणक्षयोपशमे सति ज्ञस्तभावस्यारमन स्वमेवार्थानुपत्तन्धुमसमर्थस्य पूर्वोत्तप्रत्ययप्रधानं ज्ञान परायत्तरवात्तदुभय परोक्षमित्युच्ये । =ज्पात्त-इन्द्रियाँ और मन तथा अनुपात्त-प्रकाश जपदेशादि 'पर' है । परको प्रधानतासे होनेवाना ज्ञान परोक्ष है । (स सा /आ /१२/क २), (त, सा /१/१६) (ध. १/२,१,४६/१४३/६); (ध. १२/६,५,२१/२१२/१), (प्र सा /त प्र./ ६५), (गो जी./जी. प्र /१६१/७२६५/२), तथा उसी प्रकार मति-ज्ञानावरण और अत्वज्ञानावरणका क्षयोपशम होनेपर ज्ञस्वभाव परन्तु स्वय पदार्थोंको ग्रहण करनेके लिए असमर्थ हुए आत्माके पूर्वोत्त प्रत्ययोकी प्रधःमतासे उत्पन्न होनेवाला ज्ञान पराधीम होनेसे परोक्ष है । (स सि /१/१९/१०१/६), (ध. १/४,१,४६/१४४/१) ।

#### अत्रिशदशान

- प मु /ः/१ (भिशद प्रस्थत प मु /२/१) परोक्षमितरत् । ११ विरुद अर्थात रपप्ट झानका प्रत्यक्ष कहते है । इससे भिन्न अर्थात् अविशद-को परम्लप्रमाण वहते है ।
- न्या दी /३/१/५१/१ अतिशदप्रतिभास परोक्षम् । यस्प्र झानस्य प्रतिभासो विद्यारो न भवति तत्तरोक्षमित्यर्थ । अवैराद्यमस्पष्ट-राप्ता = अविराद प्रतिभासको परोक्ष कहते है । जिस झानका प्रतिभास विराद नहीं है वह परोक्षप्रमाण है । अविरादता अस्पष्टताको कटते हे । (स भ त /४७/१०)

## २. परोक्षज्ञानके भेद-१. मति श्रुतकी अपेका

- त सू /१/११ आवे परोक्षम् ।११।। = आदिके दो ज्ञान अर्थात मति और गुतज्ञान गरोक्ष प्रमाण है । (ध १/४,१,४५/१४३/५), (न च, वृ / १७१), (ज प /१३/४३) ।
- द स /टी /१/२१/२ घोषचतुष्टय परोक्षमिति । = बोष कुमति, कुश्रुत, मलि और श्रुतज्ञान ये चार परोक्ष है ।

२, स्मृति आदिकी अपेक्षा

त स् /१/१३ मतिः स्मृति सज्ञा चिन्ताभिनित्रोध इत्पनर्धान्तरम् । =मति, स्मृति, सज्ञा चिन्ता और अभिनित्रोध ये पर्यायवाची नाम है ।

न्या स /मू /१/१/३/१ प्रत्यशानुमानोपमानशञ्हा प्रमाणानि ।३।

- न्या स् /मू /२/१/१०६ न चतुष्ट्वमैतिरार्था पतिसभवाभाव-प्रामाण्यात ११ = न्यायदर्शनमे प्रमाण चारहोते है--प्रत्यश. अनुमान, उपमान और शब्द ।३। प्रमाण चारही नही होते है किन्तु ऐतिहा, अर्थापत्ति सम्भव और अभाव ये चार और मिलकर आठ प्रमाण है।
- प मु /३/२ प्रत्यक्षादिनिमित्त स्मृतिप्रत्यभिज्ञानतर्व्त जुमानागमभेदं ।२। = वह परोक्षज्ञान प्रत्यक्ष आदिकी सहायताते होता है और उसके स्मृति. प्रत्यभिज्ञान, तर्क. अनुमान और आगम प्रे माँच भेद है ।२। (स्या म./२८/३२१/२१); (न्या. दी./३/६३/४३/१)।
- स्यां म,/२=/३२२/५ प्रमाणान्तराणा पुनरर्थापत्त्युपमानसभवप्रति-भैतिह्यादीनामञ्चेव अन्तर्भाव । = अर्थापत्ति, उपमान, सम्भव, प्रातिभ, ऐतिह्य आदिका अन्तर्भाव प्रत्यक्ष और परोक्ष प्रमण्णोमे हो जाता है।

#### **३. परोक्षामासका** उक्षण

- प, मू,/६/७ वैशद्ये Sपि परोक्ष तदाभास मीमासकस्य करणस्य झानवत् । = परोक्षज्ञानको विशद मानना परोक्षाभास है, जिम प्रकार परोक्ष-रूपसे अभिमत मीमांसकोंका इन्द्रियज्ञान विशद होनेसे परोक्षाभास कहा जाता है।
  - \* मति श्रुत ज्ञान-दे० वह वह नाम।
  - \* स्मृति आदि सम्त्रन्धो विषय---- दे॰ मति ज्ञान/३।
  - \* स्मृति आदिमें परस्पर कारणकार्यमाच

--दे० मतिज्ञान/३।

#### ९. मति श्रुत ज्ञानकी परोक्षताका कारण

- प्र सा /मू / ५७ परदव्व ते अक्खा णेव सहावो क्ति अप्पणो भणिदा । उबलद्ध तेहि कथ परचनल अप्पणो होदि । ५७। ---चे इन्द्रियाँ पर-द्रव्य है, उन्हे आरमस्वभावरूप नहीं कहा है, उनके द्वारा ज्ञात आत्मा-का प्रत्यक्ष केसे हो सकता है अर्थाद नहीं हो सकता । ५७।
- रा. वा /२/९/१८२/६ अप्रत्यक्षा घटादयोऽग्राहकनिमित्तश्राह्यत्वाइ धूमाद्यनुमिताग्निवत् । अग्राहकमिन्द्रियं तद्विपमेऽपि गृहीतरमरणात् गवाक्षवत । = इन्द्रियाँ अग्राहक है, क्योकि उनके नष्ट हो जानेपर भी स्मृति देखो जाती है । जैसे खिडकी नष्ट हो जानेपर भी उसके द्वारा देखनेवाला स्थिर रहता है उसी प्रकार इन्द्रियोसे देखनेवाला माहक आत्मा स्थिर है, अत अग्राहक निमित्तसे माह्य होनेके कारण टन्द्रिय ग्राह्य पदार्थ परोक्ष ही है ।
- क पा १/१,९/६ १६/२४/३ मदि-सुदणाणाणि परोक्खाणि, पाएण तत्श अविसदभावदसणादो । =मति और श्रुत ये दोनो ज्ञान परोक्ष है, क्योकि इनमे प्राय अस्पष्टता देखी जाती है।
- प मु /२/१२ सावरणत्वे करण जन्यत्वे च प्रतित्रन्धसंभवात ।१२। = आव-रण सहित और इन्द्रियोको सहायतासे होनेवाले ज्ञानका प्रतित्रन्ध सभव है। ( इसलिए वह परोक्ष है)।
- च्या, वि./वृ /१/३/१६/२४ इद तु पुनरिन्द्रियज्ञान परिस्फुउमपि नात्ममात्रापेश तदन्यस्येन्द्रियस्याप्यपेक्षणात् । अत एक.ङ्गविकलत्था परोक्षमेवेति मतम् । ∞६न्द्रियज्ञान ययपि विशद हैं परन्तु आत्ममाध-की अपेक्षासे उत्पन्न न होकर अन्य इन्द्रियादिककी अपेक्षासे उत्पन्न होता है, अतः प्रत्यक्षज्ञानके लक्षणमें एकाग विकल होनेसे परोक्ष ही माना गया है।

- नि, सा /ता खू,/१२ मतिशुतज्ञानद्वितयमपि परमार्थत परोक्षम् । व्यवहारत प्रत्यक्षं च भवति । च मति और शुतज्ञान दोनो हो परमार्थसे परोक्ष है और व्यवहारसे प्रत्यक्ष होते है ।
- प्र सा /ता वृ /४४/०३/१४ इन्द्रियञ्चान यद्यपि व्यवहारेण प्रत्यक्षं भण्यते, तथापि निश्चयेन केवलज्ञानापेक्षया परोक्षमेव। = इन्द्रिय-ज्ञान गद्यपि व्यवहारसे प्रत्यस कहा जाता है, तथापि निश्चयनयसे केवलज्ञानकी अपेसा परोग ही है। (न्या. दी /२/९१२/२४/२)।
- प. ध./पू /७०० आभिनिनोधिकनोधो विषयविषयिसंनिकर्षजस्त-स्मात । भवति परभ्शं नियमादपि च मतिपुरस्सर श्रुत झानम् ।७००। =मतिझान विषय विषयीके सन्निकर्षसे उत्पन्न होता है, और श्रुत-त्तान भी ानयमसे मतिज्ञान पूर्वक होता है, इसलिए वे दोनो ज्ञान परो ा कहताते है ।७००। (प. ध./पू /७०१,७०७)।

\* इन्द्रिय ज्ञानकी परोक्षता सम्बन्धी बांका समाधान --दे० श्रुतज्ञान/1/१।

\* मलिज्ञानका परमार्थमें कोई मूल्य नही

--- दे० मतिज्ञान/२ ।

\* सम्खग्दर्शनकी कथंचित् परोक्षता

-- दे० सम्यग्दर्शन/I/३ ।

## भ. परीक्षज्ञानको प्रमाणपना कैसे घटित होता है

रा वा /१/११/७/ १२/२१ अत्राऽन्ये उपालभन्ते— परोक्ष प्रमाणं न भवति, प्रमीयतेऽनेनेति हि प्रमाणम्, न च परोक्षेण किचित्प्रमीयते-परोक्षत्वादेव इत्ति, सोऽनुपालम्भा। कुत । अतएव। यस्मात 'परायत्तं परोक्षम्' इत्युच्यते न 'अनवत्रोध' इति । चप्रश्न— 'जिसके द्वारा निर्णय किया जाये उसे प्रमाण कहते हैं' इस लक्षणके अनुसार परोक्ष होनेके कारण उससे (हन्द्रिय ज्ञानसे) किसी भी जातका निर्णय नहीं किया-जा सकता, इसलिए परोक्ष नामका कोई प्रमाण नही है ' उत्तर – यह शंका ठीक नही है, क्योंकि यहाँ परोक्षका अर्थ अज्ञान या अनवनोध नही है किन्तु पराधीन ज्ञान है।

**परोदय**—परोदय वन्धो प्रकृतियाँ—दे० उदय/७ ।

**परोपकार** 🕋 दे० उपकार।

- वर्यनुषोज्योपेक्षण निग्रहस्थान---
- न्या सू /४/२/२१/३१७ निग्रहस्थानप्राप्तस्यानिग्रह पर्यनुयोज्योपेक्षणम् । ।२१। == निष्रहरथानमें प्राप्त हुएका निष्रह न करना 'पर्यनुयोज्योपेक्षण' नामक निष्रहस्थान कहाता है । ( श्लो वा, ४/न्या./२४४/४१४/२७ मे जुद्दयुत )।

पर्यवसन्तर- निरचया (स मंत /४/१)।

पदि कि मि स्थानमें प्रवेश करते हो जीव बहाँ अपने शरीरके-क्रोग्ध कुछ पुइगल वर्गणाओं ना ग्रहण या आहार करता है । तत्पक्षात्व उनके द्वारा क्रमसे शरीर, श्वास, इन्द्रिय, भाषा व मनका निर्माण दरता है । यद्यपि स्थूल दृष्टिसे देखनेपर इस कार्यमे बहुत काल लगता है, पर सूक्ष्म दृष्टिसे देखनेपर उपरोक्त छहों कार्यको शक्ति एक अन्त-मृंदूर्तमे पूरी कर लेता है । इन्हे ही उसकी छह पर्याप्तियां कहते है । एकेन्द्रियादि जीवो को उन-उनमें सम्भव चार, पाँच, छह तक पर्या-प्रियाँ सम्भव है । जब तक शरीर पर्याप्ति निष्पन्न नही होतो, तब तक वह निर्द्र क्ति अप्याप्त सज्जाको प्राप्त होता है, और शरीर पर्याप्ति पूर्ण कर चुकनेपर पर्याप्त कहलाने लगता है, भल्ले अभी इन्द्रिय आदि चार पर्याप्तियाँ पूर्ण न हुई हो । कुछ जीव तो शरीर पर्याप्ति वृण किये विना ही मर जाते हैं, वे क्षुद्रभवधारी, एक श्वासमे १० व्यार जन्म-मरण करनेवासे लब्ध्यपर्याप्त जीव कहलाते है ।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

पर्यासि

1 .

| 1        | भेद व लक्षण                                                                           |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| \$       | पर्याप्ति-अपर्याप्ति सामान्यकः लक्षण ।                                                |
| २        | पर्याप्ति-अपर्याप्ति नामकर्मके लक्षण ।                                                |
| ş        | पर्याप्तिके मेद ।                                                                     |
| ጸ        | छहों पर्याप्तियोंके लक्षण ।                                                           |
| ч        | निर्चृति पर्याप्तपर्याप्तके रूक्षण ।                                                  |
| ६        | पर्याप्त व अपर्याप्त निर्वृतिके लक्षण ।                                               |
| છ        | रुब्ध्यपर्याप्तका रुक्षण ।                                                            |
| ٢        | अतीत पर्याप्तका रुक्षण ।                                                              |
|          |                                                                                       |
| २        | पर्याप्ति निर्देश व तरसम्बन्धी शंकाएँ                                                 |
| १        | षट् पर्याप्तियोंके प्रतिष्ठापन व निष्ठापन काल सम्बन्धी                                |
|          | नियम ।<br>गर्भमें शरीरकी उत्पत्तिका क्रम । —दे० जन्म/२/२ ।                            |
| * .<br>२ | गमम शरारका उत्पातका कम । २० जन्म २१- ।<br>कमोंदयके कारण पर्याप्त व अपर्याप्त संज्ञा । |
| ۲<br>*   | मनादयक कारण पंयास व अपवास तका ।<br>पर्याप्तापर्याप्त प्रकृतियोका बंध उदय व सत्त्व ।   |
| *        | पथासापथास प्रकृतियाका जव उद्य व तत्व ।<br>दे० वह वह नाम ।                             |
| ₹        | कितनी पर्याप्ति पूर्ण होनेपर पर्याप्त कहलायें।                                        |
| 8        | विग्रहगतिमें पर्याप्त कहें या अपर्याप्त ।                                             |
| ч        | निवृति अपर्याप्तको पर्याप्त कैसे कहते हो ।                                            |
| ε        | इन्द्रिय पर्याप्ति पूर्ण हो जानेपर भी बाह्यार्थका अहण                                 |
| •        | क्यों नहीं होता ।                                                                     |
| e        | पर्याप्ति व माणोंमें अन्तर ।                                                          |
| *        | उच्छ्वास पर्याप्ति व उच्छ्वास प्राणोमि अन्तर ।                                        |
|          |                                                                                       |
| *        | पर्याप्तापर्याप्त जीवोंगें प्राणोंका स्वामित्व ।                                      |
|          | दे० प्राण/१ ।                                                                         |
|          |                                                                                       |
| 3        | पर्याप्तापर्याप्तका स्वामित्व व तरसम्बन्धी                                            |
|          | शंकाएँ ।                                                                              |
| *        | पर्याप्तियोंका काय भार्गणामें अन्तर्भाव ।                                             |
|          | दे० मार्गणा।                                                                          |
| *        | सभी मार्गणाओं में आयके अनुसार व्यय होनेका नियम।                                       |
|          | -दे० मार्गणा।                                                                         |
| *        | पर्याप्तोंकी अपेक्षा अपर्याप्त जीव कम है ।<br>— दे॰ अरुपनहुत्त्व/२/६/२ ।              |
| ۶        | निस जीवको कितनी पर्याप्तियाँ सम्भव है ।                                               |
| ेर       | अपर्याप्तींको सम्यक्त उत्पन्न क्यों नहीं होता ।                                       |
| *        | जब मिश्रयोगी व समुद्धात केवलीमें सम्यक्तव पाया                                        |
|          | जाता है, तो अपर्याधर्मे क्यों नहीं।                                                   |
|          | — दे० आहारक/४/७।                                                                      |
| *        | एक जीवमें पर्याप्त अपर्याप्त दोनों भाव कैसे सम्भव है।                                 |
|          | -दे० आहारक/४/६।                                                                       |
| *        | लब्धपर्याप्त नियमसे सम्मूच्लिम ही होते हैं।                                           |
|          | दे० संयुच्छन ।                                                                        |

| * | अपर्याप्तकोंके जन्म व गुणस्थान सम्बन्धी ।                   |
|---|-------------------------------------------------------------|
|   | दे० जन्म/६ ।                                                |
| * | पर्याप्त अबस्थामें लेक्याएँ । — दे० लेश्या/५ ।              |
| * | अपर्याप्त कालमें सर्वोत्कृष्ट सक्लेश व विद्युद्धि सभव       |
|   | नहीं।                                                       |
| ¥ | अपर्याप्तावस्थामें विभंग ज्ञानका अभाव ।                     |
|   | — दे० अवधिज्ञान/৩।                                          |
| * | पर्याप्तापर्याप्तमें गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणा स्थानके     |
|   | स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणाएँ । 🛛 — दे० सत् ।            |
| * | पर्याधापर्याप्तके सत् ( अस्तित्व, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, |
|   | काल, अन्तर, भाव, अल्पबहुत्वरूप आठ मरूपणाएँ।                 |
|   | दे० वह वह नाम ।                                             |
| * | अपर्याप्तावस्थामें आहारक मिश्रकाययोगी, तिर्यंच,             |
|   | नारक, देव आदिकोंमें सम्यक्त्व व गुणस्थानोंके विधि           |
|   | तिषेध सम्बन्धी शंका समाधात ।दे० वह वह नाम ।                 |
| ж | अपर्याप्तकोंसे छौटे हुए जीवोंके सर्व छघु कालमें             |
|   | संयमादि उत्पन्न नहीं होता। दे० संयम/२।                      |
| * | अपर्याप्त अवस्थामें तीनों सम्यक्त्त्रोंके सन्द्राव व अभाव   |
|   | सम्बन्धी नियम आदि । 🛛 - दे॰ जन्म/३।                         |
|   |                                                             |

# १. भेद व छक्षण

# 1. पर्याप्ति-अक्यांसि सामान्यका लक्षण

- पं. सं /मा /१/४३ 'जह पुण्णापुण्णाइं गिह-घड-वग्थाइयाइं दव्वाइं। तह पुण्णापुण्णाओ पर्जात्तियरा मुणियव्वा ।४३। ∞ जिस प्रकार गृह, घट, वस्तादिक अचेतन दव्य पूर्ण और अपूर्ण दोनों प्रकारके होते है, उसी प्रकार जीव भी पूर्ण और अपूर्ण दोनों प्रकारके होते हैं। पूर्ण जोबोंको पर्याप्त और अपूर्ण जीवोंको अपर्याप्त जातना चाहिए । (घ. २/१.१/गा. २११/४१७); (पं. सं./सं /१/१२७); (गो. जी./ सू./११९९/३२५)।
- ध १/१.१.२४/२४७/४ पर्याप्तीनामधीनिष्पन्नावस्था अपर्याप्ति' ।-- जीवन-हेतुत्वं तत्स्थमनपेक्ष्य शक्तिनिष्पत्तिमात्रं पर्याप्तिरुच्यते ।
- ध, १/९,१.७०/३१९/६ आहारशरीर निष्पत्तिः पर्याप्तिः । व्यथ्यप्रियों-की अपूर्णताको अपर्याप्ति कहते हैं । "इन्द्रियाधिमें विद्यमान जीवन-के कारणपनेकी अपेक्षा न करके इन्द्रियादि रूप शक्तिकी पूर्णता-मात्रको पर्याप्ति कहते है ।२६७। आहार, शरीरादिकी निष्पत्तिको पर्याप्ति कहते है ।३११। (ध.१/१,१,४०/२६७/१०)।
- का अ./मू /१३४-१३५ आहार-सरीरींदियणिस्सासुस्सास-भास-मण-साणं । परिणइ-वावारेसु य जाओ छ च्चेव सत्तीओ ।१३४। तस्सेव-कारणाणं पुग्गलखंधाण जाहु णिप्पत्ती । सा पज्जत्ती भर्ण्णादः ।१३५। = आहार शरीर. इन्द्रिय आदिके व्यापारोंमें अर्थात प्रवृत्तियोंमे परिणमन करनेकी जो शक्तियाँ है, उन शक्तियोंक कारण जो पुद्दगल स्कन्ध है उन पुद्दगल स्कन्धोंकी निष्पत्तिको पर्याधि कहते है ।
- गो, जी /जी, प्र /२/२१/१ परि-समन्ताल, आग्नि-पर्याग्निः शक्तिनिष्पत्ति-रित्यर्थ । =चारों तरफसे प्राग्निको पर्याप्ति कहते है ।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# पर्याप्त-अपर्याप्त नामकमंके लक्षण

- स. सि./</११/३१२/२ यदुदयाहारादिपर्याधिनिवृ ति' तत्पर्याधिनाम । 'षड्विधपर्याप्र्ययभावहेतुरपर्याधिनाम । = जिसके उदयसे आहार आदि पर्याधियोकी रचना होती है वह पर्याधि नामकर्म है। जो छह प्रकारकी पर्याधियोके अभावका हेतु है वह अपर्याधि नामकर्म है।(रा. वा./=/११/३१.३३/१७९/११); (ध. ६/१.१-१.२९/१२/३); (गो.क./जी.प्र./३३/३०/१.९३)।

#### पर्याप्तिके भेद

मू. आ /१०४६ आहारे य सरोरे तह इंदिय आणपाण भासाए। होति मणो वि य कमसो पज्जत्तीओ जिणमादा ११०४४। = आहार, शरीर. इन्द्रिय, श्वासोच्छ्रवास, भाषा और मन पर्याप्ति—ऐसे छह पर्याप्ति कही है। (बो पा /मू./३४), (पं. स./प्रा./१/४४), (स. सि /=/११/ ३६२/३), (ध. २/१,१/गा २१८/४१७); (रा. वा /=/११/३१/५७१/ १३); (घ १/१.१,३४/२५४/४); (घ. १/१.१,७०/३११/१); (गो. जो./मू./१११/३२६); (का.अ./मू./१३४-१३६), (प. सं./स./१/१२८), (गो.क./जी.प्र./३३/३०/१), (गो.जी./जो.प./१११/३६/१२६/१०)।

#### छह पर्यातियोंके लक्षण

ध, १/१,१,३४/२,४४/ई शरीरनामकर्मीदयात पुद्रगलविपाकिन आहारवर्ग-णागतपुद्भगलस्कन्धः समवेतानुन्तपरमाणुनिष्पादिता आत्मावष्टग्ध-क्षेत्रस्था कर्मस्कन्ध्सवन्धतो मूर्तीभूतमारमानं समवेतत्वेन समाथ-यन्ति । तेषामुपगतानां खत्तरसपर्याये परिणमनशक्तेनिमित्तानामा-प्तिराहारपर्याप्ति । तं खलभाग तिलखत्तोषममस्थ्यादिस्थिरावय-वै स्तिलतै लसमानं रसभागं रसरुधिरवसाशुक्रादिद्रवावयवै रौदारि-कादिशरोरत्रयपरिणामशक्त्युपेतानां स्कन्धानामवाधि. शरीर-१यधिः । •• योग्यदेशस्थितरूपादिविशिष्ठार्थं ग्रहणशक्त्युत्पत्ते -निमित्तपुद्दगलप्रचयावाग्निरिन्द्रियपर्याग्निः । ......................वासनिस्सरण-शक्तेनिमित्तपुद्धगत्तप्रचयावाप्तिरानपानपर्याप्तिः । •••भाषावर्गलायाः स्कन्धाञ्चतुविधभाषाकारेण परिणमनशक्तेनिभित्तनोकर्मपुद्रगलप्रचया-वाधिर्भाषापर्याधिः । •• मनोदर्गणा स्कन्धनिष्पत्रपुद्रमलप्रचयः अनु-भूतार्थशक्तिनिमित्तः मन.पर्याप्ति. द्रव्यमनोऽवष्टम्भेनानुभुतार्थस्म-रणशक्तेरुत्पत्तिर्मनःपर्याप्तिर्था । = इारीर नामकर्मके उदयसे जो १रस्पर अनन्त परमाणुओके सम्बन्धसे उत्पन्न हुए है. और जो आश्मासे व्याप्त आकाश क्षेत्रमे स्थित है, ऐसे पुइगल विपाकी आहा-रकवर्गणा सम्बन्धो पुद्दगत स्वन्ध, कर्म स्कन्धके सम्बन्धसे कथ-चित मुर्तपनेको प्राप्त हुए है, आत्माके साथ समवाय रूपसे सम्बन्ध-को प्राप्त होते है, उन खल भाग और रस भागके भेदसे परिणमन करनेकी शक्तिसे बने हुए आगत पुद्गल स्कन्धोंकी प्राप्तिको आहार पर्याण्ति कहते है। • तिलकी खलीके समान उस खल भागको हड्डी आदि कठिन अवथव रूपसे और तिस तेसके समान रस भाग-को रस, रुधिर, वसा, बीर्ये आदि द्रव अवयव रूपसे परिणमन करने-वाले औदारिकादि तोन शरीरोकी शक्तिसे युक्त पुहुगल स्कन्धोंकी प्राप्तिको श्वरीर पर्याप्ति कहते है । • योग्य देशमें स्थित रूपादिसे गुक्त पदार्थोंके प्रहण करने रूप शक्तिकी उल्पत्तिके निमित्त भूत पुङ्गल प्रचय-को प्राप्तिको इन्द्रियपर्याण्ति कहते हैं )....उच्छ्वास और निःश्वास-रूप शक्तिकी पूर्णताके निमित्तभूत पुढ्गल प्रचयकी प्राप्तिको आन-पान पर्याप्ति कहते है !...भाषावर्गणाके स्कन्धोंके निमित्तसे चार प्रकारकी भाषा रूपसे परिणमन करनेको शक्तिके निमित्तभूत नो-कर्म पुद्रगलप्रचयकी प्राप्तिको भाषापर्थाप्ति कहते है। अनुभूत अर्थके स्मरण रूप शक्तिके निमित्तभूत मनोवर्गणाके स्कन्धोसे निष्पन्न पुद्रगल प्रचयको मन पर्याप्ति कहते है। अथवा द्रव्यमनके आलम्बनसे अनुभूत अर्थके स्मरणरूप शक्तिको उत्पत्तिको मन -पर्याप्ति कहते है।

गो, जो /जो. प्र /१११/३२६/१२ अत्र औदारिकवैक्रियिकाहारकशरीर-नामकर्मीदयप्रथमसमयादि कृत्वा तच्छरीरत्रयषट्पर्याधिपर्यायपरिण-मनयोग्यपुद्धगलस्कन्धान् खलरसभागेन परिणमयित् पर्याप्तिनाम-कर्मोदयावष्टमसंभूतात्मन शक्तिनिष्पत्तिराहारपर्याप्ति । तथा परिणतपुद्दगलस्कन्धाना खलभागम् अस्थ्यादिस्थिरावयवरूपेण रस-भागं रुधिरादिद्रवावयवरूपेण च परिणमयितुं शक्तिनिष्पति शरीर-पर्योप्ति । आवरणवीर्यान्तरायक्षयोपशमविजुंभितात्मनो योग्य-देशावस्थितरूपादिविषयग्रहणव्यापारे\_ शक्तिनिष्पत्तिर्जातिनामकर्मो-दयजनितेन्द्रियपर्याप्तिः । आहारवर्गणायातपुद्रगलस्कन्धान् उच्छू-वासनिश्वासरूपेण परिणमधितूं उच्छ्वासनिश्वासनामकर्मोदय-जनितशक्तिनिष्पत्तिरुच्छ्वासनिश्वासपर्याप्ति'। स्वरनामकर्मोदय-वशाइ भाषावर्गणायातपुद्रगलस्कन्धान् सत्यासत्योभयानुभयभाषा-रूपेण परिणमयितुं शक्तिनिष्पत्ति भाषापयप्ति । मनोवर्गणापुद्धगल-स्कन्धान् अंगोपागनामकर्मोदयवत्नाधानेन द्रव्यमनोरूपेण परिणम-यितूं तद्दव्यमनोवत्ताधानेन,नोइन्द्रियावरणवीर्यान्तरायक्षयोपशम-विश्वेषेणगुणदोषविचारानुस्मरणप्रणिधानस्रक्षणभावमन परिणमन्त्राक्ति-निष्पत्तिमेन पर्याप्तिः । 📼 औदारिक, बैक्रियक वा आहारक इनमेंसे किस ही शरीररूप नामकर्मकी प्रकृतिके उदय होनेका प्रथम समय से लगाकर,जो तोन करीर और छह पर्याप्ति रूप पर्यंच परिणमने योग्य पुद्रगत स्कन्धको खलरस भागरूप परिणमावनैंकी पर्याप्ति-नामा नामकर्मके उदयसे ऐसी शक्ति निपजै-जैसें तिलको पेलकर खल और तेल रूप परिणमावे, तैसे कोई पुद्रगलतो खल रूप परिण-मावै कोई पुद्दगल रस रूप। ऐसी शक्ति होनेको आहार पर्याप्ति कहते है। खलरस भागरूप परिणत हुए उन पुद्रगल स्कन्धों में से खलभागको हड्डी, चर्म आदि स्थिर अवयवरूपसे और रसभागको रुधिर, शुक्र इत्यादि रूपसे परिणमानेकी शक्ति होइ, उसको शरीर पर्याप्ति कहते है। मति शुत ज्ञान और चक्षु-अचक्षु दर्शनका आव-रण तथा वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपशमसे उत्पन्न जो आत्माके यथा योग्य द्रव्येन्द्रियका स्थान रूप प्रदेशोंसे वर्णादिकके ग्रहणरूप उप-योगकी शक्ति जातिनामा नामकर्मसे निपजै सो इन्द्रिय पर्याप्ति हैं। आहारक वर्गणारूप पुद्रगलस्कन्धोंकी श्वासोश्वास रूप परि-णमावनेको शक्ति होइ, श्वासोश्वास नामकर्मसे निपजै सो श्वासो-रवास पर्याप्ति है। स्वरनामकर्मके उदयसे भाषा वर्गणा रूप पुड्रगत स्कन्धोको सत्य, असत्य, उभय, अनुभय भाषारूप परिणमावनेकी शक्तिकी जो निष्पत्ति होड़ सो भाषापर्याप्ति है। मनोवर्गणा रूप जो पुद्रगत्तस्कन्ध, उनको अगोपांग नामकमेके उदयसे द्रव्यमनरूप परिणमावनेकी शक्ति होइ, और उसी द्रव्यमनके आधारसे मनका आवरण अर नीर्याच्तराय कर्मके क्षयोपशम विशेषसे गुण्डूदोष विचार. अतीतका याद करना, अनुगतमें याद रखना इत्यादि रूप भावमनकी शक्तिं होइ उसको मन पर्याप्ति कहते है।

#### भ. निर्वृति पर्याप्तापर्याप्तके उक्षण

गो. जी,/मू./१२१/३३१ पज्जत्तस्सय उदये णियणियपज्जत्ति णिट्ठिदा-होदि । जाव सरीरमपुण्णं णिव्वत्ति अपुण्णगो भवति ।१२१। = पर्याप्ति-नामकर्मके उदयसे एकेन्द्रियादि जीव अपने-अपने योग्य पर्याप्तियों-की सम्पूर्णताको शक्तिसे युक्त होते हैं। जब तक शरीरपर्याप्ति पूर्ण नहीं होती, उतने काल तक अर्थात् एक समय कम शरीरपर्याप्ति सम्बन्धी अन्तर्मुहूर्त पर्यन्त निवृत्ति अपर्याप्त कहते है। । अर्था-

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

সা০ ३–६

पत्तिसे जब शरीर पर्याप्ति पूर्ण हो जाती है तब निवृत्ति पर्याप्त कहते हैं)। १२१।

का. अ./मू /१३६ पज्जति गिण्हंतो मणु-पज्जत्ति ण जाव समणोदि। ता णिव्वत्ति-अपुण्ण मण-पुण्णो भण्णदे पुण्णो ।१३६। — जीव पर्याधि को यहण करते हुए जब तक मन पर्याधिको समाप्त नहीं कर लेता तवतक निवृत्त्यपर्याप्त कहा जाता है। और जब मन पर्याधिको पूर्ण कर लेता है तब (निवृत्ति) पर्याध्र कहा जाता है।

# पर्याप्त व अपर्याप्त निर्वृतिके रुक्षण

- ध. १४/५.६,२९७/३५२/५ जहण्णाउ अवधो जहण्णियापज्जत्तणिव्वत्ती-णाम भवस्स पढमसमयप्पहुडि जाव जहण्णाउववधस्स चरिमसमयो सि ताव एसा जहण्णिया णिव्वत्ति त्ति भणिव होदि । --जहण्ण-वधोघेत्तव्वो ण जहण्णं संत । कुदो । जीवणियट्ठाणाणं विसेसा-हियत्तण्णहाणुववत्तीदो (पृ. ३५३/६) ।
- ध• १४/४.६.६४६/४०४/६ घात खुद्दा भवग्गहणस्मुवरि तत्तो सखेज्जगुणं अद्धार्णं गतूण मुहुमणिगोदजीव अपज्जत्ताणं बधेण जहण्णं जं णिसे-यखुद्दम् भवग्गहणं तस्स जहण्णिया अपज्जत्तणिव्वत्ति त्ति सण्णा।
- ध १४/ ६,६६२/ ६१९ ६/ १० सरोरपजातीए पजात्ति णिञ्चत्ती सरोरनिव्वत्ति-ट्ठाण णाम । = १. जघन्य आयुबन्धकी जघन्य पर्याप्ठनिवृत्ति सङ्घा है । भवके प्रथम समयसे लेकर जघन्य आयुबन्धके अन्तिम समय तक यह जघन्य निवृति होती है यह उक्त कथनका ताल्पर्य है । यहाँ जघन्य बन्ध ग्रहण करना चाहिए जघन्यसत्त्व नहीं, क्योंकि अन्यथा जोवनीय स्थान विश्वेष अधिक नहीं बनते । २० घात क्युक्लक भव ग्रहणके ऊपर उससे सख्यातगुणा अध्वान जाकर सूक्ष्म निगोद अपर्याप्त जोवोंके जघन्य निषेक क्षुक्लक भव ग्रहण होता है उसको जघन्य अपर्याप्त निवृत्ति सज्जा है । ३. शरीरपर्याप्तिकी निवृत्तिका नाम शरीर निवृत्ति स्थान है ।

#### ७, लब्ध्यपर्यासका लक्षण

- ध १/१,९.४०/२६७/११ अपर्याप्तनामकर्मोदयजनितशक्त्याविर्भावित-वृत्तय अपर्यप्ताः । = अपर्याप्त नामकर्मके उदयसे उत्पन्न हुई शक्तिसे जिन जीवोंकी शरीर पर्याप्ति पूर्ण न करके मरने रूप अवस्था विशेष उत्पन्न हो जाती है, उन्हे अपर्याप्त कहते है ।
- गो. जी /मू /१२२ उदये दु अपुण्णस्स य सगसगवज्जत्तिय ण णिहवदि । अंतोमुहूत्तमरणं लद्भिअपज्जत्तगो सादु ।१२२। = अपर्याप्त नामकर्मके उदयसे एकेन्द्रियादि जे जोव अपने-अपने योग्य पर्याधियोंको पूर्ण न करके उच्छ्वासके अठारहवे भाग प्रमाण अन्तर्मुहूर्तमे ही मरण पावें ते जीव लन्धि अपर्याप्त कहे गये है ।
- का अ,/मू,/१३७ उस्सासट्ठारसमे भागे जो मरदि ण य समाणेदि। एक्को विय पउजत्ती लखि अपुण्णो हवे सो दु ।१३७। = जो जीव श्वासके अठाक्कहवे भागमे मर जाता है, एक भी पर्याप्तिको समाप्त नहीं कर पाता. उसे लब्धि अपर्याप्त कहते है।
- गो, जी /जो प्र /१२२/३३२/४ लब्ध्वा स्वस्य पर्याप्तिव्छापनयोग्यतया अपर्याप्ता अनिव्पन्ना लब्ध्यपर्याप्ता इति निरुक्ते । स्लब्धि अर्थात अपनो पर्याप्तियॉकी सम्पूर्णताको योग्यता तीहिकरि अपर्याप्त अर्थात निब्पन्न न भये ते लब्धि अपर्याप्त कहिए ।

## ८. अतीत पर्याप्तिका रुक्षण

ध. २/१.१/४१६/१३ एदासि छण्हमभावो अदीद-पज्जत्ती णाम । = छह पर्याप्तियोंके अभावको अतीत पर्याप्ति कहते है । २. पर्याप्ति निर्देश व तत्सम्बन्धी शंकाएँ

## पर्यासियोंके प्रतिष्ठापन व निष्ठापन काळ सम्बन्धी नियम

- १. सामान्य नियम
- ध. १/१.१.३४/२५४/१ सा (आहारपर्याग्नि.) च नान्तर्मुहूर्तमन्तरेण समये-नै केनै वोपजायते आत्मनोऽकमेण तथाविधपरिणामाभावाच्छरीरोपा-दानप्रथमसमयादारभ्यान्तमे हूर्ते नाहारपर्या धिनिष्पद्यत इति यावत । • साहारपर्याप्ते पश्चावन्तर्मुहूर्तेन निष्पवते । सापि तत. पश्चादन्तर्मुहूर्तादुपजायते । 🗥 एषापि तस्मादन्तर्मुहूर्तकाले समुतीते भवेत् । एषापि (भाषापर्याष्ठिः अपि) पश्चादन्तर्मृहतद्विपजायते । • एतासा प्रारम्भोऽक्रमेल जन्मसमयादारम्य तासां सत्त्वाम्युपगमात् । निष्पत्तिस्तु पुनः क्रमेण। ==वह आहार पर्याप्ति अन्तर्मु हूर्तके विना केवल एक समयमे उत्पन्न नहीं हो जाती है, क्योंकि आत्माका एक साथ आहारपर्याप्ति रूपसे परिणमन नहीं हो सकता है। इसलिए शरीरको ग्रहण करनेके प्रथम समयसे लेकर एक अन्तर्मूहुर्तमें आहारपर्यासिपूर्ण होती है। इह शरीर पर्याण्ति आहार पर्याप्तिके पश्चात एक अन्तर्मूहूर्तमे पूर्ण होती है। • यह इन्द्रियपर्याप्ति भी शरीरपर्याप्ति-के परचात् एक अन्तर्मूहूर्त में पूर्ण होती है। श्वासोच्छवास पर्याधि भी इन्द्रियपर्याप्तिके एक अन्तर्मुहूर्त पश्चात पूर्ण होती है । • भाषा पर्याप्ति भी आनपान पर्याप्तिके एक अन्तर्मूहूर्त पश्चात् पूर्ण होती हैगगइन छहो। पर्याप्तियोका प्रारम्भ युगपत होता है, क्योकि जन्म समयसे लेकर हो इनका अस्तित्व पाया जाता है । परन्तु प्रूर्णता कम-से होती है ) ( गो, जी./सू. व, जी. प्र /१२०/३२९) ।
  - २. गतिकी अपेक्षा
- मू. आ /१०४८ पज्जत्तीपञ्जत्ता भिण्णमुहुत्तेण होति णायव्वा। अणु-समय पञ्जत्ती सब्वेसि चोववादीण ।१०४८। चमनुष्य तिर्यंच जीव पर्याप्तियोकर पूर्ण अन्तर्मुहूर्तमे होते है ऐसा जानना। और जो देव नारकी है उन सबके समय-समय प्रति पूर्णता होती है ।१०४८।
- ति. प /अधिकार/गाथा न पावेण णिरय बिले जादूणं ता मुहूत्तगमत्ते । छप्पञ्जत्ती पाविय आकस्सिय भयजुदो होदि ।२/११३। उप्पञ्जते भवणे उववादपुरे महारिहे सयणे । पावंति छपज्जत्ति जादा अतो-मुहूत्तेण ।३/२०७। जायंते मुरलोप उववादपुरे महारिहे सयणे । जादा य मुहुत्तेणं छप्पञ्जत्तीओ पावंति ।८/४६७। = नारकी जीव - उत्पन्न होकर एक अन्तर्मू हूर्त्त काल्रमें छह पर्याप्तियोको पूर्ण कर आकरिमक भयसे युक्त होता है ।(२/३१३)। भवनवासियोके भवनमें (देव) उत्पन्न होनेके पश्चात्त अन्तर्मू हूर्त्तमे ही छह पर्याप्तियोको प्राप्त कर लेते है ।(३१२०६)। देव सुरलोकके भीतर - एक मुहूर्त्तमें ही छह पर्याप्तियोको प्राप्त कर लेते है ।(८/६९८)।

# २. कर्मोदयके कारण पर्याप्त व अपर्याप्त संज्ञा

ध, ३/१,२,०७/३११/२ एत्थ्र अपजजत्तवयणेण अपउजत्तणामकम्मोदय-सहिदजीवा धेत्तव्ता । अण्णहा पउजत्तणामकम्मोदयसहितणिव्वत्ति अपउजत्ताण पि अपउजत्तवयणेण गहणप्पसगारो । एवं पउजत्ता इदि वुत्ते पउजत्तणामकम्मोदयसहिदजीवा घेत्तव्वा । अण्णहा पउजत्तणाम-कम्मोदयसहिद णिव्वत्तिअपउजत्ताणं गहणाणुववत्तीरो । व्यहाँ सूत्रमें अपर्याप्त पदसे अपर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त जीवोका प्रहण करना चाहिए । अन्यथा पर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त जिवोका प्रहण जवाका भी अपर्याप्त इस वचनसे प्रहण प्राप्त हो जायेगा । इसी प्रकार पर्याप्त ऐसा कहनेपर पर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त जीवोका ब्रहण करना चाहिए । अन्यथा पर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त जीवोका ब्रहण करना चाहिए । अन्यथा पर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त जीवोका निवृ रथपर्याप्त जीवोका प्रहण नहीं होगा ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

## ३. कितनी पर्याप्ति पूर्ण होनेपर पर्याप्त कहलाये

ध. १/१.९.७६/३१६/१० किमेकया पर्याप्टया निष्पन्न उत्त साकल्येन निष्पन्न इति ' शरीरपर्याप्टया निष्पन्न पर्याप्त इति भण्यते। = प्रश्न-( एकेन्द्रियादि जीव अपने-अपने सोग्य छह. पाँच, चार पर्याप्तियोमेंसे) किसी एक पर्याप्तिसे पूर्णताको प्राप्त हुआ पर्याप्तक कहलाता है या सम्पूर्ण पर्याप्तियोसे पूर्णताको प्राप्त हुआ पर्याप्तक कहलाता है ' उत्तर-सभी जीव शरीर पर्याप्तिके निष्पन्न होनेपर पर्याप्तक कहे जाते है ।

## ४. विग्रह गतिमें पर्याप्त कहें या अपर्याप्त

ध, १/१,९,६४/३३४/४ अथ स्याद्विग्रहगतौ कार्मणशरीराणां न पर्याप्ति-स्तथा पर्याप्तीना बण्ण† निष्पत्तेरभावात् । न अपर्याप्तास्ते आरम्भात्प्र-भृति आ उपरमादन्तरालावस्थायामपर्याप्तिव्यपदेशात । चानारम्भकस्य स व्यपदेश. अतिप्रसङ्घात । ततस्तृतीयमध्यवस्थान्तरं वक्तव्यमिति नैष दोष., तेषामपर्याप्तेष्वन्तर्भावास् । नासिप्रसङ्गोऽपि कामंणशरीरस्थितप्राणिनामिवापर्याप्तके सह सामर्थ्याभावोषपादे-कान्तानुबृद्धियोगैर्गरयायु'प्रथमद्वित्रिसमयवर्त्त नेन च शेषप्राणिनां प्रत्यासत्तेरभावातः । ततोऽशेषसं सारिणामवस्थाद्वयमेव नापरमिति स्थितम । - प्रश्न - विग्रह गतिमें कार्मण शरीर होता है, यह आत ठीक है। किन्तु बहॉपर कार्मणशरीरवालोके पर्याप्ति नहीं पायी जाती है, क्योकि, विग्रहगतिके कालमें छह पर्याप्तियोकी निष्पत्ति नहीं होती है ' उसी प्रकार विग्रहगतिमें वे अपर्याप्त भी नहीं हो सकते है, क्योकि, पर्याप्तियोके आरम्भसे लेकर समाधि पर्यन्त मध्य-की अवस्थामे अपर्याप्ति यह संज्ञा दी गयी है। परन्तु जिन्होने पर्याप्तियोका आरम्भ ही नहीं किया है ऐसे विग्रह गति सम्बन्धी एक दो और तीन समयवर्ती जीवोको अपर्याप्त संज्ञा प्राप्त नहीं हो सकती है, क्योंकि ऐसा मान लेनेपर अतिप्रसंग दोष आता है इसलिए यहाँ पर्याप्त और अपर्याप्तसे भिन्न कोई तीसरी अवस्था ही कहना चाहिए। उत्तर-यह कोई दोध नही है, क्योंकि ऐसे जीवोका अपर्याप्तोंमें ही अन्तर्भाव किया है, इससे अतिप्रसग दोष भी नही आता है. क्योकि कार्मण शरीरमें स्थित जीवोके अपर्याप्तकोंके साथ सामर्थ्याभाव, उपपादयोगस्थान, एकान्तवृद्धियोगस्थान और गति तथा आयु सम्बन्धी प्रथम, द्वितीय और तृतीय समयमे होनेवाली अवस्थाके द्वारा जितनी समीपता पायी जाती है, उतनी शेष प्राणियोके नहीं पायी जाती है। अत' सम्प्रर्ण प्राणियोकी दो अवस्थाएँ ही होती हैं। इनसे भिन्न कोई तीसरी अवस्था नहीं होती है।

# मित्रति अपर्याप्तको पर्याप्त कैसे कहते हो

ध. १/१,१.३४/२५४/१ तदुदय (पर्याप्तिनामकर्मोदय) वतामनिष्पण-शरीराणा कथं पर्याप्तव्यपदेशो घटत इति चेन्न, नियमेन शरीर-निष्पादकानां भाविनि भूततदुपचारतस्तदविरोधात् पर्याप्तनामकर्मो-दयसहचराद्वा। =प्रप्रन-पर्याप्त नामकर्मोदयसे युक्त होते हुए भी जब तक शरीर निष्पन्न नही हुआ है तबतक उन्हे (निष्ट ति अप-र्याप्त जोवोको) पर्याप्त कैसे कह सकते है १ उत्तर - महों, क्योकि, नियमसे शरीरको उत्पन्न करनेवाले जीवोके, होनेवाले कार्यमे यह कार्य हो गया, इस प्रकार उपचार कर लेनेसे पर्याप्त संज्ञा कर लेनेमें कोई विरोध नही आता है। अथवा, पर्याप्त नामकर्मके उदयसे युक्त होनेके कार्रण पर्याप्त संज्ञा दी गयी है।

# ६. इन्द्रिय पर्याण्ति पूर्णं हो जानेपर मी बाह्यार्थंका प्रहण क्यों नहीं होता

घ. १/१.१.३४/२५५/५ न चेन्द्रियनिष्पत्तौ सत्त्यामपि तस्मिन् क्षणे बाह्यार्थविषधविज्ञानमुश्पचते तदा तदुपकरणाभावात् । = इन्द्रिय पर्याघ्नि पूर्ण हो जानेपर भी उसी समय बाह्य पदार्थ सम्बन्धी ज्ञान उत्पन्न नहीं होता है, क्योंकि उस समय उसके उपकरण रूप द्रव्ये-न्द्रिय नहीं पायी जाती है।

## ७. पर्याप्ति व प्राणोंमें अन्तर

### १. सामान्य निदेंश

थ, १/१,१,३४/२४ई-२४७/२) पर्याप्तियाणयो' को भेद इति चेन्न, अनयो-हिंमवद्विन्ध्ययोरिव भेदोपसम्भात्। यत्त आहारशरीरेन्द्रियानापान-भाषामन शक्तीना निष्पत्ते कारणं पर्याप्तिः । प्राणीति एभिरात्मेति प्राणाः पञ्चेन्द्रियमनोवाक्वायानापानायूषि इति ।२४६। पर्याप्ति-प्राणाना नाम्नि विप्रत्तिपत्तिने वस्तुनि इति चेझ, कार्यकारणयो-पर्याप्तिष्वायुषोऽसत्त्वान्मनोवागुक्क्वासप्राणानामपर्याप्ति-भेंदात, कालेऽसत्त्वाच तयोर्भेदात् । तत्पर्याप्तयोऽप्यपर्याप्तकालेन सन्तीति तत्र तदसत्त्वमिति चेन्न, पर्याप्तीनामर्धनिष्पन्नावस्था अपर्याप्तिः, ततोर्डास्त तेषा भेद इति । अथवा जीवनहेतूत्वं तत्स्थमनपेक्ष्यं शक्तेर्निष्पत्तिमात्रं पर्याध्रिरुच्यते, जीवनहेतवः पुनः प्राणा इति तयोभेंद । 📼 प्रश्न---पर्याप्ति और प्राणमें क्या भेद है ! उत्तर---नही, क्योंकि, इनमें हिमबान और विन्ध्याचलके समान भेद पाया जाता है। आहार, शरीर, इन्द्रिय भाषा और मनरूप शक्तियोंकी पूर्णताके कारणको पर्याप्ति कहते है । और जिनके द्वारा आत्मा जीवन संज्ञाको प्राप्त होता है उन्हें प्राण कहते है, यही इन दोनोमें अन्तर है।२५६। प्रश्न--- पर्याधि और प्राणके नाममें अर्थात कहने मात्रमें अन्तर है, वस्तुमें कोई विवाद नहीं है, इसलिए दोनोका तारपर्य एक ही मानना चाहिए १ उत्तर-नहीं, क्योंकि कार्य कारणके भेदसे उन दोनोमें भेद पाया जाता है, तथा पर्याप्तियों में आयुका सद्भाव मही होनेसे और मन, बचन, बल तथा उच्छ्वास इन प्राणोंके अपर्याप्त अवस्थामे नही पाये जानेसे भी पर्याप्ति और प्राणोमें भेद समभता चाहिए । प्रश्न--वे पर्याप्तियाँ भी अपर्याप्त कालमें नहीं पायी जाती है, इससे अपर्याप्त कालमें उनका (प्राणोंका) सद्भाव नहीं रहेग्ए ! उत्तर--नही, क्योकि, अपर्याप्त कालमे अपर्याप्त रूपसे उनका (प्राणोंका) सद्भाव पाया जाता है। प्रश्न-अपर्याप्त रूपसे इसका तात्पर्य क्या है ' उत्तर-पर्याप्तियोंकी अपूर्णताको अपर्याप्ति कहते है, इसलिए पर्याप्ति, अपर्याप्ति और प्राण इनमें भेद सिद्ध हो जाता है। अथवा इन्द्रियादिमे विद्यमान जोवनके कारणपनेकी अपेक्षा न करके इन्द्रियादि रूप शक्तिकी पूर्णता मात्रको पर्याप्ति कहते है और जीवनके कारण है उन्हें प्राण कहते है। इस प्रकार इन दोनों में भेद समझना चाहिए। (का. अ./टी./१४१/=०/१); (गो. जी./मं. प्र/ 388/388/88)1

#### २. मिन्न-मिन्न पर्यांतियोंकी अपेक्षा विशेष निर्देश

ध. २/१,१/४१२/४ न (एतेषां इन्द्रियप्राणाणां) इन्द्रियपर्याप्रावन्तर्भावः, चक्षरिन्द्रियाद्यावरणक्षयोपशमलक्षणेन्द्रियाणां क्षयोपशमापेक्षया बाह्यार्थप्रहणशक्त्युत्पत्तिनिमित्तपुद्रगतप्रचयस्य चैकत्वविरोधात् । न च मनोधलं मन.पर्याप्तावन्तर्भवति, मनोवर्गणास्कन्धनिष्पुन्त-पुद्दगलप्रचयस्य तस्मादुत्पन्नात्मबलस्य चैकत्वविशोधात्। नापि आहारवर्गे णास्कन्धनिष्पन्न-भाषापर्याप्त्रावन्तर्भवति; वाग्वर्त्त पुद्रगलप्रचयस्य तस्मादुरपन्नायाः' भाषावर्गणास्कन्धाना श्रोत्रेन्द्रिय ग्राह्यपर्यायेण परिणमनञ्चक्तेश्च साम्याभावात् । नापि कायवलं शरीर-पर्याप्तायन्तर्भवति; वीर्यान्तरायजनितक्षयोगशमस्य खत्तरसभाग-निमित्तराक्तिनिबन्धनपुद्रगतप्रचयस्य चेकरवाभावात् । तथो-च्छ्वासनिश्वासप्राणपर्याप्तयोः कार्यकारणयोरात्मपुइग्लोपादानयो-भेरोऽभिधातव्य इति । = उक्त (प्राणौ सम्बन्धी) थॉचों इन्द्रियो-का इन्द्रिय पर्याप्तिमें भी अन्तर्भाव नही होता है, क्योकि, चक्षु इन्द्रिय आदिको आवरण करनेवाले कमौंके क्षयोपशम स्वरूप



इन्द्रियोको और क्षयोपशमकी अपेक्षा बाह्य पदार्थोंको ग्रहण करनेकी शक्तिके उत्पन्न करनेमें निमित्त भूत पुद्रगसोके प्रचयको एक मान लेनेमें विरोध आता है। उसी प्रकार मनोबलका मन पर्याप्तिमे अन्त-भीव नही होता है, क्योंकि मनोवर्गणाके स्कन्धोसे उत्पन्न हुए पुद्रगत प्रचयको और उससे उत्पन्न हुए आत्मबल (मनोवल) को एक माननेमे विरोध आता है। तथा वचन बल भी भाषा पर्याप्तिमे अन्तर्भूत नहीं होता है, अग्रोकि आहार वर्गणाके स्कन्धोसे उरपन्न हुए पुद्देगलप्रचयका और उससे उत्पन्न हुई भाषा वर्गणाके स्कन्धोका ओत्रेन्द्रियके द्वारा ग्रहण करने योग्य पर्यायसे परिणमन करने रूप शक्तिका परस्पर समानताका अभाव है। तथा कायनलका भी शरीर पर्याग्निमे अन्तर्भाव नही होता है, क्योंकि, बीयन्तिरायके उदयाभाव और उपशमसे उत्पन्न हुए क्षयोपशमकी और खलरस भागकी निमित्तभूत शक्तिके कारण पुद्दगल प्रचयकी एकता नहीं पायी जाती है। इसी प्रकार उच्छवास, ानश्वास प्राण कार्य है और आत्मोपादान-कारणक है तथा उच्छेवास नि स्वास पर्याप्ति कारण है और पुद्धगलो-पादान निमित्तक है। अत' इन दोनोमें भेद समम सेना चाहिए। (गो, जी,/जी, प्र./१२१/३४१/११)।

# ३. पर्याप्तापर्याप्तका स्वामित्व व तत्संबन्धी शंकाएँ

## 9. किस जोवको कितनी पर्याप्तियाँ सम्मव हैं

- ष. लं. १/१,१/मू -७१-७५ सण्णिमिच्छाइटिठ्-प्पहुडि जाव असंजद-सम्माइट्ठि जि ।७१। पच पज्जत्तीओ पच अपज्जत्तीओ ।७२। बोई-दिय-प्पहुंडि जाव अण्णिपचिदिया ति ।७३। चत्तारि पज्जत्तीओ चत्तारि अपज्जतीओ ।७४। एइदियाण ।७४। ज्लसभी पर्याप्तियौँ (छह पर्याप्तियाँ) मिथ्यादृष्टिसे लेकर असंयत्त सम्यग्दृष्टि गुणस्थान तक होती है ।७१। पाँच पर्याप्तियाँ और पाँच अपर्याप्तियाँ होती है ।७२। वे पाँच पर्याप्तियाँ द्वीन्द्रिय जीवोसे लेकर असझी पचे-न्द्रियपर्यन्त होती है ।७३। चार पर्याप्तियाँ और चार अपर्याप्तियाँ होती है ।७४। उक्त चारो पर्याप्तियाँ एकेन्द्रिय जीवोके होती है । ७४। (मू. आ./१०४६-१०४७)।
- ध २/१,१/४१६/९ एदाआ छ पज्जत्तीओ सण्णि पज्जत्ताणं। एदेसि चेव अपज्जत्तकाले एदाओ चेव असमत्ताओ छ अपज्जत्तीओ भवंति । मणपज्जत्तोए विणा एदाओ चेत्र पत्त पज्जत्तीओ असण्णि-पंचिदिय-पज्जत्तप्पहूडि जाव बीइदिय-पज्जताण भवति। तेसि चेव अपज्जत्ताण ९दाओ चेव अणिपण्णाओ पत्त अपज्जत्तीओ बुच्चति। एदाओं चैव-भासा-मणपजत्तीहि विणा चत्तारि पज्ज-चीओ एइ दिय-पज्जत्ताण भवति । एदेसि चेव अपज्जत्तकाले एदाओ चेव असपुण्णाओ चत्तारि अपजत्तीओ भवति । एदासि छण्हमभावो अदीद-पज्जत्तीणाम्। 🛥 छहो पर्याप्तियाँ सञ्ची-पर्याप्तके होती है। इन्ही सज्जा जोवोके अपर्याप्तकालमें पूर्णताको प्राप्त नहीं हुई ये ही छह अपर्याप्तियाँ होती है। मन पर्याप्तिके विना उक्त पाँचो ही पर्याप्तयाँ असङ्गो पचेन्द्रिय पर्याप्तोसे लेकर द्वीन्द्रिय पर्यान्नक जीवो तक होती है। अपर्याप्तक अवस्थाको प्राप्त उन्ही जोबोके अपूर्ण ताको प्राप्त वे हो पॉच अपर्याप्तियाँ होती है। भाषा पर्याप्ति और मन.-पर्याप्तिके बिना ये चार पर्याप्तियाँ एकेन्द्रिय जीवोंके होती हैं। इन्हों एकेन्द्रिय जीवोके अपर्याप्त कालमे अपूर्णताको प्राप्त ये ही चार अपर्याप्तियों होती है। तथा इन छह पर्याप्तियोंके अभावको अतीत पर्याप्ति कहते है ।

## २. अपर्याप्तोंको सम्यवस्व उत्पन्न क्यों नहीं होता

ध. ६/१.१,६,११/४२६/४ एरथवित चेव कारण । को अच्चताभाव-करणपरिणामाभावो । न्यहॉ अर्थाद अपर्याप्तकोमें भी पूर्वोक्त प्रतिषेध स्तप कारण होनेसे प्रथम सम्यक्त्वकी उत्पत्तिका अत्यंताभाव है। प्रश्न--अत्यन्ताभाव क्या है १ उत्तर--करणपरिणामोका अभाव हो प्रकृतमें अत्यन्ताभाव कहा गया है।

## पर्याप्तिकाल- दे० काल ।

88

पर्याय~ पर्यायका वास्तविक अर्थ वस्तुका अंश है। धुव अन्वयी या सहभ्रष्ठ तथा क्षणिक व्यतिरेकी या कमभावीके भेदसे वे अश दो प्रकारके होते है। अन्वयीको गुण और व्यतिरेकीको पर्याय कहते है। वे गुणके बिशेष परिणमनरूप होती है। अंशकी अपेक्षा धद्यपि दोनो ही अंश पर्याय है, पर रूढिसे केवल व्यतिरेकी अंशको ही पर्याय कहना प्रसिद्ध है। वह फ्याय भी दो प्रकारकी होती है- अर्थ व व्यंजन। अर्थपर्याय तो छहो द्वव्योमें समान रूपसे होनेवाले क्षण-स्थायी सूक्ष्म परिणमनकों कहते है। अथवा भावात्मक पर्यायोगी अवस्थाओंको कहते है। अथवा भावात्मक पर्याय जीव व पुइगलकी संयोगी अवस्थाओंको कहते है। अथवा भावात्मक पर्यायोगे अर्थ-पर्याय और प्रदेशत्मक आकारोको व्यंजनपर्याय कहते है। दोनों ही स्वभाव व विभावके भेदसे दो प्रकारकी होती है। शुद्ध झव्य व गुणोंको पर्याय स्वाभाविक और अशुद्ध झव्य व गुणोंकी विभाविक होती है। इन धूव व क्षणिक दोनों अंशोंसे ही उत्पाद व्यय प्रौव्य-रूप वस्तुकी अर्थ किया सिद्ध होती है।

| _ <b></b> |                                                             |
|-----------|-------------------------------------------------------------|
| 1         | भेद व लक्षण                                                 |
| 2         | पर्याय सामान्यका रुक्षण अंश व विकार ।                       |
| <b>२</b>  | पर्यायके भेद (द्रव्य-गुण; अर्थ-व्यंजन; स्वभाव विभाव;        |
|           | कारण-कार्य)।                                                |
| *         | कर्मका अर्थं पर्याय दे० कर्म/१/१।                           |
| Ę         | द्रञ्य पर्याय सामान्यका रूक्षण ।                            |
| 8         | समान व असमान द्रव्य पर्याय सामान्यका रुक्षण ।               |
| , u,      | गुणपर्याय सामान्यका रूक्षण ।                                |
| ٤         | गुणपर्याय एक द्रव्यात्मक ही होती है।                        |
| 9         | स्व व पर पर्यायके छक्षण ।                                   |
| 6         | कारण व कार्य झुद्ध पर्यायके लक्षण ।                         |
| *         | ऊर्ध्वं क्रम व ऊर्ध्वं प्रचय। — दे० कम ।                    |
| २         | पर्याय सामान्य निर्देश                                      |
| \$        | गुणसे पृथक् पर्याय निर्देशका कारण ।                         |
| २         | पर्याय द्रव्यके व्यतिरेकी अंश हैं ।                         |
| *         | पर्यायमें परस्पर व्यतिरेक मदर्शन दे० सप्तभंगी/५/३।          |
| इ         | पर्याय द्रच्यके क्रम भावी अंश है।                           |
| 8         | पर्याय स्वतन्त्र है ।                                       |
| 4         | पर्याय व क्रियामें अन्तर ।                                  |
| E         | पर्याय निर्देशका प्रयोजन ।                                  |
| *         | पर्याय पर्यायोमें कथंचित् मेदामेददे० द्रव्य/४।              |
| *         | पर्यायोंको द्रव्यगुण तथा उन्हें पर्यायोंसे लक्षित करना      |
|           | दे० उपचार/३।                                                |
| *         | परिणमनका अस्तित्व द्रव्यमें, या द्रव्यांशमें या पर्यायोंमें |
|           | —दे० उत्पाद/३।<br>पर्यायका कथंचित् सत्पना या नित्यानित्यपना |
| *         | पयायका कथा चय सर्यपना था ानत्यातनत्यपना<br>—दे० उत्पाद/३ ।  |
| <br>      |                                                             |

ጞ፟፟፟

| 3  | स्वमाव-विमाव अर्थं व्यंजन व द्रव्य गुण                 |
|----|--------------------------------------------------------|
|    | पर्याय निर्देश                                         |
| १  | अर्च व व्यंजन पर्यायके रुक्षण व उदाहरण ।               |
| ર  | अर्थं व गुणपर्याय स्कार्थवाची है ।                     |
| R  | व्यजन व द्रव्य पर्याय एकार्थवाची हे ।                  |
| ¥  | द्रव्य व गुणपर्यायसे पृथक् अर्थं व व्यंजन पर्यायके     |
| :  | निदेशका कारण ।                                         |
| ч  | सब गुण पर्याय हो है फिर द्रव्य पर्यायका निर्देश क्यों। |
| Ę  | अर्थं व व्यजन पर्यायका स्वामित्व ।                     |
| 9  | व्यंजन पर्यायके अभावका नियम नहीं।                      |
| 6  | अर्थं व व्यंजन पर्यायोंकी सूक्ष्मता स्थूछता :          |
|    | ( दोनोका काल, २ व्यजन पर्यायमें अर्थपर्याय, स्थूल;     |
|    | व सूक्ष्म पर्यायोंको सिद्धि ) ।                        |
| ९  | स्वभाव द्रव्य व व्यंजन पर्याय ।                        |
| १० | विभाव द्रव्य व व्यंजन पर्याय ।                         |
| ११ | स्वभाव गुण व अर्थपर्याय ।                              |
| १२ | विभाव गुण न अर्थंपर्याय ।                              |
| १३ | ं स्वभाव व विभाव गुण व्यंजन पर्याय ।                   |
| ₹۲ | ध्वमात व विभाव पर्यायोंका स्वामित्व ।                  |
| *  | सादि-अनादि व सदृश-विसदृश परिणमन                        |
|    | दे० परिणाम ।                                           |
|    |                                                        |
|    |                                                        |

## १. भेद व लक्षण

#### 9. पर्याय सामान्यका लक्षण

#### १. निरुक्ति अर्थ

- रा. वा./१/३३/१/१४/ई परि समन्तादायः पर्याय । चजो सर्व ओरसे भेदको प्राप्त करे सो पर्याय है । (ध. १/१,१,१/९४/१); (क. पा १/१, १३-१४/९१८१/२१७/१); (नि. सा./ता. वृ.१४) ।
- आ, प /ई स्वभावविभावरूपतया याति पर्येति परिणमतीति पर्याय इति पर्यायस्य व्युत्पत्ति.। चजो स्वभाव विभाव रूपसे गमन करती है पर्येति अर्थात् परिणमन करती है वह पर्याय है। यह पर्यायकी व्युत्पत्ति है। (न. च./शूत/पू० ५७)

२. द्रव्यांश या वस्तु विशेषके अर्थमें

- स. सि./१/३३/१४१/१ पर्यायो विश्वेषोऽपवादो व्यावृत्तिरित्यर्थः । ----पर्यायका अर्थ-विशेष, अपवाद और व्यावृत्ति है ।
- रा. वा /१/२१/४/९१/५ तस्य मिथो भवनं प्रति विरोध्यविरोधिनां धर्माणामुपात्तानुपात्तहेतुकानां शब्दान्तरात्मलाभनिमित्तत्वाद् अपित-व्यवहारविषयोऽवस्थाविशेषः पर्यायः ।४। = स्वाभाविक या नैमित्तिक बिरोधी या अविरोधी धर्मोंमें अमुक शब्द व्यवहारके लिए विवक्षित द्वव्यकी अवस्था विशेषको पर्याय कहते है ।
- थ. १/४.९.४६/१७०/२ एव एव सदादिरविभागप्रतिच्छेदनपर्यन्तः संग्रह-प्रस्तारः क्षणिकत्वेन विवक्षित. वाचकभेदेन च भेदमापन्न. विशेष-विस्तार. पर्याय: । = सत्रको आदि लेकर अविभाग प्रतिच्छेद पर्यन्त

यही सग्रह प्रस्तार क्षणिक रूपसे विवक्षित व राव्द भेदसे भेदको प्राप्त हुआ विश्वेष प्रस्तार या पर्याय है !

- स सा./आ,/३४४-३४८ क्षणिकत्वेऽपि वृत्त्यशानाम् । ⇔वृत्त्यशो अर्थात पर्यायोका क्षणिकत्व होनेपर भी---।
- पं. ध./पू /२६,११७ पर्यायाणामेतद्धर्म यत्त्व शकल्पनं द्रव्ये ।२६। स च परिणामोऽवस्था तेषामेव (गुणानामेव) ।११७। = द्रव्यमें जो खंश कल्पना की जाती है यही तो पर्यायोका स्वरूप है ।२६। परिणमन गुणोकी ही अवस्था है। अर्थात् गुणोकी प्रतिसमय होनेवाली अवस्थाका नाम पर्याय है।
  - ३. द्रव्य विकारके अर्थमे
- त. सू./५/४२ तद्भाव परिणाम<sup>.</sup> ।४२। = उसका होना अर्थात प्रतिसमय बदलते रहना परिणाम है। (अर्थात गुणोके परिणमनको पर्याय कहते है।)
- स. सि./३/३८/३०८-३१०/७ दव्य विकारो हि पज्जवो भणिदो। लेषा विकारा विशेषारमना भिद्यमाना. पर्याया । = १. इव्यके विकारको पर्याय कहते है। २. इव्यके विकार विशेष रूपसे भेदको प्राप्त होते है इसलिए वे पर्याय कहताते है। (न. च. च./१७)।
- न, च, /श्रुत/पृ, १७ सामान्यविशेषगुणा एकस्मिन् धर्मणि वस्तुत्व-निष्पादकास्तेषां परिणाम पर्यायः। - सामान्य विशेषात्मक गुण एक द्रव्यमें वस्तुत्वके बसलानेवाले है उनका परिणाम पर्याय है।

४. पर्यायके एकार्थवाची नाम

- सः सि /१/३३/१४१ पर्यायो विशेषोऽपचादो व्यावृत्तिरित्यर्थः। ---पर्यायका अर्थ विशेष, अपवाद और व्यावृत्ति है ।
- गो, जी /मू./१७१/१०१६ वनहारो य नियल्पो भेदो तह पज्जओत्ति एयट्ठो १३७२। = व्यवहार, विकल्प, भेद और पर्याय मे सत्र एकार्थ है ।१७२।
- स. म./२३/२७२/११ पर्ययः पर्यव. पर्याय इत्यनथन्तिरम्। = पर्यय, पर्यव और पर्याय ये एकार्थवाची है।
- पं. ध,/पू./६० अपि चाइा पर्यायों भागो हारोविधा प्रकारश्च। भेदश्छेदो भंग दान्दाश्चैकार्थवाचका एते।६०। ∞ अहा, पर्याय, भाग, हार, विधा, प्रकार तथा भेद, छेद और भंगये सन एक ही अर्थके वाचक है।६०।

## २. पर्यायके दो भेद

१. सहभावो व कम्मावी

श्त, वा,/४/१/३३/६०/२४५/१ य. पर्याय स द्विविध क्रमभावी सहभावी चेति। ≔जो पर्याय है वह क्रमभावी और सहभावी इस ढंगसे दो प्रकार है।

२. द्रव्य व गुण पर्याय

- प्र. सा./त. प्र./१३ पर्यायास्तु --द्रव्याश्मका अपि गुणात्मका अपि। =-पर्याय गुणात्मक भी है और द्रव्यात्मक भी। (पं. घ./पू./२४, ई२-ई३-१३४)।
- पं, का./ता. वृ./१६/३६/१२ द्विधा पर्याया द्रव्यपर्याया गुणपर्यायास्च । चपर्याय दो प्रकारकी होती हैं—द्रव्य पर्याय और गुणपर्याय। (पं. ध./पू./११२)।

३. अर्थं पर्याय व व्यंजन पर्याय

र्ष, का./ता. वृ./११/३६/८ अथवा द्वितीयप्रकारेणार्थव्यंजनपर्यायरूपेण द्विधा पर्याया भवन्ति । --- अथवा दूसरे प्रकारसे अर्थपर्याय व व्यंजन-पर्यायरूपसे पर्याय दो प्रकारकी होती है। (गो. जो./सू /१८१) (न्या. दी./३/४७७/१२०) ।



४. रनमान पर्याय व विभाव पर्याय

- न. च, वृ /१७-११ पज्जय द्विविध. ११७। सझ्भावं खुविहावं दव्याण पज्जयं जिणुद्दिट्ठं।१८। दव्वगुणाण सहावा पज्जायंतह विहावदो णेयं १११। = पर्याय दो प्रकारकी होती है-स्वभाव व विभाव। तहॉ दव्य व गुण दोनोंकी ही पर्याय स्वभाव व विभावके भेदसे दो-दो प्रकारकी जाननी चाहिए। (पंका./ता, वृ /१६/१६/१६)।
- आ. प./३ पर्यायास्ते द्वेधा स्वभावविभावपर्यायभेदात् । विभावद्रव्य-व्यजनपर्याय विभावगुणव्यजनपर्याय स्वभावद्रव्यव्यंनपर्याय. • स्वभावगुणव्यजनपर्याय. । = पर्याय दो प्रकारकी होती है---स्वभाव व विभाव । ये दोनो भी दो-दो प्रकारकी होती है यथा---विभाव-द्रव्य व्यजनपर्याय, विभावगुण व्यजनपर्याय, स्वभाव द्रव्य-व्यंजन पर्याय व स्वभाव गुण व्यंजन पर्याय । (प. प्र./टी /१/१७) ।
- प्र.सा./त प्र./१३ द्रव्यपर्याय । स द्विविध , समानजातीयोऽसमानजाती-यरच । • गुणपर्याय । सोऽपि द्विविध स्वभावपर्यायो विभाव-पर्यायरच । ---द्रव्य पर्याय दो प्रकारकी होती है----समानजातीय और असमान जातीय । •-गुणपर्याय दो प्रकारकी है----स्वभाव पर्याय व विभाव पर्याय । (पं. का./ता.व./१६/३४/१३)।

५. कारण शुद्ध पर्याय व कार्य शुद्ध पर्याय

नि.सा./ता.वृ.११ स्वभावविभावपर्यायाणां मध्ये स्वभावपर्यायस्तावत्त् द्विप्रकारेणोच्यते । कारणशुद्वपर्याय कार्यशुद्वपर्यायश्चेति । ⇒स्वभाव पर्यायो व विभाव पर्यायोके कीच प्रथम स्वभाव पर्याय दो प्रकारसे कही जाती है—कारण शुद्वपर्याय, और कार्यशुद्वपर्याय ।

#### ३. द्रच्य पर्याय सामान्यका लक्षण

- प्र.सा./त प्र /१२ तत्रानेकद्रव्यास्मकैक्यप्रसिपत्तिनिनन्धनोः द्रव्यपर्याग्रः । चअनेक द्रव्यात्मक एकसाको प्रतिपत्तिको कारणभूत द्रव्य पर्याग्र है । ( पं.का./ता, वृ./१६/३५/१२ ) ।
- पं ध. /पू /१३४ यतरे प्रदेशभागास्ततरे द्रव्यस्य पर्यया नाम्ना ॥१३१॥ -- द्रव्यके जितने प्रदेश रूप अश है, उतने वे सब नामसे द्रव्यपर्याय है।

#### ४. समान व असमान जातीय द्रव्यपर्यायका लक्षण

- प्र.सा./त.प्र./१३ तत्र समानजातीयो नाम यथा अनेकपुद्दगलात्मको द्वयणुकरूप्रणुक इत्यादि, असमानजातीयो नाम यथा जीवपुद्दगलात्मको देवो मनुष्य इत्यादि। =समानजातीय वह है-जैसे कि अनेक पुद्दगलात्मक द्विखणुक त्रिअणुक, इत्यादि; असमानजातीय वह है-जैसे कि जीव पुद्दगलात्मक देव, मनुष्य इत्यादि।
- प्र.सा /त प्र./५२ स्वलक्षणभूतस्वरूपास्तित्वनिश्चितस्यैकस्यार्थस्य स्व-सक्षणभूतस्वरूपास्तित्वनिश्चित एवान्यस्मिन्नर्थे विशिष्टरूपतया संभावितात्मलाभोऽर्थोऽनेकद्रव्यात्मक' पर्याय । • जीवस्य पुद्रगत्ते संस्थानादिविशिष्ठतया समुप्रजायमान. संभाव्यत एव । = स्वलक्षण भूत स्वरूपास्तित्वसे निश्चित अन्य अर्थमें विशिष्ट (भिन्न-भिन्न) रूपसे उण्पन्न होता हुआ अर्थ (असमान जातीय) अनेक द्वव्यात्मक पर्याय है। •• जो कि जीवकी पुद्रगत्तमें संस्थानादिसे विशिष्टतया उत्पन्न होती हुई अनुभवमें आती है।
- भं.का,/ता.वृ./१६/३५/१४ द्वे त्रीणि वा चरवारीरयादिपरमाणुपुद्रगल-द्रव्याणि मिलिल्वा स्कन्धा भवन्त्तीत्यचेतनस्यापरेणाचेतनेन सबन्धा-रसमानजातीयो भण्यते । असमानजातीय कथ्यते-जीवस्य भवान्तर-गतस्य शरीरनोकर्मपुद्रगलेन सह मनुष्यदेवादिपर्यायोत्पत्तिचेतन-जीवस्याचेतनपुद्रगलद्रव्येण सह मेलापकादसमानजातीयः द्रव्य-पर्यायो भण्यते । = दो, तीन वा चार इत्यादि परमाणु रूप पुद्रगल द्रव्य मिलकर स्कन्ध भनते है, तो यह एक अचेतनकी दूसरे अचेतन

द्रव्यके सम्बन्धसे उत्पन्न होनेवाली समानजातीय द्रव्य पर्याय कही जाती है। अब असमान जातीय द्रव्य पर्याय कहते है—भवान्तरको प्राप्त हुए जीवके गरीर नोकर्म रूप पुद्रगलके साथ मनुष्य, देवादि पर्याय रूप जो उत्पत्ति है वह चेतन जोवकी अचेतन पुद्रगल द्रव्यके साथ मेलसे होनेके कारण असमानजातीय द्रव्य पर्याय कही जाती है।

#### ५. गुणपर्याय सामान्यका लक्षण

- प्र.सा /त.प्र./१३ गुणद्वारेणायतानैक्यप्रतिपत्तिनित्रन्धनो गुणपर्याय १९३। =गुण द्वारा आयतकी अनेकताकी प्रतिपत्तिको कारणभूत गुणपर्याय है ।१३।
- पं.का /ता वृ /१६/३६/४ गुणद्वारेणान्वधरूपाया एकत्वप्रतिपत्ते निनन्धनं कारणभूतो गुणपर्याय । = जिन पर्यायोंमें गुणोंके द्वारा अन्वयरूप एकत्वका ज्ञान होता है, उन्हे गुणपर्याय कहते है ।
- पंध /पू /१३५ यतरे च विक्षेषास्ततरे गुणपर्यया भवल्त्येव १९३४। = जितने गुणके अंश है, उतने वे सब गुणपर्याय ही कहे जाते है ।१३५। (पं.ध./पू./६१)।

### गुणपर्याय एक द्रब्यात्मक ही होती हैं

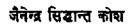
- प्र.सा /त प्र /१०४ एकद्रव्यपर्यायां हि गुणपर्यायाः गुणपर्यायाणामेक-द्रव्यरवात्। एकद्रव्यत्वं हि तेषां सहकारफलवत् । —गुण पर्याये एक द्रव्य पर्याये है, क्योकि गुणपर्यायोको एक द्रव्यस्व है। तथा वह द्रव्यस्व आच्चफलको भॉति है।
- पं का./ता. वृ./१६/३६/४ गुणपर्यायः, स चैकद्रव्यगत एव सहकारफले हरितपाण्डुरादिवर्णवत् । =गुणपर्याय एक द्रव्यगत ही होती है, आम्रमें हरे व पीले रंगकी भॉति ।

#### ७. स्व व पर पर्यायके उक्षण

मोक्ष र चाशत/२३-२५ केवलिप्रज्ञया तस्या जवन्योऽदंश्सु पर्य्य । तदाऽनन्ध्येन निष्पन्न सा ढाुतिर्निजपर्य्ययाः ।२३। क्षयोपशम-वैचित्र्य ज्ञेयवैचित्र्यमेव वा। जीवस्य परपर्याया. षट्स्थानपति-तामी ।२५। = केवलज्ञानके द्वारा निष्पन्न जो अनन्त अन्तर्युति या अन्तर्तेज है वही निज पर्याय है ।२३। और क्षयोपशमके द्वारा व ज्ञेयोके द्वारा चित्र-विचित्र जो पर्याय है सो परपर्याय है । दोनो ही षट्स्थान पतित वृद्धि हानि युक्त है ।२४।

## ८. कारण व कार्य जुद्ध पर्यायके छक्षण

नि. सा /ता वृ /१५ इह हि सहजशुद्धनिश्चयेन अनावनिधनामूती-तीन्द्रियस्वभावशुद्धसहजज्ञानसहजदर्शनसहजचारित्रसहजपरमवीत -रागसुखात्मकशुद्धान्तस्तत्त्वस्वरूपस्वभावानन्तचतुष्टयस्वरूपेण सहा-चितपंचमभावपरिणतिरेव कारणशुद्धपर्याय इत्यर्थ. । सावनिधना-मूर्ततीन्द्रियस्वभावशुद्धसद्धभ्गतव्यवहारेण केवसज्ञान-केवलदर्शनवेवल-सुखकेवनशक्तियुक्तफलरूपानन्तचतुष्टयेन साद्ध परमोत्कृष्टक्षायिक-भावस्य शुद्धपरिणतिरेव कार्यशुद्धपर्यायश्च । स्हज शुद्ध निश्चयसे, अनादि अनन्त, अमूर्त, अतीन्द्रिय स्वभाववात्ते और शुद्ध ऐसे सहज-ज्ञान-सहजदर्शन-सहजधारित्र-सहज परमवीतरागसुखात्मक शुद्ध अन्तस्तत्त्व रूप जो स्वभाव अनन्तचतुष्टयका स्वरूप उसके साथकी जो पुज्जित पचम भाव परिणति वही कारण शुद्धपर्याय है । सादि-अनन्त, अमूर्त अतीन्द्रिय स्वभाववाले, शुद्धसहभूत व्यवहारसे, केवल-ज्ञान-केवलदर्शन-केवलक्षुख-केवलशक्तियुक्त फलरूप अनन्त चतुष्टयके साथकी परमोत्कृष्ट क्षायिक भावकी जो शुद्ध परिणति वही कार्य शुद्ध पर्याय है ।



# २. पर्याय सामान्य निर्देश

# गुणसे प्रथक् पर्याय निर्देशका कारण

न्या, दी /१/§ ७५/१२१/४ यद्यपि सामान्यविशेषौ पर्मायौ तथापि सङ्क तप्रहणनिनन्धनस्वाच्छव्दव्यवहार विषयस्वाच्चागमप्रस्तावेत्तयो. पृथग् निर्देश: 1 =यद्यपि सामान्य और विशेष भी पर्याय है, और पर्यायोके कथनसे उनका भो कथन हो जाता है- जनका पृथक् निर्देश ( कथन ) करनेको आवश्यकता नही है तथापि संकेतज्ञानमें कारण होनेसे और जुदा-जुदा शब्द व्यवहार होनेसे इस आगम प्रस्ताव-में ( आगम प्रमाणके निरूपणमे ) सामान्य विशेषका पर्यायोसे पृथक् निरूपण किया है ।

# २. पर्याय द्रव्यके ब्यतिरेकी अंश हैं

- स, सि /५/३८/३०१/४ व्यतिरेकिण पर्याया । = पर्याय व्यतिरेकी होती है (न च श्रुत /पृ ४७); (प. का./त प्र./४); (प्र सा./ता. चृ./१३/१२१/१४), (प प्र./१/४७), (पं घ./पू. १६४)।
- प्र सा /त, प्र /२०, १४ अन्वयव्यतिरेका पर्याया ।८०। पर्याया आयत-विशेषा ।१४। = अन्वय व्यतिरेक वे पर्याय है ।२०। पर्याय आयत विशेष है ।१४। (प्र. सा /त प्र /१३) ।
- पं,का /त प्र /४ पदार्थास्तेषामवस्रवा अपि प्रदेशाख्या परस्परव्यतिरे-कित्वात्पर्याया उच्यन्ते । चपदार्थींके जो अवसव है वे भी परस्पर व्यतिरेकवाले होनेसे पर्यासे कहलाती है ।
- अध्यात्मकमल मार्तण्ड । वीरसेवा मन्दिर/२/१ व्यतिरेकिणो हानि-त्यास्तत्काले द्रव्यतन्मयारचापि । ते पर्याया द्विविधा द्रव्यावस्था-विशेषधर्माशा ।१। च्ल्जो व्यतिरकी है और अनित्य है तथा अपने कालमें द्रव्यके साथ तन्मय रहती है । ऐसी द्रव्यकी अवस्था विशेष, या धर्म, या अश पर्याय कहलाती है ।१।

## ३. पर्याय द्रव्यके कम भावी अंश है

- आप प./६ कमवर्तिन पर्याया, । =पर्याय एकके पश्चात्त दूसरी, इस प्रकार क्रमपूर्वक होती है । इसलिए पर्याय क्रमवर्ती कही जाती है । (स्या म /२२/२१७/२२)।
- प. प्र./मू./१७ कम-भुव पज्जउ बुत्तु ११७। =इव्यकी अनेक रूप परि-णति कमसे हो अर्थात अनित्य रूप समय-समय उपजे, विनशे, वह पर्याय कही जाती है। (प्र. सा /त. प्र./१०); (नि सा../ता. वृ./ १०७), (पंका /ता वृ./१/१४/१)।
- प, मु,/४/८ ्एकस्मित्त् द्रव्ये क्रमभाविनः परिणामा' पर्याया आत्मनि हर्षविषादादिवत् । ==एक ही द्रव्यमें क्रमसे होनेवाले परिणामोको पर्याय कहते है जैसे एक ही आत्मामे हर्ष और विषाद ।

#### १, पर्याय स्वतन्त्र हैं

पं. ध /बू०/८६, ११७ वस्स्वस्ति स्वतःसिद्धं यथा तथा तस्स्वतश्च परिणामि ।८६। अपि नित्या. प्रतिसमयं विनापि यरन हि परि-णमन्ति गुणा ।११७। = जैसे वस्तु स्वतःसिद्ध है वैसे हो वह स्वतः परिणमनशील भी है ।८६। = गुण नित्य है तो भी वे निश्चय करके स्वभावसे ही प्रतिसमय परिणमन करते रहते है ।

#### ५. पर्याय व कियामें अन्तर

रा. वा./४/२२/२१/४८९/१६ भाषो द्विविधः -- परिस्पन्दात्मकः अपरि-स्पन्दारमकरच । तत्र परिस्पन्दात्मक. क्रियेत्याख्यायते, इतरः परि-णामः । = भाव दो प्रकारके होते हैं---परिस्पन्दात्मक व अपरि-स्पन्दात्मक। परिस्पन्द क्रिया है तथा अन्य अर्थात्त अपरिस्पन्द परि-णाम अर्थात् पर्याय है।

## ६. पर्याय निर्देशका प्रयोजन

89

पं. का /ता. वृ /११/४१/१ अत्र पर्यायरूपेणानित्यत्वेऽपि शुद्धद्रव्यार्थिक-नयेनाविनस्वरमनन्तज्ञानादिरूपशुद्धजीवास्तिकायाभिधानं रागादि-परिहारेणोपादेयरूपेण भावनीयमिति भावार्थः । = पर्याय रूपसे अनित्य होनेपर भी शुद्ध द्रव्यार्थिक नयसे अविनस्वर अनन्त ज्ञानादि रूप शुद्ध जीवास्तिकाय नामका शुद्धात्म द्रव्य है उसको रागादिके परिहारके द्वारा उपादेय रूपसे भाना चाहिए, ऐसा भावार्थ है ।

## ३. स्वभाव विभाव, अर्थ व्यंजन व द्रव्य गुण पर्याय निर्देश

# १. अर्थं व ध्यंजन पर्यायके रूक्षण च उदाहरण

- ध. ४/१,१,४/३३७/९ वज्जसिलाथंभादिष्ठ वंजणसण्णिदस्स अवट्ठाणुव-लभादो। सिच्छत्तं पि वंजणपज्जाओ। =वज्रशिला, स्तम्भादिमें अ्यंजन संज्ञिक उत्पन्न हुई पर्यायका अवस्थान पाया जाता है। मिथ्याल्व भी व्यंजन पर्याय है।
- प्र. सा./त. प्र./म्७ इव्याणि कमपरिणामेनेयूतिद्रव्ये. कमपरिणामेना-र्यन्त इति वा अर्थपर्याया'। च्लो द्रव्यको कम परिणामसे प्राप्त करते है, अथवा जो द्रव्योके द्वारा कम परिणामसे प्राप्त किये जाते है ऐसे 'अर्थपर्याय' हैं।
- नि सा /ता. वृ./गा. धड्ढानिवृद्धिरूपा सूक्ष्मा' परमागमप्रामाण्यादभ्यु-पगमा' अर्थपर्थ्याया' ।१६८। व्यज्यते प्रकृटी क्रियते अनेनेति व्यञ्जन-पर्यायः । कृत', लोचनगोचरत्वाद पटादिवत । अथवा सादिसनि-धनमूर्तविजातीयविभावस्वभावत्वात् , दृश्यमानविनाशस्वरूपरवात्त् ।१६। नर्तारकादिव्यञ्जनपर्याया जोवानां पंचसंसारप्रपञ्चानां, पुद्धग-लानां स्थूतस्थूतादिस्कन्धपर्य्याया जोवानां पंचसंसारप्रपञ्चानां, पुद्धग-लानां स्थूतस्थूतादिस्कन्धपर्य्याया जोवानां पंचसंसारप्रपञ्चानां, पुद्धग-लानां स्थूतस्थूतादिस्कन्धपर्य्याया ।१६८। = घट् हानि वृद्धि रूप. सूक्ष्म, परमागम प्रमाणसे स्वीकार करने योग्य अर्थ पर्यायें (होती है) ।१६६९। जिससे व्यक्त हो – प्रगट हो वह व्यंजन पर्याय है। किस कारण १ पटादिकी भाँति चक्षु गोचर होनेसे (प्रगट होती हैं) अथवा सादि-सात मूर्त विजातीय विभाव-स्वभाववाली होनेसे दिखकर नष्ट होनेवाले स्वरूप वाली होनेसे (प्रगट होती है ।) नर-मारकादि व्यजन पर्याय पाँच प्रकारकी संसार प्रपंच वात्ते जीवोक्षे होती है। पुद्धगलोको स्थूल-स्थूल आदि स्कन्ध पर्यायें (व्यंजन पर्यायें) होती हैं ।१६८। (नि सा./ता.वृ.१९४)।
- वसु. आ./२६ सुहुमा अवायविसया खणरवइणो अत्थपज्जया दिट्ठा। बंजणपज्जाया पुण थूलागिरगोयरा चिरविवत्था ।२६। - अर्थ पर्याय सूक्ष्म है, अवाय (ज्ञान) विषयक है, अत शब्दसे नही कही जा सकती है और क्षण-क्षणमें बदलती हैं, किन्तु व्यंजन पर्याय स्थूल है, शब्द गोचर है अर्थात शब्दसे कही जा सकती है और चिरस्थायी है ।२६। (पं.का./ता.वृ /१६/३६/१) ।
- न्या. दी./३/९७७/१२०/६ अर्थपर्यायो भूतत्वभविष्यत्वसंस्पर्शरहित-शुद्धवर्तमानकालावच्छिन्नवस्तुस्वरूपम् । तदेतदृजुसूत्रनयविषयमाम-नन्त्यभियुक्ता' । ..च्यञ्जनं व्यक्तिः प्रवृत्तिनिवृत्तिनिवन्धनं जल्ला-नयताद्यभिग्रुक्ता' । ..च्यञ्जनं व्यक्तिः प्रवृत्तिनिवृत्तिनिवन्धनं जल्ला-नयताद्यभिग्रुक्ता' । ..च्यञ्जनं व्यक्तिः प्रवृत्तिनिवृत्तिनिवन्धनं जल्ला-नयताद्यभिग्रुक्ता' । तेनोपलक्षित' पर्यायो व्यञ्जनपर्याय', मृदादेपिण्ड-स्थास-कोश-कुश्चूल-घट-कपालादय' पर्यायाः । - भूत और भविष्यत्वके उल्लेखरहित केवल वर्तमान कालीन वस्तु-स्वरूपका अर्थपर्याय कहते है । आचार्योंने इसे त्र्जुसूत्र नयका विषय माना है । व्यक्तिका नाम व्यंजन है और जो प्रवृत्ति-निवृत्तिमें कार्ण-भूत जलके ले आने आदि रूप अर्थ क्रियाकारिता है वह व्यक्ति है उस व्यक्तिसे युक्त पर्यायको व्यंजन पर्याय कहते है । जैसे---मिट्टी आदिकी पिण्ड, स्थास, कोश, कुश्चल. घट और कपाल आदि पर्याये है ।



त्र, सा./ता. वृ /=०/१०१/१७ शरीराकारेण यदात्मप्रदेशानामवस्थानं स व्यञ्जनपर्यायः, अगुरुत्तघुगूणषड्वृद्धिहानिरूपेण पतिक्षण प्रवर्त-माना अर्थपर्यायाः । = शरीरके आकार रूपसे जो आत्म-प्रदेशोका अवस्थान है वह व्यंजन पर्याय कहलाती है। और अयुरुलघु गुणकी षट् वृद्धि और हानिरूप तथा प्रतिक्षण बदलती है, वे अर्थ पर्याय होती है।

# २. अथे व गण पर्याय एकार्थवाची हैं

पर्याय

भै. घ /पू /६२ गुणपर्यायाणामिह केचिन्नामान्तर बदन्ति बुधा । अर्थो गुण इति वा स्यादेकार्थादर्थपर्याया इति च ।६२। ---यहाँ पर कोई-कोई विद्वास अर्थ कहो या गुण कहो इन दोनोका एक ही अर्थ-होनेसे अर्थ पर्यायोंको ही गुणपर्यायोका दूसरा नाम कहते है । इंश

## १. व्यंजन व द्रव्य पर्याय एकार्थवाची है

- ध, ४/१.५.४/३३७/६ बंजणपज्जायस्स दव्वत्तन्भुवगमादो । ==व्यजन पर्यायके द्रव्यपना माना गया है। (गो जी,/मू.१८२) ।
- षं ध /पू /६३ अपि चोहिष्टानामिह देशांशैर्द्रव्यपर्यायाणा हि । व्यञ्जन-पर्याया इति केचिन्नामान्तरे वदन्ति बुधाः ।६३। = कोई-कोई विद्वान यहाँ पर देशाशोके द्वारा निर्दिष्ठ द्रव्यपर्यायोंका ही व्यंजन पर्याय यह दूसरा नाम कहते है । ई३।

## ४. द्रज्य व गुण पर्यायसे पृथक् अर्थ व ज्यंजन पर्यायके निर्देशका कारण

षै. का./ता. वृ./१६/१६ एते चार्थव्यंजनपर्यायाः । अत्र गाथायां च ये द्रव्यपर्यायाः गूणपर्यायाश्च भणितास्तेषु च मध्ये तिष्ठन्ति । तर्हि किमर्थ पृथक्षथिता इति चैदेकसमयवर्तिनोऽर्थपर्याया भण्यन्ते चिरकालस्थायिनो व्यञ्जनपर्याया भण्यन्ते इति कालकृतभेदज्ञाप-नार्थम् ।=- प्रश्न--- यह जो अर्थव व्यंजन पर्याय कही गयी है वे इस गाथामे कथित द्रव्य व ग्ण पर्यायोंने ही समाविष्ट है, फिर इन्हे पृथक् क्यो कहा गया ? उत्तर-अर्थ पर्याय एक समय स्थायी होती है और व्यंजन पर्याय चिरकाल स्थायी होती है, ऐसा काल कृत भेद दर्शानेके लिए ही इनका पृथक् निर्देश किया गया है।

## ५. सब गुण पर्याय ही हैं फिर द्रव्य पर्यायका निर्देश क्यॉ

पं-ध./पू./१३२-१३४ ननु चैनं सति नियमादिह पर्याया भवन्ति यावन्त'। सर्वे गुणपर्याया वाच्या न द्रव्यपर्याया केचित् ११३२। तन्न यतोऽस्ति विशेषः सति च गुणानां गुणत्ववरवेऽपि । चिदचिद्यथा तथा स्यात् क्रियावतो हाक्तिरथ च भाववती ।१३३। यत्तरे प्रदेशभाग-स्ततरे द्रव्यस्य पर्यया नाम्ना। यतरेच विशेषास्ततरे गुणपर्यया भवन्त्येव ।१३५। = प्रश्न - गुणोके समुदायात्मक द्रव्यके माननेपर यहॉ पर नियमसे जितनी भी पर्यायें होती है, वे सब गुण पर्याय कही जानी चाहिए, किसीको भी द्रव्य पर्याय नहीं कहना चाहिए ।१३२। उत्तर-यह शंका ठीक नहीं है, क्योंकि सामान्यपनेसे गुणवत्वके सदृश रहते हुए भी गुणोंमें विशेष भेद है, जैसे-आत्माके चिदात्मक शक्ति रूप गुण और अजीव द्रव्योके अचिदात्मक शक्ति रूप गुण ऐसे तथा वैसे ही द्रव्यके क्रियावती शक्ति रूप गुण और भाववती शक्ति रूप गुण ऐसे गुणोंके दो भेद हैं ।१३३। जितने द्रव्यवे प्रदेश-रूप अंश है, वे सब नामसे द्रव्य पर्याय हैं और जितने गुणके अश है वे सब गूण पर्याय कहे जाते है ।१३४। भावार्थ -- 'अम्रुक द्रव्यके इतने प्रदेश हैं', इस कल्पनाको द्रव्यपर्याय कहते हैं। और प्रत्येक द्रव्य सम्बन्धी जो अनन्तानन्त गुण हैं। उनकी प्रतिसमय होनेवाली षट्गुणी हानि वृद्धिसे तरतमरूप अवस्थाको गुणपर्याय कहते है ।

#### ६. अर्थ व व्यंजन पर्यायका स्वासिख

- ज्ञा /६/४० धर्माधर्मनभःकाला अर्थपर्यायगोचरा । व्यञ्जनाख्यस्य सवन्धी द्वावन्यौ जीवपुद्रगलौ ।४०। =धर्म, अधर्म, आकाश और काल ये चार पदार्थ तो अर्थ पर्याय गोचर है, और अन्य दो अर्थात् जीव पुद्रगल व्यजन पर्यायके सम्बन्ध रूप है ।४०।
- प्र, सा./ता वृ /१२१/१८१/२१ धर्माधर्माकाशकालाना मुख्यवृत्त्यैकसमय-वर्तिनोऽर्थपर्याया एव जोवपुद्धगत्तानामर्थपर्यायव्यव्जनपर्याया**श्च** । पर्याय ही होती है. और जीव व प्रदुगलमें अर्थ व व्यजन दोनो पर्याय होती है। (का अ./टो /२२०/१४४/६)।

### ७. च्यंजन पर्यायके अभाव होनेका नियम नहीं है

ध ७/२.२.१८७/१७८/३ अभविय भावो जाम वियंजनपज्झाओ, तेणेदस्स विणासेण होदठनमण्णहा दथ्वत्तप्पसंगादो त्ति १ होद् वियंजणपज्जाओ, ण च वियजणपण्डजायरस सव्वस्स विणासेण होदव्यमिदि णियमो अत्थि, एयतवादण्पसंगादो । ण च ण विणस्सदि त्ति दव्वं होदि उष्पाय-टि्ठदि-भंग-संगयस्स दब्वभावव्भुवगमादो । 🖆 प्रश्न---अभव्य भाव जीवकी व्यंजन पर्यायका नाम है, इससिए उसका विनाश अवश्य होना चाहिए, नही तो अभव्यत्वके द्रव्यत्व होनेका प्रसग आ जायेगा ? उत्तर-अभव्यरव जीवकी व्यंजनपर्याय भले ही हो, पर सभो व्यंजनपर्यायका अवश्य नाश होना चाहिए, ऐसा कोई निपम नहीं है, क्योंकि ऐसा माननेसे एकान्तवादका प्रसंग आ जायेगा। ऐसा भी नहीं है कि जो वस्तु विनष्ट नहीं होती वह दव्य ही होना चाहिए, क्योंकि जिसमें उत्पाद, धौव्य और व्यय पाये जाते है, उसे द्रव्यरूपसे स्वीकार किया गया है।

### ८. अर्थ व व्यंजन पर्यायोंको स्थूकता सूक्ष्मता

- २. दोनोंका काल
- घ. १/४,१,४८/२४२-२४४/१ अत्थ पङजाओ एगादिसमयावट्ठाणो सण्णा सबंध बज्जिओ अप्पकालावट्ठाणादो अध्विसोसादो या । तध्य जो सो जहण्णुक्सेहि अंतोमुहत्तासंखेज्जलोगमेत्त कालावट्ठाणो अणाइ-अण ती वा ।२४२-२४३। असुद्धो उज्रुसुदणओ सो चक्खुपासियर्वेजण-पज्जयविसओ । तैसि कालो जहण्णेण अंत्रीमुहत्तमुक्कस्सेण छम्मासा संखेउजा वासाणि वा। कुदो १ चर्बिस्वदियगेज्मवेजण-पज्जायाणाम-प्पहाणीभूदव्वाणमेत्तियं कालमवट्ठाणुवलंभादो । = १. अर्थपर्याय थोडे समय तक रहनेसे अथवा प्रतिसमय विशेष होनेसे एक आदि समयतक रहनेवाली और संज्ञा-संज्ञी सम्बन्धसे रहित है। और ड्यंजन पर्याय जधन्य और उत्कर्षसे क्रमश अन्तर्मूहूर्त और असरूमात लोक मात्र कालतक रहनेवाली अथवा अनादि अनन्त है। (षृ २४२-२४३) २. अशुद्ध ऋजुसूत्र नय चक्षुरिन्द्रियकी विषयभूत व्यजन पर्यायको लिषय करनेवाला है । उन पर्यायोंका काल जघन्य-से अन्तर्मुहुर्त और उत्कर्षसे छह मास अथवा संख्यातवर्ष है क्योकि चक्षुरिन्द्रियसे ग्राह्य व्यंजन पर्यायें द्रव्यकी प्रधानतासे रहित होती हुई इतने काल तक अवस्थित पायी जाती है।
- वसु. था./२५ खणखइणो अस्थपज्जया दिट्ठा ।२५। = अर्थपर्याय क्षण-शणमे विनाश होनेवाली होती है। अर्थांत एकसमयवर्ति होती है । (प्र.सा./ता. व./७/१०१/१म); (पं.का./ता.व./१६/३६/१ व १म) । २. व्यंजनपर्यायमें विर्लान अर्थंपर्याय
- प्र. सा /त प्र /४४/१४/१ ( द्रव्य, क्षेत्र, काल ) भावप्रच्छन्नेषु स्थूल-पर्यामान्तर्लीनसूक्ष्मपर्यायेषु सर्वेष्वपि दृष्ट्रत्वं प्रत्यक्षत्वात् । 🛥 (इब्य, क्षेत्र, काल) व भावप्रच्छन्न स्थूलपर्यायॉमॅ अन्तर्लोन सूक्ष्म पर्यांचे है -वास्तवमें वह उस अतीन्द्रिय झानके द्रष्टापन ( दृष्टि-गोचर) है।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भं. घ./पू./१७१ स्थूलेष्विन पर्यापेष्वन्तर्लीनारच पर्ययाः सूक्ष्मा' ।१७५। =स्थूलोमें सूक्ष्मकी तरह स्थूल पर्यायोमें भी सूक्ष्म पर्याये अन्तर्लीन होती है।

३. स्थूल व सक्ष्म पर्यायोंकी सिद्धि

पं. ध,/पू./१७२,१७३,१०० का भाषार्थ-तत्र व्यतिरेक. स्यात् परस्परा भावसक्षणेन यथा। अद्याविभाग. पृथगिति सदर्शाशानां सतामेन ११७२। तस्मात् व्यतिरेकत्वं तस्य स्यात् स्थूलपर्ययः स्थूल'। सोऽयं भवति न सोऽय यस्मादेतावत्तेव ससिद्धि. १९७३। तरिददं यथा स जीवो देवो मनुजाद्धवन्नथाप्यन्य । कथमन्यथात्वभावं न लभेत स गोरसोऽपि नयात् ।१९०। = नरकादि रूप व्यजन पर्याये स्थूल है. क्योकि उनमें एकजातिपनेकी अपेक्षा सहराता रहते हुए भी व्यतिरेक देखा जाता है । अर्थात् 'यह वह है' यह वह नही है', ऐसा स्थपि नित्यता तथा अपित्यत्ता होते हुए भी कममें कथ चित् सहराता तथा विसहराता होती है । परन्तु उसका काल सूक्ष्म होनेके कारण क्रम प्रतिसमय लक्ष्यमें नही आता । इसलिए 'यह वह नही है' तथा 'वह ऐसा नहीं है' ऐसी विवक्षा बन नहीं सकती ।

### ९. स्वभाव द्रव्य व ज्यंजन पर्याय

- नि. सा./पू./१५.२५ कम्मोपाधिविवज्जिय पज्जाया ते सहावमिदि भणिया ।१५। अण्णणिरावेक्स्तो जो परिणामो सो सहावपज्जावो ।२८। म्लकर्मोपाधि रहित पर्याये वे स्वभाव (द्रव्य) पर्याये कही गयी है ।१६। अन्यकी अपेक्षासे रहित जो (परमाणुका) परिणाम वह (पुड्रगत द्रव्यकी) स्वभाव पर्याय है ।२६।
- न. च. वृ /२१,२५,३० दव्वार्ण खु पयेसा जे जे सहाव संठिया होए। ते ते पुण पज्जाया जाण तुम द्विणसब्भावं ।२१। देहायारपएसा जे थक्का उह्यकम्मणिम्मुक्का। जीवस्स णिच्चत्ता खल्ज ते सुद्धा दव्व-पज्जाया ।२५। जो खल्ज अणाइणिहणो कारणरूवो हु कज्जरूवो वा। परमाणुपोग्गलार्ण सो दब्वसहावपज्जाओ ।३०। ल्सक्ष द्रव्योंकी जो अपने-अपने प्रदेशोंकी स्वाभाविक स्थिति है वहीं द्रव्यकी स्वभाव पर्याय जानो ।२१। कमोंसे निर्मुक्त सिद्ध जीवोमें जो देहाकार रूपसे प्रदेशोकी निश्चल स्थिति है वह जीवकी शुद्ध या स्वभाव द्रव्य पर्याय है ।२५। निरचयसे जो अनादि निधन कारण रूप तथा कार्य रूप परमाणु है वही पुद्धगत्त द्रव्यकी स्वभाव द्रव्य पर्याय है ।३०। (नि.सा./ता वृ./२९), (पं.का./ता वृ./४/१४/१३), (प. प्र. टो /४७)।
- पं. का./ता. वृ./१६/१६/११ स्वभावव्यञ्जनपर्यायो जोवस्य सिद्धरूप । =जीवकी सिद्ध रूप पर्याय स्वभाव व्यंजन पर्याय है ।

## १०, विमाव द्रव्य व व्यंजन पर्याय

- न. च. वृ./२३,३३ ज चतुगदिदेहीणं देहायारं पर्देसपरिमाणं। अह विग्गहगइजोवे तं दव्वविहावपज्जामं ।९३। जे सखाई खंधा परि-

णामिआ दुअणुआदिखधेहि। ते विय दब्बविहावा जाण तुमं पोग्पलाणं च । ३३। = जो चारो गतिके जीवोका तथा विग्रहंगतिमें जीवोंका देहाकार रूपसे प्रदेशोका प्रमाण है, वह जीवकी विभाव द्रव्य पर्याय है । २३। और जो दो अणु आदि स्कन्धोसे परिणामित संख्यात स्कन्ध है वे पुढ़गलोकी विभाव द्रव्य पर्याय तुम जानो । ३३। (प. प्र./ टी./ko), (प. का./ता वृ /k/१४/१३) ।

- आ प./३ विभावद्रव्यव्यव्जनपर्यायाश्चतुर्विधा नरनारकादिपर्याया अथवा चतुरक्षीतिलक्षा योनय । पुह्रगलस्य तु द्ववणुकादयो विभाव-द्रव्यव्यव्यज्जनपर्याया. । = चार प्रकारकी नर नारकादि पर्याये अथवा चौरासी लाख योनियाँ जीव द्रव्यकी विभाव द्रव्य व्यजन पर्याय है। . न्तथा दो अणुकादि पुद्रगलद्रव्यकी विभाव द्रव्य व्यजन पर्याय है। (पं. का /ता. वृ./१६/३६/१०,११)।
- भं, का,/त प्र /१६ सुरनारकतिर्यड्भनुष्यलक्षणा. परदव्यसंबन्धनिवृ त्न-त्वादशुद्धाश्चेति। =देव-नारक-तिर्यंच-मनुष्य-स्वरूप पर्याये पर-द्रव्यके सम्बन्धसे उत्पन्न होती है इसलिए अशुद्ध पर्याये है। (प.का / ता. वृ./१६/३६/१६)।
- नि सा./ता. वृ /२८ स्कन्धपर्याय स्वजातीयवन्धलक्षणलक्षित्वादशुद्ध. इति । =स्कन्ध पर्याय स्व जातीय बन्धरूप लक्षणसे लक्षित होनेके कारण अशुद्ध है ।

## ११. रवभाव गुण व अर्थ पर्याय

- न. च. वृ /२९,२७,३१ अगुरुलहुगा अणता समय समयं स समुन्भवा जे वि । दठवाणं ते भणिया सहावगुणपज्जया जाण ।२२। णाणं द सण सुह वीरियं च ज उहयकम्मपरिहीणं । त सुद्ध जाण तुम जीवे गुण-पज्जयं सठ्वं ।२६। रूवरसगधफासा जे थका जेसु अणुकदट्वेसु । ते चेव पोग्गलाणं सहावगुणपज्जया णेया ।३१। = द्रठयोके अगुरुलघु गुणके अनन्त अविभाग प्रतिच्छेदोकी समय-समय उत्पन्न होनेवाली पर्याये है, वह द्रव्योकी स्वभाव गुणपर्याय कही गयी है, ऐसा तुम जामो ।२२। द्रव्य व भावकर्भसे रहित शुद्ध ज्ञान, दर्शन, मुख व वीर्य जीव द्रव्यकी स्वभाव गुणपर्याय जानो ।२३। (प प्र /टी /१/४७) एक अणु रूप पुइगल द्रव्यमे स्थित रूप, रस, गम्ध व वर्ण है, वह पुद्धगल द्रव्यकी स्वभाव गुण पर्याय जानो ।३१। (पं. का./ता वृ./४/१४-१४/१३) ।
- आ. प /३ अगुरुतचुविकाराः स्वभावपर्यायास्ते द्वादशधा षड्वृद्धिरूपा षड्हानिरूपा । ≕ अगुरुतघु गुणके विकार रूप स्वभाव पर्याय होती है । वे १२ प्रकारकी होतो है, छह वृद्धि रूप और छह हानि रूप ।
- प्र. सा,/त प्र./१३ स्वभावपर्यायो नाम समस्तद्रव्याणामात्मीयात्मीया-गुरुलधुगुणद्वारेण प्रतिसमयसपुदीयमानघट स्थानपतितवृद्धिहानिना-नात्वानुभूति । = समस्त द्रव्योके अपने-अपने अगुरुलधुगुण द्वारा प्रतिसमय प्रगट होनेवाली घट स्थानपतित हानिवृद्धि रूप अनेकत्वकी अनुभूति स्वभाव गुण पर्याय है । (प का /त. प्र./१६), (पं. प्र./टी./ १/४७); (पं. का./ता. वृ./१६/३६/७) ।
- पं. का./ता. वृ /गा./पृ /पंक्ति परमाणु . वर्णादिभ्यो वर्णान्तरादि-परिणमन स्वभावगुणपर्याय (१/९४/९४) शुद्धार्थपर्याया अगुरुत्तघुगुण-षड्ढानिवृद्धिरूपेण पूर्वमेव स्वभावगुणपर्यीयव्यारुयात्म्काले सर्व-द्वव्याणा कथिता (१६/१६/१४)। =वर्णसे वर्णान्तर परिणमन करना यह फरमाणुको स्वभाव गुणपर्यीय है।(१/१४/१४)। शुद्धगुण पर्यायकी भौति सर्व द्वव्योंकी अगुरुत्तघुगुणकी षट् हानि वृद्धि रूपसे शुद्ध अर्थ पर्याय होती है।

# १२. विमाव गुण व अर्थ पर्याय

न. च. /२४.३४/मदिसुदओहीमणपज्जयं च अण्णाणं तिण्णि जै भणिया । एवं जोवस्स इमे विभावगुणपज्ज्या सब्वे ।२४। रूपाइय जे उत्ता जे

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

दिट्ठा दुअणुआइस्वंधन्मि । ते पुग्गलाण भणिया विद्यावगुणपज्जया सब्वे ।२४। = मति, श्रुत, अवधि व मन पर्यय ये चार झान तथा तीन अज्ञान जो कहे गये है ये सब जीव द्रव्यकी विभावगुण पर्याय है । (२४) द्वि अणुकादि स्कन्धोमें जो रूपादिक कहे गये है, अथवा देखे गये हैं वे सब पुद्दगल द्रव्यकी विभाव गुण पर्याय है । (पं का / ता व / १/१४/१२), (पं. का /ता व ./१६/३६/४), (प. प्र /टी./१/४७) ।

- प्र सा /त प्र./१३ विभावपर्यायो नाम रूपादीनां ज्ञानादीनां वा स्वपर-प्रत्ययवर्तमानपूर्वोत्तरावस्थावतीर्णतारतम्योपद्दशितस्वभावविश्वेधाने-कत्वापत्ति । = रूपादिके वा ज्ञानादिके स्व परके कारण प्रवर्तमान पूर्वोत्तर अवस्थामे होनेवाले तारतम्यके कारण देखनेमे आनेवाले स्वभावविशेष रूप अनेकत्वकी आपत्ति त्रिभाव गुणपर्याय है ।
- पं, का /ता. वृ /१६/३६/१२ अशुद्धार्थपर्याया जोवस्य षट्स्थानगत-कषायहानिवृद्धिविशुद्धिकलेशरूपशुभाशुभलेश्यास्थानेषु ज्ञातव्या । पुद्रगलस्य विभावार्थपर्याया द्वयणुकादिस्कन्धेष्वेव चिरकाल-रथायिनो ज्ञातव्याः । = जोव द्रव्यकी विभाव अर्थ पर्याय. कषाय. तथा विशुद्धि सक्लेश रूप शुभ व अशुभलेश्यास्थानो में षट् स्थान गत हानि वृद्धि रूप जाननी चाहिए । द्वि-अणुक आदि स्कन्धोमें ही रहने वाली. तथा चिर काल स्थायी रूप, रसादि रूप पुद्रगल दव्य की विभाव अर्थ पर्याय जाननी चाहिए ।

#### १३. स्वमाव व विमाव गुण ब्यञ्जन पर्याय

आ प./३ विभावगुणव्यञ्जनपर्याया मत्यादय. । स्वभावगुणव्यञ्जन-पर्याया अतन्तचतुष्टयस्वरूपा जोवस्य । रसरसान्तरगन्धगन्धन्त-रादित्रिभावगुणव्यञ्जनपर्याया । वर्णगन्धरसैकैकाविरुद्धस्पर्शद्वयं स्वभावगुणव्यञ्जनपर्याया ।==मति आदि ज्ञान जीव द्रव्यकी विभाव गुण व्यजन पर्याय है, तथा केवल्रज्ञानादि अनत चतुष्टय स्वरूप जीवकी स्वभाव गुण व्यजन पर्याय है। रससे रसान्तर तथा गधसे गधान्तर पुद्दगल द्रव्यकी विभाव गुण व्यंजन पर्याय है। तथा पर-माणुमे रहने वाले एक वर्ण, एक गध, एक रस तथा अविरुद्ध दो स्पर्श पुद्दगल द्रव्यकी स्वभाव गुण व्यंजनपर्याय है।

#### १४. स्वभाव व विभाव पर्यायोंका स्वामित्व

- प का /ता वृ /२७/४६/१४ परिणामिनौ जीवपुद्धगलौ स्वभावविभाव-परिणामाभ्या शेषचत्तारि द्रव्याणि विभावव्यञ्जनपर्यायाभावाद् मुख्यवृत्त्या अपरिणामोनि ।
- प. का /ता वृ /१६/३४/१७ एते समानजातीया असमानजातीयाश्च अनेकद्रव्यारिमकैकरूपा द्रव्यपयीया जीवपुद्रगलयोरेव भवन्ति अशुद्धा एव भवन्ति । कस्मादिति चेत् । अनेकद्रव्याणां परस्परसश्लेषरूपेण सबन्धात । धर्माद्यन्यद्रव्याणां परस्परमश्लेषसबन्धेन पर्यायो न घटते परस्परसबन्धेनाशुद्रपर्यायोऽपि न घटते । = १ स्वभाव तथा विभाव पर्यायो द्वारा जोव व पुढ्रगल द्रव्य परिणामी है । शेष चार द्रव्य विभाव व्यजन पर्यायके अभावको मुरुयतासे अपरिणामी है । १७ २. ये समान जातीय और असमान जातीय अनेक द्रव्यात्मक एक रूप द्रव्य पर्याय जोव व पुढ्रगलमे ही होती है, तथा अशुद्ध ही होती है । वयोकि ये अनेक द्रव्योके परस्पर सश्लेश रूप सम्बन्धसे होती है । धर्मादिक द्रव्योकी परस्पर सश्लेषरूप सम्बन्धसे पर्याय घटित नही होती, इसलिए परस्पर सम्बन्धसे अशुद्ध पर्याय भी उनमे घटित नही होती ।

प. प्र./टी./१/३७ धर्माधर्माकाशकालानाः विभावपर्यायास्तूपचारेण घटाकाशमित्त्यादि । चधर्माधर्म, आकाश तथा काल द्रव्योके विभाव गुजपर्याय नही है । आकाशके घटाकाश, महाकाश इत्यादिकी जो कहावत है, वह उपचारमात्र है ।

पर्यायज्ञान-दे॰ श्रुतज्ञान/II।

पर्यायनय----दे० नय/1/१/४ 1

पर्यायवत्त्व - रा. वा./२/७/१३/११२/२२ पर्यायवत्त्वमपि साधारणं सर्वद्रव्याणां प्रतिनियतपर्यायोत्पत्ते । कर्मोदयाखपेक्षाभावात्तदपि पारिणामिकम् । = प्रतिनियत पर्यायोकी उत्पत्ति होनेसे पर्यायवत्त्व भी सभी द्रव्योमे पाया जाता है । तथा कर्मोदय आदिकी अपेक्षाका अभाव होनेसे यह भी पारिणामिक है ।

पर्याय समासज्ञान--- दे० श्रुतज्ञान/II ।

पर्यायार्थिक नय- १ दे० नय/IV/३,४, २. द्रव्याधिक व पर्या-यार्थिकसे पृथक् गुणार्थिक नय नहीं है। दे० नय/I/१/६ ३. निक्षेपी-का पर्यायार्थिक नयमे अन्तर्भाव--दे० निक्षेप/२।

**वयु दासाभाव**-दे० अभाव।

- पर्व----१. स. सि./७/२१/३६१/३ प्रोषधदाब्द पर्ववाची । प्रोषधका अर्थं पर्व है। २. कालका एक प्रमाण विशेष-दे० गणित/J/१।
- पर्वत लोकमे स्थित पर्वतोके नकशे दे० लोक ३/४/८२. प. पु /११/ श्लोक श्रीरकदम्बक गुरुका पुत्र था। 'अजैर्य ष्टव्यम्' शब्दका राजा वसुके द्वारा विपरीत समर्थन कराने पर लोगोंके द्वारा धिकारा गया। उससे दुखी होकर कुतर्क करने लगा (७४)। अन्तमें मृत्युके पश्चात् राक्षस बनकर इस पृथ्वीपर हिसायझकी उत्पत्ति की (१०३)/( म. ९ / ६३/२४२-४४४)।

पलायमरण----दे० भरण/१ ।

पलाशगिरि—भद्रशालवनमें स्थित एक दिभगजेम्द्र पर्वत-दे० लोक/७।

पलिकुंचन---सामान्य अतिचारका एक भेद--दे० अतिचार/१।

- पल्य---१ रा. वा./३/३९/७/२०९/११ पल्यानि कुशूला इत्यर्थः। =पल्यका अर्थ गड्ढा। २ पल्य प्रमाणके भेद व लक्षण तथा उनकी प्रयोग विधि-दे० गणित/1/१/४;२. A measure of Time.

पल्छव विधान दता --- इस वतको बिधि दो प्रकारसे कही गयी है----लघु व बृहत । सघु विधि'---कमश' १,२, ० ३,४,५,४,३,२,१ इस प्रकार २४ उपवास एका-न्तरा क्रमसे करें । नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल ०००० जाप करे । (व्रत् विधान सग्रह/पृ ४०) वर्द्ध-भान पुराण)।

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

२, वृहत् विधि-वृहत् विधानसंग्रह/पृ. १०

| 1, 204 1                                                                             | कृष्ण पक्ष                            |                                         | शुक्त पक्ष                                                                       |                                  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|--|
| मास                                                                                  | उपनास<br>तिथि                         | बेला तिथि                               | उपवास<br>तिथि                                                                    | वेता तिथि                        |  |
| अग्रारिवन<br>कार्तिक<br>मंगसिर<br>पौष<br>माध<br>फाक्गुन<br>चैत्र<br>बैशाख<br>ज्येष्ठ |                                       | १०-११<br>१-७<br>१-२<br>१३-१४<br>का तेला | १४<br>३,१२<br>३,१२<br>३,१३<br>६,७,१६<br>१०<br>१,११<br>७,१०<br>६,१३<br>८,१२<br>४५ | ७- <i>⊏</i><br>२-३               |  |
| <b>अाषा</b> ढ<br>श्रावण                                                              | १३-१५<br>का तेला<br>४.६. <b>-</b> ,१४ | १०                                      | ≖-१०<br>१५<br>३,१५                                                               | १२-१३                            |  |
| भाद्व                                                                                | Ę-9                                   | २,१२                                    | 8-8¥                                                                             | ६-७<br>कातेसा<br>११-१३<br>कातेसा |  |
| कुल४ तेला, ७ बेलाव ४⊏ उपवास ।                                                        |                                       |                                         |                                                                                  |                                  |  |

नमस्कार मन्त्रका निकाल जाप्य करना चाहिए । (किशनसिंह क्रियाकोष।

पवनंजय ---- प पु /११/श्लोक आदित्यपुरके राजा प्रह्वादका पुत्र था (९) । हनुमानका पिता था (३०७) ।

पर्यन----दे० पत्रन ो

- पशु ---- १, ध. १३/४,४,१४०/३६१/१२ सरोमन्था पशवो नाम। = जो रोथते है वे पशु कहलाते है। २, मुनियोके लिए पशु सग निषेध। ---दे० सगति।
- पश्चात् स्तुति-१ आहारका एक दोष-दे० आहार/II/४। २. वस्तिका का एक दोष-देठ वस्तिका।

# पश्चातानुपूर्वी---- दे० आनुधूर्वी ।

**पइयन्ती---**दे० भाषा ।

- पांचाल- १. भरतक्षेत्र मध्य आर्यखण्डका एक देश दे० मनुष्य/४; २. कुरुसेत्रके पूर्ववर्ती देश। चर्मण्वती नदी तक विस्तृत था। दो भाग थे - उत्तर वदक्षिण। उत्तर पाचालकी राजधानी अहिच्छत्रा ( अहिसेत्र ) और दक्षिण पाचालकी राजधानी कन्पिला थी। (म. ष्ठ /प्र. ४१/पं पन्नालाल)।
- पांडव-----श्रुतावतारकी पट्टावलीके अनुसार भगवात् वीरके पश्चात मूल परम्परामें तोसरे ११ अगधारी थे। समय--वी. नि. ३८३-४२०

(ई० पू० १४४-१०४)--दे० इतिहास/४/१। २, पा. पु/सर्ग/श्लोक युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन, नकुल व सहदेव, ये पॉचों कुरुवंशी राजा पाण्डुके पुत्र होनेसे पाण्डव कहलाते थे (८/२१७)! भीमके बलसे अपमानित होने तथा इनका राज्य हडपना चाहनेके कारण कौरव राजा दुर्योधन इनसे द्वेष करता था (१०/३৪-४०)। उसी द्वेष वज्ञ उसने इनको लाक्षागृहमे जलाकर मारनेका षड्यन्त्र किया, पर किसी प्रकार पाण्डव वहाँसे बच निकले (१९/६०,११४,९६६)। और अर्जुनने स्वयंवरमे द्रौपदी व गाण्डीव धनुष प्राप्त किया (१५/१०५)। वहीं पर इनका कौरवोसे मिलाप हुआ ( १४/१४३,१८२-२०२ ) तथा आधा राज्य बॉटकर रहने लगे ( १६ँ/२-३ ) । परन्तु पुनः ईर्षावझ दुर्योधनने जुएमे इनका सर्व राज्य जीतकर इन्हे बारह वर्ष अज्ञातवास करनेपर नाध्य किया (१६/१४,१०४-१२४)। सहायवनमें इनकी दुर्योधनके साथ मुठभेड हो गयी (१७/८७-२२१)। जिसके पश्चात् इन्हे विराट नगरमें राजा विराटके यहाँ छन्नवेशमें रहना पडा (१७/२३०)। द्रौपदी-पर दुराचारी दृष्टि रखनेके अपराधमें वहाँ भीमने राजाके साले कीचक व उसके १०० भाइयोको मार डाला (१७/२७९)। छन्नवेशमे ही कौरवोसे भिडकर अर्जुनने राजाके गोक्नुलको रक्षा की (१९/१४२)। अन्तमें कृष्ण जरासन्ध युद्धमें इनके द्वारा सब कौरव मारे गये (११/ ११.२०/२९६) । एक विद्याधर द्वारा हर सी गयी दौपदीको अर्जुनने विद्या सिद्ध करके पुन प्राप्त किया (२१/११४,११८)। तत्पश्चात भगवात् नेमिनाथके समीप जिन दीक्षा धार (१६/१२) रात्रुजय गिरि पर्वतपर वोर तप किया (२५/१२)। दुर्योधनके भानजे कृत दुस्सह उपसर्गको जीत युधिष्ठिर, भीम व अर्जुन मुक्त हुए और नकुल व सहदेव सनर्थि सिद्धिमें देव हुए ( २५/४२-१३१ ) ।

- पांडव पुराण --- १. देवप्रभ सूरि (बि. १२७०) कृत मूल पाण्डव पुराण के आधार पर मद्दारक शुभ चन्द्र (वि १६०८. ई. १५५१) द्वारा रचिस, २६ पर्वों में विभक्त ५१०४ रलोक प्रमाण संस्कृत छन्द चद्व ग्रन्थ (ती /३/३६७) । २ यश कीर्ति (जि. १५३५-१६९३) कृत अपभ्र श काव्य । (ती./३/४९१) । ३. वादि चन्द्र (ई. १६०१) कृत ।
- पांडु --- १. चकवर्तीकी नव निधियोंमे से एक ।--- दे० शलाका पुरुष । २. पा. पु /सर्ग /श्लोक भीष्मके सौतेले भाई व्यासका पुत्र था (७/ ११७) । अम्धकवृष्णिकी कुन्दी नामक पुत्रीसे छग्रवेशमे सम्भोग किया । उससे कर्ण नामक पुत्र उत्पन्न हुआ (७/१६४-१६६,७/२०४) । तत्पश्चात् उसकी छोटी बहन मद्री सहित कुन्तीसे विवाह किया ( ५/१४-१०७) । कुन्तीसे युधिष्ठिर, अर्जुन व भीम, तथा मद्रीसे नकुल व सहदेव उत्पन्न हुए । ये पाँचो ही आगे जाकर पाण्डव नाम-से प्रसिद्ध हुए ( ६/१४३-१७४) । अन्तमे दीक्षा धारण कर तीन मुक्त हुए और दो समाधि पूर्वक स्वर्गमे उत्पन्न हुए (१/१२७-१३४) ।
- पांडुकंचलाशिला मुमेरुपर्वतपर एक शिला, जिसपर पश्चिम विदेहके तीर्थंकरोंका जन्म कल्याणक सम्बन्धी अभिषेक किया जाता है।--- दे० लोक/अ/ई/४।
- पाँडुक----१, विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर; २, कुण्डल पर्वतस्थ माहेन्द्रकूटका स्वामी नागेन्द्र देव--- दे० लोक५/१२।
- पांडुर १. दक्षिण क्षीरवर द्वोपका रक्षक देव—दे० व्यन्तर । २ कुण्डल पर्वतस्थ हिमवत्रकूटका स्वामी नागेन्द्र देव। —दे० लोक/५/१२०

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

ષ૧

- पांडच मध्य आर्यखण्डस्थ देश—दे० मनुष्य/४।
- पांड्रय—मदासके अन्तर्गत वर्त्तमान केरल देश। (म पु./प्र. १०/पं. पत्नालाल)।
- पांशुतापि---आकाशोपपन्न देत्र।---दे० देत/II/३।

पांशुमूल-विजयार्धकी दक्षिण अेणीका एक नगर---दे० विद्याधर ।

- पाक्षिक श्रावक----दे० श्रावक/३।
- पाटलोपुत्र---बिहार प्रान्तकी राजधानी वर्त्तमान पटना ( म. पु./प्र ४१/पं. पन्नालाल ) ।
- पाणिमुक्तागति दे० विग्रहगति/२।
- पातालवासी रा वा,/४/२१/४४२/१४ पातालवासिनो लवणो-दादिसमुद्रावासा मुस्थितप्रभासादय । ⇔लवण आदि समुद्रोमें भली प्रकार रहनेवाले प्रभास आदि देव पातालवासी कहलाते है ।
- पात्र मोक्षमार्थमें दानादि देने योग्य पात्र सामान्य भिखारी लोग नहीं हो सकते। रत्नत्रयसे परिणत अविरत सम्यग्दष्टिसे ध्यानारूढ योगी पर्यन्त ही यहाँ अपनी भूमिकानुसार जघन्य, मध्यम व उत्कृष्ट भेदरूप पात्र समॐ जाते हैं। महावतधारी साधु भी यदि मिथ्या-दृष्टि है तो कुपात्र है पात्र नहीं। सामान्य भिखारी जन तो यहाँ अपात्रकी कोटिमे गिने जाते है। सहाँ दान देते समय पात्रके अनु-सार ही दातारकी भावनाएँ होनी चाहिए।

#### १. पात्र सामान्यका लक्षण

- र. सा./१२६-१२६ दसणसुद्वो धम्मज्भाणरदो संगवज्जिदो णिसल्लो। पत्तविसेसो भणियो ते गुणहीणो दु त्रिवरीदो ।१२६। सम्माइ गुज-विसेस पत्तविसेसं जिणेहि णिहिट्ठ ।१२६। = जो सम्यग्दर्शनसे शुद्ध है धर्मध्यानमें लीन रहता है, सब तरहके परिग्रह व मायादि शख्योसे रहित है, उसको विशेष पात्र कहते है उससे विपरीत अपात्र है ।१२६। जिसमे सम्यग्दर्शनको विशेषता है उसमें पात्रपनेकी विशेषता समफनी चाहिए ।१२६।
- स. सि./७/३१/३७३/८ मोक्षकारणगुणसंयोग पात्रविशेषः। = मोक्षके कारणभृत गुणोसे सयुक्त रहना यह पात्रकी विशेषता है। अर्थात् जो मोक्षके कारणभूत गुणोसे संयुक्त होता है वह पात्र होता है। (रा.वा /७/३१/४/४४१/३१)।
- सा ध / ४/४३ यत्तारयति जन्मान्धे . स्वाधितान्मानपाञ्चवत् । सुक्त्यर्थ-गुणसंयोग-भेदात्पात्र त्रिधा मतम् ।४३। = जो जहाजकी तरह अपमे आधित प्राणियोको ससाररूपी समुदसे पार कर देता है वह पात्र बहताता है, और वह पात्र मोक्षके कारणभूत सम्यग्दर्शनादि गुणोके सम्बन्धसे तीम प्रकारका होता है ।४३।
- प सा./ता चृ./२६०/३५२/१४ शुद्धोपयोगशुभोपयोगपरिणतपुरुषा' पात्रं भवन्तीति । = शुद्धोपयोग अथवा शुभोपयोगसे परिणत जीव पात्र कहलाते है ।

#### २. पात्रके भेद

र. सा./१२३ अविरददेसमहव्वयआगमरुइणं विचारतचण्हं । पत्ततरं सहस्सं णिहिट्ठं जिणवरिदेहि ।१२३। = अविरत सम्यग्द्रष्टि, देश-वतो, आवक, महावतियोके भेदसे, आगममे रुचि रखनेवालों तथा तत्त्वके विचार करनेवासोके भेदसे जिनेन्द्र भगवान्ने हजारों प्रकारके पात्र बतलाये है ।

वसु.आ./९२१ सिविहं मुणेह पत्तं उत्तम-मज्फिमन-जहण्णभेएण। = उत्तम मध्यम व जघन्यके भेदसे पत्र तीन प्रकारके जानने चाहिए। (पु.सि. उ./१७१); (प.वि /२/४८), (अग.आ./१०/२)।

#### ३. नाममात्रका जैन भी पात्र है

सा. ध /२/४४ नामत स्थापनातोऽपि, जैन पात्रायतेतराम् । स लम्यो द्रव्यतो धन्यैर्भावतस्तु महात्मभि ।१४। व्यनामनिक्षेपसे और स्थापनानिक्षेपसे भी जैन विशेष पात्रके समान माखूम होता है। वह जैन द्रव्यनिक्षेपसे पुण्यात्माओके द्वारा तथा भावनिक्षेपसे महा-रमाओके द्वारा प्राप्त किया जा सकता है।४४।

#### ४. उत्तम, मध्यम व जवन्य पात्रके लक्षण

- बा. अ,/१७-१८ उत्तमपत्तं भणियं सम्मत्तगुणेण स जुरो साहू । सम्मादिष्ठी सावय मजिफमपत्तोहु विण्णेयो ॥१७॥ णिहिट्ठो जिणसमये अवि-रदसम्मो जहण्णपत्तोत्ति ।१८। =जो सम्यक्त्व गुण सहित मुनि हैं, उन्हें उत्तम पात्र कहा है, और सम्यक्त्वदृष्टि आवक है, उन्हे मध्यम पात्र समफ्रना चाहिए ।१७। तथा वतरहित सम्यग्दष्टिको जवन्य पात्र कहा है ॥१८॥ (ज. प./२/१४६-१५१); (प. बि./२/४८); (वसु. आ /२२१-२२२) (गुण. आ./१४८-१४६); (अ. ग आ./१०/४); (सा. ध./१/४४) 1
- र. सं./१२४ उवसम णिरीह भाषजभयणाइमहागुणाजहादिट्ठा। जेसि ते मुणिणाहा उत्तमपत्ता तहा भणिया ।१२४। = उपशम परिणामोको धारण करनेवाले, जिना किसी इच्छाके ध्यान करने वासे तथा अध्य-यन करने वाले मुनिराज उत्तम पात्र कहे जाते हैं ॥१२४॥

#### ক্র্বারকা ভঞ্চল

- ज प /२/१५० उअवाससोसियतणू णिस्संगो कामकोहपरिहोणो । मिच्छत्तसंसिदमणो णायव्यो सो अपत्तो ति ।१५०। = उपवासोसे इारीरको कृश करनेवाले, परिग्रहसे रहित, काम, क्रोधसे विहीन परन्तु मनमें मिथ्यात्व भावको धारण करनेवाले जीवको अपात्र (कुपात्र) जतना चाहिए ।१५०।
- वसुं, आ,/२२३ वय-तत्र-सीलसमग्गो सम्मत्तविषज्जियो कुपत्तं तु ।२२३। -- जो वत, तप और शीलसे सम्पन्न है, किन्तु सम्यग्दर्शनसे रहित है, वह कुपात्र है। (गुण, आ./१५०), (अ. ग, आ./१०/३४-३४); (पं बि./२/४९)

#### ६ अपात्रका रुक्षण

- वा अ / १९ सम्मत्तरयणरहियो अपत्तमिदि संपरिक्खेउजो । स्तम्य-क्ल्वरूपी रत्नसे रहित जीवको अपात्र सममना चाहिए ।
- वसु. श्रा,/२२३ सम्मत्त-सील-वयवज्जिओ अपत्त हवे जोओ। २२३। =सम्यक्त्व, झील और वत्से रहित जीव अपात्र है। (प. सि./२/ ४८); (अ. ग. श्रा,/१०/१६-३८)।

#### \* अन्य सम्त्रन्धित विषय

- १. पात्र अपात्र व कुपात्रके दानका फल दे० दान ।
- २. नमस्कार योग्य पात्र अपात्र -दे० विनय/४।
- ३. ज्ञानके योग्य पात्र अपात्रका लक्षण -दे० श्रोता।
- ४. शान किसे देना न्वाहिए और किसे नहीं ---- दे० उपदेश/३।
- पात्रकेसरो १. प्राप ब्राह्मण कुलसे थे। न्यायशास्त्रयं पारंगत थे। आचार्य विद्यानन्दिकी भाँति आप भे समन्तभद्र रचित देवा-गमस्तोत्र मुननेसे ही जैनानुयायी हो गये थे। आपने त्रिलक्षण-

कदर्शन, तथा जिनेन्द्रगुगस्तुति (पात्रकेसरी स्तोत्र) ये दो ग्रन्थ लिखे। समय-पूत्र्यपादके उत्तरवर्ती और अकलंकदेवसे पूर्ववर्ती है-ई श ई (दे० इतिहास ७/१). (ती /२/ २३८-२४८) ।२, श्लोक-वातिककार आ, विद्यानन्दि (ई० ७७१-२४०) की उपाधि । (दे० विद्यानन्दि)। (जैन हितैषी, प, नाथूराम)।

# **षात्र दत्ति --**-दे० दान ।

पाद---१, क्षेत्रका प्रमाण विशेष---दे० गणित/1/३; २. 😵 ( प्रत्येक शताब्दीमे चार पाद होते है । प्रत्येक पाद २५ वर्षका माना जाता है।); ३ वर्गमूलका अपरनाम -- दे० गणिता1/१/७।

**पादुकार**—वसतिकाका एक दोष—दे० 'वसतिका' ।

पाद्य स्थिति कल्प-भ. आ,/बि /४२१/६१६/१० पडजो समण-कम्पो नाम दशम । वर्षाकालस्य चतुर्षु मासेषु एकत्रैवावस्थानं भ्रमण-त्यागः। स्थावरजंगमजीवाकुला हि तदा क्षिति । तदा भ्रमणे महान-संयमः: ..इति विंशत्यधिक दिवसंशतं एकत्रावस्थानमित्ययमुत्सर्ग.। कारणापेक्षया तु होनाधिकं वावस्थान, संयतानां आषाढशुद्धदशम्या स्थिताना उपरिष्टाच्च कार्तिकपौर्णमास्यास्त्रिशद्विसावस्थानं। वृष्टिबहुततां, श्रुतप्रहणं, शक्त्यभाववैयावृत्त्यकरणं प्रयोजनमुद्दिश्य अवस्थानमेकत्रेति उत्कृष्ट काल । मार्यां, दूर्भिक्षे, ग्रामजनपदचलने वा गच्छनाइानिमित्ते समुपस्थिते देशान्तरं याति । .पौर्णमास्था-मापाध्यामतिकान्तायां प्रतिपदादिषु दिनेषु याति । यावच्च त्यक्ता विंशतिदिवसा एतदपेक्ष्य हीनता कालस्य एष । =वर्षा कालमें चार मासमें एक ही स्थानमें रहना अर्थात् भ्रमणका त्याग यह णद्य नाम-का दसवां स्थिति कल्प है। वर्षाकालमें जमीन स्थावर और त्रस जीवोसे व्याप्त होती है। ऐसे समयमे मुनि यदि विहार करेगे तो महा असयम होगा। इत्यादि दोषोसे बचनेके लिए भुनि एक सौ बीम दिवस एक स्थानमें रहते है, यह उत्सर्ग नियम है। कारण बज्ञ इससे अधिक या कम दिवस भी एक स्थानमें ठहर सकते हैं। आषाढ शुक्ला दशमीसे प्रारम्भ कर कार्तिक पौर्णमासीके आगे भी और तीस दिन तक एक स्थानमें रह सकते हैं। अध्ययन, वृष्टिकी अधिकता, शक्तिका अभाव, वैयावृत्त्य करना इत्यादि प्रयोजन हो तो अधिक दिन तक रह सकते है। .. मारी रोग, दुर्भिक्षमें ग्रामके त्तोगोंका अथवा देशके लोगोका अपना स्थान छोडकर अन्य ग्रामा-दिकमें जाना, गच्छका नाश होनेके निमित्त उपस्थित होना, इत्यादि कारण उपस्थित होनेपर मुनि चातुर्मासमें भी अन्य स्थानों-पर जाते हैं। - इसलिए आषाढ पूर्णिमा व्यतीत होनेपर प्रतिपदा वगैरह तिथिमें अन्यत्र चले जाते हैं। इस प्रकार जीस दिन एकसौ नीसमें कम किये जाते हैं, इस तरह कालकी हीनता है।

# \* वर्षायोग स्थापना निष्ठापना विधि (दे० कृतिकर्म/४)

पान — सु.आ./६४४ पाणाणमणुग्गह तहा पाणं। ।६४४।=अशनादि पार प्रकारके आहारमें-से, जिससे दस प्राणोंका उपकार हो वह पान है ।६४४।

## पानक--१-आहारका एक भेव--दे० आहार / 1/१

भ.आ./मू/७००/८८२ सरयं बहलं लेवडमलेवडं च ससिखयमसिरथं। छविनहपाणयभेथं पाणयपरिकम्मपाओग्गं ।७००। = 'स्वच्छ (गर्म जल); बहल (इमलीका पानी आदि), लेवड (जो हाथको चिपके); अलेवड (जो हाथको न चिपके जैमे माड); ससिक्थ (भातके दानों सहिस मांड) ऐसा छह प्रकारका पानक आगममे कहा है। [इन छहोंके लक्षण--दे० वह वह नग्म।]

पानदशमी व्रत—व्वतविधान संग्रह/१३० पान दशमि वीरा दश पान। दश अावक दे भोजन ठान। =दश आवकोको भोजन कराकर फिर स्वयं भोजन करे, वह पान दशमी व्रत कष्टलाता है। ( नवल साहकृत वर्द्धमान पुराण)

# पानांग कल्पवृक्ष---वे॰ वृश/१।

#### 

५३

- स.सि./६/३/३२०/३ पाति रक्षति आत्मानं शुभादिति पाषम्। तद सद्वेद्यादि। ≕जो आत्माको शुभसे बचाता है, वह पाप है। जैसे---असाता वेदनीयादि। (रा. वा /६/३/४/५०७/१४)।
- भ. आ /वि /३८/१३४/२१ पाप नाम अनभिगतस्य प्रापक। = अनिष्ट पदार्थ्योंकी प्राप्ति जिससे होती है ऐसे कर्मको (भावोको) पाप कहते है।

#### अज्ञुभ उपयोग

- प्र सा /मू./१९९ झुहपरिणामो पुण्णं असुहो पावं क्ति भणियमण्णेसु । =परके प्रति शुभ परिणाम पुण्य है, और अशुभ परिणाम पाप है ।
- इ. सं मु /३८ अमुहभावजुत्ता पावं हवंति खलु जीवा ।३८। अशुभ परिणामोंसे युक्त जीव पाप रूप होते है ।
- स. म./२७/३०२/१७ पार्प हिंसादिक्रियासाध्यमशुभं कर्म । = पाप हिंसादिसे होनेवाले अशुभकर्म रूप होता है ।
  - **३.** निन्दित आचरण
- पं• का /मू./१४० सण्णाओं य तिलेस्सा इंदियवसदा य अत्तरुद्दाणि। णाणं च दुप्पउत्त मोहो पावप्पदा होंति ।१४०। =चारो सज्ञाऍ, तीन लेश्याऍ, इन्द्रिय वंशता, आर्त रौद्रध्यान, दु प्रयुक्त ज्ञान और मोह-यह भाव पाप प्रद है ।१४०।
- न. च. वृ./१६२ अहवा कारणभूदा तेसि च वयव्वयाइ इह भणिया। ते खलु पुण्ण पार्व जाण इम पवयणे भणिय ।१६२। ≕अशुभ वेदादिके कारण जो अव्रतादि भाव है उनको शास्त्रमे पाप कहा गया है।
- यो सा. अ /८/३० निन्दकरवं प्रतीक्ष्येषु नैकृण्यं सर्वजन्तुषु । निन्दिते चरणे राग. पापधन्धविधायक' ।३०। - अर्हन्तादि घुज्य पुरुषोकी निन्दा करना, समस्त जीवोमे निर्दय भाष रहना, और निन्दित आचरणोंमें प्रेम रखना आदि अधका कारण है ।

#### २. पापका आधार बाह्य द्रव्य नहीं

स, सि./६/११/३३०/१ परमकरुणाशयस्य नि शच्यस्य संग्रतस्योपरि गण्डं पाटयतो दु खहेतुत्वे सत्यपि न पापबन्धो बाह्यनिमित्तमात्रादेव भवति । = अत्यन्त दयाखु किसी वैद्यके फोड़ेकी चीर-फाड और मरहम पट्टी करते समय नि'शच्य संयतको दुख देनेमें निमित्त होने-पर भी केवल बाह्य निमित्त मात्रसे पाप बन्ध नही होता ।

दे० पुण्य/१/४ (पुण्य व पापमें अन्तरंग प्रधान है)।

# पाप (अग्रुम नामकर्म) के बन्ध योग्य परिणाम

- त. सू /६/३.२२० अञ्जभ पापस्य ।३। योगवक्रता विसंवादनं चाशुभस्य नाम्न ।२२। =अशुभ योग पापाखनका कारण है ।३। योग वक्रता और विसंवाद ये अशुभ नामकर्मके आश्चव है ।२२।
- प का /सू /१३६ चरिया पमादबहुला काल्ठस्सं लोलदा य विसयेष्ठ । परपरितावपवादो पावस्स य आसव कुणदि ।१३६। = बहु प्रमाद-वाली चर्या, कलुक्ता, विषयोके प्रति लोलुफ्ता, परको परिताप करना तथा परके अपवाद मोलना-वह पापका आसव करता है ।१३६।

निर्दे धपना मिथ्याज्ञानदर्शनरूप उपयोग पापकर्मके आसवके कारण है ।२३४।

षाप

रा. वा /६/२२/४/४२९/१८ चशान्द' क्रियते अनुक्तस्यासवस्य समुच्च-यार्थ । क. पुनरसौ । मिथ्यादर्शन-पिशुनताऽस्थिरचित्तस्वभावता-कूटमानतुलाकरण - सुवर्णमणिरत्नाद्यकृति - कुटिलसाक्षित्वाङ्गोपाङ्ग -च्यावनवर्णगन्धरसंस्पर्शान्यथाभावन-यन्त्रण्झरक्रियाद्रव्यान्तरविषय -संबन्धनिकृतिभू यिष्ठता - परनिन्दारमप्रक्षसा-नृतवचन परझव्यादान -महारम्भपरिग्रह - उज्ज्वलवेषरूपमद - परूषासम्यप्रताप - आक्रोश -मौखर्य - सौभाग्योगयशीमरणप्रयोगपरभुतुहुलोत्पादनालनारा -दर - चैत्यप्रदेशगन्धमारुयधूपादिमोषण-विज्ञम्बनोपहास-इष्टिकापाक-दवारिनप्रयोग-प्रतिमायतनप्रतिश्रयारामोद्यानविनाशनतीवक्रोधमान -मायात्तोभ-पापकर्मो १जीवना दित्तक्षण । स एष सर्वोऽशुभस्य नाम्न आसन । =च शब्द अनुक्तके समुच्चयार्थ है। मिथ्यादर्शन, पिशुनता, अस्थिरचित्तस्वभावता, कूठे बाट तराजू आदि रखना. कृत्रिम मुवर्ण मणि रत्न आदि बनाना, भूठी गवाही, अग उपागोका छेदन, वर्ण गन्ध रस और स्वर्शका विपरीतपना, यन्त्र पिजरा आदि बनाना, माया बाहुल्य, परनिन्दा, आत्म प्रशसा, मिथ्या भाषण, पर इव्यहरण, महारभ, महा परिग्रह; शौकीन वेष, रूपका धमण्ड, कठोर असभ्य भाषण, गालो बकना, व्यर्थ बक्तवास करना, वशीकरण प्रयोग, सौभाग्योपयोग, दूसरेमे कौतूहल उत्पन्न करना, भूषणोमें रुचि, मंदिरके गन्धमाल्य या धूपादिका चुराना, लम्बी हसी, ईटो-का भट्टा लगाना, वनमे दावाग्नि जलवाना, प्रतिमायतन विनाश, आश्रय-विनाश, आराम-उद्यान विनाश, तीव क्राध, मान, माया व लेभ और पापकर्म जोनिका आदि भी अशुभ नामके आसबके कारण है । (स. सि./*६*/२२/३३७/४); ( ज्ञा /<del>२</del>/४-७) ।

#### ४. पापका फल दु.ख व कुगतियोंकी प्राप्ति

- त. सू. /अ/१-१० हिंसादिष्विहामुत्रापाप्रवद्यदर्शनम् ।१। दु'खमेव वा ।१०। ⇒हिंसादिक पॉच दोषोमे ऎहिंक और पारलौकिक उपाय और अवद्यका दर्शन भावने योग्य है ।१। अथवा हिंसादिक दु ख ही है ऐसी भावना करनी चाहिए ।१०।
- प्र, सा,/मू./१२ अमुहोदयेण आदा कुणरो तिरियो भवीय णेरइयो । दुक्खसहस्सेहि सदा अभिधुदो भमदि अच्चता ।१२। = अशुभ उदयसे कुमानुष, तिपंच, और नाश्की होकर हजारो दूखोसे सदा पीडित होता हुआ (संसारमे) अत्यन्त भ्रमण करता है ।१२।
- ध, १/१,१.२/१०५/५ काणि पावफलाणि । णिरय तिरियकुमाणुस-जोणीसु जाइ-जरा-मरण-वाहि-बेयणा-दालिद्दादोणि । ⇒प्रश्त--पाप-के फल कौमसे है गडत्तर-नरक, तिर्यच और कुमानुषकी योनियो-में जन्म, जरा, मरण, व्याधि, वेदना और दारिद्र आदिकी प्राप्ति पापके फल है।

#### ५. पाप अत्यन्त हेय हैं

- स. सा,/आ / ३०६ यस्तावदज्ञानिजनसाधारणोऽप्रसिक्षमणादि. स शुद्धारमसिद्धवाभावस्वभावत्वेन स्वयमेवापराधत्वाद्विषकुम्भ एव । = प्रथम सो जो अज्ञानजनसाधारण (अज्ञानी लोगोको सागगरण ऐसे) अप्रतिक्रमणादि है वे तो शुद्ध अग्त्माकी सिद्धिके अभाव रूप स्वभाव-वाले है इसलिए स्वयमेव अपराध स्वरूप होनेसे विषकुम्भ ही है। (क्योंकि वे तो प्रथम ही त्यागने योग्य है।)
- प्र. सा,/त. प्र./१२ ततश्चारित्रलवस्याप्यभाषादत्यन्तहेयः एवायमशुभोष-योग इति । व्यचारित्रके लेशमात्रका भी अभाव होनेसे यह अशुभोष-योग अत्यन्त हेय है ।

#### ६ अन्य सम्बन्धित विषय

- १ व्यवहार धर्म परमार्थतः पाप है। —दे० धर्म/४ । २ पापानुबन्धी पुण्य । —दे० मिथ्यादृष्टि/४। ३ पुण्य व पापमें कथंचित् मैद व अमेद। ---दे० पुण्य/२,४ । ४. पापकी कथचित इष्टता । -दे० पुण्य/३। ५ पाप प्रकृतियोंके मेद । — दे० प्रकृतिवन्ध/२ । ६. पापका आस्रव व बन्ध तत्त्वमें अन्तर्माव । ७. पूजादिमे कथंचित् सावद्य हे फिर भी वे उपादेय है। —दे∘ धर्म/६/१। ८. मिथ्यात्व सबसे बडा पाप हें। -दे० मिथ्यादर्शन ।
- ९ मोह राग द्वेषमे पुण्य-पापका विभाग। दे० राग/२।

## पापोपदेश- दे० अनर्थ दण्ड ।

पामिच्छ - बसतिकाका एक दोष। - दे० वसतिका।

पामीर — ज, प / प / प / A.N. Up. H I. Jam ''पामीरका पूर्व प्रदेश चीनी तुर्किस्तान है। (१४०)। हिन्दु कुशपर्वतका विस्तार वर्तमान भूगोलके अनुसार पामीर प्रदेश और काबुलके पश्चिम कोहे वाला तक माना जाता है। (४१)। वर्तमान भूगोलके अनुसार पामीरका मान १६०×१६० मील है। वह चारों ओर हिन्दुकुश, काराकोरम, काशार, कर्तार पहाडोसे घिरा हुआ है। — पौराणिक कालमे इसका नाम मेरुमण्डल या कात्रोज था।

#### पारंचिक परिहार प्रायश्चित्त - दे० परिहार-प्रायश्चित !

पारपरिमित --- Transfinite Cardinals या finite Cardinals --- (ध. ४/प्र /२न)।

पारमाथिक प्रत्यक्ष--- दे० प्रत्यक्ष ।

पारा --भरत आर्य खण्डको एक नदी --दे० मनुष्य/४।

पाराम्ध्य----आहारका एक दोष---दे० आहार/11/४।

**पाराशर-**एक विनयवादी-दे० वैनयिक।

पारिणामिक—प्रत्येक पदार्थके निरुपाधिक तथा त्रिकाली स्वभाव-को उसका पारिणामिक भाव कहा जाता है। भन्ने ही अन्य पदार्थी-के सम्रोगकी उपाधिवश दव्य अशुद्ध प्रतिभासित होता हो, पर इस अचलित स्वभावसे वह कभी च्युत नहीं होता, अन्यथा जीव घट जन जाये और घट जीव।

#### पारिणामिक सामान्यका छक्षण

- स. सि /२/१/१४६/१ द्रव्यात्मलाभमावहेतुक परिणामः । [स. सि./२/७/ १६१/२]'' पारिणामिकत्वम् कर्मोदयोपशमक्षयक्षयोपशमानपेक्षि-त्वात् / =१. जिसके होनेमें द्रव्यका स्वरूप लाभ मात्र कारण है वह परिणाम है। (पं का./त प्र /६६)। २. कर्मके उदय, उपशम, क्षय और क्षयोपशमके विना होनेसे पारिणामिक है। (रा.वा./२/१/-६/१००/२१)।
- रा, बा /२/७/२/११०/२२ तद्दभावादनादिद्रव्यभवत्तर्संबन्धपरिणामनिमि-त्तत्वात पारिणामिका इति ।
- रा. वा /२/७/१६/१११/६७ परिणाम स्वभाव. प्रयोजनमस्येति पारिणा-भिक' इत्यन्वर्थसंज्ञा। = कर्मके उदय, उपशम, क्षय और क्षयोप-शमको अपेक्षा न रखनेवाले द्रव्यकी स्वभावभूत अनादि पारिणामिक शक्तिसे ही आविर्भूत ये भाव परिणामिक है। (ध. १/१,१,८/१६१/३);

(ध. १/१,७.३/११६/११); (गो.क./मू./९१४/१८८); (नि.सा /ता. वृ /४१), (गो.जी /जी.प्र./८/२१/१४)। परिणाम अर्थात् स्वभाव ही है प्रयोजन जिसका वह पारिणामिक है, यह अन्वर्थ संज्ञा है। (न च वृ /३७४), (पं का /त प्र /४६)।

**५**५

- ध, ४/१.७.१/१९४/३ जो चउहि भावेहि पुव्वुत्तेहि वदिरित्तो जीवाजीव-गओ सो पारिणामिओ णाम । =जो क्षासिकादि चारो भावोसे व्यतिरिक्त जीव अजीवगत भाव है, वह पारिणामिक भाव है।
- न. च वृ/३७४ कम्मज भावातीदं जाणगभावं विसेस आहारं। त परिणामो जीवो अचेवर्ण भवदि इदराण ।३७४। = जो वर्मजनित औदयिकादि भावोसे अतीत है तथा मात्र झायक भाव ही जिसका विशेष आधार है, वह जीवका पारिणामिक भाव है, और अचेतन भाव शेष द्रव्योका पारिणामिक भाव है।
- प. ध./उ /१७१ कृत्स्नकर्भनिरपेक्ष. प्रोक्तावस्थाचतुष्ठयात् । आरमद्रव्य-त्वमात्रात्मा भाव. स्यात्पारिणामिक ।१७१। ==कर्मोके उदय, उप-शमादि चारो अपेक्षाओसे रहित केवल आरम द्रव्यरूप ही जिसका स्वरूप है वह पारिणामिक भाव कहत्ताता है ।१७१।

#### ». साधारण असाधारण पारिणामिक माव निर्देश

त. सू./२/७ जीवभव्याभव्यत्वानि च ।७।

- स सि./२/७ जीवत्व मञ्यत्वमभव्यत्वमिति त्रयो भावा. पारिणामिका अन्यद्रव्यासाधारणा आत्मनो वेदितञ्या । ननु चास्तित्वनित्यत्व-प्रदेशवत्त्वादयोऽपि भावा<sup>,</sup> पारिणामिका सन्ति । अस्तित्वादय पुनर्जीवाजीवविषयत्वात्साधारणा इति चशब्देन पृथग्गृह्यन्ते । = जीवत्व, भव्यत्व और अभव्यत्व ये तीन पारिणामिक भावके भेद है ।७। ये तोनो भाव अन्य द्रव्योमे नही होते इसलिए आत्माके (असाधारण भाव) जानने चाहिए । (रा वा /२/७/१/११०/११), (घ ४/१.७.१/१९२/४), (गो. क /सू /८११/११०); (त. सा /२/२), (नि. सा /ता. वृ /४१)। अस्तित्व, नित्यत्व और प्रदेशवत्त्व आदिक भी पारिणामिक भाव है । ये अस्तित्व आदिक तो जीव और अजीव दोनोमे साधारण है इसलिए उनका 'च' शब्दके द्वारा अलग-से प्रहण किया है ।
- रा. वा./२/७/१२/२११/२५ अस्तित्वात्त्यत्व-कर्तृत्व-भोक्तृत्व-पर्यायवत्त्वा-सर्वगतत्वानादिसंततिबन्धनबद्धत्व-प्रदेशवत्त्वारूपत्व - निस्यत्वादि -समुचयार्थश्चराव्द' ।१२। =अस्तित्व, अन्यत्व, कर्तृत्व, भोक्तृत्व, पर्यायवत्त्व, असर्वगतत्व अनादिसन्ततिवन्धनबद्धत्व, प्रदेशवत्त्व, अरूपत्व, नित्यत्व आदिके समुच्चयके लिए सूत्रमें च शब्द दिया है।

## शुद्धाशुद्ध पारिणामिक माव निर्देश

द. सं,/टी./१३/३८/११ शुद्धपारिणामिकपरमभावरूपशुद्धनिश्चयेन गुण-स्थानमागंणास्थानरहिता जीबा इत्युक्तं पूर्वम्, इदानीं पुनर्भव्या-भव्यरूपेण मार्गणामध्येऽपि पारिणामिकभावो भणितं इति पूर्वापर-विरोध । अत्र परिहारमाह—पूर्व शुद्धपारिणामिकभावापेक्षया गुण-स्थानमार्गणानिषेधः कृत्त इदानी पुनर्भव्याभव्यत्वद्वयमशुद्धपारि-णामिकभावरूप मार्गणामध्येऽपि घटते । ननु-शुद्धाशुरक्षभेदेन पारि-णामिकभावो द्विविधो नास्ति किन्तु शुद्ध एव, नैर्ध -- प्रदापि सामान्य रूपेणोरसमंब्याख्यानेन शुद्धपारिणामिकभावः कथ्यते तथाप्य-पनादव्याख्यानेनाशुद्धपारिणामिकभावोऽप्यस्ति । तथाहि- 'जीव-भव्याभव्यत्वानि च'' इति तत्त्वार्थसूत्रे त्रिधा पारिणामिकभावो भणितः, तत्र—शुद्धचैतन्यरूपं जीवत्वमविनश्वरत्वेन शुद्धद्रव्या-श्रितत्वाच्छुद्धद्रव्याधिकसंज्ञः शुद्धपारिणामिकभावो भण्यते, यत्पुनः कमंजनितदशप्राणरूपं जीवस्व, भव्यस्वम्, अभव्यस्वं चेति त्रयं, तद्विनश्वरध्वेन पर्यायाश्वितःवात्पर्यायार्थिकसंज्ञरत्वशुद्धपारिणामिक-भाव उच्यते । अशुद्धत्वं कथमिति चेत्---यद्यप्येतदशुद्धपारिणामिक-त्रयं व्यवहारेण संसारिजीवेऽस्ति तथा 'सव्वे मुद्धा हु मुद्धणया' इति वचनाच्छ्रद्वनिश्चयेन नास्ति त्रय. मुक्तजीवे पुन सर्वर्थव नास्ति, इति हेतोरशुद्धत्वं भण्यते । तत्र शुद्धाशुद्धपारिणामिकमध्ये शुद्ध-पारिणामिकभावो ध्यानकाले ध्येथरूपो भवति ध्यानरूपो न भवति, कस्मात् ध्यानपर्यायस्य विनश्वरत्वात्, शुद्धपारिणामिकस्तु द्रव्यरूपत्वादविनश्वर, इति भावार्थः। = प्रष्टन- शुद्ध पारिणामिक परमभावरूप जो शुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षासे जीव गुणस्थान तथा मार्गणा रथानोसे रहित है ऐसा पहले कहा गया है और अब यहाँ भव्य-अभव्य रूपसे मार्गणाएँ भी आपने पारिणामिक भाव कहा, सो यह तो पूर्वापर विरोध है १ उत्तर-पूर्व प्रमगमे तो शुद्ध पारि-णामिक भावकी अपेक्षासे गुणस्थान और मार्गणाका निषेध किया है. और यहॉपर अशुद्ध पारिणामिक भाव रूपसे भव्य तथा अभव्य ये दोनों मार्गणामें भी घटित होते है। प्रश्न-शुद्ध-अशुद्ध भेदसे परिणामिक भाव दो प्रकारका नही है किन्दु पारिणामिक भाव शुद्ध ही है १ उत्तर-वह भी ठीक नहीं, क्योंकि, यद्यपि सामान्य रूपसे पारिणामिक भाव शुद्ध है ऐसा कहा जाता है तथापि अप-वाइ व्याख्यानसे अशुद्ध पारिणामिक भाव भी है। इसी कारण ''जीब भव्याभव्यस्वानि च'' (त सू./२/७) इस सूत्रमें पारि-णामिक भाव तीन प्रकारका कहा है। उनमे शुद्ध चैतन्धरूप जो जीवस्त है वह अधिनस्वर होनेके कारण शुद्ध द्रव्यके आश्रित होने-से शुद्ध द्रव्याथिक नयको अपेक्षा शुद्ध पारिणामिक भाव कहा जाता है। तथा जो कर्मसे उत्पन्न दश प्रकारके प्राणो रूप जीवत्व है वह जीवत्व, भव्यत्व तथा अभव्यत्व भेदसे तीन तरहका है और ये तीनो विनाशशील होनेके कारण पर्यायके आश्रित होनेसे पर्यायाधिक नयकी अपेक्षा अशुद्ध पारिणामिक भाव कहे जाते है। प्रश्न-इसको अशुद्धता किस प्रकारसे है १ उत्तर-यद्यपि ये तीनो अशुद्ध पारिणामिक व्यवहार नयसे ससारी जीवमे है तथापि ''सब्बे सुद्धा हु सुद्धणया'' (द्र. स /सू /१३)। इस वचनसे तीनो भाव शुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षा नहीं है, और मुक्त जीवोमे तो सर्वथा ही नही है, इस कारण उनको अशुद्रता कही जाती है। उन शुद्ध तथा अशुद्ध पारिणामिक भावोमे-से जो शुद्ध पारिणामिक भाव है वह ध्यानके समय ध्येय यानी - ध्यान करने योग्य होता है, ध्यान रूप नही होता । क्योंकि, ध्यान पर्याय विनश्वर है और शुद्ध पारि-णामिक द्रव्यरूप होनेके कारण अविनाशी है, यह साराश है। (स. सा /ता.वृ./३२०/४०८/१४), (द्र.स./टी /४७/२३६/१)।

## ७. पारिणामिक मात्र अनादि निरुपाधि व स्वामाविक होता है

- पं का /त, प्र./ १८ पारिणामिकस्त्वनादिनिधनो निरुपाधि स्वाभा-विक एव । == पारिणामिक भाव तो अनादि अनत, निरुपाधि, स्वा-भाविक है ।
- त्र. सं टो./४७/२३६/५ यस्तु शुग्धद्रव्यकाक्तिरूप शुद्धपारिणामिकपरम-भावलक्षणपरमनिश्चयमोक्षः स च पूर्वमेव जीवे तिष्ठतीदानीं भवि-ष्यतीत्येवं न। = शुद्ध द्रव्यकी रुक्ति रूप शुद्ध पारिणामिक परमभाव रूप परमनिश्चय मोक्ष है यह तो जोवमे पहले ही विद्यमान है, वह परम निश्चय मोक्ष अब होगा ऐसा नही है।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- शुद्ध पारिणामिक भावके निर्विकल्प समाधि आदि अनेकों नाम । — मोक्षमार्ग/२/४।
- २. जीवके सर्वे सामान्य गुण पारिणामिक है। --- दे० गुण/२।
- ३ जीवत्व व सिद्धत्व। दे० वह वह नाम ।

- ४. औदयिकादि भावोंमें मो कथंचित् पारिणामिक व जीवका स्वतत्त्रपत । ---दे० भाव/२ ।
- अ सासादन, भव्यत्व, अभव्यत्व, व जीवत्वमें कथचित् पारिणामिक व औदयिकपना । —दे० वह वह नाम ।
- ६ सिद्धोंमें कुछ पारिणामिक मार्वोका अमाव -दे० मोक्ष/३ ।
- ७. मोक्षमार्गमें पारिणामिक मात्रकी प्रधानता । दे० मोक्षमार्ग/१।
- ८. ध्यानमें पारिणामिक भावकी प्रधानता । दे० ध्येय।

# पारिताविको क्रिया--- दे० क्रिया/३/२।

पारियात्र—विन्ध्य देशका उत्तरीय भाग (ज प / प्र /१४ A. N. Up. होरालाल) (

## पारिषद—१ पारिषद देवोंका उक्षण

- स सि./४/४/२३१/४ वयस्यपोठमर्दसल्देशा परिषदि भवा पारिषदाः । ----जो सभामे मित्र और प्रेमी जनोके समान होते है वे पारिषद कहलाते है । (रा. वा./४/४/२१२/२६), (म. पु/२२/२६) ।
- ज प /११/२७१-३९२ सविदा चंदा य जदू परिसाणं तिण्णि होति णामाणि । अव्भतरमजिफ्रमवाहिरा य कमसो मुणेयव्वा १२७१। बाहिर-परिसा णेया अइरु दा णिट् ठुरा पर्यंडा य । बठा उज्जुदसत्था अवसारं तत्थ घोसति १९६०। वेत्तलदागहियकरा मज्फिम आरूढवेसधारी य । कंचुइकद अतेउरमहदरा बहुधा १२९१। वव्वरिचितादिखुज्जा-कम्मतियदासिचेडिवग्गो य । अतेउराभिओगा करति णाणाविधे धेने १९९१ = अभ्यत्तर, मध्यम और बाह्य, इन तीन परिषदोके. अमश समिता, चन्दा व जतु ये तीन नाम जानना चाहिए १९७१। (ति सा /२९१) बाह्य पारिषद देव अत्यन्त स्थुल, निष्ठुर, कोधी, अविवाहित और शस्त्रोसे उद्युक्त जानना चाहिए । वे वहॉ 'अपसर' (दूर हटो ) की घोषणा करते है १९६०। वेत रूपी सताको हाथमें प्रहण करनेवाले, आरूढ वेषके धारक तथा चंचुकीकी पोषाक पहने हुए मध्यम (पारिषद ) बहुधा अन्त पुरके महत्तर होते है ।२९१। वर्वरो, किराती, कुब्जा, कर्मान्तिका, दासी और चेटी इनका समुदाय (अभ्यन्तर पारिषद ) नाना प्रकारके वेषमे अन्त पुरके अभियोगको करता है ।२९२।

\* भवनवासी आदिइन्द्रोंके परिवारमें पाश्षिदोका प्रसाण ---दे० भवनवासी आदि भेद।

## कल्पवासी इन्द्रोंके पारिषदोंकी देवियोंका प्रमाण

ति, प /=/१२४-३२७ आदिमदो जुगलेसु जम्हा दिसु चउमु आणद-चउक्के । पुह पुह सव्पिदाण अन्भत्तरपरिसदेवीओ । ३२४। पचसय-चउसयाणि तिसया दोसयाणि एक्कसयं । पण्णासं पुठ्वोदिदठाणेसुं मउिफम्परिसाए देवीओ । ३२ई। सत्तच्छ पंचचउतियदुगएक्कसयाणि पुठ्वठाणेसु । सव्विदाणं होति हु बाहिरपरिसाए देवीओ । ३२७। = आदिके दो युगल, ब्रह्मादिक चार युगल और आनतादिक चारमें सब इन्द्रोको अभ्यन्तर पारिषद देवियाँ क्रमश' पृथक्-पृथक् ६००, ४००, ३००, २००, १००,६० और पच्चीस जाननी चाहिए । ३२४-३२६। पूर्वोक्त स्थानोमें मध्यम पारिषद देवियाँ क्रमसे ६००, ५००, ४००, ३००, २००, १००, और ६० है । ३२६। पूर्वोक्त स्थानोमें सब इन्द्रोके बाह्य पारिषद देवियॉ क्रमसे ७००, ६००, ५००, ४००, २००, २०० और १०० हैं। ।३२७।

पार्थिवो धारण- दे० पृथिवो ।

- पार्श्वकृष्टि-- दे॰ कृष्टि ।
- पाइवंनाथ म. पु /७३/ श्लोक पूर्वके नवमें भवमें विश्वभूति ब्राह्मण-के घरमें मरुभूति नामक पुत्र थे (७-१) । फिर वज्रघोष नामक हाथी हुए (११-१२) । वहाँसे सहसार स्वर्गमें देव हुए (१६-२४) । फिर पूर्वके छठे भवमे रश्मिवेग विद्याघर हुए (१६-२६) । तत्पश्चात् अच्युत स्वर्गमे देव हुए (२१-३१) । वहाँसे च्युत हो वज्रनाभि नामके चकवर्ती हुए (३२) । फिर पूर्वके तीसरे भवमें मध्यम प्रैवेय्कमें अहमिन्द्र हुए (४०) फिर आनन्द नामक राजा हुए (४१-४२) । वहाँसे प्राणत स्वर्गमें इन्द्र हुए (६७-६८) । तत्पश्चात् वहाँसे च्युत होकर वर्र्रमान भवमें २३ वे तीर्थं कर हुए । अपरनाम 'सुभौम' था ।१०६। (और भी दे म. पु /७३/१६१) विरोष परिचय--दे० तीर्थं कर/४ ।
- पार्श्वनाथ काव्य पंजिका-अरचार्य शुभचन्द्र (ई० १५१६-१४४६) द्वारा रचित संस्कृत काव्य ग्रन्थ।
- पाइद्यं पंडित—पार्श्वनाथ पुराण के रचयिता एक कन्नड़ कवि। समय— ई १२०४ । (ती./४/३११)।

पाइर्बपुराण — पार्श्व पुराण नामके कई ग्रन्थ लिखे गये है। १. पद्म कोर्ति (ई १४९) कृत संस्कृत काव्य जिसमें १ अधिकार है। यह १६०० श्लोक प्रमाण है। कनिवर भूधरदास जी (वि १७९१) ने ह्यका माषानुवाद किया है। २ वादि राज (ई १०२१) कृत 'पाश्वनाथ घरित्र' नामक संस्कृत काठम। (ती /३/१२)। ३. पद्मकीर्ति (ई.१०७७) कृत अपन्र श काव्य। (ती /३/२२)। ४. सकलकीर्ति (ई १४७६-१४४२) कृत संस्कृत रचना। (ती /३/२३)। ४ कालकीर्ति (ई १४३१) कृत अपन्न श काठम (ती /४/११)। ६. वादि चन्द्र (वि. १६३७-१६६४) कृत १९२० छन्द प्रमाण। (तो /४/९२)।

## पार्श्वस्थ---

- भ. आ,/मू-/१२१६,१२९१ केई गहिदा इंदियचोरेहि कसायसावदेहि वा। पथ छंडिय णिज्जति साधुसत्थस्स पासमिम ।१२१६ (इंदिय कसाय गुरूपसणेण चरण तर्ण व पस्सतो । णिखम्मो हु सवित्ता सेवदि पासत्थ सेवाखो । १३०० । क्वितनेक मुनि इन्द्रिय रूपी चोर और कषायरूप हिस प्राणियोसे जब पकड़े जाते हैं तब साधुरूप व्यापारियोका त्याग कर पार्श्वस्थ युनिके पासजाते है । १२१६। पार्श्वस्थ मुनि इन्द्रिय कषाय और विषयों से पराजित होकर चारित्र को तुण के समान समफता है । उसकी सेवा करने वाला भी पार्श्वस्थ तुल्य हो आता है । १३०० ।
- म आ / ५१४ द सणणणणचारित्तेतवविणए णिचकाल पासत्था। एदे अवंदणिज्ञा छिद्दप्पेही गुणधराणाम् १५१४। चदर्शन, ज्ञान, चारित्र, और तप विनयसे सदा काल दूर रहनेवाले और गुणी संयमियोके सदा दोषोंको देखनेवाले पार्श्वस्थादि हैं। इसलिए नमस्कार करने योग्य नहीं है । ५१४।
- भ. आ./बि /१९६५०/१७२२/३ निरतिचारसयममार्गं जानच्चपि न तुत्र वर्तते, किंतु सयममार्गपार्श्वे तिष्ठति नैकान्तेनासंयतः, न च निरति-चारसयमः सोऽभिधीयते पार्श्वस्थ इति ।.... उत्पारनैषणादोषदुष्टं वा शुङ्क्ते, निर्थ्यमेकस्यां वसतौ वसति, एकस्मिन्नेव संस्तुरे रोते, एकस्मिन्नेव क्षेत्रे वसति । गृहिणा गृहाभ्यम्तरे निषद्यां करोति,...

g प्रतिलेखमंप्रतिलेख वा गृह्णति. सूचीकर्तरि न •ग्राहो, सीवनप्रक्षा-. सनावधुननरञ्जनादिबहुपरिकर्मव्यापृतश्च वा पार्श्वस्थ'। क्षारचूर्ण सौबीरतवणसपिरित्यादिक अनागाढकरणेऽपि गृहीत्वा स्थापयत्त् पार्श्वस्थ । - अतिचार रहित संयममार्गका स्वरूप जानकर भी उसमे जो प्रवृत्ति नही करता है, परन्तु संयम मार्गके पास ही वह रहता है, यद्यपि बहु एकातसे असयमो नही है, परन्तु निरतिचार 'संयमका पालन नहीं करता है, इसलिए उसको पार्श्वस्थ कहते है। जो उत्पादन व एषणा दोष सहित आहार प्रहण करते हैं, हमेशा एक ही बस्तिकामें रहते है, एक ही सस्तरमें सोते है. एक ही क्षेत्रमे रहते है, गृहस्थोके घरमे अपनी बैठक लगाते है। जिसका शोधना अशक्य है अथवा जो सोधा नहीं गया उसको प्रहण करते है । मुई, केंची --आदि बस्तुको ग्रहण करते हैं। सीना, धोना, उसको टकना, रंगाना इत्यादि कार्योंमें जो तत्पर रहते है ऐमे मुनियोको पार्श्वस्थ कहते है। जो अपने पास क्षार वूर्ण सोहाग चूर्ण, नमक, घी वगैरह पदार्थ कारण न होनेपर भी रखते है उनको पार्श्वस्थ कहना चाहिए ।

चा. सा./१४३/३ यो वसतिषु प्रतिबद्ध उपकरणोपजीवी च अमणाना पार्श्व तिष्ठतोति पार्श्वस्थ । ≕जो मुनि वसतिकाओमें रहते है, उपकरणोसे हो अपनो जीविका चलाते है, परन्तु मुनियोके समीप रहते है उन्हे पार्श्वस्थ कहते है । (भा. पा./टी /१४/१३७/१७) ।

#### \* पाइवेस्थ साधु सम्बन्धो विषय -- दे० साधु/१।

पाइर्वाभ्युदय ---- आ० जिनसेन (ई० <- १८- ५७८) द्वारा रचित संस्कृत काव्य ग्रन्थ है। पार्श्वनाथ भगवाच्का वर्णन करनेवाला यह काव्य ३६४ मन्दाकाता वृत्तोमें पूर्ण हुआ है। काव्य रचनाकी दृष्टिसे कवि कालिदाक्षके मेधदूतसे भी बढकर है। (ती./२/३४०)।

# पलिंब ---भगवात् वीरके तीर्थमें अन्तकृतकेवस्ती हुए --दे० अन्तकृत ।

- पाहुड़— १. दे० प्राभृत, २. आचार्य कुन्दकुन्द ( ई० १२७-१७६ ) द्वारा ८४ पाहुड ग्रन्थोंका रचा जाना प्रसिद्ध है, पर उनमेंसे निम्न १२ ही उपलब्ध है—१ समयसार, २ प्रवचनसार, ३ नियमसार, ४ पचा-स्तिकाय, १. दर्शन पाहुड, ६ सूत्रप्राहुड, ७. चारित्र पाहुड ८. नोध पाहुड, १. भावपाहुड, १०. मोक्षपाहुड, ११. लिगपाहुड, १२. शील पाहूड ।

**षाहुङ्कि—**बसतिकाका एक दोष—दे० वसतिका ।

#### 

- पिडे----द्र. स /टी /१५/११४/२ पिण्डस्य कोऽर्थ । मन्द्रत्वस्य बाहुल्य-स्येति । = पिण्ड शब्दका अर्थ गहराई या मोटाई है ।
- पिडस्थध्यान ~ पिण्डस्थ ध्यानकी विधिमें जीव अनेक प्रकारकी धारणाओं द्वारा अपने उपयोगको एकाग्र करनेका उद्यम करता है। उसीका परिचय इस अधिकारमें दिया गया है।

#### १ पिंडस्थध्यानका लक्षण व विधि सामान्य

#### १. पिडस्थं स्वात्मचिन्तनम्

ड. सं./टी./४९/२०४ पर उद्दधृत-पण्डस्थं स्वात्मचिन्तनम् । = निजात्माका चिन्तवन पिण्डस्थ ध्यान है । (प प्र /टी /१/६/६ पर उद्दधृत), (भा. पा /टी./९६/२३६ पर उद्दधृत) ।

#### २. अईतके तुख्य निजात्माका ध्यान

- वसु. आ /४११ सियकिरणविष्फुर तं अट्ठमहापाडिहेरपरियरियं। भाइज्जइ ज णियय पिडत्थ जाण त फाण ।४४१। = श्वेत किरणोंसे विस्फुरायमान और अष्ट महा प्रातिहायोंसे परिवृत्त (संयुक्त) जो निज रूप अर्थात् केवली तुल्य आत्मस्वरूपका ध्यान किया जाता है जसे पिण्डस्थ ध्यान जानना चाहिए ।४४१। (ज्ञा,/३७/२८,३२); (गुण० आ०/२२८)।
- ज्ञानसार/११-२१ निजनाभिकमलमध्ये परिस्थितं विस्फुरद्रवितेज. । ध्यायते अर्ह द्रूपं ध्यानं तत् मन्यस्य पिण्डस्थं ।११। ध्यायत निजकर-मध्ये भालतले हृदयकन्ददेशे । जिनरूप रवितेज' पिण्डस्थं मन्यस्व ध्यानमिदं ।२०१ = अपनी नाभिमें, हाथमें. मस्तकमें, अथवा हृदयमें कमलकी कल्पना करके उसमें स्थित सूर्यतेजवत्त स्फुरायमान अर्हन्तके रूपका ध्यान करना पिण्डस्थ ध्यान है ।११-२०।

#### ३. तीन छोककी कल्पना युक्त निजदेह

वसु अर्/४६०-४६३ अहवा णाहि च वियण्पिऊण मेरु' अहोविहायत्रिम । भाइज्ज अहोलोर्य तिरियम्मं तिरियए वीए 18६०। उड्ढम्मि उड्ड-लोयं कप्पविमाणाणि संधपरियंते । गोविज्जमयागीवं अणुद्दिसं अणु-पएसम्मि ।४६१। विजय च वइजयंतं जयंतमवराजियं च सव्वर्थं। भाइज्ज मुहण्एसे णिलाडदेसम्मि सिद्धसिला ।४६२। तत्सुवरि सिद्ध-णिलयं जह सिहर जाग उत्तमगम्मि । एवं ज णियदेहं भाइज्जइ तं पि पिंडर्त्थं ।४६३। = अथवा अपने नाभि स्थानमें मेरु पर्वतकी कल्पना करके उसके अधोविभागमें अधोलोकका ध्यान करे, नाभि पार्श्ववर्ती द्वितीय तिर्यग्विभागमें तिर्यग्लोकका ध्यान करे। नाभिसे अर्ध्व भागमें अर्ध्वलोकका चिन्तवन करे। स्कन्ध पर्यन्त भागमें कव्प विमानोंका, ग्रीवा स्थानपर नवग्रै वेयकोका, हनुप्रदेश अर्थात् ठोडीके स्थानपर नव अनुदिशोका, मुख प्रदेशपर विजय, वैजयन्त, जयन्त, अपराजित, और सर्वार्थसिद्धिका ध्यान करे। ललाटदेशमें सिद्धशिला, उसके ऊपर उत्तमांगमें लोक शिखरके तुल्य सिद्ध क्षेत्रको जानना चाहिए। इस प्रकार जो निज देहका ध्यान किया जाता है, उसे भी पिडस्थध्यान जानमा चाहिए ।४६०-४६३। (गुण० प्रा०/२२१-२३१); (ज्ञा./३७/३०) ।

#### ४. द्रव्य रूप ध्येयका ध्यान करना

त, अनु-/१३४ ध्यातु<sup>.</sup> पिण्डे स्थितश्चैव घ्येमोऽर्थो ध्यायते यतः । ध्येमं पिण्डस्थमित्याहुरतएव च केचन ।१३४। = ध्येय पदार्थ चूँकि ध्याता-के शरीरमें स्थित रूपसे ही ध्यानका विषय किया जाता है, इसलिए कुछ आचार्य उसे पिण्डस्थ ध्येय कहते है ।

नोट--ध्येयके लिए--दे० ध्येय ।

Jain Education International

# २. पिंडस्थ ध्यानको पाँच धारणाएँ

# पिंडस्थ ध्यानकी विधिमें पाँच धारणाओंका निर्देश

इा /३७/२-३ पिण्डस्थ पञ्च विज्ञेया धारणा वीरवर्णिताः । सयमी यास्वस्मूढो जन्मपाशान्तिकृन्तति ।२। पार्थिवी स्यात्तयाग्नेपौ श्वसना वाथ वारुणी । तत्त्वरूपवती चेति निज्ञेयास्ता यथाक्रमस् ।३। = पिंडस्थ ध्यानमे श्री वर्धमान स्वामीसे कही हुई जो पाँच धारणाएँ है, उनमें सयमी मुनि ज्ञानी होकर ससार रूपी पाश्चको काटता है ।२। वे धारणाएँ पार्थिवी, आग्नेयी तथा श्वसना, वारुणी और तत्त्वरूपवत्ती ऐसे यथाक्रमसे होती है ।२-३। (त अनु १८३) ।

### २. पाँचों धारणाओंका संक्षिप्त परिचय

त, अनु /१८४-१८७ आकार मरुता पूर्य कुम्भित्वा रेफवह्निमा। दग्ध्वा स्ववपुषा कर्म, स्वतो भस्म विरेच्य च ११८४। ह मत्रो नभसि ध्येय क्षरन्तमृतमारमनि । तेनाऽन्यत्तद्विनिर्माय पीयूषमयमुज्ज्वलम् ।१५४। ततः पञ्चनमस्कारे पञ्चपिण्डाक्षरान्विते । पञ्चस्थानेषु विन्यस्तै वि-धाय सकला क्रियास्। १९-६। पश्चादात्मानमई न्त ध्यायेन्निर्दिष्टलक्षणम् । सिद्ध वा ध्वस्तकर्माणममुत ज्ञानभास्वरम् ।१९७। ⇒(नाभिकमलकी कणिकामें स्थित ) अर्ह मन्त्रके 'अ' अक्षरको पूरक पवनके द्वारा पूरित और (कुम्भक पवनके द्वारा) कुम्भित करके, रेफ (ं)की अंग्निसे ( हृदयस्थ ) कर्म चक्रको अपने शरोर सहित भस्म करके और फिर भस्मको ( रेचक पबन द्वारा ) स्वयं विरेचित करके 'हु' मन्त्रको आकाशमें ऐसे ध्याना चाहिए कि उससे आत्मामे अमृत मर रहा है और उस अमृतसे अन्य शरीरका निर्माण होकर वह अमृतमय और उज्ज्वल वन रहा है। तत्पश्चात पंच पिडाक्षरों (हाँ ही हूँ हौ ह), से ( यथाक्रम ) युक्त और शरीरके पाँच स्थानोंमें विन्यरत हुए पच नमस्कार मन्त्रोसे-(णमो अरहताण आदि पाँच पदोसे) सकत क्रिया करके तदनन्तर आत्माको निर्दिष्ट लक्षण अर्हन्त रूप घ्यावे अथवा सकलकर्म-रहित अमूर्तिक और ज्ञानभास्कर ऐसे सिद्ध स्वरूप ध्याचे ।१८४-१८७। -- विशेष दे० वह वह नाम ।

## ३. तत्त्ववती धारणाका परिचय

- इगः,/३७/२१-३० मृगेन्द्रविष्टरारूढ दिव्यातिशयसंग्रुतम् । कल्याणमहि-मोपेत देवदैत्योरगाचितम् ।२१। विलीनाशेषकर्माणं स्फुरन्तमति-निर्मलम् । स्व तत पुरुषाकार स्वाझागर्भगतं स्मरेत्त।३०। स्वत्तपश्चात ( वारुणी धारणाके पश्चात् ) अपने आरमाके अतिशय युक्त, सिहासन-पर आरूढ, कल्याणकी महिमा सहित, देव दानव धरणेन्द्रादिसे पूजित है ऐसा चिन्तवन करें ।२१। तत्पश्चात् विलय हो गये हैं आठ कर्म जिसके ऐसा स्फुरायमान अति निर्मल पुरुषाकार अपने शरीरमे प्राप्त हुए अपने आत्माका चिन्तवन करें । इस प्रकार तत्त्वरूपवती धारणा कही गयी ।३०। ( ज्ञा०/३७/२६ ) ।
  - \* अर्हन्त चिन्तवन पदस्थ आदि तीनों ध्यानोंमें होता है-देव ध्येय।

#### ४. पिण्डस्थ ध्यानका फल

इा./३७/३१ इत्यविरत स योगी पिण्डस्थे जातनिश्चलाभ्यास<sup>.</sup>। शिव-सुखमनन्यसाध्य प्राप्नोत्यचिरेण कालेन ।३१। ⇒इस प्रकार पिण्डस्थ ध्यानमें जिसका निश्चल अभ्यास हो गया है वह ध्यानी मुनि अन्य प्रकारसे साधनेमें न आवे ऐसे मोक्षके सुखको शोध ही प्राप्त होता है ।३१।

# पिच्छिका----

भ. आ /मू./१८ रयसेयाणमगहणं मदद सुकुमालदा लघुत्तं च। जत्थेदे पच गुणा तं पडिलिहण पसंसति ।१८१ = जिसमें ये पाँच गुण हैं उस कोधनोपकरण पिच्छिका आदिकी साधुजन प्रशंसा करते है—धूलि और पसेवसे मैसी न हो, कोमल हो, कडी न हो । अर्थात् नमनशील हो, और हलकी हो । ( मू. आ /११० ) ।

## २. पिच्छिकाकी उपयोगिता

ሻሪ

- भ. आ./मू./१७-१९ इरियादाणणिखेवे विवेगठाणे णिसीयणे सयणे। उव्वत्तणपरिवत्तण पसारणा उ'टणामस्से १९६। पहिलेहणेण पडिले-हिज्जइ चिण्ह च होइ सगपक्खे। विस्सासिय च लिगं संजदपडि-रूवदा चेव ११७। ज्जय मुनि बैठते है, खडे हो जाते है, सो जाते है, अपने हाथ और पॉव पसारते है, सकोच लेते है, जब वे उत्तान-शयन करते है, कर्वट वदतते है, तब वे अपना शरीर पिच्छिकासे स्वच्छ करते है १६६। पिच्छिकासे ही जीव दया पाली जाती है। पिच्छिका लोगोमे यति विषयक विश्वास उत्पन्न करनेका चिह्न है। तथा पिच्छिका धारण करनेसे वे मुनिराज प्राचीन मुनियोके प्रति-निधि स्वरूप है, ऐसा सिद्ध होता है १९७। (मू आ /१९१)।
- मू. आ / ११९. १९४ डचार परसवण णिसि मुत्तो उट्ठियोहु काऊण । अप्पडिलिहिय सुवतो जीववह कुर्णद णियदतु । ११९। णाणे चकम-णादाणणिवचेवे सयणआसण पयत्ते । पडिलेहणेण पडिलेहिज्जइ लिग च होइ सपक्से । ( १४ ) । = रातमे सोतेसे उठा फिर मलका क्षेपण मृत श्लेष्मा आदिका क्षेपणकर सोधन बिना किये फिर सो गया ऐसा साधु पीछीके बिना जीवहिसा अवश्य करता है । १९२। कायोत्सर्ग में गमनमे कमडळु आदिके उठानेमें, पुस्तकादिके रावनेमें, शयनमें, भूठनके साफ करनेमे यत्नसे पीछीकर जीबोकी हिसा की जाती है, और यह मुनि नयमी है ऐसा अपने पक्षमे चिह्न हो जाता है । १९४।

पितृकायिक-अकाकारोपपन्न देव-दे० देव/11/३।

# पिपासा- १. पिपासा परीषहका उक्षण

स सि / १/१/४२०/१२ विरुद्धाहारग्रैष्मातपपित्तज्वरानशनादिभिरु-दीर्णां शरीरेन्द्रियोन्माथिनो पिपासा प्रत्यानाद्रियमाणप्रतिकारस्य पिपासानलशिखा धृतिनवमृदुघटपूरितशीतलसुगन्धिसमाधिवारिणा प्रशमयत पिपासानहनं प्रशस्यते । —जो अतिरूक्ष आदि विरुद्ध आहार, प्रोध्म कालीन आतप, पिराज्वर और अनशन आदिके कारण उत्पन्न हुई तथा शरीर और इन्द्रियोका मंथन करनेवाली पिपासा-का प्रतिकार करनेमें आदर भाव नही रखता और पिपासारूपी अग्निको सन्तोषरूपी नूतन मिट्टीके घडेमे भरे हुए शीवल सुगन्धि समाधि रूपी जलसे शान्त कर रहा है उसके पिपासाजय प्रशसाके योग्य है। (रा वा / १/१/३/६०९/२४), (चा सा./११०/३)।

# \* क्षुधा व पिपासा परीषहमें अन्तर-दे॰ क्षुधा ।

–दे० व्यंतर/१/२ ।

# 1. पिशाचोंके भेद

ति प./६/४८-४१ कुंमंडजवलरक्खससंमोहा तारआ य चोक्खक्खा। कालमहकाल चोक्खा सतालया देहमहदेहा ।४८। तुण्हिअपवयणणामा ....।४१। ---कुष्माण्ड, यक्ष, राक्षस, समोह, तारक, अशुचिनामक काल, महाकाल, शुचि, सतालक, देह, महादेह, तुष्णीक, और प्रवचन नामक, इस प्रकार ये चौदह पिशाचोके भेद है ।४८-४१। (ति सा./ २७१-२७२)।

- पिशुलि गो. जी /भाषा/३२६/७००/१३ का भावार्थ (श्रुत ज्ञानके पर्याय, पर्याय-समास आदि २० भेदोके प्रकरणमे. प्रक्षेपक प्रक्षेपक नामके श्रुतज्ञानको प्राप्त करनेके लिए अनतका भाग देनेकी जो प्रक्रिया अपनायी गयी है) वैसे ही क्रमतें जीवराशिमात्र अनंतका भाग दीए जो प्रमाण आवें सो सो क्रमतें पिशुलि पिशुलि-पिशुलि जानने ।
- **पिष्टपेसन---**दे० अतिप्रसग ।
- पिहित---१ आहारका एक होष--दे० आहार/II/४/४;२. बसतिका-का एक दोष---दे० वसतिका ।
- पिहितास्त्रव-१ (ह. प./२७/२) एक दिगम्बर आचार्य, २, एक जैन मुनि (ह पु/२७/१३)। ३ पद्मप्रभ भगवान्के पूर्व भवके गुरु (ह पु/६०/१३१) ४ वुद्धकोर्ति (महात्मा बुद्ध) के गुरु थे। पार्श्व-नाथ भगवान्को परम्परामे दिगम्बराचार्य थे। (द सा /प्रशस्ति/२६ प, नाधूराम प्रेमी) इनके शिष्य बुद्धकीर्तिने बौद्धधर्म चलाया था (द सा /मू /६-७)।
- **पीठ---**दसने रुद्र थे।---दे० शलाका पुरुष/७।

पीठिका मंत्र---दे० मत्र/१/६।

- षीड़ा----दे० चेदना ।
- gंडरीक १. छठे रुद्र थे। दे० राताका पुरुष/७। २ अपने पूर्वके दूसरे भवमे शल्य सहित मर करके देव हुआ था। वर्तमान भवमें छठे नारायण थे। अपरनाम पुरुष पुण्डरीक था। - दे० शताका-पुरुष/४। ३ श्रुतझानका १२वॉ अंग बाह्य-- दे० श्रुतज्ञान/III। ४ पुष्करवर द्वीपका रक्षक व्यन्तर देव - दे० व्यन्तर/४। ६ मानु-षोत्तर पर्वतका रक्षक व्यन्तर-दे०व्यन्तर/४। ६ विजयार्घकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याघर।
- gंडरीक हद- दिखरी पर्वतस्थ एक हद जिसमेंसे स्वर्ण क्ला, रक्ता व रक्तोदा ये तीन नदियाँ मिक्लर्ती है। लक्ष्मीदेवी इसमें निवास करती है-दे० लोक/३/१।
- **पुंडरीकिणी** रुचक पर्वत निवासिनी दिक्कुमारो देवी । —दे० सोक/४/१३ ।
- gंडरीकिनी----- पूर्व विदेहस्थ पुष्क्लावर्तको मुख्य नगरी । अपरनाम पुष्कलावती-दे० लोक/४/२ ।
- gंड्र—वर्तमान वगालका उत्तर भाग। अपरनाम गौड़ या पौंड्र। भरतक्षेत्र पूर्व आर्य खण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४।
- gंड्रवर्धन--- पूर्व देशमे एक नगरी है। 'महिमा' नगरीका अपरनाम प्रतीत होता है। क्योकि अर्हद्वलि आचार्य द्वारा यहाँ यति सम्मेलन बुलाया गया। और धरसेनाचार्यने महिमा नगरीमें साधुओको बुलाने-के लिए पत्र लिखा था। महिमा नगरीवाला साधु सघ और अर्हद्वलि आचार्यका साधु सम्मेलन एकार्थवाची प्रतीत होते है। (ध. १/प्र. १४.३१)।
- guu जीवके दया, दानादि रूप शुभ परिणाम पुण्य कहलाते है। यद्यपि लोकमें पुण्यके प्रति बडा आकर्षण रहता है, परन्तु मुमुश्च जीव केवल बन्धरूप होनेके कारण इसे पापसे किसी प्रकार भी अधिक नही समभत्ते। इसके प्रलोभनसे अचनेके लिए वह सदा इसकी अनि-ष्ठताका विचार करते है। परन्तु इसका यह अर्थ नहीं कि यह सर्वथा

पाप रूप ही है। लौकिकजनोके लिए यह अवश्य ही पापकी अपेक्षा बहुत अच्छा है। यद्यपि मुमुञ्च जोवोको भी निचली अवस्थासे पुण्य प्रवृत्ति अवश्य होती है. पर निदान रहित होनेके कारण, उनका पुण्य पुण्यानुबन्धी है, जो परम्परा मोक्षका कारण है। लोकिक जीवोंका पुण्य निदान व तुण्णा सहित होनेके कारण पापानुबन्धी है, तथा ससारमें डुवानेवाला है। ऐसे पुण्यका त्याग ही परमार्थसे योग्य है।

| g                | पुण्य निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ł                | भावपुण्यका रुक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ત                | द्रच्य पुण्य या पुण्यकर्मका लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| æ                | पुण्य जीवका लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| x                | पुण्य व पापमें अन्तरंगकी प्रधानता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ų                | पुण्य ( शुभ नामकर्म ) के बन्ध योस्य परिणाम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| *                | पुण्य प्रकृतियेंकि मेद ( – इ० प्रकृतिवन्ध/२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| *                | रास-द्वेषर्मे पुण्य-पापका विभाग । —दे० राग/२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| *                | पुण्य तत्त्वका कर्तृत्व । -दे० मिथ्यादृष्टि/४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 2                | पुण्य च पापमें पारमार्थिक समानता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| १                | दोनों मोह व अश्वानकी सन्तान है ।<br>परमार्थसे दोनों एक है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ঽ                | दोनोंकी एकतामे दृष्टान्त ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ३                | दोनों ही बन्ध व संसारके कारण है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ¥                | दोनों ही दुःखरूप या दुःखके कारण है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4                | दोनों ही हेय है, तथा इसका हेतु।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| <del>تر</del>    | दोनोंमें मेद समझना अज्ञान है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ២                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ę                | पुण्यकी कथंचित् अनिष्टता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ₹<br>*           | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| *                | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>दे० चारित/४/४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| *                | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>—दे० चारित्र/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| *<br>१<br>२      | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>—दे० चारित्र/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *<br>?<br>?<br>? | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>दे० चारित्र/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वारतवर्मे पुण्य झुम है ही नहीं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| * ? ? ? %        | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है।<br>दे० चारित्र/४/४।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं।<br>वास्तवर्मे पुण्य शुभ है ही नहीं।<br>अज्ञानीजन ही पुण्यको उपादेय मानते है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| * ~ ~ ~ * ~ ~    | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>दे० चारित/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वास्तवर्मे पुण्य शुम है ही नहीं ।<br>अञ्चानीजन ही पुण्यको उपादेय मानते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| * ? ? ? Y R      | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्थं करनेवाला है।<br>दे० चारित्र/४/४।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं।<br>वास्तवमें पुण्य शुभ है ही नहीं।<br>अज्ञानीजन ही पुण्यको उपादेय मानते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् मुण्यका है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| * ~ ~ ~ * ~ ~    | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>दे० चारित/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वास्तवर्मे पुण्य शुम है ही नहीं ।<br>अञ्चानीजन ही पुण्यको उपादेय मानते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| * ? ? ? Y R      | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>दे० चारित/k/k ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वास्तवर्मे पुण्य शुम है ही नहीं ।<br>अञ्चानोजन ही पुण्यको उपादेय मानते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् भूण्यका भी हिरस्कार है ।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेय समझता है ।<br>दे० घर्म/४/९ ।<br>ज्ञानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा सम-                                                                                                   |
| * ? ? ? Y . E *  | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है।<br>—दे० चारित्र/४/४।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं।<br>वास्तवमें पुण्य शुभ है ही नहीं।<br>अज्ञानोजन ही पुण्यको उपादेय मानते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी हिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेथ समझता है।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेथ समझता है।<br>ज्ञानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा सम-<br>झता है।                                                                    |
| * ? ? ? V        | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>—दे० चारित/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुभ भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वास्तवर्मे पुण्य शुभ है ही नहीं ।<br>अज्ञानोजन ही पुण्यको उपादेय मानते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेय समझता है ।<br>ज्ञानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा सम-<br>झता है ।<br>मिथ्यालयुक्त पुण्य तो अत्यन्त अनिष्ट है हो । |
| * ? ? ? * 9      | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है।<br>—दे० चारित्र/४/४।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है।<br>शुम भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं।<br>वास्तवमें पुण्य शुभ है ही नहीं।<br>अज्ञानोजन ही पुण्यको उपादेय मानते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी हिरस्कार करते है।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेथ समझता है।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेथ समझता है।<br>ज्ञानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा सम-<br>झता है।                                                                    |
| * ? ? ? V        | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>—दे० चारित/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुभ भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वास्तवर्मे पुण्य शुभ है ही नहीं ।<br>अज्ञानोजन ही पुण्यको उपादेय मानते है ।<br>ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।<br>ज्ञानी व्यवहार धर्मको भी हेय समझता है ।<br>ज्ञानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा सम-<br>झता है ।<br>मिथ्यालयुक्त पुण्य तो अत्यन्त अनिष्ट है हो । |
| * やりまといれ* の いや   | पुण्य कथंचित् विरुद्ध कार्यं करनेवाला है ।<br>—दे० चारित/४/४ ।<br>संसारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है ।<br>शुभ भाव कथंचित् पापबन्धके भी कारण हैं ।<br>वास्तवमें पुण्य शुभ है ही नहीं ।<br>अद्यानोजन ही पुण्यको उपादेय मानते है ।<br>शानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करते है ।<br>शानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा सम-<br>झता है ।<br>मिथ्यात्वयुक्त पुण्य तो अत्यन्त अनिष्ट है हो ।<br>मिथ्यात्वयुक्त पुण्य तीसरे मव नरकका कारण है ।      |



१. पुण्य निर्देश

| R | पुण्यको महिमा व उसका फल।                      |
|---|-----------------------------------------------|
| ۲ | पुण्य करनेकी जेरणा।                           |
| 4 | पुण्यकी इष्टता व अनिष्टताका समन्वय            |
| १ | पुण्य दो मकारका होता है।                      |
| २ | भोगमूलक ही पुण्य निषिद्ध है योगमूलक नहीं।     |
| ३ | पुण्यके निषेधका कारण व प्रयोजन ।              |
| * | पुण्य छोडनेका डपाय न कम। -दे० धर्म/६।         |
| * | हेय मानते हुए भी ज्ञानी विषय वचनार्थ व्यवहार- |
|   | थर्म करता है। —दे० मिथ्याइष्टि/४।             |
| * | साधुकी शुम कियाओंकी सीमा।दे० साधु/२।          |
| ۲ | सम्यग्दृष्टिका पुण्य निरीह होता है।           |
| ч | पुण्यके साथ पाय प्रकृतिके बन्धका समन्त्य ।    |
|   |                                               |
|   |                                               |
|   | l                                             |

# १, पुण्य निर्देश

I

पुण्य

#### साब पुण्यका लक्षण

- प्र. सा./मू./१०१ सुहपरिणामो पुण्णं भणियमण्णेसु । = परके प्रति शुभ-परिणाम पुण्य है । (पं का./त.प्र./१०८) ।
- स. सि./६/३/३२०/२ पुनात्यात्मानं पूचतेऽनेनेति वा पुण्यस् । =जो आत्माको पवित्र करता है, या जिससे आत्मा पवित्र होता है वह पुण्य है । (रा.वा./६/३/४/४०७/११) ।
- न. च. वृ./१६२ अहवा कारणभूदा तेसि च वयव्वयाइ इह भणिया। ते खलु पुण्णं पाव जाण इम पवयणे भणियं ।१६२१ - उन शुभ वेदादि-के कारणभूत जो बतादि कहे गये हैं, उसको निश्चयसे पुण्य जानो, ऐसा शास्त्रमें कहा है।
- परणामो भावपुर्ण्य है । परिणाम भावपुर्ण्य है ।
- दे० उपयोग/I1/8 जीव दया आदि शुभोपयोग है ।१। वही पुण्य है ।श
- दे० धर्म/१/४ ( पूजा, भक्ति, दया, दान आदि शुभ क्रियाओं रूप व्यव-बहारधर्म पुण्य है। ( उपयोग/४/७ ), ( पुण्य/१/४ )।

#### २, द्रध्य पुण्य या पुण्य कर्मका लक्षण

- भ, आ,/बि,/२९/१३४/२० पुण्य नाम अभिमतस्य प्रापक। ==इष्ट पदार्थोंकी प्राप्ति जिससे होती हो वह कर्म पुण्य कहलाता है।
- पं.का /ता.वृ /१०८/१७२/व भावपुण्यनिमित्तेनोत्पन्न सद्वेद्यादिशुभ-प्रकृतिरूप. पुद्दगलपरमाणुपिण्डो डव्यपुण्य । स्भाव पुण्यके निमित्त-से उत्पन्न होनेवाले साता वेदनीय आदि (विशेष दे० प्रकृतिजन्ध/२) शुभप्रकृति रूप पुद्दगलपरमाणुओका पिण्ड डव्य पुण्य है।
- स म./२७/३०२/११ पुण्य दानादिक्रियोपार्जनीयं शुभकर्म । =दान आदि क्रियाओसे उपार्जित किया जानेवाला शुभकर्म पुण्य है।

#### ३. पुण्य जीवका लक्षण

मू. आ./मू /२३४ सम्मत्तेण सुदेण य विरदीर कसायणिःगहगुणेहि। जो परिणदो सो पुण्णोम्म १२४। =सम्यवस्व, श्रुतज्ञान, वतरूप परि- णाम तथा कषाय निग्रहरूप गुणोसे परिणत आत्मा पुण्य जीव है। (गो.जी./सू./६२२)।

द्र. सं /मू /३प/१४८ सुहअसुहभावजुत्ता पुण्णं पाव हवति खल्ज जीवा। ==शुभ परिणामोसे युक्त जीव पुण्य रूप होता है।

#### ४, पुण्य व पापमें अन्तरंगकी प्रधानता

- आप्त. मा./१२-१५ पाप भूव परे दु खात पुण्यं च मुखतो यदि । अचे-तनाकपायौ च अध्येयाता निमित्ततः १९२। पुण्य भूवं स्वतो दु खा-त्पाप च मुखतो यदि । वीतरागी मुनिर्विद्वास्ताम्या युञ्ज्यान्निमि-सत । १३। विरोधा ना भयैकात्म्य स्याद्वादन्यायविद्विषा । अवाच्य-तैकान्तेऽप्युक्तिनविगच्यमिति युज्यते ।१४। विशुद्धिसंबलेशाङ्गं चे**त**. स्वपरस्थ सुखासुखम् । पुण्यपापासवौ युक्तौ न चेद्रचर्थस्तवाईत. १९११ ≕यदि परका दुख उपजानेसे पाप और परको सुख उपजानेसे पुण्य होने का नियम हुआ होता तो कंटक आदि अचेतन पदार्थीको पाप और दूध आदि अचेतन पदार्थोको पुण्य हो जाता। और बीतरागी सुनि (ईर्यासमिति पूर्वक गमन करते हुए कदाचिव क्षुद्र जीवोके बधका कारण हो जानेसे बन्धको प्राप्त हो जाते । १२। यदि स्वयं अपनेको ही दुख या सुख उपजानेसे पाप-पुण्य होनेका नियम हुआ होता तो वीतरागी मुनि तथा विद्वान्जन भी बन्धके पात्र हो जाते; क्योकि, उनको भी उस प्रकारका निमित्तपना होता है। १३। इसलिए ऐसा मानना ही योग्य है कि स्व व पर दोनोको सुख या दुखमें निमित्त होनेके कारण, विशुद्धि व संक्लेश परिणाम उनके कारण तथा उनके कार्य ये सब मिलकर ही पुण्य व पापके आसव होते हुए पराश्चित पुण्य व पापरूप एकान्तका निषेध करते है। १४। यदि विशुद्धि व सक्लेश दोनों ही स्व व परको सुख व दुःखके कारण न हो तो आपके मतमें पुण्य या पाप कहना हो व्यर्थ है। १४।
- नो. पा /पं, जयचन्द/६०/१५२/२५ केवलवाह्यसामाथिकादि निरारम्भ कार्यका भेष धारि बैठे तो किछु विशिष्ट पुण्य है नाहीं। शरीरादिक बाह्य बस्तु तौ जड है। केवल जडको किया फल तौ आत्माको लागे नाहीं। विशिष्ट पुण्य तौ भावनिकै अनुसार है।...अतः पुण्य-पापके बन्धमें गुभाशुभ भाव ही प्रधान है।

# प. पुण्य ( ज़ुम नामकर्म ) के बन्ध थोंग्य परिणाम

- पं. का./मू./१३५ रागो जस्स पसत्थो अणुर्कपासंसिदो म परिणामो। चित्तमिह गरिथ कलुस पुण्णं जीवस्स आसवदि ११३५। ≕जिस जीव-को प्रशस्त राग है, अनुकम्पायुक्त परिणाम है, और चित्तमें कलुषता-का अभाव है उस जीवको पुण्य आस्रव होता है।
- मु. आ./मू./२३४ पुण्णस्सासवभूदा अणुकपा सुद्ध एव उत्रओगा। =जीवोपर दया. शुद्ध मन वचन कायकी किया तथा शुद्ध दर्शन झानरूप उपयोग ये पुण्यकर्मके आसवके कारण है। (क पा. १/१.१/ गा. २/१०४)।
- त सू/६/२३ तद्विपरोत शुभस्य ।२३।
- स. सि./६/२३/३३७/१ कायवाड् मनसामृजुत्वमविसंवादनं च तद्विप-रीतम् । 'च' झब्देन समुच्चितस्य च विपरीते प्राह्मम् । धार्मिकदर्शन-सभ्रमसहभावोपनयनसंसरणाभीरुताप्रमादवर्जनादि' । तदेतच्छुभ-नामकर्मास्नवकारणं वेदितव्यम् । किाय, वचन और मनकी सरलता तथा अविसंवाद ये उस (अशुभ) से विपरीत है । उसी प्रकार पूर्व सूत्रको व्याल्या करते हुए च शब्दसे जिनका समुच्च्य किया गया है, उनके विपरीत आसवोंका प्रहण करना चाहिए । जैसे--धार्मिक पुरुषों व स्थानोका दर्शन करना, आदर संस्कार करना, सद्भाव रखना, उपनयन, संसारसे डरना, और प्रमादका त्याग करना आदि । ये सष शुभ नामकर्मके आसवके कारण है । (रा. वा./६/२३/१/६२९/ २९); (गो. क./मू./९०९/१९४); (त. सा./४/४९) ।

- त. सा./४/४९ वतात्किलासवेत्पुण्यं । == व्रतसे पुण्यकर्मका आसव होता है ।
- यो. सा,/अ./४/३७ अईदादौ परा भक्ति कारुण्य सर्वजन्तुषु । पावने घरणे राग पुण्यबन्धनिबन्धनम् ।३७। -- अईन्त आदि पॉचों परमेष्ठियोमें भक्ति, समस्त जीवोपर करुणा और पवित्रचारित्रमें प्रीति करनेसे पुण्य बन्ध होता है ।
- ज्ञा./२/३-७ यमप्रशमनिर्वेदसत्त्वचिन्तावलम्बितम् । मैत्र्यादिभावनारूढं

मन सूते शुभास्रवम् १२। विश्वव्यापारनिर्मुक्त श्रुतज्ञानावलम्बितम् । शुभासवाय विज्ञेय वच्च. सत्यं प्रतिष्ठितम् ॥ सुगुएतेन सुकायेन कायोत्सर्गेन वानिशम् । स चिनाति शुभ कर्म काययोगेन संयमी ।७। ज्यम (वत), प्रशम, निर्वेद तथा तत्त्वोंका चिन्तवन इत्यादिका अवलम्बन हो. एवम् मैत्री, प्रमोद, कारुण्य और माध्यस्थ्य इन चार भावनाओकी जिसके मनमे भावना हो, वही मन शुभासव उत्पन्न करता है ।३। समस्त विश्वके व्यापारोसे रहित तथा श्रुतज्ञानके अवलम्बनयुक्त और सत्यरूप पारिणामिक वचन शुभास्रवके निए होते हैं ।३। भले प्रकार गुप्तरूप किये हुए अर्थात् अपने वश्तीभ्रुत किये हुए कायसे तथा निरन्तर कायोत्सर्गसे सयमी मुनि शुभ कर्मको संचय करते है ।

# २. पुण्य व पापमें पारमायिक समानता

### १. दोनों मोह व अज्ञानकी सन्तान हैं

- पं, का /मू./१३१ मोहो रागो दोसो चित्तपसादो य जस्स भावम्मि। विज्जदि तस्स सुहो वा असुहो वा होदि परिणामो ।१३१। च्छिसके भावमें मोह, राग, द्वेष अथवा चित्त प्रसन्नता है उसे शुभ अथवा अशुभ परिणाम होते हैं। (तहॉ प्रशस्त राग व चित्तप्रसादसे शुभ-परिणाम और अप्रशस्तराग, द्वेष और मिथ्यात्वसे अशुभ परिणाम होते है। (इसी गाथाकी त, प्र. टीका)।
- प. प्र /मू./२/१३ बंधहॅ मोक्खहॅ हैउ णिउ जो णवि जाणइ कोइ। सो पर मोहिं करइ जिय पुण्णु वि पाउ वि दोइ।१३। = वन्ध और मोक्ष-का कारण अपना विभाव और स्वभाव परिणाम है, ऐसा भेद जो नही जानता है, वही पुण्य जौर पाप इन दोनोको मोह्से करता है। (न. च. वृ./२६९)।

#### २. परमार्थसे दोनों एक हैं

स. सा /आ./१४५ शुभोऽशुभो वा जोवपरिणाम केवलाज्ञानमधत्वा-देकस्तदेकरवे सति कारणाभेदात एक कर्म। शुभोऽशुभो वा पुद्रगल-परिणाम. केवलपुद्रगलमयत्वादेकस्तदेकत्वे सति स्वभावाभेदादेक कर्म । शुभोऽशुभो वा फलपाक केवलपुद्धगलमश्रत्वादेकस्तदेकत्वे सत्यनुभवाभेदादेकं कर्म । शुभाशुभौ मोक्षबन्धमार्गौ तु प्रत्येकं जीव-पुद्धगलमयत्वादेकौ तदनेकत्वे सत्यपि केवलपुद्धगलमयबन्धमार्गाश्चित-त्वेनाश्रयाभेदादेकं कर्म। = शुभ व अशुभ जीवपरिणाम केवल अज्ञानमय होनेसे एक है, अत. उनके कारणमें अभेद होनेसे कर्म एक ही है। शुभ और अशुभ पुइगलपरिणाम केवल पुइगलमय होनेसे एक है, अतः उनके स्वभावमें अभेद होनेसे कर्म एक है। ज्ञुभ व अज़ुभ फलरूप विपाक भी केवल पुइगलमय होनेसे एक है, अत उनके अनुभव या स्वादमे अभेद होनेसे दोनो एक है। यद्यपि शुभरूप (व्यवहार) मोक्षमार्ग केवल जीवमय और अशुभरूप बन्धमार्ग केवल पुद्रगलमय होनेसे दोनोमें अनेकता है, फिर भी कर्म केवल पुद्रगल-मयी बन्धमार्गके ही आश्रित है अतः उनके आश्रयमे अभेद होनेसे दोनों एक हैं।

## ३. दोनोंकी एकतामें दृष्टान्त

स. सा./मू./१४६ सोवण्णियं पि णियल बंधदि कालायसं पि जह पुरिसं। मधदि एवं जीवं मुहममुहं वा कदं कम्म ।१४६। ≔जैसे लोहेकी बेडी पुरुषको बाँधती है, वैसे ही सोनेकी बेडी भी पुरुषको भाँघती है। इसी प्रकार अपने द्वारा किये गये शुभ व अशुभ दोनो ही कर्म जीयको बाँधते है। (यो, सा /यो,/७२), (प्र. सा./त. प्र /७७): (प. प्र./टी /१/१६६-१६७/२७१/९६)।

- स, सा,/आ./१४४/क, १०१ एको दूरात्त्यजति महिरां ब्राह्मणत्वाभिमाना-दन्य द्युद्ध. स्वयमहमिति स्नाति नित्यं तयैव। व्रावप्येतौ युगपदु-दरान्निर्गतौ शूद्रिकाया, शूद्रौ साक्षादपि च चरतो जातिभेदभ्रमेण ११०१। - (शूद्राके पेटसे एक ही साथ जन्मको प्राप्त दो पुत्रोमेंसे एक ब्राह्मणके यहाँ और दूसरा शूद्रके यहाँ पला (उनमेसे) एक तो 'मैं ब्राह्मण हूँ' इस प्रकार ब्राह्मणत्वके अभिमानसे दूरसे ही मदिराका त्याग करता है, उसे स्पर्श तक नहीं करता, और दूसरा 'मै स्वयं शूद्र हूँ' यह मानकर नित्य मदिरासे ही स्नाम करता है, अर्था उसे पवित्र मानता है। उसे स्पर्श तक नहीं करता, और दूसरा 'मै स्वयं शूद्र हूँ' यह मानकर नित्य मदिरासे ही स्नाम करता है, अर्था उसे पवित्र मानता है। यद्यपि दोनो साक्षात्त श्चर है तथापि वे जातिभेद-के भ्रमसहित प्रवृत्ति करते हैं। (इसी प्रकार पुण्य व पाप दोनो ही यद्यपि पूर्वोक्त प्रकार समान है, फिर भी माह दृष्टिके कारण भ्रमवश अज्ञानीजीव इनमें भेद देखकर पुण्यको अच्छा और पापको बुरा समफ्रता है )।
- स सा,/आ,/१४७ कुशीलशुभाशुभकर्मम्या सह रागसंसगौँ प्रतिषिद्धौ बन्धहेतुत्वाद कुशीलमनोरमामनोरमकरेणुकुट्टनीरागसंसर्गवत् । = जैसे कुशील - मनोरम और अमनोरम हथिनीरू कुट्टनीके साथ (हाथीका) राग और संसर्ग उसके बन्धनका कारण है, उसी प्रकार कुशीझ अर्थात् शुभाशुभ कर्मोंके साथ राग और ससर्ग कन्धके कारण होनेसे, शुभाशुभ कर्मोंके साथ राग और ससर्ग करनेका निषेध किया गया है ।

## ४. दोनों ही बन्ध व संसारके कारण हैं

- स, सि./१/४/१५/३ इह पुण्यपापग्रहणं कर्तव्य 'नव पदार्था' इत्यन्थे-रष्युक्तत्वात । न कर्त्तव्यम्, आस्रवे बन्धे चान्तर्भावात । = प्रश्न-सूत्रमें (सात तत्त्वोके साथ) पुण्य पापका ग्रहण करना चाहिए. क्योकि. 'पदार्थ नौ है' ऐसा दूसरे आचार्योंने भी कथन किया है ! उत्तर-पुण्य और पापका पृथक् ग्रहण नहीं करना चाहिए, क्योकि, उनका आसव और वन्धमें अन्तर्भाव हो जाता है। (रा. वा /१/४/२९/२७/३०), (द्र सं./टी./अधि० २/ चूलिका/पृ. ८१/१०)
- ध, १२/४,२,८,३/२७१/७ कम्मर्वधो हि णाम सुहासुहपरिणामेहितो जायदे । = कर्मका जन्ध शुभ व अशुभ परिणामोसे होता है ।
- न. च, वृ./२१११,३७६ अम्रुह मुह चिय कम्म दुविइं तं पि दव्यभाव-भेयगर्य । त्त पिय पडुच्च मोहं संसारा तेण जीवस्स ।२११। भेदुवयारे जइया वहदि सो विय[मुहामुहाम्रीणो । तइया कत्ता भणिदो संसारी तेण सो आदा ।३७६। क्लर्म दो प्रकारके है- शुभ व अशुभ । ये दोनो भी द्रव्य व भावके भेदसे दो-दो प्रकारके है। उन दोनोकी प्रतीतिसे मोह और मोहसे जीवको संसार होता है ।२११। जवतक यह जीव भेद और उभचाररूप व्यवहारमें वर्तता है तवतक वह शुभ और अशुभके आधीन है। और तभी तक वह कर्ता कहलाता है, उससे ही आत्मा संसारी होता है ।३७६।
- त, सा /४/१०४ ससारकारणत्वस्य द्वयोरप्यविशेषत. । न नाम निश्चये नास्ति विशेष. पुण्यपापयो'।१०४। --- निश्चयसे दोनों ही ससारके कारण है, इसजिए पुण्य व पापमें कोई विशेषता नहीं है। (यो. सा./ अ /४/४०)।
- प्र. सा./त. प्र./१८४१ तत्र पुण्यपुद्रगलनन्धकारणस्वात शुभपरिणाम पुण्यं, पापपुद्रगलनन्धकारणत्वादशुभपरिणाम. पापस् । --- पुण्यरूप पुद्रगल-कर्मके बन्धका कारण होनेसे शुभपरिणाम पुण्य है और पापरूप पुद्रगलके बन्धका कारण होनेसे अञ्जभपरिणाम पाप है।
- स. सा./आ./१५०/क. १०३ कर्म सर्वमपि सर्वविदो यह, बन्धसाधन-सुशन्त्यविशेषात । तेन सर्वमपि तत्प्रतिषिद्ध', झानमेव विहितं

शिवहेतु. । १०३। = क्योकि सर्वज्ञदेव समस्त (शुभाशुभ) कर्मको अथिशेषतया बन्धका साधन कहते है, इसलिए उन्होने समस्त ही कर्मोंका निषेध किया है। और ज्ञानको ही मोक्षका कारण कहा है। (प. ध /उ./३७४)।

पं. घ /उ. /७६३ तेहा प्रज्ञापराधत्वान्निर्जराहेतुरङ्गत । अस्ति नावन्ध-हेतुर्वा शुभो नाप्यशुभावहात ।७६३। == बुद्धिकी मन्दतासे यह भी आशंका नही करनी चाहिए कि शुभापयोग एकवेक्से निर्जराका कारण हो सकता है । कारण कि. निश्चयनयसे शुभोपयोग भी ससारका कारण होनेसे निर्जरादिकका हेतु नही हो सकता और न वह शुभ ही कहा जा सकता है ।

### ५. दोनों ही दु:खरूप या दुःखके कारण है

- स. सा./मू./४५ अट्टविहं पिय कम्म सब्द पुग्गलमय जिणा विति। जस्स फर्ल त वुच्चइ दुक्खं ति विभच्चमाणस्स ।४५। च आठो प्रकारका कर्म सथ पुद्दगलमय है, तथा उदयमें आने १र सबका फल दु ख है, ऐसा जिनेन्द्र भगवान्ने कहा है। (प ध /उ./२४०)।
- प्र. सा./मू /७२-७५ णरणारयतिरियसुरा भजति जदि देहसभव द्वस्व । कि सो सुहो वा असुहो उवओगो हवदि जीवाण १७२। कुलिसाउह-चक्रधरा सुहोवओगप्पगेहि भोगेहि। देहादीण विद्धि करे दि सुहिदा इवाभिरदा ७३। जदि सति हि पुव्वाणि य परिणामसमुब्भवाणि विविहाणि । जणयति विसयतण्हं जोवाण देवतान्ताना १७४। ते पुण्ण उदिण्णतिण्हा दुविहा तण्हाहि विसयसोक्खाणि । इच्छन्ति अणुभवति य आमरण दुवखततत्ता १७५। – मनुष्य, नारको, तिर्यच और देव सभी यदि देहात्पन्न दुखको अनुभव करते हैं तो जीवो-का वह ( अशुद्ध ) उपयोग शुभ और अशुभ दो प्रकारका कैसे हो सकता है। ७२। वज्रधर और चक्रधर (इन्द्र व चक्रवर्ती) शुभाष-योगमुलक भोगोके द्वारा देहादिकी पुष्टि करते है ओर भागोमें रत वर्तते हुए सुखो-जैसे भासित होते हैं ७३। इस प्रकार यदि पुण्य नामकी कोई वस्तु विद्यमान भा है तो वह देवो तकके जावो-का विषय तृष्णा उत्पन्न करते है। ७४। और जिनकी तृष्णा उदित है ऐसे वे जीव तृष्णाओके द्वारा दु.सी होते हुए मरण पर्यन्त विषयमुखोको चाहते है, और दुखोसे सन्तप्त होते हुए और दुख-दाहको सहन न करते हुए उन्हें भोगते हैं 1981 (देवादिकाके वे सुख पराश्रित, बाधासहित और बन्धके कारण होनेसे वास्तवमे दुख ही हैं-दे० सुख/१)।
- यो.सा./अ./१/२४ वर्मतोऽपि भवो भोगो दक्ते दु खपरम्परा। चन्दनादपि सपन्नः पावक, ग्लोषते न किस् ।२४। == जिस प्रकार चन्दनसे उत्पन्न अग्नि भी अवस्य जलाती है, उसी प्रकार धर्मसे उत्पन्न भो भोग अवस्य दुःख उत्पन्न करता है।
- पं. ध,/उ,/२५० न हि कर्मोदय कश्चित् जन्तार्यं. स्यात्मुखावह. । सर्वस्य कर्मणस्तत्र वैलक्षण्यात् स्वरूपतः ।२५०। =कोई भो कर्मका उदय ऐसा नही जो कि जीवको मुख प्राप्त करानेवाला हो, क्योंकि स्वभावसे सभी कर्म आत्माके स्वभावसे विलक्षण है ।
- मो, मा, प्र,/४/१२१/११ दोन्यौ हो आकुलताके कारण है, ताते बुरे ही है। ... परमार्थते जहाँ आकुलता है तहाँ दुख ही है, ताते पुण्य-पापके उदयकी भला-बुरा जानना भ्रम है।

दे० सुख/१ ( पुण्यसे प्राप्त लौकिक सुख परमार्थसे दुख है। )

## दोनों ही हेय हैं तथा इसका हेतु

स. सा,/मू./१५० रत्तो वधदि कम्म मुचदि जीवो विरागसपत्तो। एसो जिणोवदेसो तम्हा कम्मेषु मा रज्ज ।१५०। = रागी जोव कर्म बॉधता है और वैराग्यको प्राप्त जोव कर्मसे छ्र्टता है, यह जिनेन्द्र भगवात्त्रका उपदेश है। इसलिए तू कर्मोमें प्रीति मत कर । अर्थात्त समस्त कर्मोका त्याग कर । (और भी दे० पुण्य/२/३ मे स.सा./ आ /१४७, तथा पुण्य/२/४ मे स सा /आ /१५०/क १०३) ।

- स, सा /आ /१६३/क. १० ह संन्यस्त मिद्दं समस्तमपि तरकमें व मोक्षा-थिना, सन्यस्ते सति तत्र का कित्त कथा पुण्यस्य पापस्य वा । सम्यक्तवादिनिजस्वभावभवनान्मोक्षस्य हेतुर्भवत्, नैष्कर्म्यप्रति-बद्धमुद्धतरस ज्ञानं स्वय धावति ।१०१। — मोक्षार्थीको यह समस्त ही कर्ममात्र त्याग करने योग्य है । जहाँ समस्त कर्मोंका त्याग किया जाता है, तो फिर वहाँ पुण्य व पाप (को अच्छा या जुरा कहने ) की क्या बात है ' समस्त कर्मोंका त्याग होनेपर, सम्यक्त्वादि अपने स्वभावरूप होनेसे, परिणमन करनेसे मोक्षका कारणभूत होता हुआ, निष्कर्म अवस्थाके साथ जिसका उद्धतरस प्रतिबद्ध है, ऐसा ज्ञान अपनेआप दौडा चला आता है ।
- स सा./आ /१४० सामान्येन रक्तत्वनिमित्तत्वाच्छ्रभमशुभमुभयकर्मा-विशेषेण बन्धहेतुं साधयति, तदुभयमपि कर्म प्रतिषेवयति। =सामान्यपने रागीपनकी निमित्तताके कारण शुभ व अशुभ दोनो कर्मोंको अविशेषतया बन्धके कारणरूप सिद्ध करता है, और इसलिए (आगम) दोनो कर्मोंका निषेध करता है।
- प्र. सा./त. प्र./२१२ यतस्तदविनाभाविना अप्रयताचारत्वेन प्रसिद्धचद-शुद्धोपयोगसद्भाव षट्कायप्राणव्यपरोपप्रत्ययनम्धप्रसिद्धचा हिसक एव स्याद । ततस्तैस्तै. सर्वप्रकारै शुद्धोपयोगरूपोऽन्तरङ्गच्छेदः प्रतिषेध्यो यैर्थेस्तदायतनमात्रभूत. प्राणव्यपरोपरूपो वहिरङ्गच्छेदो दूरादेव प्रतिषिद्ध स्याद । न्जो अशुद्धोपयोगके बिना नही होता ऐसे अप्रयत आचारके द्वारा प्रसिद्ध (ज्ञात ) होनेवाला अशुद्धोपयोग-का सद्भाव हिसक ही है, क्योकि, तहाँ छह कायके प्राणोके व्यपरोपके आश्रयसे होनेवाले बन्धकी प्रसिद्धि है । (दे० हिसा/१)। इसलिए उन-उन सर्व प्रकारोसे अशुद्धोपयोगरूप अन्तर गच्छेद निषिद्ध है, जिन-जिम प्रकारोसे कि उसका आयतनमात्रभूत परप्राणव्यपरोपरूप बहिर गच्छेद भी अत्यन्त निषिद्ध हो ।
- द्र.स./टो./३९/१५१/७ सम्यग्टब्टेर्जीवस्य पुण्यपापद्वयमपि हेयम् । =सम्यग्दष्टि जीवके पुण्य और पाप दोनो हेय है । (पं.का./ता. वृ./१३१/१६४/१४ ) ।
- पं. घ./उ./३७४ उक्तमार्क्ष्यं सुखं ज्ञानमनादेयं दगारमन । नादेय कर्म सर्वं च तद्वद्द दृष्टोण्लब्धित. ।३७४। = जै से सम्यग्दष्टिको उक्त इन्द्रिय-जन्य सुख और ज्ञान आदेय नहीं होते है, वैसे ही आरमप्रत्यक्ष होने-के कारण सम्पूर्ण कर्म, भी आदेय नहीं होते है ।

#### ७. दोनोंमें भेद समझना अज्ञान है

- प्र. सा /मू./७७ ण हि मण्णदि जो एव णत्थि विसेसो त्ति पुण्णपावाणं। हिडदि घोरमग्रार ससार मोहसछन्नो ७७७ = 'पुण्य और पाप इस प्रकार कोई भेद नही है' जो ऐसा नही मानता है, वह मोहाच्छा-दित होता हुआ घोर अपार ससारमें परिभ्रमण करता है। (प. प्र./-मू /२/४४)।
- यों सा, / अ / ४/ १९ सुखदु खबिधानेन विशेष पुण्यपाभयो । निर्ध सौख्यमभर्श्याद्भमन्यते मन्दबुद्धिभि । १९। = अत्रिमाशी निराकुल सुखको न देखनेवाले मन्दबुद्धिजन ही सुख व दु खके करणरूप विशे-षतासे पुण्य व पाभर्मे भेद देखते है।

# ३. पुण्यकी कथंचित् अनिष्टता

#### ), ससारका कारण होनेसे पुण्य अनिष्ट है

स सा,/मू,/१४५ कम्ममसुह कुसीलं सुहक्म्मं चावि जाणह सुसीलं। कह त होदि सुसील ज ससारं पत्रेसेदि ।१४५। =अशुभवर्म कुशील है और शुभकर्म सुशील है, ऐसा तुम (मोहवश) जानते हो।

जनेन्द्र सिद्धान्त कोश

किन्तु वह भला सुशोल केंसे हो सकता है, जत्र कि वह संसारमें प्रवेश कराता है।

- प्र. सा,/त.प्र./७७ यस्तु पुनरनयो विशेषमभिमन्यमानो धर्मानुराग-मबलम्बते स खखूपरक्तचित्तभित्तितया तिरस्कृतशुद्धोपयोगशक्तिरा-ससार शारीर दु खमेत्रानुभवति । —जो जीव उन दोनो ( पुण्य व पाप) मे अन्तर मानता हुआ धर्मानुराग अर्थात पुण्यानुरागपर अवलम्बित है, वह जीव वास्तवमें चित्तभूमिके उपरक्त होनेसे, जिसने शुद्धोपयोग शक्तिका तिरस्कार किया है, ऐसा वर्तता हुआ, ससार पर्यन्त शारीरिक दु,खका ही अनुभव करता है।
- का, अ /मू /४१० पुण्ण पि जो समिच्छदि ससारो तेण ईहिंदो होदि। पुण्णं मुनईहेदु' पुण्णलएणेन णिव्वाण ।४१०। = जो पुण्यको भी चाहता है, वह ससारको चाहता है, क्योकि, पुण्य मुगतिका कारण है। पुण्यका क्षय होनेसे ही मोक्ष होता है।

## २. शुभ माव कथचित् पापबन्धके भी कारण हैं

रा. वा /६/३/७/४०७/९६ राुभ पापस्यापि हेतुरित्यविरोध । ⇔सुभ-परिणाम पापके भी हेतु हो सकते है, इसमे कोई विरोध नही है। (विशेष दे० पुण्य/४)।

# ३. वास्तवमें पुण्य ग्रुम है ही नहीं

प. ध /उ /७६३ शुभो माप्यशुभावहात् १७६३१ = निश्चयनयसे शुभोप-योग भी ससारका कारण होनेसे शुभ कहा ही नहीं जा सकता।

## ४. अज्ञानीजन हो पुण्यको उपादेय मानते हैं

- स. सा,/मू./११४४ परमट्ठ बाहिरा जे ते अण्णाणेण पुण्णमिच्छति। ससारगमणहेदु वि मोक्खहेदु अजाणतो ।११४। ≕जो परमार्थसे बाह्य है, वे मोक्षके हेतुको न जानते हुए ससार गमनका हेतु होने पर भी, अज्ञानसे पुण्यको (मोक्षका हेतु समफकर) चाहते है। (ति प./१/१३)।
- मो, पा /मू./४४ सुहजोएण सुभाव परदव्वे कुणइ रागदो साहू। सो तेण डु अण्णाणी णाणी एत्तो हु विवरीओ।४४। = इष्ट वस्तुओके संयोगमे राग करनेवाला साधु अज्ञानी है। ज्ञानी उससे विपरीत होता है अर्थात वह शुभ व अशुभ कर्मके फलरूप इष्ट अनिष्ट सामग्रोमे राग-देष नही करता।
- प. प्र./मू /२/४४ द सगणाणचरित्त मउ जो णवि अप्पु मुणेइ। मोक्खह कारणु भणिवि जिय सो पर ताई करेइ।४४। = जो सम्यग्दर्शनज्ञान चारित्रमयी आत्माको नहीं जानता वही हे जोव। उन पुण्य व पाप दोनोको मोक्षके कारण जानकर करता है। (मो, मा प्र /अ/-२२१/१७।

# ५. ज्ञानी तो पापवत् पुण्यका भी तिरस्कार करता है

- ति. ९./१/१२ पुण्णेण होइ विहओ विहवेण मओ मएण महमोहो। मइ-मोहेण य पावं तम्हा पुण्णो वि वज्जेओ ।१२। = ज्वूँकि पुण्यसे विभव, विभवसे मद, मदसे मतिमोह और मतिमोहसे पाप होता है, इसलिए पुण्यको भो छोड़ना चाहिए --- ( ऐसा पुण्य हमें कभी न हो-- प. प्र. ) (प.प्र./मू./२/६०)।
- यो, सा./यो/७१ जो पाउं वि सो पाउ मुणि सञ्चु को वि मुणेइ। जो पुण्णु नि पाउ नि भणइ सो बुह को वि हवेइ।७१। स्पापको पाप तो सन कोई जानता है, परन्तु जो पुण्यको भी पाप कहता है ऐसा पण्डित कोई निरला ही है।

# ६. ज्ञानी पुण्यको हेय समझता है

स. सा./मू./२१० अपरिग्गहो अणिच्छो भणिदो णाणी य णिच्छदे धम्म । अपरिग्गहो दुधम्मस्स जाणगो तेण स होई ।२१०। अज्ञानी परिग्रहसे रहित है, इसलिए वह परिग्रहकी इच्छासे रहित है। इसो कारण वह धर्म अर्थात् पुण्य (ता वृटीका) को नहीं चाहता इस-तिए उसे धर्म या पुण्यका परिग्रह नहीं है। वह तो केवल उसका ज्ञायक ही है।

- का अ /मू./४०१.४१२ एदे दहण्पयारा पार्व कम्मस्स णासिया भणिया। पुण्णस्स य सजणया परपुण्णत्थ ण कायच्व ।४०१। पुण्णे वि ण आयर कुणह ।४१२। = ये धर्मके दश भेद पापकर्मका नाझ और पुण्यकर्म-का बन्ध करनेवाले कहे जासे है, परन्तु इन्हे पुण्यके लिए नही करना वाहिए ।४०१। पुण्यमे आदर मत करो ।४१२।
- नि. सा./ता व /४१/क. १९ मुकृतमपि समस्त भोगिनां भोगमूलं, त्यजतु परमतच्वाभ्यासनिष्णातचित्त. ३ भवविमुक्तवे.. १४६। = समस्त पुण्य भोगियोके भोगका सूल है। परमतत्त्वके अभ्यासमें निष्णात चित्तवाड़ी मुनीश्वर भवसे विमुक्त होनेके हेतु उस समस्त शुभकर्मको छोडो।

## ७. ज्ञानी तो कथचित् पापको ही पुण्यसे अच्छा समझते हैं

प. प्र /मू /प/५६-५७ वर जिय पावह सुंदरइँ णाणिय ताहँ भणति । जोवह दुक्लइँ जणिवि लहु सिवमइ जाह कुणति ।५६। म पुणु पुण्णईँ भल्लाइँ णाणिय ताइँ भणति । जोवह रज्जह देवि लहु दुक्लह ँ जाई जणति ।५० = हे जीव । जौ पापका उदय जीवको दुख देकर शीघ ही मोक्षके जाने योग्य उपायोमें बुद्धि कर देवे, तो वे पाप भी बहुत अच्छे है ।४६। और फिर वे पुण्य भी अच्छे नहीं जो जीवको राज्य देकर शीघ ही नरकादि दु खोको उपजाते है (दे० अगला शीर्षक) ऐसा ज्ञानी जन कहते है ।

# ८. मिथ्यात्वयुक्त पुण्य तो अत्यन्त अनिष्ट हैं

- भ आ /मू./५७-६०/१८२-१९७ जे वि अहिंसादिगुणा मरणे मिच्छत्त-कडुगिदा होति । ते तस्स कडुगदोद्धियगदं च दुद्धं हवे अफला ।५७। जह भेसज पि दोस आवहइ विसेण संजुद सते । तह मिच्छत्तविस-जुदा गुणा वि दोसात्रहा होति ।५८। दित्रसेण जोयणसयं पि गच्छ-माणो सगिच्छिद देस । अण्णतो गच्छतो जह पुरिसो णेव पाउणादि ।४१। धणिदं पि सजमतो मिच्छादिट्ठी तहा ण पावेई । इट्ठं णिञ्चुइ मग्गं उग्गेण तवेण जुत्तो वि ।ई०। = अहिंसा आदि पॉच वत्त आत्माके गुण है, परन्तु मरण समय यदि थे मिथ्यारवसे संयुक्त हो जायें तो कडवी तुम्त्रोमे रखे हुए दूधके समान व्यर्थ हो जाते है ।६७। जिस प्रकार विष मिल जानेपर गुणकारी भी औषध दोषयुक्त हो जाता है, इसी प्रकार उपरोक्त गुण भी मिथ्यारवयुक्त हो जाते है ।६७। जिस प्रकार विष मिल जानेपर पुणकारी भी औषध दोषयुक्त हो जाता है, इसी प्रकार उपरोक्त गुण भी मिथ्यारवयुक्त हो जानेपर दोषयुक्त हो जाते है ।६९। जिस प्रकार एक दिनमें सौ योजन गमन करनेवाला भी व्यक्ति यदि उलटी दिशामें घले तो कभी भी अपने इष्ट स्थानको प्राप्त नहीं होता, उसी प्रकार अच्छी तरह वत तप आदि करता हुआ भी मिथ्याद्वष्ठि कदापि माक्षको प्राप्त नहीं हो सकता ।५१-६०।
- प. प्र./मू /२/५१ जे णिय-दंसण-अहिमुहा सोक्खु अणंतु लडति । ति बिणु पुण्णु कर'ता वि दुक्खु अणतु सर्हति ।५१। = जो सम्यक्दर्शनके संमुख है, वे अनन्त मुखको पाते है, और जो जीव सम्यक्त रहित है वे पुण्य करते हुए भी, पुण्यके फलसे अल्पमुख पाकर ससारमें अनन्त दु ख भोगते है ।५१।
- प प्र /मू /२/४८ वर णियद सण अहिमुह मरणु वि जीव लहेसि। मा णियदंसणविम्मुहउ पुण्णु वि जीव करेसि ।४८। == हे जीव। अपने सम्यग्दर्शनके समुख होकर मरना भी अच्छा है, परन्तु सम्यग्दर्शन-से विमुख होकर पुण्य करना अच्छा नहीं है ।४८।

दे० भोग-( पुण्यसे प्राप्त भोग पापके मित्र है )।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

- दे० पुण्प/१ (प्रशस्त भो राग कारणकी विपरीतता से विपरीत रूपसे फुलित होता है।
- पं. घे. रेज. / ४४४ नापि धर्म कियामात्र मिथ्याइष्टेरिहार्थत । नित्यं रागादिसद्भावात् प्रत्युताधर्म एव स । ४४४। = मिथ्यादृष्टिके सदा रागादिभावका सद्भाव रहनेसे केवल कियारूप व्यवहार धर्मका अर्थात शुभयोगका पाया जाना भी धर्म नही है । किन्तु अधर्म ही है । ४४४।
- भा पा /पं. जयचन्द/११७ अन्यमतके श्रद्धानीके जो कदाचित् शुभ लेश्याके निमित्ततें पुण्य भी बन्ध होय तौ ताकू पाप हीमें गिणिये ।

# ९. मिथ्याच युक्त पुण्य तीसरे भव नरकका कारण है

- भ. आ /बि./४९/१९४१ मिथ्यादध्टेर्गुणा पापानुबन्धि स्वक्पमिन्द्रिय-सुखं दत्त्वा बहारम्भपरिग्रहादिषु आसक्तं नरके पातयन्ति । --- मिथ्या-दृष्टिके ये अहिंसादि गुण ( या बत ) पापानुबन्धी स्वरूप इन्द्रियसुख-की प्राप्ति तो कर देते है, परन्तु जीवको बहुत आरम्भ और परिग्रहमे आसक्त करके नरकमें ले जाते है ।
- प प्र टी /२/४७/१७१/८ निदानबन्धोपार्जितपुण्येन भवान्तरे राज्यादि-विभूतौ लब्धाया तु भोगात् त्यक्तुं न शक्नोति तेन पुण्येन नरकादि-टु:ख लभते रावणादियत्। = निदान बन्धसे उत्पन्न हुए पुण्यसे भवा-न्तरमें राज्यादि विभूतिकी प्राप्ति करके मिथ्यादृष्टि जीव भोगोका त्याग करनेमे समर्थ नहीं होता. अर्थात जनमें आसक्त हो जाता है। और इसलिए उस पुण्यसे वह रावण आदिकी भाँति नरक आदिके दु खोको प्राप्त करता है। (द्व सं./ टी./३८/१६०/१), (स. सा./ठा, ह /२२४-२२७/३०४/१७)।

# ४. पुण्यकी कथंचित् इष्टता

## पुण्य व पापमें महान् अन्दर है

- भ आ /मू /६१ जस्स पुण मिच्छदिट्ठिस्स णरिथ सील वहं गुणो चावि। सो मरणे अप्पार्थ कह ण कुणह दीहसंसार ।६१। = जब वतादि सहित भी मिथ्यादृष्टि संसारमे भ्रमण करता है (दे० पुण्य/३/८) तज वतादिसे रहित होकर तो क्यो दीर्धससारी न होगा १
- मो. पा /मू./२१ वर वय्तवेहि सग्गो मा दुक्ख होड णिरइ इयरेहि। छायातवट्ठियाणं पडिवालंताण गुरुभेय ।२१। जिस प्रकार छाया और आतपमें स्थित पथिकोके प्रतिपालक कारणोमें बडा भेद है, उसी प्रकार पुण्य व पापमे भो बडा भेद है। वत. तप आदि रूप पुण्य श्रेष्ठ है, क्योकि उससे स्वर्गकी प्राप्ति होती है और उससे विपरीत अत्रत व अतप आदिरूप पाप श्रेष्ठ नहीं है, क्योकि उसमे नरककी प्राप्ति होती है। (इ उ /३): (अन. ध./८/१४/७४०)।
- त. सा /४/१०३ हेतुकार्यविशेषाभ्यां विशेष पुण्यपापयोः । हेत् शुभा-शुभौ भावौ कार्ये चैव सुखामुखे ।१०३ = हेसु और कार्यको विशे-षता होनेसे पुण्य और पापमें अन्तर है । पुण्यका हेलु शुभभाव है और पापका अशुभभाव है । पुण्यका कार्य मुख है और पापका दु ख है ।

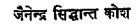
# इष्ट प्राप्तिमें पुरुषार्थसे पुण्य प्रधान है

भ. आ /मू /१७३१/१४६२ पाओदएण अत्थो हत्थ पत्तो वि णस्सदि णरस्स । दूरादो वि सपुण्णस्स एदि अत्थो अयत्तेण ।१७३१। == पाप-का उदय आनेपर हस्तगत द्रव्य भी नष्ट हो जाता है और पुण्यका उदय आनेपर प्रयत्नके बिना ही दूर देशसे भी धन आदि इष्ट सामग्री-की प्राप्ति हो जाती है। (कुरल काव्य/३८/६); (पं, वि /१/१९८)। और भी. नियति/३/४ (दैव ही इष्टानिष्टको सिद्धिमें प्रधान है। उसके सामने पुरुषार्थ निष्फल है।)

- आ. अनु./३७ आयु श्रीर्व पुरादिक यदि भवेत्षुण्य पुरोपार्जितं. स्यात सर्वं न भवेत्र तच्च नितरामायासितेऽप्यात्मनि ।३७। व्यदि पूर्वोपार्जित पुण्य है तो आयु. लक्ष्मी और शरीरादि भी यथेक्छित प्राप्त हो सकते है. परन्तु यदि वह पुण्य नही है तो फिर अपनेको क्लेशित करनेपर भी वह सब बिलकुल भी प्राप्त नहीं हो सकता। (पं ति /१/१८४)।
- प वि /ः/३६ वाञ्छत्येव सुखं तदत्र विधिना दत्तं परं प्राप्यते । = ससारमे मनुष्य सुखकी इच्छा करते है परन्तु वह उन्हे विधिके द्वारा दिया गया प्राप्त होता है ।
- का अ /मू./४२८,४३४ लच्छि वंछेइ णरो णेव सुधम्मेसु आयरं कुणइ । भीएण विणा कत्थ वि किं दीसदि सस्स णिपत्ती ।४२८। • उज्जमर-हिए वि लच्छिसंपत्ती । धम्मपहावेण• •।४३४। = यह जीव लक्ष्मी तो चाहता है, किन्तु सुधर्मसे (पुण्यक्रियाओंसे) प्रीति नहीं करता । क्या कहीं जिना बीजके भी धान्यकी उत्पत्ति देखी जाती है १ ।४२८। धर्मके प्रभावसे उद्यम न करनेवाले मनुष्यको भी लक्ष्मीकी प्राप्ति हो जाती है ।४३४। (पं. वि./१/१९९) ।
- अन. घ /१/३७,६० विश्राम्यत स्फुरत्पुण्या गुडखण्डसितामृतै । स्पर्ध-माना' फलिष्यन्ते भावा स्वयमितस्तत ।३७। पुण्यं हि समुखीनं चेत्सुखोपायशतेन किम् । न पुण्य समुखोनं चेत्सुखोपायशतेन किम् । ।६०। स्हे पुण्यशालियो ' तनिक विश्राम करो अर्थात अधिक परिश्रम मत करो । गुड, खाण्ड, मिश्री और अमृतसे स्पर्धा रखनेवाले पदार्थ तुमको स्वयं इधर उधरसे प्राप्त हो जान्नेगे ।४२२। पुण्य यदि ज्दयके सम्मुख है तो तुम्हे दूसरे सुखके उपाय करनेसे क्या प्रयोजन है, और वह सन्मुख न्ही है तो भी तुम्हे दूसरे सुखके उपाय करनेसे क्या प्रयोजन है । ।४३ई।
- स. सा /ता. वृ./प्रक्षेपक २११-१/३०१/१३ अनेन प्रकारेण पुण्योदये सति सुवर्णं भवति न च पुण्याभावे । = इस प्रकारसे (नागफणीकी जड, हथिनीका मूत, सिन्दूर और सीसा इन्हे भट्टीमे धौकनीसे घौकनेके द्वारा) सुवर्ण केवल तभी बन सकता है, जब कि पुण्यका उदय हो, पुण्यके अभावमे नहीं बन सकता ।

## २. षुण्यकी महिमा व उसका फल

- कुरस काव्य/४/१~२ धर्मात साधुतर कोऽन्यो यत्तो विन्दन्ति मानवा । पुण्य स्वर्गप्रद नित्य निर्वाणं च सुदुर्लभम् ।१। धर्मान्नास्त्यपरा काचित सुकृतिर्वेहधारिणाम् । तत्त्यागान्न परा काचिद् दुष्कृतिर्वेहभागिनाम् ।२। =धर्मसे मनुष्यको स्वर्ग मिस्तता है और उसीसे मोक्षकी प्राप्ति भी होती है, फिर भला धर्मसे बढकर लाभदायक वस्तु और क्या है । ।१। धर्मसे बढकर दूसरी और कोई नेकी नहीं, और उसे भुला देनेसे बढकर और कोई बुराई भी नहीं ।२।
- भ. १/१,१,२/१०४/४ काणि पुण्ण-फलाणि। तित्थयरंगणहर-रिसि-चक्कवट्टि-बलदेव-वासुदेव-सुर-विज्जाहर-रिद्धीओ। = प्रध्न- पुण्यके फल कौमसे है। उत्तर-तीर्थं कर, गणघर, ऋषि, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव, देव और विद्याधरोकी ऋद्धियाँ पुण्यके फल है।
- म, पु./३७/१११-१११ पुण्याइ विना कुतस्ताहगरूपसंपदनीहरो । पुण्याइ विना कुतस्ताहग् अभेचगात्रवन्धनम् ।१११ पुण्याइ विना कुतस्ताहड् निधिरत्नद्धिरूर्जिता । पुण्याइ विना कुतस्ताहग् इभाश्वा-दिपरिच्छद ।११२२। = पुण्यके विना चक्रवर्तीके समान अनुपम रूप, सम्पदा, अभेच शरीरका बन्धन, अतिशय उत्कट निधि, रत्नोंकी ऋद्धि, हाथी घोडे आदिका परिवार ।१११-११२। (तथा इसो प्रकार) अन्त पुरका वैभव, भोगोपभोग, द्वीप समुद्रोकी विजय तथा सर्व आज्ञा व ऐश्वर्यता आदि ।१६३-१११२। ये सब कैसे प्राप्त हो सकते है। (पं, वि /१/१८८)।
- यं. वि /१/१८१ कोऽप्यन्धोऽपि सुलोचनोऽपि जरसा ग्रस्तोऽपि लावण्य-वान्, नि प्राणोऽपि हरिविरूपतनुरप्याद्युष्यते मन्मथ'। उद्योगोज्भित-



चेष्टितोऽपि नितरामालिड् ग्यते च श्रिया, पुण्यादन्यद पि प्रशस्तम खिलं जायेत यहुदुर्घटम् ।१९६। = पुण्यके प्रभावसे कोई अन्धा भी प्राणी निर्मल नेत्रोका धारक हो जाता है, वृद्ध भी लावण्ययुक्त हो जाता है, निर्वल भो सिंह जैसा बलिष्ठ हो जाता है, विकृत शरीरवाला भी कामदेवके समान मुन्दर हो जाता है। जो भी प्रशंसनीय अन्य समस्त पदार्थ यहाँ दुर्जभ प्रतीत होते है, वे सब पुण्योदयसे प्राप्त हो जाते है ।१९६।

का, अ./मू./४३४ अलिधवयणं पि सत्त्वं...। धम्मपहावेण णरो अणओ वि मुहंकरो होदि ।४३४। ==धर्मके प्रभावसे जीवके क्रूठ वचन भो सत्त्वे हो जाते है. और अन्यान्य भो सब मुखकारी हो जाता है ।

#### ४. पुण्य करनेकी प्रेरणा

- कुरल काव्य/४/३ सत्कृत्यं सर्वदा कार्यं यदुदर्के सुखावहम् । पूर्णशक्ति समाधाय महोत्साहेन धीमता ।३। ---अपनी पूरी शक्ति और पूरे उत्साहके साथ सत्कर्म सदा करते रहो ।
- म पु./३७/२०० तत' पुण्योदयोहभूता मत्वा चक्रभृतः श्रियम् । चिनुध्वं भो बुधा' पुण्यं यत्पुण्यं सुखसंपदास् ।२००। = इसलिए हे पण्डित जनो ' चक्रवर्तीको विभूतिको पुण्यके उदयसे उत्पन्न हुई मानकर, उस पुण्यका संचय करो, जो कि समस्त मुख और सम्पदाओंकी दुकानके समान है ।२००।
- आ- अनु /२३,३१,३७ परिणाममेव कारणमाहु. खलु पुण्यपापयो: प्राज्ञा: । तस्मात्पापापचयः पुण्योपचयरच सुविधेयः ।२३। पुण्यं कुरुष्व कृतपुण्य-मनोद्दशोऽपि, नोपद्रवोऽभिभवति प्रभवेच्च भूत्यँ । संतापयक्षगद-शेषमशीतरश्मिः, पद्मेषु पश्य विदधाति विकाशलक्ष्मीस् ।३१। इत्यार्याः सुविचार्यं कार्यकुशलाः कार्येऽत्र मन्दोधमा द्रागागामि-भवार्थमेव सततं प्रीत्या यतन्ते तराम् ।३७। = विद्वार् मनुष्य निश्चयसे आत्मपरिणामको ही पुण्य और पापका कारण बतलाते हैं, इसलिए अपने निर्मल परिणामके द्वारा पूर्वोपार्जित पापकी निर्जरा, नवीन पापका निरोध और पुण्यका उपार्जन करना चाहिए ।२३। हे भव्य जीव । तू पुण्य कार्यको कर, क्योंकि, पुण्यवान् प्राणीके अपर असाधारण उपदव भी कोई प्रभाव नहीं डाल सकता है। छलटा वह उपद्रव हो उसके लिए सम्पत्तिका साधन वन जाता है ।३११ इसलिए योग्यायोग्य कार्यका विचार करनेवाले श्रेष्ठ जन भले प्रकार विचार करके इस लोकसम्मन्धी कार्यके विषयमें विशेष प्रयतन नहीं करते हैं, किन्तु अगामी भवोंको सुन्दर बनानेके लिए ही वे निरन्तर प्रीति पूर्वक अतिशय प्रयरन करते हैं ।३७।
- पं. वि./१/१९३-१९८८ नो धर्मादपरोऽस्ति तारक इहाथ्रान्तं यत्तध्वं बुधा । १८३। निधू ताखिलदु खदार्थाद युद्धदर्मे मतिर्धार्यतास् ११९६। अन्यतरं प्रभवतीह निमित्तमात्रं, पात्रं बुधा भवत निर्मल-पुण्यराशे. ११८८। व्हस संसारमें डूबते हुए प्राणियोंका उद्धार करने-वाला धर्मको छोडकर और कोई दूसरा नहीं है। इसलिए हे विद्वज्जनो । आप निरन्तर धर्मके विषयमें प्रयत्न करें । इसलिए हे विद्वज्जनो । आप निरन्तर धर्मके विषयमें प्रयत्न करें । इसलिए हे विद्वज्जनो । आप निरन्तर धर्मके विषयमें प्रयत्न करें । इसलिए हे विद्वज्जनो । आप निरन्तर धर्मके विषयमें प्रयत्न करें । इसलिए हे विद्वज्जनो । आप निरन्तर धर्मके विषयमें प्रयत्न करें । इसलिए हे समस्त दु खदायक आपत्तियोंको नष्ट करनेवाले धर्ममें अपनी बुद्धिको लगाओ । १९६। (पुण्य व पाप ही वास्तवमें इष्ट संयोग व वियोगके हेतु हैं) अन्य पदार्थ तो केवल निमित्त मात्र हैं। इसलिए हे पण्डित जन ! निर्मल पुण्यरादािके भाजन होओ अर्थात पुण्य उपार्जन करो । १९९८।
- का. अ,/मू./४३० इय पचक्स्लं पेच्छइ धम्माहम्माण विविहमाहप्पं। धम्मं आयरह सया पावं दूरेण परिहरह ।४३७। -- हे प्राणियो ! इस प्रकार धर्म और अधर्मका अनेक प्रकार माहारम्य प्रस्थक्ष देखकर सदा धर्मका आचरण करो, और पापसे दूर ही रहो।
- दे० धर्म/८/२ (सानद्य होते हुए भी पूर्णा आदि शुभ कार्य अवश्य करने कर्त्तव्य है)

५. पुण्यकी अनिष्टता व इष्टताका समन्वय

## पुण्य दो प्रकारका होता है

- प्र. सा./मू /२५५ व त. प्र./२५६ रागो पसत्थभूदो वत्थुविसेसेण फलदि विवरोदं। णाणाभूमिगदाणिह जीजाणिव सस्सकालम्हि ।२४१। शुभोपयोगस्य सर्वज्ञव्यवस्थापितवस्तुषु प्रणिहितस्य पुण्योपचयपूर्व-कोऽपुनभवोपलम्भः किल फलं,तत्तु कारणवेपरीत्याद्विपसंय एव। तत्र छग्नस्थव्यवस्थापितवस्तूनि कारणवैपरीत्यं तेषु व्रतनियमाध्ययन-ध्यानदानरतत्वप्रणिहितस्य शुभोषयोगस्यापुनर्भवद्यून्यकेवलपुण्या-पसदप्राप्ति. । फलबैंपरीरयं तरसुदेवमनुजरवं । = जैसे इस जगतमें अनेक प्रकारकी भूमियोंमें पडे हुए बीज धान्यकालमें विपरीततया फल्ति होते हैं, उसी प्रकार प्रशस्तभूत राग वस्तु भेदसे विपरीततमा फलता है। २५४। सर्वज्ञ स्थापित वस्तुओं में युक्त शुभोपयोगका फल पुण्य-संचय पूर्वक मोक्षकी प्राप्ति है। वह फल कारणकी विपरीतता होनेसे विपरीत ही होता है। वहाँ छद्यस्थ स्थापित वस्तुमें कारण-विपरीतता है. (क्योंकि ) उनमें व्रत, नियम, अध्ययन, ध्यान, दान आदि रूपसे युक्त शुभोपयोगका फल जो मोक्षशूच्य केवल पुण्यास्पद-की प्राप्ति है, वह फलकी विपरोतता है। वह फल सुदेव मनुष्यत्व है। (अर्थात पुण्य दो प्रकारका है-एक सम्यग्ट्रष्टिका और ट्रसरा मिथ्यादृष्टिका । पहिला परम्परा मोक्षका कारण है और दूसरा केवल स्वर्ग सम्पदाका) ।
- दे० मिध्यादृष्टि/४ ( सम्यग्दृष्टिका पुण्य पुण्यानुनन्धी होता है और मिध्यादृष्टिका पापानुबन्धी )।
- रे० धर्म/७/प-१२ ( सम्यग्हद्विका पुण्य तीर्थं कर प्रकृति आदिके अन्धवा कारण होनेसे बिशिष्ट प्रकारका है )।
- दे० पुण्य/३/१ ( और मिथ्याइष्टिका पुण्य निदान सहित व भोगमुलक होनेके कारण आगे जाकर कुगतियोंका कारण होता है, अत' अत्यन्त अनिष्ठ है )।
- दे० मिथ्याद्दष्टि/४ (मिथ्याद्दष्टि भोगमूलक धर्मकी श्रद्धा करता है। मोक्षमूलक धर्मको बह जानता हो नहीं )।

# सोगमूलक पुण्य ही निषिद्ध है योगमूलक नहीं

- पं. वि./७/२५ प्ंसोऽर्थेषु चतुर्षु निश्चलतरो मोक्षः परं सरमुख., कोषा-स्तद्विपरीतधर्मकलिता हेया मुमुक्षोरतः । तस्मात्तत्पदसाधनत्वधरणो धर्मोऽपि नो संमतः, यो भोगादिनिमित्तमेव स पुन. पापं बुधैर्मन्यते ।२४। - धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इन चार पुरुषार्थों में केवल मोक्ष पुरुषार्थ ही समीचीन मुखसे युक्त होकर सदा स्थिर रहनेवाला है । येष तीन पुरुषार्थ जससे विपरीत (अस्थिर) स्वभाववाले हैं । अतएव वे मुमुक्षुजनके लिए छोड़नेके योग्य हैं । इसलिए जो धर्मपुरुषार्थ जपर्मुक्त मोक्षपुरुषार्थका साधक होता है वह हर्मे अभीष्ट है, किन्तु जो धर्म केवल भोगादिका ही कारण होता है, उसे विद्वज्जन पाप ही समफते हैं ।
- दे. धर्म/७ ( यद्यपि व्यवहार धर्म पुण्य प्रधान [होता है, परन्तु यदि निश्चय धर्मकी ओर फुका हुआ हो तो परम्परासे निर्जरा व मोक्षका कारण होता है। )
- प. प्र./टी./२/६०/१८२/१ इदं पूर्वोक्तुं पुण्यं भेदाभेदरत्न त्रयाराधनारहि-तैन टष्टश्रुतानुभूतभोगाकाड क्षारूपनिदानबन्धपरिणामसहितेन जीवेन यदुपाजितं पूर्वभवे तदेव मदमष्ठंकारं जनयति बुद्धिविनाशं च करोति । न च पुन' सम्यक्त्वादिगुणसहित्तं भरतसगररामपाण्डवादि-पुण्यबन्धवद् । भदाष्ठंकारादिविकक्षं त्यक्त्वा मोक्षं गताः । --- भेदा-भेद रत्नत्रयकी आराधनासे रहित तथा दृष्ट श्रुत व अनुभूत भोगों-की आकांक्षारूप निदानबन्धसे सहित होनेके कारण ही, जीवोके द्वारा पूर्वमें उपार्जित किया गया वह पूर्वोक्त पुण्य मद व अहंकार

जैवेन्द्र सिद्धान्त कोश

## ३. पुण्यके निषेधका कारण च प्रयोजन

- प्र सा /मू /११ धम्मेण परिणदप्पा अप्पा जदि सुद्धसंपयोगजुदो । पाबदि जिव्वाणसुह सुहोवजुत्तो न सग्गसुत्र ।११। ज्यधर्मसे परिणत स्वरूप-वाला आत्मा यदि शुद्ध उपयोगमे युक्त हो तो मोक्ष सुखको प्राप्त करता है, और यदि शुभोपयोग वाला हो तो स्वर्ग सुखको प्राप्त करता है ( इसलिए मुमुश्चको शुद्धोपयोग ही प्रिय है शुभोपयोग नहीं । ) (बा अ /४९), (ति.प /१/४७) ।
- दे० पुण्य/२/६—( अशुद्धोपयोग होनेके कारण पुण्य व पाप दोनों त्याज्य है । )
- का. अ /मू-/४१० पुण्ण पि जो समिच्छदि ससारो तेण ईहिदो होदि । पुण्णं सुगई-हेदु पुण्ण-खएणेव णिव्वाणं ।४१०। =जो पुण्यको चाहता है वह ससारको चाहता है क्योंकि पुण्य सुगतिका कारण है । पुण्य क्षय होनेसे ही मोक्ष होता है । (अत सुमुक्ष भव्य पुण्यके क्षयका प्रयत्न करता है, उसकी प्राप्तिका नहीं ।)
- नि, सा /ता. वृ /४१/क १९ मुकृतमपि समस्त भोगिना भोगमूल, त्यजतु परमतत्त्वाभ्यासनिष्णातचित्त. । उभयसमयसार सारतत्त्व-स्वरूपं, भजतु भवविमुक्त्यै कोऽत्र दोषो मुनोश' ।११। =समस्त सुकृत ( शुभ कर्म ) भोगियोके मोगका मूल है, परमतत्त्वके अभ्यास-मे निष्णात चित्तवाले मुनीश्वर भवसे विमुक्त होनेके हेतु उस समस्त शुभकर्मको छोडो और सारतत्त्वस्वरूप ऐसे उभय समयसारको भजो । इसमे क्या दोष है १
- प्र सा /ता वृ /१८०/२४३/१६ अय परिणाम सर्वोऽपि सोपाधित्वात् बन्धहेतुरिति ज्ञात्वा बन्धे शुभाशुभसमस्तराण्द्वेषविनाशार्थं समस्त-रागाय पाधिरहिते सहजानन्दै कलक्षणसुखामृतस्वभावे निजात्मद्रव्ये भावना कर्त्तव्येति तात्पर्यम् । = े शुभ व अशुभ समस्त ही परि-णाम उपाधि सहित होनेके कारण बन्धके हेतु है (दे० पुण्य/२/४)। ऐसा जानवर, बन्धरूप समस्त शुभाशुभ रागद्वेषका विनाश करने-के लिए, समस्त रागादि उपाधिसे रहित सहजानन्द लक्षणवाले सुखामृत स्वभावी निजात्मद्रव्यमें भावना करनी चाहिए ऐसा तात्पर्य है । (प का./ता.वृ /१२९ १३०/१९३/११)।
- दे० धर्म/४/२ ( शुद्धभावका आश्रय करनेपर ही शुभभावोंका निषेध किया है सर्वधा नही ।)
- मो, मा प्र /७/३०१/१४ प्रश्न-शास्त्रविषेँ शुभ-अशुभ कौ समान कहा है (दे० पुण्प/२), तातेँ हमकों तौ विशेष जानना युक्त नाहोँ ' उत्तर--जे जोव शुभोषयागको मोक्षका कारण मानि, उपादेय मानेँ, शुद्धोपयोगको नाही पहिचानै है, तिनिकौँ शुभ-अशुभ दोऊ निकौँ अशुद्धताकी अपेक्षा वा बन्धकारणकी अपेक्षा समान दिखाये है, बहुरि शुभ-अशुभका परस्पर विचार कीजिए, तौ शुभभावनि विषेँ कषाय मद हो है, ताते बन्ध होन हो है । अशुभ भावनिविषे कषाय तीब हो है, ताते बन्ध होन हो है । अशुभ भावनिविषे कषाय तीब हो है, ताते बन्ध बहुत हो है । ऐसे विचार किए अशुभकी अपेक्षा सिद्धान्त विषे शुभको मला भी कहिये है । (दे० पुण्य/४/१ तथा पुण्य/४/१) ।

# ४, सम्यग्दष्टिका पुण्य निरीह होता है

इ. उ /४ यत्र भाव शिव दत्ते द्यौ कियइदूरवर्तिनी । यो नयत्याशु गव्युति कोशाखेँ किं स सीदति १४। क्लाजे मनुष्य किसी भारको स्वेच्छासे शोघ दो कोस ले जाता है, वह उसी भारको आधाकोस ले जानेमे कैसे खिन्न हो सकता है १ उसी प्रकार जिस भावमें मोक्ष- सुख प्राप्त करानेकी सामर्थ्य है उसे स्वर्गसुखकी प्राप्ति कितनी दूर है अर्थात कौन वडी बात है १

का. अ./४११-४१२ जो अहिससेदि पुण्णं सकसाओ विसयसोवखत-ण्हाए । दूरे तस्स विसोही विसोहिसूसाणि पुण्णाणि ।४११। पुण्णासाए ण पुण्ण जदो णिरीहस्स पुण्णसंपत्ती । इय जाणिऊण जड़गो पुण्णो वि म(ण) आयरं कुणह ।४१२। —जो कषाय सहित होकर विषय-तृष्णासे पुण्यकी अभित्ताधा करता है उससे विशुद्धि और विशुद्धि-मूलक पुण्य दूर है ।४१९। तथा पुण्यकी इच्छा करनेसे पुण्य नहीं होता, बण्कि निरीह (इच्छा रहित) व्यक्तिको ही उसकी प्राप्ति होती है। अत ऐसा जानकर हे यतीश्वरो । पुण्यमें भी आदरभाव मत करो ।४१२।

## भ, पुण्यके साथ पाप प्रकृतियोंके बन्ध सम्बन्धी समन्वय

रा, वा /६/३/७/१०७/२३ स्यादेतत-शुभ. पुण्यस्येत्यनिर्देश... कुत. । घातिकर्मनन्धस्य शुभपरिणामहेतुरवादिति; तन्न; कि कारणम् । इतरपुण्यपापापेक्षत्वात्, अभातिकमंसु पुण्यं पापं चापेक्ष्येदमुच्यते । कुतः । घातिकर्मबन्धस्य स्वविषये सिमित्तत्वात् । अथवा नैवमव-धारणं क्रियते--- शुभ. पुण्यस्यैवेति । कथं तर्हि । शुभ एव पुण्यस्येति । तेन शुभ पापस्यापि हेतुरित्यविरोध । यद्येव शुभ षापस्यापि [हेतु] भवति; अशुभ पुण्यस्यापि भवतीरयभ्यु-कतं व्य', सर्वोस्कृष्टस्थितीनाम् उत्कृष्टसंक्लेशहेतु-पगम • करवारः । •• ततः सूत्रद्वयमनर्थकमितिः नानर्थकम्, अनुभागवन्धं प्रस्येतदुक्तम् । अनुभागवन्धो हि प्रधानभूतः तन्निमित्तत्वात् सुख-दु खविपाकस्य । तत्रोत्कृष्टविशुद्धपरिणामनिमित्त सर्वशुभत्रकृती-नामुत्कृष्टाणुभागवन्धः । उत्कृष्टसंक्लेशपरिणामनिमित्त' सर्वाशुभन प्रकृतीनामुत्कृष्टानुभागवन्धः । शुभपरिणाम. अशुभजघन्यानुभाग-बन्धहेतुत्वेऽपि भूयस शुभस्य हेतुरिति शुभ पुण्यस्येत्युच्यते, यथा अल्पापकारहेतुरपि बहूपकारसद्भावादुपकार इत्युच्यते । एवमशुभा पापस्येत्यपि । --- प्रश्न-- जब चाति कर्मीका बन्ध भी शुभ परि-णामोंसे होता है तो 'शुभ. पुण्यस्य' अर्थात 'शुभपरिणाम पुण्या-सबके कारण है' यह निर्देश व्यर्थ हो जाता है ' उत्तर-१, अधा-तिया कर्मोंमें जो पुण्य और पाप प्रकृतियाँ है, उनको अपेक्षा ही यहाँ पुण्य व पाप हेतुताका निर्देश है, घातियाकी अपेक्षा नहीं। २. अथवा शुभ पुण्यका ही कारण है ऐसा अवधारण नहीं करते हैं, किन्तु 'शुभ ही पुण्यका कारण है' यह अवधारण किया गया है। इससे ज्ञात होता है कि शुभ पापका भी हेतु हो सकता है। प्रश्न-यदि शुभ पापका और अशुभ पुण्यका भी कारण होता है; क्योंकि सब प्रकृतियोंका उत्कृष्ट स्थितिबन्ध उत्कृष्ट संक्लेशसे होता है ( दे० स्थिति/४), अत' दोनीं सूत्र निरर्थक हो जाते है ? उत्तर---नहीं, स्वोकि यहाँ अनुभागबन्धकी अपेक्षा सूत्रोको लगाना चाहिए। अनुभागबन्ध प्रधान है, वही सुख-डु खरूप फलका निमित्त होता है। समस्त शुभ प्रकृतियोका उत्कृष्ट अनुभागवन्ध उत्कृष्ट विशुद्ध परिणामोसे और समस्त अशुभ प्रकृतियोका उत्कृष्ट अनुभागबन्ध उत्कृष्ट संक्लेश परिणामोसे होता है (दे० अनुभाग/२/२)। यद्यपि उत्कृष्ट शुभ परिणाम अशुभके जधन्य अनुभागबन्धके भी कारण होते है, पर बहुत शुभके कारण होनेसे 'शुभ पुण्यस्य' सूत्र सार्थक है: जैसे कि घोडा अपकार करनेपर भी बहुत उपकार करनेवाला उपकारक ही माना जाता है। इसी तरह 'अशुभ' पापस्य' इस सूत्रमें भी समफ लेना चाहिए।

पुण्यप्रम—क्षीदवर द्वीपका रक्षक देव—दे० व्यतर/४। पुण्यास्त्रव कथाकोश—४४०० श्लोकोमें रचित। (ती./३/७१)। पुद्रगल ---- जो एक दूसरेके साथ मिलकर निछाडता रहे, ऐसा पूरण गलन स्वभावी मूर्तीक जड पदार्थ 'पुढ़गल' ऐसी अन्वर्थ संज्ञाको प्राप्त होता है। तहाँ भी मूलभूत पुढ़गल पदार्थ तो अविभागी परमाणु ही है। उनके परस्पर बन्धसे हो जगत् के वित्र विचित्र पदार्थोंका निर्माण होता है, जो स्वन्ध कहलाते है। स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण मे पुढ़गलके प्रसिद्ध गुण है।

## १. पुर्रगळ सामान्यका लक्षण

#### १. নিহক্তময্য

- रा. वा /६/१/२४.२६/४३४/१२ पूरणगलनान्वर्थ मंछत्वात पुद्रगला' ।२४। भेक्सधाताम्या च पूर्यन्ते गलन्ते चेति पूरणगलनारिमकां क्रियामन्त-भव्यि पुद्रगलशब्दोऽन्वर्थ .... पुद्रगलानाद्वा ।२६। अथवा पुमांसो जीवा', तै. शरीराहारविषयकरणोपकरणादिभावेन गिल्यन्त इति पृइगला'। = भेद और संघातसे पूरण और गलनको प्राप्त हो वे पुद्रगल है यह पुड्रगल द्रव्यकी अन्वर्थ संज्ञा है ।२४। अथवा पुरुष यानी जीव जिनको शरीर, आहार विषय और इन्द्रिय-उपकरण आदिके रूपमें निगलें अर्थात् ग्रहण करें वे पुद्रगल है ।२६।
- नि. सा / ता. वृ /१ गलनपूरणस्वभावसनाथः पुहगतः । च्जो गलन-पूरण स्वभाव सहित है, वह पुढ़गल है । ( द्र, सं./ टी./१४/४०/१२ ); ( द्र. सं./टी./२६/७४/१ )।
  - २. गुणोंकी अपेक्षा
- त. सू./४/२३ रपर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्रगत्ताः ।२३। =स्पर्श, रस, गन्ध और वर्ण वाले पुद्रगल होते हैं ।

#### पुद्गळके भेद

१. अणु व स्कन्ध

- त. सू./४/२४ अणव स्कन्धाःच ।२४। ⇔पुद्गलके दो भेद हैं अणु और स्कन्ध ।
  - २. स्त्रभात्र व विभाव
- नि, सा, तिा, वृ, /२० पुद्रगलद्रव्यं तावद्व विकल्पद्वयसनाथम् । स्वभाव-पुद्रगलो विभावपुद्रगलश्चिति । = पुद्रगल द्रव्यके दो भेद हैं-स्वभाव-पुद्रगल और विभाव पुद्रगल ।
  - ३. देश प्रदेशादि चार भेद-दे० स्कन्ध/१।

#### २. स्वभाव विभाव पुद्गळके लक्षण

## ४. पुद्गलके २१ सामान्य विशेष स्वमाव

आ.प./४ स्वभावा कथ्यन्ते। अस्ति स्वभावः नास्तिस्वभावः निरयस्वभावः अनित्यस्वभावः एकस्वभावः अनेकस्वभावः भेदस्वभावः अमेदस्वभावः भव्यस्वभावः अभव्यस्वभावः परमस्वभावः द्रव्याणामेकादशसामान्य-स्वभावाः। चेतनस्वभावः, अचेतनस्वभावः यूर्त्तस्वभाव. अमूर्त्तस्वभावः एकप्रदेशस्वभावः अनेकप्रदेशस्वभावः विभावस्वभाव. अमूर्त्तस्वभावः एकप्रदेशस्वभावः अनेकप्रदेशस्वभावः विभावस्वभाव. शुद्धस्वभावः अशुद्धस्वभावः उपचरितस्वभावः एते द्रव्याणां देश विशेषस्वभावाः । जीवपुद्धगत्त्योरेकविशतिः । = स्वभावोंको कहते है । १. अस्तिस्वभावाः २. नास्तिस्वभाव, ३ निरयस्वभाव, ४. अनित्यस्वभाव, १. एकस्व-भाव. ६, अनेकस्वभाव, ७. भेदस्वभाव, ९. अभेदस्वभाव, १. भव्य-स्वभाव, १० अभव्यस्वभाव, और ११. परमस्वभाव, ये द्रव्योके ११ सामान्य स्वभाव है । १२, चेतस्वभाव, १३. अचेतनस्वभाव, १४.

## ५. पुद्गळ द्रब्यके निशेष गुण

- त. सू./४/२३ स्पर्शरसगन्धवर्णवन्त' पुढ़गला' ।२३। ⇒पुढ़गल स्पर्श, रस, गन्ध और वर्णवाले होते है। (न.च.व.व./१३); (ध. १४/३३/६); (प्र. सा./त. प्र./१३२)।
- न, च. वृ./१४ वण्ण रस पंच गंधा दो फासा अष्ठ णायटना ।१४। व्य्पॉच वर्ण, पॉंच रस, दो गन्ध, और आठ स्पर्श ये पुद्रगलके विशेष गुण है ।
- आ. प,/२ पुद्रगलस्य स्पर्शरसगम्धवर्णां मूर्त्तारवमचेतनत्वमिति षट्। = पुद्रगल द्रव्यके स्पर्श, रस, गन्ध, वर्ण, मूर्ता त्व और अचेतनत्व, ये छह विशेष गुण है।
- प्र. सा,/त प्र./ररह, १३६ भाववन्तौ कियावन्तौ च पुद्रगत्तजीवौ परि-णामाइमेदसंधाताम्यां चोत्पचमानावतिष्ठमानभज्यमानत्वात्त ।१२६। एद्रगलस्य बन्धहेतुभूतस्निग्धरुक्षपुणधर्मत्वाच्च ।१३६। = पुद्रगल तथा जीव भाववाले तथा कियावाले है। क्योंकि परिणाम द्वारा तथा संघात और भेदके द्वारा वे उत्पन्न होते है टिकतें है और नष्ट होते है ।१२६। (पं. का./ता. वृ /२७/६७/६); (पं. ध./उ./२६)। बन्धके हेतुभूत स्निग्ध व रुक्षगुण पुद्रगलका धर्म है ।१३६।

#### ६. पुर्गलके प्रदेश

- नि. सा./मू /३५ संखेज्जासंखेज्जाणं तप्रदेशा हवंति मुत्तस्स १३५। == पुद्रगलोंके संख्यात, असंख्यात और अनन्त प्रदेश है । ११०। (त. सू./ ६/१०); (प. प्र /सू./२/२४); (द्र. सं./मू./२५) ।
- प्र. सा./त. प्र /१३५ प्रव्येण प्रदेशमात्रत्वादप्रदेशत्वेऽपि द्विप्रदेशादिसंख्ये-यासंख्येयानन्तप्रदेशपययिणानवधारितप्रदेशत्वात्पुद्धगलस्य । - पुद्दगल द्रव्य यथपि द्रव्य अपेक्षासे प्रदेशमात्र होनेसे अप्रदेशी है । तथापि दो प्रदेशोंसे लेकर संख्यात, असंख्यात और अनन्त प्रदेशोंवाली पर्यायो-की अपेक्षासे अनिश्चित प्रदेशवाला होनेसे प्रदेशवान है (गो. जी,/ सू /४८-४/१०२४) ।

## ७. बाब्दादि एड्गल व्रव्यकी पर्याय हैं

- त सू / १/२४ शब्दवन्धसौक्ष्म्यस्थौक्यसंस्थानभेदतमस्त्रायाऽऽत्तर्भाचोत-वन्तरच ।२४। = तथा वे पुद्रगत शब्द, बन्ध, सूक्ष्मत्व, स्धूतत्व, संस्थान, भेद, अन्धकार, छाया, आतप, और उद्योतवाले होते है । ।९४। अर्थात् ये पुद्रगत्त द्रव्यकी पर्याय है। (द्र. सं./मू./१६)।
- रा. वा./५/२४/२४/४१०/२४ स्पर्शावयः परमाणूनां स्कन्धानां च भवन्ति शब्दादयस्तु स्कन्धानामेव क्र्याक्तरूपेण भवन्ति ।...सौक्ष्म्यं तु अन्स्य-मणुष्वेव आपेक्षिकं स्कन्धेषु । =स्पर्शादि परमाणुओके भो होते हैं स्कन्धोंके भो पर शब्दादि व्यक्त स्पसे स्कन्धोंके ही होते हैं ... सौक्ष्म्य पर्याय तो अणुमें ही होती है, स्कन्धोंमें तो सौक्ष्म्यपना अग्धेक्षिक है । ( और भी दे० - स्कन्ध/१ ) ।

#### ८. शरीरादि पुद्गलके उपकार हैं

- त, सू /४/११-२० शरीरवाङ्मन'प्राणापाना. पुद्दगत्तानाम् ११११ सुख-दु खजीवितमरणोपग्रहाक्ष्च ।२०।
- स. सि./४/२०/२९४/२ एतानि सुखादीनि जीवस्य ५ुढ्रगलकृत उपकार, मूर्तिमद्धे तुसंनिधाने सप्ति तदुत्पत्ते.। = शरीर, वचन मन और प्राणापान यह पुढ्रगलीका उपकार है।१९। सुख, दुख, जीवन और

For Private & Personal Use Only

मरण ये भी पुइगलोके उपकार है । २०। ये सुखादि जीवके पुझ्गलकृत उपकार है, क्योकि मूर्त कारणोंके रहनेपर ही इनकी उत्पत्ति होती है ।

## पुद्गलमें अनन्त शक्ति है

पं. ध /उ /१२१ नेथं यवोऽनभिक्तोऽसि पुद्रगलाचिन्त्यशक्तिष्ठु । प्रतिकर्म प्रकृता यैनीनारूपासु वस्तुत ।१२१। क्राइस प्रकार कथन ठोक नहीं है क्योंकि वास्तवमें प्रत्येक कर्मकी प्रकृति, प्रदेश, स्थिति और अनु-भागके द्वारा अनेक रूप पुद्रगलोकी अचिन्त्य शक्तियोंके विषयमें तुम अनभिक्त हो ।१२१।

# १०, प्रथिवी जल आदि समीमें सर्वगुणोंकी सिद्धि

- प्र. सा./मू./१३२ वर्ण्णरसगंधफासा विङ्जंते पुग्गसरस सुहुमादो । पुढवी-परियत्तरस य सहो सो पोग्गलो चित्तो ।१३२। =वर्ण, रस, गन्ध और स्पर्श (गुण) सूक्ष्मसे लेकर पृथ्वी पर्यन्तके (सर्व) पुद्दगलके होते है, जो विविध प्रकारका शब्द है वह पुद्दगल अर्थात पौइगलिक पर्याय है ।१३२।
- रा. वा /४/२४/१६/४९३/१ पृथिवी तावत घटादिलक्षणा स्पर्शादि-शब्दाद्यात्मिका सिद्धा । अम्भोऽपि तद्विकारत्वात् तवारमकम्, साक्षात् गन्धोपलञ्धेश्च । तत्सं योगिनौ पार्थिवद्रव्याणौ गन्धः सद्दगुण इवोपलम्यत इति चेत, न; साध्यत्वात् । तद्वियोगकालादर्श-नात् तदविनाभावाच तद्रगुण एदेति निश्चय' कर्तव्य---गन्धद-दम्भ रसवत्त्वात् आम्रफलवत् । तथा तेजोऽपि स्पर्शादिशब्दादि-स्वभावकं तद्वरकार्यत्वाच घटवत् । स्पर्शादिमतां हि काष्ठादीनां कार्य तेज'। किंच तत्परिणामाद । उपयुक्तस्य हि आहारस्य स्पर्शादिगुणस्य वातपित्तश्लेष्मविपरिणामः। पित्तं च जठराग्नि., तस्मात् स्पर्शादिमत्तेज.। तथा स्पर्शादिशब्दादिपरिणामो वायुः स्परांवत्त्वात घटादिवत्। किच, तस्परिणामातः उपयुक्तस्य हि आहारस्य स्पर्शादिगुणस्य वातपित्तरलेष्मविपरिणामः । वातरच प्राणादि, ततो वायुरपि स्पर्शादिमान् इत्यवसेयः । एतेन 'चतुस्त्रि-द्वयेकगुणाः पृथिव्यादयः पार्थिवादिजातिभिन्नाः 'इति दर्शनं प्रत्युक्तम् । = घट, पट आदि स्पर्शादिमान् पदार्थ पृथिवी है। जल भी पुइगलका विकार होनेसे पुद्रगलात्मक है । उसमें गन्ध भी पायी जाती है। 'जलमें संयुक्त पार्थिव द्रव्योंकी गन्ध आती है, जल स्वयं निगेन्घ है' यह पक्ष असिद्ध है। क्योंकि कभी भी गन्ध रहित जल उपलब्ध नहीं होता और न पार्थिव द्रव्योंके संयोगसे रहित ही। गन्ध स्पर्शका अविनाभावी है। अर्थात पुद्दगलका अविनाभावी है। अत' वह जलका गुण है। जल गन्धवाला है, क्योंकि वह रसवाला है जैसे कि आम । अग्नि भी स्पर्शादि और शब्दादि स्वभाववाली है क्योंकि वह पृथित्रीत्ववाली पृथ्वीका कार्य है जैसे कि घडा। स्पर्शादिवाली लकडीसे अगिन उत्पन्न होसी है यह सर्व विदित है। पुइगल परिणाम होनेसे खाये गये स्पर्शादिगुणवाले आहारका वात पित्त और कफरूपसे परिणाम होता है। पित्त अर्थात् जठराग्नि । अत' तेजको स्पर्श आदि गुणवाला ही मानना ठीक है। इसी तरह थायुभी स्पर्शादि और शब्दादि पर्यायवास्ती है, क्योंकि उसमें स्पर्श गुण पाया जाता है जैसे कि घटमें। खाये हुए अन्नका वात पित्त श्लेष्म रूपसे परिणमन होता है। वात अर्थात् वायु। अत. वायुको भी स्पर्शादिमान मानना चाहिए। इस प्रकार नैयायिकोंका यह मत खण्डित हो जाता है कि पृथ्वीमें चार गुण, जलमें गन्ध रहित तीन गुण, अग्निमें गन्ध रस रहित दो गुण, तथा वायुमें केवल स्पर्श गुण है। (रा वा,/२/२०/४/१३३/१७), (रा. वा*./५/३/३/४४२/६); (रा.* वा,/ k/??/?/8/858/?o) I
- प• सा./त प्र /१३२ सर्व पुढ्गलानां स्पर्शा दिचतुष्कोपेतत्वाभ्युपगमाद् । व्यक्तस्पर्शा दि चतुष्कानां च चन्द्रकान्तार णियवानामारम्भकेरेव पुढ्ग-

लै रव्यक्तगन्धाव्यक्तगन्धरसाव्यक्तगन्धरसवर्णानामब्ज्योतिरुदरमरुता -मारम्भदर्शनादा = सभी पुइगल स्पर्शादि चतुष्क युक्त स्वीकार किये गये हैं। क्योकि जिनके स्पर्शादि चतुष्क व्यक्त है ऐसे चन्द्र-कान्द मणिको, अरणिको और जौ को जो पुइगल उत्पन्न करते है उन्होंके द्वारा जिसको गन्ध अव्यक्त है ऐसे पानी की, जिसकी गन्ध तथा रस अव्यक्त है ऐसी अग्निकी, और जिसको गन्ध, रस तथा वर्ण अव्यक्त है ऐसी उदर वायुकी उत्पत्ति होती देखी जाती है।

## ११. अन्य सम्बन्धित विषय

| <ol> <li>पुद्गळका स्वपरके साथ उपकार्य उपकारक</li> </ol> | माव ।               |
|---------------------------------------------------------|---------------------|
| <b>+</b> ·                                              | -दे० कारण/III/१।    |
| २. पुद्गल द्रव्यका अस्तिकायपना ।                        | दे० अस्तिकाय ।      |
| ३. वास्तवमें परमाणु ही पुद्गल द्रव्य है।                | —दे० परमाणु/२ ।     |
| ४. पुद्गल मूर्त है।                                     | – दे० मुर्त्त/४।    |
| ५. पुद्गल अनन्त व कियावान है।                           | दे० द्रन्य ।        |
| ६. अनन्तौ पुद्गलोंका लोकमें अवस्थान व अव                | नगाह ।              |
|                                                         | दे० आकाश/३ ।        |
| ७. पुद्गलकी स्वभाव व विभाव गति ।                        | —दे० गति/१ ।        |
| ८. पुद्गलमें स्वमाव व विमाव दोनों पर्यायोक              | ी सम्भावना ।        |
|                                                         | दे० पर्याय/३ ।      |
| ९, पुद्गलके सर्वंगुणोंका परिणमन स्व जातिके              | 1                   |
| उल्लंघन नहीं कर सकता ।                                  | दे० गुण/२ ।         |
| १०. संसारी जीव व उसके भाव भी पुद्गल व                   | को जाते हैं।        |
|                                                         | —दे० मूर्त ।        |
| ११. जीवको कथंचित् पुद्गल व्यपदेश।                       | दे० जीव/१/३।        |
| १२. पुद्गल विपाकी कर्म प्रकृतियाँ । 🛛 🔹                 | –दे०प्रकृति बंध/२ । |
| १३. द्रव्यभावकर्म, कार्मणकारीर, द्रव्यभाव मन            | ſ,                  |
| व वचनमें पुद्गलपना ।                                    | —दे० मूर्त/२ ।      |

पुद्गल क्षेप----स. सि./अ३१/३६१/११ सोष्टादिनिपात. पुइरगल-क्षेप'। =प्रमाणके किये हुए स्थानसे बाहर ढेला आदि फेंकवाकर अपना प्रयोजन सिद्ध करना पुड्रगलक्षेप नामका देशवतका अतिचार है।

पुद्गल परिवर्तन—<sub>दे० संसार/२।</sub>

पुद्गल बन्ध---- दे० स्कन्ध/२।

#### पुनरुक्त निग्रहस्थान—

- न्या सू./मू व टो./४/२/१४-१४/३१४ शब्दार्थयोः पुनर्वचर्न पुनरुक्तम-न्यत्रानुवादात ।१४। अर्थादापन्नस्य स्वशब्देन पुनर्वचनस् ।१४। = पुन-रुक्त दो प्रकारका है---शब्द पुनरुक्त व अर्थ पुनरुक्त। उनमेंसे अनुवाद करनेके अतिरिक्त जो शब्दका पुन कथन होता है, उसे शब्द पुनरुक्त कहते है ।१४। एक शब्दसे जिस अर्थकी प्रतीति हो रही हो उसी अर्थको पुनः अन्य शब्दसे कहना अर्थपुनरुक्त है ।१४। (श्लो वा. ४/ म्या./२३२/४०८/१३ पर उङ्घुत) ।
- स. भं, त./१४/४ स्वजन्यनोधसमानाकारनोधजनकवाक्योत्तरकालीन-वाक्यरवमेव हि पुनरुक्तत्वम् । - एक वाक्य जन्य जो नोध है, उसी बोधके समान बोध जनक यदि उत्तरकाल्का वाक्य हो तो यही पुनरुक्त दोष है । (प. प्र./टी./२।२११/।

**पुनर्वसु नक्षत्र**---दे० नक्षत्र ।

**पुन्नाग---**मध्य आर्य खण्डका एक देश--- दे० मनुष्य/४।

पुन्नाट संध---दे० इतिहास/५/३; ७/८ ।

पुमान् --- जीवको पुमान् कहनेकी चिवक्षा--दे० जीव/१/ ३।

**पुर---**दे० नगर ।

- gराण-हरिवंश आदि १२ पुराणोके नाम निर्देश (दे० इतिहास/१०) में राज्यवंशोंके नाम निर्देश) ।
- **पुराण संग्रह** २४ तीथ करोके जीवन चरित्रके आधारपर रचे गये पुराण संग्रह नामके कई ग्रन्थ उपलब्ध है - १. आचार्य दामनन्दि कृत ग्रन्थमें ६ चरित्रोका संग्रह है । आदिनाथ. चन्द्रप्तरु, शान्तिताथ, नेमिनाथ, पार्श्वनाथ, वर्धमान चरित्र । कुल ग्रन्थ १९६४ श्लोक प्रमाण है । इसका काल ज्ञाल नही है । २ आचार्य श्रीचन्द्र द्वारा वि. सं. १०६६में रचा गया । (ती /४/१३१) । ३. आचार्य सकलकीर्ति द्वारा ( ई. १४०६ -१४४२) में रचा गया । (ती /३/३३४) ।

पुराणसार----- आ० श्रीचन्द्र (ई० १४९८--१५१८) द्वारा रचित ग्रन्थ ।

- पुरु—विजयार्धको उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।
- **पुरुरवा**—(म, पु/६२/८७-८८ एक भील था। एक समय मुनिराजके दर्शनकर मद्य. मांस व मधुका त्याग किया। इस वतके प्रभावसे सौधर्म स्वर्गमें देव हुआ। यह महावीर भगवानुका दूरवर्ती पूर्व भव है। उनके मरीचिके भवकी अपेक्षा यह दूसरा पूर्व भय है। —दे० महावीर।
- पुरुष —भरतक्षेत्रस्थ दक्षिण आर्य खण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४।

#### पुरुष—१. उत्तम कर्मकी सामर्थ्य युक्त

- प. सं./प्रा./१/१०६ पुरु गुण भोगे सेदे करेदि लोयम्हि पुरुगुण कम्म । पुरु उत्तमो य जम्हा तम्हा सो वण्णिओ पुरिसो ।१०६। = जो उत्तम गुण और उत्कृष्ट भोगमें झयन करता है, लोकमें उत्तम गुण और कर्मको करता है, अथवा यतः जो स्वय उत्तम है, अत वह पुरुष इस नामसे वर्णित किया गया है ।१०६। (ध. १/१, १, १०१/गा, १७१/ ३४१); (गो. जी./मू./२७३) ।
- ध. १/१.१.१०१/३४१/४ पुरुगुणेषु पुरुभोगेषु च शेते स्वपितीति पुरुषः । मुघुप्रपुरुषवदनुगतगुणोऽप्राप्तभोगश्च यदुरयाज्जीवो भर्वात स पुरुषः अङ्गाभिलाष इति यावत । पुरुगुणं कर्म शेते करोतीति वा पुरुषः । कथं स्त्र्यभिलाष पुरुगुणं कर्म कुर्यादिति चेन्न, तथाभुतसामर्थ्यानुनिद्ध-जीवसहचरितत्वादुपचारेण जीवस्य तत्कन्तु त्वाभिधानात । ज्जो उत्कृष्ट गुणोमें और उत्कृष्ट भोगोमें शयन करता है उसे पुरुष कहते है अथवा, जिस कर्मके उदयसे जीव, सोते हुए पुरुषके समान, गुणोसे अनुगत होता है और भोगोको प्राप्त नहीं करता है उसे पुरुष कहते है अथवा, जिस कर्मके उदयसे जीव, सोते हुए पुरुषके समान, गुणोसे अनुगत होता है और भोगोको प्राप्त नहीं करता है उसे पुरुष कहते हैं। अर्थात स्त्री सम्बन्धी अभिलाषा जिसके पायी जाती है, उसे पुरुष कहते हैं। अर्थवा जो श्रेष्ठ कर्म करता है, वह पुरुष है। ( घ, ई/ १.६-१.२४/४ई/१ )। प्रश्न-जिसके स्त्री-विषयक अभिलाषा पायी जाती है, वह उत्तम कर्म कैसे कर सकता है। उत्तर - नही, क्योंकि, उत्तम कर्मको करने रूप सामर्थ्यसे युक्त जीवके स्त्रीविषयक अभि-लाषा पायी जाती है अतः वह उत्तम कर्मको करता है, ऐसा कथन उपचारसे किया गया है।

- २. चेतन आत्मा
- पु. सि. ७ /१ अस्ति पुरुषश्चिदात्मा विवर्जित स्पर्शगन्धरसवर्णे । गुणपर्ध्यअ-समवेत. समाहित समुदयव्ययधौव्ये । = पुरुष अर्थात् आत्मा चेतन स्वरूप है। स्पर्श, गन्ध, रस व वर्णादिकसे रहित अमूर्त्तिक है। गुण पर्याय संयुक्त है। उरपाद, व्यय, धौव्य युक्त है । १।
- गो. जी./जी. प्र./२७३/१११/१ पुरुगुणे सम्यग्ज्ञानाधिकगुणसम्न्हे प्रव-तं ते, पुरुभोगे नरेन्द्रनागेन्द्रदेवेन्द्राधधिकभोगचये, भोकतृत्वेम प्रवर्तते, पुरुगुणं कर्म धर्मार्थकाममोक्षज्वक्षणपुरुषार्थसाधनरूपदिव्यानुष्ठान करोति च । पुरूत्तमे परमेष्ठिपदे तिष्ठति पुरूत्तम. सत्त् तिष्ठति इत्यर्थः तस्मात कारणात स जीव पुरुष इति । = जो उत्कृष्ट गृण सम्यग्-ज्ञानादिका स्वामी होय प्रवर्ते, जो उत्कृष्ट इन्द्रादिकका भोग तीहि विषै भोक्ता होय प्रवर्ते, बहुरि पुरुगुणकर्म जो धर्म, अर्थ, काम, मोक्षरूप पुरुषार्थको करे । और जो उत्तम परमेष्ठीपदमें तिष्ठे, ताते वह जीव पुरुष है ।

#### २. मान पुरुषका लक्षण

गो, जी./जी. प्र./२७१/५६१/१५ पुंबेदोदयेन स्त्रियां अभिलाषरूपमेथुन-संज्ञाकान्तो जीवो भावपुरुषो भवति । =पुरुष वेदके उदयतें पुरुष-का अभिलाष रूप मैथुन संज्ञाका धारक जीव सो भाव पुरुष हो है।

#### हुब्य पुरुषका कक्षण

- स. सि./२/४२/२००/६ पंवेदोदयात् सूते जनयव्यपत्यमिति पुमाद्द् । ≖पुंवेदके उदयसे जो अपत्यको जनता है वह पुरुष है। (रा. वा./ २/४२/१/१४७/४)।
- गो.जी.पी.पी.पी. १९११ १९ पुंत्रेदो द्येन निर्माणनामकर्मी दययुक्ताड्गो-पाइगनामकर्मी दयवश्चेन श्मश्रुकुर्च्च शिश्नादि लिगाड कितशरीरवि-शिष्टो जीवो भवप्रथम समयादि कृत्वा तद्भवचरम समयपर्यन्तं द्रव्यपुरुषो भवति । = निर्माण नामकर्मका उदय संयुक्त पुरुष वेद रूप थाकार-का विशेष लिये अंगोपांग नामकर्मका उदय तें मुंछ दाढी लिगादिक चिह्न संयुक्त शरीरका धारक जीव सो पर्यायका प्रथम समयतै लगाय अन्त समय पर्यंत द्रव्य पुरुष हो है।

#### ४. पुरुष वेद कर्मका लक्षण

स. सि•/८/३९६/२ यस्योदयात्पौस्नान्भावानास्कन्दत्ति स पुंवेदः । —जिसके उदयसे पुरुष सम्बन्धी भावोंको प्राप्त होता है वह पंवेद है।

#### \star अन्य सम्बन्धी विषय

१. पुरुष वेद सम्बन्धी विषय । —दे० वेद ।
२. जीवको पुरुष कहनेकी विवक्षा । —दे० जीव/१/३ ।
३. आदि पुरुष । —दे० त्राषम ।
४. ऊर्ध्व मूळ अधःशाखा रूप पुरुषका स्वरूप । —दे० मन्नुष्य/२ ।
५. पुरुषवेदके बन्ध योग्य परिणाम । —दे० मोहनोय/३/ई ।

# **पुरुषतत्त्व**—सोख्य व झैव मान्य पुरुष तत्त्व—दे० वह वह नाम।

**पुरुष पुंडरीक---**दे० पुंड्रीक।



पुरुषप्रभ-----व्यन्तर देवोका एक भेद--दे० व्यन्तर ।

पुरुषवाद--- दे० अद्वैतनाद ।

## पुरुष व्यभिचार — दे॰ नय/III/६/< ।

पुरुष सिंह----म, पु,/६१/श्लोक पूर्वके दूसरे भवमे राजगृह नगरका राजा मुमित्र था ( ५७ )। फिर महेन्द्र स्वर्गमें देव हुआ ( ६३--६५ )। वहाँसे च्युत होकर वर्तमान भवमें ५ वॉ नारायण हुआ ( ७१ )। (विशेष दे० शलाकाणुरुष )।

# पुरुषाद्वैत--- दे० अद्वेत ।

**पुरुषार्थ-** पुरुष पुरुषार्थ प्रधान है, इसलिए लौकिक व अलौकिक सभी क्षेत्रोंमें वह पुरूषार्थ से रिक्त नहीं हो सकता। इसीसे पुरुषार्थ चार प्रकारका है-धर्म, अर्थ, काम व मोक्ष। इनमे से अर्थ व काम पुरुषार्थका सभी जीव रुचि पूर्वक आश्रय लेते है और अकल्याणको प्राप्त होते है। परन्तु धर्म व मोक्ष पुरुषार्थका आश्रय लेनेवाले जीव कल्याणको प्राप्त करते है। इनमेंसे भी धर्म पुरुषार्थ पुण्य रूप होनेसे मुख्यत लौकिक कल्याणको देनेवाला है, और मोक्ष पुरुषार्थ साक्षात कल्याणप्रद है।

# १. चतुःपुरुषार्थं निर्देश

## १. पुरुषार्थका लक्षण

स म /१४/१६२/२ विवेलख्यातिश्च पुरुषार्थ'। = ( सांख्य मान्य ) पुरुष तथा प्रकृतिमें भेद होना ही पुरुषार्थ है ।

अष्टवाती—पौरुष प्रुनरिह चेष्टितम् । =चेष्टा करना पुरुषार्थ है ।

# पुरुषार्थके सेद

झा /३/४ धर्मश्चार्थश्च कामश्च मोक्षश्चेति महर्षिभिः । पुरुषार्थोऽयमु-दिष्टश्वतुर्भेद पुरातने ४४। = महर्षियोंने भर्म, अर्थ, काम और मोक्ष यह चार प्रकारका पुरुषार्थ कहा है ।४। (प .बि./७/३५)।

# ३, अर्थ व काम पुरुषार्थ हेय हैं

भ, आ./मू /१९९३-१९९१/१६२८ अमुहा अत्था कामा यः ...।१८९१। हहतोगियपरलोगियदोसे पुरिसस्स आवहइ णिच्चं। अत्थो अण-त्थमूर्ल महाभयं मुत्तिपडिपंथो ।१९९४। कुणिमकुडिभवा लहुगत्त-कारया अप्पकालिया कामा। उवधो लोए दुक्खावहा य ण य होति सुलहा ।१९९४। = अर्थ पुरुषार्थ और काम पुरुषार्थ अशुभ है ।१९९३। इस लोकके दोष और परलोकके दोष अर्थ पुरुषार्थसे मनुष्यको भोगने पडते है । इसलिए अर्थ अनर्थका कारण है, मोक्ष प्राप्तिके लिए यह अर्गलाके समान है ।१९९४। यह काम पुरुषार्थ अपवित्र शरीरसे उत्पन्न होता है, इससे आरमा हल्की होती है, इसकी सेवासे आत्मा दुर्गतिमें दुख पाती है । यह पुरुषार्थ अल्पकालमें ही उत्पन्न होकर नष्ट होता है और प्राप्त होनेमें कठिन है । १९९४ ।

\* पुण्य होनेके कारण निइचयसे धर्म पुरुषार्थ हेय है —दे० धर्म/४/५।

# ४. भर्म पुरुषार्थ कथंचित् उपादेय है

भ.आ./मू./१८१३ एओ चेव सुभो णवरि सब्बसोक्खायरो धम्मो । = एक धर्म (पुरुषार्थ) ही पवित्र है और वही सर्वसौख्योका दाता है ।१९१३। (प.वि./७/२४) ।

#### ५. मोक्ष पुरुषार्थ ही महानू व उपादेव है

- प. प्र./पू./२/३ धम्महेँ अत्थहेँ कम्मह वि एयहें सयलहेँ मोक्खु। उत्तमु पभणहिं णाणि जिय अण्जें जेण ण सीक्खु।३। ∞हे जीव । धर्म, अर्थ और काम इन सब पुरुषार्थोंमें से मोक्षको उत्तम ज्ञानी पुरुष कहते है, क्योंकि अन्य धर्म, अर्थ कामादि पुरुषार्थोंमें परमसुख नहीं है।३।
- ज्ञा./३/४ त्रिवर्गं तत्र सापायं जन्मजातद्भद्रृषितम् । ज्ञात्या तत्त्वविद साक्षायतन्ते मोक्षसाधने ।८। = चारों पुरुषार्थोंमें पहिले तीन पुरुषार्थ नाश सहित और ससारके रोगोंसे दूषित हैं, ऐसा जानकर ज्ञानी पुरुष अन्तके परम अर्थात्र मोक्षपुरुषार्थके साधन करनेमें ही लगते है। क्योंकि वह अविनाशी है।
- प. बि./७/२५ पुंसोऽथें छु चतुर्षु निश्चलतरो मोशः परं सरमुखः बोषास्तद्विपरीतधर्मकलिता हेया मुमुक्षोरतः । •• ।२५। =चारो पुरुषार्थोंमें केवल मोक्ष पुरुषार्थ ही समीचीन मुखसे युक्त होकर सदा स्थिर रहनेवाला है। शेष तीन इससे विपरीत स्वभाव वाले होनेसे छोडने योग्य है।२५।

# ६. मोक्षमार्गका यथार्थ पुरुषार्थ बया है

- प्र.सा./मू./१२६ कत्ता करणं कम्मं फलं च अप्प सि णिच्छिदो समणो। परिणमदि णेव अण्णं जदि अप्पाणं लद्ददि सुद्धं। व्यदि अमण 'कर्ता, कर्म, करण और कर्मफल आत्मा है' ऐसा निश्चय बाला होता हुआ अन्यरूप परिणमित नहीं हो तो वह शुद्धात्माको उपलब्ध करता है।१२६।
- त. सू./१/१ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्ग ।१। = सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, और सम्यक्ष्वारित्र ये तीनों मिलकर मोक्षका मार्ग है।
- प्र. सा./त. प्र./९१. य एव…आत्मान परं च…निश्चयत परिच्छिनत्ति, स एव सम्यगवासस्वपरविदेक' सकलं मोह क्षपयति ।= जो निश्चय-से अात्माको और परको जानता है। वही (जीव), जिसने कि सम्यग्रूपसे स्व परके विवेकको प्राप्न किया है, सम्पूर्ण मोहका क्षय करता है।
- प्र.सा./त प्र./१२६ एवमस्य बन्धपद्धतौ मोक्षपद्धतौ चारमानमेकमेव भाव-यतः परमाणोरिवैकल्वभावनोम्मुखस्य परद्रव्यपरिणतिर्न जातु जायते। .. तत' परद्रव्यासंपृक्तत्वात्मुविशुद्धो भवति । = इस प्रकार (षट्कारकी रूपसे ) बन्धमार्ग तथा मोक्षमार्गमें आश्मा अकेला ही है, इस प्रकार भानेवाला यह पुरुष, परमाणुकी भाँति एकत्व भावनामें उन्मुख होनेसे, उसे परद्रव्यरूप परिणति किंचित् नहीं होती। - इसलिए परद्रव्यके साथ असम्बद्धताके कारण मुविशुद्ध होता है।
- पु सि. उ./११.१५ सर्वविवर्त्तोत्तीण यदा स चैतन्यमचलमाप्नोति । भवति तदा कृतकृत्य सम्यब्युरुषार्थ सिद्धिमापन्नः ।११। विपरोताभिनि-वेशं निरस्य सम्यव्यवस्य निजतत्त्वं । यत्तस्माद विचलनं स एव पुरुषार्थ सिद्धयुपायोऽयं ।११। = जिस समय भले प्रकार पुरुषार्थकी सिद्धिको प्राप्त उपर्युक्त अशुद्ध आत्मा सम्पूर्ण विभावोके पारको प्राप्त करके अपने निष्कंप चैतन्यस्वरूपको प्राप्त होता है, तब यह आत्मा कृतकृत्य होता है ।११। विपरीत श्रद्धानको मष्ट कर निज स्वरूपको यथावत् जानके जो अपने उस स्वरूपसे च्युत न होना वह ही पुरुषार्थ-सिद्धिका उपाय है ।११।

## ७. मोक्षमें भी कथंचित् पुरुषार्थका सद्माव

स. म /९/९१/२० प्रयत्नश्च क्रियाव्यापारगोधरो नास्त्येव, कृतकृत्य-त्वात् । वीर्यान्तरायक्षयोत्पन्नतस्त्वस्त्येव प्रयत्न. दानादिलन्धिवत् । = प्रश्न --- मुक्त जीवके कोई प्रयत्न भी नहीं होता, क्योंकि मुक्त जीव कृतकृत्य है ! उत्तर---दानादि पाँच लन्धियोकी तरह वीर्यान्त--रायकर्मके क्षयसे उत्पन्न वीर्थ लन्धि रूप प्रयत्न मुक्त जीवके होता है ।

# 1. ज्ञान हो जानेपर भी पुरुषार्थ ही प्रधान है

प्र. सा /मू,/टी /ब्द जो मोहरागदोसे णिहणदि उवलव्भ जोण्ह-मुबदेसं। सो सटबदुक्खमोक्स पावदि अचिरेण कालेग न्द्र। अत एव सर्वारम्भेण मोहसपणाय पुरुषकारे निषीदामि। = जो जिनेन्द्रके उपदेशको प्राप्त करके मोह-राग-द्वेषको हन्ता है वह अल्प कालमें सर्व दुखोसे मुक्त होता है ।द्दा, इसलिए सम्पूर्ण प्रयत्नपूर्वक मोहका क्षय करनेके लिए मे पुरुषार्थका आश्रय प्रहण करता हूँ।

## २, यधार्थ पुरुषार्थसे अनादिके कर्म क्षण मरमें नष्ट हो जाते हैं

- कुरत, /६२/१० दाश्यत्कर्मप्रसक्तों यो भाग्यचके न निर्भर । जय एवास्ति तस्याहो अपि भाग्यविपर्यये ।१०। ≕जो भाग्यके चक्रके भरोसे न रहकर लगातार पुरुषार्थ किये जाता है वह विपरीत भाग्यके रहनेपर भी उसपर विजय प्राप्त करता है ।१०।
- प. प्र/मू./२७ जेँ दिट्ठेँ तुद्द ति सहु कम्मईँ पुट्य-कियाईँ। सो परु जाणहि जोइया देहि वसंतु ण काईँ १२७। - जिस परमात्माको देखनेसे शीघ ही पूर्व उपार्जित कर्म चूर्ण हो जाते हैं। उस परमात्मा-को देहमें वसते हुए भी हे योगी । तू क्यों नहीं जानता १२७१ (प. प्र / मू./३२)।

## पुरुषार्थ द्वारा अयथा काल मी कर्मोंका विपाक हो जाता है

- इा./३६/२७ अपक्वपाक क्रियतेऽस्ततन्द्रैस्तपो भिरुग्रै वेरशुद्धियुक्तैः । क्रमाइगुणश्रेणिसमाश्रयेण सुसंवृतान्त करण्मैर्मुनीन्द्रैः ।२७। =नष्ट हुआ प्रमाद जिनका ऐसे मुनीन्द्र उत्कृष्ट विशुद्धता सहित होते हुए तथके द्वारा अनुक्रमसे गुणश्रेणी निर्जराका आश्रय करके विना पके कमोंको भी पकाकर स्थिति पूर्ण हुए विना ही निर्जरा करते हैं ।२७। (ज्ञा./३६/३६)।
- दे. पूजा निर्जेश, तप, उदय, उदीरणा, धर्मध्यान आदि ⇒( इनके द्वारा असमयमें कर्मोंका पाक होकर अनादिके कर्मोंको निर्जरा होनेका निर्देश किया गया है।

## ४. पुरुषार्थकी विपरीतता अनिष्टकारी है

स सा./आ./१६० ज्ञानमनादिस्वपुरुषापराधं प्रवर्त्त मानकर्ममत्तावच्छन्न-त्वादेव बन्धावस्थायां सर्वत सर्व मप्यात्मानमविजानदज्ञानभादेनै वेद-मेवमव्तिष्ठते । = ज्ञान अर्थात्त आत्मद्रव्य, अनादि कात्तसे अपने पुरुषार्थके अपराधसे प्रवर्त्तमान कर्ममत्तके द्वारा तिप्त या व्याप्त होनेसे ही. बन्ध अवस्थामें सर्वप्रकारसे सम्पूर्ण अपनेको जानता हुआ, इस प्रकार प्रत्यक्ष अझान भावसे रह रहा है ।

# भ. स्वामाविक क्रियाओं में पुरुषार्थ गौण है

पं, घ /उ./३७९,८१७ प्रयत्नमन्तरेणापि इड्मोहोपशमो भवेत् । अन्त-मूँहूर्तमात्रं च गुणश्रेण्यनतिक्रमात ।३७१। नेद' स्थात्पौरुषायत्तं कितु द्वन स्वभावतः । ऊर्ध्वमूर्ध्वं गुणश्रेणौ यतः सिद्धिर्यथोत्तरम् ।<१७। =भव्यरव, काललव्धि आदि सामग्रीके मिछनेपर प्रयत्नके विना भी गुण श्रेणी निर्फराके अनुसार अन्तर्मुहूर्तमें ही दर्शन मोहका उपशम हो जाता है ।३७१। = निश्चयसे तरतमरूपसे होनेवाली क्रुद्धताका उरकर्षपना पौरुषाधीन नहीं होता, स्वभावसे ही सम्पन्न होता है, कारण कि उत्तरोत्तर गुणश्रेणी निर्जरामें स्वयमेव क्रुद्धताकी तरतमता होती जाती है ।=१७। दे० केवली (केवलीके आसन, विहार व उपदेशार्रि विना प्रयत्नके ही होते है।

#### अन्य सम्बन्धित विषय

- १. कमोंदयमें पुरुषार्थं कैसे चले। दे० मोक्ष (
- मन्दोदयमें ही सम्यक्त्वोत्पत्तिका पुरुषार्थं कार्यकारी है।
   दे० उपराम/२/३।
- श. नियति, भवितच्यता, दैव व काल्ल्िभके सामने पुरुषार्थको
   गौणता व समन्वय । —दे० नियति ।
- ४. पुरुषार्थं व काल्लब्धिमें माषाका ही मेद है। ---दे० पद्धति ।
- पुरुषार्थं नय—प्र,सा./आ,/ परि नय नं. ३२ पुरुषकारनयेन पुरुषा-कारोपलब्धमधुकुक्कुटीकपुरुषकारवादीवद्धयत्नसाध्य सिद्धि । ३२। — आत्मद्रव्यपुरुषकार नयसे जिसकी सिद्धि यत्न साध्य है ऐसा है, जिसे पुरुषकारसे नीवूका वृक्ष प्राप्त होता है ऐसे पुरुषकारवादीकी भाँति ।
- पुरुषार्थवाद गो क./मू /८१० आलसड्ढो णिरुच्छाहो फलं किंचि ण भुंजदे । थणक्खीरादिपाणं वा पउरुसेण विणा ण हि ।८१०। = आलस्यकरि संग्रुक्त होय उत्साह उद्यम रहित होइ सो विद्धू भी फलको भोगवै नाही । जैसे - स्तनका दूध उद्यमहीतै पीवनेमे आवै है पौरुष विना पीवनेमें न आवे । तैसे सर्व पौरुष करि सिद्धि है, ऐसा पौरुषवाद है । ९२०।
- **पुरुषार्थं सिद्धचुपाय** अग्व अमृतचन्द्र (ई० १०५ १ ११) द्वारा रज्जित संस्कृत खन्द बद्ध ग्रन्थ । इसमें २४३ श्लोक है । इस पर पव् टोडरमस (ई० १७६६) ने भाषामें टीका सिखी है । परन्तु उसे पूरी करनेसे पहिले ही विधिने उनसे शरीर छीन लिया। उनकी इस अधूरी कृतिको उनके पीछे पंव दौलतराम (ई० १७७०) ने पूरा किया। (जै /२/१७३). (ती./२/४०८) ।
- पुरुषोत्तम----१, व्यन्तर देवोंका एक भेद---दे० व्यंतर। २ म. पु/ ६०/६०-६६ पूर्वभव न, २ में पोदनपुरका राजा वसुषेण था फिर अपले भवमे सहसार स्वर्गमें देव हुआ। वर्त्तमान भवमे चौथा नारा-यण हुआ। विशेष परिचय---दे० शलाका पुरुष/४।
- पुरुस्कार परिषह- दे॰ सत्कार।
- पुरोत्तम--विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।
- पुरोहित- चक्रवर्तीके चौदह रत्नोंमेंसे एक-दे० शलाका पुरुष/२।
- पुरुवि ध १४/५,६.६३/पृष्ठ नं./पंक्ति पुलवियाओ णिगोदा क्ति भणंति (८५/१४) । आवासन्भंतरे संद्ठिदाओ कच्छउडंडरवक्खार-तोट्ठियपिसिवियाहि समाणाओं पुलवियाओ णाम । एक्केक्कम्हि आवासे ताओ असखेज्जतोगमेक्ताओ होति । एक्केक्कम्हि एक्केक्किस्से पुलवियाए असंखेज्जतोगमेक्ताणि णिगोदसरीराणि ओराज्ञिय-तेजा-कम्महयपोग्गतोवायाणकारणाणि कच्छउडंडरवक्खारपुलवियाए अंतो-ट्ठिददञ्चसमाणाणि पुधपुध अणंताणंतेहि णिगोदजीवेहि आउण्णाणि होति । (८६/६ । = पुरुवियोंको ही निगोद कहते है । (८५/९४), (घ. १४/५.६,६२९२/४७०/१)। जो आवासके भीतर स्थित है और जो कच्छउडअण्डर वक्खारके भीतर स्थित पिशवियोकेसमान है उन्हे पुरुवि कहते है । एक-एक आवासमें वे असल्यात तोक प्रमाण होती है । तथा एक-एक आवासमें वे असल्यात तोक प्रमाण होती है । तथा एक-एक आवासमें वे असल्यात तोक प्रमाण होती है । तथा एक-एक आवासमें वे असल्यात तोक प्रमाण होती है । तथा एक-एक आवासमें वे असल्यात तोक प्रमाण

वक्खार पुलविके भोतर स्थित द्रव्योंके समान अलग-अलग अनन्ता-नन्त निगोद जीवोसे आपूर्ण होते है । ( विशेष दे० वनस्पति/३/७ ) ।

७२

#### पुलाक----

- स. सि./१/४६/४६०/६ उत्तरगुणभावनापेतमनसो व्रतेष्वपि क्वचित्कदा-चिल्परिपूर्णतामपरिप्राप्नुवन्तोऽविशुद्धपुलाकसाध्दरयात्पुलाका इत्यु-च्यन्ते ।
- स. सि /१/४७/४६१/११ प्रतिसेवना-पञ्चानां मूलगुणानां रात्रिभोजन-वर्जनस्य च भराभियोगाइ बत्तादम्यतमं प्रतिसेवमान पुलाको भवति 1=१. जिनका मन उत्तर गुणोंकी भावनासे रहित है, जो कही पर और कदाचित वर्तोमें भी परिपूर्णताको नहीं प्राप्त होते है वे अविशुद्ध पुलाकके समान होनेसे पुलाक कहे जाते है। (रा वा./ १/४६/१/६३६/१६), (चा. सा./१०१/१)। २. प्रतिसेवना-दूसरॉ-के दनाव वश जबर्दस्तीसे पाच मूल गुण और रात्रि भोजन वर्जन-वर्तमें किसो एक की प्रतिसेवना करनेवाला पुलाक होता है (रा.वा./ १/४९/६३८/४) (चा.सा./१०४/१)
- रा. वा. हि/१/४६/७६३ मूलगुणानि विषें कोइ क्षेत्र कालके वशते विराधना होय है ताती मूलगुणमें अन्यमिलाप भया, केवल न भये । ताती परालसहित शाली उपमा दे संज्ञा कही है ।

\* पुलाकादि पाँचों साधु सम्बन्धो विषय --- दे० साधु/१ ।

पुण्कर -- १. मध्य लोकका द्वितीय द्वीप-- दे० लोक/४/४। २. मध्य लोकका तृतीय सागर --- दे० लोक/४/१।

#### ३. पुष्कर द्वोपके नामकी सार्थकता

स सि /३/३४/४ यत्र जम्बूबृक्षस्तत्र पुष्कर सपरिवारम् । तत एव तस्य द्वीपस्य नाम रूढे पुष्करद्वीप इति । मानुषोत्तरशैलेन विभक्तार्भ-त्वारपुष्करार्धसंज्ञा । = जहाँ पर जम्बू द्वीपमें जम्बू वृक्ष है पुष्कर द्वीप मे अपने वहाँ परिवारके साथ पुष्करवृक्ष है । और इसोलिए इस द्वीप-का नाम पुष्करद्वीप रूढ हुआ है । . . . इस द्वीपके (मध्य भागमें मानु-षोत्तर पर्वत है उस, मानुषोत्तर पर्वतके कारण ( इसके ) दो विभाग हो गये है अत. आधे द्वीपको पुष्करार्ध यह संज्ञा प्राप्त हुई ।

\* धुष्कर द्वीपका नकशा-दे॰ लोक/४/२।

**पुष्करावर्त** — वर्त्तमान हस्तनगर । अफगानिस्तानमें है । ( म. पु /-प्र. ५०/प. पन्नालात्त ) ।

- पुष्काल --- १. पूर्व विदेहका एक क्षेत्र--- दे० लोकश/२;२. पूर्व विदेहस्थ एकशिल वक्षारका एक कूट---- दे० लोकश/४;३. पूर्व विदेहस्थ एक-शिल वक्षारपर स्थित पुष्कलकूटका रक्षक देव -- दे० लोक/१/४।
- पुष्कलावती-पूर्व विदेहके पुष्कलावर्त क्षेत्रकी मुख्य नगरी । अपर-नाम पुण्डरीकिनी । -दे० लोक/६/२।
- पुरुकलावतें --- १. पूर्व विदेहस्थ एक क्षेत्र--- दे० लोक/७। २. पूर्व विदेहस्थ एकशिल वक्षारका एक क्षट व उसका रक्षक देव। --- दे० लोक/७।
- पुरुप पुष्प सम्बन्धी भक्ष्याभक्ष्य विचार दे० भक्ष्याभक्ष्य/४।

- पुष्पचारण ऋदि-दे॰ ऋदि/४।
- **पुष्पचूल —**धिजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर। —दे० विद्या-धर।

पुरुपदंत- १. उत्तर क्षीरवर द्वीपका रक्षक व्यन्तर देव। -दे० व्यन्तर/४। २, म, पु/५०/२-२२ "पूर्वके दूसरे भवमें पुष्कर द्वीप-के पूर्व दिग्विभागमें विदेह क्षेत्रकी पुण्डरोकिणी नगरीके राजा महापद्म थे। फिर प्राणत स्वर्गमें इन्द्र हुए। वर्तमान भवमें ध्वें तीर्थंकर हुए। अपरनाम सुविधि था। विशेष परिचय---दे० तीर्थ--कर/५ । ३. यह एक कवि तथा काश्यप गोत्रीय बाह्मण थे । केशव उनके पिता और मुग्धा उनकी माता थीं। वे दोनों शिवभक्त थे। उपरान्त जैनी हो गयेथे। पहले भैरव राजाके आश्रय थे, पीछे मान्यखेट आ गये। वहाँके नरेश कृष्ण तृ० के भरतने इन्हें अपने सुभतुङ भवनमें रखा था। महापुराण ग्रन्थ श. १९१५ (ई० १०४३) में समाप्त किया था। इसके अतिरिक्त ग्रशोधर चरित्र न नागकुमार चरित्रकी भी रचना की थी। यह तीनों प्रन्थ अप-भ्रंश भाषामें थे। समय—ई. श. ११ (जै. हि. सा. इ /२७ कामता) ई. ६६४ (जीवन्धर चम्पू/प्र. ८/A N. Up.); ई. ६५६ (पडम चरिउ/प्र. देवेन्द्रकुमार ), ( म. पु /प्र. २०/पं, पन्नालाल ) । ४. आप राजा जिनपालितके समकालीन तथा उनके मामा थे। इस परसे यह अनुमान किया जा सकता है कि राजा जिनपालितकी राजधानी बनवास ही आपका जन्म स्थान है। आप बहाँसे चलकर पुण्डूवर्धन अहंइबलि आचार्यके स्थान पर जाये और उनसे दीक्षा लेकर तुरत उनके साथ ही महिमानगर चले गये जहाँ अई इबलि ने बृहद्द अति सम्मेलन एकत्रित किया था। उनका आदेश पाकर ये वहाँसे ही एक अन्य साधु भूतबलि ( आचाय ) के साथ धरसेनाचार्यकी सेवार्थ गिरमार चले गये, जहाँ उन्होंने धरसेनाचार्यसे षट्खण्डका ज्ञान प्राप्त किया। इनकी साधन्नासे प्रसन्न होकर भूत जातिके व्यन्तर देवोने इनको अस्त-व्यस्त दन्तपंक्तिको सुन्दर कर दिया था। इसीसे इनका नाम पुष्पदन्त पड गया। विबुध शोधर के शुताब-तारके अनुसार आप वसुन्धरा नगरी के राजा नरवाहन थे। गुरु से ज्ञान प्राप्त करके अपने सहधर्मा भूतवसिजी के साथ आप गुरु से विदा लेकर आषाढ शु ११ को पर्वत से नीचे आ गए और उसके निकट अंकलेश्वर में चातुर्मास कर लिया। इसकी समारित के पश्चात् भूतवल्ति को वहां ही छोडवर आप अपने स्थान 'वनवास' लौट आमे, जहां अपने भानजे राजा जिनपालित को दोशा देकर आपने उन्हे सिद्धान्त का अध्ययन कराया । उसके निमित्त से आपने 'कीसदि सुत्र' नामक एक प्रन्थ की रचना की जिसे अवलोकन के सिये आपने उन्हीं के द्वारा धूतवलि जी के पास भेज दिया। समय-वी. नि. ४९३-६३३ (ई० ६६-१०६) । (विशेष दे० कोदा १ ৭रিহিন্ডে ২/११)।

पुष्पदेत पुराण-----आ. गुणवर्म (ई. १२३०)कृत (तो./४/३०१) ।

पुरुपनंदि --- १. आप तोरणाचार्यके शिष्य और प्रभावन्द्रके गुरु थे। समय-वि ७६० (ई. ७०३) (जैन सिद्धान्त प्रकाशिनी संस्था द्वारा प्रकाशित समयसारकी प्रस्तावनामें K. B. Pathak)। २, राष्ट्रकूट वंशी राजा गोविन्द तृतीयके समयके अर्थात् झ. स. ७२४ और ७११ केदो ताम्र पत्रोंके अनुसार आप तोरणाचार्यके शिष्य और प्रभावन्द्र नं. २ के गुरु थे। तथा कुन्दकुन्दान्वयमें थे। तदनुसार आपका समय शक सं. ६४० (ई. ७२८) होना चाहिए। (ध. प्रा./-प्र. ४-४/प्रेमीजी), (स. सा./प्र./K. B. Pathak)।

पुष्पमाल---विजयार्धकी उत्तरश्रेणीका एक नगर - दे० विद्याधर।

अनुसार शकतंक भट्ट के संघर्मा और छत्रचुडामणिके कर्ता वादीभ सिहके गुरु थे। समय-ई०७२००७००-दे० इतिहास/७/१।

## षुरुर्षाजली----भूतकालीन चौदहवें तीर्थंकर-दे० तीर्थंकर/५ ।

पर्षांजली प्रतेन्न इस वतकी विधि तीन प्रकारसे वर्णन की गयी है---उत्तम, मध्यम व जघन्य। पाँच वर्ष तक प्रतिवर्ष भाद्रपद, माध व चैत्रमें शुक्लपक्षकी---उत्तम-- ६-९ तक लगातार पाँच उप-वास । मध्यम-५,७,१को उपवास तथा ६,८ को एकाशन । जघन्य-४.१ को उपवास तथा ई-८ तक एकाशन 'ओ ही पंचमेरुस्थ अस्सी जिनालयेभ्यो नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य । ( वत विधान सं.) प्र, ४१), ( क्रियाकोष )।

#### 

पुष्यमित्र-१, मनधदेशाकी राज्य वंशावतीके अनुसार यह शक जातिका सरदार था। जिसने मौर्य कालमें ही मगधके किसी भाग-पर अपना अधिकार जमा लिया था। तदनुसार इनका समय वी. नि. २५४-२८४ (ई. पू २७१-२४६) है । विशेष (दे० इतिहास/३/४) २, म. पु./७४/७१ यह वर्धमान भगवान्तकादूरवर्ती पूर्व भव है-दे० वर्धमान ।

है, यद्यपि इसमें पंच परमेष्ठीको प्रतिमाओंका आश्रय होता है, पर तहाँ अपने भाव ही प्रधान है, जिनके कारण पूजकको असंख्यात गुणी कर्मकी निर्जरा होती रहती है। नित्य नैमित्तिकके भेदसे वह अनेक प्रकारकी है और जल चन्दनादि अष्ट द्रव्योंसे की जातो है। अभिषेक व गान तृत्य आदिके साथ की गयी पूजा प्रचुर फलप्रदायी होती है। सचित्त, व अचित्त द्रव्यसे पूजा, पचामृत व साधारण जल-से अभिषेक, चावलोंकी स्थापना करने व न करने आदि सम्बन्धी अनेकों मतभेद इस विषयमें दृष्टिगत हैं, जिनका समन्वय करना ही योग्य है ।

| 1 | भेद च रूक्षण                                     |
|---|--------------------------------------------------|
| 3 | पूजाके पर्यायवाची नाम ।                          |
| ₹ | पूजा के मेद-१, इडवादि ४ भेद; २, नाम स्थापनादि ई। |
| ₹ | इज्यादि पाँच मेदोंके लक्षण ।                     |
| ¥ | नाम, स्थापनादि पूजाओंके रुक्षण ।                 |
| ч | निश्चय पूजाके लक्षण ।                            |
| • | पूजा सामान्य निर्देश व उसका महत्त्व              |
| १ | पूजा करना श्रावकका नित्य कर्तव्य है ।            |
| * | सावद्य होते हुए भी पूजा करनी                     |
|   | चाहिएदे० धर्म/४/२।                               |
| * | सम्यग्दृष्टि पूजा क्यों करेदे० विनय/३।           |
| * | मोषघोषवासके दिन धूजा करे या                      |
|   | न करे — दे० प्रोषघ/४ ।                           |
| * | पूजाकी कथंचित् इष्टता अनिष्टता दे० धर्म/४-६।     |
| 2 | नंदीझ्वर व पंचमेरु पूजा निर्देश ।                |
| ŧ | पूजामें अन्तरंग भावोंकी प्रधानता ।               |
| 8 | जिन पूजाका फल निर्जरा व मोक्ष ।                  |
| * | जिन पूजा सम्यग्दर्शनका                           |
| 2 | कारण हैदे० सम्यग्दर्शन/III/१।                    |

| ર | पूजा | निर्देश | व | मुर्तिं | पूजा |
|---|------|---------|---|---------|------|

- एक जिन या जिनाळयकी बन्दनासे सबकी वन्दना Ł हो जाती है।
- R एनको बन्दनासे सबको वन्दना कैसे हो जाती है।
- ą देव व शास्त्रकी पूजामें समानता ।
- ¥ साधु व मतिमा भी पूज्य है ।
- 4 साधुकी पूजासे पाप कैसे नाश होता है।
- \* सम्यग्दृष्टि गृहस्य भी पूज्य नहीं —दे० विनय/४।
- Ę देव तो भावोंमें हैं मूर्तिमें नहीं।
- ۹ फिर मूर्तिको क्यों पूजते है।
- ŧ पूजा योग्य प्रतिमा ---दे० चैस्य चैत्यालय/१।
- 6 पक मतिमामें सर्वका संकल्प ।
- ९ पार्श्वनाथको प्रतिमापर फण लगानेका विथि निषेध ।
- १० बाहुबल्किी प्रतिमा सम्बन्धी शंका समाधान ।
- ¥ क्षेत्रपाल आदिको पूजाका निषेध ---दे० मुढता ।

8 पूजा योग्य द्रव्य विचार ŧ अष्ट द्रव्यसे पूजा करनेका विधान ।

- २ अष्ट द्रव्य पूजा व अभिषेकका मयोजन व फल ।
- ą पंचायृत अभिषेक निर्देश व विधि ।
- ۲ सचित्त द्रव्यों आदिसे पूजाका निर्देश ।
- \* चैत्याऌयमें पुष्प वाटिका ल्गानेका विधान -दे० चैत्य चैत्यालय/२।
- ጜ सचित्त व अचित्त द्रव्य पूजाका समन्वय ।
- ६ निर्मोल्य द्रव्यके ग्रहणका निषेध ।
- 4 पूजा विधि

কুন্ত মন্স

- Ł पूजाके पाँच अंग होते हैं ।
- R. पूजा दिनमें तीन बार करनी चाहिए ।
- ÷ **एक दिनमें अधिक बार भी वन्दना** करे तो निषेध नहीं
- ₹ रात्रिको पूजा करनेका निषेध ।
- ۲ चावल्लोंमें स्थापना करनेका निषेध ।
- ч स्थापनाके विधि निषेधका समन्दय ।
- ε पूजाके साथ अभिषेक व नृत्य गानादिका विधान ।
- 9 द्रव्य व भाव दोनों पूजा करनी योग्य है ।
- 6 पूजा विधानमें विशेष प्रकारका क्रियाकाण्ड ।
- \* पूजा विधानमें प्रयोग किये जानेवाले
  - ----दे० मन्त्र ।
- पूजामें भगवान्को कर्ता हर्ता बनाना दे० भक्ति/१।
- \* पंच कल्याणक —दे० करयाणकः ।
- देव वन्दना आदि विधि --दे० बन्दना ।
- \* स्तव विधि
- पूजामें कायोत्सर्ग आदिकी विधि —दे० वन्दना ।
  - पूजासे पूर्व स्नान अवश्य करना चाहिए ।
  - पूजाके मकरणमें रत्तान विधि ---दे० स्नान ।

٩

Jain Education International

#### १. भेद व लक्षण

## १. प्जाके पर्यायवाची नाम

म, पु,/६७/१९३ रागो यज्ञ कतु. पूजा सपर्येज्याध्वरो मख । मह इत्यपि ॅप्रयिवचनान्यर्चनाविधे ।१९३। ==याग, यज्ञ, कतु, पूजा, सपर्या, इज्या, अध्वर, मख और मह ये सब पूजा विधिके पर्यायवाची हाब्द है ।१९३।

## २. पूजाके भेद

- १. इज्या आदिको अपेक्षा
- म. पु / ३९/२६ प्रोक्ता पूजाईतामिज्या सा चतुर्धा सदार्चनम् । चतुर्भू ख-मह' कल्पदुमाश्चाण्टाह्निकोऽपि च । २६। -- पूजा चार प्रकारकी है सदार्चन (नित्यमह), चतुर्भूख (सर्वतोभद्र), कल्पदुम और अष्टाह्निक । (ध. ९/३, ४२/१२/४) (इसके अतिरिक्त एक ऐन्द्रध्वज महायझ भो है जिसे इन्द्र किया करता है । तथा और भी जो पूजाके प्रकार है वे इन्हीं भेदोमें अन्तर्भूत है । (म. पु./३८/३२-३३), (चा. सा./४३/१); (सा ध./१/१९; २/२१-२६)
  - २. निक्षेपोंकी अपेक्षा
- थमु. श्रा /३८१ णाम-द्रवणा-दव्वे-खित्ते काले वियाणाभावे य । छव्वि-हपूया भणिया समासक्षो जिजवरिदेहि ।३८१। = नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा संक्षेपसे छह प्रकारकी पूजा जिनेन्द्रदेवने कही है ।३८१। (गुज, आ./२१२)।

३. द्रव्य व भावकी अपेक्षा

## ३. इज्या आदि पाँच भेदोंके छक्षण

म, पु/३८/२७-३३ तत्र नित्यमहो नाम शक्ष्वज्जिनग्रहं प्रति। स्वगृहान्नीयमानाचर्गं गन्धपुष्पाक्षतादिका १२७। चैरयचैत्यालयोदीनां भक्त्या निर्मापणं च यत् । शासनीकृत्य दानं च ग्रामादीना सदाचेनम् ।२८। या च पूजा मुनीन्द्राणां निरयदानानुषड्विणी । स च नित्यमहो ज्ञेग्रो यथाशक्त्युपकल्पित' ।२१। महामुकुटबद्धे श्च क्रियमाणो महामहः। चतुर्मेखः स विज्ञेयः सर्वतोभद्र इत्यपि ।३०। दत्वा किमिच्छकं दानं सम्राङ्भियः प्रवत्यते । कल्पद्रुममहः सोऽयं जगदा-शाप्रपूरणः ।३१। आण्टाह्निको मह सार्वजनिको रूढ एव स' । महा-नैन्द्रध्वजोऽन्यस्तु सुरराजै कृतो मह ।३२। वतिस्नपनमिध्यन्य. त्रिसन्ध्यासेवया समम् । उक्तेष्वेव विकल्पेषु इयिमन्यच्च तादृशम् । ।३३। = प्रतिदिन अपने घरसे गन्ध, पुष्प, अक्षत आदि से जाकर जिनालयमें श्री जिनेन्द्रदेवकी पूजा करना सदार्चन अर्थात निष्यमह कहलाता है। २७। अथवा भक्ति पूर्वक अर्हन्त देवकी प्रतिमा और मन्दिरका निर्माण कराना तथा दानपत्र लिखकर ग्राम. खेत आदि-का दान भी देना सदार्चन कहलाता है ।२८। इसके सिवाय अपनी शक्तिके अनुसार नित्यदान देते हुए महामुनियोकी जो पूजा की जाती है उसे भी नित्यमह समफना चाहिए ।२१। महामुकुटबद्ध राजाओके द्वारा जो महायज्ञ किया जाता है उसे चतुर्मुख यज्ञ जानना चाहिए । इसका दूसरा नाम सर्वतोभद भी है।३० जो चक्रवर्तियोंके द्वारा किमिच्छक दान देकर किया जाता है और जिसमें जगत्के सर्व जीवोंकी आशार पूर्ण की जाती है, वह कल्पद्रम नामका यज्ञ कहलाता है। ३१। चौथा अष्टाहिक यज्ञ है जिसे सम लोग करते है और जो जगत्में अत्यन्त प्रसिद्ध है। इनके सिवाय एक ऐन्द्रध्वजा महायज्ञ भी है जिसे इन्द्र किया करता है। ( चा. सा./४३/२); ( सा. ध./२/ २५-२१)। वलि अर्थात् नैवेच चढाना, अभिषेक करना, तीन

सन्ध्याओं में उपासना करना तथा इनके समान और भी जो पूजाके प्रकार है वे उन्हीं भेदोमें अन्तर्भूत है 1३२-३३।

## ४. नाम, स्थापनादि पुजाओंके लक्षण

#### १. नामपूजा

- वसु. श्रा./३८२ उच्चारिऊण णामं अरुहाईणं विसुद्धदेसम्मि । पुष्फाणि जं खिविज्जंति वण्णिया णामपूया सा ।३८२। = अरहन्तादिका नाम उच्चारण करके विशुद्ध प्रदेशमें जो पुष्प क्षेपण किये जाते है वह नाम पूजा जानना चाहिए ।३८२। ( गुण, श्रा./२१३)।
  - २ स्थापना पूजा
- वसु. श्रा,/३८३-३९४ सग्भावासन्भावा दुविहा ठवणा जिणेहि पण्णत्ता। साधारवंतवत्थ्युम्मि जं गुणारोवणं पढमा ।३९३। अन्सवय-वराडओ वा अमुगो एसो त्ति णियवुद्धौए। संकप्पिऊण वयणं एसा विइया अस-ब्भावा ।३९४। = जिन भगवान्ते सद्भाव स्थापंना और असद्भाव स्था-पना यह दो प्रकारकी स्थापना पूजा कही है। आकारवात्त् वस्तुमें अरहन्तादिके गुणोका जो आरोपण करना, सो यह पहली सद्भाव स्थापना पूजा है। और अक्षत, वराटक ( कौडी या कमसगट्टा आदिमे अपनी बुद्धिसे यह अमुक देवता है, ऐसा संकल्प करने उच्चारण करना, सो यह असद्भाव स्थापना पूजा जानना चाहिए ।३८३-३८४। (गुण, क्षा./२१४-२१४)।

#### ३. द्रव्यपूजा

- भ. आ./ति./४७/१५१/२१ गन्धपुष्पधूपाक्षतादिदानं अईदाद्युद्दिग्य द्रव्यपूजा । अभ्युत्थानप्रदक्षिणीकरण-प्रणमनादिका-कायक्रिया च । वाचा गुणसंस्तवनं च । = अईदादिकोके उद्देश्यसे गंध, पुष्प, धूप, अक्षतादि समर्पण करना यह द्रव्यपूजा है । तथा उठ करके खडे होना, तीन प्रदक्षिणा देना, नमस्कार करना वगैरह शरीर क्रिया करना, वचनोंसे अईदादिकके गुणोको स्तवन करना, यह भी द्रव्य-पूजा है । (अ. ग. श्रा./१९/१९ ।
- वसु. आ /४४५-४५१ दव्वेण य दव्वस्स य जा पूजा जाण दव्वपूजा सा। दव्वेण गंधन्सलिलाइपुव्वभणिएण कायव्वा १४४८। तिविहा दव्वे पूजा सचित्ताचित्तमिस्सभेएण । पचक्खजिणाईणं सचित्तपूजा जहाजोग्गं । ।४४१ः तैसि च सरीराणं दव्वसुदस्सवि अचित्तपूजा सा ! जा पुण रोण्हं कीरइ णायव्या मिस्सपूजा सा ।४४०। अहवा आगम-णोआग-माइभेएण बहुविहं दव्वं । णाऊण दव्वपूजा कायव्वा मुत्तमग्गेण । ।४५१। = जलादि द्रव्यसे प्रतिमादि द्रव्यकी जो पूजा की जाती है, उसे द्रव्यपूजा जानना चाहिए। वह द्रव्यसे अर्थात् जल गन्धादि पूर्वमें कहे गये पदार्थ समूहसे करना चाहिए 1884। (अ. ग. आ./१२ १३) द्रव्यपूजा, सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारकी है। प्रत्यक्ष उपस्थित जिनेन्द्र भगवान् और गुरु आदिका यथायोग्य पूजन करना सो सचित्तपुजा है। उनके अर्थात जिन तीर्थं कर आदिके शरीरकी और द्रव्यश्रुत अर्थात् कागज आदिपर लिपिबद्ध शास्त्रकी जो प्रूजा की जाती है, वह अचित्तपूजा है। और जो दोनोकी पूजा को जाती है वह मिश्रपूजा जानना चाहिए १४४१-४५०। अथवा आगम-इव्य और नोआगमद्रव्य आदिके भेदसे अनेक प्रकारके द्रव्य निक्षेप-को जानकर शास्त्र प्रतिपादित मार्गसे द्रव्यपूजा करना चाहिए। ।४५१। ( गुण, भा./२११-२२१) ।

#### ४. क्षेत्रपूजा

वष्टु. शा./४४२ जिणजम्मण-णिक्खमणे णाणुप्पत्तीए तिरथचिण्हेष्टु। णिसिहीष्ठ खेत्तपूजा पुठवविहाणेण कायव्वा।=जिन भगवात्तकी जन्म कल्याणक भूमि, निष्क्रमण कल्याणक भूमि, केवस्तज्ञानोश्पत्तिस्थान, तीर्थ चिह्न स्थान और निधीधिका अर्थात्त निर्वाण भूमियोंमें पूर्वोक्त प्रकारसे पूजा करना चाहिए यह सेत्रपूजा कहलाती है। ४६९। (गुण, आ./२९२)।

५. काल्ण्यूजा

वसु. थ्रा./४५३-४५५ गव्भावयार-जम्माहिसेय-णिक्खमण णाण-णिव्वाणं। जम्हि दिणे सजाद जिणण्हवणं तद्विणे कुज्जा ।४५३। णंदोसरहुदिवसेसु तहा अण्णेसु उचियपव्वेसु । जं कीरइ जिजमहिमा विण्णेया कालपूजा सा ।४५५। == जिस दिन नीथ करोके गर्भावतार, जन्माभिषेक, निष्क्र-मणकल्याणक, ज्ञानकल्याणक और निर्वाणकल्याणक हुए है, उसदिन भगवत्- का अभिषेक करे। तथा इस प्रकार नर्न्द.श्वर पर्वके आठ दिनोम तथा अन्ध भी उचित पर्वोंमें जो जिन महिमा की जाती है, वह कालपूजा जानना चाहिए ।४५५। (गुण, आ./२५३-२२४)

६. भावपूजा

- भ. आ /बि./४७/१४१/२२ भावधूजा मनसा तइगुणानुस्मरणं । म्मनसे उनके ( अर्हन्तादिके ) गुणोका चिन्तन करना भावधूजा है । ( अ. ग. आ./१२/१४) ।
- वघु, था./४६६-४६८ काऊणार्णतचउट्टयाइ गुणकित्तणं जिणाईणं । ज बंदणं तियाल कीरइ भावचणं तं खु ।४६६। पंचणमोक्कारयएहि अहवा जाव कुणिज्ज सत्तीए । अहवा जिणिदथोत्तं वियाण भावचणं तं पि ।४६७। ज माइज्जइ माणं भावमहं तः विणिदिट्टं ।४६८। = परम भक्तिके साथ जिनेन्द्र भगवात्तके अनन्त चतुष्टय आदि गुणोका कौर्तन करके जो त्रिकाल वन्दना को जाती है, उसे निश्चयसे भावपूजा जानना चाहिए ।४६६। अथवा पच णमोकार पदोंके द्वारा अपनी शक्तिके अनुसार जाप करे । अथवा जिनेन्द्रके स्तोत्र अर्थात् गुणगानको भाव-पूजन जानना चाहिए ।४६९। और --जो चार प्रकारका ध्यान किया जाता है वह भी भावपूजा है ।४६९।

## ५, निश्चय प्जाका लक्षण

- स, श./मू./३१ य' परात्मा स एवाई योऽहं स परमस्तत'। अहमैव मयो-पास्यो नाम्य कश्चिदित्स्थिति ।३१।≕जो परमात्मा है वह ही मै हूँ तथा जो स्वानुभवगम्य मै हूँ वही परमात्मा है, इसलिए मै ही मेरे द्वारा उपासना किया जाने योग्य हूँ, दूसरा कोई अन्य नही। इस प्रकार ही आराध्य-आराधक भावकी व्यवस्था है।
- प. प्र /मू./१/१२३ मणु मिलियउ परमेसरहॅ परमेसरु वि मणस्स ! सीहि वि समरसि-हूबाहं पुज्ज चडावउँ कस्स । -विकल्प-रूप मन भगवान् आत्मारामसे मिल गया और परमेश्वर भी मनसे मिल गया तो दोनो ही को समरस होनेपर किसकी अब मै पुजा करूँ। अर्थात्त निश्चयनयकर अब किसीको पुजना सामग्री चढाना नही रहा। १२३।
- दे० परमेष्ठी-पॉचों परमेष्ठी आत्मामें ही स्थित हैं, अतः वही मुफे शरण है।

# २. पूजा सामान्य निर्देश व उसका महत्त्व

# १. पूजा करना आवकका नित्य कर्तन्य है

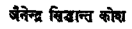
- वेष्ठ, आ /४७८ एसा छव्विहा पूजा णिच्चं घम्माणुरायरत्तेहिं। जह ओग्गं कायव्वा सब्वेहि पि देसविरएहि ।४७८। म्इस प्रकार यह छष्ट प्रकार (नाम, स्थापनादि) की पूजा धर्मानुरागरक्त सर्व देशवती आवकोको यथायोग्य नित्य ही करना चाहिए ४४७८।
- पं. वि /६/१४-१६ ये जिनेन्द्रं न पश्यन्ति पूजयन्ति स्तुनन्ति न । निष्फलं जीवितं तेषां तेषां धिक् च गृहाअमम् ।१४। प्रातरुत्थाय फर्तव्यं देवतागुरुदर्शनम् । भेक्त्या तद्वन्दना कार्या धर्मश्रुतिरुपासकैः ।

1१६। -- जो जीव भक्तिसे जिनेन्द्र भगवान्का न दर्शन करते है, न पूजन करते है, और न ही स्तुति करते है उनका जीवन निष्फत है, तथा उनके गृहस्थको धिक्कार है।११। आवकोको प्रात कालमें उठ करके भक्तिसे जिनेन्द्रदेव तथा निर्मन्थ गुरुका दर्शन और उनकी बन्दना करके धर्म अवण करना चाहिए। तत्परचात् अन्य कार्योंको करना चाहिए ।१६।

- लो. पा./टो./१७/५५ पर उद्दधृत—उक्तं सोमदेव स्वामिना अपूजयित्वा यो देवान् मुनीननुपचर्य च। यो भुझीत गृहस्थः सम् स भुझीत परं तमः। = आचार्य सोमदेवने कहा है — कि जो गृहस्थ जिनदेवकी पूजा और मुनियोकी उपचर्या किये बिना अन्नका भक्षण करता है। वह सातवे नरकके कुम्भीपाक बिलमें दुःखको भोगता है। (अ.ग. आ./१/४६)।
- पं. ध./उ./७३२-७३३ पूजामप्यर्हतां कुर्यांचद्वा प्रतिमाष्ठ तद्धिया। स्वरव्यञ्जनानि संस्थाप्य सिद्धानप्यर्चयेग्सुधी' ।७३२। सूर्यूपाध्याय-साधूनां पुरस्तत्पादयो. स्तुतिम् । प्राग् विधायाष्टधा पूर्जा विदध्यात्स त्रिशुद्धितः ।७३३। = उत्तम बुद्धिवाला श्रावक प्रतिमाओमें अर्हन्त-की बुद्धिसे अर्हन्त भगवात्त्की और सिद्ध यन्त्रमे स्त्रर व्यंजन आदि रूपसे सिद्धोकी स्थापना करके पूजन करे ।७३२। तथा आचार्य उपा-ध्याय साधुके सामने जाकर उनके चरणोकी स्तुति करके त्रिकरणकी शुद्धिपूर्वक उनकी भी अष्ट द्रव्यसे पूजा करे ।७३३। (इस प्रकार नित्य होनेवाले जिनबिम्ब महोत्सबमें शिथिलता नहीं करना चाहिए । । ( ७३१ )।

# २. नंदीझ्वर व पंचमेरु पूजा निर्देश

- ति. प./४/<३,१०९,१०३ वरिसे वरिसे चउविहरेवा णंदीसरम्मि दीवस्मि। आसाढकत्तिएस् फग्गुणमासे समायन्ति।८३। पुठवाए कप्प-वासी भवणमुरा दक्तिवणाएँ वेतरया। पत्त्छिमदिसाए तेसु ओइसिया उत्तरदिसाए । १००। णियणियविभूदिजोग्गं महिमं कुव्वंति थोत्त-णंदीसरजिणमंदिरजत्तासु विउत्तभत्तिजुदा । १०१। बहत्तमुहा । पुठवण्हे अवरण्हे पुठवणिसार वि पच्छिमणिसार । पहराणि दोण्णि-क्षोणिण वरभत्तीए पसत्तमणा ।१०२१ कमसो पदाहिणेणं पुण्णिमयं जाब अट्टमीयु। तदो देवा विविहं पूजा जिणिदपडिमाण कुव्वंति। ।१०३। =चारो प्रकारके देव नन्दीश्वरद्वीपमें प्रत्येक वर्ष आषाढ, कार्तिक और फाल्गुन मासमे आते है । ९३। नन्दी श्वरद्वी पस्थ जिन-मन्दिरोकी यात्रामें बहुत भक्तिसे ग्रुक्त कल्पवासी देव पूर्व दिशामें, भवनवासी दक्षिणमें, व्यन्तर पश्चिम दिशामें और ज्योतिषदेव उत्तर दिशामें मुखसे बहुत स्तोत्रोका उच्चारण करते हुए अपनी-अपनी निभूतिके योग्य महिमाको करते है ।१००-१०१। ये देव आसक्त चित्त होकर अष्टमीसे लेकर पूर्णिमा तक पूर्वीह, अपराह, पूर्वरात्रि और पश्चिमरात्रिमें दो-दो पहर तक उत्तम भक्ति पूर्वक प्रदक्षिण क्रमसे जिनेन्द्र प्रतिमाओकी विविध प्रकारसे पूजा करते है ।१०२−१०३।
- ज, प,/४/११२ एवं आगंतूणं अट्ठमिदिवसेसु मंदरगिरिस्स । जिण-भवणेसु य पडिमा जिणिदइंदाण प्रुयंति ।११२। = इस प्रकार अर्थात बडे उस्सव सहित आकर वे (चतुर्निकायके देव) अष्टाहिक दिनोंमें मन्दर (सुमेरु) पर्वतके जिन भवनोंमें जिनेन्द्र प्रतिमाओंकी यूजा करते हैं ।११२।
- अन, ध,/१/६३ कुर्भन्तु सिद्धनन्दीश्वरगुरुशान्तिस्तवैः क्रियामष्टौ । शुच्यूर्जतपस्यसिताष्टम्यादिदिनानि मध्याहो । ∞ आषाढ, कार्तिक भौर फाल्गुन शुक्ला अष्टमीसे लेकर पूर्णिमा पर्यन्तके आठ दिनों तक पौर्वाह्रिक स्वाध्याम ग्रहणके अनन्तर सन संघ मिला कर, सिद्ध-भक्ति, नन्दीक्षर चैत्थ्यभक्ति, पंचगुरुभक्ति और शान्तिभक्ति द्वारा अष्टाह्रिक क्रिया करे । ६३ ।



सर्व पूजाकी पुस्तकोमें अष्टाहिकपूजा ''सवौधडाहूय निवेश्य ठाभ्या सानिष्यमनीय वषड्पदेन । श्रीपञ्चमेरुस्थजिनालयानां यजाम्यशीति-प्रतिमाः समस्ता' । १। आहूय सवौधडिति प्रणोत्य ताभ्यां प्रतिष्ठाप्य सुनिष्ठितार्थात् । वषड्पदेनैव च संनिधाय नन्दीश्वरद्वीपजिना-न्समर्चे । २। = 'सवौषट्' पदके द्वारा जुलाकर, 'ठ' ठ' पदके द्वारा ठहराकर, तथा 'वषट्' पदके द्वारा जुपने निकट करके पाँचो मेरु-पर्वतों पर स्थित अस्सी चैत्यालयोंकी समस्त प्रतिमाओकी मै पूजा करता हूँ । १। इसी प्रकार 'सवौषट्' पदके द्वारा जुलाकर, 'ठ' ठ.' पदके द्वारा ठहराकर, तथा 'वषट्'के द्वारा अपने निकट करके हम नन्दीश्वरद्वोपके जिनेन्द्रोंकी पूजा करते है ।

# ३. पूजामें अन्तरंग मार्वोकी प्रधानता

ध. १/४,१,९/८/७ ण ताव जिणो सगवदणाए परिणयाणं चेव जीवाणं पावस्स पणासओ, वीयरायत्तस्साभावप्पसगादो। " परिसेसत्तणेण जिणपरिणयभावो च पावपणासओ त्ति इच्छियव्वो, अण्णहा कम्म-वर्खयाणुववत्तीदो। च जिन देव वम्दन- जीवोंके पापके विनाझक नही है, क्योकि ऐसा होनेपर वीतरागताके अभावका प्रसंग आवेगा। "तब पारिशेष रूपसे जिन परिणत भाव और जिनगुण परिणामको पापका विनाशक स्वीकार करना चाहिए।

# ४. जिनपूजाका फळ निर्जरा व सोक्ष

- भ, आ,/भू./अर्ह, ७५० एया वि सा समत्था जिणभक्ती दुग्गई णिवारेण ! पुण्णाणि य पूरेदु आसिद्धि पर परप्रुहाण । ७४६। नीएण विणा सस्सं इच्छदि सो वासमञ्भएण विणा । आराधणमिच्छन्तो आरा-धणभत्तिमकरंतो ।७५०। - अकेली जिनभक्ति ही दुर्गतिका नाज्ञ करनेमें समर्थ है, इससे विपुल पुण्यकी प्राप्ति होती है और मोक्ष-प्राप्ति होने तक इससे इन्द्रपद, चक्रवर्तीपद, अहमिन्द्रपद और तीर्थ-करपदके मुत्योकी प्राप्ति होती है ।७४६। आराधना रूप भक्ति न करके ही जो रत्नत्रय सिद्धि रूप फल चाहता है वह पुरुष नीजके बिना धान्य प्राप्ति हो इच्छ्या रखता है, अथवा मेघके बिना जलवृष्टिकी हच्छ्या करता है ।७५०। (म.आ./मू./७५१), (र.सा /१२-१४); (भा.पा./ दी./८/१३२ पर चह्रधूत), (वम्र.धा /४२९-४९३) ।
- भा पा./सू /१५३ जिणवरचरणंबुरुई णमंति जे परमभत्तिराएण। ते जम्मवेलिमूलं खणंति वरभावसत्थेण ।१५३। =जे पुरुष परम भक्तिसे जिनवरके चरणकू नमें है ते अष्ठ भावरूप शस्त्रकरि संसाररूप वेलि-का जो मूल मिथ्यात्व आदिकर्म ताहि दर्णों है।
- म आ / १०६ अरह तणमोकारं भावेण य जो करेदि पग्रदमदी । सो सब्बदुनखमोवलं पावदि अचिरेण कालेण । १०६। म्जो विवेकी जीव भावपूर्वक अहरन्तको नमस्कार करता है वह अति शोघ समस्त दु लोसे मुक्त हो जाता है । १०६। (क.पा.१/१/गा.२/१), (प्र.सा/ ता.वृ./७१/१०० पर उद्दधृत) ।
- क. पा.१/१/१/२ अरहतणमोकारो संपहियर्वधादो असंखेजन्गुणकम्मनख-यकारओ त्ति । – अरहन्त नमस्कार तत्कालीन बन्धकी अपेक्षा असंख्यातगुणो कर्म निर्जराका कारण है। (ध. १०/४,२,४,६६/-२९१/४)।
- धः ६/१.१-२-१.२२/गा.१/४२८ दर्शनेन जिनेन्द्राणां पापसंघातकुंजरम् । शतधा भेदमायाति गिरिर्वज्रहतो यथा ।
- ध. ६/१.६-९.२२/४२७/१ जिलनिवदंसणेल णिधत्त णिकाचिदस्स वि मिच्छत्तादिकम्मकलावस्स खयदंसणादो । चजिनेन्द्रोंके दर्शनसे पाप सघात रूपी कुजरके सौ टुकडे हो जाते है, जिस प्रकार कि बजके आधातसे पर्वतके सौ टुकड़े हो जाते है।१। जिन विम्बके दर्शनसे निधत्त और निकाचित रूप भी मिथ्यारवादि कर्म कलापका क्षय देखा जाता है।

- पं, वि./१०/४२ नाममात्रकथया परात्मनो भ्रूरिजन्मकृतपापसक्षयः ।४२। =परमात्माके नाममात्रको कथासे हो अनेक जन्मोके संचित किये पापोका नादा होता है ।
- पं. बि./६/१४ प्रपश्यन्ति जिन भक्त्या पूजयन्ति स्तुवन्ति ये। ते च दृश्याश्च पूज्याश्च स्तुत्याश्च अुवनत्रये।१४। च्जो भव्य प्राणी भक्तिसे जिन भगवात्तका पूजन, दर्शन और स्तुति करते है वे तीनो लोकोंमें स्वयं ही दर्शन, पूजन और स्तुतिके योग्य हो जाते हैं अर्थात् स्वयं भी परमात्मा बन जाते है।
- सा. घ./२/३२ टब्यूतमपि यष्टारमई तोऽभ्युदयश्चियः । श्रयन्त्यहम्पूर्ति-कया, कि पुनर्व तभूषितम् ।३२। व्यक्षन्त भगवात्तकी पूजाके माहा-त्रम्यसे सम्यग्दर्शनसे पनित्र भी पूजकको पूजा, झाहा, आदि उत्कर्ष-कारक सम्पत्तियाँ 'मै पहले, मै पहले', इस प्रकार ईष्यसि प्राप्त होती है, फिर व्रत सहित व्यक्तिका तो कहना ही क्या है ।३२।
- दे० घर्म/अह ( दान, पूजा आदि सम्पर्क् वयवहारघर्म कमौंकी निर्जरा तथा परम्परा मोक्षका कारण है । )

# ३. पूजा निर्देश व मूर्ति पूजा

## एक जिन या जिनाळयकी वन्दनासे सबकी वन्दना हो जाती है

क. पा १/१,१/६८७/११२/४ अर्णतेमु जिणेमु एयर्वदणाए सब्वेसि पि वंदणुववत्तीदो ।...एगजिणबदणाफलेण समाणफलत्तादो सेसजिण-वदणा फलवंता तदो सेसजिणवंदणामु अहियफलाणुवर्जभादो एकस्स चेव वंदणा कायव्वा, अणरीसु जिणेसु अक्रमेण छरुमत्थुप-जोगपडतीए विसेसलवाए असंभवादो वा एकस्सेव जिणस्स वंदणा कायव्वा सि ण एसो वि एर्यंतग्गहो कायव्वी; एयंतावहारणस्स सम्बद्धा दुण्णयत्तव्पसंगादो। =एक जिन या जिनालयकी वन्दना करनेसे सभी जिन या जिनालयकी वन्दना हो जाती है। प्रश्न---एक जिनकी वन्दनाका जिलना फल है झेष जिनोकी वन्दनाका भी उतना ही फल होनेसे शेष ज़िनोकी बन्दना करना सफल नहीं है। अतः शेष जिनोकी बन्दनामें फल अधिक नहीं होनेके कारण एक ही जिनकी वन्दना करनी चाहिए ) अथवा अनन्त जिनोमें छद्रस्थके उपयोगकी एक साथ विशेषरूप प्रवृत्ति नहीं हो सकती, इसलिए भी एक जिनकी वन्दना करनी चाहिए ! उत्तर-इस प्रकारका एकान्ताग्रह भी नहीं करना चाहिए, ब्योंकि इस प्रकारका निश्चय करना दुर्नय है ।

# २. एककी चन्दनासे सबकी चन्दना कैसे होती है

क. पा /१/१,१/६-६--- १११९-११२/५ एक्कजिण-जिणालय-वदणा ण कम्मनखर्य कुणइ, सेसजिण-जिणालय-चासण• •ा§८६। ण ताव पवख-वाओ अत्थिः एक्कं चेव जिणं जिणालयं वा वंदामि त्ति णियमा-भावादो । ण च सेसजिणजिणालयाणं णिथमेण वदणा ण कया अर्णतणाण-दंसण-विश्य-सुहादिदुवारेण चेव: एयत्त मावण्णेसु अणंतेषु जिणेषु एयवंदणार सब्वेसि पि वंदणुववक्तीरो ।§ =७। सकती है, क्योंकि इससे शेष जिन और जिनालयोकी आसादना होती है ! उत्तर--- एक जिन या जिनालयकी वन्दना करनेसे पक्ष-पात तो होता नहीं है, वसोकि वन्दना करनेवालेके 'मै एक जिन या जिनालयकी बन्दना करूँग। अन्यकी नहीं' ऐसा प्रतिज्ञा रूप नियम नहीं पाया जाता है। तथा वन्दना करनेवालेने केष जिन और जिनालयोकी वन्दना नहीं की ऐसा भी नहीं कहा जा सकता. क्योंकि अनन्त ज्ञान, दशन, वीर्य, सुख आदिके द्वारा अनन्त जिन एकत्वको प्राप्त है। इसलिए उनमें गुणोंकी अपेक्षा कोई भेद नहीं



है अतएव एक जिन या जिनाखयकी बन्दनासे सभी जिन या जिना-स्रयकी बन्दना हो जाती है ।

# ३. देव व शाखकी पूजामें समानता

सा. ध./२/४४ ये यजन्ते श्रुतं भक्त्या, ते यजन्तेऽञ्जसा जिनम् । न किचिदन्तरं प्राहराम्ना हि श्रुतदेवयो ।४४। च्यजो पुरुष भक्तिसे जिनवाणीको पूजते है, वे पुरुष वास्तवर्मे जिन भगवात्को ही पूजते है, क्योंकि सर्वज्ञदेव जिनवाणी और जिनेन्द्रदेवर्मे कुछ भी अन्तर नहीं कहते है ।४४।

# साधु व प्रतिमा मी पूज्य है

- नो. पा./मू /१७ तस्य य करह पणाम सठव पुज्ज च विणयवच्छर्ज । जस्स य द सण णाण अत्थि धुव चेयणा भावो ।१७। = ऐसै जिनकिंग अर्थात्त आचार्य क्रूँ प्रणाम करो. सर्व प्रकार पूजा करो, विनय करो, वारसण्य करो. काहै तें --जाकैं ध्रुव कहिये निश्चयतें दर्शन ज्ञान पाइये है बहुरि चेतनाभाव है।
- वो. पा./टी./१७/=६/१ जिनविम्बस्य जिनविम्बसूर्तेराचार्यस्य प्रणामं नमस्कारं पञ्चाद्धमण्टाद्वं वा कुरुत। चकाराद्रुपाध्यायस्य सर्वसाधोश्च प्रणामं कुरुत तयोरपि जिनविम्बस्वरूपत्वात । . सर्वा पूजामण्टविध-मचनं च कुरुत यूयमिति, तथा विनय वैग्रावृत्यं कुरुत यूय । ... चकारात्पाषाणादिधाटितस्य जिनविम्बस्य पञ्चामृतै स्नणन,अष्टविधै पूजाद्रव्यैश्च पूजन कुरुत यूर्य। = जिनेन्द्रकी सूर्ति स्वरूप आचार्य-को प्रणाम, तथा पंचाद्व वा अष्टांग नमस्कार करो । च शब्दसे उपाध्याय तथा सर्व साधुओंको प्रणाम करो, वयोंकि वह भी जिन-विम्ब स्वरूप है । ...इन सबकी अष्टविध पूजा, तथा अर्चना करो, विनय, एवं वैयावृत्य करो । ...चकारसे पाषाणाहिमें उकेरे गये जिनेन्द्र भगवात्तके विम्लका पंचामृतसे अभिषेक करो और अष्टविध पूजाके द्रव्यसे पूजा करो, भक्ति करो । (और भी देवपूजा । २१ ) ।

दे० पूजा/१/४ आकारवान व निराकार वस्तुमें जिनेन्द्र भगवान्तके गुणो-की कक्पना करके पूजा करनी चाहिए।

दे० पूजा/२/१ ( पूजा करना श्रावकका नित्य कर्तव्य है। )

## भ. साधुको पूजासे पाप नाघा कैसे हो सकता है

ध. १/४,१,१/११/१ होदु णाम सयसजिणणमोक्कारो पावव्यणासओ, तत्थ सञ्चगुणाणमुवर्त्तभादो । ण देसजिणाणभेदेमु सदणुवलभादो सि । ण, सयत्तजिणेसु व देसजिणेसु तिण्हं रयणाणमुवलंभादो । · तदो सयल-जिणणमोवकारो ठव देसजिणणमोवकारो वि सठवकम्मवखयकारओ त्ति दट्ठव्वो । सयसासयसजिणट्ठियतिरयणाण ण समाणत्तं ।... संपुण्पतिरणकज्जमसंपुण्पतिरयणाणि ण करेति, असमणत्तादो ति ण, णाण-दसण-चरणाणमुप्पणसमाणस्तुवर्लभादो । ण च असमाणाणं कडजं असमाणमेव त्ति णियमो अस्थि, संपुष्णगिया कोरमाणदाह-कज्जस्स तदवयवे वि उवलंभादो, अमियघडसएण कीरमाण णिव्विसीकरणादि कज्जस्स अमियस्स चलुवे वि उवलंभादो वा। -- प्रश्न--- सकलजिन नमस्कार पापका नाशक भले ही हो, क्योकि उनमे सब गुण पाये जाते हैं। किन्तु देशजिनोंको किया गया नमस्कार पाप प्रणाक्षक नहीं हो सकता, क्योकि इनमें वे सब गुण नहीं पाये जाते ! उत्तर-नहीं, क्योंकि सकलजिनोंके समान देश-जिनोमें भी तीन रहन पाये जाते हैं। 'इसलिए सकलजिनोंके नमस्कारके समान देशजिनोंका नमस्कार भी सब कर्मीका क्षयकारक है, ऐसा निश्चय करना चाहिए। प्रश्न-~सकलजिनों और देश-जिनोंने स्थित तोन रत्नोकी समानता नहीं हो सकती अवयोंकि सम्पूर्ण रत्नत्रयका कार्य असम्पूर्ण रत्नत्रय नहीं करते, क्योंकि, वे असमान है। उत्तर---नहीं, क्योंकि ज्ञान, दर्शन और चारित्रके सम्बन्धमे उत्पन्न हुई समानता उनमें पायी जाती है। और असमानोंका कार्य असमान ही हो ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योंकि सम्पूर्ण अग्निके द्वारा किया जालेवाला दाह कार्य उसके अवयवमें भी पाया जाता है, अथवा अमृतके सैकडो घडोंसे किया जानेवाला निर्विषोकरणादि कार्य चुल्लू भर अमृतमें भी पाया जाता है।

## इ. देव तो मावोंमें है मूर्तिमें नहीं

- प. म्र./म्रू /१/१२३<sup>२</sup> १ देउ ण देउले जवि सिलए जवि लिप्पड़ जवि चित्ति । अखड जिर जणु गाणमड सिड संठिउ सम-चित्ति ।१२३। =आत्म देव देवालयमें नहीं है, पाषाणकी प्रतिमामें भी नहीं है, लेपमें भी नहीं है, चित्रामकी मुर्तिमें भो नहीं है। वह देव अविनासी है, कर्म अंजनसे रहित है, केवलझान कर पूर्ण है, ऐसा निज परमात्मा समभावमें तिष्ठ रहा है।१२३। (यो. सा यो./४३-४४)
- यो, सा. यो, /४२ तित्थहिं देवलि देउ णवि इम मुइकेवलि वुत्तु । देहा-देवलि देउ जिणु एहउ जाणि णिरुतु [।४२। =श्रुतकेवलीने कहा है कि तीर्थोमें देवालयोमें देव नहीं है, जिनदेव तो देह देवालयमें विराजमान हैं ।४२।
- भ. पा,/टो,/१६२/३०२ पर उद्दध्त~~न देवो विद्यते काष्ठे न पाषाणे न मृण्मये। भावेषु विद्यते देवरत्तरमाझावो हि कारणं ।१। भावविहूणउ जीव तुहं जइ जिणु वहहि सिरेण। पत्थरि कमलु कि निष्पजइ जइ सिचहि अमिएण ।२। =काष्ठकी प्रतिमामें, पाषाणकी प्रतिमामें अथवा मिट्टीकी प्रतिमामें देव नहीं है। देव तो भावोंमें है। इसलिए भाव ही कारण है।१। हे जीव। यदि भाव रहित केवल झिरसे जिनेन्द्र भगवत्त्को नमस्कार करता है तो वह निष्फल है, क्योंकि क्या कभी अमृतसे सीचनेपर भी कमल पत्थरपर उत्पन्न हो सकता है। २।

दे० पूजा/१/५ ( निश्चयसे आत्मा ही पूज्य है । )

## ७. फिर म्र्तिंको क्यों पूजते हैं

- भ. आ./ति./४७/१६०/१३ अई दादयो भव्याना शुभोपयोगकारणतामुपा-यन्ति । तद्वदेतान्यपि तदीयानि प्रतिबिम्बानि । यथा स्विधुत्र-सदृशदर्शनं पुत्रस्मृतेरालम्बनं । एवमईदादिगुणानुस्मरणनिवधमं प्रतिबिम्बम् । तथानुस्मरणं अभिनवाशुभ्रकृते सवरणे, क्षममिति सकत्ताभिमतपुरुषाथ सिद्धिहेतुत्या उपासनीयानीति । ब्ल्जैसे अई-दादि भव्योको सुभोपयोग उत्पन्न करनेमे कारण हो जाते है, वैसे अनके प्रतिबिम्ब भी शुभोपयोग उत्पन्न करनेमे कारण हो जाते है, वैसे समान ही दूसरेका सुन्दर पुत्र देखनेसे अपने पुत्रकी याद आती है । इसी प्रकार अर्हदादिके प्रतिबिम्ब देखनेसे अर्हदादिके गुणोका स्मरण हो जाता है, इस स्मरणसे नवीन अशुभ कर्मका संवरण होता है । इसत्विष्ट समस्त इष्ट पुरुषार्थकी सिद्धि करनेमें, जिन प्रतिबिम्ब हेतु होते है, अत उनकी उपासना अवश्य करनी चाहिए ।
- भ. आ./बि./३००/४९१/१५ चेदियभत्ता य चैरयानि जिनसिद्धप्रति-बिम्बानि कृत्रिमाकृत्रिमाणि तेषु भक्ता. । यथा शत्रूणां मित्राणां वा प्रतिकृत्तिदर्शनाइद्वेषो रागश्च जायते । यदि नाम उपकारोऽनुपकारो वा न कृतस्तया प्रतिकृत्या तत्कृतापकारस्योपकारस्य वा अनुसरणे निमित्ततास्ति तद्वडज्जनसिद्धपुणा. अनन्तज्ञानदर्शनसम्प्यक्त्ववीत-रागत्वादयस्तत्र यद्यपि न सन्ति, तथापि तइगुणानुस्मरणं संपादयन्ति साहश्यात्तच्च गुणानुस्मरणं अनुरागात्मक ज्ञानदर्शन संनिधापयति । ते च संवरनिजरे महत्यौ संपादयतः । तस्माच्चैत्यभक्तिमुपयोगिनौं कुरुत । ⇔हे मुनिगण । आप अईन्त और सिद्धको अकृत्रिम और कृत्रिम प्रतिमाञोंपर भक्ति करो । शत्रुओं अथवा मित्रोंकी फोटो अथवा प्रतिमा दीख पडनेपर द्वेष और प्रेम उत्पन्न होता है । यद्यपि उस फोटोने उपकार अथवा अनुपकार कुछ भी नहीं किया है, परन्दु बह शत्रुकृत उपकार और मित्रकृत उपकारका स्मरण होनेमें कारण



है। जिनेश्वर और सिद्धोके अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, सम्यग्दर्शन, वीतरागतादिक गुण यद्यपि अईत्प्रतिमामें और सिद्ध प्रतिमामे नही है, तथापि उन गुणोंका स्मरण होनेमें वे कारण अवश्य होती है, वयोकि अर्डत और सिद्धोका उन प्रतिमाओने सादृश्य है। यह गुण स्मरण अनुरागस्वरूप होनेसे ज्ञान और श्रद्धानको उत्पन्न करता है, और इनसे नवीन कर्मोंका अपरिमित सवर और प्रूवंसे बॅधे हुए कर्मोको महानिर्जरा होती है। इसलिए आत्म स्वरूपकी प्राप्ति होनेमें सहायक चैत्य भक्ति हमेशा करो। (ध, ८/४,९,१/८/४), (अन ध,/ १/१५)।

## एक प्रतिमामें सर्वका संकल्प

र. क था / 4. सदामुख/१११/१७६/३ एक तीर्थं करके हू निरुक्ति द्वारे चौत्रीसका नाम सम्भवे है। तथा एक हजार आठ नामकरि एक तीर्थं करका सौधर्म इन्द्र स्तवन किया है, तथा एक तीर्थं करके गुण-निके द्वारे असंख्यात नाम अनन्तकालतें अनन्त तीर्थं करके हो गमे है। ताते हूँ एक तीर्थं करमे एकका भी सकल्प अर चौत्रीसका भी सकल्प सम्भवे है। - अर प्रतिमाके चिन्ह है सो नामादिक व्यवहारके अर्थि है। अर एक अरहन्त परमात्मा स्वरूपकरि एक रूप है अर नामादि करि अनेक स्वरूप है। सरयार्थ ज्ञानस्वभाव तथा रत्नत्रय रूप करि बोतराग भावकरि पंच परमेष्ठी रूप हो प्रतिमा जाननी।

## ९. पार्खनाथकी प्रतिमापर फण लगानेका विधि निषेध

- र. क आ./१. सरामुख/२३/३१/१० तिनके (पद्मावतीके) मस्तक ऊपर पार्श्वनाथ स्वामीका प्रतिनिम्न अर ऊपर अनेक फणनिका धारक सर्पका रूप करि बहुत अनुराग करि पूजे है, सो परमागमते जानि निर्णय करो । मुढलोकनिका कहिवो योग्य नाही ।
- चर्चा समाधान/चर्चा नं. ७० = प्रश्न -- पार्श्वनाथजीके तपकाल विषे धरणेन्द्र पद्मावती आये मस्तक ऊपर फणका मण्डप किया। केवल-इान समय रहा नाही। अब प्रतिमा विषे देखिये। सो क्योंकर सभवै । उत्तर -- जो परम्परा सौ रीति चली आवे सो अयोग्य कैसे कही आवे।

## १०. बाहुबलिकी प्रतिमा सम्बन्धी शंका समाधान

भवर्ची समाधान/शंका न० ६१ = प्रश्न-- चाहुबलिजी की प्रतिमा पूज्य है कि नहीं । उत्तर-- जिनलिंग सर्वत्र पूज्य है । धातुमें, पाषाणमें जहाँ है तहाँ पूज्य है ।' याही तैं पाँचो परमेष्ठीकी प्रतिमा पूज्य है ।

# ४. पूजायोग्य द्रव्य विचार

# १. अष्टद्रव्यसे पूजा करनेका विधान

ति. प./३/२२३-२२६ भिगार फलसदप्पणछत्तत्तयचमरपहुदिवव्वेहि । पूजंति फलिहदडोवमाणवरवारिधारेहि ।२२३। गोसोरमत्तयचंदण-कुकुमपकेहिं १रिमलिल्लेहि । मृत्ताहल पूजेहि स लोए तंदुलेहि सयलेहि ।२२४। वरविविहकुसुममालासएहि धूवंगरंगगंवेहि । अमयादो मुहुरेहि णाणाविहदिव्वभयलेहि ।२२६। धूवेहि सुगधेहि रयणपईवेहि दित्तकरणेहि । पक्षेहिं फणसकदलीदाडिमदक्खादिय-फलेहिं ।२२६। चवे देव फारी, कलश, दर्पण, तीन छत्र और चाम-रादि दव्यांसे, स्फटिक मणिमय दण्डके तुच्य उत्तम जलधाराओसे, सुगन्धित गोशीर, मलय, चन्दन, और कुंकुमके पंकोसे, मोतियोके पुंजरूप शालिधान्यके अखण्डित तन्दुलोंसे, जिनका रंग और गन्ध फैल रहा है ऐसी उत्तमोत्तम विविध प्रकारकी सैंकड़ों मालाओसे; अमृतसे भी मधुर नाना प्रकारके दिव्य नैवेद्योंसे. मुगन्धित धूपोसे, प्रदीप्त किरणोसे युक्त रत्नमयी दीपकोंसे. और पके हुए कटहल, केला दार्डिम एव दाख इत्यादि फलोसे पूजा करते है ।२२३-२२६ं। (ति. ए /६/१०४-१११, ७/४६: =/६९६)।

- ध. ९/३,४२/१२/३ चरु-वलि-पुष्फ्र-फल्न-गंधधूवदीवादीहि सगभत्तिप-गासो अच्चणा णाम। ⇔चरु, वलि, पुष्प, फल्ल, गन्ध, धूप और दीप आदिकोसे अपनी भक्ति प्रकाशित करनेका नाम अर्चना है। (ज. प•/४/११७)।
- वसु. था./४२०-४२१ अक्त्वयचरु-दीवेहि-य धूचेहि फलेहि विविहेहि। १४२०। बलिवत्तिपहि जावारएहि य सिद्धत्थपण्णरुक्लेहि । पुब्बुत्तु-वयरणेहि य रएऊजपुऊर्ज सविहवेण ।४२१। =(अभिषेकके पश्चात) अक्षत- चरु, दीपसे, विकिध धूप और फलोसे, बल्ति वर्तिकोसे अर्थात पूजार्थ निर्मित अगरबत्तियोसे जवारकोसे, सिद्धार्थ (सरसो) और पर्ण वृक्षोंसे तथा पूर्वोक्त (भेरी, घ'टादि) उपकरणोसे पूर्ण वैभवके साथ या अपनी शक्तिके अनुसार पूजा रचे ।४११-४२१) (विशेष दे० वसु. आ. (४२१-४४१), (सा. घ./२/२४.३९); (बो. पा./टी./१७/ ५४/२०)।

## २. अष्ट द्रव्य पूजा व अभिषेकका प्रयोजन व फल

वसु. श्रा /४८३-४९२ जलघारणिक्खेवेण पावमलसोहणं हवे णिय । चंदणवेवेण णरो जावइ सोहग्गसंपण्णो ।४८३। जायइ अव्रत्वयणिहि-रयणसामियो अन्तवएहि अन्तवोहो । अन्तवीणलद्धिजुत्तो अन्त्वयसोवलं च पावेह ।४८४। कुसुमेहि कुसेसयवयणु तरुणीजणजयण कुसुमवर-माला। बलएणचियदेहो जयइ कुसुमाउहो चेव ।४९४। जायइ णिवि-ज्वदाणेण सत्तिगो कंत्रि-तेय सपण्णो । लावण्णजलहिवेलातर गसंपा-वियसरीरो ।४९६। दीबेहि दीवियासेसजीवदव्वाइतचसब्भावो । सब्भ।वजणियकेवलपईवतेएण होइ णरो ।४९७। धूवेण सिसिरयर-ध्वलकित्तिधवलियजयत्तओ पुरिसो। आयइ फलेहि संपत्तपरम-णिव्वाणसोक्खफलो ।४००० घंटाहि घंटसद्दाउलेसु पवरच्छराणमज्भ-मिम। सकीडइ सुरसंघायसेविओ वरविमाणेसु 1858। छत्तेहि एय-छत्तं भुजइ पुहवी सवत्तपरिहीणो । चामरदाणेण तहा विज्जिज्जइ चमरणिवहेहि ।४९०। अहिसेयफलेण णरो अहिसिचिज्जइ सुदंसण-स्मुवरि खीरोयजलेण सुरिदष्पसुहदेवेहि भत्तीए ।४११। विजयपडाएहि णरो सगाममुहेसु विजड्ओ होइ। छक्तं डविजयणाहो णिप्पडिवक्सो जसस्सो य ।४९९१ = पूजनके समय नियमसे जिन भगवान्के आगे जलधाराके छोडनेसे पापरूपी मैलका संशोधन होता है। चन्द्रन रसके लेपसे मनुष्य सौभाग्यसे सम्पन्न होता है ।४८३। **अक्षतों**से पूजा करनेवाला मनुष्य अक्षय नौ निधि और चौदह रत्नोंका स्वामी चल-वर्ती होता है, सदा अक्षोभ और रोग शोक रहित निर्मय रहता है, अक्षीण लब्धिले सम्पन्न होता है, और अन्तमें अक्षय मोक्ष सुखको पाता है ।४८४। पुष्पोंसे पूजा करनेवाला मनुष्य कमलके समान सुन्दर मुखवाला, तरुणीजनोके नयनोसे और पुष्पोंकी उत्तम मालाओके समूहसे समचित देह वाला कामदेव होता है ।४९४। नैंबेचके चढानेसे मनुष्य शक्तिमान, कान्ति और तेजसे सम्पन्न, और सौन्दर्य रूपी समुद्रकी वेलावर्ती तरगोसे सप्लावित शरीरवाला अर्थाव अति सुन्दर होता है 184६। दीपोंसे पूजा करनेवाला मनुष्य, सद्भावोके योगसे उत्पन्न हुए केवलज्ञानरूपी प्रदीपके तेजसे समस्त जीव द्रव्यादि तत्त्वोके रहस्यको प्रकाशित करनेवाला अर्थाद केवलज्ञानी होता है। 18८७। धूपसे पूजा करनेवाला मनुष्य चन्द्रमाके समान त्रैलोक्यव्यापी थशवाला होता है। फलोंसे पूजा करनेवाला मनुष्य परम निर्वाणका मुखरूप कल पानेवाला होता है ।४००० - जिन मन्दिरमें घंटा समर्पण करनेवाला पुरुष घटाओके शब्दोंसे व्याप्त श्रेष्ठ विमानोमें सुर समूहसे सेवित होकर अप्सराओं के मध्य को छा करता है। ४८६। छन्न प्रदान करनेसे मनुष्य, इन्त्रु रहित होकर पृथ्वीको एक-छत्र भोगता है। तथा



चमरोंके दानसे चमरौके समुहों द्वारा परिवीजित किया जाता है। जिन भगवात्के अभिषेक करनेसे मनुष्य युद्र्शन मेरुके ऊपर श्रीर-सागरके जलसे सुरेन्द्र प्रमुख देवोके द्वारा अभिषिक्त किया जाता है। ।४९१। जिन मन्दिरमें विजय पताकाओंके देनेसे संग्रामके मध्य विजयी होता है तथा षट्खण्डका निष्प्रतिपक्ष स्वामी और यशस्वी होता है।४९२।

ণুৰা

सा. ध./२/३०-३१ वार्धाराः रजस' शमाय पदयो', सम्यक्षप्रयुक्ताहंत' सद्दगन्धस्तनुसौरभाय विभवा-च्छेदाय सन्त्यक्षता । यण्ट्रः स्रपिद-विजसजे चरुरुमा-स्वाम्याय दीपस्त्विषे। धूपो विश्वदृगुरसवाय फलमिष्टार्थीय चार्घीय सः ।३०। • नीराचौ श्चारुकाव्यस्कुरदनणुगुण-ग्रामरज्यन्मनोभि-भंग्योऽर्चन्द्रग्विशुद्धि प्रवत्तयतु यया, कल्पते तत्प-दाय ।३१। 🛛 = अरहन्त भगवान्के चरण कमलोमें विधि पूर्वक चढाई गयी जलकी धारा पूजकके पापोके नाश करनेके लिए, उत्तम चन्द्रन शरीरमें सुगन्धिके लिए, अक्षत विभूतिकी स्थिरताके लिए, पुष्प-माला मन्दरमालाकी प्राप्तिके लिए, नैवेद्य लक्ष्मीपतित्वके लिए, दीप कान्तिके लिए, धूप परम सौभाग्यके लिए, फल इच्छित वस्तुकी प्राधिके लिए और वह अर्ध अनर्घ पदकी प्राधिके लिए होता है। २०। •• सुन्दर गद्य पद्यारमक काव्यों द्वारा आश्चर्यान्वित करनेवाले बहुत-से गुणोके समूहसे मनको प्रसन्न करनेवाले जल चन्दनादिक द्रव्यों द्वारा जिनेन्द्रदेवको पूजनेवाला भव्य सम्यग्दर्शनकी विशुद्धिको पुष्ट करे है, जिस दर्शनविशुद्धिके द्वारा तीथ करपदकी प्राप्तिके लिए समर्थ होता है ।३१।

# 1. पंचामृत अमिषेक निर्देश व विधि

सा. ध./१/२२ आश्रुरय स्नपन निशोध्य तदिलां, पीठवां चतुष्कुम्भयुक कोणाया सकुशशियां जिनपति न्यस्ताम्तमाप्येष्टदिक्-नीराज्या-म्बुरसाज्यदुग्धदधिभिः, सिक्श्वा कृतोद्वर्तनं, सिक्तं कुम्भजलैश्च गन्धसलिलें संपूज्य नुत्वा स्मरेत् ।२२। च्छभिषेककी प्रतिझा कर अभिषेक स्थानको शुद्ध करके चारों कोनोमें चार कलशसहित सिहासनपर जिनेन्द्र भगवात्को स्थापित करके आरती उत्तारकर इष्ट दिशामें स्थित होता हुआ जल, इक्षरस, घी, दुग्ध, और दही के द्वारा अभिषिक्त करके चन्दनानुलेपन युक्त तथा पूर्व स्थापित कलशों-के जलसे तथा सुगन्ध युक्त जलसे अभिषिक्त जिनराजकी अष्टद्रव्यसे पूजा करके स्तुति करके जाप करे ।२२। (को. पा /21,/१७/२६/१९) (दे० सावद्य/७)।

# ४. सचित्त दृब्यों आदिसे पूजाका निर्देश

१. विलेपन व सजावट आदिका निर्देश

- ति. प./४/१०४ कुंकुमक्प्यूरेहिं चदणकालागरुहि अण्णेहि । ताणं विले-वणाई ते कुव्वते सुगंधेहि ।१०४१ ==वे इन्द्र कंकुम. कर्पूर. चन्दन, कालागुरु और अन्ध सुगन्धित द्रव्धोंसे उन प्रतिमाओंका विलेपन करते है ।१०४। (वसु० श्रा०/४२७); (ज. प /४/११४); (दे० सावदा/७)।
- वधु. आ./३१८-४०० पडिचीणणेत्तपट्टाइएहि वत्थेहिं बहुविहेहिं तहा । उल्लोविऊण उनरि चंदोवयमणिविहाणेहि ।३१८ । सभूसिऊण चंदद-चंदबुञ्चुयवरायलाईहिं । मुत्तादामेहि तहा किंकिणिजालेहि विवि-हेष्ठि ।३११ । छत्ते दि चामरेहि य दप्पण-भिगार तालवट्टेहिं । कस्नरेहिं पुण्फवडिलिय-सुपइडुयदीवणिवहेहि ।४००। (प्रतिमाकी प्रतिष्ठा करते समय मंडपमें चबुत्तरा बनाकर वहाँ पर ) चीनपट्ट (चाइना सिल्क) कोशा आदि नाना प्रकारके नेत्राकर्षक वस्त्रोसे निमित चन्द्रकान्त मणि तुल्य चतुष्कोण चंदोवेको तानकर, चन्द्र, अर्धचन्द्र, बुद्दबुद, वराटक (कौडी ) आदिसे तथा मोतियोंकी मालाओंसे, नाना प्रकारकी छोटो धंटियोंके समुहसे, छत्रोंसे, चमरोंसे, दर्पणोसे,

भूङारसे, तालवृन्तोसे, कलशोसे पुष्पपटलोंसे सुप्रतिष्ठक (स्वस्तिक) और दीप समूहोंसे आधुषित करे ।३१८०-४००।

## २. हरे पुष्प व फल्लोंसे पूजन

- ति. प./५/१०७, १११ सयवंतगा य चंभयमाला पुण्णायणायपहुदीहि। अच्चति ताओ देवा सुरहीहि कुसुममालाहिं ।१०७। दस्सादाडिम-कदलीणारंगयमाहुलिगचूदेहि । अण्णेहि वि पक्केहि फलेहि पूजति जिणणाहं ।१११। ⇒ वे देव सेवन्ती, चम्पकमाला, पुंनाग और नाग प्रभृति सुगन्धित पुष्पमालाओं से उन प्रतिमाओकी पूजा करते है ।१०७। (ज प./५/१९६): (बो. पा./टी./१/७८/पर उद्ध्वत), (दे० सावद्य/७)। दाख, अनार, केला, नारगी, मातुलिंग, आम तथा अन्य भी पके हुए फलोसे वे जिननाथकी पूजा करते है ।१११। (ति.प./३/९२ई)।
- प. पु /११/३४५ जिनेन्द्रः प्रापितः पूजाममरें कनकाम्बुजैं । द्रुमपुष्पा-दिभि कि न पूज्यतेऽस्मद्विधेर्जनैः ।१४१।=देवोंने जिनेन्द्र भगवात्-की सुवर्ण कमलसे पूजा की थी, तो क्या हमारे जैसे लोग उनकी साधारण वृक्षोंके फूलोंसे पूजा नहीं करते है । अर्थात् अवश्य करते है ।३४४।
- म, पु./१७/२६२ परिणतफलभेदैराम्रजम्श्रककपित्थैः पनसलकुषभोचै-दोडिमैमतिुलिङ्गै. । क्रमुकरुचिरगुच्छैर्नालिकेरै श्च रम्यैः गुरुचरण-सपर्यामातनोदाततश्री. ।२४२।
- म. पु./७८/४०६ तद्विलोक्य समुत्पन्नभक्ति. स्नानविशुद्धिभाक् । तत्सरो-वरसंभूतग्रसवैर्श्वहुभिर्जिनान् ।४९६। (अम्यर्च्य) कजिनको लक्ष्मी बहुत विस्तृत है ऐसे राजा भरतने पके हुए मनोहर आम. जामुन. कैंथा. कटहल, जडहल. केला. अनार, बिजीरा, सुपारियोंके मुन्दर गुच्छे और नारियलोसे भगवान्ते चरणोंकी पूजा की थी। २६२। (जिन मन्दिरके स्वयमेव किवाड खुल गये) यह अतिशय देख, जीवन्धर कुनारकी भक्ति और भी बढ गयी, उन्होंने उसी सरोवर में स्नान कर विशुद्धता प्राप्त की और फिर उसी सरोवरमें उत्पन्न हुए बहुत्तसे फूल ले जिनेन्द्र भगवान्की पूजा की। ४०६।
- वसु,श्रा,/४३१-४४१ मालइ कयंब-ंकणयारि-चंपयासोय-वउल-तिलएहि । मंदार-णायचंपय-पउमुप्पल-सिंदूबारेहिं ।४३१। कणनीर-मलियाहि कचणारमचर्कुद-किंकराएहिं । सुरवणज जुहिया-पारिजातय-जासवण-टगरेहि ।४३२। सोबण्ण-रुप्पि-मेहिय-मुत्तादामेहि अहवियप्पेहि। जिणपय-पंकयजुयलं पुज्जिज्ज सुरिदसममहियं ।४३३। जंबीर-मोच-दार्डिम-कवित्थ-पणस-णालिएरेहि । हिताल-ताल-खज्जूर-णिबु-नारग-चारेहिं ।४४०। पूर्ईफल-तिंदु-आमलय-जंबु-विल्लाइग्ररहि-मिट्ठेहि। जिणपयपुरक्षो रयणं फलेहि कुज्जा सुपक्केहि ।४४१। =मालती, कदम्ब, कर्णकार (कनेर), चंपक, अशोक, बकुल, तिलक, मन्दार, नागचम्पक, पश्च (लाल कमल) उत्पत्त (नीस कमल) सिंदुवार (वृक्ष विशेष या निर्गुण्डी) कर्णवीर (कर्नेर), महिलका, कचनार, मचकुन्द, किंकरात (अशोक वृक्ष) देवोंके नन्दन वनमें उत्पन्न होनेवाले कल्पबृक्ष, जुही, पारिजातक, जपा-कुसुम और तगर ( आदि उत्तम वृक्षोंसे उत्पन्न ) पुष्पोंसे, तथा सुवर्ण चाँदीसे निमित कूलोसे और नाना प्रकारके मुक्लाफलोकी मालाओं-के द्वारा, सौ आतिके इन्द्रोंसे पूजित जिनेन्द्रके पद-पकज युगलको पूर्ण ।४३१-४३३। जंबीर (नीबू विशेष), मोच (केला), अनार, कपिरथ ( कवीट या केंथ ), पनस, नारियल, हिंताल, ताल, खजुर, निम्बू, नारंगी, अचार (चिरौंजी), पूगीफल (सुपारी), रीन्दु, आँवला, जामुन, विल्वफल आदि अनेक प्रकारके सुगन्धित मिष्ट और सुपक्व फलोंसे जिन चरणोंकी पूजा करे ।४४०-४४१। (र,क.श्रा./-पं, सदामुख दास/१११/१७०/१) ।
- सा. थ./२/४०/११६ पर फुटनोट-पुजाके लिए पुष्पोंकी आवश्यकता पड़ती है। इससे मन्दिरमें वाटिकाएँ होनी चाहिए।

#### ३. भक्ष्य नैवेचसे पूजन

- ति प./k/१०८ बहुविहरसवंतेहिं वरभवखेहिं विचित्तरूवेहि । अमय-सरिच्छेहि सुरा जिर्णिदपडिमाओ महयति ।१०८। चये देवगण बहुत प्रकारके रसोसे संयुक्त, विचित्र रूप वाले और अमृतके सटटा उत्तम भोज्य पदार्थोंसे (नैवेद्यसे) जिनेन्द्र प्रतिमाओंकी पूजा करते है ।१०८। (ज.प./k/११६)।
- बग्च आ./४३४-४३५ दहि-दुद्धसप्पिसिस्सेहि कलमभत्तेहि बहुप्पया-रैहि। तैवट्टि-विजणेहि य बहुविहपक्षण्णभेएहि ।४३४। रुप्पय-सुवण्ण-कसाइथालि णिहिएहि विविहमक्खेहि। पुज्ज विरथारिज्जो भत्तीए जिणिरपयपुरओ ।४३५। चचाँदी, सोमा, और कांसे आदिकी थालियोमें रखे हुए दही, दूध और घीसे मिले हुए नाना प्रकारके चायलोके भातसे, तिरेसठ प्रकारके व्यंजनॉसे तथा नाना प्रकारकी जातिवाले पकवानोसे और विविध भक्ष्य पदार्थोसे भक्तिके साथ जिनेन्द्र चरणोके सामने पूजन करे ।४३४-४३६।
- र. क भा /प. सदासुख/१११/१६१/१७ कोई अष्ट प्रकार सामग्री ननाय चढाबै, केई सूका जव, गेहूँ, चना, मक्षा, बाजरा, उडद, सूँग, मोठ इत्यादि चढावै, केई रोटो, राबडी, बावडीके पुष्प, नाना प्रकारके हरे फल, तथा दाल-भात अनेक प्रकारके व्यंजन चढावेँ। केई मेवा, मोतिनीके पुष्प, दुग्ध, दही, घी. नाना प्रकारके घेवर, लाडू, पेडा, बर्फी, पूडी, पूवा इत्यादि चढावे है।

## भ. सचित्त व अचित्त इब्य पूजाका समन्वय

- ति. प /३/२२४ ···। अमयादो मुहुरेहि णाणाविष्टदिव्वभवखेहि ।२२४। = अमृतसे भी मधुर दिव्य नैवेद्योसे ।२९४। ··
- नि. सा./१७५ दिव्वफलपुष्फहत्था ।१७५। = दिव्य फल पुष्पादि पूजन द्रव्य हस्त विर्षे धारे हैं। (अर्थात्—देवोंके द्वारा ग्राह्य फल पुष्प दिव्य थे।)
- र, क. शा /पं, सदामुख दास/१११/१७०/१ यहाँ जिनपूजन सचित्त-द्रव्यनितें हूँ अर अचित्त द्रव्यनिते हूँ.. करिये है। दो प्रकार आगम-की आज्ञा-प्रमाण सनातन मार्ग है अपने भावनिके अधीन पुण्यबम्ध-के कारण है। यहाँ ऐसा विशेष जानना जो इस दुषमकाजमें विकलत्रय जीवनिकी उत्पत्ति बहुत है। ताते ज्ञानी धर्मबुद्धि है ते तो पक्षपात छांडि जिनेन्द्रका प्ररूपण अहिंसा धर्म ग्रहण करि जेता कार्य करो तेता यश्नाचार ऊप जीव-विराधना टालि करो इस कलिकालमें भगवान्का प्ररूपण नयविभाग तो समभे नाहीं... अपनी कल्पना ही ते यथेष्ठ प्रवर्ते है।

## ६. निर्माल्य द्रव्यके प्रहणका निषेध

- नि. सा./मू./३२ जिणुद्धारपत्तिष्ठा जिणपूजातित्थवं दग विसर्थ। धणं जो भुजइ सो भुजइ जिणदिट्ठं णरयगयदुस्त्वं ।३२। = भी जिन-मन्दिरका जीर्णोद्धार. जिनबिम्ब प्रतिष्ठा, मन्दिर प्रतिष्ठा, जिनेन्द्र भगवात्वकी पूजा, जिन यात्रा, रथोत्सव और जिन शासनके आय-तनोकी रक्षाके लिए प्रदान किये हुए दानको जो मनुष्य लोभवश प्रहण करे, उससे भविष्यत्में होनेवाले कार्यका विध्वस कर अपना स्वार्थ सिद्ध करे तो वह मनुष्य नरकगामी महापापी है।
- रा वा /६/२२/४/१२८/२३ चेस्यप्रदेशगन्धमाल्यधूपादिमोषण---अशुभस्य नाम्न आसव. ।
- रा,ना /६/२७/१/१३१/३३ देवतानिवेद्यानिवेद्यग्रहण ( अन्तरायस्थासवः ) । = १. मन्दिरके गन्ध माल्य धूपादिका चुराना, अशुभ नामकर्मके आसबका कारण है। २ देवताके लिए निवेदित किये या अनिवेदित किये गये द्रव्यका ग्रहण अन्तराय कर्मके आसवका कारण है। (त सा./४/१६)।

५. पूजा-विधि

# १. पूजाके पाँच अंग होते हैं

र. क. आ / पं सदाझुल दास/१११/१७३/१५ व्यवहारमें पूजनके पाँच अंगनिकी प्रवृत्ति देखिये है – आह्वानन १; स्थापना २. संनिधिकरण ३; पूजन ४, विसर्जन ४ ।

# २. पूजा दिनमें तीन बार करनी चाहिए

सा. घ /२/२५ भक्त्या ग्रामगृहादिशासनविधा दानं त्रिसन्ध्याश्रया सेवा स्वेऽपि गृहेऽचेन च यमिनां, नित्यप्रदानानुगम् ।२५।=शास्त्रोक्त विधिसे गाँव, घर, वुकान आदिका दान देना, अपने घरमे भी अरि-हन्तकी तीनों सन्ध्याओमें की जानेवाली तथा मुनियोको भो आहार दान देना है बादमें जिसके, ऐसी पूजा नित्यमह पूजा कही गयी है ।२४।

# ३. रात्रिको पूजा करनेका निषेध

- ला.. स / ६/१८७ तत्रार्द्ध रात्रके पूजां न कुर्यादर्हतामपि । हिंसाहेतोरवश्यं स्यादात्रौ पूजाविवर्जनम् । १९५० = आधी रातके समय भगवान् अरहन्त देवकी पूजा नहीं करनी चाहिए क्योंकि आधी रातके समय पूजा करनेसे हिंसा अधिक होती है । रात्रिमें जीवोका संचार अधिक होता है, तथा यथोचित रीतिसे जीव दिखाई नहीं पडते, इसलिए रात्रिमें पूजा करनेका निषेध किया है (र. क. श्रा./पं, सदाम्रुख दास/ १९६/१७१/१)।
- मो. मा. प्र / ६/२५०/२ पापका अंश बहुत पुण्य समूह विषे दोषके अर्थ नाहों, इस छलकरि पूजा प्रभावनादि कार्यनिविषें रात्रिविषें दीपकादिकरि वा अनम्तकायादिकका संग्रह करि वा अयत्नाचार प्रवृत्तिकरि हिंसादिक रूप पाप तो बहुत उपजावें, अर स्तुति भक्ति आदि शुभ परिणामनिषिषें प्रवर्ते नाहों, वा थोरे प्रवर्ते, सो टोटा घना नफा थोरा वा नफा किछू नाहों। ऐसा कार्य करनेमे तो बुरा हो दीखना होय।

## ४. चावर्लोमें स्थापना करनेका निषेध

- वसु. आ./३९१ हुंडावसण्पिणोए विइया ठवणा ण होदि कायव्वा। लोए कुलिंगमइमोहिए जदो होइ संदेहो ।३८१। = हुंडावसर्पिणी कालमें दूसरी असझाव स्थापना पूजा नहीं करना चाहिए, क्योंकि, कुलिंग-मतियोसे मोहित इस लोकमें संदेह हो सकता है। (र. क. आ./ पं. सदाम्रुख दास/११६/१७३/७)।
- र. क. आ./पं सदासुख दास/१११/१७२/२१ स्थापनाके पक्षपाती स्थापना बिना प्रतिमाका पूजन नाहीं करें। बहुरि जो पीत तन्दुसनिकी अतदाकार स्थापना ही पूज्य है तो तिन पक्षपातीनिके धातु पाषाण-का तदाकार प्रतिबिम्ब स्थापन करना व्यर्थ है। तथा अकृत्रिम चैत्याखयके प्रतिबिम्ब अनादि निधन है तिनमें हू पूज्यपना नाहीं रहा।

## ५. स्थापनाके विधि निषेधका समन्वय

र, क, था, /प, सदासुख/१११८/१७३/२४ भावनिके जोडके अर्थि आहान-नादिकमें पुष्प क्षेपण करिये है, पुष्पनि क्रूँ प्रतिमा नहीं जाने । ए तो आहाननादिकनिका संकल्पत्नें पुष्पांजलि क्षेपण करिये है। पूजनमें पाठ रच्या होय तो स्थापना कर ले नहीं होय तो नाहीं करें। अनेकांतिनिकै सर्वथा पक्ष नाहीं।

## पूजाके साथ अभिषेक व नृत्य गान आदिका विधान

ति. प./८/४८४-४८७ खीरद्धिसलिलपूरिदकंचणकलसेहिं अट्ठ सह-स्तेहिं। देवा जिणाभिसेयं महाविभूदीए कुव्वति । १८४१ वज्जतेसु



महलजयघंटापडहकाहलादी सुं दिव्वेसुं तूरेसु ते तिणपूज पकुव्वंति 1/ ६५। भिगारकलसदप्पणछत्तत्त्यचमरपहुदिदव्वेहि । पूज कादूण तदो जलगधादीहि अच्चति । ६८६ँ। तत्तो हरिसेण सुरा णाणाविहणाडयाई विव्वाइं । बहुरसभावजुदाइ णच्चंति विचित्त भगोहि । ६८७। व्यक्त (वैमानिक) देव क्षीरसागरके जलसे पूर्ण एक हजार आठ सुवर्ण कलशोके द्वारा महाविभूतिके साथ जिनाभिषेक करते है । ६८४। मर्दल, जयघंटा, पटह और काहल आदिक दिव्य वादित्रोके वजते रहते वे देव जिनपूजाको करते हैं । ६९६। उक्त देव भृंगार, कलश, दर्पण, तीन छत्र और चामरादि द्वव्योंसे पूजा करके पश्चात् जल, गन्धादिकसे अर्चन करते है । ६८६। तत्पश्चात्त हर्षसे देव विचिन्न शैलियोसे बहुत रस व भावोसे युक्त दिव्य कन्याएँ विचिन्न शैलियोसे बहुत रस व भावोसे युक्त दिव्य कन्याएँ विचिन्न शैलियोसे वहुत रस व भावोसे युक्त दिव्य कन्याएँ विचिन्न श्रेलियोसे नहत्त है । अन्तमें जिनेन्द्र भगवास्त्रे चरितोंका अभिनय करती है । (४/१९४). (ति. प /३/२१८-२२७), (ति प /६/१०४-१९६); (और भी दे० पूजा/४/३) ।

#### ७. इध्य व भाव दोनों पूजा करनी योग्य हैं

अ. ग. आ /१२/१५ द्वेधापि कुर्बत पूजां जिनाना जितर्जन्मनाम् । न विद्यते द्वये लोके दुर्जभं वस्तु पूजितम् ।१५। =जीता है ससार जिनने ऐसे जिन देवनिकी द्रव्य भावकरि दोऊ ही प्रकार पूजा को करता जो पुरुष ताको इसलोक परलोकविषे उत्तम वस्तु दुर्लभ नाही ।१५।

## ८. पूजा विधानमें विशेष प्रकारका कियाकाण्ड

- म पु./३८/७१-३५ तत्रार्चनाविधौ चक्रत्रयं छत्रत्रयान्वितम् । जिनार्चा-मभितः स्थाप्य समं पुण्याग्निभिस्त्रिभि. १७११ त्रयोऽग्नयोऽईइगण-भृच्छेषकेवलिनिवृंतौ । मे हुतास्ते प्रणेतव्या सिद्धार्चविद्युपाधयाः ।७२। तेष्वईदिज्याश्चेषांशै. आहुतिर्मन्त्रपूर्विका । विधेया शुचिभि-द्रेव्यैः प्रयुत्रोत्पत्तिकाम्यया ७३। तन्मन्त्रास्तु यथाम्नायं वक्ष्यन्ते-Sन्यत्र पर्वणि । संप्रधा पीठिकाजातिमन्त्रादिप्रविभागतः १७४। विनि-योगस्तु सर्वासु क्रियास्वेषा मठो जिनै । अव्यामोहादतस्तज्ज्ञै. प्रयोज्यास्त उपासके. १७५। =इस आधान (गर्भाधान) क्रियाकी पूजामें जिनेन्द्र भगवाद्को प्रतिमाके दाहिनो ओर तीन चक्र, जॉयौँ ओर तीन छत्र और सामने तीन पवित्र अग्नि स्थापित करें 1७१। अईन्त भगवात्के (तीर्थंकर) निवणिके समय, गणधर देवोके निर्वाण-के समय और सामान्य केवलियोंके निर्वाणके समय जिन अग्नियोमें होम किया गया था ऐसी तीन प्रकारकी पवित्र अग्नियाँ सिद्ध प्रतिमाकी वैदोके समीप तैथार करनी चाहिए ।७२। प्रथम ही अर्हन्त देवकी पूजा कर चुकनेके नाद शेष बचे हुए द्रव्यसे पुत्र उत्पत्न होनेकी इच्छा कर मन्त्रपूर्वक उन तोन अग्नियोमें आहुति करनी चाहिए 1031 उन आहुतियोके मन्त्र पीठिका मन्त्र, जातिमन्त्र आदिके भेदसे सात प्रकारके है 1981 श्री जिनेन्द्र देवने इन्हीं मन्त्रोंका प्रयोग समस्त क्रियाओंमें (पूजा विधानादिमें) वतलाया है। इसतिए उस विषयके जानकार आवकोको व्यामोह (प्रमाद) छोडकर उन मन्त्रोका प्रयोग करना चाहिए 1041 (और भी देखो यज्ञमें आर्ष यज्ञ); (म. पु/80/ 380-378) 1
- म. पु./४०/८०-८१ सिखाच्चीसंनिधौ मन्त्राच अपेदण्टोत्तरं शतम्। गन्धपुष्पाक्षतार्धादिनिवेदनपुर सरम् ।००। सिद्धविद्यस्ततो मन्त्रैरेभिः कर्म समाचरेत्त । शुक्लबासाः शुचिर्यद्वोपवीत्यव्यग्रमानसः ।०१। = सिद्ध भगवात्त्की प्रतिमाके सामने पहले गन्ध, पुष्प, अक्षत और अर्घ आदि समर्पण कर एक सौ आठ बार उक्त मन्त्रोंका जप करना चाहिए ।००। तदनन्तर जिसे विद्याएँ सिद्ध हो गयी हैं, जो सफेद वस्त्र पहने है, पवित्र है. यद्वोपवीत धारण किये हुए है, जिसका चित्त आकुलतासे रहित है ऐसा द्विज इन मन्त्रोंसे समस्त क्रियाएँ करे ।०१।

दे० अग्नि/३ गाईपत्य आदि तीन अग्नियोंका निर्देश व उनका उपयोग।

# ९. गृहस्थोंको पूजासे पूर्व स्नान अवश्य करना चाहिए

- यशस्तिलक चम्पू/३२८ स्नानं विधाय विधिवत्कृतदेवकार्य. ! = विवेकी पुरुषको स्नान करनेके पश्चात शास्त्रोक्त विधिसे ईश्वर-भक्ति (पूजा-अभिषेकादि) करनी चाहिए । (र क. श्रा./पं. सदामुख दास/११६/ १६८/१९) ।
- चर्च समाधान/शका नं, ७३ केवलज्ञानकी साक्षारपूजा विषें न्होन नाही, प्रतिमाकी पूजा न्हबन पूर्वक ही कही है । (और भी दे० स्नान) ।

## पूजाकल्प---दे॰ पूजापाठ ।

- - ११. आ० मल्लिषेण (ई०११२म) द्वारा विरचित ज्वातिनी कल्प। १२. आ० मल्लिषेण (ई० ११२०) द्वारा विरचित पद्मावती कल्प। १३, आ० मल्लिषेण (ई० ११२८) द्वारा विरण्तित वज्रपंजर विधान। १४. प. आशाघर (ई० ११७३-१२४३) द्वारा रचित जिनयज्ञ कल्प। १४ पं. आझाघर (ई० ११७३-१२४३) द्वारा रचित नित्यमहोद्योत । १६ँ. आ० पद्मनन्दि (ई० १२८०-१३३०) कृत कल्लिकुण्डपार्श्वनाथ विधान । १७. आ० पद्मनन्दि (ई० १२००-१३३०) कृत देवपूजादि । १८. प. आशाधरके नित्यमहीचोतपर आ० श्रुतसागर (ई० १४७३-१४३३) कृत महाभिषेक टीका । ९९. कवि देवी दयाल (ई० १७४४-१७६७) द्वारा भाषामें रचित चौबीसी पाठ। २० कवि वृत्दावन (ई० १७११-१८४८) द्वारा भाषामें रचित चौत्रीसी पाठ । २१, कवि वृन्दावन (ई० १७९१-१८४८) द्वारा हिन्दी भाषामें रचित समबसरण पूजापाठ। २२. पं सतलाल (ई० श० १७-१८) द्वारा भाषा छन्दोमें रचित सिद्ध-चक्र विधान, जो श्री जिनसेनाचार्य द्वारा महापुराणमें रचित जिन सहसनामके आधारपर लिखा गया है। २३. प. संतताल (ई० रा० १७-१८) कृत दशलक्षणी अग । २४. पं. सदासुख (ई० १७९३-१८६३) कृत निस्य पुजा। २४. पं. पन्नालाख (ई० १७९३-१८६३) कृत हिन्दी भाषामें रचित सरस्वती पूजा। १ई. प. मनरंग लाल (ई० १०००) द्वारा रचित भाषा छन्द बद्ध चौबीसी पाठ पूजा। २७. प. मनरग बाल ( ई॰ १७६३-१८४३ ) द्वारा रचित सप्तऋदिपूजा।

জঁনন্দু सিद्धान्त कोश

Jain Education International

हारा आपके नेत्रोकी ज्योति मष्ट हो गयी थी। शान्त्यष्टकके पाठसे वह पुन प्रगट हो गई। आपका असली नाम देवनन्दि है। नन्दिसघ की पट्टावली के अनुसार आप यशोनन्दि के शिष्य है (दे इतिहास ७/३) बुद्धि की प्रतरता से आप जिनेन्द्रबुद्धि और देवों के हारा यूजितचरण होने से यूज्यवाद कहलाते थे। आपके द्वारा रचित निम्न कृतियां है – १ जैनेन्द्र व्याकरण, २. मुग्धबोध व्याकरण, ३. शब्दावतार, ४. छन्दशास्त्र, ४ वैधसार (वैधकशास्त्र), ६ सर्वार्थसिद्धि, ७ इण्टोपदेश, ८ समाधिशतक, २, सारसंग्रह, १० जन्माभिषेक, ११ दशभक्ति, १२ शान्त्यष्टक । समय---पट्टावली में दा स, २६२-३०⊂ (बि ३८७-४४३) (दे इतिहास/७/२), कोथ = वि, ७३४, प्रेमीजी = वि इा ई, आई, एस पवते - वि, ४२७, मुरूतार साहन = गगराज दुर्विनोत (वि. ४००-५२४) के गुरु तथा इनके झिष्य वजनन्दिनन्दि ने वि ४२६ में द्वविडसंघ की नीव डाली इसलिये वि श. ई, युधिष्ठर मीमासा = जैनेन्द्र व्यावरण में लिखित महेन्द्र-राज वि. ४७०-५२२ के मुप्त वशीय चन्द्रगुप्त द्वि० थे इसलिये वि श १ का अन्त और ६ का पूर्व। प. कैलाश चन्द इससे सहमत है (जै /२/२१२-२१४) डा नेमिचन्द ने इन्हे कि श र में स्थापित किंधा है। (ती,/२/२२४)।

पूति—आहारका एक दोष-दे० आहार/II/४/४। पूतिक—वसतिकाका एक दोष--दे० वसतिका। पूतिकर्म---दे० कर्म/१/४। पूरक—-

ज्ञा०/२१/४ द्वादशान्तात्समाकृष्य य समीर प्रपूर्यते । स पूरक इति ज्ञेयो वायुविज्ञानकोविदै. १४। = द्वादशान्त कहिए ताखुवेके छिद्रसे अथवा द्वादशअगुल पर्यन्तसे खेचकर पवनको अपनी इच्छानुसार अपन शरीरमे पूरण करें, उसको वायुविज्ञानी पण्डितीने पूरक पवन कहा है १४।

\* पूरक प्राणायाम सम्बन्धी विषय-दे, प्राणायाम ।

पूरण--अन्तर पूरणकरण-दे० अन्तरकरण/२।

ूरणकाल-दे॰ काल/१/६/२।

पूरनकदयप---पूरन कश्यपका परिचय--- श्रीद्धग्रन्थ महापरि-

निर्वाण सूत्र, महावग्ग, औदिव्यावाहन आदिके अनुसार यह महात्मा वुद्धके समकालीन ई सीर्थ करोमेसे एक थे। एक म्लेच्छ, स्त्रीके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। कश्यप इनका नाम था। इससे पहुले ६६ जन्म धारण करके अत्र इनका सौवा जन्म हुआ था इसीलिए इनका नाम पूरन कश्यप पड गया था। गुरुप्रदत्त नाम द्वारपाल था। वह नाम पसन्द न आया ( तब गुरुसे पृथक् होकर अकेला वनमे नग्न रहने लगे और अपनेको सर्वज्ञ व अर्हत आदि कहने लगे। ५०० व्यक्ति उनके शिष्य हो गये। बौद्धोके अनुसार वह अवीचि नामक नरकके निवासी माने आते है। सुत्तापटकके दीर्घनिकाथ (वौद्धग्रन्थ) के अनुसार वह असरकममें पाप और सरकममे पुण्य नहीं मानते थे। कृत कमौका फल भविष्यत्में मिलना प्रामाणिक नहीं। बौद्ध मतवाले इसे मखलि मोशाल कहते है। २, श्वेताम्बरीसूत्र 'उवासकदसाग'के अनुसार वह आवस्तोके अन्तर्गत शरवणके समीप उत्पन्न हुआ था। पिताका भाम 'मखलि' था। एक दिन वर्षांमे इसके माता-पिता दोनों एक गोशालमें ठहर गये। उनके पुत्रका नाम उन्होंने गोशाल रखा। अपने स्वामीसे भगडकर वह भागा। स्वामीने वस्त्र खेंचे जिससे वह नग्न हो गया। फिर वह साधु हो गया। उसके हजारो शिष्य हो

गये। बुद्ध कहते हैं कि वह मरकर अवीचि नरकमें गया। (द. सा./ प्र ३२-३४/प्रेमीजी)। ३ द. सा./प्र ४२ पर ५. वामदेव कृत संस्कृत-भावसंग्रहका एक निम्नउद्धरण हैगगा वीरनाथस्य संसदि ।१९५। जिनेन्द्रस्य ध्वनिग्राहिभाजनाभावतस्तत । शक्रेणात्र समानीतो बाह्यणो गोतमाभिध ।१९६। सदा स दीक्षितस्तत्र सध्यने' पात्रता ययौ । तत देवसभा त्यक्त्वा निर्ययौ मस्करी मुनि ।१९७। सन्त्य-स्माददयोऽप्यत्र मुनय श्रुतधारिण । तास्त्यक्त्वा सध्वने पत्र-मज्ञानी गोत्तमोऽभवत् ।१८८। सचिम्त्यैवं क्रुधा तेन दुर्विदग्धेन जल्पि-तम् । मिथ्यात्वकर्मण' पाकादज्ञानत्वं हि देहिनास् ।१९६। हेयोपादेय-विज्ञान देहिना नास्ति जातुचित्। तस्मादज्ञाननो मोक्ष इति शास्त्र-स्य निश्चय' ।१६०। = वीरनाथ भगवान्के समवशरणमें जब छोग्य पात्रके अभावमें दिव्यध्वर्ति निर्गत नहीं हुई, तब इन्द्र गोतम नामक ब्राह्मणको ले आये। वह उसी समय दीक्ष्ति हुआ और दिव्य ध्वनिको धारण करनेकी उसी समय उसमें पात्रता आ गयी, इससे मस्करि-पूरण मुनि सभाको छोडकर बाहर चला आया। यहाँ मेरे जैसे अनेक अुतधारी मुनि है, उन्हे छोडकर दिव्यध्वनिका पात्र अज्ञानी गोतन हो गया, यह सोचकर उसे क्रोध आ गया। मिथ्यास्व कर्मने उदयसे जीवधारियोको अज्ञान होता है। उसने कहा देहियो-को हैयोपादेयका विज्ञान कभी हो ही नहीं सकता। अतएव शास्त्रका निश्चय है कि अज्ञानसे मोक्ष होता है। पूरणकृथ्यका सत---उसके मतसे समस्त प्राणी बिना कारण अच्छे-चुरे होते है। संसारमें शक्ति सामर्थ्य आदि पदार्थ नहीं है। जीव अपने अदृष्टके प्रभावसे गहौँ-वहाँ संचार करते है। उन्हे जो सुख-दु ख भोगने पडते है, वे सब उनके अदृष्टपर निर्भर है। १४ लाख प्रधान जन्म, ५०० प्रकारके सम्पूर्ण और असम्पूर्ण कर्म, ६२ प्रकारके जीवनपथ, ८ प्रकारकी जन्म-की सहे. ४६०० प्रकारके कर्म, ४६०० भ्रमण करनेवाले संन्यासी, ३००० नरक, और ८४ लाख काल है। इन कालोके भीतर पण्डित और मुर्ख सबके कप्टोंका अन्त हो जाता है। ज्ञानी और पण्डित कर्मके हाथसे छटकारा नहीं पा सकते । जन्मकी गतिसे सुख और दुखका परिवर्तन होता है। उनमें हास और वृद्धि होती है।

पूरिमद्रव्य निक्षेप--- दे० निक्षेप/४/१ ।

- पूर्ण---१. क्षौद्रवर समुद्रका रक्षक व्यन्तरदेव (ति प.)--दे० व्यंतर/४, २ इक्षुवर द्वीपका रक्षक व्यन्तरदेव ( ह. पु.)--दे० व्यंतर/४।
- पूर्णंधन ---- प. पु / १/१ लोक विजयार्धको दक्षिण श्रेणीमें चक्रवाल नगरका विद्याधर राजा था। राजा मुलोचनके द्वारा अपनी पुत्री इसको न देकर सगर चक्रवर्तीको दिये जानेपर, इसने राजा मुलोचन-को मार दिया। (७७-५०) और स्वयं उसके पुत्र द्वारा मारा गया (९६)। इसीके पुत्र मेधवाहनको राक्षसोके इन्द्र द्वारा राक्षस द्वीप-की प्राप्ति हुई थी, जिसकी सन्तानपरम्परासे राक्षसवंशकी उत्पत्ति हुई---(दे० इतिहास/अ/१२)।
- पूर्णप्रभे उत्तर क्षौद्रवर समुद्रका रक्षक व्यन्तर देव (ति प) दे० व्यंतर/४; २, इक्षुत्रर द्वीपका रक्षक व्यन्तर देव (ह. पु.) – दे० व्यंतर/४।
- पूर्णभद्ध यक्ष जातिके व्यन्तर देवोका एक भेद दे० यक्ष: २. इन यक्ष जातिके देवोंने बहुरूपिणी विद्या सिद्ध करते समय रावणकी रक्षा की थी १ ३ ह. प /४३/१४१-१६८ अयोध्या नगरीके समुद्रदत्त सेठका पुत्र था। अणुव्रत धारण कर सौधर्मस्वर्गमें उत्पन्न हुआ। यह कृष्णके पुत्र प्रद्युम्नकुमारका पूर्वका पाँचवाँ भव है । — दे० प्रद्युम्न ।
- पूर्णभद्रकूट---१. विजयार्ध पर्वतस्थ एक कूट दे० लोक/४/४। २ माल्यवान् पर्वतस्थ एक कूट--दे० लोक/ ४/४।

पूर्णभद्रदेव

- पूर्णभद्रदेव --- १ विजयार्ध पर्वत्तस्थ पूर्णभद्र क्र्टका स्त्रामी देव --- दे० लोक १/४३२. माल्यवान पर्वतस्थ पूर्णभद्र क्रूटका रक्षक एक देव --- दे० लोक / १/४ ।
- पूर्णांक-Integar ( ध. १/ प्र. २८) ।

**पूर्णिमा----**चन्द्रमाके भ्रमणसे पूर्णिमा प्रकट होनेका ऋम---दे० ज्योतिषी/२/९ ।

**पूर्व---**कालका प्रमाणविशेष-दे० गणित/1/१/४।

र्वकृष्टि-- दे॰ कृष्टि।

पूर्वगत----१. दृष्टि प्रवाद अगका चौथा भेद ---दे० श्रुतज्ञान/III/१। २. ध. १/१.१.२/१९४/७ पुब्वाण गयं पत्त-पुब्व-सरूव वा पुब्वगय-मिदि। = जो पूर्वोको प्राप्त हो, अथवा जिसने पूर्वोके स्वरूपको प्राप्त कर लिया हो उसे पूर्वगत कहते है।

पूर्वज्ञान-दे० श्रुतज्ञान/111/१।

पूर्वंचरहेतु--- दे० हेतु ।

पूर्वदिशा-पूर्व दिशाकी प्रधानता-दे० दिशा ।

पूर्वं मीमांसा—<sub>दे० दर्शन</sub>।

पूर्ववत् अनुमान---- दे० अनुमान/१।

- पूर्वविदेहे १ मुमेरु पर्वतकी पूर्व दिशामें स्थित कच्छादि १६ क्षेत्रोको पूर्व विदेह कहते हैं। २. निषध व नील पर्वतस्थ एक क्लट व उसका स्वामी देव-दे० लोक/७, २ सौमनस गजदन्तस्थ एक क्लट व उसका रक्षक देव-दे० लोक/७।
- पूर्वसमासज्ञान-दे॰ अुतज्ञान/II/१।
- पूर्व स्पर्धक --- दे० स्पर्धक ।

**पूर्वांग --** कालका एक प्रमाण विशेष--दे० गणित/I/१/४ ।

पूर्वानुपूर्वी-- दे० आनुपूर्वी।

पूर्वापर संबंध -- दे० सन्ध।

पूर्वाभाद्रपद--एक नक्षत्र--दे० नक्षत्र।

पूर्वाषाढ-- एक नक्षत्र -- दे० नक्षत्र ।

पूर्वमांडो---भगवान् नेमिनाथकी शासक यसिणी-दे० यक्ष ।

- पूचछना— स. सि./१/२६/४४३/४ स शयच्छेदाय निश्चित्तवता-धानाय वा परामुयोग पृच्छना । = संशयका उच्छेद करनेके लिए अथवा निश्चित वलको पुष्ट करनेके लिए प्रश्न करना पृच्छना है। (रा. वा /१/२६/२/६२४/१९), (त सा./७/१९); (अन.घ./७/९४); (घ १४/६.६.१३/१/२)।
- रा. वा./१/९५/२/६२४/११ आत्मोन्नतिपरातिसंधानोपहाससंधर्षप्रहस-नादिधिवर्जित' संशयच्छेदाय निश्चितवसाधानाय वा ग्रन्थस्या-र्थस्य तदुभयस्य वा परं प्रत्यनुयोग' पृच्छनमिति भाष्यते।=आत्मो-न्नति परातिसन्धान परोपहास सघर्ष और प्रहसन आदि दोषोसे रहित हो सशयच्छेद या निर्णयकी पुष्टिके लिए ग्रन्थ अर्थ या जभय-का दूसरेसे पूछना पृच्छना है। (चा.सा /१५३/१)।

ध. १/४,१,५५/२६२/८ तत्थ आगमे अमुणिदत्थपुच्छा वा उवजोगो। =आगममे नही जाने हुए अर्थके विषयमे पूछना भी उपयोग है।

#### पुच्छनी भाषा --- दे० भाषा ।

पुच्छाविधि-----ध, १३/१.४/४०/२८४/ई द्रव्य-गुण-पर्यय-विधि -निषेधविषयप्रश्न पृच्छा, तस्या कम अक्रमश्च अक्रमप्रायश्चित्त च विधीयते अस्मित्निति पृच्छाविधिः श्रुतम् । अथवा पृष्टोऽर्थः पृच्छा, सा विधीयते निरूप्यतेऽस्मिन्निति पृच्छाविधिः श्रुतम् । एवं पृच्छा-विधि त्ति गरं। विधानं विधि, पृच्छायाः विधि, पृच्छाविधि, स विशिष्यतेऽअनेनेति पृच्छाविधिविशेष । अईदाचार्योपाध्याय-साधवोऽनेन प्रकारेण प्रष्टव्या' प्रश्नभङ्गाश्च इयन्त एवेति यत सिद्धाम्ते निरूप्यन्ते ततस्तस्य पृच्छाविधिविशेष इति संज्ञत्युक्त भवति। 🖛 १ द्रव्य गुण और पर्यायके विधि निषेध विषयक प्रश्नका नाम पृच्छा है। उसके क्रम और अक्रमका तथा प्रायश्चित्त-का जिसमें विधान किया जाता है वह प्रच्छा विधि अर्थात श्रुत है। २ अथवा पूछा गया अर्थ पृच्छा है, वह जिसमे विहित को जाती है अर्थात् कही जाती है वह पृच्छाविधि श्रुत टै। इस प्रकार पृच्छाविधिका अथन किया। ३ विधान करना विधि है, पृच्छा-की विधि प्रच्छाविधि है। वह जिसके द्वारा विशेषित की जाती है वह पुच्छाविधि विशेष है। अरिहन्त, आचार्य, उपाध्याय और साधु इस प्रकारसे पूछे जाने योग्य है तथा प्रश्नोके भेर इतने ही है. ये सब चूँ कि सिद्धान्तमें निरूपित किये जाते है अत उसकी पृच्छा-विधिविशेष यह संज्ञा है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है।

**पृत्तना ---**सेनाका एक अंग ---दे० सेना ।

#### पृथक्त्व----

१ अन्यत्वके अर्थमें ।

- प्र. सा./त. प्र /१०६ प्रविभक्तप्रदेशत्वं हि पृथवरवस्य लक्षणम् । = विभक्त (भिन्न) प्रदेशत्व पृथक्त्वका लक्षण है ।
- द्र. स /टी./४८/२०३/६ द्रव्यगुणपर्यायाणा भिन्नत्व पृथवत्व भण्यते । -- द्रव्य, गुण और पर्यायके भिन्नभनेको पृथवत्व कहते है ।
  - २. एकसे नौके बीचकी गणना
- स.सि /१/८/३४/४ पृथक्त्वमित्यागमसंज्ञा तिस्ट्रॄणा कोटीनामुपरिनवाना-मध । =पृथक्त्व यह आगमिक संज्ञा है। इससे तोनसे ऊपर और नौके नीचे मध्यकी किसी सख्याका वोध होता है।

प्थक्तव विक्रिया--- दे० विक्रिया ।

पृथक्तव वितर्क विचार --- दे० शुक्लध्यान ।

पृथिवी- रुचक पर्वतनिवासिनी दिक्कुमारी देवी-दे० लोक ५/१३।

- - \* प्रथिवी सामान्यका रुक्षण--- दे॰ भूमि/१।
  - १. पृथिवीके भेद
  - १. कायिकादि चार मेद ।
- स. सि /२/१३/१७२/३ पृथिव्यादीनामार्षे चातुर्विध्यमुक्त प्रत्येकम् । तत्कधमिति चेत् १ उच्यते—पृथित्री-पृथिवीकाय पृथिवीकायिक:

पृथिवीजीव इत्यादि )=प्रश्न — आर्धमें पृथिवी आदिक अलग-अलग चार प्रकारके कहे हैं. सो ये चार-चार भेद किस प्रकार प्राग्न होते है। उत्तर--पृथिवी, पृथिवीकाय, पृथिवीकायिक और पृथिवीजीव ये पृथिवीके चार भेद है। (रा. वा./२/११/१/१२७/२२), (गो. जी./ जी. प्र /१८२/४९६/१)।

ሪሄ

- २. मिट्टी आदि अनेक मेद
- मू. आ./२०६-२०७ पुढवी य बाछगा सक्करा य जवले सिला य लोणे य। अय त'व तउ य सीसय रुप्प सुवण्णे य वहरे य।२०६। हरिदाले हिगुलए मणोसिता सस्सगजण पवाले य। अव्भषडलव्भवालु य वादरकाया मणिविधीया ।२०७। गोमज्मने य रुजगे अंके फलहे य सोहिदके य। चदप्पभ वेरुलिए जलकंते सुरकंते य 1२०८। गेरुय चदण बव्वग वगमोए तह मसारगल्लो थ। ते जाण पुढविजीवा जाणित्ता परिहरेदव्वा ।२०१। = १. मिट्टी आदि पृथिवी, २. बाल्ल, ३. तिकोन चौकोन रूप झर्करा, ४. गोल पत्थर, ४ बडा पत्थर, ई, समुदादिका लवण (नमक), ७. लोहा, ९. ताँबा, १, जस्ता, १०, सीसा, ११, चाँदी, १२ सोना, १३, हीरा, १४ हरिताल, १५, इंगुल, १६, मैनसिल, १७ हरार गवाला सस्यक, १८, मुरमा, १९, मूँगा, २०. भोडल (अबरख), २१ चमकती रेत, २२, गोरोचन वाली कर्केतनमणि, २३. अलसो पुष्पवर्ण राजवर्तकमणि, २४. पुत्तकवर्णमणि, २५, स्फटिक मणि, २६ पद्मरागमणि, २७, चन्द्रकातमणि, २९ वैडूर्ध (नील) मणि, २१. जलकांतमणि, ३०. सुर्यकांत मणि, ३१. गेरूवर्ण रुधिराक्षमणि, ३३. विलावके नेत्रसमान ३२ चन्दनगन्धमणि, मरक्समणि, ३४ पुखराज, ३४ नीलमणि, तथा ३६. विद्रुमवर्णवासी मणि इस प्रकार पृथिवीके छत्तीस भेद है। इनमें जीवोंको जानकर सजीवका रयाग करे ।२०६-२०६। (प. स./प्रा./१/७७), (ध. १/१.१.४२/गा. १४६/ २७२), (त.सा /२/४८-६२); ( पं ,स./सं./१/१४४); (और भी दे० चित्रा)

#### २. प्रथिवीकायिकादि भेदोंके लक्षण

स. सि./२/१३/१७२/४ तत्र अचेतना वैश्वसिकपरिणामनिवृत्ता काठिन्य-गुणात्मिका पृथिवी। अचेतनत्वादसत्यपि पृथिवीनामकर्मोदये प्रथनक्रियोपलक्षितैवेयम् । अथवा पृथिवीति सामान्यम्, उत्तरत्रयेऽपि सद्दभावात् । काय' इारोरम् । पृथिवीकायिकजीवपरित्यक्त' पृथिवी-कामो मृतमनुष्यादिकायवत्त्रा पृथिवीकाम्रोऽस्यास्तीति पृथिवी-कायिकः । तत्कायसंबन्धवशोकृत आत्मा। समवाप्तपृथिवीकायनामन कमोंदय कामणकाययोगस्थो यो न तावरपृथिवीं कायस्वेन गृह्णति स पृथिवीजीव । = अचेतन होनेसे यद्यपि इसमें पृथिवी नामकर्मका उदय नहीं है तो भी प्रथम कियासे उपलक्षित होनेके कारण अर्थात विस्तार आदि गुणवाली होनेके कारण यह पृथिवी कहलाती है। अथवा पृथिवी यह सामान्य भेद है, क्योंकि आगेके तीन भेदोंमें यह पाया जाता है। कायका अर्थ दारीर है, अत. पृथिवीकायिक जीवके द्वारा जो शरीर छोड दिया जाता है वह पृथिवीकाय कहलाता है। मथा मरे हुए मनुष्य आदिकका शरीर। जिस जोवके पृथिवी रूप काय विद्यमान है उसे पृथिवीकायिक कहते है। तारपर्य यह है कि यह जीव पृथिवीरूप शरीरके सम्बन्धसे युक्त है। कार्मण योगमें स्थित जिस जीवने जबतक पृथिवीको काय रूपसे ग्रहण नही किया है तनतक वह पृथिवीजीव कहलाता है। (रा. वा./२/१३/१/१२७/ २३); (गो. जी /जी प्र./१८२/४१६/१)।

#### ३. पृथिवीकायिकादिके रूक्षणों सम्बन्धी शंका-समाधान

ध. १/१.१.३६/२६५/१ पृथिव्येव काय पृथिवीकाय स एषामस्तीति पृथिवीकाधिका । न कार्मणशरीरमात्रस्थितजीवानां पृथिवीकायत्वा- भाव', भाविनि भ्रुतवदुपचारतस्तेषामपि तद्दव्यपदेशोपपत्ते. । अथवा पृथिवीकायिकनामकर्मोदयवशीकृता' पृथिवीकायिकाः । — पृथिवी रूप शरीरको पृथिवीकाय कहते हैं, वह जिनके पाया जाता है उन जीवोको पृथिवीकायिक कहते हैं । प्रश्न--पृथिवीकायिकका इस प्रकार लक्षण करनेपर कार्मणकाययोगमें स्थित जोवोके पृथिवीकाय पना नही हो सकता । उत्तर--१. यह नात नही है, क्योंकि, जिस प्रकार जो कार्य अभी नही हुआ है, उसमे यह हो चुका है इस प्रकार उपचार किया जाता है, उसी प्रकार कार्मणकाय योगमें स्थित पृथिवीकायिक जीवोके भी पृथिवीकायिक यह संज्ञा बन जाती है । २ अथवा जो जीव पृथिवीकायिक नामकर्मके उदयके वज्ञवर्ती है उन्हें पृथिवीकायिक कहते है ।

#### 8. प्राणायाम सम्बन्धी पृथिवी मण्डलका लक्षण

- ज्ञा./२१/११ क्षितिबीजसमाक्रान्त द्रुतहेमसमप्रभम् । स्याद्वजलाव्छनो-पेत चतुरस्र' धरापुरम् ।११। - क्षितिबीज जो पृथ्वी बीजाक्षर सहित गाले हुए सुवर्णके समान पीतरक्त प्रभा जिसकी और वज्रके चिन्ह संयुक्त चौकोर धरापुर अर्थात् पृथिवीमण्डल है ।
- ज्ञा,/२१/२४ बोणाविवरमाप्नर्य किचिनुष्ण पुरंदर. । वहत्यष्टाङ्गुल. स्वस्थ पीतवर्णः शनै. शनै । १४। =नासिकाके छिद्रको भले प्रकार भरके कुछ उष्णता लिये आठ अंगुल बाहर निकलता, स्वस्थ, चपलता रहित, मन्द-मन्द बहता, ऐसा इन्द्र जिसका स्वामी है ऐसे पृथिवी-मण्डलके पधनको जानना । २४।
- इग,/सा,/५७ ा चतुष्कोर्ण अपि पृथिवी श्वेतं जल शुद्धं चन्द्रामं ।१७। ∞श्वेत जलवत शुद्ध चन्द्रमाके सटश तथा चतुष्कोण पृथिवी है ।

#### भ, पार्थिवीधारणाका रूक्षण

इग./३७/४-९ तिर्यग्लोकसमं योगी स्मरति क्षीरसागरम् । नि'शब्द शान्तकल्लोल हारनीहारसंनिभय् ।४। तस्य मध्ये मुनिर्माणं सहस-दत्तमम्बुजम् । स्मरत्यमितभादीप्तं द्रुतहेमसमप्रभम् ।४। अब्जराग-समुद्रभूतकेसरालिविराजितम् । जम्बुद्वीपप्रमाणं च चित्तभ्रमररब्जकम् ।६। स्वर्णाचलमधी दिव्या तन्न स्मरति कर्णिकाम् । स्फुरस्पिङ्गप्रभा-जालपिशङ्गितदिगन्तराम् ।७। शरच्चन्द्रनिभं तस्यामुन्नतं हरि-विष्टरम् । तत्रारमानं सुखासीनं प्रशान्तमिति चिन्तयेत् । ५। राग-द्वेषादिनि श्रेषकलड्क क्षपणक्षमम् । उ क्तं च भवोइ सूतं कर्मसंतान-शासने 181 = प्रथम ही योगी तिर्यग्लोकके समान नि.शब्द, कल्लोल रहित, तथा गरफके सहवा सफेद क्षीर समुद्रका ध्यान करे । ४। फिर उसके मध्य भागमें सुन्दर है निर्माण जिसका और अमित फैलती हुई दीम्निसे शोभायमान, पिघले हुए सुवर्णकी आभावाले सहस दल कमलका चिन्तवन करे । ६। उस कमलको केसरोकी पंक्तिसे शोभाय-मान चित्तरूपी भ्रमरको रंजायमान करनेवाले जम्बूद्वीपके बराबर लाख योजनका चितवन करे । हा तत्पश्चात उस कमलके मध्य स्फुरायमान पीत रंगकी प्रभासे युक्त सुधर्णाचलके समान एक कर्णिका-का ध्यान करे 101 उस कणिकामें शरह चन्द्रके समान श्वेतवर्ण एक ऊँचा सिहासन चितवन करें। उसमें अपने आत्मको मुख रूप, शान्त स्वरूप, क्षोभ रहित ।८। तथा समस्त कर्मोंका क्षय करनेमें समर्थ है ऐसा चिन्तवन करें ।हा

#### ६. भन्य सम्बन्धित विषय

- पृथिवीमें पुद्गलके सर्वगुणोंका अस्तित्व । —दे० पुद्रगल/२ ।
- २. अष्टपृथिवी निर्देश। -- दे० भूमि/१।
- ३. मोक्षमूमि वा अष्टम पृथिवी --- दे० मोक्ष/१।
- ४. नरक पृथिवी । -- दे० नरक ।

## पृथिवी कोंगणि

- प. सक्ष्म तैजसकायिकादिकोंका लोकमें सर्वत्र ---दे० सूक्ष्म/३ । अवस्थानं ।
- ६. बादर तैजसकायिकादिकोंका भवनवासियोंके -दे० काय/२/४ विमानोंमें व नरकोंमें अवस्थान ।
- मार्गणाओंमें भावमार्गणाकी इष्टता तथा वहाँ -दे० मार्गणा । आयके अनुसार ही व्यय होनेका नियम ।
- ८. बादर पृथिवीकायिक निर्वृत्यपर्यांप्तमें सासादन ---दे० जन्म/४। गुणस्थानकी सम्भावनः । ---दे० वह-वह नाम।
- ९. कमौंका बन्ध उदय व सरव ।
- १०, पृथिवीकायिक जीवोंमे गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणा स्थान आदि सम्बन्धी २० प्ररूपणाएँ ।
  - —दे० सत् ।
- ११ पृथिवीकायिक जीवोंको सत् (अस्तित्व), सख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्प बहुत्व -- दे० वह-वह नाम । ৰূণ আঠ মৰুণणাই।

पृथिवी कोंगणि-अपरनाम श्री पुरुष-दे० श्री पुरुष।

- रासकी रचना की। (हि, जै, सा, इ./१३४/कामता)।
- पृथिवीसिंह ---जग्रपुर नरेश । समय वि, स. १८२७ (ई० १७७७); (मो. मा. प्र./प्र. २१/पं. परमानन्द शास्त्री)।
- पृथ्यु— कृष्णके भाई गलदेवका ११वाँ पुत्र –दे० इतिहास/७/१०।
- पुष्ठके----सौधर्म स्वर्गका २८ वाँ पटल व इन्द्रक --- दे० स्वर्ग/४ ।
- कहे जाते है । (ला. सं /२/१७) ।
- **पेशि---**औदारिक शरीरमें मांस पेशियोंका प्रमाण--दे० औदारिक१/७

**पैप्पलाद ---**एक अज्ञानवादी----दे० अज्ञानवाद ।

- वैशुन्य----रा वा./१/२०/१२/९५/१२ पृष्ठतो दोषाविष्करणं पैशुन्यस् । 🛥 पीछेसे दोष प्रकट करनेको पैशुन्य वचन कहते है। (ध. १/१,१,२/ ११६/१२), (ध १/४/१,४४/२९७/३) ।
- धः १/४,२,८,१०/२८४/४ परेषा क्रोधादिना दोषोद्रभावनं पैशुन्**यम्**। - कोधादिके कारण दूसरोके दोषोको प्रकट करना पैथुन्य कहा जाता है। (गो, जो,/जी, प्र./३६५/७७८/२०)।
- नि. सा /ता. वृ /६२ कर्णे जपमुखविनिर्गतं नृपतिकर्णाभ्यणेगतं चैक-पुरुषस्य एककुटुम्बस्य एकप्रामस्य वा महद्विपत्कारण वच'पैशुन्यम् । =चुगलखोर मनुष्यके मुँहसे निकले हुए और राजाके कान तक पहुँचे हुए, किसी एक पुरुष, किसी एक कुटुम्ब अथवा किसी एक ग्रामको महाविपत्तिके कारणभूत ऐसे वचन वह पैशुन्य है।
- रा. वा. हि /६/११/४०० पैशुन्य कहिये पर तै अदेख सका भावकरि खोटी कहना ।

#### पोत---

- स. सि /२/३३/१६०/१ किचित्परिवरणमन्तरेण परिपूर्णावयवो योनि-निर्गतमात्र एव) परिस्पन्दादिसामर्थ्योपितः पोतः । -= जिसके सब अवयव बिना आवरणके पूरे हुए हैं और जो योनिसे निकलते ही हलन-चलन आदि सामर्थ्यसे युक्त है उसे पोत कहते है । (रा. वा./२/ ३३/३/१४४४/१); (गो. जी./जी. प्र./९४/२०७/४) ।

**पोतकर्म---**दे० निक्षेप/४।

64

**पोदन--**भरतक्षेत्रका एक नगर-दे० मनुष्य/४।

पोन्न-कृष्णराज तृक्षीयके समयमें शान्ति पुराण जिनाक्षर माले के रषयिता एक प्रतिभाशाली कन्नड कवि। समय---वि, १०२१ (ई० ९७२); (यशस्तिलक चम्पू./प्र. २०/पं. सुन्दरलाल) ।(ती/४/३०७)।

**पॉंड्र**—दे० पुंड्र ।

**पौर**—सौराष्ट्र देशमें वर्त्तमान पोरबन्दर (नेमिचरित/प्र./प्रेमी) ।

पौरुष-----दे० पुरुषार्थ ।

**पौरुषेय**—-आगमका पौरुषेय व अपौरुषेत्वपना- दे० आगम/६।

- ---दे० मनूष्य/४।
- साधम्यांत् प्रक्रियासिद्धेः प्रकरणसम ।१६। अभित्यशब्दः प्रयत्ना-नन्तरीयकत्वाह्न घटवदिरयैक पक्षं प्रधर्तयति द्वितीयश्च निष्य-साधम्यात् । एवं च सति प्रयत्नानन्तरीयकत्वादिति हेतुरनित्थ-साधर्म्येणोच्यमानेन हेतौ तदिदं प्रकरणानतिवृत्त्या प्रत्यवस्थानं प्रकरणसम.। ---- उभयके साधर्म्यसे प्रक्रियाकी सिद्धि हो जानेसे प्रकरण समा जाति है। (कहीं-कहीं उभयके वैधर्म्यसे भी प्रक्रियाकी सिद्धि हो जानेके कारण प्रकरणसम जाति मानी जाती है।) ।१६। जैसे---शब्द अनिरय है प्रयत्नानन्तरीयकत्वसे (प्रयत्नकी समानता होनेसे) घटकी नाईं। इस रोतिसे एक पक्षको प्रवृत्त करता है और दूसरा निव्यके साधर्म्यसे शब्दको नित्य सिद्ध करता है ऐसा होनेसे प्रयत्नानन्तरीयकत्य हेतु अनित्यत्व साधम्र्यसे कथन करनेपर प्रकरण-को अनसिवृत्तिसे प्रत्यवस्थान हुआ इसलिए 'प्रकरणसम' है। (श्लो वा. ४/न्या./३९१-३९३/४०९-४०१) ।

#### प्रकरणसम हेत्वाभास----

- न्या सू./सू. व.टी./१/२/७/४६ यस्मात्प्रकरणचिन्ता स निर्णयार्थ मपदिष्टः प्रकरणसम ।७। प्रज्ञापनं रवनित्यः शब्दो नित्यधमन्त्रिपलब्धेरित्यनु⊷ पत्तभ्यमान सोऽयमहेतुरुभौ पक्षौ प्रवर्तयन्नन्यतरस्य निर्णयाय प्रकल्पते। = विचारके आश्रय अनिश्चित पक्ष और प्रतिपक्षको प्रकरणसम कहते हैं। ७। जैसे---किसीने कहा कि 'शब्द अनित्य है. नित्यधर्मके ज्ञान न होनेसे' यह प्रकरणसम है। इससे दो पक्षोमेंसे किसी पक्षका भी निर्णय नहीं हो सकता । जो दो धर्मोंने एकका भी ज्ञान होता कि शब्द अनित्य है कि नित्य ? तो यह विचार ही क्यो प्रवृत्त होता। (श्लो वा, ४/न्या,/पु, ४/२७३/४२६/१९)।
- न्या. दी /३९४०/०७/६ प्रतिसाधनप्रतिरुद्धो हेतुः प्रकरणसम. । यथा… अनित्य शब्दो निष्यधर्मरहितत्वात् इति । अत्र हि नित्यधर्मरहि-तत्वादिति हेतु' प्रतिसाधनेन प्रतिरुद्धः । कि तत्प्रतिसाधनम् । इति चेत्; नित्य' शब्दोऽनित्यधर्मरहितत्वादिति नित्यत्वसाधनम् । तथा चासरप्रतिपक्षत्वाभावात्प्रकरणसमत्वं नित्यधर्मरहितत्वादिति हेतो'। ≕विरोधी साधन जिसका मौजूद हो वह हेतु प्रकरणसम अथवा .सरप्रतिपक्ष हेल्वाभास है। जैसे शब्द अनित्य है, स्योकि वह नित्य-धर्म रहित है यहाँ नित्यधर्म रहितत्व हेतुका प्रतिपक्षी साधन मौजूद है। वह प्रतिपक्षी साधन कौन है। शब्द नित्य है, क्योंकि वह अनित्यके धर्मोंसे रहित है इस प्रकार नित्यताका साधन करना उसका प्रतिपक्ष साधन है। अत' असत्प्रतिपक्षताके न होनेसे 'नित्य धर्म-रहितत्व' हेतु प्रकरणसम हेत्याभास है।
- प्रकार—पं, ध./पू./६० अपि चाशा. पर्यायो भागो हारो विधा प्रका-ररच । भेदरछेदो भङ्ग शन्दाश्चैकार्थनाचका एते । ६०। = और अंश,

पर्याय, भाग, हार, विधा, प्रकार तथा भेद, छेद और भंग ये सन शब्द एक ही अर्थ के वाचक है।६०।

ሪ६

## प्रकारक सूरि---- दे० प्रकुर्वी।

- प्रकाश शक्ति—स. सा /आ /परि /शक्ति नं १२ स्वयं प्रकाशमान विशदस्वसंविस्तिमयी प्रकाशशक्ति । = अपने आप प्रकाशमान स्पष्ट अपने अनुभवमयी प्रकाश नामा बारहवी शक्ति है ।

#### प्रकोर्णक—

- त्रि. सा /४७५ सेढीणं विच्चाले पुष्फपइण्णम इव ट्रिमविमाणा । होंति पइण्णइणामा सेढिदयहीणरासिसमा ।४७५। = श्रेणी अद्ध विमानोंके अन्तरालमे विखेरे हुए पुष्पोकी भाँति पंक्ति रहित जहाँ-तहाँ स्थित हो उन विमानो (वा बिलो) को प्रकीर्णक कहते है। ।४७६। (त्रि. सा./१६६) ।
- द्र. सं./21 /३४/११६/२ दिग्विदिगष्ठकान्तरेषु पड्क्तिरहितत्वेन पुष्प-प्रकरवत्त यानि तिष्ठन्ति तेथा प्रकीर्णकसंज्ञा। च्यारो दिशा और विदिशाओके जीवमे, पक्तिक जिना, जिखरे हुए पुष्पोके समान··· जो जिले है, उनको 'प्रकार्णक' सज्ञा है।

## प्रकोर्णक तारे—

ति. प./७/४१४ दुविहा चररअचराओ पइण्णताराओ । = प्रकोर्णक तारे चर और अचर दो प्रकारके होते है ।

\* प्रकीर्णक तारोंका अवस्थान व संख्या- दे० ज्योतिषश/३-४

## प्रकीर्णक देव----

- स, सि./४/४/२३१/६ प्रकोणका पौरजानपदकल्पा । चजो गाँव और शहरमें रहनेवालोके समान है उन्हे प्रकीर्णक कहते है । (रा वा / ४/४/८/२१३/८); (म. पु./२२/२१) ।
- ति प./२/६७ पड्ण्णया पुरिजणसरिच्छा ।=प्रकीर्णक देव पौर जन अर्थात् प्रजाके सहश होते है। ( त्रि. सा /२२३-२२४)।
  - \* मवनवासी आदिके इन्होंके परिवारमें प्रकीर्णकों का

प्रसाण --- दे॰ भवनवासी आदि देव । वह वह नाम ।

प्रकोर्णक बिल-- देः नरक/६/३।

प्रकोर्णक विमान- दे॰ विमान/१। स्वर्ग/४/४।

प्रकृति बंध ---- राग-द्रेपादिके निमित्तसे जीवके साथ पौड़गलिक कर्मों-का बन्ध निरन्तर होता है। ( दे० कर्म ) जीवके भावोकी विचित्रता-के अनुसार वे कर्म भो विभिन्न प्रकारकी फलदान इाक्तिको लेकर आते है, इसीसे वे विभिन्न स्वभाव या प्रकृतिवाले होते है। प्रकृतिकी अपेक्षा उन कर्मोंके मूल ८ भेद है, और उत्तर १४८ भेद है। उत्तरो-त्तर भेद असंख्यात हो जाते है। सर्व प्रकृतियोंमें कुछ पापरूप होती है, कुछ प्रण्य रूप, कुछ पुइगल विभागी, कुछ क्षेत्र व भवविपाकी, कुछ धुवनन्धी, कुछ अधूव वन्धी इत्यादि।

|     | ······································                                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹   | भेद च रुक्षण                                                                               |
| १   | ।<br>प्रकृतिका छक्षण—-१,स्बभावके अर्थमें, २,एकार्थ-                                        |
|     | वाची नाम ।                                                                                 |
| २   | मकुति बन्धका छक्षण ।                                                                       |
| Ę   | कर्ममछतिके भेद१. मूल व उत्तर दो भेद; २ मूल                                                 |
|     | प्रकृतिके आठ भेद; ३ उत्तर<br>प्रकृतिके १४८ भेद; ४ असं-                                     |
|     | रन्यात भेद ।                                                                               |
| 1   | सादि-अनादि व ध्रुन-अध्र वबन्धी प्रकृतियोंके रुक्षण ।                                       |
| u   | सान्तर-निरन्तर, व उभयबन्धी मकृतियोंके रुक्षण ।                                             |
| 8   | परिणाम, भव व परभविक प्रत्यय रूप प्रकृतियोंके लक्षण ।                                       |
| × ا | बन्थ व सत्त्व प्रछतियोंके छक्षण ।                                                          |
|     | भुजगार व अल्पतर बन्धादि प्रकृतियोंके रुक्षण ।                                              |
| •   | प्रकृतियोंका विभाग निर्देश                                                                 |
| 1   | पुण्य पाप प्रकृतियोंकी अपेक्षा ।                                                           |
| •   | जीव, पुद्गल, क्षेत्र व भवविपाकीकी अपेक्षा ।                                                |
| 1   | परिणाम, भव व परभविक प्रत्ययकी अपेक्षा ।                                                    |
| 1   | भन्ध व अबन्ध योग्य मकृतियोंकी अपेक्षा ।                                                    |
| 1   | उदय व सरव व संक्रमण योग्य प्रकृतियाँ ।<br>दे० वह वह नाम ।                                  |
|     | सान्तर, निरन्तर व उभय बन्धीकी अपेक्षा।                                                     |
| 1   | सादि अनादि बन्धी प्रकृतियोंकी अपेक्षा ।                                                    |
|     | धुन व अधुनवन्धी मकृतियोंकी अपेक्षा ।                                                       |
|     | संप्रतिपक्ष व अमतिपक्ष प्रकृतियोंकी अपेक्षा।                                               |
| 1   | मक्ततियोंमें धाती अघातीको अपेक्षा ।- दे० अनुभाग।                                           |
|     | अन्तर्भाव योग्य मकृतियाँ ।                                                                 |
| 1   | स्वोदय परोदय बन्धी महतियाँ । दे० उदय/७।                                                    |
| 1   | उदय व्युच्छित्तिके पहले, पीछे वा युगपत् बन्ध                                               |
|     | न्युच्छित्तिवाली मङ्घतिया । 🛛 — दे० उदय/७ ।                                                |
|     | प्रकृति बन्ध निर्देश                                                                       |
| 4   | द्रव्यकर्मकी सिद्धि आदि । दे० कर्म/३।                                                      |
|     | आठ प्रकृतियोंके आठ जदाहरण ।                                                                |
| 1   | सिद्धोंके आठ गुणोंमें किस-किस मङ्कतिका निमित्त है ।                                        |
|     | वै० मोक्ष/३ ।                                                                              |
|     | पुण्य व पाप प्रकृतियोंका कार्य ।<br>                                                       |
|     | अधातिया कर्मोंका कार्य ।                                                                   |
|     | प्रकृति बन्धमें योग कारण है।दे० बन्ध/१/१।<br>जिन्ह गजवीं १० स्ट्रगोंगे जिनने रूरण गंभस है। |
|     | किस प्रकृतिमें १० करणोंसे कितने करण संभव है।<br>दे० करण/२।                                 |
|     |                                                                                            |

प्रकृति बंध

प्रत्येक प्रकृतिकी वर्गणा भिन्न है। - दे० वर्गणा/२। × कर्म मकृतियोंके साकेतिक नाम । --दे० उदय/६/१। \* प्रकृति बंध विषयक शंका समाधान 8 वध्यमान व उपशान्त कर्ममें 'प्रकृति' व्यपदेश कैसे । ₹ R प्रकृतियोंकी सख्या सम्बन्धी शका । एक ही कर्म अनेक प्रकृति रूप कैसे हो जाता है। ş **एक ही पुद्गल कर्ममें अनेक कार्य करनेकी शक्ति कैसे ।** ۷ आठों प्रष्टृतियोंके निर्देशका यही वम वयों। ч धवबन्धी व निरन्तर बन्धी प्रकृतियोंमें अन्तर । ε प्रकृति व अनुभागमें अन्तर । ৩ त्रकृति बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम ч युगपत् बन्ध योग्य सम्बन्धी । ₹ सान्तर निरन्तर बन्धी मकुतियों सम्बन्धी। ę. ą धुव अधुव बन्धे। प्रकृतियों सम्बन्धी । विशेष प्रकृतियोंकि बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम । ۲ ч सान्तर निरन्तर बन्धी प्रकृतियों सम्बन्धी निवम । Ę मोह मकृति बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम । १. क्रोधादि चतुष्ककी बन्ध व्युच्छित्ति सम्बन्धी दृष्टिभेद । २. हास्यादिके बन्ध सम्बन्धी शंका-समाधान । नामकर्मकी प्रकृतियोंके बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम । 9 तीर्थंकर प्रकृति बन्ध सम्बन्धी नियम ।- दे० तीर्थंकर । ¥ आयु प्रकृतिबन्ध सम्बन्धी प्ररूपणा नियमादि । \* ---दे० आयु । ¥ मकृतियोंमें सर्वधाती देशधाती सम्बन्धी विचार । - दे० अनूभाग । प्रकृति बन्धके नियम सम्बन्धी शंकाएँ Ę १ प्रकृति बन्धको ब्युच्छित्तिका निश्चित क्रम क्यों । तिर्यगृद्धिकके निरन्तर बन्ध सम्बन्धी। R पंचेन्द्रिय जाति औदारिक, शरीरादिके, निरन्तर बन्ध ŝ. सम्बन्धी । तिर्थग्गतिके साथ साताके बन्ध सम्बन्धी । ۷ हास्यादि चारों उत्कृष्ट संक्लेशमें क्यों न बर्धे । ч विकलेन्द्रियोंमें हुण्डक संस्थानके बन्ध सम्बन्धी । \* —दे॰ उदय/४ ø प्रकृति बन्ध विषयक प्ररूपणाएँ Ł सारणोमें प्रयुक्त संकेलोंका परिचय । R बन्ध न्युच्छित्ति ओष प्ररूपणा। ş सातिशय मिथ्यादृष्टिमें बन्ध योग्य प्रकृतियाँ । सातिशय मिथ्यादृष्टिमें प्रकृतियोंका अनुबन्ध । ۷ ৰন্ধ ন্থ্ৰच্छিत্तি आदेश সৰুपणा। ч

सामान्य प्रकृति बन्धरथान ओध प्ररूपणा । ξ विरोष मकृति बन्धस्थान ओघ मरूपणा। ৩ आयु मकृति बन्ध सम्बन्धी प्ररूपणा। —दे० आयु । \* मोहनीय बन्ध स्थान ओघ प्ररूपणा । l नामकर्मं प्ररूपणा संम्बन्धी सकेत । ৎ नामकर्म बन्धके योग्य आठ स्थानोंका विवरण । ξ٥ नामकर्मं बन्ध स्थान ओघ प्ररूपणा । 88 जीव समासोमिं नामकर्मं बन्धरथान प्ररूपणा । १२ नामकर्मं बन्ध स्थान आदेश प्ररूपणा । १३ बन्ध, उदय व सत्त्वकी संयोगी प्ररूपणाएँ । \* –दे० उदय/९ । मूल उत्तर प्रकृतियोंमें जघन्योत्कुष्ट बन्ध तथा अन्य १४ सम्बन्धी प्ररूपणाओंकी सूची। मूल उत्तर प्रकृति बन्ध व बन्धको विषयक सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर व अल्पबहुत्व प्ररूपणाएँ। - दे० वह-वह नाम ।

## १. भेद व लक्षण

#### १. प्रकृतिका रक्षण-१. स्वभावके अर्थमें

- पं. सं./प्रा./४/५१४-४१५ पयडी एत्थ सहावो-न्न५१४। एक्कम्मि महुर-पयडी निर्ने १९४। =प्रकृति नाम स्वभावका है निर्नार्थरा जैसे--किसी एक बस्तुमें मधुरताका होना उसकी प्रकृति है ।५१५। (पं. सं /सं./ ३६१-३६७); (ध. १०/४,२,४,२१३/४१०/=)।
- स. सि./म/३/३७८/१ प्रकृतिः स्वभावः। निम्बस्य का प्रकृतिः। तिक्तता। गुडस्य का प्रकृतिः। मधुरता। तथा ज्ञानावरणस्य का प्रकृतिः। अर्थनिवगमः ।...इत्यादि। म्प्रकृतिका अर्थ स्वभाव है। जिस प्रकार नीमको क्या प्रकृति है। कड ुआपन। गुडकी क्या प्रकृति है। भीठापन। उसी प्रकार ज्ञानावरण कर्मकी क्या प्रकृति है। अर्थका ज्ञान न होना। इत्यादि। (रा. वा./८/३/४/५६७/१); (पं. घ/ उ./१३६)।
- ध. १२/४.२,१०,२/३०३/२ प्रक्रियते अज्ञानादिकं फलमनया आत्मन. इति प्रकृतिशब्दव्युत्पत्ते । जो कम्मस्वंधो जीवस्स बहमाणकात्ते फलं देइ जो च देइस्सदि, एदेसिं दोण्णं पि कम्मक्लंधाण पयडित्तं सिद्धं । = १. जिसके द्वारा आत्माको अज्ञानादि रूप फल किया जाता है वह प्रकृति है. यह प्रकृति शब्दकी व्युत्पत्ति है । २. जो कर्म स्कन्ध वर्तमानकालर्में फल देता है और जो भविष्यत्तमें फल देगा. इन दोनों ही कर्म स्कन्धोकी प्रकृति संज्ञा सिद्ध है ।

#### २. एकार्थवाची नाम

- गो. क./मू./२/३ पयडी सोत्तसहावो- नन्तरा = प्रकृति, शोल और स्वभाव ये सब एकार्थ है।
- पं. ध./पू /४८ शक्तिर्लक्ष्म विशेषो धर्मो रूषं गुण, स्वभावश्च । प्रकृतिः शीलं चाकृतिरेकार्यवाचका अभी शब्दाः ।४८। = शक्ति, लक्षण, विशेष, धर्म, रूप, गुण तथा स्वभाव, प्रकृति, शील और आकृति ये सब एकार्थवाची है।

#### २. प्रकृति बन्धका लक्षण

चि. सा./ता. वृ./४० ज्ञानावरणाखष्टविधकर्मणां तत्तवोग्यपुदुगलद्रव्य-स्वीकार' प्रकृतित्रन्ध. । —ज्ञानावरणादि अष्टविध कर्मोंके उस कर्मके योग्य ऐसा जो पुद्रगल द्रव्यका स्व-अक्रार वह प्रकृति वन्ध है ।

**३. कर्म प्रकृतिके भेद** १. मूल व उत्तर दो मेद

भू आ./१२२१ दुनिहो य पयडिनधो मूलो तह उत्तरो चैव। --प्रकृति बन्ध मूल और उत्तर ऐसे दो प्रकारका है।१२२१। (प. सं./पा./२/१) (क, पा. २/२-२२/ चूर्ण सूत्र/§४१/२०) (रा. ना./८/३/११/५६७/२०); (ध. ६/१,६-१.३/४/६); (पं. सं./सं /२/१)

२. मूल प्रकृतिके आठ मेद

ध. स्व. १३/४.५/सू ११/२०४<sup>...</sup>कम्मपयडो णाम सा अट्टविहा-णाणावर-णीयकम्मपग्रडी ध्वं दंसणग्वरणोय-धेयणीय-मोहणीय-आउअ-णामा-गोद-अंतराइयकम्मपग्रडी चेदि ।११। =नोआगम कर्म द्रव्य प्रकृति आठ प्रकारकी दर्शनावरणीय. बेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय कर्म प्रकृति ।१९। (ष खं. ६/१.१-१/सू. ४-१२/ ६-१३); (त. सू./८/४); (सू आ./१२२२); (पं. स./प्रा./२/२); (न. च. वृ./४४); (गो. क./मू./८/७); (द. स./टी /३१/१०/६) ।

३. उत्तर मकृतिके १४८ मेद

त. सू./
त. सू./
प्रजचनवद्वचण्टाविद्यतिचतुर्द्विचतारिंद्राइद्विमञ्चभेदा यथाक्रमस् ।
स. च्याक्रीस, दो और पाँच भेद है ।
श. विद्येष देखो-उस उस युत्त प्रकृतिका नाम ) (ष खं /६/१,६-१/सू./पृ.१३/१४; १६/३१, १७/३४;१६/३७:२६/४८:२६/४६:४६/७७:४६/७० ); (ष. खं. १६/३१,१९/३५:१६/३७:२६/४८:२६/४६:४६/७७:४६/७० ); (ष. खं. १३/६.४/सू./पृ.२०/२०६: ८४/३६३; ८८/३६६:६०/३६७:६६/३६२.१०१/ ३६३:१२६/३६८:२६), (पं सं /प्रा /२/४). (गो क./ सू./२२/ १६), (पं. सं /सं./२/१-३६) ।

४. असंख्यात **मे**द

- गो क./मू /७/६ त पुण अट्टविई वा अडवालसयं असंखलोगं वा। ताणं पुण वादित्ति अ-घादित्ति य होति सण्णाओ ।७। =सामान्य कर्म आठ प्रकार है, वा एक सौ अडतातीस प्रकार है. वा असंख्यात लोक प्रमाण प्रकार है। तिनकी पृथक्-पृथक् घातिया व अघातिया ऐसी सज्ञा है ।७।
- पं. ध./उ /१००० उत्तरोत्तरभेदैश्च लोकासंख्यातमात्रकम् । शक्तितोऽ-नन्तसज्ञश्च सर्वकर्मकदम्बकम् ।१०००। ( अवश्यं सति सम्यवस्वे तल्खन्ध्यावरणक्षति (प ध /८१६) = उत्तरोत्तर भेदोकी अपेक्षासे कर्म असंख्यात लोक प्रमाण है । तथा अपने अविभाग प्रतिच्छेदोके शक्तिकी अपेक्षासे सम्पूर्ण कर्मोंका समूह अनन्त है ।१०००। (ज्ञानसे चेतनावरण-स्वान्नभूत्यावरण कर्मका नाश अवश्य होता है । इत्यादि और भी दे० नामकुर्म) ।

भ. सादि-अनादि व घुव-अधुवबन्धी प्रकृतियोंके लक्षण

- पं. स /प्रा /४/२३३ साइ अन्याबंधइ अणाइबंधो य जीवकम्माणं। धुनकधो य अभव्वे बंध-विणासेण अद्धुवो होजा १२३२। = विवक्षित कर्म प्रकृतिके अनन्ध अर्थात् नन्ध विच्छेद हो जानेपर पुनः जो उसका नन्ध होता है, उसे सादिवन्ध कहते है। जीव और कर्मके अनादि कालीन बन्धको अनादिवन्ध कहते है। अभव्यके वन्धको ध वबन्ध कहते है। एक बार बन्धका विनाश होकर पुनः होनेवाले बन्धको अध्र बबन्ध कहते है। अथवा भव्यके बन्धको अध्र जन्म य बहते है।
- ध ८/३,६/१७/७ जिस्से पगडीए पच्चओ जत्थ कत्थ वि जीवे अणादि-धुवभावेण लब्भइ सा धुवन्नधीपगडी । = जिस प्रकृतिका प्रत्यग्र जिस किसी भी जीवमें अनादि एव धुव भावसे पाया जाता है बहु धुव-बन्ध प्रकृति है।
- गो. क./मू. व टो./१२३/१२४ सादि-अमंघन घे सेढिअणारूढगे अणादीहु। अभव्वसिद्धमिह धुवो भवसिद्धे अद्दधुवो बंघो।१२३। सादिबन्धः अवन्धपतितस्य कर्मण' पनर्बन्धे सति स्यात, यथा ज्ञानावरणपञ्चकस्य

उपझान्तकषायादवतरतः सूक्ष्मसापराये। यत्कर्म यस्मित् गुणस्थाने व्युच्छिद्यते तदनन्तरोपरितनगुणस्थानं श्रेणि तत्रानारूढे अनादिनन्ध स्यात्, यथा सूक्ष्मसापरायचरमसमयादधस्तत्पञ्चकस्य । तु-पुन. अभ-व्यसिद्धे भुवजन्धो भवति निष्प्रतिपक्षाणां जन्धस्य तत्रानाखनन्तत्वात् । भव्यसिद्धे अधुवत्रन्धो भवति । सूक्ष्मसापराये वन्धस्य व्युच्छित्त्या तत्पञ्चकादीनामिव । == जिस कर्मके बन्धका अभाव होकर फिर बन्ध होइ तहाँ तिस कर्मके बन्ध कौ सादि कहिये। जैसे-ज्ञानावरणको पाँच प्रकृतिका बन्ध सूक्ष्म साम्पराय गुणस्थान पयेन्त जीवके था। षोछे वही जोव उपशान्त कषाय गुणस्थानकी प्राप्त भया तब ज्ञानावरणके बन्धका अभाव भया । पीछे वही जीव उतर कर सूक्ष्म-साम्परायको प्राप्त हुआ वहाँ उसके पुन. ज्ञानावरणका बन्ध भया तहाँ तिस बन्धकौ सादि कहिये। ऐसे ही और प्रकृतिनिका जानना। जिस गूण स्थानमें जिस कर्मकी व्युच्छिति होइ, तिस गुणस्थानके अनन्तर जपरिके गुणस्थानको अप्राप्त भया जो जीव ताके तिस कर्मका अनादि बन्ध जानना। जैसे-ज्ञानावरणकी व्युच्छित्ति सूक्ष्मसाम्परायका अन्त विषे है। ताके अनन्तर ऊपरके गुणस्थानको जो जीव अप्राप्त भया ताकै ज्ञानावरणका अनादिबन्ध है। ऐसे ही अन्य प्रकृतियोंका जानना । --- बहुरि अभव्यसिद्ध जो अभव्यजीव तीहिविषें भूवबन्ध जानना। जातै नि.प्रतिपक्ष जे निरन्तर बन्धी कर्म प्रकृतिका बन्ध अभव्यके अनादि अनन्त पाइए है। बहुरि भव्यसिद्धविद्वे अधुव बन्ध है जातें भव्य जीवकें बन्धका अभाव भी पाइए बाबधभी पाइए। जैसे-ज्ञानावरण पंचककी सूक्ष्म साम्पराय विषे अन्धकी व्युच्छित्ति भई । नोट-( इसी प्रकार उत्कृष्ट, अनुत्कृष्ट तथा जवन्य व अज्यन्य बन्धकी अपेक्षा भी सादि अनादि प्र्व अध्व विकल्प ग्रथा सम्भव जानना । (गो क./जी./प्र /११/७५/१५) ।

गो. क. /आषा / १०/७४/४ विवक्षित अन्धका भीचमें अभाव होइ बहुरि जो बन्ध होइ सो सादिबन्ध है। बहुरि कदाचित् अनादि तें बन्धका अभाव न हूवा होइ तहाँ अनादिबन्ध है। निरन्तर बन्ध हुआ करे सो धूवबन्ध है। अन्तर सहित बन्ध होइ सो अध्व बन्ध कहते है।

भ. सान्तर, निरन्तर व उमय बन्धी प्रकृतियोंके रूक्षण

- ध. ५/३,६/१७/८ जिस्से पयडीए पच्चओ णियमेण सादि अइधुओ अतोमुहुत्ताविकालावट्ठाई सा णिरंतरबंधपयडी। जिस्से पयडीए अद्धावलएण बंधबोच्छेदो संभवइ सा सांतरबंधपयडी। जिस्से पयडीए प्रकृतिका प्रत्यय नियम्से सादि एवं अधुव तथा अन्तर्मुहूर्त आदि कालतक अवस्थित रहनेवाला है, वह निरन्तर बन्धी प्रकृति है। जिस प्रकृतिका काल क्षयसे वन्ध व्युच्छेद सम्भव है वह सान्तरबन्धो प्रकृति है।
- गो. के /भाषा/ ४०६-४०७ १७०/१७ जैसे--अन्यगतिका जहाँ मन्ध पाइये तहा तो देवगति सप्रतिपक्षी है सो तहाँ कोई समय देवगतिका जन्ध होई कोइ समय अन्य गतिका जन्ध होइ ताते सान्तरवन्धी है। जहाँ अन्य गतिका बन्ध नाहीं केवल देवगतिका जन्ध है तहाँ देवगति निष्प्रतिपक्षी है सो तहाँ समय समय प्रति देवगतिका जन्ध पाइए ताते निरन्तर बन्धी है। ताते देवगति उभयबन्धी है।

## ६.परिणाम, मध व परमविक प्रत्यय रूप प्रकृतियांके रुक्षण

स. सा./जी. प्र./३०६-३०७-३८८ पश्चविशतिप्रकृतयः परिणामप्रस्ययाः, आत्मनो विशुद्धिसंक्लेशपरिणामद्यानिवृद्धवनुसारेण एतत्प्रकृतमनुमा-गस्य हानिवृद्धिसद्धावादा १०६। चतुस्ति शत्मकृतयो, भवभत्त्ययाः । एता-सामनुमागरय विशुद्धिसंक्लेशपरिणामहानिवृद्धिनिरपेक्षतया विवसित-मवाश्रयेणैव षट्स्थानपतितहानिवृद्धिसंभवात्त । अतः कारणाइवस्थित-विशुद्धिपरिणामेऽग्युपशान्तकषाये एतच्चतु स्त्रिशत्प्रकृतीनां अनुभागो-दयस्त्रिस्थानसंभवो भवति । कदाचिद्धीयत्ते कदाचिद्धर्धते कदाचिद्धा-निवृद्धिम्यां विना एकाहशं एवावतिष्ठते ।३०७। = पच्चीस प्रकृति परि-णाम प्रत्यय है । इनका उदय होनेके प्रथम समयमं आत्माके विशुद्धि संक्लेश परिणाम हानि वृद्धि लिये जैसे पाइए तैसे हानि वृद्धि लिये इनका अनुभाग तहाँ उदय होइ। वर्तमान परिणामके अनुसार इनका अनुभाग उत्कर्षण अपकर्षण हो हैं। श्वर्दा चौतीस प्रकृति भव मत्यय है। आरमाके परिणाम जेसे होई। तिनकी अपेक्षा रहित पर्याय हीका आश्रय करि इनका अनुभाग विषे घट् स्थान रूप हानि वृद्धि पाइये है ताती इनका अनुभाग विषे घट् स्थान रूप हानि वृद्धि पाइये है ताती इनका अनुभाग विषे घट् स्थान रूप हानि वृद्धि पाइये तीन अवस्था लीएँ है। कदाचित् हानि रूप, कदाचित् वृद्धि रूप, कदाचित्त अवस्थित जैसा का तैसा रहे है। ३०७।

ረ९

ध. ६/१,६-८.१४/२६३/२४ विशेषार्थ-नामकर्मकी जिन प्रकृतियोका परभव सम्बन्धी देवगतिके साथ बन्ध होता है उन्हे परभविक नामकर्म कहा है।

७. बन्ध व सत्त्व प्रकृतियोंके लक्षण

ध. १२/४.२.९४.३८/४१ जासि पयडीण हिदिसतादो उवरि कम्हि विकाले हिदिबधो संभवदि ताओ बंधपयडीओ णाम। जासि पुण पयडीणं वधो चेव णस्थि, वधे संते वि जासि पयडीणं ट्ठिदि संतादो उवरि सब्बकाल बंधो ण संभवदि, ताओ संतपयडीओ, संतपहाणत्तादो। ण च आहारदुग-तिस्थयराण ट्ठिक्सितादो उवरि बधो अस्थि, सम्माइट्ठीसु तदणुवलंभादो तम्हा सम्माभिच्छत्ताणं व एदाणि तिण्णि वि सतकम्माणि। =जिन प्रकृतियोका स्थिति सत्त्वसे अधिक किसी भी कालमे बन्ध सम्भव है, वे बन्ध प्रकृतियाँ कही जातो है। परन्तु जिन प्रकृतियोका बन्ध ही नही होता है और बन्धके होनेपर भी जिन प्रकृतियोका स्थिति सत्त्वसे अधिक स्वा काल वन्ध सम्भव नही है वे सत्त्व प्रकृतियाँ है, क्योकि सत्त्वकी प्रधानता है। आहारक द्विक और तीर्थकर प्रकृतियाँ है, क्योकि सत्त्वकी प्रधानता है। आहारक द्विक और तीर्थकर प्रकृतियाँ है, क्योकि सत्त्वकी प्रधानता है। इस कारण सम्यक्त्व व सम्यग्मिथ्यात्वके समान तीनो ही सत्त्व प्रकृतियाँ है।

८, अजगार व अल्पतर बन्धादि प्रकृतियोंके लक्षण

म न./§ २७०/१४५/२ साओ एण्णि ट्ठिदोओ बधदि अणंतरादिसका-विदविदिक्कंते समये अण्पदरादो बहुदर' बंधदि ति एसो भुजगार-त्रंघोणाम। याओ एण्णि ट्ठिंदीओ तंघदि अणंतरउस्सक्षाविद-विदिक्कते समये बहुदरादो अप्पदरं बंधदि चि ऐसो अप्पदरबंधो णाम। याओ एण्णि ट्ठिदीओ बंधदि अणंतरओसकाविदउस्स-काविदविदिक्कते समग्रे तत्तियाओ तत्वियाओ चेव बंधदि त्ति एसो अवट्ठिदिवधो णाम। अवंधदो कधदि ति एसो अवत्तव्ववधो णामः। =वर्त्तमान समयमें जिन स्थितियोको बाँधता है उन्हे अनन्तर अतिक्रान्त समयमे घटी हुई बॉधी गयी अक्षतर स्थितिसे वहुतर बॉधता है यह भुजगारबन्ध है। · · वर्तमान समयमें जिन स्थितियोको वॉधता है, उन्हे अनन्तर अतिकान्त समयमें वढी हुई बाँधी गयी बहुतर स्थितिसे अब्पतर बॉघता है यह अल्पतरबन्ध है। " वर्तमान समयमे जिन स्थितियोको बॉघता है, उन्हे अनन्तर अतिकान्त समयमें घटी हुई या बढी हुई बॉधो गयी स्थितिसे उतनी ही बॉघता है, यह अवस्थित बन्ध है। अर्थात - प्रथम समयमे अन्य-का बध करके अनन्तर ब्रहुतका बन्ध करना भुजगारवन्ध है। इसी प्रकार बहुतका बन्ध करके अल्पका बन्ध करना अरूपतरबन्ध है। पिछले समयमे जितना बन्ध किया है, अगले समयमें उतना ही बन्ध करना अवस्थितबन्ध है। (गो, क./मू./४६१/६१४;४६३-४६४/७६४) (गो. क./जी. प्र./४४३/६०२/४)। बंधका अभाव होनेके माद पुन मॉंधता है यह अवक्तव्यवन्ध है।

गो. क./जी प्र /४७०/६१६/१० सामान्येन भङ्गविवश्नामकृत्वा अवक्तव्य-बन्ध. ।=सामान्यपनेसे भङ्ग विवश्नाको किये थिना अवक्तव्यवन्ध है ।

२. प्रकृतियोंका विभाग निर्देश

1. पुण्य पाप रूप प्रकृतियोंकी अपेक्षा

त.सू./</२१-२६ सद्वेचशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यस् ।२१। अलोऽन्यरपापस् ।

२. प्रकृतियोंका विभाग निर्देश

।२६। = साता वेदनीय, शुभ आयु, शुभ नाम और शुभ गोत्र ये अकृतियाँ पुण्यरूप है ।२४। इनके सिवा शेष सब प्रकृतियाँ पाप रूप है ।२६। (न. च. वृ /१६१), (द. सं /मू /३८), (गो जी /जी प्र /१४२/ १०१४/३)।

- पं स./पा /४५३-४५६ साथं तिण्णेवाऊग मणुयदुग देवतुव य जाणाहि। पंचसरीरं पचिदियं च संठाणमाईय ।४५३। तिण्णि य अंगोवग पसत्थविद्यायगइ आइस्घयण । वण्णचउनकं अगुरु य परघादुस्सास उज्जोत्रं ।४५४। आदाव तसचउक्कं थिर सुह सुभग च सुस्सर णिमिणं । आदेज्जं जसकित्ती तित्थयरं उच्च जावाल ।४५५। णाणा-तरायदसयं द सणणव मोहणीय छव्वीसं । णिरयगइ तिरियदोण्णि य तेसि तह आणुपुट्वीयं ।४५६। संठाणं पंचेव य सघयण चेव होति पंचेव । वण्णचउक्कं अपसरथविहायगई य उवधायं ।४५७। एई दिय-णिरयाऊ तिण्णि य वियलिदियं असायं च । अप्पज्तत थावर सुहुमं साहारणं णाम ।४५८। दुव्भग दुम्सरमजस अणाइज्लं चेव अथिरमसुहं च । णीचागोदं च तहा वासीदी अप्पसत्थं तु ।४५४।
- गो. क /मू./४२.४४/४४-४५ अट्ठसट्ठी बादालमभेददो सत्था ।४२। बंधुदयं पडिभेदे अडण्डदि सयं दुचटुरसीदिदरे ।४४। *=पुण्य-*प्रकुतियॉ--साता वेदनीय, नरकाधुके विनात्तीन आयु, मनुष्य द्विक, देवद्विक, पाँच शरीर, पंचेन्द्रिय जाति, आदिका समचतुरस्र संस्थान, तीनो अगोपाग, प्रशस्त विहासोगति, आदिका वज्रवृषभ-नाराच संहनन, प्रशस्तवर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, अगुरुलघु, परघात, उच्छ्वास. उद्योत, आतप, त्रस चतुष्क, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, निर्माण, आदेय, यहास्कीति, तीर्थं कर और उच्चगोत्र, ये व्यालीस प्रशस्त, शुभ या पुण्य प्रकृतियाँ है। ४५३-४५५। २ पाप प्रकृतियाँ---झानावरणको पाँच, अन्तरायको पाँच, दर्शनावरणकी नौ, मोहनीय-की छब्बीस, नरकगति, नरकगत्यानुपूर्वी, तिर्यग्गति, तिर्थग्गत्यानु-पूर्वी, आदिके जिना क्षेष पाँच संस्थान आदिके जिना शेष पाँचो सहनन, अप्रशस्त वर्ण चतुष्क, अप्रशस्त विहायोगति, उपघात, एकेन्द्रिय जाति, नरकायु, तीन विकत्तेन्टिय जातियाँ, असाता वेदनीय, अपर्याप्त, स्थावर, सूक्ष्म, साधारण, दुर्भग, दुस्वर, अयश कीति, अनादेय, अस्थिर, अशुभ, और नीचगोत्र, ये व्यासी ( <२ ) अप्रशस्त, अशुभ या पापप्रकृतियाँ है ।४५६-४५१। ३. भेद अपेक्षासे ईन प्रकृति पुण्य रूप है और अभेद विवक्षाकरि पॉच बन्धन. ४ संघात और १६ वर्णादिक घटाइये ४२ प्रकृति प्रशस्त है।४२। भेव विवक्षाकरि बन्ध रूप हन प्रकृतियाँ है, उदयरूप १०० प्रकृतियाँ है। अमेद विवक्षाकरि वर्णादि १६ घटाइ बन्धरूप ५२ प्रकृति है उदय रूप ८४ प्रकृति है ।४४। ( स.सि /८/२४-२६/४०४/३ ), (रा बा./ र्नरू-रहीश्र-ह/ई.१४), (गो.क./मू /४१-४४/४४), (इ.सं./टी./ ३म/१६म/१०), (पं स./स /४/२७६-२म४) ।

#### २. जीब, पुद्गळ, क्षेत्र व मवविपाकीकी अपेक्षा

५. सं /प्रा./४६०-४९३ पण्णरसं छ तिथ छ पंच दोण्णि पंच य हवति अट्ठेव। सरीरादिय फासंता। य पयडोओ आणुपुट्वीर ।४६०। अगुरुयलहुगुवघाया परघाया आदवुज्जोव णिभिणणाम घ। पत्तेय-थिर-सुहेदरणामाणि य पुंग्गल विवागा ।४६०। आऊणि भवविवागी खेत्तविवागी छ आणुपुट्वी य। अवसेसा पयडोओ जीवविवागी सुणेयटवा ।४६२। वेयणोय-गोय-धाई-णभगई जाइ आण नित्थयरां। तस-जस-वायर-पुण्णा सुस्सर-आदेज्ज-सुभगजुयताइ ।४६३। == १. शरीर नामकर्मसे आदि तेकर स्पर्श नामकर्मतककी प्रकृतियाँ आनुपूर्वीसे शरीर ४, बन्धन ४ और संघात ४, इस प्रकार १४, संस्थान ६, अंगोपांग ३, संहनन ६, वर्ण ४, गन्ध २, रस ४, और स्पर्श आट, तथा अगुरुलघु, उपधात, परघात, आतप, उचोत, निर्माण, प्रस्येक शरीर, साधारण शरीर, स्थिर, अस्थिर, शुभ और अशुभ; ये सर्व ६२ प्रकृतियाँ पुद्गल विपाकी है, (क्योंकि इन प्रकृ-

जैनेन्द्र **सिदान्त** कोश

Jain Education International

तियोंका फल स्वरूप विपाक पुद्रगल रूप शरोरमें होता है।) २ आयु कर्मकी चारो प्रकृतियाँ भवविषाकी है (क्योकि इनका विपाक नरकादि भवोमे होता है।) ३. चारों आनुपूर्वी प्रकृतियाँ क्षेत्रविषाकी है (क्योकि इनका विपाक विग्रह गतिरूपमे होता है) ४ शेष ७८ प्रकृतियाँ जीवविषाकी जानना चाहिए, (क्योकि उनका विपाक जीवमें होता है ।४६०-४६२। वेदनीयकी २, गोत्रकी २, घाति कर्मोंकी ४७, विहायोगति २, गति ४, जाति ६, श्वासो-च्छ्वास १, तीर्थ नर १, तथा त्रस, यहा कोर्ति, बादर, पर्याध, सुस्वर, आदेय और सुभग, इन सात युगलोकी १४ प्रकृतियाँ; इस प्रकार सर्व मिलाकर ७८ प्रकृतियाँ जीव विपाकी है ।४६३। (रा. वा./-४७), (प.स./स./४/३२६-३३३)।

#### ३. परिणाम, भव व परमचिक प्रध्ययकी अपेक्षा

- ल, सा /जो प्र /३०६-३०७ धरुवोदयप्रकृतयस्तैजसकार्मणशरीरवर्णगन्ध-रसस्पर्शस्थिगस्थिरशुभाशुभागुरुत्तघुनिमणिनामानो द्वादश, सुभगा-देययशस्कीर्तय उच्चैगोंत्रं पञ्चान्तररायप्रकृतय. केवसज्ञानावरणीय निद्रा प्रचला चेति पञ्चिविंशतिप्रकृतयः परिणामप्रत्ययाः ।३०६। मतिश्रुतावधिमन'पर्ययज्ञानायरणचतुष्टयं चक्षुरचक्षुरवधिदर्शना-वरणत्रयं सातासातवेदनोयद्वयं मनुष्यायुर्मनुष्यगतिपञ्चेन्द्रियजात्यौ-दारिकशरीरतदङोपाङ्गाधसंहननत्रयषट्सस्थानोपमातपरघातोच्छ् -वासविहायोगतिद्वयप्रत्येकत्रसवादरपर्याष्ठस्वरद्वयनामप्रकृतयश्चतुर्वि --शतिरिति चतुर्स्त्रिशस्प्रकृतिभवप्रत्यया ।३०७। = १. तैजस, कार्माग शरोर, वर्णाद ४, स्थिर, अस्थिर, शुभ, अशुभ, अगुरुत्तघु, निर्माण ये नामकमंकी धुवोदयी १२ प्रकृति अर सुभग, आदेय, यहा कीर्ति, उच्चगोत्र, पाँच अन्तराय, केवलज्ञानावरण, केवलदर्शनावरण अर निद्रा, प्रचला ये पचीस प्रकृति परिणाम प्रत्यय है ।३०६१ २, अब-शेष ज्ञानावरणको ४. दर्शनावरणकी ३, वेदनीयकी २, मनुष्यायु, मनुष्यगति, पचेन्द्रिय जाति, औदारिक शरीर, औदारिक अगो-पाग, आदिके तोन संहनन, ६ संस्थान, उपधात, परधात, उच्छ-वास, विहायोगति दो, प्रत्येक, त्रस, बादर, पर्याप्त, स्वरकी दोय ऐसे ३४ प्रकृति भव प्रत्यय है।

#### बन्ध व अबन्ध योग्य प्रकृतियोंकी अपेक्षा

#### १. बन्ध योग्य प्रकृतियाँ

- भं सं /प्रा./२/१ पंच णव दोण्णि छव्वीसमनि य चउरो कमेण सत्ति । दोण्णि य पंच य भणिया एयाओ बंधपयडीओ ।१। = ज्ञानावरणीय-को पाँच, दर्शनावरणीयकी नौ, वेदनीयकी दो, मोहनीयकी छब्बीस, आयुकर्मकी चार, नामकर्मकी सडसठ, गोत्रकर्मकी दो और अन्तरायकर्मकी पाँच, इस प्रकार १२० वॅधने योग्य उत्तर प्रकृतियाँ कही गयी है ।१। (गो क /मू./३४/४०) ।
- गो. क /मू./३७/४१ भेदे छादालसयं इदरे बंधे हवंति वीससयं । = भेद विवक्षासे मिश्र और सम्यक्त्व प्रकृति विना १४६ प्रकृतियाँ बन्ध योग्य है । अर अभेद विवक्षासे १२० प्रकृतियाँ बन्ध योग्य है ।

२. बन्ध अयोग्य प्रकृतियों

९०

- पं.स./प्रा /२/६ वण्ण-रस-राध-फासा चउ चउ इगि सत्त सम्म-मिच्छत्त । होति अवधा वधण पण पण सघाय सम्मत्तं ।ई। ज्चार वर्ण, चार रस, एक गन्ध, सात स्पर्श, सम्यग्मिथ्यात्व, सम्यक्त्वप्रकृति. पाँच बन्धन और पाँच सघात. ये प्रट्ठाईस (२८) प्रकृतियाँ बन्धके अयोग्य होती है ।ई।
  - भ. सान्तर निरन्तर व उमय बन्धीकी अपेक्षा
- पं सं./३/७४-७७ तित्थयराहारदुअ चंछ आछ धुवा य वेइ चउवण्णं। एयाणं सव्वाण पयडोण णिरतरो वधो ।७४। सठाण संधयणं अंतिमदसयं च साइ उज्जोयं। इगिविगसिदिय थावर सढित्थी अरइ सोय अयसं च ।७६। दुब्भग दुस्सरमसुभ सुहुम साहारणं अप्प-जत्तं। णिरयदुअमणादेयं असायमथिर विहायमपसत्थ ।७६। चउ-तीसं पयडीणं वधो णियमेण संतरो भणिओ। वत्तीस सेसियाणं बंधो समयम्मि उभओ वि ।७७।
- ध, =/३,६/१९/२ तासि णामणिइ ेसो कीरदे । त जहा--सादावेदणीय-पुरिसवेद-हस्स-रदि-तिरिक्खगड-मणुस्सगइ-देवगइ-पंचिदिय-जादि -ओरालिय-वेडव्विय-सरीर - समचउरससंठाण-ओरालिय-वेडव्विय -सरीर - अगोवंग-वज्जरिसह-वइरणारायणसरीरसंघडण-तिरिक्षिगइ -मणूस्सगइ-देवगङ्पाओगगाणुपुव्यि-परधादुस्सास-पसत्थ-विहा यगड -तस-बादर-पडलत्त-पत्तेयसरीर-थिर-सुह-सुभग-मुस्सर - आदेज्ज-जस-कित्ति-णीचुच्चागोदमिदि सातर-णिर तरेण बज्फमाणपयडीओ ।= १. तीर्थंकर, आहारकद्विक, चारो आयु, और धुवनन्धी सेतालोस प्रकृतियाँ, इन संव चौवन प्रकृतियोका निरन्तर बन्ध होता है 1981 २. अस्तिम पाँच संस्थान, अस्तिम पाँच सहनन, साता ब्रेदनीय, डद्योत, एकेन्द्रिय जाति, तीन विकलेन्द्रिय जातियाँ, स्थावर, नपुसक वेद, स्त्रीवेद, अरति. शोक, अयश कोति, दुर्भग, दुःस्वर, अशुभ, सूक्ष्म, साधारण, अपर्थाप्त, नरकद्विक, अनादेय, असाता वेदनीय, अस्थिर, और अप्रशस्त विहायोगति; इन चौतीस प्रकृतियोका नियमसे सान्तर बन्ध कहा गया है १७५-७ई। (ध. ८/३,६/१६/६)। ३. शेष वची बत्तीस प्रकृतियोका बन्ध परमा-गममें उभय रूप अर्थात् सान्तर और निरन्तर कहा गया है।७०४ उनका नाम निर्देश किया जाता है। वह इस प्रकार है---साता-वेदनीय, पुरुष वेद. हास्य, शति, तिर्यंग्गति, मनुष्यगति, देवगति, पंचेन्द्रियजाति, औदारिक शरीर, वैक्रियिक शरीर, समचतुरस्र-संस्थान, औदारिक शरीरागोपाग, वैंक्रियिक शरीरागोपाग, वज्र-र्षभनाराचदारोर संहनम, तियंग्मनुष्य व देवगति प्रायोग्यानुपूर्वी, परघात, उच्छ्वास, प्रशस्तविहायोगति, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक शरीर, स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशकीर्ति, नीच गोत्र, उच्चगोत्र, ये **सान्तर-निरन्तर** रूपसे वॅधनेवाली है । (ध म/२,६/गा,/-१७-१९/१७),( गो क./मू /४०४-४०७/४६८),(पं.सं./सं./३/९३-१०१ )

#### ६. सादि अनादि बन्धी प्रकृतियोंकी अपेक्षा

पं, स,/प्रा,/४/२३१-२३६ साड अणाइ य धुव अद्रधुवो य बंघो दु कम्म-खकस्स । तइए साइयसेशा अणाइषुव सेसओ आऊ 1२३१। उत्तर-पग्रडीम्ठ तहा धुवियाणं बंध चउवियप्पो दु। सादिय अद्रधुवियाओ सेसा परियत्तमाणीओ ।२३१। = १. मूल प्रकृतियोंकी अपेक्षा---ह्यानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय, नाम. गोत्र और अन्तराय, इन छह कर्मोंका सादि, अनादि, धुव और अधुव चारों प्रकारका बन्ध होता है। वेदनीय कर्मका सादि जन्धको छोडकर शेष तीन प्रकारका जन्ध होता है। आयुकर्मका अनादि और धुव अन्धके सिवाय शेष दो प्रकारका बन्ध होता है। २३६। २, उत्तर प्रकृतियोंकी अपेक्षा--- उत्तर प्रकृतियोमें जो सेतालीस धूवनन्धी प्रकृतियों है. उनका चारो प्रकारका जन्ध होता है। तथा शेष बची जो तेहत्तर प्रकृतियाँ है, उनका सादिनन्ध और अधुव जन्ध होता है।२३६। (गो क./मू./१९२४/१९६)।

#### भ्रुव व अध्रुव बन्धी प्रकृतियोंकी अपेक्षा

- म सं /प्रो /४/२३७ आंवरण निग्ध सब्वे कमाय मिच्छत्त णिमिण वण्णचदु । भयणिदागुरुतेयाकम्मुवधाय धुवाउ सगदालं ।२३७।
- १ ध्रुवद्यन्धो प्रकृतियां--पाँच ज्ञानावरण, नौ दर्शनावरण, पाँच अन्तराय, सभो अर्थाव सोलह कषाय, भिथ्यात्व, निर्माण, वर्णादि चार, भय, जुगुएसा, अगुरुत्तघु, तैजस शरीर, कार्मण शरीर, और उपघात, ये सैंतालीस ध्रुववन्धो प्रकृतियाँ है।२३७। (पं. स./प्रा./ २/१), (प स /स./२/४२-४३); (पं. स /स /४/१०७-१०८); (गो क /जी प्र./१२४/१२६/१)।
- २. अभ्रूवबन्धो प्रकृतियॉ—निष्प्रतिपक्ष और सप्रतिपक्षके भेदसे परिवर्तमान् (अध्रुवजन्धी) प्रकृतियोके दो भेद है। अत देखो 'अगला शोर्षक'।

#### संप्रतिपक्ष व अप्रतिपक्ष प्रकृतियोंको अपेक्षा

- प, स./प्रा./२३८-२४० परवादुस्सासाणं आयाबुक्जोवमाउ चत्तारि। तित्थयराहारदुयं एक्कारस होति सेसाओ ।२३म। सादियरं वेयावि हस्साइचउक पच जाईओ। संठाणं संघयणं छच्छक्क चउक्क आणु-पुठ्वीय य ।२३१। गइ चउ दोय सरोरं गोयं चय दोण्णि अंगवंगा य ।२३१। दह जुयलाण तसाइ गयणगइदुअं विसट्टिपरिवत्ता ।२४०।
- १. निष्प्रतिपक्ष प्रकृतियां परघात, उच्छ्वास, आंतप, उद्योत, चारो आयु. तीथ कर और आहारक द्विक ये ग्यारह अघून निष्प्रतिपक्ष प्रकृतियाँ हैं ।२३८। (पं. सं /प्रा./२१०); (गो, क /मू./१२५); (पं. सं./ स /२/४४). (पं. स /सं./४/१०९-११०)।
- २, सप्रतिपक्ष प्रकृतियॉ -- साला वेदनीय, असाता वेदनीय, तीनों वेद, हास्यादि चार (हास्य, रति, अरति, और शोक), एकेन्द्रियादि क्र जातियॉ. छह संस्थान, छह सहनन, ४ आनुप्रूर्वी, ४ गति, औदारिक और वैक्रियक ये दो शरीर तथा इन दोनोंके दो अंगोपांग, दो गोत्र, त्रसादि दश ग्रुगल (त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, क्रुभ, सुस्वर, सुभग. आदेय यश कीर्त्ति ये २०) और दो विहायोगति, ये वासठ संप्रतिपक्ष अधुवनन्धी प्रकृतियाँ है ।२३६-२४०। (प. स /प्रा /२/ ११-१२). (गो क./पू./१२५/१२७); (प. सं /स /२/४६-४६); (प. सं./ स./४/१११-९१२)

#### ९. अन्तर्मात्र योग्य प्रकृतियाँ

गो. क /मू./३४/३१ देहे अविणाभावों बंधणसंघाद इदि अबंधुदया ! वक्ष्णचउक्केऽभिण्णे गहिदे चत्तारि बधुदये ।३४। = पाँचों प्रकारके शरीरोंका अपना-अपना बन्धन व संघात अविनाभावी है । इसलिए अन्ध और उदयमें पाँच बन्धन व पाँच संघात ये दशों जुदे न कहे शरीर प्रकृति विषे गमित किये । तथा अभेद विवक्षासे वर्णादिककी मूलप्रकृति चार ही ग्रहण की, २० नहीं ।

#### ३. प्रकृति बन्ध निर्देश

#### १. आठ प्रकृतियोंके आठ उदाहरण

प. सं./प्रा./२/३ पड पडिहारसिमज्जाहडि चित्त कुलालमंडयारीणं। जह एदेसिं भावा तह वि य कम्मा मुणेयव्वा ।३। = पद (देव-मुखका आच्छादक वस्त्र) प्रतीहार (राजद्वारपर बैठा हुआ द्वारपाल) असि (मधुलिप्त तलवार) मद्य (मदिरा) हडि (पैर फॅसानेका खोडा) चित्रकार (चितेरा) कुम्भकार और भण्डारी (कोषाध्यक्ष) इन खाठोंके जैसे अपने अपने कार्य करनेके भाव होते है. उस ही प्रकार क्रमझा कर्मोंके भी स्वभाव सममता चाहिए ।३। (गो. क./सू./२१/१४). (गो. क./ जी. प्र./२०/१३/१३); (द्व. सं./टी./३३/६२/८) ।

#### रे. पुण्य व पाप प्रकृतियोंका कार्य

प, प्र./म्र./२/६३ पानें णारउ तिरिउ जिउ पुण्णें आमरु वियाणु। मिस्सें माणुस-गइ लहह दोहि वि खड़ णिव्वाणु ।६३। = यह जीव पापके उदयसे नरकगति और तिर्धंच मति पाता है, पुण्यसे देव होता है, पुण्य और पापके मेलसे मनुष्य गतिको पाता है, और दोनोंके क्षयसे मोक्षको पाता है। (और भी दे०-'पुण्य' व 'पाप'।

#### ३. अघातिया कर्मोंका कार्य

- क. पा, १/१,१/७०/१६ पर विशेषार्थ--जिनके उदयका प्रधानतया कार्य संसारको निमित्तभूत सामग्रीको प्रस्तुत करना है, उन्हें अधातिया-कर्म कहते है।
- दे० वेदनीय/२ (वेदनीयकर्मके कारण नाना प्रकारके शारीरिक सुख दुख-के कारणभूत बाह्य सामग्रीकी प्राप्ति होती है ।)

#### ४. प्रकृति बन्ध विषयक शंका-समाधान

#### बध्यमान व उपशान्त कर्ममें 'प्रकृति' व्यपदेश कैसे

ध. १२/४.२,१०.२/३०३/२ प्रक्रियते अज्ञानादिक फलमनया आत्मनः इति प्रकृतिश्वव्दव्युत्पत्ते । उदीर्णस्य भवतु नाम प्रकृतिव्यपदेश., फलदातत्वेन परिणतत्वात् । न वध्यमानोपशान्तयोः, तत्र तदभावा-दिति । न, त्रिष्वपि कालेषु प्रकृति शब्दसिद्धे । तेण जो कम्मक्लांधो जीवस्स बट्टमाणकाले फलं देइ जो च देइस्सदि. एदेसिं दोण्णं पि कम्मक्खंधाणं पग्रडित्तं सिद्धं। अधवा, जहा उदिष्ण वट्टमाणकाले फर्ल देदि. एवं वज्फनग्णु असंतापि वि बट्टमाणकाले वि देति फल, तेहि विणा कम्मोदयस्स अभावादो । …भूदभविस्सपज्जाग्राणं बट्टमाणसब्भुवगमादो वा णेगमणयस्मि एसावुष्पत्ती घडदे। ---जिसके द्वारा आत्माको अज्ञानादि रूप फल किया जाता है वह प्रकृति है, सह प्रकृति शब्दकी व्युत्पत्ति है। प्रश्न--- उदीर्णकर्म पुद्धगल स्वन्धकी प्रकृति संज्ञा भले ही हो, क्योकि वह फलदान स्वरूपसे परिणत है। अध्यमान और उपशान्त कर्म-पुद्धगल स्कन्धों-को यह संज्ञानहीं बन सकती, क्योंकि, उनमे फलदान स्वरूपका अभाव है ' उत्तर-१. नहीं, क्योंकि तीनों ही कालोमें प्रकृति शब्दकी सिद्धि की गयी है। इस कारण जो कर्म-स्कन्ध वर्तामान कालमें फल वेता है और भविष्यत्तमे फल देगा, इन दोनो ही कर्म स्कन्धोंकी प्रकृति संज्ञा सिद्ध है। २ अथवा जिस प्रकार उदय प्राप्त कर्म वर्त्तमान कालमें फल देता है, उसी प्रकार नध्यमान और उपशम भावको प्राप्त कर्म भी वर्तमान कालमें भी फल देते है, क्योंकि, उनके बिना कर्मोदयका अभाव है। ३ अथवा भूत व भविष्यतः पर्यायोको यतमान रूप स्वीकार कर लेनेसे नैगम नयमें यह व्युत्पत्ति कैठ जाती है।

#### २. प्रकृतियोंकी संख्या सम्बन्धी शंका

- ध ६/१.१.२-१.११/१४/१ अट्ठेव मूलपयडीओ। त कुदो णव्वदे । अट्ठ-कम्मजणिदकज्जेहिता पुधभूदकज्जस्स अणुवलंभादो। = प्रश्न - यह कैसे जाना जाता है कि मूल प्रकृतियाँ आठ ही है ' उत्तर-आठ कर्मोंके द्वारा उत्पन्न होनेवाले कार्योसे पृथग्भूत कार्य पाया नहीं जाता. इससे जाना जाता है कि सूल प्रकृतियाँ आठ ही है।
- नोट--(उत्तर प्रकृतियोको संख्या सम्बन्धी शका समाधान--दे०---उस उस पूल प्रकृतिका नाम) ।

#### ३. एक ही कर्म अनेक प्रकृति रूप कैसे हो जाता है

- स. सि./८/४/३०१/२ एकेनात्मपरिणामेनादीयमानाः पुद्रगला ज्ञाना-वरणाखनेकभेदं प्रतिपद्यन्ते सकुदुपभुक्तान्नपरिणामरसरुधिरादिवत् । = एक वार खाये गये अन्नका जिस प्रकार रस, रुधिर आदि रूपसे अनेक प्रकारका परिणमन होता है उसी प्रकार एक आत्मपरिणामके द्वारा ग्रहण किये गये पुद्रगल ज्ञानावरणादि अनेक भेदोको प्राप्त होते है। (गो क /जी, प्र /३३/२७/४)।
- रा वा /ू<sup>4</sup>/४/३,७/५६८/१ यथा अन्नादेरम्यवहियमाणस्यानेकविकार-समय वातपित्तरलेष्मखलरसभावेन परिणामविभाग तथा प्रयोगा-पेक्षया अनन्तरमेव कर्माणि आवरणानुभवन-मोहापादन-भवधारण-नानाजातिनामगोत्र-व्यवच्छेदकरणसामर्थ्यवेश्वरूप्येण आत्मनि सनिधानं प्रतिपद्यन्ते ।३। यथा अम्भो नभसं पतदेकरसं भाजनविशेषात् विष्वग्रसरवेन विपरिणमते तथा ज्ञानशक्यपुप-राधस्वभावाविशेषात् उपनिपतत् कर्म प्रत्यास्तवं सामर्थ्यभेदात् मरयाद्यावरणभेदेन व्यवतिष्ठते ।७। ≈१. जिस प्रकार खाये हुए

भोजनका अनेक विकारमे समर्थ वात, पित्त, श्लेष्म, खल, रस आदि रूपसे परिणमन हो जाता है। उसी तरह बिना किसी प्रयोगके कर्म आवरण, अनुभव, मोहापादन, नाना जाति नाम गोत्र और अन्तराय आदि शक्तियोसे युक्त होकर आत्मासे बन्ध जाते है। अन्तराय आदि शक्तियोसे युक्त होकर आत्मासे बन्ध जाते है। अन्तराय आदि शक्तियोसे युक्त होकर आत्मासे बन्ध जाते है। अन्तराय आदि शक्तियोसे युक्त होकर आत्मासे बन्ध जाते है। अन्तराय आदि शक्तियोसे युक्त होकर आत्मासे बन्ध जाते है। अन्तराय आदि शक्ति पत्न होकर बिभिन्न रसोमे घरिणमन कर जाता है (अथवा हरित पत्न्लव आदि रूप परिणमन हो जाता है। (प्र सा.) उसी तरह झान शक्ति का उपरोध करनेसे झानावरण सामान्यत एक होकर भी अवान्तर शक्ति भेदसे मत्यावरण श्रुतावरण आदि रूपसे परिणमन करता है। इसी तरह अन्य कर्मोंका भी मूल और उत्तर प्रकृत्ति रूपसे परिणमन हो जाता है।

- ध १२/४.२.९.११/२८७/१० कम्मइयवग्गणाए पोगगलक्खंधा एयसरूवा कध जीवसकधेण अट्ठभेदमाढउक्कते । ण, मिच्छत्तासजम-कसाय-जोगपच्चयावट्ठं भवलेण समुप्पण्णट्ठसत्तिसंजुत्तजीवसवधेण कम्म-इयपोग्गलक्खधाणं अट्ठकम्मायारेण परिणमण पडिविरोहाभावादो । = प्रश्न---कार्मण वर्गणाके पौइगलिक स्कन्ध एक स्वरूप होते हुए जीवके सम्वन्धसे कैसे आठ भेदको प्राप्त होते है गउत्तर---नही, क्योकि मिथ्यात्व, असयम, कषाय और योगरूप प्रत्ययोके आधयसे उत्पन्न हुई आठ इक्तियोसे सयुक्त जीवके सम्बन्धसे कार्मण पुद्रगल-स्कन्धो-का आठ कर्मोके आकारसे परिणमन होनेमें कोई विरोध नहीं है ।
- ४. एक ही पुद्गल कर्मनें अनेक कार्रु करनेकी शक्ति कैसे रा. वा./८/४/१-१४/१६८/२६ पुद्रणलद्रव्यस्यैकस्यावरणसुखदु खादिनिमि-त्तत्वानुपपत्तिविरोधात् । १। न वा, तत्स्वाभाव्यादग्मेदहिपाकप्रताप-प्रकाशसामध्यवत् ।१०। अनेकपरमाणुस्निग्धरुक्षबन्धापादितानेका-रमकस्कन्धपर्यायार्थादेशात् स्यादनेकम् । ततश्च नास्ति विरोधः । ।११। पराभिष्ठायेणेन्दियाणां भिन्नजातीयाना क्षीराखूपयोगे वृद्धिवत् । पृथिव्यप्तेजोवायुभिरारव्धानामिन्द्रियाणा भिन्नजाती-•••यथा याना क्षीरघृतादिघ्वेकमप्युपयुज्यमानम् अनुग्राहकं दृष्ट तथेदमपि इति । १२। वृद्धिरेकैव, तस्या घृताखनुग्राहकमिति न विरोध इति, तन्म, कि कारणम् । प्रतीन्द्रियं वृद्धिभेदात् । यथँवेन्द्रियाणि भिन्नानि तथैवेन्द्रियवृद्धयोऽपि भिन्ना । १३। यथा भिन्नजातीयेन क्षीरेण तेजोजातीयस्य चक्षुषोऽनुग्रह .तथेव आरमक्मणोश्चेतनाचेतन-त्वाद अतुल्यजातीय कर्म आध्मनोऽनुग्राहकमिति सिद्धम् ।= प्रश्न---पुद्दगल द्रव्य जब एक है तो वह आवरण और सुख-दुखादि अनेक कार्योका निमित्त नहीं हो सकता १ उत्तर-ऐसा ही स्वभाव है। जैसे एक ही अग्निमे दाह,पाक, प्रताप और सामर्थ्य है उसी तरह एक ही पुद्दगलमे आवरण और सुख दुखादिमें निमित्त होनेकी शक्ति है. इसमे कोई विरोध नही है। २. द्रव्य दृष्टिसे पुद्रगल एक होकर भी अनेक परमाणुके स्निग्धरुश बन्धसे होनेवाली विभिन्न स्कन्ध पर्यायी-की दृष्टिसे अनेक है, इसमे कोई विरोध नही है। ३ जिस प्रकार वैशेषिकके यहाँ पृथिवी, जल, अग्नि और वायु परमाणुओसे निष्पन्न भिन्न जातीय इन्द्रियोका एक ही दूध या भी उपकारक होता है उसी प्रकार थहाँ भी समफना चाहिए। ४. जैसे इन्दियाँ भिन्न है वैसे उनमें होनेवाली वृद्धियाँ भी भिन्न-भिन्न है। जैसे पृथिवी जातीय दूधसे तेजो जातीय चक्षुका उपकार होता है उसी तरह अचेतन कर्मसे भी चेतन आत्माका अनुग्रह आदि हो सकता है। अतः भिन्न जातीय द्रव्योमे परस्पर उपकार माननेमें कोई विरोध नहीं हैं।

#### ५. आठों प्रकृतियोंके निर्देशका यही कम क्यों

र्वचनं तत्समीपे तन्निवन्धनत्वाद्य । •• आयुर्निवन्धनानि हि प्राणिनां मुखादीनि ।२०। तदनन्तरं नामवचनं तदुदयापेक्षत्वात प्रायो नामोद-यस्य ।२१। ततो गोत्रवचनं प्राप्तशरीरादिलाभस्य सशब्द-नाभिव्यक्तेः ।२२। परिशेषादन्ते अन्तरायवचनम् ।२३। =१ ज्ञान-से आत्माका अधिगम होता है अत' स्वाधिगमका निमित्त होनेसे बह प्रधान है, अत ज्ञानावरणका सर्वप्रथम ग्रहण किया है।१६। २. साकारोपयोग रूप ज्ञानसे अनाकारोपयोगरूप दर्शन अप्रकृष्ट है परन्तु वेदनीय आदिसे प्रकृष्ट है क्योंकि उपलब्धि रूप है, अत दर्शनावरण-का उसके त्राद ग्रहण किया ।१७। ३. इसके आद वेदनाका ग्रहण किया है, क्योकि, वेदना ज्ञान-दर्शनकी अव्यभिचारिणी है, घटादि रूप विपक्षमें नही गायी जाती ।१८। ४ ज्ञान, दर्शन और मुख-दु'ख वेदनाका विरोधो होनेसे उसके याद मोहनीयका प्रहण किया है। यद्यपि मोही जीवोके भी ज्ञान, दर्शन, सुखादि देखे जाते है फिर भी प्राय मोहाभिभूत प्राणियोको हिताहितका विवेक आदि नहीं रहते। अत. मोहका ज्ञानादिसे विरोध कह दिया है। १९। ४. प्राणियोको आयु निभित्तक सुख-्दु ख होते है। अत आयुका कथन् इसके अनन्तर किया है। तात्पर्य यह है कि प्राणधारियोको ही कर्म निमित्तक सुखादि होते है और प्राण धारण आयुका कार्य है।२०। ६ आयुके उदयके अनुसार ही प्राय गति आदि नामकर्मका उदय होता है अत' आयुके बाद नामकर्मका यहण किया है ।२१। ७ झरीर आदिकी प्राप्तिके बाद ही गोत्रोदयसे शुभ अशुभ अगदि व्यवहार होते है। अत. नामके बाद गोन्नका कथन किया गया है।२२। ५. अन्य कोई कर्म बचा नही है अत अन्तमें अन्तराय का कथन किया गया है ।२३।

गो. क/मू/१६-२० अन्भरहिदादु पुठवं णाणं तत्तो हि द सणं होदि। सम्मत्तमदो विरिय जोवाजीवगदमिदि चरिमे ।१६। आउवलेण अवट्ठिदि भवस्स इदि णाममाउपुव्वं तु । भवमस्सिय णीचुच्च इदि गोदं णामपुटवं तु । १८। णाणस्स दंसणस्स य आवरणं वेयणीय-मोहणीयं। आजगणामं गोदतरायमिदि पढिदमिदि सिद्धं १२०१ =१. आत्माके सब गूणोंमें ज्ञानगुण पूज्य है, इस कारण सबसे पहले कहा। उसके पीछे दर्शन, तथा उसके भी पीछे सम्यक्त्वको कहा है। तथा बीर्य इक्ति रूप है। वह जीव व अजीव दोनोमें पाया जाता है। जीवमें तो झानादि शक्तिरूप, और अजीव-पुझ्गलमें शरीरादिकी शक्ति रूप रहता है। इसी कारण सबसे पीछे कहा गया है। इसी-लिए इन गुलोंके आवरण करनेवाले कर्मोका भी यही कम माना है। ।१६। २. ( अन्तराय कर्म कथ चित्र अघातिया है, इसलिए उसको सर्वं कर्मोंके अन्तमे कहा है) दे० अनुभाग/३/५। ३, नामकर्मका कार्य चार गति रूप शरीरकी स्थिति रूप है। वह आयुकनं वलसे ही है। इसलिए आयुकर्मको पहले कहकर पीछे नामकर्मको कहा है। और शरीरके आधारसे ही नीचपना व उत्कृष्टपना होता है, इस कारण नामकर्मको गोत्रके पहले कहा है ।१८। ४. ( देदनीयकर्म कथं चित् धातिया है। इसलिए उसको वातिया कर्मोंके मध्यमें कहा। दे० अनू-भाग/३/४)। ५.इस प्रकार ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय मह कर्मोंका पाठकम सिद्ध हुआ ।२०।

# ६. ध्रुवबन्धी व निरन्तरबन्धी प्रकृतियोंमें अन्तर

अन्तर्मुहूर्त आदि काल तक अवस्थित रहनेवाला है वह निरन्तर बन्धी प्रकृति है।

## ». प्रकृति और अनुमागमें अन्तर

ध. १२/४,२,७,११६१/६१/७ पयडी अणुभागो किण्ण होदि। ण, जोगादो उप्पर्जामाणपयडीए कसायदो उप्पत्तिविरोहादो। ण च भिण्णकार-णार्ण कज्जाणमेयत्तं, विष्पडिसेहादो। कि च अणुभागवुड्ढी पयडि-वुड्ढिणिमित्ता, तीए महतीए संतीए पयडिकज्जस्स अण्णाणादियस्स

## ५. प्रकृति बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम

9. युगपत् बन्ध योग्य सम्बन्वी--(गो. क./जी. प्र./=00/808/k)।

( प्रत्यनीक, अन्तराय, उपघात, प्रद्वेष, निह्नव, आसादन) ये छही युगपत ज्ञानावरण वा दर्शनावरण दोनोंके बन्धको कारण है ।

# २. सान्तर निरन्तर बन्धी प्रकृतियों सम्बन्धी--( ध, ८/३३/४) ।

( विवक्षित उत्तर प्रकृतिके बन्धकालके क्षीण होनेपर नियमसे ( उसी युत्त प्रकृतिको उत्तर ) प्रतिपक्षी प्रकृतियाँका बन्ध सम्भव है ।

# ध्रुव अध्रुव वन्ध्री प्रकृतियों सम्बन्धो----(ध.

भूल नियम -- ( ओघ अथवा आदेश जिस गुणस्थानमें प्रतिपक्षी प्रकृतियोंका बन्ध होता है उस ओघ या मार्गणा स्थानके उस गुण-स्थानमें उन प्रकृतियोका अधुव बन्धका नियम जानना। तथा जिस स्थानमे केवल एक ही प्रकृतिका बन्ध है, प्रतिपक्षीका नहीं, उस स्थानमें धुव ही बन्ध जानो। यह प्रकृतियों ऐसी है जिनका बन्ध एक स्थानमें धुव होता है तथा किसी अन्य स्थानमें अधुव हो जाता है।

# ४. विशेष प्रकृतियोंके बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम---- ( ध. ८/१.); ( गो. क./जी. प्र./भा./१)।

| प्रमाण                                 | प्रकृति                    | बन्ध सम्बन्धी नियम                                  | प्रमाय                           | प्रकृति                         | बन्ध सम्बन्धी नियम                                             |
|----------------------------------------|----------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| <b>१&gt; ज्ञान</b> द                   |                            |                                                     | पं. स./प्रा./३/१९                | 1                               | सम्यक्त्व सहित ही वॅधे।                                        |
| गो•/≍००/१८१                            | { ज्ञानावरणी<br>दर्शनावरणी | दोनो युगपद वँधती है ।                               | पं.सं /प्रा./३/१≍<br>गो,/५२≂/६८६ | आ० द्विक<br>अगोपाग सा०          | संयम् ,, ,,<br>त्रस पर्याप्न व अपर्याप्त सहित<br>हो बॅथे ।     |
| ३. वेदनी                               | य                          |                                                     | घ./६१                            | वैक्रि० अगोपाग<br>औ०            | नरक देव गति सहित ही बॅधे<br>तियेच मनुष्यगति सहित ही बॅधे।      |
| ध./११≂/४०                              | साता                       | नरकगतिके साथ न वँधे शेष<br>गतिके साथ वँधे ।         | गो./४२२/६२६                      | , अहिनन समान्य<br>सहनन समान्य   | जस पर्याप्त व अपर्याप्त प्रकृति<br>सहित ही बॅधे।               |
| ध./१९८<br>घ. ११/३१२                    | असाता<br>साता, असाता       | चारों गति सहित अँधे ।<br>दोनो प्रतिपक्षी है एक साथ  | घ/६१                             | आनुपूर्वी सःमान्य               | साहत हा जया<br>उस उस गति सहित ही जैंधे,<br>अन्य गति सहित नहीं। |
|                                        | ł                          | र्सन जेंचे ।<br>'                                   | गो,/४२८/६८६                      | परधात                           | त्रस स्थावर पर्याप्त सहित ही बॅथे।                             |
| ४. मोहन                                | <b>ी</b> य                 |                                                     | गो,/५२४/६८३                      | আরণ                             | पृथिवीकाय पर्याप्त सहित ही बँधे।                               |
| ষ,/২४<br>ঘ,/६০                         | पुरुष वेद<br>  हास्य, रति  | नरक गति महिल न बैँधे ।<br>भ                         | गो /४२४/६ँ≂३                     | उद्योत                          | तेज, वात, साधारण वनस्पति.<br>बादर, सूक्ष्म तथा अन्य सर्व       |
|                                        | गे झीर्षक न० ६             |                                                     |                                  |                                 | सूक्ष्म नही बॉधते अन्यत्र<br>विंधतीहै।                         |
| ्र आयु<br>मो./६३१/९३६ (                | तियंचायु                   | सन्नम पृथ्वीमें नियमसे कॅंबे।                       | गो./४२६/६८६                      | उच्छ्वास                        | त्रस स्थावर पर्याप्त सडित ही बँधे।                             |
| भा./६३८/२३५<br>मो./६४६/१०५<br>घ./६३.६५ | मनुष्यायु<br>बाधु सामान्य  | तेल, वात, कायको न बेंधे।<br>उस उस गति सहित ही बंधे। | ••                               | { प्रशस्त अप्रशस्त<br>बिहायोगति | त्रस पर्याप्त सहित ही नॅथे ।                                   |
| ६. साम                                 |                            |                                                     | "<br>घ /७१                       | सुस्वर-दुस्वर<br>स्थिर          | ,'<br>नरक गतिके साथ न बैंधे।                                   |
| गो./७४५/९११                            | नरक, देवगति                | मनुष्य तिर्यंच पर्याप्त ही जँवे<br>अपर्याप्त नहीं।  | ,.<br>ध./२९                      | शुभ<br>यश कीर्ति                | 77                                                             |
| गो /७४५/१०३                            | एकेन्द्रि० जाति<br>अप०     | देव नारकी न थाँधे अन्य त्रस<br>स्थावर बाँधते है।    | ঘ•/৩४<br>নিহীঘ <b>दे</b> ० अ     | तीर्थंकर<br>समे शीर्षक नं० ७    | नरक व तिर्यंचगतिके साथ न<br>बँधे।                              |
| गो./७४६/७०=                            | औ० व औ०<br>मिश्र शरीर      | देव नरक गति सहित न अँधे।                            | ७. गोत्र                         |                                 | नरक तिर्यंच गतिके साथ न बॅधे।                                  |
| घ /६१                                  | वै० शरोर<br>वै० शरोर       | देव नरक गति सहित ही बँधे।                           | घ /२२<br><b>नोट</b> —जहाँ नि     |                                 | िनरकातयचे गातकसाय नव्या<br>वेत्र ही बन्ध सम्भव जानना ।         |

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

www.jainelibrary.org

बुडि्ददंसणादो । तम्हा ण पयडी अणुभागो त्ति वेत्तव्वो । ⇒प्रशन — प्रकृति अनुभाग क्यो नही हो सकती १ उत्तर-- १. नहीं, क्योंकि, प्रकृति योगके निमित्तसे उत्पन्न होती है, अतएव उसकी कषायसे उत्पत्ति होनेमें विरोध आता है। भिन्न कारणोंसे उत्पन्न होनेवाले कार्योमें एक-रूपता नहीं हो सकती, क्योंकि इसका निषेध है । दूसरे, अनुभागकी वृद्धि प्रकृतिकी वृद्धिमें निमित्त होती है, क्योकि, उसके महान् होनेपर प्रकृतिके कार्य रूप अझानादिककी वृद्धि देखी जाती है । इस कारण प्रकृति अनुभाग नहीं हो सकती, ऐसा जानना चाहिए ।

भ. सान्तर निरन्तर बन्धी प्रकृतियों सम्बन्धी नियम-(u, s/g)

| प्रमाण                        | प्रकृति           | निरन्तर बन्धके स्थान                         | प्रमाण                             | प्रकृति         | निरन्तर बन्धके स्थान           |
|-------------------------------|-------------------|----------------------------------------------|------------------------------------|-----------------|--------------------------------|
| १. वेदनी                      | य                 | <u>.                                    </u> |                                    | , <u> </u>      | कोई भी सार्गणागत जीव।          |
|                               | साता              |                                              |                                    |                 | तेज, बात काय।                  |
| २. मोहन                       |                   |                                              |                                    | वै० शरीर        | देवगतिवत् ।                    |
| 8=.9=2.388                    | । पुरुष वेद       |                                              |                                    | औव्वै० अंगोपांग | औदारिक वैक्रियक शरीरवद         |
|                               | 3.4.1.44          | पद्म शुक्ल लेश्यावाले तिर्यंच                | 4C,748                             | समचतुरस सं०     | देवगतिवत्                      |
| ξo                            | हास्य             | मनुष्य १−२ गुणस्थान तक                       | প্রও                               | वज्र ऋषभ नाराच  | सर्वदेवनारकी ।                 |
| цо<br>Ęo                      | ्<br>रति          | ७-८ गुणस्थान                                 |                                    | ति०, मनु० देव-  | उस उस गतिवत्त                  |
| •                             |                   | .,                                           |                                    | गत्यानुपूर्वी   |                                |
| ३. नाम                        |                   |                                              | <b>\$</b> \$, <b>?</b> \$ <b>?</b> | परधात           | । पंचेन्द्रिय जातिवत           |
| ₹ <b>₹,</b> ९६६, <b>१</b> ६८, | तियंचगति          | तेज, वास, काय, सप्त पृ०, तेज,                | 15                                 | उच्छ्वास        | 17                             |
| १९४,३३२                       |                   | वात कायसे उत्पन्न हुए, नि.                   | \$=,248,388                        | प्र॰ विहायोगति  | देवगतिवत्                      |
|                               |                   | अप, जोव या अन्य यथायोग्य                     | 48.288                             | प्रत्येक        | पचेन्द्रियजातिवद्              |
|                               | 1                 | मार्गणागत जीव ।                              | 48,702                             | ्त्रस           | t                              |
| २११,२३४,२१२,                  | मनुष्यगति         | आनतादि देव, तथा सासादनसे                     | £5,948,388                         | मुभग            | े देवगतिव <b>त्</b>            |
| 384,377,785                   |                   | जपर, तथा आनतादिसे आकर                        | "                                  | सुस्वर          | 13                             |
|                               |                   | उत्पन्न हुए यथा योग्य म्व                    | ६१,२११                             | बादर            | पं <b>चेन्द्रियवत्</b>         |
|                               |                   | नि• अप. आदि कोई जीव।                         | 17                                 | पर्याप्त        | 11                             |
| ६८,२५१,३१४,                   | देवगति पंचे० जाति | भौग भूमिया वि. मनुष्य तथा                    | ईह                                 | स्थिर           | प्रमत्त सयतसे ऊपर              |
|                               |                   | सासादनसे ऊपर । सन-                           | \$2,748,388                        | आदेय            | देवगत्तिवद्                    |
| ર્ફદ,૨૦૮                      |                   | त्कुमारादिदेव, नारकी, भोग                    | ĘĘ                                 | হ্যুম           | प्रमत्त सयतसे ऊपर              |
|                               |                   | भूमिज, तिर्यंच, मनुष्य।                      |                                    | य शः की दि      |                                |
|                               | 1                 | तथा सासादनसे ऊपर। तथा                        | ४. गोव                             |                 |                                |
|                               |                   | उपरोक्त देवोंमे आकर उत्पन्न                  | રુષ્ઠ8, २९२, ३१४                   | उच्च गोत्र      | पद्म, शुक्ल लेश्यावाले तिर्यंच |
|                               |                   | हुए पर्याप्त व नि अप, जोव                    | 12011 1110                         |                 | मनूष्य १-२ गुणस्थान ।          |
|                               |                   | (पृ.२५१) अन्य कोई भी                         | २ष                                 |                 | नरक व तिर्थचगतिके साथ नहीं     |
|                               | ]                 | योग्य मार्गणागत जीव।                         |                                    | ]               | बँधता ।                        |
| ७,२११,३=२,                    | औ० शरीर           | सनत्कुमारादि देव, नारकी व                    | ર <b>દ્દ</b> -૧૭૬,રૂ૪              | नीच गोत्र       | तियँचगतिवत् ।                  |
| 384                           |                   | बहाँसे आकर उत्पन्न हुए यथा-                  | 38                                 |                 | तेज व वायुकाय तथा सप्तम        |
|                               | 1                 | योग्य म.नि.अप. जीव। तथा                      |                                    |                 | पृथित्रीमें निरन्तर वन्ध       |
|                               | i                 | सासादनसे ऊपर या अन्य                         | 1                                  |                 | होता है।                       |

88

#### मोह प्रकृति बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम

#### १. क्रोधादि चतुष्कको बन्ध व्युच्छित्ति सम्बन्धी दृष्टि मेद

ध, ९/३.२४/१६/७ कोधसंजलणे विणट्ठे जो अवसेसो अणियट्ठिअद्वाए संखेज्जादिभागो तम्हि सखेज्जे खंडे करे तत्थ बहुभागे गतूण एय-भागावसेसे माणसंजलणस्स बंधवोच्छेदो । पुणो तम्हि एगखंडे संखेज्जखंडे करे तत्थ बहुखंडे गंतूण एगखंडावसेसे मायासंजलण्यध-वोच्छेदो त्ति । कधमेदं णव्वदे । 'सेसे सेसे संखेज्जे भागे गंतूणेत्ति' विच्छाणिह सादो । कसायपाहुंडमुत्तेणेद मुत्तं विरुज्मदि त्ति वुत्ते सच्च विरुज्मड, किंतु एयंतग्गहो एत्थ ण कायव्यो, इटमेव तं चेव सच्चमिदि मुदकेवलीहि पत्त्वकालाणीहि वा विणा अवहारिज्जमाणे मिच्छत्तप्पसंगादो । = संज्वल कोधके विनष्ट होनेपर जो रोष अनिवृत्तिवादरकालका संख्यातवाँ भाग रहता है उसके संख्यात खण्ड करनेपर उनमें बहुत भागोंको जिताकर एक आग शेष रहनेपर संज्वलन मानका जन्ध व्युच्छेद होता है । पुनः एक खण्ड छेष रहनेपर सज्वलन माधाका बन्ध व्युच्छेद होता है। प्रश्न--- यह कॅसे जाना जाता है ' उत्तर -- 'शेष शेषमें संख्यात बहुभाग जाकर' इस वीप्सा अर्थात् दो बार निर्देशसे उक्त प्रकार दोनों प्रकृतियॉंका व्युच्छेद काल जाना जाता है। प्रश्न---कषाय प्राभृतके सूत्रसे तो यह सूत्र विरोधको प्राप्त होता ' उत्तर--- ऐसी आशंका होनेपर कहते हैं कि सचमुचमें कषाय प्राभृतके सूत्रसे यह सूत्र विरुद्ध है, परन्तु यहाँ एकान्तग्रह नहीं करना चाहिए, क्योंकि, 'यही सत्य है' या 'बही सत्य है' ऐसा मुतकेबलियो अथवा प्रत्यक्ष ज्ञानियोंके बिना निश्चय करनेपर मिथ्यात्वका प्रसंग होगा !

- २. हास्यादिके बन्ध सम्बन्धी शंका-समाधान
- ध, म/३,२८/६०/१० णवरि हस्स-रदोओ तिगइसंजुत्तं संघइ, तव्वंधस्स णिरयगइअधेण सह विरोहादो । कइतना विशेष है कि हास्य और रतिको तोन गतियोंसे संयुक्त बाँधता है, क्योंकि इनके बन्धका नरकगतिके बन्धके साथ विरोध है।
- क, पा, ३/३,२२/१६८/७ एदाणि चत्तारि वि कम्माणि उक्कस्सर्सकिलेसेण किण्ण बंउर्फति । ण साहावियादो । -- प्रश्न-ये स्त्री वेदादि चारो

कर्म उत्कृष्ट सक्लेशसे को नहीं केंधते १ उत्तर—मही, क्योकि उत्कृष्ट सक्लेशसे नहीं वॅधनेका इनका स्वभाव है।

क, पा. ३/३.२२/९४८७/२७११ उक्कस्सट्ठिदिवधकाले एदाओ किण्ण बज्फति । अश्वसुहत्ताभावादो साहावियादो वा। = प्रश्न - उत्कृष्ट विश्वतिके बन्धकालमे ये चारो (क. पा. ३/३.२२/चूर्णसूत्र/९४८४/२७०) (स्त्रोवेद. पुरुषवेद, हास्य और रति) प्रकृतियाँ क्यो नही वॅघतो है । उत्तर-१. वयोकि यह प्रकृतियाँ अख्यन्त अशुभ नही हे इसलिए उस कालमें इनका वन्ध नही होता। २. अथवा उस समय न वॅघनेका इनका स्वभाव है।

## ७. नामकर्मको प्रकृतियोंके बन्ध सम्बन्धी कुछ नियम १. गति नामकर्म

- ध, ८/३३/८ तेउक्काइया-वाउक्काइयमिच्छाइट्टीणं सत्तमपुढविणेर-इयमिच्छाइट्ठीण च भवपडिवद्धसकिसेसेण लिरंतरवंधोवसंभादो । •• सत्तमपुढविसासणाण तिरिक्खगई मोत्तूणण्णगईणं वंधाभावादो ।
- ध, ८/३, १८/४७/४ आणदादिदॆवेसु णिर तरमध सहधूण अण्णत्थ सातर-मधुवसभादो ।
- ध. ८/३.१४४/२०८/१० अपज्जत्तद्वाए तासि बंधामावादो । -- तैजस-कायिक और वायुकायिक मिथ्याइष्टियो तथा सप्तम पृथिवीके नारकी भिथ्याइष्टियौंके भवसे सम्बन्ध सक्तेशके कारण उक्त दोनों ( तिर्य-न्द्वय ) प्रकृतियोका निरन्तर बन्ध पाया जाता है ।.. सप्तम पृथ्वीके सासादन सम्यग्दष्टियोंके तिर्यग्गतिको छोडकर अन्य गतियोका बन्ध नही होता/३२/८) आन्तादि देवोमें ( मनुष्यद्विकको ) निरन्तर बन्धको प्राप्तकर अन्यत्र सान्तर बन्ध पाया जाता है /४७/४) अपर्याप्त कालमें उनका ( देव व नरक गतिका ) बन्ध नहीं होता । ( गो. क./ जी. प्र /१४६/७०८/१ ) ।
- गो. क /जो. प्र./७४४/- १९१४ अष्टार्विशतिक' नरकदेवगतियुतत्वादसंज्ञि-स झितिर्यक्कर्मभूमिमनुष्या एव विग्रहगतिशरोरमिश्रकालावतीत्य पर्याप्तशरीरकाले एव वध्ननन्ति । - अठाईसका बन्ध नरक-देवगति युत है । इसलिए असज्ञी सज्ञो तिर्यंच वा मनुष्य है, ते विग्रहगति मिश्रशरीरको उक्लघकर पर्याप्त कालमें बाँधता है ।
  - २. जाति नामकर्म
- गो. क /जो. प्र./७४४/९११/१ देवेषु भवनत्रयसौधर्मद्वयजानामेवैकेन्द्रिय-पर्याप्तयुतनैव बधं २४ एव । =भवनत्रिक सौधर्म द्विक देवनिकै एके-न्द्रिय पर्याप्त युत हो पचीसका नन्ध है ।
  - ३. शरीर नाम**क**र्म
- ध. ८/३,३७/७२/१० अपुब्वस्सुवरिमसत्तमभागे किण्ण बंधो । ण ।
- गो. क./जो. प्र / १२१/६९४/३ आहारकद्वयं देवगरयैव मध्नन्ति । कुतः । स्यतमन्धस्थानमितराभिर्गतिभिर्म नध्नातीति कारणात ।
- गो क,/जो. प्र./६४६/७०८/१ नाथ देवगरयाहारकद्वययुत' अप्रमत्ताकरण-योरेव तह्वन्ध्धंभवात् । म् अपूर्वकरणके उपरिम सप्तम भागमें इन ( आहारक द्विक ) का बन्ध नहीं होता/ध./८ ) आहारक द्विक देवगति सहित ही बान्धे जाते समतके योग्य जो बन्धस्थान सो देवगति बिना अन्धगति सहित बान्धे नाहीं । (गो. क./६२६) । देवगति आहारक द्विक शहत स्थान न संभवे है जातें इसका बन्ध अप्रमक्त अपूर्वकरण विषे ही सम्भवे है ।

#### ४. अंगोपांग नामकर्म

ध. ६/१.१-२,७६/११२ एइंदियाणमंगोवंगं किण्ण परूविदं । ण ।

गो. क./जी. प्र./१२८/१९४/११ त्रसापर्याप्तत्रसपर्याप्तयोरन्यतरवन्धेनैव षट्संहननानां त्र्यङ्गोपाङ्गानां चैकतर बन्धयोग्यं नान्येन != १. एकेन्द्रिय जीवोंके अगोपांग नहीं होते । २. त्रस पर्याप्त वा अपर्याप्तनि विषे एक किसी प्रकृति सहित छह संहनन, तीन अंगोपाग विषे एक-एक बंध हो है ।

५. संस्थान नामकर्म

- ध. ६/१.१-२.१८/१०८/७ विगर्सिदियाणं वधो उदओ वि हुंडसंठाण-मेवेत्ति।
- ध. ६/१, १-२, ७६/११२/८ एइंदियाणं छ संठाणाणि किण्ण परूचिदाणि। ण पद्मवयवपरूचिदत्तनस्वषपंचसंठाणाणं समू हसरूवाणं छ संठाण-रिधत्तविरोहा। - १. विकतेन्द्रिय जोवोके हुंडकसस्थान इस एक प्रकृतिका ही बन्ध और उदय होता है। (भावार्थ-तथापि सम्भव अवयवोकी अपेक्षा अन्य भी संस्थान हो सकते हैं. क्योंकि प्रत्येक अवयवमें भिन्न-भिन्न सस्थानका प्रतिनियत स्वरूप माना गया है। किन्तु आज यह उपदेश प्राप्त नही है कि उनके किस अवयवमें कौनसा संस्थान किस आकार रूपसे होता है। (ध. ६/१,१-२१/८/ १०७। भावार्थ)। २. एकेन्द्रिय जीवोंके छहाँ संस्थाननहीं बतलामे क्योंकि प्रत्येक अवयवमें प्ररूपित लक्षणवाले पाँच संस्थाननहीं बतलामे क्योंकि प्रत्येक अवयवमें प्ररूपित लक्षणवाले पाँच संस्थानोंको समूह-स्वरूपसे धारण करनेवाले एकेन्द्रियोंके पृथक् पृथक् छह संस्थानोंके अस्तित्वका विरोध्र है। (अर्थात् एकेन्द्रिय जीवोंके केवस हुंडक-संस्थान ही होता है।)
  - ६. संहनन नामकर्म
- ध. ६/१.१-२.२६/१२३/७ देवगदीए सह छ संघडणाणि किण्ण नज्फति। ण. ।
- गो. क /जी. प्र./४२९/६९४/१० त्रसापर्याप्तत्ररूपर्याप्तयोरम्यतरमन्धेनैव षट्संहनाना.. चैकतरं वन्धयोग्यम् । = देवगतिके साथ छहो संहनन नहीं वैधते । २. त्रस पर्याप्त वा अपर्याप्तमेंसे एक किसी प्रकृति सहित छह संहननमेंसे...एकका वन्ध होता है ।
  - ७ उपघात व परघात नामकर्म
- गो. क./जी. प्र /१२९/६९१/१२ पर्याप्तेनैव समं वर्तं मानसर्वत्रत्रसस्थाव-राम्यां नियमाकुच्छ्वासपरघातौ बन्धयोग्यौ नान्येन।=पर्याप्तके साथ वर्तमान सबहो त्रस स्थावर तिनिकर सहित उच्छ्वास परधात बन्ध योग्य है, अन्य सहित नही।
  - ८. आतप उद्योत नामकर्म
- ध. ६/१.६-२.१०२/१२६/१ देवगदीए सह उज्जोवस्स किण्ण बंधो होदि । ण। =देवगतिके साथ उद्योत प्रकृतिका बन्ध नहीं होता।
- गो, क./मू.व टी./४२४/६८३ भूवादरपज्जत्तेणादाव बंधजोग्गमुज्जोवं। तैउत्तिग्रूणतिरिक्लपसत्थाणं एयदरणेण ।४२४। पृथ्वीकायजादर-पर्याप्तेनात्तप अन्धयोग्यो नान्येन। उद्योतस्तेजोवातसाधारणवनस्य-तिसमन्धिबादरसूक्ष्माण्यन्यसमन्धिसुक्ष्माणि च अप्रशस्तत्वात् त्यक्त्वा दोषतियंक् संवन्धिवादरपर्याप्तादिप्रशस्तानामन्यतरेण वन्धयोग्य . ततः पृथ्वीकायवादरपर्याप्तेनातपोद्योतान्यत्तरयुतं, वादराप्कायपर्याग्न-प्रस्येकवनस्पतिपर्याप्तयोरन्यतरे**लोखोतयुत**ं ঘ षड्विशतिकं, द्वीन्द्रियत्रोन्द्रियचतुरिन्द्रियासंज्ञिपञ्चेन्द्रियसंज्ञिपञ्चेन्द्रियकर्मान्य-सरेणोचोतयुतं त्रिशःकं च भवति । =पृथ्वीकाय वादरपर्याप्त सहित ही आतप प्रकृति बन्धयोग्य है अन्य सहित बन्धे नाहीं। बहुरि उद्योत प्रकृति है सो तेज वायु साधारण वनस्पति सम्बन्धी बादर सुरम अन्य सबन्धी सुरम ये अप्रशस्त हैं तातें इन बिना अवशेष तिर्यच सम्बन्धी बादर पर्याष्ठ आदि प्रशस्त प्रकृतिनिनिधें किसी



प्रकृति सहित बन्ध योग्य हैं तातें पृथ्वीकाय बादरपर्याप्त सहित आतप उद्योत विभे एक प्रकृति संयुक्त छब्बीस प्रकृति रूप बन्ध स्थान है, वा बादर अप्कायिक पर्याप्त, प्रस्येक बनस्पति पर्याप्त विषै किसी करि सहित उद्योत प्रकृति संयुक्त छब्बीस प्रकृति रूप बन्ध स्थान हो है। और बेन्द्री, तेन्द्री, चौन्द्रो, पंचेन्द्रियसज्ञी, पंचेन्द्रिय असज्ञी विषै किसी एक प्रकृत्तिकरि सहित उत्योत प्रकृतिसंयुक्त तीस प्रकृतिरूप बन्धस्थान सम्भवे है।

#### ९ उच्छ्वास नामकर्म

गो, क,/जी, प्र /१२९/६९६/१२ पर्याप्तैव समं वर्तमानसर्वत्रसस्थान वराभ्यां नियमादुच्छ्वासपरघातौ बन्ध्योग्यौ नान्येन । =पर्याप्त सहित वर्तमान सर्व हो त्रस स्थावर तिनिकर सहित उच्छ्वास पर-धात बन्धयोग्य है अन्य सहित नहीं ।

#### १०. विहायोगति नामकर्म

गो क/जी. प्र / ४२८/ १८१ त्रसपर्याप्तत्रन्धेनेव सुस्वरदुस्वरयो प्रशस्तविहायोगत्योश्चैकतर बन्धयोग्यं नान्येन । == त्रस पर्याप्ठ सहित ही सुस्वर दुस्वर विषें एकका वा प्रशस्त अप्रशस्तविहायोगतिविषे एकका बन्ध योग्य है अन्य सहित नहीं। (देवगतिके साथ अशुभ प्रकृति नहीं बँधती। (ध. ६/ १, १-२, १८४/४)।

११ सुरवर-दुस्वर, दुर्भग-छुभग, आदेय-अनादेय

- ध. ६/१, १-२, ९६/११९/१ दुभग- दुस्सर-अणादेज्जार्ण धुवबंधित्तादो सकिलेसकाले वि बज्फमाणेण तिरथयरेण सह किण्ण बंधो । ण तेसिं बंधार्ण तिथ्ययरबधेण सम्मत्तेण य सह विरोहादो । संकिलेसकाले वि सुभग-सुस्सर-आदेज्जाणं चेव बधुवलभा । =सक्लेश कालमें भी बँधनेवाले तोर्थं कर नामकर्मके साथ भू वबन्धी होने ( पर भी ) दुर्भग, दुस्वर और अनादेय इन प्रकृतियोका बन्ध नहीं होता है, क्यों कि उन प्रकृतियोंके बन्धका तीर्थं कर प्रकृतिके साथ और सम्य-रदर्शनके साथ विरोध है । संबलेश-कालमें भी सुभग-दुस्वर और आदेय ९ कृतियोका ही बन्ध पाया जाता है ।
- ध. ६/१.१-२,१८/१२४/४ का भावार्थ-( देवगतिके साथ अप्रशस्त प्रकु-तियोंका बन्ध नही होता है।)
- गो क /जो प्र /१२९/१८४/१२ त्रसपर्याध्तेनैव सुस्वर-दु.स्वरयो'…एक-तरं बंधयोग्यं नान्येन । =त्रस पर्याप्त सहित हो सुस्वर-दुस्वर विषें एकका बन्ध योग्य है अन्य सहित नहीं ।

१२. पर्याप्त अपर्याप्त नामकर्म

गो, क./जो. प्र./७४५/९६९/३ एकेन्द्रियापर्याप्तयुत्तत्वाद्देवनारकेभ्योऽन्ये त्रसस्थावरमनुष्यमिथ्यादृष्टय एव बध्नन्ति । व्यपकेन्द्रिय अपर्याप्त सहित है ताते इस स्थानको देव नारको बिना अन्य त्रस स्थावर तिर्यंच या मनुष्य मिथ्यादृष्टि ही बाँधे है।

१३. स्थिर-अस्थिर नामकर्म

- ध १/१. १-२.१३/१२२/४ संकिलेसद्धाए वज्ममाण अप्पज्जत्तेण सह थिरादीणं विसोहिपयडीणं वंधविरोहा।
- ध ६/१.६-२.६३/१२४/४ एथ्थ अस्थिरादीणं किण्ण मंधो होदि। ण एदासि बिसोहीए बंधविरोहा। = संक्लेशकालमें मेंधनेवाले अपर्याप्त नामकर्मके साथ स्थिर आदि विशुद्धि कालमे बॅधनेवाली शुभ प्रकृतिके बन्धका विशंध है। २ इन अस्थिर आदि अलुभ प्रकृत्तियों-का (देवगति रूप) विशुद्धिके साथ बेंधनेका बिरोध है।

१४. यशः अयशः नामकर्मं

ध. ६/१,६-२,६९/१२४/४ का भावार्थ (देवगतिके साथ अप्रशस्त कृतियोके बँधनेका विरोध है।) 

# ६. प्रकृति बन्धको नियम सम्बन्धी शंकाएँ

## १. प्रकृति बन्धकी व्युच्छित्तिका निहिचत कम क्यों

ध. ६/१,१-३,२/१३१/७ कुदो एस बंधवोच्छेदकमो । असुह-असुहयर-असुहतमभेएण पयडीणमबट्ठाणादो । -- प्रश्न---यह प्रकृतियोके बन्ध-व्युच्छेदका क्रम किस क्रारणसे है ! उत्तर -- अशुभ, अशुभतर और अशुभतमके भेदसे प्रकृतियोंका अवस्थान माना गया है। उसी अपेक्षासे यह प्रकृतियोंके बन्ध व्युच्छेदका कम है।

# २. तिर्यंग्गति द्विकके निरन्तर बन्ध सम्बन्धी

ध. ८/३३/३,८/३३/७ होतु सांतरबंधो पडिवक्खपयडीणं बंधुवलभादो; ण णिर तरबधो, तस्स कारणाणुवलंभादो ति वुत्ते बुस्चदे—ण एस दोसो, तेडक्काइया-वाउक्काइयमिच्छाइट्ठीणं सत्तमपुढविणेरझ्य -मिच्छाइट्ठीणं च भवपडिबद्धसंकिलेसेण णिरंतरं बंधोवलंभादो। ज्य प्रश्न--प्रतिपक्षभूत प्रकृतियोंके बन्धकी उपलब्धि होनेसे (तिर्यगाति व तिर्यगाति प्रायोग्यानुपर्वी प्रकृतियोका) सान्तर बन्ध भस्ते ही हो, किन्तु निरन्तर बन्ध नहीं हो सकता, क्योंकि उसके कारणोका अभाव है। उत्तर--यह कोई दोघ नहीं है, क्योंकि, तेजकायिक और वायुकायिक मिथ्यादृष्टियों तथा सप्तम पृथिवीके नारकी मिथ्यादृष्टियोक्षे भवसे सम्बद्ध संक्लेश्क कारण उक्त दोनों प्रकृतियोंका निरन्तर बन्ध पाया जाता है।

## ३. पंचेन्द्रिय जाति औदारिक शरीरादिके निरन्तर बन्ध सम्बन्धी

ध. </३,३२४/३९३/१ पंचिदियजादि-ओरालियसरीर-अंगोवंग-परमादु-स्सास-तस-बादर-पत्त्तपत्ते यसरीराणं मिच्छाइट्ठिम्हि सांतर-णिरंतरो, सणवकुमारादिदेवणेग्इएसु णिरंतरबंधुवर्लंभादो। विग्गह-गदीए कधं णिरंतरदा। ण, सत्ति पडुच्च णिरंतरत्तुवदेसादो। = पंचेन्द्रिय जाति, औदारिक शरीरांगोपांग, परधात, उच्छ्वास, त्रस, वादर, पर्याप्त और प्रत्येक शरीरांगोपांग, परधात, उच्छ्वास, त्रस, वादर, पर्याप्त और प्रत्येक शरीरांगोपांग, परधात, उच्छ्वास, त्रस, वादर, पर्याप्त और प्रत्येक शरीरांका मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें सान्तर-निरन्तर बन्ध होता है, क्योंकि, सनरकुमारादि देव और नारकियों पे उनका निरन्तर बन्ध पाया जाता है। प्रश्न--विग्रह-गतिमें बन्धकी निरन्तरता कैसे सम्भव है ! उत्तर--नहीं, क्योंकि, शक्तिकी अपेक्षा उसकी निरन्तरताका उपदेश है।

## 8. तिर्यंग्गतिके साथ साताके बन्ध सम्बन्धी

# ५. हास्यादि चारों उश्कृष्ट संबछेशमें क्यों न बँधे

क. पा. ३/३,२२/१९६९/७ एदाणि चत्तारि वि कम्माणि उक्कस्ससंकित्ते-सेण किण्ण बज्फंति । ज, साहावियादो । च्प्रश्न-न्ये स्त्रीवेद आदि (स्त्रीवेद, पुरुषवेद, हास्य और रति) चारों कर्म उत्कृष्ट संक्लेशसे क्यो नहीं अँधते है । उत्तर-नहीं, क्योंकि उत्कृष्ट संक्लेशसे नहीं बँधनेका इनका स्वभाव है ।

For Private & Personal Use Only

| ७. प्रकृति बन्ध विष<br>१. सारणीमें प्रयुक्त                                                                                                                    | -                                                                                                                                                                                                                                        | नरक, तिर्य०, मनु०,<br>देव, त्रिक०<br>१५ ५५ चतु०                                                        | वह वह गति, आनुपूर्वी व आयु<br>वह वह गति, आनुपूर्वी, यथायोग्य                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मिथ्या०<br>सम्य०<br>मिश्र०<br>अनन्तानु०<br>अप्र०<br>प्र०<br>सं०<br>नपु०<br>पु०<br>पु०<br>पु०<br>द्वा० चतु०<br>तिर्य०<br>मनु०<br>नरक, तिर्य०, मनु०<br>देव द्वि० | मिथ्यात्व<br>सम्यक्त्वमोहनीय<br>मिश्र मोहनीय<br>अनन्तानुबन्धी चतुष्क<br>अप्रत्याख्यान चतुष्क<br>प्रत्याख्यान चतुष्क<br>संज्वलन<br>,<br>नपुंसक बेद<br>पुरुष वेद<br>हास्य, रति, अरति, श्रोक<br>तिर्यंच<br>मनुष्य<br>वह वह गति व आनुपूर्वीय | आनुः<br>औ<br>नै<br>नै<br>आ<br>आ<br>आ<br>र<br>आ<br>र<br>जीर्थ<br>र<br>स<br>र<br>स<br>र<br>नै क्रि॰ षट्क | शरीर व अंगोपांग<br>आनुपूर्वीय<br>औदारिक<br>वैक्रियक<br>आहारक<br>वह वह शरीर व अंगोपांग<br>शरीर, अंगोपांग, बन्धन व संघश्त<br>तीर्थं कर<br>धुज्यमान आयु<br>बध्यमान आयु<br>नरक गति व आनुपूर्वी, देवगति व<br>आनुपूर्वी, वैक्रियक शरीर व अंगोपांग । |

#### २. बन्ध ब्युच्छित्ति औघ प्ररूपणा

- ( ष. र्स्त, ८/सू. १-३८/३०-७३ ); ( म. बं. १/६ १६-३६/३२-४१ ); ( पं. सं./प्रा. १/१-२६; ४/३०७-३२४. ६/४७७-४८१ ) ( रा. वा./१/१/२४-२१/४६०-४६१ ); ( गौ. क./१४-१०२/८२ ); ( पं. सं./सं. ३/११-३६; ४/१९४ ) ।
- १. कुल बन्ध योग्य प्रकृतियाँ
  - हुष्टि नं० १ वर्णादिक ४ की २० उत्तर प्रकृतियोमिंसे एक समयमें अन्यतम चारका ही बन्ध होता है। ताते १६का ग्रहण नाहीं। जन्धन, संघात-की १० प्रकृतियोंका स्व स्व शरीरमें अन्तर्भाव हो जानेसे इन १० का भी ग्रहण नाहीं। सम्यक्तव व मिश्र मोहनीय उदय योग्य है परजन्ध योग्य नहीं, मिथ्यात्मके ही तीन टुकडे हो जानेसे इनका सत्त्व हो जाता है। ताते कुल वन्ध योग्य प्रकृतियाँ १४---(१६ + १० - + २) --- १२०। देखो ( प्रकृति वन्ध)।

ER नंo २ ( v. सं /सं /२ ) १४= प्रकृतियाँ ही अपने-अपने निमित्तको पाकर बन्ध और उदयको प्राप्त होती है।

| गुण स्थान            | व्युच्छित्तिको प्रकृतियाँ                                                                                                                                                                                              |                 | अवन्ध<br>प्रकृतियाँ           | पुनः जन्ध<br>प्रकृतियौँ | कुलकन्ध योग्य | <b>अ</b> ंचन्ध | पुनः वन्ध | मन्ध | ઑસ્થિતિ     | र्षेष भन्ध योग्य |
|----------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------------------------------|-------------------------|---------------|----------------|-----------|------|-------------|------------------|
| मिध्यात्व            | मिथ्यास्व, नपुं०, हुंडक, सृपाटिका, १-४ इन्द्रिय, स्थावर, आतप,<br>अपयग्नि, साधारण, नरक त्रिक                                                                                                                            | , सूक्ष्म<br>१६ | रीर्थ०, आ०<br>द्वि०=३         |                         | १२०           | ş              |           | 666  | 25          | १०१              |
| सासादन               | अनन्तानु० चतु०, स्त्यान० त्रिक०, दुर्भग, दुस्वर, अनादेय, न्य० प<br>स्वाति, कुब्ज, वामन, वज्रनाराच, नाराच, अर्धनाराच, कीलित<br>अप्रशस्त विद्यायो०, स्त्रीवेद०, तिर्यक्त्त्रिक, उद्योत, नीचगोत्र                         | गरि॰,<br>1,     |                               |                         | 808           |                |           | १०१  | <b>२</b> ४  | હર્દ             |
| মিশ্ব                |                                                                                                                                                                                                                        |                 | देव व<br>मनुष्यायु            |                         | ଓ୍ଟ           | <b>२</b>       |           | ৬४   |             | ৬৪               |
| असंयत                | अप्रत्याख्यान ४, वज्रज्ञूषभ नाराच, औ० द्विक, मनुष्य त्रिक                                                                                                                                                              | = <b>ද</b> o    | - <del>-</del> <del>-</del> - | देव व मनुष<br>तीर्थ कर  | ષ્ટ           |                | 57        | ૭૭   | <b>१</b> ०  | ŧ७               |
| संयतासंयत            | प्रत्याख्यान ४                                                                                                                                                                                                         |                 |                               |                         | <b>£</b> 9    |                |           | € ⊌  | 8           | Ę۶               |
| प्रमत्त              | अस्थिर, अधुभ, अयश कीति, आसाता, अरति, शोक                                                                                                                                                                               | -£              |                               |                         | ĘĘ            |                |           | €₹   |             | 20               |
| अप्रमत्त             | े देवायु                                                                                                                                                                                                               |                 |                               | आहारकदिक                |               |                | २         | 88   | 8           | 1                |
| अपूर्व ०/१           | निद्रा, प्रचला                                                                                                                                                                                                         |                 |                               |                         | 1 80          |                |           | 46   | 2           | : €              |
| <b>ઝપૂર્વ ૦/</b> ૨-૨ |                                                                                                                                                                                                                        |                 |                               | ]                       | 46            |                |           | ŁĘ   | İ           | 4                |
| अपूर्व ०/६           | तीर्थं कर, निर्माण, शुभ विहायो०, पंचेन्द्रिय, तैजस, कार्माण, आ<br>वैक्रि० द्वि०, समचतु०, देव द्वि०, वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श, अगु<br>उपघात, परघात, उच्छ्वास, त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक,<br>शुभ, धुभग, सुस्वर, आदेय। | रुलघु,          |                               |                         | ۶Ę            | )<br> <br>     |           | ٤Ę   | ې<br>۹<br>۱ | રહ               |
| অধুৰ্ব০/৩            | हास्य, रति, भय, जुगुप्सा ।                                                                                                                                                                                             | =8              |                               |                         | २६            |                |           | २६   | 8           | २२               |

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

| गुण स्थान                             |                 | 3                          | अमन्ध           | ्पुनः बन्ध              | कुलनन्ध योग्य<br>खबन्ध | प्रुन' चन्ध        | मन्ध | ब्युच्छिति | दोष नन्ध योग्य |   |                       |            |                   |
|---------------------------------------|-----------------|----------------------------|-----------------|-------------------------|------------------------|--------------------|------|------------|----------------|---|-----------------------|------------|-------------------|
|                                       | सत्त्व<br>स्थान | पुरुष वेद<br>सहित चढा      | सत्त्व<br>स्थान | स्त्री वेद<br>सहित चढ़ा | सत्त्व<br>स्थान        | नपुंसक वेद<br>सहित |      |            |                |   |                       |            | ' <u>-</u>        |
| अनिक/।                                | २१              |                            | २१              |                         | २१                     |                    |      |            | २२             |   | २२                    |            | २२                |
| ., fii                                | २१              |                            | २१              |                         | २१                     |                    |      |            | <b>२२</b>      |   | <b>ર</b> ર            | ł          | २२                |
| , <u>(</u> ni                         | १३              |                            | १३              |                         | १३                     |                    |      | 1          | २              |   | રર                    |            | २२                |
| " /ıv                                 | १२              |                            | १३              |                         | १३                     |                    |      |            | २ <b>२</b>     |   | २२                    |            | २२                |
| " /v                                  | ११              | पुरुष वेद                  | १२              | पुरुष वैद               | \$3                    | पुरुष त्रेद        |      |            | २२             |   | २२                    | 1          | २१                |
| " /vı                                 | k               | संज्वलन क्रोध              | ११              | संज्वतन कोध             | ११                     | संज्बलन<br>क्रोध   |      |            | २१             |   | २१                    | ۲          | २०                |
| " /v11                                | 1 8             | ,, मान                     | 8               | , मान                   | 8                      | ,, मान             |      |            | २०             | Į | २०                    | 8          | 38                |
| " /vui                                | 3               | ,, माया                    | Ę               | ,, माया                 | ą                      | ., माया            |      | ł          | 38             |   | 39                    | 8          | १८                |
| ,, /1x                                | ) २             | 🛛 <sub>भ</sub> लोभ         | २               | ., लोभ                  | <del>२</del>           | ,, सोभ             |      |            | <b>₹</b>       |   | १ष                    | 3          | શ્ઉ               |
| सू० सा०<br>उपशाम्त<br>क्षीण<br>सुयोगी | ×××             | वरणी ४, दर्शनावर<br>वेदनीय | দৌ ১. জ         | न्तराय १, यश की         | ারি, তম্ব              | गोत्र =१६          |      |            | ی<br>ع<br>ع    |   | 2<br>2<br>2<br>2<br>2 | . हुई<br>१ | . र<br>. र<br>. १ |

# ३. सातिवाय मिथ्याद्दष्टिमें बन्ध योग्य प्रकृतियाँ

( घ. ६/१३४ ); ( ज. स./११-१४/४१-४२ )

| गति मार्गणा  | कुस बन्ध<br>योग्य | वन्धके अयोग्य प्रकृतियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | बन्ध योग्य प्रकृतियाँ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मनुष्यगति    | દ્ કેરુ           | असाता, स्त्रीवेद, नपंसक वेद, आयु चतुष्क, अरति,<br>शोक, नरकगति, तिर्थम्गति, मनुष्यगति, एकेन्द्रिय<br>जाति, द्विइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय जाति,<br>औदारिक शरीर, आहारक शरीर, न्यग्रोधादि<br>६ संस्थान. औदारिक अंगोपांग, आहारकांगोपांग,<br>छहों संहनन, नरकआनुपूर्वी, तिर्यग्गतिआनुपूर्वी, मनु०<br>आनुपूर्वी, आतप, ज्योत, अप्र०वि०गति, स्थावर, सूक्ष्म,<br>अपर्याप्त, सा० शरीर, अस्थिर, जज्जुभ, दुर्भग, दुस्वर,<br>अनादेय, अयश कीर्ति, तीर्थंकर, नीचगोत्र। =४३ | १ झानावरणी, १ दर्शनस्वरणी, साता, मिथ्याख,<br>अनन्तानु० १६, पुरुष वैद, हास्य. रति, भय, जुगुप्सा,<br>देवगतिद्विक, पंचे० आति, वैक्रियक शरीर द्विक २,<br>तैअस व कामणि शरीर, समचतुरस सं०, वर्ण, गन्ध,<br>रस, स्पर्श, अगुरुत्तघु, उपघात, परघात, उच्छ्वास,<br>प्रशस्त विहायो०, त्रस, वादर, पर्याप्त, प्ररयेक शरीर,<br>स्थिर, शुभ, सुभग, सुस्वर, आदेय, यशकीति,<br>निर्माण, उच्चगोत्र, ४ अन्तराय। |
| त्तिर्यग्गति | ,,                | 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | F4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| देवगति       | 803               | ४१मनुष्य चतुष्क तथा वज्र ऋषभ नाराच संहनन-+-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | े ७१देव चतुण्क + मनुष्य चतुष्क + वज्रॠषभ नाराच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              |                   | देव चतुष्क । 😐 ४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | संहतन 🖛 ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| नरक गति      |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १-६ पृथिवी   | 800               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ७वीं पृथिवी  | 33                | ४५ तियँच द्विक, नोचगोत्र + मनुष्य द्विक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ७२-मनुष्यद्विक, उच्चगोत्र + तिर्यंच द्विक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|              |                   | उच्चगोत्र =४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | नीच गोत्र = ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|              | 1                 | ४८ उद्योत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ७२ + उद्योत - ७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

# भ, सातिवाय मिथ्यादृष्टिमें प्रकृतियोंका चतुःवन्ध----( ध. ६/२००-२१३)

संकेत—उत, ≖उत्कृष्ट; अनु, ≖अनुत्कृष्ट; द्विस्थान ∞ निम्ब व काञ्जोर रूप अनुभाग; चतुःस्थान = गुड, खाण्ड, शर्करा, अमृतरूप अनुभाग; अन्त को, को, = अन्तःकोटाकोटी सागर।

९९

|                |                              | Ţ                          | ;                                   | <b>न</b> न्ध               |                      | न.        |                                 |               | ······································  | ৰন্ধ               |                           |
|----------------|------------------------------|----------------------------|-------------------------------------|----------------------------|----------------------|-----------|---------------------------------|---------------|-----------------------------------------|--------------------|---------------------------|
| नं.            | प्रकृति                      | प्रकृति                    | स्थिति                              | अन्नुभाग                   | प्रदेश               | न         | प्रकृति                         | प्रकृति       | स्थिति                                  | अनुभाग             | प्रदेश                    |
| $\vdash$       | ज्ञानावरणीय                  |                            | [                                   | 1                          | [                    | 3         | औदारिक शरीर                     | { ইিঁ         | अंत को.को.                              | चतु स्थान          | अनुस्कृष्ट                |
| ۲.             |                              | 430                        | अंत को को                           | ष्टि स्थान                 | अनुत्कृष्ट           |           | देव, नारकीका वै,                | 11            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                    | उत, वा अन्नु-             |
|                | पाँचौ                        | «                          |                                     |                            |                      |           | ति मनु,को आ,                    | नहीं          | नहीं                                    | नहीं               | नहीं                      |
|                | दर्शनावरणीय                  | 1                          |                                     |                            |                      |           | तैजस'शरीर<br>कार्माण            | R.            | अंत को को.                              | चतुःस्थान          | अनुस्कृष्ट                |
| <b>K-</b> 9    | स्त्यान॰ त्रिक               | 22                         | tu i                                | *                          | उत्त. वा अनु.        | 8         | कामाण<br>अगोपॉग                 | 11            | । »<br>स्वस                             | । "<br>त दारीरवत्— |                           |
| 8-8            |                              |                            | 10                                  | "                          | अनुस्कृष्ट           | ŝ         | নিন্দাগ                         | ŧ             | (अंत को.को.                             |                    | । अनुरकृष्ट               |
| ₹              | वेदनीय                       |                            |                                     |                            | ]                    | à         | <b>क</b> म्धन                   | -             |                                         | । कारीरवस          | • -                       |
|                | साता                         | . "                        | »                                   | चतु.स्थान                  | ,                    | ৩         | संघात                           | -             | *1                                      |                    |                           |
| २              |                              | नहीं                       | नहीं                                | महीं                       | नहीं                 | 5         | समचतुरस. सं.                    | ŧ             | अंत को को.                              |                    | उत. वा अनु-               |
|                | मोहनीय                       |                            |                                     |                            |                      |           | शेष पाँच संस्थान                | নন্ধী -       | नहीं                                    | न <b>हीं</b>       | न <b>हीं</b>              |
| [ ]            |                              |                            | 1                                   |                            |                      | 3         | संहनन (देव व                    |               | Ì                                       |                    |                           |
|                | दर्शन मोहः                   |                            | l                                   |                            | ł                    |           | नारकी हीको) वज∽                 | 2             | अंत को को.                              | चतु स्थान          | उत.वा अनु.                |
| 2              | सम्यक्तव प्रकृति<br>मिध्यारव | 11<br>12<br>12<br>12<br>12 | ,<br>अंत को, को,                    | * *<br>*                   | <u> </u>             |           | भूषभ नाराच                      | _             |                                         | विद्र स्थान        |                           |
| र<br>३         | ानच्यात्व<br>सम्यग्निध्यारव  | ्र<br>नहीं                 | अराका,का,<br>महीं                   | द्वि स्थान<br>नहीं         | उत्त. वा अनु<br>नहीं |           | वज नाराच<br>घेष चार             | 37            | 57                                      |                    |                           |
| Ň              | चारित्र मोह '                | יפי                        | .161                                | 461                        | শহ।                  | 80-       | राप चार<br>स्पर्शादि चतु, प्रश, | , '<br>1      | 17<br>27                                | "<br>चतुःस्थान     | अनुरकृष्ट                 |
| •              | अनन्तानु० चतु०               | है                         | अंत को. को                          | द्वि स्थान                 | उत्त. वा अनु,        |           |                                 |               |                                         | Ū                  |                           |
| 2              | अप्रत्या० चतु०               | ,,                         |                                     | "                          | अनुरकृष्ट            |           | ,, ,, अप्र-                     | ,,            |                                         | वि स्थान           |                           |
| Ŗ              | प्रत्या० चतु०                | ,.                         | <i>n</i>                            | "                          |                      | 18        | नरकान्नुपूर्वी                  | *1            | 19                                      | tu tu              | 10                        |
| 8              | <b>स</b> ंज्व० चतु०          | ,,                         | 30                                  | IJ                         | ,                    |           | (सप्त पृथिवीमें ही)             |               | ]                                       |                    |                           |
| <b>१</b> ७     | स्त्री वेद                   | नहीं                       | नहीं                                | नहीं                       | नहीं                 |           | तिर्यगान <u>ुपू</u> र्वी        | 31            | ย                                       | \$7                | 57                        |
| <u>۲</u> ۲     | पुरुष वेद                    | ह                          | अंत को. को.                         |                            | अनुत्कृष्ट           |           | ( देव व नारकीको                 | 71            | ]                                       |                    |                           |
| 38             | नपुंसक वेद                   | नहीं                       | नहीं                                | ্নৱী                       | नहीं                 |           | ही) मनुष्यानुपूर्वी             | ę.J           | 13                                      | चतु स्थान          | <b>97</b>                 |
| R0             | हास्य, रति                   | ₽.<br>E                    | अंत को को ,                         | द्वि स्थान                 | अनुत्कृष्ट           |           | तिर्यग् मनुष्यको ही             |               |                                         |                    |                           |
| ९१<br>२२       | अरति, शोक                    |                            | _~                                  | 3                          |                      | o, 1      | देवानुपूर्वी                    | - <b>a</b> to | ,<br>अंस को, को,                        | <b>"</b> चतु.स्थान | उत् वा अनु.               |
| २२-<br>२३      | जार । राज २०१७               | नहीं                       | नहीं                                | नहीं                       |                      | १४<br>१६  | अगुरुसम्<br>जनवास               |               | 1 .                                     | द्वि स्थान         | অনুন্দুষ্ট                |
| 28-            | भय, जुगुप्सा                 | ŧ                          | अंत को. को                          | ित रुगान                   |                      | 20        | ওপন্থার<br>৭ <b>ং</b> ধার       | •1 .          | . 19                                    | चतुःस्थान          | и                         |
| 38             |                              | R. R.                      | <b>O</b> (1 4010 M <sup>-1</sup> )  | 18 6414                    | अनुरकृष्ट            | 2=        | आतप                             | ः<br>नहीं     | "<br>नहीं                               | नहीं               | ्र<br>नहीं                |
|                | मायु                         |                            |                                     |                            |                      | 39        | (सप्त पृथिवीमें ही)             |               |                                         |                    |                           |
| <sup>•</sup> . | . –                          |                            |                                     |                            |                      |           | <b>उच्चोत</b>                   | 8             | अत को.को.                               | चतुःस्थान          | अनुरकृष्ट                 |
| ļļ             | चारों                        | नहीं                       |                                     | नहीं                       |                      | २०        | उच्छ्वास                        | 8             | ,)                                      | 33                 |                           |
| Ę              | नाम                          |                            |                                     |                            | İ                    | २१        | विहायोगति ग्र                   | "             | 37                                      |                    | उत. वा अ <b>न्र</b> .     |
| 2              | नरक गति                      |                            |                                     |                            |                      |           | •, অসে                          | नहीं          | <b>नहीं</b>                             | नहीं<br>सन्य भाव   | नहीं                      |
|                | 🕻 तियंच गति                  | 象                          | "<br>उंत को. को                     | "<br>हिंद काण्ड            |                      | <b>२२</b> | प्रत्येक                        | 18<br>        | अंत को को                               | चतुःस्थान<br>नहीं  | अनुत् <u>कृष्ट</u>        |
| Ιİ             | ( सप्तम पृथिवीके             | र<br>नारकीक                | ∞ रामणः का,<br>हे ही बँधनी है       | । १४ तथान<br>अन्द्रको अर्थ | ) अनुत्कृष्ट<br>ने । | २३<br>२४  | संधारण                          | नहीं<br>क     | नहीं                                    | गहा<br>चतुःस्थान   | नहीं                      |
|                |                              |                            |                                     |                            | ,                    | २४<br>२४  | त्रस                            | है<br>^*      | अंत को, को,<br>जनी                      | नजुर्त्वान<br>नहीं | अनुत्कृष्ट<br>जन्मे       |
|                | { मनुष्य गति<br>देवनारकी हो  | ្រ ដ្<br>អកីម∋ ភិ          | ে। বিয়া বয়া বয়া<br>বিয়ালনা বয়া | चतुस्थान                   |                      | रें       | स्थावर<br>सुभग                  | नहीं<br>है    | नहीं<br>अंत को,को,                      | चतुःस्थान          | नहीं<br>वानरकड            |
|                | -                            |                            | ,                                   |                            |                      | 29        | धुमग<br>दुर्भग                  | ू<br>नहीं     | जरा का,का,<br>नहीं                      | নন্থী              | अनुरकृष्ट<br>नहीं         |
|                | देव गति                      | ŧ                          | अंस को, को                          | द्वि स्थान                 | अनुस्कृष्ट           | २=        | <sup>जुन</sup> ा<br>सुस्वर      | 10            | अंत को को.                              | चतुःस्थान          | अनुरकृष्ट<br>अनुरकृष्ट    |
|                | ( तियंच मनुष्य अ             |                            | देवनारकी नह                         | 1 I                        |                      | 38        | तु.स्वर                         | नहीं          | नहीं                                    | नहीं               | गठ <sup>,20</sup><br>नहीं |
| २              | १-४ इन्द्रिय जाति            | नहीं                       | नहीं                                | नही                        |                      | 30        | शुभ                             |               | अंत को को.                              | चतुःस्थान          | अनुत्कृष्ट                |
|                | र्षचेन्द्रिय जाति            |                            | अंत को. को.                         | -                          |                      | 38        | अशुभ                            | नहीं          |                                         | नहीं               | नहीं                      |
| · ·            |                              |                            |                                     | -                          |                      | 1         | _ <b>_</b>                      | -             |                                         |                    |                           |

|                   |                           |                     | बन्ध्               |                   |                     |         |                          |                  | बन्ध        |            |              |  |  |
|-------------------|---------------------------|---------------------|---------------------|-------------------|---------------------|---------|--------------------------|------------------|-------------|------------|--------------|--|--|
| र्ग, प्रकृति      | प्रकृति                   | स्थिति              | अनुभाग              | সৰই               | ਜ.                  | प्रकृति | प्रकृति                  | स्थिति           | अनुभाग      | সदेश       |              |  |  |
| ३२<br>३३          |                           | <b>है</b><br>  नहीं | अंत को को<br>नहीं   | चतु स्थान<br>नहीं | अनुस्कृष्ट<br>जन्मी | 8       |                          | नहीं             | नही         | नहीं       | ( नहीं       |  |  |
| 38                | सू <i>रूम</i><br>पर्याप्त | 老                   | अंत को, को,         | चतुःस्थान         | नहीं<br>अनुत्कृष्ट  | ъ.<br>Ю | ्योत्र                   | ( <del>)</del> ? | 39          | ćt (       | 10           |  |  |
| <b>\$</b> 4<br>36 | अपयोग्न<br>स्थिर          | नही<br>है           | नहीं<br>अंत को. को. | नहीं<br>चतुःस्थान | नहीं<br>अनुरकृष्ट   |         | उद्य<br>(                | ्रीष्ट           | अंत को. को. | चतुःस्थान  | अनु₹कृष्ट    |  |  |
| 1                 | अस्थिर<br>आदेय            | नहीं<br>है          | नहीं<br>अंत को.को.  | नहीं<br>चतु स्थान | महीं<br>अनुरकृष्ठ   |         | (संधम पू॰ में ही)<br>नीच | IJ               | <b>3</b> 9  | द्वि स्थान | उत्त. वा अनृ |  |  |
|                   | अनादेय<br>यशः कीर्ति      | नहीं                | नहीं<br>अंत को,को.  | नहीं<br>चतु'स्थान | नहीं<br>अनुत्कृष्ट  | 6       | अन्तराय—<br>। पाँचों     | ŧ                | अंत को,को,  | द्वि स्थान | अनुत्कृष्ट   |  |  |

# ५. बन्ध ब्युच्छित्ति आदेश प्ररूपणा

| मार्गणा           | <b>गु</b> ण<br>स्थान | व्युच्छित्तिकी प्रकृतियाँ                                                                             | अबन्ध             | पुनः चन्ध                 | कुल<br>बन्ध<br>योग्य | अनन्ध    | पुन.<br>बन्ध | बन्ध      | ब्युच्छि∙<br>ति | े दोष<br>लन्ध<br>योग्य |  |
|-------------------|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------------------|----------------------|----------|--------------|-----------|-----------------|------------------------|--|
| १ गति मार्गण      | IT                   |                                                                                                       |                   |                           |                      |          |              |           |                 |                        |  |
|                   | योग्य—-              | . १/§ ३७/४१ ); ( प. खं/सू. ४३<br>१२० ( देव त्रिक,वैक्रि० द्वि, आहा०<br>१६ = १२०-१६ = १०१; गुण स्थान = | हिव, १-४ इन्द्रिय |                           |                      |          | ारण, नर      | कत्रिक )  |                 |                        |  |
|                   | १                    | मिथ्यास्ब, हुंडक, नपुं०,<br>सुपाटिका = ४                                                              | तीर्थंकर          | [                         | १०१                  | *        |              | 800       | 8               | \$3                    |  |
|                   | २<br>३               | ओघवत् 🔹 📼 २५                                                                                          | मनुष्याग्नु       | f.                        | 8 <b>4</b><br>90     | <b>۲</b> |              | हह<br>७०  | २५              | ৬१<br>৩৩               |  |
|                   | 8                    | ओववत =१०                                                                                              | 18-418<br>        | मनुष्यायु ती <b>र्थ</b> ० | 1 .                  |          | २            | હર        | १०              | ई२                     |  |
| १-३ पृथिवी पर्य   | सि                   |                                                                                                       |                   | ामान्यवत्—                |                      |          |              |           |                 |                        |  |
| ४-६,, ,,          | १                    | मन्ध योग्य = १०१ तीर्थं कर = १०<br>मिघ्यारव, हुंडक, नपुं०,                                            |                   |                           |                      |          |              |           |                 |                        |  |
|                   | <b>२</b> -४          | मृपाटिका - ४<br>प्रथम पृथिवी                                                                          | ਧਹਾਹਿਰਜ           |                           | १००                  |          |              | 800       | 8               | 13                     |  |
| ७ पृथिवी पर्या    |                      | बन्ध योग्य = १०१—मनुष्यायु, ती                                                                        | -                 | धान=४                     |                      |          |              |           |                 |                        |  |
|                   | ۶                    | मिथ्यात्व, हुंडक, नपुं०,<br>सुपाटिका, तिर्यगायु १                                                     | उच्च, मनु० दि०    |                           | 33                   | Ę        |              | हई        | <u>+</u>        | 83                     |  |
|                   | २<br>३               | ओवनत् २५्—तिर्यगायु्—२४                                                                               | :                 | डच, मनु० दि०              | ₹₹<br>₹७             |          | ŧ            | 83<br>00  | ২৪              | <i>₹</i> 9<br>90       |  |
|                   | 8                    | ओघवत १०—मनुष्यायु ≖१                                                                                  |                   |                           | 190                  |          |              | ৩০        | 3               | <b>4</b> 2             |  |
| ।<br>१ पृथिवी अप० |                      | <br>चन्धयोग्य = १०१मनुष्य व तिर्यगायु ( मिश्रयोगमें आयु नहीं केंंधे ) = ११; गुणस्थान ==२;             |                   |                           |                      |          |              |           |                 |                        |  |
|                   | १                    | (नरक अपर्याप्त सासादन न होय)<br>मिथ्याख, हुडक, नपुं०, सृपा-<br>टिका-सासादनकी २४—                      |                   |                           |                      |          |              |           |                 | 600                    |  |
|                   | 8                    | तिर्यगायु <b>≔२</b> ⊂<br>ओघवत् १०—मनुष्यायु <del>=</del> १                                            | तीर्थं कर<br>     | तीर्थं कर                 | 33<br>00             | 8        | ٤            | ्ह⊏<br>७१ | २ <u>५</u><br>१ | 68<br>(२               |  |

प्रकृति बंध

| मार्गणा                         | गुण<br>स्थान | व्युच्छित्तिकी प्रकृतियाँ                                                                           | अनम्ध                                                 | पुनः भन्ध                                | कुल<br>बन्ध<br>योग्य | এৰন্ধ         | पुन '<br>वन्ध     | मन्ध           | ब्युस्ति-<br>चि | হীত্ব<br>লন্ঘ<br>দ্বोग्य |  |
|---------------------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------------|----------------------|---------------|-------------------|----------------|-----------------|--------------------------|--|
| ३-६ वृथिवी अ                    | qo           | बन्धयोग्य = १०१ मनुष्यायु, ति                                                                       | ार्यंचायु, तीर्थंकर ।                                 | ≖ १८, गुणस्थान ∞<br>।                    | ।<br>'१.<br>         |               |                   |                |                 |                          |  |
|                                 | ٢            | मिण्यात्व, हुंडक, नपुं०, सृपा-<br>टिका + सासादनको २५—<br>तिर्यंचायु =२८                             | 1                                                     |                                          | ٤٢                   |               |                   | <br>عع         | २व              | ৩০                       |  |
| ७ वीँ पृथिवी अप०                |              | गन्धयोग्य ≕ १०१ मनूब्य                                                                              | तिर्यचायु, तीर्थं कर                                  | , मनुष्य द्वि०, उ                        | चगोत्र = १           | ९४; गुणस्थ    | गन <del>=</del> १ |                |                 |                          |  |
|                                 | १            | उपरोक्त -२८                                                                                         |                                                       |                                          | દષ                   |               |                   | 84             | ( २=            | 49                       |  |
| २ तियँच गति<br>सामान्य प०       | —( म. •      | ./१/§ ३८/४२); ( ष. रवं./८/सू.<br>वन्धयोग्य <del>=</del> १२०—तीर्थं कर, अ                            | <b>{३-७४/११२-१</b> ६०)<br>गहारक द्विक <del>-</del> ११ | ; ( गो, क,/१०८-)<br>७; गुणस्थान १        | १०६/६३-              | <br>Ek)       |                   | •              | •               | •                        |  |
|                                 | १            | জীঘৰৱ 🖛 १४                                                                                          | 1                                                     | ī                                        | 1 880                | 1 1           |                   | 289            | 1 24            | १०१                      |  |
|                                 | २            | ओघवत् २५ + वज्र ऋषभ,                                                                                | [                                                     |                                          |                      | j             |                   |                |                 |                          |  |
|                                 |              | औ॰ द्वि॰, मनुष्य त्रिक = ३१                                                                         |                                                       |                                          | <b>१</b> ०१          |               |                   | 808            | 33              | 90                       |  |
|                                 | ۶<br>ک       | X                                                                                                   | देवायु                                                | 3                                        | 90<br>4              | 3             | •                 | <b>\$</b> 8    |                 | 48                       |  |
|                                 | 6            | अप्रत्यारूमान ४ — ४                                                                                 |                                                       | देवायु                                   | 3 <b>4</b>           |               | १                 | 90             | 8               | <i>.</i> {Ę              |  |
|                                 | k            | प्रत्यारच्यान ४ 🚥 ४                                                                                 |                                                       |                                          | ĘĘ                   |               |                   | <b></b>        | 8               | ६२                       |  |
| पंचेन्द्रिय प०                  |              |                                                                                                     | <del>(</del>                                          | ~ सामान्य तिर्य                          | चवत् -               | >             |                   |                | , :             |                          |  |
| पं. योनिमती                     |              |                                                                                                     | <b>~</b> -                                            | — 1, ·                                   | <b>,</b> , ,         | <b>&gt;</b>   |                   |                |                 |                          |  |
| पंचेन्द्रिय नि. अ               | प्रम०        | मन्धयोग्य = १२० तीर्थंकर, अ                                                                         |                                                       |                                          | F १११;               | गुणस्थान      | १, २, ४           |                |                 |                          |  |
|                                 | १            | ओधनद्य १६नरक त्रिक ≕१३                                                                              | देव द्वि०, वै क्रि०<br>द्वि०                          |                                          | १११                  | 8             |                   | 602            | १३              | 83                       |  |
|                                 | २            | ओवनत् २१ + नज नृषम, औ०                                                                              |                                                       |                                          |                      |               | 1                 |                |                 |                          |  |
|                                 | ۲<br>۲       | द्वि॰, मनु॰ द्वि॰-तिर्यगायु ़ २१                                                                    |                                                       | 2-0-20-                                  | 83                   |               |                   | 83             | રદ              | ξų                       |  |
|                                 |              | अप्रत्याख्यान ४ 😐 ४                                                                                 |                                                       | देव द्वि०, वैक्रि०<br>द्वि०              | Ęŧ                   |               | 8                 | ६१             | 8               | ६१                       |  |
| तिर्यंच ल० अप०<br>३ मनुष्व गतिः |              | बन्धयोग्य ∞ १२० — तीथ कर आह                                                                         | ।<br>रिक द्वि॰, देव प्रिय<br>।                        | क, नरक तिक, बै                           | নি৹ <b>ব্লি</b> ক    | ।<br>१०१;<br> | गुणस्थान          | <br> <br> <br> |                 |                          |  |
| सामान्य प०                      |              | बन्धयोग्य <del></del> १२०; गुणस्था <b>न</b> १४                                                      |                                                       |                                          |                      |               | :                 |                |                 |                          |  |
|                                 | १<br>२       | ओधवत्तः ≓१६<br>ओधवत् २४, वज्र ऋषभ, औ०                                                               | तीर्थ०, आ०द्वि०                                       |                                          | १२०                  | Ę             | -                 | ११७            | १६              | १०१                      |  |
|                                 |              | द्वि०, मनु० त्रि० 🛛 🛥 ३१                                                                            | { }                                                   |                                          | 202                  |               |                   | १०१            | 38              | Vo                       |  |
|                                 | Ę            | ×                                                                                                   | देवायु                                                | _                                        | 90                   | 2             |                   | 48             |                 | 3\$                      |  |
|                                 | 8            | अप्रत्याख्यान ४ = ४                                                                                 | ļ                                                     | <b>दे</b> वायु सौर्थ ०                   | <b>\$</b> \$         |               | ર                 | ওহ             | 8               | হুও                      |  |
|                                 | <b>  </b>    | प्रत्यारूयान ४ 📼 ४                                                                                  | 1                                                     |                                          | <b>ই</b> ও           |               |                   | <b>£</b> '9    | 8               | 43                       |  |
| ^                               | ई-१४         | <── ओघतत्>                                                                                          |                                                       |                                          |                      |               |                   |                |                 |                          |  |
| मनुष्यणी ५०<br>मनु० नि० अ५०     |              | < सामान्य मनुष्यवत्त><br>वन्धयोग्य = १२०४ आग्रु, नरक द्विक, आ० द्वि = ११२;गुणस्थान = १, २, ४, ६, १३ |                                                       |                                          |                      |               |                   |                |                 |                          |  |
|                                 | <b>र</b>     | ओघवत् १६नरक त्रिक = १३                                                                              | देवद्विक, वैक्रि०<br>  द्वि, सीर्थ ०                  |                                          | ११२                  | *             |                   | ९०७            | १३              | 83                       |  |
|                                 | २            | ओघवद २४ + वज्र ॠषभ +<br>औ० द्वि + मनु० द्वि०,—                                                      |                                                       |                                          | ષ્ટય                 |               |                   | 83             | २१              | <b>ŧ</b> k               |  |
|                                 | 8            | तिर्यगायु ==२१<br>अप्रत्याख्यान ४, प्रत्याख्यान ४<br>===                                            |                                                       | े<br>देव द्विक, वैंकि०<br>द्वि०, तीर्थ०, | Ęĸ                   |               | *                 | 00<br>0        | 5               | ६<br>६२                  |  |

| मार्गणा                                     | गुण<br>स्थान | व्युच्छित्तिको प्रकृतियाँ                                             | अषन्ध             | ু<br>যুন' ৰন্ধ<br>।                                         | कुल<br>भन्ध<br>योग्य | ঔশশ্ঘ                    | पुनः<br>बन्ध | नन्ध             | व्युच्छि-<br>त्ति | थेष<br>बन्ध<br>सोग्य |
|---------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------|--------------------------|--------------|------------------|-------------------|----------------------|
|                                             | Ę            | अपूर्वकरण ओघवत् ३६-आ०<br>हिच्च ३४ + हबें की ४ , १०वें                 |                   |                                                             | ६१                   |                          |              | ई२               | 49                | ۲                    |
|                                             | 13           | की १६, ६ठें की ६ = ६१<br>साता वेदनीय १                                |                   |                                                             | ٤.                   |                          |              | R                | ۲.                |                      |
| मनु∙ ल. अप.                                 |              | बन्ध योग्य≖ १२०देव त्रिक, न                                           | ।रक त्रिक, वैक्रि | ০ ব্লি০, আ০ ব্লি০,                                          | तीर्थ <del>-</del> १ | ,<br>० <b>६</b> ; गुवारः | धान १        |                  | •                 | •                    |
| देवगतिः<br>सामान्य                          |              | '<br>( ष. र्ख. ८/मु. ७७-१०१/१५= ) ।<br>नन्धयोग्य = १२० – सूक्ष्म, अपय | प्ति, साधारण, २   |                                                             | त्रक, देवत्रि        | क, वैकिय                 | -<br>हि०,    |                  |                   |                      |
| {भवनत्रिक-<br>देव पर्याप्त                  |              | आहारक द्वि०,=१०४,; गुणत्थान<br>जन्धयोग्य ≭ सामान्यकी १०४ –            | T === 12          |                                                             |                      |                          |              |                  |                   |                      |
|                                             | ع            | मिथ्या, हुंडक०, नपुं०, सृपा-<br>टिका, एकेन्द्रिि०,स्थावर,             |                   |                                                             | <b>१</b> ०३          |                          |              | <b>१</b> 0३      | 3                 | £4                   |
|                                             | २<br>२       | आतप –७<br>ओधनद् २५<br>×                                               | THEID             |                                                             | हई<br>७१             |                          |              | ٤ <b>4</b><br>٥٥ | <b>२</b> १        | ু<br>হয              |
|                                             | 8            | ्र<br>ओधवत् = t∘                                                      | मनुष्यायु         | मनुष्यायु                                                   | 50                   | <b>१</b>                 | १            | 99               |                   | - <b>{</b> ₹         |
| करूप. देवी. प.<br>{ सौधर्म ईशान<br>पर्याप्त |              | )<br>  जन्ध योग्य=सामान्य देववस्र १                                   |                   | -भवन त्रिक वर्य−<br>∗४                                      |                      | <b>→</b>                 |              |                  |                   |                      |
| L                                           | <b>र</b>     | मिथ्या, हुंडक, नपुं०, सृपाटिका,                                       | तीर्थंकर          | 1                                                           | <b>60</b> 8          | ۲.                       |              | \$03             | 6                 | ₹\$                  |
|                                             | २<br>२       | एकेन्द्रि०, स्थावर, आतप ⊷७<br>ओघवत् -२५                               |                   |                                                             | 84                   |                          |              | ٤٤               | વષ                | . ৩१                 |
| l                                           | 8            | ्र<br>ओषवत् ≖१०                                                       | मनुष्यायु         | <br> मनुष्यायु,तीर्थ                                        | 90<br>90             | \$                       | २            | ৩০<br>৬২         | 1 20              | ७०<br>हे२            |
| { सनरकुमा-<br>रादि १०<br>स्वर्ग पर्याप्त    |              | मन्ध योग्य≖१०४एकेन्द्रिय, स                                           | धावर, आतप-।       | १०१; गुणस्थान                                               | 8                    |                          |              |                  |                   |                      |
|                                             | ۲            | मिध्यास्व, हुंडक, नपुं०,<br>सृपाटिका —४                               | तीर्थंकर          |                                                             | 101                  | 8                        | T            | <b>१</b> ००      | 8                 | १६                   |
|                                             | २            | ओंघवत्त२४                                                             |                   |                                                             | <b>2</b> 5           |                          |              | ₹\$              | <b>R</b> k        | U.                   |
|                                             | 8            | ्र<br>ओषवद्य ≔१०                                                      | मनुष्यायु         | मनुष्यायु, तीर्थ                                            | 98<br>90             | 1                        | ٦            | ৩৩<br>ডহ         | 20                | ७०<br>इ२             |
| { आनतादि-<br>४ स्वर्ग<br>वनवग्रै.प.         |              | वन्ध योग्य ≔ १०४ — एकेन्द्रि०, स्थ<br>                                | थावर, आंतप, रि    | त्य <sup>थं</sup> चत्रिक, उद्योत                            | ∞ १७; गुण            | स्थान = १                | 7            |                  |                   |                      |
|                                             | 3            | मिध्यास्त, हुंडक, नपुं०,                                              | सीर्थ क <b>र</b>  |                                                             | 63                   | 1                        |              | 84               | 8                 | કર                   |
|                                             | २            | सृपाटिका –४<br>ओघकी २५तिर्यक्त्रिक,<br>उद्योत –२१                     |                   | ł                                                           | <b>F</b> 3           |                          |              | દર               | <b>૨</b> १        | ৽ৼ                   |
|                                             | Ę            | ×                                                                     | मनुष्यायु         | _                                                           | 66                   | 2                        |              | 90               |                   | ৩০                   |
| {्रिंच अनुत्तर व<br>नव अनु-<br>दिश प०       | 8            | ओघवद्द — १०<br>बन्ध योग्य – सौधर्मके चतुर्थ गुणग                      | शानवत्तं == ७०;   | <sup>[</sup> मनुष्पायु, तीर्थ<br>गुणस्थान केवल <del>-</del> | .। ७०<br>१ (चतुर्थ)  |                          | ર્           | હર               | } <b>१०</b>       | ₹२                   |

प्रकृति बंध

| मार्गणा                              | गुण<br>स्थान | व्युच्छित्तिको प्रकृतियाँ                                                                  | अष्रन्ध                         | पुनः नन्ध                         | कुल<br>घन्ध<br>योग्य  | अनन्ध                 | पुनः<br>बन्ध         | <i>बन्ध</i> | व्युच्छि.         | धेष<br>बन्ध<br>योग्य |
|--------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------|-------------|-------------------|----------------------|
| भवन, त्रि. अप,                       | j            | वन्ध योग्य≖ १०४—तीर्थकर, मनु                                                               | ष्य व तिर्यगायु≃                | १०१; गुणस्थान -                   | - १, २                |                       |                      |             |                   |                      |
|                                      | ۶<br>۲       | भवमत्रिक पर्याप्तवन्त -७<br>ओषवन् २४—तियँचायु - २४<br>मोट सम्यग्दष्टि यहाँ नहीं<br>उपजते । |                                 |                                   | <b>30</b> 3<br>83     |                       |                      | १०१<br>१७१  | ૭<br>૨૪           | 83<br>00             |
| कल्प. देवी. अप.                      |              |                                                                                            | ←—भ                             | वनत्रिक अपर्याप्तव                | l₫                    | <b>`</b>              |                      |             |                   |                      |
| सौधर्म ईशान<br>अप॰                   |              | बन्ध योग्य≕सामान्य देवको १०४                                                               |                                 |                                   |                       |                       |                      |             |                   |                      |
|                                      | 8<br>8<br>8  | ओषवत २१—तिर्यचायु च२४<br>ओषवत् १०—मनुष्यायु च१                                             | J                               |                                   | -                     |                       | •                    | •           |                   | 83<br>90<br>\$7      |
| सगत्कुमा-<br>रादि १०<br>स्वर्ग अप०   |              | वन्ध योग्य=सामान्य देवको १०४                                                               | ≀—एकॉन्द्र०, स्थ⊺               | <b>बर, आतप, मनुष</b>              | य, ातयच               | ायु = ११;             | गुणस्थाः             | न १,२,४     |                   |                      |
|                                      | १            | मिथ्यात्त्र, हुंडक, नपुं०,<br>सृपादिका —४                                                  | तीर्थं कर                       |                                   | 33                    | 8                     | 1                    | {\$"        | 8                 | ક્ષ્ર                |
|                                      | २<br>४       | ओघवत् २१तियँचायु ≈२४<br>ओघवत् १०-मनुष्यायु ≈१                                              |                                 | तीर्थं कर                         | 83<br>00              |                       | <b>१</b>             | ૬૪<br>૬૪    | २४<br>१           | ७०<br>६२             |
| आनतादि ४<br>स्वर्ग व नव<br>ग्रै० अप० |              | त्रन्ध योग्य ≕सामान्यकी १०४प                                                               | रकेन्द्रि <b>०, स्थावर</b> ,    | आतप, तिर्यंचवि                    | নক, ওথা               | त, मनुष्य             | ायु <del></del> १६ : | गुणस्था     | न <b>≖ १,२,</b> १ | 3                    |
|                                      | १            | मिच्यास्त, हुँडक, नपुं०,<br>स्पाटिका =४                                                    | तीर्थंकर                        |                                   | 84                    | 1 8                   |                      | E &         | 8                 | <b>\$3</b>           |
|                                      | ঽ            | ओंघवद २५—तिर्यक्<br>त्रिक व उखोत व्य२१                                                     |                                 |                                   | 13                    |                       |                      | 83          | २१                | ণ্ড০                 |
| १ अनुदिश व<br>१ अनुत्तर अप०          | 8            | ओघवद १०—मनुष्यायु ⇔ ६<br>बन्ध योग्य ⇔सौधर्म पर्याप्त या नि                                 | <br>१० अपर्याप्तवद्य ४          | े सीथँकर<br>थेको ७०; गुणस्थ       | ) ७०<br>)<br>थान - के | }<br>]<br>बल १ (⁼<br> | १<br>(<br>वतुर्थ)    | ৩হ          | 3                 | ६२                   |
| २. इन्द्रिय मार्ग                    | _            | , र्खः. =/मू. १०२-१३६/१४८-१६२); (                                                          |                                 |                                   | ŀ                     | I                     | 1                    |             | 1                 | í                    |
| सर्व एकेन्द्रिय                      | 1            | जन्ध योग्य ∞ओघको १२०तीर्थ                                                                  | ोकर, आहार द्वि०<br>।            | , देवत्रिक, नरक <sup>ा</sup><br>। |                       | ল <b>রি</b> ০=        | १०१; गु              |             | (                 | 1 413                |
|                                      | ्<br>१       | ओघवत १६नरकत्रिक<br>+-मनु० ति० आयु =- १५<br>ओधकी २५ + वज्र ज्यूषभ, औ०                       |                                 |                                   | 309<br>83             |                       |                      | 308         |                   | £8                   |
| सर्व विकलेन्द्रिय                    | <b>२</b>     | विश्व सनु० द्वि ३० तिर्थगायु<br>वि०, मनु० द्वि ३० तिर्थगायु<br>२२२                         |                                 | }                                 | 58                    | ļ                     |                      | 83          | ११                | 48                   |
|                                      |              |                                                                                            |                                 | «·                                | – एकेन्गि             | दयवत् –               |                      | >           |                   |                      |
| धंचे० पर्याप्त                       |              |                                                                                            |                                 | ←                                 | — ओध                  | गव् ——                | <u> </u>             | <b>~→</b>   |                   |                      |
| पंचे. नि• अप                         |              | बन्ध योग्य ≕ओघकी १२०४ ३                                                                    | ध्रायु, नरक द्विक,              | জাहা॰ <b>হি॰ – १</b> १            | १२ गुणस्थ             | ान <b>= १,२</b> ,     | 8,4,23               |             |                   |                      |
|                                      | R            | ओघवत् १६ंमरकत्रिक 🛥 १३                                                                     | देव द्विक, बैंकि<br>दि० तीर्थ ० | 0                                 | ११२                   | *                     |                      | 800         | १३                | 83                   |
|                                      | २<br>४       | ओघवत्त २५—तिर्मेचायु ⇒२४<br>अप्रध्याख्यान ४, प्ररया० ४,<br>औ० द्वि०, वज्र ऋषभ०             |                                 | देव द्वि० वै०<br>द्वि० तीर्थं०    | 83<br>00              |                       | *                    | દ૪<br>હર્ષ  | <b>૨</b> ૪<br>૧૨  | ७०<br>६२             |
|                                      |              | मनु० दि० = १३                                                                              |                                 |                                   |                       |                       |                      |             |                   |                      |

प्रकृति बंघ

| मार्गणा                          | गुण<br>स्थान | व्युच्छित्तिको प्रकृतियाँ                                   | अंत्रन्ध                               | पुन वन्ध                              | कुल<br>बन्ध<br>योग्य | <b>अ</b> बन्ध्  | पुन'<br>बन्ध     | क्₹ध          | व्युच्छि०  | दोष<br>अन्ध<br>योग्य |
|----------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|----------------------|-----------------|------------------|---------------|------------|----------------------|
| ······                           | इ            | अपूर्वकरणकी ओघबत                                            | <u> </u>                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                      |                 |                  | ई२            | <u></u>    | 8                    |
|                                  |              | ३६-आ० द्वि०∞३४+१वें                                         |                                        |                                       |                      |                 |                  | <b>X</b> \    | · · ·      | •                    |
|                                  |              | की ४, १०वें की १६, ईठे की<br>६ = ६१                         |                                        |                                       |                      |                 |                  |               |            |                      |
| ;                                | १३           | साता वेदनीय १                                               | ]                                      | ļ                                     | 8                    |                 |                  | १             | 2          |                      |
| पंचे॰ ल॰ अप॰                     |              | वन्ध योग्य - ओघकी १२० – देव                                 | त्रिक, नरकत्रिक,<br>l                  | ৰীক্লি০ দ্লি০, আ০<br>।                | द्वि०, ती            | थ<br>।          | १; गुवस्थ<br>∣ ∣ | ोन ≈ १        | J          | 1                    |
| ३. काय मार्गण                    | ∏(ष. 1       | खं. =/सू. १३७-१३१/११२-२००), (१                              | गे क/११४ <b>-१</b> ९४,                 | (१०४-१०६)                             |                      |                 |                  |               | -          | •                    |
| पृथिवी, अप व                     |              | I                                                           |                                        | <del>«</del>                          |                      |                 |                  |               |            |                      |
| गुगपना, जन्म<br>ाध्येक बन,       |              |                                                             | . I                                    |                                       |                      | ର୍ଦା ସପ୍ -<br>ା |                  |               |            |                      |
| रेवय वन,<br>तेज, बात काय।        |              | बन्ध योग्य – ओघकी १२० – देव                                 | ।<br>ভিজ সাকলিক                        | ।<br>बैकदिक वाकदि                     | ।<br>তে বীর্জন       | ्र<br>स्वक्रम   | । ।<br>ਚਿਤ ਭਾਤ   | ।             | 1          |                      |
| ∖ા•્ક મા∖ા મધ્ય ધ                |              |                                                             | ા તપકરા દ્વારા ગાલક <sub>ા</sub><br>]  | -r⊻ia⊻, vit⊄i8<br>I                   | ल्कु साथ (           | ~, નપુષ્યા<br>! | नक, ७स्<br>। ।   | गात्र≃≕१<br>। | بة<br>1    |                      |
| वन० काय                          |              | गुणस्थान १                                                  |                                        | I                                     |                      | I               | i                | 1             | ł          | i                    |
| साधारण                           |              | गुणस्थान १                                                  |                                        | <b>←</b>                              | - एकेन्द्रि          | यवत् -          |                  | → ¦           | 1          |                      |
|                                  |              |                                                             |                                        |                                       |                      |                 | l                | ļ             | 1          |                      |
| त्रसकाय प०<br>त्रसकाय नि० अ      | <b>.</b>     | गुणस्थान ∞ १४                                               |                                        |                                       |                      | ৰেব্ —          |                  |               |            |                      |
| गसकाय गण्ड अप<br>सिर्मकाय लंब अप |              | गुणस्थान≖१,२,४,६,१३                                         |                                        | <पैचे                                 | -                    |                 |                  |               |            |                      |
| <b>रतकाल छ</b> ण्डाप             |              | गुणस्थान = १                                                | ļ                                      | <del>~~~~</del>                       | ातयच                 | लब्ध्य व        | त्त् — <u>—</u>  | <b>,</b>      | 1          |                      |
| ४ योग मार्गणा                    | ·            | ।<br>( ष रबं / ५/सू. १४०-१६०/२०१-                           | ।<br>२४२); (गो.क,                      | /१९६-१९६/१०ई-१                        | ११६)                 | <br>            | ļ                |               |            |                      |
| सामान्य मन वर                    | बन योग       | बन्धयोग्य ≕ओघवत् १२०, गुण≀                                  | थान = १४                               | ←                                     | ओधवर<br>अोधवर        | त्<br>तः        | →                | ļ             |            |                      |
| ोनोके सत्य व                     | अनुभय        | बन्ध्योग्य ≕ ओघवत् ∓ १२०; गुप                               | गस्थान = १४                            | <del>~</del> ~                        | <b>ओ</b> घब          | त् ⊷            | $\rightarrow$    |               |            |                      |
| होनो के असत्य व                  | उभय          | अन्धसोग्य == ओघवत् == १२०, गुष                              | गस्थान 🕶 १२                            | ↔                                     | ओधवर                 | I               | <b>→</b>         |               |            |                      |
| सामान्य काययो                    | ग            | बन्धयोग्य ∞ ओघवत् = १२०; गु                                 | णस्थान≖ १४                             | ←                                     | अोधव                 | त ——            | →                |               |            |                      |
| औ॰ काययोग                        |              | वन्धयोग्य औधवत् १२०; गुण                                    | गस्थान = १४                            | <del>&lt;</del> म                     | नुष्धगतिः            | ৰব্             |                  |               |            |                      |
| ।<br>औ० मि० काययं                | ।<br>ीग      | बन्धयोग्य = अरेषकी १२०अ                                     | ० हि, नरक डि०,                         | देव, नरक आयु, •                       | = <b>१</b> १४; गु    | णस्थान =        | १,२,४            | ,             |            |                      |
| ļ                                | R            | मिथ्या०, नपुं०, हुंडक,सृपा-                                 | तीर्थं कर, देव                         |                                       | <b>११</b> ४          | 2               |                  | 308           | १५         | 83                   |
|                                  |              | निव्याण, नपुण, हुइन, स्थावर,<br>टिका, १-४ इन्द्रिय, स्थावर, | हिंब, बैंब हिंब                        |                                       | 170                  |                 |                  | • • •         | ·`         |                      |
|                                  |              | आतप, सूक्ष्म, अपयग्नि, साधा-                                | ···· · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       |                      |                 | Í                |               |            |                      |
|                                  | ]            | रण, तियम्, मनुष्यायु = १५                                   |                                        |                                       |                      |                 | 1                | ļ             |            |                      |
|                                  | २            | अतन्तानुव ४, स्त्यानत्रिकव,                                 |                                        |                                       | 83                   |                 | ļ                | 83            | 38         | ŧ٤                   |
|                                  | .            | दुर्भग, दुस्वर. अनादेय, न्यग्रो०                            |                                        |                                       |                      |                 |                  | -             |            |                      |
| 1                                |              | परि०, स्वाति, कुल्ज, वामन,                                  |                                        |                                       |                      |                 |                  |               |            |                      |
| 1                                |              | वज्रनाराच, नाराच, अर्धनाराच                                 |                                        |                                       |                      |                 |                  | ĺ             | 1          |                      |
| į                                | 1            | कीलिल, अप्रशास्त बिहायो०,                                   |                                        |                                       |                      |                 |                  |               |            |                      |
| 1                                |              | स्त्रीवेद, तियम् द्विक, उद्योत,                             |                                        |                                       |                      |                 |                  | ,<br>I        |            |                      |
|                                  |              | नीचगोत्र, मनुष्यद्विक, औ०                                   |                                        |                                       |                      | 1               |                  |               |            |                      |
|                                  |              | द्रि॰, बज्र वृषभ =२१                                        | 1                                      | 1                                     | ł                    |                 |                  |               |            |                      |
|                                  | 8            | देव द्विक, बै० द्वि०, तीथ कर,                               |                                        | देवद्विक, बै०                         | Éź                   |                 | Ł                | 50            | <b>4</b> 8 | १                    |
|                                  |              | तथा रोष सर्व = ६१                                           |                                        | द्वि० तीर्थ,                          |                      | I               | -                | .             |            |                      |
|                                  | - 83         | साता = १                                                    |                                        |                                       | 8                    | 1               | ]                | १             | १          | X                    |

७. प्रकृतिबन्ध विषयक प्ररूपणाएँ

प्रकृति बंध

| मार्गणा              | गुण<br>स्थान          | व्युच्छित्तिको प्रकृतियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | अबन्ध                                                                                                                                        | पुनः बन्ध                           | कुल<br>मन्ध<br>योग्य   | অৰল্ঘ                                 | पुन.<br>मन्ध   | बन्ध           | व्युच्छि०     | रोष<br>बन्ध<br>योग्य |  |
|----------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------------------|---------------------------------------|----------------|----------------|---------------|----------------------|--|
| वैक्रि॰ काय॰ य       | ोग                    | बन्धयोग्य≃सामान्य देववत् १०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | १, गुणस्थान=४                                                                                                                                | a                                   |                        | <u> </u>                              |                |                | <u>.</u>      | <u> </u>             |  |
| <b>बै० मि० का</b> यय | गेग                   | बन्धयोग्य ≔नि० अप० देववत् -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ≈१०२, गुणस्थ⊺न                                                                                                                               |                                     |                        | ন <b>দ</b> ০ <b>ব</b> ৰু<br>নি০ ও্ৰদ০ | •              |                |               |                      |  |
| आहारक कायय           | ]ग                    | <i>नन्धयोग्य</i> ≕ओधके <b>६</b> ठे गुशस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | लवत् = ६३, गुणग                                                                                                                              | स्था <b>न</b> <del>–</del> केवल १   | (छठा)                  |                                       |                |                |               |                      |  |
| ঞা০ দি০ কায          | योग                   | बन्धयोग्य ≕ओघ प्रमत्त गुणस्थ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | <न्भ आघके छठे गुणस्थानवत्त् — →<br>ान्धयोग्य ≕ ओघ प्रमत्त गुणस्थानकी न्दई३-देवायु ≕ ई२, गुणस्थान ≕ केव ल १ (छठा )<br>< ओघके छठे गुणस्थानवत्> |                                     |                        |                                       |                |                |               |                      |  |
| कार्माण काययो        | ग<br>↓                | बन्धयोग्य≕औ० मि० को ११३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | बन्धयोग्य = औ० मि० की ११३मनुष्य, तिर्यंचायु कर १११; गुणस्थान कर, २, ४, १३                                                                    |                                     |                        |                                       |                |                |               |                      |  |
|                      |                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | उपरोक्त दो आयु रहित औ० मि० वर्च ───>                                                                                                         |                                     |                        |                                       |                |                |               |                      |  |
| ५ वेद सार्गणा        | ।<br>:( इ.<br>'       | खं-/=/सू. १६९-१८७/२४२-२६९) (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | गो, क,/मू./११६                                                                                                                               | <br> {{{}}                          |                        |                                       |                |                |               |                      |  |
| स्त्री वेद पर्याप्त  |                       | ।<br>अन्धयोग्य ≖ खोधवत् = १२०—।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                              |                                     |                        |                                       |                |                | i             | 1                    |  |
|                      | <br>*=-               | बन्धयोग्य = ओघवद १२० च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ———<br>ਗੁਆਹਾ ਗਾ⊳ ਇ                                                                                                                           | देवगति, आ० द्वि<br>२० तीर्थ० चाक    | ०,त।थ०<br>हि⇔ है।      | ि, राहत अ<br>हित्र बैंव               | ।পেপথ<br>চিoে∞ | ১০৩ <b>ন</b> গ | स्थान = २     | Į                    |  |
| स्त्री वेद नि० अ     | 140<br>5              | अोधवत् = १६नरकत्रिक व्द १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                              |                                     | 1                      | (a,-,<br>                             |                | 109            | 23            | 83                   |  |
|                      | ्र                    | आववत् = १६—नरकात्रकः = १३<br>ओघवत् = २५—तिर्यंचायु == २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                              |                                     | <i>७०९</i><br>४३       |                                       |                | 83             | 28            | 00<br>0              |  |
| पुरुष वेद पर्याप्त   | •                     | बन्धयोग्य≕ओघकी १२०;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                              | I                                   | 1 -                    | l                                     |                |                |               |                      |  |
| पुरुष वेद निव        | สมัน                  | and the second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second second s |                                                                                                                                              |                                     | ओधब <b>त्</b>          |                                       |                |                |               | l<br>1               |  |
| 361 46 1.10          | <b>x</b>              | बन्धयोग्य=ओधकी १२०-४<br>ओघकी १६- नरकत्रिक =१३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                              |                                     | पुणस्यान<br>│ ११२<br>│ | = १, २, २<br>  १                      |                | ৫০৬            | १३            | ٤۶                   |  |
|                      | २                     | ओषवत = २४ तिर्यंचाय = २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 91767180                                                                                                                                     |                                     | 83                     |                                       | ł              | 83             | રષ્ઠ          | 90                   |  |
|                      | 8                     | अोधवत् = १० — मनुष्यायु = १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                              | तीर्थ०, देव द्वि०<br>वै० द्वि०      |                        |                                       | *              | હર             | 3             | <i>६६</i>            |  |
| नपु० वेद प०          |                       | वन्धयोग्य=ओघको १२०-त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                              |                                     | -                      | -                                     | ł              |                |               | ř<br> <br>           |  |
| नपंट वेद० नि         | ।<br>০ গ্র <b>য</b> ০ | <br>  लन्धयोग्य ≕ओघकी १२०—च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ——)<br>विकास साम किंग                                                                                                                        | उपरोक्त ४ प्रकृति<br>देव जरब दिव वे | राहत अ<br>जन्म         | ाधवत् -<br>नै० जिल्ला                 |                | ]              |               |                      |  |
|                      |                       | 1. A. A. A. I. A A. I. A. A. I. C. C A.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ା ବାଥି କାବ ।<br>।                                                                                                                            | 1                                   | ч ње, -<br>            | 44 (80%                               | ∙र०∽गु<br>।    | शस्य।नः<br>।   | (1 4, 8)<br>( | I                    |  |
|                      | १                     | ओधवत् १६नरकत्रिक = १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | तीथ कर                                                                                                                                       |                                     | १०=                    | ١१                                    |                | 809            | १३            | 83                   |  |
|                      | 2                     | ओधवत्त २४ तिर्यंचायु ⇒२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                              |                                     | 83                     |                                       |                | 83             | 28            | 90                   |  |
|                      | 8                     | ओघवद १० – मन्तुष्यायु ≕१<br>( यह स्थान केवल प्रथम पृथ्वी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ।<br>नारकीको ही सम                                                                                                                           | ) तीथ कर<br>भव है।)                 | ।<br>।                 | }                                     | १              | ७१             | 3             | <b>६२</b>            |  |
| ६. कषाय माग          | ।<br>रेषार            | <br>(ध /२/सू १९⊏-२०६/२६१२-२७१ ),                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | (गो क/भाषा/१                                                                                                                                 | <b>1</b> 21324 }                    |                        |                                       |                | Ì              |               |                      |  |
| क्रोध, मान, म        | រែរ                   | ।<br>सन्धयोग्य = ओधवत् १२०; गुणर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | थान ह                                                                                                                                        |                                     |                        |                                       |                | 5              |               |                      |  |
| <b>लोभ</b>           |                       | व≠धयोग्य == ओघवत् १२०; गुण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ास्थान = १०                                                                                                                                  |                                     | ोघवस्                  | →<br>{                                | ļ              | 1              | 1             | (                    |  |
| अकषायी               |                       | <br>  बन्धयोग्य = साता वेदनीय १,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | गुणस्थान=११,                                                                                                                                 | १२, १३                              | ঘৰব                    |                                       |                | ţ              | •             | l                    |  |
| ७. ज्ञान मार्ग       | ।<br>णाः( १           | ।<br>४ /=/सू २७७-२२४/२७१–२१७ ) ( ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | गो क/भा/११६/                                                                                                                                 |                                     | बन्<br>]               | $\rightarrow$                         | 1              |                |               | ļ                    |  |
| मति, श्रुत (         |                       | बिन्धयोग्य = १२०— आ० द्वि०,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | तीर्थ० = ११७, गृ                                                                                                                             |                                     |                        |                                       |                |                |               |                      |  |
| ( ৰ বিभग জ           | ज्ञान<br>             | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                              |                                     | ओधवत्<br>              | 1                                     | ><br>          | ;              | 1             |                      |  |

प्रकृति बंध

| ·····              |                       | ••••                                    | ·                                |                             |                                              |                   |                          | ·                    | 1 1           | হীথ                   |
|--------------------|-----------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------------|-------------------|--------------------------|----------------------|---------------|-----------------------|
| मार्गणा            | गुण<br>स्थान          | क्युच्छित्तिको प्रकृतियाँ               | अंगन्ध                           | पुन' बन्ध                   | कुल<br>बन्ध<br>योग्य                         | अनन्ध             | पुन <sup>ः</sup><br>बन्ध | बन्ध                 | व्युच्छि,     | श्वथ<br>मन्ध<br>योग्य |
|                    | i i                   |                                         |                                  |                             |                                              |                   | ļ                        |                      | 1             |                       |
| मति, श्रुत अवगि    | धज्ञान<br>1           | वन्धयोग्य = ओवके चतुर्थगुणस्थ           | ानको = ७७ आ<br>                  | ा०द्वि०==७१,गुण<br>आोधवत् – | स्थान ४-<br>                                 | ·१२               |                          |                      | 1             |                       |
| मनःपर्ययज्ञान      |                       | वन्ध योग्य <del></del> ओघके ईठे गुणस्था | नको ६३+आहा                       | •                           | णस्थान ई                                     | - १२              |                          |                      | I             | 1                     |
|                    |                       |                                         | ←                                | ओधवत् –                     |                                              |                   |                          |                      |               | ]                     |
| केवलझान            |                       | णन्धयोग्य≖ओघके १३ वें गुणस्थ<br>।       | गनवत्तः ≖ १; गुणसः               | थान २ (१३ <b>,१</b> ४)<br>। | 1                                            | ı ,               | i.                       | Į                    | (             | l                     |
| 1                  |                       | [                                       | 1                                | -                           | i<br>•                                       | <br>              | ।<br>'वत्त               | <br>                 | ا<br>         | ł                     |
| · - ·              | ł 1                   | 1                                       | ļ                                |                             | 1                                            |                   | •                        |                      |               | 1                     |
| ८. संयम मार्ग      | णाः(थ.<br>।           | ख• =/सू./२२६-२६२/२१व-३१व); (ग           | गे, क,/भा,/१११/                  | ११६/१०)                     | 1                                            | 1                 | 1                        | ,                    |               | ļ                     |
| 1                  |                       | 1                                       |                                  |                             | }                                            | ł                 |                          |                      |               | 1                     |
| _ +                | 1                     |                                         |                                  |                             | {                                            | l                 | 1                        | 1                    |               |                       |
| सामायिक व<br>छेदो० |                       | मन्धयोग्य = ओवके ईटे गुणस्थाः           | नको == ई३ + अर्थ<br>             | ) हि॰=६४; गुणा<br>          | स्थान ⇒६<br>                                 | -8<br>            | ţ                        | 1                    | 1             | 1                     |
|                    |                       |                                         |                                  | <                           | - <u></u> -                                  |                   | वत्                      | ·                    | <u></u> →     | 1                     |
| परिहार विशुद्धि    | ŧ                     | बन्धयोग्य <b>≕</b> ओघके ईठे गुणस्थान    | (<br>`की <b>≕ €3 + खा</b> ¤ '    | द्वि०⇒६४: गणॐ               | ।<br>∏न = ई⊸•                                | t<br>9            | ł                        | l                    | t             |                       |
|                    |                       | - 10 10 SUCAL                           | ्रू र जारू<br>                   | 547 3-14                    | - <b>-</b>                                   |                   | 1                        |                      | 1             | 1                     |
|                    | 1                     | )<br>I                                  |                                  | ) <del>«</del>              | . <del>-</del> ,<br>                         | — - आेघ<br>       | वत्                      |                      | ·→<br>        | 1                     |
| सुरुम साम्पराय     | ग                     | बन्धयोग्य ≕ ओघके १० वें गुणस्थ          | ।।नवत् ≈१७; गुण                  | ।<br>ास्थान == १० वॉ        | <b>і</b>                                     | ١                 | 1                        | •                    | 1             |                       |
| ţ                  |                       |                                         | -                                | 1                           |                                              |                   | যুৱন                     | ]                    |               | ļ ·                   |
| Į                  |                       |                                         |                                  |                             |                                              |                   |                          |                      |               |                       |
| <b>यथा</b> ल्यात   |                       | मन्धयोग्य = साता वेदनीय १; गुष          | णस्थान ११-१४                     |                             | 1                                            |                   | ł                        | ļ                    | 1             |                       |
| 1                  | 1                     |                                         |                                  | 6                           | <br>                                         | <br>(             | <br>घ्वत्                | <u> </u>             | <br>-,→       |                       |
|                    |                       |                                         | ļ                                |                             |                                              | 1                 | ļ                        | l                    |               |                       |
| संयमासंयम          |                       | मन्धयोग्य                               | धनत्रत् ⇔ <i>६७</i> : गुण<br>∣   | स्थान ५ वॉ<br>।             | ł                                            | 1                 | Į                        | I                    | 1             | }                     |
|                    | [                     |                                         |                                  | } ←                         | <br><br>                                     | - <mark></mark> ओ | 'धवत्                    | <u>-</u>             | $\frac{i}{i}$ | 1                     |
| असंयत              |                       | <br> <br>  बन्धयोग्यः≖ओघकी १२०आव        | ।<br>) हिर्ग- <sup>007</sup> *** | सित्राच ७-९,                | ł                                            | ŀ                 | ł                        | ł                    | ł             |                       |
| , w -1 M           |                       | ्र चका ज आवका १५०                       | 1                                | 1                           | ł                                            | 1                 | 1                        | 1                    | l             |                       |
|                    |                       |                                         | ←                                | - <u>-</u>                  | धिवद् (अ                                     | ⊺र्व द्वि०र!<br>∣ | हत)<br>(                 |                      | >             | 1                     |
| ९. दर्शन माग       | ทั <del>้งกา</del> (จ | ।<br>व. खं. ८/सू./२५३-२५७/३१८-३१९):     | ।<br>(गो. क./भाषा/१              | १६/११७/३)                   |                                              |                   | ļ                        |                      |               | 1                     |
| चक्षु अचक्षु       | ļ                     | वन्धयोग्य = १२०; गुणस्थान = ।           |                                  | ļ                           |                                              |                   |                          |                      |               | 1                     |
| טררט               |                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                  | 1                           |                                              |                   |                          |                      | 1             |                       |
| <b>I</b> .         |                       |                                         |                                  |                             | -                                            | आोध<br>           | ગત −<br>]                |                      |               | ļ                     |
| अवधि               |                       | बन्धयोग्य ≕ज्रोधके चतुर्थ गुणस          | थानकी∞७७+३<br>                   | ণা০ দ্বি০=৩ <b>হ, শু</b>    | णस्थान=<br>                                  | • ४-१२<br>        | 1                        | }                    | -             | ł                     |
|                    |                       |                                         | 1                                | ¦<br>. ←                    | ا<br>• • •                                   | <br>              | ।<br>आंधवत               | ،<br><del>ر_</del> – | ·             | ļ                     |
| 1                  | ]                     |                                         | ł                                | ļ                           |                                              |                   |                          |                      | l<br>1        | l                     |
| <b> </b>           |                       | <u> </u>                                | 1                                |                             | <u>    l                                </u> | <u>_t</u>         | <u> </u>                 |                      |               |                       |

प्रकृति बंध

|                                      |                         |                        |                                   | कुल            |                    | पुन           |             |           | হাগ           |
|--------------------------------------|-------------------------|------------------------|-----------------------------------|----------------|--------------------|---------------|-------------|-----------|---------------|
| मार्गणा मुण<br>स्थान व्युच्छित्तिर्क | ो प्रकृत्तियाँ          | अत्र≖ध                 | पुन' बन्ध                         | बन्ध<br>योग्य  | ) अनन्ध            | জন্ধ<br>অন্ধ  | া লন্দ্য    | व्युच्छि. | बन्ध<br>योग्य |
| केवल वन्ध योग्य ≕ ओ                  | घके १३ वे गुणस्थ<br>।   | ानवत् = १ साता         | ा; गुणस्थान = १३                  | -१४<br>        | - आ                | <b>भ्</b> यत् | , <b>—</b>  |           | >             |
| १०. छेश्या मार्गणा(घ, ख. ८/सू, २५८-  | <br>-२७४/३२०-१५९)<br>   | (गो. क./भा / ११        | ।<br>१९-१२०/११७-१२०<br>।          | <br>>}<br>     |                    |               |             |           |               |
| ्कृष्ण, नील, व≠धयोग्य ≕ओध<br>कपोत    | वको १२०— अ<br>          | ⊺০ দ্রি <b>০</b> =११८; | ।<br>गुणस्थान <del>~</del> १-४    |                |                    |               |             |           |               |
|                                      |                         |                        |                                   | <br>           | <br>               | ्<br>बबत्     | <br>}       | <br>      |               |
| पीत   वन्ध योग्य≕ ओ                  | घकी १२०−-चु             | ध्म, अपर्याप्त, सा     | '<br>धारण, २-४ इन्द्रि            | '<br>य, नरक    | त्रिक == १         | '<br>११: गुण₹ | '<br>থান ≁ও |           | •             |
| १ मिथ्या,, हुंडक, न                  |                         | तीर्थं कर,             |                                   | ] १११<br>]     | ३<br>)<br>ओष       |               | १०म         | 8         | १०१           |
| ~~                                   |                         | 1                      | _ <b>_</b>                        | i –            | 941e               | 140           |             | ſ '       | Ī             |
| पद्म सन्धयोग्य – ओव                  | ाकी १२० — १-४ <b>स्</b> | हन्द्रिय, स्थावर,      | 'आतप, सूक्ष्म, अप                 |                | धारण, न            | কৈ সিক        | ज़१०도 ॻॖ    | णस्थान    | 9             |
| १ मिथ्या० हुडक, न                    | ापु० सृपाटिका<br>च्च ४  | র্বাধ০,<br>আ০ ব্লি০    | }                                 | १०म            | 3                  |               | 808         | 8         | १०१           |
| २-७                                  |                         | -                      | ←                                 |                | ओषनत्              |               |             | _         | <b>→</b>      |
| शुत्रल मन्धयोग्य == पदा              | ।<br>लेश्याकी १०९       | तिर्यंच त्रिक, उर      | ।<br>द्योत <del>=</del> १०४; गुणर | ।<br>थान ≖ १   | י ו<br>ק           |               | ļ           |           | [             |
| १ मिथ्या०, हुंडक,                    | नपुं०,                  | तीर्थ ॰,               |                                   | 808            | Ę                  | Į             | १०१         | 8         | છ્યુ          |
| सृपाटिका                             |                         | ঞ্জা০ দ্বি০            |                                   |                |                    |               |             |           |               |
| २ ओषकी २५-तिर्य                      | ग्ग्तिक उद्यास<br>∝२१   |                        |                                   | . ७३           | <br>այե            |               | १ २७        | ि २१      | ওই            |
| ३-१३<br>अत्तेश्या वन्धयोग्य==×;      | गणस्थान = १४ व          | aĭ                     | <                                 |                |                    | वित्<br>बबत   | _           |           | →             |
| ११. भव्य सागणा-(४, त्वं. ८/सू, २७४-२ |                         |                        | ।<br>२०-१२१/१२१/७)                |                |                    |               |             | ·         |               |
|                                      |                         | V <b>H H</b> 3         |                                   | 1              | 1                  |               |             |           | Ì             |
| भव्य वन्धयोग्य – ओष्                 | गवत् १२०; गुणस्थ<br>।   | ान = १४                |                                   |                |                    |               |             |           |               |
|                                      |                         |                        | ← −                               |                | ।<br>आंधवत्        |               |             |           | →             |
|                                      |                         | •                      |                                   |                |                    |               |             |           |               |
| अभव्य नन्धयोग्य = ओध                 | वनत् १२०आ०              | द्वि०, तोर्थ० == १     | १७; गुणस्थान ==                   | ę              |                    |               |             |           |               |
|                                      |                         |                        | ← −                               | <u> </u>       | ओ                  | ঘৰব্          |             |           | >             |
|                                      |                         |                        |                                   | {              |                    |               |             |           |               |
| १२. सम्यक्तव मार्गणा-(ष.खं/=/सू.२७१- | ३११/३६१२-३९६);          | (गो.क./भा०/१२          | (o-१२१/१०)<br>।                   |                | F                  |               | -           | •         |               |
|                                      |                         |                        |                                   |                |                    |               |             | [         |               |
|                                      | 1                       | :                      |                                   | ŀ              |                    |               |             |           |               |
| शायिक सम्यक्त्त्र वन्धयोग्य == ओध    | ਸ਼ੇ ਦੁਤਾ ਸਾਹਾ ਹੈ        | রক্রী ৩০০ । সারা       | fra interre                       | ,<br>,         |                    |               |             |           |               |
| राजिङ सन्ययस्य विषयान्य == अपि       | कि पतुल गुणस्य।         | चका ००∓ आहा            | o i8o≖a£, iloli                   | स्थान = ४<br>′ | 1                  |               |             |           |               |
|                                      |                         |                        |                                   |                | - আগ               | বৰ্           | _           |           | →             |
|                                      |                         |                        |                                   |                |                    |               |             |           |               |
|                                      |                         | 1                      |                                   |                |                    |               |             |           |               |
| वेदक सम्यक्त्व वन्धयोग्य = ओध        | ।<br>के चतुर्थ गुणस्था  | निकी ७७ + आह           | ,<br>⊺० द्वि०≖७१; गुण             | स्थान ==       | 8-0                |               | İ           |           |               |
|                                      | ]                       |                        |                                   | ]              |                    |               | Į           |           |               |
|                                      | <b>←</b> }              |                        | े ओथवत्त् (४-६ त                  | ≀कअ‼≎'<br>∣    | हि॰का <b>व</b><br> | न्ध नहा)      |             | -         | →             |
|                                      | {                       |                        |                                   | 1              | 1 1                |               |             | ្រាំ      |               |

| ~         | -   |
|-----------|-----|
| प्रकृति । | ਰ ਹ |
| ~ 20 N I  | -   |

# ७. प्रकृतिबन्ध विषयक प्ररूपणण्एँ

| मार्गणा                  | गुण<br>स्थान      | व्युच्छित्तिकी प्र5ृतियॉ<br>—————————————————————               | অৰণ্ধ         | , पुन बन्ध       | कुल<br>बन्ध<br>याग्य     | <u>अन्न</u> न्ध  | पुन.<br>बन्ध | बन्ध     | व्युच्छि. | शेष<br>बन्ध<br>योग्य |
|--------------------------|-------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------|------------------|--------------------------|------------------|--------------|----------|-----------|----------------------|
| <b>प्रथमो</b> पदाम       |                   | मन्धयोग्य ओघके चतुर्थ गुणस्थ                                    | ानकी ७७+ आ०   | द्वि०—मनुष्य, दे | वायु⇔ ७७,                | , गुणस्थाः       | न=8-७/       |          |           |                      |
|                          | 8                 | ओघवत् १०──मनुष्यायु ==१                                         | ) আগ ব্লিণ    |                  | ঁওও                      | िर               |              | ye       | 3         | ĘĘ                   |
|                          | *                 | प्रत्यारूयान ४ — ४<br>- <b>०</b>                                |               |                  | દ્ધ                      |                  |              | ईई       | 8         | ६२                   |
|                          | Ę                 | अस्थिर, अशुभ, अयश,<br>असाता, अर्रति, शोक, == ६                  | [             |                  | <i>ई</i> २               |                  | ł            | έ₹       | Ę         | ٤Ę                   |
|                          | ৬                 |                                                                 |               | ্ আৰু ব্লিক      |                          |                  | िर           | 45<br>45 |           | <u>د</u> م           |
| डितीयो <b>प</b> शम       |                   | बन्धयोग्य=प्रथमोपशमकी                                           | = ७७, गुणस्था | न=४-११ (ल. स     |                          | <b>!</b> ૨૨૦/૨६! | ()           |          |           |                      |
|                          |                   |                                                                 |               |                  |                          |                  |              |          |           |                      |
|                          | 89                | ← (                                                             |               |                  | प्रंथमोपशम<br>। ∣        | वित्             |              |          | 1         | >                    |
|                          | ≂-११              | <br>~                                                           |               | ·                | ।<br>                    | व् <sup>(</sup>  |              | l<br>    | <br>      | <del>-</del>         |
|                          |                   |                                                                 |               |                  |                          |                  |              |          | Í         |                      |
| सम्यग्मिथ्यादृष्टि       | Ì                 | बन्धयोग्य=ओघके ३ रे गुणस्थान                                    |               |                  |                          |                  |              |          |           |                      |
| सासादन<br>मिथ्यादर्शन    | ł                 | बन्धयोग्य = ओघके दूसरे गुणस्थान<br>अन्धयोग्य = ओघकी १२०तीर्थ    |               |                  |                          |                  |              |          |           |                      |
|                          | गार जि            |                                                                 | •             | -                | - पहला                   |                  | ı            |          |           |                      |
| । ९२. राया मान<br>संज्ञी | ا<br>(۲۰)مه - ۱۱م | .ख.≍/सू. ३२०-३२२/३८६ ३१०), (ो<br>बन्धयोग्य = अ घवत् १२०, गुणस्थ |               | (~~!~)           |                          |                  |              |          |           | :                    |
|                          |                   |                                                                 |               |                  |                          |                  |              |          |           |                      |
|                          |                   | ←                                                               |               | ·                | <sup>⊥</sup> अोघब<br>। ो | व                | <br>         |          |           |                      |
| अस ज्ञी                  | <br> <br>         | <br>                                                            | Ein           |                  |                          |                  |              |          |           |                      |
| अत्त छ।                  |                   | बन्धयोग्य = ओधकी १२०तीर्थव                                      | ગ, અ[ગાસગ⇒ શક | ७, पुण+यान ⇔२    |                          |                  |              |          |           | 1                    |
| 1                        | ٢                 | अोघवत् १६ ÷ नरक जिना<br>३ आयु = १६                              | i             |                  | ११७                      |                  |              | 683      | 38        | १८                   |
| 1                        | રાં               | अोधवन् २५+वज्र आषम०,                                            | 1             |                  | =ع                       |                  |              | 53       | 38        | έĘ                   |
|                          |                   | औ॰ द्वि॰, मनु॰ त्रिक, =-२१                                      | ļ             |                  |                          |                  |              |          |           |                      |
| १४. आहारकः               | י<br>             |                                                                 |               |                  | ı                        |                  |              |          | İ         |                      |
| !                        | -110 (FI)-<br>[   |                                                                 | )             |                  |                          |                  | ļ            |          | Ì         |                      |
| आहारक                    |                   | <                                                               | <u> </u>      |                  | ओधवत्-<br>।              |                  | <br>         |          |           | →                    |
| अनाहारक                  | ļ                 | <u>↓</u>                                                        |               | काम              | णि कायय                  | <br>ोगवत्त       | <br>         |          | <br>      | →                    |
|                          |                   |                                                                 |               |                  |                          | 1                |              |          |           |                      |

# १. सामान्य प्रकृतिवन्ध स्थान ओघ प्ररूपणा

प्रमाण-(पं स/प्रा०/३/४ ४, ४/२११-२२०: ३/२४१), (प स /स,/३/११-१२, ४/न४-८४, ४/११३), ( हातक/२७.४२) )

| गुण स्थ⊺न | वन्ध स्थान                           | गुण स्थान | अन्ध स्थान       |         |
|-----------|--------------------------------------|-----------|------------------|---------|
| 8         | आयु रहित ७ कर्म अथवा आयु सहित ८ कर्म |           | आयु विना ७       | <u></u> |
| २         | 11                                   | 3         |                  | ſ       |
| 3         | आयुके त्रिना ७ कर्म                  | १०        | आयु व मोह रहित ६ |         |
| 8         | आयु रहित ७ कर्म अथवा आयु सहित ८ कर्म | ११        | एक वेदनीय        |         |
| *         | 59                                   | १२        | 13               |         |
| Ę         | 11                                   | 83        | 11               |         |
| v         | 15                                   | १४        | ×                |         |

## ७. विशेष प्रकृतिवन्ध स्थान ओघप्ररूपणा

| स. | गुण स्थान                      | म् प्रति प्रति<br>स्थान स्थान प्रकृतियोंका विवरण<br>हि प्रकृति भंग                                                                              | सं० | गुणस्थान                               | कुल स्थान     | प्रति<br>स्थान<br>प्रकृति          | प्रति<br>स्थान<br>भंग | प्रकृतियोंका विवरण     |
|----|--------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------|---------------|------------------------------------|-----------------------|------------------------|
|    |                                |                                                                                                                                                 | 4   | आखुः—                                  | ( घ. <i> </i> | (/8८-१०)                           | • •                   |                        |
| १  | ज्ञानावरणीय—                   | ( पं. स./प्रा./४/४-२४ ); ( प. स./सं./४/४-३०);                                                                                                   | ł   | १                                      | 8             | १                                  | । ४                   | चारोंमें अन्यतमसे ४ भग |
|    |                                | ( घ ई/८१ ); ( गो. क./४५८ )                                                                                                                      |     | २                                      | 8             | 8                                  | ₹                     | नरक रहित अन्यतम एक     |
|    | १-१२ गुणस्थ⊺न                  | <u> १</u> ५ ४ पॉचो-प्रकृतियॉ                                                                                                                    |     |                                        | ×             | ×                                  | ×                     | ×                      |
|    |                                | 8                                                                                                                                               |     | 8                                      | १             | १                                  | २                     | देव, मनुष्यायुमें एक   |
| २  | दर्शनावरणीय                    | ( प. सं । / श / १४३), (पं सं / - / ४/ ११४);                                                                                                     |     | ų-19                                   | 2             | १                                  | ٤                     | देवायु                 |
|    | १-२ गुणस्थान<br>३-८/।<br>≍/11  | (शतक/४३); (ष. खं./१/सू./७-१६/८२-८७),<br>(गो क./४६९-४६२/६०६-६०९)<br>१ ६ × सर्व प्रकृतियाँ<br>१ ६ × ९-स्त्यान० त्रिक<br>१ ४ × चक्षु, अचञ्च, अवधि, | হ   | नाम कर्मं<br>देखो पृथक् सारणी<br>गोत्र |               | (को पृथक)   (क) पृथक)   (, ई/१३१-) |                       | आग्रु ३/११             |
| ₹  | वेदनी <b>य</b><br>१-६ गुणस्थान | ३ केवल<br>१९२ दोनों में अन्यतमसे २भग                                                                                                            | 1   | िमिथ्यादृष्टि<br>सामान्य व<br>सासादन   | 2             | १                                  | २                     | अन्थितम् एक            |
| ¥  | ७-१३ ,,<br>मोहनोय—             | १ १ १ केवल साता का एक भग<br>२ १ (ध, १/८७-८२), (गो. क./४१८)                                                                                      | 6   | { सातिशय<br>{ मिथ्या० ३-१०<br>अन्तराय— | <u>२</u><br>२ | १                                  | <u>~</u>              | उच्च                   |
|    | नोटदेखो पृथक् स                | ारणी<br>                                                                                                                                        |     | १-१२                                   | <u>१</u><br>१ | ٤                                  | <u> </u>              | सर्व प्रकृतियाँ        |

## ८, मोहनीयबन्ध स्थान ओघ प्ररूपणा

( ष, खं./६/सू, २०-४९/८८-६८ ), ( पं.सं./प्रा./४/२४६-२५१); ( पं. सं /प्रा./५/---२६-२९.३००-३०२ ), ( पं. सं/सं./४/११८-१२३ ), ( पं.सं./ स./५/--३३-३७,३२७-३२९ ); ( सप्ततिका/१४ , ४२ ); ( गोक /४६३-६७८/६०१-६७८ )

| सं गुण स्थान      | कुल बन्ध योग्य | पुण<br>कि<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म<br>म | सं गुणस्थान          | कुंस वन्ध योग्य | कुल स्थान | यति स्थान प्रकृति | प्रति स्थान भंग | )<br>प्रकृतियों व भगोंका चिवरण        |
|-------------------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|-----------------|-----------|-------------------|-----------------|---------------------------------------|
| १ मिथ्यादृष्टि    | <b>२</b> ६     | (सम्यक् प्रकृति व मिश्र रहित)                                                                       | ४ संयतासंयत -        | 24              | (f        | দিগৰ              | ব १             | ६-अप्ररया० ४ ≕ १४ )                   |
| सामान्य           |                | १ २२ ] ई ] हास्य रति नथा अरति शोक में                                                               |                      |                 |           |                   |                 | मिश्रवत्                              |
| 1                 |                | से १ युगल × अन्यतम वेद                                                                              | सहि०                 |                 |           |                   |                 |                                       |
|                   |                | ==₹×३=€                                                                                             | ६ प्रमत्त संयत       | 28              |           |                   |                 | ( प्रत्या० चतु० रहित )                |
|                   |                |                                                                                                     | चारो प्रकार के सम्य० |                 | १         | 3                 | 3               | मिश्रव <del>त्</del>                  |
|                   | २२             | १ २२   १ .२६-अरति, शोक, स्त्री, नपु, =२                                                             | र सहित               |                 |           | -                 |                 |                                       |
| २ सासादन          | <b>२४</b>      | ( मिथ्यास्व व नपु० रहित )                                                                           | 1                    | Į               |           |                   |                 |                                       |
|                   |                | १ २१ ४ (हास्य युगल या अरति युगल)×                                                                   | ७ अप्रमत्त सयत—      | 8               |           |                   |                 | ( अरति, शोक रहित )                    |
|                   |                | (स्त्रो वेद था पुरुष वेद.) == ४                                                                     |                      |                 | १         | 3                 | १               | सं० चतु०, हास्य, रति, भय,             |
|                   |                |                                                                                                     |                      |                 |           |                   |                 | जुगुप्सा, पुरुष वेद                   |
|                   |                |                                                                                                     | य अपूर्व करण—        | 3               |           |                   |                 |                                       |
| ३ मिश्र           | 39             | ( अनन्ता० चतु० व स्त्री वेद रहित )                                                                  | 1-/V11               |                 | ٢.        | 3                 |                 | · ·                                   |
|                   |                | १ १७ २ (हास्य युगल या अरति युगल)×                                                                   | हि अनिवृत्ति करण     | k               | -         |                   |                 | (सं० चतु०, पुरुष वेद )                |
| 1                 |                | (पुरुष वेद) =२                                                                                      | 8/1-8/V              |                 | R         | 8                 | १               | सं० चतु०, पुरुष वेद                   |
|                   |                |                                                                                                     | ₹ <b>/</b> ¥1        |                 | १         | 8                 | የ               | सं॰ चतु॰                              |
|                   |                |                                                                                                     | ۲۱۷/3 E              |                 | १         | 3                 | ,               | सं० मान, माया, लोभ                    |
| ४ अविरत सम्यक्    | 38             |                                                                                                     | 8/vui                |                 | 3         | २                 |                 | स० माया, जोभ                          |
| क्षा०, वेदक, कृत- |                | १ १७ २ मिश्रवत्                                                                                     | x1 <u>4</u> 3        |                 | Ł         | १                 | १               | स० लोभ                                |
| कृत्य, वै०, उप०   | }              |                                                                                                     | १० सुक्षम साम्पराय   |                 | ×         | ×                 | ×               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

# ९. नाम कर्म प्ररूपणा सम्बन्धी संकेत

| र्स• | समूहीकरण                         | सकेत          | कुल<br>प्रकृति | मन्ध<br>प्रकृत्ति | प्रकृतियोंका विवरण                                                                                                                                                                       |
|------|----------------------------------|---------------|----------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 8    | धुव जन्धी                        | <b>भ</b> ु/ह  | 8              | 8                 | तैजस, कार्माण, अगुरुलघु, उपघात, निर्माण, वर्ण, रस, गन्ध, स्पर्श=१                                                                                                                        |
| 2    | प्रतिपक्षी युगज्ञ                | <b>यु</b> ०/ह | १व             | 3                 | त्रस-स्थावर, बादर-सूक्ष्म, पर्याध-अपर्यक्ष, प्रस्येक-साधारण, स्थिर-<br>अस्थिर, शुभ-अशुभ, सुभग-दुर्भग, आदेय-अनादेय, यश-अयश, (इन ह<br>युगलोंकी १८ में से प्रसियुगल अन्यतम बन्ध होनेसे = ह) |
| 3    | समूहोंमें से अन्यतम              | समूह/४        | २२             | *                 | चार गति, पॉच जाति, तोन शरीर, ६ संस्थान, चार आनुपूर्वी ( अन्य-<br>तम बन्ध होनेसे ४ )।                                                                                                     |
| 8    | त्रस सहित ही अँधने<br>योग्य समुह | त्रस/२        | 3              | २                 | छ <sup></sup> सहनन, ३ अंगोपांग ( त्रसकी बन्धने योग्य २ ) ( संहनन औदारिक-<br>के साथ बॅधते है ।                                                                                            |
| *    | त्रसमें बँधने योग्य              | त्रस यु/२     | 8              | २                 | दुस्वर-सुस्पर, प्रशस्त-अप्रशस्त विहायोगति, ( इनमें से २ ) ।                                                                                                                              |
| Ę    | त्रस स्थावर दोनोंको              | उ. परघात/२    | र              |                   | जरवास, परघात,।                                                                                                                                                                           |
| U    | विशेष प्रकृतियाँ                 | ती. आ./३      | ş              |                   | तीर्थंकर व आहारक द्वय (देव नारकके मनुष्य सहित व मनुष्यके<br>देवगति सहित ही वैंधे)।                                                                                                       |
| =    |                                  | पृ. वा /१     | ٩ (            |                   | आतप (पृथ्वी काय बादर पर्याप्त सहित ही कैंघे)                                                                                                                                             |
| 3    | 1                                | उद्योत/१      | १              |                   | उद्योत (पृथ्वी, अप, प्रत्येक वनस्पति, बादर) पर्याप्त व त्रस सहित ही<br>बिंधे।                                                                                                            |

# १०. नाम कमें बन्धके आठ स्थानींका विवरण

( पं. सं /प्रा./--४/२४६-३०४/, ४/४३-१६ ); ( गो. क./४३० /६८८ ); ( पं. सं./सं/४/१३६-१८८ ); ( पं. सं./सं/४/१२-१११ ); नोट-ध्रुव/१ आदि संकेल=दे० सारणी नं० १

|     | स्थानमें  | कुल                | कुल                         |     |         | प्रत्येक भगमें प्रकृतियो व स्व                                                                                                                                                                                              | ामियोका विवरण                                                      |
|-----|-----------|--------------------|-----------------------------|-----|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| स ० | प्रकृतियॉ | <u>३</u><br>भंग    | - <sup>उत्त</sup><br>स्वामी | नं० | भंग न ० | प्रकृतियोंका विवरण                                                                                                                                                                                                          | स्वामियोंका विवरण                                                  |
| 2   | e         | १                  | 3                           |     | १       | यशःकीर्ति                                                                                                                                                                                                                   | ८/७, १. १० गुणस्थान                                                |
| ٦   | २३        | <b>1</b><br>1<br>1 | रि<br>१९                    | 1   | ę       | भू,/१, स्थावर, अपर्याप्त, सूक्ष्म, साधारण,<br>अस्थिर, अक्षुभ, दुर्भग, अनादेय, अयज्ञ,<br>तिर्य०द्वि०, एकेन्द्रिय, औ० शरीर हंडक =२३                                                                                           | सूक्ष्म अप०(पृथिवी, अप, तेज, वायु)+<br>साधारण वनस्पति के बन्धक = ६ |
|     |           |                    |                             | 11  | २       | डपरोक्त २३-सूक्ष्म + वादर व्य व्य २३                                                                                                                                                                                        | झा० अप०(षृ०, तेज, अप०, वायु}+रााधा०<br>वन०के बन्धक रू४             |
| ,   |           |                    |                             | 111 | ą       | ,,सूक्ष्म, साधारण + बादर, प्रत्येक = २३                                                                                                                                                                                     | 🛛 बा० अप० प्रत्येक वनस्पतिके बन्धक 🖙 १                             |
| 3   | २५        | ĘS                 | १७                          | 1   | ₹+¥     | भु./१, स्थावर, पर्याप्त, सूक्ष्म, साधारण,<br>स्थिर, शुभ या अस्थिर अशुभ, दुर्भग,<br>अनादेय, अयरा., तिर्य० द्वि०, एकेन्द्रिय, औ०<br>दारीर, हुंडक =२४<br>(स्थिर, अस्थिर, शुभ व अशुभ, इन दो<br>युगर्जोंकी अन्यतम दो से चार भंग) | सू०प०प्र०(पृ०,तेज,अप,वायु, ) +  साधा०<br>वन० के बन्धक        = १   |
|     |           |                    |                             | 11  | *-6     | उपरोक्त २१ — सूक्ष्म + वादर उपरोक्तवद् ४ भग<br>≕२१                                                                                                                                                                          | <b>अा० प० साधारण वनस्पतिके व</b> न्धक <b>∞</b> १                   |
|     |           |                    |                             | 111 | £78-3   | उपरोक्त (स्थिर, शुभ, यश इन तीन युगलोंसे<br>दर्भग ==२५                                                                                                                                                                       | आतप रहितः वा० प०( पृ० अप. तेज वाय्)<br>=४                          |

|    | स्थानमें   | कुल                            | कुल    |     |                            | प्राधेक भंगमें प्रकृतियों व स्वामि                                                                                                                                                                                                                                                                           | योंका विवरण                                                                              |
|----|------------|--------------------------------|--------|-----|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| न० | प्रकृतियाँ |                                | स्वामी | नं० | भग                         | प्रकुतियोंका विवरण                                                                                                                                                                                                                                                                                           | स्वामियोका विवरण                                                                         |
|    |            |                                |        | 17  | <b>૧૭</b> -૨૪              | उपरोक्त २४-सूक्ष्म, साधारण + बादर, प्ररथेक=२४<br>(स्थिर, शुभ, यश इन तीन युगलॉसे प्रग)                                                                                                                                                                                                                        | वादर पर्याप्त प्रत्येक वनस्पति (उद्योत<br>रहित ) ्र्य                                    |
|    |            |                                |        | v   | २४ू-४⊏                     | भु /१,त्रस, अप०,नाइर,प्रत्येक, दुर्भग, अनादेय,<br>स्थिर,शुभ व यश इन तीन युगलोंमें अन्यत्तम =-८                                                                                                                                                                                                               |                                                                                          |
|    |            |                                |        |     | ૪૬-૬ર્વ                    | तिर्य० द्वय, २-१ इन्द्रिय (४) में अन्यतम, आ०<br>द्वय,सुभाटिका, हुंडक ( ३२ भंग ) =२१                                                                                                                                                                                                                          | अप०, द्वी, त्री, चतुरेन्द्रिय ( उद्योतरहित )<br>संज्ञी, असंज्ञी, पंचेन्द्रियके बन्धक 😑 ४ |
|    | .          | ſ                              |        | VS  | ૭૬-ફૈ૪                     | उपरोक्त २५-तिर्य० द्वय + मनुष्य द्वय == भंग<br>∞२४                                                                                                                                                                                                                                                           | अप० मनुष्यके नन्धक = १                                                                   |
| 8  | २६         | 84                             | د      | 1   | <u></u> γ-≂                | ( उपरोक्त ) बा० प० पृ० की २५ + आतप<br>( उसी बत्त ८ भंग ) =२६                                                                                                                                                                                                                                                 | बा० प० पृथिवी (आतप ग्रुत) =१                                                             |
|    |            |                                |        | 11  | દ-૧€                       | ( उपरोक्त ) ला० प० पृ० की २१+ उद्योत<br>( उसी बद्य म भंग ) =२६                                                                                                                                                                                                                                               | मा०प० पृ० अप, बनस्पति (उद्योत युत) <del>∞</del> ३                                        |
|    |            |                                |        | 111 | १७-४८                      | विकलत्रय अप० की २५ (उसीवत् ३२ भंग)=२६                                                                                                                                                                                                                                                                        | बा॰द्वी॰ त्री॰ चतुरेन्द्रिय उद्योत सहित)<br>× असज्ञी पंचे॰ (    ,,  )  ≖४                |
| *  | २८         | 3                              | Ŕ      | i   | १-८                        | ध ुव/१,त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, सुभग,<br>आदेय स्थिर,शुभ व यश इन तौन युगलोंमें<br>अन्यतम ३ से ( ८ भंग ), देवद्वय, पंचेन्द्रिय,<br>वैक्रि० द्वय, समचतुरस्न, सुस्वर व प्रशस्त<br>विहायो०, उच्छ्वास, परघात (८भंग) =२८                                                                                     | देवगतिके वन्धक 🛁 🎸                                                                       |
|    |            |                                |        | iı  | 3                          | धु./१,त्रस, वादर, पर्याप्त, प्रत्येक, दुर्भग,<br>अनादेय अस्थिर, अशुभ, अयश, नारकंद्वय,<br>वैक्रि० द्वय, पंचे०, हुंडक, दुस्वर, अप्रशस्त-<br>विहायो०, उछ्वास, परघात                                                                                                                                             | नरक गतिके बन्धक 🛥 १                                                                      |
| Ę  | રદ         | <b>१२४</b> ≈०<br>१२ <b>२</b> ≈ | ى      | I   | १-३२                       | ध,./१,त्रस. बादर. पर्यास, प्रत्येक दुर्भग, अना-<br>देय स्थिर शुभ व यश इन तोन युगलोंमें<br>अन्यतम ३ से(= भंग), तिर्य० द्वय, औ० द्वय,<br>२-४ इन्द्रिय, इन ४ में अन्यतमसे(४ भंग)<br>हुंडक. सुपाटिका. दुस्वर अप्रशस्त विहायो०,<br>उच्छ्वास. परघात ( =×४=३२ भंग) =२१                                              | वा० प०द्वी० त्रो० चतुरेन्दिय तथाअसंज्ञी<br>पंचेन्द्रियका बन्धक ( उद्योत रहित ).—४        |
|    |            |                                |        | 11  | \$ <b>3-</b> 8 <b>ई</b> 80 | धु /१, त्रस. वादेर. पर्याप्त, प्रत्येक सुभग,<br>आदेय. स्थिर. धुभ, यश इन पाँच युगलोंमें<br>अन्यतम ४ से (३२ भंग)-तिर्य० द्वय,<br>औ० द्वय, पंचेन्द्रिय. ६ संस्थानोंमें अन्यतम<br>१से(६भंग).६ संहननमें अन्यतम १से(६ भंग),<br>स्वर द्वय व. विहायोगति द्वय इन दो युगलों-<br>में अन्यतम २ से(४भंग), उच्छ्वास, परघात | प० संज्ञी पंचेन्द्रियका वन्धक 🛛 🗕 ९                                                      |
|    |            |                                |        | 111 | ४६४१-१२८०                  | (३२×६×६×४≈=४६०८ भँग) =२१<br>उपरोक्त २१-तिर्म० द्वय + मनुष्य द्वय, (उसी<br>वत् ४६०द भँग) =२१                                                                                                                                                                                                                  | प० मनुष्थका अन्धक नारकी       द≮                                                         |

| न ० | स्थान<br>में | कुल  | कुल    |     |                                          | प्रत्येक भंगमें प्रकृतियों व                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | । स्वामियोंका विवरण                          |
|-----|--------------|------|--------|-----|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
|     | म<br>प्रकृति | মন   | स्वामी | न ० | भंगनं०                                   | प्रकृत्तियो व भंगोंका विवरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | स्वामियोंका विवरण                            |
|     |              |      |        | iv  | <u>-१२४</u> -<br>२२८१-<br>-१२४२-<br>१२८८ | भु./१ त्रस, बादर, पर्याप्त, प्रत्येक, सुभग, आदेय,<br>स्थिर, शुभ, यश इन ३ युगलोंमें अत्यतम<br>३ के ५ भग, देव द्वय, वैक्रि० द्वय, पंचेन्द्रिय,<br>समचतुरस्र, सुस्वर, प्रशस्त विहायो०, उच्छ्वास,<br>परघात, तीथँकर (३२०० भंग) (८ भग) = २१                                                                                         | देवगति व तीर्थं करके जन्धक - १               |
| U   | Şо           | ź,4∠ | Ŕ      | 1   | १-३२                                     | (मं ६/मकी २१ + उद्योत) (उसीवत्<br>भंग≖ ३२) = ३०                                                                                                                                                                                                                                                                               | प० द्वी, त्री, चतु, असंज्ञी पं,(उद्योतयुत)=४ |
|     |              |      |        | 11  | \$ <b>\$-</b> 340                        | भु /१ त्रस, वादर, पर्याप्त, प्रत्येक, स्थिर, शुभ,<br>सुभग, यश, आदेय, अनादेयमें अन्यतम १ के २<br>भंग, मनुष्य द्वय, औव्द्वय, पंचेन्द्रिय, ई संस्थानों<br>में अन्यतम १ के ६ भंग, ई सहननोमें अन्यतम<br>१ के ६ भग, स्वर द्वय, विहायोगति द्वय इन दो<br>युगलोमें अन्यतम २ से बार भंग, उच्छ्वास,<br>परधात=(२×६×६×४=२५५भंग) + तीथ.= ३० | मनुष्य व तीर्थंकरका बन्धक <b>≕ १</b>         |
|     |              |      |        | 111 | ३२१-३३=                                  | नं ई/1v की २६ सीथँकर + आहार॰ द्वि०<br>( उसीवन भग=८) = ३०                                                                                                                                                                                                                                                                      | देव व आहारक का बन्धक 🔤 १                     |
| ٤   | ₹१           | E    | ę      | 1   | ₹ <b>-</b> ≂                             | नं. ई/1v की २१+ आहार० द्वि०, (उसी वत्<br>भंग ८) ~?१                                                                                                                                                                                                                                                                           | देव गति, आहारकव तीर्थकर कावन्धक≔ १           |

# 19. नाम कर्म बन्ध स्थान ओव प्ररूपणा----(पं. सं./प्रा./k/४०३-४१७) (प. सं /सं./k/४१६-४२८)

| गुग<br>स्थान                              | बन्ध स्थान                                                                                                    | गुण<br>स्थान              | बन्ध स्थान                                                                                       | गुण<br>स्थान | वन्ध स्थान                                                                                                                     |
|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <del>کر</del><br>17 <del>1</del> 17<br>25 | २३/1-111, २६/1-v1, २६/1-111,<br>२८/1-11, २१/1-111, ३०/1<br>२८/1, २१/1-111, ३०/1<br>२८/1, २१/1v<br>२८/1, २१/1v | ية بي<br>2 و به بد<br>2 د | RC/1, RE/1V<br>RC/1, RE/1V<br>RE/1, RE/1V, R0/111, R2/1<br>RE/1, RE/1V, R0/111, R2/1, R/1<br>R/1 | ٩o           | १/1<br>नोट — इनकी विशेषता यथायोग्य सत्त्व<br>तथा व्युच्छित्ति वाला सारणियोंसेजानना<br>आदेशकी अपेक्षा भी यथायोग्य लगा<br>लेना । |

# १२. जीव समासोंमें नामकर्म बन्ध स्थान प्ररूपणा-(गो, क /७०४-७११/२७८-८८१)

| सं ० | जीव समास                                                      | कुल<br>स्थान | प्रति स्थान प्रकृतियाँ        | स०     | जीव समास                                                                      | कुल<br>स्थान | प्रति स्थान प्रकृतियाँ                                                      |
|------|---------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------|--------|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| १    | अपर्याप्त<br>सातौं जीव समास<br>एर्याप्त<br>एकेन्द्रिय सुक्ष्म | *            | २३,२ <b>६,२</b> ६,२६,३०<br>,, | 1 07 X | एकेन्द्रिय त्रादर<br>विकलेन्द्रिय<br>असंज्ञी पंचेन्द्रिय<br>सज्जी पंचेन्द्रिय | * * * 5      | २३,२४,२ई,२१,३०<br>॥<br>२३,२४,२ई,२८,२१,३०<br>२३,२४,२ई,२९,२९,३०, <b>३१</b> ,१ |

| १३, नाम कम बन्ध स्थान आदेश प्ररूपणा(पं. स./प्रा./४/४११-४७२);(गो. क./७१द-७२८/दूद४- |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
|-----------------------------------------------------------------------------------|

| 2. गति मार्गणा—         १       नरक गति       २       २६,३०         २       तिर्यच       ६       २१.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३०.३१,१     ३     सुक्ष्म सा०     १     १       ४     यथारूयात     ×     ×       ५     देश संयत     २     २९.२६       ६     असंयत     ६     २३,२५,२६,२८,२६,३०       ३१     २. दर्शन मार्गणा       ३०.३१.९     १     चश्च       ३०.३१.९     २     २३,२५,२६ २९,२६,३०,३१.९       ३     अवध्     ८     २९,२६,२६,२६,३०,३१.९       ३     अवध     ८     २५       ३     अवध     ५     २९,२६,२६,२६,१९,१९       ३     अवध     ५     २९,२६,२६,२६,१९,१९       ३     अवध     ५     २९,२६,२६,२१,१९,१९       ३     अवध     ५     २९,२६,२६,२६,१९,१९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २       तिर्यच       ६       २३,२६,२६,२८,२६,२         ३       मनुष्य       ८       २३,२६,२६,२९,२६,२९,२६,२९,२६,२९,२६,२८,२६,३०         २       इत्द्रिय मार्गणा—       ६       २३,२६,२६,२६,२६,३०,३०,३         १       एकेन्द्रिय       ६       २३,२६,२६,२६,२६,३०,३         २       विकलेल्द्रिय       ६          २       पंकेन्द्रिय       ६          २       पंकेन्द्रिय       ६          २       पंकेन्द्रिय       ६          ३       पंचेन्द्रिय       ६          ३       पंचेन्द्रिय       ६          ३       पंकेन्द्रिय       ६          ३       मार्गणा—       ६       २३,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,३०,३         ३       त्रेस       घार्गणा—       २३,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,३०,३         ३       औवारिक           ३       औठ मिश्र       ६       २३,२६,२६,२६,२६,२६,२६,३०,३         ३       ते कार्गाण       ६          ३       औवारारक       २          ३       ते मार्गणा—       ६          ५       बे कार्ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३०       २       परि० वि०       ४       २८,२१,३०,३१         ३०,३१,१       ३       सूक्ष्म सा०       १       १         ४       यथारूयात       ×       ×       ×         ५       देश संयत       २       २९,२१,२६,२८,२६,२८,२६,३०,३१         ३       असंयत       ६       २३,२५,२६,२८,२६,२८,२६,३०,३१,१         ३       असंयत       ६       २३,२५,२६,२९,२६,२९,२६,३०,३१,१         ३       अवधि       ५       २९,२१,१         ३०,३१,१       १०. ऌरेया मार्गणा       ×       ×         ३०,३१,१       १०. ऌरेया मार्गणा       ×       ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २       तिर्यच       ६       २३,२६,२६,२८,२६,२८,२६,२८,२८,२         ३       मनुष्य       ८       २३,२६,२६,२९,२६,२८,२६,३०,२         ३       देव       ४       २६,२६,२६,२६,२०,२६,२८,२६,३०,२         २       विकलेन्द्रिय       ६          २       विकलेन्द्रिय       ६          ३       पंचेन्द्रिय       ६          ३       त्रस       २       २         ४       शीय मार्गणा—       ६       २३,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,३०         ३       औदारिक           ३       औठि०       ४       २४,२६,२६,२६,२६,२६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६,३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३०       २       परि० वि०       ४       २८,२१,३०,३१         ३०,३१,१       ३       सु२म सा०       १       १         ४       यथारूयात       ×       ×       ×         ५       देश संयत       २       २९,२१,२६,२८,२६,२८,२१,३०         ३       असंयत       ६       २३,२५,२६,२८,२६,२८,२१,३०         ३       असंयत       ६       २३,२५,२६,२९,२६,२९,३०,३१,१         ३       अवधि       ८       २       २         ३       अवधि       ५       २९,२१,२६,२९,३०,३१,१       २         ३०,३१,१       १०, ऌेश्या मार्गणा       ×       ×       ×         ३०,३१,१       १०, ऌेश्या मार्गणा       १       ३७,७२२,२६,२९,२६,२९,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ३       मनुष्य       ८       २३,२६,२६,२९,२६,२९,२६,३०,३         २       इन्द्रिय मार्गणा—       ६       २३,२६,२६,२६,२६,३०,३         १       एकेन्द्रिय       ६          ३       पंचेन्द्रिय       ६          ३       पंचेन्द्रय       ८       २३,२६,२६,२६,२८,२६,३०,३         ३       तेज, वायु       ६          ३       तेज, वायु       ६          ३       तेज, वायु       ६          ३       तेच, वाय्       ६          ४       योग मार्गणा—       २३,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,३२         ३       तोदारिक           ३       तोदारिक           ३       तेक्रि०       ४       २५,२६,२६,२६,२६,२६,२६,२६,३२,३३         ३       तेकाहारक       २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | $30.38, 8$ $\xi$ $\xi$ $\xi$ $\xi$ $\xi$ $30.38, 8$ $30.38, 8$ $30.38, 8$ $30.38, 8$ $30.38, 8$ $30.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $40.38, 8$ $40.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $30.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ $80.38, 8$ <t< td=""></t<> |
| g $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$ $g$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ४       येथास्व्यात       ×       ×         ५       देश संयत       २       २९,२६         ६       असंयत       ६       २३,२५,२६,२८,२६,२८,३०         ३१       २. दर्शन मार्गणा—       २       २३,२५,२६,२९,२६,२९,३०,३१,१         ३०,३१,१       १       चक्ष्य<br>३       ८       २३,२५,२६,२९,२६,२९,३०,३१,१         ३१       २       अच्छ्य<br>२       ८       २९,२६,२६,२६,२९,३०,३१,१         ३१       ३       अवछि       ८          ३१       ३       अवछि       ८          ३१       ३       २६,२४,२६,२९,३०,३१,१       ४       २९,२६,२६,२९,३०,३१,१         ३०,३१,१       १०, ऌेझ्या मार्गणा—       ४       २३,२५,२६,२९,२६,२९,३०         ३०,३१,१       १       कृष्णादि तीन       ६       २३,२५,२६,२९,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| २. इत्द्रिय मार्गणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ५     देश संयत     २     २९.२९.१       १     असंयत     ६     २३,२५,२६,२८,२६,२८,३०       २१     २. दर्शन मार्गणा—       २०.३१,१     १     चश्च       २     अवश्च     ८       २     २     २       २     ३     ३       २     ३     २       २     ३     २       २     २     २       २     २     २       २     ३     २       २     २     २       २     २     २       २     २     २       २     ३     २       २     २     २       २     २     २       २     २     २       २     २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| १       एकेन्द्रिय       ६       २३.२५.२ई.२६.३०.२         २       विकलेन्द्रिय       ६          ३       पंचेन्द्रिय       ८       २३.२५.२ई.२८.२६.३         ३       वंचेन्द्रिय       ८       २३.२५.२ई.२८.२६.३         ३       मार्गणा       ६       २३.२५.२ई.२८.२६.३         २       तेज, वायु       ६          ३       तेत्रा मार्गणा           १       से काहारक       २          ३       आहारक       २          ५       तेवद       मार्गणा          १       स्ती वेद       ५          ५       तेवद       मार्गणा          <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ३१   ३१ २. दर्शन मार्गणा   ३०.३१.१ १   ३०.३१.१ २   ३ अवधि   ३ अवधि   ३ अवधि   ३ अवधि   ४ २९.२१.३०,३१.१   ३ अवधि   ४ ३   ३ अवधि   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३   ३ ३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २       बिकलेन्द्रिय       ६       "         ३       पंचेन्द्रिय       ८       २३,२४,२६,२८,२६,३         ३. काय मार्गणा—       ६       २३,२४,२६,२६,२६,३०,३         १       पु० अप बनस्प०       ६       "         १       पु० अप बनस्प०       ६       "         २       तेज, वायु       ६       "         २       तेज, वायु       ६       "         ३       त्रस       =       २३,२४,२६,२६,२६,३०,३         ४. योग मार्गणा—       ६       "       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४. योग मार्गणा—       ६       "       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४       वोदारिक       "       "         ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२६,२९,२६,३         ४       बेह्रि०       ४       २५,२६,२९,२६,२९,२६,३         ४       बेह्रि०       ४       .'         ३       आहारक       २       .'         ५       बाहारक       २       .'         ५       वेद मार्गणा—       ६       २३,२४,२६,२६,२८,२६,३         ५       बेद मार्गणा—       ६       .'         ५       वेद मार्गणा—       ६       .'         ५       स्ती वेद        .'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०.३१.१ १ चश्च<br>२ अचश्च ८ २३,२५,२६२९,२६,२९,३०,३१.१<br>२ अचश्च ८ ,,<br>३ अवधि ५ २९,२१,३०,३१.१<br>४ केवल ४ २९,२१,३०,३१.१<br>१०,३१,१ १०. ऌेश्या मार्गणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| २       बिकलेन्द्रिय       ६       "         ३       पंचेन्द्रिय       ८       २३,२४,२६,२८,२६,३         ३. काय मार्गणा—       ६       २३,२४,२६,२६,२६,३०,३         १       पु० अप बनस्प०       ६       "         १       पु० अप बनस्प०       ६       "         २       तेज, वायु       ६       "         २       तेज, वायु       ६       "         ३       त्रस       =       २३,२४,२६,२६,२६,३०,३         ४. योग मार्गणा—       ६       "       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४. योग मार्गणा—       ६       "       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४       वोदारिक       "       "         ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२६,२९,२६,३         ४       बेह्रि०       ४       २५,२६,२९,२६,२९,२६,३         ४       बेह्रि०       ४       .'         ३       आहारक       २       .'         ५       बाहारक       २       .'         ५       वेद मार्गणा—       ६       २३,२४,२६,२६,२८,२६,३         ५       बेद मार्गणा—       ६       .'         ५       वेद मार्गणा—       ६       .'         ५       स्ती वेद        .'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०.३१.१ १ चश्च<br>२ अचश्च ८ २३,२५,२६२९,२६,२९,३०,३१.१<br>२ अचश्च ८ ,,<br>३ अवधि ५ २९,२१,३०,३१.१<br>४ केवल ४ २९,२१,३०,३१.१<br>१०,३१,१ १०. ऌेश्या मार्गणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ३       पंचेन्द्रिय       ८       २३,२४,२ई,२८,२६,३         ३. काय मार्गणा—       १       पृ० अप बनस्प०       ६       २३,२४,२ई,२८,२६,३०,२         २       तेज, वायु       ६       ,,       ,,         ३       तस       =       २३,२४,२ई,२८,२६,३०,२,३         २       तेज, वायु       ६       ,,         ३       तस       =       २३,२४,२ई,२८,२६,३         ४. योग मार्गणा—       ६       २३,२४,२ई,२८,२६,३         १       सर्व मन, वचन       -       २३,२४,२ई,२८,२६,३         २       औदारिक       -       ,,         ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२ई,२८,२६,३०         ३       तेकि०       ४       २५,२६,२८,२६,३०         ३       तेकि०       ४       ,,         ३       तेकि०       ४       २,२६,२६,२६,२८,२६,३०         ३       तेकि०       २५,२६,२६,२८,२६,३०         ३       तेकामणि       ६       २३,२४,२६,२६,२८,२६,३०         ५       तेद       मार्गणा       ६       २३,२४,२६,२६,२८,२६,३०         ५       तेद       मार्गणा       ६       २३,२४,२६,२६,२८,२६,३०         ५       तेद       मार्गणा       ६       २३,२४,२६,२६,२८,२६,३०         ५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २ अचेक्षु ८ ,,<br>३ अवधि ६ २९,२१,३०,३१,१<br>४ केवल ४ २९,२१,३०,३१,१<br>१ केवल ४ ४<br>३०,३१,१<br>१ कृष्णादि तीन ६ २३,२४,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ३. काय मार्गणा—         १ पृ० अप बनस्प०       ६       २३.२४.२६.२६.३०.२         २ तेज, वायु       ६       "         ३ त्रस       =       २३.२४.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.२६.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | २ अचेक्षु ८ ,,<br>३ अवधि ६ २९,२१,३०,३१,१<br>४ केवल ४ २९,२१,३०,३१,१<br>१ केवल ४ ४<br>३०,३१,१<br>१ कृष्णादि तीन ६ २३,२४,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १       पु० अप बनस्प०       ६       २३,२४,२६,२९,२६,२९,२,२,२         २       तेज, वायु       ६       ,,         ३       त्रस       प्       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४. योग मार्गणा—       २       २३,२४,२६,२८,२६,३         १       सर्व मन, बचन       ८       २३,२४,२६,२८,२६,३         २       औदारिक       -          ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३         ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४       बैक्रि०       ४       २,२,२६,२६,२८,२६,३         ३       बैक्रि०       ४          ३       बैक्रि०       ४          ३       बैक्रि०       ४          ३       बोक्र०       ४          ३       आहारक       २          ५       बेद मार्गणा—       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३ अवधि ५ २९,२१,३०,३१,१<br>३१<br>३०,३१,१ १०. ऌेश्या मार्गणा<br>१ कृष्णादि तीन ६ २३,२५,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| १       पु० अप बनस्प०       ६       २३,२४,२६,२९,२६,२९,२,२,२         २       तेज, वायु       ६       ,,         ३       त्रस       प्       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४. योग मार्गणा—       २       २३,२४,२६,२८,२६,३         १       सर्व मन, बचन       ८       २३,२४,२६,२८,२६,३         २       औदारिक       -          ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३         ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३         ४       बैक्रि०       ४       २,२,२६,२६,२८,२६,३         ३       बैक्रि०       ४          ३       बैक्रि०       ४          ३       बैक्रि०       ४          ३       बोक्र०       ४          ३       आहारक       २          ५       बेद मार्गणा—       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,३८,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३१<br>३०,३१,१<br>१ कृष्णादि तीन द २३,२४,२६,२८,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| २       तेज, वायु       ६       ,,         ३       त्रस       प       २३,२४,२ई,२८,२६,२         ४. योग मार्गणा       २       सर्व मन, वचन       ८         १       सर्व मन, वचन       ८       २३,२४,२ई,२८,२६,३         २       औदारिक       ८          ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२ई,२८,२६,३         ३       औ० मिश्र       ६       २३,२४,२ई,२८,२६,३         ४       वैक्रि०       ४       २,२६         ४       वैक्रि०       ४          ६       आहारक       २          ६       आहारक       २          ८       कार्माण       ६       २३,२४,२६,२८,२६,३         ५       वेद       मार्गणा<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ३१<br>३०,३१,१<br>१   कुष्णादि तीन   द   २३,२४,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| <ul> <li>३ जिस - २३,२४,२ई,२८,२१,३</li> <li>४. योग मार्गणा</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १ इष्णादि तीन द २३,२५,२६,२९,२१,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ३     त्रस     म     २३,२४,२ई,२८,२६,३       ४. योग मार्गणा     १     सर्व मन, वचन     २     २३,२४,२ई,२८,२६,३       १     सर्व मन, वचन     २     २३,२४,२ई,२८,२६,३       २     औदारिक     -     -       ३     औ० मिश्र     ६     २३,२४,२ई,२८,२६,३०       ३     औ० मिश्र     ६     २३,२४,२६,२६,३०       ३     वैकि०     ४     २४,२६,२६,३०       ३     वैकि०     ४     २४,२६,२६,३०       ३     वेक मिश्र     २     -       ३     आहारक     २     -       ४     वेाहारक     २     -       ४     आहारक     २     -       ४     जाहारक     २     -       ४     वेद     मार्गणा       ४     सेनी वेद     -     २३,२४,२६,२८,२६,२८,२६,२       २     मपु० चेद     -     -       २     प्रमु बेद     -     -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १ इष्णादि तीन दि २३,२४,२६,२९,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <ul> <li>श् सर्व मन, बचन ५ २३,२४,२६,२८,२६,३</li> <li>शौदारिक ५ १३,२४,२६,२८,२६,३</li> <li>शौ० मिश्र ६ २३,२४,२६,२८,३०</li> <li>श्वेक्रि० ४ २४,२६,२८,३०</li> <li>श्वेक्रि० ४ २४,२६,२८,३०</li> <li>श्वेक्रि० ४ २४,२६,२८,३०</li> <li>शहारक २ २८,२६</li> <li>आहारक २ २२,२४,२६,२६,२६,३४</li> <li>आहारक २ २२,२४,२६,२६,२४</li> <li>आहारक २ २२,२४,२६,३४</li> <li>आहारक २ २,२४,२६,३४</li> <li>आहारक २ २,२४</li> <li>आहारक २ २,४४</li> <li>आ</li></ul> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <ul> <li>श् सर्व मन, बचन ५ २३,२४,२६,२८,२६,३</li> <li>शौदारिक ५ १३,२४,२६,२८,२६,३</li> <li>शौ० मिश्र ६ २३,२४,२६,२८,३०</li> <li>श्वेक्रि० ४ २४,२६,२८,३०</li> <li>श्वेक्रि० ४ २४,२६,२८,३०</li> <li>श्वेक्रि० ४ २४,२६,२८,३०</li> <li>शहारक २ २८,२६</li> <li>आहारक २ २२,२४,२६,२६,२६,३४</li> <li>आहारक २ २२,२४,२६,२६,२४</li> <li>आहारक २ २२,२४,२६,३४</li> <li>आहारक २ २,२४,२६,३४</li> <li>आहारक २ २,२४</li> <li>आहारक २ २,४४</li> <li>आ</li></ul> |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २ औदारिक - ''<br>३ औ० मिश्र ६ २३.२४.२६.२८.२६.<br>४ बैक्रि० ४ २४.२६.२८.२०<br>४ बै० मिश्र ४ ','<br>६ आहारक २ २८.२६<br>७ आ० मिश्र २ ',<br>८ कार्माण ६ २३.२४.२६.२८.२६.३<br>५. वेद मार्गणा-<br>१ स्त्री वेद - २३.२४.२६.२८.२६.३<br>२ मपु० वेद - "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २ औदारिक - ''<br>३ औ० मिश्र ६ २३.२४.२६.२८.२६.<br>४ बैक्रि० ४ २४.२६.२८.२०<br>४ बै० मिश्र ४ ','<br>६ आहारक २ २८.२६<br>७ आ० मिश्र २ ',<br>८ कार्माण ६ २३.२४.२६.२८.२६.३<br>५. वेद मार्गणा-<br>१ स्त्री वेद - २३.२४.२६.२८.२६.३<br>२ मपु० वेद - "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3 पता ५ २२२२०२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ३ औ० मिश्र ६ २३.२४,२६,२८,२६,<br>४ बैक्रि० ४ २४,२६,२८,३०<br>४ बै० मिश्र ४ ,,<br>६ आहारक २ २८,२६<br>७ आ० मिश्र २ ,,<br>८ कार्माण ६ २३,२४,२६,२८,२६,३<br>९ स्त्री वेद ⊏ २३,२४,२६,२८,२६,३<br>२ मपु० वेद ⊏ ,,<br>२ मपु० वेद ⊑ ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ३०,३१,१ ४ घुक्ल ५ २८,२१,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ४     वैक्रि०     ४     २५,२६,२६.३०       ३     बै० मिश्र     ४     ,,       ६     आहारक     २     ,,       ६     आहारक     २     ,,       ७     आ० मिश्र     २     ,,       ८     कार्माण     ६     २३,२५,२६,२८,२६,३       ५.     वेद     मार्गणां       १     स्त्री वेद     २     २,       २     मपु० वेद     २     ,,       २     प्रघ बेद     ५     २                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <ul> <li>३ बै० मिश्र</li> <li>४ आहारक</li> <li>४ आहारक</li> <li>९ आग० मिश्र</li> <li>२ २२,२६,२६,२५,२६,२८,२६,३</li> <li>५. वेद मार्गणा</li> <li>१ स्त्री वेद</li> <li>९ नपु० वेद</li> <li>९ प्रमु बेद</li> <li>५ ५</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १० ११. भन्य मार्गणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ई आहारक २ २८.२६<br>७ आ० मिश्र २<br>८ कार्माण ६ २३.२४.२६.२५.२६.३<br>५. चेद मार्गणां⊶<br>१ स्त्री वेद ⊏ २३.२४.२६.२८.२६.<br>२ मपु० चेद ⊏ "<br>२ प्रमय चेद ⊑ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ७ आ०मिश्र २ ,,<br>८ कार्माण ६ २३.२४,२६,२८,३<br>५. वेद मार्गणा <del>रू</del><br>१ स्त्री वेद प २३,२४,२६,२८,२६,<br>२ नपु० वेद प ,,<br>२ जपु० वेद प                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १ भव्य 🗧 २३,२५,२६,२८,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ८ कार्माण ६ २३.२४,२६,२८,३<br>५. वेद मार्गणा—<br>१ स्त्री वेद - २३.२४,२६,२८,२६,<br>२ नपु० वेद - ,,<br>२ प्रभुष बेद - ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २ अभव्य ६ २३,२४,२६,२९, उद्योत सहित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ८ कार्माण ६ २३.२४,२६,२८,२६,<br>७. वेद मार्गणा—<br>१ स्त्री वेद ८ २३.२४,२६,२८,२६,<br>२ नपु० वेद ८ %                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | के ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| . चेद मार्गणां—<br>१ स्त्री वेद ⊏ २३,२४,२६,२८,२६,<br>२ नपु० चेद ⊏ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ξo ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १ स्त्रीवेद म् २३,२४,२६,२८,२६,<br>२ नपु० बेद ् "<br>२ प्रफल बेट म्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | १२. सम्यक्त्व मार्गणां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १ स्त्रीवेद म् २३,२४,२६,२८,२६,<br>२ नपु० बेद ् "<br>२ प्रफल बेट म्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २ नपु० बेद म<br>९ प्रसन्न बेत म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १ क्षायिक ६ २=,२१,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ९ प्रमुख बेट ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | २०,३१,१ २ बेदक ४ २८,२१,३०,३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ९ प्रमुख बेट ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ३ उपशम ६ २८,२६,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४ सम्य०मि० २ २०,२६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ५ सासादन ३ २९.२०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ६. नाषाय मार्गणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ई मिथ्यादृष्टि ! ई २३,२४,२६,२८,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १ सर्व सामान्य ५ (यथा योग्य) २३,२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| । ३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १४.२ <sup>६,२९,२९,</sup> १३. संज्ञी सार्गणा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| e                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | र्र. देश मागणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ७. झान मार्गणा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १. सज्ञी - १२३,२४,२ई,२८,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| १   मति, श्रुत अज्ञान   ६   २३,२४,२६,२८,२६,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | रर. देशः मागणा <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5 <del>Балт</del> 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १. सज्ञी २ १३,२४.२६,२९,३०,३१,१<br>२ असंज्ञी ६ २३,२४,२६,२९,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १. सज्ञी २ । २३,२४.२ई,२९,२१,३०,३१,१<br>२ । असंज्ञी ६ २३,२४,२ई,२९,२१,३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १२. खशा मागणा<br>१ सज्जी ६ २३.२४.२६,२९.३१.१<br>२ अर्सज्ञी ६ २३.२४.२६,२९.३१.३०<br>३० १४ आहारक मार्गणा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १. सज्ञी = २३,२४.२६ँ,२९,२१,३०,३१,१<br>२ असंज्ञी ६ २३,२४,२६ँ,२९,२१,३०<br>३० १४ आहारक मार्गणा<br>१ आहारक = २३,२४,२६ँ,२९,२१,३०,३१,१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ४ केवल × ×                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १२. खशा मागणा—<br>१ सज्जी ६ २३.२४.२ई.२९.३१.१<br>२ अर्सज्ञी ६ २३.२४.२६,२९,३०<br>३० १४ आहारक मार्गणा—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

#### भा० ३-१५

१४. मूल उत्तर प्रकृतियोंमें जवन्योत्कृष्ट बन्ध तथा अन्य सम्बन्धी प्ररूपणाओंकी सूची

| ਜਂ.      | विषय                                                                                                                                                         | प्रमाण              |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ع        | मुल व उत्तर प्रकृतियोकी स्वस्थान व<br>परस्थान सत्निकर्ष प्ररूपणा।                                                                                            | म.चं. १/६४-<br>१३२  |
| <b>R</b> | मूल व उत्तर प्रकृतिके व्रव्य, क्षेत्रादि या<br>प्रकृति प्रदेशादि चार प्रकार भन्ध अपेक्षा<br>उत्कृष्ट जघन्यादि रूप स्वस्थाम व<br>परस्थान सन्निकर्ष प्ररूपणएँ। | ঘ २/३७०-<br>४७६     |
| Ę        | सर्ब-असर्व, उत्कृष्ट-अनुरकृष्ट, जघन्य-<br>अजघन्य, आदि-अनादि, और धुव-<br>अधुव प्रकृति वन्ध प्ररूपणाओकी ओध<br>अ।देश समुरकीर्तना।                               | म. नं, १/२६-<br>३१  |
| 8        | नाना जीवोकी अप्रेक्षा उत्तर प्रकृतियो-<br>का भंगविचय ।                                                                                                       | म. वं १/१३३-<br>१४० |

# प्रकृतिवाद-दे॰ सांख्य दर्शन ।

**प्रक्रम—**दे० उपक्रम ।

प्रक्रिया- १. Process, २. Operation. ( घ. ४/त. २९)।

- प्रकेषक ---- (गो जो./भाषा/३२६/७००/८ का भावार्थ --- पर्यायसमास इतनका प्रथम भेद विषे पर्याय ज्ञानतें जितने जंधे तिग्नने जुदे कीए पर्याय ज्ञानके जेते अविभाग प्रतिच्छेद है तींहि प्रमाण युल विवक्षित जानना । यहु जधन्य ज्ञान है इस प्रमाणका नाम जधन्य स्थाप्या । इस जधन्यको जीवराशि मात्र अनंतका भाग दीए जो प्रमाण आवे ताका नाम प्रक्षेपक जानना । इस प्रक्षेपकको जीवराशि मात्र अनतका भाग दीए जो प्रमाण आवे जो प्रक्षेपक-प्रक्षेपक जानमा ।
- प्रगणमा ध ११/४.२.६.२४६/३४१/१० तत्थ पगणणा णाम इमिस्से इमिस्से द्विरीए बंधकारणभूदाणि टि्ठदिबंधज्मवसाणट्ठाणाणि एत्तियाणि एत्तियाणि होति त्ति टि्ठदिबंधज्मवसाणट्ठाणाणंपमाणं परूबेदि । = प्रगणना नामक अनुयोगद्वार अमुक अमुक स्थितिके बन्धके कारणभूत स्थितिबन्धाध्यवसानस्थान इतने इतने होते है, इस प्रकार स्थितिबन्धाध्यवसानस्थानोके प्रमाणकी प्ररूपणा करता है।
- प्रशासि----१,भगवान्तसम्भवनाथकीशासकग्रक्षिणी---दे०तीथकर ४/३, २, एक विद्या - दे० विद्या ।
- प्रज्ञा प्रज्ञा व ज्ञानमे अन्तर दे० ऋद्भि/२/७।
- प्रज्ञाकरगुत- एक वौद्ध अमण था। घर्मकीर्ति इसके गुरु थे। प्रमाणवार्तिकालंकारकी इन्होने रचना की थी। समय-ई सं. ईई०-७२० (सि. वि./प्र. ३१/९ महेन्द्र)।

#### प्रज्ञापन नय-दे॰ नय/I/१।

#### प्रज्ञापरीषह—

स सि /१/१/४२७/४ अङ्गपूर्वप्रकीर्णकविशारदस्य शब्दन्यायाध्यात्म-निपुणस्य मम पुरम्तादितरे मास्करप्रभाभिभूतख्रखोतोद्योतवन्नितरा नावभासन्त इति विज्ञानमदनिरास प्रज्ञापरिषहजय प्रत्येतव्यः। =मै अग, पूर्व और प्रकीर्णक शास्त्रोमें विशारद हूँ तथा शब्दशास्त, न्यायशास्त और अध्यात्मशास्त्रमे निपुण हूँ। मेरे आगे दूसरे जन सूर्य- की प्रभासे अभिभूत. हुए खबोतके उद्योतके समान विलंकुल नहीं सुशोभित होते है इस प्रकार विज्ञानमदका निरास होना प्रज्ञापरिषह जय मानना चाहिए। (रा वा,/१/१/२६/६१२/११), (चा.सा./ १२७/४)।

#### २. प्रज्ञा व अज्ञान परीषहमें अन्तर

स, सि /१/१७/४३४/७ प्रज्ञाज्ञानयोरपि विरोधाइयुगपदसंभवः । श्रुत-ज्ञानापेक्षया प्रज्ञापरिषह अवधिज्ञानाद्यभावापेक्षया अज्ञानपरिषह इति नास्ति विरोध । = प्रश्न--प्रज्ञा और अज्ञान परीषहमें भी विरोध है, इसलिए इन दोनोंका एक साथ होना असम्भव है ! उत्तर--एक साथ एक आत्मामें श्रुतज्ञानकी अपेक्षा प्रज्ञापरीषह और अवधि-ज्ञान आदिके अभावकी अपेक्षा अज्ञान परीषह रह सकते है, इसलिए कोई विरोध नही है। (रा. वा./१/१७/३/६९४/२८)।

### ३. प्रज्ञा व अदर्शन परीषहमें अन्तर

रा. वा /१/१/३१/६१३/२ यद्ये वं अद्धानदर्शनमपि ज्ञानाविनाभावीति प्रज्ञापरोषहे तस्यान्तर्भावः प्राप्नोतीतिः; नैष दोषः,प्रज्ञायां सःय्यामपि कवचित्तत्त्वार्थअद्धानाभावाइ व्यभिचारोपलब्धे । == प्रश्न--अद्धान रूप दर्शनको ज्ञानाविनाभावी मानकर उसका प्रज्ञा परीषहमें अन्तर्भाव किया जा सकता है १ उत्तर--नही, क्योंकि कभी-कभी प्रज्ञाके होने-पर भी तत्त्वार्थ अद्धानका अभाव देखा जाता है, अद्यः व्यभिचारी है।

#### ४. प्रज्ञा व अज्ञान दोनोंका एक ही कारण क्यों

रा. वा./१/१३/१-२/६१४/१४ ज्ञानावरणे अज्ञानं न प्रज्ञेति, न; अन्य-ज्ञानावरणसइभावे तइभावात् ।१। प्रज्ञा हि क्षायोपशमिकी अन्य-स्मिन् ज्ञानावरणे सति मदं जनयति न सकलावरणक्षय इति प्रज्ञा-ज्ञाने ज्ञानावरणे सति प्रातु.स्त इत्यभिसंबध्यते ।। मोहादिति चेत. न; तद्दमेदानां परिगणितत्वात्त ।२। मोहभेदा हि परिगणिता दर्शनचारित्रव्याघातहेतुभावेन, तत्र नायमन्तर्भवति, चारित्रवतोऽपि प्रज्ञापरीषहसइभावात्, ततो ज्ञानावरण एवेति निश्चय' न्त्तव्य'। =१. ज्ञानावरणके उदयसे प्रज्ञा और अज्ञान परीपह होती है। क्षायोपक्षत्रिकी प्रज्ञा अन्य ज्ञानावरणके उदयमें मद उत्तपत्र करती है, समस्त ज्ञानावरणका क्षय होनेपर मद नही होता। अत' प्रज्ञा और अज्ञान दोनो ज्ञानावरणसे उत्पन्न होते है। २. मोहनीयकर्मके भेद गिने हुए है और उनके कार्य भी दर्शन चारित्र आदिका नाश करना सुनिश्चित है अत 'मै बडा विद्वान्त हूँ।अत यह प्रज्ञामदमोहकाकार्थ न होकर ज्ञानावरणका कार्य है। क्योकिचारित्रवालींके भी प्रज्ञा-परिषह होती है।

प्रज्ञापिनी भाषा - दे० माथा।

प्रज्ञाश्रवण ऋद्धि-देः ऋदि/२/७।

**प्रचय**  $- \gamma_{\ell}$  दे० क्रम/१, २ Common difference, (ज. प./ प्र १०७)।

प्रचला--- दे० निद्रा ।

प्रच्छना--- दे० पृच्छना ।

**प्रच्छन्न---**आलोचनाका एक दोष--दे० आलोचना/२।

प्रजापाल — मुकच्छ देशके श्रीपुर नगरका राजा था। जिन दीक्षा धारण कर सी थी। आयुके अन्तमें समाधि सहित मरणकर अच्युत स्वर्गमें उत्पन्न हुआ। (म, प्र /६६/६७-७६) यह यदा चक्रवर्तीका पूर्व तीसरा भव है--दे० पदा।

प्रज्वलित----तीसरे नरकका छठा पटल-दे० नरन/५ ।

प्रणय-----गो, जी-/जी, प्र./३४/६४/६ नाह्यार्थेषु ममस्वरूपः प्रणयः। --बाह्य पदार्थनिविषैं ममस्वरूप भाव सो प्रणय कहिए स्नेह है।

#### **प्रणाम**----दे० नमस्कार ।

- मू. आ./२१८ पणिधाणपि य दुविह पसत्थं तह अपसत्थं च । समिदीसु य गुत्तीसु य सन्धं सेसमप्पसत्थं तु ।२१८। =प्रणिधानके भी दो भेद है--- शुभ और अशुभ । पाँच समिति और तीन गुप्तियोमें जो परि-णाम है वे शुभ होते हैं और शेष इन्द्रियविषयोमें जो परिणाम है वह अशुभ है ।२१८।
- रा. बा./अं३३/२/१११७ दुष्ठु प्रणिधानमन्यथा वा दु प्रणिधानम् ।२। प्रणिधानं प्रयोग परिणाम इत्यत्नर्थान्तरम् । दुष्ठु पापं प्रणिधानं दु प्रणिधानम्, अन्यथा वा प्रणिधानं दु प्रणिधानम् । तत्र क्रोधादि-परिणामवशात दुष्ठु प्रणिधानं शरीरावयवानाम् अनिभृतमवस्थानम्, वर्णसंस्काराभावाऽर्थागमकत्वचापलादिवाग्गतम्, मनसोऽनर्पतत्वं चेत्यन्यथा प्रणिधानम् । ==परिणाम, प्रयोग व प्रणिधान ये एकार्थ-वाची शब्द है । दु प्रणिधानका अर्थ दुष्ट या पापरूप प्रणिधान है या अन्यथा प्रणिधानको दु प्रणिधान कहते है । तहाँ क्रोधादि कषायोके वश होकर दुष्ट प्रणिधान होता है और शरीरका विचित्र विकृति रूपसे हो जाना, निरर्थक अंशुद्ध वचनोका प्रयोग करना और मनका उपयोग न लगना ये अन्यथा प्रणिधान है । ( और भी दे० उपयोग/ II/४/१,२ तथा मनोयोग/४) ।
- न्या. सू /टी./३/२/४३/२०० /१४ सुस्मूर्षधा मनसो धारणं प्रणिधानं सुस्मूर्षितलिङ्गचिन्तनं चार्थ-स्मृतिकारणम् । ब्ल्स्मरणक्षी इच्छासे मतको एक स्थानमें लगानेका 'नाम' प्रणिधान है।
- **प्रणिधि---**मायाका एक भेद---दे० माया/२ ) ।
- प्रतरसमुद्घात—<sub>दे॰ केवली</sub>/७।
- प्रतरांगुल-(अगुल)<sup>२</sup> --- दे० गणित/1/१/३।
- प्रतरात्मक अनंत आकाश—Infmite Plane area,
- प्रतिकुंचन----मायाका एक भेद---दे० माया /२ ।
- प्रतिक्रमण व्यक्तिको अपनी जीवन यात्रामें क्षाय वश पद पद पर अन्तरग व बाह्य दोष लगा करते है, जिनका शोधन एक अेयो-मार्गीके लिए आवश्यक है। भूतकालमे जो दोष लगे है उनके शोध-नार्थ, प्रायश्चित्त पश्चात्ताप व गुरुके समक्ष अपनी निन्दा-गई करना

प्रतिकमण कहलाता है। दिन, रात्रि, पक्ष, मास, सवत्सर आदिमें त्रगे दोषोंको दूर करने की अपेक्षा वह कई प्रकार है।

#### १. भेद व लक्षण

#### १. प्रतिक्रमण सामान्यका उक्षण

- १. निरुक्तवर्थ
- स सि./१/२२/४४०/६ मिथ्यादुष्कृताभिधानादभिव्यक्तप्रतिक्रिय प्रति-क्रमणम् = 'मेरा दोष मिथ्या हो' गुरुसे ऐसा निवेदन करके अपनी प्रतिक्रिया व्यक्त करना प्रतिक्रमण है। (रा वा./१/२२/३/६२१/१८) (त सा /७/२३१)
- गो. जी /जी प्र./३६७/७१०/२ प्रतिक्रम्यते प्रमादकृतदै वसिकादिदोषो निराक्रियते अनेनेति प्रतिक्रमणं । म्प्रमादके द्वारा किये दोषोका जिसके द्वारा निराकरण किया जाता है, उसको प्रतिक्रमण कहते है। २. दोष निवृत्ति
- रा, वा /६/२४/११/१३०/१३ अतीतदोषनिवर्त्तनं प्रतिक्रमणम् । कृत दोषोकी निम्नृति प्रतिक्रमण है । (स. सा./ता. वृ./३०६/१८८१) (भा. पा./टी./७७/२२१/१४) ।
- ध. ८/३.४१/९४/६ पंचमहव्व९म्रु चउरासोदिलक्खणगुणगणक्ससिएम् समुप्पण्णकलं कपकृतासणं पडिक्कमणं णाम ।रूचौरासी लाख गुणोके समूहसे संयुक्त पाँच महाव्रतोमें उत्पन्न हुए मसको धोनेका नाम प्रतिक्रमण है।
- भा आ /वि./४२१/६१६/१२ अचेलतादिकरपस्थितस्य यद्यतिचारो भवेत् प्रतिक्रमणं कर्त्तव्यमित्येषोऽष्टमः स्थितिकरुपः । = अचेलतादि करपमे रहते हुए जो मुनिको अग्तिचार लगते है उनके निवारणार्थ प्रतिक्रमण करना अष्टम स्थितिकरुप है।
  - ३. मिथ्यामें दुष्कृत
- मू. आ./२१ दब्वे खेत्ते काले भावे य किदावराहसोहणय । णिदणगरहण-जुत्तो मणवचकायेण पडिकमणं ।२६। = द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावमें किया गया जो वत्तमें दोष उसका शोधना, आचार्यादिके समीप आलोचनापूर्वक अपने दोषोको प्रकट करना, वह मुनिराजका प्रति-क्रमण गुण होता है ।२६।
- नि. सा•/मू./१५३ वयणमयं पडिकमणं•• जाण सज्झाउ ।१५३। ∞वचन-मय प्रतिक्रमण•• यह स्वाध्याय जान ।
- धः /१३/५,४,२६/६०/८ गुरुणमालोचणाएविणा ससंवेणणिव्वेयस्स पुणो ण करेमि त्ति जमवराहादो णियत्तणं पडिक्रमणं णाम पायच्छित्त । — गुरुओके सामने आलोचना किये विना रावेग और निर्वे दसे युक्त साधुका फिर कभी ऐसा न करूँगा यह कहकर अपने अपराधसे निवृत्त होना प्रतिक्रमण नामका प्रायश्चित्त है। (अन ध./७/४७) (भा. पा./७८/२२३/४)।
- भा. आ /त्रि /६/३२/११ स्वकृतादशुभयोगात्प्रतिनिवृतिः प्रतिक्रमण । = स्वतः के द्वारा किये हुए अशुभ योगसे परावर्त होना अर्थात् 'मेरे अपराध मिथ्या होवे ' ऐसा कहकर पश्चात्ताप करना प्रतिक्रमण है ।

#### २. निश्चय प्रतिक्रमणका उक्षण

१. शुद्ध नयको अपेक्षा

- सा. सा./मू./३२३ कम्म जं पुव्यकयं छहामुहमणेयविच्थरविसेस । ततो णियत्तए अप्पर्य तु जो सो पडिक्कमणं ।३८३। = पूर्वकृत जो अनेक प्रकारके विस्तार वाला शुभ व अशुभ कर्म है, उससे जो आत्मा अपने-को दूर रखता है वह आत्मा प्रतिक्रमण है ।३५३।
- नि. सा./मू./२३-४४ मोत्तूण वयणरयण रागादीभाववरणणं किच्चा। अप्पाणं जो भाग्यदि जस्स दु होदित्ति पडिकमणं ।४३। आराहणाइ

वट्टइ मोचूण विराहणं विसेसेण । सो पडिकमणं उच्चइ पडिकमण-मओ हवे जम्हा । ५४। = वचन रचनाको छोडकर, रागादि भावोका निवारण करके, जो आत्माको ध्याता है, उसे प्रतिक्रमण होता है । । ५३। जो (जीव) विराधनाको विशेषत छोडकर आराधनामे वर्तता है, वह (जीव) प्रतिक्रमण कहलाता है, कारण कि वह प्रतिक्रमण मय है । ५४। (इप्ती प्रकार अनाचारको छोडकर आचारमे, उन्मार्गका त्याग करके जिनमार्गमे, शल्य भावको छोडकर ति शल्य भावसे, अगुप्ति भावको छोडकर त्रिगुप्ति गुप्तसे, आर्त-रौद्र ध्यानको छोडकर धर्म अथवा शुक्ल ध्यानको, मिथ्यादर्शन आदिको छोडकर सम्यक् दर्शनको भाता है वह जीव प्रतिक्रमण है । (नि सा./सू./९४-९१) ।

भ.आ./वि /१०/४१/१० कृतातिचारस्य यतेस्तदतिचारपराडमुखती योग-त्रयेण हा दुष्टं कृतं चिन्तितमनुमन्तं चेति परिणाम. प्रतिक्रमणम् । ज्जब युनिको चारित्र पालते समय दोध खगते हैं तब, मन बचन-योगसे मैने हा । दुष्ट कार्य किथा कराया व करनेवालोंका अनुमोदन किया यह अयोग्य किया ऐसे आत्माके परिणामको प्रतिक्रमण कहते है ।

२. निश्चय नयकी अपेक्षा

- नि. सा./सू / २२ उत्तमअट्ठं आदा तम्हि हिवा हणदि मुणिवराकम्मं। तम्हा दु भाणमेव हि उत्तम अट्ठस्स पडिकमणं १९२। = उत्तमार्थ ( अर्थात् उत्तम पदार्थ सच्चिदानन्द रूप कारण समयसार स्वरूप ) आत्मार्मे स्थित मुनिवर कर्मका घात करते हैं, इसलिए ध्यान ही वास्तवमें उत्तमार्थका प्रतिक्रमण है । ९२। (न. च. वृ./३४६) !
- ति, प./१/४१ पडिकमणं पडिसरणं पडिहरणं धारणा णियत्ती य । र्णिदणगरुहणसोही लब्भंति णियादभावणए ।४१। == निजारमा भावनासे प्रतिक्रमण, प्रतिसरण, प्रतिहरण, धारणा, निवृत्ति, निन्दन, गईण और शुद्धिको प्राप्त होते है ।४१।
- यो. सा. अ./१/१० कृताना कर्मणा पूर्व सर्वेषां पाकमीयुषां । आत्मीय-त्वपरित्याग प्रतिक्रमणमीर्यते ।१०। ∞पहिले किये हुए कर्मांके प्रदक्त फलोको अपनाः न मानना प्रतिक्रमण कहा जाता है ।१०।
- प्र, सा /ता ह, /२०७/२८१/१४ निजशुद्धात्मपरिणतिलक्षणा या तु क्रिया सा निश्चयेन बृहत्प्रतिकमणा भण्यते। — निज शुद्धात्म परिणति है लक्षण जिसका ऐसी जो क्रिया है, वह निश्चय नयसे बृहत्प्रतिक्रमण कही जाती है।

#### ३. प्रतिकमणके भेद

१. दैवसिक आदिको अपेक्षा

- मू. आ /१२०,६९३ पढमं सञ्चदिचारं विदियं तिविह हवै पडिक्रमणं । पाणस्स परिच्चयण जावज्जीवृत्तमट्ठ च ।१२०। पडिक्रमण देवसियं रादिय इरियापर्धं च नोधव्व । पविखय चादुम्मासिय संवच्छरमुत्त-मट्ठं च । ६९३। == पहला सर्वातिचार प्रतिक्रमण है अर्थात् दीक्षा प्रहणसे लेकर सब तपश्चरणके कालतक जो दोष लगे हो उनकी शुद्धि करना, दूसरा त्रिविध प्रतिक्रमण है वह जलके विना तीन प्रकारका आहारका त्याग करनेमें जो अतिचार लगे थे उनका शोधन करना और तीसरा उत्तमार्थ प्रतिक्रमण है उसमें जीवन पर्यंत जल-पीनेका त्याग किया था, उसके दोषोकी शुद्धि करना है, ।१२०। अतिचारोसे निवृत्ति होना वह प्रतिक्रमण है वह देवसिक रात्रिक, ऐर्यापथिक, पाक्षिक, चतुर्मासिक, सांवत्सरिक, और उत्तमार्थ प्रतिक्रमण ऐसे सात प्रकार है / १११/ (क. पा १), (६,१/६९८/१९२/१६) (गो, जो /जी, प्र / ३६७/७१०/३) ।
  - २. द्रय्य क्षेत्र आदिकी अपेक्षा
- भ. आ /वि /११६/२७५/१४ प्रतिक्रमणं प्रतिनिवृत्ति घोढा भिद्यते नाम-स्थापनादव्यक्षेत्रकालभावविकल्पेन । केषाचिद्वयाख्यान । चतुर्वि-

धमित्यपरे। ≔अञ्चभसे निवृत्त होना प्रतिक्रमण है, उसके छह भेद है—नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव प्रतिक्रमण। ऐसे कितने आध्वार्योंका मत है। कोई आचार्य प्रतिक्रमणके चार भेद कहते है।

१. भेद व लक्षण

#### ४. नाम स्थापनादि प्रतिक्रमणका लक्षण

- भ. आ./वि./११६/१७६/१४ अयोग्यनाम्नामनुच्चारणं नामप्रतिक्रमणं । ·आप्ताभासप्रतिमार्थां पुरः स्थिताया यदभिमुखतया कृताञ्जलिपुटता. शिरोवनति न कर्तव्यम् । एवं सा स्थापना परिहुता भवति । त्रस-म्थावरस्थापनानामविनाशनं अमर्इनं अलाडनं वा परिहारप्रति-क्रमण । • उद्दगमोरपादनैषणादोषदुष्टन वसतीनां उपकरणानां, भिक्षाणां च परिहरणं, अयोग्याना चाहारादीना, गृद्धद्वेस्य च कारणानां सक्लेशहेतूनां वा निरसनं द्रव्यप्रतिक्रमण । उदक-कई मन्नसंस्थावर निचितेषु क्षेत्रेषु गमनादिवर्जनं क्षेत्रप्रतिकमणं । यस्मिन्ना क्षेत्रे वसतो रत्नत्रयहानिर्भवति तस्य वा परिहार ।... रात्रिसंध्यात्रयस्वाध्यायावश्यककालेषु गमनागमनादिव्यापारा-आर्तरौद्रमित्यादयोऽशुभवरिणामा', कारणात् कालप्रतिक्रमणं। पुण्यासवभूताश्च शुभपरिणामा;इह भावशब्देन गृह्यन्ते,तेम्यो निवृत्ति-भावप्रतिक्रमणं इति । = अयोग्य नामोका उच्चारण न करना यह नाम प्रतिक्रमण है।.. आग्नाभासकी प्रतिमाके आगे खडे होकर हाथ जोडना, मस्तक नवाना, द्रव्यसे पूजा करना, इस प्रकारके स्थापनाका त्याग करना, अथवा त्रस, वा स्थावर जीवोकी स्थापनाओं का नाहा करना, मर्दन सथा ताडन आदिका त्यांग करना स्थापना प्रतिक्रमण है ।---उद्दगमादि दोष युक्त वसत्तिका, उपकरण व आहारका ध्याग करना. अयोग्य अभिलाषा, उन्मत्तता तथा संक्लेश परिणामको भूताने वाले आहारादिका त्याग करना, यह सब दुव्य प्रतिक्रमण है। पानी, कीचड, त्रसजीव, स्थावर जीवोसे व्याप्त प्रदेश, तथा रत्वत्रय-की हानि जहाँ हो ऐसे प्रदेशका त्यांग करना क्षेत्र प्रतिक्रमण है। •• रात्रि, तीनों सन्ध्याओमें, स्वाध्यायकाल, आवश्यक क्रियाके कालोमें आने जानेका त्याग करना यह काल प्रतिक्रमण है। ..आर्त-रौद्र इत्यादिक अशुभ परिणाम व पुण्यासनके कारणभूत शुभ परिणाम-का त्याग करना भाव प्रतिक्रमण है।
- भ. आ /वि./१०१/७२९/१४ हा दुष्कृतमिति वा मन प्रतिक्रमणं । सूत्रो-च्चारणं वाक्य-प्रतिक्रमणं । कायेन तदनाचरणं कायप्रतिक्रमणं । = किये हुए अतिचारोका मनसे त्याग करना यह मन प्रतिक्रमण है । हाय मैने पाप कार्य किया है ऐसा मनसे विचार करना यह मन प्रति-क्रमण है।सूत्रोका उच्चारण करना यह वाक्य प्रतिक्रमण है । रारीरके द्वारा बुष्कृत्योका आचरण न करना यह कायकृत प्रतिक्रमण है ।

\* आलोचना व प्रतिक्रमण रूप उभय प्रायहिचत्त

—दे० प्रायश्चित्त

#### ५. अन्नतिक्रमणका चक्षण

- स. सा./ता. वृ /३०७/३८१/१७ अप्रतिक्रमण द्विविध भवति ज्ञानि-जनाश्रितं अञ्चानिजनाश्रित चेति । अज्ञानिजनाश्रितं यदप्रतिक्रमणं तद्विषयक्रवायपरिणतिरुपं भवति । ज्ञानिजीवाश्रितमप्रतिक्रमणं तु शुद्धात्मसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठानलक्षणं त्रिगुप्तिरूपं । = अप्रतिक्रमण दो प्रकारका है--ज्ञानीजनोके आश्रित और अज्ञानी जनोके आश्रित । अज्ञानी जनोके आश्रित जो अप्रतिक्रमण है वह विषय क्षायकी परिणति रूप है अर्थात हेयोपादेयके विवेकश्चन्य सर्वथा अत्याग रूप निरर्गस प्रवृत्ति है । परन्तु ज्ञानी जीवोके आश्रित जो अप्रतिक्रमण है वह शुद्धात्माके सम्यग्श्रद्धान ज्ञान व आचरण लक्षण वाले अभेद रत्नत्रयरूप या त्रिगुप्ति रूप है ।
- स. सा./ता वृ /२८३/३६३/८ पूर्वानुभूतविषयानुभवरागादिस्मरणरूपम-प्रतिक्रमणं द्विविध र द्रव्यभावरूपेण र – पूर्वानुभूत विषयोका

११६

अनुभव व रागादि रूप अप्रतिक्रमण दो प्रकारका है -- द्रव्य व भाव अप्रतिक्रमण ।

११७

स. सा./पं. जयचन्द/२९४-२८५ अतीत कालमे जो पर द्रव्योका चहण किया था उनको वर्तमानमे अच्छा जानना, उनका संस्कार रहना, उनके प्रति ममत्व भावका होना सो द्रव्य अप्रतिक्रमण है ।उन द्रव्योके निमित्तसे जो रागादि भाव ( अतीत कालमे ) हुए थे, उनको वर्तमान में भले जानना, उनका संस्कार रहना, उनके प्रति ममत्व भाव रहना सो भाव अप्रतिक्रमण है।

# २. प्रतिक्रमण विधि

## भादि व अन्त तीर्थोंमें प्रतिक्रमणको मितान्त आच-इयकता

र्द् आ /६२८.६३० इरियागोयरसुमिणादिसव्यमाचरदु मा व आचरदु । पुरिमचरिमादु सब्वे सब्बं णियमा पडिकर्माद । ६२८। पुरिमचरिमादु जम्हा चलचित्ता चेत्र मोहलक्खा य । तो सब्वपडिक्रमण अधल-घोडय दिट्ठतो .६३०। = ऋषभदेव और महात्रीर प्रभुके शिष्य इन सब ईर्यांगोचरी स्वप्नादिसे उत्पन्न हुए अतीचारोको प्राप्त हो अयवा मत प्राप्त हो तो भी प्रतिक्रमणके सत्र द उकोको उच्चारण करते है ।६२८। आदि अन्तके तीर्थ करके शिष्य चलायमान चित्त वाले होते है, मूद बुद्धि होते है इसलिए वे सत्र प्रतिक्रमण दण्डक उचारण करते है । इसमें अन्धे घोडेका दृष्टान्त है कि सब ओषधियोके करनेसे वह सूम्फता है ।६२० ( मू.आ./६२६ ) ( म. आ /बि./४२१/६१६/६ ) ।

# २. शिष्योंका प्रतिक्रमण आलोचना पूर्वक और गुरुका आलोचनाके बिना ही होता है

म्, आ./ईश्य काऊण स किदियम्मं पश्चितेहिय अजत्तोकरणसुद्धो । आलोचिज्ज सुविहिदो गारव माण च मोत्तूण । ईश्मा = विनयकर्म करके, शरीर आसनको पीछी व नेत्रसे शुद्ध करके, अंजलि क्रियामें शुद्ध हुआ निर्मल प्रवृत्ति वाला साधु ऋद्धि आदि गौरव और जाति आदिके मानको छोडकर गुरुसे अपने अपराधोका निवेदन करे । ६१८। रा- वा,/१/२२/४/६२१/२२ इदमयुक्त वर्तते । 'किमत्रायुक्तम् । अनालो-चयतः न किचिदपि प्रायश्चित्तम्' इत्युक्तम्, पुनरुपदिष्टम्--'प्रति-क्रमणमात्रमेव शुद्धिकरम्' इति एतदयुक्तम् । अथ तत्राप्यालोचना-पूर्वकत्वमभ्युपगम्यते, तदुभयोपदेशो व्यर्थ', नैष दोष', सर्व प्रति-क्रमणमालोचनापूर्वकमेव, किंतु पूर्व गुरुणाम्यनुज्ञात शिष्येणैव कर्त्तव्यम्, इद' पुनगुरुणेवानुष्ठेयम् । = शका-पहिले कहा है कि आलोचना किये बिना कुछ भी प्रायश्चित्त नहीं होता और अब कह रदे है कि प्रतिक्रमण मात्र हो शुद्धिकारी है। इसलिए ऐसा कहना अयुक्त है। यहाँ भी आलोचना पूर्वक ही जाना जाता है इसलिए तदुभय प्रायश्चित्तका निर्देश करना व्यर्थ है। उत्तर- यह कोई दोष नही है---वास्तवमें सभी प्रतिक्रमण आसोचना पूर्वक हो होते है। किन्तु यहाँ इतनी विशेषता है कि तदुभय प्रायश्चित गुरुकी आज्ञासे शिष्य करता है । जहाँ केवल प्रतिकमणसे दोप शुद्धि होती है वहाँ वह स्वय गुरुके द्वारा ही किया जाता है, क्योंकि गुरु स्वय किसी अन्यसे आलोचना नहीं वरता ।

# अल्प दोषमें गुरु साक्षी आवश्यक नहीं

ध.९३/५.४.२६/६०/१० एद (पडिक्कमण पायच्छित्तं) कत्थ होदि। अप्पावराहे गुरुहि विणा वट्ठमाणम्हि होदि = जत्र अपराध छोटा सा हो और गुरु समीप न हो, तत्र यह (प्रतिक्रमण नामका) प्रायश्चित्त है। चा, सा./१४१/४ अस्थिताना योगाना धर्मकथादिव्याक्षेपहेत्रुसं निधानेन विस्मरणे सत्यात्तोचन पुनरनुष्ठायकस्य सबेगनिर्वेदपदस्य गुरुविरहित-स्यास्याल्पापराधस्य पुनर्न करोमि मिथ्या मे दुष्कृतमिरग्वेवमादि-भिदेषिान्निवर्त्तनं प्रतिक्रमणं । व्यर्धर्म कथादिमें कोई विघ्नके कारण उपस्थित हो जानेपर यदि कोई सुनि अपने स्थिर योगोको भूल जाय तो पहिले आलोचना करते है और फिर व यदि संवेग और वैराग्यमें तत्पर रहे समोपमें गुरु न हो तथा छोटा सा अपराध लगा हो तो 'मै फिर कभी ऐसा नही करूँगा यह मेरा पाप मिथ्या हो 'इस प्रकार दोषोसे अलग रहना प्रतिक्रमण कहलाता है ।

# ४. प्रतिक्रमण करनेका विषय व विधि

- मू. आ / ६१६-६१७ पडिक मिदव्यं दध्वं सच्चित्ताचित्त मिरिसय तिबिह । खेत्तं च गिहादीय कालो दिवसादिकाल म्हि १११६। मिच्छत्त-पडिक्कमण वह चेव असंजमे पडिक्कमण । कसाएमु पडिक्कमण लोगेम्रु य अप्पसःधेमु । ६१७। = सचित्त अचित्त मिश्ररूप जो त्यागने योग्य द्रव्य है वह प्रतिक्रमितव्य है, घर आदि सेत्र है, दिवस मुहूर्त्त आदि काल है । जिस द्रव्य आदिसे पापासव हो वह त्यागने योग्य है । ६१६। मिथ्यात्वका प्रतिक्रमण, उसी तरह असंयमका प्रति-कमण, कोधादि कपायोका प्रतिक्रमण, और अञ्चभ योगोका प्रति-कमण करना चाहिए । ६१७।
- दे० प्रतिक्रमण/२/२ (गुरु समक्ष विनय सहित, शरीर व आसनको भीछी व नेत्रसे शुद्ध करके वरना चाहिए ) ।
- दे० कृति कर्म/४ ( दैवसिकादि प्रतिक्रमणमे सिद्ध भक्ति आदि पाठरेका उच्चारण करना चाहिए ) ।
- मू. आ./६६३-६६५ भत्ते पाणे गामंतरे य चदुमासिवरिसचरिमेमु। णाऊण ठति धीरा घणिढं दुक्खनखयद्वाए ।६६३। काओसग्गम्हिठिदो चितिषु इरियग्वधस्स अतिचार । तं सव्वं समाणित्ता धम्म मुक्क घ चितिषु इरियग्वधस्स अतिचार । तं सव्वं समाणित्ता धम्म मुक्क घ चितिषु इरियग्वधस्स अतिचार । तं सव्वं समाणित्ता धम्म मुक्क घ चितिषु इरियग्वधस्स अतिचार । तं सव्वं समाणित्ता धम्म मुक्क घ चित्तिषु इरियग्वधस्स अतिचार । तं सव्वं समाणित्ता धम्म मुक्क घ चित्तिषु इरियग्वधस्स अतिचार । तं सव्वं समाणित्ता धम्म मुक्क घ चित्तेष्ठ्ञो ।६६४। तह दिवसियराद्तियपविखयघदुमासिबरिसघरिमेमु । तं सव्वं समाणित्ता धम्मं सुक्क च भागेउन्जो ।६६५। = भक्त पान प्रामान्तर, चातुर्मसिक, वार्षिक, उत्तमार्थ जानकर धीर पुरुष अतिशय कर दुखके क्षय निमित्त कायोत्सर्गमे तिष्ठते है ।६६३। कायोत्सर्गमे निष्ठा. ईर्यापथके अतिचारके नाशको चित्तवन करता मुनि उन सत्र नियमोको समाप्तकर धर्मध्यान और शुक्तध्यान चिन्तवन करो ।६६४। इसी प्रकार देवसिक, रात्रिक, पाक्षिक, चातु-मांसिक, वार्षिक, उत्तमार्थ-इन सत्र नियमोको पूर्ण कर धर्मध्यान और शुक्लध्यान ध्यावै ।६६४।

# ५. प्रतिक्रमण योग्य काल

दे० प्रतिक्रमण/१/३ (दिन, रात्रि, पक्ष, वर्ष, व आयुके अन्तमे दैव-सिकादि प्रतिक्रमण किये जाते है।)

अन. घ./१/४४ योगप्रतिक्रमविधि प्रागुक्तो व्यावहारिकः । कालकम-नियमोऽत्र न स्वाध्यायादिवद्यतः ।४४। = रात्रि योग तथा प्रतिक्रमण-का जो पहले विधान किया गया है, वह व्यावहारिक है । क्योंकि इनके विधयमें कालके क्रमका अर्थात् समयानुपूर्वीका या काल और क्रमका नियम नहीं है । जिस प्रकार स्वाध्यायादि (स्वाध्याय, देव वन्दन और भक्त प्रत्याख्यान) के विधयमें काल और प्रतिक्रमणके विधयमें माने गये है जस प्रकार रात्रियोग और प्रतिक्रमणके विधयमें नही ।४४।

\* प्रतिक्रमणमें काचोत्सगंके कालका प्रमाण

—दे० व्युत्सर्ग /१।

★ प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त किसको कब दिया जाता है, तथा प्रतिक्रमणके अतिचार —दे० प्रायश्चित्त/४/२।

# ३. प्रतिक्रमण निर्देश

## १. प्रतितसण व सामायिकमें अन्तर

भ, आ।वि /११६/२७६/८ सामाधिकस्य प्रतिकमणस्य च को भेद । सावद्ययोगतिवृत्ति. सामाधिक । प्रतिक्रमणमपि अशुभमनोवाक्काय-निवृत्तिरेव तत्क्थं षडावश्यकव्यवस्था । अत्रोच्यते-सव्व सावज्जजोगं मचक्तवामाति वचनाद्रिसादिभेइमनुपादाय सामान्येन सर्वसावदा-योगनिवृत्ति सामायिक। हिसादिभेदेन सावद्ययोगविकल्प कृत्वा ततो निवृत्ति प्रतिक्रमण । •इद त्वन्याय्य प्रतिविधानं । योगशब्देन वीर्यपरिणाम उच्यते । स च क्षायोपशमिको भावस्ततो निवृत्तिर-अपरिणतिरात्मनः सामायिकं। शुभकर्मादाननिमित्तयोगरूपेण -मिथ्यात्त्रामयमकषायाः च दर्शनचारित्रमोहोदयजा औदयिका । • तेम्यो बिरतिव्यावृत्तिः प्रतिक्रमण ।≕प्रश्न –सामायिक और प्रति-कमणमे क्या भेद है १ सावद्य मन वचन कायको प्रवृत्तियोसे विरक्त होना यह सामायिकका लक्षण है। और अशुभ मनोवाकायकी निवृत्ति होना यह प्रतिक्रमण है । अर्थात् प्रतिक्रमण और सामायिक इनमें कुछ भी भेद नही है। इसलिए छ आवश्यक क्रियाओकी ब्यवस्था कैसे होगी ' उत्तर-- 'सर्वसावद्य योगोका मै त्याग करता हूं' ऐसा वचन अर्थांत प्रतिज्ञा सामाग्रिकमें की जाती है । हिसादिको-के भेद पृथकू न ग्रहण कर सामान्यसे सर्व पापोका त्याग करना सामा-यिक है। और हिसादि भेदसे सावद योगके बिकल्प करके उससे विरक्त होना प्रतिक्रमण है। "इस रीतिसे ऊपरके प्रश्नका कोई विद्वान उत्तर देते है परन्तु यह उनका उत्तर अयोग्य है । योग झब्द-से वीर्य परिणाम ऐसा अर्थ होता है। वह वीर्य परिणाम वीर्यान्तराय कर्मके अयोपशमसे उत्पन्न होता है, इसलिए वह क्षायोपशमिक भाव है । ऐसे योगसे निवृत्त होना यह सामायिक है । मिथ्याला असंयम और कथाय ये दर्शन व चारित्र मोहनीय कर्मके उदयसे आत्मामें उत्पन्न होते है ।.. ऐसे परिणामोसे विरक्ति होनायह प्रतिक्रमण कहा गया है ।

#### २. प्रतिक्रमण व प्रत्याख्यानमें अन्तर

क, पा. १/१,१/१११/१ पच्चक्खाणपडिक्कमणाण को भेखो। उच्चदे. सगं-गटि्ठ्यदोसालं दव्व-खेत्त-काल-भावविसयाणं परिचाओ पच्चक्खाणं णाम। पच्चक्खाणादो अपच्चक्खाणं गत्ज पुणोपच्चक्खाणस्सागमण पडिक्कमणं। = प्रश्न-प्रत्याख्यान और प्रतिक्रमणमें क्या भेद है। उत्तर - द्रव्य. क्षेत्र, काल और भावके निमित्तसे अपने शरीरमे लगे हुए दोको त्याग करना प्रत्याख्यान है। तथा प्रत्याख्यानसे अप्रत्या-रूयानको प्राप्त होकर पुनः प्रत्याख्यानको प्राप्त होना प्रतिक्रमण है।

## ३. प्रतिक्रमणके भेदोंका परस्परमें अन्तर्भाव

क पा. १/१.१/९८८/११३/६ सब्वायिचारिय-तिविहाहारचायियपश्चिक्तम-णाणि उत्तमट्टाणपश्चिक्रमणम्मि णिवदंति । अट्ठावीसमूलगुणाइचार-विसयसव्वपश्चिक्रमणाणि इरियावहयपश्चिक्तमम्मि णिवदंति, अवगय-अइचारविसयत्तादो । = सर्वातिचारिक और त्रिविधाहार त्यागिक नामके प्रतिक्रमण उत्तम स्थान प्रतिक्रमणमे अन्तर्भूत होते है । अट्ठाईस मूलगुणोके अतिचारविषयक समस्त प्रतिक्रमण ईर्यापथ प्रतिक्रमणमे अन्तर्भूत होते है, क्योकि प्रतिक्रमण अवगत अतिचारो-को विषय करता है ।

## \* निइचय व्यवहार प्रतिक्रमणकी सुख्यता गौणता

#### —दे० चारित्र ।

व्यभिचार. सामान्यमैन्द्रिथक निश्यभित्ति तस्मिश्च प्रतिज्ञातार्थ-प्रतिषेधे धर्म विकल्पादिति दृष्टान्तप्रतिदृष्टान्तयो साधम्र्ययोगे धर्म-भेदारसामान्यमैन्द्रियक सर्वगतमैन्द्रियकस्र्वसर्वगतो घट इति धर्म-विकल्पात्तदर्थ निद्देश इति साध्यसिद्धवर्थं कथं यथा घटोऽसर्वगत एवं शब्दोऽप्यसर्वगती घटवदेवानिश्य इति तत्रानित्य' शब्द इति पूर्वा प्रतिज्ञा असर्वगत इति द्वितीया प्रतिज्ञा प्रतिज्ञान्तर तत्कर्थ निप्रहस्थालमिति न प्रतिज्ञाया साधनं प्रतिज्ञान्तरं किन्नु हेतु-दृष्टान्तौ साधनं प्रतिज्ञाया तदेतदसाधनोपादानमनर्थकमिति । अनार्थव्यान्निप्रहरथानमिति । ३। - वादी द्वारा प्रतिज्ञात हो चुके अर्थका प्रतिवादी द्वारा प्रतिषेध करनेपर वादी उस दूषणका उद्धार करनेकी इच्छासे धर्मका थानी धर्मान्तरका विशिष्ट करप करके उस प्रतिज्ञात अर्थका अन्य विशेषणसे विशिष्टपने करके कथन कर देता है, यह प्रतिज्ञान्तर है। २। जैसे-शब्द अनित्य है ऐन्द्रियिक होनेसे धटके समान, इस प्रकार वादीके कहनेपर प्रतिवादी द्वारा अनिल्पपने-का निषेध किया गया। ऐसी दशामें वादी कहता है कि जिस प्रकार घट असर्वगत है, उसी प्रकार शब्द भी अव्यापक हो जाओ और उस ऐन्द्रियक सामान्यके समान यह शब्द भी नित्य हो जाओ । इस प्रकार धर्मकी विकल्पना करनेसे ऐन्द्रियिकत्व हेतुका सामान्य नाम-को धारनेवाली जाति करके व्यभिचार हो जानेपर भी वादी द्वारा अपनी पूर्वकी प्रसिज्ञाकी प्रसिद्धिके लिए राज्यके सर्वव्यापकपना विकल्प दिखलाया गया कि तब तो शब्द असर्वगत हो जाओ । इस प्रकार वादीकी दूसरी प्रतिज्ञा तो उस अपने प्रकृत पक्षको साधनेमें समर्थ नहीं है। इस प्रकार वादीका निग्रह होना माना जाता है। किन्तु यह प्रशस्त मार्ग नही है। ( श्लो वा. ४/न्या १३०/३५४/१६ में इसपर चर्चा की गयी है )।

- प्रतिज्ञा— न्या दो./३/§३१/७६/४ तत्र धर्मधर्मिसमुदायरूपस्य पक्षस्य वचनं प्रतिज्ञा। यथा—पर्वतोऽयमग्निमान् इति ।==धर्म और धर्मकि समुदायरूप पक्षके कहनेको प्रतिज्ञा कहते है। जैसे---यह पर्वत अग्निवाला है।
- च्या, सू /टी /१/१/३१/३९/१० साध्यस्य धर्मस्य धर्मिणा संबन्धोपादानं प्रतिज्ञार्थे । अनित्य शब्द इति प्रतिज्ञा। =धर्मीके द्वारा साध्य धर्मका सिद्ध करना प्रतिज्ञाका अर्थ है। जैसे -- किसीने कहा कि शब्द अनिवार्य है।
- प्रतिज्ञाविरोध—न्या, सू./मू. व ही /५/२/४/३११ प्रतिज्ञाहेत्वो-विरोधः प्रतिज्ञाविरोध । ४। गुणव्यतिरिक्तद्रव्यमिति प्रतिज्ञा। रूपादितोऽर्थान्तरस्यानुपलब्धेरिति हेतु' सोऽय प्रतिज्ञाहेत्वोर्विरोध कर्थ यदि गुणव्यतिरिक्तं द्रव्य रूपादिभ्योऽर्थन्तिरस्यानूप-लब्धिनोंपपद्यते । रूपादिभ्योऽर्थान्तरस्यानुपलब्धि শুল--व्यतिरिक्त द्रव्यमिति नोषपखते गुणव्यतिरिक्त च द्रव्यं रूपादि-भ्यश्चार्थान्तरस्यानुपलब्धिरिति विरुध्यते व्याहन्यते न संभवतीति । --- प्रतिज्ञावाक्य और हेलुवाक्यका विरोध हो जाना प्रतिज्ञाविरोध है ।४। द्रव्य, गुणसे भिन्न है यह प्रतिज्ञा हुई और रूपादिकोसे अर्थान्तर-की अनुपत्तब्धि होनेसे, यह हेतु है। ये परस्पर विरोधी है क्योंकि जो द्रव्य गुणसे भिन्न है, तो रूपादिकोसे भिन्न अर्थकी अनुपलव्धि इस प्रकार कहना ठीक नही हाता है। और जो रूप आदिकोंसे भिन्न अर्थको अनुपलब्धि हो तो 'गुणसे भिन्न द्रव्य' ऐसा कहना मही बनता है। इसको प्रतिज्ञाविरोध नामक निग्रहस्थान कहते है। ( श्लो वा. ४/न्या, १४२/३४१/२२ में इसपर चर्चा ) ।
- प्रतिज्ञा संन्यास ( श्लो था, ४/मू व टी /४/२/४/३११ पक्षप्रति-षेधे प्रतिज्ञातार्थापनयन प्रतिज्ञासन्यासः ।३। अनित्य शब्द ऎन्द्रियकत्वादित्युक्ते परो व्रूयाःसामान्यमैन्द्रियक न चानित्यमेव शब्वोऽप्यैन्द्रियको न चानित्य इति । एव प्रतिषिद्धे पक्षे यदि ब्रूयात्

क' पुनराह अनित्य. शब्द इति । सोऽयं प्रतिज्ञातार्थं निह्नव' प्रतिज्ञा-सन्यास इति । व्यथ्यके निषेध होनेपर प्रतिज्ञात 'माने हुए अर्थका छोड देना' 'प्रतिज्ञा संन्यास कहन्जाता है । जैसे-इन्द्रिय विषय होनेसे शब्ध अनित्य है इस प्रकार कहनेपर दूसरा कहे कि 'जाति इन्द्रिय विषय है और अनित्य नहीं । इसी प्रकार शब्द भी इन्द्रिय विषय है पर अनित्य न हो । इस प्रकार पक्षके निषेध होनेपर यदि कहे कि कौन कहता है कि शब्द अनित्य है, यह प्रतिज्ञा किये हुए अर्थका छिपाना है । इसीको प्रतिज्ञासंन्यास कहते है ( श्लो. वा. ४/न्या. १७८/३७४/१६ में इसपर चर्चा ) ।

- प्रतिज्ञा होनि—च्या, सू /मू, व टो./६/२/२/३०१ प्रतिदृष्टान्तधर्मा-भ्यानुज्ञा स्वदृष्टान्ते प्रतिज्ञाहानि ।२। ऎन्द्रियकत्वादनित्यः शब्दो घटवदिति कृते अपर आह । इष्टमैन्द्रियकत्वं सामान्ये नित्ये कस्मान्न तथा शब्द इति प्रत्यवस्थिते इदमाह यद्यैन्द्रियकं सामान्यं नित्यं कामं घटो नित्योऽस्त्विति । = साध्यधर्मके विरुद्ध धर्मसे प्रतिषिध करनेपर प्रति दृष्टान्तमें माननेवाला प्रतिज्ञा छोडता है इसको 'प्रतिज्ञाहानि कहते हैं ।जैसे--'इन्द्रियकेविषयहोनेसेवटकी नाह शव्द आतिय है' ऐसी प्रतिज्ञा करनेपर दूसरा कहता है कि 'नित्य जातिमें इन्द्रिय विषयत्व है । तो वैसे ही शब्द भी क्यों मही'। ऐसे निषेधपर यह कहता है कि 'जो इन्द्रिय विषय जाति नित्य है तो घट भी नित्य हो', ऐसा माननेवाला साधक ट्यान्तका मिस्यत्व मानकर 'निगमन' पर्यन्त ही पक्षको छोडता है । पक्षका छोडना प्रतिज्ञाका छोडना है, क्योंकि पक्ष प्रतिज्ञाके आश्रय है। (रलो. वा. ४/न्या./१०२/३४४/१ में इसपर चर्चा) ।
- प्रतिग्रह- दे० भक्ति/२/ई।
- प्रतिघात --- स. सि /२/४०/११३/१ सुर्तिमतो सुर्त्यन्तरेण व्याधात -प्रतिघात । = एक सुर्सीक पदार्थका दूसरे सुर्तीक पदार्थके द्वारा जो व्याधात होता है, उसे प्रतिधात कहते हैं। (रा.वा./२/४०/१/१४१/४)।
- प्रतिघाती-----स्थूल व सूक्ष्म पदार्थोंमें प्रतिघाती व अप्रतिघातीपना ---दे० सूक्ष्म/३ ।
- प्रतिच्छन्न---भूत जातिके व्यन्तर देवोंका एक भेद-दे० भूत ।
- प्रतिजीवीगुण—<sub>दे॰ गुण/१।</sub>
- प्रतितंत्र सिद्धांत--दे० सिद्धान्त ।
- प्रतिदृष्टांतसमा न्या सू./मू. व टो /४/१/१/२११ टटान्तस्य कारणानपदेशात् प्रत्यवस्थानः ख प्रतिष्टष्टान्तेन प्रसगप्रतिष्टष्टान्तसमौ ।१। क्रियाहेतुगुणयोगी क्रियावार् लोष्ट इति हेतुर्नापदिश्यते न च हेतुसन्तरेण सिद्धिरस्तीति प्रतिदृष्ठान्तेन प्रत्यवस्थान प्रतिदृष्टान्त-सम.। क्रियावानात्मा क्रियाहेतुगुणयोगाइ लोष्टवदित्युक्ते प्रतिदृष्टान्त उपादीयते क्रियाहेतुगुणयुक्तमाकाश निष्क्रियं दृष्टमिति । क' पुनरा-काशस्य कियाहेतुगुंणो वायुना संयोग. संस्कारापेक्ष वायुवनस्पति-संयोगवदिति । च्यादीके द्वारा कहे गये दृष्टान्तके प्रतिकूल दृष्टान्त स्वरूप करके प्रतिवादी द्वारा जो दूषण उठाया जाता है, वह प्रति-रष्टान्तसमा जाति इष्टको गयी है। इसका उदाहरण यों है कि ( किथावत्त्व गुणके कारण आत्मा क्रियावाला है जैसे कि लोष्ट) इस ही आत्माके क्रियावत्त्व साधनेमे प्रयुक्त, किये गये दृष्टान्तके प्रतिक्लून रष्टान्त करके दूसरा प्रतिवादी प्रत्यवस्थान देता है कि क्रियाके हेतु-भूत गुणके (वायुके साथ) युक्त हो रहा आकाश तो निष्क्रिय देखा जाता है। उस हीके समान आत्मा भी क्रिया रहित हो जाओ। यदि यहाँ कोई प्रश्न करे कि क्रियाका हेतु आकाशका कौनसा गुण है। प्रतिवादीकी ओरसे उत्तर यों है कि वायुके साथ आकाशका जो सयोग है, वह कियाका कारण गुण है। जैसे---कि बेग नामक

संस्कारकी अपेक्षा रखता हुआ, वृक्षमे वायुका संयोग क्रियाका कारण हो रहा है। अत आकाशके समान आत्मा क्रिया हेतुगुणके सद्भाव होनेपर भी क्रियारहित हो जाओ। ( श्लोग्वा ४/न्या, ३६४/४८१/ १ में इसपर चर्चा)।

प्रतिपक्ष—<sub>दे० पक्ष</sub> ।

प्रतिपत्तिक ज्ञान-दे॰ श्रुतज्ञान/II

प्रतिपत्तिक समास ज्ञान--- दे॰ श्रुतज्ञान /II

प्रतिपात----

११९

- स सि./१/२४/१३०/८ प्रतिपत्तन प्रतिपात । = गिरनेका नाम प्रतिपात है । ( रा वा./१/२४/१/९४/१) ।
- रा.वा./१/२२/४/-२/४ प्रतिप'तीति विनाशी विद्युत् प्रकाशवत् । ≕प्रतिपाती अर्थात विजलीकी चमककी तरह विनाशशील वीचमें ही छ्रटनेवाला ( अवधिज्ञाम ) ।

प्रतिपाती — प्रतिपाती संयम सब्धि स्थान—देव लब्धि/६।

प्रतिपाती अवधिज्ञान-दे० अवधिज्ञान/६।

प्रतिपाती मनःपर्यय ज्ञान----दे॰ मन.पर्यय/२।

प्रतिपृच्छना--- दे० समाचार ।

प्रतिबंध - प्रतिवन्ध निमित्त या कारण-दे० निमित्त/१ ।

प्रतिबंध्य----प्रतिबंध्य प्रतित्रन्धक विरोध---दे० विरोध ।

# प्रतिबुद्धता--- १. क्षण ळव प्रतिबुद्धताका कक्षण

ध./८/३.४१/८४/१० खण-लवा णाम कालविसेसा । सम्मद्दं सण-णाण-वद-सील-गुणाणमुज्जालण कलंक-पक्खालण संधुक्खणं वा पडिबुज्भण णाम, तस्य भावो पडिबुज्भणदा । खण-लवं पडि पडिबुज्भणदा खण-लवपडिबुज्भणदा । - क्षण और लव ये काल विशेषके नाम है । सम्य-ग्दर्शन, झान, व्रत और शील गुणोंको उज्ज्यत करने, मल को धोने, अथवा जलानेका नाम प्रतित्रोधन है और इसके भावका नाम प्रतिशोधनता है । प्रत्येक क्षण व लवमें होने वाले प्रतिशोधको क्षण-लव प्रतिबुद्धता कहा जाता है ।

## २. एक इसी मावनामें शेष मावनाओंका समावेश

- ध /९/३,४१/९५/१२/तीए एक्काए वि तित्थयरणामकम्मस्स वधो । एत्थ वि पुठवं व सेसकारणाणमंतव्भावो दरिसेदव्वो । तदो एदं तित्थयर-णामकम्मवंधस्स पंचमं कारणं ।= उस एक ही क्षण-लव प्रतिबुद्धतासे तीर्थंकर नामकर्मका वन्ध्र होता है । इसमें भी पूर्वके समान शेष कारणोका अन्तर्भाव दिखलाना चाहिए । इसलिए यह तीर्थंकर नामकर्मके बन्धका पॉचवॉ कारण है ।
- प्रतिबोध-----ध /३,४१/<५/१० सम्मद्दं सण-णाण-वद-सील-गुणाणमु-ज्जालण कर्लकपक्खालणं सधुक्खणं वा परिबुज्फणं णाम । --- सम्प्यग्द-ईान-ज्ञान, वत और शील गुणों को उज्ज्वल करने, मलको धोने अथवा जलानेका नाम प्रतिकोधन है।
- प्रतिभग्न क. पा /३/२.२२/§४०१/२३१/१ उक्कस्सद्विदि वधतो पडिहग्गपढमादिसमएसु सम्मत्त ण गेण्हदि त्ति जाणावणट्ठमतोमुहु-त्तद्ध' पडिभग्गो त्ति भणिद ।=प्रतिभग्न झब्दका अर्थ उत्कृष्ट स्थिति बंधके योग्य उत्कृष्ट संबत्तेश रूप परिणामोसे प्रतिनिवृत्त होकर विशुद्धिको प्राप्त हुआ होता है ।

प्रतिभा — श्लो० वा /३/१/२०/१२४/६६२/३ उत्तर-प्रतिपत्ति. प्रतिभा कैश्चिदुक्ता सा श्रुतमेव, म प्रमाणान्तर, शब्दयोजनासद्धावात् । अत्यन्ताभ्यासादाशुप्रतिपत्तिरशब्दजा कुटद्रुमादावकृताभ्यासस्याशु-प्रवृत्ति प्रतिभापरै प्रोक्ता। सा न श्रुत, सादृश्यप्रत्यभिज्ञानरूपत्वा-त्तस्यास्तयो पूर्वोत्तरयोहि दृष्टदृश्यमानयो कुटद्रुमयोः सादृश्यप्रत्य-भिज्ञा फटित्येकतां परामुधन्ती तदेवेत्युपजायते। सा च मतिरेव निश्चितत्याह। = उत्तरकी समीचीन प्रतिपत्ति हो जाना प्रतिभा है। किन्ही सोगोंने उसको न्यारा प्रमाण माना है। किन्तु हम जैनोके न्यारे प्रमाणस्वरूप नहीं है क्योकि वाचक शब्दोकी योजनाका सद्भाव है। किन्तु अत्यन्त अभ्यास हो जानेसे भटिति, क्र्ट, वृक्ष, जल आदिमें उस प्रतिभाके अनुसार प्रवृत्ति हो जाती है। जो यह अनम्यासी पुरुषको प्रतिभा है, वह तो श्रुत नही है। क्यॉक्ति पहिले कहीं देख लिये गये और अब उत्तर कालमें देखे जा रहे क्रूट, वृक्ष आदिके एकपनमे भट सादृश्य प्रत्यभिज्ञा उपज जाती है। अत. वह मतिज्ञान ही है।

प्रतिभाग---- तब्ध ( ध/प्र०३)।

प्रतिभूत—भूत जातिके व्यन्तर देवोका एक भेद— दे० भूत ।

प्रतिमा--- १. मूर्ति रूप प्रतिमा---दे० चैरय चैरयालय। २ सल्नेखना गत साधुकी १९ प्रतिमाएँ -- दे० सल्तेखना/४/११/२ ।३. धावककी ११ प्रतिमाएँ --- दे० आवक/१ ।

प्रतिमान प्रमाण-- दे॰ प्रमाण/४।

- प्रतियोगी --- १. जिस धर्मने जिस धर्मका अभाव होता है वह धर्म उस अभावका प्रतियोगी कहलाता है जैसे---घटमें पटत्व । २. वह वस्तु जो अन्य वस्तुपर आश्रित हो ।
- प्रतिरूप----भूत जातिके व्यन्तर देवोका भेद-दे० भूत ।व्यंतर२/१।
- प्रतिरूपक स सि /७/२७/३६७/५ कृत्रिमैहिरण्यादिभिर्वञ्चनापूर्व-को व्यवहार प्रतिरूपकव्यवहार ।=वनावटी चॉदी आदिसे कपट पूर्वक व्यवहार करना प्रतिरूपक व्यवहार है। (रा.वा./७/२७/५/५५४/ १७) इसमें माग्राचारीका भी दोष आता है-दे० माप्रा/२।

## प्रतिलेखन—दे० पिच्छि।

- प्रतिलोम कम----- प ध./पू०/२८७ भाषा----सामान्यकी मुख्यता तथा विशेषकी गौणता करनेसे जो अस्ति-नास्ति रूप वस्तु प्रतिपादित होती है उसे अनुलोम क्रम कहते है। तथा विशेषकी मुख्यता और सामान्यकी गौणता करनेसे जो अस्ति नास्ति रूप वस्तु प्रतिपादित होती है उसे प्रतिलोम क्रम कहते है।
- प्रति विपला-कालका एक प्रमाण विशेष-दे० गणित /1/१/४।

प्रतिश्रमेण अनुमति - दे० अनुमति ।

- प्रतिषेध— दे॰ निषेध।
- प्रतिष्ठा ----- घ.ख. १३/१.१/सू ४०/२४३ घरणी धारणा ट्ठत्रणा कोट्ठा पदिट ठा ७४०। प्रतिष्ठन्ति विनाशेन विना अस्यामर्था इति प्रतिष्ठा ।= घरणी, धारणा, स्थापना, कोष्ठा और प्रतिष्ठा ये एकार्थ नाम है ।४०। जिसमें विनाशके बिना पदार्थ प्रतिष्ठित रहते है वह बुद्धि प्रतिष्ठा है ।
- प्रतिष्ठाचार्य--- २० आचार्य/३।

प्रतिष्ठा विधान - १ प्रतिष्ठाविधान कम---प्रमाण-(क) वसु-नन्दि प्रतिष्ठापाठ परिशिष्ट ।४( ख) वसुनन्दिआवकाचार:(ग) वसु-नन्दि प्रतिष्ठापाठ । १ आठ दस हाथ प्रमाणप्रतिमानिर्माणा(ख /३१३-४०१) २. प्रतिष्ठाचार्यमं इन्द्रका सकल्प (ख०/४०२-४०४) ३. मण्डपमे सिहासनकी स्थापना ( ख /४०१-४०६) ४ मण्डपकी ईशान दिशामे पृथक् वेदीपर प्रतिमाका धूलिक्लशाभिषेक (ख./४०७-४००); १. प्रतिमाकी प्रोक्षण विधि (ख./४०१); १. आकारकी प्रोक्षण विधि (ख./१०१), ७. गुणारोपण, चन्दनतिलक, मुखावर्ण, मन्त्र न्यास ब मुखपट ( ख /४११-४२१) = प्रतिमाके कंकण बन्धन, काण्डक स्थापन, यव ( जौ ) स्थापन, वर्ण प्रुरक, और इक्षु स्थापन, विशेष मन्त्रोटचारण प्रूवक मुग्वोद्धाटन ( ग./११२/१११ ), १. रात्रि जागरण, चार दिन तक पूजन ( ख /४१२-४२३ ); १० नेत्रोन्मीलन ।

२. उपरोक्त अंगोंके रुक्षण

१- प्रलिमा सर्वांग सुन्दर और शुद्ध होनी चाहिए। अन्यथा प्रतिष्ठा कारकके धन जन हानिको सूचक होती है। (क./१-८१) २. जसपूर्ण घटमे डालकर हुई शुद्ध मिट्टीसे कारीगर द्वारा प्रतिमापर लेप कराना धूलिकलग्राभिषेक कहलग्ता है। (ग./७०-७१) ३, सधवा स्त्रियों द्वारा मॉजा जाना प्रोक्षण कहलग्ता है। (ग./७२); ४ सर्वोंषध जससे प्रतिमाको शुट्ट करना आकर शुद्धि है। (ग./७२); ४ सर्वोंषध जससे प्रतिमाको शुट्ट करना आकर शुद्धि है। (ग./७२-८६); ४ अरहं-तादिकी प्रतिमामें उन उनके गुणोका संकल्प करना गुणारोपण है। (ग./६६-१००); ६ प्रतिमाके विभिन्न अगोपर बीजाक्षरोट्टा लिखना मत्र संन्यास है। (ग./१०१-१०३) ७, प्रतिमाकी आँखर्में काजल डालना मुखपट विधान है। (ग./१०७); ८, प्रतिमाकी आँखर्में काजल डालना नेत्रोन्मीलन कहलाता है। नोट-यह सभी क्रियाएँ यथायोग्य मन्त्रोचारण द्वारा निष्पन्न की जाती है।

- स्थिर या अचल प्रतिमा की स्थापना भी इसी प्रकार की जाती है। केवल इतनी विशेषता है कि आकर शुद्धि स्वस्थानमें ही करें। (भित्ति या विशाल पाषाण और पर्वत आदिपर) चित्रित अर्थात उकेरी गयी, रंगाहिसे बनायी गयी या छापी गयी प्रतिमाका दर्पणमें प्रतिबिम्म दिखाकर और मस्तकपर तिलक देकर तत्परचात प्रतिमाके मुख बस्त्र देवे। आकर शुद्धि दर्पणमे करे अथवा अन्य प्रतिमामें करे। इतना मात्र ही भेद है. अन्य नहीं। ( ख/४४३-४४४ )
- प्रतिष्ठा तिलक---आ० व्रत्वदेव (ई श ११अन्त) द्वारा रचित संस्कृत भाषाका एव ग्रन्थ। (ती /३/३१३)
- प्रतिष्ठापना शुद्धि—२० समिति/१।
- प्रतिष्ठापना समिति-- ३० समिति/१।
- प्रतिष्ठा पाठ --- १ आ० इन्द्रनस्टि (ई श. १०मध्य) कृत वेदी तथा प्रतिमा की शुद्धि व प्रतिष्ठा विधान विषयक ग्रन्थ है। २ आ० वमुनन्दि (जयसेन) (ई.१०६८-१९१९) कृत १२४ संस्कृत रत्नोक प्रमाण प्रतिष्ठा सार संग्रह (सी /३/२३१)। ३. पं० आशाधर (ई. ११७३-१२४३) कृत मंस्कृत ग्रन्थ।
- प्रतिल रण-----स.सा./ता.वृ /३०ई/३८८/१० प्रतिसरणं सम्यक्त्वादि-गुणेषु प्रेरणं । = सम्यक्त्वादि गुणोकी प्रेरणा करना प्रतिसरण है ।
- प्रतिसारी ऋदि--दे॰ ऋदि/२/४।
- प्रतिसूर्ये पट हनुमानजीका मामा था। जो कि हनुमानकी माता अञ्जनाको जग्ससे सामा था। (प.पु /१७/३४४-३४६)।

३. अचलप्रतिमा प्रतिष्ठा विधि

£,

# प्रतिसेवना कुशील साधु-- दे० कुशील।

## प्रतिसेवी अनुमती-- दे० अनुमति।

प्रतिहरण—स.सा /ता वृ./३०६/३०८/१० प्रतिहरणं मिथ्यास्वरागा-दिदोषेषु निवारणं । == मिथ्यास्व रागादि दोषोका निवारण करना प्रतिहरण कहलाता है ।

प्रतींद्र--- दे० इंद्र ।

#### प्रतीक----Symbol (ज.प./प्र./१०६)।

- ध.१४/५.६,९२/२/४ आइरिएहि कहिज्जमाणत्थाणं सुणणं पडिच्छण णाम । = आचार्य जिन अर्थोंका कथन कर रहे हों उनका सुनना प्रतीच्छना है ।

#### प्रतीच्य-----पश्चिम दिशा ।

- प्रतीति --- ध,१/१,१,११/१६६/७ दृष्टि अद्धा रुचिः प्रत्यय इति यावत्त । --- द्वष्टि, अद्धा, रुचि और प्रत्यय (प्रतीति) मे पर्यायवाची नाम है।
- पं.ध,/उ./४१२ प्रतीतिस्तु तथेति स्यात्स्वीकार…।४१२। = तत्त्वार्थका स्वरूप जिस प्रकार है, वह उसी प्रकार है, ऐसा स्वीकार करना प्रतीति कहलाती है।

# प्रतीत्य सत्य- दे० सत्य/१।

#### प्रत्यक्---- पश्चिम दिशा ।

प्रत्यक्ष — विशद ज्ञानको प्रत्यक्ष कहते हैं। वह दो प्रकारका है-सांव्यवहारिक व पारमार्थिक ! इन्द्रिय ज्ञान साव्यवहारिक प्रत्यक्ष है, और इन्द्रिय आदि पर पदार्थोंसे निरपेक्ष केवल आत्मामें उत्पन्न होने वाबा ज्ञान पारमार्थिक प्रत्यक्ष है। यद्यपि न्यायके क्षेत्रमें सांव्यवहारिक ज्ञानको प्रत्यक्ष मान लिया गया है, पर परमार्थसे जैन दर्शनकार उसे परोक्ष ही मानते है। पारमार्थिक प्रत्यक्ष भी दो प्रकारका है---सकल व विकल । सर्वज्ञ भगवात्का त्रिजोक व त्रिकालवर्ती केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है, और सीमित द्रव्य, क्षेत्र, काल व भाव विषयक अवधि व मन'पर्ययज्ञान विकल या देश प्रत्यक्ष है।

#### 🕴 भेद व रक्षण

9

- १ प्रत्यक्ष ज्ञान सामान्यका रुक्षण— १. आक्माके अर्थमे; २. विदाद ज्ञानके अर्थमें; ३. परा-पेक्ष रहितके अर्थमें।
- २ मत्यक्ष ज्ञानके मेद----१, सांव्यवहारिक व पारमार्थिक, २. दैवी, पदार्थ व आत्म प्रत्यक्ष।
- अत्यक्ष शानके उत्तर मेद----१. साव्यवहारिक प्रत्यक्षके भेद: २. पारमार्थिक प्रत्यक्ष-के भेद: ३, सकल व विकल प्रत्यक्षके भेद।
- सांव्यवहारिक व पारमाथिक प्रत्यक्षके छक्षण ।
- साव्यवहारिक प्रत्यक्ष ज्ञानकी विशेषताएँ—

दे० मतिज्ञान ।

- ५ देश व सकल प्रत्यक्षके रक्षण । \* देश प्रत्यक्ष शानकी विशेषताएँ----
  - दे० अवधि व मन'पर्यय (

\* सकल मत्यक्ष ज्ञानको विशेषताएँ--- दे० केवलज्ञान।

- प्रत्यक्षा मासका लक्षण ।
- २ प्रथ्यक्ष ज्ञान निर्देश तथा शंका समाधान
- १ प्रत्यक्षज्ञानमें सकल्पादि नहीं होते ।
- \* स्वसंवेदन प्रत्यक्ष ज्ञानको विशेषताऍ--- दे० अनुभव।
- अवघि व मन.पर्ययकी कथंचित् प्रत्यक्षता परोक्षता—
   दे० अवधिज्ञान/३।
- अवधि व मतिज्ञानकी प्रत्यक्षतामें अन्तर—
   दे० अवधिज्ञान/३।
- २ केवछद्यानको सकछ प्रत्यक्ष और अवधिशानको विकछ प्रत्यक्ष क्यों कहते है।
- ३ सकल व विकल दोनों हो प्रत्यक्ष पारमार्थिक हैं।
- सांव्यवद्यारिक प्रत्यक्षकी पारमार्थिक परोक्षता—
   दे० अतज्ञान/I/४।
- ४ इन्द्रियोंके बिना भी ज्ञान कैसे सम्भव है।
- इन्द्रिय निमित्तिक झान प्रत्यक्ष और उससे विपरीत
   परोक्ष होना चाहिए --- दे० अुतज्ञान/1/४।
- \* सम्यग्दर्शनको प्रत्यक्षता परोक्षता- दे० सम्यग् /1/३।

## १. भेद व लक्षण

#### १. प्रत्यक्ष ज्ञान सामान्यका रुक्षण

#### १. आत्माके अर्थमें

- प्र. सा./मू / ५८ जदि केवलेण णाद हवदि हि जीवेण पच्च क्व / ६८ । स्व यदि मात्र जीवके (आरमाके) द्वारा ही जाना जाये तो वह ज्ञान प्रत्यक्ष है ।
- स सि./१/१२/१०३/१ अक्ष्णोति व्याप्नोति जानातीत्यक्ष आत्मा। तमेव अतिनियतं प्रत्यक्षम् । ----अक्ष, ज्ञा और व्याप् धातुएं एकार्थ-वाची होती हैं, इसलिए अक्षका अर्थ आत्मा होता है !---केवल आत्मासे होता है व्ह प्रत्यक्षज्ञान कहसाता है । (रा. वा /१/१२/२/ ४३/११/) (घ.१/४.९.४४/४४/४)(प्र. सा./त. प्र./४७) (स सा./ अा./१३/ क ८ के पश्चात् ) (स म./२८/३२१/८) (न्या. दी./२/६ ११/३६/९) (गो जी./जी. प्र./३६१/७६४/७)।
- प्र, सा,/त, प्र,/२१ सवेदनालम्बनभूतां सर्वद्रव्यपर्यायां प्रत्यक्षा एव भवन्ति । = संबेदनकी (प्रत्यक्ष ज्ञानकी) आलम्बनभूत समस्त द्रव्य पर्याये प्रत्यक्ष ही है।
- प्र. सा.,(त प्र./ १८ यत्पुनरन्तकरणमिन्द्रियं परोपदेश…आदिकं वा समस्तमपि परद्रव्यमनपेक्ष्यात्मस्वभाव्रमेवैकं कारणत्वेनोपादाय सर्व-द्रव्यपर्यायजातमेकपद एवाभिव्याप्य प्रवर्तमानं परिन्छेदनं तत् केवलादेवात्मन' संभूतत्त्वात् प्रत्यक्षमित्यालक्ष्यते । == मन, इन्द्रिय, परोपदेश आदिक सर्व परद्रव्योकी अपेक्षा रखे बिना एकमान्न आत्मस्वभावको ही कारणरूपसे प्रहण करके सर्व द्रव्य पर्यायोके

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भा० ३--१६

समूहमे एक समय ही व्याप्त होकर प्रवर्त्तमान ज्ञान केवल आत्माके द्वारा ही उत्पन्न होता है, इसलिए प्रत्यक्षके रूपमे माना जाता है।

२. विशद ज्ञानके अर्थमें

- न्या. वि./मू./१/३/५०/१५ प्रत्यक्षलक्षण प्राहु स्पष्टं साकारमञ्जसा। द्रव्यपर्यायसामान्यविशेषार्थात्मवेदनम् ।३। =स्पष्ठ और सविकल्प तथा व्यभिचार आदि दोष रहित होकर सामान्य रूप द्रव्य और विश्वेष रूप पर्याय अर्थोंको तथा अपने स्वरूपका जानना ही प्रत्यक्षका सक्षण है ।३। ( रत्तो. वा./३/१/१२/४.१७/९७४.१८५ )।
- सि. वि./मू /१/१९/७९/१६ प्रत्यक्ष विशदं ज्ञानं । =विशद ज्ञान ( प्रति भास ) को प्रत्यक्ष कहते है । ( प. मु /२/३ ) (न्या. दी /२/§१/२३/४)
- स. भ. त./४७/१० प्रत्यक्षस्य वैदाद्यं स्वरूपम् । =वैदाद्य अर्थात् निर्मलता वा स्वच्छता पूर्वक स्पष्ट रोतिसे भासना प्रत्यक्ष ज्ञानका स्वरूप है।

३. परापेक्ष रहितके अर्थमें

- रा. वा /१/१९/१/१३/४ इन्द्रियानिन्द्रियानपेक्षमतोतव्यभिचार साकार-ग्रहणं प्रत्यक्षम् ।१। ==इन्द्रिय और मनको अपेक्षाके बिना व्यभिचार रहित जो साकार ग्रहण होता है, उसे प्रत्यक्ष कहते है । ( त. सा./१/ १७/१४ ) ।
- प. ध./पू./६१६ असहायं प्रत्यक्षं ।ई१ई। = असहाय ज्ञानको प्रत्यक्ष कहते है।

## २. प्रत्यक्ष ज्ञानके मेद

१. सांव्यवहारिक व पारमाथिक

स्या म /२८/३२१/६ प्रत्यक्ष द्विधा-सांव्यवहारिक पारमार्थिकं च । साव्यवहारिक और पारमार्थिक ये प्रत्यक्षके दो भेद है । ( न्या. दी. /२/९२१/३१/६ ) ।

२. दैवी, पदार्थ व आत्म मत्यक्ष

न्या. वि./टो./१/१/१/१/१८ प्रत्यक्ष त्रिविध देवे दीप्यतामुपपादितम् । द्रव्यपर्यायसामान्यविद्येषार्थात्मवेदनम् ।३६०। च्प्रत्यक्ष तीन प्रकार-का होता है --- १ देवो द्वारा प्राप्त दिव्य ज्ञान, द्रव्य व पर्यायोको अथवा सामान्य व विशेष पदार्थीको जानने वाला ज्ञान तथा आत्मा-को प्रत्यक्ष करनेवाला स्वसंवेदन ज्ञान ।

## ३. प्रत्यक्ष ज्ञानके उत्तर मेद

**१. सा**व्यवहारिक अत्यक्षके भेद

प्या, मं./२८/३२१/६ साव्यवहारिक द्विविधम् इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्त-भेदात। तद्द द्वितयम् अवग्रहेहावायधारणाभेदाइ एकैकदाश्चतुर्वि-कल्पम् । = साव्यवहारिक प्रत्यक्ष डन्द्रिय और मनसे पैदा होता है । इन्द्रिय और मनसे उत्पन्न होनेवाले उस साव्यवहारिक प्रत्यक्षके अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा चार चार भेद है । (न्या. दी,/२/ \$११-१२/३१-३३)।

२. पारमार्थिक प्रत्यक्षके मेद

- स. सि /१/२०/१२६/१ तइ द्वेधा-देशप्रत्यक्ष सर्वप्रत्यक्ष च। ⇒वह प्रत्यक्ष (पारमार्थिक प्रत्यक्ष) दो प्रकारका है—देश प्रत्यक्ष और सर्व प्रत्यक्ष। (रा. वा/१/२१ उत्थानिका /७८/२६) (ज. प./१३/४६) (द्र. स./टी./६/१६/१), (प. ध/मु/६६७)।

स्था. म/२८/३२१/८ तइद्विविधम् क्षयोपशमिकं क्षायिक च । ---वह (पारमार्थिक प्रत्यक्ष) क्षायोपशमिक और क्षायिकके भेदसे दो प्रकारका है ।

३. सकल और विकल प्रत्यक्षके मेद

स, सि /१/२०/१२६/२ देशप्रत्यक्षमवधिमन पर्ययज्ञाने । सर्वप्रत्यसं केवलस् । = देश प्रत्यक्ष अवधि और मन पर्यय ज्ञानके भेदसे दो प्रकार-का है । सर्व प्रत्यक्ष केवलज्ञान है । ( वह एक ही प्रकारका होता है । ) ( रा. वा /१/२१/७८/२६ की उत्त्यानिका ) ( घ. १/४,१,४६/१४२-१४३/ ७ ) ( न. च. व्र./१७१ ), ( नि. सा /ता. व्र./१२ ) ( त. प./१३/४७ ), ( स्या. म./२८/३२९/१ ), ( द्र.सं./टी./६/१५/१ ) ( पं.घ./पू./६११ )।

## ४. सांव्यवहारिक व पारमार्थिक प्रत्यक्षके रूक्षण

- प. मु./२/५ इन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तं देशत सांव्यवहारिकं । क्रजो झान स्पर्शनादि इन्द्रिय और मनको सहायतासे होता हो उसे सांव्य-बहारिक प्रत्यक्ष कहते है ।
- स्या. म./२५/३२१/९ पारमार्थिकं पुनरुत्पत्तौ आत्ममात्रापेक्षम् । = पार-मार्थिक प्रत्यक्षकी उत्पत्तिमें केवल आत्मा मात्रकी सहायता रहती है ।
- द्र, स./टी./५/१४/१ समीचीनो व्यवहारः सव्यवहारः । प्रवृत्तिनिवृत्ति-लक्षण' सव्यवहारो भण्यते । सव्यवहारे भव साव्यवहारिकं प्रत्यक्षम् । यथा घटरूपमिदं मया दृष्टमित्यादि । – समीचीन अर्थात् जो ठीक व्यवहार है वह संव्यवहार कहलाता है; संव्यवहारका लक्षण प्रवृत्ति निधुत्तिरूप है । संव्यवहारमें जो हो सो साव्यवहारिक प्रत्यक्ष है । जैसे घटका रूप मैने देखा इत्यादि ।
- म्या.दी./२/९१९-१३/३१-३४/७ यज्झानं देशतो विशदमीषन्निर्मलं तत्सा-व्यवहारिकप्रत्यक्षमित्यर्थ. १९१। लोकसंव्यवहारे प्रत्यक्षमिति प्रसिद्ध-त्वारसांव्यवहारिकप्रत्यक्षमुच्धते । इदं चामुख्यप्रत्यक्षम् , उपचार-सिद्धत्वात् । वस्तुतस्तु परोक्षमेव मतिज्ञानत्वात् । १२। सर्वतो विशदं पारमार्थिकप्रत्यक्षम् । यज्ज्ञानं साकल्येन स्पष्टं तत्पारमार्थिकप्रत्यक्षं मुरुयप्रत्यक्षमिति यावत् । १३। = १ जो ज्ञान एक देश स्पष्ट, कुछ निर्मन्न है वह सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष है । ११। यह ज्ञान लोक व्यवहारमें प्रत्यक्षप्रसिद्ध है, इसलिए सांव्यवहारिक प्रत्यक्ष कहा जाता है । यह साव्यवहारिक प्रत्यक्ष अमुख्य अर्थात गौणरूपसे प्रत्यक्ष है, क्योंकि छपचारसे सिद्ध होता है । वास्तवमे परोक्ष ही है, त्योकि मतिज्ञान है । १२। २ सम्पूर्णरूपसे प्रत्यक्ष ज्ञानको पारमार्थिक प्रत्यक्ष कहते है । जो ज्ञान सम्पूर्ण प्रकारसे निर्मल है, वह पारमार्थिक प्रत्यक्ष है । उसी-को मुख्य प्रत्यक्ष कहते है ।

## प. देश व सकळ प्रत्यक्षके रुक्षण

- ध १/४.९.४६/१४२/७ सक्लप्रस्यक्षं केवलज्ञानम्, विषयीकृत्त्रिकाल-गोचराशेषार्थस्वात् अतीन्द्रियस्वात् अक्रमवृत्तित्वात् निर्व्यवधानात् आत्मार्थसनिधानमात्रप्रवर्तनात् । अवधिमन पर्ययज्ञाने विकल-प्रत्यक्षम्, तत्र साकल्येन प्रत्यक्षलक्षणाभावात्त् । = १ केवलज्ञान संकल प्रत्यक्षम्, तत्र साकल्येन प्रत्यक्षलक्षणाभावात्त् । = १ केवलज्ञान संकल प्रत्यक्ष है, क्योकि, वह त्रिकालविषयक समस्त पदार्थोंको विषय करनेवाला, अतीन्द्रिय, अक्रमवृत्ति, व्यवधानसे रहित और आत्मा एवं पदार्थकी समीपता मात्रसे प्रवृत्त होनेवाला है। (ज प /१३/४१) २ अवधि और मन पर्यय ज्ञान विकल प्रत्यक्ष है, क्योकि उनमें राकल प्रत्यक्षका लक्षण नही पाया जाता ( यह ज्ञान विनश्वर है। तथा सूर्त पदार्थों मे भी इसकी पूर्ण प्रवृत्ति नही देखी जाती। (क पा, १/१.१/
- ज, प,/१३/४० दब्वे खेत्ते काले भावे जो परिमिदो दु अवकोधो । बहु-विधभेदपभिण्णो सो होदि य वियत्तपचक्लो ।४०) े जो ज्ञान द्रव्य, क्षेत्र, काल, भावमे परिमित तथा बहुत प्रकारके भेद प्रभेदोसे ग्रुक्त है वह विकल प्रत्यक्ष है ।

- न्या, दी, /२/९१२-१४/२४-२६ तत्र कतिपयविषयं विकलं ।१३। सर्वद्रव्य पर्यायविषय सकलम् । =>१, कुछ पदार्थोंको विषय करनेवाला ज्ञान-विकल पारमार्थिक है ।१३। २ समस्त इव्यो और उनको समस्त पर्यायोको जाननेवाले ज्ञानको सकल प्रत्यक्ष कहते है ।१४। (स भ त. /४७/१३)।
- प. ध./पू / ६९--६६१ अयमथों यज्ज्ञान समरतकर्मक्षयोद्धवं साक्षात् । प्रथ्यक्ष शायिकमिदमञातीत सुख तदक्षायिकम् । ६१६-। देशप्रत्यक्ष-मिहाप्यत्रधिमन पर्यय च यज्ज्ञानम् । देशं नोइन्द्रिय मनउत्थात् प्रत्यक्षमितरनिरपेक्षात् । ६११। = १. जा ज्ञान सम्पूर्ण कर्मोके क्षयसे उत्तन्न होनेवाला साक्षात् प्रत्यक्षरूप अतीन्द्रिय तथा क्षायिक सुखरूप है वह यह अविनश्वर संकल प्रत्यक्ष है । ६१८। २. अवधि व मन पर्यय रूप जो ज्ञान है वह देशप्रत्यक्ष है । ६१८। २. अवधि व मन पर्यय रूप जो ज्ञान है वह देशप्रत्यक्ष है क्योंकि वह केवल अनिन्द्रिय रूप मनसे उत्पन्न होनेके कारण देश तथा अन्य बाह्य पदार्थोंसे निरपेक्ष होनेके कारण प्रत्यक्ष कहताता है । ६१८।

#### ६, प्रत्यक्षामासका छक्षण

९.मु./६/६ अवैशचे प्रत्यक्षं तदाभासं वौद्धस्याकस्माइदर्शनाद्वह्विच्चान-वत् ।६। —प्रत्यक्ष ज्ञानको अविशद स्वीकार करना प्रत्यक्षाभास कहा जाता है। जिस प्रकार बौद्ध द्वारा प्रत्यक्ष रूपसे अभिमत----आक-स्मिक धूमदर्शनसे उत्पन्न अग्निका ज्ञान अविशद होनेसे प्रत्यक्षाभास कहलाता है।

## २. प्रत्यक्ष ज्ञान निर्देश तथा शंका समाधान

## १. प्रत्यक्ष ज्ञानमें संकल्पादि नहीं होते

श्लो. वा. ३/१/१९/२०/१८८/२३ संकेतस्मरणोपाया दृष्टसंकल्पनात्मिका। नैषा व्यवसिति' स्पष्ठां ततो युक्ताक्षजन्मनि ।२०। = जो कल्पना सकेत ग्रहण और उसके स्मरण आदि उपायोसे उत्पन्न होती है, अथवा दृष्ट पदार्थमें अन्य सम्बन्धियोका या इष्ट-अनिष्ठपनेका सकल्प करना रूप है, वह कल्पना शुत ज्ञानमे सम्भवत्ती है। प्रत्यक्षमें ऐसी कल्पना नही है। हॉ, स्वार्थ निर्णयरूप स्पष्ट कल्पना तो प्रत्यक्षमे है। जिस कारण इन्द्रियजन्य प्रत्यक्षमें यह कल्पना करना समु-चित है।

## केवलज्ञानको सकल प्रत्यक्ष और अवधिज्ञानको विकल प्रत्यक्ष क्यों कहते हो

- क पा १/१,१/९९६/१ ओहिमणपज्जवणाणिवियलपच्च क्लाणि, अत्थेग-देसम्मि विसदसरूवेण तेसि पउत्तिर्दसणादो । केवल सयलपच्च क्ल, पच्च क्वीकयत्तिकालविसयासेसदव्वपज्जयभावादो । = अवधिव मन,-पर्ययज्ञान विकल प्रत्यक्ष है, क्योकि पदार्थों के एकदेशमे अर्थात् मूर्तीक पदार्थोको कुछ व्यजन पर्यायोमे स्पष्ट रूपसे उनकी प्रवृत्ति देखी जाती है । केवलज्ञान सकल प्रत्यक्ष है, क्योकि केवलज्ञान त्रिकालके विषयभूत समस्त द्रव्यो और उनकी समस्त पर्यायोको प्रत्यक्ष जानता है ।
- दे० प्रत्यक्ष/श५ ( परापेक्ष, अक्रमसे समस्त द्रव्योको जानता है वह केवलज्ञान है । कुछ ही पदार्थोको जाननेके कारण अवधि व मन पर्यय ज्ञान विकस प्रत्यक्ष है । )

## ३. सकल व विकल दोनों ही प्रस्यक्ष पारमार्थिक हैं

न्या दी /२/९१६/३७/१ नन्वस्तु केवतस्य पारमार्थिकत्वम्, अवधिमन -पर्यययोस्तु न युक्तम् , विकलत्वादिति चेत् न; साकल्पवैकल्ययोरत्र विषयोपाधिकत्वात् । तना हि—सर्वद्रव्यपर्यायविषयमिति केवल सकलम् । अवधिमन पर्ययौ तु कतिपयविषयत्वाद्विक्लौ । नैतावता तयो पारमार्थिकत्वच्युति । केवसवत्तयोरपि वैशद्य स्वविषये साकच्येन समस्तीति तावपि पारमाथिकावेव । = प्ररन—केवलज्ञानको पारमार्थिक कहना ठीक है, परन्तु अवधि व मन पर्ययको पारमार्थिक कहना ठीक नही है। कारण, वे दोनो विकल प्रत्यक्ष है। उत्तर— नही, सकलपना और विकलपना यहाँ विषयकी अपेक्षासे है, स्वरूपत नही। इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार है—चूँकि केवलज्ञान समस्त द्रव्यो और पर्यायोको विषय करनेवाला है, इसलिए वह सकल प्रत्यक्ष कहा जाता है। परन्तु अवधि और मन.पर्यय कुछ पदार्थीको विषय करते है, इसलिए वे विकल कहे जाते है। लेकिन इतनेसे उनमे पारमाधिकताकी हानि नही होती। क्योकि पारमाधिकताका कारण सकलार्थ विषयता नही होती। क्योकि पारमाधिकताका कारण सकलार्थ विषयता नही है—पूर्ण निर्मलता है और वह पूर्ण निर्मलता केवलज्ञानकी तरह अवधि और मन.पर्ययमें भी अपने विषयमे विद्यमान है। इसलिए वे दोनो भी पारमार्थिक है।

### ४. इन्द्रियोंक बिना भी ज्ञान कैसे सम्भव है

- रा. वा./१/१२/४-४/४३/१६ करणात्यये अर्थस्य ग्रहणं न प्राप्नोति, न ह्यकरणस्य कस्यचित् ज्ञानं दष्टमिति; तन्न, कि कारणम् । दृष्टत्वात् । कथम्। ईशवत्। यथा रथस्य कर्ता अनीशः उपकरणापेक्षो रथं करोति, स तदभावे न शक्त , य' पुनरीश. तपोविशेषात् परिप्राप्तदि-विश्रेष. स बाह्योपकरणगुणानपेक्षः स्वराक्त्यैव रथ' निर्वर्तयन् प्रतीतः, तथा कर्ममलीमस आत्मा क्षायोपशमिकेन्द्रियानिन्द्रियप्रकाशाचुप-करणापेक्षोऽर्थान् सबेत्ति, स एव पुन क्षयोपशमविशेषे क्षये च सति करणानपेक्षः स्वराक्त्यैवार्थान् वेत्ति को विरोध. ।४। ज्ञानदर्शन-स्वभावत्वाच भास्करादिवत् ।५। =प्रश्न--इन्द्रिय और मन रूप बाह्य और अभ्यन्तर करणोके बिना ज्ञानका उत्पन्न होना ही असम्भव है। विना करणके तो कार्य होता ही नही है। उत्तर-१. असमर्थके लिए बमुला करौत आदि बाह्य साधनोकी आवश्यकता होती है। जैसे-रथ जनानेवाला साधारण रथकार उपकरणोसे रथ बनाता है किन्तु समर्थ तपस्वी अपने ऋदि बलसे बाह्य बसूखा आदि उपकरणोके बिना संकल्प मात्रसे रथको बना सकता है। उसी तरह कर्ममलीमस आत्मा साधारणतया इन्द्रिय और मनके त्रिना नहीं जान सकता पर वही आत्मा जब ज्ञानावरणका विशेष क्षयोपशम रूप शक्तिवाला हो जाता है, या ज्ञानावरणका पूर्ण क्षय कर देता है, तब उसे बाह्य उपकरणोंके बिना भी ज्ञान हो जाता है ।४। २, आरंमा तो सूर्य आदिकी तरह स्वयंप्रकाशी है, इसे प्रकाशनमें परकी अपेक्षा नही होती। आत्मा विशिष्ठ क्षयोपशम होनेपर या आवरण क्षय होनेपर स्वशक्तिसे ही पदार्थोंको जानता है। ध
- ध. १/१.१.२/१६८/४ ज्ञानत्वान्मत्यादिज्ञानवत्कारकमपेक्षते केवलमिति चेन्न, क्षायिकक्षायोपशमिकयो साधम्यभावात् । = प्रश्न-जिस प्रकार मति आदि ज्ञान, स्वय ज्ञान होनेसे अपनी उत्पत्तिमे कारककी अपेक्षा रखते है, उसी प्रकार केवलज्ञान भी ज्ञान है, अतएव उसे भी अपनी उत्पत्ति मे कारककी अपेक्षा रखनो चाहिए । उत्तर--नहीं, क्योकि क्षायिक और क्षायोपशमिक ज्ञानमें साधम्य नहीं पाया जाता ।
- ध. ७/२,१,१७/६१/४ णाणसहकारिकारणइ दियाणामभावे कर्ध णाणस्स अत्थित्तमिदि चे ण, णाणसहावपोग्गलदब्बाणुटपण्णउप्पाद-व्वय-धुअत्तुवल क्षियजीवदव्वस्स विणासाभावा। ण च एककं कउजं एकादो चेव कारणदो सव्वत्थ उप्पक्षदि,• इदियाणि खीणावरणे भिण्णजादोए णाणुप्पत्तिम्हि सहकारिकारणं होति त्ति णियमो, अइप्पसंगादो, अण्णहा मोक्खाभावप्पसंगा।• तम्हा अणिदिएमु करणक्षमव्ववहणादीदं णाणमत्थि त्ति धेतव्व । ण च तण्णिक्कारणं अप्पट्ठसण्गिहाणेण तदुप्पत्तीदो । = प्रश्न- झानके सहकारी कारण-धूत इन्द्रियोके अभायमे झानका अस्तित्व किस प्रकार हो सकता है । उत्तर--नहीं, क्योकि झान म्वभाव और पुद्रगल द्रव्यसे अनुत्पन्न, तथा उत्पाद, व्यय एव धौव्यसे उपलक्षित्त जीव द्रव्यका विनाश न

होनेमे इन्द्रियो के अभावने भी ज्ञानका अस्तित्व हो सकता है। एक कार्य सर्वत्र एक हो कारणसे उत्पन्त नहीं होता। इन्द्रियों क्षीणा'-वरण जीवके भिन्न जातीय ज्ञानकी उत्पत्तिमें सहकारी कारण हो, ऐसा नियम नहीं है. क्योकि ऐसा माननेपर अतिप्रसंग दोष आ जायेगा, या अन्यथा मोक्षेके अभावका प्रसग आ जायेगा : . . इस कारण अनिन्द्रिय जीवोमें करण, कम और व्यवधानसे अतीत ज्ञान होता है. ऐसा ग्रहण करना चाहिए ! यह ज्ञान निष्कारण भी नहीं है, क्योकि आत्मा और पदार्थके सन्निधान अर्थात सामीष्यसे वह उत्पन्त होता है।

- ध, १/४,१,४६/१४३/३ अतीन्द्रियाणामवधि-मन पर्ययकेवलाना कथ प्रत्यसता। नैष दोष', अक्ष आत्मा, अक्षमई प्रति वर्तत इति प्रत्यक्ष-मवधि-मन.पर्ययकेवलानीति तेषा प्रत्यक्षत्वसिद्धेः = प्रश्न -इन्द्रियोकी अपेक्षासे रहित अवधि, मन पर्यय और केवलज्ञानके प्रत्यक्षता कैसे सम्भव है। उत्तर - यह कोई दोष नही है, क्योकि, अत शब्दका अर्थ आत्मा है, अतएव अक्ष अर्थात्त् आत्माकी अपेक्षा कर जो प्रवृत्त होता है वह प्रत्यक्ष है। इस निरुक्तिके अनुसार अवधि, मन -पर्यय, और केवलज्ञान प्रत्यक्ष है। अत्यक्ष उनके प्रत्यक्षता सिद्ध है। (न्या. दी./२/४१४-१४/३६), (न्या दी. की टिप्पणीमें उद्धत न्या. कु./पु. २६; च्या. वि./पु. ११)।
- प्र. सा./त. प्र./११/ उत्थानिका-कथमिन्द्रियैर्विना ज्ञानामन्दाविति । अयं खल्वारमा शुद्धोपयोगसामर्थ्यात् प्रक्षाणघात्तिकर्मा, स्वपर-प्रकाशकत्वचक्षणं ज्ञानमनाकुलत्वलक्षणं सौख्य च भूरता परिणमते । एवमात्मनौ ज्ञानानन्दी स्वभाव एव । स्वभावस्य तु परानपे त्रवादि-न्द्रियीविनाप्यात्मनो ज्ञानानन्दौ सभवत्त । = प्रश्न-आत्माके इन्द्रियोके विना ज्ञान और आनन्द कैसे होता है । उत्तर--शुद्धोप-योगकी सामर्थ्यसे जिसके घातोकर्म ध्यको प्राप्त हुए है, गस्वयमव, स्वपर प्रकाशकता लक्षण ज्ञान और अत्राकुलता जक्षण मुख होकर परिणमित होता है । इस प्रकार आत्माका ज्ञान और आनन्द स्वभाव ही है । और स्वभाव परसे अनपेक्ष है, इसलिए इन्द्रियोके विना भी आत्माके ज्ञान आनन्द होता है ।
- न्या. दी,/२/६२२,२९/४२-४०/८ तत्पुनरतीन्द्रियमिति कथम् । इत्थस्— यदि तज्ज्ञानमैन्द्रियिकं स्यात् अशेषविषयं न स्यात् इन्द्रियाणा स्वयोग्यविषय एव ज्ञानजनकत्वशक्ते सुक्ष्मादीना च तदयोग्यत्वा-दिति । तस्मात्सिद्धं तदशेषविषय ज्ञानमनै न्द्रियकमेवेति । २२। तुदे-वमतीन्द्रियं केत्रलज्ञानमईत एवेतिं सिद्धम् । तद्वचनप्रामाण्याच्चा-वधिमनः पर्ययोरतोन्द्रिययोः सिद्धिरित्यतीन्द्रियप्रत्यक्षमनवद्यम् । 🚐 प्रश्न--(सुक्ष्म पदार्थोंका प्रत्यक्ष ज्ञान) अतीन्द्रिय है यह कैसे। उत्तर-इस प्रकार यह ज्ञान इन्द्रियजन्य हा तो सम्पूर्ण पदार्थीको जाननेवाला नहीं हो सकता है, क्योंकि इन्द्रियाँ अपने योग्य दिषयमें ही ज्ञानको उत्पन्न कर सकती है। और सूक्ष्मादि पदार्थ इन्द्रियोके योग्य विषय नही है। अत वह सम्पूर्ण पदार्थ विषयक ज्ञान अनेन्द्रि यक हो है ।२२। इस प्रकार अतीन्द्रिय केवलज्ञान अरहन्तके ही है, यह सिद्ध हो गया 1 और उनके वचनोको प्रमाण होनेसे उसके द्वारा प्रतिपादित अतोल्दिय अवधि और मन पर्यय ज्ञान भी सिद्ध हो गये। इस तरह अतीन्द्रिय प्रत्यक्ष है उसके माननेमें कोई दोष या बाधा नही है ।

### प्रत्यक्ष बाधित पक्षाभास-दे० नाधित।

# प्रत्यक्ष बाधित हेत्वाभास--- देव बाधित।

प्रत्यनोक — गो. क /जी. प्र /८००/१७१/९ श्रुततग्ररादिषु अविनय-वृत्ति प्रत्यनीक प्रतिक्लतेत्पर्थ । = श्रुत व श्रुतधारकोमे अविनय रूप प्रवृत्तिका प्रतिक्ल होना प्रत्यनीक कहलाता है ।

#### प्रत्यभिज्ञान----

- स. सि /८/३१/३०२/३ तदेवेदमिति स्मरण प्रत्यभिद्धानम् । तदकस्मान्न भवतीति योऽस्य हेतु' स तद्रभाव । भवनं भाव । तस्य भावस्तद्द-भावः । येनात्मना प्राग्दष्ट वस्तु तेनैवात्मना पुनरपि भावात्तदेवेदमिति प्रत्यभिज्ञायते । == 'वह यही है' इस प्रकारके स्मरणको प्रत्यभिज्ञान कहते है । वह अकस्मात् तो होता नही, इसलिए जो इसका कारण है वही तद्रभाव है । तात्पर्य यह है कि पहले जिस रूप वस्तुको देखा था, उसी रूप उसके पुन होनेसे 'वहीं यह है' इस प्रकारका प्रत्यभिज्ञान होता है । (स्या. म /१९/२४४/१) (न्या. सू /मू. व. टी /१/२/२/ १९४) ।
- प. मु./२/५ दर्शनस्मरणकारणक संकलन प्रत्यभिद्यानं १५। व्यप्रस् और स्मरणकी सहायतासे जो जोड रूप झान है, वह प्रत्यभिज्ञान है।
- स्था, मं,/२८/३२१/२१ अनुभवस्मृतिहेलुक तिर्ययूर्ध्वतासामान्यादिगोचर संकलनात्मक ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानम् । यथा तज्जातीय एवार्ग गोपिण्ड गोसहशो गवय स एवाय जिनदत्त इत्यादि । = ६र्तमानमें किसी वस्तुके अनुभव कश्तेपर और भूत कालमें देखे हुए पदार्थका स्मरण होनेपर तिर्यक् सामान्य और ऊर्ध्वता सामान्य आदिको जानने वाले जोड रूप ज्ञानको प्रत्यभिज्ञान कहते हैं । जैसे-- थह गोपिड उसी जातिका है, यह गत्रय गौके समान है, यह वही जिनदत्त है इत्यादि (न्या. दी /३/६८/५६/२) ।

## २. प्रत्यमिज्ञानके भेद

- न्या, वि /रो, /२/१०/७६/९४प्रस्यभिज्ञा द्विधा मिथ्या तथ्या चेति द्विप्रकारा -- प्रत्यभिज्ञा दो प्रकारकी होती है-१. सम्यक् व २. मिथ्या ।
- प. मु./३/१०० प्रत्यभिज्ञान तदेवेद तत्सहरां तद्विलक्षणं तत्प्रतियोगी-त्यादि । ११ = १, यह वही है, २ यह उसके सहश है, ३, यह उससे विलक्षण है, ४. यह उससे दूर है, ४, यह वृक्ष है इत्यादि अनेक प्रकारका प्रत्यभिज्ञान होता है।
- न्या. दी./३/६१/६६/६ तदिदमेकत्व साइष्टय तृतीये तु पुन वैसा-दृश्यम् - प्रत्यभिज्ञानम् । एवमन्येऽपि प्रत्यभिज्ञाभेदा यथाप्रतीति स्वयमुरपेक्ष्या। =वस्तुओमें रहने वाली १. एक्ता २, साहशता और ३ विसदशता प्रत्यभिज्ञाके विषय है। इसी प्रकार और भी प्रत्यभि-ज्ञानके भेद अपने अनुभवसे स्वयं विचार लेना।

#### प्रत्यसिज्ञानके भेरोंके लक्षण

न्या. वि./मू. व. टी./२/५०-५१/७६ प्रत्यभिज्ञा द्विधा [ काचित्साहश्य-विनिजन्धना ] ।५०। काचित् जलविषया न तच्चझादिगोचरा साट-शस्य विशेषेण तन्मात्रातिशायिना रूपेण निजन्धनं व्यवरथापन यस्या सा तथेति । सैव कस्मात्तथा इत्याह--प्रमाणपूर्विका नान्या [ हष्टिमान्चाविदोषत ] इति ।५१। प्रमाण प्रत्यक्षादिपूर्वं कारणं यस्या सा काचिदेव नान्या तच्चकविषया यत . हष्टेर्मरीचिदा-दर्शनस्य मान्च' यथावस्थिततत्परिच्छित्ति प्रत्यपटिवम् आदिर्यस्य जलाभिलाषादे स एव दोषस्तत इति । =१. सम्यक् प्रत्यभिज्ञान प्रमाण पूर्वत्र होता है जैसे-- जलमें उठने वाले चक्रादिको न देखकर केवल जल मात्रमे, पूर्व गृहीत जलके साथ साहश्यता देखनेसे 'यह

For Private & Personal Use Only

जल ही है' ऐसा निर्णय होता है। २, मिथ्या प्रत्यभिज्ञान प्रमाण पूर्वक नही होता, वल्कि दृष्टिकी मन्दता आदि दोषोके कारणसे कदाचित मरीचिकामें भी जलकी अभिलाषा कर बैठता है।

- प. मु./३/१-१० प्रत्यभिज्ञान तदेवेदं तत्सहश तद्विलक्षणं तत्प्रतियोगी-रयादि ।३। यथा स एवार्यं देवदत्तः ।६। गोसहशो गवय ।७। गोवि-लक्षणो महिष ।८। इदमस्माहदूर ।१। वृक्षोऽयमित्यादि ।१०।
- न्या. दी,/३/§८-६/४६/४ यथा स एवाऽय जिनदत्तः, गोसहशो गदगः, गोविलक्षणमहिष इत्यादि :-। अत्र हि पूर्वस्मिन्तु-दाहरणे जिनदत्तस्य पूर्वोत्तरदशाद्वयव्यापकमेकत्वं प्रत्यभिज्ञानस्य विषयः । तदिदमेकत्वप्रत्यभिज्ञानम् । द्वितीये तु पूर्वानुभूतगोप्रति-योगिकं गवयनिष्ठ सादश्यम् । तदिदं सादश्यप्रत्यभिज्ञानम् । तृतीये त् पुन प्रागनुभूतगोप्रतियोगिक महिषनिष्ठ वैसाटश्यम् । तदिदं वैसादृश्यप्रत्यभिज्ञानम् । = जैसे वही यह जिनदत्त है, गौके समान गवय होता है, गायसे भिन्न भें सा होता है, इत्यादि । यहाँ १, पहले उदाहरणमें जिनदत्तकी पूर्व और उत्तर अवस्थाओमे रहने वाली एकता प्रत्यभिज्ञानका विषय है। इसोको एकत्व प्रत्यभिज्ञान कहते है । २, दूसरे उदाहरणमें, पहले अनुभव की हुई गायको लेकर गवयमें रहने वाली सहशता प्रत्यभिज्ञानका विषय है। इस प्रकारके ज्ञानको साहृश्य प्रत्यभिज्ञान कहते हैं। ३, तीसरे उदाहरणमे पहले अनुभव की हुई गायको लेकर भें सामें रहनेवाली विसहशता प्रत्यभिज्ञानका विषय है, इस तरहका ज्ञान वेसादृश्य प्रत्यभिज्ञान कहताता है। ४ यह प्रदेश उस प्रदेशसे दूर है इस प्रकारका ज्ञान तत्प्रतियोगी नामका प्रत्यभिज्ञान कहलाता है। १ यह वृक्ष है जो हमने सुना था। इत्यादि अनेक प्रकारका प्रत्यभिज्ञान होता है।
  - \* स्मृति आदि इालोंकी उश्यत्तिका क्रम-----दे० मतिज्ञान/ ३।

#### ४, प्रत्यभिज्ञानामासका लक्षण

- प,मु /६/१ सहशे तदेवेद तस्मिन्नेव तेन सहश यमलकवदित्यादि प्रत्य-भिज्ञानाभासं ।१। = सहशमे यह वही है ऐसा ज्ञान; और यह वही है इस जगह है – यह उसके समान है, ऐसा ज्ञान प्रत्यभिज्ञानाभास कहा जाता है जैसे – एक साथ उत्पन्न हुए पुरुषमें तदेवेद की जगह तत्सहश और तत्सहशकी जगह तदेवेद यह ज्ञान प्रत्यभिज्ञानाभास कहा जाता है ।१।
- प्रत्यय वैसे तो प्रत्यय शब्दका लक्षण कारण होता है, पर रूढि वश आगममें यह शब्द प्रधानत कमेंकि आस्त्रव व बन्धके निमित्तोके लिए प्रयुक्त हुआ है। ऐसे वे मिथ्यात्व अविरति आदि प्रत्यय है, जिनके अनेक उत्तर भेद हो जाते है।

| • - |       |                                                                                                                                             |
|-----|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | 9     | भेद व रक्षण                                                                                                                                 |
|     | 2     | प्रत्यय सामान्यका लक्षण ।                                                                                                                   |
|     | २     | प्रत्ययके मेद-म्मेद                                                                                                                         |
|     | R     | बाह्य-अभ्यन्तर, मोह-राग-द्वेष, मिथ्यारवादि ४ वा १,<br>प्राणातिपातादि २८, चारके १७ भेद ।<br>ममादका कषायमें अन्तर्भाव करके पॉच प्रत्यय ही चार |
|     |       | बन जाते है।                                                                                                                                 |
|     | 8     | माणातिपातादि अन्य प्रत्ययोंका परस्परमें अन्तर्भाव                                                                                           |
|     | ષ, દ્ | नहीं होता '<br>५ अविरति व ममादमें अन्तर, ६ कषाय व अविरति-<br>में अन्तर ।                                                                    |

| ٩  | प्रत्यय विषयक प्ररूपणाएँ                            |
|----|-----------------------------------------------------|
| ۶  | सारणीमें प्रयुक्त सकेतोंका अर्थ ।                   |
| ર  | पत्ययोंको उदय व्युच्छित्ति (सामान्य व विशेष) ओष     |
|    | महत्वणा ।                                           |
| Ę  | मत्ययोंको उदय व्युच्छित्ति आदेशप्ररूपणा ।           |
| 8  | प्रत्यय स्थान व भंग प्ररूपणा ।                      |
| 1  | १. एक समय उदय आने योग्य प्रत्ययों सम्बन्धी          |
|    | सामार्ग्य नियम ।                                    |
|    | २, उक्त नियमके अनुसार प्रत्थयोके सामान्य भग ।       |
| i  | ३, उक्त नियम के अनुसार भंग निकालनेका उपाय ।         |
| -  | ४, गुणस्थानोकी उपेक्षा स्थान व भंग।                 |
| L. | किस प्रकृतिके अनुभाग बंधमें कौन प्रत्यय निमित्त है। |

∗ 🛛 कर्मबंधके रूपमें प्रत्ययों सम्बन्धी शकाऍ—दे० बध/ १ ।

# १. प्रत्ययके मेद व लक्षण

#### १. प्रत्यय सामान्य का उक्षण

- रा.वा./१/२१/२/७१/ अयं प्रत्ययशब्दोऽनेकार्थ. । क्वचिङ्झाने वर्तते, यथा 'अर्थाभिधानप्रत्यया'' इति । क्वचिच्छपथे वर्तते, यथा पर-द्रव्यहरणादिषु सत्युपालम्भे 'प्रत्ययोऽनेन कृतः' इति । क्वचिद्धेतौ वर्तते, यथा 'अविधाप्रत्यया' सरकारा ' इति । ज्यरत्यय शब्दके अनेक अर्थ है । कहीपर ज्ञानके अर्थमें वर्तता है जैसे---अर्थ, शब्द, प्रत्यय (ज्ञान) । कहींपर ज्ञानके अर्थमें वर्तता है जैसे---अर्थ, शब्द, प्रत्यय (ज्ञान) । कहींपर क्रसम शब्दके द्वारा ज्लाहना मिलनेपर 'प्रत्ययोऽनेन कृत ' अर्थात् उसके द्वारा कसम खायो गयी । कहींपर हेतुके अर्थमें वर्तता है जैसे--अविद्याप्रत्यया संस्कारा' । अर्थात् अविद्याके हेतु संस्कार है ।
- ध. १/१,१,११/१६६/७ दृष्टि अद्धा रुचि प्रत्यय इति यावत् । == दृष्टि, अद्धा, रुचि और प्रत्यय ये पर्यायवाची नाम है ।
- भ.आ /बि /८२/२१२/३ प्रत्ययशब्दोऽनेकार्थ । क्वचिज्ज्ञाने वर्तते यथा घटस्य प्रत्ययो घटज्ञानं इति यावत् । तथा कारणवचनोऽपि 'मिथ्यात्वप्रत्ययोऽनन्त संसार' इति गदिते मिथ्यात्वहेतुक इति प्रतीयते ! तथा श्रद्धावचनोऽपि 'अयं अत्रास्य प्रत्यय ' श्रद्घे ति-गम्यते । व्या श्रद्धावचनोऽपि 'अयं अत्रास्य प्रत्यय ' श्रद्घे ति-गम्यते । व्या श्रद्धावचनोऽपि 'अयं अत्रास्य प्रत्यय ' श्रद्घे ति-गम्यते । व्या श्रद्धावचनोऽपि 'अयं अत्रास्य प्रत्यय ' श्रद्घे ति-गम्यते । व्या श्रद्धावचनोऽपि 'अयं अत्रास्य प्रत्यय ' श्रद्धे ति-गम्यते । प्रत्यय शब्दको ज्ञाने ऐसा अर्थ है । प्रत्यय शब्द कारण-वाचक भी है जैसे--'मिथ्यात्वप्रत्यय अनन्तससार ' अर्थात इस अनंत संसारका मिथ्यात्व कारण है । प्रत्यय शब्दका श्रद्धा ऐसा भी अर्थ होता है जैसे 'अय अत्रास्य प्रत्ययः' इस मनुष्यकी इसके ऊपर श्रद्धा है ।

## २, प्रत्ययकें भेद-प्रभेद

- १. बाह्य व अभ्यन्तर रूप दो मेद
- क.पा. १/१.१३-१४/२९४/१ तत्थ अव्भंतरो कोधादिदव्वकम्मवर्खधाः बाहिरो कोधादिभावकसायसमुप्पत्तिकारण जीवाजीवष्पयं बज्म-दव्वं । =क्रोधादि रूप द्रव्यकर्मोंके स्कन्धको आभ्यन्तर प्रत्यय कहत्ते है । तथा क्रोधादि रूप भाव कषायकी उत्पत्तिका कारणधूत जो जीव और अजीव रूप बाह्य द्रव्य है वह बाह्य प्रत्यय है ।

२. मोह राग द्वेष तीन प्रत्यय

न.च.वृ./३०१ पच्चयवती रागा दोसामोहे य आसवा तेसि । · ।३०१। = राग, द्वेष और मोह ये तीन प्रत्यय है, इनसे कर्मोंका आसव होता है ।३०१।

३. मिथ्यात्वादि चार प्रत्यय

स.सा./मू /१०१-११० सामण्णपत्त्वया खलु चउरो भण्ण ति वधकत्तारो । मिन्छन् अविरमण कसाय जोगाय वोद्धव्वा १९०१। तेसि पुणो वि य इमो भणिदो भेदो दु तेरस वियप्पो । मिन्छादिट्ठीआदी जाव सजोगिस्स चरमंत ११९०ा = चार सामान्य प्रत्यय निश्चयसे बन्धके कर्ता कहे जाते है, वे मिथ्यात्व अविरमण तथा कषाय और योग जानना १९०६। (प सं./प्रा./४/७७) (ध.७/२ १७ गा./२/६) (ध ८/३ ६/१९१/१२) (न.च.व /३०२) (यो.सा./३/२) (पंका /-त प्र./१४६) और फिर उनका यह तेरह प्रकारका भेद कहा गया है जो कि-मिथ्याइष्टिसे लेकर सयोगकेवली (गुणस्थान) पर्यंत है ।११०।

४. मिथ्यात्वादि पॉच प्रत्यय

त. सु /९/१ मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादवधाययोगा जन्धहेतव ।१। = मिथ्यादर्शन, अविरति, प्रमाद, जवाय और योग ये जन्धके हेतु है ।१। ( म्रू.आ./१२११) ।

५. माणातिपात आदि २८ प्रत्यय

ष. खं,/१९/४.२.९/सू.२-११/२७५ णेगम-ववहार-संगहाणं णाणावरणीय-वेयणा पाणादिवादपच्चए (२। मुसावादपच्चए ।३। अदत्तादाणपच्चए १४। मेहुणपच्चए ।३। परिग्गहपच्चए ।६। रादिभोयणपच्चए ।७। एवं कोह-माण-माया-लोह-राग-दोस-मोह-पेम्मपच्चए ।२। णिदाणपच्चए ।१। अन्भक्ताण-कलह-पेसुण्ण-रइ-अरइ-उवहि-णियदि-माज-माय-मोस-मिच्छाणाण-मिच्छ्वरं सण-पओअपचच्चए ।१०। एवं सत्ताण्णं कम्माणं ।११।= नैगम, व्यवहार, और संग्रह नयकी अपेक्षा ज्ञानावर-णीय वेदना--प्राणातिपात प्रत्ययसे; मृषावाद प्रत्ययसे; अदत्तादान प्रत्ययसे, मैथुन प्रत्ययसे; परिग्रह प्रत्ययसे, रात्रि भोजन प्रत्ययसे, कोध, मान, माया, त्रोभ, राग, द्वेष, मोह और प्रेम प्रत्ययोसे; निदान प्रत्ययसे; अभ्याख्यान, कलह, पैशुन्य, रति, अरति, उपधि, निकृति, मान, मेय, मोष, मिथ्याज्ञान, मिथ्यादर्शन, और प्रयोग इन प्रत्ययोसे होती है ।२-१०। इसी प्रकार शेष सात कर्मोंके प्रत्ययोंकी प्ररूपणा करनी चाहिए ।११।

६. चार प्रत्ययोंके कुल ५७ मेद

पं सं./प्रा /४/७७ मिच्छासंजम हुंति हु कसाय जोगा य बंधहेऊ ते। पच दुवालस भेया कमेण पणुवोस पण्णस्सं ।७७। == मिथ्याख, अस-यम, कषाय और योग ये चार कर्मबन्धके मूल कारण है। इनके उत्तर भेद क्रमसे पॉच, बारह, पच्चीस और पन्टह है। इस प्रकार सब मिलकर कर्म बन्धके सत्तावन उत्तर प्रत्यय होते है ।७७। (ध प/३,६,/२१/१) (गो.क /मु./७८६/१६०)

# ३. प्रमादका कषायमें अन्तर्भाव करके पाँच प्रत्यय हो चार बन जाते हैं

ध/७/२.१.७/११/११ चदुण्हं बंधकारणाणं मज्मे कत्थ पमादस्संतव्भावो । कसायेसु, कसायवदिरित्तपमादावणुवस भादो ।= प्रश्न-पूर्वोक्त (मिथ्यास्व, प्रमाद, कथाय, और योग) चार वन्धके कारणोमे प्रमाद-का कहाँ अन्दर्भाव होता है गउत्तर---कथायोमे प्रमादका अन्दर्भाव होता है, च्योकि, कषायोंसे पृथक् प्रमाद पाया नहीं जाता। ( घ.१२/ ४,२,८,१०/२८ई/१०)

# ४. प्राणातिपात आदि अन्य प्रत्ययोंका परस्परमें अन्त-र्भाव नहीं किया जा सकता

थ, १२/४.२.८-१/पृ./पं. ण च पाणदिवाद-मुसावाद-अदत्तादाणाणमंत-रंगाण कोधादिपचएसु अतःभाको, वधं चितत्तो तेसि भेटुवलंभादो ( २८२/८) । ण च मेहूणं अतरंगरागे णिपददि, तत्तो कधंचि एदस्स भेदुवलंभादो (२२२/७) । मोहण्चयो कोहादिसु पविसदि क्ति किण्णा-वणिज्जदे । ण, अवयवावयवीणं वदिरेगण्णयसरूत्राणमणेगेगसंखाणं कारणकज्जार्णं एगाणेगसहावावाणमेगत्तविरोहादो (२८४/१०)। पेम्मपटचयो लोभ-राग-पद्युरुष्ठु पविसदि सि पुणरुत्तो किण्ण जायदे । ण, तेहितो एदस्स कधंचि भेदुवलंभादो । तं जहा बज्फत्थेमु ममेदं भावों लोभो। ण सो पेम्म, ममेदं बुढ़ीए अपडिग्गहिदे वि दवखाहले परदारे या पेम्मुवलंभादो। ण रागो पेम्मं, माया-लोह-हस्स-रदि-पेम्म-समूहस्स रागस्स अवयविणो अवग्रवसरूवपेम्मत्त-विरोहादो (२८४/३)। ण च एसो पत्त्वओं मिच्छत्तपचए प्विसदि, मिच्छत्तसहचारिस्स मिच्छत्तेण एयत्तविरोहादो । ण पैम्मपचए पविसदि, संपयासंपयविसयस्मि पेम्मस्मि संपयविसयस्मि णिदा-णस्स भवेसविरोहादो । = १. प्राणातिपात, मुषावाद और अदत्तादान इन अतरग प्रत्ययोक। क्रोधादिक प्रत्ययोमे अन्तर्भाव नहीं हो सकता, क्योंकि, उनसे इनका कथ चित् भेद पाया जाता है। २. मैथुन अन्तर ग रागमे गभित नही होता, क्यो कि. उससे इसमें कथ'-चित् भेर पाया जाता है ( २८२/७)। ३. प्रश्न-मोह प्रत्यय चूँ कि क्रोधादिकमें प्रविष्ट है अतएव उसे कम क्यो नहीं किया जाता है ! उत्तर--नही, वयोकि क्रमश व्यतिरेक व अन्वय स्वरूप, अनेक व एक संख्या वाले, कारण व कार्य रूप तथा एक व अनेक स्वभावसे संयुक्त अचयव अत्रयवीके एक होनेका विरोध है (२९३/१०)। ४. प्रश्न----चूँकि प्रेम प्रत्यय तोंभ व राग प्रत्ययोमें प्रविष्ट है अतः वह पुनरुक्त को न होगा ? उक्तर---नहीं, क्योंकि उनसे इसका कथ-चित् भेद पाया जाता है। वह इस प्रकारमे- बाह्य पदार्थोंमें 'यह मेरा है इस प्रकारके भावको लोभ कहा जाता है। वह प्रेम नहीं हो सकता, क्योंकि, 'यह मेरा है' ऐसी बुद्धिके अविषयभूत भी दाक्षाफल अथवा परस्त्रीके विषयमें प्रेम पाया जाता है। राग भी प्रेम, नहीं हो सकता, क्योकि, माया, लोभ, हास्य, रति और प्रेमके सम्रह रूप अवयवी कहलाने वाले रागके अवयव स्वरूप प्रेम रूप होनेका विरोध है। (२८४/३)। ५. यह (निदान) प्रत्यय मिथ्यात्व प्रत्ययमें प्रविष्ठ नही हो सक्ता, क्योंकि वह मिथ्यात्वका सहचारी है, अत' मिथ्या-त्वके साथ उसकी एकताका विरोध है। वह प्रेम प्रत्ययमें भी प्रविष्ट नहीं होता, क्योकि, प्रेम सम्पत्ति एवं असंपत्ति दोनोको विषय करने वाला है, परन्तु निदान केवल सम्पत्तिको ही विषय करता है, अतएव उसका प्रेमने प्रविष्ठ होना विरुद्ध है ।

## ५. अविरति व प्रमादमें अन्तर

रा, वा./=/१/१२/१६५/४ अविरते प्रमादस्य चाविरोष इति चेत, न; विरतस्यापि प्रमाददर्शनात् ।३२। विरतस्यापि पव्चदश प्रमादाः सभवन्ति-विकथाकवायेन्द्रियनिद्वाप्रणयसक्षणा । = प्रश्न — अविरति और प्रमादमे कोई भेद नही है गउत्तर – नहीं, वयोकि विरतके भी विकथा, केषाय, इन्द्रिय, निद्रा और प्रणय ये पन्द्रह प्रमादस्थान देखे जाते है, अतः प्रमाद और अविरति पृथक्-पृथक् है ।

## ६. कषाय व अविरतिमें अन्तर

- रा. वा /=/१/३३/४६४/७ स्यादेतत्व-कषायाविरच्योर्नास्ति भेद' उभयो-रपि हिसादिपरिणामरूपव्यादिति; तन्न, कि कारणम् । कार्यकारण-भेदोपपत्ते । कारणभूता हि कषाया कार्यात्मकाया हिंसाचविरते-रर्थान्तरभूता इति । =प्रश्न-हिंसा परिणाम रूप होनेके कारण कषाय और अविरतिमें कोई भेद नही है ' उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योकि इनमे कार्य कारणकी दृष्टिसे भेद है । कषाय कारण है और हिंसादि अविरति कार्य ।
- ध. ७/२.१.७/१३/७ असजमो जदि क्साएम्र चेत्र पददि तो पुध तदुवदेसो किमट्ठं कीरवे। ण एस दोसो, ववहारणयं पडुच्च तदुवदेसादो। = प्रश्न --यदि असंयम कषायोमें ही अन्तर्भुत होता है तो फिर उसका पृथक् उपदेश फिस लिए किया जाता है। उत्तर---यह कोई दोष नही, क्योंकि व्यवहार नयकी अपेक्षासे उसका पृथक् उपदेश किया गया है।
- दे. प्रत्यय/४ (प्राणतिपातादि अन्तर ग प्रत्ययोंका कोधादि प्रत्ययोंसे कथं चित् भेद है )।

# २. प्रत्यय विषयक प्ररूपणाएँ

## सारणीमें प्रयुक्त संकेर्तीका अर्थ

| अन <b>ं० चतु</b> ० | अनन्तातुबन्धी क्रोध, मान, माया, त्रोभ           |
|--------------------|-------------------------------------------------|
| अनु॰ मन॰ वच॰       | अनुभय मन, व अनुभय वचन                           |
| य <b>च</b> ०       | भय वचन                                          |
| अवि०               | अविरत्ति                                        |
| আ০ ৱি০             | आहारक व आहारक मिश                               |
| আ০ নি০             | आहारक मिश्र                                     |
| খী০ দ্বি০          | औदारिक व औदारिक मिश्रे                          |
| উ০ মন৹ বच্⊽        | उभग मन व वचन                                    |
| नप्रं०             | नपुसक वेद                                       |
| पु०                | पुरूग्वेद                                       |
| प्रत्याव चतु०      | प्रत्यारूयानावरण क्रो <b>ध, मान, माया, लो</b> भ |
| मन० ४              | सत्य, असत्य, उभय व अनुभय मनोयोग                 |
| मि० प चक           | पाचो प्रकारका मिथ्यात्व                         |
| ৰন্ম০ ४            | चार प्रकारका वचनयोग                             |
| चै० द्वि०          | वैक्रियक व वैक्रियक मिश्र                       |
| स क्रोध            | संज्वलन क्रोध                                   |
| हास्यादि ई         | हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा             |
|                    |                                                 |

# २. प्रथ्ययोंकी उदय ब्युच्छित्ति ओघ प्ररूपणा

## १. सामान्य ४ वा ५ प्रत्ययोंकी अपेक्षा

१२७

कुल बन्ध योग्य प्रत्यय ----१ स सि /८/१/३७६/१ मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग ---१ , २. पं सं /प्रा /४/७८-७९ मिथ्यात्व, अविरति, कषाय और योग-४. (घ. ९/३ ६/गा. २०-२१/२४); (पं. सं./सं /४/१९-२१) (गो क./मू. (७८७-७९९)।

| गुण<br>स्थान | पौँच प्रत्य<br>(     | योंकी अ<br>सं. सि. | •   |       |                      | ययोंकी<br>सं, ) | अपेक्ष | Π   |
|--------------|----------------------|--------------------|-----|-------|----------------------|-----------------|--------|-----|
| ्रपान<br>    | व्युच्छित्ति<br>प्र० | कुल<br>बन्ध        | 1   | হ্টাঘ | व्युच्छित्ति<br>प्र० | कुल<br>बन्ध     | व्यु.  | হীঘ |
| १            | मिथ्यात्व            | Ł                  | 1 2 | 8     | मिथ्याख              | Ŷ               | . ه ا  | 3   |
| २-४          | त्रस अविरति          | 8                  | ×   | 8     | त्रस अविरति          | s,              | ×      | 3   |
| k            | अविरति               | y                  | 18  | 3     | अविरति               | ş               | 8      | २   |
| Ę            | प्रमाद               | ३                  | 8   | २     | ×                    | २               | X      | २   |
| 19-90 J      | <b>कषाय</b>          | २                  | १   | १     | कथाप                 | २               | 8      | 8   |
| ११-१३        | योग                  | ٢                  | 8   | ×     | योग                  | १               | १      | ×   |
| १४           | ×                    | ×                  | ×   | ×     | ×                    | ×               | ×      | ×   |
|              | !                    |                    | 1   |       |                      |                 |        |     |

#### २. विशेष ५७ मत्ययोंकी अपेक्षा

## प्रमाण---( पं. सं./प्रा /८०-४३ ); (ध ८/३,६/२२-२४/१); ( गो. क./मू./ ७८१-७१०/२६५२ )

कुल जन्ध योग्य प्रत्यय--मिथ्यात्व ५; अविरति १२, क्षाय २५, योग १४==४७।

| गुणस्थान | ब्युच्छित्ति                                | अनुदय                                 | पुन उद्य                    | कुल उदय योग्य  |          | पुनः उदय | उदय            | ब्युच्छित्ति | वेष उदय योग्य  |
|----------|---------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------|----------------|----------|----------|----------------|--------------|----------------|
| * ~ *    | मि० पंचक<br>अनन्ता० चतु०<br>×               | আ০ দ্রি০<br>•<br>औ॰ৰੈ০মি০<br>ৰ ফার্মণ |                             | २७<br>२०<br>४६ | بد<br>بد |          | ११<br>१०<br>४३ | * *<br>*     | २०<br>४६<br>४३ |
| 8        | अप्रत्या० चतु०<br>त्रसहिंसा, वै०<br>द्वि०∞७ | 4 4 14 4                              | औ० नै०<br>मिश्र व<br>कार्मण |                | ΥΥ<br>Υ  |          | 8€             | ও            | 38             |
| ٤        | प्रस्था० चतु०<br>रोष ११ अवि-<br>रति = १४    | औ० मि०<br>कार्मण                      |                             | 38             | ٩<br>    |          | રૂહ            | १४           | २२             |
| Ę        | आदा∘द्वि०                                   |                                       | <b>आ</b> ०द्वि०             | २२             |          | २        | २४             | २            | રર             |
| 9        | ×                                           |                                       |                             | २ <b>२</b>     |          | [        | २२ (           | ×            | २२             |

२. प्रत्यय विषयक प्ररूपणाएँ

| गुण<br>स्थान                                                                                              | व्युच्छित्ति                                                                                                                                                                                                                                 | अनुदय | पुन<br>उदय        | कुल उदय सोग्य                           | अनुदय<br>पन उहय |                                                                                                                                            | ब्युच्छि० | देष उदय योग्य                          |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------------|-----------------------------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------------------------------|--|
| =<br>[1]<br>[1]<br>[1]<br>[2]<br>[1]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2]<br>[2 | हार्स्यादि <i>ई</i><br>नपुं०<br>स्त्री वेद<br>पुरुष वेद<br>सं० कोध<br>सं० मान<br>सं० माग<br>सं० माया<br>बादर लीभ<br>सूक्ष्म लोभ<br>दूक्ष्म लोभ<br>दूक्ष्म लोभ<br>द्र<br>असस्य ब उ० मन<br>व वचन<br>सरय, अनु० मन वचन<br>औ० द्वि० व कार्मण<br>× | 5     | श्री०मि०<br>गकामण | 7 4 4 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 | ₹               | <b>₹</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b><br><b>\$</b> | १<br>१    | 88888888888888888888888888888888888888 |  |

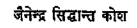
# ३. प्रस्ययों की उदय ब्युच्छित्ति आदेश प्ररूपणा

र्ष, सं./प्रा /४/९४-१०० कुल उदय योग्य प्रस्यय=१७

नोट----यहाँ प्रत्येक मार्गण(में केवल उदय योग्य प्रत्ययोके निर्देश रूप सामान्य प्ररूपणा की गयी है। गुणस्थानोको अपेक्षा उनकी प्ररूपणा तथा यथा योग्य ओव प्ररूपणके आधारपर जानी जा सकती है।

| <b>न</b> ० | मार्गणा                                                           | गुण<br>स्थान      | उदयके अयोग्य प्रत्ययोके नाम                                                                                            | उदय<br>योग्य                |  |
|------------|-------------------------------------------------------------------|-------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--|
| 2          | गति                                                               | ર<br>દુષ્ટ<br>પ્ર | औ॰ द्वि, आ॰ द्विक, स्त्री,<br>पुरुष वेद = ई<br>वे॰ द्वि, आ॰ द्वि० = ४<br>बे॰ द्विक = २<br>औ॰ द्विक, आ॰ द्वि॰ नपुं० = ४ | <b>५१</b><br>५३<br>५२<br>५२ |  |
| २          | इन्द्रिय<br>१ एकेन्द्रिय                                          | 2                 | वै० द्वि०, आ० द्विक०, वच०४,<br>मन०४,स्पर्शसे अतिरिक्त १ अवि-<br>रति, स्त्री, पुरुष वेद =१६                             | इस                          |  |
|            | २ द्वीन्द्रिय<br>३ त्रीन्द्रिय<br>४ चतुरिन्द्रिय<br>४ पंचेन्द्रिय | <b>K W K S</b>    | उपरोक्त १६-रसनेन्द्रिय +<br>अनु० वचन =१७<br>उपरोक्त १७म्राणेन्द्रिय = १६<br>उपरोक्त १६-चक्षुरिन्द्रिय = १६             | ४०<br>४१<br>४२              |  |

| r— |                          |                | <u>^</u>                                                   | (            |
|----|--------------------------|----------------|------------------------------------------------------------|--------------|
| न० | मार्गणा                  | गुण<br>स्थान   | बदयके अयोग्य प्रत्ययोके नाम                                | उदय<br>योग्य |
| _  | .]<br>                   | <u>रिकाम</u>   | - <u> </u>                                                 |              |
| ş  | काय                      |                |                                                            | <br>         |
|    | १, स्थावर                | 8              | वै० द्वि०, आ० द्वि०, मन ४,                                 | ुद           |
|    |                          |                | तच०४, स्पर्श रहित ४, अविरति.                               |              |
|    |                          |                | स्त्री, पुरुष११                                            | Í            |
|    | २. त्रस                  | १४             | ×                                                          | হত           |
| 8  | योग                      |                |                                                            |              |
|    | १ आहारक द्विक            | 8-83           | स्व स्व उदय योग्यके विना<br>दोष १४ ⇒१४                     | ४३           |
|    | के विना शेष<br>१३ योग    |                | रोष १४                                                     |              |
|    | ्र याग<br>२. आहारक द्विक | Ę              | ĮĮ                                                         | १२           |
|    | A AIGICA 184             | Ģ              | ५ मिथ्यात्व, १२ अविरति,<br>सं० चतु०के अतिरिक्त १२ कषाय,    | ~ ~ ~        |
|    |                          |                | स्त्री व नपुं० वेद, आ० द्विकके                             |              |
|    |                          |                | बिना १४ योग। (दे०सत्)                                      |              |
|    |                          |                | = & + 83 + 83 + 3 + 68 = 88                                |              |
| ч  | वेद                      | 1              |                                                            |              |
|    | १, पुरुष                 | 3              | स्त्री,वनपुं०वेद 🛶 २                                       |              |
|    | २.स्त्री                 | רי             | आहारक द्विक, स्त्री व नपुं०                                | <b>k</b> 3   |
|    | •                        | ļ              | बेद ≖४                                                     |              |
|    | ३. नपुंसक                | ۲۲             | s در ا                                                     | <b>k</b> 3   |
| ह  | क्रषाय—                  |                |                                                            | ł            |
|    | कुल कषाय १६              | 3              | अनन्तानु० क्रोधादि कघायोंमें                               | 84           |
|    |                          |                | अपने अपने चार के जिना                                      |              |
|    |                          |                | रोष १२ = १२                                                | 1            |
| છ  | হাল—                     |                |                                                            |              |
| Č  | -॥ग──<br>१.कुमति व       | વ              | m fr                                                       |              |
|    | र, कुमार, म<br>कुश्रूत   | ì              | জা৹ দ্বি ০ — ২                                             | <u>k</u> k   |
|    | २ विभंग                  |                | औ० मि०, बै० मि०, कार्मण,                                   | 43           |
|    |                          |                | জা০ দ্বি০ 🔤 🖉                                              |              |
|    | ३. मति, श्रुत व          | ४-१२           | मिथ्यात्व पंचक, अनतानु०                                    | 8=           |
|    | अत्रधि<br>৬ মন মর্দ্ম    | 4              | चतु० ∞१                                                    |              |
|    | ४, मनः पर्यय             | ६-१२           | मि० पंचक, अविरति १२,                                       | २०           |
|    |                          |                | संज्व० चतुके जिना १२ कषाय,<br>स्त्री व नपु० घेद, औ० मिथ्र, |              |
|    | ĺ                        | ·              | रना च गपुण वद, आग गमन्न,<br>आग द्वि०, वै० द्वि०, कार्मण    |              |
|    |                          |                | = { + ? + ? + ? + ? + ? = 30                               |              |
| Í  | <b>१. केवल</b> ज्ञानी    | 83, <b>8</b> 8 | मि॰ पंचक, १२ अविरति, २४                                    | 9            |
|    |                          |                | कषाय, बै॰ द्विक, आ॰ द्विक,                                 |              |
|    |                          |                | असल्य व अनु० मन व वचन ४                                    |              |
|    |                          |                | *+ 65+5*+8+8=*0                                            |              |
| 6  | संयम                     |                | Ì                                                          |              |
|    | १ सामायिक व              | ₹-ह            | मि० पंचक, १२ अविरति, सं०                                   | <b>२</b> ४   |
|    | छेदोपस्थापना             |                | चतुके बिना १२ कषाय, औ०                                     |              |
|    |                          | 1              | मि०, वै० द्वि०, कार्मण                                     |              |
|    | -                        |                | x+ ?? + ?? + ? + ? + ? = ? ?                               |              |
|    | २. परिहार वि०            | Ę-9            | उपरोक्त ३३, स्त्री व नपुं०,<br>आ० द्वि० = ३७               | २०           |
| ļ  | ļ                        | ļ              | আ০ দ্রি০ 📼 ३৩                                              |              |



१२८

१२९

| ŕ∘       | मार्गण⊺ }                   | गुण ∣<br>स्थान ∣ | उदयके अयोग्य प्रत्ययोंके नाम                                                                                                | उद्दय<br>योग्य |                                     |                                                                         | न व मंग प्ररूपणा                                                                                                                                                                                            | - <b>c</b> -                                     |                             |
|----------|-----------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------|
|          | [                           | K919             | <u> </u>                                                                                                                    | 404            | १. प                                |                                                                         | ख आने योग्य प्रत्ययों सम्बन्धी सामान                                                                                                                                                                        |                                                  |                             |
|          | ३ सूक्ष्म सा०               | १० वर्गे         | मि० पचक, १२ अविरति,<br>कषाय २५ सुक्ष्म लोभ २४, औ०<br>मि०, बै० द्वि०, आ० द्विक, कार्मण<br>१+१२+२४+१+२+२,१<br>=४७             | १०             | ही इ<br>एकक<br>है। इ                | । सम्भव है ।<br>न्द्रियका उद<br>ग, दोका,तीन<br>१, कषायोंमें             | थ्यात्वोमेंसे एक काल अन्यतम एक ही 1<br>२. छ इन्द्रियोकी अविरतिमेंसे एक का<br>य सम्भव है। छ' कायको अविरतिमेंसे<br>का,चारका,पाँचका या छहोका युगपत उ<br>कोघ, मान माया, व सोभमेसे एक कास                        | त्त कोई प<br>रे एक क<br>उदय सम्भ<br>किसी प       | रक<br><b>ाल</b><br>भन<br>रक |
|          | ४ यथारूयात                  | ११-१४            | मि० पंचक, अविरति, २४ कषाय,<br>बै० द्वि०, आ० द्वि० ==४६                                                                      | ११             | प्रत्या                             | <b>ख्यानावरण</b> ः                                                      | । सम्भव है । अनन्तानुबन्धी अप्रत्यार<br>और संज्वलन इन चारोमें गुणस्थानों                                                                                                                                    | के अनुस                                          | गर                          |
|          | ५, असयमी<br>६, देशसंयमी     | १-४<br>१         | यण हि० म्३० मूर<br>आ० हि० स्वर<br>अनन्ता०व अप्रस्था० चतु०, मि०<br>पचक, वै० हि०, औ० मि०,<br>आ० हि०, कार्मण<br>८+१+२+१+२+१=२० | 50<br>FX       | अथव<br>सम्भ<br>काल<br>दोमो<br>प्रका | ा प्रत्या० व स<br>व है। हास्य-<br>एक युगलका<br>(का अथवा f<br>र उदय सम्भ | > आदि चारोका अथवा अप्रत्या० आ<br>ज्विलन दो का अथवा केवल संज्वलन<br>रति अथवा शोक-अरति इन दोनो युग्<br>ही उदय सम्भव है। भय व जुगुप्सा<br>किसी एकका अथवा दोनोका ही नह<br>ब है। ४ पन्द्रह योगोंमें गुणस्थानानुर | एकका उ<br>गत्नोमेसे प<br>में एक क<br>ते, ऐसे र्त | दय<br>श्क<br>शल<br>शेल      |
| ٩        | दर्शन                       |                  |                                                                                                                             | ļ              | 1                                   | ग ही उदय स                                                              |                                                                                                                                                                                                             |                                                  |                             |
|          | १. चक्षु व अचक्षु           | १२               | ×                                                                                                                           | ২৩             | २. इ                                | उक्त नियमके                                                             | अनुसार प्रत्ययोंके सामान्य भंग                                                                                                                                                                              |                                                  |                             |
|          | २, अवधि द०                  | ४-१२             | मिथ्यारव पंचक, अनन्तानु०<br>चतु० = १                                                                                        | 85             | योग                                 | <b>नोट - व</b> टामें<br>य प्रत्ययोकी भ                                  | दिर्शाया गया उत्परका अंक एक काल<br>गणना और नीचे वाला अक उस विकय                                                                                                                                             | । उदय अ<br>ज्य सम्बन                             | ाने<br>भी                   |
|          | ३, केवलदर्शन                | १३-२४            | मि० पंचक, १२ अविरति,<br>२५ कषाय, वै० द्वि०, आ० द्वि०<br>असत्य व अनु० मन वच० ४=१०                                            | 0              | भगो<br>मूल                          |                                                                         | चित करता है।                                                                                                                                                                                                | एक                                               | }                           |
| ا<br>د ه | लेश्या—                     | <br> <br>        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••                                                                                        |                | प्रूल<br>प्रत्य य                   | संकेत                                                                   | विवरण                                                                                                                                                                                                       | कालिक<br>प्रत्यय                                 | ਸਿਂग                        |
|          | १ कृष्णादि ३<br>२. पीतादि ३ | १-४<br>१-७       | ্ আ৹ द्वि॰ <del>∞</del> २<br>     ×                                                                                         | १५<br>१७       | मिथ्या०                             | मि १/४                                                                  | पाँचो मिथ्यात्वोमेसे अन्यतम एक-<br>का उदय                                                                                                                                                                   | १                                                | ¥                           |
| ११       | भव्य—                       |                  |                                                                                                                             |                |                                     | ई १/६                                                                   | छहो इन्द्रियोको अविरतिमेंसे<br>अन्यतम एकका उदय                                                                                                                                                              | १                                                | Ę                           |
|          | १ भव्य<br>२, अभव्य          | १४               | ×<br>आ०द्वि० = २                                                                                                            | 00             |                                     | का १/१                                                                  | पुथ्वीकाय सम्बन्धी अविरति                                                                                                                                                                                   | 2                                                | :<br>  १                    |
|          | - २३ अम्ब्य                 | 5                |                                                                                                                             | **             | 11                                  | का २/१                                                                  | पृथ्वी व अप काय सम्बन्धी अविरति                                                                                                                                                                             | 1                                                | l÷.                         |
| १२       | सम्यक्तवं<br>१. उपशम        | 819              | ।<br>अनन्तानु० चतु०, मिथ्यास्व                                                                                              | 84             |                                     | का ३/१                                                                  | पृथ्की, अप्वे तेज काय सम्बन्धी<br>अविरति                                                                                                                                                                    | \$                                               | १                           |
|          | २. वेदक,क्षायिव             | <br>ה            | पचक, आ० द्वि० = ११<br>মিথ্যা০ पचक, अनन्तानु०                                                                                | ४म             |                                     | का ४/१                                                                  | पृथ्वी, अप्, तेज व वायु काय<br>सम्बन्धी अविरति                                                                                                                                                              | 8                                                | 8                           |
|          | ३ सासादन                    | ्ररा             | चतु० ≕ ६<br>मिथ्या० पंचक, आ० द्वि० ≕७                                                                                       | 1              |                                     | का ५/१                                                                  | पाँचों स्थावर काय सम्बन्धी<br>अविरति                                                                                                                                                                        | *                                                | 2                           |
|          | ४. मिथ्यादर्शन              |                  | আগ দ্ধি 🗢 २                                                                                                                 |                |                                     | का ६/१                                                                  | छहो काय सम्बन्धी अविरति                                                                                                                                                                                     | Ę                                                | 8                           |
|          | ¥, मिश्र                    | ३रा              | मिथ्या० पंचक, अनन्तातु०,<br>चतु०, आ० द्वि०, औ० मि०                                                                          | 1              | कषाय                                | अनन्त ४/४                                                               | अनन्तानु० आदि चारो सम्बन्धी<br>। क्रोध या, मान, या माया, या लोभ                                                                                                                                             | 8                                                | 8                           |
|          |                             |                  | वै०मि०, कार्मण == १४<br>                                                                                                    |                |                                     | अमा. ३/४                                                                | अप्रत्याख्यान आदि तीनो सम्बन्धी<br>कोध, या मान, या माया, या लोभ                                                                                                                                             | 3                                                | ¦ 8                         |
| 23       | संशी—<br>१. असज्ञी          | 2                | ।<br>सन सम्बन्धी अविरति, ४ मन०                                                                                              |                |                                     | प्रत्या <b>२/</b> ८                                                     |                                                                                                                                                                                                             | २                                                | 8                           |
|          | ्र, अत्र हा                 |                  | अनुययके बिना ३ वचन०, वै०<br>द्वि०, आ० द्वि०                                                                                 |                |                                     | सं० १/४                                                                 | कोध, या मान, या माया, या लोभ<br>संज्वलन क्रोध, या मान, या माया,<br>या लोभ                                                                                                                                   | 2                                                | 18                          |
|          | २ संझी                      | १२               | 8+8+3+2+2=83<br>×                                                                                                           | ر<br>۲۹        | 7                                   | यु० २/२                                                                 | या ताम<br>हास्य-रति, या शोक अरति, इन<br>दोनों युगलों मेंसे किसी एक युगल-<br>का उदय                                                                                                                          | े<br>२                                           | २                           |
| 88       | आहारक—                      |                  |                                                                                                                             |                |                                     | वै० १/३                                                                 | तीनों वेदोंमेंसे किसी एकका उदय                                                                                                                                                                              | 2                                                | Į ą                         |
|          | १ आहारक                     | <b>१</b> ३       | कामण == १                                                                                                                   | ·   ``         |                                     | भय १/२                                                                  | भय व जुगुप्सामेंसे किसी एकका उदय                                                                                                                                                                            | +                                                | 3                           |
|          | २ अनाहारक                   | 1                | कुल योग १५ - कार्मण = १४                                                                                                    | 83             |                                     | भय २/१                                                                  | भय व जुगुप्सा दोनोका उदय                                                                                                                                                                                    | 1 3                                              | ा १                         |

#### মা০ ২-१৬

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

www.jainelibrary.org

|   | मूल<br>प्रत्य य   | संकेत               | विवरण                                                                   | एक<br>कालिक | भंग      |
|---|-------------------|---------------------|-------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|
|   | <u>अ</u> रमयः<br> |                     |                                                                         | प्रत्यय     | ĺ        |
|   | मिथ्या०           | मि १/४              | पाँचो मिध्यास्वोभे से अन्यतम एक-<br>का उदय                              | १           | ¥        |
|   |                   | ई १/६               | छहो इन्द्रियोको अविरतिमेंसे<br>अन्यतम एकका उदय                          | १           | Ę        |
| ł | <b>i</b>          | का १/९              | पृथ्वोकाय सम्बन्धी अविरति                                               | ٢.          | 3        |
| 1 |                   | का २/१              | पृथ्वी व अप् काय सम्बन्धी अविरति                                        | २           | 1        |
|   |                   | का ३/१              | पृथ्की, अप्व तेज काय सम्बन्धी<br>अविरति                                 | 97          | १        |
|   |                   | ক্য ४/१             | पृथ्वी, अप्, तेज व वाग्रु काय<br>सम्बन्धी अविरति                        | 8           | १        |
|   |                   | का ५/१              | पॉंचॉ स्थावर काय सम्बन्धी<br>अविरत्ति                                   | ¥           | 2        |
| I | Í                 | का ६/१              | छहो काय सम्बन्धी अविरति                                                 | Ę           | 8        |
|   | कषाय              | अनन्त ४/४           | अनन्तानु० आदि चारो सम्बन्धी<br>क्रोध या, मान, या माया, या लोभ           | 8           | ,<br>  8 |
|   |                   | অন্য, ২/৪           | अप्रत्याख्यान आदि तीनो सम्बन्धी<br>कोध, या मान, या माया, या लोभ         | 3           | ¦ 8<br>  |
|   | ļ                 | प्रत्या <b>२/</b> ८ | प्रत्याख्यान व सज्वत्तन सम्बन्धी<br>क्रोध, या मान, या माया, या लोभ      | २           | 18       |
|   | 7.                | सं० १/४             | संज्वलन क्रोध, या मान, या माया,<br>या लोभ                               | १           | 8        |
|   |                   | यु० २/२             | हास्य-रति, या शोक अरति, इन<br>दोनों युगलोंमेंसे किसी एक युगल-<br>का उदय | <b>२</b>    | 14       |
|   |                   | वे० १/३             | तीनों वेदोंमेंसे किसी एकका उदय                                          | 2           | ३        |
|   | 1<br>             | भय १/२              | भय व जुगुप्सामेंसे किसी एकका उदय                                        | १           | ] =      |
|   |                   | भय २/१              | भय व जुगुप्सा दोनोका उदय                                                | 2           | 13       |

प्रदेयय

| भूल<br>प्रत्यय | संकेत                                       | विवरण                                                                                                                                                                                                                                | एक<br>का लिक<br>प्ररयय | <br>भग<br>                                                   |
|----------------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                | यो० १/१३<br>यो० १/२<br>यो० १/१०<br>यो० १/१० | ४ मन, ४वचन, औदारिक, औदारिक<br>मिश्र, बैक्रियक, बैक्रियक मिश्र ब<br>कार्मण इन तेरहमेरे किसी एकका<br>उदय<br>आहारक व आहारक मिश्रमेरे एक<br>४ मन, ४ वचन औदारिक व<br>बैक्रियक इन दोनोमेरे किसी एक-<br>का उदय<br>४ मन, ४ वचन, औदारिक इन नौ | १<br>१<br>१            | 2 2 2 2<br>2 2 2<br>2 2 2<br>2 2<br>2 2<br>2 2<br>2 2<br>2 2 |
|                | मो० १/७                                     | मेसे एक<br>सत्य व अनुभय मन, सत्य व<br>अनुभय, औदारिक, औदारिक<br>सिश्र व कार्मण इन सातमेसे एक<br>योग                                                                                                                                   |                        |                                                              |

#### ३. उक्त नियमके अनुसार भग निकालनेका उपाय

कुछ प्रस्यय धुव हैं और कुछ अधुव। विवक्षित गुणस्थानके सर्व स्थानोमे उदय आने योग्य प्रत्यय धुव है और स्थान प्रति स्थान परिवर्तित किये जाने वाले अधुव है। तहाँ मिव्यात्व, इन्द्रिय अधिरति, वेद, हाम्यादि दोनों युगल, अनन्तानुभन्धी आदि क्रोध, मान, माया, लोभ और योग ये धुव है। क्योकि सर्व स्थानोमे इनका एक एक ही विकल्प रहता है। काय अविरति और भय व जुगुप्सा अधुव है क्योकि प्रस्येक स्थानमे इनके विकल्प घट या बढ जाते है। कही एक कायकी हिंसा रूप अधिरति है और कहीं दो आदि कायोकी। कहीं भयका उदय है और कही नहीं और कहीं भय व जुगुप्सा दोनोंका उदय है। विवक्षित गुण स्थानके आगे तहाँ उदय आने योग्य धुव प्रत्ययोका निर्देश कर दिया गया है। उन धुवोदयी प्रत्ययोकी गणनामें क्रमसे निम्न प्रकार धुवोदयी प्रत्ययोको जोडनेसे उस उस स्थानके भग निकल आते है।

| स्थान<br>न० | भग    | ৰিৰংগ                                                                   |
|-------------|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| १           | ? ;   | भूव + का १/१                                                            |
| २           | 3     | भुंब + का.२/१, धुब + का १/१ + भय १/२                                    |
| ą           | 8     | धूब + का ३/१, धूब + का २/१ + भय १/२, धूब + का<br>१/२ + भय २/१           |
| 8           | 8     | ध व + का ४/१, घुव + का ३/१+भय, धुव + का २/१ +<br>भय २/१                 |
| ×           | 8     | धुव+का १/१, धुव+का ४/१+भय, धुव+का ३/१<br>+भय २/१                        |
| Ę           | 8     | धुव+का ६/१, धुव+का ६/१+भय, धुव+का ४/१<br>+भय २/१                        |
| ю<br>ч      | 37 85 | ध ुव + का ई/१ + भय १/२. ध ुव + का ४/१ + भय २/१<br>ध ुव + का ई/१, भय २/१ |

४. गुणस्थानांकी अपेक्षा स्थान व भंग

प्रमाण --- ( पं. सं /प्रा./४/१०१-२०३ ) ( गो क /मू. व. टी./७६२-७६४/-९४७-९६८ )।

| _                                      | (40)1       |          | ·····                                                                       |
|----------------------------------------|-------------|----------|-----------------------------------------------------------------------------|
| गुण                                    | प्रत्यय     | कुत      | £                                                                           |
| स्थान                                  | स्थान       | भग       | यिवरण                                                                       |
|                                        |             |          |                                                                             |
| १                                      | গুৰ         |          | मि. १/६+इं१/६+वे. १/३+यु. २/२<br>+ अप्र. ३/४+यो १/१० ्=६                    |
| अन'त<br>विसं                           | ٤           | ૧૪       | 10 19 12 13 16 14 12 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19 19                 |
| ß                                      | धुव         | _        | मि. १/४+इं. १/६+वे. १/३+यु. २/२<br>+ अनन्त ४/४+यो. १/१२ = १०                |
| स्रामान्य                              | ٤           | ર૪       | 49 42 93 98 94 94 94 94 94<br>-2, -3, 8, 8, 8, 8, 8, 8, 94 94               |
| २                                      | धुव         |          | इं. १/६ + वे. १/३ + ग्रु. २/२ <del>+</del> अनन्त<br>४/४ + मो. १/ <b>१</b> ३ |
|                                        | 도           | ર૪       | 90 99 92 93 98 94 98 98<br>9 3 3 8 7 8 7 8 7 8 7 8 3 9 9                    |
| 3                                      | भुव         | -        | इं. १/६ + वे. १/३ + गु २/२ + अप्र•<br>३/४ + यो. १/१०                        |
|                                        | ٤           | રષ્ઠ     | 8 90 99 92 93 98 94 94<br>9,3,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,8,          |
| 8                                      | 듁           | ২৪       | → मिश्रवच्                                                                  |
| x                                      | ध्ुव        | <u> </u> | इ, १/६+बे. १/३+यु. २/२+प्र• २/४<br>+यो, १/६                                 |
|                                        | 6           | २०       | د از از از<br>د. د. ۹۰،۹۹ ۹۲; × ۹۶ ۹۶<br>م: ج: ۲۶, ۲۶, ۲۶; × ۹۶             |
| Ę                                      | *           | १        | वे १/३+यु. २/२+ संज्व. १/४+यो.                                              |
| •                                      |             |          | १/६ अथवा पुरुष वे + यु २/२+                                                 |
|                                        |             |          | सज्व. १/४+यो. १/२                                                           |
|                                        | <u>م</u>    | 2        | १५-भय १/२                                                                   |
|                                        | Ę           | 2        |                                                                             |
|                                        | 5           | १        | ६+भय २/१                                                                    |
| ৩                                      | 3           | ¥-9      | —→ प्रमत्तवत् ←                                                             |
| 6                                      | ₹           | ৬-৩      | → .,                                                                        |
| ٤/1 -                                  | १           | ર        | वे• १/३+सं. १/४+यो, १/६                                                     |
| 8/11                                   | १           | च्       | वे. १/२+स्त्री या पुरुष+स, १/४+                                             |
|                                        | 1           | •        | यो १/१                                                                      |
| ۲11 <u>ع</u>                           | 8           | 3        | पुरुषवेद + सं. १/४ + यो १/१                                                 |
| 8/1V                                   | 3           | २        | स १/४+मो १/१                                                                |
| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ] <u>\$</u> | 2        | स १/३ (मान, या माया, या लोभ) +                                              |
| - ध™                                   | ۲<br>۲      |          | यो. १/१                                                                     |
| 8/v1                                   | १           | २        | स, १/२ ('माया या खोभ + यो १/१                                               |
| e/vn                                   | ٤           | २        | स लोभ + यो. १/१                                                             |
| 80                                     | 2           | ۲        | स लोभ (सूक्ष्म) + यो, १/१                                                   |
| ११                                     | १           | १        | यो. १/६                                                                     |
|                                        | १           | १        |                                                                             |
| १२                                     |             | 1 5      | \$7                                                                         |
| १३                                     | 8           | १        |                                                                             |
| १४                                     | ×           | ×        | ×                                                                           |
|                                        | ;           |          |                                                                             |

## ५ किस प्रकृतिके अनुमाग बन्धमें कौन प्रत्यय निमित्त है

पं सं/प्रा /४/४८९- २८१ साथं च उपपच्चइयो मिच्छो सोलहदुपच्चया षणुतीसं । सेसा तिपच्चया खलु तित्थयराहार वज्जा दु ।४८८ सम्मत्त- गुणणिमित्त तित्थयर सजमेण आहार । बज्मति सेसियाओ मिच्छताई हेअहि ।४८१ = साता वेदनीयका अनुभाग वन्ध चतुर्थ (योग) प्रत्ययसे होता है । मिथ्यात्व गुणस्थानमे वन्धसे व्युच्छिन्न होने वाली (दे० प्रकृतिबन्ध/७/४) सोलह प्रकृतियाँ मिथ्यात्व प्रत्ययक है । दूसरे गुणस्थानमें बन्धसे व्युच्छिन्न होने वाली पच्चीस और चौथेमें बन्धसे व्युच्छिन्न होने वाली रस, (दे० प्रकृति वन्ध और चौथेमें बन्धसे व्युच्छिन्न होने वाली रस, (दे० प्रकृति वन्ध (७/४) ये पैतीस प्रकृतियाँ द्विप्रत्ययक है । क्योकि इनका पहले गुण-स्थान्में सिथ्यात्वकी प्रधानतासे, और दूसरेसे चौथे तक असयमकी प्रधानतासे बन्ध होता है । तीर्थ कर और आहारकद्विकके बिना शेष सर्व प्रकृतियाँ (दे० प्रकृतिबन्ध /७/४) त्रिप्रत्ययक है । क्योकि जनका पहले गुणस्थानमे सिथ्यात्वकी प्रधानतासे, दूसरेसे चौथे जुणस्थानमें असंयमकी प्रधानतासे, और आगे कषायकी प्रधानतासे बन्ध होता है ।४८८। तीर्थंकर प्रकृतिका वन्ध सम्यस्त्व गुणके निमित्तसे और आहारक द्विकना सयमके निमित्तसे होता है ।४८६।

- प्रत्यम नाम- दे० नाम ।
- प्रत्यय मल- दे॰ मल/९।
- प्रत्यथिक बन्ध--- दे० अन्ध/११
- प्रत्यवेक्षण स सि /७/३४/३७०/९ जन्तवः सन्ति न सन्ति वेति प्रत्यवेक्षणं चक्षुव्यापारः । =जीव है या नहीं है इस प्रकार आँखसे देखना प्रत्यवेक्षण कहनाता है । (रा. वा./७/३४/१/४४७/२२) (चा. सा./२२/४)।
- प्रतिशास आगामी कालमें दोष न करनेकी प्रतिशा करना प्रत्याख्यान है। अथवा सीमित कालके लिए आहारादिका त्याग करना प्रत्याख्यान है। त्याग प्रारम्भ करते समय प्रत्याख्यानकी प्रतिष्ठापना और अवधि पूर्णहोने पर उसकी निष्ठापना की जाती है। वीतराग भाव सापेक्ष किया गया प्रत्याख्यान ही वास्तविक है।

#### १. भेद व लक्षण

#### १. प्रत्याख्यान सामान्यका छक्षण

#### १. व्यवहार नयकी अपेक्षा

- मू आ./२७ णामादीणं छण्ण अजोग्गपरिवरूजणं तिकरणेण । पच्च-क्खाण णेयं अणागयं चागमे काले ।२७१ = नाम. स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र. काल और भाव इन छहोमे क्षुभ मन, वचन व कायसे आगामी कालके लिए अयोग्यका त्याग करना प्रत्याख्यान जानना ।२७।
- रा. वा'/६/२४/११/५३०/१४ अनागतदोषापोहनं प्रत्याख्यानम् । =भवि-व्यतमे दोष न होने देनेके लिए सन्नद्ध होना प्रत्याख्यान है । (भ. आ./वि /११६/२७६/२१) (भा पा./टी./७७/२२१/१४)।
- ध, ६/१,१-१,२३/४४/४ पच्चवखाण सजमो महव्वयाइं ति एयट्टो। ज्ञ प्रत्याख्यान, संयम और महाव्रत एक अर्थ वाले है।
- ध. ९./३.४१/९४/१ महव्वयाण विणासण-मलारोहणकारणाणि तहा ण होसंति तहा करेमि त्ति मणेणालोचिम चछरासीदिलवखवदसुद्धिप-डिग्गहो पच्चरखार्ण णाम । ==महाव्रतोके विनाश व मनोत्यादनके कारण जिस प्रकार न होगे वैसा करता हूँ, ऐसी मनसे आलोचना करके चौरासो लाख व्रतोकी शुद्धिके प्रतिप्रहका नाम प्रत्याख्यान है ।
- मि, सा / ता व /१५ व्यवहारनयादेशाल मुनयो भुक्त्वा दैन दैन पुनयोंग्यकालपर्ध्यन्त प्रस्थादिष्टान्नपानलादालेह्यरुचय, एतद्र व्यव-हारप्रत्याख्यानस्वरूपम्। =मुनि दिन दिनमे भोजन करके फिर योग्य काल पर्यन्त अन्न, पान.खाद्य, और लेह्यकी रुचि छोडते है यह व्यवहार प्रत्याख्यानका स्वरूप है।

- २. निश्चय नयकी अपेक्षा
- स. सा./मू /३८४ कम्म ज सुहमसुहं जम्हि य भावम्हि वज्फइ भविस्सं तत्तो णियत्तए जो सो पत्त्वक्ष्वाण हवइ चेया।३८४।=भविष्यत कालका सुभ व अशुभ कर्म जिस भावमें अन्धता है, उस भावसे जो आत्मा निवृत्त होता है, वह आत्मा प्रत्याख्यान है।३८४।
- नि सा. 'मू./गा मोत्तूण सयसजप्पमणागयमुहममुहवारण किच्चा। अप्पाणं जो मायदि पच्चक्खाण हवे तस्स १६४। णियभाव णवि मुच्चइ परभावं णेव गेण्हए केइं। जाणदि परसदि सब्वं सोह इदि चित्तए णाणी १६७। सम्म मे सब्बभूदेमु वेरं मर्ज्भ ण केणवि । आसाए बोसरित्ता णं समाहि पडिवज्जए ११०४। = समस्त जल्पको छोडकर और अनागत शुभ व अशुभका निवारण करके जो आत्माको ध्याता है, उसे प्रत्याख्यान कहते है । १४। जो निजभावको नहीं छोडता, किचित्त भी परभावको ग्रहण नहीं करता, सर्वको जानता देखता है, बह मै हूँ - ऐसा ज्ञामी चितवन करता है । १७। सर्व जीवोके प्रति मुफे समता है, मुभे किसीके साथ वैर नही है; वास्तवमें आशाको छोड़-कर मै समाधिको प्राप्त करता हूँ । १०४।
- - २. द्वादशांगका एक अंग

द्वादशांगके १४ पूर्वोमेसे एक पूर्व है। दे० श्रुतज्ञान/III/१।

#### प्रथ्याख्यानके भेद

१. सामान्य मेद

- मू आ,/ई३७-६३१ अणागदसदिकत कोडीसदिइं णिखंडिदं चेत । सागारमणागार परिमाणागरं अपरिसेस १६१७। अद्धाणगदं णवम दसमं तु सहेद्रुग वियाणाहि । पत्त्वक्खाणवियप्पा णिरुत्तिजुत्ता जिणमदत्ति । ६१८। विणय तहाणुभासा हवदि य अणुपालणाय परिणामे । एदं पच्चक्खाण चदुव्विध होदि णादव्वं । =भविष्यत् कालमें उपवास आदि करना जैसे चौदसका उपवास तैरसको वह १, अनागत प्रत्याख्यान है । २. अतिकान्त, ३. कोदीसहित, ४, निखंडित, ५. साकार, ६. अनाकार, ७, परिमाणगत, ९. अपरिशेष, १. अठवगत १० सहेतुक प्रत्याख्यान है । इस प्रकार सार्थक प्रत्याख्यानके दस भेद जिनमतमे जानने चाहिए । ६३७-६३९। १. विनयकर, २, अनुभा-षाकर, ३, अनुपालनकर, ४, परिणामकर शुद्ध यह प्रत्याख्यान चार प्रकार भी है । ६३९।
  - २ नाम स्थापनादि भेद
- भ आ /वि./११६/२७६/२१ तच्च (प्रत्यारूयानं) नामस्थापनाद्रव्यक्षेत्रकाल भावविकल्पेन षडि्वर्धं। = यह प्रत्याख्यान नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल, और भाव ऐसे दिकल्पसे छ प्रकारका है।

#### ३. प्रय्याख्यानके सेदोंके लक्षण

#### सामान्य भेरोंके लक्षण

भू, आ / १४०- १४३ कदियम्मं उवचारिय विणओ तह णाण-दंसण-चरित्ते। पचविधविणयजुत्तं विणयसुद्ध हवदि तंतु । १४०। अणुभासदि गुरुत्रयर्णं अक्खरपदवजणं कमविसुद्ध घोस्तविसुद्धी सुद्ध' एद अणुभा-सणासुद्ध । १४१० आदके उवसग्गे समे य दुत्र्भिक्खबुत्ति कतारे। तं पालिद ण भग्गं एदं अणुपालणासुद्ध । १४२। रागेण व दोसेण व मण- परिणामे ण दूसिदं ज तु । त पुण पच्चाक्खाण भावविमुद्ध तु णादव्य ।ई४३। = १ सिद्ध भक्ति आदि सहित कायोत्सर्ग तपरूप विनय, व्यवहार-विनय, ज्ञान-विनय, दर्शन व चारित्र-विनय - इस तरह पॉच प्रकारके विनय सहित प्रग्याख्यान वह विनयकर शुद्ध होता है ।ई४०। २ गुरु जैसा कहे उसी तरह प्रत्याख्यानके अक्षर, पद व व्यउजनोंका उच्चारण करे, वह अक्षरादि क्रमसे पढना, शुद्ध गुरु लघु आदि उच्चारण शुद्ध होना वह अनुभाषणा शुद्ध है ।ई४१। २, रोगमे, उपसर्गमे, भिक्षाकी प्राप्तिके अभावमे, वनमें जो प्रत्याख्यान पालन किया भग्न न हो वह अनुपालना शुद्ध है ।ई४२। ३, राग परिणामसे अथवा हेष परिणामसे मनके विकारकर जो प्रत्याख्यान दूषित न हो वह प्रत्याख्यान भावतिशुद्ध है ।

- २. निक्षेप रूप मेदोंके लक्षण
- भ आ /वि./११६/२७६/२२ अयोग्यं नाम नोच्चारयिष्यामीति चिन्ता नामप्रत्याख्यानः आधाभासानां प्रतिमा न पूजयिष्यामीति, योगत्रयेण त्रसंस्थावरस्थापनापीडा न करिष्यामीति प्रणिधानं मनस. स्थापनाप्रत्यारूयानं । अथवा अईदादीना स्थापनां न विनशयि-ष्यामि, नैवानादर तत्र करिष्यामीति वा। अयोग्याहारोपकरण-द्रव्याणि न ब्रहीष्यामीति चिन्ताप्रबन्धो द्रव्यप्रत्याख्यान । अयो-ग्यानि वानिष्टप्रयोजनानि, संयमहानि संक्लेशं वा सपादयन्ति यानि क्षेत्राणि तानि त्यक्ष्यामि इति क्षेत्रप्रत्याख्यान । कालस्य दुपरि-हायत्वाच कालसभ्याया क्रियायां परिहृतार्था काल एव प्रत्याख्यातो भवतीति ग्राह्य । तेन संध्याकासादिष्वध्ययनगमनादिकं न संभाद-यिष्यामोति चेत कालप्रत्याल्यानं । भावोऽशुभपरिणाम. तं न निर्वर्तयिष्यामि इति संकल्पकरणं भावप्रत्याख्यानं तद्दद्विधि मूलगुणप्रत्याख्यानमुत्तरणगुणप्रत्याख्यानमिति । = अयोग्य नामका मैं उच्चारण नहीं करूँगा ऐसे सकरपको नाम प्रध्याख्यान कहते है। २. आप्ताभासके हरिहरादिकोकी प्रतिमाओकी मै पूजा नहीं करूँगा, मनसे, वचनसे और कायसे त्रस और स्थावर जीवोकी स्थापना में पीडित नहीं करूँगा ऐसा जो मानसिक संकल्प वह स्थापना प्रत्याख्यान है। अथवा अईदादि परमेष्ठियोकी स्थापना-उनकी प्रतिमाओका मै नाश नहीं करूँगा, अनादर नहीं करूँगा, यह भी स्थापना प्रत्याख्यान है। ३. अयोग्य आहार, उपकरण धगैरह पदार्थोको ग्रहण मै न करूँगा ऐसा संकल्प करना, यह द्रव्य प्रत्याख्यान है। ४, अयोग्य व जिनसे अनिष्ठ प्रयोजनकी उत्पत्ति होगी, जो सयमकी हानि करेंगे, अथवा संक्लेश परिणामोको उत्पन्न करेंगे, ऐसे क्षेत्रोकों में त्यायूँगा, ऐसा मंकल्प करना क्षेत्र प्रत्याख्यान है। ५. कालका त्याग करना शक्य ही नहीं है, इसलिए उस कालमें होनेवाली कियाओको त्यागनेसे कालका ही त्याग होता है, ऐसा यहाँ समभाना चाहिए। अर्थात् संध्याकाल रात्रिकाल वगैरह समयमें अध्ययन करना, आना-जाना इत्यादि कार्य में नहीं करूँगा, ऐसा संकल्प करना काल प्रत्याख्यान है। ई. भाव अर्थात् अशुभ परिणाम उनका मै त्याग करू गा ऐसा सकल्प करना बह भाव प्रत्याख़्यान है । इसके दो भेद है मूलगुण प्रत्याख्यान और उत्तरगुण प्रत्याख्यान। ( इनके लक्षण दे० प्रत्यारूयाम/३) ।

#### ३. सन, तचन, काय प्रत्याख्यानके लक्षण

भ आ /बि /६०१/३२९/३५ मनसातिचारादीन्न करिष्यामि इति मन -प्रत्याख्यानं । वचसा तन्नाचरिष्यामि इति उच्चारणं । कायेन तन्नाचरिष्यामि इत्यंगीकार ।= १ मनसे मै अतिचारोको भविष्यत् कालमें नही करुरुँगा ऐसा विचार करना यह मन.प्रत्याख्यान है । २, अतिचार मै भविष्यत्वमें नहीं करूँगा ऐसा बोलना (कहना) यह वचन प्रत्याख्यान है । ३. शरीरके द्वारा भविष्यत् कालमे अति-चार नही करना यह काय प्रत्याख्यान है । २. प्रत्याख्यान विधि

# प्रत्याख्यान प्रतिष्ठापना व निष्ठापना विवि

- अन.घ./१/३६ प्राणयात्राचिकीर्षांगं प्रत्याख्यानमुपोषितम् । न वा निष्ठाप्य विधिवद्भुक्त्वा भूय प्रतिष्ठथेत ।३६ = यदि भोजन करनेकी इच्छा हो तो पूर्व दिन जो प्रत्याल्यान अथवा उपवास ग्रहण किया था उसकी विधि पूर्वक क्षमापणा (निष्ठापना) करनो चाहिए । और उस निष्ठापनाके अनंतर शास्त्रोक्त विधिके अनुसार भोजन करके अपनी शक्तिके अनुसार फिर भी प्रत्याख्यान या उपवासकी प्रतिष्ठापना करनी चाहिए । (यदि आचार्य पास हो तो उनके समक्ष प्रत्याख्यानकी प्रतिष्ठापना वा निष्ठापना करनी चाहिए । )
- दे० कृतिकर्म/४/२ प्रस्याख्यान प्रतिष्ठापम व निष्ठापनमें भक्ति आदि पाठोका कम । )

# २. प्रत्याख्यान प्रकरणमें कायोत्सगंके कालका प्रमाण

दे० व्युत्सर्ग/१ (ग्रन्थादिके प्रारंभमें, पूर्णताकालमें, स्वाध्यायमें, वंदना-मे, अञ्चभ परिणाम होनेमें जो कायोत्सर्ग उसमें सत्ताईस उच्छ्वास करने योग्य है )।

# ३. प्रत्याख्यान निर्देश

# १. ज्ञान व विसाग ही वास्तवमे प्रत्याख्यान है

- स.सा /मू./३४ सब्वे भावे जम्हा पच्चक्खाई परेत्ति णादूर्ण । तम्हा पच्चक्खाण णाण णियमा सुणेयव्य ।३४। — जिससे अपने अतिरिक्त सर्वपदार्थोको 'पर है' ऐसा जानकर प्रत्याख्यान करता है, उससे प्रत्याख्यान ज्ञान ही है, ऐसा नियमसे जानना । अपने ज्ञानमें त्याग रूप अवस्था ही प्रत्याण्यान है, दूसरा कुछ नही ।
- नि.सा./मू /१०६-१०६ णिवकसायरस दंतस्स सूरस्स ववसाणिणो। संसारभयभोदस्स पच्चवखार्ण मुह हवे ।१०६। एवं भेदक्भासं जो कुव्वइ जीवकम्मणो णिच्चं । पच्चव्खाण सक्कदि धरिदे सो संजमो णियमा ।१०६। = जो नि कषाय है, दान्त है, झूरवीर है, व्यवसायी है और संसारसे भयभीत है, उसे मुख्यमय (निश्चय) प्रत्याख्यान है ।१०६। इस प्रकार जो सदा जीत्र और कर्मके भेदका अभ्यास करता है, वह संयत्त नियमसे प्रत्याख्यान धारण करनेको शक्तिमान है ।१०६।
- स. सा /ता वृ /२ू=३-२=५ निर्विकारस्वसं वित्तिलक्षणं प्रत्याख्यानं । ⇒ निर्विकार स्वसंवेदन ज्ञानको प्रत्याख्यान कहते है ।

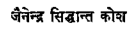
\* निश्चय व्यवहार प्रत्याख्यानकी गुख्यता गौणता ---दे० चारित्र

#### २ सम्यवस्व रहित प्रत्याख्यान प्रत्याख्यान नहीं

भ,आ,/वि,/११६ं/२७७/१० सति सम्यक्त्वे चैतदुभयं प्रत्याख्यानं । = सम्यक्त्व यदि होगा तभी यह दो तरहका (दे० अगला शीर्षक) प्रत्याख्यान गृहस्थ व मुनिको माना जाता है। अन्यथा वह प्रत्या-ख्यान इस नामको नहीं पाता।

### ३. मूल व उत्तर गुण तथा साधु व गृहस्थके प्रत्था-ख्यानमें अन्तर

भ आ./बि./११६/२७७/३ उत्तरगुणानां कारणत्वाम्भूलगुणव्यपदेशो वतेषु वर्तते बतोत्तरकालभावितत्वादनशनादिकं उत्तरगुण इति उच्यते । गतत्र सयतानां जीवितावधिक सूलगुणप्रत्याख्यानं । सयतासयताना अणुव्रतानि सूलगुणबतव्यपदेशभांजि भवन्ति तेषां द्विधिध प्रत्याख्यानं अल्पकाल्तिकं, जीवितादिकं चेति । पक्षमास-



षण्मासादिरूपेण भविष्यत्काल सावधिक कृत्वा तत्र स्थूलहिसानृत-स्तेयाव्रह्मपरियहात्र चरिष्यामि इति प्रत्याख्यानमल्पवालम् । आमर-णमवधि कृत्वा न करिष्यामि स्थूलहिसादीनि इति प्रत्याख्यान जीवितावधिक च। उत्तरगुणप्रत्याख्यान सयतसयतासयतयोरपि अल्पकालिक जीवितावधिक वा। परिगृहीतस यमस्य सामायिवा-दिक अनशनादिक च वर्त ते इति उत्तरगुणत्वं सामाधिकादेस्तपसश्च । भविष्यत्कालगोचराशनादित्यागात्मकत्वात्प्रत्याख्यानत्वं ।= १. उत्तरगुणोको कारण होनेसे बतोमे मूलगुण यह नाम असिद्ध है, मूल-गुण रूप जो प्रत्यः ख्यान व मूलगुण प्रत्याख्यान है। वतोके अनतर जो पाले जाते है ऐसे अनशनादि तपोको उत्तरगुण कहते है ।...२, मुनियोको मूलगुण प्रत्याख्यान आमरण रहता है। सयतासमतके अणुव्रतोको सूलगुण कहते हैं। गृहस्थ मूलगुण प्रत्याख्यान अक्प-कालिक और जीवितावधिक ऐसादो प्रकार कर सकते है। पक्ष, मास, छह महीने आदि रूपसे भविष्यत् कालकी मर्यादा करके उसमे स्थूल हिसा, असरय, चोरी, मैथुन सेवन, और परिग्रह ऐसे पंच पातक मै नही करूँगा ऐसा सकल्प करना यह अल्पकृतिक प्रत्याख्यान है। 'मै आमरण स्थूल हिसादि पापोको नहीं करूँगा' ऐसा सकल्प कर श्याग करना यह जीवितावधिक प्रत्याख्यान है। ३ उत्तर गुण प्रत्याख्यान तो मुनि और गृहस्थ जीवितावधिक और अल्पावधिक भी कर सकते है। जिसने सयम धारण किया है, उसको सामायि-कादि और अनज्ञनादिक भी रहते है, अत सामायिक आदिकोको और तपको उत्तरगुणपना है। भविष्यत्कालको विषय करके अन-शनादिकोका त्याग किया जाता है। अत उत्तरमुण रूप प्रत्याख्यान है, ऐसा माना जाता है । ( और भी दे० भ, आ,/वि /११६/२७७/१८ )

\* प्रत्याख्यान द प्रतिक्र.सध.में अन्तर--- दे० प्रतिक्रमण/३।

#### ४. प्रत्याख्यानका प्रयोजन

- अन. ध./१/३९ प्रत्यारम्यानं विना देवाद् क्षीणायु स्याद्विराधक । तदल्पकालमप्यल्पमप्यर्थपृथुचण्डवत् ।३८। =प्रत्यारूयानादिके ग्रहण विना यदि कदाचित पूर्ववद्ध आयुक्मके वशसे आयु क्षीण हो जाय तो बह साधु विराधक समझना चाहिए। किन्तु इसके विपरीत प्रत्याख्यान सहित तत्काल मरण होनेपर थोडी देरके लिए और थोडा सा ग्रहण किया हुआ प्रत्याख्यान चण्ड नामक चाण्डालकी तरह महाच् फल देनेवाला है।
- कर्म विशेष है, जिसके उदय होनेपर जोन विषयोका त्याग करनेको समर्थ नहीं हो सक्ता ।

#### १, प्रस्याख्यानावरणका छक्षण

- स, सि,/८/१/३न्६/१ यदुदयाद्विरति कृत्स्ना सयमाख्या न शक्नोति वर्तुं ते कृत्स्न प्रत्यारुयानमावृण्वन्त प्रत्याख्यानः वरणा कोधमान-मायालोभा । = जिसके उदयसे सथम नामवाली परिपूर्ण विरतिको यह जीव करनेमें समर्थ नहीं होता है वे सकत प्रत्याख्यानको आवृत करने वाले प्रत्याख्यानावरण क्रोध, मान, माया और लोभ है। ( रा वा./ब/१/४/४७४/२) ( वं. स./प्रा /१/११०.९१४ ) ( गा. क., मु /२=३) (गो.जी/मू/४४)।
- भ. १३/४,४,९४/३६०/११ पच्चवखाण महव्वआणि तेसिमावारम<sub>ा</sub> मम पच्चक्खाणावरणीय । त' चउविश्वह कोह-माण-माया-लोहभेएण । 😑 प्रत्याख्यानका अर्थ महाबत है। उनका आवरण करनेवाला कर्म प्रत्याख्यानावरणीय है। वह क्रोध, मान, माया और लोभके भेदसे चार प्रकारका है। (ध. ६/१.१-१,२३/४४/४) (गो जो /जी प्र/ २९६/६०८/१४)। (गो.क./जी. प्र./३३/२९/४) (गो. इ./जो. प्र./ ४४/४६/१३ ।

### २. प्रस्याख्यान्तावरणसें सी कथंचित् सम्यक्ष्व घातक হাক্ষি

गो क./जी प्र./४४६/७०८/१९ अनन्तानुत्रन्धिना तदुदयसहचरिताप्रत्या-ख्यानदीना च चारित्रमोहत्वेऽपि सम्यनत्वसयमघातकत्वमुक्त तेषा तदा तच्छक्तेयोध्यात् । अनन्तानुधन्ध्यप्रत्यारुयानोदयरहितप्रध्या-रुयानसज्बलनोदयाः सकलसंयम् (ध्वति) । ---अनंतानुबन्धीके और इसके उदयके साथ अप्रत्याख्यानादिकके चारित्र मोह-पना होते हुए भो सम्यक्त्व और सयमका पातकपना कहा है। अन तानुबन्धी और अप्रत्याख्यानके उदय रहित, प्रत्याख्यान और सज्वलनका उदय है तो वह सकल सयमको धातली 🖁 ।

### ३, प्रत्याख्यानावरण कषायका वासना काल

गो, क,/मू व टी./४६ं/४७/१० उदयाभावेऽपि तरसंस्कारकालो वासना-वाल स च प्रत्याल्यानावरणानामेकपक्ष ।= उदयका अभाव होते हुए भी कषायौका सरकार जितने काल रहे, उसको वासना काल कहते हैं। उसमे प्रत्याख्यानावरणका वासना काल एक पक्ष है।

## ४. अन्य सम्बन्धित विषय

१ प्रत्याख्यानावरण प्रकृतिकी रन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणा तत्सम्बन्धी नियम व शंका समाधान आदि। दे० वह बह नाम । २. कपायोकी तोवता-मन्दतामें प्रत्याख्यानावरण नहीं बल्कि छेश्या कारण है। —दे० कषाय/३ । ३ मध्याख्यानावरणमें दशों करण सम्भव हैं - दे० करण/२ । ४ मत्याख्यानावरणका सर्वधातीयना - दे० अनुभाग/४।

## प्रत्याख्यानावरणी भाषा--- दे॰ भाषा।

#### प्रत्यागाल----- दे० आगाल ।

प्रत्यामुंडा-- च स्त. १३/४-४/सू. ३१/२४३ आवायो यवसायो बुद्धी विण्णाणी आउडी पच्चाउंडी ।३१। प्रत्यर्थमामुण्ड्यते सकोच्यते मीमांसितोSर्थ अनयेति प्रत्यामुण्डा । =अवाय, व्यवसाय, बुद्धि, विज्ञाप्ति, आमुडा और प्रत्यामुडा ये पर्याय नाम है ।३६। जिसके द्वारा मीमासित अर्थ अलग अलग 'आमुड्यते' अर्थात सकोचित किया जाता है, वह प्रत्यामुडा है ।

## प्रत्यावलि---दे॰ आवलि।

प्रत्यास --- ध १२/४.२.१४.४३/४९७/१०प्रत्यास्यते अस्मित्रिति प्रत्यास जीवेण ओट्ठद्वखेत्तस्स खेत्तपच्चासे ति .सण्णा । =जहाँ समीममें रहा जाता है वह प्रत्यास कहा जाता है। जीवके द्वारा अवलम्बित क्षेत्रकी क्षेत्रत्वास सज्ज्ञा है ।

#### प्रत्यासत्ति

रा. वा हि./१/७/६४ निकटताका नाम प्रत्यासत्ति है। वह द्रव्य, क्षेत्र, काल व भावके भेदसे चार प्रकार है । तिनके लक्षण निम्न प्रकार है — १ कोई पर्यायके कोई पर्यायकरि समवाय ते निकटता है। जैसे स्मरणके और अनुभवके एक आत्मा विषे समवाय है (यह द्रव्य प्रत्यासत्ति है)। २. वगुलाकी पक्तिके और जलके क्षेत्र प्रत्यासत्ति है। ३, सहचर जो सम्यग्दरान ज्ञान सामान्य, तथा शरीर विषे जीव ओर स्पर्शन विशेष, तथा पहले उदय होय भरणी-कृतिका नक्षत्र. तथा कृतिका-रोहिणी नक्षत्र-इनके काल प्रत्यासत्ति है। ४, गऊ — गवयका एक रूप, केवली-सिद्धके केवलज्ञानका एक स्वरूपपना ऐसे भाव प्रत्यासत्ति है ।



१३३

#### प्रत्याहार

### प्रत्याहार

- म, षु /२१/२३० प्रत्याहारस्तु तस्योपसंहतौ चित्तनिवृति ।२३०। = मन की प्रवृत्तिका सकोच कर लेने पर जो मानसिक सन्तोष होता है उसे प्रत्याहार कहते है ।२३०।
- इग./३०/१-३ समाकृष्येन्द्रियार्थेम्य साक्षं चेत' प्रशान्तधी । यत्र यत्रेच्छया घत्ते स प्रत्याहार उच्यते ।१। नि सङ्गसवृतस्वान्त' क्रमेंवरसवृतेन्द्रिय' । यमी समत्वमापन्नो ध्यानतन्त्रे स्थिरीभवेद ।२। गोचरेभ्यो हषीकाणि तेम्यश्चित्तमनाकुलम् । पृथक्कृत्य वशी धत्ते ललाटेऽत्यन्तनिश्चलम् ।३। = जो प्रशान्त वुद्धि विशुद्धता युक्त मुनि अपनी इन्द्रियाँ और मनको इन्द्रियोके विषयोसे खेंच कर जहाँ जहाँ अपनी इच्छा हो तहाँ तहाँ पारण करें सो प्रत्याहार कहा जाता है ।१। नि सग और सवर रूप हुआ है मन जिसका कछूएके समान सकोच रूप है इन्द्रियाँ जिसकी ऐसा मुनि ही राग द्वेष रहित होकर ध्यान रूपी तन्त्रमें स्थिर स्वरूप होता है ।२। वशी मुनि विषयोसे तो इन्द्रियोंको पृथक् करे और इन्द्रियोको विषयोसे पृथक् करे, अपने मनको निराकुल करके अपने ललाटपर निश्चलता पूर्वक धारण करे । यह विधि प्रत्याहारमें कही है ।३।

## \* प्रत्याहार योग्य नेत्र रुकाट आदि •० स्थान----

दे० ध्यान/३/३ ।

प्रत्युत्पन्न नय-दे॰ नय/I/१।

प्रत्यूष काल-प्रात का सन्धि काल ।

प्रत्येक बुद्ध---- दे॰ बुद्ध ।

प्रत्येक बुद्धि ऋद्धि---- दे० बुद्ध ।

प्रत्येक शरीर वर्गणा-देः वनस्पति/१ ।

प्रथम स्थिति-दे० स्थिति/१।

- प्रथमानुयोग-१ आगम सम्बन्धो प्रथमानुयोग-दे० अनुयोग/१, २ दृष्टिप्रवादका तीसरा भेद । दे० श्रुतज्ञान/III ।
- प्रथमोपशम विधि- दे० उपशम/२।
- प्रसथोपशम सम्यक्तव-do सम्यग्दर्शन/IV/२।

## प्रदक्षिणा—

- ध. १३/५.४,२४/९१/१ वदणकाले गुरुजिणजिणहराण पदविखण काऊण णमसण पदाहिण णाम। =वन्दना करते समय गुरु, ज़िन और जिनगृहकी प्रदक्षिणा करके नमस्कार करना प्रदक्षिणा है।
- अन. ध /८/१२ दीयते चैस्यनिर्वाणयोगिनन्दीश्वरेष्ठु हि । वन्द्यमानेष्व-धीयानैस्तत्तद्धक्ति प्रदक्षिणा ।१२। = जिस समय मुमुक्ष संयमी चैत्य वन्दना या निर्वाण वन्दना अथवा योगिवन्दना यद्वा नन्दीश्वर चैत्य वन्दना किया करते है, उस समय उस सम्बन्धी भक्तिका पाठ बोलते हुए वे प्रदक्षिणा दिया करते है ।
  - \* प्रदक्षिणा प्रयोग चिधि- <sub>दे० वन्दना</sub> ।
- प्रदुष्ट—कायोत्सर्गका एक अतिचार—दे० व्युत्सर्ग/१ ।
- प्रदेश---१ Space Point (ज प/प्र. १०७)। २ Location, Points or Place as decimal Place (भ ४/४ २०)।

प्रदेश — आकाशके छोटेसे छोटे अविभागी अंशका नाम प्रदेश है, अर्थात एक परमाणु जितनी जगह घेरता है उसे प्रदेश कहते है। जिस प्रकार अखण्ड भो आकाशमें प्रदेश भेदकी कल्पना करके अनन्त प्रदेश बताये गये है, उसी प्रकार सभी द्रव्योमें पृथक् पृथक् प्रदेशोकी गणनाका निर्देश किया गया है। अपचारसे पुइगल परमाणुको भी प्रदेश कहते है। और इस प्रकार पुइगल कमौंके प्रदेशोका जीवके प्रदेशोके साथ बन्ध होना प्रदेश बन्ध कहा जाता है।

| <b></b> |                                                           |
|---------|-----------------------------------------------------------|
| 9       | प्रदेश व प्रदेश बन्ध निर्देश                              |
| १       | प्रदेशका रुक्षणः~ १. परमाणुके अर्थमें; २, आकाशका          |
|         | अंदा; ३, पर्यायके अर्थमें।                                |
| *       | स्कन्धका मेद प्रदेशदे० स्कंध/१।                           |
| *       | पृथक् पृथक् द्रन्थोंमें प्रदेशोंका प्रमाण                 |
|         | दे० वह वह द्रव्य ।                                        |
| *       | द्रव्योंमे प्रदेश कल्पना सम्बन्धी युक्ति - दे० द्रव्य ४।  |
| *       | लोकके आठ मध्य प्रदेश -दे० लोक/२।                          |
| *       | जीवके चलिताचलित प्रदेश —द्रे० जीव/४।                      |
| ২       | प्रदेश बन्धका रुक्षण ।                                    |
| ₹       | <b>प्रदेश बन्धके मेद</b> ।                                |
| *       | कर्म प्रदेशोंमें रूप, रस व गन्धादि दे० ईर्यापथ ।          |
| *       | अनुभाग व प्रदेश बन्धमें परस्पर सम्बन्ध                    |
|         | —दे० अनुभाग/२ ।                                           |
| ×       | रियति बन्ध व प्रदेश बन्धर्मे सम्बन्ध - दे० स्थिति/३१      |
| २       | धरेश बंध सम्बन्धी नियम व प्ररूपणाएँ                       |
| १       | विस्नसोपचयोमें हानि वृद्धि सम्बन्धी नियम ।                |
| २       | एक समयप्रबद्धमें प्रदेशोंका प्रमाण ।                      |
| ₹       | समयप्रबद्ध वर्गणाओंमें अल्पबहुत्व विभाग ।                 |
| *       | पाँचों शरीरोंमें बद्ध प्रदेशोंमें व विस्नसोपचयोंमें अल्प- |
|         | बहुत्वदे० अण्पबहुत्व।                                     |
| *       | अदेशवधका लिमित्त योग हैदे० बंध/४।                         |
| *       | प्रदेश वंधमें योग सम्बन्धी शकाऍ -दे० योग/२।               |
| *       | योग स्थानों व प्रदेश वधमें सम्बन्ध -दे॰ योग/५।            |
| x       | योग व प्रदेश इंधर्मे परस्पर सम्बन्ध ।                     |
| ч       | स्त्रामित्वकी अपेक्षा प्रदेश दंध प्ररूपणा ।               |
| દ્      | मकृतिबंधकी अपेक्षा स्वामित्व मरूपणा ।                     |
| ও       | एक योग निमित्तक मदेशबधर्मे अल्पबन्दुत्व क्यों।            |
| 6       | सम्यक्त्व व मिश्र अकृतिम्ती अन्तिम फालिमें भदेशों         |
|         | सम्बन्धी दो मत ।                                          |
| ९       | अन्य प्ररूपणाओं सम्बन्धी विषय सूची ।                      |
| *       | मूछोत्तर मकृति, पंच शरीर, व २३ वर्गणाओंके                 |
|         | प्रदेशों सम्बन्धी संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन कारू अंतर, माव |
|         | व अल्पवहुत्व रूप प्ररूपणाएँदे० बह बह नाम।                 |
| *       | प्रदेश सत्त्व सम्बन्धी नियम -दे० सत्त्व /२।               |
|         |                                                           |

### प्रदेश बन्ध सम्बन्धी नियम व प्ररूपणाएँ

# १. प्रदेश व प्रदेश बन्ध निर्देश

#### प्रदेशका लक्षण

- १. परमाणुके अर्थमें
- स. सि./२/३८/१९२/ई प्रदिश्यन्त इति प्रदेशा' परमाणत्र'। ⇔प्रदेश इाब्दकी ब्युत्पत्ति 'प्रदिश्यन्ते' होतो है। इसका अर्थ परमाणु है। (स सि./६/६/२७४/७) (रा वा/२/३६/१/१४७/२६)।

२ आकाशका अंश

- प्र, सा /मू /१४० आगासमणुणिविट्ठ आगासपदेससण्णया भणिदं। सब्बेसि च अणूण सकदि तं देदुमवगासं ११४०। = एक परमाणु जितने आकाशमे रहता है उतने आकाशको 'आकाश प्रदेश'के नामसे कहा गया है। और वह समस्त परमाणुओको अवकाश देनेमे समर्थ है ११४०। (रा वा /४/९/५/२३२/३३) (न च वृ./१४१) (द्र सं./मू./ २७) (गो जी /मू /४६१/१०२१) (नि सा./ता. वृ /३४-३६)।
- क, पा /२/२.२/१९२/७/१० निर्भाग आकाशावयत्र (प्रदेश) ≔ जिसका दूसरा हिस्सा नही हो सकता ऐसे आकाशके अवयवको प्रदेश कहते हैं।
  - ४ पर्यायके अर्थंमें
- पं. का /त. प्र./४ प्रदेशारूया<sup>.</sup> परस्परव्यतिरेकित्वात्पर्याया उच्यन्ते । =प्रदेशनामके उनके जो अत्रयत्र है वे भी परस्पर व्यतिरेकवाले होनेसे पर्याय कहलाती हैं ।

#### प्रदेश बन्धका लक्षण

- त. सू /९/२४ नामप्रत्यया सर्वतोयोगविशेषात्सूक्ष्मैकक्षेत्रात्रगाहस्थिता' सर्वात्मप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशा. १२४। =कर्म प्रकृतियोके कारणभूत प्रति समय योग विशेषसे सूक्ष्म, एकक्षेत्रावगाही और स्थित अनन्ता-नन्त पुद्धगलपरमाणु सब आत्म प्रदेशोमें (सम्बन्धको प्राप्त ) होते है ।२४। (मू आ./१२४१), (विशेष विस्तार दे० स.सि /८/२४/४०२), (फ घ /उ /१३३)।
- स, सि /८/३/३७१/७ इयत्तावधारणं प्रदेश । कर्भभावपरिणतपुद्धगल-स्कन्धाना परमाणुपरिच्छेदेनावधारण प्रदेश । = इयत्ता (सख्या) का अवधारण करना प्रदेश है। (प स./प्रा./४/४१४)। अर्थात् कर्म रूपसे परिणत पुद्धगतस्कन्धोका परमाणुओकी जानकारी करके निश्चय करना प्रदेश बन्ध है। (रा वा /८/३/७/५६७/१२)।

#### ३. प्रदेश बन्धके भेद

(प्रदेश बन्ध चार प्रकारका होता है---उत्कृष्ट, अभुत्कृष्ट, जघन्य व अजधन्य ।)

# २. प्रदेश बन्ध सम्बन्धो नियम व प्ररूपणाएँ

## १. विस्त्रसोपचयोंमें हानि वृद्धि सम्बन्धी नियम

ष खं, १४/५.६/सू ५२०-५२८/४३० ४४४ विस्साम्रुवचयपरूत्रणदाए एक्केक्कमिष्ट जीवपदेसे केवडिया विस्साम्रुवचया उवचिदा ।५२०। अणता विस्साम्रुवचया उवचिदा सव्वजीवेहि अणतगुणा ।५२१। ते च सव्वक्षोगागदेहि बद्धा ।५२१। तेसि चउब्विहा हाणी-दव्यहाणी खेत्तहाणी कालहाणी भावहाणी चेदि ।५२३। दव्वहाणिपरूत्रणदाए अगरालियसरीरस्स जे एयपदेसियवग्गणाए दव्वा ते बहुआ अणंतेहि विस्साम्रुवचएहि उवचिदा ।५२४। जे दुपदेसियवग्गणाए दव्वा ते विस्साम्रुवचएहि उवचिदा ।५२४। जे दुपदेसियवग्गणाए दव्वा ते विस्साम्रुवचएहि उवचिदा ।५२४। जे दुपदेसियवग्गणाए दव्वा ते विस्साम्रुवचएहि विस्साम्रुवचएहि उवचिदा ।५२५। एवं तिपदे-सिय-चदुपदेसिय-पंचपदेसिय - छप्पदेसिय-सत्तपदेसिय - अट्ठपदे-सिय - णवपदेसिय - दसपदेसिय - सखेजपदेसिय-असखेजपदेसिय-

अणतपदेसिय-अणंताणंतपदेसियवग्गणाए दब्बा ते विसेसहीणा अणतेहि विस्सासुवचएहि उवचिदा । १२६। तदो अगुलस्स अस-खेज्जदिभाग गंतूणं तेसि पंचविहा हाणी---अणतभागहाणी असं-खेज्जभागहाणी संखेज्जभागहाणी संखेज्जपूणहाणी असंखेज्जपुणहाणी ।१२७। [टीका-तत्थ एक्केक्किस्से हाणीए अद्वाणमंगुलस्स असं-खेज्जदिभागो । ] एवं चदुण्णं सरीराण ।४२९। चचार शरीरोमें बन्धी नोकमं वगंणाओंकी अपेक्षा--विसंसोपचय प्ररूपणाकी अपेक्षा एक-एक जीव प्रदेशपर किंतने विक्षसोपचय उपचित है।५२०। अनन्त विससोपचय उपचित है जो कि सब जीवोसे अनन्त गुणे है 16२१। वे सत्र लोकमेंसे आकर बद्ध हुए है। 6२२। उनकी चार प्रकार-की हानि होती है--द्रव्यहानि, क्षेत्रहानि, कालहानि और भावहानि 1१२३। द्रव्यहानि प्ररूपणाकी अपेक्षा औदारिक शरोरकी एक प्रदेशी वर्गणाके जो द्रव्य है वे बहुत है जो कि अनन्त विस्रसोपचयोसे उपचित है। ६२४। जो द्विप्रदेशी वर्गणाके द्रव्य है वे विशेषहीन है जो अनन्त विससोपचयोसे उपचित है १५२५। इसी प्रकार त्रिप्रदेशी, चतु प्रदेशी, पंचप्रदेशी, छहप्रदेशी, सालप्रदेशी, आठप्रदेशी, नौ-प्रदेशी, दसप्रदेशी, संख्यातप्रदेशी, असंख्यातप्रदेशी, अनन्तप्रदेशी और अनन्तानन्तप्रदेशी वर्गणाके जो द्रव्य है विशेषहीन है जो प्रत्येक अनन्त विससोपचयोसे उपचित है । १२६। उसके बाद अगुलके असंख्यातूने भाग प्रमाण स्थान जाकर उनकी पाँच प्रकारकी हानि होती है –अनन्त भागहानि, असरूयात भागहानि, सख्यात भाग-हानि. संख्यात गुणहानि और असख्यात गुणहानि । ५२७ [टीका-उनमेंसे एक-एक हानिका अध्वान अगुलके अस ख्यातवे भाग प्रभाग है । ] इसी प्रकार चार शरीरोकी प्ररूपणा करनी चाहिए ।५२८।

नोट-- नित्ञुल इसी प्रकार अभ्य तीन हानियोका कथन करना चाहिए। ( ष. ख. १४/४,६/सू० ५२१-४४३/४४४-४१३)।

## २. एक समयप्रबद्धमें प्रदेशोंका प्रमाण

प सं /प्रा /४/४६४ पंचरस-पंचवण्णेहि परिणयदुगंध चदुहि फासेहि। दनियमणतपदेसं जीवेहि अणंतगुणहीणं ।४९४। च्यांच रस, पांच वर्ण, दो गन्ध और शीतादि चार स्पर्शसे परिणत, सिद्ध जीवोसे अनन्तगुणितहीन, तथा अभव्य जीवोसे अनन्तगुणित अनन्तप्रदेशो पुद्रगल द्रव्यको यह जीव एक समयमें प्रहण करता है ।४९४। (गो. क /पू./१९६१), (इ. स./टी./३३/९४/१), (पं. सं./सं./४/३३७)।

# ३. समयप्रबद्ध वर्गणाओंमें अल्पबहुव्व विमाग

ध. ई/१.१-७.४३/२०१/६ ते च कम्मपदेसा जहण्णवग्गणाए बहुआ, तत्तो उवरि बग्गणं पडि विसेसहोणा अणतभागेण। मानहारस्स अद्ध गंतूण दुगुणहीणा। एवं णेदव्व जाव चरिमवग्गणेत्ति। एव चत्तारि य बंधा परूविदा होति। = वे कर्मप्रदेश जवन्य वर्गणामें बहुत होते है उससे ऊपर प्रत्येक वर्गणाके प्रति विशेषहीन अर्थात् अनन्तवें भागसे हीन होते जाते है। और भागाहारके आधे प्रमाण दूर जाकर दुगुनेहीन अर्थात् आधे, रह जाते है। इस प्रकार यह कम अन्तिम वर्गणा तक ले जाना चाहिए। इस प्रकार प्रकृति वन्धके द्वारा यहाँ चारो ही बन्ध प्ररूपित हो जाते है।

#### ४. योग व प्रदेश बन्धमें परस्पर सम्बन्ध

म, व ६/१२-१३४ का भागार्थ — उत्कृष्ट योगसे उत्कृष्ट प्रदेशवन्ध तथा जघन्य योगसे जघन्य प्रदेशवन्ध होता है ।

#### ५ स्वामित्वकी अपेक्षा प्रदेशबन्ध प्ररूपणा

पं स./प्रा./४/३०२-६१२), (गो, क /मु./२१०-२१६/२६६)। संकेत--१ सज्ञी = सज्ञी, पर्याप्त, उत्कृष्ट योगसे युक्त, अल्प प्रकृतिका बन्धक उत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करता है। २ असज्ञी = असज्ञी, अपर्याप्त,

For Private & Personal Use Only

जधन्य योगसे युक्त, अधिक प्रकृतिका बन्धक, जघन्य प्रदेशबन्ध करता है। ३. सू. ल./१=सूक्ष्म निगोद लब्ध्यपर्याप्त, जघन्य योगसे युक्त जोबके अपनी पर्यायका प्रथम समय। ४. स्व ल /२=सूक्ष्म-निगोद लब्ध्यपर्याप्तकी आयु बन्धके त्रिभाग प्रथम समय। १. सू. ल./च⇔चरम भवस्थ तथा तीन विग्रहमेसे प्रथम विग्रहमे स्थित निगोदिया जोव।

प्रदेश

| गुण       प्रकृतिका नाम       पुण       प्रकृतिका<br>स्थानव       प्रकृतिका<br>नाम         १. गुठ मकृति प्ररूपणा       स.स.मत्व       नाम         १. गुठ मकृति प्ररूपणा       स.स.मत्व       नाम         १. गुठ मकृति प्ररूपणा       स.स.मत्व       आयुके त्रिनन<br>सात कर्म       आयु         १. गुठ मकृति प्ररूपणा       स.स.ग       आयुके त्रिनन<br>सात कर्म       आयु         १       संसानव, गोत, अल्तराय       आयु       आयु         १. उत्तर प्र कृति प्ररूपणा       अवरत वेवगति, व<br>नाय, नाम, गोत, अल्तराय       अविरत वेवगति, व<br>आयुत्त करं नद्वाति वेदन नरकतियम् व देव-<br>गति, पर्वन्दियादि प्रंच जाति,<br>औदारिक, तेजस, व जर्मण<br>कर = १       अत्वारा त्व<br>अर्गयारा, तीध-<br>कर चर्याता, तीध-<br>वंतारा रयाधादि १ सहनन,<br>औदारिक अंगोपान, स्पर्श, रस, अप्रमत्त<br>गन्द, वर्ज, नरकानुपुत्री, तिर्घ-<br>सरात, न्वजात, परघात,<br>प्रत्रलच्च, अत्वात, परघात,<br>प्रत्यत्व, माधारण, दिधर,<br>बादर, सुश्न, पर्याप्र, अयवां,<br>बादर्श, सुभ, पर्याप्र, अयवां,<br>बादर्श, दुस्व, आयाद, अयवा,<br>दिर्मा त्यानुपूर्वी, वेक्रिय<br>अत्ररात्व विहा०, त्रस, स्थावर,<br>बादर्श, सुभ, पर्याप्र, अयवां,<br>बादर, सुश्न, पर्याप्र, अयवां,<br>बादरा, सुर्थ, वात्यानुपूर्वी, वेक्रियक<br>याद्यप्रवीं = श्र्र<br>अत्रसात्वात्यान्य क्र मुष्ठण्या, देव-<br>गति, येवगरयानुपूर्वी, वेक्रियक<br>करारोर व अगोपान, समचतुरस्व<br>सरधान, तोच स्र मुभ्य, आये,<br>दुर्द व क्रागोपान, समचतुरस्व<br>सरधान, आयेय, सुभग, सुत्वर,<br>मय, जुपुर्धा, निद्रा, प्रच्ता,<br>तीर्थकर = १       २०६         ४       अत्रसात्यात्व चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यान चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यात्व चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यान्य कर्वन चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यान चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यान चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यान्य कर्वन चतुष्क = %<br>अत्यात्त्यान्य कर्वन चतुष्क = %                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <u>ا</u> | उत्कृष्ट प्रदेशबन्ध                                           | সমন            | य प्रदेशवन्ध      |              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------------------------------------------------------------|----------------|-------------------|--------------|
| १.२.४-६       आयु       स.ल./१       आयुके बिना<br>साल कर्म<br>साल कर्म         १०       शानावरणी. दर्शनावरणी. वेद-<br>नोय. नाम. गोव. अन्तराय       स.ल./१       आयु         २. उत्तर मठ्ठति मरूपणा       अविरत<br>मेव. नाम. गोव. अन्तराय       अविरत<br>सम्य०       अयुत्रे विना<br>साल कर्म         १       रिस्यान०. नियानिद्वा, प्रचला-<br>मवत. अनन्तानु० चतु. को ब<br>नपं० वेद. नरकतियम् ब देव-<br>गति, पचेन्द्रियादि पांच जाति,<br>औदारिक. तेजस. व कार्मण<br>कर = ५       अविरत<br>सम्य०       बायुर्त्र केंग्रिन-<br>यक शारीर व<br>यक शारीर व<br>यक शारीर व<br>यक शारीर क्र<br>याग्वप्रती स. त्यक्त कार्मण<br>कर = ५       अवं<br>याग्वप्रती नैक्रि-<br>यक शारीर व<br>याग्वप्रती, नत्याधादि ६ सरधान,<br>व्यत्ताराच्यान्वपूर्वी, तिर्घ-<br>यानुप्रवी, मनुष्यायानुप्रवी, तिर्घ-<br>यानुप्रवी, मनुष्यायानुप्रवी, तिर्घ-<br>यानुप्रवी, नत्यानुप्रवी, तिर्घ-<br>यानुप्रवी, नत्यानुप्रवी, विद्याय, स्थात<br>अग्रहलवृ, उपधात, परधात,<br>उच्छ्यास आत्रप, उद्योत,<br>वपरोक्त साधारण, स्थिर,<br>यत्यक, साधारण, स्थिर,<br>यत्यक, साधारण, स्थिर,<br>यत्यक् यत्यक्त साधारण, स्थिर,<br>यत्यक् यत्वाच्या, देवा अग्रया,<br>दस्थर, अनादेय, अयग्र,<br>विम्यांण, नोचगोव = ६६<br>प्रद्रस्वर. अनादेय, अयग्र,<br>नर्मात, देव मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवारत्यानुप्रवी, वेक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्व<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, वज्यञुष्प्रभ<br>नाराच्यक्त चतुष्क<br>श्र अग्रहात विहायोगति, वज्रञुष्य<br>सत्यात्यात्व्यान्य लुष्क<br>श्र याह्यात्व दिक्त<br>१ प्रदाक्यान चतुष्क<br>श्र<br>प्रदुप्र्य वेर, सञ्वलन चतुष्क<br>श्र आहारक दिक<br>ध्र प्रयात्यान चतुष्क<br>ध्र याह्य क दिक<br>ध्र प्रयात्यान चतुष्क<br>ध्र याह्य क दिक<br>ध्र प्रयात्यान चतुष्क<br>ध्र याह्य क दिक<br>ध्र प्रयात्यान चतुष्क<br>ध्र याह्य क दिक<br>ध्र प्रयात्यान चतुष्क<br>ध्र यात्यांग कर, स्थन्वा<br>देवां यंक्त<br>ध्र यात्यान्य क स्थ<br>ध्र<br>भाहारक दिक्क<br>ध्र<br>प्रयात्यान चत्याच्यान्य<br>भाहारक दिक्क<br>ध्र<br>प्रयात्यान चत्याच्यान<br>स्थ<br>प्रयात्यान चत्याच्यान<br>स्थ<br>प्रयात्यान चत्याच्यान<br>स्य<br>प्रयात्यान चत्याच्यान<br>स्य<br>स्य<br>प्रयात्या क्त<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य<br>स्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          | प्रकृतिका नाम                                                 | गुण<br>स्थान व | प्रकृत्तिका       | ्<br>१<br>२  |
| १.२.४-६       आयु       स.ल./१       आयुके बिना<br>सात कर्म         १०       शानवरणी. दर्शनावरणी, वेद-<br>नोय, नाम, गोव, अन्तराय       स.ल./१       आयु         २. उत्तर मठ्ठति मरूपणा       १       स्वयान०, निद्रानिदा, प्रचला-<br>प्रचला. अनन्तानु० चतु, को ब<br>नपं० वेद, नरकतिर्यम् ब देव-<br>गति, पचेन्द्रियादि पांच जाति,<br>औदारिक, तैजस, व कार्मण<br>करारीर न्ययोधादि १ सहमन,<br>अपैदारिक जंगोपाग, स्वर्श. स्स,<br>यानुपूर्वी, मनुष्यारयानुपूर्वी, तिर्म-<br>पानुपूर्वी, मनुष्यारयानुपूर्वी, तिर्म-<br>यानुपूर्वी, मनुष्यारयानुपूर्वी, विर्म-<br>यानुपूर्वी, नत्रस, स्थात,<br>अगुरुतचु, उपघात, परघात,<br>उच्छ्यास आतप, उद्योत,<br>अगुरुतचु, उपघात, परघात,<br>उच्छ्यास, आत्रप, उद्योत,<br>यानुपूर्वे मिट्टा०, त्रस, स्थावर,<br>यत्रियर, ग्रुभ, अग्रुभ, तुर्भग,<br>दस्वर, अनादेय, अयरा,<br>विर्माण, नीचगोत्र = - ई६       उपरोक्तके अति-<br>रित्मा श्रे कच्या<br>पति, देवगरयानुपूर्य, देव-<br>गति, देवगरयानुपूर्य, देव-<br>गति, देवगरयानुपूर्य, देव-<br>गति, वेवारयानुपूर्य, केति-<br>गति, वेवारयानुपूर्य, केति-<br>गति, वेवारयानुपूर्य, केतियक<br>रारा व अगोपाग, साचचुरुक<br>सत्थतात आदेय, ग्रुभग, गुरुद्ध<br>सत्यान व्याप्य कुष्क<br>नरात्याकर्य, चुप्रभा, मिद्रा, अच्छा,<br>तीर्याकर =२<br>अ आहारक दिक<br>धुरुष वेर, सञ्वजन चतुष्क =४<br>अ आहारक दिक<br>धुरुष वेर, सञ्वतन चतुष्क =४<br>अ आहारक दिक<br>धुरुष वेर, सञ्वता चतुष्क =४<br>अ जानावरणको ५. दर्रानाक्रराणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १. मूट   | ऽ मकृति अरूपणा                                                |                | ĺ                 | 2-8          |
| <ul> <li>१० हानावरणी, दर्शनावरणी, वेद-<br/>गोय, नाम, गोव, अन्तराय</li> <li>२. उत्तर महति मरूपणा</li> <li>१ स्रियान०, निद्यानिदा, प्रचला-<br/>भचला. अनन्तानु० चतु, स्रो व<br/>नपं० वेद, नरकतिर्यम् व देव-<br/>गति, पचेन्द्रियादि पाँच जाति,<br/>औदारिक. तैजस, व कार्मण<br/>शरीर, न्यप्रोधादि १ सहमन,<br/>औदारिक उंगोपाग, स्पर्श. रस,<br/>गन्ध, वर्ण, नरकानुदुव्दी, तिर्म-<br/>यत्त्र, मनुष्टवपरयानुपूर्वी, तिर्म-<br/>यत्त्र, मनुष्टवपरयानुपूर्वी, तिर्म-<br/>यत्त्र, मनुष्टवपरयानुपूर्वी, तिर्म-<br/>यत्त्र, स्तुष्टवपरयानुपूर्वी, तिर्म-<br/>यत्त्र, स्तुष्टवपरयानुपूर्वी, तिर्म-<br/>यत्त्र, स्तुष्टवपरयानुपूर्वी, तिर्म-<br/>यत्त्र, स्तुष्ट, उपघात, परघात,<br/>उच्छ्य्वास आत्वप, उद्योत,<br/>अग्रहलष्ट, उपघात, परघात,<br/>उच्छ्य्वास आत्वप, उद्योत,<br/>अग्रहलद्व विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बादर. सुस्म, पर्याप्त, युन्त, यि<br/>उपरोक्तके अति-<br/>रिक्त शेष अवी<br/>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br/>यत्त्व, साधारण, स्थिर,<br/>यत्त्वादेय, त्युभ, युभेग,<br/>इस्वर. आतोद्य, य्यया,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = दि<br/>१-१<br/>असतात, देव मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगत्यानुपूर्वी, बैक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समखतुरस्त<br/>सस्थान, आदेय, सुभग, मुल्वर,<br/>प्रश्रस्तानिच्ताने चतुच्क =४<br/>४ अत्रत्याख्यान चतुच्क =४<br/>४ अत्रत्यात्यान चतुच्क =४<br/>४ अत्रत्यात्त्यान चतुच्क =४<br/>४ अत्रत्यात्यान चतुच्क =४<br/>४ अत्रत्यात्यान चतुच्क =४<br/>४ अत्रत्यात्यान चतुच्क =४<br/>१०<br/>छाहारक द्विक<br/>१ पुरुष वेत, सज्वजन चतुच्क=१<br/>१०<br/>छाहारक द्विक<br/>१ पुरुष वेत, सज्वजन चतुच्क=१<br/>१०<br/>१ पुरुष वेत, सज्वजन चतुच्क=१<br/>१<br/>१ पुरुष वेत, सज्वजन चतुच्क=१<br/>१<br/>१ पुरुष वेत, सज्वजन चतुच्क=१<br/>१<br/>१ रायाल्यान चतुच्क =१<br/>१<br/>१ रायात्यान चतुच्क २<br/>१<br/>१ रायात्यान चतुच्क =१<br/>१<br/>१ रायात्यान चत्र व्वायान्य<br/>१<br/>१ रायात्यान चत्र वत्वा चत्र वत्वा<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१<br/>१</li></ul>                                                                                                                                              | १,२,४-६  | आयु                                                           | सू.ल•/१        |                   |              |
| <ul> <li>गिय, नाम, गोव, अन्तराय</li> <li>र. उत्तर मठति मरूपणा</li> <li>१ स्थिम०, निद्यानिद्रा, प्रचला-<br/>प्रचला. अनन्तानु० चतु, स्रो व<br/>नपं० वेद, नरकतिर्यग् व देव-<br/>गरित, पचेन्द्रियादि पांच जाति,<br/>औदारिक, तेजस, व कार्मण<br/>रारीर, न्यमोधादि १ सहमन,<br/>अर्थदारिक उंगोपाग, स्पर्श. रस,<br/>अव्यताराचआदि १ सहमन,<br/>अर्थदारिक उंगोपाग, स्पर्श. रस,<br/>अप्रमारिक उंगोपाग, स्पर्श. रस,<br/>अप्रहलघु, उपघात, परघात,<br/>उच्छवास आतप, उद्योत,<br/>अगुरुलघु, उपघात, परघात,<br/>उच्छवास आतप, उद्योत,<br/>अग्ररुलघु, उपघात, परघात,<br/>उच्छवास आतप, उद्योत,<br/>अग्ररुति विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बादर, सुरम, पर्याष्ठ, अय्यांत,<br/>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br/>यस्थिर, ग्रुभ, अशुभ, दुभग,<br/>दस्थर, अनादेय, अयया,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = ई६<br/>१-६<br/>अप्रतारस्थान चतुष्क ४<br/>श्र देवगत्यानुपूर्वी, वेक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्व<br/>सस्थान, आदेय, सुभग, मुस्वर,<br/>प्रदाख्यान चतुष्क २४<br/>४ अत्रतारस्थान चतुष्क २४<br/>४ अत्रयास्थान चतुष्क २४<br/>१ जात्यान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रत्यार्थनान चतुष्क २४<br/>१ प्रतार्थनान चतुष्क २४<br/>१ ज्यात्यान चतुष्क २४<br/>१ ज्यान्यान चतुष्क २४<br/>१ ज्यान्यान चतुष्क २४<br/>१ ज्यात्यान चतुष्क २४<br/>१ ज्यान्यान चतुष्क २४<br/>१ ज्यात्यान चतुष्यान चतुष्क २४<br/>१ ज्यात्यान चत्र व्यां २४<br/>१ ज्यात्यान चत्र व्यां २४<br/>१ ज्यात्यान चत्र व्यां २४<br/>१ व्यात्यान वत्र व्यां २४<br/>१ व्यात्यान चत्र व्यां २४<br/>१ व्यात्यान वत्र व्यां २४<br/>१ व्यात्यान वत्यां १<br/>१ व्</li></ul> |          | •                                                             | Ι.             |                   | K K          |
| <ul> <li>२. उत्तर मङ्गति मङ्गयणा</li> <li>१ रिस्यान०, निद्रान्तिन्ना, प्रचला-<br/>प्रचला, अनन्तानु० चतु, स्रो व<br/>नपं० वेद, नरकतियंग् व देव-<br/>गति, पचेन्द्रियादि पाँच जाति,<br/>औदारिक, तैजस, व कार्मण<br/>वर्धवारिक, तैजस, व कार्मण<br/>कर = ½</li> <li>शेरार, न्यमोधादि १ सहस्रान,<br/>वर्खनाराचआदि १ सहमन,<br/>औदारिक ज्रंगोषाग, स्पर्श, रस,<br/>गन्ध, वर्ण, नरकानुपूर्वी, तिर्म-<br/>गानुपूर्वी, मणुष्यगरयानुपूर्वी, अप्रमत्त<br/>गानुपूर्वी, मणुष्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br/>वेषापु, सरकायु<br/>गानुपूर्वी, मणुष्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br/>वेषायु, सरकायु<br/>गानुपूर्वी, मणुष्यगरयानुपूर्वी,<br/>अगुरुलष्ठ, उपघात, परघात,<br/>जच्छवास आतप, उद्योत,<br/>अग्रहसत्त विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बातर, सूक्ष्म, पर्याप्र, अवर्याप्त,<br/>मरवेक, साधारण, स्थिर,<br/>अत्रशस्त विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बात्य, सूरम, पर्याप्र, अपर्याप्त,<br/>मरत्वेक, साधारण, स्थिर,<br/>अस्थार, जुभ, अशुभ, दुमँग,<br/>दुस्वर, अनादेय, अयशा,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = ६६<br/>१-१<br/>असाता, देव न मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त्<br/>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>प्रयस्तविहायोगति, वज्रक्षुधभ<br/>नाराचसहनन = १३<br/>अत्ररयात्थात चतुच्क = ४<br/>४<br/>४ प्ररयात्थात चतुच्क = ४<br/>७ आहारक दिक<br/>१ पुरुष वेद, सज्वलत चतुच्क = ४<br/>७ आहारक दिक<br/>१ पुरुष वेद, सज्वलत चतुच्क = ४<br/>१०<br/>इत्यात्यान्य पत्रि १, दर्शनायरणकी<br/>१, दर्शनायरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | १०       | झानावरणा, दशनावरणी, वेद-                                      | सू.ल /२        | आयु               | ‡<br>ن       |
| <ul> <li>१ (स्यान०, निद्रान्तिद्वा, प्रचला-<br/>प्रचला, अनन्तानु० चतु, हो व<br/>नपं० वेद, नरकत्तियंग् व देव-<br/>गति, पचेन्द्रियादि पांच जाति,<br/>औरारिक, तैजस, व कार्मण<br/>वर्धनाराक्, तैजस, व कार्मण<br/>वर्धनाराक् तैजस, व कार्मण<br/>वर्धनाराक्यादि १ सहमन,<br/>वर्धनाराच्यादि  रस,<br/>गन्ध, वर्ण, नरकानुपूर्वी, तिर्म-<br/>गानुपूर्वी, मचुष्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br/>वराष्ट्र, स्रम, पर्याप्त, प्रयात,<br/>उच्छ्य्वास आतप, ज्योत,<br/>अग्ररुलचु, उपघात, परघात,<br/>जच्छ्य्वास आतप, ज्योत,<br/>अग्ररुत्त विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्यात,<br/>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br/>यत्थक, साधारण, स्थिर,<br/>यत्थिरा, ग्रुभ, अशुभ, दुभग,<br/>दुस्वर, अनादेय, अयया,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = ६६<br/>१-२ असताता, देव न मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br/>रारीर व अगोपाग, समचतुरस्व<br/>सस्थान, जादेय, द्राभ, युरस्व,<br/>मर्थाता, चत्व क मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br/>रारीर व अगोपाग, समचतुरस्व<br/>सस्थान जादेय, द्राभ, युत्त्व,<br/>वाराक्यात्त चतुच्क्<br/>श्र अत्रयात्थान चतुच्क = १<br/>अत्ररयात्थान चतुच्क = १<br/>अत्राहारक द्विक<br/>१ पुरुष वेद, सज्वलन चतुच्क= = १<br/>९ जानावरणको १, दर्दानायरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |                                                               |                |                   | ت<br>ج       |
| प्रचला. अनन्तानु० चतु, स्रो व<br>नपं० वेद. नरकद्विंग् व देव-<br>गति, पचेन्द्रियादि पॉच जाति,<br>औदारिक. तैजस, व कार्मण<br>औदारिक. तैजस, व कार्मण<br>औदारिक. तैजस, व कार्मण<br>औदारिक. तैजस, व कार्मण<br>कर = ½<br>शरीर. न्यग्रोधादि १ सहसनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>वजनाराचआदि १ सहनन,<br>बजनाराचआदि १ सहनन,<br>बज्रह्यूदी, मनुष्यारयानुपूर्वी, तिर्म-<br>गानुपूर्वी, मनुष्यारयानुपूर्वी, व्यायु, मरकायु<br>नरवगति ब<br>आनुपूर्वी, मनुष्यारयानुपूर्वी, व्यायु, मरकायु<br>नरवगति ब<br>जज्रह्यूह्य, उपघात, परघात,<br>जज्रह्यूह्य, उपघात, परघात,<br>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br>स्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>अत्रयोक, साधारण, स्थिर,<br>वस्थिर, शुभ, अशुभ, दुर्भग,<br>इस्वर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = ई६<br>१-१<br>असाता, देव न मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगरयानुपूर्वी, बैक्रियक<br>शरोर व अगोपाग, समचतुरस्व<br>सस्थाम. आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, बज्रह्यूधभ<br>नाराचसहनन = १३<br>अत्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>अत्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>अाहारक द्विक<br>१ पुरुष वेद, सजन्तन चतुष्क =४<br>१ जुरुष वेद, सजन्तन चतुष्क =४<br>१ ज्वानावरणको १, दर्शनाक्षरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |                                                               | গ্রহির         | ਰੋਕਸਰਿ ਜ          | 3            |
| <ul> <li>मर्प० वेद. नरकतियंग् व देव-<br/>गति, पचेन्द्रियादि पॉच जाति,<br/>औदारिक. तैजस, व कार्मण<br/>कर = ½</li> <li>श्वीदारिक. ्रंगोपाग. स्पर्श. रस, अप्रमत्त<br/>वज्रताराचआदि १ सहनन,<br/>व्यंत्राराक व्रंगोपाग. स्पर्श. रस, अप्रमत्त<br/>गन्ध, वर्ण. नरकानुपूत्री, तिर्म-<br/>स्यत<br/>गन्ध, वर्ण. नरकानुपूत्री, तिर्म-<br/>स्यत<br/>गन्धूद्री, मनुज्यारयानुपूत्री, असज्ञी<br/>वेदायु, मरकायु<br/>अन्हत्वचु, उपघात, परघात,<br/>उच्छ्वास आतप, उद्योत,<br/>अग्रुरुतचु, उपघात, परघात,<br/>उच्छ्वास आतप, उद्योत,<br/>व्यंत्युर्क, साधारण, स्थिर,<br/>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br/>मृत्त्रं विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br/>पु. त्रं विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br/>मृत्रं विहा०, त्रस. स्थावर,<br/>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br/>सुस्वर, अनादेय, अपरा,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = ई६<br/>१-१<br/>असताता. देव न मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगरयानुपूर्वी, बैक्रियक<br/>रारीर व अगोपाग, समचतुरस्व<br/>सस्थान. आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>म्ररास्तविहायोगति, वज्रञ्चभ्रभ<br/>नाराचसहनन = १३</li> <li>अत्रत्यास्थान चतुष्क ≈४<br/>१-१<br/>हास्य. रति. अरति, होक,<br/>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br/>तीर्थंकर = 2<br/>५<br/>अत्रत्यारुयान चतुष्क = ४<br/>७<br/>आहारक द्विक<br/>१<br/>१९<br/>२<br/>३ जन्तावरणको ५. दर्शनाभरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>,</b> |                                                               | 1              | अानप्रवी, वेक्रि- |              |
| गति, पचेन्द्रियादि पॉच जाति,<br>औदारिक, तैजस, व कार्मण       अंगपाग, तीथँ-<br>कर         औदारिक, तैजस, व कार्मण       कर         वजनाराचआदि $\xi$ सहनन,<br>अौदारिक अंगोपाग, स्पर्श, रस,<br>अप्रमत कर्ज, नरकानुपूर्वी, तिर्म-<br>गन्ध, वर्ण, नरकानुपूर्वी, तिर्म-<br>यानुपूर्वी, मनुष्ठ्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी       अाहारक द्वय<br>देवायु, मरकायु<br>तरकगति व<br>आनुपूर्वी, मनुष्ठ्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br>वेवायु, मरकायु<br>पानुपूर्वी, मनुष्ठ्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br>अगुरुलषु, उपघात, परघात,<br>उच्छ्वास आतप, उद्योत,<br>अग्रसत विहा०, त्रस, स्थावर,<br>बादर, सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, मू.ल/च<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>यस्थिर, शुभ, अशुभ, दुभँग,<br>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = ई६<br>१-६       उपरोक्तके अति-<br>रिक्त रोष कची<br>रक्ति के मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगरयानुपूर्वी, कैक्रियक<br>शररयात्यानुपूर्वी, कैक्रियक<br>शररार व अगोपाग, समचतुरस्व<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रश्तस्विहायोगति, वज्रक्तुघभ<br>नाराचसहनन = १३<br>अत्ररयाख्यान चतुष्क = ४<br>४<br>अत्ररयाख्यान चतुष्क = ४<br>७<br>आहारक द्विक<br>६<br>९० ज्ञानावरणकी ६, दर्शनाक्षरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          | नपं० वेद, नरकतियंग व देव-                                     |                | यक शरीर ब         | र            |
| औदारिक. तैजस, व कार्मण       कर $= \frac{1}{2}$ शरीर, न्ययोधादि $\frac{1}{2}$ सहमन,       अवारारचआदि $\frac{1}{2}$ सहमन,       आहारक द्वय $\frac{1}{2}$ अदेशरिक अंगोपाग, स्वर्श, रस, अप्रमत्त       आहारक द्वय $\frac{1}{2}$ गन्ध, वर्ण, नरकानुपूर्वी, तिर्म-       सयत       आहारक द्वय $\frac{1}{2}$ गानुपूर्वी, ननुष्ठघरयानुपूर्वी, तिर्म-       सयत       जात्तप्र क्योत,       अस्त्रा         अगुरुलवु, उपघात, परघात,       अस्त्री       देवायु, मरकायु $\frac{1}{2}$ अगुरुलवु, उपघात, परघात,       अस्त्री       तेवायु, मरकायु $\frac{1}{2}$ अगुरुलवु, उपघात, परघात,       अस्त्री       तेवायु, मरकायु $\frac{1}{2}$ अगुरुलवु, उपघात, परघात,       असज्ञी $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ अगुरुलवु, उपघात, प्रयातु, अर्थात, $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ अगरसत विद्वा, व्रात, श्रभ, प्रयातु, $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $\frac{1}{2}$ $1^{2}$ अत्राता, देव न मनुष्यायु, देव- $1^{2}$ $\frac{1}{2}$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1        | गति, पचेन्द्रियादि पॉच जाति,                                  |                |                   | 8            |
| वजनाराचआदि ५ सहमन,<br>औवारिक अंगोपाग, स्पर्श. रस,<br>अप्रमत्त वर्ण, नरकानुपूर्वी, तिर्म-<br>यानुपूर्वी, मनुष्यगरयानुपूर्वी, दिर्म-<br>यानुपूर्वी, मनुष्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br>वेवायु, मरकायु<br>अपुरुलखु, उपघात, परघात,<br>उच्छ्य्वास आत्यप, उद्योत,<br>अपरास्त विद्या0, त्रस. स्थावर,<br>बातर. सूक्ष्म, पर्याप्न, अपर्याप्न,<br>वरत्येक, साधारण, स्थिर,<br>प्रत्येक, ानुपूर्वी, वैक्रियक<br>रारीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>सस्थान, जोदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रदास्त्यान चतुष्क =४<br>४ अप्रत्यात्य्यान चतुष्क =४<br>४ प्रत्यात्य्यान चतुष्क =४<br>७ आहारक द्विक<br>१ पुरुष वेद, सज्वत्तन चतुष्क=४<br>१ जुरुष वेद, सज्वत्तन चतुष्क=४<br>१ जुरुष वेद, सज्वत्तन चतुष्क=४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          | औदारिक, तैजस, व कार्मण                                        |                | कर ≖५             | १            |
| <ul> <li>औवारिक खंगोपाग, स्पर्श. रस, अप्रमत्त आहारक द्वय<br/>गन्ध, वर्ण, नरकानुपुर्वी, तिर्म-<br/>स्यत<br/>गानुपूर्वी, मनुष्वगरयानुपूर्वी, असज्ञी देवायु, मरकायु<br/>अगुरुलखु, उपघात, परघात,<br/>उच्छ्य्वास आलप, उद्योत,<br/>उच्छ्य्वास आलप, उद्योत,<br/>अरुवेक, साधारण, दिथर,<br/>बातर, सुक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, सु.स./च<br/>प्रत्येक, साधारण, दिथर,<br/>यत्येक, साधारण, दिथर,<br/>उद्दियर, शुभ, अशुभ, दुर्भग,<br/>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br/>निर्माण, नीचमोत्र = ६६<br/>१-६<br/>असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगरयानुपूर्वी, बैक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br/>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>प्रश्नस्तविहायोगति, वज्रक्रुषभ<br/>नाराचसहनन = १३<br/>४<br/>अप्रत्याख्यान चतुष्क =४<br/>४-६<br/>हास्य, रति, अरति, शोक,<br/>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रच्ला,<br/>तीर्थकर = ६<br/>५<br/>प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br/>७<br/>आहारक द्विक<br/>१<br/>९<br/>०<br/>जाहारक द्विक<br/>१<br/>१<br/>०<br/>जाहावरणकी ५, दर्शनाधरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          | शरीर, न्यग्रोधादि १ संस्थान,                                  |                |                   | ₹−₹          |
| <ul> <li>गन्ध, वर्ण, नरकानुधूर्वी, तिर्म-<br/>गानुपूर्वी, मनुष्यगरयानुपूर्वी, असज्ञी<br/>बेवायु, मरकायु<br/>अगुरुलम्रु, उपघात, परघात,<br/>उच्छ्य्वास आतप, उद्योत,<br/>अग्रयति विहा०, त्रस, स्थावर,<br/>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br/>मरयेक, साधारण, स्थिर,<br/>अस्येक, साधारण, स्थिर,<br/>यस्थित, युभ, अशुभ, दुभँग,<br/>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = ६६<br/>१-२ असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगरयानुधूर्वी, बैक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br/>संस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>प्रश्रस्तविहायौगति, वज्रक्रुषभ<br/>नाराचसहनन = १३<br/>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br/>४-२ हात्य, रति, अरति, शोक,<br/>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचता,<br/>तीर्थकर =&gt; १<br/>४ प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br/>७ आहारक द्विक<br/>१ पुरुष वेद, सज्वजन चतुष्क=४<br/>१० ज्ञानावरणकी ४, दर्शनाश्वरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1        | वजनाराचआदि ५ सहनन,                                            |                |                   | <b>E</b> -20 |
| पानुपूर्वो, मनुष्यगरयानुपूर्वो, असज्ञो देवायु, मरकायु<br>अगुरुलघु, उपघात, परघात,<br>उच्छ्वास आतप, उद्योत,<br>अत्रशस्त विहा०, त्रस. स्थावर,<br>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>अस्थार, ग्रुभ, अशुभ, दुभग,<br>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = ई६<br>१-१<br>असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगरयानुपूर्वी, बैक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>संस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, वच्चक्रुषभ<br>नाराचसहनन = १३<br>४ अत्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br>४-१<br>हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचता,<br>तीर्थकर = १<br>७<br>आहारक द्विक<br>१<br>९<br>७ आहारक द्विक<br>१<br>१<br>१<br>१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | l l      | अदिगरक अगापाग, स्पदा, रस,                                     |                | ) आहारक द्वय      | ११-१         |
| अंगुरुलम् , उपघात, परघात,<br>जच्छ्य्वास आतप, उद्योत,<br>अग्रुस्त विहा०, त्रस. स्थावर,<br>बात्दर. सुक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त,<br>बात्दर. सुक्ष्म, पर्याप्त, अपराप्त,<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>प्रत्सिर, शुभ, अशुभ, दुभंग,<br>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = $\xi\xi$<br>असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>संस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्त विहायोगति, वज्रक्षुषभ<br>नाराचसहनन = $\xi$<br>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क $\ll$ ४<br>४-६<br>हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचता।,<br>तीर्थंकर = $\xi$<br>५ प्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br>७ आहारक द्विक<br>१ पुरुष वेद, सञ्वलन चतुष्क = ४<br>९० ज्ञानावरणकी ५, दर्शनामरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ļ        | ान्य, वर्ण, नरकानुपूत्रा, (तथ-<br>। गानपर्वी समकागठगण्डमार्वी |                | देवाय. मरकाय      | १४–१<br>१७–२ |
| उच्छ्य्वासआतप, उद्योत,<br>अवारत विहा०, त्रस, स्थावर,<br>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त्र, अपयप्ति,<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>युत्ता ने, प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>युत्ता ने, प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>युत्ता, तीचगीत्र $=$<br>$\xi (द्रस्वर, अनादेय, अयश,निर्माण, नीचगीत्र = \xi (द्रस्वर, अनादेय, अयश,निर्माण, नीचगीत्र = \xi (द्रस्वर, अनादेय, अयश,निर्माण, नीचगीत्र = \xi (द्रस्वर, अनादेय, अयश,विर्माण, नीचगीत्र = \xi (द्रस्वर, अनादेय, अयश,विर्माण, नीचगीत्र = \xi (द्रस्वर, अनादेय, सुभग, सुस्वर,प्रशस्त विहायोगति, बज्रक्रुषभनाराचसहनन = \xi (द्रार्थात्याल्यान चतुष्क = (द्र(द्रार्थात प्रति, अरति, शोक,भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचता,तीर्थंकर = (द्र(द्रस्थ देत, सञ्वत्तन चतुष्क = (द्र(द्राह्यान चतुष्क = (द्र्रे प्रत्याख्यान चतुष्क = (द्र्रे प्रत्यात्यान चतुष्क = (द्र)(द्राह्यान चतुष्क = (द्र्रे प्रत्यात्यान चतुष्क = (द्राह्यान चतुष्क = (द्र्रे प्रत्यात्यान चतुष्क = (द्र्रे प्रत्यात्यान चतुष्क = (द्र्रे प्रत्यात्यान चतुष्क = (द्र्रे नोत, सण्तकी)$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ł        |                                                               | (40 R)         |                   |              |
| अप्रशस्त विद्वा०, त्रस. स्थावर,<br>बादर. सुक्ष्म, पर्याघ्र, अपर्याघ्न, सु.ल /च<br>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br>अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुभँग,<br>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = ६६<br>१-६<br>असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगत्यानुपूर्वी, बैक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, वज्रज्ञुषभ<br>नाराचसहनन = १३<br>अप्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>४-६<br>हास्य. रति. अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थंकर = ६<br>४ प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>अाहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद. सज्वत्वन चतुष्क =४<br>१०<br>इानावरणकी ५. दर्शनाभरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1        |                                                               |                | आनुपूर्वी =४      | ২৪           |
| <ul> <li>बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्याप्त, सू.ल /च उपराक्तक आत-<br/>प्रत्येक, साधारण, स्थिर,<br/>अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुभँग,<br/>दुस्बर, अनादेय, अयश,<br/>निर्माण, नीचगोत्र = ६६</li> <li>१-९ असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br/>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>प्रशस्तविहायोगति, वज्रक्रुषभ<br/>नाराषसहनन = १३</li> <li>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br/>अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br/>अत्याख्यान चतुष्क = ४<br/>अहारक द्विक<br/>धाहारक द्विक<br/>धाहारक द्विक<br/>धाहारक द्विक<br/>धाहारक द्विक</li> <li>पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४<br/>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाक्षरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1        | अप्रशस्त विहा०, त्रस, स्थावर,                                 |                |                   | २४           |
| अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुभँग,<br>दुस्थर, अनादेय, अयश,<br>दुस्थर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = ६६<br>१-९ असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, वज्रकुषभ<br>नाराषसहनन = १३<br>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>४-२ हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थंकर = १<br>५ प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>७ आहारक द्विक<br>१ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४<br>१० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाक्षरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Į        | ) बादर. सूक्ष्म, पर्याप्त, अपर्यान्न,                         | सू.ल /च        |                   | २६           |
| दुस्वर, अनादेय, अयश,<br>दुस्वर, अनादेय, अयश,<br>निर्माण, नीचगोत्र = ६६<br>१-E असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br>हारीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रहास्तविहायोगति, वच्राऋषभ<br>नाराचसहनन = १३<br>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>४-E हास्य, रति, अरति, होक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थंकर = E<br>५ प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४<br>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाधरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | j        |                                                               |                | 1                 | 4            |
| <ul> <li>निर्माण, नीचगोत्र = ६६</li> <li>१-२ असाता, देव व मतुष्यायु, देव-<br/>गति, देवगत्यानुपूर्वी, वैक्रियक<br/>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br/>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>प्रशस्तविहायोगति, वज्रक्रुषभ<br/>नाराचसहनन = १३</li> <li>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br/>४-२ हास्य, रति, अरति, शोक,<br/>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br/>तीर्थंकर =&gt; १</li> <li>४ प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br/>७ आहारक द्विक<br/>१ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४<br/>९० ज्ञानावरणकी ४, दर्शनाक्षरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ì        | अस्थिर, शुभ, अशुभ, दुभग,                                      |                | = < 05            | 3            |
| १-६ असाता, देव व मनुष्यायु, देव-<br>गति, देवगत्यानुपूर्वा, वैक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, वज्रऋषभ<br>नाराषसहनन == १३<br>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क == ४<br>४-६ हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थंकर == ६<br>५ प्रत्याख्यान चतुष्क == ४<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क == ४<br>९० ज्ञानावरणकी ४, दर्शनाधरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ł        |                                                               | ļ              |                   | २            |
| गति, देवगत्यानुपूर्वा, वैक्रियक<br>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br>सस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति, वज्रऋषभ<br>नाराचसहनन = १३<br>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br>४-६ हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थकर = ६<br>५ प्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४<br>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाधरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8-8      |                                                               |                |                   | 3            |
| <ul> <li>शरीर व अगोपाग, समचतुरस्त<br/>संस्थान, आदेय, सुभग, सुस्वर,<br/>प्रशस्तविहायोगति, वज्रझुषभ<br/>नाराषसहनन = १३</li> <li>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४</li> <li>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क = ४</li> <li>४ प्रत्याख्यान चतुष्क = ४</li> <li>५ प्रत्याख्यान चतुष्क = ४</li> <li>७ आहारक द्विक</li> <li>१ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४</li> <li>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाधरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          |                                                               |                |                   | ૪            |
| संस्थान. आदेय. सुभग. सुस्वर,<br>प्रशस्तविहायोगति. वज्रऋषभ<br>नाराषसहनन == १३<br>४ अप्रत्याख्यान चतुष्क == ४<br>४-६ हास्य. रति. अरति. शोक,<br>भय, जुगुप्सा. निद्रा. प्रचला.<br>तीर्थंकर == ६<br>५ प्रत्याख्यान चतुष्क == ४<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद. सज्वलन चतुष्क == ४<br>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाक्षरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | शरीर व अगोपान, समचतरख                                         |                |                   |              |
| प्रशस्तविहायोगति, वज्रऋषभ<br>नाराचसहनन = १३<br>४ अप्रत्यारूयान चतुष्क = ४<br>४-६ हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थंकर = ६<br>५ प्रत्यारूयान चतुष्क = ४<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क = ४<br>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाधरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 1        |                                                               |                |                   | ९            |
| <ul> <li>४ अप्रत्यारूथान चतुष्क ≈४</li> <li>४-६ हास्य. रति. अरति, शोक,<br/>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br/>तीर्थंकर ≈६</li> <li>४ प्रत्यारूयान चतुष्क ≈४</li> <li>७ आहारक द्विक</li> <li>६ पुरुष वेद. सज्वलन चतुष्क ≈५</li> <li>१० ज्ञानावरणकी ५. दर्शनाधरणकी</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |                                                               |                |                   |              |
| ४-६ हास्य, रति, अरति, शोक,<br>भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थंकर ⇒६<br>४ प्रत्याख्यान चतुष्क =४<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क=४<br>१० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाधरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          | •                                                             |                |                   |              |
| भय, जुगुप्सा, निद्रा, प्रचला,<br>तीर्थं कर => E<br>४ प्रत्याख्यान चतुष्क == 8<br>७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद, सज्वलन चतुष्क == ४<br>९० ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाथरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4        |                                                               |                | ļ                 |              |
| तीर्थंकर ⇒<br>१<br>४ प्रत्याख्यान चतुष्क = ४<br>७ आहारक द्विक<br>१ पुरुष वेद. सज्वलन चतुष्क = ४<br>१° ज्ञानावरणकी ४. दर्शनाधरणकी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ° " د    |                                                               |                | )<br>i            |              |
| <ul> <li>श्र प्रत्याख्यान चतुष्क =-8</li> <li>आहारक द्विक</li> <li>पुरुष वेद. सज्वत्तन चतुष्क =- ४</li> <li>हानावरणको ५. दर्शनाधरणको</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |                                                               |                |                   | २            |
| ७ आहारक द्विक<br>६ पुरुष वेद. सज्वलन चतुष्क ≕४<br>१० ज्ञानावरणको ४. दर्शनाधरणको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 4        |                                                               |                |                   |              |
| <sup>€</sup> पुरुष वेद. सज्वलन चतुष्क≕४<br>१° ज्ञानावरणको ५. दर्शनावरणको                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ى ا      | *                                                             | }              |                   | ३            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3        | षुरुष वेद. सज्वलन चतुष्क≕४                                    |                |                   |              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | १०       | ज्ञानावरणको ५. दर्शनावरणको                                    |                |                   |              |
| चक्षु आदि ४, अन्तराय ५,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 1        | चक्षु आदि ४, अन्तराय ४,                                       |                | 1                 |              |
| साता, यशस्कोर्ति, उच्चगोत्र= १७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          | साता, यशस्कोति, उच्चगोत्र= १                                  | s              |                   |              |

#### प्रकृति बन्धकी अपेक्षा स्वामित्व प्ररूपणा

प्रमाण तथा संकेत—( दे० पूर्वोक्त प्रदेशत्रन्ध प्ररूपणा नं० १ ) ।

| मं०     प्रकृतिका नाम     उल्कृष्ट     जवस्य       १     शानावरण—     १०     सु.ल./व       २     दर्शनावरण—     १०     सु.ल./व       १     चर्छा, अचछा अवधि व केवल     १०     ॥       १     निवा     १०     ॥       २     वेदनीय—     १०     ॥       १     साता     १०     ॥       २     सेता     १०     ॥       २     साता     १०     ॥       २     सराता     १०     ॥                                                                                                                                                                                                                                         |          |                              | स्त्रामिरव | । व गुणस्थान |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|------------------------------|------------|--------------|
| पॉचो         १०         सू.ज./च           २         दर्शनावरण         ।           १-४         चक्षुं, अचक्षुं अवधि व केवज         १०         )           २         निद्रा         १०         )           १         निद्रा         १०         )           ७         प्रचला         १०         )           १         साता         १०         )           १         प्रयातव         १०         )           १         प्रयातव         १०         )           १         प्र                                                                          | नं०      | प्रकृत्तिका नाम              | उत्कृष्ट   | जघ्∓य        |
| २         दर्शनावरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १        |                              |            |              |
| २-४         चक्षु, अचक्षु, अविध व केवल         १०         भग           दर्शन         १०         भ           ६         निन्ना गिन्ना         १०         भ           ७         प्रचला         १०         भ           ७         प्रचला         १०         भ           ९         प्रचला प्रचला         १०         भ           २         येदनोय         १         भ           १         साता         १०         भ           १         संदा         २०         भ           १         संदा         २०         २०           १०         प्रायात्व         १०         २०                                                                                      |          |                              | १०         | सू.ल./च      |
| दर्शन         २०           ५         निंदा         १०           ५         निंदानिंदा         १०           ७         प्रचला         १०           ५         नेंदानिंदा         १०           २         येदनीय         १           १         साता         १०           २         सेंदाता         १०           १         साता         १०           २         संताता         १०           १         साता         १०           २         अंताता         १०           १         सांदा         १०           २         अंताता         १०           १         सिंग्राता         १०           १         भिग्राता         १०           १         भिग्राता         १०           १०         अंतरदांत वतु०         १           १०         अंतरदांत वतु०         १           १०         अंतरदांत उरांत, अंति, शोक,         १०           १०         संत्या रच्या र त्या रांत, अंति, शोक,         १०           १८         संत्या रांत, अंति, शोक,         १०           १४         पुर्वा, प्या         १         अंतंज्ञा           १०         नरक्ता <td></td> <td></td> <td>80</td> <td></td>      |          |                              | 80         |              |
| दे         निन्नामिन्ना         १         भ           ७         प्रचला         १०         भ           २         येदनीय         १         भ           १         साता         १०         ,,           १         येतनीय         १         ,,           १         साता         १०         ,,           १         साता         १०         ,,           १         संगता         १०         ,,           १         संगता         १०         ,,           १         संगता         १०         ,,           १         संगराव         १         ,,           १         मिश्र्यात्त्व         १         ,,           १         मिश्र्यात्त्व         १         ,,           १         अतरवा० चतु०         ४         ,,           १         अतरवा० चतु०         ४         ,,           १८०         अप्ररावि, अरति, इगोक,         ४-२         ,,           १८०         सरवी वेट         ,,         ,,           १८०         अरदा         ,,         ,,         ,,           १८०         अरदा         ,,         ,,           १८०         अर                                                     | १-४      |                              | ξŏ         | 23           |
| ७         प्रचला         १०         ॥           २         प्रेचलां प्रचलां         १         ॥           २         वेदनीय         १         ॥           २         साता         १०         ॥           २         असाता         १-२         ॥           ४         मोइनीय         १         ॥           २         असता         १         ॥           ४         मोइनीय         १         ॥           २         असता         १         ॥           २         मिश्र्यात्च         १         ॥           २         मिश्र्यात्च         १         ॥           २         अनरतांo चतु०         ४         ॥           १         पर्यात्च लतु०         ४         ॥           १         पर्यांo चतु०         ४         ॥           १         पर्यांo चतु०         ४         ॥           १         पर्यांo चतु०         १         ॥           १         पर्यांं<                                                                                                                                                                                                                                | 4        |                              |            | "            |
| मचला प्रचला         १         भ           वेदनीय         १०         ,,           १         साता         १०         ,,           २         असाता         १-६         ,,           ४         मोहनीय         १         ,,           ४         जनन्ता० चतु०         १         ,,           १         मयता चतु०         १         ,,           १८-२७         अतरवा० चतु०         १         ,,           १८-२७         अतरवत चतु०         १         ,,           १८-२७         अतरवत चतु०         १         ,,           १८-२७         अतरवत क्र्य चतु०         १         ,,           २४         पुरुष ग         १         ,          ,,           २४         पुरुष ग         १         २         ,,         ,,           २४         सत्रर्ग         १         २         ,                                                             | Ę        | निद्रानिद्रा                 | 1          | IJ           |
| २       वेदनीय       १       %         २       असाता       १-२       %         २       असाता       १-२       %         ४       मोहनीय       १       %         २       मिश्र्यात्व       १       %         ४       मोहनीय       १       %         २       भिश्यात्व       १       %         २       मिश्यात्व       १       %         २-२       अतत्याo चतुo       १       %         २-२       अतत्याo चतुo       १       %         १       मश्यारचतुo       १       %         १८-२७       अजत्वन चतुo       १       %         १८-२७       अजत्वन चतुo       १       %         १८-२७       अजत्वन चतुo       १       %         १८-२७       सज्वतरति, अरति, शोक,       ४-२       %         १८       सरब, रति, अरति, शोक,       १-२       %         १८       सरबगु       १       %       %         १८       सुरबगु       १       १       %       %         १८       सिर्य गु       १       २       औदरति       %         १       गत्रभत्न       १       २                                                                                                                            | ৩        |                              | •          | <b>1</b> 7   |
| श्         साता         श्         भेहनीय           श         मोहनीय         ?         "           श         मिश्र्याञ्च लु०         ?         "           १         मिश्र्याञ्च लु०         श         "           १-२०         अप्रत्या० चतु०         श         "           १-२०         अप्रत्या० चतु०         श         "           १         प्रत्या० चतु०         श         "           १         प्रत्या० चतु०         श         "           १२-२०         अप्रत्या० चतु०         श         "           १२-२१         प्रत्या० चतु०         श         "           १२-२२         प्रत्या० चतु०         श         "           १२-२२         प्रत्या० चतु०         श         "           १२-२१         प्रत्या० चतु०         श         "           १२-२१         प्रत्या रतीत, अरति, शोक,         ४-२         "           १४         पुरुष , ग         १         "         "           २४         पुरुष ग         १         श         "           २५         निर्त्य ग         १         श         श           २         गति          असिंग         स                          |          |                              | १          | *>           |
| २     असाता     १-६     "       ४     मोहनीय     १     "       १     मिथ्यास्व     १     "       १     मिथ्यास्व     १     "       १     मिथ्यात्व     १     "       १     मिथ्यात्व     १     "       १     मिथ्यात्व     १     "       १     अतत्या० चतु०     १     "       १     अरत्या० चतु०     १     "       १     अरवाव चतु०     १     "       १४-१७     सजवलन चतु०     १     "       १४-१७     सजवलन चतु०     १     "       १४-१७     सजवलन चतु०     १     "       १४-१७     सजवलन चतु०     १     "       १४     प्रता , यरति, यरति, यरति, राोक, ४-६     "       २४     पुरुष ग     १     "       २४     पुरुष ग     १     "       २५     नप०, "     १     सु.ल./च       २     तिर्वरग्     १     असंज्ञी       २     निर्तरग्     १     सु.ल./च       २     गति     -     -       २     गति     -     -       २     गति     -     -       २     गति     -       २     जत                                                                                                                                                                                                 | 3        | वेदनोय                       |            |              |
| ४       मोहनीय       १       "         १       मिथ्यास्व       १       "         १-१०       अप्रस्या० चतु०       १       "         १-२०       अप्रस्या० चतु०       १       "         १       प्रत्या० चतु०       १       "         १२-२०       अप्रस्या० चतु०       १       "         १२-२२       प्रत्या० चतु०       १       "         १४-२२       सजवसन चतु०       १       "         १४-२२       हास्य. रति, अरति, शोक,       ४-२       "         २४       एरुप्र ग,       १       "         २४       पुरुष ग,       १०       "         २४       पुरुष ग,       १०       "         २६       नप०,"       १       "         २६       नप०,"       १       असंज्ञी         २       तिर्वर्ग १       १       सु.ल /च         ३       नेप्रक       १       असंज्ञी         २       गति        असंज्ञी         २       गति        स्त. /च         २       गति        अविरति         २       जाति        अविरति         २       जाति       <                                                                                                                                            | 8        |                              |            | 17           |
| १         मिश्यास्व         १         भ           २-५         अनन्ता० चतु०         १         भ           ६-१०         अप्रत्या० चतु०         ४         भ           १९-१७         प्रत्या० चतु०         ४         भ           १८-१०         प्रत्या० चतु०         ४         भ           १८-१०         प्रत्या० चतु०         ४         भ           १८-२३         हास्य. रति, अरति, शोक,         ४- १         भ           १८-२३         हास्य. रति, अरति, शोक,         ४- १         भ           १८-२३         हास्य. रति, अरति, शोक,         ४- १         भ           १८         स्त्री चेट्ठ         *         *         *           २४         पुरुष *,         १         *         *           २६         नपू० ,,         १         असंज्ञी         *           २६         नपू० ,,         १         असंज्ञी         *           २         तिर्त्यग्         १         असंज्ञी         *           २         निर्त्यग्         १         *         *           २         गति         -         *         *           २         गतिर्यग्         १         *         *           २ | २        |                              | १-६        | "            |
| २-५     अनन्ता० चतु०     १     "       ६-२०     अप्रत्या० चतु०     ४     "       १९-१४     प्रत्या० चतु०     ६     "       १४-१०     सजवसन चतु०     ६     "       १४-२०     सजवसन चतु०     ६     "       १४-२०     सजवसन चतु०     ६     "       १४-२०     सजवसन चतु०     ६     "       १८-२२     हास्य. रति, अरति, शोक,     ४-१     "       १७-२३     हास्य. रति, अरति, शोक,     ४-१     "       १४     पुरुष ग,     १     "       २४     पुरुष ,     १     "       २४     पुरुष ,     १     "       २५     नप० ,     १     असंज्ञी       २५     नप० ,     १     असंज्ञी       २     तिर्घग्     १     असंज्ञी       २     निर्चर्गग्     १     असंज्ञी       २     नाति     ''     ''       २     गति     ''     ''       २     जति     ''     ''       २     जाति     ''<                                                                                                                                                                               | 8        |                              |            |              |
| ६-१०       अप्रत्या० चतु०       ४       "         १४-१७       प्रत्या० चतु०       ४       "         १४-१७       सजवलन चतु०       ६       "         १४-२२       हास्य. रति, अरति, शोक,       ४-१       "         १७-२३       हास्य. रति, अरति, शोक,       ४-१       "         १७-२३       हास्य. रति, अरति, शोक,       ४-१       "         १४       स्त्री बेट्ठ       १       "         २४       पुरुष "       १       "         २४       पुरुष ",       १       "         २६       नप० "       १       "         २       नरकायु       १       असंज्ञी         २       तिर्यग्       १       सु.ल /च         २       तिर्यग्       १       सु.ल /च         ३       मनुष्य       "       असङ्घी         २       गति       १       असङ्घी         २       गति       १       असङ्घी         २       गति       १       असङ्घी         २       जाति       १       अविरति         २       जाति       ॥       २         २       जाति       ॥       ॥         २       जाति<                                                                                                               | १        |                              |            | "            |
| १९-२४     प्रत्या० चतु०     १     "       १४-२४     सजवलन चतु०     ६     "       १७-२३     हास्य. रति. अरति. शोक.     ४-२     "       १४     स्त्री बेट्ठ     १     "       २४     पुरुष ग.     १०     "       २४     पुरुष ग.     १०     "       २४     पुरुष ग.     १     "       २५     पुरुष ग.     १     "       २५     पुरुष ग.     १     असंज्ञी       २     तरकायु     १     असंज्ञी       २     तरकायु     १     असंज्ञी       २     तरकायु     १     सु.ल /च       ३     मनुष्य     १     सु.ल /च       २     गति     १     असंज्ञी       २     गति     १     अरिति       २     जाति     १     अविरति       २     जाति     ३     अरोरा       अौदारिक     १-२     अविरत<                                                                                                                                                                                     | २-४      | -                            |            | 37           |
| १४-१७       सज्वलन चतु०       ६       "         १७-२३       हास्य. रति. अरति. शोक.       ४-६       "         भय. जुगुप्सा       १       "       "         २४       एरुष ,.       १०       "       "         २६       नप० ,.       १       "       "         २६       नप० ,.       १       "       "         २       नरकायु       १       असंज्ञी       सु.ल /च         २       नितर्यग्       १       असंज्ञी       सु.ल /च         २       नरकायु       १       असंज्ञी       सु.ल /च         ३       मनुष्य       १       सु.ल /च       सु.ल /च         ३       नेतरक       १       असंज्ञी       सु.ल /च         २       गति—       १       सू.ल /च       सू.ल /च         २       गति—       १       सू.ल /च       सू.ल /च         २       जाति—       १       सू.ल /च       सम्य०         २       जाति—       १       सू.ल /च       १         २       जाति—       १       अविरति       समय०         २       जाति—       १       अविरति       समय०         ३       शरोर—       अविरति       स                                                                                  | ६१०      |                              |            | v            |
| १७-२३       हास्य. रति. अरति. शोक.       ४-१       "         भय. जुगुप्सा       १       "       "         २४       पुरुष "       १०       "         २६       नपू० "       १       "         २६       नपू० "       १       "         २       तरकायु       १       असंज्ञी         २       तरकायु       १       असंज्ञी         २       तिर्यग्       १       सु.ल /च         ३       मनुष्य       १       सु.ल /च         ३       मनुष्य       १       सु.ल /च         ३       नेवायु       "       "         २       गति        असंज्ञी         २       गति           २       गति        असंज्ञी         २       गति           २       गति           २       गति           २       गति           २       जति           २       जति           २       जति           २       गति                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |                              |            | »            |
| भय. जुमुप्सा     १       २४     स्त्री बेड़     १       २४     पुरुष ग     १०       २६     नपू०,,     १       २६     नपू०,,     १       २     तिर्यग्     १       २     तिर्यग्     १       ३     मनुष्य     १       ३     मनुष्य     १       ३     मनुष्य     १       १     नरकायु     १       १     गति     १       १     सु.ल /च       १     पु.ल /च       २     जाति       २     जाति <td>•</td> <td></td> <td></td> <td>"</td>                                                                                                                                                                                                                                                    | •        |                              |            | "            |
| २४     स्त्री बेट्ठ     १     ,,       २५     पुरुष ,,     १०     ,,       २६     नपू 0 ,,     १     ,,       ५     आयु     १     असंज्ञी       १     नरकायु     १     असंज्ञी       २     तिर्यग्     १     सू.ल /च       ३     मतुष्य     १-२     असंज्ञी       ३     मतुष्य     १-२     असंज्ञी       २     गति     ,     ,       २     जाति     ,     ,       २     अरोतारिक     १-२     अविरति                                                                                                                                                                                                                                                                 | १৩–२३    |                              | 3-8        | "            |
| २२     पुरुष ,,     १०     ,,       २६     नपू०,,     १     ,,       ५     आयु     १     असंज्ञी       १     नरकायु     १     असंज्ञी       २     तिर्यग्     १     सू.त./व       ३     मनुष्य     १-२     ,,       ४     देवायु     ,,     ,       ३     मनुष्य     १-२     ,,       ४     देवायु     ,,     ,       २     गति     ,     ,       २     गति     १     सू.ल./च       २     गति     १     सू.ल./च       २     गति     १     सू.ल./च       २     जाति     १     असंज्ञी       २     जाति     १     असंज्ञी       २     जाति     ८     अविरति       २     जाति     ८     ८       २     अरीरारिक     १     ८       २     अहारारक     ८     ८       २     अरात्तरक     २     ८       २     अरात्तरक     ८                                                                                                                                                                                                                                           |          | भय. जुगुप्सा                 |            |              |
| २६     नेपू०,,     १     "       २     नरकायु     १     असंज्ञी       २     तिर्यग्     १     सू.ल /च       २     तिर्यग्     १     सू.ल /च       ३     मनुष्य     १     १       ३     मनुष्य     १     १       ३     नेवायु     "     "       २     गति      असंज्ञी       १     नरक     १     अस्ज्ञी       तिर्यग्     १     सू.ल /च       २     गति     १       २     गति     १       २     गति     १       २     गति     १       २     जाति     १       २     अरोतारिक     १-२<                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | -                            | 1          | (د           |
| भ     आयु     १     असंज्ञी       १     नरकायु     १     असंज्ञी       २     तिर्यग्     १     सु.ल /च       ३     मनुष्य     १     १       ३     मनुष्य     १     १       ३     नेवायु     "     १       ३     नेवायु     "     १       २     गति     १     असज्ञी       २     गति     १     सू.ल /च       २     जाति     १     असज्ञी       २     जाति     १     सू.ल /च       २     जाति     १     अस्प्रेल /च       ३     ३१रोर     ॥     १       अदेवारिक     १-२     अबिरत       २     जाति     ॥       ३     ३१रोर     ॥       अोदारिक     १-२     अबिरत       ४     गहारक     ७     अप्रमत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                              |            |              |
| <ul> <li>१ नरकायु</li> <li>२ तिर्घग्</li> <li>२ तिर्घग्</li> <li>२ नतर्घग्</li> <li>२ मनुष्य</li> <li>२ नेवायु</li> <li>२ नेवायु</li> <li>२ नामकर्म</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          | 1                            | ) `        |              |
| <ul> <li>तत्तर्थग्</li> <li>तत्तर्थग्</li> <li>मनुष्य</li> <li>मनुष्य</li> <li>देवायु</li> <li>देवायु</li> <li>गाति</li> <li>गति</li> <li>गति</li> <li>गति</li> <li>गति</li> <li>गति</li> <li>नरक</li> <li>तत्र्यग्</li> <li>मनुष्य</li> <li>देव</li> <li>सू.ल /च</li> <li>सम्य०</li> <li>र जाति</li> <li>एकन्द्रियादि पॉचो</li> <li>सू.ल /च</li> <li>कोरोर</li> <li>औदारिक</li> <li>देक्रियक</li> <li>सम्य०</li> <li>आहारक</li> <li>अप्रमत्त</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1        | 1                            |            |              |
| ३     मनुष्य     १-२       ४     देवायु     "       ६     नामकर्म     "       १     गति     १       १     गति     १       १     नरक     १       तिर्यग्     १     सू.ल /च       मनुष्य     १     सू.ल /च       तिर्यग्     १     सू.ल /च       मनुष्य     १     सू.ल /च       प्रकत्दियादि पॉचो     १     सू.ल /च       ३     शरोर     "       औदारिक     १-२     अविरत       अाहारक     ७     अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          | नरकायु<br><del>कि</del> ्रिय |            |              |
| ४     देवाँग्रु     "       ६     नामकर्म     "       १     गति     1       १     नरक     १       तिर्यग्     १     सू.ल /च       तिर्यग्     १     सू.ल /च       मनुष्ठ्य     १     सू.ल /च       देव     १-२     अविरति       २     जाति     -       २     जाति     -       २     जाति     -       २     जाति     -       ३     शरोर     -       अौदारिक     १ -२     अविरत       बौक्रियक     १-२     अविरत       अग्रहारक     ७     अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |                              | ι          | सू.राष       |
| ६     नामकर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |                              |            |              |
| <ul> <li>श्रात्ति</li> <li>नरक</li> <li>तिर्यग्</li> <li>तिर्यग्</li> <li>तिर्यग्</li> <li>मनुष्ठ्य</li> <li>मनुष्ठ्य</li> <li>स् ल /च</li> <li>स् ल /च</li> <li>स् ल /च</li> <li>देव</li> <li>श्रात्ति -</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>जाति</li> <li>प्रके न्द्रियादि पॉचो</li> <li>स् .ज /च</li> <li>अरोर</li> <li>औदारिक</li> <li>दे - ह</li> <li>अविरत<br/>सम्य०</li> <li>आहारक</li> <li>अप्रमत्त</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          | पनाखु<br>⊐तान्ध्रा           | 77         |              |
| <ul> <li>नरक         <ul> <li>नरक</li></ul></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ł        | чыңыңы                       |            |              |
| <ul> <li>तिर्यग्</li> <li>मनुष्य</li> <li>मनुष्य</li> <li>देव</li> <li>र सू ल /च</li> <li>देव</li> <li>र-E</li> <li>थविरति</li> <li>सम्य०</li> <li>र सू.ल /च</li> <li>र सम्य०</li> <li>र सू.ल /च</li> <li>र सम्य०</li> <li>र सू.ल /च</li> <li>र सू.ल /च</li> <li>र सम्य०</li> <li>र स्मय०</li> <li>र सम्य०</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <u>१</u> |                              | 8          | असङी         |
| मनुष्ये     १     सूं त /च       देव     १-६     अविरति       २     जाति —        ३     शरोर —        ३     शरोर —        अौदारिक     १ - ६     अविरत       अग्रहारक     ७     अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ŀ        |                              | è          | स.ल/च        |
| देव १-६ अविरति<br>सम्प्र०<br>२ जाति<br>एकन्द्रियादि पॉंचो १ सू.ज /च<br>३ इगरोर<br>औदारिक १ "<br>वैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |                              | 1 1        | ∝<br>स.ल./च  |
| २ जाति<br>एकन्द्रियादि पॉंचो १ सू.ख /च<br>३ झरोर<br>औदारिक १ "<br>बैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | {        | देव                          |            | अविरति       |
| २ जाति<br>एकन्द्रियादि पॉंचो १ सू.ख /च<br>३ शरोर<br>औदारिक १ "<br>वैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1        | × -                          |            |              |
| एकन्द्रियादि पॉचो १ सू.ख /च<br>३ ३। रोर<br>औदारिक १ "<br>वैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •        | जात <del>ि –</del>           | ľ          |              |
| ३ झरोर<br>औदारिक १ "<br>वैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |          |                              | 8          | सू.ल/च       |
| औदारिक १ "<br>वैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 3        |                              |            |              |
| वैक्रियक १-६ अविरत<br>सम्य०<br>आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1        | औदारिक                       |            |              |
| आहारक ७ अप्रमत्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |                              | 3-8        | अविरत        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1        |                              |            |              |
| तेंजस १ सू. ल./च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          | आहारक                        | 1          | 1            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          | तैजस                         | १          | सू, त./च     |

| 83 | ৩ |
|----|---|
|----|---|

| -    |
|------|
| USS! |
|      |

| र्न ०      | प्रकृतिका नाम         | स्वामिल्ब व गुणस्थान |                  |  |
|------------|-----------------------|----------------------|------------------|--|
|            |                       | उरकृष्ट              | जधन्य            |  |
|            | कार्मण<br>• २०१०      | १                    | सू.ल./च          |  |
| 8          | अंगोपांग<br>औदारिक    |                      | <b>7</b> 2       |  |
|            | अ।दा।रक<br>बैक्रियक   | 8                    | अविरत            |  |
|            | व कियक<br>आहारक       | ع-ع<br>ق             | आपरत<br>अप्रमत्त |  |
|            | जाहारफ<br>निर्माण     | १                    | सू ल,/च          |  |
| <u>لا</u>  | ्यनाथ<br>अन्धन        | 2                    | *                |  |
| ષ          | र्भ भारत              | ۲۲                   | 17               |  |
| 6          | संस्थान—              | ļ                    |                  |  |
| ~          | समचतुरस               | १-१                  | 57               |  |
|            | । रोष पॉँचो           | 8                    | 53               |  |
| 3          | संहनन                 | •                    |                  |  |
| •          | बज्र वृषभ नाराच       | 3-8                  | 57               |  |
|            | शेष पॉँचो             | 8                    | 43<br>1          |  |
| १०-१३      | स्पर्श, रस, गन्ध वर्ण | 17                   | ۰۶               |  |
| શ્રષ્ટ     | आनुपूर्वी             |                      | ļ <b>1</b>       |  |
| •          | नरक                   | 8                    | असंज्ञी          |  |
|            | तिर्यग व मनुष्य       | 76                   | सूल,/च           |  |
|            | देव                   | १-१                  | अविरत            |  |
|            |                       |                      | सम्य०            |  |
| <b>१</b> ४ | अगुरुलघु              | १                    | सूल/च            |  |
| १६         | उपघात                 | ר<br>יי              |                  |  |
| १७         | परघात                 | 17                   | "                |  |
| γ⊑<br>     | आत9                   | १                    | "                |  |
| 38         | उद्योत                | 5<br>77              | \$7              |  |
| 20         | <u>जच्छ</u> ्वास      | 21                   | 57               |  |
| २१         | विहायीगति             |                      |                  |  |
|            | সহাহর                 | १-१                  | 17               |  |
|            | अत्रशस्त              | 3                    | 57               |  |
| રર         | प्रश्येक              | 77                   | n                |  |
| 43         | त्रस                  | 17                   | 37               |  |
| 28         | सुभग                  | १-१                  | 19               |  |
| રક્        | मुस्वर                | , "                  | . 17             |  |
| ર્વ        | शुभ                   | १                    | 37               |  |
| হত         | सूक्ष्म               | **                   | , n              |  |
| २८         | पर्याष्ठ              | ,,,                  | n                |  |
| 38         | स्थिर                 | 1 "                  | 47               |  |
| 30         | आदेय                  | १-१                  | יי               |  |
| ३१         | यश कोति               | १०                   | 11               |  |
| ঽঽ         | साधारण                | 8                    | 57               |  |
| 33         | स्थावर                | 8                    | 22               |  |
| 38         | दुर्भग                | 17                   | "                |  |
| 34         | दु.स्वर               | *7                   | **               |  |
| ĘĘ         | <u> </u>              | 27                   | >7               |  |
| રૂહ        | बगदर<br>-             | 11  <br>12           | +>><br>17        |  |
| ३न         | अपर्याप्त             | 97<br>17             | 71               |  |
| 38         | अस्थिर                | 17                   | "                |  |

| नं० | प्रकृतिका नाम | स्वामित्व | स्वामित्व व गुणस्थान |  |
|-----|---------------|-----------|----------------------|--|
|     |               | उत्कृष्ट  | जधन्य                |  |
| 80  | अनादेय        | و         |                      |  |
| ४१  | अयश को सि     | ,         | ,1                   |  |
| 88  | तीर्थं कर     |           |                      |  |
| 9   | गोत्र         |           |                      |  |
| 8   | उच्च          | १०        | 17                   |  |
| २   | नीच           | 2         | 'n                   |  |
| 6   | अन्तराय       |           |                      |  |
| 2   | पॉचो          | 80        | ,                    |  |
|     | <u> </u>      | 1         |                      |  |

### ७. एक योग निमित्तक प्रदेश बंधमें अल्पबहुत्व क्यों

### ८. सम्यक्त्व व मिश्र प्रकृतिकी अन्तिम फालिमें प्रदेशों सम्बन्धी दो मत

क पा ४/३.२२/९६३१/३३४/११ जहवसहाहरिएण उवलद्धा वे उवएसा। सम्मत्तचरिसफालीदो सम्मामिच्छत्तचरिमफाली असले० गुणहीणा तित्त एगो उवएसो । अवरेगो सम्मामिच्छत्तचारिमफाली तत्तो विसेसाहिया त्ति । एत्थ एदेसि दोण्ह पि उवएसाण णिच्छ्यं काउम-समत्थेण जड़वसहाइरिएण एगो एत्थ बिलिहिदो अवरेगो ट्रिदिसंक्रमे । तेणेद वे वि उवदेसा थप्प कादूण वत्त्त्ववा त्ति । ⇒यतिवृषभाचार्य-को दो उपदेश प्राप्त हुए । सम्यक्त्वकी अन्तिम फालिसे सम्यग्-मिथ्यात्वकी अन्तिम फालि असंस्यातगुणी हीन है यह पहला उपदेश है । तथा सम्यग्मिथ्यात्वकी अन्तिम फालि उससे (सम्य-क्तक्ती अन्तिम फालि असंस्यातगुणी हीन है यह पहला उपदेश है । तथा सम्यग्मिथ्यात्वकी अन्तिम फालि उससे (सम्य-क्तकी अन्तिम फालिसे) विधेष अधिक है यह दूसरा उपदेश है । इन दोनो हो उपदेशोका निश्चय करनेमे असमर्थ यतिवृष-भाचार्यने एक उपदेश यहाँ लिखा और एक उपदेश स्थिति सक्रममें लिखा, अत' इन दोनो हो उपदेशोको स्थगित करके उपदेश करना चाहिए ।

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भा० ३-१८

#### ९. अन्य प्ररूपणाओं सम्बन्धी विषय सूची

(म. **व. ६/**§⊶ पृ.)

| <b></b> . | मूल<br>उत्तर | विषय                             | ज. उ. पद भूजगारादि- ज. उ.<br>ज. उ. पद पद हानि | षट्-<br>गुण<br>वृद्धि |
|-----------|--------------|----------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------|
| ओ         | घ व आ        | देशसे अष्ट कर्म <sup>प्र</sup>   | ररूपणा                                        |                       |
| १         | म्रुल        | समुरकोर्त्त ना                   | \$/٢٥-٢٥٢/ \$/٢٤٤<br>٢٤-٢٢ ٢٤٤<br>٢٤-٢٢       |                       |
|           |              | <b>भंगविच</b> य                  | \$/??¥~??\$<br>\$/??¥~??\$                    |                       |
|           |              | जीवस्थान व<br>अध्यवसाय-<br>स्थान | ६/१३४-११६/व३,<br>व्ह                          |                       |
|           | उत्तर        | सन्निकर्ष<br>भंग विचय            | ६/२६६-४६४/१७=<br>६/४६६-४६६/३४०-३४४            |                       |

#### प्रदेशत्व—

- रा. बा,/२/७/१३/११३/१ प्रदेशवत्त्वमपि साधारणं संख्येयासंख्येया-नन्तप्रदेशोपेतत्वात् सर्वद्रव्याणाम् । तदपि कर्मोदयाचपेक्षाभावात् पारिणामिकम् । –प्रदेशवत्त्व भी सर्व द्रव्यसाधारण है, क्योंकि सर्व द्रव्य अपने अपने संख्यात्, असंख्यात वा अनन्त प्रदेशोंको रखते हैं । यह कर्मोंके उदय आदिको अपेक्षाका अभाव होनेसे पारिणामिक हैं । आ, प./६ प्रदेशस्य भावः प्रदेशत्वं क्षेत्रत्वं अविभागिपुदुगज्जपरमाणु-नावष्टव्यम् । –प्रदेशके भावको प्रदेशत्व अर्थात् क्षेत्रत्व कहते हैं । वह
- नविष्टण्यम् । व्यत्रदेशकं मावका अवशाल अयात् कत्राल कहा छ । पर अविभागो पुद्रगत परमाणुके द्वारा घेरा हुआ स्थान मात्र होता है ।

\* षट् द्रव्योंमें सप्रदेशी व अप्रदेशी विमाग---

दे० द्रव्य/३।

- प्रदेश विरच ध, १४/४,६,२८७/३६२/३ कर्मपुइगलप्रदेशो विरच्यते अस्मिन्निति प्रदेशविरचः कर्मस्थितिरिति यावत । अथवा विरच्यते इति विरचः प्रदेशहचासौ विरचश्च प्रदेशविरचः विरच्यमानकर्मप्रदेश इति यावत । — कर्म पुद्रस प्रदेश जिसमें विरचा जाता है अर्थात स्थापित किया जाता है वह प्रदेश विरच कहलाता है । अभिप्राय यह है कि यहाँपर प्रदेशविरचसे कर्मस्थिति ली गयी है । अभिप्राय यह है कि यहाँपर प्रदेशविरचसे कर्मस्थिति ली गयी है । अथवा विरच पदकी निरुक्ति यह है – विरच्यते अर्थात्व जो विरचा जाता है उसे विरच कहते हैं । तथा प्रदेश जो विरच वह प्रदेश विरच कह-लाता है । प्रदेशविरच्यमान कर्म प्रदेश यह उसका अभिग्राय है ।
- प्रदोष -----स. सि./६/१०/३२७/१० तत्त्वज्ञानस्य मोक्षसाधनस्य कीर्तने कृते कस्यचिदनभिव्याहरतः अन्तःपैशुन्यपरिणामः प्रदोषः । == तत्त्व-ज्ञान मोक्षका साधन है, उसका गुणनान करते समय उस समय नहीं बोलने वालेके जो भीतर पैशुन्य रूप परिणाम होता है वह प्रदोष है । (रा.बा./६/१०/१/४१७) (गो. क./जी. प्र./प००/१७१/१)।
- गो. क./जी. प्र./८००/९७१/१ सरप्रदोषः तत्त्वज्ञाने हर्षाभावः । चतत्त्व ज्ञानमें हर्षका अभाव होना प्रदोष है ।
- रा. वा. हि./६/१०/३६४-४२६ कोई पुरुष (किसी अन्यकी) प्रशंसा करता होय, ताक्सँ कोई सराहे नाहीं. ताक्सँ मुनकरि आप मौन राखे अन्तरंग विषे वा सूं अदेखसका भाव करि तथा (वाक्सँ) दोष लगावनेके अभिन्नाय करि वाका साधक न करे ताके ऐसे परिणाम क्सँ प्रदोष कहिए।

प्रद्युम्न---- ह. पु./सर्ग/श्लोक -- अपने पूर्वके सातवें भवमें शृगास था ( ४१/१११ ) छठे भवमें ब्राह्मणपुत्र अग्निभूति ( ४१/९०० ), पाँचवें भवमें सौधर्म स्वर्गमें देव ( ४६/१३६ ), चौधे भवमें सेठ पुत्र पूर्णभद्र ( ४३/१४८ ) तीसरे भवमें सौधर्म स्वर्गमें देव ( ४३/१८८ ), दूसरे भवमें मधु ( ४१/१६० ) पूर्व भवमें आरणेन्द्र था ( ४३/४० )। वर्तमान भवमें कृष्णका पुत्र था ( ४३/४० ) जन्मते ही पूर्व वैरी अम्रुरने इसको उठाकर पर्वतपर एक शिलाके नीचे दवा दिया ( ४३/४७ ) तत्परचात् कालसंबर विद्याधरने इसका पाहन किया ( ४३/४७ ) युवा होनेपर पोषक माता इनपर मोहित हो गयी ( ४१/४४ )। इस घटनापर पिता कालसंबरको युद्धमें हरा कर द्वारका आये तथा जन्ममाताको अनेकों वालक्रीडाओं द्वारा प्रसन्न किया (४७/६७)। अन्तमें दीक्षा धारण की ( ई१/३१ ), तथा गिरनार पर्वतपरसे मोक्ष प्राप्त किया ( ६४/१६-१७)

प्रद्युम्न चरित्र- १. आ० सोमकीर्ति (ई० १४७४) द्वारा विर-चित संस्कृत खन्द बद्ध ग्रन्थ । इसमें १६ सर्ग तथा कुल ४८०० श्लोक हैं । २. आ० शुभचन्द्र (ई० १४१६-१४४६) द्वारा रचित संस्कृत छन्द बद्ध ग्रन्थ ।

प्रधान वाद-- दे० सांख्यदर्शन ।

प्रध्वंसाभाव—दे॰ अभाव ।

प्रबंध काल-दे॰ काल/१।

प्रभंजन — १. मानुषोत्तर पर्वतका एक कुट व उसका स्वामी भवन-वासी वायुकुमारदेव—दे० जोक/४/१०।

प्रभ-- सौधर्म स्वर्गका २१ वॉं पटल व इन्द्रक 1- दे० स्वर्ग/१1

- प्रभा— रा. वा,/३/१/१/१५१/२३ न दीप्तिरूपैव प्रभा । किं तर्हि । द्रव्याणां स्वात्मैव मृजा प्रभा यत्संनिधानात मनुष्यादीनामयं संव्यवहारो भवति स्निग्धकृष्णप्रभमिदं रूक्षकृष्णप्रभमिदमिति । क्रवेस दीप्तिका नाम ही प्रभा नहीं है किन्तु द्रव्योंका जो अपना विशेष विशेष सस्तोनापन होता है, उसीको कहा जाता है कि यह स्निग्धकृष्णप्रभावासा है । यह रूक्ष कृष्ण प्रभा वाला है ।
- प्रभाकर भट्ट १. योगेन्दुदेवके शिष्य दिगम्बर साधु थे। योगेन्दु देवके अनुसार इमका समय भी ई. श. ई आता है। (प.प्र./प्र. १००/A. N. Up) मीमांसकोंके गुरु थे। कुमारिल भट्टके समकालीन थे। समय---(ई० ६००-६२१) (प. प्र./प्र./१००/A. N. up (स्याद्वाद सिद्धि/प्र. २०/ पं. दरबारी लाल कोठिया) (विशेष दे. मीमांसा दर्शन)।

प्रभाकर मत---दे॰ मीमांसक दर्शन।

प्रभाचिंद्र --- इस नाम के अनेकों आचार्य हुए हैं -- १. नन्दिसंघ वत्ता-कारमण की गुर्वावल्ली के अनुसार लोकचन्द्र के झिष्य और नेमिचन्द्र के गुरु ! समय -- शक ४५२-४७८ (ई० ४३१-५५६) । (दे. इतिहास/ ७/२) । २. अकर्ज क भट्ट (ई० ६२०-६८०) के परवर्ती एक आचार्य जिन्होंने गृद्धपिच्छ कृत तत्त्वार्थ सूत्र के अनुसार एक द्वितीय तत्त्वार्थ सूत्र की रचना की ! (ती./३/३००) । ३. राष्ट्रकूट के नरेश गोबिन्द तृ. के दो तायपत्रों (शक ७१९-७२४) वे अनुसार आप तोरणचार्य के शिष्य और पुष्पनन्दि के शिष्य थे । समय- लगभग शक ७१०-७५४ (ई० ८९९-८३२) । (जै./२/१९३) । ४. महापुराण के कर्ता जिनमेन (ई० ८९९-८३२) से पूर्ववर्ती जो कुमारसेन के शिष्य थे । कृति-न्याय का ग्रन्थ 'चन्द्रोदय' । समय- ई० ७१७ (ह. पु./प्र.८/पं. एझा लाख) । ६. नन्दिसंघ देशीयगण गोलाचार्य आवाय में आप पट्टतन्दि

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

सैद्धान्तिक के शिष्य और आबिद्धकरण पद्मनन्दि कौमारदेव के सधर्मा थे। परीक्षामुख के कर्ता माणिक्यनन्दि आपके झिक्षा गुरु थे। कृतियें-प्रमेयकमल मार्तण्ड, न्याय कुमुद चन्द्र, तत्त्वार्थवृत्ति पद त्रिवरण, शाकटायन न्यास, शब्दाम्भोज भास्कर, समाधितन्त्र टीका, आत्मानुशासन टीका, समयसार टीका. प्रवचनसार सरोज भारकर, ण्ड्वास्तिकाय प्रदीप, रूषु द्रव्य संग्रह वृत्ति, महापुराण टिप्पणी गद्य कथा कोष, क्रिया कलाप टीका और किन्हीं विद्वानों के अनुसार रत्नकरण्ड श्रावकाचार की टीका भी। समय- पं, महेन्द्र कुमार के अनुसार वि. १०३७-११२२; पं. कैलाश चन्दजी के अनुसार ई० २४०-१०२०। (दे.इतिहास/७/५); (जै /२/२४८, १/२८८); (तो /१/४१, ५०)) ६ नन्दिसंघ देशीयगण में मेघचन्द्र त्रेविदा दि. के शिष्य और बीरनन्दि व शुभचन्द्र के सहधर्मा। (दे. इतिहास/७/४)। ७, ऐन गण के भट्टारक बाल चन्द के शिष्य । कृतियें-सिद्धान्तसार की कन्नड् टीका और पं. कैसाश चन्दजी के अनुसार रत्नकरण्ड श्रावकाचार की टीका। समय—वि. श, १३ (ई० ११८६-१२४३)। ५. नन्दि संघ बलास्कार गण की अजमेर गड्दी के अनुसार आप रतन कीति भट्टारक के झिष्य और पदानन्दि के झिष्य थे। समय- वि. झ. १३ पूर्व अथवा वि. १३१०-१३=५ (ई० १२५३-१३२८)। (दे. इतिहास/ ३/४) । (दे०इतिहास/७/३) । १. श्रुत मुनि (ई० १३४१, वि० १३१९) के शिक्षा गुरु। समय - वि. श. १४ का उत्तरार्ध (ई० श/ १४ पूर्व)। (जै./२/१९१, ३४१)। १०. काष्ठासंत्री आचार्य। गुरु परम्परा-हेमकोर्ति, धर्मचन्द्र, प्रभाचन्द्र ३ कृति-तत्त्वार्थ रत्न प्रभाकर। समय – वि. १४८६ (ई० १४३२)। (क./२/३६६-३७०)। ११. नन्दिसंघ मतः त्कार गण दिल्ली झालाजो पीछे चिम्तौड़ झाला के रूप में रूपान्तरित हो गई। गुरु-जिनचन्द्र। समय-वि.१६७१-१६८६ (ई॰ १४१४-१५२६)। (ती./३/३८४)।

प्रभाव-----स. सि./४/२०/२५१/७ शापानुग्रहशक्तिः प्रभावः । = शाप और अनुग्रह रूप शक्तिको प्रभाव कहते हैं । (रा. वा./४/२०/२/२/ २३५/१३)।

प्रभावती---पूर्वविदेहस्थ वत्सकावती देशकी मुख्य नगरी । दे० सोक/७।

#### प्रभावना—१. प्रमावना अंगका लक्षण

१. निञ्चयकी अपेक्षा

- स. सा./मू./२३६ विज्आरहमारूढो मणोरहप़हेसु भमइ जो चेदा। सो जिणणाणपहावी सम्मदिष्ठा मुणेयव्वो ।२३६। =जो चेतयिता विद्या-रूपी रथपर आरूढ हुआ, मन रूपी रथके पथमें (ज्ञानरूपी रथके चलनेके मार्गमें ) भ्रमण करता है, वह जिनेन्द्र भगवात्के ज्ञानकी प्रभावना करनेवाला समयग्दष्टि जानना चाहिए ।२३६ं।।
- रा.वा./६/२४/१/५२१/१५ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्ररत्नत्रयप्रभावेन आत्मनः प्रकाशतं प्रभावनम् । = सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र रूप रत्नत्रयके प्रभावसे आत्माको प्रकाशमान करना प्रभावना है । (चा. सा./१/४) (पु. सि. उ./१०)।
- द. सं./टी./४१/१७७/१ निश्चयेन पुनस्तस्यैव व्यवहारप्रभावना गुणस्य बलेन मिथ्यात्वविषयकवायप्रभृतिसमस्तविभावपरिणामरूपपरसम-यानां प्रभावं हत्वा शुद्धोपयोगलक्षणस्वसंवेदनज्ञानेन विशुद्धज्ञानदर्शम-स्वभावनिजशुद्धात्मनः प्रकाशनमनुभवनमेव प्रभावनेति । =व्यवहार प्रभावना गुणके बलसे मिथ्यात्व-विषय कषाय आदि सम्पूर्ण विभाव परिणामरूप परसमयके प्रभावको नष्ट करके शुद्धोपयोग लक्षण्वाले स्वसंवेदन ज्ञानसे, निर्मल, ज्ञान, दर्शन रूप स्वभाव वाली निज

शुद्धारमाका जो प्रकाशन अथवा अनुभवन, वह निश्चयसे प्रभा-वनाहै।

- पं,ध /उ./८१६ मोहारतिक्षतेः शुद्धः शुद्धाच्छ्यद्धतरस्ततः । जीवः शुद्धतमः कश्चिवस्तीत्यात्मप्रभावना । ८१६।==कोई जीव मोह रूपी शत्रुके नाश होनेसे शुद्ध और कोई जीव शुद्धसे शुद्धतर तथा कोई जीव शुद्धतम हो जाता है, इसी तरह उत्तरोत्तर शुद्धताका प्रकर्ष ही आत्मप्रभावना कहलाती है ।८१६।
- स. सा./पं. जयचन्द/२३६ प्रभावनाका अर्थ प्रकट करना है, उद्योत करना है इत्यादि; इसलिए जो अपने ज्ञानको निरन्तर प्रगट करता है---बढ़ाता है, उसके प्रभावना अंग होता है।

२. व्यवहारकी अपेक्षा

- र. क. श्रा./१८ अज्ञानतिमिरव्याधिमपाकृत्य यथायथम् । जिनशासन-माहारम्यप्रकाशः स्यारप्रभावना ।१८। = अज्ञान रूपी अन्धकारके विनाशको जिस प्रकार बने उस प्रकार दूर करके जिनमार्गका समस्त मतावलम्बियोंमें प्रभाव प्रगट करना सो प्रभावना नामका आठवाँ अंग है ।१८। (का. अ./४२२-४२३)।
- मू. आर./२६४ धम्मकहाकहणेण य वाहिरजोगेहिं चाविणवज्जीहिं । धम्मो पहाविदव्वो जीवेमु दयाणुकंपाए ।२६४। ल्ल्महापुराणादि धर्मकथाके व्याख्यान करनेसे, हिंसा दोष रहित तपश्चरण कर, जीवोंकी दया व अनुकम्पा कर, जैन धर्मकी प्रभावना करनी चाहिए । आदि शब्दसे परवादियोंको जीतना, अष्टांगनिमित ज्ञान, पूजा, दान आदिसे भी प्रभावना करनी चाहिए ।२६४।
- रा. वा./६/२४/१२/ ३३०/१७ ज्ञानरविप्रभया परसमयखद्यो सो खोततिर-स्कारिण्या, सत्तपसा महोपवासादिलक्षणेन सुरपतिविष्ठरप्रकम्पन-हेतुना, जिनपूजया वा भव्यजनकमलषण्डप्रवोधनप्रभया, सद्धर्म-प्रकाशनं मार्गप्रभावनमिति संभाव्यते ।=पर समय रूपी जुगुनुअंकि प्रकाशको पराध्रुत करनेवाले ज्ञानरविकी प्रभासे, इन्द्रके सिहासनको कॅपा देनेवाले महोपवासादि सम्यक् तपोंसे तथा भव्यजन रूपी कमलोंको विकसित करनेके लिए सूर्यप्रभाके समान जिन पूजाके द्वारा सद्धर्मका प्रकाश करना मार्ग प्रभावना है। (स. सि./६/२४/३३१/४) (पु. सि. उ./३०) (चा. सा./६/३) (द्र. सं./टी./४१/१७७/२) (भा. पा./टी./७७/२२१/११)।
- ध. ८/३.४१/११/१ आगमट्ठस्स पवयणमिदि सण्णा। तस्स पहावणं णाम वण्णजणणं तव्युडिद्करणं च, तस्स भावो पवयणप्रहावणदा।= आगमार्थका नाम प्रवचन है, उसके वर्णजनन अर्थात् कीर्ति विस्तार या वृद्धि करनेको प्रवचनको प्रभावना और उसके भावको प्रवचन-प्रभावनता कहते हैं।
- भा, आ./वि./४४/१५०/६ धर्मस्थेषु मातरि पितरि भ्रातरि वानुरागो वात्सल्यं, रत्नत्रयादरो वात्मनः। प्रभावना माहात्म्यप्रकाद्यनं रत्नत्रयस्य तद्वतां वा। स्टरत्नत्रय और उसके धारक श्रावक और मुनिगणका महत्त्व बतलाना, यह प्रभावना गुण है। ऐसे गुणोंसे सम्यक्ष्वकी वृद्धि होती है।
- पं.ध./उ./८१८-ष्२१ बाह्यः प्रभावनाङ्गोऽस्ति विद्यामन्त्रादिभिर्बत्तैः । तपोदानादिभिर्जेन्धर्भोरक्षों विधोयताम् ।८१८। परेषामपकर्षास मिथ्याखोरकर्षशालिनाम् । चमत्कारकरं किचित्तद्विधेयं महारमभिः ।ष्११ः = विद्या और मन्त्रोंके द्वारा, बलके द्वारा, तथा तप और दानके द्वारा जो जैन धर्मका उत्कर्ष किया जाता है, वह प्रभावना अंग कहलाता है । तत्त्वज्ञानियोंको यह करना चाहिए ।ष्१ष्य मिथ्यात्वके. उत्कर्षको बढ़ाने वाले मिथ्यादृष्टियोंका अपकर्ष करनेके लिए जो कुछ चामत्कारिक क्रियाएँ हैं, वे भो महात्माओंको करनी चाहिए ।ष्११।

9

भेद व लक्षण

## २. इस एक मावनामें शेष १५ मावनाओंका समावेश

ध. ¤/३,४१/११/३ उभ्कटुपवयणप्पहायणस्स दसणविसुज्भदादीहि अविणाभावादो । तेणेदं पण्णरसमं कारणं च्य्योकि, उत्कृष्ट, प्रवचन प्रभावनाका दर्शनविशुद्धितादिकोके साथ अविनाभाव है । इसलिए यह पन्द्रहवॉ कारण है ।

## \* एक सागे प्रसावनासे तीर्थंकरत्व वंध संमव

दे०—भावना/२

- प्रभास—-१ लवण समुद्रकी नैभू रिय व वायव्य दिशामे स्थित द्वोप व उसके स्वामी देव—दे० लोक ४/१२. दक्षिण लवण समुद्रका स्वामी देव—दे० लोक/४/१। ३ धातकी खण्डका रक्षक व्यन्तर देव—दे० लोक/४/२।
- प्रभु न च.व/१०८ घाईकम्मखयारो केवलणाणेण विदिदपरमट्ठो। उवदिट्ठसयलतत्तो लद्धसहाको पहू होई । १०८१ = घाति कर्मोंके क्षयसे जिसने केवलज्ञानके द्वारा परमार्थको जान लिया है, सकल तच्वो-का जिसने उपदेश दिया है, तथा निजस्वभावको जिसने प्राप्त कर लिया है, वह प्रभु होता है । १०८१
- पं का./त.प्र /२७ निष्ठचयेन भावकर्मणा, व्यवहारेण द्रव्यकर्मणामासव-णवधनसंवरणनिर्जरणमोक्षणेषु स्वयमोशत्वात् प्रभु । = निष्ठचयसे भाव कर्मांके आसव, बध, सवर, निर्जरा और मोक्ष करनेमे स्वय समर्थ होनेसे आत्मा प्रभु है। व्यवहारसे द्रव्यकर्मोके आसव, बध आदि करनेमें स्वयं ईश होनेसे वह प्रभु है।
- मं. का./ता.घृ./२७/६०/११ निश्चधेन मोक्षमोक्षकारणरूपशुद्धपरिणाम-परिणमनसमर्थस्वात्त्रधेव चाशुद्धनयेन संसारससारकारणरूपाशुद्ध-परिणामपरिणमनसमर्थस्वात् प्रभुर्भवति । = निश्चयसे मोक्ष और मोक्षके कारण रूप शुद्ध परिणामसे परिणमनमे समर्थ होनेसे, और अशुद्ध नयसे ससार और संसारके कारण रूप परिणामसे परिणमनमें समर्थ होनेसे यह आरमा प्रभु होता है।
- प्रसुदेव शक्ति—स सा /आ /परि /शक्ति नं ७ अखण्डितप्रताप-स्थातन्त्र्यशातित्वन्नक्षणा प्रभुत्यशक्ति ।= जिसका प्रताप अखण्डित है, ऐसा स्वातन्त्र्यसे शोभायमानपना जिसका नक्षण है, ऐसी प्रभुत्व शक्ति है ।७।
- पं. का./त.प्र /२९ निर्वतितसमस्ताधिकारशक्तिमात्रं प्रभुत्वं ।=प्राप्त किये हुए समस्त ( आत्मिक ) अधिकारोकी शक्ति मात्र रूप प्रभुत्व होता है ।

#### **प्रमत्त संयत**—दे० संयत ।

प्रमाण — स्व व पर प्रवाशक सम्यग्ज्ञान प्रमाण है। जैनदर्शनकार नैयायिकोकी भाँति इन्द्रियविष्य व सन्निक्षको प्रमाण नही मानते। स्वार्थ व परार्थके भेदसे अथवा प्रत्यक्ष व परोक्षके भेदसे वह दो प्रकार है। परार्थ तो परोक्ष ही होता है, पर स्वार्थ प्रत्यक्ष व परोक्ष दोनो प्रकारका होता है। तहाँ मतिज्ञानात्मक स्वार्थ प्रसाण तो साव्यवहारिक प्रत्यक्ष है, और श्रुतज्ञानात्मक स्वार्थ परोक्ष है। अवधि, मन पर्यय और केवल ये तीनो ज्ञान पारमार्थिक प्रत्यक्ष है। नैयायिकोंके द्वारा मान्य अनुमान, उपमान, अयपित्ति, ऐतिह्य व शब्दादि सत्र प्रमाण यहाँ श्रुतज्ञानात्मक परोक्ष प्रमाणमे गमित हो जाते है। पहले न जाना गया अपूर्वपदार्थ प्रमाणका विषय है, और वस्तुकी सिद्धि अथवा हित प्राप्ति व अहित परिहार इसका फल है।

| १        | भमाण सामान्यका रुक्षण ।                                                                        |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २        | मनाणके मेद ।                                                                                   |
| *        | अन्य अनेकों मेद-अनुमान, अपमान, आगम, तर्क                                                       |
|          | मत्यभिशान, शब्द, स्मृति, अर्थापत्ति आदि ।                                                      |
| l        | दे० वह वह नाम                                                                                  |
| *        | न्यायकी अपेक्षा प्रमाणके मेदादिका निर्देश ।                                                    |
|          | दे० परोक्ष                                                                                     |
| Ę        | माणके मेदोंके रुझण ।<br>प्रत्यक्ष व परोक्ष प्रमाण ।                                            |
| *        |                                                                                                |
| *        | परार्धं प्रमाण । —दे० अनुमान, हेलु<br>प्रमाणके मेदोंका समीकरण ।                                |
| ¥        |                                                                                                |
| <u>۲</u> | ममाणाभासका राक्षण ।                                                                            |
| २        | प्रमाण निर्देश                                                                                 |
| 2        | ज्ञान ही प्रसाण है।                                                                            |
| 2        | सम्यन्ज्ञान ही प्रमाण है मिथ्याज्ञान नहीं।                                                     |
| *        | सम्यक् व मिथ्या अनेकान्तके लक्षण ।—दे० अनेकात/१                                                |
| <br>  *  | प्रमाण व नय सम्बन्ध ।वे॰ नय/1/२ न II/१                                                         |
| ्        | परोक्षज्ञान देशतः और प्रत्यक्ष छान सर्वतः प्रमाण है।                                           |
| 8        | सम्यग्धानी आत्मा ही कथचित् प्रमाण है।                                                          |
| ч        | प्रमाणका विषय ।                                                                                |
| Ę        | प्रमाणका फल ।                                                                                  |
| *        | वस्तु विवेचनमे अमाण नयका स्थान । - दे० न्याय/१                                                 |
| છ        | प्रमाणका कारण ।                                                                                |
| *        | . <u>अपवारमें कथंचित् प्रमाणता ।</u> दे० उपचार/४                                               |
| 6        | प्रमाणामासके विषयादि ।                                                                         |
| . 3      | সমাগকা সাম।ण्य                                                                                 |
| 2        | प्रामाण्यका रुक्षण ।                                                                           |
| `<br>**  | प्रमाण ज्ञानमें अनुभवका स्थान । —दे॰ अनुभव/३                                                   |
| र        | स्वतः व परतः दोनोंसे होता है।                                                                  |
| <b>*</b> | प्रमाण ज्ञान स्व-पर व्यवसायात्मक होता है।                                                      |
| "        | दे० ज्ञान /I/३                                                                                 |
| ्र       | वास्तवमे आत्मा ही मामाण्य है ज्ञान नहीं।                                                       |
| 8        | प्रमाण, प्रमेय, प्रमाताके मेदामेद संबन्धी                                                      |
| ļ        | शंका                                                                                           |
|          |                                                                                                |
| १<br>२   | इानको प्रमाण कहनेसे प्रमाणका फल किसे मानोगे ।<br>इानको प्रमाण माननेसे मिथ्याज्ञान भी प्रमाण हो |
| ╡        | ा शतका असाथ मागवस्त । जय्याश्चात्र मा अमाण हा<br>  जायेगा ।                                    |
| २        | जावगाः ।<br>सन्निक्षर्वं व इन्द्रियको प्रमाण माननेमें दोष ।                                    |
| ۲<br>۲   | प्रानमार न राष्ट्रपदा नगरा मारागर पाने ।<br>प्रमाण व प्रमेयको सर्वथा भिन्न मातनेमे दोष ।       |
| u,       | इति व आत्माको भिन्न माननेमे दोष ।                                                              |
|          |                                                                                                |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### १४१

| હ        | -<br>प्रमाणको रुक्ष्य और प्रमाकरणको रुक्षण माननेमे<br>दोष। |  |
|----------|------------------------------------------------------------|--|
| <b>y</b> | प्रमाण और प्रमेयमें कथचित् मेदामेद ।                       |  |

८ प्रमाण व उसके फलोंमें कथचित् भेदाभेद ।

## ५ गणनादि प्रमाणनिर्देश

१ प्रमाणके भेद----१ गणनाको अपेक्षा; २ निक्षेपकी अपेक्षा।

अन्य अनेकों भेद-अंगुल, सख्यात, असख्यात,
 अनंत, सागर, पल्य आदि प्रमाण ।

- २ | गणना प्रमाणके मेदोंके रुक्षण ।
- ३ निक्षेप रूप प्रमाणेकि लक्षण ।
- \* गणना प्रमाण सम्बन्धित विषय । -- दे० गणित ।

## १. भेद व लक्षण

#### १ प्रमाण सामान्यका छक्षण

- १. निरुक्ति अर्थं
- स सि /१/१०/१९/२ प्रमिणोति प्रमीयतेऽनेन प्रमितिमात्र वा प्रमा-णम् ।∞जी अच्छी तरह मान करता है, जिसके द्वारा अच्छी तरह मान किया जाता है या प्रमितिमात्र प्रमाण है। (रा.वा./१/१०/ १/४१/१३)
- क.पा /१/१,१/९२७/३७/६ प्रमीयतेऽनेनेति प्रमाणम् । = जिसके द्वारा पदार्थ जाना जाता है उसे प्रमाण कहते है । ( आ प./१ ) (स.म./२८/ ३०७/१९) (न्या.दी /१/९१०/११ )

२. अन्य अर्थ

१. आहारका एक दोष--दे०आहार /II/४ । २. वसतिकाका एक दोष ---दे० वसतिका; ३. Measure (ज प./प्र. १०७)

# २. प्रमाणके भेद

- त.सू /१/१०-१२ भावार्थ-प्रमाण दो प्रकारका है-परयक्ष व परोक्ष (ध.१/ ४.१.३५/१४२/६) (न च वृ /१७०) (प.सु /१/१०,२/१) (ज.प /१३/४७) (गो.जो./मू व.जो प्र /२११/६४८) (स सा./आ./१२/क. ८ की टीका) (स.म./३६/३३१/५) (स्या.म./२६/३०७/११) (न्या.दी./२/९१/२३)
- स.सि./१/६/२०/३ तत्र प्रमाणं द्विविधं स्वार्थ परार्थं च ।=प्रमाणके दो भेद है—स्वार्थ और परार्थ । (रा.वा /१/६/४/३३/११)
- न्या.सू /मू /१/१/३/१ प्रत्यक्षानुमानोपमानदाब्दाः प्रमाणानि । = प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और शब्दके भेदसे प्रमाण चार प्रकारका है ।

## ३. प्रमाणके भेदोंके लक्षण

स.सि./१/६/२०/४ झानारमकं स्वार्थं वचनात्मक परार्थम्। ⇒ झानात्मक प्रमाणको स्वार्थ प्रमाण कहते है और वचनात्मक प्रमाण परार्थ प्रमाण कहलाता है। (रा.वा./१/६/४/३३/११) (सि.वि /म् /२/४/१२३) (स भ.त./१/६)

## ४. प्रमाणके भेदोंका समीकरण

- स.सि./१/६/२०/३ तत्र स्वार्थं प्रमाणं श्रुतवर्जम् (वर्ज्यम्)। श्रुत पुन. स्वार्थ भवति परार्थं च।=श्रुतज्ञानका छोडकर शेष सव (अर्थात् शेष चार) ज्ञान स्वार्थ प्रमाण है। परन्तु श्रुतज्ञान स्वार्थ और पदार्थ दोनो प्रकारका है। (इस प्रकार स्वार्थ व परार्थ भी प्रत्यक्ष व परोक्षमे अन्तर्भूत है।)
- रा.था./१/२०/१६/७९/१० एताच्यनुमानादीनि अते अन्तर्भवन्ति तस्मा-त्तेषा पृथगुपदेशो न क्रियते । स्वपरप्रतिपत्तिविषयत्वादक्षरानश्रःश्रुते अन्तर्भवति ।=अनुमानादिका (अनुमान, उपमान, शब्द, ऐतिहा, अर्थापति, रूभव और अभाव प्रमाणका ) स्वप्रतिपत्तिकालमे अनक्षर श्रुतमे और परप्रतिपत्तिकालमे अक्षर श्रुतमें अन्तर्भाव होता है । इसलिए इनका पृथक् उपदेश नहीं किया है ।
- आ प / १ संविकल्प मानस तचतुर्विधम् । मतिश्रुतावधिमन पर्यय-रूपम् । निर्विकल्पं मनोरहितं केवलज्ञानं । = मति, श्रुत, अवधि व मन.पर्यय ये चार सविकल्प है, और केवलज्ञान निर्विकल्प और मन-रहित है। ( इस प्रकार ये भेद भी प्रत्यक्ष व परोक्षमें ही गर्भित हो जाते है।)

#### ५, प्रमाणामासका लक्षण

स.म.त /98/४ मिथ्यानेकान्त. प्रमाणाभासः । = मिथ्या अनेकान्त प्रमाणाभास है।

दे० प्रमाण/४।२ ( संज्ञायादि रहित मिथ्याज्ञान प्रमाणाभास है । ) दे० प्रमाण/२/८( प्रमाणाभासके विषय संख्यादि । )

# २. प्रमाण निर्देश

## १. ज्ञान ही प्रमाण है

ति. प./१/≈३ णाण होदि पमाण । = ज्ञान ही प्रमाण है। (सि वि./ मू./१/३/१२; १/२३/१६ं: १०/२/६६ं३), (ध. १/१,१,१/गा, ११/९७), (न. च. वृ /१७०), (प. मु./१/१), (प. ध./पू/४४१)।

## २. सम्यग्ज्ञान ही प्रमाण है मिथ्याज्ञान नहीं

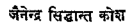
- श्लो. वा ३/१/१०/३८/६५ मिथ्याज्ञानं प्रमाणं न सम्यगित्यधिकारतः । यथा यत्राविसंवादस्तथा तत्र प्रमाणता ।३८। --- सूत्रमे सम्यक्का अधिकार चला आ रहा है, इस कारण संशयादि मिथ्याज्ञान प्रमाण नही है। जिस प्रकार जहाँपर अविसंवाद है वहाँ उस प्रकार प्रमाण-पन। व्यवस्थित है।
- त सा /१/३४ मति श्रुतावधिश्चेव मिथ्यात्वसमवायिनः । मिथ्या-ज्ञानानि कथ्यन्ते न तु तेषां प्रमाणता ।३४। - मिथ्यात्वरूप परिणाम होनेसे मति, श्रुत व अवधिज्ञान मिथ्याज्ञान कहे जाते है । ये ज्ञान मिथ्या हो तो प्रमाण नहीं माने जाते ।

दे० प्रमाण/४/२ संशयादि सहित ज्ञान प्रमाण नही है ।

# ३. परोक्षज्ञान देशतः और प्रत्यक्षज्ञान सर्वत: प्रमाण है

श्लो. वा. ३/१/१०/३१/६६ स्वार्थे मतिश्रुतज्ञानं प्रमाणं देशतः स्थितं । अवध्यादि तु कार्स्ट्न्येन केवलं सर्ववस्तुषु ।३१। चस्व विषयमें भी एक-देश प्रमाण है मति, शुत्तज्ञान। अवधि व मन पर्यय स्व विषयमे पूर्ण प्रमाण है । और केवलज्ञान सर्वत्र प्रमाण है ।

रलो वा २/१/६/१८-२१/३८३ में भाषाकार द्वारा समन्तभद्राचार्यका उइधृत वाक्य—मिध्याज्ञान भी स्वाशकी अपेक्षा कथं चित् प्रमाण है। दे० ज्ञान/IJI/२/८ (ज्ञान वास्तवमें मिथ्या नही है वल्कि मिथ्यात्वरूप अभिप्रायवश उसे मिथ्या कहा जाता है।



#### 8. सम्यग्ज्ञानी आत्मा ही कथचित् प्रमाण है

- ध. १/४,१,४४/१४१/१ किं प्रमाणम् । निर्नाधवोधविशिष्ट आरमा प्रमाणम् ।= प्रशन-प्रमाण किसे कहते है । उत्तर-- निर्वाध झानसे विशिष्ट आल्माको प्रमाण कहते है । ( ध. १/४,१,४४/१६४/१ ) ।
- द्र. स./टी,/४४/१९०/१० सञायविमोहविभ्रमरहितवस्तुझानस्वरूपारमैँव प्रमाणम् । स च प्रदीपवत् स्वपरगतं सामान्यं विशेषं च जानाति । तेन कारणेनाभेदेन तस्यैव प्रमाणत्वमिति । = सञाय-विमोह-विभ्रमसे रहित जो वस्तुका ज्ञान है, उस ज्ञानस्वरूप आत्मा ही प्रमाण है । जैसे--प्रदोप स्व-पर प्रकाशक है, उसी प्रकार आत्मा भी स्व और परके सामान्य विशेषको जानता है, इस कारण अभेदसे आत्माके ही प्रमाणता है ।

#### भ. प्रमाणका विषय

- ध. १/४,१,४४/१६६/१ प्रकर्षेण मान प्रमाणम्, सकलादेशोत्यर्थ । तेन प्रकाशिताना प्रमाणगृहीतानामित्यर्थ । = प्रकर्ष अर्थात् संशयादिसे रहित वस्तुका ज्ञान प्रमाण है, अभिप्राय यह कि जो समस्त धर्मोको विषय करनेवाला हो वह प्रमाण है। (क पा. १/६१७४/२१०/३)।
- ध. १/४,२.९३,२४४/४४७/१२ संतविसयाण पमाणाणमसते वावारविरो-हादो । =सत्को विषय करनेवाले प्रमाणोके असतमें प्रवृत्त होनेका विरोध है ।
- प, मु /१/१ स्वापूर्वार्थव्यवसायात्मकं ज्ञानं प्रमाण ।१। = अपना और अपूर्व पदार्थका निश्चय करानेवाला ज्ञान प्रमाण है ।
- प, मु./४/१ सामान्यविशेषात्मा तदर्थो विषयः ।≕सामान्य और विशेष-स्वरूप अर्थात द्रव्य और पर्यायस्वरूप पदार्थ प्रमाणका विषय होता है ।१।
- दे० नय,/1/३ ( सकलादेशी, अनेकान्तरूप व सर्व नयात्मक है । )

#### ६. प्रमाणका फल

- न. च. वृ /१६९ कज्ज सथलसमत्थ जीवो साहेइ वत्थुगहणेण। वत्थू पमाणसिद्ध तद्धा त जाण णियमेण ११६९। =वस्तुके प्रहणसे ही जीव कार्यकी सिद्धि करता है, और वह वस्तु प्रमाण सिद्ध है। इसलिए प्रमाण ही सकल समर्थ है ऐसा तुम नियमसे जानो।
- प सु /१/२ हिताहितप्राधिपरिहारसमर्थं हि प्रमाणं- १२।
- प मु / १/१ अज्ञाननिवृत्तिहनिोपादानोपपेक्षाश्च फर्ल । १। = प्रमाण ही हितकी प्राप्ति और अहितके परिहार करनेमे समर्थ है । २। अज्ञान-की निवृत्ति, त्यागना, ग्रहण करना और उपेक्षा करना यह प्रमाणके फल है । १। ( और भी-दि० / ४/१)।

#### ७. प्रमाणका कारण

पं ध /पू /६७७ हेतुस्तत्त्वबुभुत्सो सदिग्धस्याथवा च वालस्य । सार्थ-मनेक द्रव्यं हस्तामलकवइवेत्तुकामस्य ।६७७। = हाथमे रखे हुए ऑवलेको भॉति अनेक रूप द्रव्यको युगपत्त् जालनेकी इच्छा रखने-वाले सन्दिग्धको अथवा अज्ञानीको तत्त्वोको जिज्ञासा होना प्रमाण-का कारण है ।६७७।

#### प्रमाणामासके विषय आदि

प. मू /६/४४-७२ प्रत्यक्षमेवेक प्रमाणमित्यादिसख्याभास १४४) लौकाय-तिकस्य प्रत्यक्षत. परलोकादिनिषेधस्य परबुद्धवादेश्चासिद्धरेतद्वि9य- त्वात् ।४६। सौगतसाख्ययौगप्राभाकरजैमिनीयानाः प्रत्यक्षानुमाना-गमोपमार्थापत्त्त्यभावैरेकैकाधिकैव्याप्तिवत् ।५७। अनुमानादेस्तद्वि~ षयत्वे प्रमाणान्तरत्वं ॥५ूषः तर्कस्येव व्याधिगोचरत्वे प्रमाणान्तरत्वं ।४१। अत्रमाणस्याव्यवस्थापकरवात् । प्रतिभासभेदस्य च भेदकरवात् । देवा विषयाभास सामान्यं विशेषो द्वयं वा स्वतन्त्र' । ६१। तथाऽप्रति-भासनात् कार्यांकरणाच । ६२। समर्थस्य करणे सर्वदौत्पत्तिरनपेक्षत्वात् ।ई३। परापेक्षणे परिणामित्वमन्यथा तदभावात् ।ई४। स्वयमसमर्थ-स्याकारकत्वात्पूर्ववत् ।ई५्। फत्ताभासं प्रमाणादभिन्नं भिन्नमेव वा ।ईई। अभेदे तद्भव्यवहारानुषपत्ते ।ई७। व्यावृत्त्यापि, न तत्कल्पना फलान्तराह व्यावृत्त्याऽफलत्वप्रसगात् ।ईनःप्रमाणान्तराह व्यावृत्त्त्येवा-प्रमाणत्वस्य । ईहा तस्माद्वास्तवो भेद ा७०। भेदे त्वारमान्तरवत्तदनुष-पत्ते ।७१। समवायेऽतिप्रसग. ।७२। = १ संख्याभास-प्रस्यक्ष ही एक प्रमाण है। इस प्रकार एक या दो आदि प्रमाण मानना संख्या-भास है। १४। चार्वाक लोग एक प्रत्यक्ष प्रमाण मानते है, परन्तु उसके द्वारान तो वे परलोक आदिका निषेध कर सकते हैं और न ही पर बुद्धि आदिका, क्योकि, त्रे प्रत्यक्षके विषय ही नहीं है । १६। भौद्ध लोग प्रत्यक्ष व अनुमान दो प्रमाण मानते है। साख्य लोग प्रत्यक्ष, अनुमान व आगम तीन प्रमाण मानते है। नैयायिक लोग प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम व उपमान थे चार प्रमाण मानते है । प्रभाकर लोग प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम, उपमान व अर्थापत्ति ये पाँच प्रमाण मानते है, और जैमिनी लोग प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम उपमान, अर्थापत्ति व अभाव ये छह प्रमाण मानते है। इनका इस प्रकार दो आदिका मानना सरूपाभास है। १७। चार्वाक लोग परलोक आदिके निषेधके लिए स्वमान्य एक प्रमाणके अतिरिक्त अनुमानका आश्रय लेते है ।४९। इसी प्रकार बौद्ध लोग व्याप्तिकी सिद्धिके लिए स्वमान्य दो प्रमाणोके अतिरिक्त एक तर्कको भी स्वीकार कर लेते है 1981 यदि संख्या भगके भयसे वे उस तर्कको प्रमाण न कहे तो व्याप्तिकी सिद्धि ही नहीं हो सकती । दूसरे प्रत्यक्षादिसे विसक्षण जो तक उसका प्रति-भास जुदा ही प्रकारका होनेके कारण वह अवरय उन दोनोंसे पृथक् है।६०। २, विषयाभास---प्रमाणका विषय सामान्य ही है या विशेष ही है, या दोनो ही स्वतन्त्र रहते प्रमाणके विषय है, ऐसा कहना विषयाभास है।६१। क्योकि, न तो पदार्थमे वे घम इस प्रकार प्रति-भासित होते है, और न इस प्रकार माननेसे पदार्थ में अर्थक्रियाकी सिद्धि हो सकती है। ईर। यदि कहोगे कि वे सामान्य व विशेष पदार्थमें अर्थकिया करानेको स्वय समर्थ है तो उसमे सदा एक ही प्रकारके कार्यकी उत्पत्ति होती रहनी चाहिए। ६३। यदि कहोगे कि निमित्तो आदिकी अपेक्षा करके वे अर्थक्रिया करते है, तो उन धर्मोंको परिशामी मानना पडेगा, क्योकि परिणामी हुए विना अन्य-का आश्रय सम्भव नहीं है । ६४। यदि कहोगे कि असमर्थ रहते ही स्वय काय कर देते है तो भी ठीक नहीं है, क्योकि असमर्थ धर्म कोई भो कार्य नहीं कर सकता । ६५। ३, फलाभास--- प्रमाणसे फल भिन्न ही होता है या अभिन्न ही होता है, ऐसा मानना फलाभास है।ईई। क्योंकि सर्वथा अभेद पक्षमें तो 'यह प्रमाण है और ग्रह उसका फल' ऐसा व्यवहार ही सम्भव नहीं है। ६७। यदि व्यावृत्ति द्वारा अर्थात अन्य अफलसे जुदा प्रकारका मानकर फलको कल्पना करोगे तो अन्य फलसे व्यावृत्त होनेके कारण उसीमें अफलकी कल्पना भी क्यो न हो आयेगी।ईन। जिस प्रकार कि बौद्ध स्रोग अन्य प्रमाण-की व्यावृत्तिके द्वारा अग्रमाणपत्ता मानते है । इसलिए प्रमाण व फलमें वास्तविक भेद मानना चाहिए ।६१-७०। सर्वथा भेद पक्षमें 'यह इस प्रमाणका फल है' ऐसा नहीं कहा जा सकता ।७१। यदि समव⊺य द्वारा उनका परस्पर सम्बन्ध बैठानेका प्रयत्न करोगे तो अतिप्रसंग होगा. क्योंकि, एक, नित्य व व्यापक समवाय नामक पदार्थ भला एक ही आत्मामे प्रमाण व फलका समवाय क्यो कश्ने लगा। एकदम सभी आत्माके साथ उनका सम्बन्ध क्यो न जोड देगा 1971

#### ३. प्रमाणका प्रामाण्य

#### १, प्रासाण्यका लक्षण

- न्या.दी /१/९१०/११/७ पर प्रत्यक्ष निर्णयसे उद्दधृत--इदमेव हि प्रमाणस्य प्रमाणत्वं यक्ष्प्रमितिक्रिया प्रति साधकतमत्वेन करणस्वम् । =प्रमाण बही है जो प्रसिति क्रियाके प्रति साधकतमरूपसे करण (नियमसे कार्यका उत्पादक) हो ।
- न्या दी /१/९१९/१४/११ किमिदं प्रमाणस्य प्रामाण्यं नाम । प्रतिभात-विषयाव्यभिचारित्वम् । =प्रश्न-प्रमाणका यह प्रामाण्य क्या है, जिसमें 'प्रमाण' प्रमाण कहा जाता है, अप्रमाण नही । उत्तर--जाने हुए विषयमे व्यभिचार ( अन्यथापन )का न होना प्रामाण्य है । इसके होनेसे ही झान प्रमाण कहा जाता है और इसके न होनेसे अप्रमाण कहा जाता है ।

### स्वतः च परतः दोनोंसे होता है

श्लो. वा. ३/१/१०/१२६-१२७/११६ तत्राभ्यासात्प्रमाणरवं निश्चितं स्वत एव नः । अनम्यासे तु परत इत्याहु. । = अत' अभ्यामदशामें ज्ञान स्वरूपका निर्णय करते समय हो युगपत उसके प्रमाणपनका भी निर्णय कर लिया जाता है । परन्तु अनम्यासदशामे तो दूसरे कारणोसे (परत.) ही प्रमाणपना जाना जाता है । (प्रमाण परीक्षा), (प. मु./१/१३). (न्या दी./१/४२०/१६)।

दे० ज्ञान/I/३ ( प्रमाण स्व-पर प्रकाशक है । )

#### ३. वास्तवमें आत्मा ही प्रामाण्य है ज्ञान नहीं

## ४. प्रमाण, प्रमेय, प्रमाताके भेदाभेद सम्बन्धी शंका समाधान

#### १. ज्ञानको प्रमाण कहनेसे प्रमाणका फल किसे मानोंगे

स. सि /१/१०/१७/१ यदि ज्ञानं प्रमाणं फलाभावः ।...नैष दोष, अर्थाधिगमे प्रीतिदर्शनात् । ज्ञस्वभावस्यात्मन कर्ममलीमसस्य करणालम्भनादर्थनिश्चये प्रीतिरुपजायते । सा फलमित्युच्यते । उपेक्षा अज्ञालनाशो वा फलम् । = प्रश्न-यदि ज्ञानको प्रमाण मानते है तो फल्लका अभाव हो जायेगा । (क्यो कि उसका कोई दूसरा फल प्राप्त नही होता ।) उत्तर-...यह कोई दोष नही है; क्यो कि पदार्थके ज्ञान होनेपर प्रीति देखी जाती है । वही प्रमाणका फल कहा जाता है । अथवा अपेक्षा या अज्ञानका नाश प्रमाणका फल है । (रा. वा./ १/१०/६-७/६०/४); (प. मु./१/२)।

## २. ज्ञानको हो प्रमाण माननेसे मिथ्याज्ञान मी प्रमाण हो जायेंगे

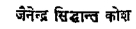
- क, पा १/१.१/९२८/४२/२ णाणस्स पमाणत्ते भण्णमाणे संसयाणज्फ्रव-सायविवज्जयणाणाण पि पमाणत्तं पसज्जदे, ण; 'प सद्दोण तेसि पमाणत्तस्स ओसारित्तादो । =प्रश्न-ज्ज्ञान प्रमाण है ऐसा कथन करने पर सज्ञय, अनध्यवसाय, और विपर्यय ज्ञानोको भी प्रमाणता प्राप्त होती है । उत्तर-ज्ल्ही, क्योंकि, प्रमाणमे आये हुए 'प्र' शब्दके द्वारा संशयादिक प्रमाणता निषेध कर दिया है ।
- दे० प्रमाण/२/२ सूत्रमें सम्यक् शब्द चला आ रहा है इसलिए सम्याज्ञान ही प्रमाण हो सकते है, मिथ्याज्ञान नहीं । ( न्या. दी /१/§८/१ ) ।

## ३. सन्निकर्षं व इन्द्रियको प्रमाण माननेमें दोष

स, सि, १/१०/पू०/पं. अथ संनिकर्षे प्रमाणे सति इण्द्रिये वा को दोष. । यदि संनिकर्ध प्रमाणम् सुक्ष्मव्यवहितविप्रकृष्टानामग्रहणप्रसङ्ग । न हि ते इन्द्रिये सनिकृष्यन्ते । अत सर्वज्ञत्वाभाव स्यात् । इन्द्रिय-सपि यदि प्रमाण स एव दोष, अल्पविषयत्वात चक्षरादीनां झेयस्य चापरिमाणत्वात् । सर्वेन्द्रियसनिकर्षभावरचः । १६/७। सनिकर्षे इन्द्रिये वा प्रमाणे सति अधिगम फलमर्थान्तरभूतं युज्यते इति तदयुक्तम्। यदि संनिकर्षे प्रमाणं अर्थाधिगमफलं, तस्य द्विष्ठत्वात्तरफलेनाधिगमेनापि द्विष्ठेन भवितव्यमिति अर्थादीनाम-प्यधिगम प्राप्तोति । **= प्रश्न --**सन्निकर्ष या इन्द्रियको प्रमाण माननेमे क्या दोष है। उत्तर-१. यदि सन्निकर्षको प्रमाण माना जाता है तो सुक्ष्म व्यवहित और विप्रकृष्ट पदार्थीके ग्रहण न करनेका प्रसंग प्राप्त होगा; क्योकि इनका इन्द्रियोसे सम्बन्ध नहीं होता। इसलिए सर्वज्ञताका अभाव हो आता है। २ यदि इन्द्रियको प्रमाण माना जाता है तो वही दोष आता है, क्योकि, चक्षु आदिका विषय अन्प है और ज्ञेय अपरिमित है। ३, दूसरे सब इन्द्रियोका सन्निकर्ध भी नहीं बनता क्योंकि चक्षु और मन प्राप्यकारो नही है। इसलिए भी सन्निकर्षको प्रमाण नहीं मान सक्ते। प्रश्न-(ज्ञानको प्रमाण माननेपर फलका अभाव है) पर सन्निकर्ष या इन्द्रियको प्रमाण माननेपर उससे भिन्न ज्ञान रूप फल बन जाता हें ' उत्तर-यह कहना युक्त नहीं है, क्योंकि यदि सन्निकर्धको प्रमाण और अर्थके ज्ञानको फल मानते है, तो सन्निकर्ष दोमे रहने वाला होनेसे उसके फल रूप ज्ञानको भी दो मेरहने वाला होना चाहिए इसलिए घट, पटादि पदार्थोंके भी ज्ञानकी प्राप्ति होती है। ( रा. वर /१/१०/१६-२२/५१/५ ), ( पं, ध /पू /७२५-७३३ ) ।

#### ४. प्रमाण व प्रमेथको सर्वथा सिन्न माननेमें दोष

स. सि/१/१०/१९/३ यदि जीवादिरधिगमे प्रमाणं प्रमाणाधिगमे च अन्यत्प्रमाण परिकल्पयितव्यम् । तथा सत्यनवस्था । नानवस्था प्रदीपवत् । यथा घटादीना प्रकाशने प्रदीपो हेतु स्वस्वरूपप्रकाशनेऽपि स एव, न प्रकाशान्तरं मृग्यं तथा प्रमाणमपीति अवश्यं चैतदभ्यु-पगन्तव्यम् । प्रमेयवत्प्रमाणस्य प्रमाणन्तरपरिकल्पनाया स्वाधिगमा-भावात् स्मृत्यभाव । तदभावाद्व व्यवहारलोप स्यात् । = प्रश्न-यदि जीवादि पदार्थों ज्ञानमे प्रमाण कारण है तो प्रमाणके ज्ञानमें अन्य प्रमाणको कारण मानना चाहिए । और ऐसा माननेपर अनवस्था दोष प्राप्त होता है ' उत्तर-जीवादि पदार्थों के ज्ञानमें कारण मानने पर अनवस्था दोष नही आता, जैसे दीपक । जिस प्रकार घटादि पदार्थों के प्रकाश करनेमे दीपक हेतु है और अपने स्वरूपको प्रकाश करनेमें भी वही हेतु है, इसके लिए प्रकाशान्तर नही ढूँढना पडता है । उसी प्रकार प्रमाण भी है, यह बात अवश्य मान लेनी चाहिए । अब यदि प्रमेयके समान प्रमाणके लिए अन्य प्रमाण माना जाता है तो



स्वका ज्ञान नही होनेसे स्मृतिका अभाव हो जाता है, और स्मृतिका अभाव हो जानेसे व्यवहारका लोप हो जाता है। (रा. वा./१/१०/ १०/४०/११)।

# ५. ज्ञान व आत्माको भिन्न माननेमें दोष

- स. सि./१/१०/१७/५ आत्मनश्चेतनत्वात्तत्रैव समवाय इति चेत् । न, इस्वभावाभावे सर्वेषामचेतनत्वात् । इस्वभावाभ्युपगमे वा आत्मन स्वमतविरोध स्यात् । =प्रश्न-आत्मा चेतन है, अत<sup>.</sup> उसीमे ज्ञानका समवाय है । उत्तर-नही, क्योंकि आत्माको इस्वभाव नही मानने पर सभी पदार्थ अचेतन प्राप्त होते है । यदि आत्माको 'इ' स्वभाव माना जाता है, तो स्वमतका विरोध होता है ।
- रा वा./१/१०/१/१०/१४ स्यादेतत् झानयोगाज्झानुर्त्थं भवतीतिः तञ्च, कि कारणम् । अतरस्वभावरवे ज्ञातृरवाभावः । कथम् । अन्धप्रदीप-सयोगवत् । यथा जारयन्धस्य प्रदोपसयोगेऽपि न द्रष्टुर्त्वं तथा ज्ञान-योगेऽपि अज्ञस्वभावस्यात्मनो न ज्ञातृत्वम् । व्यप्रन-ज्ञानके योगसे आरमाके ज्ञातृत्व होता है । उत्तर-ऐसा नही है, क्योंकि अतत स्वभाव होनेपर ज्ञातृत्वका अभाव है । जैसे-अन्धेको दीपकका सयोग होने पर भी दिखाई नहीं देता यत वह स्वयं दृष्टि शुन्य है, जसी तरह ज्ञ स्वभाव रहित आत्मामे ज्ञानका सम्बन्ध होने पर भी भी इत्व नहीं आ सकेगा।

# 8. प्रमाणको लक्ष्य और प्रमाकरणको लक्षण माननेमें दोष

पं. ध /पू./५३४-५३५ स यथा चेत्प्रमार्ण लक्ष्य तल्लक्षणं प्रमाकरणम् । अञ्याप्तिको हि दोष' सदेश्वरे चापि तदयोगात्त ।७३४। योगिज्ञानेऽपि तथा न स्यात्त छक्षण प्रमाकरणम् । परमाण्वादिषु नियमान्न स्यात्तत्स-निकर्षश्च । = यदि प्रमाणको लक्ष्य और प्रमावरणको उसका लक्षण माना जाये तो निश्चय करके अव्याप्ति नामक दोध आयेगा, क्योकि प्रमाणभूत ईश्वरके सदैव रहने पर भी उसमे 'प्रमाकरण प्रमाण' यह प्रमाणभूत ईश्वरके सदैव रहने पर भी उसमे 'प्रमाकरण प्रमाण' यह प्रमाणका लक्षण नहीं घटता है ।७३४। तथा योगियोके ज्ञानमे भी प्रमाका करणरूप प्रमाणका लक्षण नहीं जाता है, क्योकि नियमसे परमाणु वगैरह सूक्ष्म पदार्थोंमें इन्द्रियोका सन्निकर्ष भी नहीं होता है ।७३५।

# ७. प्रमाण और प्रमेयमें कथंचित् भेदाभेद

रा. वा /१/१०/१०-१३/४०/१९ प्रमाणप्रमेययोरन्यस्वमिति चेत्, न; अनवस्थानात ।१०। प्रकाशवदिति चेत, न: प्रतिज्ञाहाने ।११। अनन्ध-त्वमेवेति चेत्; न, उभयाभावप्रसङ्गात् । यदि ज्ञातुरतन्यत्प्रमाणं प्रमाणाच्च प्रमेयम्, अन्यतराभावे तदविनाभाविनोऽवशिष्टस्याप्य-भाव इत्युभयाभावप्रसङ्ग । कथ तहि सिद्धि ।१२। अनेकाम्तात सिद्धि **११३। स्यादन्यत्वं स्यादनन्यत्वभित्यादि ।** सज्ञालक्षणादिभेदात् स्यादन्यत्वम्, व्यसिरेकेणापुपलब्धे स्यादनन्यत्वमित्यादि तत सिद्धमेतत्-प्रमेयं नियमात् प्रमेयम्, प्रमाणं तु स्यात्प्रमेयम् इति । ≈प्रश्न--जैसे दीपक जुदा है और घडा जुदा है, उसी तरह जो प्रमाण है वह प्रमेय नहीं हो राकता और जो प्रमेय है) वह प्रमाण नहीं है। दोनोके लक्षण भिन्न-भिन्न है। उत्तर-१. जिस प्रकार बाह्य प्रमेयोसे प्रमाण जुदा है उसी तरह उसमें यदि अन्तरङ्ग प्रमेयता न हो तो अनवस्थादूषण होगा। २ यदि अनवस्थादूषण निवारणके सिए ज्ञानको दोपककी तरह स्व-परप्रकाशी माना जाता है, तो प्रमाण और प्रमेयके भिन्न होनेका पक्ष समाप्त हो जाता है। ३ यदि प्रमाता प्रमाण और प्रमेधसे अनन्य माना जाता है, तो एकका अभाव होने पर, दूसरेका भी अभाव हो जाता है। क्योंकि दोनों अविनाभावी है, इस प्रकार दोनोके अभावका प्रसंग आता है। प्रश्न-तो फिर

इनकी सिद्धि कैसे हो। उत्तर—वस्तुतः संज्ञा, लक्षण, प्रयोजन आदि-की भिन्नता होनेसे प्रमाता, प्रमाण और प्रमेंयमें भिन्नता है तथा पृथक्-पृथक् रूपसे अनुपलब्धि होनेके कारण अभिन्नता है। निष्कर्ष यह है कि प्रमेय प्रमेय ही है किन्सु प्रमाण प्रमाण भी है और प्रमेय भी।

# ८. प्रमाण व उसके फलमें कथंचित् भेदाभेद

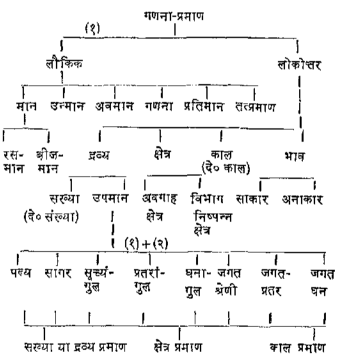
प•मु /१/२-३ प्रमाणादभिन्त भिन्त च ।२। य प्रमिमोते स एव निवृत्ता-ज्ञानो जहात्यादत्त उपेक्षते चेति प्रतीते ।३। =फल प्रमाणसे कथचित अभिन्न और क्थंचित भिन्न है । क्योकि जो प्रमाण करता है-जानता है उसीका अज्ञान दूर होता है और वही किसी पदार्थका त्याग वा ग्रहण अथवा उपेक्षा करता है इसलिए तो प्रमाण और फल-का अभेद है किन्तु प्रमाण फलको भिन्न-भिन्न भी प्रतीति होती है इसलिए भेद भी है ।२-३।

# ५. गणनादि प्रमाण निर्देश

# 1. प्रसाणके भेद

१४४

१. गणना प्रमाणकी अपेक्षा



- संदर्भ न. १'--(रा वा /३/३८/२-५/२०६-२०६/१६)(गो. जी /भाषा/ पृ. २१०)। सदर्भ नं. २'--(मू आ./११२६) (ति. प./१/१३-१४) (ध. ३/१,२.१७/गा. ६५/१३२) (ध. ४/१,३,२/गा. ४/१०) (गो. जी /भाषा./३१२/७)।
  - २. निक्षेप रूप प्रमाणींकी अपेक्षा
- ध. १/१.९.१/८०/२ पमाणं पंचविद्वं दब्व-खेत्त-काल-णयप्पमाण-भेदेहि । भाव-पमाण पंचविद्वं, आभिणित्रोहियणाणं मुदणाणं ओहिणाणं मणपज्जवणाणं केवलणाणं चेदि णय-प्पमाणं सत्ताविर्ह, णेगम-सगह-ववहारुज्जुमुद-सह-समभिरूढ-एवभूदभेदेहि । क्षद्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और नयके भेदसे प्रमाणके पॉच भेद है । मति, भुत, अवधि, मन पर्यय और केवसज्ञानके भेदसे भावप्रमाण पॉच प्रकार है । (क पा /१/१.९/६२७/३७/१.६२८/४२/१); (ध. १/१, १,२/१२/४) नैगम, सग्रह, व्यवहार, ऋजुमूच, राव्द, समभिरूढ

और एवंभुतनयके भेरसे नयप्रमाण सात प्रकार का है। दे० निक्षेप/१ नाम स्थापनादिकी अपेक्षा भेद ।

#### २. गणना प्रमाणके भेदोंके कक्षण

रा.वा /३/३८/३/२०४/२३ तत्र मानं द्वेधा रसमानं कोजमानं चेति। घतादिद्रव्यपरिच्छेदकं षोडशिकादि रसमानम् । कुडवादि झीजमा-नम् । जुष्ठतगरादिभाण्डं येनोरिक्षण्य मीयते तदुन्मानम् । निवर्त-नादिविभागेन क्षेत्रं येनावगाह्य मीयते तदवमानं दण्डादि । एकद्वि-त्रिचतुरादिगणितमान गणनामानम् । पूर्वमानापेक्षं मानं प्रतिमानं प्रतिमल्लवद् । चत्वारि महिधिकातृणफत्तानि श्वेक्षसर्वप एकः, ·· इत्यादि मागधकप्रमाणम् । मणिजात्यजात्यश्वादेर्दव्यस्य दीप्त्युत्त्दक्ता-यगुणविशेषादिसूलपरिमाणकरणे प्रमाणमस्येति तत्प्रमाणम्। तद्यथा--मणिरत्नस्य दीप्तिर्यावत्क्षेत्रमुपरि व्याप्नोति तावत्प्रमाणं सुवर्णकूटं मूल्यमिति । अश्वस्य च यावानुच्छ्रायस्तावत्प्रमाणं सुवर्णकृदं मूल्यम् ।= १, मानके दो भेद हैं-रसमान व कोजमान । घी आदि तरत पदार्थीको मापनेकी छटंकी आदि रसमान है। और धान्य मापनेके कुडव आदि बीजमान है। २, तगर आदि द्रव्योको ऊपर उठाकर जिनसे तोला जाता है वे तराजू आदि उन्मान है। ३, खेत मापनेके डंडा आदि अवमान है। ४ एक दो तीन आदि गणना है। पूर्वकी अपेक्षा आगेके मानोकी व्यवस्था प्रतिमान है जैसे---चार मेंहदीके फलोका एक सरसो र इत्यादि मगध देशका प्रमाण है। ६. मणि आदिकी दीप्ति, अश्वादिकी ऊँचाई गुण आदिके द्वारा मूल्य निर्धारण करनेके लिए तत्प्रमाणका प्रयोग होता है जैसे---मणिकी प्रभा उपर जहाँ तक जाये उतनी ऊँचाई तक मुवर्णका ढेर उसका मूल्य होगा। घोडा जितना ऊँचा हो उतनी ऊँची मुवर्ण मुद्राएँ घोडेका मूल्य है। आदि। नोट-लोकोत्तर प्रमाणके भेदोके लक्षण दे० अगला शीर्षक।

#### ३. निक्षेप रूप प्रमाणोंके उक्षण

नोट--नाम स्थापनादि प्रमाणौके लक्षण--दे० निक्षेप ।

- रा ता./३/३९/४/२०६/१० द्रव्यप्रमाणं जवन्यमध्यमोरकृष्टम् एकपरमाणु द्वित्रिचतुरादिप्रदेशात्मकम् आमहास्कन्धात् । क्षेत्रप्रमाण जवन्य-मध्यमोरकृष्टमेकाकाशद्वित्रिचतुरादिप्रदेशनिष्पन्नमासर्वत्नोकात्त् । कालप्रमाणं जघन्यमध्यमोरकृष्टमेकद्वित्रिचतुरादिसमयनिष्पन्नम् आ अनन्तकालात । भावप्रमाणमुपयोग. साकारानाकारभेदः जघन्य-सूक्ष्मनिगोतस्य, मध्यमोऽन्यजीवानाम्, उत्कृष्ट केवलिन । द्रव्य प्रमाण एक परमाणुसे लेकर महास्कन्ध पर्यन्त, क्षेत्र प्रमाण एक प्रदेश-से लेकर सर्व लोक पर्यन्त, और काल प्रमाण एक समयसे लेकर अनन्त काल पर्यन्त जघन्य, मध्यम और उत्कृष्टके भेदसे तीन तीन प्रकारका है। भाव प्रमाण अर्थात् ज्ञान दर्शन उपयोग। वह जघन्य सूक्ष्म निगोदके, उत्कृष्ट केवलीके, और मध्यम् अन्य जोवोके होता है।
- ध. १/१,१,१/४०/२ तथ्थ दब्ब-५माण संखेडजमसंखेडजमणतय चेदि। खेत्तपमाणं एय-पदेसादि । कालपमाणं समयावलियादि।== संख्यात, असंख्यात और अनन्त यह द्रव्य प्रमाण है। एकप्रदेश आदि क्षेत्र प्रमाण है। एक समय एक आवली आदि काल प्रमाण है। (क.पा /१/१,१/९२७/४१)।
- क.पा./१/१,१/९२७/३८-३१/६ पल-तुला-कुडवादीणि दव्य-पमाण, दव्यतरपरिच्छित्तिकारणत्तादो । दव्यपमाणेहि मविदजव-गोहूम ·· आदिसण्णाओ उवयारणिवधणाओ त्ति ण तेसि पमाणत्तं किंतु पमेयत्तमेव । अगुलादि-ओगाहणाओ खेत्तपमाणं, 'प्रमीयन्ते अव-गाह्यन्ते अतेन शेषदव्याणि' इति अस्य प्रमाणत्वसिद्धे ।= पल, तुला और कुडव आदि ट्रव्यप्रमाण है । क्योंकि, ये सोना, चॉदी, नेहूँ आदि दूसरे पदार्थोंके परिमाणके ज्ञान करानेमें कारण पडते है ।

किन्तु द्रव्यप्रमाण रूप पल, तुसा आदि द्वारा मापे गये जौ गेहूँ .. आदिमें जो कुडन और तुला आदि सज्लाएँ व्यवद्वत होती है, वे उपचार निमित्तक है, इसलिए उन्हे प्रमाणता नही है, किन्तु वे प्रमेय रूप ही हैं। अंगुल आदि रूप अवगाहनाएँ क्षेत्रप्रमाण है, क्योकि, जिसके द्वारा शैष द्रव्य प्रमित (अवगाहित) किये जाते है, उसे प्रमाण कहते है, प्रमाणकी इस व्युत्पत्तिके अनुसार अंगुल आदि रूप क्षेत्रको भी प्रमाणता सिद्ध है।

- प्रमाणनयतत्त्वालंकार---आ० माणिक्यनन्दि (ई०१००३-५०२८) द्वारा रचित परीक्षामुख प्रन्थकी श्वेताम्बराचार्य वादिदेव सूरि (ई० १११७-१९६१) द्वारा रचित टीका। न्यायविषयक प्रन्थ है। इस प्रन्थका दूसरा नाम स्थाद्वादरत्नाकर भी है।

प्रमाण पद---<sub>दे॰ पद ।</sub>

१४५

- प्रमाण परीक्षा---आ० विद्यानन्दि सं०१ (ई० ७७६--४०) कृत संस्कृत छन्दबद्ध न्यायविषयक प्रन्थ। (ती /३/३५४)
- प्रमाण मीमांसा----१, आ० विद्यानन्दि (ई०७७५-म्४०) द्वारा संस्कृत भाषामे रचित न्यायविषयक ग्रन्थ है। २. श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्र सूरि (ई०१०५५-११७३) द्वारा रचित न्यायविषयक प्रन्थ।
- प्रमाण योजन- क्षेत्रका प्रमाण विशेष-दे० गणित्त/1/१/३ ।
- प्रमाण राशि --- गणितमें विवक्षित प्रमाण कर जो फल या उत्तर प्राप्त होवे ।-- विशेष दे० गणित/II/k/२ ।
- प्रमाण संग्रह—आ० अकलंक भट्ट (ई० ६२०-६००) रचित न्याय विषयक यह ग्रन्थ बहुत जटिल है। संस्कृत गद्य व पद्य निबद्ध है, तथा इनको अन्तिम कृति है। इसपर आ० अनन्तवीर्य (ई० १७५-१०२५) कृत प्रमाण सग्रहालंकार नामकी एक संस्कृत टीका उपलब्ध है। इसमे ६ प्रस्ताव तथा कुल न्छन्दे कारिकाएँ है। स्वयं-अकलक-देवने इन कारिकाओंपर एक विवृत्ति लिखी है। दोनोका मिलकर कुल गद्य व पद्य प्रमाण २०० श्लोक प्रमाण है।
- प्रमाण सप्तभंगी-दे॰ सहभगी/२।
- प्रसाणांगुल--- क्षेत्र प्रमाणका एक भेद--दे० गणित/1/१/३, ६१

त्रमाता---

- न्या सू,/पृ.१/प. १० तत्र यस्येष्सा जिहासाप्रयुक्तस्य प्रवृत्तिः स प्रमाता। ⇒जो वस्तुको पाने या छोडनेकी इच्छा करता है उसे प्रमाता कहते है।
- \* प्रमाता व प्रमाणमें कथचित् भेदाभेद-दे॰ प्रमाण/४।

प्रसाद---- १. कषायके अर्थमें

- स. सि./७/१२/३५१/२ प्रमाद सकषायत्वं । = प्रमाद कषाय सहित अवस्थाको कहते है।
- भ, ७/२,१,७/११/११ चदुसंजलण-णवणोकसायाण तित्वोदओ । व्यार सज्वतन कषाय और नव नोकषाय, इन तेरहके तीव उदयका नाम प्रमाद है।
  - २ अनुत्साहके अर्थमें
- स, सि./-/१/३०४/ स च प्रमाद कुललेष्यनादर'। अच्छे कार्योंके करनेमे आदर भावका न होना यह प्रमाद है। (रा. वा./-/१/१०/-४६४/२०)।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भा० ३--१९

#### माद अतिचार

- . पु/६२/३०४ काय तक्षेतसां इत्तिर्घतानां मनकारिणी । या सा षष्ठगुणस्थाने प्रमादो बन्धवृत्त ये ।३०६। स्वछठ्वे गुणस्थानमे वतोमें सद्याय उत्पन्न करनेवाली जो मन, वचन, कायकी प्रवृत्ति है उसे प्रमाद कहते है. यह बन्धका कारण है।
- सा /आ, /३०७/क, १९० कषायभरगौरवादत्तसत्ता प्रमादो यत. । कषायके भारके भारी होनेको आलस्यका होना कहा है, उसे प्रमाद कहते है।
- ा सा,/५/१० शुद्धवष्टके तथा धर्मे झान्त्यादिदशलक्षणे । थोऽनुरसाह' स सर्वज्ञैः प्रमाद परिकीर्तित ११०। ⇔आठ शुद्धि और दश धर्मोंमे जो उत्साह न रखना उसे सर्वज्ञदेवने प्रमाद कहा है ।
- र सं,/टो /२०/९८/४ अभ्यन्तरे निष्प्रमादशुद्धात्मानुभूतिचलनरूप., बहिर्विषये तु मूलोत्तरगुणमलजनकरचेति प्रमाद' ( = अन्तर गर्मे प्रमाद रहित शुद्धात्मानुभवसे डिगाने रूप, और बाह्य विषयमे मूलगुणो तथा उत्तरगुणोर्मे मैल उत्पन्न करने वाला प्रमाद है।

#### २, अप्रसादका लक्षण

थ. १४/५,६,९२/९१/११ पंच महव्यमाणि पंच समदीयो तिण्णि गुत्तीओ णिस्सेसक्सायाभावो च अप्पमादो णाम । = पॉच महावल, पॉच समिति, तीन गुप्ति और समस्त कषायोंके अभावका नाम अप्रमाद है।

#### ३. प्रमादके भेद

- पं. सं./पा /१/१४ विकहा तहा कसाया इंदियणिदा तहेव पणओ थ। चदु चदु पण एगेग होंति पमादा हु पण्णरसा ।११। = चार विकथा, चार क्याय, पाँच इन्द्रिय, एक निद्रा, और एक प्रणय मे पन्द्रह प्रमाद होते हैं ।१४। (ध. १/१,१,१४/गा. १९४/१७८) (गो. जी /सू /३४/ ६४) (पं. सं./स./१/३३)।
- रा. वा./=/१/२०/५६४/२६ प्रमादोऽनेकविध ।३०। भावकायविनसेर्था-पथभैक्ष्यशयनासनप्रतिष्ठापनवाक्यशुद्धिलक्षणाष्टविधसयम - उत्तम -क्षमामार्दवार्जवशौ चसत्यसयमतपस्त्यागाकिचन्यव्रह्मचर्यादिविध -यानुत्साहभेदादनेकविधं प्रमादोऽवसेय ! = भाव. काय. विनय. ईर्यापथ, भैक्ष्य. शयन. आसन. प्रतिष्ठापन और वाक्यशुद्धि इन आठ शुद्धियो तथा उत्तम क्षमा. मार्दव, आर्जव. शौच, सत्य. सयम. तप. त्याग. आकिचन्य और ब्रह्मचर्य इन धर्मीमे अनुत्साह या अना-दर भावके भेदसे प्रमाद अनेक प्रकारका है। (स सि /=/१/३७६/२)।
- भ. आ,/ति /६१९/२१२/४ प्रमाद पञ्च विधः । विकथा, कवाया, इन्द्रिय विषया सत्तता, निद्रा, प्रणयश्चेति । अथवा प्रमादो नाम संक्लिष्ट हस्तकर्म, कुशीलानुवृत्ति, बाह्य शास्त्र शिक्षणं, काव्य करणं, समितिष्व मुपयुक्तता । = प्रमादके पाँच प्रकार है--विकथा, कवाय, इन्द्रियोके विषयोमे आसक्ति, निद्रा और स्मेह, अथवा स विलष्ट हस्त-कर्म, कुशीलानुवृत्ति, बाह्य शास्त्र, काव्य करण और समितिमें उप-योग न देना ऐसे भी प्रमादके पाँच प्रकार है ।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

१. प्रसादके ३७४०० भेद तथा इनकी अक्षसंचार विधि।

- --दे० गणित/11/३। २. प्रमाद कर्मवन्ध प्रत्ययके रूपरों। ---दे० बन्ध/१।
- २. अमाद का का मार्ग स्तर्भ अस्तर्भाव । दे० प्रत्यय/१।
- ४. प्रमाद व अविरति प्रत्यथमें अन्तर । -दे० प्रत्यय/१।
- माधको प्रमाद वश लगनेवाले दोषोको सीमा -- दे० सयत/३।

## प्रमाद अतिचार---दे० अतिचार/१।

प्रमाद चरित - हे० अन्धे दण्ड ।

# प्रमार्जन—दे॰ प्रमार्जित ।

- प्रमार्जित----स सि /७/३३/३७०/१ मृद्पकरणेन यरिकयते प्रयोजनं तत्प्रमार्जितम्। ∞कोमल उपकरणमे जो (जीवोको बचानेका) प्रयो-जन साधा जाता है।वह प्रमार्जित (या प्रमार्जन) कहलाता है। (रा. बा /७/३४/२/४४७/२४) (चा. सा./२२/४)।
- प्रमिति ---- न्या. सू./पृ. १/११ यदर्थविज्ञानं सा प्रमिति ।= जाँचने-पर जो ज्ञात हो उसे प्रमिति कहते है ।
- प्रमुशा--भरत क्षेत्र आर्थ खण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।
- प्रमेय स्या. मं /१०/११०/२६ द्रव्यपर्धायात्मकं वस्तु प्रमेयम्, इति तु समीचीनं सक्षणं सर्व संग्राहकत्वात् । चढव्य पर्याय रूप वस्तु ही प्रमेय है यही प्रमेयका सक्षण सर्व सभाहक होनेसे समीचीन है ।
- च्या. सू./ह. १/१९ योऽर्थ. प्रमीयते तत्प्रमेर्यं। ≔जो वस्तु जॉची जावे उसे प्रमेय कहते है।
- प्रमेयकमलमात्रंण्ड आ० माणिक्यनन्दि (ई० १२५-१०२३) कृत परीक्षामुखपर आ० प्रभाचन्द (ई० १६०-१०२०) द्वारा रचित विस्तृत टीका। यह न्याय विषयक प्रन्थ है। (जै /१/३न्द)।
- प्रमियत्व गुण--आ. ५./६ भ्रमेधस्य भाव. प्रमेयत्वम् । प्रमाणेन स्वपरस्वरूप परिच्छेद्यं प्रमेयम् । = प्रमेयके भावको प्रमेयत्व कहते है। प्रमाणके द्वारा जो जानने योग्य स्व पर स्वरूप बह प्रमेय है।
- अमेयरत्न कोश—-अत्व चन्द्रप्रभ सुरि (ई० ११०२) द्वारा विर-चित न्यायविषयक प्रन्थ ।
- प्रमेय रत्नाकर----पं० आज्ञाधर ( ई० ११७३-१२४३ ) द्वारा रचित न्याथ विषयक संस्कृत भाषा बद्ध ग्रन्थ ।
- भ आ /वि,/१६१६/१५१६/१५ मुदिता नाम यतिगुणचिन्ता यतयो हि विनीता, विरागा, विभया, विमाना, विरोषा. विखोभा इत्यादिका। =यतियोंके, गुणोका विखार करके उनके गुणोमें हर्ष मानना यह प्रमोद भाषनाका लक्षण है। यतियोमें नषता, वैराग्य, निर्भयता, अभिमान रहितपमा, निदोर्षता और निर्खीभपना ये गुण रहते है। (ज्ञा०/२७/१९-१२)
- प्रयोग—ध १४/४, २, म१/२८६/१ पक्षोएण जोगपरुव आे पर्कतिरो । --मन, वचन एवं काय रूप योगोको प्रयोग शब्दसे अहण किया गया है।

प्रयोग कर्म--- दे० कर्म/१।

प्रयोग क्रिया-दे० क्रिया/३/२।

प्रयोग बन्ध--- दे० वध/१ ।

प्रयोजन म्या सू./मू /टी /१/१/२४/३० यमर्थ मधिकृत्य प्रवर्तते तत्प्रयोजनस् ।२४। यमर्थ माप्तव्यं हातव्यं वाध्यवसाय तदास्ति हानो-पायमनुतिष्ठति प्रयोजन तद्वेदितव्यम् । ← जिस अर्थको पाने या छोडने योग्य निरुचय करके उसके पाने या छोडनेका उपाय करता है, उसे प्रयोजन कहते है ।

प्रयोज्यता---प्रयोजनके वश ।

For Private & Personal Use Only

#### রহুবলা—

- ध, १/१,१,८/१५१/ई प्ररूपणा निरूपणा प्रज्ञापनेति यावत् । = प्ररूपणा, निरूपणा और प्रज्ञापना ये एकार्थवाची नाम है ।
- ध. २/१,१/४११/५ परूवणा णाम कि उत्त हो दि । ओधादेसेहि गुणेमु जीवसमासेमु पज्जत्तापज्जत्तविसेसणेहि विसेसिऊण जा जीव-परिक्खा सा परूवणा णाम । ⇔प्रप्रत --प्ररूपणा किसे कहते है १ उत्तर--सामान्य और विशेषको अपेक्षा गुणस्थानोमे (२० प्ररूपणाओ में) पर्याय और अपयग्नि विशेषणोसे विशेषित करके जो जीवोको परोक्षा की जातो है, उसे प्ररूपणा कहते है ।

## २. बीस प्ररूपणाओंके नाम निर्देश

प. सं /प्रा /२/२ गुणजोवा पज्जत्ती पाणा सण्णा य मग्गणाओ य। जवओगो विय कमसो वीस तु प्ररूवणा भणिया ।२। = गुणस्थान, जीवसमास, पर्याग्नि, प्राण, सज्जा, चौदह मार्गणाएँ और उपयोग, इस प्रकार कमसे ये त्रोस प्ररूपणा कही गयी है ।२। (गो, जो /मू,/ २/३१), (पं. सं./सं./१/११) विशेष दे० अनुयोग/२।

#### \* प्ररूपणाओंका मार्गणा रथानोंमें अन्तर्मा<del>व</del>

#### प्रलंब----१. एक ग्रह--- दे० ग्रह ।

२. भ. आ./वि./११२३/११३०/१६ प्रलम्ब द्विविधं मुलप्रलम्ब, अग्रप्रतम्ब च । कंदमूलफलाख्यं, भूम्यनुप्रवेशि कन्दमुलप्रत्तम्ब, अङ्कुरप्रवालफलपत्राणि अग्रप्रसम्बानि । = प्रलम्बके मूल प्रतम्ब और अग्र प्रतम्ब ऐसे दो भेद है । कन्द मूल और अंकुर जो भूमिमे प्रविष्ट हुए है उनको मूल प्रतम्ब कहते है । अकुर, कोमल पत्ते, फल, और कठोर पत्ते इनको अग्रजम्ब कहते हैं ।

## प्रलय—•१. जैन मान्य प्रल्यका स्वरूप

ति. म./४/१५४४-१५४४ उणवण्णदिवसविरहिदइगित्रीससहस्सवस्स-विच्छेदे। जतुभयकरकालो पलयो त्ति पयट्टदे घोरो ११४४४) ताहे गरुवगभीरो पसरदि पवणो रउद्दसवट्टो। तरुगिरिसिलपहुदीणं कुणोदि चुण्णाइ सत्तदिणे ।१४४४। तरुगिरिभगेहि णरा तिरिया य सहति गुरुवदुक्लाइ । इच्छति वसणठाण विसवति बहुण्पयारेण ।१५४६। गंगासिधुणदीणं वैयङ्ढवणंतरम्मि पविसति । पुह पुह सखेज्जाई बाहत्तरि सयलजुवलाइ ।१५४७। देवा विज्जाहरया कारुण्णपरा णराण तिरियाण । सखेज्जजीवरासि खिवति तेसुं पएसेसुं ।१४४८। ताहे गभीरगज्जी मेध मुचति तुहिणखारजलं। विसंसलितं पत्तंवक पत्तंवक सत्तदिवसाणि ।१५४२। घूमा धूली वर्ज जलंतजाला य दूम्पेच्छा। वरिसंति अलदणिषहा एक्केक्कं सत्त दिवसाणि ।१५६०। एव कमेण भरहे अज्जाखडम्मि जोयणं एक्कां। चित्ताए उवरि ठिदा दज्फइ वड्ढिगदा भूमी ।१४४१। वज्जमहरगि-बलेग अज्जखडस्स वड्डिया भूमी। पुठित्रल्लखधरूब मुत्तूण जादि लोगता । १४४२। ताहे अङ्जाखंड दप्पणतलतुलिदकतिसमेषट्ट । गयधूलिपककछस होइ सम सेसभूमीहि ।१५५३। तत्थुवत्थिदणराणं हत्थ उदओ य सोलस वस्सा । अहवा पण्णरसाऊ विरियादी तदणु-रूवा य।१६६४। = अवसपिणी कालमे दुखमदुखमा कालके उनचास दिन कम इक्कोस हजार वर्षीके कोत जानेपर जन्तुओको भयदायक भोर् प्रलयकाल प्रवृत्त होता है ।११४४। उस समय पर्वत व शिलादिको चूण कर देनेवाली सात दिन संवर्त्तक वायु चलती है १११११। वृक्ष और पर्वतोके भग होनेसे मनुष्य एवं तिर्यंच वस्त्र और स्थानको अभिजापा करते हुए बहुत प्रकारसे विनाप करते है ।११४६। इस समय १ृथक्-पृथक् मरूपात व सम्पूर्ण बहत्तर युगल गगा-सिम्धु नदियोको वेदी और विजयाद्वनमें प्रवेश करते है।१४४७।इस समय देन और विद्याधर दयाई होकर मनुष्य और तिर्यंचों मेसे संख्यात जोव राशि-

को उन प्रदेशोमे ले जाकर रखते है (१५४२। उस समय गम्भीर गर्जनासे सहित मेध तुहिन और क्षार जल तथा दिष जलमेसे प्रत्येक सात दिन तक वरसाते है ।१५४१। इसके अतिरिक्त वे मेधोके समूह धूम. धूलि, वज एव जलती हुई दुष्प्रेश्य ज्वाला, इनमेसे हर एकको सात दिन तक वरसाते है ।१५४०। इस क्रमसे भरत क्षेत्रके भीतर आर्यस्वण्डमें चित्रा पृथ्वोके ऊपर स्थित वृद्धिगत एक योजनको भूमि जलकर नष्ट हो जाती है ।१५४१। वज्र और महाग्निके बलसे आर्य-स्वण्डको वढी हुई भूमि अपने पूर्ववर्ती स्कन्ध स्वरूपको छोडकर लोकान्त तक पहुँच जाती है ।१५४२। उस समय आर्य खण्ड शेष भूमियोके समान दर्पण तलके सहश कान्तिसे स्थित और धूलि एवं कीचडकी कछषतासे रहित हो जाता है ।१५४३। वहॉपर उपस्थित मनुष्योंकी ऊँचाई एक हाथ, आयु सोलह अथवा पन्द्रह वर्ष प्रमाण और वीर्यादिक भी तदनुसार ही होते है ।१५४३। (म. पु./७३/४४७-४४१), (ति. सा /-६४-६७)।

\* प्रलयके पश्चात् युगका प्रारम्म-दे काल/४।

\* अन्य मत मान्य प्रखयका स्वरूप--दे॰ वैशेषिक व सोख्य दर्शन।

**प्रलाप—**दे० वचन ।

प्रवक--भरत क्षेत्र पूर्व आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

प्रवचन---१. पिशाच जातीय व्यन्तर देवोका भेद-दे० पिशाच। २. श्रुतज्ञानका अपरनाम-दे० श्रुतज्ञान 1/२।

प्रवचन----

- ध, १/१,१.१/२०/७ आगमो सिद्ध तो पवयणमिदि एयट्ठो । आगम, सिद्धान्त और प्रवचन, ये शब्द एकार्थवाची है ।
- ध. =/३,४१/१०/१ सिद्ध'तो बारहगाणि पवयणं, प्रकृष्ट प्रकृष्टस्य वचन प्रवचनमिति व्युत्पत्ते । • पवयणं सिद्ध'तो बारहंगाइ, तथ् भवा देस-महव्वड्णो असजदसम्माइट्ठिणो च पवयणा । = सिद्धान्त या बारह अगोका नाम प्रवचन है, क्योकि, 'प्रकृष्ट वचन प्रवचन, या प्रकृष्ट (सवज्ञ) के वचन प्रवचन है' ऐसी व्युत्पत्ति है । सिद्धान्त या बारह अंगोका नाम प्रवचन है' ऐसी व्युत्पत्ति है । सिद्धान्त या बारह अंगोका नाम प्रवचन है, तो इसमें हानेवाले देशवती, महावती और असंयत सम्यग्टष्टि प्रवचन कहे जाते है । (चा. सा /४६१४) ।
- ध. १३/५,४.५०/२८३/६ प्रकर्षेण कुतीध्यांनालीढतया उच्यन्ते जीवादय. पदार्था. अनेनेति प्रवचनं वर्णपड्कत्यात्मक द्वादशाड्गम् । अथवा, प्रमाणाद्यविरोधेन उच्यतेऽर्थोऽनेन करणभूतेनेति प्रवचनं द्वादशार्ड्ग भावश्रुतम् । = प्रकर्षसे अर्थात कुतीध्योंके द्वारा नही स्पर्श किये जाने स्वरूपसे जीवादि पदार्थोका निरूपण करता है. इसलिए वर्ण-पक्त्यात्मक द्वादशागको प्रवचन कहते है । (भ.आ. वि./३२/१२१/२२) अथवा कारणभूत इस झानके द्वारा प्रमाण आदिके अत्रिरोघ रूपसे जीवादि अर्थ कहे जाते है, इसलिए द्वादशाग भावश्रुतको प्रवचन कहते है ।
- भ, आ,/वि /४६/१५४/२२ रत्नत्रय प्रवचनशब्देनोच्यते । तथा चोक्तम् णाणद सणचरित्तमेगं पययणमिति । ⇒प्रवचनका अर्थ यहॉ रत्नत्रय है 'रत्नत्रयको प्रवचन कहते हैं', आगमके ऐसे वाक्यसे भी यह सिद्ध होता है । (भ, आ /वि,/११९५/१४) ।
- गो. जी./जी. प्र /१९/१९ प्रकृष्टं वर्चन यस्यासौ प्रवचन आसः, प्रकृष्टस्य बचनं प्रवचनं-परमागमः, प्रकृष्टमुच्यते---प्रमाणिन अभिधी-यते इति प्रवचनपदार्थ , इति निरुक्स्पा प्रवचनकाव्देन तत्त्रयस्याभि-धानात्त । ⇔प्रकृष्ट है वचन जिसके ऐसे आप्त प्रवचन कहलाते है, अथवा प्रकृष्ट अर्थात् एस आप्तके वचन रूप परमागमको प्रवचन कहते है, अथवा प्रकृष्ट अर्थात् प्रमाणके द्वारा जिसका निरूपण किया जाता है ऐसे पदार्थ प्रवचन है । इस प्रकार निरुक्तिके द्वारा प्रवचनके आप्त, आगम और पदार्थ ये तीन अर्थ होते है ।



#### २. अष्ट प्रवचन माताका लक्षण

- मू, आ./२१७ प्रणिधाणजोगजुत्तो पचसु समिदीसु तीसु गुत्तीसु। स चरित्ताचारो अट्टविधो होड णायव्वो ।२१७। = आठ प्रवचन मातासे आठ भेद चारित्रके होते है --परिणामके सयोगसे पॉच समिति तोन गुम्नियोमें न्याय रूप प्रवृत्ति वह आठ भेद वाला चारित्राचार है ऐसा जानना ।२१७।
- भ, आ,/बि /११९४/१९७१/१४ एव पञ्च समितिय तिस्रो गुप्नयश्च प्रवचनमातृकाः । ⇒तीन गुप्ति और पॉच समितियोको प्रवचन माता कहते है ।

#### इन्हें माता कहनेका कारण

भ, आ /मू /१२०५ एदाओं अट्टावयणमादाओं णाणदसणचरित्तं। रक्खंति सदा मुणिओ मादा पुत्त व पयदाओं ।१२०१। च्ये अष्ट प्रवचन माता मुनिके झान, दर्शन और चारित्रको सदा ऐसे रक्षा करती है जैसे कि पुत्रका हित करनेमें सावधान माता अपायोसे उसको बचाती है।१२०५। (मू.आ /३३६) (भ.आ./बि./१९८५/१९७१/१) \* मोक्षमार्थार्मे अष्ट प्रवचन माताका ज्ञान ही पर्याप्त है

दे० ध्याता/१; श्रुत्तकेवली /२।

## प्रवचन भक्ति-दे० मक्ति/२।

#### 

- प्रवचन संनिकर्ष--- म १३/४.४.४०/२८४/४ उच्यन्ते इति वचनानि जीवाद्यर्था. प्रकर्षेण वचनानि सनिकृष्यन्तेऽस्मिन्तिति प्रवचनसंनिकर्षो द्वादशाङ्गश्रुतज्ञानम् । क संनिकर्ध. । एकस्मिन् वस्तुन्येकस्मिन्न धर्मे निरुद्धे शेषधर्माणा तत्र सत्त्वासत्त्वविचार सत्स्वण्येकरिम्ननूत्कर्षम्पगते शेषाणामुत्कर्षानुत्कर्धविचारश्च सनि-कर्ष । अथवा प्रकर्षेण वचनानि जोवाद्यर्थाः संन्यस्यन्ते प्ररूप्यन्ते अनेकान्तात्मतया अनेमेति प्रवचनसन्यास । = 'जो कहे जाते हैं' इस व्युत्पत्तिके अनूसार वचन शब्दका अर्थ जीवादि पदार्थ है। प्रकर्ष रूपसे जिसमें वचन सन्निकृष्ट होते है, वह प्रवचन सन्निकर्ष रूपसे प्रसिद्ध द्वादशाग श्रुतज्ञान है। प्रश्न-सन्निकर्ष क्या है। उत्तर-१. एक बस्तुमे एक धर्मके विवक्षित होनेपर उसमें शेष धर्मीके सत्त्वासत्त्वका विचार तथा उसमे रहनेवाले उक्त धर्मोमेसे किसी एक-धर्मके उत्कर्षको प्राप्त होनेपर शेष धर्मोंके उत्कर्षानुरकर्षका विचार करना सन्निकर्घ अहलाता है। २ अथवा, प्रकर्षरूपसे वचन अर्थात् जीवादि पदार्थ अनेकान्तात्मक रूपसे जिसके द्वारा संन्यस्त अर्थात् प्ररूपित किये जाते है, वह प्रवचन सन्यास अर्थात् उक्त द्वादशांग श्रुतज्ञान ही है । श्रुतज्ञानक( अपरनाम है−-दे० श्रुतज्ञान/I/२ ।
- प्रवचनमारोद्धार श्वेताम्वराम्तायमें भी नेमिचन्द्रसूरि (ई. श, ११) द्वारा विरचित लोक्के स्वरूपका प्ररूपक गाथा बद्ध ग्रन्थ है। इसमे २७६ द्वार तथा १५१९ गाथाएँ है। (जै /२/१०-१३)।

- प्रवचनाद्धा घ. १३/४.४.४०/२-४/२ अद्धा काल , प्रकृष्टाना शोभ-नाना वचनानामद्धा काल. यरया अुतौ सा पवयणद्धा अुतेज्ञानम् ।= अद्धा कालको कहते हैं, प्रकृष्ट अर्थात् शाभन वचनोका काल जिस श्रुतिमे होता है, वह प्रवचनाद्धा अर्थात् अुतज्जान है ।
- अर्थते गम्यते परिच्छि चते इति अर्थो नव पदार्थी यचन च अर्थश्च वचनार्थौ, प्रकृष्टौ निरवद्यौ वचनार्थौ यस्मिन्नागमे स प्रवचनार्थ । … अथवा, प्रकृष्टवचनै र्ट्यते गम्यते परिच्छिद्यते इति वचनार्थो द्वादशाङ्ग्रावश्रुतम् । सकलसयोगाक्षरै विशिष्टवचनरचनारचितैर्व-ह्वर्थे विशिष्ठोपादानकारणे विशिष्ठाचार्यसहायै 🛛 द्वादशाङ्गमुल्पायत इति यावत्। = १ द्वादशाग रूप वर्णोंका समुदाय वचन है, जो 'अर्यते गम्यते परिच्छिद्यते' अर्थात् जाना जाता है वह अर्थ है। यहाँ अर्थ पदसे नौ पदार्थ लिये गये है। वचन और अर्थये दोंनो मिलकर वचनार्थ कहलाते है। जिस आगममें वचन और अर्थये दोनो प्रकृष्ट अर्थात निर्दोध है उस आगमकी प्रवचनार्थ संज्ञा है। २.०० अथवा, प्रकृष्ट वचनोके द्वारा जो 'अर्थते गम्यते परिच्छिद्यते' अर्थात् जाना जाता है वह प्रवचनार्थ अर्थात् द्वादशांग भावश्रुत है। जो विशिष्ट रचनासे आरचित है, बहुत अर्थवाले है, विशिष्ट उपादान कारणोसे सहित है, और जिनको हृदयंगम करनेमें विशिष्ठ आचायोंकी सहायता लगती है, ऐसे सकल सयोगी अक्षरोसे द्वादशांग उस्पन्न किया जाता है। यह कथनका तात्पर्य है।
- प्रवचनो मा १३/१.१.५०/२९३/१ प्रकृष्टानि वचनान्यस्मिन् सन्तीति प्रवचनी भावागनः । अथवा प्रोच्यते इति प्रवचनोऽर्थ., सोऽत्रास्तीति प्रवचनी द्वादशाङ्गग्रन्थः वर्णोपादानकारण ।=१. जिस-में प्रकृष्ट वचन होते हैं वह प्रवचनी है, इस व्युत्पत्तिके अनुसार भावागमका नाम प्रवचनी है। २ अथवा जो कहा जाता है वह प्रवचन है, इस व्युत्पत्तिके अनुसार प्रवचन अर्थको कहते है। वह इसमें है इसस्तिए वर्णोपादानकारणक द्वादशाग प्रन्थका नाम प्रवचनी है।
- प्रवचनीय--ध १३/४.४.४०/२-१/३ प्रवन्धेन वचनीय व्याख्येयं प्रतिपाहनीयमिति प्रवचनीयम् । =प्रेथन्ध पूर्वक जो वचनीय अर्थात व्याख्येय सा प्रतिपाहनीय होता है, वह प्रवचनीय कहलाता है।
- प्रवरवाद--- ध १३/५,५,५०/२=७/= स्वर्गापवर्गमार्गत्वादत्मत्रयं प्रवर । स उद्यते निरूप्यते अनेनेति प्रवरवाद ।=स्वर्ग और अप-वर्गका मार्ग होनेसे रत्नत्रयका नाम प्रवर है उसका वाद अर्थात कथन इसके द्वारा किया जाता है, इसलिए इस आगमका नाम प्रवर-वाद है।
- प्रवर्तक साधु----भ.आ./मुत्ताराधना/६२१/८३१/४ पवत्ती अल्पश्रुत सन्सर्वसंघमर्यादाचरितज्ञ प्रवर्तकः । = जो ज्ञानसे अल्प है, ण्रन्तु सर्व संघकी मर्यादा योग्य रहेगी, ऐसे आचरणका जिसको ज्ञान है उसको प्रवर्तन साधु कहते है ।
- प्रवाद स्या.म./३०/३३४/१४ प्रकर्षेण खदाते प्रतिपाद्यते स्वाभ्युपग-तोऽर्थो यैरिति प्रवादा ।⇔जिसके द्वारा इष्ट अर्थको उत्तमतासे प्रतिपादित किया जाय, उसे प्रयाद कहते है।

प्रवाल-मानुषोत्तर पर्वतस्थ एक क्रूट-दे० लोन/४/१० ।

प्रवाल चारणऋद्धि--- दे॰ ऋदि/४१

- प्रवाह क्रम-दे॰ क्रम/२।
- प्रवाहण जैवलि—पाचाल देश (कुरुक्षेत्र) का कुरुवंशी राजा था। जनमेखयका पोता था तथा शतानीकका पुत्र था। समय--ई पू.

For Private & Personal Use Only

१४०० (१३९० १) (भारतीय इतिहास/पु.१/पृ.१९६) विशेष ढे० इतिहास /३/२३

प्रविष्ट --- कायोरसर्गका एक अतिवार-- दे० व्युत्सर्ग/१।

### प्रवृत्ति —

न्या. सू./उत्थानिका/१/१/१/१/५ तस्य (ज्ञातुः) ईप्साजिहासा-प्रयुक्तस्य समीहा प्रवृत्तिरियुच्यते। = (प्रमाणसे किसी वस्तुको जानकर) ज्ञाताके पाने या छोडनेकी इच्छा सहित चेष्टाका नाम प्रवृत्ति है।

## २. प्रवृत्तिके भेद व उनके इक्षण

- म्या. सू,/टी./१/१/२/८ त्रिविधा चास्य शास्त्रस्य प्रवृत्तिरुह शो लक्षणं परीक्षा चेति । तत्र नामधेयेन पदार्थमात्रस्याभिधानमुद्द श तत्रोद्दिष्टस्य तत्त्वव्यवच्छेदको धर्मो लक्षणम् । सक्षित्तस्य यथालक्षण-मुपापद्यते न वेति प्रमाणे रवधारणं परीक्षा । = शास्त्रकी प्रवृत्ति तीन प्रकारकी है--जैसे उद्देश्य, लण्ण और परीक्षा, इनमेसे पदार्थांके नाममात्र कथनको उद्देश्य कहते है । उद्दिष्ट पदार्थके आयथार्थ वोधके निवारण करनेवाले धर्मको लक्षण कहते है । उद्दिष्ट पदार्थके जो लक्षण किये गये है, वे ठोक है या नही, इसको प्रमाण द्वारा निश्चय कर धारण करनेको परीक्षा कहते है ।

  - \* प्रवृत्ति व निवृत्तिसे अतीत भूमिका ही बत है

---दे० व्रत/३ ।

```
प्रवेणी—भरतक्षेत्र आर्य लण्डको एक नदी-दे० मनुष्य/४।
```

प्रेंझज्या वेराग्यकी उत्तम भूमिकाको प्राप्त होकर मुमुक्ष व्यक्ति अपने सब सगे सम्बन्धियोसे क्षमा मॉगकर, गुरुकी शरणमें जा, सम्पूर्ण परिग्रहका त्याग कर देता है और ज्ञाता द्रष्टा रहता हुआ साम्य जीवन वितानेकी प्रतिज्ञा करता है। इसे हो प्रवज्या या जिन दीक्षा कहते है। पंचम कालमे भी उत्तम कुलका व्यक्ति प्रवज्या ग्रहण करनेके योग्य है।

# प्रबज्या निदेश

- १ प्रव्रज्याका छक्षण ।
- २ | जिन दीक्षायोग्य पुरुषका रुक्षण ।
- १ म्लेच्छ सूमित्र भी कदाचित् दीक्षाके योग्य है।
- ४ दीक्षाके अयोग्य पुरुषका स्वरूप ।
- ५ | यंचम कालने भी दीक्षा सम्भव है।
- \* छहों संहननमे दीक्षाकी सम्भावना। दे० संहतन।
  - स्त्री व नपुसकको निर्फ्रन्थ दीक्षाका निर्षेध ।
    - -दे० वेट/७/४।
- \* सत् शूद्रमें भी दीक्षाकी योग्यता।—दे वणव्यवस्था/४।
- ६ | दीक्षाके अयोग्य काल ।
- ७ अवज्या धारणका कारण ।

दीक्षा योग्य ४८ संस्कार । -- दे० संस्कार/२ । \* भरत चक्रीने भी दीक्षा धारण की थी।-दे० लिग/३। \* प्रवज्या विधि ę तत्त्व द्यान होना आवश्यक है। ę बन्धु वर्गसे विदा छेनेका विधि निषेध । R सिद्धोंको नमस्कार । ş - दे० कृतिकर्म/४ । दीक्षा दान विषयक कृतिकर्म। \* द्रव्य व भाव दोनों लिग युगपत् ग्रहण करता है । \* - दे० लिग/२,३। पहले अपमत्त गुणस्थान होता है, फिर प्रमत्त । \* – दे० गुणस्थान/२ । आर्थिकाको भी कदाचित् नग्नताकी आझा । — दे० लिग/१/४।

# १. प्रव्रज्या निर्देश

#### १. प्रवज्याका रूक्षण

बो. पा /मू./गाथा न. गिहगंथमोहसुका बाबीसपरीषहा जियकषाया। पातार भविमुका पञ्चजा एरिसा भणिया। ४६/ सत्तू मित्ते य समा पसंसणिदा अत्तदित्तदिसमा। तणकणए समभावा पञ्चजा एरिसा भणिया। ४९ जहजायसरूवसरिसा अवलविय णिराउहा संता। परकियणिलयणिवासा पञ्चजा एरिसा भणिया। ६९१ --- सरीरसंकार-वज्जिया रूक्खा। ५२। = गृह और परिग्रह तथा उनने ममत्वसे जो रहित है, वाईस परीषह तथा कथायोको जिसने जीता है. पापारम्भसे जो रहित है, ऐसी प्रधड्या जिनदेवने कही है। ४६। जिसमें राष्ट्र-मित्रमें, प्रश्सा-निन्दामे, लाभ व अलाभमे तथा तृण व काचनमें समभाव है, ऐसी प्रवड्या कही है। ४७। यथाजात रूपधर लम्बायमान भुजा, निरायुघ, शान्त, दूसरोके द्वारा बनायी हुई वस्तिकामे वास । ६१। शरीरके संस्कारसे रहित, तथा तैलादिके मर्दनसे रहित रूक्ष शरीर सहित ऐसो प्रवज्या कही गयो है। ४२। - (विशेष दे० बो. पा/मू, व. टी /४६-६१)।

## २. जिन दीक्षा योग्य पुरुषका स्वरूप

- म पु,/३१/१५८ विशुद्वकुलगोत्रस्प सद्दवृत्तस्य वपुष्मतः । दीक्षायोग्य-त्वमाम्नात सुपुखरय सुमेधसः ।११२। = जिसका कुत्त गोत्र विशुद्ध है, चान्त्रि उत्तम है, मुख सुन्दर है और प्रतिमा अच्छी है, ऐसा पुरुष ही दीक्षा प्रहण करनेके योग्य माना गया है ।११८।
- यों संग आ /८/४१ श.न्तस्तप क्षमोऽकुत्सो वर्णे प्वेकतमस्त्रिष्ठ । कल्या-णाडगो नरो योग्यो लिङ्गस्य ग्रहणे मत ।५११ च्लो मनुष्य शान्त होगा, तनके लिए समर्थ होगा. निर्दोष ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य इन तीन वर्णीमेसे किसी एक वर्णका और सुन्दर शरीरके अवयवोका धारक होगा वही निर्ग्रन्थ लिगके ग्रहण करनेमे योग्य है अन्य नही । ( अन ध / १/२८ ), ( दे० वर्णव्यवस्था/१/४ ) ।
- प. सा /ता. वृ /२२: प्रक्षेपक गा० १०/१०४ वण्णेसु तीसु एको कछा-णगो तवोसहो वयसा । सुमुहा कुछारहिदो लिगग्गहणे हवदि जोग्गो । = ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य इन तीन वर्णोमेसे किसी एक

For Private & Personal Use Only

¥

वर्णका, नोरोग, तपमें समर्थ, अति वालरत व वृद्धत्यसे रहित योग्य आयुका, सुन्दर, दुराचारादि लोकोपवादसे रहित, पुरुष ही जिन लिगको ग्रहण करनेके योग्य होता है ।१०।

## ३. म्लेच्छ व सत्ज्ञूड़ भी कदाचित् दीक्षाके योग्य है

- स. सा,/जी प्र./११४/२४१/११ म्लेच्छभूमिजमनुष्याणा सकलसंयम-ग्रहणं कथं सभवतीति नाशाङ्कितव्य दिग्विजयकाले चकवर्तिना सह आर्यत्वण्डनागताना म्लेच्छराजाना चकवर्झ्यादिभि सहजातवैवाहिक-सत्रन्धानां सयमप्रतिपत्तेरविरोधात् । अंथवा तत्कन्यकाना चक्र वर्त्यादिपरिणीताना गर्भे धुत्पन्नस्य मातृपक्षापेक्षया म्लेच्छञ्यपदेश-भाज संयमसंभवात् तथाजातीयकाना हीक्षाईत्वे प्रतिषेधाभावात् । न्प्रप्टन-म्लेच्छ भूमिज मनुष्यके सकलसयमका ग्रहण कैसे सम्भव है । उत्तर-ऐसी शंका नहीं करनी चाहिए । जो मनुष्य दिग्विजय-के कालमे चकवर्तीके साथ आर्य खण्डमें आते है. और चकवर्ती आदिके साथ उनका वैवाहिक सम्बन्ध पाया जाया है, उनके सयम ग्रहणके प्रति विरोधका अभाव है । अथवा जो म्लेच्छ कन्याएँ चक्र-वर्ती आदिसे जिवाही गयी है, उन कन्याओके गर्भसे जो पुत्र उत्पन्न होते है वे माताके पक्षसे म्लेच्छ है, उनके दीक्षा ग्रहण सम्भव है । दे० वर्णव्यवस्था/४/२ ( सत्यग्रद्व भी क्षुछकदीक्षाके योग्य है) ।
  - ४. दीक्षाके अयोग्य पुरुषका स्वरूप
- भ आ /बि /७७/२०७/१० यदि प्रशस्त शोभनं लिख्गं मेहन भवति। चर्मरहितत्वं, अतिदीर्धत्वं, स्थूलत्व, असकृदुत्थानशीस्ततित्येवमादि-दोषरहित यदि भवेत । पुसत्वलिङ्गता इह गृहोतेति नोजयोरपि सिङ्ग-शब्देन ग्रहणं । अतिसम्बमानतादिदोषरहितता । = यदि पुरुष लिग-मे दोष न हो तो औत्सर्गिक लिग धारण कर सकता है। गृहस्थके पुरुष लिगमें चर्म न होना, अतिशय दीर्घता, वारम्वार चेतना होकर अपर उठना, ऐसे दोष यदि हो तो वह दीक्षा सेमेके सायक नही है। उसी तरह यदि उसके अण्ड भी यदि अतिशय सम्बे हो, बडे हो तो भी गृहस्थ नग्नताके सिए अयोग्य है। (और भी दे० अचेसकन्व/४)।
- यो. सा आ /-/४२ कुलजातिवयोदेहकृत्यवुद्धिक्रुधादय । नरस्य कुल्सिता व्यङ्गास्तदन्ये लिङ्गयोग्यता ।४२। –मनुष्यके निन्दित कुल, जाति, वय, शरीर. कर्म, बुद्धि, और क्रोध आदिक व्यग-हीनता है– निर्प्रन्थ लिगके धारण करनेमे बाधक है, और इनसे भिन्न उसके धहण करनेमें कारण है ।
- बो. पा /टी./४१/१९४/१ कुरूपिणो हीनाधिकाङ्गस्य कुष्ठादिरोगिणश्च प्रयज्या न भवति । ⊨कुरूप, हीन वा अधिक अंग वालेके, कुष्ठ आदि रोगों वालोके दीक्षा नही होती है ।

## ५. पंचम कालमें भी दीक्षा सम्भव है

- म पु /४१/७६ तरुणस्य वृषस्योच्चे नइतो बिह्वतीक्षणात् । तारुण्य एव श्रामण्ये स्थास्यन्ति न दशान्तरे ।७६। = समवशरणमें भरत चक्रवर्ती-के स्वप्नोका फल बताते हुए भगवान्नने कहा कि-जि चे स्वरसे शब्द करते हुए तरुण बैलका बिहार देखनेसे सूचित होता है कि लोग तरुण अबस्थामे ही मुनिपदमे ठहर सदेगे, अन्य अबस्थामे नही ।७६।
- नि सा /ता वृ /१४३/क २४१ कोऽपि कापि मुनिर्बभूव सुकृती काले कलावप्यल, मिथ्यात्वादिकलङ्कपद्भरहित सद्धर्मरक्षामणि । सोऽय सप्रति भूतले दिवि पुनर्देवैश्च संपूज्यते, मुक्तानेकपरिग्रहव्यतिकर पापाटवीपावक ।२४१। = कल्लिकालमे भी कही कोई भाग्यशाली जीव मिथ्यात्वादि रूप मल कीचडसे रहित और सद्धर्म रक्षा मणि ऐसा समर्थ मुनि होता है। जिसने अनेक परिग्रहके विस्तारको छोडा है. और जो पापरूपी अटवीको जलानेवाली अग्नि है, ऐसा यह मुनि इस काल भूतलमे तथा देव लोकमे देवोसे भी भली भॉति पुज्यता है।

## ६. दीक्षाके अयोग्य काल

म पु./६१/१६१-१६० ग्रहोपरागग्रहणे परिवेषेन्द्रचापयो'। वक्रग्रहोदये मेघपटतस्थगितेऽम्बरे ११६६। नष्टाधिमासदिनयो संक्रान्तौ हानि-मत्तिथौ। दीक्षाविधि मुमुक्षुणा नेच्छन्ति कृतबुद्धय ।१६०। ⊷ जिस दिन ग्रहोका उपराग हो, ग्रहण लगा हो, सूर्य चन्द्रमापर परिवेष (मण्डल) हो, इन्द्रधनुष उठा हो, दुष्ट ग्रहोका उदय हो, आकाश मेघ पटलसे ढका हुआ हो, नष्ट मास अथवा अधिक मासका दिन हो, संक्रान्ति हो अथवा क्षय तिथिका दिन हो, उस दिन बुद्धिमान् आवार्य मोक्षकी इच्छा करनेवाले भव्योके लिए दीक्षाकी विधि नहीं करना चाहते अर्थाद्द उस दिन किसी शिष्यको नवीन दीक्षा नहीं देते है ।१५६-१६०।

#### ७. प्रवज्या धारणका कारण

डा./४/१०.१२ शबयते न बशीकतु' गृहिभिश्चपलं मन-। अतश्चित्तप्रशा-त्यर्थं सद्भिस्त्यक्ता गृहे स्थिति ।१०। निरन्तरात्तां निलदाहदुर्गमे कुवासनाध्वान्तविछप्रस्तोचने । अनेकाचिन्ताज्वर जिहिततात्मनां, नृणां गृहे नात्महितं प्रसिद्धग्रति ।१२। = गृहस्थगण घरमें रहते हुए अपने चपत्तमनको वश करनेमे असमर्थ होते है, अतएव चित्तकी शान्तिके अर्थ सत्पुरुषोने घरमे रहना छोड दिया है और वे एकान्त स्थानमें रहकर ध्यानस्थ होनेको उद्यमी हुए है ।१०। निरन्तर पीडा रूपी आर्त ध्यानको अग्निके दाहसे दुर्गम, बसनेके अयोग्य, तथा काम कोधादि-को कुवासना रूपी अन्धकारसे विछप्त हो गयी है नेत्रोकी दृष्टि जिसमे, ऐसे गृहोमें अनेक चिन्ता रूपी ज्वरसे विकार रूप मनुष्योके अपने आत्माका हित कदापि सिद्ध नही होता ।१२। ( विशेष दे० द्या /४/प-१७)।

# २. प्रव्रज्या विधि

## १, तत्त्वज्ञान होना आवश्यक है

मो. मा. प्र /६/२६४/२ मुनि पद लेने का कम तौ यह है—पहले तत्त्वज्ञान होय, पीछे उदासीन परिणाम होय, परिषहादि सहनेकी हाक्ति होय तत्र वह स्वयमेव मुनि बना चाहे।

## २. बन्धुवर्गसे विदा छेनेका विधि निषेध

#### १ বিধি

- प्र. सा./मू./२०२ आपिच्छ बंधुवग्गं विमोचिरो गुरुक्तलत्तपुत्तेहि। आसिज्छ णाणव सणचरित्ततववीरियायारं ।२०२। = ( श्रामण्यार्थी ) बन्धुवर्गरी विदा मागकर बडोसे तथा स्त्री और पुत्रसे सुक्त होता हुआ छानाचार, दर्शनाचार, चाश्त्रिाचार, तपाचार और वीर्याचारको अगीकार करके ।२०२। ( म. पु./१७/१९३)।
- म पु/३०/१६१ सिद्धार्चना पुरस्कृत्य सर्वनिाहूय सम्मतान् । तत्साक्षि सुनवे सर्व निवेदातो गृहं त्यजेत ।१६१। =गृहत्याग नामकी क्रियामें सबसे पहले सिद्ध भगवान्का पूजनकर समस्त इष्ट जनोको बुलाना चाहिए और फिर जनकी साक्षी पूर्वक पुत्रके लिए सब कुछ सौपकर गृहल्याग करना चाहिए ।१११।
  - २. निषेध
- प्र सा /ता, वृ /२०२/२७३/१० तत्र नियमो नास्ति । कथमिति चेत .... तत्परिवारमध्ये यदा कोऽपि मिथ्यादृष्टिर्भवति तदा घर्मस्योपसर्गं करोतीति । यदि पुन कोऽपि मन्यते गोत्रसम्महं कृत्वा पश्चात्त-पश्चग्ण करोमि तस्य प्रचुरेण तपश्चरणमेव नास्ति कथमपि तपश्चरणे गृहीतेऽपि यदि गोत्रादि ममत्वं करोति तदा तपोधन एव

न भवति । - वन्धुवर्गसे विदा लेनेका कोई नियम नहीं है। क्योंकि .. यदि उसके परिवारमें कोई मिध्यादृष्टि होता है, तो वह धर्मपर उपसर्ग करता है। अथवा यदि कोई ऐसा मानता है कि पहले वन्धु-वर्गको राजी करके परचात तपरचरण करूँ 'तो उसके प्रचुर रूपसे तपरचरण ही नही होता है। और यदि जैसे कैसे तपरचरण ग्रहण करके भी कुलका ममत्व करता है, तो तब वह तपोधन ही नही होता है।

प्र. सा./प. हेमराज/२०२/२७३/३१ यहाँपर ऐसा मत्त समभाना कि विरक्त होत्रे तो कुटुम्बको राजो करके ही होवे। कुटुम्ब यदि किसी तरह राजी न होवे तब कुटुम्बके भरोसे रहनेसे विरक्त कभी होय नही सकता। इस कारण कुटुम्बसे पूछनेका नियम नहीं है।

## ३. सिर्झोको नमस्कार

- म, पु./१७/२०० तत पूर्वमुख स्थित्वा कृतसिद्धनमस्किय । केशान-लुब्चदाबद्धपल्यड्क पञ्चमुष्टिकम् ।२००। तदनन्तर भगवात् ( वृषभ-देव ) पूर्व दिशाकी ओर मुहकर पद्मासनसे विराजमान हुए और सिद्ध परमेष्ठीको नमस्कार कर उन्होने पच मुष्टियोंमें केश लोच किया। २०० । और भी दे० क्ल्याणक/२ ।
- स्या म /३१/३३१/१२ न च हीनगुणत्वमसिद्धम् । प्रवज्यावसरे सिद्धे-भयस्तेषा नमस्कारकरणश्रवणात् । = अईन्त भगवात्त्में सिद्धोंकी अपेक्षा कम गुण है, अईन्त दीक्षांके समय सिद्धोंको नमस्कार करते है ।

प्रवरुयाकाल----दे० काल/१।

प्रवज्या क्रिया-दे॰ संस्कार/२।

प्रव्रज्यागुरु---- दे॰ गुरु/३।

## प्रशंसा प्रशम---

स. सि./६/२५/३३१/१२ गुणोद्धभावनाभिप्राय प्रशंसा । = गुणोको प्रगट करनेका भाव प्रशंसा है । ( स. सि./७/२३/३६४/१२ ) ( रा. वा / ६/२५/२/४३०/३० ) ( रा. वा./७/२३/१/४४२/१२ ) ।

## \* अन्य सम्बन्धित विषय

| १. प्रशंसा व स्तुतिमें अन्तर | दे० अन्यद्दष्टि । |
|------------------------------|-------------------|
| २. अन्य दृष्टि प्रशंसा       | दे०,, ।           |
| ३. स्व प्रशंसाका निषेध       | दे० निंदा ।       |

प्रशम----पं घ /उ /४२६-४३० प्रशमो विषयेषूच्चैभविकोधादिकेषु च । लोकासरूयातमात्रेषु स्वरूपाच्छिथिलं मनः ।४२६। सद्यः कृता-पराधेषु यद्वा जोवेषु जातुचित् । तद्वधादिविकाराय न बुद्धि-प्रशमो-मतः ।४२७। हेतुस्तत्रोदयाभाव स्यादनन्तानुबन्धिनास् । अपि शेष-कषायाणा नून मन्दोदयोऽशत ।४२९। सम्यवत्वेनाविनाभूत प्रशम परमो गूण) अन्यत्र प्रशममन्येऽप्याभासः स्यात्तदत्ययात् ।४३०। भाव कोधादिकोमें स्वरूपसे शिथिल मनका होना ही प्रशम भाव कहताता है।४२६। अथवा उसी समय अपराध करनेवाले जीवोपर कभी भी उनके वधादि रूप विकारके लिए बुद्धिका नहीं होना प्रशम माना गया है 18२७। उस प्रशम भावकी उत्पत्तिमें निश्चयसे अनन्तानुबन्धो कषायोका उदयाभाव और प्रत्याख्यानादि कषायों-का मन्द उदय कारण है ।४२८। ( द. पा./प, जयचन्द/२ ) सम्यवस्वका अविनाभावी प्रशम भाव सम्यग्द्रष्टिका परम गुण है। प्रशम भावका भूठा अहकार करनेवाले मिथ्यादृष्टिके सम्यक्खका सद्भाव न होनेसे प्रशमाभास होता है।

प्रशास्त — स सि./१/२९/४४६/१ कर्मनिर्दहनसामर्थ्यात्प्रशस्तम् । = जो (ध्यान) कर्मोको निर्दहन करनेकी सामर्थ्यसे युक्त है, वह प्रशस्त है। (रा वा./१/२९/४/६२७/३४)

प्रशस्त उपशम—दे० उपशम/१ 1

प्रश्रस्तपाद - चेशेषिकसूत्रके भाष्यकार - समय ई० श १-६ (स. म./ परि-ग/पृ ४१९/१२)।

प्रशांति क्रिया- दे० संस्कार/२।

- प्रदन---१ स, भं, त,/४/१ प्राश्निकनिष्ठजिज्ञासाप्रतिपादकं वाक्यं हि प्रश्न इत्युच्यते। =प्रश्नकलकि पदार्थको जाननेकी जो इच्छा है, उस इच्छाके प्रतिपादक जो वाक्य है, उनको ही प्रश्न कहते है। २ Problem (ध. ४/प्र./२८)।
- प्रदन कुराल साधु---भ आ /वि /८०३/५६२/१० प्रश्नकुरालतोच्यते चैयसयतानायिका, आवकाश्च, बालमध्यमवृद्धाश्च पृष्ट्वा कृत-गवेषणो याति इति प्रश्नकुराल । =चैत्य, मुनि, आयिका, आवक, बाल मध्यम और वृद्धोको पूछकर नियपिकाचार्य गवेषण करता है, यह प्रश्न कुराल साधु कहलाता है।
- प्रश्तोत्तर आवकाचार---आ. सकलकीति (ई० १४०६-१४४२) द्वारा विरचित संस्कृत प्रन्थ है। इसमे २४ सर्ग और ४६२० पद्य है। जिनमें २५४१ प्रश्नोका उत्तर देकर आवकोके आचारका विशव वर्णन किया गया है। (ती /३/३३३)।
- प्रसंग न्या सू./टी /१/२/१८/४३/२२ स च प्रसग साधर्म्यवैधम्या-म्यां प्रत्यवस्थानमुपालम्भ प्रतिषेध इति । उदाहरणसाधम्यात्साध्य-साधनहेतुरित्यस्योदाहरणवैधम्येण प्रत्यवस्थानम् । ⇒वादी द्वारा व्यतिरेक दृष्टांत रूप उदाहरणके विधमपिन करके ज्ञापक हेतुका कथन कर चुकनेपर प्रतिवादी द्वारा साधर्म्य करके, अथवा वादी द्वारा अन्वय दृष्टात रूप उदाहरणके समान धर्मापन करके ज्ञापक हेतुका कथन करनेपर पुन प्रतिवादी द्वारा विधर्मापन करके प्रत्य-वस्थान (उलाहना) देना प्रसग है। (श्लो.वा. ४/न्या./३१०/४६७/१ में इस पर चर्चा)।

## \* अति प्रसंग दोष- दे० अतिप्रसंग।

प्रसंगसमा जाति - न्या सू./मू व. टी /४/१/१/२११ रष्टान्तस्य कारणानपदेशाव प्रत्यवस्थानाच्च प्रतिदृष्टान्तेन प्रसगप्रतिदृष्टान्तसमौ ।१। साधनस्यापि साधनं वक्तव्यमिति प्रसङ्गेन प्रत्यवस्थानं प्रसङ्ग सम प्रतिषेध । क्रियाहेतुगुणयोगी कियावात् लोष्ट इति हेतुर्नापदि-श्यते न च हेतुमन्तरेण सिद्धिरस्तीति । = वादीने जिस प्रकार साध्यका भी साधन कहा है, वैसे ही साधनका भी साधन करना या रष्टान्तकी भी बादीको सिद्धि करनी चाहिए इस प्रकार प्रतिवादी द्वारा कहा जाना प्रसगसमा जाति है । जैसे-क्रियाके हेतुभूत गुणोका सम्बन्ध रखने वाहा डेल क्रियावाच् क्सि हेतुभूत गुणोका सम्बन्ध रखने वाहा डेल क्रियावाच् क्सि हेतुभूस गुणोका हष्टान्तकी भी साध्यसे विशिष्टभने करके प्रतिपत्ति करनेमे वादीको हेतु कहना चाहिए। उस हेतुके विना तो प्रमेयको व्यवस्था नहीं हो सकती है । ( श्लो. वा ४/न्या./१५१-३६१/४९७ में इसपर चर्चा ) ।

## **प्रसज्याभाव**----दे० अभाव ।

प्रसेनजित---१, यह तेरहवे कुलकर हुए है। (म.पु./३/१४६)--विशेष दे० शलाका पुरुष/४। २ यादवव शी कृष्णका १६वॉ पुत्र--दे० इतिहास/१/१०।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

कहलाते है। विशेष दे नरक /४/३, स्वर्ग /४/२२ ।

- प्रस्थ----१. रा.वा /१/३३/७/१७/११ प्रतिष्ठन्तेऽस्मित्निति प्रस्थ. ।= जिसमे धान्य आदि मापे जा रहे है उसको प्रस्थ कहते है । २. तोल-का एक प्रमाण विशेष-दे० गणित / I /१/२ ।
- गो,क /जो,प्र./५५०/७४४/१० दर्शनमोहक्षपणाप्रारम्भप्रथमसमयस्थापित-सम्यक्त्वप्रकृतिप्रथमस्थित्यान्तर्भुहूर्तावशेषे चरमसमयप्रस्थापक' अनन्तरसमयादाप्रथमस्थितिचरमनिषेके निष्ठापक । = दर्शनमोह क्षपणाके प्रारभ समयमें स्थापी गयी सम्यक्त प्रकृतिकी प्रथम स्थितिका अन्तर्मुहूर्त अवशेष रहनेपर, उसके अन्त समय पर्यन्त तो प्रस्थापक कहलाता है । और उसके अनन्तर समयसे प्रथम स्थितिके अन्त निषेक पर्यन्त निष्ठापक कहलाता है ।

प्रहरण--देः बलौंद !

प्रहरा--भरत क्षेत्रस्थ आर्य खण्डको एक नदी--दे० मनुष्य/४।

- प्रहसित-- १ हनुमार्के पिता पथनञ्जयका मित्र (प.पु /१६/१२७) २. मग्तङ वंशका एक राजा-दे० इतिहास/७/१।
- प्रहार संक्रामिणी-एक मन्त्र विद्या-दे० विद्या।
- प्रह्लाद ---- १. राजा पद्मका मन्त्री--विशेष दे० वर्ति । २. आदित्यपुर-का राजा । हनुमात्तका बाबा था । ( प,पु /१४/७-८ ) ।
- प्राक्—पूर्व दिशा ।

# प्राकाम्य ऋद्धि- दे॰ ऋदि/३।

प्राकार----- ध, १४/५,६,४२/४०/७ जिणहरादोर्ण रक्खट्ठंप्पासेसु द्वविद ओलित्तीओ पागारा णाम । पक्किटाहि घडिदवरंडा वा पागारा णाम ।= जिनगृह आदिकी रक्षाके लिए पार्श्वमे जो भीते बनायी जाती है वे प्राकार कहलाती है, अथवा पकी हुई ईंटोसे जो वरण्डा बनाये जाती है वे प्राकार कहलाती है ।

प्राकृत संख्या—Natural Number (ज.ज./त.१०७) t

प्राच्य--- १. पूर्व दिशा, २. प्राची दिशाकी प्रधानता-दे० दिशा।

ये दस व्यवहार प्राण हैं। इनमें-से एकेन्द्रियादि जीवोंके यथा योग्य ४,६,७ आदि प्राण पाये जाते है।

# १. प्राण निर्देश व तत्सम्बन्धी शंकाएँ

## १. प्राणका खक्षण

- १ निरुक्ति अर्थं
- पं.सं./प्रा /१/४५ बाहिरपाणे हि जहा तहेव अब्भंतरेहि पाणेहि। जीवंति जेहि जीवा पाणा ते होंति बोहव्वा ।४५। = जिस प्रकार आहा प्राणके द्वारा जीव जीते है उसी प्रकार जिन अभ्यन्तर प्राणोके द्वारा जीव जीते है, वे प्राण कहलाते है ।४४। (ध./१,१,३४/गा.१४१/२४६) (गो. जी /सू./१२१/३४९) (प.सं /सं./१/४४)।
- ध./२/१.१/४१२/२ प्राणिति जीवति एभिरिति प्राणा' । = जिनके द्वारा जीव जीता है उन्हें प्राण कहते है ।
- गो,जी,/जी.प्र./२/२१/१ जीवन्ति-प्राणति जीवितव्यवहारयोग्या भवन्ति जीवा यैस्ते प्राणा' । = जिनके द्वारा यह जीव जीवितव्य रूप व्यव-हारके योग्य है, उनको प्राण कहते है ।

२ निश्चय अथवा भाव प्राण

- प्र सा /त.प./१४४ अस्य जीवस्य सहजविज्यम्भितानन्तज्ञानशक्ति-हेतुके···वस्तुस्वरूपतया सर्वदानपायिनि निश्चयजीवत्वे''।=इस जीवको, सहजरूपसे प्रगट अनन्त ज्ञान शक्ति जिसका हेतु है···वस्तु-का स्वरूप होनेसे सदा अविनाशी निश्चय जीवत्व होनेपर भी···।
- पं का./त प्र /३० इन्द्रियवसायुरुच्छ्वाससक्षणा हि प्राणा । तेषु चित्सा-मान्यान्वयिनो भावप्राणाः । स्प्राण इन्द्रिय, वस, आयु तथा उच्छ्वास रूप है। उनमें (प्राणोमें) चित्सामान्य रूप अन्वय वासे वे भाव प्राण हैं। (गो.जी./जी.प्र./१२१/१११)
- दे जीव/१/१ निश्चयसे आरमाके ज्ञानदर्शनोपयोग रूप चैतन्य प्राण है। स्या.मं /२७/३०६/६ सम्यग्ज्ञानादयो हि भावप्राणा' प्रावचनिकैर्गी-यन्ते ।=पूर्व आचार्योंने सम्यग्दर्शन ज्ञान व चारित्रको भाव प्राण

३. व्यवहार वा द्रव्य प्राण

कहा है।

- पं,का,/त प्र /३० पुढ़गलसामान्यान्वयिनो द्रव्यप्राणाः । --- पुढ़गस सामान्य रूप अन्वयवासे वे इव्यप्राण है ।
- गो,जी,पी,प्र,१२२१,३४१/१० पौद्रगलिकद्रव्येन्द्रियादिव्यापाररूपाः द्रव्यप्राणा. । = पुद्रगल द्रव्यसे निपजी जो द्रव्य इन्द्रियादिक उनके प्रवर्त्तन रूप द्रव्य प्राण है ।

## २. अतीत प्राणका **उक्षण**

ध, २/१,१,/४११/१ दसण्हं पाणाणमभावो अदीदपाणो णाम । -- दशौँ प्राणोके अभ वको अतीत प्राण कहते है ।

# २. दश प्राणोंके नाम निर्देश

मू.आ /११११ रंचय इंदियपाणा मणवचकाया दु तिण्णि मलपाणा। आणप्पाणप्पाणा आउगपाणेण होति दस पाणा ।११११। =पाँच इम्द्रिय प्राण. मन, वचन काय बल रूप तीन बल प्राण. श्वासोच्छ्वास प्राण और आग्रु प्राण इस तरह दस प्राण है। (पं सं./प्रा./१/४६) (घ २/१,९,/४१२/२) (गो जी./मू /१३०/३४३) (प्र.सा /त.प्र./१४६) (का.अ./मू./१३६) (प.सं./सं /१/१२४) (पं.ध./उ./४३१)।

# ४. इन्द्रिय व इन्द्रिय प्राणमें अन्तर

ध २/१.१/४१२/३ नैतेषाभिन्द्रियाणामेकेन्द्रियादिष्वन्तर्भावः चक्षुरादि-क्षयोपशमनिवन्धनानाभिन्द्रियाणामेकेन्द्रियादिर्जातभिः साम्या- भावात । = इन पॉचो इन्द्रियो ( इन्द्रिय प्राणो )का एकेन्द्रिय जाति आदि पॉच जातियोमें अन्तर्भाव नहीं होता है, क्योंकि चक्षुरिन्द्रि-यावरण आदि कर्मोके क्षयोपदामके निमित्तसे उत्पन्न हुई इन्द्रियोकी एकेन्द्रिय जाति आदि जातियोके साथ समानता नहीं पायी जाती है।

\* उच्छ्वास व प्राणमें अन्तर--- दे० उच्छ्वास।

\* पर्याप्ति व प्राणमें अन्तर---- दे० पर्याप्ति/२।

## ५. आनपान व मन, वचन कायको प्राणपना कैसे है

ध. १/१,१,२४/२५६/४ भवस्त्विच्द्रियायुष्काया, प्राणव्यपदेशभाज तेषा-माजन्मन आमरणाद्भवधारणत्वेनोपलम्भात् । तत्रैकस्याप्यभावतो-ऽष्ठुमतां भरणसंदर्शनाच्च । अपि तुच्छ्वासमनोवचर्सा न प्राणव्यप-देशो युज्यते तान्यन्तरेणापि अपर्याप्तावस्थाया जीवनोपलम्भादिति चेन्न, तैर्विना पश्चाज्जीवतामनुपलम्यतस्तेषामपि प्राणत्वविरोघात् । ज्यप्रन - पॉचो इन्द्रियॉ, आयु और काय वल, ये प्राण संझाको प्राप्त हो सकते है, क्योकि वे जन्मसे खेकर मरण तक भव धारण रूपसे पाये जाते है । और उनमेंसे किसी एकके अभाव हो जानेपर मरण भी देखा जाता है । परन्तु उच्छ्वास, मनोवस्त और वचन वन्तु इनको प्राण मज्ञा नही दी जा सकतो है, क्योकि इनके बिना भी अपर्याप्त अवस्थामे जीवन पाया जाता है । उत्तर---नही, क्योकि उच्छ्वास, मनोवल और वचन वसके विना अपर्याप्त अत्रस्थाके पश्चात् पर्याप्त अवस्थामे जीवन नही पाया जाता है, इसलिए उन्हे प्राण माननेमें कोई विरोध नही है ।

#### ६. प्राणोंके त्यागका उपाय

प्र. सा./मू./१६१ उत्थानिका—अथ पुइगलप्राणसंततिनिवृत्तिहेतुमन्तरङ्ग प्राह्यति—जो इ दियादिबिजई भवीय उवओगमप्पर्गं फादि । कम्मेहि सो ण र जदि किह तं पाणा अणुचरंति ।१६१। = अव पौड़गलिक प्राणोकी सन्ततिकी निवृत्तिका अन्तर ग हेतु समफाते हैं—जो इन्द्रि-यादिका विजयी होकर उपयोग मात्रका ध्यान करता है, वह क्मोंके द्वारा र जित नहीं होता, उसे प्राण कैसे अनुसरण कर सकते है । अर्थात् उसके प्राणोका सम्बन्ध नहीं होता ।

#### प्राणींका स्वामित्व

- १. स्थावर जीवोंकी अपेक्षा
- स. सि /२/१३/१७२/१० कति पुनरेषा (स्थावराणा) प्राणा । चत्वार स्पर्शनेन्द्रियप्राणा कायबलप्राणाः उच्छ्वासनिश्वीसप्राणः आयु -प्राणश्चेति । =स्थावरोंके चार प्राण होते है--स्पर्शनेन्द्रिय, कायवल, उच्छ्वास-निश्वास और आयु प्राण । (रा वा /२/१३/१/१२९/१६) (ध. २/१.१/४१८/११), (का. अ./मू /१४०)।

२. त्रस जीवोंकी अपेक्षा

स, सि /२/१४/१७६/६ द्वीन्द्रियस्य तावत् षट् प्राणाः, पुर्वोक्ता एव रसन-वाक्प्राणाधिका । त्रीन्द्रियस्य सप्त त एव झाणप्राणाधिका । चतुरि-न्द्रियस्याष्टौ त एव चक्षु प्राणाधिका । पच्चेन्द्रियस्य तिररचो-Sसज्ञिनो नव त एव ओवप्राणाधिका । संज्ञिनो दश्त त एव मनोवल-प्राणाधिका । = पूर्वोक्त (स्पर्शेन्द्रिय, कायवल, उच्छ्वास, और आयु प्राण इन ) चार प्राणोमे रसना प्राण और वचन प्राण इन दो प्राणोके मिला देनेपर रोइन्द्रिय जीवोके छह प्राण होते है । इनमें भाणके मिला देनेपर चौइन्द्रिय जीवके सात प्राण होते है । इनमें भाणके मिला देनेपर चौइन्द्रिय जीवके सात प्राण होते है । इनमें भागके मिला देनेपर चौइन्द्रिय जीवके आठ प्राण होते है । इनमें भागके मिला देनेपर चौइन्द्रिय जीवके आठ प्राण होते है । इनमें भागके मिला देनेपर चौइन्द्रिय जीवके आठ प्राण होते है । इनमें भात्र प्राणके मिला देनेपर सज्जी जीवोके दस प्राण होते है । इनमें २/१४/४/१२६/१), (पं. सं /प्रा./१/४७-४१), (घ. २/१,१/४१=/१), (गो. जी./मू /१३३/१४६), (का अ./मू /१४०)।

- ३. पर्याप्तावर्याप्तको अपेक्षा
- पं सं./प्रा /१/६० पंचवस्त-दुए पाणा मण वचि उस्सास ऊणिया सब्वे। कण्णक्रियगंधरसणारहिया सेसेमु ते अण्णेमु ।६०। =अपर्याप्त पंचे-क्रियद्विकमे मन-वचन-वल और स्वासोच्छ्वास इन तीनसे कम शेष सात प्राप्त होते हैं। अपर्याप्त चतुरिन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, द्वीन्द्रिय तथा एकेन्द्रियके क्रमसे कर्णेन्द्रिय, चक्षुरिन्द्रिय, घाणेन्द्रिय और रस-नेन्द्रिय कम करनेपर छष्ट, पाँच, चार और तीन प्राण होते है। (ध. २/१.१/४१८-/१), (गो जी /मू. व टी /१३२/३४६), (का. अ./ मू /१४१), (प स./स /१/१२६)।
  - ४ सयोग अयोग केवलीकी अपेक्षा
- देव केवली/ १/१०-१३, १. सयोगकेवलीके चार प्राण होते हैं -- बचन, श्वासोच्छ्वास, आयु, और काम्म । उपचारसे तो सात प्राण कहे जाते है। २. अयोगकेवलीके केवल एक आयु प्राण ही होता है। ३. समु-द्धात अवस्थामे केवली भगवासके ३, २ व १ प्राण होते हैं -- श्वासो-च्छ्वास, आयु और काम्म ये तीन, श्वासोच्छ्यास कम करनेपर दो, तथा कार्य बल कम करनेपर केवल एक आयु प्राण होता है।

#### ८. अपर्याप्तावस्थामें माव मन क्यों नहीं

- ध ८/१.१,३४/२४१/९ भावेन्द्रियाणामिव भावमनस उत्पत्तिकाल एव सत्त्वादपर्याप्तकालेऽपि भावमनसः सत्त्वमिन्द्रियाणामिव किमिति नोक्तमिति चेन्न, बाह्येन्द्रियेरग्राह्यद्रव्यस्य मनसोऽपर्याप्त्यवस्थाया-मस्तित्वेऽङ्गीकियमाणे द्रव्यमनसो विद्यमाननिरूपणस्यासत्त्व-प्रसङ्घात् । पर्याधिनिरूपणात्तदस्तित्वं सिद्धवेदिति चेन्न, बाह्यार्थ-स्मरणशक्तिनिष्पत्तौ पर्याप्तिव्यपदेशलो द्रव्यमनसोऽभावेऽपि पर्याप्तिनिरूपणोपपत्ते । न वाह्यार्थस्मरणशक्ते प्रागस्तित्वं योग्यस्य द्रव्यस्योत्पत्ते प्राकृ सत्त्वविरोधात् । ततो द्रव्यमनसोऽस्तित्वस्य ज्ञापर्कं भत्रति तस्यापर्याप्स्यवस्थायामस्तित्वनिरूपणमिति सिद्धम् । =प्रश्न-जीवके नवीन मवको धारण करनेके समय ही भावेन्द्रियो-की तरह भाव मनका भी सत्त्व पाया जाता है, इसलिए जिस प्रकार अपर्याप्त कालमें भावेन्द्रियोका सद्भाव कहा जाता है उसी प्रकार वहाँ पर भावमनका सद्भाव क्यो नहीं कहा। उत्तर नहीं, क्योकि, बाह्य इन्द्रिमोके द्वारा नहीं ग्रहण करने योग्य वस्तुभूत मनका अपर्याप्ति-रूप अवस्थामे अरितत्व स्वीकार कर लेनेपर, जिसका निरूपण विद्य-मान है ऐसे द्रव्यमनके असत्त्वका प्रसंग आ जायेगा । प्रश्न-पर्याधिके निरूपणसे ही द्रव्यमनका अस्तित्व सिद्ध हो जायेगा। उत्तर-१ नही क्योकि, बाह्यार्थकी स्मरण शक्तिकी पूर्णतामे ही पर्याप्ति इस प्रकारका व्यवहार मान जेनेसे द्रव्यमनके अभावमें भी मन,-पर्याधिका निरूपण बन जाता है। २ बाह्य पदार्थोंकी स्मरणरूप शक्तिके पहले द्रव्य मनका सद्भाव बन जायेगा ऐसा कहना भी ठीक नही है, क्योंकि उत्य सनके योग्य द्वव्यकी अस्पत्तिके पहले असका सत्तव मान लेनेमे विरोध आता है। अन अपर्वाधिरूप अवस्थामे भावमनके अस्तित्वका निरूपण नहीं करना द्रव्यमनके अस्तित्वका ज्ञापक है, ऐसा समफना चाहिए ।
  - \*'गुणस्थान, मार्गणारथान, जीवसमास आदि २०
  - प्ररूपणाओंमें प्राणीका स्वामित्व-- दे० सत् ।
  - \* प्राणीका यथायोग्य मार्गणा स्थानोंमें अन्तर्भाव ---दे० मार्गणा।
  - \* जीवको प्राणी कहनेकी भिवक्षा देट जोव/१/३ ।

Jain Education International

## २. निरुचय व्यवहार प्राण समन्वय

## १. प्राण प्ररूपणामें निइचय प्राण अभिप्रेत है

ध. २/१,१/१०४/३ दब्वे दियाणं णिप्पत्ति पहुंच के वि दस पाणे भणति । तण्ण घडदे । कुदो । भाविदियाभावारो । अध दब्विदियस्स जदि गहणं कोरदि तो सण्णीणमप ज्जत्तका हो सत्त पाणा पोडिदूण दो चेव पण्णा भवति, पंचण्ह दब्वे दियाणामभावारो ।= कितने ही आचार्य द्व्येन्द्रियोकी पूर्णताको अपेक्षा (केवसीके) दस प्राण कहते हैं, परन्तु उनका ऐसा कहना घटिन नहीं होता है, क्योकि सयोगी जिनके भावेन्द्रियाँ नहीं पायी जाती है । यदि प्राणोमें द्रव्ये-न्द्रियोका ही यहण किया जावे तो सज्ञी जीवोके अपर्याप्त कालमे सात प्राणोके स्थानपर कुल दो ही प्राण कहे जायेगे, क्योंकि उनके द्रव्येन्द्रियोका अभाव है ।

## २. दश प्राण पुद्गलात्मक हैं जोवका स्वमाव नहीं

- प्र. सा /त प्र./१४७ तन्न जोवस्य स्वभावत्वमवाप्नोति पुद्रगलद्रव्य-निर्वृत्तत्वात् । = वह उसका (प्राण जीवका) स्वभाव नही है, वयोकि वह पुद्रगल द्रव्यसे रचित है ।
- प्र.सः /ता. वृ /१४४ व्यव्हारेण…आयुराखशुद्धप्राणचतुष्केनापि सबद्ध सन् जीवति । तच्च शुद्धनयेन जीवस्वरूप न भवति । =व्यवहार नयसे• आयु आदि चार अशुद्ध प्राणोसे सम्बद्ध होनेसे जीता है । वह शुद्ध नयसे जीवका स्वरूप नही है ।

### ३. दरा प्राणोंका जीवके साथ कथंचित् भेदाभेद

- स. सा./ता वृ/३३२ ३४४/४२३/२४ कायादिप्राणे सह कथ चिइ भेदा-भेद । कथ । इति चेत, तम्राय पिण्डवद्वर्तमानकाले पृथवत्व कर्तु नायाति तेन कारणेन व्यवहारेणाभेद. । निश्चयेन पुनर्मरणकाले कायादिप्राणा जीवेन सहैव न गच्छन्ति तेन कारणेन भेद । = कायादि प्राणोके साथ जीनका कथंचित भेद व अभेद है । वह ऐसे है कि तपे हुए लोहेके गोलेकी भाँति वर्तमान कालमें वे दोनों पृथक् नही किये जानेके कारण व्यवहार नयसे अभिन्न है । और निश्चय नयसे क्योंकि मरण कालमे कायादि प्राण जीवके साथ नहीं जाते इसलिए भिन्न है ।
- प. प्र./टी /२/१२७/२४४/४ स्वकीयप्राणहते सति दु खोत्पत्तिदर्शनाइ-व्यवहारेणाभेद । यदि पुनरेकान्तेन देहात्मनार्भेदा एव तर्हि परकीय-देहशते दु ख न स्यान्न च तथा । निष्चयेन पुनर्जीवे गतेऽपि देहो न गच्छतीति हेतोर्भेद एव । ---अपने प्राणोका घात होनेपर दुखकी जत्पत्ति होती है अत व्यवहार नयकर प्राण और जीवको अभेद है । -यदि एकान्तरी प्राणोका सर्वथा जुदे माने तो जैसे परके शरीरका घात होनेपर दु ख नही होता वैसे अपने देहका घात होनेपर दु ख नही होना चाहिए । इसलिए व्यवहार नयसे एकत्व है निश्चयसे नही होना चाहिए । इसलिए व्यवहार नयसे एकत्व है निश्चयसे नही, क्योकि देहका विन्गश होनेपर भी जीवका विनाश नहीं होता है । इसलिए भेद है ।

#### ४. निश्चय व्यवहार प्राणोंका समन्वय

Я. सा./त प्र./१४५ अथास्य जीवस्य सहजविज्मिभतानन्तज्ञानशक्ति-हेसुके त्रिसमयावस्थायित्वज्ञक्षणे वस्तुस्वरूपभूततया सर्वदानपायिनि निष्चयजीवस्वे सत्यपि ससारावस्थायामनादिप्रवाहप्रवृत्तपुद्दगत्त-सरतेषदूथितात्मतया प्राणचतुष्काभिसबद्धर्त्वं व्यवहारजीवत्वहेतुर्वि-भक्तज्योऽस्ति । = अव इस जीवको सहज रूप (स्वामाविक) प्रगट अनन्त ज्ञान शक्ति जिसका हेतु है, और तीनो कालोमे अवस्थायित्व जिसका जसण है. ऐसा वस्तुका स्वरूपभूत होनेसे सर्वदा अविनाशी जीवत्व होनेवर भी, ससारावस्थामें अनादि प्रवाह रूपसे प्रवर्त्तमान पुद्रगत सरलेपके द्वारा स्वय दूषित होनेमे उसके चार प्राणोसे सयुक्तता है, जो कि व्यवहार जीवत्वका हेतु है और विमक्त करने योग्य है। स्या, मं /२७/३०ई/ह संसाहिणो दशविधद्रव्यप्राणधारणाइ जीवा' सिद्धाश्च ज्ञानादि भावप्राणधारणाइ इति सिद्धम् । – संसारी जीव दव्य प्राणोंकी अपेक्षासे और सिद्ध जीव भाव प्राणोकी अपेक्षासे जीव कहे जाते है ।

#### ५. प्रार्थोको जाननेका प्रयोजन

- पं. का /ता. वृ./३०/६८/७ अत्र शुद्धचैतन्यादिशुद्धप्राणसहित' शुद्ध-जीवास्तिकाय एवोपादेयरूपेण ध्यातव्य इति भावार्थ, । == यहाँ शुद्ध चैतन्यादि शुद्ध प्राणोसे सहित शुद्ध जीवास्तिकाय ही उपादेय रूपसे ध्याना चाहिए, ऐसा भावार्थ है ।
- द्र, स /टी./१९/३१/६ अत्रेतेभ्यो भिन्नं निजशुद्धात्मतत्त्वमुपादेयमिति भावार्थः । ⇔अभिन्नाय यह है कि इन पर्याप्ति तथा प्राणोसे भिन्न अपना शुद्धात्मा ही उपादेय है ।
- प्राणते -- १. कल्पवासी देवोका एक भेद-दे० स्वर्ग /३ । २. कल्पवासी देवोका स्वस्थान-दे० स्वर्ग/१/२ । ३. कल्प स्वर्गोंका १४वॉ कल्प --दे० स्वर्ग१/३ ।४ आनतप्राणत स्वर्गका द्वितीय पटल-दे० स्वर्ग/४/३।

प्राणवाद----द्वादशाग श्रुतज्ञानका ११वाँ पूर्व---दे० श्रुतज्ञान/।।।

प्राण संयम—दे० संयम ।

#### प्राणातिपात—

ध १२/४,२,८,२/२७६/११ पाणादिवादो णाम पाणेहितो पाणोण विजोगो। सो जत्तो मण-वयण-कायवावारादीहितो ते वि पाणा-दिवादो। पाणादिवादो णाम हिंसाविसयजीववावारो। — प्राणाति-पातका अर्थ प्राणोसे प्राणियोका वियोग करना है। वह जिन मन, वत्तन या कायके व्यापारादिकोसे होता है, वे भी प्राणातिपात ही कहे जाते हैं। प्राणातिपातका अर्थ हिसाविषयक जीवका व्यापार है।

# प्राणातिपातिको क्रिया- दे॰ क्रिया/३ ा

#### 

**प्राणायाम**— स्वासको धीरे-धीरे अन्दर खेचना कुम्भक है, उसे रोके रखना पूरक है, और फिर धीरे-धीरे उसे बाहर ओडना रेचक है। ये तीनो मिलकर प्राणायाम सज्ञाको प्राप्त होते है। जैनेतर लोग ध्यान व समाधिमे इसको प्रधान अंग मानते है, पर जैनाचार्य इसको इतनी महत्ता नही देते. क्योकि चित्तकी एकाग्रता हो जानेपर श्वास निरोध स्वत. होता है।

#### १. प्राणायाम सामान्यका लक्षण

म. पु /२१/२२७ प्राणायामो भवेद योगनिग्रह शुभभावन'। = मन, वचन और काय इन तीनों योगोका निग्रह करना तथा शुभभावना रखना प्राणायाम कहलाता है।

#### २. प्राणायामके तीन अंग

छ। /२१/३ त्रिधा लक्षणभेदेन संस्मृत पूर्वसूरिभि । पूरक' कुम्भकश्चैव रेचकस्तदनन्तरम्।२१। --- पूर्वीचायोंने इस पवनके स्तम्भन स्वरूप प्राणायामको लक्षण भेदसे तीन प्रकारका कहा है---पूरक, कुम्भक और रेचक।

#### ३. प्राणायामका स्वरूप

डा /२१/१ पर उद्दधृत-समाकृष्य यदा प्राणधारणं सं तु पूरक । नाभिमध्ये स्थिरीकृत्य रोधन सं तु कुम्भक 1१। यत्कोष्ठादतियरंनेन नासानह्यपुरातने । बहि प्रशेषणं वायो सं रेचक इति स्मृत ।२।

- झा /२१/१०.१७ शनै शने मंनोऽजस वितन्त सह वायुना। प्रवेश्य हृदयाम्भोजकणिकायां नियन्त्रयेत् ।१०। अचिन्त्यमत्तिदुर्सक्ष्यं तन्मण्डलचतुष्टयम् । स्वरंविद्यं प्रजायेत महाभ्यासारकथचन ।१७। क्रजिस समय पवनको तालुरन्धने खेचकर प्राणको धारण करै, शरीरमे पूर्णतया थामे सो पूरक है, और नाभिके मध्य स्थिर करके रोकै सो कुम्भक है, तथा जो पवनको कोठेसे बडे यत्नसे बाहर प्रक्षेत्रण करे सो रेचक है, डस प्रकार नासिका ब्रह्मके जाननेवाले ब्रह्म पुरुषोने कहा है।१-२। इस पवनका अभ्यास करनेवाला योगी निष्प्रमादी होकर बडे यत्नसे अपने मनको वायुके साथ मन्द मन्द निरन्तर हृदय कमलकी कणिकामें प्रवेश कराकर वही ही नियन्त्रण करै ।१०। यह मण्डलका चतुष्टय (पृथ्वी आदि ) है, सो अचित्य है, तथा दुर्लक्ष्य है, इस प्राणायामके बड़े अभ्याससे तथा बडे कप्टसे कोई प्रकार अनुभव गोचर है ।१७।
  - \* ध्यानमें प्राणायामका स्थान-दे० पदस्थ ध्यान/७/१।

## ४. प्राणायामके चार मण्डलोंका नाम निर्देश

- ज्ञा./२१/१९ तत्रादौ पार्थिव क्लोयं वारुणं सदनन्तरम् । मरुत्पुरं तत' स्फीतं पर्यन्ते बह्रिमण्डलम् ।१९। च्छन चारोमेसे प्रथम तौ पार्थिव मण्डलको जानना, पश्चात वरुण ( अप् ) मण्डल जानना, तत्पश्चात् पवन मण्डल जानना और अन्तमे बढे हुए वह्नि मण्डलको जानना । इस प्रकार चारोके नाम और अनुक्रम हैं ।
  - \* चारों मण्डलोंका स्वरूप---दे० वह वह नाम ।

## ५. मोक्षमार्गमें प्राणायाम कार्यंकारी नहीं

- रा. वा./१/२७/२३/६२७/ प्राणापाननिग्रहो ध्यानमिति चेत्; न; प्राणा-पाननिग्रहे सति तदुइभूतवेदनाप्रकर्षात् आश्वेत शरीरस्य पात, प्रस-ज्येत । तस्मान्मन्दमन्दप्राणापानप्रचारस्य ध्यानं युज्यते ।= प्रष्टन-श्वास च्छ्वासके निग्रहको ध्यान कहना चाहिए ' उत्तर – नही, क्योकि इसमें स्वासोच्छ्वास रोकनेकी वेदनासे शरीरपात होनेका प्रसग है । इसलिए ध्यानावस्थामें श्वासोच्छ्वासका प्रचार स्वाभा विक होना चाहिए ।
- ज्ञा./३०/४-६ सम्यवसमाधिसिद्धवर्थं प्रत्याहार प्रशस्यते । प्राणायामेन विक्षिप्त मन स्वास्थ्यं न विन्दति ।४) वायो सचारचातुर्यमणि-मबिङ्गसाधनम् । प्रायः प्रत्युहत्रीज स्यान्मुनेमूंक्तिमभीप्सतः ।६। किंमनेन प्रपञ्चेन स्वसदेहार्त्तहेतुना । सुविचार्थैव तज्ह्वेयं यन्मुक्ते-र्बीजमग्रिमम् 191 संविग्नस्य प्रशान्तस्य वीतरागस्य योगिनः 1 वशीकृताक्षवर्गस्य प्राणायामो न शस्यसे । 4/ प्राणस्यायमने भीडा तस्यां स्यादार्त्तसभव. । तेन प्रच्याव्यते नून ज्ञाततत्त्वोऽपि लक्षितः 181 = प्राणायाममें पत्रनके साधनसे विक्षिप्त हुआ मन स्वास्थ्यको नही प्राप्त होता, इस कारण भले प्रकार समाधिकी सिद्धिके लिए प्रत्याहार करना प्रशस्त है।४। पवनका चातुर्य शरीरको सूक्ष्म स्थूलादि करनेरूप अंगका साधन है, इस कारण मुक्तिकी बाठा करनेवाले मुनिके प्राय विध्नका कारण है।ई। पवन सचारकी चतुराईके प्रपचसे क्या लाभ, क्योंकि यह आत्माको सन्देह और पोडाका कारण है। ऐसे भले प्रकार विचार करके मुक्तिका प्रधान कारण होय सो जानना चाहिए 101 जो मुनि समार देह और भोगो-से विरक्त है, कषाय जिसके मन्द हैं, विशुद्ध भाव युक्त है, चीतराग और जितेन्द्रिय है, ऐसे योगीको प्राणायाम प्रजांसा करने योग्य नही ामा प्राणामाममे प्राणोको रोक्नेसे पीडा होती है, पोडासे आर्त ध्यान होता है। और उस आतं ध्यानसे तत्त्वज्ञानी मुनि भी अपने लक्ष्यसे छडाया जाता है । १।
- प प्र./टो,/२/१६२ न च परकल्पितवायुधारणरूपेण श्वासनासो प्राह्य । कस्मादिति चेत वायुधारणा तावदीहापूर्विका, ईहा च मोह-

कार्यरूपो विकल्पः । स च मोहकारणं भवतीति । वायुधारणाम् च कार्यं न च मुक्तिरिति । यदि मुक्तिरपि भवति तहि वायुधारणा-कारकाणामिदानीतनपुरुषाणां मोक्षो कि न भवतीति भावार्ध । ज्ञ पात जलिमत्तवाले वायु धारणा काष्ठा पूर्वक होती है, और वाद्या है वह मोहसे उत्पन्न विकल्प रूप है, वाद्या मोहका कारण है । वायु धारणासे मुक्ति नही होती, क्योंकि वायु धारणा शरीरका धर्म है, आत्माका नही । यदि वायु धारणासे मुक्ति होवे तो व.यु धारणा-को करनेवालोको इस दुखम कालमें मोक्ष क्यो न होवे । अर्थात कभी नही होती ।

## प्राणायाम शारीरिक स्वास्थ्यका कारण है ध्यानका नहीं

- इगः./२१/१००-१०१ कौतुकमात्रफलोऽयं परपुरप्रवेशो महाप्रयासेन । सिखवति न वा कथं चिन्महतामपि कालयोगेन ।१००। - समस्तरोग-क्षयं वपु स्थैर्यस् । पवनप्रचारचसुर करोति योगी न सदेह ।१०१। = यह पुर प्रवेश है सो कौतुक मात्र है फल जिसका ऐसा है, इसका पारमार्थिक फल कुछ भी नही है । और यह बडे-बडे तपस्वियोके भी बहुत कालमे प्रयास करनेसे सिद्ध होता है ।१००। समस्त रोगोका क्षय करके शरीरमें स्थिरता करता है, इसमें कुछ भी सन्देह नही है ।१०१।
- प, प्र./टी./२/१६२/२७४/१० कुम्भकपूरकरेचकादिसंज्ञा वाग्रुधारणा क्षणमात्र भवत्येवात्र किंतु अभ्यासवशेन घटिकाप्रहरदिवसादिष्वपि भवति तस्य वाग्रुधारणस्य च कार्यं देहारोगत्वलघुत्वादिकं न च सुक्तिरिति । = कुम्भक, पूरक और रेचक आदि वाग्रु धारणा क्षणमात्र होती है, परम्तु अभ्यासके वशसे घडी, पहर, दिवस आदि तक भी होती है। उस बाग्रुधारणाका फल ऐसा है, देह अरोग्य होती है, सन रोग मिट जाते है, शरीर हलका हो जाता है, परन्तु इस वाग्रु धारणासे मुक्ति नहीं होती है।

## ७, ध्यानमें वायु निरोध स्वतः होता है करना नहीं पड़ता

प प्र/टी /२/१६२/२७४/६ यदायं जीको रागादिपरभावझून्यनिर्विकल्प-समाधौ तिष्ठति तदायमुच्छ्वासरूपो वायुनसिकाछिद्रद्वयं वर्जयित्वा स्वयमेवानीहितवृत्त्या तालुप्रदेशे यत्त केशात् शेषाष्टमभागप्रमाणं छिद्वं तिष्ठति तेन क्षणमात्रं दशमद्वारेण तदनन्तरं रन्ध्रोण कृत्वा निर्गच्छ-तीति। = जज यह जीव रागादि परभावोसे झून्य निर्विकल्प समाधिमें होता है, तब यह श्वासोच्छ्वासरूप पवन नासिकाके दोनो छिद्रोको छोडकर स्वयमेव अवांछीक वृत्तिसे तालुवाके जालकी अनीके आठवे भाग प्रमाण अति सूक्ष्म छिद्रमें (दसवे द्वारमे) होकर बारीक निकलती है, नासाके छेदको छोडकर तालुरन्ध्रमे (छेदमे) होकर निकलती है। वह संयमीके वायुका निरोध स्वयमेव स्वाभा-विक होता है वाछा पूर्वक नही।)

#### ८. प्राणायामकी कथंचित् उपादेयता व कारण

ज्ञा./२१/श्लोक नं -सुनिर्णीतसुसिद्धान्तै ' प्राणायाम' प्रशस्यते । मुनि-भिर्ध्यानसिद्धवर्थं स्थैयीर्थं चान्तरात्मन ।१। अत साक्षात्स विज्ञेय पूर्वमेव मनीषिभि । मनागप्यन्यथा शक्यो न कर्फ्तुं 'चित्तनिर्जय ।२। शनै शनैर्मनोऽजसं वितन्द्र सह वायुना । प्रवेश्य हृदयाम्भोज-कर्णिकार्या नियन्त्रयेत ।१०। विकल्पा न प्रसूयन्ते विषयात्रा निवर्द्तते । अन्त स्फुरति विज्ञानं तत्र चित्ते स्थिरीकृते ।११। एव भावयत स्वान्ते यात्यविद्या क्षयं क्षयात् । विमदीस्युस्तयाक्षाणि कषायरिषुभि समम् ।१२। स्थिरीभवन्ति चैतांसि प्राणायामावज्जम्विताम् । जगइवृत्त च नि'शेर्षं प्रत्यक्षमिव जायते ।१४। स्मरगरलमनोविजय 'पवनप्रचार-चतुर करोति योगी न संदेह ।१०१। --- भले प्रकार निर्णय रूप किया है सत्यार्थ सिद्धान्त जिन्होने ऐसे सुनियोने ध्यानकी सिद्धिके तथा मनकी एकाग्रताके लिए प्राणायाम प्रशंसनीय कहा है।१। ध्यानकी सिद्धिके लिए, मनको एकाध करनेके लिए पूर्वाचार्योने प्रशंसा की है। इसलिए बुद्धिमात् पुरुषोको विशेष प्रकारसे जानना चाहिए, अन्यथा मनको जीतनेमें समर्थ नही हो सकते ।२। साधुओ-को अप्रमत्त होकर प्राणवायुके साथ धोरे-धोरे अपने मनको अच्छी तरह भीतर प्रविष्ठ करके हृदयकी कर्णिकामें रोकना चाहिए। इस तरह प्राणायामके सिद्ध होनेसे चित्त स्थिर हो जाया करता है, जिससे कि अन्तर गर्मे संकल्प विकल्पोका उत्पन्न होना जन्द हो जाता है, विषयोकी आशा निवृत्त हो जाती है. और अन्तरंगमें विज्ञानकी मात्रा बढने सगती है ।१०-११। और इस प्रकार मन वश करके भावना करते हुए पुरुषके अविद्या तो क्षणमात्रमे क्षय हो जाती है, इन्द्रियाँ मद रहित हो जाती है, कषाय क्षीण हो जाती है ।१२। प्राणायाम करने वालोके मन इतने स्थिर हो जाते हैं कि उनको जगतका सम्पूर्ण वृत्तान्त प्रत्यक्ष दीखने सगता है ।१४। प्राणायामके द्वारा प्राण वायुका प्रचार करनेमें चतुर योगी कामदेव रूप विष तथा अपने मनपर विजय प्राप्त कर लिया करता है ।१०१।

**प्राणासंयम**—<sub>दे० संयम</sub> ।

प्रातिहार्य- दे॰ अहंत ।

प्रात्ययको क्रिया---हे॰ क्रिया/३/२।

प्राथमिक-Elementary, Primitive (घ./४/पू/२०)।

प्रादुध्कार --- १. आहारका एक दोष-दे० आहार/11/8/8 । २. वसतिकाका एक दोध---दे० वसतिका ।

प्रादोषिको क्रिया-दे॰ क्रिया/३/२।

प्राप्ति ऋद्धि--दे॰ ऋदि/३।

प्राप्ति समा जाति - न्या, सू /मू./४/१/०/२६० प्राप्य साध्यम-प्राप्य वा हेतोः प्राप्त्याविशिष्टतत्त्वाप्राप्त्यासाधकत्साच्च प्राप्त्य-प्राप्तिसमौ १७। = हेतुको साध्यके साथ जो प्राप्ति करके प्रत्यवस्थान दिया जाता है, वह प्राप्ति समा जाती है। और अप्राप्ति करके जे फिर प्रत्यवस्थान दिया जाता है, वह अप्राप्ति समा जाति है। (टप्टान्त -जै से कि 'पर्वतो वह्निमाच्च धूमात्' इत्यादि समीचीन हेतुका वादी द्वारा कथन किये जा चुकनेपर प्रतिवादी दोष उठाता है कि यह हेतु क्या साध्यको प्राप्त होकर साध्यकी सिद्धि करावेगा क्या अन्य प्रकार-से भी। साध्य और हेतु जब दोनों एक ही स्थानमे प्राप्त हो रहे है, तो गायके डेरे और सूधे सीग के समान भन्ना उनमेसे एकको हेतुपना और दूसरेको साध्यपना कैसे युक्त हो सकता है। अप्राप्तिसमाका उदाहरण यो है कि वादीका हेतु यदि साध्यको नही प्राप्त होकर साध्यका साधक होगा तब तो सभी हेतु प्रकृत साध्यके साधन बन बेठेंगे अथवा वह प्रकृत हेतु अकेता ही सभी साध्यको साध्य डालेगा (श्लो. वा. ४/न्या /३५१-३५८/४-५ में इसपर चर्चा)।

प्राप्य कर्म- दे॰ कर्ता/१। प्राप्यकारी इंद्रियॉ- दे॰ इन्द्रिय/२। प्राभूत-- १. आहारका एक दोष--दे० आहार/II/४/४। २. समय प्राभृत या षट् प्राभृत आदि नामके ग्रन्थ-- दे० पाहुड ।

प्राभूतक ज्ञान

#### १. पाहुङ् या प्राभृत सामान्यका लक्षण

- क पा./मु. १,१२-१३/§२६१/३२६ चूर्णसूत्र—पाहडे ति का णिरुत्ती। जम्हा पदेहि पुद (फुड ) तम्हा पाहुड ।
- क. पा १/१,१२-१३/§२६७/३२५/१० प्रकृष्टेन तीर्थकरेण आभृत प्रस्था-पित इति प्राभृतम् । प्रकृष्टेराचार्यै विद्यावित्तवद्भिराभृतं धारित व्याख्यातमानीतमिति वा प्राभृतम् । - पाहुड इस शब्दकी क्या निरुक्ति है ? चूँ कि जो पदोसे स्फुट अर्थात व्यक्त है, इसलिए वह पाहुड कहलाता है । जो प्रकृष्ट अर्थात तीर्थं करके द्वारा आभृत अर्थात प्रस्थापित किया गया है वह प्राभृत है । अथवा जिनके विद्या ही धन है, ऐसे प्रकृष्ट आचार्योंके द्वारा जो धारण किया गया है, अथवा व्याख्यान किया गया है, अथवा परम्परासे लाया गया है, वह प्राभृत है ।
- सा. सा /ता. वृ /परिशिष्ट/पृ. ५२३ यथा कोऽपि देवदक्तो राजदर्शनार्थं किचित्सारभूतं वस्तु राज्ञे दर्वाति तरप्राभृत भण्यते । तथा परमात्मा-राधकपुरुषस्य निर्देषिपरमात्मराजदर्शनार्थमिदमपि शास्त्र प्राभृत । कस्मात् । सारमूतत्वात् इति प्राभृतशब्दस्यार्थः । ⇔ जिस प्रकार कोई देवदत्त नामका पुरुष राजाके दर्शनार्थं कोई सारभूत वस्तु भेट देता है, उसे प्राभृत कहते है । उसी प्रकार परमात्माके आराधक पुरुषके लिए निर्दोष परमात्म राजाके दर्शनार्थ यह शास्त्र प्राभृत है, क्योंकि यह सारभूत है । ऐसा प्राभृत शब्दका अर्थ है ।

## २. निक्षेप रूप मेदोंके छक्षण

नोट---नाम स्थापनादिके लक्षण---दे० निक्षेप ।

क, पा. १/१,१३-१४/७२६२-२६६/३२३-३२४ तत्त्थ सचित्तपाहुडं णाम जहा कोसल्लियभावेण पट्टविज्जमाणा ध्यगयविलयायिया । अचित्त-पाहुई जहा मणि-कणयरयणाईणि उवायणाणि । मिस्सयपाहुई जहा ससुवण्णकरितुरयाणं कोसच्लियपेसणं ( \$२६२। आण तहेउदव्वपट्टवर्ण वइरकलहादिहेउदव्वपट्ठवणमप्पसत्थभाव-पसत्थभावपाहुड । पाहुङ । मुहिंयभावपाहुडस्स ·पेसणोवायाभावादो ।\$२१४। जिण-वइणा • उज्फियरायदोसेण भव्त्वाणमणवज्जबुहाइरियपणालेण पट्ठ-विददुवालसगवयणकसावो तदेगदेसो वा। अवर आणदमेत्ति पाहुड ।§२६५। कलहणिमित्तगदह-जर-खेटयादिदव्यमुवयगरेण कलहो, तस्स विसज्जणं कलहपाहुड । = उपहार रूपसे भेजे गये हाथी घोडा और स्त्रो आदि सचित्त पाहुड़ है। भेट स्वरूप दिये गये मणि, सोना और रत्नादि अचित्त पाहुड् है। स्वणेके साथ हाथी और घोडेका उपहार रूपसे भेजना मिश्र पाहुड है। २१२। आनन्दके कारणभूत द्रव्यका उपहार रूपसे भेजना प्रशस्त नोआगम भाव पाहुड् है। तथा वैर और कलह आदिके कारणभूत द्रव्यका उपहार रूपसे भेजना अप्रशस्त नोआगम भाव पाहूड् है। अप्रख्य नोआगम भाव पाहुड (ज्ञाताका शरोर) भेजा नही जा सकता है, इसलिए यहाँ औपचारिक (बाह्य) औपचारिक नोआगमभाव पाहुडका उदाहरण दिया गया है । । १९४। जो राग और द्वेषसे रहित है ऐसे जिन भगवान्के द्वारा निर्दोष श्रेष्ठ विद्वान् आचार्यांकी परम्परासे भव्य जनोके लिए भेजे गये बारह अंगोके वचनोका समुदाय अथवा उनका एकदेश परमानन्द दोग्रन्थिक पहुड कहलाता है। इससे अतिरिक्त शेष जिनागम आनन्द्रमात्र पहिंड है ।२१४। गधा, जीर्ण वस्तु और विष आदि द्रव्य कलहके निमित्त है, इसलिए उपचारसे इन्हें भी क्लह कहते हैं। इस कलहके निमित्तभूत द्रव्यका भेजना कलह पाहुड़ कहलाता है।२१६।

प्राभृतक ज्ञान-दे॰ अुतज्ञान/II।

१५६

जैनेन्द्र सिद्धान्त काश

-दे० व्युत्सर्ग/१।

# प्राभृतकप्राभृतकज्ञान----<sub>दे॰ श्रुतज्ञान/II</sub>।

### प्राभूतक प्राभृतक समास ज्ञान-- देव श्रुतज्ञान/11 ।

## प्राभृतक समास ज्ञान- दे० श्रुतज्ञान/II ।

प्रामाण्य ---- १ च्या वि /टी./१/१२८/४८१/२० प्रमाणकर्म प्रामाण्य परिच्छित्तिलक्षण । ≈प्रमाणका कर्म सो प्राम,ण्य है, वह पदार्थके निश्चय करने रूप लक्षण वाला होता है ।

प्रासृष्य - आहार का एक दीष-दे आहार II/8/81

प्रायदिचल प्रतिसमय सगनेवासे अन्तरग व बाह्य दोषोकी निवृत्ति करके अन्तर्शोधन करनेके लिए किया गया पश्चात्ताप या दण्डके रूपसे अपनास आदिका प्रहण प्रायश्चित्त कहलाता है, जो अनेक प्रकारका हीता है। बाह्य दोषोका प्रायश्चित्त पश्चात्ताप मात्रसे हो जाता है। पर अन्तरंग दोषोका प्रायश्चित्त पश्चात्ताप मात्रसे हो जाता है। पर अन्तरंग दोषोका प्रायश्चित्त गुरुके समझ सरल मनसे आलोचना पूर्वक दण्डको स्वीकार किये बिना नही हो सकता है। परन्तु इस प्रकारके प्रायश्चित्त अर्थात् दण्ड शास्त्रमे अत्यन्त निपुण व कुशल आचार्य ही शिष्यकी शक्ति व योग्यताको देखकर देरो है, जन्य नही।

#### 🕴 भेद व छक्षण

2

- १ प्रायश्चित्त सामान्यका लक्षण-- १ निरुक्त्यर्थ, २. निरुचयकी अपेक्षा, ३ व्यवहारकी अपेक्षा ।
- २ मायश्वित्तके भेद ।
- ३ | प्रायश्चित्तके मेदोंके लक्षण ।
- अालो चन, प्रतिक्रमण, विवेक, व्युत्मर्ग, तप व परिहार प्रायश्चित्त सम्बन्धी विषय । – देव्वह बह नाम ।

## २ प्रायश्चित्त निर्देश

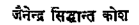
- १ प्रायश्चित्तकी व्याप्ति अंतरगके साथ है।
- २ प्रायश्चित्तके अति नार ।
- ३ | अवराध होते ही प्रायश्चित्त लेना चाहिए ।
- ४ बाह्य दोपका मायश्चित्त स्वय तथा अन्तरंग दोवका गुरुके निकट लेना चाहिए।
- शिग्यके दोषोंको गुरु अन्यपर प्रगट न करे।
   —दे० गुरु/२।
- भ | आत्म भावनासे न्युत होनेपर पश्चात्ताप ही प्रायश्चित्त है।
- ६ दोप लगनेपर पार्याश्वत्त होता है सर्वदा नहीं।
- प्रायश्चित्त शास्त्रको जाने विना प्रायश्चित्त देनेका निषेव ।
- भार्याश्चत प्रन्थके अध्ययनका अधिकार सबको नहीं।
   —दे० भोता।
- < शक्ति आदिके सापेक्षा ही देना चाहिए।
- ९ | आलोचना पूर्वक ही लिया जाता है।
- १० ं प्रायश्चित्तके योग्यायोग्य काल व क्षेत्र ।
- ११ | प्रायश्चित्तका प्रयोजन व माहात्म्य ।

र्शका समाधान Ę. दूसरेके परिणाम कैसे जाने जा सकते है । १ तदुभय मायश्चित्तके पृथक् निर्देशकी क्या आवश्यकता । २ प्रायश्चित्त विधान 8 प्रायश्चित्तके योग्य कुछ अपराधोंका परिचय । Ł अपराधोके अनुसार मायरिचत्त विधान । R शूद्रादि छूनेके अवसर योग्य प्रायश्चित्त । ₹ अयोग्य आहार ग्रहण सम्बन्धी प्रायश्चित्त । \* —दे० भक्ष्याभस्य/१ । यथा दोष मायरिचत्तमें कायोत्सर्गके कालका ममाण।

## १. भेद व लक्षण

#### १. प्रायश्चित्त सामान्यका लक्षण

- १. निरुक्ति अर्थ
- रा. बा./१/२९/१/१९०/२८ प्रायः साधुलोक, प्रायस्य यस्मिन्कर्मणि चित्त तत्प्रायश्चित्तम् । '' अपराधो ग प्रायः, चित्त शुद्धिः, प्रायस्य चित्त प्रायश्चित्तम्, अपराधविशुद्धिरिष्यर्थ ।= प्रायः साधु लोक, जिस क्रियामे साधुओका चित्त हो वह प्रायश्चित्त । अथवा प्राय-अंगराध उसका शोधन जिससे हो वह प्रायश्चित्त ।
- ध, १३/५ ४,२६/गा १/५९ प्राय इत्युच्यते लोकश्चित्त तस्य मनो भवेत । तच्चित्तग्राहक कर्म प्रायश्चित्तमिति स्मृतम् ।१।=प्राय यह पद लोकवाची है और चित्तसे अभिप्राय उसके मनका है। इसलिए उस चित्तको ग्रहण करनेवाला कर्म प्रायश्चित्त है, ऐसा समफना चाहिए ।१। (भ.आ,/बि./५२१/७४७ पर उद्दधृत गा)
- नि. सा /ता. वृ /११३,९१६ प्राय' प्राचुर्येण निर्विकार' चित्त प्रायश्चि-त्तम् ।११३। त्राधो ज्ञान' चित्तमिस्यमर्थान्तरम् ।११६। =प्रायश्चित्त अर्थात प्राय चित्त-प्रचुर रूपसे निर्विकार चित्त ।११३। वोध, ज्ञान और चित्त भिन्न पदार्थ नहीं है ।११६।
- अन ध,/अ३७ प्रायो लोकस्तस्य चित्तं मनस्तच्छुद्धिकृत्किया। प्राये तपसि वा चित्तं निश्चयस्ततिरुच्यते ।३७३ =प्राय शब्दका अर्थ लोक और चित्त शब्दका अर्थ मन होता है। जिसके द्वारा साधर्मी और सघर्मे रहने वाले लोगोका मन अपनी तरफसे शुद्ध हो जाये उस किया या अनुष्ठानको प्रायश्चित्त कहते है। (का अ /टी,/४३१)
- पद्मचन्द्र काष/पृ २६८ प्रायस् + चित् + क्त । प्रायस्-तपस्या, चित्त-निश्चय । अर्थात् निश्चय सयुक्त तपस्याको प्रायश्चित्त कहते है ।
  - २ तिञ्चयकी अपेक्षा
- नि सा /मू./गा. कोहादिस॰भाववखपण्हुदिभावणाए णिग्गहणं। पाय-चिछत्त भणिद णियगुणचिता य णिच्छयदो।११४। उकिट्टो जो बोहो णाग तरसेव अप्पणो चित्त । जो धरइ मुणी णिच्च पायच्छित्त्तं हवे तरस ।११६। कि बहुणा भणिएण दु वरतवचरणं महेसिणं सब्बं । पायच्छित्त जाणह अणेयकम्माण खयहेउ ।१९७। अप्पसरुवालंबण-भावेण दु सब्बभावपरिहारं । सकवि काउ जीवो तम्हा भाणं हवे सब्बं ।१९६। =कोधादि स्वकीय भात्रोके (अपने विभावभावोके) क्षयादिकी भावनामें रहना और निज गुणोका चिन्तवन करना वह निश्चयसे प्रायधिचत्त कहा है ।१९४। उसी (अनन्त धर्मवार्छे)



आत्माका जो उत्कृष्ट ज्ञान अथवा विस जसे जो मुनि नित्य धारण करता है, उसे प्रायश्चित्त है ।११६। बहुत कहनेसे क्या ? अनेक कमोंके क्षयका हेतु ऐसा जो महर्षियोका उत्तम तपश्चरण वह सब प्रायश्चित्त जान ।११७। आत्म स्वरूप जिसका अवलम्बन है, ऐसे भावोसे जोव सर्व भावोका परिहार कर सकता है, इसलिए ध्यान सर्वस्व है । ११९। ( विशेष विस्तार दे० नि. सा /मू व ता वृ./११२-१२१)।

- का अ /मू./४४४ जो चितत्व अप्पोण णाज-संस्क पुणो पुणो णाणी। विकह-विरत्त चित्तो पाय चिछत्तं वरं तरस ।४४४। = जो ज्ञानी सुनि ज्ञान स्वरूप आत्माका जारम्कार चिन्तन करता है, और विकथादि प्रमादोसे जिसका मन विरक्त रहता है, उसके उत्कृष्ट प्रायश्चित्त होता है ।४४४।
  - ३ व्यवहारकी अपेक्षा
- मू आ./३६१,३६३ पायच्छित्त ति तवो जेण विसुज्मदि हु पुव्वकयपावं। पायच्छित्त पत्तोति तेण बुत्त • ।३६१। पोराणवम्मखमणं खिवणं णिज्जरणं सोधणं धुमणं । पुच्छणमुछिवणं छिदणं ति पायचित्तस्स णामाइं ।३६३। = वतमें लगे हुए दोधोको प्राप्त हुआ यति जिससे पूर्व किये पापोसे निर्दोष हो जाय वह प्रायश्चित्त तप है ।३६१। पुराने कमोंका नाम, क्षेपण, निर्जरा, शोधन, धावन, पुच्छन (निराकरण) उत्क्षेपण, छेदन ( द्वैधीकरण ) ये सब प्रायश्चित्त के नाम है ।३६१।
- स सि /१/२०/४३१/६ प्रमाददोषपरिहार प्रायचित्तम् । =प्रमाद जन्य दोषका परिहार करना प्रायश्चित्त तप है। ( चा सा /°३७/२) ( अन ध•/७/३४)।
- ध. १२/४.४.२६/४१/८ कयावराहेण ससवेयणिव्वेएण सगावराहणिराय-रहणट्ठं जमणुट्टाणं कीरदि तप्पायच्छित्त णाम तवोकम्म । = सवेग और निर्वेदसे युक्त अपराध करनेवाला साधु अपने अपराधका निराकरण करनेके लिए जो अनुष्ठान करता है वह प्रायश्चित्त नामका तप कर्म है।
- का.अ./मू./४४१ दोसं ण करेदि सम अण्ण पि ण कारएदि जो तिविहं । कुब्वाण पि ण इच्छदि तस्स विसोही परा होदि ।४४१। - जो तपस्वी मुनि मन वचन कायसे स्वयं दोष नहीं करता, अन्यसे भी दोष नहीं कराता तथा कोई दोष करता हो तो उसे अच्छा नहीं मानता, उस मुनिके उरकृष्ट विशुद्धि (प्रायश्चित्त) होती है ।४४१।

#### २. प्रायहिचत्तके भेद

- मू. आ./३६२ आलोयण पडिकमणं जभय विवेगो तहा विउस्सग्गो । तब छेदो मूलं दिय परिहारो चेव सहहणा ।३१२। = आलोचना, प्रतिकमण, तबुभय, विवेक, व्युत्सर्ग, तप, छेद, मूल, परिहार और अद्वान ये दश भेद प्रायश्चित्तके है ।३६२। (ध १३/५.४.२१/गा ११/१०) (चा सा./१३७/३) (अन. ध /७/३७ की भाषा अथवा ३७-५७)।
- त स./१/२९ आलोचनप्रतिक्रमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतपश्छेदपरिहारो-पस्थापना ।२९। आलोचना, प्रतिक्रमण, तदुभय, विवेक, व्युत्सर्ग, तप, छेद, परिहार और उपस्थापना यह नव प्रकारका प्रायस्चित्त है ।२२।
- अन, ध,/७/३१ व्यवहारनयादित्थं प्रायश्चित्तं दशात्मकम् । निश्चया-त्तदसःव्येग्रलोकमात्रभिदिष्यते ।५१। क्वट्यवहार नयसे प्रायश्चित्तके दश भेद है। किन्तु निश्चयनयसे उसके असख्यात सोक प्रमाण भेद होते है।

## ३. प्रायदिवत्तके मेदोंके रक्षण

#### १ तदुभय

स सि /१/२२/४४०/७ (तदुभय) संसर्गे सति विशोधनात्तदुभयम्। = आलोचना और प्रतिक्रमण इन दोनोका संसर्ग होनेपर दोषोका शोधन होनेसे तदुभय प्राथश्चित्त है। (रा. वा /१/२२/४/६२१/२०) (अन. ध./७/४८)। ध, १३/१,४,२६/६०/१० सगावराईं गुरुणमालोचिय गुरुसविखया अव-राहादो पडिणियत्ती उभय णाम पायच्छित्तं। =अपने अपराधकी गुरुकेसामने आलोचना करके गुरुकी साक्षिप्नर्वक अपराधसे निवृत्त होना उभय नामका प्रायश्चित्त है।

२. उपस्थापना या मूल

स. सि /१/२२/४४०/१० पुनर्दीक्षाप्रापणमुपस्थापना । =पुन. दीक्षा चेना उपस्थापना प्रायश्चित्त है । (रा वा./१/२२/१०/६२१/३४) (घ. १३/ ४,४.२६/६२/२) (च<sup>-</sup> सा./१४४/३) (अन. घ./७/४४) ।

২ প্রব্রান

246

ध. १३/५,४,२६/६३/३ मिच्छत्तं गतूण द्वियस्स महव्वयाणि घेत्तूण अत्ता-गम-पयरथसद्दहणा चेव (सद्दहण) पायच्छित । = मिथ्यात्वको प्राप्त होकर स्थित हुए जीवके महामतोको स्त्रीकार कर आग्न और पदार्थीका श्रद्धान करने पर श्रद्धान नामका प्रायश्चित्त होता है। (चा सा /१४७/२) (अन घ /७।१७)।

## २. प्रायश्चित्त निर्देश

## १. प्रायश्चित्तको व्याप्ति अन्तरंगके साथ है

भ. आ./मू./४०५/४६४ आलोचणापरिणदो सम्म सपच्छिओ गुरुसयासं। जदि अतरम्मि काल करेज्ज आराहओ होई। --मै अपने अपराधो-का स्वरूप गुरुके चरण समीप जाकर कहूँगा, ऐसा मनमें विचारकर निकला मुनि यदि मार्गमे ही मरण करे तो भी वह आराधक होता है।४०१। (भ आ /मू/४०६-४०७/४१४)।

दे० प्रतिक्रमण/१/२/२ निजात्म भावनासे ही निन्दन गईण आदि शुद्धिको प्राप्त होता है।

## २, प्रायहिचत्तके अतिचार

भ आ./बि /४=अ/७०७/२० प्रायश्चित्तातिचारनिरूपणा-तत्रातिचाराः । आक्षं पियअणुमाणियमित्यादिकारच । भूतातिचारेऽस्य मनसा अजुष्सा । अज्ञानत , प्रमादात्कर्म गुरुत्वादासरयाच्चेद अशुभकर्मबन्ध-ननिमित्त अनुष्ठित. दुष्टं कृतमिति एवमादिकः प्रतिक्रमणातिचारः । उक्तोभयातिचारसमवायस्तदुभयातिचारः । =प्रायश्चित्त तपके अति-चार-आकंपित अनुमानित वगैरह दोष ( दे० आलोचना/२ ) इस तपके अतिचार है । ये अतिचार होनेपर इसके विषयमे मनमें ग्लानि न करना अज्ञानसे, प्रमादसे, तीव्र कर्मके उदयसे और आलस्यसे मैने यह अशुभ कर्मका बंध करनेवाला कर्म किया है. मैने यह दुष्ट कर्म किया है. ऐसा उच्चारण करना प्रतिक्रमणके अतिचार है । आलोचना और प्रतिक्रमणके अत्तिचारको जभयातिचार कहते है । नोट-विवेक, आलोचना आदि तपके अतिचार — दे० वह दह नाम ।

## ३. अपराध होते ही प्रायश्चित्त लेना चाहिए

भ. आ /मू. व. वि./५४१/७४७ उत्थानिका-जाते अपराधे तदानीमेव कथितव्यं न कालक्षेप कार्य इति शिक्षयति कल्ले घरे व परदो काहं दंसणचरित्तसोधित्ति । इय सकप्पमदीया गर्य पि काल ण याणंति १४४१। तत सशल्य मरणं तेषा भवति इति । व्याधय., क्रमीणि, शत्रवश्चोपेक्षितानि बद्धमुलानि पुनर्न सुखेन विनाश्यन्ते । अथवा अतिचारकाल गर्न चिरातिक्रान्तं नैव जानन्ति । ये हि अतिचारा' प्रतिदिनं जातास्तेषां कालं, संध्या रात्रिदिन इत्यादिक पश्चादालो-चनाकाले गुरुणा पृष्टास्तावन्न वदन् जानन्ति । ये हि अतिचारा' प्रतिदिनं जातास्तेषां कालं, संध्या रात्रिदिन इत्यादिक पश्चादालो-चनाकाले गुरुणा पृष्टास्तावन्न वदन् जानन्ति विस्मृतत्वाच्चिराती-तस्य ।' अपि शब्देन क्षेत्रभावौ वातिचारम्य हेतू न जानन्ति ।• इह स्मृतिझानागोचर इति केर्याचिद्वव्यारयानं । = आराधनामे अतिचार होनेपर उसी क्षणमे उनका गुरुके समक्ष कथन वरना चाहिए, कालक्षेप करना योग्य नही, ऐसा उपदेश देते है ।--१ वल परसो अथवा

For Private & Personal Use Only

नरसोमें दर्शन-ज्ञान व चारित्रको शुद्धि करूँ गा, ऐसा जिन्होने अपने मनमे सकल्प किया है, ऐसे मुनि अपना आयु कितना नष्ट हुआ है यह नही जानते अर्थात्त उनका सशल्य मरण होता है । १४१। रोग, रात्रु और इनकी उपेक्षा करनेसे में दढमूल होते हैं । पुन. उनका नाश मुखसे कर नही सकते । अथवा जो अतिचार होकर बहुत दिन व्यतीत हो चुके है, उनका स्मरण होता नही । जो अतिचार हुए है, उनके सन्ध्या, दिन, रात्रि, इत्यादि रूप कालका स्मरण गुरुके पूछनेपर शिष्योको होता नही, क्योंकि अतिचार होकर बहुत दिन व्यतीत हो चुके हैं । ' इसी प्रकार क्षेत्र, भाव और अतिचारके कारण इनका भी स्मरण नही होता, वे अतिचार स्मृतिज्ञानके अगोचर है । 'ऐसा कोई आचार्य इस गाथाका व्याख्यान करते है ।

## ४. बाह्य दोषका प्रायश्चित्त स्वयं तथा अन्तरंग दोषका गुरुके निकट ळेना चाहिए

- प्र, सा /म् /२११-२१२ पयदम्हि समारद्धे छेदो समणस्स कायचेट्ठम्हि। जायदि जदि तस्स पुणो आलोयणपुत्र्विया किरिया ।२११। छेदुवजुत्ता समणो समण ववहारिण जिणमदम्हि। आसेज्जालोचित्ता उवदिट्ठ तेण कायव्वं ।२१२। = यदि अमणके प्रयरन पूर्वक की जानेवाली कायचेष्टामें छेद होता है तो उसे आलोचना पूर्वक किया करना चाहिए ।२११। किन्तु यदि अमण छेदमें ( अन्तर ग छेदमें ) उपयुक्त हुआ हो तो उसे जैनमतमे व्यवहार कुशल अमणके पास जाकर आलो-चना करके ( दोषका जिवेदन करके ) जैसा उपदेश दें वैसा करना चाहिए ।२१२।
  - ५. आत्म मावनासे च्युत होनेपर पश्चात्ताप ही प्राय-हिचत्त है
- इ. उ /सू /३६ निशामयति नि'शेषभिन्द्रजात्तोपमं जगत् । स्पृहयत्यात्म-लाभाय गत्वान्यत्रानुतप्यते ।३६। = योगोजन इस समस्त जगत्को इन्द्रजातके समान देखते है, क्योंकि उनके आत्म स्वरूपकी प्राप्तिकी प्रवत्त अभिताषा उदित रहती है। यदि कारणवश अन्य कार्यमें प्रवृत्ति हो जाती है, तत्र उसे संताप होता है।

# ६. दोष जगनेपर प्रायश्चित्त होता है सर्वदा नहीं

रा. वा /१/२२/१०/६२२/१ भयत्वरणविस्मरणानवन्नोधाशक्तिव्यस-नादिभिमहावतातिचारे सति प्राक् छेदात् धड्विधं प्रायश्चित्तं विधेयं । =डरकर भाग जाना, सामर्थ्यकी हीनता, अज्ञान, विस्मरण, यवनादिकोंका आतंक, इसी तरहके रोग अभिभव आदि और भी अनेक कारणोसे महावतोमे अतीचार लग जानेपर तपस्वियोके छेदसे पहलेके छहाँ प्रायश्चित्त होते है। (चा सा./१४२/४); (अन. ध. ७/४३)।

## ७. प्रायक्ष्वित्त शास्त्रको जाने विना प्रायद्वित्त देनेका निषेत्र

भ. आ /सू /४५१ ४५३/६७० मोत्तू गरागदोसे बबहार पट्ठवेइ सो तस्स । ववहारकरणकुसलो जिणवयणविसारदो घीरो ।४४१। ववहारमयण तो ववहरणिज्ज च ववहर तो खु । उस्सीयदि भवपंके अयसं कम्म च आदियदि ।४५२। जह ण करेदि तिगिच्छ' वाधिस्स तिरिच्छओ अणिम्मादो । ववहारमयण तो ण सोधिकामो विम्रुज्मेइ ।४५१। ज्जिन प्रणीत आगममे निपुण, धैर्यवाद, प्रायश्चिक्त शास्त्रके ज्ञाता ऐसे आचार्य राग-द्वेष भावना छोडकर मध्यस्थ भाव धारण कर मुनिको प्रायश्चित्त देते है ।४५१। प्रत्थसे, अर्थसे और कर्मसे प्राय-श्विका स्वरूप जिसको मान्तुम नही है वह मुनि यदि नव प्रकारका प्रायश्वित्त देने लगेगा तो वह संसारके कीचडमे फरेंसेगा और जगत्मे उसको अकीर्ति फैलेगी ।४५२। जैसे—अज्ञवैद्य रोगका स्वरूप न जाननेके कारण रोगकी चिकित्सा नहीं कर सक्ता। वैसे ही जो आचार्य प्रायश्वित्त ग्रन्थके जानकार नहीं है वे रत्नत्रयको निर्मल करनेकी इच्छा रखते हुए भी निर्मल नहीं कर सकते ।४४३।

## ८. शक्ति आदिसे सापेक्ष ही देना चाहिए

849

रा. वा /१/२२/१०/६२२/२ तदेतज्ञवविधं प्रायश्चित्तं देशकालशक्तिसंय-माद्यविरोधेनाल्पानल्पापराधानुरूषं दोषप्रशमनं चिकित्सितवद्वि-धेयं । जीवस्यासंस्येयछोकमात्रपरिणामा परिणामविकल्पा. अप-राधाश्च तावन्त एव न तेषां तात्रद्विकर्ष् प्रायश्चित्तमस्ति व्यवहार-नयापेक्षया पिण्डीकृत्य प्रायश्चित्तविधानयुक्तं । ⊶देश, काल, शक्ति और सयममें किसी तरहका विरोध न आने पावे और छोटा बडा जैसा अपराध हो उसके अनुसार वैद्यके समान दोषोंका शमन करना चाहिए । प्रत्येक जीवके परिणामोके भेदोकी संख्या असंख्यात लोक मात्र है, और अपराधोकी सख्या भी उतनी है, परन्तु प्रायश्चित्तके उतने भेद नही कहे है । ऊपरके लिखे (१ वा १०) भेद तो केवल व्यवहार नयकी अपेक्षासे समुदाय रूपसे कहे गये है । (भ आ./-ति./६२६/-९८/२०), (चा. सा /१४७/२), (अन. ध /७/१२)।

## ९, आलोचना पूर्वक ही लिया जाता है

भ. आ /मू / १२०- १२१ एत्थ दु उज्जुगभावा ववहारिदव्वा भवंति तै पुरिसा। सका परिहरिदव्वा सो से पट्ठाहि जहि विसुद्धा १६२०। पडिसेवणादिचारे जदि आजपदि तहाकम्मां सव्वे। कुव्वंति तहो सोधि आगमववहारिणो तस्स १६२१। = जो ऋजु भावसे आलोचना करते है, ऐसे पुरुष प्रायश्चित्त देन योग्य है और जिनके विषयमें शंका उत्पन्न हुई हो उनको प्रायश्चित्त आचार्य नही देते है। इससे सिद्ध हुआ कि सर्वातिचार निवेदन करनेवालोमें ही ऋजुता होती है, उसको ही प्रायश्चित्त देना योग्य है १६२०। यदि द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके आध्यसे हुए सम्पूर्ण दोष क्षपक अनुक्रमसे कहेगा तो प्रायश्चित्त दानकुश्चल आचार्य उसको प्रायश्चित्त देते है। ६२१।

## १०. प्रायश्चित्तके योग्यायोग्य काळ व क्षेत्र

भ, आ /मू /४१४-११९ आलोयणादिया पुण होइ पसत्थे य सुद्धभावस्स। पुठवण्हे अवरण्हे व सोमतिहिरवखवेलाए ।५५४। णिप्पत्तकंटइल्लं बिउजुहदं सुक्लरुक्लकडुदड्ढ । सुण्णधररुद्दवेउलपत्थररासिट्टि-यार्पुंज १४१४। तणपत्तकठुछारिय अमुइ मुसाणं च भग्गपडिद वा। रुद्दाण खुद्दाण अधिउत्ताण च ठाणाणि १५५६। अण्ण व एवमादी य अप्पसत्थ हवेजज जंठाणं। आसोचणं ण पडिच्छदि तत्थ गणीसे अविग्धत्थ । ११७। अरहतसिद्धसागरपउमसर खोरपुष्फफलमरियं। उज्ज्ञाणभवणतोरणपासादं णागजक्खधर १४६८ अण्ण च एवमादिया सुपसत्थ हबइ ज ठाण । आलोयणं पडिच्छदि तत्थ गणीसे अवि-ग्वत्थं । ५५१। च १ विशुद्ध परिणामवाले इस क्ष्पककी आलोचना प्रतिक्रमणादिक क्रियाएँ दिनमे और प्रशस्त स्थानमें होती है। दिवसके पूर्व भागमे अथवा उत्तर भागमे, सौम्य तिथि, शुभ नक्षत्र, जिस दिनमे रहते है उस दिन होती है। ५५४। २ जो क्षेत्र पत्तो से रहित है, कॉटोसे भरा हुआ है, विजली गिरनेसे जहाँ जमीन फट गयी है, जहाँ शुष्क वृक्ष है, जिसमें कट्ररससे वृक्ष भरे है, जो जल गया है, श्चन्य वर, रुद्रका मन्दिर, पत्थरोंका ढेर और ईटोका ढेर है, ऐसा स्थान आलोचनाके योग्य नहीं है। ११४। जिसमे सूखे पान, तुण, क्वाठके पुंज है, जहाँ भस्म पडा है, ऐसे स्थान तथा अपवित्र श्मशान, तथा फूटे हुए पात्र, गिरा हुआ घर जहाँ है वह स्थान भी वर्ज्य है। रुद्र देवताओ, और क्षुद्रदेवताओं इनके स्थान भी वर्ज्य समझने चाहिए । ४५६। उत्परके स्थान वर्ज्य है वैसे ही अन्य भी जो अयोग्य स्थान है, उनमें भी क्षपककी आलोचना आचार्य सुनते

नही। क्योंकि ऐसे स्थानोमें आलोचना करनेसे क्षपकको कार्य-सिद्धि नहीं होगो। १४७। ३ अईन्तका मन्दिर, सिद्धोका मन्दिर, समुद्रके समीपका प्रदेश, जहाँ क्षीरवृक्ष है, जहाँ पुष्प व फलोसे खदे वृक्ष है ऐसे स्थान, उद्यान, तोरण द्वार सहित मकान, नागदेवताका मन्दिर, यक्ष मन्दिर, ये सब स्थान क्षपककी आलोचना सुननेके योग्य हैं। १४८-। और भी अन्ध प्रशस्त स्थान आलोचनाके योग्य है, ऐसे प्रशस्त स्थानोमे क्षपकका कार्य निर्विध्न सिद्ध हो इस हेतुसे आचार्य बैठकर आलोचना सुनते हैं। १४१२।

### ११. प्रायश्चित्तका प्रयोजन व माहात्म्य

- रा, वा /१/२२/१/६२०/२६ प्रमाददोषव्युदास भावप्रसादो नै. राल्यम् अनवस्थावृत्ति मर्धादास्याग सयमादाहर्घमाराधनमिस्ठेवमादीना सिद्धचर्थं प्रायश्चित्तं नवविधं विधीयते । = प्रमाद दोष व्युदास, भाव प्रसाद, नि शल्यत्व, अध्यवस्था निवारण, मर्यादाका पालन, संयमकी दढता, आराधना सिद्धि आदिके लिए प्रायश्चित्तमे विशुद्ध होना आवश्यक है। (भा पा./टो /७९/२२४/१)।
- ध./१३/५.४.२६/गा. १०/६० कृतामि कमण्यितिदारुणानि तनुभवन्त्या-त्मविगईणेन । प्रकाशनात्सवरणाच्च तेषामत्त्यन्तमुलोढरणं वदामि ११०! — अपनी गई करनेसे, दोषोका प्रकाशन करनेसे और उनका संवर करनेसे किये गये अतिदारुण कर्म कृश हो जाते है। अन उनका समूल नाश कैसे हो जाता है, यह कहते है।१०। (का.अ./मू./-४५१-४५२)।

## ३. शंका समाधान

## १. दूसरेके परिणाम कैसे जाने जाते हैं

भ. आ./वि./६२६/९२८/२० कथं परिणामो ज्ञायते इति चेत सहवासेन तीव्रकोधस्तीव्रमान इत्यादिकं सुज्ञातमेव । तत्कार्योपलम्मात, तमेव वा परिपृच्छय, कोट्टम्भवतः परिणामोऽतिचारसमकार्त्त वृत्तः । = प्रश्न--दूसरेके परिणाम कैसे जाने जा सकते है । उत्तर-१. सह-वाससे परिणाम जाने जा सकते है, २. अथवा उसके कार्य देखनेपर उसके तीव या मन्द क्रोधादिकका स्वरूप मालूम होता है । ३. अथवा जब तुमने अतिखार किये थे तब तुम्हारे परिणाम कैसे थे', ऐसा उसको यूछकर भी परिणामोंका निर्णय किया जा सकता है । (विशेष--दे० विनय/४/१)।

## २. तदुस्य प्रायश्चित्तके पृथक् निर्देशकी क्या आवश्यकता

दे प्रतिक्रमण/२/२ सभी प्रतिक्रमण नियमसे आलोचना पूर्वक होते हैं। गुरु स्वयं अन्य किसोसे आलोचना नहीं करता है। इसलिए गुरुसे अतिरिक्त अन्य शिष्योकी अपेक्षासे तनुभय प्रायश्चित्तका पृथक् निर्देश किया गया है।

# ४. प्रायश्चित्त विधान

## प्राथहिचत्तके योग्य कुछ अपराधोंका परिचय

भ. जा /वि./४५०/६७६/८ पृथिवी, आपस्तेजो वायुः…सचित्त द्रव्य… तृणफलकादिकं अचित्त म् । ससर्फं उपकरणं मिश्रम् । एवं त्रिविधा द्रव्यप्रतिसेवना । वर्षासु ... अर्धयोजनम् । ततोऽधिकक्षेत्रगमनं .. प्रति-षिद्धसेत्रगमनं , विरुद्धराजगमनं छित्राध्वगमनं , ततो रक्षणीया गमनम् । ... उन्मार्मेण वा गमनम् । अन्त पुरप्रवेश । अनुज्ञातगृहभूमि-गमनम् – इत्यादिना क्षेत्रप्रतिसेवना । आवश्यककात्यादन्यस्मिन्काले आवश्यककरणम् । वर्षावग्रहातिक्रम -- इत्यादिना कालप्रतिसेवना । दर्थ:, प्रमाद.. अनाभोग भयं, प्रदोष इत्यादिकेषु परिणामेषु प्रत्रुत्ति-भविसेवा । = पृथ्वी, पानी आदि .. सचित्त द्रव्य, तृणका सस्तर फलक वगैरे अचित्त द्रव्य, जीव उत्पन्त हुए है ऐसे उपकरणरूप मिश्रादव्य, ऐसे तीन प्रकारके द्रव्योका सेवन करनेसे दोप लगते है यह द्रव्यप्रति-मेवना है। वर्षाकालमे(मुनि)आधा योजनसे अधिक गमन करना, --निषिद्ध स्थानमे जाना,विरुद्ध राज्यमे जाना,जहाँ रास्ता टूट गया ऐसे प्रदेश मे जाना, उन्मार्गसे जाना, अन्त पुरसे प्रवेश करना, जहाँ प्रवेश करनेकी परवानगी नहीं है ऐसे गृहके जमीनमे प्रवेश करना, जहाँ प्रवेश करनेकी परवानगी नहीं है ऐसे गृहके जमीनमे प्रवेश करना, जहाँ प्रवेश स्वना है। आवश्यकोके नियत कालको उल्लपन कर अन्य समयमें सामायिकादि करना, वर्षाकाल योगका उल्लपन करना यह काल प्रतिसेवना है। दर्प, उन्मत्तता, असावधानता, साहस, भय इत्यादि रूप परिणामोमे प्रवृत्त होना भाव प्रतिसेवना है।

### २. अपराधोंके अनुसार प्रायहिचक्त विधान

#### १. आलोचना

१६०

- रा. वा /१/२२/१०/६२१/३६ विद्यायोगोपकरणग्रहणादिषु प्रश्नविनय-मन्तरेण प्रवृत्तिरेव दोष इति तस्य प्रायश्चित्तमालोचनमात्रम् । =विद्या और ध्यानके साधनोके ग्रहण करने आदिमे प्रश्न विनयके विना प्रवृत्ति करना दोष है, उसका प्रायश्चित आलोचना मात्र है।
- भा, वा /टी /७९/२२३/१४ आचार्यमपृष्ट्वा आतापनादिकरणे पुस्तक-पिच्छादिपरोपकरणग्रहणे परपरोक्षे प्रमादत आचार्यादिवचनाकरणे सधनामपृष्ट्वा स्वसंघगमने देशकालनियमेनावश्यक्तंच्यवत्विशेषस्य धर्मकथादि व्यासगेन विस्मरणे सति पुन करणे अन्यत्रापि चैवंविधे आलोचनमेव प्रायश्चितम् । = आचार्यके विना पूछे आतापनादि करना, दूसरे साधुकी अनुपस्थितिमें उसको पीछी आदि उपकरणोका ग्रहण करना, प्रमादसे आचार्यादिकी आज्ञाका उल्लघन करना, आचार्यसे विना पूछे सघमे प्रवेश करना, धर्म कथादिके प्रसगसे देश काल नियत्त आवश्यक कर्त्तव्य व वत्त विशेषोका विस्मरण होनेपर उन्हे पुन. करना, तथा अन्य भी इसी प्रकारके दोषोंका प्रायश्चित्त आलोचना मात्र है । (अन. ध./७/६३ भाषा ) ।

#### २. प्रतिप्रक्रमण

- रा. वा /१/२२/१०/६२१/३७ देशकालनियमेनावश्यं कर्त व्यमित्यास्थि-ताना योगानां धर्मकथादिव्याक्षेपहेतुसन्निधानेन विस्मरणे सति पुनरनुष्ठाने प्रतिक्रमणं तस्य प्रायश्चित्तम् । = देश और कालके नियम-से अवश्य कर्त व्य विधानोंको धर्म कथादिके कारण भूल जानेपर पुन करनेके समय प्रतिक्रमण प्रायश्चित्त है ।
- ध. १३/५.४.२६/६०/१ एवं (पडिक्कमणं पायच्छित्त ) करथ होदि । अप्पा-वराहे गुरुहि विणा वट्टमाणम्हि होदि । चजब अपराध छोटा सा हो, गुरु पाम न हो तब यह प्रतिक्रमण प्राथश्चित्त होता है ।
- भा, पा /टी /७º/२२३/१८ धडिन्द्रियवागादिदुष्परिणामे, आचार्यादिषु हस्तपादादिस घट्टने, व्रतसमितिगुप्तिषु, स्वल्पातिचारे, पैशुन्यकल-हादिकरणे, वैयावृत्यस्वाध्यायादिप्रमादे, गोचरगतस्य लिगोत्थाने, अन्यसंबत्तेशकरणादी च प्रतिक्रमणप्रायश्चित्त भवति । दिवसान्ते राज्यन्ते भोजनगमनादी च प्रतिक्रमणप्रायश्चित्त । व्हहों इन्द्रिय तथा वचनादिकका दुष्प्रयोग, आचार्यादिके अपना हाथ-पॉव आदि-का टकरा जाना, व्रत, समिति गुप्तिमे छोटे-छोटे दोष लग जाना, पैशुन्य तथा कलह आदि करना, वैयावृत्त्य तथा स्वाध्यायादिमें प्रमाद करना, गोचरीको जाते हुए लिंगोत्थान हो जाना, अन्यके साथ संक्लेश करनेवाली कियाओके होनेपर प्रतिक्रमण करना चाहिए । यह प्रायश्चित्त सार्थकाल, और प्रात काल तथा भोजनादिके जानेके समय होता है । (अन, घ,/७/४३ भाषा )।

#### ३, तदुमय

ध १३/६,४,२६/६०/११ उभयं णाम पायच्छित्तं। एदं कत्थ होदि । दुस्युमिणदसणादिष्ठु । =दुःस्वप्न देखने आदिके अवसरोपर तदुभय प्रायश्चित्त होता है। (चा. सा./१४१/६)।

#### <u>प्रा</u>यश्चित्त

भा, पा./टी /७७/२२४/१ लोचनखच्छेदस्वप्नेन्द्रियातिचाररात्रिभोअनेषु पक्षमाससंवरसरादिदोषादौ च उभयं आलोचनप्रतिक्रमणप्राय-श्वित्त । क्लकेश लॉच, नखका छेद, स्वप्नदोष, इन्द्रियोका अतिचार, रात्रि मोजन, तथा पक्ष, मास व सवत्सरादिके दोषोमें तदुभय प्राय-श्वित्त होता है । ( अन. घ./७/४३ माषा ) ।

४. विवेक

- रा. वा /१/२२/१०/६२२/२ शक्तयनियूहनेन प्रयत्नेन परिहरत' कुतश्चि-त्कारणाद प्राग्नुकप्रहणग्राहणयो प्राग्नुकस्यापि प्रत्याख्यातस्य विस्मरणात् प्रतिग्रहे च स्मृत्वा पुनस्तदुरसर्जनं प्रायश्चित्तम् ।=शक्तिको न छिपा-कर प्रयत्नसे परिहार करते हुए भी किसी कारणवश अप्राग्नुकके स्वय ग्रहण करने या ग्रहण करानेमें छोडे हुए प्राग्नुकका विस्मरण हो जाये और महण करनेपर उसका स्मरण आ जाये तो उसका पुन उत्सर्ग करना (ही बिवेक) प्रायश्चित्त है । (चा, सा /१४२/२) ।
- ध. १३/४.४,२६/६०/१२ एहं ( विवेगो णाम पायच्छित्त ) कत्थ होदि । जम्हि सते अणियत्तदोसो सो तम्हि होदि । == जिस दोषके होनेपर उसका निराकरण नहीं किया जा सकता, उस दोषके होनेपर यह विवेक नामका प्रायश्चित्त होता है।

५. व्युत्सर्ग

- रा. वा./१/२२/१०/६२२/४ दुःस्वप्नदुश्चिन्तनमलोत्सर्जनमूत्रात्तिचार-महानदीमहाटवीतरणादिषु व्युत्सर्गप्रायश्चित्तम् । च्दुस्वप्न, दुश्चिन्ता, मलोत्सर्ग, मूत्रका अतिचार, महातदी और महाअटवीके पार करने आदिमें व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त है । (चा. सा /१४२/३)।
- ध. १३/५,४,२६/६१/३ विंउरसग्गो णाम पायच्छित्तं । सो कस्स होदि । कयावराहस्स णाणेण दिटुणवट्टस्स वज्जसंघडणस्स सीदवादादवसहस्स ओधसूरस्स साहृस्स होदि । = यह व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त जिसने अप-राध किया है. किन्तु जो अपने विमल ज्ञानसे नौ पदार्थोंके स्वरूपको समऋता है, वज संहननवाला है; झीत-वात और आतपको सहन करनेमे समर्थ है, तथा सामान्य रूपसे झुर है, ऐसे साधुके होता है ।
- भा, पा,/टी /७८/२२४/३ मौनादिना लोचकरणे, उदरकृमिनिर्गमे, हिम-मराकादिमहावातादिसहर्धतिचारे, स्निग्धभूहरिततुणप कोपरिगमने, जानुमात्रजलप्रवेशकरणे, अन्यनिमित्तवस्तुस्वोपयोगकरणे, नागादि-नदीतरणे, पुस्तकप्रतिमापातने, पंचस्थावरविषाते, अदृष्टदेशतनुमल-विसर्गादौ, पक्षादिप्रतिक्रमणक्रियाया, अन्तव्याख्यानप्रधृत्यन्त्राादिषु कायोत्सर्गे एव प्रायश्चित्तम् । उच्चारप्रसवणादौ च कायोत्सर्ग प्रसिद्ध एवं। = मौनादि धारण किये बिना ही लौच करनेपर; उदरमेंसे कृमि निकलनेपर; हिम, दंश-मशक यद्वा महावातादिके संघर्षसे अतिचार लगनेपर, स्निग्ध भूमि, हरित तृण, यद्वा कर्दम आदिके ऊपर चलने-पर, घोटुओंतक जलमें प्रवेश कर जानेपर, अन्य निमित्तक वस्तुको उपयोगमें ले आनेपर; नावके द्वारा नदी पार होनेपर; पुस्तक या प्रतिमा आदिके गिरा देनेपर, पचस्थावरोंका विधात करनेपर, जिना देखे स्थानपर शारीरिक मल छोडनेपर, पक्षसे लेकर प्रतिक्रमण पर्धन्त व्याख्यान प्रवृत्त्यन्तादिकोमे केवल कायोत्सर्ग प्रायश्चित्त होता है। और धूकने और पेशाब आदिके करनेपर कायोरसगे करना प्रसिद्ध ही है। (अन घ./७/४३ भाषा)।

६, तॅप

- ध १३/४.४.२६/६१/६ एवं ( तत्रो पायच्छित्त ) कस्स होदि । तित्र्विदि-यस्स जोव्यणभरत्थस्स बलवतस्स सत्त्तसहायस्स कयावराहस्स होदि । = जिमकी इन्द्रियॉ तीव्र है, जो जवान है, बलवान् है, और सहाक्त है, ऐसे अपराधी साधुको दिया जाता है । (चा सा /१४२/५)। ७. छेद
- भ. १३/१,४.२<sup>६</sup>/६१/१ छेदो णाम पायच्छित्त । एदं कस्स हःदि । उन-वासादित्वमस्स ओवनलस्स ओघसूरस्स गवित्रयस्स नगावराहस्स

```
साहुस्स होदि । चजिसने ( वार-बार ) अपराध किया है । ( रा.वा./
१/२२/१०/६१२/४ ) । जो उपवास आदि करनेमें समर्थ है, सब प्रकार
बलवाल है, सब प्रकार झूर और अभिमानी है, ऐसे साधुको दिया
जाता है । ( चा. सा /१४३/१ ); ( अन, ध-/७/१४ ) ।
```

८ मूरू

१६१

- भ. आ /मू /२१२/४०६ पिंड उवधि सेज्जामविसोधिय जो खु भुंजमाणो हु । मूलट्ठाण पत्तो वालोत्तिय णो समणवालो ।२१२ । = उड्रगमादि दोषोसे युक्त आहार, उपकरण, वसतिका इनका जो साधु प्रहण करता है वह मूलस्थानको प्राप्त होता है। वह अज्ञानी है, कवस नग्न है, न यति है न गणधर।
- ध १३/६,४ २६/६२/२ मुल णाम पायच्छित्त । एद कस्स होदि । अवशिमिय अवराहस्स पासत्योसण्ण-कुसीलसच्छ दादिउव्वट्टठ्यस्स होदि । -अपरिमित अपराध करनेवाला जो साधु (रा. वा /१/२२/१०/६२२/ ४) । पार्श्वस्थ, अवसन्न, कुशोल, और स्वच्छन्द आदि होकर कुमार्गमें स्थित है, उसे दिया जाता है । (चा सा./१४२/३): (अन, ध /७/४४), (आचारसार/पृ ६३) ।

९, अनवस्थाप्य परिहार

- चा. सा /१४४/४ प्रमादादन्यमुनिसं गन्धिनमूर्षि छात्र गृहस्थं वा पर-पाखण्डिप्रतिबद्धचेतनाचेतनद्रव्यं वा परस्त्रियं वा स्तैनयता मुनीत् प्रहरतो वाऽन्यदण्येवमादिविरुद्धाचरितमाचरतो नवदशपूर्वधरस्यापि त्रिकसहननस्य जितपरिषहस्य दृढधर्मिणो धीरस्य भवभीतस्य निजगुणानुपस्थापनं प्रायश्चित्तं भवति । दर्षादनन्तरोक्तान्दोषा-नाचरतः परगणोपस्थापनं प्रायश्चित्तं भवति । दर्णादनन्तरोक्तान्दोषा-नाचरतः परगणोपस्थापनं प्रायश्चित्तं भवति । दर्णादनन्तरोक्तान्दोषा-नाचरतः परगणोपस्थापनं प्रायश्चित्तं भवति । = १. भमादसे अन्य मुनि सम्बन्धी त्राधि, विद्यार्थी, गृहस्थ वा दूसरे पाखंडीके द्वारा रोके हुए चेतनात्मक वा अचेतनात्मक द्रव्य, अथवा परस्त्री आदिको चुरानेवाले, मुनियोको मारनेवाले, अथवा और भी ऐसे ही विरुद्ध आचरण करनेवाले, परन्तु नौ वा दस पूर्वोंके जानक र, पहले तीन संहननको धारण करनेवाले परीषहोको जीतनेवाले, धर्म में रह रहने-वाले, धीर, वीर और संसारसे डरनेवाले मुनियोके निजगणानुप-स्थापन नामका प्रायश्चित्त होता है । २, जो अभिमानसे उपरोक्त दोषोको करते है, उनके परगणानुपस्थापमा प्रायश्चित्त होता है । (आचार सार/पृ. ६४), (अन ध /अ/१६ भाषा) ।
- दे० आगे पारंचिकमें ध /१३ विरुद्ध आचरण करनेवालोको दिया जाता है।

#### १०. पारंचिक परिहार

- भ आ /मू /१६३७/१४८३ तित्थयरपवयणसुदे आइरिए गणहरे महद्दीए । एदे आसादतो पावइ पार चिय ठाण ११६ ७। च्तीथँकर, रत्वत्रम, आगम, आचार्य, गणधर, और महद्धिक मुनिराज इनकी आसादन्। करनेवाला पार चिक नामक प्रायश्चित्तको प्राप्त होता है ११६६७।
- ध १३/१.४.२६/६३/१ एदाणि दो वि पायच्छित्ताणि णरिदविरुद्धाचरिदे आइरियाण णव-दसपुठवहर ण होदि। च्ये दोनो (अनवस्थाप्त, तथा पार चिक) दो प्रकारके प्रायरिचत्त राजाके थिरुद्ध आचरण वरने-पर (रा, वा /१/२२/१०/६२२/४) नौ और दश पूर्वीको धारण करने-वाले आचार्य करते है।
- चा, सा /१४६/३ तीथं करगणध्रगणिप्रवचनसधाचासादनकारकस्य नरेन्द्रविरुद्धाचरितस्य राजानमभिमतामात्यावीना दत्तदीक्षस्य नृवकुलवनितासेवितस्यैवमाद्यन्यैंदींषेश्च धर्मदूषकस्य पार चिकं प्रायषिचत्त भवति । = जो मुसि, तीथं कर, गणधर, आचार्य और शास्त्र व संध आदिकी भूठी निन्दा करनेवाले है, विरुद्ध आचरण करते है, जिन्होने किसी राजाको अभिमत ऐसे मन्त्री आदिको दीक्षा दी है, जिन्होने राजकुलकी स्त्रियोका सेवन किया है, अथवा ऐसे

Jain Education International

अन्य दोषोके द्वारा धर्ममें दोष लगाया है, ऐसे मुनियोके पारं चिक प्रायश्चित्त होता है । (आचारसार/पू० ६४), (अन. ध /७/६६ भाषा) ।

११. श्रद्धान या उपस्थापन

अन, घ /७/१७ गरवा स्थितस्य मिथ्यास्वं यद्दीक्षाग्रहणं पुन. । तच्छूद्रानमिति रूयातमुपस्थापनमित्यपि ।१७। ≕जो साधु सम्यग्द-र्शनको छोडकर मिथ्यात्वमें ( मिथ्यामार्गमे ) प्रवेश कर गया है । उसको पुन दीक्षा रूप यह प्रायश्चित्त दिया जाता है । इसका दूसरा नाम उपस्थापन है । कोई-कोई महावतोका मूलोच्छेद होनेपर पुन दीक्षा देनेको उपस्थापन कहते है ।

# ३. शुद्रादि छूनेके अवसर योग्य प्रायहिचत्त

आराधनस्सार/२/७० कपाली, चाण्डाल, रजस्वला स्त्रीको छूनेपर सिरपर कमण्डलसे पानीको धार डाले जो पैरोतक आ जाये। उपवास करे तथा महामन्त्रका जाप करे।

प्रायोगिक बन्ध—<sub>दे० वन्ध/१ ।</sub>

प्रायोगिक शब्द--- दे० शब्द ।

प्रायोगिको क्रिया-दे॰ क्रिया/२/४।

प्रायोग्य लब्धि—<sub>दे० लण्डिय/२ ।</sub>

प्रायोपगमन मरण---दे॰ सल्लेखना/३।

प्रावचन--- १. श्रुतज्ञानका अपर नाम है -- दे० श्रुतज्ञान/1/२। २. ध. १३/४.५.४०/९९०/११ प्रवचने प्रकृष्टठाब्दकलापे भव ज्ञान इन्यश्रुत वा प्रावचनं नाम । =- प्रवचन अर्थात् प्रकृष्ट शब्द कलापमें होनेवाला ज्ञान या द्रव्य श्रुत प्रावचन कहलाता है।

**प्राविष्कृत**— वसतिकाका एक दोष – दे० वसतिका ।

प्रासाद— ध १४/४.६.६१/३१/३ पक्लसइला सइला आवासा पासादा णाम। चईंटों और पत्थरोके बने हुए पत्थरबहुल आवासोको प्रासाद कहते है।

#### प्रासुक----

- मू. आ,/४९५ पगदा असभो जह्या तह्यादो दब्बदात्ति तं दब्बं । पासुग-मिदि । = जिसमेंसे एकेन्द्रिय जीव निकल गये है वह प्रासुक द्रव्य है ।
- ध. <sup>८</sup>/३,४१/९७/१ पगदा ओसरिदा आसवा जम्हा त पाष्ठुर्अं, अथवा ज णिखज्ज तं पासुअ। कि । णाणदंसण-चरित्तादि। ⇒जिससे आसव दूर हो गमे है उसका नाम (वह जीव) प्रासुक है, अथवा जो निरवच है उसका नाम प्रासुक है। वह ज्ञानदर्शन व चारित्रादिक ही हो सकते है।
- नि.सा./ता वृ /६३ हरितकायात्मकमूक्ष्मप्राणिसचारागोचर प्राप्तुकमित्य-भिहितम् । ≕हरितकायमय शृक्ष्म प्राणियोके सचारको अगोचर वह प्राप्तुक ( अन्न ) ऐसा (शास्त्रमे) कहा है ।
  - \* जरूादि प्राप्तुक करनेकी विधि-दे॰ जत्तगातन ।
  - \* वनस्पति आदि हो प्रासुक करनेको विधि---दे० सचित्त।
  - \* बिहारके लिए प्रासुक मार्ग-दे॰ बिहार/१,1

प्रास्थल - भरत क्षेत्र उत्तर आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

प्रिय - १ क पा./१/१.१३-१४/१२१२/२७१/२ स्वरुच्चिषयीकृत वस्तु प्रिय, यथा पुत्रादि ।= जो वस्तु अपनेको रुचे उसे प्रिय कहते है । प्रियदर्शन--- १ महोरग नामा जाति व्यन्तर देवोका एक भेद-- देव महोरग, २, सुमेरु पर्वतका अपरनाम-- देव सुमेरु। ३ उत्तर धातकी खण्ड द्वीप रक्षक देव-- देव लोक/४/२।

# प्रियो.डूव किया- दे० संस्कार/२।

प्रीतिकर--- १. म.पु /सर्ग/श्लोक पुण्डरीकिणी नगरीके राजा प्रिय-सेनका पुत्र था (१/१०८) । स्वयंप्रभु मुनिराजसे दीक्षा ले अवधिज्ञान व आकाशगमन विद्या प्राप्त की (१/११०)। ऋषभ भगवात्को जगकि वे भोग भूमिज पर्यायमें थे ( दे० ऋषभनाथ ) सम्बोधनेके लिए भोग~ भूमिमें जाकर अपना परिचय दिया (१/१०४)। तथा सम्यग्दर्शन ग्रहण कराया (१/१४८)। अन्तमें केवलज्ञान प्राप्त किया (१०/१)। २ म पु/७६/१लोक अपनी पूर्वकी शृगालीकी पर्यायमें रात्रि भोजन रयागके फलसे वर्तमान भवमें कुवेरदत्तसेठके पुत्र हुए (२३म-२५१)। बाल्यकालमें ही मुनिराजके पास शिक्षा प्राप्त की (२४४-२४९)। विदेशमें भाइयों द्वारा धोखा दिया जानेपर गुरुभक्त देवोंने रक्षा की (२४९-३९४)। अन्तमें दीक्षा ले मोक्ष प्राप्त किया (३९७-३८८)। ३ प.पु./७७/श्लोक अर्रिटम राजाका पुत्र था (६४)। पिताके कीट बन जानेपर पिताकी आज्ञानुसार उसको (कीटको) मारने गया। तब कीट विष्टामें घुस गया (६७)। तब मुनियोसे प्रबोधकों प्राप्त हो दीक्षा धारण की (७०)। ४, नव ग्रैंबेयकका नवां पटल व इन्द्रक—दे० स्वर्ग/५/३।

# **प्रीतिक्रिया**—दे० संस्कार/२।

प्रेम - ध./१४/४.२.८.१/२०४/१ प्रियत्वं प्रेम। = प्रियताका नाम प्रेम है।

\* अन्य सम्बन्धित विषय

| १. प्रेम सम्बन्धी विषय                  | -दे० वाल्सल्य । |
|-----------------------------------------|-----------------|
| २ मेमशत्यय वन्ध कारणके रूपमे            | —दे० व′ध/४ ।    |
| ३. प्रेम व कषायादि प्रत्ययोंके रूपमें । | दे० प्रस्यय/१ । |

# 

- रा वा./७/३१/२/५५६/४ परिच्छिन्नदेशाइवहिः स्वयमगत्वा अन्यमप्य-नीय क्रेष्यप्रयोगेजैवाभिन्नेतव्यापारसाधन प्रेष्यप्रयोग ।=स्वीवृत्त मर्यादासे बाहर स्वय न जाकर और दूसरेको न बुलाकर भी नौकरवे द्वारा इष्ट व्यसपार सिद्ध करना प्रेष्य प्रयोग है। (चा सा./१६/१)

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

तीसरे दिन पुन एक वेला, इस प्रकार चार वेतामें भोजनका त्याग होनेके कारण उपवासको चतुर्भक्त वेलेको घष्ठभक्त आदि कहते है। वत प्रतिमामें प्रोषधोपवास सातिचार होता है, और प्रोषघोपवास प्रतिमामें निरतिचार।

#### १. भेद व लक्षण

#### १, उपवास सामान्यका लक्षण

#### १. निश्चय

- का.अ./मू /४३९ उवसमणो अक्खार्ण उववासी वण्णिदोसमासेण । जम्हा भुजता वि य जिदिदिया होति उववासा ।४३१।--तीर्थंकर, गणधर आदि मुनिन्द्रोने उपशमनको उपवास कहा है, इसलिए जितेन्द्रिय पुरुष भोजन करते हुए भी उपवासी है ।
- अन घ /७/१२ स्वार्थावुपेंस शुद्धात्मन्यक्षणा वसनाछयात । उपवासो-सनस्वाद्यखाद्यपेयविवर्ज नम् ।१२१ = उप् पूर्वक वस् धातुसे उपवास बनता है अर्थात् उपसर्गका अर्थ उपेन्य हट तथा वस् धातुका अर्थ निवास करना या लीन होना होता है । अतएव इन्द्रियोके अमले-अपने विषयसे हटकर शुद्धात्म स्वरूपमें लीन होनेका नाम उपवास है ।१२।

२. व्यवहार

स.सि./७/२१/३६१/३ शब्दादिग्रहण प्रति निवृतौत्सुक्यानि पञ्चापीम्दि-याण्युपेद्य तस्मित्त् वसन्तीत्युपवास. । चतुर्विधाहारपरित्याग इत्यर्थ ।== पौँचो इन्द्रियोके शब्दादि विषयोसे हटकर उसमे निवास करना उपवास है । अर्थात् चतुर्विध आहारका त्याग करना उपवास है । (रा.वा./७/२१/=/४४८/त सा./७/१०) ।

## २. उपवासके भेद

बसु.आ./२८० उत्तम मज्फ जहण्ण तिविहं पोसश विहाणमुद्दिट्ठं।= तीन प्रकारका प्रोषध विधान कहा गया है---अत्तम, मध्यम, जघन्य। अन.ध /७/१४ उपवासो वरो मध्यो जघन्यशंच त्रिधापि स.। कार्यो विरक्तै.।=विरक्त पुरुषोका उत्तम, मध्यम¦व जवन्यमे से कौन सा भी उपवास प्रचुर पातकोकी भी शीघ्र निर्फरा कर सकता है।

\* अक्षयनिधि आदि अनेक प्रकारके वत-- दे॰ वत/१।

## ३. प्रोषधोपवासका खक्षण

- र.क.शा./मू /१०६ चतुराहारविसर्जनसुपवासः प्रोषधः सकृइभुक्ति । स प्रोषधोपवासो मदुपःण्यारम्भमाचरति।१०६ः = चार प्रकारके आहारका त्याग करना उपवास है । एक वार भोजन करना प्रोषध है । जो घारणे पारनेके दिन प्रोषधसहित गृहार भादिको झण्डकर उपवास करके आरंभ करता है, वह प्रोषधोपवास है ।
- स.सि./७/२१/२६१/३ प्रोवधकञ्द पर्व पर्यायवाची । प्रोवधे उपवासः प्रोधवोपवासः ।=प्रोषधका अर्थ पर्व है । ..पर्वके दिनमें जो उपवास किया जाता है उमे प्रोषधोपवास कहते है । (रा वा /७/२१/६/४८/६). (सा.ध./४/३४) ।
- का.अ/मू/३१२-३११ ण्हाण-विलेवण-भूसण-इाधी-ससग्न-गंधध्वादी। जो परिहरेदी णाणी वेरग्पाभुसण किच्चा ।११८ दोसु वि पब्वेसु सय। जववास एय-भत्त-णिव्वियडी । जो कुणदि एवमाई तस्स वय पोसह विदियं ।३११। = जो आवक सदा दोनो पर्वीमे स्नाम, विलेपन, भूषण, स्त्री संसर्ग, गंध, धूप, दीपादिका रयाग करता है। वैराग्यरूपी भूषणसे भूषित होकर, उपवास या एक बार भोजन, वा निर्विकृत्ति भ.जन करता है। उसके प्राषधोपवास नामका शिक्षावत होता है ।३४६-३४१।

#### ४. प्रोषधोपवास सामान्यका स्वरूप

- र क आ /मू /१६-१८ पर्वण्यष्टम्या च ज्ञातव्य. प्रोधधोपवासस्तु । चतुरम्यवहार्याणां प्रत्याख्यान सदेच्छाभि. ।१६। पञ्चाना पापानामलं -कियारम्भगन्धपुष्पाणाम् । स्नानाञ्जननस्यानामुपवासे परिहति कुर्यात ।१७। धर्मामृत्तं सत्तृष्ण अवणाभ्या पिवतु पाययेद्वान्यान् । ज्ञान-ध्यानपरो वा भवतूपवसन्नतन्द्रालु. ।१८- = चदुर्दशी तथा अष्टमीके दिन सदाव्रत विधानकी इच्छासे चार तरहके भोजनके त्याग करनेको प्रोधधोपवास जानना चाहिए ।१६। उपवासके दिन पाँचो पापोका-ग्रुझार, आरम्भ, गन्ध, पुष्प, स्नान, अञ्जन तथा नश्य (सूँ घने योग्य) वस्तुजीका त्याग करे ।१७ ( वसु.आ./२१३) उपवासके दिन आलस्य रहित हो कानोसे अतिशय उत्कंठित होता हुआ धर्म रूपी अमृतको पीवै, तथा दूसरोंको पित्तावै अथवा ज्ञान-ध्यानमे तत्पर होवे ।१८-(सा.स./ई/१९६५-११७)।
- स, सि /७/२१/३६ँ१/४ स्वशरीरसस्कारकारणस्नानगन्धमाल्याभरणादि-विरहित शुचावकाशे साधुनिवासे चैरयालये स्वप्रांषधोपवासगृहे वा धर्मकथाश्रवणश्रावणचिन्तनविहितान्त करणः सन्नुपवसेन्निरारम्भ श्रावक. !=प्रोषधोपवासी श्रावकको अपने शरीरके संस्कारके कारण, स्नान, गन्ध, माला और आभरणादिका त्याग करके किसी पवित्र स्थानमें, चैत्यालयमे, या अपने प्रोषधोपवासके लिए नियत किये गये धरमें धर्मकथाके सुनने-सुनाने और चिन्तवन करनेमे मनको लगाकर उपवास करना चाहिए और संश्र प्रकारका आरम्भ छोड देना चाहिए। ( रा वा /७/२१/२६/४४१/३४ ), (का अ /३५८)।
- त्ता.सं./ई/२०४ ब्रह्मचर्यं च कर्तव्यं धारणादि दिनत्रयम्। परयोषिन्नि-षिद्धा प्रागिदं त्वात्मकलत्रके ।२०४। ∞धारणाके दिनसे लेकर पारणाके दिन तक, तीन दिन उसे ब्रह्मचर्य पालना चाहिए। यह ध्यानमें रखना चाहिए। ब्रती आवकके लिए परस्त्रीका निषेध तो पहले ही कर चुके हैं, यहाँ तो धर्मपत्नीके त्यागकी बात बतायी जा रही है।
- वत विधान सग्रह/पृ. २२ पर उइ्धृत प्रात.सामायिक कुर्यात्तत. तात्कालिकीं क्रियाम् । धौताम्बरधरो धीमान् जिनध्यानपरायणम् । १। महाभिषेकमइभुत्यैर्जिनागारे बतान्विते । कर्तव्यं सह संघेन महा-षूजादिकोत्सवस् ।२। ततो स्वगृहमागरय दान दद्यात् सुनीशिने । निर्दीषं प्रामुकं शुद्धं मधुरं तृप्तिकारणम् ।३। प्रत्याख्यानोद्यतो भूत्वा ततो गत्वा जिनालयम् । त्रि परीरय ६त कार्यास्तद्विध्युक्तजिना-लयम् 181=विवेकी, जती, आवक प्रात काल ब्राह्म मुहूर्त्तमे उठकर सामायिक करे, और बादमें शौच आदिसे निवृत्त होकर शुद्ध साफ वस्त्र धारण कर श्रीजिनेन्द्र देवके ध्यानमे तत्पर रहे । १। श्री मन्दिर-जोमें जाकर सत्रको आश्चर्य करे, ऐसा महाभिषेक करे, फिर अपने संघके साथ समारोह पूर्वक महा पूजन करे ।२। वत विधान स./पृ. २७ पर उद्दधृत । पश्चात् अपने घर आकर मुनियोको निर्दोष प्राप्तुक, शुद्ध, मधुर और तृष्ठि करनेवाला आहार देकर शेष बचे हुए आहार सामग्रीको अपने कुटुम्बके साथ सानन्द स्वयं आहार करे । इ। फिर मन्दिरजोमे जाकर प्रदक्षिणा देवे और वत विधानमें कहे गये मन्त्रोका जाप्य करे ।४।

#### ५, उत्तम, मध्यम व जघन्य प्रोषघोपवासका स्वरूप

पु. सि. उ./१६२-१६६ मुक्तसमस्तारम्भ' प्रोषधदिनपूर्ववासरस्यार्छे । उपवासं गृह्णीयान्ममत्वमपहाय देहादौ ।१६२। श्रित्वा विविक्तवसति समस्तसावद्ययोगमानीय । सर्वेन्द्रियार्था विरत्त कायमनोवचन-गुप्तिभिस्तिष्ठेत् ।१६३। धर्मध्यानाशक्तो वासरमतिवाह्यविहित-सान्ध्यविधिम् । शुचिसंस्तरे त्रियामां गमयेरस्वाध्यायजितनिद्धः ।१६४४। प्रात' प्रोरथाय तत. कृत्वा तात्कालिक क्रियाकल्पम् । निर्वर्त-येद्यथोक्तं जिनपूर्जा प्राशुक्रैद्वव्ये । १६४२। उक्तेन ततो विधिना नीस्वा

**जैनेन्द्र सिद्धान्त को**श For Private & Personal Use Only

प्रोषधोपवास

दिवस द्वितीयराधि च । अतिवाहयेत्प्रयत्नादर्छ च तृतीयदिवसस्य ११६६। = उपवाससे पूर्व दिन मध्याह्नको समस्त आरम्भसे मुक्त होकर, शरीरादिकमें ममत्वको त्यागकर उपवासका अंगोकार करें १९६२। पश्चात समस्त सावद्य क्रियाका स्थागकर एकान्त स्थानको प्राप्त होवे । ओर सम्पूर्ण इन्द्रिय विषयोसे विरक्त हो त्रिगुप्तिमें स्थित होवे । यदि कुछ चेष्टा करनी हो तो प्रमाणानुकूल क्षेत्रमें धर्मरूप ही करे ।१९३। कर ली गयी है प्रात काल और सन्ध्याकालीन सामायि-कादि किया जिसमे ऐसे दिनको धर्मध्यानमें आसक्ततापूर्वक विदा कर, पठन-पाठनसे निद्राको जीतता हुआ पवित्र सथारे पर रात्रिको लितावे ।१९४। तदुपरान्त प्रात को उठकर तात्कालिक कियाओसे निवृत्त हो प्राप्तुक द्रव्योसे जिन भगवान्त्की पूजा करे ।१९४। इसके परचात पूर्वोक्त विधिसे उस दिन और रात्रिको प्राप्त होके तीसरे दिनके आधेको भी अतिशय यत्नाचार पूर्वक व्यतीत करें .१९४६।

वसु. श्रा./२८१-२१२ सत्तमि-तेरसि दिवसम्मि अतिहिजणभोयणा-वसाणस्मि । भोत्तूण भंजणिज्जं तत्थ वि काउण मुहसुद्रि ।२०१। भवस्तालिऊण वयणं कर-चरणे णिग्रमिऊण तत्थेत्र । पच्छा जिणिद-भवण गंतूण जिणं णमसित्ता ।२८२। गुरुपुरओ किदियम्मं वदणपुर्व्व कमेण काऊण। गुरुसविखयमुववास गहिउउण चउव्विह विहिणा **1२८३। वायण-कहाणुपेहण-सिक्खावण-चितणोवओ**गेहि । णेऊण दिवससेसं अवगण्हिय वदणं किर्च्चा ।२९४। रयणि समयम्हि ठिच्चा काउसरगेण णिययसत्तीए । ९डिलेहिऊण भूमि अष्पपमाणेण सथारं ।२९५। दाऊण किचिरत्ति सड्ऊण जिणालए णियधरेवा । अहवा सयलं रत्ति काउसग्गेण णेऊण ।२८६। पच्चूसे उट्ठित्ता वंदण-विहिणा जिण णमंसिता। तह दव्व-भावपुरुज णिय-सुय साहण काऊण ।२८७। उत्तविहाणेण तहा दियहं रत्ति पुणो वि गमिऊणं। पारणदिवसम्मि पुणो पूर्यं काऊण पुव्व व ।२९९। गतूण णिययगेह अतिहिविभाग च तत्थ काऊण । जो भुजइ तस्स फुड पोसहविहि उत्तमं होइ ।२०१। जह उकस्सं तह मज्भिम वि पोसहविहाणमुद्दिट्ठं। णवर विसेसो सलिल छंडिसा वडजए सेसं ।२१०। मुणिऊण गुरु-बकर्ज्ज सावज्जविवज्जिय णियारंभ । जह कुणइ तं पि कुज्जा सेस पुठवं न णायव्य ।२९१। आय बिल णिव्ययडी एयट्ठाण च एय भत्तं वा। जं कीरइ तं णेय जहण्णयं पोसहविहाणं । २१२। 🛲 १. उत्तम-सप्तमी और त्रयोदशीके दिन अतिथिजनके भोजनके अन्तमें स्वय भोज्य वस्तुका भोजन कर और वही पर मुखबुद्धिको करके, मुँहको और हाथ-पाँवको धोकर वहाँ ही उपवास सम्बन्धी नियमको करके पश्चात् जिनेन्द्र भवन जाकर और जिन भगवान्को नमस्कार करके, गुरुके सामने वन्दना पूर्वक क्रमसे कृतिकर्म करके, गुरुको साक्षीसे विधिपूर्वक चारो प्रकारके आहारके त्याग रूप उपवासको ग्रहण कर इास्त्र-वाचन, धर्मकथा-अवण-आवण, अनुप्रेक्षा चिन्तन, पठन-पाठनादिके उपयोग द्वारा दिवस व्यतीत करके, तथा अपराहिक बन्दना करके, रात्रिके समय अपनी शक्तिके अनुसार कायोत्सगेसे स्थित होकर, भूमिका प्रतिसेखन करके और अपने शरीरके प्रमाण विस्तर लगाकर रात्रिमे कुछ समय तक जिनालयमें अथवा अपने घरमें सोकर, अथवा सारी रात्रि कामोत्सर्गसे बिताकर प्रात काल उठकर बन्दना विधिसे जिन भगवानुको नमस्कार कर तथा देव-शास्त्र और गुरुकी द्रव्य वा भाव पूजन करके पूर्वोक्त विधानसे उसी प्रकार सारा दिन और सारी राचिको भी बिताकर पारणाके दिन अर्थात नवमी या पूर्णमासीको पुन' पूर्वके समान पूजन करनेके पश्चात अपने घर जाकर और वहाँ अतिथिको दान देकर जो भोजन करता है. उसे निश्चयसे उत्तम प्रोषधोपवास होता है। २८१-२८१ । २ मध्यम - जिस प्रकार उत्कृष्ट प्रोषधौपवास विधान कहा गया है, उसी प्रकारसे मध्यम भी जानना चाहिए। विशेषता यह है कि जलको छोडकर शेष तीनो प्रकारके आहारका त्याम करना

२, प्रोषधोपवास व उपवास निर्देश

चा इए 1२६०। जरूरो कायको समफ्रेकर सविद्य रहित यदि अपने धरू आरम्भको करना चाहे, तो उसे भी कर सकता है, किन्तु शेष विधान पूर्वके समान है ।२१०-२११। ३. जघन्य — जो अष्टमी आदि पर्वके दिन आचाम्ल निर्विकृति, एक स्थान अथवा एकभक्तको करता है, उसे जवन्य प्रोषधोपवास समफ्रना ।२१२। = (गुण- भा / १७०-१७४), (का अ /मू /३७३-३७४); (सा. ध /६/३४-३१), (अन. ध /७/१६), (चा. पा /टो./२६/४६/११)।

## ६. प्रोषधोपवास प्रतिसाका लक्षण

र क था./१४० पर्वदिनेषु चतुर्थ्वपि मासे मासे स्वशत्तिमनिगुहा। प्रोषधनियमविधायो प्रणिधिपर प्रोषधानशनः ।१४०। =जो महीने महीने चारो ही पर्वोमें ( दो अष्टमी और चतुर्दशीके दिनोमे ) अपनी शक्तिको न छिपाकर शुभ ध्यानमे तत्पर होता हुआ यदि अन्तमें प्रोषधपूर्वक उपवास करता है वह चौथी प्रोषधोपवास प्रतिमाका धारी है ।१४०। ( चा सा /३७/४) ( द्र स /४४/१६४) ।

#### एकमक्तका लक्षण

१६४

मू आ./३५ उदयत्थमणे काले णालीतियबज्जियमिह मज्भमिह । एकम्हि दुअ तिये या मुहुत्तकालेय भक्त तु ।३५। = सूर्यके उदय और अस्त-कालकी तीन घडी छोडकर, वा मध्याह्न कालमे एक मुहूर्त. दो मुहूर्त, तीन मुहूर्त कालमें एक बार भोजन करना वह एकभक्त मुल गुण है ।३५।

## ८. चतुर्थमक्त आदिके लक्षण

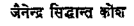
- ह, पु /३४/१२५ विधीमामिह सर्वेषामेवा हि च प्रदर्शना। एकश्चतुर्थ-काभिरूयो हो षष्ठ तु त्रयोऽष्टमः । दशमाधास्तथा वेद्याः षण्मास्य-न्तोपवासकाः ।१२५।=अपवास विधिमे चतुर्थक शब्दसे एक अपवास, षष्ठ शब्दसे बेज्ञा, और अष्ट शब्दसे तेला लिया गया है, तथा इसी प्रकार आगे दशम शब्दसे चौडा आदि छह मास पर्यन्त उपवास समफने चाहिए । (भ. आ /भाषा./२०१/४२५)।
- मू, आ./भाषा /३४८ एक दिनमें दो भोजन वेला कही है। (एक वेला धारणके दिलकी, दो वेला उपवासके दिनकी और एक वेला पारणके दिनकी, इस प्रकार) चार भोजन वेलाका त्याग चतुर्थ भक्त अथवा उपवास कहलाता है। छह वेलाके भोजनका त्याग षष्ट भक्त अथवा वेला (२ उपवास) कहलाता है। इसी प्रकार आगे भी चार-पॉच आदि दिनोंसे लेकर छह उपवास पर्यन्त उपवासोके नाम जानने चाहिए।
- बतविधान सं /पृ २६ मात्र एक कार परोसा हुआ भोजन सन्तोष धूर्वक खाना एकलठाना कहत्ताता है ।

# २. प्रोषधोपवास व उपवास निर्देश

## १, प्रोषधोपवासके पाँच अतिचार

## प्रोषघोपचास व उपवास सामान्यमें अन्तर

र. क. श्रा./१०६ चतुराहारविसर्जनमुपवास प्रोषध सकृइभुक्तिः । स प्रोषधोपवासो यदुपोष्यारम्भमाचरति ।१०६। व्यारो प्रकारके आहार-का त्याग करना उपवास है । और एक वार भोजन करना प्रोषध है ।



तथा जो एकाशन और दूसरे दिन उपवास करके पारणाके दिन एकाशन करता है, वह प्रोषधोपवास कहा जाता है ।१०६।

१६५

#### ३. प्रोषधोपवाद व प्रोषध प्रतिमाओंमें अन्तर

- चा.सा /३७/४ प्रोषधोपवास' मासे चतुर्ध्व पि पर्व दिनेषु स्वकीया शक्ति-मनिगुह्य प्रोषधनियम मन्यमानो भवतीति व्यतिकस्य यदुक्त शीलं प्रोषधोपवासस्तदस्य व्यतिमति । = प्रोषधोपवास प्रत्येक महीनेके चारों पर्वोंमे अपनी शक्तिको न छिपाकर तथा प्रोषधके सब नियमोको मानकर करना चाहिए । व्यती श्रावकके जो प्रोषधोपवास शील रूपसे रहता था वही प्रोषधोपवास इस चौथी प्रतिमावालेके व्यय रूपसे रहता है ।
- ला. सै./७/१२-१३ अस्त्यत्रापि समाधानं वेदितव्यं तदुक्तवत् । सातिचारं च तत्र स्यादत्रातिचारवर्जितम् ।१२। द्वादशवतमध्येऽपि विद्यते प्रोषधं वतम् । तदेवात्र समाख्यान विशेषस्तु विवक्षित ।१३। - वतं प्रतिमामें भी प्रोषधोपवास कहा है तथा यहाँ पर चौथी प्रतिमामें भी प्रोषधो-पत्रास वत वतलाया है इसका समाधान वही है कि वतं प्रतिमामें अतिचार सहित पालन किया जाता है। तथा यहाँ पर चौथो प्रतिमामें वही प्रोषधोपवास वतं अतिचार रहित पालन किया जाता है। तथा वतं प्रतिमा वाला श्रावक कभी प्रोषधोपवास करता था तथा कभी कारणवश नहीं भी करता था परन्तु चतुर्थ प्रतिमा वाला नियमसे प्रोषधोपवास करता है यदि नहीं करता तो उसकी चतुर्थ प्रतिमाको हानि है। यही इन दोनोमे अन्तर है। ११।
- बसु. आ /टी./३७८/२७७/४ प्रोषधप्रतिमाधारी अष्टम्यां चतुई श्या च प्रोषधोपवासमझीकरोतीत्यर्थ । ब्रते तु प्रोषधोपवासस्य नियमो नास्तीति । ≔प्रोषध प्रतिमाधारी अष्टमी और चतुर्दशोका उपवास नियमसे करता है और वत प्रतिमामें जो प्रोषधोपवास वत्त वत्तलाया है उसमें नियम नही है ।

### 8. उपवास अपनी शक्तिके अनुसार करना चाहिए

- ध. १३/४,४.२६/४६/१२ पित्तण्पकोवेण उववास अक्खयेहि अद्धाहरेण उववासादो अहियपरिस्समेहि । । = जो पित्तके प्रकोपवश उपवास करनेमें असमर्थ है, जिन्हे आधा आहारकी अपेक्षा उपवास करनेमें अधिक थकान होती है जन्हे यह अवमौदर्य तप करना चाहिए ।
- चा. पा /टी /२४/४४/११ तदपि त्रिविधं प्रोषधोपवास भवति यथा कर्तव्यम् । = वह प्रोषधोपवास भो उत्तम, मध्यम व जधन्यके भेदसे तोन,प्रकार का है । उनमेसे कोई भो यथाशक्ति करना चाहिए ।
- सा, ध./४/३४ उपवासाक्षमे कार्योऽनुपवासस्तदक्षमे । आचाम्स-निर्विकृत्यादि, शक्त्या हि अयसे तप ।३१। = उपवास करनेमें असमर्थ श्रावकोके द्वारा जलको छोडकर चारो प्रकारके आहारका त्याग किया जाना चाहिए, और उपवास करनेमे असमर्थ श्रावकोके द्वारा आचाम्ल तथा निर्विकृति आदि रूप आहार किया जाना चाहिए, क्योकि शक्तिके अनुसार किया गया तप कल्याणके लिए होता है ।३४।
  - \* उपवास साधुको भी करना चाहिए--दे० सथत/३ ।

  - \* उपवासमें फलेच्छाका निषेत्र --- ते० अनशन/१।

## भ. अधिकसे अधिक उपवासोंकी सीमा

ध. १/४.१.२२/८७-८१/१ जो एवकोववास काऊणं पारिय दो उववासे करेदि. पुणरवि पारिय तिण्णि उववासे करेदि। एवमेगुत्तरबड्हीए जाव जीविद तं तिगुत्तिगुत्तो होदूण उववासे करेतो उग्गुग्गतवो णाम। एव सते छम्मासेहितो वडि्हया उववासा होति। तदो

णेव घडदि त्ति । ण एस दोसो, घादाउआणं मुणीणं छम्मासोववास-णियमब्भुवगमादो, णाप्पादाउआणं, तेसिमकाले मरणाभावो । अघादाउआ वि छम्मासोववासा चेव होति, तदुवरि सकिलेमुप्पत्तोदो क्ति उत्ते होद्र णाम एसो णियमो ससकिलेसाणं सोवक्कमाउआः च. ण सक्लिसेबिरहिदणिरुवक्कम्माउआण तत्रोबलेणुप्पण्णविरियंतराइ-मदीकसायादावेदणीओदयाणामेस यवखओवसम्हलं तटबलेेणेव णियमो, तत्थ तव्विरोहादो। तवोबलेण एरिसी सत्ती महा-णम्मुप्पऊजदि त्ति कध णव्वदे। एदम्हादो चेव सुत्ताक्षो । कुदो । छम्मासेहितो उत्ररि उत्रवासाभावे उग्गुग्गतवाणुववसीदो । चजो एक उपवासको करके पारणा कर दो उपवास करता है, पश्चात् फिर पारणा कर तीन उपवास करता है। इस प्रकार एक अधिक वृद्धिके साथ जीवन पर्यन्त तीन गुम्नियोसे रक्षित होकर उपवास- करनेवाना उप्रोग्रतप ऋद्विका धारक है । प्रश्न - ऐसा होनेपर छह माससे अधिक उपवास हो जाते है। इस कारण यह घटित नही होता गउत्तर – यह कोई दोष नही है, क्योकि, घात।युष्क मुनियोके छह मासोके उपवासका नियम स्वीकार किया है, अधालायुष्क मुनियोके नहीं, वग्रोकि, उनका अकालमें मरण नहीं होता। प्रश्न-अघातायुष्क भी छहमास तक उपवास करनेवाले ही होते है, क्योकि, इसके आगे सप्लेशभाव उत्पन्न हो जाता है ! उत्तर-इसके उत्तरमें कहते है कि सक्लेश सहित और सोपक्रमायुष्क मुनियोके लिए यह नियम भर्छे ही हो, किन्दु सक्लेशभावसे रहित निरुपक्रमायुष्क और तपके वलसे उत्पन्न हुए वोर्यान्तरायके क्षयोपशमसे संयुक्त देथा उसके वत-से हा असाता वेदनीयके उदयको मन्द कर चुकनेवाले साधुओके लिए यह नियम नहीं है, क्योंकि उनमें इसका विरोध है। प्रश्न-तपके बलसे ऐसी शक्ति किसी महाजनके उत्पन्न होती है, यह कैसे जाना जाता है १ उत्तर-इसी सूत्रसे ही यह जाना जाता है, क्योंकि छह माससे ऊपर उपवासका अभाव माननेपर उथ्रोग्र तप बन नही सकता ।

- ध १३/४.४,२६/१४/१ तत्थ चउत्थ-छट्ठट्ठम-दसम-दुवालसपक्स-मास-उच्च-अयण-सत्रच्छरेसु एसणपरिचाओ अणेसणं णाम तयो । चचौथे, छठे, आठवे, दसवे और बारहवे एषणका ग्रहण करना तथा एक पक्ष, एक मास, एक भ्रुषु, एक अयन अथवा एक वर्ष तक एषणका त्थाग करना अनेषण नामका तप है।
- म पु/२०/२८-२१ का भावार्थ-आदिनाथ भगवान्ने छह महीनेका अनरान लेकर समाधि धारण की। उसके पश्चात छह माह पर्यन्त अन्तराध होता रहा। इस प्रकार ऋषभदेवने १ वर्षका उत्कृष्ट तप किया।
- म पु /३६/१०६ गुरोरनुमतेऽधीती दधदेकविहारिताम् । प्रतिमायोग-मत्वर्षम् आतस्थे किल सञ्चत ।१०६। चगुरुकी ओज्ञामें रहकर शास्त्रोका अध्ययन करनेमें कुशल तथा एक विहारीपन धारण करने-वाले जितेन्द्रिय बाहुवर्लाने एक वर्ष तक प्रतिमा योग धारण किया ।१०६। (एक प्रथ पश्चात् उपवास समाप्त होनेपर भरतने स्तुति की तत्र ही केथलज्ञान प्रगट हा गया )। (म. पु /३६/१९४)।

#### ६. उपवास करनेका कारण व प्रयोजन

पु, सि उ /१५१ सामायिकसंस्कार प्रतिदिनमारोपितं स्थिरीकर्त्तुम् । पक्षाईयोर्द्वयारपि कर्त्तव्योऽवश्यमुपत्रास ११**११। = प्रतिदिन अंगी-**कार किये हुए सामायिक रूप संस्कारको स्थिर करनेके लिए पक्षोके अर्थ भाग-अष्टमी चतुर्दशीके दिन उपवास अवश्य ही करना चाहिए ११४१।

#### ७. उपवासका फल व महिमा

पु. सि उ /११७-१६० डति थ घोडशायामान् गमयति परिमुक्तसकल-सावद्य । तस्य तदानी निग्त पूर्णमहिसावत भवति ।१४७। भोगो-

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

पभोगहेतो. स्थावरहिंसा भवेरिकलामीषाम् । भोगोपभोगविरहाद्ध-वति न लेशोऽपि हिंसाया. ।१५४० धाग्गुप्तैर्मास्त्यनृतं न समस्ता-रानविरहत. स्तेयम् । नात्रहामैथुनरुच. सङ्गो नाड्गेऽप्यमूर्धस्य ।१६१। इत्थमरोषितहिस' प्रयाति स महावतित्वमुपचाराव् । उदयति चरित्रमोहे लभते तु न संयमस्थानम् ।१६०। = जो जीव इस प्रकार सम्पूर्ण पाप कियाओसे परिमुक्त होकर १६ पहर गमाता है, उसके इतने समय तक निष्ट्रचय पूर्वक सम्पूर्ण अहिसा वत होता है ।१४७। भोगोभभोगके हेतुसे स्थावर जीवोकी हिसा होती है, किन्तु उपवास-धारी पुरुषके भोगोपभोगके निमित्तसे जरा भी हिसा नहीं होती है ।१५८। क्योंकि अचनगुषि होनेसे क्रुठ वचन नहीं है, मैथुन, अदत्तादान और दारीरमें ममत्वका अभाव होनेसे कमठा. अब्रह्म, चोरी व परिग्रहका अभाव है।१११। उपवासमें पूर्ण अहिसा व्रतको पालना होनेके अतिरिक्त अवशेष चारों इत भी स्वयमेव पसते है। इस प्रकार सम्पूर्ण हिंसाओंसे रहित व प्रोधधोपवास करनेवाला पुरुष उपचारसे महावतीयनेको प्राप्त होता है। अन्तर केवल इतना रह जाता है कि चारित्रमोहके उदय रूप होनेके कारण संयम स्थानको प्राप्त नहीं करता है ।१६०।

१६६

- वत विधान सं./पृ. २५ पर उड्डधृत अनेकपुण्यसंतानकारणं स्वर्नि-मन्धनम् । पापघ्नं च क्रमादेतत वर्तं मुक्तिवझीकरम् । १। यो विधत्ते वतं सारमेतत्सर्व सुखावहम् । प्राप्य धोडहामं नाकं स गच्छेत् क्रमहा. शिवम् ।२। = वत अनेक पुण्यकी सन्तानका कारण है, स्वर्गका कारण है, स्सारके समस्त पापोंका नाश करनेवाला है । १। जो महानुभाव सर्व मुखोस्पादक श्रेष्ठ वत धारण करते हैं, वे सोलहवे स्वर्गके सुखोंको अनुभव कर अनुक्रमसे अधिनाशी मोक्ष सुखको प्राप्त करते हैं । २।
  - \* उपवास भी कथंचित् सावद्य है-- दे० सावदा।

## ३. उपवासमें उद्यापनका स्थान

#### १. उपवासके पद्यात् डचापन करनेका नियम

- धर्म परीक्षा/२०/२२ उपवासोंको विधि पूर्वक पूरा करनेपर फलकी वौछा करनेवालोंको उद्यापन भो अवस्य करना चाहिए ।२२।
- सा. ध./२/७८ पञ्चम्यादिविधि कृत्वा, शिवान्ताम्युद्यप्रदस् । उइयोत-येद्यधासंपत्तिमित्ते प्रोश्सहेन्मन. ७९। = मोक्ष पर्यन्त इन्द्र चक्रवर्ती आदि पदोंको प्राप्त करानेवाते पंचर्मा, पुष्वपंजली, मुक्तावली तथा रत्नत्रय आदिक वत विधानोंको करके आर्थिक शक्तिके अनुसार उद्यापन करना चाहिए. क्योंकि नैमित्तिक क्रियाओंके करनेमे मन अधिक उत्साहको प्राप्त होता है।
- शत विधान संग्रह/पृ. २३ पर उह्धृत सम्पूर्णे ह्यनुकर्तव्यं स्प्रशक्त्योद्या-पनं बुधैं । सर्वथा येऽप्यशास्त्यादिवतोद्यापनसद्विधौ । व्यवतको मर्यादा पूर्ण हो जानेपर स्व ठाक्तिके अनुमार उत्यापन करे, यदि उद्यापनको शक्ति न होवे तो वत्तका जो विधान है उससे दूने वत करे।

## २. उद्यापन न हो तो दुगुने उपचास करे

धर्म परीक्षा/२०/२३ यदि किसीकी विधि पूर्वक उद्यापन करनेको सामर्थ्य न हो तो द्विगुण (दुगुने काल तक दुगुने उपशास) विधि करनी चाहिए क्योकि यदि इस प्रकार नहीं किया जाये तो वत विधि कैसे पूर्ण हो। (बत विधान सं./पृ.२३ पर उद्दछ्त)।

#### उद्यापन विधि

वत विधान संग्रह/पृ, २३ पर उद्दधृत-कर्त्तव्यं जिनागारे महाभिषेक-मख़ुतम् । सबैश्चतुर्विधै सार्धं महापूजादिकोत्सवम् ।१। घण्टाचामग-चन्द्रोपकभृङ्गार्थातिकादय' । धर्मोपकरणान्धेव देय भक्त्या स्वर्शाक्तत ।२। पुस्तकादिमहादानं भक्त्या देयं वृषाकरम् । महोत्सव सिधेय मुवाद्यगीतादिननं ने ।३। चतुर्विधाय सघायाहारदानादिकं मुदा। आमम्घ्य परमभक्त्या द्वेग्रं सम्मानपूर्वकम् ।४। प्रभावना जिनेच्हाणां गासनं चैरयधामनि । कुर्यन्तु सधाशक्त्या स्तोक चोद्यापनं मुदा ।५। = खूब ऊँच-ऊँचे विशाल जिन मन्दिर बनवाये और उनमें बड़े समारोह पूर्वक प्रतिष्ठा कराकर जिन प्रतिमा विराजमान करे । पश्चाद चतु प्रकार सघके साथ प्रभावना पूर्वक महाभिषेक कर महा-पूजा करे ।१। पश्चात वण्टा, फालर, चमर, छत्र, सिहासन, चन्दोवा, मगरी, भृंगारी, आरती आदि अनेक प्रकार धर्मोपकरण शक्तिके अनुसार भक्ति प्रवक देवे ।२। आचार्य आदि महापुरुषोंको धर्मवृद्धि तथा ज्ञानवृद्धि हेतु शास्त्र प्रदान करे । और उत्तमोत्तम बाजे, गीत और नृत्य आदिके अत्यन्त आयोजनसे मन्दिरमें महात् उत्सव करे ।३। चतुर्विध संघको विशिष्ट सम्मानके साथ भक्ति पूर्वक बुलाकर अत्यन्त प्रमोदसे आहारादिक चतुः प्रकार दान देवे ।४। भगवाद् जिनेन्द्रके शासनका माहात्म्य प्रगट कर खूब प्रभावना करे। इस प्रकार अपनी शक्तिके अनुसार उद्यापनका व्रत विसर्जन करे ।

# ४. उपवासके दिन श्रावकके कर्तंच्य अकर्तंच्य

## १. निइचय उपचास ही वास्तवमें उपवास है

- दे० प्रोषधोपवास/१/१ (इन्द्रिय विषयोंसे हटकर आत्मस्वरूपमें लीन होनेका नाम उपवास है।)

## २. उपवासके दिन भारम्म करे तो उपवास नहीं छंवन होता है

- का.आ./मू./३७८ उववास कुव्यंतो आरंभं जो करेदि मोहादो । सो णिय देहं सोसदि ण-फाडए कम्मलेसं पि ।३७८। - जो उपवास करते हुए मोहवश आरम्भ करता है वह अपने शरीरको मुखाता है उसके लेशमाज भी कर्मौकी निर्जरा नहीं होती ।३७८।
- वत्तविधन संग्रह/पृ. २७ पर उइधृत—कपायविषयारम्भत्यागो यत्र विधी-यते । उपवास' स विज्ञेयो शेषं लड्चन विदुः । ⇒कषाय, विषय और आरम्भका जहाँ संकल्प पूर्वक त्याग किया जाता है, वहाँ उपवास जामना चाहिए । शेष अर्थात् भोजनका त्याग मात्र लंघन है ।

## ३. उपवासके दिन स्नानादि करनेका निषेध

- इन्द्रनन्दि संहिता/१४ पव्यदिणे ण वयेसु कि ण दंतकट्ठंण अच-मंतर्ण्य । ण हाणंजणणस्सार्ग परिहारां तस्स सण्णेओ १९४। - पर्व और वतके दिनोमें स्नान, अंजन, नस्य, आचमन और तर्पणका त्याग समभना चाहिए ।१४।
- दे, प्रोधधोपवास/१/४ ( उपवासके दिन स्नान, माला आदिका स्थाग करना चाहिए )।

## ४. उपयासके दिन आचकके कर्त्तब्य

दे प्रोपधोधनास/१/४.५ (गृहस्थके सर्नारम्भको छोड़कर मन्दिर अथमा निर्जन प्रसतिकामें जाकर निरन्तर वर्मध्यानमें समय व्यतीस करना चाहिए )।

## ५, सामायिकादि करे तो पूजा करना आयश्यक नहीं

250

सा, सं./4/२०२ यदा सा क्रियते पूजा न दोषोऽस्ति तदापि वै। न क्रियते सा तदाप्यत्र दोषो नास्तोह कश्चन ।२०२। म्प्रोषधोपवासके दिन भगवान् अरहालदेवले पूजा करे तो भो कोई दोध नहीं है। यदि उस दिन वह पूजा न करे (अर्थात् सामायिकादि साम्यभाव इस्प क्रियामें नितावे) तो भो कोई दोष नहीं है।२०२।

#### ६, रात्रिको मन्दिरमें सोनेका कोई नियम नहीं

- अमु.आ./२=६ दाऊण किंचि रत्ति सइऊर्ण जिणालर णियघरे वा। अहवा सयल रत्ति काउरसेण गेफण ।२=६। ←रात्रिमें कुछ समय तक जिना-लय अथवा अपने घरमें सोकर, अथवा सारी रात्रि कायोत्सर्गमें बिताकर अर्थात्त बिलकुल न सोकर ।२=६।
- प्रोष्ट्रिल --- १. यह भावि कालीन नवें लीर्धकर हैं। अपरनाम प्रश्न-कीर्ति व उद्दंक है।--- दे० तोर्थकर/६। २. श्रुतावतारकी पट्टायलीके अनुसार आप भड़वाहु प्रथम (भूतकेवली) के पश्चात् ११ अंग व दश पूर्बधारी हुए। आपका समय -- बी. नि. १७२-१९१. (ई. पू. ३४१-३३६) द्रण्टि नं. ३ के. अनुसार बी. नि. २३२-२४१.-- दे० इति४/४

#### एलवंग संवत्-दे॰ इतिहास/२।

प्लुत स्वर---- दे० अक्षर ।

# [ क ]

- फल १, फल वनस्पतिके भेद प्रभेद व लक्षण वे० वनस्पति/१। २, फलोंका भक्ष्याभक्ष्य विचार - दे० भक्ष्याभक्ष्य/४। ३, कर्मोंका फल दान - दे० उदय; ४, कर्म फल चेतना -- दे० चेतना/१।
- कल चारण ऋद्धि----दे॰ मुद्धि /8
- फलियशमी वत---- फलदशमी फल दश कर लेय। दश आवकके घर घर देय। यह वल श्वेताम्बर आम्नाथमें प्रचलित है। (वतविधान सं./पृ. १३०) (नवलसाहकृत वर्धमान पु०)।
- **फल रस** दे० रस ।
- फालि-- हे० काण्डकः
- फिलिप्स यूनान देशका राजा था । मकदूनिया राजधानी थी । सम्राट् सिकन्दर इसका पुत्र था । समय-ई० पू० ३६०-३३६ (वत -मान भारत् इतिहास ) ।
- पूछ दिशमी अत यह वत श्वेसाम्भर आम्नायमें प्रचलित है। कूल दशमि दश कूलनि माल। दश सुपात्र पहिनाय आहार। (वत विधान सं./पृ. १३०) ( नवत्तसाहकृत वर्धमान पु०)।
- फेनमालिनी---अपर विदेहस्थ एक विभंगा नही-- दे० लोक/४/८ ।

# [ब]

सँग----भरत क्षेत्र पूर्व आर्थलण्डका एक देश --- दे० मनुष्य/४। २. वर्त्तमान वंगाल। सुहादेशके पूर्ववर्ती क्षेत्र। प्राचीन राजधानी कर्ण सुवर्ण (वनसेना) थी, और वर्तमान राजधानी कालीघट्टपुरी (कलकत्ता)है।

बध - अनेक पदार्थों का मिलकर एक हो जाना चन्ध कहलाता है। वह तीन प्रकारका है, जीववन्ध, अजीववन्ध और उभयवन्ध। संसार व धन आदि बाह्य पदार्थों के साथ जीवको बाँध देनेके कारण जीवके पर्याय भूत मिश्यात्व व रागादि प्रत्यय जीवबन्ध या भाव-वन्ध है। स्कन्धनिर्माणका कारणभूत परमाणुओं का पारस्परिक बन्ध अजीव बन्ध या पुद्रगलबन्ध है। और जीवके प्रदेशोंके साथ कर्म प्रदेशोंका अथवा शरीरका बन्ध उभयवन्ध या द्रव्यवन्ध है। इनके अतिरिक्त भी पारस्परिक संयोगसे बन्धके अनेक भेद किमे जा सकते है। द्रव्य व भावबन्धमें भावबन्ध ही प्रधान हैं, क्योंकि इसके बिना कर्मों व शरीरका जीवके साथ बन्ध होना सम्भव नहीं है। मिथ्यात्व आदि प्रत्ययोंके निरोध द्वारा द्रव्य बन्धका निरोध हो जानेसे जीवको मोक्ष प्रगट होती है।

| 1  | यन्ध सामान्य निर्देश                                                              |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------|
| १  | बन्ध सामान्य निर्देश—-                                                            |
| ł  | १. निरुक्ति अर्थ; २. गति निरोध हेतु; ३. जीव व कर्म                                |
|    | प्रदेशोंका परस्पर वन्ध ।                                                          |
| ्र | वन्धके मेद प्रमेद                                                                 |
|    | १. जन्धके सामान्य भेद; २. नो आगम द्रव्य जन्धके<br>भेद; ३. नो आगम भाव बच्धके भेद । |
| R  | वैस्तनिक व शायोगिक बन्धके मेद                                                     |
|    | १, वैस्तसिक व प्रायोगिक सामान्य; २. सादि अनादि<br>वैस्तसिक।                       |
| 8  | कर्मं व नोकर्म बन्धके लक्षण                                                       |
|    | १. कर्म व नोकर्म सामान्य: २. आज्ञापनादि नोकर्म-<br>बन्ध                           |
| ч  | জীৰ ৰ সজীৰ ৰন্ধক তঞ্জল                                                            |
|    | १, जीव भावलन्ध सामान्य; २, भावलन्धरूप जोवनम्ध                                     |
|    | ३. इरुयमन्ध सप उभयमन्ध                                                            |
|    | • अजीव बन्ध। — दे० स्कन्ध।                                                        |
| *  | बन्ध और युतिमें अन्तर । - रे० युति ।                                              |
| 8  | अनन्तर व परम्परा बन्धका लक्षण ।                                                   |
| e  | विपाक व अविपाक प्रत्थयिक जीव भाववन्धके राक्षण।                                    |
| 6  | विपान व अविपान मत्ययिक अजीव भाववन्ध ।                                             |
| 8  | बन्ध अबन्ध व उपरतबन्धके लक्षण ।                                                   |
| *  | रक्ष सामयिक बन्धको बन्ध नहीं कहते।<br>दे० स्थित्ति/२।                             |
| *  | द० स्थास/२।<br>महति स्थिति आदि । दे० वह वह नाम ।                                  |
|    | स्थिति व अनुमागबन्धकी प्रधानता ।                                                  |
|    | दे० स्थिति/२ ।                                                                    |
| *  | आस्तव व बन्धमें अन्तर । दे० आस्तव/२।                                              |
| *  | बन्धके साथ भी कर्थचित् संवरका अंश।                                                |
| Ì  | —दे० संबर/२/४ ।                                                                   |
| *  | मूल उत्तर प्रकृतियोंके बन्धकी प्ररूपणाएँ ।                                        |
| ]  | दे० प्रकृतिज्ञन्ध/द ।                                                             |
| l  |                                                                                   |
| 1  |                                                                                   |



र्ष घ

१६८

सत्त्वके साथ बन्धका सामानाधिकरण्य नहीं है। \* ⊷दे० सरव/२ । बन्ध उदय व सत्त्वमें अन्तर । \* ---दे० उदय/२ । द्रव्यबन्धकी सिद्धि ₹ शरीरसे शरीरधारी अभिन्न कैसे है। Ł जीव व कर्मका बन्ध कैसे जाना जाये । R जीव प्रदेशों में कर्म स्थित है या अस्थित । ą जीवके साथ कमौंका गमन कैथे समव है। ४ अमूर्त जीवसे मूर्त कर्म कैसे बॅथे----4 १ क्योकि जीव भो कथ चित् मूर्त है; २. जीव कर्म-बन्ध अनादि है। मूर्त कर्म व अमूर्त जीवके बन्धमें दृष्टान्त । ६ कर्म जीवके साथ समवेत होकर बॅथते है या असमवेत ۹ होकर । कमवद्ध जीवमें चेतनता न रहेगी। 6 जीव व शरीरका एकतव व्यवहारसे है ! \* - दे० कारक/२/२ बन्ध पदार्थकी क्या मामाणिकता । ९ विस्त्रसोपचय रूपसे स्थित वर्गणाएँ ही बॅथवी है। ξa कम बन्धमें समादि भावचन्धकी प्रधानता ą द्रव्य व भाव कर्म सम्बन्धी । --- दे० कर्म/३ । ¥ द्रव्य, क्षेत्रादिकी अपेक्षा कर्मबन्ध होता है। १ अझान व रामादि ही वास्तवमें बन्धका कारण है। २ भी कथचित बन्धके कारण है। ज्ञानआदि ą ज्ञानको कमी बन्धका कारण नहीं, तत्सहभावी لا कर्म ही बन्धका कारण है। ч जधन्य कषायांश स्वप्रकृतिका बन्ध करनेमें असमर्थ है। परन्त उससे बन्ध सामान्य तो होता ही है। ξ भावबन्धके अभावमें द्रव्यबन्ध नहीं होता । ۹ कमोंदय बन्धका कारण नहीं रागादि ही है। 6 रागादि बन्धके कारण है तो बाह्य द्रव्यका निषेध क्यों। S 8 द्रव्य व मावबन्धका समन्वय १ यक क्षेत्रावगाहमात्रका नाम द्रव्यवन्ध नहीं। ₹ जीव व शरीरकी मिन्नतामें हेतु। Ş जीव व शरीरमें निमित्त व नैमित्तिकपना भी कथचित मिथ्या है। لا जीव व कर्मवन्ध केंद्रल निमित्तकी अपेक्षा है। ч निश्चयसे कर्म जीवसे वॅथे ही नहीं। ६ बन्ध अवस्थामें दोनों द्रव्योंका विभाव परिणमन हो। जाता है।

| 2  | जीवबन्ध बतानेका प्रयोजन ।                                 |
|----|-----------------------------------------------------------|
| 6  | उभयबन्ध वतानेका प्रयोजन ।                                 |
| ९  | उभयबन्धका मतार्थं ।                                       |
| १० | बन्ध टालनेमा उपाय ।                                       |
| 养  | अनादिके कर्म कैसे कटे । दे० मोक्ष/६ ।                     |
|    |                                                           |
| ч  | कर्मबन्धके कारण प्रत्यय                                   |
| *  | बन्धके कारण मत्थयोंका निर्देश व स्वामित्यादि ।            |
| Ŧ  | अन्यतः चार्ण मरजगताः विषयः व रसायरगत् ।<br>देव प्रत्यम् । |
| ۶  | कर्मबन्धमें सामान्य प्रत्ययोंका कारणपना ।                 |
|    | प्रत्ययोंके सद्भावमें वर्गणाओंका युगपत कर्मरूप परि-       |
| २  |                                                           |
|    | णमन क्यों नहीं होता ।                                     |
| Ŗ  | एक प्रत्ययसे अनन्त वर्गणाओंमें परिणमन कैसे ।              |
| ۲  | बन्धके प्रत्ययोंमें मिथ्यात्वकी प्रधानता क्यों ।          |
| ч  | कवाय और योग दो प्रत्ययोसे बन्धमें इतने भेद क्यों।         |
| ६  | अविरति कर्मंबन्धमें कारण कैसे ।                           |
| *  | योगमें वन्धके कारणपने सम्बन्धी शंका समाधान ।              |
|    | – दे० सोग ।                                               |
|    |                                                           |
|    |                                                           |

# १. बन्ध सामान्य निर्देश

## १. बन्ध सामान्यका लक्षण

## १. निरुक्ति अर्थ

- रा, वा /१/४/१०/२६/३ वध्यतेऽनेन वन्धनमात्रं वा बन्धः ।१०।
- रा. वा./१/४/१७/२६/३० जन्ध इव बन्धः ।
- रा वा /४/२४/१/४०४/१/० वध्नाति, वध्यतेऽसौ, वध्यतेऽनेन जन्धन-मात्रंवः जन्धः ।
- रा वा / 4/२/११/५६६/१४ करणादिसाधनेष्वयं बन्धशब्दो द्रष्ठव्य. । तत्र करणसाधनन्तावत्--बध्यतेऽनेनात्मेति बन्धः = १. जिनसे वर्म वॅधे वह कर्माका बॅधना बन्ध है । (१/४/१०) । २. बन्धकी भॉश्त होनेसे बन्ध है । (१/४/१०) । ३. जो बन्धे या जिसके द्वारा वॉधा जाये या बन्धनमात्रको बन्ध कहते हैं । (१/२४/१) । ४ बन्ध शब्द करणादि साधनमे देखा जाता है । करण साधनकी विवक्षामे जिनके द्वारा कर्म बॅधता है वह बन्ध है ।
  - २ गति निरोध हेतु
- स सि /७/२६/३६६/२ अभिमतदेशगतिनिरोधहेतुबन्ध । = किसीको अपने इष्ट स्थानमे जानेमे रोकनेके कारणको बन्ध कहते है ।
- रा. वा /७/२५/१/१५४२/१६ अभिमतदेशगमनं प्रत्युत्सुकस्य तत्प्रतित्रन्ध-हेतु कोलाविषु रज्ज्वादिभिव्यंतिपङ्गो बन्ध इत्युच्यते। = खूँटा आदिमें रस्सीमे इस प्रकार वॉध देना जिससे वह इष्ट देशको गमन न कर सब्दे, उसको बन्ध कहते है। (चा, सा /५/६)।
  - ३ जीव व कमें मदेशोंका परस्पर बन्ध
- रा, वा./१/४/१७/२६/२६ आत्मकर्मणोरन्योन्यप्रवेशानुप्रवेशस्त्रणो बन्ध ।१७। = कर्म प्रदेशोका आत्मा प्रदेशोमे एक क्षेत्रावगाह हो जाना बन्ध है।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

ध, १४/५.६.१/२/३ दठ्वस्स दठवेण दठव-भावाण वा जो संजोगो सम-वाओ वा सो वधो णाम। --- द्रब्यका द्रब्यके साथ सथा प्रव्य और भावका क्रमसे जो सयोग और समवाय है वही बन्ध कहलाता है। बिशेष--दे० बन्ध/१/५।

## २, बन्धके भेद-प्रभेद

## १. बन्ध सामान्यके मेद

- रा वा /१/७/१४/४०/६ बन्धः सामान्यादेशात एक', द्विविध, शुभाशुभ-भेदात, त्रिध द्रव्यभावोभयविकल्पात, चतुर्धा प्रकृतिस्थित्यनुभाग-प्रदेशभेदात, पञ्चधा मिथ्यादर्शनादिहेतुभेदात, षोढा नग्मस्थापना-द्रव्यक्षेत्रकालभावै, सप्तधा तैरेव भवाधिकै, अष्टधा ज्ञानावरणादि-मूलप्रकृतिभेदात । एवं संख्येयासख्येयानन्तविकल्पश्च भवति हेतुफलभेदात ।
- रा, वा,/२/१०/२/१२४/२४ वन्धो द्विविधो द्रव्यवन्धो भाववन्ध्रत्वेति । रा. वा /६/२४/६/४न्७/१७ वन्धोऽपि द्विधा विसंसापयोगभेदात् ।ई।
- रा. वा./८/४/१४/१६१/१० एकादय. संख्येया विकल्पा भवन्ति-- झब्दतः तत्रैकंस्तावत सामान्यादेक. कर्मबन्ध स एव पुण्यपापभेदाङ्ख द्विधिः, त्रिविधो बन्ध - अनादिः सान्तः, अनादिरनन्तः, सादि सान्तरचेति, भुजाकाराज्पतरावस्थितभेदाद्वा। प्रकृतिस्थित्यनुभव-प्रदेशाचतुर्विधः । द्रव्यक्षेत्रकात्तभवभावनिमित्तभेदात् पञ्चविधः । षड्जीवनिकायविकल्पात् धोढा ठयपदिश्यते । रागद्वेषमोहक्रोधमान-मायासोभहेतुभेदात् सप्ततयी वृत्तिमनुभवति । ज्ञानावरणादिविक-रपादष्टधा । एव संख्येया त्रिकल्पा शब्दतो योज्या । च-शब्देनाध्यवसायस्थानविकल्पात् असंख्येयाः । अनन्तानन्तप्रदेश-रुकन्धपरिणामविधिरनन्तः, ज्ञानावरणाखनुभवाविभागपरिच्छेदा-पेक्षया वा अनन्त'। = १ सामान्यसे एक प्रकार है-(रा.वा./१ तथा रा वा./८)। २. पुण्य-पापके भेदसे दो प्रकार है---( रा. वा./१ तथा रा. वा /५)। अथवा द्रव्यभावके भेदसे दो प्रकारका है-( रा. वा./२)। अथवा वैस्वसिक या प्रायोगिकके भेदसे दो प्रकार है-( ष. ख. १४/४.६/सू. २६/२९), (स सि /४/२४/२९४/७), (रा. वा./४); (त, सा,/३/६७)। ३ द्रव्य, भाव व उभय या जोव, पुदुगल व जभयके भेदसे तीन प्रकार है। (रा. वा./१), (प्र सा./मू /१७७), (ध. १३/४.४.८२/३४७/७). (पं. ध./उ./४६). अथवा अनादि सान्त अनादि अनन्त व सादि सान्तके भेदसे तीन प्रकार है। ( रा.वा./९), ४. प्रकृति, स्थिति, अनुभव व प्रदेशके भेदसे चार प्रकार है~(मु. आ /१२२१), (त सू./८/३), (रा. वा /१ तथा रा. वा./८), (गो क /मू /९१/७३), ( द्र स./मू./३३), (प.ध /उ /१३४); ४, मिथ्यात्व. अविरत, प्रमाद, कषाय और योगके भेदसे पाँच प्रकारका है। ( ग. वा./१)। अथवा द्रव्य, क्षेत्र, काल. भाव व भवके भेदसे पाँच प्रकार है। (रा.वा./५)। ई नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र कण्ल व भावके भेदसे छह प्रकार है। ( रा. वा./१)। अथना षट्काय जोवोके भेदसे छह प्रकार है-( रा. बा /८ )। ७ नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव व भवके भेदसे सात प्रकार है--(रा.वा./१)। अथवा राग, द्व थ. मोह. क्रोध, मान, माया, लोभके भेदसे सात प्रवार है- ( रा, वा./८)। ५ ज्ञानावरणादि मूल प्रकृतियोके भेदसे आठ प्रकार हे। (रा वा/१ तथा रा. वा /८), (प्रकृति बन्ध/१)। १. वाचक शब्दो-की अपेक्षा संख्यात; अध्यवसाय स्थानोकी अपेक्षा असंख्यात, तथा कमं प्रदेशोकी अथवा कमोंके अनुभाग प्रतिच्छेदोकी अपेक्ष अनन्त प्रकार है। (रा. वा /१ तथा रा वा / - )।

#### २ नोआगम द्रव्यबन्धके मेद

ष. खं. १४/५ ६/सूत्र न ,/पृष्ठ नं, जो सो णो आगमदो दव्त्रवधो सो दुनिहो—पओअवधो चेव विस्ससावधो चेव (२६/२८)। जो सो विस्ससावंधो णाम सो दुविहो—सादियविस्ससावधो चेव अणादिप-

विस्ससावंधो चेव (२४/२८)। जो सो थष्पो पक्षो अवंधो णाम सो दुनिहो---कम्मबधो चेव णोकम्मबंधो--चेव (३⊏/३६ँ)। जो सो णोकम्मनंधो णास सो पञ्चनिहो--आलानणबंधो अल्लीवणनंधो सैंसिलेसबंधो सरीरबंधो सरीरिबधो चेदि (४०/३७)। जो सो सरीरबधो णाम सो यचविहो- ओरालियसरीरबंधो वेडव्वियसरोरवधो आहारसरीरवधो तैयासरोरब घो कम्मइयसरीरवधो चेदि (४४/४१)। जो सो सरीरिवंधो णाम सो दुविहो-सादियसरीरिबंधो चेव अणादियसरीरिबंधो चेव ( ६१/४४ ) । जो सो थप्पोकम्मबधो णाम यथा कम्मेति तहा णेदव्व ( ६४/४६ )। = १. नोआगम 'द्रव्यबन्ध दो प्रकारका है---प्रायोगिक व वैस्तसिक ( स. सि./५/२४/२१५/७ ), ( रा वा /५/२४/६/४८७/१७ ); (त. सा./२/६७)। २ वैस्रसिक दो प्रकारका है-सादि व अनादि। ( रा, वा /४/२४/७/४म्७/१६ ) । ३, प्रायोगिक दो प्रवार है---कर्म नो-कमे (स. सि /६/२४/१९६/१०), (रा. वा /६/२४/१/४८७।३४), (त सा,/३/६७)। ४. नोकर्म वन्ध पाँच प्रकारका है-आलापन, अल्ल सीवन, संश्लेष, शरीर व शरीरी (रा. वा./६/२४/१/४८७/३४) १ शरीरतन्ध पॉच प्रकार है-औदारिक, वैक्रियक, आहारक, तैजर व कार्मण (रा.वा /४/२४/१/४८८/३), (विशेष--दे० इारीर) ई शरीरी बन्ध दो प्रकार है-सादि व अनादि (रा. वा./४/२४/१/ ४८८/१४)। ७ कर्म बन्ध कर्म अनुयोग द्वारवत् जानना अर्थाद्य ज्ञानावरणादि रूप मूल व उत्तर प्रकृतियोको अपेक्षा अनेक भेद-प्रभेद रूप है। ( रा. वा /५/२४/१/४९०/३४ ), (विशेष—दे० प्रकृतिबंध/१) ।

#### ३. नो आगम भावबन्धके मेद

ष. ख. १४/४.६/सूत्र नं /पृष्ठ नं. जो सो णोआगमदी भावबंधो णाम सो दुनिहो – जीवभावबधो चैव अजीवभावबधो चैव (१३/१)। जो सो जीवभाववधो णाम सो तिविहो—विधागपचइयो जीवभावबंघो चेव अजिवागपच्चइओ जीवभाववंधो चेव तदुभगपञ्चइयो जीवभाव-बधो चेन (१४/१)। जो सो अविवागपचड्यो जीवभावबंधो णाम सो दुविहो -- उनसमियो अविवागपञ्चइयो जीवभावर्वधो चेव खड्यो अविवागपचइयो जीवभाषबंधो चैत्र (१६/१२)। जो सो अजीवमाव-व'धो णाम सो तिविहो विवागपत्तइयो अजीवभाववंधो चेव अविवाग-पचण्यो अजीवभावजधो चैव तदुभयपचड्यो अजीवभाववधो चेव (२/२२०)। =१ नो आगम भाववन्ध दो प्रकारका है--जीव भाव बन्ध और अजीव भावबन्ध (१३/१)। २ जीव भावबन्ध तीन प्रकारका है-विपाक प्रत्ययिक जीवभावधन्ध अविपाक प्रत्ययिक जीवभावजन्ध, और तदुभय प्रत्ययिक जीवभावजन्ध (१४/१)। ३, अविपाक प्रत्ययिक जीवभावनन्ध दो प्रकारका है – औपशमिक अनिपाक प्रत्ययिक जीवभावजन्ध और क्षायिक अनिपाक प्रत्ययिक जीवभावनन्ध (१६/१२)। ४, अजीव भावनन्ध तीन प्रकारका है-विपाक प्रत्ययिक अजीवभावजन्ध, अविपाक प्रत्ययिक अजीव भाव-बन्ध और तहुभय प्रत्ययिक अजीवभावबन्ध ( २ /१२ ) ।

## ३, बैससिक व प्रायोगिक बन्धके लक्षण

- १ वैश्वसिक व भाषोगिक सामान्य
- स सि / ½/२४/२१६५/७ पुरुषप्रयोगानपेश्गे वैस्रसिक । पुरुषप्रयाग-निभिन्त प्रायोगिक । — पुरुष प्रयोगसे निरपेक्ष वैससिक है और पुरुष प्रयोग सापेक्ष प्रायोगिक । (रा वा / ½/२४/८-१/४८७/३०), (व १४/४,६/३८/३७/१), (त सा./३/१७)।
  - २. मादि, अनादि वैस्रसिक
- ष रव. १४/४.६/सुत्र न /पृष्ठ न जो सो अणादियनिस्स्सावधो णाम सो तिविहो-धम्मत्थिया अधग्मरिथया अ'गारुन्थित्रा चे'द (१८/२६)।

Jain Education International

जो सो थण्गे सादियविस्सस(बंधो णाम तस्स इमो णिइ सो--वेमादा णिद्धदा वैमादा व्हुव्खदा बधो (३२/३०)। से त बधणपरिणाम पप्प से अव्भाण वा मेहाण वा सजम्हाण वा विज्जूण वा उक्काण वा कणयाणं वा दिसादाहणं वा धूमकेदूणं वा इंदाउहाणं वा से खेलं पण्प कालं पण्प उड्ड पण्प अग्रणं पण्प योग्गलं पण्प जे चामण्णे एवमादिया अमंगलप्दहुडीणि बंधणपरिणामेण परिणमति सो सञ्चो सादियविस्ससाबंधो णाम (३७/३४) ।= अनादि वैस्तसिक बन्ध तीन प्रकारका है-धर्म, अधर्म तथा आकाश ( ३०/२१)। इनके अतिरिक्त इनके भी तीन-तीन प्रकार है---सामान्य, देश व प्रदेशमें परस्पर जन्ध । स्निग्ध रूक्ष गुणके कारण पुद्धगल परमाणुमें बंध सादि बैस्नसिक हैं (३२/३०) वे पुह्रगत्त अन्धनको प्राप्त होकर विविध प्रकारके अभ-रूपसे,मेध, सन्ध्या, विजली, उल्का, कनक, दिशादाह, धूमकेतु, इन्द्रधनुष रूपसे. तथा क्षेत्र, काल, त्रृतु, अयन और पुद्रगलके अनुसार जो बन्धन परिणामरूपसे परिणत होते हैं. तथा इनको लेकर अन्य जो अमंगलप्रभृति वन्धन परिणाम रूपसे परिणत होते हैं, वह सब सादि विस्तसामन्ध हैं। ( ३७/३४ ), ( रा. बा./५/२४/७/४०७/१९ )।

रा. वा./४/२४/७/४८७/२४ कालाणूनामपि सतत परस्परविश्लेषाभावात अनादिः । — इसी प्रकार काल, द्रव्य आदिमें भी वन्ध अनादि है ।

## कर्म च नोकर्मबम्धके छक्षण

### १. कर्म व नोकर्म सामान्य

- रा. वा./१/२४/१/४९७/३४ कर्मबन्धो झानावरणादिरष्टतयो वक्ष्यमाणः । नोकर्मबन्धः औदारिकादिविषयः । स्झानावरणादि कर्मबन्ध है— विशेष दे० —प्रकृतिवन्ध । और औदारिकादि नोकर्मबन्ध है— विशेष दे० दारीर ।
- रा. वा./५/धूमिका/४६१/४ मातापितृपुत्रस्तेहसंबन्धः नोकर्मबन्धः । -माता. पिता पुत्र आदिका स्तेह सम्बन्ध नोकर्म बन्ध है ।
- दे० आगे जध.२/१/३ (जोवव पुद्रगते उभयजन्ध भी कर्मजन्ध कह-लाता है।)
  - २. आछापन आदि नोकर्म बन्ध
- **ध. ख. १४/४.६/सू. ४१-६३/३**९-४६ जो सो आसावणवधो णाम तस्स इमो णिद्देसो-सेसगहानं वा जाणाणं वा जुगाणं वा गड्ढीणं वा गिछीणं ना रहाणं वा संदणाणं था सिवियाणं ना गिहाणं वा पासा-दार्णवा गोधुराणं या तो रणाणं वा से कट्ठोण वा लोहेण वा रज्जुणा वा वब्भेण वा दञ्भेण वा जे चामण्णे एवसादिया अल्लदव्याणमल्ल-दव्वेहि आलावियाणं बंधो होदि सो सब्बो अलावणबंधो णाम (४१) जो सो अछीवणबंधो णाम तस्स इमो णिद्देसो सेकडयाणंवा कुडुर्णवा गोवरपीडाण' वा पागाराणं वा साडियाणं वा जे चामण्णे एवमादिया अण्णदव्याणमण्णदव्वेष्टि अल्लीविदाणं बंधो होदि सो सठवो अल्लोवण्वंधो णाम (४२। जो सो स सितेसबंधो णाम तस्स इमो णिद्देसो - जहा कट्ट-जदणं अण्णोण्णसं सिलेंसिदाण बधो संभवदि सो सब्त्रो संसित्तेसनंधो णाम ।४३। जो सा सरोरवधो णाम सो पंच-विहो - औरालियसरीरवधो वेडव्वियसरीरबंधो आहारसरीरबंधो तैयासरीरबंधो कम्मइवसरीरबंधो चेदि ।४४। ओरालिय-ओरालिय-सरीरवंघो ।४५। ओरालिय-तैयासरीरवंघो ।४६। ओरालिय-कम्मइय-सरीरब नो ।४७। ओरालिय-तैयाकम्मइयसरीरबंधो ३४८। वेउठिथय-वेउव्वियसरीरवधो ।४१। वेउव्विय-तैयासरीरबंधो १५०। वेउव्विय-कम्मइयसरीरवधो । ४९। वेउठिवय-तेया-कम्मइयसरीरवधो । ४२। आहार-आहारमरीरबंधो । १३। आहार-तेयासरीरबंधो । १४। आहार-कम्मइयसरोरवंधो ११५। आहार-तैया-कम्मइयसरीरवंधो ११६। तैया-तैयासरीरतं गे।४७५ तेया-कम्मइयसरीरवधो।४८।कम्मइय-कम्मइय-सरीरमं घी । ११। सो सब्बो सरीरबंधो णाम । ६०। जो सो सरीरिबंधो

णाम सो दुविहो-सादियसरीरिबंधो चेव अणादियसरीरिबंधो चैव। देश जो सो मादियसरी रिबंधो णाम सो जहा सरी श्वंधो तहा णेदव्वो ।ई२। जो अणादियसरी रिबंधो णाम यथा अ२्ठण्णं जीवमउफ-पदेसाण अण्णोण्णपदेसबधो भवदि सो सब्बो अणादियसरीरिबधो णाम । ६३। (इतरेषां प्रदेशानां कर्मनिभित्तसंहरणविसर्वणरवभाव-रवादादिमात् । रा.वा.)। = १. जो आसापनवन्ध है उसका यह निर्देश है---जी शकटोका, यानोका, युगोंका, गडिुयोंका, गिझियो-का, रथी, स्यन्दनी, झिविकाओ, गृहों, प्रासादों, गोपुरों, और तोरणोका काष्ठमे, लोह, रस्सी, चमडेकी रस्सी और दर्भसे जो बन्ध होता है तथा इनसे सेकर अन्य द्रव्योसे आसापित अन्य द्रव्योंका जो वन्ध होता है वह सब बालापनवन्ध है ।४१। २**. जो अल्लोवणबन्ध है** उसका यह निर्देश है-कटकॉका, कुण्डों, गोबरपीझों, प्रकारों और शाटिकाओका तथा इनसे लेकर और जो दूसरे पदार्थ हैं उनका जो नन्ध होता है अर्थात अन्य द्रव्यसे सम्बन्धको प्राप्त हुए अन्य द्रव्यका जो जन्ध होता है वह सब अल्लीवणवन्ध है ।४२। ३. जो संइलेषदन्ध है उसका यह निर्देश है--जैसे परस्पर संश्लेषको प्राप्त हुए काष्ठ और लाखका बन्ध होता है वह सब संश्लेषवन्ध है ।४३।-विशेष दे० श्लेष। ४. जो शरीरबन्ध है वह पाँच प्रकारका है--- औदारिक, वै कि-यिक, आहारक, तैजस और कार्मण शरीरबन्ध । ४४। औदारिक-औदारिक शरीरवन्ध ।४४। औदारिक-तैजसशरीरबन्ध ।४६। औदा-रिक-कार्मण झरीरबन्ध ।४७। औदारिक-तैजस कार्मण झरीरबन्ध 1४=। वैक्रियिक-वैक्रियिक शरीरबन्ध 1881 वैक्रियिक-तैजस शरीर-बन्ध । १०। वेकियिक-कार्मण शरीरबन्ध । ११। वैकियिक-तेजस कामण दारोरबन्ध ।४२। आहारक-आहारक दारीरबन्ध ।४३। आहा-रकतैजस शरीरत्रन्ध ।५४। आहारक-कार्मण शरीरवन्ध ।५४। आहारक-तैजुस-कार्मण कारीरबन्ध । ४्६। तैजस-तैजस शरीरबन्ध । ४७। तैजस-कार्मण शरीरबन्ध । ६८। कार्मण-कार्मण शरीरबन्ध । ६९। वह सम शरीरतन्ध है। ६०। ४. जो शरीरिबन्ध है वह दो प्रकारका है - सादि शरोरितन्ध और अनादि शरिरिवन्ध। ईश जो सादि शरीरिवन्ध है-वह शरीरवन्धके समान जानना चाहिए ।ई२। जो अनादि शरीरितन्ध हैं। यथा-जीवके आठ मध्यप्रवेशोका परस्पर प्रवेश-वन्ध होता है यह सत्र अनादि शरीरिवन्ध है । ईश (जीवके इतर प्रदेशोंका अन्ध सादि शरीरिवन्ध है रा. वा, ), ( रा. वा./४/२४ ह/ ४≃∝/३६)।

#### ५, जीव न अजीवबन्धके छक्षण

#### १. जीवबन्ध सामान्य

- ध. ११/१ ५. ५२/३४७/८. ११ एगसरोरट्ठियाणमणं तार्णंताणं णिगोवजीवाणं अण्णोण्णबंधो सोः (तथा) जेण कम्मेण जीवा अणंताणंता एझम्मि सरीरे अच्छति तं कम्मं जीवबंधो णाम। = एक शरीरमें स्थित अनन्तानन्त निगोद जीव तथा जिस कर्मके कारणसे वे इस प्रकार रहते हैं. वह कर्म भी जीवचन्ध है।
  - २. भावबन्ध रूप जीवबन्ध
- प्र. सा /मू /१७५ उत्रओगमओं जीवो मुल्फरि रज्जेदि वा पदुस्सेदि। पण्पा विविधे विसये जो हि पुणो तेहिं सर्बधो ।१७५। च्लो उपयोग-मय जीव विविध विषयोंको प्राप्त करके मोह-राग-द्वेष करता है, वह जीव उनके द्वारा बन्धरूप है ।
- रा. वा./२/१०/२/१२४/२४ क्रोधादिपरिणामवशीकृतो ् भाववन्धः । म्कोधादि परिणाम भागवन्ध है ।
- भ. आ./यि./३म/१३४/११ वध्यन्ते अस्यतन्त्रीक्रियन्ते कार्मणद्रव्याणि येम परिणामेन अश्मनः स वन्धः । = कर्मको परतन्त्र करनेवाले आत्म-परिणामोका नाम त्रन्ध-भावतन्ध्र है ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

- प्र. सा./त. प्र /१७६-१७७ येनेव माहरूपेण रागरूपेण द्वेघरूपेण वा भावेण पश्यति जानाति च तेनेवोपरज्यते एव । योऽयमुपरागः स खलु स्निग्धरूसरवस्थानीयो भावजन्धः ।१७६। यस्तु जीवस्यौपाधिकमोह-रागद्वेषपययिरेकत्वपरिणामः स केवलजीववन्धः ।१७७। = जिस मोह-राग वा द्वेषरूप भावसे देखता और जानता है, उसीसे उपरक्त होता है, यह तो उपराग है यह वास्तवमें स्निग्ध रूक्षरव स्थानीय भावजन्ध है ।१७६। जोवका औषाधिक मोह-राग-द्वेषरूप पर्यायके साथ जो एकत्व परिणाम है, सो केवल जीवजन्ध है ।
- इ. सं /सू. ३२ वज्फरि कम्मं जेण दु चेदणभावेण भाववधो सो (३२। --- जिस चेतन परिणामसे कर्म बँधता है, वह भाववन्ध है ।३२।

द्रव्यबन्धरूप जोवपुद्गल उभयबन्ध

- त. सू./प/२ सकषायरवाज्जीवः कर्मणो योग्यात् पुद्रगलानावत्ते स वन्धः ।२। ककषाय सहित होनेसे जीव कर्मके योग्य पुद्रगलोंको ब्रहण करता है, बह बन्ध है ।२।
- स.सि./१/१/१४/४ आरमकर्मणोरन्योन्यप्रवेशानुप्रवेशास्मकोऽजीवः । ⇒ आत्मा और कर्मके प्रदेशोंका परस्पर मिल जाना अजीव अन्ध है। (रा.वा. /१/४/१७/२६/२९)।
- मिथ्यादर्शनाद्यावेशादाद्रीकृतस्यारमनः अतो स.सि./९/२/३७७/११ सर्वतो योगविशेषात्तेषां सूक्ष्मैकक्षेत्रावगाहिनामनन्तानन्तप्रदेशानां पूद्रगलान† कर्मभाषयोग्यानामधिभागेनोपश्लेषो वन्ध इत्याख्यायते । यथा भाजनविशेषे प्रक्षिप्तानां विविधरसक्षीजपुष्पफलानां मदिरा-भावेन परिणामस्तथा पुद्धगलानामप्यात्मनि स्थितानां योगकवाय-वशारकर्मभ।वेन परिणामो वेदितव्यः । = मिथ्यादर्शनादिके अभिनि-वेश द्वारा गीले किये गये आत्माके सब अवस्थाओं में योग विशेषसे, उन सूक्ष्म एक क्षेत्रावगाही अनन्तानन्त कर्मभावको प्राप्त होने योग्य पुद्रगलोंका उपश्लेष होना बन्ध है। यह कहा गया है। जिस प्रकार पात्र विशेषमें प्रक्षिप्त हुए विविध रसवाले कीज, फल और फलोंका भदिरा रूपसे परिणमन होता है, उसी प्रकार आत्मामें स्थित हुए पुद्रगलोंका भी योग और कवायके निमित्तसे कर्मरूपसे परिणमन जानमा चाहिए। ( रा.बा /=/२/५-१/४६६/४); ( क,पा,/१/१३,१४/ /§२५०-२११/४ ) ( ध. १३/५.५.९२/३४७/१३ ); (द्र.सं./मू.व.टी./३२); (गो.क./जी प्र./३३/२७/२)।
- न.च.वृ./१६४ अप्पपएसामुत्ता पुग्गलसत्ती तहाविहा णेया। अण्णोण्णं -मिल्लंता मंघो खलु होइ णिद्धाइ ।१६४। -- आत्म प्रदेश और पुद्रगतं-का अन्योन्य मिलन भन्ध है (जीव बन्ध है का. अ.); (का.अ./मू./ २०३); (इ.सं./टी /२८/२४/१९)।
- ध १३/५,५,६९/३४७/१० ओरालिय-वेउव्विय-आहार-तैया-कम्मइयव-ग्गगणं जोवार्णं जो मंधो सो जीवपोग्गलमंधो णाम । --- औदारिक-वैक्रियक-आहारक-तैजस और कार्मण वर्गणाएँ; इनका और जीवॉ-का जो मंध है वह जीव-पुद्दगलनंध है।
- भ.आ./वि./३८/१३४/१० जघ्यते परवशतामापट्यते आत्मा येन स्थिति-परिणतेन कर्मणां तरकर्म मन्धः । मस्थिति परिणत जिस कर्मके द्वारा आत्मा परतन्त्र किया जाता है, वह कर्म 'वन्ध' है ।
- प्र.सा./त प्र./१७७ यः पुनः जोवकर्मपुद्धगलयोः परस्परपरिणामनिमित्त-मानन्वेन विशिष्टतरः परस्परमवगाष्ठ' स तवुभयवन्धः । --- जीव और कर्म पुद्धगलके परस्पर परिणामके निमित्तमाध्रसे जो विशिष्टतर परस्पर अवगाह है सो उभयबंध है । ( पं.ध./उ./४७) ।

- गो क./जी प्र./४३८/४६१/१४ मिथ्यात्वादिपरिणामैर्यरपुदुगलद्रव्यं ज्ञाना-वरणादिरूपेण परिणमति तच्च ज्ञानादीन्यादृणोत्तीत्यादि संबन्धो बन्ध. । == मिथ्यात्वादि परिणामोंके द्वारा जो पुद्धगल द्रव्य ज्ञानावर-णादि रूप परिणमित होकर ज्ञानादिको आवरण करता है। इनका यह संबंध है सो बंध है।
- पं.ध./उ./१०४ जीवकर्मोभयो बन्ध स्यान्मिथः साभिलाषुकः । जीव कर्मनिवद्धो हि जीववद्धं हि कर्म तत्त ।१०४। = जो जीव और कर्मका परस्परमें एक दूसरेकी अपेक्षासे बन्ध होता है, वह उभयबन्ध कह-लाता है। क्योकि जीव कर्मसे बँधा हुआ है तथा वह कर्म जीवसे बँधा हुआ है।

## अनन्तर च परम्पराबन्धका लक्षण

- ध. १२/४,२.१२,१/३७०/७ कम्मइयवग्गणाए टि्ठदभोग्गलवस्वंधा मिच्छ-तादिपञ्चएहि कम्मभावेण परिणदपक्षमसमए अर्णतरबंधा। कधमेदेसि-मणंतरबंधत्तं। कम्मइयवग्गणपज्जयपरिञ्चत्ताणंतरसमए चेव कम्म-पञ्चएण परिणयत्तादो।...बंधविदियसमयप्पहुडि कम्मपोग्गलवस्तं-धाणं जीवपदेसाणं च जो बंधो सो परंपरबंधो णाम।...पढमसमए बंधो जादो, विदियसमये वि तेसि पोग्गलाणं बंधो चेव, तिदिय-समये वि बंधो चेव, एवं बंधस्स णिरंतरभावो बंधपर परा णाम। ताए बंधापरंपराबंधा त्ति दट्ठव्वा।
- घ. १२/४.२.१२.४/३७२/२ णाणावरणीयकम्मक्खंधा अणेताणेता णिरं-तरमण्णोण्णेहि संबद्धा होदूण जे दिट्ठा ते अणंतरबंधा णाम ।…अणं-ताणंता कम्मपोग्गत्तक्खंधा अण्णोणसंबद्धा होदूण सेसकम्मवखंधेहि असंबद्धा जीवतुवारेण इदरेहि संबंधमुवगया परंपरबंधा णाम। 🖛 १, कार्मण वर्गेणा स्वरूपसे स्थित पुद्रगत स्कन्धोंका मिध्यास्वाधिक प्रत्ययकों के दारा कर्म स्वरूपसे परिणत होनेके प्रथम समयमें जो बन्ध होता है उसे अनम्तरबन्ध कहते हैं !…चूँ कि वे कार्मण वर्गणा रूप पर्यायको छोड्नेके अनन्तर समयमें ही कर्म रूप पर्यायसे परिणत हुए हैं, अतः उनकी अनन्तरबन्ध संज्ञा है। …बन्ध होनेके द्वितीय समयसे लेकर कर्म रूप पुद्रगल स्कन्धों और जीवप्रदेशोंका जो भन्ध होता है उसे परम्परा बन्ध कहते हैं। ... प्रथम समयमें मन्ध हुआ। हितीय समयमें भी उन पुहरालोंका बन्ध ही है, तृतीय समयमें भी भन्ध ही है, इस प्रकारसे भन्धकी निरन्तरताका नाम अन्ध परम्परा है। उस परम्परासे होनेवाले बन्धोंको परम्परा बन्ध समफना चाहिए। २ जो अनन्तानन्त हानावरणीय कर्म रूप स्वन्ध निरन्तर परस्परमें सम्बद्ध होकर स्थित हैं वे अनन्तर बन्ध हैं।...जो अनन्ता-नन्त कर्म-पुद्रगल स्कन्ध परस्परमें संबद्ध होकर शेषकर्म संबद्धोंसे असंबद्ध होते हुए जीवके द्वारा इतर स्कन्धोंसे सम्बन्धको प्राप्त होते हैं, वे परम्परा बन्ध कहे जाते हैं ।

## ৩. বিবাক ব অবিবাক সম্যঝিক জীব মাৰ বদ্ধক। ভগ্নগ

ध. १४/६.१.१८/२०/२ कम्माणमुदको उदीरणा वा विवागो णाम। विवागो पच्चको कारणं जस्स भावस्स सो विवागपच्चइको जीवभाव-कंधो णाम। कम्माणमुदयउदीरणाणमभावो अविवागो णाम। कम्माणमुवसमो एवजो वा अविवागो त्ति भणिदं होदि। अभिवागो पच्चको कारणं जस्स भावस्स सो अविवागपच्चइयो जोवभाववंधो णाम। कम्माणमुदय-उदीरणाहिंतो तदुवसमेण घ जो उप्पज्जइ भावो सो तदुभयपच्चइयो जीवभाववंधो णाम। = कर्मोंके उदय और उदीरणाको विपाक कहते हैं; और विपाक जिस भावका प्रत्यय अर्थाद कारण है उसे विपाक प्रत्यायक जीवभाववन्ध कहते हैं (अर्थात्त जीवके औदयिक भाव देव उदय/१२)। कर्मोंके उदय और उदीरणाके अभावको अविपाक कहते है। कर्मोंके उपशम और क्षयको अविपाठ कहते है, यह उक्त कथन-का तार्ल्पर्य है। अविपाक जिस भावका प्रत्यय है उमे आविवाक प्रत्ययिक जोव भावबन्ध कहते हे। (अर्थात्त जोवके औपशमिक व क्षायिक भाव (दे० उपशम/६)। कर्मोंके उदय और उदीरणासे तथा इनके उपशमसे जो भाव उत्पन्न होता है, उसे तटुभय प्रत्ययिक जीवभावबन्ध कहते है। (अर्थात्त् जोवके क्षायोपशमिक भाव ---दे० क्षायोपशम)।

## ८. विपाक अविपाक प्रस्ययिक अजीवमावयन्ध

- ष. ख. १४/५.६/स्. २१-२३/२३-२६--पओगपरिणदा बण्णा पओग-परिणदा सहा पओगपरिणदा गदा पधोगपरिणदा रसा पधोगपरिणदा फासा -पओगपरिणदा गदी पओगपरिणदा ओगाहणा पओगपरिणदा संठाणा पओगपरिणदा खंधा पओगपरिणदा खधदेसा पओग-परिणदा खधपदेशा जे चामण्णे एवमादिया पओगपरिणदसजुत्ता भावा सो सब्बो विवागपच्चइओ अजीव भाववधो णाम ।२१। जे चामण्णे एवमादिया विस्ससापरिणदा सजुत्ता भावा सो सब्बो अविवागपच्चइओ अजीवभाववधो णाम ।६२। जे चामण्णे एव-मादिया पओअविस्ससापरिणदा सजुत्ता भावा सो सब्बो तद्रुभय-पच्चइओ अजीवभाववधो णाम ।२३।
- घ. १४/४,६,२०/२२/१३ मिच्छत्तासजम्-कसाय-जोगेहितो पुरिसपओ-गेहि वा जे णिष्पण्णा अजोवभावा तेसि विवागपचइओ अजीव-भाववधो त्ति सण्णा। जे अजोवभावा मिच्छत्तादिकारणेहि विणा समुष्पण्णा तेसिमविवागपच्चइओं अजीवभाववधो त्ति सण्णा जे दोहि वि कारणेहि समुप्पण्णा तेसिं तदुभयपचड्यो अजोवभाववधो ति सण्णा। = १. मिथ्यात्व, असयम, कषाय और योगसे या पुरुषके प्रयत्नसे जो अजीव भाव उत्पन्न होते हैं उनकी विषाक प्रत्ययिक अजोवभावनन्ध सज्ञा है। जैसे प्रयोग परिणत वर्ण, प्रयोग परिणत शब्द, प्रयोग परिणत गन्ध, प्रयोग परिणत रस, प्रयोग परिणत स्पर्श, प्रयोग परिणत गति, प्रयोग परिणत अवगाहना, प्रयोगपरिणत सस्थान, प्रयोग परिणत स्कन्ध, प्रयोगपरिणत-स्कन्धदेश और प्रयोग परिणत स्कन्धप्रदेश, ये और इनसे लेकर जो दूसरे भी प्रयोग परिणत संयुक्त भाव होते है वह सब विपाक प्रत्ययिक अजीवभावनन्ध है ।२१। २ जो अजीव भाव मिथ्यास्त आदि कारणोके जिना उत्पन्न होते है उनकी अविवास प्रत्ययिक अजीव भाव लन्ध यह सज्ञा है। जेसे पूर्व कथित वर्ण, गन्ध आदिसे लेकर इसी प्रकारके विससा परिणत जो दूसरे समुक्त भाव है वह अविपाक प्रेत्य सिक अजीव भावजन्ध है ।२२। ३, जो दोनो ही कारणोसे उत्पन्न होते हैं उनको सदुभय प्रत्यायक अजीव भावनन्ध यह सज्जा है। यथा पूर्व कथित हो वर्ण-गन्ध आदिसे लेकर प्रयोग और विससा दोनोसे परिणत जितने भी संयुक्त भाव है वह सब तदुभय प्रत्ययिक अजीव भावबन्ध है।

#### ९. बन्ध अबन्ध व उपरतबन्धके रूक्षण

गो. क./भाषा/६४४/८२८ वर्तमान काल विषे जहाँ पर नव सम्बन्धो आगामो आयुका बन्ध होई तहाँ बन्ध कहिये जो आगामी आयुका अतीतकाल ईत्रिषे बन्धन भया, वर्तमान काल विषे भी न हो है तहाँ अबन्ध कहिये। जहाँ आगामी आयुका पूर्वे बन्ध भया हो और वर्तमान काल विषे बन्ध न होता हो तहाँ उपरतबन्ध कहिये।

# २. द्रव्य बन्धको सिद्धि

# १. शरीरसे शरीरधारी अमिन्न कैसे है

ध, १/४,९,६३/२७०/४ कथ सरोरादो सरीरी अभिण्णो। सरीरदाहे जीवे दाहोपलभादो, सरीरे भिज्जमाणे छिज्जमाणे च जीवे वेयणोवलभादो सरीरागरिसणे जीत्रागरिसणद सणादो, सरीरगमणागमणेहि जीवस्स गमणागमणव्सणादो, पडियारखडयाणं व दोण्णं भेदाणुत्रलभादो, एगीभूददु द्वोदय व एगत्तेणुवलभादो। = प्रश्न-शरीरसे शरीरधारी जोव अभिन्न केसे हे । उत्तर-चूॅंकि शरीरका दाह होनेपर जीवमे दाह पाया जाता है, शरीरके भेदे जाने और छेदे जानेपर जीवमें वेदना पायी जाती हे, शरीरके स्वीचनेमे जीवका आकर्षण देखा जाता है, शरीरके गमनागमनमें जीवका गमनागमन देखा जाता है, प्रत्याकार (म्यान) और खण्डक (तलवार) के समान दोनोमे भेद नही पाया जाता है । तथा एकरूप हुए दूझ और पानीके समान दोनो एकरूपसे पाये जाते है । इस कारण शरीरसे शरीरधारी अभिन्न है ।

### २. जीव व कर्मका बन्ध कैसे जाना जाये

क पा १/१,१/§४०/५७/७ तं च कम्म जीवसबद्धं चैव। तं कुदो णव्वदे । मुत्तेण सरीरेण कम्मकऽजेण जीवस्स सवधण्णहाणुव-वत्तीदो। ण च सबभो; सरीरे छिज्जमाणे जीवस्स दुक्खुवल भादो। जीवे गच्छांते ण सरीरेण गंतव्य, जीवे रुट्ठे कंप पृत्तउग्गम-धम्मादओ सरीरम्मि ण होज्ज सब्वेसि जीवाणं केवलणाण•• सम्मत्ताद्ओ होज्ज; सिद्धाण वा तदो चेत्र अणतणाणादिगुणाण होउज । ण च एव, तहाणब्भुवगमतो । =प्रश्न---कर्म जीवसे सम्बद ही है यह कंसे जाना जाता है ? उत्तर-१, यदि कर्मको जीवसे सम्बद्धन माना जाये तो कर्मके कार्यरूप मूर्त शरोरसे जीवका सम्बन्ध नहीं बन सकता है, इस अन्यथानुपपत्तिसे प्रतीत होता है कि कर्म जीवसे सब्रद्ध ही है । २ शरीरादिके साथ जीवका सबन्ध नही है ऐसा कहना भी ठीक नही है, क्योंकि शरीरके छैदे जानेवर जीवको दुखकी उपलब्धि होती है। ३. – जीवके गमन करनेपर दारीरको गमन नहीं करना चाहिए 1४ • जीवके रुष्ट होनेपर शरीर-में कप, दाह पसीना आदि कार्य नहीं होने चाहिए। ४ जीवकी इच्छासे शरीरका गमन सिर और अगुलियोका सचालन नहीं होना चाहिए। ई. सम्पूर्ण जीवोके केवलज्ञानम सम्यक्त्वादि गुण हो जाने चाहिए। ७. अ। सिद्धोंके भी (यह केवलज्ञानादि गुण) नहीं होने चाहिए । न, यदि कहा जाये कि अनन्तज्ञानादि गुण सिद्धोके नहीं होते है तो मत होओं सो भी कहना ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा माना नहीं गया है ।

# ३. जीवप्रदेशोमें कर्म स्थित है या अस्थित

- ध १२/४, २,११, १/३६४/६ जदि कम्मण्देसा ट्रिटा चेव होति तो जीवेण देसतरमदेण सिद्धसमामेण होदव्य । कुदो । सयलकम्मा-भावादो ।
- ध. १२/४.२.११, २/३६६/७ जीवपदेसेमु ट्विदछहजल व संचरंतेमु तत्थ समवेदचम्मपदेसाण पि सचरणुवलभादो । जीवपदेसेमु पुणो कम्मपदेसा ट्विदा चेत्र, पुट्विल्लदेस मोत्तूण देसतरे ट्विदजीवपदे-सेम्रु समवेदकम्मवरखधुवलभादो ।
- ध १२/४, २, ११.३/३६६/१ छदुमत्थस्स जीवपदेसाण केर्सि पि चलणा-भावादो तत्थ टि्ठदकम्मखधानि टि्ठदा चेत्र होति, तत्थेव केसि जीवपदेसाण संचाळुवलभादो तत्थ टि्ठदकम्मक्ष्यांवि सचलति, तेण ते अटि्ठदा त्ति भण्णति ।=प्रश्न-(जीव प्रदेशमे समवायको प्राप्त कर्म प्रदेश त्थित है कि अस्थित) उत्तर-१. यदि कर्म प्रदेश स्थित ही हो तो देशान्तरको प्राप्त हुए जीवको सिद्ध जीवके समान हो जाना चाहिए, क्योंकि उस समय उसके समस्त कर्मोका अभाव है। २, मेधोमें स्थित जलके समान जीव प्रदेशोका संचार होनेपर जनमे समवायको प्राप्त कर्म प्रदेश स्थित ही रहते हैं, क्योंकि, जीव प्रदेशोके पूर्वके देशको छोडकर देशान्तरमे जाकर स्थित

होनेपर उनमे समयायको प्राप्त कर्म स्कन्ध पाये जाते है। इससे जाना जाता है कि जोवप्रदेशोके देशान्तरको प्राप्त होनेपर उनमे कर्मप्रदेश स्थित ही रहते है। ३ छमस्थके किन्ही जीव प्रदेशोका चूँकि सचार नहीं होता अंतएव उनमे स्थित कर्म प्रदेश भी स्थित ही होते है। तथा उसी छचस्थके किन्ही जोव प्रदेशोका चूँकि सचार पाया जाता है अंतएव उनमे स्थित कर्मप्रदेश भी संचारको प्राप्त होते है, इसलिए वे अस्थित कहे जाते है।

# 8. जीवके साथ कमोंका गतन कैसे सम्मव है

- ध. १२/४,२,११.१/३६४/४ कध कम्माणं जीवपदेसेषु समवेदाणं गमणं जुज्जदे । ण एस दोसो, जोवपदेसेषु जोगवसेण संचरमाणेषु तद्पुध-भूदाण कम्मवर्वधाण पि संचरण पडि विरोहाभावादो ।
- ध. १२/३, २,११, २/३६/११ अट्ठण्ड म उम्ममजीवपदेसाण सकोचो विकोचो वा णत्थि ति तत्थ ट्ठिदकम्मपदेसाण पि अट्ठिदत्त णत्थि ति । तदो सञ्वे जोवपदेसा कम्हि वि काले अट्ठिरा होति त्ति सुत्त-वयणं ण घडदे । ण एस दोसो, ते अट्ठमज्भितजीवपदेसे मोत्तूण सेसजीवपदेसे अरिसदूण एवस्स सुत्तस्स पत्रुत्तीदो । = प्रश्न-जीव प्रदेशोंमें समवायको प्राप्त कर्मोंका गमन कैसे सम्भव है । उत्तर-यह कोई दाष नही है, क्यों कि योगके कारण जीवप्रदेशोका संचरण होने-पर उनसे अपृथग्भूत कर्मस्कन्धोके भी सचारमें कोई विरोध नही आता ! प्रश्न-यत जोवके आठ मध्यप्रदेशोका संचरण होने-पर उनसे अपृथग्भूत कर्मस्कन्धोके भी सचारमें कोई विरोध नही आता ! प्रश्न-यत जोवके आठ मध्यप्रदेशोका सं कोच अथवा विस्तार नहीं होता अत उनमें स्थित कर्मप्रदेशोका भी अस्थितपना नहीं बनता और इसलिए सब जीवप्रदेश किसी भी समय अस्थित होते है, यह सूत्र वचन घटित नहीं होता । उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, जोवके उन आठ मध्य प्रदेशोको छोडकर शेष जीव-प्रदेशोका अध्यिय करके इस सूत्रको प्रवृत्ति हुई है ।

# ५. अमूर्त जीवसे मूर्त कर्म कैसे जॅंधे

# १ क्योंकि जीव भी कर्यचित् मूर्त है

- स. सि./२/७/१६१/६ न चामूर्ते कर्मणा बन्धो युज्यत इति । तन्न, अनेकान्ताद । नायमेकान्त' अमूर्तिरेवात्मति । कर्मबन्धपर्यायापेक्षया तदावेझात्स्यान्मूर्त. । शुद्धस्वरूपापेक्ष्या स्यादमूर्त । = प्रश्न – अमूर्त आत्माके कर्मोंका अन्ध नहीं बनता है ' उत्तर – आत्माके अमूर्तत्व-के विषयमें अनेकान्त है । यह कोई एकान्त नहों कि आत्मा अमूर्ति ही है । कर्म बन्धरूप पर्यायको अपेक्षा उससे युक्त होनेके कारण कथंचित् मूर्त है और शुद्ध स्वरूपको अपेक्षा कथचित्त अमूर्त है । (त. सा./४/१६), (पं. का /त प्र./२७), (द्र. स./टी./७/२०/१)।
- ध. १३/५,५.ई३/३३३/६ मुत्तट्ठकम्मेहि अणादिबंधणवद्धस्स जीवस्स

अमुलत्ताणुववत्ती दो । चवयो कि संसारी जीव मूर्त आठ कमोंके द्वारा अनादि कालीन बन्धनसे बद्ध है, इसलिए वह अमूर्त नही हो सकता। (घ १४/३२/५)।

ध १६/३३-३४/१ ण च बट्टमाणबंधघडावणट्ठं जीवस्स वि रूवित्त वोत्तु जुत्तं, — मिध्द्रत्रसासजम-कसायजोगा जीवादी अपुध्ध्रुदा कम्मइयव-ग्गणक्खधार्णं तत्तो पुअ्सूदाण कध परिमतिरं संपादेति। ण एस दोसो, वुत्त च—राग-द्वेषाइयूब्मासयोग-वर्त्यास्मदीप आवर्ते। स्कन्धानादाय पुन परिणमयति ताश्च कर्मतया। र्षा व्यत्रन— वर्त्तमान बन्धको घटित करानेके लिए पुद्रगलके समान जीवको भी रूपी कहना योग्य नहीं है तथा मिथ्यात्व, अमयम, कषाय और योग ये जीवसे अभिन्न होकर उससे पृथग्ध्रुत कार्मण वर्गणाके स्कन्धों-के परिणामान्तर (रूपित्व) को कैसे उत्पन्न करा सकते है ! उत्तर— यह कोई दोध मही है। कहा भी है—ससारमें रागद्वेष रूपी उष्णतासे संयुक्त वह आत्मारूपी दीपक योग रूप वत्तीके द्वारा (कार्मण वर्गणाके) स्वरूप्धे परिणमाता है।

दे० मूर्त/१-१० ( कर्मबद्ध जीव व भावकर्म कथ चित्र मूर्त है। )

जीव कर्मवन्ध अनादि है

१७३

स. सि /८/२/३७७/४ कर्मणो जीवः सकषायो भवतीत्येक वाक्यम्। एतदुक्त भवति-'कर्मण 'इति हेतुनिर्देश' कर्मणो हेतोर्जीव सक-षायो भवति नामकर्मस्य कषायलेपोऽस्ति । ततो जीवकर्मणोरनादि-संबन्ध इत्युक्त भवति । तेनामूर्तो जीवो मूर्तेन कर्मणा कथं बध्यते इति चोद्यमपाकृत भवति । इतरथा हि बन्धस्यादिमत्त्वे आध्य-न्तिकी शुद्धि दधत सिद्धस्येव बन्धाभाव प्रसज्येत। व्य'कर्मणो जीव' सकषायों भवति' यह एक वाक्षय है। इसका अभिप्राय है कि 'कमण ' यह हेतुपरक निर्देश है। जिसका अर्थ है कि कर्मके कारण जोव कथाय सहित होता है, कथाय रहित जीवके कथायका लेप नहीं होता। इससे जोव और कर्मका अनादि सम्बन्ध है यह क्थन निष्पन्न होता है। और इससे अमूर्त जीव मूर्त कर्मके साथ कैसे बॅधता है इस प्रश्नका निराकरण हो जाता है। अन्यथा बन्धको सादि माननेपर आत्यन्तिक शुद्धिको धारण करनेवाले सिद्ध जीवके समान ससारी जीवके बन्धका अभाव प्राप्त होता है। ( रा. बा./८/-२/४/४६४/२२), (क. पा. १/१,१/९४१/४६/३), (त. सा./४/१७-१८) (द्र स,/टो./७/२०/४)।

प. प्र./सू /१/५६ जीवहे कम्मु अपाइ जिय जणियउ कम्मु ण तेण । कम्मे जीउ वि जणिउ णवि दोहिं वि आइ ण तेण । ११। स् हे आत्मा । जीवोके कर्म अनादि कालसे है, उस जीवने कर्म नहीं उत्पन्न किये, कर्मोंने भी जीव नही उपजाया, क्योंकि जीव कर्म इन दोनोका ही आदि नही है, किन्तु अनादिके है । ११।

प',का,/त प्र /१३८ अथ निश्चयनयेनामूर्तो जीवोऽनादिमूर्तकर्मनि[मत्त-रागादिपरिणामस्निग्ध सत् विशिष्टतया मूर्तानि कर्माण्यवगाहते, तत्परिणामनिमित्तत्वन्धाःमपरिणाममूर्तकर्मभिरणि विशिष्टतयाऽव-गाह्यते च । अय त्वन्योन्यावगाहात्मको जीवमूर्तकर्मणोर्बन्धप्रकार. । एत्ममूर्तस्यापि जीवस्य मूर्तेन पुण्यपापर्क्मणा कथं चिट्वन्धो न विरुध्यते ।१३४। = निश्चयनयसे अमूर्त है ऐसा जीव, अनादि मूर्त कर्म जिसका निमित्त है, ऐसे रागादि परिणामके द्वारा स्निग्ध वर्तता है, मूर्तकर्मोंको विशिष्ट रूपसे अवगाहता है, और उस परिणामके निमित्तसे अपने परिणामको प्राप्त होते है, ऐसे मूर्तकर्म भी जीवको विशिष्ट रूपसे अवगाहते है । यह जीव और मूर्तकर्म भी जीवको विशिष्ट रूपसे अवगाहते है । इस प्रकार अमूर्त ऐसे जीवका भी मूर्त पुण्य-पापके साथ कर्थांचित् बन्ध विरोधको प्राप्त नही होता ।१३४। गो क /मू /२/३ जीवंगाण अणाइ संबधा । कणयोवलेमल वा ताण-रिथत्तं सयं सिद्धं ।२।=जिस प्रकार सुवर्ण और पाषाण यद्यपि भिन्न-भिन्न वस्तु है, तथापि इनका सम्बन्ध अनादि है, नये नहीं मिले है। उसी प्रकार जीव और कर्मका सम्बन्ध भी अनादि है।२। इनका अस्तित्व स्वयं सिद्ध हैं।

बंघ

प ध /उ /१५ तथानादि स्वतो बन्धो जीवपुद्धगलकर्मणो'। जुत केन कृत कुत्र प्रश्नोऽयं व्योमपुष्फ्ष्यद्य १६४। ज्ञीव और पुद्धगल स्वरूप कर्मका बन्ध स्वय अनादि है. इसलिए क्सि कारणसे हुआ, किसने किया तथा कहाँ हुआ, यह प्रश्न आकाशके फूलकी तरह व्यर्थ है। (प. ध /उ /६,१-७०)।

# मूर्त कर्म व अमूर्त जीवके बन्धमें दशन्त

उत्थानिका—अर्थवममुर्त्तस्याष्यात्मनो प्रसा,/मू,वत,प्र,/१७४ बन्धो भवतीति सिद्धान्तयति-स्वादिएहिरहिदो पैच्छदि जाणादि रूत्रमादीणि । दब्बाणि गुणे य जघा तह चंघो तेण जाणीहि ।१७४। दृष्टान्तद्वारेणत्रालगोपालप्रकटितम् । तथाहि-यथा **वा**लकस्य गोपालयस्य वा पृथगवर्रिथत मृदूब्लीवई जलीवई वा पश्यतो जान-तश्च न बलीवर्देन सहास्ति सबन्ध, विषयभायावस्थितवलीवदंनि-मित्तोपयोगाधिरुढवलीवर्दाकारदर्शनज्ञानसंकन्धो वलीवर्दसंबन्ध-वयवहारसाधकस्त्वस्त्येव, तथा किलात्मनो नीरूपत्वेन रपर्श्वन्धत्वान्न सहास्ति संबध, एकावगाहमायावस्थितकर्मपुद्धगल-कर्मपुद्रगलै निमित्तोपयोगाधिरूढरागद्वेषादिभावसंबन्धः कर्पुद्रगलसन्धव्यव-हारसाधकस्त्वस्त्येव। =अब यह सिद्धान्त निश्चित करते है कि आत्माके अमूर्त होनेपर भी इस प्रकार वन्ध होता है- जैसे रूपादि रहित (जीव) रूपादिक द्रव्योको तथा गुणोको देखता है और जानता है, उसो प्रकार उसके साथ बन्ध जानो । १७४। अबिल-गोपाल सभीको प्रगट हो जाय इसलिए इप्टान्त द्वारा समफाया गया है। यथा-जाल-गोपालका पृथकु रहनेवाले मिट्टीके वैलको अथवा (सच्चे) वैलको देखने और जाननेपर वेलके साथ सम्बन्ध नही है तथापि विषय रूपसे रहनेवाला बेल जिनका निमित्त है ऐसे उप-योग रूढ वृषभाकार दर्शन ज्ञानके साथका सम्बन्ध वेक्षके साथके सम्बन्ध रूप व्यवहारका साधक अवश्य है। इसी प्रेकार आत्मा अरूपित्वके कारण स्पर्श श्वम्य है। इसलिए उसका कर्मपुद्रगलोके साथ सम्बन्ध नहीं है, तथापि एकावगाह रूपसे रहनेवाले चर्म पुढ़गल जिनके निमित्त है, ऐसे उपयोगारूढ राग द्वेषादि भावोके साथका सम्मन्ध कर्म पुद्रगतोंके साथके बन्धरूप व्यवहारका साधक अवश्य है ।

# कर्म जीवके साथ समवेत होकर बँधते हैं या अस-मवेत होकर

ध. १२/४.२.८.२/२७७/११ कम्मइयवरवधा कि जीवेण समवेदा सता णाणावरणी्यपज्जाएण परिणमंति आहो असमवेदा । णादिपक्रवो णोकम्मवदिरित्तस्स कम्मइयक्ष्यंधस्स कम्मसरूवेण अपरिणदस्स जीवे समवेदस्स अणुवलभादो । ण त्रिदिआं वि पक्षता जुज्जदे, जीवे असमवेदाण कम्मइयक्ष्यंधाण णाणावरणीयसरूवेण परिणमणविरो-हादो । अविरोहे वा जोवो संसारावरथाए अमुत्ती होज, मुत्तदव्वेहि संबंधाभावादो । ण च एव, जीवगमणे शरीरस्स संबंधाभावेण आग-मणप्पसंगादो, जीवालोपुधभूद' सरीरमिदि अणुहवाभावादो च । ण पच्छा दोण्णं पि सबंधो, एत्थ परिहारो चुच्चदे- जीव समवेद-काले चेव कम्मइयवरवधा ण णाणावरणीयसरूवेण परिणमंति (त्ति) ण पुव्वत्तदोसा ढुक्वति ।==प्ररन- कार्मण स्कन्ध वया जीवमें समवेत होकर झानावरणीय पर्याय रूपसे परिणमते है, अथवा असमवेत होकर झानावरणीय पर्याय रूपसे परिणमते है, अथवा असमवेत होकर भ र.प्रथम पक्ष तो सम्भव नहीं है, क्योकि नोकर्मसे भिन्न और कर्म स्वरूपसे अपरिणत हुआ कार्मण स्कन्ध जीवमें समवेत नही

#### ३. कर्मबन्धमे रागादिभाव बन्धकी प्रधानता

पाया जाता । २, दूसरा पक्ष भी युक्तिमगत नही है, क्योकि जीवसे असमवेत कार्मण स्कन्धोके ज्ञानावरणीय स्वरूपसे परिणत होनेका विरोध है । यदि विरोध न माना जाय तो ससार अवस्था-मे जीवको अमूर्ट होना चाहिए. क्योंकि, मूर्त्त द्रव्योसे उसका कोई सम्बन्ध नही है । परन्तु ऐसा है नहीं क्योंकि, जीवके गमन करने-पर शरीरका सम्बन्ध न रहनेसे उसके गमन न करनेका प्रेसंग आता है । दूसरे, जीवसे शरीर पृथक् है, ऐसा अनुभव भी नहीं होता । पछि दोनोका सम्बन्ध होता है, ऐसा भी सम्भव नहीं है । उत्तर--जीवसे समवेत हांनेके समयमे ही कार्मण स्कन्ध ज्ञानावरणी स्वरूपसे नहीं परिणमते है । अत्तएव पूर्वोक्त दोष यहां नहीं हूँ कते ।

#### कमैंबद्ध जीवमें चेवनता न रहेगी

ध १२/४,२,६,६/२९७/२ णिक्स्चेथण-मुस्तपोग्गलवस्व घसमवाएण भट्ठसग-सरूबस्स कध जीवत्त जुज्जदे। ण. अविण्हणाण- इसणणाणमुबल भेण जीवत्वियत्तसिद्धीदो। ण तत्थ पोग्गलवस्वधो वि अप्थि, १हाणीकम-जीवभावादो। ण च जीवे पोग्गलप्यवेसो बुद्धिकओ चैव, १रमत्थेण वितत्तो तैसिमभेदुबलभादो। = प्रश्न-चेतना रहित मूर्त पुद्दगल स्कन्थोके साथ समबाय होनेके कारण अपने स्वरूप (चैतन्य व अप्तृत्त त्व) से रहित हुए जीवके जीनद्व स्वीकार करना कैसे युक्ति-युक्त है । उत्तर-नहीं, क्योंकि, विनाशको नही प्राप्त हुए ज्ञान दर्शनके पाये जानेसे उसमे जीवत्वका अस्तित्त्व सिद्ध है। वस्तुत उसमे पुद्दगल स्कन्ध भी नही है, क्योंकि, यहाँ जीव भावकी प्रधानता की गयी है। दूसरे, जीवसे पुद्तगल स्कन्धोन्ना प्रवेश खुद्धि पूर्वक नहीं किया गया है, क्योंकि, यथार्थत भी उससे उनका अभेद पाया ज,ता है।

#### ९ बन्ध पदार्थकी क्या प्रमाणिकता

स सि / ९/२६/४०६/३ एव व्याख्यात सप्रपञ्च वन्धपदार्थः । अवधि-मन पर्ययकेवलज्ञानप्रत्यक्षप्रमाणगम्यस्तदुपदिष्ठागमानुमेयः । = इस प्रकार विस्तारसे त्रम्ध पदार्थका व्याख्यान किया । यह अवधिज्ञान, मन पर्ययज्ञान, और वेवलज्ञान रूप प्रत्यक्ष प्रमाणगम्य है और इन ज्ञालवाले जोवो द्वारा उपदिष्ठ आगमसे अनुमेय है ।

### १०. विससोपचय रूपसे स्थित वर्गणाएँ ही बँधती हैं

- त सू /९/२९ नामप्रत्मया. सर्वतीयोगविशेषाश्सूक्ष्मैकक्षेत्रावगाहस्थिताः सर्वात्मप्रदेशेव्वनन्तानन्तप्रदेशा ।२४। च्यमं प्रकृतियोंके कारणभूत प्रतिसमय योग विशेषसे सूक्ष्म, एक क्षेत्रावगाही और स्थित अनन्तान नन्तपुद्रगल परमाणु सब आत्मप्रदेशोमे (सम्बन्धको प्राप्त ) होते है।
- प्र सा./सूं/१६८. १७० ओगाढगाढणिचिरो पुग्गलकामेहि सब्बदो लोगो। सुहुमेहि चादरेहि य अप्पाओगोहि जोगोहि ।१६८। ते ते कम्मसगदा पोग्गलकाया पुणो वि जीवरस। सजायसे देहा देहंतर-सवमं पप्पा १९०० – लीक सर्वत सूरम तथा बादर और कर्मस्वके अयोग्य तथा योग्य पुद्रगल स्वन्धों हागा (विशिष्ट प्रकारसे) अव-गाहित होकर गाढ भरा हुआ है ।१६८। (इसमे निश्चित होता है कि पुढ्गल पिण्डोका लानेवाला आत्मा नही है। (प्र सा./टी /१६९) वर्मरूप परिणत वे वे पुद्रगलपिड देहान्तररूप परिवर्तनको प्राप्त करके पुन -पून' जीवके शरीर होते है।

### ३. कर्म बन्धमे रागादि भाव बन्धको प्रधानता

### ा. द्रव्य, क्षेत्रादि की अपेक्षा कर्म बन्ध होता है

रा,व⊺./३/३७/२/२०६/४ द्रव्य-भव-क्षेत्र-कालभ।वापेक्षरवात् कर्म-अन्धमण् । = द्रव्य, भव, क्षेत्र, वाल और भावकी अपेक्षासे कर्मका अन्ध होता है । १७५

# २. अज्ञान व राग ही वास्तवमें बन्ध है

१. अज्ञान

- स सा /मू./११३ उत्थानिका-अथ ज्ञानाज्ञाने मोक्षवन्धहेतु नियमयति-बदणियमाणि धरता सीलाणि तहा तव च कुञ्चता। परमट्ठमाहिरा जे णिव्वाणं ते ण विंदंति ।११३। – ज्ञान ही मोक्षका हेतु है और अज्ञान ही बन्धका हेतु है यह नियम है-वत नियमको धारण करते हुए भी तथा शील और तप करते हुए भी जो परमार्थसे बाह्य है वे निर्वाणको प्राप्त नहीं होते। (प ध./उ./१०३१)।
- स सा /आ /३११/क ११५ तथाण्यस्यासौ स्याद्यदिह किल बन्ध' प्रकृ-तिभि. स खरवज्ञानस्य स्फुरति महिमा कोऽपि गहन ।१९६१ = इस जगतमें प्रकृतियोके साथ यह (प्रगट) बन्ध होता है, सो वास्तवमे अज्ञानकी कोई गहन महिमा स्फुरायमान है।
  - २. रागादि
- पं.का /मू /१२९,१४८ जो खल्ल ससारस्थो जीवो तत्तो दु परिणामो। परि-णामादो कम्म कम्मादो होदि गदिसु गदी ।१२९३ भावणिमित्तो वधो भावो रदिरागदो समोह जुदो ।१४९३ = १ जो वास्तवमें संसार स्थित जीव है, उससे (स्निग्ध) परिणाम होता है । परिणामसे कर्म और कर्म से गतियोमें भ्रमण होता है ।१२९३ (पं का./मू /१२१-१३०)। २. बन्धका निमित्त भाव है । भाव रति-राग-द्वेष मोहसे युक्त है ३१४६। (प्र. सा./मू./१७१)।
- स. सा, /सू /२३७-२४१ जह णाम को वि पुरिसो णेयव्भत्तो दु रेणु बहु-लम्मि । ठणम्मि ठाणम्मि य करेइ सत्थेहि वायामं ।२३७। जो सो दु णेह भावो तम्हि परे तेण तस्स रप्यकंधो । णिच्छ्यदो विण्णेयं ण कायचेट्ठाहि सेसाहिं ।२४०। एवं मिच्छादिट्ठी वहन्तो बहुविहासु चिर्ठामु । रायाई उवओगे कुव्वंतो लिप्पइ रयेण ।२४१। = जैसे कोई पुरुष ( अपने शरीरमें ) तैलादि स्निग्ध पदार्थ लगाकर और बहुत-सी धूलिवाले स्थानमे रहकर शस्त्रोके द्वारा व्यायाम करता है ।१३७। उस पुरुषमें जो वह तेलादिगी चिकनाहट है उससे उसे धूलिका बन्ध होता है, ऐसा निश्चयसे जानना चाहिए. शेष शारीरिक चेष्टाओसे नहीं होता ।२४०। इसी प्रकार बहुत प्रकारकी चेष्टाओमें अर्तता हुआ मिथ्यादृष्टि अपने उपयोगमे रागादि भावोको करता हुआ कर्मरूपी रजसे लिम्र होता है ।२४१। ( अत' निश्चित हुआ कि उपयोगमें जो राग आदिक है, वही बन्धके कारण है । ) ( यो सा. अ /४/४-४ )।
- मू, आ,/१२११ मिच्छाद'सण अविरदि कसाय जोगा हवंति वधस्स । आऊसज्फनसाणं हेदव्वो ते दु णायव्वा ।१२१९१ = मिथ्यादर्शन अविरति, कषाय, योग और आयुका परिणाम-ये कर्मवन्धके कारण जानने चाहिए।
- क, पा. १/१,१/गा. ११/१०५ वश्थुं पडुच त पुण अज्भवसार्ण ति भणइ ववहारो । ण य वत्थुदो हु झघो वधो अज्भप्पजोएण । = यद्यपि वस्तुकी अपेक्षा करके अध्यवसान होते है, ऐसा व्यवहार प्रतिपादन करता है, परेन्तु केवल वस्तुके निमित्तसे बन्ध नही होता, बन्ध तो आत्मपरि-णामो (रागादि) से होता है । (स. सा /आ /२६५)।
- ध. १२/४,२.८.४/२८२/१ ण च पमादेण विणा तियरण साहणट्ठ गहिद-जडफर्ठो जाजावरणीयपच्चओ, पचयादो अणुष्पण्णस्स पच्चयत्तविरो-हादो। = प्रमादके जिना १९९७ त्रक्षको सिद्ध करनेके लिए ग्रहण किया गया जाह्य पदार्थ ज्ञानावरणीयके वन्धका प्रत्यय म्ही हो सकता, क्योंकि जो प्रत्ययसे उत्पन्न नहीं हुआ है, उससे प्रश्यय स्वीकार करना विरुद्ध है।
- न. च वृ/३६६ अम्रुद्धसंवेयणेण अप्पा अधेइ कम्म णोकम्म । ≕अशुद्ध संवेदनसे अर्थात रागादि भावोसे आत्मा कर्म और नोकर्मका बन्ध करता है । ( पं. का./ता. वृ./१४७/३१३ ) ।

- श्र सा./स प्र./१७६ योऽयमपुरागः स खल्लु स्निग्धरूक्षस्वस्थानीयो भाव-बन्ध. । अथ पुनस्तेनैवपौड्गलिंकं कर्म बध्यत-एव । = जो यह राग है वह वास्तवमें स्निग्ध रूक्षत्व स्थानीय भावबन्ध है । और उसीसे अवश्य पौद्रगलिक कर्म बँधता है । (प्र सा /ता. प्र /१७८)।
- प्र. सा /त. प्र /१७६ अभिनवेन द्रव्यकर्भणा रागपरिणतो न मुच्यते\*\*\* बध्यत एव संस्पृशतैवाभिनवेन द्रव्यकर्भणा चिरसं चितेन पुराणेन च न मुच्यते रागपरिणतः । ततोऽवधार्थते द्रव्यवन्धरय साधकतम-त्वाद्रागपरिणाम एव निश्चयेन वन्धः । = राग परिणत आत्मा नवीन द्रव्यकर्मसे मुक्त नहीं होता । • राग परिणत जीव संस्पर्श करनेमें आनेवाले नवीन द्रव्यकर्मसे और चिरसंचित पुराने द्रव्यकर्मसे बँधता ही है, मुक्त नहीं होता । • इससे निश्चित छोता है कि द्रव्य-वन्धका साधकतम होनेसे राग परिणाम ही निश्चयसे वंध हैं।
- त. अनु,/८ स्युर्मिथ्यादर्शन-ज्ञान-चारित्राणि समासतः । जन्धस्य हैतवो-Sम्यस्तु त्रयाणामेव विस्तरः ।८। =मिथ्यादर्शन-ज्ञान व चारित्र ये तीनो सक्षेपसे जन्धके कारण हैं । जन्धके कारण रूपमें अन्य जो कुछ कथन है वह सब इन तीनोका विस्तार है ।८।
- द्र. सं./टी /३२/११११० परमात्मनो---निर्मलानुभूतिस्तद्विपक्षभूतेन मिच्यात्वरागादिपरिणतिरूपेण वाशुद्धचेतनभावेन परिणामेन मध्यते ज्ञानावरणादि कर्म॥ व्यरमात्माकी निर्मल अनुभूतिसे विरुद्ध मिथ्यात्व रागादिमें परिणतिरूप अशुद्ध-चेतन-भावस्वरूप परिणामसे ज्ञानावरणादि कर्म कॅधते है।
- दे० नंध./२/४/१ में घ. १५ (राग-द्वेधसे संग्रुक्त आत्मा कर्मनन्घ करता है।)

# ३. ज्ञान आदि भी कथंचित् बन्धके कारण हैं

- स सा-/मू /१७१ जम्हा दु जहण्णादो णाणगुणादो पुणोवि परिणमदि । अण्णत्तं णाणगुणो तेण दु सो बंधगो भणिदो ।१७११ = क्योंकि झान-गुण जघन्य ज्ञानगुण (क्षायोपशमिक ज्ञान) के कारण फिरसे भी अन्य रूपसे परिणमन करता है, इसलिए (यथाख्यात चारित्र अव-स्थासे नीचे) वह (ज्ञानगुण) कर्मोंका बंधक कहा गया है ।
- दे० आयु/३ (सरागसंयम, संयमासंयम तथा सम्यग्दर्शन देवायुके आस्रवका कारण है। (पं. ध./उ /१०६)।

दे० प्रकृति जंध/४/७/३ ( आहारक शरीरके बंधमें ६-७ गुणस्थानका संयम ही कारण है । )

# ४. ज्ञानकी कमी बन्धका कारण नहीं, तत्सहमावी कर्म ही बन्धका कारण है

स. सा./आ./१७२ यावज्झान सर्वोरकृष्टभावेन द्रष्टुं इातुमनुचरित वाशक सन् जयन्यभावेनैव झानं पश्यति जानारयनुचरति तावच-स्यापि जवन्यभावान्यथानुपपत्त्यानुमीयमानाबुद्धिपूर्वक कर्म कलड्क-विपाकसद्भावात् पुढ्रगलकर्मबन्ध स्याद् । ाज्झानी जवतक झानको सर्वोरकृष्ट भावसे देखने, जानने और आचरण करनेमें अशक्त बर्तता हुआ जधन्यभावसे ही झानको देखता है, जानता और आचरण करक्षा है, तवतक उसकी अन्यथा अनुपपत्तिके द्वारा जिसका अनुमान हो सकता है ऐसे अबुद्धिपूर्वक कर्मकलकके विपाकका सद्भाव होनेसे, पुढ्रगल कर्मका बंध होता है।

# ५, जघन्य कषायांश स्वप्रकृतिका बन्ध करनेमें अस-भर्थ है

ध. </३,२२/१४/७ उवसमसेडिम्हि कोधपरिमाणुभागोदयादो अण'त-गुणहाणेण बूणाणुभागोदएण कोधसलजणस्स बंधाणुवलभादो । = उप-इाम श्रेणीमे क्रोधके अन्तिम अनुभागोदयकी अपेक्षा अनन्तगुण हीन, अनुभागोदयसे संडवलन क्रोधका अन्ध नहीं पाया जाता। (इसी प्रकार मान, भाया लोभमे भी जानना )।

बंध

प्र सा /ता, वृ /१६४/२२९/११ परमचैतन्यपरिणतिज्ञक्षणपरमात्मतत्त्व-भावनारूपधर्म्यध्यानशुक्तध्यानवहोन यथा जवन्यस्निग्धशक्तिस्था-नीये क्षीणरागरवे सति जवन्यरूक्षशक्तिस्थानीये क्षीणद्वेषस्वे च सति जलवालुकयोरिव जोवस्य बन्धो न भवति। –परम चेतन्य परिणति है लक्षण जिसका ऐसे परमात्म तत्त्वको भावनारूप धर्मध्यान और शुक्लध्यानके बलसे जेसे जवन्य-स्निग्ध, शक्ति स्थानोय क्षीण राग होनेपर, और जघन्य-रूक्ष-शक्ति स्थानीय क्षीण द्वेष होनेपर जल और रेतको भॉति जोवके बन्ध नही होता है ।

### ६. परन्तु उससे बन्धसामान्य तो होता ही है

ध ८/३,३१/७୬/३ सोलसकसायाणि सामण्णपचइयाणि, अणुमेत्तकसार वि सते तसि वधुवलभादो । = सोलह ( ४ ज्ञानावरण, ५ अन्तराय, ४ दर्शनावरण, यश कोति, उच्च गोत्र) कर्म कषाय सामान्यके निमित्तसे बॅधनेवाले है, क्योकि, अणुमात्र कषायके भी होनेपर उनका बन्ध पाया जाता है।

### भावबन्धके अमावमें द्रव्यबन्ध नहीं होता

म सा /मू /२७० एदाणि णत्थि जेसि अज्मवसाणाणि एवमादीणि । ते असुहेण सुहेण व कम्मेण मुणो ण लिप्पति ।२७०। = यह (अज्ञान-मिथ्यादर्शन-अचारित्र) तथा ऐसे और भी अध्यवसान जिनके नहीं है वे मुनि अशुभ या शुभकर्मसे लिप्त नही होते ।२७०।

### ८. कर्मोदय बन्धका कारण नहीं रागादि ही है

- प्र, सा /ता वृ /४३/५६/१२ उदयगता ज्ञानावरणादि मूलोत्तर कर्म प्रकृतिभेदा स्वकोयशुभाशुभफलं दस्वा गच्छान्ति न च रागादिपरि-णामरहिता सन्तो बन्ध कुर्वन्ति । तेषु उदयागतेषु सरसु कर्मा-शेषु मूढोरको दुष्टो व भवति स बन्धनमनुभवति । तत स्थित-मेतत् ज्ञानं बन्धकारणं न भवति कर्मोदयेऽपि, किन्तु रागादयो बन्धकारणमिति ।४२।
- प्र. सा./ता वृ /४४/४८/१९ औदयिका भावा) वन्धकारणम् इत्यागम-वचन तर्हि वृथा भवति । परिहारमाह-औदयिका भावा बन्धकारण भवन्ति, पर किन्तु मोहोदयसहिताः । द्रव्यमोहोदयेऽपि सति यदि शुद्धारमभावनावलेन भावमोहेन न परिणमति तदा बन्धो न भवति। यदि पुनः कर्मोदयमात्रेण बन्धो भवति तर्हि संसारिणा सर्वदैव कर्मोदयस्य विद्यमानन्वात्सर्वदेव जन्ध एव न मोक्ष इत्यभिप्राय । ─१, उदयको प्राप्त ज्ञानावरणादि मुलोत्तर प्रकृतिके भेद अपने-अपने शुभ वा अशुभ फलको देकर फड जाते है। रागादि परिणाम होनेके कारण बन्ध नही करते है। परन्तु जा उदयको प्राप्त कर्मांशोमें मोही, रागी व द्वेषी होता है वह बन्धको प्राप्त होता है। इसलिए ग्रह निश्चय हुआ कि ज्ञान बन्धका कारण नहीं होता, न ही कर्मका उदय नन्धका कारण होता है, किन्तु रागादि ही बन्धके कारण होते है । प्रश्न--- औदयिक भाववन्धके कारण है, यह आगमका वचन वृथा हो जायेगा । उत्तर---औदयिक भाववन्धके कारण होते है, किन्तु मोहके उदय सहित होनेपर हो । द्रव्य मोहके उदय होनेपर भी शुद्धात्म भावनाके वलसे भाव मोहरूपसे परिणमन नहीं करता है, तो बन्ध नही हःता है। यदि कर्मोदय मात्रसे बन्ध हुआ होता तो ससारो जीवोके सर्वदा ही कर्मका उदय विद्यमान होनेके कारण सदा ही बन्ध होता रहता, मोक्ष कभी न होती ।
- दे० उदय/१/३,४ (मोह जनित औदयिक भाव हो जन्धके कारण है अन्य नहीं। वास्तवमे मोहजनित भाव हो औदयिक है, उसके विना सब धायिक है।)
- पं, ध /उ,/१०६४ जले जम्बालयन्तून स भावो मलिनो भवेत् । बन्धहेतु

स एव स्यादद्वै तश्चाधकर्मणाम् ।१०ई४। चजलमे काईकी तरह निश्चयसे वह औदयिक भाव मोह ही मलिन होता है. और एक वह भावमोह ही आठो कर्मोंके वन्धका कारण है।

#### ९. रागादि बन्धके कारण है तो बाह्यद्रव्यका निषेध क्यों

- स. सा /आ /२६४ अध्यवसानमेव वन्धहेतुर्न तु बाह्यवस्तु । तर्हि किमर्थो बाह्यवस्तुप्रतिषेध । अध्यवसानप्रतिषेधार्थ । अध्यवसानस्य हि बाह्यवस्तु आश्रयभूतं, न हि बाह्यवस्त्वनाश्चिरय अध्यवसानमास्मानं लभते ।= अध्यवसान ही वन्धका कारण है, बाह्य वस्तु नही । प्रश्न-यदि बाह्यवस्तु बन्धका कारण नही है, तो बाह्यवस्तुका निषेव किस लिए किया जाता है । उत्तर-अध्यवसानको बाह्यवस्तु आश्रयभूत बस्तुका निषेध किया जाता है । अध्यवसानको बाह्यवस्तु आश्रयभूत है, बाह्यवस्तुका आश्रय किये बिना अध्यवसान अपने स्वरूपको प्राप्न नही होता, अर्थात् उत्पन्न नहीं होता ।

#### ४. द्रव्य व भाव बन्धका समन्वय

#### १, एक क्षेत्रावगाह मात्र का लाम द्रव्य बन्ध नहीं

पं. ध /उ /४४ न केवलं प्रदेशाना बन्ध सबन्धमात्रत । सोऽपि भावैरशुद्ध्ये स्यारसापेक्षस्तइद्वयोरिति ।४४। ⇒इस प्रकार उन जीव और कर्मोंके अशुद्ध भावोसे अपेक्षा रखनेवाला वह बन्ध भी केवल प्रदेशोके सम्बन्ध मात्रसे ही नहीं होता है ।४४। ( ٩. ध./उ./१९१)

### २. जीव व शरीरकी मिन्नतामें हेतु

घ. १/८,१,६३/२७१/४ जीवसरीरादो भिण्णो, अणादि-अण तत्तादो सरीरे सादि-सातभावदंसणादो, सव्वसरीरेसु जीवस्स अणुगमदसणादो सरीरस्स तदणुवजभादो, जीवसरीराणमकारणत्त [सकारणत्त] द सणादो। सकारण शरीर, मिच्छत्तादि आसवफतत्तादो, णि-कारणो जीवो, जोवभावेण धुवत्तादो सरीरदाहच्छेद-भेदे हि जीवस्स तदणुवलंभादो।= १. जीव शरीरसे भिन्न है, क्योंकि वह अनादि अनन्त है, परन्तु शरीरमे सादि सान्तता पायी जाती है। २, सब शरीरोमें जीवका अनुगम देखा जाता है, किन्तु शरीरके जोवका अनुगम नही पाया जाता। ३ तथा जाव अकारण और शरीर सकारण देखा जाता है। शरीर सकारण है, क्योंकि वह मिथ्यात्वादि आसवो-का कार्य है, जीव कार गरहित है, क्योंकि वह मिथ्यात्वादि आसवो-का कार्य है, जीव कार गरहित है, क्योंकि वह चेतन भावकी अपेक्षा नित्य है। ४, तथा शरीरके दाह और छेदन भेदनसे जीवका दाह एव भेदन नही पाया जाता।

### जीव व शरीरमें निमित्त व नैमित्तिकपना भी कथंचित् मिथ्या है

- ध १/१,१.३३/२३४/१ तइ (जोवप्रदेशस्य) भ्रमणावस्थाया तत्त (शरोरस्य) समयायाभावात् । = जीव प्रदेशोकी भ्रमणरूप अवस्थार्भे शरीरका उनसे समयाय सम्बन्ध नही रहता।
- प, ध /पू०/२७०-२७१ अपि भवति बध्यबम्धकभावो यदि वानयोर्न इाङ्क्यमिति । तदनेकरवे नियमात्तदूबन्धस्य स्वतोऽप्यसिद्धस्वात् ।२७०। अय चेदवश्यमेतन्निमित्तनैमित्तिकत्वमस्ति मिथ. । न यत स्वय स्वतो वा परिणममानस्य कि निमित्ततया ।२७१। = इारीर और आत्मामे बन्ध्यबन्धक भाव है यह भो आशका नहीं करनी चाहिए,

क्योंकि नियमसे दोनोंने एकरव होनेपर स्वयं उन दोनोंका बन्ध भो असिद्ध है (२७०) यदि कहो कि परस्पर इन दोनोंमें निमित्त नैमि-त्तिकपना अवश्य है तो यह भी ठीक नहीं है क्योंकि स्वय अथवा स्वत परिणममान वस्तुके निभित्तपनेसे क्या फायदा।२७१।

# ४, जीव व कर्म बन्ध केवल निमित्त की अपेक्षा है

# ५. निइचयसे कर्म जीवसे बँघे ही नहीं

- स. सा./मू /८७ एएहि य सबंघो जहेव खीरोदयं मुणेदव्वो। ण य हुंति तस्स ताणि दु उवओगगुणाधिगो जम्हा ।—इन वर्णादि भावोंके साथ जीवोका सम्बन्ध दूध और पानीका एक क्षेत्रावयाह रूप सयोग सम्बन्ध है ऐसा जानना । क्योंकि जोव उनसे उपयोगगुणसे अधिक है ।८७। (वा. अनु./६)।
- स सा./मू./१६१ पुढवी पिंडसमाणा पुव्वणिवढा दुपभया तस्स । कम्म-सरीरेण दु ते बद्धा सब्वे वि णाणिस्स ।१६१। = उस झानीके पूर्व वद्ध-कर्म समस्त प्रथ्यय मिट्टीके ढेलेके समान है, और वे कार्मण शरीरके साथ बॅचे हुए है ।१६१। (पं. घ./ उ./१०४१)।

# अन्ध अवस्थामें दोनों द्रव्योंका विमाध परिणमन हो जाता है

- पं. ध, /४४, १०१-११० अयस्कान्तोपलाकृष्टसुचीवत्तदृद्धयो पृथक् । अस्ति शक्तिर्वभावाख्या मिथो बन्धाधिकारिणो ।४५। जीवभावविकारस्य हेतु स्याइद्रव्यकर्म तत् । तद्दधेतुस्तद्विकारश्च यथा प्रत्युपकारक ।१०१। तन्निमित्तात्वृथ्यभूतोऽप्यर्थ स्यात्तनिमित्तक ।११०। = दोनो जीव और कर्मोंमें भिन्न-भिन्न परस्परमे बन्धको करानेवालो चुम्बक पत्थरके द्वारा खिचनेवाली लोहेको सुईके समान विभावनामकी शक्ति है ।४४। बह द्रव्यकर्म जीवके ज्ञानादिक भावोंके विकारका कारण होता है, और जीवके भावोंका विकार द्रव्यक्मंके आक्षवका कारण होता है ।१०१। अर्थात्व जोवके वैभाविक भावके निमित्तसे पृथक् भूत कार्मण धुइगल ज्ञानावरणादि कर्मरूप परिणत हो जाते है ।११०।
- दे. अशुद्धता ( दोनों अपने गुणोंसे च्युत हो जाते है ) ।

# जीवबन्ध बतानेका प्रयोजन

र, सा /ता वृ /१७१/२४३/१ एवं रागपरिणाम एव अन्धकारण झारवा समस्तरागादिविकरपजालत्यागेन विशुद्धझानदर्शनस्वभावनिजात्मतत्त्वे निरन्तर भावना कर्त्त्रव्येति । = इस प्रकार राग परिणाम ही घन्धका कारण है, ऐसा जानकर समस्त रागादि विकरपके त्याग द्वारा विशुद्ध-झान-दर्शन स्वभाव है जिसका ऐसे तिजात्मतत्त्वमें हो निरन्तर भावना करनी चाहिए । ५७।

# ८. उमय बन्ध वतानेका प्रयोजन

.सा./ता वृ./२०-२२/४५/ पर उद्दधृत गा. १ की टीका --- अत्रैव झात्वा सहजानन्दै रूस्तभावे निजात्मनि रतिः कर्त्तव्या । तद्विसक्षणे परद्वव्ये विरतिरित्यभिप्राय । स्यहाँ इस प्रकार ( उभयवन्धको) आनकर सहज आनन्द एक भिज आत्मस्वभावमें ही रात करनी चाहिए। उससे अर्थात् निजात्म स्वभावसे विज्ञक्षण ऐसे परद्रव्यमें विरति करनी चाहिए, ऐसा अभिप्राय है। ( द्र. सं /टी./३३/१४/१०)।

द्र. सं./टी./अ२०/६ अयमत्रार्थः -- यस्यैवापूर्तस्यात्मन प्राप्त्यभावाद-नादिससारे भ्रमितोऽय जीवः स श्वामूर्तो मूर्तपञ्चन्द्रियविषयत्थागेन निरन्तरं ध्यातव्य ।= इसका तात्पर्य यह है कि जिस अमूर्त आत्मा-को प्राप्तिके अभावसे इस जीवने अनादि संसारमें भ्रमण किया है, उसी अमूर्तिक शुद्ध स्वरूप आत्माको मूर्त्त पाँचो इन्द्रियोके विषयोका त्याग करके ध्याना चाहिए ।

# ९, उमय बन्धका मतार्थ

पं. का./ता. वृ./२७/६१/१३ प्रव्यभावकर्मसंयुक्तत्वव्याख्यानं च सदा-मुक्तनिराकरणार्थभिति मतार्थो ज्ञातव्य ।== द्रव्य भाव कर्मके संयुक्त-पनेका व्याख्याल आत्माको सदामुक्त माननेवाले सदादाववादियोके निराकरणार्थ किया गया है, ऐसा मतार्थ जानना चाहिए। (पं. का./ ता वृ./१२२ /१९२३) (प प्र/टो /१/४६)।

# १०. बन्ध टाळनेका उपाय

- स सा./मू./वआ /७१ जइया इमेण जीवेण अप्पणो आसवाण य तहेव । णाद होदि विसेसंतर तु तहया ण व्धो से १७१। ज्ञानमात्रादेव वन्ध-निरोध' सिध्येत् ।
- स. सा./आ /७१/क० ४७ परपरिणतिमुज्मत् खंडयइभेदवादानिदमुदि-तमखण्डं ज्ञानमुच्चण्डमुच्चे । ननु कथमवकाशः कर्तृ कर्मप्रवृत्ते रिह भवति कथं वा पौइगल कर्मबन्ध ।४७ = जब यह जीव आत्माका और आस्रवोका अन्तर और भेद जानता है तब उसे बन्ध नही होता ।७१। ऐसा होनेपर ज्ञान मात्रसे बन्धका निरोध सिद्ध होता है । परपरिणति-को छोडता हुआ. भेदके कथनोको तोडता हुआ. यह अखण्ड और अत्यन्त प्रचण्ड ज्ञान प्रत्यक्ष उदयको प्राप्त हुआ है । अहो । ऐसे ज्ञान-में (परद्वव्यके) कर्ताकर्मकी प्रवृत्तिका अवकाश कैसे हो सकता है । तथा पौड्रगलिक कर्मबन्ध भी कैमे हो सकता है ।
- प, बि./११/४६ बह्ध पश्यत् बढ़ो मुक्त मुक्तो भवेस्सदात्मानम् । याति यदीयेन यथा तदेव पुरमश्नुती पान्ध ।४६। = जो जोव आत्माको निरन्तर कर्मसे बढ़ देखता है वह कर्मबढ़ ही रहता है, किन्तु जो उसे मुक्त देखता है, वह मुक्त हो जाता है । ठीक है पश्विक जिस मार्गसे जाता है उसी मार्गको प्राप्त हो जाता है । ८२।

# ५. कर्म बन्धके कारण प्रत्यय

# १. कर्मबन्धमें सामान्य प्रत्ययोंका काश्णपना

- ष खं,/१२/४.२.४/सू २१३/४०४ जाणि चेत्र जोगहाणाणि ताणि चेत्र मदेसंबंधट्ठाणाणि !·· ·।२१३। = जो योगस्थान है वे ही प्रदेशवन्त्र स्थान है।
- प स. प्रा. /४/ ११३ जोगा पयडि-पदेसा ठिदि-अणुभाग कसायदो कुणइ । ११ रा = जीव प्रकृति बन्ध और प्रदेशबन्धको योगसे, तथा स्थिति बन्ध और अनुभागवन्धको कषायसे करता है। (स. सि / =/३/३७१ पर उद्दघृत) (ध १२/४,२,=,१३/गा ४/२९१) (रा. वा. =/१/१/१०/१६७/१६,१९) (न च व् /१५४) (द स /म्.३३) (गो क./मू /२५७/३६४) (प स./सं /४/१६६४) (दे जनुभाग/२/१) (

Jain Education International

# २. प्रस्ययोंके सद्भावमें वर्गणाओंका युगपत् कर्मरूप परिणमन क्यों नहीं

- ध.१९/४,२,८.२/२७६/१ पाणादिवादो जदि णाणावरणीयबन्धस्स पञ्चओ-होज्ज तो तिहुवणेट्ठित्कम्मइयखंधा णाणावरणीयपच्चएण अक्षमेण किण्ण परिणमत्ते, कम्मजोगत्तं पडिविसैसाभावादो । ण, तिहुवणव्य-तरकम्मइयखंधेहि देसविसयपद्वासत्तीए अभावादो जदि एक्खेत्तो-गाढाकम्मइयरबंधा पाणादिवादादो कम्मयजाएण परिणमंसि लो सठववलोगमयजीवाणं पाणादिवादपच्चण्ण सठवे कम्मइयखंधा. अक्रमेण णाणावरणीयपज्जाएण परिणदा होति । पद्माससीए एगोगा-हणविसयाए संतीए त्रिण सब्वे कम्मइयअखधा णाणावरणीयसरूवेण ऐगसमएण परिणमति, पत्त दउभ दहमाणदहणस्मि व जीवस्मि तहाविहसत्तीए अभावादो। कि कारण जीवम्मि तारिसी सत्ती णरिथ । सामावियादो ।' = प्रश्न – यदि प्राणातिपात (या अन्य प्रत्यय हो) ज्ञानावरणीय (आदि) के बन्धका कारण है तो तीनों लोकोमें स्थित कार्मण स्कन्ध ज्ञानावरणीय पर्यायस्वरूपसे एक साथ क्यों नहीं परिणत होते हैं, क्योकि, उनमें कर्म योग्यताकी अपेक्षा समानता है गउत्तर- नहीं, क्योंकि, तीनो लोकोंके भीतर स्थित कार्मण स्कन्धोमें देश विषयक प्रत्यासत्तिका अभाव है। प्रश्न-यदि एक क्षेत्रावगाह रूप हुए कार्मण स्कन्ध प्राणातिपातके निमित्तसे कर्म भर्याय रूप परिणमते हैं तो समस्त लोकमें स्थित जीवोके प्राणति-पात प्रत्ययके द्वारा सभी कार्मण स्कन्ध एक साथ ज्ञानावरणीय रूप पर्यायसे परिणत हो जाने चाहिए। उत्तर - एक अत्रगाहनाविषयक प्रत्यासत्तिके होनेपर भी सन कार्मण स्कन्ध एक समयमें ज्ञानावरणीय स्वरूपसे नही परिणमते है, क्योकि, प्राप्त ईधन आदि दाह्य बस्तुको जलानेवाली अग्निके समान जीवमे उस प्रकारकी शक्ति नहीं है। प्रश्न-जीवमें बेसी शक्ति न होनेका कारण क्या है। उत्तर-उसमें वैसी शक्ति न होनेका कारण स्वभाव ही है ।
- ध १५/३४/६ जदि सिच्छत्तादिपच्चएहि कम्मइयवग्गणक्संधा अट्ठ-कम्मागारेण परिणमति तो एगसमएण सव्वकम्मइयवग्गणक्संधा कम्मगारेण [किण] परिणमति, णिधमाभावादो । ण; दव्व-खेत्त-काल-भावे त्ति चटुहि णियमेहि णियमिदाण परिणामुवलभादो । दव्वेण अभवसिद्धिएहि अणंतगुगाओ सिद्धाणमणंतभागमेत्ताओ चेव वग्ग-णाओ एगममएण एगजीवादो कम्म सरूवेण परिणमति । = प्रश्न-यदि मिध्यात्वादिक प्रत्ययोके द्वारा कार्मण वर्गणाके स्कन्ध आठ कर्मरूपसे परिणमन करते है, तो समस्त कार्मण वर्गणा के स्कन्ध उठ कर्मरूपसे परिणमन करते है, तो समस्त कार्मण वर्गणा के स्कन्ध एक समयमे आठ वर्मरूपसे क्यो नही परिणत हो जाते, क्योकि, उनके परिणमनकः काई नियामक नही है १ = उत्तर - नही, क्योकि द्रव्य, क्षेत्र, वाल और भाव, इन चार नियामको द्वारा नियमको प्राप्त हुए उक्त स्कन्धोका वर्मरूपसे परिणमन शया जाता है । यथा--द्रव्युकी अपेक्षा अभवसिद्धिक जीवोसे अनन्तगुणी और सिद्ध जीवोके अनन्तवे भाग मात्र ही वर्गणाएँ एक समयमें एक जीवके साथ वर्म स्वरूपसे परिणत होती है ।

# ३. एक प्रत्ययसे अनन्त वर्गणाओंमें परिणमन कैसे

ध १२/४.२.५२/२.०८/१२ कधमेगो पाणादिवासो अणते कम्मइयक्खंधे णाणावरणोय सरूवेण अक्षमेण परिणमावेदि, बहुसु एकस्य अक्षमेण बुत्तितिरोहादो । ण, एयस्स पाणादिवादस्स अणतसत्तिजुत्तस्स तदविरोहादो । = प्रश्न-प्राणातिपात रूप एक ही कारण अनन्त कामण स्वन्धोका एक साथ ज्ञानावरणीय स्वरूपसे कैमे परिणमाता है. क्योकि. बहुतोमें एककी युगपत्र वृत्तिका विरोध है ? उत्तर-नही. क्योकि. प्राणातिपात रूप एक ही कारणके अनन्त शक्तियुक्त होनेसे वैसा होनेमें कोई विरोध नहीं आता ।

### ४) बन्धके प्रत्ययोंमें मिथ्याखकी प्रधानता क्यों

प, ध,/उ,/१०३७-१०३= सर्वे जीवमया भावा टहान्तो बन्धसाधक ( एकत्र व्यापक कस्मादन्यत्राव्यापक: कथस् ।१०३७। अथ तत्रापि केषांचित्संज्ञिनां बुद्धिपूर्वक । मिथ्याभावो गृहीतारूयो मिथ्यार्था-कृतिसंस्थित: ।१०३८। = प्रश्न — जबकि सब ही भाव जीवमय हैं तो कहींपर कोई एक भाव (मिथ्यास्व भाव) व्यापक रूपसे बन्धका साधक दृहान्त क्यों, और कहीं पर कोई एक भाव (इतर भाव) व्याप्य रूपसे ही बन्धके साधक दृहान्त क्यो ? उत्तर — उसमें व्यापक रूपसे बन्धके साधक भावोमें भी किन्ही संज्ञी प्राणियोके वस्तुके स्वरूपको मिथ्याकारमें गृहीत रखनेबाला गृहीत नामक बुद्धिपूर्वक मिथ्यास्व भाव पाया जाता है ।१०३८।

# ५, कषाय और योग दो प्रत्यर्थीसे बन्धर्मे इतने भेद क्यों

ध १२/४.२.५.१४/२१०/४ कधं दो चेन पच्चयो अट्ठण्णं कम्माणं वत्तीसाणं पयडि-ट्ठिदि-अणुभाग-पदेसत्रंधाण कारणत्त पडिवज्जते । ण, अम्रुद्धपज्जवट्ठिए उजुमुदे अणं तसत्तिसंजुत्तेगदव्वत्थित्तं पडि-विरोहाभावादो । -- प्रश्न -- उक्त दो ही (योग व कषाय ही) प्रत्यय आठ कर्मों के प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रवेश रूप वक्तीस वन्धों-की कारणताको कैसे प्राप्त हो सकते है ! उत्तर -- नहीं, क्योकि अशुद्ध पर्यायाधिक रूप ज्रुजुसूत्र नयमें अनन्त शक्ति युक्त एक द्रव्यके अस्तित्त्वमें कोई विरोध नही है ।

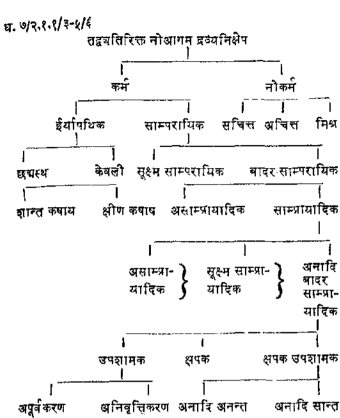
# अविरति कर्म बन्धमें कारण कैसे

ध. १२/४,२,२,३/२७१-२८१/६ कम्मबंधो हि णाम, मुहासुहपरिणामेहितो जायदे, ' असंतवयण पुण ण सुहपरिणामो, णो असुहपरिणामो योग्गलस्स तप्परिणामस्स वा जीवपरिणामत्तविरोहादो । तदो णाणावरणीयभंधस्य कारणं । • ण पाणादिवाद-णासंतवयणं पच्चओ वि, भिण्ण जीवविसयरस पाण-पाणिविओगस्स कम्मबध-हेउत्तविरोहादो । णाणावरणीयबंधणपरिणामजणिदो वहदे पाण-पाणिवियोगो वयणकलावो च । तम्हा तदो तेसिमभेदो तेणेव कारणेण णाणावरणीयबंधरस तेसि पच्चयत्त पि सिद्धं। = प्रश्न - कर्मका बन्ध ज्ञुभ व अञ्चभ परिणामोंसे होता है। १, परन्तु असत्य वचन न तो शुभ परिणाम है और न अशुभ परिणाम है, क्यो कि पुद्रगलके अथवा उसके परिणामके जीव परिणाम होनेका विरोध है। इस कारण असत्य वचन ज्ञानावरणीयके वन्धका कारण नहीं हो सकता। 💀 २, इसी प्रकार प्राणातिपात भी ज्ञानावरणीयका प्रत्यय नहीं हो सकता, क्यो कि, अन्य जीव विषयक प्राण—प्राणि वियोगके कम जन्ध-में कारण होनेका विरोध है ! उत्तर-प्रकृतमें प्राण-प्राणि विभोग और वचन कलाप चूँकि ज्ञानावरणीय बन्धके कारणभूत परिणामसे उत्पन्न होते है अतएव उससे अभिन्न है। इस कारण वे ज्ञानावरणीय बन्धके प्रत्यय भी सिद्ध होते है।

### **बंधक**— १. बन्धकके भेद

नोट---नाम स्थापनादि भेद । दे० निक्षेप ।





### २. बन्धकके भेदोंके लक्षय

ध. ७/२,१,१/१./पं. तत्थ सचित्तणोकम्मदव्वकंधया जहा हत्थीणं बधया, अस्साणं बंधया इच्चेक्सादि । अचित्तणोकम्मदव्वकंधया तहा कट्ठाणं बंधया, मुप्पाणं बंधया कडयाणं वधया इच्चेनमादि । मिस्सणोकम्मदव्वकधया जहा साहरणाण हत्थीणं वंधया इच्चेनमादि । मिस्सणोकम्मदव्वकधया जहा साहरणाण हत्थीणं वंधया इच्चेनमादि । (४/९) · · तत्त्य जे बधपाहुडजाण्या उवजुत्ता आगमभाववंधया णाम । णोआगमभाववंधया जहा कोह-माण-माय-लोहपेम्माइं अप्पाणाइं करेता ।(४/९१) = सचितनोकर्मद्रव्यवन्धक जैसे-हाथी वाँधनेवाले, घोडे बाँधनेवाले इत्यादि । अचित्तनोकर्मद्रव्यवन्धक जैसे-लकडी बाँधनेवाले इत्यादि । अचित्तनोकर्मद्रव्यवन्धक जैसे-लकडी बाँधनेवाले, सूपा बाँधनेवाले, कट (चटाई) बाँधनेवाले इत्यादि । मिश्र नोकर्म द्रव्य बन्धक जैसे-आभरणो सहित हाथियोके वाँधने-बाले इत्यादि ।(४/९)। उनमें बन्धप्राभृतके जानकार और उसमें उपयोग रखनेवाले आगमभाव बन्धक है । नो आगम भाववन्धक जैसे-कोध, मान, माया, लोभ व प्रेमको आत्मसात् करनेवाले ।

मोट-इनके अतिरिक्त शेष भेदोके लक्षण- दे० निक्षेप ।

### बंधन--- १. बन्धन नामकर्मका उक्षण

- स, सि /
  स, सि /
  १९/१२-६/१२ হारीरनामकमोंदयवशादुपाचानां पुद्रगला-नामन्योन्यप्रदेशसंश्लेषण यतो भवति तद्दवन्धननाम । (तस्याभावे शरीरप्रदेशानां दारुनिचयवत् असपर्क स्याद रा वा.) । = जरीर नामकर्मके उदयसे प्राप्त हुए पुद्रगतोका अन्योन्य प्रदेश सश्लेष जिसके निमित्तसे होता है, वह बन्धन नामकर्म है। इसके अभावमें शरीर लकडियोके ढेर जैसा हो जाता है। रा था) (रा या /८/११/६/-४७६/२४) (ध १३/६.६.१०१/३६४/१) (गो क/जी प्र./३३/-२६/१)।
- ध.६/१.६-१.२९/१२/११ सरीरट्ठमागधाण पोग्गलक्खधाण जीवसंबद्धाण जैहि पोग्गतेहि जीवसवद्धे हि पत्तोदएहि परोप्पर कीरड तेसि भोग्गलक्खधार्ग सरीरबधणसण्णा. कारणे कज्जुवयारादो, कत्तार-गिद्देसादो वा ! जइ सरोरबंधणणामकम्मं जीवस्स ण होज्ज, तो बाछुवाकाय पुरिससरीर व सरीर होज्ज परमाणूणमण्णोण्णे बधा-

भावा। = शरीरके लिए आये हुए जीव सम्बद्ध पुद्रगल स्कन्धोंका जिन जीव सम्बद्ध और उदय प्राप्त पुद्रगलोके साथ परस्पर बन्ध किया जाता है उन पुद्रगल स्कन्धोंको शरीर बन्धन संज्ञा कारणमें कार्यके उपचारसे, अथवा कर्नु निर्वेशने है। यदि शरीर बन्धन नामकर्म जीवके न हो, तो बालुका द्वारा बनाये पुरुष-शरीरके समान जीव-का शरीर होगा, क्योंकि परमाणुओका परस्परमे बन्ध नही है।

### २. बन्धन नाककर्मके भेद

ष. रवं. ६/१.१-१/सू. ३२/७० जं तं शरीरवधणणामकम्म तं पंचतिह, ओरालियसरोरबंधणणामं वेउन्वियसरीरबंधणणामं आहारसरीरबंध-णणामं तेजासरीरबंधणणाम कम्मइयसरीरबंधणणामं चेदि । ६२। = जो शरीर बन्धन नामकर्म है वह पाँच प्रकारका है – औदारिक शरीर बन्धन नामकर्म, वैक्रियिक शरीर बन्धन नामकर्म, आहारक शरीर बन्धन नामकर्म, तै जसशरीर बन्धन नामकर्म, आहारक शरीर बन्धननामकर्म, तै जसशरीर बन्धननामकर्म और कार्मणशरीर बन्धन नामकर्म । ( ष रवं. १३/४.४/सू. १०४/३६७ ), ( पं. सं./पा./ ११), ( प. सं./प्रा./२/४/पृ. ४७/पं. ६ ); ( म. बं./ १/§ ६/२९ ), ( गो, क/जी, प्र./३३/२१/१ ) ।

\* बन्धन नामकर्मकी बन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणाएँ तथा तरसम्बन्धी नियम शंकादि---दे॰ वह वह नाम।

- वेंधन बद्धत्व---- रा. वा./२/७/१३/११२/२७ अनादिसंततिवन्धन-बद्धत्वमपि साधारणम् । कस्मात् । सर्वद्रव्याणां स्वात्मीयसंतान-बन्धनबद्धत्वं प्रत्यनादित्वात् । सर्वाणि हि द्रव्याणि जीवधर्माधर्मा-काशपुद्धगलारूयानि । प्रतिनियतानि पारिणामिकचेतन्योपयोग-गतिस्थित्यवकाशदान-वर्त्तनापरिणाम-वर्ण-गंध-रस-स्पर्शादिपर्याय -संतानबन्धनबद्धानि । कमोंदयाद्यपेक्षाभावात्तदपि पारिणामिकम् । यदस्यानादिक्मेसततिबन्धनबद्धस्व तदसाधारणमपि सन्न पारि-णामिकम्; कर्मोदयनिमित्तत्वात् । = अनादि बन्धन बद्धत्व भो साधारण गुण है । सभी द्रव्य अपने अनरदिकालीन स्वभाव सन्तति-से बद्ध है, सभीके अपने-अपने स्वभाव अनादि अनन्त है। **अर्थात्** जीव, धर्म, अधर्म, आकाश, काल और पुद्रगल नामके द्रव्य क्रमश. पारिणामिक चैत्तन्य उपयोग, गतिदान, स्थितिदान, अवकाशदान, वर्त्तनापरिणाम, और वर्ण-गन्ध-रस और स्पर्शादि पर्याय सन्तानके अन्धनसे बद्ध है। इस भावमे कर्मोदय आदिकी अपेक्षा न होनेसे परिणामिक है। और जो यह अनादिकालीन कर्म बन्धन बद्धता जीवमें पायी जाती है, वह पारिणामिक नही है, किन्तु कमोंदय निमित्तक है ।

बंधसमुत्पत्तिक स्थान--हे॰ अनुभाग/१।

बंध स्थान— स. सा /आ /४३-५१ यानि प्रतिविशिष्ठप्रकृतिपरि-णामलक्षणानि बन्धस्थानानि । = भिन्न-भिन्न प्रकृतियोके परिणाम जिनका लक्षण है ऐसे जो बन्ध स्थानः ।

बंध स्पर्शं ---- दे० स्पर्श ।

बंधावलि- दे॰ आवली ।

### ৰকুহা----

स, सि /१/४६/४६०/६ नैर्ग्रन्थ्यं प्रतिस्थिता अखण्डितवता शरीरोप-करणविभूषानुवर्तिनोऽनिविक्तपरिवारा मोहङावतयुक्ता वक्दुका । शवलपर्याग्रवाची बकुशा । =जो निर्ग्रन्थ होते है, व्रतोंका अखण्ड रूगसे पालन वरते है, इग्रोर और उपकरणोकी शोभा वढानेमे लगे रहते है, परितारसे घिरे रहते है ( ऋद्धि और यशकी कामना रखते है, सात और गौरवके आधार है ( रा. था. ) और विविध प्रकारके मोहसे युक्त है, वे बकुश कहलाते है। यहाँ पर बकुश शब्द 'श्रथल' (चित्र-विचित्र) शब्दका पर्यायवाची है। ( रा. वा./ह/86/२/६३६/-२१) ( चा सा /१०१/२)।

#### २. बकुश साधुके भेद

- स. सि./१/४५१/१२ चकुशो द्विविव उपकरण-वकुश अरोरवकुश-श्चेति । तत्रोपकरणवकुशो बहुविशेषग्रुक्तोएकरणाकाङ्श्री । शरोर-संस्कारसेवी दारीरवकुशा । =वकुशा दो प्रकारके होते है, - उपकरण बकुश और शरीरबकुशा । उनमेसे अनेक प्रकारकी विशेषताओको लिये हुए उपकरणोको चाहनेवाला उपकरण बकुश होता है, तथा शरीरका संस्कार करनेवाला शरीर-चकुश है ।
- रा वा / १/४७/४/६३=/४ वकुशो द्विधि -- उपनरणबद्ध शरीर-बकुशश्वेति । तत्र उपकरणभिष्वकृषित्तो विविधविचित्रपरिष्रहयुक्त. बहुविशेषयुक्तोपकरणकाड्शी तत्संस्कारप्रतीकारसेवी भिक्षुरुपकरण-बकुशो भवति । शरीरमस्कारसेवी शरीरवकुश । = वकुश दो प्रकार-के है- उपकरण-बकुश और शरोर-वकुश । उपकरणोमें जिसका चित्त आसक्त है, जो विचित्र परिग्रह युक्त हे, जो मुन्दर सजे हुए उपकरणोकी आकांक्षा करते है तथा इन संस्कारोके प्रतीकारकी सेवा करनेवाले भिक्षु उपकरण बकुश है । शरीर संस्कारसेवी शरीर बकुश है । (चा सा /१०४/१) ।
- भ. आ,/बि-/१९६५०/१७२२/२ रात्रौ अधेष्ट कोने, सस्तर च यथाकाम बहुतर करोति, उपकरणबकुको । देहबकुश दिवसे वा कोते च य पार्श्वस्थ । = जो रातमे सोते है, अपनी इच्छाके अनुसार बिछौना भी बडा बनाते है, उपकरणोका सग्रह करते है, उनको उपकरण बकुश कहते है । जो दिनमे सोता है उसको देहत्रकुश कहते है ।

\* बकुश साधु सम्बन्धी विषय--दे० साधु/४।

- **बड़ा नगर---**राजस्थानमे कोटाका प्रदेश। (जेन साहित्प्र इति-हःस। ए २१६/प्रेमी जी)।
- विद्ध----- ५ /३ /६८ मोहरूमधितो वङ । = मोहरी २ कर्मसे आवृत ज्ञानको बद्ध वहते है ।
- **दध -**स सि./१/११/३२१/२ = आयुरिन्द्रियवलप्राणवियोगकारण वध ।
- स, सि /0/२५/३६६/२ दण्डकठावेत्रादिभिशभिषात प्राणिना वध, न प्राणव्यपरोपणम्, तत प्रागेत्रास्य विनिवृत्तस्तात् । = १ आयु, इन्द्रिय ओर श्वासोचण्यासवा जुदा कर देना वप है । (रा वा /६/-१९/४/४९९/२८), (प प्र /टी /२/१२७)। २ डडा, चावुक और बेंत आदिसे प्राणियोको मारना वध हे । यह यधका अर्थ प्राणोका वियोग करना नहीं लिया गया है, क्योंकि अतिचारके पहले ही हिसाका रवाग कर दिया जाता है । (रा वा /७/२५/२४६८/१९ )।
- प प्र/टी /२/१९७/२/1/१ निष्ट्रचयेन मिथ्यात्वविषयक्षाय्यपरिणाम स्पत्रध ात्रकीय । = निष्ट्रचयकर मिथ्यात्व विषय वषाय परिणाम-रूप निजवान ।

मनोचिकारमकुर्वती सम पुराक्रतदुष्कर्मफलमिदमिमे वराका कि कुर्वन्ति, शरीरमिद जलबुद्रबुद्रवद्विशरणस्वभावं व्यसनकारणमेतै-र्वाध्यते, सज्ञानदर्शनचारित्राणि मम न केनचिदुपहन्यते इति चिन्त-यतो वासिलक्षणचन्दनानुलेपनसमदर्शिनो वधपरिषहक्षमा मन्यते।

= तीक्ष्ण तलवार, मूसर और मुद्रगर आदि अस्वोके द्वारा ताडन और पीडन आदिसे जिसका शरीर तोडा मरोडा जा रहा है तथापि मारने वालोपर जो लेशमात्र भी मनमें विकार नहीं लाता, यह मेरे पहले किये गये दुष्कर्मका फल है, ये बेचारे क्या कर सकते है, यह शरीर जलके बुलवुलेके समान विशरण स्वभाव है, दुखके कारणको ही ये अतिशय वाधा पहुँचाते है, मेरे सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन और सम्यक् चारित्रको कोई नष्ट मही कर सक्ता इस प्रकार जो विचार करता है वह वसूलीसे छीलने और चन्दनसे लेप करनेमें समदर्शी होता है, इसलिए उसके बध परीषह जय माना जाता है। (रा. बा./ १/१/१</

**बंध वचन**---दे० वचन ।

बध्यघातक विरोध-- दे० विरोध।

- **बध्यमान कर्म—**घ, १२/४, २,१०,२/३०३/४ मिथ्यात्वाविरति-प्रमादकषाय-योगै कर्मरूपतामापाद्यमान कॉर्मणपुद्रगलस्कन्धो बध्यमान । = मिथ्यात्व, अविरत्ति, प्रमाद, कपाय और योगके द्वारा कर्म स्वरूपको प्राप्त होने वाला कार्मण पुद्रगल स्कन्ध बध्यमान कहा जाता है।
- बर्नवारो लाल--माखनपुरके निवासी जैन पण्डित थे। खतौलीके चैत्यालयमें वि. ११६६ मे भविष्यदत्तचरित्र रचा जो कि कवि धन-पालके अपभ्रश बन्धका पद्यानुवाद है। (हि. जै. सा. इ./१०४ कामता)।
- **बनारसोदास** अगरा निवासी श्रीमान वैश्य थे। इनका जम्म जौनपुरमें खरगसेनके घर माथ शु ११ वि १६४३में हुआ था। पहिले आप श्वेताम्वर आम्नायमें थे वादमे दिगम्बर ही गये। कुछ समय तक जवाहरातका व्यापार भी किया। वेदान्ती विचारोके कारण अध्यात्मी कहलाते थे। महाकवि गोस्वामी तुलसीनासके समकालीन थे। आपकी निम्न कृति्यें प्रसिद्ध है—१ नवरस पद्यावली (यह एक शु गार रसपूर्ण रचना थी जो पीछे विवेक जागृत होनेपर इन्होंने जमुनामें फेक दी।) २ नाममाला, ३ नाटक समयसार (वि १६६३) ४ वनारसी विलास (वि १७०१), ४ कर्म प्रकृति विधान (वि १७००); ६. अर्घ कथन्तर (वि १६६८)। समय—वि १६४३-१७०० (ई १४८७-१६४४)। (बे. १२१२०३)। (तो १४१४४८)।
- बनारसो विलास-प बनारसीदास ( ई० १७०१) द्वारा रचित आध्यात्मिक भाषा पड रम्प्रह । (ती /8/२४४) ।
- बिट्यिंद उत्कलिका ग्रामके समीप 'प्रणवल्ती' थामसे आपने आचार्य क्युभनडि य रविनन्दिसे झान व उपदेश प्राप्त करके षट्खण्ड-

के प्रथम ६ खण्डोप, ६०००० श्लोक प्रमाण व्याख्या प्रज्ञाप्ति नामकी टोका, तथा कथाय पाहुड की भी एक उच्चारणा नामकी संक्षिप्त टीका लिखी। पीछे वाटयाम (अडौटा) के जिनालयमें इसटीका के दर्शन करके भो वीरसेनस्वामीने षट्खण्डके पॉच खण्डोपर धवला, नामकी टीका रची थी। समय-ई० २०१ (विश्वेष दे. परिशिष्ट)। बर्छ---- १ मन, वचन, व काय वल---दे० वह वह नाम । २. तुज्य वल विरोध--- दे० विरोध ।

aल ऋदि- दे० ऋदि/६।

- दर्लचंद्र धवणवेलगोसाके शिलासेख नं.७ के अनुसार आप दिगम्बराचार्य धर्मसेन नं २ (ई०६७१)के शिष्य थे। समय-वि. ७४७ (ई० ७००) (भ. आ /प्र. ११/प्रेमी)।
- बलदेव --- १. पुन्नाट संघकी गुर्वावजीके अनुसार आप मित्रवीरके शिष्य तथा मित्रकके गुरु थे। समय (ई० रा० १ का पूर्व ) (दे० इति अह); २ अवग वेलगोलाके शिलालेख नं,१४ के आधारपर कनकसेनके गुरु थे। समय-वि, ७०७ (इ० ६५०) (भ. आ./प्र. १६/प्रेमी) ३ अवणचेल-गोलाके शिलालैख नं. ७ के आधारपर आप धर्मसैनके गुरु थे। समय—वि॰ ७५७ (ईं॰ ७००) (भ. आ /प्र. ११/प्रेमो जो) ४. ह. पु/ सर्ग/श्लोक न' वसुदेवका पुत्र था (३२/१०) कृष्णको जन्मते हो नन्द गोपके घर पहुँचाया (३४/१२) वहाँ जाकर उसको शिक्षित किया (३४/६४) द्वारकाकी रक्षाके लिए द्वैपायन मुनिसे प्रार्थना करनेपर केवल प्राण भिक्षा मिली (६१/४८-९९) जंगलमें जरतकुमार द्वारा कृष्णवे मारे जानेपर (६३/७) ई माह तक कृष्णके शवको लिये फिर (६३/११-६०)। फिर देवके (जो पहले सिद्धार्थ नामक सारथि था) सम्बोधे जानेवर (६३/६१-७१) दीक्षा धारण कर (६३/७२) घोर तप किया (७५/११४)। सौ वर्ष तपश्चरण करनेके पश्चात स्वर्गमें देव होकर (६५/३३) नरकमें जाकर कृष्णको सम्म्रोधा (६५/४२-५४) -- विशेष दे० शलाका पुरुष/३ ।
- **खल्लदेव सूरि** आप भगवती आराधनाकार आचार्य शिवकोटि (शिवार्य) के गुरु बताये जाते हैं। आप स्वयं चन्द्रनन्दि नामक आचार्यके शिष्य थे। तदनुसार आपका समय-ई० श०१ पूर्वार्ध आता है। (भ आ /प्र,/१६ं/प्रेमी जो)।
- बलभेद्रे १ सुमेरु सम्बन्धी नन्दन वनमें स्थित एक प्रधान क्रूट व उसका स्वामी देव। अपरनाम मणिभद्र है। - दे० लोक ३/६। २. सनत्कुमार स्वर्गका छठा पटल व इन्द्रक--दे० स्वर्ग/१/३।
- बलमद---- दे० मद ।
- वलमित्र --- श्वेताम्बर आम्क्सयके अनुसार इनका अपरनाम वधुमित्र था।--दे० वधुमित्र।
- बलाकः पिच्छ मुल सघकी गुर्बावलीके अनुसार आप आचार्य उमास्वामीके शिष्य थे। समन्तभद आचार्यके समकालीन तथा लोहाचार्य तृतीयके सहधमथि। लोहाचार्यका नाम मूल नन्दिसंघमें आता है। पर इनका नाम उसी नन्दिसघके देशीय गण नं० २ में आता है। अर्थात् ये देशीय गण न. २ के अप्रणी थे। समय-वि. ९७७-२५५ (ई १२०-२३१) विशेष दे० इतिहास/७/१,४।

बलि ---- १. धूजा (प प्र /२/१३१); २. आहारका एक दोष-दे० आहाराग/४/४ ३. वसतिकाका एक दोष -- दे० वसतिका। ४. ह. पु /२०/श्ताक नं० उज्जयनी नगरीके राजा श्रीधमकि ४ मन्त्रो थे। बलि, प्रह्वाद, वृहस्पति व नमुचि। (४) एक समय राजाके संग मुनि बन्दनार्थ जाना पडा (८)। आते समय एक मुनिसे वाद-विवाद हो गया जिसमें इनको परास्त होना पडा (१०)। इससे क्रुद्ध हो प्रतिकारार्थ रात्रिको मुनि हत्याका उद्यम करनेपर वनदेवता द्वारा कील दिये गये। तथा देशसे निकाल दिये गये (११)। तरपश्चाद हस्तनागपुरमे राजा पद्मके मन्त्री हो गये। वहाँ उनके शत्रु सिहरथको जीतकर राजासे वर प्राप्त किया (१७)। मुनि सधके हस्तनाग५र पधारनेपर वरके बदलेमें सात दिनका राज्य ले (२२) नरमेध यज्जके महाने. सकल मुनिसंघको अग्निमें होम दिया (२३)। जिस उपसर्गको विष्णु कुमार मुनिने दूर कर इन चारोको देश निकाला दिया (६०)।

- **खलींद्र** वर्तमानकासोम सातवें प्रतिनारायण थे। अपरनाम प्रहरण व प्रह्लाद था। (म. पु/ईई/१०१) विशेष परिचय—दे० झलाका पुरुष/४।
- खल्लाक देव कर्नाटक देशस्थ होय्सलका राजा था। इसके समय-में कर्नाटक देशमें जैन धर्मका प्रभाव खूब बढा। विष्णुनर्धनके उत्तराधिकारी नारसिंह और उसके उत्तराधिकारी बन्लाक देव हुए। विष्णुवर्धन द्वारा किया गया जीनियोपर अध्याचार इसने दूर किया। यद्यपि ध. २/प्र. ४ के अनुसार इनका समय ई० ११०० बताया गया है, परन्तु उपरोक्त कथनके अनुसार इनका समय-ई० ११६३-११६० आना चाहिए। (ध. सं. २/प्र ४/ H L. Jam)।
- **बहरू**----भ. आ /बि /७००/८८२/६ तितिणीकाफलरसप्रभृतिकं च अन्यद्दबहत्तं। झ्कांजी, द्राक्षारस, इमलीका सार, वगैरह गाढ पानक-को बहल कहते है।

# बहिरात्मा—

- मो पा./मू / ९ बहिरत्थे फुरियमणो इदियदारेण णियसरूवन तो। णियदेहं अप्पाण अजमवसदि मुढदिट्ठीओ ।८। णियदेहसारेत्थं पिच्छिलण परविग्गह पयत्तेण। अच्चेयणं पि गहिरुं भाइज्जह परम-भाएण ।१। व्वाह्य धनादिकमे स्फुरत अर्थात तत्पर है मन जिसका, बह इन्द्रियोंके द्वारा अपने स्वरूपसे च्युत है अर्थात इन्द्रियोको ही आत्मा मानता हुआ अपनी देहको हो आत्मा निश्चय करता है, ऐसा मिथ्यादृष्टि बहिरात्मा है :२। (स रा /७) (प. प्र./मू./१/१३) बह बहिरात्मा मिथ्यात्व भावसे जिस प्रवार अपने देहको आत्मा मानता है, उसी प्रवार परका देहको देख अचेतन है फिर भी उसको आत्मा माने है, और उसमें बडा यत्न करता है ।६।
- नि. सा./मु /१४९ १४२ आवासयपरिहीणों समणो सो होदि वहिरप्पा १९४९) अतरबाहिरजप्पे जो बटुइ सो हवेइ वहिरप्पा ११६००० माणविहीणो समणो बहिरप्पा इदि विजाणीहि ।१६१। चषर् आवश्यक कियाओसे रहित अमण वह बहिरात्मा है ।१४९। और जो अन्तर्वाह्य जल्पमे वर्त्तता है, वह वहिरात्मा है ।१४०। अथवा ध्यानसे रहित आत्मा वहिरात्मा है ऐसा जान ।१४१।
- र, सा /१३४-१३७ अप्पाणाणज्माणज्माणजम्मवणसुहमिगरसायणप्राण । मोसूणवखाणसुह जो भुजइ सो हु बहिरप्पा ११३६। देहकलत्त पुत्त मित्ताइ बिहावचेदणारूव । अप्पसरूर्व भावइ सो चेव हवेइ बहिरप्पा १९३४। = आत्माके ज्ञान, ध्यान व अध्ययन रूप सुखामृतको छोडकर इन्द्रियोके सुखको भागता है, सो ही बहिरात्मा है ।१३६। देह, कलत्र, पुत्र व मित्रादिक जो चेतनाके विभाविक रूप है, उनमें अण्नापनेकी भावना करनेवाला बहिरात्मा होता है ।१३६।
- यो सा यो /अ मिच्छा-दसण-मोहियउ परु अप्या श मुणेइ। सो नहि-रप्पा जिण भणिउ पुण स्सार भमेइ ।आ च्छो मिथ्यादर्शनसे मोहित जीव परमात्माको नही समभता, उसे जिन भगवादने बहिरात्मा कहा है, 3ह जोव पुन पुन ससारमे परिभ्रमण करता है ।आ

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

१८२

- ज्ञानसार/३० मदमोहमानसहित रागढेवैनित्घसंतग्नः । विषयेषु तथा खुद्ध बहिरात्मा भण्यते सेंघ. १३० चजो मद. मोह व मान सहित है, राग-द्वेषसे नित्य संतप्त रहता है, विषयोंमें अति आसक्त है, उसे बहिरात्मा कहते है ।३०।
- का./अ./सू./१६३ मिच्छल-परिणदप्पा तिव्व-कसाएण सुद्ठु आविट्ठो । जीव देह एक्कं मण्णतो होदि बहिरप्पा ।१९३१ = जो जीव मिथ्यास्व कर्मके उदय रूप परिणल हो, तीव कषायमे अच्छी तरह आविष्ट हो, और जीव तथा देहको एक मानता हो, वह बहिरास्मा है ।१९३।
- प्र, सा./ता, चू,/२३८/३२१/१२ मिथ्याःवरागाविरूपा वहिराग्मावस्थाः। - मिथ्याःव व राग-द्वेषावि कथायोंसे मलीन आत्माकी अत्रस्थाको वहिरात्मा कहते हैं।
- द्र, सं,/टी./१४/४६/८ स्वशुद्धारमसंवित्तिसमुस्पन्नवास्तवसुखारप्रतिपक्ष-भूतेनेन्द्रिगसुखेनासको अहिरात्मा. अथवा देहरहितनिजशुद्धात्म-द्वत्र्यभावनालक्षणभेदज्ञानरहितरवेन देहादिपरद्वव्येष्वेकस्वभावना-परिणती बहिरात्मा....अथवा हेयोपादेयविचारकचित्तं निर्दोषपर-मात्मनो भिन्ना रागाइयो दोषा., शुद्धचैतण्यलक्षण आत्मा, इत्युक-लक्षणेषु चित्तदोषारमासु त्रिषु वीतरागसर्वज्ञप्रणीतेषु अन्येषु वा पदार्थेषु यस्य परस्परसापेक्षनयविभागेन श्रद्धानं ज्ञानं च नास्ति स बहिरात्मा। 🛶 १, निज बुद्धात्माके अनुभवसे उत्पन्न यथार्थ सुखंसे विरुद्ध जो इन्द्रिय सुख उसमें आसक्त सो अहिरारमा है। २. अथवा देह रहित निज शुद्धारम द्रव्यकी भावना रूप भेदविज्ञानसे रहिले होनेके कारण देहादि अभ्य इव्योंमें जो एकस्व भावनासे परिणत है यानी - देहको ही आत्मा समझता है सो बहिरात्मा है। ३. अथवा हेयोपादेयका विचार करनेवाला जो 'चित्त' तथा निर्दीष परमाश्मास भिन्न रागादि 'दोष' और शुद्ध चैतन्य लक्षणका धारक 'आत्मा' इन ( चित्त. दोष व आत्मा ) तीनोंमें अथवा सर्वज्ञ कथित अन्य पदार्थोंमें जिसके परस्पर सापेक्ष नयों द्वारा श्रद्धान और ज्ञान नहीं है वह बहिरात्मा है।

### २. बहिराध्मा विश्लेष

का. अ./टी./१९३ उत्कृष्टा अहिरात्मा गुणस्थानादिमे स्थिताः । द्वितीये मध्यमा, मिश्रे गुणस्थाने जघन्यका इति । -- प्रथम मिध्यास्व गुण-स्थानमें जीव उत्कृष्ठ वहिरात्मा है, दूसरे सासादन गुणस्थानमें स्थित मध्यम बहिरात्मा है, और तीसरे गुणस्थान वाले जघन्य वहि-रात्मा है।

# **बहिर्यानक्रिया---**दे० संस्कार/२।

💐 🚰 मतिज्ञानका एक भेव---दे० मतिझान/४ ।

**खहुकेतु** ---- विजयार्धकी दक्षिण अेणीका एक नगर--- दे० विद्याधर ।

### बहुजनपुच्छा दोष—वे॰ आहोचना/४।

- **अहुमान** भू आ./२८३ सुसर्ध्यं जप्पती वायंती चावि णिडज-राहेहुं। आसादणं ण कुल्ला तेण किन्नं होदि बहुमाणे ।२वशाल आंग-पूर्वादिका समयक् अर्थ उच्चारण करता वा पढता, पढ़ासा हुआ/जो भव्य कर्म निर्जराके लिए अन्य आचार्टोंका वा शास्त्रोंका अप्रमान नहीं करता है वही बहुमान गुणको पालसा है।
- भ, आ, /वि /११२/२६१/३ बहुमाणे सन्मान । शुचेः कृताञ्चलिपुटस्य अनाक्षिप्तमनसः साहरमध्ययनम् ।==भवित्रतारी, हाथ जोड्कर, मन-को एकाम करके अड़े आदरमे अध्ययन करना बहुमान विमय है।
- **बहुमुखी---**विजयार्घकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० 'विद्याधर'।
- बहुरूपिणी--भगवाद नेमोनाशकी यक्षिणी-- देव तीर्थे कर /४/३ ।
- अटुव्यज्जा - भरत क्षेत्रस्य आर्य खण्डकी एक नदी--- दे० मनुव्य/४ ।
- **बहुविध---** मतिज्ञानकः एक भेड--दे० मतिज्ञान/४।

- बहुधूत भक्ति--- दे० मक्ति/२।
- बाकी-Substraction ( घ, १/प्र. २९ )।
- वाण---- १. H ght of a segment (ज.प./प्र. १०७) २. माण निकालनेकी प्रक्रिया--- दे० गणिस/IJ/७/३।

**वाणा** स्मारतक्षेत्रस्थ आर्य खण्डकी एक नदी - दे० मनुष्य/४।

सावर- २० मूस्म । सहनानी -- दे० गणित/ 1/२/४।

- **वादाल---** ( पणट्ठी ) २ -- ४२१४१६७२१६ -- दे० गणित/1/१/१ ।

### धाधित--- १. बाधित विषयके भेद

प. सु /ई/१४ वाधितः प्रत्यक्षानुभामागमलोकस्ववचनैः ।१४। = प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम, लोक एवं स्ववचन वाधितके भेदसे वधित गाँच प्रकार है ।१४। ( न्या. दी./६/६९१०२/१४ ) ।

### २. वाधितके भेदोंके सक्षण

प. मु./६/१६-२० तत्र प्रत्यक्षत्राधितो 'यथा--अनुष्णोऽग्निर्जव्यक्षाज्ञ-लवत्।१६। अपरिणामी दा≠दः कृत्तकरवाइ घटवत् ।१७। प्रेरयामुल-प्रदो धर्मः पुरुषाश्रितत्वादधर्मवत् ।१८। शुचि सरदिारः कपासं प्राण्य-इत्वाच्छ् क्तिवद्य १११। माता में बन्ध्या पुरुषसंयोगेऽप्यगर्भवरूवाग्र-सिद्धभन्ध्यायत् । २०। - १. अगिन ठण्डी है क्यों कि इव्य है जै से जल । यह प्रश्यक्ष बाधितका उदाहरण है। क्योंकि स्पर्शन प्रस्यक्षरे अग्नि-को शीत्तलता वाधित है ।१६। राव्य अपरिणामी है, क्योंकि वह किया जाता है जैसे 'घट', यह अनुमानवाधितका उदाहरण है।१७। धर्म परभवमें तुःख वेनेवाला है क्यों कि वह पुरुषके अधीन है जैसे अधर्म। यह आगम बाधितका उदाहरण है, क्योंकि यहाँ उदाहरण रूप 'धर्म' तो परभवमें सुख धेनेशाला है ।१८। मनुष्यके मस्तकको खोपड़ी पवित्र है कयों कि वह प्राणीका अंग है. जिस प्रकार हांख, सीम प्राणीके अग होनेसे पबित्र गिने जाते हैं, यह सोकवाधितका खदाहरण है ।११। मेरी माँ बाँभ है क्योंकि पुरुषके संयोग होनेपर भी उसके गर्भ नहीं रहता। जैसे प्रसिद्ध बंध्या स्त्रीके पुरुषके संयोग रहनेपर भी गर्भ नहीं रहता ! यह स्ववचनवाधितका उवाहरण है. क्योंकि मेरी माँ और माँफ ये माधित यचन हैं।२०/( न्या, दी,/३/६६:/१०२/१४)।

वानमुक्त----भरत सेत्रमें दक्षिण आर्य खण्डका एक देश---दे० मनुष्य/४।

- बानर---बानर मनुष्य नहीं तिर्यव्य होते हैं (म. पु./८/२३०)।
- सारस अणुविषया-----आ कुन्दकुन्द (ई० १२७-१७२) कृत वैराग्य विषयक २१ प्राकृत गाथाओं में निषद्ध प्रम्थ है। इस प्रन्थ में शारह वैराग्य भावनाओका कथन है। इसपर कोई टीका उपलब्ध नही है। (ही-/२/१२४)।
- जारह तेप मेले -- शुक्ल पक्षकी किसी तिथिको प्रारम्भ करके प्रथम १२ दिनमें २२ उपवास, आगे १२ एकाशन, १२ कॉजिक (जल व भातमा आहार), १२ निगोरस (गोरसरहित भाजन), १२ अल्पाहाग, १२ एक लठाना (एक स्थापपर मौन सहित भोजन).

जैनेन्द्र सिद्धान्त भोश

१२ मूंगके आहार, १२ मोठके आहार, १२ चोलाके आहार, १२ चनाके आहार, १२ में मात्र जल, १२ घृत रहित आहार। इस प्रकार १ कमोंमें बारंह-बारह दिनका अन्तराय चलकर मौन सहित भोजन करे। तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करना। इस प्रकार कुल १४४ दिनमें वत समाप्त होता है। (वतविधान सं./पृ,११४); (किशनसिंह क्रियाकोष)।

- खारह सिओं रा मत---- एक वर्षको २४ द्वादशियोंके २४ उपवास करे तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे (वत्तिधान संग्रह। प. ११) (वर्द्धमान पुराण)।
- सारह दशमो वता- यह इत श्वेताम्बर आम्मायमें प्रचलित है। बारा दशमी सुहारी लेय, बारा बारा दश घर देय।' (वत विधान संग्रह। पृ. १३१); (नवलसाइकृत बर्द्धमान पु.)।
- सालं रा. वा./६/१२/अ/४२२/२८ यथार्थ प्रतिपच्यभावादझानिनो बाला मिथ्यादृष्टवादयः। — यथार्थ प्रतिपत्तिका अभाव होनेसे मिथ्यादृष्टि आदिको अज्ञानी अथवा वाल कहरी हैं।

**बारुक्रिया----**दे० क्रिया/३/३ ।

खालज्जेंग्रे — १. ई० ७०० के एक दिगम्बराचार्य (दे. मलचन्द्र) । २. समयसार, प्रवचनसार, पञ्चास्तिकाय, तत्त्वार्थसूत्र व परमारम-प्रकाश के कम्मड् टीकाकार। समय — वि. श. १२ का अन्त (ई. श. १९ पूर्व)। (जै./२/११४)। ३. अभयचन्द्र के शिष्य, भुतमुनि के शिक्षा गुरुं। भावत्रिभंगी तथा द्रव्य संग्रह की टीका के कर्ता। समय — शक ११६४-१२३३ (ई० १२७३-१३११)। (जै /२/४६, ३७८)।

बारतव- वे॰ धर्म/२/६/ ।

- **खाळनंदि** निद्संघ देशीयगण के अनुसार आप वीरनन्दि नं, ३ के शिष्य तथा जम्झ्दीवपण्णत्तिके कर्ता पद्मनन्दि नं, ४ (ई, ११३-१०४३) के गुरु थे। पद्मनन्दि नं, ४ के अनुसार इनका समय ई. ११९-१०२३ आता है। नदे० इतिष्ठास/9/४ (पं.सं./प्र.१३/A.N Up.); (पं.वि./प्र./१२/A. N. Up.); (ज.प./प्र. १३/A.N Up); (ब.स., आ, /प्र./१९/पं. गजाधरताल) ।
- बाल मरण----वे॰ मरण/१।
- बालवत---- दे० चारित्र/३/१०।

**वारलाग्र---**क्षेत्रका प्रमाण विशेष/अपरनाम केशाग्र-दे० गणिस/1/१ ।

बालाचार्य--- हे॰ आचार्य/३।

- **बालावित्य** ई. श, ४ में एक बौद्धमतानुगायी राजा था। इसने नालन्दाके मठ बनवाये थे।
- वालावित्य---- कुवेर देशका राजा था। एक मार म्लेच्छों द्वारा पकड़ा गया। इसकी अनुपस्थितिमें इसकी पुफीने पुरुषके वेशमें राज्य किया। बहुत समय पीछे बनवासी रामने इसे मुक्त कराया। (प पु /३४/३१-९७)।
- **वाल्पिहल —** क्षेत्रका प्रमाण विशेष, अपरनाम विसरित ।— दे० गणित/४/१।
- वालो---प. पु./१/ श्लोक नं. किष्किन्धपुरके राजा सूर्यरजका पुत्र था (१) राम व रावणके युद्ध होनेपर विरक्त हो दीशा धारण कर ली (१०)। एक समय रावणने कुद्ध हो तपश्चरण करते समय इनको पर्वत सहित उठा लिया। तम सुनि मालीने जिन मन्दिरकी रक्षार्थ पैरका अंग्रठा दवाकर पर्वतको स्थिर किया (१३२) अन्तमे इन्होंने निर्वाण प्राप्त किया (२२१)।

- प. पु./१/१० के अनुसार मुग्नीवके भाई वालीने दीक्षा धारण कर ली थी। परन्तु म. पु /६८/१६४ के अनुसार वाली लक्ष्मणके हाथों मारा गया था।
- बालुकाप्रभा—स. सि./३/१/२०३/८ वालुकाप्रभासहचरिता भूमि-वलिुकाप्रभा। -- जिसकी प्रभा वालुकाकी प्रभाके समान है, वह वालुका प्रभा है। (इसका नाम सार्थक है); (ति. प./२/२१); (रा. ना./३/१/१/१४८/१८)।

★ बास्तुका प्रमा प्रथिवीका आकार व अवस्थान —रे० नरक/४/१९।

**वासी भोजन----**वासी भोजनका निवेध -- दे० भक्ष्माभक्ष्म/२।

- बाहुबली- १. नागकुमार चरित के रचयिता एक कन्नड कवि। समय---ई०१४६०। (ती./४/३११)२.म. पु./सर्ग/प्रलोकन. अपने पूर्व भव नं. ७ में पूर्व विदेह वरसकावती देशके राजा प्रीतिवर्धनके मन्त्री थे ( =/२११ ) फिर छठे भवमें उत्तरकुरुमें भोग भूमिज हुए (=/२१२), पर्वित्रें भनमें कनकाभदेन (८/२१३) चौथे भवमें वज्रजंघ ( आदिनाध भगवादका पूर्व भव) के 'आनन्द' नाम पुरोहित हुए (८/२१७) तीसरे भवमें अधोग्रैवेयकमें अहमिन्द्र हुए (१/१०) दूसरे भवमें वजरोनके पुत्र महाबाहु हुए (११/१२) पूर्व भयमें अहमिन्द्र हुए (४७/३६५-३६६) वर्तमान भवमें ऋषभ भगवानुके पुत्र काहुकसी हुए (१६/६) बड़ा होनेपर पोदनपुरका राज्य प्राप्त किया (१७/७७)। स्याभिमानी होनेपर भरतको नमस्कार न कर उनको जल, मछ ब हुहि युद्धमें हटा दिया (३६/६०) भरतने ऋद होकर इनपर चक्र चलादिया, परन्तु उसका इनपर कुछ प्रभावन हुआ (३६/३६)। इससे विरक्त हो इन्होंने दीक्षा ले ली (३६/१०४)। एक वर्षका प्रतिमा ग्रोग धारण किया (३६/१०६) एक वर्ष पश्चात भरतने आकर भक्तिपूर्वक इनकी पूजा की तभी इनको केवन सम्धिकी प्राप्ति हो गयी (१६/१८४) । अन्तमें मुक्ति प्राप्त की । ३. बाहुबलीजीके एक भी शक्य न थी---- दे० दाक्य ४। बाहुवनीजीकी प्रतिमा सम्बन्धी रुषिभेद--दे० पूजा/३/१० ।
- **बाहुल्य ---**१. Hight, (त्रि, सा./टी./१७०) २. Width (ज. प./ प्र./१०७)।
- वाह्य ~~ १. स. सि./१/११/४३१/३ वाह्य द्वव्यापेशस्वास्परप्रस्यक्षयास्त वाह्यरवस् । - वाह्य द्रव्यके आसम्बनसे होता है, और दूसरोंके देखनेमें आता है, इसलिए इसे वाह्य (तप) कहते हैं। २. परमार्थ वाह्य-देव परमार्थ ।

बाह्य जयकरण हन्द्रिय----दे० इत्रिय/१ ।

बाह्यकारण - दे० कारण/ ] \'/१।

बाह्यतप---दे० थह बह नाम ।

बाह्यनिर्वृति इन्द्रिय--- २० इन्द्रिय/१।

बाह्य परिग्रह आदि-दे वह वह विपय।

बाह्य धर्ग आ --- दे॰ वर्गणा ।

विषुसार — मगध सवार् अशाकका पिता था । समय --- जैन के अनुसार ई,पू.३०२-२७७: सोक इतिहासके अनुसार ई,पू. २१८--२७३ - दे० इतिहास/३/४।

खिवा----१. Disc. (ज. प./प्र. १०७)। २. वो. पा./प्रू./१६ जिणविनं णाणमयं सजमसुद्रधं सुवीयरायं च। जं देई विनखसिक्खा कम्मक्खय-कारणे सुद्धा ।१६। -- जो ज्ञानमयो है, संयममे शुद्ध है, अंतिराय वीत-

बिबसार

# 268

राग है, और कर्मके क्षयका कारण है, गुछ है ऐसी दीशा और दिक्षा देता है। ऐसा जिनविम्ब अर्थात जिनेन्द्र भगवात्तका अध्तिविण्य-स्वरूप आचार्य का स्वरूप है।

धिंखसार ---मगधराज त्रेकिकका अपर नाम। समय- ई. पू. ६०४-४४२। (दे. इतिहास/३/४)।

बीज --- १ त्रोजरूप वनस्पतिके मेद न लक्षण-- दे० वनरपति/१। २ कीजोवा भक्ष्य:भक्ष्य विचार-- दे० सचित्त/६। ३. त्रीजमें जीवका जन्म होने सम्बन्धी नियम--दे० जन्म/२।

बोजगणित--Alcolun (ज प/प्र. १००). (ध./४/प्र २८)।

बीजपद-- दे० पद।

बीजबुद्धिऋद्धि -- दे० अहि/२।

बोजमानप्रमाण----दे॰ प्रमाण/१।

बीजसम्थवत्व---दे० सम्यग्दर्शन/1/१ ।

बीजा-अर्थखण्ड की नदी -दे० मनुष्य/४।

**बोजाक्षर**— दे० असर ,

**बोथी--**Orbit (ज प./प्र. २०७)।

बोसोय → ल. सा,/भाषा/२२=/२०५/७ जिन (कर्मनि) की बोस कोडाकोडी (सागर) उत्कृष्ट १२थति है, ऐसे नाम गोत्र तिनि क्लॅ बोसिय कहिए।

### बुद्ध - १. बुद्ध सामान्यका उक्षण

- प. प्र /टी /१/१६/२१/४ बुद्धोऽनन्तज्ञानादिचतुष्टयसहित इति । -- केवल-ज्ञानादि अनन्तचतुष्टय सहित होनेसे अन्मा बुद्ध है। (द्व. स / चूसिका/२९/२०/१)।
- भा पा /टी /१४१/२१२/१४ बुढ्यत सर्व जातातीति बुद्ध । --बुद्धिके द्वारा सम कुरू जानता हे, इसलिए बुद्ध है ।

२ प्रन्यंकबुद्ध व योधितबुद्ध के लक्षण

- स. मि /१०/१/३७२/१ स्वराक्तिपरापदेशनिमित्तज्ञानभेदात् प्रत्येकबुद्ध-बाधितविकन्त्रा ।= अपनी शक्तिरूप निमित्तसे होनेवाले ज्ञानके भेद-से प्रत्येक बुद होते हैं । आंर परापदेशरूप निमित्तसे होनेवाले ज्ञानके भेदसे बाधित बुद्ध हाते हैं । (रा वा /१०/१/८/६४७/११) ।
- ति. प./४/१०२२ कम्माण उवसमेण य गुरूवदेस विणा वि पावेदि । सण्णाणसवप्पमम जोए पत्तेयवुद्धा सा ।१०२२। = जिसके द्वारा गुरु उपदेशके विना ही वर्मोंके उपशमसे सम्यग्ज्ञान और तपके विषयमे प्रगति होती है, वह प्रत्वेकबुद्धि ऋद्धि कहलासी है। (रा वा /३/३६/ ३/२०९/२८), (भ आ /वि/३४/१२६/११)।

\* स्वयः बुद्धको छक्षण--- दे० स्वयंभू।

- **बुद्धगुप्त ---**ई.श १ में एक बौद्ध मतानुसारी राजा था, इसने न।सन्दा-के मठ वनवाये थे ।
- बुद्धस्वामो--ई, श = में ्रहत्कथा श्लोक सग्रहके रचयिता एक जैन कवि थे। ( जोवधरचम्पू/प्र १९/A, N, Up, )।

बुद्धि----

ष, खं १३/४,४/सू ४०/२४३ आवामो वत्रसायो बुद्धो विण्णाणी आउडी पचाउडी ।३१। जहितोऽभो बुद्धवते अवगम्यते खनमा इति बुद्धि । --अवाम, व्यवसाय, बुद्धि, विज्ञग्ति, आमुण्डा और प्रत्यामुण्डा मे पर्याय नाम है ।३१। जिसके द्वारा जहित अर्थ 'बुद्धचते' अर्थात् जाना जग्ता है वह बुद्धि है। यो सा अ /८/मर बुद्धिमक्षाश्रया । ज्ज्ञो इन्द्रियोंके अवलम्जनसे हो वह बुद्धि है।

स म /=/८८/३० वुद्धिशश्देन ज्ञानमुच्यते ।=बुद्धिका अर्थ ज्ञान है । न्या. सू./मू /१/१/१४/२० वुद्धिरुपलन्धिर्ज्ञानमित्यनथान्तरम् । =बुद्धि, उपतन्धि और ज्ञान इनका एक ही अर्थ है । केवल नामका भेद है ।

बुद्धि ऋदि-देः ऋदि/२।

- बुद्धिकीति-----अगरनाम महात्मा बुद्ध था---दे० बुद्ध। (द सा./मू / ७-९), (द स /प्रशस्ति २६/५ नाथुराम)।
- बुद्धिकूट --- रुक्षिम पर्वतस्य एक कूट-दे० लोक/७।
- **बुद्धिदेवी--**रुतिम पर्वतस्थ महापुण्डरीक हद व बुद्धिकूटको स्वामिसी देवी--दे० लोक/3/१,४/४,।

**बुद्धिल् ---**दे० बुद्धिलिग ।

- खुद्धिलिग अतावतारकी पट्टावलोके अमुसार अत्पका अपरनाम बुद्धिल था। आप भद्रबाहु अतुत्तकेवलीके पश्चात नवे ११ अग व १० पूर्वधारी हुए है। समय - वो. नि. २८१-३१४ (ई पू २३२-२१२)— दृष्टि नं० ३के अनुसार वी नि. ३४४-३७८ । — दे० इतिहास/४/४।
- **बुद्धे शभयनव्याख्यान**----आ विद्यानन्दि (ई ७७५--४०) कृत संस्कृत भाषाबद्ध न्याय विषयक ग्रन्थ।
- **खुध---**१ एक ग्रह--दे० 'ग्रह , २ बुध ग्रहका लोक्में अवस्थान-- दे० ज्योतिष/२। ३ स्या म /२-/२७२/२६ बुध्यन्ते यथावस्थित वस्तु-तत्त्वं सारेतरचिपगविभागविचारणया इति बुधा । = प्रथावस्थित वस्तु तत्त्यको सार व असारके विषय विभागकी विचारणाके द्वारा जो जानते है, वे बुध है ।
- खुधजानं -----आप जयपुर निवासो खण्डेलयाल जैन पण्डित थे। असली नाम वृद्धिचन्द । अपर नाम बुधजन, विधिचन्द । कृतियें---तत्त्वार्थ कोध (वि. १८७१), बुधजन सतसई (वि १९७१); पञ्चास्तिकाय भाषा (वि. १८७१); बुधजन विसास (वि. १९६२); योगसार भाषा; पदसंग्रह । समय---वि. १९७१-१८६२ (ई० १८१४-१८३४) । (ती./४/२६८) ।
- बुधजनविलास--- प बुधजन द्वारा (ई. १९२५) मे रचित भाषा पदराग्रह। (ती./४/२१९)।

बुला भोदास - आगरे निनासी गोयलगोती अग्रवाल दिगम्बर जैन हिन्दीकवि। इतकी माला जेनी पण्डित हेमचन्दकी पुत्रो थी। पिताका नाम नन्द्रलाख था। आपने भारत भाषामें अण्डत पुराणकी रचना की थी। समय- बि १७४४ (ती०/४/ २६३)। /१७० कामता)।

- ब्रुचोराजा---१, शुभचन्द्र सिद्धान्तिक के शिष्य एक गृहस्थ । समय-शक १०९६-१०३७ (ई० १०६३-१९१६) । (ध० २/प्र ११) । २. अपभ्र श कवि । कृतियें--मयणजुज्फ (मदनयुद्ध); सन्तोष तिलक जयमाल, चेतनपुद्रल धमाल, टंडाणागीत इत्यादि । समय-वि. १४८६ (ई० १४३२) । (ती /४/२३०) ।
- **बृहत् कथा** बृहत कथाकोष, वृहत् कथा मझरी, वृहत् कथा सरित् सागर---दे० कथा कोष ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

बहुत् संग्रहिणी सूत्र

- स्ट्रहत् संग्रहिणो सूत्र-जिनभद्र गणी क्षमाश्रमण (बि. १२०) द्वारा रचित प्राकृत भाषाबद्ध श्वेताम्बर ग्रन्थ। अपर नाम संघायणी। (जै./२/१२)।
- **ब्रुहद्गृह**—विजयार्धको दक्षिण अेणीका एक नगर । —दे० विद्याधर।
- **ब्रुहरूपति---**१ एक ग्रह---दे० ग्रह, २ इसका लोकमे अवस्थान---दे० ज्योतिष/२। २. पद्म चक्रार्तीका मन्त्री और बलिका सहवर्ती। --दे० बलि।
- बेलंधर --- १ सवण समुद्रस्थ कौस्तुभ व कौस्तुभाभास पर्वतके स्वामी-देव-दे० लोक/७। लवण समुद्रके अपर बेलन्धर नामवाले नागकुमार जातिके भवनवासी देवोंकी ४२००० नगरियाँ हैं।
- बेलड्रि---- वतविधान सं./पृ. २६ केवल पानी और मिर्च मिलाकर खाना सो बेलडी कहलाता है।
- **बेलन—**Cylindei, (ज. प./प्र. १०७)।
- **बेलनाकार—**-Cylinderical, ( घ ४/प्र, २८)-दे० गणित/11/७/६

- बोधपाहुड़ आ. कुन्दकुन्द (ई १२७-१७६) कृत आयतन चैल-गृह आदि ११ विषयों सम्बन्धो सक्षिप्त परिचायक ६२ प्राकृत गाथाओमे निबद्ध प्रन्थ है। इसपर आ० श्रुतसागर (ई १४८१-१४६६) कृत संस्कृत टीका और प. जयचन्द छावड़ा (ई १८६७) कृत देश-भाषा वचनिका उपतन्ध है। (ती./२/१९४)।
- **बोधायन —** ब्रह्मसूत्रके टीकाकार—दे० वेदान्त ।
- बोधि प, प्र /टो./१/१/१/१८/ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणामप्राप्तप्राप्तप्राप्त कोधि। = सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारिक्की प्राप्ति नहीं होती और इनका पाना ही बोधि है। (द, सं /टी./३४/१४४/१)।
- बोधिदुर्रुभ अनुप्रेक्षा--- दे० अनुप्रेक्षा ।
- बोधितबुद्ध २० वुद्ध ।

### बौद्धदर्शन --- ।. सामान्य परिचय

१. इस मतका अपरनाम सुगत है। सुगतको तीर्थं कर, तुद्ध अथवा धर्म-धःतु कहते है। ये लोग सात सुगत मानते है - विपरर्ग शिखी, विश्वभू, क्रकुच्छन्द, काचन, काश्यप और शावयसिंह। ये लोग बुद्ध-भगवाद्कों मर्व्ज्ञ मानते है। २ तुद्धोंके कण्ठ तीन रेखाओंसे चिह्नित होते है। बौद्धसाधु चमर, चमडेका आसन, व कमण्डछ रखते है। सुण्डन कराते हैं। सारे शरीरको एक गेरुवे वस्त्रसे ढके रहते है।

### ». उत्पत्ति व आचार-विचार

१. कान व उपदेशकी समामताके कारण जैन व कौद्धमतको कोई-कोई एक मानता है, पर वास्तवमें में ऐसा नहीं है। जैन शास्त्रोंमें इसकी उत्पत्ति सम्बन्धी दा दृष्टियाँ प्राप्त है।

- २. उत्पत्ति सम्बन्धी दृष्टि नं १
- द. सा./मू./६-७ श्री पार्श्व नाथतीर्थे सरयुतीरे पलाजनगरस्थ । पिहिता-सवस्य शिष्यो महाश्रुतो बुद्धिकीतिमुनि ।६। तिमिधुर्णाञ्चनै . अभिगतप्रवक्ष्यातः परिभ्रष्टः । रक्ताम्बरं धृत्वा प्रवर्तितं तेन एकान्तम् ।७।
- गो, जो,/जो, प्र./१६ बुद्धदर्शनादय.एकान्तमिध्यादृष्टय. । = श्रीपार्श्वनाथ भगवात्त्वे तीर्थमे सरयू नदीके तटवर्ती पत्ताश नामक नगरमें पिहिता-श्रव साधुका शिष्य बुद्धिकीर्ति मुनि हुआ, जो महाश्रुत व बडा भारी शास्त्रज्ञ था। ६। मछत्तियोका आहार करनेसे वह प्रहण को हुई दीक्षासे श्रष्ट हो गया और रक्ताम्बर (लाल वस्त्र) धारण करके उसने एकान्त मतकी प्रवृत्ति की 101 बुद्धदर्शन आदिक ही एकान्त मिध्यादृष्टि है।
- ट, सा /प /२६ प्रेमी जी, बुद्धकीर्ति सम्भवत बुद्धदेव (महारमा बुद्ध) का ही नामान्तर था। दीक्षासे भ्रष्ट होकर एकाम्त मत चलानेसे यह अनुमान होता है कि यह अवश्य ही पहले जैन साधु था। बुद्धि-कीर्तिको पिहितासव नामक साधुका शिष्य बतलाया है। स्वयं ही आत्मारामजी ने लिखा है कि पिहितासव पार्श्वनाथकी शिष्य परम्परामें था। रवेताम्बर प्रन्थोंसे पता चलता है कि भगवान् महावीरके समयमें पार्श्वनाथकी शिष्य परम्परा मौजूद थी।
  - ३. उत्पत्ति सम्बन्धी दृष्टि नं. २
- धर्म परीक्षा/१/६ रुष्ट श्रीवीरनाथस्य तपस्वी मौडिलायन. । शिष्य श्रीपार्श्वनाथस्य विदधे बुद्धदर्शनम् ।६। शुद्धोदनमुतं बुद्ध परमात्मा-नमव्वविद् । = भगवाद् पार्श्वनाथकी शिष्य परम्परामें मौडिलायन नामका तपस्वो था। उसने महावोर भगवान्से रुष्ट होकर बुद्धदर्शनको बलाया और शुद्धोदनके पुत्र बुद्धको परमात्मा कहा।
- द सा./प्र /२७ प्रेसी जी ल. १ व ल. २ दृष्टियोमें कुछ विरोध माळूम होता है. पर एक तरहसे उनकी संगति बैठ जाती है। महावग्ग आदि बौद्ध प्रन्थोसे माञ्चम होता है कि मौडिलायन और सारीपुत्त दोनो बुद्धदेवके शिष्य थे। वे जब बुद्धदेवके शिष्य होने जा रहे थे, तो उनके साथी सजय परिवाजकने उन्हे रोका था। इससे माञ्चम होता है कि 'धर्म' परीक्षाकी मान्यताके अनुसार ये अवध्य पहले जैन रहे होंगे।

परन्तु इस प्रकार वे बुद्धके शिष्य थे न कि मतप्रवर्तक । सम्भ-वतः औद्धधर्मके प्रधान प्रचारकोमें से होनेके कारण इन्हें प्रवर्तक कह दिया गया हो । बस न. १ व न. २ की संगति ऐसे बैठ जाती है कि भगवान् पार्श्वनाथके तीर्थमे पिहितासव मुनि हुए । उनके शिष्य युद्धदेव हुए, जिन्होंने बौद्धधर्म चलाया, और उनके शिष्य मौडितायन हुए जिन्होंने इस धर्म का बहुत अधिक प्रचार किया ।

- ४. बौद्ध लोगोंका आचार-दिचार
- द सा /सू /८-१ मासस्य नास्ति जीवो यथा फले दधिदुग्धशर्करायां च। तस्मात्त वाञ्छत् तं भक्षत् न पापिष्ठ'।८। मद्य' न वर्जनीयं द्रबद्रव्यं यथा जलं तथा एतद। इति लोके घोषयित्वा प्रवर्त्ति मर्वसावद्य'।१। = फल. दूध, दही, शक्कर आदिके समान मासमें भी जीव नही है। अतएव उसकी इच्छा करने और भक्षण करनेमें पाप नही है।८। जिस प्रकार जल एक तरल पदार्थ है उसी प्रकार मद्य भी तरल पदार्थ है, वह त्याज्य नहीं है। इस प्रकारकी घोषणा करके उस (ब्रुद्धकीर्ति) ने संसारमें सम्पूर्ण पापकर्मकी परिपाटी चलायी ।१।
- द. सा /प्र /२७ भेमी जी. उपरोक्त बात ठीक माछूम नहीं होती. क्योंकि जौद्धधर्म प्राणिवधका तीव निषेध करता है. वह 'मांसमें जीव नहीं है' यह कैसे कह सकता है। दूसरे बौद्ध साधुओंके विनयपिरक आदि प्रन्थोंसे दशशील प्रहण करनेका आदेश है. जो एक प्रकारसे बौद्धधर्म-के मूचगुण है. उनमेंसे पाँचवाँ शील इन शब्दोंमें प्रहण करना पडता है। 'मे मच या किसी भी मादक इव्यका सेवन नहीं करू गा', ऐसी

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भा० ३–२४

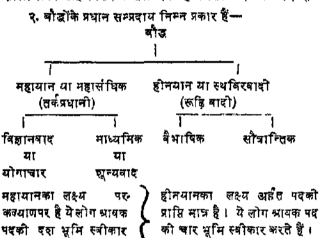
१८९

दशामें मध सेवनकी आ ज्ञा बुद्धदेवने की होगी, यह नहीं कहाजा सकता।

स. म./परि० ख/३८४ यदापि नौद्ध साधु जीव दया पालते है. चलते हुए भूमिको बुहार कर चलते है, परन्तु भिक्षा पात्रोंमें आये हुए मसिको भी शुद्ध मानकर खा लेते है। ज्ञह्यचर्य आदि क्रियाओमे इड रहते हैं।

### १. बौद्ध सम्प्रदाय

१. बुद्ध निर्वाणके पश्चात् झौद्ध लोगोंमें दो सम्प्रदाय उत्पन्न हो गये। महासंघिक व स्थविर। ई० प्र० ४०० की वैशाली परिषद्वमे महा-संघिक १ शाखाओमें विभक्त हा गये- महासचिक, एक व्यवहारिक, लोकोत्तरवादी, कुकुल्लिक, बहुश्रुतीय, प्रहाप्तिवादी, चैत्तिक, अपर-शैल, और खत्तरशैल। स्थविरवादी ११ संघोमें विभक्त हुए- ष्टैमवत. सर्वास्तिवाद, धर्मगुप्तिक, महीशासक, काश्यपीय, सौन्नान्तिक, वाल्सीपुत्रीय, धर्मोत्तरीय, भद्रयानीय, सम्मितीय, और छत्रागरिका। सर्वास्तिवादी (वैभाषिक) और सौत्रान्तिकके अतिरिक्त इन शाखाओंका कोई विशेष उल्लेख अब नहीं मिलला। (परि. ख/३८४)।



### ७. प्रवर्तक साहित्य व समय

करते हैं।

स, म./परि ख/३८६-३८९ १, बिनय पिटक, सुरापिटक, और अभि-धम्म पिटक से पिटकत्रय ही की क्वीका प्रधान आगम है। इनमेंसे सुरापिटकके पाँच खण्ड हें -- दीघ निकाय, मजिफम निकाय, संयुत्त निकाय, अंगुत्तरनिकाय और खुदुकनिकाय। (भारतीयदर्शन)। २, सौत्रान्तिकोंमें धर्मत्राता (ईं०१००) कृत पंचवस्तु विभाषा शास्त्र:, संयुक्ताभिधर्महदयज्ञास्त्र, अवदान सूत्र, घोष (ई० १५०) क्रुल अभि-धर्मामृत शास्त्र; बुद्धदेव (ई० १००) का कोई शास्त्र उपलब्ध मही है; भन्नुमित्र (ई० १००) कृत अभिधर्मप्रकरणपाद, अभिधर्म धातुकाय पद. अष्टादश निकाय तथा आर्यवद्युमिन्न, कोधिसत्तव, संगीत शास्त्र --ये चार् विद्वास व उनके प्रस्थ प्रसिद्ध हैं। (स. म./परि. ख/३००)। ३. वेभाषिकों में --- कारपायनी पुत्रका झान प्रस्थानदा स्त्र या थि हा(बा) सारीपुत्रका धर्मस्कन्ध; पूर्णका धातुकाय, मौइगलायनका प्रहासि शास्त्रः वेवक्षेनका विज्ञानकायः सारीपुत्रका संगीतिपर्याय और वसुमित्रका प्रकरणवाद प्रसिद्ध प्रन्थ है। इनके अतिरिक्त भी ई० ४२०-५०० में बहुबन्धुने अभिधर्म कोश ( वैभाषिक कारिका तथा जसका भाष्य लिखा) यहाेमित्रने इस प्रन्थपर अभिधान धर्मकी हा वयाख्या लिखी । सपभदने समय प्रदीप, च्यायानुसार नामक ग्रन्थ सिखे। दिङ्नागने भी प्रमाणसमुच्चय, न्यायप्रवेश, हेसुचक्रहमरु, प्रमाणसमुच्चय वृत्ति, आलम्बन परोक्षा, त्रिकाल-परीक्षा आदि न्याय प्रन्थोंकी रचना को 18 इनके अतिरिक्त भो धर्मकीर्ति (ई० ६३४)

विनोदर्थव, शान्तभद्र, धर्मोत्तर (ई० ५४१) रत्नकीर्ति, पण्डित अशोक, रत्नाकर, शान्ति आदि विद्वाच् इन सम्प्रदायोके उल्लेखनीय विद्वान् हैं।

### ५, मूछ सिद्धाग्त विचार

१, बौद्ध दर्शनमे दुःखसे निवृत्तिका उपाय ही प्रधान है तत्त्व या प्रमेयों-का विचार नहीं। वे लोग चार आर्य सत्य मानते हैं--संसार दु खमय है, दुःख समुदय अर्थात दुःखका कारण, दुःख निरोध अर्थात दुःख-नावाकी सम्भावना और दुःख निरोधगामिनी प्रतिपद अर्थात् दुःख नाशका छपाय । २. संसार दु खमय है। दु ख परम्पराका मूल अविद्या है। अनिधा हेतुक परम्पराको प्रतीश्य समुत्याद कहते हैं। वह निम्न प्रकार १२ भागोंमें विभाजित है। १ अविद्यासे संस्कार, २, संस्कार से विद्यान, ३, विद्यानसे नामरूप, ४. नामरूपसे पडायतन (मन सहित पाँच इन्द्रियाँ ), ४, षडायतनसे स्पर्श, ६. स्पर्शसे वेदना, ७, वेदनासे तृष्णा, व, तृष्णासे उपादान, १, उपादानसे भव (संसारमें होंनेकी प्रवृत्ति) १०, भवसे जाति, ११. जातिसे जरा, १२. जरासे मरणा ३. १. सम्मादिट्ठि (आर्य सत्योंका ज्ञान), २. सम्मा संकप्प (रागादिके त्यागका टढ़ निश्चय), ३. सम्मानाचा (सत्य वचन), ४' सम्मकम्मन्त (पापोंका स्थाग), ५. सम्माआजीव (न्यायपूर्वक अजोधिका), ई. सम्मा वायाम (अशुभसे निवृत्ति और शुभमें प्रवृत्ति), सम्मासत्ति (चित्त शुद्धि). ८, सम्मा समाधि (चित्तकी एकाधता)। ये आठ दुःख निद्धत्तिके उपाय हैं। ८, बुज्ररव प्राप्तिकी श्रेणियाँ हैं – आवकपद, प्रत्येक बुद्ध अर्थात जन्मसे ही सम्यग्ट हि व को धिसत्त्व अर्थात स्व व पर कल्याणको भाषना।

### ६. श्रावकको भूमियाँ

१. हीनयान (स्थविर वादो) चार भूमियाँ मानते हैं-सोतापन्न (सम्यग्ट्रष्टि आदि साधक); सकुइगामी (एक भवावतारी), अना-गामी (चरम शरीरो), अर्हद (कोधिको प्राप्त)। २. महायान (महासंक्रिक) दस भूमियाँ मानते हैं---१. मुदिया (पर कञ्याणकी भावनाका उदय), २. विभल्ला (मन, वचन, काय द्वारा शोलपार-मिताका अभ्यास व साधना), ३. प्रभाकरी (धैर्यपारमिताका अभ्यास अर्थात तुष्ठणाओंकी क्षति). ४. अचिष्मती (वीर्य पारमिताका अभ्यास अर्थात चित्तकी साम्यता); ई. अभिमुक्ति (प्रज्ञा पारमितान का अभ्यास अर्थात्त समताका अनुभव, सवपर समान दयाका भाव) ७. सूरंगमा (सर्वज्ञश्वको प्राप्ति), ६. अचिष्मती (वार्य पारमितान माव), १. स्वर्धात्त समताका अनुभव, सवपर समान दयाका भाव) ७. सूरंगमा (सर्वज्ञश्वको प्राप्ति), ६. अचिष्ठक्ति (प्रज्ञा पारमिता परे देखता है), १. साधमति (लोगोंके कण्याणार्थ उपाय सोचता है), १०, धर्ममेद (समाधिनिष्ठ होकर अन्तमें बुद्धरवको प्राप्त अवस्था)।

### ७. हीनयान वैसाधिककी अर्थ**क्षा तरवविचार**

अगत् व चित्त सन्तति दोनोंकी पृथक्-पृथक् सत्ताको स्वीकार करते हैं। तहाँ जगत्को सत्ता बाहरमें है जो इन्द्रियों द्वारा जाननेमें आतो है, और चित्त सन्दतिको सत्ता अन्तरंगमें है। यह लोग भणभंग-वादी हैं। १. समस्त जगत्त तोन भागोमें विभक्त है---स्कन्ध, आयतन, यातु। २. स्कन्ध पाँच हैं--चार स्कन्धोंका सम्बन्ध मानसिकं दृत्तियों है। ३. आयतन १२ हैं- मन सहित छह हन्द्रियाँ तथा छह इनके विषय । इन्हें धातु कहते हैं। इनसे छह ही प्रकारका ज्ञान उत्पन्न होता है। अल्माका ज्ञान इन्द्रियों से नहीं होता. इसलिए वाश्मा कोई वस्तु महीं है। मनमें देध धर्म है और शेषमें एक-एक है। ४. धासु १८ हीं -- द इन्द्रिय धातु (चक्षु धासु, आंत्र धातु, झाल-धातु, रसनाधासु, कायधातु, मनोधातु ). द इन्द्रियोंके विषय ( रूप-धातु, शब्द, गर्न्ध, रस, स्प्रष्टव्य तथा धर्मधातु), ६ विझान (चक्षु-

जैमेन्द्र सिद्धान्त कोश

बिजान, भोत्रं, घाण, रसना, काय, और मनाविज्ञान या अन्तह दयके भावोंका झान । १. धर्म-भूत और चित्तके उन सूक्ष्म तत्त्वोंको धर्म कहते हैं जिनके आवात न प्रतिधातसे समस्त जगदकी स्थिति होती है। सभी धर्म सत्तारमक हे तथा क्षणिक है। ये दो प्रकारके हे--असंस्कृत व संस्कृत । निरय, स्थायी, शुद्ध च अहेतुक (पारि-णामिक ) धर्मोंको असंस्कृत कहते हैं । ६. असंस्कृत धर्म तीन हैं---प्रतिसंख्या निरोध, अप्रतिसंख्या निरोध तथा आकाश । प्रज्ञाहारा-रागादिक सासत्र धर्मीका निरोध (अर्थात् धर्मच्यान) प्रतिसख्या निरोध कहताता है। जिना प्रज्ञाके साम्रव धर्मांका निरोध (अर्थात शुक्लध्यान ) अप्रतिसंख्यानिरोध कहलाता है। अप्रतिसंख्या हो बास्तविक निरोध है। आवरणके अभावको आकाश कहते हैं। यह नित्य व अपरिवर्तनशील है। ७, संस्कृतधर्म चार हैं- रूप. चित्त, चैतसिक, तथा चित्त विप्रमुक्त इनमें भो रूपके ११. चित्तका १. वैतसिकने ४६ और वित्त वित्रमुक्तने १६ भेद है। पाँच इन्द्रिय तथा पाँच उनके विषय तथा अविज्ञांत्र में ग्यारह रूप अर्थात् भौतिक पहार्थोंके भेद है। इण्ड्रियों व उनके विपयोंके परस्पर आधातसे चित्तं उरश्ज हाता है। यहां मुख्य तर्स्व है।

इसीमें सब संस्कार रहते हैं। इसका स्वतन्त्र सत्ता नहीं है, बयोकि हेष्ठ प्रत्ययमे उत्पन्न होतो है। यह एक है, पर उपाधियोके कारण इसके अनेक भेद-प्रभेद हैं। यह प्रतिक्षण वदतता है। इस बोक व परलोकमें यही आता-जाता है। चित्तसे धनिष्ट सम्मन्ध रखनेवाले मानसिक व्याधारको चेतसिक था वित्त संप्रयुक्त धर्म कहते हैं। इसके ४६ प्रभेद हैं। जो धर्म न रूप धर्मामें और न चित्त धर्ममें परिगणित हा, उन्हे चित्त बिद्रयुक्त धर्म कहते हैं। इनकी सल्या १४ है। द. निर्वाण--एक प्रकारका असंस्कृत या स्थाभाषिक धर्म है, जिसे अईव जन सत्य मार्गके अनुसरयसे प्राप्त होते हैं। यह स्वतन्त्र, सद व निरय है। यह जानका आधार हं। यह एक है सथा सर्व भेद इसमें बिलीन हो जाते हैं। यह आकारावत् अनन्त, अपरिमित व अनिर्वचनीय है।

# हीनयान सौजान्तिककी अपेक्षा तस्त्र विचार

१, अग्तर जगत् सत् है पर बाह्य जगत् नहीं। वह केवल चित्तमें उत्पन्न होने वाले धर्मांपर निर्भर है। २ इनके मतमें बुफे हुए दीपच्छवत् 'निवांग' धर्मोंके अनुत्पाद रूप है. यह असंस्कृत धर्म नहीं है, क्योंकि मार्गके द्वारा जरपन्न होता हे। २. इनके मतमें उत्पत्तिसे पूर्व व विनाशके परचाद दाक्दकी स्थिति नहीं रहती. अल' वह अनित्य ह। ४. सत्तागत दो वस्तुओं में कार्यकारण भाव ये लोग नहीं मानते। ३. वर्तमान कालके अतिरिक्त धुत. भविष्यत काल भी नहीं है। ६. इनके मत्तमें परमाणु निरवयव होता है। अतः इनके संघटित होनेपर भो यह पृथक् हो रहते हैं। केवल उनका परिमाण ही बढ़ जाता हे। ७. प्रतिसंख्या व अप्रतिसंख्या धर्मों में विशेष भेद नहीं मानते। प्रतिसंख्या व अप्रतिसंख्या धर्मों विशेष भेद नहीं मानते। प्रतिसंख्या निरोधमें प्रहा द्वारा रागादिकका निरोध हो जानेगर भविष्यमें उसे कोई क्लेदा न होगा। और अप्रतिसंख्या निरोधमें मत्तसों का नाश हो जानेपर यु:खकी आत्यन्तिकी निवृत्ति हो जायेगी, जिससे कि वह भव चक्रसे छुट जायेगा।

# 9. महामान योगाखार था विश्वानवादकी अपंका तथ्य-विखार

१, बाग्न जगद असद है। २. चित या विझान हो एक मात्र परम तल्व है। चित्त हो की प्रकृत्ति व मुक्ति होती हे। सभी वस्तुएँ एक मात्र जित्तके विकल्प हैं। अविधाके कारण ज्ञाता, ज्ञान व होयमें भेद माञ्चम होता है। वह दो प्रकारका हे --प्रवृत्ति विह्यान व आलग विज्ञान । ३. आसय विज्ञानको तथागत गर्भ भी कहते हैं । समस्त कायिक. वाचिक व मानसिक विज्ञानों के (वासना रूप कीज आलय विज्ञानरूप चित्तमें शान्त भावसे पड़े रहते हैं, और समय आनेपर व्यवहाररूप जगत्में प्राट होते हैं । पुनः इसीमें उसका लय भी हो जाता है । एक प्रकारसे यही आसय विज्ञान व्यावहारिक जीवारमा है। ४. आत्तय विज्ञान क्षणिक विज्ञानोंकी सन्दत्ति मात्र है । इसमें शुभ तथा अशुभ सभो वासनाएँ रहती हैं । इन वासनाओंके साथ-साथ इस आलयमें सात और भी विज्ञान हैं, जेसे-- चक्षुविज्ञान, श्रोत्र, घाण, रसना, काय, मनो तथा बिलप्ट मनो विज्ञान । इन सबमें मनो विज्ञान आलयके साथ सदैव कार्यमें लगा रहता है और साथ ही साथ अन्य छह विज्ञान भी कार्यमें लगे रहती हैं । व्यवहारमें आनेवाले ये सात विज्ञान 'प्रवृत्तिविज्ञान' कहलाते हैं । वस्तुतः प्रवृत्ति विज्ञान आलय विज्ञानपर हो निर्भर है ।

# १०. महायान माध्यमिक या शूम्यवादकी अपेक्षा सत्त्व-विचार

### १५, प्रमाण विचार

**₹**2%

१, हीनयान बैभाषिक सम्यग्ज्ञानको प्रमाण कहते हैं। वह दो प्रकार हि-प्रत्यक्ष व अनुमान । २. कश्पना व आस्तिसे रहित हान प्रत्यक्ष है। यह चार प्रकारका है-इन्द्रियज्ञान, मनोविज्ञान (श्रुतज्ञान), आत्मसंबेदन (सुख-बुःख आदि चेतसिक धर्मोका अपने स्वरूपमें प्रगट होना ); योगिज्ञान (सङ्ग्रुल अर्थोंकी चरमसीमा वाला झान), प्रत्यक्ष झान स्वलक्षण है, यही परमार्थ सत्य है। ३, अनुमान दो प्रकार है-स्वार्थ व परार्थ। हेतु. सपक्ष व विपक्षको ध्यानमें रखते हुए फा झान स्वतः हो उसे स्वार्थ कहते हैं। उपदेशावि द्वारा दूसरेसे प्राप्त किया गया ज्ञान परार्थामुमान है। ४, इसमें तीन प्रकारके हेतु होते हैं-अनुप्तथ्धि, स्वभाव व कार्य। किसी स्थान विद्येषपर घटका न मिलना उसको अन्नुपत्र थि। रवभाव सन्तामात्र भावी हेतु स्वभाव हेतु हैं । धुएँ रूप कायको देखकर अग्नि रूप साध्यका अनुमान करना कार्यहेतु है। इन तोनोंके अतिरिक्त अन्य हेतु नहीं हैं। अनुमान झान अवास्तविक है। हेतुमें पक्ष, सपक्ष और विपक्ष व्याभूसि ये तीनों वासें रहनी चाहिए, अन्यथा वह हेरवाभास हागा। ५. हेत्त्राभास तीन प्रकार है—असिद्ध. विरुद्ध और अनैकान्तिक। ई. अनुभव दो प्रकार है--- प्रहण व अध्यवसाय । ज्ञानका निविकत्प रूप (दर्शन) ग्रहण अहसाता है। तत्परचात होनेवाला साकार झान अध्यवसाय कहलाता है। चक्षु, मन व श्रोत्र दूर होसे अपने विषयका झान प्राप्त करती है। किन्तु अन्य इन्द्रिमोंके लिए अपने-अपने विषयकं साथ सन्निकर्ध करना आवश्यक है।

# १२. जैन व बौद्ध अर्मकी तुरुना

- शुद्ध पर्यायार्थक अजुसूत्र नयको अपेक्षा बौद्धवत् जैनदर्शन भी एक निरवयव, अविभागी, एक समयवर्ती तथा स्वलक्षणभृत निर्विकरप हो तत्त्व मानता है। अहिंसाधर्म तथा धर्म व शक्सध्यानकी अपेक्षा भी दोनॉमें समानता है। अनेकान्तवादी होनेके कारण जैनदर्शन तो उसके विपक्षी द्रव्यार्थिक नयसे उसी तत्त्वको अनेक सावयन, विभागी, निरय व गुण पर्याय गुक्त आदि भो स्वीकार कर लेता है। परन्तु एकान्तवादी होनेके कारण बौद्धव्र्शन उसे सर्वधा स्वीकार नहीं करता है। इस अपेक्षा दोनोंमें भेद है। बौद्धदर्शन ऋजुसूत्र नया-भासी है। (दे० अनेकान्त/२/१) एकत्व अनेकरवका चिधि निषेध व समन्वय दे० दव्य/४) नित्थत्व व अनित्यत्वका विधि निषेध व समन्वय दे० उत्पाद/२।
- स्ता---१ पुष्पदन्त भगवात्तका शासकायश-- दे० तीर्थं कर/६ २ कल्पवासी देवोंका एक भेद---दे० स्वर्ग/३, ३ ब्रह्मयुगल का तृ० पटल -- दे० स्वर्ग/६: ४. कल्पवासी स्वर्गोंका पाँचवा कल्प--- दे० स्वर्ग/६/२।

#### १, ब्रह्मका कक्षण

- स. सि./७/१६/३५४/४ अहिंसादयो गुणा यस्मिन् परिपाच्यमाने वृ'हन्ति वृद्धिभुपयान्ति तह ब्रह्म। ≕अहिंसादि गुण जिसके पानन करनेपर बढते है वह ब्रह्म कहताता है। { चा. सा /१४/२।
- ध. १/४.१.२१/१४/२ व्रह्मचारित्रं पंचवत-समिति-त्रिगुप्त्यात्मकस् शान्तिपुष्टिहेतुत्वात् । --व्रह्मका अर्थ पाँच वत, पाँच समिति और तीन गुग्नि स्वरूप चारित्र है, क्योंकि, वह शान्तिके पोषणका हेतु है ।
- द स /टी / १४/४७/१ परमत्रह्यस इ निज्ज्युद्धारमभावना समुत्पन्त मुखा-मृततृग्रस्य सत उर्वशीरम्भाति लो समाभिर्दे कन्याभिरपि यस्य त्रह्यचर्यवतं न खण्डितं स परमत्रह्य भण्यते । = परमञ्ज्ञ नामक जिज शुद्ध आत्माकी भावनासे उत्पन्न मुखामृतसे तृष्ठ होनेके कारण उर्वशी. तिलोत्तमा, रंभा आदि देवकन्याओं द्वारा भी जिसका त्रह्यचर्य खण्डित न हो सका अतः वह 'परम त्रह्य' कहलाता है ।

#### २. शब्द इस्लका खक्षण

स सा./आ./४ इह किस सकलोद्धासि स्यास्पदमुद्रित शब्दब्रह्म । =समस्त वस्तुओंको प्रकाश करनेवाला और स्यान पदसे चिह्नित् शब्द ब्रह्म हैन्न ।

#### \* अन्य सम्अन्धित विषय

- १. सर्व जीव एक ब्रह्मके अंश नहीं है-दे० जोव/२।
- २. परम जहाके अपरनाम-देव मोक्षमार्ग/२/४।
- ३. आदि ब्रह्मा-दे० ऋषभ ।

### ब्रह्म ऋषि --- दे० ज्युषि ।

अह्य चये - अध्यात्म मार्गमें ब्रह्यचर्यको सर्व प्रधान माना जाता है, क्योंकि, ब्रह्यमें रमणता हो वास्तविक ब्रह्यचर्य है। निश्चयसे देखने-पर क्रोधादि निग्रहका भी इसीमें अन्तर्भाव हो जानेसे इसके १००० भंग हो जाते है। परन्तु स्त्रीके स्थागरूप ब्रह्य वर्धको भी लोक व परमार्थ दोनों क्षेत्रोमें बहुत महत्ता है। वह ब्रह्य वर्धको भी लोक व परमार्थ दोनों क्षेत्रोमें बहुत महत्ता है। वह ब्रह्य वर्धको भी लोक व परमार्थ दोनों क्षेत्रोमें बहुत महत्ता है। वह ब्रह्य वर्धको भी लोक व परमार्थ दोनों क्षेत्रोमें बहुत महत्त रूपसे भी। अब्रह्य सेवनसे चित्त भ्रम आदि अनेक दोष होते हैं, अत. विवेकी जनोको सदा ही अपनी-अपनी शक्तिके अनुसार दुराचारिणी स्त्रियोंके अथवा पर स्त्रोके, वा श्वस्त्रोके भी सायेसे वचकर रहना चाहिए, और इसी प्रकार स्त्रीका पुरुषोसे वचकर रहना चाहिए। यद्यपि ब्रह्यचर्यको भी कथंचित् न्यावय कहा जाता है, परन्तु फिर भी इसका पालन करना श्रंय-स्कर है।

- ९ भेदुव लक्षण
- १ व्रह्मनर्थ सामान्यका रुक्षण ।
- २ | ब्रह्मचर्य विद्योपके लक्षण ।
- ३ ब्रह्मचर्य महाबत व अणुव्रतके लक्षण ।
- ४ हन्द्राचर्यप्रतिमाका लक्षण।
- \* | घोर व अधोरगुण ब्रह्मचर्यं तप ऋदि -- दे० ऋदि/१।
- ५ शीलफे लक्षण।
- ६ शीलके १८००० मंग व मेद ।
- » ब्रह्मचर्यं निर्देश
- द्वा धर्मोंसें ब्रह्मचर्य निदेश दे० धर्म/८।
- १ ब्रह्मचर्य व्रतकी पांच भावनाएँ।
- २ ब्रह्मचर्यं धर्मके पालनाथं कुछ मात्रनाएँ ।
- ३ ब्रह्मचर्यं अणुव्रतके अतिचार ।
- 🐒 | ज्ञीलके दस दोष ।
- झतको भावनाओं व अतिचारों सम्बन्धी विद्येष विचार
   दे० व्रत/२ ।

# ३ अब्रह्मका निषेध व ब्रह्मचर्यकी प्रधानता

- १ वेश्या गमनका निषेध ।
- २ | परस्त्री निषेध ।

杀

۶.

- ३ दुराचारिणी स्त्रीका निषेध । धर्मपत्नीके अतिरिक्त मगरत स्त्रीका निषेध-- दे० स्त्री ।
- ४ स्त्रीके लिप पर पुरुषादिका निपेध।
- ५ अङ्गह्म सेवनमें डाष ।
  - काम ब कामके १० विकार —दे० काम।
- \* अन्नह्मका हिंसामें अन्तर्भाव दे० हिंसा१/४।
  - ब्रह्मचर्य भी कथचित् सावच है दे० सावच ।
- ६ श्वीलकी प्रधानता ।
- ७ ब्रह्मचर्भकी महिमा।
- ४ | शंत्रा समाधान
- १ स्त्री पुरुषादिका सहवास मात्र अब्रह्म नहीं हो सकता ।
- मैथुनके रूक्षणसे हस्तकिया आदिमे अब्रह्म सिद्ध न होगा।
- ३ परस्ती त्याग सम्बन्धी ।
- ४ ब्रह्मचर्यं व्रत व प्रतिमामे अन्तर ।

### १. भेद व लक्षण

### ब्रह्मच्यं सामान्यका लक्षण्य-१, निश्चय

- भ, अग /म् /८७८ जीवो बंभा जीवस्मि चेव चरियाहविउज जा जणिदो । त जाण वभचेर विमुकारदेष्टतितिस्स ।८७८। = जीव वहा है. जीव ही मे जो मुनिकी चर्या होती है उसको परदेहको सेवा रहित व्रह्मचर्य जान। (द्र स /टी /३५/१०६ पर उद्वधृत)।
- ब /१२/२ आत्मा ब्रह्म विविक्तनोधनित्तयो यत्तत्र चर्यं पर । स्वाङ्ग-सगवित्रजित्तैकमनसस्तद्वब्रह्मचर्यं मुने. । ।२। =ब्रह्म शब्दका अर्थ

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

निर्मत ज्ञानस्वरूप आत्मा है, उस आत्मामें तीन होनेका नाम श्रद्ध चर्य है। जिस युनिका मन अपने शरीरके भी सम्बन्धमें निर्ममत्व हो चुका है, उसीके ब्रह्मचर्य होता है। (अन ध/४/६०)।

अन घ./६/११ चरणं ब्रह्मणि गुरावस्वातन्त्र्येण यन्मुदा। चरणं ब्रह्मणि परे तत्स्वातन्त्र्येण वर्णिन १११। = मैथुन कर्मसे सर्वथा निवृत्त वर्णो-की आरमतत्त्वके उपदेष्ठा गुरुओकी प्रीति पूर्वक अधीनता स्वीकार वर सी गयी है, अथवा झान और आरमाके विषयमें स्वतन्त्रतया की गयी प्रवृत्तिको श्रह्मचर्य कहते है।

#### २. व्यवहारकी अपेक्षा

- बा अ /८० सटबंगं पेच्छती इत्थीण तासु मुयदि दुग्भावस् । सो बम्ह-चेरभावं मुक्रदि खलुदुद्धरं धरदि ।८०। = जो पुण्यात्मा स्तियोंके सारे सुन्दर अंगोको देखकर उनमें सगरूप बुरे परिणाम करना छोड देता है बही दुर्द्धर ब्रह्मचर्यको धारण करता है । ( प. वि./१/ १०४ ) ।
- स सि./१/६/४१३/३ अनुभूताङ्गनास्मरणकथाअवणस्त्रीसंसक्त्वरायना-सनादिवर्जनाइ ब्रह्मचयं परिपूर्णमबतिष्ठते । स्वतन्त्रवृत्तिनिवृत्त्यर्थो वा गुरुकुलवासो ब्रह्मचर्यम् । = अनुभूत स्त्रीका स्मरण न करनेसे, स्त्री विषयक कथाके सुननेका त्याग करनेसे और स्त्रीसे सटकर सोने व बैठनेका त्याग करनेसे परिपूर्ण ब्रह्मचर्य होता है । अथवा स्वतन्त्र बृत्तिका त्याग करनेके लिए गुरुकुलमे निवास करना ब्रह्मचर्य है । (रा. वा /१/६/२२/४१८/२७) ।
- भ आ /वि /४६/१५४/१६ वहाचर्यं नवविधव्रहापालनं । = नय प्रकारके ब्रह्मचर्यका पालन करना ब्रह्मचर्य है ।
- पं. वि /१२/२ स्वाङ्गासंगविवर्जिलैकमनसस्तइब्रह्मचर्यं मुने'। एवं सत्यवला स्वमातृभगिनोपुत्रीसमा प्रेक्षते, वृद्धाद्या विजिसैन्द्रियो यदि तदा स वह्मचारी भवेत् ।२। क्लो अपने शरीरमे निर्ममल हो चुका है, वह इन्द्रिय विजयो होकर विद्या आदि खियोको कमसे माता, बहन और पुत्रीके समान समफता है, तो वह मुनि ब्रह्मचारी होता है।
- का अ/मू./४०३ जो परिहरेदि सगं महिलाण णेव पस्सदे रूवं। काम-कहादि-णिरीहो णव-विह-बंभ हवे तस्स ।४०३। जो मुनि स्तियोके सगसे वचता है, उनके रूपको नही देखता, काम कथादि नही करता उसके नवधा बहाचर्य होता है ।४०३।

### २. ब्रह्मचर्य विशेषके लक्षण

### १. दस प्रकारका जहाचर्य

भ, आ,/मू./प्७१-प्प उत्थानिका- मनसा वचसा शरीरेण परशरीर-गोचरव्यापारातिशयं त्यक्तवत दशविधात्रह्मत्यागात दशविधं ब्रह्मचर्यं भवतीति वक्तुकामो ब्रह्मभेदमाचध्टे—इच्छिविसयाभिलासो वच्छि-विमोबखो य पणिदरससेवा। ससत्तदब्वसेवा तदिदियालोयणं चेव ।म्७१। सकारो संकारो अदीदसुमरणमणागदभिसासे । इट्ठविसयसेवा वि अ अञ्च भंदसविह एदं । ९९०। एवं विसणिमूदं अआवंभ दस-विहंपि णादव्य । आबादे मधुरम्मिव होदि विवागे य कडुयदर ।य्यश = मनसे, बचनसे और शरीरसे परशरीरके साथ जिसने प्रवृत्ति करना छोड दिया है, ऐसा मुनि दस प्रकारके अव्रह्मका त्याग करता है । तन वह दस प्रकारके झह्यचयोंका पालन करता है। प्रन्थकार अब दस प्रकारके अब्रह्मका वर्णन करते है--१ स्त्री सम्बन्धी विषयोंकी अभिलाषा, २ वरिथमोक्स्वो-अपने इन्द्रिय अर्थात लिंगमें विकार होना, ३ वृष्यरससेवा -- पौष्टिक आहारका ग्रहण करना, जिससे बल व वीर्यंकी वृद्धि हो। ४, **संसक्तद्व**व्यसे**वा** ---स्त्रीका स्पर्श अथवा उसकी शय्या आदि पदार्थीका सेवन करना। ४, तदिद्रियालोचन-स्त्रियोंके सुन्दर शरीरका अवलोकन करना। ६, सत्कार-स्त्रियोका सत्कार करना, ७. सम्माण-जनके देहपर प्रेम रखकर वस्त्र आदिसे सत्कार करना। अतीत स्मरण-भूतकालमे की रति, क्रीडाओका स्मरण करना। अनागताभिलाष-भविष्यत कालमें उनके साथ ऐसी कोडा करू गा ऐसी अभिलाषा मनमें करना। इष्टविषय सेवा-मनोवाछित सौध, उद्यान वगैरहका उपभोग करना। ये अब्रह्मके दस प्रकार है। ५०१-५८०। ये दस प्रकारका अब्रह्म विष और अग्निके समान है, इसका आरम्भ मधुर, परन्तु अन्त कडुआ है। (ऐसा जानकर जो इसका त्याग करता है वह दस प्रकारके ब्रह्मचर्यका पालन करता है।) ५८९। (अन ध /8/ई१), (भा. पा /टी /१६/२४ई पर उइघुत) !

- २. नव प्रकारका ब्रह्मचर्य
- का. अ /टी./४०३ तस्य मुने ब्रह्मचर्यं भवेत, नवप्रकारे कृतकारितानुमत-गुणितमनोवचनकाये कृत्वा स्त्रीसंग वर्जयतीति ब्रह्मचर्यं स्यात्। जो मुनि स्त्री सगका त्याग करता है उसोके मन, वचन, काय और कृतकारित अनुमोदनाके भेदसे नौ प्रकारका ब्रह्मचर्य होता है। (भ पा /टी./१६/२४४/२२)।

### ३. ब्रह्मचर्य महावरः व अणुव्रतका उक्षण

#### १ महावत

१८९

- नि सा./मू./५१ दट्ठूण इच्छिरूवं वोछाभावं णिवत्तदे तासु । मेहुण-सण्णविवज्जियपरिणामो अहव तुरीयवद ।५१। ⇔स्त्रियोका रूप देखकर उनके प्रति वांछा भावकी निवृत्ति अथवा मैथुनसंज्ञा रहित जो परिणाम वह चौथा व्रत है । (चा पा /टी /२९/४७/२४) ।
- मू आ,/-.२१२ मादुमुदा भगिणीबिय दर् ठूणिरिथत्तिय च पडिरूव । इत्थिकहादिणियत्ती तिलोयपुज्जं हवे बंभ ।८। अच्चित्तदेवमाणुस-तिरिक्खजादं च मेहुणं चदुधा । तिनिहेण तं ण सेवदि णिच्चं पिमु-णोहि पयदमणो ।२१२। = जो वृद्धा भाला यौषनवाली स्त्रीको देखकर अथवा उनकी तस्वीरोको देखकर उनको माता पुत्री महन समान समफ स्त्री सम्बन्धी कथादिका अनुराग छोडता है, वह तोनों लोकों-का यूज्य ब्रह्मचर्य महावत है ।२। चित्र आदि अचेतन, देवी, मानुषी, तिर्यंचनी सचेतन स्त्री ऐसी चार प्रकार स्त्रीको मन, वचन कायसे जो नही सेवता तथा प्रयत्न मनसे ध्यानादिमें लगा हुआ है, यही ब्रह्मचर्य व्रत है ।२१२।
  - २. अणुत्रत
- र. क / ११ न तु परदारान् गच्छति न परान् गमयति च पापभीतेर्यत् । सा परदारनिवृत्तिः स्वदारसतोधानामपि (११) - जो पापके भयसे न तो पर स्त्रोके प्रतिगमन करें और न दूसरोको गमन करावे, वह पर-स्त्री त्याग तथा स्वदार सन्तोष नामका अणुवरा है। ११। (सा. घ /४/१२)।
- स सि /७/२०/३६८/१० उपात्ताया अनुपात्तायारच पराङ्गनाया' संगाझि-वृत्तरतिर्गृ हीति चतुर्थ मणुवतम् । ⇒गृहरथके रवोकार की हुई या थिता स्वीकार की हुई परस्त्रीका सम करनेसे रति हट जाती है इस-सिए उसके परस्त्री नामका चौथा अणुवत होता है। (रा. वा./७/२०/ ४/५४७/१३)।
- वसु आ./२१२ पब्वेसु इत्थिसेवा अणगकीडा सया विवर्जलो । थूत्तयड-बंभयारी जिलेहि भणिओ पवयणम्मि ।२१९। ≕अष्टमी, चतुर्दशी आदि पर्वके दिनोमे स्त्रो-सेवन और सदैव अनगकीडाका त्याग करनेवाले जीवको प्रवचनमें भगवात्त्ते स्थूल ब्रह्मचारी कहा है ।२१९। (गुण. आ./१६६)।
- का अ /मू / ३३७-३३८ अमुइ-मर्थ दुग्गंधं महिला-देह विरच्चमाणो जो । स्व ज्ञावण्ण पि य भण-मोहण-कारणं मुणइ ।३३७। जो मण्णदि पर-महिलं जणजी-बहिणी-मुआइ-सारिच्छं । मण-वयणे कायण वि बभ-

बई सो हवे थूनो ।३३८। ≕जो स्त्रीके शरीरको अशुचिमय और दुर्शन्धित जानकर उसके रूप-लावण्यको भी मनमें भोहको पैदा करनेवाला मानता है। तथा मन-वचन और कायसे परायी स्त्रीको माता, बहन और पुत्रीके समान समफता है, वह आवक स्थूल ब्रह्मचर्यका धारी है।

चा. पा,/९१/४३/९१ जह्नचर्यं स्वदारसंतोष' परदारनिवृत्ति कस्य-चित्सर्वस्त्री निवृत्ति । ≕स्व स्त्री सन्ताष, अथवा परस्त्रीसे निवृत्ति-वा किसीके सर्वथा स्त्रीके त्यागका नाम व्रह्मचर्य व्रत है ।

### ४. ब्रह्मचर्य प्रतिमाका लक्षण

- र. क. श्रा./१४३ मलकोर्ज मलयोनि गत्तन्मलं पूर्तिगन्धिवीभत्सौ पश्यन्नङ्गमनङ्घाद्विरमति यो ब्रह्मचारी स' ।१४३। = जो मलके वीज-भूत, मलको उत्पन्न करनेवाले, मलप्रवाही, दुर्गंध युक्त, लडजाजनक वा ग्लानियुक्त अंगको देखता हुआ काम-सेवनसे विरक्त होता है, वह ब्रह्मचर्य प्रतिमाका धारी ब्रह्मचारी है ।१४३।
- वसु. आ./२६७ पुब्बुत्तणवविहाणं पि मेहुणं सब्वदा विवज्जंतो । इत्थि-कहाइणिवित्तो सत्तमगुणवंभयारी सो ।२६७। = जो यूवीक्त नौ प्रकारके मैथुनको सर्वदा त्याग करता हुआ स्त्रीकथा आदिसे भी निघृत्त हो जाता है, वह सातवे प्रतिमा रूप गुणका धारी ब्रह्मचारी आवक है ।२६७। (गुण. आ /१००), (ब्र. सं./री./४५/८), (का अ./३९४), (सा. ध./७/१७), (ला. सं /६/२४)।

### ५. शीलके लक्षण

- शील, पा./सू /४०···सील विसयविरागो ।४०। = पंचेन्द्रियके विषयसे विरक्त होना शोल कहलाता है ।
- भ. म/३,४१/८२/४ वद परिरक्खण सीलं णाम । ब्रतोकी रक्षाको झील कहते है। ( प. प्र /टी./२/६७ ) ।
- अन. घ./४/१७२ शीलं व्रतपरिरक्षणमुपैतु शुभयोगवृत्तिमितरहतिम् । संज्ञाक्षविरतिरोधौ क्ष्मादियममलात्यय क्षमादौंश्च ।१७२। = जिसके द्वारा व्रतोकी रक्षा की जाय उसको शील कहते है । संज्ञाओंका परिहार और इन्द्रियोंका निरोध करना चाहिए, तथा उत्तमक्षमादि दस धर्मको धारण करना चाहिए ।१७२।
- दे० प्रकृतिवन्ध/१/१ ( प्रकृति, झोल और स्वभाव ये एकार्थवाची है ) ।

### शीलके १८००० संग व भेद

१. सामान्य मेद

भा. पा./पं. जयचन्द/१२०/२४०/१ झीलकी दोय प्रकार प्ररूपणा है-एक तो स्वद्रव्य परद्रव्यके विभाग अपेक्षा है अर दूसरी स्त्रीके संसर्गकी अपेक्षा है।

### १. स्वद्रव्य परद्रव्यके विभागकी अपेक्षा

मू, आ./१०१७-१०२० जोए करणे सण्णा इंदिय भोम्मादि समणधम्मे य। अण्णोण्णेहि अभत्था अट्ठारहसोल सहस्साहं ।१०१७। तिग्हं सुहसंजोगो जोगो करणं च अग्रहसंजोगो । आहारादी सण्णा फासंदिय इदिया णेया ।१०१६। पुढविगदगागणिमारुदपत्तेयअणंतकायिया चेव । विगतिगचदुप चेदिय भोम्मादि हवदि दस एदे ।१०१६। स्वती मह्वव अज्जव लाघव तव संजमो आकिचणदा। तह होटि बंभचेर सच्च चागो य दस धम्मा ।१०२०। २१. तीन योग तीन करण चार सज्ञा पॉच इन्द्रिय दस पृथ्वी आदिक काय, दस मुनि धर्म-इनको आपसमें गुणा करनेसे अठारह हजार झील होते हैं ।१०१७। २. मन, वचन, कायका शुभकर्मके प्रहण करनेके लिए व्यापार वह योग है और अशुभके लिए प्रवृत्ति वह करण है। आहारादि चार संज्ञा है, स्पर्शन आदि पॉच इन्द्रियॉ हैं ।१०१६। पृथ्वी, जल, तेज, वायु, प्रत्येक वनस्पति, साधारण वनस्पति, दो इन्द्रिय, तेइन्द्रिय, चैइन्द्रिय, पचेन्द्रिय-- ये पृथिवी आदि दस है ।१०१६। उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जन. शौच, तप, संयम, आकिचन्य, ब्रह्मचर्य, सस्य, त्याग ये दस मुनिधर्म है ।१०२०। (भा- पा,/टी /११९/२६७/६), (भा,पा,/पं. जयचन्द/१२०/२४०/४) ।

#### २. स्त्री संसर्गकी अपेक्षा

काण्ठ, पाषाण, चित्राम (३ प्रकार अचेतन स्त्री)×मन अर काय= (३×२=६) (यहाँ वचन नाही) । कृत कारित-अनुमोदना = (६×३= १९)। पाँच इन्द्रिय (१९×४=६०)। द्रव्यभाव (१०×२=१९०)। क्रोध-मान-माया-लोभ (१९०×४=७२०)। ये तो अचेतन स्त्रीके आशित कहे। देवी, मनुष्यणी, तिर्यंचिनी (३ प्रकार चेतन, स्त्री)× मन, वचन, काय (३×३=६)। कृत-कारित अनुमोदना (१×३=२७)। पंचेन्द्रिय (२७×४ = १३६)। इव्य भाव (१३६ ×२=२७०)। चार संज्ञा (२७०४४ = १०२०)। सोलह कषाय (१०८० × १६ = १७२९०)। इस प्रकार चेतन स्त्रीके आशित १७२० भेद कहे। कुल मिलाकर (७२० + १७२८०) शीलके १९००० भेद हुए। (भा. पा /टी./११९) २६७/१४) (भा. पा /प, जयचन्द/१२०/२४०)।

# २. ब्रह्मचर्यं निर्देश

# ब्रह्मचर्य वत्तकी भ मावसाएँ

- भ, आ,/मू /१२१० महिलालोयणपुञ्चरदिसरणं संसत्तवसहिविकहाहि। पणिवरसेहिं य विरदी भावना पंच वंभस्स ।१२१०ा क्य सिम्नयों के अंग देखना, पूर्वानुभूत भोगादिका स्मरण करना, सिन्नयों जहाँ रहती है वहाँ रहना, शूंगार कथा करना, इन चार वातोंसे विरक्त रहना, तथा त्रज व जन्मत्तता, उत्पादक पदार्थोंका सेवन करना, इन पाँच वातोंका त्याग करना ये ब्रह्मचर्यको पाँच भावनाएँ है ।१२१०। (मू. आं./३४०) (चा. पा./मू. (३४)।
- त. सू./७/७ स्त्रीराग कथा अवणतन्मनोहराङ्गनिरीक्षणपूर्वरतानुस्मरण-वृष्येष्टरसस्वदारीरसंस्कारत्यागाः पञ्च 1७। - स्त्रियोंमें रागको पैदा करनैवाली कथाके ष्ठुननेका त्याग, स्त्रियोंके मनोहर अंगोंको देखनेका त्याग, पूर्व भोगोंके स्मरणका त्याग, गरिष्ठ और इष्ट रसका त्याग तथा अपने दारीरके संस्कारका त्याग ये ब्रह्मचर्यबतकी पाँच भाव-नाएँ है 1७।
- स. सि /अ/१/३४७/११ अत्रहाचारी मदविभ्रमोद्रभान्तचित्तो वनगज इव वासिता वञ्चितो विवशो वधबन्धनपरिक्लेशाननुभवति मोहा-भिभूतत्वाचँच कार्याकार्यानभिन्नो न किंचिरकुशलमाचरति पराइ-नालिङ्गनसङ्गकृतरतिश्चेहैव वैरानुवन्धिनो लिङ्गच्छेदनवधवन्धसर्व-स्वहरणादीनपायान् प्राप्नोति प्रेत्य चाशुभा गतिमश्नुते गहितश्च भवति अतो विरतिरात्महिता । ....जो अनद्यचारी है, उसका चित्त मदसे भ्रमता रहता है। जिस प्रकार वनका हाथी हथिनीसे जुदा कर दिया जाता है, और विवश होकर उसे वध, बन्धन, और क्लेश आदि दु लोको भोगना पडता है, ठीक यही अवस्था अन्नस्वचारीकी होती है। मोहसे अभिध्रत होनेके कारण वह कार्य अकार्यके विवेकसे रहित होकर कुछ भी उचित आचरण नहीं करता । पर स्त्रीके रागमें जिसकी रति रहती है, इसलिए वह वैरको जढानेवाले सींगका छेदा जाना, मारा जाना, बाँधा जाना और सर्वस्वका अपहरण किया जाना आदि दु लोको और परलोकमें अशुभगतिको प्राप्त होता है। तथा गहित होता है। इसलिए अन्नसका स्थाग आराह होता है। तथा

# ब्रह्मचर्यं धर्मके पालनार्थं कुल मावनाएँ

भ. आ./मू./८८२/११४ कामकदा इत्यिकदा दोसा अमुचित्तबुद्दसेवा य। संसग्गीदोसावियकरांति इत्थीषु वेरागं अप्दर।=कामदोष, स्त्रीकृत दोष, शरीरकी अपवित्रता, वृद्धोंकी सेवा, और संसर्ग दोष इन पॉँच कारणोसे स्त्रियोंसे वैराग्य उत्पन्न होता है । प्पर।

- रा, वा,/१/१/१०/४११/२० ब्रह्मचर्यमन्नुपालयन्तं हिंसादयो दोषा न स्पृशन्ति । नित्याभिरतगुरुकुलावासमधिवसन्ति गुणसंपदः । वराङ्ग-नाविलासविभ्रमविधेयीकृतः पापैरपि विधेयीक्रियते । अजितेन्द्रियता हि लोके प्राणिनामबमानदात्रीति । एवमुत्तमक्षमादिषु तरप्रतिपक्षेषु च गुणदोषविचारपूर्विकार्या क्रोधादिनिवृत्तौ सत्यां तन्निबन्धनकमस्तिवा-भावाद्य महात् संवरो भवति । -- ब्रह्मचर्य्यको पालन करनेवालेके हिंसा आदि दोष नहीं लगते । नित्य गुरुकुल वासीको गुण सम्पदाएँ अपने-आद मिल जाती हैं । स्त्री विलास विभ्रम आदिका शिकार हुआ प्राणी पापोंका भी शिकार बनता है । संसारमें अजितेन्द्रियता बडा अपमान कराती है । इस तरह उत्तम क्षमादि गुणोंका तथा कोधादि दोषोंका विचार करनेसे क्रोधादिकी निवृत्ति होनेपर तन्निमित्तक कर्मौका आसव रुककर महान् संवर होता है ।
- पं, वि./१/१०५ अविरतमिह तावरपुण्यभाजो मनुष्या', ह्वदि विरचित-रागाः कामिनोनां वसन्ति । कथमपि न पुनस्ता जातु येषां तइड्वी, प्रतिदिनमतिनव्रास्तेऽपि निरयं स्तुवन्ति ।१०५। = लोकमें पुण्यवान् पुरुष रागको उत्पन्न करके निरन्तर ही स्त्रियोके हृदयमें निवास करते है । ये पुण्यवान् पुरुष भी जिन मुनियोंके हृदयमें वे स्त्रियों कभी और किसी प्रकारसे भी नहीं रहत्थे हैं उन मुनियोंके चरणोंकी प्रतिदिन अत्यन्त नग्न होकर निरय ही स्त्रुति करते हैं ।१०५।

# ३, महाचय अणुमतके अतिचार

### १. स्वदार संतोष वतकी अपेक्षा

- रे० ब्रह्मचर्य/१/१/२(स्वस्त्री भोगाभिलाष, इन्द्रियविकार, पुष्टरससेवा, स्त्री द्वारा स्पर्श की हुई शय्याका सेवन करना, स्त्रीके अंगोपांगका अवलोकन करना, स्त्रीका अधिक सरकार करना, स्त्रीका सम्मान करना, पूर्वभोगानुस्मरण, आगामी भोगाभिलाष, इष्ट विषय सेवन ये दस अब्रह्मके प्रकार है।)
- म आ./११६-११८ पढम विउलाहार विदियं काय सोहणं। तदियं गन्धमक्लाइ चउत्थं गीयवाइमं ११९६। तह समणसोधणंपि य इत्थि-ससगपि अत्थसगहण । पुठवरदिसरणमिदियविसयरदी पणीदर-ससेवा ११६७। दसविहमव्वंभविर्ण संसारमहादुहाणमावाहं । परिहरेइ जो महत्पा सो दढवंभव्वदो होदि । १९८९ा = १, बहुत भोजन करना, २, तैलादिसे शरीरका मंस्कार करना, ३. मुगन्ध पुष्पमालादिका सेवन, ४. गीत-नृत्यादि देखना, ४. शय्या-क्रोडागृह या चित्र-शाला आदिकी खोज करना, १. कटाक्ष करती स्त्रियोके साथ खेलना, ७. आध्रषण वस्त्रादि पहचानना, ५ धूर्व भोगानुस्मरण, १. स्वपादि इन्द्रियविषयोमें प्रेम, १० इष्ट व पुष्ट रसका सेवन, मे दस प्रकारका अन्नस ससारके महा दु:खोंका स्थान है । इसको जो महारमा सयमी त्यागता है, वही दढ न्नह्यचर्य प्रतका धारी होता है ।
- त सू./७/२० परविवाहकरणेत्वरिकापरिगृहीतापरिगृहीतागमनानङ्ग-क्रीडाकामतीवाभिनिवेशाः ।२८। = पर विवाहकरण, इत्वरिकापरि-गृहीतागमन, इत्वरिका-अपरिगृहीतागमन, अनङ्गकीडा, और काम तीवाभिनिवेश ये स्वदारसन्तोष अणुझतके पाँच अत्तिचार है ।२८। (र. क. आ./६०)।
- इग./११/७-६ आद्यं शरीरसंस्कारो द्वितीय वृष्यसेवनम् । तौर्यत्रिकं तृतीयं त्यारसंसर्गस्तुर्थमिष्यते ।७। योषिद्विषयसंकल्पः पञ्चम परि-कीर्तितम् । तदङ्गवीक्षणं १ष्ठं संस्कार संप्तमं मतम् ।९। पूर्वानुभोग-सभोगस्मरणं स्यात्तदष्टमम् । नवमं भाविनी चिन्ता दशम वस्तिमो-सणम् ।९। = प्रथम तो शरीरका संस्कार करना, २ पुष्टरसंका सेवन करना, ३. गीत-वादित्रादिका देखना- सुनना, ४. स्त्रीमें किसी प्रकार का संकल्प वा विचार करना, ४. स्त्रीके अंग देखना, ई देखनेका संस्कार इदयमें रहना, ७ पूर्वमें किथे भोगका स्मरण करना, ९

आगामी मोगनेकी चिन्ता करनी, १०. शुक्रकाक्षरण। इस प्रकार मैथुनके दश भेद है, इन्हें ब्रह्मचारीको सर्वथा त्यागने चाहिए ७०-१।

२. परस्त्री त्याग वतकी अपेक्षा

१९१

- सा. ध./३/२३ कन्यादूषणगान्धर्व-विवाहादि विवर्जयेत् । परस्त्रीव्यसन-त्यागप्रतशुद्धिविधित्सया ।२३। कपरस्त्री व्यसनका 'त्यागी श्रावक परस्त्री व्यसनके स्यागरूप वृत्तकी शुद्धिको करनेको इच्छासे कन्याके लिए दूषण लगानेको और गान्धर्व विवाह आदि करनेको छोडे ।२३।
- ला. सं/२/१९६,२०७ भोगपत्नी निषिद्धा स्यात्सर्वतो धर्मवेदिनाम् । प्रहणस्याविशेषेऽपि दोषो भेदस्य संभवात् ।१९६१ एतरसर्वं परिज्ञाय स्वानुभूति समक्षतः । पराङ्चनाम्च नादेया बुद्धिर्धाधनशालिभिः ।२०७। - धर्मके जाननेवाले पुरुषोंको भोगपत्नोका पूर्णरूपसे त्याग कर देना चाहिए, क्योंकि यद्यपि विवाहित होनेके कारण वह ग्रहण करने योग्य है, तथापि धर्मपत्नीसे वह सर्वथा भिन्न है, सब तरहके अधिकारोंसे रहित है, इसलिए उसका सेवन करनेमें दोष है। १८६। (धर्मपत्नी आदि भेद-दे० स्त्री०)। अपने अनुभव और प्रत्यक्षसे इन सनको स्त्रियोंके भेदोंमें समफकर बुद्धिमान् पुरुषोंको परस्त्रियोंका सेवन करनेमें अपनी बुद्धि कभी नहीं लगानी चाहिए। २०७।
- २. वेश्या त्याग वतकी अपेक्षा
- सा. घ./३/२० त्यजेत्तौर्यत्रिकासक्ति, वृथाटचां विङ्गसङ्गतिम् । नित्यं पण्याङ्गनारयागी, तत्नोहगमनादि च ।२०। क्वेश्या व्यसनका त्यागी, आवक गीत, नृत्य और वाद्यमें आसक्तिको, बिना प्रयोजन घूमनेको, व्यभिचारी पुरुषोंकी संगतिको, और वेश्याके घर आने-जाने आदि-को सदा छोड़ देवे ।२०।

# ४. शीलके दस दोष

द. पा. टी./१/१/४ कास्ता' शीलविरोधना' स्त्रीसंसर्ग' सरसाहार' सुग-न्धसंस्कार' कोमलशयनासनं शरीरमण्डनं गीतवादित्रअवणम् अर्थ-प्रहणं कुशीलसंसर्ग' राजसेवा रात्रिसंचरणम् इति दशशीलविराधना । १ स्त्रीका संसर्ग, २. स्वादिष्ट आहार, ३ सुगन्धित पदार्थोंसे शरीरका संस्कार, ४. कोमल शय्या व आसन आदिपर सोना, कैठना, ४, अलंकारादिसे शरीरका शृङ्गार, ६. गीत वादित्र अवण, ७ अधिक धन प्रहण, ९. कुशीले व्यक्तियोकी सगति, १. रग्जाकी सेवा, १०. रात्रि-में इधर-उधर घूमना, ऐसे दस प्रकारसे शीलकी विराधना होती है।

# ३. अब्रह्मका निषेध व ब्रह्मचर्यकी प्रधानता

# 1. वेझ्या गमनका निषेध

नसु, था./==-१३ कारुय-किराय-चडाल-डोंन पारसियाणमुच्छिट्ठं। सो भवखेइ जो सह वसइ एयर ति पि वेस्साए।==। रत्तां णाऊण णर सव्वरसं हरइ बंचणसए हिं। काऊण मुयइ पच्छा पुरिस चम्मट्टिपरिसेसं।८१। पभणइ पुरओएयस्स सामी मोत्तूण णरिथ मे अण्णो। उच्चइ अण्णस्स पुणो करेइ चाडूणि बहुयाणि १६०। माणी कुलजा सूरो वि कुणइ दासत्तर्ण पि णीचाण। वेस्सा कएण बहुम अवमाण सहह कामंघो।११। जे मज्जमंसदोसा बेस्सा गमणम्मि होति ते सब्वे। पाव पि तत्थ-हिट्ठ पावइ णियमेण सबिसेस ११२। पावेण तेण दुक्त पावइ संसार-सायरे घोरे। तम्हा परिहरियव्वा वेस्सा मण-वयण-काएहि ११३। = जो कोई भी मनुष्य एक रात भी वेश्याके साथ निवास करता है, वह कारु ( छुहार ), चमार, किरात (भील), चण्डाल, डोब (भगी ) और पारसी आदि नोच लोगोका जूठा खाता है। क्योकि, वेश्या इन सभी लोगोके साथ समागम करती है।८८। वेश्या, मनुष्यको अपने ऊपर आसक्त जानकर सैंकडो वचणाओसे उसका सर्वस्व हर लेती है और पुरुषको अस्थि-चर्म परिशेष करके, छोड देती है। = १ यह एक पुरुषके सामने कहती है कि तुम्हे छोड़कर तुम्हारें सिवाम मेरा स्वामी कोई नही है। इसी प्रकार बह अन्यसे भी कहती है और अनेक खुशामदी बाते करती है। १०१ मानी, कुलीन, और सूरवीर भी मनुष्य वेश्यामें आसक्त होनेसे नीच पुरुषोंकी दासताको करता है, और इस प्रकार वह कामान्ध होकर वेश्याके द्वारा किये गये अप-मानोको सहता है। १९१ जो दोष मछ-मांसके सेवनमें होते हैं, वे सब दोष वेश्यागमनमें भी होते हैं। इसलिए वह मध और मास सेवनके पापको तो प्राप्त होता हो है, किन्तु वेश्या-सेवनके जिशेष अधर्मको भी नियमसे प्राप्त होता हो हिश वेश्या सेवन जनित पापसे यह जीव धोर ससार सागरमे भयानक दु खोंको प्राप्त होता है, इसलिए मन, बचन और कायसे वेश्याका सर्वया रयाग करना चाहिए। १३।

ला स./२/१२१-१३२ पण्यस्त्री तु प्रसिद्धाया वित्तार्थं सेवते नरम्। तन्नाम दारिका दासी वेश्या पत्तननायिका । १२६। तत्त्याग सर्वत श्रंयात् श्रेयोऽर्थं यततां नृणाम् । मद्य-मासादि दोषान्वै नि घेषात्त् त्यक्तुमिच्छताम् ।१३०। आस्ता तत्सङ्घमे दोषो दुर्गतौ पतनं नृणाम् । इहैव नरकं नूनं वेश्यासक्तचेतसाम् ११३१। उक्तं च या, खादन्ति पत्नं पिवन्ति च सुरां, जल्पन्ति मिथ्यावच'। स्निह्यन्ति द्रविणार्थमेव विदधत्यर्थप्रतिष्ठाक्षतिम् । नीचानामपि दूरवक्रमनसः पापारिमका. कुर्वते लालापानमहर्निशं न नरक वेश्यां विद्वायापरम् । रजकशिला-सदृशीभि कुक्कुरकर्परसमानचरिताभि । वेश्याभिर्यदि संग कृत-मित्र परलोकनातीभि । प्रसिद्धं बहुभिस्तस्या प्राप्ता दु'खपर'पराः । श्रंष्ठिना च।रुदत्तेन विख्यातेन सथा परा. 🛚 🛶 जो स्त्री केवल धनके लिए पुरुषका सेवन करती है, उसको बेश्या कहते है, ऐसी वेश्याएँ ससारमें प्रसिद्ध हैं, उन वेश्याओंको दारिका, दासी, वेश्या वा नगर-नायिका आदि नामोंसे पुकारते हैं । १२१। जो मनूष्य मध, मास आदिके दोषोको त्यागकर अपने आत्माका कल्याण करना चाहते है, उनको बेश्या सेवनका त्याग करना चाहिए (१३०) वेश्या सेवनसे नरकादिक दुर्गतियोमें पडना पडता है। और इस लोकमें भी नरकके सदश यातनाएँ व दुख भोगने पडते है ।१३१। कहा भी है--- यह पापिनी वेश्या मांस खाली है, शराब पीली है, फूठ बोलती है, धनके लिए प्रेम करती है. अपने घन और प्रतिष्ठाका नाझ करती है और कुटिल मनसे वा जिना मनके नीच लोगोंकी लारको रात-दिन चाटती है, इसलिए वेश्याको छोडकर ससारमें कोई नरक नहीं है। वेश्या तो घोत्रीको शिलाके सटश है, जिसपर आकर ऊँच-नीच अनेक पुरुषोके घृणितसे घृणित और अस्यन्त निन्दनीय ऐसे वीर्य वा सार आदि मन आकर वहते है. अथवा वह वेश्या कुत्तेके मूँहमे सगे हुए हड्डुके खप्परके समान आचरण करती है ऐसी वेश्याके साथ जो पुरुष समागम वरते है, वे साथ-साथ परलोकको बातचीत भी अवश्य कर लेते हैं अर्थात् वह नरक अवश्य जाते है। इस वेश्या सेवनमे आसक्त जावोने बहुत दु.ख जन्म-जन्मान्तर तक पाये है। जैसे अरयन्त प्रसिद्ध सेठ चारुदत्तने इस वेश्या सेवनसे हो अनेक दुख पाये थे ।१३२।

# २. परस्त्री निषेध

- कुरत/१६/१० प्ररमन्यत्कृत पापमपराधोऽपि का वरम् । पर न साध्वी त्वराक्षे वीक्षितः प्रतित्रे दानी ।१०। च्लुम कोई भी अपराध और दूसरा केसा भी पाप क्यो न वरो पर तुम्हारे पक्षमें यही श्रेयस्कर है कि तुम पडोसोको स्त्रीरे सदा दूर रहो ।
- वसु आ /गा, न णिस्ससइ रुयइ गायइ णियवसिर हणइ महियत्ते पडड़। परमहितमलभमाणो असप्पलाव पि जंपेहा ।१९३१ अह मुजइ परमहित अणिच्छमाण बलाधरेऊण । ।१९८। अह कावि पान बहुला असई णिण्णासिऊग णियसीलं । सयमेव पच्छियाओ उबरोहवसेण अप्पाण ।११६। जइ देड जह वि तत्थ मुण्णहर संडदेउन्यमज्झमिम । सचित्ते भग्रभोओ सावव कि तत्थ पाउणइ ।१२० सोऊण कि पि सद्दं सहसा

परिवेवमाणसञ्चगो । ल्हुक्कइ पलाइ पखलइ चउद्दिस णियइ भय-भीओ । १२१। जझ पुणकेण वि दीसइ णिज्जइ तो वधिऊण णिवगेहा । चोरस्स णिग्गहं सो तत्थ वि पाउणइ सविसेसं ।१२२। परलोयम्मि अर्णत दुक्ख पाउणइ इह भव समुद्दम्मि । परमारा परमहिला तम्हा तियिहेण वज्जिज्जा । १२४। - पर स्त्री लम्पट पुरुष जब अभिरुषित परमहिलाको नहीं पाता है, तब वह दीर्घ निश्वास छोडता है, रोता है, कभी गाता है, कभी सिरको फोडता है और कभी भूतलपर गिरता है और असललाप भी करता है। १९३। नहीं चाहनेवाली किसी पर-महिलाको जबर्दस्ती पकडकर भोगता है । ।११८ यदि कोई पापिनी दुराचारिणी अपने शीलको नाश करके उपरोधके वशसे कामी पुरुषके पास स्वय उपस्थित भी हो जाय, और अपनेआपको सौप भी देवे ।११९। तो भी उस झून्य गृह या खंडित देवकुलके भीतर रमण करता हुआ वह अपने चित्तमें भयभीत होनेसे वहाँ ५र क्या सुख पा सकता है। १२०। वहाँपर कुछ भी जरा-सा शब्द सुनकर सहसा थर-थर काँपता हुआ इधर-उधर छिपता है, भागता है, गिरता है और भयभीत हो चारों दिशाओंको देखता है।१२१। इस-पर यदि कोई देख खेता है तो वह बाँधकर राजदरबारमें ले जाया जाता है और वहाँपर वह चोरसे भी अधिक दण्डको पाता है ।१२२। पर स्त्री-लम्पटी परलोकमें इस संसार समुद्रके भीतर अनन्त दु खको पाता है। इसलिए परिगृहीत या अपरिगृहीत परस्त्रियोको मन, वचन कायमे त्याग करना चाहिए ।१९४।

ला. सं./२/२०७ एतत्सव परिज्ञाय स्वानुभूमिसमक्षत । पराइनाम्नु नादेया बुद्धिर्धीधनशालिभिः ।२०७१ ---अपने अनुभव और प्रत्यक्षसे इन सब स्त्रियोके भेदोंको (दे० स्त्री) समफकर बुद्धिमात् पुरुषोंको परस्त्रियोंके सेवन करनेमें अपनी बुद्धि कभी नहीं लगानो चाहिए ।२०७। (ला सं /६/६०)।

# ३. दुराचारिणी स्त्रीका निषेध

सा घ /३/१० भजच् मखादि भाज स्त्री-स्ताइशै सह समृजन् । भुक्त्या-दौ चैति साकोर्ति मद्यादि विरतिक्षतिम् ।१०। चमद्य, मांस आदिको खानेवाली स्त्रियोको सेवन करनेवाला और भोजनादिमें मद्यादिके सेवन करनेवाले पुरुषोंके साथ ससर्ग करनेवाला व्रतधारी पुरुष निन्दा सहित मद्य-त्राग आदि मूलगुणोकी हानिको प्राप्त होता है ।१०।

# ४. स्त्रीके छिए परपुरुषादिका निषेध

भ आ,/मू /१९४४ जह सीलरक्ष्य्याण पुरिसाणं णिदिवाओ महिलाओ। तह सोलरक्ष्य्याणं महिलाण णिदिवापुरिसा १९४१ = शीलका रक्षण करनेवाले पुरुषको स्त्रो जैसे निन्दनीय अर्थात् व्याप करने योग्य है, वैसे शीलका रक्षण करनेवालो स्त्रियोको भी पुरुष निन्दनीय अर्थाद्य व्याज्य है।

# ५. अब्रह्म सेवनमें दोष

- भ आ /मू /१२२ अवि य वहो जीवार्ण मेहुणसेवाए होइ बहुगाणं। तिलणालीए तत्ता सनायवेसो य जोणीए ११२२। = मैथुन सेवन करनेसे वह अनेक जीवोका वध करता है। जैमे तिलकी फछोमें अग्निसे तपी हुई सलई प्रविष्ट होनेसे सब तिन जलकर खाक होते है वैमे मैथुन सेवन करते समय योनिमें उत्पन्न हुए जीवोंका नाश ह'ता है।१२२। ( विशेष विस्तार दे० भ आ./मू /८१०-११९७), (पु.सि /उ./१०८)।
- स्था मं /२३/२७६/१५ पर उद्दक्षेत मेहुण सण्यारूढों णपलव्स्व हणेइ मुहुमजीवाण । केवलिणा पण्णत्ता सहहिद्धव्या सया काल ।३। इत्थी-जोणीए संभवति बेइदिया उ जे जीवा । इक्को व दो व तिण्णि व लक्ष्यपुहुत्त उ उक्कोस ।४। पुरिमेण सह गयाए तेसि जीवाण होइ उद्दवण । बेणुगदिह तेण तत्तायसलागणाएण ।८्। म चिदिया मणुस्सा

एगणर भुत्तणारिगन्भस्मि । उक्कोसं णवलक्वा जापति एगवेलाए । ६ं। णव लवखाणं मज्भे जायइ इक्कस्स दोण्ह व समत्ती । सेसा पुण एमेव य बिलय वच्चति तत्थेव ।७। = केवली भगवात्ने मैथुनके सेवनमें नौ साख सूक्ष्म जीवोका घातत्वताया है,इसमें सदा बिश्वास करना चाहिए ।३। तथा स्त्रियोकी योनिमें दो इन्द्रिय जीव उत्पन्न होते है । इन जीवोकी सल्या एक, दो, तीनसे लगाकर लाखोतक पहुँच जाती है ।४। जिस समय पुरुष स्त्रीके साथ सभोग करता है, उस समय जैसे अग्निसे तपायी हुई लोहेकी सलाईको बॉसकी नलीमें डालनेसे नल्लीमें रखे तिल भस्म हो जाते है, वैसे ही पुरुषके सर्यभ्रेगसे योनिमे रहने-वाले सम्पूर्ण जीवोंका नाझ हो जाता है ।६। पुरुष और स्त्रीके एक बार संयोग करनेपर स्त्रीके गर्भमें अधिवसे अधिक नौ लाख पंचे-निद्रय मलुष्य उत्पन्न होते है ।६। इनन्मौलाख जीवोंमें एक या दो जीव जीते है बाकी सब जीव नष्ट हो जाते है ।७।

# शीलकी प्रधानता

शी. पा./म्./११ जीवदयादम सच्चं अचोरियं बंभचेरसंतोसे। सम्म-इ सज णाणं तओ य सीलस्स परिवारो।११। चजीव दया, इन्द्रिय दमन, सऱ्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, सम्यग्दर्शन, ज्ञान, तप ये सर्व शीलके परिवार है।११।

# ७. ब्रह्मचर्यकी महिमा

- भ, आ,/मू/११११/११२३ तेल्लोकाडविडहणो कामग्गी विसयरुवखपज्ज-लिओ। जोव्वणतेणिल्लचारी जंण उहद सो हवद घण्णो ।११११। म्लकामाग्नि विषयरूपी वृक्षोका आश्रय लेकर प्रड्शलित हुआ है, प्रैलोक्यरूपी बनको यह महाग्ति जलानेको उद्यत हुआ है। परन्तु तारुण्य रूपी तृणपर सचार करनेवाले जिन महात्माओको वह जलानेमें असमर्थ है वे महात्मा धन्य है। (अन, ध,/४/११)।
- अन, /४/६० या ब्रह्मणि स्वारमनि शुद्धबुद्धे चर्या परदव्यमुचप्रवृत्ति, । तद्बब्ह्मचर्यं वतसार्वभौमं ये पान्ति ते यान्ति पर प्रमोदम् ।६०। = शुद्ध और बुद्ध अपने चित्स्वरूप ब्रह्ममें परदव्योंका ध्याग करनेवाले अमक्तिकी अप्रतिहत परिणति रूप जो चर्या होती है उसीको ब्रह्मचर्य कहते हैं । यह व्रत समस्त वतों में सार्वभौमके समान है जो पुरुष इसका पालन करते हैं । वे ही पुरुष सर्वोत्कृष्ट आनन्द-मोक्ष सुखको प्राप्त किया करते हैं ।६०।
- स्या, म /२३/२७७/२६ पर उड्रधृत एकरात्रौषितस्यापि या गति-त्र हाचारिण'। न सा ऋतुसहस्रेण प्राध्नु शक्या युधिष्ठिर। =हे युधिष्ठिर। एक रात ब्रह्मचर्यसे रहनेवाले पुरुष्को जो उत्तमगति मिलतो है, वह गति हजारो यज्ञ करनेसे भो नहीं होगी।

# ४. शंका-समाधान

# १. स्त्री पुरुषादिका सहवास मात्र अबहा नहीं हो सकता

रा. वा./७/१६/१/१४४ मिथुनरुष भाव (मैथुन) इति चेन्न द्रव्यद्वय-भवनमात्रप्रसगादिति, तदसत्त अभ्यन्तरपरिणामाभावे शाह्यहेतुर-फलत्वात । अभ्यन्तरचारित्रमोहोच्द्र्यापादितम्त्रेणपौस्नात्म्वरति-परिणामाभावात् बाह्यद्रव्यद्वयभवनेऽपि न मैथुनघ् । स्त्रीपुमयो कर्मेति चेन्न पच्यादिक्रियाप्रसगात् इति. तदसाप्रतम्, कुत तद्विषय-स्यैव ग्रहगात् । तथोरेव यत्कम तदिह गृह्यते, पच्यादिकर्म पुन अन्येनापि क्रियते । नमस्काराद्युपयुक्तस्य वन्दनाविमिथुनकर्मणि न मैथुनम् । = भिथुनस्य भाव 'इस पक्ष्में जो दो स्त्री-पुरुष रूप द्रव्योक सत्ता मात्रकी मैथुनरवक्ता प्रसग दिया जाता है, वह उचित नशी है, क्योंकि अभ्यन्तर चारित्र मोहोदय रूपी परिणामके अभावमे नाह्य कारण निर्र्यक है । उसो तरह अभ्यन्तर चारित्रमोहोदेयके स्त्रैण पौरन रूप रति परिणाम न होनेसे बाह्यसे रति परिणाम रहित दो द्रव्योके रहनेपर भी मे युनका व्यवहार नही होता। — स्त्री और पुरुषके कर्म पक्षमें पाकादि किया और बन्दनादि कियामें मैथुनत्वका प्रसग उचित नही है, क्योकि स्त्री और पुरुषके संयोगसे होनेवाला कर्म वहाँ विवक्षित है, पाकादि क्रिया तो अन्यसे भो हो जाती है। (स. सि /0/१४/३४३/११)।

# २. मैथुनके रुक्षणसे हस्तकिया आदिमें अब्रहा सिद्ध नहीं होगा

रा. वा,/७/१६/४-९/४४३-५४४/३३ न वेत्तव्युक्तम् । कुत. १ एकस्मिन्न-प्रसङ्गात् । हस्तवादपुद्धगलसधट्टनादिभिरब्रह्मसेवमाने एकस्मिन्नपि मैथुनमिष्यते, तन्न सिइध्यति 18ा यथा स्त्रीषुसयो रत्यर्थे सयोगे परस्परतिकृतस्पर्शाभिमानात् मुख तथैकस्यापि हस्तादिसंधट्टनात् स्पर्शाभिमानस्तुज्यः । तस्मान्मुख्य एव तत्रापि मैथुनशब्दलाभः रागद्वेषमोहाविष्टःवात् ।७। यथैकस्यापि सद्वितीयत्व तथैकस्य चारित्रमोहोदयाविष्कृतकामपिशाचवशीकृत-रवात सद्वितीयरवसिद्धे. मैथुनव्यवहारसिद्धि. । 📼 प्रश्न-- यह मैथुन-का लक्षण ग्रुक्त नहीं है, क्योंकि एक ही टयक्तिके हस्तादि पुइंगलके रगडसे अब्रह्मके सेवन करनेपर भी मैथुन क्रिया मानी गयी है। परन्तु इससे (मैथुनके लक्षणसे) वह सिद्ध न होगी। उत्तर-जिस प्रकार स्त्री और पुरुषका रतिके समय संयोग होनेपर स्पर्श मुख होता है, उसी तरह एक व्यक्तिका भी हाथ आदिके संयोगसे स्पर्श मुखका भान होता है, अत हस्तमैथुन भी मैथुन कहा जाता है, यह औषचारिक नहीं है, क्योंकि राग, द्वेष, मोहसे आविष्ट है। (अन्यथा इससे कर्म बन्ध न होगा) ।७। यहाँ एक ही व्यक्ति चारित्र मोहने उदयसे प्रकट हुए काम-रूपी पिशाचके सम्पर्कसे दो हो गया है और दोके कर्मको मैथुन कहनेमें कोई वाधा नहीं है ।

### ३. परस्त्री त्याग सम्बन्धी

ला. सं /२/श्लोक नं ननु यथा धर्मपरन्या यैव दास्यां क्रियैव सा। विशेषानुपसन्धेश्च कथं भेदोऽवधार्यते ।१०६। मैवं स्पर्शादि यद्वस्तु भाह्य विषयसंज्ञितम् । तद्धे सुरताहशो भावो जीवस्यैवास्ति निश्चयात् ।१९११। दृश्यते जन्तमेवैकमेकरूपं स्वरूपत् । चन्दनादि-वनराजि प्राप्य नानात्त्रमध्यगाद ।१९२१ त्याज्यं वरस परस्त्रीषु रति तृष्णोपशान्तमे । विमृश्य चापदां चक्र लोकद्वयविष्यं सिनीम् ।२०१। आस्तां यन्तरके दुख भावतीब्रानुवेदिनाम्। जातं परांगुनासक्ते लोहांगनादिलिगनात् ।२१२। इहैवानर्थसंदोहो यावानस्ति सुंदूस्सहः तात्रान्न शक्यते वक्तुमन्वयोधिन्मतेरित ।२१३। = प्रश्न – किथय सेवन करते समय जो क्रिया धर्मपत्नीमें की जाती है वही क्रिया दासीमे की जाती है। अत क्रियामे भेद न होनेसे जन दोनोंमे कोई भेद नही होना चाहिए ।१९६। उत्तर--- कर्मधरामे वा परिणामोमे शुभ अ**शुभ**-पना होनेमें स्पर्श करना वा विषय रोवना आदि बाह्य वस्तु ही कारण नहीं है जिन्द जोवोके बैसे परिणाम होना ही निश्चय कारण है। (अर्थात् दामीके मेवन दे तीव लाजसा होती है इससे तोव अशुभ कर्मका बग्ध होता है) । १९१३ जल एक स्वरूपका होनेपर भी चन्दनादि बनराजिको प्राप्त होनेपर पात्रके भेदसे लाना प्रकारका परिणत हो आता है। उसी प्रकार दासी व धर्मपरनीके साथ एक सी क्रिया होने पर भी पात्र भेदसे परिणामों में अन्तर होता है तथा परि-णामोमे अन्तर होनेसे शुभ व अशुभ कर्मबन्धमें अन्तर पड जाता है। १९२। हे वरस । परस्त्रीमें प्रेम करना आपत्तियोका स्थान है, वह परस्त्री दोनो लोकोके हितका नाश करनेवाली है, यही समझकर अपनी तृष्णा व जातसाको झान्त करनेके लिए परस्त्रीमें प्रेम करना छोड ।२०१। परस्त्री सेवनेवालोको नरकमे उनकी तीव लालसाके

Jain Education International

# ४. व्यवहार भक्तिमें ईश्वर कर्तावादका निर्देश

মক্চি

- भा, पा /सू /१६३ ते मे तिहुवणमहिया सिद्धा सुद्धा णिर जणा णिचा। दिंतु वर भावसुद्धि दसण णाणे चरित्ते य ।१६३। चजो नित्य है, निरजन है, शुद्ध है तथा तीन सोकके द्वारा पूजनीक है, ऐसे सिद्ध भगवानु ज्ञान-दर्शन और चारित्रमे श्रेष्ठ उत्तम भाषकी शुद्धता दो ।१६३।
- प्र सा./मू /१० पणमामि वड्ढमाणं तित्थं धम्मस्स कत्तारं ।१। = तीर्थरूप और धर्मके कर्ता श्री वर्धमान स्वामीको नमस्कार हो ।१।
- पं. वि /२०/१,६ त्रिभुवनगुरो जिनेश्वर परमानन्दे ककारण कुरुष्व । मयि किकरेंऽत्र करुणा तथा यथा जापते मुक्ति ।१। अपहर मम जन्म दयां कृत्वेत्येकत्र वचसि वक्तव्ये । तैनातिदग्ध इति मे देव वभूव प्रस्त पिल्वम् ।६। = तोनो लोकोके गुरु और उत्कृष्ट मुखके अद्वितीय कारण ऐसे हे जिनेश्वर । इस मुफ दासके ऊपर ऐसी कृपा कीजिए कि जिससे मुफे मुक्ति प्राप्त हो जाये ।१। हे देव । आप कृपा करके मेरे जन्म (संसार) को नष्ट कर दीजिए. यही एक बात मुफे आपसे कहनी है। परन्तु चूँकि मै इस संसारसे अति पीडित हूँ, इसलिए मैं बहुत वक्तवादी हुआ हूँ।
- थोस्सामि दण्डक/७ किस्तिय वदिय महियां एदे सोगोत्तमा जिणा सिद्धी। आरोग्गणाणताह दितु समाहिं च में कोहिं ।७! =वत्त्वनोंसे कीर्तन किये गये, मनसे वन्दना किये गये, और कायसे पूजे गये ऐसे ये तोकोत्तम कृतकृष्य जिनेन्द्र मुफे परिपूर्ण ज्ञान, समाधि और वोधि-प्रदान करे ।७!

### ५. प्रसन्न हो इत्यादिका प्रयोजन

- आप्त. परि /टी /२/९/६ प्रसाद. पुन' परमेष्ठिनस्तुद्विनेथानां प्रसन्नमन-विषयत्वमेव, वीतरागाणा तुष्टिलक्षणप्रसादादसम्भवात् कोपासभव-वतः ! तदाराधकजनैस्त् प्रसन्नेन मनसोपास्यमानो भगवाद 'प्रसन्नः' इत्यभिधीयते. रसायनवत् । यथँव हि प्रसन्नेन मनसा रसायनमासेव्य तरफलमवाप्नुबन्त सन्तो 'रसायनप्रसादादिदमस्माकमारोग्यादिफलं समुत्पन्नम्' इति प्रतिपाद्यन्ते तथा प्रसन्नेन मनसा भगवन्तं परमे-ष्ठिनसुपास्य तद्रपासनफलं श्रेयोमार्गाधिगमलक्षण प्रतिपाद्यमानस्त-द्विनेयजना 'भगवत्परमेष्ठिन प्रसाद।दस्मार्थ श्रेयोमार्गाधिगम सपन्न ' इति समनूमन्यन्ते । = परमेष्ठीमें जो प्रसाद गूण कहा गया है, वह उनके शिष्योका प्रसन्त मन होना ही उनकी प्रसन्तता है, क्योकि वीतरागोके तुष्टवात्मक प्रसन्नता सम्भव नही है। जैसे क्रोधका होना उनमें सम्भव नहीं है। किन्तु अश्राधकजन जब प्रसन्न मनसे उनकी अपासना करते है तो भगवानुको 'प्रसन्न' ऐसा नह दिया जाता है। जैसे प्रसन्न मनसे रसायन ( औषधि ) का सेवन करके उसके फलको प्राप्त करनेवाले समभते है और शब्द व्यवहार करते हैं कि 'रसायन' के प्रसादसे यह हमे आरोग्यादि फल मिला।' उसी प्रकार प्रसन्न मनसे भगवान् परमेष्ठीको उपासना करके उसके फल-अयोमार्गके ज्ञानको प्राप्न हुए उनके शिष्यजन मानते हैं कि 'भगवन् परमेष्ठीके प्रसादसे हमें श्रेयोमार्गका ज्ञान हुआ ।
- मो. मा. प्र /४/३२४/१७ उस ( अर्हत ) के उपचारसे यह विशेषण ( अध-मोद्धारकादिक ) सम्भवे है । फल तौ अपने परिणामनिका लागे है ।
- दे० पूजा/२/३ जिन गुण परिणत परिणाम पापका नाशक समझना चाहिए।
  - \* सहछेखराकी रखति—दे॰ भ, आ,/अमित,/२२४०-२२४२)।
  - ★ मक्तिका सहत्त्व---दे० विनय/२ तथा पूजा/२/४।

# २. भक्ति विशेष निर्देश

# १. अहेन्स, आचार्य, बहुश्रुस च प्रवचन मक्तिके लक्षण

- स. सि /६/२४/३३१८/४ अर्हदाचार्येषु बहुश्रुतेषु प्रवचने च भावविशुद्धि-युक्तोऽनुरागो भक्ति । = अर्हन्त, आचार्य, बहुश्रुत, और प्रवचन इनमे भावोकी विशुद्धताके साथ अनुराग रखना अरहन्तभक्ति, आचार्यभक्ति, बहुश्रुतभक्ति, और प्रवचनभक्ति है। (रा. वा /६/२४/ १०/४३०/६), (चा.सा /४१/३: ४४/१); (भा.पा./टी./७७/२२१/१०)।
- ध. प/३,४१/८१-१०/४ तेष्ठ ( अरहतेष्ठ ) भत्ती अरहंतभत्ती गः अरहंत-वुत्ताणुट्ठाणाणुवत्तणं तदणुट्ठाणपासो वा अरहंतभत्ती णाम भः वारसंग-पारया बहुसुदा णाम, तेसु भत्ती-तेहि वक्खाणिइ आगमत्थाणुवर्स्तजं तदणुट्ठाणपासो वा बहुसुदभत्ती। तम्हि (पवयणे) भत्ती तस्य पदुप्पादिदर्थाणुट्ठाणं। ण च अण्णहा तस्थ भत्ती सभवइ, असंघुण्णे संघुण्णववहारविरोहादो। ∞ अरहन्तोमें जो गुणानुरागरूप भक्ति होती है, वह अरहन्त भक्ति कहलाती है । अथवा अरहन्तके द्वारा उपदिष्ट अनुष्ठानके अनुकूल प्रवृत्ति करने या उक्त अनुष्ठानके स्पर्शको अरहन्त भक्ति कहते है। जो बारह अंगोके पारगामी है वे बहुश्रुत कहे जाते है, उनके द्वारा उपदिष्ट आगमार्थके अनुकूल प्रवृत्ति करने या उक्त अनुष्ठानके स्पर्श करनेको बहुश्रुतभक्ति कहते हैं ....प्रवचनमें ( दे० प्रवचन ) कहे हुए अर्थका अनुष्ठान करना, यह प्रवचनमें भक्ति कही जाती है। इसके विना अन्य प्रकारसे प्र**यचनमें मक्ति सम्भव** सही है, क्योकि असम्पूर्ण में सम्पूर्णके व्यवहारका बिरोध है।

### २. सिद्ध मक्तिका लक्षण

- नि, सा./सू /१३४-१३५ सम्मचणाण चरणे जो भत्ति कुणइ सावगो समणो। तस्स दु णिव्युदि भत्तो होदि सि जिणेहि पण्णसं ११३४। मोक्स्वंगयपुरिसाणं गुणभेदं जाणिऊण तैसि पि।' जो कुणदि परम-भक्ति ववहारणयेण परिकहियं ११३४। जजो श्रावक अथवा श्रमण सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान और सम्यग्चारित्रकी भक्ति करता है, उसे निवृ तिभक्ति (निर्वाणकी भक्ति) है, ऐसा जिनॉने कहा है ११३४। जो जीव मोशगत पुरुषोका गुणभेद जानकर उनकी भी परम भक्ति करता है, उस जीवके व्यवहारनमसे निर्वाण भक्ति कही है १९३४।
- इ. स /टी /१८/६६ पर उहधृत-सिद्धोऽहं सुद्धोऽह अणतणाणाइगुण-समिद्वोऽह । देहपमाणो णिच्चो असंखदेसो अमुत्तो य । इति गाथा-कथितसिद्धभक्तिरुपेण । स्मै सिद्ध हूँ, शुद्ध हूँ, अनन्तज्ञानादि गुणोका धारक हूँ, शरीर प्रमाण हूँ, निरय हूँ, असख्यात प्रदेशी हूँ, तथा अमूर्तिक हूँ ।१। इस गाथामे कही हुई सिद्धभक्तिके रूपसे ।
- पं का /त प्र /१६१ क्रुद्वारमद्रव्यविधान्तिरूपां पारमार्थिकी सिद्वभक्ति-मनुत्रिभ्राण. - । ⇒ क्रुद्वारम द्रव्यमे विधान्तिरूप पारमार्थिक सिद्ध-भक्ति धारण करता हुआ ।
- द्र. सं./टी /१७/४४/व सिद्धप्रदनम्त्तद्यातादिगुणस्वरूपोऽहमित्यादि व्यव-हारेण सविकव्पसिद्धभक्तियुत्ताता । ⇒ंभै सिद्ध भगवान् के समान अनन्तज्ञानादि गुणरूप हूँ' इत्याति व्ययहारसे सविकल्प सिद्धभक्ति-के धारक- ।

### ३. योगिमक्तिका छक्षण

निः सा./सू /१३० रायादीपरिहारे अप्पाणं जोदु जुंजदे साहू। सो जोग-भत्तिजुत्तो इदरस्स य कह हवे जोगो।११७ - जो साधु रागादिके परिहारमे आत्माको लगाता है ( अर्थात् आत्मामें आत्माका लगाकर रागादिका परिहार वरना है ) यह योगिभक्ति युक्त है, दूसरेको योग किस प्रकार हो सकता हे ११९७ ( नि मा /मू /१३८)।

# ४. अईम्तादिमेंसे किसी एक भक्तिमें दोष १५ माव-नाओंका समावेश

ध ८/३,४१/९१/४ कघ्रमेत्थ सेसकारणाणं सभवो । सुच्चदे अरहतवुत्ताणु-दुालाणुवत्तण तदणुट्ठाणपासो दा अरहतमत्ती णाम। ण च एसा दंसणविम्रुज्फदादीहि विणा ण सभवइ. विरोहादो । दंसर्णविम्रुज्फ-दादीहि विणाएदिस्से (बहुमुदभत्तीए) असभवादो । एत्थ (ष्वयण भत्तीए) सेसकारणाणमतव्भावो वत्तव्वो । = प्रधन-इसमें शेष कारणोकी सम्भावना कैसे है । उत्तर--अरहन्तके द्वारा उपदिष्ट अनु-ष्ठानके अनुकुल प्रवृत्ति करनेको या उक्त अनुष्ठानके स्पर्शको अरहन्त-भक्ति कहते हैं । यह दर्शनविशुद्धतादिकोके बिना सम्भव नही है, वयोंकि ऐसा होनेमें विरोध है । यह (बहुश्रुत भक्ति) भी दर्शन-विशुद्धि आदिक शेष कारणोके जिना सम्भव नही है । इस (प्रव-वन भक्ति ) में शेष कारणोके जिना आत्त्रभवि कहना चाहिए ।

### \* दशभक्ति निर्देश व अनकी प्रयोग विधि

---दे० कृतिकर्म ।

\* प्रस्थेक भक्तिके साथ भावर्त्त आदि करनेका विधान -देव कृतिकर्म ।

# साधुकी आहारचर्या सम्बन्धी नवभक्ति निर्देश

म पु./२०/=६-५७ प्रतिग्रहमित्युच्चे स्थानेऽस्य विनिवेशनम् । पाद-प्रधावनं चर्चा नति' शुद्धिश्व सा त्रयो ।८६। विशुद्धिश्चाशनस्येति नवपुण्यानि दानिनाम् । • ।६७) = मुनिराजका पडिगाहन करना, उन्हे उच्चस्थानपर विराजमान करना, उनके चरण धोना, उनकी पूजा करना, उन्हे नमस्कार करना. अपने मन, वचन, कायकी शुद्धि और आहारकी विशुद्धि रखना, इस प्रकार दान देने वाल्तेके यह नौ प्रकार-का पुण्य अथवा नवधा भक्ति कहलाती है। (पु. सि उ /१६ ), (चा. सा /२६/३ पर उद्दधृत): (यमु. शा /२२४), (गुण.शा./१४२), (का. अ./५, जयचन्द/३६०)।

### १ नवधा मक्तिका लक्षण

- बसु आ /२२६-२३९ पत्तं णियधरदारे दट्ठूणण्णस्थ ना विमग्तिगत्ता। पडिगहणकायञ्च णमोत्थु ठाहु त्ति भणिऊण ।१२६। णेऊण णिखयगेह णिरवजाणु तह उच्चठाणम्मि । ठविजन तओ चलणाणधोवणं होइ क।यव्यं ।२२७) पाओदयं पवित्तं सिरम्मि काऊण अच्चणं कुज्जा। गंधश्खय-कुसुम-णेवज्जन्दीव-धूवेहि य फलेहि ।२२८। पुष्फजलि खिवित्ता पयपुरओ वदण तओ कुज्जा। चऊण अट्टरुद्दे मणष्ठुद्धी होइ कायव्या ।२२१। णिट् ठुर-कझस वयणाइवज्जण तं वियाण वचि-मुद्धि । सव्यत्य सपुड गस्स होइ तह कायमुद्धी वि रिश्व भाषा चाउदसमल-परिसुद्ध जं दाणं सोहिऊण जइणाए। संजमिजणस्स दिज्जइ सा णेया एसणासुद्धी ।२३१। = पात्रको अपने घरके द्वारपर देखकर अथवा अन्यत्रसे विमार्गणकर, 'ममस्कार हो, ठहरिए', ऐमा कहकर प्रतिग्रह करना चाहिए । २२१। पुन' अपने घरमे ले जाकर निर्दीष तथा ऊँचे स्थानपर विठाकर. तदनन्तर उनके चरणोको घोना चाहिए ।२२७। पवित्र पादोदकको सिरमें लगाकर पुन गन्ध, अक्षत, पुष्प, नैबेच, दीप, ध्रुप और फलोसे पूजन करना चाहिए ।२२८। तदनन्तर चरणोके समीप पुष्वाजलि क्षेपणकर बन्दना करें। तथा आर्त और रौद्र ध्यान छोडकर मन शुद्धि करना चाहिए ।२२१। निष्ठुर और क्र्केश आदि वचनोके त्याग करनेको धचनशुद्धि जानना चाहिए, सब ओर सपू-टित अर्थात विनीत अंग रखनेवाले दातारके कायशुद्धि होती है 17301 चौदह मलदोषो (दे० आहार/1/२/३) से रहित, यरनसे शोधकर, सयमी जनको जो आहार दान दिया जाता है, वह एषणा शुद्धि जानना चाहिए।
- \* मन वचन काथ तथा आहार शुद्धि--- हे॰ शुद्धि।

३. स्तव निर्देश

### १. स्तव सामान्यका चक्षण

### १. निरचय स्तवन

- स. सा-/मू./३१-३२ जोइन्दिये जिणित्ता णाणसहावाधिअं मुणदि आदं । तं खलु जिर्दिदियं ते भणंति ये णिच्छिदा साहू ।३१। जो मोहं तु जिणित्ता णाणसहावाधियं मुणइ आदं । तं जिदमोहं साहु परमटु-वियाण्या विति ।३२। ज्जो इन्द्रियोंको जीतकर ज्ञान स्वभावके द्वारा अन्य द्रव्यसे अधिक आत्माको जानते है उन्हे, जो निश्चयनयमें स्थित साधु हैं वे वास्तवमें जितेन्द्रिय कहते है ।३१। जो मुनि मोहको जीतकर अपने आत्माको ज्ञान स्वभावके द्वारा अन्य द्रव्य भावोसे अधिक जानता है, जस मुनिको परमार्थके जाननेवाले जितमोह कहते है । (इस प्रकार निश्चय स्तुति कही)।
- यो सा अ १६/४८ रत्नत्रयमयं शुद्रधं चेतनं चेतनात्मक। विविक्तं स्तुवतो निरयं स्तवज्ञैं स्तूयते स्तवः १४०१ = जो प्रुरुष रत्नत्रय स्वरूप शुद्ध, चैतन्य गुणोंके धारक और समस्त कर्मचनित उपाधियोंसे रहित आत्माकी स्तुति करता है, स्तवनके जानकार महापुरुषोने उसके स्तत्रनको उत्तम स्तवन माना है १४८।
- द स./टी /१/४/१२ एकदेशशुद्धनिशचयनयेन स्वशुद्धाःभाराधनासक्षण-भावस्तवनेन- नमस्करोमि ।---एक देश शुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षासे निज शुद्ध आत्माका आराधन करने रूप भावस्तवनसे नमस्कार करता हूँ।

### २. व्यवहार स्तवन वा स्तुति

- रव स्तो /मू.म्ई गुण-स्तोकं सदुल्लङ्घ्य तद्दहुत्वकथास्तुति । = विद्यमान गुणोकी अल्पताको उल्लंधन करके जो उनके बहुत्वकी कथा ( वडा चढाकर कहना ) को जाती है उसे लोकमे स्तुति कहते है ।म्ध
- स. सि./७/२३/३६४/११ मनसा ज्ञानचारित्रगुणोद्धावनं प्रशंसा, भूता-भूतगुणोद्धाववचनं संस्तव ।=ज्ञान और चारित्रका मनसे उद्धावन करना प्रशंसा है, और जो गुण है या जो गुण नही है इन दोनोका सद्धाव बतलाते हुए कथन करना सस्तव है। (रा. वा /७/२३/१/ ५५२/१२)।
- ध. भ/३.४१/८४/१ तीदा नागद-वट्टमाणकाल विसयपचपरमेसराण भेदम-काऊण णमो अरहंताण णमो जिलाण मिच्चादि णमोक्कारो दब्बट्ठि-यणिन्धणो थवो णाम । = अतीत, अनागत और वर्तमानकाल-विषयक पर्रेंच परमेष्ठियोके भेदको न करके 'अरहन्तोको नमस्कार हो, जिनोको नमस्कार हो' आदि द्रव्यार्थिक निजन्धन नमस्कारका नाम स्तव है।
- द. सं /टी १/४/१३ असइभूतव्यवहारनयेन तत्प्रतिपादकवचनरूपट्रव्य-स्तवनेन च नमस्करोमि । = असइ्पृत व्यवहार नयकी अपेक्षा उस निज शुद्ध आत्माका प्रतिपादन करनेवाले वचनरूप टब्य स्तवनसे नमस्कार करता हूँ ।

### ३. स्तव आगमोपसंहारके अर्थमें

- भ. १४/५,६,१२/८/६ सब्बसुदणाणविरुओ उनजागो थवो णाम। = समस्त अुतज्ञानको विषय करनेवाला उपयोग स्तव कहलाता है।

विकार भावको प्राप्त होकर धर्मके द्रोही झन जायेंगे । ६०। जो प्राणियोकी हिसा करनेमें तत्पर है तथा मधु और मांसका भोजन जिन्हें प्रिय है ऐसे ये अधर्मी बाह्मण हिंसारूप धर्मकी घोषणा करेंगे । ६१। इस प्रकार यद्यपि यह बाह्मणोकी सृष्टि कालान्तरमें दोषका बीज रूप है तथापि धर्म सृष्टिका उरलंधन न हो इसलिए इस समय इसका परिहार करना भी अच्छा नहीं है । ६६।

#### ६. बाह्यण अनेक गुण सम्पन्न होता है

म. पु./३६/१०३-१०७ स यजन् याजयन् घीमान् यजमानॅरुपासित । अध्यापयन्नधीयानो वेदवेदाङ्गविस्तरम् ।१०३। स्पृशन्नपि महीं नैव स्पृष्टो दोर्षेर्महीगरौ । देवत्वमारमसारकुर्याद इहैवाभ्यचितैर्भुणै ।१०४। नाणिमा महिमैवास्य गरिमैव न लाघवम् । प्राप्ति<sup>,</sup> प्राकाम्यमी-शित्वं वशित्व चेति तद्रगुणा ।१०५। गुणैरेभिरुपारूढमहिमा देवसाद्भवम् । विभ्रक्लोकातिग धाम मह्यामेष महीयते । १०६। धर्म्ये-राचरितै सरयशौ बक्षान्तिदमादिभिः । देवत्राह्मणता श्लाध्यां स्वस्मिन् संभावयत्यसौ । १०७। 🛥 पूजा करनेत्राले यजमान जिसकी पूजा करते है, जो स्वयं पूजन करता है, और दूसरोसे भी कराता है, और जो वेद और वेदांगके विस्तारको स्वय पढता है, तथा दूसरोको भी पढाता है, जो यद्यपि पृथिवीका स्पर्श करता तथापि पृथिवी सम्बन्धी दोध जिसका स्पर्श नहीं कर सकते है, जो अपने प्रशंसनीय गुणोसे इसी पर्यायमें देवत्वको प्राप्त हुआ है।१०३-१०४। जिसके अणिमा ऋद्धि (छोटापन) नही है किन्तु महिमा (बडण्पन) है. जिसके गरिमा ऋद्धि है, परन्तु लघिमा नहीं है। जिसमें प्राप्ति, प्राकाम्य, ईशित्व और वशित्व आदि देवताओंके गुण विद्यमान है १९०६। उपर्यूक्त गुणोसे जिसकी महिमा बढ रही है, जो देव रूप हो रहा है, जो लोक-को उल्ल घन करनेवाला उत्कृष्ट तेज धारण करता है ऐसा यह भव्य-पृथ्वीपर प्रजित होता है ।१०६। सध्य, शौच, क्षमा और दम आदि धर्म सम्बन्धी आचरणोंसे बहु अपनेमें प्रशसनीय देव जाहाणपनेकी सम्भावना करता है ।१०७।

#### ७. ब्राह्मणके निरय कर्तव्य

म पु/३८/२४,४९ इज्यां वार्ता च दत्ति च स्वाध्याय सयम तय । श्रुतोपासकसूत्रत्वात स तेम्य समुपादिशत ।२४। तदेषा जातिसंस्कार द्र टयन्तिति से Sधिराष्ट् । स प्रोवाच द्विजन्मेम्य कियाभेदानशेषत ।४१। =भरतने उन्हे उपासकाध्ययनांगसे इज्या, वार्ता, दत्ति, स्वाध्याय, संयम और तपका उपदेश दिया ।२४। (किया और मन्त्रसे रहित केवल नाम मात्रके द्विज न रह जाये) इसलिए इन द्विजोकी जातिके संस्कारको दृढ करते हुए सम्राष्ट् भरतेश्वरने द्विजोंके लिए नीचे लिखे अनुसार कियाओंके समस्त भेद कहे ।४१। (गर्भादानादि समस्त कियाएँ-दे० संस्कार/२) ।

#### द्राह्मणमें विद्याध्ययनकी प्रधानसा

म. पु/४०/१७४-२९२ का भावार्थ (डिजोके जीवनमे दस मुख्य अधिकार है। उनको यथाक्रमसे कहा जाता है- १. वालपनेसे ही उनको विद्या अध्ययन करना रूप अतिबाल विद्या अधिकार है; २. अपने कुलाचारकी रक्षा करना रूप कुलावधि अधिकार; ३ समस्त वर्णोमे अण्ठ होना रूप वर्णोत्तम अधिकार; ४ दान देनेकी योग्यता भी इन्हीमें होती है ऐसी पात्रत्व अधिकार; ४ दान देनेकी योग्यता भी इन्हीमें होती है ऐसी पात्रत्व अधिकार; ४ दान देनेकी योग्यता भी इन्हीमें होती है ऐसी पात्रत्व अधिकार; ४ दान देनेकी योग्यता भी इन्हीमें होती है ऐसी पात्रत्व अधिकार; ४ दान देनेकी योग्यता भी इन्हीमें होती है ऐसी पात्रत्व अधिकार; ४. कुमार्गियोकी सृष्टिको छोडकर क्षात्रिय रचित धर्म सृष्टिकी प्रभावना करना रूप सृष्टवधिकारता अधिकार, ६ प्रायश्चितादि कार्योंमें स्वतन्त्रता रूप व्यवहारेशिता अधिकार, ७ किसी अन्यके द्वारा अपनेको गुणोमें हीन न होने देना तथा लोकमें ब्रह्महत्याको महान् अपराध समफ्रा जाना रूप अवध्याधिकार, ५. गुणाधिकताके कारण किसी अन्यके द्वारा दण्ड नहीं पा सक्ता रूप अदण्डघता अधिकार, ह सबके द्वारा सम्मान किया जाना रूप मान्याईता अधिकार; १० अन्य जनोके सयोगमें आनेपर स्वयं उनसे प्रभाषित न होकर उनको अपने रूपमें प्रभावित कर लेना रूप सम्बन्धान्सर अधिकार। इन दश प्रकारके गुणोका धारक ही बास्तवमें द्विज या ब्राह्मण है।

\* ब्राह्मण वर्णकी उत्पत्तिका इतिहास---- दे० वर्णव्यवस्था।

असित्मी----भगवान् अषम देवकी पुत्री थी, जिसने कुमारी अवस्थामें दीक्षा धारण कर सी थी। (म. पु./१२/४२)।

# [भ]

भँग --- १. सम्र भग निर्देश--- दे० सम्रभंगी/१। २ अक्षरके अनेको भंग -- दे० अक्षर, ३. द्वि जि संयोगी भग निकालना --- दे० गणित/11/४/१ ४ अक्ष निकालना---दे० गणित/11:३ । ५. भरत क्षेत्र मध्य आर्य खण्डका एक देश--- दे० ममुप्य/४ ।

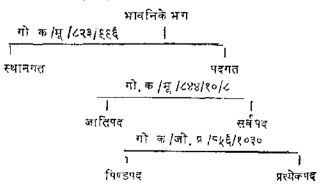
र्भग--- १. मंग सामान्यका लक्षण

१. खण्ड, अंश वा मेदके अर्थमें

- गो. क./जी प्र /३६८/११४ अभिन्नसंख्यानां प्रकृतीना परिवर्तनं भङ्ग, संख्याभेदेनैकत्वे प्रकृतिभेदेन वा भंग । एक सरव्या रूप प्रकृतियोंमें प्रकृतियोका वदलना सो भग है अथवा संख्या भेदकर एकत्वमें प्रकृति भेदके द्वारा भंग होता है।
- दे० पर्याय/१/१ (अंश, पर्याय, भाग, हार, विधा, प्रकार, भेद, छेद और भग ये एकार्थ वाचक है ।)
  - २. श्रतज्ञानके अर्थमें
- ध. १३/१.६.६०/२८४/१३ अहिंसा-सत्त्यास्तेय-इगील-गुण-नय-लचन-द्रव्यादिविकरूपा भंगा । ते विधीयन्तेऽनेनेति भंगविधि श्रुतज्ञानम्। अथवा भगो वस्तुविनाश स्थिखुत्षपत्त्यविनाभावी, सोऽनेन विधीयते निरूप्यत इति भंगविधि श्रुतम् । = १. अहिसा, सत्य, अस्तेय, शोस, गुण, नय, वचन और द्रव्याधिकके भेद भंग कहसाते है। उनका जिसके द्वारा विधान किया जाता है वह भंगविधि अर्थात् श्रुतज्ञान है। २ अथवा, भगका अर्थ स्थिति और उत्पत्तिका अविनाभावी वस्तु विनाश है, जिसके द्वारा विहित अर्थात् निरूपित किया जाता है वह भगविधि अर्थात् श्रुत है।

#### २. मंगके भेद

गो क /मू / २२०/१९१ ओधादेन संभव भावं मूलूत्तर टवेदूण। पत्तेमे अविरुद्धे परसगजोगेवि भंगा हु १९२०। ∞ गुणस्थान और भार्गणा स्थानमें मूल व उत्तर भावोको स्थापित करके अक्ष सखारका विधान कर भावोके बदलनेसे प्रत्येक भग, अविरुद्ध परसंयोगी भंग, और स्वसंयोगी भग होते है।



जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### संगके भेदोंके लक्षण

- र जहाँ जुदे जुदे भाव कहिये तहाँ प्रत्येक भंग जानने। (जैसे औदयिक भाव, उपशामभाव, झायिक भाव इत्यादि पृथक्-पृथक्) (गो. क /भाषा/८२०/११२) २. जहाँ अन्य अन्य भावके संयोग रूप भग होंइ तहाँ पर-संयोग कहिये (जैसे औदयिक औपश्रमिक द्विसंयोगी या औदयिक क्षायोपशमिक पारिणामिक त्रिसंयोगी सन्निपातिक भाव) (गो. क./भाषा/<२०/१९२) ३. जहाँ निज भावके भेदनिका संग रूप ही भग होइ तहाँ स्वसंयोगी कहिये। (जैसे धायिक सम्यन्थव क्षायिक चारित्रवाला द्विसंयोगी क्षायिक भाव) (गो, क,/भाषा/८२०/११२) ४, एक जीव के एके काल जितने भाव पाइये तिनके समूहका नाम स्थान है, ताकि अपेक्षाकरि जे भग करिये तिनको स्थानगत कहिये। (गो. क./भाषा/-२३/११६) 🖌 एक जीवके एक काल जे भाव पाइये हिनकी एक जातिका वा जुदे जुदेका नाम पद कहिये ताकी अपेक्षा जे भग करिये तिनकौ पदमत कहिये। (गो. क /भाषा/न्२१/१९६) ६. जहाँ एक जातिका ग्रहण कोजिये जैसे मिश्रभाव (क्षायोपशमिक भाव) विषे हानके चार भेद होते भी एक ज्ञान जातिका ग्रहण है। ऐसे जाति ग्रहणकरि जे भंग करिये ते जातिपढ़गत भंग जानने । (गो. क./भाषा/ 488/१०१८)। ७ जे जुदे जुदे सर्व भावनि (जैसे क्षायोपशमिकके ही ज्ञान दर्शनादि भिन्न-भिन्न भाषनिका) का ग्रहणकरि भंग कीजिये ते सर्वपद्गत भंग जानने । (गो क/भाषा/८४४/१०१८) । ८. जो भाव समूह एकै काल एक जीवके एक एक ही सम्भवे. सर्वन सम्भवे जैसे चारों गति विषे एक जीवके एके काल विषे एक गति ही सम्भवे च्यारो न सम्भवै तिस भाव समुहको पिडपद कहिये। (गो. क/भाषा/८१६/१०३१)। १ जो भाव एक जीवके एक काल विषे गुगपत भी सम्भवे ऐसे भाव तिनि को प्रत्येक-पद कहिये। ( जैसे अज्ञान, दर्शन, लब्धि आदि क्षायोपशमिक भाव )।
- भंडार दशमीवत यह वत श्वेताम्वर आम्नायमें प्रचलित है। भडार दशमिवत शक्ति जुपाय, दस जिन भवन भंडार चढ़ाय। (वत विधान सं./पृ. १३१), (वर्द्धमान पु.)।
- भक्त प्रत्याख्यान मरण -- हे॰ सल्लेखना/३।
- भेक्तामर कथा— १ आ. राषमछ (ई. १६१०) द्वारा भाषा-में रचित कथा। २.पंजयचन्द्र छावडा (ई १८१३) द्वारा हिन्दी भाषामें रचित कथा।
- भक्ति १. साधु आँकी नित्य नैमित्तिक क्रियाओके प्रयोगमें आने-वाली निम्न दस भक्तियों है।--१ सिद्ध भक्ति, २. श्रुतभक्ति; ३. चारित्र भक्ति, ४. योगि भक्ति; ८. आचार्य भक्ति, ९. ९ जुतमक्ति; भक्ति, ७. चैरय भक्ति; ९. वीर भक्ति, १. जार्चार्य भक्ति, ६, पंच महागुरु भक्ति, ७. चैरय भक्ति; ९. वीर भक्ति, १. जार्चार्य भक्ति, ६, पंच महागुरु भक्ति, ७. चैरय भक्ति; ९. वीर भक्ति, १. जार्चार्य मक्ति, १. ९० समाधि भक्ति । इनके अतिरिक्त भी १९. निर्वाण मक्ति, १२. नन्दीश्वर भक्ति, और शाग्ति भक्ति आदि ३ भक्तियाँ है। परन्तु मुख्य रूपसे १० ही मानी गयी है। इनमें प्रथम ६ भक्तियाँ तथा निर्वाण भक्ति संस्कृत व प्राकृत दोनों भाषामें प्राप्त है। घेष सब संस्कृतमें है। (१) प्राकृत भक्तिके पाठ आ. कुन्दकुन्द व पद्मनन्दि (ई १२७-१७९) कृत है। (२) संस्कृत भक्तिके पाठ अ. पुज्यपाद (ई. श. ४), कृत है। तथा अन्य भी भक्ति पाठ उपलब्ध है। यथा--(३) श्रुतसागर (ई. १४७३-१४३३) द्वारा रचित सिद्धभक्ति।

( किया-कत्ताप/पृ. १६७)। २. प्राथमिक भूमिकामे अर्हन्त आदिकी भक्ति मोक्षमार्गका प्रधान अंग है। यद्यपि बाहरमें उपास्यको कर्ता आदि बनाकर भक्ति की जाती है। परन्तु अन्तर ग भावो के सापेक्ष होनेपर ही यह सार्थक है अन्यथा नहीं। आरमस्पर्शी सच्ची भक्तिसे तीर्थं करत्व पदकी प्राप्ति तक भी सम्भव है। इसके अतिरिक्त साधुको आहारदान करते हुए नवधा भक्ति और साधुके नित्यके कृतिकर्ममें चतुर्विंशतिस्तव आदि भी भक्ति ही है।

# १. भक्ति सामान्य निर्देश

### 1. भक्ति सामान्यका कक्षण-१. निश्चय

- नि. सा./ता. वृ /१३४ निजपरमात्मतत्त्वसम्यक्शद्धानावत्रोधाचरणात्म-केषु शुद्धरतत्रयपरिणामेषु भजनं भक्तिराराधनेत्यर्थः । एकादशपदेषु आवकेषु • सर्वे शुद्धरत्तत्रयभक्ति कुर्वन्ति । म्ननिज परमात्म तत्त्वके सम्यक् श्रद्धान-अवत्रोध-आचरणस्वरूप शुद्ध रत्तत्रय-परिणामोका जो भजन वह भक्ति है, आराधना ऐसा उसका अर्थ है। एकादशपदी आवकोमिं सत्र शुद्ध रत्तत्रयकी भक्ति करते है।
- स. सा /ता वृ /१७३-१७६/२४३/११ भक्तिः पुन' निश्चयेन वीतराग-सम्यग्रष्टीनां शुद्धात्मतत्त्वभावनारूपा चेति । = निश्चय नयसे वोतराग सम्यग्दष्टियोके शुद्ध आत्म तत्त्वकी भावनारूप भक्ति होती है ।
  - २. व्यवहार
- नि, सा./मू./१३४ मोक्स्वंगयपुरिसाणं गुणभेद जाणिऊण तेसिपि। जो कुणदि परम भक्ति ववहारणयेण परिकहियं ।१३४। =जो जीव मोक्ष-गत पुरुषोका गुणभेद जानकर उनकी भी परम भक्ति करता है, उस जीवको व्यवहार नयसे भक्ति कही गयी है।
- स, सि,/१/२४/३३१/४ भावविशुद्धियुक्तोऽनुरागो भक्तिः । =भावोंकी विशुद्धिके साथ अनुराग रखना भक्ति है ।
- भ आ,/वि./४७/१४६/२० का भत्ती । अईदादिगुणानुरागो भक्तिः । =अईदादि गुणोंमे प्रेम करना भक्ति है । (भा.पा,/टी,/७७/२९१/१०) ।
- स. सा /ता. जृ./१७३-१७६/२४३/११ भक्ति. पुन' सम्यक्त्व भण्यते व्यव-हारेण सरागसम्यग्दष्ठीनां पंचपरमेष्ठवाराधनारूपा। = व्यवहारसे सराग सम्यग्दष्टियोके पंचपरमेष्ठीको आराधनारूप सम्यक् भक्ति होती है।
- पं. ध,/उ /४७० तत्र भक्तिरनौद्धत्यं वाग्वपुश्चेत्तसां शमात् । । म्जन दोनोमें दर्शनमोहनीयका उपशम होनेसे वचन काय और मन सम्ब-न्घी उद्धतपनेके अभावको भक्ति कहते हैं ।

# २. निरूचय मक्ति ही वास्तविक मक्ति है

स. सा./मू./३० णयरम्मि वण्णिदे जह ण वि रण्णो वण्णणा कदा होदि । देहगुणे थुव्वंते ण केवलिगुणा थुदा होति ।३०। = जैमे नगरका वर्णन करनेपर भी राजाका वर्णन नहीं किया जाता इसी प्रकार दोरीरके गुणका स्तवन करनेपर केवलीके गुणोका स्तवन नहीं होता है ।३०।

# इ. सची मक्ति सम्यग्दछिको ही होती है

- ध. </३,४१/<१/५ ण च एसा (अरंहत भक्ती) दंसणविमुज्मत्वादीहि विृणा संभवइ, विरोहादो। = यह (अर्हन्त भक्ति) दर्शन विशुद्धि आदिके बिना सम्भव नही है, क्योकि ऐसा होनेमें विरोध है।
- मो मा, प्र./७/३२७/= यथार्थपनेकी अपेक्षा तौ ज्ञानी के साची भक्ति है---अज्ञानीके नाही है।
- प प्र /पं. दौलत/२/१४३/२५६ बाह्य लौकिक भक्ति इससे संसारके प्रयो-जनके लिए हुइ, वह गिनतीमें नहीं। ऊपरकी सब बाते निःसार (थोथी) है, भाव ही कारण होते है, सो भाव-भक्ति मिथ्यादृष्टिके नहीं होती (सम्पग्दृष्टिके ही होती है)।

कारण गरम लोहेकी स्त्रिश्रोसे आलिंगन करानेसे तो महा दु'ख होता है, किन्तु इस लोकमे भी अत्यन्त अरुह्य दु ख व अनेक अनर्थ उत्पन्न होते है ।२१२-२१३।

### ४, ब्रह्मचर्यं व्रत व ब्रह्मचर्यं प्रतिमामें अन्तर

- सा. ध,/७/१९ प्रथमाश्वमिण प्रोक्ता, ये पञ्चोपनयादय । तेऽधीत्य शास्त्रं स्त्रीकुर्यु-दर्शानन्यत्र नैष्ठिकात्त ।११। च्लो प्रथम आअमवाले (ब्रह्मचर्याश्रमी) मौजी बन्धन पूर्वक व्रत्त ग्रहण करनेवाले उपनय आदिक पॉच प्रकारके ब्रह्मचारी (दे० ब्रह्मचारी) वहे गये है वे सब नैष्ठिकके बिना रोष सब शास्त्रोको पढ़कर स्त्रीको स्वीकार करते है ।११।
- दे० ब्रह्मचर्य/१/३-४ (द्वितीय प्रतिमामें ग्रहण किये एक ब्रह्मचर्य अणुव्रतमें तो अपनी धर्मपरनीका भोग करता था। परन्तु इस ब्रह्मचर्य प्रतिमा-को स्वीकार करनेपर नव प्रकारसे तीनोकाल सम्बन्धी समस्त स्त्री-मात्रके सेवनका रयाग कर देता है)।

**ब्रह्मचर्यं तप ऋद्धि**— घोर व अघोर गुण ब्रह्मचर्य तप ऋद्धि — दे० ऋद्धि/४।

### ब्रह्मचारो---

दे० ब्रह्मचर्य/१/१ मे प वि. (जो ब्रह्ममे आचरण करता है, और इन्द्रिय विजयी होकर वृद्धा आदिको माता, बहन व पुत्रीके समान समफता है वह ब्रह्मचारी होता है)।

२. ब्रह्मचारीके भेद

चा. सा./४२/१ तत्र व्रह्मचारिण. पंचविधा - उपनयावलवादीक्षागूढ-नैष्ठिकभेदेन ! = व्रह्मचारी पॉच प्रकारके होते है---उपनय, अवलंव, अदीक्षा, गूढ और नैष्ठिक । (सा. ध./७/११) ।

### अहाचारी विशेषके लक्षण

- ध १/४.१.९/१४/२ जह्म चारित्रं पंचवत-समिति त्रिगुप्रयास्मकम्, शान्तिपुष्टिहेतुत्वात् । अघोरा शान्तगुणा यस्मिस् तदधोरगुणं, अघोरगुणं ब्रह्म चरन्तीति अघोरगुणब्रह्मचारिण । तेसि तवोमहाप्येण डमरादि-मारि-दुश्भिक्त- रोहादिपसमणसत्ती समुप्पण्णा ते अघोरगुणमम्हचारिणो ति उत्तहोदि । = १ ब्रह्मका अर्थ पॉच वत, पाँच समिति और तीन गुप्ति स्वरूप चारित्र है, क्योकि वह शान्तिके पोषणका हेतु है । अघोर अर्थात शान्त है गुण जिसमें वह अघोर गुण है, अघोर गुण ब्रह्मका आचरण करनेवाले अघोरगुण ब्रह्मचारी कहलाते है । जिनके तपके प्रभावसे डमरादि, रोय,...रोध आदिको नष्ट करनेकी शक्ति उत्पन्न ड्रिंहे है वे अघोरगुण ब्रह्मचारी-है ।
- चा, सा /४२/१ तत्रोपनयब्रह्मचारिणो गणधरसूत्रधारिण' समभ्यस्तागमा गृहधर्मानुष्ठायिनो भवन्ति। अवतम्बन्नह्मचारिण क्षुल्तकरूपेणागमम-भ्यस्य परिगृहोतगृहावासा भवन्ति। अदीक्षावसचारिणः वेषमन्तरेणा-भ्यस्तागमा गृहधमं निरतः भवन्ति । गूढब्रह्मचारिण' कुमारश्रमणा सन्त' स्वीकृतागमाभ्यासा बन्धुभिर्दु सहपरीषहैरात्मना नृपतिभिर्वा निरस्तपरमेश्वररूपा गृहवासरता भवन्ति । नैष्ठिकव्रह्मचारिण समाधिगतशिग्वालसितशिरोलिङा' गणधरसूत्रोपलक्षितोरोलिया, शुक्लरक्तवसनखण्डकोपोनलक्षितकटीलिङ्गा स्नातका भिक्षावतयो देवताचेनपरा भवन्ति।≖२,जो गणधर सूत्रको धारण कर अर्थात् यज्ञोपवीतको धारणकर उपासकाध्ययन आदि शास्त्रोका अन्यास करते है और फिर गृहस्थधर्म स्वीकार करते है उन्हे उपनय ब्रह्मचारी कहते है। ३ जो क्षुल्लकका रूप घर शास्त्रोका अभ्यास करते है और फिर मृहस्थ धर्म स्वीकार करते है उन्हे अवलम्ब ब्रह्मचारी कहते हैं। ४, जो जिना ही ब्रह्मचारीका वेष धारण किये शास्त्रोका अभ्यास करते है, और फिर गृहस्थधर्म स्वीकार करते है

उन्हे अदोक्षा ब्रह्मचारी कहते है। <u>र</u>. जो कुमार अवस्थामें ही मुनि होकर शास्त्रोका अभ्यांस करते है। तथा पिता, भाई आदि कुटुम्बियोके आश्रयसे अथवा घोर परिषहोके सहन न करनेसे किंवा राजाकी विशेष आज्ञासे अथवा अपनेआप ही जो परमेश्वर भगवास् अरहंत देवकी दिगम्बर दीक्षा छोडकर गृहस्थ धर्म स्वीकार करते है उन्हे गूढ ब्रह्मचारी कहते है। <u>६. समाधि मरण करते समय</u> शिखा (चोटी) धारण करनेसे जिसके मस्तकका चिह्न प्रगट हो रहा है। यज्ञोपवीत धारण करनेसे जिसके मस्तकका चिह्न प्रगट हो रहा है। यज्ञोपवीत धारण करनेसे जिसका उरोलिंग (वक्षस्थल चिह्न) प्रगट हो रहा है। सफेद अथवा लालर गंके वस्त्रके टुकडेकी लंगोटी धारण करनेसे जिसकी कमरका चिह्न प्रगट हो रहा है, जो सदा भिक्षा वृत्तिसे निर्वाह करता है। जो स्नातक वा व्रती है, जो सदा जिन पूजादिमें तत्पर रहते है। उन्हे नै ष्ठिक ब्रह्मचारी कहते है।

#### ४. ब्रह्मचारीका वेष

दे० संस्कार/२/३ में व्रतचर्या क्रिया ( जिसने मस्तकपर शिखा धारण की है, श्वेत वस्त्रकी की पीन पहनी है, जिसके शरीरपर एक वस्त्र है, जो भेष और विकारसे रहित है, जिसने व्रतोका चिह्न स्वरूप यह्नोप-वीत धारण किया है, उसको ब्रह्मचारी कहते हैं)।

#### \* पाँचों ब्रह्मचारियोंको स्त्रीके ब्रहण सम्बन्धी -दे० उसर

केंद्रादत्ता---१२ वॉ चकवर्ती था।--विशेष दे० रालाका पुरुष ।

अस्मिदेवे ---- बाल ब्रह्मचारी होने के कारण ही आपका यह नाम पड़ गया। कृतियें --- द्रव्यसंग्रह टीका, परमात्म प्रकाश टीका, तत्त्व दीपक, झान दीपक, त्रिवर्णाचार दीपक, प्रतिष्ठा तिलक, विवाह पटल, कथाक्षेध। समय--- इनकी भाषा क्योकि जयसेन खाचार्य के साथ राव्दशा मिलती है इसलिये डा. एन. उपाध्ये जयसेन खाचार्य के साथ राव्दशा मिलती है इसलिये डा. एन. उपाध्ये जयसेन खाचार्य (वि. श. १२--१३) के परवर्ती मानकर इन्हे वि. श. १३--१४ मे स्थापित करते हैं। परन्तु डा. नेमिचन्द्र के अनुसार जयसेन तथा पं. आशाधर ने ही इनका अनुसरण किया है, इन्होंने उनका नहीं। जयसेनाचार्य ने पंचास्तिकाय की टीका में द्रव्यसंग्रह की टीका का नामोल्लेख किया है। अतः इनका समय जनसे पूर्व अर्थात् वि श. ११-१२ सिद्ध होता है। (ती /३/३९२-३१३)।

(जे /२/२०३, ३६३)।

**ब्रह्म राक्षस----**राक्षस जातीय व्यन्तर देवोंका भेद---दे० राक्षस

वह्यवाद --- दे० अद्वैतवाद ।

**ब्रह्मविद्या**— आ मल्लिपेण (ई, ११२८) द्वारारचित संस्कृत छन्द-नद्ध अध्यारिमक ग्रन्थ ।

**सत्मरोन** — लाड चागड संघकी गुर्वावक्तीके अनुसार आप जयसेनके शिष्य तथा वीरसेनके गुरु थे। समय – नि. १०८० (ई. १०१३) (सि सा.स की प्रशस्ति/१२/९९-१४) (जयसेनाचार्यकृतधर्म-रत्नाकर ग्रन्थकी प्रशस्ति। (सि सा.स /प्र /५/٨ N. Up.) – दे० इतिहास/७/१०।

**ब्रह्महुद् ---**सान्तव स्वर्गका प्रथम पटल व इन्द्रक--दे० स्वर्ग/४/३ ।

- **अह्याँद्वैत-**दे वेदान्त । २. अहैत।
- **ब्रह्म देवर---** झोतलनाथ भगवान्का झासक यक्ष--- दे० तीर्थं कर/४/३ ।
- ब्रह्मोत्तर--- १, लहा स्वर्गका चौथा पटल व इन्द्रक---दे० स्वर्ग/५/३; २. करपवासी स्वर्गौका छठा करुप--दे० स्वर्ग/५/२
- व्ह्योत्तिर----१, कल्पवासी देवोका एक भेद---दे० स्वर्ग/३ । २, कल्पवासी देवोका अवस्थान---दे० स्वर्ग/४/३।

**ब्रह्मण---**जेन आम्नायमें अणुवतधारी विवेकवान् श्रावक हो सुसं-स्कृत होनेके कारण द्विज या ब्राह्मण स्वीकार किया गया है, केवल जन्मसे सिद्ध अविवेकी व अनाचारी व्यक्ति नहीं।

### १, ब्राह्मण व द्विजका कक्षण

म, पु/३८/४३-४९ तप'श्रुतं च जातिश्च त्रयं ब्राह्मण्यकारणम् । तप'-श्रुताभ्या यो होनो जातित्राह्मण एव स 1831 त्राह्मणा वतसंस्का-रांद • 18६। तपःशुताभ्यामेवातो जातिसंस्कार इच्यते । असंस्कृ-तस्तु यस्ताभ्यां जातिमात्रेण स द्विज १४७। द्विजतो हि द्विजन्मेष्ट क्रियातो गर्भतश्च य । क्रियामन्त्रविहोनस्तु केवल नामधारकः ।४५। = १ तप. शास्त्रज्ञान और जाति ये तीन ब्राह्मण होनेके कारण है। जो मनुष्य तप और शास्त्रज्ञानसे रहित है वह केवल जातिसे ही ब्राह्मण है ।४३१ अथवा वतोंके संस्कारसे बाह्मण होता है ।४६। २, ट्रिज जातिका स स्कार तपश्चरण और शास्त्राभ्याससे ही माना जाता है, परन्तु तपश्चरण और शास्त्राम्याससे जिसका सस्कार नहीं हुआ है वह जातिमात्रसे द्विज कहलाता है। ४७४ जो एक बार गभसे और दूसरी बार कियासे इस प्रकार दो बार उत्पन्न हुआ हो उसको दो बार जन्मा अर्थात द्विज् कहते है (म पु/३९/१३)। परन्तु जो क्रियासे और मन्त्र दोनोंसे रहित है बह केवल नामको धारण करने वाला द्विज है ।४८।

### २. ब्राह्मणके भनेकों नामोंमें रक्ष्वश्रयका स्थान

म पु./३१/१०८-१४१ का भावार्थ-जन्म दो प्रकारका होता है-एक गर्भसे दूसरा संस्कार या क्रियाओसे । गर्भसे उत्पन्न होकर दूसरी वार संस्कारसे जन्म धारे सो द्विज है। केवल जन्मसे बाह्यण कुलमें उत्पन्न होकर द्विजपना जतलाना मिथ्या अभिमान है । जो ब्रह्मासे उश्पन्न हो सो बाह्यण है। जो जिना योनिके उत्पन्न हो सो देव है। जिनेन्द्रदेव, स्वयभू, भगवान्, परमेष्ठी ब्रह्मा कहलाते है । उस परमदेव सम्बन्धी रत्नत्रयकी शक्ति रूप संस्कारसे जन्म धारनेवाला ही अयोनिज, वेत्रबाह्मण या देवद्विज हो सकता है। स्वयभूके मुखसे मुनकर सस्कार रूप जन्म होता है, इसीसे द्विज स्वयम्भूके मुखसे उत्पन्न हुआ कहा जाता है। बतोके चिह्न रूपसे सूत्र प्रहण करे सो बाह्यण है केवल डोरा लटकानेसे नहीं। जिनेन्द्रका अहिंसामयी सम्यक्धर्म न स्वीकार करके बेदोमें कहे गये हिसामयी धर्मको स्वीकार करे वह बाह्यण नहीं हो सकता ।

# ३. ब्राह्मणःवर्मे गुण कर्म प्रधान है जन्म नही

- द सं./टी/३४/१०९ पर उद्दधृत-जन्मना जायते शूद क्रियया द्विज उच्यते। श्रुतेन श्रोत्रियो ज्ञेयो ब्रह्मचर्येण ब्रह्मण ।श् ≈जन्मसे सूद होता है, क्रियासे द्विज कहलाता है, शुत श स्त्रमें श्रोत्रिय और ब्रह्मचर्यसे ब्राह्मण जानना चाहिए।
- दे ब्राह्मण/१ तप शास्त्रज्ञान और जाति तीनसे ब्राह्मण होता है। अथवा त्रतसंस्कारसे अन्हाण है ।
- म, पु,/३८/४९ विशुद्धा वृत्तिरेवेषां पट्तयोष्टा द्विजन्मनाम् । योऽतिका-मेदिमां सोऽज्ञो नाम्नैव न गुणै द्विज ।४२। = यह ऊपर कही हुई छह प्रकारकी विशुद्धि (पूजा, विशुद्धि पूर्वक खेती आदि करना रूप वाती, दान, स्वाध्याय, सयम और तप) वृत्ति इन द्रिजोके करने योग्य है। जो इनका उल्लघन करता है, वह मूर्ख नाममात्रसे ही द्विज है. गुणसे द्विज नहीं है ।४२।
- धमे परीक्षा/१७/२४-३४ सदाचार कदाचारके कारण ही जाति भेद होता है, केवल ब्राह्मणोकी जाति मात्र ही श्रेष्ठ है ऐसा नियम नहीं है।

ब्राह्मण

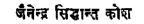
जाति है। परन्तु आचार मान्नसे इनके चार विभाग किये जाते है।२५। कोई कहे है कि, ब्राह्मण जातिमें क्षत्रिय कदापि नहीं हो सकता क्योंकि चावलॉकी जातिमें कोदों कदापि उत्पन्न हुए नहीं देखें ।२६। प्रश्न -- तुम पवित्राचारके धारकको ही बाह्यण कहते हो शुद्ध शीलकी धारी बाह्यणीसे उत्पन्न हुएको बाह्यण क्यों नहीं कहते ! उत्तर-- त्राह्मण और त्राह्मणीका सदाकाल शुद्ध शीलादि पवित्राचार नही रह सकता, क्योंकि बहुत काल मोत जानेपर शुद्ध शीलादि सदाचार छूट जाते है, और जाति च्युत होते देखे जाते है ।२७-२९। इस कारण जिस जातिमें सयम-नियम-क्रीस-तप-दान-जितेन्द्रियता और दयादि वास्तवमें विद्यमान हों उसको ही सत्पुरुधाने पूजनीय जाति कहा है। ११। शील संयमादिके धारक नीच जाति होनेपर भी स्वर्गमें गये हैं। और जिन्होंने झील संयमादि छोड दिये ऐसे कुलोन भी नरकमें गये है ।३१।

# ४. जैन आवक ही वास्तविक ब्राह्मण हे

- म पु/३१/१४२ विशुद्धवृत्तयस्तस्माज्जेना वर्णीत्तमा द्विजाः । वर्णान्तः-मातिनो नैते जगन्मान्या इति स्थितम् ११४२।
- म पु/४२/१९४-१९६ सोऽस्त्यमोषां च यद्वदेशास्त्रार्थमधमद्विजाः । ताद्दश बहुमन्यन्ते जातिवादावलेपतः ।१९५। प्रजासामान्यते वैषा मता वा स्यान्निष्कृष्टता। ततो न मान्यतास्थ्येषां द्विजा मान्याः स्युराहेता । १८६। = इससे यह बात निश्चित हो चुकी कि विशुद्ध वृत्तिको धारण करनेवाले जैन लोग ही सब वर्णोंमें उत्तम है। वे ही द्विज है। ये ब्राह्मण आदि वर्णीके अन्तर्गत न होकर वर्णोत्तम है और जगत्पूज्य है ।१४२। 'झूँ कि यह सब ( अहंकार आदि ) आचरण इनमें (नाममात्रके अश्ररम्लेच्छ ब्राह्मणोंमें) है और जातिके अभिमानसे ये नीच द्विज हिसा आदिको प्ररूपित करनेवाले वेद शास्त्रके अर्थको बहुत कुछ मानते है। इसलिए इन्हें सामान्य प्रजाके समान ही मानना चाहिए अथवा उससे भी निकृष्ट मानना चाहिए । इन सज कारणोसे इनकी कुछ भी मान्यता नहीं रह जाती है, जो द्विज अरहन्त भगवानुके भक्त है वही मान्य गिने जाते हैं ।१८५-१०६।

# ५. वत्तेमानका ब्राह्मण वर्ण मर्यादासे च्युत हो गया है

म, पु./४१/४६-४१, ४४ आयुष्मन् भवता सृष्टा य एते गृहमेधिनः । ते ताबदुचिताचारा यावत्कृतयुगस्थिति ।४६। ततः कलयुगेऽभ्यर्णे जाति-थादावलेपतः । भ्रष्टाचाराः प्रपत्स्यन्ते सन्मार्गप्रत्यनीक्ताम् ।४७। तेऽपि आतिमदाविष्टा वयं लोकाधिका इति । पुरागमैलोंकं मोहयन्ति धनाइाया ।४८। सत्कारलाभसंवृद्धगर्वा मिध्यामदोद्धताः । जनान् प्रकारयिष्यन्ति स्वयमुत्पाद्य दु श्रुतीः ।४१। त इमे कालपर्यन्ते विक्रिया प्राप्य दुष्टं शः । धर्मद्रुहो भत्रिष्यन्ति पापोपहतचेतना ।५०। सत्त्वो-थधातनिरता मधुमासाज्ञनप्रियाः । प्रवृत्तिसक्षणं धर्म घोषयिष्यन्त्य-धामिका । ११। इति कासान्तरे दोषयोजमप्येतदञ्जसा । नाधुना परिहर्तवय धर्मसृष्टयनातिक्रमाद । ५५। = त्रुषभ भगवान् भरतके प्रश्नके उत्तरमें कहते है कि - हे आयुष्मन् । तूने जो गृहस्थोंकी रचना की है, सो जब तक कृतपुग अर्थात चतुर्थकालकी स्थिति रहेगी, तब तक तो ये जचित आचार-विचारका पालन करते रहेगे। परन्तु जब कलियुग निकट आ जायेगा, तब ये जातिबादके अभिमान-से सदाचारसे भ्रष्ट होकर मोक्षमार्गके बिरोधी बन जायेंगे 18६। पंचम कालमें ये लोग. हम सब लोगोमें बडे है, इस प्रकार जातिके मदसे युक्त होकर केवल धनकी आशासे खोटे-खोटे शास्त्रोको रचकर लोगोको मोहित वरेगे ।४७। सरकारके लाभसे जिनका गर्व बढ रहा है और जो भिथ्या मदसे उड़धृत हो रहे हैं ऐसे ये ब्राह्मण लोग स्वय शास्त्रोको अनाकर लोगोको ठगा करेगे ।४९३ जिनकी चेतना पापसे दूषित हो रही है ऐसे ये मिथ्यादृष्टि लोग इतने समय तक



गो. क /मू./७१/८८ सयला सवित्थर ससंखेव वण्णणसत्थ थय होह नियमेण १८८१ चसकल अग सम्बन्धी अर्थको विस्तारसे वा संक्षेपसे विषय करनेत्राले शास्त्रको स्तव कहते है ।

४. स्तुति आगमोपसहारके अर्थमें

গক্তি

- ध. १/४.९.५५/२६३/३ वारसंगेमु एक्कगोवसंघारो थुदी णाम । तम्हि जो उवजोगो सो विथुदि त्ति घेत्तव्वो ।⇒वारह अंगोमेसे एक अगके उपसहारका नाम स्तुति है । उसमें जो उपयोग है, वह भी स्तुति है ऐसा ग्रहण करना चाहिए ।
- ध १४/४,६.१८/६/६ एगंगविसओ एयपुच्वविसआ वा उवजोगो थुदी णाम ।== एक अग या एक पूर्वको विषय करनेवाला उपयोग (या शास्त्र गो. क.) स्तुति कहत्ताता है। (गो. क./मु./८८)।
  - \* प्रशंसा व स्तुतिमें अम्बर-दे० अन्यदृष्टि।

# २. चतुर्विंशतिस्तवका लक्षण

- मू. आ /२४ उसहादिजिणवराणं णामणिरुत्ति गुणाणुकित्ति च । काऊण अभ्चिदूण य तिसुह्रपणमो थओ णेओ ।२४। = ऋषभ अजित आदि चौनीस तीर्थकरोके नामकी निरुक्तिके अनुसार अर्थ करना, उनके असाधारण गुणोको प्रगट करना, उनके चरणोको पूजकर मन वचन-कायकी शुद्धतासे स्तुति करना उसे चतुर्विंशतिस्तथ कहते है । (अन. ध./८/२७)।
- रा वा /६/२४/११/४३०/१२ चतुर्विंशतिस्तव तीर्थकरगुणानुकीर्ततम् । ⇔तीर्थवरोके गुणोका कीर्तन चतुर्विंशतिस्तव है । (चा, सा./४६/१), (भा. पा./टी /७७/२२१/१३) ।
- भ. आ /वि./११६/२०४/२७ चतुर्विंशतिसंख्यानां तीर्थकृतामत्र भारते प्रवृत्ताना वृषभादीना जिनवरत्वादिगुणज्ञानश्रद्धानपुरस्सरा चतुर्वि-शतिस्तवनपठनक्रिया नोआगमभावचतुविंशतिस्तव इह गृहाते । = इस भरतक्षेत्रमे वर्तमानकालमे वृषभनाथसे महावीर तक चौबीस तीर्थकर हो गये है । उनमे अर्हन्तपना वगैरह अनन्तगुण है, जनको जानकर तथा उसपर श्रद्धान रखते हुए उनकी स्तुति पढना यह नोआगमभाव चतुर्विशतिस्तव है ।

# ३. स्तवके भेद

मू. आ /१३२ णामट्ठवणा दब्वे खेत्ते काली य होदि भावे ग ' एसो थवमिह णेओ णियखेवो छठ्यिहो होइ ।१३२। चनाम. स्थापना, ढव्य, क्षेत्र, काल. और भाव स्तवके भेदसे चौबीस तीर्थं करोके स्तवनके ऋह भेद है। ( अन ध /द/३२)।

# ४. स्तवके भेदोंके छक्षण

- भ. आ./बि / १०१/७२९/११ मनसा चतुर्विंशति तीर्थकृता गुणानु-स्मरण 'लोगस्मुउजाययरे' इत्येवमादीना गुणानां वचन लनाटविन्य-स्तकरमुकुलता जिनेभ्य कायेन := मनसे चौचीस तीर्थकरोके गुणो-का स्मरण करना, वचनमे लोयस्सुउजोयथरे' इत्यादि श्लोकांमे कही हुई तीर्थं कर स्तुति बोलना, लजाटपर हाथ जोडकर जिनेन्द्र भगवान्-को नमस्कार करना ऐसे चतुर्विंशतिस्तुतिके तीन भेद होते है।
- क पा. १/१.१/६८४/१९०/१ गुगाणुसरणवुवारेण चउवीसण्ह पि तित्थ-यराणं णामट्ठसहस्सग्गहण णामत्थओ। कट्टिमाकट्टिमाज्जणपडिमाज सच्भावासब्भावट्ठवणाए ट्ठबिदाण बुद्धीए तित्थयरेहि एयत्त गयाण तित्थयराणतासेसगुणभरियाणं कित्तणं वा ट्ठवणाथवो णाम। चउवोसण्ड पि तित्थयरसरोराण असेसवेयणुम्मुक्काण चउसट्ठि लक्ष्वगाञुण्गाण सहसठाणसंघडणाण सुवण्णद डसुरहिचामरविरा-इयाण सहवण्णाण सर्व्याणुसरणपुरस्सर तक्कित्तणं दब्वत्थओ णाम। तेसि जिभाषमणतणाग-दंसण-विरियसुहसम्मत्तव्याबाह-विराय-भावादि गुणाणुसरणपुरुगओ भावत्थओ णाम।= चौबोस तीर्थ-

करोके गुणोके अनुसरण द्वारा उनके एक हजार आठ नामोब। ग्रहण करना नामस्तव है। जो सद्भाव असद्भावरूप स्थापनामे बुद्धिके द्वारा तीर्थं करोसे एकस्वको प्राप्त है, अंतएव तीर्थंकरोके समस्त गुणोको धारण करती हैं, ऐसी जिन प्रतिमाआके स्वरूपका अनुसरण (कीर्सन) करना स्थापनास्तव है। जो अशेष वेदनाओसे रहित है

स्वस्तिकादि चौसठ लक्षण चिह्नोसे व्याप्त है. शुभ सस्थान व शुभ सहनन है सुवर्णदण्डसे युक्त चौसठ सुरभि चामरोसे सुशाभित हैं, तथा जिनका वर्ण शुभ है, ऐसे चौकीस तीर्थ वरोके शरीरोके स्वरूपका अनुसरण करते हुए उनका कीर्तन करना द्रव्यस्तव है (क्षेत्र व काल-स्तव दे० अगला प्रमाण अन ध) उन चौबोस जिनोके अनन्तज्ञान, दर्शन, वीर्य, और अनन्त सुख, क्षायिक सम्यवस्व, अव्याकाध, और बिरागता आदि गुणोके अनुसरण करनेकी प्ररूपणा करना भावस्तव है। (अन, ध./८/३१-४४)।

अन. घ /प/४२-४३ क्षेत्रस्तवोऽईता स स्यात्तरस्वर्गावत्तरादिभिः । पूतस्य पूर्वनाद्यादेर्यत्प्रदेशस्य वर्णनम् ।४२। कालस्तवस्तीर्थकृता स इयो यदनेहसः । तद्दगर्भावतराद्य दूधक्रियाद्यप्तस्य कीर्तनम् ।४३। - तीर्थं करोके गर्भ, जन्म आदि कल्याणकोके द्वारा पवित्र हुए नगर वन पर्वत आदिके वर्णन करनेको क्षेत्रस्तव वहते है । जैसे--- अयो-ध्यानगरी, सिद्धार्थवन, व कैलास पर्वत आदि ।४२। भगवान्के गर्भ, जन्म, तप, ज्ञान और निर्वाण कल्याणकोको प्रशस्त क्रियाओसे जो महत्ताको प्राप्त हो चुका है ऐसे समयका वर्णन करनेको कालस्तव कहते है ।४३।

# ५. चतुर्विंशतिस्तव विभि

मू आ / १३२, १७३ लोगुज्जोराधम्मतित्थयरे जिणवरे य अरहंते । कित्तण केवलिमेव य उत्तमकोहि मम दिसंतु । १३१। चउरं गुलं तरपादो पडिले-हिय अजली कयपसत्थो । अव्वव्वारिवतो बुत्तो कुणदि य चउवीस-थोत्तय भिवखू । १७३। == जगत्का प्रकाश करनेवाले उत्तम क्षमादिधर्म तोर्थके करनेवाले सर्वज्ञ प्रशसा करने योग्य प्रत्यक्षज्ञानी जिनेन्द्र देव उत्तम अर्हन्त मुफ्ते कोधि दे । १३१। जिसने पैरोका अन्तर चार अगुल किया है, शरीर भूमि चित्तको जिसने शुद्ध कर लिया हो, अजलिको वरनेसे सौम्य भाववाला हो, सज व्यापारोसे रहित हो, ऐसा सयमी मुनि चौबोस तीर्थं करोकी स्तुति करे । १७३।

### ६. चतुर्विंशातिस्तव प्रकरणमें कायोत्सर्गके काळका प्रमाण

- मू आ /६६१ उद्भरेसे जिद्भेरे मरुफाए वंदणे य ५रिधाणे । सत्तावीमु-स्सासा काओसग्गमिह कादव्वा ।६६१। = प्रत्थादिके आरम्भमे, पूर्णता-कालमे, स्वाध्यायमे, वन्दनामे, अशुभ परिणाम हानेमे जो कायोत्सर्ग उसमें सत्ताईस उच्छ् वास करने योग्य है । ६१। नोट -- वास्तक्षमे इस क्रियाका कोई विशेष विधान नही है । प्रत्येक क्रियामे पढी जाने वाली भक्तिके पूर्वमें नियमसे चतुर्विशति रतुति पढी जातो है । अत प्रतिक्रमण, वन्दनादि क्रियाओमे इसका अन्तर्भाव हो जाता है ।
- भद्धी भद्ध्य मो अमार्गमे यद्यपि अन्तर ग परिणाम प्रधरन है, परन्तु उनका निमित्त होनेके कारण भोजनमें भक्ष्याभरूथका विवेक रखना अध्यन्त आवश्यक है। मद्य, मास, मधु व नवनोत तो हिसा, मद व प्रमाद उररादक हानेके कारण महाविकृतियाँ है ही, परन्तु पंच उदुम्बर फल, कन्दमूल, पत्र व पुष्प जातिकी बनस्पतियाँ भी क्षुद्र त्रस जोबोकी हिसाके स्थान अथवा अनन्तकायिक होनेके कारण अभक्ष्य है। इनके अतिरिक्त वासी, रस चनित. स्वास्थ्य वाधक, अमर्यादित, सदिग्ध व अशोधित सभी प्रमारनी खाद्य वस्तुएँ अभक्ष्य है। दालो के साथ दूव व वहांका संयोग होनेपर विदल सज्ञावाला अभक्ष्य हो जाता है। विवेकी जनोको इम सत्रका त्याग करके जुद्ध अन्न जन आदिवा ही प्रहण करना योग्य है।

मक्ष्यामक्ष्य सम्बन्धी सामान्य विचार 3 बहु पदार्थ मिश्रित द्रव्य एक समझा जाता है। ł रुग्णावस्यामे अमक्ष्य मक्षणका निषेव । Ð द्रव्य क्षेत्रादि तथा स्वास्थ्य स्थितिका विचार । ą अमक्ष्य वस्तुओंको आहारसे पृथक करके वह आहार x महणकी आज्ञा। नीच कुछीनोंके हाथका तथा अयोग्य क्षेत्रमें रखे अन्नч पानका निषेध । छ्आछूत व नीच ऊँच कुलीन विचार ।—दे० भिक्षा। \* स्तक पातक विचार । -- दे० सूतका। ¥ अभक्ष्य पदार्थोंके खाये जानेपर तद्योग्य प्रायदिचत्त । Ę पदार्थांकी नर्यादाएँ । y पदार्थोंको प्राप्तक करनेकी त्रिधि। ---दे० सचित्त । 緰 নন্ত হ্যুৱি। — दे० जल । 挙 अमक्ष्य पदार्थं विचार ₽ बाईस अमक्ष्योंके नाम निर्देश R मद्य, मांस, मधु व नवनीत अभक्ष्य है । २ चर्म निक्षिप्त वस्तुके त्यागर्मे हेतु । —दे० मास । ¥ भोजनसे हड्डी चमडे आदिका स्पर्श होनेपर अन्तराय \* हो जाता है । मध, मांस-मधु व नवनीतके अतिचार व निषेध । ¥ —दे० वह बह नाम । चलित पदार्थ अमक्ष्य है । ą \* दुष्पक्व आहार । ---दे० भोगोपभोग / ४। बासी व अमर्यादित मोजन अमक्ष्य है। ۷ रात्रि भोजन विचार । \* - दे० रात्रि भोजन । अँच र व मुरब्बे आदि अमक्ष्य है। ч बीधा व संदिग्ध अन्न अमक्ष्य है। Ę अन्न शोधन विधि । ¥ --दे० आहार/1/२ । र्साचत्ताचित्त विचार । 裃 -- दे० सचित्त। गोरस विचार Ð. दहों के लिए झुद्ध जामन । Ş गोरसमे दुग्धादिके त्यागका कम। ą दूध अभक्ष्य नहीं है । ą दूथ प्राप्तुक करनेकी विथि । -- दे० जल । \* कच्चे दूय-दहीके साथ विदल दोष । × पन्के दूध-इहीके साथ विदल दोष । Ч दिदलके भेद । Ę वनस्पति विचार 8 पंच उडुम्बर फलोंका निषेध व उसका कारण। Ł सुखे हुए भी उदुम्बर फल वर्जनीय है। ¥ --- दे० भक्ष्याभक्ष्य/४/१ अनजाने फल्लोंका निषेध ( २ ş कंदमूलका निषेध व कारण ।

४ पुष्प व पत्र जातिका निषेध ।

१. भक्ष्याभक्ष्य सम्बन्धी सामान्य विचार

# 1. बहु पदार्थ मिश्रित द्रव्य एक समझा जाता है

कियाकोष/९२३७ लाडू पेडा पाक इत्यादि औषध रस और चूरण आदि । त्रहूत वातु करि जो नियजेह, एक द्रव्य जानो खुध तेह ।

#### २. रुग्णावस्थामें अमक्ष्य मक्षणका निषेध

ला, सं./२/८० मुलबीजा यथा प्रोक्ता फत्तकाद्याईकादय'। न भक्ष्या देवयोगावा रोगिणाच्यौषधच्छतात ।८०। = उपरोक्त मूलबीज और अयबीज आदि अनन्तकाधिक जो अदरख आदि बनस्पति उन्हे किसी भी अवस्थामें भी नहीं खाना चाहिए। रोगियोंको भी औषधिके बहाने उनका प्रयोग नहीं करना चाहिए।

### ३ व्रब्य क्षेत्रादि व स्वास्थ्य स्थितिका विचार

- भ, आ,/मू /२५५/४७६ भत्तं खेत्तं कालं धादं च पडुच्च तह तवं कुज्जा। वादो पित्तो सिभो व जहा खोभ्र ण उवयांति । = अनेक प्रकारके भक्त पदार्थ, अनेक प्रकारके क्षेत्र, काल भी -- शीत, उष्ण, व वर्षा काल रूप तीन प्रकार है, धातु अर्थात् अपने शरीरकी प्रकृति तथा देशकालका विचार करके जिस प्रकार वात-पित्त-श्लेष्मका क्षोभ न होगा इस रोतिसे तप करके क्षपकको शरीर सल्लेखना करनी चाहिए ।२४४।
- दे० आहार/I/३/२ सात्त्विक भोजन करे तथा योग्य मात्रामें करे जिल्लना कि जठरागिन सुगमतासे पचा सके ।
- र. क. था / ६ यद निष्ट तद्ववत्त ये बच्चानुपसे व्यमेतदपि जह्यात् । प्रभि-संधिकृता विरतिर्विषयायोग्याद्व व्रतं भवति । ६६। = जो अनिष्ठ अर्थान् शरीरको हानिकारक है वह छोडें, जो उत्तम कुलके सेवन करने योग्य ( मच-मास आदि ) नहीं वह भो छोडे, तो वह व्रत, कुछ व्रत नहीं कहलाता, किन्तु योग्य विषयोसे अभिप्राय पूर्वक किया हुआ त्याग ही वास्तविक वत है।
- आचारसार/४/६४ रोगोका कारण होनेसे लाडू पेडा, चावल, के बने पदार्थ वा चिकने पदार्थोंका त्याग द्रव्यशुद्धि है।

### ४. अमस्य वस्तुओंको आहारसे प्रथक् करके वह आहार ग्रहण करनेकी आज्ञा

अन, घ / १/४१ कन्दादिषट्कं स्यागार्हमित्यच्चाद्विभजेन्मुनि'। न शक्यते विभक्तुं चेत् स्य अ्यतां तर्हि भोजनम् ।४१। क्लन्द, कीज, मूल, फल, कण और कुण्ड ये छह वस्तुएँ आहारसे पृथक् की जा सकती है। अतएव साधुओंको आहारमें ये वस्तुएँ मिल गयी हों तो उनको पृथक् कर देना चाहिए। यदि कदाचित् उनका पृथक् करना अशक्य हो तो आहार ही छोड देना चाहिए। (मू. आ /भाव./४८४); (और भी दे विवेक/१)।

# ५. नीच कुळीनॉके हाथका तथा अयोग्य क्षेत्रमें रखे मोजन-पानका निषेध

भ. आ /भाषा /पृ ६७१ अशुद्ध भूमिमें पड्या भोजन, तथा मलेखादिक-निकरि स्पर्श्या भोजन, पान तथा अस्पृश्य शूद्रका साया जल तथा शूदादिकका किया भोजन तथा अयोग्य क्षेत्रमें धरवा भोजन, तथा नास भोजन करने वालेका भोजन, तथा नीच कुलके गृहनिमै प्राप्त भया भोजन जलादिक अनुपसेक्य है। यद्यपि प्राप्तुक होइ हिंसा रहित होइ तथापि अणुपसेक्यापणालें अंगीकार करने योग्य नहीं है। ( और भी दे, बर्णव्यवस्था/४/१)।

### ६. अमझ्य पदार्थों के खाये जानेपर तद्योग्य प्रायहिचत्त

दे. प्रायश्चित्त/२/४/४ में रा. वा. कारण वदा अप्रासुकके प्रहण करनेमें प्राप्तुकका विस्मरण हो जाये और पीछे स्मरण आ जाय तो विवेक ( उत्सर्ग ) वरना ही प्रायश्चित्त है ।

### भा० ३–२६

भेद्रा----१. वर्तमान 'भादर' नदी। जसदणके पासके पर्वतसे निकली है और नत्री बन्दरसे आगे अरब सागरमे गिरसी है। ( नेमिचरित प्रस्तावना/प्रेमीजी), २ रुचक पर्वत निवासिनी दिवकुमारी देवो--दे० लोक/४/१२।

भद्रा व्याख्या-देव नाचना।

भद्राश्व — विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

भय---कायोत्सर्गका एक अतिचार--दे० व्युत्सर्ग /१।

#### भय-----

- स. सि./८/१/३८६/१ यदुदयादुद्वेगस्तद्भयम् ।≕जिमुके उदयसे उद्वेग होता है वह भय है। ( रा वा /९/१/४७४/१८ ), ( गो, क /अो. प्र / ३३/२९/८ )।
- ध. ६/१,१-१,२४/४७/१ भीतिर्भयम् । कम्मक्खंधेहि उदयमागदेहि जीवस्स भयमुप्पज्जइ तेसिं भयमिदि सण्णा, कारणे कज्जुवयारादो । =भीतिको भय कहते है। उदयमें आये हुए जिन कर्म स्कन्धोके द्वारा जीवके भय उत्पन्न होता है उनकी कारणमें कार्यके उपचारसे 'भय' यह सज्ञा है।
- घ. १३/५,५,६४/३३६/८ परचकागमादओ भयं णाम ।
- भ. १३/५.४.६६/३६१/१२ जस्स कम्मस्स उदएण जोवस्स सत्त भयाणि समुप्पज्जति त कम्मं भयं णाम। ब्यपर चक्रके आगमनादिका नाम भय है। अथवा जिस कर्मके उदयसे जोवके सात प्रकारका भय उत्पन्न होता है, वह भय कर्म है।

### २, मयके भेद

मु. आ./१३ इहपरलोयत्ताणं अगुत्तिमरण च वेयणाकस्सि भया। = =इसलोक भय. परलोक, अरक्षा, अगुप्ति, मरण, वेदना और आक-स्मिक भय ये सात भय है। (स. सा./आ /२२८/क० १४४-१६०); (म. सा./ता. व./२२८/३०१/१); (प. घ./उ./४०४-४०४); (द. पा./२ ५. जयचन्द), (रा. वा. हि./६/२४/४१७)।

### श् सातों मर्योके रुक्षण

- स सा./ पं. जयचन्द/२२८/क० १५१-१६० इस भवमें लोकोंका डर रहता है कि ये लोग न माखुम मेरा क्या बिगाड करेंगे, ऐसा तो इस लोकका भय है, और परभवमें न माछूम क्या होगा ऐसा भय रहना परलोकका भय है।१९४८। जिसमें किसीका प्रवेश नहीं ऐसे गढ, दुर्गादिकका नाम गुप्ति है उसमें यह प्राणी निर्भय होकर रहता है। जो गुप्त प्रदेश न हो, खुला हो, उसको अगुप्ति कहते है, वहाँ बैठनेसे जीवको जो भय उत्पन्न होता है उसको अगुप्ति भय कहते है।१४८। अकस्माद भयानक पदार्थसे प्राणीको जो भय उत्पन्न होता है वह आकस्मिक भय है।
- पं. ध /उ,/रत्तोक नं. तत्रेह लोकतो भीतिः क्रन्दितं चात्र जन्मनि । इष्टार्थस्य व्ययो माभून्मभून्मेऽनिष्टसगमः । १०६। परलोकः परजात्मा भाविजन्मान्तरांशभाक् । ततः कम्प इव जासो भीतिः परलोकः तोऽस्ति सा । १९६। भद्रं चेज्जन्म स्वर्लोके माभून्मे जन्म दुर्गतौ । इत्याद्याकुलितं चेतः साध्यसं पारत्तौकिकस् । ११७। वेदनागन्तुका नाधा मतानां कोपतस्तनौ । भीति प्रागेव कम्प स्यान्मोहाद्वा परिदेवनस् । १२४। उल्लाघोऽहं भविष्यामि माभून्मे बेदना क्वचित् । मूच्छेव वेदनाभीतिश्चिन्तनं वा मुहुर्मुष्टुः । १२५। जत्राणं क्षणिकैकान्ते पक्षे चित्तक्षणादिवत् । नाशात्प्रागंशनाशस्य जातुमक्षमतात्मनः । १३१। असज्जन्म सतो नाशं मन्यमानस्य देहिन । कोऽवकाशास्ततो मुक्ति-

मिच्छतोऽगुग्निसाध्वसात् ।५३७। तद्भीतिर्जीवितं भूयान्मा भून्मे मरणं क्वचित् । कदा सेभे न वा दैवात इत्याधि स्वे तनुव्यये १४४०। अकस्माज्जातमित्युच्चैशकस्मिकभयं स्मृतम् । तयथा विद्युदादीमां पातात्पातोऽसुधारिणाम् । १४३। भीतिर्भुयाद्यथा सौस्थ्यं माधुद्दीस्थ्यं कदापि मे । इत्येव मानसी चिन्ता पर्याकुलितचेतसा । ५४४। 🖛 १० मेरे इष्ट पदार्थका वियोग न हो जाये और अनिष्ट पदार्थका सयोग न हो जाये इस प्रकार इस जन्ममें कन्दन करनेको इहलोक भय कहते हैं। २ परभवने भावि पर्यायरूप अहाको धारण करने वाला आत्मा पर-त्तोक है और उस परलोकसे जो कपनेके समान भय होता है, उसको परत्तोक भय कहते हैं । ११६। यदि स्वर्गमें जन्म हो तो अच्छा है, मेरा दुर्गतिमें जन्म न हो इत्यादि प्रकारसे हृदयका आकुलित होना पारलौकिक भय कहलाता है। ११७। ३. शरीरमें यात, पित्तादिके प्रकोपसे आनेवाली आधा वेदना कहलाती है । मोहके कारण विपत्ति-के पहले ही करुण क्रन्दन करना वेदना भय है ।५२४। मैं निरोग हो जाऊँ, मुफे कभी भी वेदना न होवे, इस प्रकारकी सूच्छी अथवा वार-बार चिन्तवन करना वेढ़ना भय है ।१२१। ४, जैसे कि बौद्धों-के क्षणिक एकान्त पक्षमें चित्त क्षण प्रतिसमय नश्वर होता है वैसे ही पर्यायके नाशके पहले अशि रूप आत्माके नाशकी रक्षाके लिए अक्षमता अत्राणभय (अरक्षा भय) कहलाता है । ६३१। ६. असत पदार्थके जन्मको सत्के नाशको माननेवाले, मुक्तिको चाहनेवाले शरीरधारियोको उस अगुप्ति भयसे कहाँ अवकाश है । १३७। ई. मै जीवित रहूँ, कभी मेरा मरण न हो, अथवा दैवयोगसे कभी मृत्यु न हो, इस प्रकार दारीरके नाराके विषयमें जो चिन्ता होती है, वह मृत्युभय वहलाता है । १४०। ७ अकस्मात् उत्पन्न होने वाला महान् दु ख आकस्मिकभय माना गया है। जैसे कि विजली आदिके गिरने-से प्राणियोंका मरण हो जाता है। १४३। जैसे मै सदैव नीरोग रहूँ, कंभी रोगी न होऊँ, इस प्रकार व्याकुलित चित्त पूर्वक होनेवाली चिन्ता आकस्मिक भोति कहलाती है १४४४।

- \* मय प्रकृतिके बंधयोग्य परिणाम----देo मोहनीय/३।
- \* सम्यग्दृष्टिका मथ भय नहीं-दे॰ नि.शंकित।
- \* सय द्वेष है--- दे० कषाय/४ ।

भय संज्ञा-- दे० संज्ञा।

**भरणी**— एक नक्षत्र दे० नक्षत्र ।

भरते ---- १. म. पु./सर्ग/श्लोक न. पूर्व भव न. ५ में वत्सकावतीदेश-का अतिगृधनामक राजा ( =/१११) फिर चौथे नरकका नारकी ( ८/ १६२) छठे भवमें व्याघ हुआ (८/१६४) पाँचवेमे दिवाकरप्रभ नामक देव ( ५/२१० ) चौथे भवमें मतिसागर मन्त्री हुआ ( ५/११५ ) तीसरे भवमें अधोग्रैवेयकमें अहमिन्द्र हुआ (१/१०-१२) दूसूरे भवमें सुबाहु नामक राजपुत्र हुआ (११/१२) पूर्व भवमें सर्वाधसिद्धिमें अहमिन्द हुआ (११/१६०); (युगपत् सर्व भवके लिए दे० म ९ /४७/-३६३-३६४) वर्तमान भवमें भगवान् ज्युषभ देवका पुत्र था ( २४/११८ ) भगवानुको दीक्षाके समय राज्य ( १७/७६ ) और केवलज्ञानके समय चक्र तथा पुत्ररत्नकी प्राप्ति की (२४/२) छह खण्डको जीतकर (३४/३) बाहुबलीसे युद्धमें हारा (३४/६०) क्रोधके वश भाईपर चक्र चला दि्या. परन्तु चक्र उनके पास जाकर ठहर ग्या ( ३४/६६ ) फिर एक वर्ष पश्चात् इन्होंने योगी बाहूबलीकी पूजा की ( ३६/१९५) एक समय आवकोकी स्थापना कर उनको गर्भान्वय आदि क्रियाएँ। ( ३८/२०-३१० ) दीक्षान्वय क्रियाओं ( ३१/२-८०८ ) घोडश संस्कार व मन्त्रो आदिका उपदेश दिया (४०/२-२१६) आयुको क्षीण जान पुत्र अर्ककीर्तिको राज्य देकर दोक्षा धारण को। तथा

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

तस्थण मन पर्यय व केवलज्ञान प्राप्त किया। (४६/३१३-३१४) (विशेष दे० लिग/३) फिर चिरकाल तक धर्मोपदेश दे मोक्षको प्राप्त किया (४७/३१८)। ये भगवात्तके सुख्य आेता थे (७६/४२१) तथा प्रथम चक्रवर्ती थे। विशेष परिचय—दे० शलाकापुरुष। २. प. पु./सर्ग/श्लोक न राजा दशरथका प्रत्र था (२४/३४) माता केकयी द्वारा वर मॉगनेपर राज्यको प्राप्त किया था (२४/१६२)। अन्तमे रामचन्द्र जी के बनवाससे लौटनेपर दीक्षा धारण की (२६/१) और कर्मोंका नाशकर मुक्तिको प्राप्त किया (९७/१६)। ३. यादववंशी कृष्णजीका २२ वॉ पुत्र—दे० इतिहास/१०/२। ४. ई० १४४-१७२ में मान्यखेटके राजा कृष्ण तृतीयके मन्त्री थे। (हि. जै. सा. इ/४१ कामता)।

- भरत कूट --- १, विजयार्ध पर्वतको उत्तर व दक्षिण श्रेणियोपर स्थित कूट व उसके रक्षक देव--- दे० सोक १/४।२ हिमवात् पर्वतस्थ भरत कूट व उसका स्वामी देव--- दे० सोक / १/४,।
- भरत क्षेत्र-१ अढाई द्वीपोमें स्थित भरत क्षेत्रका लोकमें अवरथान व विस्तार आदि-दे० लोक/३/३। इसमे वर्त्तनेवाले उत्सर्पिणी व अवसर्पिणी कालकी विशेषताएँ-दे० काल।
- ३. रा बा./१/१०/१.२/१७९/६ विजयार्धस्य दक्षिणतो जलघेरुत्तरत गड्ठासिन्ध्वोर्धहुमध्यदेशभागे विनीता नाम नगरो द्वादशयोजनायामा, नवयोजनविस्तारा । तस्यामुत्पन्न सर्वराजलक्षणसंपन्नो भरतो नामाद्यश्चक्रधर षट्खण्डाधिपति । अवसर्पिण्या राज्यविभागकाले तेनादी भुक्तत्वात, तद्योगाद्भरत इत्याख्यायते वर्षः । अथवा जगती-ऽनादित्वादहेतुका अनादिस्वन्धपारिणामिकी भरतसंज्ञा। क्ष्वियार्धमे, समुद्रसे उत्तर और गंगा-सिन्धु नदियोके मध्य भागमे १२ योजन लम्बी १ योजन चौडी विनीता नामकी नगरी थी। उसमे भरत नामका षट्खण्डाधिपति चक्रवर्ती हुआ था। उसने सर्व प्रथम राज्य विभाग करके इस क्षेत्रका शासन क्रिया था अत इसका (इस क्षेत्रका) नाम भरत पडा अथवा, जेसे ससार अनादि है उसी तरह क्षेत्र आदिके नाम भी किसी कारणसे अनादि है ।
- भरतेश्वराभ्युदय---- प आशाधर (ई०११७३-१२४३) द्वारा संस्कृत काव्यमें रचित प्रन्थ।

- भऌहैरि----१. राजा विक्रमाबित्यके बडे भाई थे। तदनुसार इनका समय ई, पू ५७ आता है। (ज्ञा/प्र ४/पन्नालाल)। २, चीनी यात्री इरिसंगने भी एक भतृ हरिका उल्लेख किया है। जिसकी मृत्यु ई०६५०में हुई बतायी है। समय--ई०६२५-६५० (ज्ञा प्र.४/ पं, पन्नालालं)। ३. राजा सिंहलके पुत्र व राजा मुजके छोटे भाई थे। राजा मुजने इन्हे पराक्रमी जानकर राज्यके लोभसे देशसे निक-लया दिया था। पीछे ये एक तापसके शिष्य हो गये और १२ वर्षकी कठिन तपस्याके पश्चात स्वर्ण रसली सिद्धि थी। झानाणंवके रच-यिता आचार्य शुभचन्द्रके लघु भ्राता थे। उनसे सम्बोधित होकर इन्होने दिसम्बर दीक्षा धारण कर ली थी। तब इन्होने शतकत्रय जिखे। विद्यावाचरपतिने तत्त्वनिन्दु नामक अन्थमे इनको धर्मबाह्य बताया है, जिससे सिद्ध होता है कि अवश्य पीछे जाकर जेन साधु हो गये थे। राजा मुंजके अनुसार आपका समय—वि• १०६०-११२६ ( ई० १००३-१०६८ )— विशेष दे० इतिहास/३/१) ( ज्ञा./प्र./प० पन्ना-लाल)। ४ आप ई० सं ४५० में एक अजैन बड़े बैय्याकरणी थे। आपके गुरु वसुरात थे। ( सि. वि./२२/प० महेन्द्र ); (दे० सुभ चन्द्र)

- स. सि /१/२१/१२४/६ आयुर्नामकर्मोदयनिमित्त आत्मन पर्यायो भव । =आयुनामकर्मके उदयका निमित्त पाकर जो जीवकी पर्याय होती है उसे भव कहते है । ( रा. वा /१/२१/१/७१/६ ) ।
- ध १०/४,२,४,९/३५/५ उत्पत्तिवारा भवा. । =उत्पत्तिके वारोका नाम भव है।
- ध. १४/४/६/१४ उष्पण्णवढमयप्पहुडि जाव चरिमसमओ ति जो अवत्था-विसेसो सो भवो णाम । = उत्पन्न होनेके प्रथम समयसे लेकर अन्तिम समय लक जो विश्वेष अवस्था रहती है, उसे भव कहते है ।
- भ, आ /ति /२५/९५/९५ पर उइधृत—देहो भवोत्ति उच्चदि ''। ≕देहको भव कहते है ।

#### २, क्षुल्छक मवका छक्षण

ध १४/५.६,६४६/५०४/२ आउअवधे सते जो उवरि विस्समणकालो सव्यजहण्णो तस्स खुद्दा भवग्गहण ति सण्णा। सो तत्तो उवरि होदि। असंखेयद्वस्सुवरि खुद्दाभवगहणं ति वुत्ते। = आग्रु वन्धके होनेपर जो सबसे जघन्य विश्रमण काल है उसकी क्षुछक भव ग्रहण सज्जा है। वह आग्रु वन्धव्तालके ऊपर होता है। असंक्षेपादाके ऊपर (मृत्युपर्यन्त) क्षुछक भवग्रहण है।

### \* अन्यसम्बन्धित विषय

- १ सम्यग्दृष्टिको भव धारणकी सीमा २० सम्यग्दर्शन/1/४।
- २. आनकको भव धारणकी सीमा दे० आवक/२।
- ३ एक अन्तर्मुहूर्तमें सम्भव क्षुद्रभवोंका प्रमाण -दे० आयु/७।
- ४. नरक गतिमें पुनः-पुनः भव धारणकी सीमा दे० जन्म/६/१०।
- ५ छब्ध्यपर्याप्तकोंमें पुन -पुन. भव धारणकी सीमा दे० आयु/७।
- भेदन मिन्न भवनोमे रहनेवाले देवोको भवनवासी देव कहते हैं जो असुर आदिके भेदसे १० प्रकारके है। इस पृथिवीके नीचे रत्नप्रमा आदि सात पृथिवियोमेसे प्रथम रत्नप्रभा पृथिवीके तीच भाग है-खरभाग, पकभाष व अब्बहुत भाग। उनमेसे खर व पक भागमें भवनवासी देव रहते है, और अब्बहुत भागमें प्रथम नरक है। इसके अतिरिक्त मध्य लोकमे भी यत्र-तन्न भवन व भवनपुरोमें रहते है।

# १. भवन व भवनवासी देव निर्देश

### भवनका लक्षण

- ति, प. ३/२२ रयणप्वहाए भनणा ।२२। -- रत्नप्रभा पृथिवीपर स्थित (भवनवासी देवोके) निवास स्थानोको भवन कहते है। (ति प./ ६/७), (त्रि. सा./२१४)।
- ध. १४/४.६,६४१/४९४/५ वलहि-क्रूडविवज्जिया सुरणरावासा भवणाणि णाम । --- बलभि और क्रूटसे रहित देवो और मनुष्भोके आवास भवन कहलाते हैं ।

### २. भवगपुरका ळक्षण

ति प /३/२२ दीवसमुद्दाण उवरि भवणपुरा ।२२। चद्वीप समुद्रोके ऊपर स्थित भवनवासी देवोके निवास स्थानोको भवनपुर कहते है। ( ति. प./६/७ ), ( त्रि. सा./२१४ ),

### ३. भवनवासी देवका रक्षण

स. सि /४/१०/२४३/२ भवनेषु वसन्तोत्त्येवंशोला भवनवासिन । ≕ जिनका स्वभाव भवनोमे निवास करना है वे भवनवासी कहे जाते है । ( रा• वा,/२/१०/१/२१६/३ ) ।

- ला स./२/७८ उदुम्बरफलान्धेव नादेयानि हगात्मभि । नित्यं साधारणान्धेव त्रसाड्गेराश्रितानि च १७८। = सम्यग्द्रष्टियोको उदुम्बर फल नहीं खाने चाहिए क्योकि वे नित्य साधारण ( अनन्तकायिक ) है । तथा अनेक त्रस जीयोसे भरे हुए है ।
- दे, आवक./४/१ पॉच उंद्रान्त्रर फल तथा उसीके अन्तर्गत खूम्बी व सॉप-की छतरी आदि भी त्याज्य है।

### २. अनजाने फलोंका निषेध

दे, उदुम्बर उदुम्बर त्यागी, जिन फलो का नाम सख्स नही है ऐसे सम्पूर्ण अजानफलों को नही खाबे।

### ३. कंदमूखका निषेध व कारण

- भ. आ./मू./१४२३/१४१४ ण य खंति अलंडुमादीयं 1=कुलीन पुरुष प्याज, लहसुन वगैरह कन्दोंका भक्षण नहीं करते है ।
- मू. आ./ २२४ फलकदमूलवीयं अणग्गिपवकं तु आमयं कि चि । णच्चा अणेसणीयं णवि य पडिच्छति ते घीरा । ९२५। = अग्नि कर नही पके पदार्थ फल कन्द मूल बोज तथा अन्य भी जो कच्चा पदार्थ उसको अमक्ष्य जानकर वे धीर मुनि खानेकी इच्छा नही करते । (भा. पा./ मू./ १०३)।
- र क. भ्रो /८४ अरुपफत्तबहुविघातान्मूलकमाइणि शृझवेराणि । अत्र-हेयं ।=४। = फल थोडा परन्तु त्रस हिसा अधिक होनेसे सचित्त मुली, गाजर, आईक,...इत्यादि छोडने योग्य है ।८४। (स सि./७/२१/ ३६१/१०)।
- भ. आ./वि.१२०६/१२०४/१९ फलं अदारित, मूल, पत्र, साङ्कुरं कन्दं च वर्जयेत । = नहीं विदारा हुआ फल, मूल, पत्र, अकुर और कन्दका रयाग करना चाहिए। (यो. सा. अ /</इ )
- सा ध.///१६-१७ नालीसूरणकातीन्दद्रोणपुष्पादि वर्जयेत् । आजन्म तद्रभुणौ ह्यल्प, फलं घातश्च भूयसास् ।१६। अनन्तकाया' सर्वेऽपि, सदा हेया दयापरे । यदेकमपि त हन्तुं, प्रवृत्तो हन्त्यनन्तकास् ।१७)=धार्मिक आवक, नाली, सूरण, कलींदा और द्रोणपुष्प आदि सम्पूर्ण पदार्थोंको जीवन पर्यन्तके लिए छोड देवे क्योंकि इनके खाने वालेको उन पदार्थोंके खानेमें फल थोडा और धात बहुत जीवोका होता है ।१६। दयालु आवकोके द्वारा सर्वदाके लिए सत्र ही साधारण वनस्पति रथाग दी जानी चाहिए बयोकि एक भो उस साधारण वनस्पतिको मारनेके लिए प्रवृत्त व्यक्ति अनन्त जीवोंको नारता है ।१७।
- चा. पा./टी /२१/४३/१० मूलनालिकापद्मिनीकन्दसंशुनकन्दतुम्बक्फल-कुसुम्भशाककलिंगफलसुरणकन्दत्यागश्च । = मूली, कमलकी डण्डी, लहसुन, तुम्बक फल, कुमुभेका शाक, कलिंग फल, आखू आदिका रेपांग भी कर देना चाहिए ।
- भा. पा /टी./१०१/२५४/३ कन्दं सूरणं लशुनं पण्डालु क्षुद्रवृहन्मुस्तां-राख्निकं उरपलमूलं शुझवेरं आर्द्रवरवर्णिनी आर्द्रहरिद्रेरधर्थः किमपि ऎर्वावर्परेकं अशित्वा म्यमिस्त्वं हे जीय अनन्तससारे। चकन्द अर्थात् सूरण, लहसुन, आल्च, छोटी या बडो साल्क, उत्पत्त-मूल (भिस), शुंगवेर, अद्रक, गीली हल्दी आदि इन पदार्थोंमेसे कुछ भी खाकर हे जीव। तुभे अनन्त संसारमे भ्रमण करना पडा है।
- ला. स /२/७१-८० अत्रोदुम्बरशब्दस्तु तून स्यादुपलक्षणम् । तेन साधा-रणास्त्याज्या ये वनस्पतिकायिकाः ।७१। सूलबोजा यथा प्रोक्ता फलकाद्यार्डकादयः । न भक्ष्या देवयोगाद्वा रोगिणाप्यौषधच्छ-लात्त ।८०। = यहाँपर जो उद्रुम्बर फलोका त्याग कराया है वह उपलक्षण मात्र है। इसलिए जितने वनस्पति साधारण या अनन्त-कायिक है उन सबका त्याग कर देना चाहिए ।७१। ऊपर जो अदरस्व आख् आदि मूलबीज, अप्रवीज, पोरबोजादि अनन्तकायात्मक

साधारण बतलाये है. उन्हे कभी न खाना चाहिए । रोग हो जानेपर भी इनका भक्षण न करे ।<०।

### ४. पुष्प व पत्र जातिका निषेध

२०४

- भा, पा,/मु.१०२ कंदमूल बीधं पुष्फ पत्तादि किचि सच्चित्तं । असिऊण माणगठवं भमिओसि अणंतससारे ।१०३। = जमीकन्द, सीज अर्थात् चनादिक अन्न, मूत्त अर्थात् गाजर आदिक, पुष्प अर्थात् फ़ूल, पत्र अर्थात् नागरवेल आदिक इनको आदि लेकर जो कुछ सचित्त वस्तुओको गर्वसे भक्षण कर, हे जीव । तू अनन्त ससारमे भ्रमण करसा रहा है ।
- र. क श्रा / ५ निम्बकुसुमं कैतकमित्येवमवहेयं । ८६। = नीमके फूल, केतकीके फूल इत्यादि वस्तुएँ छोडने योग्य है ।
- स सि /७/२१/३६१/१० केतन्यर्जु नपुष्पादीनि शृङ्गवेरमू सकादीनि बहु-जन्तुयोनिस्थानान्यनन्तकायव्यपदेशार्हाणि परिहर्तव्यानि बहुघाता-लपफलरवात् । == जो बहुत जन्तुओकी उल्पतिके आधार है और जिन्हे अनन्तकाय कहते है, ऐसे केतकीके फूल और अर्जुनके फूल आदि तथा अदरख और मुली आदिका त्याग कर देना चाहिए, क्योकि इनके सेवनमे फल कम है और घात बहुत जोवोका है। (रा वा /७/२१/ २७/१५०/४)
- गुण. आ,/१७९ सूल फलंच शाकादि पुष्प बीक्ष करीरक्षम् । अप्राष्ट्रक त्यजेन्नीरं सचित्तविरती गृही ११७९। = सचित्तविरत श्रावक सचित्त भूल. फल, शाक पुष्प, थोज, करीर व अप्राष्ट्रक जलका त्याग कर देता है (बसु. भ्रा /२१४)।
- वसु. श्रा /४ूप तरुपसूणाइ । णिच्चं तसससिखाइं ताइं परिवज्जिय-व्वाइं ।४८। चवृक्षोके फूल निव्य त्रप्तजीवोसे संसिक्त रहते है । इसलिए इन सत्रका व्याप करना चाहिए ।४८६
- सा. ध / k/१६ डोणपुण्पादि वर्जयेत् । आजन्म तइभुजां हाल्प, फलं घातल्च भूथसास्। च्द्रोणपुष्पादि सम्पूर्ण पदार्थोंको जीवन पर्यन्तके लिए छोड देवे। व्योंकि इनके खानेमें फल थोडा और यात बहुत जीवोका होता है। (सा. ध / २/१३)।
- ला स/२/३५ ३७ शार्कपर्याण सर्वाणि नादेयानि नदाचन । अवकै-मसिदोषस्य वर्जनार्थं प्रयत्नत ।३६। तत्रावश्यं त्रसा' सुक्ष्मा केचि-त्स्युट ष्टिगोचरा । न त्यजन्ति क्दाचित्त शाकपत्राश्रयं मनाक् ।३६। तस्माद्धर्मार्थिना तूनमात्मनो हितमिच्छता । आताम्ब्रेल दल त्याज्यं आक्कैर्दर्शनान्वित्ते १३७। = आवकोको यत्मप्रूवक मासके दोषोका त्याग करनेके लिए सब तरहको पत्तेवालो शाक भाजी भी कभी प्रहण नही करनी चाहिए ।३६। क्योंकि उस पत्तेवाले शाकम सूक्ष्म त्रस जीव अवश्य होते है । उनमेंसे कितने हो जीव तो ट्रष्टिगोचर हो जाते है और कितने ही दिखाई नही देते । किन्तु वे जीब उस पत्तेवाले शाकका आश्रय कभी नही छोडते ।३६। इस लिए अपने आत्माका कल्याण चाहनेवाले धर्मात्मा जीवोको पत्तेवाले सब शाक तथा पान तक छोड देना चाहिए और दर्शन प्रतिमाको धारण करनेवाले आवको को विशेषकर इनका त्याग करना चाहिए ।३७।
- भगवती आराधना- आ. शिवकोटि (ई श १) कृत से २२७१ प्राकृत गाथा वद्ध सत्याचार विषयक ग्रन्थ है। इस ग्रन्थपर निम्न टोकाएँ उपलच्ध है– (१) आराधना प जिका नामकी एक टीका है जिसका क्ती व काल अज्ञात है। (२) अग. अपराजित (वि. ७१३) द्वारा विरचित विजयोक्या नाम की विस्तृत संस्कृत टीका। (३) इस ग्रन्थकी गाथाओं अनुरूप आ. अमितगति (ई १८३–१०२३) द्वारा रचित स्वतत्र श्लोक। (४) पं. आज्ञाधर (ई. ११७३-१२४३) द्वारा विरचित मूल आराधना नाम की संस्कृत टीका। (४) पं शिवर्जित (वि १८१८) द्वारा विरचित भावार्थ दीपिका नाम की भाषा टीका। (ई) प. सदासुखदास (ई. १७६४-१न्६६) द्वारा जिजयोदया टीका-की देशभाषा रूप टीका। (जीर/१९१६, १२८)।

भगवती दीस- १. दिन्ही गट्दी के अट्टारक महौन्द्र के शिष्य अम्बाला निवासी एक अपभ्र श कवि जिन्होंने अन्त समय में मुनि-वत घारण करके समाधि पूर्वक देह त्याग किया था। कृतियें---टंडाणा रास. बनजारा रास, आदिश्यवार रास, पखवाडा रास, खिचड़ी रास, समाधि रास, योगी रास, मनकरहा रास, रीहिणीवत रास, अनन्त चतुर्दशी चौपाई, चुनडो मुक्ति रमणी, ढमाल राजमती वेमीम्वर संज्ञानी ढमाल, वीर जिनेन्द्र स्तुति, आदिनाथ-झान्तिनाथ विनती, अनथमी, अनुप्रेक्षभावना, सुगन्ध दशमी कथा, आदिरयबार कथा। समय--कृतियों का रचना काल वि १६८०-१७०० (ई० १६२३-१६४३)। (ती./४/२३२)। २. जहा विलास आदि के कर्ता भैया भगवती दास नामक एक गृहस्थ कवि। समय--वि. १७३१-१७६५ (ई० १६७४-१६९८)। (ती./४/२६३)।

204

१४६ कामता ) ।

भगवान्-दे० परमात्मा ।

भगोर था --- म पु./४८/१ लोक -भग लिरै शके राजसिंह विक्रमका दोहता था। सगर चक्रवर्तीने इसको राज्य दिया था (१२७)। सगर चक्रवर्ती-के मोक्षके समय इन्होने दीक्षा घारण कर गंगाचे तटपर योग धारण किया। तब देवोने इनके चरणोका प्रक्षालन किया, वह जल गंगा नदीमें मिन गया, इसीसे गणा नदी तीर्थ कहलाने लगी। वहींसे आप मोक्ष पधारे (१३६-१४८)। प. पु./४/१ लोक नं, के अनुसार सगर चक्रवर्तीका पुत्र था। (२४४, २८१) भगवान्के मुखसे अपने पूर्व भव सुनकर मुनियोंमें सुखिया वन योग्य पद प्राप्त किया (२१४)।

भट्ट ( प्रभाकर ) मत-देः मीमांसा दर्शन ।

- भट्ट भास्कर----बेदान्तकी एक शाखाके प्रवर्तक। समय-ई. श. १० ।-- दे० भास्कर बेदान्त।
- भट्टाकलक १ प्रसिद्ध जैनाचार्य दे० अकलंक भट्ट । २. ई. १६०४ में शब्दानुशासन (कन्नड व्याकरण) के क्ती (प प्र./प्र. १००/ A N.Up. (ती./४/३११) ।
- भट्टारक --- १. अईन्त, सिद्ध, साधुको भट्टारक यहा गया है। (ध. ३/मगल/१), २. इन्द्र भट्टारक ग्रन्थ क्ती हुए (ध १/१२१-१३०), ३. अईन्तके लिए भट्टारक शब्दका प्रयोग किया गया है। (ध. १/१३०)।
- भदन्त १. मू आ /भाषा/ ९९६ जो सन कल्याणोंको प्राप्त हो वह भदन्त है। ९ साधुका अघर नाम - दे० अनगार।
- भद्रे—- १. सा ध./१/१ कुधर्मस्थोऽपि सद्दधमं, लघुकर्मतयाऽद्विषस् । भद्र सः अभद्रस्तद्विपर्ययात्त । १। = मिथ्यामतमे स्थित होता हुआ भी मिथ्यात्वकी मन्दतासे समीचीन जैनधर्मसे द्वेष नहीं करनेवाला व्यक्ति भद्र कहलाता है । उससे विपरीत अभद्र कहलाता है । २. आपके अपरनाम यशोभद्र वे अभय थे— दे० यशोभद्र । ३ रुचक पर्वतस्थ एक कूट—दे० लोक/४/१३ . ४. नन्दीश्वर समुद्रका रक्षक व्यन्तर देव — दे० व्यतर/४ ।

भेद्रक - यक्ष जातिके वतन्तर देवोका एक भेद-दे० यक्ष।

भद्रकाली---विद्याधर विद्या-- दे० विद्या।

भद्रपुर---भरत क्षेत्रका एक नगर--दे० मनुष्य/४।

भेद्रवाहु- (१)मूल अतावतारके अनुसार( दे० इतिहास ) ये पॉंचवे अतुतकेवली थे। १२ वर्षके दुर्भिक्षके कारण इनको उज्जैनी छोडकर दक्षिणकी ओर प्रस्थान करना पडा था। सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य भी उस समय उनसे दीक्षा लेकर उनके साथ ही दक्षिण देशकी चले गये थे। अवणकेलगोल में चन्द्रगिरि पर्वतपर दोनोकी समाधि हुई है। १२००० साधुओं के संघ का बहुभाग यद्यपि इनके साथ दक्षिण की ओर चला गया था लदपि कुछ भाग ऐसा भी था जो प्रमादवश नहीं गया अथवा कीच में हो खटक गया। -परिस्थितिवश शैथिरय को खपना लैने के कारण वह धोरे-धोरे आगे जाकर बि. १३६ में श्वेताम्चर संघ के रूप में परिणत हो गया (विशेष दे. श्वेताम्चर) इस प्रकार स्वेताम्चर तथा दिगम्चर संघ भेद की नींव भी इन्हों के काल में पडी थी। मुससंघ की पट्टावली में इनका काल बी. नि. १३३-१६२ (ई. पू. ३१४-३६४) दिया गया है, परन्तु दूसरी ओर चन्द्र गुप्त मौर्य का काल विद्वान लोग ई. पू ३२६-३०२ (वी. नि. २०१-२९४) निर्धारित करते हैं। इन दोनों के मध्य लगभग ६० वर्ध का अन्तर है जिसे पाटने के लिये पं. कैलाशचन्द जी ने मुगुत्तिग्रुत्त ढंग से इनके काल को ६० वर्ध नीचे उतार लिया है। तदनुसार इनका वाल वी नि. १८०-२२२ (ई. पू. ३४७-३०४) प्राप्ति होता है। विशेष दे० कोश १ परिशिष्ट २/३)

(१) दूसरे भद्रवाहू वे हैं जिन्हें मुलसंघ की पट्टावली में अण्टांग-धर अथवा आचारांगधर कहा गया। नन्दीसंघ की पट्टावली में चरम निमित्तधर कहकर परम्परा गुरु के रूप में इन्हें नमस्कार किया गया है। इनकी शिष्य परम्परा में क्रमश' लोहचार्य, अई द्वली, माथ-नन्दि तथा जिनचन्द्र ये चार आचार्य प्राप्त होते हैं। यहां इन जिन चन्द्र को कुन्दकुन्द का गुरु बताया गया है। दूसरी ओर आ. देवसेन मे अपने भावसंग्रह में इनका नाम भद्रबाहु गणी बताकर द्वादशवर्धीय दुर्भिक्ष तथा दिगम्बर श्वेताम्बर संघ भेद के साथ इनका सम्बन्ध स्थापित किया है। तदनुसार इनके शिष्य शान्त्याचार्य और उनके शिष्य जिनचन्द्र थे। जो अपने गुरु को मारकर सध के नायक बन गए थे। इन्होंने हो शैथित्य-पोषण के अर्थ उसे श्वेताम्बर संघ के रूप में परिणत किया था। यद्यपि दोनों ही स्थानों में जिनचन्द्र को भद्रबाहू की शिष्य परम्परा में बताया गया है और दोनों के कालों में भी केवल ३१ वर्ष का अन्तर है, परम्तु दोनों के जीवन वृतों में इतना बडा अन्तर है कि इन्हें एक व्यक्ति माननेको जो नहीं चाहता । तथापि यदि जिस किस प्रकार इन्हें एक व्यक्ति घटित कर दिया जाय तो दोनों के प्रगुरु अथवा परम्परा गुरु भद्रवाहू भी एक व्यक्ति सिद्ध हो जाते हैं। इतना होने पर भी इनकी एक्ता या द्वितता के विषय में सन्देह बना ही रहुता है। मूलसंघ की पट्टावली तथा नन्दिसंध की पट्टावली दोनों के अनुसार इनका काल वी. नि. ४१२-४१४ (वि. २२-४४) माना गया है। (विशेष दे. कोष शपरिशिष्ट २/४) ।

(३) श्वेताम्बर संघाधिपति जिनचन्द्र (वि. १३६) के प्रगुरु भद्रबाहु गणी को यदि स्वतन्त्र व्यक्ति माना जाय तो उन्हें वि. इा १ के चरम पाद पर स्थापित किया जा सकता है।

- भद्रबाहु चरित्र— आ, रत्नकीति (ई. १८१४) द्वारा विरचित संस्कृत अन्दनद्व प्रन्थ है, इसमें चार परिच्छेद तथा ४६५ श्लोक है।
- भद्रमित्र----म, पु,/ ५१/ श्लोक नं. सिंहपुरके राजाका मन्त्री इसके रत्न लेकर मुकर गया (१४८-१६१)। प्रतिदिन खूव रोने-चिल्लाने पर '(१६५) राजाकी रानोने मन्त्रीको जुएमें जीतकर रत्न प्राप्त किये (१६८-१६१)। राजाने इसकी परीक्षा कर इसके रत्न व मन्त्रीपद देकर उपनाम सत्यघोष रख दिया (१७१-१७३)। एक बार बहुत-सा धन दान दिया, जिसको इसकी माँ सहन न कर सकी। इसीके निदानमें उसने इसे व्याघी बनकर खाया (१९८२-१६१)। आगे चौथे भवमें इसने नोक्ष प्राप्त किया--देव फ्रायुध।

भद्रलपुर----भरत क्षेत्रका एक नगर-दे० मनुष्य/४।

अन ध / k/80 पूरादिरोषे त्यवत्वापि तदन्म विधिवच्चरेत् । प्रौमश्चित्तं नखे किचित केशादौ त्वन्नमुत्सृजेत् । 80 = चोरह मजो ( दे आहार/II/8) मेसे आदिके पीव रक्त माम, हड्डो और चर्म इन पॉच दे।पोको महाटलेष माना है । अतएव इनमें संसक्त आहारको केवल छोड ही न दे किन्सु उसको छोडकर आगमीक्तविधिसे प्रायश्चित्त भी ग्रहण करें । नखका दोष मध्यम दर्जेका है । अतएव नख युक्त आहारको छोड देना चाहिए, किन्तु कुछ प्रायश्चित्त लेना चाहिए । केश आदिका दोष जधन्य दर्जेका है । अतएव उनसे युक्त आहार केवल छोड देना चाहिए ।

# ७. पदार्थोंकी मर्यादाएँ

नोट-(ऋतु परिवर्तन अष्टाहिकासे अष्टाहिका पर्यन्त जानना चाहिए)। ( व्रत विधान स,/३१), ( क्रिया कोष )।

|      |                                       | मर्यादाएँ               |              |               |  |  |  |  |  |
|------|---------------------------------------|-------------------------|--------------|---------------|--|--|--|--|--|
| निं० | पदार्थका नाम                          | शील                     | प्रोष्म      | ৰ্ঘ্য         |  |  |  |  |  |
|      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | <br>                    | <br>         |               |  |  |  |  |  |
| 2    | बूरा                                  | १ मास                   | १५ दिन       | ৩ दिन         |  |  |  |  |  |
| 1 9  | दूध ( दुहनेके पश्चात् )               | २ घडी                   | २, घडी       | २ घडो         |  |  |  |  |  |
|      | दूध ( उबालनेके पश्चात् )              | - पहर                   | द पहर        | ८ पहर         |  |  |  |  |  |
|      | नोट यदि स्वाद विगड                    |                         |              |               |  |  |  |  |  |
| 7    | दही (गर्मदूधका)                       | <u> ५ पहर</u>           | - पहर        | <u> ५</u> पहर |  |  |  |  |  |
|      | ( अ ग,श्रा /ई/=४), ( सा,              | १६ पहर                  | १ई पहर       | १६ पहर        |  |  |  |  |  |
| 1    | 🕻 घ./३/११); (चा.पा.टो./-              |                         |              |               |  |  |  |  |  |
| 1    | ( २१/४३/१७) ।                         |                         |              |               |  |  |  |  |  |
| 8    | छ,छ –                                 | i<br>I                  | <br>         |               |  |  |  |  |  |
|      | बिसोरी समय पानी डाले                  | ४ पहर                   | ४ पहर ।      | ४ पहर         |  |  |  |  |  |
|      | पीछे पानो डाले तो                     | २ घडी                   | २ घडी        | २घडी          |  |  |  |  |  |
| 4    | भी<br>-                               | ( जब तक स्वाद न बिगडे ) |              |               |  |  |  |  |  |
| Ę    | रील                                   | !<br>  +1               | .,           | 11            |  |  |  |  |  |
| ە    | गुड                                   | •1                      | 1.1          | U.            |  |  |  |  |  |
| 5    | आटा सर्न प्रकार                       | ৩ বিন                   | ुं ४ दिन     | ३ दिन         |  |  |  |  |  |
| 3    | मसाले पीसे हुए                        | ••                      | •••          | ••            |  |  |  |  |  |
| १०   | नमक पिसा हुआ                          | २ घडी                   | २ घडी        | २ इ.डी        |  |  |  |  |  |
|      | मसाला मिला दे तो                      | र्द घ⁰टे                | ६ वण्टे      | ई घण्टे       |  |  |  |  |  |
| 28   | ∫ खिचडी. कढो, रायता,                  | २ पहर                   | २ पहर        | २ पहर         |  |  |  |  |  |
|      | 🕻 तरकारी                              |                         |              | i             |  |  |  |  |  |
| 82   | अधिक जल वाले पदार्थ                   | ४ पहर                   | ४ पहर        | ४ पहर         |  |  |  |  |  |
|      | रोटी, पूरी, हलवा, अडा                 |                         |              | -             |  |  |  |  |  |
|      | आदि।                                  |                         |              |               |  |  |  |  |  |
| 83   | मौन वाले पकवान                        | ८ पहर                   | <b>म पहर</b> | = पहर         |  |  |  |  |  |
| १४   | बिना पानीके पकवान                     | ७ दिन                   | ५ दिन        | ३ दिन         |  |  |  |  |  |
| 88   | मोठे पदार्थ मिला दही                  | २ घडी                   | २ घडी        | २ घडो         |  |  |  |  |  |
| 25   | गुड मिला दही व छाछ                    | सर्वथा                  | अमध्य        |               |  |  |  |  |  |
| I    |                                       |                         | [            | ·             |  |  |  |  |  |

# २. अभक्ष्य पदार्थ विचार

# 1. बाई्स अमक्ष्योंके नाम निर्देश

व्रत विधान सं //पृ. ११ ओला घोखडा निशि भोजन, बहुबोजक, बैगन, सधान/ खड, पीपल, ऊमर, कठूमर, पाकर-फल, जा होय खजान ॥ कन्दभूल, माटी, विष, आमिष, मधु, माखन अरु मदिरापान। फल अति तुच्छ, तुषार, चलितरस जिनमत ये बाईस अखान ॥

# २. मद्य, भांअ, मधु व नवनीत अमक्ष्य है

- भ आ./बि./१२०६/१२०४/११ मार्स मधु नवनीत च दर्जयेत् 'तत्स्पू-ष्टानि सिद्धान्यपि च न दयान्न खादेत्, न स्पृशेचा = मास, मधु व मक्खनका त्याग करना चाहिए । इन पदार्थीका स्पर्श जिसको हुआ है, वह अन्न भी न खाना चाहिए और न छुना चाहिए ।
- पु सि. उ /०१ मधु मद्य नवनोतं पिशित्ते च महाविकृतयस्ता । वन्भयन्ते न बतिना तद्वणी जन्तवस्तत्र ।७१। – शहद, मदिरा, मवखन और मास तथा महाविकारोको धारण किये पदार्थ बती प्रुरुषको भक्षण करने योग्य नही है क्योकि उन वस्तुओमें उसी वर्ण व जाति-के जीव हो ते है ।७१।

# चलित रस पदार्थ अमस्य है

- भ. आ,/बि /१२०६/१२०४/२० धिपन्नरूपरसगन्धानि, कुथितानि पुष्पि-तानि, पुराणानि जन्त्संस्पृष्टानि च न दद्यान्न खादेत न स्पृशेच । = जिनका रूप, रस ब गन्ध तथा स्पर्श चलित हुआ है, जो कुथित हुआ है अर्थात फूई लगा हुआ है, जिसको जन्तुओने स्पर्श किया है ऐसा अन्न न देना चाहिए, न खाना चाहिए और न स्पर्श करना चाहिए।
- अ, ग\_ था,/६/९५ आहारो नि रोषो निजस्वभावादन्यभावमुपयात । योऽनन्तकायिकोऽसौ परिहर्त्तव्यो दयालीढै ।९५। ∞जो समस्त आहार अपने स्वभावते अन्यभावको प्राप्त भया, चलितरस भया, बहुरि जो अनन्तकाय सहित है सो बह दया सहित पुरुषोके द्वारा त्याज्य है।
- चा. पा /टी./२१/४३/१६ सुललितपुष्पितस्वादचलितमन्न त्यजेत् । ≖अकुरित हुआ अर्थात जडा हुआ, फुई लगा हुआ या स्वाद चलित अन्न अभक्ष्य है ।
- ला. स./२/१६ रूपगन्धरसस्पर्शाचलित नैव भक्ष्येत । अवश्यं त्रसजी-वाना निकोतानां समाश्रयात ११६ं। ∞ जो पदार्थ रूप गन्ध रस और स्पर्शसे चलायमान हो गये है, जिनका रूपादि विगड गया है, ऐसे पदार्थोंको भी कभी नहीं खाना चाहिए। क्योकि ऐसे पदार्थोंमे अनेक त्रस जीबोकी, और निगोद राशिकी उत्पत्ति अवश्य हो जाती है।

# ४. वासी व अमर्यादित ओजन अमक्ष्य है

- अ ग. आ,/६/९४ · दिवसदितयोषिते च दधिमंथिते · त्याज्या। = दो दिनका नासी दही और छाछ त्यागना योग्य है। (सा. घ./३/ ११), (सा. सं./२/३७)।
- चा, पा /टी, /२१/४३/१३ लवणतैलघृतधृतफलस धानक मुहूर्त द्वयोपरि-नवनीतमासा दिसेविभाण्डभाजनवर्कनं । गोडशप्रहरादुपरि सक दधि च त्यजेत्। = नमक, तेल व धीमें रखा फल और आचारको दो मुहूर्त से ऊपर छोड देना चाहिए। तथा मक्खन व मास जिस वर्तनमे पका हो वह वर्सन भी छोड देना चाहिए। सोलह पहरसे ऊपरके दहीका भी त्याग कर देवे।
- सा, सं./२/३३ केवलेनाग्निना पक्व मिश्रितेन घृतेन वा। उषितान्न न भुझीत पिशिताहानदोषवित् ।३३। च्लो पदार्थ रोटी मात आदि केवल अग्निपर पकाये हुए है, अथवा पूडी कचौडो आदि गर्म घीमें पकाये हुए है अथवा परामठे आदि घी व अग्नि दोनोके सयोगसे पकाये हुए है। ऐसे प्रकारका उषित अल्ल मास मक्षणके दाधोके जानने वालोको नही खाना चाहिए। (प्रश्नोत्तर श्रावकाचार)।

# ५. अँचार व मुरब्बे आदि अमक्ष्य है

बसु था,/४ू८ ' संघाण 'णिच्चं तससंसिद्धाई ताड परिव क्लिय्यव्वाई ।४ू८। च्छॅचार आदि निश्य त्रस जीवोसे ससिक्त रहते है, अत' इनका त्याग कर देना चाहिए। (सा ध,/२/११)। ला.स /२/११ अमोरित न भक्ष्य स्थादत्नादि पलदोधतः । आसवारिष्ट-संधानथानावीना कथात्र का ।११। ≒जहॉ वासो मोजनके मक्षणका त्यागका कराया. वहॉपर आसव. अरिष्ठ, सन्धान व अथान अर्थात् ॲचार-मुरब्बेकी तो वात ही क्या ।

# ६. बीधा व सन्दिग्ध अन्न अभक्ष्य है

- अ.ग श्रा /६/९४ विद्धं पुष्प्तिमन्त कः लिङ्गत्रोणपुष्पिका त्याज्या । = कीधा और फ़ुई लगा अन्न और कलीदा व राई ये त्यागना योग्य है। (चा. पा /टो./२४/४३/१६)
- ता. स /२/श्लोक न विद्ध त्रसाश्रित यावद्वर्जयेत्तदभक्ष्यवत् । शतश. शोधित चापि सावद्यानेई गादिभि ।१९। सदिग्ध च यदत्रादि श्रित्तं वा नाश्रित त्रसे । मन.शुद्धिप्रसिद्धार्थ आवक क्वापि नाहरेछ ।२०। 'शोधितस्य चिरात्तस्य न कुर्याद्द यहणं कृती । कालस्यातिक्रमाइ ध्रुयो दृष्टिपूतं समाचरेत ।३२। =घुने हुए या बोधे हुए अन्नमें भी अनेक न्नस जीव होते है । यदि सावधान हाकर नेत्रोके द्वारा शोधा भी आये तो भो उसमेसे सब नस ज बोका निकल जाना असम्भव है । इसलिए सैकडों बार शोधा हुआ भो घुना व बोधा आज्ञ अभक्ष्यके समान त्याज्य है ।१९। जिस पदार्थमे न्नस जोवोके रहनेका सन्देह हा। (इसमें न्नस जीव है या नही) इस प्रकार सन्देह बना ही रहे तो भी आवकको मन शुद्धिके अर्थ छोड देना चाहिए ।२०। जिस अन्नादि पदार्थको शोधे हुए कई दिन हो गये हों उनको प्रहण नही करना चाहिए । जिस पदार्थको शोधनेपर मर्यादासे अधिक काल हो गया है, जनको पुन शाधकर काममे लेना चाहिए ।३२।

# ३. गोरस विचार

# दहीके लिए शुद्ध जामन

बत विधान स./३४ दहो वांधे कपडे माही, जन नीर न झूँद रहाही। तिहि को दे बडी मुखाई राखे अति जतन कराई ॥ प्रामुक जलमे घो लोजे. पश्रमाही जामन दोजे। मरयादा भाषी जेह, यह जावन सो हाव लीजे ॥ अथवा रुपया गरमाई, डारे पयमें दधि थाई।

### २. गोरसमें दुग्धादिके त्यागका क्रम

क. पा. १/१,१३,१४/गा.११२/१. २४४ पयोवतो न दथ्यत्ति न पयोऽत्ति दधिवत । अगोरसवतो नो चेत सस्मातत्त्व त्रयात्मकम् ।११२। = जिसका केवल दूध पीनेका नियम है वह दही नही खाता दूध ही पीता है, इसी प्रकार जिसका दहो खानेका नियम है वह दूध नही पीता है और जिसके गोरस नही खानेका वत है, वह दूध और दही दोनोको नही खाता है । ।११२।

# ३. दूध अमक्ष्य नहीं है

सः. ध /२/१० पर उद्भ्युत फुटनोट—मासं जीवशरीर, जीवशरोर भवेत्र वा मासम् । यद्वन्निम्त्र। वृक्षो, वृक्षस्तु भवेन्न वा निम्न । १। शुद्ध दुग्ध न गोर्मांस, वस्तुवै चित्र्यमं दशम् । विषध्न रत्नमाहैयं विषं च विषदे यत । १०। हेय पल पय पेय, समे रूत्यपि कारणे । विषद्रोरायुषे पन्नं, यूल तु मृतये मतम् । १९। = जो जीवका शरीर है वह मास है ऐसी तर्कसिद्ध व्याधि नही है, किन्तु जो मास है वह अवश्य जीवका शरीर है ऐसी व्याधि है। जेसे जो दृक्ष है वह अवश्य जीवका शरीर है ऐसी व्याधि है। जेसे जो दृक्ष है वह अवश्य जीवका शरीर है ऐसी व्याधि है। जेसे जो दृक्ष है वह अवश्य नीम है ऐसी व्याधि नहीं अपितु जो नीम है वह अवश्य वृक्ष है पैसी व्याधि है । १। गायका दूध तो शुद्ध है. मास शुद्ध नहीं। जैसे—सर्पका गत्न तो विषका नाशक है किन्तु विष प्राणोका धातक है। यद्यपि मास और दूध दोनोकी उत्पत्ति गायसे है तथापि जगरके दृष्टान्तके अनुसार दूध याह्य है मास त्याज्य है। एक यह भो दृष्टान्त है कि—विष वृक्षका पत्ता जीवनदाता वा जड मृत्युदायक है। १९।

# ४. कच्चे दूभ-दहीके साथ घिदल दोष

२०३

- सा ध./४/१९ आमगोरससपूक्त, द्विदल प्रायशोऽनवस् । वर्षास्वदलित चात्र नाहग्दे ।१९। ⇒कच्चे दूध, दहो व मट्ठा मिश्रित द्विदलको, बहुधा पुराने द्विदलको, वर्षा ऋतुमें जिना दले द्विदलको नही खाना चाहिए ।१९। (चा पा./२१/४३/१९)।
- वत विधान सं./पृ ३३ पर उद्दधृत—योऽपकतकं दिवलान्नमिश्रं भुक्तं विधत्ते मुखवाष्पसगे। तस्यास्यमध्ये मरणं प्रयत्ना सन्मुच्छिका जीवगणा भवन्ति। → कच्चे दूध दही मट्ठा व द्विदल पदार्थौंके मिलने-से और मुखकी लारका जनमें सम्बन्ध होनेसे असरूय सम्मुच्छेन जस जोव राशि वैदा होती है, इसके महान् हिंसा होती है। अत वह सर्वधा त्याज्य है। (ला. सं/२/१४४)।

# ५, पक्के दूध-दहीके साथ चिद्द दोष

वत विधान स./ए. ३३ जब चार मुहूरत जाहीं, एकेन्द्रिय जिय उपजाही। बारा घटिका जन जाय, बेहन्द्रिय तामें थाथ। षोडहाघटिका हूँ जब्रही, तेइन्द्रिय उपजे तबही। जब बीस घडी गत-जाती, उपजै चौइन्द्रिय प्राणी। गमिया घटिका जत्र चौनीस, पचेन्द्रिय जिय पूरित तीस। हूँ है नहीं सहाय आनी, यों भाषे जिनवर वाणी। बुधि जन लाख ऐसो दोष, तजिये तत्तिक्षन अघकोष। कौई ऐसे बहुवाई, खैहै एक याम ही माही। मरयाद न सधि है युत्त तजि है, जे वत अनुकूल। स्ताबे मे स्राय अपार छाडे शुभगति है सार।

# ६. द्विदलके मेद

मत विधान सग्रह/पृ. ३४ १, अञ्चद्विदल-मूग, मोठ, अरहर, मसूर, उर्द, चना, कुल्थी आदि । २ काष्ठ द्विदल-चारोली, बादाम, पिस्ता, जोरा, धनिया आदि । ३ हरीद्विदल-तोरइ, भिण्डी, फदकुली, घोतोरई, खरन्नुजा, ककडी, पेठा, परवल, सेम, लौको, करेला, खीरा आदि धने बोज युक्त पदार्थ । नोट-( इन वस्तुओमें भिण्डी व भरवलके बोज दो दालवाले नही होते फिर भी अधिक बीजोकी अपेक्षा उन्हे ! द्वदलमे गिनाया गया है । ऐसा प्रतीत होता है । और खरन्नुजे व पेठेके बीजसे ही द्विदल होता है, उसके यूदेसे नही । ४ शिखरनी-दही और छाछमे कोई मीठा पदार्थ डालनेपर उसकी मर्यादा कुल अन्तर्मुहूर्त मात्र रहतो है । ६. कॉजी – दही छाछमें राई व नमक आदि मिलाकर दालके पकौडे आदि डालना । यह सर्वथा अभक्ष्य है

# ४. वनस्पति विवार

# १. पंच डदुम्बर फलोंका निषेध व कारण

- पु सि उ /७२ ७३ यो निरदुम्झरं युग्म प्लक्षन्यग्रोधपिप्पलफलानि । त्रसजीवाना तस्मासेषा तद्दमक्षणे हिसा ७२। यानि तु पुनर्भवेयु कालोच्छित्रत्रसाणि शुष्काणि । भजतस्तान्यपि हिसा विशिष्टरागादि-रूपा स्याद ७३। = ऊमर, कठ्मर, पिललन, बड और पीपलके फल त्रस जीवोकी योनि है इस कारण उनके मक्षणमें उन त्रस जीवोंकी हिसा होती है ।७२। और फिर भी जो पाँच उदुम्बर सूखे हुए काल पाकर त्रस जीवोसे रहित हो जावे तो उनको भी भक्षण करनेवात्तेके विशेष रागादि रूप हिसा हाती है ।७३। (सा. ध /२/१३)।
- वसु आ 1 kr उंत्रार-बड-पिल्पस पिपरीय-संघोण-तरुपसूणांड। णिच्च तसससिद्धाई ताइ परिवज्जियटवाड । १८। = जंबर, बड, पीपल, कटू-मर और पाकर फल, इन पॉचो उदुम्बर फल, तथा संधानक (ॲचार) और बृक्षोके फूल ये सब निरंग्र त्रस जीवोसे संसिक्त अर्थात् भरे हुए रहते है, इसलिए इनका त्थाग करना चाहिए । १८।

#### ₹•८

#### ४. मवनवासी देवोके भेद

त.सू./२/१० भवनवासिनोऽग्रुरनागविद्युरसुपर्णागिनवातस्तनितोदधि-द्वीपदिक्कुमारा ।१०) = भवनवासी देव दस प्रकार है--असुरकुमार, नागकुमार, विद्युत्कुमार, सुपर्णकुमार, अग्निकुमार, वातकुमार, स्तनितकुमार, उदधिकुमार, द्वीपकुमार और दिवकुमार । (ति. प / ३/१), (त्रि. सा /२०१)।

#### ५. मयनवासी देवोंके नामके साथ 'कुमार' शब्दका तालप्य

स. सि./४/१०/२४३/३ सर्वेषा देवानामवस्थितवय स्वभावत्त्वेऽपि देषा-भूषायुधयानवाहनकीडनादि कुमारवदेषामाभासत इति भवनवासिषु कुमारव्यपदेशो रूढ । ---यद्यपि इन सब देवोका वय और स्वभाव अवस्थित है तो भी इनका वेष, भूषा, शास्त्र, यान, वाहन और कीडा आदि कुमारोके समान होती है, इसलिए सब भवनवासियोमें कुमार बाब्द रूढ है। (रा. वा /४/१०/५/२१६/२०); (ति. प /३/१२४-१२६)।

#### ६. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. असुर आदि मेद विशेष । --- दे० वह वह नाम ।
- २. भवनवासी देवोंके गुणस्थान, जीव समास, मार्गणा-स्थानके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणाएँ । ---दे० सत् ।
- भवनवासी देवोंके सत् ( अस्तित्व ) संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाष, अल्पबहुत्व रूप अग्रठ प्ररूपणार्थे। ---देव वह बह नाम।
- ४. मवनवासियोंमें कम प्रकृतियोंका बन्ध, उदय व सत्त्व । ----दे० वह वह नाम ।
- भवनवासियोंमें सुख-दुःखतथा सम्यक्त्व व गुणस्थानों , आदि सम्वन्ध । ----दे० देव/IJ/३ ।
- ७. भवनवासी देव मरकर कहा उत्पन्न हों और कौन-सा गुणस्थान था पद प्राप्त करें। —देव जन्म/६।
- ८. भैवनत्रिक देवोंकी अवगाहना। ---- दे० अत्रगाहना/२।

### २. भवनवासी इन्द्रोंका वैभव

#### १, मवनवासी देवोंके इन्होंकी संख्या

ति. प /३/१३ दससु कुलेसु पुह पुह दो दो इंदा हवंति णियमेगा। ते एक्कस्सि मिलिदा वीस विराजति भ्रुदीहिं ।१३। ==दश भवनवासियों-के कुलोमें नियमसे पृथक्-पृथक् दो-दो इन्द्र होते है। वे सब मिलकर २० इन्द्र होते है. जो अपनी-अपनी विभ्रुतिसे शोभायमान है।

#### स्वनवासी इन्द्रोंके नाम निर्देश

ति प./३/९४-१६ पढमो हु चमरणामो ईदो वइरोयणो सि विदिओ य। भूदाणंदो धरणाणदी वेणू य वेणुदारी य ११४। पुण्णवसिट्ठजल-प्दहजलकता तह य धोसमहघोसा। हरिसेणो हरिकंतो अमिदगदी अमिदवाहणग्गिसिही ११४। अग्गिवाहणणामो वेलजपर्मजणाभिधाणा य। एदे असुरप्पहुदिसु कुलेसु दोहो कमेण देविंदा ११६। = असुर-कुमारोर्मे प्रथम चमर नामक और दूसरा वैरोचन इन्द्र, नागकुमारोंमें भूतातन्द और धरणानन्द, सुपर्णकुमारोंमें वेणु और वेणुधारी, द्वीप-कुमारोर्मे पूर्ण और वशिष्ठ, उदधिकुमारोंमें जलुप्रभ और जलकान्त,

#### २. भवनवासी इन्द्रींका वैभव

स्तनितकुमारोमें घोष और महावोष, विद्युत्कुमारोमें हरिषेण और हरिकान्त, दिक्कुमारोमें अमितगति और अमितवाहन, अग्ति-कुमारोमें अग्तिशिखी और अग्तिवाहन, वायुकुमारोमें वेतम्ब और प्रभंजन नामक इस प्रकार दो-दो इन्द्र क्रमसे उन्न अयुरादि निकायोमें होते हैं ।१४-१६। (डनमें प्रथम नम्बरके इन्द्र दक्षिण इन्द्र है और द्वितीय नम्बरके इन्द्र उत्तर इन्द्र है । (ति. प /६/१७-११)।

#### ३. मवनवासियोंके वर्ण, आहार, श्वास आदि

| देवका न(म                                                                                                                  |                                                     | मुकुट<br>चिह्न<br>ति प./<br>३/१०/<br>त्रि.सा./<br>२१३           | चैत्य वृक्ष<br>ति.प./<br>३/१३६                                                     | प्रविचार (ति प./३/१३०) | आहारका<br>अन्तरास<br>मू आ./<br>११४ई<br>ति.प /३/<br>१११-४१६<br>त्रि.सा./२४९ | श्वासो-<br>च्छ्वासका<br>अन्तराल<br>ति. प./३/<br>११४-११७<br>त्रि सा १९४=  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| असुरकुमार                                                                                                                  | कृष्ण                                               | चूडा-<br>मणि                                                    | <b>অ</b> হৰ ব্য                                                                    |                        | १३००<br>(मू आ)<br>१००० वर्ष                                                | १ <sub>१</sub> दिन                                                       |
| नागकुमार<br>झुपर्णकुमार<br>द्वीपकुमार<br>उदधि कुमार<br>स्तनित कुमार<br>विखुत कुमार<br>दिक्कुमार<br>अग्निकुमार<br>वायुकुमार | विजलीवत<br>श्यामल<br>अग्निज्जाल<br>वातवत्<br>नीलकमल | गरुड<br>हाथो<br>मगर<br>स्वस्तिक<br>बज्र<br>सिंह<br>कलका<br>तुरग | सम्रपर्ण<br>शाण्मली<br>जामुन<br>वेतस<br>कदंग<br>प्रियगु<br>शिरीष<br>पलाश<br>राजदुम | -> काय प्रविचार <      | १२२ दिन<br>,,<br>१२ दिन<br>,,<br>७२ दिन<br>,,<br>,,<br>मन करमन             | १ भै मुहूत<br>''<br>१२ मुहूर्त<br>''<br>परे मुहूत<br>''<br>मन कन्द्रवर्त |
| इनके साम<br>पारिषद व 5<br>१००० वर्षकी आ<br>१ पल्य की ,,                                                                    |                                                     | <del>হি</del> রহা                                               |                                                                                    |                        | स्व इन्द्रवत<br>२ दिन<br>५ ग                                               | स्व इन्द्रवर्ष<br>७ श्वासो०<br>१ सुहूर्त                                 |

### \* मवनवासियोंके शरीर सुख-दुःख आदि

—दे० देव/II/२।

#### ४. मवनवासियोंकी शक्ति व विक्रिया

ति, प./३/१६२-१६१ का भाषार्थ-दश हजार वर्षकी आयुवाला देव १०० मनुष्योंको मारने व पोसनेमें तथा डेढ़सौ घनुष प्रमाण लम्बे चौड़े होत्रको बाहुआंसे वेष्टित करने व उखाडनेमें समर्थ है। एक पर्व्यकी आयुवाला देव छह खण्डकी पृथिवीको उखाडने तथा वहाँ रहनेवाखे मनुष्य व तिर्यञ्चोको मारने या पोसनेमें समर्थ है। एक सागरको आयुवाला देव जम्बूद्वीपको समुद्रमें फेक्ने और उसमें स्थित मनुष्य व तिर्यचोंको पोसणेमें समर्थ है। दश हजार वर्षकी आयुवाला देव उत्कृष्ट रूपसे सौ, जचन्यरूपसे सात, मध्यरूपसे सौसे कम सातसे अधिक रूपोंकी विक्रिया करता है। शेष सब देव अपने-अपने अधिक रूपोंकी विक्रिया करता है। शेष सब देव अपने-अपने अधिक रूपोंकी विक्रिया बरता है। शेष सब देव अपने-अपने अधिक रूपोंकी आयुवाला देव क्रमसे मरन्यात व असंख्यात योजन जाता व उतने ही योजन आता है।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### भ, भवनवासी इन्द्रींका परिवार

#### स ==सहस्र

ति. म /३/७१-११ ( त्रि सा /२२६-२३५ )

| <u>،           </u> ا    | मणकिष्ट           |           |             | >              | Ę         | no.      | 1 <del>6</del> |          | <i>(</i> |                        |                   |
|--------------------------|-------------------|-----------|-------------|----------------|-----------|----------|----------------|----------|----------|------------------------|-------------------|
| ७ अनीक<br>मे-से प्रत्येक |                   | सहस       | ८१२९ स.     | ٠، ٥ξξο        | ७११२ स.   | ६३ ६०स.  | ÷              | :        | ŧ        |                        |                   |
| <u> </u>                 | ग्रामककि          |           | ~           | :              | ,         | ;        | :              | \$       | 7        |                        |                   |
|                          | आत्मरक्ष          |           | २५६ स.      | ९४० स.         | २२४ स.    | २०० स.   | ÷              | :        | ÷        |                        |                   |
|                          | बाह्य<br>युक्त    |           | ३२ स        | ३० स           | १० स.     | ਰ<br>ਸ   | 5              | F        | ;        | ţ                      |                   |
| पारिषद                   | मध्य<br>चन्द्रा   | <br> <br> | ३० स.       | २९ स.          | द स.<br>- | 47<br>47 | \$             | :        | =        | ि इन्द्रव <b>र्त्</b>  |                   |
|                          | अभ्यं०<br>समित    |           | २६ स.       | २६ स,          | € स.      | ४ स.     | ;              | ;        | :        | उपरोक घूर्ण इन्द्रवर्ष |                   |
| 15                       | ग्रहम्जीप्राह     |           | 67<br>13    | :              | :         | 5        | -              | F        | Ł        |                        |                   |
| 4                        | कमीमाम            |           | <b>ई</b> स, | ६० स.          | ५६ स      | ६० स.    | ÷              | ;        | :        | 1                      |                   |
|                          | ह्रचतिह           |           | ~           | ÷              | 7         | :        | ŧ              | 5        | :        |                        |                   |
| н                        | योग               |           | ५६ स.       | ;              | १० स.     | F        | ४४ स,          | :        | ३२ स.    |                        |                   |
| देवियोका परिवार          | te5<br>fas        |           | १६ स.       | ;              | १० स      | £        | ४० स.          | :        | २० स     |                        |                   |
| देवियो                   | र्गाहरीµ<br>£हई   |           | ४० स.       | :              | :         | :        | ;              | 66       | ;        |                        |                   |
|                          | िर्छ 5२           |           | -27         | ÷              | •         | :        | :              | •        | ;        |                        |                   |
|                          | हन्द्रोंके<br>नाम |           | चमरेन्द्र   | <b>वैरोच</b> न | भूतानन्द  | धरणानन्द | वेण्ड<br>व     | वेणुधारी | मुर्ण    | चेव सर्व               | tor<br>ite<br>ter |

# ३. भवनवासी देवियोंका निर्देश

# 1. इन्ह्रोंकी प्रधान देत्रियोंका नाम निर्देश

ति. प./३/१०,१४ किण्हा रयणसुमेखा देनोणामा सुकंदअभिधाणा। णिरुवमस्त्वधराओ चमरे पचग्गमहिसीओ १२०। पडमापडमसिरीओ कणयसिरी कणयमालमहपडमा। अग्गमहिसीड बिटिए १४॥ =चमरेन्द्रके कृष्णा, रत्ना, सुमेघा देवी नामक और सुकदा या सुकान्ता ( शुकाढ्या ) नामकी अनुपम रूपको धारण करनेवाली पाँच अग्रमहिषियाँ है १६०। ( ति. सा /२३६ ) द्वितोय इन्द्रके पद्मा, पद्मक्षी, कनकभ्री, कनकमाला और महापद्मा, ये पाँच अग्रदेत्यियाँ है ।

# २. प्रधान देवियोंकी विक्रियाका प्रमाण

ति. प /२/१२.१८ चमरग्गिममहिसीणं अट्ठसहस्सविकुव्वणा संति । पत्तेक्कं अप्पसमं णिरुवमलावण्णरुवेहि ।१२। दीबिदप्पहुडीणं देवीण वरविउच्चणा संति । छस्सहस्सं च समं पत्तेककं विविष्टरूवेष्टि । १९। = चमरेन्द्रको अग्रमहिषियोमेंने प्रत्येक अपने साथ अर्थाद यूल शरीर सहित, अनुपम रूप लावण्यसे युक्त आठ हजार प्रमाण विक्रिया निर्मित रूपौको धारण कर सकती है । १२। (द्वितीय इन्द्रकी देवियौँ तथा नागेम्द्रो व गरुडेन्द्रो (सुपर्ण) की अग्र देवियोंकी विक्रियाका प्रमाण भी आठ हजार है। (ति. प./ १/१४-१६)। द्वीपेन्द्रादिकोंकी देवियोमेंसे प्रत्येकके यूल शरीरके साथ विविध प्रकारके रूपोसे छह हजार प्रमाण विक्रिया होती है ॥ १९॥

# ३. इन्द्रों व उनके परिवार देवोंकी देवियाँ

ति. म /३/१०२-१०६ ( त्रि. सा./२३७-२३१ )

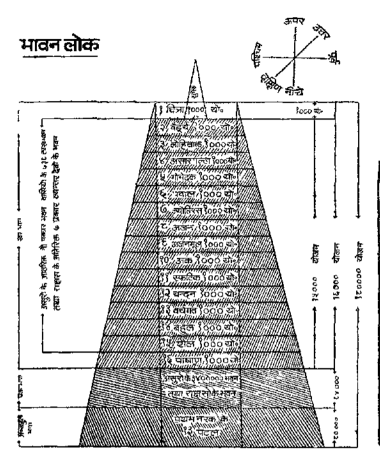
| इन्द्रका<br>नाम                                                                         | <b>इ</b> न्द्र   | ਸ਼ਰੀਜਫ਼       | सामानिक        | त्रायस्त्रिश  | अम्यंतर न       | रिषद<br>मह्य<br>म        | बाह्य                | आत्मरक्ष                | सोकपाल        | है नासुर                         | महत्तर                                  | जाभियोग्य                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------|----------------|---------------|-----------------|--------------------------|----------------------|-------------------------|---------------|----------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| चमरेन्द्र<br>वैरोचन<br>भ्रुतानन्द<br>धरणानन्द<br>वेणु<br>वेणुधारी<br>कोष सर्व<br>इन्द्र | दे० भवनवासी /२/१ | स्व इन्द्र्वस | रेव हन्द्रवेत् | स्व इन्द्रवत् | ३००<br>२००<br>ग | २५०<br>१ई०<br>• •<br>१४० | १४०<br>;<br>१२०<br>; | १००<br>"<br>"<br>"<br>" | स्व इन्द्रवत् | ¥0<br>17<br>14<br>17<br>17<br>17 | 200<br>11<br>11<br>11<br>11<br>21<br>31 | 37<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11 |

### ४. भावन लोक

# भावन लोक निर्देश

- दे० रत्नप्रभा ( मध्य लोककी इस चित्रा पृथिवीके नीचे रत्नप्रभा पृथिवी है । उसके तीन भाग हैं---खरभाग, पंकभाग, अञ्बहुलभाग । )
- ति. प /३/७ रयणप्पहपुढवीए खरभाए पकत्रहुलभागस्मि । भवणसुराणं भवणइ होंति वररयणसोहाणि ।७। = रत्नेप्रभा पृथिवीके खरभाग और पकत्रहुल भागमे उत्कृष्ट रत्नोसे शोभायमान भवनवासी देवॉके भवन है ।७।
- रा. वा /३/१/८/१६०/२२ तत्र स्वरपृथिवीभागस्योपर्यधश्चैकैकं योजन-सहस परित्यज्य मन्धमभागेषु चतुर्दशेषु योजनसहसेषु किनरकिपु-रुष सप्ताना व्यन्तराणा नागविद्युत्सुपणगिनवातस्तनितोदधिद्वीप-दिवकुमाराणा नवाना भवनवासिना चावासा । पङ्कबहुलभागे अमुर-राक्षसानामावासा । = स्वर पृथिवी भागके ऊपर और नीचेकी ओर एक-एक हजार योजन छोडकर मध्यके १४ हजार योजनमें किन्नर, किम्पुरुष --आदि सात व्यन्तरोके तथा नाग, विद्युत, सुपर्ण, अग्नि, वात, स्तनित, उदधि, द्वीप और दिवकुमार इन नव भवनवासियोके निवास है'। पक्षबहुल भागमे अमुर और राक्षसोके आवास है। (ह, पु /४/४०-४१; ४१-६४), (ज. प./११/१२३-१२७)।
- दे० व्यंतर/४/१.५ ( खरभाग, पंकभाग और सिर्घक् लोकमे भी भवन-वासियोके निवास है )।

\* भावन लोकमें बादर अप व तेज कायिकोंका अस्तित्व --दे॰ काय/१/४।



#### २. मवनवासी देवोंके निवास स्थानोंके भेद व लक्षण

ति, प /३/२२-२३ भवणा भवणपुराणि आवासा आ मुराण होदि तिबिहा णं , रयणप्पहाए भवणा दीवसमुद्दाण उवरि भवणपुरा ।२२। दहसेल-दुमादीणं रम्माणं उवरि होति आवासा । णागादीण केसि तियणि-लया भवणमेकममुराणं ।२३। ⇒भवनवासी देवोके निवास-स्थान भवन, भवनपुर और आवासके भेदसे तीन प्रैकार होते है । इनमेंसे रतनप्रभा पृथिवीमें स्थित निवासस्थानोको भवन, द्वोप समुद्रोके जवर स्थित निवासस्थानोको भवनपुर, और ताताव, पर्वत और वृक्षादिके ऊपर स्थित निवासस्थामोको आवास कहते है । नाग-कुमारादिक देवोमेंसे किन्होंके तो भवन, भवनपुर और आवास तीनो ही तरहके निवास स्थान होते है , परन्तु असुरकुमारोके केवल एक भवन रूप ही निव।सस्थान होते है ।

#### ३. मध्य लोकमें भवनवासियोंका निवास

- ति प./४/२०१६,२१२६ का भावार्थ (जम्ब्रुद्वीपके विदेह क्षेत्रमें देवकुरु व उत्तरकुरुमें स्थित दो प्रमक पर्वतीके उत्तर भागमे सीता नदीके दोनो खोर स्थित निषध, देवकुरु, सूर, सुलस, विद्युत् इन पॉचो नामोके युगलोरूप १० द्रहोमे उन-उन नामवात्ते नागकुमार देवोके निवासस्थान (आवास) है ।२०१२-२१२६। )
- ति प/४/२७८०-२७८२ का भावार्थ ( मानुवोत्तर पर्वतवर ईशान दिशाके वजनाभि क्रूटपर हनुमान् नामक देव और प्रभाजनक्रूटपर वेणुधारी भवनेन्द्र रहता हैं ।२७४१ वायव्य दिशाके वेलम्ब नामक और नैऋत्य दिशाके सर्वरत्न क्रूटपर वेणुधारी भवनेन्द्र रहता है ।२७८२। अग्नि दिशाके तपनीय नामक क्रूटपर स्वातिदेव और रत्नक्रूटपर वेणु नामक भवमेन्द्र रहता है ।२७४०।)

ति, प./५/१३१-१३३ का भावार्थ ( लोक विनिष्टचयके अनुसार कुण्डवर द्वीपके कुण्ड पर्वतपरके पूर्वादि दिछाओमे १६ क्रुटोपर १६ नागेन्द्रदेव रहते है ।१३१-१३३। )

#### ४. खर पंक भागमें स्थित मवनोंकी संख्या

ति, प /३/११-१२: २०-२१ ), ( रा. वा /४/१०/८/२१६/२६ ); (ज प /११/ १२४-१२७ )।

| Ť | - | ল | ाख  |
|---|---|---|-----|
|   |   | 1 | 1/1 |

|                      | भवनोकी सख्या |              |                 |  |  |  |
|----------------------|--------------|--------------|-----------------|--|--|--|
| देवोका नाम           | उत्तरेन्द्र  | दक्षिणेन्द्र | कुल योग         |  |  |  |
| असुरकुमार            | ২১ জ         | ३० ल         | ई४ स            |  |  |  |
| मागकुमार             | ४४ स         | ४० स         | =४ ल            |  |  |  |
| <i>सुप</i> र्ण कुमार | । ३⊂ ल       | ২৪ ল         | ७२ ल            |  |  |  |
| द्वीप <b>कुमार</b>   | ४० स         | ३६ ल         | ७६ ल            |  |  |  |
| उदधिकुमार            | 1            | 1 11         | ļ ,,            |  |  |  |
| स्तनित कुमार         | ÷1           | 1,           |                 |  |  |  |
| विद्युत कुमार        | ••           | • *          | ••              |  |  |  |
| दिक्कुमार            | ,,,          |              | .,,             |  |  |  |
| अग्निकुमार           | 1.           | 97           |                 |  |  |  |
| वायुकुमार            | <b>২</b> ০ ল | ४ ई. स       | <u> १</u> र्द ल |  |  |  |
|                      |              | 1            | ৩৩২ ল           |  |  |  |

#### भ. मवर्गोंकी बनावट च विस्तार आदि

ति. प /२/२५-६१ का भावार्थ (ये सब देवों व इन्द्रोके भवन समचतू-ण्कोण तथा वज्रमय द्वारोसे झोभायमान है ।२४। ये भवन बाहल्य**में** ३०० योजन और विस्तारमें संख्यात व असरव्यात योजन प्रमाण है 1२६-२७। भवनोको चारो दिशाओमें · उपदिष्ठ योजन प्रमाण जाकर एक-एक दिव्यवेदी (परकोट) है। २८। इन वेदियोकी ऊँचाई दो कोस और जिस्तार १०० धनुष प्रमाण है ।२१। गोपुर द्वारोसे युक्त और उपरिम भागमें जिनमन्दिरोसे सहित वे वेदियाँ हैं ।३०। वेदियोके बाह्य भागोमें चैत्य वृक्षोसे सहित और अपने नाना वृक्षोसे युक्त पवित्र अहोकवन, सप्तच्छदवन, चंपकवन और आधवन स्थित है। ३१। इन वेदियोके बहुमध्य भागमें सर्वत्र १०० योजन ऊँचे वैत्रासनके आकार रत्नमय महाकूट स्थित है ।४०। प्रत्येक कूटपर एक-एक जिन भवन है।४३। कूटोके चारों तरफ अधनवासी देवीके प्रासाद है ।५६। सब भवन सात, आठ, नौ व दश इत्यादि भूमियों (मजिसो) से भूषित · जन्मशाला, भूषणशाला, मैथुनशाला, ओलगशाला (परिचर्यागृह) और यन्त्रशाला ( सहित ) -सामान्यगृह, गर्भगृह, कदलीगृह, चित्र-गृह, आसनगृह, नादगृह, और लतागृह इत्यादि गृहविरोषोसे सहित--पुष्करिणी, वापी और कूप इनके सम्रहसे युक्त गवाक्ष और कपाटॉसे मुशोभित नाना प्रकारकी पुत्तलिकाओसे सहित---अनादिनिधन है १५७-६१।

#### प्रत्येक मवनमें देवों की अस्ती

ति. प /३/२६-२७ -संखेज्जरु दभवणेष्ठ भवणदेवा वसति सखेज्जा ।२६। संखातीदा सेयं छत्तीससुरा य होदि संखेज्जा । ।२७। = सरूपात योजन विस्तारवाले भवनोमे और शेष असंख्यात योजन विस्तार-वाले भवनोमें असंख्यात भवनवासी देव रहते है ।

भवन भूमि --- दे० समवशरणको ७ वी भूमि ।

भव परिवर्तन रूप संसार---दे॰ संसार/२।

- भवप्रत्यय ज्ञान----दे० अवधिज्ञान/१,६ ।
- भव प्रत्यय प्रकुलियां----दे० प्रकृतिवन्ध/२।
- भव विवय धर्नध्यान-देव धर्मध्यान/१।
- भव विपाकी प्रकृतियाँ दे॰ प्रकृतिवन्ध/२ ।
- भव स्थिति ---- भवस्थिति व कायस्थितिमे अन्तर --- दे० स्थिति/२ ।
- भवाद्धा ----- गो. जी./भाषा/१४९/४६६/१४ पर्याय सम्त्रन्धी (पर्याय विशेषमे परिभ्रमणका उत्कृष्ट काल ) तो भवादा है ।
- भवितव्य-दे० नियति/४।
- भविष्यदत्त क्षञ्या---भहारक कीधर (ई. श. १४) की एक प्राकृत छन्द नद्र रचना । '(ती /३/१९७)
- भविष्यदत्त चरित्र-१.आ राममत्त(ई १६४६-१६१०) कृत. २. पं. पद्म सुन्दर (ई० १६४७) कृत संस्कृत काव्य । (ती./४/=३) ।
- भविष्यवाणी----आगममे अनेको विषयो सम्बन्धी भविष्यवाणी की गयो है। यथा---
- ति, प /४/१४८९, १४९३-१४९४ मण्डधरेसु चरिमो जिणदिवस्व धरदि चदगुत्तो य । तत्तो मउडधरादुंण्ण्व्त्रज्ज णेत्र गेण्हति ।१४५१। वीस-सहस्सं तिसदा सत्तारस वच्छराणि सुदतित्थ । धम्मपमइणहेदू बोच्छिस्सादि कालदोसेण १९४९३। तेत्तियमेत्तेकाले जम्मिस्सादि चाउवण्णसघाओं। आंवणी तुम्मेधो वि य असूयको तह य पाएण ।१४६४। सत्तभयअडमदेहिमजुत्तो सन्लगारब्वरेहि । कलहपिओ रागिट्टो करो कोहातओं लोओं ।१४४६। = १ मुनिदीक्षा सम्बन्धी-मुकुटधरोमें अग्तिम चन्द्रगुप्तने र्गजनदीक्षा धारण की । इसके पश्चात् मुकुटधारी दीक्षाको धारण नही करते ।१४८१। २ द्रव्य श्रुतके व्युच्छेद साबन्धो-जो भूततीर्थ धर्म अवर्तनका कारण है. वह बीस हजार तीन सौ सतरह ( २०३१७) वर्षों में काल दोषसे व्युच्हेदको प्राप्त हो जायेगः १९४९३) ३, चतुसंघ सम्बन्धी- इतने मात्र समयमे ( २०३१७ वर्ष तक) चातुर्वर्ण्य सघ जन्म लेला रहेगा ।१४९३। ४ मनुष्यकी बुद्धि सम्बन्धो-किन्तु लोक प्राय अविनील, दुर्नुद्धि, असूयक, सात भय व आठ महोये संयुक्त. शन्य एव गारवोसे सहित, कलह प्रिय, रागिष्ठ, कूर एव क्रोधी होगा ।१४९५।
- दे. स्टप्न । भरत महाराज हे १६ स्वप्नोका फज़ वर्णन करते हुए भगवान् त्रुषभदेवने प वम कालमे होनेवालां घटनाआ सम्प्रन्थों भावण्य वाणी की ।
- भेठ्य संयारमे भुक ह नेको आगपता सहित गंगारी जीवोको भवप और बैसो योग तापे रत्ति जीवोका आवय बहते है । परन्तु इसका यह अर्थ नही कि सारे भठन जोव जवरप ह मुक्त हो जायेगे । यदि यह सम्यक् पुरुषार्थकरे त. मुक्त हो सञ्ता है अन्यथा नहीं, ऐसा अभिप्राय है । भप्रध में भा कुप्र ऐसे होने हे जो कभी भा उस प्रवास-का पुरुषार्थ नहीं करे थे, ऐने जोवोका अभव्य समान भव्य वहा जाता है । और जो अनन्त्यान जानेपर पुरुषार्थ करेगे उन्हें दूरानुदूर भव्य कहा जाता है । मुक्त जीवाका न भव्य कह सकते है न अभव्य ।

१. भेद व छक्षण

## १. मन्य व अमन्य जीवका लक्षण

- स सि,/२/७/१६१/३ सम्यरदर्शनादिभावेन भविष्यतीति भव्य । तद्विपरीतोऽभव्य ।=जिसके सम्यरदर्शन आहि भाव प्रकट होनेकी योग्यता है वह भव्य कहलाता है। अभव्य इसका उलटा है (रा वा/२/७/८/१११/७)
- प, स,/प्रा /११५-१५६ संखेज्ज असखेडजा अणतकालेण चावि ते णियमा। सिज्मति भव्वजीवा अभव्वजी वा ण सिज्मंति ।१५६। भविया सिद्धी जेसि बीबाणं ते भवंति भवसिद्धा। तव्विवरीया-Sभव्वा ससाराओ ण सिज्मति ।१६६। = जो भव्य जीब है वे नियमसे सरूपात. असरूपात व अनन्तकालके द्वारा मोक्ष प्राप्त कर लेते है परन्तु अभव्य जीव कभी भी मोक्ष प्राप्त नहीं कर पाते है। जो जीव सिद्ध पदकी प्राप्तिके योग्य है उन्हे भवसिद्ध कहते है। और उनसे विपरीत जो जोव ससारसे छूटकर सिद्ध नहीं होते वे अभव्य है ।१६५-१६६। ( ध,१/१,१,१४२/गा,२९१/३६४ ), ( रा. वा /१/७/१९/६०४/१४ ), ( घ ७/२,१,३/७/५ ), ( स. च. वृ /१२७); (गो. जो /मू /४४७/१० )।
- ध १३/४.४.५०/२८६/२ भवतीति भव्यम् = (आगम) वर्तमान कालमें हे इसलिए उसको भव्य सज्ञा है ।
- नि सा,/ता वृ /१५६ भाविकाले स्त्रभावानन्तचतुष्टयात्मसहजज्ञानादि-गुणै भवनयोग्या भव्या , एतेषा विपरीतान्द्यभव्या । = भविष्यकालमें स्दभाव-अनन्त चतुष्टयात्मक सहज झानादि गुणोरूपसे भवन (परिणमन) के याग्य (जोव) वे भव्य हैं, उनसे विपरीत (जीव) वे त्रारतवमे अभव्य है। (गो जी,/जी, प्र,/७०४/१९४४/८)।
- द्र.स /टी,/२१/२४/४ की चूलिका—स्वशुद्धाःमसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुचरण-रूपेण भविष्यतीति भव्यः । ≂ निज शुद्ध आरमाके सम्यक् श्रद्धान, ज्ञान तथा आचरण रूपसे जो होगा उसे भव्य कहते है ।

## २. मब्य अभव्य जीवकी पहिचान

- प्र सा /मू /६२ णो महह ति सोवर्ख सुहेसु परमंति विगदघादीणं। सूणिदूण ते अभव्या भव्या वा त पडिच्छ ति।=\*जिनके घातोकर्म नष्ट हो गये है, जनका सुप्त ( सर्व ) सुखोमें उत्कृष्ट है' यह सुनकर जो अद्धा नही करते वे अभव्य है, और भव्य उसे स्वीकार ( आवर ) करने है अद्वा करते है।६२।
- पै. वि /४/२३ तत्प्रतिप्रीतिचित्तेन येन वातर्शिप हि शुता । निश्चितं स भवेद्रव्यो भाविनिर्णाभाजनम् ।२३। = उस आरम तेजके प्रति मनमे प्रमको थारण करके जिसने उसको वात भी मुनी है वह निश्चयसे भव्य है 1 वह भविष्यमे प्राप्त होनेवाली मुक्तिका पात्र है ।२२।

## ३, मच्य मार्गणाके भेद

- प, स्व /१.२/सु /१४१/३१२ भवियाणुवादेण अस्थि भवसिद्धिया अभव-सिद्धिया ।१४१।==भव्यसार्यणाके अनुवादसे भव्यसिद्ध और अभव्य-सिद्ध जीव होते है १४१। ( द्र. स /टी./१३/३९/६ ) ।
- ध,/२/१.१/४१६/२ भवसिद्धिया वि अस्थि. अभवसिद्धिया वि अस्थि, णेव भगसिद्धिया णेव अभवसिद्धिया वि अस्थि।=भव्यमिद्धिक ज व होते है. अभज्यसिद्धिक जीव हाते है और भव्यसिद्धिक तथा अभव्यसिद्धिक इन दोनो विकल्पोसे रहित भी स्थान होता है।
- ग। जी /जी ८ /००४/११४१/३ भव्य स च आसन्नभव्य दूरभव्य अभव्यसमभव्यरचेति त्रेघा ।⇔भव्य तीन प्रकार है---आसन्न भव्य, हूर भव्य और अभव्यसम भव्य ।

#### ४. आमन च-दूर मध्य जीवके रक्षण

प्र सा /त प्र /६० ये पुनरिद मिदासीमेत्र बच प्रतीच्छन्ति ते झिवश्रियो भाजन समासन्नभव्या भवन्ति । ये तु पुरः प्रतीच्छन्ति ते दूरभव्या इति ।=जो उस (केवली भगवान्का मुख सर्व मुखोमे उत्कृष्ट है)। बचनको इसो समय स्वीकार (श्रदा) करते हैं वे शिवश्रीके भाजन आसन्न भव्य है। और जो आगे जाकर स्वीकार करेगे वे दूर भव्य है।

गो. जी /भाषा/७०४/११४४/२ जे थोरे कालमे सुक्त होते होइ ते आसन भव्य है। जे बहुत कालमे मुक्त होते होइ ते दूर भव्य है।

#### ५. अमव्य सममन्य जीवका ढक्षण

- क पा /२/२,२२/§४२६ं/१९४/११ अभव्वेसु अभव्वसमाणभव्वेसु च णिच्च~ णिगोदभावमुवगएसु- । – जो अभव्य है या अभव्योके समान निष्य निगोदको प्राप्त हुए भव्य है ।
- गो, जो./भाषा/७०४/११४४/३ जे त्रिकाल विषे मुक्त होनेके नाही केवल मुक्त होनेको योग्यता हो कौ घरे है ते अभव्य सम भव्य है।

#### स. अतीत मध्य जीवका लक्षण

पं सं./पा./१/१८७ ण य जे भडत्राभव्या मुच्चिमुहा होति तीदससारा। ते जीवा णायब्वा णो भव्वा णो अभव्वा य ।१८७ = जो न भव्य है और न अभव्य है, किन्तु जिन्होने मुक्तिको प्राप्त कर लिया है और अतीत ससार है। उन जीवोको नो भव्य नो अभव्य जानना चाहिए। (गो. जी./मू / ८४६) (पं. स./स /१/२८४)।

#### ७. भन्य व अमन्य स्वभावका लक्षण

- आ,प,/६ भाविकाले परस्वरूपाकारभक्ताइ भव्यस्वभाव । कालत्रयेऽपि परस्वरूपाकारा भवनादभव्यस्वभाव ।∞भाविकालमे पर स्वरूपके (नत्रीन पर्यायके) आकार रूपसे होनेके कारण भव्यस्वभाव है। और तीनो कालमें भी पर स्वरूपके (पर द्रव्यके) आकार रूपसे नहीं होनेके कारण अभव्य स्वभाव है।
- पं, का,/त प्र / ३७ द्रव्यस्य सर्वदा अभूतपर्यायैः भावप्रमिति द्रव्यस्य सर्वदा भूतपर्यायैरभाव्यमिति ।
- पं का /ता च /३७/७६/११ निर्विकार चिदानन्दै कस्वभावपरिणामेन भवन परिणमन भव्यरव अतीतमिथ्यात्वरागादिभावपरिणामेनाभव-नमपरिणमनमभव्यरव ।= द्रव्य सर्वदा भूत पर्यायो रूपसे भाव्य (परिणमित होने योग्य) है । द्रव्य सर्वदा भूत पर्यायो रूपसे आव्य (परिणमित होने योग्य) है । द्रव्य सर्वदा भूत पर्यायो रूपसे आव्य (न होने योग्य) है (त. प्र) निर्विकार चिदानन्द एक स्वभाव रूपसे होना अर्थात् परिणमन करना सो भव्यत्व माव है । और विनष्ट हुए विभाव रागादि विभाव परिणाम रूपसे नही होना अर्थात् परिणमन नहीं करना अभव्यत्व भाव है ।ता वृ ।

# २. भव्याभव्य निर्देश

## १. सम्यक्त्वादि गुणोंकी व्यक्तिकी अपेक्षा भव्य असब्य च्यपदेश है

रा.वा./प/६/८-१/६७१/२६ न सम्यग्दर्शनज्ञानचा रित्रशक्तिभावाभावाम्या भव्याभव्याद्यं करूपसे। कथं तर्हि ।२६। सम्यक्त्वादिव्यक्तिभावा-भावाम्या भव्याभव्यत्वमिति विकल्प कनकेतरपाषाणवत् ।१। यथा कनकभावव्यक्तियोगमवाप्स्यति इति कनकपाषाण इत्युच्यते तदभावा-दन्धपाषाण इति । तथा सम्यक्त्वादिपर्यायव्यक्तियोगार्ही य स भव्यतद्विपरीतोऽभव्य इति चोच्यते । = भव्यत्व और अभव्यत्व विभाग ज्ञान. दर्शन और चारित्रकी शक्तिके सद्भाव और अभव्यत्व विभाग ज्ञान. दर्शन और चारित्रकी शक्तिके सद्भाव और असद्भावकी अपेक्षा नही है । प्रश्न-तो किस आधारसे यह विकल्प कहा गया है । उत्तर-कृक्तिकी प्रगट होनेकी योग्यता और अयोग्यतानी अपेक्षा है । जेसे जिसमे मुवर्णपर्यायके प्रगट होनेकी योग्यता है वह कनकपाषाण कहा जाता है और अन्य अन्धपाषाग । उसो तरह सम्यग्दर्शनादि पर्यायोकी अभिव्यक्तिकी योग्यता वाला भव्य तथा अन्य अभव्य है। (स. सि./९/६/३९२/६)

## २. मध्य मार्गणामे गुणस्थानोंका स्वामित्व

- ष ख १/१.१/सू. १४२-१४३/३१४ भवसिद्धिया एइदिय-प्पहुडि जाव अजो-गिकेवलि त्ति ।१४२१ अभवसिद्धिया एइदिय-प्पहुडि जाव सण्णि-मिच्छाइट्ठि त्ति ।१४३। == भव्य सिद्ध जीव एकेन्द्रियसे लेकर अयोगि केवली गुणस्थान तक होते है ।१४२। अभव्यसिद्ध जीव एकेन्द्रियसे लेकर सज्ञी मिथ्यादृष्टि गुणस्थान तक होते हैं ।१४३।
- प स /प्रा./४/६७ खोणताभव्वम्मि य अभव्वे मिच्छमेय तु ।=भव्य मार्गणाकी अपेक्षा भव्य जीवोके क्षोण कषायान्त नारह गुणस्थान हरेते है। (वयोकि सयोगो व अयोगीके भव्य व्यपदेश नहीं होता (प. स./प्रा.टो /४/६७) अभव्य जीवोके तो एकमात्र मिथ्यात्व गुण-स्थान होता है ।ई७।

\* मन्य मार्गणामें जीवसवास आदि विषयक २० प्ररूपणाएँ —दे० सत् ।

\* मब्य मार्गणाको सत् संख्या आदि ८ प्ररूपणाएँ ---दे० बह बह नाम।

\* मब्य साग्रेणोमें कमेौंका जन्ध उदय सरव --देव्वह वह नाम ।

## ३, समी मञ्य सिद्ध नही होते

- प. स /प्रा /१/१६४ सिद्धत्तणस्त जोग्गा जे जीवा ते भवति भवसिद्धा। ण उ मलविगमे णियमा ताणं कणकोपलाणमिव। = जो जीव सिद्धत्व अवस्था पानेके योग्य है चे भव्यसिद्ध कहवाते हैं। किन्तु उनके कनकापल (स्वर्ण पाषाण) के समान मलका नाश होनेमें नियम नहीं है। (विशेषार्थ--जिस प्रकार स्वर्णपाषाणमे स्वर्ण रहते हुए भो उसको पृथक् किया जाना निश्चित नही है। उसी प्रकार सिद्धत्वकी योग्यता रखते हुए भी कितने ही भव्य जीव अनुकूल सामग्री मिलने-पर भी मोक्षको प्राप्त नहीं कर पाते)। (ध /१/.९.१.९४/गा ६६/१६०) (गो जो./म्./५६०) (पं. स /स /१/२९३)।
- रा वा /१/३/१/२४/२ केचित् भव्याः संख्येयेन कालेन सेस्स्यस्ति, केचिदसंख्येयेन केचिदनन्देन अपरे अनन्तानन्देन सेस्स्यस्ति ।=कोई भव्य संख्यात, कोई असख्यात और कोई अनन्तकालमे सिद्ध होंगे। और कुछ ऐसे है जो अनन्त कालमें भी सिद्ध न होगे।
- ध.४/१.५.३१०/४७६/४ ण च सत्तिमंताणं सठवेसि पि वत्तीए होदव्यमिदि णिधमो अत्थि सठवस्स ति हेमपासार स्स हेमपज्जाएण परिणमणण्प-संगा। ण च एव, अणुबलभा।=यह कोई नियम नही है कि भव्यत्वकी शक्ति रखनेवाले सभी जीवोके उसकी व्यक्ति होना ही चाहिए, अन्यथा सभी स्वर्ण-पाषाणके स्वर्ण पर्याथसे परिणमनका प्रसंग प्राप्त होगा ! किन्दु इस प्रकारसे देखा नही जाता।

## ४. मिथ्यादृष्टिको कथंचिद् अमध्य कह सकते हैं

क पा ४/३,२२/§६१६/३२६/२ अभवसिद्धियगओग्गे ति भणिदे मिच्छा-जिहिपाओग्गे ति घेत्तव्व । उक्कस्सद्धिविअणुभागबधे 9ड्डच्च समाण-त्तणेण अभव्यववएस पडि विरोहाभावादो । स्मूत्रमें अभवसिद्धिपा-आग्गे ऐसा कहनेपर उसका अर्थ मिथ्यादृष्टिके योग्य ऐसा लेना चाहिए। क्योकि उल्कृष्ट स्थिति और उल्कृष्ट अनुभागकी अपेक्षा समानता होनेसे मिथ्यादृष्टिको अभव्य लहनेमे कोई विरोध नही आता है।

For Private & Personal Use Only

२१२

५. शुद्ध नयसे दोनों समान हैं और अशुद्ध नयसे असमान

- स. इा /मू /४ बहिरन्त परश्चेति त्रिधारमा सर्वदेहिष्ठु। ।४। ∞बहि-रात्मा अन्तरात्मा और परमात्मा ये तोन प्रवारके आत्मा सर्व प्राणियोमे है- ।४।
- इ. स /टी./१४/४८/१ त्रिविधारमसु मध्ये मिथ्यादृष्टिभव्यजीवे बहि-रात्मा व्यक्तिरूपेण तिष्ठति, अन्तरात्मपरमात्मद्वय शक्तिरूपेण भाविने -गमनयापेक्षया व्यक्तिरूपेण च । अभव्यकोचे पुनर्बहिराक्ष्मा व्यक्ति-रूपेण अन्तरात्मपरमात्मद्वय शक्तिरूपेणैव च भाविने गमनधेनेति । यद्य-भव्यजोवे परमारमा शक्तिरूपेण वर्त्तते तहि कथमभव्यस्वमिति चेत केवलज्ञानादिरूपेण अ्यक्तिन भविष्यतीत्यभव्यत्व, **परमा**त्मशक्ते इक्ति पुरु शुद्धनयेनोभयत्र समाना । यदि पुन शक्तिरूपेणाप्यभव्य-जीवे केवलज्ञानं नास्ति तदा केवलज्जानावरणं न घटते भव्याभव्यद्वय पुनरशुद्धनयेनेति भाषार्थ । एवं यथा मिथ्यादृष्टिसज्ञे बहिरात्मनि नग्रविभागेन दशितमात्मत्रयं तथा शेषगुणस्थानेष्यपि । तद्यथा---बहिरात्मावस्थायासन्तरात्मपरमात्मद्वयं शक्तिरूपेण भाविनेगमनयेन व्यक्तिरूपेण च विज्ञेयम्. अन्तरात्मावस्थाया तु बहिरात्मा भुतपूर्व-न्यायेन घृतघटवत्, परमाध्मस्वरूप तु शक्तिरूपेण भाविनैगमनयेन, व्यक्तिरूपेण च । परमात्मावस्थाया पुनरन्तरात्मबहिराश्मद्वय भूत-पूर्वनयेनेति ।=तीन प्रकारके आत्माओमें जो मिथ्यादृष्टि भव्य जोव हैं, उसमें बहिरात्मा तो व्यक्ति रूपसे रहता है और अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनो शक्ति रूपसे रहते है, एव भावि नैगमनयकी अपेक्षा व्यक्ति रूपसे भी रहते है । मिथ्यादृष्टि अभव्य जीवमें बहि-रात्मा व्यक्ति रूपसे और अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनो शक्ति रूपसे ही रहते हैं, भाबि नैगमनयकी अपेक्षा भी अभव्यमें अन्तरात्मा तथा परमात्मा व्यक्ति रूपमे नहीं रहते। प्रश्न-अभव्य जीवमे परमात्मा शक्तिरूपसे रहता है तो उसमे अभव्यत्व कैसे। उत्तर-अभव्य जीवमे परमात्मा शक्तिकी केवल्ज्ञान आदि रूपसे व्यक्ति न होगी इसलिए उसमे अभव्यत्व है । शुद्ध नयकी अपेशा परमात्माकी इक्ति तो मिथ्यार्हाष्ट भव्य और अभव्य इन दोनोमें समान है । यदि अभव्य जीवमे शक्ति रूपसे भी केवसज्ञान न हो तो उसके केवल-ज्ञानावरण कर्म सिद्ध नहीं हो सकता। साराज्ञ यह है कि भव्य व अभव्य ये दोनों अशुद्ध नयसे है। इस प्रकार जैसे मिच्यार्ट्राष्ट बहि-रात्मामें नय विभागमे तानो आत्माओको बतलागा उसी प्रकार वेष तैरह गुणस्थानोंने भी घटित करना चाहिए जैसे कि बहिरात्माकी दशामे अन्तरात्मा तथा परमात्मा ये दोनो शक्ति रूपसे रहते है और भावि नेगमनयसे व्यक्ति रूपसे भी रहते है ऐसा समझना चाहिए। अन्तरात्माकी अवस्थामे बहिरात्मा भूतपूर्नन्यायसे घृतके घटके समान और परमारमाका स्वरूप शक्तिरूपसे तथा भावि नैगमनयकी अपेक्षा व्यक्ति रूपसे भी जानना चाहिए। परमात्म अवस्थामें अन्तरात्मा तथा बहिरात्मा भूतपूर्व नयको अपेक्षा जानने चाहिए। (स. श./टी./४) ।
- दे० पारिणामिक/३ शुद्ध नयसे भव्य व अभव्य भेद भी नहीं किये जा सकते । सर्व जोव शुद्ध चेतन्ज मात्र है ।

#### २. शंका-समाधान

# मोक्षकी शक्ति है तो इन्हें अमन्य क्यों कहते है

स सि/६/८/३८२/२ अभव्यस्य मन पर्ययज्ञानशक्ति केवलज्ञानशक्तिश्च स्याद्वा न वा । यदि स्यात तस्याभव्यत्वाभाष । अथ नाम्ति तत्ता-वरणद्वयकरुपना व्यर्थे ति । उच्यते – अव्देशवचनाव्र दोष. । द्रव्यार्था-देशान्मन पर्ययकेवलज्ञानशक्तिसंभव । पर्यायार्थदेशात्त्तच्छक्त्य-भाष । यद्येव भव्याभव्यविवल्पा नावपद्यते उभयत्र तच्छक्त्सिद्द- भावात् । न शक्तिमावामावापेक्षया भव्याभव्यविकरुप इत्युच्यते । ⇒प्रश्न—अभव्य जोवके मन पर्ययज्ञानशक्ति और केवलज्ञानशक्ति होती है या नहीं होतो । यदि हाती है तो उसके अभव्यपना नहीं बनता । यदि नहीं होती है तो उसके उक्त दो आवरण-कर्मोंकी कल्पना करना व्यर्थ है । उत्तर—आदेश वचन होनेसे कोई दोष नहीं है । अभव्यके द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा मन पर्ययज्ञान और केवलज्ञान शक्ति पायी जाती है पर पर्यायाधिक नयको अपेक्षा उसके उसका अभाव है । प्रश्न—यदि ऐसा है तो भव्याभव्य विकरप नहीं बन सक्ता है क्योंकि दोनोंके मन पर्ययज्ञान और वेवलज्ञान दाक्ति पायी जाती है । उत्तर- शक्तिके सद्भाव और असद्भावकी अपेक्षा भव्याभव्य विकलप नहीं कहा गया है । (अपितु व्यक्तिके सद्भाव और असद्भाव-की अपेक्षा यह विकल्प कहा गया है । (दे० भठय/२/१), (रा. वा / ष/६/<- ६/६७१/२४), (गो. क./जो प्र /३३/२७/५), (और भी दे./ भव्य/२/४)।

#### २. अभव्य सममव्यको मी भव्य कैसे कहते हैं

- रा वा, 1२/७/१/१११/१ योऽनन्तेनापि कालेन न सेस्स्यरयस्रावभव्य एवेति चेत, न, भव्यराश्यन्तर्भावात् । १००२ यथा योऽनन्तकालेनापि कनकपाषाणो न कनकी भविष्यति न तस्यान्धपाषाणरुवं कनकपाषाण-शक्तियोगात, यथा वा आगामिकालो योऽनन्तेनापि कालेन नाग-मिष्यति न तस्यागामित्व हीयते, तथा भव्यस्यापि स्वराक्तियोगाद्र अस्त्यामपि व्यक्तौ न भव्यत्यहानि. ।= प्रश्न – जो भव्य अनन्त कालमें भी सिद्ध न होगा वह तो अभव्यस्य ही है । उत्तर – नही, वह अभव्य नहीं हैं, क्योंकि उसमें भव्यत्थ शक्ति है । जसे कि कनक पाषाणको जो दभी भी सोना नहीं बनेगा अन्धपाषाण नहीं कह सकते अथवा उस आग.मी नालको जो अनन्त कालमें भी नहीं आयेगा अनागामी नहीं कह सकते । वह भव्य राशिमें ही शामिल है ।
- ध १/१,१,१४१/३१३/७ मुक्तिमनुपगच्छता कथ पुनर्भव्यत्वमिति चेन्न, मुक्तिगमनयोग्यापेक्षया सेवा भव्यव्यपदेशात्। न च योग्याः सर्वेऽपि नियमेन निष्कलड्का भवन्ति मुवर्णपाषाणेन व्यभिषारात्। = प्रश्न-मुक्तिको नही जानेवाले जीवोके भव्यपना कैसे बन सकता है। उत्तर---नही, क्योकि, मुक्ति जानेकी योग्यताकी अपेक्षा उनके भव्य सज्ञा बन जाती है। जितने भी जीव मुक्ति जानेके योग्य होते है वे सत्र नियमसे कलक रहित होते है, ऐसा कोई नियम नहीं है, क्योकि, सर्वथा ऐसा मान लेनेपर स्वर्णपाषाणमें व्यभिषार आ जायेगा। (ध. ४/१,४,३१०/४७९/३)।

#### ३. मच्यत्वमें कथचित् अनादि सान्तपना

- ष. स्व ७/२.२/सू. १९३-१८४/१७६ भवियाणुवादेण भवसिद्धिया केवचिर कालादो होति ११९३। अणादिओ सपज्जवसिदो ११९४।
- ध ७/२.२.१९९/१७६/८ कुदो। अणाइसरूवेणागयस्स भवियभावस्स अजोगिचरिमसमए विणासुवलभादो। अभवियसमाणो वि भविय-जीवो अत्थि त्ति अणादिओ अपज्जवसिदो भवियभावो किण्ण परू-विदो। ण, तत्थ अविणाससत्तीए अभावादो। सत्तीए चेव एत्थ अहि-यॉरोव, वत्तीए णस्थि ति कध णव्यदे। अणादि-सपज्जवसिदसुत्तण्ण-हाणुववत्तीदो। =प्रण्न-भव्यमसर्गणाके अनुसार जीव भव्यसिद्धिक कितने वालतक रहते है।१८३। उत्तर-जीव अनादि सान्त भव्य-सिद्धिव होता है।१८३। उत्तर-जीव अनादि सान्त भव्य-सिद्धिव होता है।१८३। उत्तर-जीव अनादि सान्त भव्य-सिद्धिव होता है।१८३। उत्तर-जीव अनादि सान्त भव्य-सिद्धिव होता है।१८४। उत्तर-जीव अनादि सान्त भव्य-सिद्धिव होता है।१८४। उत्तर-जीव अनादि सान्त भव्य-अभव्यके समान भी तो भव्य जीव होता है, तत्व फिर भव्य भावको अनादि और अनन्त उयो नही प्ररूपण किया। उत्तर-जही, क्योकि

भव्यत्वमे अविनाश शक्तिका अभाव है, अर्थांच यद्यपि अनादिसे अनन्त कास्तक रहनेवाले भव्य जीव है तो सहो, पर उनमें शक्ति रूपसे तो ससार विनाशको सम्भावना है, अविनाशित्वको नहीं। प्रश्न-यहाँ, भव्यत्व शक्तिका अधिकार है, उसकी व्यक्तिका नहीं, यह कैसे जाना जाता है। उत्तर--भव्यत्वको अनादि सपर्यवसित कहनेवाले सूत्रको अन्यथा उपपत्ति बन नही सकती, इसीमे जाना जाता है कि यहाँ भव्यत्व शक्तिसे अभिप्राय है।

#### ४. भन्यत्वमें कथंचित् सादि-सान्तपना

- ष. खं. ७/२,२/सू. १९४/१७७ (भवियाणुवादेण) सादिओ सपज्ज-वसिदो ।१८४।
- ध ७/२.२.१८४/१७७/३ अभविओ भवियभाव ण गच्छदि भवियाभविय-भावाणमच्चताभावपडिग्गहियाणमेयाहियरणतविरोहादो । ण सिद्धो भविओ हो दि, णट्ठासेसावरणं पुणरुप्पत्तिविरोहादो । तम्हा भविय-भावो ण सादि त्ति । ण एस दोसो, पज्जवट्ठियणयावलवणादो अप्प-डिवण्णे सम्मत्ते अणादि-अणंतो भविसभावो अतादीदससारादो, पडिवण्णे सम्मत्ते अण्णो भवियभावने उप्पज्जइ, पोग्गलपरियट्टरस अद्वमेत्तर्संसारावद्वाणादो । एवं समछण-दुसमछणादिउवड्ढपोग्गल-परियट्ट संसाराणां जीवाणं पुध-पुध भवियभावो वत्तव्वो । तदो सिद्धं भवियाण सादि-सांतत्तमिदि । 🖛 ( भव्यमार्गणानुसार ) जीव सादि सान्त भव्यसिद्धिक भी होता है। १९५३ प्रश्न-अभव्य भव्यस्वको प्राप्त हो नहीं सकता, क्योंकि भव्य और अभव्य भाव एक दूसरेके अत्यन्ताभावको धारण करनेवाले होनेसे एक ही जीवमें क्रमसे भी उनका अस्तित्व माननेमे विरोध आता है। सिद्ध भी भव्य होता नहीं है, क्योंकि जिन जीवोके समस्त कर्मासव नष्ट हो गये है उनके पुनः उन कर्मासवोको उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है। अतः भव्यय्वसादि नही हो सकता १ उत्तर – यह कोई दोष नही है, क्योंकि पर्यायाधिक नयके अवलम्बनसे जबतक सम्यक्त्व ग्रहण नहीं किया तबतक जीवका भव्यत्व अनादि-अनन्त रूप है, क्योंकि, तबतक उसका संसार अन्तरहित है। किन्तु सम्यक्त्वके ग्रहण कर सैनेपर अन्य ही भव्यभाव उत्पन्न हो जाता है, क्योंकि, सम्यवस्व उत्पन्न हो जानेपर फिर केवल अर्धपुढ़गल परिवर्तनमात्र कालतक संसारमें स्थिति रहती है । इसी प्रकार एक समय कम उपार्ध पुद्रगल परिवर्तन संसार-वाले, दो समय कम उपार्धपुद्रगलपरिवर्तन ससारवाले आदि जीषोके पृथक्-पृथक् भव्यभावका कथन करना चाहिए । इस प्रकार यह सिद्ध हो जाता है कि भव्य जीव सादि-सन्त होते है।

#### ५. मध्यामव्यस्वमें पारिणामिकपना कैते है

- ष, रह्ने ४/९,७/२६३/२३० अभवसिद्धिय क्ति को भावो, पारिणामिओ भावो ।ई३।
- ध,/प्र, ४/१,७,६३/२३०/१ कुदो । कम्माणमुदएण उवसमेण खरण खआव-समेण वा अभविपत्ताणुप्पत्तीदो । भवियत्तस्स वि पारिणामिओ चेय

भावो, कम्मावमुदयउवसम-खय-खओध मिहि भवियत्ताणुष्पत्ती हो । प्रश्न--- अभव्य सिद्धिक यह कौन-सा भाव है । उत्तर--- पारिणामिक भाव है । क्योकि, कर्मोंके उदयसे, उपशमसे, क्षयसे अथवा क्षयोपशमसे अभव्यत्व भाव उत्पन्न सहीं होता है । इसी प्रकार भव्यत्व भी पारि णामिक भाव ही है, क्योकि, कर्मोंके उदय, उपशम क्षय ओर क्षयोपशमसे भव्यत्व भाव उत्पन्न नहीं होता । (रा. वा,/२/७/२/ ११०/२१) ।

६. अन्य सम्बन्धित विषय

१. अभव्य भाव जीवकी नित्य व्यंजन पर्याय है—दे० पर्याय/३/७।

२, मोक्ष्पें भव्यत्व भावका अभाव हो जाता है पर जीवत्वका नहीं ---दे० जीवत्व/५।

- ३. निर्व्यंय अभव्योंमें अनन्तताकी सिद्धि कैंसे हो----दे० अनन्त/२।
- ४ मोक्ष जाते-जाते भव्य राशि समाप्त हो जायेगी-दे० मोक्ष/६।
- भ. मव्यत्व व अमञ्यत्व कर्यचित् औदयिक है --- दे० असिद्धस्व/२।
- ६. मन्यत्व व अभव्यत्व कथंचित् अझुद्धपारिणामिक भग्व है —दे० पारिणामिक/३

भव्यकुमुद चन्द्रिका—प अशिाधर (ई. ११७३-१२४३) को संस्कृत भाषाबद्ध रचना।

- भेठ्यजन कण्ठाभरण— कवि अईदास (वि. श. १४ प्रारम्भ) कृत १४२ पद्य प्रमाण, पौराणिक समीक्षा तथा जैनाचार विषयक हिन्दी काव्य। (ती./४/४३)।
- भव्य सेन --- आवस्ती नगरी सवनायक एकादशांगधारी तपस्वी थे। मुनिगुप्तने एक विद्याधर द्वारा रानी रेवतीको धर्मवृद्धि भेजी, परन्तु इनके लिए कोई सन्देश न भेजा। तब उस विद्याधरने इनकी परीक्षा सी, जिसमें ये असफत्त रहे। (बृ. क. को /कथा नं, अष्ट २१-२६)।

**भव्यस्पर्श---**दे० स्पर्श/१।

- भाग-Division ( घ. १/प्र. २७)। २, अंश, पर्याय, भाग, हार. विधा, प्रकार, भेद, छेद और भंग एकार्थवाची है-दे० पर्याय/१/१ ।
- भोगस्वन्द महावीराध्टक, अमितगति आवकाचार वचनिका, प्रमाण परीक्षा वचनिका, उपदेश सिद्धान्त रत्नमाला वचनिका, पदसप्रह आदि के कर्ता एक हिन्दी कविं। समय---वि श, ११-२० (ई. व. १६ उत्तरार्ध)। (ती /४/२६६)।
- भागहार-Divisor --- दे० गणित/IJ/१/४/
- भागाः भाग कुल द्रव्यमें विभाग करके कितना भाग किसके हिस्सेमें आता है. इसे भागाभाग कहते है। जैसे एक समयप्रबद्ध सर्व कर्म प्रदेशोंका कुछ भाग ज्ञानावरणीको मिला, उसमेंसे भी चौथाई-चौथाई भाग मतिज्ञानावरणीको मिला। इसी प्रकार कर्मोंके प्रकृति. स्थिति, अनुभाग व प्रदेशजन्धमें, उनके चारों प्रकारके सल्दमें अथवा भुजगार व अल्पतर बन्धक जोवों आदि विषयों में यथायोग्य लागू करके विस्तृत प्ररूपणाएँ की गयी है। जिनके सन्दर्भोंकी सूची नीचे दी गयी है-

For Private & Personal Use Only

|     | प्रकृति विषयक स्थिति विषयक   |                                    |                                  | अनुभाग                | विषयक           | प्रदेश विषयक               |          |                 |
|-----|------------------------------|------------------------------------|----------------------------------|-----------------------|-----------------|----------------------------|----------|-----------------|
| नं० | मूल प्रकृति                  | তন্নহ স০                           | मूंच प्र०                        | उत्तर प्र०            | म्रू ल प्र०     | उत्तर प्र०                 | मूल प्र॰ | उत्तर प्र०      |
| •   | अष्ट कमें बन                 | )<br>भ सम्बन्धी                    | <br>(म.बं/ <u>पु.नं.</u><br>इनं० | )                     |                 |                            |          |                 |
| १   | जघन्य उत्कृष्ट               |                                    | 840                              |                       |                 |                            |          |                 |
| २   | जधन्य उत्कृष्ट               | ।<br>जन्धके स्वर्शमय<br>'          | ।<br>ॉमें                        |                       |                 |                            |          | ે રેદેધ-કેદ્દેલ |
|     |                              | १<br>२०४-२४ई                       | <del>२</del><br><u>१४१-१४७</u>   | <u>\$<br/>886-886</u> | ४<br>१४६-१८६    | <u>588</u><br>8            |          | <u> </u>        |
| ş   | भुजगारादि                    | पदोंके स्वामियौं<br>।              | में—                             |                       |                 | ι                          | ŧ        |                 |
|     |                              | <br>>>>•C+-                        | ι -                              | ह<br>330-330          | २८६             | -38                        | 820      |                 |
| 8   | वाद हान रू                   | प पदोंके स्वामिय<br> <br>          |                                  | ₹<br>=}3-             | 8               | <u>.</u><br>€8≈            |          |                 |
| ₹   | मोहनी कम                     | 'सरव सम्बन्ध                       | गी (क. पा/-                      |                       |                 |                            |          |                 |
| १   | जधन्य उरकृष्ट                | 1                                  | स्वामियोकी अपेक्ष                | 1                     |                 |                            |          |                 |
|     | 305-20F                      | 1                                  | \$<br><u>\$03-23</u>             | \$<br>\$0\$-334       | 4 66-83         | <u> \$88-560</u>           |          |                 |
| २   |                              | त्वकी अपेक्षा—<br>  २              | I                                | ſ                     |                 |                            |          |                 |
| Ŗ   |                              | २<br>  १६०-६७<br>  दि सप्त्व स्थान | को अपेधा                         |                       |                 |                            |          |                 |
| Ŧ   |                              | 1 २                                | i are sen ingi i                 |                       | [               |                            | <br>     |                 |
| 8   | )<br>भुजगार।दि प             | रेश्व-३५३<br>दोके स्वामियोंक       | ।<br>ो अपेक्षा                   |                       |                 |                            | }        |                 |
|     |                              | २<br>४४०-४४२                       | ₹<br>339-739                     | 8<br><u>808-805</u>   | <u>*</u><br>१६२ | 4                          |          |                 |
| ¥   | वृद्धि हानि रू               | प पदोके स्वागिः                    | प्रोकी अपेशा-                    |                       |                 |                            |          |                 |
| _   |                              |                                    |                                  | <u>४</u><br>३१५-३६७   | <u>309</u>      | <u> 889-885</u><br><u></u> |          |                 |
| ţ   | कषायोके सत्त<br>१<br>३७द-३७६ | वासत्त्वको अपेक्ष<br>              | [ <del></del>                    |                       |                 |                            |          |                 |

- \* अन्य सम्बन्धित विषय
- श. जीवोंका संख्या विषयक भागाभाग दे० संख्या ३/४-१
   २ जवन्य उत्कुष्ट योग स्थानोमें स्थित जीवोंका ओव व आदेशसे भागाभाग । - दे० (५ १०/१५/१)।
- मयमादि योग वर्गणाओं में जीव मदेशोंका ओध व आदेशसे भागामाग --- दे० ( प १०/३४८/११ )
- ४ जपन्य उत्कृष्ट अवगाहना स्थानोंमें स्थित जीवींका ओव व आदेशसे मागामाग। ----दे० (ध.११/२७/११)

भ. जधन्य उत्ऋष्ट क्षेत्रोंमें रियति जीवोंका ओध व आदेशमे भागामाग । --दे० (घ ३२/१६)।

- ६. २३ वर्गणाओमें परमाणुओंका भागासाग । ---दे० ( ध १४/१६०-१६३ )
- पोच शरीरोंके जवन्य उत्कृष्ट व उभय स्थितिमें स्थित जीवोंके
   निषेकोंका भागाभाग ( --- दे० ( प ख १४ सू ३३१-३३१/३७० ) ।
- ८. आठों कर्मोंको मूलोत्तर प्रकृतियोंके प्रकृति रूप मेवोंकी, समय प्रबद्धार्थता व क्षेत्र मयासकी अपेक्षा प्रमाणका पररपर भागामाग । —दे० ( ष. खं १२/१ मू १ २१/४०१ )।

For Private & Personal Use Only

२१६

मागहार --- १. दे० सक्रमण/१/२, २, भागाहार सम्बन्धी प्रक्रिया। -- दे० गणित/11/१/६।

भाग्य-नियति/३।

भाग्यपुर — वर्तमान हैदराबाद ( दवकन ) (म. पु./प्र ४०/प० पन्नाखाल ) ।

भाजक--Divisor ( ध. ४/प्र. २९ )। ---( दे० गणित/11/१/६)।

## भाजनांग कल्पवृक्ष—<sub>दे० वृक्ष/१ ।</sub>

# भाटक जीविका— दे० सावद्य/१।

- भाद्रवन सिंहनि किक्कडित वत निम्न अस्तारके अनुसार एक बुद्धि क्रमसे १-१३ तक उपवास करना, फिर एक हानि क्रमसे १३ से १ तक उपवास करना। बोचके सर्व स्थानोमें एकाशना या पारणा करना । प्रस्तार - १, २, ३, ४, ६, ७, ९, १, १०, ११, १२, १३, १३, १२, ११, १०, १ ८, ७, ६, ४, ३, २, १ - १७६। नमस्कार मन्त्र-का त्रिकाल जाप करे / ( वतविधान सं. /पृ. ६८ )।
- भानु कृष्णका सरयभामा रानीसे पुत्र था (ह पु./४४/१) अन्तमे दोशा धारणकर मुनि हो गया था (ह, पु./६१/३१)।
- मानुकीर्ति----नन्दी सबके देशीय गणको गुर्वावलीके अनुसार आप गण्ड त्रिमुक्तदेव के शिष्य थे। समय----वि. १२१४--१२३९ (ई १९४८--११८२), (ध. २/प्र. ४/ H.L. Jam) दे० इतिहास/ ७/ ४।
- भागुगुम मगध देशको राज्य व शावली (दे० इतिहास) के अनु-सार यह गुप्तवंशका छठा व अन्तिम राजा था। इसको हुण राजा तोरमाण व मिहिरकुलने ई० ५०० व ५०७ मे परास्त करके गुप्तव शका तिनाश कर दिया। समय-ई० ४६०-५०७ दे० (इतिहास/३/४)।
- भानुनंदि नन्दिसघ अलात्कारगणकी गुर्वावलीके अनुसार आप नेमिचन्द्र नं०१के शिष्य और सिंहनन्दिन० १के गुरु थे।

समय — विक्रम शक स. ४=७-१०= (ई० ४१४-५८६) — दे० इतिहास/७/२ ।

भाषुमती-दुर्माधनको परनी ( पा, पु./१०/१०८ )।

- भानुरिंग्त्र माखवा (मगध) देशके राज्यवंशने अग्निनिन्नके स्थानपर श्वेताम्बर आम्नायमें भानुभिन्न नाम जिया जाता है अत; अग्निमित्रका हो अपरनाम भानुमित्र है। -- दे० अग्निमित्र।
- भामंडल प पु,/सर्ग/श्लोक सीताका भाई था (२६/१२१) पूर्व वैरसे किसी देवने जन्म चेते ही इसको चुराकर (२६/१२१) आकाश-से नीचे गिरा दिया (२६/१२१)। बीचमें ही किसी विद्याधरने पकड लिया और इसका पोषण किया (२६/१३२)। युवा हीनेपर नहन सोतापर मुग्ध हो गया (२८/२२२) परन्तु जाति स्मरण होने-पर अत्यन्त पश्वात्ताप किया (३०३२)। अन्तमें वज्रपातके गिरने-से मर गया (१९१/१२)।

- भारद्वाज---- १. एक ब्राह्मण पुत्र (म. पु./७४/७६) यह वर्धमान भग-वात्त्रका दूरवर्ती पूर्वभव है--दे० वर्धमान । २. भरतक्षेत्र उत्तर आर्य खण्डका एक देश--दे० मनुष्य/४ ।
- भारामरुळ-----१, नामौरका राजा। कोटघधीशघनकुवेर इसकी जपाधि थो। समय---इ. श. १६ (हि जै सा. इ./३६ कामता)। २. परशुरामके पुत्र थे। पहले फरूखाबाद और पीछे भिण्ड रहे थे। ये वास्तवमें एक कवि नहीं अपितु सुकवन्द थे। इन्होंने सोमकीर्तिके संस्कृत चारुदत्त चरित्रके आधारपर हिन्दी चौपाई दोहा छन्दमें चारुदत्त चरित्र रचा, इसके अतिरिक्त शील कथा, दर्शनकथा, निशिभोजन कथा भी रची। समय---वि, १८१३। हि. जै सा. इ./ २१९ कामता), (चारुदत्त चरित्र/प्र./परमेष्ठीदास)।

भार्गव----भरत क्षेत्र पूर्व आर्य खण्डका एक देश---दे० मनुष्य/४।

भागवायाँको वंदा परम्परा—भागव धनुविद्याके प्रसिद्ध आचार्य थे। जिनकी शिष्य परम्परामें कौरवों और पाण्डवोके गुरु होणाचार्य हुए थे। उन भागवाचार्यकी शिष्यपरम्परा निम्न प्रकार है।-इनका प्रथम शिष्य आत्रेय था। फिर क्रमसे कौथुमि-अमरा-वर्त-सित-यामदेत्र-कथिष्टल-जगरस्थामा, सरवर-शरासन-रावज-विद्रावण और विद्रावणका पुत्र द्रोणाचार्य था। जो समस्त भागव वंशियोके द्वारा वन्दित था। उसका पुत्र अश्वरथामा था। (ह पु./ ४६/४३-४८)।

**वि** चेतन व अचेतन सभी द्रव्यके अनेको स्वभाव है। वे सब उसके भाव वहलाते हैं। जीव द्रव्यको अपेक्षा उनके पाँच भाव है औदयिक, औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक। कर्मोंके उदयसे होनेवाले रागादि भाव औदयिक । उनके उपशमसे होनेवाले सम्यक्त व चारित्र औपशमिक है। उनके क्षयसे होनेवाले केवसज्जानादि क्षायिक है। उनके क्षयोपशमसे होनेवाले मतिज्ञानादि क्षायोपशमिक है। अगैर कर्मोंके उदय आदिसे निरपेक्ष चेतन्यत्व आदि भाव पारिणामिक है। एक जीवमें एक समयमें भिन्न-भिन्न गुणोंकी अपेक्षा भिन्न-भिन्न गुणस्थानोंमें यथायोग्य भाव पाये जाने सम्भव है, जिनके संयोगो भगोंको सन्निपातिक भाव कहते हैं। पुद्रगल द्रव्योमें केवल एक पारिणामिक भाव ही सम्भव है।

9 भेद व कक्षण ۶ भाव सामान्यका लक्षण — १. निरुक्ति अर्थ २ गुणपर्यायके अर्थमें। \* भावका अर्थ वर्त्तमान पर्यायसे अलक्षित द्रव्य -- दे० निक्षेप/७/१। ३ कर्मोदय सापेक्ष जीव परिणामके अर्थ में। ४. चित्तविकारके अर्थमें । ४. शुद्धभावके अर्थमें । ६ नवपदार्थके अर्थमें। भावोंके भेद--१ भाव सामान्यको अपेक्षा; 2 २. निक्षेपोकी अपेशा, ३ कालकी अपेक्षा; ४ जीवभाव-की अपेक्षा। औपशमिक, क्षायिक व ओदयिक भाव निर्देश \* ---दे० उपशम, क्षय, उदय ।

| *        | पारिणामिक, क्षायोपशमिक व सान्निपातिक माव<br>निर्देश-दे० वह वह नाम ।                                 |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *        | प्रतिबन्ध्य मतिबन्धक, सहानवस्था, बध्ययातक आदि<br>भाव निर्देष । दे० विरोध ।                          |
| *        | व्याप्य-व्यापक, निमित्त-नैमित्तिक, आधार आधेय,<br>भाव्य भावक, ग्राह्य-ग्राहक, तादात्म्य, संक्लेष आदि |
|          | भाव निर्देश-दे० संबन्ध ।                                                                            |
| *        | शुद्ध-अशुद्ध व शुभादि भाव—दे० उपयोग/II ।                                                            |
| ą        | स्व-पर भावका छन्नण ।                                                                                |
| ¥        | निक्षेप रूप भेदोंके लक्षण।                                                                          |
| *        | काल व भावमें अन्तर—दे० चतुष्टय ।                                                                    |
|          |                                                                                                     |
| 2        | पंच माव निर्देश                                                                                     |
| १        | द्रव्यको ही भाव कैसे कह सकते है।                                                                    |
| २        | भावोंका आधार क्या है ।                                                                              |
| *        | पंच मार्वोमें कथचित् आगम व अध्यात्म ५द्धति<br>—दे० पद्धति ।                                         |
| ३        | पंच माव कथचित् जीवके स्वतत्त्व है।                                                                  |
| ۲        | सभी भाव कथचित् पारिणामिक है ।                                                                       |
| *        | सामान्य गुण द्रव्यके पारिणामिक माव है<br>—दे० गुण/२/११ ।                                            |
| ৸        | छहों द्रव्योंमें पत्त्र भावोंका यथायोग्य सत्त्व ।                                                   |
| ६        | पॉचों मावोकी उत्पात्तमें निमित्त ।                                                                  |
| છ        | पोच भावोंका कार्य व फल ।                                                                            |
| 6        | सारणीमें भयुक्त सकेत सूची ।                                                                         |
| ९        | पंच भावोंके स्वामित्वको ओघ प्ररूपणा ।                                                               |
| 20       | पंच भावांके स्वामित्वकी आदेश मरूपणा ।                                                               |
| ११       | भावोंके सत्त्व स्थानीकी अंध प्ररूपणा ।                                                              |
| १२       | अन्य विषयों सम्बन्धी सूचीपत्र ।                                                                     |
| 3        | भाव-अमाव शक्तियाँ                                                                                   |
| *        | भावकी अपेक्षा वस्तुमें विधि निषेव-दे० सक्षभगो/१।                                                    |
| *        | जैन दर्शनमे वस्तुके कथचित् भावामात्रज्ञी सिद्धि<br>—दे० उत्पाद,व्यय धौव्य०,/७                       |
| 8        | आत्माकी मावामाव आदि शक्तियोके छक्षण ।                                                               |
| <b>२</b> | भाववती शक्तिके लक्षण ।                                                                              |
| *        | भाववान् त्र कियावान् द्रव्योका विभाग                                                                |
| *        | —दे० द्रव्य/३/३ ।<br>अभाव भी वस्तुका धर्म है—( दे० सप्नभगी/४ ) ।                                    |

१. भेद व लक्षण

१. नाव सामान्यका लक्षण

एक ग्रह है---दे० ग्रह ।

१. निरुक्ति अर्थ

- रा वा /१/१/२९/१ भवन भवतीति वा भावर । = होना मात्र सा. जो होता है सो भाव है ।
- ध. १/१,७,१/१८४/१० भवनं भावः, भूतिर्वा भाव इति भावसद्दरस विउप्पति । = 'भवनं भावः' अथवा 'भूतिर्वा भाव ' इस प्रकार भाव शब्दकी ब्युत्पत्ति है ।
  - २ गुणपर्यायके अर्थमें
- सि, वि./टी /४/११/२१९/११ सहकारिसंनिधौ च स्वत कथं चित्प्रवृत्ति-रेव भावसक्षणस् । = विसदश कार्यकी उत्पत्तिमें जो सहकारिकारण होता है, उसकी सन्निधिमें स्वत ही द्रव्य कथंचित उत्तराकार रूपसे जो परिणमन करता है, वही भावका लक्षण है।
- ध. १/१.१.८/गा १०३/१५६ भावो खछ परिणामो । = पदार्थोंके परिणाम-को भाव कहते है । ( पं. ध./उ २६ ) ।
- ध. १/१.१.७/१५६/६ कम्म-कम्मोदय-पद्धवणाहि विणा...छ-वट्टि-हाणि-हिंप-भावसंखमतरेण भाववण्णणणुदवत्तीदो वा। = कर्म और कर्मोदयके निरूपणके बिना अथवा षट्गुण हानि व वृद्धिमें स्थित भावकी संख्याके बिना भाव प्ररूपणाका वर्णन नहीं हो सकता।
- ध. ५/१,७.१/१९७/१ भावो णाम इव्वपरिणामो । ⇒द्रव्यके परिणामको भाव कहते हैं। अथवा पूर्वापर कोटिसे व्यतिरिक्त वर्तमान पर्यायसे उपलक्षित द्रव्यको भाव कहते हैं। दे० निक्षेप/७/१) (ध. १/४,१,३/ ४३/४)।
- प्र. सा /त. प्र./१२६ परिणाममात्रलक्षणो भाव ।=भावका लक्षण परिणाम मात्र है । ( स. सा /ता. व /१२६/१९७/१) ।
- त अनु./१०० भाव स्याइगुण-पर्ययौ ।१००। चगुण तथा पर्याय दोनों भाव रूप है ।
- गो जो./जो प्र /१६५/३९१/६ भाव' चित्परिणाम ।--चेतनके परिणाम-को भाव कहते है ।
- पं ध./पू /२७१,४७१ भाव परिणाम किल स चैव तत्त्वस्वरूपनिष्पत्ति । अथवा शक्तिसमूहो यदि वा सर्वस्वसार स्यात ।२७१। भाव परिणाम-मय शक्तिविशेषोऽथवा स्वभाव स्यात् । प्रकृति स्वरूपमार्च लक्षण-मिह गुणश्च धर्मश्च ।४७१। = निश्चयसे परिणाम भाव है, और वह तत्त्वके स्वरूपकी प्राप्ति हो पडता है । अथवा गुणसमुदायका नाम भाव है अथवा सम्पूर्ण द्व्यके निजसारका नाम भाव है ।२७१। भाव परि-णाममय होता है अथवा शक्ति विशेष स्वभाव प्रकृति स्वरूपमात्र आत्मभूत लक्षण गुण और धर्म भी भाव कहलाता है ।४७१।
  - ३. कर्मोंदय सापेक्ष जीव परिणामके अर्थमें
- स. सि /१/८/२१/९ भाव औपरामिकादिलक्षण । = भावसे औपरामिका-दि भावोका ग्रहण किया गया है। (रा. वा./१/९/४२/१७)।
- पं. का./त प /१४० भाव खरवत्र विवक्षित कमधितचैतन्यस्य क्रमप्रवर्त-मानज्ञप्तिजियारूप ।=यहाँ जो भाव विवक्षित है वह कमधित चैतन्यकी कमानुसार प्रवर्तती इप्तिक्रिया रूप है।
  - ४ चित्तविकारके अर्थमें
- प प्र/टी./१/१२१/१११/म भावश्चित्तोत्थ उच्छतो ।=भाव अर्थात्त चित्तका विवार ।

Jain Education International

মাৰ

५. इाद्ध भावके अर्थमें

- द. सं./टी /३६/१४०/१३ निर्विकारपरमचैतन्यचिच्चमस्कारानुभूतिस-जातसहजानन्दस्वभावसुखामृतरसास्वादरूपो भाव इत्याध्याहार । - निर्विकार परम चैतन्य चिद्र चमस्कारके अनुभवसे उत्पन्न सहज-आनन्द स्वभाव सुखामृतके आस्वाद रूप, यह भाव झब्दका अध्या-हार किया गया है।
- प्र, सा./ता. चृ /११४/१६१/१४ शुद्धचैतन्यं भाव'। ⇒शुद्ध चैतन्य शुद्ध भाव है।

६. नव पदार्थके अर्थमें

पं. का./त. प्र /१०७ भावाः खलु कालकलितपञ्चास्तिकायविकल्परूपा नव पदार्थाः ।== काल सहित पचास्तिकायके भेदरूप नवपदार्थ वे वास्तवर्मे भाव है ।

## २. मार्वोंके भेद

१. भाव सामान्यके मेद

- रा, वा./४/९२/२१/४९१/१६ द्रव्यस्य हि भावो द्विविध<sup>,</sup> परिस्पन्दात्मक<sup>,</sup> अपरिस्पन्दारमकरच ।≕द्रव्यका भाव दो प्रकारका है—परिस्पन्दारमक और अपरिस्पन्दात्मक । ( रा. वा /६/६/</४१४/१४ ) ।
- रा, वा. हिं/४ चूलिका./पृ. ३१८ ऐसे भाव छह प्रकारका है। जन्म-अस्तित्व-निवृत्ति-वृद्धि-अपक्षय और विनाश।

२. निक्षेपंकी अपेक्षा

नोट--नाम स्थापनादि भेद--दे० निक्षेप/१।

- ध• ४/१,७,१/१<sup>2</sup>४/७ तब्बदिरित्त णोआगमदब्बभावो तिबिहो सचित्ता-चित्त-मिस्सभेएण । •णोआगमभावभावो प चबिहं = नो आगमहब्य भावनिक्षेप, सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारका है । .. नो आगम भावनिक्षेप पाँच प्रकार है । ( दे० अगला शोषक )
  - ३. कालकी अपेक्षा
- ध. ४/१,७,१/१८८/४ अणादिओ अपज्जवसिंदो जहा-अभव्याणमसिंद्धदा, धम्मस्थिअस्स गमणहेदुत्तं, अधम्मस्थिअस्सठिदिटेउत्त, आगासस्स ओगाहणलवस्तणत्तं, कालदव्वस्स परिणामहेदुत्तमित्त्वादि । अणादिओ सपज्जवसिंदो जहा-भव्वस्स असिद्धदा भव्वन्त मिरुछत्तमसंजदो इच्चादि । सादिओ अपज्जवसिंदो जहा-केवलणाण केवलदंसणमि-च्चादि । सादिओ अपज्जवसिंदो जहा-सम्मत्तसंजमपच्छायदाण मिच्छत्तासंजमा डच्चादि=१, भाव अनादि निधन है । जेमे-अभव्य जीवोके असिद्धता, धर्मास्तिकायके गमनहेतुता, अधर्मास्ति-कायके स्थितिहेतुता, आकाश द्रव्यके अवगाहना स्वरूपता, और कालके परिणमन हेतुता आदि । २. अनादि सान्तभाव जैसे-भव्य जीवकी असिद्धता, भव्यत्व, मिथ्यात्व, अस्यम इत्यादि । ३. सादि अनन्तमात्र - जैसे - केवलज्ञान, केवलदर्शन इत्यादि । ४ सादि सान्त भाव, जैसे सम्यवत्व और सयम धारण कर पीछे आये हुए जीवोके मिथ्यात्व असंयम आदि ।

४. जीव भावकी अपेक्षा

पं.का./मू. ५६ उदयेण उदसमेग य खयेग दुहि मिस्सिदेहि परिणामे जुत्ताते जीवगुणा ।६६। ≕ उदयमे. उपशमसे. क्षयसे. क्षयोपशमसे और परिणामसे युक्त ऐसे (पॉच) जीव गुण (जीवके परिणाम) है। (त, सू /२/१) (घ ६/१,७,९/गा ६) ६८७) (घ. ६/१,७,१/९८४/ १३: १८८/६) (त. सा./२/३) (गो. क./मु /८१३/६८७) (पं. घ./ उ./१६६८-१६६१)।

रा, वा /२/७/२१/११४/१ आर्थे सानिपातिकभाव उक्त ।=आर्थमे एक सान्निपातिक भाव भी कहा गया है।

#### **१. स्व पर** मावका छक्षण

रा- वा /हि /१/७/६७२ मिथ्यादर्शनादिक अपने भाव (पर्याय) सो स्वभाव है। ज्ञानावरणादि कर्मका रस सो पर भाव है।

## ४, निक्षेप रूप भेदोंका रूक्षण

ध ५/१,७,१/१८४/९ तस्य सचित्तो जीवदव्दं । अचित्तो पोग्गल-धम्मा-धम्म-कालागासदव्वाणि । पोग्गल-जीव दव्वाणं सजोगो कधचिज्ज-च्चंतरत्तमावण्णो णोआगममिस्सदव्वभावो णाम । = जीव द्रव्य सचित्त भाव है । पुद्रगल, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल और आकाश द्रव्य अचित्तभाव है । कथचित् जात्यन्तर भावको प्राप्न पुद्रगल और जीव द्रव्योका सयोग नोआगममिश्रद्रव्य भावनिक्षेप है ।

# २. पंचभाव निर्देश

# 9. द्रव्यको ही माव कैसे कह सकते हैं

ध, १/१,७,१/१८४/९ द्रधं दव्यस्स भावव्यवएसो। ण, भवन भावः, भूतिर्वा भाव इति भावसहस्स विउप्पत्ति अवस्त्रत्रणादो। = प्रश्न – द्रव्यके 'भाव' ऐसा व्यपदेश कैसे हो सकता है। उत्तर-नहीं, क्योंकि, 'भवनं भाव ' अथवा 'भूतिर्वा भाव ' इस प्रकार भाव शब्द-की व्युत्पत्तिके अवलम्बनसे द्रव्यके भी 'भाव' ऐसा व्यपदेश बन जाता है।

## २. मावोंका आधार क्या है

ध. k/१.७/१/१९८८/४ कत्थ भावो, दब्बम्हि चेव, गुणिव्वदिरेगेण गुणा-णमसभवा। =प्रश्च-भाव कहॉपर होता है, अर्थात भावका अधि-करण क्या है। उत्तर-भाव द्रव्यमे ही होता है, क्योकि गुणीके विना गुणोका रहना असम्भव है।

## ३. पंचमावका कथंचित् जीवके स्वतत्व है

- त. सु./२/१ जोवस्य स्वतत्त्वम् ।१। (स्वो भावोऽसाभारणो धर्म. रा. वा )। ज्यी पॉचो भाव जीवके स्वतत्त्व है। (स्वभाव) अर्थात् जीवके असाधारण धर्म (गुण) है। (त सा /२/२)।
- रा. वा./१/२/१०/२०/२ स्यादेतत- सम्यवत्वकर्मपुद्रगलाभिधायिध्वेऽध्य-ढोष इति, तन्न; कि कारणम् । मौक्षकारणस्वेन स्वपरिणामस्य विव-क्षितत्वात्त । औपशमिकादिसम्यग्दर्शनमाश्मपरिणामत्वात् मौक्ष-कारणत्वेन विवक्ष्यते न च सम्यक्ष्त्वकर्मपर्याय., णौद्रगलिकत्वेऽस्य परपर्यायत्वात् । अप्रत-सम्यक्ष्त्व नामकी कर्मप्रकृतिका निर्देश होनेके कारण सम्यक्ष्व नामका गुणभी कर्म पुद्रगलरूप हो जावे । इसमें कोई दोध नही है । उत्तर- नहीं, क्योंकि, अपने आत्माके परिणाम ही मौक्षके कारणरूपसे विवक्षित किये गये है । औप-शमिकादि सम्यग्दर्शन भी सीधे आत्मपरिणामस्वरूप होनेसे ही मोक्षके कारणरूपसे विवक्षित किये गये है, सम्यक्ष्य नामकी कर्म-पर्याय नही, क्योंकि वह तो पौद्रगलिक है ।
- पं, का./मू /४६ ते जीवगुणा बहुसु य अत्थेसु विच्छिण्णा ११ = ऐसे (पॉच) जीवगुण (जीवके भाव) है। उनका अनेक प्रकारसे कथन किया गया है। (घ १/.९.१/८/६०/७)।

For Private & Personal Use Only

#### 8. सभी माव कथंचित् पारिणामिक है

- दे० सासादन/ १/६ सभी भावोंके परिणामिकपनेका असग आता है तो आने दो, कोई दोष नहीं है।
- ध. k/१,=,१/२४२/१ केणप्पावहुअं । पारिणामिएण भावेण । = अल्प-बहुरव पारिणामिक भावसे होता है ।
- क. पा १/१.१३-१४/§२९४/३१६/६ ओदइएण भावेण कसाओ। एद गेगमादिचउण्ह णयाण। तिण्ह सद्दणयाणं पारिणामिएण भावेण कसाओ, कारणेण विणा कज्जुत्पत्तीदो। =कषाय औदधिक भावसे होती है। यह नैगमादि चार नयोकी अपेक्षा सममतना चाहिए। राज्दादि तीनों नयोकी अपेक्षा तो कषाय पारिगामिक भावसे होती है, क्योंकि इन नयोको दृष्टिमें कारणके जिना कार्योकी उत्पत्ति होती है।

#### ५. छहों द्रव्योंमें पंचभावोंका यथायोग्य सरव

ध. १/१.७.१/१८६/७ जीवेसु प चभावाणमुवलंभा । ण च सेसदव्वेसु पच भावा अस्थि, पोग्गलदव्वेसु ओदहयपारिणामियार्ण दोण्ह चेन भावाणमुवलंभा, धम्माधम्मकालागासदव्वेसु एक्क्स्स पारिणामिय-भावस्सेबुवलंभा। ≕जीवोमें पाँचो भाव पाये जाते हैं किन्तु शेष द्रव्योमे तो पाँच भाव नही है, क्यांकि, पुदुगल द्रव्योमें औदयिक और पारिणामिक, इन दोनों ही भावोकी उपलव्धि होती है, और धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाश और काल द्रव्योमे केवल एक पारिणामिक भाव ही पाया जाता है। (ज्ञा./६/४१)।

## ६. पाँचों मार्चोकी डत्पत्तिमें निमित्त

ध. १/१,७,१/१९१/१ केण भावो। कम्माणमुदएण खयणखओवसमेण कम्माणमुवसमेण सभावदो वा। तथ्थ जीवदव्वस्स भावा उत्तपच-कारणहितो होति। पोग्गलदव्वभावा पुण कम्मोदएण विस्सासादो वा उप्पउजति। सेसाण चदुण्हं दव्वाणं भावा सहावदी उप्पउजंति। प्रधन-भाव किससे होता है. अर्थात् भावका साधन क्या है। उत्तर-भाव कर्मके उदयसे, क्षयते, क्षयोपशमसे, कर्मोके उपशमसे, अथवा स्वभावसे होता है। उनमेंसे जीव द्रव्यके भाव उक्त पॉचो ही कारणोसे होते है, किन्तु पुद्धगल द्रव्यके भाव कर्मोंके उद्यसे अथवा स्वभावसे उत्पन्न होते है। रोष चार द्रव्योके भाव स्वभावसे ही उत्पन्न होते है।

## ७. पाँच मावोंका कार्य व फल

स. सा./मू. व टी./१७१ जह्या दु जहण्गादो णाणगुणादो पुणोचि परिण-मदि । अण्णत्त णाणगुणो तेण दु सो वधगो भणिदो ।१७१। स सु स्थाख्यातचारित्रावस्थाया अधस्तादगश्प्रभाविरागसद्धावात् वन्धहेतु-रेस स्यात् । = क्योकि ज्ञानगुण जधन्य ज्ञानगुणके कारण फिरसे भी अन्यरूपसे परिणमन करता है, उसलिए वह कर्मोंका बन्धक कहा गया है ।१७१। वह (ज्ञान गुणका जघन्य भावसे परिणमन) यथा-ख्यात चरित्र अवस्थाके नीचे अवश्यम्भावी रागका सद्भाव होनेसे बन्धका कारण ही है ।

ध ७/२,१,७/गा.३/१ ओदइया वंधयरा उवसम-खय मिस्सया य मोक्ख-यरा । भावो दु पारिणामिओ करणोभयवज्जियो हो हि ।३। = औद-यिक भाव जन्ध करनेवाले है, औपशमिक, क्षायिक और क्षायोप-शमिक भाव मोक्षके कारण है, तथा पारिणामिक भाव जन्ध और मोक्ष दोनोके कारणसे रहित हैं ।३।

#### ८. सारणीमें प्रयुक्त संकेत सूची

| থা৹                | आहारक       | प०     | पर्याप्त  |
|--------------------|-------------|--------|-----------|
| और॰                | औद यिक      | पारि०  | पारिणामिक |
| औ্र∎৹              | औदारिक      | पु०    | पुरुष वेद |
| औप०                | औपदामिक     | मनु०   | मनुष्य    |
| क्षयो०             | क्षयोपशमिक  | मि०    | मिश्र     |
| ধাৎ                | क्षायिक     | वै कि० | ৰ ক্লিয়ক |
| मपुं ०             | नपुंसक वेद  | सम्य०  | सम्यक्    |
| प <sup>*</sup> चे० | प चेन्द्रिय | सामा०  | सामान्य   |

## पंच मार्वोके स्वामिखकी ओघ प्ररूपणा

(ष. स्त ५/१,७/सू, २-६/१९४-२०४), (रा. वा /१/१/१२-२४/५==-५१०), (गो. जी /मू-/११-१४)।

| प्रमाण<br>सू./पृ. | मार्गजा                                                  | मूल<br>भाव             | अपेक्षा                                                                            |
|-------------------|----------------------------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 2/858             | <b>দি</b> থ্যারছি                                        | औद०<br>पारि०           | मिथ्यारवकी मुख्यता<br>दर्शन मोहको मुख्यता                                          |
| ३/११६<br>४/१९८    | सासादन<br>मिश्र                                          | भारू<br>क्षयो०         | श्रद्धानां शकी प्रगटताकी                                                           |
| <i>५</i> /९११     | असंयत सम्य०                                              | औप क्षा<br>क्षयो०      | अपेक्षा<br>दर्शनमोहको मुख्यता                                                      |
| दै/२०१            | •                                                        | ्र समाउ<br>औद०         | असंयम (चारित्र मोह) की<br>गणगण                                                     |
| ७/२०१             | संयतासयत                                                 | क्षयो०                 | सुरुयता<br>चारित्र मोह (संयमासंगम)<br>की मुख्यता                                   |
| ⊏/२०४             | प्रमत्त संयत                                             | 79                     | ग छल्पता<br>•• ,, (संयम) ,, ,,                                                     |
| 77<br>14          | अप्रमत्त सयत<br>{ अपूर्वकरण-सूक्ष्म<br>साम्पराग्र उपशामक | औष०                    | '''''''''''''''''''''''''''''''''''''                                              |
| 8/20k             | े द-१० (क्षपक)<br>उपशान्त क्षाय<br>क्षीण क्षाय           | क्षा०<br>औ प०<br>श्रा० | एक देश क्षय व भावि उपचार<br>उपदाम चारित्रकी मुरू्यता<br>क्षायिक चारित्रकी मुरू्यता |
|                   | संयोगी व अयोग                                            | ধা৽                    | सर्वधातियोंका क्षय                                                                 |

## १०, पंच मार्वीके स्वामिस्वकी आदेश प्ररूपणा

|                  | », पंच भावोंके<br>«, ४/१,७/स, ४- |                  | -                     | <b>ा प्ररूपण।</b><br>खं. ७/२,१/सू. ४-ह१/          | प्रमाण<br>ष,/ख | मार्गणा                     | गुण<br>स्थान     | म्रूल<br>भाव    | का्रण                                                                |
|------------------|----------------------------------|------------------|-----------------------|---------------------------------------------------|----------------|-----------------------------|------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------|
|                  | -११३); (ध. १/४,।                 |                  |                       |                                                   | पु/सू.         | i<br>                       | []               |                 |                                                                      |
| प्रमाण           | 1                                |                  | -<br>                 |                                                   | x/२६           |                             | असंयत            | <b>औ</b> द०     |                                                                      |
| ष.ख./<br>पु./सू. | मार्गेणा                         | गुण<br>स्थान     | मूल<br>भाव            | कारण                                              | <u></u> */२७   | सौधर्म<br>उपरिम<br>यैवेयक   | ś−8              | ओघवत्           | ओघवत्                                                                |
| १. गरि           | तेमार्गणा                        |                  |                       |                                                   |                | अनुदिश                      |                  |                 |                                                                      |
| ৩/২              | १, नरकगति सा                     |                  | औद०                   | नरकगति उदयकी<br>मुख्यता                           | <u>५</u> /२⊏   | ् सर्वार्थ सि०              | ४                | औष॰ ধ্ৰা॰       | द्वित्तीयोपशम सम्य-                                                  |
| ४/१०<br>४/११     | 24                               | १<br>२           | ,,<br>पारि₀           | मिण्याःवकी मुख्यता<br>ओधवत्                       | ५/२१           |                             | असंयत            | क्षयो०<br>औद०   | क्त्वापैक्षया<br>ओघवत्त                                              |
| x/22<br>\$/22    | **                               | ३                | क्षा २०               | 1, T                                              |                |                             |                  |                 |                                                                      |
| 4/83             | 19                               | 8                | <b>अौ</b> प० क्षा०    |                                                   | २. इन्         | द्रय मार्गणा                |                  |                 |                                                                      |
| k/88             |                                  | **               | क्षयो०<br>औद०         | 1,                                                | 5/8k           | १-४ इन्द्रिय सा             |                  | क्षयो०          | । स्व स्व इन्द्रिय (मति-<br>) ज्ञानावरण) की अपेक्षा                  |
| 4/24             | प्रथम पृथिवी                     | १-४              | सा <b>मा</b> न्यवत्त् | सामान्यवत्                                        | 4/30           | <b>ेचेन्द्रिय पर्या</b> ग्न | १–१४             | <b>ओ</b> धवत्त् | ओघवस्                                                                |
| \$/ <b>?</b> \$  | २७ ,,                            | १-३              |                       |                                                   |                | शेष सर्व तियंच              | ۶ (              | औद०             | मिथ्यारवापेक्षया                                                     |
| <u>५</u> /१७     | **                               | 8                | औप. क्षयो.            | क्षायिक सम्यग्द्रष्टि<br>प्रथम दृथिनीसे ऊपर       | ৩/१৩           | अनिन्द्रिय<br>•             |                  | ধা৹             | सर्व ज्ञानावरणका क्षय                                                |
|                  |                                  | }                |                       | नहीं जाता। बहाँ क्षा०                             |                | य मार्गणा                   |                  |                 | -                                                                    |
| 4/8=             |                                  | असंयत            | औद०                   | सम्यग् नहीं उपजता ।                               |                | पृथिवी त्रस                 |                  | औद०             | ु उस उस नामकर्मका                                                    |
| ό/ο              | २. तिर्यंच सा                    | VI (F -1 (I      | औद०                   | तियँचगतिके उदयकी                                  | २१             | पर्यन्त सा०                 |                  |                 | उदय                                                                  |
| 4/28             | पंचे सा व                        | R-4              | ओघनत                  | मुर्ल्य <b>तः</b><br>ओघवत्                        |                | स्थावर                      | 8                | औद <b>०</b>     | मिथ्यारव अपेक्षा                                                     |
|                  | पचे० प०                          |                  |                       | 910 4 F Q                                         | ২/২৪<br>৩/২१   | त्रस व त्रस प०<br>अकामिक    | १–१४             | ) ओघवत्<br>सा०  | ओघवत्<br>नामकर्मका सर्वथा क्षय                                       |
| 4/92             | योनिमति प०                       | १,२.३.४          | , 11                  | ۰,                                                | -147           | · 9174119590                |                  | 1 6114          | 1 - 21 1                                                             |
| <u>k</u> /२०     | •,•                              | 8                | औप क्षयो              | बद्धायुष्क क्षायिक सम्य०<br>वहाँ उत्पन्न नही होता |                | ग मार्गणा                   |                  | _               |                                                                      |
|                  |                                  |                  |                       | और वहाँ नया क्षा०<br>सम्य० नही उपजता।             | ৩/২২           | मन वच० काय<br>सा०           |                  | ) क्षयो ०       | ) वीर्यान्तराय) इन्द्रिय व<br>  नोइन्द्रियावरणका क्षयो               |
| x/R8             |                                  | असंयत            | औद०                   |                                                   |                |                             |                  |                 | पशम मुख्य                                                            |
| 3/0              | ३. मनुष्य सा०                    | 1                | औद०                   | मनुष्यगतिके उदयकी<br>मुरूयता                      | ৾৽৻ঽৼ          | अयोगो सा०                   |                  | ধাণ             | शरीरादि नामकर्मका<br>निर्म्नलक्षय                                    |
| <u>३</u> /२२     | सामा० मनु०<br>५० मनुष्यणी        | 8-68             | अोघनत्                | अोववत्                                            | १/३२           | ३ मन १वचन<br>काय औदा०       | १-१४             | ओघवत्त्         | ।<br>এটাঘৰন্য<br>।                                                   |
| ७/११             | ४, देव सा०                       |                  | औद०                   | देवगत्तिके उदयकी                                  | \$/\$3         | औदा० मिश्र                  | <b>१-</b> २      | ,1              |                                                                      |
| 100              |                                  |                  |                       | मुख्यता                                           | ५/३४           |                             | 8                | क्षा॰ क्षयो॰    | प्रथमोपश्चममें मृत्युका<br>अभाव । द्वितीयो०मुख्य                     |
| ४/२३<br>४/२४     | आदेश सामाच्य<br>( भवनत्रिक       | ∮ १−४<br>  १,२,३ | ) ओघवत<br>            | ओधवत्<br>',                                       | 4/2k           | 39                          | असयत             | औद०             | अमाव । दिराखरण्मुरूय<br>औदा० मिश्रमें नहीं<br>बैकि० मिश्रमें जाता है |
|                  | 👌 देवदेवी                        |                  |                       |                                                   | k/85           | 1 -                         | १३               | প্রাত           | भाकण् । मध्रम् जात्व हि                                              |
|                  | े व सौधर्म                       |                  |                       |                                                   | 4/30           | वै कियक                     | <u>१२</u><br>१-४ | रू।<br>ओधवत्    | आधवत्                                                                |
|                  | ि ईशानदेवी                       | ļ                |                       |                                                   | 6/3=           | वैक्रि० मिश्र               | 8,2,8            | ओधवत्त्         | औ্বহাদিক भাৰ                                                         |
| <i>ध</i> /२६     |                                  | ષ્ટ              | औप, क्षयो.            | क्षा० सम्यक्रवीकी<br>उत्पत्तिका वहाँ              | 4/38           | গ্ৰাণ্ড আৰ্থ                | :<br>الج         | क्षयो •         | द्वितीयोपशमकी अपेक्षा<br>प्रमत्तसंयतापेक्षया                         |
|                  |                                  |                  |                       | अभाव है तथा नये                                   | kiko .         | मिध<br>कार्मण               | १,२४,            | ओघवत्           | ओघवत्                                                                |
|                  |                                  |                  |                       | क्षायिक सम्प्र० को<br>उत्पत्तिका अभाव             |                |                             | १३               |                 |                                                                      |
| <b>l</b> i       |                                  |                  |                       | ञ्ञा स्पन्धाः छ।+ध⊺ण                              | \$\$\\$        | 13                          | <i>\$</i> 8      | क्षा०           |                                                                      |

भाव

|                      |                                     |               |                              |                                              | 1                 |                                 |              |                                |                                              |
|----------------------|-------------------------------------|---------------|------------------------------|----------------------------------------------|-------------------|---------------------------------|--------------|--------------------------------|----------------------------------------------|
| प्रमाण<br>पु./सू.    | मार्गणा                             | गुण<br>स्थान  | मू <i>ख</i><br>भाव           | कारण                                         | प्रमाण<br>पु./सू. | मार्गणा                         | गुण<br>स्थान | मूल<br>भाव                     | कारण                                         |
| ષ. વેદ               | -<br>मार्गणा                        |               |                              |                                              | ९. दर्श           | नि सार्मणा                      |              |                                |                                              |
| 9/38                 | स्त्री पुनपु सा.                    | ]             | औद०                          | चारित्रमोह (वेद) उदय<br>मुल्य                | ৩/২৩              | चक्ष अचक्ष<br>अवधिसः०           |              | क्षयो०                         | स्व स्व देशघातीका<br>उदय                     |
| ७/३१                 | अवेदी सा०                           |               | औप० क्षा०                    |                                              | ৩/২৪<br>২/২६      | केवलदर्शन सा०                   | १-१२         | <b>क्षा</b> ०<br>ओघव <b>त्</b> | ्रदस<br>दर्शनावरणका निर्मुल क्षर<br>ओघवत्व   |
| 4/88                 |                                     | 38<br>89-3    | ओघवत्                        | आंधवत्<br>अधिवत्<br>"                        | <u> </u>          | अवधिदर्शन                       | ४-१२         | <b>1</b>                       | ગાવવલ<br>ગ                                   |
| •                    | _                                   | נ−נצו         | <b>د</b> و                   |                                              |                   |                                 | 1 8368I      | 1,                             | <u>†</u> 1                                   |
| ६. कष                | াৰ নাৰ্गাणা                         |               |                              |                                              | 1 50 6            | क्या मार्गणा                    |              |                                |                                              |
| ७/४१                 | चारों कषाय सा                       | ३१            | औद० ।                        | चारित्र मोहका उदय<br>मुख्य                   | ७/६१              | छहो लेश्या सा,                  |              | औद॰ ।                          | कषायोके तीव्रमन्द<br>अनुभागोका उदय           |
| ৩/৪३                 | अकषायी सा०                          | l             | औদ৹ স্না৹                    | ११ वेमे औप०, १२-१४<br>में क्षा (चा मोहापेका) | ७/६३<br>१/११      | अलेश्य सा०<br>कृष्ण, नील,       | १            | क्षा०<br>ओधनत्त्               | कषायोंका क्षय<br>अधेषवत्त                    |
| x/83                 | चारो कषाय                           | १-१०          | ओघवत्                        | अधिवत् ।                                     |                   | कापोत                           |              |                                |                                              |
| ¥188                 | अकषाय ।                             | ૧૧-૧૪         | ••                           | 77                                           | 4/देव<br>4/दे१    | i                               | १-७<br>१-९३  | 74                             | 13                                           |
| ও. জ্বান             | न मार्गणा                           |               |                              |                                              |                   | •                               | • • •        |                                | 17                                           |
| 9885                 | ল্লান ৰ <b>ও</b> ল্লান              | ļ             | क्षयो०                       | रव स्व ज्ञानावरणका                           | <i>₹₹.</i> ∓      | ाव्य मार्गणा                    |              |                                |                                              |
|                      | सा०                                 |               |                              | क्षयोपदाम<br>रेजननरराज्य स्व                 | ৩/ই২              | ) भव्य, अभव्य<br>सा०            |              | पारि०                          | ( सुगम                                       |
| 9/89                 | केवलज्ञान<br>चर्चि शज्ज शज्जान      | 9             | रुग०<br>ओघवत्त               | केवलज्ञानावरणका क्षय<br>ओधवत                 | ৩/६६              | ्न भव्यन                        |              | क्षांगिः                       |                                              |
| 2/82                 | मति श्रुत अज्ञान,<br>विभग           | <b>S-S</b>    | ରାଜ୍ୟସ<br>(                  |                                              | -144              | अभव्य                           |              |                                |                                              |
| 1/86                 |                                     | ४-१२          | 11                           | 1,                                           | ક્ષ/દર            | भव्य                            | १-१४         | ओधवत्त्                        | ओघबत                                         |
|                      | अवधिज्ञान                           |               | ·                            |                                              | <b>x/</b> ६३      | अभव्य                           | ļ            | पारि०                          | उदयादि निर्पेक्ष<br>(नर्जन्नीयन्य)           |
| 8180                 | मन पर्यय ज्ञान                      |               | **                           | 71                                           |                   |                                 |              | औ <b>द</b> ०                   | ्मार्गणापेक्षया)<br>गूणस्थानापेक्ष <b>या</b> |
| ¥/8= 1               | केवसज्ञान                           | १ <b>३१</b> ४ | 31                           | **                                           | , "               | 1 9 <del>.</del>                | I            | 0111                           | 3                                            |
| ८. संय               | म मार्गणा                           |               |                              |                                              | 1                 | म्यक्त मार्गणा                  |              |                                | 6                                            |
| 3810                 | सयम सा∘                             |               | औप० क्षा०                    | चारित्रमोहका उपशम<br>क्षय व क्षयोपशम         | ७/६१              | सम्यक्त्व सा०<br>               |              | िऔप० क्षा०<br>क्षयो०           | दर्शनमोहके उपशम,<br>शय, क्षयो० अपेक्षा       |
|                      | 2                                   |               | <b>श्</b> यो०                | मुरूप                                        |                   |                                 |              | 977.0                          |                                              |
| "                    |                                     | सामान्य       | <b>,</b> ,                   | 71                                           | १७१७<br>१७/७३     | क्षायिक सामान्य<br>  वेदक       | 1            | क्षा०<br>क्षयो०                | दर्शनमोहका क्षय<br>                          |
| a teo                | पस्था∘<br>परिहार विशुद्धि।          |               | ∙ क्षयो <b>०</b>             | चारित्रमोहका क्षयोपशम                        | ৩/৩৮              | वदक ,<br>उपशम ,                 |              | औप०                            | ,, ,, उपशम                                   |
| ৩/১१<br>৩/১३         | गरहार विश्वास<br>सूक्ष्म साम्पराय   | **            | ্রান্থ<br>আঁ <b>দ০</b> প্রা০ | उपराम व क्षायिक दोनो                         | ৬/৬৩              | सारसादन ,,                      |              | पारिं∘                         | उप० क्षय० क्षयो० निर्पे                      |
| 1.14                 |                                     |               | í<br>I                       | श्रेणी है                                    | ૩૦/૯              | सम्यग्मिथ्यात्व,                | ,            | क्षयो <b>०</b><br>और           | मिश्रित श्रद्धानका सङ्गा                     |
| ••                   | <b>यथारू</b> यात                    | ••            | 11                           | 11                                           | \$ <b>9/</b> ≂8   | দিথ্যাব্ৰ                       |              | औद <b>ः</b><br>अपेश्वनन        | दर्शनमोहना उदय<br>अोधवत्                     |
| ৩/১৪                 | सयतासंयत                            | ,,            | क्षयो०                       | अप्रत्याख्यानावरणका<br>क्षयोपशम              | ४/६४<br>४/६४      | <b>सम्यक्त्व सा०</b><br>क्षायिक | 8-68         | ओधवत्<br>क्षा०                 | अविश्व<br>दर्शनमोहका क्षय                    |
| sol                  | असंयत                               |               | और०                          | क्षयापशम<br>चारित्रम•ेहका उदय                | 4/42<br>4/40      | 4(11) (1) (1)<br>44             | , n          | और०                            | असंयतत्वकी अपेक्षा                           |
| હ્યું કર હિ<br>કારોક | असयत<br>संयम सा०                    | ••<br>{- {8   | आव<br>ओववत्                  | ओधवत्                                        | 4/45              | 11                              | 2-9          | क्षयो०                         | चारित्र मोहापेशया                            |
| \$  \$0              | सामायिक,                            | ξ-ε           | **                           | "                                            | १/६१<br>१/७०      | ,,                              | ++<br>≂_११   | ধা০<br>औ <b>प</b> ०            | दर्शन मोहापेक्षया<br>चारित्रमोहापेक्षया      |
| 1. Iv =              | छेदोप०<br>प्रसिद्धाः जिल्लानि       | 8-0           | ++                           |                                              | x/98              | 17                              | 22           | জাৰত<br>শ্ৰা <b>০</b>          | दर्शनमोहापैक्षया<br>दर्शनमोहापैक्षया         |
| ક્ષ/કર<br>ક્ર/કર     | परिहार विशुद्धि<br>सुक्ष्म साम्पराय |               | · · ·                        | 11                                           | <u>६/७२</u>       | ,,,                             | 2-28         | , ,                            | दर्शन व चारित्र मोहा-                        |
| 4/43                 | <b>यथा</b> रूयात                    | ११-१४         |                              | -1                                           |                   | _                               |              |                                | पेक्षया                                      |
| \$188                | संयतासयत                            | <b></b>       | .,                           | • <b>•</b>                                   | <u>k</u> /98      | वेद्क                           | 8            | क्षयो <b>्</b>                 | दर्शनमोहापैक्षया<br>र्                       |
| <u>k/k</u> k         | असयत                                | १–४           | 11                           | • • •                                        | <u> ২</u> /৩ই     | 11                              | 1,1          | औद०                            | चारित्रमोहापेक्षा                            |

| प्रमाण<br>ष./र्ख.<br>षु/सू.  | मार्गणा                                              | गुण<br>स्थान           | मूल<br>भाव                   | करिण                                                                                     |             | ा. ६/१,७२/गा          | . १३       | -१४/       | ' <b>स्थानोंकी ओध प्ररूपणा</b><br>१६४); (गो. क./मू./~२०/११२)<br>के उत्तर भेद—दे० वह वह नाम                                                                            |                |
|------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------|------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------|------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ५/७७<br>५/०१<br>५/≈१         | वेदक<br>उपशम                                         | к-ю<br>8               | क्षयो०<br>औप०<br>औद०         | दर्शन व चारित्रमोहापेक्षा<br>दर्शनमोहापेक्षा<br>चारित्र मोहापेक्षा                       | ] गुण स्थान |                       | कुल भाव    | कुल भंग    | उत्तर भाव                                                                                                                                                             | <u>1</u> भ । ब |
| k/CR<br>k/C3<br>k/=8         | ,<br>,,<br>1,                                        | 9-40<br>•••<br>28-⊐    | क्षयो०<br>औप०<br>्,,         | दर्शन मोहापेक्षा<br>दर्शन चारित्र मोहापेक्षा                                             | १           | औद० क्षयो०<br>व पारि० | 4          | <b>१</b> ० | २ दर्शन, ५ सन्धि) - पारि० ३ (जीवत्व.<br>भव्यत्व, अमव्यस्व                                                                                                             |                |
| ६/≈६<br>६/८७                 | सासादन<br>सम्यग्मिथ्या-<br>दृष्टि                    | <del>ار</del> بند<br>ا | ओघकतू<br>"                   | ओघनत<br>,,                                                                               | २           | •7                    | 77         | "          | औद० २० (सर्व-मिथ्यात्व) + क्षयो १०<br>(उपरोक्त) + पारि० २ (जीवत्व, भव्यत्व)                                                                                           |                |
| <b>१/</b> ≂⊏                 | নিথ্যারছি                                            | ę                      | 71                           |                                                                                          | 2           | 17                    | <b>1</b> 4 | ••         | औद २० (सर्ब-मिथ्यात्व) + क्षयो० १०<br>(मिश्रित्त ज्ञान, ३ दर्शन, ५ लब्धि) +<br>पारि०२ (जीवत्व, भव्यत्व)                                                               | \$2            |
|                              | हिंदी मार्गणा                                        |                        |                              |                                                                                          | 8           | पाँचों                | 4          | વદ્        |                                                                                                                                                                       | ર્ફ            |
|                              | सज्ञी सामान्य                                        | 1                      | क्षयो०                       | नो इन्द्रियावरण देश<br>वातीका उद्य                                                       |             |                       |            |            | + उप० १ + क्षा० + १ (सम्य०) + पारि०<br>२ (जीवत्व व भठ्यस्व)                                                                                                           |                |
| ७/८४<br>७/=७<br>१/=१<br>१/२० | असंज्ञी ,,<br>न संज्ञी न असंज्ञी<br>सज्जी<br>असंज्ञी | १–१२<br>१              | औद०<br>क्षा०<br>ओघवत्<br>औद० | ,,,, सर्व,,,,,<br>,,, का सर्वथा क्षय<br>ओषवत्<br>औदा० वैक्रि० न आ०<br>शरीर नामकर्मना उदय | ¥           | 9×                    | <b>,,</b>  | 11         | औद.१४.(१मनुष्य,१ सिर्यग्गति, ४ कषाय,<br>३ लिग, ३ शुभलेश्या,१ असित्व,१ अज्ञान)<br>+क्षयो० १३ (३ ज्ञान, ३ दर्शन, १ लब्धि,<br>१ संयमासयम ९ सम्यवरव) + उप० १+             |                |
| १४, ३                        | गहारक मार्गणा                                        |                        | I                            | शरार नामकमका उदय                                                                         | Ę           | +1                    | 35         | ,,         | क्षा० १ (सम्यक्त्व) + पारि० २<br>औद० १३ (मनुष्यगति, ३ लिग, ३ खुभ-<br>लेग्या, ४ कषाय, १ असिद्ध, १ अज्ञान)<br>+ क्षयो० १४ (४ ज्ञान, ३ दर्शन, ५ लब्धि,                   | ३१             |
| ७/८१                         | आहारक सा०                                            |                        | ) औৰ৹                        | औदा० वैक्रि० व आ०<br>शरीर नामकर्मका<br>उदय ! तैजस व                                      |             |                       | E          |            | १ सम्य०, सराग चारित्र) + १ उप०म<br>१ सम्य०, सराग चारित्र) + १ उप०म<br>१ क्षा० (सम्य०) + पारि० (जीवत्व<br>भठयत्व)                                                      |                |
| ७/દર                         | अनाहारक सा॰                                          |                        | ।<br>औद०                     | कार्मणका नहीं ।<br>विग्रहगतिमें सर्वकर्मीका                                              | उप<br>द     | शिमक व क्षिपव         |            |            |                                                                                                                                                                       |                |
|                              | 19                                                   |                        | ধ্যা০                        | उदय<br>अयोग केवली व सिद्धो<br>मे सर्व कर्मोंका क्षय                                      |             | पॉॅंचो                | *          | 35         | औ० ११ (मनुष्यगति, ४ कषाय, ३ लिंग,<br>शुक्ल लेल्या, असिद्ध,अज्ञान) + क्षयो०<br>१२ (४ ज्ञान, ३ दर्शन, ५ लब्घि) उप०                                                      |                |
| ક્ષ/દર<br>ક્ષ/દર             | आहारक<br>अनाहारक                                     | १–१२<br>१,२,४          | ओघवत्<br>─                   | ओधवत्<br>कार्मण काय योगवत्त-                                                             | 8           | 19                    | ,,         | 19         | २ (सम्य०, चारित्र)+ज्ञा०२ (सम्य०,<br>चारित्र) +पारि०२ (जीवत्व, भव्यत्व)<br>"                                                                                          | ,,             |
| <u>ક્ર</u> ાદર               | 31                                                   | १३<br>१४               | ) ओषदत्<br>( सा॰             | ओधवद्<br>कार्मण वर्गणाओके<br>आगमनका अभाव                                                 | 20          | **<br> <br>           | ,,         | 51         | औद०५ (मनुष्यगति, शुक्ल लेश्या,<br>असिद्ध, अज्ञान, कषाय)+क्षयो० १२<br>(४ ज्ञान, ३ दर्शन, ५ लब्धि)+उप०२<br>(सम्य०, चारित्र)+क्षा० २ (सम्य०<br>चारित्र)+पारि०२ (उपरोक्त) | í I            |
|                              |                                                      |                        |                              |                                                                                          | ११          | पॉचो                  | \$         | ₹₹         |                                                                                                                                                                       | २१             |
|                              |                                                      |                        |                              |                                                                                          | १२          | क्षयो०पारि०           |            |            | + শ্বাবির                                                                                                                                                             |                |
|                              |                                                      |                        |                              |                                                                                          | १३          | औद० क्षा०<br>पारि०    | গ্         | १0<br>     | औद०३ ( मनुध्यगति, शुक्ल लेश्या,<br>असिद्धत्व)+क्षा० ६ (सर्व)+पारि० २<br>(जीवरव, भव्यत्व)                                                                              | १४             |
|                              |                                                      |                        |                              |                                                                                          | १४<br>सि∘   | ,,<br>क्षा० पारि०     | ר<br>ג     | <br>بر     | उपरोक्त १४-शुक्ल लेश्या                                                                                                                                               | <b>23</b>      |

# १२. अन्य विषयों सम्बन्धी सूचीपन्न

|        | ਸ਼ਰੂ                 | চরি                                  | रिथति                    |                         | अनुभ                                                                                     | ग                  | प्रदेश             | Г          |
|--------|----------------------|--------------------------------------|--------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|--------------------|------------|
| नं.    | मूल प्र॰             | उत्तर प्र०                           | मूल प्र०                 | उत्तर प्र॰              | म्रूल प्र०                                                                               | उत्तर प्र०         | मूत्त प्र०         | उत्तर प्र॰ |
|        |                      | <br>के कालियों जान                   | <br>                     | <br>                    | 1                                                                                        |                    |                    |            |
| १<br>१ |                      | के स्वामियों सम्ब                    | rai(#. # <u>\$</u>       | न.)                     |                                                                                          |                    |                    |            |
|        | অধন্ধ ৫.৫১১          | मन्धके स्वामी<br>  १                 | २                        | 3                       | 8                                                                                        | 8                  | ŧ                  |            |
|        |                      | इंहर-४२३                             | २<br>२२१-२२२             | ***-**                  | ४<br>२५१-                                                                                | <u> </u>           | ₹<br><u>-3</u> -ø3 |            |
| २      | भुजगारादि पर         | रोंके स्वामी<br>'                    | _                        |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
|        |                      | l<br>Y                               | <u>२</u><br>३३७          | 37                      | <u>४</u><br>३०२                                                                          | <u> </u>           | <u>ह</u><br>१४२    |            |
| \$     | ৰুব্ধি हানিৰূপ       | ।<br>। पदौंके स्वामी                 |                          | 1                       |                                                                                          |                    |                    |            |
|        | -                    | ļ                                    | <u>2</u><br>808          | রা <b>র্ড</b> পঙ্গ নন্থ | ४<br>३६७                                                                                 | <u>*</u><br>899    |                    |            |
| 1      |                      | !                                    | 1                        | 1                       | ३६७                                                                                      | ६२७                |                    |            |
| २      |                      | के स्वामियों सम्ब                    | ल्थी⊶–(क,प./<br>।        | <u> ३ न</u> )<br>§ न. ) |                                                                                          |                    |                    |            |
| 1      | অঘন্য তংকৃষ্ঠ        | पदोके स्वामी<br>।                    |                          | . 5                     | }                                                                                        | 1.                 | Į                  |            |
|        |                      |                                      | <u>२</u><br>१६३          | र्<br>इ०७-७०२           | <u></u> <u> </u> | <u>4</u><br>872    |                    |            |
| २      | भुजगारादि प          | दोंके स्वामी                         |                          |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
|        | )                    | 840                                  | <u>३</u><br>३२३          | <u>४</u><br>१६२         | 2                                                                                        | *                  |                    |            |
| Ę      | वृद्धि हानि प        | 1                                    |                          | 116                     | , Kéo                                                                                    | ¥°č                |                    |            |
| ł      |                      | <u>+</u><br><u>+</u> ==              | <u>385</u>               | 8                       | <u>. </u><br>१=४                                                                         | <u>*</u><br>*#\$   |                    |            |
| 8      | ।<br>२८.२४ आदि       | । ४२९<br>सित्त्वस्थानोकेस्           | -                        | 885                     | \$ <del>~</del> 8                                                                        | <b>५</b> ६६        |                    |            |
| 1      |                      | <u>२</u><br>३८३                      | 1                        |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
| 4      | सत्तव असत्तव         | ¦ ३∽३<br>हाभाव सामान्य               |                          |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
|        |                      | ि <u>२</u><br>  <u>२</u><br>  १९६    |                          |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
|        |                      | 4                                    | l                        |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
| 9      | अन्य विषय—           | ( क. पा./- <sup>पु</sup> . नं<br>§ न | -)                       |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
| 1      | l .                  | थ आदेशसे भाव                         |                          |                         | ł                                                                                        |                    |                    |            |
|        | <u>१</u><br>इड३      | ł                                    |                          |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
| ۹      | नोकर्म बन्धव         | ।<br>गै समातन परिशा                  | ।<br>तनमेकृत्तिकी ज०     | ।<br>जिञ्जादि पदीं स    | ।<br>सम्बन्धी ओघ व                                                                       | ः<br>आदेश प्ररूपणा |                    |            |
|        | <u>ह</u><br>४२=-४२ह  | 1                                    |                          |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
|        |                      | ]                                    |                          |                         |                                                                                          |                    |                    |            |
|        |                      | षट्कर्मके स्वामी                     | i (ध,/ <u>-३</u><br>। पृ | <u>, न</u> )            | ,                                                                                        |                    | ]                  |            |
|        | <u>१३</u><br>१७२-१७४ |                                      |                          | \$                      |                                                                                          |                    |                    |            |
| 8      |                      | ।<br>२.३.४ आदि में                   | ।<br>गोंके स्वामी        | {                       | I                                                                                        |                    | ļ                  |            |
| Į      | <u> 306</u><br>68    |                                      |                          | į                       | ]                                                                                        |                    |                    | 3          |
|        | २३ प्रकार वर्ग       | ।<br>णाके स्वामी                     |                          | 1                       | l                                                                                        |                    |                    |            |
|        | <u>88</u><br>848-843 |                                      |                          |                         | 1                                                                                        |                    |                    |            |
| I      | 1 147-582            | 1                                    | <br>                     | l                       |                                                                                          | l                  |                    |            |

२२३

## २. भाव अभाव शक्तियाँ

## १. आत्माकी सावाभाव आदि शक्तियोंके लक्षण

- पं. का,/मू. न त. प्र,/२१ एवं भावमभाव भावाभाव अभावभाव च। गुणपज्जयेहिं सहिदो संसारमाणो कुणदि जीवो ।९१।...जीवद्रव्यस्य • तस्यैव देवादिपर्यायरूपेण प्रादुर्भवतो भावकर्तृ त्वमुक्त, तस्यैव च मनुष्यादिपर्यायरूपेण व्ययतोऽभावकतृ त्वमाख्यात, तस्यैव च मनुष्यादिपर्यायरूपेण व्ययतोऽभावकतृ त्वमाख्यात, तस्यैव च सतो देवादिपर्यायरूपेण व्ययतोऽभावकतृ त्वमाख्यात, तस्यैव सतो देवादिपर्यायस्योच्छेदमारभमाणस्य भावाभावकतृ त्वमुदितं: तस्यैव चासतः पुनर्मनुष्यादिपर्यायस्योत्पादमारभमाणस्याभावभाव-कर्तृ त्वमभिहितम् । चगुण पर्यायो सहित जीव अमण करता हुआ भाव, अभाव, भावाभाव और अभावभावको करता है ।२१। देवादि पर्याय रूपसे उत्पन्न होता है इसलिए उसीको (जीब द्रव्यको ही) भावका (उत्पादका) कर्तृ स्व कहा गया है । मनुष्यादि पर्याय रूपसे नाशको प्राग्न होता है, इसलिए उसीको अभावका (व्ययका) कर्तृ त्व कहा गया है । सत् (विद्यमान) देवादि पर्यायका नाश करता है, इसलिए उसीको भावाभावका (सत्वके विनाशका) कर्तृ त्व कहा गया है, और फिरसे असत् (अविद्यमान) मनुष्यादि पर्यायका उत्पाद करता है इसलिए उसीको अभावभावका (असत्तके उत्पादका) कर्तृ त्व कहा गया है ।
- स, सा /आ./परि./शक्ति नं. ३३-४० भूतावस्थत्वरूपा भावशक्तिः ।३३। शून्यावस्थत्वरूपा अभावशक्तिः ।३४। = भवत्पर्यायव्ययरूपा भावा-भावशक्ति ।३६। अभवत्पर्यायोदयरूपा अभावभावशक्तिः ।३६। भवत्पर्यायभवनरूपा भावभावशक्तिः ।३७। अभवत्पर्यायाभवनरूपा अभावभावशक्ति ।३९। कारकानुगतक्रियानिष्कान्तभवनमात्रमयी भावशक्ति ।३९। = विद्यमान-अवस्थायुक्ततारूप भावशक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें विद्यमान हो उस रूप भावशक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें विद्यमान हो उस रूप भावशक्ति । ।३३। शून्य (अविद्यमान ) अवस्थायुक्तता रूप अभावशक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अमुक अवस्था जिसमें अविद्यमान हो उस रूप अभावर्शक्ति । (अनुक अभावभावर्शक्ति । ३६। अवर्त्तभान पर्यायके उदय रूप अभावभावर्शक्ति । ३६। अवर्त्तभान पर्यायके भवन रूप भावभावशक्ति ।३७। अप्रवर्त्तमान पर्यायके अभवनरूप अभावभावर्शक्ति ।३४। उभावभावर्शक्ति ।३७। अप्रवर्त्तमान पर्यायके अभवनरूप अभावभावर्शक्ति ।३४। (कर्ता कर्म आदि ) कारकोके अनुसार जो क्रिया उससे रहित भवनमात्रमयी (होने मात्रमयो ) भावशक्ति ।३१।

#### २. भाषवती शक्तिका सक्षण

- प्र, सा./त. भ १२६ तत्र परिणाममात्रलक्षणो भावः । कभावका लक्षण परिणाम मात्र है।
- प. ध./पृ/१३४ भाव' शक्तिविशेषस्तत्परिणामोऽथ वा निर शांशे'। — शक्तिविधेष अर्थात प्रदेशत्वसे अतिरिक्त शेष गुणोंको अथवा तरसम अंशरूपसे होनैवाले उन गुणोके परिणामको भाव कहते हैं। (प. ध./ ड /२६)।

# भावकर्म----दे० कर्म/३।

#### 

भावना—भावना हो पुण्य-पाप, राग-वैराग्य. ससार व मोक्ष आदि-का कारण है, अतः जीवको सदा कुत्सित भावनाओका त्याग करके उत्तम भावनाएँ भानी चाहिएँ। सम्यक् प्रकारसे भायी सोलइ प्रसिद्ध भावनाएँ व्यक्तिको सर्वोत्कृष्ट तीर्थं कर पदमे भी स्थापित करनेको समर्थ है।

## १. भावना सामान्य निर्देश

#### १. मावना सामान्य व मति, श्रुत ज्ञान सम्बन्धी मावना

- रा. वा /अ/३/१/४३४/२६ वीर्यान्तरायक्षयोपशमचारित्रमोहोपशम-क्षयोपशमाङ्गोपाङ्गनामलाभापेक्षेण आत्मना भाव्यन्ते ता इति भावना । च्वीर्यान्तराय क्षयोपशम चारिमोहोपशम-क्षयोपशम और अगोपांग नामकर्मोदयकी अपेक्षा रखनेवाले आत्माके द्वारा जो भायी जाती है-जिनका बार-बार अनुशीलन किया जाता है, वे भावना है।
- पं.का /ता. वृ./४६/८६/१ ज्ञातेऽथे पुनः पुनश्चिन्तनं भावना । ⇔जाने हुए अर्थको पुनः-पुनः चिन्तन करना भावना है ।

\* मति अत्रत्वाम--- दे० वह वह नाम।

## २. पाँच उत्तम भावना निर्देश

- भ आ./मू./१९७-२०३ तवभावना य सुदसत्तभावणेगत्त भावणे चेव। धिदिवतविभावणाविय असंकिलिट्ठावि पंचविहा १९८७। तवभावणाए पंचेदियाणि इताणि तस्स वसमेंति । इदियजोगायरिओ समाधि-करणाणि सो कुणइ ।१८८१ सुदभावणाए णार्ण दसणतवसंजर्म च परिणवइ। तो उवओगपइण्णा सुहमच्चविदो समाणेइ i११४। देवेहि भेसितो वि हु कयावराधो व भीमरूवेहि! तो सत्तभावणाए वहुइ भर जिब्भओ सयलं ।१९६। एयत्तभावणाए ण कामभोगे गणे सरीरे वा। सज्जइ वेरग्गमणो फासेदि अणुत्तरं धम्म ।२००१ कसिणा परी-सहचम् अब्भुदुइ जइ वि सोवसग्गावि । दुउरपहकरवेगा भयजणणी अप्पसुत्ताणं ।२०२। धिदिधणिदवद्धकच्छो जोधेइ अणाइलो तम-चाईं। धिदिभावणाए सूरो संपुण्णमणोरहो होई ।२०३१ स्टतेपो भावना, श्रुतभावना, सत्त्व भावना, एकत्व भावना, और धृतिबल भावना ऐसी पाँच भावनाएँ अस क्लिष्ट है। १८७। (अन. ध./७/ १००)। तपड्चरगसे इन्द्रियोका मद नष्ट होता है, इन्द्रियाँ वद्यमें हो जाती है, सो तब इन्द्रियोको शिक्षा देनेवाला आचार्य साधु-रत्नत्रयमें जिनसे स्थिरता होती है ऐसी तप भावना करते है । १८८१ श्रुतको भावना करना अर्थात तद्विषयक ज्ञानमे वारम्बार प्रवृत्ति करना श्रुत भावना है । इस श्रुतज्ञानकी भावनासे सम्यग्ज्ञान, दर्शन, तप, संयम इन गुणोकी प्राप्ति होती है। १९४। वह मुनि देवोसे त्रस्त किया गया, भयंकर व्याघादिरूप धारण कर पोडित किया गया तो भी सत्त्व भावनाको हृदयमें रखकर, दुखोको सहनकर और निर्भय होकर संयमका सम्प्रूणं भार धारण करता है। ११६। एकत्व भावनाका आश्रय लेकर विरक्त हृदयसे मुनिराज कामभोगमे, चतुविध संघमे, और शरीरमे आसक्त नं होकर उक्तृष्ट चारित्र रूप धारण करता है 1२००। चार प्रकारके उपसर्गीके साथ भूख, प्यास, शीत, उष्ण वगैरह बाईस प्रकारके दुखोको उत्पन्न करनेकाली बाबोसपरीषह रूपी सेना, दुर्धर सकटरूपी वेगसे युक्त होकर जन मुनियोपर आक्रमण करती है तब अन्प शक्तिके धारक मुनियोको भय होता है ।२०२। धैर्यरूपी परिधान जिसने बॉधा है ऐसा पराक्रमी मुनि धृतिभावना हृदयमें धारण कर सफल मनोरथ होता है ।२०३।
- पं. का /ता. वृ /१७३/२५४/१३ अनदानादिद्वादशविधनिर्मलतपश्चरणं तपोभावना, तस्याः फलं विषयकषायजयो भवति प्रथमानियोगचर-णानियोगकरणानियोगद्रव्यानियोगभेदेन चतुर्विध आगमाभ्यासः; श्रुतभावना। -- मूलोत्तरगुणाचनुष्ठानविषये निर्महनवृत्ति सत्त्वभावना, तस्या फलं घोरोपसर्गपरीषहप्रस्तावेऽपि निर्महनेन मोक्ष साधयति पाण्डवादिवत् । एगो मे सस्सदो अप्पा णाणदसणलकाखणो। सेसा मे बाहिरा भावा सध्ये सजोगलवखणा। (भा.पा /मू./११),

(मू. आ /४८), (नि सा./मू./१०२), इत्येकरवभावनया तस्या फल स्वजनपरजनादौ निर्मोहत्वं भवति । मानापमानसमतावलेना-सतोषभावना तस्या फल आत्मो-शनपानादौ यथालाभेन त्थसुखतृप्त्या विषयसुखनिवृत्तिरिति । 🛛 🛥 अन्तशन आदि वारह प्रकारके निर्मल तपको करना सो तपोभावना है। उसका फल विषयकथायपर जय प्राप्त करना होता है। प्रथमानुयोग, चरणा-नूयोग, करणानुयोग और इध्यानुयोगके भेदसे चार प्रकारके आगमका अभ्यास करना श्रुतभावना है। मूल और उत्तरगुण आदिके अनुधानके विषयमें गांढ वृत्ति होना सो सत्त्वभावना है, घोर उपसर्ग अथवा परीषहके आनेपर भी पाण्डवादिकी भॉति उसको इडतासे मोक्ष प्राप्त होती है, यही इसका फल है। "ज्ञान दर्शन लक्षणवाला शाश्वत एक आत्मा मेरा है; शेष सन संयोग लक्षणवाले भाव मुम्मसे वाह्य है।'' (भा. पा./मू /५१), (भू. आ /४८), (नि. सा./१०२) यह एकत्व भावना है। स्वजन व परजनमें निर्मोहरव होना इस मावनाका फल है। •• मान अपमानमें समतासे. अशन-पानादिमें यथा लाभमे समता रखना सो सन्तोष भावना है। आत्मासे उत्पन्न मुखमें तृप्ति और विषय सुखसे निवृत्ति ही इसका फल है।

## ३. पाँच कुस्सित मावनाएँ

भ आ./मू /१७१/३१६ कंदण्पदेवसित्तिभस अभिओगा आसुरी य सम्मोहा । एदाहु संकिलिट्ठा पंचविहा भाषणा भणिदा । = कान्दर्पी (कामचेष्टा) कैल्विषी (बलेशकारिणी) आभियोगिकी (युद्ध-भावना), आसुरी (सर्वभक्षणी) और संमोही (कुटुम्ब मोहनी)। इस प्रकार ये पॉच भावनाएँ संक्लिष्ट कही गयी है।१७१। (मू. आ / ६३), (बा /४/४१), (भा. पा /टी,/१३/१३७ पर उद्दधृत)।

#### ४. अम्य सम्बन्धित विषय

| १. मैत्री प्रमोद आदि भावनाएँ          | दे० वत/२ ।           |
|---------------------------------------|----------------------|
| २. पॉच कुस्सित भावनाओंके लक्षण        | - दे० बहु वह नाम ।   |
| ३. सम्यग्दर्शन झान चारित्रकी भावनाएँ  | दे० वह वह नाम ।      |
| ४. वैराग्य भावनाएँ                    | —दे० वैराग्य ।       |
| ५. महावतको पॉच मावनाएँ                | दे० वह वह व्रत ।     |
| ६. वर्तोकी पॉच-पॉच भावनाएँ मुख्यतः सा |                      |
| और गोणतः श्रावकोंके लिए कही गयी       | हैदे० वत/२।          |
|                                       | -दे० मोक्षमार्ग/२/४। |
| ८. भावना व ध्यानमें अन्तर             | —दे० धर्मध्यान/३ ।   |
|                                       |                      |

## २. षोडश कारण भावना निर्देश

#### १. षोडश कारण मावनाओंका नाम निर्देश

१ खं. म/३/मू. ४१/७१ दंसणविम्रुउफदाए विणयसंपण्णदाए सीलव्वदेमु णिरदिचारदाए आत्रासएम् अपरिहीणदाए खण-लवपडिबुज्मणदाए लद्भिसवेगसंपण्णदाए जधाथामे तधातवे, साहूणं पामुअपरिचागदाए साहूणं समाहिसंघारणाए साहूणं वेज्ञावचजोगजुत्तदाए अरहतभत्तीए महुमुदभत्तीए पवयणभत्तीए पवयणवच्छलदाए पवयणव्पभावणदाए अभिक्खण णाणोवजोगजुत्तदाए इचचेदेहि' सोलसेहि कारणेहि जीवा तित्थयरणामगोदं कम्म बंधति १४१। = दर्शन विशुद्धता, विनय सम्पन्नता, शीलवतीमे निरतिचारता, छह आवश्यकोमे अपरिहीनता, क्षणलवप्रतिकोधनता, लव्धिसंवेगसम्पन्नता, यथाशक्ति तप, साधुओको प्रसुक परित्यागता, साधुओको समाधिसधारणा, साधुओ-की वेयावरययोगयुक्तता, अरहन्तभक्ति, बहुश्रुतभक्ति, प्रवचनभक्ति, प्रवचनवरसलता, प्रवचनप्रभावनता और अभीक्ष्ण झानोण्योगयुक्तता, इन सोलह कारजोसे जीव तीर्थंकर चाम-गोत्रकर्मको बॉधते है ।४१। ( म. ई. १/६३४/३६/१६ ) ।

२ २५

त, सू,/६/२४ दर्शनविशुद्धिर्विनयसण्झता शीलवतेष्वनतीचारोऽभीक्षण-द्वानोपयोगसवेगौ शक्तितस्र्यागतपसी साधुसमाधिवैँयावृत्त्यकरण-मईदाचार्यवहुशुतप्रवचनभक्तिरावश्यकापरिहाणिमर्गिप्रभावना प्रव-चनवत्सनत्वमिति तीर्थकरत्वस्य ।२४। ब्दर्शनविशुद्धि, विनय-सम्पन्नता, शील और व्रतोका अतिचार रहित पालन करना, ज्ञानमें सत्तत उपयोग, सतत संवेग, शक्तिके अनुसार त्याग, शक्तिके अनुसार तप, साधुसमाधि, वैयावृत्त्य करना, अरहन्तभक्ति, आचार्यभक्ति, बहुशुतभक्ति, प्रवचनभक्ति, आवश्यक कियाओको न छोडना, मोक्ष-मार्गकी प्रभावना और प्रवचनवात्सन्य ये तीर्थं कर नामकर्मके आसव है ।२४। ( इ. सं /टी /३८/१५६/१ ) ।

\* षोडशकारण मावनाओंके लक्षण\_दे० वह वह नाम ।

## २. सर्वं वा किसी एक मावनासे तीर्थंकरखका बन्ध सम्मव है

- स. सि./६/२६/३३१/६ तान्येतानि घोडशकारणानि सम्यग्भाव्यमानानि व्यस्तानि समस्तानि च तीर्थं करनामकर्मास्रवकारणानि प्रत्येतव्यानि। =ये सोलह कारण है। यदि अलग-अलग इनका भले प्रकार चिन्तन किया जाता है तो भी ये तीर्थं कर नामकर्मके आसवके कारण होते है और समुदाय रूपसे सबका भले प्रकार चिन्तन किया जाता है तो भी भ्ये तीर्थं कर नामकर्मके आसवके कारण होते हैं। (रा. वा/ ६/२४/१३/४३०/२२), (ध =/३,४१/११/६); (चा. सा.७/४७/२)।
- घ ८/३,४१/५८/५ कि तीए दंसणविश्चेज्माए रकाए वि तित्थयरकम्म बंध ति । ( =०/६) । तदो विणयसंपण्णदा एकाए वि तित्थयर-णामकम्म मणुआ वंधति । ( =१/४) । तीए आवासयापरिहीणदाए एक्काए वि । ( =१/४) । तीए (खण्लवपडिबुज्भणदाए) एक्काए वि । ( =१/१२) । तीए (खण्लवपडिबुज्भणदाए) एक्काए वि । ( =१/१२) । तीए ( लिखस वेगसंपण्णदाए ) तित्थयरणामकम्म-स्स एक्काए वि वधो । ( =६/४) । ताए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । ताए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । ताए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । जाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । जाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए एकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए रकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए रकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए रकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए रकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एवं विहाए रकाए ( वेज्जावच-जोगजुत्तदाए ) वि 1 ( =६/४) । लाए एक्तारा वि र्धाच-सं वंगसम्पन्नतासे, अथवा अकेली वेजावुरय योगजुत्ततासे तीर्थकर नामकर्मका बन्ध होता है ।

#### ३. एक-एकमें शेष १५ मावनाओंका समावेश

चा. सा /४७/२ एकैकस्यां भावमायामविमाभाविन्ध इतरपञ्चदश भावनाः । =प्रत्येक भावना शेष पन्द्रहों भावनाओकी अविनाभावी है क्योंकि शेष पन्द्रहोंके विना कोई भी एक नहीं हो सकती ।— ( विशेष दे० वह वह नाम ) ।

★ दर्शन विद्युद्धि मावनाकी प्रधानता---दे० दर्शन विशुद्धि/३।

- भावना पचीसोवत --- प्रथम दश दशमीके १०, पाँच पंचमीके १, आठ अष्टमीके प. दो पडिमाके २, इस प्रकार पाँच माह पर्यन्त २५ उपवास करे, तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप करे। (व्रतविधान स /पू. ४६)।
- भावना पद्धति अहारक पद्मनन्दि (ई. १३२८-१३६८) कृत ३४ संस्कृत पद्य प्रमाण जिनस्तवन। (ती०/३/३२४)।
- भावना विश्नि व्रत प्रत्येक वतकी १ भावनाओके हिसाबसे पाँच वतोकी २४ भावनाओको भाते हुए एक उपवास एक पारणा कमसे २४ उपवास पूरे करे। ( ह. पु /३४/११३)।

Jain Education International

भाब निक्षेप

भाव निक्षेप---दे० निक्षेप।

भाव निर्जरा--दे० निर्जरा/१।

भाव परमाणु — दे० परमाणु/१1

भाव पाहुड्----आ, कुन्दकुन्द (ई. १२७-१७९) कृत, जीवके शुभ अंशुभ व शुद्ध भाव प्ररूपक, १६५ प्राकृत गाथाओमें निषद्ध प्रन्थ है। इसपर आ. श्रुतसागर (ई. १४८१-१४१६) कृत संस्कृत टोका और पं. जयचन्द छावडा ( ई. १९६७ ) कृत भाषा वचनिका उपलब्ध है। (ती, /२/११४)

भाव बंध---- दे॰ बंध/२।

भाव मोक्ष-दे॰ मोक्ष/१।

भाव लिंग--- दे॰ लिंग/१।

भाव लेक्या-दे॰ लेखा/१।

भाव शुद्धि--वे॰ शुद्धि।

भाव अतज्ञान -- दे० अतज्ञान/1/१,२ ।

भाव संग्रह - १. आ, देवसेन द्वारा वि. १००६ में रचित ७०१ प्राकृत गाथा प्रमाण, मिध्यात्व प्ररूपक ग्रन्थ (जै,/१/४१७, ४२१); (ती /२/ ३६१) । २. वामदेव (वि. श. १४ उत्तराध) कृत ७८२ संस्कृत क्लोक प्रमाण, उपयुंक्त नं १ की खाया मात्र (जै./१/४२१)।

भाव संवर-दे॰ सवर/१।

भाव सत्य---दे॰ सत्य/१।

- भाव सिंह --- जीवराजजी व भावसिंह दोनों सहयोगी थे। पुण्यासक कथाकोषकी रचना करते हुए अधूरा छोडकर हो स्वर्ग सिधार गये। शेष भाग वि. १७१२ में जीवराजजीने पूरा किया था। समय---१७१२ (हिं, जै. सा इ/१७= कामता)।
- भावसेन त्र विध्य- मुलसंघ सेनगण के नैयायिक विद्वान् आचार्य। कृतिये-प्रमाधमेय, कथाविचार, शाकटायन व्यावरेण टीका, कातन्त्र खपमाला, न्याय सुर्यावली, मुक्ति भुक्ति विचार, न्याय-दीपिका, सिद्धान्तसार, सप्तपदार्थी टीका। समय - ई. श. १३ का मध्य । (ती /३/२५६, २५६) ।

भावार्थ -- आगम ना अर्थ करने की विधि। (दे आगम ज्ञान/३)।

भावार्थं दोपिका---- प झिनजित (वि०१८९०) कृत मगवती आराधनाकी भाषा टीका-दे० भगवती आराधना ।

भाषालव---दे० आसत्र/१।

भाव्य भावक भाव--- दे० सर्वधा

भाषा---- साधारण बोलचालको भाषा कहते है। मनुष्योंकी भाषा साक्षरी तथा पशु पक्षियोकी निरक्षरी होती है। इसी प्रकार आमन्त्रणी आक्षेपिणी आदिके भेदसे भी उसके अनेक भेद है।

), भाषा सामान्यके भेद

स, सि./४/२४/२९४/१२ झब्दो द्विविधा भाषालक्षणो विपरीतश्चेति। भाषालक्षणो द्विविध साक्षरोऽनक्षरश्चेति ।=भाषा रूप शब्द और अभाषा शब्द इस प्रकार शब्दोके दो भेद है। भाषात्मक शब्द दो

प्रकारके हैं-साक्षर और अनक्षर। (रा.वा./१/२४/३/४८५/२३); ( ध- १३/४. ४. २६/२२१/१ ); ( पं. का /ता, वृ. ७१/१३५/४); ( ब सं, टी,/१६/४२/२); ( गो. जी /जी प्र./३१४/६७३/१४) ।

#### २. अक्षरात्मक माषाके भेद व उक्षण

- स. सि./४/२४/२१४/१ अक्षरीकृतः शास्त्राभिव्यञ्जकः संस्कृतविषरोत-भेदादार्यम्लेच्छव्यवहारहेतुः। 🛏 जिसमे शास्त्र रचे जाते है. जिसमे आर्य और म्लेच्छोंका व्यवहार चलता है ऐसे संस्कृत शब्द और इससे विपरोत बब्द ये सब साक्षर झब्द है । ( रा. वा / ४/२४/३/४९४/ २४) ( पं. का./ता. वृ./७१/१३४/६) ।
- ध, १३/४,४,२१/२२१/११ अक्खरगया अणुवघार्विवियसण्णिपंचिदिय-पज्जत्तभासा। सादुविहा-∽भासा कुभासा चेदि। तथ्य कुभासाओ कोरपारसिय-सिवल-वव्व रियादीण विणिग्गयाओ सत्तसयभेद-भिण्णाओ । भासाओ पुण अट्ठारस हवंति तिकुरक-तिलाढ तिमरहट्ट-तिमालव-तिगउड-तिमागधभासभेदेण ।= उपघातसे रहित इन्द्रियों-वाले संज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोकी भाषा अक्षरारमक भाषा है । वह दो प्रकारकी है--भाषा और कुभाषा। उनमें कुभाषाएँ काश्मीर देशवासी, पारसीक, सिहल और वर्वरिक आदि जनीके (मुखसे) निकली हुई सात सौ भेदोंनें विभक्त है। परन्तु भाषाएँ तीन कुरुक (कणहि) भाषाओं, तीन लाह भाषाओं, तीन मरहठा (गुर्जर) भाषाओं, तीन मालव भाषाओं, तीन गौड भाषाओं, और तीन मागध भाषाओंके भेदसे अठारह होती है। ( पं. का./ता. वृ./ मंगलाचरण/पृ. ४/४ ) ।
- इ.सं /टी /१६/६२/३ तत्राप्यक्षरात्मक' संस्कृतप्राकृतापभ्रश्येशाचिकादि-भाषाभेदेनार्यम्लेच्छामनुष्यादिव्यवहारहेतुर्बहुचा । - असरात्मक भाषा संस्कृत प्राकृत और उनके अपभ्रंश रूप पैशाची आदि भाषाओं के भेदसे आर्य व म्लेच्छ मनुष्योके व्यवहारके कारण अनेक प्रकारकी है।

#### ३. अनक्षरात्मक माषाके मेद व लक्षण

- स. सि /४/२४/२४४/२ अनक्षरात्मको द्वीन्द्रियादीनामतिशयज्ञानस्वरूप-प्रतिपादनहेतु'। - जिससे उनके सातिशयज्ञानका पता चलता है ऐसे द्वि इन्द्रिय आदि जीवोके शब्द अनक्षरात्मक शब्द है। (रा, वा /४/२४/३/४९४/२४ ) ।
- ध. १३/४,४,२६/२२१/१० तत्थ अणक्खरगया जोइंदियप्पहुडि जाव असण्णिपंचिदियाणं मुहसमुब्भुदा जालमू असण्णिप चिदियभासा च। -दीन्द्रियसे लेकर असंज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोके मुखसे उश्पन्न हुई भाषा तथा बालक और मुक संज्ञी पंचेन्द्रिय जीवोकी भाषा भी अनक्षरात्मक भाषा है।
- पं, का,/ता. चृ./७९/१३४/७ अनक्षरात्मको द्वीन्द्रियादिशव्दरूपो दिव्य-ध्वनिरूपश्च । अनक्षरात्मक शब्द द्वीन्द्रियादिके शब्दरूप और दिव्यभ्वनि रूप होते हैं।

## ४. दुर्भाषाके मेद

**ज्ञा./१९/१ पर उ**द्दश्वत- ककेशा परुषा कट्वी निष्ठुरा धरकोषिनी। छेदा-ड्कुरा मध्यकृशातिमानिनी भयकरी । भूतहिसाकरी चेति दुर्भाषौ दशधा स्यजेत् । ।२। = कर्कश, परुष, कटु, निष्ठुर, परकोपो, छेद्यांन कुरा, मध्यकृशा, अतिमानिनी, भयंकरी, और जीवोकी हिसा करने-वाली ये दश दुर्भाषा है, इनको छोडै । ( अन. घ,/४/१६६-१६६ ) ।

## ५. आमंत्रणी आदि माषा निर्देश

भ. आ /मू. वि /१११४-१११६/१११३ आमतणि आणवणी जायणि संपुच्छणी य पण्णवणी । पच्चक्स्लाणी भासा भासा इच्छाणुलोमाय ।११९५। संसयवयणी य तहा असच्चमोसा य अट्टमी भामा । णवमी अणक्षवरगदा असच्चमोसा हवदि णेया ।११९६६। टी०-अग्मतणी

ग्रया वाचा परोऽभिमुलीक्रियते सा आमंत्रणी । हे देवदत्त इत्यादि अगृहोतसकेतानमिमुखी करोति तेन न मुधा गृहीतागृहीतसंकेतयोः प्रतीतिनिमित्तमनिमित्तं चेति ह्यात्मकता । स्वाध्यायं कुरुत, विर-मतासयमात् इत्यादिका अनुशासनवाणी आनवणी । चोदितायाः क्रियायाः करणमकरणं वापेक्ष्या नैकान्तेन सत्था न मृषेव वा । जायणी ज्ञानोपकरणं पिच्छादिकं वा भवद्भिर्दतिव्यं इत्थादिका याचनी । दातुरपेक्षया पूर्वबदुभयरूपा । निरोधवेदनास्ति भवता न वेति प्रश्नवाक् सपुच्छणी यथस्ति सत्या न चेदिततरा । वेदना भावाभाव-मपेक्ष्य प्रवृत्तरुभयरूपता । पण्णवणी नाम धम्मेकथा । सा बहुन्निर्दिश्य प्रवृत्ता केश्चिन्मनसि करणमितरं रकरण चापेक्ष्य करणश्वाइद्विरूपा। पच्चक्खवाणी नाम केनचिइगुरुमननुज्ञाप्य इद क्षीरादिकं इयतं कालं मया प्रत्याख्यात इत्युक्तं कार्यान्तरमुटिश्य तत्कुर्वित्युदितं गुरुणा प्रस्थारूयानावधिकालो न पूर्ण इति नैकान्ततः सत्यता गुरुवचनात्प्र-वृत्तो न दोषायेति न मृषैकान्त । इच्छानूलोमा य उवरितेन पृष्टं घृत-शकरामिश्र शरोर शोभनमिति। यदि परो ब्रुयात् शोभनमिति। माधुर्यादिप्रज्ञस्य गुणसद्भावं ज्वरवृद्धिनिमित्ततां चापेक्ष्य न शोभन-मिति बचो न मृषेकान्ततो नापि सत्यमेवेति द्वयारमकता ।११६४। संसयवयणी किमयं स्थाणुरुत पुरुषं इत्यादिका द्वयोरेकस्य सद्भाव-मितरस्याभावं चापेक्ष्य द्विरूपता । अणक्खरगदा अगुलिस्फोटादि-भ्वनिः कृताकृतसकेतपुरुषापेक्षया प्रतोतिनिमित्ततामनिमित्ततौ च प्रतिपद्यते इत्युभयरूपा । 🗝 १. जिस भाषासे दूसरोको अभिमुख किया जाता है, उसको आमत्रणी-सम्बोधिनी भाषा कहते हैं। जैसे-'हे देवदत्त यहाँ आओ' देवदत्त शब्दका संकेत जिसने ग्रहण किया है उसको अपेक्षासे यह बचन सक्ष्य है जिसने सकेत प्रहण नहीं किया उसकी अपेक्षासे असत्य भी है। २**, आज्ञापनी** भाषा—जैसे स्वाध्याय करो, असयमसे विरक्त हो जाओ, ऐसी आज्ञा दी हुई क्रिया करनेसे सत्यता और न करनेसे असत्यता इस भाषामें है, इसलिए इसको एकान्त रोतिसे सत्य भो नहीं कहते और असत्य भी नहीं कह सकते हैं। ३, ज्ञानके उपकरण शास्त्र और संयमके उपकरण पिच्छादिक मेरेको दो ऐसा कहना यह याचनी भाषा है। दाताने उपयुक्त पदार्थ दिये तो यह भाषा सध्य है और न देनेकी अपेक्षासे असत्य है। अतः यह सर्वथा सच्य भी नहीं हे और सर्वथा असच्य भी नहीं है। ४. प्रश्न पूछना उसको प्रश्नभाषा कहते है। जैसे---तुमको निरोधमें---कारागृहमें वेदना दुख है या नहीं वगैरह। यदि वेदना होती हो तो सत्य सममनान हो तो असत्य सममना। वेदनाका सद्भाव और असद्भावकी अपेक्षा इसको सत्यासत्य कहते है । १. धर्मीपदेश करना इसको प्रज्ञापनी भाषा कहते है। यह भाषा अनेक लोगोको उद्ददेश्य कर कही जाती है। कोई मनःपूर्वक सुनते है और कोई सुनते नहीं. इसकी अपेक्षा इसको असत्यमुघा कहते है । ६. किसीने गुरुका अपनी तरफ लक्ष न खौंच करके मैने इतने काल तक क्षीरादि पदार्थोंका रयाग किया है ऐसा कहा। कार्यांतरको उइदेश्य करके वह करो ऐसा गुरुने कहा । प्रत्याख्यानको मर्यादाका काल पूर्ण नही हुआ तब तक वह एकान्त सत्य नहीं है। गुरुके वचनानुसार प्रवृत्त हुआ है इस वास्ते असत्य भी नहीं है। यह प्रत्याख्यानी भाषा है। ७. इच्छा-नुलोमा--ज्वरित मनुष्यने पूछा घो और शक्कर मिला हुआ दूध अच्छा नहीं है ! यदि दूसरा कहेगा कि वह अच्छा है, तो मधुरतादिक गुणोका उसमें सद्भाव देखकर वह शोभन है ऐसा कहना योग्य है। परन्तु ज्वर बृद्धिको वह निमित्त होता है इस अपेक्षासे वह शोभन नहीं है, अत सर्वथा असत्य और सत्य नहीं है इसलिए इस वचनमें उभयात्मकता है ।१९९४। ५, सश्चय वचन-यह असत्यमृषाका आठवॉ प्रकार है। जेसे—यह ठू ठ है अथवा मनुष्य है इत्यादि। इसमे दोनोमें से एक की सत्यता है और इतरका अभाव है, इस वास्ते उभयपना

इसमें है। १. अनक्षर वचन---चुटकी श्रजाना, अगुलिसे इशारा करना,

जिसको चुटकी बजानेका सकेत माछ्म है उसकी अपेक्षासे उसको वह

प्रतीतिका निमित्त है, और जिसको संवेत माछ्म नही है उसको अप्रतीतिका निमित्त होती है। इस तरह उभयात्मकता इसमें है ।११९६६। (सू आ,/३१६-३१६); (मो.जी/मू./२२५-२२६/४८४)।

#### पच्यन्ती आदि भाषा निर्देश

रा. वा. हिं/१/२०/१६६ ज्ञब्दाहैतवादी वाणी चार प्रकारकी मानते है---पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी, सूक्ष्मा। १. पश्यन्ती--जामे विभाग नाहीं। सर्व तरफ सकोचा है कम जाने ऐसी पश्यन्ती कहिए-लश्धिके अनुसार द्रव्य बन्धनको कारण जो उपयोग । (जैनके अनु-सार इसे ही उपयोगात्मक भाव वचन कहते है।) २. मध्यमा-वक्ताकी बुद्धि तो जाको उपादान कारण है, बहुरि सासोच्छ्वासको उत्तंघि अनुक्रमतै प्रवर्तती ताकू मध्यमा कहिएंग शब्द वर्गणा रूप द्रव्य वचन। (जैनके अनुसार इसे शब्द वर्गणा कहते है।) ३. वैस्तरी--- कण्ठादिके स्थाननिको भेदकरि पवन निसरा ऐसा जो वक्ताका सासोच्छ्वास है कारण जाक्तूं ऐसी अक्षर रूप प्रवर्तती ताक् वैखरी कहिए (अर्थात्) कर्णेन्द्रिय ग्राह्य पर्याय स्वरूप द्रव्य वचन। (जैनके अनुसार इसे इसी नामसे स्वीकारा गया है।) ४ सुक्ष्मा-अन्तर प्रकाश रूप स्वरूप ज्योति रूप नित्य ऐसी सूक्ष्मा कहिए !...क्षयोपशमसे प्रगटी आत्माकी अक्षरको ग्रहण करने-कौ तथा कहनेकी शक्ति रूप लब्धि। (जैनके अनुसार इसे लब्धि रूप भाव वचन स्वीकारा गया है।)

#### अन्य सम्बन्धित विषय

- ---दे० शब्द । १. अभाषात्मक शब्द —दे०वचन । २. अभ्याख्यान व कुलह आदि रूप भाषा 🗕 दे० वह वहं नाम । ३. कलह पैशुन्य आदि —दे० वचन । ४ असम्बद्ध मलाप आदि – दे० नाम/३ । ५ गुणवाची, क्रियावाची आदि शब्द ---दे० पद्धति । ६. आगम व अध्यात्म भाषामें अन्तर - दे० अनुयोग । ७. चारो अनुयोगीकी भाषामें अन्तर — বৈও হাত্র । ८. होठादिके शब्दको भाषात्मक क्यों कहते है
  - भाषा पर्याप्ति-- दे० पर्याप्ति/१।
  - भाषा वर्गणा-दे० वर्गणा/१।
  - भाषा समिति-- दे॰ समिति/१।

भासुर—एक ग्रह≃दे० ग्रह।

- भास्करनंदि तरवार्थयुत्र की मुखनोधिनी वृत्ति (संस्कृत) तथा ध्यानस्तय के रचयिता। जिनचन्द्र के शिष्य। समय – वि श १४ का अन्त (ई श. १४)। (ती./३/३०१)। (जै./२/२६६)।

भारकर, वेदांत--हैताहैत-दे० वेदात/३ ा

भिक्षा---साम्यरसमे भीगे होनेके कारण साधुजन लाभ-अलाभमे समता रखते हुए दिनमे एक वार तथा दातारपर किसी प्रकारका भी भार न पडे ऐसे गोचरी आदि वृत्तिसे भिक्षा प्रहण करते है. वह भी मौन सहित, रस व स्वादसे निरपेक्ष यथा लब्ध केवस उदर पूर्विके लिए करते है। इतना होनेपर भी उनमे याचना रूप दीन व हीन भाव जागृत नहीं होता। भक्ति पूर्वक किसीके प्रतिष्रह करनेपर अथवा न करनेपर आवकके घरमें प्रवेश करते है, परन्तु विवाह व २२८

यज्ञशाला आदिमें प्रवेश नहीं करते, नीच कुलीन, अति दरिदी व अति धनाख्यका आहार प्रहण नहीं करते है।

- भिक्षा निर्देश व विधि 9 साथ भिक्षा वृत्तिसे आहार छेते है । १ २ यया काल, वृत्ति परिसंख्यान सहित मिक्षार्थं चर्या कस्ते है । भिक्षा योग्य काल । ş मौन सहित व याचना रहित चर्या करते है। لا द्वारापेक्षण पूर्वंक आवकके घरमें प्रवेश करते है। \* - दे० आहार/II/१/४। —दे० भक्ति/२। भिक्षावृत्ति सम्बन्धी नवधा भक्ति । 兼 दातारकी अवस्था सम्बन्धी विशेष विचार । # -दे० आहार/II/१ । कदाचित् याचनाकी आशा। ч अपने स्थानपर भोजन लानेका निषेध । ह गोचरी आदि पॉच मिक्षा इत्तियोंका निर्देश। 9 वर्तनोंकी शुद्धि आदिका विचार। 4 चौकेमें चींटी आदि चलती हो तो साधु हाथ धोकर \* अन्यत्र चले जाते है। --- दे० अन्तराय/२। दातारके घरमें प्रवेश करने सम्बन्धी नियम ą व चिवेक असिमत प्रदेशमें आगमन करे अनभिमतमें नहीं। ł वचन व काय चेष्टा रहित केवल शरीर मात्र दिखाये। २ छिट्रमेंसे झॉक कर देखनेका निषेध। ₹ गृहस्यके द्वारपर खडे होनेकी विधि । ۲ चारों ओर देखकर सावधानीसे वहाँ प्रवेश करे। ų सचित्त व गन्दे प्रदेशका निषेध । Ê खतक पालक सहित धरमें प्रवेश नहीं करते । \* --- दे० सूतक । व्यस्त व शोक युक्त गृहका निषेध । ษ पद्मओं व अन्य साधु युक्त गृहका निषेध । L बहुजन ससक्त प्रदेशका निषेध । ९ उद्यान गृह आदिका निषेध । १० योग्यायोग्य कुछ व घर ł. विधमीं आदिके घरपर आहार न करे। १ नीच कुलीनके घरपर आहार न करे। Ś. शुद्रसे छ्नेपर स्नान करनेका विधान । ą अति दरिद्रीके घर आहार करनेका निषेध । ۲ कदाचित् नीच धरमें भी आहार ले लेते है। ч राजा आदिके घरपर आहारका निषेव । Ę कदाचित् राजपिंडका भी ग्रहण । 9 मध्यम दर्जेके लोगोंके वर आहार लेना चाहिए। 6
- १. भिक्षा निर्देश व विधि

# १. साधु भिक्षा वृत्तिसे आहार करते हैं

मू आ./८११, १३७ पयणं व पायणं वा ल करे ति अ णेव ते करावें ति । पयणार भणियत्ता संतुद्ठा भिक्खमेसेण । ९११। जोगेसु मूल जोगं भिक्खाचरियं च वण्णियं सुसे । अण्णे य पुणो जोगा विण्णाणविहीण एहि कया । १३७। ज्ञाप पकाना दूसरेसे पकवाना न तो करते हैं न कराते है वे सुनि पकानेके आरम्भसे निवृत्त हुए एक भिक्षा मात्रसे सन्तोषको प्राप्त होते हैं । ८११। आगममें सन मूल उत्तरगुणोके मध्यमें भिक्षा चर्या हो प्रधान वत्त कहा है, और अन्य जो गुण है वे चारित्र हीन साधुओ कर किये जानने । १३७। (प्र सा /मू./ २२१), (प. पु./ ४/६७) ।

# २. यथा काळ, वृत्ति परिसंख्यान सहित भिक्षार्थं चर्या करते हैं

- भ. आ./वि /१६०/३४६/१० भिक्षांकालं, बुभुक्षाकालं च ज्ञात्वा गृहीताव-प्रहः, प्रामनगरादिकं प्रविशेदीर्यासमितिसंपन्नः । म्मिक्षाका समय, और क्षुधाका समय जानकर कुछ वृत्तिपरिसंख्यानादि नियम ग्रहण कर ग्राम या नगरमें ईर्यासमितिसे प्रवेश करे ।

# मिक्षा योग्य काल

- भ. आ./बि./१२०६/१२०३/२२ भिक्षाकालः, बुभुक्षाकालोऽवग्रहकाल-श्चेति कालत्रयं ज्ञातव्यं। प्रामनगरादिषु इयता कालेन आहार-निष्पत्तिर्भवति, अमीषु मासेषु, अस्य वा कुत्तस्य वाटस्य वायं भोजनकाल इच्छायाः प्रमाणादिना भिक्षाकालोऽवगन्तव्यः । मम तीवा मन्दा वेति स्वशरीरव्यवस्था च परीक्षणीया। अथमवग्रह. पूर्व गृहीतः । एवभूत आहारो मया न भोक्तव्यः इति अद्यायमवग्रहो ममेति मीमांसा कार्या। = भिक्षा काल, बुभुक्षा काल और अवग्रह काल ऐसे तीन काल हैं। गाँव, इन्हर वगैरह स्थानोमें इतना काल व्यतीत होनेपर आहार तैयार होता है। अमुक महीनेमें अमुक कुल-का, अमुक गत्तीका अमुक भोजन काल है यह भिक्षा या भोजन कालका वर्णन है। १। आज मेरेको तीव भूख लगी है या मन्द लगी है। मेरे शरीरकी तबियत कैसी है, इसका विचार करना यह बुभुक्षा कालका स्वरूप है। अमुक नियम मैने कल ग्रहण किया था। इस तरहका आहार मैने भक्षण न करनेका नियम लिया था। आज मेरा उस नियमका दिन है। इस प्रकारका विचार करना अवग्रह कास है। आचारसार/४/१९ जिस समय बच्चे अपना पेट भरकर खेल रहे हो
  - १९८१ जिस समय आवक बलि कर्म कर रहे हों अर्थात् देवताको भातादि नैवेच चढा रहे हो, वह भिक्षा काल है।
- सा. थ./६/२४ में उइष्ट्रत -- प्रसृष्टे विण्मूत्रे हृदि सुविमले दोषे स्वपथगे विशुद्धे चोद्वारे सुदुपगमने वातेऽनुसरति । तथाऽग्नाधुद्रिक्ते विशद-करणे देहे च सुलघौ, प्रयुज्जीताहारं विधिनियमितं कास. स हि मत. । = मल गूत्रका त्याग हो जानेके पश्चात, इदयके प्रसन्न होने-पर, वात पित्त और कफ जनित दोषोंके अपने अपने मार्गगामी होनेपर मलवाहक द्वारोंके खुलनेपर, भूखके लगनेपर, वात या वायुके ठीक-ठीक अनुसरण होनेपर, जठराग्निके प्रदीप्त होनेपर. इन्द्रियोंके प्रसन्न होनेपर, देहके हलका होनेपर, विधि पूर्वक तैयार किया हुआ, नियमित आहारका प्रहण करें । यही भोजनका काल माना गया है ।

यहाँ 'काले' इस पदके द्वारा भोजनके कालका उपदेश दिया गया है। चर्चा समाधान/प्रश्न ४३/पृ, ५४ यदि आवश्यकता पडे तो मध्याह कालमें भी चर्या करते है।

वे. अनुमति/६ -- अनुमति स्याग प्रतिमाधारो दोपहर को आहार लेता है। दे. रात्रि भोजन/१ -- प्रधानत' दिन का प्रथम पहर भोजन के योग्य है। दे. प्रोषधपवास/१/० -- दोपहर के समय भोजन वरना साधु का एक भक्त नामक मुल गुग है।

## 8. मौन सहित व याचना रहित चर्या करते हैं

- मू. आ./ ९१७- ९१ णवि ते अभित्थुणंति य पिडरथं णवि य किंचि जायते । मोणव्यदेण मुणिणो चरति भिक्खं अभासता । ९१७। देहीति दोणकलुसं भासं णेच्छ ति एरिसं वर्त्तु । अवि णीदि अलाभेण ण य मोर्ण भंजदे धीरा । ८१८। ज्युनिराज भोजनके लिए स्तुति नहीं करते और न कुछ माँगते है । वे मौन वतकर सहित नहीं कुछ कहते हुए भिक्षाके निमित्त विचरते है । म्१७३ तुम हमको प्रास दो ऐसा करुणा रूप मलिन वचन कहनेको इच्छा नहीं करते । और भिक्षा न मिलनेपर लौट आते है, परन्तु वे धीर मुमि मौनको नहीं छोडते है । म्१९
- कुरल. का./१०७/१.६ अभिक्षुको वरीवर्ति भिक्षों कोटिगुणोदय'।→ याचनास्तु वदान्ये वा निजादधिगुणे च वै ।१। एकोऽपि याचना-इाब्दो जिहाया निर्वृति' परा। वरमस्तु स शब्दोऽपि पानीयार्थ हि गो'कृते ।६। - भोल न मांगने वाले से करोड गुणा वरिष्ट होनेपर भी भिलारी निन्द है, भले ही वह किन्हीं उत्साही दातारों से ही क्यों न मांगे ।१। गाय के लिये पानी मागने के लिये भी अपमान-जनक याचना तो करनी पड़ती ही है ।६।
- रा.बा./१/६/१६/१६/१९ भिक्षाशुद्धिः दीनवृत्तिविगमा प्राप्तकाहारग-बेवणप्रणिधाना। व्दीन वृत्तिसे रहित होकर प्राप्तक आहार हूँढना भिक्षा शुद्धि है। (चा. सा./०९/१)।
- रे० भिक्षा/२/२ याचना करना, अथवा अस्पष्ट शब्द जोलना आदि निषिद्ध है। केवल किजलीकी चमक के समान शरीर दिखा देना पर्याप्त है।
- आ. अनु /१५१ •• प्राप्तागमार्थ तब सन्ति गुणा. कलत्रमप्रार्थ्यवृत्तिरसि याति वृथैव याच्याय ।१५१। =हे प्राप्तागमार्थ । गुण ही तैरी स्त्रियौँ है । ऐसा तथा किसीसे याचना करने रूप वृत्ति भी तुफर्में पार्था नहीं जाती । अब तू वृथा ही याचनाको प्राप्त हो है. सो तेरे लिए इस प्रकार दीन बनना योग्य नहीं ।

#### ५. कदाखित् याचनाकी आज्ञा

- भ, आ /मू /१२०१/१२०१ ···उग्गहजायणमणुवीचिए तहा भावणा तइए १९२०१। = आगमसे अविरुद्ध ज्ञान व संयमोपकरणकी याचना करनी तृतीय अर्थात अचौर्य महावतकी भावना है।
- कुरल, /१०६/२, प् अपमान विना भिक्षा प्राप्यते या सुदैवत । प्राप्ति-काले तु संप्राप्ता सा भिक्षा हर्षदायिनो । २। याचका यदि नैव स्युद्धि-धर्मप्रवर्तका. । काष्ठपुत्तलतृत्य स्यात् तदा संसारजालकम् । ८। विना तिरस्कार के पा सको तो मागना आनन्ददायो है । २। धर्म प्रवर्तक याचको के अभाव में संसार कठपुतसी के नाच से अधिक न हो सकेगा । ६।
- दे० अपत्राद/३/३ ( सल्लेखना गत क्षपककी बैयावृत्यके अर्थ कदाचित निर्यापक साधु आहार मॉगकर लाता है। )
- दे० आत्तोचना/२/आर्कपित दोष (आचार्यको वैयावृत्यके लिए साधु आहार मॉगकर लाता है ।)

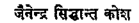
#### ६. अपने स्थानपर मोजन ळानेका निषेध

म्र. आ,/-१२ ···अभिहर्ड च । सुत्तप्पडिकुट्ठाणि य पडिसिड तं विव-ज्जेति ।-१२। ==···अन्य स्थानसे आया सूत्रके विरुद्ध और सूत्रसे निषिद्ध ऐसे आहारको वे मुनि त्याग देते है ।-१२।

- रा, वा,/७/१/११/१३४/७ नेदं संयमसाधनम्—आनीय भोक्तव्यमिति । चला कर भोजन करना यह संयसका साधन भी नहीं है।
- भ. आ./बि./११८५/११७१/१२ कचिद्धाजने दिवैव स्थापितं आरमवासे भुआनस्यापरिग्रहवतलोप स्यात् । = पात्र में रखा आहार वसतिका में ले जाकर खाने से अपरिग्रह बत की रक्षा कैसे होगी ।

## ७. गोचरी आदि पाँच मिक्षा वृत्तियांका निर्देश

- र. सा./मू /११६ उटरग्गिसमणवत्वमक्त्वण गोयारसब्भपूरणभमरं। णाऊण तप्पयारे णिच्चेव भंजए भिवरतु ।११६। =मुनियोंकी चर्या पाँच प्रकारकी बतायी गयी है-उदराग्निप्रशमन, अक्षम्रक्षण, गोचरी, श्वभ्रपूरण और भ्रामरी ।११६। (चा, सा./७८/३)।
- सू. आ /८११ अवस्वीमवस्तणमेत्तं भंखंति · । ≈गाडीके धुरा चुपरनेके समान आहार तेते हैं।
- रा, वा./१/६/१६/४९७/२० सा जाभालाभयोः सुरसविरसयोश्च सम-संतोषाद्भिक्ति भाष्यते । यथा सलीलसालं कारवरयुवतिभिरुपनीय-मानघासो गौनंतदङ्गातसौन्दर्यनिरीक्षणपरः तृणमेवात्ति, यथा तृणो-र्ख्यं नानादेशस्थ यथालाभमभ्यवहरति न योजनासंपदमवेक्षते तथा भिक्षरपि भिक्षापरिवेषजनमृत्तुललितरूपवेषविलासावलोकननिरुत्सुकः शुष्कद्रवाहरियोजनाविशेषं चानवेक्षमाण' यथागतमश्नाति इति गौरिव चारो गोचार इति व्यपदिश्यते, तथा गवेश्णेति च। यथा शकट रत्नभारपरिपूर्णं येन केनचित् स्नेहेन अक्षलेपं कृत्वा अभि-र्ताषतदेशान्तरं वणिगुपनयति तथा मुनिरपि गुणरत्नभरितां तनू-शकटीमनवद्यभिक्षायुरक्षत्रसणेन अभिव्रेतसमाधिपत्त नं प्रापयतीत्वर्श-अक्षणमिति च नाम निरूढम् । यथा भाण्डागारे समुस्थितमनलमशुचिन। शुचिना वा वारिणा शमयति गृही तथा यतिरपि उदराग्नि प्रशमय-तीति उदराग्निप्रशमनमिति च निरुच्यते। दातृजनबाधया विना कुशलो मुनिभ्रेमरवदाहरतीति भ्रमराहार इत्यपि परिभाष्यते। येन केनचित्प्रकारेण स्वभ्रपूरणबदुदरगर्त मनगारः पूरयति स्वादुनेतरेण **बेति** स्वभ्रपुरणमिति च निरुच्यते। = यह लाभ और अलाभ तथा सरस और बिरसमें समान सन्तोष होनेसे भिक्षा कही जाती है। १ गोचरी-जैसे गाय गहनोंसे सजी हुई सुन्दर युवतिके द्वारा लायी गयी धासको खाते समय धासको ही देखती है जानेवालीके अंग-सौन्दर्य आदिको नही; अथवा अनेक जगह यथालाभ उपलब्ध होने-वाले चारेके पूरेको हो खाती है उसकी सजावट आदिको नहीं देखती, उसी तरह भिक्षु भी परोसने वालेके मृदु ललित रूप देष और उस स्थानकी सजावट आदिको देखनेकी उत्सुकता नही रखता और न 'आहार सुखा है आ गीला या कैसे चौंदी आदिके वरतनोंमें रखा है या कैसी उसकी योजना की गयी है', आदिकी ओर ही उसकी दृष्टि रहती है। वह तो जैसा भी आहार प्राप्त होता है बैसा खाता है। अत भिक्षाको गौ की तरह चार-गोचर या गवेषणा कहते है। २ अक्षम्रक्षण--जैसे वणिक् रत्न आदिसे सदी हुई गाडीमें किसी भी तेलका लेपन करके---(ओगन देकर) उसे अपने इष्ट स्थानपर ने जाता है उसी तरह मुनि भी गुण रत्नसे भरी हुई शरीरख्यी गाडीको निर्दीष भिक्षा देकर उसे समाधि नगरतक पहूँचा देता है, अत इसे अक्षम्रक्षण कहते हैं। ३,उदराग्निप्रझामन-जैसे भण्डारमें आग लग जानेपर शुचि या अशुचि कैसे भी पानीसे असे बुम्झ दिया जाता है, उसी तरह यति भी उपराग्निका प्रशमन करता है, अत इसे उदराग्निप्रशमन कहते हैं। ४, भ्रमराहार-दाताओंको किसी भी प्रकारकी बाधा पहूँचाये बिना मुनि कुशलतासे भ्रमर की तरह आहार ले लेते है। अतः इसे भ्रमराहार या भ्रामरीवृत्ति कहते है। १. गर्तपूरण-जिस किसी भी प्रकारसे गड्ढा भरनेकी तरह मुनि स्वादु ज्या अस्वादु अन्मके द्वगरा पेटरूप गड्देको भर देता है क्षत इसे स्वभ्रपूरण भी कहते है ।



#### भिक्षा

#### २३०

#### २. दातारके घरमें प्रवेश करने सम्बन्धी नियम....

#### ८ वर्तनीकी ग्रुद्धि आदिका विचार

भ, आ,/वि /१२०६/१२०४/१६ दातुरागमनमार्ग अवस्थानदेश, कडु-च्छकभाजनादिक च शोधयेत . खण्डेन भिन्तेन वा कडकच्छुकेन दीयमानं वा । अदाताका आनेका रास्ता, उसका खडे रहनेका स्थाम. पसो और जिसमें अन्त रखा है ऐसे पात्र—इनकी शुद्धताकी तरफ विशेष लक्ष्य देन। चाहिए । टूटो हुई अथवा खण्डयुक्त हुई ऐसे पत्नीके द्वारा दिया हुआ आहार नहीं लेना चाहिए ।

#### २. दातारके घरमें प्रवेश करने सम्बन्धी नियम व विवेक

#### १. अभिमत प्रदेशमें गमन करे अन्सिमतमें नहीं

- भ आ /मू./१२०१/१२०१ वज्जणमणण्णुणादगिहण्पवेसस्स गोधरा-दी हा । ।१२०१। = गृहके स्वामीने यदि घरमें प्रवेश करनेकी मनाही की होगी दो उसके घरमें प्रवेश करना यतिको निषिद्ध है ।
- भ. आ,/बि./१४०/३४४/२१ अन्ये भिक्षाचरा यत्र स्थित्वा लभन्ते भिक्षां, यत्र वा स्थिताना गृहिण प्रयच्छन्ति तावन्मात्रमेव भूभागं यति प्रविशेन्न गृहाभ्यन्तरम्। .तद्दद्वारकाद्य एलङ्घने कुप्यन्ति च गृहिण । = इतर भिक्षा माँगने वाले साधु जहाँ खडे होकर भिक्षा प्राप्त करते है. अथवा जिस स्थानमें ठहरे हुए साधुको गृहस्थ दान देते है, उतने ही भूप्रवेशतक साधु प्रवेश करे. गृहके अभ्यन्तर भागमे प्रवेश न करे क्योंकि द्वारादिकोका उल्लघन कर जानेसे गृहस्थ कुपित होगे। (भ. आ./बि /१२०६/१२०४/१२), (भ. आ /पं. सदासुख/ २५०/१३१/६)।
- भ. आं,/वि/१२०६/१२०४/पंक्ति न'. द्वारभर्गलं कवाट वा नोद्धाटयेत ११०। परोपरोधवर्जिते, अनिर्गमनप्रवेशमार्गे गृहिभिरनुज्ञातस्तिष्ठेत् । ११५। = सदि द्वार बन्द होगा, अर्गलासे बन्द होगा तो उसको उधा-डना नही चाहिए ११०। परोपरोध रहित अर्थात दूसरोका जहाँ प्रतिबन्ध नही है ऐसे घरमें, जाने-आनेका मार्ग छोडकर गृहस्थोके प्रार्थना करनेपर खडे होना चाहिए ।१६। (और भी देखो अगला शीर्षक)।

#### २. वचन व काय चेष्टारहित केवल शरीर मात्र दिखाये

- भ आ /बि /१२०६/१२०४/१३ याच्ञामव्यक्तस्वनं वा स्थागमनिवेदनार्थं न कुर्याद । विद्यु दिव स्वा तनुं च दर्शयेत्, कोऽमलभिक्षा दास्यतीति अभिस घि न कुर्यात । ल्याचना करना अथवा अपना आगमन सूचित करनेके लिए अस्पष्ट बोलना या खकारना आदि निषिद्ध है। बिजलीके समान अपना शरीर दिखा देना पर्याप्त है। मेरे को कौन आवक निर्दोष भिक्षा देगा ऐसा संकल्प भी न करे।
- आचारसार/ १/१०९ कमेणायोग्यागारासि पर्यटना प्राङ्गणाभितं । विशे-न्मौनो विकाराङ्गसज्ञाया चोजिभतो यति । लक्रम पूर्वक योग्य घरोके आगेसे घूमते हुए मौन पूर्वक घरके प्रागण तक प्रवेश करते है। तथा शरीरके अंगोपागसे किसी प्रकारका इशारा आदि नही करते है।
- चर्चा समाधान/प्रश्न ४३/ए. १४ = प्रश्न वती तो द्वारापेक्षण करे पर अवती तो न करे । उत्तर -- गृहस्थके ऑगनमें चौथाई तथा तीसरे भाग जाइ चेष्टा विकार रहित देह मात्र दिखावे । फिर गृहस्थ प्रति-ग्रह करे ।
- भ. आ /प सदासुखदास/२५०/१३१/८ बहुरि गृहनिमें तहाँ ताई प्रवेश करे जहाँ ताई गृहस्थनिका कोऊ भेषो अन्य गृहस्थीनिकै आनेकी अटक नहीं होय। बहुरि अगणमे जाय खडे नहीं रहे। आशीर्वादा-दिक मुखतें नहीं कहैं। हाथकी समस्या नहीं करे। उदरकी कुंशता नहीं दिखावे । मुखकी विवर्णता नहीं करे। हुकारादिक। सेन सज्ञा

समस्या नही करें, पड़िगाहे तो खडे रहे, नहीं पडिंगाहे तो निकसि अन्य गृहनिमें प्रवेश करें।

#### ३. छिद्रमें-से झाँककर देखनेका निषेध

भ आ./बि./१२०६/१२०४/१६ छिद्रद्वारं कवाट, प्राकारं वा न पश्येत् चौर इव। चचेरके समान, छिद्र.दरवाजा, किवाड तट वगैरहका अवलोकन न करे।

#### 8. गृहस्थके द्वार पर खढ़े हांनेकी विधि

भ. आ./वि /१२०६/१२०४/१५ अनिर्गमतप्रवेशमार्गे गृहिभिरनुझात-स्तिष्ठेत । समे विच्छिद्रे, भूभागे चतुरङ्गुलपादान्तरो निश्चल. कुढध-स्तम्भादिकमनवलम्ब्य तिष्ठेत । = घरमें जाने-आतेका मार्ग छोडकर गृहस्थोके प्रार्थना करनेपर खडे होना चाहिए । समान छिद्र रहित ऐसी जमीन पर अपने दोनो पाँवोमें चार अगुल अन्तर रहेगा इस तरह निश्चल खडे रहना चाहिए । भीत, खम्म वगैरहका आश्रम न लेकर स्थित खडे रहना चाहिए ।

#### भ. चारों ओर देखकर सावधानीक्षे वहाँ प्रवेश करे

भ. आ. वि./१५०/३४४/३ द्वारमप्यायामविष्कम्भहीन प्रविशत गात्र-पीडासकुचिताङ्गस्य विवृताधोभागस्य वा प्रवेश दृष्ट्वा कुप्यन्ति वा। आत्मविराधना मिध्यात्वाराधना च। द्वारपार्श्वस्थजन्तुधीडा स्वगात्रमद्दं ने शिक्यावसम्बितभाजनानि वा अनिरूपितप्रवेशी वा अभिहन्ति । तस्मादूर्ध्व तिर्यक् चावलोक्य प्रवेष्टव्य । = दीर्धता व चौडाईसे रहित द्वारमे प्रवेश करनेसे शरीरको व्यथा होगी, अगोंको सर्कुाचत करके जाना पडेगा। नीचेके अवयवोको पसार कर यदि साधु प्रवेश करेगा तो गृहस्थ कुपित होगे अथवा हास्य करेगे । इससे साधु प्रवेश करेगा तो गृहस्थ कुपित होगे अथवा हास्य करेगे । इससे साधुको आत्म विराधना अथवा मिथ्यात्वाराधना होगी । संकुचित द्वारसे गमन करते समय उसके समीप रहनेवाले जीवोको पीडा होगी, अपने अवयवोका मर्दन होगा । यदि ऊपर साधु न देखे तो सीकेमें रखे हुए पात्रोको धक्का लगेगा अत साधु ऊपर और चारो तरफ देखकर प्रवेश करें ।

#### ६. सचित्त व गन्दे प्रदेशका निषेध

भ आ,/वि./१५०/पृ. चं./५ं. नं, गृहिभिस्तिष्ठ प्रविशेरमभिहितोऽपि नान्धकारं प्रविशेत्वसस्थावरपी डापरिहृतमे । (३४४/२२) तदानी मेव लिप्ता, जलसेकाडा, प्रकीर्ण हरितकुसुमफलपलाशादिभिर्निरन्तरां, सचित्तमृत्तिकावतीं, छिद्रबहुला, विचरत्वसफीवाना (३४५/६) सूत्रास्क्पुरोषादिभिरुपहता भूमि न प्रविशेत (३४६/८) = गृहस्थोंके तिष्ठो, प्रवेश करो ऐसा कहनेपर भी अन्धकारमें साधुको प्रवेश करना युक्त नही । अन्यथा त्रस व स्थावर जीवोंका विनाश होगा। (३४४/ २२) तल्काल लेपो गयी, पानी के छिडकावसे गीली की गयी, हरातृण, पुष्प, फल, पत्रादिक जिसके ऊपर फैले हुए है ऐसो. सचित्त मिट्टीसे युक्त, बहुत छिडोसे युक्त, जहाँ क्रस जीव फिर रहे है। जो मूत्र, रक्त, विष्टादिसे अपवित्र बनो है, ऐसी भूमिमें साधु प्रवेश न करे। अन्यथा उसके संयमकी विराधना होगी व मिथ्याक्ष आराधनाका दोष लगेगा।

भ. आ /वि /१२०६//१२०४/३.७.११ अकर्रमेनानुदकेन अन्नसहरितबहुलेन वर्त्सना १३। तुषगोमयभस्मबुसपलालनिश्वयं, दलोपलफलादिक च परिहरेत ७९। पुष्पै. फलैर्बीजैर्वावकीर्णौ भूमि अर्जयेत । तदानीमेक्ष लिग्नां । = जिसमें कीचड नही है. पामी फैसा हुआ नही है, जो त्रस व हरितकाय जन्तुओसे रहित है, ऐसे मार्गसे प्रयाण करना चाहिए । - छानके खिलके, गोबर, भस्मका ढेर, भूसा, वृक्षके पत्ते, पत्थर फल कादिको का परिष्टार करके गमन करना चाहिए । जो जमीन पुष्प, फल और नोजोंसे व्याप्त हुई है अथवा हालमे ही लीपी गयी है उस परसे जाना निषिद्ध है ।

#### 🧓 व्यस्त व शोक युक्त गृहका निषेध

भ, आ./बि./१२०६/१२०४/१२ तथा कुटुम्बिषु व्ययविषण्णदीनमुखेषु च सत्मु नो तिष्ठेत । = जहाँ मनुष्य, किसी कार्यमें तत्पर दीखते हो, खिन्न दीख रहे हो उनका मुख दीनता युक्त दीख रहा हो तो वहाँ ठहरना निषिद्ध है।

#### पशुओं व अन्य साधु युक्त प्रदेशका निषेध

- भ. आ./वि./१६०/३४४/१६ तथा भिक्षानिमित्तं गृहं प्रवेष्टुकामः पूर्वं अवलोकयेत्किमत्र वलीवद्दी, महिष्य', प्रसुता वा गाव', दुष्टा वा सारमेया, भिक्षाचरा, अमणा सन्ति न सन्तीति । सन्ति चेन्न प्रवि-क्षेत् । यदि न बिभ्यति ते यत्नेन प्रवेशं कुर्यात् । ते हि भोता यति वाधन्ते स्वयं वा ्पलायमाना' त्रसंस्थावरपीडां कुर्यू. । वित्तश्यन्ति, महति वा गर्तादौ पतिता मृत्मिप्रेपुं । गृहीतभिक्षाणां वा तेषां निर्गमने गृहस्थै ' प्रत्याख्यान वा दृष्ट्वा श्रुत्वा वा प्रवेष्टव्यं । अन्यथा महब आयाता इति दाउँमहाका' कस्मै चिदपि न दब: । तथा च भोगान्तराय. कृत स्यात् । कद्धाः परे भिक्षाचरा निर्भर्त्सनादिकं कुर्युरस्माभिराशया प्रविष्ट गृह किमर्थ प्रविशतीति । ..... ( एलकं वरस वा नातिकम्य प्रविशेत । मीताः पलायनं कुर्यूरात्मानं मा पातयेयु')। 🛥 भिक्षाके लिए श्रावक घरमें प्रवेश करते संमय प्रथमत' इस धरमें बेल, भेंस, प्रसुत गाय, दुष्ट कुत्ता, भिक्षा मॉगनेवाले साधु है या नहीं यह अवलोकन करे, यदि न होंगे तो प्रवेश करे अथवा उपर्युक्त प्राणी साधुके प्रवेश करनेसे भययुक्त न होवे तो यहाँसे साव-धान रहकर प्रवेश करें । यदि वे प्राणी भययुक्त होंगे तो उनसे यतिको बाधा होगी। इधर-उधर वे प्राणी बौडेने तो जसजीवोंका, स्थावर जीवोंका विनाश होगा अथवा साधुके प्रवेशसे उनको बलेका होगा। किंवा भागते समय गड्ढेमे गिरकर मृत्यु वश होगे। जिन्होने भिक्षा ली है ऐसे अन्य साधु घरसे बाहर निकलते हुए देखकर अथवा गृष्टस्थोके द्वारा उनका निराकरण किया हुआ देखकर वा सुनकर तदनन्तर प्रवेश करना चाहिए । यदि मुनिवर इसका विचार न कर आवक गृहमें प्रवेश करें तो अहुत लोक आये है ऐसा समफकर दान रेनेमें असमर्थ होकर किसीको भी दान न देंगे। अत. विचार विना प्रवेश करना लाभातरायका कारण होता है। दूसरे भिक्षा माँगनेवाले पाखंडी साधु जैन साधु प्रवैश करनेपर हमने कुछ मिलनेकी आशासे यहाँ प्रवेश किया है, यह मुनि क्यो यहाँ आया है ऐसा विचार मनमें नाकर निभर्त्सना तिरस्कारादिक करेगे ... ...घरमें मछडा अथवा गायका बछडा हो तो उसको संधिकर प्रवेश न करे अन्ध्रथा वे इरके मारे पलायन करेंगे वा साधुको गिरा देंगे।
- भ. आ./बि./१२०६/१२०४/१० नालवरस, एलकं, शुनो वा नोल्तड्घ्येत । ...भिक्षाचरेषु परेषु लाभाधिषु स्थितेषु तइगेह न प्रविशेत । =छोटा मछड़ा, बकरा और कुत्ता इनको लाँध कर नहीं जाना चाहिए ।... जहाँ अन्य भिक्षु आहार लाभके लिए खड़े हुए है, ऐसे घरमें प्रवेश करना निषिद्ध है ।

#### ९. बहुजन संसक्त प्रदेशका निषेध

- रा. वा./१/६/१६/५९७/१६ भिक्षाशुद्धिः चीनानाथदानशाला विवाह-यजनगेहादिपरिवर्जनोपलक्षिता ।=दीन अनाथ दानशाला विवाह-यज्ञ भोजनादिका जिसमें परिहार होता है, ऐसी भिक्षा शुद्धि है।
- भ. आ /बि /१६०/३४६/७ मृहिणा भोजनाथ कृतमण्डलपरिहारा, देवता-ध्युषिता निकटोभूतनानाजनामन्तिकस्थासनययनामासोनदायित-प्रुरुषां- भूमि न प्रविशेत । = जहाँ गृहस्थोके भोजनके लिए रंगावली रची गयी है, देवताओकी स्थापनासे युक्त, अनेक लोग जहाँ बैठे है, जहाँ आसन और शय्या रखे है, जहाँ लोक कैठे है और सोये हैं. ऐसी भूमिमें साधु प्रवेश न करे।

#### १०. उद्यान गृह आदिका तिषेध

भ. आ./वि /१२०६/१२०४/१४ रहस्यगृह, वनगृह कदलीसतागुल्मगृह, नाटवगान्धर्वशालाश्च अभिनन्धमानोऽपि न प्रविशेत । ~एकांतगृह, उद्यानगृह, कदलियोसे बना हुआ गृह, सतागृह, छोटे-छोटे वृक्षोसे आच्छादित गृह, नाटयशाला, गन्धर्वशाला, इन स्थानॉर्मे प्रतिग्रह फरनेपर भी प्रवेश करना निषिद्ध है।

## ३. योग्यायोग्य कुल व घर

#### १. विधर्मी आदिके घरपर आहार न करे

- दे० आहार/1/२/२ अनभिज्ञ साधर्मी और आचार क्रियाओको जानने-वाले भो विधर्मी द्वारा शोधा या पकाया गया, भोजन नहीं ग्रहण करना चाहिए :
- दे० भिक्षा/ः/२ नीच कुल अथवा कुलिगियोके गृहमे आहार नहीं लेना चाहिए ।
- क्रियाकोष/२०८-२०६ जैसधर्म जिनके घर नाही। आन-आन देव जिनके घर मॉही ।२०८। तिनिको छूआ अथवा करको। कबहू न खावे तिनके घरको ।२०६।

#### २, नीच कुलीनके घर आहार करनेका निषेध

- मू. आ./४९८. १०० अभोजगिष्टपवेसणं ।४९८। कारणभूवा अभोयणस्सेह ।५००। ज्अभोज्य घरमें प्रवेश करना भोजन त्यागका कारण है, अर्थात २१ वॉ अन्तराय है।
- लि. पा /मू./२१ पुंच्छलिधरि जो भुंजइ णिच्च संथुणदि पोसए पिडं। पावदि वालसहाव भावविणट्ठो ण सो सवणो ।२११ = जो लिगधारी व्यभिचारिणी स्त्रीके घर भोजन करते है, और 'यह बडी धर्मात्मा है' इस प्रकार उसकी सराहना करते है। सो ऐसा लिगधारी जाल-स्त्रभावको प्राप्त होता है, अज्ञानी है. भाव विनष्ट है, सो श्रमण नहीं है ।२१।
- रा. वा /१/६/१६/१६७/१७ भिक्षाशुद्धि ग्लोकगहितकुलपरिवर्जनपराग्य र्न्णभिक्षा शुद्धि लोक गहित कुलोका परिवजन या त्यांग कराने-वाली है।
- भ, आ./बि /४२१/६१३/१४ ऐतेषां पिण्डो नामाहार', उपकरणं वा प्रति-लेखनादिक हाय्याधरपिण्डस्तस्य परिहरणं तृतीय स्थितिकच्पः । सति राय्याधरपिण्डग्रहणे प्रच्छन्नमयं योजयेदाहारादिनं । धर्मफललोभाष्यो वा आहारं वातुमक्षमो वरिद्रो छुच्धो वा न चासौ वसति प्रयच्छेत । सति वसतौ आहारादाने वा लोको मां निन्दति-स्थिता वसतावस्य यतयो न चानेन मन्दभाग्येन तेषां आहारे दत्त इति । यते' स्नेहश्च स्यादाहार वसति च प्रयच्छति तस्मिद्द बहूपकारितया । तत्पिण्डाग्रहणे तु नोक्तदोषसंस्पर्शः । = इनके (हाय्याधरोके दे० हाट्याधर) आहारका और इनकी पिच्छिका आदि उपकरणोका त्याग करना यह तीसरा स्थितिकव्प है । यदि इन हाय्याधरोके घरमें मुनि आहार लेगे सो धर्म फलके लोभसे ये हाय्याधर मुनियोको आहार देते है ऐसी निन्दा होगी । जो आहार देनेमे असमर्थ है, जो दरिद्री है, लोभी कृपण है, वह मुनियोंको वसतिका दान न देवे । उसने वसतिका दान किया तो भो इस मन्दभाग्यने मुनिको आश्चय दिया परन्तु आहार नही दिया ऐसी लोग निन्दा करते है । जो वसतिका और आहार दोनो देता है

उसके ऊपर मुनिका स्नेह भो होना सम्भव है क्योंकि उसने मुनिपर बहुत उपकार किया है। अत उनके यहाँ मुनि आहार ग्रहण नहीँ करते।

- आचारसार/४/१०१-१०७ कोतवाल, वेश्या, बन्दीजन, नीच कर्म करने-वालेके घरमें प्रवेशका निषेध है ।
- सा थ /३/१०/१९६ पर फुटनोट मद्यादिस्वादिगेहेषु पानमन्तं च नाचरेत । तदामुत्रादिसपकं न ऊुर्वीत कदाचन । = मद्य पीनेवालोके घरोमें अन्न पान नहीं करना चाहिए । तथा मल मूत्रादिका सम्पर्क भी उस समय नहीं करना चाहिए ।
- वो.पा /टो /४८/११२/१५ किं तदयोग्य गृह गत्र भिक्षान गृहाते इत्याह ---गायकस्य तलारस्य, नीचकमोपिजीविन.। मालिकस्य विलिङ्गस्य वेश्यायास्तै लिकस्य च ११। अस्यायमर्थ ---गायकस्य गन्धर्वस्य गृहे न भुज्यते । तलारस्य कोटपालस्य, नोचकर्मीपजीविन चर्मजलश्रकटा देर्वाहकादे आवकस्यापि गृहे न भुज्यते । मासिकस्य पुष्पोपजीविनः; विकिङ्गस्य भरटस्य, वेश्याया गणिकाया., तै लिकस्य घाचिकस्य । दोनस्य सु'तिकायाश्च छिपकस्य विशेषत । मद्यविक्रयिणो मद्यपायि-संसमिणश्च न ।२) दीनस्य आवकोऽपि सन् यो दीनं भाषते । सृति-काया या बालकाना जनन कारथति। अन्यश्मगर्म। झालिको मालिकश्चैव कुम्भकारस्तिलंतुद । नापितश्चेति विज्ञेया पञ्चैते पञ्चकारव ।३। रजकस्तक्षकश्चेय अग्र सुवर्णकारक । हषत्कारादय-श्चेति कारवो बहव. स्मृता 181 क्रियते भोजन गेहे यतिना मोक्तु-मिच्छना । एवमादिकमध्यन्यच्चिन्तनीय स्वचेतसा । १। वर स्वहस्तेन कृत पाको नान्यत्र दुर्हशाः। मन्दिरे भ।जन यस्मात्सर्वसावध-सगम ।ई। = वे अयोग्य घर कौनसे है जहॉसे साधुको भिक्षा ग्रहण नहीं करनी चाहिए। सो बताते है--गायक अर्थात गानेको आजीवि-का करनेवाले गन्धर्व लोगोके घरमे भोजन नहीं करना चाहिए। तलार अर्थात कोतवालके घर तथा चमडेका तथा जल भरनेका तथा रथ आदि हॉकने इत्यादिका नीचकर्म करनेवाले आवकोके घरमे भी भोजन सही करना चाहिए। माली अर्थात् फूझोको आजोविका करने-वालेके घर, तथा कुलिगियोके घर तथा वेश्या अर्थात् गणिकाके घर और तेलीके घर भो भोजन नहीं करना चाहिए ।१। इसके अतिरिक्त निम्न अनेक घरोमे भोजन नहीं करना चाहिए---श्रावक होते हुए भी जो दोन वचन कहे, सुतिका अर्थात जिसने हाल ही में बच्चा जना हो, छिपी (कपडा रगनेवाले), मध बेचने वाले, मद्य पीनेवाले, या उनके संसर्गमें रहनेवाले ।२। जुनाहे, मासी, कुम्हार, तिलतुड अर्थाच तैलो, माबि अर्थात् नाई इन पाँचोको पाँच कारव कहते है ।३। रजक (धात्रो), तक्षक (बढई), लुहार, सुनार, इषत्कार अर्थात पत्थर घडने-वाले इत्यादि अनेको कारव है।४। ये तथा अन्य भी अपनी बुद्धिसे विचारकर, मोक्षमार्गी यतियोको इनके घर भोजन नहीं करना चाहिए ! ६। अपने हाथसे पदाकर ला लेना अच्छा है परन्तु ऐसे कुट्ट किट व नीचकर्मोपजीवी लोगोके घरमे भोजन करना सोग्स नही है, क्योंकि इससे सर्व सायचका प्रसग आता है।

## ३. शूद्रसे छूनेण्र स्नान करमेका विधान

आचारसार/२/७० स्१ष्टे कपालिचाण्डालपुष्पवरयादिके सति । जपेतु-पोषितो मन्त्र प्रागुप्छत्याशु दण्डवत् ।७०। =कपाली, चण्डाली ओर रजस्वला स्त्रोसे छूनेपर सिरपर कमण्डलसे पानीकी घार डाले, जो पॉबो तक आ जाये । उपवास करे । महा मन्त्रका जाप करे ।

- सा. ध./२/३३/१०६ पर फुटनोट—यस्तेऽस्तु दुर्जनस्पर्शात्स्तानमन्यद्वि-गर्हितं । चटुर्जन (अर्थात् अस्पर्शं चाण्डाल आदिके साय स्पर्श होने-पर मुनिको स्तान करना चाहिए ।
- अन थ./k/ke तद्वच्चाण्डालादिस्पर्शः च ।१। = चाण्डालादिका स्पर्श हो जानेपर अन्तराय हो जाता है ।

#### ४. अति दरिद्रीके घर आहार करनेका निषेध

- रा.वा,/१/६/१६/५६७/१८ भिक्षाशुद्धि; ··· दीनानाथं ··· गेहादिपरि-वर्जनोपलक्षिता। =दीन अनाथोके घरका ध्याग करना भिक्षा शुद्धि है।
- भ. आ./वि./१२०६/१२०४/१ दरिद्रकुलानि उक्तमाढयकुलानि न प्रविधेत । = अतिशय दरिदी लोगोंके घर तथा आचार विरुद्ध श्रमन्तोंके घरमें भी प्रवेश न करे ।
- वो. पा./टी./४८/११२ पर उड्डधृत-दीनस्य आवकोऽपि सत् यो दीनं भाषते। = आवक हीते हुए भी जो दीन वचन कहे, उसके घर भोजन नहीं करना चाहिए।

#### ५. कदाचित् नीच घरमें भी भाहार छे छेते हैं

मू. आ./८१३ अण्णादमणुण्णादं भिक्खं णिच्छुच्चमजिममकुलेसु । घर-पंतिहि हिंड ति य मोणेण मुणी समादिति ।८१३। नीच उच्च तथा मध्यम कुलोमें गृह-पंक्ति के अनुसार वे मुनि भ्रमण करते है और फिर मौन पूर्वक अज्ञात अनुज्ञात भिक्षाको ग्रहण करते है ।८१३।

#### ६. राजा आदिके घरपर आहारका निषेध

भ, आ,/वि,/४२१/६१३/१९ राजपिण्डाग्रहणं चतुर्थः स्थितिकल्पः । राज-शब्देन इक्ष्वाकुप्रभृतिकुले जाता. । राजते रखयति इति वा राजा राजसहको महर्द्धिको भण्यते। तस्य पिण्ड'। स त्रिनिधो भवति। आहार', अनाहार', उपधिरिति। तत्राहारण्चतुविधो भवति अशनादिभेदेन । तृणफलकपीठादि' अनाहार , उपधिनीम प्रतिबेखन वस्त्रं पात्र वा। एवंभूतस्य राजभिण्डस्य ग्रहणे को दोष. इति चेत् अत्रोच्यते-दिविधा दोषा आत्मसमुख्धाः परसमुत्था मनुजति-र्यकृतविकल्पेनेति । तिर्थक्कृता द्विविधा प्रामारण्यपशुभेदात् । तै द्विप्रकारा अपि द्विभेदा दुष्टा भदाश्चेति । हया, गजा, गावो, महिषा, मेण्हा, श्वानश्च प्राम्या. दुष्टा । दुष्टेभ्य. संयत्तोपधात. । भद्राः पलायमाना' स्वयं दु खिता. पालेन अभिधातेन वा व्यतिनो मारयन्ति वा धावनोल्संधनादिपराः । प्राणिन आरण्यकास्तु व्याघकव्यादद्वीपिनो. वानरा वा राजगृहे बन्धनमुक्ता यदि क्षुद्रास्तत आत्मविपत्तिभंद्रा-श्चेत्पत्तायने पूर्वदोष. । मानुषास्तु तत्तवरा म्लेञ्छभेदा , प्रेष्या , दासाः दास्यः इत्यादिकाः तै राकुलत्वात् दुःप्रवेशनं राजगृहं प्रविशन्तं मत्ताः, प्रमत्ता, प्रमुद्तिारच दासादय, उपहसति, आक्रोशयन्ति बारयन्ति वा। अवरुद्धाया स्त्रिया मैथुनसज्ज्या वाध्यमाना पुत्राथिन्यो वा चतारस्वगृहं प्रवेशयन्ति भोगार्थं। विप्रकोर्णं रत्नसुवर्णादिक प**रे** गृहीत्वा अत्र संयता अयाता इति दोषमध्यारोपयन्ति । ्राजा विश्वस्त अमणेषु इति अमणरूपं गृहीत्वागत्य दुण्टा. खलीकुवन्ति । ततो रुष्टा अविवेकिन दूषयन्ति अमणान्मारयन्ति वध्नन्ति वा एते परसमुद्धवा दोषा । आत्मसमुद्भवास्तूच्यन्ते । राजकुले आहारं न शोधयति अदृष्टमाहूत च गृहाति । विकृतिसेवनादिगालदोष , मन्द-भाग्यो वा दृष्टवानध्यं रत्नादिकं गृह्वीयाद्वामलोचना वानुरूपाः समवलोक्यानुरक्तस्ताम् भदेत् । ता विभूति, अन्त पुराणि, पण्याङ्गना वा विलोक्य निदानं कुर्यात । इति दोषसभवो यत्र तत्र राजपण्ड-ग्रहणप्रतिषेधो । स्रताजाके यहाँ आहार नही लेना चाहिए यह चौथा स्थिति कल्प है। १ राजासे तात्पर्य'---इक्ष्वाकुव ज्ञ हरिव श इरपादि कुलमे जो उत्पन्न हुआ है, जो प्रजाका पालन करना, तथा उनकी दुष्टोंसे रक्षा करना, इत्यादि उपायोसे अनुरंजन करता है उसको

२३३

कथित) राजपिडके दोषीका सम्भव जहाँ होगा ऐसे राजाके घरमें आहारका त्याग करना चाहिए । परन्तु जहाँ ऐसे दोषोकी सम्भावना नही है वहाँ मुनिको आहार खेनेको मनाई नही है। गत्यन्तर न हो अथवा श्रुतज्ञानका नावा होनेका प्रसग हो तो उसका रक्षण करनेके लिए राजगृहमें आहार लेनेका निषेध नहीं है। ग्लान मुनि अर्थात् बोमार मुनिके लिए राजपिंड यह दुर्लभ इठय है। बीमारी, श्रुतज्ञान का रक्षण ऐसे प्रसंगमें राजाके यहाँ आहार लेना निषिद्ध नहीं है।

म पु /२०/६६-८१ का भावार्थ---श्रेयान्सकुमारने भगवान् ऋषभदेवको आहारदान दिया था।

## ८. मध्यम दर्जेंके छोगोंके घर आहार छेना चाहिए

- भ, आ,/बि./१२०६/१२०४/१० दरिद्रकुलानि उस्क्रमाढयकुलानि न प्रविशेत । ज्येष्ठाल्पमध्यानि सममेवाटेत् । ≕अतिशय दरिद्री लोगोके घर तथा आचार विरुद्ध चलनेवाले अमन्त लोगोके गृहका त्याग करके बडे छोटे व मध्यम ऐसे घरोमें प्रवेश करना चाहिए ।
- दे, भिक्षा/३/४ दरिद व धनवान रूप मध्यम दर्जेके घरोकी पंक्तिमें वे मुनि भ्रमण करते हैं।

**भिक्षु---**( दे० साधु ) ।

भित्तिकर्म-दे० निलेप/४।

- भिन्न-Fraction ( ध. ४/त्र. २८ )।
- भिन्न अंकगणित --- दे० गणित/II/१।
- भिन्न परिकर्माष्टक----दे॰ गणित/II/१/१० ।
- भिल्लक सध-दे॰ इतिहास/ई /ई।
- भीम----१, वर्तमान काजीन नारद थे---दे० शलाका पुरुष/६। २. राक्षस जातिके व्यन्तर देवोंका एक भेद-दे० राक्षस । **३. राक्षसोंका** इन्द्र (दे० व्यन्तर/२/१) जिसने सगर चक्रवर्तीके झचु पूर्णधनके पुत्र मेघत्राहनको अजिलनाथ भगवात्की शरणमें आनेपर लंका दी थी जिससे राक्षस- वंदाकी उत्पत्ति हुई( प. पु /६/१६०) । ४. पा. पु /सर्ग/श्लोक-पूर्वके दूसरे भवमें सोमिल ब्राह्मणके पुत्र थे (२३/८१) पूर्वभवमें अच्युत स्वर्गमें देव हुए (३३/१०५)। वर्तमान भवमें पाण्डुका कुन्ती रानीसे पुत्र थे ( ८/१ई७-२४/७५ ) ताऊ भीष्म तथा गुरुद्रोणाचार्यं से शिक्षा प्राप्त की। (८/२०४-२१४)। लाभा गृह दहनके पश्चात् तुण्डी नामक देवीसे नदीमें युद्ध किया।विजय प्राप्तकर नदीसे बाहर आग्रे (१२/३४३) फिर पिशाच विद्याधरको हराकर उसकी पुत्री हिडम्नासे विवाह किया, जिससे घुटुक नामक पुत्र उत्पन्न हुआ (१४/४१-६४)। फिर असुर राक्षस (१४/७४) मनुष्यभक्षी राजा बकको हराया ( १४/१३१-१३४ )। कर्णके मदमस्त हाथीको वदामें किसा ( १४/१६९ ) यक्ष द्वारा गदा प्राप्न को ( १४/१०३ ) द्वौपदीपर कीचकके मोहित होनेपर द्रौपदीके वेशमें कीचकको मार डाला (१७/९७००) फिर कृष्ण व जरासधके युद्धमें दुर्योधनके ९९ भाई तथा और भी अनेकोको मारा ( २०/२६६ ) । अन्तमें नेमिनाथ भगवानुके समवशरणमें अपने पूर्वभव सुनकर बिरक्त हो दीक्षा धारण को (२५/१२--) घोर तपकर अन्तमें दुर्योधनके भाजेकृत उपसर्गको जोत मोक्ष प्राप्त किया । (२४/५२-१३३ ) । और भी—दे० पाण्डव ।

भोमरथी — भरत आर्थ खण्डको एक नदी --- दे० मनुष्य /४।

भीमसेन--- १ पुन्नाट संघकी गुर्वावलीके अनुसार आग अभयसेन नं. २ के शिष्य तथा जिनसेनके पुरु थे।--दे० इतिहास/७ /५ ।

भिक्षा

राजा कहते है। राजाके समान जो महद्विके धारक अन्य धनाढव

व्यक्ति है, उसको भी राजा कहते है। पैसोके यहाँ पिण्ड ग्रहण करना

राजपिण्ड है। राजपिण्डका तात्पर्य-उपरोक्त लोगोके हा आहार

राज थिण्ड है। इसके तीन भेद है-आहार, अनाहार और उपधि।

अन्न, पान और खादा, स्वादके पदार्थीको आहार कहते है। तुण,

फुलुक आसन वगैरहके पदार्थोंको अनाहार कहते है । पिछी, वस्त्र, पात्र

आदिको उपधि कहते है। राजविण्ड ग्रहणमें परकृतदोष --- राजपिण्ड

ग्रहण करनेमें क्या दोष है । इस प्रश्नका उत्तर ऐसा है---आत्मसमुत्थ

और परसमुत्य--ऐसे दोषोंके दो भेद है। ये दोष मनुष्य और तिर्यचो-

के द्वारा होते है। तिर्यचोके प्राम्य और अरण्यवासी ऐसे दो भेद्र है। ये दोनो प्रकारके तियँच दुष्ट और भद्र ऐसे दो प्रकारके है। घोडा.

हाथी, भैसा, मेढा, कुत्ता इनको ग्राम्य पशु कहते हैं। सिह आदि पशु अरण्प्रवासी हैं। ये पशु राजाके घरमें प्रायः होते है। तिर्य चकृत उपद्रव---

यदि ये उपरोक्त पशु दुष्ट स्वभावके होगे तो उनसे मुनियोंको बाधा

< हुँचती है । यदि वे भद्र हो तो वेस्वयं मुनिको देखकर भयसे भागकर

दुखित होते है । स्वय गिर पडते है अथवा धक्का देकर मुनियोको मारते

है। इघर उघर कूदते है। बाध, सिंह आदि मास भक्षी प्राणी, बानर

वगैरह प्राणी राजाके धरमे वन्धनसे यदि मुक्त हो गये होगे तो उनसे मुनिका घात होगा और यदि वे भद्र होगे तो उनके इधर-उधर

भागनेपर भी मुनिको बाधा होनेकी सम्भावना है। मनुष्यकृत

उपद्रव—मनुष्योसे भी राजकि घरमें सुनियोको दुख भोगने पडते है। उनका वर्णन इस प्रकार है-राजाके घरमें तलवर (कोतवाल) म्लेच्छ,

दास, दासी बगैरह लोक रहते है । इन लोगोंसे राजगृह व्याप्त होनेसे

बहॉ प्रवेश होनेमें कठिनता पडती है। यदि मुनिने राजाके घरमें

प्रवेश किया तो वहाँ उन्मत्त दास वगैरह उनका उपहास करते है,

उनको निद्य शब्द भोलते हैं, कोई उनको अन्दर प्रवेश करनेमें मनाई करते है, कोई उनको उल्लंधन करते है। वहाँ अन्त पुरकी स्त्रियाँ

यदि काम विकारसे पीडित हो गयीं अथवा पुत्रकी इच्छा उनको हो

तो मुनिका जबरदस्तीसे उपभोगके लिए अपने घरमे प्रवेश करवाती है। कोई व्यक्ति राजाके घरके सुवर्ण रत्नादिक चुराकर 'यहाँ मुनि

आया था उसने चोरी की है' ऐसा दोषारोपण करते है। यह राजा

मुनियोका भक्त है, ऐसा समझकर दुष्ट लोक मुनि वेध धारणकर

राजाके यहाँ प्रवेश करते है, और वहाँ अनर्थ करते है, जिससे

असली मुनियोंको बाधा पहुँचनेकी बहुत सम्भावना रहती है । अर्थात्

रोजा रुष्ट होकर अविवेकी बनकर मुनियोको दुख देता है। अथवा

अविवेकी दुष्ट लोक मुनियोको दोष देते है, उनको मारते है। ऐसे

इतर व्यक्तियोसे उत्पन्न हुए अर्थात् परसमुरथ दोषोका वर्णन

किया। आत्म समुत्थ दोष-अब राजाके वरमें प्रवेश करनेसे मुनि

स्वयं कौनसे दोष करते है, ऐसे आत्म-समुत्थ दोधोका वर्णन करते

है--राजगृहमें जाकर आहार शुद्ध है या नहीं इसका शोध नही

करेगा, देख-भालकर न लाया हुआ आहार ही ग्रहण कर खेता है।

विकार उत्पन्न करनेवाले पदार्थ सेवन करनेसे इगाल नामक दोष

उत्पनन होता है, अर्थात् ऐसे पदार्थ भक्षण करनेमें लम्पट हो जाता है।

दुर्देवसे वहॉके रत्नादिक अमूल्य वस्तु चुरानेके भाव उत्पन्न होकर

उसको उठा लेगा । अपने योग्य स्त्रीको देखकर उसमे अनुरक्त होगा ।

राजाका बैभव उसका अन्त पुर, बेश्या बगैरहको देखकर निदान

करेगा। ऐसे दोषोका सम्भन होगा ऐसे राजाके घरमें आहारका त्याग

**रे० भिक्षा/२/**१ में भ, आ पहरेदारोंसे युक्त गृहका त्याग करना चाहिए।

भ आ /वि./४२१/६१४/९ इति दोषसंभवो यत्र तत्र राजपिण्डयहणप्रति-

षेथा न सर्वत्र प्रक्रक्प्यते । ग्लानार्थे राजपिण्डोऽपि दुर्लभ द्रव्य । आगाढ-कारणे वा श्रुतस्य व्यवच्छोदो माभूदिति।=(उपरोक्त झोषंकर्मे

७. कदाचित् राजविंडका मी ग्रहण

करना चाहिए ।

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

२. काष्ठासंघकी गुर्बावलीके अनुसार यह लक्ष्मणसेनके शिष्य तथा सोमकीतिके गुरु थे। समय-वि १४०६ (ई० १४४१) दे० इति-हास/७/१।

**भोमावलि —**वर्त्तमान कालोन प्रथम रुद्र--दे० शलाका-पुरुष/७ ।

**भीष्म—**अपरनाम गांगेय—दे० गागेय ।

**भुजंग**—महोरग नामा व्यन्तर जातिका एक भेद-दे० महोरग ।

भुजंगदेव----लनण समुद्रके ऊपर आकाशमे स्थित भुजगनामक देवोंकी २८००० नगरियाँ हैं। ---दे० ठघन्तर /४।

**भूजंगशाली**—दे० भुजंग।

भुजगार बंध--दे॰ प्रकृतिबंध/१।

# भुज्यमान आयु---दे॰ आयु/१।

भुवनकोर्ति — नन्दिसंघ बलात्कार गणको ईडर शाखाके अनुसार सकलकोर्तिके शिष्य तथा ज्ञानभूषणके गुरु । समय—वि.१४९१-१४२६ (ई.१४४२-१४६८) । दे० इतिहास/७/४ ।

भुवनकीर्ति गीत --- कवि बूचिराज (वि. १६८२) कृत, १ थय प्रमाण भट्टारक भुवनकी तिका गुणानुवाद । (ती./४/२३२) ।

#### भूगोल-दे० लोक।

#### भूत-- १. प्राणी सामान्य

- स. सि./६/१२/३३०/११ तासु तासु गतिषु कर्मोदयवशाइ भवन्तीति भूतानि प्राणिन इत्यर्थः = जो कर्मोदयके कारण विविध गतियोमें होते है, वे भूत कहलाते है। भूत यह प्राणीका पर्यायवाचो शब्द है। (रा. वा./६/१२/११/४२२/१२) (गो. क./जी प्र /=०१/१=०/१)।
- भ./१३/१,१,१०/२-६/९ अभूव इति भूतम्।=अत अतीतकालमें था इसलिए इसकी भूत सज़ा है।

#### २. व्यन्तर देव विशेष

ति. प./६/४६ भूदा इमे सरूवा पडिरूवा भूदउत्तमा होति । पडिभूदमहा-भूदा पडिछण्णकासभूदत्ति ।४६। -- स्वरूप, प्रतिरूप, भूतोत्तम, प्रतिभूत, महाभूत, प्रतिच्छन्न और आकाशभूत इस प्रकार ये सात भेद भूतोके है । (त्रि. सा./२६१) ।

#### \* भन्य सम्बन्धित विषय

| १, भूतों के वर्ण परिवार आदि                       | <b>दे०</b> व्यन्तर । |
|---------------------------------------------------|----------------------|
| २. भूत देवोंके इन्द्रके वैभव व अवस्थानादि         | दे० व्यन्तर ।        |
| इ. मूत शरीरमें प्रवेश कर जाते है।                 | दे० व्यन्तर ।        |
| <ol> <li>मृत शरीरका खडा होना भागना आदि</li> </ol> | दे० सल्लेखता/६/१।    |

## भूत नैगम नय-दे॰ नय /III/ २।

**भूलवर---**मध्यलोकके अन्तसे पंचम सागर व द्वीप---दे० लोक/४।

पुष्पदन्त आचार्यके गुरु भाई थे। उनके साथ ही गुरु अर्ह डांजने इन्हे महिमा नगरके सघसे गिरनार पर्वतपर घरसेनाचार्यको सेवामे भेजा था। जहाँ जाकर आपने उनमे षट्खण्डागमका ज्ञान प्राप्त किया और उनके पश्चात उसे लिपि बद्ध करके उनकी भावनाको पूरा किया। आप अल्पवयमे ही दीक्षित हुए थे. इसलिए पुष्पदन्त आचार्य-के पीछे तक भी बहुत वर्ष जोवित रहे और इसी कारण षट्खण्डका अधिकाश भाग आपने ही पूरा किया। समय – वी. नि. ४९३-६९३ (ई. ६६-९४६) विशेष दे० कोष१। परिशिष्ट /२/९।

भूतोत्तम----भूत जाति व्यन्तर देवोका एक भेद---दे० भूत।

- भूधरदास आगरा निवासी खण्डेलवाल थे। कृति-पार्खनाथ पुराण; जैन झतक, पद सग्रह । समय-- थि. १७८१ ( ई.१७२४ ) । (तो /४/२७२) ।
- भूपाल मा. पु./६४/श्लोक न. भरतक्षेत्रमें भूपाल नामका राजा (५१) युद्धमे मान भग होनेके कारण चक्रवर्ती पदका निदान कर दीक्षा धारण कर ली (५२-५४)। संन्यास मरणकर महाशुक्र स्वर्ममें देव हुआ (५५) यह सुभौम चक्रवर्त्तीका पूर्वका तीसरा भव है। —दे० सुभौम।
- भूपाल चतुर्विशलिका----- प्रशाधर ( ई. ११७३-१२४३ ) द्वारा रचित संस्कृत ग्रन्थ ।
- भूमि--अन्त; last term in numerical series-विदेश दे० गणित/II/४/३।
- भूमि— लोकमें जोबोके निवासस्थानको भूमि कहते हैं। नरककी सात भूमियाँ प्रसिद्ध है। उनके अतिरिक्त अष्टम भूमि भी मानी गयी है। नरकोके नीचे निमोदोकी निवास भूत कलकल नामकी पृथिवी अष्टम पृथिवी है और उपर लोकके अन्तमें मुक्त जीवोकी आवासभूत ईषत्प्राग्भार नामकी अष्टम पृथियी है । मध्यलोकमें मनुष्य व तिर्यंचोको निवासभूत दो प्रकारकी रचनाएँ है—भोग-भूमि व कर्मभूमि। जहाँके निवासी स्वयं खेती आदि षट्कर्म करके अपनी आवश्यक्ताएँ पूरी करते है उसे कर्मभूमि कहते है। यद्यपि भोग भूमि पुण्यका फल समभो जाती है, परन्तु मोक्षके द्वारा रूप कर्म भूमि हो है भोगभूमि नही है।

#### भूमिका छक्षण

ध. ४/१.३,१/८/२ आगासं गगणं देव९थ गोज्फ्रगाचारिदं अवगाहणत्तक्खर्ण आधेयं वियापगमाधारो भूमित्ति एयट्ठो ।= आकाश, गगन, देवपथ, गुह्यकाचरित (यक्षोके विचरणका स्थान) अवगाहनलक्षण, आधेय, व्यापक, आधार और भूमि ये सब नो आगमद्रव्यक्षेत्रके एकार्थक नाम है।

## ર. અષ્ટમૂમિ નિર્દેશ

- ति. प./२/२४ सत्तच्चियभूमीओ णवदिसभाषण घणोवहिविलग्गा। अट्टमभूमी दसदिसभागेस घणोवहि छिवदि। = सातो पृथिवियाँ ऊर्ध्वदिशाको छोड शेष नौ दिशाओंमें घनोदधि वातवलयसे लगी हुई है। परन्तु आठती पृथिवी दशोदिशाओंमें ही घनोदधि वातवलयको छती है।
- ध. १४/१,६,६४/४९४/२ धम्मादिसत्तणिरयपुढवीओईसप्पभारपुढवीए सह अह पुढवीओ महाखघस्स द्वाणाणि होति।=ईषत्प्राग्भार (दे०मोस) पृथिवीके साथ धर्मा आदि सात नरक पृथिवियाँ मिलकर आठ पृथिवियाँ महास्कन्धके स्थान है।

३. कर्ममूमि व मोगमूमिके लक्षण-कर्मर्मा----

स सि./३/३७/२३२/१ अथ कथ कर्मभूमित्वम् । शुभाशुभलक्षणस्य कर्मणोऽधिष्ठानत्वात् । ननु सर्वं लोकत्रितय कर्मणोऽधिष्ठानमेव । तत एव प्रकर्षगतिर्विज्ञास्यते, प्रकर्षेण यत्कर्मणोऽधिष्ठानमिति । तत्राष्टुभ-कर्मणस्तावत्सप्तमनरकप्रापणस्य भरतादिष्वेवार्जनम्, शुभस्य **प** सर्वार्थ मिद्धवादिस्थानविशेषप्रापणस्य कर्मण उपार्जनं तत्रैव, कृष्णादि-लक्षणस्य षड्विधस्य कर्मण 'पात्रदानादिसहितस्य तत्रैवारम्भारकर्म

भूमिव्यपदेशो बेदितव्यः । = प्रश्न - कर्मभूमि यह संझा कैसे प्राप्त होती है ' उत्तर - जो शुभ और अगुभ कर्मोंका आश्रय हो उसे कर्म-भूमि कहते हैं । यद्यपि तीनो लोक कर्मका आश्रय है फिर भी इससे उस्कृष्टताका ज्ञान होता है कि ये प्रकर्थ रूपसे कर्मका आश्रय है । सातवें नरकको प्राप्त करनेवाले अगुभ कर्मका भरतादि क्षेत्रोंमें ही अर्जन किया जाता है, इसी प्रकार सवर्थि सिद्धि आदि स्थान विशेष-को प्राप्त करानेवाले पुण्य कर्मका उपार्जन भी यहीपर होता है । तथा पात्र दान आदिके साथ कृषि आदि छह प्रकारके कर्मका आरम्भ यही-पर होता है इसलिए भरतादिकको कर्मभूमि जानना चाहिए । (रा. बा./३/३७/१-२/२०४-२०५) ।

- भ. आ./बि./अ.१/१२६ पर उद्दधृत---कर्मभूमिसमुत्थाश्च भोगभूमि-भवास्तवा । अंतरहोपजारचैव तथा सम्भूच्छिमा इति । असिम वि कृषिः विल्प वाणिज्यं व्यवहारिता । इति यत्र प्रवर्तन्ते नृणामाजीव-ग्रोमयः । षाप्य संयमं यत्र तपःकर्मपरा नरा' । सुरसगति वा सिद्धि पयाणित हतरात्रवः । एताः कर्मभुवो क्रोया पूर्वोक्ता दश पद्म च । यत्र संभूय पर्याप्ति यान्ति ते कर्मभूमिताः । - कर्म भूमिज, आदि चार प्रकार मनुष्य हैं ( दे० मनुष्य/१ ) । जहाँ असि ---शस्त्र धारण करना, मषि---वही खाता जिखना. कृषि--खेती करना, पशु पालना, शिव्यकर्म करना अर्थात हस्त कौशव्यके काम करना, वाणिज्य---व्यापार करना और व्यवहारिता-- म्याय दानका कार्य करना, ऐसे छह कार्योंसे जहाँ उपजीविका करनी पड़ती है, जहाँ सयमका पालन कर मनुष्य तप करनेमें तरपर होते हैं और जहाँ मनुष्योको पुण्यसे स्वर्भ प्राप्ति होती है और कर्मका नाश करनेसे मोक्षकी प्राप्ति होती है ऐसे स्थानको कर्मभूमि कहते हैं । यह कर्मभूमि अढाई द्वीपमें पन्द्रह है अर्थात पाँच भरत, पाँच ऐरावत और पाँच विदेह ।
  - २. भोगभूमि
- स. सि./३/३७/२३२/१० दशविधकरुपब्रुक्षकरिपतभोगानुभवनविषय-त्वाइ-भोगभूमय इति व्यपदिश्यन्ते । - इतर क्षेत्रोंमें दस प्रकारके करपबृक्षींसे प्राप्त हुए भोगोंके खपभोगकी मुख्यता है इसलिए उनकी क्रोगभूमि जानना चाहिए ।
- भ. का./बि./७८१/१३६/१६ ज्योतिषाख्यैस्तरुभिस्तत्र जीविका'। पुर-प्रामादयो यत्र न निवेशा न चाथिपः । न कुलं कर्म शिल्पानि न वर्णा-श्रमसंस्थितिः । यत्र नार्यो नराइचैंथ मैथुनीभूय नीरुज । रमन्ते पूर्व-पुण्यानां प्राप्नुवन्ति परं फर्ल । यत्र प्रकृतिभद्रस्वात् दिनं याग्ति मृता अपि । ता भोगभूमयश्चोक्तास्तत्र स्युर्भोगभूमिजा' । व्ययोति-रंग आदि दश प्रकारके (दे० युद्ध) जहाँ कल्पवृक्ष रहते हैं । और इससे मनुष्योंकी उपजीविका चलती है । ऐसे स्थानको भोगभूमि कहते हैं । भोग भूमिमें नगरः कुल, असिमच्यादि क्रिया. शिल्प. बर्णाश्रमकी पद्धति ये नहीं होती है । यहाँ मनुष्य और स्त्री धूर्वप्रण्यसे पतिपरनो होकर रममाण होते हैं । वे सदा नीरोग ही रहते है और मुख भोगते हैं । यहाँके लोक स्वभावसे ही मृदुपरिणामो अर्थात् मन्द कषायी होते है, इसलिए मरणोत्तर उनका स्वर्गकी प्राप्ति होती है । भोगभूमिमें रहने वाले मनुष्योंको भोगभूमिज कहते है । (दे० वृक्ष/१/१)।

## ४. कमभूमिकी स्थापनाका इतिहास

म. पु,/१६/रतोक नं. केवल भावार्थ-करपष्ठक्षोंक नष्ट होनेपर कर्मधूमि प्रगट हुई ।१४६। शुभ मुहूर्तादिमें (१४९) इन्द्रने अयोध्यापुरीके बीचमं जिनमन्दिरको स्थापना की । इसके परचात चारों दिशाओंमें जिनमन्दिरोंको स्थापना की गयी (१४१-१४०) तदनन्तर देश, महारदेश, नगर, वन और सीमा सहित गाँव तथा छोड़ों आदिकी रचना को थी (१४१) भगवाद ऋषभदेवने प्रजाको असि, मसि, कृषि, विद्या, वाणिज्य और शिल्प ये छह कार्योका उपदेश दिया (१९१-१९८) तत्र सब प्रजाने भगवान्को श्रेष्ठ जानकर राजा धनाया (२९४) तत्र राज्य पाकर भगवान्ने बाह्यण, क्षत्रिय, वैश्य और सूद्र इस प्रकार चतुर्वर्धको स्थापना की (२४६)। उक्त छह कर्मोंकी व्यवस्था होनेसे यह कर्मधूमि कहलाने लगी थी (२४६) तदनन्तर भगवान्ने कुरुवदा, हरिवंदा आदि राज्यवंद्योकी स्थापना की (२६६-), (विशेष दे० सम्पूर्ण सर्ग), ( और भी दे० काल/४/६)!

## भ. मध्य लोकमें कर्मभूमि व मोगमूमिका विमाजन

मध्य लोकमें मानुषोत्तर पर्वतसे आगे नागेन्द्र पर्वत तक सर्व द्वीपोंमें जघन्य भोगभूमि रहती है (ति. प./२/१६६,१७३)। नागेन्द्र पर्वतसे आगे स्वयम्भूरमण द्वीप व स्वयम्भूरमण समुद्रमें कर्मभूमि अर्थात् दुखमा काल वर्तता है। (जप./२/१७४)। मानुपात्तर पर्वतके इस भागमें अढाई द्वीप प्रमाण मनुष्य क्षेत्र है ( दे० मनुष्य/४) इन अढाई द्वीपोमें पाँच सुमेरु पर्वत है। एक सुमेरु पर्वत-के साथ भरत हैमवत आदि सात-सात क्षेत्र हैं। तिनमेंसे भरत ऐरावत व विदेह ये तीन कर्मभूमियाँ हैं, इस प्रकार पाँच सुमेरु सम्बन्धी ११ कर्मभूमियाँ हैं। यदि पाँचों निषेहीके ३२-३२ क्षेत्रोंकी गणना भी की जाय हो पाँच भरत, पाँच ऐरावत, और १६० विदेह। इस प्रकार कुल १७० कर्मभूमियाँ होती है। इन सभीमें एक-एक विज-यार्थ पर्वत हाता है, तथा पाँच-पाँच म्लेच्छ खण्ड सथा एक-एक आर्थ खण्ड स्थित है। भरत व ऐरावत क्षेत्रके आर्थ खण्डोंमें पट् काल परि-वतंन हाता है। ( ज, प./१७६) सभी विदेहोंके आर्थ खण्डोंमे सदा दूखमा-मुखमा काल वर्तता है। सभी म्लेक्ष खण्डोंमें सदा जवन्य भोगभूमि (सुखमा-दुखमा काल) होती है। सभी विजयाधौँपर विद्याधरोंकी नगरियाँ है उनमें सदैव दुखमा-मुखमा काल वतंता है। हैमवत, हैरण्यवत इन दो क्षेत्रोंमें सद। जघन्य भोगभूमि रहती है। हरि व रम्यक इन दो क्षेत्रोंमें सदा मध्यम भोगभू मि ( सुखमा काल ) रहती है। विदेहके बहमध्य भागमें सुमेरु पर्वतके दोनो तरफ स्थित उत्तरकुरु व देवकुरुमें (दे० लोक/७) सदैम उत्तम भोगभूमि (मुखमा-मुखमा काल ) रहती है। सवण व कालोद समुद्रमें कुमानुषोंके है अन्तर्द्वीप है । इसी प्रकार १६० विवेहीमेंसे प्रश्मेकके ५६-५६ अन्तर्द्वीप है। (दे० लोक/) इन सर्व अन्तर्द्वीपोंमें कुमानुष रहते है। (दे० म्लेच्छ) इन सभो अन्दर्द्वीपोमें सदा जघन्य भोगभू मि वर्धती है (ज, प./११/४४-४४ )। इन सभी कर्म व भोग भूमियोकी रचनाका विशेष परिचय ( दे० काल/४/१८)।

## ६. कर्म व मोगभूमियोंमें सुख-दुःख सम्बम्धी नियम

- ति. प./४/२१४४ छव्वीसदुदेखसंयव्पमाणभोगविखदीण सुहमेवकं। कम्म-खिदीसु णराणं हवेदि सायरत च दुवरवं च।२९४४ः च्मनुष्योंको एक सौ छव्वोस भोगभूमियोमें (३० भोगभूमियों और १६ कुभोग भूमियोमें) केवल सुख, और कर्म भूमियोमें सुख एवं दु'ख दोनों ही हाते है।
- ति. प./५/२१२ सठवे भोगभुवाणं सकप्पवसेण होइ सुहमेक्कं । कम्मा-वणितिरियाण सोक्स्व दुवस्त च संकप्पो ।२१८ - - - सब भोगभू मिज तियंचोके सकल्प वशसे केवल एक सुख ही हाता है. और कर्मभू मिज तियंचोके सुख व दु:स दोनोकी कल्पना होती है ।

## ७. कर्म व मोगसूंमियोंमें सम्यक्त्व व गुणस्थानोंके अस्तिग्व सम्बन्धी

ति. प./४/२१३६-२१३७ पंच विदेहे सट्ठिसमण्णिदसद अजाखडए अवरे। छम्गुणठाणे तत्तो चोदसपेरत दीसति । १९३६। सञ्बेसु भोगभुवे दो गुणठाणाणि सब्बकालम्मि । दीसति चउबियण्पं सब्बमिलिच्छाम्मि मिच्छत्त । २१३७। - पाँच विदेहोके भीतर एक सौ साठ आर्य खण्डों-

For Private & Personal Use Only

শুনি

मैं जधन्य रूपसे छह गुणस्थान और उत्कुष्ट रूपसे चौदह गुणस्थान तक पाये जाते है ।२१३६। सब भोगभू मिजोमें सदा दो गुणस्थान (मिथ्यात्व व असंयत) और उत्कृष्ट रूपमे चार गुणस्थान तक रहते हैं। सब म्लेच्छातण्डोमें एक मिथ्यात्व गुणस्थान ही रहता है।२१३७। (ति. प.14/३०३), (ज. प./२/१६४)।

- स. सि./१०/१/४७१/१३ जन्मप्रति पञ्चदशसु कर्मभूमिषु, संहरणं प्रति मानुषक्षेत्रे सिद्धिः । = जन्मकी अपेक्षा पन्द्रह कर्मभूमियोमें और अपहरणकी अपेक्षा मानुष क्षेत्रमें सिद्धि होती है। (रा. वा./१/१०/ २/१४१/१६)।
- ध. १/१.१.८५/३२७/१ भोगभूमाबुत्पन्नानां तद्द (अणुव्रत) उपादाना-नुपपत्ते'। ==भोगभू मिमे उत्पन्न हुए जीवोके अणुव्रतोका ग्रहण नहीं बन सकता। (ध. १/१.१.१४०/४०२/१)।
- भ. आ,/वि./७९१/१३७/१ एतेषु कर्मभू सिजमानवाना एव रत्नत्रयपरि-णामयोग्यता नेतरेषां इति । = इन (कर्मभू मिज, भोगभू मिज, अन्तरद्वीपज, और सम्मुच्छेन चार प्रकारके) मनुष्योमें कर्मभूमिज है उनको हो रत्नत्रय परिणामकी योग्यता है । इतरोको नही है ।
- गो. क./जो प्र./६६०/७४४/११ का भावार्थ कर्म भूमिका अवद्यायु मनुष्य क्षायिक सम्यग्दर्शनकी प्ररथापना व निष्ठापना कर सकता है। परन्तु भोगभू मिमें क्षायिक सम्यग्दर्शनकी निष्ठापना हो सकती है, प्रस्थापना नही। ( स. सा./जी. प्र /१११)।
- गो. जी./जी. प्र./७०३/१११७/८ अस यते भोगभू मितिर्यग्मनुष्या कर्मभू मिमनुष्या उभये। = असंयत गुणस्थानमे भोगभू मिज मनुष्य व तिर्यंच, कर्मभू मिज मनुष्य पर्याप्त्र व अपयोग्न होते है।

दे. वर्णव्यवस्था/१/७ (भोगभ्वमिमें वर्णव्यवस्था व वेषधारी नही है।)

## ८. कर्म द भोगमूमियोंमें जीवींका अवस्थान

- दे. तियँच/३ भोगभ्व मियोमें जलचर व विकलेन्द्रिय जीव नहीं होते, केवल संज्ञी पचेन्द्रिय ही होते है। विकलेन्द्रिय व जलचर जीव नियमसे कर्मभूमिमें होते है। स्वयप्रभ पर्वतके परभागमे सर्व प्रकारके जीव पाये जाते है। भोगभू मियोमे संयत व संयतासंयत मनुष्य या तियँच भो नहीं होते हैं, परन्तु पूर्व वैरीके कारण देवो द्वारा ले जाकर डाले गये जीव वहाँ सम्भव है।
- दे, मनुष्य/४ मनुष्य अढाई दोपमें ही होते है, देवोके द्वारा भी मानुषो-त्तर पर्वतके पर भागमे उनका ले जाना सम्भव नहीं है।

## ९. भोगमूमिसें चारित्र क्यों नही

- ति. प /४/३९६ ते सब्वे वरजुगला अण्णोण्णुप्पण्णवेमसमूढा। जम्हा तम्हा तेमुं सावयवदर्सजमो णस्थि ।३९६। = क्योकि वे सन उत्तम युगल पारस्परिक प्रेममें अरयन्त मुग्ध रहा करते है, इसलिए उनके आवकके बत और संयम नहीं होता ।३८६।
- रा. वा /३/३७/२०४/३१ भोगभूमिषु हि यद्यपि मनुष्याणा ज्ञानदर्शने स्त चारित्र तु नास्ति अविरतभोगपरिणामित्वात्। =भोगभूमियोंमें यद्यपि ज्ञान, दर्शन तो होता है, परन्तु भोग परिणाम होनेसे चारित्र नहीं होता।

#### १०. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. अष्टमभूमि निदेश
- कर्ममूमियोर्मे वर्शोकी उत्पत्ति —दे० इतिहास/७।
- ३ कर्ममूमिमें वर्ग व्यवस्थाकी उत्पत्ति -दे० वर्णव्यवस्था/२।
- ४. कर्मभूमिका पारम्मकाल ( कुलकर ) दे० शत्ताका पुरुष/१ ।
- ५. शुभोग मूमि —दे० म्लेच्छ/अन्तर्टीपज ।
- ६. आर्यं व म्लेन्छ खण्ड

७. कर्म व भोग भूमिकी आयुक्ते बन्ध योग्य परिणाम ---दे० आयु/३ । ८. इसका नाम कर्ममूमि क्यों पडा ---दे० भूमि/३ । ९. कर्म व भोगभूमिमें षट् काल व्यवस्था ---दे० काल/४। १०. भोगभूभिजोंमें क्षायिक सम्यक्त क्यों नहीं --- दे० तिर्यंच/२/११ । ११, भोग व कर्म भूमिज कहाँसे भर कर कहाँ उत्पन्न हो ---दे० जन्म/६ । १२. कर्मभूसिज तिर्थच व मनुष्य -- दे० वह वह नाम। १३. सर्वे द्वीप समुद्रोंमें संयतासंयत तिर्यंचोंकी सम्मावना - दे० तियंच/२/१० । १४. कर्मभूमिज व्यपदेशसे केवल मनुष्योंका यहण १५. भोगभूमिमें जीवींकी सख्या -दे० तियँच/३/४। भूमिकल्प ---- आ० इन्द्रनन्दि ( ई० श० १० ) कृत तान्त्रिक प्रन्थ । भूमिकुंडल-विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर । <del>-</del>दे० विद्याधर ।

भूमितिलक----विजयार्धको उत्तर श्रेणीका नगर --- दे० विद्याधर ।

भूमिगुद्धि--- पूजा विधानादिमें भूमिशुद्धिके मन्त्र-दे० मन्त्र/१/६।

भूषणांग वृक्ष-- दे॰ बक्ष/१।

- भूत्य वंश----वी नि. ४८१-७२७ (ई. पू. ४२-२००) का एक नगध राजवंश -- दे० इतिहास/१/४।
- **भेंडकर्म-**दे० निक्षेप/४।
- भेद ८. विदारणके अर्थमें
- स सि./४/२६/२६८/४ सघातानां द्वित्तयनिमित्तवशाद्विदारणं भेदः । =अन्तरंग और वहिर ग इन दोनो प्रकारके निमित्तोसे संघातोके विदारण करनेको भेद कहते हैं । ( रा. वा /४/२६/१/४६३/२३ ) ।
- रा. वा /६/२४/१/४८६/१४ भिनत्ति, भिद्यते, भेरमात्रं वा भेर । च्जो भेदन करता है, जिसके द्वारा भेदन किया जाता है या भेदनमात्रको भेद कहते है ।
- ध. १४/४.ई.६२/१२१/३ खधार्ण विहडण भेदने णाम । ---स्कन्धोका विभाग होना भेद है ।
- दे. पर्याय/१/१ 'अंश, पर्याय, भाग, हार, विध, प्रकार, भेद, छेड, और भंग ये एकार्धवाची है।

२. वस्तुके विशेषके अर्थमें

आ प /६ गुणगुण्यादिसंज्ञाभेदाइ भेदस्वभाव । ---गुण और गुणीमें संज्ञा भेद होनेसे भेद स्वभाव है ।

न च, वृ./६२ भिण्णा हु वयणभेदेण हु वे भिण्णा अभेदादो । = द्रव्य-गुण पर्यायमें वचन भेदसे तो भेद है परन्तु द्रव्य रूपसे अभेद रूप है ।

स्या. म /१/२४/२० अयमेव हि भेदो भेदहेतुर्वा यद्विरुद्धधर्माध्यास कारणभेदश्चेति । = विरुद्ध धर्मोंका रहना और भिन्न-भिन्न कारणो-का होना यही भेद है और भेदका कारण है ।

For Private & Personal Use Only

- दे० मोक्ष/१/७।

—दे० वह वह सम ।

## **२**३७

## २, भेदुके भेद

- प्र सा /त, प्र./२) को नाम भेद. । प्रादेशिक अताद्धाविको या । ---भेद दो प्रकार है----अत्ताइभाविक, व प्रादेशिक ।
- स. सि./४/२४/२६६/४ भेदाः थोद्धा. उत्करचूर्णस्वण्डचूर्णिकाप्रतराणु-चटनविकल्पात । - भेदके छह भेद है---उत्कर, चूर्ण. खण्ड, चूर्णिका, प्रतर और अणुचटन ।
- इ. सं./टी./१६/४२/१ गोधूमादिचूर्णरूपेण घृतलण्डादिरूपेण बहुधा भेदो हातस्यः । = पुद्दगत गेहूँ आदिके चून रूपसे तथा घी. खांड आदि रूपसे अनेक प्रकारका भेद जानना चाहिए ।

## 1. उत्कर, चूर्ण आदिके लक्षण

स. सि./१/२४/२१६/४ तत्रोत्कर काष्ठादीनां करपत्रादिभिरुत्करणम् । चूर्णो यवगोधूमादीनां सक्तुकणिकादि । खण्डो धटादीनां कपालशर्क-रादि । चूर्णिका माषमुद्दगादीनाम् । प्रतरोऽभ्रपटलादीनाम् । अणु-चटनं संतप्ताय पिण्डादिषु अयोधनादिभिरभिहन्यमानेषु स्फुलिङ्ग-निर्गम । =करोंत आदिसे जो लकडी आदिको चीरा जाता है वह उत्कर नामका भेद है । जौ और गेहूँ आदिका जो सत्तु और कनक आदि बनती है वह चूर्ण नामका भेद है । घट आदिके जो कपाल और शर्करा आदि टुकडे होते है वह खण्ड नामका भेद है । उडद और यूँग आदि का जो खण्ड किया जाता है वह चूर्णिका नामका भेद है । मेचके जो अलग-अलग पटल आदि होते हैं वह प्रतर नामका भेद है । तपाये हुए लोहेके गीले आदिको घन आदिसे पीटनेपर जो फुलंगे निकलते है वह अणुचटन नामका भेद है । (रा. वा./१/२४/१४/ ४=६/१)।

#### \* अन्य सम्बन्धी विषय

| १. द्रव्यमें कथचित् भेदाभेद ।                  | —दे॰ द्रव्य/४।   |
|------------------------------------------------|------------------|
| २. द्रव्यमें अनेक अपेक्षाओंसे मैदामेद ।        | दे० संसर्भगी/१ । |
| ३. उत्पाद व्यय श्रीव्यमें मेदामेद ।            | वे० उत्पाद/२।    |
| ४. मेद सापेक्ष वा मेद निरपेक्ष द्रव्यार्थिक नय | ादे० नय/II/२ ।   |
| ५. मिन्न द्रव्यमें परस्पर भिन्नता              | दे० कारक/२ ।     |
| ६. परके साथ एकत्व कहनेका तात्पर्यं।            | दे० कारक/२ ।     |

**भेदज्ञान —** १, वे०ज्ञान/II, २, इसके अपरनाम—दे० मोक्षमार्ग/२/४ ।

# भेवग्राही शब्द नय-देव नय/111/६।

**भेदवाद----**भेद व अभेदवादका विधि निषेध व समन्वय---दे० द्रव्य/४।

```
भेद संघात--- दे० संघात ।
```

# भेदाभेदवाद---- दे० वेदान्त ।

# भेवाभेव विषयंय- दे॰ विपर्यय/४।

#### भोक्ता---

- प. का./त. प्र /२७ निश्चयेन शुभाशुभकर्मनिमित्त सुखटु।खपरिणामानां, वयबहारेण शुभाशुभकर्मसंपादितेष्टानिष्टविषयाणां भोवतृत्वाइभोक्ता । - निश्चयसे शुभाशुभकर्म जिनका निमित्त है ऐसे सुखटुखपरि-णामोका भोक्तृत्व होनेसे भोक्ता है । व्यवहारसे ( असइभूत व्यवहार नयसे ) शुभाशुभ कर्मोंसे सम्पादित इष्टानिष्ट विषयोंका भोक्तृत्व होनेसे भोक्ता है ।
- स, सा./आ./३२०/पं. जयचन्द--जो स्वतन्त्रपने करे---भोगे उसको परमार्थं में कर्ता भोक्ता कहते है ।

## २. मोक्तुःवका छक्षण

- रा./वा./२/७/११/११२/१३ भोक्तुत्वमपि साधारणम् । कुत । तण्ल-क्षणोपपत्ते । वीर्यप्रकर्षति परद्रव्यवीर्यादालसामर्थ्यभोक्तुत्व-लक्षणम् । यथा आरमा आहारादे परद्रव्यक्यीर्यालसामर्थ्यभोक्तुत्व-लक्षणम् । यथा आरमा आहारादे परद्रव्यक्यीर्यालसाम्पर्यकरणा-द्वोक्ता, कर्मोदयापक्षाभावात्तदपि पारिणामिकए । क्लभोक्तुत्व भो साधारण है क्योकि उसके लक्षणसे ज्ञात होता है । एक प्रकृष्ट शक्तिवाले द्रव्यके द्वारा दूसरे द्रव्यकी सामर्थ्यको ग्रहण करना भोक्तुत्व कहलाता है । जसे कि आरमा आहारादि द्रव्यकी शक्ति खींचनेके कारण भोक्ता कहा जाता है । कर्मोंके उदय आदिकी अपेक्षा नही होनेके कारण यह भी पारिणामिक भाव है ।
- पं, का./त, प्र./२८ स्वरूपभूतस्वातन्त्र्यस्थणमुखोपस्थणमुखोपसम्भरूपं-भोक्तृत्व। = स्वरूपभूत स्वातन्त्र्य जिसका सक्षण है ऐसे मुखकी उपसच्धि रूप 'भोक्तृत्व' होता है।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

## भोक्ता भोग्य भाव- दे० भोग।

भोक्तूरव नय-दे॰ नय/1/x/8 ।

भोगंबरी----गन्धमादन पर्वतके स्फटिक क्रूटकी स्वामिनी देवी । ---दे० लोक/७ ।

## भोग---

१. सामान्य भोग व उपभोगको अपेक्षा

- र. क. श्रा./=३ भुक्त्वा परिहातव्यो भोगी भुक्त्वा पुनश्च भोक्तव्य; । उपभोगोऽशनवसनप्रभूति पञ्चेन्द्रियो विषय' ।=भोजन-वस्त्रादि पंचेन्द्रिय सम्बन्धी विषय जो भोग करके पुन' भोगनेमें न आवें वे तो भोग है और भोग करके फिर भोगने योग्य हो तो उपभोग हैं। ( ध. १३/४.४.१३७/३=६/१४) ।
- स. सि./२/४४/११४/९ इन्द्रियप्रणालिकया शब्दादीनामुपलब्धिरुपभोगः । = इन्द्रिय रूपी नालियोके द्वारा शब्दादिके ग्रहण करनेको उपभोग कहते है ।
- स. सि./७/२१/३६१/७ उपभोगोऽशनपानगन्धमाल्यादि.। परिभोग-आच्छादनप्रावरणालकारशयनासनगृहयानवाहनादि ।=भोजन,पान, गन्ध, मालादि उपभोग कहलाते है। तथा ओढना-बिछाना, अलंकार, शयन, आसन, घर, यान और वाहन आदि परिभोग कहलाते हैं।
- रा. वा./७/२१/१-१०/४४८/११ उपेत्यात्मसाचकृत्य भुज्यते अनुभूयत इत्युपभोग । अशनपानगन्धमाण्यादिः ।१। सकृद्र भुक्त्वा परित्यज्य पुनरपि भुज्यते इति परिभोग इत्युच्यते। आच्छादनप्रावरणासंकार... आदिः ।१०। = उपभोग अर्थात् एक बार भोगे जानेवाले अशन, पान, गन्ध, माला आदि । परिभोग अर्थात्त जो एक बार भोगे जाकर भी वुबारा भोगे जा सके जैसे-वस्त्र अलंकार आदि । (चा. सा./२३/२)।
  - २. क्षायिक भोग व उपमोगकी अपेक्षा
- स. सि./२/४/१५४/७ कृत्स्नस्य भोगान्तरायस्य तिरोभावादाविर्भूतोऽ-तिशयवाननन्त्रो भोग क्षायिक । यतः कुम्रुमवृष्ट्यादयो विश्वेषाः प्रादुर्भवन्ति । निरवशेषस्योपभोगान्तरायस्य प्रजयात्प्रादुर्भूतोऽनम्त-उपभोग क्षायिकः । यतः सिंहासनचामरच्छत्रत्रयादयो विभूतयः ।

-समस्त भोगान्तराय कर्मके सयसे अतिशयवाले शायिक अनन्त भोगका प्रादुर्भाव होता है, जिससे कुसुमवृष्टि आदि आश्चर्य विशेष होते हैं। समस्त उपभोगान्तरप्यके नष्ट हो जानेसे अनन्त श्रायिक उपभोग होता है, जिससे सिंहासन, चामर और तीन छत्र आदि विश्वतियाँ होती है। (रा. वा./२/४/४-४/१०६/३)।

\* क्षायिक मोग-उपमोग विषयक शंका-समाधान

—दे० दान/२/३ ।

#### २. सोग व काममें अन्तर

- आ./१९३० कामो रसो य फासो सेसा भोगेत्ति आहीया/१९३०/=-रस और स्पर्श तो काम है, और गन्ध, रूप, शब्द भोग है ऐसा कहा है। (स. सा /ता. वृ /४/११/१५)।
- दे, इन्द्रिय/३/७ दो इन्द्रियोके विषय काम है तीन इन्द्रियोके विषय भोग हैं।

#### १. मोग व उपमोगमें अन्तर

रा. वा./</१३/१/१८१/२ भोगोपभोगयोरविशेष । कृत' । सुखानुभवन-निमित्तत्वाभेदादिति, तन्न; कि कारणम् ।.. गन्धमाल्यशिरःस्नान-वस्त्रान्नगनादिषु भोगव्यवहार ।१। अयनासनाङ्गनाहस्त्यश्वरथ्यादि-षूपभोगव्यपदेश ।= प्रश्न – भोग और उपभोग दोनो सुखानुभवमे निमित्त होनेके कारण अभेद है । उत्तर – नही, व्योकि एक वार भोगे जानेवाले गन्ध, माला, स्नान, वस्त्र और पान आदिमे भोग व्यवहार तथा श्राय्या, आसन, स्त्री, हाथी, रथ, घोडा आदिमें उपभोग व्यवहार होता है ।

#### 8 निइचय व्यवहार मोक्ता-भोग्य साव निर्देश

- द्र. सं /मू /१ ववहाराम्रहदुक्त्व पुग्गलकम्मप्फर्ल पर्भुजेदि । आदा णिच्छ-यणयदो चेदणभावं खु आदस्स ।१। = व्यवहार नयसे आत्मा मुख-दु ख रूप पुद्दगल कर्मोंके फलका भोक्ता है और निश्चयनयसे अपने चेतन भावको भोगता है ।१।
- दे, भोक्ता/१ निश्चयनयसे कर्मोसे सम्पादित सुख व वु ख परिणामोका भोक्ता है, व्यवहारसे शुभाशुभ कर्मोंमे उपार्जित इष्टानिष्ट विषयोका भोक्ता है।

#### ५. अभेद मोक्ता योग्य सात्रका मतार्थ

पं. का./ता /व २७/ई१/११ भोक्तरवटपारव्यान कर्त्ता कर्मफलं न भुक्तं इति नौद्धमतानुमारि शिष्यप्रतित्रोधनार्थं। = कर्मके करतेवाला स्वयं उसका फल नहीं भोगता है ऐसा माननेवाले जौद्ध मतानुयायी शिष्यके प्रतिवोधनार्थ जीवके भोगतापनेका व्याख्यान किया है।

#### १. मेदाभेद मोक्ता-मोग्य मावका समन्वय

पं. का./त प्र./६९ यथात्रोभयनयाभ्यां कर्मकर्त्तुं, तथें केनापि नयेन न भोक्तु । कुतः । चैतन्यपूर्वकानुभूतिसद्दभावाभावात् । ततरचेतनत्वात केवल एव जोव कर्मफलभूताना कथ चिदात्मन सुखदु खपरिणामाना कथ चिदिष्टानिष्टविषयाणा भोक्ता प्रसिद्ध इति । -- जिस प्रकार यहॉ दोनों नयोसे कर्म कर्ता है, उसी प्रकार एक भी नयसे वह भोक्ता नहीं है । क्रिसलिए -- क्योंकि उसे चैतन्य पूर्वक अनुभूतिका सद्भाव नहीं है । इसलिए चेतनपनेके कारण मात्र जीव ही कर्मफलका-कथ चित् आत्माके सुख-दु ख परिणामोका और कथंचित्त इष्टानिष्ट विषयोंका भोक्ता प्रसिद्ध है ।

## . लांकिक व अलौकिक दोनों भोग एकाम्तमें होते हैं

नि सा./मू /१५७ लइधूण णिहि एक्को तस्स फल अणुहवेइ मुजणत्ते । तह णाणी णाणणिहि भंजेइ चहत्तु परर्तात्त ।१५७ = जैसै कोई एक (दरिद्र मनुष्य) निधिको पाकर अपने वतनमें (गुप्नरूपसे) रहकर उसके फलको भोगता है, उसो प्रकार ज्ञानी परजनोके समूहको छोड कर ज्ञाननिधिको भोगता है।

नि सा,/ता वृ,/११७/२६० अस्मिम् लोके लौकिक कश्चिदेको सब्धा पुण्यात्काञ्चनाना समूहम् । गूढो भूत्वा वर्तते त्यक्तसङ्गो, ज्ञानी तद्वत् ज्ञानरक्षा करोति । २६५०। ⇒ इस लोकमे कोई एक लौकिक जन पुण्यके कारण धन के समूहको पाकर, सगको छोड गुप्त होकर रहता है, उसीकी भाँति ज्ञानी (परके संगको छोडकर गुप्त रूपसे रहतर) ज्ञानकी रक्षा करता है । २६४०।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- \* सम्यग्ट्रष्टिके मोग सम्बन्धी —दे० राग/६।
- \* लौकिक भोगोंका तिरस्कार दे० सुख ।
- # अपर अपरके स्वर्गोंमें भोगोंकी हीनता --- दे० देव/11/२। # चक्रवतींके दशाग भोग --- दे० शताका पुरुष/२।

भोग पत्नी---- दे० स्त्री ।

- **भोगभूमि**----दे॰ भ्रुमि ।

भोगान्तराय कर्म---- दे० अन्तराय/१।

भोगावती- १ गन्धमादन पर्वतके लोहिताक्ष क्रूटको स्वामिनी दिवकुमारी देवी- दे० लोक/०। २, माल्यवान् गजदन्तस्थ सागर कूटकी स्वामिनी देवी- दे० लोक/०।

#### भोगोपभोग---

#### भोगोपमोग परिमाण व्रस

र. क. आ /८२. २४ अक्षार्थांना परिसंख्यानं भोगोपभोगपरिमाणं। अर्थवतामप्यवधौ रागरतीना तनुकृतये । २२। ≕ राग रति आदि भावोंको घटानेके लिए परिग्रह परिमाण वतको की हुई मर्यादामे भी प्रयोजनभूत इन्द्रियके विषयोका प्रतिदिन परिमाण कर लेना सो भोगोपभोपपरिमाण नामा गुणवत कहा जाता है ।८२। (सा ध./ ४/१३)।

स सि./७/२१/३६१/६ तयोः परिमाणमुपभोगपरिभोगपरिभाणम् । यानवाहनाभरणादिष्वेतावदेवेष्टमतोऽन्यदनिष्टमिस्यनिष्टान्निवर्तनं

कत्तंच्य कालनियमेन यावज्जीव वा यथाशक्ति' = इनका (भोग व उपभोगका) परिमाण करना उपभोग-परिभोगपरिमाण झत है। यान, वाहन और आभरण आदिमे हमारे लिए इतना ही इष्ट है, रुष सब अनिष्ट है इस प्रकारका विचार करके कुछ कालके लिए या जीवन भरके लिए शवरयनुसार जो अपने लिये अनिष्ट हो उसका ध्याग कर देना चाहिए। (रा. वा./७/२१/१०/४४८/१४, २७/४६०/६). (चा. सा./ २४/१), (पु. सि. उ /१६४); (और भी दे० आगे रा. वा )।

रा. वा,/७/२१/२७/५६०/७ न हि असत्यभिसन्धिनियमे वतमिति । इष्टानामपि चित्रवस्त्रविकृतवेषाभरणादीनामनुपसेव्याना परित्यागः कार्यः यावज्जीवम् । अथ न इाक्तिरस्ति कालपरिच्छेदेन वस्तु परि-माणेन च शबत्यनुद्धपं निवर्त्तनं कार्थम् ।=जो विचिन्न प्रकारके वस्त्र विकृतवेष आभरण आदि शिष्ट जनोके उपरेव्य-धारण करने लायक नहीं है वे अपनेको अच्छे भी सगते हो तब भो उनका यावत् जीवन परित्याग घर देना चाहिए । यदि वैसौ शक्ति नही है तो अमुक समयकी मर्यादासे अमुक वस्तुओका परिमाण करके निवृत्ति करनी चाहिए । (चा सा /२४/१) ।

## মীলক বুচিলা

## भोगोपभोग

का. अ /मू./३५० जाणित्ता संपत्ती भोयण-तं बोल-वत्थमादीणं । जं परि-माणं कीरदि भोडवभोयं वयं तस्स ।३५०। = जो अपनी सामर्थ्य जान-कर, ताम्बुल, वस्त्र आदिका परिभाण करता है, उसको भोगोपभोय-परिमाण नामका गुणवत होता है ।३५०।

## २. मोगोपमोग वतके भेद

- र, क. आ./~७ नियमो यमरच विहितौ द्वेधा भोगोगभोगसंहारनियम परिमितकालो यावज्जीव यमो धिग्रते ।<७॥ =भोगोपभोगके स्थागमें नियम और यम दो प्रकारका स्थाग विधान किया गया है। जिसमें कालको मर्यादा है वह तो नियम कहलाता है, जो जीवन पर्यन्त धारण किया जाता है, वह यम है। (सा. ध./४/१४) ।
- रा, वा /७/२१/२७/६६०/१ भोगपरिसंख्यानं पञ्चविधं असधातप्रमाद-बहुविधानिष्टानुपसेव्यविषयभेदात् । न्त्रसधात, बहुघात, प्रमाद, अनिष्ट और अनुपसेव्य रूप विषयोंके भेदसे भोगोपभोग परिमाण वत् पाँच प्रकारका हो जाता है। (चा. सा./२३/३); (सा. घ./१/१६)।

## ३, नियम धारण करनेकी विधि

र. क. श्रा./५५-५१ भोजमवाहतशयनस्तानपवित्राइरागकुसुमेषु । ताम्बूलवसनभूषणमन्मधसंगीतगीतेषु ।०५। अद्य दिवा रजनी ना पक्षो मासस्तथार्त्तुरयनं वा । इति कालपरिच्छित्त्या प्रत्याख्यानं भवेचिन् यमः ।५१। = भोजन, सवारी, शयन, स्तान, कुंकुमादिलेपन, पुष्पन् माला, ताम्बूल, वस्त्र, अलकार, कामभोग, सगीत और गीत इन विषयींमें आज एक दिन अथवा एक रात, एक पक्ष, एक मास तथा दो मास अथवा छह मास अतु, अयन इस प्रकार कालके विभागसे रयाग करना नियम है।

## . मोगोपमाँग परिमाण जतके अतिचार

- त. सू./७/३६ सचित्तसंग्रन्धसमिश्राभिषयदुष्पक्वाहार' ।३६। कसचि-त्ताहार, सचित्तसम्बन्धाहार, सम्मिश्राहार, अभिषवाहार और दुःवक्वाहार ये उवभोगवरिभोगवरिमाण व्रतके वॉॅंच अतिचार हैं ।३६। (सा. ६./६/२०), (चा.सा./२६/१)
- र. क, शा./१० विषयविषसोऽनुपेक्षानुस्मृतिरतित्तौर्यमतितृषानुमवौ । भोगोपभोगपरिमाणव्यतिकमाः पञ्च कथ्यन्ते ।१० - विषयरूपी विष-की उपेक्षा नहीं करना, पूर्वकालमें भोगे हुए विषयोका स्मरण रखना, वर्त्तमानके विषयोंमें अति तालसा रखना, भविष्यमें विषय प्राप्तिकी तृष्णा रखना, और विषय नहीं भोगते भी विषय भोगता हूँ ऐसा अनुभव करना ये पाँच भोगोपभोग परिमाण वतके अतिचार हैं।

## भ. तुःपक्त भाहारमें क्या दोष है

रा. वा./७/३५/६/५५८/१६ सस्याभ्यवहारे को दोष'। इन्द्रियमदबुद्धि स्यात, सचित्तप्रयोगो वा वातादिप्रकोपो वा, तत्प्रतीकारविधाने स्यात पापलेपः, अतिथयश्चैन' परिहरेयुरिति। ज्यूप्रन- उस (दुष्ण्क व सचित्त पदार्थका) आहार करनेमें क्या दोष है। उत्तर-इनके भोजन-से इन्द्रियाँ मत्त हो जाती हैं। सचित्त प्रयोगसे वायु आदि दोधोंका प्रकोप हो सकता है, और उसका प्रतिकार करनेमें पाप लगता है, अतिथि उसे छोड भी देते हैं। (चा. सा./२५/४)।

# मोगोपमोग परिमाण वतीको सचित्तादि ग्रहण कैसे हो सकता है

 वृत्ति कैसे हो सकतो है। उत्तर-प्रमाद तथा मोहके कारण क्षुचा, तृषा आदिसे पोडित व्यक्तिकी जल्दी-जल्दीमें सचित्त आदि भोजन, पान, अनुरोपन तथा परिघान आदिमे प्रवृत्ति हो जाती है।

#### ७, सचित्त सम्बन्ध व सम्मिश्रमें अन्तर

रा. वा./अ/३५/२-४/५५८/४ तेन चित्तवता इव्येणोपश्तिष्ट. संबन्ध इत्या-रूयायते ।३। तेन सचित्तेन द्रव्येण व्यतिकीर्णः संमिश्र इति कथ्यते ।४। "यान्मतम् - संबन्धेनाविशिष्ट' संमिश्र इति । तन्न । किं कारणम् । तत्र संसर्गमात्रत्वात् । सचित्तसंबन्धे हि संसर्गमात्रं विवक्षितम्, इह तु सुक्ष्मजन्तुव्याकुलत्वे विभागोकरणस्याशक्यत्वात् नानाजातीय-द्रव्यसमाहार. सूक्ष्मजन्तुप्रायआहारः संमिश्र इष्ट' । क्सचित्तसे उपस्तिष्ट या संसर्गको प्राप्त सचित्त सम्मन्ध कहत्ताता है ।३। और उससे व्यतिकीर्ण समिश्र कहत्ताता है ।४। प्रष्टन-- सम्मन्धसे अवशिष्ट ही संमिश्र है । इन दोनोमें अन्तर ही क्या है । उत्तर-- ऐसा नहीं है, क्योकि, सम्बन्धमें केवल संसर्ग विवक्षित है तथा समिश्रमें सूक्ष्म जन्तुओसे आहार ऐसा मित्ता हुआ होता है जिसका विभाग न किया जा सके । नाना जातीय द्रव्योंसे मिलकर बना हुआ आहार सूक्ष्म जन्तुओंका स्थान होता है, उसे सम्मिश्र कहते है । (चा.सा./२५/२) ।

#### ८. भोगोपमोग परिमाण वतका महत्त्व

पु. सि. उ./१५२, १६६ भोगोपभोगहेतो' स्थावरहिसा भवेरिकला-मीधाय । भागोपभोगविरहाझवति न लेग्नोऽपि हिसाया' ।१६२ इति य' परिसित्तिभोगै: संतुष्टस्वजति बहुतरान् भोगान् । बहुतरहिंसा-विरहात्तस्याहिसाविशिष्टा स्थात् ।१६६। - निश्चय करके इन देशवती आवकोंके भोगोपभोगके हेतुसे स्थावर जीवोंकी हिंसा होती है, किन्तु उपवासधारी पुरुषके भोग उपभोगके त्यागसे लेश मात्र भी हिंसा नहीं होती है ।१६८। जो गृहस्थ इस प्रकार मयदि रूप भोगोंसे तृप्त होकर अधिकतर भोगोको छोड देता है, उसका बहुत हिंसाके त्यागसे उत्तम अहिंसायत होता है, अर्थात् अहिसा द्रतका उरकर्ष होता है ।१६६।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

१. इस व्रतमें कन्द, मूल, पत्र, पुष्प आदिका त्याग।

—दे० भक्ष्या**भक्ष्य ।** 

२. इस व्रतमें मद्य मांस मधुका त्याग । --- दे० वह वह नाम । ३. व्रत व भोगोपमोगानर्थक्य नामा अतिचारमें अन्तर ।

---दे० अनर्धदण्ड ।

४. भोगोपभोग परिमाण व्रत तथा सचित्त त्याग प्रतिमामें अन्तर । --वे० सचित्त ।

गेदन', भुक्ति-व' अर्थात जो **२ संगल नि** 

- भोजन व १२/३.२.८.७/२५२/१३ भुज्यत इति भोजनमोदन. भुक्ति-कारणपरिणामो वा भोजनं ।= भुज्यते इति भोजनम्' अर्थात जो लाया जाता है वह भोजन है, इस निरुक्तिके अनुसार ओदनको भोजन कहा गया है। अथवा (भुज्यते अनेनेति भोजनम् ) इस निरुक्तिके अनुसार आहार ग्रहणके कारणभ्रुत परिणामको भी भोजन कहा जाता है।
- भोजनांग कल्पवृक्ष---- देव वृक्ष।

भोजवंश-- १ पुराणकी अपेक्षा इस वराका निर्देश ।- दे० इतिहास/ ७/८, इतिहासकी अपेक्षा इस वराका निर्देश-दे० इतिहास/९/४।

भौमनिमित्तज्ञल-दे. निमित्त/२।

भ्रम — पॉचवें नरकका दूसरा पटल ( रा. वा. )—दे० नरक/५।

भ्रमक----पॉचवे नरकका दूसरा पटल ( ति. प. )-- दे० नरक/४।

ञ्रमका—्गॅचबे नरकका दूसरा पटल—दे० नरक/१।

भ्रमराहार वृत्ति-दे० भिक्षा/१/७।

- अहित सि. वि./मू./२/१/१३७ अतस्मिस्तइमहो भ्रान्ति ।--वस्तु-का जैसा स्वरूप नही है वैसा ग्रहण हो जाना भ्रान्ति है। ( न्या. वि./ वि/१/३/७०/१७)।
- स्या. म /१६/२१६/३ अान्तिर्हि मुख्येऽथें कचिइ दृष्टे सति करणापाटवा-दिनान्यत्र विपर्यस्तप्रहणे प्रसिद्धा। यथा शुक्तौ रजतभ्रान्ति । = यथार्थ पदार्थको देखनेपर इन्द्रियोमें रोग आदि हो जानेके कारण ही चाँदीमें सीपके ज्ञानकी तरह, पदार्थीमें अमरूप ज्ञान होता है।
- भ्रामरो वृत्ति---साधुकी भिक्षावृत्तिका एक भेद---दे० भिक्षा/ १/७।

[म]

# मंखलि गोझाल-( दे० पूरण कश्यप )।

मंग रस----- नेमि जिनेश्वर संगति औरासम्यवस्व कौमुदी क रचयिता ू एक कन्नड कवि । समय- ई. १५०५ । (ती /४/३१०) ।

मॅगराज-- खगेन्द्रमणिदर्पण (चिकित्साशास्त्र) के रचयिता एककन्नड कवि । समय-ई. १४४० । (तो /४/३११) ।

मंगल-एक ग्रह। दे. ग्रह। लोक में अवस्थान---दे, ज्योतिष जोन/२।

मंगल — पाप विनाशक व पुण्य प्रकाशक भाव तथा द्रव्य नमस्कार आदि मंगल है। निर्विधन रूपसे शास्त्रकी या अन्य लौकिक कार्यो-की समाग्नि व उनके फलकी प्राप्तिके लिए सर्व कार्योंके आदिमें तथा शास्त्रके मध्य व अन्त में मंगल करनेका आदेश है।

| 1  | मंगलके मेद्व लक्षण     |
|----|------------------------|
| \$ | मंगल सामान्यका लक्षण । |
|    | मंगलके भेद ।           |

- ३ नाम स्थापनादि मंगलके लक्षण।
- ४ निवदानिवदादि मंगलोंके लक्षण।
- \* अष्टमंगल द्रव्य ।

```
--दे० चैत्य/१/११।
```

- र मंगल निर्देश व तद्गत शंकाएँ
- १ मंगलके छद्द अधिकार ।
- २ मंगलका सामान्य फल व महिमा।
- ३ तीन बार मंगल करनेका निवेंश व उसका पयोजन ।
- ४ छौकिक कार्योंमें मंगछ करनेका नियम है, पर शास्त्रमें वह भाष्य है।
- स्वयं मंगलस्वरूप शास्त्रमें भी मंगल करनेकी क्या
   आवश्यकता ।
- ६ मंगल व निर्विध्नतामें व्यभिचार सम्बन्धी शंका।
- ७ मंगछ कारनेसे निर्विध्नता कैसे ।
- ८ | छोकिक मंग्छोंको मंगछ कहनेका कारण ।
- ९ मिथ्यादृष्टि आदि सभी जीवोंने कयंचित् मंगलपना ।

## १. मंगलके भेद व लक्षण

#### १. मंगल सामान्यका लक्षण

ति, प./१/ -- १७ पुण्णं पूदपवित्ता पसच्यसिवभद्खेमकल्ताणा । सुहसो-क्खादी सब्बे णिहिट्ठा मगल्लस्स पज्जाया 151 गालयदि विणासयदे धावेदि दहेदि इंति सोधयदे । विद्धं सेदि मलाई जम्हा तम्हा य मगलं भणिदं १९। अहवा मगं सोक्खं लादि हु गेण्हेदि मंगलं तम्हा । एवेण कज्जसिद्धि मंगइ गच्छेदि गंथकत्तारो ।१४। पुरुष आइरिएहि मंगलपुळ्य च वाचिदं भणिद । त लादि हु आदत्ते जदो तदो मंगलं पवरं ।१६। पावं मर्स ति भण्णइ उवचारसख्वएण जीवाणं । तं गालेदि विणास णेदि क्ति भणंति भंगल केई ।१७। 📼 १. पुण्य, पूत, पवित्र, प्रशस्त, शिव, भद्र, क्षेम, कल्याण, शुभ और सौरूय इत्यादिक सब मंगलके ही पर्यायवाची शब्द है।म। (घ १/१,१,१/३१/१०)।२,वयोकि यह [ ज्ञानावरणादि, द्रव्य मल और अज्ञान अदर्शन आदि भावमल-(रे० मल)] मलॉको गलाता है, विनष्ट करता है, धातता है, दहम करता है. हनता है, शुद्ध करता है और विध्वस करता है, इसलिए इसे 'मंगल' कहा गया है। १। ( घ १/१.१.१/३२/५), ( घ. १/४.१.१/ १०)। ३. अथवा चू कि यह मगको अर्थात् सुख या पुण्यको लाता है, इसलिए भी इसे मगल समफना चाहिए ११४। ( ध १/१**,१,१/ श्लो.** १६/३३); (ध. १/१,१.१/३३/४); (प. का. ता व./१/४/४)। ४. इसीके द्वारा प्रन्थकर्ता अपने कार्यकी सिद्धिपर पहुँच जाता है। 1१४। पूर्वमें आचार्यों द्वारा मगलपूर्वक ही शास्त्रका पठन-पाठन हुआ है। उसीको निश्चयसे लाता है अर्थात् प्रहण कराता है. इसलिए यह मंगल श्रेष्ठ है ।१६। ( ध, १/१,१,१/३४/३ ) । ५. जीवोंके पापको उपचारसे मल कहा जाता है। उसे यह मगल गलाता है, विनाशको प्राप्त कराता है, इस कारण भी कोई आचार्य इसे मंगल कहते है ।१७ ( घ, १/१.१.१/श्लो, १७/३४ ), ( पं. का./ता वृ./१/४/४ )।

## २. संगलके भेद

ति. प./१/१९ णामणिट्ठावणा दव्यखेत्ताणि कालभावा य । इस छक्भेयं भणियं मंगलमाणंदसजणणं ।१९। = १. आनन्दको उत्पन्न करनेवाला यह मगल नाम, स्थापना, द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव, इस प्रकार छह भेदरूप कहा गया है।१८। (ध. १/१.९.१/१०/४)।

For Private & Personal Use Only

- ध. १/१.१.१/३६/३ कतिविधं मङ्गलम् । मङ्गलसामान्यात्तदेकविधम्, मुख्यामुख्यमेदतो द्विविधम्, सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रभेदात त्रिविध मङ्गलम्, वर्मसिद्वसाध्वर्हङ्भेदाच्चतुर्विधम्, ज्ञानदर्शनत्रिगुप्तिभेदात्त पञ्चविधम्, 'णमो जिणाणं' इत्यादिनानेकविधं वा। = २. मगल कितने प्रकारका है। मंगल सामान्यको अपेक्षा मगल एक प्रकारका है। ३. मुख्य और गौणके भेदसे दो प्रकारका है। (प. का./ता वृ./ १/६/६)। ४ सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रके भेदसे तीन प्रकारका है। ६. धर्म, सिद्ध, साधु और अर्हन्तके भेदसे चार प्रकारका है। ६. ज्ञान. दर्शन और तीन गुप्तिके भेदसे पार प्रकारका है। ६. ज्ञान. दर्शन और तीन गुप्तिके भेदसे पांच प्रकारका है। ७. अथवा 'जिनेन्द्रदेवको नमस्कार हो' इत्यादि रूपसे अनेक प्रकारका है।
- ध, १/१,१,१/४१/६ तच्च मंगलं दुबिहं णिवद्धमणिवद्धमिदि ।=८, वह मगल दो प्रकारका है, निवद्धमगल और अनिवद्ध मगल । (पं का./ ता, चृ./१/६/२३) ।

## ३. नाम स्थापनादि मंगलके लक्षण

- ति, प./१/१९-२७ अरहाणं सिद्धाण आइरियउनजिभावाइसाहुणं। णामाई णाममगलमुद्दिट्ठ वीयराएहि ।१९। ठवणमगलमेदं अकडि-माकट्टिमाणि जिणवित्रा। सुरिउवज्फयसाहूदेहाणि हु दव्वमगत्तय ।२०। गुणपरिदासणं परिणिकमणं केवलस्स णाणस्स । उप्पत्ती इग्रप-हुदी बहुभेधं खेत्तमगलय ।२१। एदस्स उदाहरणं पावाणगरुज्जर्यतच-पादी । आउद्वहत्यपहुंदी पणुत्रीसब्भहियपणसमधणूणि ।२२। देवअव-ट्विदकेवलणाणावट्ठञ्चगयणदेसो वा। सेडिधणमेत्तअप्पष्पदेसगदलोय-पुरणापुण्णा ।९३। विस्साणं लोयाणं होदि पदेसा वि मंगलं खेलं। जस्सि काले केवलगाणादिमंगलं परिणमति 1२४। परिणिकमणं केवल-णाणुव्भवणिव्वुदिष्पवेसादी । पावमलगालणादो पण्णत्त कालमगलं एद। २४। एवं अणेयभेयं हवेदि तं कालमगलं पुवरं। जिलमहिमा-संबध णदोसुरदीवपहूदीओ ।२६। मगलपङजाएहि उवलविखयजीव-दव्वमेत्त च । भावं मगलमेदं ।२७। स्वीतराग भगवान्त्रके अहेन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधु इन नामोको नाममगल कहा है। ११। जिन भगव। त्केजो अकृत्रिम और कृत्रिम प्रतिकिम्ब है, वे सन स्थापना मंगल है। तथा आचार्य उपाध्याय साधुके शरीर द्रव्य मगल है ।२०) गुणपरिणत आसन क्षेत्र अर्थाव जहॉपर योगासन, बोरासन आदि विविध आसनोसे तदनुकुल ध्यानाम्यास आदि अनेक गुण प्राप्त किये गये हो ऐसा क्षेत्र, दीक्षाका क्षेत्र, केवल-झानोत्पत्तिका क्षेत्र इत्यादि रूपसे क्षेत्रमंगल बहुत प्रकारका है 1२१। इस क्षेत्रमगलके उदाहरण पावानगर ऊर्जयन्त (गिरनार पर्वत) और चम्पापुर आदि है। अथवा साढ़े तीन हाथसे लेकर ५२५ धनुष-प्रमाण शरीरमें स्थित और केवलज्ञानसे व्याप्त आकाशप्रदेशोको क्षेत्रमगल समफता चाहिए। अथवा जगच्छ्रेणीके धनमात्र अर्थात् लोकप्रमाण आत्माके प्रदेशोरी लोकपूरणसमुद्धात द्वारा पूरित सभी (जर्ध्व, अधो व तिर्यक्) लोकोक प्रदेश भी क्षेत्र मंगल है 1२२-२४। जिस कालमें जोव केवलज्ञानादि रूप मगलपर्यायको प्राप्त करता है उसको तथा दीक्षाकाल, केवलज्ञानके उद्भवका काल, और निर्वाणकाल ये सब पापरूपी मलके गलानेका कारण होनेसे कालमंगल कहा गया है ।२४-२५। इस प्रकार जिनमहिमासे सम्त्रन्थ रखनेवाला कालमगल अनेक भेदरूप है, जैसे नन्दोश्वर द्वीप सम्बन्धी पर्व आदि ।२४-२६। वर्तमानमें मगलरूप पर्यायोसे परिणत जो शुद्ध जीव द्रव्य है ( अर्थात् पचपरमेष्ठीकी अत्माएँ ) वह भावमंगल है ।२७। (ध. १/१.१,१/२८-२१), (विशेष दे० निक्षेप) ।
- दे० निक्षेप/६/७ (सरसो, पूर्णकलश आदि अचित्त पदार्थ, अथवा त्रालकन्या व उत्तम घोडा आदि सचित्त पदार्थ अथवा अलंकार सहित कन्या आदि मिश्र पदार्थ ये सब लौकिक नौकर्म तृद्वधतिरिक्त

द्रव्य मंगल है। पच परमेष्ठीका अनादिअनन्त जीवद्रव्य, कृत्रिमा-कृत्रिम चैत्यात्तय तथा साधुमव सहित चैरयालयादि ये सब क्रमसे सचित्त अचित्त व सिक्ष लोकोत्तर नोकर्म तद्ववतिरिक्त द्रव्य मगल है। जीव निवद्ध तीर्थ कर प्रकृति नामकर्म कर्मतद्ववतिरिक्त नोआगम द्रव्यमगल है)।

## ४. निबद्धानियदादि मंगलोंके लक्षण

- ध. १/१.९.१/४१/५ तथ णिबद्धं णाम. जो मुत्तरसादीए सुत्तकत्तारेण णिबद्धदेवदाणमाक्वारो तं णिबद्धमगल । जो मुत्तरसादीए सत्तारेण कथदेवदाणमोकारो तमणिबद्धमगल । = जो ग्रन्थके आदिमे ग्रन्थ-कारके द्वारा इष्टदेवता नमस्कार निबद्ध कर दिया जाता है अर्थात्त श्लोकादि रूपमें रचकर लिख दिया जाता है, जसे निबद्ध मगल कहते है । और जो ग्रन्थके आदिमे ग्रन्थकार द्वारा देवताको नमस्कार किया जाता हे [अर्थात् लिपिबद्ध नही किया जाता (ध. ९/९.३४) बक्ति शास्त्र लिखना या बांचना प्रारम्भ करते समय मन. वचन. कायसे जो नमस्कार किया जाता है ] उसे अनिबद्ध मगल कहते है । (पं. का./ता. वृ /१/५/२४)।

## २. मंगल निर्देश व तद्गत शंकाएँ

## 9. संगलके छह अधिकार

घ, १/१,१,१/३१/६ मगलम्हि छ अहिमाराएँ दडा वत्तव्वा भवंति । तं जहा, मगलं मगलकत्ता मगलकरणीय मगलीवायी मंगलविहाण मगलफलमिदिः एदेसि छण्हं पि अत्थो उच्चदे । मगलत्थो पुव्वुत्ता । मगलकत्ता चोइस्सविज्जाटुाणपारओ आइरियो । मगलकरणीय भव्यजणोः मगतोवायो तिरयणसाहणाणि । मगसविहाण स्यवि-हादि पुव्युत्त।≕मगलके विषयमें छह अधिकारो द्वारा दण्डकोका कथन करना चाहिए। वे इस प्रकार है--१. मंगल, २, मगलकर्ता, ३. मगल करने योग्य, ४. मगलका उपाय, ५, मगलके भेद, और ई मगलका फल है। अब इन छह अधिकारोका अर्थ कहते हैं। मगलका लक्षण तो पहले कहा जा चुका है (दे० मंगल/१/१)। चौदह विद्यास्थानोके पारगामी आचार्य परमेष्ठी (यहाँ भूतवली आचार्य) मगलकर्ता है। भव्यजन मगल करने योग्य है। रस्तत्रयकी साधक सामग्री (आत्माधीनता व मन बचन कायकी एकाग्रता आदि) मगल-का उपाय है। एक प्रकारका, दो प्रकारका आदि रूपसे मगलके भेद पहले कह आये है। (दे० मगल/१/२)। मगलका फल आगे कहेगे (दे० मंगल/२/२)।

## २. मंगळ्का सामान्य फल व महिमा

ति. प /१/३०-३१ णासदि विग्ध भेददि मंहो दुट्ठा सुरा ण लंघंति। इट्ठो अत्थो लब्भइ जिलणामग्गहणमेत्तेण ।३०। सत्थादिमज्मअव-सालएसु जिणतोत्तमगछचारो । णासइ णिस्सेसाइ विग्धाई रवि व्व तिमिराइ । ११ - जिन् भगवात्ते नामके ग्रहण करनेमात्रसे विघ्न नष्ट हो जाते है, पाप खण्डित होता है, दुष्ट देव लाँध नही सकते अर्थात् किसी प्रकारका उपद्रध नही कर सकते और इण्ट अर्थको

Jain Education International

**म**ंगल

प्राप्ति होती है।३०। शास्त्रके आदि मध्य और अन्तमे किया गया जिनस्तोत्र रूप मगलका उच्चारण सम्पूर्ण विध्नोको उसी प्रकार नष्ट कर देता है, जिस प्रकार सूर्थ अन्धकार को।३१। (ध. १/१.१.१/ गा. २१-२२/४१), (प. का /ता वृ./१/४/१० पर उइधृत २ गाथारें)।

- आग्न. ९./मू /२ श्रेयोमार्गस्य ससिद्धि प्रसादात्परमेष्ठिन. । इत्याहुस्तद्रगुणस्तोच शास्त्रादौ मुनिर्थगत्रा. । = अर्हत्परमेष्ठीके प्रसादसे मोक्षमार्गकी सिद्धि होती है, इसलिए प्रधान मुनियोने शास्त्रके प्रारम्भमें अर्हत परमेष्ठीके गुणोकी स्तुति की है ।
- ध. १/१.१.१/३१/१० मंगलफलं देहितों कयअभ्युदयणिस्सेयसम्रहाइत्त । = मंगलादिकसे प्राप्त होनेवाले अम्युदय और मोक्षसुखके आधीन मगलका फल है।

## ३. तीन बार मंगळ करनेका निर्देश व उसका प्रयोजन

- ति. प./१/२८-२१ पुन्त्रिवसाइरिएहिं उत्तो सत्थाण मगर्स जो सो। आइम्मि मउफअवसाणि य सणियमेण कायव्यो ।२८। पढमे मगल-वयणे सित्था सत्थस्स पारगा होति। मजिफम्मे णीविर्थ्व किजा विज्ञाफल चरिमे ।२१। चपूर्वकालीन आचार्योने जो शास्त्रोका मगत्त कहा है उस मंगलको नियमसे शास्त्रोके आदि. मध्य और अन्तमे करना ही चाहिए ।२८। शास्त्रके आदिमे मगलके पढनेपर शिष्य लोग शास्त्रके पारगामी होते है, मध्यमे मगलके करनेपर निर्विध्न विद्याको प्राप्ति होतो है और अन्तमे मगलके करनेपर विद्याका फल प्राप्त होता है ।२१। (ध १/१.९.९/गा. ११-२०/४०); (ध. ६/४,९.१/गा.२/४)।
- दे० मंगल/२/२ (शास्त्रके आदिमें मंगल करनेसे समस्त धिघनोका नाश तथा मोक्षमार्गकी प्राप्ति होती है)।
- द्र.सं./टो./१/६/४ पर उइधृत—'नास्तिकस्वपरिहार' शिष्टाचारप्रपालनम् । पुण्यात्राप्तिश्च निर्विध्त' शास्त्रादौ तेन सस्तुति ।२। =नास्तिकता-का त्याग, सभ्य पुरुषोके आचरणका पालन, पुण्यकी प्राप्ति और विध्न विनाश इन चार ल.भोके लिए शास्त्रके आरम्भमे इष्ट देवता-को स्तुति की जाती है।

ध १/१.१.१/४०/४ तिष्ठ ट्ठाणेसु मंगल किमट्ठ वुच्चदे । कयकाउय-मगल-पायच्छित्ता विणयोवगया सिस्सा अजमेदारा सोदारो वत्तारो आरोग्गमविग्घेण विज्ज घिज्जाफले हि पावेतु ति । = प्रश्न- तीन स्थानोंमें मंगल करनेका उपदेश क्सि लिए दिया गया है ' उत्तर-मंगल सम्बन्धी आवश्यक कृतिकर्म करनेवाले तथा मंगल सम्बन्धी प्रायश्चित्त करनेवाले तथा विनयको प्राप्त ऐसे शिष्य, अध्येता ( शास्त्र पढनेवाला ), श्रोता और वक्ता क्रम से आरोग्यको, निविष्ठम रूपसे विद्याको तथा विद्याके फलको प्राप्त हो, इसलिए तीनो जग्ह मगल करनेकर-उपदेश दिया गया है ।

## ४. लौकिक कार्थों में मंगल करनेका नियस हूँ, पर शास्त्रमें वह भाज्य है

क, पा. १/१-१/९ २-४/६- २ संपहि (पदि) गुणहरमडारएण गाहा-सुत्ताणमादीए जड्वसहत्थरेग वि चुण्णिसुत्तरस आदीए मगल किण्ण कर्य। ण एस दोसो; मगल हि कीरदे पारद्धकज्जविग्घथरकम्मविणा-सणट्ट। त च परमागमुवर्जागादो चेव णस्सदि। ण चेदमसिइंधं, सुह-सुद्धपरिणामेहि कम्मक्षव्याभावे तक्ष्व्याणुवयत्तीदो । ज ज च कम्मक्ष्व्य संते पारद्धकज्जविग्घस्स विज्जाफलाणुव(व)त्तीए वा संभवा, विरोहादो । ण च सहाणुसारिसिस्साणं देवदाविसयमक्ति-समुप्पायणट्ठ तं यीरदे: तेण विणा वि गुरुवयणादो चेव तेसि तदुरपदिद सणादो । ३ पुण्णकम्मवंधस्थीण वेसव्ययाण मगत्तकरणं जुत्त ण मुणीण कम्मत्त्वयकंतखुवाणमिदि ण वात्तु जुत्तं; पुण्णवंध-हेउत्त पडिविसेसामावादो ा ४, तेण सोत्रण-भोयण-पयाण-पद्धाण- सत्थपारं भादिकिरियासु णियमेण अरहंतणमोक्कारो कायव्वो त्ति सिद्ध । ववहारणयमस्सिद्रण गुण्हारभडारयस्स पुण एसो अहिष्पाओ, जहा-कीरउ अण्णत्य सञ्चत्थ णियमेण अरहंतणमोकारो, मगल-फलरस पारद्धकिरियाए अणुवर्तभादो। एत्थ पुण णियमो णत्थि. परमागमुवजोगस्मि णियमेण मगलफत्तोवलभादो । = प्रश्न-गुलधर् भट्टारकने गाथासुत्रोके आदिमे तथा यतिदृषभ आचार्यने भी चूर्ण-सूत्रोके आदिमें मगल क्यों नहीं किया। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, प्रारम्भ किये हुए कार्यमें विष्टनकारक कर्मोके विनाझार्थ मगल किया जाता है और वे परमागमके उपयोगसे हो नष्ट हो जाते है। यह वात असिद्ध भी नही है; क्योकि यदि शुभ और शुद्ध परि-णामोसे कर्मोका क्षय न माना जाये तो फिर कर्मोंका क्षय हो ही नहीं सकता। प्रश्न-इस प्रकार यदापि क्मोंका क्षय तो हो जाता है पर फिर भी प्रारम्भ किये हुए कार्यमें विघ्नोकी और विद्याके फलकी प्राप्ति न होनेकी सम्भावना तो वनी हो रहती है। उत्तर---नहीं, क्योकि, ऐसा माननेमें विरोध आता है ( रूमोंका अभाव हो जानेपर विष्नोकी उत्पत्ति सम्भव नहीं; क्योंकि, कारणके विना कार्यकी उत्पत्ति नही होतो ) । प्रश्न – शब्दानूसारी शिष्यमें देवताविषयक भक्ति उत्पन्न करानेके लिए झास्त्रके आदिमें मगल अन्तर्थ करना चाहिए। उत्तर-नहीं, क्योकि, मगसके जिना भी केवल गुह-वचनसे ही उनमे वह भक्ति उत्पन्न हो जाती है। व्यप्रम-पुण्यकर्म वॉधनेके इच्छुक देशवतियोंको मगत करना युक्त है, किन्तु कर्मोंके क्षयके इच्छक मुनियोको मगल करना युक्त नहीं, यदि ऐसा कहो तां । उत्तर--- नहीं, क्योकि, पुण्यवन्धके कारणके प्रति उन दोनोंमें काई विशेषता नहीं है। २, इसलिए सोना, खाना, जाना, आना और शास्त्रका प्रारम्भ करना आदि क्रियाओंमें अरहन्त नमस्कार अवश्य करना चाहिए। किन्तु व्यवहारनयकी दृष्टिसे गुणधर भट्टारकका यह अभिप्राय है, कि परमागमके अतिरिक्त अन्य सन क्रियाओमें अरहन्त नमस्कार नियमसे करना चाहिए; क्योकि, अरहन्त नमस्कार किये विना प्रारम्भ की हुई कियामें मगलका फल नही थाया जाता। किन्तु शास्त्रके प्रारभमें मगल करनेका नियम नही है, क्योंकि, परमागमके उपयोगमें ही मगलका फल नियमसे प्राप्त ही जाता है।

## भ. स्वयं मंगल स्वरूप शास्त्रमें भी मंगल करनेकी क्या आवश्यकता

ध. १/१,१,१/४१/१० छत्तं कि मगतमुद अमंगलमिदि । जदि ण मंगलं, ण तं मुसं पावकारणस्स मुत्तत्तविरोहादो । अह मंगलं, कि तत्थ मंगलेण एगहो चेय कज्जणित्वसीदो इदि । ण ताव सुत्तं ण मगल-मिदि । तारिस्सपइज्जाभावादो परिसेसादो भंगलं स । मुत्तस्सादीए मगल पहिउजदि, ण पुव्युत्तदोसो वि दोण्डं पि पुध पुध विणासिउज-माणपावदंसणाहो । पढणविग्धविद्दावणं मंगलं । सुत्ते पुण समयं पडि असंखेउजगुणसेद्वीए पावं गालिय पच्छा सव्यकम्मवलयकारण-मिदि । देवतानमस्कारोऽपि चरमावस्थायां कृरस्नकमंक्षयकारीति द्वयोर्ण्येककार्यकर्तृ त्वमिति चेन्न, सूत्रविषयपरिज्ञानमन्तरेण तस्य तथाविधसामध्यभावात् । शुक्लध्यानान्मोक्षः, न च देवतानमस्कारः शुक्लध्यानमिति ।=प्रश्न-सूत्र प्रन्थ स्वयं मंगलरूप है, या अम-गलरूप । यदि सुत्र स्वय मंगलरूप नहीं है तो वह सूत्र भी नहीं वहा जा सकता, क्यो कि, मंगलके अभावमे पापका कारण होनेसे उसका मूत्रपनेसे विरोध पड जाता है। और यदि सूत्र स्वयं मंगल स्वरूप है, तो फिर उसमें अलगसे मगल करनेकी क्या आवश्यकता है; क्योकि, मगल रूप एक सूत्र ग्रन्थसे ही कार्यकी निष्पत्ति हो जाती है। और यदि कहा जाय कि यह सूत्र नहीं है. अतएव मंगल भी नहीं है, तो ऐसा तो कहीं कहा नहीं गया कि यह सूत्र नहीं है। अतएव

नहीं है ।

यह सूत्र है और परिशेष न्यायसे मगल भी है। तब फिर इसमे अलगसे मंगल क्यो किया गया ' उत्तर-सूत्रके आदिमें मंगल किया गया है तथापि पूर्वोक्त दोष नही आता है, क्योकि, सूत्र और मगल इन दोनोसे पृथक् पृथक् रूपमें पापोंका विनाश होता हुआ देखा जाता है। निबद्ध और अनिबद्ध मंगल पठनमें आनेवाले विघ्नोको दूर करता है, और सूत्र प्रतिसमय असरुवात गुणित श्रेणोरूपसे पापोका नाश करके उसके परचात सम्पूर्ण कर्मोंके क्षयका कारण होता है। प्रश्न-देवता नमस्कार भी अन्तिम अवस्थामें सम्पूर्ण कर्मोका क्षय करनेवाला होता है, इसलिए मगल और सूत्र दोनो ही एक कार्यको करनेवाले है, फिर दोनोका कार्य भिन्न-भिन्न क्यो वतलाया गया ' उत्तर-ऐसा नही है, क्योंकि, सूत्रकथित विषयके परिज्ञानके बिना केवल देवता नमस्कारमें कर्मक्षयको सामर्थ्य नहीं है। मोक्षकी

प्राप्ति शुक्लध्यानसे होती है, परन्तु देवता नमस्कार तो शुक्लध्यान

२४३

- ध १/४,१,१/३/२ दठनसुत्तादो तप्पढण-गुगणकिरियावावदाणं सठा-जोवाणं पडिसमयमसखेज्जगुणसेढीए पुव्वसचिदकम्मणिज्जरा होदि ति णिष्फलमिदि सुत्तमिदि । अह सफलमिद, णिष्फलं सुत्तज्भयण, तत्तो समुवजाधमाणकम्मनखयस्स एत्थेवोवलभो त्ति । ण एस दोसो, मुत्तयज्कमयणेण साम॰णकम्मणिज्जरा करिदे; एदेण पुण मुत्तज्कमयण-विग्धफलकम्मविणासो कीरदि ति भिण्णविसयत्तादो । मुत्तउभयण-विग्धफलकम्मविणासो सामण्णकम्मविरोहिसुत्तब्भासादो चेव होदि त्ति मगलसुत्तारभो अणत्थओ किण्ण जायदे । ण, सत्तत्थावगमब्भास-विग्धफलकम्मे अविणहे सते तदवगमब्भासाणमसभवादो।=प्रश्न-'द्रव्यसुत्रोसे उनके पढने और मनन करने रूप क्रियामे प्रवृत्त हुए सब जीवोके प्रति समय असंख्यात गुणित श्रेणीरूपसे पूर्व सचित कमीकी निजरा होती है' इस प्रकार विधान होनेसे यह जिननमस्कारात्मक सूत्र व्यर्थ पडता है। अथवा, यदि यह सूत्र सफल है तो सूत्रोका अर्थात् शारत्रका अध्ययन व्यर्थ होगा, च्योंकि उससे होनेवाला कर्मक्षय इस जिननमस्कारात्मक सुन्नमें ही पाया जाता है । उत्तर-- यह कोई दोष नहीं है; क्योंकि सूत्राध्ययनसे तो सामान्य कर्मोको निर्जरा को जाती है, और मगलसे सूत्राध्ययनमें विघन करनेवाले कर्मोका विनाश किया जाता है, इस प्रकार दोनोका विषय भिन्न है । प्रश्न---चॅंकि सूत्राध्ययनमें विध्न करनेवाले कमौंका विनाश सामान्य कमौंके विरोधी सूत्राभ्याससे ही हो जाता है, अतएव मंगलसूत्रका आरम्भ करना व्यर्थ क्यों न होगा। उत्तर-ऐसा नही है, क्योंकि, सूत्रार्थके ज्ञान और अभ्यासमें विध्न उत्पन्न करनेवाले कर्मोंका जब तक विनाश न होगा तब तक उस ( सूत्रार्थ ) का ज्ञान और अम्यास दोनो असम्भव है। और कारणसे पूर्वकालमें कार्य होता नहीं है, क्योंकि वैसा पाया नही जाता।
- पं. का./ता. वृ./१/६/< शास्त्रं मङ्गलममङ्गल वा। मङ्गल चेत्तदा मङ्ग-लस्य मङ्गल कि प्रयोजनं, ययमङ्गल तर्हि तेन शास्त्रेण कि प्रयोजन । आचार्या परिहारमाहु -- भक्त्यर्थं मङ्गलस्यापि मङ्गल क्रियते । तथा चोक्तम् --- प्रदोपेनार्चयेदर्कमुदकेन महोदधिम् । वागीश्वरा तथा चोक्तम् --- प्रदोपेनार्चयेदर्कमुदकेन महोदधिम् । वागीश्वरा तथा वाग्भिमङ्गलेने मङ्गलम् । किच इष्टदेवतानमस्कारकरणे प्रत्युपकार कृत भवति । तथा चोक्त -- श्रेयोनार्गस्य संसिद्धि प्रसादात्परमेण्ठिन । इत्याहुस्तइगुणर्स्तोत्रं शास्त्रादी मुनिपुगवा । अभिमतफलसिद्ध रेभ्यु-पायः सुवोध, स च भवति सुशास्त्रात्तस्य चोत्पत्तिराप्तात्त । इत्यात स यूज्यस्तत्प्रसादात्प्रबुद्धिर्न हि कृतमुपकारं साधवो विस्मरन्ति । स यूज्यस्तत्प्रसादात्प्रबुद्धिर्न हि कृतमुपकारं साधवो विस्मरन्ति । मा मंगल करनेसे क्या प्रयोजन । और यदि वह अमगल है तो मंगलका भी मंगल करनेसे क्या प्रयोजन । उत्तर--भक्ति लिए मंगलका भी मंगल किया जाता है । कहा भो है --दोपकसे सूर्यकी, जलसे सागरकी तथा वचनोसे वागीश्वरीकी पूजा की जाती है, इसी प्रकार मंगलसे मंगलका

भी मंगल किया जाता है। इसके अतिरिक्त इष्टदेवताको नमस्कार करनेसे प्रत्युपकार किया जाता है अर्थात्त देवताकृत उपकारको स्वीकार किया जावा है। जन्म की जन्म किया करने के जन्म

स्वीकार किया जाता है। ऋहा भी है---परमेष्ठीकी कृपासे मोक्षमार्ग-की प्राप्ति होती है। इसी लिए शास्त्रके आदिमे मुनिजन उनके गुणोका स्तवन करते हैं। इच्छित फल्लकी सिद्धिका उपाय सम्यग्झान है और वह सच्चे शास्त्रोसे होता है। शास्त्रोकी उत्पत्ति आग्नसे होती है। इसलिए उनके प्रसादसे हो झानकी प्राप्ति हुई होनेसे वे पूज्य है, क्योकि, किये गये उपकारको साथ्रजन भूसते नही है।

## 4. मंगक व निविंध्नवामें व्यमिचार सम्बन्धी शका

- ध. १ /४,९,९/४/१ मँगलं काऊण पारद्धकज्जाणं कहि पि विग्धुवलंभादो तमकाऊण पारद्धकङजाणं पि कत्थ वि विग्धाभावद सणादो जिणिद-णमोक्कारो ण विग्धविणसाओं सि । ण एस दोसो, कयाकयभेसयाणं वाहीणमविणास-विणासदंसणेणावगयविधहिचाररस वि मारिचादि-गणस्स भेसअत्त्वसंभादो । ओसहाणमोसहत्तं ण विणस्सदि, असज्भवाहिनदिरित्तसज्भवाहिनिसरा चेन तेसि बावारब्धुवगमादो ति चे जदि एवं तो जिणिदणमोक्कारो वि विग्धविणासओ, असज्फविग्यफलनम्ममुज्भिष्ट्रण सज्फविग्धफलकम्मविणासे वावार-द सणादो । ण च ओसहेण समाणो जिणिदणमोक्कारो, णाणज्भाणसहायस्स संतस्स णिविवग्धग्गिस्स এব্ব ডিম-धणाण व असज्मविग्ध**फलकम्माणमभा**षादो। णाणज्माणप्पओ णमोक्कारो संपुण्णो, जहण्णो मंदसहहणाणुविद्धो बोद्धव्वो, सेस-असंखेज्जलोगभेयभिण्णा मजिभमा। ण च ते सब्वे समाणफत्ता, अइप्पसगादो । - प्रश्न-मंगल करके मारम्भ किये गये कार्योके कही-पर विघन पाये जानेसे और उसे न करके भी प्रारम्भ किये गये कार्योंके कही पर चिध्नोंका अभाव देखे जानेसे जिनेन्द्र नमस्कार विध्न बिनाशक नहीं है। उत्तर -- यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, जिन व्याधियोकी औषध की गयी है उनका अविनाश, और जिनको औषध नही की गयी है उनका विनाश देखे जानेसे व्यभिचार ज्ञात होनेपर भी काली मिरच आदि औषधि द्रव्योमें औषधिस्व गुण पाया जाता है। प्रश्न-- औषधियोका औषधित्व तो इसलिए मष्ट नही होता, कि असाध्य व्याधियोको छोडकर केवल साध्य व्याधियोके विषयमे ही उनका व्यापार माना गया है ' उत्तर---तो जिनेन्द्र नमस्कार भी (उसी प्रकार) विघ्न विनाशक माना जा सक्ता है; क्योंकि, उसका भी व्यापार असाध्य विष्ठनोके कारणभूत कर्मोंको छोडकर साध्य विध्नोंके कारणभूत कमौंके विनाशमें देखा जाता है।२ दूसरी बात यह है कि (सर्वथा) औषधके समान जिनेन्द्र नमस्कार नही है, क्योकि, जिस प्रकार निविध्न अग्निके होते हुए न जल सकने योग्य इन्धनोका अभाव रहता है (अर्थात सम्पूर्ण प्रकारके इन्धन भस्म हो जाते हैं ), उसी प्रकार उक्त नमस्कारके ज्ञान व ध्यानकी सहायता युक्त होनेपर असाध्य बिध्नोत्पादक कमौंका भी अभाव होता है (अर्थात सब प्रकारके कम विनष्ट हो जाते है) तहाँ ज्ञानध्यानाश्मक नमस्कारको उत्कृष्ट, एवं मन्द अद्धान युक्त नमस्कार-को जधन्य जानना चाहिए । शेष असंख्यात लोकप्रमाण भेदांसे भिन्न नमस्कार मध्यम है। और वे सब समान फलवाले नहीं होते, क्योकि, ऐसा माननेपर अतित्रसग दोष आता है।
- पं. का,/ता. खू./१/६/४ यदुक्त त्वया व्यभिचारो हश्यते तदप्ययुक्त । कस्मादिति चेत । यत्र देवतानमस्कारदानपूजादिधर्मे कृतेऽपि विघ्नं भवति तत्रेदं झातव्य पूर्वकृतपापस्यैव फर्ल तत् न च धर्मदूषणं, यत्र पुनर्देवतानमस्कारदानपूजादिधर्माभाषेऽपि निविघ्न हश्यते तत्रेदं झातव्यं पूर्वकृतधर्मस्यैव फर्ल तत् न च पापस्य । व्यापने जो यह कहा है कि (मंगल करने या न करनेपर भी निविघ्नताका अभाव या सद्भाव दिखायी देनेसे) तहाँ व्यभिचार दिखायी देता है, सो यह

कहना अयुक्त है, गयोकि, जहाँ देवतानमस्कार दान पूजादि रूप धर्मके करनेपर भी विघन होता है त्रहाँ वह पूर्वकृत पापका ही फल जानना चाहिए, धर्मका दोष नहीं। और जहाँ देवतानमस्कार दानपूजादिरूप धर्मके अभावमे भी निर्विधनता दिखायी देती है, वहाँ पूर्वकृत धर्मका ही फल जानना चाहिए, पापका अर्थात मगल न करनेका नहीं।

## ७. मंगङ करनेसे निर्विध्नता कैसे

प. का,/ता वृ./१/१/२६ किमर्थं शास्त्रादौ शास्त्रकाराः मङ्गलार्थं पश्मेष्ठिगुणस्तोत्रं कुर्वन्ति यदेव शास्त्र प्रारव्धं तदेव कथ्यता मङ्गल-प्रस्तुतं । न च वक्तव्यं मङ्गलनमस्कारेण पुण्य भवति पुण्येन निर्विधन भवति इति । कस्मान्न वक्तव्यमिति चेत् । व्यभिचारात्ताः तदप्य-युक्तं । कस्मात् । देवतानमस्कारकरणे पुण्यं भवति पुण्येन निर्विधन भवति इति । कस्मान्न वक्तव्यमिति चेत् । व्यभिचारात्ताः तदप्य-युक्तं । कस्मात् । देवतानमस्कारकरणे पुण्यं भवति तैन निर्विधन भवतिति तर्कादिशास्त्रे व्यवस्थापितत्वात्त् । = प्रशन-- शास्त्रके आदिने शास्त्रकार मंगलार्थ परमेष्ठीके गुणोका स्तवन वयों करते हैं, जो शास्त्र प्रारम्भ किया है वही मंगलरूप है । तथा 'मंगल करनेसे पुण्य होता है और पुण्यसे निर्विधनताकी प्राप्ति होती है' ऐसा भी नही कहना चाहिए क्योकि उसमें व्यभिचार देखा जाता है । उत्तर--यह कहना अयुक्त है क्योकि, देवतानमस्कार करनेसे पुण्य और पुण्यसे निर्विधनताका होना तर्क आदि विधयक अनेक शास्त्रोमें व्यवस्थापित किया गया है ।

८. लौकिक मंगलोंको संगल कहनेका कारण

पं. का./ता वृ./१/४/१५ पर उद्दधृत-वयणियमसंजमगुणेहि साहिदो जिणवरेहि परमहो। सिद्धा सण्णा जेसि सिद्धत्था मंगर्ल तेण 1२। पुण्णा मणोरहेहि य केवलणाणेण चावि संपुष्णा । अर हता इति लोए सुमगलं पुण्णकुभो दु । ३। णिग्गमणपवेसम्हि य इह चडवीसपि वडणीज्जा ते । वदणमालेसि कया भरहेण य मगलं तेण 181 सटन-जणणिव्वुदियरा छत्तायारा जगस्स अरहंता। छत्तायारं सिद्धित्ति मगलं तेण छत्त तं । ५। सेंदो वण्णो भाणं लेस्सा य अवाइसेसकम्म घ। अरुहाणं इदि लोप सुमंगलं सेदवण्णो दु।६। दीसइ लोयालोओ केवलणाणेण तहा जिणिदस्स। तह दीसइ मुकुरे थिवुमंगल तेण तं मुणह ।७। जह वीयरायसव्वणहु जिणवरो मंगलं हवइ लोए । हयराय-वालकण्णा तह मंगलमिह विजाणाहि।८। कम्मारिजिणेविणु जिण-वरेहि मोक्खु जिणहिबि जेण । जं चउरउथरिबलजिणइ मंगळु बुच्चइ तेण (१) = वत, नियम, सयम आदि गुणोके द्वारा साधित जिनवरों-को ही समस्त अर्थको सिद्धि हो जानेके कारण, परमार्थसे सिद्ध संज्ञा प्राप्त है। इसोलिए सिद्धार्थ (पोली सरसो) को मगल कहते है 1२। अरहंत भगवान् सम्पूर्ण मनोरथोंसे तथा केवलज्ञानसे पूर्ण है, इसोलिए लोकमे पूर्णकलशको मंगल माना जाता है।३। क्योकि द्वारसे बाहर निकलते हुए तथा उसमें प्रवेश करते हुए २४ तीथ कर वन्दनीय होते है, इसीलिए भरत चक्रवर्तीने २४ कलियोवाली वन्दनमालाको रचना की थी। इसीसे वह मंगलरूप समभी जाती है।४। जगतके सर्व जीवोको मुक्ति दिलानेके लिए अरहत भगवान् छत्राकार है अर्थात एक मात्र आश्रय है। अत. सिद्धि छत्राकार है और इसीसे छत्रको मंगल कहा जाताँ है 1%। अरहंत भगवान्का ध्यान, लेश्या व कीष अधाली कर्म ये सब क्यो कि स्वेतवणे के अर्थात् शुक्ल होते हैं, इसीलिए लोकने श्वेतवर्णको मगल समम्ता जाता है।६। जिनेन्द्र भगवानुको केवलज्ञानमें जिस प्रकार समस्त लोका-लोक दिखाई देता है, उसी प्रकार दर्पणमें भी उसके समक्ष रहनेवाले दूर व निकटके समस्त छोटे व बडे पदार्थ दिखाई देते है, इसीलिए दर्पणको मगल जानो 101 जिस प्रकार वीतराग सर्वज्ञ जिनेन्द्र भगवानु लोकमें मगलरूप है, उसी प्रकार 'हय राय' अर्थात उत्तम जातिका घोडा और हय राय बालकन्या अर्थांत रागद्वेषरहित सरल चित्त बालकन्या भी मंगल है। क्योकि 'हय राय' इस शब्दका अर्थ हत-राग भी है और उत्तम घोडा भी । मा क्योकि कर्मरूपी शत्रुओको-जीतकर ही जिनेन्द्र भगवान् मोक्षको प्राप्त हुए है इसीलिए शप्रुसमूह पर जीतको दर्शानेवाला चमर मगल कहा जाता है।

## ९. मिथ्यादृष्टि आदि समी जीवोमें कथंचित् मंगळपना

- ध, १/१,१,१/३६-३० एकजीवापेक्षया अनाद्यपर्यवसित साद्यपर्यवसितं सादिसपर्यवसितमिति त्रिविधस् । कथमनाद्यपर्यवसिता मङ्गलस्य । द्रव्यार्थिकनयार्पणया । तथा च मिथ्याइष्टध्ययस्थायामपि मङ्गलत्वं जीवस्य प्राप्नोतीति चेन्नैथवोष. इष्टरवात्। न मिथ्याविरतिप्रमादाना मङ्गलर्थं तेषां जीवत्वाभावास् । जीवो हि मङ्गलम् स च केवलझानाद्य-नन्तधर्मात्मक । न छदात्थज्ञानदर्शनयोरल्पत्वादमङ्गतत्वमेकदेशस्य माङ्गल्याभावे तद्विश्वावयवानामध्यमङ्गलरवप्राप्ते । = एक जीवकी अपेक्षा मंगलका अवस्थान अनादि अनन्त, सादि अनन्त और सादि सान्त इस प्रकार तीन भेद खप है। प्रश्न - अमादिसे अनन्तकाल तक मगल होना वैसे सम्भव है। उत्तर-द्रव्यार्थिक नयकी प्रधानतासे। प्रश्न-इस तरह तो मिथ्यादृष्टि अवस्थामें भी जीवको मगलपनेकी प्राप्ति हो जायेगी। उत्तर--यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, यह हमे इष्ट है। परन्तू ऐसा माननेपर भो मिथ्यात्व अविरति, प्रमाद आदि-को मगलपना सिद्ध नहीं हो सकता है, क्योंकि, उनमे जीवत्व नहीं पाया जाता है। मंगल तो जीव ही है, और वह जीव केवलज्ञानादि अनन्त धर्मात्मक है। छद्रस्थके ज्ञान और दर्शन अल्प होने मात्रसे अमयज्ञ नहीं हो सकते है, क्योंकि ज्ञान और दर्शनके एकदेश सात्रमें मगलपनेका अभाव स्वीकार कर लेनेपर ज्ञान और दर्शनके सम्पूर्ण अत्रयवों अर्थात केवलज्ञान व केवलदर्शनको भी अमगल मानना षडेगा ।
- दे० झान/1/४/२,५ और सामान्य ज्ञान सन्तानकी अपेक्षा छदास्थ जीवो-में भो केवलज्ञानका सद्भाव माननेमें कोई विरोध नहीं आता। उनके मति ज्ञान आदि तथा चक्षुदर्शनादि भी ज्ञान व दर्शन सामान्यकी हो अवस्था विशेष होनेके कारण मगलीभूत केवलज्ञान व केवलदर्शन-से भिन्न नहीं कहे जा सकते। और इस प्रकार भल्ने ही मिथ्याहष्टिट जीवके ज्ञान व दर्शनको मगलपना प्राप्त हो जाय, पर उसके मिथ्यास्व अविरत्ति आदिको मगलपना नहीं हो सकता। मिथ्याहष्टिटके ज्ञान व दर्शनमें मगलपना असिद्ध भी नहीं है, वयोकि, जिस प्रकार सम्यग्-हष्टिके ज्ञान व दर्शनमें पापक्षयकारीपना पाया जाता है, उसो प्रकार मिथ्यादृष्टिके ज्ञान व दर्शनमें भी पापक्षयकारीपना पाया जाता है।

**मंगला---** एक विद्या (दे०,विद्या) ।

मंगलाचरण—(दे॰ मगल)।

- मंगलावती १ पूर्व विदेहका एक क्षेत्र-दे० लोक ५/२।२ पूर्व विदेहस्थ आत्मांजन वक्षारका एक कूट व उसका रक्षक देव-दे० लोक/६/४ ।
- मंगलावर्त- १. सौमनस पर्वतका एक क्रूट व उसका रक्षक देव - दे० लोक १/४१२. पूर्व विदेहका एक क्षेत्र--दे० लोक/१/२।

मंजूषा - पूर्व विदेहके मंगलावर्त्त या लागलावर्त्त देशकी प्रधान नगरी---दे० लोक/६/२ ।

- मंडन मिश्र--१. एक बौद्ध विद्वान्। समय-ई० ६१४-६१०। (सि. वि /प्र /३४/प. महेन्द्र कुमार)। २. मीमासा दर्शन व वेदान्त दर्शनके भाष्यकार-दे० मीमासा दर्शन व वेदान्त ।
- मंडप भूमि—समवशरणकी आठवीं भूमि-दे० समवशरण।

**मंडलीक---**राजाकी एक उपाधि-दे० राजा।

**मंडलीक वायु-—**हे० वायु।

मंडित - विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर। - दे० विद्याधर।

मंत्र----मन्त्रशक्ति सर्वसम्मत है । णमोकार मन्त्र जैनका मुलमन्त्र है ।

| ······································ |                                                       |  |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|
| 3                                      | मन्त्र सामान्य निर्देश                                |  |
| १                                      | मन्त्र तन्त्रकी शक्ति पौद्गलिक है ।                   |  |
| ૨                                      | मन्त्र ञक्तिका माहात्म्य ।                            |  |
| *                                      | मन्त्र सिद्धि तथा उसके दारा अनेक                      |  |
|                                        | चभत्कारिक कार्य होनेका सिद्धान्त—दे० ध्यान/२/४,४।     |  |
| R                                      | मन्त्र तन्त्र आदिकी सिद्धिका मोक्षमार्गमें निषेध ।    |  |
| 8                                      | साधुको आजीविका करनेका निषेध ।                         |  |
| ч                                      | परिस्थितिवश मन्त्रप्रयोगकी आद्या ।                    |  |
| ध्                                     | पूजाविधानादिके लिए सामान्य मन्त्रोंका निर्देश ।       |  |
| ૭                                      | गर्भाधानादि क्रियाओंके लिए विशेष मन्त्रोंका निर्देश । |  |
| *                                      | पूजापाठ आदिके लिश कुछ यन्त्र - दे० यन्त्र।            |  |
| *                                      | ध्यान योग्य कुछ मन्त्रोंका निर्देश 🛛 दे० पदस्थ ।      |  |
| *                                      | सन्त्रमें स्वाहाकार नहीं होतादे० स्वाहा।              |  |
|                                        |                                                       |  |
| 2                                      | णमोकार मन्त्र                                         |  |
| १                                      | णमोकारमन्त्र निर्देश ।                                |  |
| *                                      | णमोकारमन्त्रके वाचक स्काक्षरी आदि मन्त्र              |  |
|                                        | – दे० पदस्थ ।                                         |  |
| *                                      | णमोकारमन्त्रका माहात्म्य । दे० पूजा/२/४ ।             |  |
| २                                      | णमोकारमन्त्रका इतिहास ।                               |  |
| ą                                      | णमोकारमन्त्रकी उच्चारण व ध्यान विधि ।                 |  |
| 8                                      | मन्त्रमें प्रयुक्त 'सर्व' शब्दका अर्थ ।               |  |
| ч                                      | चत्तारिदण्डकर्मे 'साधु' शब्दसे आचार्य आदि तीनौंका     |  |
|                                        | अहण ।                                                 |  |
| Ę                                      | अईतको पहिले नमस्कार क्यों १                           |  |
| *                                      | आचार्यादि तीनेमिं कथचित् मेद व अमेद                   |  |
|                                        | दे० साधु/६ <b>।</b>                                   |  |
|                                        |                                                       |  |
|                                        |                                                       |  |

# १. मन्त्र सामान्य निर्देश

## १. मन्त्र तन्त्रकी ञक्ति पौद्गळिक है

थ, १३/५,५,२२/३४१/२ जोणिपाहुडे भणिदमत-त तसत्तीयो पोग्गलाणु-भागो त्ति घेत्तव्वो। व्ययोनिप्राभृतमे कहे गए मन्त्र तन्त्र रूप शक्तियोका नाम पुद्रगलानुभाग है।

#### २, मन्त्र शक्तिका माहात्म्य

गो जी,/जी. प्र./१९४/११११९ अचिन्त्यं हि तपोविद्यामणिमन्त्रौषधि-दानत्यतिशयमाहात्म्यं दृष्टत्वभावत्वात् । स्वभावोऽतर्कगोचर इति समस्तवादिसयतत्वात् । - विद्या, मणि, मन्त्र, औषध आदिकी अचिन्त्य शक्तिका माहात्म्य प्रत्यक्ष देखनेमे आता है । स्वभाव तर्वका विषय नही, ऐसा समस्त वादियोंको सम्मत है ।

## मन्त्र तम्त्र आदिशी सिद्धिका मोक्षमार्गमें निषेध

- र. सा,/१०१ जोइसविज्जामत्तोपजीण वा य वस्सववहार । धणधण्ण-पडिग्गहण समणाण दूसण होइ ।१०१। = जो मुनि ज्योतिष शास्त्रसे वा किसो अन्य विद्यासे वा मन्त्र तन्त्रोसे अपनी उपजीविका करता है, जो वैश्योंकेमे व्यवहार करता है और धनधान्य आदि सवका ग्रहण करता है वह मुनि गमस्त मुनियोको दूषित करनेवाला है ।
- ज्ञा. ४/४२-४४ वश्याकर्षणविद्वेषं मारणोच्चाटन तथा। जलानलविष-स्तम्भो रसकर्म रसायनम् । १९। पुरक्षोभेन्द्रजालं च बलस्तम्भो जयाजयौ । विद्याच्छेदस्तथा बेध ज्योतिर्ज्ञानं चिकिस्सितम् ।५३। यक्षिणीमन्त्रपातालसिद्धयः कालवञ्चना । पादुकाञ्जननिस्त्रिश-भूतभोगीन्द्रसाधन । ५४। इत्यादिविक्रियाकर्मर् िजत्तैर्दु ष्टचेष्टितै । आत्मानमपि न ज्ञात नष्ट लोकद्वयच्युतै ।४४। ==वशीकरण, आकर्षण, विद्वेषण, मारण, उच्चाटन, तथा जल अग्नि विष आदिका स्तम्भन, रसकर्म, रसायन ॥ २२। नगरमें क्षोभ उत्पन्न करना, इन्द्र-जालसाधन, सेनाका स्तम्भन करना, जीतहारका विधान बताना, विद्याके छेदनेका विधान साधना, वेधना, ज्योतिषका ज्ञान, वैद्यक-विद्यासाधन । ५२। यक्षिणीमन्त्र, पातालसिद्धिके विधानका अभ्यास करना, कालवचना (मृत्यु जीतनेका मन्त्र साधना), पादुकासाधन (खडाऊँ पहनकर आकाश या जलमे बिहार करनेकी विद्याका साधन) करना, अदृश्य होने तथा गड़े हुए धन देखनेके अजनका साधना, शस्त्रादिका साधना, भुतसाधन, सर्पसाधन ।५४। इत्यादि विक्रिया-रूप कार्योंने अनूरक्त होकर दुष्ट चेष्टा करनेवाले जो है उन्होने आत्मज्ञानसे भी हाथ धाया और अपने दोनों लोकका कार्य भी मण्ट किया । ऐसे पुरुषोंके ध्यानको सिद्धि हाना कठिन है ।६५।
- ज्ञा./४०/१० श्रुद्रध्यानपरप्रपञ्चचतुरा रागानलोदीपिता, मुद्रामण्डल-अन्त्रमन्त्रकरणे राराधयन्त्यादता । कामकोधवशीवृत्तानिष्ट सुराच् ससाग्सौरूयार्थिनो, तुष्टाशाश्रिहता पतन्ति नरके भोगातिभिर्व-व्चित्ता ।१०। = जो पुरुष खोटे ध्यानके उत्कृष्ट प्रपचोको विस्तार करनेमे चतुर है वे इस लोकमे रागरूप अग्निसे प्रज्वतित होकर सुद्रा, मण्डल, यन्त्र, मन्त्र, आदि साधनोके द्वारा कामकोधसे वशीभ्रुत कुदेवोका आदरसे आराधन करते है । सो, सांसारिक सुखके चाहने-वाले और दुष्ट आशासे पीडित तथा भोगोकी पीडासे वचित होकर वे चरकमे पडते है । १०।

## ४. साधुको आजीतिका करनेका निषेध

ज्ञा /४/४६-४७ यतित्वं जीवनोपाय कुर्वन्त कि न सज्जितः । मातुः पण्यमिवालम्ब्य यथा केचिइगतघृणा ।४६। निस्त्रपा कर्म कुर्वन्ति यतित्त्वेऽप्यतिनिन्दितम् । ततो विराध्य सन्प्रार्गं विरान्ति नरकोदरे ।४७। ≕कई निर्दय निर्लज्ज साधुपनमे भी अतिशय निन्दा योग्य कार्यकरते है । वे समीचीन मार्गका विरोध करके नरकमे

प्रवेश करते हैं। जेसे कोई अपनी माताको वेश्या अनाकर उससे धनोपार्जन करते है, तैसे हो जो मुनि होकर उस सुनिदोक्षाको जीवनका उपाय बनाते है और उसके द्वारा धनोपार्जन करते है वे अतिशय निर्दय तथा निर्हज्ज हैं ।१६-१७।

### परिस्थिति वश मँत्र प्रयोगकी आज्ञा

मंत्र

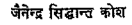
भ. आ, बि /३०६/ १२०/१७ स्तैनेरुपद्र्यमाणानां तथा श्वापदैं , बुष्टैर्वा भूमिपालैं , नदीरोधकं मार्या च तदुपढ़वनिरासः विद्यादिमि बैयावृत्त्यमुक्तस् । = जिन मुनियोंको चोरसे उपद्रव हुआ हो, दुष्ट पशुओंसे पीडा हुई हो, दुष्ट राजासे कष्ट पहुँचा हो, नदीके द्वारा रुक गये हों. भारी रोगसे पीडित हो गये हो, तो उनका उपद्रव विद्या-दिकोंसे नष्ट करना उनकी वैयावृत्ति है ।

### पूजाविधानादिके छिए सामान्य मन्त्रोंका निर्देश

म,पु,/४०/श्लो,नं, का भावार्थ--निम्नलिखित मन्त्र सामान्य है क्योकि सभी कियाओमें काम आते हैं---।११। १. भूमिशुद्धिके लिए 'नीरजसे नम'' 141 विध्नशान्सिके लिए 'दर्णमधनाय नम'' 141 और तदनन्तर गन्ध, पुष्प, अक्षत, धूप, दोप, और नैबेच द्वारा भूमिका संस्कार करने-के लिए क्रमसे-शोलगन्धाय नम', विमलाय नम', अक्षताय नम', श्रुतधूपाय नमः, ज्ञानोद्योताय नमः, परमसिद्धाय नम . ये मन्त्र बोल वोल वह वह पदार्थ चढावे ।७-१०। २, सदनन्तर पोठिकामन्त्र पढे---सत्यजाताय नम', अईज्जाताय नम' ।११। परमजाताय नम', अनूपमजाताय नमः ।१२। स्वप्रधानाय नमः, अचलाय नमः, अक्ष्याय नमः, ११३। अञ्याबाधाय नमः, अनन्तज्ञानाय तमः, अनन्तवीर्याय नम., अनन्तमुखाय नम', नीरजसे नम', निर्मलाय नम, अच्छेचाय नम', अभेषाय नम', अजराय नम', अप्रमेयाय नमः, अगभेवासाय नम', अक्षोभ्याय नमः, अविलीनाथ नम , पर्मघनाय नम ।१४-१७। **परम**काष्ठयोगाय नमो नमः ।१८। लोकाग्रवासिने नमो नम'. परमसिद्रधेभ्यो नमो नमा, अई रिसड्धेभ्यो नमो नम. । १९। केवलिसि-इधेभ्यो नमो नमः, अन्त कृत्सिइधेभ्यो नमो नमः, परम्परसिइधेभ्यो नमः, अनादिपरम्परसिद्धेम्यो नमः, अनाचनुपमसिद्धधेभ्यो नमो नमः, सम्यग्दण्टे सम्यग्दण्टे आसन्नभव्य आसन्नभव्य निर्वाणपूजाहं, निर्बाणपूजाई अग्नीन्द्र स्वाहा ।२०-२३। ३, ( इसके पश्चात् काम्यमंत्र बोलना चाहिए ) सेवाफलं षट्परमस्थानं भवतु, अपमृत्यु विनाशनं भवतु, समाधिमरणं भवतु ।२४-२५। ४. तत्पश्चात् क्रमसे जातिमन्त्र, निस्तारकमत्र, ऋषिमन्त्र, सुरेन्द्रमन्त्र, परमराजादि मन्त्र, परमेष्ठी मन्त्र, इन छ प्रकारके मन्त्रोका उच्चारण करना चाहिए । ४. जातिमन्त्र-सत्यजन्मन शरण प्रपद्यामि, अर्हडजन्मन' शरणं प्रपद्यामि, अर्ह न्मातु' शरणं प्रपद्यामि, अर्हत्सुतस्य शरणं प्रपद्यामि, अनादिगमनस्य शरणं प्रपद्यामि अनुपमजन्मन शरणं प्रपद्यामि, रत्नत्रयस्य शरण प्रपद्यामि, सम्यग्हष्टे सम्यग्हब्टे ज्ञानमूर्ते ज्ञानमूर्ते सरस्वति सरस्वति स्वाहा, सेवाफल षट्परमस्थानं भवतु, अपमृत्युवि-नाशन भवतु, समाधिमरण भवतु ।२७-३०। १ निस्तारकमन्त्र---सत्यजाताय स्वाहा, अहं ज्जाताय स्वाहा, षट्कमणे स्वाहा, प्रामयतये स्वाहा, अनादिभोत्रियाय स्वाहा, स्नातकाय स्वाहा, आवकाय स्वाहा, देवब्राह्मणाय स्वाहा, युब्राह्मणाय स्वाहा, अनुपमाय स्वाहा, सम्य-म्हब्टे सम्यग्हब्टे निधिपते निधिपते बैश्रवण बैश्रवण स्वाहा, सेवाफर्ल षट्परमस्थानं भवतु, अपमृत्यु विनाशन भवतु, समाधिमरणं भवतु । (३१-३७) ६. ऋषि मन्त्र - सत्यजाताय नम , अहंज्जाताय नम , निर्ग्रन्थाय नम, वीतरागाय नम, महाव्रताय नम, त्रिगुप्ताय नम, महायोगाय नम', विविध-योगाय नम , विविधईये नम , अङ्ग्रहाय नम', पूर्वधराय नम', गणधराय नम', परमर्षिभ्यो नमा नम , अनुपम-जाताय नमो नमः, सम्यग्हण्टे सम्यग्हण्टे भूपते भूपते नगरपते नगरपते कालश्रमण कालश्रमण स्वाहा, सेवाफलं षट्परमस्थानं भवतु, अपमृत्यु-विनाजन भवतु, समाधिमरणं भवतु, ।३८-४६ं। ७. सुरेन्द्रमन्त्र'— सत्यजाताय स्वाहा, अईज्जाताय स्वाहा, दिव्यजाताय स्वाहा, दिव्या-चिर्जाताय स्वाहा, नेमिनाथाय स्वाहा, सौधर्माय स्वाहा, कल्पाधि-पतमे स्वाहा, अनुचराध स्वाहा, परम्परेन्द्राय स्वाहा, अहमिन्द्राय स्वाहा, परमाहताय स्वाहा. अनुपमाय स्वाहा, सम्यग्टब्टे सम्यग्टब्टे कल्पपते कल्पपते दिव्यमूर्ते दिव्यमूर्ते वजनामन् वजनामन् स्वाहा. सेवाफल षट्परमस्थानं भवतु, अपमृत्युविनाशन भवतु, समाधिमरणं भवतु ।४७-५५। ८. परमराजादिमन्त्र - सत्य आताय स्वाहा. अहंज्जा-ताग स्वाहा, अनुपमेन्द्राय स्वाहा, विजयार्चजाय स्वाहा, नेमिनाथाय स्वाहा, परमजाताय स्वाहा, परमाईताय स्वाहा, अनुपमाय स्वाहा, सम्यग्टब्टे सम्यग्टब्टे उप्रतेज उग्रतेजः दिशांजय दिशाजय नेमि-विजय नेमितिजय स्वाहा, सेवाफलं षट्परमस्थानं भवतु, अपमृत्यु-विनाशनं भवतु, समाधिमरणं भवतु । ५६-६२। १. परमेष्ठी मन्त्र-सत्यजाताय नम', अर्हज्जाताय नम , परमजाताय नम', परमाहेताय नम', परमरूपाय नम', परमत्तेजसे नम', परमगुणाय नम, परम-योगिने नम', परमभाग्याय नम', परमर्द्धये नम , परमप्रसादाय नम', परमकांक्षिताय नम'. परमविजयाय नम', परमविज्ञाय नम', परम-दर्शनाय नम, परमवीर्याय नम, परमसुखाय नम, सर्वज्ञाय नम, अहंते नमः, परमेष्ठिने नमो नमः, परमनेत्रे नमो नम , सम्यग्टब्टे सम्यल्ब्टे जिनोकविजय त्रिलोकविजय धर्ममूर्ते धर्ममूर्ते धर्मनेमे धर्मनेमे स्वाहा, सेवाफलं षट्परमस्थान भवतु, अपमृत्युविनाशनं भवतु, समाधिमरणं भवतु । ६३-७६। १० पोठिका मन्त्रसे परमेष्ठीमन्त्र तकके ये उपरोक्त सात प्रकारके मन्त्र गर्भाधानादि क्रियाएँ करते समय क्रियामन्त्र, गणधर कथित सुत्रमें साधनमन्त्र. और देव पूजनादि निरय कर्म करते समय आहुति मन्त्र कहलाते है 195-७१।

# गर्माधानादि कियाओंके छिए विशेष मन्त्रोंका निर्देश

म, पु./४०/ श्लोक नं, का भावार्थ-गर्भाधानादि क्रियायो (दे संस्कार) में से प्रत्येकमें काम आनेवाले अपने अपने जो विशेष मन्त्र है वे निम्न प्रकार है । ११ १. गर्भाधान क्रियाके मन्त्र-सज्जातिभागी भव. सद्दगृहिभागी भव, मुनीन्द्रभागी भव, सुरेन्द्रभागी भव, परम-राज्यभागी भव, आईन्स्यभागी भव, परमनिर्वणिभागी भव 182-841 र प्रीति क्रियाके मन्त्र-प्रैलोक्यनाथो भव, त्रैकाल्यज्ञानी भव, त्रिरत्नस्वामी भव।१६। ३, सुप्रीति क्रियाके मन्त्र-- अवतार-कल्याणभागी भव. मन्दरेन्द्राभिषेककल्याणभागी भव. निष्कान्तिन कत्त्याणभागी भव, आईन्त्यकल्याणभागी भव, परमनिर्वाण-कल्याणभागी भव १९७-१००१ ४. धृति क्रियाके मन्त्र--सज्जातिदा-सद्दगृहिदातृभागी भव, मुनीन्द्रदातृभागी भव, तृभागीभव. मुरेन्द्रदातृभागी भव, परमराज्यदातृभागी भव, आईन्त्यदातृभागी भव, परमनिर्वाणदातृभागी भव ।१०१। ४, मोदक्रियाके मन्त्र-सज्जातिकच्याणभागी भव, सहगृहिकल्याणभागी भव. वैवाह-कल्याणभागी भव, सुनोन्द्रकल्याणभागी भव, सुरेन्द्रकल्याणभागी भव, मन्दराभिषेककरुयाणभागी भव, यौवराज्यकल्याणभागी भव, महाराज्यकल्याणभागी भव, परमराज्यकल्याणभागी भव, आईल्ल्य-कल्याणभागी भव ।१०२-१०७। ६, प्रियोद्धव क्रियाके मन्त्र-- दिवय-नेमित्रिजयाय स्वाहा, परमनेमित्रिजयाय स्वाहा, आहंन्त्यनेमित्रिज-याय स्वाहा ।१०५-१०९। ७, जन्म संस्कार क्रियाके मन्त्र—योग्य आशीर्वाद आदि देनेके पश्चात् निम्न प्रकार मन्त्र प्रयोग करे-नाभिनाल काटते समय- घातिजयो भव,' उघटन लगाते समय-'हे जात, श्रीदेव्य ते जातिक्रियां कुर्वन्तु' स्नान कराते समय--- स्वं मन्दराभिषेकाहीं भवं, सिरपर अक्षत क्षेपण करते समय 'चिर जोव्या,



सिरपर धी क्षेपण करते समय-- 'नश्यात कर्ममलं कृत्स्नं '; माताका स्तन मुँहमें देते समय- 'विश्वेश्वरीस्तन्यभागी भूया'' गर्भमलको भूमिके गर्भमें रखते समय-'सम्यादृष्टे सम्यादृष्टे सर्वमात' सर्वमात' बसुन्धरे वसुन्धरे स्वाहा,त्वत्पुत्रा इव मत्तपुत्रा' चिरंजीविनीभूयासः;' माताको स्तान कराते समय- 'सम्यग्दण्टे सम्यग्दण्टे आसन्नभव्ये विश्वेश्वरि विश्वेश्वरि ऊर्जितपुण्ये ऊर्जितपुण्ये जिनमातः जिनमातः स्वाहा,' नालकको ताराओसे व्याप्त आकाशका दर्शन कराते समय-'अनन्तज्ञानदशी भव ।११०-१३१। ८. नामकम क्रियाके मन्त्र---'दिव्याष्टसहसनामभागी भव', विजयाष्टसहसनामभागी भव, परमाष्ट-सहस्रनामभागी भव ।१३२-१३३। १. बहिर्यान क्रियाके मन्त्र-उपनयनिष्कान्तिभागी भव, वैवाहनिष्कान्तिभागी भव, मुनीन्द्र-निष्कान्तिभागी भव, सुरेन्द्रनिष्कान्तिभागी भव, मन्दराभिषेक-निष्काश्तिभागों भव, यौबराज्यनिष्कान्दिभागी भव, महाराज्यनि-ज्क्रान्तिभागी भव, परमराज्यनिष्क्रान्तिभागी भव, आईन्त्य-निष्कान्तिभागी भव । १३४-१३१। १० निषद्या क्रियाके मन्त्र--दिव्यसिंह।सनभागो भव, विजयसिंहासनभागी भव, परम-सिंहासनभागी भव ११४०। ११. अन्नप्राज्ञन क्रियाके मन्त्र-दिव्या-मृतभागी भव, विजयामृतभागी भव, अक्षीणामृतभागी भव १९४१-१४२।१२, व्युष्टिक्रियाके मन्त्र-उपनयनजन्मवर्षवर्धनभागी भव, वैवाहनिष्ठवर्षवर्द्धनभागी भव, मुनीन्द्रजन्भवर्षवर्द्धनभागी মৰ, मुरेन्द्रजन्मवर्षवर्द्धनभागी भव, मन्दराभिषेकवर्षवर्द्धनभागी भव, यौवराज्यवर्षवर्द्धनभागी भव, महाराज्यवर्षवर्द्धनभागी भव, परम-राज्यवर्षवर्दनमागी भव, आर्हन्त्यराज्यवर्षवर्धनमागी भव ।१४३-१४६। १३ चौल या केशक्रियाके मन्त्र--जपनसनमुण्डभागी भव, निग्रन्थमुण्डभागी भव, निष्कान्तिमुण्डभागी भव, परमनिस्तारक-केशभागी भव, परसेन्द्रकेशभागी भव, परमराज्यकेशभागी भव, आहंत्स्यराज्यकेशभागी भव। १४७-१५१। १४. लिपिसंख्यान क्रियाके मन्त्र--- शब्दपारणामी भव, अर्थपारगामी भव, शब्दार्थपारगामी भव ।११२। १४. उपनीति क्रियाके मन्त्र---परमनिस्तारकलिङ्गभागी भव, परमर्षिलिङ्गभागी भव, परमेन्द्रलिङ्गभागी भव, परमराज्यलिङ्ग-भागी भव, परमाहंन्त्यलिङ्गभागी भव, परमनिर्वाणलिङ्गभागी भव। १६, बत चर्या आदि आगेको क्रियाओंके मन्त्र-शास्त्र १रम्पराके अनुसार समफ लेने चाहिए ।२१७।

### २. णमोकार मंत्र

#### १. णमोकारमंत्र निर्देश

ष, ख, १/१,१/सूत्र १/८ णमो अरिहंताण, णमो सिद्धाण, णमो आइरि-याण. णमो उवज्फायाण, णमो लोए सब्बसाहूण । १। इदि = अरि-इतीको नमस्कार हो, सिद्धोंको नमस्कार हो, आचार्योंको नमस्कार हो और लोकमें सर्व साधुओंको नमस्कार हो।

### २. णमोकार मंत्रका इतिहास

घ. १/१,१,१/४१/७ इद पुण जीवट्ठाणं णिनद्ध-मंगलं । यतोन्इमेसि चोद्दरण्हं जीवसमासाणं इदि एत्तस्स सुत्तस्सादीए णिनद्ध 'णमो-अरिहताण' इच्चादि देवदाणमोकारदंसणादो । = यह जीवस्थान नामका प्रथम खण्डागम 'निनद्ध मंगल' है. क्योकि, 'इमेसि चोदसण्ह' जीवसमासाण' इत्यादि जीवस्थानके इस सूत्रके पहले 'णमो अरिहं-तीण' इत्यादि रूपसे देवता नमस्कार निनद्धरूपसे देखनेमें आता है । नोट--१. इस प्रकार धवलाकार इस मंत्र या सूत्रको निनद्ध मगल स्वीकार करते है । निनद्ध मगलका अर्थ है स्वयं ग्रन्थकार द्वारा रचित (दे० मगल/१/४) । अतः स्पष्ट है कि जनको इस मन्त्रको

प्रथम खण्डके कर्त्ता आचार्य पुष्पदन्तको रचना मानना इष्ट है । यहाँ यह भी नही कहा जा सक्ता कि सम्भवतः आचार्य पुष्पदन्तने इस सूत्रको कही अन्यत्रसे लेकर यहाँ रख दिया है और यह उनकी अपनी रचना नहीं है, क्योंकि, इसका स्पष्टीकरण घ ६/४,१,४४/१०३/४ पर की गयी चर्चासे हो जाता है। वहाँ धवलाकारने ही उस प्रन्थके आदिमें निबद्ध 'णमो जिणाण' आदि चवालीस मगलात्मक सूत्रोंको निबद्ध मंगल स्वीकार करनेमें विरोध बताया है, और उसका हेतु दिया है यह कि वे सूत्र महाकर्म प्रकृतिप्राभृतके आदिमें गौतम स्वामीने रचे थे, वहाँसे लेकर भूतमलि भट्टारकने उन्हे वहाँ लिख दिया है। यद्यपि पुन धवलाकारने उन सूत्रोको वहाँ निवद्ध मंगल भी सिद्ध करनेका प्रयत्न किया है, और उसमें हेतु दिया है यह कि रोनोंका एक ही अभिप्राय होनेके कारण गौतम स्वामी और भूतवलि क्योंकि एक ही है, इसलिए वे सूत्र भूतबलि आचार्यके द्वारा रचित ही मान लेने चाहिए। परन्तु उनका यह समाधान कुछ युक्त प्रतीत नहीं होता । अत निवद्ध मगल वताकर धवलाकारने इस णमोकार मन्त्रको पुष्पदन्त आचार्यकी मौलिक रचना स्वोकार की है। (ध. २/प्र. ३४-३३/ H. L. Jam, २, श्वेताम्बराम्नायके 'महानिशोध सूत्र/अध्याय ४' के अनुसार 'पचममंगलसूत्र' सूत्रत्वकी अपेक्षा गण-धर द्वारा और अर्थकी अपेक्षा भगवान् वीर द्वारा रचा गया है। पीछेसे श्री बहुरसामी ( वैरस्वामी या वज्रस्वामी ) ने इसे वहाँ लिख दिया है। महानिशोथ सूत्रसे पहलेकी रची गयी, श्वेताम्बराम्नायके आवश्यक, दशवैकासिक, उत्तराध्ययन और पिण्डनिर्युक्ति नामक चार मुल सूत्रोकी, भद्रबाहुस्वामी कृत चूर्णिकाओमे णमोकार मन्त्र पाया जाता है। इससे संभावना है कि यही णमोकार मंत्र महानिशोथ सुत्रमे पंच मगलसूत्रके नामसे निर्दिष्ट है और वह वज्रसूरिसे बहुत पहलेकी रचना है। ( ध. २/प्र. ३६/H L Jam) ३. श्वेताम्बराम्नायके अत्यन्त प्राचीन भगवतीसूत्र नामक मूल अन्थमें यह पंच णमोकार मन्त्र पाया जाता है, परन्तु बहाँ 'णमो स्रोए सव्वसाहूणं' के स्थानपर 'णमो बंभीए लिवीए' ( ब्राह्मी सिपि-को नमस्कार ) ऐसा पद पाया जाता है । इसके अतिरिक्त उडीसाकी हाथौगुफामे जो कलिंग नरेश खारवेलका शिलालेख पाया जाता है और जिसका समय ईस्वी पूर्व अनुमान किया जाता है, उसमें आदि भंगल इस प्रकार पाया जाता है- 'णमो अरहताण । णमो सव-सिधाणां।' यह पाठ भेद प्रासंगिक है या किसी परिपाटीको लिये हुए है, यह विषय विचारणीय है (ध. २/प्र. ४१/१५/H.L. Jain)। ४. श्वेताम्बराम्नायमें किसी किसीके मतसे जमोकार सूत्र अनार्ष है—( अभिधान राजेन्द्र कोझ पृ. १८३५ ) ( ध. २/प्र. ४१/२२/H. L. Jam ) i

#### ३. णमोकार मंत्रकी उचारण व ध्यान विभि

अन. घ /१/२२-२३/९६६ जिनेन्द्रमुद्रया गाथां ध्यायेत प्रीतिविकस्वरे । हतपङ्को प्रवेश्यान्तर्भिरुध्य मनसानिलम् ।२२। पृथग् द्विद्ववे कगाथा-राचिन्तान्ते रेचयेच्छने । नवकृत्व प्रथोक्तेवं दहत्यह सुधीर्महत् । ।२३। --प्राण वायुको भीतर प्रविष्ठ करके आनन्दसे विकस्ति हृदय कमलमें रोक्कर जिनेन्द्र मुद्रा द्वारा णमोकार मन्त्रकी गाथाका ध्यान करना चाहिए । तथा गाथाके दो दो और एक अदा का क्रमसे पृथक्-पृथक् चिन्तवन करके अन्तमे उस प्राणवायुका धीरे-घीरे रेचन करना चाहिए । इस प्रकार नौ बार प्राणायामका प्रयोग करनेवाला संयमी महाइ पापकर्मोको भी क्षय कर देता है । पष्टले भागमें (श्वासमें) णमो अरहताण णमो सिद्धाणं इन दो पदोका, दूसरे भागमें णमो आइरियाणं णमो उवज्फायाणं इन दो यदोका तथा तीसरे भागमें णमो लोए सव्यसाहूणं इस पदका ध्यान करना चाहिए । (विशेष/दे० पदस्थ/७१)

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

### ४. मन्त्रमें प्रथुक्त 'सर्व' शब्दका अर्थ

- मू. आ./५१२ णिव्वाणसाधए जोगे सदा जुंजति साधवो । समा सव्वेसु भूदेषु तम्हा ते सव्वसाधवा ।५१२। च निर्वाणके साधनीभूत मूलगुण आदिकमे सर्वकाल अपने आत्माको जाडते है और सब जोवोमें समभावको प्राप्त होते हैं, इसलिए वे सर्वसाधु कहलाते है ।
- ध. १/१.१.१/१२/१ सर्वनमस्कारेष्वत्रतनसर्वनोकदाञ्चावन्तदीपकत्वा-दध्याहर्त्व्यौ सकलक्षेत्रगतत्रिकालगोचराईदादिदेवताप्रणमनार्थम् ' =पॉच परमेष्ठियोको नमस्कार करनेने, इस नमोकार मन्त्रमें जो 'सर्व' और 'लोक' पद है वे अन्तदीपक है, अत सम्पूर्ण क्षेत्रमे रहने-वाने त्रिकालवर्ती अरिहत आदि देवताओका नमस्कार करनेके लिए उन्हे प्रत्येक नमस्कारात्मक पदके साथ जोड लेना चाहिए। (भ, आ,/बि./७४४/११९८/२१)।

#### ५. चत्तारि दण्डकमे 'साधु' शब्दसे आचार्य आदि तीनोंका ग्रहण

भा, पा./मू. व टी./१२२/२७३-२७४ फायहि पंच वि गुरवे मगतचउ-सरणलोयपरियरिए ।१२२। ~मगलचउसरणलोयपरियरिए मगल-लोकोत्तमशरणभूतानीत्यर्थ.। अर्हन्मगल अर्हल्लोकोत्तमा अहच्छ-रणं। सिद्धमंगल सिद्धलोकोत्तमा सिद्धशरण। साधुमंगल साधु-साधुशरणं । साधुश**न्दे**नाचार्योपाध्यायसवेसाधवो **लोकोत्तमा** सम्यन्ते। तथा केंत्रलिप्रणीतधर्ममगल धर्मलोकोत्तमा धर्मशरण चेति द्वादशमन्त्रा सूचिता' चतु.शब्देनेति ज्ञातव्य । = 'मगलचउ-सरणसोयपरियरिए' इस पदसे मगल लोकोत्तम, व शरणभूत अर्थ होता है। अथवा 'चड' शब्दसे बारह मन्त्र सूचित होते है। यथा--अर्हन्तमगल, अर्हन्तनोकोत्तमा, अर्हन्तशरण, सिद्धमंगल, सिद्ध-लोकोत्तमा, सिद्धशरणं, साधुमगलं, साधुलोकोत्तमा, साधुशरणं और केवलिप्रणीतधर्ममगत्त, धर्मतोकोत्तमा,धर्मवारण । यहाँ साधु शब्दसे आखार्य उपाध्याय व सर्व साधुका बहुण हो जाता है। इस प्रकार पचगुरुओको ध्याना चाहिए ।

#### ६. अर्हन्तको पहले नमस्कार क्यों

ध, १/१.१.१/४३/७ विगतारोषलेपेषु सिद्धेषु सरस्वर्हता सलेपनामादौ किमिति नमस्कार क्रियत इति चेन्नैष दोष, गुणाधिकसिद्धेषु श्रद्धाधिक्यनिवन्धनत्वात् । असत्यईत्याप्तागमपदार्थावगमो न भवेद-स्मदादीनाम्, सजातश्चैतत्प्रसादादित्युपकारापेक्षयावादावईंन्नमस्कारः क्रियते । न पक्षपातो दोषाय शुभपक्षष्टते' श्रेयोहेतुत्वात । अद्वैतप्रधाने गुणोभूतद्वैते हैतनिवन्धनस्य पक्षपांतस्यानुपपत्तेश्च। आप्तश्रद्धाया आष्ठागमपदार्थं विषयश्रद्धाधिक्यनिवन्धनत्वरूयापनार्थं वहितमादौ नमस्कारः । - प्रश्न - सर्व प्रकारके कर्मलेपसे रहित सिद्ध परमेष्ठीके विद्यमान रहते हुए अधातिया कर्मोंके लेपसे युक्त अरिहतोको आदि-में नमस्कार क्यों किया जाता है। उत्तर-१. यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, सबसे अधिक गुणवाले सिद्धोंमें श्रद्धाकी अधिकताके कारण अरिष्ठंत परमेष्ठी ही है। (स्या, मं/३१/३३१/११) २. अथवा, यदि अरिहत परमेष्ठी म होते तो हम लोगोको आध, आगम, और पदार्थ-का परिज्ञान नहीं हो सकता था। किन्तु अरिहन्त परमेष्ठीके प्रसादसे हमें इस बोधकी प्राप्ति हुई है। इसलिए उपकारकी अपेक्षा भी आदिमें अरिह तोंको नमस्कार किया जाता है (द्र. स/टी १/६/२)। ३. और ऐसा करना पक्षपात दोषोत्पादक भी नहीं है, किन्तु शुभ पक्षमें- रहनेसे वह कल्याणका ही कारण है। ४. तथा द्वेतको गौण करके अद्वैतकी प्रधानतासे किये गये नमस्कारमें द्वैतमुलक पक्षपात बन भी ती नहीं सकता है (अर्थात् यहाँ परमेष्ठियोके व्यक्तियोंक) नमस्कार नहीं किया गया है बलिक उनके गुणोंको नमस्कार किया गया है। और उन गुणोकी अपेक्षा पाँचोंने कोई भेद नहीं है। 4. आप्तकी अद्धासे ही आप्त, आगम और पदार्थोंके विषयमें दढ भ्रद्धा उत्पन्न होती है, इस वातके प्रसिद्ध करनेके लिए भी आदिमें अरिहतोको नमस्कार किया गया है।

- मंत्र न्यास—दे० प्रतिष्ठा विधान ।
- मंत्री—जि. सा /६-३/भाषा टीका—मन्त्री कहिए पचाग मन्त्र विषे प्रवीण ।
- मंत्रोपजीवी- १. आहारका एक दोष-दे० आहार/II/४। २ वसतिकाका एक दोष-दे० वसतिका।
- **मंद----**दे० तीव ।

मंदप्रबोधिनी—आ० नेभिचन्द सिद्धान्त चक्रवर्ती कृत नोमट्टसार प्रन्थ पर आ०अभयचन्द्र(ई० श०१३अन्त) कृत संस्कृत टीका । (जै /१/४६४) ।

मंदर - १. सुमेरु पर्वतका अपर नाम- दे० सुमेरु । २. पूर्व पुष्करार्ध-का मेरु- दे० लोक४/४ ३. पूर्व विदेहका एक वसार पर्वत - दे० लोक॰/३१ ४ मन्दन बनका. कुण्डल पर्वतका तथा रुचक पर्वतका क्र्ट - दे० लोक/१/११२२,१३ ६. विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर - दे० विद्याधर । ६. (म. पु./१६/१लो. नं.) - पूर्वभवोमे क्रमसे - वारुणी, पूर्णचन्द्र, वैद्ध्यदेव, यशोधरा, कापिष्ठ स्वर्गमे रुचक्प्रभदेव, ररना-युध देव, द्वितीय नरक, श्रीधर्मा, ब्रह्मस्वर्गका देव, जयन्त तथा धरणेन्द्र होते हुए वर्तमानभवर्मे विमलनाथ भगवान्के गणधर हुए (३१०-३१२) ।

मंदराकार क्षेत्र- दे० (ज. ५,/५ /३२)।

- मंदराभिषेक क्रिया--- दे० संस्कार/२ ।
- मंदोदरी (प, पु,/सर्ग/श्त्तो,) दक्षिणश्रेणीके राजा मयकी पुत्री तथा रावणकी पटरानी ।(९/२०-२१)। रावणकी मृत्यु तथा पुत्रो आदिके वियोगसे दुःखी होकर दीक्षा ले ली ।(९८/१४)।
- मरख --- याग, यज्ञ, क्रसु, पूजा, सपर्या, इच्या, अध्वर, मख, ये सव पूजा विधिके पर्यायवाचक शब्द है--- दे० पूजा/१/१।
- सगध --- १. भरतक्षेत्र पूर्व आर्यखण्डका एक देश--- दे० मनुष्य/४। २. बिहार प्रान्तमें गगाके दक्षिणका भाग। राजधानी पाटलीपुत्र (पटना)। गया और उरुविल्व (बुद्ध गया) इसी प्रान्तमें है। (म. पु./ प्र. ४१/प, पन्नालाल)।
  - \* मगभदेशके राज्यवंश---(दे० इतिहास/३/३)।
- सगधसारनलक --- विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--- दे० विद्याधर ।
- मधवा—नरककी छठी पृथिवी अपर नाम तम.प्रभा—दे० नरक/१।
- मधवान् ---- (म. पु./ ६१/ श्लो. न ) पूर्व भव नं, २ में नरपति नामक राजा । (८१-९०)। पूर्वभवमें मध्यम ग्रैवेक्षकमें अहमिन्द्र । १०। तथा वर्त्तमान भवमे तृतीय चक्रवर्ती । ११। --- विशेष दे० शलाका पुरुष/२।

मधाः--- एक नक्षत्र --- दे० नक्षत्र ।

मघा संवत्-दे० इतिहास/२ ।

मटंख — ति. प./४/१३९९ पणसयपमाणगामप्पहाणभूदं भर्डजणामं छ । = जो ६०० ग्रामोंमें प्रधानभूत होता है उसका नाम मटब है। (ध. १३/६.६३/३३६/१); (म. पु./१६/१७२); (त्रि. सा./६७४,६७६)।

जैनेन्द्र सिद्धाम्त कोश

- मणि— १. चक्रवर्तीके १४ रत्नोमेंमे एक-दे० ' शलाकापुरुष/२ । २. शिखरी पर्वतका एक क्रूट व उसका रधक देव-दे० लोक १/४ ३. रुचक पर्वत व कुण्डल पर्वतका एक क्रूट-दे० लोक/१/१२,९३ ४. सुमेरु पर्वतके नन्दन आदिवनोमे स्थित गुफा -दे० लोक/१/६ इसका स्वामो सोमदेव है।
- मणिकांचन-१. विजयार्धकी उत्तरश्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर । २ शिखरो व रुक्मि पर्वतका एक एक कूट व उसके रक्षक देव-दे० लोक/१/४।
- मणिकेतु----(म, पु/४८/श्लो, न)--एक देव था। सगर चक्रवर्तीके जीव (देव) का मित्र था। ९०- ९२ मनुष्य भवमे सगर चक्रवर्तीको सम्बोधकर उसे विरक्त किया और तब उसने दीक्षा ले ली । ९२-१३१। तदनन्तर अपना परिचय देकर देवलोकको चला गया । १३४-१३६।
- मणिप्रभ--- रुचक व कुण्डल पर्वतका एक-एक कूट-दे० लोक/१२.९२।
- मणिभद्र-१. मुमेरु पर्वतके नम्दनवनमे स्थित एक मुख्य क्रूट व उसका रक्षक देव । अपर नाम ललभद्र क्रूट था -- दे० लोक/3/६ -४ ! २. विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर । ३ यक्ष जातिके व्यन्तरदेवोका एक भेद--दे० यक्ष । ४ (प पु /७१/ श्लो,)-यक्ष जातिका एक देव । ईश जिसने बहुरूपिणीविद्या सिद्ध करते हुए रावणको रक्षा को थी । दश ६ (इ. पु./४३/श्लो)---अयोध्या नगरोमें समुद्रदत्त सेठका पुत्र था । १४६१ अणुव्रत लेकर सौधर्म स्वर्गमें देव हुआ । १९४९ यह कृष्णके पुत्र दाम्बका पूर्वका चौथा भव है--दे० राव ।

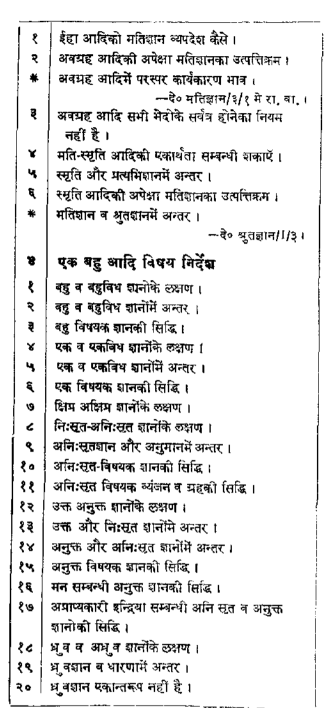
- मणिवज्य विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याघर।

- मतानुज्ञा न्या. सू./मू./५/२/२० स्वपक्षदोषाभ्युपगमात् परपक्षे दोषप्रसंगो मतानुज्ञा ।२०। = प्रतिवादी द्वारा उठाये गये दोषको अपने पक्षमें स्वीकार करके उसका उद्धार किये जिना ही 'तुम्हारे पक्षमें भी ऐसा ही दोष है' इस प्रकार कहकर दूसरेके पक्षमें समान दोष उठाना मतानुज्ञा नामका निग्रहस्थान है । ( रखो वा. ४/१/३३/ न्या २५१/४९७/१४ पर इसका निराकरण किया गया है )।
- सतार्थ आगमका अर्थ करनेकी विधिमें 'किस मतका निराकरण करनेके लिए यह बात कही गयी है' ऐसा निर्देश मतार्थ कहलाता है।---दे० आगम/३।
- मति----दे० मतिज्ञान/१।

भिज्ञान और तर्क या व्याप्ति ज्ञान उत्पन्न होता है। इन सबोंकी भी मतिज्ञान सज्ञा है। धारणाके पहलेवाले ज्ञान पंचेन्द्रियोंके निमित्तसे और उससे आगेके ज्ञान मनके निमित्तसे होते है। तर्कके पश्चात् अनुमानका नम्बर आता है जो श्रुतज्ञानमें गर्भित है। एक, अनेक, धुव, अधुव आदि १२ प्रकारके अर्थ इस मतिज्ञानके विषय होनेसे यह अनेक प्रकारका हो जाता है।

भेद व छक्षण 2 ₹ मतिशान सामान्यका लक्षण १. मनिका निरुक्त्यर्थ। २, अभिनिमोध या मतिका अर्थ इन्द्रियज्ञान । R मतिझानके मेद-प्रमेद । १ अवग्रह आदिकी अपेक्षा। २, उपलब्धि स्मृति आदिकी अपेक्षा । ३ असरूमात भेद। उपलब्धि, भावना व उपयोग । 🛛 — दे० वह वह नाम । ₩ş. कुमतिशानका लक्षण । मतिज्ञान सामान्य निर्देश २ मतिज्ञानको कथचित् दर्शन संज्ञा। --- दे० दर्शन/८। ٭ मतिशान दर्शनपूर्वक इन्द्रियोंके निमित्तसे होता है। Ş ज्ञानकी सत्ता इन्द्रियोंसे निरपेक्ष है। \* ---दे० ज्ञान/I/२। मतिज्ञानका विषय अनन्त पदार्थं व अल्प पर्याय है। R अतीन्द्रिय द्रव्यमिं मतिज्ञानके व्यापार सम्बन्धी समन्वय । ş मति व श्रुतज्ञान परोक्ष है। ---दे० परोक्ष । \* मतिज्ञानको कथंचित् अत्यक्षता व परोक्षता । \* —दे० शुतज्ञान/I/४। मतिज्ञानको कथंचित् निविंकल्पता । - दे० विकल्प । 米 मतिज्ञान निसर्गंज है । — বৈ ওাঘিন্যমতা। \* मति अदि ज्ञान व अज्ञान क्षायोपशयिक केंसे । ۷ परमार्थसे इन्द्रियज्ञान कोई ज्ञान नहीं। ч मोक्षमार्गमें मतिज्ञानकी कर्यचित् प्रधानता । ₩ ---दे० श्रुतज्ञान/I/२। मतिशानके भेदोंको जाननेका मयोजन । ह मतिज्ञानके स्वामित्व सम्बन्धी गुणस्थान, जीवसमास \* आदि २० प्ररूपणाएँ। —दे० सत् । मतिशान सम्बन्धी सत् संख्या क्षेत्र स्पर्शन काल \* अन्तर भाव व अल्पबहुत्व रूप ८ मरूपणाएँ । सभी मार्गणाओंमें आयके अनुसार व्यय होनेका \* नियम् । --- दे० मार्गणा । अवग्रह आदि व स्मृति आदि ज्ञान निर्देश R. अवग्रह ईहा आदि व स्मृति तक आदिके रुक्षण । ---दे० वह वह नाम ।

मतिज्ञान



### १. भेद व लक्षण

#### मतिज्ञान सामान्यका लक्षण

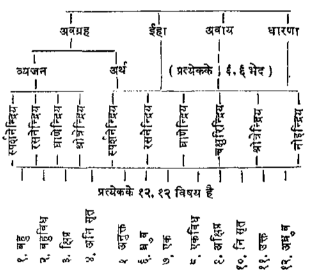
#### १ः मतिका निरुक्त्यर्थं

स. सि./१/१/१३/११ इन्द्रियैर्मनसा च यथासमर्थो मन्यते अनया मनुते मननमात्र वा मति । =इन्द्रिय और मनके द्वारा यथायोग्य पदार्थ जिसके द्वारा मनन किये जाते है. जो मनन करता है. या मननमात्र मति कहलाता है। (स. सि /१/१३/१०६/४-मनन मति:), (रा वा / १/१/१/४४/७), (ध. १३/४,४१/२४४/३-मनन मति:)। २. अभिनिबोध या मतिका अर्थ इन्द्रियज्ञान

- पं. सं./१/२१४ अहिमुहणियमिय बोहणमाभिणिबोहियमणिदि-इंदि-यजाः २९४। -- मन और इन्द्रियकी सहायतासे उत्पन्न होनेवासे, अभिमुख और नियमित पदार्थके बोधको आभिनिबोधिकज्ञान कहते है। (घ १/१.१.११४/गा. १८२/३४६); (घ. १३/५.५.२१/२०१/९०); (गो जी /मू./३०६/६५४), (ज प./१३/४६)।
- ध. १/१,१,१११/३५४/१ पञ्चभिरिन्द्रियैर्भनसा च यदर्थग्रहणं तन्महि-ज्ञानम् । = पाँच इन्द्रियों और मनसे जो पदार्थका ग्रहण होता है, उसे मतिज्ञान कहते है ।
- क पा. १/१०१/९२म/४२/४ इंदियणोइंदिएहि सद-रस-परिसस्त-गंधादिनिसएम ओग्गह-ईहानाय-धारणाओ मदिणाणं। - इन्द्रिय और मनके निमित्तसे शब्द रस स्पर्श रूप और गन्धादि विषयोंमें अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणारूप जो ज्ञान होता है, वह मति-ज्ञान हे। (द्र. सं./टी./४४/१८४/१८४/१)।
- १. का./त, प्र /४१ यत्तदावरणक्षयोंपशमादिन्द्रियानिन्द्रियावलम्बनाच मूर्त्तामूर्त्तद्रव्य विकल विशेषेणावकुध्यते, तदाभिनिकोधिकज्ञानम् ।
- पं. का,/ता, व /४१/९१/१४ आभिनिंबोधिक मतिझानं। -मति झामा-वरणके क्षयोपशमसे और इन्द्रिय मनके अवलम्बनसे मूर्त अमूर्त द्रव्यका विकल अर्थात एकदेश रूपसे विशेषतः [साव्यवहारिक प्रत्यक्ष रूपसे (द्र. सं /टी./४/१४) जो अवबोध करता है, वह आभिनि-बोधिकझान है। आभिनिबोधिकझानको ही मतिज्ञान कहते हैं। (द्र. स /टो./४/१४)।

#### २. मतिज्ञानके मेद-प्रभेद

१. अवग्रहाहिकी अपेक्षा



उपरोक्त भेदोके भग-अवग्रहादिकी अपेक्षा=४; पूर्वोक्त ४×६इन्द्रियाँ = २४. पूर्वोक्त २४ + व्यजनावग्रहके ४ = २९; पूर्वोक्त २९ + अवग्रहादि ४ = ३२ - में इस प्रकार २४, २९, ३९ ये तीन मूल भंग है । इन तीनों-की क्रमसे बहु बहुविध आदि ६ विकल्पोसे गुणा करनेपर १४४, १६८ व १६२ ये तीन भग होते हैं । उन तीनोको ही बहु बहुविध आदि १२ विकल्पोसे गुणा करनेपर २८८, ३३६ व ३९४ ये तीन भंग हीते है । इस प्रकार मतिझानके ४, २४, २९, ३२, १४४, १६९, १६२, २९९, २३६ व ३९४ मेद होते है । (ष. खं. १३/६५.६/सूत्र २२-३६/२१६-२३४), (त.सू./१/१६-१६); (प. स /पा /१/१२१); (घ. १/१,९१६/गा. १९२/३५६), (रा. वा./१/१६/१७०/७); (ह. प्र/१०/१४४-१६०);

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

(घ. १/१.१.२/१३/३); (घ. ६/१.१.१.१४/१६,११.२१), (घ. १/४, १.४४/१४४,९४६,१५४), (घ. १३/४,२३१/२३१-२४१); (क. पा १/१, १/९९०/१४/१), (ज. प/१३/४५-४६), (गो जी /मू /३०१-३१४/ १४८-६७२); (त सा./१/२०-२३)।

२. उपलब्धि स्मृति आदिकी अपेक्षा

- u. खं. १३/४,४/ सूत्र ४१/२४४ सण्ण सदी मदी चिता चेदि ।४१।
- त. सू./१/१३ मतिस्मृतिसङ्घाचिन्ताऽभिनिकोध इत्यनर्थान्तरम् ।१३। =मति, स्मृति, सज्ञा ( प्रत्यभिज्ञान ), चिन्ता ( तर्क ) और अभि-निकोध ये सब पर्यायवाची नाम है ।
- ण, का. ता. वृ./प्रक्षेपक गाथा/४३-१/८४ गदिणाणं पुण तिविह उवलढ़ो भावणं च उवओगो । = मतिज्ञान तीन प्रकारका है---उपलब्धि, भावना, और उपयोग।
- त. सा./१/११-२० स्वसवेदनमक्षोस्थ विज्ञानं स्मरण तथा। प्रत्याभिज्ञा-नमूहश्च स्वार्थानुमितिरेव वा ।११) बुद्धिमेघादया याश्च मतिझान-भिदा हि ता ।--।२०। = स्वसवेदनज्ञान, इन्द्रियज्ञान, स्मरण, प्रत्य-भिद्धान, तर्क, स्नार्थानुमान, बुद्धि, मेघा आदि सब मतिज्ञानके प्रकार है।
- पं. का,/ता. वृ./४३.१/५६/३ तथे वावग्रहेहावायघारणाभेदेन चतुर्विध वरकोष्ठवीजपदानुसारिसीभन्नश्रातृताबुद्धिभेदेन वा,तच्च मतिज्ञान - । = वह मति ज्ञान अवग्रह आदिके भेदसे अथवा वर कोष्ठ बुद्धि, वीजबुद्धि, पदानुसारी बुद्धि ओर सम्भिन्नश्रोतृबुद्धि इन चार ऋद्वियोके भेदसे चार प्रकारका है ।

#### ३. असख्यात भेद

ध. १२/४.२.१४,६/४८०/६ एवमसखेज्जलोगमेत्ताणि सुदणाणि। मदिणाणि वि एत्तियाणि चेत्र, सुदणाणस्स मदिणाणपुरगमत्तादो कज्जभेदेण कारणभेदुवलभादो ना। = श्रुतज्ञान असख्यात लोकप्रमाण है--दे० श्रुतज्ञान I/१।मतिज्ञान भा इतने ही है, क्योंकि, श्रुतज्ञान मतिज्ञान प्रवक ही होता है, अथवा कारणके भेदसे क्योंकि कार्यका भेद पाया जाता है, अतएव वे भो असख्यात लोकप्रमाण है। (प. ध./ज./ २६०-२६२)।

### ३. कुमतिज्ञानका लक्षण

- 1. सं./प्रा./१/११९ विसजतक्र्डप जरवधादिम अणुवेदसकरणेग । जा खलु पवत्तइ मई मइअण्णाण त्ति ण विति ।११८। = परोपदेशके जिना जा विष, यम्त्र, क्र्ट, पंजर, तथा जन्ध आदिके विषयमें बुद्धि प्रवृत्त होती है, उसे झानाजन मत्यज्ञान कहते हैं । (उपदेशपूर्वक यही श्रुतज्ञान है ) । ( ध. १/१,११६/ गा. १७१/३६८ ); ( गो. जो./मू /३०३/६४४ ) ।
- पं. का /त, प्र /४२ मिथ्यादशनादयंसहचरितमाभिनित्रोधिकज्ञानमेव कुमतिज्ञानम् । = मिथ्यादर्शनके उदयके साथ आभिनिर्वाधिकज्ञान ही कुमतिज्ञान है ।—विशेष दे, ज्ञान/III ।

# २. मतिज्ञान सामान्य निर्देश

# 1. मतिज्ञान दर्शनपूर्वक इन्द्रियोंके निमित्तले होता है

- र्भ. का./ता. वृ./ प्रक्षेपक गा./४३-१/०५ तह एव चलुवियप्पं वसणपुक्तं हवदि णाणं। ≕वह चारो प्रकारका मतिज्ञान दर्शनपूर्वक होता है।---विशेष दे० दर्शन/३/१।
- त. सू,/१/१४ तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ।१४। = वह मतिझान अन्द्रिय व मनरूप निमित्तसे होता है ।

### २. मतिज्ञानका विषय अनन्त पदार्थ व अल्प पर्यायें

- त सू /१/२६ मतिशुतयोर्नित्रन्धो द्रव्येष्वसर्वपर्यायेष्ठ ।२६। = मतिज्ञान और श्रुतज्ञानको प्रवृत्ति कुछ पर्यायोसे युक्त सब द्रव्योमें होती है।
- रा, ना /१/१६/६/७०/२ द्रव्यतो मतिज्ञानी सर्वद्रव्याण्यसर्वपर्यायाण्यु-पदेशेन जानाति । क्षेत्रत उपदेशेन सर्वक्षेत्राणि जानाति । अथवा सेत्रं विषय । कालत उपदेशेन सर्वकाल जानाति । भावत उपदेशेन जीवादोनामौटयिकादीन् भावान् जानाति । रा वा./१/२६/३-४/८७/ १ई जीवधमधिमक्तिि शकासपुदुगताभिधानानि षडत्र द्रव्याणि, तेषां सर्वथा सग्रहाथ द्रव्येष्ट्रित बहुत्वनिर्देश क्रियते ।३। तानि बव्याणि मतिश्रुतयोर्विषयभावमापर्यमानानि कतिपयैरेव पययिर्वि-षयभावमास्कन्दन्ति न सर्वपर्यायैरनन्तै रपीति । तत्कथस् । इह मतिः चक्षुरादिकरणामिमित्ता रूपाद्यालम्बना, सा यस्मिन् द्रव्ये रूपादयो वर्तन्ते न तत्र सर्वान् पर्यायालेव (सर्वानेव पर्यायाम्) गृह्णाति, चक्षुरा-दिविषयानेवालम्बते । = १. द्रव्यको दृष्टिसे मतिज्ञानी सभी द्रव्योंको कुछ पर्यायोको उपदेशसे जानता है। इसी प्रकार उपदेश द्वारा वह सभो क्षेत्रको अथवा प्रत्येक डन्द्रियके प्रतिनियत क्षेत्रको—देव इन्द्रिय/३/६। सर्वकालको व सर्व औदयिकादि भावोंको जान सकता हे। २, सूत्रमे 'दब्धेषु' यह बहुवचनान्त प्रयोग सर्वद्रव्योंके संग्रहके लिए है। तहाँ जीव, पुद्रगल, धमें, अधर्म, आकाश और काल ये छह द्रव्य है। वे सब द्रव्य मतिज्ञान और श्रुतज्ञानके विषय भावको प्राप्त होते हुए कुछ पर्यायोके द्वारा ही विषय भावको प्राप्त होते है, सब पर्यायोंके द्वारा नहीं और अनन्त पर्यायोंके द्वारा भी नहीं। क्योंकि मतिज्ञान चक्षु आदि इन्द्रियोसे उत्पन्न होता है और रूपादिको विषय करता हे, अत स्वभावत वह रूपी आदि द्रव्यॉंको जानकर भी उनकी सभी पर्यायोको ग्रहण नहीं करता बलिक पक्ष आदिकी विषयभूत कुछ स्थूल पर्यायोको ही जानता है। (स, सि./१/२६/ 238/2 1
- दे०ऋद्धि/२/२/३(क्षायोपशमिक होनेपर भी मतिज्ञान द्वारा अनस्त अर्थों-का जाना जाना सम्भव है )।

### ३. अतीन्द्रिय द्रव्योमें मतिज्ञानके व्यापार सम्बन्धी समन्वय

- प्र, सा /मू./४० अत्थ अक्खणिवदिरं ईहापुक्वेहि जे विजाण ति । तेसि परोक्खभूद णाढुमसकक ति पण्णत्त ।४०। रुजो इन्द्रिय गोचर पदार्थ-को ईहा आदि द्वारा जानते है, उनके लिए परोक्षभूत पदार्थको जानना अशक्य है, ऐसा सर्वज्ञदेवने कहा है ।
- स. सि./१/२६/१३४/३ धर्मास्तिकायादीन्यतीन्द्रियाणि तेषु मतिझानं न प्रवर्तते । अत सर्वद्रव्येषु मतिझानं वर्तत इत्ययुक्तम् । नैष दोषः । अनिन्द्रियारूय करणनस्ति तदासम्बनो नोइन्द्रियावरणक्षयोपशम-लब्धिपूर्वक उपयोगाऽवग्रहादिरूप प्रागेवोपजायते । ततस्तरपूर्वं भुत-च्चान तद्विषयेषु स्वयोग्येषु व्याप्रियते । - प्रइन-धर्मास्तिकाय आदि अतीन्द्रिय है । उनमें मतिज्ञानकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती, अतः 'सब द्रव्योंमें मतिज्ञानकी प्रवृत्ति होती है', यह कहना अयुक्त है । उत्तर-यह कोई दाष नही, क्योंकि, अनिन्द्रिय (मन) नामका एक करण है । उसके आधम्बनसे नोइन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपशमरूप लब्धि-पूर्वक अवग्रह आदिरूप उपयोग पहले ही उत्पन्न हो जाता है, अतः तत्यूर्वक होनेवाला श्रुलज्ञान अपने योग्य इन विषयोंमें व्यापार करता है । (रा वा /१/२६/४/२७)।
- ध १३/६.५,७१/३४१/१ णोइ दियमदिदिय कर्ध मदिणाणेण घेष्पदे । ण ईहालिगावट्ठ भवलेण अदिदिएमु वि अत्थेमु बुत्तिदसणादो । क प्रश्त--नोइन्द्रिय तो अतीन्द्रिय है, उसका मतिज्ञानके द्वारा कैसे प्रहण होता है । उत्तर--नही ईहारूप लिगके अवत्तम्बनके मलसे अतीन्द्रिय

अर्थोंमें भी मतिज्ञानकी प्रवृत्ति देखी जाती है। ( इसलिए मतिज्ञान के द्वारा परकीयमनको जानकर पीछे मन पर्ययज्ञानके द्वारा तद्दगत अर्थको जाननेमें विरोध नही है )।

#### ४. मति आदि ज्ञान व अज्ञान क्षायोपशमिक कैसे

घ. १४/४.६,१९/२०/७ मदिअण्णाणित्ति एद पि खओवसमियं, मदिणाणावरणसब्बोवसमेण सुप्पत्तीए । कुदो एद' मदिअण्णाणि त्ति एदं पि तदुभयपच्चयः। मिच्छत्तस्स सव्यधादिफद्याणमुदएण णाणावरणीयस्स देसधादिफद्वयाणमुदएण तस्तेव सव्वधादिफद्वयाण-मुदयवखरण च मदिअण्णाणित्तुप्पत्तीदो । सुदअण्णाणि विहॅन गणाणि त्ति तद्भयपच्चइयो । आभिणिकोहियणाणि सि तद्-भयपञ्चइयो जोवभावनंधो, मदिणाणावरणीयस्स देसवादिफहु-याणमुदएण तिविहसम्मत्तसहाएण तद्रप्ततीरो । आभिणिवोहि-यणाणस्स उद्यवन्द्रइयत्तं घडदे. मदिणाणावरणीयस्स देसघादि-फद्याणमुदएण समुप्पत्तीरगणोवसमियपचइयत्त, उवसमाणुवलं-भादो । ण, णाणावरणीयसव्यधादिफद्याणमुदयाभावेण उझसमसण्णि-देण आभिणिबोहियणाणुप्पत्तिदंसणादो । एव सुदणाणि ओहिणा-णिमणपउजवणाणि-चवखुद सणि-अचवखुर सणि - ओहित सणिआदीण वत्तव्वं, विसेसाभावादो ।⇒१ मति अज्ञानी भी क्षायोपदामिक है. क्योकि यह मतिज्ञानावरण कमेके क्षयोपशमसे होता है। प्रश्न---मत्यज्ञानित्व तदुभयप्रत्ययिक कैसे है । उत्तर--मिथ्यात्वके सर्वघाती स्पर्धकोंका उदय होनेसे तथा ज्ञानावरणीयके देशघाति स्पर्धकोका उदय होनेसे, और उसोके सर्वधाती स्पर्धकोका उदयक्षय होनेसे मति-अज्ञानित्वकी उत्पत्ति होती है, इसलिए वह तदुभयप्रत्ययिक है । श्रुताज्ञानो और विभंगज्ञानी भी इसी प्रकारसे तदुभय प्रत्ययिक है।२. आभिनिवोधिकज्ञानी तदुभयप्रत्ययिक जोवभाव अन्ध है, क्योंकि तीन प्रकारके सम्यवत्वसे युक्त मतिज्ञानावरणीय कर्मके देशधालि स्पर्धकोके उदयसे इसकी उत्पत्ति होती है। प्रश्न--इसके उदयप्रधायिकपना तो अन जाता है, क्योंकि मतिज्ञानावरणकर्मके देशघाति स्पर्धकोंके उदयसे इसकी उत्पन्ति होती है, पर औपशमिक निमित्तकपना नहीं बनता, क्योंकि मतिज्ञानावरण कर्मका उपशम नही पाया जाता। उत्तर---नहीं, क्योंकि ज्ञानावरणीय कर्मके सर्वधाति स्पर्धकोके उण्शम संज्ञावाले उदयाभावसे आभिनित्रोधिक ज्ञानकी उत्पत्ति देखी जाती है, इसलिए इसका औपशमिक निमि-सकपना भी बन जाता है। इसी प्रकार श्रुतज्ञानी अर्वाधज्ञानी, मन -पर्ययज्ञानी, चक्षदर्शनी, अचक्षदर्शनी और अवधिदर्शनी आदिका कथन करना चाहिए, क्योंकि, उपर्युक्त कथनसे इनके कथनमे कोई विशेषता नहीं है।

### ५. परमार्थसे इन्द्रियज्ञान कोई ज्ञान नहीं

- प्र. सा./त. प्र /५४ परोक्ष हि ज्ञानमतिदृढतराज्ञानतमोग्रन्थितुण्ठनात-स्वयं परिच्छेत्तु मर्थ मसमर्थस्योपात्तानुपात्त परप्रत्थयसामग्रीमार्गण-व्यग्रतयात्यन्तविसंठुलत्वम् महामोहमल्लस्य जीवदवस्थत्वात् पर-परिणतिप्रवर्तिताभिप्रायमपि पदे १दे प्राप्तविप्रज्ञम्भमनुपज्ञम्भसभाव-नामेव परमार्थतोऽर्हति । अतस्तद्दधेयम् । = परोक्षज्ञान, अति इढ अज्ञानस्वप तमोग्रन्थि द्वारा आवृत हुआ. आत्म पदार्थको स्वय जाननेके लिए असमर्थ होनेके कारण. उपात्त और अनुपात्त सामग्री-को द्रू ढनेकी व्यग्रतासे अत्यन्त चयत्त वर्त्ता हुआ, महा मोहमल्लके जीवित होनेसे पर परिणतिका अभिप्राय करनेपर भी पद-पदपर ठगाता हुआ, परमार्थत, अज्ञानमे गिना जाने योग्य है । इसलिए बह हेय है ।
- प, ध /उ./२०६-२०६,३०४,१४३ दिड्मात्र षट्सु द्रव्येषु मूर्तस्यैवोप-लम्भकात् । तत्र सूक्ष्मेषु नैव स्थादस्ति स्थूलेषु केषुचित् ।२८६। सन्सु

ग्राह्येषु तत्रापि नाग्राह्येषु कदाचन । तत्रापि विद्यमानेषु नातीता-नागतेषु च । २८७। तत्रापि संनिधानत्वे सनिकर्षेषु सत्मु च। तत्राप्यमग्र हेहादौँ ज्ञानस्यास्तिव्यदर्शनात । १९८४ समस्तेषु 🛪 व्यस्तेषु हेलुभूतेषु सःस्वपि । कदाचिज्जायते ज्ञानमुपर्युपरि शुद्धित. ।२९६१ अस्तामित्यादि दोषाणा संनिपातात्यदं पदम् । ऐन्द्रिय ज्ञानमप्यस्ति प्रदेशचलनात्मकम् ।३०५। प्राकृतं वैकृतं वापि ज्ञान-मात्र तदेव यस् । यावदत्रेन्द्रियायक्त तत्सव वैकृत विदु १६५३। =इन छह द्रव्योमें मुर्त द्रव्यको ही विषय करता है, उसमें भी स्थूलमें प्रवृत्ति करता है सुक्ष्ममे नहीं। स्थूलोमे भी किन्हीमें ही प्रवृत्त होता है सबमें नहीं। उनमें भी इन्द्रियग्राह्यमें ही प्रवृत्त होता है इन्द्रिय अग्राह्यमें नहीं। उनमें वर्तमानकाल सम्बन्धीको ही ग्रहण करता है, भृत भविष्यत्को नहीं। उनमें भी इन्द्रिय सन्निकर्एको प्राप्त पदार्थको विषय करता है, अन्यको नहीं। उनमें भवग्रह ईहा आदिके क्रमसे प्रयुत्ति करता है। इतना ही नहीं बरिक मसिज्ञानावरण व वीर्यान्तरायका क्षयोपदाम्, इन्द्रियोकी पूर्णता, प्रकाश व उपयोग आदि समस्त कारणभेके होने-पर ही होता है, हीन कारणोमें नहीं। इन सब कारणोके होनेपर भी ऊपर-ऊपर अधिक-अधिक शुद्धि होनेसे कदाचित होता है सर्वदा नही। इसलिए वह कहने मात्रको हो झान है ।२८६--२८१। इन्द्रिय ज्ञान व्याकुलता आदि अनेक दोषोका तो स्थान है हो, परन्तु वह प्रदेशचलनात्मक भी होता है।३०५। यद्यपि प्राकृत या बैंकृत सभी अकारके झान 'झान' कहलाते हैं, परन्तु वास्तवमें जब तक वह ज्ञान इन्द्रियाधीन रहता है, तब तक वह विकृत ही है **1**8881

#### ६. मतिज्ञानके मेदोंको जाननेका प्रयोजन

पं का,/ता. वृ /४२/८६/५ अत्र निर्विकारशुद्धानुभूत्यभिमुखं यन्मति-ज्ञानं तदेवोप्रादेयभूतानन्तसुखसाधकत्वान्मिश्चयेनोपादेयं तत्साधकं बहिरङ्ग प्रत्रव्यवहारेणेति तात्पर्यम्।=निर्विकार शुद्धात्माकी अनु-भूतिके अभिमुख जो मतिज्ञान है, वही उपादेयभूत अनन्त सुखका साधक होनेके कारण निश्चयसे उपादेय है। और व्यवहारसे उस ज्ञानका साधक जो बहिरंग ज्ञान है वह भी उपादेय है।

# ३. अवग्रह आदि व स्मृति आदि ज्ञान निर्देश

#### ईहा आदिको मतिज्ञान व्यवदेश कैसे ?

रा. वा /१/१६/१३/६२/१ ईहावीनाममतिज्ञानप्रसङ्घः । कृत । परस्पर-कायेखात् । अवग्रहकारणम् ईहाकायेम्, ईहाकारणम् अवाय' कार्यम्, अवाय कारणम् धारणा कार्यम् । न चेहादीनाम् इन्द्रिया-निन्दियनिमित्तत्वमस्तीतिः, नैष दोष', ईहादीनामनिन्द्रियनिमित्त-त्वात् मतिज्ञानव्यपदेश । यत्वे व श्रुतस्थापि प्राप्नोतीति, इन्द्रिय-गृहोतविषयत्वादीहादीनाम् अनिन्द्रियनिमित्तत्वमध्युपचर्यते, न तु श्रुतस्याय विधिरस्ति तस्यानिन्द्रियविषयत्वादिति श्रुतस्याप्रसंगः । यद्येव चक्षुरिन्द्रियेहादिव्यभदेशाभाव इति चेत्, न, इन्द्रियशक्ति-परिणतस्य जोवस्य भावेन्द्रियत्वतद्वयापारकायंत्वात् । इन्द्रियभाव-परिणतो हिं जोवो भावेन्द्रियमिष्यते, तस्य विषयाकारपरिणामा ईहादय इति चक्करिन्द्रियेहादिव्यपदेश इति । = प्रश्न - ईहा आदि झान मतिज्ञान नहीं हो सकते, क्योंकि ये एक दूसरंके कारणसे उत्पन्त होते हैं। तहाँ अवग्रहके कारणसे ईहा ईहाके कारणसे अवाय, और अवायके कारणसे धारणा होती है। उनमे इन्द्रिय व अनिन्द्रियका निभित्तपना नहीं है। उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, ईहा आदिको भो अनिन्द्रियका निमित्त होनेसे मतिझान व्यपदेश वनु जाता है। प्र**इन--- तब तो श्रुत्रज्ञानको भी मन्तिज्ञानपना** प्राप्त हो जायेगा !

उत्तर-ऐसा नही है, क्योंकि ( अवग्रह द्वारा ) इन्द्रियोसे ग्रहण कर लिये गये पदार्थोको विषय करनेके कारण ईहा आदिको अनि-निद्रयका निमित्तपना अपचारसे कहा जाता है। अतझानकी यह विधि नहीं है, क्योंकि, वह तो अनिन्द्रियके ही निमित्तसे उत्पन्न होता है। प्रश्न-यदि ऐसा है तो चक्षु इन्द्रियके ईहा आदिका व्ययदेश न किया जा सकेगा। उत्तर--नहीं; क्योंकि इन्द्रियशक्तिसे परिणत जोवकी भाव इन्द्रियमें, उसके व्यापारका कार्य होता है। इन्द्रियमावसे परिणत जोवको ही भावेन्द्रिय कहा जाता है। उसके विषयाकार रूप परिणाम ही ईहा आदि हैं। इसलिए चक्षु इन्द्रियके भो ईहा आदिका व्ययदेश बन जाता है। ( घ. १४.१.४५/१४७/२४ )

ध, १/४, १,४४/१४८/२ नाबायहान मतिः, ईहानिणीतलिङ्गावष्टम्भ-बलेनोत्पन्नत्वादनुमानवदिति चेन्न, अवग्रहगृहीतार्थविषयलिङादी-हाप्रत्ययविषयीकृतादृत्पन्ननिर्णयात्मकप्रत्ययस्य अवग्रहगृहीतार्थं विष-यस्य अवायस्य अमतित्वविरोध।त् । न चानुमानमवगृहीतार्थं विषय-मवग्रहनिर्णतिवर्त्तेन तस्यान्यवस्तुनि समुत्पत्ते । तस्मादवग्रहादयो धारणापयंन्ता मतिरिति सिद्धम्। - प्रश्न - अवायज्ञान मतिज्ञान नहीं हो सकता, क्योंकि, वह ईहासे निर्णीत लिंगके आलम्बन बनुसे उत्पन्न होता है, जैसे अनुमान । उत्तर-ऐसा नहीं है. क्योकि अवग्रहसे गृहीतको विषय करनेवाले तथा ईहा प्रत्ययसे विषयीकृत सिंगसे उत्पन्न हुए निर्णयरूप और अवग्रहसे गृहीत पदार्थको विषय करनेवाले अवाय प्रत्ययके मतिज्ञान न होनेका विरोध है। और अनुमान अबग्रहसे गृहीत पदार्थको विषय करनेवाला महीं है, क्योंकि वह अवग्रहसे निर्णीत लिगके बलसे अन्य बस्तुमें उत्पन्न होता है। (तथा अवग्रहादि चारो ज्ञानोकी सर्वत्र क्रमसे उत्पत्तिका नियम भी नहीं है। (देव शीर्षक नं. ३)। इस-लिए अवग्रहसे धारणापर्यन्त चारों ज्ञान मतिज्ञान है। यह सिद्ध होता है। (और भी दे० श्रुतज्ञान/ग/३)।

### २. अवग्रहादिकी अपेक्षा मतिज्ञानका उत्पत्तिकम

रा वा /१/१६/१३/६१/२६ अस्ति प्राग् अवग्रहादरानम् । ततः शुक्त-कृष्णादिरूपविज्ञानसामध्योपितस्यात्मनः 'कि शुक्लमुत कृष्णम्' इत्यादि विशेषाप्रतिपत्तेः संशयः । ततः शुक्लविशेषाकाड्सण प्रतीहनमीहा । ततः 'शुक्लमेवेदं न कृष्णम्' इत्यवायनमवाय. । अवेतस्यार्थस्याविस्मरणं धारणा । एवं श्रोत्रादिषु मनस्यपि योज्यम । - अवग्रहसे पहले | विषय विषयीके सन्निपात होनेपर (दे० अवग्रहका लक्षण ) ] बस्तुमात्रका सामान्यालोचनरूप दर्शन होता है. (फिर 'रूप है' यह अवग्रह होता है)। तदनन्तर 'यह शुक्स है या कृष्ण' यह संशय उरपन्न होता है। फिर 'शुक्ल होना चाहिए' ऐसी जाननेकी आकांशारूप ईहा होती है। तदनन्तर 'यह धुन्स ही है, कृष्ण नहीं' ऐसा निश्चयरूप अवाय हो जाता है। अवायसे निर्णय किये गये पदार्थका आगे जाकर अविस्मरण न हो, ऐसा सस्कार उत्पन्न होना धारणा है। इस प्रकार श्रोत्र आदि इन्द्रियों व मनके सम्बन्धमें लगा लेना चाहिए । (दे० क्रमपूर्वक अवग्रह आदिके लक्षण ), ( श्लो. वा ३/१/१६/श्लो. २-४/४३७ ), ( गो.जो.जी प्र,/३०८-३०१/६६३,६६५) ।

### अवग्रहादि समो भेदोंके सर्वत्र होनेका नियम नहीं है

ध. ६/१.१-९.१४/१८/८ ण च ओग्गहादि चउण्हं पि णाणाणं सब्बत्थ कमेण उप्पत्ती, तहाणुवलंभा। तदो कहि पि ओग्गहो चेय, कहि पि ओग्गहो ईहा य दो च्चेय, कहि पि ओग्गहो ईहा अवाओ तिण्णि वि होति, कहि पि ओग्गहो ईहा अवाओ धारणा चेदि चत्तारि वि होति। =अवग्रह आदि चारों हो झानोंकी सर्वत्र क्रमसे उत्पत्ति नहीं होती है, क्योंकि, उस प्रकारकी व्यवस्था पायी मही जाती है। इसलिए कही तो केवल अवग्रह ज्ञान ही होता है, कही अवग्रह और ईहा, ये दो ज्ञान ही होते है, कही पर अवग्रह ईहा और अवाय, ये तीनों भी ज्ञान होते है; और कहीं पर अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा ये चारो ही ज्ञान होते है।

२५३

ध १/४.१.४५/१४९/५ न चावग्रहादीना चतुर्णा सर्वत्र क्रमेणोत्पत्ति-नियम. अवग्रहानन्तर नियमेन सशयोत्पत्त्यदर्शनातः । न च संशय-मन्तरेण विशेषाकाङ्शास्ति येनावग्रहान्नियमेन ईहोत्पद्यते । न चेहातौ नियमेन निर्णय उत्पद्यते, क्वाचिन्निर्णयानुत्पादिकाया ईहाया एव दर्शनात् । न चावायाद्धारणा नियमेनोत्पचते, तत्रापि व्यभिचारो-पत्तम्भाद् । चतथा अवग्रहादिक चारोंकी सर्वत्रसे उत्पत्तिका नियम भी नही है, क्योकि, अवग्रहके पश्चात्त नियमसे संशयकी उरपत्ति नही देखो जाती । और संशयके बिना विशेषकी आकांक्षा होती नहीं है, जिससे कि अवग्रहके पश्चात् नियमसे इंहा उत्पन्न हो । नहीं है, जिससे कि अवग्रहके पश्चात् नियमसे ईहा उत्पन्न हो । नहीं ईहासे नियमत निर्णय उत्पन्त होता है, क्योकि, कहीं पर निर्णयको उत्पन्त न करनेवाला ईहा प्रत्यय ही देखा जाता है। अवायसे घारणा भी नियमसे नहीं उत्पन्न होती, क्योकि, उसमें भो व्यभिचार पाया जाता है ।

## ४. मति स्मृति आदिकी पुकार्थता सम्बन्धी शंका समाधान

दे० मतिज्ञा /१/१/२/२ ( मति, स्मृति, प्रस्यभिज्ञान, तर्क व आभिनि-वोध, थे सत्र पर्यायवाची नाम है )।

- स. सि./१/१३/१०७/१ सत्यपि प्रकृतिभेदे रूढिबलाभावात पर्यायवाब्द-त्वस् । सथा इन्द्र' शकः पुरन्दर इति इन्दनादिकिसाभेदेऽपि शर्ची-पतेरेकस्यैव संज्ञा । समभिरूढनयापेक्षया तेषामर्थान्तरकल्पनायां मत्यादिष्वपि स कमो विद्यत एव। किंतु मतिज्ञानावरणक्ष्योपशम-निमित्तोपयोगं नातिवर्त्तन्त इति अयमत्रार्थों विवक्षित'। 'इति'-शब्द' प्रकासर्थ' । एवं प्रकास अस्य पर्यायशब्दा इति । अभिधेयार्थो वा । मति' स्मृतिः संज्ञा चिन्ता आभिनिबोध इत्येतैयौँSथोंSभिधोयते स एक एव इति। = १. यदापि इन शब्दोंको प्रकृति या ब्युत्पत्ति अलग-अलग है, तो भी रूढिसे ये पर्यायवाची है। जैसे--इन्द्र, शक्र और पुरन्दर । इनमें यद्यपि इन्दन आदि क्रियाओंकी अपेक्षा भेद है तो भी ये सब एक अचोपतिको नाचक सज्जाएँ है। अब यदि सम-भिरूढ नयको अपेक्षा इन शब्दोका अलग-अलग अर्थ लिया।जाता है तो वह क्रम मति स्मृति आदि शब्दोंमें भी पाया जाता है । २. किन्तु ये मति आदि मतिज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशमरूप निमित्तसे उत्पन्न हुए उपयोगको उल्लंघन नहीं करते है, यह अर्थ यहाँपर विवक्षित है। ३ अथवा प्रकृतमें (सूत्रमें) 'इति' शब्द प्रकारार्थवाची है, जिसका यह अर्थ होता है, कि इस प्रकार ये मति आदि मतिज्ञानके पर्यायवाची शब्द है। अथवा प्रकृतमें 'मति' शब्द अभिधेग्रवाची है, जिसके अनुसार यह अर्थ होता है कि मति, स्मृति, संज्ञा, चिन्ता और अभिनिनोध इनके द्वारा जो अर्थ कहा जाता है, वह एक ही है : (रा ना,/१/१३/२-३/४८/१. १/५१/५ में उपरोक्त तीनों विकल्प है)। रा.वा /१/१३/३-७/४८/१०-३२ यस्य वाव्दभेदोऽर्थभेदे हेसुरिति मतम् तस्य वागादि नवार्थेषु गोशब्दाभेददर्शनाइ वागाद्यर्थानामेकरवमस्तु । अथ नैतदिष्टम्, न तहि शब्दभेदोऽन्यत्वस्य हेतु. । किच- मत्यादीना-मेकद्रव्यपर्यायादेशाल् स्यादेकत्व प्रतिनियतपर्यायादेशाच्च स्यान्नाना-
- त्वस्---मननं भति , स्मरण स्मृति इति । स्यान्मतम्-मस्यादय अभि-निकोधपर्यायदाव्दा नाभित्तिकोधस्य लक्षणम् । कथम् । मनुष्यादिवत् । ·· तन्न, कि कारणम् । ततोऽनन्यत्वात् । इह पर्यायिणोऽनन्य पर्याय-शब्द., स लक्षणम् । कथम् । औष्ण्याग्निवत् । तथा पर्यायदाब्दा भत्या-दय आभिनिकोधिकज्ञानपर्यायिणोऽनन्यत्वेन अभिनिकोधस्य लक्षणम् ।

अथवा ततोऽनन्यत्वादः । ••मतिस्मृत्यादयोऽसाधारणत्वाइ अन्यज्ञाना-सभाविनोऽभिनिबोधादनन्यत्वात्तस्य लक्षणम् । इतश्च पर्यायशब्दो लक्षणम् । कस्मात् । ' का मतिः । या ूस्मृतिरिति । तत स्मृतिरिति गरका बुद्धिः प्रत्यागच्छति। का स्मृतिः । या मतिरिति । एवमुत्तरेष्वपि । - ४. यदि शब्दभेदसे अर्थभेद है तो शब्द - अभेदसे अर्थ-अभेद भी होना चाहिए । और इस प्रकार पृथिवी आदि ग्यारह शब्द एक 'गो' अर्थके वाचक होनेके कारण एक हो जायेगे। ५ अथवा मतिज्ञाना-वरणसे उत्पनन मतिज्ञानसामान्यको अपेक्षासे अथवा एक आत्मद्रव्य-को दृष्टिसे मध्यादि अभिन्न है और प्रतिनियत तत्व-तत पर्यायकी दृष्टिसे भिन्न है। जैसे--'मननं मति'', 'स्मरणं स्मृति ' इत्यादि । प्रश्न-६. मति आदि आभिनियोधके पर्यायवाची शब्द है। वे उसके लक्षण नहीं हो सकते, जैसे मनुष्य, मानव, मनुज आदि शब्द मनुष्यके लक्षण नहीं है। उत्तर-नही, क्योकि, वे सन अनन्य है। पर्याय पर्यायीसे अभिन्न होती है। इसलिए उसका वाचक शब्द उस पर्यायीका लक्षण होता है, जैसे अग्निका लक्षण उष्णता है। उसी प्रकार मति आदि पर्यायवाची शब्द आभिनित्रोधिक सामान्य झानात्मक मतिज्ञानरूप पर्यायीके लक्षण होते है, क्योकि, वे उससे अभिन्न है। ७ 'मतिज्ञान कौन' यह प्रश्न होनेपर बुद्धि तुरन्त दौडती है कि 'जो स्मृति आदि'. और 'स्मृति आदि कौन' ऐसा कहनेपर 'जो मतिज्ञान' इस प्रकार गरवा प्रस्थागत न्यायसे भी पर्धाय शब्द सक्षण बन सकते है ।

### ५. स्मृति और प्रत्यमिज्ञानमें अन्तर

### ६. स्मृति आदिको अपेक्षा मतिज्ञानका उत्पत्तिकम

- न्या दी./१/§ नं./१९० न. अवग्रहाचनुभूतेऽपि धारणाया अभावे स्मृति-जननायोगात । तदेतद्वारणाविषये समुरपन्नं तत्तोल्लेखिज्ञानं स्मृतिरिति सिद्धम् ।(१४/१२)। अनुभवस्मृतिहेतुक संकलनारमक ज्ञानं प्रत्यभिज्ञानम् ।( १८/१६)। अत्र सर्वत्राप्यनुभवस्मृतिसापेक्षस्वात्तद्धे -तुकस्वम् ।(१८/१७)। स्मरणम् प्रत्यभिज्ञानम्, भ्रुयोदर्शनरूपं प्रत्यक्षं च मिलित्वा तादृशमेकं ज्ञानं जनयन्ति यद्ववाध्रियहणसमर्थ मिति, तर्कश्च स एव ।(१९४/१४)। तद्वशिङ्गज्ञानं व्याध्रिम्बरणसमर्थ मिति, तर्कश्च स एव ।(१९४/१४)। तद्वशिङ्गज्ञानं व्याध्रिम्बरणादिसहकृतमनु-मानोत्पत्तौ नित्रन्धनमित्येतत्सुसङ्गतमेव ।(१९४/१७)। = परोक्ष प्रमाणके पाँच भेद है-स्मृति, प्रत्यभिज्ञान, तर्क, अनुमान और आगम । ये पाँचो ही परोक्ष प्रमाण ज्ञानान्तरकी अप्रेक्षोसे उत्पत्तन होते है। स्मरणमें

पूर्व अनुभवकी अपेक्षा होती है, प्रत्यभिज्ञानमें स्मरण और अनुभवकी, तकेमे अनुभव स्मरण और प्रत्यभिज्ञानकी और अनुमानमें लिग दर्शन, व्याग्निस्मरण आदिकी अपेक्षा होती है। पदार्थमे अवग्रह आदि ज्ञान हो जानेपर भी (दे० मतिज्ञान/३/२) धारणके अभावमें स्मृति उत्पन्न नही होती । इसलिए धारणाके विषयमें उत्पन्न हुआ 'वह' शब्दसे उल्लिखित होनेवाला यह ज्ञान स्मृति है, यह सिद्ध होता है। अनुभव और स्मरणपूर्वक होनेवाले जोडरूप ज्ञानको प्रत्यभिज्ञान कहते है । सभी प्रत्यभिज्ञानौमे अनुभव और स्मरणको अपेक्षा होनेसे उन्हे अनुभव और स्मरण हेतुक माना जाता है। स्मरण प्रत्यभिज्ञान और अनेकों बारका हुआ प्रत्यक्ष ये तोनों मिलकर एक वैसे ज्ञानको उत्पन्न करते है, जो व्याप्तिके ग्रहण करनेमे समर्थ है, और वही तर्क है। उसी प्रकार व्याग्निस्मरण आदिसे सहित होकर लिगज्ञान अनुमानकी उत्पत्तिमें कारण होता है। भावार्थ -- (विषय विषयीके सन्नियातके अनन्तर क्रमसे उस विवर्थित इन्द्रिय सम्बन्धो दर्शन, अवग्रह, ईहा और अवाय पूर्वक उस विषय सम्बन्धी धारणा उत्पन्न हो जीती है, जो कासान्तरमें उस विषयके स्मरणका कारण होता है। किसी समय उसी विषयका या बैसे ही विषयका प्रत्यक्ष होनेपर तत्सम्बन्धी स्मृतिको साथ लेकर 'यह वही है' या 'यह वैसा ही है' ऐसा प्रत्यश्मिज्ञान उत्पन्न होता है। पुन पुन इसी प्रकार अनेको बार उसी विषयका प्रत्यभिज्ञान हो जानेपर एक प्रकारका व्याप्तिज्ञान उत्पन्न हो जाता है, जिसे तर्क कहते है। जैसे 'जहाँ• जहाँ धूम होगा वहाँ अग्नि अवश्य ही होगी', ऐसा ज्ञान। पीछे किसी समय इसी प्रकारका कोई लिंग देखकर उस तकके आधारपर लिगी-को जान लेना अनुमान है। जैसे पर्वतमे धूम देखकर 'यहाँ अग्नि अवश्य है' ऐसा निर्णयात्मक झान हो जाता है। उपरोक्त सर्ब विकल्पोमे अवग्रहसे तर्क पर्यन्तके सर्व विकल्प मतिज्ञानके भेद है, जो उपरोक्त कमसे ही उत्पन्न होते है, अक्रमसे नहीं । तर्क पूर्वक उत्पन्न होनेवाला अन्तिम विकब्प अनुमान श्रुतज्ञानके आधीन है। इसी प्रकार किसी शब्दको सुनकर बाच्यवाचकको पूर्व गृहीत व्याग्निके आधारपर उस शब्दके बाच्यका ज्ञान हो जाना भी श्रुतज्ञान है।)

# **४. एक बहु आदि विषय निर्देश**

# १. बहु द बहुविध ज्ञानौंके लक्षण

- स. सि /१/१६/११९/६ बहुझब्दस्य संस्थावे पुल्यवाचिनो ग्रहणमवि-रोषात् । सख्यावाची यथा एको ढौ नहन इति । वैपुल्यवाची यथा, बहुरोदनो बहुसूप इति । 'निधझब्द प्रकारवाची' । = 'बहु' झब्द सख्यावाची और वैपुल्यवाची दोनों प्रकारका है । इन दोनोका यहाँ प्रहण किया है, क्योकि उनने कोई विशेषता नहीं है । संख्यावाची 'बहु' झब्द यथा-एक, दो, बहुत । वैपुल्यवाची बहु झब्द यथा-बहुत भात, बहुत दाल । 'विध' झब्द प्रकारवाची है । ( जैसे बहुत प्रकारके घोडे, गाय, हाथी आदि-ध/६, ध/१, ध/१२, गो जी.) (रा वा./१/१६/१६२/१२.१/६३/१४), (ध. ६/१,९-१,१४/१६/३.२०/१); (घ. १/४,९.४६/१४९/१, १६१/६६७/११)।
- रा.वा./१/१६/१६/६२/२८ प्रकृष्ट क्षयोपशम अपष्टमभाव अप्रयापत्तवि-ततवनसुषिरादिशव्दश्रवणाइ बहुशब्दमवगृह्णाति । ततादिशब्दत्रिक-वपस्य प्रत्येकमेकद्वित्रिचतु संख्येयासख्येयानन्तगुणस्यावग्राहंकत्वात् बहुविधमवगृह्णाति । . ( एव धाणाद्यवग्रहेष्वपि योज्यस्/६५/१ ) । = ओन्नेन्द्रावरणादिका प्रकृष्ट क्षयोपशम होनेपर युगपत् तत, वित, धन-सुषिर आदि बहुत शब्दोको सुनता है, तथा तत आदि शब्दोके एक दो तीन चार संख्यात असंख्यात अनन्त प्रकारोको ग्रहण कर बहुविध शब्दोको जानता है । इसी प्रकार धाणादि अन्य इन्द्रियोमे भी लागू करना चाहिए । ( ध, १३/५.५.३५/२३७/२ ) ।

#### », बहु व बहुविध ज्ञानोंमें अन्तर

- स. सि /१/१६/११३/७ लहुबहुविधयोः क प्रतिविशेषः; यावता बहुष्वपि बहुत्वमस्ति बहुविधेष्वपि बहुत्वमस्ति; एकप्रकारानेकप्रकारकृतो विशेषः ।
- रा वा /१/९६/६४/९६ उच्यते-न, विशेषदर्शनात् । यथा कश्चित् बहुनि हास्त्राणि मौत्तेन सामान्यार्थेनाविशेषितेन व्याचष्टे न तु बहुमिर्वि-रुषितार्थे', कश्चिच तेषामेव बहूना शास्त्राणा बहुभिरर्थे परस्पराति-शययुक्तैर्बहुविकल्पैव्याल्यानं करोति, तथा ततादिशब्दग्रहणावि-शेषेऽपि यतप्रश्येकं ततादिशव्दानाम् एकद्विभिचतु सख्येयासंख्ये-यानन्तगुणपरिणतानां ग्रहणं तद्द् वहुविधग्रहणम्, यत्ततादीनां सामान्यग्रहणं तइ अहुप्रहणम् । ≔प्रश्न--अहु और अहुविधमें क्या अन्तर है, क्योंकि, बहु और बहुविध इन दोनोंमें बहुतपना पाया जाता है । उत्तर---इनमें एक प्रकार और नाना प्रकारकी अपेक्षा अन्तर है। अर्थात् बहुमें प्रकारभेद इष्ट नही है और बहुविधमें प्रकारभेद इष्ट है।-जैसे कोई बहुत शास्त्रोंका सामान्यरूपसे व्याख्यान करता है परन्तु उसके बहुत प्रकारके विशेष अथोंसे नहीं; और दूसरा उन्हीं शास्त्रोंकी बहुत प्रकारके अर्थी द्वारा परस्परमें अतिशयग्रुक्त अनेक विकल्पोसे व्याख्याएँ करता है: उसी प्रकाद तत आदि शब्दोंके ग्रहणमें विशेषतान होते हुए भी जो उनमेंसे प्रत्येक तत आदि एक, दो, तीन, चार, सख्यात, असंख्यात और अनन्त गुणरूपसे परिणत शब्दोका ग्रहण है सो बहुनिध ग्रहण है; और उन्हीका जो सामान्य ग्रहण है, वह बहुप्रहण है।

### बहु विषयक ज्ञानकी सिदि

रा. वर./१/१६/२-७/६२/१५ वह्यवग्रहाखभावः प्रत्यर्थवरावतित्वादिति चेत्; न; सवदैकप्रत्ययप्रसङ्घात् ।२। . अतरचानेकार्थप्राहिविज्ञानस्या-श्वन्तासभवात् नगरवनस्कन्धावारप्रत्थयनिवृत्तिः । नैताः संज्ञा ह्येकार्थनिवेशिन्य', तस्माल्लोकसंब्यवहारनिवृत्ति । किंच, नाना-र्थप्रत्ययाभावात् ।३। • यथैक मनोऽनेकप्रत्ययारम्भकं तथैकप्रत्ययो-Sनेकार्थो भविष्यति, अनेकस्य प्रत्ययस्यैककालसंभवात् !···ननु सर्वथैकार्थमेकमेव ज्ञानमिति, अत 'इदमस्मादन्यत' इत्येष व्यवहारो न स्याद् । ·· किंच, आपेक्षिकसंव्यवहारविनिवृत्तेः ।४१ मध्यमा-तद्विषयदीर्घहस्वव्यवहारो विनि-प्रदेशिन्योर्थ्गपदन्रपलम्भाव वर्त्तेत । किंच, संशयाभावप्रसङ्गर (१) एकार्थविषयवतिनि विज्ञाने, स्थाणौ पुरुषे वा प्राक्षरययजन्म स्याद, नोभयो प्रतिज्ञातविरोधात्। किंच, ईप्सितनिष्पत्त्यनियमात् । ६। • •चैत्रस्य पूर्णकलशमालिखतः. . अनेकविज्ञानोत्पादनिरोधक्रमे सति अनियमेन निष्पत्ति स्यात् ।... किंच, द्वित्र्यादिप्रत्ययाभावाच ।७।∽-यतो नैकं विज्ञानं द्वित्राद्यर्थानां ग्राहकमिति । ≔प्रश्न-जब एक झान एक ही अर्थको ग्रहण करता है. तत्र बहु आदि विषयक अवग्रह नहीं हो सकता। उत्तर---नहीं, क्योंकि - इस प्रकार सदा एक ही प्रत्यय होनेका प्रसंग आता है। १, अनेकार्थग्राही ज्ञान का अत्यन्ताभाव होनेपर नगर, वन, सेना आदि बहुविषयक ज्ञान नहीं हो सकेंगे। ये संज्ञाएँ एकार्थविषयक नहीं है, अत समुदायविषयक समस्त लोकव्यवहारोका लोप ही हो जायेगा। २ जिस प्रकार (आप बौद्धोंके हॉ ) एक मन अनेक ज्ञानोको उत्पन्न-कर सकता है, उसी तरह एक ज्ञानकों अनेक अर्थोंको विषय करने-वाला माननेमें क्या आपत्ति है। २, यदि झान एकार्थग्राही ही माना जायेगा तो 'यह इससे अन्य है' इस प्रकारका व्यवहार न हो सकेगा। ४, एकार्थग्राहिविज्ञानवादमें मध्यमा और प्रदेशिनी अंगुलियोंमें होनेवाले हस्व, दीर्घ आदि समस्त व्यवहारोका लोग हो जायगा। ४ संशयज्ञानके अभावका प्रसंग **आयेगा, क्योकि या** तो स्थाणुका ज्ञान होगा या पुरुषका ही । एक साथ दोनोका ज्ञान न हो सकेगा । ६. किसी भी इष्ट अर्थ की सम्पूर्ण उत्पत्ति नहीं हो सकेगी। पूर्ण कलझका चिन्न

वनानेवाला चित्रकार उस चित्रको न बना सकेया, क्योकि युगपत् दो तीन झानोके जिना वह उत्पन्न नहीं होता। ७. इस पक्षमें दो तीन आदि बहुसरूया विषयक प्रत्यय न हो सकेगे, क्योकि वैसा माननेपर कोई भी झान दो तीन आदि सम्रहोको जान ही न सकेगा। उपरोक्त सर्व जिकल्प (ध. १/४.१.४४/१४६/३): (ध. १३/४.४.३४/२३४/३)।

- ध ह/४.१.४५/१५१/६ प्रतिद्रव्यभिन्नानां प्रत्ययानां कथमेकत्वमिति चेत्राकमेणैकजीवद्रव्यवर्तिनां परिच्छेयभेदेन बहुत्त्वमादधानानामेक-त्वाविरोधात् स्म्प्रिय म्हर, प्रत्येक द्रव्यमें भेदको प्राप्त हुए प्रत्ययाँके एकता कैसे सम्भव है ' उत्तर – नहीं, क्योकि, युगपत् एक जोब द्रव्यमें रहनेवाले और ज्ञेय पदार्थोंके भेदसे प्रखुरताको प्राप्त हुए प्रत्ययोकी एकतामे कोई विरोध नहीं है।

#### एक व एकविध ज्ञानौंके लक्षण

- रा वा /१/१६/१६/१३/३० अल्पन्नो चेन्द्रियावरणक्षयोपशमपरिणाम आत्मा ततशब्दादीनामन्यतममन्पं शब्दमवगृह्णाति ।. तदादि शब्दानामेक-विधावग्रहणात् एकविधमवगृह्णाति । ( एवं झाणारावयग्रहेष्वपि योज्यम् ) । = अल्प आचेन्द्रियावरणके क्षयोपशमसे परिणत आत्मा तत्त आदि शब्दोंमेसे अन्यतम शब्दको ग्रहण करता है, तथा उनमेंसे एक प्रकारके शब्दको ही सुनता है । इसी प्रकार अन्य इन्द्रियोंमें भो लागू कर लेना ।
- ध. ६/९.२-९.१४/पू./पंक्ति एक्कस्सेव वस्थुवलंभो एयावग्गहो। (११/४)। एयपयारग्गहणमेयविद्यावग्गहो। (२०/१)।=एक ही वस्तुके उपलम्भको एक अवग्रह कहते है और एक प्रकारके पदार्थका ग्रहण करना एकविध अवग्रह है। (ध १/४.१.४४/१५१/३.१४२/३); (ध. १३/४.४.३४/२३६/१०. २३७/८). (गो. जो./जी.प्र./३११/६६७/ १२)।

### ५. एक व एकविध ज्ञानोंमें अन्सर

ध. ६/१.१-१.१४/२०/२ एय-एयविहाणं को विसेसो। उच्चदे—एगस्स महणं एयावग्गहो, एगजाईए ट्रिटएयस्स बहूणं वा गहणमेयविहा-बग्गहो।=प्रप्रन—एक और एकविधमें क्या भेद है। उत्तर—एक व्यक्तिरूप पदार्थका प्रहण करना एक अवग्रह है और एक जातिमें स्थित एक पदार्थका अथवा बहुत पदार्थीका प्रष्ठण करना एकविध अवग्रह है। (घ. १/४,१.४५/१४२/३). (घ. १२/४.१.३५/२३७/६)।

### ६. एक विषयक ज्ञानकी सिदि

ध. ६/१,१-१,१४/११/४ अणेयंत्तवःथुवर्तंभा एयावग्धहो णरिध। अह अस्थि, एयत्तसिद्धिपसज्जदे एयंतग्गाहयपमाणस्मुवलंभा इदि चे, ण एस दोसो, एयवत्थुग्गाहओ अववोहो एयावग्गहो उच्चदि। ण च बिहिपडिसेहघम्माणं वत्थुतमत्थि जे तत्थ अणेयावग्गहो होज्य। किन्तु बिहिपडिसेहारद्रमेथ वत्थू, तस्स उवलभो एयावग्गहो। अणेय-बत्थुविस जो अवनोहो अणेगवग्गहो । पडिहासो पुण सब्वो अणेगत-विसओ चेय, विहिपडिसेहाणमण्णदरस्तेव अणुवलंभा != प्रश्न-वस्तु अनेक धर्माल्मक है, इस लिए एक अवग्रह नहीं होता। यदि होता है तो एक घर्मात्मक बस्तुकी सिद्धि प्राप्त होती है, क्योंकि एक धर्मात्मक बस्तुको ग्रहण करनेवाला प्रमाण पाया जाता है। उत्तर---१, यह कोई दोष नही है, ज्योंकि, एक वस्तुका ग्रहण करनेवाला ज्ञान एक अवग्रह कहलाता है। तथा त्रिधि और प्रतिषेध धर्मोंके वस्तुपना नही है, जिससे उनमे अनेक अवग्रह हो सके । किन्तु विधि और प्रतिषेध धर्मोंके समुदायात्मक एक वस्तु होती है, उस प्रकारकी बस्तुके .उपलम्भको एक अत्रग्रह कहते है। २, अनेक वस्तुविषयक ज्ञानको अनेक अवग्रह कहते है, किन्तु प्रतिभास तो सर्व ही अनेक धर्मोंका विषय करनेवाला होता है. क्योंकि, विधि और प्रतिषेध. इन दानोमेंसे किसो एक ही धर्मका अनुपलम्भ है, अर्थात् इन दोनोमेंसे एकको छोडकर दूसरा नहीं पाया जाता, दोनो ही प्रधान अप्रधानरूपसे साथ-साथ पाये जाते है ।

- ध. १३/५.६.३५/२३६/१० उध्वधिो-मध्यभागाद्यवयवगतानेकस्वानुगरें क-स्वोपलम्भान्नेक प्रत्ययोऽस्तीति चेत्- न, एवंविधस्यैव जास्यन्त-रीभू तस्यात्रैकत्वस्य प्रहणात् । -- प्रश्न -- ३ चूँ कि उध्वभाग, अधो-भाग और मध्यभाग आदि रूप अवयवोमे रहनेवाली अनेकतासे अनुगत एकता पायी जाती है, अतएव वह एक प्रत्यय नही है ' उत्तर---नहीं, क्योकि, यहाँ इस प्रकारकी ही जान्यन्तरभ्रुत एकताका यहण किया है ।
  - क्षेत्र व अक्षित्र ज्ञानोंके लक्षण
- स सि./१/१६/११२/७ क्षिप्रग्रहणमचिरप्रतिपत्त्यर्थ । --- क्षिप्र शब्दका ग्रहण जल्दी होनेवाले झानको जतलानेके लिए है। (रा. वा./१/१६/-१०/६३/१६)।
- रा.वा/१/१६/१६/१४/२ प्रकृष्टओत्रेन्द्रियावरणक्षयोपशमादिपारिणामिक-त्वाद् क्षिप्र शब्दमवगृहाति । अन्पश्चोत्रेन्द्रियावरणक्षयोपशमपारिणा-मिकत्वात् चिरेण शब्दमवगृहाति । =प्रकृष्ट श्रोत्रेन्द्रियावरणके क्षयोपशम आदि परिणामके कारण शोघतासे शब्दोको सुनता है और क्षयोपशमादिकी न्यूनतामें देरोसे शब्दोको सुनता है । ( इसी प्रकार अन्य इन्द्रियोपर भो लागू कर लेना ) ।
- भ. ६/१,६-१.१४/२०/३ आसुग्गहणं खिप्पावग्महो, सणिग्गहणमखिप्पाव-ग्महो । — शोघतापूर्वक वस्तुको ग्रहण करना क्षिप्र अवग्रह है और शनैः शनै ' ग्रहण करना अक्षिप्र अवग्रह है । (ध. १/४.१.४४/१४२/४): (ध.१३/४.४८,३४/२३७/१) ।
- गो. जी./जी. प्र /३११/६६७/१४ क्षिप्र शीघ्र पतज्जतधाराप्रवाहादिः । अक्षिप्र मन्द गच्छन्नश्वादिः । = शीघ्रतासे पडती जलधारा आदिका ग्रहण क्षिप्र है और मन्दगतिसे चलते हुए घोडे आदिका अक्षिप्र अवग्रह है।

### ८. निःसत व अनिःसत ज्ञानोके लक्षण

- स, सि./१/१६/११२/७ अनि.सृतग्रहण असकलपुदुगलोदुगमार्थम् । -- (अनि स्त अर्थाव ईषत् नि स्त ) कुछ प्रगट और कुछ अप्रगट, इस प्रकार वस्तुके कुछ भागोंका ग्रहण होना और कुछका न होना, अनि स्त अवग्रह है। (रा. वा./१/१६/१९/६३/१९)।
- रा. बा./१/१६/१६/६४/४ मुबिशुद्धश्रोत्रादिपरिणामात् साकल्येनानुचारि-तस्य प्रहणात अनि सृतमवगृह्णाति । निस्हत प्रतीतम् । - क्षयोप-शमको विशुद्धिमें पूरे वाक्यका उच्चारण न होनेपर भी उसका ज्ञान कर लेना अनि सृत अवग्रह है और क्षयोपशमकी न्युनतामें पूरे रूपसे उच्चारित शब्दका ही झान करना नि सृत अवग्रह है ।

- ध. ६/१,६-१,१४/२०/४ अहिम्रुहअत्थग्गहणं णिसियावग्गहो, अणहिमुह-अत्थग्गहणं अणिसियावग्गहो । अहवा उवमाणोवमेयभावेण गहण णिसियावग्गहो, जहा कमलदत्तण्यणा त्ति । तेण विणा गहणं अणि-सियावग्गहो । =अभिमुख अर्थका प्रहण करना नि सृत अवग्रह है और अनभिमुख अर्थका प्रहण करना अनि सृत अवग्रह है । अथवा, उपमान उपमेय भावके द्वारा ग्रहण करना नि सृत अवग्रह है । जैसे-कमलदल-नयना अर्थात् इस स्त्रीके नयन कमल दलके समान है । उपमान उपमेय भावके बिना ग्रहण करना अनि मृत अवग्रह है ।
- ध. १/४,९,४१/पृष्ठ/पंक्ति----वस्त्वेकदेशमवलम्ब्य सावक्येन वस्तुग्रहणं वस्त्वेकदेशं समस्तं वा अञ्चलम्ब्य तत्रासविहितवस्त्वन्तरविषयोऽप्य-नि सृतप्ररययः । (१४२/४) । ...एतत्प्रतिपक्षो नि सृतप्ररययः, तथा क्षचित्कदाचिदुपलभ्यते च वस्त्वेकदेशे आलम्बनीभूते प्रत्ययस्य वृत्ति । (१४२/८) । ---वस्तुके एकदेशका अवलम्बन करके पूर्ण रूपसे वस्तुको ग्रहण करनेवात्ता, तथा वस्तुके एकदेश अथवा समस्त वस्तुको ग्रहण करनेवात्ता, तथा वस्तुके एकदेश अथवा समस्त वस्तुका अवलम्बन करके वहाँ अविद्यमान अन्य वस्तुको विषय करनेवाला भो अनि.सृत प्रत्यय है। इसका प्रतिपक्षभूत नि स्त् प्रत्यय है, क्योंकि, कहीपर किसी कालमें आलम्बनीभूत वस्तुके एकदेशमें उतने ही ज्ञानका अस्तित्व पाया जाता है। (गो, जो./--मू./३१२/६६९)।
- ध १३/४,५ ३४/पृष्ठ/पक्ति वस्त्वेकदेशस्य आलम्भनीभूतस्य ग्रहणकाले एकवस्सुप्रतिपत्ति वस्त्वेकदेशप्रतिपत्तिकाल एव वा रष्टान्तमुखेन अन्यथा वा अनवलम्ध्रितवस्तुप्रतिपत्ति अनुसधानप्रत्यय. प्रत्यभि-ज्ञानप्रत्ययश्च अनि मृतप्रत्यय । (२३७/११)। एतत्त्र्प्रतिपक्षी निःमृत-प्रत्यय, क्वचिरकदाचिद्वस्त्वेकदेश एव प्रत्ययोत्पत्त्युण्लम्भात्। (२३८/११)। - आलम्बनोभूत वस्तुके एकदेश प्रहणके समयमें ही एक (पूरी) वस्तुका ज्ञान होना, या वस्तुके एकदेशके ज्ञानके समयमें ही, रष्टान्तमुखेन या अन्य प्रकारसे अनवस्तम्बित वस्तुका ज्ञान होना, तथा अनुसंधान प्रत्यय और प्रत्यभिज्ञान प्रत्यय-ये सब अनि मृत प्रत्यय है। इससे प्रतिपक्षभूत नि मृतप्रत्यय है, क्योकि, कही पर किसी कालमें वस्तुके एकदेशके ज्ञानकी ही उत्पत्ति देखी जाती है।
- गो. जी /मू /३१३/६६१ पुवरवरगहणे काले हरिधस्स य वदणगवयगहणे वा । वर्त्य तरचंदरस य धेणुस्स य वोहणं च हवे ।३१३। --- तालालमें जलमग्न हस्तीकी सूँड देखनेपर पूरे हस्तीका ज्ञान होना, अथवा किसी स्त्रीका मुख देखनेपर चन्द्रमाका या 'इसका मुख चन्द्रमाके समान है' ऐसी उपमाका ज्ञान होना; अथवा गवयको देखकर गायका ज्ञान होना, ये सब अनि.सृत अवग्रह है ।

# ९. अनि खत ज्ञान और अनुमानमें अन्तर

ध. १३/५,६,३५/२३९/३ अवग्भिागावष्टम्भवलेन अनालम्बितपरभागादि-घूरपपधमान प्रत्ययः अनुमान किन्न स्यादिति चेत--न, तस्य लिङ्गाद-भिन्नार्थविषयत्वाच । भ तावदर्वाग्भागप्रत्ययसमकालभावी परभाग-प्रत्ययोऽनुमानस्, तस्यावग्रहरूपत्वात् । न भिन्नकालभाव्यव्यनु-मानस्, तस्य इंहापृष्ठभाविन' अवायप्रत्ययेऽन्तर्भावात् ! = म्रइन--अर्थाग्भागके आलम्बनसे अनालम्बित परभागादिकोका होनेवाला झान अनुमानज्ञान क्यों नही होगा । उत्तर--नही, क्योकि, अनु-मानज्ञान लिगसे भिन्न अर्थको विषय करता है । अर्थाग्भागके ज्ञानके समान कालमे होनेवाला परभागका ज्ञान तो अनुमान ज्ञान हो नही सकता, क्योंकि, वह अवग्रह स्वरूप ज्ञान है । भिन्न कालमे होने-वाला भी उक्त ज्ञान अनुमानज्ञान नही हो सकता, क्योकि, ईहाके पश्चात् उत्पन्न होनेसे उसका अवायज्ञानमें अन्तर्भाव होता है ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

# 10. अनिःसत विषयक ज्ञानकी सिद्धि

ध. १/४.१.४४/१४२/७ न चायमसिद्धः, घटावग्भिगमवलम्ब्य अवचिद्र-घटप्रत्ययस्य जरपत्युपलम्भात, क्वचिरवग्भिगगैकदेशमवलम्ब्य तदु-रपत्त्युपलम्भात्, अवचिद् गौरिव गवय इत्यन्यथा वा एकवस्तवव-लम्ब्य तत्रामंनिहितवस्त्वन्तविषयप्रत्ययोत्पत्त्युपलम्भास, क्वचिदर्वा-दर्वाग्भागग्रहणकाल एव परभागग्रहणोपलम्भात्। न चायमसिद्धः, वस्तुविषयप्रत्ययोत्पत्त्त्यन्ययानुपपत्ते । न चार्वाग्भागमात्र वस्तु, तत एव अर्थक्रियाकतृ रवानुपत्तम्भात् । कचिदेकवर्णश्रवणकाल एव अभिचास्यमानत्रणंविषयप्रत्ययोत्पत्त्युपत्तम्भात्, क्वचित्स्वाम्यस्त-प्रदेशे एकस्पर्योपलम्भकाल एव स्पर्शान्तर विशिष्ठतद्वस्तुप्रदेशान्तरोप-लम्भात कचिदेकरसग्रहणकाल एव तत्प्रदेशासनिहितरसान्तरविशिष्ट-वस्तूपलम्भात् । नि सृतमित्यपरे पठन्ति । तैरुपमाप्रत्यय एक एव सगृहीत स्यात. ततोऽसौ नेष्यते। =१ यह प्रत्यय असिद्ध नही है, क्योकि, घटके अर्वाग्भागका अवलम्बन करके कही घट-प्रत्ययकी उत्पत्ति पायी जाती है। कहींपर अर्वाग्भागके एकदेशका अबलम्बन करके उक्त प्रत्ययकी उत्पत्ति पायी जाती है। कहीं पर, भाग्रके समान गवय होता है' इस प्रकार अथवा अन्य प्रकारसे एक वस्तुका अत्रत्तम्बन करके वहाँ समीपमें न रहनेवाली अन्य वस्तुको विषय करनेवाले प्रत्ययकी उत्पत्ति पायी जाती है। कहोंपर अवग्भिग प्रहणकालमें ही परभागका प्रहण पाया जाता है: और यह असिद्ध भी नहीं है, क्योंकि अन्यथा वस्तु विषयक प्रध्ययकी उत्पत्ति वन नहीं सकती; तथा अवग्भिगमात्र वस्तु हो नहीं सकती, क्यों कि. उतने मात्रसे अर्थ कियाकारित्व नहीं पाया जाता। कहींपर एक वर्णके अवणकालमें ही उच्चारण किये जानेवाले वर्णोंको विषय करनेवाले प्रत्ययकी उत्पत्ति पायी जाती है। कहींपर अपने अभ्यस्त प्रदेशमे एक स्पर्शके ग्रहणकालमें ही अन्य स्पर्श विशिष्ट उस वस्तुके प्रदेशान्तरोका ग्रहण होता है। तथा कही पर एक रसके ग्रहणकालमें ही उन प्रदेशोमें नहीं रहनेवाले रसान्तरसे विशिष्ट वस्तुका ग्रहण होता है। दूसरे आचार्य 'नि'सृत' ऐसा पढते है। उनके द्वारा उपमा प्रत्थय एक ही सम्रहीत होगा, अत वह इष्ट नही है। ( ध. १३/ 4.4.36/229/23)1

### ११. अनिःसत विषयक व्यंजनावग्रहकी सिद्धि

रा. वा /१/११/१/७०/१४ अथानि स्ति कथस् । तत्रापि मे च यावन्तरच पुढ़गलाः सूक्ष्माः नि सृताः सन्ति. सूक्ष्मास्तु साधारणे ने गृह्यन्ते, तेषा-मिन्दियस्थानावगाहनम् अनि सृतव्यञ्जनावग्रह । = प्रश्न--अनि -सृत ग्रउणमें व्यंजनावग्रह कैसे सम्भव है ? उत्तर--जितने सूक्ष्म पुढ़गल प्रगट है उनमे अतिरिक्तका झान भी अव्यक्तरूपसे हो जाता है । उन सूक्ष्म पुढुगलोका साधारण इन्द्रियो द्वारा तो गहण नही होता है, परन्तु उनका इन्द्रियदेशमें आ जामा ही उनका अव्यक्त ग्रहण है ।

### १२. उक्त अनुक्त ज्ञानोंके लक्षण

- स सि./१/१६/११३/१ अनुक्तमभिप्रायेण ग्रहणस्। ← जो कही था बिना कहो वस्तु अभिप्रायसे जानी जाती है उसके ग्रहण करनेके सिए 'अनुक्त' पद दिया है। (रा. वा /१/१६/१२/६३/२०)।

ही यह जान जैना कि 'इसके द्वारा यह राग बजाया जायेगा' अनुक ज्ञान है। उक्त अर्थात कहे गये अव्दको जानना। ( इसो प्रकार अन्य इन्द्रियोमे भी लागू करना )।

- ध ई/१ १-१.९४/२०/६ णियमियगुणविसिद्धअरथग्गहणं उत्तावग्गहो। जधा चविखदिएण धवनत्थग्गहण, धाणिदिएण मुर्अधदव्वग्गहण-मिचादि। अणियमियगुणविसिद्धदव्वग्गहणेमउत्तावग्गहो, जहा चविखदिएण गुडादोण रसस्सग्गहणं, धाणिदिएण दहियादीणं रसग्ग-हणमिचादि। = नियमित गुण विशिष्ट अर्थका ्। करना उक्त अवग्रह है। जैसे---चक्षुरिन्द्रियके द्वारा धवल अर्थका ग्रहण करना और धाण इन्द्रियके द्वारा सुगन्ध द्रव्यका प्रहण करना इत्यादि। अनियमित गुणविशिष्ट द्रव्यका प्रहण करना अनुक्त अवग्रह है। जैसे चक्षुरिन्द्रियके द्वारा रहीके गन्धके प्रहणकालमे ही उसके रसका प्रथवा घाणेन्द्रियके द्वारा दहीके गन्धके प्रहणकालमे ही उसके रसका प्रहण करना। ( ध १/१.९२१६/२६७/६); ( ध. १/४.१ ४६/१६२/६), ( ध. १३/५.६.३६/२३न्/१२)।
- गो. जी./जी. प्र./३११/६६७/१४ अनुक्त अकथित अभिप्रायगत । उक्ता अयं घट इति कथितो दृष्टयमान । -- बिना कहे अभिप्राय मात्रसे जानना अनुक्त है। और कहे हुए पदार्थको जानना उक्त अवग्रह है। जैसे-- 'यह घट है' ऐसा कहनेपर घटको जानना।

### १३. उक्त और निःखत ज्ञानोंमें अन्तर

- स. सि./१/१६/१९३/८ उक्तनि स्तयो क' प्रतिविशेष ; यावता सकल-नि सरणाग्नि स्तम् । उक्तमप्येवं विधमेव । अयमस्ति विशेष , अन्यो-पदेशपूर्वक ग्रहणमुक्तस् । स्वत एव ग्रहणं निःस्तम् । अपरेषा क्षिप्र-नि स्त इति पाठ । त एव वर्णयन्ति क्षोत्रेन्द्रियेण शब्दमवगृह्यमाणं मयुरस्य वा कुररस्य वेति कश्चित्प्रतिपद्यते । अपर स्वरूपमेवाश्रित्य इति । = प्रश्न-- उक्त और नि स्तमें क्या अन्तर है-- क्योकि, वस्तु-का पूरा प्रगट होना नि स्त है और उक्त भी इसी प्रकार है । उत्तर-हन दोनोमे यह अन्तर है – अन्यके उपरेश पूर्वक वस्तुका प्रहण करना उक्त है, और स्वत ग्रहण करना नि मृत' है । कुछ आचायोंके मतसे सूत्रमे 'शियानि सृत'के स्थानमें 'शिय्रनि स्त' ऐसा पाठ है । वे ऐसा व्याख्यान करते है, कि श्रोत्रेन्द्रियके द्वारा शब्दको ग्रहण करते समय वह मयुरका है अथवा कुररका है ऐसा कोई जानता है । दूसरा स्वरूपके आश्रयसे ही जानता है । (रा.वा./१/१६/१६/६४/२१) ।
- घ. १/४,१,४३/१५४/६ नि'स्तोक्तयो' को भेदश्चेन्न, उक्तस्य नि'स्तानि'-स्तोभयरूपस्य तेने कत्वविरोधात । - प्रश्न - नि'सृत और उक्तमें क्या भेद है । उत्तर - नहीं, क्योकि, उक्त प्रत्यय नि सृत और अनि सृत दोनो रूप है । अत उसका नि सृतके साथ एकत्व होनेका विराध है । ( च १३/३,४,२४/२३१/२) ।

### १४. अनुक्त और अनिःस्त ज्ञानोंमें अन्वर

ध, ६/१.१-९.१४/२०/१ णायमणिस्सिदस्स उंतो पददि, एययत्थुग्ग-हणकाले चेय तदो पुधभूदवत्थुस्स, ओवरिमभाग्गहणकाले चेय पर-भागस्स य. अंगुलिगहणकाले चेय देवदत्तस्स य गहणस्स अणिस्सि-ववदेसादो । == अनुक्त अवग्रह अनि सृत अवग्रहके अन्तर्गत नहीं है, क्योकि, एक वस्तुके ग्रहणकालमे ही, उससे पृथग्भूत यस्तुका, उपरिम भागके ग्रहणकालमें ही परभागका और अंगुलिके ग्रहणकालमें हो देवदत्तका प्रहण करना अनि स्त अवग्रह है ( और रूपका ग्रहण करके रसका ग्रहण करना अनुक्त है । )

### १५. अनुक्त विषयक ज्ञानकी सिद्धि

ध. ६/४,९.४६/१५४/१नचायमसिद्ध', चक्षुवा लवण-दार्कराग्यण्डोपत्तम्भवात एव कदाचित्तद्वसोपत्तम्भात्, दध्नो गन्धग्रहणकात्त एव तृद्रसावगते , प्रदीपस्य रूपग्रहणकात्त एव कदाचित्तरस्पर्शोपत्तम्भादिहितस स्वारस्य,

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

कस्यचिच्छब्दग्रहणकाल एव तद्रसादिप्रत्ययोत्पच्युपलम्भाच । — यह ( अनुक्त अवग्रह ) असिद्ध भी नहीं है, क्योकि, चश्रसे लवण, झक्कर व खाण्डके ग्रहण कालमें ही कभी उनके रसका ज्ञान हो जाता है, दहीके गन्धके ग्रहणकालमें ही उसके रसका ज्ञान हो जाता है, दहीके गन्धके ग्रहणकालमें ही उसके रसका ज्ञान हो जाता है, दिवीके गन्धके ग्रहणकालमें ही कभी उसके स्पर्शका ग्रहण हो जाता है, तथा शब्दके ग्रहणकालमें ही सरंकार ग्रुक्त किसी पुरुषके उसके रसादिविषयक प्रत्ययकी उत्पत्ति भी पायी जाती है। ( ध १३/६, ६,३६/२३८-/१३ )।

#### १९. मन सम्बन्धी अनुक्त ज्ञानकी सिद्धि

ध. १/४,१,४४/१५४/६ मनसोऽनुक्तस्य को विषयश्चेदरष्टमशुतं च । न च तस्य तत्र वृत्तिरसिद्धा, उपदेशमन्तरेण द्वादशाङ्गश्रुतावगमान्यथानु-पपत्तितस्तस्य तत्तिद्धः । = प्रश्न- मनसे अनुक्तका क्या विषय है ? उत्तर--अटष्ट और अश्रुत पदार्थ उसका विषय है । और उसका वहाँ पर रहना असिद्ध नही है, क्योकि, उपदेशके बिना अन्यथा द्वादशांग श्रुतका ज्ञान नही बन मक्ता: अतएव उसका अटष्ट व अश्रुत पदार्थमें रहना सिद्ध है । ( ध. १३/४,४,२४/२३१/६ ) ।

### १७ अप्राप्यकारी इन्द्रियों सम्बन्धी अनिःसत व अनुक्त ज्ञानोंकी सिद्धि

रा. वा./१/१६/१७-२०/६६/११ कश्चिदाह-अोत्रघाणस्पर्शनरसनचतुष्ट-यस्य प्राप्यकारित्यात् अनि'सृतानुक्तशब्दाचवध्रहेहावायधारणा न युक्ता इति; उच्यते---अप्राप्ततत्त्वात् ।१७। कथम् । पिपोलिकादिवत । ।१९८। यथा पिपीलिकादीना घाणरसनदेशाप्राप्तेSपि गुडादिद्रव्ये गन्धरसज्ञानम्, तच यैश्च यावद्भिश्चास्मादाधप्रत्यक्षसूक्ष्मगुडावयवैः पिपोलिकादिवाणरसनेन्द्रिययोः परस्परानपेक्षा प्रवृत्तिस्ततो न दोषः । अस्मदादीना तदभाव इति चेत्र. न, धुतापेक्षत्वात् ।११। परोपदेशापेक्षत्वात्- । किच, लब्ध्यक्षरत्वात् ।२००- भचक्ष श्रोत्रधाण-रसनस्पर्धनमनोलव्ध्यक्षरम्' इत्यार्ष उपदेश' । अत' लव्ध्यक्षर-सानिध्यात् एतत्सिध्यति अनि सृतानुक्तानामपि शब्दादीना अव-प्रहादिज्ञानम्। = प्रश्न - स्पर्शन रसना धाण और ओत्र ये चार इन्द्रियाँ प्राप्धकारी है ( दे० इन्द्रिय/२ ), अत. इनसे अनि सृत और अनुक ज्ञान नहीं हो सकते ' उत्तर-इन इन्द्रियोसे किसो न किसी रूपमें पदार्थका सम्बन्ध अवश्य हो जाता है, जैसे कि चौंटी आदिको धाण व रसना इन्द्रियके प्रदेशको प्राप्त न होकर भी गुड आदि द्रव्यो-के रस व गन्धका जो ज्ञान होता है, वह गुड आदिके अप्रत्यक्ष अव-यवभूत सूक्ष्म परमाणुओके साथ उसकी घाणव रसना इन्द्रियोका सम्बन्ध होनेके कारण ही होता है। प्रश्न-हम लोगोको तो बैसा ज्ञान नहीं होता है १ उत्तर—नहीं, श्रुतज्ञानकी अपेक्षा हमें भी वैसा ज्ञान पाया जाता है, क्योंकि, उसमें परोपदेशको अपेक्षा रहती है। दूसरी बात यह भी है, कि आगममें शुतज्ञानके भेद-प्रभेदके प्रकरणमें लबध्यक्षरके चक्षु, श्रोत्र, घाण, रसना, स्पर्शन और मनके भेदसे छह भेद किये है ( दे० श्रुतज्ञान/11/१), इसलिए इन जन्ध्यक्षररूप श्रुत-ज्ञानोसे उन-उन इन्द्रियों द्वारा अनि मृत और अनुक्त आदि विशिष्ट अवग्रह आदि ज्ञान होता रहता है।

### १८. धुव व अधुव ज्ञानोंके लक्षण

- स. सि /१/१६/११३/१ धुवं निरन्तरं सथार्थ ग्रहणम् । = जो सथार्थ प्रहण निरन्तर होता है, उसके जतानेके लिए धुव पद दिसा है। (और भी दे० अगला शीर्षक नं०११)। (ग वा /१/१६/१३/६३/२१)।
- रा- वा,/१/१६/१६/६४/६ सक्लेझपरिणामनिरुत्सुकस्य यथानुरूपभोत्रे-न्द्रियावरणक्षयोपशमादिपरिणामनारणायस्थित्दव ट यथा प्राथमिक शब्दग्रहण तथावर्रिथतमेव शब्दमवगृह्णति नोन साम्यधिकम् । पौन -

पुन्येन सक्लेशविशुद्धिपरिणामकारणापेक्षस्यात्मनो यथामुरूपपरिणा-मोपात्तश्रोत्रेन्द्रियसानिध्येऽपि तदावरणस्येषदीषदाविभविषत् पौन.-पुनिकं प्रकृष्टावकृष्टश्रोत्रेन्द्रियावरणादिक्षयोपशमपरिणामत्वाच अध्रुव-मत्रगुह्णति शब्दम्—कवचिइ बहु क्वचिदच्प क्वचिइ बहुविधं क्वचि-देकविध स्वचित् क्षिप्र स्वचिच्चिरेण कचिदनि मृत कचित्निमृतं कचि-दुक्त क्वचिंदनुक्तम् । 🛛 🛥 संक्लेश परिणामोके अभावमे यथानुरूप ही ओन्नेन्द्रियावरणके क्षयोपशमादि परिणासरूप कारणोके अवस्थित रहनेसे. जैसा प्रथम समयमें शब्दका ज्ञान हुआ था आगे भी वैसा ही ज्ञान होता रहता है। न कम होता हैं और न अधिक। यह 'अूव' प्रहण है। परतु पुनः पुनः संक्लेश और विशुद्धिमें भूलनेवाले आत्माको यथानुरूप श्रोत्रेन्द्रियका सान्निध्य रहनेपर भी उसके आवरणका किचित्त उदय रहनेके कारण, पुन' पुन' प्रकृष्ट व अप्रकृष्ट श्रोत्रेन्द्रियावरणके क्षयोपशमरूप परिणाम होनेसे शब्दको अध्युव ग्रहण होता है, अर्थात् कभी बहुत शब्दोंको जानता है, और कभी अल्पको, कभी बहुत प्रकारके शब्दोको जानता है और कभी एक प्रकारके शब्दोको, कभी शीघतासे शब्दको जान लेता है और कभी देरसे, कभी प्रगट शब्दको ही जानता है और कभी अप्रगटको भी, कभी उक्तको ही जानता है और कभी अनुक्तको भी।

- ध. ६/१.१-१.१४/२१/१ णिच्चक्तार गहण धुवावग्गहो, तव्यिवरीय-गहणमद्धुवावग्गहो। = नित्यतासे अर्थात निरन्तर रूपसे ग्रहण करना धुव-अवग्रह है और उससे विपरीत ग्रहण करना अध्रुव अवग्रह है।
- घ. १/१.१ १११/३१७/ई सोऽयमित्यादि धुवावग्रह । न सोऽयमित्थादा-धुवावग्रह. । – 'वह यही है' इत्यादि प्रकारसे ग्रहण करनेको धुवाव-ग्रह कहते है और 'वह यह नही है' इस प्रकारसे ग्रहण करनेको अधुवावग्रह कहते है । (ध १/४.१.४५/१५४/६) ।
- ध १३/६,६,३६/२३१/२३१/३ नित्यत्वविशिष्टस्तम्भादिप्रत्यय स्थिर ।... विद्युत्प्रदीपज्वालादौ उत्पादविनाशविशिष्टवस्तुप्रग्यय अभवः । उत्पाद-भ्यय भौव्यविशिष्टवस्तुप्रत्ययोऽपि अभव, भुवारपृथग्भूत-त्वात् । = नित्यत्वविशिष्ट स्तम्भ आदिका ज्ञान स्थिर अर्थात् भुवप्रत्यय है और त्रिजली, दीपककी लौ आदिमें उत्पाद विनाश युक्त वस्तुका ज्ञान अभुव प्रत्यय है । उत्पाद व्यय और भौव्य युक्त वस्तुका ज्ञान भी अध व प्रत्यय है, क्योंकि, यह ज्ञान मुव ज्ञानसे भिष्टन है ।

#### १९. धुवज्ञान व धारणामें अन्तर

स सि./१/१६/११४/४ धुवावग्रहस्य धारणायाशच कः प्रतिविशेष'। उच्यते, क्षयोपशमप्राग्निकाले विशुद्धपरिणामसंतत्या प्राप्तात्क्षयोप-शमाल्प्रथमसमये यथावग्रहस्तर्थव द्वितीयादिष्वपि समयेषु नोनो नाम्यधिक इति ध्वावप्रह इत्युच्यते। यदा पुनर्विशुद्धपरिणामस्य सक्लेशपरिणामस्य च भिश्रणात्क्षयोपशमो भवति तत उत्पद्यमानोऽव-ग्रहः कदाचिइ त्रहूनां कदाचिदल्पस्य कदाचिइ बहुविधस्य कदा-चिदेकविधस्य चेति न्यूनाधिकभावादध्रुवावग्रह इत्युच्यते । धारणा पुनर्गृहीतार्थाविस्मरणकारणमिति महदनयोरन्तरम् । ≔प्रश्न— ध्रुवा-वग्रह और धारणामें च्या अन्तर है। उत्तर-क्षयोपशमकी प्राप्तिके समय विशुद्ध परिणामोकी परम्पराके कारण प्राप्त हुए क्षयोपशमसे प्रथम समय जैसा अवग्रह होता है, वैसा ही द्वितीय आदि समयोंमें भी होता है, न न्यून होता है और न अधिक, यह धुवावग्रह है। किन्तु जन विशुद्ध परिणाम और सक्तेश परिणामोंके मिश्रणसे अयोपशम होकर उससे अवग्रह होता है, तब वह कदाचित बहुतका होता है, कदाचित् अल्पका होता है, कदाणित् बहुविधका होता है और कदाचित एकविधका होता है। सात्पर्य यह कि उसमें न्यूना-धिक भाव होता रहता है, इसलिए वह अध्यावग्रह कहलाता है। किन्तु धारणा तो गृहीत अर्थके नहीं भूलनेके कारणभूत ज्ञानको कहते है, अतः धुवावग्रह और धारणामें बड़ा अन्तर है।



# २०. धुवज्ञान एकान्तरूप नहीं है

- ध, १३/४,४,३४/२३१/४ न च स्थिरप्रत्यय' एकान्त इति प्रत्यवस्थातुं युक्तम्, विधिनिषेधादिद्वारेण अत्रापि अनेकान्तविषयत्वदर्शनात्। = स्थिर (ध्रुव) झान एकान्तरूष है, ऐसा निरचय करना युक्त नही है, क्योकि, विधि-निषेधके द्वारा यहाँपर भी अनेकान्तकी विषयता देखी जाती है।
- मतिज्ञानावरण-(दे० ज्ञानावरण) ।
- **मत्तजिलीं---**पूर्व विदेहको एक विभगा नदी-दे० लोक/४/५ ।
- सत्स ---- महामत्स सम्बन्धी विषय----दे० समूच्छेन ।
- मत्स्योद्वर्तं कायोत्सनका अतिचार-दे० व्युरसर्ग/१ ।
- मथमितिको ---- Mathematics (ज. प /प्र १०७) ।
- मथुरा--१, भरत क्षेत्रका एक नगर-दे० मनुष्य/४। भारतके उत्तर-प्रदेशका प्रसिद्ध नगर मथुरा है। और दक्षिण प्रदेशका प्रसिद्ध नगर 'मदुरा' है।
- मथुरा संघ --- दिगम्त्रर साधुओंका माथुरसंघ -- दे० इतिहास/४/२३।

#### सव---

- नि. सा./ता. वृ /११२ अत्र मदशब्देन मदन. कामपरिणाम इत्यर्थः । --- यहाँ मद शब्दका अर्थ मदन या काम परिणाम है।
- र. क. आ /२५ अष्टावाश्रित्य मानित्वं स्मयमाहुर्फतस्मयाः ।२५। = ज्ञान आदि आठ प्रकारसे अपना बडप्पन माननेको गणधरादिने मद कहा है । (अन. घ./२/८७/२१३); (भा. पा./टी./१५७/२११/२०) ।

#### 1. मदके भाट भेद

- मू. आ./५३ विज्ञानमैश्वर्यं आह्वा कुलवततपोरूपआतिः मदा.। - विज्ञान, ऐश्वर्य, आह्वा, कुल, बल, तप, रूप और जाति ये आठ मद है। (अन. घ /२/८७/२१३), (द्र. स./टी /४१/१६८/८)।
- र. क. था. /२५ ज्ञानं पूजां कुलं जाति बलमृद्धि तपो वपु । आष्टावा-शित्य मानित्वं स्मयमाहुर्गतस्मयाः ।२४। - ज्ञान, पूजा (प्रतिष्ठा), कुल, जाति, वल, ऋखि, तप, शरीरकी सुन्दरता इन आठोंको आश्रय करके गर्व करनेको मद कहते हैं।

#### आठ मदौंके रूक्षण

मो. पा./टी./२७/३२२/४ मदा अध- अह ज्ञानवात् सकलशास्त्रज्ञो वर्ते । अष्ठं मान्यो महामण्डलेश्वरा मय्पादसेवकाः । कुलमपि मम पितृपक्षोऽतीवोज्डवल. कोऽपि व्रह्महत्या सुषिहत्यादिभिरदोषम् । जाति - मम माता सघस्य परयुर्दु हिता - शोलेन सुतोचना-सीता-अतन्तमती माता - चन्दनादिका वर्त्त । वसं - अहं सहसभटो लक्षभट. कोटिभट । ऋद्धि - ममानेकलक्षकोटिगणर्नं धनमासीत् तदपि मया त्यक्तं अन्ये मुनयोऽधर्मणा सन्तो दीक्षां जगृहु । तप -अहं सिहनिष्कोडितविमानप क्तिस्वतोभद्र ...आदि महातपोविधि-विधाता सम जन्मैवं तप कूर्वतो गतं. एते तु यत्त्रयो. निरयभोजन-रताः । वषु -- मम रूपग्रे कामदेवोऽपि द।सत्वं करोतीत्यण्टमदाः । - मद आठ हैं -- मै ज्ञानवान् हूँ, सकलशास्त्रोका ज्ञाता हूँ यह झानमद है। मै सर्वमान्य हूँ। राजा-महाराजा मेरी सेवा करते हैं यह पूजा आज्ञा या प्रतिष्ठाका मद है। मेरा पितृपक्ष अतीव उज्ज्वल है। उसमें बहाहत्या या ऋषिहत्या आदिका भी दूषण आज तक नही लगा है। यह कुलमद है। मेरी माताका पक्ष बहुत ऊँचा है। वह संघपतिकी पुत्री है। शीलमें मुखोचना. सीता. अनन्तमति व चन्दना आदि सरीखी है। यह जातिमद है। मै सहस्रभट, लक्षभट, कोटिभट हूँ यह बलमद है। मेरे पास अरवो रुपयेकी सम्पत्ति थी। उस सबका छोडकर मै मुनि हुआ हूँ। अन्य मुनियोने अधर्मी होकर दीक्षा ग्रहण की है। यह ऋदि या ऐश्वर्य मद है। सिंहनिज्क्रीडित, विमानपंक्ति, सर्वतोभद्र आदि महातथोकी विधिका विधाता हूँ। मेरा सारा जन्म तथ करते-करते गया है। ये सर्व मुनि तो नित्य भोजनमें रत रहते है। यह त्रप मद है। मेरे रूपके सामने कामदेव भी वासता करता है यह रूपमद है।

**मदना---**भरत क्षेत्रमें आर्यखण्डकी एक नदी-- दे० मनुष्य/४।

- मद्य --
  - \* मद्यको अभक्ष्यताका निर्देश--- दे० भक्ष्याभस्य/२।

#### १. महाके निषेधका कारण

दे० मांस/२ (नवनीत, मच, माम व मधु ये चार महाविकृति है ।)

- पु. सि. ज /६२-६४ मर्च मोहयति मनो मोहितचित्तस्तु विस्मरति धर्मम् । विस्मृतयर्मा जीवो हिसामविशङ्कमाचरति । ६२। रसजानां च बहना जीवानां योनिरिष्यते मद्यम् । मद्य भजतां तेषां हिसा संजायत्तेऽवश्यध् ।६३। अभिमानभयजुगुप्साहास्यरतिशोककामको-पाद्या. । हिंसायाः पर्याया. सर्वेऽपि सरकसंनिहिता' । ६४। = मध मनको मोहित करता है, मोहितचित्त होकर धर्मको भूल जाता है । और धर्मको भूला हुआ वह जीव नि शंकपने हिंसा रूप आघरण करने लगता है । ६२। रस द्वारा उत्पन्न हुए अनेक एकेन्द्रियादिक जीवोंकी यह मदिरा योनिभूत है । इसलिए मध्य सेवन करनेवालेको हिंसा अवश्य होती है । ६३। अभिमान, भय, जुगुप्सा, रति, शोक, तथा काम-क्रोधादिक जितने हिंसाके भेद है वे सब मदिराके निक्ट-वर्ती है । ६४।
- सा.ध./२/४-५ यदेक विन्दो. प्रचरन्ति जीवाश्चैतत त्रिलोको मपि पूरयन्ति। यद्विश्लवाश्चेयममु च लोक यास्यन्ति तत्कश्यमवश्यमस्येत् ,४। पीते यत्र रसाङ्गजीवनिवहा. शिग्रं घियन्तेऽखिला , कामक्रोधभयभ्रम-प्रभृतय' सावद्यमुद्यन्ति च । तन्मद्यं वतयन्न धूर्तिलपरास्कन्दीव याथ्यापदं, तत्पायी पुनरेकपादिव दुराचारं चरन्मज्जति । ६ = जिसकी एक व्रू दके जीव यदि फैल जाये तो तीनो लोकोको भी पूर्ण कर देते हैं, और जिस मद्यके द्वारा मूच्छित हुए मनुष्य इस लोक और परलोक दोनोको नष्ट कर देते है । उस मद्यको कल्याणार्थी मनुष्य अवश्य ही छोडे । ४। जिसके पीनेमे मद्यमें पैदा होनेवाले उस समस्त जोव समूहकी मृत्यु हो जाती है, और पाप अथवा निन्दाके साथ-साथ काम. क्रोध, भय, तथा अम आदि प्रधान दोष जदयको प्राप्त होते है, उस मद्यको छोडनेवाला पुरुष धूर्तिल नामक चोरकी तरह विपत्तिको प्राप्त नही होता है । और उसको पीनेवाला एकपात नामक संन्यासी-की तरह निन्दा आचरणको करता हुआ दुर्गतिके दु.खोंको प्राप्त होता है ।
- ला, स./२/७० दोधत्वं प्राड्मतिभ्रशस्ततो मिथ्यावनोधनम् । रागादय-रतत. कर्म ततो जन्मेह बलेशता ७०। ⇒इसके पीनेसे — पहले तो बुद्धि भ्रष्ट होती है, फिर ज्ञान मिथ्या हो जाता है, अर्थात् माता, बहन आदिको भी स्त्री समझने लगता है। उससे रागादिक उत्पन्न होती है, उनसे अन्यायरूप कियाएँ तथा उनसे अत्यन्त क्लेशरूप जन्म मरण होता है।



#### ३. मद्यःयागके अतिचार

- सा. ध,/३/१९ सन्धानकं त्यजेत्रार्व दधितक द्वत्रहोषितम् । काझिकं पुष्पितमपि मद्यवतमलोऽन्यथा ।११। = टार्शनिक श्रावक अचार-मुरब्बा आदि सर्व ही प्रकारके सन्धानको और जिससे दो दिन व दो रात बोत गये है ऐसे दही व छाछको, तथा जिसपर फूई आ गयी हो ऐसी काजोको भी छोडे. नहीं तो मद्यत्याय वत्तमे अतिचार होता है ।
- ला स/२/६८-६९ भगाहिफेनधत्तूरखरखसादिफलं च यत्। माद्यताहेतु-रन्यद्वा सबँ मद्यवदीरितम् ।६९। एवमित्यादि यद्वस्तु मुरेव भदकार-कम् । तन्निखिल रयजेद्धीमान् अयसे ह्यात्मनो गृही ।६९। म्भाँग, नागफेन, धतूरा, खसखस (चरस, गाँजा) आदि जो-जो पदार्थ नशा उत्पन्न करनेवाले है, वे सत्र मद्यके समान ही कहे जाते है । ६९। ये सब तथा इनके समान अन्य भी ऐसे ही नशीले पदार्थ, कल्याणार्थी बुद्धिमान् व्यक्तिको छोड देने चाहिए ।६९।
- मद्र----भरतक्षेत्र मध्य आर्यखण्डका एक देश । अपर नाम मदकार-दे० मनुष्य/४ ।
- मद्रक उत्तर आर्यखण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

#### मधु—

\* मधुकी अमक्ष्यसाका निर्देश----( दे॰ मक्ष्याभक्ष्य/२ )।

#### १. मधु निषेधका कारण

दे मास/२ नवनीत, मदा, मास व मधु ये चार महाविकृतियाँ है।

- पु, सि. उ / ६१-७० मधुराकलमपि प्रायो मधुरकरहिसात्मको भवति लोके । भजति मधुमुढधीको य स भवति हिसकोऽत्यन्तकम् (६१) स्वयमेव विगलित यो गृहोयाद्वा छलेन मधुगोलाच । तत्रापि भवति हिसा तदाश्रयप्राणिना घातात् 1७०। न्न मधुकी बूँद भी मधुमक्खीकी हिसा रूप ही होती है, अत जो मन्दमति मधुका सेवन करता है, वह अत्यन्त हिसक है । ६१। स्वयमेव चूए हुए अथवा छल द्वारा मधुके छत्ते से लिये हुए मधुका प्रहण करने से भी हिसा होती है, क्योंकि इस प्रकार उसके आधित रहनेवाले अनेको क्षुद्रजीवोका घात होता है ।
- यो. सा /अ /९/६२ बहुजीवप्रघातोश्थं बहुजीवोद्धवास्पदम् । असयम-विभीतेन त्रेधा मध्वपि वर्ज्यते । ६२। == सयमकी रक्षा करनेवालोको. बहुत जीवोके घातसे उत्पन्न तथा बहुत जीवोकी उत्पत्तिके स्थानभूत मधुको मन वचन कायसे छोड देना चाहिए ।
- अ ग आ /६/३२ योऽत्ति नाम भेषजेच्छया, सोऽपि याति लघु दू ख-मुल्वणम् । कि न नाशयति जोवितेच्छया, भश्चित फटिति जीवितं विषम् ।३२। = जो औषधकी इच्छासे भी मधु खाता है, सो भी तीव दु खको शीघ्र प्राप्त होता है, क्योंकि, जोनेकी इच्छासे खाया हुआ थिष, क्या शीघ्र ही जीवनका नाश नहीं कर देता है ।
- सा, ध /२/११ मधुङ्ग्रहवातधातोत्थ मध्वशुच्यपि विन्दुशः । खादत्त् वध्नात्यघ सप्तयामदाहाहसोऽधिकम् ।३२। = मधुको उपार्जन करने-वाले प्राणियोके समूहके नागसे उत्पन्न होनेवाली तथा अपवित्र, ऐसी मधुकी एक बूँद भो खानेवाला पुरुष सात प्रामोको जल्लानेसे भी अधिक पापको बॉधता है ।
- ला सं./२/७२-७४ माक्षिक मक्षिकाना हि मासस्यक् पीडनोझवम् । प्रसिद्ध' सर्वलोके स्याद्यगमेष्वपि सूचितम् ।७२। च्यायात्तद्रक्षणे नून' पिशिताशनदूषणम् । त्रसःस्ता मन्धिका यस्मादामियं तत्कलेवरम् ।७३।

किञ्च तत्र निकोतादि जीवा ससर्गजा क्षणत । संमुच्छिमा न मुञ्चन्ति तत्सनं जातु कव्यवत 1981 = मधुकी उत्पत्ति मक्तियोके मास रक्त आदिके निचोडसे होती है, यह बात समस्त संसारमें प्रसिद्ध है, तथा शास्त्रोंमें भी यही बात बततायी है 1991 इस प्रकार न्यायसे भी यह बात सिद्ध हो जाती है कि मधुके खानेमें मास भक्षणका दोष आता है, क्योंकि मक्तियाँ त्रस जीव होनेसे उनका कलेवर मास कहलाता है 1981 इसके सिवाय एक बात यह भी है कि जिस प्रकार मासमें सुक्ष्म निगोदराशि उत्पन्न होती रहती है, उसी प्रकार जिस-किसी भी अवस्थामें रहते हुए भी मधुमें सदा जीव उत्पन्न होते रहते है । उन जीवोसे रहित मधु कभी नहीं होता है 1981

#### २. मधुस्यागके अतिचार

- सा. ध-/३/१३ प्रायः पुष्पाणि नाश्नीयान्मधुवतविशुद्धये । वस्त्यादिष्वपि मध्वादिप्रयोगं नाईति व्रती ।११। = मधुत्याग व्रतीके लिए कूलोका खाना तथा वस्तिकर्म आदि (पिण्डदान या औषधि आदि ) के लिए भी मधुको खाना वर्जित है । 'प्रायः' शब्दसे, अच्छी तरह शोधे जाने योग्य महुआ व नागकेसर आदिके कूलोंका अत्यन्त निषेध नहीं किया गया है (यह अर्थ पं. आशाधरजीने स्वयं लिखा है)।
- सा, सं /२/७७ प्राग्वदत्राप्यतीचारा' सन्ति केचिजिनागमात् । यथा पुष्परस' पीत पुष्पाणामासवो यथा १७७। = मद्य व मांसवत् मधुके अतिचारोंका भी शास्त्रोमें कथन किया गया है । जैसे - फूलोका रस या उनसे बना हुआ आसव आदिका पीना । गुलकन्दका खाना भी इसी दोषमें गभित है ।

#### मधु नामक पौराणिक पुरुष

१. म पु,/४१/८८ पूर्वभवमें वर्त्तमान नारायणका धन जुएमें जीता था। और वर्तमान भवमें तृतीय प्रतिनारायण हुआ। अपर नाम 'मेरक' था।---विशेष दे शलाका पुरुष/४। २. प- पु./सगं/श्लो ।--"मथुराके राजा हरिवाहनका पुत्र था। (१२/३)। रावणकी पुत्री कृतचित्राका पति था । ( १२/१९ ) । रामचन्द्रजीके छोटे भाई शत्रुघ्न-के साथ युद्ध करते समय प्रतिबोधको प्राप्त हुआ। ( ९१/१ई )। हाथी-पर बैठे-बैठे दोक्षा धारण कर ली। ( ९१/१११)। लदनन्तर समाधि-मरण पूर्वक समस्कुमार स्वर्गमे देव हुआ। ( ८१/११४)। ३ ह. पु./ ४३/श्तोक-अयोध्या नगरीमे हेमनाभका पुत्र तथा केंटभका बडा भाई था । १४ हा राज्य प्राप्त करके । (१६०) । राजा वीरसेनकी स्त्री चन्द्राभाषर मोहित हो गया। (१६४)। बहासा कर दोनोको अपने घर बुलाया तथा चन्द्राभाको रोककर वीरसेनको लौटा दिया। ( १७१-१७६ )। एक बार् एक व्यक्तिको परस्रीगमनके अपराधर्मे राजा मधुने हाथ-पाँव काटनेका दण्ड दिया । इस चन्द्राभाने उसे उसका अपराध याद दिलाया। जिसने उसे वैराग्य आ गया। और विमल-वाहन मुनिके संघमें भाई कैटभ आदिके साथ दीक्षित हो गया। चन्द्राभाने भी आयिकाकी दीक्षा ली। (१७८-२०२)। शरीर छोड आरण अच्युत स्वर्गमें इन्द्र हुआ। (२१६)। यह प्रद्युमन कुमारका पूर्वका दूसरा भव है।--दे० प्रद्युम्न ।

मधुकेटम-----म. पु./६०/श्लोक--- अपर नाम मधुसूदन था। दूरवर्ती पूर्वभवमें मलय देशका राजा चण्डशासन था। ( ५२ )। अनेको योनियोंमें घूमकर वर्त्तमान भवमे चतुर्थ प्रतिनारायण हुआ। (७०)। ---विशेष दे. शलाकापुरुष/४।

**मधुक्रीड़**—दे० निशुंभ।

मधुर्षिगल -----म. पु /६७/२२३-२४४, ३६६-४४८----सगर चक्रवर्ती विश्वभूके षड्यन्त्रके कारण स्वयम्बरमें 'सुलसा' से वंचित रह जानेके कारण दोक्षा धर, निदानपूर्वक देह त्याग यह महाकाल नामक व्यन्तर हो गया और सगरसे पूर्व वैरका वदला चुकानेके लिए 'पर्वत' को हिसात्मक यज्ञोके प्रचारमें सहयोग देने लगा।

#### मधुर संभाषण-दे॰ सत्य/२।

मधुरा - १ म. पु /५१/२०७-२१० कोशल देशके वृद्धपाममें मृगायण नामक बाह्यणको स्त्री थी। मरकर पोदनपुर नगरके राजाकी पुत्री रामदत्ता हुई। (यह मेरु गणधरका पूर्वका नवाँ भव है- दे० मेरु)। २. दक्षिण द्विड देशमें वर्तमान महुरा (मदुरा) नगर। (द्व. स./ प्र. १ जवाहरलाल शास्त्री)।

#### मधुसूदन---दे०, मधुकेटभ ।

सधुसूदन सरस्वती—वेदान्त शास्त्रके अद्वैत सिद्धिके रचयिता। समय ई. १३५०। – दे. वेदान्त/१।

मधुस्तावी-द त्रुद्धि/=।

मध्य - १. दक्षिण व उत्तर वारुणीवर समुद्रका रक्षक देव-दे ठयतर/४। २. भरतक्षेत्र अध्येखण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

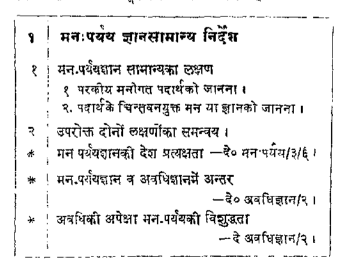
- मध्य खंड द्रव्य- दे॰ कृष्टि।
- सध्यधन---दे० गणित/II/६/३।
- मध्यम पद --- दे० पद ।

मध्य प्रदेश----जीवके आठ मध्य प्रदेश---दे० जीव/४।

- मध्यम स्वर--- दे० स्वर ।
- मध्यमा वाणी-दे॰ भाषा।
- मध्य मोमांसा-दे० दर्शन/षट्दर्शन ।
- मध्यलोक ---- १ मध्यलोक परिचय -- दे० लोक/३-६ २. मध्य-लोकके नकरो -- दे० लोक/७।
- मध्यस्थ--दे० माध्यस्थ्य ।

मध्याह्त---ठोक दोपहरका संधिकाल ।

मतःपर्यंय — विना पूछे किसीके मनकी वातको प्रत्यक्ष जान जाना मन पर्ययज्ञान है। यद्यपि इसका विषय अवधिक्वानसे अरुप है, पर सूक्ष्म होनेके कारण उससे अधिक विशुद्ध है। और इसलिए यह सयनी साधुओको ही उत्पन्न होना सम्भव है। यद्यपि प्रत्यक्ष है परन्तु इसमे मनका निमित्त उपचारसे स्वीकार किया गया है। यह दो प्रकारका है — ऋजुमति और विपुत्तमति । प्रथम केवल चिन्तित पदार्थको ही जानता है, परन्तु विपुत्तमति चिन्तित, अचिन्तित, अर्धचिन्तित व चिन्तितपूर्व सबको जाननेमे समर्थ है।



| *   | मन.पर्यय, मति व श्रुतज्ञानमें अन्तर<br>                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *   | ्रिंग प्रथम भाषोपशमिक कैसे न दे० मतिझान/२/४।<br>मन.पर्यथ क्षायोपशमिक कैसे न दे० मतिझान/२/४।         |
| *   | मन.पर्यय निसर्गज है-दे० अधिगम ।                                                                     |
| *   | मन.पर्ययका दर्शन नहीं होता-दे० दर्शन/६।                                                             |
| ३   | मन.पर्ययभानका विषय                                                                                  |
|     | १. मनोगत अर्थ व अन्य सामान्य त्रिधयकी अपेक्षा ।                                                     |
|     | २. द्रव्य क्षेत्र काल व भावकी अपेक्षा ।                                                             |
| X   | ३ मन'पर्यय ज्ञानको त्रिकालग्राहकता ।<br>मूर्तद्रव्ययाही मन.पर्थय द्वारा जीवके अमूर्त भावोंका        |
| •   | महण केंसे १                                                                                         |
| પ   | मूर्तमाही मन.पर्यंय द्वारा जीवके अमूर्त्त कालद्रव्य                                                 |
|     | सापेक्ष भावोंका यहण केसे ?                                                                          |
| ह   | क्षेत्रगत विषय सम्बन्धी स्पष्टीकरण ।                                                                |
| ৩   | मन.पर्ययद्यानके भेदा                                                                                |
| *   | मन.पर्ययशानमें जाननेका क्रम ।दे० मन पर्यय/३।                                                        |
| *   | मोक्षमार्गमे मनःपर्ययको अपधानता                                                                     |
| ¥   | —दे० अवधिज्ञान/२ ।<br>प्रत्येक तीर्थंकरके कालमें मन.पर्यंवज्ञानियोंका प्रमाण ।<br>—दे० तीर्थंकर/५ । |
| *   | मन.पर्यंय सम्बन्धी गुणरथान, मार्गणास्थान, जीवसमास                                                   |
|     | आदि २० मरूपणाएँ।दे० सत् ।                                                                           |
| ×   | मन पर्ययद्यानियोंकी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,                                             |
|     | अन्तर, भाव व अत्यबहुत्वरूप प्ररूपणाएँ                                                               |
|     | -दे० वह नाम ।                                                                                       |
| *   | सभी मार्गणाखानमिं आयके अनुसार व्यय होनेका<br>नियम . — दे० मार्गणा !                                 |
|     |                                                                                                     |
| 2   | ऋज व विपुलमति ज्ञान निर्देश                                                                         |
| १   | ऋजुमति सामान्यका ठक्षण ।                                                                            |
| २   | ऋजुत्वका अर्थ ।                                                                                     |
| २   | ऋजुमतिके सेद व उनके लक्षण ।                                                                         |
| ×   | ऋजुमतिका विषय<br>१. मनोगत अर्थ व अन्य सामान्य विषयकी अपेक्षा ।                                      |
|     | र, मनागत अब व अन्य सानात्य विषयपा अन्या र<br>२-४. इच्य, क्षेत्र, काल व भावकी अपेक्षा ।              |
| 4   | ऋजुमति अचिन्तित न अनुक्त आदिका महण क्यों                                                            |
| ŀ   | नहीं करता ।                                                                                         |
| ६   | वचनगत ऋजुमतिको मन.पर्यय सग्ना कैसे ?                                                                |
| ש   | विपुलमति सामान्यका रुक्षण ।                                                                         |
| 6   | विपुछावका अर्थ ।                                                                                    |
| ९   | विपुलमतिके भेद व उनके लक्षण ।                                                                       |
| १०  | विपुल्लमतिका विश्व                                                                                  |
|     | १, मनोगत अर्थ व अन्य सामान्य विषयकी अपेक्षा।<br>२-४, द्रव्य, क्षेत्र, काल व भावकी अपेक्षा।          |
| ११  | अचिम्तित अर्थगढ विपुरुमतिको मन पर्गेष स्थ: केसे १ ,                                                 |
| १२  | विधुदि व प्रतिपातकी अपेक्षा दोग्यों अन्तर                                                           |
| - 1 |                                                                                                     |

### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोय

मनःपर्यंय



# १. मनःपर्यंयज्ञान सामान्य निर्देश

# १. मनःपर्ययज्ञान सामान्यका कक्षण

१. परकीय मनोगत पदार्थको जानना

- ति. प,/४/१७३ चिंताए अचिंताए अद्वचिंताए विविहभेयगयं। जं जाणइ णरलोए तं चिय मृणपञ्जवं णाणं ।१७३। च्यिन्ता, अचिन्ता और अर्धचिन्ताके विषयभूत अनेक भेदरूप पदार्थको जो ज्ञान नरलोकके भीतर जानता है, वह मन-पर्ययज्ञान है । (प, स./श,/१/१२५); (ध. १/१.१,११५/गा. १८५/३६०), (क. पा. १/१,१/॥,/१/१२); (गो. जी./मू./४३८/८५७)।
- स, सि /१,१/१४/३ परकी यम तोगतोऽथों मन इत्युच्यते । साहचयत्तिस्य पर्ययणं परिगमनं मन'पर्ययः । ⇔दूसरेके मनोगत अर्थको मन कहते है, उसके मनके सम्बन्धसे उस पटार्थका पर्ययण अर्थात परिगमन करनेको या जाननेको मन पर्ययज्ञान कहते है । (रा. वा./ १/१/४४/२१): (क. पा १/१.१/६१४/१९/१), (गो. जी /जी.प्र./ ४३८/९६/९)।
- रा.वा./१/१/४/४४/१६ तद (वरण कर्म स्यापशमादि-द्वितीयनि मित्त-वशात परकीयमनोगतार्थ झानं मन पर्ययः। क्लमनःपर्यय झानावरण कर्मके क्षयोपशमादिरूप सामग्रीके निमित्तसे परकीय मनोगत अर्थको जानना मन पर्यय झान है। (पं.का. त. प्र./४१). (व. सं./टी./४/ १७/२)। (न्या दी./२/९१३/३४)।

- ध.६/१.६-१ १४/२८/ई परकीयमनोगतोऽधों मन, तस्य पर्याया विशेषा मनपर्याया, तात् जानातीति मन पर्ययज्ञानम् । = परकीय मनमें स्थित पदार्थ मन कहलाता है। उसकी पर्यायो अर्थात विशेषोको मन पर्यय कहते है। उनको जो ज्ञान जानता है वह मन पर्ययज्ञान है। (धू. १३/४.४.२१/२१८४)।
- दे. मन पर्यय । ३/२ (स्वमनसे परमनका आश्रय लेकर मनोगत अर्थ को जाननेवाला मन पर्यय ज्ञान है।)

२. पदार्थंके चिन्तवन युक्त मन या झानको जानना

- ध. १/१,१,२/१४/४ मणपज्जवणाणं णाम परमणोगयाइं मुस्तिदव्वाइं तेण मणेण सह पच्चक्खं जाणदि ।=जो दूसरोके मनोगत सूर्तीक द्रअ्योंको उस मनके साथ प्रत्यक्ष जानता है. उसे मन पर्ययज्ञान कहते है।
- ध, १३/५.५,२१/२१२/५ अथवा मणपज्जवसण्णा जेण रूढिभवा तेण चितिए विअचितिए वि अत्थे बहमाणणाणविसया त्ति घेत्तव्वा। ---अथवा 'मन पर्यय' यह संज्ञा रूढिजन्य है। इसलिए चिन्तित व अचिन्तित दोनो प्रकारके अर्थ में विद्यमान ज्ञानको विषय करनेवाली यह सझा है, ऎसा यहाँ ग्रहण करना चाहिए।

# २. उपरोक्त दोनों लक्षणोंका समन्वय

ध. १३/५,५.२१/२१२/४ परकीयमनोगतोऽधों मनः, मनसः पर्यायाः विश्वेषा मनःपर्यायाः, तान् जानातीति मनःपर्ययज्ञानम् । सामान्य-व्यतिरिक्तविशेषग्रहणं न संभवति, निर्विषयत्वात् । तस्मात् सामान्यविशेषात्मकवस्तुग्राहि मन पर्ययज्ञानमिति वक्तव्यं चेत्-नैष दोष, इष्टत्वात् । तर्हि सामान्यग्रहणमपि कर्त्तव्यम् । (न), सामर्थ्यतम्यत्वात् । एदं वयणं देसामासियं । कुदो । अचितियाणं अद्वचितियाणं च अत्थाणमवगमादो ।

मरकीय मनको प्राप्त हुए अर्थ का नाम मन है। उस मन (मनोगत पदार्थ) की पर्यायों या विशेषोका साम मन पर्याय है। उन्हें जो जानता है, वह मन पर्यायज्ञान है।—विशेष दे० लक्षण नं०१। प्रश्न—सामान्यको छोड़कर केवल विशेषका ग्रहण करना सम्भव नहीं है, क्योकि, ज्ञानका विषय केवल विशेष नहीं होता. इसलिए सामान्य विशेषात्मक वस्तुको प्रहण करनेवाला मन.पर्यय-ज्ञान है, ऐसा कहना चाहिए। उत्तर—यह कोई दोष नहीं, क्योकि, यह बात हमें इष्ट है। प्रश्न—तो इसके विषय रूपसे सामान्यका भी प्रहण करना चाहिए। उत्तर—यह कोई दोष नहीं, क्योकि, यहण करना चाहिए। उत्तर—नहीं, क्योकि सामर्थ्यसे ही उसका प्रहण हो जाता है। अथवा यह वचन (उपरोक्त लक्षण नं०१) देशामर्शक है, क्योंकि, इससे अचिन्तित और अर्ध चिन्तित अर्थोका भी ज्ञान होता है। अथवा (चिन्तित पदार्थोंके साथ-साथ उस चिन्तवन युक्त ज्ञान या मनको भी जानता है—दे० लक्षण न०२)।

भावार्थ — 'परकीय मनोगत पदार्थ ' इतना मात्र कहना सामान्य विषय निर्देश है और 'चिन्तित अचिन्तित आदि पदार्थ ' यह कहना विशेषविषय निर्देश है। अथवा 'चिन्तित अचिन्तित पदार्थ ' यह कहना बिशेष विषय निर्देश है और 'इससे युक्त ज्ञान व मन' यह कहना सामान्य विशेष निर्देश है। पदार्थ सामान्य, पदार्थ विशेष और ज्ञान या मन इन तीनो बातोको युगपत प्रहण करनेसे मन'-पर्यय ज्ञानका विषय सामान्य विशेषात्मक हो जाता है।

# ३. मनःपर्यंयज्ञानका विषय

- १. मनोगत अर्थं व अन्य सामान्य विषयको अपेक्षा
- दे० मन पर्यय/२/४,९० ( दूसरोके मनमे स्थित संज्ञा, स्मृति, चिन्ता, मति आदिको तथा जोवोके जीवन-मरण, सुख-दु ख तथा नगर आदिका विनाश, अतिवृष्टि, सुवृष्टि, दुर्भिक्ष-सुभिक्ष, क्षेम-अक्षेम, भय-रोग आदि पदार्थोंको जानता है।)

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

२. द्रव्य, क्षेत्र, काल व भावकी अपेक्षा

- त. सू /१/२५ तदनन्तभागे मन पर्ययस्य । --- ( द्रव्यकी अपेक्षा ) मन -पर्ययज्ञानकी प्रवृत्ति अवधिह्नानके विषयके अनन्तवें भागमें होती है । ( त सा./१/३३) ।
- ध\_ १/१.१.२/१४/६ दव्वदो जहण्णेण एगसमयओरालियसरीरणिज्जरं जाणदि । उकस्सेण १गसमयपडिबद्धस्स कम्मइयदव्यस्स अणंतिम-भागं जाणदि । खेत्तदी जहण्णेण गाउवपुधतं, उक्कस्सेण माणुसखित्त-स्संतो जाणदि, णो बहिद्धा । कालदो जहण्णेण दो तिण्णि भवग्गह-णाणि । उक्कस्सेण खसंखेज्जाणि भवग्गहणणि जाणादि । ---मन'-पर्ययज्ञान द्रव्यकी अपेक्षा जयन्य रूपसे एक समयमें होनेवासे औदा-रिक शरीरके निर्जरारूप द्रव्य तकको जानता है । अत्कृष्ट रूपसे कार्मण द्रव्यके अर्थात आठ कर्मोंके एक समयमें होनेवासे औदा-रिक शरीरके निर्जरारूप द्रव्य तकको जानता है । अत्कृष्ट रूपसे कार्मण द्रव्यके अतन्त भागोंमेंसे एक भाग तक्को जानता है । क्षेत्रकी अपेक्षा जयन्यरूपसे गव्यूति पृथक्त्व अर्थात्त दो तीन कोस तक क्षेत्रको जानता है और उत्कृष्ट रूपसे मनुष्य क्षेत्रके भीतर तक जानता है, उसके बाहर नहीं । कालकी अपेक्षा जयन्य रूपसे दो तीन भयोको और उत्कृष्ट रूपसे असंख्यात भवोंको जानता है । (भावकी अपेक्षा द्रव्य प्रमाणसे निरूपण किये गये द्रव्यकी शक्तिको जानता है )

#### ३. मनःपर्यंयज्ञानकी त्रिकाल प्राहकता

- हे० लक्षण नं० १ ( दूसरेके मनको प्राप्त ऐसे चिन्तित अचिन्तित अर्ध-चिन्तित व चिन्तित पूर्व सब अर्थोंको जानता है---और भी दे० मन'फर्यय/२/१०)।
- दे० मन पर्यय/२/४.१० (अतीत विषयक स्मृति, वर्त्त मानविषयक चिन्ता और अनागत विषयक भतिको जानता है। इस प्रकार वर्त्त मान जीवके मनोगत विकाल विषयक अर्थको जानता है।)

### ४. मूर्त द्रव्यग्राही मनःपर्यंय द्वारा जीवके अमूर्त मार्चो-का महण कैसे

घ. १३/५.५.६३/३३३/५ अमूत्तो जीवो कधंमणपज्जवणाणेण मुत्तटु-परिच्छेदियोहिणाणादो हेद्ठियेण परिच्छि जादे । ण मुत्तट्ठकम्मेहि अणादिवंधणवद्धस्स जीवस्स अमुत्तत्ताणुववत्तीदो । स्मृतिरमूर्ता चेत-न, जीवादो पुधभूदसदीए अणुवलंभा। = प्रश्न---यतः जीव अमूर्त है अतः वह मूर्त्त अर्थको जाननेवाले अवधिज्ञानसे नीचेके मन'पर्यय ज्ञानके द्वारा कैसे जाना जाता है। उत्तर---नहीं, क्योंकि, संसारी जीव सूर्त आठ कर्मोंके द्वारा अनादि कालीन वन्धनसे बद्ध है, इसलिए वह अमूर्त्त नहीं हो सकता। प्रश्न---स्मृति तो अमूर्त है। उत्तर---नहीं, क्योंकि, स्मृति जीवसे पृथक् नहीं उपलब्ध होती है।

### ७. मूर्तग्राही मनःपर्यय द्वारा अमूर्त कालद्रष्य सापेक्ष मात्रोंका ग्रहण कैसे

ध.१३/५,५,६३/३३४/१ एतिए णकालेण सुहं होदि ति किं आणादि आहो ण जाणादि ति । विदिएण पचन्स्लेण सुहावगमो. काल्लपमाणावगमा-भावादो । पढमपक्से कालेण वि पचन्स्लेण होदव्वं, अण्णहा सुहमेत्ति-एण कालेण एत्तियं वा कार्ल होदि ति वोत्तुमजोगादो । ण च कालो मणपज्जवणाणेण पच्चक्लमवगम्मदे, अमुत्तम्मि तस्स चुत्तिविरोहादो ति । ण एस दोसो, वयहारकालेण एत्थ अहिमारादो । ण च सुत्ताणं देव्वाणं परिणामो कालसण्णिदो अमुत्तो चेव होदि ति णियमो अत्थि, अव्ववत्थावत्तीदो । = प्रश्त-इतने कालमें सुख होगा, इसे क्या वह जानता है अथवा नहीं जानता । दूसरा पक्ष स्वीकार करनेपर प्रत्यक्षसे सुखका झान नहीं हो सकता, क्योंकि, उसके कालका प्रमाण नहीं उपलब्ध होता है। पहिला पक्ष माननेपर कालका भी प्रत्यक्ष होना चाहिए, क्योकि, अन्यथा 'इतने कालमें सुख होगा या इतने काल तक सुख रहेगा: यह नहीं जाना जा सकता। परम्तु कालका मन पर्यय ज्ञानके द्वारा प्रत्यक्ष ज्ञान होता नहीं है क्योकि, उसकी अमूर्त पदार्थ मे प्रवृत्ति माननेमें बिरोध आता है। उत्तर—यह कोई होष नहीं है, क्योकि, यहाँपर व्यवहार कालका अधिकार है। दूसरे, काल संज्ञावाले मूर्त द्रव्योंका (सूर्य, नेत्र, घडी आदिका) परिणाम अमूर्त हो होता है, ऐसा कोई नियम भी नहीं है, क्योंकि वैसा माननेपर अव्यवस्थाकी आपत्ति आती है।

#### 4. क्षेत्रगत विषय सम्बन्धी स्पष्टीकरण

ध. १/४,१,११/६७/१० एगागाससेडीए चेव जाणदि क्ति के विभणति । तण्ण घडदे, देव-मणुस्सविज्जाहराइसु णाणस्स अप्पउत्तिपसंगादो । 'माणुसुत्तरसेलस्स अब्भंतरदो चेव जाणेदि णो बहिद्वा' ति वग्गण-सुत्तेण णिहिष्टादो माणूसखेत्तअब्भंतरट्विदसव्वमुत्तिदव्वाणि जाणदि णो बाहिराणि त्ति के वि भर्णति । तण्ण घडदे, माणुस्युत्तरसेलसमीवे ठइदूण नाहिरदिसाए कओवयोगस्स णाणाणुप्पत्तिप्पसंगादो । होदु घ ण, तदणुष्पत्तीए कारणाभावादो। ण ताव खआवसमाभावेगग अणिदियस्त पच्चक्लस्स---माणुमुत्तरसेलेण पडिघादाणुववत्तीदो । तदो माणुमुत्तरसेल=भंतरवयणं ण खेत्तणियामयं, किंतु माणुसुत्तर-सेलग्भ तरपणदा लोसजोयणसक्त णिधामयं, विउलमदि मदिमणपज्जव-णाणुज्जोयसहिदखेत्ते धणागारेण ठइदे पणदालीसजोयणलक्खमेत्तं चेव होदिति। च्याकाशकी एक श्रेणीके क्रमसे ही जानता है ऐसा कितने ही आचार्य कहते है, किन्तु वह घटित नहीं होता, क्योंकि, ऐसा माननेपर देव, मनुष्य एवं विद्याधरादिकोमें विपुलमति मन'-पर्ययज्ञानकी प्रवृत्ति न हो सकनेका प्रसंग आवेगा । 'मानुषोत्तरझैल-के भीतर ही स्थित पदार्थको जानसा है, उसके बाहर नहीं (दे० मन पर्यय/२/१०/३) ऐसा वर्गणासूत्र द्वांश निदिष्ट होनेसे. मनुष्य-क्षेत्रके भौतर स्थित सब मूर्त द्रव्योको जानता है. उससे बाह्यक्षेत्रमें नहीं; ऐसा कोई आचार्य कहते है। किन्तु यह धटित नही होता, क्योकि, ऐसा स्वीकार करनेपर मानुषोत्तर पर्वतंके समीपमें स्थित होकर बाह्य दिशामें उपयोग करनेवालेके ज्ञानकी उत्पत्ति न हो सकनेका प्रसंग होगा। यह प्रसंग आवे तो आने दो, यह कहना भी ठीक नहीं, क्योंकि, उसके उत्पन्न न हो सकनेका कोई कारण नहीं है। क्षयोपशमका तो अभाव है नही, और न ही मन पर्ययके अनि-न्द्रिय प्रत्यक्षका मानुषोत्तर पर्वतसे प्रतिधात होना सम्भव है। अतएव 'मानुषोत्तर पर्वतके भीतर' यह वचन क्षेत्र नियामक नहीं है, किन्तु मानुषोत्तर पर्वतके भीतर ४४००,००० योजनोका नियामक है. नयों कि, विपुल मतिज्ञानके उद्योत सहित क्षेत्रको धनाकारसे स्थापित करनेपर ४४,०००,०० योजन मात्र ही होता है। (इतने क्षेत्रके भीतर स्थित होकर चिन्तवन करनेवाले जीवोके द्वारा विचार्यमाण दव्य मनः पर्ययज्ञानकी प्रभासे अवष्टव्ध क्षेत्रके भीतर होता है, तो जानता है, अन्यथा नही जानता है; यह उक्त कथनका तारपयं है-(ध. १३); ( भ. १३/४,४,७७/३४३/१); (गो. जी /जी प्र /४४६/=६१/९४)।

#### ७. सनःपर्ययज्ञानके भेद

पं का./ता. वृ./ प्रक्षेपक गाथा/४३-४ विउलमदि पुण णाणं अज्जवणाणं च दुविह मणणाणं। = मन.पर्ययज्ञान दो प्रकारका है- ऋजुमति और विपुलमति। (म. वं. १/९२/३), (दे० ज्ञानावरण/३/६); (त. स्. १/२३); (स. सि. /१/२३/१२९/७); (रा. वा /१/२३/६/९४/२७); (ह. पु/१०/१६३), (क. पा. १/१-१/९१४/२०/१); (ध. ६/१.१-१. १४/२८/७), (ज. प /१३/६२); (गो. जी /मू /४३१/२४/२)।

# २. ऋजु व विपुलमति ज्ञान निर्देश

#### १. भरजुमति सामान्यका उक्षण

- स.सि./१/१२३/१२१/२ ऋज्वी निर्वतिता प्रगुणा च । करमान्निर्वतिता । वाक्कायमन कृतार्थस्य परमनोगतस्य विद्यानात । ऋज्वी मतिर्यस्य सोऽयं ऋजुमति । = ऋजुका अर्थ निर्वतित (निष्पन्न) और प्रगुण (सीधा) है । अर्थाद दूसरेके मनको प्राप्त वचन काय और मनकृत अर्थके विद्यानसे निर्वतित या ऋजु जिसकी मति है वह ऋजुमति कहलाता है । (रा. वा./१/२३/~/~३/३३); (ध १३/५,५.६२/३३०/५), (गो. जो./जी. प्र./४३१/८४९/१६) ।
- ध. १/४,१,१०/६२/१ परकीयमतिगतोऽर्थ. उपचारेण मति । ऋज्वी अवका। ऋज्वी मतिर्यस्य स ऋजुमति । ---दूसरेके मनमें स्थित अर्थ उपचार से मति कहा जाता है । ऋजुका अर्थ वक्रता रहित है (या वर्तमान काल है)---(दे० नय/III/१/२)। ऋजु है मति जिसकी वह ऋजुमति कहा जाता है । (पं.का./ता.वृ /४३-४/<७/३)।

#### २. ऋजुखका अर्थ

- ध १३/६.६.६२/३३०/१ मणस्स कधमुजुगत्तं। जो जधा अत्थो ट्रिटो त तधा चितयतो मणो उज्जुगत्तो णाम। तव्विवरीयो मणो अणुङजुगो। कधवयणस्स उज्जुवत्ता । जो जेम अत्थो ट्रिटो त तेम जाणावय तं वयणं उज्जुव णाम। तव्विवरीयमणुज्जुव । कध कायरस उज्जुवत्ता । जो जहा अत्थो टिठ्दो तं तहा चेव अहिणइटूण दरिसयतो काओ उजुओ णाम । तव्विवरीयो अणुज्जुओ णाम । == प्रश्न -- मन, वचन व कायमें ऋजुपना कैसे आता है। उत्तर == जो अर्थ जिस प्रकारसे स्थित है, उसका उसी प्रकारसे चिन्तवन करनेवाला मन, उसका उसी प्रकारसे झापन करनेवाला काय तो ऋजु है, और इनसे विपरीत चिन्तवन, झापन व अभिनय युक्त मन वचन काय अन्जु है।
- ध. १३/१.५.६४/३३୬/३ व्यक्तं निष्पन्न सज्ञाय-विपर्ययानध्यवसाय-विरहितं मन येषा ते व्यक्तमनस' तेषा व्यक्तमनसां जीवानां परेषामारमनश्च सत्रन्धि वस्त्वन्तर जानाति, नो अध्यक्तमनसा जीवाना संत्रन्धि वस्त्वन्तरम्, तत्र तस्य सामर्थ्याभावात् । कर्घ मणस्स माणववेषसो। वर्तमानाना जीवाना वर्त्तमानमनोगत-त्रिकालसबन्धिनमर्थं जानाति, नातीतानागतननोविषयमिति । सूत्रार्थो व्यारूपेय । =व्यक्त (अर्थात् ऋजू) का अर्थ 'निष्पन्न' होता है। अर्थात् जिनका मन सञ्चय, विपर्यय और अनध्यवसायसे रहित है वे व्यक्त मनवाले जीव है, उन व्यक्त मनवाले अन्य जीवोसे तथा स्वसे सम्त्रन्ध रखनेवाले अन्य अर्थको जानता है। अव्यक्त मनवाले जीवोसे सम्बन्ध रखनेवाले अन्य अर्थको नहीं जानता है, चिन्तित अर्थ पुक्त, मन व्यक्त है और अचिन्तित व अर्धचिन्तित अर्थ युक्त अब्यक्त है। (दे० मन पर्यय/२/१०/१ मे घ /१३) क्योकि. इस प्रकारके अर्थको जाननेका इस ज्ञानका सामर्थ्य नही है। वर्त्तमान जीवोके वर्त्तमान मनोगत त्रिकाल सम्बन्धी अर्थको जानता है, अतीत और अनागत मनोगत विषयको नहीं जानता है, इस प्रकार मुत्रके अर्थका व्याख्यान करना चाहिए। (चिन्तित अर्गमक मन व्यक्त है और अचिन्तित व अर्धचिन्तित अर्थ युक्त थ⊸त हे ोर भो० दे० मन पर्यस/२/४/१) ।

### ३. ऋजुमतिके भेद व उनके लक्षण

- रा. वा /१/२३/७/न४/२९ आच ऋजुमतिमन.पर्ययस्त्रेधा । कुत. । ऋजु-मनोवाक्कायविषयभेदात् — ऋजुमनस्कृतार्थज्ञ ' ऋजुवावकृतार्थज्ञः ऋजुकायकृतार्थज्ञश्चेति । तत्त्रथा, मनसाऽर्थं व्यक्त संचिन्त्य वाचं वा धर्मादियुक्तामसकोर्णामुच्चार्य कायप्रयोग चोभयलोकफल-निष्पादनार्थमङ्गोपाङ्गप्रत्यङ्गनिपानाकुञ्चनप्रसारणादिलक्षणं **मह**त्वा पुनरनन्तरे समये कालान्तरे वा तमेवार्थं चिन्तितमुक्तं कृतं वा विस्मृतरवान्न शक्नोति चिन्तयितुस्, तमेवंविधमर्थं ऋजुमतिमन.-पर्यय पृष्ठोऽपृष्ठो वा जानाति 'अयमसावर्थोऽनेन विधिना त्वया चिन्तित उक्त कृतो वा' इति । कथमयमर्थो सम्यते । आगमा-विरोधात् । आगमे ह्युक्तम् गा च ऋजु, मन, बचन व कायके विषय कृतार्थज्ञ और ऋजुकायकृतार्थज्ञ। जैसे किसीने किसी समय सरस मनसे (दे० मन.पर्यय/२/२) किसी पदार्थका स्पष्ट विचार किया, स्पष्ट वाणीसे कोई विचार व्यक्त किया और कायसे भी उभयफल निष्पादनार्थ अगोपाग आदिका सुकोडना, फैलाना आदि रूप स्पष्ट किया की। कालान्तरमें उन्हे भूस जानेके कारण पुन. उन्हीका चिन्तवन व उच्चारण आदि करनेको समर्थ न रहा। इस प्रकारके अर्थको पूछनेपर या जिना पूछे भी ऋजुमति मन पर्यय ज्ञान जान लेता है, कि इसने इस प्रकार सोचा था या जोला था या किया था। और यह अर्थ आगमसे सिद्ध है। यथा-(दे० अगला सन्दर्भ ) दे० मन. पर्यय/२/४ (दे० गो जी./जी प्र /४४०/८५१/१७)। (अपने मनसे दूसरेके मानसको जानकर ही तद्दगत अर्थको जानता है। चिन्तित या उक्त या अभिनयगतको हो जानता है। अचिन्तित, अर्द्वचिन्तित या विपरीत चिन्तितको अनुक्त, अर्द्व उक्त व विपरीत उक्तको तथा इसी प्रकारके अभिनयगतको मही आनता ।)
- दे० मन.पर्यय/२/२ (जो अर्थ जैसे स्थित है उसका उसो प्रकारसे चिन्तवन करना अथवा प्रज्ञापन करना अथवा अभिनय द्वारा प्रदर्शन करना मन वचन व काय सम्बन्धी ऋणुमति ज्ञान है)।

#### ४. ऋजुमतिका विषय

#### १. मनोगत अर्थं व अन्य सामान्य विषयकी अपेक्षा

ष. ख. १३/५.५/सूत्र ६३-६४/३३२-३३६ मणेण माणस पडिविदडत्ता परेसि सण्णा सदि मदि चिता जीविदमरणं लाहालाह मुहदुक्लं णयर-विणास देसविणासं- अइबुट्ठि अणावुट्ठि मुतुट्ठि दुग्रुट्ठि मुभिक्लं दुठिभक्त्लं खेमाखेम भयरोग कालस (प) जुत्ते अत्थे वि जाणदि ।६३। किंच भूथो-अप्पणो परेसि च वत्तमाणाण जीवाणं जाणदि णो अवत्तमाणाणं जीवाणं जाणदि ।६४। [सूत्र न. ६३ की टोका पृ० ३३३ सहकलाओ सण्णा । दिट्ठमुदाणुभूदट्ठ अदी । अणान-यत्थविसय मदी । वट्टमाणत्थविसय र्चिता ।] = अपने मनके द्वारा दूसरेके मानसको जानकर (यह ऋजुमति मन पर्ययंज्ञान) कालसे विशेषित दूसरोकी सज्ञा (शब्दक्लाप), स्मृति (अतीतकालगत टष्ट भुत व अनुभूत विषय), मति (अनगत कालगत विषय), चिन्ता (वर्तमानकालगत विषय) इन सबको; तथा उनके जीवित-मरण, लाभ-अलाभ व मुख-दु खको, तथा नगर, देश, जनपद, खेट, कर्वट आदिके विनाशको, तथा अतिवृष्टि-अनावृष्टि, सुवृष्टि-दुर्वृ व्टि, सुभिश्न-दुर्भिक्ष. क्षेम-अक्षेम. भय और रोग रूपपदार्थोंको भी [प्रत्यक्ष-(टोका)] जानता है। ६३। और भी - व्यक्त मनवाले अपने और दूसरे जीवोंसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको वह जानता है, अव्यक्त मनवाले जोवोसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको नही जानता (व्यक्त-अव्यक्त मनका अर्थ--दे० पीछे मन पर्यय/२/२)। ६४। (म व १/६ २/२४/१)।

- दे० मन पर्यय/२/२ ( यथार्थ अर्थात यथास्थित त्रिकालगत अर्थको वर्त्तमानमे सहायादि रहित होकर, मनसे चिन्तवन अथवा वचनसे ज्ञापन अथवा कायसे अभिनय करनेवाले किसी व्यक्तिके या अपने हो व्यक्त मनसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थको जानता है। अतीत व अनागत कालमें वर्तने वालेके मनको बात नहीं जानता।)
- दे० मन पर्यय/२/३ (सरल मन वचन काय प्राप्तको हो जानता है वक्तको नही, अर्थात वर्तमान कालमें चिन्तवन झापन व अभिनय करनेवाले को ही जानता है, अचिन्तित, अज्ञापित व अनभिनीतको नही जानता।)
- रा. बा./१/२३/७/९१/७ व्यक्तर स्फुटीकृतोऽर्थ श्चिन्तया म्रुनिर्वर्तितो यैस्ते जीवा व्यक्तमनसस्तैय्थं चिन्तितः ऋणुमतिर्जानाति नेतरे । —व्यक्त या स्पष्ट व सरत रूपसे अर्थकी चिन्ता करनैवाले जीवीके व्यक्त (वर्तमान) मनमें जो अर्थ चिन्तित रूपसे स्थित है उसको ऋजुमति जानता है अव्यक्त व अचिन्तितको नहीं—विशेष दे० मन -पर्यय/२/२।
- ध. १३/५,५,६२/३३०/६ उज्जुब पडणं होदूण मणस्स गदमद्र जाणदि तमुजुमदिमणपञ्जवणाण । अचितियमद्भचितियं विवरीयभावेण [चितियं च अट्ठ ण] जाणदि ति भणिदं होदि । जमुज्जवं पडणं होदूण चितियं पडणं चैव उल्लविदमट्ठं जाणदि तं पि उजुमदिमण-पडजयणाण णामः । अञ्चोत्तित्तदमद्धवोण्तितं विवरीयभावेण वोल्लिद भ अट्ठं ण जाणदि लि भणिदं होदि: •उज्जुभावेण चितिय उज्जुवसरूवेण अहिंगइदमन्थ जाणदि त पि उजुमदिमणपज्जवणाण णाम । उज्जूमदीए विणा कायवावारस्स उज्जुवस्तविरोहादो । = जो अनुजु अर्थात् प्रगुण होकर मनोगत अर्थको जानता है वह अजुमति मन पर्ययज्ञान है। वह अचिन्तित, अर्धचिन्तित या विपरीत्तरूपसे चिन्तित अर्थको नहीं जानता है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है। जो ऋजु अर्थात प्रगुण होकर विचारे गये व सरल रूपसे ही कहे गये अर्थ-को जानता है, वह भी ऋजुमति मन पर्यय झान है। यह नहीं बोले गये, आधे बोले गये या विपरीत रूपसे बोले गये अर्थको नही जानता है, यह उक्त कथनका तारपर्ध है। जो ऋजुभावमे विचारकर एवं ऋजुरूपसे अभिनय करके दिखाये गये अर्थको जानता है वह भी ऋजुमति, मन.पर्ययज्ञान है, क्योकि ऋजुमतिके विना कायकी क्रियाके ऋतु होनेमें विरोध आता है।
- गो जी,/मू,/४४१/९६० तियकास निसंयरूवि चितित वट्टमाणजीवेण उजुमणि णाण जाणदि ।४४१। अवर्तमान कालमे त्रिकाल विषयक मूर्तीक इव्यको चिन्तवन करनेवासे जीवने मनमें स्थित अर्थको ऋजुमति जानता है (अचिन्तित आदि यह नही जानता उसे विपुल-मति जानता है।)

### २. द्रव्यकी अपेक्षा

ध. १/४,९,९०/६३/५ तत्त्य उज्जुमदी एगसमइयमोरालियसीरीरस्स णिउजर जहण्णेश्र जाणदि । सा तिबिहा जहण्णुक्कस्स तव्वविरित्त ओ-रालियसरीरणिऊजरा त्ति । अत्थं कं जाणदि । तव्वदिरित्त । कुदो । सामण्णाणिइदेसादो । उक्कस्सेण एगसमयमिदियणिउजरं जाणदि । ..पुणो किमिदिय घेष्पदि । चक्तिदिय । कुदो । सेसे दिएहितो अप्प-परिमाणत्तादो, समार भपोग्गलखंधार्ण सण्णहत्तादो वा ग्याचित्व-दियणिउजरा चि जहण्णुक्कस्स तव्वदिरित्त भेषण तिविहा, तत्य काए गहणं । तटन दिरित्ताए । कुरो । सामण्णणिइरेसारो । जहण्यु-नकस्सदव्वाण मजिम्म दव्ववियप्पे तठव दिरित्ता उड्जुमदी जाणदि । = ऋजुमतिमन पर्ययद्वान जधन्यसे एक समय सम्बन्धी औदारिक इारोरकी तद्वचतिरिक्त निर्जराको जानता है, अर्थात् उसनी जधन्य व उरकुष्ट निर्जराको न जानकर (अजधन्य व अनुरकृष्टको जानता है), क्योंकि, यहॉ सामान्य निर्देश है। उक्त ज्ञान उरकर्ष से एक समय सम्बन्धी चक्षुडन्द्रियकी निर्जराको जानता है, क्योंकि, श्रेष इन्द्रियोकी अपेक्षा यह इन्द्रिय (इसके मसूरके आकारवाणा भीतरी तारा) अलप परिमाणवाली है और वह अपने आरम्भक पुद्दगलोकी रलक्ष्णता अर्थात् सूक्ष्मतासे भी युक्त है। इसमें भी उपरोक्त प्रकारसे तद्वचतिरिक्त निर्जराको जानता है, जधन्य व उत्कृष्ट द्वव्यके मध्यम् द्वचतिरिक्त निर्जराको जानता है, जधन्य और उत्कृष्ट द्वव्यके मध्यम् द्वचतिरिक्त निर्जराको तानता है, जधन्य आर उत्कृष्ट द्वव्यके मध्यम् द्वानिकक्ष्मोको तद्दव्यतिरिक्त अर्थात सामान्य ऋजुमति मनःपर्यय-ज्ञानी जानता है। (गो. जो./मू./४४१/८६६)।

३. सेत्र, कालकी अपेक्षा

र६५

ष. ख, १३/६.६/ सूत्र ६४-६८/३३८-३३८ कालवो जहण्णेण वो तिणिन-मवग्गहणाणि १६४। उक्कस्सेण सत्तट्ठभवग्गहणाणि १६६। गदिमागदि पतुप्पादेदि १६७। खेत्तदो ताव जहण्णेण गाउवपुधर्त्ता उक्कस्सेण जोयणपुधत्तस्स अन्भतरदो णो बहिद्धा १६८। चकासकी अपेक्षा वह जधन्यसे दो-तीन भवोको जानता है १६६। और उत्कर्षसे सात आठ भवोको जानता है १६६। (अर्थात् वर्तमान भवको छोडकर दो या सात भवो तथा उस सहित तीन या आठ भवोको जानता है । भवका कास अनियत जानना चाहिए-टीका), (इस कालके भीतर) जीवोकी गति और अगति (भुक्त, कृत, प्रतिसेवित आदि अर्थों) को जानता है १६०। क्षेत्रकी अपेक्षा वह जधन्यसे मव्युतिपृथक्त्व प्रमाण (अर्थात्त आठ-नौ धनकोश प्रमण-टीका) क्षेत्रको और उत्कर्षसे योजन पृथवत्व (आठ नौ धनयोजन प्रमाण) के भीतरकी बात जानता है, बाहरकी नही १६८। (म ब. १/३२/२६/३), (स. सि./१/ २३/१३०/१), (रा. वा./१/२३/७/६४/६), (ध. ६/४,१,९०/२), (गो. जी./मू /४६५, ४४७/८६६, ५००)।

४. भावकी अपेक्षा

- ध. १/४,१,१०/६६/६ भावेण जहण्णुक्कस्सदव्वेमु तब्वाओग्गे असंखेज्जे भावे जहण्णुक्कस्सउजुमदिणो जाणति । ⊶भावकी अपेक्षा जघन्य और उत्कृष्ट द्रव्योमे उसके योग्य असख्यात पर्यायोको जघन्य व उत्कृष्ट ऋजुमति जानता है।
- गो. जी /मू /४४८/८७१ आवलिअसंखभाव अगर च बर च वरमसंख-गुण । ।८७१। = ऋजुमतिका विषयभूत भाव जघन्यपने आवलीके असख्यातवे भाग प्रमाण है और उत्कृष्टपने उससे असख्यात गुणा आवलि प्रमाण है । ( अर्थात् अपने विषयभूत द्रव्यकी इतनी पर्यायों-को जानना है )।

# ५. ऋजुमति अचिन्तित व अनुक्त आदिका ग्रहण क्यों नहीं करता

ध ८/४.१.१०/६३/२ अचितिदमणुत्तमणमिणइदमस्थ किमिदि ण जाणदे ण त्रिसिट्ठ खआवसमाभावादो । स्प्रेप्रन-ऋजुमति मन'पर्ययज्ञानी मनसे अचिन्तित, वचनसे अनुक्त और शारीरिक चेष्टाके अविषयधूत अर्थको क्या नही जानता है । उत्तर-नहीं जानता, क्योकि, उसके विशिष्ट क्षयोपशमका अभाव है ।

# ६. वचनगत ऋजुमतिकी मनःपर्यंय संज्ञा कैसे

ध १३/५,५,६२/३३०/११ उज्जुववचिगदस्स मणपङजवणाणस्स उजुमदि-मणपज्जवववरण्मो ण पावदि सि । ण एत्थ वि उज्जुमणेण विणा

Jain Education International

उज्जुववयणपत्तीए अभावादो । = प्रश्न -- ऋजुवचनगत मन पर्ययज्ञान-की ऋजुमतिमन पर्ययज्ञान संझा नहीं प्राप्त होती । उत्तर--नही, क्योंकि, युहॉपर भी ऋजुमनके विना ऋजु वचनकी प्रवृत्ति नही होती ।

#### विपुरुमति सामान्यका लक्षण

- स. सि./१/२३/१२१/४ विपुला मत्तिर्थस्य सोऽयं विपुत्तमति । जिसकी मति विपुल है वह विपुलमति कहलाता है। (रा.वा./१/२३/--/ ८४/१), (घ १/४,१,११/४)।
- ध, १/४,९,९१/६६/२ परकीयमतिगतोऽर्थो मति'। विपुत्ता विरतोणी। -दूसरैकी मतिमें स्थित पदार्थ मति कहा जाता है। विपुत्तका अर्थ विस्तीर्ण है।
- गो. जी./जी, प्र./४३१/२५२/१७ विष्ठुला कायवाड् मन कृतार्थस्य परकीय-मनोगतस्य विद्यान्निर्वतिता अनिर्वतिता कुटिला च मलिर्यस्य स विष्ठुलमति' । स चासौ मन'पर्ययरच विष्ठुलमतिमन'पर्यय ा=सरल या बक मनवचन कायके द्वारा किया गया कोई अर्थ; उसके चिन्त-वन युक्त किसी अन्य जीवके मनको जाननेसे निष्ठन्न या अनिष्पन्न मतिको विष्ठुल कहते है। ऐसी विष्ठुल या कुटिल मति है जिसकी सो विष्ठुल मति है।

#### ८. विपुरुखका अर्थ

ध. १/४.९.९११/६६/२ कुतो वैणुल्यम् । यथार्थमनोगमनात् अयधार्थ-मनोगमनात् उभयथापि तदवगमनात्, यथार्थवचोगमनात् अयथार्थ-बच्चोगमनात् जभयथापि तत्र गमनात्त्, यथार्थकायगमनात् अयथार्थ-कायगमनात् ताभ्या तत्र गमनाच्च वैपुरुयम् । = प्रश्न -- विपुलता किस कारणसे है । उत्तर--- यथार्थ, अयथार्थ व उभय तीनो प्रकारके मन, सीनो प्रकारके वचन व तीनों प्रकारके कायको प्राप्त होनेसे विपुलता है । ( और भी दे० मनःपर्यय/२/१०/१) ।

### 9. विपुरूमतिके भेद व उनके लक्षण

- म. ष. १/६३/२६/१ यं तं विउसमदिणाण तं छव्विष्ठ-उउजुग मणोगद जाणदि, उज्जुग वचिगद जाणदि, उज्जुगं कायगदं जाणदि, अणुज्जुगं मणोगदं जाणदि, एवं वचिगद कायगदं च। एवं यात वत्तमाणाणं पि जीवाणं जाणदि। = जो विपुलमति मन.पर्ययज्ञान है, वह छष्ट प्रकारका है। वह सरल मनोगत पदार्थको जानता है, सरल वचनगत पदार्थको जानता है, सरलकायगत पदार्थको जानता है, कुटिल मनोगत पदार्थको जानता है, कुटिल वचनगत पदार्थको जानता है, कुटिल कायगत पदार्थको जानता है, यह वर्त्तमान जीव तथा अवर्त-मान जीवोके अथवा व्यक्त मनवाले तथा अव्यक्त मनवाले जीवोके सुखादिको जानता है (दे० मन पर्यय/२/१०/१); (ष ख, १३/६७.६./ सूत्र ७०/३४०) (गो. जो./मू./४४०/५५१)।
- रा. वा./१/२३/८/८४/११ द्वितीयो विधुलमति षोढा भिद्यते। कुत । ऋजुवकमनोवावकायविषयभेदात्। ऋजुविवच्या पूर्वोक्ता वक्रविक-रुपारच तद्विपरीता योज्याः) = द्वितीय विपुलमति ऋजु व वक्र मन बचन व कायके विषय भेदसे छह प्रकारका है। इनमेसे ऋजुके दीन विकल्प पहले कह दिये गये है। (दे० मन पर्यय /२/३)। उसी प्रकार वक्रके तीनो विकल्पोमे भी लागू कर लेना चाहिए। (गो. जी./जी. प्र./४४०/८६०/१)।
- दे. मन पर्यय/२/१०/१ ( अपने मनके द्वारा दूसरेके द्रव्यमनको जानकर पीछे तइगत अर्थको जानता है। चिन्तित, अर्धचिन्तित, अचिन्तित व विपरीत चिन्तितको, उक्त, अर्धउक्त, अनुक्त, व विपरीत उक्तको, और इसी प्रकार चारो विकल्परूप अभिनयगत अर्थको जानता है)।
- दे, मन पर्यय/२/२ ( यथार्थ, अयथार्थ द उभय तीनो प्रकारक मन बचन कायको प्राप्त अर्थको जानता है )।

#### १०. विपुलमतिका विषय

### १. मनोगत अर्थं व अन्य सामान्य विषयकी अपेक्षा

- ष ख १३/४,४/सत्र ७१-७३/३४०-३४२ मणेण माणसं पडिविदइत्ता १७१। परेसि सण्णा सदि मदि चिन्ता जीविदमरण खाहालाहं सुहदु क्लं णयरविणासं देसविणास- अदिबुद्धि अणाबुद्धि मुबुट्ठि दुबुट्ठि मुभिक्खं दुब्भि≆ख खेमाख़ेमं भयरोग कालसपजुत्ते अत्थे जाणदि ।७२। किच भूओ-अप्पणो परेसि च वत्तमाणाण जीवाणं जाणदि अवत्तमा-णाण जीवाणं जाणदि ।७३। = मनके द्वारा मानसको जानकर (अर्थात् अपने मतिज्ञानके द्वारा दूसरेके द्रव्यमनको जानकर, तत्परचात् मन.पर्ययज्ञानके द्वारा-टीका ) दूसरे जीबोके कालसे विशेषित सज्ञा ( शब्दकलाप ), स्मृति ( अतीत कालगत दृष्टशूत व अनुभूत विषय, मति ( अनागतकालगत विषय ), चिन्ता ( वतं मानकालगत विषय) इन समको; तथा उनके जीवित्त-मरण, लाभ-अलाभ, व सुख-दु ख़को, तथा नगर, देश, जनपद, खेट कवेट आदिके विनाशको; तथा अतिवृष्टि-अनावृष्टि, सुवृष्टि-दुर्वृ ष्टि, सुभिक्ष-दुर्भिक्ष, क्षेम-अक्षेम, भय और रोग रूप पदार्थोंको भी (प्रत्यक्ष) जानता है ।७१-७२। और भो-व्यक्त मनवाले अपने और दूसरे जोवोसे सम्बन्ध रखनेवाले अर्थ को जानता है, तथा अव्यक्त मनवाले जीवोसे सम्बन्ध - रखसेवाले अर्थको जानता है ।७३। (कोष्ठकगत शब्दोके अर्थोके लिए दे० मनः-**९र्यय/२/४/१ ) ।**
- दे० मन पर्यय/२/२ ( यथार्थ, अयथार्थ व उभय तीनों प्रकारके मन, वचन व कामको प्राप्त अर्थको जानता है । )
- दे॰ मन पर्यय/२/१ सरल व कुटिल मन, वचन, काय गत अर्थको तथा वर्त्तभान व अदर्तमान जीवोके व्यक्त व अव्यक्त मनोगत अर्थको जानता है।
- रा. वा /१/३३/८/८४/१३ तथा आत्मन' परेषा च चिन्ताजीवितमरण-मुखदु खलाभालाभादीच् अव्यक्तमनोभिर्व्यक्तमनोभिश्च चिन्तिताच् अचिन्तितान् जानाति विपुलमति' । = यह अपने और परके व्यक्त मनसे या अव्यक्त मनसे चिन्तित या अचिन्तित ( या अर्धचिन्तित ) सभी प्रकारके चिन्ता, जीवित-मरण, म्रेख-दु ख, लाभ-अलाभ आदिको जानता है ।
- ध. १३/६,५.७३/३ चिंताए अद्धपरिणयं विस्सरिदचितियवत्थु चिताए अवाकदं च मणमञ्चल, अवरं वत्तं। वत्तमाणाणमवत्तमाणाण वा जीवाण चिंताविसयं मणपज्जवणाणी जाणदि। जं उज्जुवाणुज्जुव-भावेण चिंतितमद्धचितिदं चिंतिज्जमाणमद्धचितिज्जमाणं चितिहिदि अद्ध चिंतिहिदि वा तं सब्वं जाणदि त्ति भणिद होदि। == चिन्ता-में अर्थ परिणत, चिन्तित वस्तुके स्मरणसे रहित और चिन्तामे अव्यापृत मन अव्यक्त कहलाता है, इससे भिन्न मन व्यक्त कहलाता है। व्यक्त मनयाले और अव्यक्त मनवाले जीवोके चिन्ताके विधय-को मन पर्ययक्षानी जानता है। ऋजु और अम्जु रूपसे जो चिन्तित या अर्ध चिन्तित है, वर्तमानमें जिसका विचार किया जा रहा है, या अर्ध विचार किया जा रहा है, तथा भविष्यमे जिसका विचार किया जायेगा उस सब अर्थको जानता है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है। ( और भी दे० मन पर्यय/१९ १; (गो. जी./मू /४४६/पर्द४)।
- गो, जी मू /४४१/-६० तियकाल विसयरूवि चितितं वट्टमाण जीवेण । अनुजुमतिज्ञानं जानाति भूतभविष्यच विपुलमति । --भूत, भवि-ष्यत् व वर्तमान जीवके द्वारा चिन्तवन किये गये त्रिकालगत रूपी पदार्थको विपुलमति जानता है ।
  - २ द्रव्यकी अपेक्षा
- ध ६/४,१,११/६६/७ द्वन्नदो जहण्णेण एगसमयमिदियणिज्जरं जाणदि । उक्कस्सदव्वजाणावणट्ठं तथ्पाओग्गासखेज्जाणं कथ्पाण समए सत्तागभूदे ठवियमणदव्ववग्गणाए अणंतिमभागं विरलिय अज्जन

ष्टण्णुक्कस्समेगसमयपद्ध विस्सासोवचयविरहिदमट्ठकम्मपडित्रद्धं समखंड करिय दिण्णे तत्थ एगखंड त्रिदियवियण्पो होदि । सत्ताम-

ासीदो एगरूवमवणेदव्वं । एवमणेण विहाणेण णेदव्व जाव सत्ताग-रासी समत्तो ति । एत्थ अपच्छिमदव्वयिप्पमुक्तस्सविउमदी जाणदि । जहण्णुक्तस्सदव्याण मज्भिम्मवियण्पे तव्वदित्तित्विछत्तमदि जाणदि । जहण्णुक्तस्सदव्याण मज्भिम्मवियण्पे तव्वदित्तिविछत्तमदि जाणदि । जदव्यकी अपेक्षा वह जघन्यसे एक समयस्तप इन्द्रिय निर्जराको (अर्थात् चक्षु इन्द्रियको निर्जराको-दे० मन पर्यय/२/४/२) जानता है । उल्कृष्ट द्रव्यके ज्ञापनार्थ उसके योग्य असख्यात कर्णो-के समयोको शत्वाकारूपसे स्थापित करके, मनोद्रव्यवर्गणाके अनन्तवे भागका विरतनकर विस्तोपचय रहित व आठ कर्मोसे सम्बद्ध अज-धन्यानुरकृष्ट एक समयप्रबद्धको समत्वण्ड करके देनेपर जनमें एक त्वण्ड द्रव्यका द्वितीय विकल्प होता है । इस समय शत्वाका राशिमेसे एक रूप कम करना चाहिए । इस प्रकार इस विधानसे शत्ताकाराशि समाप्त होने तक से जाना चाहिए । (दे० गणित/IJ/२), इनमे अन्तिम द्रव्य विकल्पको उत्कृष्ट निष्ठुलमति जानता है । जघन्य और उत्कृष्ठ द्रव्य-के मध्यम विकल्पोको तद्वयतिरिक्त अर्थात् मध्यम विपुलमति जानता है । (गो. जो./मू./४४२-४४४/८६७) ।

#### **३. क्षेत्र व का**लकी अपेक्षा

ध. ख. १३/१.१/सूत्र ७४-७७/३४२-३४३ कालटो ताब जहण्णेण सत्त अट्ठ-भवग्गहणाणि, उवकस्सेण असम्वेज्जाणि भवग्महणाणि ७४१। जीवाणं गदिमार्यार्द पदुप्पादेदि १७६१ खेत्तादो ताव जहण्णेण जोयणपुधर्स १७६१ अवकस्सेण माणुस्युत्तरसेलस्स अम्भतरादो णो बहिद्वा १७७। ⇒कालकी अपेक्षा जघन्यसे सात-आठ भत्रोको और उत्कर्षसे असंख्यात भवोंको जानता है १७४१ (इस कालके भीतर) जीवोकी गति अगति (भुक्त, कृत, और प्रतिसेवित अर्थ) को जानता है १७६१ स्रेत्रकी अपेक्षा जघन्यसे योजनपृथवत्वप्रमाण (अर्थात् आठ-नौ घन योजन प्रमाण) क्षेत्रको जानता है १७६१ उत्कर्षसे मानुवोत्तर शैलके भीतर जानता है, बाहर नहीं जानला १७७ (अर्थात् १४,०००,०० ग्रो० छन प्रतरको जानता है न्४१.१२२/२/१४३); (स. सि /१/-२३/१३०/३); (रा. वा./१/२३/२/८४/१४); (घ. १/४,१,११/६७/०, ६न/१२), (गो. जो./मू /४६५-४६७/८६६)।

### ४, भावकी अपेक्षा

- ध. १/४.१.११/६१/१ भावेण जंज दिट्ठ दव्वं तस्स-तस्स असखेज्ज-पज्जाए जाणदि। == भावकी अपेक्षा, जो-जो द्रव्य इसे ज्ञात है, उस-असकी असख्यात पर्यायोंको जानता है।
- गो. जो./मू./९५९/९७१ तत्तो अस खगुणिदं असंखलोगं तु विउलमदी । = बिपुलमतिका विषयभूत भाव जघन्य तो ऋजुमतिके उत्कृष्ट भावसे असंख्यात गुणा है और उत्कृष्ट असंख्यात लोकप्रमाण है।

### 11, अचिन्तित अर्थगत विपुलमतिको मनःपर्यय संज्ञा कैसे

ध, १३/६.६.६१/३२६/६ परेसि मणम्मि अट्ठित्स्यविसयस्स विउत्त-मदिणाणस्स कधं मणपज्जवणाणववएसो । ण, अचितिव चेवट्ठ जाणदि ति णियमाभावादो । किंतु चितियमचितियमद्वचितियं च जाणदि । तेण तस्स मणपज्जवणाणववएसो ण विरुज्फदे । = प्रश्न---दूसरोंके मनमें नहीं स्थित हुए अर्थको विषय करनेवाले विपुलमति-ज्ञानकी मन पर्यय सज्ञा कैसे है । उत्तर---नहीं, क्योकि, अचिन्तित अर्थको ही वह जानता है, ऐसा कोई नियम नहीं है । किन्सु विपुल-मतिज्ञान चिन्तित, अचिन्तित और अर्धचिन्तित अर्थको जानता है, इसलिए उसकी मनःपर्यय सज्ञा होनेमे कोई विरोध नहीं है ।

### १२, विद्युद्धि व प्रतिपातकी अपेक्षा दोनोंमें अन्तर

- त सू./१/२४ विशुद्रध्यप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः ।१२४।
- क्षेत्रकालभावैविशुद्धतर । कथम् । इह य<sup>.</sup> कार्मणद्रव्या**नन्तभागो-**Sन्त्य सर्वांत्रधिना झातस्तस्य प्रतरनन्तभागीकृतस्यान्त्यो भाग ऋ**जु**न मतेविषय. । तस्य ऋजुमतिविषयस्यानन्तभागीकृतस्यान्त्यो भागो द्रव्यक्षेत्रकालतो विपुलमतेविषय । अनन्तस्यानन्तभेदत्वात् । विशुद्धिरुक्ताः । भावतो विशुद्धिः सूक्ष्मतरद्वव्यविषयस्वादेवः वेदितव्याः प्रकृष्टसयोपशमविशद्धियोगात् । अप्रतिपातेनापि विपुत्तमतिर्विशिष्ट. स्वामिना प्रवर्द्धमानचारित्रोदयत्वात् । ऋजुमति. पुन. प्रतिपाती: स्वामिना कथायोद्वेकाद्वीयमानचारित्रोदयत्वात् । 🛛 = विवुद्धि और अप्रतिणतकी अपेक्षा इन दोनों ( जुजुमति व विपुलमति ) में अन्तर है। २४। तहाँ विश्वद्धि की अपेक्षा तो ऐसे है कि---ऋजुमतिसे विपुल-मति द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी अपेक्षा विशुद्धतर है। वह ऐसे विषय है, उसके भो अनन्त भाग करनेपर जो अन्तिम भाग प्राप्त होता है, वह ऋजुमतिका विषय है। और इस ऋजुमतिके यिषयके अनन्त भाग करनेपर जो अन्तिम भाग प्राप्त होता है वह विपुत्तमति-का विषय है। अनन्तके अनन्त भेद है, अत ये उत्तरोत्तर सुक्ष्म विषय वन जाते है इस प्रकार द्रव्य, क्षेत्र और कालकी अपेक्षा विशुद्धि कही। भावकी अपेक्षा विशुद्धि उत्तरोत्तर सूक्ष्म द्रव्यको विषय करनेवाला होनेसे ही जान लेनी चाहिए, क्योंकि, इनका उत्तरोत्तर प्रकृष्ट क्षयोपशम पाया जाता है, इसलिए ऋजुमतिसे विपुलमतिमें विशुद्धि अधिक होती है। अप्रतिपालकी अपेक्षा भी विषुतमति विशिष्ठ है; क्योंकि, इसके स्वामियोंके प्रवर्द्ध भान चारित्र पाया जाता है। परन्तु ज्यूजुमति प्रतिपाती है; न्योकि, इसके स्वामियोंके कषायके उदयसे घटता हुआ चारित्र पाया जाता है ।

(रा. वा,/१/२४/२/९६/४); (गो. जी /मू,/४४७/९६३)।

# ३. मनःपर्यंय ज्ञानमें स्व व पर मनका स्थान

# 1. मनःपर्ययका उत्पत्ति स्थान मन है, करणचिह्न नहीं

- ध. १३/१.५.६२/३३१/१० जहा ओहिणाणावरणीयक्स्वओवसमगदजीव-पदेससं बंधिसंठाणपस्त्वणा कदा, मणपज्जवणाणावरणीयक्स्वओवसम-गदजीवपदेसाणं संठाणपस्त्वणा तहा किण्ण कीरिदे । ण... वियसिय-अट्टदारविंद संठाणे समुप्पजामाणस्स ततो पुधभूदसंठाणाभावादो । = प्रश्न — जिस प्रकार अवधिज्ञानावरणीयके क्षयोपशमगत जीव-प्रदेशोके संस्थानका कथन किया है (दे. अवधिज्ञान/१), उसी प्रकार मन पर्ययज्ञानावरणीयके क्षयोपशमगत जीवप्रदेशोके संस्थान-का भी कथन क्यो नहीं करते । उत्तर — नहीं, क्योंकि वह विकसित अष्ट पाखुडीयुक्त कमलके आकारवाले द्रव्यमनके प्रदेशोमें उत्पन्न होता है ।
- गो. जी./मू /४४२/८६१ सव्यंगअंगसंभवचिण्हादुष्पजादे जहा ओही। मणपजावं च दव्वमणादो उपपजादे णियमा ।४४२। ==भवप्रत्यय अवधिज्ञान सर्वागसे और गुणप्रत्यय करणचिह्रोसे उस्पन्न होता है (दे अवधिज्ञान/१)। इसी प्रकार मन पर्ययज्ञान द्रव्यमनसे उत्पन्न होता है। (प • घ./पू./६११)।

### २. दोनों ही ज्ञानोंमें मनोमतिपूर्वक परकीय मनको जान-कर पीछे तद्गत अर्थको जाना जाता है

ध. ख. १३/५.५/सूत्र ६३ व इसकी टीका/३३२ मणेण माणस पडिबिदइत्ता परेसि सण्णा सदि मदिः ग्कालसपजुत्ते अत्थे वि जाणदि । ६३। मणेण मदिणाणेण । कधं मदिणाणस्स मणव्यवएसो । कङ्जे कारणोवया-रादो । मणम्मि भवं लिगं माणस, अधवा मणो चेव माणसो । पडि-विदइत्ता चेसूण पच्छा भणपज्जवणाणेण जाणदि । मदिणागेण परेसि मणं घेत्तूण मणपज्जवणाणेण मणम्मि ट्विट्खरथे जाणदि त्ति भणिई होदि। - मनके द्वारा मनिसको जानकर मन'पर्ययद्यान कालसे विशेषित दूसरोकी सज्जा, स्मृति, मति अदि पदार्थोंको भी जानता है ( विशेष दे. मन पर्यय/२/४/१ तथा २/१०/१); ( ग व. १/३२/२४/ k); (रा. वा /१/२३/७,८५/३), (ज प./१३/५२) कारणमे कार्यके उपचारसे यहाँ मतिज्ञानकी मन संज्ञा है। अथवा मनमे उत्पन्न हुए चिह्नको ही मानस कहते है। 'पडिर्विदइत्ता' अर्थात ग्रहण करके पश्चात् मन.पर्ययके द्वारा जानता है। मतिज्ञानके द्वारा दूसरोके मानसको या द्रव्यमनको- (सूत्र ७१ की टीका) ) ग्रहण करके ही (पीछे) मन पर्यय ज्ञानके द्वारा मनमे स्थित अर्थोंको जानता है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है। ( नोट-- उक्त सूत्र ऋजुमतिके प्रकरणका है। सूत्र ७१-७२ में शब्दशः यही बात विपुलमतिके लिए भी कही गयी हैं)।

- दर्शन (उपयोग)/ 4/३-४ (मन.पर्ययज्ञान अवधिज्ञानको तरह स्वमुखसे विषयोको नही जानता, किन्तु परकीय मनकी प्रणालीसे जानता है। अत जिस प्रकार मन अतीत व अनागत अर्थोंका विचार तो करता है, पर देखता नहीं उसी प्रकार मन पर्ययज्ञानी भी भूत व भविष्यत को जानता तो है, पर देखता नहीं। और इसीलिए इसकी उत्पत्ति दर्शनपूर्वक न मानकर मतिज्ञानपूर्वक मानो गयी है। ईहा मतिज्ञान ही इसका 'दर्शन' है।)
- ध, १/४.१,१०/६३/३ मदिणाणेण वा सुदणाणेण वा मण वचिकायभेद णादूण पच्छातत्थट्ठिदमत्थं पच्चक्खेण जाणंतस्स मणपज्जवणाणिस्स दब्व-खेत-काल-भावभेएण विसओ चडब्विहो ! तत्थ उज्जुमदी । --- मतिझान अथवा श्रुतज्ञानसे मन वचन व कायके भेदोको जानकर पीछे वहाँ स्थित अर्थको प्रत्यक्षसे जाननेवाले मन पर्यथज्ञानीका विषय द्रव्य, क्षेत्र, काल व भावके भेदसे चार प्रकारका है । इनमें ज्रुजुमति-का विषय यहाँ कहा जाता है और विपुलमतिका अगले सूत्रमें कहा गया है ।
- ध. १/१.१.११५/३४८/२ साक्षात्मनः समादाय मानसार्थानां साक्षात्करणं मन.पर्ययज्ञानम् । = मनका आश्रय लेकर मनोगत पदार्थोके साक्षा-त्कार करनेवाले ज्ञानको मन.पर्ययज्ञान कहते है ।
- द सं./टी./४/१७/३ स्वकीयमनोऽवलम्बनेन एरकीयमनोगत' सूर्त्तभर्थ-मेकदेशप्रत्यक्षेण सविकल्प जानाति तदीहा मतिज्ञानपूर्वकं मन.पर्यय-ज्ञानम् । =जो अपने मनके अवलम्बन द्वारा परके मनमे प्राप्त हुए मूर्त्तपदार्थको एकदेश प्रत्यक्षसे सविकल्प जानता है वह ईहामतिज्ञान पूर्वक मन.पर्ययज्ञान है ।

#### ३. अरजुमतिमें इन्द्रियों च मनकी अपेक्षा होती है, विपुलमतिमें नहीं

- भ. १३/४.६६३/३३३/१ एसो णियमो ण विउत्तमइस्स, अचितिदाणं पि अट्ठाणं विसईकरणादो । = यह (मतिज्ञानसे दूसरे जीवके मानसको जानकर पीछे मन.पर्ययज्ञानसे तद्रगत अर्थको जाननेका) नियम विपुलमति ज्ञानका नही है, क्योकि, बह अचिन्तित अर्थोंको भी विषय करता है।
- ध. १३/४.५ ६२/३३१/६ जदि मणपज्जअणाणमिदिय-णोइदियजोगादि-णिरवेक्स सत्तं उपपञ्जदि तो परेसि मणवयणकायवावारणिरवेक्स संतं किण्ण उपपञ्जदि । ण विडसमइमणपज्जवणाणस्स तहा उप्पत्ति द सणादो । उजुमदिमणपज्जवणाणं तण्णिरवेक्सं किण्ण उप्पज्जदे । ण, मत'पर्ययज्ञानावरणीयकर्म्मक्षयोपशमस्य वैचित्र्यात् । मर्भप्रन-यदि मन.५र्ययज्ञान स्पर्शनादिक इन्द्रियो, नोइन्द्रिय,

### ४. मनकी अपेक्षामान्नसे यह मतिज्ञान नहीं कहा जा सकता

- स. सि /१/१/१४/४ मतिज्ञानप्रसंग इति 'चेद; न, अपेक्षामावत्वात् । क्षयोपञ्चमशक्तिमात्रविजम्भितं हि तत्केवलं स्वपरमनोभिर्व्यपदि-श्यते । यथा अम्रे चन्द्रमसं पश्येति ।

### ५. मतिज्ञान पूर्वक होते हुए मी इसे श्रुतज्ञान नहीं कहा या सकता

- ध, १३/१,१ ई२/३३१/१ चितिदं कहिदे संते जदि जाणदि सो मणपज्ज-वणाणस्स सुदणाणत्त पसज्जदि त्ति कुत्ते— ७ एदं रज्जं एसो राया वा केत्तियाणि वस्सणि णंददि ति चितिय एवं चेव बोछिदे संते पच्चक्सेण रज्जसंताणपरिमाणं रायाउद्विदि च परिच्छांदतस्स सुदणा-णत्तविरोहादो ।
- ध, १३/४.५ ७१/३४१/४ जदि मणपडजवणार्ण मदिपुव्वं होदि तो तस्स सुदणाणत्तं पसज्जदि त्ति णासंकणिज्ज. पच्चक्खस्स अवगहिदाणव-गहित्थेमु बट्टमाणस्स मणप्रज्जवणाण्स्स सुदभावविरोहादो ।-- प्रष्ठन-चिन्तित अर्थको कहतेपर यदि ऋजुमति मनःपर्ययज्ञान जानता है तो जसके श्रुतज्ञानपना प्राप्त होता है । उत्तर--- नहीं, क्योकि, यह राज्य या यह राजा कितने दिन तक समृद्ध रहेगा, ऐसा चिन्तवन करके ऐसा ही कथन करनेपर यह ज्ञान चूँकि प्रत्यक्षसे राज्यपरम्पराकी मर्यादा-को और राजाकी आयुस्थितिको जानता है, इसजिए इस ज्ञानको श्रुतज्ञान माननेमें विरोध आता है । प्रश्न----यदि मन.पर्ययज्ञान मतिपूर्वक होता है, तो जसे श्रुतज्ञानपना प्राप्त होता है । उत्तर-ऐसी आज्ञंका करना ठीक नहीं है, क्योकि अवप्रहण किये गये और नही अवग्रहण किये गये पदार्थों प्रवृत्त होनेवाले और प्रत्यक्षस्वरूप मन पर्ययज्ञानको श्रुतज्ञान माननेमें विरोध आता है ।

# मन:पर्ययज्ञान इन्द्रिय निरपेक्ष है

ध, १३/४,४,२१/२१२/१ ओहिणाण व एरं पि पच्चक्स अणिदियजत्तारो । =अवधिज्ञानके समान यह ज्ञान भी प्रत्यक्ष है, क्योंकि, यह इन्द्रियोसे नहीं उत्पन्न होता है।—( विशेष दे, प्रथ्यक्ष )। २६९

और भी दे, अवधि ज्ञान/४ (अवधि व मन पर्ययमे मनका निमित्त नहीं होता)।

और भी दे. अवधिज्ञान/३ ( अवधि व मनःपर्यय कथं चित्र प्रत्यक्ष है और कथ चित् परोक्ष )।

# ४. मनःपर्यंय ज्ञानका स्वामित्व

## s. ऋदिधारी प्रवर्द्धमान संयतको ही संमव है

- इ. ख. १/१.१/सूत्र १२१/३६६ मणपज्जवणाणी पमत्त्रसंजदव्पहुडि जाव खोजकसायवदिरागछदुमत्था ति ।१२११ = मन पर्ययज्ञानी जीव प्रमत्त-स यत्तसे लेकर क्षीणकवाय वीतराग छत्रास्थ गुणस्थान तक होते है ।
- रा. वा /१/२४/२/८६/२६ में उद्दधुत तथा चोक्तम्-मनुष्येषु मन'पर्यय आविर्भवति, न देवनारकतैर्यग्योनिषु । मनुष्येषु चोत्पद्यमान' गर्भ-जेषुरपद्यते न संमूच्छ नजेषु । गर्भ जेषु चोत्पद्यमान' कर्मभू मिजेषूरपद्यते नाकर्मभूमिजेषु । कर्मभूमिजेषुत्पद्यमानः पर्याप्तकेषुत्पद्यते नापर्याप्त-केषु । पर्यप्रकेषुपजायमान सम्यग्टष्टिषुपजायते न मिथ्यादृष्टिसासा-दनसम्यग्दष्टिसम्यङ्मिथ्यादृष्टिषु । सम्यग्दष्टिषुपजायमान' संयतेषुप-जायते नासयतसम्यग्दष्टिसंयतासयतेषु । संयतेषूपजायमान' प्रमत्ता-दिषु क्षीणकषायान्तेषूपजायते नोत्तरेषु । तत्र चोपजायमान प्रबर्द्ध-मानचारित्रेषुण्जायते न हीयमानचारित्रेषु प्रबर्द्धमानचारित्रेषूण्जाय-मानः सप्तविधान्यतमऋदिगाप्तेषूपजायते नेतरेषु। ऋदिप्राप्तेषु च केषुचित्र सर्वेषु !=आगममें कहा है. कि मन पर्यग्रदान मनुष्योमें ही उत्पन्न होता है, देव नारक व तियेंच योनिमें नहीं । मनुष्योमे भी गर्भजों में ही होता है, सम्मूर्टिछती में नहीं। गर्भजो में भी कर्म-भूमिजो के ही होता है, अकर्मभूमिजोके नही । कर्मभूमिजोमें भी पर्याप्तकोंके ही होता है अपर्याप्तकोके नहीं। उनमें भी सम्यग्दृष्टियोके ही होता है, मिथ्यादृष्टि सासादन व सम्यग्मिथ्यादृष्टियोके नहीं : उनमें भी संयतोंके ही होता है, असंयतो या संयतासंयतोके नहीं। सयतोमे भी प्रमत्तसे लेकर क्षीणकषाय गुणस्थान तक ही होता है, इससे ऊपर नहीं। उनमें भी प्रवर्द्धमान चारित्रवालोके ही होता है, हीयमान चारित्रवालोके नहीं। उनमें भी सात त्रुद्धियोमेसे अन्यतम ऋदिको प्राप्त होनेवालेके ही होता है, अन्यके नहीं । ऋदिवाम्नोमे भी किन्हीके ही होता है, सत्रको नहीं। (स. सि./१/२५/१३२/६), (गो जी./मू./४४५/९६२)।

# २. अप्रमत्तादि गुणस्थानोंमें उत्पन्न होता है

पं, का,/ता वृ./ प्रक्षेपक गा. ४३-४ मूल व टीका/०७/६ एवे संजमलद्धी जवओगे अप्पमत्तरस ।४। उपेक्षासं यमे सति लब्धिपर्ययोस्तौ संयम-लब्धो मन पर्ययौ भवत'। तौ च कस्मित्त् काले समुत्पद्य ते। उपयोगे विशुद्वपरिणामे। कस्य'। वीतरागात्मतत्त्वसम्यक्श्रद्धानज्ञानानुष्ठान-सहितस्य पंचदश्रममादरहितस्याप्रमत्तसुनेरिति । अत्रोत्पत्तिकाल एवाप्रमत्तनियम' पश्चात्प्रमत्तस्यापि सभवतीति भावार्थ'।=ऋजु व विषुलमति दोनो मन'पर्ययज्ञान, उपेक्षा स्यमरूप संयमलव्धि होनेपर ही होते है और वह भी विशुद्ध परिणामोमें तथा वीतराग आत्मतत्त्वके सम्यक् श्रद्धान ज्ञान व चारित्रकी भावना सहित, पन्द्रह प्रकारके प्रमादसे रहित अप्रमत्त मुनिके ही उत्पन्न होते है। यहाँ अत्मत्तपनेका नियम उत्पत्तिकालमे ही है, पीछे प्रमत्त अत्रस्थामें भी सम्भत है।

### ३, ऋजु व विपुलमतिका स्वामिश्व

दे. मन पर्यय/२/१२ ( त्रुजुमति मन पर्ययज्ञान कथायके उदय सहित होनमान चारित्रवालोके होता है और विपुलमति विशिष्ट प्रकारके प्रवर्छमान चारित्रवालोके । ऋजुमति प्रतिपाती है अर्थात् अचरम देहियोके भी सम्भव है, पर विपुलमति अप्रतिपाती है अर्थाव चरम देहियोके ही सम्भव है )।

पंका./ता वृ / प्रक्षेपक गा, ४३-४ की टोका/८७/३ निर्विकारात्मोप-लब्धिभावनासहितानां चरमदेहप्रुनीना विपुलमतिर्भवति ।⇔निर्वि-कार आत्मोपलब्धिकी भावनासे सहित चरम देहधारी मुनियोको ही विपुलमतिज्ञान होना सम्भव है ।

# ४. निचले गुणस्थानोंमें क्यों नहीं होता

# भ, सभी संयमियोंके क्यों नहीं होता

ध १/१,१,१२१/१६६/११ संयममात्रकारणत्वे सर्वसंयताना किन्न भवे-दिति चेदभविष्यचदि संयम एक एव तदुत्पत्ते कारणतामागमिष्यत् । अध्यन्येऽपि नु तद्दधेतव सन्ति तद्वैकल्यान्न सर्वसंयतानां तदुत्पत्ते । केऽन्ये तद्दधेतव इति चेद्विशिष्टद्रव्यक्षेत्रकालादयः। = प्रश्न-यदि संयममात्र मन पर्ययकी उत्पत्तिका कारण है तो समस्त संयमियोके मन पर्ययज्ञान क्यो नही होता है । उत्तर--यदि केवल संयम ही कारण हुआ होता तो ऐसा भी होता, किन्तु इसके अतिरिक्त कुछ अन्य भी कारण है, जिनके न रहनेसे समस्त संयतोके मन पर्ययज्ञान उत्पन्न नही होता । प्रश्न--वे दूसरे कौनसे कारण है । उत्तर--विशेष जातिके द्रव्य, क्षेत्र, काल आदि ।

### ६ द्वितीय व प्रथम उपशम सम्यक्तवके कालमें मनः-पर्ययके सद्घाव व अमावमें हेतु

ध २/१.१/७२७/७ वेदगसम्मत्तपच्छायदउवसमसम्मत्तसम्माइट्ठिस् १८मसमए वि मणपज्जत्रणाणुत्रलभादो । भिच्छत्तपच्छायदखवसम-सम्माइट्ठिम्मि मणपज्जत्रणाण ण उत्रलम्भदे, मिच्छत्तपच्छायदखवसम-स्म्रमसम्मत्तकालादो वि गहियसंजमपढससमयादो सव्वजहण्णमण-एज्जवणाणुप्पायणसंजमकालस्स बहुत्तुवलंभादो । = जो वेदक सम्य-करवके पीछे द्वितोयोपशम सम्यवश्यको प्राप्त होता है उस उपशम सम्यग्दष्टिके प्रथम समयमें भी मन पर्ययद्वान पाया जाता है । किन्तु मिध्यात्वसे पीछे आये हुए (प्रथम ) उपशमसम्यग्दष्टि जीवमें मन'-पर्ययज्ञान नही पाया जाता है, क्योकि, मिध्यात्वसे पीछे आये हुए उपशमसम्यग्दष्टिके उत्कृष्ट उपशमसम्यक्तके कालसे भी ग्रहण किये गये संयमके प्रथम समयसे लगा कर सर्व जधन्य मन.पर्ययज्ञानको उत्पन्न करनेत्राता सयम काल बहुत जडा है ।

### मनःपर्यंय ज्ञानानावरण-दे, ज्ञानानरण।

सनःपर्याप्ति-दे, पर्याप्ति ।

मने ---- मन एक अभ्यन्तर इन्द्रिय है। ये दो प्रकारकी है--- द्रव्य ब भाष। हृदय स्थानमे अष्ठपांखुडोके कमलके आकाररूप पुद्रगलोंको रचना विशेष द्रव्य मन है। चक्षु आदि इन्द्रियोवत् अपने विषयमें निमित्त होनेपर भी अप्रस्यक्ष व अत्यन्त सूक्ष्म होनेके कारण इसे इन्द्रिय न कहकर अनिन्द्रिय या ईषद् इन्द्रिय कहा जाता है। संकल्प-विकल्पात्मक परिणम तथा विचार चिन्तवन आदिरूप ज्ञानकी अवरधा विशेष भाष मन है।

#### १. मन सामान्यका उक्षण

- द्र, सं./टी./१२/३०/१ नानाविकल्पजालरूपं मनी भण्यते। = नाना-प्रकारके विकल्पजालको मन कहते हैं। (प प्र./टी./२/१६३/२७६/१०), (तत्त्ववोध/शंकराचार्य)।
- दे. संज्ञी---( 'सज्ञ' अर्थात् ठीक प्रकार जानना मन है । )
- दे, मन.पर्यय/३/२ (कारणमें कार्यके उपचाररे मतिज्ञानको मन कहते है।)

#### २. मनके भेद

स. सि./२/११/१७०/३ मनो द्विविधं-द्रव्यमनो भावमनरचेति । =मन दो प्रकारका है--द्रव्यमन व भाधमन । (स सि /४/२/२६१/२: ४/११/ २९७/१ ); (रा.वा./२/११/१२४/१६; ४/३/३/४४२/६; ४/११/२० ४७१/१ ); (घ. १/१, १,३४/२४६/६); (चा सा./२९/३); (गो. जी./ जी. प्र./६०६/१०१/१०६२/६)

#### ३. द्रब्य मनका रूक्षण

- स. सि./२/११/१७०/३ पुद्दगलविपाकिकमोंदयापेक्षं द्रव्यमनः ।
- स. सि./४/३/२६१/४ द्रव्यमनश्च रूपादियोगात पुद्रगतद्रव्यविकार. । =द्रव्यमन पुद्रगतविपाकी नामकर्मके उदयसे होता है । (रा. वा./२/ १९/१/१२४/२०): (ध. १/१.१.३४/२५१/६)- रूपादिक युक्त होनेसे द्रव्यमन पुद्रगत्तद्रव्यकी पर्याय है। (रा. वा./४/३/३/४४२/१०)। (विशेष दे. मूर्त्त/२)।
- गो.जी./मू /४४२/व्हे१ हिदि होदि हु दव्त्रमणं वियसियअट्ठच्छदारविंदं वा। अंगोवंगुदयादी मणवग्गणखंघदो णियमा। --जो हृदयस्थानमें आठ पाँखुष्ठीके कमलके आकारवासा है, तथा अंगोपाय नामकर्मके उदयसे मनोवर्गणाके स्कन्धसे उरपन्न हुआ है। उसे द्रव्यमन कहते हैं। (वह अरयन्त सूक्ष्म तथा इन्द्रियागोचर है--दे० मन/<); (द्र. स./टी./१९/३०/६); (पं. ध./पू./७१३)।

#### ४, भावमनका कक्षण

- स. सि./२/११/१७०/४ वीर्यान्तरायनोइन्द्रियावरणक्षयोपशमापेक्षया आत्मनो विशुद्धिर्भावमनः ।
- स. सि./१/१/९६९/३ तत्र भावमनो ज्ञानम् ; तस्य जीवगुणस्वादारम-न्यन्तर्भाव ।
- स, सि, / १/१९/२८७/१ भावमनस्ताव छब्ध्युपयोगलक्षणम् । = १, वोर्यान्त-राय और नोइन्द्रियावरण कर्मके क्षयोपशमकी अपेक्षा रखनेवाले आरमाकी विद्युद्धिको भावमन कहते है। ( रा. वा /२/११/१९२५/ २०): ( घ. १/१.९.३५/२५१/६) । २ भावमन ज्ञानस्वरूप है, और ज्ञान जीवका गुण होनेसे उसका आत्मामें अन्तर्भाव होता है। ( रा. वा /५/३/३/४४२/१) । ३. लन्धि और उपयोग नक्षणवाला भावमन है। (रा. बा./६/११/२०/४७१/२); (गो. जी./जी. प्र./६०६/१०६२/६), ( पं. घ /पू ७१४)।

\* दोनों मन कथंचित् मूर्तं व पुद्गल हैं --दे० मुर्ता७।

#### ५, मावमनका विषय

ध. ६/१.१-१.१४/१६/११ णोइंदिए दिट्ठ सुदाणुभूवत्थो णियमिदा। =मनमें दृष्ट, श्रुत व अनुभूत पदार्थ नियमित्त है। (ध. १३/१.६.-२८/२२८/१४)। दे० मन/१ ( संकल्प-विकल्प करना मनका काम है ) ।

- दे० मन/१०,११ ( गुण-दोष विचार व स्मरणादि करना ) ।
- पै. ध./पू /७१५ सूर्तामूर्तस्य वेदक च मन । = मन सूर्र और अमुर्त दोनो प्रकारके पदार्थीको विषय करनेवाला है । विशेष दे श्रुत-ज्ञान/२)।
  - \* मति आदि ज्ञानोंमें मनका निमित्त-दे॰ बहु-वह नाम।
  - \* अपर्याप्त अवस्थामें माव मन नहीं होता ।

```
* इन्द्रियोंका व्यापार मनके आधीन है - दे॰ इन्द्रिय।
```

### ६. द्रव्यमन भावमनको निमित्त है

- दे० सूर्त/२ (भावमनरूपसे परिणत आत्माको गुण दोष विचार व स्मरणादि करनेमें द्रव्यमन अनुधाहक है।)
- दे० प्राण/१/७-८ [ अपर्याझावस्थामें द्रव्यमनका अभाव होनेके कारण वहाँ मनोवल नामक प्राण ( अर्थात् भावमन ) भी स्वीकार नहीं किया गया है । ]
- दे मन/८/२ ( इन्द्रियोका व्यापार मनके आधीन है )।

### ७. मनको इन्द्रिय व्यपदेश न होनेमें हेतु

ध. १/१.१.३१/२६०/४ मनस इन्द्रियव्यपदेश. किन्न कृत इति चेन्न, इन्द्रस्य लिगमिन्द्रियम् ।...श्रेषेन्द्रियाणामिव बाह्यन्द्रियग्राह्यत्वाभावतस्तस्ये-न्द्रलिङ्गरूनानुपपत्ते । अप्रश्न-मनको इन्द्रिय सज्ञा क्यो नही दी गयी । उत्तर--नहीं, क्योंकि, इन्द्र अर्थात् आत्माके निभको इन्द्रिय कहते है । जिस प्रकार शेष इन्द्रियोंका बाह्य इन्द्रियोसे ग्रहण होता है, उस प्रकार मनका नही होता है, इसलिए उसे इन्द्रका लिंग नहीं कह सकते ।

### ८. मनको अनिन्द्रिय कहनेमें हेतु

- स. सि./१/१४/१०१/३ कथं पुनरिन्द्रियप्रतिषेधेन इन्द्रसिङ्गे एव मनसि अनिन्द्रियशब्दस्य वृत्ति' । ईषदर्थं स्य 'नञ:' प्रयोगात । ईषदिन्द्रिय-मनिन्द्रियमिति । यथा 'अनुदरा कन्या' इति । कथमीषदर्थः । इमा-नोन्द्रियाणि प्रतिनियतदेशविषयाणि कासान्तरावस्थायीनि च । न तथा मनः इन्द्रस्य लिङ्गमपि सत्प्रसिनियतदेशविषयं कालान्तराव-स्थायि च। ⊯प्रश्न-∽अनिन्द्रिय शब्द इन्द्रियका निषेध परक है अत' इन्द्रके लिग मनमें अनिन्द्रिय शब्दका व्यापार कैसे हो सकता है। उत्तर--यहाँ 'नञ्' का प्रयोग 'ईषद्द' अर्थमें किया है, ईषत इन्द्रिय अनिम्द्रिय । (जैसे अझाह्यण कहनेसे झाह्यणस्व रहित किसी अन्य पुरुषका ज्ञान होता है, वैसे अनिन्द्रिय कहनेसे इन्द्रिय रहित किसी अन्य पदार्थका बौध नहीं करना चाहिए, बल्कि-रा. वा )। जैसे 'अनुदरा कन्या' यहाँ 'बिना पेट वाली लडकी' अर्थन होकर 'गर्भघारण आदिके अयोग्य छोटी लडकी' ऐसा अर्थ होता है, इसी प्रकार यहाँ 'नञ्' का अर्थ ईषह ग्रहण करना चाहिए। प्रश्न--अनि-न्द्रियमें 'नञ्' का ऐसा अर्थ क्यों लिया गया। उत्तर-ये इन्द्रियाँ नियत देशमें स्थित पदार्थींको विषय करती है और कालान्तरमें अवस्थित रहती है। किन्तु मन इन्द्रका लिंग होता हुआ भी प्रति-नियत देशमें स्थित पदार्थको विषय नहीं करता और कालान्तरमें अवस्थित नही रहता--- (विशेष दे० अगला शीर्षक ), (रा. वा./१/ 28/2/28/28: 2/22/3/228/2=)1
- रा वा /१/१६/३-४/६६/७ मनसोऽनिन्द्रियव्यपदेशाभाव स्वविषयप्रहणे करणान्तरानपेक्षरवाच्चक्षुर्वत् ।३। न वा, अप्रत्यक्षरवात् ।४। ·· सूक्ष्म-द्रव्यपरिणामाद् तस्मादनिन्द्रियमित्युच्यते ।
- रा, वा./२/१६/४/१२१/२ चक्षुरादीनां रूपादिविषयोपयोगपरिणामात् प्राक् मनसो व्यापार'। कथम्। शुक्लादिरूपं दिदक्षु प्रथम मनसो-

<sup>---</sup>दे० प्राण/१/७-म ।

पयोगं करोति 'एवं विधरूपं पश्यामि रसमास्वादयामि' इति, ततस्त-इत्रज्ञाधानीकृत्य चक्षुरादीनि विषयेषु व्याप्रियन्ते । ततश्चास्यानि-न्द्रियन्वम् । = प्रश्न – मन अपने विचारात्मक कार्यमें किसी अन्य इन्द्रियकी सहायताको अपेक्षा नहीं करता, अतः उसे चक्षु इन्द्रियकी तरह इन्द्रिय ही कहना चाहिए अनिन्द्रिय नही । उत्तर- ९. सूक्ष्म-द्रव्यकी पर्याय होनेके कारण वह अन्य इन्द्रियोंकी भाँति प्रत्यक्ष व व्यक्त नहीं है, इसलिए अनिन्द्रिय है । (गो, जी,/मू./४४४/-६२) । ( दे० मन/७ ) । २ चक्षु आदि इन्द्रियोके रूपादि विषयोमें उपयोग करनेसे पहले मनका व्यापार होता है । वह ऐसे कि – 'मै शुक्तादि रूपको देखूँ' ऐसे पहले मनका उपयोग करता है । पीछे उसको निमित्त बनाकर 'मै इस प्रकारका रूप देखता हूँ या रसका आस्वादन करता हूँ ' इस प्रकारसे चक्षु आदि इन्द्रियाँ अपने विषयोमें व्यापार करती है । इसलिए इसको अनिन्द्रियपना प्राप्त है ।

### द्रव्य व भाव मनका कथंचित् अवस्थायी व अनव-स्थायीपना

- रा. वा / ६/१६/६/४६८/३० स्यान्मतम् यथा अक्षुरादि व्यपदेशभाज आत्मप्रदेशा अवस्थिता नियतदेशत्वात न तथा मनोऽवस्थितमस्ति, अतएव तदनिन्द्रियमित्युच्यते, ततोऽस्य न पृथग्ग्रहणमिति; तन्न; किं कारणम् । अनवस्थानेऽपि तन्निमित्तत्वात् । यत्र यत्र प्रणिधानं तत्र तत्र आत्मप्रदेशा अंगुलासंख्येयभागप्रमिता मनो व्यपदेशभाज' ।
- रा वा /४/११/२२-२३/४७१/११ स्यादेतत- अवस्थायि मनः, न तस्य निवृत्तिरितिः; तन्नः; कि कारणम् । अनन्तरसमयप्रच्युते । मनस्त्वेन हि परिणताः पुद्रगलाः गुणदोधविचारस्मरणादिकार्यं कृत्वा तदनन्तर-समय एव मनस्त्वात् प्रच्यवन्ते । नायमेकान्त'---अवस्था यैव मन. इति । कुतः ।...द्रव्यार्थदिशान्मनः स्यादवस्थायि, पर्यायार्थदिशात स्यादनवस्थायि । 🛥 चक्षु आदि इन्द्रियोंके आत्मप्रदेश नियतदेशमें अवस्थित है, उस तरह मनके नहीं है, इसलिए उसे अनिन्द्रिय भी कहते है और इसीलिए उसका प्रथक ग्रहण ही किया गया है। उत्तर-यह कहना ठीक नहीं है, क्योंकि, अनवस्थित होनेपर भी वह क्षयोपशमनिमित्तक तो है ही। जहाँ-जहाँ उपयोग होता है. बहाँ-बहाँके अंगुलके असंख्यात भाग प्रमाण आत्मप्रदेश मनके रूपसे परिणत हो जाते है। ---प्रश्न---मन अवस्थायी है, इसलिए उसकी ( उपरोक्त प्रकार ) निवृत्ति नहीं हो सकती । उत्तर---नहीं, क्योंकि, जो पुह्रगल मन रूपसे परिणत हुए थे उनकी मनरूपता, गुणदोष विचार और स्मरण आदि कार्य कर लेनेपर, अनन्तर समयमें नष्ट हो जाती है, आगे वे मन नहीं रहते । यहाँ यह एकान्त भी नहीं समझना चाहिए कि मन अवस्थायी ही है। प्रव्यार्थिकनयसे वह कथंचित अवस्थायी है और पर्यायार्थिक नयसे अनवस्थायी। (जन्मसे मरण पर्यन्त जीवका क्षयोपशमरूप सामान्य भावमन तथा कमलाकार द्रव्यमन वहके वह ही रहते हैं, इसलिए वे अवस्थायी हैं, और प्रत्येक उपयोगके साथ निवक्षित आत्मप्रदेशोमें ही भावमनकी निवृति होती है तथा उस द्रव्य मनको मनपना प्राप्त होता है, जो उपयोग अनन्तर समयमें ही नष्ट हो जाता है, इसलिए वे दोनो अनवस्थायी है)

#### १०. मनको अन्तःकरण करनेमें हेतु

स सि./१/१४/१०१/९ तदन्त करणमिति चोच्यते । गुणदोषविचार-स्मरणादिठ्यापारे इन्द्रियानपेक्षत्वाच्च्छुरादिवत् वहिरनुपलव्धेश्च अन्तर्गतं करणमन्त करणसिरयुच्यते । = इसे गुण और दोषोके विचार और स्मरण करने आदि कार्यों में इन्द्रियों की अपेक्षा नहीं खेनी पडती, तथा, चक्षु आदि इन्द्रियों के समान इसकी बाहरमें उपलव्धि भी नहीं होती, इसलिए यह अन्तर्गत करण होनेसे अन्तःकरण कहलाता है । ( रा. वा./१/१४/३/४६/२६:४/१६/३१/४७२/३१ ।

#### **११. भावसनके अस्तित्वकी सिद्धि**

- रा. वा./१/१९/५-७/६९/१२ अत्राह कथमवगम्यते अप्रत्यक्षं तद्ग 'अस्ति' इति । अनुमानात्तस्याधिगम' १६/००कोऽसावनुमान' । युगपज्ज्ञान-क्रियानुत्पत्तिर्भनसो हेतुः ।६१००अनुस्मरणदर्शनाच ।७।
- रा. बा./८/१६/३१/४७२/२५ पृथगुपकारानुपलम्भात तदभाव इति चेतः न गुणदाषविचारादिदर्शनात् ।३११ - प्रम - मन यदि अप्रस्था है तो उसका ग्रहण वै से हो सकता है । उत्तर- अनुमानसे उसका अधि-गम होता है । प्रश्न- यह अनुमान क्या है । उत्तर- इन्द्रियाँ व उनके त्रिषयभूत पदार्थों होनेपर भी जिसके न होनेसे युगपत हान और क्रियाएँ नहीं होतीं, वही मन है । मन जिस-जिस इन्द्रिय को सहायता करता है उसी-उसीके द्वारा क्रमशः ज्ञान और क्रिया होती है । (न्या. सू /१/१९६) तथा जिसके द्वारा देखे या युने गये पदार्थोंका स्मरण होता है, वह मन है । प्रश्न--मनका कोई पृथक् कार्य नहीं देखा जाता इसलिए उसका अभाव है । छत्तर- नहीं, क्योंकि, गुण दोषोंका विचार व स्मरण आदि देखे जाते है । व मनके ही कार्य है ।

#### १२. चैशेषिक मान्य स्वतन्त्र 'मन' का निरास

- स सि./४/११/२८७/४ कश्चिदाह मनो द्रव्यान्तर रूपादिपरिणाम-रहितमणुमात्रं तस्य पौइगलिकत्वमयुक्तमिति । तदयुक्तस् । कथम् । उच्यते---तदिन्द्रियेणात्मना च सनद्धं वा स्यादसंबद्धं वा। यद्यसंबद्धम्, तथात्मन उपकारकं भवितुमर्हति इन्द्रियस्य च साचिव्यं न करोति। अथ संबद्धम्, एकस्मिन्प्रदेशे संबद्ध' सत्तदणु इतरेषु प्रदेशेषु उपकारंन कुर्यात्। अदृष्टवशादस्य अस्तातचक्रवरपरिभ्रमण-मिति चेत् । न: तत्सामध्याभावाद । अमृत्तस्यात्मनो निष्क्रियस्या-इष्टो गुण, स निष्क्रिय सन्नन्यत्र क्रियारम्भेन समर्थः । = प्रश्न---(वैरोषिक मतका कहना है कि ) मन एक स्वतन्त्र द्रव्य है। वह रूपादिरूप परिणमनसे रहित है, और अणुमात्र है, इसलिए उसे पौड्गलिक मानना अयुक्त है। उत्तर---यह कहना अयुक्त है। वह इस प्रकार कि-मन आत्मा और इन्द्रियोंसे सम्बद्घ है या असम्बद्ध । यदि असम्बद्ध है तो वह आत्माका उपकारक नही हो रुक्ता और इन्द्रियोकी सहायता भी नहीं कर सकता। यदि सम्बद्ध है तो जिस प्रदेशमें वह अणु मन सम्बद्ध है, उस प्रदेशको छोडकर इतर प्रदेशों-का उपकार नहीं कर सकता । प्रश्न---अटष्ट नामक गुणके वशसे यह मन अलातचक्रवत् सवं प्रदेशोमें घूमता रहता है। उत्तर-नहीं, क्योंकि अदृष्ट नामके गुणमें इस प्रकारकी सामर्थ्य नहीं पासी जाती । यत अमूर्त्त और निष्क्रिय आत्माका अदृष्ट गुण है। अत यह गुण भी निष्क्रिय है, इसलिए अन्यत्र क्रियाका आरम्भ करनेमें असमर्थ है। (रावा./४/१९/२४-२६/४७२/१); (गो.जी./जी.प्र./६०६/ १०६२/७ ) ।
- रा. वा./६/११/२४/४७२/१६ स्यादेतत्त-एकद्रव्यं मन' प्रत्यात्मं वर्तते इति ।.. तन्न, किंकारणम् । परमाणुमात्रत्वात् ।...तत्रेदं विचार्यते-तत्त आत्मेन्द्रियाभ्यां सवत्मिना वा संबन्ध्येत् , तदेकदेशेन वा । यदि सर्वात्मना; तयोरात्मेन्द्रिययोर्थान्तरभावात् व्यतिरिक्तयोरन्यतरेण सर्वात्मना संबन्धः स्यात्त अणोर्मनसः नोभयाभ्यां युगपम् विरोधात् । अथान्येन देशेन,आत्मना संबध्यते अन्येन देशेनेन्द्रियेण; एवं सति प्रदेशवत्त्वं मनसः प्रसक्तम् । . किंच यद्यात्मा मनसा सर्वात्मना संब-ध्यति: मनसोऽणुत्वात्त आत्मनोऽप्यणुत्वम्, आत्मनो विभुत्वात् मनसो वा विभुरबं प्रसज्यते । अथेकदेशेनात्मा मनसा संयुज्यते, ननु प्रदेशवत्त्वमात्मतः प्रसक्तम् ।...प्रदेशवृत्तित्वत्व आत्मनः कश्चित् प्रदेशवत्त्वमात्मतः प्रसक्तम् ।...प्रदेशवृत्तित्वत्व आत्मनः कश्चित् प्रदेशो ज्ञानादियुक्तः कश्चित् प्रदेशो ज्ञानादिविरहितं इति ।... तथेन्द्रियेण मनो यदि सर्वात्मना संयुज्यते; इन्द्रियस्याणुमान्नस्वं मनसो वेन्द्रियमावत्वाहाणुत्वम् । अथैकदेशेन मन इन्द्रियेण संयुज्यते,

For Private & Personal Use Only

न तर्हि अणु तत् । अध सम्रोगविभागाभ्या मन परिणमते, च तर्हि नित्यम्।. अचेतनत्वाच्च मनसः अनेनैव इत्द्रियेणानेनैव चात्मना संयोक्तव्यं नेन्द्रियान्तरैर्न चात्मान्तरै रिति । कर्मवर्ति चेत, न, कर्मण स्याच्चैतन्यस् स्यादचेतनन्वमिति शिपमा इष्टान्त'। = प्रश्न-मन अणुरूप एक स्वतन्त्र द्रव्य हे, जो प्रत्येक आरम् एक-एक सम्बद्ध है। उत्तर-१ नही. क्योकि, अणुरूप होता हुआ वह सर्वात्मना तो इन्द्रिय व आत्मा दोनोसेयुण्पत जुड नही सकता। भिन्न-भिन्न देशोसे उन दोनोके साथ सम्बन्ध माननेपर मनका प्रदेशवत्व प्राप्त होता है ।-- २ आत्मा मनके माथ सर्वात्मना सम्बद्ध हानेपर यातो आत्मा अणुरूप हो जायेगा और या मन विशु वन जायेगा। और एक देशेन सम्बद्ध होनेपर आत्माको प्रदेशवत्य प्राप्त होता है। और ऐसी अवस्थामें वह किन्हीं प्रदेशोंने तो ज्ञानसहित रहेगा और किन्ही प्रदेशोमें झानरहित। ३ इसी प्रकार इन्द्रियों मनके साथ सर्वारमना सम्बध होनेपर या तेंगे इन्द्रिय अणुमात्र हो जायेगी और या मन इन्द्रियप्रमाण हो जायेगा। और एकदेवेन सम्बद्ध होनेपर वह मन अणुमात्र न रह सकेगा। ४ संयोग विभागके द्वारा मनका परिणमन होनेसे वह निरय न हो सकेगा । 🖌 अचेतन होनेके कारण मनको यह विवेक कैसे हो सकेगा कि अमुक इन्द्रिय या आत्माके साथ ही सयुक्त होता है, अन्यके साथ नहीं । यहाँ जैनियोके कर्मका दष्टान्त देना विषमद्रष्टान्त है, क्योकि उनके द्वारा मान्य बह कर्म सर्वथा अचेतन नही है, बरिक कथ चित् चेतन व कथ चित् अचेतन हैं ।

मनक

### १३. बौद्ध व सांख्यमान्य मनका निरास

रा- वा./८/११/३२-३४/४७२/३३ विज्ञाममिति चेत, न, तत्सामध्या-भावात १३२। अर्तमान तावधिज्ञानं अणिक पूर्वोत्तरविज्ञानसवन्ध-निरुत्युकं कथं गुणदोषविचारस्मरणादिव्यापारे साचिव्य कुर्यात् । एकसंतानमतित्वात् तदुपमत्तिरिति चेत, न, तदवस्तुत्वात् । प्रधानविकार इति चेत: न, अचेतनत्वात् ।३३। तदव्यतिरेकात्त-दभाव ।३४। = प्रश्न – (बीद्र) विज्ञान ही मन है और इसके अतिरिक्त कोई पौदुगलिक मन नही है । उत्तर – नही, क्योंकि, वर्त्तमानमात्र तथा पूर्व व उत्तर विज्ञानके सम्बन्धमे निरुत्युक उस क्षणिक विज्ञानमे गुणदोष विचार व स्मरणादि व्यापारके साचिव्यक्ती सामर्थ्य नही है । एक सन्तानके द्वारा उसकी उपपत्ति मानना भी नही बनता क्योंकि सन्तान अवस्तु है । प्रश्न – (सॉख्य) प्रधानका विकार ही मन है, उससे अतिरिक्त कोई पौद्गत्तिक मन नही है । उत्तर – नही. क्योंकि, एक तो प्रधान अचेतन है और दूसरे उससे अभिन्न होनेके कारण उसका अभाव है ।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. मनोयोग व उसमें भेद आदि। ---( दे० आगे पृथक् ठाव्द )
- २ श्केन्द्रियोंमें मनका अभात्र। दे० सज्जी
- **३. मनोक्छ।** -- दे० प्राण।
- ४ मनोयोग। दे० मनोयोग।
- ५ मन जीतनेका उपाय। -- दे० संयम/२।
- ६ केवलीमें मनके सद्भाव व अभाव सम्बन्धी। दे० केवली/१।

```
सनक---द्वितीय नरकका तृतीय या चतुर्थ पटल--दे० नरक/६ /१९ !
```

मनरंश छाल कन्नौज निवासी पल्लोवास दिगम्बर जैन थे। पिताका नाम कन्नौजीलाल था। कृतियां---चौवीस तीर्थंकर पूजा याठ (ई १९४७), नमिचन्द्रका, सप्तव्यसनचरित्र, सप्तर्षिपूजा, शिखर सम्मेदाचल माहात्म्य। (ई. १९९९)। समय-ई. १९४०-१९६० (हिन्दी जैन साहित्य इतिहास/पृ २११/वा, कामताप्रसाद)।

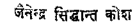
# मनशुद्धि- दे० शुद्धि।

मनु - १. विजयार्थकी उत्तर अणीका एक नगर-दे० विद्याधर: २. कुलकरका अपर नाम-दे० शलाका पुरुष/१/३. ध. १/१,१,२/२०/१ मनु'झान = मनु झानको कहते है ।

मनुज--

- ध र३/४,१.१४०/३९१/१० मानुषीसु मैथुनसेवका मनुजानाम । मनु-ष्यिनिगोके साथ मैथुन कर्म करनेवाले मनुष्य कहत्ताले है ।
- मनुरुध मनुकी सन्तान होनेके कारण अथवा विवेक धारण करनेके कारण यह मनुष्य कहा जाता है। मोक्षका द्वार होनेके कारण यह गति सर्वोत्तम समफी जाती है। मध्य त्तोकके जीचमें ४५०००,०० योजन प्रमाण ढाईद्वीप ही मनुष्यक्षेत्र है, च्योकि, मानुषोत्तर पर्वतके परभागमे जानेको यह समर्थ नही है। ऊपरकी ओर सुमेरु पर्वतके शिखर पर्यन्त इसके क्षेत्रको सीमा है।

| 9  | मेद व वक्षण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ł  | मनुष्यका छक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| হ  | मनुष्यके भेद ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ¥  | आर्थ, म्लेच्छ, विधाधर व संमूच्छन मनुष्य                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|    | - दे० वह-वह नाम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ¥  | पर्याप्त व अपर्याप्त मनुष्य—दे० अपर्याप्त ।                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| *  | कुमानुषदे० म्लेच्छ । अन्तर्द्षोपज ।                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ň  | कर्ममूमिज व भोगभूमिज मनुष्य −दे० भूमि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ÷. | कर्भभूमिज शब्दसे केवल मनुष्योंका यहण                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|    | -दे० तियं च/२/१२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| *  | मनुष्यणी व योनिमति मनुष्यका अर्थ - दे० वेद/३।                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ₩  | नपुसकवेदी मनुष्यको मनुष्य व्यपदेश - दे० वेद/३/४।                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| *  | स्त्रोंवेदी व नपुंसकवेदी मनुष्यदे० वे <i>द</i> ।                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    | मनुष्यगति निर्देश                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| R  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १  | अर्ध्वमुख अधोशाखा रूपसे पुरुषका स्वरूप ।                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| হ  | मनुष्यगतिको उत्तम कहनेका कारण प्रयोजन ।                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| •• | ं चचरगोंचे उलाश्याच जोब्यागय आशेता स्थान !                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| *  | मनुष्योंमें गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणा स्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| *  | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणार्य-दे० सत् ।                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| *  | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणारॅं—दे० सत् ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,                                                                                                                                                                                                                    |
|    | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणारॅं—दे० सत्व ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,<br>अन्तर, माव व अल्पबहुत्व रूप ८ प्ररूपणापॅ ।                                                                                                                                                                     |
|    | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणारॅं—दे० सत् ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,<br>अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व रूप ८ प्ररूपणापॅ ।<br>—दे० वह वह नाम ।                                                                                                                                                  |
|    | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणारॅं—दे० सत् ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,<br>अन्तर, माव व अल्पबहुत्व रूप ८ प्ररूपणापॅ ।<br>दे० वह वह नाम ।<br>मार्गणा प्रकारणमें भाव भार्गणाकी इष्टता तथा उसमे                                                                                               |
| *  | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणार्थ—दे० सत् ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,<br>अन्तर, माव व अल्पबहुत्व रूप ८ प्ररूपणार्षे ।<br>दे० वह वह नाम ।<br>मार्गणा प्रकारणमें भाव भार्गणाकी इष्टता तथा उसमे<br>आयके अनुसार व्यय होनेका नियमदे० मार्गणा ।                                                |
| *  | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणार्थे—दे० सत्व ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल्,<br>अन्तर, माव व अल्पबतुत्व रूप ८ प्ररूपणार्थे ।<br>दे० वह वह नाम ।<br>मार्गणा प्रकरणमें भाव भार्गणाकी इष्टता तथा उसमे<br>आयके अनुसार व्यय होनेका नियमदे० भार्गणा ।<br>मनुष्यायुके बन्ध योग्य परिणाम—दे० आयु/३ । |
| *  | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणार्थ—दे० सत् ।<br>मनुष्यों सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल,<br>अन्तर, माव व अल्पबहुत्व रूप ८ प्ररूपणार्षे ।<br>दे० वह वह नाम ।<br>मार्गणा प्रकारणमें भाव भार्गणाकी इष्टता तथा उसमे<br>आयके अनुसार व्यय होनेका नियमदे० मार्गणा ।                                                |



२. मनुष्यगति निर्देश

मनुष्य

मनुष्यगतिमें क्रमोंका बन्ध उदय सत्त्व । —दे० वह वह नाम क्षेत्र व काल्ल्की अपेक्षा मनुष्योंकी अवगाहना । ٠ ---दे० अवगाहना २। मनुष्य गतिके दुःख । --- दे० भ आ/मू/१४८६-१४६७ । ★ कौन मनुष्य मरकर कहाँ उत्पन्न हो। ¥ -दे० जन्म/६ । मनुष्यगतिमें सम्यक्ष्व व गुणस्थान निर्देश Ł Ł सम्यक्त्वका स्वामित्व । ₹ गुणस्थानका स्वामित्व । जन्मके पञ्चात् सम्यनत्व व संयम महणको योग्यता । # दे०-सम्यग्दर्शन/1/४ व सयम/२ । मनुष्यणीमें १४ गुणस्थान निदेंश व शंका । ₩ ---दे० वेद/६,७। कौन मनुष्य मरकर कौन गुण उत्पन्न करे। \* ---दे० जन्म/६ । मनुष्योंमें सम्भव कषाय, वेद, छेश्या, पर्याप्ति आदि। \* ---दे० वह बह नाम । समुद्रोंमें मनुष्योंको दर्शनमोहकी क्षपणा कैसे। ą मनुष्य लोक ¥, मनुष्यछोकका सामान्य स्वरूप व विस्तार । Ł मान चित्र *−दे,* लोक/४/२ ¥ मनुष्य अढाई द्वीपका उल्लंधन नहीं कर सकता । R अटाई दीपका अर्थ अटाई द्वीप और दो समुद्र । ₹ समुद्रोंमें मनुष्य कैसे पाये जा सकते है। ¥ ---दे० मनुष्य/३/९। अटाई द्वीपमें इतने मनुष्य कैसे समानें। \* — ৰি০ প্ৰাকাহা/২। मनुष्य लोकमें सुषमा दुषमा आदि काल विमाग \* ---दे० कात/४। भरत क्षेत्रके कुछ देशोंका निर्देश । ۲ " पर्वतोंका निदेंश। ų 32 " भारत क्षेत्रकी कुछ नृदियोंका निर्देश । Ę भारत क्षेत्रके कुछ नगरोंका निर्देश। Ŷ —दे० विद्याधर । विद्याधर लोक

# १. भेद व लक्षण

### 1. मनुष्यका उक्षण

पं. सं./पा./१/६२ मण्णंति जदो णिच्चं पणेण णिउणा जदो हु ये जीनो । मणउकडा य जम्हा ते माणुसा भणिया ।६२। - यत' जो मनके द्वारा नित्य हो हेय-उपादेय. तत्त्व-अतत्त्व और धर्म-अधर्मका विचार करते है, कार्य करनेमें निपुण है, मनसे उत्कृष्ट हैं अर्थात उत्कृष्ट मनके धारक हैं, अतएव वे मनुष्य कहताते हैं। (ध. १/१.१.२४/गा. १३०/ २०३). (गो. जी./मू./१४१/३७२) /

- ध १३/४.४.१४१/१ मनसा उत्कटाः मानुषाः । = जो मनसे उत्कट होते है वे मानुष कहजाते हैं ।
- नि. सा./ता. च /१६ मनोरपत्त्यानि मनुष्याः ।=मनुकी सन्तान मनुष्य है। (और भी---दे० जीव/१/३/१) दे० मनुज (मैथुन करनेवाले मनुष्य कहलाते है)।

### २. ससुष्यके सेद

- त. सू./२/३ई आर्या म्लेच्छारच ।३६ं। = मनुष्य दो प्रकारके हैं--आर्य और म्लेच्छ ।
- भ. आ /वि./७९१/१३६/ई पर उद्धृत-मनुजा हि चतु प्रकाराः ।-कर्मभूमिसमुख्याश्च भोगभू मिभवास्तथा । अन्तरद्वीपजाश्चैव तथा संयूच्छिता इति ।-मनुष्य चार प्रकारके है--कर्मभूमिज और भोगभूमिज, तथा अन्तर्द्वीपज व सम्पूच्छिम ।
- गो, जी./मू /१४०/३७३ समण्णा पंचिदी पज्जत्ता जोणिली अपज्जत्ता। तिरिया णरा तहावि य पंचिंदियभगदो हीणा ।१४०। चतियँच पाँच प्रकारके है—सामान्य तिर्यंच, पर्याप्त, योनिमति, और अपर्याप्त। पंचेन्द्रियवाले भंगसे हीन होते हुए मनुष्य भी इसी प्रकार है। अथति मनुष्य चार प्रकार हैं –सामान्य, पर्याप्त, मनुष्यणी और अपर्याप्त।

# २. मनुष्यगति निर्देश

# १. ऊर्ध्वमुख अधो शाखा रूपसे पुढषका स्वरूप

अन. घ./४/१०२/४०४ ऊर्ध्व मुत्तमध' शाखामृषयः पुरुषं विदु' ।१०२। ऋषियोंने पुरुषका स्वरूप ऊर्ध्व मुत्त और अध'शाखा माना है । जिसमें कण्ठ व जिह्नामूल है, हस्सादिक अवयव शाखाएँ हैं। जिह्ना आदिसे किया गया आहार उन अवयवोंको पुष्ट करता है ।

# २. मनुब्य गतिको उत्तम कहनेका कारण व प्रयोजन

आ, अनु./११४ तपोवक्क्यां देह समुपचितपुण्योऽर्जितफलः, शलाटमग्रे यस्य प्रसव इव कालेन गलित । व्यपशुष्यच्चायुष्यं सलिलमिव सरक्षितपथ; स धन्यः संन्यासाहुतभुजि समाधानचरमम् ।११५। - जिसका शरीर तपरूप बेलिके ऊपर पुण्यरूप महात् फलको उत्पन्न करके समयानुसार इस प्रकारसे नष्ट हो जाता है. जिस प्रकार कि कच्चे फलके अग्रभागसे फूल नष्ट हो जाता है. तथा जिसकी आयु संन्यासरूप अग्निमें दूधकी रक्षा करनेवाले जलके समान धर्म और शुक्रुध्यानरूप समाधिकी रक्षा करते हुए सुख जाती है, वह धन्य है।

का, अ,/मू./२११ मणुवगईए वि तओ मणबुगईए महव्वदं सयलं। मणुवगदीए भाणं मणुव गदीए वि णिव्वाणं। कमनुष्यगतिमें ही तप होता है, मनुष्यगतिमें ही समस्त महावत्त होते हैं, मनुष्य गतिमे ही ध्यान होता है और मनुष्य गतिमें ही मोक्षकी प्राप्ति होती है।

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

মা০ ३–३५

३. मनुष्य गतिमे सम्यक्त्व व गुणस्थानोका निर्देश

#### १. सम्यक्खका स्वामित्व

ष. खं. १/१.१/सू. १६२-१६५/४०३-४०५ मणुस्सा अत्थि मिच्छाइट्ठी सासणसम्माइट्ठी सम्मामिच्छाइट्ठी असंजदसम्माइट्ठी संजदा-संजवा सजदा त्ति ।१६२। एवमड्ढाइज्जदीवसमुद्धदेष्ठ ।१६३। मणुसा असजदसम्माइट्ठी उवसमसम्माइट्ठी ।१६४। एव मणुस-पडज्त-मणु-वेदयसम्माइट्ठी उवसमसम्माइट्ठी ।१६४। एव मणुस-पडज्त-मणु-सिणीग्र ।१६१। - मनुष्य मिध्याद्दष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि, सम्य-सिणीग्र ।१६१। - मनुष्य मिध्याद्दष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि, सम्य-सिणीग्र ।१६१। - मनुष्य मिध्याद्दष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि, सम्य-सिणीग्र ।१६१। - मनुष्य मिध्याद्दष्टि, सासादनसम्यग्दष्टि, सम्य-रिमध्याद्दष्टि, असयत सम्यग्दष्टि, संयतासंयत और संयत होते है । ।१६२। इसी प्रकार अढाई द्वीप और दो समुद्रोंमें जानना चाहिए । ।१६२। मनुष्य असंयत सम्यग्दष्टि संयतासंयत और संयत गुणस्थानोंमें क्षायिक सम्यग्दष्टि वेदकसम्यग्दष्टि और उपशम सम्य-ग्दष्टि होते है ।१६४॥ इसी प्रकार पर्याप्त मनुष्य और पर्याप्त मनुष्य-नियोंमें भी जानना चाहिए ।१६५।

#### २. गुणस्थानका स्वामित्व

- ष, खं, १/१, १/सूत्र २७/२१० मणुस्सा चोद्दस्मु गुणट्ठाणेम् अस्थि मिच्छाइट्ठी -- अजीगिकेवलित्ति ।२७।
- ष. खं. १/१.१/सूत्र/-१-१२१२१-३३२ मणुस्सा मिच्छाइट्ठिसासण-सम्माइट्ठि-असंजदसम्माइट्ठि-ट्ठाणे सिया पज्जता सिया अप-जन्दा । २१। सम्मामिच्छाइट्रिंठ-सजदासंजदसजद-द्वाणे णियमाथजत्ता 1801 एवं मणुस्स-पज्जता 18१1 मणुसिणोसु मिच्छाइट्टि-सारुण-सम्माइड्रि-ट्राणे सिमा पडजत्तियाओ सिया अपज्जत्तियाओ १९२। सम्मामिच्छ।इट्टि-असंजदसम्माइटि्ठ-संजदासंजदसंजदट्ठाग्रेणियमा पज्जतियाओं (हुइ) = मिथ्यादृष्टिको आदि लेकर अयोगि केवली पर्यन्त १४ गुणस्थानोर्मे मनुष्य पाये जाते है ।२७। मनुष्य मिथ्यादृष्टि, सासादन सम्यग्दष्टि और असयत सम्यग्दष्टि गुणस्थानोमें पर्याप्त भी होते है और अपर्याप्त भी होते है। न्हा मनुष्य सम्यग्मिध्याहष्टि, सयतासंयत, और संयत गुणस्थानोमे नियमसे पर्याप्तक होते हैं । १०। (उपरोक्त कथन मनुष्य सामान्यकी अपेक्षा है) मनुष्य सामान्यके समान पर्याप्र मगुब्य होते है । ११। मनुष्यनियाँ मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्राष्ट गुणस्थानमे पर्याप्त भी होती है और अपर्याप्त भी होती है । १२। मनुष्यनियाँ सम्यग्मिव्यादृष्टि, असंयतसम्यग्दृष्टि, संयतासंयत और सयत गुणस्थानोमें नियमसे पर्याप्तक होती है । १३। ---( विशेष दे० सत्त ) ।
- दे. भूमि/७ (भोगभूमिज मनुष्य असयत सम्यग्दृष्टि हो सकने पर भी संयतासंयत व संयत नहीं )।
- दे. जन्म/१, ६ (सूश्म निगादिया जीव मर कर मनुष्य हो सकता है, संयमासयम उत्पन्न कर सकता है, और रायम, अथवा मुक्ति भी प्राप्त कर सकता है)।
- दे. आर्यखण्ड ! आर्यखण्डोमे जघन्य १ मिथ्यात्व उरकृष्ट १४, विदेहके आर्यखण्डोमें जघन्य ६ उरकृष्ट १४, विद्याधरोंमें जघन्य ३ और उरकृष्ट ५ तथा विद्यार्थ छोड देनेपर १४ भो गुणस्थान होते है। ]।
- दे. म्लेश [ यहाँ केवल मिथ्यात्व ही होता है, परन्तु कदाचित आर्य-खण्डमे आनेपर इनको व इनकी कन्याओसे उत्पन्न संतानको संयत गुणस्थान भो सम्भव है ]।

# समुद्रोंमें मनुष्योको दर्शनमोहको क्षपणा कैसे ?

ध. ६/१.१-९ ११/२४४/१ मणुस्मेसुप्पण्णा कर्व समुद्रदेसु दंसणमोहनख-बर्ण पट्टवेति । ण, तिज्जादिवसेण तत्थागदाण दसणमोहक्ल वणसंभवादो । =प्ररत—मनुष्योंमें उत्पन्न हुए जीव समुद्रोमें दर्शन-मोहनीयकी क्षपणाका कैसे प्रस्थापन करते है । उत्तर⊸ नहीं, क्योकि, विद्या आदिके वशसे समुद्रोंमें आये हुए जीवीके दर्शनमोह-का क्षपण होना सम्भव है ।

#### ४. मनुष्य छोक

# १. मनुष्य छोकका सामान्य स्वरूप व विस्तार

- ति. प./४/गा. तसणालीबहुमउफे चित्ताय खिदीय उर्षारमे भागे। अहवट्टी मणुवजगो जोयणपणदाल लक्खविक्खभो ।ई। जगमज्मादौ अवरि तब्बहलं जोयणाणि इगिलक्सं । णयचदुदुगखत्तियदुगचउक्के-वकंक ह्यि तृष्परिही 101 मुण्णभगयणपणयुगएककखतियमुण्णणवणहा-युण्ण । छन्केकजोयणा चिय अंककमे मणुनसोयखेत्तफलं ।<। अट्ठ-त्थाणं मुण्णं पंचदुरिगिगयणतिणहणबमुण्णा। अवरछक्केक्केहि अककमे तस्स विदफलं १९०। माणुसजगबहुमज्मे विवलादो होदि जबुदीओ ति । एवकजोयणलक्खव्विवनर्खभजुदो सरिसदृहो ।११। अरिथ लवण बुरासी जबुदीवस्स खाइयाआरो । समवट्टो सो जोयण-बेलक्लपमाणवित्थारो ।२३१८ घादइसंडो दीओ परिवेढदि लवण-जलणिहि सयल । चउलक्क्लायणाई वित्थिण्णो चक्कवालेणं ।२४२७। परिवेढेदि समुद्दो कसिोदो णाम धादईसंड । अढलवलजोयणाणि वित्थिण्णो चक्कवालेणं ।९७१८। पोक्खरवरोत्ति दीवो परिवेढदि काल-जलणिहि सयल । जोयणलक्ष्वा सोलस रु दजुदो चक्कवालेणं ।२७४४। कालोदयजगदीदो समंतदो अट्ठलनरलजोयणया गतूणं तं परिदो परिवेढदि माणुसुत्तरो सेलो ।२७४०। चेट्ठति माणुस्मुत्तरपरियंत तस्स लंघणविहीणा । मणुआ माणुसखेत्ते नेअड्ढाइज्जउवहिदीवेसु । ।२६२३। ज्वसनालीके बहुमध्यभागमें चित्रा पृथिवीके उपरिम भागमें ४५००,००० योजन प्रमाण विस्तारवाला अतिगोल मनुष्य लोक है।ई। लोकके मध्यभागसे ऊपर उस मनुष्यलोकका बाहुक्य ( ऊँचाई) १००,००० योजन और परिधि १४२३०२४६ योजन प्रमाल है।७। ( ध, ४/१,३,३/४२/३ ); १६००१०३०१२५०००) योजन प्रमाण उसका क्षेत्रफल 141 और १६००१०३०१२५०००००० योजन प्रमाण उसका घनफत्त है ।१०। उस मनुष्यक्षेत्रके बहुमध्यभागमे १००,००० योजन विस्तारसे युक्त सहश गोत और जम्बूद्वीप इस नामसे प्रसिद्ध पहला द्वीप है ।११। लवणसमुद्र रूप जम्बुद्वीपकी खाईका आकार गोल है। इसका विस्तार २००,००० योजन प्रमाण है।२३ह८। ४००,००० योजन विस्तारयुक्त मण्डलाकारसे स्थित धातकीखण्डद्वीप इस सम्पूर्ण लवणसमुद्रको वेण्टित करता है ।२५२७। इस धातकीखण्डको भी प्०,००० योजनप्रमाण विस्तारवाला कालोद नामक समुद्र मण्डलाकारसे वेष्टित किये हुए है ।२७१८। इस सम्पूर्ण कालसमुद्रको १६००,००० योजनप्रमाण विस्तारसे संयुक्त **पुष्क**रवरद्वीप मण्डलाकार<del>-</del> से बेहित किये हूए है।२७४४। कालोदसमुद्रकी जगतीसे चारों आर = ००,००० ग्रोजन जाकर मानुषोत्तर नामक पर्वत उस द्वीपको सब तरफरी वेष्टित किय हुए है।२७४९। इस प्रकार दो समुद्र और अढ़ाई द्वीपोंके भोतर मानुषोत्तर पर्वत पर्यन्त मनुष्य क्षेत्र है। इसमें ही मनुष्य रहते हैं ।२१२३।-- ( विशेष दे० लोक/७ ) ।
- त्रि.सा./१६२ मंदरकुलवक्स्वारिसुमणुसुत्तररुप्पजंबुसामलिसु । सोदी तीसं तु सयं घउ चड सत्तरिसयं दुपणं ।१६२१ - मेरु १, कुलापत ३०, गजदन्तसहित सर्व वक्षार गिरि १००, इष्वाकार ४, मानुषोत्तर १, विजयार्ध पर्वत १७०, जम्बूवृक्ष १, झाल्मली वृक्ष १, इन विषे क्रमसे ८०, ३०, १०४, ४, १७०, १, १ जिनमन्दिर हैं।--- (विशेष दे. लोक/७)।

### २. मनुष्य अढ़ाई द्वीपका उर्छ्यन नहीं कर सकता

ति. प /४/२९२३ चेद्ठंति माणुस्मुत्तरपरियंतं तस्स लंधणविहीणा। ----मानुषोत्तर पर्यन्त ही मनुष्य रहते हैं, इसका उल्लंघन नहीं कर सकते। (त्रि. सा,/३२३)।

For Private & Personal Use Only

- स, सि./३/३४/२२१/१ नास्मादुत्तर कदाचिदवि विद्याधरा ऋदिप्राप्ता । अपि मनुष्या गच्छन्ति अन्यत्रोपपादसमुहवाताम्याम् । ततोऽस्या-न्वर्थसंझा । स्समुद्धात और उपपादके सिवाय विद्याधर तथा ऋदि प्राप्त मुनि भी इस पर्वतके आगे नहीं जा सकते । अत. इसकी संज्ञा अन्वर्थक है । (रा. वा./३/३४/ /१६८/२), (ह. पु/४/६१२)।
- ध. १/१.९.१६३/४०३/११ वैरसंबन्धेन क्षिम्नानां संयतानां संयता-संयतानां च सर्वद्वीपसमुद्रेषु संभवो भवत्विति चेन्न, मानुषोच्चरा-त्परतो देवस्य प्रयोगतोऽपि मनुष्याणां गमनाभावात् । = प्रश्न - वैरके सम्बन्धसे डाले गये संयत और संयतासंयत आदि मनुष्योंका सम्पूर्ण द्वीप और समुद्रोमें सद्रभाव रहा आवे, ऐसा मान चैनेमें क्या हानि है । उत्तर - नहीं, क्योकि, मानुषोत्तर पर्वतके उस तरफ देवोंकी प्रेरणासे भो मनुष्योका गमन नहीं हो सक्ता है ।

# ३. अढ़ाई द्वीपका अर्थ अढ़ाई द्वीप और दो समुद्र

घ, १/१,१,१६३/४०४/१ अथ स्यादर्धतृतीयज्ञब्देन किमु द्वीपो विद्यि-ण्यते उत समुद्र उत द्वावपीति । नाग्र्योपान्त्यविकल्पौ मानुषोत्तरा-त्परतोऽपि मनुष्याणामरितत्वप्रसंगात् । 🛶 नादिधिकल्पोऽपि समु-द्राणो संख्यानियमाभावतः सवंसमुद्रेषु तस्तत्त्वप्रसंगादिति । अत्र प्रतिविधीयते । नानन्तापान्त्यविषल्पेक्तदोषाः समाहौकन्ते, तयो-रनभ्युपगमात् । न प्रथमविकल्पोक्तदोषोऽपि द्वीपेष्वर्धतृतीयसंख्येषु मनुष्याणामस्तित्वनियमे सति शेषद्वीपेषु मनुष्याभावसिद्धिवन्मानुषो-त्तरर्गं प्रत्यविशेषतः शेषसमुद्रेषु तदभावसिंहधेः । ततः सामध्योद्ग् द्वयोः समुद्रयोः सन्तीत्यनुक्तमप्यवगम्यते । 📼 प्रश्न—'अधंतृतीय' यह शब्द द्वीपका विशेषण है या समुद्रका अथवा दोनोंका। इनमेंसे अन्तके दो विकल्पोंके मान सेनेपर मानुषोत्तर पर्वतके उस तरफ भी मनुष्योंके अस्तित्वका प्रसंग आ जायेगा। और पहला विकल्प मान लेंनेसे द्वीपोंकी संख्याका नियम होनेपर भी समुद्रोंकी संख्याका कोई नियम नहीं अनता है, इसलिए समस्त समुद्रोमें मनुष्योंके सद्भावका प्रसंग प्राप्त होता है। उत्तर-दूसरे और तीसरे निकल्पमें दिये गये दोष तो प्राप्त ही नहीं होते है, क्यों कि, परमागममें वैसा माना ही नहीं गया है। इसी प्रकार प्रथम विकल्भमें दिया गया दोष भी प्राप्त नहीं होता है, क्योंकि, अढाई द्वीपमें मनुष्योंके अस्तित्वका नियम हो जानेपर शेषके द्वीपोमें जिस प्रकार मनुष्योंके अभावकी सिद्धि हो जाती है, उसी प्रकार शेष समुद्रोमें भी मनुष्यों-का अभाव सिद्ध हो जाता है, क्योंकि, शेष द्वीपोंकी तरह दो समुद्रों-के अतिरिक्त शेष ममुद्र भी मानुषोत्तरसे परे है। इसलिए सामर्थ्यसे ही दो समुद्रोमें मनूष्य पाये जाते है, यह बात जिना कहे ही जानी जाती है।

# ४. भरतक्षेत्रके कुछ देशोंका निर्देश

ह. पु./११/६४-७४ का केवल भाषानुवाद---कुरुजांगर्ल. पांचाल. सूरसेन, पटचर, तुलिंग, काशि, कौशल, मद्रकार, वृक्तार्थक, सोल्व, आवृष्ट, त्रिगर्त, कुशाय, मरस्य, कुणीयात्त् कोशल और मोक ये मध्यदेश थे ।६४-६४। बाह्लीक, आत्रेय, काम्बोज, यवन, आभीर, मद्रक, क्वाथतीय, श्चर, बारदान, कैंकय, गान्धार, सिन्धु, सौवीर, मारद्वाज, द्वोरुक, प्रास्थाल और तीर्णकर्भ ये देश उत्तरकी ओर स्थित थे ।६६-४७ खड़, अगारक, पौण्ड्र, मल्ल, मस्तक, प्राग्वीतिष, वङ्ग, मगध, मान्वतिक, मतद और भार्ग्व, ये देश उत्तरकी ओर स्थित थे ।६६-४७ खड़, अगारक, पौण्ड्र, मल्ल, मस्तक, प्राग्वीतिष, वङ्ग, मगध, मान्वतिक, मतद और भार्ग्व, ये देश प्रत्व दिशामें स्थित थे । बाणमुक्त, बैदर्भ, माणव, सककापिर, मूत्तक, अश्मक, दाण्डोक, कलिंग, आसिक, कुन्तल, नवराष्ट्र, माहिषक, पुरुष और भोगवर्धन ये दक्षिण दिशाके देश थे । मान्य कल्लीवनोपान्त, दुर्ग, सूर्पार, कर्जुक, काक्षि, नासारिक, अगर्त, सारस्वत, तापस, महिम, भरुकच्छ, सुराष्ट्र, खेर पर्व, वर्श ये । तशार्णक, स्वर्थ, वर्श ये सब देश पश्चिम दिशामे स्थित थे । दर्शाण्ड्र, कार्य, नरमद ये सब देश पश्चिम दिशामे स्थित थे । दर्शाण्ड्र, कार्य, नरमद ये सब देश पर्व करली के पी दिशा के स्थित

किष्कन्ध, त्रिपुर, आवर्त, नैषध, नैपाल, उत्तमवर्ण, वैदिश, अन्तप, कौशल, पत्तन और विनिहात्र ये देश विन्ध्याचलके ऊपर स्थित थे।६ूद-७४। भद्र, वरस, विदेह, कुश, भंग, सैतव और वज्रातण्डिक, ये देश मध्यदेशके आश्रित थे।७४।

- ह. पु./सर्ग./श्लोक—टकण द्वीप। (२१/१०२); कुम्भकटक द्वीप। (२१/१२३); शकटद्वीप (२७/११), कौशलदेश (२७/११), दुर्ग देश (१७/११); कुशवादेश (१८/१)।
- म. पु./२१/श्लोक न. भरत चक्रवर्तीके सेनापतिने निम्म देशोको जोता--पूर्वी आर्यखण्डकी निजयमें---कुरु, अवन्ती, पांचाल, काशी, कोशल, वैदर्भ, मद्र, कच्छ, चेदि, वत्स, मुह्ल, पुण्ड्र, औण्ड्र, गौड, दर्शार्ण, कामरूप, काशमीर, उशोनर, मध्यदेश, कलिंग, अंगार, बंग, अग, पुंड्र, मगध, मालव, कालक्रुट, मख्ल, चेदि, कसेरु और वरस १४०-४४-। मध्य आर्यखण्डकी विजयमे त्रिकलिंग, औद्र, कच्छ, प्रातर, केरल, चेर, पुन्नाग, क्रुट, ओलिक, महिष, कमेक्रुर, पाण्ड्य, अन्तरपाण्ड्य १७१-८८। आन्ध, कलिंग, ओण्ड्र, चोल, केरल, पाण्ड्य ११९-१ई।
- म. पु./३०/१त्तोक नं. पश्चिमी आर्य खण्डकी विजयमें—सोरठ ( १०१ ), काम्बोज, बाह्वोक, तैतिल, आरट्ट, सैन्धव, वानायुज, गान्धार, बाण ।१०७-१०८।—उत्तर म्लेक्षखण्डमें चिलात व आवर्त्त । ( ३२/४६ ) ।

# ५. सरतक्षेत्रके कुछ पर्वतीका निर्देश

- ह. पु./सर्ग/रत्नोक—गिरिङ्गट (२१/१०२); कर्कोटक (२१/१२३), राजप्रहमें हीमन्त (२६/४४); वरुण (२७/१२) विन्ध्याचल (१९/३६)।
- म. पु. /२१/श्लोक—ञ्चुष्यसूक, कोलाहल, माल्य, नागप्रिय १६१-६७। तेरश्चिक, वैडूर्य, कूटाचल, परियात्रा, पुष्पगिरि, स्मितगिरि, गदा, ज्रुक्षवाच्, बातपृष्ठ, कम्बल, बासवन्त, असुरधूपन, भदेभ, अंगिरेयक, १६७-७०। विन्ध्याचलके समीपमें नाग, मलय, गोशीर्घ, दुर्दर, पाण्ड्य, कथाटक, शीतगुह, शीकटन, श्रीपर्वत, किष्किम्ध १८८-१०।
- म. पु./३०/ श्लोक त्रिकूट, मलयगिरि, पाण्ड्यवाटक ।२६। सह्य ।३२। तुंगवरक, कृष्णगिरि, सुमन्दर, मुकुन्द, ।४६-५०। विन्ध्याचल ।६५। गिरनार ।१४।
- म. पु./३३/श्लोक कैलाश पर्वत विजयार्धके दक्षिण, लवण समुद्रसे उत्तर व गंगा नदीके पश्चिम भागमें अयोध्याके निकट वताया है।

# ६. मरतक्षेत्रकी कुछ नदियोका निर्देश

- ह. पु./सर्ग/रत्तोक-हरिद्वती, चंडवेगा, गजवती, कुसुमवती. सुदर्णवती-ये पाँच नदियाँ वरुण पर्वतपर है। (२७/१३) ऐरावती। (२१/ १०२)।

प्रवेणी, कुच्जा, धैर्या, चूर्णी, वेणा, सूकरिका, अम्बर्णा। (२१/-३-८७)। भीमरथी, दारुवेणी, नीरा, मुला, बाणा, केतवा, करीरी, प्रहरा, मुरुग, पारा, मदना, गोदावगी, लागी, लांगल खातिका। (३०/५४-६३)। कुम्रुमवती, हरणवती, गजवती, चण्डवेगा। (५१/ १११)।

#### ७. मरतक्षेत्रके कुछ नगरोंका निर्देश

- ह, पु./१७/१लोक दुर्गदेशमे इलावर्धन ।१९। नर्मदा नदीपर माहि-ष्मती ।२०। वरदा नदीपर कुंडिनपुर ।२३। पौलोमपुर ।२६। रेवा नदी-पर इन्द्रपुर ।२७। जयन्ती व वनवास्या ।२७। कल्पपुर ।२९। सुभ्रपुर ।३२। वज्रपुर ।३३। विन्ध्याचलपर चेदि ।३६। शुक्तीमती नदीपर शुक्तिमती ।३६। भद्रपुर, हस्तनापुर, विदेह ।३४। मथुरा, नागपुर ।१६४।
- ह, पु /१८/रलोक-कुश्यदेशमें शौरपुर ११। भद्रलपुर १९११।
- ह. पु /२४/श्लोक-कलिंगदेशमें कांचनपुर ११०। अचलयाम ।२४। शालगुहा ।२१। जयपुर ।३०। इलावर्धन ।३४। महापुर ।३७।
- ह, पु./२५/श्लोक--गजपुर ।६।
- ह, पु /२७/१लोक सिंहपुर ।१९। पोदन ।५५। वर्धकि ।६९। साकेतपुर (अयोध्या) ।६३। घरणीतिलक ७७७। चक्रपुर ।८९। चित्रकारपुर ।१६।

#### मनुष्य व्यवहार---

प्र, सा./पं, जयचन्द्र/१४ 'मै मनुष्य हूँ, शरीरादिकी समस्त क्रियाओंको मै करता हूँ, स्त्रो, पुत्र धनादिके ग्रहण त्यागका मै स्वामी हूँ ' इत्यादि मानना सो मनुष्य व्यवहार है।

मनुष्यायु - २ आयु । मनो गुप्ति-- २० गुम्नि ।

- मनोज्ञ साधु---स. सि /१/२४/४४२/१० मनोझो लोकसंमतः । ≔लोकसम्मत साधुको मनोझ कहते हैं ।
- रा वा /१/२४/१२-१४/६२३/२५ मनोज्ञोऽभिरूप ।१२। संमतो वा लोकस्य विद्वत्तायक्तृत्वमहाकुलत्वादिभि ।१३। गौरवोत्पादनहेतु-त्वात् । असंयतसम्यग्द्रष्टिर्वा ।१४। संरुकारोपेतरूपत्वात् । आभि-रूपको, अथवा गौरवकी उत्पत्तिके हेतुभूत विद्वान्, वाग्मी व महा-कुत्तीन आदिरूपसे लोकप्रसिद्धको, अथवा म्रसंस्कृत सम्यग्द्रष्टिको मनोज्ञ कहते है । (चा. सा /१५१/४), (भा, पा /टी /७८/२९४/२)।
- ध १३/४.४.२६/६३/१० आइरियेहि सम्मदाण गिहत्थाणं दिक्खाभ्रि-मुहाणं वा र्जं करिवे तं मणुण्ण वेउजावच्च णाम ।=आचायौँके ढारा सम्मत और दीक्षाभिमुख गृहम्धकी वैप्रावृत्त्य मनोझ कहजाती है। (चा सा./१४१/४)।

मनोदंड----दे० योग/१।

मनोबल-१, ऋडि/६, २. दे० पाण।

- मतोयोग—स सि /६/१/३१९/११ अभ्यन्तरयोर्यान्तरायनोइन्द्रिया-बरगक्षयोपशमात्मकमनोनव्दिसं निधाने बाह्यनिमित्तमनोवर्गणा-लम्बने च सति मन परिणामाभिमुखस्यात्मप्रदेशपरिस्पन्दो मनो-योग । = बीर्यान्तराय और नोइन्द्रियात्ररणके क्षयोपशम रूप आन्तरिक मनोलव्धिके होनेपर तथा बाहरी निमित्तभूत मनोवर्ग-णाओंका आलम्बन मिलनेपर मनरूप पर्यायके सम्मुख हुए आत्माके होनेवाला प्रदेशपरिस्पन्द मनोयोग कहलाता है । (रा. बा./६/१/-१०/४०४/११) ।
- ध. १/१,१,१०/२९२/१ मनस समुत्पत्तवे प्रयत्नो मनीयोगः ।

- ध. १/१.१.६५/३०८/३ चलुर्णां मनसां सामान्यं मन', तज्जनितवीर्येज परिस्पन्दत्तक्षणेन योगो मनोयोग'। = मनकी उत्पत्तिके लिए जो प्रयत्न होता है उसे मनोयोग कहते हैं। (ध १/१.१.३७/२७१/२)। - सरय आदि चार प्रकारके मनमें जो अन्वयरूपसे रहता है उसे सामान्य मन कहते हैं। उस मनसे उत्पन्न हुए परिस्पन्द लक्षण वीर्य के द्वारा जो योग होता है उसे मनोयोग कहते हैं। (विशेष देखो आगे शीर्षक नं. ४)।
- ध. ७/२,१,३३/७६/६ मणवरगणादो णिप्पण्णदव्वमणमवर्त्त विय जो जीवस्स संकोचविकोचो सो मणजोगो। = मनोवर्गणासे निष्पन्न हुए द्रव्यमनके अवलम्बनसे जो जीवका सकोच-विकोच होता है वह मनोयोग है।
- ध. १०/४,२.४,१७४/४३७/१० वज्फत्यचितावावदमणादो समुप्पण्ण जीव-पदेसपरिष्फवो मणोजोगो णाम। - वाह्यपदार्थके चिन्तनमें प्रवृत्त हुए मनसे उरपन्न जीव प्रदेशोंके परिस्पन्दको मनोयोग कहते है।

#### २. मनोयोगके मेद

ष रखं, १/१,१/सूत्र ४१/२८० मणजोगो चउव्विहो सच्चमण्जोगो मोसमणजोगो सच्चमोसमण्जोगो असच्चमोसमण्जोगो चेदि ।४१। - मनोयोग चार प्रकाश्का है-सत्यमनोयोग, मृषामनोयोग, सत्य-मृषामनोयोग और असत्यमूषा ( अनुभय ) मनोयोग ।४१। (रा. बा./-१/७/१४/३१/२१); ( घ. ८/३,१/२१/६); ( गो. जी /मू./२१७/४७६); ( द. सं./टी /१३/३७/७) ।

#### १. इन चारके अतिरिक्त सामान्थ मनोयोग क्या

थ. १/१,१,५०/२८२/२ मनोयोग इति पञ्चमो मनीयोग क्व लब्धश्चेन्नै व दोष', चतसूर्णा मनोव्यक्तीनां सामान्यस्य पञ्चमस्वोपपत्तेः । कि तत्सामान्यमिति चेन्मनसः साहश्यम् । = प्रश्न - चार मनोयोगोंके अतिरिक्त (मार्गणा प्रकरणमें) 'मनोयोग' इस नामका पाँचवाँ मनोयोग कहाँसे आया । उत्तर-- यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, मेदरूप चार प्रकारके मनोयोगोमे रहनेवात्ते सामान्य योगके पाँचवाँ संख्या बन जाती है । प्रश्न-- वह सामान्य क्या है । उत्तर-- यहाँ पर सामान्यसे मनकी सदृश्ताका प्रहण करना चाहिए ।

#### 8. मनोयोगके भेदोंके उक्षण

- पं. सं./प्रा /१/=१-१० सब्भावो सञ्चमणां जो जोगो सो दु सखमण-जोगो। तव्विवरीओ मोसो जाणुभर्य सचमोस त्ति ।८१। ण य सचमोसजुत्तो जो हु मणो सो असचमोसमणो । जो जोगो तेण हुवे असचमोसो दु मणजोगो ।१०। = सद्भाव अर्थात्त समीचीन पदार्थके विषय करनेवाचे मनको सत्यमन कहते हैं: और उसके द्वारा जो योग होता है उसे सत्यमनोयोग कहते हैं। इससे विपरीत योगको मृथा मनोयोग कहते हैं । सत्य ओर मृथा योगको सत्यमूथा मनो-योग कहते हैं । मत्य ओर पृथा योगको सत्यमूथा मनो-योग कहते हैं । मत्य ओर उसके द्वारा जो योग होता है उसे असत्यमूथामन कहते है और उसके द्वारा जो योग होता है उसे असत्यमूथामनायोग कहते है । १०। (ध.१/१.१.४४/गा.१४६-१४७/२-१, २९२); (गो जो /यू./२१९--२११/४७७) ।
- ध. १/१.१.४६/२८१/४ समनस्केषु मन पूर्विका वचस प्रवृत्ति अन्यथातु-पक्षम्भात् । तत्र सत्यवचननिबन्धनमनसा योग सत्यमनोयोग । तथा मोषवचननिबन्धनमनसा योगो मोषमनोयोगः । उभयात्म-कवचननिबन्धनमनसा योग सत्यमोषमनोयोगः । त्रिविधवचन-व्यत्तिरिक्तामन्त्रणादि वचननिवन्धनमनसा योगोऽसत्यमोषमनो-योगः । नायमर्थो मुख्य. सकलमनसामव्यापकत्वात् । क. पुन-भिरवचोऽर्थश्चेद्राथावस्तु प्रवृत्त मन मत्यमन । विपरीत्तमसत्य-मन । द्वचात्मकमुभ/यमन । सहायानध्यसप्रायज्ञाननिबन्धनम-

सत्यमोषमन इति । अथवा तद्वचनजननयोग्यतामपेक्ष्य चिरन्तनो-Suza समीचीन एव । 🖛 १, समनस्क जीवोंमें वचनप्रवृत्ति मन-पूर्वक देखी जाती है, क्योंकि, मनके बिना उनमें वचन प्रवृत्ति नही पायी जाती । इसलिए उन चारोंमें-से संस्थवचननिमित्तक मनके निमित्तसे होनेवाले योगको सत्यमनोयोग कहते है। असत्य वचन निमित्तक मनसे होनेवाले योगको असत्य मनोयोग कहते है। सत्य और मुघा इन दोनों रूप वचन निमित्तक मनसे होनेवाले ग्रोगको उभयमनोयोग कहते है। उक्त तीनों प्रकारके वचनोंसे भिन्न आमन्त्रण आदि अनुभयरूप वचननिमित्तक मनसे होनेवाले योगको अनुभय मनोयोग कहते हैं। फिर भी उक्त प्रकारका कथन मुख्यार्थ नहीं है, क्योंकि, इसकी सम्पूर्ण मनके साथ व्याप्ति नहीं पायी जाती। अर्थात यह कथन उपचरित है, क्योंकि, वचनकी सत्यादिकतासे मनमें सत्य आदिका उपचार किया गया है। प्रश्न -तो फिर यहाँगर निर्दोष अर्थ कौन-सा लेना चाहिए। उत्तर--२, जहाँ जिस प्रकारकी वस्तु विद्यमान हो वहाँ उसी प्रकारसे प्रवृत्ति करनेवाले मनको सत्यमन कहते है। उससे विपरीत मनको असत्यमन कहते है। सत्य और असत्य इन दोनों रूप मनको जभयमन कहते है। तथा जो संशय और अनध्यवसायरूप ज्ञानका कारण है, उसे अनूभयमन कहते है। ३, अथवा मनमें सत्य-असत्य आदि बचनोको उत्पन्न करनेरूप योग्यता है, उसकी अपेक्षासे सत्य-बचनादि निमित्तसे होनेके कारण जिसे पहले उपचार कह आये है, वह कथन मुख्य भी है।

गो जो,/जी, प्र./२१७-२१९/४७५/४ सत्यासत्योभयानुभयार्थेषु या. प्रवृ-त्तयः मनोवचनयोः तदा ज्ञानवाक्प्रयोगजनने जीवप्रयत्नसप-प्रवृत्तीनां सत्यादि तन्नाम भवति सत्यमन इत्यादि । • सम्यग्ज्ञान-विषयोऽर्थः सत्य यथा जलज्जानविषयो जल स्नानपानाद्यर्थ-क्रियासद्भावात् । मिथ्याज्ञानविषयोऽर्थ असरय' यथा जलज्ञान-बिष्यो मरीचिका जले जल, स्नानपानाचर्थं क्रियाविरहात । सरयासत्यज्ञामविषयोऽर्थ', उभय. सत्यासस्य इत्यर्थ' यथा जलज्ञानविषय' कमण्डलुनि घट' । अत्र जलघारणार्थं क्रियाया' सद्धा-वात् सत्यतायाः घटाकारविकसःवादसत्यतायाःश्च प्रतीतेः । अयं गौषार्थ अग्निमणिवक इत्यादिवत् । अनुभयज्ञानविषयोऽर्थ अनुभयः सत्यासत्यार्थद्वयेनावक्तव्यः यथा किचित्प्रतिभासते। सामान्येन प्रतिभासमानोऽर्थः स्वार्थक्रियाकारिविश्रेषनिर्णयाभाषात् सत्य इति वक्तुं न शक्यते। सामान्य इति प्रतिभासात् असत्य इत्यपि वक्तूं न शक्यते, इति जात्यन्तरम् अनुभयार्थः स्फुटं चतुर्थो भवति । एवं घटे घटविकल्प सत्य , घटे पटविकल्पोऽसत्य , कुण्डिकाया जलधारणे घटविकल्प' उभय , आमन्त्रणादिषु अहो देव-दत्त इति विकल्प. अनुभयः । कालेनेन गृहीता सा कभ्या कि मृत्युना अथवा धर्मणा इत्यनुभयः ।२१७। सत्यमन, सत्यार्थं झानजननझक्ति-रूपं भावमन इत्यर्थः । तैन सत्यमनसा जनितो योग.-प्रयश्नविशेषः स सत्यमनोयोग', तद्विपरीत. असत्यार्थविषयज्ञानजनितशक्तिरूप-भावमनसा जनितप्रयत्नविशेष' मृषा असरयमनोयोग. । उभय-सत्य-**मृ**षार्थञ्चानजननशक्तिरूपभावमनोजन्तिप्रयरनविश्वेषः डभयमनो-योग' ।२१८। असत्यमुषामन', अनुभयार्थज्ञानजननराक्तिरूपं भाव-मन इत्यर्थ. । तेन भावमनसा जनितो यो योग. प्रयत्नविशेष. स तु पुन' असरयम्धामनोयोगो भवेत् अनुभयमनोयोग इत्यर्थ. । इति चरवारो मनोयोगा. कथिता. । 🖛 सत्य-असत्य उभय और अनुभय इन चार प्रकारके अर्थोंको जानने या कहनेमें जीवके मन व वचनकी प्रयत्नरूप जो प्रवृत्ति विशेष होती है, उसीको सत्यादि मन व वचन योग कहते हैं। तहाँ --- यथार्थ ज्ञानगोचर पदार्थ सत्य है, जैसे जलज्जानका विषयभूत जल, मयोंकि, उसमें स्नान, पान आदि अर्थ क्रियाका सङ्भाव है। अथथार्थ ज्ञानगोचर पदार्थ असत्य है, जैसे जलङ्गानका निषयभूत मरीचिकाका जल, क्योकि, उसमें स्नान,

पान आदि अर्थक्रियाका अभाव है। यथार्थ और अयथार्थ दोनों ज्ञानगोचर अर्थ उभय अर्थाव सत्यासत्य है, जैसे जलज्ञानके विषय-भूत कमण्डलुमें घटका ग्रहण, क्योकि, जलधारण आदिरूप क्रियाके सङ्भावसे यह घटकी नाईं सत्य है, परन्तू घटाकारके अभावसे असरय है। प्रतिभाशाली देखकर बालकको अग्नि कहनेकी भाँति यह कथन गौण है। यथार्थ अयथार्थ दोनो ही प्रकारके निर्णयसे रहित ज्ञानगोचर परार्थ अनुभय है, जैसे 'यह कुछ प्रतिमासित होता है।' इस प्रकारके सामान्यरूपेण प्रतिभासित पदार्थमें स्वार्थ-क्रियाकारी विशेषके निर्णयका अभाव होनेसे उसे सत्य नहीं कह सकते और न ही उसे असत्य कह सकते है, इसलिए वह जात्य-न्तरभूत अनुभय अर्थ है।-इसी प्रकार घटमें घटका विकल्प सत्य है. घटमें पटका विकल्प असत्य है, कुण्डीमें जलधारण देखकर घटका विकल्प उभय है, और 'अहो देवदत्त ।' इस प्रकारको आमन्त्रणी आदिभाषा (दे० भाषा) में उरपन्न होनेवाला विकल्प अनुभय है। अथवा 'वह कन्या कालके द्वारा ग्रहण की गयी है' ऐसा विकल्प अनुभय है, क्योकि, कालका अर्थ मृत्यु व मासिक-धर्म दोनो हो सकते है। २१७। सत्यमन अर्थात सत्यार्थज्ञानको उत्पन्न करनेकी शक्तिरूप भाव मन । ऐसे सत्यमनसे जनित योग या प्रयत्न विशेष सत्यमनोयोग है। उससे विपरीत असत्यार्थ-विषयक ज्ञानको उत्पन्न करनेको इाक्तिरूप भावमनसे जनित मयत्नविशेष असत्यमनोयोग है। उभयार्थ त्रिषयक ज्ञानको उत्पन्न करनेकी शक्तिरूप भावमनसे जनित प्रयत्नविशेष उभयमनोयोग है। और अनुभयार्थ विषयक ज्ञानको उत्पन्न करनेकी शक्तिरूप भावमनसे जनित प्रयत्न विशेष अनुभयमनोयोग है। इस प्रकार चार मनोयोग कहे गये ।

#### ५. शुम-अशुम मनोयोग

- ना अ,/गा. आहारादो सण्णा असुहमणं इदि विजाणेहि । ६०। किण्हादि-तिण्णि लैस्सा करणजसोवखेसु गिद्दिपरिणामो । ईसाविसादभावो असुहमण चि य जिणा वेंति । ६१। रागो दोसो मोहो हस्सादी-णोक-सायपरिणामो । थूलो वा सुहुमो वा असुहमणो चि य जिणा वेति । ६२। मोच्रूण असुहभावं पुट्युत्तं णिरवसेसदो दव्वं । वदसमिदिसील-संजमपरिणाम सुहमणं जाणे । ६४। व्याहार, भय, मैथुन, परिग्रह, कृष्ण-नील व कापोत लेश्याएँ, इन्द्रिय सुखो में लोखुपता, ईर्षा, विषाद, राग, द्वेष, मोह, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, और नर्षुसकचेद रूप परिणाम अशुभ मन है । ६०-६२। इन अशुभ भावो व सम्पूर्ण परिग्रह को छोड कर बत, समिति, होल और संयमरूप परिणाम होते है, उन्हे शुभ मन जानना चाहिए।
- दे. उपयोग/II/४/१.२ (जीव दया आदि शुभोपयोग हैं और विषय कषाय आदिमें प्रवृत्ति अशुभोपयोग है।)
- दे प्रणिधान—(इन्द्रिय विषयों में परिणाम तथा कोधादि कषाय अशुभ प्रणिधान है और वत समिति गुप्तिरूप परिणाम शुभ प्रणि-धान हैं।)

#### ६. मनोज्ञान व मनोयोगमें अन्तर

ध./१/१,१,५०/२०३/१ पूर्वप्रयोगात् प्रयत्नमन्त्वरेणापि मनसः प्रवृत्तिर्द-श्यते इति चेद्रवतु, न तेन मनसा योगोऽत्र मनोयोग इति विवक्षितः, तत्रिमित्तप्रयत्नसंबन्धस्य परिस्पन्दरूपस्य विवक्षितत्वाद्व । = प्रश्न- पूर्व प्रयोगसे प्रयरनके बिना भी मनकी प्रवृत्ति देखी जाती हैं। उत्तर---यदि ऐसा है तो होने दो, क्योकि, ऐसे मनसे होनेवाले योग--को मनोयोग कहते है, यह अर्थ यहाँ विवक्षित नहीं है, किन्तु मनके निमित्तसे जो परिस्पन्दरूप प्रयत्न विशेष होता है, वह यहाँ पर योग रूपसे विवक्षित है।

गो.जी./जी प्र./७०३/११३३७/२० लब्ध्युपयोगलक्षणं भावमनः तद्वचापारो मनोयोगः। ≕ लब्धि व उपयोग लक्षणवाला तो भावमन है और उसका व्यापार विशेष मनोयोग है।

#### ७. मरण या व्याघातके साथ ही मन व वचन योग मी समाप्त हो जाते हैं

ध, ४/१,५,१७५/४१६/१ मुदे वाघादिदे वि कायजोग मोत्तूण अण्णजोगा-भावो। - मरण अथवा व्याधात होनेपर भी काययोगको छोडकर अन्य योगका अभाव है।

#### ८, अन्य सम्बन्धित विषय

- १. मनोयोग सम्बन्धी विषय । --- दे० योग
- २. केत्र छीमें मनोयोग त्रिषयक । -- वे० केवली/१
- सनोयोगर्मे गुणस्थान जीवसमास मार्गणास्थान आदि २० प्ररूपणार्थे ।
- ४. मनोयोगकी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व प्ररूपणाएँ । ----दे० वह वह नाम ।
- ५. मनोयोगियोंमें कमोंका बन्ध, उदय, सत्त्व ।-- दे० वह वह नाम ।
- मनोरम—•१, किन्नर नामक व्यन्तर जातिका एक भेद—दे. किन्नर: २. मुमेरु पर्वतका अपर नाम—दे, मुमेरु।
- मनोरमा--- १ ह पु./१५/श्लोक नं विजयार्ध पर मेघपुरके राजा पवनवेगकी पुत्री थी। २७। इसका विवाह राजा मुमुखके जीवके साथ हुआ, जिसने पूर्व भवमे इसका हरण कर लिया था। ।३३। पूर्व जन्मका असली पति जो उसके वियोगमें दीक्षित होकर देव हो गया था, पूर्व वैरके कारण उन दोनोको उठा कर चम्पापुर नगरमें छोड गया और इनकी सारी विद्याएँ हरकर ले गया। वहाँ उनके हरि नामका पुत्र उत्पन्न हुआ जिसने हरिवंशकी स्थापना की।३६-४६२ र वरांग-चरित्र/सर्ग/श्लोक--राजा देवसेनकी पुत्री थी। वरांगपर मोहित हो गयी। (१६/४०)। वरांगके साथ विवाह हुआ। (२०/४२)। अन्तमें दीक्षा धारण की। (२६/१४)। तथके प्रभावसे स्त्रीसिंग छेद देव हुआ। (३९/११४)।

### मनो वर्गणा--- दे० वर्गणा/१।

#### मनो विनय-दे० विनय/१।

मनोवेग-१. वृहत् कथाकोश/कथा न ७/पृ. मथुरा नगरीमें मुनि-गुप्त द्वारा रेवतीको आशीष और भव्यसेन मुनिको कुछ नहीं कहला भेजा ।२०। इस प्रकार इसने उन दोनोकी परीक्षा ली ।२७। २ म पु./७६/श्लोक-धूर्व भव नं. ४ में शिवभूति ब्राह्मणका पुत्र था ।७२। पूर्वभव नं. ३ में महावल नामका राजपुत्र हुआ ।९१। पूर्व भव नं. २ में नागदत्त नामका श्रेष्ठोपुत्र हुआ ।९६। पूर्वभव नं. १ में सौधर्म स्वर्गमे देव हुआ ।१६२। वर्तमान भवमें मनोवेग होकर पूर्व स्नेहवश चन्दनाका हरण किया ।१६४-१७३।

२७८

ममकार कत अनु/१४ शश्वदनात्मीयेषु स्वतनुप्रमुखेषु कर्मजनि-तेषु । आत्मीयाभिनिवेशो ममकारो मम यथा देह ।१४। स्वा अनारमीय, ऐसे कर्मजनित स्वश्ररीरादिकर्मे जो आत्मीय अभिनिवेश है, उसका नाम ममकार है, जैसे मेरा शरीर । (द्र. सं./टी./४१/ १६१/१)।

प्र,सा /ता वृ./१४/१२२/१५ मनुष्यादिशरीर तच्छरीराधारोत्पन्नपञ्चे-न्द्रियविषयमुखस्वरूपं च ममेति ममकारो भण्यते । ---'मनुष्यादि शरीर तथा उस शरीरके आधारसे उत्पन्न पञ्चेन्द्रियोके विषयभूत मुखका स्वरूप सो मेरा है' इसे ममकार कहते है ।

- मय-----प.पु/-/श्लोक----रावणका श्वसुर व मदोदरी का पिता था। ।-२। रात्रणकी मृत्युके पश्चात दीक्षित हो गया /१०।
- मरण लोक प्रसिद्ध मरण तद्भव मरण कहलाता है और प्रतिक्षण आयुका क्षीण होना निस्य मरण कहलाता है। यद्यपि संसारमे सभी जीव मरणधर्मा है, परन्तु अज्ञानियोंकी मृत्यु बालमरण और ज्ञानियोंकी मृत्यु पण्डित मरण है, क्योंकि, शरीर द्वारा जीवका त्याग किया जानेसे अज्ञानियोंकी मृत्यु होती है और जीव द्वारा शरीरका त्याम किया जानेसे ज्ञानियोंकी मृत्यु होती है, और इसीलिए इसे समाधिमरण कहते है। अतिवृद्ध या रोगप्रस्त हो जानेपर जब शरीर उपयोगी नही रह जाता तो ज्ञानीजन धीरे-धीरे भोजन-का त्याग करके इसे कृक्ष करते हुए इसका भी त्याग कर देते हैं। अज्ञानीजन इसे अपमृत्यु समफते है, पर वास्तवमें कपायोंके क्षीण हो जानेपर सम्यग्दष्टि जागृत हो जानेके कारण यह अपमृत्यु नहीं बण्कि सल्तेत्वना मरण है जो उत्कृष्ट, मध्यम, जघन्यके भेदसे तीन विधियो द्वारा किया जाता है। यद्यपि साधारणत. देखनेपर अप-मृत्यु या यह पण्डितमरण अकालमरण सरीखा प्रतीत होता है, पर ज्ञाता द्रष्टा रहकर देखनेपर वह अकाल होनेपर भी अकाल नहीं है।

| 3        | भेद च लक्षण                               |
|----------|-------------------------------------------|
| Ł        | मरण सामान्यका रुक्षण ।                    |
| २        | मरणके मेद ।                               |
| ą        | नित्य व तद्भव मरणके लक्षण।                |
| ¥        | वाल व पण्डितमरण सामान्य व उनके भेदों      |
|          | के छक्षण ।                                |
| *        | भक्त प्रत्याख्यान इंगनी व प्रायोपगमन      |
|          | मरणके लक्षण । 🛛 🔶 दे० सल्लेखना/३ ।        |
| *        | च्युत, च्यावित व त्यक्त शरीरके छक्षण।     |
|          | —दे० निक्षेप/४ ।                          |
| ч        | अन्य मैदोंके रुक्षण ।                     |
| <b>२</b> | मरण निर्देश                               |
| ₹        | आयुका क्षय हो नास्तव में मरण है।          |
| R        | चारों गतियोंमें मरणके लिए विभिन्न शब्द ।  |
| ₹        | पण्डित व बाळ आदि मरणोंकी इष्टता-अनिष्टता। |

205

| *        | सल्लेखनागत क्षपक्षके मृत शरीर सम्बन्धी ।                                              |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|          | -दे॰ सग्लेखना/ ६।                                                                     |
| *        | मुक्त जीवके मृत शरीर सम्बन्धी । -दे० मोक्ष/ ४।                                        |
| *        | सभी गुणस्यानी व मार्गणाखानोंमें आयके                                                  |
|          | अनुसार व्यय होनेका नियम ।दे० मार्गणा ।                                                |
|          |                                                                                       |
| ŧ        | गुणस्थान आदिमें मरण सम्बन्धी नियम                                                     |
| ې        | आयुबन्ध व मरणमें परस्पर गुणस्थान सम्बन्धी ।                                           |
| २        | निम्न स्थानोंमें मरण सम्भव नहीं ।                                                     |
| Ŗ        | सासादन राणस्थानमें भरण सम्बन्धी ।                                                     |
| ¥        | मिश्र गुणस्थानमें मरणके अभाव सम्बन्धी ।                                               |
| ч        | प्रथमोपशम सम्यक्त्वमें मरणके अभाव सम्बन्धी ।                                          |
| Ę        | अनन्तानुबन्धी विसंयोजकके मरणामाव सम्बन्धी ।                                           |
| v)       | उपशम श्रेणोर्मे मरण सम्बन्धी ।                                                        |
| 6        | कृतकृत्यवेदकमें मरण सम्बन्धी ।                                                        |
| ٩        | नरकगतिमें मरणसमयके लेक्या व गुणस्थान ।                                                |
| きの       | देवगतिमें मरण समयकी छेथ्या ।                                                          |
| 22       | आहारकमिश्र काययोगीके मरण सम्बन्धो ।                                                   |
|          |                                                                                       |
| ¥        | अकारू मृत्यु निर्देश                                                                  |
| え        | कदलीघातका रूक्षण ।                                                                    |
| হ        | बदायुष्कको अकाल मृत्यु सम्भव नहीं।                                                    |
| Ę        | देव-नारकियों की अकाल मृत्यु सम्भव नहीं।                                               |
| ¥        | भोगभूमिजोंकी अकाल मृत्यु सम्भव नहीं।                                                  |
| X        | चरमशरीरियों व शलाकापुरुषोंमें अकालमृत्युकी                                            |
|          | सम्भावना व असम्भावना ।                                                                |
| Ę.       | जवन्य आधुमें अकाल मृत्युकी सम्भावना व                                                 |
|          | असम्भावना ।                                                                           |
| ৩        | पर्याप्त होनेके अन्तर्मुहूर्त्ते कारू तक अकाल मृत्यु                                  |
|          | सम्भव नहीं।                                                                           |
| 1 *      | आत्महत्याका कथंचित् विधि-निषेध ।                                                      |
|          | दे० सण्लेखना/१ ।                                                                      |
| 6        | कदछीधात दारा आयुका अपवर्तन हो जाता है।                                                |
| s,       | अन्नाल मृत्युका अस्तित्व अवश्य है ।                                                   |
| 80       | अकाल मृत्युको सिद्धिमें हेतु।                                                         |
| 88       | । स्वकाल व अकाल मृत्युका समन्वय ।<br>।                                                |
| 4        | मारणान्तिक समुद्धात निर्देश                                                           |
| 8        | मारणान्तिक समुद्धात का रूक्षण ।                                                       |
| 2        | सभी जीव मारणान्तिक समुद्धात नहीं कारते ।                                              |
| <b>-</b> |                                                                                       |
| ₹        | श्रद्ध व वक्र दोनों प्रकारकी विग्रहगतिमें होता है।                                    |
| र<br>४   | श्यजु व वक्र दोनों प्रकारको विग्रहगतिमें होता है।<br>मारणान्तिक समुद्धातका स्वामित्व। |

बदायुष्कको ही होता है अबद्धायुष्कको
 नहीं।
 —दे० मरण/५/७।

| ч | प्रदेशोंका पूर्ण संकोच होना आवश्यक नहीं।       |
|---|------------------------------------------------|
| * | इसको स्थिति संख्यात समय है। - दे० समुद्धात ।   |
| * | इसका विसर्पंण एक दिशात्मक होता हैदे० समुद्धात। |
| ą | पदेशेंका विस्तार व आकार ।                      |
| * | मारणान्तिक समुद्घातमें मोड़े छैने सम्बन्धी     |
|   | दृष्टि मेद ( — दे० क्षेत्र/३/४।                |
| 9 | वेदना, कषाय और मारणान्तिक समुद्धातमें अन्तर ।  |
| 4 | मारणान्तिक समुद्धातमें कौन कर्म निमित्त है।    |
| * | इसमें तीनों योगोंकी सम्मावना कैसे ।दे० योग/४।  |
| * | इसमें उत्कृष्ट योग सम्भव नहींदे० विशुद्धि/न/४। |
| * | इसमें उत्कृष्ट संक्लेश व विशुद्ध परिणाम        |
|   | सम्भव नहीं।दे० विशुद्धि/ 8</th                 |
| * | मारणान्तिक समुद्धातमें महामत्स्यके             |
|   | विस्तार सम्बन्धी दृष्टिमेददे० मरण/k/६।         |
|   |                                                |
|   |                                                |

### १. भेद व लक्षण

#### 3. मरण व सामान्यका छक्षण

- स. सि /७/२२/३६४२/१२ स्वपरिणामोपत्तस्याग्रुष इन्द्रियाणां बलानां च कारणवशाश्संक्षयो मरणम् । - अपने परिणामोंसे प्राप्त हुई आयुका, इन्द्रियोका और मन, बचन, काय इन तीन बलोका कारण विशेषके मिलनेपर नाश होना मरण है। (स. सि./४/२०/२०६/२), (रा. वा / ४/२०/४/४७४/२१. ७/२२/१/४४०/१७); (चा. सा /४७/२); (गो जी / जी. प्र./६०६/१०६२/१६)।
- भ. १/१.१.३३/२३४/२ आग्रुप सयस्य मरणहेतुत्वात । --- आग्रु कर्मके क्षयको मरणका कारण माना है । (ध -१३/४ ४.६२/३३२/११) ।
- भ. आ, /बि, /२५/२६, -६/पक्ति मरणं विगमो विनाशः विपरिणाम इत्येकोऽर्थ. १९। अथवा प्राणपरित्यागो मरणम् । १३। अण्णाउगोदये वा मरदि य पुठवाउणासे वा । (उद्दधृत गा० १ पृ० ८६)। अथवा अनु-भूयमानायु संज्ञकपुद्धगलगलन मरणम् । == मरण, विगम, यिनाश, विपरिणाम ये एकार्थवाचक है। अथवा प्राणोके परित्यागका नाम मरण है। अथवा प्रस्तुत आयुसे भिग्न अन्य आयुका उदय आनेपर पूर्व आयुका विनाश होना मरण है। अथवा अनुभूयमान आयु नामक पुद्दगलका आरमाके साथसे विनष्ट होना मरण है।

#### २. मरणके भेद

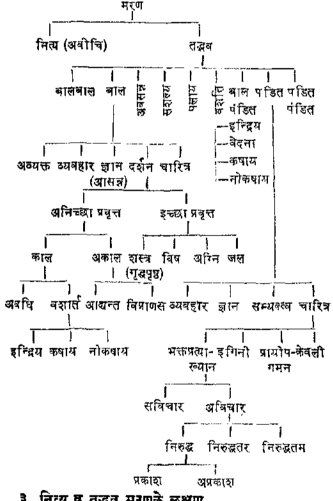
भ. आ /सू./गा. पंडिदपडितमरणं पडिदमरण पडिदयं बालपंहिद चेव। बालमरण चउत्थ पंचमय बालवालं च ।२६। पायोगगमणमरण भत्तपइण्णा य ईगिणी चेव। तिविह पडियमरण साहुस्स जहुत्त-चारिस्स ।२१। दुविह तु भत्तपच्च स्वाणं सविचारमध अविचार । ।१६५। तथ्थ पढम णिरुद्ध जिरुद्धतरयं तहा हवे विस्थिं। तदिय परमणिरुद्ध एवं तिविध अवीचारं ।२०१२। दुविध तं पि अणीहा-रिमं पगास च अप्पगासं च। ।२०१६। व्यमरण पॉच प्रकागका है-पण्डितपण्डित, पण्डित, बालपण्डित, बाल, बालवाल ।२६। तहाँ पण्डितपण्डित, पण्डित, बालपण्डित, बाल, बालवाल ।२६। तहाँ पण्डितपण्डित, पण्डित, बालपण्डित, बाल, भलवाल ।२६। तहाँ पण्डितपण्डित, पण्डित, बालपण्डित, बाल, भलवाल ।२६। तहाँ पण्डितपण्डित, पण्डित, बालपण्डित, बाल, भलवाल ।२६। तहाँ पण्डितमरण तोन प्रकारका है-प्रायोपगमन, भक्तप्रत्यारूयान व ईगिनो ।२१। इनमेंसे अक्तप्रत्यारूयान दो प्रकारका है- संयिचार और अधिचार ।६५। जनमेसे अविचार तीन ग्रवारका है- निर द्व, निर इतर

For Private & Personal Use Only

मरण

व परम निरुद्ध ।२०१२। इनमे भी निरुद्धाविचार दो प्रकार है--- प्रकाश-रूप और अप्रकाशरूप ।२०१६। (मू. आ./५९); (दे० निक्षेप/५/२) ।

- रा, वा./७/२२/२/१४४०/१९ मरणं द्विविधयू--निध्यमरणं तद्भवमरणं चेदि। -- मरण दो प्रकारका है-- नित्यमरण और सद्भवमरण। (चा. सा./४७/३) ।
- भ. आ /वि./२१/८६/१०.१३ मरणानि सप्तदश कथितानि ।(=६/१०)!--१, अबीचिमरणं, २, तद्भवमरण, ३, अवधिमरणं, ४. अदिअतायं, बालमरण, ई. पंडितमरण, ७ आसण्णमरण, ८ बालडिदं, ससक्लमरणं, १०, बलायमरणं, ११, वोसट्टमरणं, १२, विष्पाणस-मरण, १३ गिद्धपुद्वमरण, १४ भत्तपच्चकरताण, १६ पाउवगमण-मरण, १६, इगिणामरण, १७, केवलिमरण चेदि।(८६/१३)। = मरण १७ प्रकारके नताये गये है-१. अवीचिमरण, २. तद्भवमरण, ३. अव-धिमरण, ४. आदिअन्तिममरण, १. बालमरण, ६. पण्डितमरण, ७. ओसण्ण मरण, म. वालपण्डितमरण, १, सञ्ज्यमरण, १०. वालाका-मरण, ११. वोसहमरण, १२. विष्पाणसमरण, १३. मिद्धपुट्ठमरण, १४. भक्तप्रस्याख्यानमरण, १४. प्रायोपगमनमरण, १६. इगिनीमरण, १७. केवलिमरण। (तहाँ इनके भी उत्तर भेद निम्न प्रकार है)। (भा. पा /टी,/३२/१४७-१४८), (विशेष दे० उस-उस मरणके सक्षण) ।



#### ३. नित्य व तन्द्रव मरणके छक्षण

रा. वा./७/२२/२/१४१०/२० तत्र नित्यमरणं समयसमये स्वायुरादीना निवृत्तिः । तद्भवमरणं भवान्तरप्राप्त्यनन्तरोपङ्गिष्टं पूर्वभवविग-मनम्। = प्रतिक्षण आयु आदि प्राणीका बरावर क्षय होते रहना निरयमरण है (इसको ही भ. आ. व भाषा, में 'अवीचिमरण' के नामसे कहा गया है)। और नूतन शरीर पर्यायको धारण करनेके लिए पूर्व पर्यायका नष्ट होना तद्भवमरण है। (भ. आ./वि /२५/९६/१७); (चा. सा./४७/४); (भा. पा./टी /३२/१४७/६)।

#### ४, बाल व पण्डितमरण सामान्य व उनके भेदींके लक्षण

- भ. आ,/मू./गा. पंडिदपंडिदमरणे खीणक्साया मर'ति केवलिणो। विरदाविरदा जीवा मरंति तदियैण मरणेण ।२७। पायोपगमणमरणं भत्तपदण्णा य इंगिणी चेव। तिविहं पंडियमरणं साहूस्स जहुत्त-चारिस्स ।२१। अविरदसम्मादिट्ठी मर'ति बालमरणे चउत्थाम्म। मिच्छादिद्वी य पुणो पंचमर बातबालम्मि ।३०। इह जे विराधयिता मरणे असमाधिणा मरेज्जण्ह। तं तेसि बालमरणं होइ फलं तस्स पुटवुत्तं ।१९६२। = क्षीणकषाय केवली भगवान् पण्डितपण्डित मरणसे मरते है। (भ, आ /मू./२१४१) विरताविरत जीवके मरणको षालपण्डितमरण कहते है। (विशेष दे० अगना सन्दर्भ) ।२७। (भ. आ./मू./२०७८), (भ. आ./बि./२४/८८/२१)। चारित्रवाच् मुनियोको पण्डित मरण होता है। वह तीन प्रकारका है-भक्त प्रत्या-ख्यान, इंगिनी व प्रायोपगमन ( इन तीनोके लक्षण दे० सक्ले-खना ) 1२१। अविरत सम्यग्दृष्टि जीवके मरणको बालमरण कहते हैं। और मिथ्यादृष्टि जीवने मरणको बालबाल मरण कहते हैं 1301 अथवा रत्नत्रयका नाहा करके समाधिमरणके बिना मरना बालमरण है ।१६६२।
- भ. आ/मू./२०८३-२०८४/१८०० आसुक्कारे मरणे अव्वोच्छिण्णाप जीविदासाए । णादीहि वा अमुक्को पच्छिमसल्लेहणपकासी ।२०८३। आलोचिदणिस्सल्लो सघरे चेवारुहिंतु संथारं । जदि मरदि देसविरदो तं वुत्तं वालपंडिदयं ।२०९४।--इन १२ व्रतोंको पालनेवाले गृहस्थको सहसा मरण आनेपर, जीवितकी आक्षा रहनेपर अथवा बन्धुओंने जिसको दीक्षा सैनेकी अनुमति नही दी है, ऐसे प्रसंगमें झरीर सल्लेखना और कषाय सल्लेखना न करके भी आलोचना कर, नि शल्य होकर धरमें ही सस्तरपर आरोहण करता है। ऐसे गृहस्थकी मृत्युको बालपण्डितमरण कहते हैं ।२०८३-२०८४।
- मू. आ /गा, जे पुण पणट्टमदिया पचलियसण्णाय वक्कमावा य। असमा-हिणा मर ते णहु ते आराहिया भणिया ।६०। सत्थरगहण' विसभवलण च जलण जलण्मवेसो यः अणयारभं डसेवी जम्मणमरणाणुबंधीणी १७४। णिमम्मो णिरहंकारो णिकसाओ जिदिदिओ धीरो। अविदाणो दिट्टिसंपण्णो मरंतो आराहओ होइ।१०३। ≕जो नष्टबुद्धिवाले अज्ञानी आहारादिकी बांछारूप संज्ञावाले मन वचन कायकी कुटिजतारूप परिणामवाले जीव आर्तरौद्र ध्यानरूप असमाधिमरण कर परलोकमें जाते है, वे आराधक नहीं है । दंश शस्त्रसे, विषभक्षणसे, अग्नि द्वारा जलनेसे, जलमें डूबनेसे, अनाचाररूप वस्तुके सेवनसे अपघात करना जन्ममरणरूप दीर्घ संसारको बढानेवाले है अर्थात बालमरण हैं 1981 निर्मम, निरहंकार, निष्कषाय, जितेन्द्रिय, धीर, निदान रहित, सम्यग्दर्शन सम्पन्न जीव मरते समय आराधक होता है, अर्थति पण्डित मरणसे मरता है ।१०३।
- भ, आ, वि./२४/०७/२१ बालमरणमुच्यते बालस्य मरण, स च बालः पञ्चप्रकार'-अव्यक्तबाल, व्यवहारबाल, झानवाल', दर्शनबाल', चारित्रवाल' इति । अव्यक्त' शिशु , धर्मार्थकामकार्याणि यो न वेत्ति न च तदाचरणसमधंशरीर' सोऽव्यक्तवाल' । लोकवेदसमयव्यवहा-रान्यो न वेत्ति शिक्षुवांसौ व्यवहारवाल । मिथ्यादृष्टि' सर्यथा तत्त्व-श्रद्धानरहिता दर्शनवाला'। वस्तुयाथात्म्यग्राहिझानन्यूना झान-वाला'। अचारिता' प्राणभृतश्चारित्रवाताः 💀 दर्शनवातस्य पुनः सक्षेपतो द्विविधं मरणमिष्यते। इच्छया प्रवृत्तमनिच्छमेति च। तयोराद्यमग्निना धूमेन, शस्त्रेण, उदकेन, मरुत्प्रपातेन, ..विरुद्धाहार-सेवनया बाला मृति ढौकन्ते, कुतश्चित्रिमित्ताज्जीवितंपरिरयागै विणः कासे अकासे वा अध्यवसानादिना यन्मरणं जिजीविषी तइडि-तीयम् । .पण्डितमरणमुच्यते – व्यवहारपण्डितं , सम्यवस्त्रपण्डितः, ज्ञानपण्डितरचारित्रपण्डित इति चत्वारो विकल्पाः । लोकवेदसमय-

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

व्यवहार निपुणो व्यवहारपण्डित , अथवानेकशास्त्रज्ञ शुश्रषादि बुद्धि-गुणममन्वित् व्यवहारगण्डित् क्षामिकेण क्षामोपकामिकेनौपशामिकेन वा सम्यग्दर्शनेन परिणत दर्शनपण्डित । मत्त्यादिपञ्चप्रकारसम्यग्ज्ञा-नेषु परिणत ज्ञानपण्डित । सामायिकच्छेदोपस्थापनापरिहारविशुद्धि-सुश्मसाम्परायययाख्यातचारित्रेषु कस्मिश्चित्प्रवृत्तरचारित्रपण्डितः । - अज्ञानी जीवके मरणका आलमरण कहते है। वह पाँच प्रकारका है-अब्धक्त, व्यवहार, झान, दर्शन व चारित्रवालमरण । धम, अर्थ, काम व मोक्ष इन चार पुरुषार्थीको जानता नही तथा उनका आचरण करनेमें जिसका शरीर असमर्थ है वह अव्यक्तबाल है। लोकव्यवहार, वेदका ज्ञान, शास्त्रज्ञान, जिसको नहीं है वह व्यवहारवाल है। तत्त्वार्थअद्धान रहित मिथ्याइप्टि जोव दर्शनबाल है। जीवादि पदार्थीका सथार्थ ज्ञान जिनको नही है वे ज्ञानबाल है । चारित्रहीन प्राणीको चारित्रबाल कहते है। दर्शनवालमरण दो प्रकारका है---इच्छाप्रवृत्त और अनिच्छणप्रवृत्त । अग्नि, धूम, विष, पानी, गिरि-प्रभात, विरुद्राहारसेवन इत्यादि द्वारा इच्छापूर्वक जीवनका त्याग इच्छा प्रवृत्त दर्शनवाल मरण है। और योग्य कालमें या अकालमे ही मरनेके अभित्रायसे रहित या जीनेकी इच्छासहित दर्शनवालोका जो मरण होता है वह अनिच्छाप्रवृत्त दर्शनबालमरण है। पण्डित-मरण चार प्रकारका है---अवहार, सम्यक्त्व, ज्ञान व चारित्रपण्डित भरण। लोक, वेद, समय इनके व्यवहारमें जो निपुण है वे व्यवहार-पण्डित है, अथवा जो अनेक शास्त्रोके जानकार तथा शुश्रुषा, अवण, धारणादि बुद्धिके गुणोसे युक्त है, उनको व्यवहारपण्डित कहते है। क्षायिक, क्षापोपशमिक और औपशमिक सम्यग्दर्शनसे जीव दर्शन-पण्डित होता है । मति आदि पाँच प्रकारके सम्यग्ज्ञानसे जो परिणत हे उनको ज्ञानपण्डित कहते है। सामायिक छेदोपस्थापना आदि भॉच प्रकार चारित्रके धारक चारित्रपण्डित है। (भाषा /टी./३२/ 1 ( 08/20 \$ 1

#### ५. अन्य भेदोंके लक्षण

- भ, आ,/बि./२७/८७/१३ यो यादश मरणं साप्रतमुपैति तादगेव मरण यदि भविष्यति तदवधिमरणम् । तद्दद्विविध देशावधिमरणं सर्वाव-धिमरणम् इति ।. यदायुर्घ्रथाभूतमुदेति सांप्रतं प्रकृतिस्थिरयनुभव-प्रदेशैस्तथानुभूतमेवायु प्रहत्यादिविशिष्ट पुनर्मध्नाति उदेष्यति च यदि तरसर्वावधिमरणम् । यरसाप्रतमुदेत्यायुर्यथाभूत तथाभूतमेव वध्नाति देशतो यदि तद्ददेशावधिमरणम् । साप्रतेन मरणेनासा-दृश्यभावि यदि मरणमाद्यन्तमरण उच्यते, आदिशब्देन साम्रतं प्राथमिकं मरणमुच्यते तस्य अन्तो विनाशभावो यस्मिन्नुत्तग्मरणे तदेतदायन्तमरणम् अभिधीयते । प्रकृतिस्थित्यनुभवप्रदेशैर्यथाभूतं साम्रतमुपेति मृति यथाभूतां यदि सर्वतो देशतो वा नोपैति तदायन्तमरणम् ।
- भ आ /वि /२५/२८/१२ निर्वाणमार्ग प्रस्थितात्सयतसार्थांचो होन प्रच्युत सोऽभिधोयते ओसण्ण इति । तस्य मरणमासण्णमरणमिति । ओसण्ण-ग्रहणेन पार्श्व स्था , स्वच्छन्दा , कुशोताः, ससकारच गृह्यन्ते । सशल्यमरणं द्विधिं यतो द्विधि शक्यं द्रव्यक्षच्यं भावश्वच्य-मिति । द्वव्यक्षच्येन सह नरणं पञ्चानां म्थावराणां भवति असंहिना त्रसानां च । भावशच्यविनिक्र्मुत द्रव्यक्षज्यमपेक्षते । एतच्च संयते, सयतासयते, अविरतसम्यग्द्रष्टावपि भगति । विनयवैभा-वृत्त्यादावकृतादर ध्याननमस्कारादे पत्तायते अनुपयुक्ततया, एतस्य मरण वत्तायमरण । सम्यत्त्वपण्डिते, ह्यानवपण्डिते, चरणपण्डिते च नव्यायमरणमपि सभवति । ओमण्णमरण ससक्तमरण च यदभिहित तत्र नियमेन बनायमरणम् । तद्वयत्तिरिक्तमपि बनायमरण भवति । वसट्टमरण नाम - आर्ते रौटे च प्रवर्त्तमानस्य मरण । तत्युनर्च द्विव इ दियवसट्टमरण, यदेणावसट्टनरण, कसायवसट्टमरणं, नोकसायवसट्ट-मरण्म इति । इ दियवसट्टमरण यत्यञ्चविधं इन्द्रियविषयापेक्षया

मनोज्ञेषु रक्तोऽमनोज्ञेषु द्विष्टो मृतमेति । इति इन्द्रियानिन्द्रिय-वज्ञार्तभरणविकल्पा । वेदणावसट्टमरणं द्विभेदं समासतः । सातवेद-नावशार्तमरणं असालवेदनावशार्तमरण । शारीरे मानसे वा दुखे उपयुक्तस्य मरण दू खनझार्तमरणमुच्यते तथा झारीरे मानसे व युखे उपयुक्तस्य भरण सातवशार्तभरणम् । कवायभेदात्कषायवशार्तमरणं चतुर्विध भवति । अनुबन्धरोषो य आत्मनि परत्र उभयत्र वा मरण-वशोऽपि मरणवंश भवति । तस्य कोधवशार्तमरण भवति !… हास्यरत्यरति...मूढमतेर्मरणं नोकषायवज्ञार्तमरणं । मिथ्यादृष्टेरेत-द्रबालमरणं भवति । दर्शनपण्डितोऽपि अविरतसम्यग्दद्रि' संयतासंय-तोऽपि वशार्त्त मरणमुपेति तस्य तद्वनात्तपण्डितं भवति दर्शनपण्डितं वा । अप्रतिषिद्धे अननुहाते च हे मरणे । विष्पाणस गिद्धपुटुमिति-संज्ञिते । दुर्भिक्षे, कान्तारे.. दुष्टनृषभये...तिर्यगुपसर्गे एकाकिनः सोईमिशक्ये वहावतनाशादिचारित्रदूषणे च जाते संविग्न' पापभी हः कर्मणामुदयमुपस्थितं ज्ञात्वा तं सोद्धमञक्तः तन्निस्तरणस्यासत्युपाये --न वेदनामसबिलष्ट सोढ उत्सहेत् ततो रत्नत्रयाराधनाच्युतिर्ममेति निश्चितमतिर्मिभश्वरणदर्शनविशुद्ध इानसहायोऽनिदान' अहं-दन्तिके, आलोचनामासाय कृतशुद्धि , मुखेश्यः प्राणापाननिरोधं करोति यत्तद्विप्पाणसं मरणमुच्यते । शस्त्रग्रहणेन यद्भवति तद्रगिद्धपुट-मिति 1 = जो प्राणी जिस तरहका भरण वर्तमानकालमे प्राप्त करता है, बैसा ही मरण यदि आगे भी उसको प्राप्त होगा तो ऐसे मरणको अवधिमरण कहते है । यह दो प्रकारका है---सर्वावधि व देश।वधि । प्रकृति स्थिति अनुभव व प्रदेशोसहित जो आग्रु वर्तमान समयमें जेसी उदयमें आती है वेसी ही आयु फिर प्रकृत्यादि विशिष्ट बॅधकर उदयमें आवेगी तो उसको सर्वाधधिमरण कहते है। यदि वही आयु आशिकरूपसे सरका होकर बॅधे व उदयमें आवेगी तो उसको देशा-वधि मरण कहते हैं। यदि वर्त मानकालके मरण या प्रकृत्यादिके सटश उदय पुन' आगामी कालमे नहीं आवेगा, तो उसे आधन्तमरण कहते है। मोक्षमार्गमें स्थित मुनियोका सघ जिसने छोड दिया है ऐसे पारवेस्थ, स्वच्छन्द, कुशील व ससक्त साधु अवसन्न कहलाते है। उनका मरण अवसन्नमरण है। सशरूय मरणके दो भेद है-द्रव्य-शल्य व भावशल्य। तहाँ माया मिथ्या आदि भावोको भावशल्य और उनके कारणभूत कर्मोंको डब्यशल्य कहते है। भावशल्यको जिनमे सम्भावना नहीं है, ऐसे पाँचो स्थावरों व असज्ञी त्रसोके मरणको द्रव्यशस्यमरण कहते है। भावशस्यमरण संयत, संयता-समत व अविरत सम्यग्द्द ष्टिको होता है। विनय वैयावृत्त्य आदि कायौंमें आदर न रखनेवाले तथा इसी प्रकार सब कृतिकर्म, वत, समिति आदि, धर्मध्यम्न व नमरकारादिसे दूर भागनेवाले मुनिके मरणको पलायमरण या बलाकामरण कहते है। सम्यवत्वपण्डित, ज्ञानपण्डित व चारित्रपण्डित ऐसे लोक इस मरणसे मरते है । अन्यके सिवाय अन्य भी इस मरणसे मरते है। आर्त रौद्र भावोयुक्त मरना वशार्समरण है। यह चार प्रकार है--इन्डियवशार्स, वेदनावशार्न, कषायवशार्त और नोकपायवशार्त । पाँच इन्ट्रियोके पाँच विषयोकी अपेक्षा इन्द्रियवशार्स पाँच प्रकारका है। मनोहर विषयोमें आसक्त होकर और अमनोहर विषयोमें द्विष्ठ होकर जो मरण होता है वह ओज आदि इन्द्रियो व मन सम्बन्धी बशार्त मरण है। शारीरिक ब मानसिक सुलोमे अथवा दु खोमे अनूरक्त होकर मरनेसे वेदनावशार्त सात व अमालके भेदसे दो प्रकारका है। कषायोके कोधादि भेदोंको अपेक्षा अधायवशार्तं चार प्रकारका है। स्वत मे दूसरेमें अथवा दोनों में उत्पन्न हुए क्रीधके वश मरना क्रोधकषायवशाल है। (इसी प्रकार आट मदोके वश मग्ना मानवशार्त है, पाँच प्रकारकी मायासे भरना मायावशार्त और परपदार्थीने ममत्वके वश मरना लोभवशार्त है)। हास्य रति अरति आदिये जिसकी बुद्धि मूढ हो गर्या है ऐसे व्यक्तिका गरण चोकघायवशात मरण है। इस मरणको वालमरणमें अन्तभूंत कर सकते हैं। दशेनपण्डित, अविरतसम्यग्द्रष्टि और



भा० ३–३६

संयतासंयत जीव भी वंशार्त मरणको प्राप्त हो सकते है। उनका यह भरण बालुपण्डित मरण अथवा दर्शनपण्डितमरण समझना चाहिए। विप्राणस व गृद्धपृष्ठ नामके दोनों मरणोका न तो आगममें निषेध है और न अनुज्ञा। दूष्कालमें अथवा दुर्ख्त ध्य जंगलमें, दुष्ट राजाके भय-से, तिर्यंचादिके उपसर्गमें, एकाकी स्वयं सहन करनेको समर्थ न होनेसे, ब्रह्मवतके नाशसे चारित्रमें दोष लगनेका प्रसंग आया हो तो ससारभोरु व्यक्ति कर्मोंका उदय उपस्थित हुआ जानकर जब उसको सहन करनेमें अपनेको समर्थ नहीं पाता है, और न ही उसको पार करनेका कोई उपाय सोच पाता है, तब 'वेदनाको सहनेसे परिणामों में संक्लेश होगा और उसके कारण रत्नत्रयकी आराधनासे निश्चय ही मैं च्युत हो जाऊँगा ऐसी निश्चल मतिको धारते हुए, निष्कपट होकर चाहित्र और दर्शनमें निष्कपटता धारण कर धैर्य युक्त होता हुआ, ज्ञानका सहाय लेकर निवान रहित होता हुआ अर्हन्त भगवान्-के समीप आलोचना करके विशुद्ध होता है। निर्मल लेश्याधारी वह व्यक्ति अपने श्वासोच्छ वासका निरोध करता हुआ प्राण त्याग करता है। ऐसे मरणको विप्राणसमरण कहते हैं। उपर्युक्त कारण उपस्थित होनेपर शस्त्र ग्रहण करके जो प्राण त्याग किया जाता है वह गृद्धपृष्ठ-मरण है। (भा, पा./टी./३२/१४७/११)।

# २. मरण निर्देश

# १. आयुका क्षय ही वाम्तविक मरण है

ध. १/१,१.५६/२१२/१० न सावज्जीवशरीरयोर्वियोगमरणस् । = आगम-में जीव और शरीरके वियोगको मरण नहीं कहा गया है। ( अथवा-पूर्णरूपेण वियोग ही मरण है एकदेश वियोग नहीं। और इस प्रकार समुद्रधात आदिको मरण नहीं कह सकते। - दे० आहारक ।३/४ ! अथवा नारकियोंके शरीरका भस्मीधूत हो जाना मात्र उनका मरण नहीं है, बल्कि उनके आयु कर्मका क्षय ही बास्तवर्मे मरण है-दे० मरण/४/३) ।

# २. चारों गतियाँमें मरणके लिए विभिन्न शब्दोंका प्रयोग

ध. ६/१.१-१,७६-२४३/४७७/२२ विशेषार्थ - सूत्रकार भूतवलि आचार्यने भिन्न-भिन्न गतियोंसे छूटनेके अर्थमें सम्भवत गतियोंको हीनता व उत्तमताके अनुसार भिन्न-भिन्न शब्दोंका प्रयोग किया है (दे० मूल सूत्र-७३-२४३)। नरकगति, व भवनत्रिकदेवगति हीन हैं, अतएव उनसे निकलनेके लिए उद्दर्तन अर्थात् उद्धार होना कहा है। तियेंच और मनुष्य गतियाँ सामान्य है, अतएव उनसे निकलनेके लिए काल करना शब्दका प्रयोग किया है। और सौधर्मादिक विमानवासियोंकी गति उत्तम है, अतएव वहाँसे निकलनेके लिए च्युत होना शब्दका प्रयोग किया है। और सौधर्मादिक विमानवासियोंकी गति उत्तम है, अतएव वहाँसे निकलनेके लिए च्युत होना शब्दका प्रयोग किया गया है। जहाँ देवगति सामान्यसे निकलनेका उल्लेल किया गया है वहाँ भवनत्रिक व सौधर्मादिक दोनोंकी अपेक्षा करके 'उद्दीति और च्युत' इन दोनों शब्दोंका प्रयोग किया गया है।

# ३, पण्डित व बारू आदि मरणोंकी इष्टता अनिष्टता

- भ. आ./मू./२८/११२ पंडिदपंडिदमरणं च पंडिदं बालपंडिदं चेव। एदाणि तिण्णि मरणाणि जिणा णिच्चं पसंसंति ।२८। --पण्डित-पण्डित, पण्डित व बालपण्डित इन तीन मरणोकी जिनेन्द्रदेव प्रशंसा करते हैं।
- मू आ,/६१ मरणे विराधिदं देवदुग्गई दुछहा य किर वोही। संसारो य अणंतो होइ पुणो आगमे काले ।६१। ---मरण समय सम्यक्त आदि गुणोकी विराधना करनेवाले दुर्गतियोंको प्राप्त होते हुए अनन्त संसारमें भ्रमण करते हैं, वयोंकि रश्नप्रयकी प्राप्त अत्यन्त दुर्लभ है।
- रे॰ मरण/१/४ (विप्राणस व गृद्धपृच्छमरणका आगममें न निषेध है और न अनुझा।)

# ३. गुणस्थानों आदिमें मरण सम्बन्धी नियम

## १. आयुबन्ध व मरणमें परस्वर गुण स्थान सम्बन्धी

ध. ८/३.९४/१४६/४ जेण गुणेणाउर्बधो संभवदि तेणेव गुणेण मरदि, ण अण्णगुणेणेत्ति परमगुरूवदेसादो । ण उवसाममेहिं अणेयंतो, सम्मत्त-गुणेण आउर्बधाविरोहिणा णिस्सरणे विरोहाभावादो । = १, जिस गुणस्थानके साथ आग्रुबन्ध संभव है उसी गुणस्थानके साथ जीव मरता है । (ध. ४/१.५.४६/३६३/३)। २, अन्य गुणस्थानके साथ नहीं (अर्थात जिस गतिमें जिस गुणस्थानमें आग्रुकर्मका बन्ध नहीं होता, उस गुणस्थान सहित उस गतिसे निर्गमन भी नहीं होता -(ध. ६/४६३/९) इस नियममें उपशामकोंके साथ अनैकान्तिक दोष भी सम्भव नहीं है, क्योंकि, आग्रु बन्धके अविरोधी सम्यक्त्व गुणके साथ निकलनेमें कोई विरोध नहीं है। (ध. ६/१.६-१.९३०/४६३/९) ।

## २. निम्न स्थानोंमें मरण सम्मव नहीं

गो. क./मू./१६०- १६१/०६२ मिस्साहारस्सयया खवगणा चडचमाडपढम-पुठवा य। पढमुवसमया तमतमगुडपडिवण्णा य ण मरंति। १६०। अणसंजोजिदमिच्छे मुहुत्तर्जतं तु णरिथ मरणं तु। किंद कराणेज्जं जाव दु सन्वपरद्वाण अट्ठपदा । १६१। = आहारकमिश्र काययोगी, चारित्रमोह क्षपक, उपशमश्रेणी आरोहणमें अपूर्वकरणके प्रथम भाग-वाले प्रथमोपशम सम्यग्दष्टि, सप्तमपृथिवीका नारकी सम्यग्दष्टि, अनन्तानुबन्धी विसंयोजनके अन्तमुहूर्तकालपर्यन्त तथा कृतकृत्य वेदक सम्यग्दष्टि इन जीवौंका मरण नहीं होता है।

## ३. सासादन गुणस्थानमें भरण सम्बन्धी

- ध. १/१,९,२३/३२४/१ नापि बद्धनरकायुष्क. सासादनं प्रतिपद्य नार-केषुत्पद्यते तस्य तस्मिन्गुणे मरणाभावादा। ज्ञनरक आयुका जिसने पहले अन्ध कर लिया है, ऐसा जीव सासादन गुणस्थानको प्राप्त होकर नारकियोंमें उत्पन्न नहीं होता (विशेष दे० जन्म/४/१) क्योंकि ऐसे जीवका सासादन सहित मरण ही नहीं होता।
- ध. ६/१, १- ५. १४/३३१/१ आसाणं पुण गदो जदि मरदि, ण सकतो जिरयगदि तिरिक्खगदि मणुसगदि वा गंतुं, णियमा देवगर्दि गच्छदि !...हंदि तिम्र आउएम्र एककेण वि बइधेण ण सक्को कसाए उवसामेंदुं, तेण कारणेण णिरयतिरिक्ख-मणुसगदीओ ण गच्छदि ! = ( द्वितीयोपशम सम्यग्टष्टि जोव ) सासादनको प्राप्त होकर यदि मरता है तो नरक तिर्यंच व मनुष्य इन तीन गतियोंको प्राप्त करनेके लिए समर्थ नहीं होता है । नियमसे देवगतिको ही प्राप्त करता है । क्योंकि इन तीन आयुओंमेंसे एक भी आयुका बन्ध हो जानेके पश्चात जीव कषायोंको उपशमानेके लिए समर्थ नहीं होता है । इसी कारण वह इन तीनों गतियोंको प्राप्त नहीं करता है । ( दूसरी मान्यताके अनुसार ऐसे जीव सासादन गुणस्थानको ही प्राप्त नहीं होते—दे० सासादन ) । ( ज. सा /मू./३४१-३५०/४३८) ।
- गो, क,/जो, प्र./५४८/७१८/१८ सासादना भ्रुत्वा प्राग्यद्धदेवाग्रुष्का मृत्वा अनद्धाग्रुष्का' केचिइदेवाग्रुर्भध्वा च देवनिव्द्र च्यपर्याप्तसासादना' स्यु'। = (पूर्वोक्त द्वितीयोपशम सम्यवश्वसे सासादनको प्राप्त होने-वाला जोव) सासादनको प्राप्त होकर यदि पहले ही देवाग्रुका बन्ध कर चुका है तो मरकर अन्यथा कोई-कोई जिन्होंने पहले कोई आयु नहीं बाँधी है, अब देवाग्रुको बाँधकर देवगतिमें उत्पन्न होते हैं। इस प्रकार निवृत्त्यपर्धाप्त देवोंमें सासादन गुणस्थान होता है।

## ४, मिश्र गुणस्थानमें मरणके अभाव सम्बन्धी

ध. ४/१.४.१७/गा, ३३/३४६ णय मरइ गेव संजम्रुवेइ तह देससंजम वावि । सम्माभिच्छादिट्ठी ण उ मरण'तं समुग्धादो ।३३। - सम्प-रिमथ्यादृष्टि जीव न तो मरता है और न मारणान्तिक समुद्धात ही करता है । (गो, जी,/मु,/२४/४१) ।

- ध. १/१.६.३४/३१/२ जो जीवो सम्मादिटठी होदूण आउअ बंधिम सम्मामिच्छत्तं पडिवज्जदि, सो सम्मत्तेणेव णिष्फददि। अह मिच्छदिट्ठी होदूण आउअ बधिय सम्मामिच्छत्तं पडिवज्जदि, सो मिच्छत्तेणेव णिष्फददि। ज्जो जीव सम्यग्टष्टि होकर और आयु-को बॉधकर सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त होता है, वह सम्यक्त के साथ ही उस गतिसे निकलता है। अथवा जो मिथ्यादष्टि होकर और आयुको बॉधकर सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त होता है, वह मिथ्यारवके साथ ही निकलता है। (गो. जी/मू/२३-२४/४८), (गो क./जी प्र./४६६/६०६/३)।
- भ. =/३,८४/१४६/२ सम्मामिच्छत्तगुणेण जीवा किण्ण मरंति । तत्था-उस्स बंधाभावादो । = सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानमें क्योकि आयुका बन्ध नहीं होता है, इसलिए वहाँ मरण भी नहीं होता है । (और भी दे० मरण/३/१) ।
- गो. जी /जी, म /२४/४१/१३ अन्येषामाचार्याणामभिष्रायेण नियमो नास्ति। - अन्य किन्हो आचार्योंके अभिष्रायसे यह नियम नहीं है, कि वह जीव आयुबन्धके समयवाले गुणस्थानमें ही आकर मरे। अर्थात्त सम्यवत्व व मिथ्यात्व किसी भी गुणस्थानको प्राप्त होकर मर सकता है।

## ५. प्रथमोपदाम सम्यक्त्वमें मरणके अमाव सम्बन्धी

- क. पा, मुत्त/१०/गा, १७/६३१ उवसामगो च सब्यो णिव्वाघादो। ---दर्शनमोहके उपशामक सर्वे ही जीव निव्याघात होते है, अर्थात उपसर्गादिके आनेपर भी विच्छेद या मरणसे रहित होते है। (ध. ६/१ १---,१/गा. ४/२३१); (ल सा /मू /११/१३६), (दे. मरण/३/२)
- ध. १/१,१,९७१/४०७/८ मिथ्यादृष्टय उपात्तौपशमिकसम्यग्दर्शना --सन्त'---तैर्था तेन सह मरणाभावात् । -- मिथ्यादृष्टि जीव उपशम सम्यग्दर्शनको ग्रहण करके (वहॉ देवगतिमें उत्पन्न नही होते) क्योंकि उनका उस सम्यग्दर्शन सहित मरण नहीं होता । (ध २/१,१/४३०/७), (गो. जी./जी. प्र /६१४/१९३१/१४) ।

# ६. अनन्तानुबन्धी विसंयोजनके मरणाभाव सम्बन्धी

- पं सं/प्रा./४/१०३ आवलियमेलकालं अणंतवधीण होइ गो उदओ। अंतोमुहुत्तमरणं मिच्छत्त दसणापत्ते ११०३। = जो अनन्तानुबन्धी-का विसंयोजक सम्यग्दष्टि जोव सम्यक्त्वको छोडकर मिथ्यात्व गुणस्थानको प्राप्त होता है. उसको एक आवलीमात्र काल तक अनन्तानुबन्धी कथायोका उदय नहीं होता है। ऐसा मिथ्यादण्टिका अर्थात् सम्यक्त्वको छोडकर मिथ्यात्वको प्राप्त होनेवाले जीवका अन्तर्मुहूर्त काल तक मरण नहीं होता है।
- क, पा २-२२/§ १११/१०१/६ अंतोमुहुत्तेण विणा संजुत्त विदियसमए चेव मरणाभावादो । – अनन्तानुवन्धीका पुनः सयोजन होनेपर अन्तर्मुहूर्त काल हुए विना दूसरे समयमें ही मरण नहीं होता है। (क. पा, २/२-२२/§१२५/१०८/३), (गो. क./मू /५६१/७६३)।

## ७. उपश्चम श्रेणीमें मरण सम्बन्धी

- रा. वा /१०/१/३/६४०/७ सर्वमोहप्रकृत्युपशमात् उपशान्सक्षायव्यपदेश-भाग्भवति । आयुष' क्षयात चियते । == मोहकी सर्द प्रकृतियोका उपशम हो जानेपर उपशान्तकषाय सङ्घाबाला होता है । आयुका क्षय होनेपर वह मरणको भी प्राप्त हो जाता है ।
- ध, २/१,१/४३०/९ चारित्तमोहउवसामगा मदा देवेशु उववर्जति । ==चारित्रमोहका उपशम करनेवासे जीव मरते है तो देवोमें उत्पन्न होते है । (स. सा./मू./३०९/३६०) ।
- ध ४/१.५.२२/३५२/७ अपुठ्वकरणमढमसमयादो आव णिहापयत्ताणं बंधो ण बोच्छिज्जदि ताव अपुठ्वकरणाणं मरणाभावा। - अपूर्व-करण गुणस्थानके प्रथम समयसे लेकर जबतक निद्रा और प्रचला, इन

दोनो प्रकृतियोंका बन्ध व्युच्छिन्न नहीं हो जाता है (अर्थात अपूर्व-करणके प्रथम भागमें) तबतक अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती संयतोका मरण नहीं होता है। (और भी दे०/मरण/३/२); (गो. जी./जी. प्र/ ६६/१४८/१३)।

- ध. १२/५.४.३१/१३०/८ उवसमसेडीदो ओदिण्णस्स उवसमसम्माइट्टस्स मरणे सते वि उवस्मसमत्तेण अंतोमुहुत्तमच्छिदूण चेव वेदगसम्मत्तस्स गमणुवलंभादो । = उपशम श्रेणीसे उत्तरे हुए उपशम सम्यन्दष्टिका यद्यपि मरण होता है, तो भी यह जीव उपशम सम्यन्ध्वके साथ अन्तर्मुहूर्तकाल तक रहकर ही वेदक सम्यव्ध्वको प्राप्त होता है । (दे० सम्यग्दर्शन/IV/2/४) ।
- गो. जी./मू. व जी प्र./७३१/१३२५ विदियुवसमसम्मर्स सेढीदोदिण्णि अविरदादिमु सगसगलेस्सामरिदे देवअपज्जसगेव हवे ।७३१। बद्धदेवा-युष्कादन्यस्य उपशमश्रेण्यां मरणाभावात् । - उपशमश्रेणीसे नीचे उत्तरकर असंयतादिक गुणस्थानोंमें अपनी-अपनी लेश्या सहित मर्रे तो अपर्याप्त असयत देव ही होता है, क्योंकि, देवायुके बन्धसे अन्य किसी भी ऐसे जीवका उपशमश्रेणीमें मरण नही हाता है।

# ८. कृतकृत्यवेदकमें मरण सम्बन्धी

- ध ६/१,६~५,१२/२६३/१ कदकरणिज्जकालव्भंतरे तस्स मरणं पि होउज । --- कृतकृत्यवेदककालके भीतर उसका मरण भी होता है ।
- क. पा. २/२-२२/६ २४२/२१६/६ जइ वसहाइरियस्स वे उवएसा। तत्थ कदकरणिङ्जो ण मरदि त्ति उवदेसमस्सिद्धृण एद ग्रुत्तं कदं ।.. 'पढम-समयकदकरणिज्जो जदि मरदि णियमा देवेसु उववज्जदि । जदि णेरइएसु तिरिक्खेसु मणुस्सेसु वा उववज्जदि तो णियमा अंतोमुहुत्त-कदकरणिज्जो' त्ति जइवसहाइरियपरूविदपुण्णिसुत्तादो । णवरि, उच्चारणाइरियउवएसेण पुण कदकरणिज्जो ण मरइ चेवेति णियमा णदिथ ।
- दे० मरण/३/२ (दर्शनमोहका क्षय करनेवाला यावत कृतकृत्यवेदक रहता है तावत मरण नहीं करता ।)

# ९. नरकगतिमें मरण समयके ळेक्या व गुणस्थान

- ति प./२/२१४ किण्हाय णीलकाऊणुदयादो बंधिऊण णिरयाऊ। मरि-ऊंण ताहि जुत्तो पावइ णिरयं महावोरं ।२९४। -- कृष्ण नील अथवा कापोत इन तीन लेश्याओका खदय होनेसे नरकायुको बॉधकर और मरकर उन्हीं लेश्याओसे युक्त होकर महा भयानक नरकको प्राप्त करता है।
- गो. क /मू./५३१/६६९ तत्थतणविरदसम्मो मिस्सो मणुवदुगमुच्चसं णियमा । वंधदि गुणपडिवण्णा मर'ति मिच्छेव तस्य भवा । चतत्रतन अर्थाद् सादवीं नरक पृथियोमें सासादन, मिश्र व अर्सयतगुणरथान-

वर्ती जीव सरणके समय मिथ्यग्टण्टि गुणस्थानको प्राप्त होकर ही मररो है। (विशेष दे० जन्म/६) ।

## १०. देव गतिमें मरण समयको छेइया

#### ९१. 'आहारकमिश्र काययोगीके भरण सम्बन्धी

- ध. १४/६४/१ आहारसरीरमुट्ठावेंतस्स अपउजत्तद्वाए मरणाभावादो । = आहारक झरोरको उत्पन्न करनेवाले जीवका अपर्याप्तकालमें मरण सम्भव नहीं है । (और भी दे० मरण/३/२) ।
- गो जी./मू /२३म/४०१ अञ्जाधादी अंतोमुहुत्तकालद्विदी जहण्णिदरे। पज्जत्तीसंपुण्णो मरणं पि कदाचि संभवई। ---आहारक हारीर अञ्याधाती है, अन्तर्मुहुर्त्त कालस्थायी है, और पर्याप्तिपूर्ण हो जाने पर उस आहारक झरीरधारी मुनिका कदाचित्त मरण भी सम्भव है।

# ४. अकाल मृत्यु निर्देश

#### १. कदलीघातका लक्षण

भा पा /सू /२६ विसवेयणरत्तनखय-भयसत्थरगहणसंकिलिस्साणं । आहारुस्सासाणं णिरोहणा खिणए आऊ ।१९१ च विष खा लेनेसे. वेदनासे. रक्तका क्षय होनेसे. तीव भयमे. रास्त्रघातसे. संक्लेशकी अधिकतासे. आहार और श्वासोच्छ्वासके रुक जानेसे आयु क्षीण हो जाती है। (इस प्रकारसे जो मरण होता है उसे कदलीघात कहते है) (घ १/१.१.१/गा. १२/२३); (गो क./सू /६७/६४)।

#### २, बदायुष्ककी अकाक मृत्यु सम्मव नहीं

ध. १०/४.२.४.३१/२३०/६ परभवि आउए बद्धे पच्छा भुंजमाणाउस्स कदलीघाटो णरिथ जहासरूवेण चैव वेदेत्ति जाणावणट्ट 'क्सेण कालगदो' त्ति उत्त । परभवियाउर्छ बंधिय भुंजमाणाउए घादिज्जमाणे को दोसो त्ति उत्ते ण, णिज्जिण्णभुजमाणाउर्स अवत्तपरभवियाउअउदयस्स चउगहबाहिरस्स जीवस्स अभावप्प-संगादो । ज्यरभव सम्बन्धी आयुके बँघनेके पश्चात् भुज्यमान आयुका कदलीघात नहीं होता, किन्तु वह जितनी थी उतनीका हो बेदन करता है, इस यातका ज्ञान करानेके लिए 'क्रमसे कालको प्राप्त होकर' यह कहा है । प्रश्न-परभविक आयुको बाँधकर भुज्यमान आयुका घात माननेमें कौन सा दोष है ग्उत्तर - नहीं, क्योंकि जिसकी भुज्यमान आयुकी निर्जरा हो गयी है, किन्तु अभी तक जिसके परभविक आयुक्ता उदय नहीं प्राप्त हुआ है, उम जीवका चतुर्गतिसे बाह्य हो जानेमे अभाव प्राप्त होता है ।

## देव नारकियोंकी अकालमृत्यु संभव नहीं

स.सि /३/१/२०१/१० छेदनभेदनादिभिः राकनीकृतयूतीनामपि तैथां न मरणमकाले भवति । कुतः अनपवर्याप्रुष्कत्वात् । आहेदन, भेदन आदिके द्वारा उनका (नारकियाँका) शरोर खण्ड-खण्ड हो जाता है, तो भी उनका अकालमें मरण नही होता, क्योंकि, उनकी आधु घटती नहीं है । (रा वा /१/१/९६६/११), (इ. पु /४/३६४): (म. पु /१०/५२), (जि.सा /११४) ( और भी दे० नरक/३/६/०) ।

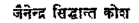
- ध. १४/५.३.९०१/३६०/१ देवणेरइएस आउअस्स कटलीघादाभाषादो । --देव और नारकियोंमें आयुका कटलीधारा नहीं होता । ( और भो, वे. आयु/५/४)।
- ध.श/१,९,०/३२१/६ तेषामभमूत्योरसत्त्वात् । भस्मसाझावसुपगत-देहानां तेषां कथं पुनर्मरणमिति चेन्न, देहविकारस्यायुविच्छित्त्य-निमित्तरवात् । अन्यथा बालावस्थात प्राप्तयोवनस्यापि मरणप्रस-झात ! -- नारको जीवोंके अपमृत्युका सद्भाव नहीं पाया जाता है । प्रश्न -- यदि उनकी अपमृत्यु नहीं होती है, तो जिनका शरीर भस्मीभावको प्राप्त हो गया है, ऐसे नारकियोंका पुनर्मरण कैसे बनेगा ! उत्तर--- यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि, देहका विकार आयु-कर्मके विनाशका निमित्त नहीं है । अन्यथा जिसने वाल अवस्थाके परचात यौवन अवस्था को प्राप्त कर लिया है, ऐसे जीवको भी मरण-का प्रसंग आ जायेगा ।

## ४. मोगभूमिजोंकी अकालमृत्यु संभव नहीं

- दे,आयु./k/s/ (असंख्यात वर्षकी आयुवाले जीव अर्थांद भोगभूमिज मनुष्य व तिर्थच अनपवर्थ्य आयुवाले होते हैं।)
- ज प /२/१९० पढमे विदिये तदिये काले जे होति माणुसा पवरा । ते अवमिच्चुविद्रणा एयंत्तमुहेहिं संजुत्ता ।११०। म्प्रथम. द्वितीय व तृतीय कालमें जो श्रेष्ठ मनुष्य होते हैं वे अपमृष्युसे रहित और एकान्त मुखोसे संयुक्त होते हैं ।११०।

## ५, चरमशरीरियों व शङाका पुरुषोंमें अकालमृत्युकी संमावना व असम्मावना

- दे. प्रोबधोपवास /२/४/ ( अघातायुष्क मुनियोंका अकालमें मरण नहीं होता ) )
- दे. आयु./४/४/ ( परमोत्तम देहधारी अनपवर्त्त्य आयुवाले होते हैं ) ⊦्
- रा.वा /२/४३/६/१४७/२६ अन्त्यचकधरवासुदेवादीनामायुषोऽपवर्त्त दर्श-नादव्याधिः ।६। न वा; चरमशब्दस्योत्तमविधेषणत्वात् १७। उत्तमग्र हण-मेवेति चेत; न; तदनिवृत्ते ।८। चरमग्रहणमेवेति चेत्, न, तस्योत्तमत्व-प्रतिपाइनार्थरवात ।१। चरमदेहा इति वा केषांचित पाठ । एतेषां नियमेनायुरनपवर्त्यमित्तरेषामनियम । म्प्रप्रन-उत्तम देहवाते भी अन्तिम चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त और कृष्ण वासुदेव तथा और भी ऐसे लोगों की अकाल मृत्यु सुनी जाती है, अत यह लक्षण ही अव्यापी है। उत्तर-चरमशब्द उत्तमका विशेषण है, अर्थात् अन्तिम उत्तम देह-वालोंकी अकाल मृत्यु नहीं होती। यदि केवल उत्तम पद देते तो पूर्वोक्त दोष वना रहता है। यथपि केवल 'चरमदेहे' पद देनेसे कार्य चत जाता है, फिर भी उस चरम देहकी सर्वोत्कृष्टता अतानेके लिए उत्तम विशेषण दिया है। वहीं 'चरमदेहा' यह पाठ भी देखा जाता है। इनकी अकालमृत्यु कभी नहीं होती, परन्तु इनके अतिरिक्त अन्य व्यक्तियोंके लिए यह नियम नहीं है।
- त. वृ./२/k३/११०/१ चरमोऽन्त्य उत्तमदेह शरीर येषां ते घरमोत्तम-देहा तज्जन्मनिर्वाणयोग्यास्तीर्थं करपरमदेवा ज्ञातव्याः । गुरुदत्त-पाण्डवादीनामुपसगेण मुत्तन्वदर्शनाज्ञास्त्यनपवत्त्र्याग्रुमियम इति न्यायकुमुदचन्द्रोदये प्रभाचन्द्रणोक्तमस्ति । तथा चोत्तमदेवत्त्वेऽपि मुभौमत्रह्यदत्तापवर्च्यायुर्दर्शनात, कृष्णस्य च जरत्कुमारमागेनाप-मृत्यदर्शनात सकलार्धचक्रवर्तिनामप्यनपवच्यायुर्नियमो नास्ति इति राजवार्तिकालझ्नारे प्रोक्तमस्ति । चरमना वर्थ है अन्तिम और उत्तमका वर्थ है उत्कृष्ट । ऐसा है शरीर जिनका वे, उसी भवसे मोक्ष प्राप्त करने योग्य तीर्थं कर परमदेव जानने चाहिए, अन्य नहीं: क्योंकि, घरम देही होते हुए भी गरुडदन्त, पाण्डव आदिका मोक्ष उपसर्गके समय हुआ है-ऐसा श्री प्रभाचन्द्र आचार्यने न्याय-कुमुद-चन्द्रोदय नामक प्रन्थमें कहा है, और उत्तम देही होते हुए भी



मुभौम, ब्रह्मदत्त आदिकी आयुका अपवर्तन हुआ है। और कृष्णकी जरत्कुमारके वाणसे अपमृत्यु हुई है।इसलिए उनकी आयुके अन-पवर्त्यपनेका नियम नही है,ऐसा राजवार्तिकालंकारमें कहा है।

## इ. जघन्य आयुमें अकारुमृत्युकी सम्मावना व अस-म्मावना

ध, १४/४,६,२१०/५४ पंक्ति एरथ कदलीधादम्मि वे उवदेसा, के वि आइरिया जहण्णाउअस्मि आवलियाए असंखे० भागमेत्ताणि जीवणि-यद्राणाणि लब्भति कि भणंति । तं अहा-पुत्रभणिदमुहूमेइंदिय-पजनतसञ्बज्जहण्णाउअणिव्वत्तिट्टाणस्स कदलीधादो णरिथ । एवँ समउत्तरदुसमउत्तरादिणिव्वत्तीणं पि घादो णत्थि । पुणो एदम्हादो जहण्णणिव्यसिष्टाणादो सखेज्जगुणमाउअं बधिद्रण सुहमयज्जसेसुव-ण्णस्स अत्थि कदलीघादो ( ३५४/७)। के वि आइरिया एवं भणति-अहण्णणिव्वत्तिट्ठाणमुवरिमआउअवियम्पेहि वि घादं गच्छदि। केवलं पि घादं गच्छदि । णवरि उवरिमआउवियप्पेहि जहण्णणिव्य-चिट्ठाणं धादिज्जमाणं समऊणदुसमऊणादिवमेण होयमाणं ताव गच्छदि जाव जहण्णणिव्वत्तिट्ठाणस्स मंखेउजे भागे ओदारिम सखे-भागो सेस्रो त्ति । जदि पुण केवल जहण्णणिव्वत्तिट्ठाण चैव घादेदि तो तत्थ दुविहो कदलीघादो होदि-जहण्णओजक्कस्सओ चेंदि ( ३४४/१ )। सुर् ठु जदि थोवं घादेदि तो जहण्णियणिव्वत्तिर्ठाणस्स संखेडजे भागे जीविदूण सससखे० भागस्स संखेडजे भागे सखेडजदि-भागं वा धादेदि । जदि पुण बहुअं घादेदि तो जहण्णणिवत्तिट्ठाण सखे० भागं जीविदूण संखेज्जे भागे कदलीघादेण घादेदि (३५६/१)। एत्थ पढमवक्खाणं ण भद्र्यं, खुद्दाभवग्गहणादो (३४७/१)।=यहाँ कदली घातने विषयमें दो उपदेश पाये जाते है। कितने ही आचायं जघन्य आयुमें आवलिके असरूपातवे भाग-प्रमाण जीवनीय स्थान लब्ध होते है ऐसा कहते है। यथा पहने कहे गये सुश्म एकेन्द्रिय पर्याप्तकी सबसे जवन्य आयुके निवृत्तिस्थानका कदनीधात नहीं होता । इसी प्रकार एक समय अधिक और दो समय अधिक आदि निवृंत्तियोंका भी घात नहीं होता। पुन इस अधन्य निवृत्ति-स्थानमे असंख्यातगुणी आधुका बन्ध करके सूक्ष्म पर्याप्तको में उत्पन्न हुए जीवका कदलीघात होता है। (१५४/७)। कितने ही आचार्य इस प्रकार कथन करते है-जघन्य निवृत्तिंस्थान उपरिम आयुविकल्पों-के साथ भी घातको प्राप्त होता है और केवल भी घातको प्राप्त होता है। इतनी विशेषता है, कि उपरिम आयुविकल्पोके साथ धातको प्राप्त होता हुआ जधन्य निर्वृत्तिस्थान एक समय और दो समय आदिके कमसे कम होता हुआ वह तब तक जाता है जब तक जधन्य निवृंत्तिस्थानका सरूयात बहुभाग उतरकर सरूयातवे भागप्रमाण रोष रहता है। यदि पुन केवल जधन्य निवृत्तिस्थानक) घातता है तो वहॉपर दो प्रकारका कदलीघात होता है- जधन्य और उत्कृष्ट यदि अति स्तोकका धात करता है, तो जधन्य निवृ सिस्थानके सल्यात बहुभाग तक जीवित रहकर शेष सख्यातवे भागके संख्यात बहुभाग या संख्यातने भागका घात करता है। यदि पुन बहुतका घात करता है तो जधन्य निवृत्तिस्थानके सख्यातवे भागप्रमाण कात्ततक जोन्ति रहकर संख्यात बहुभायका कदलीधात द्वारा घात करता है। (२५४/१)। यहॉपर प्रथम व्याख्यान ठीक नही है, क्योकि उसमें क्षुब्लक भवका ग्रहण किया है। (३४७/१)।

## •. पर्याप्त होनेके अम्बर्मुहूर्त कारू तक अकारू मृत्यु सम्मव नहीं

ध १०/४,२.४.४१/२४०/७ भज्जत्तिसमाणिदसमयप्पहुडि जाव अंतोमुहुत्त ण गद ताव कदलीधादं ण करेदि ित्त जाणावणट्ठमंत्तोमुहूत्तणिद्दे सो कदो ।≔ पर्याप्तियोको पूर्ण कर खुकनेके समयसे सेकर जवतक अन्त≁ मुँहूर्त नही बीतता है, तत्रवक कदलीघात नही करता, इस वातका ह्यान करानेके लिए (सूत्रमे) 'अन्त, हूर्त' पदका निर्देश किया है ।

# ८. कदकीघात द्वारा आयुका अपवर्तन हो जाता है

- ध /१०/४.२.४.४१/२४०/१ कदलीघादेण विणा अतोमुहूत्तकालेण परभ-वियमाआउअँ किण्ण बङफदे । ण, जोविदूणाग्रदस्स आउअस्स अद्वादो अहिग्रआवाहाए परभवियआउअस्स वधाभावादो ।
- ध. १०/४,२,४,४६/२४४/३/ जीविदूणागद अंतोमुहुत्त द्वपमाणेण उवरि-ममतोमुहुत्त् णपुच्चको डाउ अं सञ्चमेगसमएण सरिराख इ कदली घादेण यादिदूण यादिदसमए चेव पुणो-..। प्राप्त – कदली घातके बिना अन्तर्मु हूर्त काल द्वारा परभविक आयु वयो नही बाँधी जाती। उत्तर---नही, क्यो कि, जीवित रहकर जो आयु व्यतीत हुई है उसकी आधीसे अधिक आत्राघाके रहते हुए परभविक आयुका बन्ध नहीं होता। जीवित रहते हुए अन्दर्मु हुर्त काल गया है उससे अर्ध मान्न आगेका अन्दर्मु हुर्त कम पूर्वकोटि प्रमाण उपरिम सन आयुको एक समयमे सहक्ष खण्डपूर्वक कदली घातसे धात करनेके समयमें ही पुन-(परभविक आयुका बन्ध कर नेता है)। (और भी देखो आगे शीर्षक ह)

## ९. अकाल मृत्युका अस्तित्व अवस्य है

- रा वा /२/४३/१०/१४८/८ अप्राप्तकालस्य मरणानुपलब्धेरपवर्ध्याभाव इति चेत, न: द्रष्टवादाम्रफलादिवत् ११०। यथा अवधारितपाककालात् प्राक् सापायोपक्रमे मत्याघरुलादीना ह्य्ट पाकरत्तया परिच्छिन्न-मरणकालात् प्रागृदौरणाप्रत्यय आयुषो भवत्यपवर्त ।== प्रश्न-- अप्राप्त-कालमें मरणकी अनुपलन्धि होनेसे आयुके अपवर्त्तनका अभाव है । उत्तर--जेसे पयाल आदिके द्वारा आम आदिको समयसे पहले ही पका दिया जाता है उसी तरह निश्चित मरण कालसे पहले भी उदीरणाके कारणोसे अत्युका अपवर्तन हो जाता है ।
- रलो, वा/४/२/४३/२/२६१/१६ न हि अत्राप्तकालस्य मरणाभाव खड्ग-प्रहारादिभि. मरणस्य दर्शनात । =अप्राप्तकाल मरणका अभाव नहीं है, क्योंकि, खड्ग प्रहारादि द्वारा मरण देखा जाता है।
- भ आ./बि / 4२४/१६६४/१२ अकालमरणाभावोऽयुक्त केषुचिरकर्मभूमि जेपु तस्य सतो निषेधादित्यभिप्रायः । कअकाल मरणका अभाव कहना मुक्त नही है, क्योंकि. किंतने ही कर्मभूमिज मनुष्योमे अकाल मृत्यु है। उसका अभाव कहना असत्य वचन है; क्योंकि, यहाँ सत्य पदार्थका निषेध किया गया है। (दे० असत्य/३)

## १०. अकाल मृब्युकी सिद्धिमें हेतु

रा. वा./२/२२/११/१४ २/१२ अकालमृत्युव्युदासाथँ रसायनं चोभ-दिशति, अन्यया रसायनोपदेशस्य सैयर्थ्यम् । न चाहोऽस्ति । अत आयुर्वेदसामय्यदिस्त्यकालमृत्यु । दृ खप्रतीकारार्थं इति चेत, न; उभयथा दर्शनात् । १२। कृतप्रणाशप्रसग इति चेत. न, दत्त्वैभ फल निवृत्ते । १३। वितताद्वंपटशोधवत्त अयथाकालनिर्वृत्त पाक इत्ययं विशेष । –१ आयुर्वेदशास्त्रमे अकाल मृत्युके वारणके लिए औषधिप्रयोग बताये गये है । क्योकि, दवाओके द्वारा श्लेष्मादि दोधोको बलात् निकाल दिया जाता है । अत' यदि अकाल मृत्यु न मानी जाय तो रमायनगदिका उपदेश व्यर्थ हो जायेगा । उसे केवल दु:खनिवृत्तिका हैतु कहना भी युक्त नहीं है; क्योंकि, उसके दोनो ही फल देखे जाते है । (श्लो वा ५/२/६३/१लो, २/२५१ व वृत्ति/२६२/२६)। २ यहाँ कृतप्रणाशको आशका करना भी योग्य नहीं है, क्योंकि, उदीरणामे भी कर्म अपना फल देकर ही मडते है। इतना विशेष है, कि जैसे गीला कपडा फैला देनेपर जच्दी सूख जाता है, वही यदि इकट्ठा रखा रहे तो सुखनेमें बहुत समय लगता है, उसी तरह उदीरणाके निमित्तोंके द्वारा समयके पहले ही आयु मंड जाती है। (श्लो वा/५/२/६३/२/२६६/१४)।

रखो. वा,/१/२/१३/२/२६१/१६ प्राप्तकालस्यैव तस्य तथा दर्शनमिति चेद, क. पुनरसौ कालं प्राप्तोऽपमृत्युकाल वा, द्वितीयपक्षे सिद्ध-साध्यता, प्रथमपक्षे खड्गप्रहारादिनिरपेक्षत्वप्रसंग । - प्रश्न-३. प्राप्तकाल ही खड्ग आदिके द्वारा मरण होता है । उत्तर---यहॉ कालप्राप्तिसे आपका क्या ताल्पर्य है-- मृत्युके कालकी प्राप्ति या अपमृत्युके कालकी प्राप्ति 1 यहाँ दूसरा पक्ष तो माना नहीं जा सकता क्योकि वह तो हमारा साध्य ही है और पहला पक्ष मानने-पर खड्ग आदिके प्रहारसे निरपेक्ष मृत्युका प्रसग आता है।

#### १४. स्वकाल व अकाल मृष्युका समन्वय

- रलो वा. ४/२/५३/२/२६१/१२ सकत्तवहि कारणविशेषनिरपेक्षस्य मृत्यु-कारणस्य मृत्युकालव्यवस्थिते । शस्त्रसंपातादिबहिरङ्गकारणान्वय-ध्यतिरेकानुविधायिनस्तस्यापमृत्युकालत्वोपपत्ते । = असि प्रहार आदि समस्त बाह्य कारणोसे निरपेक्ष मृत्यु होनेमें जो कारण है वह मृत्यु-का स्वकाल व्यवस्थापित किया गया है । और शस्त्र संपात आदि बाह्य कारणोके अन्वय और व्यतिरेकका अनुसरण करनेवाला अप-मृत्युकाल माना जाता है ।
- पं. वि./श्र यैव स्वकर्मकृतकालकलात्र जन्तुस्तत्रैव याति मरणं न पुरो न पश्चात् । मूढास्तथापि हि मृते स्वजने विधाय शोकं परं प्रचुरदु लभुजो भवन्ति ।१८। =इस ससारमें अपने कर्मके द्वारा जो मरणका समय नियमित किया गया है जसी समयमें ही प्राणी मरणका प्राप्त होता है, वह उससे न तो पहले ही मरता है और न पीछे ही । फिर भो मूर्खजन अपने किसी सम्बन्धीके मरणको प्राप्त होनेपर अतिशय शोक करके बहुत दु खके भोगनेवाले होते है नौट-(बाह्य कारणोसे निरपेक्ष और सापेक्ष होनेसे ही काल व अकाल मृरयुमें भेद है, वास्तवमें इनमें कोई जातिभेद नहीं है। कालकी अपेक्षा भी मृत्युके नियत कालसे पहले मरण ही जानेको जो अकाल मृत्यु कहा जाता है वह केवल अल्पन्नताके कारण ही समफना चाहिए, वास्तवमें कोई भी मृत्यु नियतकालसे पहले नही होती: क्योकि, प्रत्यक्षरूपसे भविध्यको जाननेवाले तो बाह्य निमित्तो तथा आयुकर्मके अपवर्तनको भी नियत रूपमें ही देखते है।)

# ५. मारणान्तिक समुद्घात निर्देश

## ». मारणान्विक समुद्घातका **छक्ष**ण

- रा वा,/१/२०/१२/७७/१६ औपक्रमिकानुपक्रमायु क्षयाविर्भूतमरणान्त-प्रयोजनो मारणान्तिकसमुद्र्धात । --औपक्रमिक व अनुपक्रमिक रूपसे आयुका क्षय होनेसे उत्पन्न हुए कालमरण या अकाल मरणके निमित्तसे मारणान्तिक समुद्रधात होता है।
- घ, ४/१,३,२/२६/१० मारणान्तियसमुग्धादो णाम अप्पणो वट्टमाणसरीरम-छड्डिय रिजुगईए विग्गहगईए वा जाबुपपज्जमाणखेत्तं ताव गतूण --अंतोमुहुत्तमच्छणं । -- अपने वर्तमान शरीरको नहीं छोडकर ऋजुगति द्वारा अथवा विग्रह गति द्वारा आगे जिसमें उत्पन्न होना है ऐसे क्षेत्रतक जाकर अन्तर्मुहूर्त तक रहनेका नाम मारणान्तिक समुद्धात है। (द्र.सं./टी./१०/२६/उद्धृत क्लोक न.४)।

गो. जो /जी प्र /१६६/४४४/२ मरणान्ते भव मारणान्तिक समुद्रवात<sup>.</sup> उत्तरभवोत्पत्तिस्थानपर्यन्तजीवप्रदेशप्रसर्पण्लक्षण । =मरणके अन्त-में होनेवाला तथा उत्तर भवकी उत्पत्तिके स्थान पर्यन्त जीवके प्रदेशोका फैलना है लक्षण जिसका, वह मारणान्तिक समुद्रघात है। (का.अ /टी /१७६/११६/२)।

# ». स्मी जीव मारणान्तिक समुद्घात नहीं करते

गो. जी /जी. प्र./ १४४/११०/१ सौधर्मद्वयजीवराशौधनाड्गुलतृतीयमूल-गुणितजगच्छ्रेणिप्रमिते पल्यासख्यातेन भक्ते एकभाग प्रतिसमयं वियहगतौ भवति । तस्मित्त् पल्यासख्यातेन भक्ते बहुभागौ विग्रहगतौ भवति । तस्मित्त् पल्यासख्यातेन भक्ते बहुभागौ विग्रहगतौ भवति । तस्मित् पल्यासख्यातेन भक्ते बहुभागौ मारणा-नित्तक समुद्दघाते भवति । अस्य पल्यासख्यातेकभागो तूरमार-णान्तिके जीवा भवन्ति । – सौधर्म ईशान स्वर्गवासी देव (धना-गुल १/३×जगब्रेणी ) इतने प्रमाण है । इसके पल्य/असं. भाग-प्रमाण प्रति समय मरनेवाले जीवोका प्रमाण है । इसका पल्य/असं. बहुभाग प्रमाण विग्रह गति करनेवालोका प्रमाण है । इसका पल्य/असं. वहुभाग प्रमाण विग्रह गति करनेवालोका प्रमाण है । इसका पल्य/ असं बहुभाग प्रमाण मारणान्तिक समुद्दधात करनेवालोका प्रमाण है । इसका पल्य/असं भागप्रमाण दूर मारणान्तिक समुद्दधातवाले जीवोका प्रमाण है । (और भी दे० घ ७/२,६,२२७,१४/३०६,३१२) ।

# ३. ऋजु व वक दोनों प्रकारकी विग्रहगतिमें होता है

- का अ/टी/१७६/११६/३ स च संसारी जीवाना विग्रहगतौ स्यात् । --मारणान्तिक समुद्रघात ससारी जीवोंको विग्रहगतिमे होता है ।
- दे० मारणान्तिक समुद्रधातका लक्षण/ध. ४ ( ऋजुगति व विग्रह गति दोनों प्रकारसे होता है ) । (घ.७/२,६,१/३) ।

# ४. मारणान्तिक समुद्धातका स्वामिरव

- दे० समुद्धवात --- ( मिश्र गुणस्थान तथा क्षपकश्रेणीक अतिरिक्त सभी गुणस्थानोमें सम्भव है । विकलेन्द्रियोके अतिरिक्त सभी जीवोमें सम्भव है । )
- ध. ४/१,४,२५/२०४/७ जदि सासणसम्मादिट्ठिणो हेट्ठाण मारणंतियं मेल ति, तो तेसिं भवणवासियदेवेसु मेरुतलादो हेट्ठा टिठ्देसु उप्पत्ती ण पावदि ति बुत्ते, ण एस दोसो, मेरुतलादो हेट्ठा सासणसम्मादिट्ठीणं मारणंतियं णदिथ त्ति एवं सामण्णवयणं । विसेसादो पुण भण्णमाणे णेरइएसु हेद्ठिम एइंदिएसु वा ज भारणा-तियं मेलंति ति एस परमस्थो । =प्रश्न---यदि सासादन सम्यग्-दिष्टं जीव मेरुतलसे नीचे मारणान्तिक समुद्रधात नहीं करते है तो मेरुतलसे नीचे स्थित भवनवासी देवोमें उनकी उत्पत्ति भी नहीं प्राप्त होती है । उत्तर--यह कोई दोष नहीं है, क्योकि, 'मेरुतलसे नीचे सासादन सम्यग्दछि जीवोका मारणान्तिक समुद्रधात नहीं होता है' यह सामान्य वचन है। किन्तु विशेष विवक्षासे कथन करनेपर तो वे नारकियोमे अथवा मेरुतलसे अधोभागवर्ती एके-न्दिय जीवोमें मारणान्तिक समुद्दधात नहीं करते है यह परमार्थ है। (क्योकि उन गत्तियोमें उनके उपपाद नहीं होता है। --दे० जन्म/४/११)।
- दे० सासादन/१/१०---[ लोकनात्तीके वाहर सासादन सम्यग्टप्टि समुद्र-घात नहीं करते । ]
- ध ४/१,४,१७३/३०५/१० मणुसगदीए चेन मारणतिय दसणादो। =मनुष्य गतिमें ही (उपशम सम्यग्टष्टि जीवोके) मारणान्तिक समुद्दघात देखा जाता है।
- दे० क्षेत्र/३ ( गुणस्थान व मार्गणास्थानों में मारणान्तिक समुद्रघातका यथासम्भव अस्तित्व ) ।

## प्रदेशोंका पूर्ण संकोच होना आवदयक नहीं

मरण

- ध ४/१.३.२/३०/४ विग्गहगदीए मारण तियं कादूणुप्पण्णाणं पढमसमए असखेज्जओयणमेत्ता ओगाहणा होदि, पुठवं पसारिदएग-दो-तिदंडाणं पढमसमए उवसंघाराभावादो। = मारणान्तिक समुद्रघात करके विग्रहगतिसे उत्पन्न हुए जीवोके पहले समयमें असंख्यात योजनप्रमाण अवगाहना होती है, क्योंकि, पहले फैलाये गये एक, दो और तीन दण्डोका प्रथम समयमें सकोच नही होता है।
- ध. ४/१,४,४/१६५/४ के वि आइरिया 'देवा णियमेण मूल सरीर' पवि-सिय मर'ति' त्ति भणति, बिरुद्ध' ति ण घेत्तव्व । कलितने ही आचार्य ऐसा कहते है कि देव नियमसे मूल शरीरमे प्रवेश करके ही मरते हैं। ••परन्तु यह बिरोधको प्राप्त होता है, इसलिए उसे नहीं प्रहण करना चाहिए।
- घ. ७/२,७,१६४/४२१/११ हेट्ठा दोरज्जुमेत्तद्धाणं गत्ण टिठदावत्थाए छिण्णाउआण मणुस्सेसुप्पज्जमाणाण देवाणं उववादखेत्तं किण्ण घेष्पदे । ण, तस्स पढमदडेणूणस्स छचोइसभागेष्ठ चेव अंतन्भावादो, तेसिं मुलसरोरपवेसमंतरेण तदवत्थाए मरणाभावादो च । = प्रश्न-नीचे दो राजुमात्र जाकर स्थित अवस्थामे आयुके क्षीण होनेपर मनुष्योमें उत्पन्न होनेवाले देवोका उत्पादक्षेत्र क्यो नही प्रहण किया । उत्तर-नही, क्योकि, प्रथम दण्डसे कम उसका ६/१४ भागमे ही अन्तभवि हो जाता है (दे० क्षेत्र/४) तथा यूल शरीरमे जीव प्रदेशो-के प्रवेश बिना उस अवस्थामें उनके मरणका अभाव भी है ।
- ध. ११/४.२.५.१२/२२/६ णेरइएसुप्पण्णपद्धमसमए उवसंहरिदपढमदंडस्स य उक्कस्सखेत्ताणुववत्तीदो । = नारकियोमें उत्पत्न होनेके प्रथम समयमें (महामत्स्यके प्रदेशोमें ) प्रथम दण्डका उपसंहार हो जानेसे उसका उत्कृष्ट क्षेत्र नही वन सकता ।

#### प्रदेशोंका विस्तार व आकार

- ध. ७/२.६.१/२११/११ अण्पण्पणो अच्छिदपदेसादो जाव उप्पज्ज-माणखेत्त ति आयामेण एगपदेसमादि वादूण जाबुक्कस्सेण सरीर-तिगुणवाहल्लेण कंडेक्कस्वं भटि्ठयत्तोरण हल-गोगुत्तायारेण छंतोसुहु-त्तावट्ठाण मारणंतियसमुग्धादो णाम । – आयामकी अपेक्षा अपने-अपने अधिष्ठित प्रदेशसे लेकर उत्पन्न होनेके क्षेत्रतक ( और भी दे० अगला शीर्षक नं. ७), तथा बाहल्यसे एक प्रदेशको आदि करके उत्कर्षत' शरीरसे तिगुने प्रमाण जीव प्रदेशोके काण्ड, एक खम्भ स्थित तोरण, हल व गोसूत्रके आकारसे अन्दर्मु हूर्त तक रहनेको मारणान्तिक समुद्धात कहते है।
- ध. ११/४.२.४,१२/२१/७ सुहुमणिमोदेषु उष्पउजमाणस्स महामच्छस्स विक्खभुस्सेहा तिगुणा ण होति, दुगुणा विसेसाहिया वा होति ति कधं णव्वदे । अधोसत्तमाए पुढवीए भेरइएष्ठ से काले उप्पज्जिहिदि ति मुत्तादो णव्वदे। संतनम्मपाहुडे पुण णिगोदेसु उप्पाइदो, णेरइएसु उप्पडजमाणमहामच्छो व्व सुहुमणिगोदेसु उप्पडजमाणमहामच्छो वि तिगुणशरीरबाहरलेण मारणतियसमुग्धाद गच्छदि ति। ण च एद जुज्जदे. सत्तमपुढवीणेरइएमु असादबहुछेसु उप्यज्जमाणमहामच्छ-वेथणा-कसाएहितो सुहुमणिगोदेसु उप्पर्जमाणमहामच्छवेयण-कसा-याणं सरिसत्ताणुववत्तीदी । तदो एसौ चेव आत्थो वहाणो त्ति घेत-ठवो । == प्रश्न- सूक्ष्म निगोद जीवोमे\_उत्पन्न होनैवाले महामत्स्य-का विष्काम्भ और उत्सेध तिगुना नहीं होता, किन्तु दुगुना अथवा विशेष अधिक होता है; यह कैसे जाना जाता है। उत्तर--''नीचे सात्तवी पृथिवीके नारकियोमे वह अनन्तर कालमे उत्पन्न होगा'' इस सूत्रसे जाना जाता है। -- सरकर्मप्राभृतमे उसे निगोद जीवोमें उत्पन्न कराया है, क्योंकि, नारकियोंमें उत्पन्न होनेवाले महामत्स्य-के समान सूक्ष्म मिगोद जीवोमे उत्पन्न होनेवाला महामत्स्य भी विवक्षित दारोरकी अपेक्षा तिगुने नाहल्यसे मारणान्तिक समु-

इयातको प्राप्त होता है। परन्तु ग्रह योग्य नहीं है, क्योकि, अत्य-धिक असाताका अनुभव करनेवाले सातवी पृथिवीके नारकियोमे उत्पन्न होनेवाले महामस्स्यकी वेदना और कषायकी अपेक्षा सूक्ष्म निगोद जीवोमें उत्पन्न होनेवाले महामस्स्यकी वेदना और कषाय सदृश नही हो सकती। इस कारण यही अर्थ प्रधान है, ऐसा ही प्रहण करना चाहिए।

- गो. जी /जी. प्र / १४३/१४२/१३ अस्मित्त् रज्जुसरूयातै कभागायाम-सूच्यड गुन्नसंख्यातै कभागविष्कम्भोत्सेधक्षेत्रस्य घनफलेन प्रतराड गुन्न-सख्यातै कभागगुणित चगच्छ्रेणिसरूयातै कभागेन गुणिते दूरमारणा-न्तिकसमुद्दघातस्य क्षेत्र भवति । - एक जीवके दूरमारणान्तिक समु-द्वात विषे शरीरसे बाहर यदि प्रदेश फैले तो मुरूयपने राजूके संख्यातभागप्रमाण लम्बे और सूच्यंगुलके संख्यातवे भागप्रमाण चौडे व ऊँचे क्षेत्रको रोकते है। इसका घनफल जगश्रेणी × प्रतरांगुन्न होता है।
- गो जी /जी प्र./५९४/१० तदुपरि प्रदेशोत्तरेषु स्वयंभूरमण-समुद्रमाह्यरथण्डिलक्षेत्रस्थितमहामरस्थेन सप्तमपृथिवीमहारौरवनाम-श्रेणीत्रद्ध प्रति मुक्तमारणान्तिकरुमुद्रधातस्य पञ्चश्चतयोजनतदर्धवि-ष्कम्भारसेधैकार्धषड्रज्ज्वायतप्रथमद्वितीयतृतीयवक्रोरकृष्टपर्यन्तेषु । = वेदना समुद्रधातगत जीवके उत्कृष्ट क्षेत्रसे ऊपर एक-एक प्रदेश बढता-बढता मारणान्तिक समुद्धातवासे जीवका उत्कृष्ट क्षेत्र होता है । वह स्वयभूरमण समुद्रके बाह्य स्थण्डिल क्षेत्रमे स्थित जो महामत्स्य वह जत्र सप्तमनरकके महारौरव नामक श्रेणीवढ जिलके प्रति मारणान्तिक समुद्रघात करता है तथ होता है । वह ६०० यो० चौडा, २६० यो० ऊँचा और प्रथम मोडेमे १ राजु लम्बा, दूसरे मोडेमे १/२ राजू और तृतीय मोडेमें ६ राजू लम्बा होता है । मारणान्तिक समु-द्यातगत जीवका इत्तना उत्कृष्ट क्षेत्र होता है ।

## ७. चेदना कषाय और मारणान्तिक समुद्धातमे अन्तर

भ ४/१,३,२/२७/२ वेदणकसायसमुग्धादा मारणंतियसमुग्धादे निण्ण पद्ति कि जुत्ते ण पद नि । मारणंतिय समुग्धादो णाम बद्धपरभवि-याउछाण चेव होदि । वेदणकसायसमुग्धादा पुण बहाउआणमत्रद्वाउ-आणं च होति । मारणतियसमुघादा णिच्छएण उप्पज्जमाण दिसा-हिसुहो होदि, ण चे अराणमेगदिसाए गमणणियमो, दसम्रु वि दिसासु गमणे पडिनद्धन्तादो । मारणतियसमुग्झादस्स आयामो उत्रकस्सेग अप्पणो उप्पज्जमाणखेत्तपङ्जवसाणो, ण चेअराणमेस णियमो ति = प्रश्न- वेदना समुद्धात और कषायसमुद्धात ये दोनो मारा न्तिकसमुद्र्घातमे अन्तरभूत वयो नही होते है। उत्तर-१ नहा होते, क्योंकि, जिन्होंने पर भवकी आयु जाँध ली है, ऐसे जीवोंके ही मारणान्तिक समुद्रघत होता है (अवद्वायुष्क और वर्त्तमानमे आयुको बॉधनेवालोके नही होता-(ध. ७/४,२,१३,८१/४१०/७), किन्तु वेरना और कषाय समुद्दयात बहधायुष्क और अबद्धायुष्क दोनो जीवोके होते है। २. मारणान्त्रिक समुद्रधात निश्चयसे आगे जहाँ उत्पन्न होना है। ऐसे क्षेत्रको दिशाके अभिमुख होता है। किन्तु अन्य समुद्रधातोके इस प्रकार एक दिशामे गमनका नियम नही है, क्योकि, उनका दशो दिशाओमें भी गमन पाया जाता है ( दे० समु-द्र्यात)। ३ मारणान्तिक समुद्रयातकी लग्बाई उत्कृष्टत अपने उत्पद्यमान क्षेत्रके अन्त तक है, किन्तु इतर समुद्रघातोका मह नियम नही है। दे० पिछला झोर्षेक न० ६) ।

# ८. मारणान्तिक समुद्धातमें कौन वर्भ निमित्त है

ध. ६/१ १-१, २८/४७/२ अच्दासरीरस्स विग्गहगईए डजुगईए वा ज गमण त करस फल । ण, तस्स पुठनखेत्तपरिचायाभावेण गमणाभावा। जीवपदेसाण जो पसरो सो ण णिवकारणो, तस्स आखअसंतफल-

For Private & Personal Use Only

त्तारो । =प्रश्न---पूर्व शरीरको न छोडते हुए जीवके विग्रह गतिमे अन्वा ऋजुगतिमें जो गमन होता है, वह किस क्रमका फल है। उत्तर----नही, क्योकि, पूर्व शरीरको नहीं छोडनेवाले उस जीवके पर्व क्षेत्रके परित्यागके अभावसे गमनका अभाव है (अत. वहाँ आनु--पूर्वी नामकर्म कारण नहीं हो सकता )। पूर्व शरीरको नहीं छोडने--पर भी जीव प्रदेशोका जो प्रसार होता है, वह निष्कारण नहीं है, वयोकि, वह आगामी भवसम्बन्धी आयुकर्मके सत्त्वका फल है।

# मरण भय---दे० भय।

मरोचि - १, यह भगवान् महावीर स्वामीका दूरवर्ती पूर्व भव है (दे० वर्धमान) पूर्वभव न० २ मे पुरुरवा नामक भीस था। पूर्वभव न० १ मे सौधर्म स्वर्गमें देव हुआ। वर्त्तमान भवमें भरतकी अनन्त-सेना नामक स्त्रीसे मरीचि नामक पुत्र हुआ। इसने परिवाजक बन श्र्दे शिथ्या मतोकी प्रवृत्ति की। चिरकाल भ्रमण करके त्रिपृष्ठ नामक वत्तभव और फिर अन्तिम तीर्थकर हुआ। (प, पु./श/२१३), (म. पु /६२/पट-१२ तथा ७४/१४,२०,५१.१६,११९,२०४)। २, एक क्रिया-वादी - (दे० क्रियावाद)।

मरू----१, किम्पुरुष जातिका एक व्यन्तर---दे० किपुरुष ।

- मरुत १. सौधर्म स्वर्गका १२ वॉ पटल दे० स्वर्ग/१/३।९ एक लौकान्तिकदेव-- दे० लौकान्तिक। ३ वायु -- दे० वायु।
- मरुत चारण दे० ऋडि/२।
- मरुदेवी--- भगवात् ऋषभनाथकी माता -- दे० तीर्थ कर/४ ।

**मरुद्देव**----१२ वे कुलकर---दे० शलाका पुरुष/१।

- **सरुप्रभ**—किपुरुष जातिका एक व्यन्तर—दे० किपुरुष ।
- मरभूति म. पु./७३/श्लोक -- भरत क्षेत्र पोदनपुर निवासो बिश्व-भूति ब्राह्मणका पुत्र था। (७-१)। कमठ इसका बडा भाई था. जिसने इसकी स्वीपर बलारकार करनेके हेतु इसे मार डाला। यह मरकर सल्लकी वनमे वज्रप्रोष नामक हाथी हुआ। (११-१२)। यह पार्श्वनाथ भगवात्का पूर्वका १ वॉ भव है। -- दे० पार्श्वनाथ।

- मल --- ति ५ /१/गाथा -- दोण्णि वियप्पा होति हु मलरस इमं दव्वभाव-भेएहि । दव्दमलं दुविह्प्पं नाहिरमन्भतरं चेय ।१०। सेदमलरेणुकदम-पहुदी बाहिरमससमुद्दिट्ठ । पुणु दिढजोवपदेसे णिवधरूत्राइ पय-डिठिदिआईं।१९। अणुभागपदेसाई चउहि पत्तेकभेज्जमाणं तु । णाणा-वरणप्पहुदी अद्वविष्ठ कम्ममखिलपावरमं ।१२। अञ्भतरदव्यमल जीव-पदेसे णित्रद्वमिदि हेदो । भावमलं णादव्य अणाणदसणादिपरिणामो ।१३। अहवा बहुभेयगयं णाणावरणादि दव्यभावमलभेदा ।१४। पायमलं ति भण्णइ उनचारसरूवएण जीवाण ।१७। = इत्य और भावके भेदसे मलके दो भेद है। इनमेसे द्रव्यमल भी दो प्रकारका है-- बाह्य व अभ्यन्तर ।१०। स्वेद, मल, रेणु, कर्दम इत्यादिक आह्य द्रव्यमल कहा गया है, और इड रूपसे जीवके प्रदेशोमे एक क्षेत्रावगाहरूप त्रन्धको प्राप्त, तथा प्रकृति स्थिति अनुभाग व प्रदेश इन चार भेदोसे प्रत्येक भेदको प्राप्त होनेवाला, ऐसा झानावरणादि आठ प्रकारका सम्पूर्ण कर्मरूपी पापरज, चूॅकि जीवके प्रदेशोमें सम्बद्ध है, इस हेतुसे बह अभ्यन्तर द्रव्यमल है। अज्ञान अदर्शन इत्यादिक जोवके परिणामोको भावमल सममत्ता चाहिए ।११-१३। अथवा ज्ञाना-वरणादिक द्रव्यमलके और ज्ञानावरणादिक भावमलके भेदसे मलके

अनेक भेद है। १४। अथवा जीवोके पापको उपचारसे मल कहा जाता है। १७। (ध. १/१.१.१/३२/ई)।

ध. १/ १,९,१/३३/२अथवा अर्था भिधानप्रत्ययभेदात्त्रिविधं मल्लम्। जक्तमर्थ-मलम्। अभिधानमल तद्वाचक शब्दः । तयो रुत्पन्नबुद्धि. प्रत्ययमलम् । अथया च्लुर्विध मलं नामस्थापनादव्यभावमलभेदात्त । अनेकविधं वा । -- अथवा अर्थ, अभिधान व प्रत्ययके भेदसे मल तीन प्रकारका होता है । अर्थमल तो द्रव्य व भावमलके रूपमें ऊपर क्हा जा चुका होता है । अर्थमल तो द्रव्य व भावमलके रूपमें ऊपर क्हा जा चुका है । मलके वाचक शब्दोंको अभिधानमल कहते है । तथा अर्थमल और अभिधानमलमे उत्पन्न हुई बुद्धिको प्रत्ययमल कहते है । अथवा नाममल, स्थापनामल, द्रव्यमल और भावमलके भेदसे मल चार प्रकाशका है । अथवा इसी प्रकार विवक्षा भेदसे मल अनेक प्रकारका भी है ।

#### २, सम्यग्दर्शनका मळ दोष

- अन. घ./२/३१/१८३ तदथ्यत्तव्धमाहात्म्यं पाकारसम्यक्ष्वकर्मणः । मलिन मलसङ्गेन शुद्धं स्वर्णमिवोद्धवेत् ।४१।
- अन. घ./२/६१ में उद्धृत-वेदक मलिनं जातु शड्कार्डी यत्कलं कयते। = जिस प्रकार शुद्ध भी स्वर्ण चॉदी आदि मलके ससर्गसे मलिन हो जाता है उसी प्रकार सम्यक् प्रकृतिमिथ्यात्व नामक कर्मके उदयसे शुद्ध भी सम्यग्दर्शन मलिन हो जाता है । ५१ (गो.जी./जी.प्र/२६/ ६१/२२ मे उद्दधृत) शंका आदि दूषणोंसे कल कित सम्यग्दर्शनको मलिन कहते है।

#### ३. अन्य मर्कोका निर्देश

१. शरीरमें मलका प्रमाण

—दे० औदारिक/१।

२, मल-मूत्र निक्षेपण सम्बन्धी

--दे० समिति/१ मे प्रतिष्ठापना समिति ।

#### ४. मळ परिषह निर्देश

स. सि./१/१/४९६/४ अप्कायजन्तुपीडापरिहाराया मरणादस्नानवत-धोरिण पटुरविकिरणप्रतापजनितप्रस्वेदाक्तपवनानीतपांसुनिचयस्य सिध्मकच्छ्रदद्वदीर्ण कण्डूयायामुत्पन्नायामपि कण्डूयनविमदेन-स घट्टनविवर्जितमूर्ते स्वगतमत्तोपचयपरगतमत्तोपचयोरसंक सपित-मनस सज्ज्ञानचारित्रविमलसलिलप्रक्षालनेन कर्ममलपङ्कतिराकरणाथ निस्यमुद्यतमतेर्मलपीडासहनमारूयायते । = अप्कायिक जीवोकी पीडाका परिहार करनेके लिए जिसने मरणपर्यन्त अस्नानव्रत स्वीकार किया है। तीदण किरणोके तापसे उत्पन्न हुए पसीनेमें जिसके पवनके द्वारा साया भया धूलि संचय चिपक गया है। सिमध, दाद और खाजके होनेपर भी जो खुजलाने, मर्दन करने और दूसरे पदार्थसे घिसनेरूप क्रियासे रहित है। स्वगत मलका उपचय और परगत मलका अपचय होनेपर जिसके मनमें किसी प्रकार विकल्प नही होता, तथा सम्यग्जान और सम्यग्चारित्ररूपी विमल जलके प्रक्षासन द्वारा जो कर्ममसपंकको दूर करनेके लिए निरन्तर उचत-मति है, उसके मलपीडासहन कहा गया है। (रा. वा./१/१/२३/६११/ ३३), (चा. सा./१२४/६) ।

मलद---भरत क्षेत्रमे पूर्व आर्यस्वण्डका एक देश~दे० मनुष्य/४।

मलय---- १ भरतक्षेत्रमे मध्य आर्थस्वण्डका एक पर्वत--- वे० मनुष्य/४ । २. मद्रास प्रेजिडेन्सीका मलाया प्रदेश (कुरसकाव्य/प्र. २१)।

**सल्ल---**भरतक्षेत्रमें पूर्व आर्यखण्डका एक देश ।--दे० मनुष्य/४ ।

- मह्लाधी देव --- १, नन्दि संघके देशीयगणकी नय कीतिशाखामें श्रीधरदेव के शिष्य तथा चन्द्रकी तिके गुरु थे ।समय-वि १०७५-११०५ (ई० १०१८-१०४८)-दे० इतिहास/७/५ । २ मल्तिषेणकी उपाधि थी। (विशेष दे० मल्तिषेण/२)। ३, नियमसारकी टीकाके रचयिता पग्नप्रभक्ती उपाधि थी।--दे० पद्मप्रमा ४, आ० वालचन्द्रकी उपाधि थी।--दे० वालचन्द्र ।
- मल्लिंगाथ (म, पु,/ईई/श्लोक) पूर्व भव नं २ में कच्छकावती देशके वीतशोक नगरके राजा वैश्ववण थे।(२)। पूर्व भव नं. १ मे अपराजित विमानमे अहमिन्द्र थे।(१४-१६)। (युगपत्त सर्वभव- दे० हुई/हुई)। वर्तमान भवमें ११ वे तीर्थं कर हुए-दे० तीर्थं कर/१।
- मल्लिभूपाल विजयकीर्ति (ई. श. १ई) को सम्मानित करने वाले कनारा जिले के सालुक नरेश । (जै./१/४७३)।
- मल्लिभूषण ----- नन्दि संघके बलात्कार गणकी सूरत शाखा मे विद्यानन्दि न २ के शिष्य तथा अतसागरके सहधमां और लक्ष्मी-चन्द्र व ब्र. नेमिदत्तके गुरु थे। समय --- वि. १४३८-१४४६ (ई. १४८१-१४६९)--- दे० इतिहास/अ४ । (ती /३/३७३)।
- सलिछाधेण १. महापुराण, नागकुमार महाकाव्य तथा सजनन चित्तवच्लभके कर्ता, उभय भाषा विशारद एक कवि(भट्टारव)। समय - वि ११०४ (ई. १०४७) । (म. पु./प्र. २०/प पन्ना लाल : (स.म / प्र. १६/प्रेमीजी) । ९. एक प्रसिद्ध मन्त्र तन्त्रवादी भट्टारक। गुरु परम्परा - अजितसेन, कनकसेन, जिनसेन, पल्लिषेण । नरेन्द्रसेन के लघु गुरु भ्राता। नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती ने इन्हे भवनगुरु कहा है। कृतियें - भैरव पद्मावती कल्प. सरस्वती मन्त्र कल्प. ज्वालिनी कल्प, कामचाण्डाली कल्प. वज्र पर्जर विधान, प्रवचनसार टीका, प्रचास्तिकाय टीका, व्रह्म विद्या । समय - डा, नेमिचन्द्र नं १ व २ को एक व्यक्ति मानते है। अत उनके अनुसार शक ६६६ (ई. १०४७)। (ती./३/१७१) । परन्तु प. पत्न्ना लाल तथा प्रेमीजी के अनुसार शक १०६० (ई ११२६) । (दे. उपर्युक्त सन्दर्भ) । ३. स्याद्वाद मव्जरी तथा महापुराण के रच्चयिता एक निष्पक्ष इवेताम्बर आचार्य जो स्त्री मुक्ति आदि विवादास्पद चच्चाओं में पडना पसन्द नहीं करते । समय -राक १२९४ (ई. १२६२) । (स म /प्र. १६/जगदीश चन्द) ।

मशक परिषह--दे॰ दंश परिषह।

मसिकर्म- दे॰ सावदा/३।

- भा. सं/१७६-१७९ मसग्ररि-पूरणरिसिणो उप्पण्णो पासणाहतित्थम्मि । सिरिवीरसमवसरणे अगहियभुणिणा नियत्तेण १९७६। वहिणिग्गएण उत्तं मज्फ एयारसागधारिस्स। णिग्गइ फुणी ण, अरुहो णिग्गय विस्साससीसस्स ।१७७। ण मुणइ जिणकहियसुयं सपद दिवखाय गहिय गोयमओ। विष्पो बेयब्भासी तम्हा मोक्स्लं ण णाणाओ 1१७८। अण्णाणाओ मोक्स्व एव लोयाण पश्चडमाणो हु । देवो अ णरिथ कोई मुण्णं भाएह इच्छाए ।१७९। - पाश्वंनाथके तीर्थमे मस्करि-पूरण ऋषि उत्पन्न हुआ । वीर भगवान्के समवशरणमें योग्यंपात्रके अभावमें जब दिव्य ध्वनि न खिरी. तन उसने नाहर निकलकर कहा कि मै ग्यारह अंगका झाता हूँ, तो भी दिव्यध्वनि नहीं हुई। पर जो जिनकथित शुतको ही नंहों मानता है और जिसने अभी हाल ही में दीक्षा ग्रहण की है ऐसा वैदाभ्यासी गोतम ( इन्द्रभूति ) इसके लिए योग्य समभ्ता गया । थत जान पडता है कि ज्ञानसे मोक्ष नहीं होता है। वह सोगोंपर यह प्रगट करने सगा कि अज्ञानसे ही मोक्ष होता है। देव या ईश्वर कोई है ही नहीं। अत्त स्वेच्छापूर्वक झून्यका ध्यान करना चाहिए ।
- **सस्करी पूरन** दे० पूरन कश्यप ।

२८९

- **महतक —**भरतक्षेत्रमें पूर्व आर्यखण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४।
- महं याग, यज्ञ, करा, पूजा, सपर्या, इज्या, अध्वर, मख और मह ये पर्यायवाची नाम है। – दे० पूजा/१/१।
- महत्तर- त्रि सा./६-३/टीका---महत्तर कहिए कुल त्रिषै वडा ।
- महत्ता-Magnitude (ज प/प्र १०७)।
- **महाकच्छ ---** पूर्व विदेहका एक क्षेत्र--- दे० लोक/७ ।
- महालच्छा----पूर्व विदेहस्थ पद्मकूट वक्षारका एक कूट व उसका रक्षक देव--दे० लोक/ ४/२।
- **महाकल्प**----द्वादशाग श्रुतज्ञानका ११वॉ अंगवाह्य---दे० श्रुतज्ञान/III ।
- महाकाल ----१, पिशाच जातीय एक व्यन्तर -- दे० पिशाच । २, एक प्रह --- दे० ग्रह । ३, दक्षिण कालोद समुद्रका रक्षक देव --- दे० व्यन्तर ।४। ४ च्यक्रवर्तीकी नव निधियोमेंसे एक --- दे० शलाका पुरुष/२। १. षष्ठ नारद --- दे० शलाका पुरुष/६ ।
- महाकूट-----विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर -- दे० विद्याधर ।
- महाकौशलः मध्यप्रदेश । अपर नाम सुकौशल (म.पु./प्र./४८। पं. पद्वालास )।
- महाखर-असुरकुमार जातीय एक भवनवासी देव-दे० असुर।
- महागंध----उत्तर नन्दीश्वरद्वीपका रक्षक देव--दे० भवन/४।
- महागौरी---एक विद्या--दे० विद्या।
- महाग्रह--दे॰ ग्रह।
- महाचंद्र शान्तिलाथचरित्रके रचयिता एक दि. साधु । समय-वि १५<sup>८७</sup> ।
- सहाजवाल--विजयार्धकी उत्तरश्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।
- **महातनु---**महोरग जातीय एक व्यन्तर---दे० महोरग ।

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

সাঁ০ ২–২৩

#### महातप ऋद्धि-- दे॰ ऋद्वि/४।

- महातमः प्रभा १, स. सि./३/१/२०३/१ महातम प्रभासहचरिता भूमिमंहातम प्रभा इति = जिसकी प्रभा गाढ अन्धकारके समान है वह महातम प्रभाभूमि है। (ति. प./२/२१)। (रा. वा /१/३/३/ १५१/११). (विशेष दे० तम प्रभा)। २, इसका अपर नाम माधवी है। इसका आकार अवस्थान आदि - दे० नरक/४/११।
- महात्मा--- प्र. सा./ता. वृ./१२/११६/१५ मोक्षलक्षणमहार्थसाध-कत्येन महात्मा ।= मोक्ष लक्षणवाले महाप्रयोजनको साधनेके कारण अमणको महात्मा कहते हैं ।
- महादेह---- विशाच जातीय एक व्यन्तर--दे० व्यन्तर ।
- महापिदा १. महाहिमवान पर्वतका एक हर जिसमेंसे रोहित व रोहितास्या ये दो नदियाँ निकलती है । ही देवी इसकी अधिष्ठात्री है ।--दे० लोक/३/१। २. अपर विदेहका एक क्षेत्र !--दे० लोकश/२। ३. विकृतवात् वक्षारका एक क्र्ट--दे० लोकश/४ ४. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/४ ४. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/१४ ४. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/१४ ४. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/१४ ४. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/१४ ७. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/१४ ७. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-क्रुटका रक्षक एक नागेन्द्र देव --दे० लोकश/१४ ७. कुण्डपर्वतके मुप्रभ-के अनुसार यह एक चक्रवर्ती थे जिनका अपर नाम पद्म था---दे० पद्म । ६, भावी कालके प्रथम तीर्थंकर--दे० तीर्थंकर/१ । ७. म. पु. १११ श्लोक-पूर्वी पुष्करार्धके पूर्व विदेहमें पुष्कलावती देशका राजा था (२-३)। धनपद नामक पुत्रको राज्य दे दीक्षा धारण की । (१९-११)। ग्यारह अंगधारी होकर तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध किया । समाधिमरणकर प्राणतस्वर्गमें देव हुआ । (११-२२)। यह मुविधि-नाथ भगवात्तका पूर्वका भव नं २ है।---दे० मुविधिनाथ ।
- महापुंडरीक १ द्वादशाग अतका १३वाँ अग बाह्य दे० श्रुत-हान/III । २. रुविम पर्वतपर स्थित एक हद जिसमेंसे नारी और रूपकूला ये दो नदियाँ निकली है। बुद्धि नामक देवी उसकी अधिष्ठात्री है -- दे० लोक/३/१।
- महापुर--- १. भरतक्षेत्रका एक नगर--- दे० मनुष्य/४। २. विजयार्ध-की उत्तरश्रेणीका एक नगर--- दे० विद्याधर ।
- महापुराण आ जिनसेन दि. (ई. ८१८-८७८) कृत कलापूर्ण संस्कृत काव्य जिसे इनकी मृत्यु के पश्चात् इनके शिष्य आ गुण भद्र ने ई. ८६८ में घूरा किया। जिनसेन वाले भाग का नाम आदि पुराण है जिसमें भगवान् ऋषभ तथा भरत बाहुबली का चरित्र चित्रित किया गया है। इसमें ४७ पर्व तथा ११००० श्लोक हैं। गुणभद्र बाले भाग का नाम उत्तर पुराण है जिसमें शेष २३ तीथ करो का उल्लेख है। इसमें १६ पर्व और ६००० श्लोक है। दोनों मिल्लकर महापुराण कहलाला है। दे आदि पुराण तथा उत्तर पुराण २, कवि पुष्पदन्त (ई. ६६४) कृत उपर्यु क्त प्रकार हो खण्डों में विभक्त अपभ्रंश महाकाव्य। अपर नाम 'तीसट्ठि महापुरिगुणालंकार'। दोनों में ८० + ४२ सन्धि और २००० श्लोक हैं। (ती./४/११०)। ३. मक्तिषेण (ई. १०४७) कृत २००० श्लोक प्रमाण तैरसठ शलाका पुरुष चरित्र। (ती./३/१७४)। रचा था।
- महापुरी-----अपर विदेहके महापद्म क्षेत्रकी प्रधान नगरी-दे० लोक/४/१२ ।
- महायुरुष--- किंपुरुष जातीय एक व्यन्तर--- दे० किपुरुष ।
- महात्रभे ..... १. उत्तर घृतत्रर द्वीपका रक्षक देव--- दे० व्यन्तर ।४। २. घृतवर समुद्रका रक्षक देव--- दे० व्यन्तर ।४। ३. कुण्डल पर्वतका महाबंभ--- पर्खण्डागम का अन्तिम खण्ड। (दे० परिशिष्ट) ।

राज्य प्राप्त किया । ( ४/१४१ ) । जन्मोत्सवके अवसरपर अपने मन्त्री स्वयंबुद्ध द्वारा जीवके अस्तित्वकी सिद्धि सुनकर आस्तिक हुआ ( ५/८७ )। स्वयं बुद्ध मन्त्रीको आदिस्यगति नामक मुनिराजने वताया था कि ये दसवे भवमें भरतक्षेत्रके प्रथम तीर्थं कर होंगे। (४/२००)। मन्त्रीके मुखसे अपने स्वप्नोके फलमें अपनी आयुका निकटमें क्षय जानकर समाधि धारण की । (१/२२६,२३०) । २२ दिनकी सल्लेखना-पूर्वक झरीर छोड (४/२४८-२४०)। ईशान स्वर्गमें ललितीग नामक देव हुए। ( १/२१३-२१४ )। यह अग्रियदेवका पूर्व भव नं. १ है-दे. ऋषभदेव । ३. म पु/४०/श्लोक मंगलावती देशका राजा था। (२-३)। विभलवाहन मुनिसे दीक्षा ले ११. अंगका पाठी हो तीर्थकर प्रकृतिका वन्ध किया। (१०-१२)। समाधिमरणपूर्वक विजय नामक अनुत्तर विमानमे अहमिन्द्र हुआ। (१३)। यह अभिनन्दन्नाथ भगवाद्का पूर्व भव न. २ हैं। ४, (म. प्र. /६०/ रलोक) पूर्व विदेहके नन्दन नगरका राजा था। ( ४२)। दीक्षाधार । (६१)। संन्यास मरण पूर्वक सहस्रार स्वर्गमे देव हुआ। (६२)। यह सुप्रभ नामक बलगड़का पूर्व भव न. २ है। १ नेमिनाथपुराणके रचयिता एक जैन कवि। समय-(ई. १९४२)-(वरोगचरित/ प्र, २३/ पं, खुशालचन्द )

- महीाभारत मुद्धका काल ई. प्र. १५१० वताया गया है। (भारतीय महाभारत मुद्धका काल ई. प्र. १६१० वताया गया है। (भारतीय इतिहास/पु० १/ए. २९६)। २. महाभारत मुद्धका वृत्तान्त-दे. ह. पु./सर्ग ४४-४६, सर्ग ४७/१-१६; तथा सर्ग ५४)।
- महाभिषेक----पं. आशाधरजी (ई. १९७३-१२४३) कृत 'निरय महोद्योत' पर आ. श्रुतसागर (ई. १४८१-१४६१) कृत महाभिषेक नामक एक टीका प्रन्थ।
- महाभोम--१ राक्षस जातीय एक व्यन्तर-दे० राक्षस । २ दि. नारद---दे० शताका पुरुष/६ ।
- महाभूत----भूत जातीय एक व्यन्तर---दे० भूत ।
- महामंडलीक--राजाओंमें एक ऊँची श्रेणी-दे० राजा।
- महामति ( म, पु,/ सर्ग/श्लोक ) महाबल भगवात् ऋषभ देवका पूर्व भव नं. १। (१/२००)। का मन्त्री था। मिथ्याइष्टि था। ( १/१११-१९२ )। इसने राजाके जन्मोरसवके अवसरपर उसके मन्त्री स्वयंबुद्धके साथ विवाद करते हुए चार्वाक मतका आलम्बन लेकर जीवतत्त्वकी सिद्धिमें दूषण दिया था। (१/२१-२८)। मरकर निगोदमें गया। (१०/७)।
- महामत्स्य---हे० संमुर्च्छन ।
- महामह---दे० पूजा।
- महामात्य ---- त्रि. सा./टी./४०३ महामात्य कहिए सर्व राज्यकार्यका अधिकारी ।
- महामानसी -- १ भगवान् कुन्धनाथको शासक यक्षिणी-दे० तीर्थ-कर/४/३। २. एक विद्या-दे० विद्या।
- महायान-एक नौद्ध सम्प्रदाय-दे० नौद्धदर्शन ।
- महायोजन---क्षेत्रका एक एक प्रमाण--दे० गणित/I/१।

288

- महाराष्ट्र कृष्णानदीसे नर्मदा नदी तकका क्षेत्र (म. पु./प्र.४१/प. पन्नालाल )।
- महारुद्र . एक ग्रह दे० ग्रह। २ चतुर्थ नारद दे० शलाका-पुरुष/६।
- सहालतांग----कालका एक प्रमाण-दे० गणित/1/१/४ ।
- महावत्सा- १ पूर्व विदेहका एक क्षेत्र दे० लोक १/२/२. वैअलण बक्षारका एक झूट व देव - दे० लोक/१/४।
- महावप्र--- १. अपर विदेहका एक क्षेत्र-- दे० लोक १/२। २. सूर्यगिरि बक्षारका एक कूट व उसका रक्षक देव -- दे० लोक / १/४ ।

## महावीर-- १. प्रथम दृष्टिसे मगवान्की आयु आदि

ध, १/४.१.४४/१२० पण्णारहदिवसेहि अट्ठहि मासेहि य अहियं पच-हत्तरिवासाबसेसे चउत्थकाले ७१-८-११ पुष्फुत्तरविमाणादो आसाढ-जोण्णपक्खछट्ठीए महावीरो बाहात्तरिवासाउओ तिणाणहरो गव्भ-मोइण्णो । तत्थ तीसवसाणि कुमारकालो, वारसवसाणि तस्स छदुमस्थकालो, केवलिकालो वि तीस वासाणि, एदेसि तिण्ह कालाणं समासो बाहत्तरिवासाणि । – १५ दिन और ८ मास अधिक ७४ वर्ष चतुर्थ कालमें शेष रहनेपर पुष्पोत्तर विमानसे आषाढ शुक्ला षष्ठीके दिन ७२ वर्ष प्रमाण आयुसे युक्त और तीन झानके घारक महावीर भगवात् गर्भमें अवतीर्ण हुए । इसमें ३० वर्ष कुमारकाल, १२ वर्ष उनका छद्यस्थकाल और ३० वर्ष केवलिकाल इस प्रकार इन तीनों कालोका योग ७२ वर्ष होता है । (क पा १/१.१/§ ५६/-७४/६) ।

# २. दिब्यध्वनि या शासनदिवसकी तिथि व स्थान

- ध. १/१.९,१/गा. ४२-४७/६१-६३ पंचसेलपुरे सम्मे विउत्ते पव्वदुसमे । •••।४२। महावीरेणत्थो कहिओ भवियलोयस्स । •••इम्मिस्से बसि-ण्पिणीए चउत्थ-समयस्स पच्छिमे भाए। चोत्तीसवाससेसे किंचि विसेसूणए संते । १४। वासस्स पढममासे पढमे परस्वमिह सावणे बहुत्ते । पाडिवदपुव्वदिवसे तित्थुप्पत्ती दु अभिजिम्हि १६६। सावण बहुलपडिवदे रुद्मुहुत्ते सुहोदए रविणो । अभिजिस्स पढमजोए जत्थ जुगादी मुणेयव्त्रो । १७ = पचशैलपुरमें (राजगृहमे) रम-णीक, विपुल व उत्तम, ऐसे विपुसाचल नामके पर्वतके ऊपर भगवान् महाबीरने भव्य जीबोको उपदेश दिया । १२। इस अवसपिंगी कल्पकालके दुधमा सुधमा नामके चौथे कालके पिछले भागमें कुछ कम ३४ वर्ष बाकी रहनेपर, वर्षके प्रथममास अर्थात आवण मासमें प्रथम अर्थात कृष्णपक्ष प्रतिपदाके दिन प्रात -कालके समय आकाशमे अभिजित् नक्षत्रके उदित रहनेपर तीर्थ-को उत्पत्ति हुई । ५४-५६। आवणकृष्ण प्रतिपदाके दिन रुद्रमुहूतमें सूर्यका झूभ उदय होनेपर और अभिजित् नक्षत्रके प्रथम योगमें जब युगकी आदि हुई तभी तीर्थकी उत्पत्ति समफना चाहिए। ( घ. १/४.९.४४/ग्रा. २१/१२० ), (क. पा./१/१-१/§ ५६/गा. २०/७४ ) ।
- ध. १/४,१.४४/१२०/१ छासटि्ठदिमसावणमणं केवलकालमिम किमट्ठं करिदे। केवलणाणे समुप्पण्णे वि तत्थ तिस्थाणुप्पत्तीरो। - केवल-ज्ञानकी उत्पत्ति हो जानेपर भी ६६ दिन तक उनमे तीर्थकी उत्पत्ति नहीं हुई थी, इसलिए उनके केवलीकालमें ६६ दिन कम किये जाते हैं। (क, पा. १/१.१/९ ६७/७६/६)।

#### ३. द्वि० इष्टिसे मगवान्की आयु आदि

घ १/४.१.४४/टीका व गा. ३०-४१/१२१-१२६ अण्णे के वि आइरिया र्भचहि दिवसेहि अट्ठहि मासेहि य ऊणाणि बाहत्तरि वासाणि ति वड्ढमाणजिणिदाउअ परूबेति ७१-३-२५। तेसिमहिष्पाएण गज्भत्थ-कुमार-छदुमत्थ-केवल-कालाण परूवणा करिदे। तं जहा--(पृष्ठ १२१/४) । आसाढजोण्णपक्खे छट्ठीए जोणिमुवपादो । गा. ३१। अच्छित्ता णवमासे अट्ठ य दिवसे चइत्तसियपक्षे। तेरसिए रत्तीए जादुत्तरफग्गुणीए दु।गा, ३३। अट्ठग्वीसं सत्त य मासे दिवसे य बारसयं । गा. ३४। आहिणिबोहियबुद्धो छट्ठेण य मग्गसीसबहुले दु। दसमीए णिक्खती सुरमहिदी णिक्खमण-पुज्जो।गा. ३४। गमइ छदुमस्थत्तं बारसवासाणि पंच मासे य। पण्णारसाणि दिण्णाणि य तिरयणसुद्धो महावीरो । गा. ३६ । वइ-साहजोण्णपवसे दसमीए खवगसेढिमारूढो । इंतूण घाडकम्म केवल-े णाण समादण्णो । गा. ३८ । वासाणूणत्तीर्स पचय मासे य स्रीस-दिवसे यागा १ । गा ३९ । पाच्छा पावाणधरे कत्तियमासे य किण्हचो-हसिए । सादीए रत्तीए सेसरयं छेत्तु णिव्याओं। गा.४०। परिणिध्बुदे जिणिदे चउत्थकालस्स जंभवे सेसं। बासाणि तिण्णि मासा अट्ठ य दित्रसा वि पण्णरसा । गा. ४१ । एद काल वड्ढ-माणजिणिदाउअम्मि पविखत्ते दसदिवसाहियपंचहत्तरिवासमेत्ताव-सेसे चउत्थकाले सग्गादो वड्ढमाणजिणिदस्स ओदिण्णकालो होदि । - अन्य कितने ही आचार्य भगवान्की आयु ७१ वर्ष ३ मास २५ दिन बताते है। उनके अभिप्रायानुसार गर्भस्थ, कुमार, छबस्थ और केवलज्ञानके कालोकी प्ररूपणा करते हैं । वह इस प्रकार कि-गर्भावतार तिथि = आषाढ शु. ई; गर्भस्यकाल = १ मास-दिन, जन्म-तिथि व समय व्येत्र शु १३ की रात्रिमे उत्तराफाल्गुनौ नक्षत्र, कुमारकाल==२५ वर्ष ७ मास १२ दिन; निष्क्रमण तिथि= मगसिर कृ. १०, छदास्थकाल≔१२ वर्ष ४मास १५ दिम; केवल-झान तिथि <del>-</del> बैशाख शु १०, केवलीकाल - २६ वर्ष ४ मास २० दिन, निर्वाण तिथि = कार्तिक कृ. १४ में स्वाति नक्षत्र। भगवान् के निर्वाण होनेक पश्चात् क्षेत्र वचा चौथा काल == ३ वर्ष ८ मास १५ दिन। इस कालको वर्धमान जिनेन्द्रकी आधुमें मिला देनेपर चतुर्धकालमें ७५ वर्ष १० दिन क्षेष रहने पर भगवान्का स्वर्गावतरण होनेका काल प्राप्त होता है। (क. पा १/१-१/§ ५८-६२/टीका व गा. २१-३१/७६-८९) ।

## ४. भगवान्को आयु आदि सम्बन्धी दृष्टिमेदका समन्वय

- ध १/४,१.४४/१२६/५ दोसु वि उवएसेसु को एत्थ समजसो, एत्थ ण बाहह जित्रभमेलाइरियवच्छओ; अलद्धोवदेसत्तादो दोण्णमेक्कस्स बाहाणुवलभादो । किंतु दोसु एक्वेण होदठ्वं । त जाणिय वत्तठ्व । ज्वक्त दो उपदेशोमेंसे कौन-सा उपदेश यथार्थ है, इस विषयमे एलाचार्यका शिष्य ( वीरसेन स्वामी ) अपनी जीभ नहीं चलाता, क्यो कि. न तो इस विषयका कोई उपदेश प्राप्त है और न दोनोमेसे एकमें कोई बाधा ही उत्पन्न होती है । किन्तु दोनोमेंसे एक ही सत्य होना चाहिए । उसे जानकर कहना उचित है । (क. पा./१/-१-१/६ ६१/८१/१२ ) !
  - \* वीर निर्वाण संवत् सम्बन्धी--देo इतिहास/२ ।

# ७. मगवान्के पूर्व मवोंका परिचय

म. पु./७४/श्लोक नं, ''दूरवर्ती पूर्वभव नं, १ में पुरुरवा भील थे। १४-१६। नं २ में सौधर्म स्वर्गमें देव हुए।२०-२२। नं, ३ में भरत का पुत्र मरीचि कुमार।४१-६६। न ४ मे ब्रह्म स्वर्णमे देव १६७। न. ४ में जटिल ब्राह्मणका पुत्र १६८। नं. ६ में सौधर्म स्वर्गमें देव १६१। नं, ७ में पुष्यमित्र ब्राह्मणका पुत्र ।७१। नं ९ में सौधर्म स्वर्गमें देव ।७२-७३। न ६ में अग्निसह ब्राह्मणका पुत्र ।७४। न.१० में ७ सागरकी आयुवाला देव १७४। नं ११ में अग्निमित्र नाह्यणका पुत्र 19ई। नं १२ में माहेन्द्र स्वर्गमें देव 19ई। न, १३ में भारद्वाज झाह्यणका पुत्र 1001 न. १४ में माहेन्द्र स्वर्गमें देव 1051 तत्परचात् अनेकों त्रस स्थावर योनियोमें अस्ख्यातो वर्ष भ्रमण करके वर्त-मानसे पहले पूर्वभव नं. १८ में स्थावर नामक ब्राह्मणका पुत्र हुआ । ७ १ – ५३। पूर्वमवन, १७ में महेन्द्र स्वर्गमें देव । ५१ पूर्वभव न, १६ में विश्वनन्दी नामक राजपुत्र हुआ। ५६-११७। पूर्वभव न १४ में महाशुक स्वर्गमें देव ।११९--१२०) पूर्वभव न, १४ में त्रिपृष्ठ नारायण ।१९०-१६७। पूर्वभव न, १३ में सप्टम नरकका नारकी ।१६७। पूर्वभव न. १२ में सिंह ।१६८। पूर्वभव न. ११ में प्रथम नरकका नारकी ।१७०। पूर्वभव न. १० में सिंह ।१७१--२११। पूर्वभव नं ह में सिहकेतु नामक देव । २१हा पूर्वभव न, ५ में कनकोज्ज्वल नामक विद्याधर १२२०-२२१। पूर्वभव न ७ में सप्तम स्वर्गमें देव 1२३०। पूर्वभव न, ६ में हरिषेण नामक राजपुत्र ।२३२-२३३। पूर्वभव नं. १ में महाशुक्र स्वर्गमें देव।२३४। पूर्वभव नं, ४ में प्रियमित्र नामक राजपुत्र 1928-9801 पूर्वभव नं ३ में सहस्रार स्वर्गमें सूर्य-प्रभ नामक देव।२४१। पूर्वभेव सं.२ में नन्दन नामक सज्जनपुत्र 1989-- २५१। पूर्वभव न, १ में अच्छुत स्वर्गमें अहमिन्द्र 1985। वर्त्तमान भवमें २४ वे तीर्थंकर महावीर हुए ।२५१। ( युगपत् सर्वभव ~ दे० म. पु./७६/४३४)।

¥ मगवान्के कुल, संघ आदिका विशेष परिचय —दे० तीर्थंकर/१।

- महावीर पुराण--- १. आ. शुभचन्द्र (ई १४१६-१५१६) द्वारा रचित संस्कृत छन्द-बद्ध एक प्रन्थ । इसमें २० अध्याय है। २. आ. सकलकीर्ति (ई. १४०६-१४४२) को एक रचना।
- महावीराचार्यं आप राजा अमोधवर्ष प्रथमके परम मित्र थे। दोनों साथ-साथ रहते थे। पीछेसे आपने दीक्षा से सी थी। कृति — गणितसार सग्रह। ज्योतिष,पटल। समय - अमोधवर्ष के अनुसार शक ७३० (ई. ९००- ५०)। (ती /२/३४)।
- महावत-- चे० वत ।

महाराख --- लवण समुद्रमें स्थित एक पर्वत--दे० त्रोक/४/१ ।

- महाञुक---१ स्वर्गीमें १०वॉ कल्प--दे० स्वर्ग/३। २ शुक्र स्वर्गका एक पटल व इन्द्रक--दे. स्वर्ग/२।
- **महाइवेता**---एक विद्या-दे० विद्या।

महासंधिक----एक बौद्ध सम्प्रदाय--(दे० बौद्धदर्शन)।

महासत्ता- सर्व पदार्थीका अस्तित्व सामान्य-दे० अस्तित्व।

- महासचेतोभद्र-एक वत-दे० सर्वतोभद्र।
- सहासिन-१. भोजक वृष्णिका पुत्र उग्रसेनका भाई ( ह.पु /१भ/ १६)। २. यादववंशी कृष्णका दसवॉ पुत्र-दे इतिहास/७/१०। ३. सुलोचनाचरित्रके रचयिता एक दिगम्बराचार्य। समय-(ई० श. ५ का अन्तर का पूर्व), (ह पु./प्र /७/पं, पन्नालाल)।
- सहास्कन्ध---- सर्व व्यापक पुढ्रगल द्रव्य सामान्य- दे० स्कन्ध/१०1

महास्वर --- गन्धर्व जातीय एक व्यन्तर--- दे० गन्धर्व ।

महाहिमवान---- १. हैमवत क्षेत्रके उत्तर दिशामें स्थित पूर्वापर

लम्बायमान वर्षधर पर्वत । अपरनाम पचशिखरी है । इसका नकशा आदि--दे० त्रोक/३.४/३ ।

- रा. वा /३/११/३/१९२/२१ हिमाभिसवन्धादिमवदभिधानम्, महा-इचासौ हिमवाश्च महाहिमवानिति, असम्प्रपि हिमे हिमवदाख्या इन्द्रगोपवत् । ---हिमके सम्बन्धसे हिमवान् संझा होती है । महान् अर्थात्त बडा है और हिमवान् है, इसलिए महाहिमवान् कहलाता है । अथवा हिमके अभावमें भी 'इन्द्रगोप' इस नामकी भाँति रूढि-से इसे महाहिमवान् कहते है । २ महाहिमवान् पर्वतका एक क्रूट व उसका स्थायी देव -- दे० लोक ८/४; ३ कुण्डलपर्वतके अकप्रभक्र्टका स्वामी नागेन्द्र देव -- दे० लोक ८/४; १
- महिमा-१, आन्धदेशके अन्तर्गत वेणा नदीके किनारे पर स्थित एक प्राचीन नगर। आज वेण्या नामकी नदी वम्बई प्रान्तके सितारा जिलेमें है और उसी जिलेमें महिमानगढ नामका एक गाँव भी है। सम्भवतः यह महिमानगढ़ ही वह श्राचीन महिमा नगरी है, जहाँ कि अईद्वलि आचार्यने यति-सम्मेलन किया था और जहाँसे कि घरसेन आचार्यके पत्रके अनुसार पुष्पदन्त व भूतवत्ती नामके दो साथु उनकी सेवामें गिरनार भेजे गये थे। इसका अपर नाम पुण्ड्र-वर्धन भी है। (ध. १/प्र ३१/H L, Jam)। २, भरत क्षेत्र पश्चिम आर्यस्रण्डका एक देश-दे० मतुष्य/४। ३, एक बिक्रिया ऋदि --दे० ऋद्वि/३।
- महिष---मध्य आर्यखण्डका एक देश---दे० मनुष्य/४।
- महिषग ----- दक्षिण देशका वर्त्तमान मैसूर प्रान्त। (म. पु./प्र. ४०/-पं. पद्वाज्ञाज्ञ)।
- महीदेव-----मूल संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप अकलंक भट्टके शिष्य थे। समय----(ई. ६६६--७०६)। (दे० इतिहास/७/१)। (सि. वि./प्र. ७/०, महेन्द्र कुमार)।

- सहेंद्रे— प. पु /१६/१३-१६ महेन्द्रगिरिका राजा तथा हनुमार्च्की माता अंजनाका पिता था ।
- महेंद्र देव-तत्त्वानुशासनके रचयिता आ नागसेन(ई.१०४७)के शिक्षागुरु थे। नागसेनके समयके अनुसार इनका समय-(ई० श० १२ का पूर्च)। (त अनु,/प्र. २/ब्र.श्री लाल) – दे० नागसेन।
- महेंद्रिका --- भरत क्षेत्रमें मध्य आर्यखण्डकी एक नदी। -- दे० मनुष्य/४।

महेदवर----महोरग जातीय एक व्यन्तर---दे० महोरग ।

महोदय----दे० विद्यानन्दि महोदय ।

महोरग- ध १३/१.४,९४०/३९९/१९ सर्पाकारेण विकरणप्रिया. महोरगा नाम ।= सर्पाकार रूपसे बिक्रिया करना इन्हे प्रिय है, इसलिए महोरग कहलाते है ।

# २. महोरग देवोंके भेद

- ति. प /६/३८ भुजगा भुजगसात्ती महतणु अतिकायख घसाती ये। मह-असणिजमहसर गंभीर पियदसणा महोरगया ।३८। ⇒भुजग, भुजग-शाली, महातनु, अतिकाय, स्कन्धशाली, मनोहर, अशनिजक, महेश्वर, गम्भीर और प्रियदर्शन ये दश महोरग जातिके देवोंके भेद है। (जि. सा./२६१)।
  - \* इसके वर्ण वैभव अवस्थान आदि...दे० व्यन्तर/४।

**मांडलीक--**एक क्रियानादी--दे० क्रियानाद।

मांस-+ मां अकी अमक्ष्यताका निर्देश--देव मह्याभहय/१।

#### 1. मांसग्याग व्रतके अतिचार

- सा. ध./श/१२ चर्मस्थमम्भः स्नेहरच हिंग्वसंहतचर्म च। सर्वं च भोज्यं व्यापन्नं दोष' स्यदामिषत्रते ।१२। = चमडेमें रखे हुए जल, घो, तेल आदि चमड़ेसे आच्छादित अथवा सम्यन्ध रखनेवाली हींग और स्वादचलित सम्पूर्ण भोजन आदि पदार्थोंका खाना मास त्याग वत्तमें दोष है।
- सा सं,/२/श्लोक--तिइभेदा बहव सन्ति मादृशी वागगोचरा'। तथापि व्यवहारार्थं निर्दिष्टाः केचिदन्वयात् ।१०। ज्जन अतिचारों के बहुत-से भेद है जो मेरे समान पुरुषसे कहे जाने सम्भव नहीं हैं. तथापि व्यवहारके लिए आम्नायके अनुसार कुछ भेद यहाँ कहे जाते हैं ।१०। चमडेके वर्तनमे रखे हुए थी, तेल, पानी आदि ।११। अशो-धित आहार्य ।१९। त्रस जीवोंका जिसमें सन्देह हो, ऐसा मोजन ।२०। चिना छाना अथवा विधिधूर्वक दुहरे छलनेसे न छाना गया, घी, दूध, तेल, जल आदि ।२३-२४। शोधन विधिसे अनभिज्ञ साधर्मी या शोधन विधिसे परिचित विधर्मोंके हाथसे तैयार किया गया भोजन ।२९। शोधित भी भोजन यदि मर्यादासे बाहर हो गया है तो ।३२। दूसरे दिनका सर्व प्रकारका बासी भोजन ।३३। पत्तेका शाक ।३६। पान ।३७। रात्रिभोजन ।३९। आसव, अरिष्ट, अचार. सुरब्बे आदि ।५६। रूप, रस, गन्ध व स्पर्शसे चलित कोई भी पदार्थ ।६६। ऊमयीदित दूध, दही आदि ।६७।

#### २. मांस निषेधका कारण

- मू. आ /३५३ चत्तारि महावियडि य होति णवणीदमज्जमंसमधू। कंखापंसंगदप्पासंजमकारीओ एदाओ ।३५३। =नवनीत, मद्य, मांस और मधु ये चार महा विकृतियाँ हैं, क्योंकि वे काम, मद व हिसा-को उत्पन्न करते है। (पु. सि. उ./७१)।
- पु.सि.उ./६५-६२ न बिना प्राणविधातान्मांसस्योत्पत्तिरिष्यते यस्मात् । मासं भजतस्तस्मात् प्रसरत्यनिवारिता हिसा १६५। यदपि किल भवति मासं स्वयमेव मृतस्य महिषवृषभादे । तत्रापि भवति हिंसा तदाश्वितनिगोतनिर्मथनात् १६६। आमास्वपि पक्ष्वास्वपि विषच्य-मानासु मांसपेशीसु । सातत्त्येनोत्पादस्तज्जातोनां निगोतानां १६७। आमा व पक्कां वा खादति य स्पृशति वा पिशितपेशि । स निहन्ति सतत निचितं पिण्डं बहुजीवकोटीनाम् ।६९। == १. प्राणियोंके घातके बिना मांसकी उत्पत्ति नही हो सकती, इसलिए मासभक्षीको

अनिवारित रूपसे हिसा होती है। ईश २. स्वयं मरे हुए भेंस व बैल आदिके मास भक्षणमें भी हिंसा होती है, क्योकि तदाश्वित अनन्तो निगोद जीयोकी हिंसा वहाँ पायी जाती है। ईश इ. कच्ची हो या अग्नि पर पकी हुई हो अथवा अग्निपर पक रही हो ऐसी सब ही मासकी पेशियोमें, उस ही जातिके अनन्त निगोद जीव प्रति समय निरन्तर उत्पन्न होते रहते है। ई७। इसलिए कच्ची या पकी हुई किसी भी प्रकारको मांसपेशीको खाने या छूने वाला उन करोडों जीवोंका धात करता है। ई९। (यो. सा /अ /८/६०-६१)।

#### ३. धान्य व मांसको समान कहना योग्य नहीं

सा. घ./२/१० प्राण्यङ्गत्वे समेप्यन्णं भोज्यं मासं न धाभिकै; । भोग्या स्त्रोत्वाविशेषेऽपि जनैर्जयैव नाम्विका ।१०। (यथ) उद्दधृत)— पञ्चेन्द्रियस्य कस्यापि वधे तन्मांसभक्षणे। यथा हि नरकप्राप्तिर्न तथा धान्यभोजनात् ॥ धान्यपाके प्राणिवधः परमेकोऽवशिष्यते। गृहिणां देशयमिना स तु नात्यन्तवाधकः ॥ = यद्यपि मांस व अन्न दोनों ही प्राणीके अंग होनेके नाते समान है, परन्तु फिर भी धार्मिक जनों के लिए मांस खाना योग्य नहीं है। जैसे कि स्त्रोपनेकी अपेक्षा समान होते हुए भी पत्नी ही भोग्य है माता नहीं ।१०। दूसरी बात यह भी है कि पंचेन्द्रिय प्राणीको मारने या उसका मांस खानेसे जैसी नरक आदि दुर्गति मिलती है वैसी दुर्गति अन्नके भोजन करनेसे नहीं होती। धान्यके पकनेपर केवल एकेन्द्रियका ही घात होता है, इसलिए देशसंयमी गृहस्थोके लिए वह अत्यन्त भाधक नही है।

\* दूध व मांस समान नहीं हैं...दे० भक्ष्याभक्ष । \* अनेक वनस्पति जीवोंको अपेक्षा एक त्रस जीवकी हिंसा ठीक है--यह हेतु उचित नहीं...दे० हिंसा/२/१ ।

# ४. चर्म निक्षिप्त वस्तुके स्थागमें हेतु

ला. सं /२/११-१३ चर्मभाण्डे तु निक्षिप्ता घृततै लजलादयः । त्याज्या यतस्त्रसादीना शरोरपिशिताश्रिता ।११ः न चाशङ्क्यं पुनस्तत्र सन्ति यद्वा न सन्ति ते । संशयोऽनुपलव्धित्वाइ दुर्वारो व्योमचित्र-वत्त ।११। सर्वं सर्वद्वज्ञानेन दृष्ट विश्वैकचक्षुषा । तदाञ्चया प्रमाणेन माननीयं मनोषिभि ।१। ज्यमडेके वर्तनमें रखे हुए धी, तेल, जलादिका त्याग कर देना चाहिए क्योकि ऐसी वस्तुओमें उस-उस जीवके मासके आश्रित रहनेवाले त्रस जीव अवश्य रहते है ।११। तहाँ वे जीव है या नहीं ऐसी शंका भी नहीं करनी धाहिए, क्योकि, व्योमचित्रकी मॉति इन्द्रियोसे न दिखाई देनेके कारण यद्यपि वे जीव किसी भी प्रमाणसे सिद्ध नहीं है ।१२। तो भी सर्वज्ञदेवने उनका वहाँ प्रत्यक्ष किया है और उसीके अनुसार आचायौंने शास्त्रोमे निर्देश किया है, अत. बुद्धिमानोको सर्वज्ञदेवकी आज्ञा मानकर उनका अस्तित्व वहाँ स्वीकार कर होना चाहिए ।१३।

# ५. सूक्ष्म त्रस जोवोंके मक्षणमें पाप है

ला. सं /२/१४ नोह्यमेतावता पापं स्याद्वा न स्यादतीन्द्रियात् । अहो मासाक्षिनोऽवश्यं प्रोक्त जैनागमे यत । ≔इन्द्रियोके अगोचर ऐसे सूक्ष्म जीवोके भक्षणसे पाप होता है या नही, ऐसी अभ्यंका करना भी योग्य नहीं है, क्योकि मास भक्षण करनेवालोको पाप अवश्य होता है, ऐसा जैनशास्त्रोमें स्पष्ट उक्लेख है ।१४।

```
* तिधर्मीसे अन्न शोधन न करानेमें हेतु ---देव आहार/२।
```

सागध- लवण समुद्रकी ईशान व आग्नेय दिशामें स्थित द्वीप व उसके रक्षक देव।---दे० लोक/७।

२९३

माघनन्दि-१. मूलसव को पट्टावली के अनुसार आप आ. अर्डद्रलि के शिष्य होते हुए भी उनके तथा घरसेनस्वामी के समकालीन थे। पूर्वधर तथा अत्यन्त ज्ञानी होते हुए भी आप बडे तपस्वी थे। इसकी परीक्षा के लिये प्राप्त गुरु अर्हद्वली के आ देश के अनुसार एक कार आपने नन्दिवृक्ष (ओ छायाहीन होता है) के नीचे वर्षायोग धारण किया था। इसीसे इनको सथा इनके संघ को नन्दि की संज्ञा प्राप्त हो गई थी। नन्दिसंध की पट्टावली में आपका नाम क्योंकि भड़-बाहु तथा गुष्तिगुष्त (अईद्वलि) को नमस्कार करने के पश्चात् सबसे पहले आता है और वहां क्योंकि आपका पट्टकाल यी, नि. १७१ से प्रारम्भ किया गया है, इसलिये अनुमान होता है कि उक्त घटना इसी काल में घटी थी और उसी समय आ अई द्वलि के द्वारा स्थापित इस सध का आदि पट आपको प्राप्त हुआ था। यद्यपि नन्दिस घ की पट्टावली में आपकी उत्तराथ घि केवल ४ वर्ष १९ चात् वी. नि. ४७१ मताई गई है, तदपि क्योंकि मूलसम की पटावली के अनुसार वह ई१४ है इसलिये आपका काल की नि ५७५ से ई१४ सिद्ध होता है। (विशेष दे, कोष १/परिशिष्ट २/१)। २, मन्दिसंघ के देशोयगण्की गुर्वावलों के अनुसार आप कुलचन्द्र के शिष्य तथा माधनन्दि त्रैविद्यदेव तथा देवकीति के गुरु थे। 'कोल्लापुरीय' आपकी उपाधि थी। समय—वि. श. १०३०-१०५⊂ (ई ११०८-११३६) -- (दे. इतिहास ७/६) । ३ शास्त्रसार समुच्चय के कर्ता । माधनन्दिन. ४ (बि. १३१७) के दावा गुरु। समय— ई इ. १२ का अन्तः (जै/२/२०४) । ४ माधनन्दिन ३ के प्रशिष्य और कुमुद चन्द्र के शिष्य। कृति-शास्त्रसार समुच्चय की कन्नड टीका। समय-वि. १३१७ (ई. १२६०) । (जै /२/३६६) । ५. माधनन्दि कोल्हापुरीय के झिष्म (ई. ११३३)। (दे. इति./७/४)।

**माधवी----** महातम प्रभा (सातवोनरक ) का अपरनाम—दे०नरक/४ ।

**माठर**—एक अक्रियावाद—दे० अक्रियावादी ।

**माणव--**दे० मालव ।

- माणिकभद्र विजयार्ध पर्वतका एक कूट और उसका रक्षक देव। — दे० लोक/७।
- मातंग---१ पद्मप्रभु व पार्श्वनाथ भगवात्त्का शासक यक्ष-देव्तीर्थं-कर १/३ । २, राजा विनमिका पुत्र जिससे मात्तगर्वराकी उत्पत्ति हुई -देव्हतिहास्त १०/१ ।

मालंगवंश---दे० इतिहास१०/१।

**मातूकायंत्र---**दे० यंत्र ।

 अभ्यास किया है, वह देने योग्य भी है तो भी जिस कारणसे बह नहीं दिया जाता वह मात्सर्य है। (रा. वा /६/१०/३/११७/१६)।

स. सि./७/३६/३७२/१ प्रयच्छतोऽप्यादराभावोऽन्यदातृगुणासहनं वा मारसर्यस् । च्दान करते हुए भी आदरका न होना या दूसरे दाताके गुणोंको न सह सकना मारसर्य है । (रा. वा /७/३६/४/४४८-/२६)।

माथुरसंघ—दे० इतिहास/१/ ४।

- माधवचनद्र १ नेमिचन्द्र सिद्धान्त चक्रवर्षी के शिष्य गणितज्ञ। इति-- जिलोकसार को संस्कृत टीका, अन्धतिभगी। समय-- वि.श, १९ का पूर्वार्ध (लगभग ई. १८१)। (जै./१/३१३)। २. क्षपणसार के कर्ता। समय--- प्रम्थ रचनाकाल वि. १२६० (ई. १२१३)। (जै /१/ ४४९) (ती /३/२११)।
- माधव सिंह---जयपुरके राजा। समय--वि. १९१९-१८२४ (ई० -१७४४-९७६७), (मा, मा प्र./प्र. २१/पं, परमानम्द)।
- माधवसेन-----माथुर संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप नेमिषेणके शिष्य तथा श्रावकाचारके कर्ता अमितगतिके गुरु थे। समय---वि० १०२०-१०६४ (ई० १६३-१००७)---दे० इतिहास/७/११। ( अमितगति श्रावकाचारकी प्रशस्ति ); ( यो. सा /अमितगति/प्र २/ पं. गजाधर लाल )।

माधवाचायँ---सायणाचार्यका अपर नाम--दे० सायणाचार्य ।

- माध्यदिन----एक अज्ञानवादी--दे० अज्ञानवाद ।
- माध्यमिक----एक बौद्ध सम्प्रदाय-दे० बौद्धदर्शन ।

माध्यस्थ्य---

- स. सि./७/११/३४६/≍ रागद्वेषद्वर्वकपक्षपाताभावो माध्यस्थ्यम् ।  **राग-**द्वेषदुर्वक पक्षपातका ल करना माध्यस्थ्य है । **( रा. वा./७/११/४/** ४३६/२१ ) ।
- दे० सामायिक/१ [ माध्यस्थ, समता, उपेक्षा, वैराग्य, साम्य, बास्पृष्ठ, शुद्धभाव, वीतरागता, चारित्र, धर्म यह सब एकार्थवाचक शब्द है।- ·(क्रोधी, पापी, मांसाहारी) व नास्तिक आदि जनोंमें माध्य-स्थभाव होना उपेक्षा कहताती है। ]

#### माध्व वेदान्त—

ई. दा १२-१३ में पूर्णप्रद्ध माध्वदेव द्वारा इस मतका जन्म हुआ। स्याय-सुधा व पदार्थ संग्रह इसके सुरूप ग्रन्थ हैं। अनेक तत्त्व माननेके कारण भेदवादी हैं।---विशेष दे० वेदान्त/६।

## मान---

#### १. अभिमानके अर्थमें

- रा. वा./~/१/४/४७४/३० जात्याद्यु रसेकावष्टम्भात् परा प्रणतिर्मानः शैल-स्तम्भास्थिदारुलतासमानश्चतुर्विधः । – जाति आदि आठ मदौसे ( दे० मद ) दूसरेके प्रति नमनेकी कृत्ति न होना मान है । वह पाषाण, हड्डी, लकड़ी और लताके भेदसे चार प्रकारका है । – दे० कषाय ।३।
- ध, १/१,१,१/११/३४१/७ रोषेण विद्यातपोजात्त्यादिमदेन वान्यस्यान-वनति' ।= रोपसे अथवा विद्या तप और जाति आदिके मदसे (दे० मद) दूसरेके तिरस्काररूप भावको मान कहते है ।
- ध ६/१, १-१,२३/४१/४ मानो गर्बः स्तब्धमित्येकोऽर्थ ।--मान, गर्वः, और स्तब्धरव ये एकार्थवाची है ।
- ध. १३/४,२,९,९/२९३/६ विज्ञानैश्वर्यजातिकुलतपोविद्याजनितो जीव-परिणाम' औद्धरयारमको मान' - चित्तान, ऐश्वर्य, जाति, कुल, तप और विद्या इनके निमित्तसे उरपन्न उद्धतता रूप जीवका परिणाम मान कहलाता है।

For Private & Personal Use Only

नि. सा /ता.वृ./११२ कविरवेन सकलजनपूज्यतया – कुलजात्तिविशु-द्वया वा ग्निरुपमवलेन च सपहवृद्धिविलासेन, अथवा त्रुद्धिभि सप्तभिर्धाग्विण्यरसविसरेन वा आत्माहंकारो मान'। – कविरव कौशलके कारण, समस्तजनो द्वारा यूजनीयपनेसे, कुलजातिको विशु-द्विसे, निरुपम वलसे, सम्मत्तिको वृद्धिके विलाससे. सात ऋद्धियोंसे, अथवा शरीर लावण्यरसके विस्तारसे होनेवाला जो आत्म-अहंकार वह मान है।

२. प्रमाण या मापके अर्थमें

- ध, १२/४.२.९.१०/२८६/१ मानं प्रस्थादिः हीनाधिकभावमावन्नः । - हीनता अधिकताको प्राप्त प्रस्थादि मान कहलाते है ।
- न्या, वि./वृ./१/१११/४२४/१ मानं तोलनम् ।≕मान अर्थात् तोल या माप ।

#### \* अभ्य सम्बन्धित विषय

| १. मान सम्बन्धी विषय विस्तार | —दे० कषाय ।           |
|------------------------------|-----------------------|
| २. जीवको मानी कहनेको विवक्षा | —दे० जीव/१/३ ।        |
| ३. आहारका स्क दोष            | —दे० आहार/II/४ /४ !   |
| ४. वसतिकाका एक दोष           | -दे० बसतिका ।         |
| ৬. आठ मद ।                   | दे० मद ।              |
| ६. मान प्रमाण व उसके मेदामेद | ──दे० प्रमाण/४ ।      |
| ७. मानको अनिष्टता            | दे० वर्णव्यवस्था/१/६। |

- मानतु ग—काशीवासी धनदेव ब्राह्मण के पुत्र थे। पहले स्वेताम्बर साधु थे, पीछे दिगम्बरी दीक्षा धारण कर ली दोनों ही आम्नायों में सम्मानित है। राजा द्वारा ४८ तालों में वन्द किये जाने की कथा इनके विषय में प्रसिद्ध है। कृति—भक्तामर स्तोत्र। समय—राजा हर्ष (ई ६०८) के समकालोन होने से तथा आ, सिद्धसेन (वि. ६२५) कृत कण्याण मन्दिर स्तोत्र से प्रभावित होने से लगभग वि.६७५ (ई.६१८)। (ती./२/२६८, २७३)।
- मानव-१. एक ग्रह-दे० ग्रह। २. विजयार्धकी उत्तरश्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर। ३. चक्रवर्तीकी नवनिधियोंमेंसे एक-दे० शलाकापुरुष/२। ४ जीवको मानव कहनेकी विवक्षा-दे० जीव/१/ ३/१।
- मानव योजन----क्षेत्रका एक प्रमाण-दे० गणित/1/१/३।
- **मानवतिक** भरतक्षेत्रमें पूर्व आर्यखण्डका एक देश—दे० मनुष्य/४।
- **मानवो** एक विद्या—दे० विद्या ।
- **मानस** विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।
- मानस—ध. १३/४.४.६३/३३२/१० मणस्मि भवं लिगं माणसं, अधवा मणो चैव माणसो। = मनमें उत्पन्न हुए चिह्नको मानस कहते है अथवा मनकी ही संज्ञा मानस है।
- मानसरोवर----भरतक्षेत्रमें मध्य अर्थिखण्डकी एक नदी---दे० मत्रुष्य/४।

# मानसाहार----दे॰ आहार/J/१।

- मानसिक दुःख-- दे॰ दु,खा

मानस्तंभ-ति. प./४/गा. का भावार्थ-

२९५

१. समवशरण की मानस्तम्भ भूमियोके अम्यन्तर भागमें कोट होते है ।७६२। जिनके भीतर अनेकों वनखण्ड, देवोके क्रोड़ा नगर, वन, वापियाँ आदि शोभित है।७६३-७६४। उनके अभ्यन्तर भागमें पुन कोट होते है, जिनके मध्य एकके ऊपर एक तोन पीठ है ।७६७-७६८ प्रथम पीठकी ऊँचाई भगवाद ऋषभदेवके समवशरणमें २४ उडे धनुष इसके आगे नेमिनाथ पर्यन्त प्रत्येकमें १/३ धनुषकी हानि होती गयी है। पार्श्वनाथके समवशरणमें इसकी ऊँ चाई ४/६ धनुष और वर्धमान भगवात्त्रे समवशरणमें ई धनुष है। द्वितीय व तुतीय पीठोकी ऊँचाई समान होती हुई सर्वत्र प्रथम पीठसे आधी है। ७६९-७७०। इन तीनों पीठोंकी चारो दिशाओं में सीढियाँ है। प्रथम पीठपर आठ-आठ और शेष दोनो पर चार-चार है।७७१। तृतीय पीठका विस्तार 3000 धनुषसे प्रारम्भ होकर आगे प्रत्येक तीर्थमें " 3 " कम होता गया, पार्श्वनाथके समवशरणमें " ह और वर्धमान भगवास्के समवशरणमें 260 धनुष था 1002-0081 २, तृतीय पीठपर मानस्तम्भ होते हैं। जिनकी ऊ<sup>ण्</sup>याई अपने-अपने तीर्थं करकी ऊँचाईसे १२ गुणी होती है। भगवास् ऋषभनाथके समनवारणमे मानस्तम्भका बाहल्य २३९५२ घनुष प्रमध्ण था। पीछे प्रति तीर्थं कर ११८ धनुष कम होते-होते भगवान् पार्श्वनाथके मान-स्तम्भका बाहल्य 🕂 ईई 🚆 धनूष प्रमाण था और भगवानु वर्द्धमानके मानस्तम्भका ४६६ धनुष प्रमाण थाः । ७७५-७७७। सभी मानस्तम्भ मुल भागमें बज्रदारोंसे युक्त होते हैं और मध्यभागमें वृत्ताकार होते हैं। 1995-998। ऊपरसे ये चारो ओर चमर, घण्टा आदिसे विभूषित तथा प्रत्येक दिशामें एक-एक जिन प्रतिमासे युक्त होते है ग्७८०-७८१। इनके तोन-तीन कोट होते है। कोटोके वाहर चारों दिशाओं में वीथियाँ व द्रह होते है जो कमलो व कुण्डोसे शोभित होते है ।७८२-७११। (इसका नकशा—दे० समवशरण)। नोट- ३. [ मानस्तम्भके अतिरिक्त सर्व ही प्रकारके देवोके भवनोमें तथा अकृत्रिम चैत्यालयोंमें भी उपरोक्त प्रकार ही मानस्तम्भ होते है—तहाँ भवनवासियोंके भवनोके लिए—(दे०त्रि.सा•/२१६); व्यन्तर देवोके भवनोके लिए-दे० त्रि.सा /२४४; अकृत्रिम चैत्यालयोके लिए-दे० त्रि. सा./१००३-१०१२) ।

#### १. मानस्तरभ नामकी सार्थकता

- ति, प./४/७२२ माणुल्लासयमिच्छा वि दूरदो दंसणेण थंभाणं। ज होति गलिदमाणा माणत्थंभं ति तं भणिदं ।७२२। = चूँ कि दूरसे ही मानस्तम्भोके देखनेसे मानसे युक्त मिथ्याद्दष्टि लोग अभिमानसे रहित हो जाते हैं, इस लिए इनको मानस्तम्भ कहा गया है।
- मानुष १. मानुषोत्तर पर्वतके रजतक्र्टका रक्षक एक भवनवासी देव-- लोक ६/१०। २. एक यक्ष-दे० यक्ष ।
- मानुषोत्तर --- मध्यलोक पुष्कर द्वीपके मध्य स्थित एक कुण्डलाकार पर्वत---दे० लोक/४/४।
- स. सि./३/३४/१२८/१० पुष्करद्वीपबहुमध्यदेशभागी बलयवृत्तो मानुषो-त्तरो नाम शैलः । तस्यात्प्रागेव मनुष्या न बहिरिति । ततो न बहि. पूर्वोक्तक्षेत्रविभागोऽस्ति । ज्ततोऽस्यान्वर्थसंज्ञा । = पुष्कर द्वीपके ठीक मध्यमें चूडीके समान गोल मानुषोत्तर नामका पर्वत है । उसके पहले-पहले ही मनुष्य हैं, उसके बाहर नही (क्योंकि उसको उन्लं-धन करनेकी शक्तिं मनुष्योंमें नहीं है--(दे० मनुष्य/४/२) इसलिए इस पर्वतका मानुषोत्तर यह नाम सार्थक है । (रा. वा/३/१४/ /-१९७/३०)।

#### मान्यखेट

- मान्यखेट निजाम हैदराबाद राज्यके अन्तर्गत शोलापुरसे १० मील दक्षिण पूर्वमें स्थित वर्तमानका मलखेडा प्राम (क पा. १/प्र•७३/– प. महेन्द्र)।
- मापिकी--Mensuration (ज. प्र./प्र. १०८)।
- माय स्व. स्तोत्र/टी./१४१/२६७ माय' प्रमाण केवलज्ञानलक्षणं आगमस्वरूपं वा। ≠माय अर्थात् प्रमाण जिसका लक्षण केवलज्ञान या आग्मस्वरूप है।

#### माया----

- स. सि./६/१६/३३४/२ आत्मन' कुटिलभावो माया निकृति'। = आत्मा-का कुटिल भाव माया है। इसका दूसरा नाम निकृति (या वचना) है। (स. सि /७/१९/३३६/२), (रा.वा /६/१६/१/४२६/६,७/१९/२/-४४३/१४); (घ. १/१.१.९११/३४६/७); (घ १,६-१.२३/४१/४)।
- रा. वा./=/E/k/k08/३१ परातिसंधानतयोपहितकौटिल्यप्राय' प्रणि-धिर्माया प्रखासन्नवंशपर्वोभचितमूलमेषज् ग-गोमूत्रिकाऽवखिलनी-सहशी चतुर्विधा। = दूसरेको ठगनेके लिए जो कुटिलता या छत्त आदि किये जाते है वह माया है। यह बाँसकी गँठीली जड़, मेढे-का सींग, गायके मूत्रको वक्र रेखा और लेखनीके समान चार प्रकार-की है। (और भो दे० कषाय/३)।
- ध, १२/४,२,८,८/२८३/७ स्वहृदयप्रच्छादार्थमनुष्ठानं माया । ≕ अपने हृदयके विचारको छूपानेकी जो चेष्टा की जाती है उसे माया कहते है ।

नि सा /ता वृ /११२ गुप्तपापतो माया। =गुप्त पापसे माया होती है।

द्र. स./टो /४२/१०३/६ रागात परकलत्रादिवाञ्छारूपं, द्वेषास परवध-बन्धच्छेदादिवाञ्छारूप च मदीयापध्यानं कोऽपि न जानातीति मत्वा स्वशुद्धात्मभावनासमुत्पन्नसदानन्दैकलक्षणमुखामृतरसनिर्मल-जत्तेन चित्तशुद्धिमकुर्वाण सन्नयं जीवो वहिरद्भवकवेशेन यक्षोकरक्षना करोति तन्मायाशच्य भण्यते। = रागके उदयसे परस्त्री आदिमें वाञ्छारूप और द्वेषसे अन्य जीवोंके मारने, बॉधने अथवा छेदनेरूप जो मेरा दुर्ध्यान बुरा परिणाम है, उसको कोई भी नहीं जानता है, ऐसा मानकर निज शुद्धास्म भावनासे उत्पन्न, निरन्तर आनन्दरूप एक लक्षणका धारक जो सुख-अमृतरसरूपी निर्मल जलसे अपने चित्तकी शुद्धिको न करता हुआ, यह जीव बाहरमें बगुले जैसे वेषको धारण कर जो लोकोको प्रसन्न करता है वह मायाशव्य कहलाती है।

#### २. मायाके भेद व उनके रुक्षण

भ. आ./बि,/२४/१०/३ माया पञ्चविकल्पा-निकृति , उपाधि , साति-प्रयोग, प्रणिधिः, प्रतिकुञ्चनमिति । अतिसंधानकुशलता धने कार्ये वा कृताभित्ताधस्य वश्चना निकृति, उच्यते । सद्भाव प्रच्छाद्य धर्मव्याजेन स्तैन्यादिदोषे प्रवृत्तिरुपधिसज्ञिता माया । अर्थेषु विरुवादः स्वहस्तनिक्षिप्रद्रव्यापहरण, दूषणं, प्रशसा, वा साति-प्रयोग । प्रतिरूपद्रव्यमानकरणानि, ऊनातिरिक्तमान, सयोजनया द्रव्यविनाशनमिति प्रणिधिमाथा। आलोचनं कुर्वतोः दोषविनि-गूहन प्रतिकुञ्चनमाया । 📼 मायाके पाँच प्रकार है-निकृति, उपधि, सातिप्रयोग, प्रणिधि और प्रतिकुंचन । धनके विषयमें अथवा किसी कार्यके विषयमें जिसको अभिजाषा उत्पन्न हुई है, ऐसे मनुष्यका जो फॅसानेका चातुर्य उसको, निकृति कहते है। अच्छे परिणामके ढॅक्कर धर्मके निमित्तसे चोरी आदि दोषोमें प्रवृत्ति करना उपधि सज्जक माया है। धनके विषयमें असत्य बोलना, किसोकी वरोहरका कुछ भाग हरण कर लेना, दूषण लगाना अथवा प्रशासा करना सातिप्रयोग माथा है। हीनाधिक कीमतकी सहश वस्तुरॅ आपसमे मिलाना, तोल और मापके सेर, पसेरी वगैरह

साधन पदार्थ का उद्यादा रखकर लेन-देन करना, सच्चे और भूठे पदार्थ आपसमे मित्राना, यह सक्ष प्रणिधि भाया हैं। आलोचना करते समय अपने दोष छिपाना यह प्रतिकुचन माया है।

- \* अन्य सम्बन्धित विषय
- १. माया कषाय सम्बन्धित विषय । --दे० कषाय ।
- २. आहारका एक दोष। ---दे० आहार/II/४ /४। ३. वसतिकाका एक दोष। ---दे० वसतिका।
- ४. जीवको माथी कहनेकी विवक्षा। दे० जीव/१/३।
- **५. मायाकी अनिष्टता ।** ---- वे० आयु/३/४ ।

माया क्रिया-दे॰ क्रिया/३/२।

मायागता चूलिका---- दे० अुतज्ञान/III ।

**मायावाद**—दे० वेदान्त /२।

**मायूरो—**एक विद्याधर विद्या—दे० विद्या ।

मार----चौथे नरकका द्वितीय पटल---दे० नरक/५/११।

मारणान्तिक समुद्घात-- दे० मरण/४ ।

मारोच---प, पु,/७८/८१/८२--रावणका मन्त्री था। रावणको युद्धसे रोकनेके लिए इसने बहुत प्रयत्न किया और रावणको मृत्युके परचात दीक्षा धारण कर सी।

#### मारुती धारणा-देवायु।

- मार्ग- ध. १३/५,१,५०/२८७/१ मृग्यतेऽनेनेति मार्ग' पन्था'। स पञ्चविध'---नरगतिमार्ग, तिर्यग्गतिमार्ग' मनुष्यगतिमार्ग', देवगति-मार्ग', नोक्षगतिमार्गश्चेति । तत्र एकैको मार्गोऽनेकविध कृमिकीटा-दिभेदभिन्नत्वात् ।---जिसके द्वारा मार्गण किया जाता है वह मार्ग अर्थात्त पथ कह्लाता है । वह पॉच प्रकारका है----नरकगतिमार्ग, तिर्यचगतिमार्ग, मनुष्यगतिमार्ग, देवगतिमार्ग और मोक्षगतिमार्ग । उनमेंसे एक एक मार्ग कृमि व कीट आदिके भेदसे अनेक प्रकारका है ।
  - \* उस्सगं व अपवाद मागं---दे० अपवाद ।

\* मोक्षमाग-दे० मोक्षमार्ग ।

#### मार्गणा---

- दे. ऊहा-ईहा, ऊहा, अपोहा, मार्गणा, गवेषणा और मोमासा पे एकार्थवाचक नाम है।
- प, सं/प्रा /१/५६ जाहि व जास व जोवा मगिगड्यंते जहा तहा दिट्ठा। ताओ चोदस जाणे सुदणाणेण मग्गणाओ त्ति । = जिन-प्रवचनदृष्ट जीव जिन भावोके द्वारा अथवा जिन पर्यायोमें अनुमार्गण किये जाते है अर्थात् खोजे जाते है. उन्हे मार्गणा कहते है। जोवोका अन्वेषण करनेवाली ऐसी मार्गणाएँ श्रुतज्ञानमें १४ कही गयी है। (ध. १/१.१, ४/गा दश/१३२), (गो जी,/मू./१४१/३५४)।
- ध १/१,१,२/१३१/३ चतुर्दशाना जीवस्थानाना चतुर्दशगुणस्थाना-मित्यर्थः । तैषा मार्गणा गवेषणमन्वेषणमित्यर्थ । चतुर्दश जीव-समासा सदादिविशिष्टा मार्ग्यन्तेऽस्मिन्ननेन वेति मार्गणा ।==चौदह जीवसमासोसे यहाँ पर चौदह गुणस्थान विवश्चित है । मार्गणा गवेषणा और अन्वेषण ये तीमो शब्द एकार्यवाची है । सत्त संख्या आदि अनुयागद्रू(रोसे युक्त चौदह जीवसमास जिसमें या जिसके द्वारा खोजे जाते है, उसे मार्गणा कहते है । (घ ७/२,१,३/७/८) ।



- ध. १३/४.४.४०/२८२/२ गतिषु मार्गणास्थानेषु चतुर्दशगुणस्थानोप-लक्षिता जीवा मृग्यन्ते अन्विष्यन्ते अनया इति गतिषु मार्गणता श्रुतिः ।=गतियोमे अर्थात मार्गणास्थानोमें (दे० आगे मार्गणाके भेद) चौदह गुणस्थानोसे उपलक्षित जीव जिसके द्वारा खोजे जाते है, वह गतियोमें मार्गणता नामक श्रुति है।
- दे, आदेश/१ ( आदेश या विस्तारसे प्ररूपणा करना मार्गणा है ) ।

# २, चौदह मार्गणास्थानोंके नाम

ष. खं /१/१.१/सू. ४/१३२ गइ इंदिए काए जोगे वेदे कसाए थाणे संजमे दंसणे लेस्साए भविय सम्मत्त सण्णि आहारए चेदि ।२। ≔गति, इन्द्रिय, काय. योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, लेश्या, भठय, सम्यक्त्व, संज्ञी और आहारक, ये चौदह मार्गणास्थान है। (ष. खं. ७/२,१/मू. २/६); (को. पा./मू./३३); (मू. आ./११९७), (पं. सं./प्रा./१/६७); (रा. वा./१/७/११/६०३/२६); (गो जी./मू./ १४२/३६४), (स. सा./आ./१३); (नि. सा./ता. वृ./४२); (द. सं./ टी./१३/३७/१ पर उद्दधृत गाथा)।

# ३. सान्तर मार्गणा निर्देश

- एक मार्गणाको छोडनेके पश्चात पुन' उसीमें लौटनेके लिए कुछ कालका अन्तर पड़ता हो तब वह मार्गणा सान्तर कहलाती है । वे आठ है ।
- पं. सं./प्रा./१/४९ मणुया य अपज्जत्ता वेउव्त्रियमिस्सऽहारया दोण्णि । मुहमो सासाणमिस्सो उवसमसम्मो य संतराअट्ठं -- अपर्याप्त मनुष्य, वैक्रियकमिश्र योग. दोनों आहारक योग. सूक्ष्मसाम्परायसंयम,सासा-दन सम्यग्मिथ्यास्व, और उपशमसम्यवस्व ये आठ साम्तर मार्गणा होती हैं।

## ४. मार्गणा प्रकरणके चार अधिकार

ध. १/१,१,४/१३३/४ अथ स्याज्जगति चतुर्भिर्मार्गणा निष्पाद्यमानोप-सम्यते । तद्यथा मृगयिता मृग्यं मार्गणं मार्गणोपाय इति । नात्र ते सन्ति, ततो मार्गणमनुपपन्नमिति । नैष दोष', तेषामध्यत्रोपलम्भाद ; तद्यथा, मृगयिता भव्यपुण्डरीक' तत्त्वार्थश्रद्धालुर्जीव', चतुर्दशगुण-स्थानविशिष्ठजोवा मृग्यं, मृग्यस्याधारतामास्कन्दन्ति मृगयितु करण-तामादधानानि वा गत्यादीनि मार्गणम्, विनेयोषाध्यायादयो मार्गणो-पाय इति ।∞ प्रश्न- लोकमें अर्थात व्यावहारिक परार्थीका विचार करते समय भी चार प्रकारसे अन्वेषण देखा जाता है-मृगयिता, मृग्य, मार्गण और मार्गणोपाय। परन्तु यहाँ लोकोत्तर पदार्थके थिचारमे वे चारो प्रकार तो पाये नहीं जाते है, इसलिए मागेणाका क्योंकि, इस प्रकरणमें भी चारों प्रकार पाये जाते है। वे इस प्रकार है, जीवादि पदार्थोंका श्रद्धान करनेवाला भव्य-पुण्डरीक मृगयिता-है, चौदह गुणस्थानोसे युक्त जीव मृग्य है, जो इस मृग्यके आधारभूत है अर्थात् मृगयिताको अन्वेषण करनेमें अत्यन्त सहा-यक है ऐसी गति आदि मार्गणा है तथा शिष्य और उपाध्याय आदिक मार्गणाके उपाय है। (गो, जी,/जी, प्र./२/२१/१०)।

# ५. मार्गणा प्रकरणमें सर्वन्न मान मार्गणा इष्ट हैं

ध. १/१,१,२/१३१/६ 'इमानि' इतानेन भावमार्गणास्थानानि प्रत्यक्षी-भूतानि निर्दिश्यन्ते । नाथमार्गणास्थानानि । तेषा देशकालस्त-भावविप्रकृष्टानां प्रत्यक्षतानुपपत्ते । = 'इमानि' सूत्रमे आये हुए इस पदसे प्रत्यक्षीभूत भावमार्गणा स्थानोका प्रहण करना चाहिए । द्रव्य-मार्गणाओंका ग्रहण नही किया गया है, क्योकि, द्रव्यमार्गणाएँ देश काल और स्वभावकी अपेक्षा दूरवर्ती है, अत्तएव अरुपज्ञानियोको जनका प्रत्यक्ष नही हो सकता है। और भी दे० गतिमार्गणामे भाव-गति इष्ट है-दे० गति/२/५, इन्द्रियमार्गणामें भावइन्द्रिय इष्ट है-दे० इन्द्रिय/३/१; चेद मार्गणामें भाव वेद इष्ट है-दे० चेद/२; संयम मार्गणामें भाव सयम इष्ट है-दे० चारित्र/३ /८। लेक्या मार्गणामें भावलेक्या इष्ट है-दे० लेक्या /४।

## ६, सब मार्गणा व गुणस्थानोंमें आयके अनुसार ही ब्यय होता है

- ध, ४/१, ३,७८/१३३/४ सव्वगुणमग्गणट्ठाणेसु आयाणुसारि वओव-संभादो । जेण एइंदिएसु आखो संखेज्जो तेण तेसिं वएण वि तत्तिएण चैव होदव्व । तदो सिद्धं सादियबंधगा पत्तिदोवनस्स असंखेजदि भागमेत्ता त्ति । क्वयोकि सभी युणस्थान और मार्गणास्थानोमें आयके अनुसार ही व्यय पाया जाता है, और एकेन्द्रियोंमें आयका प्रमाण संख्यात ही है, इसलिए उनका व्यय भी संख्यात ही होना चाहिए । इसलिए सिद्ध हुआ कि त्रसराशिमें सादिबन्धक जीव पच्योपनके असंख्यातवे भागमात्र ही होते है ।
- ध. १४/२६२/४ केण कारणेण भुजगार-अप्पदरउदीरयाणं तुल्सत्तं उच्घदे। जत्तिया मिच्छत्तादो सम्माभिच्छत्तं गच्छंति तत्तिया चेव सम्मा-मिच्छत्तादो मिच्छत्तां गच्छंति । जत्तिया सम्मत्तादो सम्माभिच्छत्तं गच्छंति तत्तिया चेव सम्मामिच्छत्तादो सम्मत्त गच्छंति । -- प्रश्न -- भुजगार व अल्पतर उद्दोरकोकी समानता किस कारणसे कही जाती है ? उत्तर -- जितने जीव मिथ्यारवसे सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्त होते है. उतने ही जीव सम्यग्मिथ्यात्वसे मिथ्यारवको प्राप्त होते हैं । जितने जोव सम्यग्म्थ्यात्वसे मिथ्यारवको प्राप्त होते हैं । जितने जोव सम्यक्त्वसे सम्यग्म्थ्यात्वको प्राप्त होते है उतने ही सम्यग्म्थ्यात्वसे सम्यक्त्व को प्राप्त होते है ( इस कारण उनकी समानता है ) ।
- दे. मोध/२ जितने जीव मोक्ष जाते है, उतने ही निगोदसे निकलते है)।

# ७. मार्गणा प्रकरणमें प्रतिपक्षी स्थानोंका भी प्रहण क्यों

- ध. १/१,१,११४/३५३/७ ज्ञानानुवादेन कथमज्ञानस्य ज्ञानप्रतिपक्षस्य संभव इति चेन्न, मिथ्यात्वसमदेतज्ञानस्यैव ज्ञानकार्यकारणादज्ञान-व्यपदेशात पुत्रस्यैव पुत्रकार्याकरणादपुत्रव्यपदेशवत् ।
- ध. १/१,१,१४४/३६४/५ आधवनान्तस्थनिम्बानामाभ्रवनव्यपदेशवन्मि-ध्यारवादीना सम्यक्तव्यपदेशो न्याय । = प्रश्न - झान मार्गणाके अनुवादसे ज्ञानके प्रतिपक्षभूत अज्ञानका ज्ञानमार्गणामें अन्तर्भाव कैसे सभव है ' उत्तर- नही, वयोंकि, मिथ्यात्वसहित ज्ञानको ही ज्ञान-का कार्य नही करनेसे अज्ञान कहा है। जैसे - पुत्रोचित कार्यको नही करनेवाले पुत्रको ही अपुत्र कहा जाता है। अथवा जिस प्रकार आग्र-वनके भीतर रहनेवाले नीमके वृक्षोको आग्रवन यह संज्ञाप्राप्त हो जाती है, उसी प्रकार मिथ्यात्व आदिको सम्यक्त्व यह संज्ञाप्राप्त हो उचित ही है।
- ध, ४/१,३,११८-/२०७/१० जदि एवं तो एदिस्से मग्गणाए संजमाणुनादव-वदेसो ण जुज्जदे । ण, अब णिबवण व पाधण्णपदमासेङज संजमाणु-वाव्ववदेसजुत्तीए ।=प्रश्न-यदि ऐसा है अर्थात संयम मार्गणामें संयम सयमासंयम और असंयम इन तीनोका अहण होता है तो इस मार्गणाको संयमानुवादका नाम देना युक्त नही है ? उत्तर-नही, क्योंकि, 'आम्रवन' वा 'निम्बवन' इन नामोके समान प्राधान्य-यदका आश्रय लेकर 'सयमानुवादसे' यह व्यपदेश करना युक्तियुक्त हो जाता है ।

२९७



मा० ३--३८

#### २९८

#### २० प्ररूपणाओंका १४ मार्गणाओंमें अन्तर्भाव

#### ( ध, २/१.१/४१४/२ )।

| सं०   | अन्तर्मान्य<br>। <u>प्ररू</u> षणा | मार्गण                               | हेतु                                                                                        |
|-------|-----------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| * 7 * | { पर्याप्ति<br>जोवसमास<br>प्राण   | { काय व<br>इन्द्रिय                  | एकेन्द्रिय आदि सूक्ष्म बादर<br>तथा उनके पर्याप्त अपर्याप्त<br>भेदोंका कथन दोनोर्मे समान है। |
|       | { उच्छ्वास<br>वचनवत<br>मनोवल      | { काय व<br>इन्द्रिय                  | तीनो प्राण पर्याधियोके<br>कार्य है।                                                         |
|       | कायवस                             | योग                                  | 'योग' मन वचन कायके<br>बखरूप है।                                                             |
| 8     | आयु<br>इन्द्रिय                   | गति<br>ज्ञान                         | दोनों अविनाभावी है<br>इन्द्रिय ज्ञानावरणके क्षयो-<br>पशमरूप है।                             |
|       | संज्ञा<br>आहार<br>भय              | कषायमें<br>माया व लोभ<br>क्रोध व मान | संज्ञामें राग या द्वेष रूप है।<br>आहार संज्ञा रागरूप है।<br>भय संज्ञा द्वेषरूप है।          |
| 1     | मैथुन<br>परिग्रह<br>उपयोग—        | वेद मार्गण<br>लोभ                    | संज्ञा स्त्री आदि वेदके तीवोदय<br>रूप है।<br>परिग्रह लोभका कार्य है।                        |
|       | उपयाग—<br>साकार<br>अनाकार         | ज्ञान<br>दर्शन                       | साकारोपयोग ज्ञानरूप है ।<br>अनाकारोपयोग दर्शनरूप है ।                                       |

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. मार्गणाएँ विशेष। —दे० वह वह नाम।
- र. २० मरूपणा निर्देश। ----दे० प्ररूपणा।
- १४ मार्गणाओं २० प्ररूपणाएँ। ----दे० सद्।
- ४. १४ मार्गणाओंमें सत् संख्या क्षेत्र स्वर्शन काल
- अन्तर भाव अल्पबहुत्व थे ८ प्ररूपणाएँ। -- दे० वह वह नाम ।
- भ. मार्गणाओंमें कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व । —दे० वह बह नाम ।

# **मार्गप्रभावना**— दे० प्रभावना ।

मार्गवाद - भ्र. १३/५,५,४०/२९७/११ एते मार्गा. एतेषामाआसारच अनेन कथ्यन्त इति मार्गवाद. सिद्धान्त'। =ये पाँच प्रकारके मार्ग (दे० मार्ग) और मार्गाभास जिसके द्वारा कहे जाते है वह सिद्धान्त मार्गवाद कहलाता है।

#### मार्ग सम्यवत्व-दे० सम्यग्दर्शन/1/१।

# सार्गोपसंयत -- हे॰ समाचार।

#### भार्दव----

भा. अ. ७२ कुलरूवजादिवुद्धिम तवसुदसीलेम गारवं किचि । जो गवि कुठवदि समणो मद्दवधम्भ हवे तस्स ।७२। =जो मनस्वी पुरुष कुल, रूप. जाति, बुद्धि तप, शास्त्र और शीलादिके विषयमे थोडा सा भी घमण्ड नही करता है, उसके मार्दव धर्म होता है । (स. सि. १/६/ ४१२/५), (रा. वा./१/६/३/४१४/२४), (भ. जा /वि./४१/१५४/ १३); (त. सा./१/१५); (चा. सा /१९/४)।

- स, सि /६/१९/३३४/१९ मृदोर्भावो मार्दवम् । ≕मृदुका भाव मार्दव है । ( रा वा ६/१९/१/१२६/२३ ) ।
- का अ /मू /३६४ उत्तमणाणपहाणो उत्तमतवयरणकरणसीलो वि । अप्पार्ग जो हीलदि मद्दवरयण भवे तस्स ।३१४। — उत्कृष्ट ज्ञानी और उत्कृष्ट तपस्वी होते हुए भी जो मद नहीं करता वह माई व रूपी रत्नका घारी है ।

#### २. मार्द्व धर्म लोक लाज आदिसे निरपेक्ष है

भ. आ /वि./४६/१५४/१३ जात्याद्यभिमानाभावो मानदोषानपेक्षत्रच दृष्टकार्यानपाधयो मार्ददम् । =जाति आदिके अभिमानका अभाव मार्दव है। लोकभयसे अथवा अपने ऐहिक कार्योंमें वाधा होनेके भयसे मान न करना सचा मार्दव नहीं है।

## सादैवधर्म पाछनार्थ कुछ मावनाप्

- भ. आ./मू./१४२७-१४३० को एत्थ मज्म माणो बहुसो णीचत्तण पि पत्तस्स । उच्चत्ते य अणिच्चे उवट्टिदे चावि णीचत्ते । १४२७ । अधि-गेसु बहुसु संतेसु ममादो एत्थको मह माणो। को चिञ्भओ वि बहुसो पत्ते पुव्वस्मि उच्चत्ते ।१४२८। जो अवमाण्णकारणं दोसं परिहरइ णिचमाउत्तो । सो णाम होदि माणी ण गुणचत्तेण माणेण। ११४२१। इह य परत्तय लोए दोसे बहुगे य आवहदि माणों। इदि अप्पणो गणित्ता माणस्य विणिग्गई कुज्जा ।१४३०। - मै इस ससारमे अनन्तवार नीच अवस्थामे उत्पन्न हुआ हूँ। उच्चत्व व नीचत्व दोनों अनित्य है, अल उच्चता प्राप्त होकर पुन, नष्ट हो जाती है और नोचता प्राप्त हो जाती है।१४२७३ मुझसे अधिक कुल आदि विशिष्ट लोग जगतमें भरे पडे है। अत मेरा अभिमान करना व्यर्थ है। दूसरे ये कुत्त आदि तो पूर्व कालमें अनेक बार प्राप्त हो चुके है. फिर इनमें आश्चर्य युक्त होना क्या योग्य है ! ।१४२८। जो पुरुष अपमानके कारणभूत दोषोका त्याग करके निर्दीष प्रवृत्ति करता है वही सचा मानी है, परन्तु गुण रहित होकर भी मान करनेसे कोई मानी नही कहा जा सकता ।१४२९। इस जन्ममे और पर जन्ममें यह मानकषाय बहुत दोषोको उत्पन्न करता है, ऐसा जानकर सत्पुरुष मानका निग्रह करते है।१४३०।
- पं. वि./१/९७-८८ तद्धार्थते किमुत बोधदशा समस्तम् । स्वप्तेन्द्रजाल-सहशं जगदीक्षमाणे । ९७। कास्था सग्रनि सुन्दरेऽपि परितो दन्दह्य-मानाग्निभि.. कायादौ तु जरादिभि. प्रतिदिनं गच्छत्यवस्थान्तरम् । इत्याचोच्यतो हृदि प्रशमिन शश्वद्विवेकोज्ज्वसे, गर्वस्यावसर कुतो-ऽत्र घटते भावेषु सर्वेष्वपि । च्छानमय चक्षुसे समस्त जगत्को स्वप्न अथवा इन्द्रजालके समान देखनेवाचे साधुजन क्या उस माईव धर्मको नहीं घारण करते है । ९७। सम ओरसे अतिशय जलनेवाली अग्नियोसे खण्डहररूप अवस्थाको प्राप्त होनेवाले सुन्दर गृहके समान प्रतिदिन वृद्धत्थ्व आदिके द्वारा दूसरी अवस्थाको प्राप्त होनेवाले शरीरादि बाह्य पदार्थोमें नित्यताका विश्वास कैसे किया जा सकता है । इस प्रकार सदा विचार करनेवाले साधुके निर्मल विवेकयुक्त हदयमें जाति, कुल एवं झान आदि सभी पदार्थोके विषयमें अभि-मान करनेका अवसर कहाँसे हो सकता है १ । ९९।
- अन. घ /६/१-१६/५७२ हत्सिन्धुर्विधिशिण्पिकण्पितकुलाइयुत्कर्षहर्षो-मिभि , किर्भोर' क्रियता चिराय सुकृतां म्लानिस्तु पुंमानिनाम् । मानस्यात्मभुवापि कुत्रचिदपि स्वोत्कर्षसंभावनं, तद्ववेयेऽपि विधेश्व-रेयमिति धिग्मानं पुमुल्प्लाविनम् ।१। ग्वंप्रत्यग्नगकवलिते विश्वदीपे विवेकत्वष्टर्युच्चे , स्फुरितदुरित दोषमन्देहवृन्दै । सन्नोइवृत्ते तमसि हतद्दग् जन्तुराप्तेषु भूयो, भूयोऽभ्याजत्वपि सजति ही स्वैरमुन्मार्ग एव ।१०। जगद्वैषिज्येऽस्मिन्त्रिलसति विधौ काममनिशं, स्वतन्त्रो न ववास्मीत्यभिनिविशतेइहकृत्तितम' । कुधीर्येनादन्ते किमपि तदध



यदसवशाच्चिर भुङ्क्ते नीचेर्गतिजमयमानज्वरभरम् ।११। भद्रं माईववजाय येन निर्छ नप्शति । पुन करोति मानादिनोरथानाय मनोरथम् ।१२। क्रियेत गर्व संसारे न श्रूयते नृपोऽपि चेत् । दैवाज्जातः कृमिर्गूथे भृत्यो नेक्ष्येत वा भवच् ।१३। प्राच्यानैदयुगीनानथ परम≁ गूण्यामसामृद्ध्यसिद्धा- नद्धाध्यायत्रिरुन्ध्यन्न्रिरुन्ध्यान्त्रदिमपरिणत शिर्मद दुर्मदारिम् । छेत्तु दौर्गत्यदु ख प्रवरगुरुगिरा सगरे सदद-तास्तै , क्षेप्तु कर्मारिचक्र सुहृदमिव शित्तैर्दीपयेद्वाभिमानम् ११४। मार्दवाशनिनिर्ल्न नपक्षो मायाक्षिति गत । योगाम्बुनैव भेद्योऽन्तवे-हता गर्वपर्वत' १११। मनोऽवर्ण मिवापमानम् भित्रस्तेनेऽर्ककी ते स्तथा, मायाभूतिमन्धाकरत्सगरजान् षष्टि सहस्राणि तान् । तत्सौनन्दमिवा-दिराट् परमर मानग्रहाण्मोचयेत्, तन्वन्माईवमाष्नुयात् स्वयमिमं चोच्छिद्य तद्वच्छिवम् ।१६। 😑 कर्मोदय जनित कुल आदिके अति-रेकको चित्रविचित्रताके निमित्तसे व्यक्ति अपनेको उत्कृष्ट समफता है, सो व्यर्थ है, क्योकि, कभी-कभी अपने पुत्रोंके द्वारा भी उसका मान मर्दन कर दिया जाता है।१। कर्तव्य अकर्तव्य आदिका विवेक नष्ट करके अहं काररूप अन्धकारको प्राप्त व्यक्ति अभीष्ट मार्गको छोडकर कुमार्गमा आश्रय लेता है ।१०। पुण्य कर्मका उदय होनेपर व्यक्ति अत्यन्त अहकार करने लगता है और यह भूल जाता है, कि नीच गतियो आदिमें अपमान पाना इस अहंकारका ही फल है।११। मानको समूल नष्ट करनेवाला यह मादेव धर्म जयवन्त हो ।१२। अरे । साधारण जनको बात तो दूर रही. राजा भी मरकर पापकर्मके उदयसे विष्टामें कोडा हो जाता है ।१३। आत्माका अत्यन्त अपाय करनेवाला यह मान प्रवल रात्रु है, मार्दव धर्मके द्वारा साधुजनोंको सदा इसे नावा करना चाहिए। अथवा यदि मान ही करना है तो अपनी ब्रतादिरूप प्रतिज्ञाओपर करें जिससे कि धर्मके शत्रुओंका सहार हो।९४। मार्दव-से गर्व रूप पर्वतका चूर चूर हो जाता है।१४। अहकारके कारण भरत चक्रवर्तीके पुत्र अर्ककीर्तिको क्तिना अरमान सहना पडा, तथा सगर चक्रवतोंके ६०,००० पुत्रोकी माया मणिकेतु देवने क्षणभरमें भस्म कर दी। अत जिस प्रकार भरतराजने बाहुब सिकुमारका मान दूर करनेके लिए प्रयत्न किया उसी प्रकार सम्धुजन भी सदा भव्य-जनोंका अहंकार रूप भूत दूर करनेका प्रयत्न करते रहे ।१६।

## ४. मार्दव धर्मकी महिमा

रा. वा /१/६/२७/५११/१२ मार्द वोपेतं गुरवोऽनुगृह्णन्ति, साधवोऽपि साधुमासन्यन्ते। ततश्च सम्यग्ज्ञानःदोनां पात्रोभवति। ततः स्वर्गा-पवर्गफलावाप्ति । मलिने मनसि वतशीलानि नावतिष्ठन्ते। साध-वञ्चैनं परित्यजन्ति । तन्मूला सर्वा विपद. । = मार्दव गुणयुक्त व्यक्तिपर गुरुओका अनुष्रह होता है । साधुजन भी उसे साधु मानते है । गुरुके अनुप्रहसे सम्यग्ज्ञान आदिकी प्राप्ति होती है और उससे स्वर्गादि सुख मिलते है । मलिन मनमें वत्त शीलादि नहीं ठहरते, साधुजन उसे छोड देते है । तात्पर्य यह कि अहकार समस्त विप-दाओकी जड है । (चा. सा /६१/४)।

¥ दश धर्म---दे॰ धर्म/९।

मालवा---- १, भरतक्षेत्र दक्षिण आर्यखण्डका एक देश----दे० मनुष्य/४। २. वर्तामान मालवा प्रान्त सौराष्ट्रके पूर्वमें स्थित है। अवन्ती, उज्जैन. दक्षपुर (मन्दसौर), धारानगरी (धार), इन्द्रपुर (इन्दौर) आदि इसके प्रसिद्ध नगर है। (म पु./ज ४१ प. पन्नालाल) ३. मालवा देशके राज्यवश-दे० इतिहास/३/३।

मालांग---एक प्रकारके करुपवृक्ष है-दे० वृक्ष/१।

मालारोहण--- १ आहारका एक दोष-दे०आहार/II/8/81२, वसतिकाका एक दोष-दे० वसतिका । मालिकोद्वहन-कायोग्सर्गका अतिचार-दे० व्युत्सर्ग/१।

माल्य----१, विजयार्धको उत्तर श्रेणीका एक नगर---दे० विद्याधर। २ भरतक्षेत्र पश्चिम आर्थिखण्डका एक देश---दे० मनुष्य/४।

**माल्यवती**—---भरतक्षेत्र पूर्वी आर्यखण्डकी एक नदी---दे० मनुष्य/४ ।

माल्यवान्---१. एक गजदन्त पर्वत -- दे० लोक/१/३। २. माल्यवान् गजदन्तका एक कूट व उसका रक्षक देव -- दे० लोक१/४३ उत्तर-कुरुके १० द्रहोमेंसे दो--- दे० लोक१/६।४. यदुवंशी अन्धकवृष्णिके पुत्र हिमवान्का पुत्र तथा नेमिनाथ भगवान्का चचेरा भाई--- दे० इतिहास/१०।

**मार्वफल** — तोलका एक प्रमाण — दे० गणित/I/१ ।

माखवती — भरतक्षेत्र मध्य आर्य खण्डकी एक नदी ।-- दे० मनुष्य/४।

मासैकवासता- भ. आ,/वि /४२१/६१६/७ ज्रुतुषु पट्मु एकैक-मेव मासमेकत्र वसतिरन्यदा विहरति इर्थ्यं नवम स्थितिकल्प । एकत्र चिरकालावस्थाने नित्यमुद्रगमदोषं च न परिहर्तु क्ष्म । क्षेत्र-प्रतिमद्धता, सातगुरुता, अलसता, सौकुमार्यभावना, इर्ग्ताभक्षा-प्रतिमद्धता, सातगुरुता, अलसता, सौकुमार्यभावना, इर्ग्ताभक्षा-प्रहिता च दोषा. । =वसन्तादिक छहो ज्रृतुओमेंसे एकेक ज्रुतुमें एक मास पर्यन्त एक स्थानमें मुनि निवास करते है और एक मास विहार करते हैं, यह ध्वीं स्थिति कल्प है। एक ही स्थानमें चिर-काल रहनेसे उद्दगमादि दोषोंका परिहार नही हो सकता। वस-तिकापर प्रेम, सुखमें लम्पटता, आलस्य, सुकुमारताकी भावना आदि दोष उत्पन्न हो जाते है। जिनके हाँ पूर्वमें आहार लिया था उनके हाँ ही पुनरपि आहार लेना पडता है। इसलिए मुनि एक स्थानमें चिरकाल तक नही ठहरते।

माहिषक — भरतक्षेत्र दक्षिण आर्यखण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४।

माहेंद्र - १, स्वर्गीमें चौथा कश्प-दे० स्वर्ग/३,४ । २, कुण्डल पर्वतका एक क्रूट ।-दे० सोक/४/१२,

मितसंभाषण--- रा वा./१/४/५१४/१८ मितमनर्थक कहुप्रलपनरहि-तम्। -- अनर्थक अष्ठुप्रलाप रहित वचन मित है। (चा. सा./६७/१)।

मित्र- १. दे० सगति । २ सौधर्म स्वर्गका ३० वॉ पटल । --- दे० स्वर्ग/४ ।

- मित्रनंदि --- १. भगवती आराधनाके कर्ता शिवकोटि आचार्यके गुरु थे। समय -- ई. श १ का पूर्व चतुर्थांश। (भ आ./प्र. २-३/-प्रेमी जी)। २. म. पु./४१/श्लोक नं.--भरतक्षेत्रके पश्चिम विदेह क्षेत्रमें यह एक राजा था। ई.३। दीक्षा धारण कर अनुत्तर विमानमें देव हुआ। ७०।

मिथिला—विदेह देशमें स्थित दरभंगा जिला (म पु,/प्र ४०/-पं, पन्नालाल)।

मिथ्या अनेकान्त---- दे० अनेक.न्त/१।

मिथ्या एकांत- दे॰ एकान्त/१।

मिथ्या ज्ञान- दे॰ ज्ञान/III ; मिथ्यात्व - दे० मिथ्यादर्शन ।

मिथ्यात्व कर्म-दे॰ मोहनीय।

मिथ्यात्वक्रिया--- दे० क्रिया/३/९।

मिथ्यादर्शन----स्वारम तत्त्वसे अपरिचित लौकिक जन शरीर, धन, पुत्र, स्त्री आदिमें ही स्व व मेरापना तथा इष्टानिष्टपना मानता है, और तदनुसार ही प्रवृत्ति करता है। इसीलिए उसके अभिशाय या रुचिको मिथ्यादर्शन कहते हैं। गृहोत, अगृहीत, एकान्त, सशय, अज्ञान आदिके भेदसे यह अनेक प्रकारका है। इनमें साम्प्रदायिकता गृहीत मिथ्यात्व है और पक्षपात एकान्त मिथ्यास्व । सत्र भेदोमे ये दोनो ही अत्यन्त घातक व प्रवत्त है ।

# 1. मिथ्या दर्शन सामान्यका ळक्षण

#### १. तत्त्व विषयक विपरोत अभिनिवेश

- भ. आ /मू /१६/१८० तं मिच्छत्तं जमसद्दहणं तचाण होइ अत्थाणं। =जीवादि पदार्थौंका अद्धान न करना मिध्यादर्शन है। ( पं, सं /-प्रा./१/७), (घ १/१,१,१०/मा. १०७/१६३)।
- a. सि./२/१/१४१/७ मिथ्यादर्शनकर्मण उदयात्तत्त्वार्थाश्वद्धानपरिणामो मिथ्याइर्शनम् । = मिथ्यात्वकर्मके उदयसे जो तत्त्वोका अश्रद्धान रूप परिणाम होता है वह मिथ्यादर्शन है। (रा. बा/२/६/४/१०१/६); (गो जो./मू /१५/३९); (और भो दे० मिथ्यादृष्टि/१)।
- स. वि /मूलवृत्ति /४/११/२७०/११ जीवादितत्त्वार्थाश्रद्धानं मिथ्यादर्श-नम् । जीवे तावज्ञास्तिक्यम् अन्यत्र जीवाभिमानम्च, मिथ्यादृष्टे. द्वैविध्यानतिकमात विप्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिर्वेति । =जीवादि तत्त्वों-में अश्रद्धान होना मिथ्यादर्शन है। वह दो प्रकारका है-जीवके नास्तिका भावरूप और अन्य पदार्थमें जीवके अभिमान रूप। क्योंकि, मिथ्यादृष्टि दो प्रकारकी ही हो सकती है। या तो विप-रीत ज्ञानरूप होगी और या अज्ञान रूप होगी।
- न. च. नृ /३०३-३०५ मिच्छत्त पुण दुविह मुढत्तं तह सहावणिरवेक्ख । तस्सोदयेण जीवो विवरीद गेह्णए तच्च ।३०३। अस्थिलं गो मण्णदि णरिथसहावस्स जो हू सावेवस्तं। जस्थी विय तह दठवे मुढो युढो दु सव्वत्थ ।३०४। मूढो विय मुदहेदुं सहावणिरवेक्लकत्र-दो होदि । असहंतो खनणादी मिच्छापमडी खलु उदये ।३०५। = मिथ्यारव दो प्रकारका है----मूढरव और स्वभाव मिरपेक्ष। उसके उदयसे जीव तत्त्वोको विपरीत रूपसे ग्रहण करता है। ३०३। जो नास्तित्वसे सापेक्ष अस्तित्वको अथवा अस्तित्वसे सापेक्ष नास्तित्वको नहीं मानता है वह द्रव्य मूढ होनेके कारण सर्वत्र मुढ है ।३०४। तथा श्रुतके हेतुसे होनेवाला मिथ्यात्व स्वभाव निरपेक्ष होता है। मिध्या प्रकृतियोके उदयके कारण वह क्षपण आदि भावोको प्राप्त नही होता है ।३०४।
- भगवदई त्परमेश्वरमार्गप्रतिकूलमार्गाभासमार्ग-ने, सा /ता. वृ./११ अद्धानं मिथ्यादर्शन । =भगवान् अर्हन्त परमेश्वरके मार्गसे प्रति-क्रुस मार्गाभासमें मार्गका श्रद्धान सिथ्यादर्शन है।
- स्या, मं /३२/३४१/२३ पर उइधृत हेमचन्द्रकृत योगशास्त्रका रसोक नं, २---''अदेव देवबुद्धिर्यां गुरुधोरगुरौ च या। अधर्मे धर्मबुद्धिश्च मिध्यात्वं तद्विपर्ययात । = अदेवको देव, अगुरुको गुरु और अवर्म-को धर्म मानना मिथ्यात्व है, क्योंकि वह विपरीत रूप है। (प. ध /उ /१०५१)।
- स. सा./ता. वृ/नन/१४४/१० विपरोता भिनिवेशोपयोगविकाररूप शुद्धजोवादिपदार्धविषये विपरोत्तश्रद्धानं मिथ्यात्वमिति । = विप-

रोत अभिनिवेशके उपयोग विकाररूप जो शुद्ध जीवादि पदार्थोंके विषयमे विपरीत श्रद्धान होता है उसे मिथ्यारव कहते है। ( द स./ टी./४८/२०५/६) ।

- २ शुद्धात्म विमुखता
- नि, सा,/ता, वृ./११ स्वारमश्रद्धान विमुखत्वमेव मिथ्यादर्शन...। = निज आत्माके श्रद्वानरूपसे विमुखता मिथ्यादर्शन है ।
- द. स /टो /३०/८८/१ अभ्यन्तरे वोतरागनिजात्मतत्त्वानुभूतिरुचि-विषये त्रिपरीताभिनिवेशजनकं, बहिर्विषये तु परकीयशुद्धारमतत्त्व-प्रभृतिसमस्तद्वव्येषु विपरीताभिनिवेशोत्पादक च मिथ्यात्वं भण्यते । = अन्तर गमे बीतराग निजारमतत्त्वके अनुभवरूप रुचिमें विपरीत अभिप्राय उत्पन्न करानेवाला तथा बाहरी विषयमें अभ्यके शुद्ध आत्म तत्त्व आदि समस्त द्रव्योमें जो विपरीत अभिप्रायका उरपन्न करानेवाला है उसे मिथ्यात्व कहते है ।
- द्र स /टी./४२/१८३/१० निरञ्जननिदींषपरमात्मैवोपादेय इति रुचिरूप-सम्यक्त्वाद्विलक्षणं मिथ्यादाक्यं भण्यते । = अपना निरंजन व निर्दोष परमात्मतत्त्व हो उपादेय है, इस प्रकारकी रुचिरूप सम्यव्धवसे विपरीतको मिथ्या शल्य कहते है।

## २. मिथ्यादर्शनके भेद

- भ. आ./मू./४६/१८० संसइयमभिग्गहियं अणभिग्गहियं च तं तिविहं । = वह मिथ्यास्य संशय, अभिगृहीत और अनभिगृहीतके भेदसे तीन प्रकारका है । ( घ. १/१,१,१/गा, १०७/१६३ ) ।
- वा.अ./४८ एयंतविणयविवरियससयमध्णाणमिदि हवे पच। = मिथ्यास्व पाँच प्रकारका है-एकाण्त, विनय, विपरीत, संशय और अज्ञान। (स. सि./८/१/३७४/३), (रा वा /८/१/२८/४९४/१७), (ध ८/३, ई/२), (गो.जो./मू/१४/३१); (त.सा./४/३), (द.सा/४), ( इ. स./टी./३०/९१/१ पर उद्दधृत गा. ) ।
- स सि./८/१/३७५/१ मिथ्यादर्शनं द्विविधम्, नैसर्गिक परोपदेशपूर्वक च। परोपदेशमिमित्त चतुर्विधम्, क्रियाक्रियावाद्यज्ञानिकवैनयिक-विकल्पात् । = मिथ्यादर्शन दो प्रकारका है - नैसर्गिक और परोप-देशपूर्वक। परोपदेश-निमित्तक मिथ्यादर्शन चार प्रकारका है-कियावादी, अक्रियावादी, अज्ञामी व वैमयिक । ( रा वा /८/१/६, 4/268/20)1
- रा ना./८/१/१२/४६२/१२ त एते मिथ्योपदेशभेदा जीणि शतानि त्रिषष्टच्तराणि ।
- रा, बा/=/१/२७/६६४/१४ एव परोपदेशनिमित्त मिथ्यादर्शनविकल्पा अन्ये च संख्येया योज्या ऊह्या, परिणामविकल्पात् असख्येयाश्च भवन्ति, अनन्तारच अनुभागभेदात् । यन्नै सगिक मिथ्यादर्शन तद-ध्येकद्वित्रिचतुरिन्द्रियास ज्ञिपञ्चे न्द्रियतिये ड्म्लेच्छ शवरपुलिन्दादि -परिप्रहादनेकविधम् । = इस तरह कुस ३६३ मिथ्यामतवाद है । (दे० एकान्त/४)। इस प्रकार परोपदेशनिमित्तक मिथ्यादर्शनके अन्य भी संख्यात विकल्प होते है। इसके परिणामोकी दृष्टिसे असंख्यात और अणुभागकी दृष्टिसे अमन्त भी भेद होते है। नैस-र्गिक मिध्यादर्शन भी एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, असंज्ञी पंचेन्द्रिय, संज्ञी पंचेन्द्रिय, तिर्यंच, म्लेच्छ, शवर, पुलिन्द आदि स्वामियोके भेदसे अनेक प्रकारका है।
- ध, १/१.१.६/गा १०५ व टीका/१६२/५ जावदिया वयणवहा तावदिया चेव होति णयवादा । जायदिया णयवादा तायदिया चैव परसम्या 1१०४। इति वचनान्न मिथ्यात्वपञ्चकनियमोऽस्ति किल्लूपलक्षणमात्र-मेतदभिहितं पञ्चविधं मिथ्यारवमिति । = 'जितने भी वचनमार्ग है उतने हो नयवाद है और जितने नयबाद है उतने ही परसमय होते है। (और भो दे० नय/1/४/१)', इस वचनके अनूसार मिथ्यात्वके पॉच ही भेद है यह कोई नियम नही समफना चाहिए.

किन्तु मिथ्यात्व पाँच प्रकारका है यह कहना उपलक्षण मात्र समभना चाहिए ।

न. च वृ./३०३ मिच्छत्त पुण दुविहं मूढत्तं तह सहावणिरवेभ्रतं। मिथ्याल्व दो प्रकारका है।--मूढ व स्वभाव निरपेक्ष।

#### ३. गृहीत व अगृहीत मिथ्याखके छक्षण

- स. सि./९/१/३७५/१ तत्रोपदेशमन्तरेण मिथ्याःक्वकर्मोदयवशाइ यदा-विर्भवति तत्त्वार्थाश्वद्धानलक्षणं तन्नैसर्गिकम् । परोपदेशनिभित्तं चतुर्विधम् । ∞जो परोपदेशके विना मिथ्यादर्शन कर्मके उदयसे जोवादि पदार्थीका अश्रद्धानरूप भाव होता है, वह नैसर्गिक मिथ्या-दर्शन है। परोपदेश निमित्तक मिथ्यादर्शन चार प्रकारका है। (रा.वा/९/१/७-९/४६१/२९)।
- भ. आ./वि /४६/१००/२२ यह शाभिमुख्येन गृहीतं स्वीकृतम् अश्रद्धानं अभिगृहीतमुच्यते यदा परस्य वचनं श्रुद्धा जीवाहीनां सत्त्वे अनेकान्तात्मकत्वे चोपजातम् अश्रद्धानं अरुचिर्मिथ्यात्ममिति। परोप-देशं विनापि मिथ्यात्वोदयाद्रुपजायते यदभद्धानं तदनभिगृहीत मिथ्यात्वम् ।= (जीवादितत्त्व नित्य ही है अथवा अनित्य ही है, इत्यादि रूप) दूसरोका उपदेश मुनकर जीवादिकोंके अस्तित्वमें अथवा उनके घर्मोंमें अश्रद्धा होती है, यह अभिगृहीत मिथ्यात्व है और दूसरेके उपदेशके त्रिना ही जो अश्रद्धान मिथ्यात्व हमके उदयसे हो जाता है वह अनभिगृहीत मिथ्यात्व है। (पं, घ /उ /१०४१-१०५०)।

#### 8. सिथ्यात्वकी सिद्धिमें हेतु

९. ध /उ /१०३३ १०३४ ततो न्यायगतो जन्तोर्मिथ्याभावो निसर्गतः । इड्मोहस्योदयादेव वर्त्तते वा प्रवाहवत् ।१०३३ः कार्यं तदुदय-स्पोच्चै' प्रत्यक्षात्सिद्धमेव यत् । स्वरूपानुपलव्धि स्यादन्यथा कथमात्मन ।१०३४। = इसलिए न्यायानुसार यह वात सिद्ध होती है कि जीवोके मिथ्यात्व स्वभावसे ही दर्शनमोहके उदयसे प्रवाहके समान सदा पाया जाता है ।१०३३। और मिथ्यात्वके उदयका कार्य भी भत्ती भाँति स्वसंवेदन द्वारा प्रत्यक्ष सिद्ध है, क्योकि अन्यथा आत्मस्वरूपकी उपत्तब्धि जीवोको क्यों न होती ।१०३४।

#### ५. मिच्यात्व सबसे बड़ा पाप है

- र.क.आ./३४ अश्रेयश्च मिथ्यात्वसमं नान्यत्तनुभृताष् । ∞ शरीर-धारी जीवोको मिथ्यात्वके समान अन्य कुछ अकल्याणकारी नहीं है ।
- गो, जो,/मू /६२३ मिच्छइडो पावा णंताणता य सासणगुणा वि। = मिथ्यादृष्टि और सासादन सम्यग्दृष्टि ये दोनों पाप अर्थात् पाप जीव है।
- स. सा,/२००/क १३७ अखिम्बन्तां समितिपरतां ते यतोऽद्यापि पापा। आत्मानात्मावगमविरहारसन्ति सम्यक्त्वरिक्ता' ।=भन्ने ही महा-वतादिका आसम्बन करे या समितियोकी उत्कृष्टताका आश्रय करें तथापि वे पापी ही है, क्योकि दे आत्मा और अनात्माके ज्ञानमे रहित होनेसे सम्यक्ष्क रहित है।
- स. सा /आ /२००/क. १३७। पं. जयचन्द = प्रश्न वत समिति शुभ कार्य है. तब फिर उनका पालन करते हुए भी उस जीवको पापी क्यो कहा गया ' उत्तर – सिद्धान्तमें मिथ्यात्वको ही पाप कहा गया है; जबतक मिथ्यात्व रहना है तबतक शुभाशुभ सर्व क्रियाओको अध्यात्ममें परमार्थत ' पाप ही कहा जाता है, और व्यवहारनयकी प्रधानतामें व्यवहारी जीवोको अशुभसे छुडाकर शुभमें लगाने-की शुभ क्रियाको कथं चित् पुण्य भी कहा जाता है ऐसा कहनेसे स्यादारमतमें कोई विरोध नहों है ।

- नो, पा /पं. जयचन्द/६०/१५२/७ गृहस्थकै महापाप मिथ्यात्वका सेवनौ अन्याय ⊶आदि ये महापाप है ।
- मो. मा, प्र,/म/३१३/३ मिथ्यात्व समान अन्य पाप नाही है ।

#### अन्य सम्बन्धित विषय

- १ मिथ्यादशैनमें 'दर्शन' शब्दका महत्त्व-दे०सम्यग्दर्शन/1/१/४1
- २ एकान्तादि पाँचों मिथ्यात्व --- दे० वह वह नाम ।
- ३. मिथ्यादर्शन औदयिक भाव है तथा तत्सम्बन्धी शंका समाधान —दे० उदय/१।
- ४. पुरुषार्थंसे मिथ्यात्वका भी क्षणभरमें नावा सम्भव है। ---दे० पुरुषार्थ/२।

सिथ्यादर्शन वचन---- हे० वचन ।

मिथ्यादर्शन शल्य-दे श्राग्य ।

मिश्यादृष्टि- आत्म भामसे शून्य बाह्य जगत्में ही अपना समस्त पुरुषार्थ उँडेलकर जीवन विनष्ट करनेवाले सर्व लौकिक जन मिथ्या-दृष्टि. वहिराल्मदृष्टि या पर समय कहलाते हैं। अभिप्रायकी विपरी-तताके कारण उनका समस्त धर्म कर्म व वैराग्यादि अकिंचित्कर व ससारवर्धक है। सम्यग्टुष्ठिको क्रियाएँ बाहरमें उनके समान होते हुए भी अन्तर गकी विचित्रताके कारण कुछ अन्य ही रूप होती है।

|          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
|----------|--------------------------------------------------------|
| 3        | भेद व छक्षण                                            |
| १        | मिथ्यादृष्टि सामान्यका रुझण                            |
|          | १. विपरीत अद्धान ।                                     |
|          | २, पर द्रव्य रत्त ।                                    |
| *        | परद्रव्यको अपना कहनेसे अज्ञानी कैसे हो जाता है ?       |
|          | —दे० नय/V/८/३ ।                                        |
| *        | कुदेद कुगुरु कुघर्मको विनयादि सम्बन्धो                 |
|          | दे० विनय/४।                                            |
| ২        | मिथ्यादृष्टिके भेद ।                                   |
| ą        | सातिशय व धातायुष्क मिथ्यादृष्टि ।                      |
| *        | मिथ्यादृष्टि साधु। - दे० साधु/४,४।                     |
| *        | अधिककारू मिथ्यात्वयुक्त रहनेपर सादि भी मिथ्या-         |
|          | दृष्टि अनादिवत् हो जाता है                             |
| ł        | दे॰ सम्यग्दर्शन/IV/२/६                                 |
| 1        |                                                        |
| _        | मिथ्याद्दष्टि निर्देश                                  |
| 2        | सिप्याहाष्ट ग्वद्श                                     |
| <b>*</b> | मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें जीवसमास, मार्गणा स्थान        |
| ł        | आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणाएँ                 |
|          | दे० सत्त ।                                             |
| *        | मिथ्यादृष्टियोंकी सत् संख्या क्षेत्र स्पर्शन काल अन्तर |
| 1        | भाव अल्पबहुत्व रूष ८ प्ररूपणाएँ दे० वह वह नाम ।        |
| *        | मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें कर्मोंको बन्ध उदय सत्त्व      |
|          | सम्बन्धी प्ररूपणाधं - दे० वह-वह नाम ।                  |
| 5        | 1                                                      |

मिथ्यादृष्टि

| १      | मिथ्यादृष्टिगुणस्यानमें कदाचित् अनन्तानुबन्धीके                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| *      | उदयके अभावको सम्भावना ।<br>सभी गुणस्थानोंमें आयके अनुसार व्यय होनेका<br>नियम – दे० मार्गणा ।          |
| *      | इसका सासादन गुणस्थानके साथ संबंध<br>दे० सासादन/२।                                                     |
| २      | मिथ्यादृष्टिको सर्वं व्यवहारधर्मं व वैराग्य आदि<br>सम्मव है।                                          |
| Ę      | इतना होनेपर भी वह मिथ्यादृष्टि व असंयत है।                                                            |
| *      | मिथ्यादृष्टिको दिये गये निन्दनीय नाम-दे० निन्दा ।                                                     |
| ۲      | उन्हें परसमय व मिथ्यादृष्टि कहनेका कारण ।                                                             |
| ч      | मिथ्यादृष्टिको बाह्य पहिचान ।                                                                         |
| ધ્     | मिथ्यादृष्टियोंमें औदयिक भावकी सिद्धि ।                                                               |
| ŧ      | मिथ्याइष्टिके मार्चोकी विशेषता                                                                        |
| *      | इसके परिणाम अध.प्रवृत्तिकरणक्ष होते है                                                                |
|        | — दे० करण/४ ।                                                                                         |
| #      | १-३ गुणस्थानोंमें अशुभोषयोग प्रधान है                                                                 |
| *      | दे० उपयोग/II/४/४।<br>विभाव भो उसका स्त्रभाव हैदे० विभाव/२ ।                                           |
| 2      | उसके सर्व भाव अज्ञानमय है।                                                                            |
| ર      | उसके सर्व भाव बन्धके कारण है।                                                                         |
| ą      | उसके तत्त्वविचार नय प्रमाण आदि सब मिथ्या है।                                                          |
| `<br>* | उसकी देशनाका सम्यत्त्वपासिमें स्थान                                                                   |
|        |                                                                                                       |
| ¥      | उसके व्रतोंमें कथचित् व्रतपना ∼दे० चारित्र/६/९।                                                       |
| *      | भोगोंको नहीं सेवता हुआ भी सेवता है                                                                    |
|        | दे० राग/६ ।                                                                                           |
| 8      | मिथ्याद्दष्टि व सम्यग्द्रष्टिमें अन्तर                                                                |
| ٢      | दोनोंके श्रद्धान व अनुभव आदिमें अन्तर ।                                                               |
| ર્     | दोनोंके तत्त्व कर्तृत्वमें अन्तर ।                                                                    |
| ą      | दोनोंके पुण्यमें अन्तर ।                                                                              |
| ¥      | दोनोंके धर्म सेवनके अभिप्रायमें अन्तर ।                                                               |
| ч      | दोनोंकी कर्मक्षपणामें अन्तर ।                                                                         |
| Ę      | मिथ्यादृष्टि जीव सम्यग्दृष्टिके आश्चयको नहीं जान                                                      |
|        | ' सकता ।                                                                                              |
| *      | जहाँ झानी जागता है वहाँ अशानी सोता है<br>—दे० सम्यग्द्रष्टि/४।                                        |
| *      | मिथ्यादृष्टि व सम्यग्दृष्टिके राग व भोग आदिमें                                                        |
| *      | अन्तरदे० राग/६ ।<br>सम्यग्ट्रष्टिकी क्रियाओंमें प्रवृत्तिके साथ निवृत्ति अंश<br>रहता है ।दे० संवर/२ । |
|        |                                                                                                       |

१. भेद व लक्षण

#### १. मिथ्यादृष्टि सामान्यका रुक्षण

- १ विषगीत श्रद्धालु
- पं. सं प्रा./१/८ मिच्छादिर्ठो उवइर्ठ पवयणं ण सदहदि । सद्दहदि असन्भावं उवडर्ठ अणुवइर्ठ च ।६। स् (मोहके उदयसे-भ.आ.) मिथ्यादृदि जीव जिनउपदिष्ट प्रवचनका श्रद्धान नही करता । प्ररयुत अन्यसे उपदिष्ट या अनुपदिष्ट पदार्थोंके अयथार्थ स्वरूपका श्रद्धान करता है । (भ. आ /यू./४०/१३९); (पं. सं. प्रा./१/१७०); (ध. ६/१.६-९/१/ग. १४/२४२), (च सा /यू /१०६/१४७), (गो. जी./यू /१८/४२,६४६/११०३) ।
- रा वा / १/१/१२/१८८/१५ मिथ्यादर्शनकर्मोदयेन वशीकृतो जीवो मिथ्यादृष्टिरित्यभिधीयते । यश्कृतं तत्त्वार्थानामश्रद्धानं । = मिथ्या-दर्शन कर्मके उदयके वशीकृत जीव मिथ्यादृष्टि कहलाता है । इसके कारण उसे तत्त्वार्थीका श्रद्धान नहीं होता है । (और भी दे० मिथ्यादर्शन/१)।
- ध, १/१,१,१/१६२/२ मिथ्या वितथा व्यत्तीका असत्या दृष्टिर्दर्शन विपरोत्तेकान्तविनयसं शयाज्ञानरूपमिथ्यात्वकर्मोदयजनिता येषा ते मिथ्यादष्टय'। अथवा मिथ्या वितथं, तत्र दृष्टिः रुचि अद्वा प्ररययो येषा ते मिथ्यादष्टय'।=मिथ्या, वितथ, व्यत्तीक और असत्य ये एकार्थवाची नाम है। दृष्टि शब्दका अर्थ दर्शन या अद्धान है। इससे यह ताल्पर्य हुआ कि जिन जोवोंके विपरीत. एकान्त, विनय, संशय और अज्ञानरूप मिथ्यात्वकर्मके उदयसे उत्पन्न हुई मिथ्यारूप दृष्टि होती है, उन्हे मिथ्यादृष्टि जीव कहते है।
- द्र, सं./टो./१३/१२/१० निजपरमारमप्रभृति षड्वव्यपञ्चास्तिकामसत्व-तत्त्वनवपदार्थेषु मूढत्रयादि पञ्चविंशतिमलरहितं नीतरागसर्व इप्रणीत-नयविभागेन यस्य अद्धानं मास्ति स मिथ्याद्टष्टिर्भवति । – निजास्ता आदि षट्दव्य, पॉच अस्तिकाय. सात तत्त्व, और नवपदार्थों में तीन मूढता आदि पच्चीस दोषरहित, वीतराग सर्व इद्वारा कहे हुए नयविभागसे जिस जीवके श्रद्धान नहीं है, वह जीव मिथ्याद्टष्टि होता है ।
  - २, परद्रव्य रत
- मो.पा./मू./११ जो पुण परदव्वरओ मिच्छादिट्ठि हवेइ सो साहू। मिच्छत्तपरिणदो उण वज्मदि दुट्ठट्ठकम्मेहि ।११। = परदव्यरत साधु मिथ्यादृष्टि है और मिथ्यात्वरूप परिणमता हुआ दुष्ट आप्ट-कर्मोंका बन्ध करता है। (और भी दे० 'समय' में परसमयका लक्षण।)
- प.प्र /म् /१/७७ पज्जरसाउ जीवडउ मिच्छादिट्ठि हवेद । बंधइ बहु-विधकम्माणि जेण ससारेभमति ।७७। = जारीर आदि पर्यायोमें रत जीव मिथ्यादृष्टि होता है । वह अनेक प्रकारके कर्मोंको बाँधता हुआ ससारमें भ्रमण करता रहता है ।
- घ, १/१,१,१/⊂२/७ परसमयो मिच्छत्त । चपरसमय मिथ्यात्वको कहते है ।
- प्र सा /ता व /१४/१२२/१६ कर्मोदयजनितपर्यायनिरतत्वास्परसममा मिथ्यादृष्टयो भण्यन्ते । -क्रमोदियजनित मनुष्यादिरूप पर्यायोमें निरत रहनेके कारण परसमय जीव मिथ्यादृष्टि होते है ।
- दे० समय/पर समय ( पर द्रव्योंमें रत रहनेवालां पर समय कहलाता है ) । ( और भी दे० मिथ्यादृष्टि/२/४ ) ।
- पं ध./उ./११० तथा दर्शनमोहस्य कर्मणस्तूदयादिष्ट । अपि यावदना-त्मीयमात्मीयं मनुते कुटक् १११०। - तथा इस जगत्में उस दर्शन-मोहनीय कर्मके उदयसे मिथ्यादृष्टि सम्पूर्ण परपदार्थीको भी निज मानता है।

## मिथ्याइष्टिके भेद

रा. बा /१/१/१२/१४८/१८ ते सर्वे समासेन द्विधा व्यव तिष्ठन्ते -- हिता-हितपरीक्षाविरहिताः परीक्षकाश्चेति । तश्रैकेन्द्रियादयः सर्वे संजि-पर्याष्ठकवर्जिताः हिताहितपरीक्षाविरहिताः । -- सामान्यतया मिध्या-हृष्टि हिताहितकी परीक्षासे रहित और परीक्षक इन दो श्रेणियोने बाँटे जा सकते है । तहाँ संज्ञिपर्याप्तकको छोडकर सभी एकेन्द्रिय आदि हिताहित परीक्षासे रहित है । सज्ञी पर्याप्तक हिताहित परीक्षासे रहित और परीक्षक दोनों प्रकारके होते है ।

## सातिशय च घातायुष्क मिथ्यादृष्टि

- ल. सा /जी.प्र'/२२०/२७३/१ धथमोपशमसम्यवस्वाभिमुखसातिशयमि-ध्याहण्टेर्भणितानि । ≔प्रथमोपशम सम्यवत्वके अभिमुख जीव साति-शय मिध्याहटि कहलाते है ।
- ध. ४/१,६,६६/३८१ विशेषार्थ किसी मनुष्यने अपनी संयम अवस्थामें देवायुका बन्ध किया। पीछे उसने संक्लेश परिणामोके निमित्त-से संयमकी विराधना कर दी और इसोलिए अपवर्तनावातके द्वारा आयुका घात भी कर दिया। ... यदि वही पुरुष सयमकी विराधना-के साथ ही सम्यक्त्वकी भी विराधना कर मिथ्यादृष्टि हो जाता है— ऐसे जीवको घातायुष्क मिथ्यादृष्टि कहते है।

# २. मिथ्यादृष्टि निर्देश

# सिथ्याइष्टिमें कदाचित् अनन्तानुबन्धीके उदयका समाव भी सम्मव है

**पं. सं./प्रा./१/१०३ आवलियमेत्तकालं अर्ण क्रधीण हो**इ णो उदओ .

गो. क./मू /४७८/६३२ अणसंजोजिदसम्मे मिच्छं पत्ते ण आवलित्ति अणं। = अनन्तानुबन्धीका विसंयोजक मिध्यादृष्टि जीव जम सम्यक्तको छोडकर मिध्यात्वगुणस्थानको प्राप्त होता है, उसको एक आवली मध्य कास तक अनन्तानुबन्धी कवायोका उदय नहीं होता है।

# २. मिथ्यादृष्टिको सब ध्यवहार धर्म व बैराग्य आदि होने सम्मव हैं

- प्र. सा./मू./=४ अट्ठे अजधागहणं करुणाभावो य तिदियमणुएमु। विसएमु च पसगो मोहस्सेदाणि लिंगाणि ।८४। == पदार्थका अयथा-प्रहण और तिर्यंच मनुष्योंके प्रति करुणाभाव तथा विषयोंको संगति, ये सब मोहके चिह्न है ।
- दे० सम्यग्दर्शन/III/ · (नवग्रै वेयकवासी देवोंको सम्यवस्वकी उत्पत्ति-में जिनमहिमा दर्शन निमित्त नहीं होता, क्योंकि, वीतरागी होनेके कारण उनको उसके देखनेसे आश्चर्य नहीं होता।)
- पं. का,/त. प्र./१७२ ये तु केवलव्यवहारावर्जम्बिनस्तै खलु भिन्नसाध्य-साधनभावावलोकनेनानवरतं नितरां खिद्यमाना मुहुर्मुहुर्धर्मादि-भद्धानरूपाध्यवसायानुस्युतचेतसः प्रभूतथुतसंस्काराधिरोपितविचित्र-विकण्पजालकल्माधितचैतन्यवृत्त्य, समस्तयतिवृत्तसमुदायरूपतपः-प्रवृत्तिरूपकर्मकाण्डोडुमराचलिता., कदाचिर्रिकचिद्रोचनानाः, कदाचित् किचिद्विकण्पयन्तः, कदाचिर्रिकचिदाचरन्त., दर्शना-परणाय कदाचित्प्रशाम्यन्तः, कदाचिर्र्सविजयमानाः, कदाचिदनु-कम्पमाना, कदाचिदास्तिक्यमुद्वहन्तः, शंकाकाइक्षाविचिकिस्सा-यू रहितानां व्युत्थापननिरोधाय नित्यबद्धपरिकरा., उपत्रुंहण-स्थितिकरणवात्सल्यप्रभावानां भावयमाना वारम्जारमभिवधितो-रसाहा, झानाचरणाय स्वाध्यायकालमवलोकयन्तो, बहुधा विनयं प्रपद्धार, प्रविहितदुर्धरोप्रधाना., सुष्ठु अहुमानमातन्वन्तो निह्न-

वापत्ति नितरां निवारयन्तोऽर्थव्यस्ननत् दुभय्ष् द्वौ नितान्तसाव-धानाः, चारित्राचरणाय हिंसानृतस्तेयात्रह्मपरिग्रहरूपस्तविरति -रूपेषु पञ्चमहावतेषु तन्निष्ठवृत्तय , सम्यग्योगनिग्रहलक्षणासु गुप्तिषु नितान्तं गृहीतोद्योगा, ईर्याभाषेषणादाननिक्षेपोरसर्गरूपासु समि-तिब्बत्यन्तनिवेशितप्रयत्नाः, तपश्चरणायानज्ञनावमौदर्यवृत्तिपरि-संख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायव्सेरोष्वभीक्ष्णमुरसाहमानाः, प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यव्युत्सर्गस्वाध्यायध्यानपरिवराड्कुशितस्वा-न्ता, वीर्याचरणाय कर्मकाण्डे सर्वेशनरया व्याप्रियमाणा., कर्म-चेतनाप्रधानस्वाद्धद्ररनिवारिताशुभक्मंप्रवृत्तयोऽपि समुपात्तशुभ-कर्मप्रवृत्तयः, सकलक्रियाकाण्डाडम्बरोत्तीर्णदर्शनज्ञानघारित्रैक्यपरि-णतिरूपां ज्ञानचेतनां मनागण्यसंभावयन्त., प्रभूतपुण्यभारमन्थरित-चित्त वृत्तय., सुरलोकादिक्लेशप्राप्तिपरम्परया सुचिरं संसारसागरे भ्रमन्तीति । 📼 जो केवल व्यवहारावलम्बी है वे वास्तवमें भिन्न साध्यसाधन भावके अवलोकन द्वारा निरन्तर अत्यन्त खेद पाते हुए, पुन पुन धर्मादिके श्रद्धानमें चित्त लगाते हैं, श्रुतके संस्कारों-के कारण विचित्र विकल्प जालोंमें फेँसे रहते हैं और यत्याचार व तपमें सदा प्रवृत्ति करते रहते है। कभी किसी विषयकी रुचि व विकल्प करते हैं और कभी कुछ आचरण करते हैं। ---(१) दर्शनाचरणके लिए प्रशम संवेग अनुकम्पा व आस्तिक्यको धारण करते है, शंका कांसा आदि आठों अंगोंका पालन करनेमें उत्साह-चित्त रहते हैं। (२) ज्ञानाचरणके लिए काल, विनय, उपधान, बहुमान, अनिहृव, अर्थ, व्यंजन व तदुभय इन आठों अंगोंकी शुद्धिमें सदा सावधान रहते हैं। (३) चारित्राचरणके लिए पंच-महावतोंमें, तीनों गुप्तियोमें तथा पाँचों समितियोंमें अत्यन्त प्रयत्नयुक्त रहते है। (४) तपाचरणके लिए १२ तपोंके द्वारा निज अन्त करणको सदा अंकुशित रखते है। (४) वीर्याचरणके, लिए कमेकाण्डमें सर्व शक्ति द्वारा व्यापृत रहते हैं। इस प्रकार सांगो-पांग पंचाचारका पालन करते हुए भी कर्मचेतनाप्रधानपनेके कारण यद्यपि अशुभकर्मप्रवृत्तिका उन्होंने अत्यन्त निवारण किया है तथापि शुभकर्मप्रवृत्तिको जिन्होंने बराबर ग्रहण किया है ऐसे, वे सकल क्रियाकाण्डके आडम्बरसे पार उत्तरी हुई दशनज्जान-चारित्रकी ऐक्यपरिणतिरूप ज्ञानचेतनाको किचिद् भी न उरपन्न करते हुए, बहुत पुण्यके भारसे म थर हुई चित्तवृत्तिवाले वर्तते हुए, देवलोकादिके क्लेशको शाप्तिकी परम्परा द्वारा अत्यम्त दीर्घ-काल तक संसारस।गरमें भ्रमण करते हैं।

# ३. इतना होनेपर भी वह मिथ्यादृष्टि व असंयत है

- स, सा.:भू./३१४ जा एस पयडीआट्ठ चैया णेव विमुचए। अयाणओ भवे ताव मिच्छाइट्ठी असजओ ।३१४। --जनतक यह आश्मा प्रकृतिके निमित्तसे उपजना विनञ्चना नहीं छोड़ता है, तब तक बह अज्ञायक है, मिध्यादृष्टि है, असंयत है।
- दे० चारित्र/३ ( सम्पदस्व श्रुन्य होनेके कारण वत समिति आदि पालता हुआ भी वह संग्रत नहीं मिथ्यादृष्टि ही है । )

# 8. उन्हें परसमय व मिथ्यादृष्टि कहनेका कारण

- दे० मिथ्यादृष्टि/१/१(परद्रव्यरत रहनेके कारण जीव परसमय व मिथ्या-दृष्टि होता है । )
- प्र. सा,/त प्र /६४ ये खलु जीवपुद्रगतात्मकमसमानजातीयद्रव्यपर्यायं सकलाविद्यानामेकमूलमुपगतायथोदितात्मस्वभावसभावनवलीवास्त -स्मिन्नेवाशक्तिमुपव्रजन्ति, ते खलूच्छ लितमिरगलेकान्तटप्टयो मनुष्य एवाहमेष ममैवैतन्मनुष्यशरीरमित्यहं कारममनगराभ्यां विप्रलभ्य-माना अविचलितचेतनाविलासमात्रादारमव्यवहारात प्रच्युत्य कोडी-कृतसमस्तक्रियाकुटुम्बर्क मनुष्यव्यवहारमाश्रिस्य रज्यन्तो द्विभन्तश्च

परद्रव्येण कर्मणा सड्गत्वारपरसमया जायन्ते । = जो व्यक्ति जीव-पुद्रगलारमक असमानजातीय द्रव्यपर्यायका, जो कि सकल अवि-बाओकी एवं जड है, उसका आश्रय करते हुए यथोक्त आत्मस्व-भावकी संभावना करनेमें नर्पुसक होनेसे उसीमें वल धारण करते है, वे जिनकी निरर्गल एकान्त दृष्टि उछल्लती है, ऐसे 'यह मै मनुष्य ही हूँ, मेरा हो यह मनुष्य शरीर है' इस प्रकार अहकार ममकारसे ठगाये जाते हुए अविचलित्तचेतनाविलासमात्र आत्मव्यव-हारसे च्युत होकर, जिसमें समस्त क्रियाकलापको छातीसे लगाया जाता है ऐसे मनुष्यव्यवहारका आश्रय करके, रागी द्वेषी होते हुए परद्रव्यरूप कर्मके साथ संगतताके कारण वास्तवमें परसमय होते है अर्थात् परसमयरूप परिणमित होते है ।

#### भ. मिथ्यादृष्टिकी बाह्य पहुचान

- र.सा,/१०६ वेहादिसु अणुरत्ता विसयासत्ता कसायसंजुत्ता। अप्पसहावे सुत्ता ते साहू सम्मपरिचत्ता ।१०६।=जो मुमि देहादिमें अनुरक्त है, विषय कषायसे सयुक्त है, आत्म स्वभावमें सुम्न है, वह सम्यक्ष्याहित मिथ्यादृष्टि है।
- दे.राग.६/१ (जिसको परमाणुमात्र भी राग है वह मिथ्यादृष्टि है) (विशेष दे. मिथ्यादृष्टि/४)।
- दे, श्रद्धान/३ (अपने पक्षकी हठ पकडकर सच्ची झातको स्वीकारन करने वाला मिथ्यादृष्टि है)।
- पं सं./प्रा./१/६ मिच्छत्तं वेदंतो जीको विवरीयदंसणो होइ। ण य धम्मं रोचेदि हु महुरं पि रस जहा जरिदो ।६। -- मिथ्यास्वकर्मको अनुभव करनेवाला जीव विपरीत अद्धानो होता है। उसे घर्म नही रुचता है, जैसे कि ज्यरयुक्त मनुष्यको मधुर रस भी नहीं रुचता है। (घ.१/ १.९,६/१०६/१६२); (ल सा./मु /१०४३); (गो जी./मु./१७/४१)।
- का अ /मू ,/३१८ दोससहियं पि देवे जीवहिसाइ संजुद घेम्म । पंथा-सत्तं च गुरुं जो मण्णदि सो हु कुदिर्ठी ।== जो दोषसहित देवको, जीवहिसा आदिसे युक्त धर्मको और परिग्रहमें फँसे हुए गुरुको मानता है, वह मिथ्याद्दष्टि है ।
- दे नियति/१/२ ('जो जिस समय जैसे होना होता है वह उसी समय वैसे ही होता है, ऐसा जो नहीं मानता वह मिथ्यादृष्टि है)।

## ६. मिथ्यादृष्टिमें औदयिकमावकी सिद्धि

ध.४/१,७,२/१९४/७ णणु मिच्छादिट्ठिस्स अण्णे वि भावा अध्यि, णाण-इसण-गदि-लिंग-कसाय-भव्वाभव्वादि-भावाभावे जीवरस संसारिणो अभावण्पसंगा। तदो मिच्छा दिट्ठिस्स ओदइओ चैव भावो अस्थि, अण्णे भावा णस्थि क्ति पेदं घडदे। ण एस दोसो, मिच्छा-दिट्ठिस्स अण्णे भावा णस्थि त्ति मुत्ते पडिसेहाभावा । किंतु मिच्छत्तं मोत्तूण जे अण्णे गदि लिगादओ साधारणभावा ते मिच्छादिट्ठित्तस्स कारण ण होति। मिच्छत्तोदओ एक्को चेव मिच्छत्तस्स कारण, तेण मिच्छादिट्ठि सि भावो ओदइओ सि पर्खविदो।=प्रश्न--मिथ्यादृष्टिके अन्य भी भाव होते है। ज्ञान, दर्शन, (दो क्षायोप-शमिक भाव), गति लिंग. कषाय (तीन औदयिक भाव), भव्यत्व, अभव्यत्व (दो पारिणामिक भाष) आदि भावोके अभाव मानने पर संसारी जीवके अभावका प्रसंग प्राप्त होता है। ( विशेष दे भाव/ २)। इसलिए मिथ्यादृष्टि जीवके केवल एक औदयिक भाव ही होता है, और अन्य भाव नहीं होते है, यह कथन घटित नहीं होता है १ उत्तर-यह कोई दोष नहीं; क्योंकि, मिथ्यादृष्टिके औदयिक भावके अतिरिक्त अन्य भाव नहीं होते है,' इस प्रकारका सूत्रमें प्रति-बेध नही किया गया है । किन्तु मिथ्यात्वको छोडकर जो अन्य गति लिंग आदिक साधारण ( सभी गुणस्थानोके लिए सामान्य ) भाव हैं. बे मिथ्यादृष्टिकें कारण नहीं होते है। एक मिथ्यात्वका उदय ही

मिथ्यादृष्टित्वका कारण है। इसलिए 'मिथ्यादृष्टि' यह भाव औद-चिक कहा गया है।

सम्मामिच्छत्तसव्वघादिफद्दयाणमुदयक्खएण *घ. ६*/१,७,१०/२०६/<sup>=</sup> तेसि चेव सतोवसमेण सम्मत्तदेसघादिफद्दयाणमुदयक्खएण तेसि चैव संतोवसमेण अणुदओवसमेण वा मिच्छत्तसव्यधादिफद्याणमुद्रएण मिच्छाइट्ठी उप्पज्जदि त्ति खओवसमिओ सो किण्ण होदि। उच्चदे- ण ताव सम्मत्तसम्मामिच्छत्तदेसधादिफद्दयाणमुदयक्खओ संतावसमो अणुदओवसमो वा मिच्छादिट्ठीए कारण, सव्वहिचारि-सादो। जंजदो णियमेण उप्पज्जदि त तस्स कारणं, अण्णहा अणवत्थापसंगादो । जदि मिच्छत्तुप्पज्जणकाले विज्जमाणा तका-रणत्तं पडिवज्जंति तो णाण-दंसण-असंजमादओ वि तक्कारणं होति। ण चेवं, तहाबिहवबहाराभाषा । मिच्छादिट्ठीर पुण मिच्छत्त्वओ कारणां, तेण विणा तदणुप्पत्तीए । = प्रश्न-सम्यग्मिथ्यारवप्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकोके उदयक्षयसे, उन्होंके सदवस्थारूप उपश्रमसे, तथा सम्यक्त्वप्रकृत्तिके देशघाती स्पर्धकोके उदयक्षयसे, उन्होंके सदवस्थारूप उपरामसे और मिथ्यात्वप्रकृतिके सर्वधाती स्पर्धकोंके उदयसे मिथ्याइष्टिभाव उत्पन्न होता है, इसलिए उसे क्षयोपदाम को न माना जाये। उत्तर-न तो सम्यन्त्व और सम्यग्मिथ्यात्व, इन दोनो प्रकृतियोंके देशघाती स्पर्धकोंका उदय, क्षय, अथवा सदवस्था-रूप उपशम, अथवा अनुदयरूप उपशम मिथ्यादृष्टि भावका कारण है, क्योंकि, उस में व्यभिचार दोष आता है। जो जिससे नियमत. उस्पन्न होता है, वह उसका कारण होता है । यदि ऐसा न माना जावे, तो अनवस्था दोषका प्रसंग आता है। यदि यह कहा जामे कि मिथ्याखकी उत्पत्तिके कालमें जो भाव विद्यमान है, वे उसके कारणपनेको प्राप्त होते हैं। तो फिर झान, दर्शन, असंयम आदि भी मिथ्यात्वके कारण हो जावेंगे। किन्तु ऐसा है नहीं, क्योंकि, इस प्रकारका व्यवहार नहीं पाया जाता है। इसलिए यही सिद्ध होता है कि मिथ्यादृष्टिका कारण मिथ्यात्वका उदय ही है, क्योकि, उसके किमा मिथ्यात्वकी उत्पत्ति नहीं होती है।

# ३. मिथ्यादृष्टिके भावोंकी विशेषता

#### मिथ्याइष्टिके सर्वमान अज्ञानमय हैं

- स.सा./मू /१९९ अण्णाणमया भावा अण्णाणो चैव जायए भावो । जम्हा तम्हा भावा अण्णाणमया अणाणिस्स । - अज्ञानमय भावमेंसे अज्ञान-मय ही भाव उत्पन्न होता है, इसलिए अज्ञानियोंके भाव अज्ञानमय ही होते है ।
- स.सा./आ./१२१/क ६७ ज्ञानिनो ज्ञाननिवृ सार सर्वे भावा भवन्ति हि। सर्वेऽय्यज्ञाननिवृ ता भवन्त्यज्ञानिनस्तु ते। = ज्ञानीके सर्वभाव ज्ञानसे रचित होते हैं और अज्ञानीके समस्त भाव अज्ञानसे रचित होते है।
- दे,मिथ्यादर्शन/४ (वतादि पालता हुआ भी वह पापी है)।
- दे, मिथ्यादृष्टि/२/३ (वतादि पासता हुआ भी नह अज्ञानी है)।

#### २. अज्ञानीके सर्वमाव बन्धके कारण है

- स.सा /पू./२११ अण्णाणी पुणरत्तो सज्वदब्वेग्च कम्ममज्फगदो । लिप्पदि कम्मरएण दु कइममज्फे जहा लोहं ।२११।--अज्ञानी जो कि सर्व द्रव्योके प्रति रागी है, वह कमोंके मध्य रहा हुआ कर्म रजसे लिप्त होता है, जैसे लोहा की घडके वीच रहा हुआ जंगसे लिप्त हो जाता है ।
- दे.सिच्याहष्टि/१/१/२ ( सिथ्याहष्टि जीव सदा परद्रव्योंमें रस रहनेके कारण कर्मोंको नाँधता हुआ संसारमें भटकता रहता है)।
- दे.सिध्याइष्टि/२/२(सांगोपाँग धर्म व चारित्रका पालन करता हुआ भी वह संसारमें भटकता है ) 1

- स सा /आ,/१६४ स तु यदा वेधते तदा मिथ्याइष्टे रागादिभावान्। सद्भावेन जन्धनिभित्त धूत्वा निर्जीर्धमाणोऽप्यजोर्णः सत्त् वन्ध एव स्यात ।=जत्र उस सुख या दुखरूप भावका वेदन होता है तव मिथ्यादृष्टिको रागादिभावोके सद्दभावसे जन्धका निमित्त होकर वह भाव निर्जराको प्राप्त होता हुआ भी (वास्तवमे) निर्जरित न होकर जन्ध ही होता है।
- दे सम्प्रग्दष्टि/२(ज्ञानीके जो भाव मोक्षके कारण है वही भाव अज्ञानीको वन्धके कारण है )।

## ३, मिथ्यादृष्टिका तत्त्वविचार नय प्रमाण आदि सब मिथ्या हैं

- न.च.वृ./४१५ लवर्णं व इणं भणियं णयचवकं सयलसत्थ सुद्धियरं। सम्माविय सुय मिच्छा जीवाण सुणयमग्गरहियाणं। ≃ सकल शास्त्रों-की शुद्धिको करनेवाला यह नयचक अति संक्षेपमें कहा गया है। वयोकि सम्यक् भी श्रुत या शास्त्र, सुनयरहित जीवोंके लिए मिथ्या होता है।
- पं का /ता. ख / प्रसेषक ४३-६/९७/२९ मिथ्यारवात् यथै वाज्ञानमविरति-भावरच भवति तथा छनयो दुर्नयो भवति प्रमाण दुःग्रमाणं च भवति । कदा भवति । तत्त्वविचारकात्ते । किं कृत्वा । प्रतीत्याश्रित्य । किमाश्रिय । ज्ञेयभूत जीवादिवस्तित । = मिथ्यात्वसे जिस प्रकार अज्ञान और अविरति भाव होते है, उसी प्रकार च्चेयभूत वस्तुकी प्रतीतिका आश्रय करके जिस समय तत्त्वविचार करता है, तव जस समय उसके लिए छनय भी दुर्नय हो जाते है और प्रमाण भी दु प्रमाण हो जाता है । (विशेष दे ज्ञान/III/२/९.६;चारित/३/१०; धर्म/२;नथ/II/६;प्रमाण/२/२,४/२;भक्ति/१।

# ४. मिथ्यादृष्टि व सम्यग्दृष्टिमे अन्तर

# 1. दोनोंके अद्धान व अनुभव आदिमें अन्तर

- स. सा./मू./२७१ सइहदि य पत्तेदि य रोचेदि य तह पुणो य फासेदि। धम्म भोगणिमित्तं ण दु सो कम्मक्क्यिणिमित्त । -वह ( अभव्य जीव ) भोगके निमित्तरूप धर्मको ही श्रद्धा करता है, उसीकी प्रदीमि करता है, उसीको रुचि करता है और उसीका स्पर्श करता है, किन्तु कर्मक्षयके निमित्तरूप धर्मकी श्रद्धा आदि नहीं करता ।
- र. सा / १७ सम्माइही कालं कीलइ वेरगणाणभावेण। मिच्छाइही वांछा दुन्भावालस्सकलहेहि १४७ = सम्यग्दष्टि पुरुष समयको वैराग्य और ज्ञानसे व्यतीत करते है। किन्तु मिथ्याद्दष्टि पुरुष दुर्भाव, आलस्य और कलहसे खपना समय व्यतीत करते है।
- प्र. सा./ता.वृ./प्रसेषक ६८-१/३६०/१७ इमां चानुकम्पां ज्ञामी स्वस्थ-भावनामविनाशयत्त् सक्लेशपरिहारेण करोति । अझानी पुनः संक्ले-शेनापि करोतोत्यर्थ । ⊨इस अनुकम्पाको ज्ञानी ठो स्वस्थ भावका नाश न करते हुए संक्लेशके परिहार द्वारा करता है, परन्तु अज्ञानी उसे संक्लेशमें भी करता है।
- स. श /मू./ ४४ शरीरे वाचि चारमानं संघत्ते वाक्शरीरयोः । भ्रान्सो-Sभ्रान्त' पुनस्तत्त्व पृथगेष निबुध्यते । ४४। = वचन खौर शरीरमें ही जिसकी भ्रान्ति हो रही है, जो उनके वास्तविक स्वरूपको नही सम-भता ऐसा बहिरारमा वचन और शरीरमें ही आरमाका आरोपण करता है । परन्तु ज्ञानो पुरुष इन शरीर और वचनके स्वरूपको आरमासे भिन्न जानता है । (विशेष दे० मिध्याद्दाष्ट्र/१/१/२)।
- स.श./मू व टी /४७ त्यागादाने बहिर्मूढ करोत्यध्यात्ममात्मवित्तानान्त-बहिरुपादान न त्यागो निष्ठितात्मन १४७। मुढात्मा बहिरात्मा त्यागोपादाने करोति का बहिबद्धि हि बस्तुनि द्वेषोदयादभिलाषा-भावान्मुढात्मा त्यागं करोति । रागोदयात्तप्रभिलाषोत्पत्तेरुपादान-मिति । आत्मवित्त अन्तरात्मा पुनरध्यात्मनि स्वात्मरूष एव त्यागो-

पादाने करोति । तत्र हि त्यागो रागद्वेषादेरन्तर्जल्पविकल्पादेर्घा । स्वीकारश्चिदानन्दादे । यस्तु निष्ठितारमा कृतवृत्यात्मा तस्य अन्त-र्बहिर्घा नोपादान सथा न त्यागोऽन्तव हिर्वा । = बहिरारमा मिथ्या-दृष्टि द्वेषके उदयवश अभिलाषाका अभाव हो जानेके कारण बाह्य यस्तुओंका स्थाग करता है और रागके उदयवश अभिलाषा उस्पन्न हो जानेके कारण बाह्य यस्तुओंका ही प्रहण करता है । परन्तु आत्मवित् अन्तरात्मा आत्मस्वरूपमें हो त्याग या ग्रहण करता है । वह त्याग तो रागद्वेषादिका अथवा अन्तर्जल्परूप वचन विलास व विकलपादिका करता है और प्रहण चिदानन्द आदिका करता है । और जो आत्मनिष्ट व कृतकृत्य है ऐसे महायोगीको तो अन्तर ग व बाह्य दोनों ही का न कुछ त्याग है और न कुछ ग्रहण । (विशेष दे० मिथ्याइष्टि/२/२)।

- दे. मिध्यादृष्टि/२/४ू ( मिध्यादृष्टिको यथार्थ धर्म नही रुचता ) ।
- दे. अद्धान/३ (मिथ्यादृष्टि एकान्तयाही होनेके कारण अपने गक्षकी हठ करता है, पर सम्यग्दृष्टि अनेकान्तव्राही होनेके कारण अपने पक्ष-की हठ नहीं करता ) )
- स. सा./ता व./११४/२६१/१ झुलं दु खं वा समुद्दीण सत् सम्यग्दष्टि-जींबो रागढेषी न कुर्बच् हेयबुद्धवा वेदयति । न च तन्मयो श्रूत्वा, अहं झुखी दु खीत्याचहांमति प्रत्ययेनानुभवति । मिथ्यादृष्ट पुन. उपादेयबुद्धघा, सुरुयह दु.रूयहमिति प्रत्ययेन । = कर्मके उदयवश प्राप्त सुखदु खको सम्यग्दष्टि जीव तो राग-द्वेष नहीं करते हुए हेय-बुद्धिसे भोगता है। 'मै सुखी-मै दु खी' इत्यादि प्रत्ययके द्वारा तन्मय होकर नहीं भोगता । परन्तु मिथ्यादृष्ट उसी सुख-दु:खको उपादेय बुद्धिसे 'मै मुखी, मै दु खी' इत्यादि प्रत्ययके द्वारा तन्मय होकर नहीं भोगता । परन्तु मिथ्यादृष्ट उसी सुख-दु:खको उपादेय बुद्धिसे 'मै मुखी, मै दु खी' इत्यादि प्रत्ययके द्वारा तन्मय होकर भोगता है । ( और इसीलिए सम्यग्दष्टि तो विषयोंका सेवन म रते हुए भी उनका असेवक है और मिथ्यादृष्टि उनका सेवन न करते हुए भी सेवक है ) दे० राग/ई ।
- पं. का/ता. व./१२५/२८८/२० अज्ञानिनां हित्तं स्रग्वनिताचन्दनादि तत्कारणं दानपूजादि, अहित्तमहिविषकण्टकादि। संज्ञानिनां पुन-रक्षयानन्तसुखं तत्कारणभूतं नित्रचयरत्मन्नयपरिणतं परमात्मद्रव्य च हितमहितं पुनराकुलत्वोत्पादकं दुःखं तत्कारणभूतं मिध्यात्व-रागादिपरिणतसात्मदव्यं चं। - अज्ञानियोंको हित तो माता, स्त्री, चन्दन आदि पदार्थ तथा इनके कारणभूत दान, पूजादि व्यवहारधर्म हैं और अहित - विष कण्टक आदि बाह्य पदार्थ है। परन्तु झानीको हित तो अक्षयानन्त सुत्व व उसका कारणभूत निरचयरत्नत्रयपरिणत परमात्मदव्य है और अहित आकुलताकों उत्तन्न करनेवाला दुःख तथा उनका कारणभूत मिध्यात्व व रागादिसे परिणत आत्मद्रव्य है। ( विशेष दे० पुण्य/३/४-६ )।
- मो. मा. प्र./२/३१७/२० (सम्यग्दष्टि) अपने योग्य घर्म को साधे है। तहाँ जेता अंश वीतरागता हो है ताको कार्यकारी जाने है, जेता अंश राग रहे है, ताको हेय जाने है। सम्पूर्ण वीतराग ताको परम-धर्म माने है। ( और भी दे० उपयोग/II /३)।

## २. दोनोंके तरव कर्तृत्वमें अन्तर

- न. च. घू./१६३-९६४ अज्जीवपुण्णपावे अमुद्धजीवे तहासवे मधे सामी मिच्छाइट्टी समाइट्ठी हवदि सेसे ।१६३। सामी सम्मादिट्ठी जिय सवरणणिज्जरा मोक्सो । मुद्धो चेयणरूवो तह जाण मुणाणपच्चत्वं । ११६४। = अजीव, पुण्य, पाप, अशुद्ध जीव, आसव और बच्ध इन छह पदार्थींके स्वामी निध्यादृष्टि है, और शुद्ध चेतनारूप जीव तत्त्व, संवर, निर्जरा व मोक्ष इन रोष चार पदार्थींका स्वामी सम्यग्दृष्टि है।
- द. सं, टो./ अधिकार २/चूलिक/-३/२ इदानी कस्य पदार्थस्य कः कर्त्तेति कथ्यते-- बहिरास्मा भण्यते । स चासवबन्धपापपदार्थत्रयस्य कत्ती भवति । क्वापि काले प्रनर्भन्दमिथ्यात्वनन्दकषायोदये सति भोगाकोक्षादिनिदानबन्धेन भाविकाले पापानुबन्धिप्रुण्यपदार्थस्यापि

Jain Education International

कत्तां भवति । यस्तु सम्यग्दष्टि स संवरनिर्जरामोक्षपदार्थत्रयस्य कत्तां भवति। रागादिविभावरहितपरमसामायिके यदा स्थात् समर्थो न भवति तदा विषयकषायोत्पन्नदुर्ध्यानवञ्चनार्थं ससारस्थि-तिच्छेद कुर्वम् पुण्यानुवन्धितीर्थं करनामप्रकृत्यादिविशिष्टपुण्य-पदार्थस्य क्त्तीभवति । = अब किस पदार्थका क्रती कौन है, इस बातका कथन करते है। वह बहिरात्मा (प्रधानत) आखव, बन्ध और पाप इन तीन पदार्थोंका कर्ता है। किसी समय जब मिथ्याख व कषायका मन्द उदय होता है तब आगामी भोगोंकी इच्छा आदि रूप निदान बन्धसे पापानुबन्धी पुण्य पदार्थका भी वर्त्ता होता है। ( परन्तु इसको संवर नही होता-दे० अगला सन्दर्भ ) ! जो सम्प्र-ग्दुष्टि जीव है वह (प्रधानत ) संवर, निर्जरा और मोक्ष इन तीन पदार्थीका कर्त्ता होता है। और किसी समय जब रागादि विभावोसे रहित परम सामायिकमें स्थित रहनेको समर्थ नही होता उस समय विषयकषायोसे उत्पन्न दुर्ध्यानको रोकनेके लिए, ससारकी स्थितिका नाश करता हुआ पुण्यानुबन्धी तीर्थं कर प्रकृति आदि विशिष्ट पुण्य पदार्थका कर्त्ता होता है। (पं. का/ता. वृ /१२८-१३०/१९३/१४), (स सा/ता. वृ/१२५/१८०/२१)।

- द. सं./टी /३४/१६ं/१० मिथ्यादृष्टिगुणस्थाने सवरो नास्ति, सासादन-गुणस्थानेषु • क्रमेणोपर्युपरि प्रकर्षेण संवरो ज्ञातव्य इति । = मिथ्या-दृष्टि गुणस्थानमें तो सवर है ही नही और सासादन आदि गुण-स्थानोमे (प्रकृतिवन्ध व्युच्छित्तिक्रमकेअनुसार-दे० प्रकृतिवन्ध/७) ऊपर-ऊपरके गुणस्थानोमें अधिकतासे सवर जानना चाहिए ।
- दे० उपयोग II/४/५ (१-३ गुगस्थान तक अशुभोषयोग प्रधान है और ४-७ गुणस्थान तक शुद्धोपयोग साधक शुभोषयोग प्रधान है। इससे भी ऊपर शुद्धोपयोग प्रधान है।)

# **३. दोनोंके पुण्यमें अन्तर**

स सा /ता वृ./२२४-२२७/३०४/१७ कोऽपि जीवोऽभिनवपुण्यकर्मनि-मित्त भोगाकाङ्क्षानिदानरूपेण शुभकर्मानुष्ठान करोति पापानुवन्धि पुण्यराजा कालान्तरे भोगान् ददाति । तेऽपि निदानवन्धेन प्राप्ता भोगा रावणादिवन्नारकादिदु खपरम्परा प्राष्यन्तीति भावार्थ ।•• कोऽपि सम्यग्दष्टिर्जीवो सिर्विकल्पसमाधेरभावाद, अशक्यानुष्ठानेन विषयकषायवञ्चनार्थं यद्यपि वत्तशीलदानपूजादिशुभकर्मानुष्ठानं करोति तथापि भागाकाङ्क्षारूपनिदानबन्धेन तत्पुण्यकर्मानुष्ठानं न सेवते । तटपि पुण्यानुवन्धिकर्मं भाषान्तरे अभ्युदयरूपेणोदयागत-मपि पूर्वभवभावितभेदविज्ञानवासनाबसेनः भोगाकाड्कानिदान-रूपान् रागादिपरिणामान्न ददाति भरतेश्वरादीनामिव । =कोई एक (मिथ्यादृष्टि) जीव नवीन पुण्य कमेके निमित्तभूत शुभकर्मानुष्ठामको भोगाकाक्षाके निदान रूपसे करता है। तब वह पापानुबन्धी पुण्यरूप राजा कालान्तरमें उसको विषय भोगप्रदान करता है। वे निदान-जन्धपूर्वक प्राप्त भोग भी रावण आदि की भॉति उसको अगले भवमें नरक आदि दु खोकी परम्परा प्राप्त कराते है (अर्थात् निदानवन्ध पूर्वक किये गये पुण्यरूप शुभानुष्ठान तीसरे भव नरकादि गतियाँके कारण होनेसे पापानुबन्धी पुण्य कहलाते है )। कोई एक सम्यग्द्रष्टि जीव निर्विकल्प समाधिका अभःव होनेके कारण अशक्यानुष्ठान रूप विषयकषाय वञ्चनार्थ यथपि वत, शील, दान, पूजादि शुभ कर्मानुष्ठान) करता है। परन्तु ( मिथ्याद्टष्टिकी भाँति ) भोगाकांक्षारूप निदानवन्धरे उसका सेवन नहीं करता है । उसका वह कर्म पुण्यानुवन्धी है, भवान्तरमे जिसके अभ्युदयरूपसे उदयमें आनेपर भी वह सम्यग्टप्टि पूर्वभवमें भावित भेदविज्ञानकी वासनाके बलसे भोगोको आकाक्षारूप निदान या रागादि परिणाम नही करता है, जैसे कि भरतेश्वर आदि । अर्थात् निदान बन्धरहित बॉधा गया पुण्य सदा पुण्यरूपसे हो फलता है। पापका कारण कदाचित भो

नही होता। इसलिए पुण्यानुबन्धी कहलाता है। और भी दे० मिथ्याइष्टि/४/२)।

- स सा /ता. वृ./३२४-३२७/४१४/१६ कोऽपि जीव पूर्व मनुष्यभवे जिन-रूप गृहीस्वा भोगाकाङ्झानिदानबन्धेन थापानुबन्धि पुण्यं कृत्वा... अर्ध चक्रवर्ती भवति तस्य विष्णुसंज्ञा न चापर. । ==कोई जीव पहले मनुष्य भवमें जिनरूपको ग्रहण करके भोगोको आकांक्षारूप निदान-बन्ध से पापानुबन्धी पुण्य को करके स्वर्ग प्राप्त कर अगले मनुष्य भवमें अर्ध चक्रवर्त्ती हुआ, उसीकी विष्णु संज्ञा है । उससे अतिरिक्त अन्य कोई विष्णु नही है । (इसी प्रकार महेश्वरकी उत्पत्तिके सम्बन्धमें भी कहा है । )
- दे० पुण्य/४/१,२ ( सम्यग्दष्टिका पुण्य निदान रहित होनेसे निर्फरा व मोक्षका कारण है और मिथ्यादृष्टिका पुण्य निदान सहित होनेसे साक्षाद रूपसे स्वर्गका और परम्परा स्वपसे क्रुगतिका कारण है।)

दे० पूजा/२/४ सम्यग्द्राष्ट्रिकी यूजा भक्ति आदि निर्जराके कारण है।

#### ४. दोनोंके धमसेवनके अभिप्रायमें अन्तर

- पं.का./त. प्र./१३ई अयं हि स्थूललक्ष्यतया केवलभक्तिप्रधानस्याज्ञानिने भवति । उपरितनभू मिकायामलब्धास्पदस्याव स्थानरागनिषेषार्थं तीवरागज्वरविनोदार्थं वा कदाचिज्ज्ञानिनोऽपि भवतीति। = यह (प्रशस्त राग) वास्तवमें जो स्थूल लक्षवाला होनेसे मात्र भक्तिप्रधान है ऐसे अज्ञानीको होता है। उच्च भूमिकामें स्थिति प्राप्त न की हो तब आस्थान अर्थात् विषयोकी ओरका राग रोकनके हेतु अथवा तीव्र रागज्वर मिटानेके हेतु, कदाांचत ज्ञानीको भी होता है।
- त. स./टी./४४/२२३/१२ प्राथमिकापेक्षया सविकल्पावस्थाया विषय-कषायवञ्चनार्थं चित्तस्थिरीकरणार्थं परुचपरमेष्ठधादि परदव्यमपि ध्येयं भवति । कध्यान आरम्भ करनेकी अपेक्षासे जो सविकल्प अवस्था है उसमे विषय और कषायोंको दूर करनेके लिए तथा चित्तको स्थिर करनेके लिए पच परमेच्ठी आदि परदव्य भी ध्येय होते है। (पं. का./ता. वृ./१५२/२२०/१), (स. सा./ता. वृ./१६/-१५४/१०), (प. प्र./टी./२/३१/१५१/३)।
- रे॰ धर्म/६/ू ( मिथ्याइष्टि व्यवहार धर्मको ही मोक्षका कारण जानकर करता है, पर सम्यग्दष्टि निश्चय मार्गमें स्थित होनेमे समर्थ न होने-के कारण करता है । )
- दे० मिथ्याइष्ठि/४/२ व ३ ( मिथ्याइष्ठि तो आगामी भोगोकी इच्छासे शुभानुष्ठान करता है और सम्यग्दष्टि शुद्ध भावमें स्थित होनेमें समर्थ न होनेके कारण तथा कषायोत्पन्न दुर्घ्यानके वंचनार्थ करता है।)
- दे० पुण्य/३/४-८ ( मिथ्यादृष्टि पुण्यको उपादेय समभकर करता है और सम्यग्हृष्टि उसे हेय जानता हुआ करता है ।)
- द्र, स,/टी,/३८/१६१/७ सम्यग्टण्टिर्जीवस्य पुण्यपापद्वयमपि हेयस् । कथं पुण्यं करोतीति । तत्र युक्तिमाह । यथा कोऽपि देशान्तरस्थ-मनोहरस्त्रीसमीधादायतपुरुषाणां तदर्थे दानसन्मानादिकं करोति तथा सम्यग्दण्टिरण्युपादेयरूपेण स्वशुद्धात्मानमेव भावयति चारित्र-मोहोदयात्तत्रासमर्थः सत् निर्देषिपरमारमस्वरूपाणामर्हत्सिद्धानां तदाराधकाचार्योपाध्यायसाधूना च परमारमपदप्राप्त्यर्थं विषयकषाय-बञ्जनार्थं च दानधूजादिना गुणस्तवनादिना वा परमभक्ति करोति । =प्रश्न-सम्यग्दष्टि जीवके तो पुण्य और पाप दोनो हेय है, फिर बह पुण्य कैसे करता है ! उत्तर-जैसे कोई मनुष्य अन्य देशमें विद्य-मान किसी मनोहर स्त्रीके पार्श्स आये हुए मनुष्योका उस स्त्री-की प्राप्तिके लिए दान-सन्मान आदि करता है, ऐसे ही सम्यग्दष्टि जोव भी वास्तवमे तो निज शुद्धारमाको ही भाता है । परन्तु जन चारित्रमोहके उदयसे उस मिछशुद्धारम भावनामे असमर्थ होता

है. तम दोष रहित ऐसे परमात्मस्वरूप अईन्त सिद्धोकी तथा उनके आराधक आचार्य उपाध्याय और साधुकी, परमात्मपदकी प्राप्तिक सिए, (मुक्तिश्रीको वश करनेके लिए-पं. का), और विषय-कषायोंको दूर करनेके लिए, पूजा, दान आदिसे अथवा गुणोंकी स्तुति आदिसे परमभक्ति करता है। (पं.का./ता.वृ./१७०/२४३/११), (प.प./टी./२/६१/१९३/२)।

#### ५. दोनोंको कर्मक्षपणामें अन्तर

- भ. आ./मू /१०८/२५५ ज अण्णाणी कम्म खवेदि भवसयसहस्स-कोडीहिं। तं णाणी तिहि गुत्तो खवेदि अतोमुहुत्तेण ११०२। - जो कर्म अज्ञानी सक्षकोटि भवोमें खपाता है, वह ज्ञानी त्रिगुप्तिके द्वारा अन्तर्मुहूर्तमात्रमें खपा देता है। (भ आ./मू./२३४/४५४); (प्र. सा/मू./२३२); (मो. प्रा./मू./५३); (ध. १३/४.४.५०/गा.२३/२८९); (ए वि./१/३०)।
- भ. आ./मू./७१७/९१ ज बद्धमसखेज्जाहि रयं भवसदसहस्सकोडीहि। सम्मसुप्पत्तीए खवेइ तं एयसमएण ७१७। - करोडो भवोंके संचित कर्मोंको, सम्यग्दर्शनकी प्राप्ति हो जानेपर, साधुजन एक समयमें निर्जीर्ण कर देते है।

## सिथ्वाइष्टि जीव सम्यग्दष्टिके आशयको नहीं समझ सकता

स. सा,/आ,/२२७/क, १५३ झाती कि कुरुतेऽथ कि न कुरुते कर्मेति जानाति क. १९५३। व्यझाती कर्म करता है या नहीं यह कौन जानता है। (ज्ञानीको बात ज्ञानी ही जानता है। ज्ञानीके परिणामोंको जाननेकी सामर्थ्य अज्ञानीमें नहीं है---पं. जयचन्द)।

**मिश्रकेशा**---रुचक पर्वत निवासिनी दिन्कुमारी ---दे० लोक/५/१३।

- सिश्च गुणस्थान दही व गुडके मिश्रित स्वादवत् सम्यक् ब मिथ्यारूप मिश्रित श्रद्धान व ज्ञानको धारण करनेकी अवस्था विशेष सम्यण्मिध्यारव या मिश्रगुणस्थान कहत्ताता है। सम्यक्रवसे गिरते समय अथवा मिध्यारवसे चढ़ते समय क्षणभरके लिए इस अवस्थाका वेदन होना सम्भव है।
- १. मिश्रगुणस्थान निर्देश

#### १. सम्यग्मिथ्याख गुणस्थानका रक्षण

पं. सं./१/१०,१६२ इहिगुडमिव वामिस्सं पिहुभावं णेव कारिदुं सक्कं। एवंमिस्सयभावो सम्मामिच्छो सि णायव्वो ।१०। सहहणासहहण जस्स य जीवेसु होइ तच्चेसु । विरयाविरएण समो समामिच्छो सि णायव्वो ।१६१। == १. जिस प्रकार अच्छी तरह मिला हुआ दही और गुड पृथक् पृथक् नहीं किया जा सकता इसी प्रकार सम्यक्त्व ब भिथ्यात्वसे मिश्रित भावको सम्यग्मिथ्यात्व जानना चाहिए १९०.। ( ध. १/१,१२/गा,१०६/१७० ); (गो. जी./मू./२२/४७ )। २, जिसके उदयसे जीवोंके रात्त्वोंमें अद्धान और अश्रद्धान युगपत प्रगट हो है, उसे विरतर्गवरतके समान सम्यग्मिथ्यात्व जानना चाहिए ११६१। (गो. जी /मू./६५४/११०२)।

- रा वा./१/१/१/१८/२२ सम्यड् मिथ्यात्वसं झिकाया प्रकृतेरुदयाव् आत्मा क्षीणाक्षीणमदशक्तिकोद्रवोपयोगापादितेषत्कछुषपरिणामवत् तत्त्वार्थअद्धानाअद्धानरूप सम्यग्मिध्यादष्टिरित्युच्यते - क्षीणाक्षीण मदशक्तिवाले कोदोके उपभोगसे जैसे कुछ मिला हुआ मदपरिणाम होता है, उसी तरह सम्यग्मिध्यात्व प्रकृतिके उदयसे तत्त्वार्थका अद्धान व अश्रद्धानरूप मिला हुआ परिणाम होता है। यही तीसरा सम्यङ्मिध्याद्दष्टि गुणस्थान है।
- ध. १/१,१,११/१६६/७ इष्टि अक्षा रुचि प्रस्यय इति यावत् । समीचीना च मिथ्या च दृष्टिर्यस्यासौ सम्यग्मिथ्याद्दष्टि । == दृष्टि, अद्धा, रुचि और प्रत्यय ये पर्यायवाची नाम है । जिस जीवके समीचीन और मिथ्या दोनों प्रकारकी दृष्टि होती है उसको सम्यग्मिथ्यादृष्टि कहते हैं ।
- गो. जो /मू,/२१/४६ सम्मामिच्छ्यदयेण य जत्तंतरसव्वधादिकज्जेण । णय सम्म मिच्छ पिय सम्मिस्सो होदि परिणामो ।२११ --- जात्यन्तर-रूप सर्वधाती सम्यरिमध्यात्व प्रकृतिके उदयसे केवल सम्यव्त्यरूप या मिथ्यात्वरूप परिणाम न होकर जो मिश्ररूप परिणाम होता है, उसको तीसरा मिश्र गुणस्थान कहते है ।
- सा./म्नू /१०७/१४६ मिस्मुदये सम्मिर्स्स दहिगुडमिस्स व तच्चमिय-रेण सद्दहदि पक्कसमये ।१०७। रूसम्यग्मिथ्यात्व नामा मिश्र प्रकृतिके उदयसे यह जीव मिश्र गुणस्थानवर्ती होता है । दही और गुड़के मिस्ते हुए स्वादकी तरह वह जीव एक ही समयमें तत्त्व व अतत्त्व दोनोकी मिश्ररूप श्रद्धा करता है । (द्र. सं./टी./१३/३३/२)।

# भ. प्रथम या चतुर्थ दो ही गुणस्थानोंमें जा सकता है

ध. ४/१.१.१/३४३/९ तस्स मिच्छत्तसम्मत्तसहिदासंजदगुणे मोत्तूष गुणतरगमणाभावा। = सम्यग्मिथ्याद्दष्टि जीवका मिथ्यात्वसहित मिथ्याद्दष्टि गुणस्थानको अथवा सम्यक्त्वसहित असंयत गुणस्थानको छोडुकर अन्य गुणस्थानोमें गमनका अभाव है।

#### ३. संयस धारनेकी योग्यता नहीं है

- ध. ४/१,५,१७/गा. ३३/३४१ ण य मरइ णैव संजममुवेइतह देससजम वात्रि । सम्मामिच्छादिट्ठी . ।३३। - सम्यगिमथ्याद्दष्टि जीव न संयमको प्राप्त होता है और न देश संयमको । (गो, जी,/मू./२३/ ४८)।
  - \* मिश्र गुणस्थानमें मृथ्यु सम्मव नहीं---- दे० मरण/३ ।

## ४. मिश्र गुणस्थानका स्वासिथ्व

- भ, ४/१,८,१२/२१०/७ सम्मामिच्छत्तगुणं पुण वेदगुवसमसम्मादिट्ठणो अट्ठावीससतकम्मियमिच्छादिट्ठिणो य पडिवज्जंति। = सम्य-ग्मिथ्याख गुणस्थानको वेदकसम्यग्दष्टि, उपशमसम्यग्दष्टि और मोहकर्मको २८ प्रकृतियोकी सत्तावासे मिथ्याद्दष्टि जीव भो प्राप्त होते है। (अर्थात अनादि मिथ्याद्दष्टि या जिन्होने सम्यक्ष्य व सम्य-ग्मिथ्याख प्रकृतियोकी उद्वेत्तना कर दो है ऐसे मिथ्याद्दष्टि 'सम्य-ग्मिथ्याद्दष्टि' गुणस्थानको प्राप्त नहीं होते )।
- ध. १४/११२/८ एइंदिएसु उव्वेल्लिदसम्मामिच्छत्तट्विसंतकम्मस्सैव पत्तिदोवमस्स असंखेज्जदिभागेण ऊणसागरोषममेत्तट्विसंतकम्म सेसे सम्मामिच्छत्तग्गहणपाओग्गस्मुवलंभादो। जो पुण तसेम्न एइंदियट्ठिदिसंतसमं सम्मामिच्छत्तं कुणइ सो पुव्वमेव सागरोवम-

309

पृथत्ते सेसे चेव तदपाओग्गा होदि । च जिसने एकेन्द्रियोमे सम्यग्नि ध्यात्वके रिथतिसत्त्वकी उद्वेतना की है उसके हो पक्योपमके असं-ख्यातवे भागसे हीन एक सागरोपम मात्र स्थिति सत्त्वके रहनेपर सम्पश्मिध्यारवके प्रहणकी योग्यता पायी जाती है। परन्तु जो त्रस जीवोमे एकेन्द्रिपके स्थितिसत्त्वके वरावर सम्यश्मिध्यात्वके स्थिति-सत्त्वको वरता है, वह पहले ही सागरोपमपृथक्त्वप्रमाण स्थितिके शेष रहनेपर ही उसके प्रहणके अयोग्य हो जाता है।

दे. सत् – ( इस गुणस्थानमें एक संज्ञी पर्योप्तक ही जीव समास सम्भव है, एकेन्द्रियादि असज्ञो पर्यंतके जीव तथा सर्व ही प्रकारके अपर्याप्तक जीव इसको प्राप्त नहीं कर सकते )।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- जीव समास, मार्गणास्थान आदिके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणाएँ – दे० सतुः
- सत्, संख्या, ख्रेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव व अल्पबहुत्व प्ररूपणार्थ ---दे० वह-वह नाम।
- ३. इस गुणस्थानमें आय व व्ययका सन्तुरुन दे० मार्गणा
- ४ इसमें कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व ---दे० वह-वह नाम
- ५ राग व विरागताका मिश्रित भाव 👘 ----दे० उपयोग/II/३ ।
- ६ इस गुणस्थानमें क्षायोपशमिक भाव होता है दे० भाव/२ ।

#### ५. ज्ञान भी सम्यक् व मिथ्या उमयरूप होता है।

रा. वा./१/१/१४/४८१/२४ अत एवास्य त्रीणि ज्ञानानि अज्ञानमिश्राणि इत्युच्यन्ते । ≔ इसके तीनो ज्ञान अज्ञानसे मिश्रित होते है (गो. जी / मू /३०२/६४३) (दे० सत्) ।

#### २. मिश्र गुणस्थान सम्बन्धी शंका समाधान

#### १, ज्ञान व अज्ञानका सिश्रण कैसे सम्मव है

ध १/१,१,१११/३६३/१० यथार्थअद्वानुविद्धावगमो झानम्, अयथार्थ-श्रद्धानुविद्धावगमोऽज्ञानम् । एव च सति ज्ञानाज्ञानयोभिन्नजीवाधि-करणयोर्न मिश्रणं घटत इति चेत्सत्यमेतदिष्टत्वात् । किन्त्वत्र सम्यग्मिथ्यादृष्टावेवं मा प्रही' यतः सम्यग्मिथ्यात्वं नाम कर्म न तन्मिध्यात्वं तस्मादनन्तगुणहीनशक्तस्य विपरीताभिनिवेशो-त्पादसामध्यभावात् । नापि सम्यक्त्वं तस्मादनन्तगुणकान्तेस्तस्य यथार्थं अद्धया साहचर्या विरोधात् । तती जात्यन्तरत्वात् सम्यग्मिभ्या-त्वं जात्यन्तरीभूतपरिणामस्योत्पादकम् । ततस्तदुदयजनितपरिणाम-समवेतवोधो न ज्ञानं यथार्थं अद्वयाननु विद्धत्वात् । नाप्यज्ञानमय-थार्थश्रद्वयासंगत्वात् । ततस्तज्ज्ञान सम्यग्मिध्याखपरिणामवज्जा-त्यन्तरापत्नमित्येकमपि मिश्रमित्युच्यते । == प्रश्न –- यथार्थ अद्धासे अनुविद्ध अवगमको झान कहते है और अयथार्थ श्रद्धांसे अनुविद्ध अवगमको अज्ञान कहते है। ऐसी हालतमें भिन्न-भिन्न जीवोंके आधारसे रहनेवाले ज्ञान और अज्ञानका मिश्रण नहीं बन सकता है। उत्तर—यह कहना सत्य है, क्योंकि, हमें यही इष्ट है। किन्तु यहाँ सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुणस्थानमें यह अर्थ प्रहण नहीं करना चाहिए, क्योकि, सम्यप्रिण्यात्व कर्म मिथ्यात्व तो हो नहीं सकता, क्योंकि, उससे अनन्तगुणी हीन शक्तिवाले सम्यग्मिथ्याखमें विपरीत।भि-निवेशको उत्पन्न करनेकी सामर्थ्य नहीं पायी जाती है। और न वह सम्ययप्रकृतिरूप हो है, क्योंकि, उससे अनन्तगुणी अधिक शक्तिवाले सम्यग्मिथ्यात्वका यथार्थं श्रद्धानके साथ साहचर्य सम्बन्धका विरोध है। इसलिए जात्यन्तर होनेसे सम्यग्मिथ्याख ( कर्म ) जास्यन्तररूप परिणामोका ही उत्पादक है। अत उसके उदयसे उत्पन्न हुए परिणामोसे युक्त ज्ञान 'ज्ञान' इस सज्ञाको प्राप्त हो नहीं सकता है, क्योकि, उस ज्ञानमें यथार्थ अद्वाका अन्वय नहीं पाया जाता है। और उसे अज्ञान भी नहीं कह सकते हैं, क्योकि. वह अयथार्थ अद्राके साथ सम्पर्क नहीं रखता है। इसलिए वह ज्ञान सम्यग्मि-व्याख परिणामकी तरह जारयन्तर रूप अवस्थाको प्राप्त है। उत्त एक होते हुए भी मिश्र कहा जाता है।

#### जात्यन्तर ज्ञानका तात्पर्य

घ. १/१.१.१११/३६४/१ यथायथं प्रतिभासितार्थप्ररथयानुविद्धावगमो ज्ञानम् । यथायथमप्रतिभासितार्थप्ररययानुविद्धावगमोऽज्ञानम् । जात्य-न्तरीभूतप्ररथयानुविद्धावगमो जात्यन्तरं ज्ञानम्, तदैव मिश्रज्ञान-मिति राद्धान्तविदो व्याचक्षते । = यथावस्थित प्रतिभासित हुए पदार्थके निमित्तसे उत्पन्न हुए तरसम्बन्धी भोधको झान कहते हैं । न्यूनता आदि दोषोसे युक्त यथावस्थित अप्रतिभासित हुए पदार्थके निमित्तसे उत्पन्न हुए तरसम्बन्धी भोधको झान कहते हैं । और जात्यन्तरस्त्प कारणसे उत्पन्न हुए तरसम्बन्धी झानको जाद्यन्तर ज्ञान कहते हैं । इसीका नाम मिश्रगुणस्थान है, ऐसा सिद्धान्तको जाननेवाले विद्वान् पुरुष व्याख्यान करते हैं ।

#### १. मिश्रगुणस्थानमें अज्ञान क्यों नहीं कहते

ध. १/९ ७.४१/२२४/७ तिम्रु अण्णाणेम् णिरुद्धे सु सम्मामिच्छा दिट्ठि-भावो किण्ण परूबिदो । ण, तस्स सदहणासद्दहणेहि दोहिं मि अक-मेग अणुबिद्धस्स संजदास जदो व्व पत्तजच्चतरस्स णाणेमु अण्णाणेमु ना अरिधत्तविरोहा ! -- प्रश्न - तीनों अज्ञानोको निरुद्ध अर्थांच आश्रय करके उनकी भाव प्ररूपणा करते हुए सम्यग्मिश्याष्टष्टि गुणस्थानका भाव क्यों नहीं बतलाया । उत्तर--नहीं, क्योंकि, श्रद्धान और अश्रद्धान, इन दोनोंसे एक साथ अनुविद्ध होनेके कारण संयतासंयतके समान भिन्न जातीयताको श्राप्त सम्यग्मिश्याखका पाँचों ज्ञानोंमें, अथवा तीनो अज्ञानोंमें अस्तित्व होनेका विरोध है !

\* युगापत् दो रुचि कैसे सम्मव है --- दे० अनेकान्त/४/१.२

#### ४. संशय व विनय सिथ्याख तथा सम्यग्मिथ्याखर्मे क्या अन्तर है

द्र सं./टी./११/३३/४ अथ मतं - येन केनाप्येकेन मम देवेन प्रयोजन तथा सर्वे देवा वन्द्रनीया न च निन्दनीया इत्यादि वैनयिकमिथ्या-दृष्टि' संशयमिथ्यादृष्टिर्वा तथा मन्यते, तैन मह सभ्यग्निथ्या-दृष्टि' को विशेष इति, अत्र परिहार' स सर्वदेवेषु सर्वसमयेषु च भक्तिपरिणामेन येन केनाप्येकेन मम पुण्यं भविष्यतीति मत्वा सशयरूपेण भक्तिं कुरुते निश्चयो नास्ति । मिश्रस्य पुनरुभयत्र निश्चयोऽस्तीति विशेष' । = प्रश्न-चाहे जिससे हो, मुर्मे तो एक देवसे मतलब है, अथवा सभी देव वन्दनीय हैं, निन्दा किसी भी देवकी नहीं करनी चाहिए । इस प्रकार बैनयिक और सशय मिथ्या-दृष्टि मानता है । तब उसमें तथा मिश्र गुणस्थानवर्ती सम्यग्मिथ्या-दृष्टि मानता है । तब उसमें तथा मिश्र गुणस्थानवर्ती सम्यग्मिथ्या-दृष्टि मानता है । तब उसमें तथा मिश्र गुणस्थानवर्ती सम्यग्मिथ्या-दृष्टि मानता है । तब इसमें तथा मिश्र गुणस्थानवर्ती सम्यग्मिथ्या-दृष्टि मोनता है । तब इत्तर - वैनयिक तथा संशय मिध्यादृष्टि तो सभी देवोंमें तथा सब शास्त्रोमें से किसी एककी भी भक्तिके परि-णामसे मुभे पुण्य होगा, ऐसा मानकर संशयरूपसे भक्ति करता है. उसको किसी एक देवमें निश्चय नहीं है । और मिश्रगुणस्थानवर्ती जीवके दोनोर्मे निश्चय है । अस यही अन्तर है ।

#### ५. पर्याक्षक ही होनेका नियम क्यों

घ. १/१,१,१५/३३ं४/३ कथं। तैन गुणेन सह तेषां मरणाभावात्। अपर्याप्तकालेऽपि सम्यग्निध्याखगुणस्योत्पत्तेरभावाच्च। नियमेऽम्यु-

पगम्यमाने एकान्त्यादः प्रसजतीति चेन्न, अनेकान्तगर्में कान्तस्य सत्त्वाविरोधात्त != प्रश्न---यह कैसे ( अर्थात् सम्यग्मिथ्यादृष्टि गुज-स्थानमें देव पर्याप्त ही होते है, सो कैसे ) । उत्तर--क्योकि, तीसरे गुणस्थानके साथ मरण नहीं होता है (दे.मरण/३), तथा अपर्याप्तकाल-में भी सम्यग्मिथ्यात्व गुणस्थानकी उत्पत्ति नहीं होती । प्रश्न--'तृतीय गुणस्थानमें पर्याप्त ही होते हैं' इस प्रकार नियमके स्वीकार कर लेने पर तो एकान्तवाद प्राप्त होता है । उत्तर--नहीं, क्योकि अनेकान्त गर्भित एकान्तवाद अाननेमें कोई विरोध नहीं आता ।

# ६. इस गुणस्थानमें क्षायोपशमिकपना कैसे है

- ध. १/१.१.९१/१६४/१ कथं मिथ्याहप्टे सम्यग्मिथ्यात्वगुणं प्रतिपद्य-मानस्य तावदुच्यते । तद्यथा, मिथ्यात्वकर्मणः सर्वधातिस्पर्धकाना-मुद्यक्षयात्तस्यैव सत उदयाभावलक्षणोपशमात्सम्यग्मिथ्यात्वकर्मणः सर्वधातिस्पर्धकोदयाच्चोत्पद्यत् इति सम्यग्मिथ्यात्वगुणः क्षायोप-शमिकः ।
- घ. १/१,१.९१/१६१/२ अथवा, सम्यक्त्वकर्मणो देशघातिस्पर्धकाना-मुदयक्षयेण तेषामेव सतामुदयाभावलक्षणोपशमेन च सम्यग्नि-**ध्यारवकर्मणः** सर्भ घातिस्पर्ध को**दयेन** च सम्यग्निध्याखगुण उत्पद्यत इति क्षायोपशमिकः । सम्यग्मिभ्यात्वस्य क्षायोपश-मिकरवमेवमुच्यते बालजनव्युत्पादनार्थम् । वस्तुतस्तु सम्यग्मिथ्या-निरन्ब बेनाप्तागमपदार्थ विषयरुचिहननं रब कमे जो प्रत्यसमर्थ-स्योदयात्सदसद्विषयश्रद्वोत्पद्यतः इति क्षायोपशमिक. सम्यग्मिथ्या-त्वंगुण'। अन्यथोपशमसम्यग्दृष्टी सम्यग्मिध्यात्वगुणं प्रतिपन्ने सति सम्यग्मिथ्यात्वस्य क्षायोपशमिकत्वमनुपपन्नं तत्र, सम्यक्त्व-मिध्यारवानन्तानुबन्धिनामुदयक्षयाभावात् । =प्नश्न--मिध्यादृष्टि गुणस्थानसे सम्यग्मिण्यात्व गुणस्थानको प्राप्त होनेवाले जीवके क्षायोपशमिक भाव कैसे सम्भव है। उत्तर-१, वह इस प्रकार है, कि वर्तमान समयमें मिथ्यात्वकर्मके सर्वधाती स्पर्धकोंका उदयाभानीक्षय होनेसे, सत्तामें रहनेवाले उसी मिध्यात्व कर्मके सर्वधाती स्पर्धकोंका उदयाभाव लक्षण उपशम होनेसे और सम्यग्मिथ्यात्वकर्मके सर्वघाती स्पर्धकोंके उदय होनेसे सम्यग्मि-थ्यास्व गुणस्थान पैदा होता है, इसलिए वह क्षायोपशमिक है। २. अथवा सम्यक्त्वप्रकृतिके देशघातो स्पर्धकोंका उदयक्षय होनेसे, सत्तामें स्थित उन्हीं देशघाती स्पर्धकोंका उदयाभाव तक्षण उपशम होनेसे और सम्यग्मिथ्यात्व कर्मने सर्वधाती स्पर्धकोंके उदय होनेसे सम्यग्मिथ्यास्व गुणस्थान उत्पन्न होता है इसलिए वव क्षायोपशमिक है। ३. यहाँ इस तरह जो सम्यरिमध्यात्व गुणस्थानको क्षायोगशामिक कहा है वह केवल सिद्धान्तके पाठका प्रारम्भ करनेवालोंके परिज्ञान करानेके लिए ही वहा गया है। (परन्तु ऐसा कहना घटित नही होता, दे, आगे/शीर्थक नं,७) वास्तव में तो सम्यग्मिथ्याख कर्म निरन्वयरूपसे आप्त आगम और पदार्थ विषयक श्रद्धाके नाश करनेके प्रति असमर्थ है, किन्तु उसके उदयसे समीचीन और असमीचीन पढार्थको युगपत् विषय करनेवाली श्रद्धा उत्पन्न होती है, इसलिए सम्यग्निथ्यात्व गुणस्थान क्षायोप-रामिक कहा जाता है । अन्यथा उपशमसम्यग्टष्टिके सम्यग्मिध्यात्व गुणस्थानको प्राप्त होनेपर उसमें क्षयोपदामपना नहीं बन सकता है, क्योकि उस जोवके ऐसी अवस्थामें सम्यक्षकृति, मिथ्यात्व और अनन्तानुनन्धी इन तीनोंका ही उदयाभावी क्षय नहीं पाया जाता। ध. १४/४.६,११/२१/२ सम्मामिच्छत्तदेसधादिफङ्याणमुदएण तस्सेव
- सञ्वधादिफद्द्याणमुदयाभावेण उवसमक्षण्णिदेण सम्माभिच्छत्तमुम्प-ज्जदि सि तदुभयपच्चइथत्तं। म्४, [सम्यग्मिथ्यारव प्रकृति सर्व-षाती नहीं है अन्यथा उसके उद्दय होनेपर सम्यग्दवके अंशकी भी उत्पत्तिनहीं बनसकती – दे.अनुभाग४/६/४]इसलिए सम्यग्मिथ्यारवके

देशघाती स्पर्धकोके उदयसे और उसीके सर्वधाती स्पर्धकोके उपशम संज्ञावाले उदयाभावसे सम्यग्मिथ्यात्वकी उत्पत्ति होती है, इसजिए वह तदुभयप्रत्ययिक अर्थात उदयोपशमिक कहा जा सकता है, पर क्षायोपशमिक नहीं।

## ७. मिश्रगुणस्थानकी क्षायोपशमिकतामें उपरोक्त रूक्षण घटित नहीं होते

ध. ४/१,७,४,/१९६/४ मिच्छत्तस्स सव्वधादिफदयाणमुदयक्खएण तेसि चैव संतोसमेण •सि सम्मामिच्छत्तस्स खओवसमियत्त केई परूव-यंति, तण्ण घडदे, मिच्छत्तभावस्स वि खओवसमियत्तप्पसगा। कुदो । सम्मामिच्छत्तस्स सव्वधादिफद्दयाणमुदयवखरण तेसि चेव संतोवसमेण सम्मत्तदेसघादिफद्दयाणमुदयवखएण तेसि चेव सतोव~ समेण अणुद ओवसमेण वा मिच्छत्तरस सव्यधादिफद्दयाणमुद एण मिच्छत्तभावुष्पत्तीए उवलंभा । = कितने ही आचाये ऐसा कहते है कि मिथ्यात्व या सम्यक्षकृतिके उदयाभावी क्षय व सदवस्थारूप उपशम तथा सम्यग्मिथ्यात्व प्रकृतिके उदयसे यह गुणस्थान क्षायोप-शमिक है-(दे. मिश्र२/६/१,२), किन्तु उनका यह कहना घटित नही होता है, क्वोंकि, ऐसा माननेपर तो मिथ्यात्व भावके भी क्षायोप-शमिकताका प्रसंग प्राप्त होगा, क्योंकि सम्यग्मिथ्याखके सर्वधादी स्पर्धकोके उत्यक्षयसे, उन्हींके सदवस्थारूप उपशमसे और सम्यक्त्व प्रकृतिके देशघाती स्पर्धकोके उदय क्षयसे, उन्हींके सदवस्थारूप उपरामसे अथवा अनुदयरूप उपरामसे तथा मिथ्यात्वके सर्वधाती स्पर्धकोंके उदयसे मिथ्यास्वभावकी उत्पत्ति पायी जाती है । ( अतः पूर्वीक्त शीर्षक नं. ई से कहा गया लक्षण नं. ३ ही युक्त है ] (ध् १/१.१.११/१७०/१); (और भी दे. झीर्ष क नं. ११)

# सर्वधावी प्रकृतिके उदयसे होनेके कारण इसे आयोप-शमिक कैसे कह सकते हो

- घ. ७/२,१.७१/११०/७ सम्मामिच्छत्तस्स सब्वघ उफदया नुदएण सम्मामिच्छादिट्ठी जरो होदि तेण तस्स खओअसमिओ त्ति ण जुज्जदे ।...ण सम्मामिच्छत्तफद्दयाणं सब्वघादित्तमस्थि,...ण घ एत्थ सम्मत्तस्स णिम्मूलविणासं पैच्छामो सब्भूदासब्भूदत्थेम्र तुङ्घ-सदद्दष्टणदंसणादो । तदो जुङ्जदे सम्मामिच्छत्तस्स खओवसमिओ भावो । = प्रश्न - चूँ कि सम्यग्मिथ्यात्त्व नामक दर्शनमोहनीय प्रकृति-के सर्वधाती स्पर्धकांके उदयसे सम्यग्मिथ्याद्रष्टि होता है (दे मिश्र २/६/१), इस्रलिए उसके क्षायोपद्यमिकभाव उपयुक्त नहीं है । उत्तर-सम्यग्मिथ्यात्व प्रकृतिके स्पर्धकोमें सर्वधातीपना नहीं होता, क्योंकि इस गुणस्थानको उत्पत्त्तिमे हम सम्यव्त्वका निर्मूल विनाझ नही देखते, क्योंकि, यहाँ सङ्ग्रूत और असङ्भूत पदार्थोंमे समान श्रदान होना देखा जाता है (और भी दे० अनुभाग४/६) । इसलिए सम्यग्मिथ्यात्वको क्षायोपदामिक भाव मानना उपयुक्त है ।
- ध, ५/१,७.४/११८८/२ पडिवधिकम्मोदए संते वि जो उवत्तब्मइ जीव-गुणावयवो सो खओवसमिओ उच्चइ । कुदो । सव्वधादणसत्तीए अभावो खओ उच्चदि । खवो चेत्र उवसमो खओवसमो, तम्हि जादो भावो खओवसमिओ । ण च सम्मामिच्छत्तुदए संते सम्मत्त-रस कणिया वि उव्वरदि, सम्मामिच्छत्तरस सव्वधादित्तण्णहाणुब-वत्तीदो । तदो सम्मामिच्छत्त खओवसमियमिदि ण धडदे । एत्थ परिहारो उच्चदे---सम्मामिच्छत्तुदए सते सद्दहणसिंहहणप्पओ कर्र-चिओ जीवपरिणामो उप्पज्जइ । तत्थ जो सद्दहणं सो सो सम्मत्ताव-यवो । तं सम्मामिच्छत्तुदधो ण विणासेदि त्ति सम्मामिच्छत्तं खओवसमियं । असदहणभागेण विणा सद्दहणभागस्सेव सम्मामिच्छत्तं खओवसमियं । असदहणभागेण विणा सद्दहणभागस्सेव सम्मामिच्छत्तं चववएसो ण त्थित्ति ण सम्मामिच्छत्तं खओवसमियमिदि चे एवंविह-विवक्खाए सम्मामिच्छत्तं खओवसमियं मा होदु, कितु अवयव्यव-

यवनिराकरणानिराकरणं पडुच खओवसमियं सम्मामिच्छत्तदव्व-कम्मं पि सब्बधादी चेव होदु, जच्चंतरस्य सम्मामिच्छत्तस्स सम्मत्ताभावादो । कितु सद्दृष्णभागो असदृहणभागो ण होदि, सहहणा-सदहणाणमेयत्तविरोहादो । ण च सद्दहणभागो कम्मोदयजणिओ, तस्थ विवरीयत्ताभावा । ण य तस्थ सम्मामिच्छत्तववएसाभावे, समुदाएमु पयहार्गं तदेगदेसे वि पछत्तिदसणादो । तदो सिद्ध सम्मामिच्छत्त खओवसमियमिदि। == प्रष्टन-- प्रतिबन्धी कर्मका उदय होनेपर जो जीवके गुणका अवयव पाया जाता है, वह गुणाश क्षायोपशामिक कहलाता है, क्योंकि, गुणोके सम्पूर्णरूपसे घातनेकी शक्तिका अभाव क्षय कहलाता है। क्षयरूप ही जो उपशम होता है, वह क्षयोपदाम कहताता है (दे० क्षयोपदाम/१)। उस क्षयोप-शममें उत्पन्न होनेवाला भाव क्षायोपशमिक कहलाता है। किन्तु सम्यग्मिथ्यात्व कमेके उदय रहते हुए सम्यक्त्वकी कणिका भी अवशिष्ट नहीं रहती है, अन्यथा, सम्यग्मिथ्यात्वकर्मके संवधाती-पना बन नहीं सकता है । इसलिए सम्यश्मिध्याख क्षायोपशमिक है. यह कहना घटित नहीं होता। उत्तर--सम्यग्मिथ्यात्वकर्मके उदय होनेपर अद्धानाश्रद्धानारमक कथंचित् अर्थात् रावलित या मिश्रित जीव परिणाम उरपन्न होता है । उसमें जो अद्भानांश है, वह सम्यनस्वका अवयव है। उसे सम्यग्मिथ्यात्व कर्मका उदय नहीं नष्ट कर सकता है, इसलिए सम्यग्निथ्यात्व भाव क्षायोपशमिक है। ग्मिथ्यात्व' यह सज्ञा नहीं है, इसलिए सम्यग्मिथ्यात्व भाव क्षायो-पशमिक नहीं है। उत्तर- उक्त प्रकारकी विवक्षा होनेपर समय-ग्मिथ्यास्वभाव क्षायोपशमिक भने ही न होवे, किन्तु अवयवीके निराकरण और अवयवके निराकरणकी अपेक्षा वह क्षायोपशमिक है। अर्थात् सम्यग्मिध्यात्वके उदय रहते हुए अवयवीरूप सम्यक्त्व गुणका तो निराकरण रहता है और सम्यनत्वका अवधवरूप अंश प्रगट रहता है। इस प्रकार क्षायोपश्वमिक भी बह सम्यग्मिध्यात्व द्रव्यकर्म सर्वघाती ही होने (और भी दे० अनुभागः/(६), क्योंकि, जात्यन्तरभूत सम्यग्मिध्यास्व कर्मके सम्यवत्वका अभाव है। किन्तु अद्धानभाग अश्रदानभाग नहीं हो जाता है, क्योंकि घद्धान और अश्रदामके एकताका विरोध है। और श्रद्धान भाग कर्मोदय-जनित भी नहीं है, क्योंकि, इसमें विपरीतताका अभाव है। और न उनमें सम्यग्मिध्यारन संज्ञाका ही अभाव है, क्योकि, समुदग्यों-में प्रवृत्त हुए शब्दोंको उनके एकदेशमें भो प्रवृत्ति देखी जाती है, इसलिए यह सिद्ध हुआ कि सम्यग्मिण्यास्व क्षायोपशमिक भाव है।

#### ९. सम्यग्मिथ्यात्वमें सम्यक्त्वका अंश कैसे सम्मव है

ध. १/१,७,१२/२०४/२ सम्मामिच्छत्तभावे पत्तपजच्चंतरे अंसांसीभावो णरिथ कि ण तत्थ सम्मद्ददंसणस्स एगदेस इदि चे. होदु णाम अभेद-विवक्खाए जच्चंतरत्त । भेदे पुण विवक्खिदे सम्मह्दंसणभागो अरिथ चेव. अण्णहा जच्चंतरत्तविरोहा । ण च सम्मानिच्छत्तरस सञ्चघाइत्तमेवं संतै निरुज्फह. पत्तजच्चंतरे सम्महदंसणंसाभावादो तस्स सव्वधाइत्ताविरोहा । अप्रम्न-जात्यन्तर भावको प्राप्त सम्य-ग्मिथ्यात्व भावमें अंशांशी भाव नहीं है. इसलिए उसमें सम्यग्-दर्शनका एकदेश नहीं है । उत्तर-अभेदकी विवक्षामें सम्यग्-र्दर्शनका एकदेश नहीं है । उत्तर-अभेदकी विवक्षामें सम्यग्-मिथ्यात्वके भिन्नजातीयता भले ही रही आचे, किन्तु भेदकी विवक्षा करनेपर उसमें सम्यग्दर्शनका अंश है ही । यदि ऐसा न माना जाये तो. उसके जात्यन्तरत्वके माननेमें विरोध आता है । और ऐसा माननेपर सम्यग्मिथ्यात्वके सर्वधातीपना भी विरोधको प्राप्त नहीं होता है, क्योंकि उसके भिन्नजातीयता प्राप्त होनेपर सम्य-ग्दर्शनके एकदेशका अभाव है, इसलिए उसके सर्वधातीपना माननेमें कोई विरोध नहीं आता है ।

# १०. मिश्रप्रकृतिके उदयसे होनेके कारण इसे औदयिक क्यों नहीं कहते

## ११. सिथ्याःवादि प्रकृतियोंके क्षय च उपशमसे इसकी उत्पत्ति मानना ठीक नहीं

- ध. १/१,१,११/१६८/७ मिथ्यात्वक्षयोपशमादिवानन्तानुमन्धनामपि सर्वधातिस्पर्धकक्षयोपशमाउज्जातमिति सम्यग्मिश्य्यारवं किमिति नोच्यत इति चेन्न, तस्य चारित्रप्रतिष्ठन्धकत्वात्। ये त्वनन्तानु-वन्धिक्षयोपशमादुरपत्ति प्रतिजानते तेषां सासादनगुण औटयिकः स्यात, न चैवमनम्युपगमात् । व्यप्रन – जिस तरह मिथ्यात्वके क्षयोपशमसे सम्यग्मिध्याग्व गुणस्थानकी उत्पत्ति वत्तलायी है, उसी प्रकार वह अनन्तानुबन्धी कर्मके सर्वधाती स्पर्धकोंके क्षयोपशमसे होता है, ऐसा क्यों नहीं कहा । उत्तर--नहीं, क्योकि, अनन्तानु-बन्धी कषाय चारित्रका प्रतिबन्ध करती है (और इस गुणस्थानमें श्रद्धानकी प्रधानता है) जो आचार्य अनन्तानुबन्धीकर्मके क्षयोप-शमसे तीसरे गुणस्थानकी उत्पत्ति मानते हैं, उनके मतसे सासादन गुणस्थानको औदयिक मानना पछेगा। पर ऐसा नहीं है, क्योंकि, दूसरे गुणस्थानको औदयिक महीं माना गया है।
- दे० क्षयोपराम/२/४ [ मिथ्यास्व अनन्तानुबन्धी और सम्यक्स्वप्रकृति इन तीनोंका उदयाभावरूप उपशम होते हुए भी मिश्रगुगस्थानको औपशमिक नही कह सकते । ]

\* १४ मार्गणाऑमें सम्मच मिश्र गुणस्थान विषयक शंका समाधान-हेव वह वह नाम ।

- सिश्च प्रकृति- दे० मोहनीय।
- मिश्रमत---दे० मीमांसा दर्शन ।
- **मिश्रानुकंपा**—दे० अनुकपा।
- सिश्चोपयोग----हे० उपयोग/II/३।
- मिष्ट संभाषण--दे० सत्य ।
- मिहिरकुल मगधदेशकी राज्य व शावसीके अनुसार यह हूणवंश-का अन्तिम राजा था। तोरमाणका पुत्र था। इसने ई० ५०७ में राजा भानुगुप्तको परास्त करके गुप्तवंशको नष्ठप्राय कर दिया था। यह बहुत अव्याचारी था, जिसके कारण 'कच्की' नाम से प्रसिद्ध हुआ। इसके अव्याचारोसे त'ग आकर गुप्त वंशकी विखरी हुई शक्ति-एक बार पुन' संगठित हो गयी और राजा विष्णु यशोधर्मकी अध्य-क्षतामें ई ५३३ में (किन्हीं के मतानुसार ई० ६२९ में) उसने मिहिर-कुलको परास्त करके भगा दिया। उसने भागकर कशमीरमें शरण ली और ई० ५४० में वहाँ ही उसकी मृत्यु हो गयी। समय-वी, नि. १०३३-१०८५ (ई० ५०६-५ २८)-(विश्वेष दे० इतिहास/३/४)।

- भीमांसा---दे० अहा-ईहा, अहा, अपोहा, मार्गणा, गवेषणा और मीमांसा ये ईहाके पर्यायनाम है। ( और भी--दे० विचय )
- घ १३/५.५.३४/११ मीमांस्यते विचार्यते अवगृहीतोऽथीं विशेषरूपेण अनमा इति मीमांसा। - अवग्रहके द्वारा ग्रहण किया अर्थ विशेष-रूपसे जिसके द्वारा मीमांसित किया जाता है अर्थांत् विचारा जाता है वह मीमांसा है।

मीमांसा दर्शन-\* बैदिक दर्शनोंका विकास कम व

**समन्थय**—दे॰ दर्शन ।

#### 1. मीमांसा दर्शनका सामान्य परिचय

(षड्दर्शन समुभ्रय/६८/६६); (स्या मं./परि० च/४३०) मीमासा-दर्शनके दो भेद हैं—१. पूर्वमोमांसा व उत्तरमीमासा । यद्यपि दोनों मौसिक रूपसे भिन्न है, परन्तु 'बौधायन'ने इन दोनों दर्शनोंगे 'संहित' कहकर उग्लेख किया है तथा 'उपवर्ष' ने दोनों दर्शनोंपर टीकाएँ लिखी है, इसीसे विद्वानोका मत्त है कि किसी समय ये दोनों एक ही समभे जाते थे। २ इनमेसे उत्तरमीमांसाको ब्रह्ममीमासा या वेदान्त भी कहते है, इसके लिए--दे० वेदान्त)। ३. पूर्वमीमांसाके तीन समप्रदाय है--कुमारिलभट्टका 'भाट्टमत'. प्रभाकर मिश्रमत'। इनका विशेष परिचय निम्न प्रकार है।

२. प्रवर्तक, साहित्य व समय---(स म./परि॰ ड/४३६) पूर्वमोर्मासा दर्शनके मुल प्रवर्तक वेदव्यासके शिष्य जैभिनिऋषि' थे, जिन्होंने ई. पू. २०० में 'जैमिनीसूत्र' की रचना की। ई. श ४ में शबरस्थामो ने इसपर 'शबरभाष्य' लिखा, जो पीछे आनेवाले विचारकों व लेखकोंका मुल आधार जना। इसपर प्रभाकर मिश्रने ई० ६५० में और कुमारिलभट्ट ने ई० ७०० में स्वतन्त्र टीकाएँ सिखीं । प्रभाकरकी टीकाका नाम 'वृहती' है । कुमारिलकी टीका तीन भागोंमें विभक्त है--'श्लोकवार्तिक', 'तन्त्रवार्तिक' और 'तुपटीका' । तत्परचात मंडन या मुरारोमिश्र हुए, जिन्होने 'विधि-विवेक', 'मीमांसानुक्रमणी' और कुमारिलके तन्त्रवार्तिकपर टीका लिखी। पार्थसारथिमिश्र ने कुमारिलके श्लोकवार्त्तिकपर 'न्याय रत्नाकर,' 'शास्त्रदीपिका', 'तन्त्ररश्न' और 'न्यायरत्नमाला' लिखी । सूचारित्र मिश्र ने 'श्लोकवार्तिक'की टीका और काशिका व सोमेश्वर भट्ट ने 'तन्त्रवार्तिक टीका' और 'न्यायसुधा' नामक प्रन्थ लिखे । इनके अतिरिक्त भी श्रीमाधवका 'न्यायमालाविस्तर,' 'मोर्मासा न्यायप्रकाश' लौगांक्षि भारकरका 'अर्थ संग्रह' और स्वण्डदेवकी 'भाट्टदोपिका' आदि ग्रन्थ उल्लेखनीय है।

#### ३. तस्व विचार

१· प्रभाकरमिश्र या गुरुमतको अपेक्षा---१ पदार्थ आठ है---द्रव्य,

गुण, कर्म, सामान्य, समवाय, संख्या, शक्ति व साहश्य । लक्षणोके लिए--दे० वैशेषिक दर्शन । २ द्रव्य नौ है-पृथिवी, जल, वायु, अग्नि, आकाश, काल, आत्मा, मन व दिक् । आत्मा झालाश्रय है ! मन प्रत्यक्षका विषय नहीं । तम नामका कोई पृथक् द्रव्य नही । ३. गुण २१ हैं--वैशेषिकमान्य २४ गुणोंमें-से संख्या, विभाग, पृथक्त व द्वेष ये चार कम करके एक 'वेग' मिलानेसे २१ होते है । सबके लक्षण वैशेषिक दर्शनके समाम है । ४. कर्म प्रत्यक्ष गोचर नही है । संयोग व वियोग प्रत्यक्ष हैं, उनपरसे इसका अनुमान होता है । ४. सामान्यका लक्षण वैशेषिक दर्शनके दर्शनवत् है । ६. दो अयुत्तिद्वोमें समवाय सम्मन्ध है जो नित्य पदार्थोंमें नित्य और अनित्य पदार्थोंमें अनित्य होता है । ७. संख्याका लक्षण वैशेषिकदर्शनवत् है । द सभी द्रव्योमें अपनी-अपनी शक्ति है, जो द्रव्यसे भिन्न है। १. जातिका नाम साहश्य है जो द्रव्यसे भिन्न है। (भारतीय दर्शन।)

२. कुमारिल भट्ट या 'माट्टमत'की अपेका---

१, पदार्थ दो है—भाव व अभाव । २. भाव चार है—द्रव्य, गुण, कर्म व सामान्य । ३ अभाव चार है - प्राक्, प्रध्वंस, अन्योन्ए व प्ररयक्ष । ४, द्रव्य ११ है - प्रभाकर मान्य ६ में तम व शब्द और मिलानेसे ११ होते है । 'शब्द' नित्य व सर्वगत है । 'तम' व 'आकाश' चक्षु इन्द्रिय्रके विषय है । 'आत्मा' व 'मन' विभु, है । १. 'गुण' द्रव्यसे भिन्न व अभिन्न है । वे १३ है - रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, वरिमाण, पृथवरव, संयोग, विभाग, परस्व, अपरत्व, गुरुत्व, द्रवरव, तथा स्नेह । ६, कर्म प्रत्यक्षका विषय है । यह भी द्रव्यसे भिन्न तथा अभिन्न है । ७ सामान्य नामा जाति भी द्रव्यसे भिन्न व अभिन्न है । (भारतीय दर्शम)।

३. मुरारि मिश्र वा 'मिश्रमत'की अपेक्षा

१, परमार्थतः ब्रह्म ही एक पढ़ार्थ है। व्यवहारसे पदार्थ चार है-धर्मी, धर्म, आधार व प्रदेश विशेष। २, आत्मा धर्मी है। ३. मुख उसका धर्म विशेष है। उसकी पराकाष्ठा स्वर्गका प्रदेश है। (भार-तीय दर्शन)।

## अ. शरीर व इन्द्रिय विचार

१. प्रभाकर मिश्र या 'गुरुमत'को अपेक्षा

१ इन्द्रियोंका अधिकर शरीर है. जो केवल पार्थिव है, रंभ-भौतिक नहीं। यह तीन प्रकारका है- जरायुज, अण्डज व स्वेदज। बनस्पतिका पृथक्से कोई उद्भिज्ज शरीर नहीं है। २. प्रत्येक शरीर-मे मन व स्वक् ये दो इन्द्रियों अवश्य रहती है। मन अणुरूप है. तथा झानका कारण है।

२. कुमारिल भट्ट या 'भाटनत' की अपेक्षा

मन, इन्द्रियों व शरीर तीनों पांचभौतिक है। इनमेंसे मन व इन्द्रियों ज्ञानके करण है। बाह्य वस्तुओंका ज्ञान इन्द्रियों द्वारा मन व आत्मा-के संयोगसे होता है।

# ५. ईश्वर व जीवासना विचार

- १. 'गुरु' व 'मट्ट' दोनों मतोंकी अपेक्षा
- (स म /परि० ड /४३०-४३२,४३३); (भारतीय दर्शन)

१. प्रत्यक्ष गोचर न होनेसे सर्वज्ञका अस्तित्व किसी प्रमाणसे भी सिद्ध नहीं है। आगम प्रमाण विवादका विषय होनेसे स्वोवारणीय नहीं है। (षड् दर्शन समुख्य/६६/६७-६१)। २ न तो सृष्टि और प्रत्य हो होती है और न उनके कर्तारूप किसी ईश्वरको मानना आवश्यक है। फिर भी व्यवहार चतानेके लिए परमात्माको स्वी-कार किया जा सक्ता है। ३. आत्मा अनेक है। अहं प्रत्यय द्वारा प्रत्येक व्यक्तिमे पृथक्-पृथक् जाना जाता है व शुद्ध, ज्ञानस्वरूप, विभु व भोक्ता है। शरीर इसका भोगायतन है। यही एक शरीरसे दूसरे शरीरमें तथा मोक्षमें जाता है। यहाँ इतना विशेष है कि प्रभा-कर आत्माको स्वसंवेदनयम्य मानता है. परन्तु कुमारित झाता व होयकों सर्वथा भिन्न माननेके कारण उसे स्वसंवेदनयम्य नही मानता। (विशेष-दे० आगे प्रामाण्य विचार) (भारतीय दर्शन)।

## १. मुक्ति विचार

१. प्रभाकर मिश्र या 'गुरुमत'की अपेक्षा

१ वेदाध्ययनसे धर्मकी प्राप्ति होती है। धर्म तर्कका विषय नहीं। वेद विहित यज्ञादि कार्य मोक्षके कारण है (पड् दर्शनसमुचय/६१-

For Private & Personal Use Only

७०/६१-७०)। २. धर्म व अधर्मका विशेष प्रकारसे नाश हो। जानेपर देहकी आत्यन्तिको निवृत्ति हो जाना मोक्ष है। सासारिक दु खोसे उद्विग्नता, सौकिक युखोसे पराइमुखता, सासारिक कर्मोका त्याग, वेद विहित शम, दम आदिका पालन मोक्षका उपाय हैं। तव अट्ट के सर्व फलका भोग हो जानेपर समस्त संस्कारोका नाश स्वतः हो जाता है। (स्या. म./परि० ड./४३३), (भारतीय दर्शन)।

#### २. कुमारिल भट्ट या 'भट्टमत' को अपेक्षा

१ वेदाध्ययनसे धर्मकी प्राप्त होती है। धर्म तर्कका विषय नहीं। वेद विहित यज्ञादि कार्य मोक्षके कारण है---षड् दर्शन समुचय/६६-७०/६६-७०) २ सुख दु.खके कारण भूत शरीर, इन्द्रिय व जिपय इन तीन प्रपचो की आत्यन्तिक निष्ठत्ति; तथा ज्ञान, सुख, दु ख, इच्छा, द्वेप, प्रयत्न, धर्म, अधर्म व संस्कार इन सबसे शून्य, स्वरूपमें स्थित आत्मा मुक्त है वहाँ शक्तिमात्रसे ज्ञान रहता है। आत्मज्ञान भी नहीं होता। ३ लौकिक कमौंका ध्याग और वेद बिहित कमोंका यहण ही मोक्षमार्ग है ज्ञान नहीं। वह तो मोक्षमार्गकी प्रवृत्तिमे कारणमात्र है।

(सा ५./परि० उ./४३३); (भारतीय दर्शन)

#### ७, प्रमाण विचार

#### १. वेदममाण सामान्य

अगो मत बेदको प्रमाण मानते है। वह नित्य व अपौरुषेय होनेके कारण तर्कका विषय नहीं है। अनुमान आदि अन्य प्रमाण उसकी अपेशा निम्नकोटिके हैं। (षड्दर्शन समुच्चय/६१-७०/६१-७०), (स्या. म /परि-ड./४२९-४२१)। (२) वह पॉच प्रकारका है— मन्त्र वेदविधि, बाह्यण वेदविधि, मन्त्र नामधेय, निषेध और अर्थ-वाद। 'विधि' धर्म सम्बन्धी नियमोको खताती है। मन्त्र' से याज्ञिक देवी, देवताओंका ज्ञान होता है। निन्दा, प्रज्ञासा, परकृति और पुराकच्पके भेदसे 'अर्थवाद' चार प्रकारका है। (म्या म /परि ड /४२(-४३०)।

#### २. प्रभाकर मिश्र या 'गुरुमत'की अपेक्षा

#### ३ कुमारिल मट्ट या 'माट्टमत' को अपेक्षा

( षड्दर्शन समुच्चय/७१-७६/७१-७३), (स्या, मं /परि-ड /४२२); (भारतीय दर्शन)। (१) प्रमाके करणको प्रमाण कहते है वह छह प्रकार है-प्रत्यक्ष आनुमान, उपमान, शब्द, अर्थापत्ति व अनुप-लब्धि। (२) प्रत्यक्ष आनमें केवल दो प्रकारका सन्निर्घ होता है-संयोग व संयुक्ततादात्म्य । समवाय नामका कोई तीसरा सम्बन्ध नहीं है। अन्य सब कथन गुरुमतवत है। (३) अनुमान-में तीन अवयब है-प्रतिज्ञा, हेतु व उदाहरण, अथवा उदाहरण, उपनय व निगमन । (४) ज्ञात शब्दमे पदार्थका स्मरणात्मक ज्ञान होनेपर जो वाक्यार्थका ज्ञान होता है, वह शब्द प्रमाण है। वह दो प्रकारका है—पौरुषेय व अपौरुषेय । प्रत्यक्ष-द्रष्टा मृषियोंके वाक्य पौरुषेय तथा वेदवाक्य अपौरुषेय है। वेदवाक्य दो प्रकारके है—सिद्ध्यर्थक व विधायक। स्वरूपप्रतिपादक वाक्य सिद्ध्यर्थक है । आदेशात्मक व प्रेरणात्मक वाक्य विधायक है। विधायक भी दो प्रकार है—उपदेश व आदेश या अतिदेश। (४) अर्थापसिका लक्षण प्रभाकर भट्टवत् है, पर यहाँ उसके दो भेद है—टष्टार्थपित्ति और श्रुतार्थापत्ति। टष्टार्थपत्तिका उदाहरण पहले दिया जा चुका है। श्रुतार्थापत्ति। टष्टार्थपत्तिका उदाहरण पहले दिया जा चुका है। श्रुतार्थापत्ति। उदाहरण ऐसा है कि 'देवदत्त घर पर नहीं है' रेसा उत्तर पानेपर स्वतः यह ज्ञान हो जाता है कि 'वह बाहर अवश्य है'। (६) 'प्रत्यक्षादि प्रमाणोसे जो सिद्ध न हो वह पदार्थ है ही नहीं' ऐसा निश्चय होना अन्यसाधि है।

#### ८. प्रामाण्य विचार

312

(स्या. मं /परि-ड./४३२); (भारतीय दर्शन) ।

१. मभाकर मिश्र या गुरुमतको अपेक्षा

ज्ञान कभी मिथ्या व भ्रान्ति रूप नहीं होता। यदि उसमे सराय न हो तो अन्तर ग ज्ञेयकी अपेक्षा वह सम्यक् ही है। सोपीमें रजतैका ज्ञान भी ज्ञानाकारकी अपेक्षा सम्यक् ही है। इसे अख्याति कहते है। स्वप्रकाशक होनेके कारण वह ज्ञान स्वय प्रमाण है। इस प्रकार यह स्वत प्रामाण्ययादी है।

२. कुमारिलभट्ट या 'भाट्टमत' की अपेक्षा

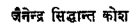
मिथ्याज्ञान अन्यथाख्याति है। रज्जूमें सर्पका झान भी सम्यक् है, क्योकि, भय आदिकी अन्यथा उत्पत्ति सम्भव नहीं है। पीछे दूसरेके बतलानेसे उसका मिथ्यापना जाना जाये यह दूसरी बात है। इतना मानते हुए भी यह ज्ञानको स्वत्रकाशक नही मानता। पहले 'यह घट है' ऐसा झान होता है, पीछे 'मै ने घट जाना है ऐसा झातता नामक धर्म उत्पन्न होता है। इस ज्ञाततासे ही अर्था-पत्ति द्वारा ज्ञानका अस्तित्व सिद्ध होता है। इसलिए यह परत' प्रामाण्यवादी है।

३. मण्डन-मुरारी या 'मिश्रमत'की अपेक्षा

पहले 'यह घट है' ऐसा ज्ञान होता है, फिर 'मैं घटको जानने-वाला हूँ' ऐसा ग्रहण होता है। अत. यह भी ज्ञानको स्वप्रकाशक न माननेके कारण परत. प्रामाण्यवादी है।

#### <. जैन व मीमांसा दर्शनकी तुलना

(स्या, म /परि-ड./ए. ४३४)। (१) मीमासक लाग वेदको अपौ-रुषेय व स्वतः प्रमाण वेदविहित हिसा यज्ञादिकको धर्म, जन्मसे ही वर्णव्यवस्था तथा बाह्यणको सर्व पूज्य मानते है। जैन लोग उपरोक्त सर्व बातोका कडा विरोध करते हैं। उनकी दृष्टिर्मे प्रथमानुयोग आदि चार अनुयोग ही चार वेद है, अहिसात्मक हवन व अग्नि-होत्रादिरूप पूजा विधान ही सच्चे यज्ञ हैं, वर्ण व्यवस्था जन्मसे नहीं गुण व कर्मसे होती है, उत्तम आवक ही यथार्थ बाह्यण है। इस प्रकार दोनोंमें भेद है। (२) कुमारित्तमट्ट पदार्थोंको उत्पाद-व्ययधौव्यात्मक, अवयव अवयवीमें भेदाभेद, वस्तुको स्वकी अपेक्षा सत् और परकी अपेक्षा असत् तथा सामान्य विशेषको सापेक्ष मानता है। अत किसी अंशमें वह अनेकान्तवादी है। इसकी अपेक्षा जैन व मीमांसक तुल्य है। (३) [तत्त्वोकी अपेक्षा जैन व मीमांसकोकी तुलना वैशेषिक्दर्शनक्ष्त ही है।] (दे० बेशेषिक दर्शन)। अन्य विषयोमे भी दोनोंमें भेद व तुल्यता है। जैसे – दोनों ही जरायुज, अण्डज व स्वेदज (संमूर्च्छन) शरीरोको पॉच-



भौतिक स्वीकार करते है। दोनों ही इन्द्रिय विषयोके स्याग आदि-को मोक्षका साधन मानते है। दोनों ही शरीरादिकी आत्यन्तिक निवृत्तिको मोक्ष मानते है। इस प्रकार दोनोमें तुल्यता है। परन्तु जैनोकी भॉति मोमांसक सर्वज्ञस्वका अस्तित्व नहीं मानते, आत्मा-को स्वसवेदनगम्य नहीं मानते। इस प्रकार दोनोंमें भेद है।

# मोमांसा परीक्षा --- ( दे० अतिचार/१ ) ।

- मुंज ---- मालवा (मगध) देशकी उज्जयिनी नगरीके राजा 'सिंहल' को कोई सन्तान न थी। वनविहार करते समय उनको सुठजकी माडीके नीचे पडा हुआ एक बालक मिला। इसको ही उन्होने अपनी सन्तान रूपसे प्रहण कर लिया और मुंजकी माड़ीके नीचे-से मिलनेके कारण इसका नाम 'मुंज' रख दिया। पीछे राजा सिंहल-को अपने भी दी पुत्र उत्पन्न हो गये - शुभचन्द्र व भर्नु हरि। परन्तु तन मुजको राज्य दिया जा चुका था। शुभचन्द्र व भर्नु हरि। परन्तु तन मुजको राज्य दिया जा चुका था। शुभचन्द्र व भर्नु हरि । परन्तु तन मुजको राज्य दिया जा चुका था। शुभचन्द्र व भर्तु हरिको अत्यन्त पराक्रमी जान सुरुजने धड्यन्त्र द्वारा उन्हे घरसे भाग जानेको नाध्य कर दिया और वे दोनो बनमें जाकर संन्यासी हो गये। राजा सुञ्जका राज्य मालवा देशमें था। उज्जैनी इनकी राजधानी थी। इनकी मृत्यु ई. १०२१ में तैलिपदेवके हाथसे हुई थी। भोजवशके अनुसार इनका समय वि. १०३६-१०७५ (ई.९७१-१०२१) आता है। (दे० इतिहास/३/१); (सि. वि./प्र. ८३/पं-महेन्द्र); (यो, सा./अ./प्र./पं. गजाधरतात्त)।
- मुंड = १. सू. आ./१२१ पंचनि इंदियमुंडा वचमुडा हत्थपायमण-मुडा। तणुमुंडेण य सहिया दस मुंडा वण्णिदा समए ।१२१। --पाँचो इन्द्रियोका मुडन अर्थात् उनके विषयोका त्याग, वचन मुंडन अर्थात् बिना प्रयोजनके कुछ न बोलना, हस्त मुंडन अर्थात् हाथसे कुचेष्टा न करना, पादमुंडन अर्थात् अविवेक पूर्वक मुकोडने व फैलाने आदि व्यापारका स्याग, मन मुडन अर्थात् कुचिन्तवनका त्याग और रारीरमुंडन अर्थात् रारीरकी कुचेष्टाका त्याग इस प्रकार दस मड जिनागममें कहे गये है। २. एक क्रियाबादी- दे० क्रियाबाद।
- मुकुट सप्तमी वत- सात वर्ष तक प्रति वर्ष आवण शु. ७ को उप-वास करे । 'ओं ढी तीर्थ करेम्यो नम ' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे । (वत विधान संग्रह/पृ. ११) ।

**मुक्त —**दे० मोक्ष ।

- मुक्तावलो वत- यह तीन प्रकारका है- बृहड़, मध्यम व लघु। १ मध्यम विधि-१,२,३,४,४,३,२,१ इस क्रमसे २५ उपवास करे । कीचके ९ स्थानोंमें व अन्तमे पारण करें । नमस्कार-0 0 मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। ( ह. पु /३४/६१-७० ), 0 0 0 (वत विधान सग्रह/पृ.७५) । २. बृहत् विधि — उपरोक्त 0000 0 0 000 प्रकार ही १,२,३,४,६,७,६,४,४,३,२,१ इस अमसे 0000 ४६ उपनास व १३ पारणा करे। नमस्कारमन्त्रका 0 0 0 00 त्रिकाल जाप्य करे। (वतविधान संग्रह। पृ. ७४)। ३ लघु विधि-- १ वर्ष तक प्रतिवष भादपद
  - शु. ७, अगरियन कृ. ६. १३ तथा शु. ११, कातिक कृ. १२ तथा शु. ३, ११, मगशिर कृ. ११ तथा शु. ३ — इस प्रकार ६ उपवास करे, अर्थात कुल ८१ उपवास करे। 'ओ हीं वृषभजिनाय नम.' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (व्रतविधान सग्रह/पृ ७५)।

## **मुक्ताशुक्ति**—न्दे० सुद्रा ।

मुक्ताहर — विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर---दे० विद्याधर। मुक्ति----दे० मोक्ष।

मुख---१ घ. १३/४.४,१२२/गा ३४/३८३-मुखमर्द्ध शरीरस्य सर्व

वा मुखमुच्यते। = शरीरके आघे भागको मुख कहते हैं अथवा पूरा शरीर ही मुख कहलासा है।

- ध. १३/४,४,११६/३७१/१३ किं सुष्ठं णाम । जीवपदेसाणं विसिट्ठ-सठाणं ।=जीव प्रदेशोंके विशिष्ट संस्थानको मुख कहते हैं ।
- घ. १३/१,१,१२२/३=३/८ मुहं सरीरं, तस्स आगगरो संठाणं त्ति घेत्तव्वं !=मुखका अर्थ शरीर है। उसका आकार अर्थात् संस्थान ऐसा ग्रहण करना चाहिए। २. आदि अर्थात् First Term या Head of a quadrant or first digit in numerical Series (ज. प./प्र.१०८); (विशेष दे. गणित/II/४/३)।

मुखपट विधान-दे० प्रतिष्ठा विधान ।

**मुख्य---**मुख्यका लक्षण व मुख्य गौण व्यवस्था---दे० स्याद्वाद/३ ।

मुग्धबोध व्याकरण-दे० वयाकरण।

#### सुद्रा----

अन. ध /म्न. व उद्दधृत श्लोक/८/९४-९६/८१३ मुद्राश्चतस्रो व्युरसग्ं-स्थितिर्जनोह यौगिकी। न्यस्तं पद्मासनावड् पाण्योरुत्तानयोहू-यम् ।४५। जिनमुद्रान्तर कृत्वा पादयोश्चतुरङ्गुलम् । ऊर्ध्वजानोरव-स्थानं प्रलम्बितभुजद्वयम् । १। जिनाः पद्यासनादीनामङ्गमध्ये निवे-शनम् । उत्तानकरयुग्मस्य योगमुद्रां घभाषिरे (२। स्थितस्याध्युदर न्यस्य क्षेरी मुकुलीकृतौ । करौ स्याद्वन्दनामुदा मुक्ताशुक्तियू-ताङ्गुली । ९६। मुकुलीकृतमाधाय जठरोपरि कूर्परम् । स्थितस्य वन्दनामुदा कर्द्वन्द्व निवेदिता ।३। मुक्ताशुक्तिर्मता मुद्रा जठरोपरि कूर्परम् । अर्ध्वजानोः करद्वन्द्वं सत्तग्नाङ्कृति सूरिभिः ।४। = १. (देव वन्दना या ध्यान सामायि ह आदि करते समय मुख व शरीरकी जो निश्चल आकृति की जाती है, उसे मुद्रा कहते है। वह चार प्रकारकी है--जिनमुदा, योगमुडा, बन्दनामुडा, और मुक्ताशुक्ति मुद्रा)। २ दोनो भुजाओको लटकाकर और दोनों पैरोंमें चार अगुलका अन्तर रखकर कायोत्सर्गके द्वारा शरीरको छोडकर खडे रहनेका नाम जिनमुद्रा है। ( और भी दे व्युत्सर्ग / १ में कायोत्सर्गका लक्षण )। ३. पण्यंकासन, पर्यंकासन और वीरासन इन तीनोंमेंसे कोईसे भी आसनको मॉडकर, नाभिके नीचे, ऊपरकी तरफ हथेली करके, दोनों हाथोंको ऊपर नीचे रखनेसे योगमुदा होती है। ४, खडे होकर दीनों कुहनियोंको पैटके ऊपर रखने और टोनों हाथोंको मुकुलित कमलकें आकारमें बनानेपर वन्दनामुदा होती है। ५- वन्दनामुदावत ही खड़े होकर, दोनों कुहनियोंको पेटके ऊपर रखकर, दोनों हाथोंकी अंगुलियोंको आकार विशेषके द्वारा आपसमें संलग्न करके मुकुलित वनानेसे मुक्ताशुक्तिमुद्रा होती है।

# \* सुद्राओंकी प्रयोगविधि- दे॰ कृतिकर्भ

#### मनि—

- दे, साधु/१---(अमण, संयत, ऋषि, सुनि, साधु, बीतराग, अनगार, भदन्त, दान्त, यति ये एकार्थनाची हैं)।
- स सा./आ./१११ मननमात्रभावतया मुनि.।∞मननमात्र भावस्वरूप होनेसे मुनि है।
- चा, सा./४६/४ मुनयोऽवधिमन पर्ययकेवलङ्घानिनश्च कथ्यन्ते । ----अवधिज्ञानी, मनःपर्ययज्ञानी और केवलज्ञानियोंको मुनि कहते है ।

\* मुनिके भेद व विषय---हे॰ साधु।

मुनिप्रायधिचत्त आचार्य इन्द्रनन्दि (ई. श १०-११) की एक रचना, जिसमें साधुओंके दोधों व शक्तिके अनुसार प्रायश्चित्त देनेकी विधिका कथन है।

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

- मुनिभद्र— इनका उल्लेख ई. १३४४ के एक शिलालेखमें आता है। इनके एक शिष्यने जिनका कि नाम ज्ञात नहीं है 'परमात्मप्रकाश' प्रन्थपर एक कन्नड टीका लिखी है। समय (ई. १३५०-१३१०); (प. प्र./प्र.१२४/ प कैलाशचन्द्र शास्त्री)।
- मुनिसुव्रत नाथ-- १, न. पु./६७/रत्तोक नं, पूर्वभव नं. २ में चम्पापुर नगरके राजा हरिवर्मा थे ।२। पूर्वभवमें प्राणतेन्द्र थे ।१४। (युगपत् सर्वभवके लिए दे. श्लोक ६०)--वर्तमान भवमें २०वे तीर्थकर हुए (विशेष दे. तीर्थकर/४)। २. भविष्यत कालीन ११वें तीर्थकर । अपर नाम सुव्रत या जयकीर्ति-- दे. तीर्थकर/४)।
- मुनिसुवत पुराण क. कृष्णदास (ई. १६२४) कृत २३ सन्धि तथा ३०२४ स्तोकप्रमाण संस्कृत काव्य । (ती /४/९४)।
- मुमुभु ---- स्तो./टी./३/७ मोक्तुमिच्छुर्मू मुक्षः ।= मोक्षकी इच्छा करनेवाला मुम्रस्न है ।
- स्ररजमध्यवत हस बतकी हो प्रकार विधि . . . . . . . . . . है—बृहत्व लघु। १. बृहत् विधि—यन्त्रमें 000 दिखाये अनुसार क्रमशः ५,४,३,२,२,३,४,५ 0 0 इस प्रकार २८ उपवास करे। बीचके सर्व 0 0 0 0 0 खाली स्थानोंमें र क ए के करके . . . . म् पारणाएँ करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल . . . . . . जाम्य करें। (ह. पु./३४/६६)। २ लघुविधि यन्त्रमें दिखाये अनुसार कमश' २,३,४,४,४,४,३ इस प्रकार २६ 0 0 . . . उपनास करे। नीचने सर्व खाली स्थानोंमें एक . . . . एक करके ७ पारणा करे। नमस्कार मन्त्रका 00000 त्रिकाल जाप्य करे । (वत्तविधान संग्रह/ . . . . . • • • • 90 50 ) 1 000
- मुररा----भरत आर्यखण्डकी एक नदी--वे० मनुष्य/४।
- मरुड वैशा ---- मरुदय वंशका ही प्रसिद्ध नाम मौर्यवंश है, क्यो कि मालवा देशके राजवंशके अनुसार दिगम्बर आम्नायने जहाँ मरुड वंशका नाम दिया है वहाँ स्वेताम्बर आम्नायने मौर्यवंशका नाम दिया। इसी वंशका दूसरा नाम परुढवंश भी है।---दे० इतिहास/ ३/४।
- मुष्टि विधान स्रत—प्रतिवर्ष भादौ, माम व चैत्र मासमें अर्थात तीनों दशलक्षण पर्वोंमें कृ. १ से शु. १५ तक पूरे-पूरे महीने प्रतिदिन १ मुष्टि प्रमाण शुभ द्रव्य भगवान्तके चरणोमें चढाकर अभि-षेक व चतुर्विशति जिन पूजन करें। 'ओं हीं वृषभादिवीरान्तेम्यो नम इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे।

**मुहांवापुर---**वर्तमान वस्वई ( म. पु /प्र ४१/प. पन्नालाल ) ।

#### मुहते—

घ. ४/१.५.१/गा. १०-११/३१८ उच्छ वासानां सहसाणि त्रीणि सप्तवानि च। त्रिसप्रति' पुनस्तेषां मुहूतीं होक इष्यते । १०। निमेषाणां सहसाणि पञ्चभूय' शतं तथा। दश चैव निमेषा स्युर्मुहूर्त्ते गणिता बुधै' । ११। = १, ३७७३ उच्छ्य्यासॉका एक मुहूर्त कहा जाता है । ११। ( घ. ३/ १,२,६/गा. ३१/६६) । २. अथवा ४११० निमेषका एक मुहूर्त कहा जाता है । – दे० गणित/1/१/४ ।

#### २. सुहूर्वके प्रमाण सम्बन्धी दृष्टिभेद

- घ. ३/१.२.६/७ का भाषार्थ—कितने ही आचार्य ७२० प्राणोंका मुहूर्त होता है, ऐसा कहते हैं; परन्तु स्वस्थ मनुष्यके उच्छ्वासोंको देखते हुए उनका इस प्रकार कथन घटित नहीं होता है---वयोकि ७२० प्राणोको ४ से गुणा करके जो गुणनफल आवे उसमें म्१३ और मिलाने [अर्थाद्य (७२०×४) + म्१३ = २म्म० + म्१३ = ३७७३ उच्छ्वास] सूत्रमें कहे गये मुहूर्तके उच्छ्वासोंका प्रमाण होता है ।-- यदि ७२० प्राणोंका एक मुहूर्त होता है, इस कथनको मान लिया जाये तो केवल २१६०० प्राणोंके द्वारा ही ज्योतिषियोके द्वारा माने गये अहोरात्रका प्रमाण होता है । किन्सु यहाँ आगमानुकूल कथनके अनुसार तो १९३१९० उच्छ्वासोंके द्वारा एक अहोरात्र होता है ।
  - अन्तर्सुहूर्त---- एक सुहूर्त्तसे कम और एक आवलीसे अधिक काल प्रमाण---(दे.अन्तर्मुहूर्त)।
- मूक----कायोरसर्गका एक अतिचार-- (दे. व्युत्सर्ग/१) ।
- मूकसँजा--कायोरसर्गका एक अतिचार-दे. व्युरसर्ग/१।
- मूड्बिद्धी दक्षिणके कर्नाटक देशमें स्थित एक नगर है। होयसल नरेश बल्ताल देवके समय (ई. ११००) में यहाँ जैन्धर्मका प्रभाव खूद बढा चढा था। ई.श. १३ में यहाँ तुल्जुके आल्प नरेशोका तथा ई. श. १६ में विजयनगरके हिन्दू नरेशोका राज्य रहा। यहाँ १८ मन्दिर प्रसिद्ध हैं। जिनमें 'गुरु वसदि' नामका मन्दिर सिद्धान्त अर्थात् शास्त्रो की रक्षाके कारण सिद्धान्त मन्दिर भी कहलाता है। 'बिदिर' का अर्थ कनाडी भाषामें वॉस है। वाँसोके समूहको छेदकर यहाँके सिद्धान्तमन्दिरका पता लगाया गया था, जिससे इस प्राप्तका नाम 'बिदुरे' प्रसिद्ध हुआ। कनाडीमें 'मूडका' अर्थ पूर्व दिशा है और पश्चिम दिशाका बाचक शब्द 'पुडु' है। यहाँ मूब्की नामक प्राचीन ग्राम 'पुडुविदुरे' कहलाता है। इसके पूर्वमे होनेके कारण यह ग्राम 'मूड विदुरे' या 'मुडविदिरे' कहलाया। 'बंश' और 'वेणु' शब्द वाँसके पर्यायवाची है। इसीसे इसका अपर नाम 'बेणुपुर' या 'वशपुर' भी है। और अनेक साधुओका निवास होनेके कारण 'वत-पुर' भी कहलाता है। (घ /३/प्र./H, L, Jam)।
- मूढ----
- प.प्र./मू /१/१३, देहु जि अप्पा जो मुणइ सो जणु मुढ हवेइ । = जो देह-को ही आत्मा मानता है वह प्रोणी मूढ अर्थात् वहिरात्मा है ( और भी दे. बहिरात्मा ) ।
- दे 'मोह' का लक्षण---(द्रव्य गुण पर्यायोंमें तत्त्वकी अप्रतिपत्ति होना मुढ भावका लक्षण है । उसीके कारण ही जीव परद्रव्यों व पर्यायोंमें आत्मवुद्धि करता है । )

- मू.आ./२५६ णच्चा दसणधादी ण या कायव्य ससत्तीए।--देवमूढता आदिको दर्शनघाती जानकर अपनी इाक्तिके अनुसार नही करना चाहिए।
- दे मिथ्यादर्शन/१/१ में न च.व./३०४ ( नास्तित्व सापेक्ष अस्तित्वको और अस्तित्व सापेक्ष नास्तित्वको नही माननेवाला द्रव्यस्वभावमे मूढ होता है। यही उसका सूढता नामका मिथ्यात्व है)।

#### २. सूढ़ताके भेइ

- मू.आ./२५६ लोइयवेदियसामाइएसु तह अण्णदेवमूढत्वं । --- मूढता चार प्रकारकी है---- लौकिक मूढता, वै दिक मूढता, सामायिक मूढ़ता, और अन्यदेवमूढता ।
- द्ध सं/टी./४१े/१६६/१० देवतामूढलोकमूढसमयमूढभेदेन मूढत्रयं भवति । ≖देवतामूढता, लोकमूढता, और समयमूढताके भेदसे सूढता तीन प्रकारकी है ।

#### ३, ळोकमुढुताका स्वरूप

मू. आ,/२४७ कोडिछमासुरक्खा भारहरामायणादि जे धम्मा । होज्जु बि तेमु विसीती लोइयमूढो हवदि एसो ।२४७१ = कुटिलता प्रयोजन-बाले चार्वाक व चाणक्यनोति आदिके उपदेश. हिंसक यज्ञादिके प्ररूपक वैदिक धर्मके शास्त्र, और महात् पुरुषोको दोष लगानेवाले महाभारत रामायण आदि शास्त्र, इनमें धर्म समफ्रना हौकिक मुढता है।

- र.क.भा,/२२ आपगासागरस्तानमुच्चय सिकताश्मनाम् । गिरिधातोऽ-ग्निपातश्च लोकमूढं तिगछते ।२२।=धर्म सममकर गगा जमुना आदि नदियोमें अथवा सागरमें स्ताम करना, बाळू और परथरों आदिका ढेर करना, पर्वतसे गिरकर मर जाना, और अग्निमे अल जाना लोकमूढता कही जाती है ।
- द्र, सं./टी/४१/१६५/ गंगादिनदोतीर्थस्नानसमुद्रस्नानप्रात.स्नान-जलप्रवेशमरणाग्तिप्रवेशमरणगोग्रहणादिमरणभूम्यग्निवटवृक्ष्यूआदीनि पुण्यकारणानि भवन्तीति यद्वदन्ति तल्होक्यूढत्व विझेयम्। = गंगादि जो नदीरूप तीर्थ है. इनमें स्नान करना, समुद्रमें स्नान करना, प्रात.काखमें स्नान करना, जलमें प्रवेश करके मर जाना, अग्निमें जल मरना, गायकी पूछ आदिको ग्रहण करके मर जाना, पृथिवी, अग्ति और वटवृक्ष आदिकी प्रूजा करना, ये सब पुण्यके कारण हैं, इस प्रकार जो कहते है, उसको लोकयूढता जानना चाहिए।
- पं.ध/उ./ ११६-११७ कुदेवाराधनं कुर्याहै हिकश्रेयसे कुधी । मृवालोको-पचारत्वादश्रेया लोकसूढता । ११६। अस्ति श्रद्धानमेकेषा लोकसूढवशा-दिह । धनधान्यप्रदा नूनं सम्यगाराधिताऽम्त्रिका । ११७ = इस लोक सम्बन्धी कल्याणके लिए जो मिथ्यादृष्टि जोव मिथ्यादेवोकी आरा-धनाको करता है वह केवल मिथ्यालोकोपचारबश को जानेके कारण अकल्याणकारी लोकसूढता है । १९६५ । इस लोकर्में उक्त लोकसूढताके कारण किन्हीका ऐसा श्रद्धान है, कि अच्छी तरहसे आराधित की गयी अभ्विका देवी निश्चयसे धनधान्य आदिको देनेवाली है । ( इसको नीचे देवसूढता कहा है ) ।

#### ४. देवमूढ्वाका स्वरूप

- म्न. आ /२६० ईसरबंभाविण्हुआज्जाखंदादिया य जे देवा। ते देवभाव-हीणा देवत्तणभावेण मूढ़ो ।२६०। र्क्ट ईश्वर ( महादेव ), ब्रह्मा, विष्णु, पार्वती, स्कन्द ( कार्तिकेय ) इत्यादिक देव देवपनेसे रहित है । इनमें देवपनेकी भावना करना देवमुढ़ता है ।
- र.क.आ /२३ वरोपलिण्सयाशावाद् रागद्वेषमलीमसा । देवता यदुपासीत

देवतामूढमुच्धते ।२३। = आझावान् होता हुआ वरकी इच्छा करके राग-तेवरूपी मैलसे मलिन देवताओकी जो उपासना की जाती है, सो देवमूढता कही जाती है ।

- द्र, स/टी /४१/१६७।१ वीतरागसर्व हादेवतास्वरूपमजानन् ख्यातिपूजा-लाभरूपसांवण्यसौभाग्यपुत्रकलत्रराज्यादिविभूतिनिमित्तं रागद्वेषोपह-तार्मरौद्रपरिणतक्षेत्रपासचण्डिकादिमिथ्यावेवाना यदाराधनं करोति जीवस्तह वमुढत्वं भण्यते । न च ते देवा. किमपि फलं प्रयच्छ न्ति ! किमिति चेत्। ... मह योऽपि विद्या समाराधितास्ताभि । कृतं न किमपि रामस्वामिपाण्डवनारायणानाम् । त्तैस्तु यद्यपि मिध्यादेवता नानुकूलितास्तथापि निर्मलसम्यक्त्वोपार्जितेन पूर्वकृतपुण्येन सर्व निर्विधन जातमिति । = वीतराग सर्वज्ञदेवके स्वरूपको न जानता हुआ, जो व्यक्ति ख्याति, सन्मान, लाभ, रूप, लावण्य, सौभाग्य, पुत्र, स्त्रो, राज्य आदि सम्पदा प्राप्त होनेके लिए राग-द्वेष युक्त.आर्त्त-रौद्र ध्यानरूप परिणामो वाले क्षेत्रपाल, चण्डिका (पद्मावती देवी-( पं. सदामुखदास )) आदि मिथ्यादृष्टि देवोका आराधन करता है. उसको देवमूढता कहते हैं। ये देव कुछ भी फल नहीं देते है। (र क. शा /पं.सदासुखवास/२३)। प्रश्न-फल कैसे नहीं देते। उत्तर-(रावग, कौरवो तथा कसने रामचन्द्र, लक्ष्मण, पाण्डव व कृष्णको मारनेके लिए ) बहुत-सी विद्याओंकी आराधना की थी, परन्तु उन विद्याओने रामचन्द्र आदिका कुछ भी अनिष्ट न किया। और रामचन्द्र आदिने मिथ्यादृष्टि देवोंको प्रसन्न नहीं किया तो भी सम्यग्दर्शनसे उपार्जित पूर्वभवके पुण्यके द्वारा उनके सब विध्न दूर हो गये ।
- पं थे./ड / ४१४ अदेवे देवबुद्धिः स्यादधर्मे धर्मधोरिह । अगुरौ गुरु-बुद्धिर्या रूपाता देवादिमढता । ४१४। = इस लोकर्मे जो कुदेवर्मे देव बुद्धि, अधर्ममे धर्मबुद्धि और कुगुरुमें गुरुबुद्धि होती है, वह देवमूढ़ता, धर्ममूढता व गुरुपूढता कही जाती है ।

#### अ. समय था गुरुमूढ़ताका स्वरूप

- मू आ,/२४६ रत्तवडचरगतावसपरिहत्तादीय अण्णयास'ढा । संसारतार-गत्तिय जदि गेण्हदि समयमूढो सो ।९४६।- बौझ, नैयायिक, वैशे-षिक, जटाधारी, सांख्य, आदिशब्दसे शैव, पाशुपत, कापालिक आदि अन्यलिगी है वे ससारसे तारनेवाले हैं- इनका आचरण अच्छा है, ऐसा ग्रहण करना सामयिक मुढता है।
- र कथा /२४ सग्रन्थारम्भहिसानां संसारावर्त्तवर्तिनाम् । पाखण्डिनां पुरस्कारो ज्ञेयं पाखण्डिमोहनम् ।२४। -- परिग्रह, आरम्भ और हिसा-सहित, संसार चक्रमें भ्रमण करनेवाले पाखण्डी साधु तपस्वियोका आदर, सरकार, भक्ति-पूजादि करना सब पाखंडी या गुरुमूढता है ।
- द. सं /टी./४१/१६७/१० अज्ञानिजनचित्तचमत्कारोत्पादकं ज्योतिष्क-मन्त्रवादादिक दृष्ट्वा वीतरागसर्व इप्रणोतसमयं विहाय कुदेवागम-लिङ्गिना भयाशास्नेहलोभैर्धर्मार्थं प्रणामविनयपूजापुरस्कारादिकरणं समयमुढत्वमिति । = अज्ञानो लोगोके चित्तमें चमत्कार अर्थात् अण्ड्चर्य उत्पन्न करनेवाले ज्योतिष, मन्त्रवाद आदिको देखकर, वीतराग सर्वज्ञ द्वारा कहा हुआ जो धर्म है उसको छोडकर मिथ्या-दृष्टिदेन, मिथ्या आगम और खोटा तप करनेवाले कुर्लिगीका भयसे, बांछासे. स्नेहसे और लोभसे जो धर्मके लिए प्रणाम, विनय, प्रजा, सत्कार आदि करना सो समयमुढता है ।
- दे० मुढता/४। प. ध. ( अगुरुमे गुरुडुद्धि गुरुमुढता है ) ।

#### ६. चैदिकमूढताका स्वरूप

मू. आ,/२४८ ञ्चग्वेदसामवेदा वागणुवादादिवेदसत्थार्ड । तुच्छाणित्ति ण गेल्हइ वेदियमूढो हवदि एसो ।२४८। --- ऋग्वेद सामवेद, प्रायश्चित्तादि वाक् मनुस्मृति आदि अनुवाक् आदि शब्दसे यजुर्वेद, अथर्ववेद---ये

#### For Private & Personal Use Only

सन हिंसाके उपदेशक हैं। इसलिए धर्म रहित निरर्थक है। ऐसा न समफ्रकर जो ग्रहण करता है सो वैदिकमुढ है।

#### मूच्छा ---

मूत्र

- स. सि./७/१७/१० मूर्छेरयुच्यते । का मुच्छा । बाह्याना गोमहिषमणि-मुक्ताफलादीनां चेतनाचेतनानामाभ्यन्तराणा च रागादीनामुपधीना संरक्षणार्जनसस्कारादिलक्षणाव्यावृत्तिर्मूछी । ननु च लोके वातादि-प्रकोपविशेषस्य मुच्छेति प्रसिद्धिरस्ति तद्वप्रहणं कुस्मान्न भवति। सत्य-मेवमेतत् । मुर्छिरयं मोहसामान्ये वर्तते । 'सामान्यचोदनाश्च विशेषे-ष्वतिष्ठन्ते' इत्युक्ते विशेषे व्यवस्थितः परिगृह्यते, परिग्रहप्रकरणात् । - प्रश्न-- मुच्छका स्वरूप क्या है। उत्तर-गाय, भैस, मणि और मोती आदि चेतन-अचेतन, बाह्य उपधिका तथा रागादिरूप आम्य-म्तर उपधिका सरसण अर्जन और संस्कार आदि रूप ही व्यापार **मूच्र्छ्ड है । प्रश्न — लोकमें** वातादि प्रकोप विशेषका नाम सूच्छी है, रेसी प्रसिद्धि है, इसलिए यहाँ इस मुच्छका ग्रहण क्यो नहीं किया जाता। उत्तर-यह कहना सत्य है, तथापि 'मुच्छे' धातुका सामान्य अर्थ मोह है और सामान्य शब्द तड्रगत विशेषोमें ही रहते हैं. ऐसा मान सेनेपर यहाँ मुच्छाका विशेष अर्थ ही लिया गया है, क्योंकि यहाँ परिग्रहका प्रकरण है। ( रा वा /७/१७/१-२/५४४/३४); (चा.सा./१६/५)। (विशेष दे. अभिलाषा तथा रागः)
- मूतां--केवल आकारवात्तको नहीं बल्कि इन्द्रिय ग्राह्य पदार्थको मूर्त या रूपी कहते है। सो छहों द्रव्योंमें पुढ़गल ही मूर्त है। यदापि सूक्ष्म होनेके कारण परमाणु व सूक्ष्म स्कन्धरूप वर्गणाएँ इन्द्रिय प्राह्य नहीं हैं, परन्तु उनका कार्य जो स्थूल स्कन्ध, वह इन्द्रिय प्राह्य है। इस कारण जनका भी मूर्नीकपना सिद्ध होता है। और इसी प्रकार जनका कार्य होनेसे संसारी जीवोके रागादि भाव व प्रदेश भी कथं चित् मूर्तीक है।

#### १. मूते व अमूतेका लक्षण

- प. का./मू./११ जे खलु इंदिय गज्भा बिसया जीमेहि होति ते मुत्ता। सेस हवदि अमुत्तं गहा = जो पदार्थ जीवोके इन्द्रियमाहा विषय है वे मूर्त है और रोष पदार्थ समूह अमूर्त है। (प्र सा /त. प्र /१३१); (पं. घ./उ./७), (और भी दे० नीचे रूपीकालक्षण न० १,३)।
- न. च वृ./६४ रूवाइपिंडो मुत्तं विवरीये ताण विवरीयं ।६२। = रूप आदि गुणोका पिण्ड सूर्त है और उससे विपरीत असूर्त । (इ.स. / मू /१४), (नि, सा./ता. वृ./१) ।
- आ. पे./६ मूर्त ह्ये भावो मूर्तर्त्व रूपादिमत्त्वम् । अमूर्तरूय भावोऽमूर्तत्व रूपादिरहितत्वम् इति गुणानां व्युत्पत्ति । = मूर्त द्रव्यका भाव मुर्तरव है अर्थात रूपादिमान् होना ही मूर्तत्व है । इसी प्रकार अमूर्त दुअ्योंका भाव अमूर्तत्व है अर्थात् रूपादि रहित होना ही अमूर्तरव है ।
- दे० नीचे रूपीका लक्षण नं०२ (गोल आदि आकारवान् मूर्त है )।
- पं का./ता वृ /२७/४६/१८ स्पर्शरसगन्धवर्णवती सूर्तिरुच्यते तत्सद्भावाल, मूर्त प्रद्वगल । =स्पर्श, रस. गन्ध, वर्ण सहित मूर्ति ष्टोतो है, उसके सद्भावके कारण पुद्दगल द्रव्य मूर्त है । (प घ /उ./१) ।

#### २. रूपी व अरूपीके लक्षण

- स. सि /४/४/२७१/२ न विद्यते रूपमेषामित्यरूपाणि, रूपप्रतिषेवे तत्सह-चारिणां रसादीनामपि प्रतिषेध । तेन अरुपाण्यमूर्तानीत्यर्थ ।
- स. सि./५/५/२७१/७ रूपं मूर्तिरित्यर्थ । का मूर्ति । रूपादिसंस्थान-परिणामो मूर्ति । रूपमेषामस्तीति रूपिण । मूर्तिमन्त इत्यर्थ.। अथवा रूपमिति गुणविश्रेषवचनशब्द । तदेषामस्तीति रूपिण ।

रसाद्यग्रहणमिति चेम्न: तद विनाभावग्त्तदन्तभवि. । = १. इन धर्मादि द्रव्योंमें रूप नहीं पाया जाता, इसलिए अरूषी है। यहाँ केवल रूपका निषेध किया है, किन्तु रसादिक उसके सहचारो हैं अत उनका भी निषेध हो जाता है। इससे अरूपीका अर्थ अमूर्त है। (रा. वा /५/४/२/४४४/१)। २ मूर्ति किसे कहते है। रूपादिक-के आकारसे परिणमन होनेको मूर्ति कहते है। जिनके रूप अर्थात् आकार पाया जाता है वे रूपी कहलाते है। इसका अर्थ मूर्तिमान् है। (रा. वा /५/४/२/४४४/१)। २ पूर्ति किस कहते है। जिनके रूप अर्थात् आकार पाया जाता है वे रूपी कहलाते है। इसका अर्थ मूर्तिमान् है। (रूप, रस, गन्ध व स्पर्शके द्वारा तथा गोल, तिकोन, घौकोर आदि संस्थानोंके द्वारा होनेवाला परिणाम मूर्ति कहलाता है— रा वा), (रा. वा /५/४/२/४४४/२१)। ३ अथवा रूप यह गुण विशेषका वाची शब्द है। वह जिनके पाया जाता है वे रूपी है। रूपके साथ अविनाभावी होनेके कारण यहाँ रसादिका भी उसीमें अन्तर्भाव हो जाता है। (रा. वा /५/४/३-४/४४४/२४), (रा. वा / १/२७/१.३/२६/३९३)।

गो, जी,/मू,/६१३-६१४/१०६२ णिद्धिदरोलीमज्मे विसरिसजादिस्स समगुण एक्का। रूवित्ति होदि सण्णा सेसालं ता अरूवित्ति ।६१३। दो गुणणिद्धाणुस्स य दोगुणलुक्खाणुगं हवे रूवी। इगिति गुणादि अरूवी रुक्खस्स वि तंब इदि जाणे ।६१४। - ४. स्निग्ध और रूक्षकी अेणीमें जो विसटेश जातिका एक समगुण है, उसकी रूपी संझा है और समगुणको छोडकर अवशिष्ट सनकी अरूपी सज्ञा है ।६१३। ५. स्निग्ध-के दो गुणोसे युक्त परमाणुकी अपेक्षा रूक्षका दो गुणयुक्त परमाणु रूपी है ! शेष एक तोन चार आदि गुणोंके धारक परमाणु खरूपी है । ६१४।

#### ३. आत्माकी अमूर्तस्व शक्तिका उक्षण

स सा /आ,/परि /शक्ति नं०२० कर्मबन्धव्यपगमव्यञ्जितसहजस्पर्शादि-शून्यात्मप्रदेशात्मिका अमूर्तत्वशक्ति । च्लर्मबन्धके अभावसे व्यक्त किये गये, सहज स्पर्शादिशून्य ऐसे आत्मप्रदेशस्वरूप अमूर्तत्व शक्ति है।

## 8. सूक्ष्म व स्थूल सभी पुद्गलोंमें मूर्तत्व

- प का./मू./७० आदेसमेत्तमुत्तो धादुचउकस्स कारणं जो दु। सो णेओ परमाणू परिणामगुणो सयमसहो ।७९। ≕जो नय विशेषकी अपेक्षा कर्थचित मूर्ते व कथंचित अमूर्त है, चार धातुरूप स्कन्धका कारण है, और परिणमनस्वभावी है, उसे परमाणु जानना चाहिएं। वह स्वय अशब्द होता है ।७९। (ति. प./१/१०१), (दे० परमाणु/२/१में न च वृ/१०१)।
- स सि /१/२७/१३४/१ 'रूपिषु' इत्येन पुद्रगला' परिगृह्यन्ते। = 'रूपिषु' इस पदके द्वारा पुद्रगलोका ग्रहण होता है। (रा वा /१/२७/४/५८/१९); (गो.जो./जो प्र /४१४/१०३३/५ पर उद्दधृत श्लोक)।
- पं. का /त, प्र /११ ते कदाचित्स्थूलस्कम्धत्वमापन्ना कदाचिश्मूक्ष्मत्वमा-पन्ना कदाचित्परमाणुत्वमापन्ना इन्द्रियग्रहणयोग्यतासहभावात गृह्यमाणा अगृह्यमाणा ना मुत्ती इत्युच्यन्ते । = वे पदार्थ कदाचित् स्थूलस्कन्धपनेको प्राप्त होते हुए, क्दाचित सूक्ष्म स्कन्धपनेको प्राप्त होते हुए, और कदाचित परमाणुपनेको प्राप्त होते हुए, इन्द्रियो द्वारा ग्रहण होते हो या न होते हो, परन्तु सूर्घ है: क्योकि, उन सभीमें इन्द्रियो द्वारा ग्रहण होनेकी योग्यताका सद्भ्भाव है। (विशेष दे० वर्गणा)।
- प. ध./उ /१० नासभव भवेदेतत् प्रत्यक्षानुभवाद्यथा। सनिकर्षोऽस्ति वर्णाचौ रिन्द्रियाणा न चेतरै ।१०१ = साक्षात् अनुभव होनेके कारण स्पर्श, रस, गन्ध व वर्णको मूर्तीक कहना असम्भव नहीं है, क्योकि जैसे इन्द्रियोका उनके साथ सन्तिकर्ष होता है वैसे उनका किन्ही अन्य गुणोके साथ नही होता।

For Private & Personal Use Only

## कर्रमें पौद्गलिकस्त्र व मूर्तस्व

- पं. का /मू./१३३ जम्हा कम्मस्स फल विसयं फासेहिं मुंजदे णियद। जीवेण ग्रेह दुक्ल तम्हा कम्माणि मुत्ताणि। - क्योंकि कर्मका फल जो (सूर्त) विषय वे नियमसे (सूर्त ऐसी) स्पर्शनादि इन्द्रियो द्वारा जीवसे सुख-दुरख रूपमें भोगे जाते है, इसलिए कर्म सूर्त है।
- स सा./मू /४४ अट्टविंह पि य कम्म सट्य पुग्गलमयं जिणा विति। - आठो प्रकारका कर्म पुद्रगलमय है, ऐसा जिमदेव कहते है। (आध,/ प /११४/२४६/=)।
- स, सि /४/११/२८५/११ एतेषां कारणभूतानि कर्माण्यपि शरीरप्रहणेन गृह्यन्ते । एतानि पौड्गलिकानि । स्यान्मतं कार्मणमपौद्रगलि-कम्; अनाकारत्वाइ। आकारवतां हि औदारिकादीनां पौड़ूलिकरवं युक्तमिति । तत्र; तदपि पौडुगलिकमेव, तद्विपाकस्य मूर्तिमत्सन-न्धनिमित्तत्वात् । दृश्यते हि त्रोह्यादीनामुदकादिद्रव्यसंबन्ध-प्रापितपरिपाकानां पौड्गत्तिकत्वम् । तथा कार्मणमपि गुडकण्टकादि-मूर्तिमइद्रव्योपनिपाते सति विपच्यमानत्वारपौड्रगत्तिकमित्यव-सेयम्। = इन औदारिकादि पाँचों शरीरोंके कारणभूत जो कर्म है उनका भी शरीर पदके ग्रहण करनेसे ग्रहण हो जाता है, अर्थात् वे भी कार्मण नामका शरीर कहे जाते है (दे० कार्मण/१/२)। ये सन शरीर पौइगसिक हैं। प्रश्न-आकारवान् होनेके कारण औरूा-रिकादि शरीरोंको तो भौद्रगलिक मानना युक्त है, परन्तु कामण शरीरको पौड़गलिक मानना युक्त नहीं है, क्योंकि वह आकाशवत् निराकार है। उत्तर-नहीं, कार्मण झरीर भो पौड़गलिक ही है, क्योंकि, उसका फल मूर्तिमान् पदार्थोंके सम्बन्धसे होता है। यह तो स्पष्ट दिखाई देता है कि जलादिकके सम्बन्धसे पकनेवाले घान आदि पौइगलिक हैं। उसी प्रकार कार्मण शरीर भी गुड़ और काँटे आदि इष्टानिष्ट मुर्तिमाद पदार्थोंके मिलनेपर फल देते है. इससे झात होता है, कि कार्मण शरीर भी पौड़गलिक है। (रा. वा /४/-1 (09/089/39/38
- दे० ईयपिथ/३ ( द्रव्यकर्मॉॅंमें, स्निग्धता, रूप्रता व खट्टा-मीठा रस आदि भी पाये जाते हैं । ) ( और भी दे० वर्गणा/२/१/ व वर्ण/४ ) ।

# इण्य व साव वचनमें पौद्गलिकख व मूर्तःव

स. सि./k/११/२८६/७ वाग् द्विविधा द्रच्यवाग् भाववागिति । तत्र भाववाक् तावद्वीर्यान्तरायमत्तिञ्चतज्ञानावरणक्षयोपश्चमाङ्घोपाङ्घनाम-लाभनिमित्तत्वात् पौडुगलिको । तदभावे तइवृत्त्यभावात् । तत्साम-थ्योपितेन कियावतात्मना प्रेथमाणाः पुद्रगला वाक्त्वेन विपरिण-मन्त इति द्रव्यवागपि पौडुगलिको: क्षोत्रेन्द्रियविषयत्वात्ता ....अमूर्ता वागिति चेन्न. मूर्तिमड्प्रहणावरोधव्यावाताभिभवादिदर्शनान्मूर्ति-मत्त्वसिद्धे । = वचन दो प्रकारका है --- द्रव्यवचन और भाववचन । इनमेंसे भाववचन वोर्यान्तराय और मतिछानावरण तथा श्रुत-हानावरण कर्मोंके क्षयोपशम और अंगोपांग नामकर्मके निमित्तसे होता है, इसलिए वह पौडुगलिक है; क्योंकि, पुदुग्लोके अभावमें भाववचनका सद्भाव नहीं पाया जाता । जूँकि इस प्रकारकी सामर्थ्यसे युक्त क्रियावान् आरमाके द्वारा प्रेरित होकर पुइगल वचन-रूपसे परिणमम करते है, इसलिए द्रव्यवचन भी मौइगलिक है। दूसरे द्रव्यवचन भोत्रेन्द्रियके विषय है, इससे भी पता चलता है कि वे पौइगलिक है। प्रश्न---वचन अमूर्त है। उत्तर---नहीं, क्योकि, वचनोंका यूर्त इन्द्रियोंके द्वारा ग्रहण होता है, वे यूर्त भीत आदि-के द्वारा रुक जाते है, प्रतिकूल वायु आदिके द्वारा जनका व्याघात देखा जाता है, तथा अन्य कारणोसे जनका अभिभव आदि देखा जाता है। (गो. जी /जी. प्र /६०६/१०६२/२), (रा वा.४/१६/१४/-४६१/३१:१८/४७०/१); (चा. सा./==/१)।

रा. वा./४/१९/१८/४७०/१४ नैते हेतव. । यस्तावदुच्यते-इन्द्रिय-ग्रहात्वादिति; अोत्रमाकाशमयसमूत्तं मयुत्तं स्य ग्राहकमिति को विरोधः । यहचोच्यते-प्रेरणादितिः, नासौ प्रेयेते गुणस्य गमना-भावात् । देशान्तरस्थेन कथं गृह्यते इति चेत् । वेगवइद्रव्याभि-धातात तदनारम्भेऽग्रहणं न प्रेरणमिति । योऽप्युच्यते --अवरोधा-दिति. स्पर्शबद्भद्रव्याभिषातादेव दिगन्तरे शब्दान्तरानारम्भात, एकदिक्कारम्भे सति अवरोध इव लक्ष्यते न तु मुख्योऽस्तीति । अत्रो-च्यते—नैते दोषा । क्षोत्रं 'तावदाकाशमयम्' इति नोषपचते, आकाशस्यामुर्तस्य कार्यान्तरारम्भशक्तिविरहात् । अदृष्टवशादिति चेत्; चिन्त्यमेतत-किमसाबदृष्ट आकाशं संस्वरोति, उतारमानम्, आहोस्वित् शरीरैकदेशमिति। न तावदाकारो संस्कारो युज्यते; अमूतित्वात् अन्यगुणत्वादसंबन्धाच । आत्मन्यपि शरीरादरयन्तुम-न्यरवेन कल्पिते नित्ये निरवयवे संस्काराधानं न युज्यते, तदुपाजेन-फलादानासंभवात् । नापि शरीरै कदेशे युज्यते; अन्यगुणलात् अनभिसयन्धाञ्च। किंच, मुर्तिमत्तसवन्धजनितविपरसंपत्तिदरा-नात श्रोत्रं मूर्त्तमेवेरयवसेयम् । यदप्युच्यते-स्पर्शवद्ग प्रव्याभि-घातात शब्दान्तरानारम्भ इति, खास्पतिता नो रत्नवृष्टिः, स्पर्श-वइद्रव्याभिवातादेव मूर्त्तरवमस्य सिद्धम् । न हि अमूर्तः कृषिर मूतिमता बिहन्यते। तत एव च सुख्यावरोधसिद्धिः स्पर्शवद-भिधाताभ्युपगमात् । = प्रश्न-उपरोक्त सर्व ही हेसु ठीक नहीं है, क्योंकि, ओत्रेन्द्रिय आकाशमय होनेके कारण स्वयं अमूर्त है, और इसलिए अमूर्त शब्दको भी ग्रहण कर सकता है। वायुके द्वारा प्रेरित होना भी नहीं बनता, क्योंकि, शब्द गुण है और गुणमें किया नहीं होती। संयोग, विभाग व शब्द इन तीनोंसे शब्दान्तर उरपन्न हो जानेसे नये शब्द मुनाई देते हैं। बास्तवमें प्रेरित शब्द सुनाई नहीं देता। जहां वेगवाच द्रव्यका अभिधात होता है वहां नये राज्यों की उत्पत्ति नहीं होती। जो शब्दका अवरोध जैसा माछ्म देता है, बस्तुत वह अवरोध नहीं है किन्तु, अन्य स्पर्शवाच् इव्यका अभिघात होनेसे एक ही दिशामें शब्द उत्पन्न हो जाता है। वह अवरोध जैसा लगता है। अतः शब्द अमूर्त है ! उत्तर-ये कोई दोष नही है; क्यो कि--- श्रोत्रको आकाशमय कहना उचित नहीं है, स्योंकि, अमूर्त आकाश कार्यान्तरको उरपन्न करनेकी शक्तिसे रहित है। अदृष्टकी सहायतासे भी आकाशमें या आत्मामें या शरीरके एक-देशमें संस्कार उत्पन्न करनेको बात ठीक नहीं है, क्योंकि आन्य इव्यका गुण होनेके कारण आकाश व शरीरसे उस अदृष्टका कोई सम्बन्ध नही है। और आत्मा आपके ही स्वयं निरंश व नित्य होनेके कारण उसके फलसे रहित है। दूसरे यह बात भी है कि मूर्तिमान् तैल आदि इब्योसे ओत्रमें अतिशय देखा जाता है तथा मूर्तिमान् कील आदिसे उसका विनाश देखा जाता है, अत' त्रोत्र को मूर्त मानना ही समुचित है। आपका यह कहना कि स्पशंबाच् डव्यके अभिघातसे शब्दान्तर उत्पन्न हो जाता है, स्वयं इस बात-की सिद्धि करता है कि शब्द मूर्त है, क्योंकि कोई भी अमूर्स पदार्थ मूर्तके द्वारा अभिवातको प्राप्त नहीं हो सकता। इसीलिए मुख्यरूपसे शब्दके अभिघात वाला हेतु भी खण्डित नहीं होता।



रा. वा./४/१९/१९/४७०/२९ यथा नारकादयो भास्करप्रभाभिवान्मूति-मन्त', तथा सिंहगजभेयोदिशन्दैर्बृ हइभि शकुनिरुतादयोऽभि-भूयन्ते। तथा कंसादिषु पतिता ध्वन्यन्तरारम्भे हेतवो भवन्ति। गिरिगढरादिषु च प्रतिहताः प्रतिश्रुद्धभावमास्कन्दन्ति । अत्राह-अमूर्तेरप्यभिभवा दृश्यन्ते-यथा विज्ञानस्य सुरादिभिः मूर्ति-मद्रीभस्ततो नायं निश्चयहेतुरिति उच्यते-नाय व्यभिचार', विज्ञानस्य क्षायोपशमिकस्य पौद्रगलिकस्वाभ्युष्णमन्त् । 📼 जिस प्रकार सूर्यके प्रकाशसे अभिभूत होनेवाले तारा आदि मूर्तिक है, उसी तरह सिंहकी दहाड, हाथीकी चिघाड और भेरी आदिके घोषसे पक्षी आदिके मन्द शब्दोका भी अभिभव होनेसे वे मूर्त है। कांसेके वर्तन आदिमें पड़े हुए शब्द शब्दान्तरको उत्पन्न करते है। पर्वतोंकी गुफाओं आदिसे टकराकर प्रतिध्वनि होती है। प्रश्न-- मूर्तिमान्से अभिभव होनेका हेतु ठीक नहीं है, क्योंकि, मूतिमान् ग्ररा आदिसे अमूर्त विज्ञानका अभिभव देखा जाता है। उत्तर-यह कहना भो ठीक नहीं है, क्योंकि, संसारी जीवोंका क्षायोपशमिक झानको कथ चित् मूर्तिक स्वीकार किया गया है। ( दे० आगे शीर्षक नं. १ ), ( स, सि./१/११/२८८/१ )।

## ७. इन्य व मावमनमें पौद्गछिकरव व मूर्तरव

- स. सि./४/३/२६१/२ मनोऽपि डिविधं दंव्यमनो भावमनश्चेति । •••द्रव्यमनश्चरूपादियोगारपुद्रगलद्रव्यविकार. । रूपादिवन्मन' । ञ्चानोपयोगकरणत्वाच्चश्चरिन्द्रियवरः । ननु अमूर्तेऽपि शब्दे ज्ञानोप-योगकरणस्वदर्शनाइ व्यभिचारी हेतुरिति चेत् । न, तस्य पौदु-गसिकस्वान्सूर्तिमत्त्वोपपत्तेः । तनु यथा परमाणूना रूपादिमरकार्य-दर्शनाद्रपादिमत्तवं न तथा वायुभनसो रूपादिमस्कार्यं दृश्यते इति तैषामपि तद्रुपपत्तेः । सर्वेषां परमाणूनां सर्वरूपादिमरकार्यत्वप्राप्ति-योग्याभ्युपगमाद् । - मन भी दो प्रकारका है- इव्यमन व भावमन । उनमेंसे द्रव्यमनमें रूपादिक पाये जाते हैं अतः वह पुद्रगत्त द्रव्यकी पर्याय है। दूसरे मन रूपादिवाला है, ज्ञानोपयोगका करण होनेसे, चक्षुरिन्द्रियवदः = प्रश्न-- यह हेतु व्यभिचारी है, क्योंकि, अमुर्त होते हुए भी शब्दमें ज्ञानोपयोगकी करणता देखी जाती है। उत्तर---नहीं, क्योंकि, शब्दको पौड़गलिक स्वीकार किया गया है। (देव पिछला शीर्थक) अतः वह मूर्त हैं। प्रश्त---जिस प्रकार परमाणुओ--के रूपादि गुणवाले कार्य देखे जाते हैं, अत वे रूपादिवासे सिद्ध होते हैं, उसी प्रकार बायु और मनके रूपादि गुणवाले कार्य नहीं देखे जाते । उत्तर-नहीं क्योंकि, वायु और मनके भी रूपादि गुणवाले कार्योंने होनेकी योग्यता मानी गयी है। [ परमाणुओं में आति भेद न होनेसे वायु व मनके कोई स्वतन्त्र परमाणु नहीं है, जिनका कि पृथक् से कोई स्वतन्त्र कार्य देखा जा सके-दे० परमाणु/२/२ ] ( रा. वा./५/३/३/४४२/६ ) ।
- स. सि./६/११/२६/२६७/१ भावमनस्तावच-- पुद्दगतावलम्बनत्वात् पौड्दग-लिकम् । द्रव्यमनश्च - गुणदोषविचारस्मरणादिप्रणिधानाभिमुखस्या-सनोऽनुग्राहका' प्रद्दगला मनस्त्वेन परिणता इति पौद्दगलिकम् । -भावमन पुद्दगलोंके अवलम्बनसे होता है, इसलिए पौद्दगलिक है । - तथा जो पुद्दगल गुण दोष विचार और स्मरणादि उपयोगके सन्मुख हुए आत्माके उपकारक है वे ही मनरूपसे परिणत होते है, अत' द्रव्यमन पौद्दगलिक है । [अणु प्रमाण कोई पृथक् मन नामक पद्दार्थ नहीं है-दे० मन/१२ ] (रा. वा /६/१९/२०/४७९/२); (चा. सा./८८/३); (गो, ज्जी./जी. प्र./६०६/१०६२/६) ।
- दे. मन पर्यय/१/४ ( संसारो जीव और उसका क्षायोपशमिक ज्ञान क्योंकि कथं चित्त मूर्त है ( दे० अगला झीर्धक ), अत उससे अपूथक् भूत मति, स्मृति, चिन्ता आदिरूप भग्वमन भी मूर्त्त है ]।

## ८. जीवके क्षायोपशमिकादि मार्वोमें पौद्गलिकरव व मूर्तस्व

- रा, वा /१/२०/७/२०/२४ भावत स्वविषयपुदुगलस्कन्धाना रूपादि-विकल्पेषु जीवपरिणामेषु चौदयिकौपर्शामकक्षायोण्शमिवेषु दर्तते। कुत: । पौइगलिकश्वादेषाम् ।
- रा. वा./१/२७/४/००/१९ जीवपययिषु औदयिकौपशमिकक्षायोपशमि-केष्ठूरपद्यतेऽवधिज्ञानम् रूपिद्रव्यसंबन्धात, न क्षायिकपारिणामिकेषु • तत्संबन्धाभावात् । व्रूपी पदार्थ विषयक अवधिज्ञान भावकी अपेक्षा स्वविषयधूत पुढुगलस्कन्धोंके रूपादि विकल्पोंमें तथा जीवके औदयिक, औपशमिक व क्षायोपशमिक भावोंमें वर्तता है, क्योंकि, रूपीद्रव्यका ( कर्मोंका ) सम्बन्ध होनेके कारण ये भाव पौढ़गलिक है । परन्तु क्षायिक व पारिणामिक भावोंमें नहीं वर्तता है, क्योंकि, उन दोनोंमें उस रूपीद्रव्यके सम्बन्धका अभाव है ।

## . जीवके रागादिक मार्वोमें पौद्गछिकःव व मुर्तस्व

- स. सा./मू./४६.४१.५५ ववहारस्स दरीसणमुवएसो वण्णिदो जिण-वरैहिं। जीवा एदे सब्वे अज्भवसाणादओ भाषा. १४६। जीवस्स णरिथ रागो णवि दोसो णेव विज्जदे मोहो। । ५१। जेण दु एदे सब्वे पुग्गलदव्वस्स परिणामा १५१ - 'ग्रे सम अध्यवसानादि भाव जीव हैं' इस प्रकार जिनेन्द्रदेवने जो उपदेश दिया है सो व्यवहारनय दर्शामा है १४६। निश्चयसे तो जीवके न राग है. न द्वेष और न मोह १५१। क्योंकि ये सब पुद्रगल द्रव्यके परिणाम है १४६। (स. सा./मू /-४४.४६.६८)।
- स, सि,/७/१७/३४४/१० रागादय' पुन' कर्मोदयतन्त्रा इति नारमस्व-भावत्वाद्धे मा'। – रागादिक कर्मोंके उदयसे होते है, अतः वे आरमाके स्वभाव न होनेसे हेय हैं। (रा वा./७/९७/४/४४४/९८)।
- स.सा./आ./गा. नं. अनाकुलस्वलक्षणसीरूयारूयात्मस्वभावविलक्षणत्वा-रिकल दु.खं; तदन्त'पातिन एव किलाकुलत्वलक्षणा अध्यवसानादि-भावाः । ततो न ते चिदन्वयविभ्रमेऽण्यास्मस्वभावाः किंतु पुद्रगल-स्वभावाः ।४१। य' प्रीतिरूपो राग 'अप्रीतिरूपो द्वेष....खप्रतिपत्ति-रूपो मोह' स सर्वोऽपि पुद्रगलद्वव्यपरिणाममयत्वे सस्यनुभूतेभिन्न-रवात्त ।४१। -- अनाकुलता लक्षण झुख नामक खात्म स्वभाव है । उससे विलक्षण दु'ख है । उस दुःखमें ही आकुलता लक्षणवाले अध्य-वसान आदि भाव समाविष्ट हो जाते हैं; इसलिए, यद्धपि वे चैतन्यके साथ सम्बन्ध होनेका भ्रम उरपन्न करते हैं, तथापि वे चात्मस्वभाव नहीं हैं, किन्तु पुद्रगल स्वभाव हैं ।४१। जा यह प्रीतिरूप राग है. मा अप्रीतिरूप द्वेष है या यथार्थ तत्त्वकी अप्रतिपत्तिरूप मोह है वह सर्व ही जोवका नहीं है, क्योंकि, वह पुद्रगलद्वव्यके परिणाममय होनेसे अपनी अनुभूतिसे भिन्न हैं ।४१। (स.सा./आ./७४,७५,१०२, १९६,१३८)।
- द्र. सं./टी./१६/५२/३ अशुद्धनिश्चयेन योऽसौ रागादिरूपो भावनन्धः कथ्यते सोऽपि शुद्धनिश्चयनयेन पुद्रगलवन्ध एव । -- अशुद्ध निश्चय-नथसे जो वह रागादिरूप भाव नन्ध (जीवका) कहा जाता है, यह भी शुद्ध निश्चयनयसे पुद्रगलका ही है ।
- भं, का/ता. चू,!१३४/११७/१९ एवं नै यायिकमताश्चित्तविष्यसंवीधनार्थं नयविभागेन पुण्यपापद्वयस्य सूर्तत्त्वसमर्थनरूपेणै कसूत्रण तृतीयस्थलं गतां। == इस प्रकार नैयायिक मताश्चित्त शिष्यके सम्बोधनार्थ नय-विभागसे पुण्य व पाप इन दोनोंके सूर्तपनेका समर्थन करने रूप सुत्र कष्ठा गया।

१०. संसारी जीव में मूर्तत्व

- स सि /१/२७/१३४/६ 'रूपिषु' इत्यनेन पुढुगला' पुढुगलद्रव्यसवन्धाश्च जीवा' परिगृह्यन्ते। व्यसूत्र में कष्ठे गये 'रूपिषु' इस पटसे पुढुगलोका और पुढुगलोंसे बद्ध जीवोंका प्रहण होता है।
- गो. जी/जी.प्र/१८४/१०३३/९ पर उद्दधृत--संसारिण्यपि पुढ्गल'। क संसारी जीवमें 'पुढ्गल' शब्द प्रवर्तता है।
- दे. मंध/२/४/१ (संसारी जीव कथं चित् मूर्त है इसी कारण मूर्त कमौसे मैंधता है)।

#### १९. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. द्रव्योंमें मूर्त अमूर्तका विभाग । -- दे० द्रव्य/३ ।
- ३. मूर्त द्रव्यंकि साथ अमूर्त द्रव्योंका स्पर्श कैसे ।- दे० स्पर्श/२।
- ४. परमाणुओंमें रूपी व अरूपी विभाग। दे० पूर्त /२.४.४।
- ५. अमूर्त जोवके साथ मूर्त कमें कैसे बॅथे । -- दे० वन्ध/२।
- ६. भाव कर्मोंके पौद्गलिकत्वका समन्यय । दे० विभाव/४।
- ७. जीवका अमूर्तत्व। दे० द्रव्य/३।
- मूर्ति—१. भगवात्तकी मूर्ति—दे० प्रतिमा । २ मूर्तिपूजा--दे० पूजा/३ । ३. रूपीके अर्थमें मुर्ति–दे० सूर्त/१ ।

मूर्तिक-दे॰ मुर्त ।

- मूल----१. एक नक्षत्र---दे० नक्षत्र । २, Root (ज. प./प्र. १०८)। ३, वर्गमूल व घनमूल---दे० गणित/II/१/७,८ । ४ कन्दमूल -- दे० भनस्पति/१।

- मूलक्रिया—Fundamental Operation, ( च ४/प्र २व).
- मूलगुण-१. घ आ./बि./११६-२७७/३---उत्तरगुणान कारणत्वा-न्मूलगुणव्यपदेशो ब्रतेषु वर्तते । = अनशनादि तप उत्तर गुण हैं (दे० उत्तर गुण) । उनके कारण होनेसे ब्रतोंमें मूलगुणका व्यपदेश होता है । २. आवकके अष्ट मुलगुण--दे० आवक ४) । ३. साधुके २० मूल गुण--दे० साधु/२ ।

### मूलप्रायश्चित्त-दे० प्रायश्चित्त/१।

- मूलराज-----अगहिलपुरके राजा। समय -वि. ११९-१०४३ (ई० १४१-१-६४)। (हिन्दी जैन साहित्य इतिहास/२९। कामता प्रसाद)
- मूलराशि गणितको संकलन व व्यकलन व प्रक्रियामें जिस राशिमें अन्यराशिको जोडा जाय या जिस राशिमेंसे अन्य राशिको घटाया जाय उसे मूलराशि कहते है। दे० गणित/II/१/३,४ ।
- मूलसंघ दिगम्बर साधुओंका एक सघ।-दे० इतिहास/५/२,३।
- मूलस्थान- १. भ. आ./मू./२९८/१०३ पिंड उवहि सेडक अवि-सोहिय जो हु भुंजमाणो हु। सुलद्दाणं पत्तो मुलोत्ति य समणपेक्षो सो ।२९९१ = आहार, पिछी, कमंडलु और वसतिका आदिको शोधन किये बिना ही जो साधु उनका प्रयोग करता है, वह सूज-स्थान नामक दोषको प्राप्त होता है। २. पंजाबका प्रसिद्ध वर्त्तमानका मुलतान नगर (म. पु./प्र. ४१/प. पन्नालाल)।

- म्रूल्झे झार यश्याचार विषयक प्राकृत गाथा मद्ध प्रन्थ है । डा.ए.९न. उपाध्याय के अनुसार यह एक संग्रह ग्रन्थ है और डा. नेमिषम्द के अनुसार स्वतन्त्र प्रन्थ । इसमें कुल १२ अधिकार और १२५२ गायायें हैं । रचयिता — आ. वट्टकेर । समय — कुन्दकुन्द के समकालीन की. नि. ६५४-७०६ (ई. १२७-१७६) । (ती./२/११७-१२०) । इस पर दो वृत्तियें उपलब्ध है – १. आ. वसुनन्दि (ई. १०६८-१११२) कृत (ती./३/२२३) । २. आ. सकलकीर्ति (ई.१४२४) कृत मूलाचार प्रदीप । (ती./३/२२३) ।
- मूलाराधना—भगवती आराधना ग्रन्थका ही अपरनाम मुला-राधना है। (ती०/२/१२७)।

मृग-ध. १३/५,५,१४०/३९१/११ रोमन्थवर्जितास्तिर्यञ्चो मृगा नाम। =जो तियंच रोधते नहीं है वे मृग कहलाते हैं।

मृगचारिते—स्वच्छन्दाचारी साधु-दे० स्वच्छंद ।

- **मृगांक----**रावणका मन्त्री---( प. पु./--६६/१--२ ) ।

मृतसंजीवनी--- एक मन्त्रविद्या-- दे० विद्या।

मृत्तिकानयन यंत्र- देव यंत्र।

मृत्यु---दे० मरण।

- मृत्युंजय यंत्र—देव यंत्र ।
- मृदंगमध्य व्रत----

इस वतकी विधि दो प्रकार है- चृहत व लघु । १ बृहत् विधि - यंत्रमें दिखाये अनुसार एक वृद्धि कम से १ से १ पर्यंत और तत्पश्चात एक हानि कमसे १ से १ पर्यंत, इस प्रकार कुल ८१ उपवास करे । मध्यके स्थानोंमें एक-एक पारणा करे । नमस्कार मंत्र-का त्रिकाल जाप्य करे । (वत-विधान सग्रह/ए० २०)।

२. लघु विधि--- यन्त्रमें दिखाये अनुसार एक वृद्धि क्रमसे २ से १ पर्यंत और तत्पश्चात् एक हानि क्रमसे १ से २ पर्यंत, इस प्रकार कुल २३ उपवास करे। मध्यके स्थानोंमें एक-एक पारणा करे। (ह पु/श्४/ई४-ई१)।

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

मृदंगाकार—Conical (ज प./प्र. १०८)।—दे० गणित/II/७/७ मृषानंदी रौद्रध्यान—(दे० रौद्र ध्यान)। मृषामन----दे० मन्।

मूषावचन----दे० वचन।

- मेखलापुर---विजयार्धको दक्षिण श्रेणोका एक नगर--दे० विद्या--धर ।
- मेधंकरो—नम्दनवनके मन्दनक्र्रटकी स्वामिनी एक दिक्कुमारी देवी।---दे० लोक/७।
- मेध----सौधर्म स्वर्गका २०वाँ पटल----दे० स्वर्ग/४/३।

**मेघकूट-**---विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर ।

मेघर्चद्र . नन्दि संघ बलात्कार गण में माणिक्य नन्दि के शिष्य तथा शान्ति कोति के गुरु। समय---शक ६०१-६२७। दे. इतिहास/ ७/२। २. नन्दिसंघ देशीयगण त्रैकाल्ययोगी के शिष्य, अभयनन्दि तथा नैमिचन्द्र सिखान्त चक्रवर्ती के सहधर्मा और वीरनन्दि तथा इन्द्रतन्दि के शिक्षा गुरु। इन्द्रनन्दि जी पहले आपके शिष्य के इन्द्रतन्दि के शिक्षा गुरु। इन्द्रनन्दि जी पहले आपके शिष्य के ये, परन्तु पीछे विशेष अध्ययन के लिए अभयनन्दि की झरण में चले गये थे। कृति-ज्वालामालिनी कल्प ई. १३९ में पूरा किया। समय ई. १५०-११९। दे इतिहास/७/४। ३ नन्दिसंच देशीयगण में सक्ल-चन्द्र के शिष्य और वीरनन्दि तथा शुभचन्द्र के गुरु। शक १०३७ में समाधि हुई। समय - ई १०२०-१९१०। दे इतिहास/७/४।

**मेधचारण**—दे० ऋद्धि /४।

- मेधमाला व्रत- ५ वर्ष तक प्रतिवर्ष भाद्रपद कृ. १,८.१४, शु. १, ८,१४ तथा आसौज कृ. १ इन सात तिथियों में सात-सात करके कुल ३५ उपवास करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (व्रत-विधान संग्रह/पृ. -४)।
- मेघमालिनी—नन्दनवनके हिमकूटकी स्वामिनी दिक्कुमारी देवी। -- दे० लोक/k/k ।
- मेघरथ— म. पु /६३/श्वोक नं, पुष्कलावती देशमें पुण्डरी किणी नगरीके राजा घनरथका पुत्र था। (१४२-१४३)। इनके पुण्यके प्रतापसे एक विद्याधरका विमान इनके ऊपर आंकर उटक गया। कुद्ध होकर विद्याधरने शिला सहित इन दोनों पिता-पुत्रको उठाना चाहा तो उन्होने पॉवके अँयूठेसे शिलाको दना दिया। विद्याधरने क्षमा मॉगी और चला गया। (२३६-२३१,२४८)। इन्द्र सभामें इनके सम्यक्त्वकी प्रश्तसा सुनकर दो देवियाँ परीक्षाके लिए आयी, परन्तु ये विचलित न हुए। (२९४-२९७)। पिताने वनरथ तीर्थ-करका उपदेश सुन दीक्षा ले ली। और तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया। (३०६-३११,३३२)। अन्तमें सन्यासमरण कर अहमिन्द्र पद प्राप्त किया। (३३६-३३७)। यह शान्तिनाथ भगवात्तका पूर्वका दूसरा भव है।--दे० शान्तिनाथ।

मेधवाहन----१ प पु./k/श्लोक नं -- ''सगर चक्रवर्तीके समुर मुलो-चनके प्रतिद्वन्दी पूर्णघनका पुत्र था। ( २७)। मुलोचनके पुत्र द्वारा परास्त होकर भगवान् अजितनाथके समवदारणमें गया। (२७--२९)। वहाँ राक्षसोके इन्द्र भीम व मुभीमने प्रसन्न होकर उसको लका व पातालखंकाका राज्य तथा राक्षसी विद्या प्रदान की। ( १६१-९६७)। अन्तमे अजितनाथ भगवान्से दीक्षा ले ली। ( २३१-२४०)। २ प. पु./सर्ग/श्लोक---''रावणका पुत्र था ( २/१४८)। लक्ष्मण द्वाराण्यावणके मारे जानेपर विरक्त हो दीक्षा धारण कर सी। ( ७६/с१-с२)।''-

मेधा--- नरक की तृतीय पृथिवी -दे० नरक /५ तथा लोक/२/६ ।

मेचक [ आत्मा कथ चित् मेचक है अर्थात् अनेक अवस्था रूप है। (दे० स. सा./आ./१६/क १६)]।

- मेधा— ६, १३/१.४.३७/२४२/५ मेध्यति परिच्छिनत्ति अर्थमनमा इति मेधा। = जिसके द्वारा पदार्थ 'मेध्यति' अर्थात् जाना जाता है उस अवग्रहका नाम मेघा है।
- मेय----ध १२/४,२,८.१०/२८४/१० मेयो यव-गो-धूमादिः । = मापनेके योग्य जी गेहूं आदि मेय कहे जाते है ।
- **मेरक---**अपर नाम मधु--दे० मधु ।
- मेरु---१, क्षमेरु पर्वत-दे० मुमेरु । २, वर्तमान भूगोलकी अपेक्षा मेरु—दे० सुमेरु। ३, म. पु./४१/ श्लोक नं.— ''पूर्वभव नं. १ में कोशल देशमें वृद्धग्राम निवासी मृगायण ब्राह्मणकी स्त्री मथुरा थी। २०७। पूर्व भवनं, ५ में पोइन नगरके राजा पूर्णचन्द्रकी पुत्री रामदत्ता हुई। (२१०)। पूर्व भव नं. ७ में महाशुक्र स्वर्गमें भास्कर देव हुआ। (२२६)। पूर्व भव नं, ई मैं धरणीतिलक नगरके राजा अतिवेगकी पुत्री श्रीधरो हुई। (२२८)। पूर्व भव नं. १ में काषिष्ठ-स्वर्गके रुचक विमानमें देव हुआा। (२३९)। पूर्व भव न.४ में धरणीतिलक नगरके राजा अतिवेगकी पुत्री रत्नमाला हुई। (२४१-२४२)। पूर्वभवनं, ३ में स्वर्गमें देव हुआ। और पूर्वभव न. २ में पूर्व धातकी खण्डके गन्धित देशके अयोध्या नगरके राजा अईदासका पुत्र 'वीतभय' नामक वलभद हुआ। (२७६-२७१)। पूर्वभवमे लान्तव स्वर्गमें आदित्यप्रभ नामक देव हुआ । (२८०)। वर्त्तमान भवमें उत्तर मथुरा नगरीके राजा अनन्तवीयेका पुत्र हुआ। ( ३०२ )। पूर्व भवके सम्बन्ध सुनकर भगवान् विमलवाहन ( विमल-नाथ ) के गणधर हो गये। (३०४)। सप्त ऋदि मुक्त हो उसी भवसे मोक्ष गये। (३०१)।'' --- [युगपत्त सर्व भवके लिए। ---दे० म. पु /५१/३०न-३०१ ]।
- मेरेकोर्ति --- नन्दिस घभलात्कार गणके अनुसार आप शाम्तिकी तिके शिष्य थे। समय-- विक्रम शक स ई४२--६८० (ई. ७२०-७५८)। --- दे० इतिहास/७/२।
- मेरुपंक्ति व्रत अढाई द्वीपमें मुदर्शन आदि पॉच मेरु है (दे० मुमेरु)। प्रत्येक मेरुके चार-चार वन है। प्रत्येक वनमें चार-चार चैरयालय है। प्रत्येक वनके चार चैरयालयोके चार उपवास व चार पारणा, तत्पश्चाद्य एक वेत्ता एक पारणा करे। इस प्रकार कुल ८० उपवास, २० वेले और १०० पारणा करे। 'ओं हीं पचमेरु-सम्बन्धी अस्सीजिनालयेभ्यो नम'' अथवा ''ओ हीं (उस-उस मेरुका नाम) सम्बन्धी पोडराजिनालयेभ्यो नम '' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (प्रदा-विधान संग्रह)।

- स सि./७/११/३४१/७ भरेषा दु खानुस्पत्त्यभिलाषा मैत्री । = दूसरोको दु ख़ न हो ऐसी अभिलाषा रखना मैत्री है । (रा. वा./७/११/१/ ४३९/१४)।
- इग./२७/४-७ क्षुद्रितरविकल्पेषु चरस्थिरशरीरिषु । सुखदु खाद्यवस्थाष्ठ सस्रतेषु यथायथम् । १। नानायोनिगतेष्वेषु समत्वेनाचिराधिका । साध्त्री महत्त्वमापन्ना मतिर्मेत्रीति १ठघते । ६। जीवन्तु जन्तव सर्वे बलेशव्यसनवर्जिता । प्राप्नुवन्ति सुखं रयक्त्वा वैरं पाप पराभवम् ।७। = सूक्ष्म और बादर भेदरूप त्रस स्थावर प्राणी सुख-दु खादि अवस्थाओमे जैसे-तैसे तिष्ठे हो- तथा नाना भेदरूप योनियोमें प्राप्त होनेवाले जोवोमें समानतासे विराधनेवाली न हो ऐसी महत्ता-को प्राप्त हुई समीचीन बुद्धि मैत्री भावना कही जाती है । १-६। इसमें ऐसी भावना रहती है कि-मे सब जीव कष्ठ व आपदाओसे वर्जित हो जाओ, तथा वैर, पाप, अपमानको छोडकर सुखको प्राप्त होओ ।७।
- मैथुन --- १. स. सि /०/१६/३५३/१० स्त्रोपसयोश्चारित्रमो होदये सति रागपरिणामा विष्टयो परस्परस्पर्शन' प्रति इच्छा मिथुनम् । मिथुनस्य भावं मैथुनमिरयुच्यते । == चारित्रमो हका उदय होनेपर राग परिणामसे युक्त स्त्रो और पुरुषके जो एक दूसरेको स्पर्श करनेकी इच्छा होती है वह मैथुन कहलाता है । (रा. वा./७/१६/४४३/२१) (विशेष दे० ब्रह्मचर्य/४/१)।
- ध १२/४,२८,४/२८२/४ रथी-पुरिसबिसयवाबारो मणवयण-कायसरूवो मेहुण । एत्थवि अनर गमेहुणस्सेव इहिर गमेहुणस्स आसवभावो बत्तञ्चो । चस्त्री और पुरुषके मन, वचन व कायस्वरूप विषय-व्यापारको मैथुन कहा जाता है । यहॉफर अन्तर'ग मैथुनके समान इहिर ग मैथुनको भी ( कर्मवन्धका ) कारण वत्तलाना चाहिए ।
  - \* मैथुन व अमहा सम्बन्धी शकाएँ ---दे० ब्रह्मचर्य/४।
  - \* वेद व मैथुनमें अन्तर---
- मैथुन संज्ञा- देव सज्ञा। मैनासन्दरी- मानवरेवन ज्य
- मैनासुन्दरी मालवदेशमें उउजैनी नगरीके राजा पहुपालकी पुत्री थी । पिताके सम्मुख कर्मकी बलवत्ताका बखान करनेके कारण कोध-बश पिताने कुष्टीके साथ विवाह दी । पतिकी खूब सेवा की, तथा मुनियोंके वहनेपर सिद्धचक्र विधान करके उसके गन्धोदक द्वारा उमका कुष्ट दूर किया । अन्तने दीक्षा धारण करके स्त्रीर्लिंगवा छेद-कर सोलहवे स्वर्गमें देव हुआ। ( अीपालचरित्र ) ।
- मोक----भरतक्षेत्र मध्य आर्थखण्डका एक देश ।--मनुष्य/४।
- मोक्ष शुद्ध रत्नत्रयको साधनासे अष्ट कमोंकी आरयन्तिकी निवृत्ति डव्यमोक्ष है और रागादि भावोकी निवृत्ति भावमोक्ष है। मनुष्य-गतिसे ही जीवको मोक्ष होना सम्भव है। आयुके अन्तमें उसका शरीर काफूरवत उड जाता है और वह स्वाभाषिक ऊर्ध्व गतिके कारण लोकशिखरपर जा विराषते है, जहाँ वह अनन्तकाल तक अनन्त अतीन्द्रिय मुखका उपभोग करते हुए अपने चरम शरीरके आकार रूपसे स्थित रहते हैं और पुन शरीर धारण वरके जन्म-मरणके चक्करमें कभो नहीं पडते। ज्ञान ही उनका शरीर होता है।

जैन दर्शनकार उसके प्रदेशोकी सर्व व्यापक्ता स्वीकार नहीं करते है, न ही उसे निर्गुण व झून्य मानते हैं । उसके स्वभावभूत अनन्त झान आदि आठ प्रसिद्ध गुण है । जितने जीव मुक्त होते है उतने ही निगोद राशिसे निकलकर व्यवहारराशिमे आ जाते है, इससे लोक जीवोसे रिक्त नहीं ट्रोता।

भेद व लक्षण 9 Ŷ मोक्ष सामान्यका लक्षण । ş मोक्षके मेद। इञ्य व भाव मोक्षके लक्षण । ₹ अजीव, जीव व उभय बन्ध के लक्षण। ¥ ---दे० वन्ध/१/४ । ۲ मक्त जीवका रुक्षण । जीवन्मुक्तका लक्षण । ч सिद्धजीव व सिद्धगतिका छक्षण । ٤į सिद्धलोनना स्वरूप । 9 मोक्ष व मुक्त जीव निर्देश २ सिद्ध भगवान्के अनेकों नाम । \* −-दे० परमात्मा । अईन्त व सिद्धमें कथंचिद् भेदाभेद । Ŷ वारतवर्में भावमोक्ष ही मोक्ष है। २ मुक्तजीव निश्चयसे स्वमे रहते है, सिद्धालयमें Ş. रहना व्यवहार है। अपुनरागमन सम्बन्धी शका-समाधान । لا जितने जीव मोक्ष जाते है उतने ही निगोदसे ч, निकल्ते है । जीव सुक्त हो गया है, इसके चिह्न। ε सिद्धोंमें कथंचित् विग्रहगति। -दे० विम्रह गति। ¥ सिद्धोंको जाननेका प्रयोजन । e सिद्धोंकी मतिमा सम्बन्धी विचार । \* सिद्धोंके गुण व माव आदि ą. सिद्धोंके आठ प्रसिद्ध गुणोंका नाम-निर्देश। Ŷ \* आठ गुणीके लक्षण आदि । - दे० वह वह नाम। सिद्धोंमें अन्य गुणोंका निर्देश । २ सिद्धोंमें गुणस्थान, मार्गणास्थान आदि २० प्ररूपणाएँ। \* ---दे० सत् । सर्वद्यत्वकी सिद्धि । —दे० केवलज्ञान/४) \* उनरोक्त गुणोंके अवरोधक कर्मोंका निदेंश । ş रुक्ष्मत्व व अगुरुल्खुत्व गुणोंके अवरोधक कर्मोंकी ۲ रवीकृतिमें हेतु । सिद्धोंमें कुछ गुणों व भावोका अभाव । ч इन्द्रिय व सयमके अभःव सम्बन्धी शका । ξ मोक्षप्राप्ति योग्य द्रच्य क्षेत्र आदि 8 सिद्धोमें अपेक्षाकृत क्यंचित् मेद-निर्देश ₹ मुक्तियोग्य क्षेत्र-निदेश। R मुक्तियोग्य काल-निदेश। ₹

----दे० सज्ञा ।

भा० ३–४१

मोक्ष

| *                                                                                    | अनेक भवोंकी साथनासे मोक्ष होता है एक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                      | भवमें नहीं। -दे सयम /२/१०।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 8                                                                                    | मुक्तियोग्य गति निढेंश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *                                                                                    | निगोदसे निकलकर सीधो मुक्तिप्राप्ति सम्बन्धी।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                      | - दे० जन्म/४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ч                                                                                    | मुक्तियोग्य लिग निर्देश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| *                                                                                    | लचेरु मुक्ति निषेध। -दे० अचेत्रकरत्र।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| *                                                                                    | स्त्री व नपुसक मुक्ति निषेध। —दे० वेद/७।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>٤</b>                                                                             | मुक्तियोग्य तीर्थं निर्देश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 9                                                                                    | मुक्तियोग्य चारित्र निर्देश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 6                                                                                    | मुक्तियोग्य प्रत्येक व बोधित बुद्ध निर्देश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٩                                                                                    | मुक्तियोग्य ज्ञान निर्देश ।<br>मोक्षमार्गमें अवधि व मन पर्श्व ज्ञानका कोई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| *                                                                                    | · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                      | स्थान नहीं !दे० अवधिज्ञान/३दे ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| *                                                                                    | मोक्षमार्गमें मति व श्रुत्द्यान प्रधान है ।<br>दे० श्रुतज्ञान/।/२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 20                                                                                   | मुक्तियोग्य अवगाहना निदेश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| *                                                                                    | मुक्तियोग्य संहमन निर्देश । -दे॰ सहनन ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 88                                                                                   | मुक्तियोग्य अन्तर निर्देश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १२                                                                                   | मुक्त जीवोंकी संख्या ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| *                                                                                    | गति, क्षेत्र, लिग आदिकी अपेक्षा सिद्धोंनें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                      | अल्पबहुत्व । — दे० अल्पबहुत्व/३/१ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 4                                                                                    | मुफ्तजीवोंका मृतशरीर आकार ऊर्ध्वगमन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                      | व अवस्थान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                      | ۱ ، ۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤                                                                                    | उनके मृत शरीर सम्बन्धी दो धाराएँ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| १<br>२                                                                               | उनके स्टत शरीर सम्बन्धी दो धाराएँ।<br>संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै।</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| -                                                                                    | उनके सृत शरीर सम्बन्धी दो धाराएँ।<br>संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै ।</b><br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इधर-उधर क्यों नहीं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| २                                                                                    | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते दे ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| २                                                                                    | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै ।</b><br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इथर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वलोकमें नहीं व्याप जाता ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २<br>२<br>४                                                                          | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै ।</b><br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उधर क्यों नहीं ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| २<br>२<br>४<br>*                                                                     | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै ।</b><br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वठीकमें नहीं क्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे ऊपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| २<br>३<br><b>४</b>                                                                   | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै ।</b><br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इथर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछोकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे ऊपर क्यों नहीं जाते। दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते दै ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| २<br>२<br>४<br>४<br>४<br>४                                                           | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते <b>दै ।</b><br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उघर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वलोकमें नहीं क्याप जाता ।<br>सिद्धलोकसे ऊपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते <b>दै</b> ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| २<br>३<br>४<br><b>४</b><br>४<br>४<br>४                                               | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर ऊपरको जाते है ।<br>ऊर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछोकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे ऊपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 2 32 X 44 X E 9 E                                                                    | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इथर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछोकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिद्र्म है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरच सम्बन्धी शंकाएँ<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 5 3 4 4 5 5 5 <b>5</b>                                                               | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इथर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछोकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरच सम्बन्धी शंकाएँ<br>मोझामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                                              | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इथर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछीकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरच सम्बन्धी दांकाएँ<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्षसुख सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~ ~                                              | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इधर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछीकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरंव सम्बन्धी दांकाएँ<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>दाद्ध निद्दचय नयसे न बन्ध है न मोक्ष ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| * * * * * * * * *                                                                    | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उघर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछोकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरव सम्बन्धी शंकाप्<br>मोझामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोझ अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० सुख/२ ।<br>शुद्ध निश्चय नयसे न बन्ध है न मोक्ष ।<br>दे० नय/V/१/४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ~ ~ * * * * * * * * * *                                                              | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछीकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवॉका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरंच सम्बन्धी दांकाएँ<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>नोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>सिद्धोंमें उत्पाद व्यय धौव्य ।दे० उत्पाद/३ ।                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| * * * * * * * * * * * * * * * *                                                      | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जध्र्व ही गमन क्यों इघर-उघर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछोकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोक्तमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरच सम्बन्धी शंकाप्<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सुद्धावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>सिद्धोंमें उत्पाद व्यय झौक्य ।<br>दे० जय/V/१/१।<br>सिद्धोंमें उत्पाद व्यय झौक्य ।                                                                                                          |
| <b>ふななないののではない。</b>                                                                  | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछीकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरव सम्बन्धी शंकाएँ<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जित्र(२ ।<br>सद्धांमें उत्पाद व्यय घौव्य ।दे० उत्पाद/३ ।<br>मोक्षमें पुरुषार्थका सन्द्राव ।दे० पुरुषार्थ/१ ।<br>इन्ध व उदयकी अटूट श्रंखठाका मंग कैसे सम्मव हो ।                                           |
| <b>ふまま * * * * * * * * * * * * * * * * *</b> * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है।<br>जध्वं ही गमन क्यों इघर-उघर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछीकमें नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवॉका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोक्तमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरच सम्बन्धी शंकाएँ<br>मोझामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है । दे० जुरुषार्थ/२ ।<br>हाद्ध निरुष्य वयं शौज्य ।<br>दे० जराद/३ ।<br>मोक्षमें पुरुषार्थका सन्द्राव । दे० पुरुषार्थ/२ ।<br>इन्ध व उदयकी अटूट श्रंखठाका भंग कैसे सम्भव हो ।<br>अनादि कर्मोंका नाश कैसे सम्भव हो । |
| <b>3 2 2 2 2 2 2 2 2 4 4 4 4 4 7 2 2 2 2 2 4 4 4 4</b>                               | संसारके चरम समयमे मुक्त होकर जपरको जाते है ।<br>जर्ध्व ही गमन क्यों इघर-उधर क्यों नहीं ।<br>मुक्त जीव सर्वछीकमें नहीं व्याप जाता ।<br>सिद्धछोकसे जपर क्यों नहीं जाते । दे० धर्माधर्म/२ ।<br>मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते है ।<br>मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किचिदून है ।<br>सिद्धछोकमें मुक्तात्माओंका अवस्थान ।<br>मोक्षके अस्तिरव सम्बन्धी शंकाएँ<br>मोक्षामावके निराकरणमें हेतु ।<br>मोक्ष अमावात्मक नहीं बल्कि आत्मछामरूप है ।<br>सिद्धोंमें जीवत्व सम्बन्धी ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जीव/२.४ ।<br>मोक्ष सन्द्रावात्मक है ।दे० जित्र(२ ।<br>सद्धांमें उत्पाद व्यय घौव्य ।दे० उत्पाद/३ ।<br>मोक्षमें पुरुषार्थका सन्द्राव ।दे० पुरुषार्थ/१ ।<br>इन्ध व उदयकी अटूट श्रंखठाका मंग कैसे सम्मव हो ।                                           |

१. भेद व लक्षण

#### १. मोक्ष सामान्यका लक्षण

- स. सि./१/१ की उत्थानिका/१/८ निरवशेषनिराकृतकर्ममसक्खड्कस्या-शरीरस्यात्मनोऽचिन्त्यस्वाभाविकज्ञानादिगुणमव्याबाधम्रुखमात्य – न्तिकमवस्थान्तर मोक्ष इति । =जब आत्मा कर्ममल (अष्टकर्म), कल्ल क (राग, द्वेष, मोह) और शरीरको अपनेसे संबंधा जुदा कर देता है तब उसके जो अचिन्त्म स्वाभाविक ज्ञानादि गुणरूप और खव्याबाध मुखरूप सर्वधा विलक्षण अवस्था उत्पन्न होती है उसे मोक्ष कहते है। (प. प्र./मू./२/१०); (ज्ञा /३/६-१०), (नि सा /-ता वृ /४), (द्र. स./टी./३७/१४४/५), (त्या. म /प्/प्र६/३ पर उद्दधृत श्लोक)।
- रा वा/१/१/३७/१०/१५ 'मोक्ष असने' इत्येतस्य घञ्भावसाधनो मोक्षण' मोक्ष असन' क्षेपणमित्यर्थ., स आत्यन्तिक' सर्वकर्मनिक्षेपो मोक्ष इत्युच्यते ।
- रा. बा/१/४/१३/२६/१ मोस्यते अस्यते येन असनमात्रं वा मोसा ।
- रा वा /१/४/२७/१२ मोश इव मोश. । क उपमार्थ. । यथा निगढादि-द्रव्यमोक्षात सति स्वातन्त्र्ये अभिन्नेत्रदेशगमनादे पुमाइ मुखी भवति, तथा कृत्स्नकर्मवियोगे सति स्वाधीनात्यन्तिकज्ञानदर्शना-नुपमष्ठुख आत्मा भवति । ल्समस्त कमोंके आत्यन्तिक उच्छेदको मोक्ष कहसे है । मोक्ष राब्द 'मोक्षण' मोक्ष'' इस प्रकार क्रियाप्रधान भावसाधन है, 'मोक्ष असने' धातुसे नना है । अथवा जिनसे कर्भी-का समूस उच्छेद हो वह और कर्मोंका पूर्ण रूपसे छूटना मोक्ष है । अथवा मोक्षकी भाँति है । अर्थात जिस प्रकार बन्धनयुक्त प्राणी बेडो आदिके छूट जानेपर स्वतन्त्र होकर यथेच्छ गमन करता हुआ सुखी होता है, उसी प्रकार कर्म बन्धनका वियोग हो जानेपर आत्मा स्वाधीन होकर आत्यन्तिक ज्ञान दर्शनरूप अनुपम सुखका अनुभव करता है । (भ आ/बि/बि/३६/१३४/१६), (ध १३/१.६, ६२/३४८/१)।
- न. च वृ./१४९ ज अप्पसहावादो मुलोत्तरपयडिसंचियं मुच्चइ। तं मुक्खं अविरुद्धं ग१४९। च्खारम स्वभावसे मूल व उत्तर कर्म-प्रकृतियोके सचयका छट जाना मोक्ष है। और यह अविरुद्ध है।
- स. सा /आ./२९९ आत्मबन्ध्योद्विधाकरणं मोक्ष । = आत्मा और बन्ध को अलग-अलग कर देना मोक्ष है।

#### २. मोक्षके भेद

- रा. वा /१/अ/१४/४०/२४ सामान्यादेको मोक्ष, द्रव्यभावमोत्तव्यभेदाद-नेकोऽपि। ⇒सामान्यकी अपेक्षा मोक्ष एक ही प्रकारका है। द्रव्य भाव और मोक्तव्यकी दृष्टिसे अनेक प्रकारका है।
- ध १३/४,५,५२२३/४८/१ सा मोक्लो तितिहो—जोवमोक्लो पोग्गलमोक्लो जीवपोग्गलमोक्लो चेदि । = वह मोक्ष तीन प्रकारका है--जोव मोक्ष, पुद्रगल मोक्ष और जीव पुद्रगल मोक्ष ।
- न. च वृ./१५६ तं मुक्लं अविरुद्ध्यं दुविहं खखु दव्वभाषगदं। =द्रव्य व भावके भेदसे वह मोक्ष दो प्रकारका है। (द्र सं/टी./-३७/१५४/७)।

#### ३. द्रब्य व माव मोक्षके कक्षण

भ आ /३=/९३४/१२ निरवशेषाणि कर्माणि येन परिणामेन क्षायिक-ज्ञानदर्शनयथारुयातचारित्रसज्ञितेन अस्यन्ते स मोक्ष । विश्लेषो वा

For Private & Personal Use Only

अर्थात द्रव्यमोक्ष है। (और भी दे० पीछे मोक्ष सामान्यका लक्षण न, ३). (द्र सं./मू /३७/१५४)।

पं. का./ता. वृ./१०८/१७३/१० कर्मनिर्मूलनसमर्थ शुद्धारमोपलब्धिरूप-जीवपरिणामो भावमोक्ष , भावमोक्षनिमित्तेन जीवकर्मप्रदेशाना निरवशेष पृथग्भालो इव्यमोक्ष इति। - कर्मोके निर्मूल करनेमें समर्थ ऐसा शुद्धारमाकी उपलब्धि रूप (निश्चयरत्तत्रयात्मक) जीव परिणाम भावमोक्ष है और उस भावमोक्षके निभित्तसे जोव व कर्मोंके प्रदेशोका निरम्शेषरूपसे पृथक् हो जाना द्रव्यमोक्ष है। (प्र. सा./ता वृ./८४/१०६/१५) (द्र. स./टी /२८/९८/१४)।

दे० आगे शीर्घक न. १ (भावमोक्ष व जीवन्मुक्ति एकार्धवाचक है।

स्या. मं./८/८६/१ स्वरूपात्रस्थान हि मोक्ष । = स्वरूपमें अवस्थान करना ही मोक्ष है।

#### ४. मुक्त जीवका रुक्षण

- पं, का./सू /१९ कम्ममलविष्यमुक्को उर्डु लोगस्स अतमधिर्गता । सो सब्वणाणदरिसो लहदि सुहम्णिदियमणतं ।२८। = कर्ममलसे मुक्त आश्मा ऊर्ध्वलोकके अन्दको प्राप्त करके सर्वज्ञ सर्वदर्शी अनन्त अनि-न्द्रिय सुखका अनुभव करता है ।
- स. सि./२/१०/१६१/७ उक्तात्पञ्चविधात्ससारान्निष्टता /ये ते मुक्ता.। -जो उक्त पाँच प्रकारके ससारसे निवृत्त है वे मुक्त है।
- रा. वा./२/१०/२/१२४/>३ निरस्तद्रव्यभावबन्धा मुक्ता ।= जिनके द्रव्य व भाव दोनों कर्म नष्ट हो गये है वे मुक्त है ।
- न, च. वृ. ११०७ णहटुकम्मसुद्वा असरीराणंतसोक्खणाणट्ठा । परम-पहुत्त पत्ता जे ते सिद्वा हु खछ मुक्कः ।१०७। = जिनके अष्ट कर्म नष्ट हो गये है, शरीर रहित है. अनन्तसुख व अनन्तज्ञानमें आसीन है, और परम प्रभुत्वको प्राप्त हैं ऐसे सिद्ध भगवान् मुक्त है। (विशेष देखो आगे सिद्धका लक्षण)।
- प. का./ता. वृ /१०१/१७४/१३ शुद्धचेतनात्मका मुक्ता केवलज्ञानदर्शनो-पयोगलक्षणा मुक्ता. । = शुद्धचेतनात्म या केवलज्ञान व केवलदर्शनोप-योग लक्षणवाला जीव मुक्त है ।

### ৬. जीवन्मुक्तका ळक्षण

प.का./ता. वृ /११०/२१६/ १२ भावमोक्ष केवलज्ञानोत्पत्ति. जीवन्मुक्तोऽ-ईरपदमिरयेकार्थ.। ⇒भावमोक्ष, केवलज्ञानकी उरपत्ति, जीवन्मुक्त, अईन्तपद ये सब एकार्थवाचक है।

### सिद्ध जीव व सिद्धगतिका छक्षण

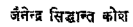
- नि.सा/मू/७२ णट्ठट्ठकम्मबधा अट्टमहागुणसमण्णिया परमा। सोयग्गठिवा णिच्चा सिद्धा ते एरिमा होति ।७२। = आठ कर्मोंके बन्दनको जिन्होंने नष्ट किया है ऐसे. आठ महागुणो सहित, परम, त्रोकाग्रमें स्थित और नित्य, ऐसे वे सिद्ध होते है। ( और भी दे० पीछे मुक्तका सक्षण) ( क्रि.क/3/१/२/१४२)।
- प. सं./प्रा./१/गाथा न अट्ठविहकम्मवियडा सीदीभूदा णिर जणा णिच्चा। अट्ठगुणा कयकिंचा लोयग्गणिवासिणो सिद्धा ३१। जाइ-जरामरणभया सजोयविओयदुक्खसण्णाओ। रोगादिया य जिस्से ण होति सा होइ सिद्धिगई ।६४। ण य इदियकरणजुआ अवग्गहाईहि गाहया अत्थे। णेव य इदियमुक्ता अणिदियाणतणाणसुहा ।७४। "१. जो अष्टविध कमोसे रहित है, अत्यन्त झान्तिमय है, निर जन हैं, नित्य है, आठ गुणोसे युक्त है, कृतकृत्य है, सांकके अप्रभाग-

पर निवास करते है, वे सिद्ध कहनाते हैं। (ध १/१.१.२३/गा.१२७/ २००), (गो जो /मू /६८/१७७)। २, जहॉपर जन्म, जरा, मरण, भय, स्थोग, वियोग, दुख, सज्जा और रोगादि नहीं छोते हैं वह सिग्रगति कहलाती हैं ।६४। (ध. १/१.१.२४/गा. १३२/२०४), (गो जो /मू /१४२/२७४)। ३ जो इंद्रियोके व्यापारसे युक्त नहीं है, अवग्रह अगदिके द्वरा भी पदार्थके प्राहक नहीं है, और जिनके इन्द्रिय सुख भी नहीं है, ऐसे अतीन्द्रिय अनन्तज्ञान और सुखवाले जोबोको इन्द्रियात्तीत सिद्ध जानना चाहिए ।७४१---[उपरोक्त तीनो गाथाओका भाव--(५. प्र./मू /१/१६ -२५); (चा सा /३३-२४)]

- ध १/१,९,१/गा २६-२८/४६ णिहुयविविहृट्ठकम्मा तिहुवणसिरसेहरा विहुवदुक्खा । सुहसायरमज्फगया णिर जणा णिच्च अट्ठगुणा। ।२६। अणवज्जा कयकज्जासव्यावयवेहि दिट्ठसव्वट्ठा। वज्ज-मित्तत्थव्भग्गय पडिम बाभेज्ज सटाणा।२७। माणुससठाणा वि हु सक्वावयवेहि णो गुणेहि समा। सक्विदियाण विसय जमेगदेसे विजा-णति ।२९ = जिन्होने नानाभेररूप आठ कर्मोंका नाश कर दिया है, जो तीन लोकके मस्तकके शेखरस्वरूप है, दु खोसे रहित है, सुखरूपी सागरगे निमग्न है, निर जन है, नित्य है, आठ गुणोसे युक्त है ।२६। अनवद्य अर्थात् निर्दोष है, कृतकृत्य है, जिन्होने सर्वांगसे अथवा समस्तपर्यायो सहित सम्पूर्ण पदार्थोंको जान लिया है, जो वज्रशिला निर्मित अभग्न प्रतिमाके समान अभेद्य आकारसे युक्त है ।२७। जो सब अवयवोसे पुरुषाकार होनेपर भी गुणोसे पुरुषके समान नही है, वयोकि पुरुष सम्पूर्ण इन्द्रियोके विषयोको भिन्न देशमें जानता है, परन्तु जो प्रति प्रदेशमे सब विषयोको जानते है, ये सिद्ध है ।२८।
- और भी दें० लगभग उपरोक्त भावोको लेकर ही निम्नस्थलोपर भी सिद्धोंका स्वरूप व्रताया गया है। ( म, पु /२९/९९४-९९६ ), ( द्र स / मू /१४/४१ ), ( त. अनु /१२०-१२२ )।
- प्र स। /ता चृ /१०/१२/दं शुद्धाःस्मोपलम्भलक्षण सिद्धपर्याय --- शुद्धा-त्मोपलब्धि ही सिद्ध पर्यायका (निश्चय) लक्षण है।

#### ७. सिद्धलोकका स्वरूप

- भ. आ. मू /२१३३ ईसिप्पच्माराए उत्ररि अत्थदि सो जोयणम्मिसदिए । धुवमचलमजरठाण लोगसिहरमस्सिदो सिद्धो । = सिद्धभूमि 'ईष-त्प्राग्भार' पृथिवीके ऊपर स्थित है। एक योजनमें कुछ कम है। ऐसे निष्कम्प व स्थिर स्थानमें सिद्ध प्राप्त होकर तिष्ठते है।
- ति. प./-/६४२-६४० सब्बद्धसिद्धिइवयकेदणदंडाषु उवरि गंतुण । बारस-जोयणमेत्त अहमिया चेट्ठदे पुढवो । ६५२। पुठवायरेण तीए उवरिम-हेड्रिमतलेषु पत्तेक्क । बासो हवेदि एक्का रज्जू रूबेण परिहोणा। । ६६३। उत्तरदक्षिणभार दीहा किचूणसत्तरज्जूओ । वेत्तासण संठाणा सा पुढवी अट्ठजोयणबहला । ६५४। जुत्ता घणोवहिघणाणि-तणुवादेहि तिहि समीरेहि। जीयण वीससहस्स पमाण वहलेहि पत्ते के ।ई४४। एदाए बहुमउभे खेत्तं णामेण ईसिपब्भार । अउजुण-सवण्णसरिस णाणारयणेहि परिपुण्णं । ६५६। उत्ताणधवलछत्तोवमाण-सठाणस्ंदर एव । पंचत्ताल जोयणयाअंगुलं पि यतामिम । अटुम-भूमउफगदो तप्परिही मणुवखेर्सपरिहिसमो । ६५८ । 🛥 सर्वार्थ सिद्धि इन्द्रक्के ध्वजदण्डसे १२ योजनमात्र ऊपर जाकर आठवी पृथिवी स्थित है। ६४२। उसके उपरिम और अधस्तन तत्तमेंसे प्रश्येक तलका विस्तार पूर्वपश्चिममें रूपसे रहित (अर्थात वातवलयोकी मोटाईसे र्गहत) एक राजू प्रमाण है।६५३। वेत्रासनके सहश वह पृथिवी उत्तरदक्षिण भागर्में कुछ कम (वातवलयोकी मोटाईसे रहित ) सात राजू लम्बी है। इसकी मोटाई आठ योजन है ६४४। यह पृथिवो घनोदधिवात, धनवात, और तनुवात इन तीन वायुओसे युक्त है। इनमेंसे प्रत्येक वायुका बाहल्य २०,००० योजन प्रमाण है (६५५) उसके बहुमध्य भागमे चाँदी एव सुवर्णके सहश और नाना रत्नोसे परिपूर्ण



ईषत्प्राग्भार नामक क्षेत्र है । ६५६। यह क्षेत्र उत्तान धवल छत्रके सहेश (या ऊँ चे कटोरेके सदश--त्रि. सा./५५८) आकारसे सुन्दर और ४५००,००० योजन (मनुष्य क्षेत्र) प्रमाण विस्तारसे संयुक्त है । ६५७। उसका मध्य बाहल्य (मोटाई) आठ योजन है और उसके आगे घटते-घटते अन्तमें एक अंगुलमात्र । अष्टम भूमिमें स्थित सिद्धसेत्रकी परिधि मनुष्य क्षेत्रकी परिधिके समान है । ६६९ । (ह. पु./६/१२६-१३२); (ज प./११/३५१-३६१) (त्रि. सा./५५६-६१८), (क्ष. सा./ मु/६४१/७६६) ।

ति.प /१/३-४ अट्ठमखिदीए उवरि पण्णसन्महियसत्तयसहस्सा। दंडाणि गतूणं सिद्धाणं होदि आवासो ।३। पणदोखप्पणइगिअडणहचउसग-चउखचदुरअडक्मसो । अट्टहिदा जोयणया सिद्धाण णिवास खिदि-याणं १४। == उस (उपरोक्त) आठवीं पृथिवोके ऊपर ७०५० धनुष जाकर सिद्धोंका आवास है ।३। उस सिद्धोंके आवास क्षेत्रका प्रमाण

( क्षेत्रफल ) <u>८४०४७४०<१५<sup>६२५</sup></u> योजन है ।

## २. मोक्ष व मुक्तजीव निर्देश

#### १. अहँन्त व सिद्धमें कथंचित् भेदाभेद

ध, १/१,१,१/४६/२ सिद्धानामईतां च को भेद इति चेन्न, नष्टानष्टकर्माणः सिद्धा' नष्टधातिकर्माणोऽईन्त इति तयोर्भेदः। नष्टेषु घातिकर्म-स्वाबिर्भूताशेषारमगुणत्वान्न गुणकृतस्तयोर्भेद इति चेन्न, अधाति-कर्मीदयसत्त्वोपलम्भातः तानि शुक्लध्यानारिननार्धदग्धत्वारसन्त्य-पि न स्वकायेकर्तृणीति चेन्न, पिण्डनिपाताभावान्यथानुपपतित्तः आयुष्यादिशेषकर्मीदयास्तित्वसिद्धे । तत्कार्यस्य चतुरशीतिलक्षयो-न्यात्मकस्य जातिजरामरणोपलक्षितस्य संसारस्यासत्त्वात्तेषामात्म-गुणधातनसामर्थ्यभावाच्च न तयोर्गुणकृतो भेद इति चेन्न, आयुष्य-वेदनीयोदययोर्जीवोर्ध्वगमनसुखप्रतिबन्धकयोः सत्त्वात् । नोर्ध्व-गमनमात्मगुणस्तदभावे चात्मनो विनाशश्रसमात् । सुखमपि न गुण-स्तत एव । न वेदनीयोदयो दु खजनक केवलिनि केवलित्वान्यथा-नुपपत्तेरिति चेदस्रवेवमेव न्यायप्राप्तरवात् । किंतु सत्तेपनिर्सेपस्वाम्यां देशभेदाच तयोर्भेद इति सिद्धम् । 🛲 प्रश्न – सिद्ध और अर्हन्तोमें क्या भेद है । उत्तर-आठ कर्मोंको नष्ट करनेवाले सिद्ध होते है, और घार धातिया कर्मोंको नष्ट करनेवाले अरिहन्त होते है । यही दोनोंमें भेद है। प्रश्न-चार घातिया कमोंके नष्ट हो जानेपर अरिहन्तोंकी आत्माके समस्त गुण प्रगट हो जाते है, इसलिए सिद्ध और अरिहन्त परमेब्ठीमें गुणकृत भेद नहीं हो सकता है : उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि. अरिहन्तोके अधातिया कर्मोंका उदय और रूच दोनों पासे जाते है, अतएव इन दोनो परमेश्वियोंमे गुणकृत भेद भी है। प्रश्न----वे अघातिया कर्म शुक्लध्यानरूप अग्निके द्वारा अधजलेसे हो जानेके कारण उदय और सत्त्वरूपसे विद्यमान रहते हुए भी अपना कार्य करनेमें समर्थ नहीं है ' उत्तर-ऐसा भी नहीं है, क्योंकि. शरीरके पतनका अभाव अन्यथा सिद्ध नहीं होता है, इसलिए अरिहन्तोके आयु आदि शेष कर्मोंके उदय और सत्त्वकी ( अर्थात उनके कार्यकी ) सिद्धि हो जाती है। प्रश्न---कमौंका कार्यतो चौरासी साख योनि-रूप जन्म, जरा और मरणसे मुक्त संसार है। वह, अधातिया क्मोंके रहनेपर अरिहन्त परमेष्ठीके नहीं पाया जाता है। तथा अधातिया कर्म, आश्माके अनुजीवी गुणोके धात करनेमे समर्थ भी नही है। इसलिए अरिहन्त और सिद्ध परमेष्ठीमें गुणवृत भेद मानना ठीक नहीं है १ उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि जीवके ऊर्ध्वगमन स्वभावका प्रतिबन्धक आयुकमंका उदय और सुखपुणका प्रतिबन्धक वेदनीय-कर्मका उदय अरिहन्तोके पाया जाता है, इसलिए अरिहन्त और सिद्धोमें गुणकृत भेद मानना ही चाहिए । प्रश्न----ऊर्ध्व गमन आत्मा-

#### २. वास्तवमें भाषमोक्ष ही मोक्ष है

प प्र./टो /२/४/११७/१३ जिना कर्सार व्रजन्ति गच्छन्ति। कुन्न गच्छन्ति । परलोकशब्दवाच्ये परमास्मध्याने न तु कायमोक्षे चेति । = जिनेन्द्र भगवान् परलोकमें जाते है अर्थात्त 'परलोक' इस शब्दके वाच्यश्वत परमात्मध्यानमें जाते है, कायके मोक्षरूप परलोकमें नही ।

# ३. सुक्त जीव निश्चयसे स्वमें ही रहते हैं; सिद्धाळयझे रहना ज्यवहारसे है

नि. सा /ता वृ./१७६/क २१४ लोकस्याग्रे व्यवहरणत' संस्थितो देव-देव, स्वात्मन्युच्चैरविचलतया निश्चयेनैवमास्ते ।२१४। --- देवाधि-देव व्यवहारसे लोकके अग्रमें सुस्थित है, और निश्चयसे निज आत्मामें ज्योके त्यो अस्यन्त अविचल रूपसे रहते हैं।

#### ४. अपुनरागमन सम्बन्धी शंका-समाधान

- प्र, सा /मू /१७ भगविहीणो य भवो सभवपरिवज्जिदो विणासो हि। ।१७। = उस सिद्ध भगवानुके विनाश रहित तो उत्पाद है और उत्पाद रहित विनाश है। (विशेष दे /उत्पाद/३)।
- रा. वा /१०/४/४-८/६४२--२७ जन्धस्याव्यवस्था अश्वादिवदिति चेतु; न; मिथ्यादर्शनायु च्छेदे कार्यकारणनिवृत्ते ।४। पुनर्वन्छप्रसंगो जानत पश्यतश्च कारुण्यादिति चेत्, न, सवसिवपरिक्षयात् ।४। भक्तिस्नेहकृपास्पृहादीनां रागविकल्पत्वाद्वीतरागे न ते सन्तीति । अकस्मादिति चेत्; अनिर्मोक्षप्रसग ।६। मुक्तिप्राप्टयनन्तरमेव बन्धोपपत्ते । स्थानवत्वारपात इति चेत्; न; अनास्तवरवात ।७। आसवतो हि पानपात्रस्याधापतनं दृश्यते, न चासवो मुक्त-स्यास्ति । गौरवाभावात्त्व ।२। रयस्य हि स्थानवत्त्वं पातकार्णं तस्य सर्वेषां पदार्थानां पात स्यात् स्थानवत्त्वाविशेषात् ।
- रा, वा/१०/२/३/६४१/६ पर उड्रधृत—'दग्धे कीजे यथाऽत्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्कुर । कर्मबीजे तथा दग्धे न रोहति भवाड्कर । = प्रश्न-१ जैसे घोडा एक बन्धनसे हूटकर भी फिर दूसरे बन्धनसे बॅध जाता है, उस तरह जीव भी एक बार मुक्त होनेके पश्चात् पृन वॅंध जायेगा ! अत्तर--- नहीं, चयोंकि, उसके मिथ्यादर्शनादि कारणोंका उच्छेद होनेसे बन्दनरूप कार्यका सर्वथा अभाव हो जाता है। ४। प्रश्न-समस्त जगत्को जानते व देखते रहनेसे उनको करुणा भक्ति आदि उत्पन्न हो जायेंगे. जिसके कारण उनको बन्धका प्रसंग प्राप्त होता है ' उत्तर--नहीं, क्योंकि, समस्त आस्नवोंका परिक्षय हो जानेसे उनको भक्ति स्नेह कृपा और स्पृहा आदि जागृत नहीं होते हैं। वे वीतराग है. इसलिए जगतके सम्पूर्ण प्राणियोको देखते हुए भी उनको करुणा आदि नही होती है। श प्रश्न-अकस्मात ही यदि बन्ध हो जाये तो ' उत्तर-तत्र तो किसी जीवको कभी मोक्ष ही नहीं हो सकती, क्योकि, तब तो मुक्ति हो जानेके पश्चात् भी उसे निष्कारण ही बन्ध हो जायेगा।ई। प्रश्न-स्थानवाले होनेसे उनका भतन हो जायेगा ? उत्तर-नहीं, वयोकि, उनके आसवोका अभाव है। आस्रववाले ही पानपात्रका अथवा गुरुत्व (भार) युक्त ही ताड़

- ध. ४/१.४,३१०/४००/४ ण च ते संसारे णिवदं ति णठासवत्तादो। = ३. कमसिवोंके नष्ट हो जानेसे वे ससारमें पुन. लौटकर नहीं आते।
- यो, सा, /अधिकार/श्लोक--न निर्श्वति सुखीभवतः पुनरायाति संसृति। मुखदं हि पदं हित्वा दुःखद कः प्रपद्यते । (७/१८) । युज्यते रजसा नात्मा भ्रुयोऽपि विरजीकृतः । पृथक्कृत कुत. स्वर्णं पुनः कीटेन युज्यते । (१-५१) । =४, जो आत्मा मोक्ष अवस्थाको प्राप्त होकर निराकुलतामय मुखका अनुभव कर चुका वह पुनः ससारमें जौटकर नहीं आता, क्योंकि, ऐसा कौन बुद्धिमान् पुरुष होगा जो सुखदायी स्थानको छोड्कर दु. खदायी स्थानमें आकर रहेगा । (१८) ५. जिस प्रकार एक बार कीटसे नियुक्त किया गया स्वर्ण पुनः कीट युक्त नहीं होता है उसो प्रकार जो आत्मा एक बार कमौंसे रहित हो चुका है, वह पुनः कमौंसे संयुक्त नहीं होता । ५३।
- दे० मोक्ष/६/६,६ ६, पुनरागमनका अभाव माननेसे मोक्षस्थानमें जीवो-की भीड हो जावेगी अथवा यह ससार जीवोसे रिक्त हो जायेगा ऐसी आशकाओको भी यहाँ स्थान नही है।

## ५. जितने जीव मोक्ष जाते हैं उतने ही निगोदसे निकलते हैं

- गो. जो./जी.'प्र./११७/४४१/१५ कदाचिदष्टसमयाधिकषण्मासाम्यन्तरे चतुर्गतिजीवराशितो निर्गतेषु अष्टोत्तरषट्शतजीवेषु मुक्तिगतेषु तावन्तो जीवा नित्यनिगोदभवं त्यक्त्वा चतुर्गतिमवं प्राप्नुवन्तीत्य-यमर्थ. । = कदाचित आठ समय अधिक छह मासमें चतुर्गति जीव-राशिमें-से निक्तकर १०८ जीव मोक्ष जाते है (और छतने ही जीव (उतने ही समयमें) नित्य निगोद भवको छोडकर चतुर्गतिरूप भवको प्राप्त होते हैं। (और भी दे० मोक्ष/४/९१)।
- दे० मार्गणा—( सब मार्गणा व गुणस्थानोमें आयके अनुसार ही व्यय होनेका नियम है ) ।
- स्या. मं /२१/३३१/१३ पर उद्दधृत—सिज्फन्ति जत्तिया खलु इह सवब-हारजीवरासीओ। एंति अणाङ्वस्सइ रासीओ तत्तिआ तम्मि ।९। इति वचनाइ । यावन्तश्च यत्तो मुक्ति गच्छन्ति जीवास्तावन्तोऽ-नादि निगोदवनस्पतिराशेस्तत्रागच्छन्ति । = जित्तने जीव व्यवहार राशिसे निकलकर मोक्ष जाते है, उतने ही अनादि वनस्पतिराशिसे निकलकर व्यवहार राशिमें आ जाते है ।

## ६. जीव मुक्त हो गया है इसके चिह्न

दे० सल्लेखना/६/३/४ ( क्षपकके मृत शरीरका मस्तक व दन्तर्थक्ति यदि पक्षिगण ले जाकर पर्वतके शिखरपर डाल दे तो इस परसे यह बात जानो जातो है कि वह जीव मुक्त हो गया है।)

## ७. सिद्धोंको जाननेका प्रयोजन

प. प्र./भू./१/२६ जहेउ णिम्मलु णाणमउ सिद्धिहि णिवसइ देउ। तेहउ णिवसइ बंभु परु देहहं म करि भेउ।२६। = जैसा कार्यसमयसार स्वरूप निर्मल ज्ञानमयी देव सिद्धलोकमे रहते है, वैसा ही कारण-समयसार स्वरूप परबद्ध शरीरमें निवास करता है। अत हे प्रभाकर भट्ट। तू सिद्व भगवान् और अपनेमे भेद मत कर। प. प्र./टी./१/२६/३०/१ तरेव मुक्तजीवसहर्शा स्वशुद्धारमस्वरूपमुपादेय-मिति भावार्थः । =वह मुक्तजीव सहश स्वशुद्धात्मस्वरूप कारण-समयसार ही उपादेय है, ऐसा भावार्थ है ।

## ३. सिद्धोंके गुण व भाव आदि

## 1. सिद्धोंके आठ प्रसिद्ध गुणोंका नाम निर्देश

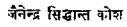
लघु सिद्धभक्ति/म सम्मत्त-णाण-दंसण-वीरिय-सुहुमं तहेव अवगहणं। अगुरुलघुमव्वावाहं अहुपुणा होति सिद्धाणं। म्थायिक सम्प्यक्त्व अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तवीर्य, सूक्ष्मत्व, अवगाहनत्व, अगुरुलघुत्व और अव्यावाधत्व, ये सिद्धोके आठ गुण वर्णन किये गये है। (वसु. झा /६३७); (इ. स./टी /१४/४२/२ पर उद्दधृत); (प. प्र./टी /१/६१/६१/८ पर उद्दधृत); (प. ध./उ /६१७-६१८), (विशेष देखो आगे शीर्षक नं. १-१)।

## सिर्दोमें अन्य गुणोंका निर्देश

- भ. आ./मू /२१५७/१८४७ अकसायमवेदत्तमकारकदाविदेहदा चेव। अचलत्तमलेपत्तं च हुंति अच्चतियाइं से ।२१४७। = अकषायत्व, अवेदत्व, अकारकत्व, देहराहित्य, अचलत्व, अलेपत्व, ये सिद्धोके आत्यंतिक गुण होते है। (घ. १३/४,४.२६/गा ३१/७०)।
- ध. ७/२.१.७/गा. ४-११/१४-१५ का भावार्थ-( अनन्तज्ञान, अनन्त-दर्शन, अनन्तमुख, क्षायिक सम्यक्त्व, अकषायत्व रूप चारित्र, जन्म-मरण रहितता ( अवगाहनत्व ), अशरीरत्व ( सूक्ष्मत्व ), नीच-ऊँच रहितता। अगुरुज्युत्व ), पंचक्षायिक लब्धि ( अर्थात-क्षायिक्दान, क्षायिक्लाम, क्षायिकभाग क्षायिक्जपभोग और क्षायिक्वीर्य ) ये गुण सिद्धोंमें आठ कर्मोंके क्षयसे उत्पन्न हो जाते हैं १४-९१। ( विशेष दे० आगे शीर्षक नं. ३ )।
- ध १३/५,४.२६/श्लो ३०/६९ द्रव्यत क्षेत्रतश्चैय कालतो भावतस्तथा। सिद्धाप्तगुणसंग्रुक्ता गुणा द्वादशधा स्मृता ।३०। — सिद्धोके उपरोक्त गुणोमें (दे० शोर्षक नं.१)। द्रव्य, क्षेत्र, काल, और भावकी अपेक्षा चार गुण मिलानेपर बारह गुण माने गये है।
- द्र सं /टो /१४/४३/६ इति मध्यमरुचिशिष्यापेक्षया सम्यवत्वादिगुणा-ष्ठकं भणितम् । मध्यमरुचिशिष्यं प्रति पुनर्विशेषभेदनयेन निर्गतित्वं निरिन्द्रियत्वं, निष्कायत्व, निर्योगत्व, निर्वेदत्वं, निष्कषधरवं, निर्नामत्वं निर्गत्रित्वं, निरायुषत्वमित्यादिविशेषगुणास्तथैवास्तित्व-वस्तुत्वप्रमेयत्वादिसामान्यगुणा स्वागमाधिरोधेनानन्ता झातव्या. । = इस प्रकार सम्यक्त्वादि आठ गुण मध्यम रुचिवाले शिष्योंके लिए है । मध्यम रुचिवाले शिष्यके प्रति विशेष भेदनयके अवसम्बनसे गतिरहितता, इन्द्रियरहितता, शरीररहितता, योगरहितता, वेद-रहितता, कषायरहिता, नामरहितता, गोत्ररहितता तथा आयुरहितता, आदि विशेष गुण और इसी प्रकार अस्तित्व, वस्तुत्व, प्रमेयत्वादि सामान्यगुण, इस तरह जैनागमके अनुसार अनन्त गुण जानने चाहिए ।

## ३. उपरोक्त गुणोंके अवरोधक कर्मोंका निर्देश

प्रमाण-१. (प्र. सा /मू /६०<sup>+</sup>)। २ (ध ७/२.१.७/गा. ४-११/१४)। ३ (गो. जी./जी. प्र /६=/१७८ पर उद्धृत दो गाथाएँ)। ४. (त. सा /=/३७-४०): (क्ष सा /मू /६११-६१३) (प. प्र./टी./१/६१/६१/ १६)। ४ (प्र. सा./त. प्र./६१<sup>+</sup>)। ६ (पं. वि /८/६): ७. (पं. ध /उ./१११४<sup>+</sup>)। संकेत-<sup>-+</sup>=विशेष देखो नीचे इन संदर्भोंकी व्याख्या।



मोक्ष

| ş   | ş | £  |
|-----|---|----|
| · • | r | π. |

| न ० | कर्मका नाम                 | सन्दर्भ नं०      | गुणका नाम                         |
|-----|----------------------------|------------------|-----------------------------------|
| 8   | दर्शनावरणीय                | 2,3,8,5          | केवलदर्शन                         |
| २   | ज्ञानावरणीय                | २,३, <b>8</b> ,६ | केवलज्ञान                         |
| 8   | वेदनीय                     | २.३,४            | 🕻 अनन्तसुख या                     |
|     | स्वभावघाती                 | 4×               | <b>अ</b> व्यात्राधत्व             |
| 8   | 🕻 चारों घातियाकर्म         | ۲ ا              | "                                 |
| ¥   | { समुदितरूपसे<br>आठों कर्म | *ور              | "                                 |
| 4   | मोहनीय                     | €.               | 33                                |
| 9   | आयु                        | y y              | सूक्ष्मत्व या अशरीरता             |
|     |                            | २,३.६            | ) अवगाहनत्व या जन्म-<br>मरणरहितता |
| 5   | নাম                        | 8                | 13                                |
|     | 71                         | २,३,६            | मूक्ष्मत्व या अशरीरता             |
| 3   |                            | र्शीर्षक न ४     | ∫ अगुरुलघुत्व या ऊँच-             |
| १०  | गोत्रकर्म                  | 2,3,8,5          | 👌 नीचरहितता                       |
| 88  | अन्तराय                    | २ ३,४,६          | अनन्तवीर्य                        |
|     | <br>  •••                  | २                | ।<br>४ क्षायिकलब्धि               |

- प्र, सा /मू,/६० जं केवल ति णाण तं सोक्खं परिणाम च सो चेव । खेवो तस्स ए भणिदो जम्हा घादी खय जादा । = जो केवलज्ञान है, बह ही सुख है और परिणाम भी वही है। उसे खेद मही है, क्योंकि घातीकर्म क्षयको प्राप्त हुए हैं।
- प्र सा./त प्र./६१ स्वभावप्रतिघाताभावहेतुक ही सौरूर्य । ----सुखका हेतु स्वभाव-प्रतिघातका अभाव है।
- पं. 'ध /अ./१११४ कर्माष्ठकं विपक्षि स्यात् सुखस्यैकगुणस्य च । अस्ति किंचिन्न कर्मेक तद्विपक्षं तत पृथक् ।१११४। ≕आठो ही कर्म समुदाय-रूपसे एक सुख गुणके विपक्षी है । कोई एक पृथक् कर्म उसका विपक्षी नहीं है ।

#### अ. सूक्ष्मरव व अगुरुछघुरव गुणोंके अवरोधक कमौंकी स्वीकृतिमें हेतु

प, प्र./टी./१/६१/६९/१ सूक्ष्मरवायुष्ककर्मणा प्रच्छादितम् । कस्मादिति चेत् । विवक्षितायु' कर्मोदयेन भवान्तरे प्राप्ते सरयतीन्द्रियज्ञान-विषयं सूक्ष्मत्वं त्यवरुवा परचादिन्द्रियज्ञानविषयो भवतीत्यर्थ ।

सिद्धावस्थायोग्यं विशिष्टागुरुलघुत्वं नामकर्मोदयेन प्रच्छादितम् । गुरुत्वज्ञब्देनोच्चगोत्रजनितं महत्त्व भण्यते, लघुत्वज्ञब्देन नीचगोत्र-जनित तुच्छत्वमिति, तदुभयकारणभूतेन गोत्रकर्मोदयेन विशिष्टा-गुरुलघुत्व प्रच्छाथत इति ।=आयुकर्मके द्वारा सूक्ष्मत्वगुण ढका गया क्योकि विवक्षित आयुकर्मके उदयसे भवाल्तरको प्राप्त होनेपर अती-न्द्रिय झानके विषयरूप सूक्ष्मत्वको छोडकर इन्द्रियझानका विषय हो जाता है । सिद्ध अबस्थाके योग्य विशिष्ट अयुरुलघुत्व गुण (अगुरुलघु संज्ञक) नामकर्मके उदयसे ढका गया । अथवा गुरुत्व दाव्यते उचगोत्रजनित बडप्पन और लघुत्व शब्दसे नीचगोत्रजनित छोटापन कहा जाता है । इसलिए उन दोनोके कारणभूत गोत्रकर्मके उदयसे विशिष्ट अगुरुलघुत्वका प्रच्छादन होता है ।

#### सिद्धोंमें कुछ गुणों व मार्वोका अमाथ

त. सू./१०/३-४ औपशमिकादिभव्यत्वानां च ।३। अन्यत्र केवलसम्य-क्रवज्ञानदर्शनसिद्धत्वेम्य ।४। = औपशमिक, क्षायोपशमिक व औदयिक ये तीन भाव तथा पारिणामिक भावोमें भव्यत्व भावके अभाव होनेसे मोक्ष होता है। ३१ आयिक भावोमें केवल सम्यक्त्व केवलज्ञान. केवलदर्जन, और सिद्धत्वभावका अभाव नहीं होता है। (त सा./८/४)।

- दे 'सत् को ओघप्ररूपणा—(न दे सयत है, न असंयत और न संयतासंयत। न दे भव्य है और न अभव्य। न दे सझी है और न असज्ञी।)
- दे जीव/२/२/ ( दश प्राणॉका अभाव होनेके कारण वे जीव ही नहीं है । अधिकसे अधिक उनको जोवितपूर्व कह सकते है । )
- ध, १/ १.१.३३/गा, १४०/२४८ ण वि इदियंकरणजुदा अवग्गहादीहि-गाहिया अत्थे। णेव य इंदियसोक्स्वा अणिदियाणंतणाणमुहा।१४० = वे सिद्ध जीव इन्द्रियोके व्यापारसे युक्त नहीं है, और अवग्रहादिक क्षायोपशमिक ज्ञानके द्वादा पदार्थोंको ग्रहण नहीं करते है उनके इन्द्रिय मुख भी नहीं है; क्योकि, उनका अनन्तज्ञान और अनन्तमुख अतीन्द्रिय है। (गो, जी /मू,/१७४/४०४)।

#### इन्द्रिय व संयमके अमाव सम्बन्धी शंका

- भः १/१.९.३३/२४८/११ तेषु सिद्धेषु भावेन्द्रियोपयोगस्य सत्त्वात्सेन्द्रि-यास्त इति चेन्न, क्ष्योपशमजनितस्योपयोगस्येन्द्रियत्वात् । न च क्षीणाशेषकर्मसु सिद्धेषु क्षयोपशमोऽस्ति तस्य क्षायिकमावेनाप-सारितत्वात् ।
- ध /१/१,१,१३०/३७९/८ सिद्धानां क. संयमो भवतीति चेन्नैकोऽपि। यथाबुद्धिप्नर्वकनिवृत्तेरभावाझ संयतास्तत एव न संयतासंयताः नाप्यसंयता' प्रणष्टारोषपापक्रियत्वात् ! म्प्रश्न—उन सिद्धोंमें भावे-निदय और तज्जन्य उपयोग पाया जाता है, इसलिए वे इन्द्रिय सहित है ! उत्तर – नहीं, क्योकि, क्ष्योपशमसे उत्पन्न हुए उपयोग-को इन्द्रिय कहते है । परन्तु जिनके सम्पूर्ण कर्म क्षीण हो गये है, ऐसे सिद्धोंमें क्षयोपशम नहीं पाया जाता है, क्योंकि, वे क्षायिक भावके द्वारा द्रुर कर, दिया जाता है। (और भी दे० केवली/६)। प्रश्न– सिद्ध जीवोके कौन-सा संयम होता है ' उत्तर–एक भी संयम नहीं होता है; क्योंकि, उनके बुद्धिपूर्वक निवृत्तिका अभाव है। इसी प्रकार वे संयतासंयत भी नहीं है और असंयत भी नहीं है, क्योंकि, जनके सम्पूर्ण पापरूप क्रियाएँ नष्ट, हो चुकी है।

#### ४. मोक्षप्राप्ति योग्य द्रव्य क्षेत्र काल आदि

#### १, सिद्धोंमें भपेक्षाकृत कथंचित् भेद

त, सू /१०/१ क्षेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थं चारित्रप्रत्येकनो धितज्ञानावगाहना-मन्तरसंख्याज्पबहुत्वत' साध्या' ।११ ज् क्षेत्र. काल, गति, लिग, तीर्थ, चारित्र. प्रत्येकनोधित, द्रुद्धमोधित, ज्ञान, अवगाहन, अन्तर, सरूया, और अल्पबहुरव इन द्वारा सिद्ध जीव विभाग करने योग्य है।

#### २. मुक्तियोग्य क्षेत्र निर्देश

स. सि./१०/१/४७१/११ क्षेत्रेण तावत्कस्मिन् क्षेत्रे सिध्यन्ति । प्रत्युत्पन्न-ग्राहिनयापेक्ष्या सिद्धिक्षेत्रे स्वप्रदेशे आकाशप्रदेशे वा सिद्धिर्भवति ।

भूतग्राहिनयापेक्षया जन्म प्रतिपञ्च दशसु कर्मभूमिषु, संहरणं प्रति मानुषक्षेत्रे सिद्धिः । = क्षेत्रकी अपेक्षा---वर्त्त मानग्राही नयसे, सिद्धि-क्षेत्रमें, अपने प्रदेशमें या आकाश प्रदेशमें सिद्धि होती है । अतीत-ग्राही नयसे जन्मकी अपेक्षा पन्द्रह कर्मभूमियोमें और अपहरणकी अपेक्षा मानुषक्षेत्रमें सिद्धि होती है । (रा. वा./१०/१/२/६४६/१८)।

## मुक्तियोग्य काळ निर्देश

- स. सि./१०/१/४७१/१३ कालेन कस्मिन्काले सिद्धिः । प्रत्युत्पन्ननया-पेक्षया एकसमये सिद्धध्च सिद्धो भवति । ध्रुतप्रज्ञापननयापेक्षया जन्म-तोऽविशेषेणोर्स्सापिण्यसपिण्योर्जातः सिध्यति । निशेषणावसपिण्या मुषमदु.षमाया अन्त्ये भागे दुःषममुषमाया च जात. सिध्यति । न तु दुःषमाया जातो दु षमायां सिध्यति । अन्यदा नैव सिध्यति । संहरणत सर्वस्मिन्काले उत्सर्पिण्यामवस्पिण्या च सिध्यति ।= कालकी अपेक्षा-वर्त्तमानग्राही नयसे, एक समयमे सिद्ध होता हुआ सिद्ध होता है । अतीतग्राही नयसे, एक समयमे सिद्ध होता हुआ सिद्ध होता है । अतीतग्राही नयसे, जन्मकी अपेक्षा सामान्यरूपमें उत्सर्पिणी और अवसर्पिणीमें उत्पन्न हुआ सिद्ध होता है । विशेष रूपसे अवसर्पिणी कालमें सुषमा दु षमाके अन्त भागमे और दु षमा-सुषमामें उत्पन्न हुआ सिद्ध होता है । दु षमामे उत्पन्न हुआ दुःषमा में सिद्ध नहीं होता । इस कालको छोडकर अन्य कालमें सिद्ध नहीं होता है । सहरणकी अपेक्षा उत्सर्पिणी और अवसर्पिणीके सब समयों में सिद्ध होता है । ( रा. वा./१०/१/३/ई४ई/२२ ) ।
- ति. प./४/५५३,१२३६ सुसुमदुसुमम्मि णामे सेसे चडसोदिलक्खपुठवाणि । वासतए अडमासे इगिपक्खे उसहउप्पत्ती १५५३। तियवासा अडमासं पबलं तह तदियकालअवसेसे । सिद्धो रिसहजिणिदो वीरो तुरिमस्स तेत्तिए सेसे ।१२३१। = सुषमादुषमा नामक तीसरे कालके ५४००,००० पूर्व, ३ वर्ष और ८ है मास घेष रहनेपर भगवान् ऋषभदेवका अवतार

हुआ। १४३३। तृसीयकालमें ३ वर्ष और ८२्रे मास शेष रहनेपर ॠषभ जिनेन्द्र तथा इतना ही चतुर्थकालमें अवशेष रहनेपर वीरप्रभु सिद्धि-को प्राप्त हुए । १२३१। ( और भी दे० महावीर/१,३ )।

- म. पु/४१/अर्थ केवलार्की दय प्रायो न भवेत् पञ्चमे युगे। = पंचमकालमें प्रायः केवलज्ञानरूपी सूर्यका उदय नहीं होगा।
- थ, ६/१,६---,११/५,/पक्ति दुस्सम, ( दुस्समदुस्सम ), सुस्समासुस्समा-मुसमदुस्समाकालुष्पण्णमणुसाणं खवणणिवारणट्ठं 'जम्हि जिणा' सि बयणं। जम्हि काले जिणा संभवति तम्हि चेव खवणाए पट्ठ-वाओ होदि, ण अण्णकालेसु। (२४६/१) एदेण वक्खाणभि≁ दुस्सम-अइदुस्सम-मुसममुसम-मुसमकाले-सुप्पणार्णं चेव द्याएण रंसणमोहणीयव्यवणा णत्थि, अवसेसदोसु वि कालेसुप्पणाणमस्थि। कुदा । एइंदियादो आगंतूणतदियकाञ्छपण्णवद्धणकुमारादीणं दंसण-मोहक्खनणदंसणादो। एदं चेवेत्थ बक्खाणं पधाणं कादव्वं। चदु धमा, ( दु.षमादु षमा ), सुषमासुषमा, सुषमा, और सुषमादु षमा कालमें उरपन्न हुए मनुष्योके दर्शनमोहका क्षपण निषेध, करनेके लिए 'जहाँ जिन होते है' यह वचन कहा है। चिस कालमे जिन सम्भव हैं उस ही कालमें दर्शनमोहकी क्षपणाका प्रस्थापक कहलाता है, ( किन्हीं अन्य आचार्योंके ) व्याख्यानके अभिप्रायसे दुषमा, अति-दुं भमा, सुषमासुषमा और सुषमा इन चार कालोमें उत्पन्न हुए जीनोंके ही दर्शनमोहकी क्षपणा नहीं होती है। अवशिष्ठ दोनों कालोंमें अर्थात् सुषमादु'षमा और दु:षमासुषमा कालोमे उत्पन्न हुए जीवोके दर्शनमोहनीयकी क्षपणा होती है। इसका कारण यह है कि एकेन्द्रिय पर्यायसे आकर (इस अवसपिणीके) तीसरे कालमे उत्पन्न हुए वर्द्ध नकुमार आदिकोके दर्शनमोहको क्षपणा देखी जाती है । यहाँपर यह व्याख्यान ही प्रधानतया ग्रहण करना चाहिए ।
- दे० विदेह—( उपरोक्त तीसरे व चौथे काल सम्बन्धी नियम भरत व ऐरावत क्षेत्रके लिए ही है, विदेह क्षेत्रके लिए नहीं )।

- दे० जबुस्वामी--- ( जम्बूस्वामी चौथेकालमें उत्पन्न होकर पंचमकाल-मे मुक्त हुए । यह अपवाद हुंडावसपिणीके कारणसे है । )
- दे० जन्म/६/१ ( चरमदारीरियोकी उत्पत्ति चौथे कालमें ही होती है )।

## भ. मुक्तियोग्य गति निर्देश

- शो. पा /भू /२१ सुणहाण गद्दहाण य गोपशुमहिलाण दीसदे मोक्खो। जो सोधति चउत्थं पिच्छिज्जता जणेहि सब्वेहि। = श्वान, गधे, गौ, पशु व महिला आदि किसीको मोक्ष होता दिखाई नहीं देता. क्योंकि, मोक्ष तो चौथे अर्थात मोक्ष पुरुषार्थसे होता है जो केवल मनुष्यगति व पुरुषलिगमें ही संभव है। (दे० मनुष्य/२/२)।
- स, सि /१०/१/४७२/४ गत्मा कस्यां गतौ सिद्धिः । सिद्धिगतौ मनुष्य-गतौ वा । ∞गतिको अपेक्षा-सिद्धगतिमे या मनुष्यगतिमें सिद्धि होती है । (और भी दे० मनुष्य/२/९)।
- रा, बा,/१०/१/४/६४६/२९ प्रत्युत्पन्ननयाभ्रयेण सिद्धिगतौ सिद्धचति । भूतविषयनयापेक्ष्रया अनन्तरगतौ मनुष्यगतौ सिद्धचति । एका-न्तरगतौ चतमृषु गतिषु जातः सिद्धचति । स्वर्टमानप्राही नयके आश्रयसे सिद्धिगतिमे सिद्धि होती है । भूतग्राही नयसे, अनन्तर गतिकी अपेक्षा मनुष्यगतिसे और एकान्तरगतिकी अपेक्षा चारो हो गतियोमे उत्पन्न हुओको सिद्धि होती है ।

## भ. मुक्तियोग्य छिंग निर्देश

- सू पा./मू./२३ णवि सिज्मह वत्थधरो जिणसासण जइ वि होइ तित्थ-यरो। एगगो विमोक्खमग्गो सेसा उम्मग्गया सब्वे।२३। = जिन-शासनमें--तीर्थं कर भी जब तक वस्त्र धारण करते है तब तक मोक्ष नहीं पाते। इसलिए एक निर्ध्रम्थ ही मोक्षमार्ग है, शेष सर्व मार्ग उन्मार्ग है।
- स. सि /१०/१/४७९/४ लिड्गेन केम सिद्धि अवेदरवेन त्रिभ्यो वा वेदेभ्य सिद्धिर्भावतो न द्रव्यत. । द्रव्यत. पुलिङ्गेनैव । अथवा निर्प्रच्य-लिड्गेन । सग्रन्थलिङ्गेन डा सिद्धिर्भुतपूर्वनयापेक्षया । = लिगकी अपेक्षा - वर्त्त मानग्राही नयसे अवेदभावसे तथा भूतगोचर नयसे तीनो वेदोसे सिद्धि होती है । यह कथन भाववेदकी अपेक्षा है द्रव्यवेदकी अपेक्षा नहीं, क्योंकि, द्रव्यकी अपेक्षा तो पुंलिगसे ही सिद्धि होती है । (विशेष दे० वेद/६/७)। अथवा वर्तमानग्राही नयसे निर्प्रन्थलिगमे सिद्धि होती है और भूतग्राही नयसे स्प्रन्थ-लिग्से भी सिद्धि होती है । (विशेष दे० लिग)। (रा. वा./१०/१/-५/६४६/३२)।

## मुक्तियोग्य तीर्थ निर्देश

स. सि./१०/१/४७२/७ तीथेंन तीर्थसिद्धिई घा. तीर्थवरेतरविक्ल्पात । इतरे द्विविधा सति तीर्थकरे सिद्धा असति चेति । म्तीर्थसिद्धि दो प्रकारकी होती है- तीर्थकरसिद्ध और इतरसिद्ध । इतर दो प्रकारके होते है । कितने ही जीव तीर्थकरके रहते हुए सिद्ध होते है और कितने ही जीव तीर्थंकरके अभावमें सिद्ध होते है । (रा. ना/ १०/१/६/६४७/३) ।

## ७. मुक्तियोग्य चारित्र निर्देश

स सि,/१०/१/४७६/८ चाश्त्रिण केन सिद्धयति । अव्यपदेशेनैकचतु,-पञ्चविकल्पचारित्रेण वा सिद्धि ।=चारित्रकी अपेक्षा-प्ररुगुरुपन्न-नयसे व्यपदेशरहित सिद्धि होती है अर्थात न चारित्रसे होती है और न अचारित्रसे (दे० मोक्ष/३/६)। भूतपूर्वनयसे अनन्तरकी अपेक्षा एक प्रधारुवात चारित्रसे सिद्धि होती है और व्यवधान-की अपेक्षा सामायिक छेदोपस्थापना व सूक्ष्मसाम्पराय इन तीन सहित चारसे अथवा परिहारविशुद्धि सहित पाँच चारित्रोसे सिद्धि होती है। (रा वा /१०/१/९/६४७/६)।

## ८. सुक्तियोग्य प्रत्येक व बोधित बुद्ध निर्देश

रा, वा /१०/१/९/९/६२०/१० केचित्प्रत्येकबुद्धसिद्धा, परोपदेशमनपेक्ष्य स्वश्वस्यैवाविर्भुतज्ञानातिशया । अपरे वोधितबुद्धसिद्धा, परोप-दे सप्वर्भकज्ञातनकर्षात्कन्दित ।=कुछं पत्येक बुद्ध सिद्ध होते हैं, जो परोपदेशके विता स्वशक्तिमे ही ज्ञात्तातिशय प्राप्त करते है। कुछ बोधित बुद्ध होते है जो परोपदेशपूर्वक ज्ञान प्राप्त करते है। (स. सि./१०/१/४७२/१)।

## ९. मुक्तियोग्य ज्ञान निर्देश

मोक्ष

स सि./१०/१/४७२/१० ज्ञानेन केन। एकेन दिनिचतुर्भिरच ज्ञान-विशेषे. सिद्धि । व्ह्लानकी अपेक्षा—प्रत्युत्पन्न नयसे एक ज्ञानसे सिद्धि होतो है. और भूतपूर्वगतिसे मति व श्रुत दोसे अथवा मति. श्रुत व अवधि इन तोनसे अथवा मन पर्ययसहित चार ज्ञानोसे सिद्धि होती है। (विशेष दे० ज्ञान/I/४/११), (रा.वा./१०/१/१/ ६४७/१४)।

## ९०. सुक्तियोग्य अवगाहना निर्देश

- स. सि./१०/१/४७३/११ आस्मप्रदेशव्यापित्वमवगाहनम् । तइ द्विविधम्, उत्कृष्टजवन्यभेदाद । तत्रोत्कृष्ट 'श्वधन्नु' शतानि पञ्चविशत्युत्तराणि । जधन्यमधंचतुर्थरित्नयो देशाना । मध्ये विकल्पा । एकस्मिन्नव-गाहे सिद्धचति । = आत्मप्रदेशमे व्याप्त करके रहना इसका नाम अवगाहना है । वह दो प्रकारकी है-जन्नन्ध व उत्कृष्ट । उत्कृष्ट अवगाहना है । वह दो प्रकारकी है-जन्नन्ध व उत्कृष्ट । उत्कृष्ट अवगाहना १२५ धनुष है और जधन्य अवगाहना कुछ कम ३ ई अररिन है । वोचके मेद अनेक है । किसी एक अवगाहनामे सिद्धि होतो हे । (रा वा /१०/१/१०/६४७/१५) ।
- रा. वा /१०/१/१०/६४७/१९ एकस्मिन्नवगाहे सिद्धधन्ति पूर्वभःवप्रज्ञापन-नयापेक्षया । प्ररयुत्पन्नभावप्रज्ञापने तु एतस्मिन्नेव देशोने । = भूत-पूर्व नयसे इन ( उपरोक्त ) अवगाहनाओमें से किसी भी एकमे सिद्धि होतो है और प्ररयुत्पन्न नयकी अपेक्षा कुछ कम इन्ही अवगाहनाओमे सिद्धि होती है [ क्योकि मुक्तात्माओंका आकार चरम झरीरसे किचिदून रहता है । ( दे० मोक्ष/४ ) ] ।

## १९. मुक्तियोग्य अन्तर निर्देश

- स. सि./१०/१/४७३/२ किमन्तरम् । सिद्धवता सिद्धानामनन्तरं जवन्येन हौ समयौ उत्कर्षेणाष्टौ । अन्तर जघन्येनैक समय. उत्कर्षेण षण्मासाः । = अन्तरको अपेक्षा---सिद्धिको प्राप्त होनेवाले सिद्धोका जवन्य अनन्तर दा समय है और उत्कृष्ट अनन्तर आठ समय है । जधन्य अन्तर एक समय और उन्कृष्ट अन्तर छह महीना है । (रा. वा /१०/१/१९-१२/६४७/२१) ।
- दे० नोचे शोर्षक न ११ (छह महीनेके अन्तरसे मोक्ष जानेका नियम है)।

### १२. सुक्त जीवोंकी संख्या

- स, सि /१०/१/८७३/३ संख्या जघन्येन एकसमये एक सिध्यति । उत्कर्षेणाष्ट्रोत्तरशतसख्या । स्रंख्याकी अपेक्षा---जघन्य रूपसे एक समयमे एक जीव सिद्ध होता है और उत्कृष्ट रूपसे एक समयमे १०८ जीव सिद्ध होते है। (रा. वा.-/१०/१/१३/६४७/२४)।
- ध. १४/३.६.९९६/९४३/१० सब्बकालमदीदकालस्स सिद्धा असंखेज्जदि भागे चेत्र, छम्मासमतरिय णिब्बुइगमणणियमादो। = सिद्ध जीव सदा अतीत कालके असरब्यातवे भागप्रमाण ही होते है, क्योकि, छह महोनेके अन्तरसे मोक्ष जानेका निधम है।

५. मुक्त जीवोंका मृतशरीर आकार ऊर्घ्वं गमन व अवस्थान

## 9. उनके सृत शरीर सम्बन्धी दो धारणाएँ

- ह, पु / ई ४/ १२- १३ गन्ध पुष्पादि भिर्दिव्यै. पूजितास्तनन. क्षणात । जैनाखा बोतयन्त्यो था विलीना विद्युतो यथा । १२। स्वभावोऽयं जिनादीनां शरीरपरमाणव. । मुच्यति स्कन्धतामन्ते क्षणात्क्षण-रुचामिव । १३। = दिव्य पन्ध तथा पुष्प आदिसे पूजित, तीर्थंकर आदि मोक्षगामी जोवोके शरीर, क्षण-भरमें विजलीकी नाई आकाशको देदीप्यमान करते हुए विलोन हो गये । १२। क्योंकि, यह स्वभाव है कि तीर्थंकर आदिके शरीरके परमाणु अन्तिम समय विजलीके समान क्षणभरमें स्कन्धपूर्यायको छोड देते है । १३।
- म, पु/४७/३४१-३५० तदागरय सुराः सर्वे प्रान्तपूजाचिकीर्षया ।••• शुचिनिर्मेस ।३४३) शरीर ""शिविकार्पितम् । अग्नीन्द्ररत्मामा**सि-**वृद्धिना हुतभोजिना । ३४५। तदाकारोपमर्देन पर्यायान्तरमानयन् ।३४६ँ। तस्य दक्षिणभागेऽभूद्र गणभृत्संस्क्रियानस ।३४७। तस्या-परस्मिन् दिग्भागे शेषकेवलिकायग. । ' (१४८८ ततो भस्म समादाय भवचकल्याणभागिन । • स्वललाटे भूजद्वये ।३४१। कण्ठे हुदयदेवे च तेन सस्पृश्य भक्तितः ।३५०। ==भगवाद्य ऋषभदेवके मोक्ष कल्या-णकके अवसरपर अग्निकुमार देवोने भगवान्के पवित्र शरीरको पालकीमे विराजमान किया। सदमन्तर अपने मुकुटोसे उत्पन्न की हूई अग्निको अगुरु, कपूर आदि मुगन्धित द्रव्योंसे नढाकर उसमें उस शरीरका वर्तमान आकार नष्ट कर दिया और इस प्रकार उसे दूसरी पर्याय प्राप्त करा दी ।३४३-३४६। उस अग्निकुण्डके दाहिनी ओर गणधरोके शरीरका सस्कार करनेवाली तथा उसके बायी ओर सामान्य केवलिग्रोके शरीरका संस्कार करनेवाली अग्नि स्थापित की। तदनन्तर इन्द्रने भगवार् ऋषभदेवके शरीरकी भस्म उठाकर अपने मस्तंकपर चढायी ।३४७-३४०। ( म. पु /६७/२०४ )।

## २. संसारके चरमसमयमें मुक्त होकर ऊपत्को जाता है

- त, सू /१०/५ तदनन्तरमुध्व गच्छत्यालोकान्तात् ।४। = तदनन्तर मुक्त जीव लोकके अन्त तक ऊपर जाता है।
- त. सा./८/३५ द्रव्यस्य कर्मणो यद्वदुत्पत्त्यारम्भवीचय.। सम तथैव सिद्धस्य गतिर्भोक्षे भवसयात ।३५। = जिस प्रकार द्रव्य कर्मौकी उत्पत्ति होनेसे जोवमे अशुद्धता आती है, उसी प्रकार कर्मवन्छन नष्ट हो जानेपर जीवका ससारवास नष्ट हो जाता है और मोक्षस्थानकी तरफ गमन शुरू हो जाता है।
- ज्ञा./४२/४१ लघुपेञ्चाक्षरोचारकालं स्थित्वा तत' परम्। स स्वभावाद्द-वजत्युधर्वं शुद्धारमा वीतवन्धन. ।११। ज्लखु पाँच अक्षरोका उच्चा-रण जितनो देरमें होता है उतने कालतक चौदहवें गुणस्थानमें ठहरकर, फिर कर्मबन्धनसे रहित होनेपर वे शुद्धात्मा स्वभाव हीसे ऊर्ध्वगमन करते हैं।
- र्प, का /ता, वृ /०३/१२५/१७ सर्वतो मुक्तोऽपि । स्वाभाविकानन्त-इानादिगुणयुक्त सन्नेकसमयलक्षणाविग्रहगरयोध्व गच्छति । जदव्य व भाव दोनो प्रकारके कर्मोंसे सर्वप्रकार मुक्त होकर स्वाभाविक इानादि गुणोसे युक्त होकर एक सामयिक विग्रहगतिके द्वारा ऊपरको धले जाते है ।
- ड. स./टी /३७/११४/११ अयोगिचरमसमये द्रव्यविमोक्षो भवति। = अयोगी गुणस्थानवर्ती जीवके चरम समयमें द्रव्य मोक्ष होता है।

३. ऊर्ध्व ही गमन क्यों इधर-उधर क्यों नहीं

दे० गति/१/३-४ ( ऊर्ध्व गति जीवका स्वभाव है, इसलिए कर्म सम्पर्क-के हट जानेपर वह ऊपरकी ओर ही जाता है, अन्य दिशाओंमें नहीं, क्योंकि, संसारावस्थामें जो उसकी षटोपक्रम गति देखी जाती है, वह कर्म निमित्तक होनेसे विभाव है स्वभाव नहीं। परन्तु यह स्वभाव ज्ञानस्वभावकी भॉति कोई त्रिकाली स्वभाव नहीं है, जो कि सिद्धशिलासे आगे उसका गमन रुक जानेपर जीवके अभाव की आशका को जाये।

- त.सू./१०/६-७ पूर्वप्रयोगादसङ्गस्वाइ बन्धच्छेदात्तथागतिपरिणामाच । १ आबिद्धकुलालचकवद्दव्यपगतलेपालाबुवदेरण्डवीजवदाग्निझिखावचाण = पूर्वप्रयोगसे. सगका अभाव होनेसे बन्धनके टूटनेसे और वैसा गमन करना स्वभाव होनेसे सुक्तजीव ऊर्ध्व गमन करता है। ६। जैसे कि घुमाया हुआ कुम्हारका चक्र, लेपसे मुक्त हुई तूमडी, एरण्डका बीज और अग्निकी शिखा 101
- ध. १/१.१.१/४७/२ आयुष्यवेदनीयोदययोर्जीवोर्ध्वगमनसुखप्रतिबन्ध -कयोः सत्त्वात् । = उद्ध्वंगमन स्वभावका प्रतिबन्धक आयुकर्मका उदय अरिहन्तोके पाया जाता है ।

### ४, मुक्तजीव सर्वलोकर्मे नहीं ज्याप आता

- स. सि /१०/४/४६१/२ स्यान्मतं, यदि शरीरानुविधायी जीव' तद-भावारस्वाभाविकलोकाकाङाप्रदेशपरिमाणस्वात्तावद्विसर्पण प्राप्नो-त्तीति । नैष दोष' । कुत' । कारणाभावात्त । नामकर्भसंबन्धो हि संहरणविसर्पणकारणम् । तदभावात्पुन' संहरणविसर्पणाभाव. । = प्रश्न - यह जोत्र शरीरके आकारका अनुकरण करता है (दे० जोव/३/१) तो शरीरका अभाव होनेसे उसके स्वाभाविक लोका-काशक प्रदेशोके बराबर होनेके कारण जीव तत्प्रमाण प्राप्त होता है । उत्तर - यह कोई दोष नही है, क्योंकि, जीवके तत्प्रमाण होनेका कोई प्रमाण नहीं उपलब्ध होता । नामकर्मका सम्बन्ध जीवके संकोच और विस्तारका कारण है, किन्तु उसका अभाव हो जानेसे जीवके प्रदेशोंका संकोच और विस्तार नहीं होता । (रा वा./१०/४/१२--१३/६४३/२७) ।
- इ. स./टी./१४/१४४/४ कश्चिदाह यथा प्रदीपस्य भाजनाखावरणे गते प्रकाशस्य विस्तारो भवति तथा देहाभावे लोकप्रमाणेन आव्यमिति । तत्र परिहारमाह—प्रदोपसंबन्धी योऽसौ प्रकाशविस्तार' पूर्वं स्व-भावेमेव तिष्ठति पश्चादावरणं जातं। जीवस्य तु लोकमात्रा-संख्येयप्रदेशत्व स्वभावो भवति, यस्तु प्रदेशानां सबन्धी विस्तारः स स्वभावो न भवति । कस्मादिति चेत्, पूर्वलोकमात्रप्रदेशा विस्तोर्णा निराबरणास्तिष्ठन्ति पश्चात् प्रदोपवदावरण जातमेव। तन्न, किन्तु पूर्वमेवानादिसतानरूपेण शरीरेणावृत्तास्तिष्ठन्ति तत कारणारप्रदेशानां संहारो न भवति, विस्ताररच शरीरनामकर्माधोन एव न च स्वभावस्तेन कारणेन शरीराभाषे विस्तारो न भवति। अपरमप्युदाहरण दीयते—यथा हस्तचतुष्टयप्रमाणवस्त्र परुषेण मुष्टौ बद्ध तिष्ठति, पुरुषाभावे संकोचविस्तारौ वा न करोति, निष्पत्ति-काले साई मून्मयभाजनं वा शुष्कं सज्जलाभावे सति, तथा जीवोऽपि पुरुषस्थानीयजलस्थानीयशगीराभावे विस्तारसकोचौ न करोति। - प्रश्न - जैसे दीपकको ढँकनेवाले पात्र आदिके हटा खेनेपर उस दीपकके प्रकाशका विस्तार हो जाता है, उसी प्रकार देहका अभाव हो जानेपर सिद्धोंका आत्मा भी फेलकर लोक प्रमाण होना चाहिए १ उत्तर-दीपकके प्रकाशका विस्तार तो पहले ही स्वभावसे दीपक-में रहता है, पोछे उस दीपकके आवरणसे संकुचित होता है। किन्तु जोवका लोकप्रमाण असंख्यात प्रदेशत्व स्वभाव है, प्रदेशों-का लोकप्रमाण विस्तार स्वभाव नही है। प्रश्न --जीवके प्रदेश पहले लोकके बराबर फैले हुए, आवरण रहित रहते है, फिर जैसे प्रदीप-के आवरण होता है उसी तरह जीवप्रदेशोंके भी आवरण हुआ है। उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योकि, जीवके प्रदेश तो पहले अनादि-कालसे सन्तानरूप चले आये हुए शरीरके आवरणसहित ही रहते हैं। इस कारण जीवके प्रदेशोंका सहार तथा विस्तार शरीर नामक

नामकर्मके अधीन है, जीवका स्वभाव नही है। इस कारण जीवके शरीरका अभाव होनेपर प्रदेशोका विस्तार नही होता।—इस विषयमे और भी उदाहरण देते है कि, जैसे कि मनुष्यको मुट्टी-के भीतर चार हाथ जम्बा वस्त्र भिचा हुआ है। अब वह वस्त्र मुट्ठी खोल देनेपर पुरुषके अभावमें संकोच तथा विस्तार नहीं करता। जैसा उस पुरुषने द्योडा वैसा ही रहता है। अयवा गोली मिट्टोका बर्तन बनते समय तो संकोच तथा विस्तारको प्राप्त होता जाता है, किन्तु जब वह सूख जाता है, तब जलवा अभाव होनेसे संकोच व विस्तारको प्राप्त नहीं होता। इसी तरह मुक्त जीव भी पुरुषके स्थानभूत अथवा जलके स्थानभूत शरीरके अभावमें संकोच विस्तार नहीं करता। (प. प्र /टी./४४/४२/६)।

## ५. मुक्तजीव पुरुषाकार छायावत् होते हैं

- ति. प /१/१६ जावद्धम्मं दब्ब ताव गंतूण लोयसिइरम्मि । चेट्ठति सब्बसिद्धा पुह पुह गयसित्थमूसगण्भणिहा ।= जहॉतक धर्मद्रव्य है वहॉतक जाकर तोकशिखरपर सब सिद्ध पृथक्-पृथक् मोमसे रहित मूषकके अभ्यन्तर आकाशके सटटा स्थित हो जाते है ।१६। (ज्ञा./ ४०/२५) ।
- द्र. स./मू./टी /४१/२१७/२ पुरिसायारो अप्पा सिद्धोभाषह सोयसिह-रत्थो ।५१। गतसिक्थमूषागर्भाकारवच्छायाप्रतिमावद्वा पुरुषाकारः --- पुरुषके आकारवासे और लोक शिखरपर स्थित, ऐसा आष्मा सिद्ध परमेष्ठो है। अर्थात् मोम रहित मूसके आकारको तरह अथवा छायाके प्रतिचिम्बके समान पुरुषके आकारको घारण करनेवाला है।

### मुक्तजीवोंका आकार चरमदेहसे किंचितून है

- स. सि./१०/४/४६४८/१३ अनाकारत्वाच्छुक्तानामभाव इति चेन्न, अतीता-नन्तरशरीराकारत्वात् । च्य्रश्म—अनाकार होनेसे मुक्त जीवोका अभाव प्राप्त होता है । उत्तर ~ नहीं । क्योंकि उनके अतीत अनन्तर शरीरका आकार उपसब्ध होता है । (रा.वा./१०/४/१२/६४३/२४); (प.प्र./मू /१/५४)
- द्र. स. मू व. टो./१४/४४/२ किंचूणा चरम देहदो सिद्धा । १४॥ तत किञ्चिदूनत्व शरीराङ्गोपाङ्गजनितनासिकादिछिदाणामपूर्णत्वे सति ।=वे सिद्ध चरम शरीरसे किचिदून होते है, और वह किचित् जनता शरीर व अंगोपांग नामकर्मसे उरपन्न नासिका आदि छिद्रोकी पोलाहटके कारणसे है।

#### ७. सिद्दलीकर्मे मुक्तात्मामोका अवस्थान

ति. प./१/१४ माणुसलोयपमाणे संठिय तणुवादछवरिमे भागे । सरिसा सिरा सन्त्राण हेद्रिमभागस्मि विसरिसा केई = मनुष्यलोक प्रमाण स्थित तनुवातके उपरिम भागमें सब सिद्धोके सिर सहश होते है । अधस्तन भागमें कोई विसदश होते है ।

## ६. मोक्षके अस्तित्व सम्बन्धी शंकाएँ

### १, मोक्षाभावके निराकरणमें हेतु

सिद्धि भक्ति/२ नाभावः सिद्धिरिष्ठा न निजगुणहतिस्तत्तपोभिर्न युक्ते-रस्त्यारमानादिभन्धः स्वकृतजफलभुभुक् तत्क्षयान्मोक्षभागो । ज्ञाता द्रष्टा स्वदेहप्रमितिरुपसमाहारविस्तारधर्मा, ध्रौव्योत्पत्तिव्ययात्मा स्वगुणयुत्त इतो नान्यथा साध्यसिद्धि ।२। = ९१न--१. मोक्षका अभाव है, क्योंकि कर्मोंके क्षयसे आत्माका दीपकवत् नाज्ञ हो जग्ना

Jain Education International

है ( बौद्ध ) अथवा सुख दु ख इच्छा प्रयत्न आदि आत्माके गुणोका अभाव ही मोक्ष है ( वैशेषिक ) १ उत्तर---नही, क्योकि, कौन बुद्धिमाझ ऐसा होगा जो कि स्वय अपने नाशके लिए तप आदि कठिन अनुष्ठान करेगा ! प्रश्न---२, आत्मा नामकी कोई वस्तु ही नही है ( चार्वाक ) १ उत्तर---नहीं, आत्माका अस्तित्व अवश्य है । ( विशेष दे० जीव/२/४ ) । प्रश्न---३ आत्मा या पुरुष सदा शुद्ध है । वह न कुछ करता है न भोगता है । ( साख्य ) 1 उत्तर- नहीं, वह स्वयं कर्म करता है और उसके फलोको भी भोगता है । उन कर्मोंके क्षयसे ही वह मो का भागी होता है । वह स्वय झाता द्रष्टा है, संकोच विस्तार शक्तिके कारण संसारावस्था में स्वदेह प्रमाण रहता है (दे०-जीव/३/७ ) वह क्रुटस्थ नही है, बल्कि उत्पाद व्यय धौब्य युक्त है ( दे० उत्पाद/३) । वह मिर्गुण नही है वल्कि अपने गुणोसे युक्त है । क्योकि, अन्यथा साध्यकी सिद्धि ही नही हो सकती । ( स सि /१/-१ की उल्यानिका प/२/२/; ( रा वा/१/१ की उत्थानिका/८/२/३ स्व. स्तो /टी./४/१३ )

- रा. वा /१०/४/१७/६४४/१३ सर्वथाभावोमोक्ष प्रदीपवदिति चेत्, न. साध्यत्यात् ।१७। साध्यमेतत्त-प्रदीपो निरन्बयनाशमुपयातोति । प्रदीपा एव हि पुद्रगला, पुद्रगलजातिमजहत' परिणामवशान्मषी-भावमापत्ना इति नाश्यन्तविनाश ।—दृष्टत्वाच्च निगलादिवियोगे देवदत्ताद्यवस्थानवत् ।१९ यत्रैव कर्मविप्रमोक्षस्तत्रैवावस्थानमिति चेत्; न, साध्यरत्रात १९१। साध्यमेतत्तत्रैवावस्थात्रव्यमिति, बन्ध-नाभावादनाश्रितत्वाच स्याइगमनमिति = प्रश्न--जिस प्रकार बुक जानेपर दीपक अत्यन्त विनाशको प्राप्त हो जाता है, उसीप्रकार कर्मोंके क्षय हो जानेपर जोवका भी नाश हो जाता है, अतः मोक्षका अभाव है ' उत्तर-४. नहीं, क्योकि, 'प्रदीपका नाहा हो जाता है' यह बात ही असिद्ध है। दीपकरूपसे परिणत पुड्रगलद्रव्यका चिनाका नहीं होता है। उनकी पुद्रगत जाति वनी रहती है। इसी प्रकार कर्मोंके विनाशसे जीवका नाश नहीं होता। उसकी जाति अर्थात्त चैतन्य स्वभाव बना रहता है । ( घ ६/१,१-१/२३३/गा.२-३/४१७), १ दूसरो बात यह भी है कि जिस प्रकार बेडियोसे मुक्त होनेपर भी देवदत्तका अवस्थान देखा जाता है. उसी प्रकार कमोंसे मुक्त होनेपर भी आत्माका स्वरूपावस्थान होता है। प्रश्न-- ६, जहाँ वर्म बन्धनका अभाव हुआ है वहाँ ही मुक्त जीवको ठहर जाना चाहिए 🕫 उत्तर--नही, वयोकि, यह बात भी अभी विचारणीय है कि उसे वहीं ठहर जाना चाहिए या बन्धाभाव और अनाश्रित होनेसे उसे गमन करना चाहिए ।
- दे. गति/१/४ प्रश्न—७, उष्णताके अभावसे अग्निके अभावकी भॉति, सिद्धलोकमे जानेसे मुक्तजीवोके ऊर्ध्वगमनका अभाव हो जानेसे वहॉ उस जीवका भी अभाव हो जाना चाहिए। उत्तर---नही, क्योकि ऊर्ध्व ही गमन करना उसका स्वभाव माना गया है, न कि ऊर्ध्व गमन करते ही रहना।)
- दे. मोक्ष/६/६ ८, मोक्षके अभावमें अनाकारताका हेतु भी युक्त नहीं है, क्योकि, हम उसको पुरुषाकार रूप मानते हैं।)

### २. मोक्ष अमावात्मक नही है बल्कि आत्मलामरूप है

- पं. का./मू /३४ जेसि जीवसहावो णरिय अभावो य सब्बहा तस्स । तै होति भिण्णदेहा सिद्धा वचिगोयरमदीदा ।३४। च जिनके जीव स्वभाव नहीं है (दे० मोक्ष/३/४) और सर्वथा उसका अभाव भी नही है । वे देहरहित व वचनपोचरातीत सिद्ध है ।
- सि बि./मु /०/११/३८५ आरमलाभ विदुर्मीस जीवस्यान्तर्मलक्षयात् । नामाव नाप्यचैतन्य न चेतन्यमनर्थकम् ।११। = आरमस्वरूपके लाभका नाम मोक्ष है जो कि जीवको अन्तर्मलका क्षय हो जानेपर प्राप्त होता है । मोक्षमे न तो बौद्धोकी भॉति आरमाका अभाव होता है और न हो वह ज्ञानशून्य अचेतन हो जाता है । मोक्षमे भी उसका

चैतन्य अर्थात् ज्ञान दर्शन निरर्थंक नही होता है, क्योकि वहाँ भी वह त्रिजगत्तको साक्षीभावसे जानता तथा देखता रहता है। [जैसे बादलोके हट जानेपर सूर्य अपने स्वपरप्रकाशकपनेको नही छोड देता, उसी प्रकार कर्ममलका क्षय हो जानेपर आत्मा अपने स्वपर प्रकाशकपनेको नहीं छोड देता-दे० (इस रत्नोककी वृत्ति )।

ध ई/१.६-६.२१६/४६०/४ केञ्लज्ञाने समुरपन्नेऽपि सर्वं न जानातीति कपिलो ब्रूते। तन्न, तन्निराकरणार्थं बुद्धचन्त इत्युच्यते। मोक्षो हि नाम वन्धपूर्वक', बन्धश्च न जीवस्यास्ति, अमूर्तत्वान्नित्यत्वाच्चेति । तस्माज्जीवस्य न मोक्ष इति नैयायिक-वैश्वेषिक-साख्य-मीमांसक-मतम् । एतन्निराकरणार्थमुच्चन्तीति प्रतिपादितम् । परिनिर्वाण-यन्ति –अशेषबन्धमोक्षे सत्यपि न परिनिर्वान्ति, मुखदु खहेतुशुभा-शुभकर्मणा तत्रासत्त्वादिति तार्किकयोर्मतं । तन्निराकरणार्थं परिमि-र्वान्ति अनन्तमुखा भवन्तीत्युच्यते । यत्र मुखं तत्र निरूचयेन दु'ख-मध्यस्ति दु खाविनाभाविस्वाद्सुखस्येति तार्किकयोरेव मत, तन्नि-राकरणार्थं सर्वदु खानमन्त परिविजाणन्तीति उच्यते । सर्वदु,खान-नन्त पर्यवसान परिविजानन्ति गच्छन्तीत्यर्थ । कुतः । दु खहेतु-कर्मणा विनष्ठत्वात् स्वास्थ्यलक्षणस्य सुखस्य जीवस्य स्वाभावि-कत्वादिति ।=प्रश्न-केवलज्ञान उत्पन्न होनेपर भी सबको नही जानते है ( कपिल या साख्य ) 1 उत्तर-नही, वे सबको जानते है । प्रश्न ≕ अमूर्तव नित्य होनेसे जीवको न वन्ध सम्भव है, और न बन्धपूर्यक मोक्ष (नैयाधिक, वैशेषिक, साख्य व मीमासक) । उत्तर-नही, वे मुक्त होते हैं। प्रश्न-अशेष बन्धका मोक्ष हो जाने-पर भी जोब परिनिर्वाण अर्थात अनन्त सुख नहीं प्राप्त करता है; क्योंकि, वहाँ सुख-दू.खके हेतुसूत शुभाशुभ कर्मोंका अस्तिख नहीं है। (तार्किक मत)। उत्तर-नहीं, वे अनन्तमुख भोगी होते है। प्रश्न--जहाँ सुख है वहाँ निश्चयसे दु ख भी है, क्यो कि सुख दु'ख-का अविनाभावी है (ताकिक)! उत्तर--नही, वे सर्व दुखोंके अन्तका अनुभव करते है। इसका अर्थ यह है कि वे जोव समस्त दु'खोके अन्त अर्थात् अवसानको पहुँच जाते है, क्योकि, उनके दु खके हेतुभूत कर्मोंका विनाश हो जाता है और स्वास्थ्य लक्षण सुख जो कि जीवका स्वाभाविक गुण है, वह प्रगट हो जाता है।

#### ३ बन्ध व उदयकी अटूट श्रंखलाका मंग कैसे सम्मव है

द सं./टो ३७/१४४/१० अत्राह शिष्य ---संसारिणां निरन्तरं कर्म-बन्धोऽस्ति, तथैवोदयोऽप्यस्ति, शुद्धाःमभावनाप्रस्तावो नास्ति, कथं मोक्षो भवतीति । तत्र प्ररयुत्तरं । यथा शत्रोः क्षीणावस्था दृष्ट्वा कोऽपि धीमान् पर्यात्तोचयत्यय मम हनने प्रस्तावस्तत पौरुषं कृत्वा रात्रु हन्ति तथा कर्मणामध्येकरूपावस्था नास्ति हीयमानस्थिरयनु-भागत्वेन कृत्वा यदा लघुत्वं क्षीणत्वं भवति तदा धीमान् भव्य आगमभाषया लब्धिपञ्चकसंज्ञेनाध्यात्मभाषया निजशुद्धात्मा~ भिमुखपरिणामसंज्ञेन च निर्मलभावनाविशेषखड्गेन पौरुषं कृत्वा कर्मशत्रुं हन्तोति । यत्त्पुनरन्त'कोटाकोटीप्रमितकर्मस्थितिरूपेण तथैव सतादारुस्थानीयानुभागरूपेण च कर्मसघुत्वे जातेऽपि सत्यय जीव ••• कमेहनमबुद्धि काणि काले न करिष्यतीति तदभव्यत्व गुणस्यव लक्षणं ज्ञातव्यमिति। = प्रइन-- ससारो जीवोके निरन्तर कर्मोंका बन्ध होता है और इसी प्रकार क्मोंका उदय भी सदा होता रहता है. इस कारण उनके शुद्धारमाके ध्यानका प्रसग ही नहीं है, तब मोक्ष कैसे होती है ! उत्तर-- जैसे कोई बुद्धिमाच् अपने कात्रुको मिर्शत अत्रस्था देखकर, अपने मनमे विचार करता है, 'कि यह मेरे मारने-का अनसर है ऐसा विचारकर उद्यम करके, वह बुद्धिमान् अपने हात्रुको मारता है। इसी प्रकार कर्मोको भी सदा एकरूप अवस्था नही रहती, इस कारण स्थितिबन्ध और अनुभाग बन्धकी न्यूनता होनेपर जब कर्म हलके होते है तत्र युद्धिमान् भव्य जीव आगमभाषा-मे पॉच लब्धियोसे और अध्यात्मभाषामें निज शुद्ध आत्माके सम्मुख

परिणाम नामक निर्मलभावना-विशेषरूप खड्गसे पौरुष करके कर्म शत्रुको नष्ट करता है। और जो अन्तःकोटाकोटिप्रमाण कर्मस्थिति-रूप तथा चता काष्ठके स्थानापन्न अनुभागरूपसे कर्मभार हत्तका हो जानेपर भी कर्मोंको नष्ट करनेको बुद्धि किसी भी समयर्मे नहीं करेगा तो यह अभव्यस्व गुणका लक्षण समफता चाहिए। (मो. मा. प्र./-३.४५१/२)।

## 8. अनादि कमोंका नाश कैसे सम्मव है

- रा. वा./१०/२/३/६४१/१ स्थान्मतम् कर्मवन्धसतानस्याद्यभावादन्ते-नाप्यस्य न भवितव्यम्. दृष्टिविपरीतकल्पनायां प्रमाणभावादिति, तन्न; कि वारणम् । दृष्टत्वादन्त्यवीजवत् । यथा वीजाड्कुरसता-नेऽनादौ प्रवर्त्तमाने अन्त्यवोजमगिननांपहताड्कुरहाक्तिक मित्यन्तो-Sस्य दृष्टस्तथा मिथ्यादर्शनादिप्रध्यग्रसपिरायिकसततावनादौ ध्यानानसनिर्दग्धकर्मवीजे भवाड्कुरात्पादाभावान्मोक्ष इति दृष्टमि-दमपद्वोतुमशक्यम् । = प्रश्न - कर्म वन्धकी सन्तान जव अनादि है तो उसका अन्त नहीं होना चाहिए गज्तर - जैसे व ज और अकुर-की सन्तान अनादि होनेषर भा अग्निसे आन्तम कोजको जला देने-पर उससे अकुर उत्पन्न नहीं होता, उसो तरह मिथ्यादर्शनादि प्रस्यय तथा व्यवन्ध सन्ततिके अनादि हानेपर मो ध्यानाग्निसे कर्म-वीजोंका जला देनेपर भवाकुरका उत्पाद नहीं होता. यही मोक्ष है ।
- क. पा. १/१-१/३३८/६६/१ कम्म पि सहेउ अं तव्विणासण्णहाणुववत्ती दो णव्यदे । ण च कम्मविणासो असिद्ध ं: झाल-जोव्यण-रायादिपडला-याणं विणासण्णहाणुववत्ते ए तव्विणाससिद्ध दो । कम्ममकट्टिम किण्ण जायदे । ण, अकट्टिमस्स विणामाणुववत्ते दो । तम्हा कम्मेण कट्टिमेण चेव होदव्वं । = कर्म भो सहेतुक है, अग्यथा उनका विनाश जन मही सकता । और कर्मोंका क्निश असिद्ध भी नही है, वयोकि, कर्मोंके कार्यधूत वाल, यौवन, और राजा आदि पर्याधोका विनाश कर्मोंको कार्यधूत वाल, यौवन, और राजा आदि पर्याधोका विनाश कर्मोंका विनाश हुए बिना नही हो सक्ता है । प्रश्न-कर्म अकृत्रिम क्यो नही । उत्तर---नही, क्यांकि, अकृत्रिम पदार्थका बिनाश नही बन सकता है, इसलिए कर्मको कृत्रिम हो होना चाहिए ।
- क. पा. १/१-१/९४२/६०/१ 'तं च कम्म सहेउअं, अ॰णहा णिव्वावाराण पि मंधप्पसंगादो । = कर्मोको सहेतुक ही मानना चाहिए, अन्यथा अत्योगियोंमें कर्मबन्धका प्रसंग प्राप्त होता है। (आप्त, प/टी./१११/ ९२६१/३४३/१०)।
- **क. पा. १/१-१/**§४४/ई१६ अकट्टिमत्तादो कम्मसताणे ण वोच्छिष्जदि रि ण बोर्स् जुत्तं; अकट्टिमस्स वि वोजकुरसताणस्त वोच्छेदुवलं-भादो । ण च कट्टिमसंताणिवदिरित्तो सताणो णाम अस्थि जस्स अकट्टिमत्तं बुरुचेज्ज। ण चासेसासवपडिवक्खे सयलसवरे समुष्पण्णे बि कम्मागमसताणे ण तुरृदि सि वोत्तं जुत्तं; जुत्तिवाहियत्तादौ । सम्मत्तसंजमविरायजोगणिराहाणमकमेण पउत्तिदसणादो च। ण च दिट्ठे अणुनवण्णदा णाम । असपुण्णाणमक्कमबुची दौसइ ण संपूर्णणा चे; ण; अक्कमेण वट्टमाणाणं सयतत्तकारणसाणिज्के सते तदविरो-हादो । संवरो सब्बकालं सपुण्णो ण होदि चेवेचि ण वोर् जुत्त, वड्ढमाणेसु करस वि कत्थ वि णियमेण सगसगुक्रस्मावत्या गत्त-**दंसणादो ।** सवरो वि, वङ्ढमाणो उवलब्भए तद<sup>ा</sup> क्रथ वि संपुण्णेण होदव्वं बाहुजियतालरुवखेणेव। आसवो वि कहि पि णिम्म्बलदो विणस्सेउज, हाणे तरतमभावण्णहाणुववत्तीको आयर्कण-ओवलावलीणमलकलको व्वः = प्रश्न-अकृत्रिम होनेसे कर्मकी सम्तान व्युच्छिन्न नहीं होती हैं । उत्तर-१, नही, बयोकि अकृत्रिम होते हुए भी नीज न अकुरकी सन्तानका विनाश पाया जाता है। १. कृत्रिम सतानीसे भिन्त, अकृत्रिम सन्तान नामकी कोई चीज नहीं है। प्रश्न-३ आसवविरोधी सकलसवरके उत्पन्न हो जानेपर भीकमाँकी आसवपर परा विच्छिन्न नही होती। उत्तर - ऐसा कहना

युक्ति बाधित है, अर्थात् सकल प्रतिपक्षी कारणके होनेपर कर्मका विनाश अवश्य होता है। (घ.१/४,१/४४/११७/६)। प्रश्न-४. सकल संवररूप सम्यक्त्व, सयम, वैराग्य और योगनिरोध इनका एक साथ स्वरूपलाभ नहीं होता है। उत्तर-नहीं, क्योकि, इन सबकी एक साथ अविरुद्धवृत्ति देखी जाती है। प्रश्न-१, असम्पूर्ण कारणोको वृत्ति भन्ने एक साथ देखी जाये, पर सम्पूर्णको सम्यवस्वादिकी नहीं ! उत्तर-नहीं, क्योंकि, जो वर्द्धमान है ऐमे उन सम्ययत्वादिमेंसे कोई भी कही भी नियमसे अपनी-अपनी उत्कृष्ट अवस्थाको प्राप्त होता हुआ देखा जाता है। यत- सवर भी एक हाथ प्रमाण तालवृक्षके समान वृद्धिको प्राप्त होता हुआ पाया जाता है, इसलिए किसी भी आत्मामे उसे परिपूर्ण होना हो चाहिए। (घ ६/४,९,४४/९१९/१) और भी दे. अगला सन्दर्भ)। ६. तथा जिस प्रकार खानसे निकले हुए स्वणंपाषाणका अन्तरग और बहिर ग मल निर्म्रल नष्ट हो जाता है, उसी प्रकार आसन भी कहौंपर निर्मूल बिनाशको प्राप्त होता है, अन्यथा आसवको हानिमे तर-तम-माव नही बन सकता है। ( ध- १/४,१,४४/११८/२ ), ( स्या-मं /१७/२३६/२१)। ७ [ दूसरी बात यह भी है कि कर्म अकृतिम है ही नही ( दे० विभाव/३ ) ] ।

स्था. म /१७/२३६/१ पर उद्धृत- देशतो नाशिनो भावा द्रष्टा निखिस नश्वराः । सेवपड्करयादयो यद्वत एव रागादयो मताः । =जो पदार्थ एक देशसे नाश हाते है, उनका सर्वथा नाश भी होता है। जिस प्रकार मेघोके पटतोका आशिक नाश होनेसे उनका सर्वथा नाश भो होता है।

## ५. मुक्त जीवोंका परस्परमें उपरोध नहीं

रा. वा./१०/४/१/६४३/१३ स्यान्मतम्---अक्ष्प सिद्धावगाह्य आकाश प्रदेश आधार., आधेया' सिद्धा अनन्ता , तत' परस्परोपरोघ इति तन्न' कि कारणघ् ! अवगाहनशक्तियागात । मुत्तिमरस्वपि नामा नेकमणिप्रदीपप्रकाशेषु अक्षपेऽध्यवकाशे न विरोधः किमइपुनरमूतिष्ट् अवगाहनशक्तियुक्तेषु मुक्तेषु । <-प्रश्न--सिद्धोका अवगाहा आकाश प्रदेश रूप अधार ता अल्प है और आधेयभूत सिद्ध अनन्त है, अत उनका परस्परमे उपराध होता होगा । उत्तर-- नही, वयोकि आकाशमे-अवगाहन शक्ति है। सुर्तिमार भी अनेक प्रदाप प्रकाशोक अल्प आकाशमें अविरोधो अवगाह देखा गया है, तन अमूर्त सिद्धो की तो बात ही क्या है 1

### ६. मोक्ष जाते-जाते जीवराशिका अम्त हो जायेगा ?

- ध. १४/४.६.१२६/२३३/७ जीवरासी आयवज्जिदो सव्वओ, तत्ते णिव्युइमुवगच्छत्तजावाणमुवलभादो । तदो संसारिजीवाणमभाव हादिति भणिदे ण हादि । अलद्धसभार्वाणगोदजीवाणमण्ताण सभवा हादिति ।
- ध १४/६,६,१२८/२३६/६ जासि सखाणं आयविरहियाण वये संते वोच्छेदो हादि ताआ संखाओ सखेज्जासखेज्जसण्णिताओ। जासि र खाण आयविरहियाणं सखेज्जासखेज्जेहि वइज्जमाणाणं पि वाच्छेदो ण हादि तासिमणतां मदि सण्णा। सठव जीवरासी वाणंते तेण सो ण वाच्छिज्जदि, अण्णहा आणंतियविरोहादो। सठट अद्दीदक.लेण जे सिद्धा तेहितो एगणिगोदसरोरजीवाणमणत गुणत्त । सिद्धा पुण अदोदकाले समयं पडि जदि वि असखेज्ज लागमेत्ता सिज्मति ता व अदीदकालादो असखेज्जगुणा चेव ण च एव, अदोदकालादा सिद्धाणमसंखेठमागत्तुवलभादो ।... अद्दोदकाले तसत्त पत्तजीवा सुट्ठ जदि बहुआ होति तो अदीद-कालादो असखेज्जगुण चेव । अप्रत-जोव राशि आयसे रहित और व्यय सहित है, क्योंकि उसवेसे मोक्षको जानेवाले जीव उप-लब्ध होते है। इसलिए ससारी जावोका अभाव प्राप्त होता है।

उत्तर---नहीं होता है; क्योंकि, १, त्रस भगवको नहीं प्राप्त हुए अनन्त निगोद जीव सम्भव है। ( और भी दे० वनस्पति/२/३)। २ आय-रहित जिन संख्याओं का व्यय होनेपर सत्त्वका विच्छेद होता है वे संख्याएँ संख्यात और असख्यात संज्ञावाली होती है। आयसे रहित जिन संख्याओका सरूयात और असरूयात रूपसे व्यय होनेपर भी विच्छेद नहीं होता है, उनको अनन्त संज्ञा है (और भी दे० अनन्त/ १/१)। और सब जोब राहाि अनन्त है, इसलिए वह विच्छेदको प्राप्त नहीं होती। अन्यथा उसके अनन्त होनेमें विरोध आता है। ( दे० अनन्त/२/१-३)। ३. सब अतीतकालके द्वारा जो सिद्ध हुए है उनसे एक नियोदशरोरके जीव अनन्तगुणे है । (दे० वनस्पति/३/७) । ४. सिद्ध जीव अतीतकालके प्रत्येक समयमें यदि असंख्यात लोक प्रमाण सिद्ध होने तो भी अतीत कालसे असंख्यातगुणे ही होगे। परन्तु ऐसा है नहीं क्योकि, सिद्ध जीव अतीतकालके असंख्यातवें भाग प्रमाण ही उपसब्ध होते हैं। ५, अतीत कालमें त्रसपनेको प्राप्त हुए जोव यदि बहुत अधिक होते है तो अतीतकाससे असंख्यात गूणे ही होते है।

- स्या. मं/२१/३३१/१६ न च तावता तस्य काचित् परिष्ठाणिनिगोद-जीवानन्त्यस्याक्षयत्वात् । अनाद्यनन्तेऽपि काले ये केचिन्निवृताः निर्वास्ति निर्वास्यन्ति च ते निगोदानामनन्तभागेऽपि न वर्त्तन्ते नावर्तिषत न वर्स्यन्ति । ततरच कर्धं मुक्तानां भवागमनप्रसङ्घः, कथ च संसारस्य रिक्तताप्रसक्तिरिति । अभिप्रेतं चैतद्द अन्धयुध्याना-मपि। यथा चोक्तं वार्तिककारेण-अतएव च विद्वत्सु मुच्यमानेषु संततम् । ब्रह्माण्डलोकजीवानामनन्तरवादश्चन्यता ११। अत्यन्यूमाति-रिक्तत्वैयूंज्यते परिमाणवत् । वस्तुन्यपरिमेये तु नूनं तेषामसंभव । 1२। = ६, [जितने जोव मोक्ष जाते है उतने ही निगोद राशिसे निक्लकर व्यवहारराशिमें आ जाते है (दे० मोक्ष/२/४)] अतएव निगोदराशिमें-से जीवोके निक्लते रहनेके कारण संसारी जीवोका कभी क्षय नहीं हो सकता। जितने जीव अबतक मोक्ष गये है और आगे जानेवाले है वे निगोद जीवोके अनन्तवे भाग भी नहीं है, न हुए है और न हॉगे। अतएब हमारे मतमें न तो मुक्त जीव संसारमें लौटकर आते है और न यह ससार जीवोसे शुन्य होता है। इसको दूसरे वादियोने भी माना है। वार्तिक कारने भी कहा है, 'इस ब्रह्माण्डमे अनन्त संसारी जीव है, इस ससारसे ज्ञानी जीवोकी मुक्ति होते हुए यह संसार जीवोसे खाली नही होता। जिस बस्तुका परिमाण होता है. उसीका अन्त होता है, वही घटती और समाप्त होती है। अपरिमित वस्तुका न कभी अन्त होता है, न वह घटती है। और न समाप्त होती है।
- गो. जो /जी. प्र./११६६/४३७/१९ सर्वे भव्यसंसारिराझिरनन्तेनापि कालेन न क्षीयते अक्षयानन्तत्वात । यो योऽक्षयानन्त सो सोऽनन्ते-नापि कालेन न क्षीयते यथा इयत्तया परिच्छिन्न कालसमयोघ, स्व-द्रव्याणां पर्यायोऽविभागप्रतिच्छेदसयूहो वा इत्यनुमानाझस्य तर्कस्य प्रामाण्यसुनिश्चयात् । - ई. सर्व भव्य संसारी राशि अनन्त कालके द्वारा भी क्षयको प्राप्त नहीं होती है, क्योंकि यह राशि अक्षयानन्त है। जो जो अक्षयानन्त होता है, वह-वह अनन्तकालके द्वारा भी क्षयको प्राप्त नहीं होती है, वह-वह अनन्तकालके द्वारा भी क्षयको प्राप्त नहीं होता है, अन्ते कि तीनो कालोके समयोका परि-माण या अविभाग प्रतिच्छेदोका समूह। इस प्रकारके अनुमानसे प्राप्त तर्क प्रमाण है।
- मोक्ष पाहुड आ० कुन्दकुन्द (ई० १२७-१७९) कृत मोक्ष प्राप्तिके क्रमका प्ररूपक. १०६ गाथा बड एक ग्रन्थ। इसपर आ० श्रुतसागर (ई० १४६९-१४६१) कृत संस्कृत टोका और पं. जयचन्द छाडडा (ई० १८६७) कृत भाषा वचनिका उपलब्ध है। (ती०/२/१९४)।
- मोक्षमार्गं --- सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व सम्यक् चारित्र, इन तीनों-को रत्नत्रय कहते हैं। यह ही मोक्षमार्ग है। परन्तु इन तीनोंने-

से कोई एक या दो आदि पृथक् पृथक् रहकर मोक्षके कारण नहीं है, बरिक समुदित रूपसे एकरस होकर ही ये तीनो युगपत मोक्ष-मार्ग है। क्योकि, किसी वस्तुको जानकर उसकी श्रद्धा या रुचि हो जानेपर उसे प्राप्त करनेके प्रति आचरण होना भी स्वाभाविक है। आचरणके बिना व ज्ञान, रुचि व श्रद्धा यथार्थ नहीं कहे जा सकते। भले ही व्यवहारसे इन्हे तीन कह लो पर वास्तवमें यह एक अखण्ड चेतनके ही सामान्य व विशेष अंश हैं। यहाँ भेद ररनत्रयरूप व्यवहार मार्गको अभेद रत्नत्रयरूप निश्चयमार्गका साधन कहना भी ठीक हो है, क्योकि, कोई भी साधक अम्यास दशामें पहले सविकल्प रहकर ही आगे जाकर निर्विकल्पताको प्राप्त कस्ता है।

|              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          |
|--------------|----------------------------------------------------------------|
| ٢            | मोक्षमार्ग सामान्य निर्देश                                     |
| १            | मोक्षमार्गका रुक्षण ।                                          |
| २            | तीनोंकी युगपतता ही मोक्षमार्ग है।                              |
| ₹            | सामायिक सयम व ज्ञानमात्रसे मुक्ति कहनेपर भी                    |
|              | तीनोंका महण हो जाता है।                                        |
| ۲            | वास्तवमें मार्ग तीन नहीं एक है ।                               |
| ዓ            | युगपत् होते हुए भी तोनोंका स्वरूप भिन्न है ।                   |
| ଞ୍           | तीर्नोको पूर्णता युगपत् नहीं होती ।                            |
| *            | सयोगि गुणस्थानमें रत्नत्रयको पूर्णता हो जानेपर                 |
|              | मो मोक्ष क्यों नहीं होती । - दे० केवली/२/२।                    |
| *            | इन तीनोंमें सम्यग्दर्शन प्रधान है।                             |
|              | - दे० सम्यग्दर्शन/I/६।                                         |
| ¥            | मोक्षमार्गमें योग्य गति, लिंग, चारित्र आदिका                   |
|              | निर्देश।                                                       |
| *            | मोक्षमार्गमें अधिक धानको आवश्यकता नहीं ।<br>~ दे० ध्याता/१ ।   |
| 9            | - ५० व्यासगर ।<br>मोधके अन्य कारणों ( प्रत्ययों ) का निर्देश । |
| •            |                                                                |
| <del>ک</del> | निइचय ब्यवहार मोक्षमार्ग निर्देश                               |
| १            | मोक्षमार्गके दो मेदनिञ्चय न व्यवहार ।                          |
| २            | न्यवहार मोक्षमार्गका उक्षण मेदरत्नत्रय ।                       |
| २            | निश्चय मोक्षमार्गका रुक्षण अमेदर(नत्रय ।                       |
| 8            | निश्चय मोक्षमार्गका रुक्षण शुद्धात्मानुभूति ।                  |
| ५            | निरुचय मोक्षमार्गके अपर नाम ।                                  |
| દ્           | निश्चय व व्यवहार मोक्षमार्गके रुक्षणोंका समन्वय ।              |
| ও            | अमेद मार्गमें मेद करनेका कारण।                                 |
| *            | संविकल्प व निविकल्प निरुचय मोक्षमार्ग निदेश ।                  |
| -            | दे० मोक्षमार्ग/४/६।                                            |
| a,           | दर्शन ज्ञान चारित्रमें कथंदित् एकख                             |
| ٤            | तीनों वास्तवमें एक आत्मा ही है।                                |
| R            | तीनोंको एक आत्मा कहनेका कारण ।                                 |
| ۹Ŷ           | ज्ञानमात्र ही मोक्षमार्ग है।                                   |
| #            | शानमात्र ही मोक्षमार्ग नहीं है।                                |
|              | —दे० मोक्षमार्ग/१/२ ।                                          |

मोक्षमार्गं

सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्रमें अन्तर । \* त्तीनेंकि मेद व अमेदका समन्वय । ۲ ज्ञान कहनेसे यहाँ पारिणामिक भाव इष्ट है। ч दर्शनादि तोनों चैतन्यको हो सामान्य विशेष परि-Ę णति है। निइचय ज्यवहार मार्ग की कथंचित मुख्यता 8 गौणता व समन्वय निश्चयमार्गकी कर्थंचित् प्रधानता । १ निश्चय ही एक मार्ग है, अन्य नहीं। २ केवछ उसका प्ररूपण हो अनेक प्रकारसे किया ą जाता है । व्यवहार मार्गकी कथंचित् गौणता । لا व्यवहारमार्ग निश्चयका साधन है। ч दोनोंके साध्यसाथन भावकी सिद्धि। Ę मोक्षमार्गमें अभ्यासका महत्त्व । - दे० अभ्यास । \* मोक्षमार्गमें प्रयोजनीय पुरुषार्थ । - दे० पुरुषार्थ /६ । \* साधु व श्रावकके मोक्षमार्गमें अस्तर । \* ---दे० अनुभव/४ । परस्पर सापेक्ष ही मोक्षमार्ग कार्यकारी है। \* ---दे० धर्म/६ । निश्चय व व्यवहार मोक्षमार्गमें मोक्ष व संसारका \* कारणपना । – दे० धर्म/७। द्युभ व द्युद्धोपयोग की अपेक्षा निरुचय व व्यवहार \* मोक्षमार्गं । ---दे० धर्म । अन्ध पड्गु के दृष्टान्तसे तीनोंका समन्वय । -दे० मोक्षमार्ग/१/२/रा. वा. ।

## मोक्षमार्ग सामान्य निर्देश

## १. मोक्षमार्गका उक्षण

त. सू /१/१ सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ।१। \_=सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व सम्यक्चारित्र इन तीनोंको एकता मोक्षमार्ग है ।

## २. तीनोंकी युगपतता ही मोक्षमार्ग है

- प्र सा /मू /२३७ ण हि आगमेण सिज्मसे सदहणं जदि वि णरिथ अत्थेम्र । सद्दहमाणो अत्थे झसंजदो वा ण णिव्वदि ।२३७। = आगम-से यदि पदार्थोंका अद्धान न हो तो सिद्धि नहीं होती । पदार्थौंका अद्धान करनेवाला भी यदि असंयत हो तो निर्वाणको प्राप्त नहीं होता ।
- मो. पा./मू./५६ तवरहियं जंणाण णाणविजुत्तो तनो वि अक्रयत्थो । तम्हाणाणतवेणं सजुत्तो लहइ णिव्वाणं। == जो ज्ञान तप रहित है और जो तप ज्ञान रहित है, वे दोनो ही अकार्यकारी है। अत्ता ज्ञान व तप दोनो संयुक्त होनेसे ही निर्वाण प्राप्त होता है।

- द, पा /मू /३० णाणेण दसणेण य तबेण चरियेण संजमगुणेण। घउहिं पि समाजोगे मोक्लो जिजसासणे दिष्ठो ।३०। =सम्यग्झान, सम्य-ग्दर्शन, सम्यक्चारित्र व सम्यक्तप इन चारोके मेलसे ही संयम होता है। उससे जीव मोक्ष प्राप्त करता है। ( द. पा./मू /३२ )
- मू. आ./८१८-८११ णिज्जावगो य णाणं नादो भाण चरित्त णाना हि। भवसागरं तु भविया तरति तिहिसण्णिपायेण ।५१८। णाणं पया-सओ तनो सोधओ सजमो य गुत्तियरो । तिण्हपि य संजोगे होदि हु जिणसासणे मोक्लो ।५११। =जहाज चलानेवाला निर्यापक तो ज्ञान है, पवनकी जगह ध्यान है और चारित्र जहाज है। इन ज्ञान ध्यान चारित्र तीनोंके मेलसे भव्य जीव संसारसमुद्रसे पार हो जाते है।८१८। ज्ञान तो प्रकाशक है तपकर्म विनाशक है और चारित्र रक्षक । इन तीनोंके संयोगसे मोक्ष होता है।८११।
- स. सि./१/१/७/४ मार्गः इति च एकवचन-निर्देश· समस्तस्य मार्गभाव-ज्ञापनार्थ । तेन व्यस्तस्य मार्गश्वनिवृत्ति. कृता भवति । अत. सम्यग्दर्शनं सम्यग्ज्ञानं सम्यक्चारित्रमित्त्येतत् त्रित्यं समुदितं मोक्षस्य साक्षान्मार्गो वेदितव्य । म्सूत्रमें 'मार्गः' ऎसा जो एकवचन निर्देश किया है. वह तीनो मित्तकर मोक्षमार्ग है'. यह कतानेके लिए किया है । इससे सम्यग्ज्ञान या सम्यग्दर्शन या सम्यक्चारित्रमें पृथक्-पृथक् रहते हुए मार्गपनेका निषेध हो जाता है । अत सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्रतीनो मिलकर ही मोक्षका साक्षात् मार्ग है. ऐसा जानना चाहिए । (म. पु./२४/१२०-१२२), (प्र सा /त प्र /२३१-२३७); (न्या. दी./३/१७३/१९३) ।
- रा. वा./१/१/४१/१४/१ अती रसायनज्ञानश्रद्धानक्रियासेवनोपेतस्य तत्फलेनाभिसंबन्ध इति नि प्रतिद्वन्द्वमेतत्। तथा न मोक्षमार्यज्ञाना-देव मोक्षेणाभिसंबन्धो; दर्शनचारित्राभावात्। न च श्रद्धानादेव; मोक्षमार्गज्ञानधूर्वक्रियानुष्ठानाभावात्। न च क्रियामाघादेव, नानणज्ञान्ध्रान्ध्र

इग्निश्रद्धानाभावात् । यतः क्रियाज्ञानश्रद्धानरहिता निःफलेति । यतो मोक्षमार्गत्रितयकल्पनः ज्यायसीति । ' उक्तञ्च – हतं ज्ञानं क्रियाहीन हता चाज्ञानिनां किया । धावच् किलान्धको दग्ध' पश्यत्रपि च पड्गुल ।१। सयोगमेवेह वदन्ति तज्ह्या न ह्ये कचकेण रथ जयाति। अन्धरच पड्गुरच बने प्रविष्ठो तौ सम्रग्रुकौ नगरं प्रविष्टौ ।२। = औषधिके पूर्णफलकी प्राप्तिके लिए जैसे उसका श्रद्धान ज्ञान व सेवनरूप क्रिया आवश्यक है, उसी प्रकार सम्य-ग्दर्शनगदि तीनोंके मेलसे उनके फलको प्राप्ति होती है। दर्शन और चारित्रका अभाव होनेके कारण ज्ञानमात्रसे, ज्ञानपूर्वकक्रिया रूप अनुष्ठानके अभावके कारण श्रद्धानमात्रसे और ज्ञान तथा श्रद्धानके अभावके कारण क्रियामात्रसे मोक्ष नहीं होती, क्योकि ज्ञान व श्रद्धान रहित क्रिया निष्फल है। इसलिए मोक्षमार्गके तीन-पनेकी करपना जागृत होती है। कहा भी है---'क्रियाहीन ज्ञान नष्ट है और अज्ञानियोके किया निष्फल है। एक चलसे रथ नही चलता, अत' ज्ञानक्रियाका संयोग ही कार्यकारी है। जैसे कि दावा-नलमे व्याप्त वनमें अन्धा व्यक्ति तो भागता-भागता जल जाता हैं और लंगडा देखता-देखना जल जाता है। यदि अन्धा और लंगडा दोनो मिल जाये और अन्धेके कन्धोपर लँगडा बैठ जाये तो दोनौका उदार हो जायेगा तब लगडा तो रास्ता बताता हुआ ज्ञानका कार्य करेगा तथा अन्धा चलता हुआ चारित्रका कार्य करेगा। इस प्रकार दोनो ही बनसे अचकर नगरमें आ सकते हैं। (पं. वि./१/७४), ( বিদ্বানৰাৰ/२ ) ।

## ३. सामायिक संयम या ज्ञानमात्र कहनेसे मी तीनोंका ग्रहण हो जाता है

रा, वर,/१/१/१४/१४/१४ 'अनन्ता' सामायिकसिद्धा'' इत्येतदपि त्रितयमेव साधयति । कथम् । ज्ञस्वभावस्यात्मनस्तत्त्वं श्रद्धानस्य सामाधिक चारित्रोपपत्ते' । समय एक स्वमभेद इत्यनथन्तिरम्, समय एव सामाधिकं चारित्र सर्वसावद्यनित्रत्ति अभेदेन सग्रहादिति । ='अनन्त जीव सामायिक चारित्रसे सिद्ध हो गये' यह वचन मी तीनोंके मोक्षमार्गका समर्थन करता है। ज्ञानरूप आत्माके तत्त्वश्रद्धान-पूर्वक हो समताभावरूप चारित्र हो सकता है । समय, एकत्व और अभेद ये एकार्थवाची राव्द है । समय ही सामायिक चारित्र है । अर्थाद समस्त पापयोगोसे निवृत्त होकर अभेद समता और वीत-रागमें प्रतिष्ठित होना सामायिक चारित्र है ।

- प.प्र /टी.२/७२/११४/१० अत्राह प्रभाकरभटः । हे भगवत्, यदि विज्ञान-मात्रेण मोक्षो भवति तर्हि सांख्यादयो वदन्ति ज्ञानमात्रादेव मोक्ष तेषां किमिति दूषणं दीयते भवद्धिरिति । भगवानाह । अत्र वीत-रागनिर्विकल्पस्वसंवेदनसम्यग्ज्ञानमिति भणितं तिष्ठति तेन जोत-रागविशेषणेन चारित्रं लभ्यते सम्यग्विशेषणेन सम्यक्त्वम्पि लभ्यते, पानकवदेकस्यापि मध्ये त्रयमस्ति । तेषां मते तु बीतरागविशेषणं नास्ति सम्यग्विशेषणं च नास्ति ज्ञानमात्रमेव । तेन दूषणं भवतीति भावार्थ । = प्रश्न - हे भगवन् । यदि विज्ञानमात्रमे ही मोक्ष होता है (दे० आगे मोक्षमार्ग/३) तो साख्य, बौद्ध आदि लोग ज्ञानमात्रसे ही मोक्ष कहते है, उन्हे दूषण क्यों देते हो। उत्तर--हमारे हाँ 'वीतराग निर्विकल्प स्वसंवेदन सम्यग्हान' ऐसा कहा गया है । तहाँ 'वीतराग' विशेषणसे तो चारित्रका ग्रहण हो जाता है और 'सम्यक्' विशेषगसे सम्यग्दर्शनका ग्रहण हो जाता है। यानकवत् एकको ही यहाँ तीनपना प्राप्त है। परम्तु उनके मतमें न वीतराग विशेषण है और न सम्यक् विवेषण । ज्ञानमात्र कहते है । इसलिए उनको दूषण दिया जाता है, ऐसा भात्रार्थ है।
- म, सं /टो/३६/१४२/५ (कमशः) कश्चिदाह-सद्धदृष्टीना बीतरागविशेषणं किमर्थं । रागादयो हेया मदीया न भवन्तीति भेदविज्ञाने जाते सति रागानुभवेऽपि ज्ञानमात्रंण मोक्षो भवतीति । तत्र परिहार । अन्धकारे पुरुषद्वयस् एक' प्रदीपहस्तस्तिष्ठति, अन्यः पुनरेक प्रदीपरहित-स्तिष्ठति । स च कूपे पतनं सर्पादिकं वान जानाति तस्य विनाशे दोषो नास्ति । यस्तु प्रदीपहस्तस्तस्य कूपपतनादिविनाज्ञे प्रदीपफल नास्ति । यस्तु कूपपतनादिक खजति तस्य प्रदीपफजमस्ति । तथा कोऽपि रागादयो हेया मदीया न भवन्तीति भेदविज्ञान न जानाति स कर्मणा मध्यते ताबत् । अन्य कोऽपि रागादिभेदविज्ञाने जातेऽपि यावदंशेन रागादिकमन्नुभवति तावदंशेन सोऽपि नध्यत एव, तस्यापि रागादिभेदविज्ञानफल नास्ति । यस्तु रागादिभेदविज्ञाने जाते सति रागादिक स्पर्जति तस्य भेदविज्ञानफलमस्तोति ज्ञातव्यम् । 🛥 प्रश्न----सम्यग्ट्रष्टियोको वीतराग विशेषण किस लिए दिया जाता है। 'रागादिक हेय है, ये मेरे नही है' इतना मात्र भेद विज्ञान हो जानेपर रागका अनुभव होते हुए भी ज्ञान मात्रसे ही मोक्ष हो जाता है। उत्तर-अन्धकारमें दीपक रहित कोई पुरुष कुएँमें गिरता है तो कोई दोष नहीं. परन्तु दीपक हाथमें लेकर भी यदि कोई कुएँमें गिरे तो उसे दोपकका काई फल नहीं है, कुएँमें गिरने आदिका त्याग करना ही दीपकका फल है। इसी प्रकार भेदविज्ञान रहित व्यक्तिको तो कर्म बंधते हो है, परन्तु भेद विज्ञान हो जानेपर भी जितने अंशमें रागादिका अनुभव होता है, उतने अंशमें बधता ही है और उसको भी उतने अंशमें भेदविज्ञानका फल नही है। जो भेदविज्ञान हो जानेपर रागादिकका त्यांग करता है उसको ही भेद विज्ञानका फल हुआ जानना चाहिए ।

## ४, चास्तवमें मार्ग तीन नहीं एक है

या. दी./३/१७३/११३ सम्यग्दर्शनादीनि मोक्षस्य सकलकर्मक्षयस्य मार्गः उपायः न तु भार्गा । इत्येकवचनप्रयोगतात्पर्यसिद्ध । - सम्यग्दर्शनादि मोक्षका अर्थात् सकलकर्मके क्षयका एक मार्ग है, अनेक मार्ग नही है। सूत्रमे एकवचनके प्रयोगसे यह बाल सिङ होतो है।

## ५. युगपत् होते हुए मी तीनोंका स्वरूप भिन्न है

३ २४

रा वा /१/१/ वार्त्तिक/प्रष्ठ/ पंक्ति ्ज्ञानदर्शनयोर्युगपरप्र**वृत्तेरेकत्वमिति** चेत्: स, तत्त्वावायअद्धानभेदात् तापप्रकाशवत् । ( ६०/१६/३) । ज्ञानचारित्रयोरेकभेदादेकत्वम् अगम्याववोधवदिति चेत्; न; आश्चत्पत्ती सूक्ष्मकालाप्रतिपत्तं उत्पत्तपत्रशतव्यधनवत्/(६१/११/२१)। अर्थभेदाच । ( ई४/१७/१ ) । कालभेदाभावो नार्थभेदहेतु गतिजात्या-दिवत् । (६४/१७/३) ।=यदापि अग्निके ताप व प्रकाशवत् सम्यग्दर्शन व सम्यग्ह्यान थुगपत् उत्पन्न होते है परम्तु तच्चीका झान व उनका अद्धान रूपसे इनके स्वरूपमें भेद है। जैसे अन्धकारमें ग्रहण की गयी माताको जिजलोकी चमकका प्रकाश होनेपर अयम्य जानकर छोड देता है, उसो प्रकार ज्ञान व चारित्र यद्यपि युगपत होते प्रतीत होते है परन्तु वास्तवमे उनमें कालभेद है, जो कि अत्यन्त सुक्ष्म होनेके कारण ज्जाननेमे नही आता जैसे कि सौ कमलपत्रोको एक सुई से वीन्धने पर प्रत्येक पत्रके जिन्धनेका काल पृथक्-पृथक् प्रतीतिमे नही आता है। अत' काल की एकताका हेतु देकर इग्न व चारित्रमे एक्ता महों की जा सकती। दूसरे कालका अभेद हो जानेसे अर्थका भी अभेद हो जाता हो ऐसा कोई नियम नही है, जेसे कि मनुष्य गति और उसकी पचेन्द्रिय जातिका काल अभिन्न होने पर भी वे दोनौं भिन्न है।

### ६. तीनों की पूर्णता युगयत् नहीं होती

रा.वा./१/१ वार्तिक/पृष्ठ/ पंक्ति-एषां पूर्वस्य सामे भजनीयमुत्तरम्। ( ६१/१७/२४) । उत्तरताभे तु नियतं पूर्वताभ ( ७०/१७/२६) । तदनुपपत्ति', अज्ञानपूर्वकश्रद्धानप्रसगात् । (७१/१७/२०)। न वाः यावति ज्ञानमित्येतत् परिसमाप्यते तावतोऽसंभवात्तयापेक्षं तदपेक्ष्य सपूर्ण द्वादशाङ्गचतुरे शपूर्व लक्ष्ण श्रुलं केवलं बच्चनम् ( च भजनीयमुत्तम् । तथा पूर्वं सम्यग्दर्शनलाभे देशचारित्रं संगतासंय-तस्य सर्वचारित्रं च प्रमत्तादारभ्य सूक्ष्मसाम्परायान्तानां यञ्च यावञ्च नियमादस्ति, संपूर्णं यथारूयातचारित्र तु भजनीयम् । (७४/१८/७)। अथवा शायिकसम्यग्दरानस्य लाभे शायिकं सम्यग्झानं भजनीयम्। .. सम्यग्दर्शनस्य सम्यग्ज्ञानस्य वा अन्यतरस्यात्मलाभे चारित्रमुत्तर भजनीयस्। (७४/१८/२०) = सम्यग्दर्शन, सम्यग्झान और सम्यक् चारित्रमें पूर्व पूर्वकी प्राप्ति होनेपर उत्तर उत्तरकी प्राप्ति भजनीय है, अर्थात् हो भी और न भी हो। परन्तु उत्तरकी प्राप्तिमें पूर्वका लाभ निश्चित है। जैसे जिसे सम्यकचारित्र होगा उसे सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञान होगे ही, पर जिसे सम्यग्दर्शन है उसे पूर्ण सम्यग्ज्ञान और चारित्र हो भी और न भी हो। प्रश्न -- ऐसा मानने से अज्ञानपूर्वक श्रद्धानका प्रसग आता है। उत्तर-पूर्ण ज्ञानको भजनीय कहा है न कि ज्ञानसामान्यको । ज्ञानकी पूर्णता श्रुतकेवसी और केवलीके होती है। सम्यन्दर्शनके होनेपर पूर्ण द्वादशाग और चतुर्द शपूर्वरूप श्रुतज्ञान और केवलज्ञान हो ही जायेगा यह नियम नही है। इसी तरह चारित्र भी समझ लेना चाहिए। सम्यग्दर्शनके होनेपर देश सकल या यथारूयात चारित्र, सथतासंयतको सकल व यथारूयात चारित्र, ६-१० गुणस्थानवर्ती साधुको यथारूयात चारित्र भजनीय है। अथवा क्षायिक सम्यग्दर्शन हो जानेपर क्षायिक सम्यग्ज्ञान भज-नीय है। अथवा सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञानमें से किसी एक या दोनोंके प्राप्त हो जानेवर पूर्ण चारित्र (अयोगी गुणस्थानका यथारूयात चारित्र ) भजनीय है ।

### ७. मोक्षके अन्य कारणोंका निर्देश

स, सि/१/४/१५/६ मोक्षस्य प्रधानहेतु सवरो निर्जराच। == मोक्षके प्रधान हेतु संवर निर्जरा है। (रा. वा /१/४/२५/৪)। घ.७/२,१,७/गा. ३/६ ओदइया बंधयरा उवसमखयभिस्सया य मोक्ख-यरा । भावो दु पारिणामिओ...।३।= औदयिक भाव वन्ध करनेवाले है तथा औपशमिक, क्षायिक व क्षायोपशमिक भाव मोक्षके कारण है ।

334

ध ७/२.१. ୬/ रू८ / पि सम्मद सग-सजमाकसायाजोगा मोक्खकर-णाणि ( १/६ ) । एदेसिं पडिवक्खा सम्मसुपत्ती देससजम-संजम-अर्णताणुर्बधिविसयोजण-दंसणमोहक्खवणचरित्तमोहुवसामणुवसत -कसाय - चरित्तमोहक्खवण - खोणकसाय - सजोगिकेक्लीपरिणामा मोक्खपच्चया, एदेहितो समयं पडि असखेजजुणसेडीए कम्मणिउज-रुवर्जभादो । ( १३/१० ) । = वन्धके मिथ्यात्वादि प्रत्ययोसे विपरीत सम्यग्दर्शन, संयम, अकषाय, अयोग-- अथवा ( गुणस्थानकमसे ) सम्यक्त्वोत्पत्ति, देशसयम, सयम, अनन्तानुबन्धीविसंयोजन, दर्शनमोहक्ष्पण, चारित्रमोहोपशमन, उपश्चान्तकषाय, चारित्रमोह क्षपण, क्षीणकषाय व सयोगकेवसीके परिणाम भी मोक्षके प्रत्यय है, क्योंकि इनके द्वारा प्रति समय असल्यात गुणी कर्मोंकी निर्जरा पायी जातो है ।

## २. निश्चय व्यवहार मोक्षमार्गं निर्देश

## १. मोक्षमार्गके दो भेद-निश्चय व व्यवहार

त. सा,/१/२ निश्चयव्यवहाराभ्यां मोक्षमार्गो द्विधा स्थित । = निश्चय और व्यवहारके भेदसे मोक्षमार्ग दो प्रकारका है । ( त च. वृ /२९४ ), ( त अनु,/२९ ) ।

## २. व्यवहार मोक्षमार्गका रक्षण भेद्रत्वन्नय

- प. का./मू /१६० धम्मादीसहहणं सम्मत्तं णाणमंगपुठवगदं । चेट्ठा तवं हि चरिया ववहारो मोक्खमग्गो त्ति ।१६०। ==धर्मास्तिकाय आदिका अर्थात् पट्दव्य, पंचास्तिकाय, सप्त तत्त्व व नव पदार्थी-का श्रद्धान करना सम्यग्दर्शन है, अंगपूर्व सम्बन्धी आगम ज्ञान सम्यग्ज्ञान है और तपने चेष्ठा करना सम्यक्चारित्र है । इस प्रकार व्यवहार मोक्षमार्ग है । (स. सा./मू /२७६), (त. अनु /३०)।
- स. सा./मू /१११ जीवादीसद्दहण सम्मन तेसिमधिगमो णाणं । रायादी-परिहरणं चरणं एसो दु मोक्खपहो ।१११। जीवादि = (नव पदार्थोंका) अद्धान करना सम्यग्दर्शन है, उन ही पदार्थोंका अधिगम सम्यग्ज्ञान है और रागादिका परिहार सम्यक्चारित्र है । यही मोक्षका मार्ग है । (न.च. वृ./३२१), (द्र सं./टो./३९/१६२/८); (प. प्र /टी. /२/१४/१२८/१२) ।
- त. सा / १/४ अद्धानाधिगमोपेक्षा या पुन' स्यु' परात्मना। सम्यक्तव-ज्ञानवृत्तात्मा स मार्गो व्यवहारतः। = (निश्चयमोक्षमार्ग रूपसे कथित अभेद) आत्मामें सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान तथा सम्यक् -चारित्र यदि भेद अर्थात् विकल्पकी मुख्यतासे प्रगट हो रहा हो तो सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्र रूप रत्नत्रयको व्यवहार मोक्षमार्ग सम-भना चाहिए।
- प. प्र./टी./२/३१/१५०/१४ व्यवहारेण वीतरागसर्वज्ञप्रणीतशुद्धात्मतत्त्व-प्रभृतिषट् द्वव्यपञ्चास्तिकायसप्रतत्त्वनवपदार्थ विषये सम्यक् श्रद्धान-ज्ञानाहिसादिवतशीलपरिपालनरूपस्य भेदरत्तत्रयस्य । =व्यवहारसे सर्वज्ञप्रणीत शुद्धात्मतत्त्वको आदि देकर जो षट् द्वव्य, पंचास्ति-काय, सप्ततत्त्व, नवपदार्थ इनके विषयमे सम्यक् श्रद्धान व ज्ञान करना तथा अहिसादि व्रत शील आदिका पालन करना (चारित) ऐसा शेदरत्नत्रयका स्वरूप है।

## १. निश्चयमोक्षमार्गका उक्षण अभेद स्लन्नय

पंका /मू-/१६९ णिच्छयणयेण भणिदो तिहि समाहिदो हु जो अप्पा। ण कुणदि कि चि वि अर्थ्ण ण मुयदि सो मोक्खमग्गो क्ति ।१६९। = जो आत्मा इन तीनो (सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान व सम्यक्षारित्र) द्वारा,समाहित होता हुआ (अर्थात् निजात्मामें एकाग्र होता हुआ) अन्य<sup>,</sup> कुछ भो न करता है और न छोडता है (अर्थात् करने व छोडनेके विकन्पोसे अतीत हो जाता है, वह आत्मा ही निष्चय नयसे मोक्षमार्ग कहा गया है। (त. सा / १/३); (त अनु./३१)।

- प, प्र /मू /२/१३ पेच्छड़ जाणइ अणुचरइ अप्पि अप्पउ जो जि। दसणु णाणु चरित्तु जिउ मोक्खहें कारणु सो जि। व्यो आत्मा अपनेसे आपको देखता है, जानता है, व आचरण करता है वही विवेको दर्शन, ज्ञान चारित्ररूप परिणत जीव मोक्षका कारण है। (न.च. च /३२३), (नि सा /ता व./२), (प. प्र./टी /२/१४/१२८/१३), (प का./ता. व /१६१/२३३/८); (द. सं./टी /३१/१६२/१०)।
- भ, प्र /टी /२/३१/१६१/१ निश्चयेन वीतरागसदानन्दै करूपमुखमुधा-रसास्वादपरिणतनिजशुद्धात्मतत्त्वसम्यग्श्रद्धानज्ञानानुचरणरूपस्याभेद-रत्तत्रयस्य • । ≕निश्चयसे वीतराग मुखरूप परिणत जो निज शुद्धात्मतत्त्व उसीके सम्यक् श्रद्धान ज्ञान व अनुचरण रूप अभेदरत्न-त्रयका स्वरूप है। (नि. सा./ता. वृ./२); (स सा./ता वृ./२/९/-१०); (प. प्र./टी /=७/२०६/१५); (द सं./टी /अधि २ की चूलिका/ =२/७)।

## ४. निइचय मोक्षमार्गका उक्षण शुद्धारमानुभूति

- यो. सा /यो /१६ अप्पार्टसणु एवकु परु अण्णु ण कि पि वियाणि। मोक्खहें कारण जोड्या जिच्छई एहड जाणि ।१६। =हे योगिरु । एक परम आत्मदर्शन ही मोक्षका कारण है, अन्य कुछ भी मोक्षका कारण नहीं। यह तू निश्चय समभ ।
- न. च वृ /३४२ की उत्थानिकामें उद्दधृत णिच्छयदो खलु मोक्खो तस्स य हेऊ हवेइ सब्भावो ।'' (सब्भावणयचक्त/३७१)। निण्चयसे मोक्षका हेतु स्वभाव है।
- प्र. सा./त, प्र /२४२ एकाय्यलक्षणश्रामण्यापरनामा मोक्षमार्गं एवाव-गन्तव्य. । = एकायता सक्षण अामण्य जिसका दूसरा नाम है, ऐसा मोक्षमार्ग ही है, ऐसा समफना बाहिए ।
- ज्ञा./१९/३२ अपारय करपनाजाल चिदानन्दमये स्वयम्। य स्वरूपे लय प्राप्त स स्यादत्तत्रयास्पदम्।३२। =जो मुनि करप्तनाके जाल-को दूर करके अपने चैतन्य और आनन्दमय स्वरूपमे लयको प्राप्त होता है, वहो निश्चयरत्तत्रयका स्थान होता है।
- पं. का./ता. वृ /१६८/२२१/१२ तत स्थितं विशुद्धज्ञानदर्शनलक्षणे जीवस्वभावे निश्चल्लावस्थानं मोक्षमार्ग इति । = अतः यह बात सिद्ध होतो है कि विशुद्ध ज्ञान दर्शन लक्षणवाले जीवस्वभावमे निश्चल अवस्थान करना ही मोक्षमार्ग है।

## ५. निश्चयमोक्षमार्गके अपरनाम

इ. सं /टी /¿६/२२१/१३ तदेव निश्चयमोक्षमार्गस्वरूपम् । तच्च पर्याय-नामान्तरेण कि कि भण्यते तदभिधीयते । (इन नामोका केवल भाषानुवाद ही लिख दिया है संस्कृत नहीं)- इत्यादि समस्तरागादि-विकल्पोपाधिरहितपरमाह्वादैकम्रुखलक्षणध्यानरूपस्य निश्चयमोक्ष-मार्गस्य वाचकान्यन्यान्यपि पर्यायनामानि विज्ञेयानि भवन्ति परमात्मतत्त्वविद्धिरिति । = बह (वीतराग परमानन्द सुलका प्रतिभास) ही निश्चय मोक्षमार्थका स्वरूप है। उसको पर्याया-न्तर दाब्दो द्वारा क्या-क्या कहते है, सो बताते है । ---१. शुद्धात्म-स्वरूष, २. परमात्मदवरूप, ३. परमहंसस्वरूप, ४ परमवह्तस्वरूप, ४. परमविष्णुस्वरूप, ६. परमनिजस्वरूप, ७. सिद्ध, ८. निर जन-रूप, १ निर्मचस्वरूप १०. स्वसवेदनह्यान; ११, परमतत्त्वज्ञान, १४, परम तत्त्वज्ञान, १६, शुद्धात्मज्ञान, १७. ध्येय स्वरूप शुद्ध-पारिणामिक भाम, १९, ध्यानभावनारूप, ११. शुद्धचारित्र, २०. अतर ग तत्त्व, २१- परमतत्त्व, २२. शुद्धारमद्रव्य, २३. परमज्योति, २४. शुद्धारमानुभूति. २५. आत्मद्रव्य, २६. आरमप्रतीति, २७-आत्मसंवित्ति, २९ आत्मद्रव्य, २६. आत्मप्रतीति, २७-आत्मसंवित्ति, २९ आत्मद्रव्य, २६. जित्यानन्द, २७ प्राप्ति, ३०. १रमसमाधि, ३१. परमानन्द, ३२. निरयानन्द, ३३ स्वाभाविक आनन्द, ३४. सदानन्द, ३५. शुद्धारमपठन, ३६. परम-स्वाध्याय, ३७. निश्चय मोक्षका उपाय, ३८. एकाप्रचिन्ता निरोध, ३१. परमज्ञान, ४०. शुद्धोपयोग, ४१. भुतार्थ, ४२. परमार्थ, ४३ पंचाचारस्वरूप, ४४. समयसार, ४४. निश्चय मडावश्यक स्वरूप, ४६. केनलज्ञानकी उत्पत्तिका कारण, ४७. समस्त कर्मोंके क्षयका कारण, ४८. निश्चय चार आराधना स्वरूप, ४६. परमारम-

३३६

भावना रूप, ४०. मुखानुभूतिरूप परमकता, ४१. दिव्यकता, १२. परम अद्वैत, १३. परमधर्मध्यान, १४. शुवस्तध्यान, १४. निर्वि-करूपध्यान, १६. निष्कलध्यान, ४७ परमस्वास्थ्य, १९. परम-बोतरागता, ११. परम समता, ६०. परम एकत्व, ६१. परम भेद-ज्ञान, ६२. परम समरसी भाव--इत्यादि समस्त रागादि विकल्पो-पाधि रहित परमाह्वादक मुखलक्षणवाले ध्यानस्वरूप ऐसे निश्चय मोक्षमार्गको कहनेवाले अन्य भी महुत्से पर्यायनाम ज्ञान लेने चाहिए।

### ६. निइचय च ज्यवहार मोक्षमार्गके छक्षणींका समन्वय

- प. प्र./मू /२/४० द'सणु णाणु चरित्तु तमु जो सपभाउ करेइ। एयरहेँ एक्कु वि अस्थि णवि जिलवरु एउ भणेइ।४०। ==दर्शन ज्ञान चारित्र वास्तवमें उसीके होते है, जो समभाव करता है। अन्य किसीके इन तीनोमें-से एक भी नहीं होता, इस प्रकार जिनेन्द्र देव कहते हैं।
- प्र, सा,/त. प्र,/२४० य खलु सकलपदार्थज्ञेयाकारकरम्वितविशदैक-ज्ञानाकारमात्मानं अक्षानोऽभवंश्चात्मन्येत्र नित्यनिश्चला वृत्ति-मिच्छन् 🕠 यमसाधनीकृतशरीरपात्र. 🚥 समुपरतकायवाड्मनो -व्यापारो भूत्वा चित्तवृत्ते. निष्पीड्य निष्पीड्य कषायचन्नमकमेण जोवं त्रगजयति खलु सकतपर्दव्यञ्चन्योऽपि विशुद्धदृशिइग्रिमात्र-स्वभावभूतावस्थापितात्मतत्त्वोपजातनित्यनिश्चलवृत्तितया साक्षात् संयत एव स्यात्। तस्यैव चागमज्ञानतत्त्वार्थअद्धानसंयतत्वयौग-पद्यात्मज्ञानयौगपद्यं सिद्ध्यति । 📼 जो पुरुष सकल ज्ञंयाकारोंसे प्रतिविम्बित विशद एक ज्ञानाकार रूप आत्माका श्रह्धान और अनुभव (ज्ञान) करता हुआ, आत्मामें ही नित्य निश्चल वृत्तिको (निश्चय चारित्रको) इच्छता हुआ, संयमके साधनीभूत शरीर-मात्रको पंच समिति आदि (व्यवहार चारित्र) के द्वारा तथा पंचेन्द्रियोके निरोध द्वारा मनवचनकायके व्यापारको रोकता है। तथा ऐसा होकर चित्तवृत्तिमें-से कषायसमूहको अत्यन्त मर्दन कर-करके अक्रमसे मार डालता है, वह व्यक्ति वास्तवमें सकल परदव्यसे शून्य होनेपर भी विशुद्ध दर्शनज्ञानमात्र स्वभावरूपसे रहनेवाले आरम तत्त्वमें नित्य निश्चय परिणति (अभेद रत्नत्रय) उत्पन्न होनेसे सामात् स्यत ही है। और उसे ही आगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान, संयतत्व (भेदरत्नत्रय) की युगपतताके साथ आत्मज्ञान ( निश्चय मोक्षमार्ग ) की युगपतता सिद्ध होती है ।
- त. सा /त. प्र /२४२ झे यहातृतत्त्वतथाप्रतीतिलक्षणेन सम्यग्दर्शनपर्यायेण होयहातृतत्त्वतथानुभूतिलक्षणेन ज्ञानपर्यायेण होयहातृक्रियान्तरनि-वृत्तिभूत्र्यमाणद्रष्टृ ज्ञानृतत्त्वच्चत्तिलक्षणेन चारित्रपर्यायेण च त्रिभिरपि यौगपद्ये नः परिणतस्यात्मनो यदात्मनिष्ठत्वे सति संयत्तवं तत्पान-कवदनेकात्मकस्यैकस्यातुभूयमानतायामपि समस्तपरद्रव्यपरावृत्त्व-त्त्वादभिग्यक्तैकाण्यलक्षणश्रामण्यापरनामा मोक्षमार्ग एवावगन्तव्य'। तस्य तु सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्ग इति भेदारमकत्वात्प-

ययिप्रधानेन व्यवहारनयेनैकाग्र्यं मोक्षमार्गं इत्यभेदात्मकत्वादुद्रव्य-प्रधानेन निश्चयनयेन विश्वस्यापि भेदाभेदात्मकरवात्तद्रभयमिति प्रमाणेन प्रइप्ति'। 🛥 ज्ञेयतत्त्व और ज्ञातृतत्त्वकी ( अर्थात स्व व परकी ) यथानस्थित प्रतीतिरूप तो सम्यग्दर्शन पर्याय, तथा उसी स्वपर तत्त्वकी यथावस्थित अनुभूति रूप झानपर्याय, तथा उसीकी क्रियान्तरसे निवृत्तिके द्वारा ( अर्थात् इयोंका आश्रय लेकर कम-पूर्वक जाननेको निवृत्ति करके ) एक दृष्टिज्ञातृतत्त्व (निजात्मा) में परिणति रूप चारित्र पर्याय है। इन तीनों पर्यायोंरूप युगपत परि-णत आत्माके आत्मनिष्ठता होनेपर संयतत्व होता है। वह संयत्तव ही एकाध्य सक्षणवाला श्रामण्य या मोक्षमार्ग है। क्योंकि वहाँ पानकवत् अनेकात्मक एक (विशद ज्ञानाकार) का अनुभव होनेपर भी समस्त परद्रव्योसे निवृत्ति होनेके कारण एकार्य्यता अभिव्यक्त है। वह संयतत्त्व भेदात्मक है, इसलिए उसे ही पर्यायप्रधान व्यव-हारनयसे 'सम्यग्दर्शन-झान-चारित्र मोक्षमार्ग है' ऐसा कहते है । वह अभेदात्मक भी है. इसलिए द्रव्यप्रधान निष्चयनयसे 'एकाप्रता मोक्षमार्ग है' ऐसा कहते हैं। समस्त ही पदार्थ भेदाभेदात्मक है, इसलिए उभयबाही प्रमाणसे 'वे दोनों अर्थात रत्नत्रय व एकाग्रता) मोक्षमार्ग है, ऐसा कहते है। (त. सा./१/२१)

- प. प्रा./टो./१६/११/४ यथा द्राक्षाकर्पूरशीखण्डादिबहुद्रव्यैर्निष्पन्नमपि पानकमभेदविवक्षया कृरवैकं भण्यते, तथा शुद्धारमानुभूतिक्षयोक-निश्चयसम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रैकंहुभिः परिणतो अनेकोऽप्यारमा त्व-भेदविवक्षया एकोऽपि भण्यत इति भावार्थः । - जिस प्रकार द्राक्षा कपूर व खाण्ड आदि बहुतसे द्रव्योसे बना हुआ भी पानक अभेद विवक्षासे एक कहा जाता है, उसी प्रकार शुद्धात्मानुभूति सक्षणवाखे निश्चय सभ्यग्दर्शन ज्ञान व चारित्र इन तीनोके द्वारा परिणत अनेक-रूप वाला भी आत्मा अभेद विवक्षासे एक भी कहा जाता है, ऐसा भावार्थ है।
- प. ध./उ./७६६ सत्यं सद्दर्शनं झानं चारित्रान्तर्गतं मिथ । त्रयाणाम-विनाभावादिदं त्रयमखण्डितं ।७६६। ⊷सम्यग्दर्शन और सम्य-ग्ज्ञान चारित्रमें अन्तर्भूत हो जाते है, क्योकि तीनों अविनाभावी है। इसलिए ये तोनो अखण्डित रूपसे एक ही है।

#### ७. अमेद मार्गमें मेद करनेका कारण

स. सा, मू, /१७-१९ जह णामको वि पुरिसो रायाणं जाणिऊण सद्दहदि। तीत अणुचरदि पुणो अत्थरथीओ पणचेण ।१७। एवं हि जीवराया णादव्वो तह य सद्दहेदव्वो । अणुचरिदव्वो य पुणो सो चेव दु मोक्खवामेण ।१९ == = जैसे कोई धनका अर्थी पुरुष राजाको जान-कर श्रद्धा करता है, और फिर उसका प्रयत्मधूर्वक अनुचरण करता है, इसी प्रकार मोक्षके इच्छुक पुरुषको जीवरूपी राजाको जानना चाहिए, और फिर इसी प्रकार उसका श्रद्धान करना चाहिए, और तरपश्चात उसीका अनुचरण करना चाहिए और अनुभव द्वारा उसमें सग्र हो जाना चाहिए ।

## ३. दर्शन ज्ञान चारित्रमे कथंचित् एकस्व

### १. तीनों वास्तवमें एक आत्मा ही है

स सा./मू./७.१६,२७७ ववहारेणुवदिस्सइ णाजिस्स चरित्तद सणं णाणं । णवि णाणं ण चरित्तं ण हंसणं जाणगो मुद्धा ।७। दसणणाणचरित्ताणि सेविदव्वाणि साहुणा णिच्चं । ताणि पुण जाण तिण्णिवि अप्पाणं चेव णिच्छयदो ।१६। आदा खु मडफ णाणं आदा मे दंसणं चरित्तं च। आदा पच्चक्ताण आदा मे संवरो जागो ।२७७। = ज्ञानीके चारित्र, दर्शन, व ज्ञान ये तीन भाव व्यवहारसे वहे जाते हैं, निश्चयसे ज्ञान भी नहीं है, चारित्र भी नहीं है और दर्शन भी नहीं है, अर्थात् ये कोई तीन पृथक्-पृथक् स्वतन्त्र पदार्थ नही है। ज्ञानी तो एक शुद्ध ज्ञायक हो है 101 <sup>7</sup> न. च. वृ. /२६३)। साधु पुरुषको दर्शन ज्ञान और चारित्र सदा सेवन करने योग्य है और उन तीनोको निश्चय नयसे एक आत्मा ही जानो 1१६। (मो पा./१०४), (ति. प /१/२३); (द्र. स./मू./३१)। निश्चयसे मेरा आत्मा ही ज्ञान है, मेरा आत्मा हो दर्शन है, और चारित्र है, मेरा आत्मा ही प्रत्या-रुयान है, मेरा आत्मा ही सवर और योग है 1२७७।

- o, का./मू./१६२ जो चरदि णादि पेच्छदि अप्पार्ण अप्पण अपण्णमय । सो चारित णार्ण दसणमिदि णिच्छिदो होदि । = जो आत्मा अनन्यमय आत्माको आत्मासे आचरता है, जानता है. देखता है, वह (आत्मा ही) चारित्र है, ज्ञान है, और दर्शन है. ऐसा निश्चित है। (त अनु./३२)।
- द. पा /मू /२० जीवादी सद्दहणं सम्मत्तं जिणवरेहि । पण्णत्तं ववहारा णिच्छयदो अप्पाणं हवइ सम्मत्तं ।२०। = जीव आदि पदार्थोका अद्धान करना जिमेन्द्र भगवान्ने व्यक्हारसे सम्यक्तव कहा है, निश्चयसे आत्मा हो सम्यग्दर्शन है। (प प्र./मू./१/२६)।
- यो. सा /अ-/१/४१-४२ आचारवेदन ज्ञानं सम्यक्तवं तत्त्वरोचनं। चारित्रं च तपश्चर्या व्यवहारेण मरादे ।४११ सम्यक्तवज्ञानचारित-स्वभाव अरमार्थतः । आत्मा रागविनिर्मुक्ता युक्तिमार्गी विनिर्मचाः । गठेश - व्यवहारनयसे आचारोका जानमा ज्ञान, तत्त्वोमें रुचि\_ रखना सम्यक्त्व और तर्गोका आचरण करना सम्यक्चारित्र है ।४१। परन्तु निश्चयसे तो, जो आत्मा रागद्वेष रहित होनेके कारण स्वय सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्र स्वभावस्वरूप है वही निर्दोष मोक्षमार्ग है ।४२।

#### २. तीनोंको एक आत्मा कहनेका कारण

- स. सा./आ /१२/क ६ एकत्वे नियतस्य शुद्धनयतो व्याप्तुर्यदस्यात्मनः, पूर्णज्ञानधनस्य दर्शनमिह द्रव्यान्तरेभ्य पृथक् । सम्यग्दर्शनमेतदेव नियमादात्मा च तावानयं तन्मुक्त्वा नवतत्त्वसंततििमिमामात्माय-मेकोऽस्तु न ।६। = इस आत्माको अन्य द्रव्योसे पृथक् देखना ही नियमसे सम्यग्दर्शन है, यह आत्मा अपने गुण पर्यायोमें व्याग्न रहने-वात्ता है और शुद्धनयसे एक्त्वमें निश्चित किया गया है तथा पूर्ण ज्ञानघन है । एवं जितना सम्यग्दर्शन है उत्तना ही आत्मा है, इस-लिए आचार्य प्रार्थना करते है, कि इस नव तत्त्वकी परिपाटीको छोडकर, यह आत्मा ही हमें प्राग्न हो ।
- इ./सं./मू /४० रयणत्तयं ण बट्टइ अप्पोण मइत्तु अण्णइवियम्हि । तम्हा तत्तियमइउ होदि हु मुक्खरस कारणं आदा । = आत्माको छोडकर अन्य द्रेव्योमें रत्नत्रय नहीं रहता. इस कारण उस रत्नत्रयमय आत्मा ही निश्चयसे मोक्षका कारण है ।
- पं. वि./४/१४.१४ दर्शनं निश्चयः पुसि बोधस्तद्वोध इष्यते। स्थिति-रत्रैव चारित्रमिति योग. शिवाश्रय ।१४। एकमेव हि चेतन्यं शुद्ध-निश्चयतोऽथवा। कोऽवकाशो विकल्पाना तत्राखण्डैकवस्तुनि ।१४। = आत्मस्वरूपके निश्चयको सम्यग्दर्शन, उसके ज्ञानको सम्यग्झान, तथा उसी आत्मामे स्थिर होनेको सम्यक्ष्चारित्र कहा जाता है । इन तीनोका सयोग मोक्षका कारण होता है ।१४। परन्तु शुद्ध निश्चयकी अपेक्षासे ये तीनों एक चेतन्य स्वरूप ही है, कारण उस एक अखण्ड वस्तुमें भेदोके लिए स्थान ही कहाँ है ।१४।

### २. ज्ञानमात्र हो मोक्षमार्ग है

बो, पा /सू /२० सजम संजुत्तस्स य मुज्फाण जोयस्स मोक्खमगगस्स । णाणेण लहदि लक्ख तम्हा णाण च णायव्व । ≕संयमसे संयुक्त तथा ध्यानके योग्य`मोक्षमार्गका लक्ष्य क्योकि ज्ञानसे प्राप्त होता है, इस-लिए इसको जानना चाहिए है ।

- स, सा /आ./१६६ मोक्षहेतुः किल सम्यग्दर्शनज्ञानचारिभाणि । तत्र सम्यग्दर्शनं तु जीवादिश्रद्धानस्वभावेन ज्ञानस्य भवनम् । जीवादि-ज्ञानस्वभावेन ज्ञानस्य भवन ज्ञानम् । रागादिपरिहरणस्वभावेन ज्ञानस्य भवनम् चारित्रम् । तदेवं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राण्येकमेव ज्ञानस्य भवनमायातम् । ततो ज्ञानमेव परमार्थमोक्षहेतु ।==मोक्षका कारण वास्तवमे सम्यग्दर्शनज्ञान चारित्र है, उसमे जीवादि-पदार्थोंके श्रद्धान स्वभावस्वरूप ज्ञानका परिणमन करना सम्यग्दर्शन है, उन पदार्थोंके ज्ञानस्वभायस्वरूप ज्ञानका परिणमन करना सम्यग्दर्शन है, उन पदार्थोंके ज्ञानस्वभावस्वरूप ज्ञानका परिणमन करना सम्यग्दर्शन है, उन परार्थोंके ज्ञानस्वभावस्वरूप ज्ञानका परिणमन करना सम्यग्दर्शन है, उन पदार्थोंके ज्ञानस्वभावस्वरूप ज्ञानका परिणमन करना सम्यग्दर्शन है, जौर उस ज्ञानका ही रागादिके परिहारस्वभावस्वरूप परिणमन करना सम्यक् चारित्र है । इस प्रकार सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्र ये तीनों एक ज्ञानका ही परिणमन है । इसलिए ज्ञान ही परमार्थ मोक्षका कारण कारण है ।
- स. सा /आ./परि/क २६१ के पश्चाय--आत्मवस्तुनो हि ज्ञानमात्रत्वेऽ-ष्युपायोपेयभावो विद्यते एव; तस्यैकस्यापि स्वय साधकसिद्धरूपो-भयपरिणामित्वात् । तत्र यत्साधक रूपं स उपाय , यत्तिद्धं रूपं स उपेय । अतोऽस्यात्मनोऽनादिमिध्यादर्शनज्ञानचारित्रैः स्वरूप-प्रच्यवनात्सं सरतः सम्यग्दर्शनञ्चानचारित्रपाकप्रकर्ष १र परया क्रमेण स्वरूपमारोप्यमाणस्यान्तर्मगननिश्चयसम्यग्दर्शज्ञानचारित्रविशेषतया साधकरूपेण तथा • रत्नत्रयातिशयप्रवृत्तसकलुकभेक्षयप्रज्व सितास्ख-लितविमलस्वभावभावतया सिद्धरूपेण च स्वय परिणममानज्ञानमात्र-मेकमेत्रोपायोपेयभावं साधयति ।=आत्मवस्तुको ज्ञानमात्र होनेपर भी उसे उपाय-उपेयभाव है ही। क्योंकि वह एक होनेपर भी स्वय साधक रूपसे और सिद्धरूपसे दोनो प्रकारसे परिणमित होता है। ( आत्मा परिणामी है और साधकत्व व सिद्धत्व उसके परिणाम है। तहाँ भी पूर्व पर्याययुक्त आत्मा साधक और उत्तरपर्याययुक्त आत्मा साध्य है।) उसमे जो साधकरूप है वह उपाय है और जो सिद्धरूप है वह उपेय है। इसलिए अनादिकालसे भिथ्यादरानज्ञानचारित्र द्वारा स्वरूपसे च्युत होनेके कारण ससारमें भ्रमण करते हुए, व्यवहार सम्यग्दर्शन ज्ञानचारित्रके पाकके प्रकर्षकी परम्परासे क्रमशः स्वरूपमें आरोहण करता है। तदनन्तर अन्तर्भगन जो निश्चय सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्र उनकी तद्रुपताके द्वारा स्वयं साधक रूपसे परिणमित होता है। और अन्तमे रत्नत्रयकी अतिशयतासे प्रवतित जो सकल कर्मके क्षयसे प्रज्वलित अस्खलित विमल स्वभाव, उस भाषके द्वारा स्वयं सिद्ध रूपसे परिणमित होता है । ऐसा एक ही झानमात्र उपाय-उपेयभावको सिद्ध करता है।

#### ४. तीनोंके मेद व अमेदका समन्वय

त. सा./१/२१ स्यात् सम्यक्तवज्ञानचारित्ररूप , पर्यायार्थरिशतो मुक्तिमार्भ । एको ज्ञाता सर्वदैवाद्वितीय , स्याद्ध दव्यार्थादेशतो मुक्तिमार्ग ।२१। – सम्यग्दर्शन, सम्यग्छान व सम्यग्चारित्र इन तीनोमें भेद करना सो पर्यायार्थिक नयकी अपैक्षासे मोक्षमार्ग है । इन सर्व पर्यायोमें ज्ञाता जीव एक ही रहता है । पर्याय तथा जीवमें कोई भेद न देखते हुए रत्नत्रयसे आरमाको अभिन्न देखना, सो द्रव्यार्थिकनयकी अपेक्षासे मोक्ष्मार्ग है ।

### ज्ञान कहनेसे यहाँ पारिणामिक भाव इष्ट है

- न च.वृ /३७३ सद्धाणणाणचरणं जाव ण जीवस्स परमसब्भावो । ता अण्णाणी मुढो ससारमहोवहि भमइ । = जवतक जीवको निज परम स्वभाव (पारिणाभिकभाव) में श्रद्धान ज्ञान व आचरण नहीं होता तवतक वह अज्ञानी व मुढ रहता हुआ संसार महासागरमें भ्रमण करता है।
- स. सा./अ २०४ यदेत्तत्तु ज्ञान नामैक पद स एष परमार्थ साक्षान्मो-क्षोपाय । न चाभिनिकोधिकादयो भेदा इदमेक पदमिह भिन्दन्ति,

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

र्कितु तेऽपीदमेवैकं पदमभिनन्दन्ति । = यह ज्ञान नामका एक पद परमार्थस्वरूप साक्षात् मोक्षका उपाय है। यहाँ मतिज्ञानादि (ज्ञानके) भेद इस एक पदको नहीं भेदते, किन्तु वे भी इस एक पदका अभिनन्दन करते है।

नि. सा./ता.वृ./४१ पञ्चानां भावानां मध्ये क्षायिकभाव '…सिद्धस्य भवति । औदयिकौपशमिककक्षायोपशमिकभावा' संसारिणामेव भवन्ति न मुक्तानाम् । पूर्वोक्तभावचतुष्टयं सावरणसंयुक्तस्वात् न मुक्तिकारणम् । त्रिकालनिरूपाधिस्वरूप पञ्चमभावभावनया पञ्चम-गति मुमुक्षवो यान्ति यास्यन्ति गताश्चेति । == पाँच भावोंमेंसे क्षायिक भाव सिद्धोको होता है और औदयिक औपशमिक व क्षायोपशमिक भाव सिद्धोको होता है और औदयिक औपशमिक व क्षायोपशमिक भाव संसारियोंको होते है, मुक्तोंको नहीं । ये पूर्वोक्त चार भाव आवरण सहित होनेसे मुक्तिके कारण नहीं हैं । जिकाल-निरूपाधि-स्वरूप पंचमभाव (पारिणामिकभाव) की भावनासे ही मुमुक्ष जन पंचम गतिको प्राप्त करते है, करेगे, और किया है ।

## ६. दर्शनादि तीनों-चैतन्यकी ही दर्शन ज्ञानरूप सामान्य विशेष परिणति हैं

- पं. का./सू./१४४,९४६ जीनसहाव णाणं अप्पडिहददंसणं अण्णाणमयं । चरियं च तेसु णियदं अस्थित्तमणिदियं भणियं ११४४। चरियं चरदि सगं सो जो परदव्वप्पभावरहिदण्पा । दसणणाणवियप्पं अवियप्पं चरदि अप्पादो ।१४१। च्जीवका स्वभाव ज्ञान और अप्रतिहत दर्शन है, जो कि अनन्यमय है । उन ज्ञान व दर्शनमें नियत अस्तित्व जो कि अनिन्दित है, उसे चारित्र कहा है।१४४। जो परद्रव्यास्मक भावों-से रहित स्वरूपवाला बर्तता हुआ दर्शन ज्ञानरूप भेदकी आत्मासे अभेदरूप आचरता है वह स्वचारित्रको आचरता है ।१४१।
- रा. वा,/१/१/६२/१६/१९ ज्ञानदर्शनयोरनेन विधिना अनादिपारिणा-मिकचैतन्यजीवद्रव्यार्थांदेशात्त स्यादेक्त्वम्, यतो द्रव्यार्थदिशाद्र यथा ज्ञानपर्याय आत्मद्रव्यं तथा दर्शनमपि। तयोरेव प्रतिनियत-ज्ञानदर्शनपर्यायार्थार्पणात् स्यादन्यत्वम्, यस्मादन्यो ज्ञानपर्यायो-Sन्यश्च दर्शनपर्यायः । = (ज्ञान, दर्शन चारित्रके प्रकरणमें) ज्ञान और दर्शनमें, अनादि पारिणामिक चैतन्यमय जीवद्रव्यकी विवक्षा होनेपर अभेद है, क्योंकि वही आत्मद्रव्य ज्ञानरूप होता है और वही दर्शनरूप। जब हम उन पर्यायोकी विवक्षा करते हैं तब ज्ञान-पर्याय भिन्न है और दर्शन पर्याय भिन्न है।
- पं.का./त.प्र./१५४ जीवस्वभावनियतं चरितं मोक्षमार्ग'। जीवस्वभावो हि ज्ञानदर्शने अनन्यमयत्वात् । अनन्यमयत्वं च तयोर्विशेषसामान्य-चैतन्यस्वभावजीवनिर्वृ त्तत्वात्त । अथ तज्जीवस्वरूपभूतयोर्क्तनिदर्श-नयोर्यन्नियत्मवस्थितमुत्पादव्ययधौव्यरूपवृत्तिमयमस्तित्वं रागादि-परिणत्यभावादमिन्दितं तच्चरितं । तदेव मौक्षमार्ग इति । ...जीव-स्वभाव नियत चारित्र मोक्षमार्ग है, जीवस्वभाव वास्तवमें ज्ञान दर्शन है, क्योकि वे अनन्यमय हैं । और उसका भी कारण यह है कि विशेष चैतन्य (ज्ञान) और सामान्य चैतन्य (दर्शन) जिसका स्वभाव है ऐसे जोवसे वे निष्पन्न है । अत्र जीवके स्वरूपभूत ऐसे उन ज्ञान दर्शनमें नियत अर्थात् अवस्थित ऐसा जो उत्पादव्ययभौव्यरूप वृत्तिमय अस्तित्व, जो कि रागादि परिणामके अभावके कारण अनिन्दित है, वह चारित्र है । वही मोक्षमार्ग है ।
- ( दे. सम्यग्दर्शन/I/१ ); (सम्यग्दर्शनमें दर्शन शब्दका अर्थ कथचित सत्तावलोकन रूप दर्शन भी ग्रहण किया गया है, जो कि चैतन्यकी सामान्य शक्ति हे )।

४. निश्चय व व्यवहारका कथांचित् मुख्यता गोणता तथा समन्वय

## १. निइच्यमार्गकी कथंचित् प्रधानता

- स, सा,/आ /११३ इानमेव मोक्षहेतु, तदभावः स्वयमज्ञानभूतानाम-ज्ञानिना ... शुभकर्मसद्भावेऽपि मोक्षाभावात् । अज्ञानमेव वन्धहेतुः, तदभाव स्वयं ज्ञानभूतानां ज्ञानिनां.. शुभकर्मासद्भावेऽपि मोक्ष-सद्भावात् । ... ज्ञान हो मोक्षका हेतु है, क्योंकि, ज्ञानके अभावमें स्वयं ही अज्ञानरूप होनेवाले अज्ञानियोके अन्तरांगमें मत चियम आदि शुभ कर्मीका सद्भाव होनेपर भी मोक्षका अभाव है । अज्ञान ही बन्धका कारण है, क्योंकि, उसके अभावमें स्वयं ही ज्ञानरूप होनेवाले ज्ञानियोंके माह्य व्यादि शुभकर्मीका असद्भाव होनेपर भो मोक्षका सद्भाव है । (स. सा./आ./१४१,१४२) ।
- प्र.सा,/त.प्र/२३२ आगमज्ञानतत्त्वार्थश्रद्धानसंग्रतत्वयौगपद्येऽप्यात्मज्ञान-मेव मोक्षमार्गसाधकतममनुमन्तव्यस् । अआगमज्ञान, तत्त्वार्थश्रद्धान और संग्रतत्वकी युगपत्तता होनेपर भी आरमज्ञानको ही मोक्षमार्गका साधकतम सम्मत कर्रना ।
- नि. सा./ता. वृ /२ 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः' इति वच≁ नात, मार्गस्तावच्छुद्धरत्नत्रयं…। ⇔'सम्यग्दर्शन ज्ञान और चारित्र मोक्षमार्ग है' ऐसा वचन होनेसे मार्ग तो शुद्ध रल्नत्रय है ।

## २. निइचय ही एक मार्ग है अन्य नहीं

- प्र. सा/मू ब.त.प्र/१९९ एवं जिणा जिणिंदा सिद्धा मग्गं स मुट्ठि समणा। जादा णमोत्थु तेसि तस्स य णिव्वाणमग्गस्स ११९९। यतः सर्व एव सामान्यचरमशरीरास्तीथँ करा अचरमशरीरमुमुक्षुश्वामुनैव थथोदितैन शुद्धारमप्रवृत्तिक्षणेन विधिना प्रवृत्तमोक्षस्य मार्गमधिगम्य सिद्धा बधूबु. न पुनरन्यथा। ततोऽवधार्थते केवलमयमेक एव मोक्षस्य मार्गो न द्वितीय इति। च्जिनेन्द्र और अमण अर्थात् तीथँ कर और अन्य सामान्य मुनि इस पूर्वोक्त प्रकारसे मार्गमें आरूढ होते हुए सिद्ध हुए हैं। नमस्कार हो उन्हे और उस निर्वाण मार्गको। सभी सामान्य चरमशरीर, तीथँ कर, और अचरमशरीरी मुमुक्षु इसी यथोक्त सुद्धारम तत्त्ववृत्तिक्ष्मण विधिसे प्रवर्तमान मोक्षमार्गको प्राप्त करके सिद्ध हुए हैं, किन्तु ऐसा नहीं है कि किसी दूसरी विधिसे भी सिद्ध हुए हों। इससे निश्चित होता है कि केवल यह एक ही मोक्षका मार्ग है, दूसरा नहीं। (प्र. सा,/सू. व त. प्र./२२)।
- स. सा./आ./४१२/क. २४० एको मोक्षपन्थो य एथ नियतो इंग्इप्ति वृत्त्यात्मकस्तत्रैव स्थितिमेति अन्तमनिशं ध्यायेच तं चेतति। तस्मिन्नेव निरन्तरं विहरति द्रव्यान्तराण्यस्पृशत्, सोऽवश्यं समय-स्य सारमचिरान्नित्योदयं विन्दति १२४०। - दर्शन-ज्ञान-चारित्रस्वरूप जो यह एक नियत मोक्षमार्ग है, उसीमें जो पुरुष स्थिति प्राप्त करता है, उसीका निरन्तर ध्यान करता है, उसीका अनुभव करता है, और अन्य द्रव्योको स्पर्श न करता हुआ उसीमें निरन्तर विहार करता है, वह पुरुष निरय-उदित-समयसारको अल्पकाल में ही अवश्य प्राग्न करता है, अर्थात उसका अनुभव करता है।
- यो. सा,/अ,/९/८९ एक एव सदा तेषां पन्था' सम्यवत्वपरायिणाम्। व्यक्तीनामिव सामान्धं दशाभेदोऽपि जायते।८९। = जिस प्रकार व्यक्ति सामान्ध रूपसे एक होता हुआ भी अवस्था भेदसे बाह्यण क्षत्रिय आदि कहत्ताता है, उसी प्रकार मोक्षमार्ग एक होते हुए भी अवस्थाभेदसे औपशामिक क्षायिक आदि कहताता है।.
- नि. सा./ता. वृ./१९८/क ३४ असति सति विभावे तस्य चिन्तास्ति नो नः, सततमनुभवामः शुद्धमात्मानमेक्स् । हृदयकमलसंस्थं सर्वकर्मप्र-युक्तं, न खल्ज न खल्ज मुक्तिनीन्यथास्त्यसिद्ध तस्माद ।३४। - विभाव

३३८

सैनेम्द्र विद्वान्त कोश

#### मोक्षमार्ग

हो अथवान हो उसको हमें चिन्ता नहीं है। हम तो हरयकमलमें स्थित सर्व कर्मोंसे विसुक्त, एक शुद्धात्माका ही अनुभवन करते हैं। क्योंकि अन्य किसी प्रकारसे सुक्ति नहीं है, नहीं है।

#### केवक उसका प्ररूपण ही अनेक प्रकारसे किया जाता है

- Я. सा./त. प्र./२४२/क १६ इरयेव प्रसिवस्तुरादायवदारिकोऽप्यनेकी-भवस्त्रैत्नक्षण्यमथैकतामुपगद्यो मार्गोऽपवर्गस्य यः । टण्ट्रज्ञातृनिवद्ध-वृत्तिमचलं लाकस्तमास्कन्दतामास्कन्दस्वचिराद्विकाशमतुलं येनो-छसन्त्याश्चितेः ।१६। == इस प्रकार प्रतिपादकके वदा, एक होनेपर भी अनेक होता हुआ, एकलक्षणताको तथा जिलक्षणताको प्राप्त जो मोक्षका मार्ग है, उसे लोक द्रष्टा हातामें परिणति गाँधकर, अपस-रूपसे अवलम्बन करे, जिससे कि वह उल्लसित चेतनाके अतुल विश्वासको अल्पकालमें प्राप्त हो।
- मो. मा. प्र./१७/१६४/२० सो मोक्षमार्ग दोय नाहों। मोक्षमार्गका निरूपण दोय प्रकारका है। लेपक निश्चय मोक्षमार्ग और एक व्यवहार मोक्षमार्ग है, ऐसैं दोय मोक्षमार्ग मानना मिथ्या है। (द. पा./पं. जयचन्द/२)।

#### ७. व्यवहारमार्गकी कथंचित् गौणता

- न. च, वृ./३७६ भेदुवयारे जड़या वट्टदि सां वि य सुहासुहाधीणो । तड्या कत्ता भणिदो संसारो तेण सो आदा ।३७६। = अभेद रत्तत्रयरूप मोक्षमार्गकों भेद व उपचारमें जोव जब तक वर्त्त ता है तब तक वह शुभ व अशुभके आधीन रहता हुआ 'कर्ता' कहताता है। इसलिए बह आरमा संसारी है।
- स, सा,/आ,/२७६-२७७ आचारादि, शब्दश्रुतं ज्ञानस्याश्रयस्वाज्ज्ञानं, जीबादयो नवपदार्था दर्शनस्थाअग्रत्वाहर्शनं, बड्जीवनिकायरचा-रित्रस्याश्रयत्वाचारित्रमिति व्यवहारः । शुद्रधात्मा ज्ञानाश्रयत्वा-ज्हानं, शुद्धारमा दर्शनाश्रयत्वाइर्शनं, शुद्धारमा चारित्राश्रयत्वा-भारित्रमिति निश्चयः । तत्राचारादीनौ ज्ञानायस्याभयस्वस्यानै-कान्तिकरवाद्वचवहारनयः प्रतिषेध्यः । निश्चयनयस्तु शुद्रधस्या-रमनो ज्ञानायाश्रयस्यस्यैकान्तिकत्वात्तस्प्रतिषेधकः । तथा हि नाचा-रादिशब्दभूतमेकान्तेन ज्ञानस्यात्रयः…शुद्धारमैव ज्ञानस्याश्रयः…। -आचारगिदि शब्द भुतज्ञानका आश्रय होनेसे ज्ञान है, जीवादि नवपदार्थ दर्शनका आश्वय होनेसे दर्शन हैं. और छह जीवनिकाय चारित्रका आश्रय होनेसे चारित्र हैं, इस प्रकार तो व्यवहार मार्ग है। शुद्धारमा ही ज्ञानका, दर्शनका व चारित्रका आश्रय होनेसे झान दर्शन व चारित्र है, इस प्रकार निष्चयमार्ग है। तहाँ आचारांगादिको ज्ञानादिका आध्रयपना व्यभिचारी होनेसे व्यवहारमार्ग निषेध्य है, और सुद्धारमाको ज्ञानादिका आभयपना निश्चित होनेसे निश्चयमार्ग उसका निषेधक है। वह इस प्रकार कि आचारांगादि एकान्त्रसे ज्ञानादिके आश्रय नहीं हैं और शुद्रधारमा एकतिसे ज्ञानका आश्रय है। ( क्योंकि आचा-रांगादिके सद्भावमें भो अभव्यको ज्ञानाहिका अभाव है और उनके सड़भाव अथवा असइभावमें भी सम्यग्दृष्टिको ज्ञानादिका सद्भाश है )।
- नि. सा./ता. वृ./११/क १२२ स्यवस्ता विभावमखिलं व्यवहारमार्ग-रत्नवयं च मतिमान्निजतत्त्ववेदो । शुद्धारमतत्त्वनियतं निजवोध-मेकं, श्रद्धानमन्यदपरं चरणं प्रपेदे ।१२२। = समस्त विभावको तथा भ्यवहारमार्गके रत्नत्रयको छोड़कर निजतत्त्ववेदी मतिमान पुरुष शुद्धाध्मतत्त्वमें नियत, ऐसा जो एक निजज्ञान श्रद्धान व चारित्र, उसका आध्य करता है ।

#### ५, ज्यवहारमार्ग निश्चयका साधन है

प. प्र./मू./२/१४ जं कोल्लइ ववहारु-णउ दंसणु णाणु चरित्तु । तं परि-याणहि जीव तुहुँ जेँ परु होइ पवित्तु ।१४। क्लहे जीव ! व्यवहार-नय जो दर्शन झान चारित्र इन तीन रूप ररन्त्रयको कहता है, उसको तु जान । जिससे कि तु पवित्र हो जावे।

४. तिरचय व व्यवहारमार्गकी मुख्यता गौणता

- अराधना सार /७/३० जीवोऽप्रविश्य व्यवहारमार्गं न निश्वयं ज्ञातुमपै-ति द्याक्तिम् । प्रभाविकावो क्षणमन्सरेण भातूदयं को चदते (यवेको । = व्यवहारमार्गसें प्रवेद्या किये निना जोव निश्चयमार्यको जाननेमें समर्थ नहीं ही सकता । जैसे कि प्रभात हुए विना सूर्यका उदय नहीं हो सकता ।
- त, सा,/१/२ निश्चव्यवहाराम्यां मोक्षमार्गो दिधा स्थितः । तत्राद्यः साध्यरूपः स्याद्भ द्वितीयस्तस्य साधनस् : — निश्चय व्यवहारके भेदसे मोक्षमार्ग दो प्रकार है। तहाँ निश्चयमार्ग तो साध्यरूप है और व्यवहारमार्ग उसका साधन है। (न, च. वृ./३४१ में उद्दष्ट्रत गाथा नं, २); (त. अन्तु./२८); (प. प्र./टी./२/१२६/४;२/ १४/१२६/१)।
- पं.का./त. प्र./१५८ न चैतद्विप्रतिषिद्ध्यं निश्चमव्ययहार साध्य-साधनभावरवार मुवर्ण मुवर्ण पाषाणवत् । = (निश्चम द्वारा अमिन्न साध्य साधनभावसे तथा व्यवहार द्वारा भिन्न साध्य साधन भावसे जो मोक्षमार्गका दो प्रकार प्ररूपण किया गया है ) इनमें परस्पर विरोध आता हो ऐसा नहीं है, क्योंकि सुवर्ध और सुवर्णपाषाणवत् निश्चय व व्यवहारको साध्यसाधनपना है (अर्थात की सुवर्णपाषाण अभ्निके संयोगसे शुद्ध सुवर्ण अन जाता है, वैसे ही जीव व्यवहार मार्गके संयोगसे निश्चयमार्गकां प्राप्त हो जाता है । (दे० पं. का./ता. च./-१६०/२२२/१४): ( ज. सं./टी./३६/१६२/११ ) )।
- अन. ध./१/१२/१०१ उद्योतोखवनिर्वाहसिद्धिनिस्तरणैर्भजनम् । भव्यो मुक्तिपथं भाक्तं साधयव्येव वास्तवम् ।१२। उद्योत, उद्यव, निर्वाह, सिद्धि और निस्तरण इन उपायोंके डारा भेदरत्नवयरूप व्यवहार मोक्षमार्यका आराधक भव्य पुरुष वास्तविक मोक्षमार्यको नियमसे प्राप्त करता है।
- पं, का,/ता. वृ./१०५/१६७ निश्चयमोक्षमार्गस्य परंपरया कारणञ्चत-व्यवहारमोक्षमार्गम् । च्य्यवहार मोक्षमार्गं निश्चयमोक्षमार्गका पर-म्परा कारण है ।
- ५. प्र./दो./२/१४/१२२/१० हे जोव ! …निश्चयमोक्ष मार्गसाछकं व्यव-हारमोक्षमार्गं जानीहि । रवं येन ज्ञातेन कथं भूतो भविष्यसि । परम्परया पवित्रः परमारमा भविष्यसि । = हे जोव ! तू निरचय मोक्ष-मार्गके साधक व्यवहार मोक्ष्मार्गको जान । उसको जाननेसे तू पर-म्परामें जाकर परमात्मा हो जायेगा ।

#### ६. दोनेंकि साध्य-साधन भावकी सिद्धि

- न. च./मुत्त/पृ. ६५ व्यवहारप्रसिद्धचैव निश्चयप्रसिद्धिर्नान्यथेति । सम्यग्दव्यागमपसाधिततत्त्वसेवया व्यवहाररत्नत्रयस्य सम्यग्रस्पेण सिद्धत्वाच । चव्यवहारको प्रसिद्धिके साथ निश्चयकी सिद्धि वत-लायी गयी है, अन्य प्रकारसे नहीं, क्योंकि समीचीन द्रव्यागमके द्वारा समीचीन प्रकारसे सिद्ध कर जिये गये तत्त्वके सेवनसे व्यवहार-रत्तत्रयकी समीचीन सिद्धि होती है ।
- प. प्र /टो./२/१४/१९८/१ अत्राह शिष्यः । निश्चयमोक्षमार्गो निर्वि-कल्पः तस्कां सविकल्पमोक्षमार्गो नास्ति कथं साधको भविष्यतीति । अत्र परिहारमाह । प्रुतनेगमनयेन परम्परया भवतीति । अथवा सविकल्पनिर्विकल्पभेदेन निश्चयमोक्षमांगो द्विधा, तत्रानन्त्रज्ञान-रूपोऽहमित्यादि सविकल्पसाधको भवति, निर्विकल्पसमाधिरूपो साध्यो भवतीति भावार्थः । सविकल्पनिर्विकल्पनिश्चयमोक्षमार्ग-

विषये संबादगाथामाह---जं पुण सगर्य तर्च सवियप्पं होइ तह य अबियप्पं । सवियप्पं सासवयं निरासवं विगयसंकप्प : = प्रइन--निश्चय मोक्षमार्ग निर्विकल्प है, उसके होते हुए सविकल्प (व्यव-हार) मोक्षमार्ग नहीं होता। तत्र वह निश्चयका साधक कैसे हो सकता है। उत्तर-भूतनैगमनयकी अपेक्षा परम्परासे वह साधक हो जाता है। अथवा दूसरे प्रकारसे यों समफ लीजिए कि सविकल्प व निर्विकल्पके भेदसे दो प्रकारका मोक्षमार्ग है। तहाँ 'मै अनन्त ज्ञानस्वरूप हूँ' इत्यादि रूप सविकल्प मार्ग तो साधक होता है और निर्विकल्प समाधिरूप साध्य होता है, ऐसा भावार्थ है। (पं का:/-ता ह /१५६/२३०/१०)।

- प.का /पं. हेमराज/१६१/२३३/१७ म्न प्रश्न --जो आप हीसे निष्ठचय, मोक्ष-मार्ग होय तो व्यवहार साधन किस खिये कहाँ ' उत्तर -- यह आत्मा अनादि अविद्यासे युक्त है, जल कालसव्धि पानेसे उसका नाश होय, उस समय व्यवहार मोक्षमार्गकी प्रवृत्ति होती है। (तव) अज्ञान रक्ष्तत्रय (मिथ्यादर्शनादि) के नाशका उपाय- सम्यक् रत्नत्रयके ग्रहण करनेका विचार होता है। इस विचारके होनेपर जो (अविद्या) अनादिका ग्रहण था, उसका तो त्याग होता है और जिस (सम्यग्दर्शन) का त्याग था, उसका ग्रहण होता है। तत्प-श्चात कभो आचरणमें दोध होय तो दंडशोधनादिक करि उसे दूर करते है, और जिस कालमें शुइधात्म-तत्त्वका उदय होता है, तम ग्रहण त्यजनकी बुद्धि मिट जाती है -स्वरूप ग्रुप्त होता है। 'तत्र यह जोव निश्चय मोक्षमार्गी कहाता है। इस कारण ही निश्चय व्यवहार मोक्षमार्गको साध्य-साधन भावकी सिद्धि होती है।
- मोक्षमार्ग प्रकाशक— 40 टोडरमल (ई० १७६६) द्वारा रचित हिन्दी भाषाका अनुपम आध्यात्मिक ग्रन्थ है। यह ग्रन्थ अधुरा ही रह गया, क्योकि, विद्वेषियोंकी चुगलीके कारण पडितजीको अस-मयमे ही अपना शरीर छोड़ना पडा। (ती /8/२=६)।

## मोक्षशास्त्र---दे० तत्त्वार्थसूत्र।

मोक्ष सप्रसीव्रत—७ वर्ष पर्यन्त प्रतिवर्ष आवण शु ७ को उपवास करे। 'ओं हीं श्रीपार्श्वनाथाय नम ' इस मन्त्रका जिकाल जाप्य करे। (वत विधान संग्रह)।

## मोद किया - दे० संस्कार/२।

मोष मन--हे॰ मनोयोग।

**मोध वचन**----दे० वचन /१,२। ( असत्य )।

#### मोह-

- प्र. सा./मू./९४ अट्ठे अजधागहणं करुणाभावो य तिरियमणुएसुः विसएसु च पसंगो मोहस्सेदाणि लिंगाणि । =पदार्थका अयथा ग्रहण (दर्शनमोह); और तिर्यंच मनुष्योके प्रति क्रुरुणाभाव तथा विषयों-की सगति (शुभ व अशुभ प्रवृत्तिरूप चारित्र मोह) ये सब मोहके चिह्न है।
- प्र. सा /मू, व. त. प्र / २३ दव्वादिएसु सूढो भावो जीवस्स हवदि मोहोत्ति :-- द्रव्यगुणपर्यायेषु पूर्वमुपवर्णितेषु पीतोन्मत्तकस्यैव जीव-स्य तत्त्वाप्रतिपत्तिनक्षणो मुढोभाव स खल्लु मोह । = जोवके द्रव्यादि सम्बन्धी मूढभाव मोह है, अर्थात्त घतूरा खाये हुए मनुष्यकी भॉति जोवके जो पूर्व वर्णित द्रव्य, गुण, पर्याय हैं, उनमें होत्तेवाला तत्त्व-अप्रतिपत्तिकक्षण वाला मूढभाव वास्तवमें मोह है। (स. सा / आ./११): (द्र स./टी./४९/२०४/६)।

- ध, १९/४.२.८.९/२८३/१ कोध-मान-माया-लोभ-हास्य-रत्यरति-शोक-भय-जुगुप्सा-स्त्रीपुंभपुसकवेद-मिथ्यात्वाना समूहो मोह. क्रोघ, मान, माया, लोभ हास्य, रति. अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसक-वेद और मिथ्यात्व इनके समूहका नाम मोह है।
- भ्र. १४/५.६ १६/११/१० पंचविहमिच्छत्तं सम्मामिच्छत्तं सासणसम्मत्तं च मोहो । =- पंच प्रकारका मिथ्यात्वे. सम्यग्मिथ्यात्व, और सासा-दनसम्यक्त्व मोह कहत्ताता है ।
- पं.का /त. प्र./१३१ दर्शनमोहनीयविपाककछुषपरिणामता मोह.। -दर्शनमोहनीयके विपाकसे जो कछुषित परिणाम होता है, बह मोह है।
- चा सा /११/७ मोहो मिथ्यास्वत्रिवेदसहिता प्रेमहास्यादय । 🛶 मिथ्यास्व, त्रिवेद, प्रेम, हास्य आदि मोह है ।
- प्र, सा./ता. वृ /अ/१/१२ शुद्धात्मश्रद्धानरूपसम्यक्ष्यस्य विनाशको दर्शन-मोहाभिभानो मोह इत्युच्यते । = शुद्धात्मश्रद्धानरूप सम्यक्त्वके विनाशक दर्शनमोहको मोह कहते है ।
- दे. व्यामोह—( पुत्र कलत्रादिके स्नेहको व्यामोह कहते है ) ।

#### २, मोहके भेद

- न. च व /१६१,३१० असुह सुह चिय कम्म दुविह तं दब्वगावभेयगये। त पिय पडुच्च मोहं ससारो तेण जीवस्स ।२११। कज्ज पडि जह पुरिसो इक्को वि अणेक्करूवमापण्णो । तह मोहो बहुभेओ णिद्दिहो पच्चयादीहिं ।३१०। = शुभ व अशुभके भेदसे अथवा द्रव्य व भावके भेदसं कर्म दो प्रकारका है । उसकी प्रतीतिसे मोह और मोहसे संसार होता है ।२११। जिस प्रकार एक ही पुरुष कार्यके प्रति अनेक रूपको घारण कर लेता है, उसी प्रकार मिथ्यात्व अविरति कषण्य. आदिरूप प्रययमेके भेदसे मोह भी अनेक भेदरूप है ।३१०।
- प्र सा./त. प्र /८३ मोहरागद्वेषभेदात्त्विभूमिको मोह. (= मोह. राग व द्वेष, इन भेदोंके कारण मोह तीन प्रकारका है।

#### ३. प्रशस्त व अप्रशस्त मोइ निर्देश

- नि. सा /ता. वृ /६ चातुर्बर्ण्यश्रमणसंघवात्सज्यगतो मोहः प्रशस्त इतरोऽप्रशस्त इति। चचार प्रकारके अमण संघके प्रति वास्सच्य सम्बन्धी मोह प्रशस्त है और उससे अतिरिक्त मोह अप्रशस्त है। (विशेष दे० उपयोग/11/8; योग/१)।
- दे. रागः/२ (मोह भाव (दर्शनमोह) अशुभ ही होता है।)

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. मोह व विषय क्राधायादिमें अन्तरता --- दे० प्रत्यय/१।
- २. काषायों आदिका राग व द्वेषमें अन्तर्भाव । -- दे० कथाय/४।
- ३, मोह व रागादि टालनेका ज्याय। दे० राग/१।

मोहनीय

मोहनीय सामान्य निर्देश 9 मोहनीय कर्म सामान्यका लक्षण । Ł मोहनीय कर्मके भेद। २ Ş मोहनीयके छक्षण सम्बन्धी शंका। ۲ मोहनीय व ज्ञानावरणीय कर्मोंमें अन्तर । ¥ दर्शन व चारित्र मोहनीयमें क्यंचित् जातिमेद । ---दे० सक्रमण/३ । ч सबँ बर्मोंमें मोइनीयकी प्रधानता । \* मोह प्रकृतिमें दशों करणोंकी सम्मावना । —दे∘ करण/२ । ¥ मोह प्रकृतियोंकी बन्ध उदय सत्त्वरूप प्ररूपणाएँ । - दे० वह वह नाम । \* मोहोद यकी उपेक्षा की जानी सम्मव है। \* मोहनीयका उपशमन विधान । ₩ मोहनीयका झपण विधान। —दे० क्षय । \* मोह प्रकृतियोके सत्कर्मिकों सम्बन्धी क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, व अल्पबदुत्व प्ररूपणाएँ । ---दे० वह वह नाम । दर्शनमोहनीय निर्देश २ दर्शनमोह सामान्यका छक्षण । १ दर्शनमोहनीयके मेद। R दर्शनमोहको तीनों प्रकृतियोंके उक्षण । ş तीनों प्रकृतियोंमें अन्तर । ۷ एक दर्शनमोहका तीन प्रकार निर्देश क्यों। ч मिथ्यात्व प्रकृतिका त्रिधाकरणः । --- दे० उपराम/२ । \* मिथ्यात्व प्रकृतिमेंसे मिथ्यात्वकरण कैसा ? ह सम्यक् प्रकृतिको 'सम्यक्' व्यपदेश क्यों ? 9 सम्यक्त्व व मिथ्यात्व दोनोंको युगपत् वृत्ति कैसे ? 6 सम्यक्तव व मिश्र प्रकृतिको उद्देलना सम्बन्धी । \* -- दे० संक्रमण/४। सम्यनत्व प्रकृति देश वाती कैसे ।--दे० अनुभाग/४/६/३। \* मिथ्यात्व व सम्यग्मिथ्यात्वमेंसे पहले मिथ्यात्वका क्षय होता है । -- दे० क्षय/२ । मिथ्यात्वका क्षय करके सम्यग्मिथ्यात्वका क्षय \* करनेवाळा जीव मृत्युको माप्त नहीं होता । - दे० मरण/३ । दर्शनमोहनीयके बन्ध योग्य परिणाम । ९ दर्शनमोहके उपशमादिके निमित्त । 淋 -दे० सम्यग्दर्शन/III/१ । चारिश्रमोहनीय निर्देश 3 चारित्रमोहनीय सामान्यका रुक्षण । १

२ चारित्रमोहनीयके मेद-प्रमेद ।

| *  | हास्यादिकी मॉति करुणा अकरुणा आदि मक्कतियों-<br>का निदेश क्यों नही है । — दे० करुणा/२ । |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------|
| i  | का निदेश क्यों नहीं हैं। — दे० करुणा/२।                                                |
| ३  | कषाय व अकषाय वेदनीयके रुक्षण ।                                                         |
| *  | कषाय व अक्षत्राय वेदनीयमें कथचित समानता ।                                              |
|    | - दे० संकमण/३ ।                                                                        |
| *  | अनन्तानुबन्धी आदि मेदों सम्बन्धी ।                                                     |
|    | दे० वह वह नाम ।                                                                        |
| *  | कोथ आदि प्रकृतियो सम्बन्धी ।देव कषाय ।                                                 |
| *  | हास्य आदि प्रकृतियों सम्बन्धी ।बह वह नाम ।                                             |
| 8  | चारित्रमोहकी सामर्थ्यं कषायोत्पादनमे है स्वरूषा-                                       |
|    | चरणके विच्छेदर्मे नही ।                                                                |
| ч  | कषायत्रेदनीयके बन्धयोग्य परिणाम ।                                                      |
| হ্ | अक्षायवेदनीयके बन्ध योग्य परिणाम                                                       |
|    |                                                                                        |

## १. मोहनीय सामान्य निर्देश

### 9. मोहनीय कर्म सामान्यका लक्षण

- स. सि /५/३/३६०/५ मोहयति मोद्यतेऽनेति वा मोहनीयम् । ⊷जो मोहित करता है या जिसके द्वारा मोहा जाता है वह मोहनीय कर्म है। (रा. वा/५/४/२/५६८/१), (घ ६/१.६-१.६/११/५.७), (घ, १३/५.५.१६/२०५/१०), (गो. क/जी. प्र./२०/१३/१५)।
- इ. सं./टी./३३/१२/११ मोहनीयस्य का प्रकृतिः । मचपानवद्धेयोपा-देयविचारयिकत्तता । = मचपानके समान हेय-उपादेय ज्ञानकी रहितता, यह मोहनीयकर्मकी प्रकृति है । (और भी--दे० प्रकृति-बन्ध/३/१)।

## २. मोहनीयकर्मके भेद- १. दो. या २८ मेद :

- ष. ख. ६/१, १-१/सू. ११-२०/३७ मोहणीयस्स कम्मस्स अट्ठावीस पग्रडीओ । ११। जं तं मोहणीयं कम्मं तं दुविहं, दंसणमोहणीयं चारित्तमोहणीयं चेव । २०। - १. मोहनीय कर्मकी २८ प्रकृतियाँ है । ११। (ष. ख. १२/४, २, १४/सूत्र १०/४८२); (ष. ख. १३/४, ४/-सूत्र १०/३४७); (म. व १/६ ४/२८/२); (विशेष दे० आगे दर्शन व चारित्रमोहको उत्तर प्रकृतियाँ)। २. मोहनीयकर्म दो प्रकारका है - दर्शन मोहनीय और चारित्र मोहनीय। (ष. ख. १३/४, ४/सूत्र १९/३४७); (मू. आ/१२२६); (त. सू/८/१); (पं. सं/प्रा/२/४ व उसको सूल व्यारज्या); (गो. क/जो./प्र/२४/१७/१); (पं. घ./७,/ १८४४)।
- गो. क./जी. प्र /३३/२७/१८ दर्शनमोहनीयं चारित्रमोहनीयं कथायवेद-नीयं नोकषायवेदनीय इति मोहनीयं चतुर्विधम् ।=दर्शनमोहनीय, चारित्रमोहनीय, कषायवेदनीय और अकषाय वेदमीय, इस प्रकार मोहनीय कर्म चार प्रकारका है।
  - २. असंख्यात मेद
- ध, १२/४,२.१४,१०/४८२/६ पज्जवट्ठियणए पुण अवल निज्जमाणे मोह-णीयस्स असंखेज्जलोगमेत्तीयो होति, असखेज्जलोगमेत्तउदयट्ठाण-ण्णहीणुववत्तीदो । = पर्यायार्थिक नयका अवलम्बन करनेपर तो मोहनोय कर्मकी असंख्यात लोकमात्र राक्तियाँ है, क्योंकि, अन्यथा उसके असंख्यातलोक मात्र उदयस्थान बन नही सकते ।

#### ३. सोहनीयके लक्षण सम्बन्धी शंका

थ, ६/१.६-१.८/१९/४ मुह्यत इति मोहनोयम्। एवं संते जीवस्स मोहणीयत्तं पसज्जदि ति णासंकणिज्जं, जीवादो अभिणम्हि पोग्गलदव्वे कम्मसण्णिदे उवयारेण कत्तारत्तमारोविय तथा-उत्तीदो। अथवा मोहयतीति मोहनीयम्। एवं संते धत्तूर-सुरा-कलत्तादोण पि मोहणीयत्तं पसज्जदीदि चे ण, कम्मदव्वमोहणीये **एत्थ अहियारादो । ण कम्माहियारे धलूर-सुरा-कलत्तादीणं संभ**वो अस्थि। = प्रश्न- 'जिसके द्वारा मोहित होता है, वह मोहनीय कर्म है' इस प्रकारकी व्युत्पत्ति करने पर जीवके मोहनीयत्व प्राप्त होता है ' उत्तर-ऐसी आशका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि. जीवसे अभिन्न और 'कर्म' ऐसी सज्ञावाले पुद्रगल द्रव्यमें उपचारसे कर्तु स्थका आरोपण करके उस प्रकारकी व्युरपत्ति की गयी है। प्रश्न-अथवा 'जो मोहित करता है वह मोहनीय कर्म है', ऐसी व्युरपत्ति करने पर धतूरा, मंदिरा और भार्या आदिके भी मोहनीयता प्रसक्त होती है ' उत्तर—नहीं, क्योंकि, यहाँ पर मोहनीय नामक द्रव्यकर्मका अधिकार है। अतएव कर्मके अधिकारमें धतुरा, मदिरा और स्त्री आदिकी सम्भावना नहीं है।

#### ४. मोहनीय व ज्ञानावरणी कमौंमें अन्तर

रा, वा,/=/४-५/५६८/१३ स्यादेतत्-सति मोहे हिताहितपरीक्षणा-भावात ज्ञानावरणादविशेषो मोहस्येति; तन्न, कि कारणम् । अर्था-न्तरभावात् । याथारम्यमर्थस्यावगम्यापि इदमेवेति सदुभूतार्था-श्रद्धानं यत' स मोह. । ज्ञानावरणेन ज्ञानं तथान्यथा वा न गृह्णाति ।४। यथा भिन्नलक्षणाङ्कुरदर्शनात् ज्ञोजकारणान्यत्वं तथैवा-ज्ञानचारित्रमोहकार्थान्तरदर्शनात् ज्ञानावरणमोहनीयकारणभेदोऽव-सीयते । — प्रश्न-मोहके होनेपर भी हिताहितका विवेक नही होता, अत' मोहको ज्ञानावरणसे भिन्न नहीं कहना चाहिए १ उत्तर-पदार्थका यथार्थ वोध करके भी 'यह ऐसा ही है' इस प्रकार सद्दभूत अर्थका अश्रद्धान (दर्शन) मोह है, पर ज्ञानावरणसे ज्ञान तथा या अन्यथा ग्रहण ही नहीं करता, अत. दोनोंमें अन्तर है ।४। (पं, घ /७./१८-१-१९०) जैसे अकुररूप कार्यके भेदसे कारणभूत बीजोंमें भिन्नता है उसी तरह अज्ञान और चरित्रभू० इन दोनोंमें भिन्नता होनी ही चाहिए ११

### ५. सर्व कमोंमें मोहनीयकी प्रधानता

घ. १/१.१.१/४३/१ अशेषदु.खप्राप्तिनिमित्तत्वादरिर्मोह. । तथा चि शेषकर्भव्यापारो वैफल्यमुपादेयादिति चेन्न, शेषकर्मणां मोहतन्त्र-स्वात् । न हि मोहमन्तरेण शेषकर्माणि स्वकार्यनिष्पत्तौ व्यापृतान्यु-पलम्यन्ते येन तेथां स्वातन्त्र्यं जायेत । मोहे विनष्टेऽपि किथन्तमपि कालं घेषकर्मणा सत्त्वोपलम्भान्न तेषा तत्तन्त्रत्वमिति चेन्न, थिन-ष्टेऽरौ जन्ममरणप्रबन्धलक्षणसंसारोत्पादसामर्थ्यमन्तरेण तुत्सत्त्वस्या-सत्त्वसमानस्वात् केवलज्ञानायशेषात्मगुणाविर्भावप्रतित्रन्धनप्रत्यया-समर्थत्वाच । 🛥 समस्त दुःखोकी प्राप्तिका निमित्तकारण होनेसे मोहको 'अरि' अर्थात् रात्रु कहा है। प्रश्न – केवल मोहको ही अरि मान लेनेपर शेष कर्मोंका व्यापार निष्फल हो जाता है । उत्तर---ऐसा नहीं है, क्योंकि बाकीके समस्त कर्म मोहके हो अधीन है। मोह-बिना शेष कर्म अपने-अपने कार्यकी उत्पत्तिमे व्यापार करते हुए नहीं पाये जाते हैं, जिससे कि वे स्वतन्त्र समभें जायें। इसलिए सचा अरि मोह ही हैं और रोष कर्म उसके अधीन है। प्रश्न----मोहके नष्ट हो जानेपर भी कितने ही काल तक शेष कर्मोंकी सत्ता रहतो है, इसलिए उनको मोहके अधीन मानना उचित नहीं है। उत्तर--ऐसा नही समफना चाहिए, क्योंकि, मोहरूप अरिके नष्ट हो जानेपर, जन्म मरणकी परम्परा रूप संसारके उत्पादनकी सामर्थ्य

शेष कर्मोंनें नहीं रहनेसे उन कर्मोंका सत्त्व-असत्त्वके समान हो जाता है। ( पं. ध /उ./१०१४-१०७० )।

## २. दर्शनमोहनोय निर्देश

#### १ दर्शनमोह सामान्यका लक्षण

- स सि /=/३/३७१/१ दर्शनमोहस्य तस्वार्थाश्रद्धानम् ।....सदेवं लक्षणं कार्य-'प्रक्रियसे प्रभवत्यस्या इति प्रकृति '। = तत्त्वार्थ श्रद्धान न होने देना दर्शनमोहकी प्रकृति है। इस प्रकारका कार्य किया जाता है अर्थाव जिससे होता है वह प्रकृति है। (रा. वा./=/३/४/४/४); (और भो दे० मोह/१)।
- घ, ६/१.१-१.२१/३-/३ दंसणं अत्तागम-परथेसु रुई पञ्च को सद्ग्या फोसणमिदि एमट्ठो तं मोहेदि विवरीयं कुणदि ति दंसण-मोहणीयं । जस्स कम्मस्स उदएण अणत्ते अत्तमुद्धी. अणागमे आगमबुद्धी, अपयत्थे पयत्थबुद्धी, अत्तागमपयत्थेसु सद्धाए अत्थिरत्तं, दोसु वि सद्धा वा होदि तं दंसणमोहणीयमिदि उत्तं होदि। = १. दर्शन, रुचि, प्रत्यय, श्रद्धा और स्पर्शन, ये सब एकार्य-वाचक नाम है। आग्न या आत्मामें, आगम और पदार्थोंमें रुचि या श्रद्धाको दर्शन कहते है। उस दर्शनको जो मोहित करता है, अर्थात्त विपरीत कर देता है, उसे दर्शनमोहनीय कर्म कहते है। (ध. १६/१, १.९१/३६७/१३)। २, जिस कर्मके उदयसे अनाग्नमें आग्नबुद्धि, और अप्रदार्थमें पदार्थ चुद्धि होती है; अथवा जाग्न और पदार्थोंमें शद्धानकी अस्थिरता होती है; अथवा जाग्न और पदार्थोंमें शद्धानकी अस्थिरता होती है; अथवा दोनोमें भी अर्थाद्य आग्न-अनाग्नमें, आगम-अनागयमें और पदार्थ-अपदार्थ में श्रद्धा होती है, वह दर्शनमोहनीयकर्म है, यह अर्थ कहा गया है।
- भं ध /उ /१००५ एवं च सति सम्यक्त्वे गुणे जीवस्य सर्वत'। तं मोह-यति यत्कर्म रहमोहात्व्यं तदुच्यते ।१००५। == इसी तरह जीवके सम्यक्त्वनामक गुणके होते हुए जो कर्म उस सम्यक्त्व गुणको सर्वतः मूर्च्छित कर देता है, उसे दर्शनमोहनोय कर्म कहते है ।

## २. दर्शन मोहनीयके भेद

ष. स ६/१,१-१/सूत्र २१/३८ जं त दंसणमोहणीय कम्मं त मंघादो एयविइं, तस्स सतकम्म पुर्णातविहं सम्मसं मिच्छत्त सम्मामिच्छत्तं चेदि ।२१। = जो दर्शनमोहनीय कर्म है, वह वन्धकी अपेक्षा एक प्रकारका है. किन्तु उसका सत्कर्म तीन प्रकारका है---सम्यक्त्व, मिथ्यात्व और सम्यग्मिथ्यात्व ।२१। ( ष ख. १३/६.४/सूत्र १२-१३/ ३४८ ); ( सू. आ./१२२७ ); ( त सू./८/१), ( पं. सं /प्रा./२/४ गाथा व उसकी मुल व्याख्या ), ( स सि./२/३/१५२/८ ); ( रा वा./२/३/ १/१०४/१६ ), ( गो. क./जी. प्र./२४/१७/१; ३३/२७/१८ ); ( पं. ध./ उ./१९६ ) ।

## दर्शनमोहकी तोनों प्रकृतियोंके स्वक्षण

स सि./स./स्योदयात्सर्व इप्रणीतमार्गपराड् मुखस्तत्त्वार्थ-<br/>शद्धाननिरुत्सुको हिताहितविचारासमर्थो मिथ्याद्दष्टिर्मवति तण्मि-<br/>थ्यात्वम् । तदेव सम्यन्त्वं शुभपरिणामनिरुद्धस्वरसं यदौदासीन्ये-<br/>नावस्थितमात्मन श्रद्धानं न निरुणद्धि. तद्वेद्यमान पुरुष सम्य-<br/>ग्दुष्टिरित्यभिधीयते । तदेव मिथ्यात्वं प्रक्षालनविशेषाव्सीणाक्षीण-<br/>मदशक्तिकोद्रववरसामिशुद्धस्वरसं तदुभयमिथ्यात्थ्याय्दीपाक्षीणाक्षीण-<br/>मदशक्तिकोद्रववरसामिशुद्धस्वरसं तदुभयमिथ्यात्थ्याय्दीणाक्षीण-<br/>मदशक्तिकोद्रववरसामिशुद्धस्वरसं तदुभयमिथ्यात्थ्याय्दी सम्यङ्<br/>मिध्यात्वमिति यावद्य । यस्योदयादात्सनोऽर्धशुद्धमदकोद्रबौदनोप-<br/>योगापादितमिश्रपरिणामवदुभयात्मको भवति परिणाम । <br/>र् जिसके उदयसे जीव सर्वज्ञप्रणीत मार्गसे विम्रुख. तत्त्वार्थों श्रद्धान<br/>करनेमें निरुत्सुक, हिताहितका विचार करनेमें असमर्थ ऐसा मिध्या-<br/>दृष्टि होता है वह मिथ्यात्व दर्शनमोहनीय है । २, वही मिथ्यात्व<br/>जबा वेता<br/>रिष्यात्व

है, और उदासीन रूपसे अवस्थित रहकर आत्माके अद्रधानको नहीं रोकता है तम सम्यक्त्व (सम्यक् प्रकृति) है। इसका वेदन करने-वाला पुरुष सम्पर्ग्दाष्ट कहा जाता है। ३, वही मिथ्यात्व प्रक्षालन विशेषके कारण क्षीणाक्षीण मदशक्तिवाले कोदोंके समान अर्धशुद्रध स्वरसवाला होनेपर तदुभय या सम्यग्मिथ्यात्त्व कहा जाता है। इसके उदयसे अर्धशुद्रध मदशक्तिवाले कोदों और ओदनके उपयोग-से प्राष्ठ हुए मिश्रपरिणामके समान अभ्यात्मक परिणाम होता है। (रा. वा./८/१/१/१७४/३); (गो, क./जी. प्र./३३/२७/११); (और भी दे० आगे हार्षक नं.४)।

#### ४. सीनों प्रकृतियोंमें अन्तर

- ध. ६/१,१-१,२१/३१/१ अत्तागम-पदरथसद्धाए जस्सोदएण सिथिलत्तं होदि, तं सम्मत्तं ।...जस्सोदएण अत्तागम-पराधेमु असद्धधा होदि, तं मिच्छत्तं । जस्सोदएण अत्तागमपयत्थेमु तण्पध्विक्लेमु य आग्र-मेण सहधा उप्पज्जदि तं सम्माभिच्छत्तं ।
- ध. १/१.१-८.७/२३५/१ मिच्छत्ताणुभागादो सम्मामिच्छत्ताणुभागो अर्णतगुणहोणो, तत्तो सम्मत्ताणुभागो अणंतगुणहोणो ति पाहुडसुत्ते णिहिट्टादो । - १, जिस कर्मके उदयसे आप्त. आगम व पदार्थोंकी अदामें शिथिलता (व अस्थिरता) होतो है वह सम्वक्त्व प्रकृति है। जिस कर्मके उदयसे आप्त. आगम और पदार्थों में अश्रद्धा होती है, वह मिध्यात्व प्रकृति है। जिस कर्मके उदयसे आप्त. आगम और पदार्थों में, तथा उनके प्रतिपक्षियों में अर्थाद कुदेव, कुशास्त्र और पदार्थों में, तथा उनके प्रतिपक्षियों में अर्थाद कुदेव, कुशास्त्र और पदार्थों में, तथा उनके प्रतिपक्षियों में अर्थाद कुदेव, कुशास्त्र और कुतत्त्वो में, युगपत्त श्रद्धा उत्पन्न होती है वह सम्यग्मिध्यात्व प्रकृति है। (ध. १३/५.५.६३/३४९/१०;३५६/३)। २ 'मिध्यात्व प्रकृति धनुमागसे सम्यग्मिध्यात्व कर्मका अनुभाग अनन्तगुणा होन होता है. और सम्यग्मिध्यात्व कर्मके अनुभागसे सम्यक्त प्रकृतिका अनुभाग अनन्तगुणा होन होता है'. ऐसा प्राभृतसूत्र अर्थात कषायप्राभृतके चूणिसूत्रों में निर्देश किया गया है (दे० अनुभाग/४/५)। (और भी दे० खण्पनष्ट्रत्व/३/१)।

## · ५. एक दर्शनमोहका तीन प्रकार निर्देश क्यों

ध. १३/४,४,१३/३४८/७ कधं बंधकाले एगविहं मोहणीयं संतावस्थाए तिविहं पडिवज्जदे । ण एस दोसो, एक्कस्सेव कोह्वस्स दत्तिज्ज-मागस्स एगकासे एगक्रियाविसेसेण र्टंदुलद्धतदुल-कोह्वभावुव-लंभादो। होदु तथ्य तथाभावो सकिरियर्जनसंबंधेण। ए एत्थ वि अणियटि्ठकरणसहिजीवसंबंधेण एगविहस्स मोहणीयस्स तथा-विहभावविरोधादो ।= प्रश्न- १. जो मोहनीयकर्म सन्धकालमें एक प्रकारका है, वह सत्त्वावस्थामें तीन प्रकारका कैसे हो जाता है। प्रकारका कोदों द्रव्य एक कालमें एक कियाविशेषके द्वारा चावल, आधे चावल और कोदों, इन तीन अवस्थाओं को प्राप्त होत। है। उसी प्रकार प्रकृतमें भी जानना चाहिए। (ध. ६/१,६-१,२१/३८/७)। प्रश्न---वहाँ तो किया युक्त जाँते ((चक्की) के सम्बन्धसे उस प्रकारका परिणमन भले ही हो जाओ, किन्तु यहाँ वैसा नहीं हो सकता। उत्तर---नहीं, क्योंकि यहाँपर भी अनिवृत्तिकरण सहित जीवके सम्बन्धसे एक प्रकारके मोहनीयका तीन प्रकार परिणमन होनेमें कोई विरोध नहीं है।

### ६. सिध्यास्व प्रकृतिमेंसे भी मिथ्यास्वकरण कैसा ?

गो, क,/जी, प्र./२६/११/१ मिध्यात्वस्य मिध्यात्वकरणं तु अतिस्था-पनाव लियात्रं पूर्व स्थितावूनितमित्यर्थः । = प्रश्न - मिध्यात्व तो था ही, उसको मिध्यात्वरूप क्या किया । उत्तर-पहले जो स्थिति थी उसमेंसे अतिस्थापनावली प्रमाण घटा दिया। अर्थात असंख्यात-गुणा हीन अनुक्रमसे सर्व द्रव्यके तीन खण्ड कर दिये। उनमेंसे जो पहुले सबसे अधिक द्रव्यखण्ड है वह 'मिथ्यात्व' है ऐसा अभिप्राय है। (गो, जो./जी. प्र./७०४/११४१/१३)।

## ७. सम्यक्प्रकृति को 'सम्यक्' ज्यपदेश क्यों

ध. ६/१. १-१.२१/३१/२ कर्ध तस्स सम्मत्तवर्षसो । सम्मत्तसष्ट्रचरि-दोदयत्तादो खवयारेण सम्मत्तमिदि उच्चदे । ज्यारम--इस प्रकृति-का 'सम्यक्त्व' ऐसा नाम कैसे हुआ । उत्तर--सम्यग्दर्शनके सष्ट-भरित उदय होनेके कारण उपचारसे 'सम्यक्त्व' रेसा नाम कहा जाता है । ( ध. १/१.१.१४६/३१८-/२ ); (ध. १३/४.४.१३/३५८/११ ) ।

## ८. सम्यक्त्व व मिथ्यात्व दोनोंकी युगपत् वृत्ति कैसे :

ध. १३/५.५.१३/३५१/२ कधं दोण्णं विरुद्धाणं भावाणमक्कमेण एय-जीवदव्वमिह बुत्ती । ण, दोण्णं संजोगस्स कधंचि अच्चंतरस्स कम्मट्ठवणस्सेव ( !) बुत्तिविरोहाभावादो । व्यप्रधन - सम्यक्त्व और मिथ्यात्व रूप इन दो विरुद्ध भावोंकी एक जीव द्रव्यमें एक साथ वृत्ति कैसे हो सकती है। / उत्तर--नहीं. क्योंकि, ...(!) क्षीणा-क्षीण मददाक्ति युक्त कोदों, के समान उक्त दोनो भावोंके कथंचित्त जात्यन्तरभ्रुत संयोगके होनेमें कोई विरोध नहीं है। (विद्योष दे० मिश्र/२/१)।

## ९. दर्शनमोहनीयके बन्ध योग्य परिणाम

- त. सू./4/१३ केवलिश्रुतसंघधर्मदेवखर्णवाहो दर्शनमोहस्य । क्रकेवली, श्रुत, संघ, धर्म और देव इनका अवर्णवाद दर्शनमोहनीय कर्मका आसन है। (त. सा./४/२७)।
- त. सा./४/२८ मार्गसंदूषणं चैव तथैवोन्मार्गदेशनस् । = उपरोक्तके अतिरिक्त संख्य मोक्षमार्गको दूषित ठहराना और असंख्य मोक्षमार्गको संचा बताना ये भी दर्शनमोहके कारण है ।

## ३. चारित्रमोहनीय निर्देश

## १. चारित्र मोहनीय सामान्यका रूक्षण

- स. सि./८/३/३७९/२ भारित्रमोहस्यासंयम. । =असंयमभाव भारित्र-मोहकी प्रकृति है । ( रा. वा./८/३/४।५१७/४ ) ।
- ध. १/१.१-१.२२/२२/४०/४ पापक्रियानिवृत्तिश्चारित्रम् । वादिकम्माणि पावं । तेसि किरिया मिच्छत्तासंजमकसाया । तेसिमभावो चारित्तं । तं मोहेइ आवारेदि त्ति चारित्तमोहणीयं । ---पापरूप क्रियाओंकी निवृत्तिको चारित्र कहते है । वातिया कमोंको पाप कहते हैं । मिथ्यास्व असंयम और कषाय, ये पापकी क्रियाएँ हैं । इन पाप-क्रियाओके क्षभावको चारित्र कहते हैं । उस चारित्रको जो मोहित करता है, अर्थात् आच्छादित करता है, उसे चारित्रमोहनीय कहते है । (पं. ध /उ./१००१) ।
- ध. १३/१.५.६२/३५८/१ रागभावो घरित्तं, तस्स मोहयं तप्पडिवक्ख-भावुप्याययं चारित्तमोहणीयं। --- रागका न होना घारित्र है। उसे मोहित करनेवाला अर्थात् उससे विपरीत भावको उत्पन्न करनेवाला कर्म घारित्रमोहनीय कहलाता है।
- गो, क./जी, प्र./३३/१७/२३ चरति चर्यतेऽनेनेति चरणमार्त्र वा चारिन्नं, तृत्मोहयति मुह्यतेऽनेनेति चारित्रमोहनीयं। म्जो आचरण करता अथवा जिसके द्वारा आचरण किया जाता है अथवा आचरणमात्र चारित है। उसको जो मोहित करता है अथवा जिसके द्वारा मोहित किया जाता है सो चारित्रमोहनीय है।

## २. चारित्रमोहनीयके भेद-प्रभेद

ष. ख. ६/१, १-१/सूत्र २२-२४/४०-४५ कं तं चारित्तमोहणीयं कम्मं तं दुविहं,कषायवेदणीयं चेव णोकसायवेदणीयं चेव ।२२। जं तं

£X\$

कसायवेदणीयं कम्मं तं सोलसविहं, अणंताणुवाधकोहमाणमाया-लोहं, अपच्चक्खाणावरणीयकोह-माण-माया-लोहं, पच्चक्खाणावर-णीयकोह-माण-माथा-लोहं, कोइसंजलण, माणसंजलणं, मायासंज-लण, लोहसंजलणं चेर्दि ।२३। जं तं णोकसायवेदणीय कम्मं तं णवविहं, इरिथवेदं, पुरिसवेदं, णव् सयवेदं, हस्स-रदि-अरदि-सोग-भय-दुगुंछा चेदि ।२४। = जो चारित्रमोहनीय कर्म है वह दो प्रकारका है--कषायवेदनीय और नोकषायवेदनीय ।२२।⇒जो कषायवेदनीय कर्म है वह १६ प्रकारका है----अनन्तानुबन्धी क्रोध, मान, माया, लोभ; अप्रत्याख्यानावरणीय क्रोध, मान, माया, लोभ; प्रत्याख्याना-वरणीय क्रोध, महन, माया, लोभ; क्रोधसंज्वलन, मानसंज्वलन, मायासंज्वलन, और लोभसंज्वलन ।२३: = जो नोकषायवेदनीय कर्म हैं वह नौ प्रकारका है-स्त्रीवेद, पुरुषवेद, नपुंसकवेद, हास्य, रति. अरति, शोक, भय और जुगुप्सा १२४। ( ६. ख. १२/५,५/सूत्र १४-१६/ ३५१-३६१); (मू. आ /१२२६-१२२१); (त सू./प/१); (पं.स/ प्रा./२/४ व उसकी व्यासम्या ); (गो. क./जी प्र./२६/१९/३; ३३/२७/ २३); ( प. घ./उ /१०७६-१०७७ ) ।

#### ३. कषाय व अकषायवेदनीयके लक्षण

घ. १३/४,४.१४/३४१/७ जस्स कम्मस्स उदएण जीवो कसायं वेदयदि तं कम्में कसायवेदणीयं णाम । जस्स कम्मस्स उदएण जीवो णो-कसायं वेदयदि तं णोकसायवेदणीयं णाम । — जिस कर्मके उदयसे जीव क्षायका वेदन करता है वह क्षायवेदनीय कर्म है। जिस कर्म-के उदयसे जीव नरेकषायका वेदन करता है, वह नोकषाय-वेदनीय कर्म है।

### ४. चारित्रमोहकी सामर्थ्य कषायोखादनमें है स्वरूपा-चरणके विच्छेदमें नहीं

पं, ध./उ./१क्षोक नं कार्यं चारित्रमोहस्य चारित्राच्च्युतिरात्मनः । नात्महष्टरेस्तु दृष्टित्वान्न्यायादितरदृष्टिवत् ।६६०। कथायाणामनुद्रेक-रचारित्र तावदेव हि । नानुद्रेकः कथायाणां चारित्राच्युतिरात्मन । ।६६२। अस्ति चारित्रमोहेऽपि शक्तिद्वेत निसर्गतः । एक चासंयतत्व स्यात् कथायत्वमथापरम् ।११३१। यौगपद्य द्वयोदेव कषायासयत-त्वयोः । सम शक्तिद्वयस्योच्चे कर्मणोऽस्य तथोदयात्त् ।११३७। क् न्यायानुसार आत्माको चारित्रसे च्युत करना ही चारित्रमोहका कार्य है, किन्तु इतरकी दृष्टिके समान दृष्टि होनेसे शुद्धात्मानुभेवसे च्युत करना चारित्रमोहका कार्य नही है ।६१०। निश्चयसे जितना कषायो-का अभाव है, उतना ही चारित्र है और जो कषायोका उदय है बही आत्माका चारित्रसे च्युत होना है ।६१२। चारित्र मोहर्मे स्वभावसे दो प्रकारकी शक्तियाँ हैं--एक असंयतत्वरूप और द्विसरी कषायत्व-रूप ।१९३९। इन दोनो कषाय व असंयत्थनेमें ग्रुगपतता है, क्योंकि, वास्तवमें ग्रुगपत् उक्त दोनो ही शक्तिबाले इस कर्मका ही उस रूपसे उदय होता है ।११३७।

### ५. कषांयवेदनीयके बन्धयोग्य परिणाम

- स, सि./६/१४/३३२/८ स्वपरकथायोरपादनं तपस्विजनवृत्तदूषणं संक्लिष्ट-लिङ्ग्रजतधारणादि' कषायवेदनीयस्यासव'। = स्वयं कथाय करना, दूसरोमे कथाय उत्पन्न करना, तपस्वीजनोके चारित्रमें दूषण लगाना, सक्लेशको पैदा करनेवाले लिग (वेध) और झतको धारण करना आदि कथायवेदनीयके आसत्र है।
- रा बा./६/१४/३/५२५/५ जगदनुग्रहतन्त्रशीस्त्रवसास्वितात्मत्तपस्ति जन-गईण-धर्मावध्वं सन-तदन्तरायकरणशीस्त्रगुणदेशसयतविरतिप्रच्यावन -मधुमद्यमांसविरतचित्तविभ्रमापादन - वृत्तसंदूषण-सवित्तष्टतिगव्वत-धारणस्त्रपरकषायोरपादनादिसक्षण. कवायवेदनीयस्यास्त्रवः । ==जग-

दुपकारी शीलवती तपस्वियोंकी निन्दा, धर्मध्वंस, धर्ममें अन्तराय करना, किसीको शीलगुण देशसंयम और सकलसंयमसे च्युत करना, मद्य मास आदिसे त्रिरक्त जीवोंको उससे बिचकाना, चरित्रदूषण, संक्लेशोरपादक वत और नेषोंका धारण, स्व और परमें कपायोंका उत्पादन आदि कषायबेदनीयके आस्रवके कारण हैं।

#### ६. अकषायवेदनीयके बन्धयोग्य परिणाम

३४४

- उत्प्रहासादीनाभिहासित्व-कन्दर्भीपहसन-रा. वा./६/१४/३/४२४/इ बहुप्रतापोपहासशोलता हास्यवेंदनीयस्य । विचित्रपरकीडल-परसौ-चित्यावर्जन-बहुविधवीआभाव-देशाद्यनौरमुक्यप्रीतिसजननादि' रति-परारतिप्रादुर्भावनरतिविनाञ्चन-पापशीलसंस<sup>1</sup>ता-वेदनीयस्य । कुशलक्रियात्रोरसाहनादिः अरतिवेदनीयस्य । स्वशोकामोदशोचन-भयपरिणामपरभयोरपादन - निर्दयत्व - त्रासनादिर्भयवेदनीयस्य । सद्धर्मापन्नचतुर्वर्णविशिष्टवर्गकुलक्रियाचारप्रवणजुगुप्सा - परिवाद-शीसत्वादिर्जुगुप्सावेदनीयस्य । प्रकृष्टकोधपरिणामातिमानितैर्ष्या-व्यापारालीकाभिधायिता-तिसन्धानपरत्व - प्रवृद्धराग - पराङ्गनागम-नादर-वामलोचनाभावाभिष्वज्ञतादिः स्त्रीवेदस्य । स्तोकक्रोघ-जैह्य-निवृत्त्यनुस्सिक्तस्वा - लोभभावा - इनासमबायाज्परागस्व - स्वदार-संतोषेष्यविश्वेषोपरमस्तानगन्धमाग्याभरणानादरादिः पुंबेदनी-यस्य । प्रचुरकोधमानमायात्रोभपरिणाम-गुद्धेन्द्रियव्यपरोपणस्त्री-पुंसानङ्घव्यसनित्व - कीलवतगुणधारिप्रवज्याभितप्रम(मै)थुन - पेराङ्ग-नावस्केन्द्रनरागतीवानाचारादिर्मपुंसकवेदनीयस्य । - उत्प्रहास, दीनतापूर्वक हँसी, कामविकार पूर्वक हँसी, बहुप्रलाप तथा हररक-की हँसी मजाक करना हास्यवेदनीयके आसवके कारण हैं। विचित्र कीडा, दूसरेके चित्तको आकर्षण करना, बहुपीडा, देशांदिके प्रति अनुत्सुकता, प्रीति उत्पन्न करना रतिवेदनीयके आसवके कारण हैं। रतिबिनाश, पापशील व्यक्तियोंकी संगत्ति, अकुशल क्रियाका प्रोत्साहन देना आदि अर्रतिवेटनीयके आसवके कारण हैं। स्व-शोक, प्रीतिके लिए परका शोक करना, दूसरोंको तुःख उत्पन्न करना, शोकसे व्याप्तका अभिनन्दन आदि शोकवेदनीयके आसवके कारण है। स्वयं भयभीत रहना, दूसरोंको भय उत्पन्न करना, निदं यता. त्रास आदि भयवेदनीयके आसवके कारण हैं। धर्मात्मा चतुर्धर्ण विशिष्ट वर्ग कुल आदिको क्रिया और आचारम तत्पर पुरुषोंसे ग्लानि करना, दूसरेकी बदनामी करनेका स्वभाव आदि जुगुप्साबेदनीयके आसवके कारण हैं। अत्यन्त क्रोधके परिणाम. अतिमान, अत्यन्त ईर्ष्या, मिथ्याभाषण, छत्त कपट, तीवराग, परांगनागमन, स्त्रीभावोंमें रुचि आदि स्त्रीवेदके आसवके कारण हैं। मन्दकोध, कुटिलता न होना, अभिमान न होना, निर्लोभ भाव, अल्पराग, स्वदारसन्तोष, ईर्ण्या-रहित भाव, स्नान, गन्ध, माला, आभरण आदिके प्रति आदर न होना आदि पुंवेदके आसवके कारण है। प्रचुर कोध मान माया लोभ, गुप्त इन्द्रियोका विनाश, स्त्री पुरुषोमें अनंगकीड्राका व्यसन, झीलवत गुणघारी और दीक्षाधारी पुरुषोंको विचकाना, परस्त्रीपर आक्रमण, तीव राग, अनाचार आदि नपुंसकवेदके आसवके कारण है। ( स. सि /६/१४/३३२/१)।
- मौस्वर्यं----स सि /७/३२/३७०/१ धाष्टर्वप्रायं यरिकचनानर्थकं महु-प्रक्षापिरवं मौखर्यम् । = धोठताको लिमे हुए नि सार कुछ भी महुत बकवास करना मौखर्य है । (रा. वा./७/३२/३/४५६/२०)।
- मौद्गलायने --- १, भगवान् पार्श्वनाथको शिष्य परम्परामें एक अड़े जैन आचार्य थे। पीछे महात्मा बुद्धके शिष्य हो गमै और भौइध-मतका प्रवर्तन किया। 'महावग्ग' नामक औद्ध ग्रन्थके अनुसार आप बुद्धदेवके प्रधान शिष्य थे। इन्हे संजय नामके परिव्राजकने महात्मा-

#### मौन---

- स. श./१७ एवं त्यक्रवा अहिवविं त्यन्जेवन्त्तरशेवतः । एव योगः समा-सैन प्रदीप परमात्मनः ।१७ः = इस प्रकार (दे० अगला शीर्षक) बाह्यकी वचन प्रवृत्तिको छोडकर, अन्तरंग वचन प्रवृत्तिको भी पूर्ण-तया छोड देना चाहिए । इस प्रकारका योग ही सक्षेपसे परमात्मा-का प्रकाशक है ।
- नि. सा./ता वृ/१४४ प्रशस्ताप्रशस्तसमस्तवचनरचनां परित्यज्य··· मौमबतेन सार्ध·· । --प्रशस्त व अप्रशस्त समस्त वचन रचनाको छोड्कर मौनवस सहित (निजकार्यको साधना चाहिए।)

#### २. मौन झतका कारण व प्रयोजन

- मो, पा./मू./२१ जंमया दिस्सदे रूवं तंण जाणादि सब्दहा। जाणगं दिस्सदे णतं तमहा अंपेमि केण हे ।२१। च्जो कुछ मेरे द्वारा यह बाह्य जगतमें देखा जा रहा है, वह तो जड़ है, कुछ जानता नहीं। और मै यह ज्ञायक हूँ वह किसीके भी द्वारा देखा नहीं जाता। तन मै किसके साथ बोखूँ। (स. श./१९)।
- सा.ध./४/३४-३६ गृइध्ये हुँकारादिसङ्घा संक्लेशं च पुरोनुगं । मुञ्चन्मौन-मदन् कुर्यात्तप संयमबृ हण्म् ।३४। अभिमानागृदिरोधाद्वर्धयते तप । मौनं तनोति श्रेयश्च श्रुतप्रश्रयतायनात ।३६। शुद्धमौनात्मनः सिद्धया शुक्लध्यानाय कल्पते । वाक्सिद्धया युगपरसाधुर्झ्नैलोक्यानुग्रह्याय च ।३६। ∞ श्रावकको भोजनमे गृहधिके कारण हुंकार करना, खका-रना, इशारे करना, तथा भोजनके पहले व पीछे कोध आदि संबलेश-रूप परिणाम करना, इन सब वात्लोको छोडकर तप व सयमको बढ़ानेवाला मौनवस धारण करना चाहिए ।३४। मौन धारण करना भोजनको गृह्धि तथा याचनावृत्तिको रोकनेवाला है तथा तप व पुण्यको बढ़ानेवाला है ।३६। इससे मन वश होता है, शुक्ल-ध्यान व वचनकी सिद्धि होती है, और वह आवक या साधु त्रिलोकका अनुग्रह करने योग्य हो जाता है ।३६।

## मौगमतके उद्यापनका निर्देश

सा. घ./४/३७ उद्योतनमहेनैकवण्टादानं जिलालये । असर्वकालिके मौने निर्वाहः सार्वकालिके ।३७। स्सीमित समयके लिए घारण किये गये मौनवतका उद्यापन करनेके लिए उसका माहाल्म्य प्रगट करना व जिन मन्दिरमें एक घंटा समर्थण करना चाहिए। जन्म-पर्यन्त धारण किये गये मौनवतका उद्यापना उसका निराकुल रोति-से निर्वाह करना ही है ।३७। (टीकामे उद्ध्युत २ श्लोक) 1

#### भ. मौन धारणे योग्य अवसर

- भ, आ./वि./१६/६२/६ भाषासमितिकमानभिज्ञो भौन गृह्रीयात इत्यर्थ.। ⇒भाषा समितिका क्रम जो नही जानता वह मौन धारण करे, ऐसा अभिप्राय है।
- सा. ध /४/३८ आवश्यके मलक्षेपे पापकार्थे च वान्तिवत् । मौन कुर्वति शरवद्वा ध्रुयोवाग्दोषविच्छिदे ।६८। =वौतिमें कुरला करनेवत, सामायिक आदि छह कमोंमें, मल-मूत्र निक्षेपण करनेमें, दूसरेके द्वारा पापकार्यकी सभावना होनेमें, स्नान, मैथुन, आचमन आदि करनेमें भावकको मौन धारण करना चाहिए और साधुको कृतिकर्म करते अयवा भोजनचर्या करते समय मौन धारण करना चाहिए । अथवा भाषाके दोषोका विच्छेद करनेके लिए सदा मौनसे रहना दाहिए ।३८।
- सा. थ./टीका/४/३५ में उद्दधृत-सर्वदा शस्त जोव भोजने तु विशे-षत'। रसायनं सदा श्रेष्ठं सरोगत्वे पुनर्न कि। = मौन वत सदा प्रशसा करने योग्य है और फिर भोजन करनेके समय तो और भी

अधिक प्रशसनीय है। रसायन ( औषध ) सदा हित करनेवाला होता है और फिर रोग हानेपर तो पूछना ही क्या है।

वतविधान सग्रह/पृ. ११२। मौनवतकथासे उद्रधृत-यहाँ मौनवतका कथन है। भोजन, वमन, स्नान, मैथुन, मलक्षेपण और जिन पूजन इन सात कर्मोने जीवन पर्यन्त मौन रखना निरय मौनवत कह-लाता है।

### ५. मौनावलम्बी साधुके बोछने योग्य विशेष अवसर

- दे. अपवाद/३ (दूसरेके हितार्थ साधुजन कदाचित् रात्रिको भी बोस हेते है।)
- दे. बाद-(धर्मकी क्षति होती देखे तो जिना बुलाये भी जोले।)
- दे. अथालंद--( मौनका नियम होते हुए भी अधालंद चारित्रधारी साधु रास्ता पूछना, इंकाके निराकरणार्थ प्रश्न करना तथा वसतिका-के स्वामीसे वरका पता पूछना-इन तीन विषयोमें कोलते है।)
- दे. परिहार विशुद्धि ( धर्मकार्धमें आचार्यसे अनुज्ञा छेना, योग्य व अयोग्य उपकरणोके लिए निर्णय करना, तथा किसीका सन्देष्ट दूर करनेके लिए उत्तर देना इन तीन कार्योंके अतिरिक्त वे मौनसे रहते है।)

## ¥ भौनवतके अतिचार----दे० गुप्ति/२/१ ।

मोनिद्गत पक वर्ष तक पौष शु. ११ से प्रारम्भ करके प्रत्येक मासके प्रत्येक ११ वें दिन १६ पहरका उपवास करे। इस प्रकार कुल २४ उप-वास करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। ( वत विधान संग्रह/पृ ११२)।

## मौनाध्ययनवृत्ति क्रिया- दे॰ संस्कार/२।

मौर्य वंश---- दे० इतिहास/३/३।

- मौलिक प्रक्रिया-Fundamental Operation (य. ४/प्र. १८)
- स्रक्षित----वसतिकाका एक दोष--दे० वसतिका

#### मलेच्छ--- १. म्लेच्छखण्ड निर्देश

ति. प./४/गाथा नं. सेसा निपंचर्संडा णामेणं होति मेच्छरवंड ति । उत्तरतियखंडेसुं मज्भिमखंडस्स बहुमज्भे ।२६६०। गंगामहाणदीप अइढाइउजेम्र । कुंडजसरिपरिवारा हुवंति ण हु अज्जखंडम्मि ।२४४। == [विजयार्थ पर्वत व गगा सिन्धु, नदियोंके कारण भरतक्षेत्रके छह खण्ड हो गये है । इनमेंसे दक्षिणवाला मध्यखण्ड आर्यखण्ड है (दे० आर्यखण्ड)] रोष पौँचों ही खण्ड म्लेच्छरूण्ड नामसे प्रसिद्ध हैं ।२६८०। गंगा महानदीकी ये कुण्डोंसे उत्पन्न हुई (१४०००) परिवार नदियौं म्लेच्छर्यज्डोंमें ही हैं, आर्यखण्डमें नहीं है ।२४५। (विशेष दे० लोक/७) ।

#### २. म्लेच्छमनुष्योंके भेद व स्वरूप

- भ. आ./बि./७८१/१३६/२६ इत्मेवमादयो छोया अन्तर्द्वीपजा नरा'। समुद्रद्वीपमध्यस्था. कन्दमूलफलाशिम.। वेदयम्ते मनुष्यायुस्ते मृगो-पमचेष्टिताः ॥ ---- समुद्रोमें( लवणोद व कालोदमें ) स्थित अन्तर्द्वीपॉमें रहनेवाले तथा कन्द-मूल फल खानेवाले ये लम्बकर्ण आदि (दे० आगे द्योर्षक नं. ३) अन्तर्द्वीपजा मनुष्य है। जो मनुष्यायुका अनुभन करते हूए भी पशुओकी भाँति आचरण करते है।

Jain Education International

- म. पु /३१/१४१-१४२ इत्युपायैरुपायहा साधयनम्लेच्छञ्च भुजुः । तेभ्य कन्यादिरत्नानि प्रभोभोंग्यान्युपाहरत ।१४१। धर्मकर्म बहिभ्रता इत्यमी म्लेच्छका मता । अन्ययाइन्येः समाचारे आर्यावर्ते न ते समा ।१४२। = इस प्रकार अनेक उपायोको जाननेवाले सेनापतिने अनेक उपायोके द्वारा म्लेच्छ राजाओंको वश किया, और उनसे चक्रवर्तीके उपभोगके योग्य कन्या आदि अनेक रत्न भेंटमें लिये । ।१४१। ये लोग धर्म क्रियाओंसे रहित है, इमलिए म्लेच्छ माने गये है । धर्म क्रियाओंके सिवाय खन्य आचरणोसे आर्यखण्डमें उत्पन्न होनेवाले मनुष्योंके समान हैं ।१४२१ [ यद्यपि ये सभी लोग मिथ्या-दष्टि होते हैं परम्तु किसी भी कारणसे आर्यखण्डमें आ जानेपर दीक्षा आदिको प्राय हो सकते हैं ।--दे० प्रजन्या ।१/३]
- त्रि. सा./१२१ दीवा तावदियंतरवासा कुणरा वि सण्णामा । = तीन अन्तर्द्वीपोर्मे बसनेवाले कुमानुष तिस तिस द्वीपके नामके समान होते है।

#### अन्तर्ह्रीपज म्लेच्छोंका आकार

#### १ छवणोद स्थित अन्तद्वीपोंमें (दृष्टि नं० १)

- ति. प./४/२४८४-२४८८ एकोर्फलंगुलिका बेसणकाभासका य णामेहि । पुठवादिसुं दिसासुं चउदीवाण कुमाणुसा होति ।२४८४। सुक्रलिकण्णा कण्णप्पावरणा लंबकण्णसंसकण्णा । अगिगदिसादिम्र कमसो चउद्दीव-कुमाणुसा एदे ।२४९५। सिंहस्ससाणमहिसव्वराहसइदूत्तघूककपिवदणन् । सक्कुलिकण्णे कोरुगपहुदीणे अंतरेषु ते कमसो ।२४-६। मच्छमहा कालमुहा हिमगिरिपणिधीए पुब्बपच्छिमदो। मेसमुहगोमुहव्या दक्षितगवेग्रह्हपणिधीए १२४०७ पुब्बावरेण सिहरिप्पणिधीए मेध-विज्जुमुहणामा । आद'सणहरिथमुहा उत्तरवेयड्ढपणिघोए ।२४८८। = पूर्वादिक दिशाओं में स्थित चार द्वीपोके कुमानुष क्रमसे एक जौँघ-वाले. प्रुँछवाले, सींगवाले और गूँगे होते हुए इन्हीं नामोसे युक्त है।२४८४। अग्नि आदिक विदिशाओमें स्थित ये चार द्वीपोके कुमानुष क्रमसे शष्कुलीकर्ण, कर्ण प्रावरण, लगकर्ण और शशकर्ण होते हैं।२४८५। राष्कुलोकर्ण और एकोरुक आदिकोंके मीचमें अर्थात अन्तरदिशाओं में स्थित आठ द्वीपोंके कुमानुष कमसे सिंह, अश्व, श्वान, महिष, वराह, शादू ल, घूक और बन्दरके समान मुख-वाले होते है ।२४८६। हिमवान् पर्वतके प्रणिधि भागमें पूर्वपश्चिम-दिशाओमें कमसे मरस्यमुख व कालमुख तथा दक्षिणविजयार्धके प्रणिधि भागमें मेषमुख व गोमुख कुमानुष होते है ।२४८७। शिखरी पर्वतके पूर्व पश्चिम प्रणिधि भागमें क्रमसे मेघसुख व तिद्यून्मुख तथा उत्तर विजयार्धके प्रणिधि भागमें आदशेमुख व हस्तिमुख कुमा-नुष होते है ।२४८८८। (भ. आ./वि./७८१/१३६/२३ पर्र उद्धृत श्लो. न, ह-१०); ( त्रि. सा,/ह१६-ह१६ ), ( ज. प./४३-४७) ।
  - २. लवणोद स्थित अन्तदींपोंमें ( दृष्टि न० २ )
- ति. प./४/२४१४-२४११ एकोरुकवेसणिका चंगुलिका तह य भासगा तुरिमा। पुठवादिम् वि दिससुं चउदीवाण कुमाणुसा कमसो ।२४-१४। अणलादिम्रु विदिसासुं ससकण्णाताण जभयपासेसुं । अट्ठंतरा य दोवा पुठवगिदिसादिगणणिज्जा ।२४१४। पुठवदिसदिठएकोरुकाण अग्निदिसटिठ्रयससकण्णाणं विच्चालादिष्ठ कमेण अट्ठतरदीवटिठद-कुमाणुसणामाणि गणिदव्चाकेसरिमुहा मणुस्सा चक्कुलिकण्णा अ-चक्कुलिकण्णा । साणमुहा कपिवदणा चक्कुलिकण्णा अ चक्कुलिकण्णा अ-चक्कुलिकण्णा । साणमुहा कपिवदणा चक्कुलिकण्णा अ चक्कुलिकण्णा अ-चक्कुलिकण्णा । साणमुहा कपिवदणा चक्कुलिकण्णा अ चक्कुलिकण्णा ।२४१६। इयकणाइ कमसो कुमाणुसा तेग्रु होति दीवेसु । घूकमुहा कालमुहा हिमवतगिरिस्स पुठवपच्छिमदो ।२४९७। गोमुहमेसमुहल्ला दक्षिणवेयड्ढपणिधिदीवेसु । मेघमुहा विज्जुमुहा सिहरिगिरिदस्स पुच्छिमदो ।२४१८। दप्पणगयसरिसमुहा उत्तरवेयड्ढपणिधि भाग-गदा । अन्भ्रंतरम्मि भागे बाहिरए होति तम्मेत्ता ।२४९६। -- पूर्वादिक दिशाओमें स्थिर चार द्वीपोके कुमानुष क्रमसे एक जॉधवाले, सींग-

वाले, प्रूँछवाले और यूँगे होते है ।२४१४। आग्नेय आदिक दिशाओं-के चार द्वीपोंमें शशकर्ण कुमानूथ होते हैं। उनके दोनो पार्श्वभागोंमें आठ अन्तरद्वीप हैं जो पूर्व आग्नेय दिशादि क्रमसे जानना चाहिए। 1२४९१। पूर्व दिशामें स्थित एकोरुक और अग्निदिशामें स्थित शश-कर्ण कुमानुषोके अन्तरात आदिक अन्तरातोंमें क्रमसे आठ अन्तर-द्वीपोंमें स्थित कुमानुषोंके नामोंको गिनना चाहिए । इन अन्तर-द्वीपोमें क्रमसे केशरीमुख, शण्कुलिकर्ण, अशण्कुलिकर्ण, श्वानसुख, वानरमुख, शष्क्रलिकर्ण, शष्कुलिकर्ण, और हयकर्ण, कुमानुष होते है। हिमवास पर्वतके पूर्व-पश्चिमभागोंमें क्रमसे वे कुमानुष धूकसुख और कासमुख होते हैं 1986ई-986 अ दक्षिण विजयार्ध के प्रणिधि-भागस्थ द्वीपोंमें रहनेवाले कुमानुष गोमुख और मेषमुख, तथा शिखरी पर्वतके पूर्व-पश्चिम द्वीपोंमें रहनेवाले वे कुमानुष मेधयुख और विद्यून्मुख होते हैं ।२४१८ उत्तरविजयार्धके प्रणिधिभागोंमें स्थित वे कुमानुष कमसे दर्पण और हाथीके सटश मुखवाले होते हैं। जितने द्वीप व उनमें रहनेवाले कुमानुष अभ्यन्तर भागमें है, उतने ही वे बाह्य भागमें भी विद्यमान है ।२४९१। ( स. सि./३/३६/२३०/१ ); ( रा, वा,/३/३६/४/२०४/२०); ( ह, पु./४/४७१-४७६ ) L

#### ३. कालोदस्थित अन्तरदीयोंमें

źsé

ति, प /४/२७२७-२७३४ मुच्छमुहा अभिकण्णा पविखमुहा तेम्रु हत्थि-कण्णा य । पुञ्चादिष्ठ दीवेषु विचिट्ठंति कुमाणुसा कमसो ।२७२७। अणिलादियाधु सूवरकण्णा दीवेसु ताण विदिसासं । अट्ठंतरदीवेस्ं पुव्यगिगदिसादि गणणिज्जा । १७२८। चेट्ठंति अट्टकण्णा मज्जार-मुहा पुणो वि तच्चेय । कण्णव्यावरणा गजवण्णा य मज्जाखग्रणा य । ।२७२१। मज्जारमुहा य तहा गोकण्णा एवमट्ठ पत्तवर्कं । पुन्वपव-ण्णिदबहुविहपावफ़सेहि कुमणसाणि आर्यति ।२७३०। पुव्वावरपणि-धीए सिंसुमारसुहा तह य मयरसुहा । चेट्ठति रुप्पगिरिणो कुमाणुसा कालजलहिम्मि १२७३१। वयमुहवग्गमुहक्खा हिमवंतणगस्स पुळ्व-पच्छिमदो । पणिघीए चेट्ठंते कुमाणुसा पावपाकेहि ।२७३२। सिंह-रिस्स तरच्छमुहा सिंगालञ्यणा कुमाणसा होति । पुव्यावरपणिधीए जम्मंतरदरियकम्मेहि ।२७३३। दीपिकमिजारमुहा कुमाणुसा होति रुप्पसेलस्स । पुञ्चावरपणिधीए कालोदयजलहिदीवभिम ।२७३४। = उनमेंसे पूर्वादिक दिशाओं में स्थित द्वीपोमे कमसे मल्स्यमुख, अभिकर्ण ( अश्वकर्ण ), पश्चिमुख और हस्तिकर्ण कुमानुष होते हैं । 1२७२७ उनकी वायव्यप्रभृति विदिशाओंमें स्थित द्वीपोमें रहनेवाले कुमानुष श्रुकरकर्ण होते है। इसके अतिरिक्त पूर्वाग्निसिशादिक क्रमसे गणनीय आठ अन्तरद्वीपोंमें कुमानुष निम्न प्रकार स्थित है। ।२७२८। उष्ट्रकर्ण, मार्जीरमुख, पुन मार्जीरमुख, कर्णप्रावरण, गज-मुख, मार्जारमुख, पुनः मार्जीरमुख, और गोकर्ण, इन आठमेंसे प्रत्येक पूर्वमें बतलाये हुए बहुत प्रकारके पापोंके फलसे कुमानुष् जीव उत्पन्न होते है ।२७२१-२७३०। कालसमुद्रके भीतर विजयाधेके पूर्वापर पार्श्वभागोमें जो कुमानुष रहते है, वे क्रमसे शिशुमारमुख और मकरमुख होते हैं ।२७३१। हिम्वाच् पर्वतके पूर्व-पश्चिम पाश्वभागी-में रहनेवाले कुमानुष क्रमसे पापकमौंके उदयसे वृकसुख और व्याध-मुख होते है ।२७३२। झिखरी पर्वतके पूर्व-पश्चिम पार्श्वभागोंमें रहनेवाले कुमानूष पूर्व जन्ममे किये हुए पापकर्मोसे तरक्षमुख ( अक्ष-मुख ) और ज्ञुगालमुख होते है ।२७३३। विजयार्धपर्वत्तके पूर्वापर प्रणिधिभागमें कालोदक-समुद्रस्थ द्वीपोमे क्रमसे द्वीपिकमुख और भृ गाग्मुख कुमानूष होते है ।२७३४। ( ह. पु./५/५६७-५७२ )।

#### 8. म्लेच्छ मनुष्योंका जन्म, आहार गुणस्थान आदि

ति. प /४/गाथा नं. एकोरुंगा गुहासुं वसंति भूंजति मट्टियं मिट्टं। सेसा तरुतलवासा पुष्फेहि फलॆहिं जीवंति २२४०१। गब्भादो ते मणुवाजुगत्तं जुगला हुहेण णिस्सरिया। तिरिया समुच्चिदेहि दिणेहि

धार ति तारुण्णं ।२५१२। वेधणुसहस्सत्ंगा मंदकसाया पियंगुसाम-लया। सञ्चे ते परलाऊ कुभोगभूमोए चेट्ठंति ।२५१३। तब्भूमिजो-गाभोग मोत्रूण आउसरस अवसाणे । कालवसं संपत्ता जायंते भवण-तिदयम्मि १२४१४। सम्मईसणरयणं गहियं जेहि णरेहि तिरिएहि । दीवेस चडविहेसुं सोहम्मदुगम्मि जायंते ।२४१४। सञ्बेसि भोगभुवे हो गुणठाणाणि सञ्दकालस्मि । दीसंति चउवियप्पं सव्वमित्तिच्छ-क्मि मिच्छत्त ।२१३७ - १. इन उपरोक्त सब अन्तर्द्वीपज म्लेच्छोमेंसे, एकोरुक (एक टॉॅंगवाले) कुमानुष गुफाओंमें रहते हैं और मीठी मिट्टीको स्वाते हैं। शेष सम वृक्षोके नीचे रहते है और (कल्पवृक्षोंके) फलफूलॉसे जीवन व्यतीत करते हैं ।२४८१। (स. सि./३/३१/२३१/३); ( रा. वा./३/३६/४/२०४/२४ ); ( ज. प./१०/१८.८२ ); ( त्रि. सा./-१२०)। २, वे मनुष्य व तिर्यंच युगल-युगलरूपमें गर्भसे मुखपूर्वक जन्म लेकर समुचित ( उनचास ) दिनोमें यौवन अवस्थाको धारण करते हैं ।२४१२। (ज. ५./१०/८०)। ३. वे सब कुमानुष २००० धनुष ऊँचे, मन्द्रकवायी, प्रियंगुके समान श्यामल और एक पल्य-प्रमाण आयुसे युक्त होकर कुभोगभूमिमें स्थित रहते हैं ।२११३। ( ज. प /१०/१०/८१-८२)। ४, परचात वे उस भूमिके योग्य भोगोंको भोगकर आयुके अन्तमें मरणको प्राप्त हो भवनत्रिक देवोंमें उत्पन्न होते हैं ।२४१४। जिन मनुष्यों व तिर्यंचोने इन चार प्रकारके द्वीपोंमें (दिशा, विदिशा, अन्तर्दिशा तथा पर्वतोंके पार्श्व भागोंमें स्थित, इन चार प्रकारके अन्तर्द्वीपोंमें ) सम्यग्दर्शनरूप रत्नको ग्रहण कर सिया है, वे सौधर्मयुगलमें उत्पन्न होते है ।२५१४। (ज. प./१०/८३-८६)। ५. सन भोगभूमिजोंमें (भोग व कुभोगभूमिजोंमें) हो गुण-स्थान (प्र. व चतु) और उस्कृष्टरूपसे चार (१-४) गुणस्थान रहते हैं। सब म्लेच्छालण्डोंमें एक मिध्यात्व गुणस्थान हो रहता है। 12830s ई. म्लेच्झ खण्डसे आर्यखण्डमें आये हुए कर्मभूमिज म्लेच्छ सथा उनको कन्याओंसे उरपन्न हुई चकवर्तीकी सन्तान कदाचित् प्रवरुवाके योग्य भी होते हैं। (दे. प्रवरुया/१/३)।

दे, काल/४-( कुमानुषो या अन्तर्क्षी गोमें सर्वदा जघन्य भोगभूमिकी क्यवस्था रहती है। ( त्रि. सा./भाषा/१२०)।

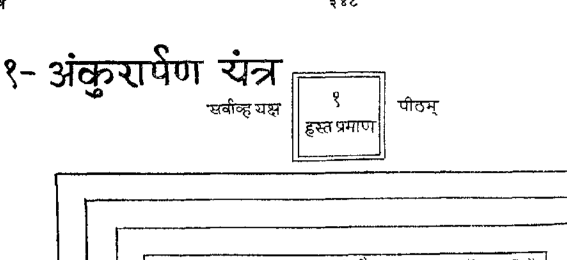
#### भ. कुमानुष म्लेच्छोंमें उरपन्न होने योग्य परिणाम

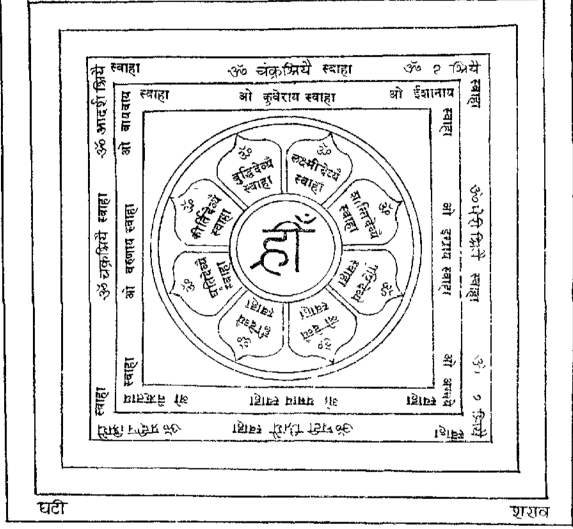
- दे. आयु/३/१० ( मिथ्यात्वरत, व्रतियोंकी निन्दा करनेवाले तथा भ्रष्टाचारी आदि मरकर कुमानुष होते हैं )।
- थे. पाप/४ ( पापके फलसे कुमानुषोमें उत्पन्न होते है । ) ।

## [य]

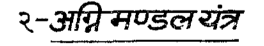
- लियं जंतं णाम।---जो सिंह और व्याघ आदिके धरनेके लिए भनाया जाता है और जिसके भीतर वकरा रखा जाता है, उसे यंत्र कहते हैं।
- येंत्र ---- कुछ विशिष्ट प्रकारके अक्षर, शब्द व मन्त्र रचना जो कोष्ठक आदि बनाकर उनमें चित्रित किये जाते है, यन्त्र कहलाते है। मन्त्र शास्त्रके अनुसार इसमें कुछ अलौकिक राक्ति मानी गयी है, और इसीलिए जैन सम्प्रदायमें इसे पूजा व विनयका विशेष स्थान प्राप्त है। मन्त्र सिद्धि, पूजा, प्रतिष्ठा व यज्ञ विधान आदिकोमे इनका बहुत्ततासे प्रयोग किया जाता है। प्रयोजनके अनुसार अनेक यन्त्र रूढ है और बनाये जा सकते है, जिनमेंसे प्राय' प्रयोगमें आनेवाले कुछ प्रसिद्ध यन्त्र यहाँ दिये जाते है ।
  - अंकुरार्पण यन्त्र
  - २. अग्नि मण्डल यन्त्र
  - ३. अहॅन् मण्डल यन्त्र

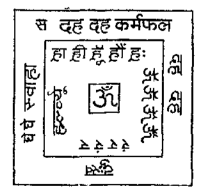
- ४. ऋषि मण्डल यन्त्र
- ५. कमें दहन यन्त्र
- ६. कलिकुण्ड दण्ड यन्त्र
- ७. कल्पाण त्रैलोक्यसार यन्त्र
- ৫. ক্রুন্ট থল্স
- ९. कूमें चक्र यन्त्र
- १०, गन्ध यन्त्र
- ११. गणधरवलय यन्त्र
- १२. घटस्थानोपयोगी यन्त्र
- १३. चिन्तामणि यन्त्र
- १४. चौबीसी मण्डल यन्त्र
- १५. जल मण्डल यन्त्र
- १६. जलाधिवासन यन्त्र
- १७. णमोकार यन्त्र
- १८. दशलाक्षणिक धर्मचकोद्धार यन्त्र
- १९. नयनोन्मीलन यन्त्र
- २०. निर्वाण सम्पत्ति यन्त्र
- २१. पीठ यन्त्र
- ২২. দুজা ধন্স
- २३. बोधिसमाधि यन्त्र
- २४. मातृका यन्त्र (क) व (ख)
- २५ मृत्तिकानयन यन्त्र
- २६. मृत्युजय मन्त्र
- २७. मोक्षमार्ग यन्त्र
- २८, यन्त्रेश यन्त्र
- २९. रत्नत्रय चक्र यन्त्र
- ३०. रत्नत्रय विधान यन्त्र
- ३१. रुक्मपात्राब्रित तीथॅमण्डल यन्त्र
- ३२. रुक्मपात्राङ्कित वरुणमण्डल यन्त्र
- ३३. रुक्मपात्राङ्कित वजमण्डल यन्त्र
- ३४. वर्डमान यन्त्र
- ३५ वश्य यन्त्र
- ३६. विनायक यन्त्र
- ३७. शान्ति यन्त्र
- ३८. शान्ति चक्र यन्त्रोद्धार
- ३९. शान्ति विधान यन्त्र
- ४०. षोडशकारण धर्मचकोद्धार यन्त्र
- ४१. सरस्वती यन्त्र
- ४२. सवँतोभद्र यन्त्र (लघु)
- ४ई. सर्वतोभद्र यन्त्र (ब्रहत्)
- ४४. सारस्वत यन्त्र
- ४५. सिद्धचक यन्त्र ( लघु )
- ४६. सिद्धचक यन्त्र ( बृहत् )
- ४७. सुरेन्द्रचक्र यन्त्र
- ४८. स्तम्भन यन्त्र

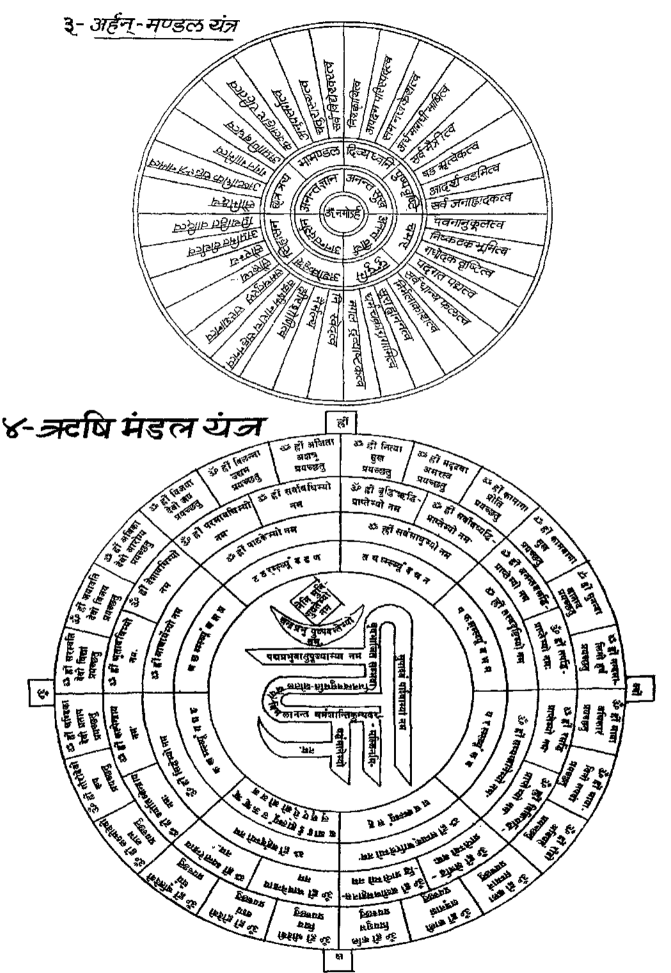


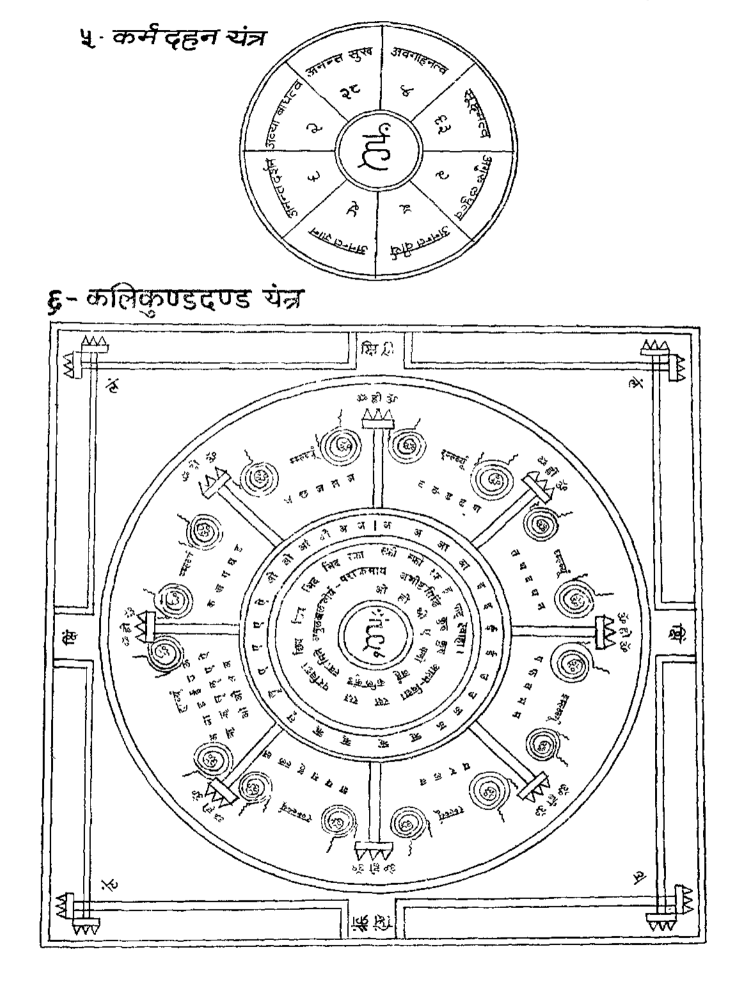


नोट- अपरसे चतुर्थ कोष्ठकमे दिये गरा चक्र झिथे आदि नाम सशित है।







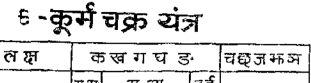


www.jainelibrary.org

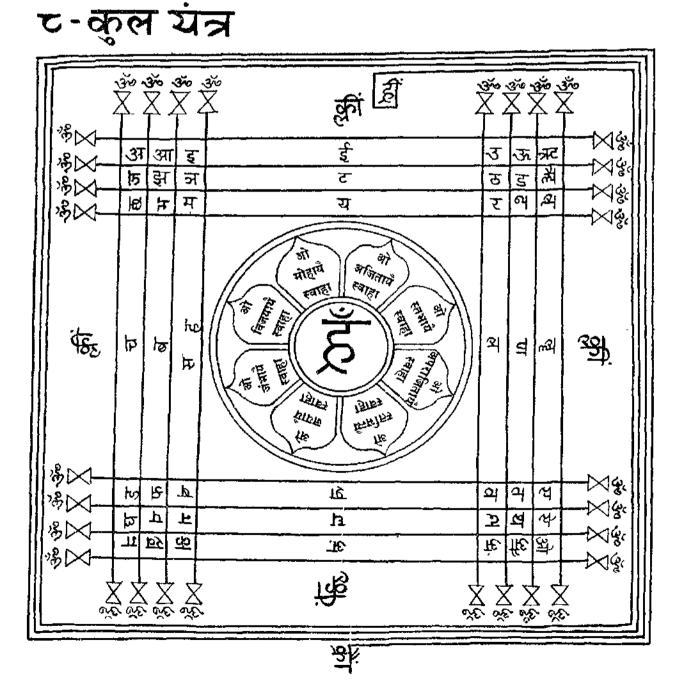
६. कलिकुण्ड**दण्ड यंत्र** 

७- कल्याण त्रेलोक्यसार यंत्र

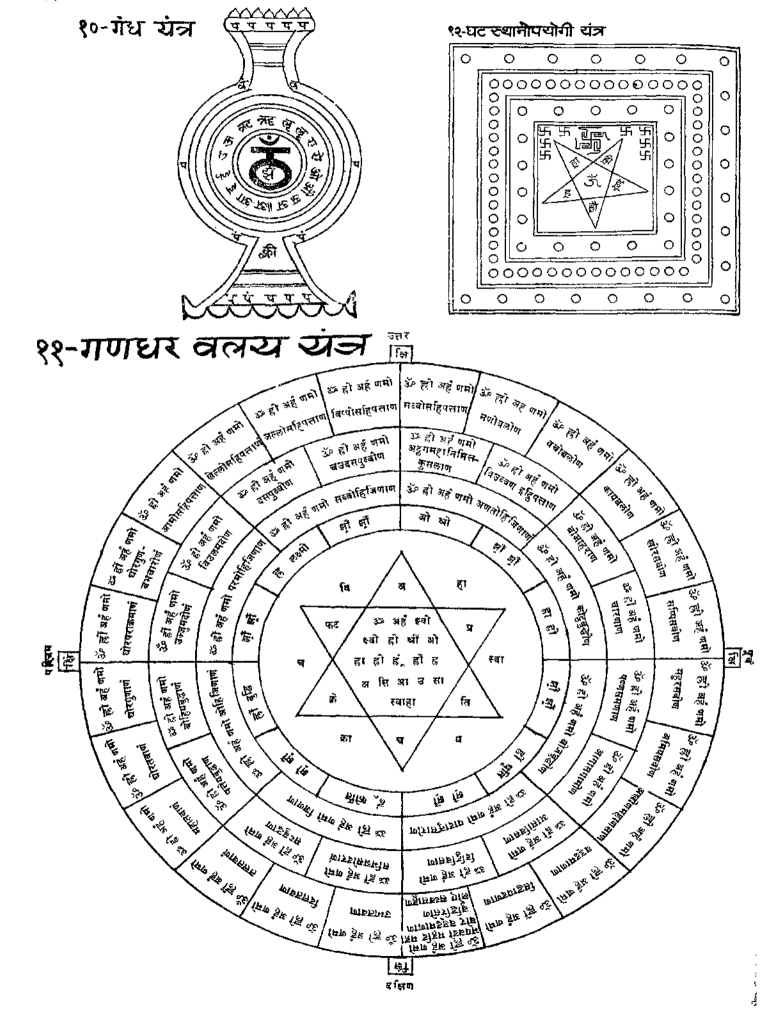
น่ส

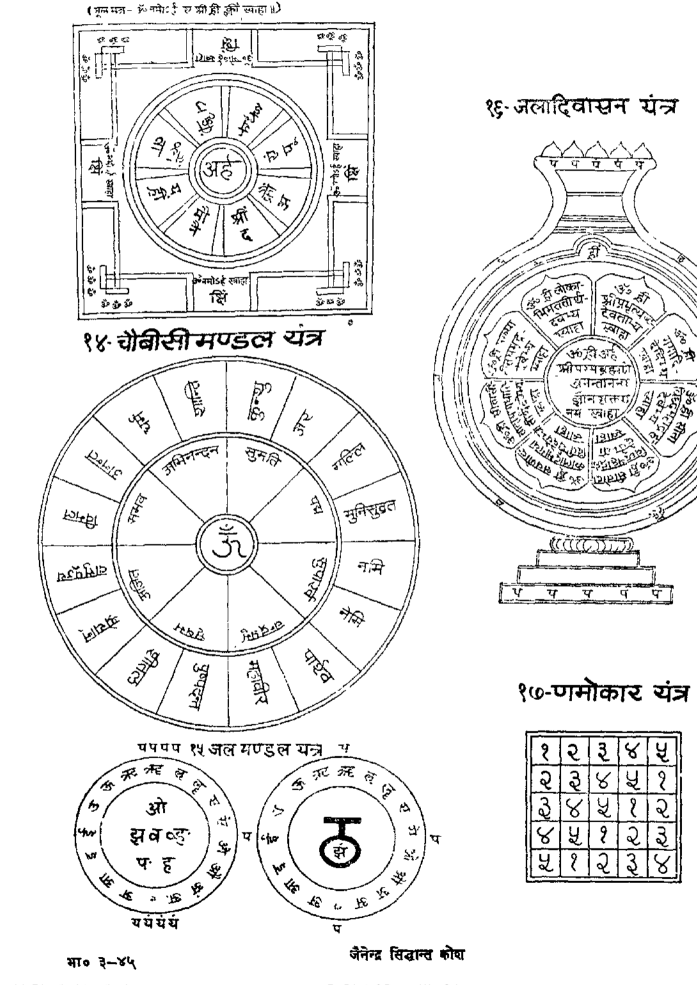


|         | 474143    |            |       | чщыти           |
|---------|-----------|------------|-------|-----------------|
|         | अ अः      | अ आ        | इई    | <b>ਟਰ</b> ਫ਼ਰ ਯ |
| शाष स ह | जोऔ       | जप रुप्रान | ৱক    |                 |
|         | र से      | तृ लॄ      | शु सृ |                 |
| य र ल व | भिफांबभ म |            |       | तथद्ध न         |



For Private & Personal Use Only





www.jainelibrary.org

8

पंत्र

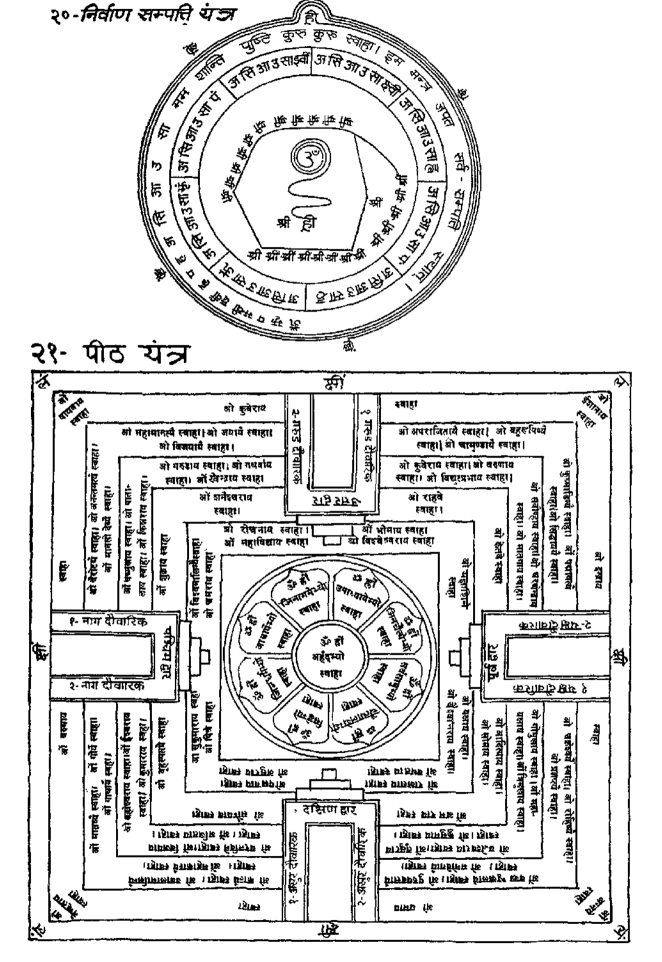
१३-चिन्तामणि यंत्र



# ९८-दशलाक्षणिक धर्म चक्रोहदार यंत्र

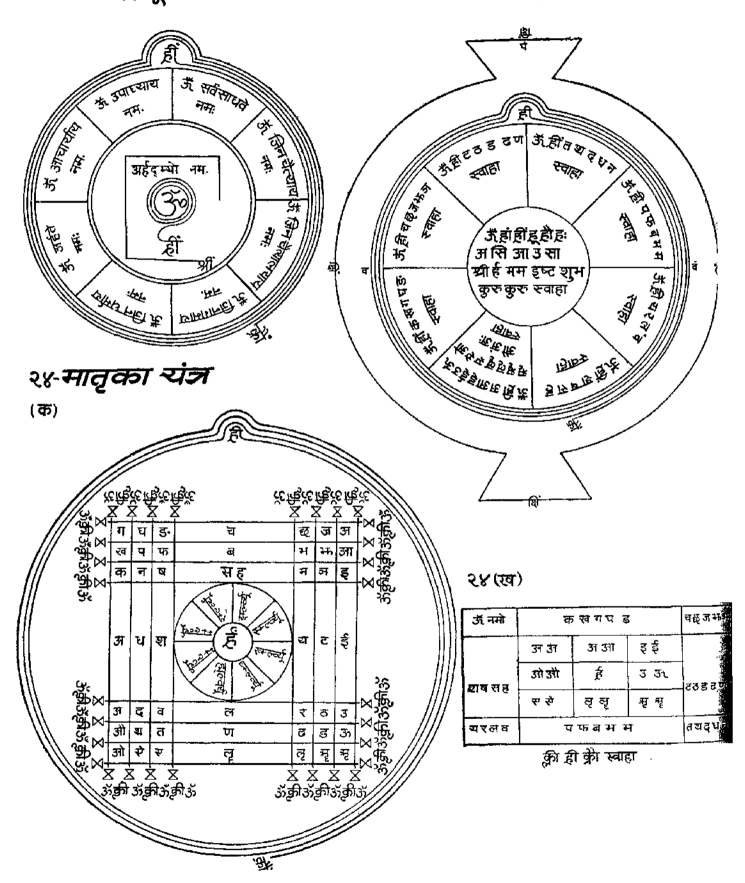
३े५४

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

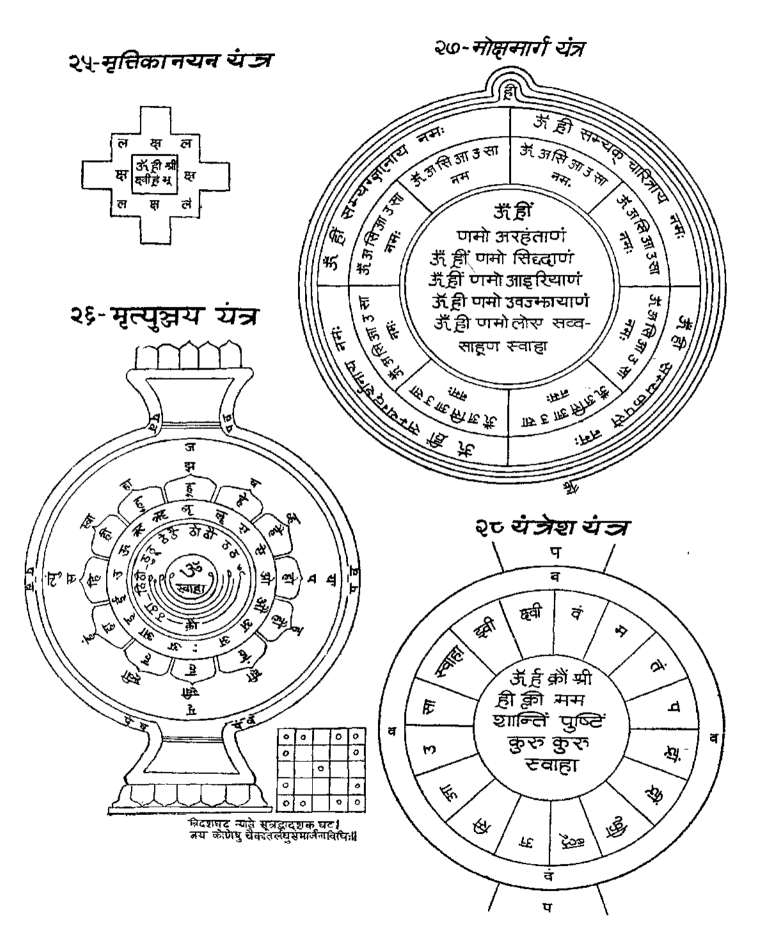


२२- **पूजा यंत्र** 



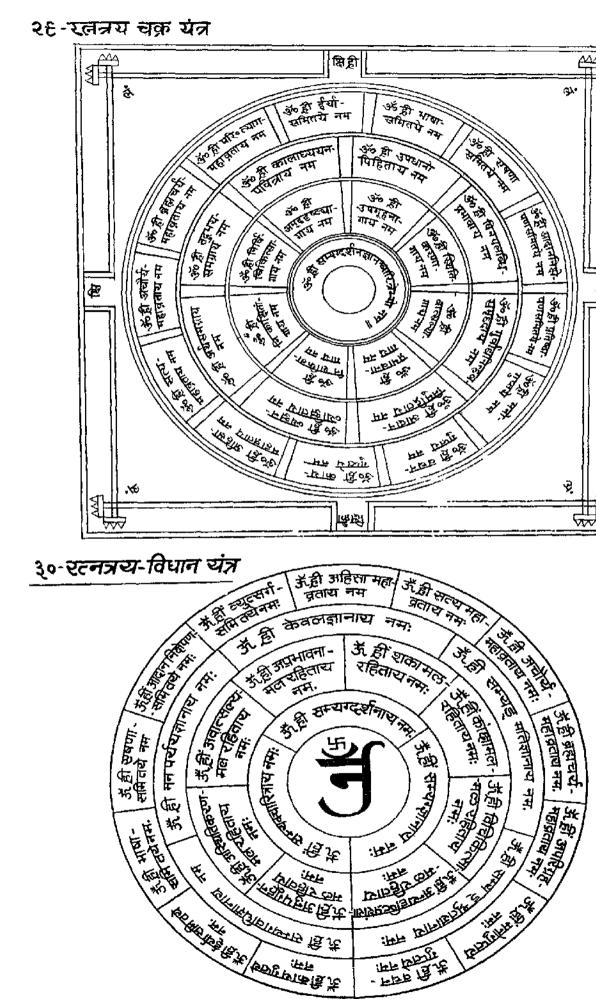


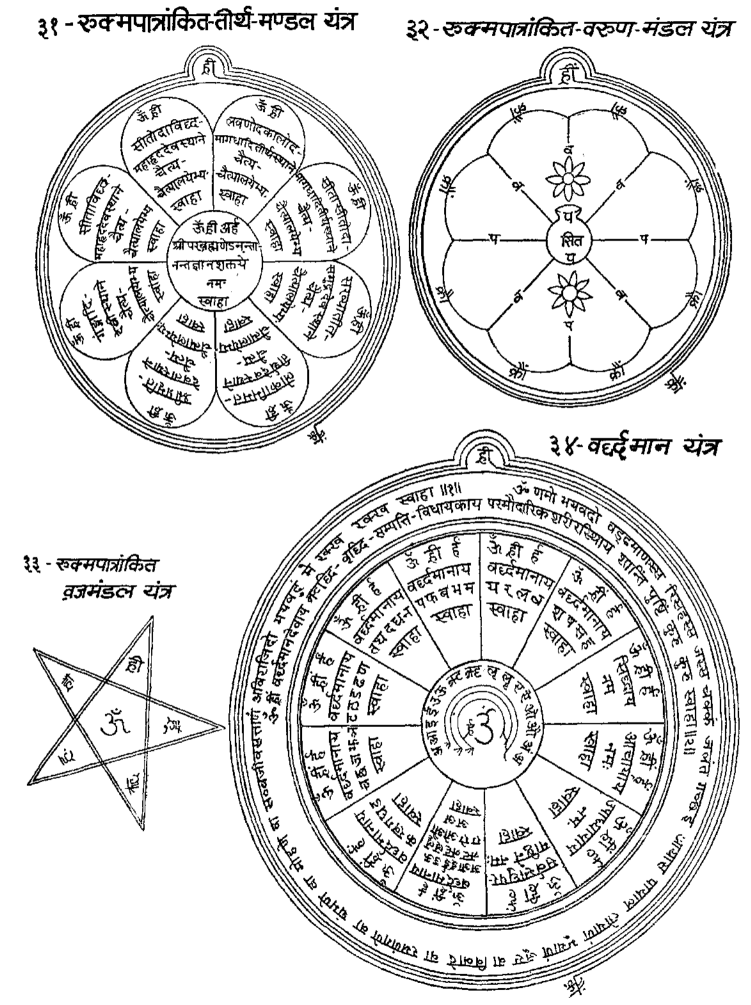
www.jainelibrary.org



₹₿

₫.



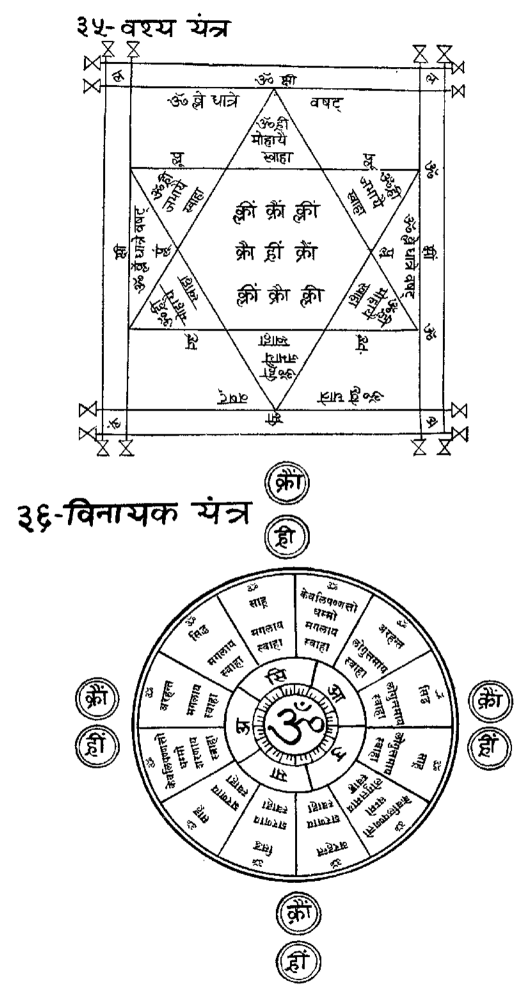


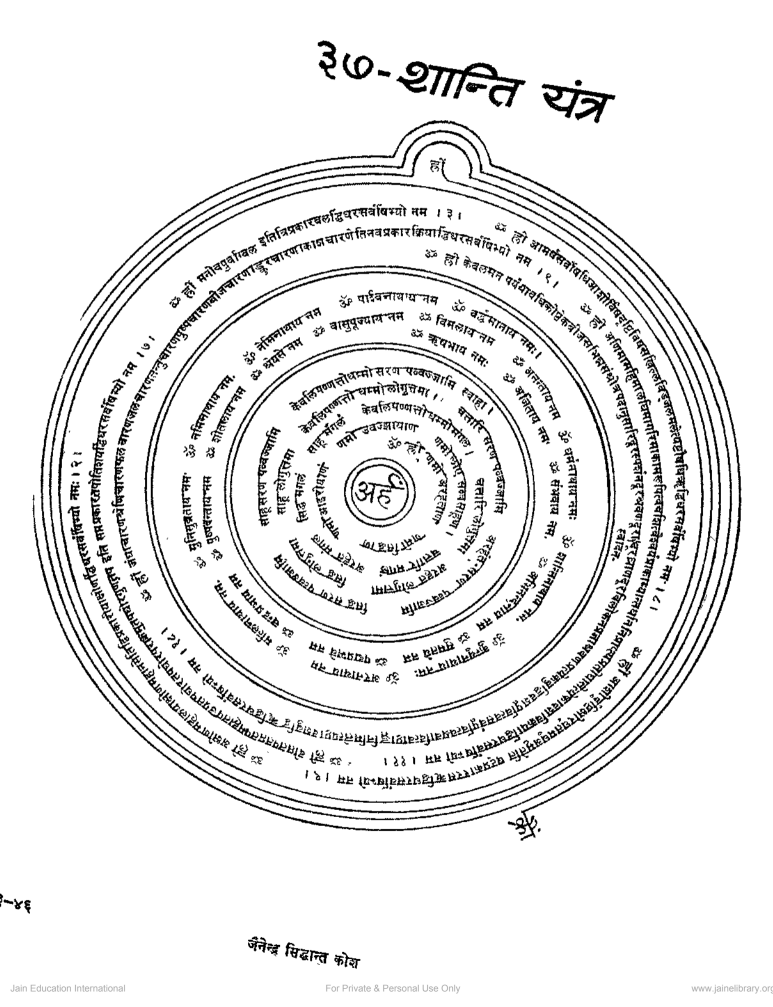
348

For Private & Personal Use Only

यं त्र



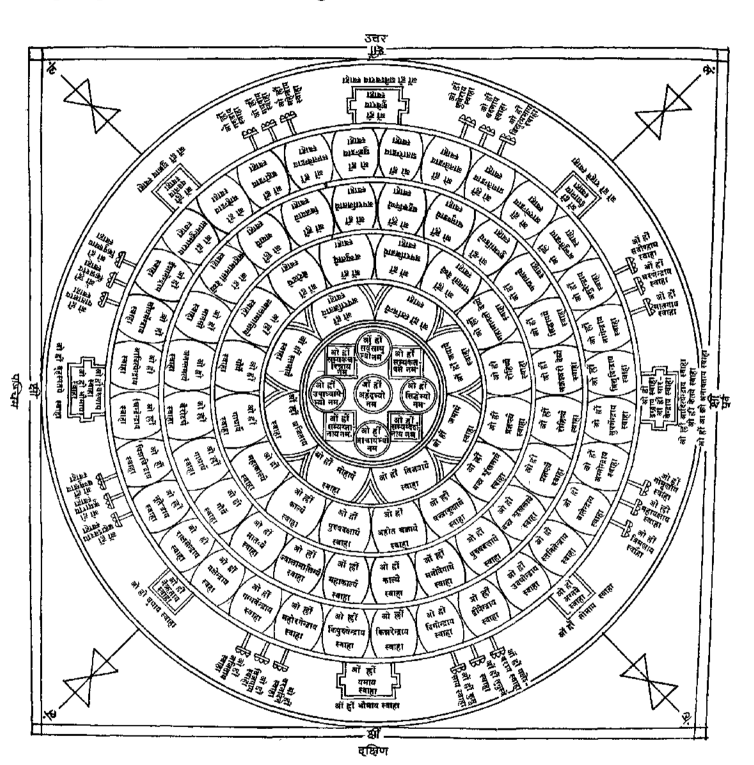




३६१

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

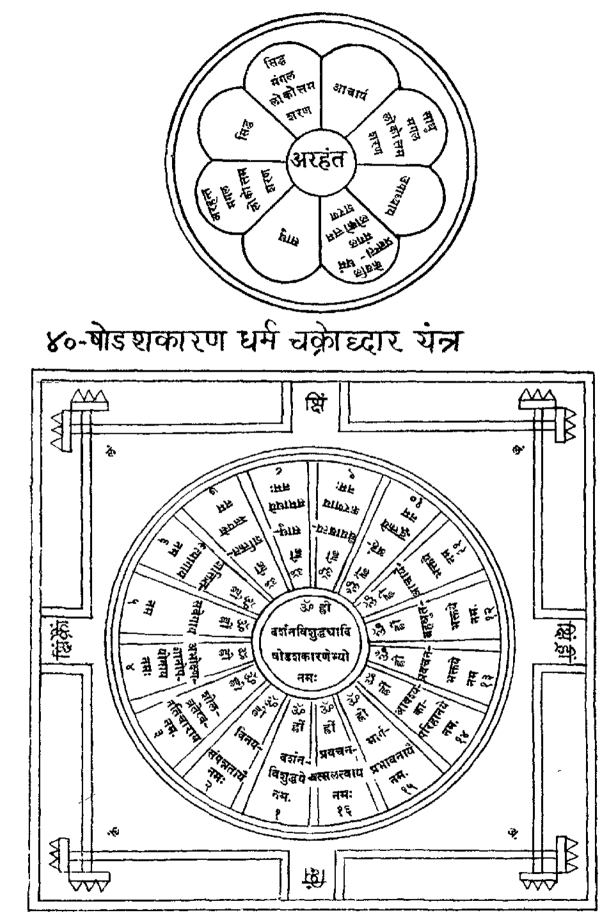
3-8É



# ३८-शान्ति चक्र यं त्रीद्धार

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

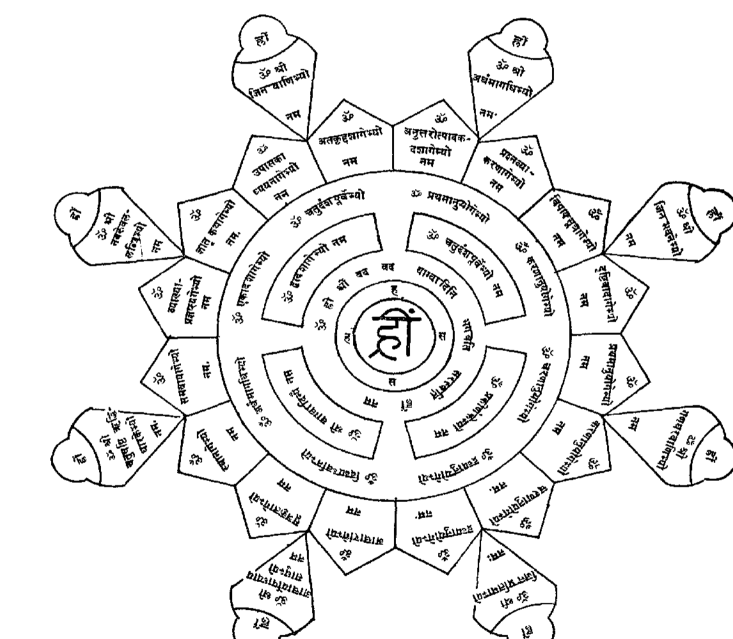
www.jainelibrary.org





For Private & Personal Use Only

४९-सरस्वती यंत्र





४३-सर्वतोमद्र यंत्र (वृहत्)

Ē

٦

४२-सर्वतोमद्र यंत्र (लघु )

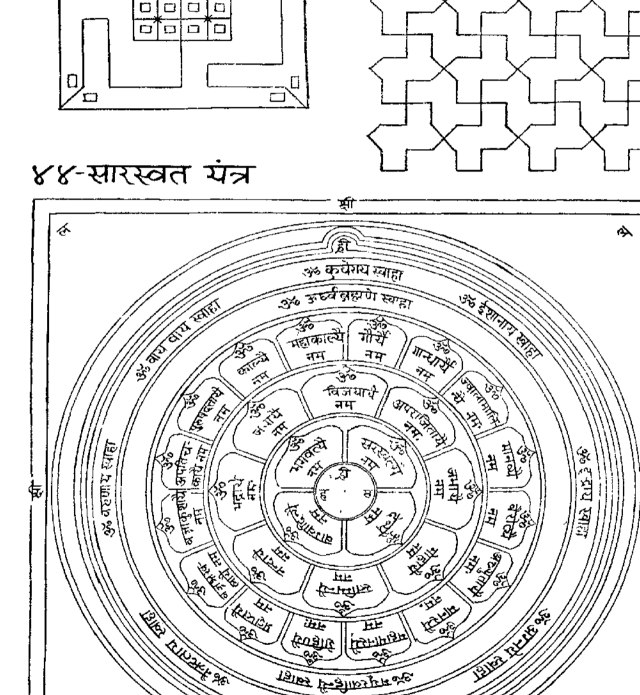
`⊡

 $\Box$ Ð **C**] 0

C

Ð

น์ส



13165 HIPP %

1FF

जैनेन्द्र सिदान्त कोश

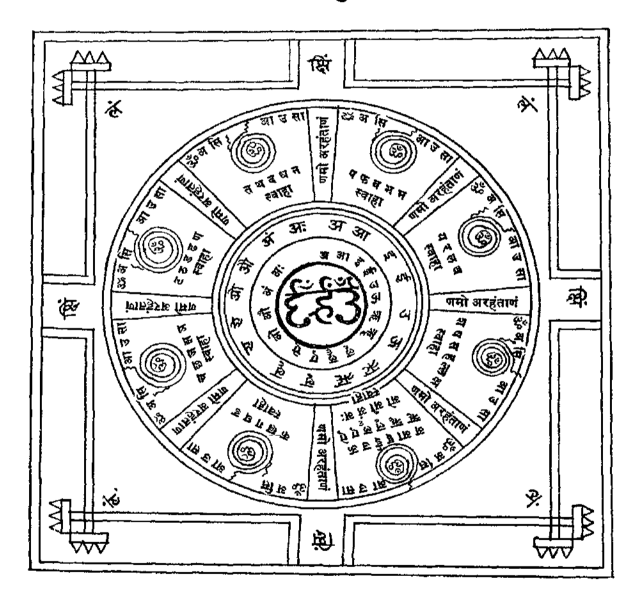
For Private & Personal Use Only

Ŷ

펊

¢

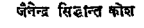
# ४४- सिद्ध चक़ यंत्र (लघु)

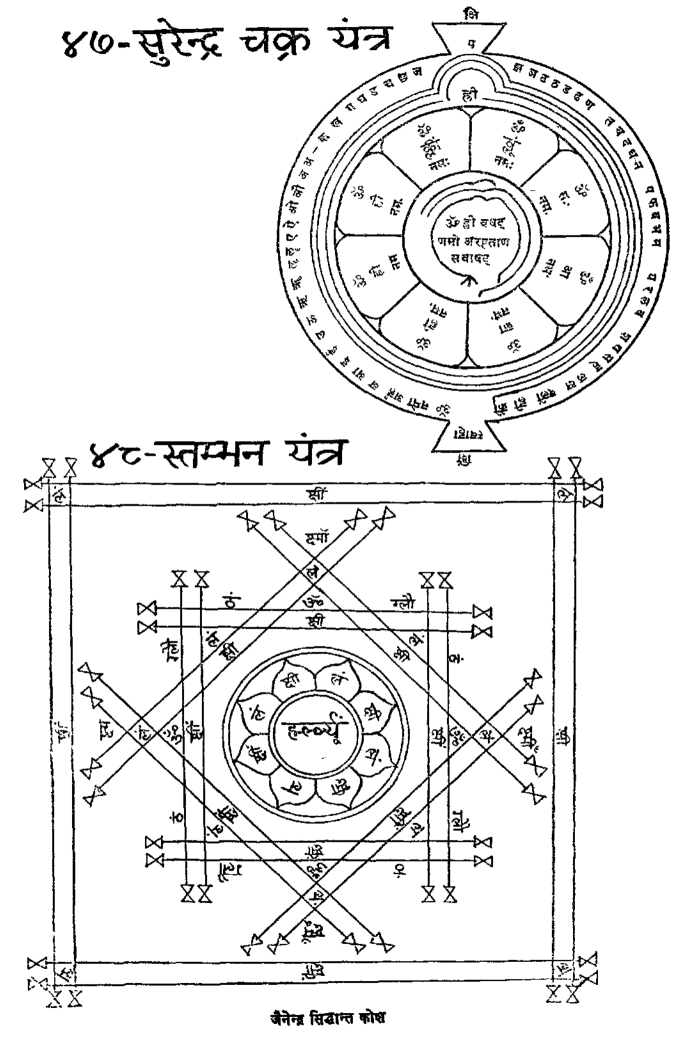


जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश For Private & Personal Use Only



ইইও





ग्रंत्रयोड्न कर्म--देव सावदा/१।

#### **र्यत्रेशयंत्र---**दे० यंत्र ।

#### यक्ष—

ध, १३/५,१,१४०/३११/१ लोभभूधिष्ठा भाण्डागारे नियुक्ता यक्षा नाम। --- जिनके लोभकी मात्रा अधिक होती है और जो भाण्डागार-में नियुक्त किये जाते हैं, वे यक्ष कहत्ताते हैं।

#### २. यक्षनामा ब्यन्तर देवके भेद

ति पः/६/४२ अहमणिपुण्ण सेलमणो भद्दा भद्दका सुभद्दा य। तह सञ्ब-भद्दमाणुसधणपालसस्त्वजनस्वनस्व। ४२। जनस्वुत्तममणहरणा ताणं ये माणिपुण्णभद्दिरा ः ।४३। ⇒माणिभद्र, पूर्णभद्र, रौलमद्र, मनोभद्र, भद्रक, सुभद्र, सर्वभद्र, मानुष, धनपाल, स्वरूपयक्ष, यक्षोत्तम और मनोहरण ये बारह यक्षोंके भेद है ।४२। इनके माणिभद्र और पूर्णभद्र ये दो इन्द्र है (जि. सा./२६४-२६६)।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. व्यन्तर देवोंका एक मेद है। -दे० व्यन्तर/१।
- २. पिशाच जातिके देवोंका एक मेद है। --दे० पिशाच।
- ३. छह दिशाओंके ६ रक्षक देव--विजय, वैजयन्त, जयन्त अपराजित, अनावर्त, आवर्त । (प्रतिष्ठा सारोद्धार/३/११६४-२०१) ।
- ४. यक्षोका वर्ण, परिवार व अवस्थान आदि । 🛛 -- दे० व्यन्तर ।
- भ. तीर्थंकरोंके २४ यझोंके नाम। ---दे० तोर्थंकर/४।
- ६. तीर्थकरोको २४ यक्षिणियोंके नाम। दे० तीर्थकर/४।
- ७. तीर्थंकरोंके २४ शासक देवता। ---दे० तोर्थं कर/५।
- यक्षेलिक- ह. पु /३३/श्सोक मलयदेशमें यक्षदत्तका पुत्र था। एक बार एक सर्पिणीको गाडीके पहियेके नौचे दवाकर मार दिया ।(१४१-१६०) यह आकृष्णका पूर्वका तीसरा भव है-देo कृष्ण।

यक्षवर-चतुर्ध सागर व द्वीप-दे० लोक/५/१।

- यक्षेरवर --- अभिनन्दन भगवात्तुका शासक देवता।-- दे०तीर्थं कर १/३।

#### यज्ञ---

- दे० पूजा/१/१ ( याग. यज्ञ. कतु. पूजा. सपर्या. इज्या. अध्वर. मख और मह ये सन पूजाविधिके पर्यायवाचक शब्द हैं। )
- म, पु./६७/१९४ यज्ञशब्दाभिधेयोरुदानपूजास्वरूपकात् । धर्मात्पुण्यं समावर्ज्य तत्पाकाद्दिविजेश्वरा ।१९४। ---यज्ञ शब्दका वाच्यार्थ जो बहुत भारी दान देना और पूजा करना है, तत्स्वरूप घर्मसे ही लोग पुण्य संचयके फलसे देवेन्द्रादि होते हैं ।१९४।

#### २. यज्ञके भेद व भेदोंके लक्षण

म. पु./ई७/२००-२१२/२४६ आर्षानार्षविकल्पेन यागो द्विविध इष्यते ।२००। त्रयोऽग्नयः समुदिष्टाः । तेषु क्षमाविरागरवानज्ञनाहुतिभिर्वने ।२०२। स्थिरवर्षियति मुन्यस्तशरणा. परमद्विजाः । इत्यात्मयञ्च-मिष्टार्थमिष्टमीमवर्नी ययुः ।२०३। तथा तीर्थगणाधीशशेषकेवलि-सद्वपुः । संस्कारमहिताग्नीन्द्रमुकुटोत्थाग्निषु त्रिषु ।२०४। परमात्मपदं प्राप्तान्तिजान् पितृपितामहान् । उद्दिश्य भाक्तिका. पुष्पगन्धाक्षत-फलादिभिः ।२०४। आर्षोपासकवेदोक्तमन्त्रोच्चारणपूर्वकम् । दानादि-सत्कियोपेता गेहाश्रमतपस्विनः ।२०६। यागोऽयमृषिमि. प्रोक्तो यत्थ-गारित्वयाश्रय. । आद्यो मोक्षाय साक्षात्स्यात्परम्परया परः ।२१०। एवं परम्परामतदेव यज्ञविधिष्त्रिह । . ।२११। मुनिसुवततीर्थे शसताने सगरद्विष । महाकालासुरो हिंसायज्ञमन्नोऽन्वशादसुम् ।२१२।=आर्ष और अनार्थके भेदसे यज्ञ दो प्रकारका माना जाता है ।२००। क्रोधाग्न, कामाग्नि और उदराग्नि, (दे० अग्नि/१) इन तीन अग्नियोमे क्षमा. बैराग्य और अनशनकी आहुतियाँ देनेवाले जो ऋषि, यति, मुनि, और अनगार रूपी श्रेष्ठ द्विज वनमें निवास करते है, वे आत्म-यह्य-कर इष्ट अर्थको देनेवाली अष्टम पृथिवी मोक्षस्थानको प्राप्त होते है। (२०२ + २०३)। इसके सिवाय तीथ कर, गणधर तथा अन्य केवलियों-के उत्तम शगीरके संस्कारसे उत्पन्न हुई तीन अग्नियोंमें (दे० मोक्ष/६/१) अत्यन्त भक्त उत्तम क्रियाओके करनेवाले तपस्वी गृहस्थ परमात्मपदको प्राप्त हुए अपने पिता तथा प्रणितामहको उद्दे शकर वेदमम्त्रके उच्चारण पूर्वक अष्ट द्रव्यकी आग्नत्वते ने आर्ष यज्ञ है १२०४-२०७। यह यज्ञ मुनि और गृहस्थके आश्रयके भेदसे दो प्रकारका निरूपण किया गया. इनमेंसे पहला मोक्षका कारण और दूसरा परम्परा मोक्षका कारण है।२१०। इस प्रकार यह देवयज्ञकी विधि परम्परासे चलो आयी है।२१९। किन्तु श्री मुनिसुवत नाथ तीर्थंकरके तीर्थमें सगर राजासे द्वेष रखनेवाला एक महाकाल नामका असुर हुआ था उसी अज्ञानीने इस हिसायज्ञका उपदेश दिया है।२१२।

#### यज्ञोपवीत-- १. यज्ञोपर्वातका स्वरूप च महत्त्व

- म पु /३८/११२ उरोलिङ्गमथास्य स्याइ ग्रथितं सप्तभिर्मुणै । यह्रोपवी-तक मप्तपरमस्थानसूचकम् ।११२। = उस (आठवें वर्ष ब्रह्मचर्याश्रममें अध्ययनार्थ प्रवेश करनेवाले उस बालक) के वक्षस्थलका चिह्न सात तारका गूँथा हुआ यह्योपवीत है । यह यञ्चोपवीत सात परम स्थानों-का सूचक है।
- म, पु /३९/१४ यज्ञोपवग्तमस्य स्याइ द्रव्यस्त्रिगुणात्मकम् । सूत्रमौपा-क्षिकं तु स्याइ भावारूढे स्त्रिभिर्गुणैः ।९४।
- म, पु /४१/३१ एकाद्यो कादशान्तानि दत्तान्थेम्यो मया विभो । वत-चिह्नानि सूत्राणि गुणभू मिविभागत ।३१। =तीन तारका जो यह्योपवीत है वह उसका ( जैन श्रावकका) द्रव्य सूत्र है, और हृदयमें उत्पन्न हुए सम्यग्दर्शन, सम्यग्ह्यान और चारित्र रूपी गुणोसे बना हुआ शावकका सूत्र उसका भाव सूत्र है ।१५। (भरत महाराज ऋषभ-देवसे कह रहे है कि) हे विभो १ मैने (शावकोको) ग्यारह प्रतिमाओंके विभागसे बताके चिह्न स्वरूप एकसे लेकर ग्यारह तक सूत्र (ग्यारह लडा यह्योपबीत तक) दिये है । ३१) (म पु /३८/२१-२२) ।

#### २. यज्ञोपचीत कौन धारण कर सकता है

म पु./४०/१६७-१७२ तत्तु स्यादसिवृत्त्या वा मध्या कृष्या वणिज्यया। यथास्व वर्त्तमानाना सङ्हल्टीना द्विजन्मनाम् ।१६७। कुतश्चिद् कारणाइ यस्य किुल संप्राप्तदूषणम् । सोऽपि राजादिसंमथ्या शोधयेव स्वं सदा कुल्मु ।१६८। तदास्योपनयाईत्व पुत्रपौत्रादिसंततौ । म निषिद्धं हि दीक्षाई कुले चेदस्य पूर्वजा. ।१६१। अदीक्षाई कुले जाता विद्याशिल्पोपजीविन । एतेषामुपनीत्यादिसंस्कारो नाभि-संमत । १७०। तेषा स्यादुचितं लिड्गं स्वयोग्यवतधारिणाम् । एक-शाटकधारित्वं संन्यासमरणावधि ।१७१। स्यान्निरामिषभोजित्वं कुलस्त्रीसेवनवतम् । अनारम्भवधोत्सर्गौ ह्यभक्ष्यापेयवर्जनम् ।१७२। =१, जो अपनी योग्यतानुसार असि, मणि, कृषि व वाणिज्यके द्वारा अपनी आजीविका करते है, ऐसे सदृष्टि द्विजौको वह यज्ञो-पत्रीत धारण करना चाहिए । २ जिस कुलमे दोष लग गया हो ऐसा पुरुष भी जन राजा आदि (समाज) की सम्मतिसे अपने कुलको शुद्ध कर लेता है. तब यदि उसके पूर्वज दीक्षा धारण करनेके योग्य कुलमें उत्पन्न हुए हों तो उसके पुत्र-पौत्रादि सम्ततिके लिए यज्ञोपवीत धारण करनेकी योग्यताका कही निषेध नहीं है।१६८-१६१। ३ जो दीक्षाके अयोग्य कुलमे उत्पन्न हुए है, तथा नाचना, गाना आदि विद्या और झिल्पसे अपनी आजीविका पालते है ऐसे पुरुषको यङ्गोपवीतादि संस्कारकी आझा नही है ।१७०। किन्तु ऐसे लोग यदि अपनी योग्यतानुसार वत धारण करे तो उनके योग्य यह चिह्न हो



३६९

পা০ ২–১৩

सकता है कि वे संन्यासमरण पर्यन्त एक घोती पहने । १७१। ४. यह्योपवीत धारण करनेवाले पुरुषोको मास रहित भोजन करना चाहिए, अपनी विवाहिता कुल-स्त्रीका सेवन करना चाहिए, अनारम्भी हिंसाका व्याग करना चाहिए और अभक्ष्य तथा अपेय पदार्थका परित्याग करना चाहिए ।

- म पु/३९/२२ गुणभूमिकृताइ भेदात कछप्तयज्ञोपवीतिनाम् । सत्कार' कियते स्मेषा अवतग्श्च कहि कृताः ।२२। =प्रतिमाओके ढारा किये हुए भेदके अनुसार जिल्होंने यज्ञोपवीत धारण किये है, ऐसे इन सबका भरतने सत्कार किया। शेष अवसियोको वैसे ही जाने दिया।२२। (म. पु./४१/३४)।
- दे० संस्कार/२/२ में उपन्तीति क्रिया (गर्भसे आठवें वर्धमें वालककी उपनीति (यज्ञीपवीत घारण) क्रिया होती है।)

#### ३. चारित्र अष्ट बाह्यणींका यज्ञोपवीत पाप सूत्र कहा है

- म.पु /२१/११९ पापसूत्रानुगा यूर्य न द्विजा सूत्रकण्ठकाः । सन्मार्ग कण्टका-स्तीक्ष्णाः केवलं मलदूषिताः ।११९० च्छाप लोग तो गलेमें सूत्र धारणकर समीचीन मार्गमें तीक्ष्ण कण्टक बनते हुए, पाप रूप सूत्रके अनुसार चलनेवाले, केवल मलसे दूषित है, द्विज नहीं है ।११८।
- म. पु./४१/५३ पापसूत्रधरा ध्रता. प्राणिमारणतरपरा. । वर्त्स्यबाुगे प्रवर्त्स्यन्ति सन्मार्गपरिपन्थिन. ।६३। ⇒(भरत महाराजके स्वप्न-का फल बताते हुए भगवात्त्की भविष्य वाणी) पापका समर्थन करने-वाले अथवा पापके चिह्न स्वरूप यज्ञोपवीतको धारण करनेवाले, प्राणियोंको मारनेमें सदा तत्पर रहनेवाले ये धूर्त झाह्मण आगामी युगर्मे समीचोन मार्गके विरोधी हो जायोंगे ।६३।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- उत्तम कुलीन गृहस्थोंको यश्चोपवीत अवश्य धारण करना चाहिए । – दे॰ संस्कार/२।
- २. दिजों या सद्बाह्मणोंकी उत्पत्तिका इतिहास

--- दे० वर्णं व्यवस्था ।

- यति चा. सा /४६/४ यतयः उपशमक्षपकश्रेण्यारूढा भण्यन्ते । ...जो उपशम अेणी वा क्षपक अेणीमें विराजमान हैं उन्हे यति कहते है। ( प्र. सा /ता. वृ /२४६/३४३/१६ ); ( का. अ./पं. जयचन्द/४८६ )।
- प्र, सा./ता. वृ./६१/१०/१४ इन्द्रियंजयेन शुद्धात्मस्वरूपप्रयत्नपरो यत्ति'। —जो इन्द्रिय जयके द्वारा अपने शुद्धात्म स्वरूपमें प्रयत्नशील होता है उसको यति कहते है।
- दे० साधु/१ (अमण, संयत, ऋषि, मुनि, साधु, वीतराग, अनगार, भदंत, दान्त, यति ये एकार्थवाची है । )
- मू, आ./भाषा/८८६ चारित्रमें जो यत्न करे वह यति कहा जाता है।
- यतिवरवृषभं प्र. सा./ता. वृ./७१/१००/११ निजशुद्धात्मनि यत्त-परास्ते यतयस्तेषां वरा गणधरदेवादयस्तेम्योऽपि दृषभ' प्रधानो यतिवरवृषभस्तं यतिवरवृषभं । कनिज शुद्धात्ममें जो यत्नशील है वे यति है । उनमें जो वर-अेष्ठ हैं वे गणधर देव आदि हैं. उनमें भी जो प्रधान है यतिवरवृषभ कहताते हैं ।
- यतिवृ्षभ ---- दिगम्बर आचार्यों इनका स्थान ऊँचा है क्यो कि इनके झान व रचनाओंका सम्बन्ध भगवात्त वीरकी मूल परम्परासे आगत सूत्रोंके साथ माना जाता है। आर्य मंक्षु व नागहस्तिके शिष्य थे। कृति--- कषाय प्राभृतके चूर्णसूत्र, तिल्लोय पण्णत्ति। समय---ची. नि. १७७-७००, चि. २००~२३०, है० १४३-२७३ (विशेष दे. कोक्स भाग १ /परिशिष्ट/ ३/४)।
- यत्याचार-१. आ. पद्मनन्दि ७ (ई० १३०४) की एक रचना। २. यतियों अर्थात् साधुओंके आचार-विचारको यत्याचार कहा जाता

है. वा जिसमे यत्तियोके आचारादिका वर्णन किया गया है, ऐसे युलाचार, भगवती आराधना, अनगार धर्मामृत आदि ग्रन्थोंको भी यत्त्याचार कहा जाता है।

#### यथाख्यात चारित्र---

- स. सि./१/१९/४३६/१ मोहनीयस्य निरवशेषस्योपशमारक्षयाच्च आरम-स्वभावावस्थापेक्षालक्षणं यथाख्यातचारित्रमिरयाख्यायते । यथ त्मस्वभावोऽवस्थितस्तथैवाख्यातत्त्वात् । स्वसमस्त मोहनीय कमके उपशम या क्षयसे जैसा आरमाका स्वभाव है उस अवस्था रूप जो चारित्र होता है वह अर्थाख्यातचारित्र कहा जाता है !...जिस प्रकार आत्माका स्वभाव अवस्थित है उसी प्रकार यह कहा गया है, इसलिए इसे यथाख्यात कहते है । (रा. वा /१/९९/११/६१७/२१); (त. सा /६/४१); (चा. सा./९४/४); (गो. क./जी. प्र./४४७/७१४/२) ।
- प. सं./पा./१/१३३ उवसंते खीणे वा असुहे कम्मम्हि मोहणीयस्हि। छदुमत्थो व जिणो वा जहलाओ संजओ साहू ।१३३। = अशुभ रूप मोहनीय कर्मके उपशान्त अथवा क्षीण हो जानेपर जो वीतराग संयम होता है, उसे यथारूयातसंयम कहते है।...।१३३। (ध. १/१.१, १२३/गा. १९१/१२३); (गो.जी./मु./४७६/८८३); (पं.स./प्रा./१/२४३)।
- ध १/१.१.१२३/३७१/७ यथाख्यातो यथाप्रतिपादितः विहारः कषाया-भावरूपमनुष्ठानम् । यथाख्यातो विहारो येषां ते यथाख्यातविहाराः । यथाख्यातविहाराश्च ते शुद्धिसयताश्च यथाख्यातविहारशुद्धिसंयताः । = परमागममें विहार अर्थात कषायोके अभाव रूप अनुष्ठानका जैसा प्रतिपादन किया गया है तदनुकूल विहार जिनके पाया जाता है, उन्हे यथाख्यात विहार कहते है । जो यथाख्यातविहारवाले होते हुए शुद्धि प्राप्त सयत्त है, वे यथाख्यातविहार शुद्धि-सयत कहलाते है ।
- जैन सिद्धान्त प्र /२२६ कषायोंके सर्वथा अभावसे प्रादुर्भुत आत्माको शुद्धि विशेषको यथारूयात चारित्र कहते है ।

२. यथाख्यात चारित्रका गुणस्थानोंको अपेक्षा स्वामित्व

ष. खं. १/१, १/मू. १२८/३७७ जहाक्खाद-विहार-सुद्धि-संजदा चदुमु-ट्ठागेमु उवसंत-कसाय-वीयराय-छदुमत्था खीण-कसाय-वीयरायछदु-मत्था सजोगिकेवत्ती अजोगिकेवलि सि ।१२६ म्ल्य्या-स्व्यात-विहार-शुद्धि-संयत जीव उपशान्त कषाय- वीतराग- छद्मस्थ, क्षीणकषाय-वीतरागछमस्थ; सयोगिकेवली और अयोगिकेवली इन चार गुण-स्थानोमें होते है ।१२८। (पं. सं /पा./१/१३३); (घ. १/९,१,१२३/गा. १९१/१२३) (गो. जी /मू /४७६/६६३); (प. सं./सं./१/२४३); (द्र. सं./टी-/३६/१४६/१)।

#### ३, उसमें अघन्य उच्छष्ट भेद नहीं होता

- ष. स्तं. ७/२,११/सू. १७४/५६७ जहानखादविहारसुद्धिसंजदस्स अजहण्ण-अणुक्कस्सिया चरित्त लुझो अणतगुणा ।१७४१ कसायाभावेण वर्ड्डि-हाणिकारणभावादो । तेणेव कारणेण अजहण्णा अणुक्कस्सा च । = यथाख्यात विहार शुद्धि संयतको अजधन्यानुस्कृष्ट चारित्र लन्धि अनन्तगुणी है ।१७४।...क्षायका अभाव हो जानेसे उसकी वृद्धि हानिके कारणका अभाव हो गया है इसी कारण वह अजधन्यानुस्कृष्ट भी है ।
- **सथाजाल**-----प्र. सा./ता. वृ./२०४/२७८/१५ व्यवहारेण नग्नरवं यथा-जातरूपं निश्चमेन तु स्वारमरूपं तवित्थंभूतं यथाजातरूपं धरतीति यथाजातरूपधरः निर्ग्रन्थो जात इत्यर्थः। -- व्यवहारसे नग्नपनेको यथाजातरूपधर कहते हैं, निश्चथसे तो जो आत्माका स्वरूप है

For Private & Personal Use Only

उसी प्रकारके यथाजाल रूपको जो धरता है, वही यथाजातरूपधर अर्थांस समस्त परिप्रहोंसे रहित हुआ कहा जाता है।

## यथातथानुपूर्वी--- दे० आनुपूर्वी ।

- र्थेडु --- हरिवंशका एक राजा था, जिस, यादव वंशकी उत्पत्ति हुई थी। (ह. पु./१८/४-४)। (के इतिहात /१०/१०)।

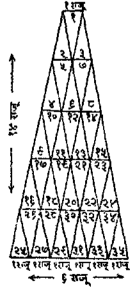
- यमें --- १. दे० लोकपाल/१ । २. भोग् व उपभोग्य वस्तुओंका जो जीवन पर्यन्तके लिए स्याग किया जाता है उसको यम कहते हैं। (दे० भोगोपभोग परिमाणवत; ३. कालाग्नि विद्याधरका पुत्र था। (प. पू./-/११४) इन्द्र द्वारा इसको किन्कुपुरका लोकपाल बनाया है।((प. पु./-/११४) एकर अन्तमें रावण द्वारा हराया गया था। (प. पू./-/४८१-४८४)। ४. दे० वैवस्वत यम।
- यमक विदेष्ट क्षेत्रके उत्तरकुरु व देवकुरुमें सीदा व सोतोदा नदीके होनों तटोंपर स्थित चित्रक्र्ट, विचित्रक्र्ट, यमक्र्ट व मेवक्र्ट नामवाले चार क्रटाकार पर्वत ।--दे० लोक/३/८।

धमदंड --- रावणका मन्त्री था (प, पु / ६१/१९.) ।

- यमदगिन ---- एक माल मख़ वारी तापसी था। पक्षी वेशघारी दो देवोंके कहनेसे एक छोटीसो लड़कीको पालकर पीछे उससे विवाह किया, जिससे परशुरामकी उत्पति हुई। (बृ. क. को,/कथा/५१/ पृ. ११-१०३)।
- यमलीक----भगवाध् बीरके तीर्थमें अन्तकृत केवली हुए हैं--दे० अन्तकृत् ।



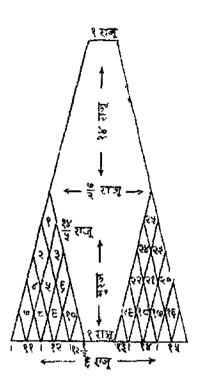
३२) यह आकृति, सेत्रके उदप्र सम-तल द्वारा प्राप्तछेद्र (Verticalsection) है। इसका आगे पीछे (उत्तर-दक्षिण) विस्तार ७ राजु यहाँ चित्रित नहीं है। यहाँ यव-मध्यका सेत्रफल - (१∸२)× पु = क्षे वर्ग राजु, इसलिए ३४ युम्रमध्यका सेत्रफल - क्षे× - क् -४६ वर्ग राजु: इस प्रकार ३४ यवमध्यका चनफल - ४६×७ वन-राजु- ३४३ घनराजु और एक यव-मध्यका चनफल - क्रेंड्र = १९ द्वे घनराजु ।



यदन --- १. भरतसेत्र उत्तर आर्य खण्डका एक देश--- दे० मनुष्य/४; २. युनानका पुराना नाम है । ( म. पू./प्र. १०/पत्नात्ताल )।

```
यसमूरजक्षेत्र- (ज. प./प ३१
  यह आकृति क्षेत्रके उदय समतल
  द्वारा प्राप्त छेद (Verticalsec-
  tion) है। इसका विस्तार ७ राजु
  यहाँ चित्रित नहीं है। थहाँ मुरज-
  काक्षेत्रफल {( 😤 रा. + १ रा )
   ÷ २} × १४ स. = {ई ×
  वर्गराजु इसलिए, मुरजका घनफल
   = \frac{\sqrt{3}}{\sqrt{2}} \times 9 = \frac{\sqrt{3}}{\sqrt{2}} \frac{9}{\sqrt{2}}
   २२०३ घनराजु। एक युवका क्षेत्र-
   फल = ( ईरा. ÷ २ ) × 👌
  राजु=\frac{2}{3} \times \frac{2}{3} = \frac{3}{35} क्रांराजु,
  इसलिए. २४ यवका क्षेत्रफल =
  र्श्व × क्षे - र् धनराजु = १२२ई
  धनराजु।
```

३७१



यश:कीर्ति

यशःकोति-१, नन्दीसंघ मलारकारगणकी गुवविलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप लोहाचार्य ततीयके शिष्य तथा यशोनन्दिके गुरुथे। समय-या-सं१४३-२११ (ई. २३१ -२११) !-- दे० इतिहास५/१३ । २.काष्ठासंघकी गुर्वावलीके अनुसार आप क्षेमकीतिके गुरु थे। समय-वि. १०३० ई० ९७३ (प्रदाम्नचरित्र/प्र. प्रेमी); (सा. सं./ १/६४-७०)-देव इतिहास/४/६४ ३. ई. श, १३ में जगरसुन्दरी प्रयोगमालाके कर्ता हुए थे। (हि जै. सा. इ./२०/कामताप्रसाद)। 8. आप ललितकोतिंके शिष्य तथा भद्रबाहचरितके क्ती रत्ननन्दि न०२ के सहचर थे। आपने धर्मशर्माम्युदयकी रचना की थी। समय-वि०१२६६ ई० १२३१. । ( भद्रबाह चरित/प्र/७/कामता ) धर्म-शमाम्युदय/प्र. १४ पद्वालाल । १ बन्दप्पेह चरिउ के क्ली अपभ्र'श कवि । समय-वि. शु ११ का अन्त १२ का प्रारम्म । (ती./४/१७९) । ई. काण्ठासंध माथुर गच्छ के अशस्थी अपभ्रंश कथि । पहले गुण कोर्ति भट्टारक (वि, १४६८-१४९६) के सहधर्मा थे, वीछे इनके शिष्य हो गये। कृतिये---पाण्डव पुराण, हरिवदा पुराण, जिलवक्ति कहा। समय-वि. १४९६-१४६७) (ई. १४२६-१४४०) । (ती./३/३०८)। ७ परानन्दि के शिष्य क्षेत्रकीति के गुरु। ताटीसंहिता की रचना के लिए मं राजमक्त जी के प्रोरक। समय--- वि १६१६ (ई १४४१)।

#### यशःकीति---

- स, सि./~/११/३१२/६ पुण्यगुजरूपावनकारणं यक्ष कीर्तिनाम । तरप्रस्य-मीकफलमयक्ष कीर्तिनाम । = पुण्य गुणॉकी प्रसिद्धिका कारण यक्षःकीर्त्ति नामकर्म है। इससे विपरीत फलवाला अयवा कीर्ति नामकर्म है (रा. वा./~/११~१२/४७१/३२); (गो. क /जी. प्र./३३/ ३०/१६) ।
- ध, ६/१,६-१,२८/६६/१ जस्स कम्मस्स उदएण संताणमसंताणं वा गुणाणमुग्भावणं लोगेहि कोरदि, तस्स कम्मस्स असकित्तिसण्णा। जस्स कम्मस्सोदएण सताणमसत्ताणं वा अवगुणाणं उन्भावणं लणेण कीरदे, तस्स कम्मस्स अजसैकित्तिसण्णा। = जिस कर्मके उदयसे विद्यमान या अविध्यमान गुणॉका उद्घावन लोगोंके द्वारा किया जाता है, उस कर्मकी 'यदा कीति' यह संझा है। जिस कर्मके उदयसे विद्य-मान अवगुणॉका उद्घावन लोक द्वारा किया जाता है, उस कर्मकी 'अयदाःकीति' यह मंझा है। (ध. १२/६,६,१०१/३६/६)।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- श्राःकीर्तिको बन्ध उदय व सत्त्व प्ररूपणाएँ व तत्सम्बन्धो शका-समाधानादि । --दे० वह वह नाम ।
- यशा-- रुचक पर्वतस्थ एक झूट-- दे० जोक/४/१३ ।
- यरापाल अपरनाम जयपाल था। अतः -दे० जयपाल।
- यशस्तिलकचंद्रिका --- सोमदेव कृत यशस्तित्तक भम्पू की भूतसागर (ई. १४८०-९४६६) कृत संस्कृत टीका । (ती./३/३६४) ।
- यदास्तिलकचम्पू -- आ, सोमदेव द्वारा ई १९६ में रचित संस्कृत भाषाबद्ध चम्पू काव्य जिसमें यशोधर महाराज का जीवन चित्रित किया गया है। (ती./२/८३) १ (जै /४२७)।
- यशस्वान्—१. वर्तमान कालीन नवमें कुलकर हुए है। (विशेष दे० शलाका पुरुष/१), २. किपुरुष नामा जाति व्यन्तर देवका एक भेद—दे० किपुरुष।
- यशस्वान् देव मानुवोतर पर्वतस्थ वैडूर्यक्रःका भवनवासी मुपर्ण-कुमार देव — दे० लोक/१ /१० ।
- यशस्वी—वर्तमानकालीन १वे कुलकरका अपरनाम है—दे० यशस्वाच् ।

- यशोधर चरित्र ---- इस विषयके कई संस्कृत भाषा में रचित प्रन्थ है। १. वादिराज डि. (ई. १०१०-१०६६) कृत (ती./२/१००)। २. कमि पद्मनाभ (ई.१४०४-१४२४) कृत (ती./४/४६)। ३. सक्ल कीर्ति (ई. १४०६-१४४२) कृत (ती./३/३३१)। ४ सोमकीर्ति (ई. १४६१) कृत (तो./३/३४७)। ६ श्रुत्तसागर (ई. १४९७-१४६१) कृत (तो /३/४००)। ६ ज्ञानकीर्ति (ई. १६०२) कृत (तो /४/४६)।
  - यशोधरचरित्र । ६ आ० श्रुतसागर (ई. १४७३-१४३३) कृत यशो-ध्रचरित्र ।
- यशोधरा --- रुचक पर्वत निवासिनी दिवकुमारी देवो--दे० लोक श१३
- यशोधर्म-दे० विष्णु यशोधर्म ।
- यशोनंदि----नत्विसधयलारकारगणकी गुवविलीके अनुसार आप यश कीर्तिके शिष्य तथा देवनन्दिके गुरु थे। समय-- श. स. २११-२४८ (.ई० २८९-३३६)--दे० इतिहास/७/२ ।
- यशीबाहु-दे॰ भहबाहु।
- यहारे भद्र --- १. श्रुतकेव्ही भदमाहु दि गुरु ह अ गधारी अथवा आचारांगधारी । समय- वि मि ४७४-४६२ (ई पू. ४६-३५) । (दे. इतिहास/४/४) । २. जिनसेन (ई १८१८-१९७८) के आदि पुराण में प्रखर तार्किक के रूप में स्मृत और आ. पूज्यपाद (वि. श. ४-६) के जैनेन्द्र ज्याकरण में नामोब्लेख । अत समय- वि. श ६ (ई. श. ४ उत्तरार्ध) । (ती./२/४४१) ।

- यशोरथ --- उज्जयिनी नगरीका राजा था। पुत्रकी मृत्युपर विरक्त हो दीक्षा घारण की। ( वृ क. को, /कथा ४/ पृ. १५-१६)।
- यशीविजय श्वेताम्बर क्षथा गच्छ के प्रसिद्ध उपाध्याय हुए हैं। गुरु परम्परा वादशाह अक्षर के प्रसिद्ध उपाध्याय हुए हैं। विजय, लाभविजय, यशोविजय। आपने दिगम्बर मान्य निरुषय नय की घोर भर्त्सना की हैं, परन्तु अपनी रचनाओं में समयसार का खूब अनुसरण किया हैं। कृतिये - अध्यात्मसार, अध्यात्थापनिषद, आध्यात्मिक मत खण्डन, नय रहस्य, नय प्रदीप, नयोपदेश, जैन तर्क परिभाषा, झान बिन्दु, शास्त्रवार्शी समुच्चय टीका, देवधर्म परीक्षा, यहिलक्षण समुच्चय, गुरुतत्त्व विनिश्चय, अण्टसहसी विवरण, स्याद्वाद मस्तरी की वृत्ति स्याद्वाद्य मझ्यूषा, जय विलास (भाषापद सग्रह), दिग्पट चौरासी (दिगम्बराम्नायकी मान्यताओं पर आक्षेप) इत्यादि अनेकों ग्रन्थ आपने रचे हैं। समय- ई.१६६८-१६म्म । (जी./२/२०४-२०५)।

- याझिकमत—गो. जी./जी प्र /६८/१७८/१ संसारिजीवस्य मुक्ति-र्नास्ति। = संसारी जोवकी कभी मुक्ति नहीं होती है, ऐसा याज्ञिकमतवाले मानते है।
- याचना----याचनाका कथंचित् विधिनिषेध---दे० भिक्षा/१।
- याचना परिषह स सि / ٤/१/४२६/१ नाह्याम्यन्तरतपोऽनुष्ठान-परस्य तइभावनावशेन निस्तारीकृतयूत्ते पटुतपनतापनिष्पीतसार-तरोरिव विरहितच्छायस्य त्वगस्थि शिराजात्तमात्रतनुयन्त्रस्य प्राणा-त्यये सत्यप्याहारवसतिभेषजादीनि दीमाभिधानमुखवैवर्ण्याङ्ग-सज्ञादिभिरयाचमानस्य भिक्षाकालेऽपि विद्यु दुद्योतवत्त दुरुपल्तस्ययूत्ते याचनापरिषहसहनमवसीयते। = जो नाह्य और आम्यन्तर तपके अनु-ष्ठान करनेमें तत्पर है. जिसने तपकी भावनाके कारण अपने शरीरको सुखा डाला है, जिसका तीक्ष्ण सूर्यके तापके कारण सार व छाया रहित वृक्षके समान त्वचा, अस्थि और शिराजाल मात्रसे युक्त शरीरयन्त्र रह गया है, जो प्राणो का वियोग होनेपर भी आहार, वसति और दवाई आदिको दीन शब्द कहकर, मुखकी विवर्णता दिखाकर व संज्ञा आदिके द्वारा याचना नहीं करता, तथा भिक्षाके समय भी जिसकी मूर्ति बिजन्नीकी चमकके समान दुरुपलक्ष्य रहती है, ऐसे साधुके याचना परिषहजय जानना चाहिए । (रा. वा /ɛ/ɛ/१ɛ/६११/१०); ( चा. सा./१२२/२) ।

याचनीभाषा- दे० भाषा।

यान- ध, १४/५,६,४१/३९/९ समुद्दमज्मे विविहभडेहि आवूरिता संता जे गमणवत्वमा वोहित्ता ते जाणा णाम। =नाना प्रकारके भाण्डोसे आपूरित होकर भी समुद्रमें गमन करनेमें समर्थ जो चहाज होते है वे यान कहताते है।

यापनीय संघ— दे० इतिहास/६/२ ।

याम--Coordinates ( ज. प./प्र /१०८ )।

- युक्त स. सि./६/३०/३०१/१ समाधिवचसो वा गुक्त शब्दः । गुक्त समाहितस्तवात्मक इत्यर्थ != यह युक्त शब्द समाधिवाची है । भाव यह है कि गुक्त, समाहित और तदात्मक ये तीनों एकार्थवाची शब्द है ।
- युक्तानन्तं --- दे० अनन्त ।

यक्तासंख्यात---दे॰ असंख्यात ।

यूक्ति---दे० तर्क ।

- युक्ति चितामणि सत्त्व---आ, सोमदेव (ई. १४३-१६८) कृत न्याय विषयक प्रन्थ।
- युक्त्यनुशासन- आ. समन्तभद्र (ई. श. २) कृत संस्कृत खन्दोमें रचा गया प्रन्थ है। इसमें न्याय व युक्तिपूर्वक जिनशासनकी स्था-पना की है। इसमें ६४ श्लोक है।(ती. /२/११०) । इसपर पीछे आ. विद्यानन्दि। (ई. ७७५-९४०) द्वारा युक्त्यनुशासनालंकार नामकी इत्ति खिखी गयी है। (ती० २/२६४)।
- युग---१, दो कल्पोका एक युग होता है। २ युगका प्रारम्भ-- दे० काल/४। ३ कृतयुग या कर्मभूमिका प्रारम्भ---दे० काल/४। ४. क्षेत्रका प्रमाण विशेष। अपरनाम दण्ड, सुसल, नाली--दे० गणित/-J/१/३ ५.कालका प्रमाण विशेष। ६. दे० गणित//1/१/४ ।
- युग ध, १४/१.६.४१/३८/१ गरुवत्तणेण महन्सत्तणेण य जं तुरय-वेसरादीहि बुब्भदि तं जुग णाम । = जो बहुत भारी होनेसे और बहुत बड़े होनेसे घोडा और खधर आदिके द्वारा ढोया जाता है, वह युग कहताता है।
- युगकंधर --- कायोत्सर्मका एक अतिचार---दे० व्युत्सर्ग/१ ।
- युगपत् स्या मं./२३/२९४/९ यदा तु तेषामेव धर्माणां कालादिभिर--भेदेन वृत्तमात्मरूपमुच्यते तदैकेनापि शब्देनैकधर्मप्रव्यायनमुखेन तदारमकतामापन्नस्यानेकाचोषधर्मरूपस्य वस्तुनः प्रतिपादनसम्भवाद् यौगपवय्। ≕ जिस समय वस्तुके अनेक धर्मोंका काल आदिसे अभेद सिद्ध करना होता है, उस समय एक शब्दसे यद्यपि वस्तुके एक धर्मका ज्ञान होता है, परम्तु एक शब्दसे ज्ञात इस एक धर्मके द्वारा ही पदार्थोंके अनेक घर्मोंका ज्ञान होता है। इसे वस्तुओका एक साथ (मुगपत्) ज्ञान होना कहते है। (स. मं, त./३३/३)।
- युग्म ध, १०/४.२.४.३/२२/१ जुम्मं सममिदि एपट्ठो। तं दुनिइं कद-बादरजुम्मभेष्ण। तथ्य जो रासी चदुहि अवहिरिज्जदि सो कद-जुम्मो। जो रासी चदुहि अवहिरिज्जमाणो दोस्तवग्गो होदि सो बादरजुम्म। = पुग्म और सम ये एकार्थवाचक शब्द है। वह कृत-युग्म और बादरयुग्मके भेदसे दो प्रकारका है। उनमेंसे जो राशि चारसे अवहृत होती है वह कृतयुग्म कहलाती है। जिस राशिको चारसे अवहृत करने पर दो रूप (२) शेष रहते हैं वह बादरयुग्म कहलाती है।

## युग्मचतुष्टय - दे० अनेकान्त/४।

#### युत सिद्ध----

का /ता. वृ./४०/११/- वण्डदण्डिवद्भित्रप्रदेशलक्षणयुतसिद्धःव । = दण्ड और दण्डीकी भाँति प्रदेश भिन्न है लक्षण जिसका वह युतसिद्ध कहलाता है ।

\* द्रब्य गुण व पर्याय अयुत्त सिद्ध है-दे॰ द्रब्य/४।

#### युति—

ध, १३/१,४,५२/३४८/१ सामीप्यं संयोगो वा युति'। =समोपता या संयोगका नाम युति है।

#### २. युतिके मेद

ध १३/४,४,४४९/१ तत्थ दव्यजुडी तिविहा-जीवजुडी पोगगसजुडी जीव-पोग्गलजुडी चेदि। तत्थ एकमिंह कुले गामणयरे जिले गुहाए अडईए जीवाणं मेलणं जीवजुडी णाम। वाएण हिडिज्जमाणपणाणं व एकम्हि देसे भोग्गलाणं मेलणं पोश्गलजुडी णाम । जीवाणं भोग्ग-साणं च मेलण जीवपोग्गसजुडी णाम । अधवा दठवजुडी जीव-पोग्गल-धम्माधम्मकाल-आगासाणमेगादिसंजोगेण उप्पादेदव्या । जीवादि दव्याणं णिरयादिखेलेहि सह मेलण खेत्तजुडी णाम । तैसि चेव दव्वाण दिवस-माससंवच्छरादिकालेहि सह मेलण कालजुडी णाम। कोह-माण-माया-लोहादीहि सह मेलणं भाव-जुडी णाम । = १. यहाँ द्रव्य युति तीन प्रकार की है--जीवयुति, पुद्रगलयुत्ति और जीव-पुइगलयुति । इनमेसे एक कुल, ग्राम, नगर, बिल, गुफाया अटवीमें जीवोका मिलना जीवयुति है। बायुके कारण हिलनेवाले पत्तोंके समान एक स्थानपर पुद्रगलोका मिलना पुइगलयुति है। जीव और पुद्रगलोका मिलना जीव-पुद्रगल युति है। अथवा जीव, पुइगल, धर्म, अधर्म, कात्त और आकाश इनके एक आदि सयोगके द्वारा द्रव्य-युति उत्पन्न करानी चाहिए। २. जोवादि द्रव्योंका नारकादि क्षेत्रोके साथ मिलना क्षेत्र-युति है। ३. उन्ही द्रव्योका दिन, महीना और वर्ष आदि कालोंके साथ मिलाप होना काल्खुति है। ४. क्रोध, मान, माया और लोभादिकके साथ उनका मिलाप होना भावयुति है।

#### ३, युति व बन्धमें अन्तर

- ध. १३/५,५,८२/३४९/ ह्युति-बन्धयोः को विशेषः । एकीभावो अन्ध.. सामीष्यं संयोगो वा युति. । अप्रजन-युति और अन्धर्मे क्या भेद है । उत्तर-एकीभावका नाम बन्ध है और समीपता या संयोगका नाम युति है।
- युधिष्ठिर-पा. पु./सर्ग न'./श्लोक नं. पूर्वके दूसरे भवमें सोमदत्त नामका ब्राह्मण पुत्र था (२१/२१) पूर्व भवमें आरण स्वर्णमें देव था (२१/११२)। वर्तमान भवमें पाण्डु राजाका कुन्ती रानीसे पुत्र था (८/१४३:२४/७४) अपने ताऊ भीष्त व गुरु द्रोणाचार्यसे क्रमसे शिक्षा व धनुर्विद्या प्राप्त की (८/२०८-२१४)। प्रवास कालमे अनेकों कन्याओसे विवाह किया (१३/३३.१३/१६०)। दुर्योधनके साथ जुएमें हारने पर १२ वर्षका बनवास मिल्ला (१९/४०-१२४)। वनमें मुनियोके दर्शन होने पर स्व निन्दा की (१७/४)। अन्तमें अपने पूर्व भव सुनकर दीक्षा प्रहण की (२४/१२)। तथा घोर तप किया (२४/१७-४१)। दुर्योधनके भानजे कुर्यधर कृत उपसर्गको जीत मोक्ष प्राप्त किया (२४/६२-१३३) (विशेष दे० पाण्डव)।
- युवती—चक्रवर्तनि १४ ररनोमेंसे एक-दे० शलाका पुरुष/२।
- युवेनच्वांग----एक चीनी यात्री था। ई. ६२१-६४१ मे भारतकी यात्रा की। (सि. बि./२४/पं. महेन्द्र)।
- **यूनानि** वर्त्तमान ग्रीक (ग्रीस), (म, पु/प्र ४०/पं. पन्नाताल)।
- योग कमोंके संयोगके कारण भूत जीवके प्रदेशोका परिस्पन्दन योग कहलाता है अथवा मन, वचन, कायकी प्रवृत्तिके प्रति जीवका उपयोग या प्रयत्न विशेष योग कहलाता है, जो एक होता हुआ भी मन, वचन आदिके निमित्तकी अपेक्षा तीन या पन्द्रह प्रकार का है।

सूचीपत्र

ये सभी योग नियमसे क्रम-पूर्वक ही प्रवृत्त हो सकते है, युगपत् नहीं। जीव भावको अपेक्षा पारिणामिक है और करोरको अपेक्षा क्षायोपक्षमिक या औदयिक है।

| 8      | योगके मेद व लक्षण                                                                        |  |  |  |  |  |  |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|
| १      | योग सामान्यका रुझण                                                                       |  |  |  |  |  |  |
| 1      | १. निरुक्ति अर्थ,                                                                        |  |  |  |  |  |  |
|        | २. जीवका वीर्य या शक्ति विशेष।                                                           |  |  |  |  |  |  |
|        | ३. आत्म प्रदेशोका परिस्पन्द या संकोच विस्तार।                                            |  |  |  |  |  |  |
|        | ४. समाधिके अर्थमे योग ।<br>५. वर्षादि काल स्थिति ।                                       |  |  |  |  |  |  |
| २      | रायभाद काल स्थात ।<br>योगके मेद                                                          |  |  |  |  |  |  |
| ຊ      | त्रिदण्डके मेद-प्रभेद ।                                                                  |  |  |  |  |  |  |
| 8      | द्रव्य माव आदि योगोंके रुक्षण ।                                                          |  |  |  |  |  |  |
| *      | भनोयोग व वचनयोगके लक्षण ~ दे० वह बह नाम।                                                 |  |  |  |  |  |  |
| *      | काययोग व उसके विशेष दे० वह बह नाम।                                                       |  |  |  |  |  |  |
| *      | आतापन योगादि तथ। —दे० कायक्लेश।                                                          |  |  |  |  |  |  |
| ч      | निक्षेप रूप मेदोंके ठक्षण।                                                               |  |  |  |  |  |  |
| *      | शुभ व अशुभ योगोंके लक्षण - दे० बहु बह नाम ।                                              |  |  |  |  |  |  |
| 2      | योगके मेद व लक्षण सम्बन्धी तर्क-वितर्क                                                   |  |  |  |  |  |  |
|        |                                                                                          |  |  |  |  |  |  |
| ۲<br>۲ | वस्त्रादिके सयोगसे व्यक्तिचार निवृत्ति ।                                                 |  |  |  |  |  |  |
| ર      | मेषादिके परिसम्दमें व्यभिचार निवृत्ति ।                                                  |  |  |  |  |  |  |
| *      | योगदारोंको आसव कहनेका कारण ।                                                             |  |  |  |  |  |  |
| Ę      | —दे० आसन/२ ।<br>परिस्पन्द व गतिमें अन्तर ।                                               |  |  |  |  |  |  |
| х<br>Х | परिस्पन्द छक्षण करनेसे योगोंके तीन मेद नहीं                                              |  |  |  |  |  |  |
| •      | भारतम्प छलागं भारमस पागान तान मद नहा<br>हो सर्वागे ।                                     |  |  |  |  |  |  |
| ч      | हा सनगा।<br>परिस्पन्दर्राहत होनेसे आठ मध्य प्रदेशोंमें बन्ध न                            |  |  |  |  |  |  |
| -      | हो सकेगा।                                                                                |  |  |  |  |  |  |
| *      | अखण्ड जीव मदेशोंमें परिस्पन्दकी सिद्धि ।                                                 |  |  |  |  |  |  |
|        | जसण्ड जान मदराल गररफदना रहाछ ।<br>— दे० जीव/४/७ ।                                        |  |  |  |  |  |  |
| *      | - २० जान/१७०१<br>जीवके चलिताचलित मदेश।                                                   |  |  |  |  |  |  |
| Ę      | योगमे शुम अशुमपना क्या ।                                                                 |  |  |  |  |  |  |
| v      | शुभ अशुभ योगमें अनन्तपना कैसे है ।                                                       |  |  |  |  |  |  |
| *      | रोग व छैरुयामें भेदाभेद तया अन्य विषय ।                                                  |  |  |  |  |  |  |
|        | — दे० त्तेरया ।                                                                          |  |  |  |  |  |  |
| ą      | योग सामान्य निर्देश                                                                      |  |  |  |  |  |  |
|        | _                                                                                        |  |  |  |  |  |  |
| १      | योग मार्गणामें भाव योग इष्ट है।<br>योग नीर्गणानी पर्यंत के                               |  |  |  |  |  |  |
| २      | योग कीर्यंगुणको क्याँय है ।<br>योग कथचित् पारिणामिक मान है ।                             |  |  |  |  |  |  |
| Ŗ      |                                                                                          |  |  |  |  |  |  |
| 8      | योग कथ चित्र क्षायोपशमिक भाव है।                                                         |  |  |  |  |  |  |
| ч      | योग कथंचित् औदयिक भाव है ।                                                               |  |  |  |  |  |  |
| ६      | उत्युष्ट थोग दो समयसे अधिक नहीं रहता ।<br>रूने रोगेंग्री समय करी को रोगी है समय उन्हीं । |  |  |  |  |  |  |
| U9     | तानों योगींकी प्रवृत्ति कमसे ही होती है युगपत् नहीं।                                     |  |  |  |  |  |  |
| 4      | तीनों योगोंके निरोधका कम ।                                                               |  |  |  |  |  |  |

योगका स्वामित्व व तत्सम्बन्धी शंकाएँ 8 योगोंमे सम्भव गुणस्थान निर्देश । १ केवलीको योग होता है। --- दे० केवली/४। ¥ सयोग-अयोग केवली । -- दे० केवली । \* अन्य योगको प्राप्त हुए बिना गुणस्थान परिवर्त्तन \* नहीं होता । -- दे० अन्तर/२ । गुणस्थानों में सम्भव योग । R ३ योगोंमें सम्भव जीव समास । × योगमें सम्भव गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणास्थान आदिके स्वामित्व सम्बन्धी प्ररूपणाएँ । - दे० सत्त । थोगमार्गणा सम्बन्धी सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, ¥ अन्तर, भाव, अल्प बहुत्वरूप आठ प्ररूपणार्थ। - दे० वह वह नाम । योग भार्गणामे कर्मोंका बन्ध उदय व सत्त्र । \* - दे० वह बह नाम । कौन योगसे मरकर कहाँ उत्पन्न हो । - दे० जन्म/हा \* सभी मार्गणओंमें आयके अनुसार व्यय होनेका \* नियम । - दे० मार्गणा। पर्याप्त व अपर्याप्तमें मन, वचन, योग सम्बन्धी शका । ۲ मनोयोगोमें माथा व शरीर पर्याप्तिकी सिद्धि । ч अप्रमत्त व ध्यानस्थ जोवोंमें असत्य मनोयोग कैसे । ६ समुद्घातगत जीवोमें मन, वचन, योग कैसे । ৩ असंशी जीवोमें असत्य व अनुमय वचनयोग कैसे । 4 मारणान्तिक समुद्धातमें उत्कृष्ट योग सम्भव नहीं । \* -दे० विशुद्ध/८/४। योगस्थान निर्देश ч ٤ योगस्थान सामान्यका छक्षण । योगस्थातीके मेद । २ ş उपपाद योगस्थानका रुक्षण । 8 एकान्तानुवृद्धि योगस्थानका लक्षण । ч परिणाम या घोटमान योगस्थानका लक्षण । ε परिणाम योगस्थानोंकी यदमध्य रचना । ២ योगस्थानोंका स्वामित्व सभी जीव समासोंमें सम्भव है। योगस्थानोके स्वामित्व की सारणी। C योगस्थानोंके अवस्थान सम्बन्धी प्ररूपणा । \* ---दे० काल/६ । R, लब्ध्यपर्याप्तकके परिणाम योग होने सम्बन्धी दो मत्त । योगरथानोंकी क्रमिक वृद्धिका प्रदेशबन्धके साथ १० सम्बन्ध । योगवर्गणा निर्देश Ę ₹ योग वर्गणाका रुक्षण । योग वर्गणाके अविभाग प्रतिच्छेदोकी रचना । २

३ योगस्पर्धकुका रुक्षण

१. योगके भेद व लक्ष

## 9, योग सामान्यका **लक्ष**ण

१. निरुक्ति अर्थ

- रा. बा./७/१३/४/५४०/३ योजन योग संवन्ध इति यावत । ⇒ सम्बन्ध करनेका नाम योग है ।
- ध. १/१.१.४/१३१/१ युज्यत इति योग ।=जो सम्बन्ध अर्थात संयोग-को प्राप्त हो उसको योग कहते है ।

२. जीवका वीर्य या शक्ति विशेष

- पं.स./प्रा./१/८८ मणसा वाया काएण वा वि जुत्तस्स विरियपरिणामो । जीवस्य (जिह) प्पणिजोगो जोगो त्ति जिणेहि णिदिट्ठो । ⇒मन, वचन और कायसे युक्त जीवका जो वीर्य-परिणाम अथवा प्रदेश परि-स्पन्द रूप प्रणियोग होता है, उसे योग कहते हैं ।प्या (घ. १/१,१,४/ गा. ८८/१४०); गो. जी./मू /२१६/४७२)।
- रा. वा /१/७/११/६०३/३३ वीर्यान्तरायक्षयोपशमलब्धवृत्तिवीर्यलब्धि-योग' तद्वत आत्मनो मनोवाकायवर्गणात्तम्बन प्रदेशपरिस्पन्द. उपयोगो योग । = वीर्यान्तरायके क्षयोपशमसे प्राप्त वीर्यत्तब्धि योग-का प्रयोजक होती है। उस सामर्थ्यवाले आत्माका मन, वचन और काय बर्गणा निमित्तिक आत्म प्रदेशका परिस्पन्द योग है।
- दे० योग/२/५ ( क्रियाकी उत्पत्तिमें जो जीवका उपयोग होता है बह योग है । )

३. आत्ममदेशोंका परिस्पन्द या संकोच विस्तार

- स, सि./२/२६/१९३/१ योगो वाड्मनसकायवर्गणानिमित्त आरम-प्रदेशपरिस्पन्द । ==वचनवर्गणा, मनोवर्गणा और कायवर्गणाके निमित्तसे होनेवाले आत्म प्रदेशोंके हलन-चलनको योग कहते है। (स. सि /६/१/२१८/४); (रा. वा./२/२६/४/१३७/९); (रा. वा./६/ १/१०/४०४/१४); (ध/१/९.१.६०/२६१/७), (ध ७/२.१.२/६/४); (ध. ७./२.१.१४/१७/१०), (प. का./त. प्र/१४८), (इ. सं. टी./ ३०/९९/६); (गो. जी/जी प्र/२१६/४७३/१८)।
- रा.वा,/१/७/११/६०३/३४ आत्मनो मनोवाकायवर्गणालम्बन प्रदेश-परिस्पन्द उपयोगो योग'। ⊨मन, बचन और काय वर्गणा निमि-त्तक आत्मप्रदेशका परिस्पन्द योग है। (गो.जो./म.प्र./२१६/ ४७४/१)।
- ध, १/१.१.४/१४०/२ आत्मप्रदेशानां संकोचविकोघो स्रोग ।= आत्मप्रदेशोके संकोच और विस्तार रूप होनेको सोग कहते है। (ध. ७/२,१,२/६/१०)।
- ध. १०/४,२.४,१७६/४३७/७ जीव पदेसालं परिष्फंदो सकोचविकोच-ब्भमणसरूवओ । चजीव प्रदेशोवा जो संकोच-विकोच व परिभ्रमण रूप परिस्पन्दन होता है वह योग कहताता है ।

४. समाधिके अर्थमें

- नि. सा /मू १३६ विवरोयाभिणिवेसं परिचत्ता जोण्हकहियतच्चेमु । जो जुंजदि अप्पाग णियभावो सोहवे जोगो ।१३६। भ्लिपरीत अभिनिवेशका परित्याग करके जो जैन कथित तत्त्वोमें आत्माको लगाता है, उसका निजभाव वह योग है ।
- स, सि./६/१२/३३१/३ योग समाधि सम्यक्प्रणिधानमित्यर्थ । च्योग, समाधि और सम्यक्प्रणिधान ये एकार्थवाची नाम है । (गो.क./ जी.प्र /प०१/१६०/१३); (वै. रो. दै /४/२/१६/१७२) ।
- रा. वा./६/१/१२/४०४/२७ युजे समाधिवचनस्य योग समाधि. ध्यान-मित्यनर्थान्तरम् । = योगका अर्थ समाधि और ध्यान भी होता है ।
- रा.वा./६/१९/५/५२२/२१ निरवद्यस्य क्रियाविशेषस्यानुष्ठानं योग समाधिः, सम्यक् प्रणिधानमित्यर्थः ।⇒निरवद्य क्रियाके अनुष्ठानको

योग कहते हैं। योग, समाधि और सम्यक्ष्रणिधान ये एकार्थवाची है। (द. पा./टी /१/८/१४)।

- दे० समायिक/१ साम्यका सक्षण (साम्य, समाधि, चित्तनिरोध व योग एकार्थवाची है।)
- दे० मौन/१ (वहिरन्तर जज्पको रोककर चित्त निरोध करना थोग है।)
  - ५ वर्षांदि काल रिथति
- द, पा /टी,/१/८/१४ योगश्च वर्षादिकालस्थिति । ⇔वर्षादि ऋतुओको काल स्थितिको योग कहते है ।
  - २. थोगके मेडु

१. मन वचन कायकी अपेक्षा

- ष. स्वं. १/१,१/सू. ४७,४८/२७८,२८० जोगाणुवादेण अत्थि मणजोगी वचजोगो कायजोगी चेदि ।४७। अजोगि चेदि ।४८। स्योग मार्गणाके अनुवादकी अपेक्षा मनोयोगी वचन योगी और काययोगी जीव होते है ।४८१ (वा अ /४१); (त. सू./१/१) (ध. ९/३.१/२१४); (ध. १०/४,२,४,१७६/४३७/१); (द्र. सं /टी./१३/३७/७), (द्र. सं / टी./३०/९१/६)।
- स. सि /८/१/३७६/१ चत्वारो मनोयोगाश्चत्वारो वाग्योगा शञ्च काय-योगा इति त्रयोदशविकच्यो योगा । ज्वार मन योग, चार वचन योग और पाँच काय योग ये योगके तेरह भेद है। ( रा. वा /</१/ २६/४६४/२६ ); ( रा. वा./१/७/१९/६०३/३४ ), ( द्र. सं /टी./२०/८८/ ७-१३/३७/७); (गो. जी./मू /२१७/४७४ ), ( विशेष दे. मन. वचन. काय )।

२. शुभ व अशुभ योगकी अपेक्षा

- ब. आ /४६-४० ••मणवचिक।येण पुणो जोगो•• ।४१। असुहेदरभेदेण दु एक्केक्कू वण्णिदं हवे दुविहं /•• ।५०। = मन, वचन, और काथ ये तीनो योग शुभ और अशुभ के भेदसे दो-दो प्रकारके होते हैं। (न. च. वृ./३०९)।
- रा. वा,/६/३/२/५०७/१ तस्मादनन्तविकल्पादशुभयोगादन्य शुभयोग इत्युच्यते । = अशुभ योगके अनन्त विकल्प है, उससे विपरीत शुभ योग होता है ।

# ३. त्रिदण्डके मेद-प्रभेद

चा. सा./११/ई दण्डस्त्रिविधः, मनोवाकायभेदेन । तत्र रागद्वेषमोह-विकल्पात्मा मानसो दण्डस्त्रिविधः। ⊫मन, बचन, कायके भेदसे दण्ड तीन प्रकार का है, और उसमें भो राग द्वेष, मोहके भेदसे मानसिक दण्ड भी तीन प्रकार है।

# ४. द्रन्य माव भादि योगोंके उक्षण

गो, जी,/जो. प्र./२१६/४७३/१५ कायबाड्मनोवर्गणावलम्बिन ससा-रिजीवस्य लोकमात्रप्रदेशगता कर्मादानकारणं या दाक्ति सा भाव-योगः । तद्विशिष्टास्मप्रदेशेषु य किचिच्चलनरूपपरिस्पन्द स द्रव्य-योगः । च्जो मनोवाक्कायवर्गणाका अवलम्बन रखता है ऐसे स,सारी जीवकी जो समस्त प्रदेशोमें रहनेवाली क्मोंके यहण करनेमें कारणभूत शक्ति है उसको भावयोग कहते है । और इसी प्रकारके जीवके प्रदेशोका जो परिस्पन्द है उसको द्रव्ययोग कहते है ।

# ५. निक्षेप रूप मेदोंके लक्षण

नोट—नाम, स्थापनादि योगोंके लक्षण - दे० निक्षेप ।

ध. १०/४.२.४.१७५/४३३-४३४/४ तव्वदिरित्तदव्वजोगो अणेयविहो। त जहा-सूर-णवखत्तजोगो चद-णवखत्तजोगोगह णवखत्तजोमो कोण-

योग

गारजंगो चुण्णजोगो मंतजोगो इच्चेवमादओ । णोआगमभावजोगो तिबिहो गुणजोगो सभवजोगो जुंजणजोगो चेदि। तत्थ गुणजोगो दुविहो सच्चित्तगुणजोगो अच्चित्तगुणजोगो चेदि । तत्थ अच्चित्त-गुणजोगो जहा रूव-रस-गध-फासादीहि धांग्गलदघ्वजोगो, आगा-सादीणमप्पपगो गुणेहि सह जोगो वा । तथ्य सच्छित्तगुणजोगो पंच-विहो---ओदइओ ओवसमिओ खहुओ खओवसमिओ पारिणामिओ चेदि !...इदो मेरु चालहदु समत्थो क्ति एसो सभवजीगो णाम । जोसो जुंजणजोगो सो तिबिहो उववादजोगो एगंताणुयडि्ढजोगो परिणामजोगो चेदि ।- तहब्धतिरिक्त नोआगम द्रव्य योग अनेक प्रकारका है यथा - सूर्य-नक्षत्रयोग, चन्द्र-नक्षत्रयोग, कोण अंगारयोग, चूणेयोग व मन्त्रयोग इत्यादि । नोआगम भावयोग तीन प्रकारका है। गुणयोग, सम्भवयोग, और योजनायोग। उनमेंसे गुणयोग दो प्रकारका है-- सचित्तगुणयोग और अचित्तगुणयोग । उनमेंसे अचित्तगुणयोग--जैसे रूप, रस, गन्ध और स्पर्श आदि गुणोसे पुद्रगल द्रव्यका योग, अथवा आकाशादि द्रव्योंका अपने-अपने गुणों-के साथ योग। उनसेंसे सचित्तगुण योग पाँच प्रकारका है-- औद-यिक, औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक और पारिणामिक (इनके लक्षण दे० वह वह नाम) इन्द्र मेरु पर्वतको चलानेके लिए समर्थ है, इस प्रकारका जो शक्तिका योग है वह सम्भवयोग कहा जाता है। जो योजना-(मन, वचन-कायका व्यापार) थोग है वह तीन प्रकारका है-उपपादयोग, एकान्तानुवृद्धियोग, और परिणामयोग-दे० योग/१।

## २. योगके भेद व लक्षण सम्बन्धी तर्क-वितर्क

## १. वस्त्रादिके संयोगसे व्यभिचार निवृत्ति

## २. मेघादिके परिस्पन्दमें व्यमिचार निवृत्ति

ध. १/१,१,७६/३१६/७ अथ स्यात्परिस्पन्दस्य मन्धहेतुत्वे संचरदभ्राणा-मपि कर्मभन्धः प्रसजतीति न, कर्मजनितस्य चैतन्यपरिस्पन्दस्यास-वहेतुरवेन विवक्षितत्वात् । न चाभ्रपरिस्पन्दः कर्मजनितो येन तद्धे तु-तामास्कन्देत् । – प्रश्न---परिस्पन्दको बन्धका कारण माननेपर संचार करते हुए मेवोके भी कर्मबन्ध प्राप्त हो जायेगा, क्योकि, उनमें भी परिस्पन्द पाया जाता है। उत्तर-- नहीं, क्योंकि कर्मजनित चेतन्य परिस्पन्द ही आस्त्रका कारण है, यह अर्थ यहाँ विवक्षित है। मेवोंका परिस्पन्द कर्मजनित तो है नहीं, जिससे वह कर्म बन्धके आस्रवका हेतु हो सके, अर्थति नहीं हो सकता।

## ३. पस्परिन्द व गतिमें अन्तर

ध. ७/२.१,३३/७७/२ इंदियविसयमइक्कंतजीवपदेसपरिष्फंदस्स इंदि-एहि उवलभविरोहादो। ण जोवे चलते जीवपदेसाणं सकोच-विको-चणियमो, सिज्फंतपढमसमए एत्तो लोखग्गं गच्छंतम्मि जीवपदे-साणं संकोचविकोचाणुवलंभा। ≈इन्द्रियोके विषयसे परे जो जीव प्रदेशोंका परिस्पन्द होता है, उसका इन्द्रियों द्वारा ज्ञान मान लेनेमें विरोध आता है। जीवोंके चल्लते समय जीवप्रदेशोंके संकोच-विकोच-का नियम नहीं है, क्योंकि, सिद्ध होनेके प्रथम समयमें जब यह जीव यहाँसे अर्थात् मध्यलोकसे, लोकके अग्रभागको जाता है तब इसके जीव प्रदेशोंमें सकोच-विकोच नही पाया जाता। (और भी दे० जीव/४/६)।

- दे० योग/२/४ ं( क्रियाकी उत्पत्तिमें जो जीवका उपयोग होता है, वही वास्तवमें योग है । )
- **घ. ७/२.१.१**४/१७/१० मण-वयण-कायपोग्गतालं बगेण जीवपदेसाणं परिष्फंदो। जदि एव तो णस्थि अजोगिणो सरोरियस्स जीवदव्वस्स अकिरियत्तविरोहादो । ण एस दोसो, अट्रकम्मेसु खीणेसु आ उड्ढ-गमणुबल किया किरिया सा जीवरस साहाविया, कम्मोदएण विणा पउत्ततादो । सट्टिददेसमछंडिय छद्दित्ता वा जीवदव्वस्स सावयवेहि परिष्फंदो अजोगो णाम, तस्स कम्मवखयन्तादो। तैण सकिरिया विसिद्धा अजोगिणो, जीवपदेसाणमहहिदजलपदेसाणं व उव्यत्तण-परिपत्तणकिरिया भावादो । तदो ते अर्वधा ति भणिदा । =मन, वचन और काय सम्बन्धी पुद्रगलोके आलम्बनसे जो जीव-प्रदेशोंका परिस्पन्दन होता है वही योग है। प्रष्टन---यदि ऐसा है तो शरीरी जीव अयोगी हो ही नहीं सकते, क्योंकि शरीरगत जीव-द्रव्यको अक्रिय माननेमें विरोध आता है। उत्तर-यह कोई दोव नही है, क्योंकि आठो कर्मोंके क्षीण हो जानेपर जो ऊर्ध्व गमनोप-सम्बी किया होती है वह जीवका स्वाभाविक गुण है, वयोंकि वह कर्मोदयके जिना प्रवृत्त होती है। स्वस्थित प्रदेशको न छोड़ते हुए अथवा छोडुकर जो जीवद्रव्यका अपने अवयवो द्वारा परिस्पन्द होता है वह अयोग है, क्योंकि वह कर्मक्षयसे उरपन्न होता है। अतः सक्रिय होते हुए भो शरीरो जीव अयोगी सिद्ध होते है। क्योंकि उनके जीवप्रदेशोंके तष्ठायमान जल प्रदेशोंके सहश उद्वर्तन और परिवर्तन रूप क्रियाका अभाव है।

## ४. परिस्पन्द रूक्षण करनेसे चोगोंके तीन भेद नहीं हो सकेंगे

ध. १०/४.२.४.१७६/४३६/१ जदि एवं तो तिण्ण पि जोगाण-मक्तमेण बुत्ती पावदित्ति भणिदे--- ण एस दोसो, जदट्ठ जीवपदेसाणं पढमं परिष्फंदो जादो अण्णाम्म जीवपदेसपरिष्फ दसहकारिकारणे जादे वि तस्सेव पहाणत्तदसणेण तस्स तब्ववएसविरोहाभावादो। =- प्रश्न---यदि ऐसा है (त्तीमों योगोंका ही लक्षण आत्म-प्रदेश परिस्पन्द है) तो तीमों ही योगोका एक साथ अस्तिरव प्राप्त होता है। उत्तर---नहीं, यह कोई दोष नही है। (सामान्यत. तो योग एक ही प्रकारका है) परन्तु जीव-प्रदेश परिस्पन्दके अन्य सहकारी कारणके होते हुए भी जिस (मन, वचन व काय) के लिए जीव-प्रदेशोंका प्रथम परिस्पन्द हुआ है उसको हो प्रधानता देखी जानेसे उसकी उक्त (मन, वचन वा काययोग) सझा होनेमें कोई विरोध नहीं है।

### ७. परिस्पन्द रहित होनेसे आठ मध्यप्रदेशोंमें बन्ध न हो सकेगा

ध. १२/४.२.११.३/३६६/१० जीवपदेसाणं परिष्फदाभावादो । ण च परिष्फंदविरहियजीवपदेसेसु जोगो अस्थि, सिद्धाणपि सजोगत्तान-त्तीदो त्ति । एत्थ परिहारो बुच्चदे---मण-वयण-कायकिरियाससु-व्यत्तीए जीवस्स उवजोगो जोगा णाम । सो च कम्मबंधस्स कारणं । ण च सो थोवेसु जीवपदेसेसु होदि, एगजीवपयत्तस्स थोवावयवेसु चेव बुत्तिविरोहादो एक्कम्हि जीवे स्वडखंडेणपयत्तविरोहादो वा । तम्हा द्विदेसु जीवपदेसेसु कम्मबंधो अस्थि त्ति णव्वदे । ण जोगादो जियमेण जीवपदेसपरिष्फंदो होदि, तस्स तत्तो अणियमेण समु-पत्तीदो । ण च एकतिण णियमो णरिथ चेव, जदि उत्पज्जदि तो तत्तो चेव उष्पज्जदि त्ति णियमुवलंभादो । तदो ट्ठिदाणं पि जोगो

अरिथ त्ति कम्मनंधभूयमिच्छियव्वं । =प्रश्न-जीव-प्रदेशोका परिस्पन्द न होनेसे हो जाना जाता है कि वे योगसे रहित है। और परिस्पन्दसे रहित जीवप्रदेशोमें योगकी सम्भावना नहीं है, क्योंकि बैसा होनेपर सिद्ध जीवोके भी सयोग होनेकी आपत्ति आती है ' उत्तर-उपर्युक्त शंकाका परिहार करते हैं-१, मन, वचन एवं काय सम्बन्धी क्रियाकी उत्पत्तिमें जो जीवका उपयोग होता है, वह योग है, और वह क्मबन्धका कारण है। परन्तु वह धोडेसे जीवप्रदेशोमें नहीं हो सकता, वयोकि एक जीवमें प्रवृत्त हए उक्त योगकी थोडेसे ही अवयवोमें प्रवृत्ति माननेमें विरोध आता है। अथवा एक जीवमें उसके खण्ड-खण्ड रूपसे प्रवृत्त होनेमें त्रिरोध आतः है। इसलिए स्थित जीवप्रदेशोमें कर्मबन्ध होता है, यह जाना जाता है। २. दूसरे योगसे जीवप्रदेशोमे नियमसे परि-स्पन्द होता है, ऐसा नहीं है; क्योंकि योगसे अनियमसे उसकी उत्पत्ति होती है। तथा एकान्ततः नियम नही है. ऐसी बात भी नहीं है; क्योंकि यदि जीवप्रदेशोमें परिस्पन्द उत्पन्न होता है, तो योगसे ही उरपन्न होता है, ऐसा नियम पाया जाता है। इस कारण स्थित जीवप्रदेशोंमें भी योगके होनेसे कर्मबन्धको स्वीकार करना चाहिए।

#### ६. योगमें शुभ अशुभपना क्या

रा वा /६/३/२-३/१०७/६ कथं योगस्य शुभाशुभत्वम् । ...शुभपरि-णामनिव्र तो योग शुभः, अशुभपरिणामनिव्र त्तश्चाशुभ इति कथ्यते, न शुभाशुभकर्मकारणत्वेन । यद्ये वमुच्येत, शुभयोग एव न स्यात्, शुभयोगस्यापि ज्ञानावरणादिवन्धहेतुत्वाभ्युपगमात् । = प्रश्त —योगमे शुभ व अशुभपना दया ? उत्तर — शुभ परिणाम-पूर्वक होनेवाला योग शुभयोग है, तथा अशुभ परिणामसे होनेवाला अशुभयोग है । शुभ-अशुभ कर्मका कारण होनेसे योगमें शुभत्व या अशुभत्व नहीं है क्योकि शुभयोग भी ज्ञानावरण आदि अशुभ कर्मोंके बन्धमें भी कारण होता है ।

### ग्रुम-अग्रुम योगको अनन्तपना कैसे है

रा बा./६/२/२'५०७/४ असं रूप्रेयत्लोकत्त्वादध्यवसायावस्थानानां कथम-नन्तविकरुपत्वमिति । उच्यते — अनन्तानन्तपुद्धगलप्रदेशप्रचितज्जाना-वरणवीर्यान्तरायदेशसर्वधातिद्विविधस्पर्धकक्षयोपशमादेशात योग-त्रयस्यानन्त्यम् । अनन्तानन्तप्रदेशक्मदिानकारणत्वाद्वा धनन्तः, अनन्तानन्तनानाजीत्रविषयभेदाद्वानन्तः । == प्रष्टन - अध्यवसाय स्थान असंख्यात-लोक-प्रमाण है फिर योग अनन्त प्रकारके केसे हो सकते है । उत्तर — अनन्तानन्त पुद्दगल प्रदेश रूपसे बॅधे हुए ज्ञाना-वरण वीर्यान्तरायके देशघाती और सर्वधाती स्पर्धकोके क्षयोपशम भेदसे, अनन्तानन्त प्रदेशबाले कमौंके प्रहणका कारण होनेसे तथा अनन्तानन्त नाना जीबोकी दृष्टिसे तीनो योग अनन्त प्रकारके हो जाते है ।

## ३. योग सामान्य निर्देश

## योगमागणमें मावयोग इष्ट है

- दे० योग/२/४ (क्रियाकी उत्पत्तिमें जो जीवको उपयोग होता है वास्तव-मे बही योग है । )
- दे. योग/२/१ आत्माके धर्म न होनेसे अन्य पदार्थींका संयोग योग मही कहला सकता।)
- दे मार्गणा ( सभी मार्गणास्थानोमे भावमार्गणा इष्ट है । )

#### २. योग वीर्यं गुणकी पर्याय है

भ, आ,/बि /११९६७/११७९/४ योगस्य वीर्यपरिणामस्य ··=वीर्यपरि-णामरूप जो योग ( और भी दे० अगला झीर्षक )।

## ३. योग कथचित् पारिणामिक माव है

ध ४/१.७,४८/२२४/१० सजोगी त्ति को भावो । अणाहिपारिणामिओ भावो। णोवसमिओ, मोहणीए अगुवसंते वि जोगुवलभा। ण खइंओ, अण्प्पसरूबस्स कम्माण खएणुप्पत्तिविरोहा। ण घादिकम्मो-दयजणिओ, णट्ठे विघादिकम्मोदए केवलिम्हि जोपुवलंभा । णो अघादिकम्मोदयजणिदो वि संते वि अघादिकम्मोदए अजोगिम्हि जोगाणुवलभा । ण सरोरणामकम्मोदयजणिदो वि, पोग्गलविवाइयाणं जीवपरिफद्दणहेउत्तविरोहा। कम्मइयशरीरं ण पोग्गलविवाई, तदो पोग्गलाणं वण्ण-रस-गंध-फास-संठाणागमणादीणमण्वर्त्तभा । तद्भ-प्पाइदो जोगो हो,दु चे ण, कम्मइयसरीर पि पोग्गलविवाई चेव, सब्वकम्माणमासयत्तादौ । कम्मइओदयविणट्ठसमए चेव जोगविणा-सर सणादो कम्मइयसरीरजणिदो जोगो चे ण, अधाइकम्मोदयविणा-साणंतरं विणस्संत भवियत्तस्स पारिणामियस्स ओदइयत्तप्पसंगा। तदो सिद्दध जोगरस पारिणामियत्त । = प्रश्न---'सयोग' यह कौन-सा भाव है ' उत्तर-'सयोग' यह अनादि पारिणामिक भाव है। इसका कारण यह है, कि योग न तो औपशासिक भाव है, क्योंकि मोहनीयकर्मके उपझम नहीं होनेपर भी योग पाया जाता है। न वह क्षांसिक भाव है, क्योंकि, आत्मस्वरूपसे शहत योगकी कर्मोंके क्षयसे उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है। योग धातिकर्मीदयजनित भी नही है, क्योकि, घातिकमोंदयके नष्ट होनेपर भी सयोगि-केवलीमें योगका सद्भाव पाया जाता है। न योग अधातिकर्मोदय जनित भी है, क्योंकि, अध्यतिकर्मोदयके रहनेपर भी अयोगकेवली-में योग नही पाया जाता। योग हारोरनामकर्मोदयजनित भी नहीं है. क्योंकि पुढ़गलविपाकी प्रकृत्तियोके जीव-परिस्पन्दनका कारण होनेमे बिरोध है। प्रश्न-कार्मण शरीर पुद्रगल विपाकी नहीं है, त्रयोकि उससे पुद्धगलोके वर्ण, रस, गन्ध, स्पर्श और संस्थान आदि-का आणमन आदि नहीं पाया जाता है। इसलिए योगको कार्मण शरीरसे ( औदयिक ) उरपन्न होनेवाला मान लेना चाहिए ! उत्तर— नही, वयोकि, सर्व कर्मीका आश्रय होनेसे कार्मण स्ट्रीर भी पुद्रगत विभाकी ही है। इसका कारण यह है कि बह सर्व कमोंका आश्रय या आधार है। प्रश्न-कार्मण शरीरके उदय विनष्ट होनेके सययमें ही ग्रोगका विनाश देखा जाता है। इसलिए ग्रोग कार्मण शरीर जनित है, ऐसा मानना चाहिए 1 उत्तर-नहीं, क्योकि, यदि ऐसा माना जाय तो अधातिकर्मोक्षयके विनाश होनेके अनन्तर ही विनष्ट होनेवाले पारिणामिक भव्यरव भावके भी औदयिकपनेका प्रसंग प्राप्त होगा। इस प्रकार उपर्युक्त विवेचनसे योगके पारिणामिकपना सिद्ध हुआ ।

## ४. योग कथंचित् क्षात्रोपशमिक माव है

ध. ७/२,१,३३/९४/३ जोगो णाम जीवपरेसाणं परिष्मंदो संकोच-विकोचसवस्यणो । सो च कम्माणं उदयजणिदो, कम्मोदयविरहिंद-सिद्धे सु तदणुवसंभा । अजोगिकेवलिम्हि जोगाभावाजोगो ओदझ्यो ण होदि त्ति वोस्तुं ण जुत्तु, तत्थ सरीरणामकम्मोदया भावा । ण च सरीरणामकम्मोदएण जायमाणो जोगो तेण विणा होदि, अइप्प-सगादो । एवमोदइयस्स जोगस्स कर्ध खओवसमियत्त उच्छते । ण सरीरणामकम्मोदएण सरीरपाओग्गवोग्गलेम्र बहुम्रु संचर्य गच्छ-माणेम्रु विरियंतराइयस्स सव्वधादिमहयाणमुदयाभावेण तेसि सतोव-समेण देसघादिमहयाणमुदएण समुन्भवादो लद्धर्ण्योवसमववएसं विरियं वधुढदि, तं विरिय पप्प जेण जीवपदेसाणं सकोच विकोच बइढदि तेण जोगो खओवसमिओ त्ति बुत्तो । विरियंतराइयत्व्वोन् वहत्वदि तेण जोगो खओवसमिओ त्ति बुत्तो । विरियंतराइयत्व्वोन् वसमजणिदवलवर्ड्ति-हाणीहितो जदि-जीवपदेसपरिष्मं दस्यज्वदे । ण. खओवसमियवत्तादो खड्यस्स बलस्स प्रधत्तदंसणादो । ण च ज्ञोवसमियवत्तादो खड्यस्स बलस्स प्रधत्तदंसणादो । ण च

Jain Education International

योग

पदेसपरिष्फंदो खइयमलादो वड्ढिहाणीणं गच्छदि, अइप्पसंगादो । =प्रश्न-जीव प्रदेशोंके सकीच और विकोच रूप परिस्पंदको योग कहते हैं। यह परिस्पन्द कर्मोंके उदयसे उत्पन्न होता है, क्योकि कर्मोदयसे रहित सिद्धोंके वह नहीं पाया जाता। अयोगिकेवलीमें योगके अभावसे यह कहना उचित नहीं है कि योग औदयिक नहीं होता है, क्योंकि, अयोगि केवलीके यदि योग नहीं होता तो शरीर-नामकर्मका उदय भी तो नहीं होता। शरीरनामवर्मके उदयसे उस्पन्न होनेवाला योग उस कमीदयके बिना नहीं हो सकता, क्योकि वैसा माननेसे अतिप्रसग दोष उत्पन्न होगा। इस प्रकार जब योग औदयिक होता है, तो उसे क्षायोपशमिक क्यों कहते हैं। उत्तर-ऐसा नहीं, क्योंकि जब शरीर नामकर्मके उदयसे शरीर बननेके योग्य बहतसे पुइग्लोका सचय होता है और वीर्यान्तरायकर्मके सर्वधाती स्पर्धकोंके उदयाभावसे व उन्हों स्पर्धकोंके सत्त्वोपक्षमसे तथा देश-वातो स्पर्धकोंके उदयसे उत्पन्न होनेके कारण क्षायोपशमिक बहजाने वाला वीर्य (बल) अटला है, तब उस वीर्यको पाकर चूँकि जीव-प्रदेशोका संकोच-विकोच बढता है, इसलिए योग क्षायोपशमिक वहा बृद्धि और हानिसे जोव प्रदेशोंके परिस्पन्दकी बृद्धि और हानि होती है, तब तो जिसके अन्तरायकर्म क्षीण हो गया है ऐसे सिद्ध जीवोमें योगकी बहुलताका प्रसंग आता है। उत्तर-नहीं आता, क्योंकि क्षायोगशसिक बलसे क्षायिक बल भिन्न देखा जाता है। क्षायो-परामिक नलको वृद्धि-हानिसे वृद्धि-हानिको प्रभा होनेवाला जीव प्रदेशोंका परिस्पन्द क्षायिक वलसे वृद्धिहानिको प्र.प्त नही होता, क्योंकि ऐसा माननेसे तो अतिप्रसंग दोष अग्ता है ।

#### ५. योग कर्थांचत् औदयिक माव है

- ध. १/१.७.४८/२२६/७ ओदइओ जोगो, सरीरणामकम्मोदयविणासाण तरं जोगविणासुवलभा । ण च भवियत्तेण विउवचारो, कम्मसंबधविरो-हिणो तस्स कम्मजणिदत्तविरोहा । क्योग' यह औदयिक भाव है, वयोंकि शरीर नामकर्मके उदयका विनाश होनेके पश्चात ही योग-का त्रिनाश पाया जाता है । और ऐसा मानकर भध्यत्व भावके साथ व्यभिचार भी नही जाता है, क्योंकि कर्म सम्बन्धके विरोधी भव्यत्व भावकी कर्मसे उत्पत्ति माननेमें विरोध आता है ।
- ध. ७/२,१.१३/७६/३ जदि जोगो वौरियंतराइयखओबसमजणिदो तो सजोगिम्हि जोगाभावो पसज्जदे। ण उत्रयारेण खओवसमिय भाव पत्तस्स ओदइयस्स जोगस्स तथ्या भावविरोहादो।=प्रश्न---यदि योग वीर्यान्तराय कर्मके क्षयोपशमसे जत्पन्न होता है, तो सयोगि केवलिमे योगके अभावका प्रसंग आता है। उत्तर- नहीं आता, योग-में क्षायोपशमिक भाव तो उपचारसे है। असलमें तो योग औदयिक भाव ही है और औदयिक योगका सयोगि केवलिमे अभाव माननेमें विरोध आता है।
- ध ७/२,१,६१/१०५/२ किंतु सरोरणामकम्मोदयजणिदजोगो वि लेस्सा त्ति इच्छिजजदि, कम्मजधणिभित्तत्तादो । तेण कसाए फिट्टे वि जोगो अत्थि ।=शरीर नामकर्मोदयके उदयसे उत्पन्न योग भी तो लेश्या माना गया है, क्योकि वह भी कर्मबन्धमें निमित्त होता है । इस कारण कषायके नष्ट हो जानेपर भी योग रहता है ।
- ध, १/४,९,६६/३१६/२ जोगमगगणा थि ओदइया, णामकम्मस्स उदीरणो-दयजणिदत्तादो । ⇒योग मार्गणा भी औदयिक है, क्योकि वह नामकर्मकी उदीरणा व उदयसे उत्पन्न होती है ।

## ६. उत्कृष्ट योग दो समयसे अधिक नहीं रहता

ध. १०/४.२.४.३१/१०८/४ जदि एवं तो दोहि समएहि विणा उक्कस्स-जोगेण णिरंतर बहुकालं किण्ण परिणमाविदो । ण एस दोसो, णिर-तर तत्थ तियादिसमयपरिणामाभावादो । == प्रश्न -- दो समयाके सिना निरन्सर महुतकाल तक उस्कृष्ट योगसे क्यो नहीं परिणमाया। उत्तर—यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि निरन्तर उस्कृष्ट योगमें तीन आदि समय तक परिणमन करते रहना सम्भव नहीं है।

## ७. तीनों योगोंकी प्रयुक्ति कमसे ही होती है युगपत् नहीं

- ध. १/१,१,४७/२७१/३ त्रयाणां योगामां प्रवृत्तिरकमेण उत्त नेति । नाक-मेण, त्रिष्ण्क्रमेणैक्स्यात्मनो योगनिरोधात् । मनोवाक्कायप्रवृत्त् योऽ-क्रमेण क्वचिइ दृश्यन्त इति चेद्ध∝तु तासां तथा प्रवृत्तिद्द ष्टित्वात्, न तत्प्रयरनानामक्रमेण वृत्तिस्तथो9देशाभावादिति । अथ स्यात् प्रयत्नो हि नाम बुद्धिपूर्वक, बुद्धिश्च मनोयोगपूर्विका तथा च सिद्धो मनोयोग शेषयोगाविनाभावीति न, कार्यकारणयोरेककाले समुत्पत्ति-विरोधात । = प्रश्न — तीनो योगोको प्रवृत्ति युगपत ह`ती है या वहीं। उत्तर--- युगपत नहीं होती है, क्योंकि, एक आरमाके तीनो योगोकी प्रवृत्ति युगपद माननेपर योग निरोधका प्रसंग आ जायेगा। अर्थात् किसी भी आरमामें योग नहीं बन संकेगा। प्रश्न-- कही पर मन, वचन और कायकी प्रवृत्तियाँ युगपत देखी जाती है। उत्तर-- यदि देखी जाती हैं, तो उनकी युगपत वृत्ति होओ । परन्तु इससे, मन वचन और कायकी प्रवृत्तिके लिए जो प्रयस्न होते है, उनकी मुगपत वृत्ति सिद्ध नही हो सकती है, क्योंकि. आगममें इस प्रकार उपदेज नही मिलता है। (तीनों योगोकी प्रवृत्ति एक साथ हो सकती है. प्रयत्न नहीं।) प्रश्न---प्रयत्न बुद्धि पूर्वक होता है, और बुद्धि मनो-योग पूर्वक होती है। ऐसी परिस्थितिमें मनोयौग दोय योगोका अविनाभावी है. यह बात सिद्ध हो जानी चाहिए। उत्तर-नहीं, क्योकि. कार्य और कारण इन दोनोंकी एक कालमें उत्पत्ति नहीं हो स∓ती है।
- ध ७/२. १.३३/७७/१ दो वा तिण्णि वा जोगा जुगवं किण्ण होति। ण, तेसि णिसिद्धावमधुत्तीदो। तेसिमक्कमेण बुत्ती बुवलंभदे चे। ण, • ।= प्रश्न---दो या तीन योग एक साथ क्यो नहीं होते। उत्तर--नहीं होते, क्योकि, उनकी एक साथ वृत्तिका निषेध किया गया है। प्रश्न---अनेक योगोकी एक साथ वृत्ति पायी तो जाती है। उत्तर---नहीं पायी जाती. (क्योकि इन्द्रियातीत जोव प्रदेशोका परिस्पन्द प्रत्यक्ष नहीं है। -- दे० योग/२/३)।
- गो जी,/मू/२४२।१०१ जोगोवि एककाले एककेव य होदि णियमेण। ----एक कालमें एक जीवके युगधत एक ही योग होता है, दो वा तौन नही हो सकते, ऐसा नियम है।

#### ८. तीनों योगोंके निरोधका क्रम

भ. आ /मू /२११७-२१२०/१८२४ आदरवचित्रोग बादरेण कायेण जादर-मण च । बादरकायपि तथा रु भदि सुहुमेण काएण ।२११७। तध चेव सुहुममणवचिजोगं सुहमेण कायजोगेण। रु भित्त् जिणो चिट्ठदि सो सुहुमे काइए जोगे ।२११८। सुहुमाए लेस्साए सुहुमकिरियबंधगो लगो ताधे। काइयजोगे सुहुमस्मि सुहुमकिरियं जिणो फादि ।२१११। सुहु-मकिरिएण भागेण णिरुद्धे सुहूमकाययोगे ति । सेत्तेसी होदि तदो अबंधगो णिच्चलपदेसो ।२१२०। = बादर बचनयोग और बादर मनो-योगके बादर काययोगमें स्थिर होकर निरोध करते है तथा बादर काययोगसे रोकते है ।२११७। उसही प्रकारसे सूक्ष्म बचनयोग और सुक्ष्म यनोयोगको सूक्ष्म काययागमें स्थिर होवर निरोध करते हैं और उसी काययोगसे वे जिन भगवान् स्थिर रहते है ।२११८। उत्कृष्ट शुक्सलेश्याके द्वारा सूक्ष्म काश्र्योगसे साता वेदनीय कम्का बंध करने-वाले वे भगवान् सूक्ष्मक्रिय नामक तीसरे शुक्लध्यानका आश्रम करते है । सुक्ष्मकाययोग होनेसे उनको सुक्ष्मक्रिय शुक्लध्यानकी प्राप्ति होती है। २११६। सूक्ष्मक्रिय ध्यानसे सूक्ष्मकाय योगका चिरोध करते है। तत्र आत्माके प्रदेश निष्टचल होते है. और तब उनको कर्मका बन्ध नही होता। ( ज्ञा./४२/४८-५१); ( बसु. आ./४२3-४३६)।

# ४. योगका स्वामित्व व तत्सम्बन्धी शंकाएँ

## योगोंमें सम्भव गुणस्थान निर्देश

थ. खं. १/१.१/सू. ४०-६४/२८२-३०८ मणजोगो सञ्चमणजोगो असच-मणजोगो सण्णिमिच्छाइट्ठि-प्पहुडि जाव सजोगिकेवलि सि । १०। सण्णिमिच्छाइटिठ-प्पहुडि मोसमणजोगो सचमोसमणजोगो जाब खीण-कसायवीयराय-छद्दमस्था त्ति । ११। वचिजोगो अस-चमोसवचिजोगो बोईदिय-प्पहुडि जाव सजोगिकेवलि त्ति ।४३। सच्चबचिजोगो सण्णिमिच्छाइट्ठि-प्पृहुडि जाव सजोगिकेवलि त्ति । १४। मोसवचिजोगो सच्चमोसवचिजोगो सण्णिमिच्छाइट्ठि-ण्पहुडि जाव खीणकसाय-वीयराय-छदुमत्था ति ११४। कायजोगो ओरालियकायजोगो ओरालियमिस्सकायजोगो एइदिय-प्पहुडि जाब सजोगिकेवलि त्ति । ईश वेउठिवयकायजोगो वेउठिवयमिस्स-कायजोगो सश्णिमिच्छाइटि्ठ-प्पहुडि जाव असंजदसम्माइट्ठि ति । ई२। आहारकायजोगो आहारमिस्सकायजोगो एक्कमिह चेव पमत्त-सजदट्ठाणे । ६३। कम्मइयकायजोगो एईदिय-प्पहुडि जाव सजोगिकेवलि सि । ६४। मणजोगो बचिजोगो कायजोगो सण्णि-मिच्छाइट्ठि-प्पहुडि जाव सजोगिकेवलि ति । ६४। = १. सामान्य-से मनोयोग और विशेष रूपसे सत्य मनोयोग तथा असत्यमृथा मनोयोन संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे सेकर सयोगिकेवली पर्यन्त होते है । ६०। असत्य मनोयोग और उभय मनोयोग संज्ञी मिथ्यादृष्टि

गुणस्थानसे लेकर क्षीणकषाय-धीतराग छद्रमस्थ गुणस्थान तक पाये जाते हैं । ११। २. सामान्यसे वचनयोग और विशेषरूपसे अनुभय वचनयोग द्वीन्द्रिय जीवोसे लेकर समोगिकेवली गुणस्थान तक होता है।। ३३। सत्य वचनयोग संज्ञी मिध्यादृष्टिसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक होता है।५४। मृबावचनयोग और सत्यमृषावचन-योग संज्ञी मिथ्यादृष्टिसे लेकर क्षीणकषाय-वीतराग-छबस्थ-गुण-स्थान तक पाये जाते है। ११। ३. सामान्यसे काययोग और विशेषकी अपेक्षा औदारिक काययोग और औदारिक मिश्र काययोग एकेन्द्रियसे लेकर सयोगिकेवली गुणस्थान तक होते है । ईश वैक्रियक कामयोग और वैक्रियक मिश्र नाययोग संज्ञी मिथ्याइष्टिसे लेकर लेकर असंयत सम्यग्दष्टि तक होते है । ६२। आहारककाययोग और आहारकमिश्रकाययोग एक प्रमत्त गुणस्थानमें ही होते है। इंश कार्मणकाययोग एकेन्द्रिय जीवोसे लेकर सयोगिकेवली तक होता है । ६४। ४. तीनों योग-मनोयोग, वचनयोग और काययोग संज्ञी मिथ्याइष्टिसे लेकर सयोगिकेवली तक होते है ।ईश्राक्षीणकषाय गुणस्थान में भी निष्काम क्रिया सम्भव है ।

#### — বৈ अभिलाषा ।

२. गुणस्थानोंमें सम्मध योग

| ( पं, सं /प्रा /४/३२८ ), | (गो, जो,/मू /७०४/११४०), | ( पं <u>,</u> सं./~ |
|--------------------------|-------------------------|---------------------|
| स./४/३४६) ।              | ,                       |                     |

| गुणस्थाम      | सम्भव<br>योग | असम्भव योगके न⊺म                                      |
|---------------|--------------|-------------------------------------------------------|
| मिथ्याद्दष्टि | १३           | आहारक,आहारक मिश्र = २                                 |
| सांसादन       |              | **                                                    |
| শিশ্ব         | <b>१</b> ०   | आहारक, आहारक मिश्र, औदारिक,<br>वैक्रियकसिश्र कार्मण≠४ |
| अस्यत         | १३           | आहारक व आहारक मिश्र=२                                 |
| देशविरत       | 3            | औदारिक मिश्र, वै क्रियक ब वै क्रियक मिश्र,            |
|               | -            | आहारक व आहारक मिश्र, कार्मण≕ ई                        |
| प्रमन्त       | ११           | औदारिक मिश्र, वैक्रियक, वैक्रियक                      |
|               |              | मिश्र, कार्मण=४                                       |
| अप्रमृत्त     | 3            | देशविरतयत्                                            |
| अपूर्व करण    | , "          |                                                       |
| अनिवृत्ति     | >7           | 19                                                    |
| सूक्ष्म सा.   | 22           | ,,                                                    |
| उपशान्त       |              |                                                       |
| क्षीणकषाय     | >2           | 12                                                    |
| सयोगि         | 6            | वैक्रियक, वैक्रियक मिश्र, आहारक,                      |
|               |              | आहारक मिश्र, असत्य व उभय मनो-                         |
|               |              | वचनयोग ∞८                                             |
|               | 1            | /                                                     |

## ३. योगोंमे सम्मव जीवसमास

ष, खं १/१,१/सू ईई-७८/३०१-३१७ वचिजोगो कायजोगो बीइंदिय-प्पहुडि जाव असण्णिपंचिदिया क्ति । ईई। कायजोगो एइदियाणं । ई७। मणजोगो वचिजोगो पज्जत्ताण अस्थि, अपज्जत्ताण णस्थि । ई८। कायजोगो पज्जत्ताणं वि अस्थि, अपज्जत्ताणं वि अस्थि । ई८। ओरालियकायजोगो पज्जत्ताणं ओरालियमिस्सकायजोगो अपपज्ज-त्ताणं । ७६। देउ वित्रयकायजोगो पज्जत्ताणं वेउ व्वियमिस्सकायजोगो अपज्जत्ताणं । ७६। आहारकायजोगो पज्जत्ताणं अहारमिस्सकाय-जोगो अपज्जत्ताणं । ७६। = वचनयोग और काययोग द्वीन्द्रिय जीवोसे लेकर असंज्ञी पचेन्द्रिय जीवो तक होते है । ई६। काययोग एकेन्द्रिय जीवोके होता है । ६७) मनोयोग और वचनयोग पर्याप्तकोन के हो होते है, अपर्याप्तकोके नहीं होते । ६८। काययोग पर्याप्तकोके भी होता है । ६६। अपर्याप्तकोके भी होता है, औदारिक काययोग पर्याप्तकोके और औदारिक मिश्र काययोग अपर्याप्तकोके होता है । ७६। वैक्रियक काययोग पर्याप्तकोके और वेक्रियकमिश्र काययोग अप-र्याप्तकोंके होता है । ७७। आहारक काययोग पर्याप्तकोके और आहारक-मिश्र काययोग अपर्याप्तकोके होता है , ७८। (मू. आ /११२७): (प. सं. /पा /४/११-१५), (गो.जी /मू. /ई७६-६-४/११२२-११२५)।

#### ४. पर्याप्त व अपर्यासमें मन, वचनयोग सम्बन्धी शंका

घ. १/१,१,६८/३१०/४ क्षयोपशमापेक्षया अपर्याप्तकालेऽपि तयो' सत्त्व न विरोधमास्कन्देदिति चेन्न. वाङ्मनसाभ्यामनिष्णन्नस्य तद्यो-गानुपपत्ते । पर्याप्तानामपि विरुद्धयोगमध्यासितावस्थाया नास्त्ये-वेति चेन्न, सभवापेक्षया तत्र तत्त्सत्त्वप्रतिपादनात, तच्छक्तिसत्त्वा-पेक्षया वा । =प्रप्रन-क्षयोपशमकी अपेक्षा अपर्याप्त कालमें भी वचनयोग और मनोयोगका पाया जाना विरोधको प्राप्त नहीं होता है ! उत्तर-नहीं. क्योकि जो क्षयोपशम वचनयोग और मनोयोग रूपसे उत्पन्न नहीं हुआ है, उसे योग संज्ञा प्राप्त नहीं हो सकती है । प्रप्रन-पर्याप्तक जोवोके भी विरुद्ध योगको प्राप्त होने रूप अवस्थाके होने पर विवक्षित योग नहीं पाया जाता है ! उत्तर-नहीं, क्योकि, पर्याप्त अवस्थामें किसो एक योगके रहनेपर शेष योग सम्भत्र है. इसलिए इस अपेक्षासे वहाँ पर उनके अस्तित्वका कथन किया जाता है । अथवा, उस समय वे योग शक्तिरूपसे विद्यमान रहते है, इसलिए इस अपेक्षासे जनका अस्तित्व कहा जाता है ।

## भ, मनोयोगोमें माषा व शरीर पर्यासिकी सिद्धि

ध, २/१.१/६१८/१ केई वचिकायपाणे अवणेति, तण्ण घडदे; तैसि सत्ति-संभवादो । वचि-काधवलाणिमित्त-पुग्गल-खधस्स अरिथत्त पेक्लिअ पज्जत्तीओ होति त्ति सरीर-वचि पञ्जत्तीओ अदिथ । = कितने ही आभार्य मनोधोगियोके दश प्राणोमेसे वचन और काय प्राण कम करते है, किन्तु उनका वैसा करना घटित नही होता है, क्योंकि, मनोयोगी जीवोके वचनवल और कायवल इन दो प्राणो-की शक्ति पायी जाती है, इसलिए ये दो प्राण उनके वन जाते है । उसी प्रकार वचनवल और कायवल प्राणके निमित्तभूत पुद्धगल-स्कन्धका अस्तित्व देखा जानेसे उनके उक्त दोनो पर्यासियाँ भी पायी जाती है इसलिए उक्त दोनो पर्याप्तियाँ भी उनके बन जाती है ।

# अप्रमक्त व ध्यानस्थ जीवोंमें असत्य मनोयोग कैसे

ध. १/१.१.५१/२८५/७ भवतु नाम क्षयकोपशमकाना सत्यस्यासरय-मोषस्य च सत्त्वं नेतरयोरप्रमादस्य प्रमादविरोधित्वादिति न, रजो-जुषा विपर्ययानध्यवसायाज्ञानकारणमनस' सत्त्वाविरोधात् । न च तवोगात्रमादिनस्ते प्रमादस्य मोहपर्यायत्वात् । क्षप्रहन--क्षपक ओर उपशमक जीवोके सत्त्यमनोयोग और अनुभय मनोयोगका सद्भाव रहा आवे, परन्तु नाकीके दो अर्थात् असरय मनोयोग और उभयमनोयोगका सद्भाव नही हो सकता है, क्योंकि, इन दोनोमें रहने वाला अप्रमाद अपत्य और अभय मनके कारणभूत प्रमादका विरोधी है १ उत्तर--नही, क्योकि आवरण कर्मसे युक्त जीवोके विपर्यय और अनध्यक्षायरूप अज्ञानके कारणभूत मनके सद्भाव मान सेनेमें कोई विरोध नहीं आता है । परन्तु इसके सम्बन्धसे क्षपक या उपराम जीव अमत्त नहीं माने जा सकते हैं, क्योंकि, प्रमाद मोहकी पर्याय है।

- ध. १/९.१.५५/२८६/५ क्षोणकधायस्य वचनं कथमसत्यमिति चेन्न, असत्यनिषन्धनाज्ञानसत्त्वापेक्षया तत्र तत्सत्त्वप्रतिपादनात । तत एव नोभयसंयोगोऽपि विरुद्ध इति । वाचंयमस्य क्षीणकषायस्य कथं वाग्योगश्चेन्न, तत्रान्तर्जरुपस्य सत्त्वाविरोधात । ज्यत्र-जिसकी कषाय क्षीण हो गयी है उसके वचन असत्य कैसे हो सकते है । उत्तर-ऐसी शका व्यर्थ है, क्योंकि असत्य वचनका कारण अज्ञान बारहवे गुणस्थान तक पाया जाता है, इस अपेक्षासे वहॉ पर असत्य वचनके सद्दभावका प्रतिपादन किया है । और इसीलिए उभय संयोगज सत्यमुषा वचन भी बारहवें गुणस्थान तक होता है, इस कथनमें कोई विरोध नही आता है । प्रश्न--वचन गुप्तिका पूरी तरहसे पालन करने वाले कषायरहित जोवोके वचनयोग कैसे सम्भव है । उत्तर = नहीं, क्योंकि कषायरहित जीवोमें अन्तर्जरुपके पाये जानेमें कोई विरोध नहीं आता है ।
- थ. २/१,१/४३४/६ जमाणीणमपुञ्चकरणाणं भवदु णाम वर्षिं सत्तस्स अस्थित्तं भासापज्जत्ति-सण्णिद-पोग्गल-स्वंज-जणिद-सत्ति-सरूभा-बादो। ण पुण वर्षिजोगो कायजोगो वा इदि । न, अन्तर्जल्प-प्रयरंतस्य कायगतसूक्ष्मप्रयत्तस्य च तत्र सत्त्वात्त् । म्प्रम-ध्यान-मे लीन अपूर्वकरण गुणस्थानवर्ती जीवोंके वचनवलका सङ्भाव भल्ते हो रहा आवे, क्योंकि भाषा पर्याधि नामक पौड्रगलिक स्कन्धो-से उत्पन्न हुई शक्तिका जनके सङ्भाव पाया जाता है किन्तु उनके वचनयोग या काययोगका सङ्भाव नही मानना चाहिए १ उत्तर-नही, क्योकि, ध्यान अवस्थामें भी अन्तर्जक्ष्पके लिए प्रयत्न रूप वचनयोग और कायगत-सूक्ष्म प्रयत्नरूप काययोगका सत्त्व अपूर्व-करण गुणस्थानवर्ती जीवोके पाया ही जाता है इसलिए वहाँ वचन योग और काययोग भी सम्भव है।

#### समुद्धातगत जीवोंमें वन्वनयोग कैसे

ध. ४/१,२,२६/१०२/७,१० वेउव्वियसमुग्धादगदाणं कध मणजोग-वचि-जोगाणं सभवो। ण, तेसि पि णिप्पण्णुत्तरसरीराणं मणजोगवचि-जोगाण परावत्तिसंभवादो ७०। मारणतियसमुग्धादगदाण असंखेज्ज-जोयणायामेण ठिदाणं मुच्छिदाण कधं मण-त्रचिजोगसभवो। ण, कारणामावादो अवत्ताण णिव्भरसुत्तजीवाण व तेसि तत्थ सभवं पडिविरोहामावादो ।१०। = प्रश-वैक्रियिक समुद्धातको प्राप्त जीवोके मनोप्योग और वचनयोग कैसे सभव है । उत्तर – नही, क्योकि, निष्पन्न हुआ है विक्रियात्मक उत्तर शरीर जिनके ऐसे जीवोके मनोयोग और वचनयोगोका परिवर्तन सम्भव है । प्रश्न-मारणान्तिक समुद्धातको प्राप्त, असख्यात योजन आयामसे स्थित और मूच्छित हुए संज्ञी जीवोके मनोयोग और वचनयोग कैसे सम्भव है । उत्तर-–नही, क्योकि, बाधक कारणके अभाव होनेसे निर्भर (भरपूर) सोते हुए जीवोके समान अव्यक्त मनोयोग और वचनयोग मारणान्तिक समुद्धातगत मूच्छित अवस्थामें भी सम्भव है, इसमे कोई विरोध नही है।

### असंज्ञी जीवोंमें असत्य व अनुमय वचनयोग कैसे

ध.१/१,१,५३/२०७/४असत्यमोषमनोनिबन्धनवचनमसत्यमोषवचनमिति प्रागुक्तम्, तइ द्वीन्द्रियादीनां मनोरहितानां कथं भवेदिति नाथमैकान्तोऽस्ति सकलवचनानि मनस एव समुरवधन्त इति मनो-रहितकेवलिनां वचनाभावसज्जननात् । विकलेन्द्रियाला मनसा विमा न ज्ञानसमुरपत्तिः । ज्ञानेन विना न वचनप्रवृत्तिरिति चेन्न, मनस एव ज्ञानमुरपर्थत इत्येकान्ताभावात् । भावे वा नावेषेन्द्रियेभ्यो ज्ञानसमुत्पत्तिः मनसः ग्रुरान्नत्वादा । मैत्तदपि इष्टश्रुतानुभूतविषय-स्य मानसप्रत्ययस्यान्यत्र वृत्तिविरोधात् । न चक्षरादीनां सहकार्यपि

३८१

प्रयत्नात्मसहकारिम्यः इन्द्रियेम्यस्तदुत्वत्त्युपलम्भात् । समनस्केषु ज्ञानस्य प्रखुर्भावो मनोयोगादेवेति चेन्न केवलज्ञानेन व्यभिचारात् । समनस्काना यर आयोपशमिक ज्ञानं तन्मनोयोगातम्यादिति चेन्न. इष्टत्वात् । मनोयोगाद्वचनमुत्पदातः इति प्रागुक्तः तत्कथ घटत इति चेत्र, उपचारेण तत्र मानसस्य ज्ञानस्य मन इति संज्ञा विधायोक्त-रवात् । कथ विक्लेन्द्रियवचसोऽसरयमोषस्वमिति चेदमध्यवसाय-हेतरवात् । ध्वनिविषयोऽध्यवसायः समुपलम्यत इति चेन्न, वक्तुरभि-प्रायविषयाध्यवसं'याभावस्य विवश्तित्वात् । = प्रश्त-- अनुभय रूप मनके निमित्तसे जो बचन उत्पन्न होते है, उन्हे अनुभय बचन कहते है। यह बात पहले कही जा चुकी है। ऐसी हालतमें मन रहित द्वीन्द्रियादिक जीवोंके अनुभय बचन कैसे हो सक्ते हैं। उत्तर - यह कोई एकान्त नहीं है कि सम्पूर्ण बच्चन मनसे ही उत्पन्न होते है. यदि सम्पूर्ण वचनोकी उत्पत्ति मनसे हो मान ली जावे तो मन रहित केवलियोके वचनोका अभाव प्राप्त हो जायेगा। प्रश्न---विक्लेन्द्रिय जीवोके मनके बिना ज्ञानकी उत्पत्ति नही हो सकती है और झानके विना वचनोकी प्रवृत्ति नहीं हो सक्ती है १ उत्तर-ऐसा नही है, क्योकि, मनसे ही ज्ञानकी उत्पत्ति होती है यह कोई एकान्त नहीं है। यदि मनसे ही ज्ञानकी उत्पत्ति होती है यह एकान्त मान लिया जाता है तो सम्पूर्ण इन्द्रियोंसे ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं हो सकेगी, क्योंकि सम्पूर्ण ज्ञानकी उल्पत्ति मनसे मानते हो। अथवा मनसे समुत्पन्नत्वरूप धम इन्द्रियोमे रह भी तो नहीं सकता है, क्योंकि, इष्ट, श्रुत और अनुभूतको विषय करने वाते मानस ज्ञानका दूसरी जगह सद्भाव माननेमे विरोध आता है। यदि मनकः चक्षु आदि इन्द्रियोका सहकारी कारण माना जावे सो भी नहीं बनता है, क्योंकि प्रयत्न और आत्माके सहकारको अपेक्षा रखनेवाली इन्द्रियोसे इन्द्रियज्ञानकी उत्पत्ति पायी जाती है। प्रश्न-समनस्क जीवोमें तो झानकी उत्पत्ति मनोयोगसे ही होती है १ उत्तर--नहीं, क्योकि, ऐसा माननेपर केवलज्जानसे व्यभि-चार आता है। प्रश्न~जो फिर ऐसा माना जाये कि समनस्क जीवोंके जो क्षायोपश्चमिक ज्ञान होता है वह मनोयोगसे होता है ! मनोयोगसे वचन उत्पन्न होते है, यह जो पहले कहा जा चुका है वह केंसे घटित होता है ! उत्तर — यह शंका कोई दोवजनक नहीं है, क्योकि, 'मनोयोगसे वचन उत्पन्न होते है' यहाँपर मानस ज्ञानकी 'मन' यह मज्जा उपचारसे रखकर कथन किया है। प्रश्न---विकलेण्डियोंके वचनोमें अनुभयपना केसे आ सकता है । उत्तर-विकलेन्द्रियोके वचन अनध्यवसायरूप ज्ञानके कारण है, इसलिए उन्हे अनुभय रूप कहा गया है। प्रश्न--- उनके वचनोमें ध्वनि विषयक अध्यवसाय अर्थात्त निश्चय, तो पाया जाता है, फिर उन्हे अन-ध्यवसायका कारण क्यो कहा जाय । उत्तर---नही, क्योकि, यहाँपर अनध्ययसायते बक्ताका अभित्राय विषयक अध्यवसायका अभाव विवक्षित है।

## ५. योगस्थान निर्देश

### 1. योगस्थान सामान्यका लक्षण

- ष. खं./१०/४.२.४/मू १८६/८६३ ठाणपरूबणदाए अमखेज्जाणि फद्द-याणि सेडोए असखेज्जदिभागमेत्ताणि, तमेग जहण्णय जोगर्ठाणं भवदि ।१८६। = स्थान प्ररूपणाके अनुसार श्रेणिके असख्यातवे भाग मात्र जो असख्यात स्पर्धक है उनका एक जघन्य योग स्थान होता है ।१८६।
- स. सा /आ. /४३ यानि कायनाङ्मनोवर्गणापरिस्पन्दलक्ष्णानि योग-स्थानानि । = काप, वचन और मनोवर्गणाका कम्पन जिनका जसण है ऐसे जो योगस्थान ।

#### २. योगस्थानोंके भेद

- ष. ७ /१०/४.२.४/१७६-१७६/४३२.४३२ जोगट्ठागपरूवणदाए तत्य इमाणि दस अणियोगदाराणि णादव्वाणि भव ति (१७१/४३२) अवि-भागपडिच्छेदपरूवणा वग्गणपरूवणा फद्दयपरूवणा अतरपरूवणा ठाणपरूवणा अणतरोवणिधा पर परोवणिधा समयपरूवणा वडि्ढ-परूवणा अप्पानहुए ति ११७६। =योगस्थानोकी प्ररूपणामें दस अनुयोगद्वार जानने योग्य है ।१७६। अविभागप्रतिच्छेद प्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पद्ध क प्ररूपणा, अन्तरप्ररूपणा, स्थानप्ररूपणा, वर्गणाप्ररूपणा, स्पद्ध क प्ररूपणा, अन्तरप्ररूपणा, स्थानप्ररूपणा, अनन्तरोपनिधा, समयप्ररूपणा, वृद्धिप्ररूपणा और अल्पनहुरुव, ये उक्त दस अनुयोगद्वार है ।१७६।
- दे० योग/१/४ ( योजनायोग तीन प्रकारका है-उपपादयोग, एकान्तानु-वृद्धियोग, और परिणामयोग । )
- गो क /मू /२१८ जोगट्ठाणा तिविहा उववादेयंतव डि्ढपरिणामा। भेदा एककेक्कपि चोद्दसभेदा पुणो तिविहा ।२१८० व्यउपपद, एकातानुवृद्धि और परिणाम इस प्रकार योग-स्थान तीन प्रकारका है। और एक-एक भेदके १४ जीवसमासकी अपेक्षा चौदह-चौदह भेद है। तथा ये १४ भी सामान्य, जघन्य और उत्कृष्टकी अपेक्षा तोन-तीन प्रकारके है।

### ३. उपपाद योगका छक्षण

- ध.१०/४,२,४,१७३/४२०/६ उववादजोगो णाम उप्पण्णपढमसमए चेव । जहण्णुक्तस्सेण एगसमओ । =उपपाद योग उत्पन्न होनेकेप्रथम समय-में ही होता है । --उसका जघन्य व उत्कृष्ट काल एक समय मात्र **है ।**
- गो. क /मू /२१६ उववादजोगठाणा भवादिसमयटि्ठयस्स अवखरा। विग्गहइजुगइगमणे जीवसमासे मुणेयव्वा ।२११। व्यप्यीय धारण करनेके पहले समयमें तिष्ठते हुए जीवके उपपाद योगस्थान होते है। जो वक्रगतिसे नवीन पर्यायको प्राप्त हो उसके जवन्य, जो भ्रृजु-गतिसे नबीन पर्यायको धारण करे उसके उत्कृष्ट योगस्थान होते है ।२११।

#### ४. एकान्तानुवृद्धि योगस्थानका लक्षण

- ध. १०/४.२.४.१७३/४२०/७ उप्पण्णविदियसमयप्पहुडि जाव सरोर-पडजत्तीए अपज्जत्तयदचरिमसमओ ताव एगंताणुवहि्ढजोगो होदि । णवरि लढ्रिअपडजत्ताणमाउनंधपाओगगकाले सगजीविदतिभागे परि-णामजोगो होदि । हेट्ठा एगंताणुवहि्ढजोगो चेव । - उत्पन्न होनेके द्वितीय समयसे लेकर शरीरपर्याप्तिसे अपर्याप्त रहनेके अन्तिम समय तक एकान्तानुवृद्धियोग होता है । विशेष इतना कि लम्ध्य-पर्याप्तकोके आयुबन्धके योग्य कालमें अपने जीवितके त्रिभागमें परिणाम योग होता है । उससे नीचे एकान्तानुवृद्धियोग हो होता है ।
- गो, क/मू.व टी./२२२/२७० एयतवड्ढिठाणा उभयट्ठाणाणमंतरे होति । अवखरट्ठाणाओ सग्कालादिम्हि अंतम्हि ।२२२। तदैवै-कान्तेन नियमेन स्वकाल-स्वकाल-प्रथमसमयात चरमसमयपर्यन्तं प्रतिसमयमसंख्यालगुणितक्रमेण तचोग्याविर्भागप्रतिच्छेदवृद्धिर्य-स्मिन् स एकान्तानुवृद्धिरित्युच्यते । व्याग्याविर्भागप्रतिच्छेदवृद्धिर्य-समन् स एकान्तानुवृद्धिरित्युच्यते । व्याग्याविर्भागप्रतिच्छेदवृद्धिर्य-समन् स एकान्तानुवृद्धिरित्युच्यते । व्याग्याविर्भागप्रतिच्छेदवृद्धिर्य-रिमन् स एकान्तानुवृद्धिरित्युच्यते । व्याग्याविर्भागप्रतिच्छेदवृद्धिर्य-समन् द्यादि दोनो स्थानोके बीचमें, ( अर्थात् पर्याय धारण करने-के दूसरे समयसे लेकर एक समय कम अरीर पर्याप्तिके अन्तर्मुहूर्तके अन्त समय तक) होते है । उसमें जवन्यस्थान तो अपने कालके पहले समयमें और उत्कृष्टस्थान अन्तके समयमें होता है । इसीलिए एकान्त (नियम कर) अपने समयोमे समय समय प्रति असंख्यात-गुणी अविभागप्रतिच्छेदोंकी वृद्धि जिसमे हो वह एकान्तानुवृद्धि स्थान, ऐसा नाम कहा गया है ।



#### ५. परिणाम या घोटमान योगस्थानका उक्षण

- ध. १०/४,२,४,९७३/४२९/२ पज्जत्तपढमसमयप्पहुडि उवरि सव्यत्थ परिणामजोगो चेव। णिठकत्ति अपज्जत्ताणं णरिय परिणामजोगो। व्यप्यग्नि होनेके प्रथम समयसे लेकर आगे सब जगह परिणाम योग ही होता है निवृत्यपर्याप्तकोके परिणाम योग नहीं होता। ( खब्ध्य-पर्याप्तकोके पूर्वावस्थामें होता है- दे० ऊपरवाला शीर्षक)।
- गो. क./मू /२२०-२२१/२६८ परिणामजोगठाणा सरीरपजत्तमाढु चरि-मोत्ति । लुद्धि अपजत्ताणं चरिमतिमागम्हि बोधव्या ।२९०। सग-पच्चतीपुण्णे उवर्रि सब्वत्थं जोगमुवकस्स । सव्वत्थ होदि अवर लुद्धि अपुण्णस्स जेट्ठपि ।२२१। = हारीर पर्याप्ति पूर्ण होनेके प्रथम समयसे लैकर आयुके अन्ततक परिणाम योगस्थान कहे जाते है । लब्ध्यपर्याप्त जीवके अपनी आयुके अन्तके त्रिभागके प्रथम समयसे लेकर अन्त समय तक स्थितिके सब भेदोमे उत्कृष्ट व जवन्य दोनो प्रकारके योग-स्थान जानना ।११०। हारीर पर्याप्तिके पूर्ण होनेके समयसे लेकर अपनी-अपनी आयुके अन्त समय तक सम्पूर्ण समयोमें परिणाम योगस्थान उत्कृष्ट भी होते है, जघन्य भी सभवते है ।२९१।
- गो. क./जी. प्र./२१६/२६०/१ येषा योगस्थानाना वृद्धिः हानिः अव-स्थानं च संभवति तानि धोटमानयोगस्थानानि परिणामयोगस्थाना-नोति भणिरं भवति । चजिन योगस्थानोमे वृद्धि, हानि, तथा अवस्थान (जैसेके तैसे वने रहना) होता है, उनको घोटमान योग-स्थान-परिणाम योगस्थान कहा गया है।

#### ६. परिणाम योगस्थानोंकी यवमध्य रचना

ध. १०/४,२.४.२८/६०/६ का विशेषार्थ - ये परिणामयोगस्थानद्वीन्द्रिय पर्याप्तके जषम्य योगस्थानोसे लेकर सज्ञी पंचेन्द्रिय पर्याप्त जीवोके उत्कृष्ठ योगस्थानो तक क्रमसे वृद्धिको सिये हुए हैं। इनमे आठ समय वाले योगस्थान सबसे थोडे होते हैं। इनसे दोनों पार्श्व मागो-में स्थित सात समयवाले योगस्थान असंख्यातगुणे होते हैं। इनसे दोनों पार्श्व भागों में स्थित छह समयवाले योगस्थान असंख्यातगुणे होते हैं। इनसे दोनो पार्श्व भागो सिथत पाँच समयवाले योग-स्थान असंख्यातगुणे होते है। इनसे दोनों पार्श्व योग-स्थान असंख्यातगुणे होते है। इनसे दोनों पार्श्व भागोमे स्थित चार समयवाले योगस्थान असंख्यात गुणे होते है । इनसे तीन समयवाले योगस्थान असंख्यातगुणे होते है और इनसे दो समय-वाले योगस्थान असंख्यातगुणे होते हैं। ये सब योगस्थान-

समयवाले

होनेसे ग्यारह भागोमे विभक्त है. अत' समयकी दृष्टिसे इनकी यवाकार रचना हो जाती है। आठ समयवाले योगस्थान मध्यमें रहते है। फिर दोनो पार्ग्व भागोंसे सात (आदि) योगस्थान प्राप्त होते है। इनमेंसे आठ समयवाले योगस्थानोकी यवमध्य संज्ञा है। यवमध्यसे पहलेके योगस्थान थोडे होते है और आगेके योगस्थान अ-संख्यातगुणे होते है। इन आगेके योगस्थानोमे सख्यातभाग आदि चार हानियाँ व वृद्धियाँ सम्भव है इसोसे योगस्थानोमें उक्त जीव-को अन्तर्मु हूर्त काल तक स्थित कराया है, क्योकि योगस्थानोका अन्तर्मु हूर्त काल यही सम्भव है।

#### अोगस्थानोंका स्वामित्व सभी जीव समासोंमें सम्मव है

गो कः/जो. प्र /२२२/२७०/१० एवमुक्तयोगविशेषा सर्वेऽपि पूर्वस्था-पितचतुर्दराजीवसमासरचनाविशेषेऽतिव्यक्तं सभवतीति सभाष-यितव्या । = ऐसे क्हे गये जो ये योगविशेष ये सर्व चौदह जीव-समासोमे जानने चाहिए।

#### ८. योगस्थानौंके स्वामित्वककी सारणो

सकेत---उ०=--उरकृष्ट; एक --- एकेन्द्रिय; चतु०=चतुरिन्द्रिय, ज०= जधन्य, त्रि०=-- त्रिइन्द्रिय; द्वि०=-द्वीन्द्रिय; नि० अप०= निर्वृ रेय-पर्याप्त, पंचे, == पंचेन्द्रिय, बा०= वादर; त०अप०= लब्ध्पर्याप्त; स०=-समय; सू०= सूक्ष्म ध १०/४.२.४,१७३/४२१-४३० (गो. क./सु /२३३-२०११)।

| <u> </u>            | ()1                  | _          |     |         |                                            |                                                                             |
|---------------------|----------------------|------------|-----|---------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| प्रभाण              | योग                  | 2          | ক ব | 1       | सम्भव जीव                                  | उस पर्यायका विशेष                                                           |
| पृ. न               | स्थ⊺न                | য<br>ব     | জ.  | उ.      | सम्।स                                      | समय                                                                         |
| {४२१<br>१४२४        | उपपाद                | ज,         | १स. | श्स,    | मू.झा. एक द्वि.<br>त्रि. चतु.              | विग्रहगतिमे वर्त्तमान<br>व तद्भवस्थ होनेके<br>प्रथम समय                     |
| ४२८                 | 74                   | उ          |     | •••     | पचे. असंज्ञी,<br>संज्ञी.ज्ञ.अप.व<br>नि.अप. | तद्भवस्थ होनेके प्रथम<br>समयमे                                              |
| { ४२१<br>४२४        | एकांता-<br>नुट्टॉद्ध | ज.         | ••  | ••      | उपरोक्त सर्व जीव<br>ल. अप. व<br>नि. अप.    | तद्ववस्थका द्वितीय सयय                                                      |
| ४२८                 |                      | उ.         | ,,  | ••      | ,,                                         | एकान्ता० योगकात्तका<br>अन्तिम समय                                           |
| ૪૧૬                 |                      | 79         | .,  | ••      |                                            | उत्पन्न होनेके अन्त-<br>र्मुहूर्त पश्चात् अनन्तर-<br>समय ।                  |
| ४२३                 |                      | ज.<br>उ.   | 11  | ४स<br>" | ब्रि-सज्ञी नि.अप.                          | पर्याप्तिका प्रथम समय<br>पर्याप्तिके निकट                                   |
| { ४३१<br>४२२<br>४२२ | <b>परिणाम</b>        |            | ••  | •••     | सू. वा, एक-संज्ञी<br>नि. पर्याप्त          | छठी पर्याप्तिके प्रथम-<br>समयसे आगे                                         |
| ४२ई                 |                      | ••         | ••  | **      | सू.मा एक त.<br>अप.                         | परभविक आग्रु बन्ध<br>योग्य कालसे उपरिम<br>भवस्थिति                          |
| ४२७<br>४३०          |                      | ,,         | 11  | 47      | 41                                         | आग्रु वन्धयोग्य काल-<br>के प्रथम समयसे तृतीय<br>भाग तकमें वर्त्तमान जीव     |
| ४२२<br>४२३          |                      | ,,         | "   | २स,     | सु, वा, एक-नि,<br>अप.                      | परम्परा क्षेष प <b>ाँच</b><br>पर्याप्तियोसे पर्याप्त हो<br>चुकनेपर          |
| ४२१<br>४३०          |                      | "          | ۰,  | 11      | द्वि. संज्ञी ल अप                          | स्व स्व भवस्थितिके<br>तृतीय भागमें वर्त्तमान                                |
| ४२२                 |                      | "          | 41  | *1      | सू. वा. एक-सज्ञी<br>ल. अप.                 | आयुनन्ध योग्य प्रथम<br>समयसे भवके अन्त तक<br>अर्थात् जीवनके                 |
| 830                 |                      | <b>9</b> 5 | 17  | ••      | द्वीसंज्ञी ज.अप.                           | अन्तिम तृतीय भागके<br>प्रथम समयसे विश्रमण<br>कालके अनन्तर अध-<br>स्तन समयतक |
| 856                 | Í                    | उ.         | •1  | "       | द्वीसंज्ञी मि<br>अप                        | परम्परा पाँचों पर्यान<br>प्रियोसे पर्याप्त                                  |
| **                  |                      |            |     |         | अभ<br>पर्याप्तक                            | छह में से एक भी<br>पर्याप्तिके अपूर्ण रहने<br>तक भी नही होता।               |
| <u> </u>            | !                    |            |     | ,       | i                                          | i                                                                           |

#### ९. ऌडध्यपर्यालकके परिणामयोग होने सम्बन्धी दो मत

ध. १०/४.२.४. १७१/४२०/१ लद्धि-अउझ्लत्ताणमाउअवधकाले चेव परिणामजोगो होदि त्ति के वि भणति। तण्ण घडदे. परिणाम-जोगे ट्रिट्रस्स अपत्तुववारजोगस्स एयंताणुवड्ढिजोगेण परिणाम-बिरोहादो। = लब्ध्यपर्याप्तकोके आयुषन्ध कालमें ही परिणाम योग होता है, ऐसा कितने ही आचाय कहते हैं। (दे० योग/५/६) किन्तु वह घटित नही होता. क्योंकि इस प्रकारमे जो जीव परिणाम सोगमें स्थित है वह उपपाद योगको नहीं प्राप्त हुआ है. उसके एकान्तानु-वृद्धियोगके साथ परिणामके होनेमें विरोध अता है।

## १०. योग स्थानोंकी क्रमिक चुद्धिका प्रदेशवन्धके साथ सम्बन्ध

ध. ६/१, १-७, ४३/२०१/२ पदेसबधादो जोगट्ठाणाणि सेडीए असखे-ज्जदिभागमेत्ताणि जहण्णट्ठाणादो अवट्ठिदपबखेवेण सेडीए असखे-ज्जदिभागपडिभागिएण विसेसाहियाणि जाउक्कस्सजोगट्ठाणेत्ति दुगुण-दुगुणगुणहाणिअद्धाणेहि सहियाणि सिद्धाणि हवति । कुदो जोगेण विणा पदेसबंधाणुववत्तीदो । अथवा अणुभागबंधादो पदेसबधो तक्कारणजोगट्ठाणाणि च सिद्धाणि हवति । कुदो । पदेसेहि विणा अणुभागाणुववत्तीदो । = प्रदेशबन्धसे योगस्थान सिद्ध हाते हैं । वे योगस्थान जगश्रेणीके असंरूपातवे भागमात्र है, और जघन्य योग-स्थानसे लेकर जगडेणीके असंरूपातवे भाग प्रतिभागरूप अवस्थित प्रक्षेपके द्वारा विशेष अधिक होते हुए उत्कृष्ट योगस्थान तक दुगुने-दुगुने गुणहानि आयामसे सहित सिद्ध होते है, क्योकि योगके विना प्रदेशनन्ध नही हो सकता है । अथवा, अनुभागधन्धसे प्रदेशनन्ध और उसके कारणभूत योगस्थान सिद्ध होते है, क्योकि, प्रदेशोके विना अनुभागवन्ध नहीं हो सकता ।

## ६, योगवर्गणानिर्देश

#### योगवर्गणाका लक्षण

ध. १०/४.२.४,१९९/४४२-४४३/८ अस खेज्जलोगमेत्तजोगाविभागपडि-च्छेदाणमेया वग्गणा होदि त्ति भणिदे जोगाविभागपडिच्छेदेहि सरिसधणियसव्वजीवपदेसाणं जोगाविभागपडिच्छेदासंभवादो असं-खेज्जलोगमेत्ताविभागपडिच्छेदपमाणा एया वग्गणा होदि त्ति घेत्तव्वं ..... जोगाविभागपडिच्छेदेहि सरिसतव्वजीवपदेसे सव्व घेत्तूण एगा वग्गणा होदि । = असंख्यात लोकमात्र योगाविभाग प्रति-च्छेदोकी एक वर्गणा होती है, ऐसा कहने पर योगाविभाग प्रति-च्छेदोकी एक वर्गणा होती है, ऐसा कहने पर योगाविभाग प्रति-च्छेदोकी एक वर्गणा होती है, ऐसा कहने पर योगाविभाग प्रति-च्छेदोकी एक वर्गणा होती है, ऐसा कहने पर योगाविभाग प्रतिच्छेदो-की अपेक्षा समान धनवाले सब जीव प्रदेशोंके योगाविभाग प्रतिच्छेद असंभव होनेसे असख्यात लोकमात्र अविभाग प्रतिच्छेदोंके बरावर एक वर्गणा होती है, ऐसा ग्रहण करना चाहिए ... योगाविभाग-प्रतिच्छेदोंकी अपेक्षा समान सम जीव प्रदेशोको ग्रहणकर एक वर्गणा होती है ।

### २. योगवर्गणाके अविभाग प्रतिच्छेदोंकी रचना

- ष• खं. १०/४,२,४/सू. १७८-१८१,४४० असखेउजा लोगा जोगाविभाग-पडिच्छेदा ।१७८० एवदिया जोगाविभागपडिच्छेदा ।१७९। वग्गण-परूबणदाए असंखेउजलोगजोगाविभागपडिच्छेदाणमेया वग्गणा होदि । एवमसंखेउजाओ वग्गणाओ सेढोए असंखेउजदिभागमेत्ताओ ।१८१।
- ध.१०/४,२,४,९९१/४४३-४४४/३ जोगाविभागपडिच्छेदेहि सरिस-सव्वजीवपदेसे सठवे धेत्तूण एग्गा वग्गणा होदि । पुणो अण्णे वि जीव-पदेसे जोगाविभागपडिच्छेदेहि अण्णोण्ण समाणे पुठित्रक्तव्रगणा-जीवपदेसजोगाविभागपडिच्छेदेहितो अहिए उवरि छुच्चमाणाणमेग-जीवपदेसजोगाविभागपडिच्छेदेहितो ऊणे घेत्तूण विदिया वग्गणा

होदि ।···असखेज्जपदरमेत्ता जोवपदेसा एक्केक्किस्से वग्गणाए होति । ण च सठ्ववग्गणांगं दीहत्तं समाण, आदिवग्गणप्पहुडि विसेसहीण-सरूवेण अवट्टाणादो ।

पढमवग्गणाए अविभागपडिच्छेदैहितो च./१०/४.२.४.१८१/४४६/६ विदियवग्गग अविभागपडिच्छेदा विसेसहोणा। पढमवग्गणाएगजीव-पदेसाविभागपडिच्छेदे णिसेगबिसेसेण गुणिय पुणो तथ् विदियगोबु-च्छाए अत्रणिदाए जं सेस तेत्तियमेत्तेण । - एवं जाणिदूण णेदव्वं जाव पढमफद्दयचरिमवग्गणेति । पुणो पढमफद्दयचरिमवग्गणविभागपडिच्छे-देहितो विदियफद्दयआदिवग्गणाए जोगाविभागपडिच्छेदा किंचूण-दुगुणमेत्ता। = एक एक जीव प्रदेशमें असरव्यात लोकप्रमाण योगा-विभाग प्रतिच्छेद होते है ।१७९। एक योगस्थानमें इतने मात्र योगा-विभाग प्रतिच्छेद होते है। १७१। वर्गणा प्ररूपणाके अनुसार असंख्यात लोकमात्र योगाविभाग प्रतिच्छेदोकी एक वर्गणा होती है।१८०। इस प्रकार श्रेणीके असंख्यातवें भाग प्रमाण असंख्यात वर्गणाएँ होती है ।१९१। योगाविभाग प्रतिच्छेदोको अपेक्षा समान सब जीव प्रदेशो-को ग्रहण कर एक वर्गणा होती है। पुन योगाविभागप्रतिच्छेदोकी अपेक्षा परस्पर समान पूर्व वर्गणासम्बन्धी जीवप्रदेशोके योगावि-भाग प्रतिच्छेदोंसे अधिक, परन्त्र आगे कहीं जानेवाली वर्णणाओंके एक जीवप्रदेश सम्बन्धी योगाविभागप्रतिच्छेदोसे हीन, ऐसे दूसरे भी जीव प्रदेशोको प्रहण करके दूसरी बर्गणा होती है (इसी प्रकार सब वर्गणाएँ अणिके असरुव्यातवे भाग प्रमाण है) असरुव्यात प्रतर प्रमाण जीव प्रदेश एक वर्षणामें होते है। सन वर्गणाओंकी दीर्घता समान नहीं है, क्योकि, प्रथम वर्गणाको आदि सेकर आगेकी वर्गणाएँ विशेष हीन रूपसे अवस्थित है। ४४३-४४४। प्रथम वर्गणाके अविभाग प्रतिच्छेदोसे द्वितीय वर्गणाके अविभाग प्रतिच्छेद विशेष हीन है !··· प्रथम वर्गणा सम्बन्धी एक जीवप्रदेशके अविभाग प्रतिच्छेदोको निषेकविशेषसे गुणितकर फिर उसमेंसे द्वितीय गोपुच्छको कम करनेपर जो शेष रहे उत्तने मात्रसे वे विशेष अधिक हैं ।• इस प्रकार जानकर प्रथम स्पर्धककी चरम वर्गणा सम्बन्धी अविभागप्रतिच्छेदौंसे द्वितीय स्पर्धककी प्रथम वर्गणाके योगाविभागप्रतिच्छेद कुछ कम दुगुने मात्र है। (इसी प्रकार आगे भी प्रत्येक स्पर्धकर्मे वर्गणाओके अविभाग प्रतिच्छेद क्रमशः हीन-हीन और उत्तरोत्तर स्पर्धकोसे अधिक अधिक है)।

## ३. योग स्पर्धकका लक्षण

- ष. स्व. १० / ४.२.४ / सूत्र १~२/४१२ फह्यपरूवणाए असखेज्जाओ वग्गगाओ सेडोए असखेज्जदिभागमेत्तीयो तमेग फह्य होदि ।१९२२।
- ध. १०/४,४,२.१८२/४५२/४ फदवमिदि किं बुत्तं होदि । कमवृद्धिः क्रमहानिश्च यत्र विद्यते तरस्पर्धक्स् । को एरथ कमो णाम । सग-सगजहण्णवग्गविभागपडिच्छेदेहितो एगेगाविभागपडिच्छेदबुड्ढी, बुक्कस्सवरगाविभागपडिच्छेदेहितो एगेगाविभागपडिच्छेदहाणी च कमो णाम । दुप्पहुडीणं वड्ढी हाणी च अक्कमो ।=(योपस्थानके प्रकरणमे ) स्पर्धकप्ररूपणाके अनुसार श्रेणीके असंख्यातवे भागमात्र जो असख्यात वर्गणाएँ है, उनका एक स्पर्धक होता है । १९२१ प्रश्न -- स्पर्धकसे क्या अभिप्राय है ' उत्तर -- जिसमें कमवृद्धि और कमहानि होती है वह स्पर्धक कहलाता है । प्रश्न -- यहाँ 'क्रम' का अर्थ क्या है ! उत्तर---अपने -अपने जधन्य वर्गके अविभागप्रतिच्छेद-की वृद्धि और उत्कृष्ट वर्गके अविभागप्रतिच्छेदोसे एक एक अविभाग प्रतिच्छेदकी जो हानि होती है उसे क्रम कहते है । दो व तोन आदि अविभागप्रतिच्छेदोकी हानि व वृद्धिका नाम अक्रम है । ( विशेष दे० स्पर्धक ) ।
- योगचंद्र- ई. श, १२ मे योगसार ( दोहासार ) के कर्ता दिगम्बर आचार्थ हुए हैं। (हि जै. सा. इ,/२१ कामता )।

#### योग त्याग क्रिया

#### 368

## योग त्याग क्रिया----दे॰ संस्कार/२। योग दर्शन---

#### १. सामान्य परिचय

मन व इन्द्रिय निग्रह हो इसका मुख्य प्रयोजन है। योगका अर्थ समाधि है। योगके अनेको भेद है। राजयोग व हठयोगके भेदसे यह दो प्रकारका है। पात जलियोग राजयोग है और प्राणायाम आदिसे परमात्माका साक्षात्कार करना हठयोग है। ज्ञासयोग कर्मयोग व मक्तियोगके भेदसे तीन प्रकार तथा मन्त्रयोग, लययोग, हठयोग व राजयोगके भेदसे चार प्रकार है। (स्या म /परि-घ/पृ.४२६)।

#### २. प्रवर्तक साहित्य व समय

१. श्वेताश्वतर. तै त्तिरीयआदिप्राचीन उपनिषदोमें योग समाधिके अर्थमे पाया जाता है और शाण्डिल्य आदि उपनिषदोमें उसकी प्रक्रियाओ-का सांगोपांग वर्णन है। २. योगदर्शनके आद्यप्रवर्तक हिरण्यगर्भ है. इनका अपरनाम स्वयंधू है। इनका कथन महाभारत जैसे प्राचीन ग्रन्थोमें मिलता है। प्रसिद्ध व्याकरणकार पतंजलि आधुनिक योग-सूत्रोंके व्यवस्थापक है। इनका समय ई पू. शताब्दी २ है। पतं-जलिके योगसूत्रोपर व्यासने भाष्य लिखा है। यह महाभारतके रचयिता व्याससे भिन्न है। इनका समय ई, श. ४ है। व्यास भाष्य-पर वाचस्पति-मिश्र (ई ९४०) व तत्त्ववैशारवी भोज (ई.श. १०) ने भोजवृत्ति, विज्ञानभिक्षुने योगवार्त्तिक, और नागोजी भट्ट (ई. श १७) ने छाया व्याख्या नामक टीकाएँ लिखी। (स्या. म./ परि० घ/प्र, ४२६)।

#### ३. तत्व विचार

१. चित्त ही एक तत्त्व है। इसकी पॉच अवस्थाएँ है-क्षिप्त, मूढ, विक्षिप्त, एकाग्र और निरुद्ध। २ चित्तका संसारी विषयोंने भटकना क्षिप्त है, निदा आदिमें रत रहना मूढ है, सफलता असफलताके फ़ूलेमें फूलते रहना विक्षिप्त है, एक ही विषयमें लगना एकाग्र है, तथा सभी वृत्तियों के रुक जानेपर वह निरुद्ध है। अन्तिम दो अवस्थाएँ योगके लिए उपयोगी है। ३. सत्त्वादि तीन गुणोके उद्वेकसे उस चित्तके तीन रूप हो जाते है-परव्या, प्रवृत्ति व स्थिति। अणिमा आदि ऋदियोंका प्रेमी प्रख्या है। 'अन्यथाल्याति' या विवेक बुद्धि जागृत होनेपर चित्त 'धर्म मेघ समाधि' में स्थित हो जाता है। तब पुरुषका प्रतिबिम्ब चित्तपर पड़ता है, और वह चेतनवत्त कार्य करने लगता है। यही चित्तकी वृत्ति है। वृत्ति व संस्कारके फूलेमें फूलते-फूलते अन्तमें कैवल्यदशाकी प्राप्ति होना स्थिति है। (योगदर्शनसूत्र)।

#### ४. ज्ञान व प्रमाण विचार

१. चित्तकी उपरोक्त वृत्तियाँ पाँच प्रकार है-प्रमाण, विपर्यय, विकल्प, निद्रा और स्मृति । २ प्रत्यक्ष, अनुमान व आगम तीन प्रमाण है । ३, संशय व विपरीत छान विपर्यय है । ४ असत् वस्तुका संकल्प विकल्प है । १. 'आज मैं खूब सोया' ऐसा निद्रा आदि तमस् प्रधान वृत्तिका झान निद्रा है । १. अनुभूत विषयका स्मरण स्मृति है (योगदर्शनसूत्र) ।

#### ५. योगके आठ अंगोंका विचार

१. योगके आठ अग हैं—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान और समाधि । २. अहिंसादि, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य व अपरिप्रह रूप मन वचन कायका सयम यम है । ३. शौच, सन्तोष, तपस्या, स्वाध्याय, व ईश्वर प्रणिधान ये नियम है। ४ पद्मासन, बोरासन आदि आसन है। ४. श्वासोच्छ् वासका गति निरोध प्राणा-याम है। ६. इन्द्रियोको अन्तर्मुखी करना प्रत्याहार है। ७. विकक्प पूर्वक किसी एक काल्पनिक ध्येयमें चित्तको निष्ठ करना धारणा है। ८ ध्यान, ध्याता व ध्येय सहित चित्तका एकाग्र प्रवाह ध्यान है। १. ध्यान, घ्याता व ध्येय रहित निष्ठ चित्तसमाधि है। (योग दर्शनसूत्र)।

#### ६. समाधि विचार

१. समाधि दो प्रकारकी है-संप्रज्ञात व असंप्रज्ञात । २ संप्र**ज्ञातको** बीज समाधि भी कहते हैं, क्योंकि यह किसी ध्येयको आश्रय बनाकर को जाती है। उत्तरोत्तर सब सूक्ष्म रूपसे यह चार प्रकारकी है-वित्तर्कानुगत, विचारानुगत, आनन्दानुगत और अस्मितानुगत । ३ स्थुल विषयसे सम्बद्ध चित्तवृत्ति वितर्क है। वितर्कानुगत दो प्रकारकी है--- सवितर्क और निर्वितर्क। शब्द, अर्थ और ज्ञान तीमोकी एकतारूप भावना सवितर्क है, और केवल अर्थकी भाषना निवितर्क है। ४, बाह्य सूक्ष्म वस्तुसे सम्बद्ध सूक्ष्माकार चित्त दृत्ति विचारानुगत है। ५. इन्द्रिय आदि सात्त्विक सूक्ष्म वस्तुसे सम्बद्ध चित्तवृत्ति आनन्द्रानुगत है । ६, चित्त प्रतिविम्वित बुद्धि ही अस्मिता है, यह अखन्त सूक्ष्म है। इससे सम्बद्ध चित्तवृत्ति अस्मितानुगत है। (योगदर्शन सुत्र)। ७. ज्ञान, ज्ञाता और छोय के विकल्पसे झून्य, निरालम्ब, संस्कार मात्र रूप, वैराग्य निषद्ध चित्तवृत्ति असंप्रज्ञात है। इसे निर्वीज समाधि भी कहते है। यह वो प्रकार है---भवप्रत्यय व उपायप्रत्यय। तहाँ अविद्या युक्त भव प्रत्यय है जो दो प्रकार है---विदेह और प्रकृति लय। इन्द्रियों व भूतोको बासनाके संस्कारसे युक्त, विवेक रूपाति श्वन्य अवस्था विदेह है। 'हमें कैवल्य पाप्त हो गया है', ऐसी भावना वाला व्यक्ति पुन संसोरमें आता है, अत' भवप्रत्यय कहलाता है। अव्यक्त महत आदिको वासनाके संस्कारसे युक्त प्रकृतिलय है। यह भो स्सारमें लौट आता है। अद्धा, वीर्थ, स्मृति, संप्रज्ञात, प्रज्ञाव असप्रज्ञातके कमसे योगियोको अविक्षिप्त शान्तचित्तता प्रगट हो जाती है। यही उपायप्रत्यय असप्रज्ञात है। इससे अविद्याना नाङा हो जाता है। और वह पुन' संसारमें नहीं आता है। ( योग-दर्शन सूत्र) ≀

### विध्न व क्लेश विचार

१. चित्त विक्षेपका नाम विघ्न है। वह नौ प्रकार है--- रोग, अकर्म-ण्यता, संशय, प्रमाद ( समाधिके प्रति निरुत्साह ), आजस्य (शरीर व मनका भारीपना), विषयासक्ति, भान्तिदर्शन (विपर्ययज्ञान), समाधिभूमिका अपाय, भूमिको पाकर भी चित्तका स्थिर न होना। ऐसे त्रिक्षिप्त चित्त वालेको दु ल दौर्मनस्य (इच्छाकी अपूर्ति) होनेसे चित्तमें क्षोभ, शरीरमें कम्पन तथा श्वास-प्रश्वास होने लगसा है। २ इन विघ्नोको रोकनेके लिए-तत्त्वावसम्बनका अभ्यास, सर्व सत्तव मैत्री, प्रमोद, कारूण्य तथा माध्यस्थता करनी योग्य है। असमाहित चित्त व्यक्ति निष्काम कर्म व फल समर्पण बुद्धि द्वारा विघ्नोका नाश कर सकता है। पीछे प्रहाका उदय होने पर समाधि धारण करता है। ३ वलेश पाँच प्रकारका है-अविद्या, अस्मिता, राग, हेव व अभिनिवेश । ४ अनित्य, अशुचि व अनात्मभूत पदार्थीमें नित्य, शुचि व आत्मभूतपनेकी प्रतीति अविद्या है। पुरुष और बुद्धिको एक मानना अस्मिता है। ६ सुखके प्रति रतिराग है। ७ दुखके प्रति अरति द्वेष है। ८, मृत्युका भय-अभिनिवेश है। ( योगदर्शन सूत्र )।

For Private & Personal Use Only

#### ८. भूमि व प्रज्ञा विचार

१, योगीकी साधनाके मार्गमे क्रमशा चार भूमियाँ प्रगट होती है --प्रथमकल्पिक, मधुभूमिक, प्रज्ञाज्योति तथा अतिक्रान्त भावनीय । २. समाधिके प्रति प्रवृत्तिमात्र चित्त प्रथमकल्पिक है। ३. इन्द्रियो व भूतोको अपने वशमें करनेकी इच्छा वाली ऐसी ऋतम्भरा प्रज्ञा मथुभूमि है। यह देवगतिके सुखोका कारण होनेसे अनिष्ट है। ४, इन्द्रियवशी तथा असम्प्रज्ञात समाधिके प्रति उद्यमशील प्रज्ञा-ज्योति है। ५. असम्प्रज्ञात समाधिमें पहुँचकर केवल एकमात्र चित्तको लय करना शेष रह जाता है। तब अतिकान्तभावनीय भूमि होती है। ६ अनात्मा व आत्माके विवेकको विवेकरूयाति कहते है। वह जागृत होनेपर योगीको प्रान्तभूमि प्रज्ञा प्राप्त होती है। वह छह प्रकारकी है-हेम, क्षेतव्य, हान, अन्य कुछ नही चाहिए, भोग सम्पादन रूप मुक्ति, लय और जीवनमुक्ति। ७, हेम तत्त्वोका ज्ञान हेम है। ८. इस ज्ञानके हो जानेपर अन्य कुछ क्षीण करने योग्य नहीं यह क्षेतव्य है । १ अन्य कुछ निश्चय करना र्शेष नहीं यह हान है। १० हानके उपायोकी प्राप्ति हो जन्ने पर अन्य कुछ प्राप्तव्य नहीं । ११. मुक्ति तीन प्रकार है-बुद्धि भोगका सम्पादन कर चुकी और विवेक ज्योति प्रगट हो गयी, सत्त्व आदि त्रिगुण अपने-अपने कारणोमे लय होनेके अभिमुख हुए अब इनकी कभी अभिव्यक्ति न होगी, तथा ज्योति स्वरूप केवली पुरुष जीवित भी मुक्त है। १२. इन सात सूमियोका अनुभव करनेवाला पुरुष कुशल कहलाता है। (योगदर्शन सूत्र)।

### ९. परिणाम विचार

१, साख्यवत यह भी परिणामवादी है। सूतोंसे सांख्यों वत धर्म, लक्षण व अवस्था परिणाम होते है और चित्तमें निरोध, समाधि व एकाग्रता । चि्त्तको संसारावस्था व्युत्थान और समाधिस्थ अवस्था निरोध है। दो अवस्थाओमें परिणाम अवश्य होता है। धर्म आदि तीनो परिणाम चित्तमें भी लाग्नू होते है। व्युत्थान धर्मका तिरोभाव होकर निरोधका प्राद्रुभवि होना धर्म परिणाम है। दोनो धर्मोकी अलीत, वर्तभान व अनागत कालमें अवस्थान लक्षण परिणाम है। और दोनो परिणामोका दुर्बत या बलवास् होना अवस्थापरिणाम है। (योग दर्शन सूत्र)

## १०. कर्म विचार

१. रजोगुणके कारण कियाशील चित्तमें कर्म होता है, उससे संस्कार या कर्माशय. उससे वासना और वासनासे पुन' कर्म, यह चक्र बराबर चलता रहता है। कर्म चार प्रकारके होते है-नुरुण, शुक्त कृष्ण. शुक्र, अशुक्ल अकृष्ण। पापकर्म कृष्ण, पुण्यकर्म शुक्र, दोनोसे मिश्रित कृष्ण-शुक्ल. और निष्काम कर्म अशुक्ल-अकृष्ण है। प्रथम तोन बन्धके कारण है। और निष्काम कर्म अशुक्ल-अकृष्ण है। प्रथम तोन बन्धके कारण है। और निष्काम कर्म अशुक्ल-अकृष्ण है। प्रथम तोन बन्धके कारण है। और निष्काम कर्म अशुक्ल-अकृष्ण है। प्रथम तोन बन्धके कारण है। और निष्काम कर्म अशुक्ल-अकृष्ण है। प्रथम तोन बन्धके कारण है। और निष्काम कर्म अशुक्ल-अकृष्ण है। प्रथम तोन बन्धके कारण है। और निष्काम कर्म अशुक्ल है। म मुक्ति का। २. कर्म वासनाके आधीन है। अनिक जन्म पहलेकी वासनाएँ अनेक जन्म पहचात् उद्दबुद्ध होती है। अत्रिया ही वासना का सूल हेतु है। धर्म, अधर्म आदि कार्य है और वासना उनका कारण। मन वासनाका आश्रय है. निमित्तभूत वस्तु आलम्बन है, पुण्य-षाप जसके फल है। (योगदर्शन सूत्र)

### ११. मुक्तारमा व ईश्वर विचार

१. यम नियमके द्वारा पाँच प्रकार क्लेशोंका नाश होकर वैराग्य प्रगट होता है, और उससे आठ अगोके कम पूर्वक असंप्रज्ञात समाधि हो जाती है। मार्गमे आने वाली अनेक ऋडियो व सिडियो रूप विघ्नोका दूससे ही त्याग करता हुआ चित्त स्थिर होता है, जिससे समस्त कर्म निर्दग्ध बोजवत्त नष्ट हो जाते है। त्रियुण साम्या- वस्थाको प्राप्त होते हैं। चैतन्य मात्र ज्योतिर्मय रह जाता है। यही कैवल्य या मुक्ति है। २ चित्तको आत्मा समफने वाला योगी शरीर छुटने पर प्रकृतिमे लीन हो जाता है। वह पुन संसारमें आ सकता है। अत' मुक्त पुरुषसे वह भिन्न है। ३ त्रिकाल शुद्ध चैतन्यपुरुष है। आदि-शुद्ध व अनादि शुद्धको अपेक्षा मुक्तात्मा पुरुषमें भेद है। ४, उपरोक्त तीनासे भिन्न हो ईश्वर है। वह ज्ञान इच्छा, व किया-शक्तिसे युक्त होता हुआ सदा जगत्वके जीवो पर उपदेशादि द्वारा तथा सृष्टि, प्रलय व महाप्रलय आदि द्वारा अनु-ग्रह करता है। ४, प्रणव ईश्वरका वाचक नाम है। इसके ध्यानसे बुद्धि सात्त्विक होती है, अत मोक्षमार्गमे ईश्वरकी स्वीकृति परमा-वश्यक है। (योगदर्शन सूत्र)

## १२. योग व सांख्य दर्शनकी तुलना

क्योंकि पतंजलिने सांख्यतत्त्वके ऊपर ही योगके सिद्धान्तोंका निर्माण किया है, इसलिए दोनोमें विश्वेष अन्तर नही है। फिर मोक्ष-प्राप्तिके लिए सांख्यदर्शन केवल तत्त्वज्ञान पर जोर देता है जब कि योगदर्शन यम, नियम, ध्यान, समाधि आदि सक्रियारमक प्रक्रियाओ पर जोर देता है। इसलिए दोनोमें भेद है। (स्या, म / परि०-व/पू, ४२१)।

## १३. जैन दर्शनमें योगका स्थान

जैन आसायमें भी दिगम्बर व श्वेताम्बर दोनो ही आचायोंने विभिन्न शब्दो द्वारा ध्यान, समाधि आदिका विशद वर्णन किया है. और इसे मोक्षमार्गका सर्वप्रधान अग माना है। जैसे--दिग-म्बर आप्रायमे--तत्त्वार्थसूत्र अध्याय १ व इसकी टीकाएँ सर्वार्थ-सिद्धि व राजवार्तिक आदि । ज्ञानार्णव, तत्त्वानुशासन, नामक प्रन्थ । और श्वेताम्बर आप्रायमे-हरिभद्रस् रिकृत योगनिन्दु, योगदृष्टि समुच्चय, योगविशित्ना, षोडशक आदि तथा यशोविजय कृत अध्यात्मसार, अध्यात्मोपनिपड, योगवक्षण, पातंजलियोग-लक्षणविचार, योगभेद, योगविवेक, योगवत्तार, मित्रा, ताराहित्रय, योग माहारम्य, आदि अनेक प्रन्थ। (योगदर्शन सूत्र)

- योग निर्वाण क्रिया-दे॰ क्रिया/३।
- **योगमुद्रा**--- हे॰ मुहा।

#### योगवकता—

स. सि./६/२२/३३७/१ योगस्त्रिप्रकारो व्याख्यात ः तस्य वक्रता कौटिल्यम् । = तीनो योगोका व्याख्यान कर आये है । इसकी कुटिलता योगचक्रता है । (रा. वा./६/२२/१/५२९/१) ।

### २. योगवकता व विसंवादमें अन्तर

स. सि./६/२९/३३७/२ नमु च नार्थभेद । योगउक्रतैवान्यथाप्रवर्तनम् । सत्यमेवमेतदं ---स्वगता योगवक्रतेरयुच्यते । परगतं विसवादनम् । सम्यगम्युदयनि श्रेयसाथसि क्रियासु प्रवर्तनानमन्य तद्विपरीतकाय-वाङ्मनोभिर्विसवादयति मैव कार्धोरेवं कुर्विति । == प्रश्न - इस तरह इनमें अर्थभेद नहीं प्राप्त होता, क्योकि योगवक्रता और अन्यथा प्रवृत्ति करना एक ही बात है ' उत्तर-यह रूटना सही है तब भी योग वक्रता स्वगत है और विसंवादन परगत है। जोस्वर्ग और मोक्षके योग्य समीचीन क्रियाओका आचरण कर रहा है उसे उसके विपरीत

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

मन, यचन और कायकी प्रवृत्ति द्वारा रोकना कि ऐसा मत करो विसवादन है। इस प्रकार ये दोनो एक नही है किन्तु अलग-अलग है।

# **योगवर्गणा**—देव योग/६।

**योगसंक्रांति —** दे० शुक्लध्यान/४।

## योग संमह क्रिया-दे सरकार/२।

योगसार ---- १. आ योगेन्दुदेव (ई श ई) द्वारा रचित १० वोहा प्रमाज अपभ्र श आध्यारिमक प्रन्थ । (ती / २/२५१) । २. अमितगति (ई १२३-१६३) कृत संस्कृत छन्दमज्ज तस्यप्ररूपक प्रन्थ । १. अधिकार १४० श्लोक प्रमाण । ३. योग चन्द्र (ई. श. १२) कृत दोहासार । (दे योग चन्द्र) । ४. श्रुतकीति (वि श. १६ मध्य) कृत अपभ्र श रचना । (ती /३/४३२) ।

योगस्पर्धक-दे० स्पर्धक ।

योगाचार मत--दे० नौद्धदर्शन ।

योगी—

- न. च. वृ /३८२ णिजियसासो णिपफंदलोयणो सुकसयलवावारो । जो एहावत्यगभ्रो सो जोई णरिय संदेहो ।३८८। = जिसने स्वासको जीत लिया है, जिसके नेत्र टिमकार रहित है, जो कायके समस्त व्यापारसे रहित है, ऐसी अवस्थाको जो प्राप्त हो गया है, वह निस्संदेह योगी है।
- ज्ञा. सा /४ कदर्पदर्पदलनो दम्भविहीनो विमुक्तव्यापार । उग्रतनो दोप्तगात्र योगी विज्ञेय परमार्थ । ४। = कन्दर्प और दर्पका जिसने दलन किया है, दम्भसे जो रहित है, जो कायके व्यापारसे रहित है, जिसका शरीर उग्रतपसे दोग्न हो रहा है, उसीको परमार्थसे योगी जानना चाहिए/४।

#### २. योगीके भेद व उनके ढक्षण

र्ष. का./ता.वृ/१७३/२४४/३ द्विधा ध्यातारो भवन्ति शुद्धात्मभावना-प्रारम्भका. पुरुषा' सूक्ष्मसंविकल्पावस्थायां प्रारब्धयोगिनो भण्यन्ते निर्विकल्पशुद्धात्मावस्थाया पुनर्भिष्पन्नयोगिन इति ।⇒दो प्रकारके ध्याता होते हैं । शुद्धात्म भावनाके प्रारम्भक और सूक्ष्म संविकल्प अवस्थामे जो स्थित है, ऐसे पुरुषोको प्रारब्धयोगो कहते है । और निर्विकल्प अवस्थामें स्थित पुरुषको निष्पन्नयोगी कहते है ।

योगेंदुदेव - आप अत्यन्त विरक्त चित्त दिगम्बराचार्य थे। आप अवश्य हो पहले वेदिक मतानुसारो रहे होगे क्योकि आपकी कथनशैलीमे वैदिक मान्यताके शब्द बहुजतासे पाये जाते है। आपका शिष्य प्रभाकर भट्ट था। इनके सम्त्रोधनार्थ ही आपने परमात्मप्रकाश नामका ग्रन्थ रचा था। आपको जाइन्दु, योगीन्दु, योगेन्दु, जोगिचन्द इन नामोसे भी पुकारा जाता था। आपने अपभ्रंश व संस्कृतमें अनेको ग्रन्थ लिखे है। कृति - १ स्वानुभवदर्पण, २, परमात्मप्रकाश (अप),३, योगसार (अप०), ४ दोहा पाहुड; ४- सुभा-षित तन्त्र, ६ अध्यात्म रत्नसरोह: ७ तत्त्वार्थ टीका (अप०); ट अमृताशीति (अप०); १ निजात्माष्टक (प्रा०); १०,नौकार श्राव-काचार (अप०)। नोट- (प्रथम दोके अतिरिक्त अन्यके सम्बन्धमे निश्चित रूपसे नहीं कहा जा सकता कि इन्ही योगेन्द्रदेवकी थी या अन्य किन्ही योगेन्द्र की। समय-ई, श, ६, (दी,/२/२४४,२४९);

#### योग्यता

- १. पर्यायोको पाप्त करनेकी शक्ति--दे० निक्षेग/४/१।
- २. क्षयोपशमसे प्रगटी शक्ति
- प्रमाण परीक्षा/पृ. ६७ योग्यताबिशेष पुन प्रत्यक्षस्येव स्वविषयज्ञाना-वरणवीर्यान्तरायक्षयोपञमविशेष एव ।=योग्यतारूप जो विशेष वह प्रत्यक्षकी भाँति अपने अपने विषयभूत ज्ञानावरणीय तथा वीर्या-न्तरायका क्षयोपशम विशेष ही है ।
- इलो. वा, ३/१/१२/१०६/२६३ क्षयोपशमसञ्चेय योग्यतात्र समानता। - स्थयोपशम नाम यह योग्यता यहाँ · ।
- प. मु /२/१० स्वावरणक्षयोपशमसक्षणयोग्यतया हि प्रतिनियतमर्थं व्यव-स्थापयति । = जानने रूप अपनी शक्तिको ढँकनेवाते कर्मकी क्षयोप-शमरूप अपनी योग्यतासे ही ज्ञान-घट-पटादि पदार्थौंकी जुदी-जुदी रीतिसे व्यवस्था कर देता है । ( स्या म,/१६/२०१/१० ) ।
- प्रमेयकमलमार्तण्ड/२-१०प्रतिनिधतार्थव्यवस्थापको हि तत्तदावरणक्षयो-पशमोऽर्थग्रहणशक्तिरूपः । तदुक्तम्-तरुलक्षणयोग्यता च शक्तिरेव । सैब ज्ञानस्य प्रतिनियतार्थव्यवस्थायामङ्गं नार्थोत्पत्त्यादि ।= प्रति-नियत अर्थको व्यवस्था करनेवालो उस-उस आवरणकर्मके क्षयोपशम रूप अर्थ ग्रहणकी शक्ति योग्यता कहत्ताती है । कहा भी है कि-स्रयोपशम लक्षणवाली योग्यता ही वह हाक्ति है जो कि ज्ञानके प्रतिनियत अर्थकी व्यवस्था करनेमें प्रधान कारण है ।
- च्या दी /२/४/२७/१ का नाम योग्यता। उच्यते, स्वावरणक्षयोपशमः। प्रष्टन -- योग्यता किसे कहते है। उत्तर---अपने आवरण ( ज्ञानको ढॅकनेवासे कर्म) के क्षयोपशमको योग्यता कहते है।
  - **३. स्वामाविक श**क्ति
- श्लो. वा /१/१/१/१२६/४१०-५९१/२३ योग्यता हि कारणस्य कार्योरपा-दनशक्ति, कार्यस्य च कारणजन्यत्वशक्तिस्तस्या' प्रतिनियमः, शालिबीजाड्करयोश्च भिन्नकालत्वाविशेषेऽपि शासिबीजस्यैव शाल्य-द्भूरजनने शक्तिर्न यववीजस्य, तस्य यवाङ्कुरजनने न शालिवीजस्येति कॅथ्यते । तत्र कृतस्तच्छन्तेस्तादृशः प्रतिनियमः । स्वभावत इति चेत्र, अप्रत्ययुरवात् । = कार्यकारण भावके प्रकरणमे योग्यताका अर्थ कारणकी कार्यको पैदा करनेकी शक्ति और कार्यकी कारणसे जन्यपने-की दाक्ति ही है। उस योग्यताका प्रत्येक विवक्षित कार्य कारणोंमें नियम करना यही कहा जाता है कि धानके बीज और धानके अकरोमें भिन्न-भिन्न समय बुत्तिपनेकी समानताके होनेपर भी साठी चावलके बीजकी ही धानके अंकुरोको पैदा करनेमे शक्ति है। किन्तु जौके बोजकी धानके अंकुर पैदा करनेमे शक्ति नहीं है। तथा उस जौके जोजकी जौके अकुर पैदा करनेमे शक्ति है। हाँ, धानका त्रोज जौका अंकुर नहीं उत्पन्न कर सकता है। यही योग्यता कही जाती है। प्रश्न-- ऊपरके प्रकरणमें कही गयी उस योग्यता रूप शक्तिका वैसा प्रत्येकमें नियम आप कैसे कर सकेगे १ उत्तर – यह इाक्तियोंका प्रतिनियम उन-उन पदार्थोंके स्वभावसे हो जाता है। क्योंकि असर्वज्ञोको शक्तियोका प्रत्यक्ष नहीं होता है ।

\* द्रब्यके परिणमनमें उसकी योग्यता ही कारण है --- दे० कारण/II/१/९।

योजन--- क्षेत्रका प्रमाण विशेष-- दे० गणित/1/१/३।

योजना योग-दे॰ योग।

योनि — जीवोके उत्पन्न होनेके स्थानको थोनि कहते है। उसको दो प्रकारसे विचार किया जाता है – हाति, उच्छा, संवृत, विद्वृत आदिकी अपेक्षा और माताकी योनिके आकारकी अपेक्षा।

#### ३८७

#### 1. योनि सामान्यका रुक्षण

- स सि /२/३२/१९८८/१० योनिरुषपाददेशपुद्धगलप्रचय । ---उपपाद देशके पुद्दगल प्रचय रूप योनि है ।
- रा, वा /२/३२/१०/१४२/१३ युयत इति योनि'। = जिसमे जीव जाकर उत्पन्न हो उसका नग्म योनि है।
- गो. जी./जी. प्र / ९१/२०३/६ यौति मिश्रीभवत्ति औदारिकादिनोकर्म-वर्गणापुढुगलै सह संबद्धचति जीवो यस्यां सा योनि ---जीवोत्पत्ति-स्थानम् । =योनि अर्थात मिश्ररूप होता है। जिसमें जीव औदारि-कादि नोकर्म वर्गणारूप पुढुगलोके साथ सम्बन्धको प्राप्त होता है, ऐसे जीवके उगजनेके स्थानका नाम योनि है।

#### २. योनिके भेद

#### १. आकारोंकी अपेक्षा

- मू, आ./११०२ सरवावत्तवजोणी कुम्मुण्णद व सपत्तजोणी य। = इाखा-वर्त्त योनि, कूर्मोन्नतयोनि, वंशपत्रयोनि — इस तरह तीन प्रकारकी आकार योनि होती है। (गो जी /मू./-१/२०३)।
  - २ शीतोष्णादिकी अपेक्षा
- त. सू /२/३२ सचित्तशोतसंवृता सेतरा मिथाश्चैकशस्तव्योनय । म सचित, शीत और सवृत तथा इनकी प्रतिपक्षभूत अचित, उष्ण और विवृत तथा मिश्र अर्थात् सचित्ताचित्त. शीतोष्ण और संवृत-विवृत ये उसकी अर्थात् जन्मको योनियाँ है ।३२।

#### ३. चौरासी छाख योनियोंकी अपेक्षा

मू. आ./२२६ णिच्चिदरधादु सत्त य तरु दस विगतिदिएसु छच्चेन। सुरणरयतिरिय चउरो चउदस मणुए सदसहस्सा ।२२६। = नित्य-निगोद, इतरनिगोद, पृथिवीकायसे लेकर वायुकाय तर्क-इनके सात सात लाख योनि है। प्रत्येक वनस्पतिके दशलाखयोनि है, शे ट्रेन्द्रिय से चौइन्द्री तक सब छह साख ही है. देव व नारकी और पंचेन्द्री तिर्थंचोके चार-चार लाख योनि है. तथा मनुष्णोके चौदह लाख योनि है। सब मिलकर चौरासीलाख योनि हैं।२२६। (सू. आ/ १९०४), (बा. अ/३६); (ति. प/६/२६७); (ति. प/=/७०१); (त. सा/२/११०-९११); (गो. जी./सू/=९/२११); (नि. सा/ता. १./४२)।

### सचित्ताचित्त योगिके लक्षण

स. सि./२/३२/१९७०-१८०/१० आत्मनश्चैतन्यविशेषपरिणामश्चित्तम् । सह चित्ते न वर्तत इति सचित्त । शोत इति स्पर्शविशेप . "सम्य-वृत संवृत । सवृत इति दुरुपतक्ष्यप्रदेश उच्यते । योनिरुपपाद-देशपुद्रगलप्रचयोऽचित्त । मातुरुदरे शुक्रशोणितमचित्तम्, तदात्मना चित्तवता मिश्रणान्मिश्वयोनि । = आत्माके चैतन्य विशेष रूप परि-णामको चित्त कहते है । जो उसके साथ रहता है वह सचित्त कह-लाता है । शोत यह स्पर्शका एक भेद है । जो भले प्रकार ढका हो वह संवृत कहलाता है, यहाँ सवृत ऐसे स्थानको कहते है जो देखनेमें न आवे । उपपाद देशके पुइंगलप्रचयरूप योनि अचित्त है । माताके उदरमें शुक्र और शोणित अचित्त होते है जिनका सचित्त माताकी आत्माके साथ मिश्रण है इसलिए वह मिश्रयोनि है । (रा, वा./२/३२/१-६/१४१/२२) ।

### ४. सचित्त-अचित्तादि योनियोंका स्वामित्व

म्न. आ./१०११-११०१ एइंदिय णेरइया संयुढजोणी हवति देवा य। वियलिदिया य वियडा सबुढवियडा य गब्भेसु ।१०११। अचित्ता खखु जोणो णेरइयाणं च होइ देवाणं। मिस्सा य गब्भजम्मा तिविही जोणो दु सेसाणं ।११००। सीदुण्हा खलु जोणी णजइयाणं तहेव देवाण । तैऊण उसिणजोणी तिबिहा जोणी दु सेसाण ।११०१। = एकेन्द्रिय, नारकी, देव इनके सबृत (दुरुपलक्ष) योनि है, दोइन्द्रियसे चौइन्द्रीतक विवृत योनि है। और गर्भजोके संवृत्तविवृत्त योनि है ।१०६६। अचित्त योनि देव और नारकियोके होती है, गर्भजोके मिश्र अर्थात् सचित्ताचित्त योनि होती है। और येष ससूर्छनोके तीनो ही योनि होती है ।११००। (दे० आगे स. सि.)। नारकी और देवोके श्रीत. उष्ण योनि है, तेजस्कायिक जीवोके उष्ण योनि है। और येष एकेन्द्रियादिके तीनो प्रकारकी योनि है। ।११०१। (स. सि /१/३२/४= १०), (रा वा /१/३२/१= -२६/१४३/१) (गो जी /सू./८४-८७/२०=)।

- ति प./४/१९४-२१६०० गञ्भुव्भवजीवाण मिस्स सचित्तजोणीए। ।२१४८। सीदं उण्ह मिस्म जीवेस होति गब्भपभवेसुं। ताणं भवति संवरजोणीए मिस्सजोणी य ।२१४१। सीदुण्हमिस्सजोणी सचित्ता-चित्तमिस्सविउडा य। सम्मुच्छिममणुवाण सचित्तए होति जोणीओ ।२१४०। =१ मनुध्य गर्भज---गर्भ जन्मसे उत्पन्न जीवोके सचित्तादि तीन योनियोमेंसे मिश्र (सचित्तासचित्त) योनि होती है। २१४८। गर्भसे उत्पन्न जीवोके शीत, उष्ण और मिश्र योनि होती है। तथा इन्हो गर्भज जीवोके संवृतादिक तीन योनियोमेसे मिश्र योनि होती है।२१४९। २ सम्मुच्छन मनुष्य-सम्मुर्छन मनुष्योके उपर्युक्त सचित्तादिक नौ गुण्योनियोमेसे शीत, उष्ण, मिश्र (शोतोष्ण), सचित्त, अचित्त. मिश्र (सचित्ताचित्त) और विवृत ये योनियौं होती है।२१४०।
- ति प /६/२१३-२१६ उप्पत्ती तिरियाण गव्भजसमुच्छिमो त्ति पत्तेक्कः । सचित्तसोदसंबदसेदरमिस्सा य जहकोग्गं ।२१३। गव्धुव्भवजीवाणं मिस्स सचित्तणामधेयस्स । सीद उप्हं मिस्स सबदजोणिम्मि मिस्सा य ।२१४। संमुच्छिमजीवाण सचित्ताचित्तमिस्ससीदुसिणा । मिस्सं सबदविद्युद णवजोणीओहुसामण्णा ।२१६।
- ति ५ /८/७००-७०१ भावणवेत्तरजोडसिग्रकष्पवासीणमु वादे । सीदुण्ह अस्चित्तं संउदया होति सामण्णे ।७००। एदाण चउविहाण सुराण सन्वाण होति जोणीओ । चउलक्लाहु विसेसे इदियकल्लादरूवाओ । 1909:== ३. गर्भज तिर्यच-तिर्यचोको उत्पति गर्भ और सम्मुछन जन्मसे होती है। इनमेसे प्रत्येक जन्मकी सचित्त, कीत सबृत तथा इनसे विपरीत अचित्त, उष्ण, विवृत्त और मिश्र (सचित्ताचित्त, शीतोष्ण, सबृतविवृत), ये यथायोग्य योनियाँ होनी है। २१३। =गभसे उत्पन्न होनेवाले जीवोमें सचित्त नामक योनिमेंसे मिश्र (सचित्ताचित्त), शीत, उष्ण, मिश्र (शीतोष्ण) और सबृत योनिमे मिश्र ( सबृत-विवृत ) योनि होती है ।२१४। 😵 सम्मूच्छेन तिर्यंच-सम्मूच्छेन जीथोके सचित, अचित्त. मिश्र ( सचित्ताचित्त) शीत. उष्ण, मिश्र, ( शीतोष्ण ) और संवृत योनिमेसे मिश्र ( संवृत-त्रिवृत) योनि होती है। २६६। ५ उपपादजदेव-- भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिषी और कल्पवासियोके उपपाद जन्ममे शीतोष्ण, अचित्त और संवृत योनि होती है। इन चारो प्रकारके सब देवोके सामान्य रूपसे सब योनियाँ होती है। विशेषरूपसे चार लाख योनियाँ होती है 1900-90१।
- स. सि /९/३२/१८१/१ सचित्तयोगय साधारणशरीरा । कुत । परस्प-राश्रयरवात् । इतरे अचित्तयोनयो मिश्रयोनयश्च । स्ताधारण शरीरवालोकी सचित्त योनि होती है, क्योकि ये एक दूसरेके आश्रयसे रहते हैं। इनसे अतिरिक्त शेष सम्यूच्छन जीवोके अचित्त और मिश्र दोनो प्रकारकी योनियाँ होती है। (रा. वा /२/३२/२०/ १४६/६)।

## भ. शंखावर्त आदि योनियोंका स्वामित्व

भू आ /११०२-११०३ तत्थ य संस्वावत्ते णियमातु विवज्जए गब्भो । ।११०२। कुम्मुण्णद जोणीए तित्थयरा दुविहचक्ववद्वीय । रामावि य ३८८

जायते सेसा सेसेम्र जोजोम् ।११०३। == शखावर्त योनिमें नियमसे गर्भ नष्ट हो जाता है ।११०२। क्रूमोंन्नत योनिमें तीर्थं कर, चक्री, अर्ध-चक्री, दोनो बलदेव ये उत्पन्न होते हैं और वाकी की योनियोंमें शेष मनुष्यादि पैदा होते हैं ।११०३। (ति. प./४/२६६२), (गो. जी /मू /८१-२२/१०३-२०४)।

#### ६. जन्म व योनिमें अन्तर

स सि /२/३२/१९८८/७ योनिजन्मनेरविशेष इति चेत्। न, आधारा-धेयभेदाचढुभेद । त एते सचित्तादगो योनय आधारा : आधेया जन्मप्रकारा । यत सचित्तादियोग्यान्पुद्धगलानुपादत्ते । = प्रश्न-दिना जन्मना शरीराहारेन्द्रियादियोग्यान्पुद्धगलानुपादत्ते । = प्रश्न-योनि और जन्ममें कोई भेद नही । उत्तर – नही, क्योंकि आधार और आधेयके भेदसे उनमे भेद है। ये सचित्त आदिक योगियाँ आधार है, और जन्मके भेद आधेय है, क्योंकि सचित्त आदि गोनि रूप आधारमें सम्युच्र्छन आदि जन्मके द्वारा आत्मा, शरोर, आहार और इन्द्रियोंके योग्य पुद्धगत्तोको अहण करता है। (रा वा /२/३२/ १३/१४२/११)।

**योनिमति --** योनिमति मनुष्य व तिर्यंच निर्देश-दे० वेद/३।

**यौग** — नेयायिक दर्शनका अपर नाम - दे० स्थाय/१/७।

[र]

- रइधू आग्नंश जैन कवि थे। कृतियें मेहेसर चरिज, सिरिवाल चरिज, बलहद चरिज, युक्कोसल चरिज, धण्णकुमार चरिज, जसहर चरिज, सम्मइजिण घरिज, पजम चरिज, सम्मत्त गुण णिहाण कव्व, वित्तसार, सिद्ध तत्थसारो इत्यादि। समय-वि. १४१७-१४३६। (ती /४/११८)।
- **रक्कस** बेद्दारेगरेके राजा थे। समय-ई० ९७७ (सि वि /म /७१/५. महेन्द्र)।
- रक्तोशिला-सुमेरु पर्वतस्थ एक शिला है। जिस पर पूर्व विदेहके तीर्थंकरोका जन्म कल्याणके अवसर पर अभिषेक किया जाता है। —दे० लोक/ई।
- रक्तीकुंड -- ऐरावत क्षेत्रस्थ एक कुण्ड, जिसमेसे रक्ता नदी निक-सती है। -- दे० नोक/३/१०।
- रक्ताकूट-- शिखरो पर्वतस्थ एक क्रूट-दे० लोक/१/४।
- **रक्तादेवी--**रक्तावुण्ड व रक्ताक्नुटकी स्वामिनी देवी--दे० लोकश/81
- रक्तानदी---ऐरावत क्षेत्रकी प्रधान नदी-दे० लोक/३/३१,५/४।
- रक्तोदाकुण्ड-- ऐरावत क्षेत्रस्थ एक कुण्ड-दे० लोव/३/१० ।
- रक्तोदादेवी---रक्तोदाकुण्डकी स्वामिनी देवी--दे० लोव/श/४।
- रक्तोदानदी- ऐरावत क्षेत्रकी प्रधान नदी- दे० लोक/३/११ , १/४ ।
- रेदा बन्धन वता आवण शु १५ के दिन विष्णुकुमार मुनिने अकम्पनादि ७०० मुनियो पर राजा बलि द्वारा किया गया उपमर्ग दूर किया था। इस दिनको रक्षाबन्धन कहते है। इस दिन उपवास करे और पोला मुत्त हाथमें बाँधे। और 'ओं ही विष्णुकुमारमुनये नम 'इस मन्त्रका त्रिकाल जाण्य करे। (बत-विधान स./१ १०४)।

रघुवंश--दे० इतिहास१०/११।

- रेजे— ध १/१.१.१/४२/७ ज्ञानटगावरणानि रजांसीव बहिरज्ञान्त-रङाशेषत्रिकालगो वरानन्तार्थव्यव्जनपरिणामध्मक वस्तुविषयकोधा -नुभवप्रतिवन्धकत्त्वादजासि । मोहोऽपि रज. भस्मरजसा पूरितान-नानामिव भ्रयो मोहावरुद्धारमना जिह्यभावोपलम्भात । - ज्ञाना-वरण, दर्शनावरण कर्म धूलिकी तरह बाह्य और अन्तर ग समस्त त्रिकालके विषयभूत अमन्त अर्थ पर्याय और व्यव्जन पर्याय स्वरूप वस्तुओको विषय करने वाले बोध और अनुभवके प्रतिबन्धक होनेसे रज कहलाते है । मोहको भी रज कहते है, क्योंकि, जिस प्रकार जिनका मुख भस्मसे व्याप्त होता है उनमें जिह्य भाष अर्थात कार्यकी मन्दता देखी जाती है, उसी प्रकार मोहसे जिनका आत्मा व्याप्त हो रहा है उनके भी जिद्यभाव देखा जाता है ।
- रजत----१ माल्यवान पर्वतस्थ एक क्र्ट-दे० लोक १/४;२, मानुषो-सर पर्वतस्थ एक क्र्ट-दे० लोक१/१०,३.रुचक पर्वतस्थ एक क्र्ट ----दे० लोक१/१३।

रजस्वला—दे० सुतक ।

रज्यू---१ औदारिक शरीरमे मास रज्जुओका प्रमाण-दे० औदा-रिक/१/७;२. क्षेत्रका एक प्रमाण विशेष-दे० राजू।

रति—

- स. सि./९/१/३९४/१३ यदुदयाइदेशादिष्वीरसुवर्थः सा रति । अरति-स्तुद्विपरीता। == जिसके उदयसे देशादिमें उत्सुकता होती है वह रति है। अरति इससे विपरीत है। (रा वा,/९/१/४/१७); (गो क/जी प्र,/१३/२९/७)।
- ध, ६/१.१-१.२-/ ५७/१ रमण रति., रम्यते अनया इति वा रति.। जेसि कम्मक्स्वधाणमुदएण दव्व-खेत्त-काल-भावेसु रदी समुप्पज्जइ, तेसि रदि त्ति सण्णा। दव्य-खेत्त-काल-भावेसु जेसिमुदएण जीवस्स अरई समुप्पज्जइ तेसिमरदि त्ति सण्णा। ==रमनेको रति कहते है अथवा जिसके द्वारा जीव विषयोमें आसक्त होकर रमता है उसे रति कहते है। जिन कर्म स्कन्धोके उदयसे द्रव्य, क्षेत्र, क.ल और भावोमे राग उत्पन्न होता है, उनकी 'रति' यह सज्ञा है। जिन कर्म स्कन्धोके उदयसे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावोमें जीवके अरुचि उरपन्न हाती है, जनकी अरति सज्ञा है। (ध ९३/१.१.९६/ ३६१/१)।
- ध. १२/४.२.६.१०/२९४/६ नप्तू-पुत्र-कलत्रादिषु रमण रति । तत्प्रति-पक्षा अरति । =नाती, पुत्र एव स्त्री आदिकोमें रमण करनेका नाम रति है । इसकी प्रतिपक्षधूत अरति कही जाती है ।
- नि. सा /ता. वृ /६ मनोझेषु वस्तुषु परमा प्रोतिरेव रति । ⇔मनोहर वस्तुओमें परम प्रीति सो रति है।

#### \star अन्य सम्बन्धित विषय

- रति प्रकृतिका बन्ध उदय व सत्त्व । दे० वह वह नाम ।
   रति प्रकृतिके बन्ध योग्य परिणाम । दे० मोहनीय/२/६।

रति उत्पादक वचन--दे० वचन ।

For Private & Personal Use Only

**হ**तিকুষ্ট

रतिकूट ---- विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर । -- देल विद्याघर।

रतिप्रिय----किनरनामा व्यन्तर जातिका एक भेद । ---दे० किन्नर ।

- रतिषेग -----म पु./४१/श्लोक नं. ''पुण्कलावती देशको पुण्डरीकिणी नगरीका राजा था (२-३)। पुत्रको राज्य देकर जिनदीक्षा ग्रहण की (१२--१३)। सोलहकारण भावनाओका चिन्तवन कर तीर्थ-कर प्रकृतिका बन्ध किया। अन्तमें सन्यास मरण कर वैजयन्त विमानमें अहमिन्द्र हुआ (१२-१४)।
- **र्रत —**१. चकवर्ती, बलदेव व नारायणके वैभव--दे० शलाकापुरुष/ २,३,४, २, चक्रवर्तीकी नवनिधियोमेंसे एक निधि—दे० शलाका-पुरुष/२,३,४.३. रुचक पर्वतस्थ एक क्षुट —दे० लोक/७।
- रत्नकीर्ति १ क्षेमकीर्त (ई. १९८) के शिष्य । कृति-आराधनासार की संस्कृत टीका । समय-क्षेमकीर्ति जी के अनुसार ई. १०००-१०३५ । (आ सा /प. २/पं.गजाधर लाल) । २. मेधचम्द्र के शिष्य, ललितकीर्ति के विद्या शिष्य । कृति-भद्रमाहु चारित्र । समय-वि. १२९६, ई. १२३९ । (भद्रबाहु चारित्र । प्र. ७ । छा. कामता प्रशाद) । ३. काष्ठा संघी रामसेन के शिष्य, लक्ष्मणसेन के गुरु । समय-वि. १४६६, ई. १२३९ । (भद्रबाहु चारित्र । प्र. ७ । छा. कामता प्रशाद) । ३. काष्ठा संघी रामसेन के शिष्य, लक्ष्मणसेन के गुरु । समय-वि. १४६६, ई. १३९९ । (दे. इतिहास/७/१), (प्रयाप्त-चारित्र की अन्तिम प्रशस्ति); (प्रयुप्त्म चारित्र । प्र/प्रेमी जी) । ४. भद्दारक अनन्तकीर्ति के शिष्य, ललितकीर्ति के गुरु । कृति-मद्रबाहु चारित्र जिसमें द्रुं ढिया मत की उत्पत्ति का काले वि. १५२७ (ई. १४७०) मताया गया है । श्लोक १४७-१४९१ । अत इनका समय-लगभग थि, १४७२ (ई १४९४) (ती./३/४३४) । ४, उपदेश सिद्धांत रत्नमाला के रचयिता एक मराठी कवि । समय-प्रन्थ का रचना काल शक १७३४, ई. १९२२ । (ती /४/३२२) ।
- रत्नकरंड श्रावकाचार आ. समन्तभद (ई.श. २) द्वारा रचित संस्कृत छन्दबद्ध इस ग्रन्थमें ७ परिच्छेद तथा १४० श्लोक है। आत्रकाचार विषयक यह प्रथम ग्रन्थ है।(ती०/२/१९११)।इस पर निम्न टीकाएँ उपलब्ध है--१. आ. प्रभावन्द्र ७.(ई११९४-१९४३) कृत संस्कृतटीका, २ पं. सदामुख (ई १७९४-१९६६) कृत माधा टीका, जो अत्यन्त विस्तृत व प्रामाणिक है।
- **ररनत्रय** सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान व सम्यग्चारित्र इन तीन गुणो-को रत्नग्रय कहते है। इनके विकल्परूपसे धारण करना भेद रत्नत्रय है, और निर्विकल्प रूपसे धारण करना अभेद रत्नत्रय है। अर्थात् सात तत्त्वो व देव, शास्त्र व गुरु आदिकी अद्धा, आगमका ज्ञान, व बतादि चारित्र तो भेद रत्नत्रय है, और आत्म-स्वरूपकी अद्धा, इसीका स्वसवेदन ज्ञान और इसीमें निश्चल स्थिति या निर्विकल्प समाधि अभेद रत्नत्रय है। रत्नत्रय ही मोक्षमार्ग है। भेद रत्नत्रय व्यवहार नोक्षमार्ग और अभेद रत्नत्रय निश्चय मोक्षमार्ग है। --दे० मोक्षमार्ग।

रतनयचक यंत्र'---दे॰ यत्र।

**रत्नत्रथ यंत्र---**दे० यत्र।

- रत्नत्रय विधान इस ग्रन्थ पर प. आशाधर (ई.'११७३-१२४३) ने संस्कृत भाषामे टोका लिखी है।
- रत्नत्रय विधान यंत्र—<sub>दे० यत्र ।</sub>
- रितित्रय व्रते -----प्रत्येक वर्षतीन वार –-भादो, माथ व चैत मासमे आता है। शुक्ता द्वादशीको दोपहरके भोजनके पश्चात् धारणा।

१३,१४ व १५ को उपवास करे। कृष्ण १ को दोपहरको पारणा करे। इन दिनोमे पूर्ण वह्यचर्यसे रहे। 'ओ ही सम्यग्दर्शनज्ञाम-चारित्रेम्यो नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। (व्रत-विधान स,/पृ, ४०)।

रत्मनंदि — नन्दिसंघ वलात्कारगणको गुर्वावली के अनुसार आप वोरनन्दि न. १ के शिष्य तथा माणिक्य नं.१ के गुरु थे। समय — शक संब्ध्देश-४९४ (ई. ६३१-६६३) - देव इतिहास/अ २।

**रत्वपुरो** — विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर – दे० विद्याधर ।

रत्नप्रभ---- रुचक पर्वतस्थ एक क्रूट--- दे० लोक/४/१३ ।

### रत्नप्रभा—

## १. रत्नप्रमा नामकी सार्थकक्षा

स. सि /३/१/२०३/७ चित्रादिरत्नप्रभासहचरिता भूमि रत्नप्रभा। --जिसकी प्रभाचित्र आदि रत्नोकी प्रभाके समान है वह रत्नप्रभा भूमि है।(रा.वा /३/१/३/१५१/१७),(ति.प./२/२०);(ज.प./ ११/१२०)।

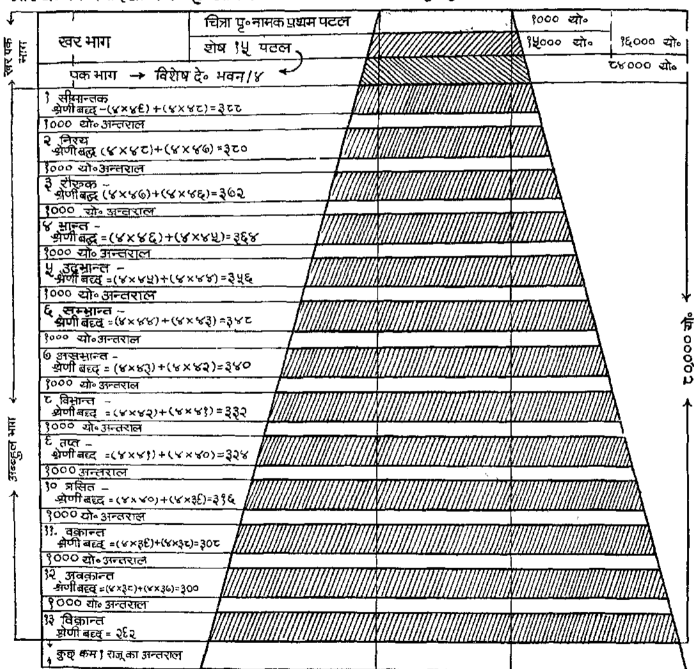
## २. रग्नप्रमा प्रथिवीके तोन माग तथा उनका स्वरूप विस्तार आदि

ति. प./२/१-१८ खरपंकप्पव्यहुला भागा रयणप्पहाए पुढवीए । बहलत्तणं सहस्सा सोलस चउसीदि सीदिय । १। खरभागो णादव्वो सोलस भेदे-हि सजुदो णियमा । चित्तादीओ खिदिओ तेसि चित्ता बहुवियप्पा । १०। णाणाविह्वण्णाओं महिओं वह सिलातला उववादा । बालुवसक्करसी-सयरुप्पसुवण्णाण वहरं च १११। अयतंबतउधसरसयसिलाहिगुलाणि हरिदाल । अजणपवालगोमज्जगाणि रुजगकअब्भपडलाणि ११२। तह अन्भवास्तुकाओ फलिहं जलकत्सूरकंताणि । चंदण्पहवेरुलियं गेरुव-चदण लोहिदंकाणि ।१३। वव्वयवगमोअमसारगल्लपहुदोणि विविह-वण्णाणि । जा होति ति एदेण चित्तेत्ति य वण्णिदा एसा ।१४। एदाए बहसत्तं एकसहस्स हवंति जोयणया । तीएहेट्ठा कमसो चोदस अण्णा य ट्ठिदमही 1891 तण्णामा वेरुलियं सोहिययंक मसारगल्लं च। गोमज्जयं पवालं जोदिरसं अजणं णाम ।१६। अजणमूलं अंकं फलिहचंदणं च वच्चगय । बहुला सेला एदा पत्तेक्क इगिसहस्स-बहसाइ । १७। ताण खिदीण हेट्ठापासाण णाम रयणसेलसमा । जोयण सहस्सबहलं वैत्तासणसण्णिहाउ सठाओ ।१८। = १. अधोलोकमे सबसे पहली रत्नप्रभा पृथिवी है उसके तीन भाग है-खर भाग, पंक भाग और अब्बहूस भाग। इन तीनो भागोका बाहल्य क्रमश सोलह हजार, चौरासी हजार और अस्सी हजार योजन प्रमाण है। १। २. इनमेसे खर भाग नियमसे स`लह भेदोसे सहित है। ये सोलह भेद चित्रादिक सोलह पृथिवी रूप है। इनमेंसे चित्रा पृथिवी अनेक प्रकारकी है।१०। यहाँ पर अनेक प्रकारके वर्णोसे युक्त महीतल, शिलातल, उपपाद, वालु, शकर, शीशा, रचॉदी, सुवर्ण इनके उत्पत्तिस्थान, वज्र तथा अयस् (लोहा) ताँत्रा, त्रपु (रांगा), सस्यक (मणि विशेष), मन शिला, हिगुल (सिगरफ), हरिताल, अजन, प्रवाल (मूंगा) गोमध्यक (मणिविशेष) रुचक अरु (धातु विशेष), अभ्रपटल ( घातुबिशेष ), अभ्रनालुका ( सालरेत ), स्फटिक मणि, जलकान्त-मणि, सूर्यकान्तमणि, चन्द्रप्रभमणि (चन्द्रकान्तमणि), वैङ्घ्यंमणि, गेरु, चन्दन, लोहिताक (लोहिताक्ष), वप्रक (मरकत) वकमणि ( पुष्परोडा ), मोचमणि ( कदली वर्णाकार नीलमणि ) और मसार-गल्ल (मसृणपाषाणमणि विद्वमवर्ण) इत्यादिक विविध वर्णवाली धातुर्ऐ है। इसलिए इस पृथिवीका चित्रा इस नामसे वर्णन किया गया है ।११-१४। इस चित्रा पृथिवीकी मोटाई १ हजार योजन हैं । ३, इसके नीचे क्रमसे चौदह अन्य पृथिवियाँ स्थित है १९४। वैडूर्य, लोहिताक

# अब्बहुल माग में नरकों के पटल

नोट - इन्द्रक व ब्रेणी बहुद - दे॰ लेक/२ में चित्र सं॰ ११ २ - प्रत्येक पटल के मध्य में इन्द्रक बिल हैं।उनकी चारों दिशाओं व चारों विदिशाओं में श्रेणीबद्ध बिल हैं।जातें अन्तर दिशाओं में अकीर्णक बिल हैं। सीमान्तक नामक प्रथम पटल के प्रत्येक पटल की प्रत्येक दिशा में ४६ और प्रत्येक विदिशा में ४८ है।आगे के पटलों में उत्तरोत्तर एक एकहीनहैं





( लोहिताक्ष ), असारगल्ल (मसारकल्पा), गोमेदक, प्रवाल, ज्योतिरस, अजन, अजनसूल, अक, स्फटिक, चन्दन, वर्चगत (सर्वार्थका), बहुल (बकुल) और शैल, ये उन उपर्युक्त चौदह पृथिवियोके नाम है। इनमेसे प्रत्येककी मोटाई एक हजार योजन है ।१६-१७। इन पृथिवियोके नीचे एक पाषाण नामकी (सोछहवी)) पृथिवी है। जा रत्नशैलके समान है। इसकी मुराई भी एक हजार-योजन प्रमाण है। ये सब पृथिवियाँ वेत्रासनके सदश स्थित है ।१८। (रा वा /३/१/८/१६०/१९), (त्रि. सा /१४६-१४८), (ज. प /११/१९४-१२०)।

388

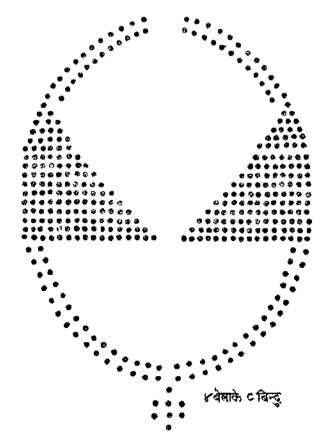
\* खर पंक मागमें भवनवासियोंके निवास-<sub>दे॰ भवन/४।</sub>

- रतिमाला— १. घरणीतिलक नगरके राजा अतिवेगकी पुत्री थी। अजायुधसे निवाही गयी। (म. पु/k8/२४१-२४२) यह मेरु गणधर-का पूर्वका चौथा भव है--दे० मेरु। २, आ. शिवकोटि (ई श. ११) द्वारा तत्त्वार्थ सूत्रपर रची गयी टोका।

रःनसंचय --- विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर।

**रत्नाकर**—- १. त्रिजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर।---दे० विद्याधर। २. काश्मीर नरेश अवन्तिवमकि कालमे एक कवि थे। समय – ई. ==४ (ज्ञा./प्र./१/पं. पन्नालाल)।

रतावली वित-इस व्रतकी विधि तीन प्रकारसे वर्णन की गयी है-उत्तम, मध्यम, व जधन्य।



२, मध्यम विधि-एक वर्ष पर्यन्त प्रतिमासकी शु. ३,५,५ तथा कृ. २, ५,५, इन छह तिथियोमें उपवास करे, तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप करे। ( व्रत विधान स./पृ ७३)।

जघन्य विधि—यन्त्र १,२,३,४,५,५,४,३,२, १ विधि—वृद्धि - हानि क्रमसे उपशेक्त प्रकार ३० उपवास करे, वोचके ह स्थान तथा अन्तमे १ इस प्रकार १० पारणा करे। (ह पु,/३४/७२-७३)।



**रत्नि---** क्षेत्रका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१।

रतोच्चय---- १. सुमेरु पर्वतका अपरनाम---दे० सुमेरु । २. रुचक

पर्वतस्थ एक कूट- दे० लोक/४ /१३ ।

रथा----ध १४/१,६,४१/३८/१२ जुइधे अहिरह-- महारहाण चउण-जोग्पा रहा णाम ।=जो युद्धमे अधिरथी और महारथियोके चढ़ने योग्य होते है, वे रथ कहलाते है ।

रथन्पुर--विजयार्धको दक्षिणश्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

**रथपुर-**विजयार्धकी दक्षिणश्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।

रथरेणु - क्षेत्रका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१/३ ।

रमणीया—१ पूर्वविदेहका एक क्षेत्र--दे० लोक ५/२,२.पूर्व विदेहस्थ आत्मांजन वक्षारका एक कूट व उसका रक्षक देव-दे० लोक १/४; ३ नन्दीश्वर द्वीपकी उत्तरदिशामे स्थित एक वापी-दे० लोक/५/१९।

रम्यककूट----नील व रुविम पर्वतस्थ एक-एक कूट ।-- दे० लोक १/४।

#### रम्यकक्षेत्र—

रा. वा /३/१०/१४/१९११ यस्माद्रमणीयैर्देशे सरित्पर्वतकाननादि-भिर्मुक्त', तस्मादसौ रम्यक इत्यभिधीयते । अन्यत्रापि रम्यकदेश-योग समान इति चेत्, न, रूढिविशेषतललाभाइ । रमणीय देश नदी-पर्वतादिसे युक्त होनेके कारण इसे रम्य कहते है । यद्यपि अन्यत्र भी रमणीक क्षेत्र आदि हैं, परन्तु 'रम्यक' नाम इसमें रूढ ही है ।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. रम्यक क्षेत्रका अवस्थान व विस्तार आदि--दे० लोक/३/३।
- २. इस क्षेत्रमें काल वर्तन आदि सम्बन्धी विशेषता-दे० काल/४।

**रम्यपुर---**विजयार्धको दक्षिण श्रेणीका एक नगर---दे० विद्याधर ।

- रम्या--१ भरत आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४। २ पूर्व विदेहस्थ एक क्षेत्र-दे० लोक/१/२;३.पूर्व विदेहस्थ अजन वक्षारका एक कूट-दे० लोक/१/४;४.पूर्व विदेहमें अजन वक्षारपर स्थित रम्या-कूटका रक्षक देव-दे० लोक/१/४; १.नन्दीश्वर द्वोपकी उत्तर दिशामे स्थित वापी - दे० लोक/१/११ ।
- रयणसार—- आचार्य कुन्दकुन्द (ई. १२७-१७६) कृत आचरण-विषयक १६७ प्राकृत गाथाओमें नित्रद्व ग्रन्थ है। इसपर कोई टीका उपलब्ध नही है। (ती०/२/१११)।
- र्यसकांत देव ----मानुवोत्तर पर्वतत्थ ऊष्मगर्भकूटका भवनवासी सुपर्णकुमार देव----दे० तोक/७।
- रविनंदि --- आप घट्खण्डके ज्ञाता, शुभनन्दिके सहचर, तथा वप्प-देव (ई. श १) के शिक्षा गुरु थे। वष्पदेव के अनुसार आपका समय \_ई. श. एक आता है। (घ ख १/प्र. ११/HL Jam)।
- रविवार व्रत आधाढ शुक्लपक्षके अन्तिम रविवारसे प्रारम्भ होता है। आगे आवण व भाद्रपदके आठ रविवार। इस प्रकार १ वर्ष तक प्रतिवर्ष इन १ रविवारोका उपवास करे। यदि थोडे समयमे करना है तो आधाढके अन्तिम रविवारसे लेकर अगले अ,धाढके अन्तिम रविवार तक एक वर्ष के ४८ रविवारोक उपवास करे। नम-स्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप करे। (ब्रत-विधान स /४४)।
- रविषेण----सेन सधकी गुर्वावलीके अनुसार आप खक्ष्मणसेनके शिष्य थे। वि. ७३४ में आपने पद्मपुराणकी रचना की थी। तदनुसार आपका समय-वि ७००-७४० ई ६४३-६=३ (प. पु /१२३/१=२), (दे० इतिहास/७/६)। (ती./२/२७६)।
- रदिमदेव म, पु / ५१/ श्लोक "पुष्करपुर नगरका राजा सूर्यावर्तका पुत्र था (२३० - २३१) किसी समय सिद्धकूटपर दीक्षा ग्रहण कर आकाशचारण ऋदि प्राप्त की। (२३३ - २३४)। एक समय पूर्व वैरी अजगरके खानेसे शरीर त्यागकर स्वर्गमें देव हुआ (२३० - २३८) यह संजयन्त मुनिका पूर्वका चौथा भव है। -- दे० सजयन्त ।
- र्श्विमवेग—म पु/७३/श्लोक पुश्कलाव्तो देशके विजयार्घ पर त्रित्लोकोत्तम नगरके राजा विद्युद्रगतिका पुत्र था। दीक्षा प्रहण कर सर्वतीभद्रके उपवास ग्रहण किये। एक समग्र समाधियोगमें बैठे हुए इनको पूर्व भवके भाई कमठके जीवने अजगर बनकर निगल लिया। (३१~२५)। यह पार्श्वनाथ भगवान्का पूर्वका छठा भव है। दे०---पार्श्वनाथ।

# रस--- १. रस सामान्यका लक्षण

- स. सि./२/२०/१७९-१७१/१ रस्मत इति रसः । रसन रस । = जो स्वादको प्राप्त होता है वह रस है। • अथवा रसन अर्थात् स्वादमात्र रस है। (स सि /१/२३/२१३/१२), (रा.वा./२/२०/-१३२/३१)।
- ध. १/९.१.३३/२४२/२ ग्रदा वस्तु पाधान्येन विवक्षितं तदा वस्तु व्यति-रिक्तपर्धायाभावाद्वस्त्वेत्र रसः । एतस्या विप्रक्षाया कर्मसाधनत्व रसस्य, यथा रस्यत इति रस । यदा तु पर्याय प्राधान्येन विव-क्षितस्तदा भेरोपपत्ते औदासोन्यावस्थितभावकथनाद्भावसाधनत्व रसस्य, रसनं रस इति । = जिस सयय प्रधान रूपसे वस्तु विव-

क्षित होती है, उस समय त्रस्तुको छोडकर पर्याय नही पायी जाती है, इसलिए वस्तु ही रस है। इस विवक्षामे रसके कर्म साधनपना है। जैसे जो चला जाये वह रस है। तथा जिस समय प्रधान-रूपसे पर्याय विवक्षित होती है, उस समय द्रव्यसे पर्यायका भेद बन जाता है, इसलिए जो उदासोन रूपसे भाव अवस्थित है उसका कथन किया जाता है। इस प्रकार रसके भाव-साधन भी बन जाता है जेसे --आस्वादन रूप क्रियाधर्मको रस कहते है।

# २. रस नामकमेका छक्षण

- स. सि./प/११/३९०/९ यन्निमित्तो रसविकल्पस्तद्रस नाम। = जिसके उदयसे रसमें भेद होता है वह रस नामकर्म है। (रा, वा./प/११/१०/ ४०७/१४), (गो. क/जी. प्र/३३/२१/१४)।
- ध ६/१.१-१.२८/५५/७ जस्स कम्मक्खधस्स उदएण जीवसरीरे जादि पडिणियदो तित्तादिरसो होज्ज तस्स कम्मक्खधस्स रससण्णा । एदस्स कम्मस्साभावे जीवसरीरे जाइपडिणियदरसो ण होज्ज । ण च एव णित्रंवजबीरादिष्ठ णियदरसंस्मुवलभादो । = जिस कर्मके उदयसे जीवके शरीरमें जाति प्रतिनियत तिक्त आदि रस उत्पन्न हो, उस कर्म स्वन्धकी 'रस' यह सज्जा है । (ध. १३/५.५.१०१/३६४/८) इस कर्मके अभावमे जीवके शरीरमे जाति प्रतिनियत रस नही होगा । किन्तु ऐसा है नही, क्यो कि नोम, आम और नीज्ञू आदिमें प्रति-नियत रस पाया जाता है ।

# रसके भेद

- ष ख  $|\xi|/\langle, \xi-\ell|/\eta \rangle \geq |\vartheta_{\xi}| \Rightarrow |\vartheta_{\xi}| \Rightarrow |\vartheta_{\xi}| \Rightarrow |\vartheta_{\xi}| = |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |\eta| + |$
- स. सि./५/२३/२१४/२ त एते मूलभेदा प्रत्येकं संख्येयासख्येयानन्त-भेदाश्च भवन्ति । =ये रसके मूल भेद है, वैसे प्रत्येक (रसादिके) के सख्यात असरव्यात और अनन्त भेद होते है ।

# ३. गोरस आदिके लक्षण

सा. ध./१/३५ पर उद्रधृत—गोरस' क्षीरघृतादि, इक्षुरस खण्डगुड आदि, फनरसो द्राक्षाद्यादिनिष्यन्द, धाम्यरसस्तैलमण्डादि। ==घो, दूध आदि गोरस है। इक्कर, गुड आदि इक्षुरस है। द्राक्षा आम आदिके रसको फलरस कहते है और तेल, मॉड आदिको धान्यरस कहते है।

### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १ रम परित्यागको अपेक्षा रसके सेद । --दे० रस परित्याग।
- > रस नामकर्ममें रस सकारण है या निष्कारण। -- दे० वर्ण/४।
- ३. गोरस शुद्धि। —दे० भक्ष्याभक्ष्य/३।
- ४ रस नाम प्रकृतिको बन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणा ।

### ---दे० वह वह नाम ।

अ. अग्नि आदिमें भी रसकी सिद्धि। —दे० पुइगल/१०।

# रस ऋद्धि---दे० ऋद्धि/=।

रसकूट --- शिखरीं पर्वतस्थ एक कूट। -- दे० लोक/७।



- रस देवी- िशिखरी पर्वत्तस्थ रसक्रुटकी स्वामिनी देवी। ---दे० होक/४/४।
- **रसना** १ रसना इन्द्रियका लक्षण । दे० इन्द्रिय/१। २ रसना इन्द्रियकी प्रधानता । - दे० संथम/२।

### रसपरित्याग---

- भ. आ./मू /२१६/४३१ खोरदधिसप्पितेल्लगुडाण पत्तेगदो व सब्बेसि । जिङजूहणमोगाहिमपणकुसणलोणमादीण ।२१६। चट्रध, दही, घी, तेल, गुड इन सत्र रसोकारयाग करना अथवा एक-एक रसका त्याग करना यह रस-परित्याग नामका तप है। अथवा पूप, पत्रशाक, दाल, नमक, वगैरह पदार्थोंका त्याग करना यह भो रस परित्याग नामका तप है।२१६।
- मू, आ /३५२ ग्वोरदहिसण्पितेलगुडलवणार्णं च ज परिश्वयण । तित्त-कडुकसायंत्रिनमधुररसाणं च ज चयणं ।३५२। च्टूघ, दही, घी, तेल, गुड, लवण इन छह रसोका त्याग रसपरित्याग तप है। (अन. घ /७/२७) अथवा कडुआ, कसैला, खट्टा, मीठा इनमेंसे किसीका त्याग वह रसपरित्याग तप है। १५२। (का अ./टी /४४६)।
- स. सि./१/९१/४३६/१ घृतादिवृष्यरसपरिख्यागश्चतुर्ध तप । = घृतादि-गरिष्ठ रसका त्याग करना चौथा तप है । ( रा.वा/१/११/५/६९६/२६ ); ( चा. सा./१३५/३ )।
- भ. आ /बि /६/३२/१९ रसगोचरगाद्वर्घस्यजन त्रिघा रसपरित्याग । =रस विषयकी सम्पटताको मन, बचन, झरीरके संकल्पसे त्यागना रसपरित्याग नामका तप है।
- त सा / ६/११ रसत्यागो भवेत्तैलक्षीरेक्षुदधिसर्पिणाम् । एकद्वित्रोणि चत्वारि त्यजतस्तानि पञ्चधा । ११। – तेल. दूघ, खाँड, दही. घी – इनका यथासाध्य त्याग करना रसत्याग तप है। एक. दो, तीन. चार अथमा पाँचों रसोंका त्याग करनेसे यह व्रत पाँच प्रकारका हो जाता है।
- का अ/मू./४४६ संसार-दुक्ख-तट्ठो विस-सम-विसयं विचितमाणो जो। गोरस-मोज्ज भुजइ रस-चाओ तस्स सुविष्ठद्धौ। = स सारके दु खोसे सतप्त जो मुनि इन्द्रियोके विषयोको विषके समान मानकर नीरस भोजन करता है उसके निर्मल रस परित्याग तप होता है।

### ». रस परिस्थान तपका प्रयोजन

- स सि /१/११/४:८/१ इन्द्रियदर्पनिग्रहनिद्राविजयस्वाध्यायसुख-सिइध्याद्यधोरी रसपरित्मागश्चतुर्थं तपः । ==इन्द्रियोके दर्धवा निग्रह करनेके लिए. निद्रापर विजय पानेके लिए और सुखपूर्वक स्वाध्यायकी सिद्धिके लिए रसपरित्याग नामका चौथा तप है।
- रा, वा/१/११/१/६१९/२६ दान्तेन्द्रियत्वतेजोऽहानिसंयमोपरोधव्या-वृत्त्याधर्यं रसपरित्याग ।१। =जितेन्द्रियत्व, तेजोवृद्धि और सथमवाधानिवृत्ति आदिके लिए रसपरित्याग है। (चा.सा /-१३४/३)।
- ध, १३/५,४,२६/५७/१० किमट्ठमेसो करिरे। पाणिदिय संजमट्ठं। कुदो । जिब्भिदिए णिरुद्धे खयलिदियाणं णिरोहुवलभादो। सयलिदिएसु णिरुद्धेषु चत्तपरिगाहरस णिरुद्धराग-दोसस्स- पाणा-संजमणिरोहुवलंभादो। =प्रश्न-यह क्सि लिए क्यि जाता है। उत्तर-प्राणिसयम और इन्द्रियसयमकी प्राप्तिके लिए क्यि जाता है, क्योकि. जिह्ना इन्द्रियका निरोध हो जानेपर सब इन्द्रिमोका निरोध देखा जाता है, और सब इन्द्रियोका निरोध हो जानेपर

जो परिग्रहका त्याग कर रागद्वेषका निरोध कर चुके है, उनको प्राणोके असयमका निरोध देखा जाता है।

### ३. रस परिष्याग तपके अतिचार

भ आ./वि /४८७/७०७/१० कृतरसपरित्यागस्य रसासक्ति', परस्य वा रसवदाहारभोजनं, रसबदाहारभोजनानुमननं, वातिचार । =रस-का त्याग करके भी रसमें अत्यासक्ति उत्पन्न होना, दूसरोको रस-युक्त आहारका भोजन कराना और रसयुक्त भोजन करनेकी सम्मति देना, ये सब रसपरित्याग तपके अतिचार है।

# रसमान प्रमाण---दे० प्रमाण/४।

- रहस्यपूर्ण चिट्ठी-- प. टोडर मछ (ई. १०६३) द्वारा अपने किन्हीं मित्रोको लिखी हुई आध्यारिमक रहस्यपूर्ण चिट्ठी है।

- कर देना रहोम्ययाख्यान है । ( रा. वा /७/२६/२/११३/२१ ) ।
- राक्षस— १ व्यन्तर देवोका एक भेद दे० व्यन्तर। २. पिशाच जातीय व्यन्सर देवोका एक भेद— दे० पिशाच। ३. मनोवेग विद्या-घरका पुत्र था (प पु /४/३००) इसीके नामपर राक्षस द्वोपमें रहनेवाले विद्याधरोका वंश राक्षस वंश कहलाने लगा। दे० -- इतिहास१०/१२।

#### १, राक्षसका लक्षण

ध १२/४.४.१४०/३९१/१० भीषणरूपविकरणप्रिया राक्षसा नाम ।---जिन्हे भोषण रूपर्क, विक्रिया करना प्रिय है, वे राक्षस कहताते है।

### **२. राक्षस देवके** भेद

ति. प /६/४४ भीममहभीमविग्धविणायका उदकरक्खसा तह य। रक्ष्यसरक्षसणामा सत्तमया नम्हरक्खसया ।४४। = भीम, महाभीम, विनायक, उदक, राक्षस, राक्षसराक्षस और सातवाँ ब्रह्मराक्षस इस प्रकार ये सात भेद राक्षस देवोके हैं ।४४। (जि. सा\_/२६७)।

# \* राक्षस देवोंके वर्ण वैभव अवस्थान आदि-दे० व्यंतर ।

राक्षसराक्षस-- राक्षस जातीय व्यन्तर देवोका भेद -दे० राक्षस ।

राक्षस वंश-दे० इतिहास१०११२ ।

राश-इष्ट परार्थीके प्रति रति भावको राग कहते है, अतः यह द्वेषका अविनाभावी है। शुभ व अशुभके भेरसे राग दो प्रकारका है, परद्वेष अशुभ ही होता है। यह राग ही पदार्थीने इष्टानिष्ट बुद्धिका कारण होनेसे अत्यन्त हेय है। सम्यग्टष्टिकी निचली भूमिकाओमें यह व्यक्त होता है और ऊपरकी भूमिकाओमे अव्यक्त । इतनी विशेषता है कि व्यक्त र,गमें भी रागके रागका अभाव होनेके कारण सम्यग्टष्टि बास्तवमे वैरागी रहता है।

Jain Education International

भेद व लक्षण 2 Ş राग सामान्यका छक्षण । २ रागके भेद । मशस्त अमशस्त राग । # - दे० उपयोग/II/8। ą अनुरागका रुक्षण । ۲ अनुराग्के मेद व उनके छक्षण । ч तृष्णाका लक्षण । राग द्वेष सामान्य निर्देश ÷. Ł अर्थं प्रति परिणमन ज्ञानका नहीं रागका कार्य है। राग द्वेष दोनों परस्पर सापेक्ष है। २ ş मोह, राग व डेषमें शुभाशभ विभाग । माया लोमादि कषायोंका लोममें अन्तर्भाव। \* --दे० कथाय/४। पदार्थमें अच्छा-बुरापना व्यक्तिके रागके कारण ۷ होता है। वास्तवमें पदार्थ इष्टानिष्ट नहीं । ч परिमहमें राग व इच्छाको प्रधानता । ₩ - दे० परिग्रह/३। आशा व तृष्णामें अन्तर । ξ तृष्णाकी अनन्तता ( 9 रागका जीव स्वभात्र व विभात्रपना या सहेतुक व 淋 अहेतुकपना । -दे० विभान/३.४। परोपकार व स्त्रोपकारार्थं रागभवति । – दे० उपकार । परोपकार व स्वोपकारार्थं उपदेश प्रवृत्ति । \* - दे० उपदेश । रागादि भाव कथचित् पौद्गलिक है।--दे॰ मूर्त /१। \* व्यक्ताब्यक्त राग निर्देश ŧ १ व्यक्ताव्यक्त रागका स्वरूप । R अप्रमत्त गुणस्थान तक राग व्यक्त रहता है। ą जपरके गुणस्थानोंमें राग अव्यक्त है। ञुक्ल ध्यानमें रागका कथंचित् सद्मात । ŧ \* केवलीमें इच्छाका अभाव । ~~दे० केवत्ती/ई । रागमें इष्टानिष्टता g राग ही बन्धका प्रधान कारण है। - दे० बन्ध/३। \* Ł राग हेय है । R मोक्षके प्रतिका राग भी कथंचित हैय है । पुण्यके प्रतिका राग भी हैय है । -- दे० पुण्य/३ । \* मोक्षके प्रतिका राग कथंचित् इष्ट है। ₹. त्रुष्णाके निषेधका कारण । ×

| ч   | ख्याति लाम आदिको भावनासे सुकृत नष्ट हो        |  |  |  |
|-----|-----------------------------------------------|--|--|--|
|     | जाते है ।                                     |  |  |  |
| ह्  | छोकैषणारहित ही तप आदिक सार्थक हे।             |  |  |  |
|     |                                               |  |  |  |
| ч   | राग टाळनेका उपाय                              |  |  |  |
| *   | इच्छा निरोध। दे० तप/१।                        |  |  |  |
| १   | रामका अभाव सम्भव है।                          |  |  |  |
| २   | राग टालनेका निरुचय उपाय।                      |  |  |  |
| ş   | राग टालनेका व्यवहार उपाय ।                    |  |  |  |
| ጸ   | तृष्णा तोडनेका उपाय ।                         |  |  |  |
| ч   | तुष्णाको वश करनेकी मद्दत्ता ।                 |  |  |  |
|     |                                               |  |  |  |
| Ę   | सम्यग्दष्टिकी विरागता तथा तस्सम्बन्धी         |  |  |  |
|     | र्शका समाधान                                  |  |  |  |
| १   | सम्यर्श्टीटको रागका अभाव तथा उसका कारण ।      |  |  |  |
| २   | निचली भूमिकामें रागका अभाव कैसे सम्भव है।     |  |  |  |
| *   | सम्यग्दृष्टिं न राग टालनेकी चतावली करता है और |  |  |  |
|     | न ही उद्यम छोडता है। —दे० नियति/५/४।          |  |  |  |
| ₹   | सम्यग्दृष्टिको हो यथार्थ वैराग्य सम्भव है ।   |  |  |  |
| ۲   | सरागो सम्यग्दृष्टि विरागी है।                 |  |  |  |
| -5  | घरमें वैराग्य व वनमें राग सम्भव है।           |  |  |  |
| 2   | सम्यग्टृष्टिको राग नही तो भोग क्यों भोगता है। |  |  |  |
| 9   | विषय सेवता मी असेवक है।                       |  |  |  |
| : [ | भोगोंको आकाक्षाके अभावमे भी वह व्रतादि क्यों  |  |  |  |
| Į   | करता है ।                                     |  |  |  |
| Ĺ   |                                               |  |  |  |
|     |                                               |  |  |  |

### १. भेद व लक्षण

### १. राग सामान्यका लक्षण

- ध १२/४,२,८,८/२५३/८ माया-लोभ-वेदत्रय-हास्यरतयो राग । = माया, लोभ, तीन वेद, हास्य और रति इनका नाम राग है ।
- स सा./आ. ५१ य प्रतिरूपो राग स सर्वोऽपि नास्ति जीवस्य...। = यह प्रीति रूप राग भी जीवका नही है।
- प्र. सा /त प्र /८१ अभीष्टविषयप्रसङ्गेन रागम् । =इष्ट विषयोको आसक्तिसे रागको ।
- प का /त प्र /१३१ विचित्रचारित्रमोहनीयविपाकप्रत्यये प्रीत्यप्रीती रागद्वेषौ । ==चारित्र मोहनीय कर्मके उदयसे जो इसके रस विपाक-का कारण पाय इष्ट-अनिष्ट पदार्थोंमें जो प्रीति-अप्रीति रूप परिणाम होय उसका नाम राग द्वेष है ।
- स सा /ता वृ /२४१/३६१/१६ रागद्वेषशब्देन तु क्रोधादिकषायोत्पादक-श्चारित्रमोहो झातव्यः । = राग द्वेष शब्दसे क्रोधादि कषायके उत्पा-दक चारित्र मोहको जानना चाहिए । (प,का,/ता.वृ /३३/-७२/८)।

प्र सा./ता वृ /५३/१०६/१० निर्विकार शुद्धात्मनो जिपरीतमिष्टानिष्टे-न्द्रिप्रविषयेषु हर्षविषादरूप चारित्रमोहरुं रागद्वेषे । चनिर्विकार शुद्धात्मासे विपरोत इष्ट-अनिष्ट विषयोमें हर्ष-विषाद रूप चारित्रमोह नामका रागद्वेष ।

### २. रागके भेद

नि सा /ता, वृ /६६ राग प्रशस्ताप्रशस्तभेदेन द्विविध । =प्रशस्त राग और अप्रशस्त राग ऐसे दो भेदोके कारण राग दो प्रकारका है।

### ३. अनुरागका लक्षण

रं, ध /उ /४३५ अथानुरागशब्दस्य विधिर्वाच्यो यदार्थत । प्राप्ति स्यादुपत्तन्धिर्वा शब्दाश्चैकार्थवाचका ।४३५। = जिस समय अनुराग शब्दका अर्थको अपेक्षासे विधि रूप अर्थ वक्तव्य होता है उस समय अनुराग शब्दका अर्थ प्राप्ति व उपत्तन्धि होता है क्योकि अनु-राग, प्राप्ति और उपत्तन्धि ये तीनो शब्द एकार्थवाचक है ।४३६।

### ४. अनुगगके भेद व उनके लक्षण

- भ आ /मू /७३७/१०८ भावाणुरागपेमाणुरागमज्जाणुरागरत्तो वा। धम्माणुरागरत्तो य होहि जिलसासणे लिच । =भावानुराग, प्रेमानु-राग, मज्जानुराग, वा धर्मानुराग, इस प्रकार चार प्रकारसे जिन-शासनमे जो अनुरक्त है।
- भ. आ /भाषा /७१७/१०८ तत्त्वका स्वरूप माछूम नहीं भी हो तो भी जिनेश्वरका कहा हुआ तत्त्व स्वरूप कभी क्षठा होता ही नहीं ऐसी श्रद्धा करता है उसको भावानुराग कहते हैं। जिसके ऊपर प्रेम है जसको वारम्बार समझाकर सन्मार्गपर लगाना यह प्रेमानुराग कह-लाता है। मजानुराग पाण्डवोमे था अर्थात् वे जन्मसे लेकर आपसमें अतिशय स्नेहयुक्त थे। वैसे धर्मानुरागसे जैनधर्ममे स्थिर रहकर उसको कदापि मत छोड।

### ५, तृष्णाका लक्षण

न्या द /टी /४/१/३/२३०/१३ पुनर्भवप्रतिसधानहेतुभूता तृष्णा । = 'यह पदार्थ मुफ्तको पुन प्राप्त हो' ऐसी भावनामे किया गया जो प्रति-सन्धान या इत्ताज अथवा प्रयत्न विशेष, उसकी हेतुभूत तृष्णा होती है ।

# २. राग-द्वेष सामान्य निर्देश

# अर्थ प्रति परिणमन ज्ञानका नहीं रागका कार्य है

प म, पु / १०ई क्षायोपश मिकं ज्ञानं प्रस्यर्थं परिणामि यत् । तत्स्वरूपं न ज्ञानस्य किन्तु रागक्रियास्ति वै । १०ई। = जो क्षायोपश मिक ज्ञान प्रति समय अर्थसे अर्थान्तरको विषय करनेके कारण सबिकल्प माना जाता है, वह वास्तवर्मे ज्ञानका स्वरूप नही है किन्तु निश्चय करके उस ज्ञानके साथमे रहनेवाली रागकी क्रिया है। ( और भी दे० विकल्प/१)।

# २ राग द्वेष दोनों परस्पर सापेक्ष है

- झा,/२३/२१ यत्र राग पद घत्ते द्वेषस्तत्रैति निष्टचय । उभग्वेतौ समालम्ब्य विकाम्यत्यधिक मन ।२१। = जहॉपर राग पद धारै तहॉ द्वेष भी प्रवर्तता है, यह निश्चय है। और इन दोनोको अवलम्बन करके मन भो अधिकतर बिकार रूप होता है।२१।
- प ध / उ / ४४६ तद्यथा न रति पक्षे विपक्षेऽप्यरति विना। नारतिर्वा स्वपक्षेऽपि तद्विपक्षे रति विना । १४६। = स्वपक्षमें अनुराग भी विपक्ष-मे अरतिके विना नही होता है वैसे ही स्वपक्षमे अरति भी उसके विपक्षमे रतिके विना नही होती है । १४६।

### ३. मोइ, राग व द्वेषमें छुमाछुम विमाग

प्र सा /मू /१९०० परिणामादो बधो परिणामो रागदोसमोहजुदो । असुहो मोहपदोसो सुहो व असुहो हवदि रागो ।१९०० == परिणामसे बध है, परिणाम राग, द्वेष, मोह युक्त है । उनमेंसे मोह और द्वेष अशुभ है, राग शुभ अथवा अशुभ होता है ।१९०।

# ४. पदार्थमें अच्छा बुरापना व्यक्तिके रागके कारण होता है

ध, ६ /१, १-२, ६ म/१०१/४ भिण्णरुची दो केसि पि जीवाणममहुरो वि सरो महुरोव्वरुच्चइ ति तस्स सरस्स महुरत्त किण्ण इच्छिज्जदि। ण एस दोसो, पुरिसिच्छादो वत्थुपरिणामाणुवलभा। ण च णिवो केसि पि रुच्चदि ति महुरत्त पडिवज्जदे, अव्यवत्थावत्तीदो। = प्रश्न – भिन्त रुचि होनेसे किंदने ही जीवोके अमधुर स्वर भो मधुरके समान रुचता है। इसलिए उसके अर्थात् भ्रमरके स्वरके मधुरता क्यो नही मान ली जाती है। उत्तर – यह कोई दोष नही, क्योंकि पुरुषोकी इच्छासे वस्तुका परिणमन नही पाया जाता है। नीम किंतने हो जीवोको रुचता है, इसलिए वह मधुरताको नही प्राप्त हो जाता है, ब्योकि, वैसा माननेपर अव्यवस्था प्राप्त होती है।

# ५. वास्तवमें पदार्थं इष्टानिष्ट नहीं

यो. सा. अ /४/३६ इष्टोऽपि मोहतोऽनिष्टो भावोऽनिष्टस्तथा पर'। न द्रव्यं तत्त्वत किचिदिष्टानिष्ट हि विद्यते /३६ं। = मोहसे जिसे इष्ट समफ लिया जाता है वही अनिष्ट हो जाता है और जिसे अनिष्ट समफ लिया जाता है वही इष्ट हो जाता है, क्योकि निरच्य नयसे संसारमे न कोई पदार्थ इष्ट है और न अनिष्ट है। १६। (विरेष दे० सुख/९)।

### ६. आशा व तृष्णामें अन्तर

भ,आ /मू. आ /११८९/११६७/१६ चिरमेते ईटशा विषया ममोदितोदिता भूयासुरित्याझसा । तृष्णा हमे मनागपि मत्तो मा विच्छिछान्ता इति तीम्र प्रवधप्रवृत्त्यभिलाषम् । = चिरकाल तक मेरेको सुख देने वाले विषय उत्तरोत्तर अधिक प्रमाणसे मिले ऐसी इच्छा करना उसको आशा कहते है । ये सुखदायक पदार्थ कभी भी मेरेसे अलग न होवे ऐसी तीम्र अभिलाषाको तृष्णा कहते है ।

### ७. तृष्णाकी अनन्तता

- आ, अनु /३ई आज्ञागर्त प्रतिप्राणि यस्मित्त् विश्वमणूपमम्। कस्य कि कियदायाति चुथा वो विषयैषिता ।३६। चआज्ञा रूप वह गड्ढा प्रत्येक प्राणीके भीतर स्थित है, जिसमें कि विश्व परमाणुके वरावर प्रतीत होता है। फिर उसमे किसके लिए वया और कित्तना आ सकता है। अर्थात् नहींके समान ही कुछ नही आ सकता। अत हे भज्यो,, तुम्हारी उन विषयोकी अभिलाषा व्यर्थ है। ३६।
- डा /२०/२८ उदधिरदकपूरे रिन्धने शिवत्रभानुर्यदि कथमपि दैवात्तृ प्ति-मासादयेताम् । न पुनरिह शरोरी काममोगैर्विस ल्येश्चरदमपि भुक्तैस्तृष्ठिमायाति कैश्चित् ।२९। चइस जगत्मे समुद्र तो जलके प्रवाहोसे तृप्त नही होता और अग्नि ईंधनोसे तृप्त नही होतो, सो कदाचित् देवयोगसे किसी प्रकार ये दोनो तृग्न हो भी जाये परन्तु यह जीव चिरकाल पर्यन्त नाना प्रकार के काम-भोगादिके भोगनेपर भी कभी तृग्न नही होता ।

# ३. व्यक्ताव्यक्त राग निर्देश

#### १. व्यक्ताव्यक्त रागका स्वरूप

रा वा,/हि/१/४४/७५७-७४८ जहाँ ताई अनुभवमें मोहका उदय रहे तहाँ ताई तो व्यक्त रूप इच्छा है और जब मोहका उदय अति मन्द हो जाय है, तब तहाँ इच्छा माहों दीखे है। और मोहका जहाँ उपशम तथा क्षय होय जाय तहाँ इच्छाका अभाव है।

### २. अन्रमत्त गुणस्थान तक राग व्यक्त रहता है

- पं घ /उ /११० अस्त्युक्तलक्षणोरागश्चारित्रावरणोदयात । अत्रभत्तगुण-स्थानादर्वाक् स्यान्नोध्र्वमस्त्यसौ ।११०। = रागभाव चारित्रावरण कर्मके उदयसे होता है तथा यह राग अत्रमत्त गुणस्थानके पहले पाया जाता है, अत्रमत्त गुणस्थानसे उत्परके गुणस्थानोमे इसका सद्भाव नहीं पाया जाता है ।११०।
- रा. वा. हि /१/४४/७६९ सातवाँ अन्नमत्त गुणस्थान विषे ध्यान होय है। ताकूँ धर्मध्यान कहा है। तामें इच्छा अनुभव रूप है। अपने स्वरूपमे अनुभव होनेकी इच्छा है। तहाँ तई सराग चारित्र व्यक्त रूप कहिये।

# **१. जपरके गुणस्थानोंमें राग अव्यक्त है**

- ध १/१.१.११२/३५१/७ यतीनामपूर्वकरणादीनां कथं कषायास्तित्वमिति चेन्न, अञ्यक्तकषायापेक्षया तथोषदेशात । = प्रश्न- अपूर्वकरण आदि गुणस्थानवाले साधुओके कषायका अस्तित्व कैसे पाया जाता है । उत्तर---नहीं, क्योकि अव्यक्त कषायको अपेशा बहॉपर कषायोके अस्तित्वका उपदेश दिया है ।
- ध./उ./१११ अस्ति चोर्ध्वमसौ सूक्ष्मो रागश्चाबुद्धिपूर्वज । अर्वाक क्षीणकषायेम्य स्याद्विवक्षावज्ञान्त्रवा । = ज्यप्रके गुणस्थानोमे जो अबुद्धि पूर्वक सूक्ष्म राग होता है, यह अबुद्धि पूर्वक सूक्ष्म राग भी क्षीणकषाय नामके बारहवे गुणस्थानसे पहले होता है । अथवा ७ वें से १० वें गुणस्थान तक होनेवाला यह राग भाव सूक्ष्म होनेसे बुद्धिगम्य नही है । १११।
- रा. बा. हिं/१/४४/७४८ अष्टम अपूर्वकरण गुणस्थान हो है तहाँ मोहके अतिमन्द होनेतें इच्छा भी अव्यक्त होय जाय है। तहाँ शुक्लध्धानका पहला भेद प्रवर्ते है। इच्छाके अव्यक्त होनेते कषायका मल अनुभवमें रहे नाही, उज्जवल होय।

# ४, रागमे इष्टानिष्टता

# १. राग हेय है

- स. सि./७/१७/३५६/१० रागादय. पुन' कर्मोदयतन्त्रा इति अनात्म-स्वभावत्वाद्धयाः । ⇔रागादि तो कर्मोके उदयसे होते है, अत वे आत्माका स्वभाव न होनेसे हेय है ।
- स. सा,/आ /१४७ कुशीलशुभाशुभकर्मम्यां सह रागसंसर्गों प्रतिषिद्वौ बन्धहेतुत्वात कुशीलमनोरमामनोरमकरेणुकुट्टनीरागसंसर्गवत् । = जैसे – कुशील-मनोरम और अमनोरम हथिनी रूपी कुट्टनीके साथ (हाथीका) राग और ससर्ग बन्ध (बन्धन) का कारण होता है, उसी प्रकार कुशील अर्थात् शुभाशुभ कर्मोंके साथ राग और संसर्ग बन्धके कारण होनेसे, शुभाशुभ कर्मोंके साथ राग और संसर्गका निषेध किया गया है ।
- आ. अनु./१९२ मोहकीजादतिद्वेषौ वीजान्मूसाड कुराविव। तस्मा-ज्ज्ञानाग्निना दाह्य तदेतौ निर्दिषिक्षुणा।१९२। = जिस प्रकार वीजसे जड और अंकुर उत्पन्न होते है, उसी प्रकार मोह रूपी बीजसे राग और द्वेष उरपन्न होते है। इसलिए जो इन दोनो (राग-द्वेष) को

जलाना चाहता है, उसे ज्ञानरूप अग्निके द्वारा उस मोहरूपी बीजको जला देना चाहिए।१८२।

# २. मोक्षके प्रतिका राग भी कथंचित् हेय है

- मो. पा /सू /११ आसबहेदू य तहा भाव मोक्खरस कारण हवदि । सो तेण हु अण्णाणी आदसहाबाहु विवरीओ ।११। =रागभाव जो मोक्ष-का निमित्त भी हो तो आस्रवका ही कारण है। जो मोक्ष्को पर द्रव्यकी भॉति इष्ट मानकर राग करता है सो जोब मुनि भी अज्ञानी है, आत्म स्वभावसे विपरीत है ।११।
- प. प्र /मू./२/१८८ मोक्खुम चितहि जोइया मोक्खुण चिलिउ होइ। जेण णिवद्धउ जीवडउ मोक्खु करेसइ सोइ ।१८८२ ⇒ हे योगी । अन्य चिन्ताकी तो नात क्या मोक्षकी भी चिन्ता मत कर, क्योंकि मोक्ष चिन्ता करनेसे मही होता। जिन कर्मोंसे यह जीव कॅघा हुआ है वे कर्म ही मोक्ष करेंगे ।१८८२।
- भ का /ते प्र./१६७ तत स्वसमयप्रसिद्धवर्थं अर्हदादिविषयोऽपि कमेण रागरेणुरपसारणीय इति =जीवको स्वसमयकी प्रसिद्धिके हेतु अर्हतादि विषयक भी रागरेणु क्रमशा दूर करने योग्य है।

### ३. मंक्षिके प्रतिका राग कथंचित् इष्ट है

- प, प्र,/म्रू /२/१२म सिव-पहि णिम्मलिकरहि रइ घरु परियणु लहु छडि ।१२८। = तू परस पवित्र मोक्षमार्ग मे प्रोतिकर, और घर आदिको शोध ही छोड ।१२८।
- क. पा १/१.२१/६३४२/३६६/११ तिरयणसाहणविसयलोहादो सग्पा-पत्रग्गाणमुष्पत्तिद सणादो । = रत्नत्रयके साधन विषयक लोभसे स्वर्म और मोक्षकी प्राप्ति देखी जाती है ।
- प्र सा /त प्र /२५४ रागसयोगेन शुद्धात्मनोऽनुभवात्क्रमत परमनिर्वाण-सौरूत्रकारणत्वाच्च मुख्य । ⇒गृहस्थको रागके संयोगसे शुद्धात्माका अनुभव होता है, और इसलिए क्रमश' परम निर्वाण सौरूयका कारण होता है।
- आ, अनु /१२३ विधूततमसो रागस्तप श्रुतनिबन्धन । सम्ध्याराग इवार्कस्य जन्तोरम्युदयाय स ।१२३। = अङ्घानरूप अन्धकारको नष्टकर देनेवाले प्राणीके जो तप और झास्त्र विषयक अनुराग होता है वह सूर्यकी प्रभात कालोन लालिमाके समान उसके अभ्युदयके लिए होता है।

### ४ तृष्णाके निषेधका कारण

ज्ञा /१७/२.३.१२ यावद्यावच्छरीराशा धनाशा वा विसर्पति । तावत्तावन्म-नुष्याणा मोहग्रन्थिई ढीभवेत ।२। अनिरुद्धा सती शश्वदाशा विश्व प्रसर्पति । ततो निवद्धमूतासौ पुनश्छेत्तुं न शक्यते ।३। यावदाशान-लश्चित्ते जाज्वजीति विशुङ्खल । तावत्तव महादु'खदाहशान्ति' कुतस्तनी ।१२। = १. मनुष्योके जैसे-जैसे शरीर और धनमें आशा फैलती है, तैसे-तैसे मोहकर्मकी गाँठ इढ होती है ।२। २ इस आशा-को रोका नही जाये तो यह निरन्तर समस्त लोक पर्यन्त विस्तरती रहती है, और उससे इसका मूल टढ होता है, फिर इसवा काटना अशक्य हो जाता है ।३। ( ज्ञा /२०/३० ) ३ हे आत्मत् । जज तक तेरे चित्तमें आशारूपी अग्नि रवतन्त्रतासे नितान्त प्रज्वति हो रही है तब तक तेरे महातु खरूपी दाहकी शान्ति कहाँसे हो ।१२।

# भ. ख्याति छामादिकी भावनासे सुकृत नष्ट हो जाते हैं

आ. अनु /१८६ अधीरयसकल श्रुत चिरमुपास्यघोर तणो यदीच्छसि फल तयोरिह हि लाभपूणादिकम् । छिनत्सि मुतपस्तरो' प्रसनमेव

For Private & Personal Use Only

शून्याशय — कथं समुपलप्स्यसे सुरसमस्य पक्व फलम् ।१९१ = समस्त आगमका अभ्यास और चिरकाल तक घोर तपश्चरण करके भी यदि उन दोनोका फल तू यहाँ सम्पत्ति आदिका लाभ और प्रतिष्ठा आदि चाहता है, तो समभता चाहिए कि तू विवेकहोन होकर उस उत्कृष्ट तपस्तप वृक्षके फूलको हो नष्ट करता है। फिर ऐसी अवस्थामें तू उसके सुन्दर व सुस्वादु पके हुए रसोले फलको कैसे प्राप्त कर सकेगा। नहीं कर सकेगा।

और भी दे० ज्योतिष मन्त्र-तन्त्र आदि कार्य लौकिक है ( दे० सौकिक ) मोक्षमार्गमे इनका अत्यन्त निषेध दे० मन्त्र/१/३-४ ।

### इ. कोकेषणा रहित ही तप आदिक साथक है

- चा, सा./१३४/१ थल्किचिइदृष्टफलं मन्त्रसाधनाचनुदि्श्य क्रियमाणमुपव-सनमनशनमिरयुच्यते । = किसी प्रवक्ष फलकी अपेक्षा न रखकर और मन्त्र साधनादि उपदेशोके विना जो उपवास किया जाता है, उसे अनशन कहते है ।
- चा सा./१६०/१ मन्त्रौषधोषकरणयश सत्कारलाभाद्यनपेक्षितचित्तेन परमार्थनिस्पृहमतिनैहलौकिकफलनिरुरष्ठकेन कर्मक्षयकाड [क्षणा ज्ञानलाभाचार • सिद्धवर्थं विनयभावन कर्त्त व्यस् । = जिनके हृदयमे मन्त्र, औषधि, उपकरण, यश, सत्कार और लाभादिको अपेक्षा नहीं है, जिनकी बुद्धि वास्तवमे निस्पृह है, जो केवल कर्मोंका नाइा करनेको इच्छा करते है, जिनके इस लोकके फलकी इच्छा बिलकुल नहीं है उन्हे ज्ञानका लाभ होनेके लिए • विनय करनेकी भावना करनी चाहिए ।
- स सा./ता. वृ /२७४/३६३/१२ अभव्यचोवो यद्यपि स्थ्यातिपूजालाभार्थ-मेकादशाइभुताध्ययन कुर्यात् तथापि तस्य शास्त्रपाठ शुद्धात्म-परिज्ञानरूपं गुणं न करोति । व्यअभव्य जीव यद्यपि ख्याति लाभ व पूजाके अर्थ ग्यारह अग श्रुतका अध्ययन करे, तथापि उसका ज्ञान शुद्धात्म परिज्ञान रूप गुणको नहीं करता है ।
- दे. तप/२/६ ( तप दृष्टफलसे निरपेक्ष होता है )।

# ५. राग टालने का उपाय व महत्ता

### 1. रागका अमाव सम्मव है

ध,/१/४,१.४४/११७-११८/१ ण कसाया जीवगुणा, • पमादासजमा विण जोबगुणा, ••ण अण्णार्ण पि, ण मिच्छत्त पि, •• तदो णाण-दसण-संजम-सम्मत्त खति-मद्दवज्जव-संतोस-विरागादिसहावो जोवो ति सिद्धं := कषाय जोवके गुण नही है (विशेष दे० कषाय २/३) प्रमाद व असंयम भी जोवके गुण नही है, • अज्ञान भी जीवके गुण नही है, •• मिथ्यास्व भी जोवके गुण नही है, • स्स कारण ज्ञान, दर्शन, सयम, सम्यक्त्व, क्षमा, मृदुता आर्जव, सन्तोष ओर विरागादि स्वभाव जीव है, यह सिद्ध हुआ। (और इसोलिए इनका अभाव भी किया जा सकता है। और भो दे० मोक्ष/६/४)

#### २. राग टाळने का निश्चय उपाय

- म सा / मू / ० जो जाणदि अरहंत दव्यत्तगुणत्तपज्जयत्तेहि । सो जाणदि अप्पाण मोहो खलु जादि तस्स लय ।००। (उभयोरपि निश्चयेनाविशेषात् ) = जो अरहतको द्रव्यपने गुणपने और पर्यायपने जानता है, वह (अपने ) आत्माको जानता है, और उसका मोह अनरय लयको प्राप्त होता है ।००। क्योंकि दोनोमे निश्चयसे अन्तर नहीं है ।००।
- पं का. सू /१०४ मुणिऊण एतदट्ठ तदणुगमणुज्जदो णिहदमोहो। पसमियरागदोसो हवदि हदपरापरो जीवो ।१०४) = जीव इस अर्थको (इस शास्त्रके अर्थभूत शुद्ध आत्माको) जानकर, उसके अनुसरण-का उद्यम करता हुआ हत मोह होकर (जिसे दर्शनमोहका क्षय हुआ

हो ऐसा होकर) राग-द्वेषको प्रशमित-निवृत करके, उत्तर और पूर्व बन्धका जिसे माश हुआ है ऐसा होता है।

- इ. उ /मू /३७ यथा यथा समायाति सवित्तौ तत्त्वमुत्तमम् । तथा तथा न रोचन्ते विषया सुलभा अपि ।३७। = स्वपर पदार्थोके भेद ज्ञानसे जैसा-जैसा आत्माका स्वरूप विकसित होता जाता है वैसे-वैसे ही सहज प्राप्त रमणीय पचेन्द्रिय विषय भी अरुचिकर प्रतीत होते जाते है ।३७।
- स. श./मू./४० यत्र काये मुने. प्रेम तत प्रच्याव्य देहिनम् । बुद्धवा तदुत्तमे काये योजयेत्प्रेम नश्यति ।४०। = जिस शरीरमें मुनिको अन्त-रात्माका प्रेम है, उससे भेद विज्ञानके आधारपर आत्माको पृथक् करके उस उत्तम चिदानन्दमय कायमे लगावे । ऐसा करनेसे प्रेम नष्ट हो जाता है ।४०।
- प्र, सा./त. प्र /८६, १० तत् खल्नु १ यान्तर मिदम भे श्वते । अतो हि मोह-क्षपणे परमं इाब्द ब्रह्मोपासनं भावज्ञानाव ष्टम्भटढी कृतपरिणामेन सम्यगधी यमानमुपायान्तरम् १८६। निश्चित्तस्व परविवेकस्यारमनो न खलु विकारकारिणो मोहाड कुरस्य प्रादुर्भ्वति स्यात् । १० । २० १. उप-रोक जपाय (दे० ऊपर प्र. सा./मू) बास्तवमें इस उपायान्तरकी अपेक्षा रखता है। मोहका क्षय करनेमे, परम झाब्दब्रह्मकी उपासना-का भाव ज्ञानके अत्रलम्बन द्वारा टढ किये गये परिणामसे सम्यक् प्रकार अभ्यास करना सो उपायान्तर है । म्हा २ जिसने स्वपरका विवेक निश्चित किया है रेसे आत्माके विकारकारी मोहांकुरका प्रादुर्भाव नही होता ।
- ज्ञा./२३/१२ महाप्रदामसंग्रामे शिवश्रीसगमोत्सुकै । योगिभिर्ज्ञानिशस्त्रेण रागमल्त्रो निपातितः ११२।
- ज्ञा /३२/४२ मुनेर्यदि मनो मोहादागाइयेरभिभूयते । तनियोज्यात्मन-स्तत्त्वे तान्येव क्षिप्यते क्षणात् १५२। = मुक्तिरूपी लक्ष्मीके सगकी वाछा करनेवाले योगीश्वरोने महाप्रदामरूपी संग्राममें ज्ञानरूपी शस्त्रसे रागरूपी मल्लको निपातन किया । क्योकि इसके हते बिना मोक्ष लक्ष्मीकी प्राप्ति नही है ११२। मुनिका मन यदि मोहके उदय रागादिकसे पीडित हो तो मुनि उस मनको आत्मस्वरूपमें लगाकर, उन रागादिकोको क्षणमात्रमे क्षेपण करता है ।४२।
- प्र. सा /ता वृ./६२/२१५/१३ की उत्थानिका परमात्मद्रव्यं योऽसौ जानाति स परद्रव्ये मोहं म करोति । = जो उस परमात्म द्रव्यको जानता है वह परदव्यमें मोह नही करता है।
- प्र. सा /ता, वृ /२४४/३३८/१२ योऽसौ निजस्वरूपं भावयति तस्य चित्त बहि पदार्थेषु न गच्छति ततश्च ..चिच्चमरकारमात्राच्च्युतो न भवति । तदच्यवनेन च रागाद्यभावाद्विविधकर्माणि विनाशय-तोति । = जो निजस्वरूपको भाता है, उसका चित्त बाहा पदार्थी-में नही जाता है, फिर वह चिद्द चमत्कार मात्र आत्मासे च्युत नही होता । अपने स्वरूपमे अच्युत रहनेसे रागादिके अभावके कारण विविध प्रकारके कर्मोंका विनाश करता है ।
- प ध /उ,/३७१ इत्येवं ज्ञाततत्त्वोऽसौ सम्यग्द्रष्टिनिजात्मदक् । वैषयिके मुखे ज्ञाने रागद्वेषौ परित्यजेत ।३७१। = इस प्रकार तत्त्वोको जानने-वाला स्वारमदर्शी यह सम्यग्द्रष्टि जीव इन्द्रियजन्य मुख और ज्ञानमें राग तथा द्वेषका परित्याग करे ।

### ३. राग टाळनेका व्यवहार उपाय

- भ आ /मू /२६४ जावंति केइ संगा उदीरया होति रागदोसाण । ते बज्जतो जिणदि हु रागं दोस च णिस्संगो ।२६४। = २ाग और द्वेषको उत्पन्न करनेवाला जो कोई परिग्रह है, उनका त्याग करनेवाला मुनि नि सग होकर राग द्वेषोको जीतता ही है ।२६४।
- आ अनु /२३७ रागद्वेषौ प्रवृत्ति स्यान्निवृत्तिस्तन्निषेधनम् । तौ च बाह्यार्थसबढौ तस्मात्तान् सुपरिध्यक्षेत् । =राग और द्वेषका नाम

३९८

प्रवृत्ति तथा दोनाके अभावका नाम ही निवृत्ति है। चूँ कि वे दोनो बाह्य वस्तुओसे सम्बन्ध रखते है, अतएव उन बाह्य वस्तुओका ही परित्याग करना चाहिए ।

#### ४. हूणा होड्नेका उपाय

आ. अनु /२४२ अपि सुतपसामाशावल्लोशिखा तरुणायते, भवति हि मनोमूले यावन्ममत्वजलाईता । इति कृतधिय कृच्छारम्भै श्चरन्ति निरन्तर'-चिरपरिचिते देहेऽप्यस्मिन्नतीय गतस्पृहा ।२५२। =जन तक मनरूपी जडने भीतर ममस्वरूपी जलसे निर्मित गीलापन रहता है, तत्र तक महातपस्वियोंकी भी आशारूप बेलकी शिखा जवान सी रहती है । इसलिए विवेकी जीव चिरकालसे परिचित इस शरीरमें भी अध्यन्त नि:स्पृह होकर मुख दुख एवं जीवन-मरण आदिमें समान होकर निरन्तर कष्टकारक आरम्भोंसे – ग्रीष्मादि ज्युतुओके अनुसार पर्वत्तकी शिला आदिपर स्थित होकर ध्यानादि कार्योंमें प्रवृत्त रहते है ।२५२ ।

#### ५, तृष्णाको वश करनेकी महत्ता

- इा./१७/१०,११,१६ सर्वाशां यो निराकृत्य नैराश्यमवत्तम्वते। तस्य ववचिदपि स्वान्तं सगपड्केनं तिष्यते ११०। तस्य सत्यं श्रुतं वृत्तं विवेकस्तत्त्वनिश्चयः। निर्ममत्वं च यस्याशापिशाची निधनं गता ११११ चरस्थिरार्थजातेषु यस्याशा प्रलयं गता। कि कि न तस्य लोकेऽस्मिन्मन्ये सिद्ध समीहितम् ।१६१ ज्जो पुरुष समस्त आशाओंका निराकरण करके निराशा अवत्यम्बन करता है, उसका मन किसी कालमें भी परिग्रहरूपी कर्दमसे नही लिपता। ११०। जिस पुरुषके आशा रूपी पिशाची नष्टताको प्राप्त हुई उसका शास्त्राध्ययन करना, चारित्र पालना, विवेक, तत्त्वोका निश्चय और निर्ममत्ता आदि सत्यार्थ है ।११। चिरपुरुषकी चराचर पदार्थोंमें आशा नष्ट हो गयी है, उसके इस लोकमें क्या-क्या मनोवांछित सिद्ध नहीं हुए, अर्थात सर्वमनोवाछित सिद्ध हुए ।१६।
- को पा /टो /४१/११४ पर उद्दध्न आशादासीकृता येन तेन दासोकृत जगत् । आशाया यो भवेदास स दास सर्वदेहिनाम् । = जिसने आशाको दासी जना लिया है उसने सम्पूर्ण जगतको दास जना लिया है । परन्तु जो स्वर्य आशाका दास है, वह सर्व जीवोका दास है ।

# ६. सम्यग्दृष्टिकी विरागता तथा तत्सम्बन्धी शंका समाधान

### १. सम्यग्दृष्टिकी रागका अमाव तथा उसका कारण

- स. सा./मू /२०१-२०२ परमाणुमित्तायं पि हु रायादीणं तु विज्जवे जस्स। ण वि सो ज.णदि अप्पाणय तु सब्वागमधरो वि ।२०१। अप्पाणमयाणतो अण्प्ययं चावि सो अयाणतो । कह होदि सम्म-दिट्ठो जोवाजीवे अयाणतो ।२०२। = वास्तवर्मे जिस जीवके पर-माणुमात्र लेशमात्र भी रागादिक वर्त्ता है. वह जीव भले ही सर्व आगमका घारो हो तथापि आश्माको नही जानता ।२०१। (प्र. सा./ मू /२११); (पं. का /मू./१६७). (ति प./१/३७) और आत्माको न जानता हुआ, वह अनात्म्या (पर) को भी नही जानता । इस प्रकार जो जीव और अजीवको नही जानता वह सम्यग्टाष्ट कैसे हो सकता है ।
- मो पा /मू./६६ परमाणुपनालं वा परदब्वे रदि हवेदि मोहादो । सो मूढो अण्गाणी आदसहावस्स विवरीओ ।६१।=जो पुरुष पर द्रव्यर्ने लेशमात्र भी मोहसे राग करता है, वह मूढ है, अज्ञानी है और आत्मस्वभावसे विपरीत है ।६१।
- प,प्र/मू/२/९१ जो अण्रु-मेक्तुविराउ मणि जामण मिल्हाइ एत्थु। सो गविमुच्च इताम जिय जाणतुवि परमत्थु।८१। -=जो जोव

थोडा भी राग मनमेंसे जब तक इस ससारमें नही छोड देता है, तब तक हे जीव । निज क्रुद्धात्म तत्त्वको शब्दसे केवल जानता हुआ भी नहीं मुक्त होता । द्या (यो.सा /अ /१/४७ ) ।

प, घ /उ /२४६ वैषयिव छुखेन स्याद्रागभाव सुरुष्टिनाम् । रागस्या-ज्ञानभावरवादस्ति मिथ्यादृशः स्फुटम् ।२४६। व्यसम्यग्दष्टियोके वैषयिक मुखमें ममता नही होती है क्योकि वास्तवमे वह आसक्ति-रूप राग भाव अज्ञानरूप है, इसलिए विषयोकी अभिलाषा मिथ्या-दृष्टिको होती है ।२४६।

### २. निचली सूमिकाओंमें रागका अमाव कैसे सम्मव है

- स, सा,/ता. वृ /२०१,२०२/२७१/४ रागी सम्यग्द्रष्टिर्न भवतीति भणितं भवद्भिः । तर्हिं चतुर्थं पञ्चमगुणस्थानवर्तिनः सम्यग्टष्टयो न भवन्ति । इति तन्न, मिथ्यादृष्ट्रधपेक्षया त्रिचस्वारिशस्प्रकृतीना वधाभावात् सरागसम्यग्दष्टयो भवन्ति । कथं इति चेत्, चतुर्थगुणस्थानवतिना अनन्तानुबन्धिकोधः पाषाणरेखादिसमानाना रागादीनामभावात्। पञ्चमगुणस्थानर्तिनां अप्रत्याख्यानक्रोध भूमिरेखादि समानाना रागादीनामभावात् । अत्र तु प्रन्थे पञ्चमगुणस्थानादुपरितनगुणस्थान-वर्त्तिनां बीतरागसम्यग्दष्टीनां मुख्यवृत्याग्रहणं, सराग सम्यग्दष्टीना गौणवृत्येति टयाख्यानं सम्यग्दछि व्याख्यानवाले सर्वत्र तात्पर्येण ज्ञातव्यम्। = प्रश्न-रागी जीव सम्यग्दृष्टि नही होता, ऐसा आपने कहा है, तो चौथे व पॉचवे गुणस्थानवर्ती जीव सम्यग्दष्टि वैसे हो सकेंगे। उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि मिथ्यादृष्टिकी अपेक्षा ४३ प्रकृतियोके बन्धका अभाव होनेसे सराग सम्यग्दष्टि होते है। वह ऐसे कि चतुर्थ गुणस्थानवर्ती जीव के तो पाषाण रेखा सहश अनन्तानुबन्धी चतुण्करूप रागादिकोका अभाव होता है, और पचम गुणस्थानवर्ती जीवोके भूमिरेखा सदृश अप्रत्याख्यान चतुष्क-रूप रागादिकोंका अभाव होता है। यहाँ इस ग्रन्थमें पंचम गुणस्थान से ऊपर वाले गुणस्थानवर्ती वीतराग सम्यग्दष्टियोका मुख्य रूपसे ग्रहण किया गया है और सरागसम्यग्द्दष्टियोका गौण रूपसे। सम्य-ग्हुडिके व्याख्यानकालमे सर्वत्र यही जानना चाहिए ।
- दे. सम्यग्द्रष्टि/३/३/ ( ता.वृ/१९३ ) [ सम्यग्द्रष्टिका अर्थ वीत्तराग सम्य-ग्द्रष्टि समफना चाहिए ]
- स,सा /पं जयचन्द/२०० जब अपनेको तो ज्ञायक भावरूप सुखमय जाने और कर्मोदयसे उत्पन्न हुए भावोको आकुलतारूप दु खमय जाने तब ज्ञानरूप रहना तथा परभावोसे विरागता यह दोनों अवश्य ही होते है। यह बात प्रगट अनुभवगोचर है। यही सम्यग्टष्टिका लक्षण है।
- स सा /प जयचन्द्र/२००/१३७/१०७ = प्रश्त-परद्रव्यमें जब तक राग रहे तब तक जीवको मिथ्यादृष्टि वहा है, सो यह बात हमारी समफर्मे नहीं आयी। अविरत सम्यग्दृष्टि इत्यादिके चारित्रमोहके उदयसे रागादि भाव तो होते है, तब फिर उनके सम्यक्त्व कैसे । उत्तर-यहाँ मिथ्यात्वसहित अनन्तानुबन्धी राग प्रधानतासे कहा है। जिसे ऐसा राग होता है अर्थात् जिसे परद्रव्यमें तथा परदव्यसे होनेवाले भावोमें आत्मबुद्धिपूर्वक प्रीति-अप्रीति होती है, उसे स्व-परका ज्ञान श्रद्धान नहीं है-भेदज्ञान नहीं है ऐसा समफ्रना चाहिए। (विशेष दे, सम्यग्दृष्टि/३/३ में ता.व.)।

# ३. सम्यग्दष्टिको हो यथार्थ वैराग्य सम्मच है

स इा. मू,/६७ यस्य सस्पन्दमाभाति निःस्पन्देन समं जगत् । अप्रज्ञ-मक्रियाभोगं स इाम याति नेतरः ।६७। ∞ जिसको चलता-फिरता भी यह जगत स्थिरके समान दीखता है । प्रज्ञारहित तथा परिस्पन्द-रूप किया तथा मुखादिके अनुभवसे रहित दीखता है उसे बैराग्य आ जात। है अन्यको नहीं । ६७।

For Private & Personal Use Only

- स सा /आ /२०० तत्त्वं विजान श्च स्वपरभावोपादानापोहन निष्पाद्य स्वस्य वस्तुरव प्रथयत् कर्मोदयविपाकप्रभवात्त् भावान् सर्वानपि मुच्चति। ततोऽय नियमात् ज्ञानवैराग्यसंपन्नो भवति चतत्त्वको जानता हुआ, स्वभावके ब्रहण और परभावके त्यागसे उत्पन्न होने योग्य अपने वस्तुरत्रको विस्तरित करता हुआ कर्मोदयके विपाकसे उत्पन्न हुए समस्त भावोंको छोडता है। इसलिए वह (सम्यग्दप्टि) नियमसे ज्ञान-वैराग्य सम्पन्न होता है।
- मू,आ,/टो /१०६ यदापि कदाचिद्राग स्यात्तथापि पुनरनुबन्ध न कुर्वन्ति, परचात्तापेन तत्क्षणादेव विनाझमुपयाति हरिद्रारक्तवस्त्रस्य पीतप्रभा-रविकिरणस्पृष्टवेति । = सम्यग्दष्टि जीवके प्राथमिक अवस्थामे यद्यपि कदाचित्त राग होता है तथापि उसमें उसका अनुबन्ध न होनेसे वह उसका कर्ता नहीं है । इसलिए वह पश्चात्तापवक्ष ऐसे नष्ट हो जाता है जैसे सूर्यकी किरणोका निमित्त पाकर हरिद्राका रग नष्ट हो जाता है ।

# ४. सरागी भी सम्यग्दछि विरागी है

- र.सा./मू./६७ सम्माइट्ठीकालं कोलइ वेएगणाण भावेण । मिच्छाइट्ठी वाछा दुन्भावालस्सकलहेहि ।६७। – सम्यदृष्टि पुरुष समयको वैराग्य और ज्ञानसे व्यतीत करते है । परन्तु मिथ्यादृष्टि पुरुष दुर्भाव आलस और कलहसे अपना समय व्यतीत करते है ।
- स,सा./आ./११९/क, १३६ सम्यग्टष्टेर्भवति नियतं ज्ञानवैराग्यदाक्ति. । स्व वस्तुत्वं कल्जयितुमयं स्वान्यरूपाप्तिमुक्त्या। यस्माज्ज्ञात्वा व्यतिकरमिदं तत्त्वत स्वं पर च-स्वस्मिन्नास्तै विरमति परात्सर्वतो रागयोगात् ।१३६१=सम्यग्टष्टिके नियमसे ज्ञान और वैराग्यकी शक्ति होती है, क्योकि वह स्वरूपका ग्रहण और परका त्याग करनेकी विधिके द्वारा अपने वस्तुत्वका अभ्यास करनेके लिए, 'यह स्व है (अर्थात् आत्मस्वरूप है) और यह पर है' इस भेदको परमार्थसे जानकर स्वमें स्थिर होता है और परसे--रागके योगसे--सर्वत' विरमता है।
- स. सा./आ./११६/क १३४ माश्मुते विषयसेवनेऽपि यत् स्वं फलं विषय-सेवनस्य ना। ज्ञानवैभवविरागतावलात् सेवकोऽपि तदसावसेवक ।१३४। च्यह (ज्ञानी) पुरुष विषयसेवन करता हुआ भी ज्ञान वैभव और विरागताके चलसे विषयसेवनके निजफलको नही भोगता-प्राप्त नही होता, इसलिए यह (पुरुष) सेवक होने पर भी असेवक है ।१३४।
- द्र.सं./टी /१/५/११ जितमिथ्यात्वरागादिस्वेन एकदेशजिना. असंग्रत-सम्प्यरदृष्टय. । == मिथ्यात्व तथा राग आदिको जीतनेके कारण असंग्रत सम्प्रग्दृष्टि आदि एकदेशी जिन है ।
- मो मा प्र./१/४१७/१७ क्षायिकसम्यग्द्दष्टि मिथ्यात्व रूप्र रंजनाके अभावते कीतराग है।

# ५. घरमें वैराग्य व वनमें राग सम्भव है

भा पा /टो / ६१/२९३ पर छद्दधृत वनेऽपि दोषाः प्रभवन्ति रागिणां गृहेऽपि पञ्चेन्द्रियनिग्रहस्तप । अकुरिसते वर्स्मनि य प्रवर्तते, विमुक्तरागस्य गृह तपोवनं । = रागी जीवोको वनमें रहते हुए भी दोष विद्यमान रहते है, परन्तु जो रागसे विमुक्त है उनके लिए घर भो तपोवन है, क्यो कि वे घरमे भी पाँचो इन्द्रियोके निग्रहरूप तप करते है और अकुरिसल भावनाओं में वर्तते है।

# ६. सम्यग्दष्टि को शग नही तो भोग क्यों मोगता है

स.सा./ता षृ /१९४/२६९/१४ उदयागते द्रव्यकर्मणि जीवेनोपभुज्यमाने सति नियमात . सुख दु खं जायते तावत् ... सम्यग्द्रष्टिर्जीवो रागद्वेषौ न कुर्वस् हेयबुद्धवा वेदयति । न च तग्मयो भूत्या, अहं सुखी

दु खीरयाद्यहमिति प्रत्यग्रेन नानुभवति । मिथ्यादृष्टे पुनरुपादेय बुग्रया, सुरुवह दुरुवह मिति प्रत्ययेन बधकारण भवति। कि च. यथा कोऽपि तस्करो यद्यपि मरणं नेच्छति तथापि तलवरेण गृहीत सन् मरणमनुभवति । तथा सम्यग्दष्टि यद्यप्यात्मोत्थमुखमुपादेयं च जानाति, विषयमुखं च हेयं जानाति । तथापि चारित्रमोहोदयतल-वरेण गृहीत्त सन् तदनुभवति. तेन कारणेन निजेरानिमित्तं स्यात् ।= इव्यवमोंके उदयमे वे जीवके द्वारा उपभुक्त होते है, और तत्र नियमसे उसे उदयकालपर्यन्त सुख-दुख होते हैं। तहॉ सम्यग्दछि जीव उनमे राग-द्वेष न करता हुआ उन्हे हेय घुद्धिसे अनु-भव करता है। 'मै सुखी हूँ, मै दु खी हूँ' इस प्रकारके प्रत्यय सहित तन्मय होकर अनुभव नहीं करता। परन्तु मिथ्याद्दछि तो उन्हें उपादेय बुद्धिसे 'मै सुखो, मै दु खो' इस प्रकारके प्रत्ययसहित अनुभव करता है, इसलिए उसे वे बन्धके कारण होते है। और भी -- जिस प्रकार कोई चोर यदि मरना नहीं चाहता तो भी कोतवालके द्वारा पकडा जानेपर मरणका अनूभव करता है उसी प्रकार सम्यग्द्रश्वि यद्यपि आरमासे उत्पन्न सुखको ही उपादेय जानता है, और विषय-सुखको हेय जानता है, तथा चारित्रमोहके उदयरूप कोतवालके द्वारा पकडा हुआ उन वैषयिक सुख-दुखको भोगता है। इस कारण उसके लिए वे निर्जराके निमित्त ही है।

प ध /उ /२६१ उपेक्षा सर्वभोगेषु सङ्दृष्टेर्ट प्ररोगवत्। अवश्यं तदन-स्थायास्तथाभावो निसर्गज ।२६१। = सम्यग्दष्टिको सर्वप्रकारके भोगमें रोगको तरह अरुप्ति होती है क्योंकि उस सम्यक्त्वरूप अवस्थाका प्रत्यक्ष विषयोमे अवश्य अरुचिका होना स्वतः सिद्ध स्वभाव है ।२६१।

# ७. विषय सेवता भी असेवक है

- स.सा / मू./११६७ सेवंतो वि ण सेवइ असेवमाणो वि सेवगो कोई। पगरणचेट्ठा करस वि ण य पायरणो त्ति सो होई।==कोई तो विषयको सेवन करता हुआ भी सेवन नही करता, और कोई सेवन न कग्ता हुआ भी सेवन करनेवाता है---जैसे किसी पुरुषके प्रकरणकी चेष्टा पायी जाती है तथापि वह प्राकरणिक नही होता।
- स, सा /आ /२१४/१४६ पूर्वबद्धनिजकर्मविपाकात् ज्ञानिनो यदि भवरयुपभोग तद्रभवत्वथ च रागवियोगात् तूनमेति न परिग्रहभावम् ।१४६। = पूर्वबद्ध अपने कर्मके विपाकके कारण ज्ञानीके यदि उपभोग हो तो हो, परन्तु रागके वियोग (अभाव) के कारण वास्तवमें वह उपभोग परिग्रहभावको प्राप्त नही होता ।१४६।
- अन ध,/८/२-३ मन्त्रेणेव विषं मृत्य्वै मध्वरत्या मदायवा। न बंधाय हत झप्त्या न विरक्त्यार्थ सेवनम् । २। ह्यो मुञ्जानोऽपि नो मुड्क्ते विषयास्तत्फलात्ययात् । यथा परप्रकरणे नृत्यन्नपि न नृत्यति । ३। = मन्त्र द्वारा जिसको सामर्थ्य नष्ट कर दी गयी ऐसे विषका भक्षण करनेपर भी जिस प्रकार मरण नही होता, तथा जिस प्रकार बिना प्रोतिके पिया हुआ भी मद्य नशा करनेवाला नही होता, उसी प्रकार भेदज्ञान द्वारा उत्पन्न हुए वैराग्यके अन्तर गर्मे रहनेपर बिषयोपभोग कर्मबन्ध नही करता । २। जिस प्रकार नृत्यकार अन्यपुरुषके विवाहा-दिमें नृत्य करते हुए भी उपयोगकी अपेक्षा नृत्य नहीं करता है, इसी प्रकार ज्ञानी आत्मस्वरूपमें उपयुक्त है वह चेष्टामात्रसे ययपि विषयोको भोगता है, फिर भी उसे अभोक्ता सम्फ्रना चाहिए । ३। ( र्द ध,/७ /२७०-२७४ )।
- प ध./उ./२७४ सम्यग्दष्टिरसी भोगात् सेवमानोण्यसेवकः । नीरागस्य न रागाय कर्माकामकृत यत ।२७४। व्यह सम्यग्दष्टि भोगोंका सेवन करता हुआ भी वास्तवर्मे भोगोका सेवन करनेवाला नही बहुलाता है, क्योकि रागरहित जीवके खिना इच्छाके किये गये कर्मरागको उत्पन्न करनेमें असमर्थ हैं ।२७४।

### ८. मोगोंकी आकांक्षाके अमावमें भी वह व्रतादि क्यों करता है

- भं. ध / ७./ १५१४,- ४७१ ननु कार्यमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते । भोगा-काङ्क शा बिना ज्ञानी तत्कथ मतमाचरेत । १५४। नैव यतः सुसिद्ध प्रागस्ति चानिच्छत किया । रुभुभायारचाऽशुभायारच कोऽवशेषो विशेषभाक् । १६१। पौरुषो न यथाकाम पुंसः कर्मोदितं प्रति । न परं पौरुषापेक्षो दैवापेक्षो हि पौरुष । १७१। = प्रष्टन---जब अज्ञानो पुरुष भी किसी कार्यके उड्देश्यके बिना प्रवृत्ति नही करता है, तो फिर ज्ञानी सम्यग्द्रष्टि भोगोकी आवाक्षाके बिना व्रत्तोका आचरण क्यो करेगा । उत्तर--- यह कहना ठीक नही है, क्योकि यह पहले सिद्ध किया जा चुका है कि बिना इच्छाके ही सम्यग्द्र्ण्डिके सब क्रियाएँ होती है । इसलिए उसके शुभ और अशुभ क्रियामे विशेषताको वताने-वाला क्या शेष रहा जाता है । १६१। उदयमे आनेवाले कर्मके प्रति गीवका इच्छानुक्ल पुरुपार्थ कारण नही है क्यो क पुरुषार्थ केवल पौरुषकी अपेक्षा नही रखता है किन्तु देवकी अपेक्षा रखता है । १७१।

राजऋषि---दे॰ ऋषि।

**राजकथा**--- दे० कथा ।

- राजधानी--- १ एक र,जधानोमे आठ सौ गॉव होते हैं। (म पु/ १६/१७४), २ चकवर्तीकी राजधानीका स्वरूप-दे० शलाका पुरुष/२।
- राजमति विप्रलंभ—पं, आशाधर (ई ११७३-१२४३) द्वारा संस्कृत छन्दोमें रचित ग्रन्थ ।
- राजमल्ल १. मगध देशके विराद् नगरमें बादशाह अकवरके समयमें कविवर राजमब्लका निवास था। वाष्ट्रशाह अकवरके आम्नायके पण्टित थे। इसोसे इन्हे 'भ बनारसीदास जी ने पाण्डे' कहा है। क्षेमकीतिके आम्नायमे भारु नामका वैश्य था। उसके चार पुत्र थे यथा – दूदा, ठाकुर, जागसी तिलोक। दूदाके तीन पुत्र थे – न्त्रोता, भोल्हा, और फामन। फामन एक समय विराट् नगरमें आया वहॉ एक ताल्हू नाम जैन विद्वात्ते जो हेमचन्द्राचार्यकी आम्नायका था, कुछ धर्मकी शिक्षा प्राप्त की। फिर वह कविराजके पण्स आया और इन्होंने उसकी प्रेरणासे लाटी सहिता लिखो। इसके अतिरिक्त समयसारकी अमृतचन्द्राचार्यकृत टीकाके ऊपर मुगम हिन्दी वचनिका, भचास्तिकाय टीका, पचाध्यायी. जम्बूस्वामी चरित्र, पिंगल, अध्यात्म कमलमार्तण्टको रचना की। समय-वि १६१२-१६१० (ई. १४७५-१४२३), (ती /४/७७)।

२ आप गंगव शीय राजा थे। राजा मारसिंह के उत्तरा-धिकारी थे। चामुण्डराय जी आप हीके मन्त्री थे। आपआचार्य सिंहनन्दि व आचार्य अजितसेन दोनोंके शिष्य रहे है। आपका समय प्रेमी जीके अनुसार वि. सं. १०३१-१०४० अर्थात ई १७४-१८३ निश्चित है। (बाहुबलि चरित्र / श्लोक. ६, ११), (जै०/१/३१४)।

राजमल्ले सत्यवाक्य ---- इसके राज्य कालमें हो आ० विद्यानन्दि नं. १ के द्वारा आग्नवरीक्षा, प्रमाणपरीक्षा, युक्त्यानुशासन ये तीन ग्रन्थ लिखे गग्रे थे। समय--ई. ५१६-५१० (सि. वि/३ घं. महेन्द्र)।

राजवंश--दे॰ इतिहास/३ ।

- राजवलि कथे---ई. १८३९ द्वारा रचित कथानुयोग विषयक कन्नड कृति।
- राजवातिक आ० अकलंक भट्ट (ई ६२०-६८०) द्वारा सवर्थि-सिद्धिपर को गयी विस्तृत संस्कृत वृति है। इसमें सवर्थि सिद्धिके वाक्योको वार्तिक रूपसे ग्रहण करके उनकी टीका की गयी है। यह ग्रन्थ झेर्यार्थ से भरपूर्ण है। यदि इसे दिगम्बर जैन आम्नायका कोष वहे तो अतिशयांक्ति न होगी। इसपर प पन्नालाल (ई १७९३-१८६३) कृत भाषा वचनिका उपलब्ध है।
- राजदोखर---आप एक कविथे। आपने वि. १६० रुप्रूर मजरीकी रचना की थो। (धर्म शर्माम्युदय/प्र ११/पंपन्नालाख)।

**राजसदान-**दे० दान ।

राजसिंह- एक बहुत वडा मरेल था। इसने मरेलयुद्धमें सुमित्र मामक मल्लको जीत लिया। (म पु/६१/६१-६०) यह मधुक्रीड प्रतिनगरायणका दूरवर्ती पूर्व भव है।—दे० मधुक्रीड।

### राजा—

- ध १/१.९.१/गा. ३६/१७ अष्टादशसख्याना श्रेणोनामधिपतिर्विनम्राणाम् । राजा स्त्रान्मुकुटधर कल्पतरु सेवमानानाम् ।३६।=जो नम्रोभूत अठारह श्रेणियोका अधिपति हो, मुकुटको घारण करनेवाला हो और सेवा करनेवालोके लिए कल्पवृक्षके समान हो उसको राजा कहते हैं। (ति. सा /६८४)।
- भ आ /जि./४२१/६१२/११ राज शब्देन इश्वाकुप्रभृतिकुले जाता'। राजते प्रकृति र जयति इति वा राजा राजसहरो महद्विको भण्यते। -- इश्वाकुवंश, हरिवंश इश्यादि क्लसमें जो उत्पन्न हुआ है, जो प्रजाका पासन करना, उनको दुष्टोंसे रक्षण करना इत्यादि उपायोंसे अनुर जन करता है उसको राजा कहते है। राजाके समान जो मह-द्विका धारक है उसको भी राजा कहते है।

### २. राजाके भेद

( अर्धमण्डलीक, मण्डलीक, महामण्डलीक, राजाधारज, महाराजाधिराज तथा परमेश्वरादि ): ( ध, १/१,१.१/५६/७ का भावार्थ ), ( राजा, अधीश्वर, महाराज, अर्थमण्डलोक, मण्डलोक, महामण्डलीक, त्रिखण्डाधिपति तथा चक्री आदि ), ( ध १/१ १२/गा ३७-४३/ ६७-६८ )।

### अधिराज व महाराजका लक्षण

ति प /१/४५ पंचसयरायसामी अहिराजो होदि कित्तिभरिददिसो। राग्राण जो सहस्त पालइ सो होदि महाराजो ।४५। = जो पॉैंच सौ राजाओंका स्वामी हो वह अधिराज है। उसकी कीर्ति सारी दिशाओंमें फैली रहती है। जो एक हजार राजाओंका पालन करता है वह महाराज है ।४५। (ध. १/१.१/गा.४०/५७), (जि. सा./६-४)।

800

### ४. अर्धमण्डकोक व मण्डलीकका लक्षण

ति. प /१/४६ दुसहस्समउडवद्ध धुववसहो तत्थ अद्धमंडलिओ । चउराज-सहस्साणं अहिणाओ होइ मडलिओ ।४६। —जो दो हजार मुकुटवद्ध भूपोंमें प्रधान हो वह अर्धमण्डलीक है । और जो चार हजार राजाओं-का अधिनाथ हो वह मण्डलीक कहलाता है ।४६१ (ध. १/१.१.१/गा. ४१/४७); (त्रि. सा./६८४)।

### ५. महामण्डलीकका लक्षण

- ति प./१/४२ अष्टसहस्रमहोपतिनायकमाहुर्बुधा महामण्डतिकयः । च्चुधजन आठ हजार राजाओके स्वामीको महामण्डलीक कहते है। ( घ. १/१.१.१/गा. ४७/४७ ): ( त्रि. सा./६८४ )।
  - \* अर्धवकी व चक्रवर्तीका रुक्षण-देव शताकापुरुष/४,२ ।

```
* कहिक राजा_दे० कहिक ।
```

- राजीमति भोजवंशियोंकी राजपुत्री थी। नेमिनाथ भगवाचुके लिए निश्चित की गग्री थी (ह. पु / १९४/७२) विवाहके दिवस ही नेमिनाथ भगवान्की दोक्षापर अत्यन्त दु खी हुई तथा स्वयं भी दीक्षा ग्रहण कर ली। (ह. पु. / ४/१३०-१३४) अन्तमें सोलहवे स्वर्गर्मे देव हुई।
- राज्य (ज. प./प/२३) Raju is according to Colebroick the distance which a Deva flies in six months at the rate of 2,057,152 Yojans in on- क्षण i.e instant of time /—Quited by Von Glassnappin 'Der Jainismus'—Foot Note (Cosmology Old & New P. 105/. इस परिभाषांके अनुसार राजुंका प्रमाण इस तरह निकाला जा सकता है- ई माह=(  $\chi 80000$ )×६×३०×२४×६०. (दे० गणित/1/१/३)-प्रतिविपचोद्य या क्षण । और—१ योजन=४६४६४४६४ मीन (या कोद्यक) चेनेपर, ई. मासमें तय की हुई दूरी=४६४६४४२०२७१७२× ६×३०×२४×६०×६४०००० मील .'. एक राज्य = (१'३०=६६६६२ - )× (१०)२९ मील (डॉ० आइंस्टीनके सख्यात लोक त्रिज्या लेकर उसके अनुसार लोकके घनफलके आधारपर ) According to प. माधवा-पार्थ = १००० भारका गोला, इंदलोकसे नोचे गिरकर ई मासमें जितनो दूर पहुँचे उस सम्पूर्ण लम्बाईको एक राज्य कहते है ।
- राजेन्द्र चोल वंशी राजा था। समय -ई. १०६२-१०६३ (जीव-न्धर चम्पू /प्र./१३/A N. Up.)।
- राज्य-- रुचक पर्वतस्थु एक क्ट-- दे० लोक/४/१३ ।
- राज्यवंशा --- १, ऐतिहासिक राज्यवंश -- दे० इतिहास/३ । २. पौरा-णिक राज्यवंश--- दे० इतिहास/७।
- राज्योत्तम- रुचक पर्वतस्थ एक क्रूट -दे० लोक/४/१३।
- रात्रि—१. दिन व रात्रि प्रगट होनेका क्रम--दे० ज्योतिष/२/८। २ साधु रात्रिको अत्यन्त अरुर निद्रा सेते है --दे० निद्रा/२। ३. साधुके लिए रात्रिको कथं चित् बोलनेकी आज्ञा। --दे० अप-बाद/३।

# रात्रियूजा निषेध—<sub>दे० पूजा/१</sub>।

रात्रि भोजन जिन आम्नायमें रात्रि भोजनमें त्रस हिसाका भारी दोष माना गया है। भले ही दीपक व चन्द्रमा आदिके प्रकाश-में आप भोजनको देख सके पर उसमें पडने वाले जीवोंको नही बचा सकते। पाक्षिक आवक रात्रि भोजन त्याग वतको सापवाद पानते है, और छठी प्रतिमावाला निरप्वाद पालता है।

# १. रात्रिभोजन त्याग वत निर्देश

# १. रात्रि मोजनका लक्षण

ध. १२/४,२,८,७/२८२/१३ रत्तीए भोयण रादि भोयणं। =रात्रिमें भोजन सो रात्रि भोजन।

# साधुके योग्य आहार बाळ

- म्. आ./३५ उदयत्थमणे कालेणालीतियवज्जिय मज्फमिह...।३५। =सूर्यके उदय व अस्त कालकी तीन घडी छोडकर इसके मध्य कालमे कोई भी समय आहार ग्रहण करनेका काल है। (अन, घ/ १/१२); ( आचारसार/१/४१)।
- रा. वा /अश/१८/५३४/२ ज्ञानादिश्यस्वेन्द्रियप्रकाशपरी दिसमार्गेण युगमात्रपुर्वापेक्षी देशकाले पर्यट्य यति भिक्षा शुद्धामुपाददीत इत्या-चारोपदेश । न चार्य विधि रात्रौ भवतीति चड्कमणाद्यसंभव । = ज्ञानसूर्य तथा इन्द्रियोंसे मार्गकी परीक्षा करके चार हाथ आगे देखकर यतिको योग्य देश कालमे शुद्ध भिक्षा ग्रहण करनी चाहिए' यह आचारशास्त्रचा उपदेश है। यह विधि रात्रिमें नहीं बनती, क्योकि रात्रिको गमन आदि नहीं हो सक्ता। अत रात्रि भोजनका निषेध किया जाता है।

# ३. श्रावकके योग्य आहार काळ

सा. स /१/२३४-२३५ काले पूर्वाह्निके यावरपरतोऽपराह्न ऽपि च। यामस्याद्ध न भोक्तव्यं निशाया चापि दुर्दिने ।२३४। याम मध्ये न भोक्तव्यं यामयुग्म न लघयेत । आहारस्यास्त्यर्थं कालो नौषधादे-र्जसस्य वा ।२३५। = भोजनका समय दोपहरसे यहले-पहल है अथवा दोपहरके पश्चात् दिन ढलेका समय भी भोजनका है। अणुवती शावकोको सूर्य निक्सनेके पश्चात् आधे पहर तक तथा सूर्य अस्तसे आधे पहर पहले भोजन कर लेना चाहिए । इसी प्रकार उन्हें रात्रिको, या जिस समय पानी वरम रहा हो अथवा काली घटा छानेमे अँघेरा हो गणा हो उस समय भोजन नहीं करना चाहिए ।२३४। अणुवती शावकोको पहले पहरमें भोजन नहीं करना चाहिए वयोकि वह मुन्योंकी भिक्षाचयांका समय नहीं है। तथा उन्हे दोपहरका समय भी नहीं टालना चाहिए उनके लिए सूर्योदयके पश्चात छह घण्टे त्रीत जानेपर भोजन करनेका निषेध है, परन्तु औषध व जलके प्रहणका नहीं ।२३५।

# ४. रात्रि मोजन त्यागके अतिचार

सा. थ /३/११ मुहते Sन्त्ये तथाद्य Sहो. बल्भानस्तमिताझिन । गद-च्छिदेSप्याम्रछता-चुप्योगञ्च दुष्पति ।११। =रान्ति भोजन त्याग-वतका पालन करने वाले आवकके दिनके अन्तिम और प्रथम मुहूर्तन में भोजन करना तथा रोयको दूर करनेके लिए भो आम और धो वगैरहका सेवन करना अतिचारजनक होता है ।१४।

# रात्रि मोजन त्थागमें अन्य मी वर्तोका अन्तर्माव

- ध. १२/४.२.५८/२८३/१ जेणेद सुत्त देसमासिय तेणेत्थ महु मांस पचु-वर णिवसण हुल्लभवखण सुरापान अवेलासणादीण पि णाणावरण पश्चयत्त, परुवेदव्व । क्रक्यों कि यह सूत्र (रात्रि भोजन प्रत्ययसे झानावरणीय वेदना या त्रन्ध होता है) देश:मर्षक है अत उससे यहाँ मधु, मास, पंचुदम्बर फल, निन्द्य भोजन और फूलांके भक्षण, मद्यपान तथा आसमयिक भोजन आदिको ज्ञानावरणीयका प्रत्यय बतताना चाहिए।

  - \* रात्रि भोजन त्याग छठा अणुव्रत है-दे॰ वत/३/४।

Jain Education International

### ६. रात्रि मोजन खागका महत्त्व

- पु. सि. उ./१३४ कि वा बहु प्रसपितैरिति सिद्धं यो मनो बचन कायै । परिहरति रात्रिभुक्तिं सततमहिंसा स पालयति ।१३४। = बहुत कहनेसे क्या । जो पुरुष मन, बचन, और कायसे रात्रि भोजनको त्याग देता है वह निरन्तर अहिसाको पालन करता है ऐसा सार सिद्धान्त हुआ ।१३४।
- का, अ./मू./३८३ जो णिसि भुत्ति वज्जदि, सो उववासं करेदि छम्मासं । संवच्छरस्स मज्मे आरम मुयदि रयणीए ।३८३। ज्जो पुरुष रात्रि भोजनको छोडता है वह एक वर्षमे छह महीनेका उप-वास करता है । रात्रि मोजनका त्याग करनेके कारण वह भोजन व व्यापार आदि सम्बन्धो सम्पूर्ण आरम्म भी रात्रिको नहो करता ।

#### ७. राग्रि मोजनका निषेध क्यों

- पु. सि. उ /१२६-१३३ रक्ष्त्री भुञ्जानाना यस्माइ निवारिता भवति हिंस। हिसाविरतै स्तस्मात्त्यकृत्या रात्रिभुक्तिरपि ।१९६। रागा-ब ुदयपरत्वादनिवृत्तिनतिवर्तते हिंसा। रात्रि दिवामाहरतः कथं हि हिसा न संभवति ।१३०। यद्येवं तर्हि दिवा कर्तव्यो भोजनस्य परिहार । भोक्तव्य तु निशाया नेत्थं नित्यं भवति हिंसा ।१३१। मैबं वासरभुक्त भवति हि रागाधिको रजनि भुक्तौ । अन्नकवलस्य भुक्ते भुक्ताविव मांसकवलस्य ।१३२। अर्क्शलोकेन विना भुझान. परिहरेत कथं हिंसा। अपि कोधित प्रदीपो भोज्य खुषा सूक्ष्मजीवा-नाम् ।१३३। = रात्रिमें भोजन करने वालोके हिसा अनिवारित होती है, अतएव हिसाके त्यागीको रात्रि मोजनका त्याग वरना चाहिए ।१२६। अत्यागभाव रागादिभावोके उदयकी उत्कृष्टतासे हिंसाको उल्लंघन करके नहीं वर्तते है तो रात-दिन आहार करने वालोंके निश्वय कर हिसा कैसे सम्भव नहीं होती अर्थात् तीव रागी ही रात्रि-दिन खायेगा और जहाँ राग है वहाँ हिसा है।१३०। प्रश्न-यदि ऐसा है तो दिनके भोजनका त्याग करना चाहिए, और रात्रिको भोजन करना चाहिए, वयोकि ऐसा करनेसे हिसा सदा काल न होगी । १३१) उत्तर-अन्नके प्रासके भोजनकी अपेक्षा मांसके ग्रासके भोजनमें जैसे राग अधिक होता है वैसे ही दिनके भोजनको अनेक्षा रात्रि भोजनमें निश्चय कर अधिक राग होता है अतएव रात्रि भोजन ही त्याज्य है ११३२। दूसरे सूर्यके प्रकाशके बिना रात्रिमे भोजन करने वाले पुरुषोके जलाये हुए दीपकमें भी भोजनमें मिले हुए सूक्ष्म जीवोको कैसे दूर किया जा सकेगा। अतएव रात्रि भोजन प्रत्यक्ष हिसा है।
- सा, धा,/४/२४ अहिंसावतरक्षार्थं सूलवतविशुद्धये। नक्तं भुक्ति चतु-र्धावि, सदा धीरस्त्रिधा त्यजेत ।२४। ==वतोका पालक आवक अहिंसाणुवतको रक्षाके लिए धैर्यमे युक्त होता हुआ रात्रिमे मन, वचन व कायसे चारों ही प्रकारके आहारको भी जीवन पर्यन्तके लिए छाडे ।२४।
- ला सं /२/४४ अस्ति तत्र कुलाचार' सैष नाम्ना कुलक्रिया । ता विना दार्शनिको न स्थान्नास्यान्नमतस्तथा ।४४। = रात्रि भोजनका त्थाग करना पाक्षिक आवकका कुलाचार वा कुलक्रिया है । इस कुलक्रियाके बिना वह मनुष्य दर्शन प्रतिमाधारी अर्थात् पाक्षिक आवक भी नही हो सकता और की तो बात ही क्या ?

### ८. दीप च चन्द्रादिके प्रकाशमें भोजन करनेमें दोष सम्बन्धी

रा वा,/७/१/१७-२०/५३४ स्यान्मतम् – यद्यालोकनार्थं दिवाभोजनम्, प्रदीपचन्द्रादिप्रकाशाभिव्यक्त रात्रौ भोजनं कार्यमिति, तन्न; कि

कारणम् अनेकारम्भदोषात् । अग्न्यादिसमारम्भकरणकारणलक्षणो हि दोष स्याद । स्यादेतत्-परकृत-प्रदीपादिसंभवे नारम्भद्दोष, इति. तन्न, किं कारणम् । चड्क्रमणाचसंभवात् । 'ज्ञानादित्य-स्वेन्द्रियप्रकाशपरीक्षितमार्गेण युगमात्रपूर्वापेक्षी देशकाले ਪੁਰੰਟਰ यति भिक्षां झुद्धामुपाददीत' इत्याचारोपदेश., न चायं विधिः रात्रौ भवतीति चङ्क्रमणाद्यसभव ।१८। स्यान्मतम्-दिवा ग्रामं पर्यट्य कनचिद्धाजने भोजनाथानीय रात्रावुपयोग प्रसक्त इति, तन्न: कि कारणम् । उक्तोचरस्वात् । उक्तोतरमेतत्-प्रदीपादिसमारम्भ-प्रसङ्ग इतिः नेदं सयमसाधनम् – आमीय भोक्तव्यमिति । नापि निस्सङ्गस्य पाणिपात्रपुटाहारिण, आनयनं संभवति । भोजनान्तर-सग्रहे अनेकावचदर्शनात अतिदीनचरितप्रसङ्गादचिरादेव निवृत्ति-परिणामासंभवाच । भाजनेनानीतस्य परीक्ष्य भोजन संभवतीति चेत्; न; योनिप्राभृतज्ञस्य संयोगविभागगुगदोषविचारस्य तदानी-मेवोपपत्ते; आनीतस्य पुनर्दोषदर्शनात् विसर्जनेऽनेकदोषोपपत्तेक्र्च ।११। यथ⊺ रविप्रकाशस्य स्फुटार्थाभिव्यक्जकस्वात् भूमिदेशदातृजन-चड्कमणाद्यन्नपानादिपतितमितरच स्पष्टमुपलभ्यते न तथा चन्द्रादि-प्रकाशानाम् अस्फुटार्थाभिव्यञ्जकत्वात् स्फुटा भूम्याद्यूपलव्धिर-स्तोति दिवाभोजनमेव युक्तम् ।२०। =प्रश्न—यदि आलोकित पाम भोजन (देखकर ही भोजन आदि करनेकी) विवक्षा है तो यह प्रदीप और चन्द्रादिके प्रकाशमें रात्रि भोजन करने पर भी सिद्ध हो सकती है। उत्तर-नही, वयोकि इसमें अनेक आरम्भ दोष है। दीपके जलानेमें और अग्नि आदिके करने करानेमे अनेक दोध होते हैं। प्रश्न-दूसरेके द्वारा जलाये हुए प्रदीपके प्रकाशमें तो कोई आरम्भ दोष भी सम्भव नही है। उत्तर-ऐसा नहीं है, क्योंकि भले वहां स्वयंका आरम्भ दोष न हो तो भी गमन आदि नहीं हो सकते। 'ज्ञान सूर्य तथा इन्द्रियोमे मार्गकी परीक्षा करके चार हाथ आगे देखकर यतिको योग्य देश-कालमें शुद्ध भिक्षा प्रहण करनी चाहिए' यह आचारशास्त्रका उपदेश है। यह विधि रात्रिमे नही बनती। प्रश्न-दिनके समय ग्राममें घूमकर किसी भाजनमें भोजनादि लाक्र रात्रिमे उसे ग्रहण करनेसे उपरोक्त दावकी निवृत्ति हो जाती है । **उत्तर**—नही, क्योंकि इसने अन्य अनेको दोष लगते है—१. दीपक आदि-का आरम्भ करना पडेगा, २, लाकर भोजन करना' यह संयमका साधन भो नही है; ३ निष्परिग्रही पाणिपुट भोजी साधु-को भिक्षा मॉगकर लाना भी सम्भव नहीं है, ४. पात्र रखनेपर अनेको दोष देखे जाते है-अतिदीन वृत्ति आ जाती है. और शोम पूर्णनिवृत्तिके परिणाम नही हो सकते क्योंकि सर्व-सावद्य निवृत्तिकालमें ही पात्र ग्रहण करनेसे पात्र निवृत्तिके परिणाम ४ पात्रसे साकर परीक्षा करके भोजन करनेमें भी हो सकेगे. योनि प्राभृतज्ञ साधुको स योग विभाग आदिसे होने वाले गुण-दोशोका विचार करना पडता है, लानेमें दोष है, छोडनेमें भी अनेक दोष होते है, ई, जिस प्रकार सूर्यके प्रकाशमें स्फुटरूपसे पदार्थ दिख जाते है, तथा भूमि, दाता, अन्न, पान आदि गिरे या रखे हुए सब साफ दिखाई देते है, उस प्रकार चन्द्रमा आदिके प्रकाशमें नही दिखते । अत. दिनमें भोजन करना ही निर्दोष है ।

दे० रात्रि भोजन/२/१ (रात्रिमें जलाये गये दीपकमे भी भोजनमें मिले हुए सूक्ष्म जन्तुओको हिसाको किस प्रकार दूर किया जा संकेगा)।

# ३. रात्रि भोजन त्याग प्रतिमा निर्देश

### १ रात्रि मोजन स्याग प्रतिमा व अणुव्रतका रूक्षण

र. क श्रा./१४२ अन्नं पानं खाद्यं लेह्यं नाश्ताति मो विभावयमि । स च रात्रिभुक्तिविरत सत्वेथ्वनुकम्पमानमना. ।१४२। = जो जीवो

पर दयायुक्त चित्त वाला होता हुआ रात्रिमें, अन्न, जल, साङ् आदि खाद्य, और रवडी आदि लेख पदार्थोंको नही खाता वह रात्रि भुक्तित्याग नामक प्रतिमाका धारो है।१४२। (का. अनु /३८२), (सा ध /अ१४)।

- आचारसार/५/७०७१ वतत्राणाय कर्तव्यं रात्रिभोजनवर्जनम् । सर्वथा-न्नान्निवृत्ति तत्पोक्त षष्ठमणुब्रतम् ।७०७१। = अहिंसा आदि वतोकी रक्षाके लिए रात्रिको भोजनका त्याग अथवा उस समय अन्न खानेका त्याग करना छठी रात्रिभुक्ति त्याग प्रतिमा या छठा अणुव्रत है।
- बहु, था,/२६६ मण-वयण-काय-कय-कारियाणुमोएहि मेहुणं णवधा। दिवसम्मि जो विवज्जइ गुणम्मि सोसावओ छट्ठो। = जो मन, वचन, काय और कृत, कारित, अनुमोदना इन नौ प्रकारोसे दिनमे मैथुन-का त्याग करता है, वह प्रतिमारूप गुणस्थानमे छठा धावक अर्थात् छठा प्रतिमाधारी है। २६६। (गुण थ्रा /१७१), (सा. घ /७/१२), (द्र सं /टी /४४/१६४/८)।
- चा सा./१३/२ रात्रावन्नपानखाद्यलेह्येभ्यश्चतुर्भ्यं सत्त्वानुकम्पया विरमणं रात्रिभोजनविरमण षष्ठमणुवतम् ।
- चा सा /३८/३ रात्रिभुक्तवत रात्रौ स्त्रीणा भजनं रात्रिभक्त तइवतयति सेवत इति रात्रिवतातिचारा रात्रिभुक्तवत' दिवाबह्यचारोत्यर्थ'। =जीवो पर दयाकर रात्रिमें आत्र, पान, खाद्य और लेख्य इन चारों प्रकारके आहारका स्याग करना रात्रिभोजन विरमण नामका छठा अणुव्रत है। छठी प्रतिमाका रात्रिभक्त वत नाम है। रात्रिमें ही स्त्रियोके सेवन करनेका व्रत लेना अर्थात् दिनमे ब्रह्यचारी रहनेकी प्रतिज्ञा लेना रात्रिभक्त वत प्रतिमा है। रात्रि भोजन त्याग के अतिचार त्याग करना ही रात्रि भक्त व्रत है।

# २. पाक्षिक श्रावकके रात्रि मोजन त्यागमें कुछ अपवाद

- सा, ध /२/७६ भृत्वाश्रितानवृत्त्यातीत् कृषयानाश्रितानपि । भुव्जीताहृन्यम्बुभैषज्य-ताम्बूलैलादि निश्यपि । = गृहस्थ अपने आश्रित मनुष्य और तिर्यंचोको और आजीविकाके न होनेसे दु'खी अनाश्रित मनुष्य वा तिर्यंचोंको भी दिनमें भोजन करावे। जल, दवा, पान और इलायची आदिक रात्रिमें भी खा और खिला सकता है।७६।
- सा. ध /२/७६ में उड्धृत ताम्बूलमौषधं तोयं, मुक्त्वाहारादिकां क्रियास् । प्रत्थाख्यानं प्रदीयेत यावत् प्रातर्दिनं भवेत् । = दिन उगे तक ताम्बूल, औषध और पानीको छोडकर सब प्रकारके आहा-रादिके त्यागका वत्त देना चाहिए ।
- ला, स /२/४२ निषिद्धसन्नमात्रादिस्थूलभोज्यं वते दश'। न निषिद्ध' जलायन्न ताम्खूलाखापि वा निशि ।४२। = इस वतमें (रात्रि-भोजनत्थाग वतमें) रात्रिमे केवल अन्नादिक स्थूल भोजनोंका त्याग है, डसमें जल तथा आदि शब्दसे औषधिका त्याग नहीं है ।४२।

# ३. छठी प्रतिमाका रात्रि भोजन त्याग निरपवाद है

- ला. सं,/२/४३ तत्र ताम्बूल्तोयादि निषिद्ध यावरञ्जसा । प्राणान्तेऽपि न भोक्तव्यमौषधादि मनोषिणा ।४३। = उस छठी प्रतिमामे पानी, पान, सुपारी, इन्हायची, औषध आदि समस्त पदार्थोंका सर्वथा त्याग वतताया है, इसलिए छठी प्रतिमाधारी बुद्धिमान् मनुष्यको औषधि व जल आदि पदार्थ प्राणान्तके समय भी रात्रिमें नही खाने चाहिए ।४३। (सा. ध./२/७६)।
- रे० रात्रिभोजन/३/१ ( छठी प्रतिमाधारी रात्रिमें चारों प्रकारके आहार~ का त्याग करता है । )

# ४, छठी प्रतिमासे पूर्व रात्रि मोजनका निषेध क्यों

ला. स./२/३१-४१ ननु रात्रि भुक्तित्यागो नात्रोद्देश्यस्त्वया क्वचित् । षष्ठसस्यक-विल्जातप्रतिमामामास्ते यत ।३१। सत्यं सर्वात्मना तत्र निशाभोजनवर्जनम् । हेतो किंत्वत्र दिग्मात्रं सिद्धं स्वानुभवा-गमात् ।४०। अस्ति कश्चिद्विशेषोऽत्र स्वल्पाभासोर्थतो महात् । साति-चारोऽत्र दिग्मात्रे तत्रातिचारवर्जिता ।४१। =प्रश्न-आपको यहॉ पर आवकोके मूलगुणोके वर्णनमे रात्रिभोजनके त्यागका उपदेश नही देना चाहिए, क्योकि रात्रिभोजन त्याग नामकी छठी प्रतिमा पृथक् रूपसे स्वीकार की गयी है ।३१। उत्तर-यह बात ठीक है किन्तु उसके साथ इतना और समफ लेना चाहिए कि छठी प्रतिमामें तो रात्रि भोजनका त्याग पूर्णरूपसे है और यहॉ पर मूल गुणोके वर्णनमे अपूर्ण रूपसे है । मूल गुणोंमे रात्रि भोजनका त्याग करना अनुभव तथा आगम दोनोसे सिद्ध है ।४०। यहॉ पर इस रात्रिभोजन त्यागमें कुछ विशेषता है, यद्यपि वह थोडी प्रतीत होती है, परन्तु वह है महान् । वह यह है कि यहाँ तो वह वत अतिचार सहित है, और छठी प्रतिमामें अतिचार रहित है ।४१।

# रात्रियोग विधि -- दे० कृत्तिकर्म/४।

- राध स. सा / मू व आ /३०४ ससिद्धिराधसिद्ध साधियमारा धियं च एयट्टा ।३०४। पद्धव्यपरिहारेण शुद्धस्यात्मन' सिद्धि साधनं वा राध । संसिद्धि, राध (आराधना. प्रसन्नता, पूर्णता), सिद्ध, साधित और आराधित ये एकार्थवाची शब्द है।३०४। पर द्रव्यके परिहारसे शुद्ध आरमाकी सिद्धि अथवा साधन सो राध है।
- राम----म. पु/सग/श्लोक न राजा दशरथके पुत्र थे (२६/२२) स्वयंवर-में सीतासे विवाह किया (२८/२४६) माता केकयी द्वारा बनवास दिया गया (३१/१९१) अनवास कालमे सीताहरण होनेपर रावणसे युद्ध वर रावणको मारकर सीताको प्राप्त किया (७६/३३) परन्तु लौटनेपर लोकापवादसे सीताका परित्याग किया ( १७,'१०२ ) अन्तमे भाई लक्ष्मणकी मृत्युसे पीडित हो दीक्षा ग्रहण कर (११९/२४-२७) मोक्ष प्राप्त की (१२२/६७) इनका अपरनाम 'पद्म' था। ये प्वे बलदेव थे। (विशेष दे० शलाका पुरुष/३) ।
- रामकथा-----आचार्य कीर्तिधर (ई० ६००) द्वारा विरचित जेन रामायण है। इसके आधारपर रविषेणाचार्यने प्रसिद्घ पद्मपुराण तथा स्वयंभू कविने पउमचरिउ लिखे है।
- रामचंद- १ नन्दिसंघके देशीयगण में गण्ड विमुक्त देवा-म्नाय के देवकीर्ति के शिष्य रामचन्द्र 'त्रै विद्य' समय-ई ११४८-११८२। (दे इतिहास/७/४) / २, नन्दि सघ देशीय गण में केशव-नन्दि के दीक्षा शिष्य और पदमनन्दि के शिक्षा शिष्य रामचन्द्र मुमुक्षु । कृतियें-- पुण्यासव कथाकोष, शान्तिनाथ चरित्र । समय-ई. श १३ का मध्य । (ती./४/६१) ।
- रामदत्ता— म. पु/ ११ रतोक पोदनपुरके राजा पूर्णचन्दको पुत्री थो (२१०) पति सिंहसेनकी मृत्युसे व्याकुलित हो दीक्षा ग्रहण कर खी (२०२) अन्तसे मरकर महाशुक्र स्वर्गमें देव हुई (२२१-२२६) यह मेकगणधरका पूर्टका नवॉ भव है—दे० मेरु।
- **रामनंदि---**माघनन्दिसघकी गुर्वावलिके अनुसार श्री नन्दिसघ-का अपरनाम था-दे० श्रीनन्दि ।

**रामल्य**—दे० स्थूलभद्र ।

रामानुज वेदांत----अपरनाम विशिष्टाहैत--दे० वेदांत/४ ।

- रामसेन--- १. इन्होंने मथुरा नगरमें माथुरसघ चलाया। बीरसेन के शिष्य । समय-वि. = २०- १२० (ई. = २३-= ई३) । (दे. इतिहास/ ७/११) । २. सेन सघी आधाय । गुरु-नागसेन (ई. १०४७) । शिक्षा गुरु--बीरचन्द, शुभदेव, महेन्द्रदेव, विजयदेव, रामसेन । कृति---तत्त्वानुशासन । समय-ई. श. ११ का उत्तरार्ध । (ती /३/२३२-२३८) ३, काष्ठासंघ के अनुसार क्षेमनीति के शिष्य, रत्नकीति के गुरु । समय-वि १४३१ (ई. १३७४) । (दे. इतिहास/७/१) ।
- रायचंद गुजरात देशमें राज्यान्तरगत ववणिया गॉवमें खजी भाई पंचाणभाई मेहताके पुत्र थे। माताका नाम देवाबाई था। कार्तिक क्ष. १४ वि. सं. १६२४ (ई० १८६७) में आपका जन्म हुआ। आपको जाति स्मरण था, तथा आप रातावधानी थे। केवल ३४ वर्षकी आयु में चैत्र कु. ४ वि. स. १९४७ को आपका स्वर्गवास हो गया। समय ---१६०० (का अ./प्र. १/गुणभद्र जैन)।
- रायधू दे० रइधू।
- राधमल-- १. मुनि अनन्तकीर्तिके शिष्य थे। हनुमन्तचरित व भविष्यदत्तचरित्रकी रचना की थी। समय-वि. १६१६-१६६३ (हि. जै. सा. ई /८१ कामता)। २. सकलचन्द्र भट्टारकके शिष्य थे। हूमड जातिके थे। वि. १६६७ में भक्तामर कथा लिखी। (हि जै, सा. इ /१० कामता)। ३ एक अत्यन्त विरक्त श्रावक थे। २२ वर्षकी अवस्थामें अनेक उत्कट त्याग कर दिये थे। आप पं टोडरमज्ञजीके अन्तेवासी थे। आपकी प्रेरणासे ही प. टोडरमज्ञजीने गोम्मट्टसारकी टीका लिखी थी। फिर आपने प. टोडरमज्ञजीका जीवनचरित लिखा। समय-वि. १८११-१८३८ (मो. मा. प्र./प्र./१२/अरमानन्द्रा)
- रावण -----प, प्र,/सर्ग/श्लोक नं. रत्नश्रवाका पुत्र था (७/२०१) अपर-नाम दशानन था। लकाका राजा था (१/४१) सीताका हरण करने-पर रामसे युद्ध किया। लक्ष्मण द्वारा मारा गया (७६/३४) यह प्वाँ प्रतिनारायण था-- (विशेष दे० शलाका पुरुष/४)।
- राशि Aggregate ( घ. १/९. २८ ) any number or numbers arranged in a difinite order as ११,१६,१६,१६,१६,१६,७०.
- राष्ट्रकूट वंश दे० इतिहास/३/४।
- रासभ मालवा (मगध) देशके राज्यवंशमें (ह पु/६०/४९०) मे गन्धर्व या गर्दभिक्लके स्थानपर रासभ नाम दिया गया है। अत. गर्दभिक्लका ही दूसरा माम रासभ था-दे० गर्दभिक्ल; इतिहास/३/३।
- रिक्कु क्षेत्रका प्रमाण विशेष । अपर नाम किष्कु या गज दे० गणित/I/१।
- रिट्टनेमिचरिउ कवि स्वयंभू (ई०७३४-८४०) कृत, नेमिनाथ का जीवन वृत्त। ११२ सन्धियों में विभक्त १६००० श्लोक प्रमाण अपभ्रंश काव्य। (ती /४/१०१)।
- रिण-Minus (ज. प /प्र,/१०८) 1-देव गणित/11/१/ ४।
- रिणराधि मूल राशिमेसे जिस राशिको घटाया जाता है। --दे० गणित/IJ/१/४।
- रिष्टक संभवा--आकाम्गोपपन्नदेव-दे० देव/11/३।
- रुवमणिन्नते— प्रतिवर्ष भाइपद शु ७ को एकाशन म को उपवास, ह को पारणा, १० को उपवास, ११ को पारणा, १२ को उपवास,

१३ को पारणा, १४ को उपवास, १५ को पारणा करे। इसे ८ वर्ष पर्यन्त करे तथा नमस्कार मन्त्रकी त्रिकाल जाप्य करे। (व्रतविधान स./g. १४)।

रुक्मपात्रांकित तीर्थमंडलयंत्र--- दे० यन्त्र।

- **रुक्मपात्रांकित वजमंडलयंत्र** ~ दे० यन्त्र 1
- रुविम-१. रा. वा./३/११/१/१९२२/२९ रुगमसद्भावाइगुरुमीत्यभिधा-नम् ।= (रम्यक क्षेत्रके उत्तरमें स्थित पूर्वापर खम्बायमान वर्षधर पर्वत है) क्योकि इसमें चॉदी पायी जाती है इसलिए इसका रुक्मि नाम रूढ है। २ रुक्मिपर्वतके विस्तारादिके लिए-दे० लोक/६/४। ३. रुक्मि पर्वतस्थ एक कूट-दे० लोक ६/४,४,४. रुक्मि पर्वतस्थ रुक्मि कूटका स्वामी-दे० लोक/६/४। ६. कुण्डिनपुरके राजा भीष्मका पुत्र था। बहन रुक्मिणोके कृष्ण द्वारा हर सिये जानेपर कृष्णसे युद्ध किया, जिसमें बन्दी बना लिया गया (ह पु./४२/६६)।
- रुविमणी (ह पु/सर्ग/श्लोक नं, भीष्म राजाकी पुत्री थी। (४२/३४) कृष्ण द्वारा हरकर विवाह सी गयी (४२/३४) जन्मते ही इसका प्रबुम्न नामका पुत्र हर लिया गया था (४३/४२)। अन्तमें दीक्षा धारण कर सी (६१/४०)।
- रुचक----सौधर्म स्वर्गका १५ वॉ पटल व इन्द्रक दे० स्वर्ग/५/३।
- **रुचक कांता**—-रुचक पर्वत निवासिनी दिक्कुमारी देवी–दे० लो*क*/४/१३ ।
- रुचककोर्ति---रुचक पर्वत निवासिनी दिक्कुमारी देवी--दे० लोक/४/१३ ।
- रुचक गिरि-----पुष्कर द्वीपवत इसके मध्य भागमें भी एक कुण्डला-कार पर्वत है। इस पर्वतपर चार या आठ चैस्यालय है। १३ द्वीप चैत्यालयोमे इनकी गणना है। इसपर अनेको कूट है, जिनपर कुमारी देवियाँ निवास करती है जो कि भगवात्के गर्भावसरणके लिए जनकी माताकी सेवा करती है--देव तोक/४/७।

- **एचकाभा** रूचक पर्वत निवासिनो दिक्कुमारी महत्तरि का ---दे० लोक/ ४/१३ ।

रुचको - रुचक पर्वत निवासिनी दिक्कुमारी देवी- दे० सोक/ ४/१३।

- रुचि--दे॰ निशंकित/१ (वस्तुका स्वरूप ऐसा ही है इस प्रकार अकप रुचि होना निशकित अग है।)
- ध १/१.११/१६६/७ दृष्टि श्रद्धा रुचि प्रत्यय इति यावत्। = दृष्टि, श्रद्धा, रुचि और प्रत्यय ये पर्यायवाची है।
- द्र. स /टी / ८१/१६६/१ अद्वानं रुचिर्निश्चग्र इद्मेवेत्थमेवेति । = अद्वान, रुचि, निश्चय अथवा जो जिनेन्द्रने कहा वही है \*\*।
- पं. ध./उ /४१२ साल्म्यं रुचि । =तत्त्वार्थीके विषयमें तन्मयपना रुचि कहजाती है।
- रुचिर-१. रुचक पर्वतस्थ एक क्रुट-दे० लोक. ६/१३;२. सौधर्म. स्वर्गका १६ बौँ पटल व इन्द्रक-पे० स्वर्ग/१/३।

- रुजा-िित, सा /ता वृ /६ वातपित्तक्षेष्मणां वैषम्यसंजातकलेवर-विपीडेंत्र रुजा। चवात, पित्त और कफकी विषमतासे उत्पन्न होनेवाली कलेवर (शरीर) सम्बन्धी पीडा वही रोग (रुजा) है।
- रुद्धि----१, एक ग्रह---दे० ग्रह। २. अमुरकुमार (भवनवासो देव) -- दे० असुर। ३ ग्यारह रुद्र परिचय---दे० शलाका पुरुष/७।
- ति. प /3/४२१ रुदा रउद्दकम्मा अहम्मवावारसं लग्गा। --- (जो) अधर्मपूर्ण व्यापारमे संलग्न होकर रौद्रकर्म किया करते है (वे रुद्र कहलाते है)।
- रा बा/१/२९/२/६२७/२८ रोदयतीति रुद्र क्रूर इत्यर्थ.। रुलाने बालेको रुद्र-क्रूर कहते है।
- प, प्र./टो./१/४२ परचात् पूर्वकृत चारित्रमोहोदयेन विषयासक्तो भूत्वा रुद्रो भवति। = उसके बाद (जिनदीक्षा लेकर पुण्यवध करनेके बाद) पूर्वकृत चारित्र मोहके उदयसे विषयोमें लीन हुआ रुद्र कह-लाता है।
- त्रि सा./ ९४१ विज्जाणुवादपढणे दिट्ठफला णट्ठसंजमा भव्ता। कदिचि भवे सिज्मति हु गहिदुज्मियसम्ममहिमादो ।८४११ = ये रुद्र विद्यानुवाद पूर्वके पढनेसे इस लोक सम्बन्धी फल्लके भोक्ता हुए। तथा जिनका सयम नष्ट हो गया है, जो भव्य है, और जो प्रहण कर छोडे हुए सम्यक्त्वके माहारम्यसे कुछ ही भवोमें मुक्ति पायेगे ऐसे वे रुद्र होते है।
- रुद्रदत्ती भगत्रान् ऋषभदेवके तीर्थमे एक ब्राह्मण था। पूजाके लिए प्राप्त किये द्रव्यसे जुआ खेखनेके फलस्त्ररूप सातवें नरकमें गया (ह. पु./१८/१७-१०१)।

| रद्वसंत वत-कमहा २.३.४.६.६.           | 000       |
|--------------------------------------|-----------|
| પ્ર≋ખા∖ા∖ા મા∖ા જગવરા ૬,૨,૦,૪,૧,૨,૦, | 0000      |
| ४,३,२ इस प्रकार ३४ उपवास करे।        | 0 0 0 0 0 |
| बीचके (,) वाले स्थानोमें सर्वत्र एक  | 000000    |
| पारणा। नमस्कार मन्त्रकी त्रिकाल जाप  | 000000    |
|                                      | 0000      |
| करे । ( व्रत विधान स /पृ. ६७ ) ।     | 000       |
|                                      | 0 0       |

रुद्रादव --- विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर--- दे० विद्याधर ।

```
रूप---
```

रा. वा./१/२७/१/==/४ अय रूपशब्दोऽनेकार्थ' क्वचिच्चाक्षुषे वर्तते यथा – रूपरसगन्धस्पर्शा इति । क्वचिरस्वभावे वर्तते यथा अनन्त-रूपमनन्तस्वभावम् इति । = रूप शब्दके अनेक अर्थ है कहीपर चक्षुके द्वारा प्राह्य शुक्लादि गुण भी है, जैसे – रूप, रस, गन्ध, स्पर्श । कही-पर रूपका अर्थ स्वभाव भी है जेसे-अनन्तरूप अर्थात अनन्त स्वभाव । (और भी – दे० मूर्त/१) [ एककी संख्याको रूप कहते है । ]

- प्र, सा,/ता वृ /२०३/२७६/न अन्तरङ्ग युद्धारमानुभूतिरूपक निर्मन्थ-निर्विकार रूपमुच्यते ।≕अन्तरंग शुद्धात्मानुभूतिकी द्योतक निर्मन्थ एवं निर्विकार साधुओकी वीतराग मुद्राको रूप कहते है ।
- स्थगाता चूलिका- द्वादशाग श्रुतज्ञानमे वारहवे अंगके उत्तर मेदोमेसे एक। - दे० श्रुतज्ञान/III।
- रूपचंद पांडेय---१. कवि बनारसी दासके गुरु थे। अध्ययन के लिए उत्तेमपुर से बनारस आये थे। कृति---परमार्थ दोहा ज्ञातक, गीत-

परमार्थी, मगलगीत प्रबन्ध । समय – वि. १६१३ में आगरा आये । (ती./४/९५५) ।२ प बनारसी दासजो झत समयसार नाटकके त्रिशद टीकाकार थे । समय-वि १७१५ (हि. जै. सा. ई /१८० कामता) ।

**रूपनिभ—**एक ग्रह --दे० ग्रह ।

रूपपाली -- किन्नर नामा व्यन्तर देवका एक मेद-दे० किन्नर ।

रूपयमाथ फल --- तोलका प्रमाण विशेष--- दे० गणित/ I/१।

**रूपरेखा**—General outline. ( घ /k/त्र /२८ ) ।

**रूपसत्य---**दे० सत्य/१ ।

```
रूपस्थ---
```

#### १. रूपस्थ ध्यानका लक्षण व विधि

- वसु. आ /४७२-४७४ आयास-फलिहर्स णिह-तणुप्पहास सिलणि हिणि-व्वुडत । णर-सुरतिरोडमणिकिरणसमुहर जियपयंबुरुहो ।४७२। वर अट्ठपाडिहेरेहि परिजट्ठो समवसरणमज्भगओ । परमप्पणंतचउट्ठ-यण्णिओ पत्रणमग्गट्ठो ।४७३। एरिसओच्चिय परिवारवज्जिओ खीरजलहिमङफेवा। वरखीरवण्णकंदुत्थकण्णियामज्फदेसट्ठो ।४७४। खीरुवहिसलिलधाराहिसेयधवलोकयंग सव्वगो। ज भाइज्जइ एवं रूवर्त्थ जाण तं फाण 1896। = १. आकाश और स्फुटिक मणिके समान स्वच्छ एवं निर्मल अपने शरीर की प्रभारूपी सलिल-निधिमें निमग्न, मनुष्यो और देवोके मुकुटोमें लगी हुई मणियोंकी किरणोंके समूहसे अनुर जित है, चरणकमल जिनके, ऐसे तथा श्रेष्ठ आठ महा प्रातिहार्योसे परिवृत्त, समवशरणके मध्यमें स्थित, परम अनन्त चतुष्टयसे समन्वित, पवन मार्गस्थ अर्थात्र आकाशमें स्थित अरहन्त भगवात्का जो ध्यान किया जाता है, वह रूपस्थ ध्यान है ।४७१-४७२। ( ज्ञा /३१/१-८), ( गुण. श्रा./२४०-२४१) । २. अथवा ऐसे ही अर्थाद उपर्यूक्त सर्व शोभासे समन्दित किन्तु समवशरण आदि परिवारसे रहित, और क्षीर सागरके मध्यमें स्थित, अथवा उत्तम क्षीरसागरके समान धत्रल वर्णके कमलकी कणिकाके मध्य देशमें स्थित, क्षीर सागरके जलकी धाराओके अभिषेकसे धवल हो रहा है सर्वांग जिनका, ऐसे अरहन्त परमेष्ठीका जो ध्यान किया जाता है, उसे रूपस्थ ध्यान जानना चाहिए ।४७२-४७४। ( गुण- आ /२४२ ) ।
- ज्ञा./३९/१४ ३६, अनेकवस्तुसम्पूर्णं जगद्यस्य चराचरम् । स्फुरत्यविकलं वोधविशुद्धादर्शमण्डले ।१४। दिव्यपुष्पानकाशोकराजित रागवर्जितम् । प्रतिहार्ग्रमहासक्ष्मीलक्षित परमेश्वरम् ।२३। नवकेवललब्धिश्रीसभव स्त्रात्मसभवम् । तूर्यध्यानमहावङ्गौ हुतकर्मेन्धनोरकरम् ।२४। सर्वज्ञ सर्वदं सार्वं वर्धमान निरामयम् ) नित्यमव्ययमव्यक्तं परिष्ठूणे पुरातनम् ।३०। इत्यादि सान्वयानेकपुण्यनामोपसक्षितम् । स्मर सर्वगत देव वीरममरनायकम् ।३१। अनन्यशरण साक्षात्तरसत्तीनेकमानसः । तरस्वरूपमत्राप्नोति ध्यानी तन्मयता गत । ३२। तस्मिन्निरन्तराभ्यास वशात्संजातनिश्चला । सर्वावस्थासु पश्यन्ति तमेव परमेष्ठिनम् ।३६। =१ हे मुने । तू आगे सिखे हुए प्रकारसे सर्वज्ञ देवका स्मरण कर -कि जिस सबेज्ञ देवके ज्ञान रूप निर्मेल दर्पणके मण्डलमें अनेक बस्तुओसे भरा हुआ चराचर यह जगत प्रकाशमान है ।१४। दिव्य पुष्पवृष्टि दुन्दुभि वाजो तथा अशोक वृक्षो सहित विराजमान है. राग रहित है, प्रातिहार्य महालक्ष्मीसे चिह्नित है, परम ऐश्वर्य करके सहित है।२३। अनन्तज्ञान, दर्शन, दान, लाभ, भोग, उपभोग, बीये, क्षायिक सम्प्रबल्ब और चारित्र इन जवलव्धिरूपी लक्ष्मीकी जिससे उत्पत्ति है, तथा अपने आत्मासे ही अत्पन्न है, और शुक्लध्यानरूपी महान् अग्निमें होम दिया है कर्मरूप इन्धनकां सम्रह ऐसा है ।९४। सर्त्रज्ञ है, सत्र≆ा दाता है, सर्व हित्तेषी है, वर्द्धमान है, निरामय है,

४०६

नित्य है, अव्यय है, अव्यक्त है, परिपूर्ण है, पुरातन है ।३०। इत्यादिक अनेक सार्थक नामसहित, सर्वगत, देवोका नायक, सर्वज्ञ जो श्री वोर तीर्थंकर है उसको हे मुने । तू स्मरण कर ।३१। २ उपयूक्त सर्वज्ञ देवका ध्यान करनेवाला ध्यानी अनन्य शरण हो. साक्षात उसमे ही संल्लीन है मन जिसका ऐसा हो, तन्मग्रताको पाकर, उसी स्वरूपको प्राप्त होता है ।३२। उस सर्वज्ञ देवके ध्यानमे अभ्यास करनेके प्रभावसे निश्चल हुए योगीगण सर्व अवस्थाओमे उस परमेष्ठीको देवते है ।६६।

- द्र.स /टी /४८/२०५ पर 'उद्दधृत रूपस्थ चिद्रपं' = सर्व चिद्रपका चिन्तवन रूपस्थध्यान है। (प प्र /टी /१/६/६ पर उद्दधृत), (भा. पा /टी /९६/९३६ पर उद्दधृत)।
  - \* अहँत चितवन पद्स्थादि तीनों ध्यानोमें समान है --दे० ध्येय।

#### २. रूपस्थध्यानका फल

इग /३१/३३-३८ यमाराध्य शिव प्राप्ता योगिनो जन्मनिस्पृहाः। यं स्मरन्त्य निश भव्याः शिवश्रीसगमोत्सुकाः ।३३। तदालम्ब्य पर ज्योतिस्तद्दगुणग्रामरव्जित । अविक्षिप्तमनायोगी तत्स्वरूपमुपा-श्नुते ।३७। च जिस सर्वज्ञ देवको अत्राधन करके ससारसे निस्पृष्ट मुनिगण मोक्षको प्राप्त हुए है तथा मोक्ष लक्ष्मीके संगममें उत्सुक भव्यजीव जिसका निरन्तर ध्यान करते है ।३३। योगी उस सर्वज्ञदेव परमज्यो तिको आलम्चन करके गुण ग्रामोमें रजायमान होता हुआ मनमें विक्षेप रहित होकर, उसो स्वरूपको प्राप्त होता है ।३७।

### रूपातीत—

### १. रूपातीत ध्यानका छक्षण व विधि

- वसु, श्रा /४७६ वण्ण-रस-गध-फासेहि वडिजओ णाण-दंसणसस्तवो । ज भाइडजइ एवं तं भाणं रूवरहियं त्ति ।४७६। =वर्ण, रस, गन्ध और स्पर्शसे रहित, केवलज्जान-दर्शन स्वरूप जो सिद्ध परमेष्ठीका या शुद्ध आरमाका ध्यान किया जाता है, वह रूपातीत ध्यान है ।४७६। (गुण. श्रा /२४३), (द्र. सं /टी /४१ की पातनिका/२१६/१)।
- इग./४०/१५-२६ अयरूपे स्थिरीभूतचित्तः प्रक्षीणविभ्रमः । असूर्तमज-मव्यक्तं ध्यातुं प्रकमते तत ।१५। चिदानन्दमयं शुद्धमभूत्तं परमाक्ष रघ् । स्मरेद्यतात्मनात्मानं तद्भुपातोत्तमिष्यते ।१६। सर्ववियवसम्पूर्ण सर्वलक्षणलक्षितम् । विशुद्धादर्शसंक्रान्तप्रतिबिम्बसमप्रभम् ।२६। क्रिअप जिसके ऐसा ध्यानी अमूर्त्त, अजन्मा, इन्द्रियोसे अगोचर, ऐसे परमात्मके ध्यानका प्रारम्भ करता है ।१५। जिस ध्यानमें ध्यानी मुनि चिदानन्दमय, शुद्ध, अमूर्त्त, परमाक्षररूप, आत्माको आत्मा करि हो स्मरणकरें सो रूपातीत ध्यान माना गया है ।१६। समस्त अवयवोसे परिपूर्ण और समस्त लक्षणोसे लक्षित्त ऐसे निर्मल दर्पणमें पडते हुए प्रतित्रिम्बके समान प्रभावासे परमात्माका चिन्तवन करे ।२६।
- द्र. सं /टी /४८/२०५ पर उद्दधृत 'रूपातोत निरज्जनम्'। व्यनिरजनका ध्यान रूपातीत ध्यान है। (प. प्र /१/६/६ पर उद्दधृत), (भा. पा./टी / ६६/२३६ पर उद्दधृत)।

### २ ध्येयके साथ सन्मयता

झा /४०/२८-३० सोऽहं सकलवित्सार्व. सिद्धः साध्यो भवच्युत । परमात्मा पर ज्योतिविश्वदर्शी निरञ्जन ।२६। तदासौ निश्चलोऽमूर्त्तो निष्कलड्को जगहगुरु । चिन्मात्रो विस्फुरत्युच्चैध्यनिध्यातृ-विवर्जित ।२१। दृथग्भावमतिक्रम्य तथैक्यं परमात्मनि । प्राप्नोति स मुनि साक्षाद्यथान्ग्रत्व न बुध्यते ।३०। = जन परमात्माका प्रत्यक्ष होने लगता है तब ऐसा ध्यान करें कि ऐसा परमात्मा मै हूँ. मै ही सर्वज्ञ हूँ, सर्व व्यापक हूँ, सिद्ध हूँ, तथा मै ही साध्य था। संसारसे रहित. परमात्मा, परमज्योति स्वरूप, समस्त विश्वको देखनेवाला मै ही हूँ। मै ही निरंजन हूँ ऐमा परमात्माका ध्यान करें। उस समय अपना स्वरूप निश्चल, अमूर्त, निष्कलक, जगत्का गुरु, चैतन्यमात्र और ध्यान तथा ध्याताके मेद रहित ऐसा अतिशय स्फुरायमान होता है। १९-२१। उस समय परमात्मामे पृथक् भाव अर्थात् अलगपनेका उल्ल धन करके साक्षात् एकताको इस तरह प्राप्त हो जाता है कि, जिससे प्रथकपनेका निलकुल भान नहीं होता ।३०।

### \* ज़ुक्लच्यान व रूपातीतच्यानमें प्कता

—दे० पद्धति ।

#### \* शून्यध्यानका स्वरूप---- दे० शुक्लध्यान/१।

- रा, वा, ७/३१/४/४/४/४/४ मम रूपं निरीक्ष्य व्यापारमचिरान्निष्पाद-यन्ति इति स्वविग्रहप्ररूपणं रूपानुपात इति भिणीयते । = 'मुके देख-कर काम जल्दी होगा' इस अभिप्रायसे अपने शरीरको दिखाना रूपानुपात है । (चा, सा./१६/२) ।

**रूपी--**दे० मूर्त ।

**रूप्य कूला**-१. हैरण्यवर्त क्षेत्रकी नदी व कुण्ड-दे लोक/३/१.१०।

२.रुकिम पर्वस्थ एक झूट व उसका स्वामीदेव—दे० लोक/k/४।

**रूप्यवर---**मध्यत्तोकके अन्तका दशम सागर व द्वीप-- दे० लोक/k/१।

रेचक प्राणायाम----दे० प्राणायाम/२ ।

रेवती --- १. एक नक्षत्र -- दे० नक्षत्र । २. श्रावस्ती नगरीकी सम्यवःव-से विभ्रषित एक श्राविका थी । मथुरास्थ मुनिगुप्तने एक विद्याधरके द्वारा इसके लिए आशीष भेजी। तब उस विद्याधरने ब्रह्मा व तीर्थं कर आदिका ढोग रचकर इसकी परीक्षा ली। जिसमें यह अडिंग रही थी। (वृ. क. को./कथा ७)।

**रेवस्धा**—भूर्वी मध्य आर्यखण्डस्थ एक नदी—दे० मनुष्य/४।

**रेवा---**भरत क्षेत्रस्थ आर्यखण्डकी एक नदी---दे० मनुष्य/४।

रेशम— दे० वस्त्र ।

- रैनमंजूसा महसद्वीपके राजा कनककेतुकी पुत्री थी । सहसक्ष्ट चैत्यात्तयके कपाट उघाडनेसे श्रीपालसे विवाही गयी थी। फिर धवलसेठके इसपर मोहित होनेपर धर्ममें स्थित रही। अन्तमे दीक्षा ले, तपकर स्वर्ग सिधारो। (श्रीपासचरित्र)।
- रैवतक सौराष्ट्र देशमें जूनागढ राज्यका गिरनार पर्वत। (म. पु /प्र. ४१/पं. पन्नालाल)।
- रोग परोषह स. सि /१/१/४२४/१ सर्वाशुचिनिधानमिदमनित्य-मपरित्राणमिति शरीरे नि शङ्कल्पत्वाद्विगतसस्कारस्य गुणरत्नभाण्ड-संचयप्रवर्धनसरक्षणसधारणकारणत्त्वादभ्युपगतस्थिति-विधानस्याक्ष म्रसणवद वणानूत्तेपनवद्वा बहुपकारमाहारमम्युपगच्छतो विरुद्धाहार-पानसेवनवैषम्यजनित्तवातादिविकाररोगस्य गुगपदनेकशतसंख्य-



व्याधिप्रकोपे सत्यपि तद्व शवर्तितां विजहतो जग्सौषधिप्राप्रयायनेक-तपोविशेषद्वियोगे सत्यपि शरीरनि स्पृहत्वात्तरप्रतिकारानपेक्षिणो रोगपरिषहसहनमवगन्तव्यम् । = यह सब प्रकारके अशुचि पदार्थोंका आश्रय है, यह अनित्य है, और परित्राणसे रहित है, इस प्रकार इस शरीरमें सकल्प रहित होनेसे जो विगत संस्कार है, गुणरूपी रत्नोंके संचय, वर्धन, संरक्षण और सधारणका कारण होनेसे जिसने शरीर-की स्थिति विधानको भस्ते प्रकार स्वोकार किया है, घुरको ओगन लगानेके समान या वणपर लेप करनेके समान जो बहुत उपकारवाले आहारको स्वीकार करता है, विरुद्ध आहार-पानके सेवनरूप विधमतासे जिसके वातादि विकार रोग उत्पन्न हुए है, एक साथ सैकडो व्याधियोंका प्रकोप होनेपर भी जो उनके आधीन नहीं हुआ है. तथा तपोविशेषसे जल्सौषधि और प्राप्ति आदि अनेक ऋद्धियोका सम्बन्ध होनेपर भी शरीरसे निस्पृह होनेके कारण जो उनके प्रतिकारकी अपेक्षा नहीं करता उसके रोगपरीषह सहन जानना चाहिए । (रा, वा./ɛ/ɛ/२१/२४/३) ।

रोचक शैल-----भद्रशाल वनस्थ एक दिग्गजेन्द्र पर्वत् ।

रोट तीज व्रत- त्रितोक तीजवत् ।

रोम — औदारिक शरीरमें रोमोंका प्रमाण—दे० औदारिक/१ ।

**रोमरा** --- एक कियावादी -- दे० कियावाद ।

रोमहर्षिणी--एक विनयवादी--दे० वैनयिक।

- **रोध**—िनि, सा./ता. वृ./६ क्रोधिनस्य पुंसस्तीवपरिणामो रोष'। लकोधी पुरुषका तीव परिणाम वह रोष है।
- रोहिणी १, भगवान् अजितनाथको शासक यक्षिणी दे० यक्ष । २, एक विद्या - दे० विद्या । ३. एक नक्षत्र -- दे० नक्षत्र ।
- रोहिणोव्नत---- प्रतिवर्ष रोहिणी नक्षत्रके दिन उपवास करे। तथा उस दिन वाम्रुपूज्य भगवाच्की पूजन तथा नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप्य करे। इसका अपरनाम अशोक रोहिणी है। (वम्रु, आ,/३ई३-३ई४), (धर्मपरीक्षा/२०/१६-२०); (वन्त विधान सं /१२)।
- रोहित--१ हैमवत क्षेत्रकी प्रधान नदी-दे० लोक/३/११। २. हैमवत क्षेत्रमें स्थित एक कुण्ड जिसमेंसे कि रोहित नदी निकलती है-दे० लोक/३/१०,३. महाहिमवात पर्वतस्थ एक क्रूट-दे० लोक/७। ४. रोहित कुण्डकी स्वामिनी देवी-दे० लोक १/४। ४. रोहित क्रूटकी स्वामिनी देवी--दे० लोक/४/४।
- रोहितास्या ---- १. हैमवत क्षेत्रकीप्रधानपदी---दे० लोक/३/११ हैमवत क्षेत्रमें स्थित एक कुण्ड जिसमेंसे रोहितास्या नदी निकलती है---दे० लोक/३/१०। २. हिमवात् पर्वतस्थ एक क्रूट---दे० लोक/४/४। ३. रोहितास्या कूटकी स्वामिनी देवी---दे० लोक/४/४।
- रौद्रध्यान --- हिसा आदि पाप कार्य करके गर्वपूर्वक डोगे मारते रहनेका भाव रौद्रध्यान कहलाता है। यह अत्यन्त अनिष्टकारी है। हीनाधिक रूपसे पंचम गुणस्थान तक ही होना सम्भव है, आगे नही।

### १. रौद्र सामान्य का उक्षण

भ, आ./मू /१७०३/१४२८ तैणिक्रमोससारक्खणेसु तह चेव छठित्रहारभे। रुद्दं कसायसहिय भाणं भणियं समासेण ।१७०३। ल्दूसरेके द्रव्य सेनेका अभिप्राय, क्रूठ बोलनेमें आनन्द मानना, दूसरेके मारनेका अभिप्राय, छहकायके जोत्रोकी विराधना अथवा असिमसि आदि परिग्रहके आरम्भ व संग्रह करनेमें आनन्द मानना इनमें जो कषाय सहित मनको करना वह सक्षेपसे रौद्रध्यान कहा गया है ।१७०३। (मू आ./१९६)।

- म. पु/२१/४२ प्राणिनां रोदमाइ रुद्र क्रूर' सत्त्वेषु निर्घृण । पुनास्तत्र भवं रौद्र विद्धि ध्यान चतुर्विधम् ।४२। चजो पुरुष प्राणियोको रुजाता है वह रुद्र क्रूर अथवा सब जीवोमे निर्दय कहलाता है ऐसे पुरुषमें जो ध्यान होता है उसे रौद्रध्यान कहते है ।४२। (भ. आ./ वि./१७०२/१४३० पर उद्दध्वत)।
- चा. सा,/१७०/२ स्वसवेदामाध्यात्मिकं (रौद्रध्यानम् )। = जिसे अपना ही आत्मा जान सके उसे आध्यात्मिक रौद्रध्यान कहते है।
- नि. सा./ता. वृ /९१ चौरजारशात्रवजनवधधधनसन्निबद्धमहदद्वेषजनित रौद्रध्यानम् । = चोर-जार-श्रत्रुजनोके वध-बन्धन सम्बन्धी महाद्वेषसे उत्पन्न होनेवाला जो रौद्रध्यान ।

### २. रौद्रध्यानके भेद

- त, सू./१/३५ हिंसान्द्रतस्तेयविषयसरक्षणेभ्यो रोद्रम्--- १३५० = हिसा-असत्य, चोरी और विषय संरक्षणके लिए सतत चिन्तन करना रौद्र-ध्यान है ।३५।
- म. पु /२१/४३ हिम्पानन्दमुषानन्दस्तेयसरक्षणात्मकम् ।४३। हिसानन्द. मृषानन्द, स्तेयानन्द और संरक्षणानन्द अर्थात्त परिग्रहकी रक्षामें रात-दिन लगा रहकर आमन्द मानना ये रौद्रध्यानके चार भेद है ।३४। (चा. सा./१७०/२); (ज्ञा./२ई/३); (का अ./४७३-४७४)।

# रौद्रध्यानके भेदोंके लक्षण

- चा, सा./१७०/२ तीवकषायानुरंजनं हिसानन्दं प्रथमरौद्रम् । स्वबुद्धि-विकल्पितयुक्तिभिः परेषा श्रद्धेयरूपाभिः परवञ्चनं प्रति मृषाकथने संकल्पाध्यवसान मृषानन्दं द्वितीयरौद्रम् । हठारकारेण प्रमादप्रती-क्षया वा परस्वापहरणं प्रति संकल्पाध्यवसानं तृतीयरौद्रम् । चेतना-चेतन लक्षणे स्वपरिग्रह ममेवेद' स्वमहमेवास्य स्वामीत्यभिनिवेशात्त -दपहारकव्यापादनेन संरक्षणं प्रति सकल्पाध्यवसान संरक्षणानन्दं चतुर्थं रौद्रम् । =तीवकषायके उदयसे हिंसामे आनन्द मानना पहला रौद्रध्यान है। जिन पर दूसरोको श्रद्धान हो सके ऐसी अपनी बुद्धिके द्वारा कॅल्पना की हुई युक्तियोके द्वारा दूसरोको ठगनेके लिए फूठ बोलनेके संकल्पका बार-भार चिन्तवन करना मुवानन्द रौद्रध्यान है। जबरदस्ती अथवा प्रमादकी प्रतीक्षापूर्वक दूसरेके धनको हरण करनेके सकल्पका चार-वार चिन्तवन करना तीसरा रौद्रध्यान है। चेतन-अचेतनरूप अपने परिग्रहमें यह मेरा परिग्रह है, मै इसका स्वामी हूँ, इस प्रकार ममत्व रखकर उसके अपहरण करने यालेका नाश कर उसकी रक्षा करनेके संकल्पका बार-बार चिन्तवन करना विषय सरक्षणानन्द नामका चौथा रौद्र-ध्यान है ।
- का, अ /४७१-४७६ हिंसाणंदेण जुरो असच-वयणेण परिणदो जो हु। तत्थेव अधिर-चित्तोसद्दं फाण हवे तस्स ।४७६। पर-विसय-हरण-सीतोसगीय-विसए सुरक्खणे दुक्खो । तग्गय-चिताबिट्टो णिर तर तं पि रुद्दं पि ।४७६। ≕जो हिसामे आनन्द मानता है, और असत्य बोलनेमें अानन्द मानता है तथा उसीमे जिसका चित्त विक्षिप्त रहता है, उसके रौद्रध्यान होता है ।४७६। जो पुरुष दूपरोगो विषयसामग्रीको हरनेका स्वभाध वाला है, और अपनी विपय-

For Private & Personal Use Only

सामग्रीकी रक्षा करनेमें चतुर है, तथा निरन्तर जिसका चित्त इन कामोमें लगा रहता है वह भी रौद्रध्यानी है।

ज्ञा /२६/४-३४ का भावार्थ-हते निष्पोडिते ध्वस्ते जन्तुजाते कदर्थिते । स्वेन चान्येन यो हर्षस्तदिसारौद्रमुच्यते 181 असत्यकल्पनाजाल-कश्मलीकृतमानसः । चेष्टते यज्जनस्तदि मुधारौद्रं प्रकीर्तितस् ।१६१ यचौर्याय शरीरिणामहरह धचन्ता समुत्पखते-कृत्वा चौर्यमपि प्रमोदमत्तुल कुर्वन्ति यरसंततम् । चौर्येणापि हते परे. परधने यज्जायते सभ्रम-स्तच्चौर्यप्रभवं क्दन्ति निपुणा रौद्र' सुनिन्दा-स्पदम् ।२१। बह्रारम्भवरिग्रहेषु नियतं रक्षार्थमभ्युवले-यरसंकल्प परम्परा वितनूते प्राणीह रौदाशय । यचालम्बय महत्त्वमुन्नतमना राजेरयहं मन्यते-तत्तुर्यं प्रवदन्ति निर्मलधियो रौद्रं भवाशसिनाम् । २१ = १. जीवोके समूहको अपनेसे तथा अन्यके द्वारा मारे जाने पर तथा पीडित किये जाने पर तथा ध्वंस करने पर और धात करनेके सम्बन्ध मिलाये जाने पर जो हर्ष मग्ना जाये उसे हिसानन्दनामा रौद्रध्यान कहते है। ४। वलि आदि देकर यशलाभका चिन्तवन करना 191 जीवोको खण्ड करने व दग्ध करने आदिको देखकर खुश होना । युद्धमें हार-जोत सम्बन्धी भावना करना । १०। वैरीसे बदला लेनेकी भावना ।११। परलोकमें वदला लेनेकी भावना करना ।१२। हिसानन्दी रौद्रध्यान है। (म. पु./२१/४४)। २. जो मनुष्य असत्य भूठी कल्पनाओके समुहसे पापस्वपी मैलसे मलिन-चित्त होकर जो कुछ चेष्टा करें उसे निश्चय करके मुषानन्द नामा रौद्रध्यान कहा है।१६। जो ठगाईके शास्त्र रचने आदिके द्वारा दूसरोको आपदामे डालकर धन आदि सचय करे ।१७-११। असत्य बोलकर अपने रात्रुको दण्ड दिताये ।२०। बचन चातुर्यसे मन-वाछित प्रयोजनोकी सिद्धि तथा अन्य व्यक्तियोको ठगनेकी ।२१-२२। भावनाएँ बनाय रखना मुखानन्दी रौद्रध्यान है। ३ जीवोके चौर्यकर्मके लिए निरन्तर चिन्ता उत्पन्न हो तथा चोरी कर्म करके भी लिरन्तर अतल हर्ष मानें आनन्दित हो अन्य कोई चोरीके द्वारा परधनको हुरै उसमें हर्ष मानै उसे निपुण पुरुष चौर्यकर्मसे उत्पन्न हुआ रौद्रध्यान कहते है, यह ध्यान अतिशय निन्दाका कारण है ।२५१ अमुक स्थानमे बहुत धन है जिसे में तुरत हरण करके लानेमें समर्थ हूँ।२६। दूसरोके द्वीपादि सनको मेरे ही आधीन समफो, क्योंकि मैं जब चाहूँ उनको दारण करके जा सकता हूँ १२७-२८। इत्यादि रूपचिन्तन चौर्यानन्द रौद्रध्यान है । ४. यह प्राणी रौद ( कूर ) चित्त होकर बहुत आरम्भ परिग्रहोमे रक्षार्थ नियमसे उद्यम करे और उसमें ही सकल्पकी परम्पराको विस्तारे तथा रौद्रचित्त होकर ही महत्त्वाका अवलम्बन करके उन्नतचित्त हो, ऐसा माने कि मै राजा हूँ, ऐसे परिणामको निमल बुद्धिवाले महापुरुष ससारकी बाछा करने वाले जीवोके चौथा रौद्रध्यान है। २१। मै बाहुबलसे सैन्यवलसे सम्पूर्ण पुर ग्रामोको दग्ध करने असाध्य ऐश्वयंको प्राप्त कर सकता हूँ।३०१ मेरे धन पर दृष्टि रखने वालोकों में क्षण भरमे दग्ध कर दूँगां ।३१। मैने यह राज्य शत्रुके मस्तक पर पॉब रखकर उसके दूर्गमें प्रवेश करके पाया है ।३३। इसके अतिरिक्त जल, अग्नि, सर्प, विधादिके प्रयोगो द्वारा भी मै समस्त राञ्च-समूहको नारा करके अपना प्रताप स्फुरायमान कर सकता हूँ। ३४। इस प्रकार चिन्तवन करना विषय संरक्षणानन्द है ।

# ४. रोद्रध्यानके बाह्यचिह्न

म. पु./२१/४१-५३ अनानुशस्य हिसोपकरणादानतत्कथा । निसर्ग-हिंसता चेति लिङ्गान्यस्य स्मृतानि वै ।४१। वाक्षारुष्यादिलिङ्ग तइ द्वितीय रौद्रमिष्थते ।४०। • प्रतीतलिङ्गमेवैत्तइ रौद्रध्यानद्वयं भुवि ..। १२। बाह्यन्तु लिड्गमस्याहु. भूभड्ग सुखविक्रियाम्। प्रस्वेदमङ्गकम्प च नेत्रयोश्चातिताम्रताम् । १३। = क्रूर होना, हिसाके उपकरण तलवार आदिको धारण करना, हिसाकी ही कथा करना, और स्वभावसे ही हिंसक होना ये हिसानन्द रौद्रध्यानके चिह्न माने गये है । ४६। कठोर वचन आदि बोलना द्वितीय रौद्रध्यानके चिह्न है । १०। स्तेयानन्द और संरक्षणानन्द रौद्रध्यानके बाह्यचिह्न ससारमें प्रसिद्ध है । १२। भौह टेढी हो जाना, मुल्का विकृत हो जाना, पसीना आने लगना, शरीर कॅंपने लगना और नेत्रोंका अतिशय साल हो जाना आदि रौद्रध्यानके बाह्यचिह्न है । १३। (ज्ञा, १२६/३७-३८)।

- चा, सा /१७०/१ परानुमैध परुषनिष्ठुराक्रोशननिर्भर्सनवन्धनतर्जन-ताडनपीडनपरदारातिक्रमणादिलक्षणस् । कठोर वचन, मर्मभेदी वचन, आक्रोश वचन, तिरस्कार करना, बाँधना, तर्जन करना, ताडन करना तथा परस्त्रीपर अतिक्रमण करना आदि लाह्य रौद-ध्यान कहलाता है।
- ज्ञा./२६/५-१५ अनारतं निष्करुणस्वभाव स्वभावत कोधक्षायदीप्त । मदोद्धत' पापमति. कुशील स्यान्नास्तिको य. स हि रौद्रधामा ।६। अभित्रवृति नितान्तं यत्परस्यापकारं, व्यसनविशिखभिन्नं वीक्ष्य यत्तोषमेति । यदिह गुणगरिष्ठ द्वेष्टि दृष्ट्वान्यभूति, भवति हृदि सशल्यस्तति रौदस्य लिङ्गम् ।१३। हिसोपकरणादान क्रूरसत्त्वेष्वनु-ग्रहम्। निस्त्रिशतादिलिङ्गानि रौद्रे नाह्यानि देहिन ११४। च्जो पुरुष निरन्तर निर्देय स्वभाववाला हो, तथा स्वभावसे ही कोध कषायसे प्रज्वलित हो तथा मदसे उद्धत हो, जिसकी बुद्धि पाप रूप हो, तथा कुशीला हो, व्यभिचारी हो, नास्तिक हो वह रौद्र-ध्यानका घर है।४। (ज्ञा /२६/६)। जो अन्यका बुरा चाहे तथा गरको कष्ट आपदारूप वाणोसे भेदा हुआ टुखी देखकर सन्तुष्ट हो तथा गुणोसे गरुवा देखकर अथवा अन्यके सम्पदा देखकर द्वेष रूप हो, अपने हृदयमें शल्य सहित हो सो निश्चय करके रौद्रध्यानका चिह्न है । १३। हिसाके उपकरण शस्त्रादिकका संग्रह करना, क्रूर जीवोका अनुबह करना और निर्दयतादिकभाव रौद्रध्यानके देहधारियोके ৰায়বিদ্ধ ষ্টাংগ

### ५. होद्रध्यानमें सम्मन माव व लेक्या

- म.पु /२१/४४ प्रकृष्टतरदुर्लेश्यात्रयोपोझ्वसवृ हितम् । अन्तर्मुहूर्तकालोत्थं पूर्ववद्भाव इष्यते ।४४। (परोक्षज्ञानत्वादौदयिकभावं वा भावलेश्या-कषायप्राधान्यात । चा. सा. )। व्यह रौद्रध्यान अत्यन्त अशुभ है, कृष्ण आदि तोन खोटी लेश्याओके बलसे उत्पन्न होता है। अन्त-मुंहूर्त काल तक रहता है और पहले आर्तध्यानके समान इसका क्षायोपशमिक भाव होता है ।४४। (ज्ञा./२६/३६,३९)। अयवा भावलेश्या और कषायोकी प्रधानता होनेसे औदयिक भाव है। (चा मा./१७०/४)।
  - \* रोद्रध्यानका फल् --- दे० अर्त/२।

### ६. रौद्रध्यानमें सम्भव गुणस्थान

- त. सू./१/२५ रौद्रमविरतदेशविरतयो ।३५। वह रौद्रध्यान अविरत और देशविस्तके होता है।
- म. पु./२१/४३ घष्टात्तु सदगुणस्थानात प्राक् पञ्चगुण भूमिकम् । ∞यह ध्यान छठवे गुणस्थानके पहले-पहले पाँच गुणस्थानोमे होता है। (चा सा./१७१/१). (ज्ञा./२६/३६)।
- द स /टो./४९/२०१/१ रौद्रध्याने तारतम्येन मिथ्याटष्ट्यादिषञ्चम-गुणस्थानवक्तिजीवसंभवम् । =यह रौद्रध्यान मिथ्यादृष्टिसे पचम गुणस्थान तकके जीवोके सारतमतासे होता है ।

# ७. देशवतीको कैसे सम्मव है

रौरव

स. सि./१/३६/४४८/म अविरतस्य भवतु रौद्रध्यानं, देशविरतस्य कथम् । तस्यापि हिसाद्यावेशाद्वित्तादिसंररूणतन्त्रत्वाच्च कदाचिइ भवितु-महति। तत्पुनर्नारकादीनामकारणं; उम्यग्दर्शनसामध्यति । – प्रश्न– रौद्रध्यान अविरतके होओ, देशविरतके कैसे हो सकता है १ उत्तर– हिंसादिके आवेशसे या वित्तादिके सरक्षणके परतन्त्र होनेसे कदाचित उसके भी हो सकता है । किन्तु देशविरतके होनेत्राला रौद्रध्यान नरकादि दुर्गतियोंका कारण नहीं है, क्योंकि सम्यग्दर्शनकी ऐसी ही सामर्थ्य है । (रा. वा./१/३६/३/६२१/१९), (इा./२६/३६ भाषा)।

# साधुको कदापि सम्मव नहीं

- स सि /१/३४/४४८/१० संयतस्य तु न भवत्येव, तदारम्भे संयमप्रच्युते । = परन्तु यह सयतके तो होता ही नही है, क्योंकि उसका आरम्भ होनेपर सयमसे पतन हो जाता है । (रा.वा./१/३४/४/६२१/२२) ।
- **रोरव—**पहले नरकका तीसरा पटल—दे० नरक/४/१९ ।
- रोर्छक प्रथम पृथिवीका तीसरा पटल दे० नरक/६/११।

# [ रू ]

- छंबित-----कायोत्सर्गका एक अतिचार- दे० व्युत्सर्ग/१।
- लनव्याण वि इा १३ मे अणुक्य रयण पईक्केरचथिताएक अप्रधंश कवि थे। (हि जै, सा इ./३० कामता)।

### <u> ল</u>ম্প**গ**----

- रा वा /२/८/१/११९/६ परस्परज्यतिकरे सति येनान्यत्व लक्ष्यते तल्ल-क्षणम् ।२। = परस्पर सम्मिलित वस्तुओंसे जिसके द्वारा किसी वस्तुका पृथक्करण हो वह उसका लक्षण होता है ।
- न्या वि /टी /१/३/८४/४ लक्ष्यतेऽनेनेति लक्षणम् । == जिसके द्वारा पदार्थ लक्ष्य किया जाये उसको लक्षण कहते है ।
- भ /७/२,१.४४/१६/३ कि लक्खर्ण । जस्साभावे इव्वस्साभावो होदि त तस्स लक्खण, जहा पोग्गलदव्वस्स रूव-रस-पंध-फासा, जोवस्स उत्रजोगो । -- जिसके अभावमें द्रव्यका भी अभाव हो जाता है, वही उस द्रव्यका लक्षण है । जैसे-पुड्गल द्रव्यका लक्षण रूप, रस, पन्य और, जोवका उपयोग ।
- न्या. दो /१/§३/६/१ व्यतिकोर्ण-वस्तुव्यावृत्तिहेतुलेक्षणम् ।= मिली हुई वस्तुओमेसे किसी एक वस्तुको अलग करनेवाले हेतुको (चिह्नको) लक्षण कहते है ।
- दे गुण /१/१ ( शक्ति लक्षण, विशेष, धर्म, रूप, गुण, स्वभाव, प्रकृति, शोल, आकृति और अग एकार्धवाची है। )।

# २. लक्षणके भेद व उनके लक्षण

रा वा /२/८/१/१११११ तल्त २णं दिविवय्-आरमभ्तमनात्मभूत चेति । तत्र आरमभूतमग्नेरौष्ण्यम्, अनारमभूतं देवदत्तस्य दण्ड ।= सक्षण आरमभूत और अनात्मभूतके भेदसे दो प्रकार होता है । अग्निकी उष्णता आत्मभूत लक्षण है और दण्डी पुरुषका मेदक दण्ड अनात्म-भून है।

न्या. दी /१/९४/६/४ द्विविधं लक्षणम्, आत्मभूतमनात्ममूत - चेति । तत्र यद्वस्तुस्वरूपानुप्रविष्ट तदात्मभूतम्, यथाग्नेरौष्ण्यम् । औष्ण्यं ह्यग्ने· स्वरूप सदग्निमवादिभ्यो व्यावर्त्त्याति । तद्विपरीत्तमनात्म-भूतम्, यथादण्ड पुरुषस्य । दण्डिनमानयेत्युक्ते द्वि दण्ड' पुरुषाननु-प्रविष्ट एव पुरुष व्यावर्त्त्तयति । == लक्षणके दो भेद है – आत्मभूत और अनात्मभूत । जो वस्तुके स्वरूपमें मिला हुआ हो उसे आत्मभूत लक्षण कहते है जैसे अग्निकी उष्णता । यह उष्णता अग्निका स्वरूप होतो हुई अग्निको जलादि पदार्थोसे जुदा करती है । इससिए उष्णता अग्निका आत्मभूत लक्षण है । जो वस्तुके स्वरूपमें मिला हुआ न हो उससे पृथक् हो उसे अनात्मभूत लक्षण कहते है । जैसे--दण्डीपुरुषका दण्ड । दण्डीको लाओ ऐसा कहनेपर दण्ड पुरुषमें न मिलता हुआ ही पुरुषको पुरुषभिन्न गदार्थोसे पृथक् करता है । इसलिए दण्ड पुरुषका अनात्मभूत लक्षण है ।

### ३. उक्षणांभास सामान्यका उक्षण

त्या. दी /१/§४/७/२२ की टिप्पणी सदोषलक्षणं लक्षणाभासम् । ⇔मिथ्या-अर्थात् सदोष लक्षणको लक्षणाभास कहते है ।

# ४. कक्षणामासके मेद व उनके रुक्षण

- न्या./दी /१/९४/७/६ त्रयोखक्षणाभासभेदा' --- अव्याप्तमतिव्याग्तमसंभवि चेति । तत्र लक्ष्येकवेशवृत्त्यव्याग्तम्, यथा गो' शावलेयरवम् । लक्ष्या-लक्ष्यवृत्त्यतिव्याग्तम्, यथा तस्यैव पशुत्वम् । वाधितलक्ष्यवृत्त्य-सभवति, यथा नरस्य विधाणित्वम् । = लक्षणाभासके तीन भेद है---अव्याग्त. अतिव्याग्त. और असम्भवि । ( मोक्ष पंचाशत । १४ ) लक्ष्यके एक देशमे लक्षणके रहनेको अव्याग्न लक्षणाभास कहते है । जैसे --यायका शावलेयत्व । शावलेयत्व सब गायोमे नहीं पाया जाता वह कुछ ही गायोका धर्म है, इसलिए अव्याग्न है । लक्ष्य और अलक्ष्यमें लक्षणके रहनेको अतिव्याग्न सक्षणाभास कहते है । जैसे ना पश्चत्व लक्षण करना । यह पशुत्व गायके सिवाय अरवादि पशुओंमें भी पशुत्व लक्षण करना । यह पशुत्व गायके सिवाय अरवादि पशुओंमें भी पाया जाता है इसलिए पशुत्व अतिव्याग्न है । जिसकी लक्ष्यमे वृत्ति वाधित हो अर्थात् जो लक्ष्यमे विलकुल ही न रहे वह असम्भवि लक्षणाभास है। जैसे---मनुष्यका लक्षण सीग । सीग किसी भी मनुष्य-मे नही पाया जाता । अत वह असम्भवि तक्षणाभास है । ( मोक्ष-पचाइत/१५-१७ ) ।
- मोक्षप चाजत/१७ लक्ष्मे त्वनुपपन्नत्वमसंभव इतोरित'। यथा वर्णादि-युक्तत्वमसिइधं सर्वथात्मनि । = लक्ष्यमें उत्पन्न न होना सो असम्भव दोषका लक्षण है, जैसे आरमामें वर्णादिकी युक्ति असिद्ध है।

# भ. आत्मभूत इक्षणकी सिद्धि

रा. वा./२/८/८-१/१११/२४ इह लोके यद्यदात्मक न तत्तेनोपगुज्यते यथा श्रीर क्षीरात्मक न तत्तेनेवात्मनोपगुज्यते। जीव एव ज्ञानादनम्यत्वे सति ज्ञानात्मनोपगुज्यते। आकाशस्य रुपाद्युप-योगाभाववत्त। आत्मापि ज्ञानादिस्वभावशक्तिप्रत्ययवशात् घटपटा-वाकारावग्रहरूपेण परिणमतीत्युपथोग सिद्धः। = प्रश्न-जैसे दूधका दूध रूपसे परिणमन नहीं होता किन्तु देही रूपसे होता है। उसी तरह ज्ञानात्मक आत्माका ज्ञानरूपसे परिणमन नही हो सकेगा। अत' जीवके ज्ञानादि उपयोग नही होना चाहिए ' उत्तर-पू कि आत्मा और ज्ञानमें अभेद है इसलिए उसका ज्ञान रूपसे उपयोग होता है। आकाशका सर्वथा भिन्न रूपादिक रूपसे उपयोग नही देखा जाता। ज्ञान पर्यायके अभिमुख जीव भी ज्ञान व्यपदेशको प्राप्त करके स्वयं घट-पटादि विषयक अवग्रहादि ज्ञान पर्यायको धारण करता है अत' द्रव्य दृष्टिसे उसका ही उसी रूपसे परिणमन सिद्ध होता है।

### ६. लक्ष्य-लक्षणमें समानाधिकरण अवदय है

- च्या. दी./१/§१/७/२ असाधारणधर्मवचनं लक्षणम् इति केचित्, तद-नुपपन्नम्. लक्ष्यधर्मिवचनस्य लक्षणधर्मवचनेन समानाधिकरण्याभाव-प्रसङ्गात । --- असाधरणधर्मके कथनको लक्षण कहते है ऐसो किन्हींका कहना ठीक नही है । क्योंकि लक्ष्यरूप धर्मिवचनका लक्षणरूप धर्म वचनके साथ सामानाधिकरण्यके अभावका प्रसंग जाता है ।
- न्या. दी /भाषा/१/६५/१४१/२० यह नियम है कि लक्ष्य-लक्षण भाव-स्थलमें लक्ष्य वचन और लक्षण वचनमे एकार्धप्रतिपादकरव रूप सामानाधिकरण्य अवश्य होता है।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. छक्ष्य लक्षण सम्बन्ध—दे० संबध ।
- २. ऌक्षण निमित्त ज्ञान—दे० निमित्त/२।
- ३. मगवान्के १००८ रुक्षण-दे० अईंत/१।
- स्रक्षण पंक्ति व्रत किसी भी दिनसे प्रारम्भ करके एक उपवास एक पारणा क्रमसे २०४ उपवास पूरे करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल जाप करे। अपरनाम दिव्य लक्षणपक्ति वत है। (ह. पु./३४/१२२), (वतविधान सं./१०२)।

लक्षपर्वा---- एक औषध विद्या---दे० विद्या।

- स्टिक्सिण ---- प पु./सर्ग/श्लोक राजा दशरथके पुत्र तथा रामके भाई थे (२५/१२६) आतृ प्रेमसे भाईके साथ जनमें गये (३१/१९१)। सीताहरण पर रावणके साथ युद्ध कर उसको मारा (७६/३३)। अन्तमें देव कथित रामकी मृत्युके क्रूठे समाचार सुनकर नरकको प्राप्त हुए (११६/८-१२), यह आठवॉ नारायण था--- (विशेष दे० रालाका पुरुष/४)।
- लक्ष्मण पुरी----वर्तमान लखनऊ (म पु./प्र ५०/पं. पहालाल)।
- लक्ष्मण सेन---१ सेनसंघी अर्हत्सेनके शिष्य रविषेण (पद्म पुराणके कत्ती) के गुरु थे । समय--वि ६००-७२०(ई ६२३-६६३)--दे०इति-हास/७/६ । २. काष्ठासघी रत्नकीतिके शिष्य तथा भौमसेनके गुरु थे । समय--वि १४८१ (ई. १४९४) --दे० इतिहास/७/६।
- छक्षमी --- १ शिखरी पर्वतस्थ पुण्डरीक हृदकी स्वामिनी देवी ।-- दे० लोक/३/१। २ शिखरी पर्वतस्थ क्रट और निवासिनीदेवी--दे० लोक/ ३/४। ३ विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर। ---दे० विद्याधर।
- लक्ष्मीमती---रुचक पर्वत निवासिनी दिक्कुमारी देवी ---दे० तोक/४/१३ /
- रुक्ष्य— प. प्र./टो /१/१६ लक्ष्यं संकरपरूपं चित्तम्। =संकल्परूप मनको तक्ष्य कहते है।

लक्ष्य लक्षण सम्बन्ध---- दे० सम्बन्ध ।

# रुधिमा विक्रिया ऋद्धि---दे० ऋद्धि/३।

- लघीयस्त्रय आ. अकलंक भट्ट (ई ६२०-६८०)। कृत न्याय-विषयक ७८ कारिका प्रमाण संस्कृत ग्रन्थ। इसमें छोटे-छोटे तीन प्रक-रणोका संग्रह है-प्रमाण प्रवेश, नय प्रवेश व प्रवचन प्रवेश। वास्तव-में ये तीनों प्रकरण ग्रन्थ थे, पीछे आचार्य अनन्तवीर्थने (ई. १७८-१०२५) ने इन तीनोंका संग्रह करके उसका नाम लघीयस्त्रय रख दिया होगा ऐसा अनुमान है। इन तीनों प्रकरणोंपर स्वयं आ. अकलक भट्ट कृत एक विवृत्ति भी है। यह विवृत्ति भी श्लोक निबद्ध है। इसपर निम्न टीकाएँ लिखी गयी है--१, आ. प्रमा-चन्द्र (ई. १४०-१०२०) कृत न्यायकुमुदचन्द्र, २ आ. अभयचन्द्र (ई. श, १३) कृत स्याख्वादभूषण । (ती०/६/३०ई)।
- रुधु----प. प्र./टो./१/२० तेषु शीध्रमन्तर्भुहूर्तेन । ∞ तषु अथवि शीध अथति\_अन्तर्मुहूर्तमे ।
- लघु चूणि दे० कोश २।परिशिष्ट १।
- लघुरिकथ-Logarithum (घ ४/१ २८)। -दे० गणित/11/२।

लता लतांग-कालका अमाण विशेष-दे० गणित/1/१/४।

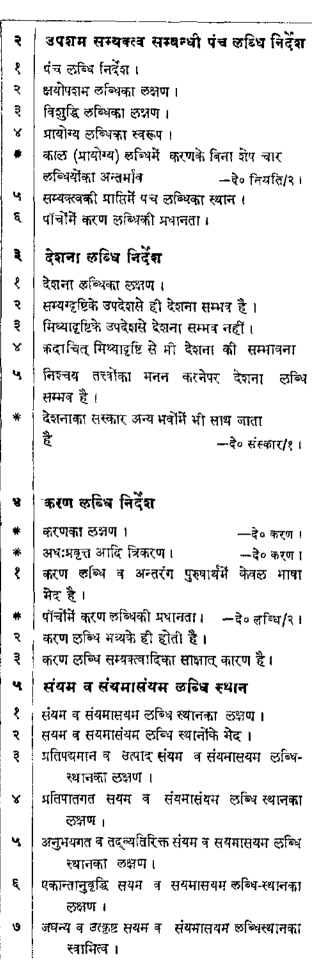
लता वक्र----कायोरसर्गका अतिचार---दे० व्युत्सर्ग/१।

लंबध — Quotient ( घ,  $k/\pi, 3^{c}$  ) ।

लब्ध राशि--- त्रैराशिक गणितमें फल×इच्छा प्रमाण - दे० गणित/II/81

छिधि----- झान आदि शक्ति बिशेषको लब्धि कहते है। सम्यक्त प्राप्तिमें पॉच लब्धियोका होना आवश्यक बताया गया है, जिनमे करण लब्धि उपयोगात्मक होनेके कारण प्रधान है। इनके अतिरिक्त जीवमें संयम या संयमासंयम आदिको धारण करनेकी ग्रोग्यताएँ भी उस-उस नामकी लब्धि कही जाती है।

| 3 | रूब्धि सामान्य निर्देश                                                   |  |  |
|---|--------------------------------------------------------------------------|--|--|
| १ | छन्धि सामान्यका लक्षण                                                    |  |  |
| ļ | १ क्षयोपशम झाक्तके अर्थमें, २ गुण प्राधिके अर्थमे;<br>३ अग्रमके अर्थमे । |  |  |
| * | <b>शान व सम्यक्त्वकी अपेक्षा ल</b> ब्धिके                                |  |  |
|   | लक्षण दे० उपलब्धि।                                                       |  |  |
| 兼 | रुब्धिरूप मति श्रुतज्ञान — दे० वह वह नाम ।                               |  |  |
| * | लब्धि व उपयोगमें सम्बन्ध दे० उपयोग/1।                                    |  |  |
| হ | क्षायिक व क्षयोपशमकी दानादि छन्धियाँ ।                                   |  |  |
| * | क्षायिक दानादि रुष्धियाँ तथा तत्सम्बन्धी                                 |  |  |
|   | र्शकाएँ                                                                  |  |  |
| ३ | नव केवललब्ध नाम निर्देश ।                                                |  |  |



८ मेदातीत छन्धि स्थानोंका स्वामित्व ।

१. लब्धि सामान्य निर्देश

### इच्चि सामान्यका लक्षण

- १. क्षयोपशन शक्तिके अर्थमें
- स, सि /२/१८/१७६/३ लम्भन लब्धि । का पुनरसौ । ज्ञानावरणकर्म-क्षयोपशमविशेष । यत्सनिधानादात्मा द्रव्येन्द्रियनिर्घू ति प्रति-व्याप्रियते। चलब्धि शब्दका व्युत्पत्तिलभ्य अर्थ — लम्भन लब्धि — प्राप्त होना। ज्ञानावरण कर्मके क्षयोपशम विशेषको लब्धि कहते है । जिसके संसर्गसे आत्मा द्रव्येन्द्रियकी रचना करनेके लिए उद्यत होता है । (रा बा /२/१८/१-२/१३०/२०)।
- ध १/१.१.३३/२३६/४ इन्द्रियनिवृ त्तिहैतु क्षयोपशमविशेषे लब्धि । यरसंनिधानादात्मा द्रव्येन्द्रियनिवृ त्ति प्रति व्याप्रियते स ज्ञानावरण-क्षयोपशमविशेषो लब्धिरिति विज्ञायते । स्ट्रन्द्रियकी निवृ त्तिना कारणभूत जो अयोपशम विशेष है, उसे लब्धि कहते है । अर्थाव जिसके सन्निधानसे आत्मा द्रव्येन्द्रियकी रचनामें व्यापार करता है, ऐसे ज्ञानावरणके अयोपशम विशेषको लब्धि कहते हैं ।
- गो. जी /जी प्र /१६५/३११/४ मतिज्ञानावरणक्षयोपशमोव्था विशुद्धि-जीवस्यार्थग्रहणशक्तिलक्षणलव्धि । = जीवके जो मतिज्ञानावरण कर्मक क्षयोपशमसे उत्पन्न हुई विशुद्धि और उससे उत्पन्न पदार्थो-का ग्रहण करनेको जो शक्ति उसको लब्धि कहते है।
  - २. गुणप्राप्तिके अर्थमें
- स सि,/२/४७/१६७/⊏ तपोविशेषाइद्धिप्राप्तिर्लव्धि । चतप विशेषसे प्राप्त होनेवाली ऋद्धिको लव्धि कहते है । (रा वा/२/४७/२/ १४९/३१)।
- घ. प/३.४१/-६/३ सम्मइव सण-णाण-चरणेमु जीवस्स समागमो लखी णाम । = सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान और सम्यग्चारित्रमे जो जीवका समागम होता है उसे लब्धि कहते है ।
- ध १३/५,५.५०/२९३/१ विकरणा अणिमादयो मुक्तिपर्यन्ता इष्टत्रस्तूप-लम्भा लव्ध्य । चमुक्ति पर्यंत इष्ट वस्तुको प्राप्त कराने वाली अणिमा आदि विकियाएँ जव्धि वही जाती है ।
- नि सा./ता वृ./१४६ जीवाना सुखादिप्राप्तेले व्धि ।=जीवोको सुखादि की प्राप्तिरूप तब्धि ।
  - ३. आगमके अर्थमें
- ध. १३/१,३.४०/२९३/२ लब्धीना परम्परा सस्मादागमात् प्राप्यते सस्मित्त् तःप्राप्त्युपायो निरूप्यते वा स परम्परालव्धिरागम । ⊨लव्धियोकी परम्परा जिस आगमसे प्राप्त होती है या जिसमे उनकी प्राप्तिका उपाय कहा जाता है वह परम्परा लब्धि अर्थात् आगम है।

# २. क्षायिक व क्षयोपशमकी दानादि लब्धि

- त सू /२/५ लब्ध्य पञ्च (क्षायोपदामिक्य. दानलब्धिर्लाभलब्धि-भौगलब्धिरुपभोगलब्धिर्जीयलब्धित्रचीति । रा. वा.) । च्याँच लब्धि होती है---(दानलब्धि, लाभलब्धि, भोगलब्धि, उपभोग-लब्धि, और वीर्यलब्धि । ये पॉच लब्धियॉ दानान्तराय आदिके क्षयोपदामसे होती है । (रा. वा /२/४/८/१०७/२८)।
- ध. ४/१.७.१/१९१/३ लढी पंच वियल्पा दाण-लाह-भोगुपभोग-वीरिय-मिदि । = (क्षायिक) लब्धि पॉच प्रकारकी है---क्षायिक दान, क्षायिक लाभ, क्षायिक भोग, क्षायिक उपभोग और क्षायिक वीर्य ।
- ल सा /मू /१६६/२१८ सत्तण्हं पयडोण खयादु अवर तु खड्यलद्धी दु। उक्कस्सखड्यलद्धोधाइचउक्कलएण हवे ।१६६। – सात प्रकृतियोके क्षयसे अक्षयत सम्यग्दष्टिके क्षायिक सम्यक्त्व रूप जघन्य क्षायिक

For Private & Personal Use Only

लक्ति

लब्धि होती है। और वातिया कर्मके क्षयसे परमात्माके केवल-ज्ञानादिरूप उत्कृष्ट झायिक लब्धि होती है ।१६६। (झयोपझम लब्धिका लक्षण—दे० लब्धि/२)।

# नव केवलकबिषका नाम निर्देश

ध, १/१.१.१/गा. ५८/६४ दाणे लाभे भोगे परिभोगे वीरिए य सम्मत्ते। णव केवल-खद्बीओ दसज-णाणं चरित्ते य । ६८। =दान, लाभ, भोग, परिभोग, वीर्य, सम्यक्त्व, दर्शन, झान और चारित्र ये नव केवल-लब्धियाँ समफना चाहिए । ६८। (वसु. आ / ६२७), (ज. प /१२/ १३१-१३६), (गो, जो,/जी, प्र /६३/१६४/६)।

# २. उपशम सम्यक्त्व सम्बन्धी पंचलब्धि निर्देश

# 1. पंचळब्धि निर्देश

- नि. सा./ता. वृ./१५६ लब्धि कालकरणोपदेशोपशमपायोग्यताभेदात् पञ्चधा। = लब्धि काल, करण, उपदेश, उपशम और प्रायोग्यतारूप भेदोके कारण गाँच प्रकारकी है।
- ध ६/१.१-८,२/गा. १/२०४ खयउवसमियविसोही देसुणपाउग्गकरण-लझी थ। चत्तारि वि सामण्णा करण पुण होइ सम्मत्ते ।१। =क्षयोप-शम, विशुद्धि, देशना, प्रायोग्यला और करण ये पॉच लब्धि है। ( ल. सा /मू /२/४४), (गो. जी /मू./६४१/११००)।

# २. क्षयोपशमलब्धिका लक्षण

- ध, ७/२,१,४४/०७/३ णाणस्स विणासो खओ णाम, तस्स उवसमो एग-देसव्खओ, तस्स खओवसमसण्णा । तत्थ णाणमण्णाणं वा उप्प-जादि त्ति खओवसमिया लढी बुच्चदे ।
- ध. ७/२.१.७१/१०८/७ उदयमागदाणमइदहरवेसधादित्तणेण उवसंताणं जेण खग्रोवसमसण्णा अत्थि तेण तत्थुप्पण्णजीवपरिणामो खग्रोव-समलद्धीसण्णिदो । = १. ज्ञानके विनाशका नाम क्षय है। उस क्षयका उपशम हुआ एकदेश क्षय। इस प्रकार ज्ञानके एकदेशीय क्षयकी क्षयोपशम सज्ञा मानी जा सकती है। ऐसा क्षयोपशम होने पर जो ज्ञान या अज्ञान उत्पन्न होता है उसीको क्षायोपशमिक लब्धि कहते है। २ उदयमे आये हुए तथा अत्यन्त अल्प देश-धातित्वके रूपसे उपशान्त हुए सम्यवत्व मोहनीय प्रकृतिके देश-घाती स्पर्धकोका चूँकि क्षयोपशम नाम दिया गया है, इसलिए उस क्षयोपशमसे उत्पन्न जीव परिणामको क्षयोपशमलव्धि कहते है।
- ध ६/१.१-९.३/२०४/३ पुब्वसचिदकम्ममलपडलस्स अणुभागफद्दयाणि जरा विसोहीए पडिसमयमणं तगुणहीणाणि होद्रणुदीरिज्जति तदा खओवसमलद्धी होदि । —पूर्वसचित कमौंके मलरूप पटलके अनुभाग स्पर्धक जिस समय विशुद्धिके द्वारा प्रतिसमय अनन्तगुण होन होते हुए उदीरणाको प्राप्त किये जाते है उस समय क्षयोपशम -लब्धि होती है। (ज. सा./मू /४/४३)।

# विद्युद्धिरुब्धिका लक्षण

ध. ६/१,६-८,३/२०४/१ पडिसमयमणंतगुणहीणकमेण उदीरिद्व-अणु-भागफद्दयजणिदजीवपरिणामो सादादिमुहकम्मअंधणिमित्तो असा-दादि अमुहकम्मवधविरुद्धो विसोही णाम। तिस्से उवलभो विसोहि लद्धी णाम। --प्रतिसमय अनन्तगुणित्तहीन क्रमसे उदीरित अनु-भाग स्पर्धकोसे उरपन्न हुआ, साता आदि शुभ कर्मोंके बन्धका निमित्त भूत और असाता आदि अशुभ कर्मोंके बन्धका विरोधी जो जोव परिणाम है, उसे विशुद्धि कहते है। उसकी प्राप्तिका नाम विशुद्धित्तन्धि है। ( ल सा /मू./६/४४)।

### ४, प्रायोग्यळब्धिका स्वरूप

- भ, ६/१.६-५,३/२०४/१ सञ्चकम्माणमुक्कस्सट्विमुक्कस्साणुभागं च घादिय अंतोकोडाकोडीट्टिदिम्हि वेट्ठाणाणुभागे च अवट्ठाणं पाओग्गतद्धी णाम। - सर्व कर्मोंकी उत्कृष्ट स्थिति और उत्कृष्ट अनुभागको घात करके अन्त कोडाकोडी स्थितिमें, और द्विस्थानीय अनुभागमें अवस्थान करनेको प्रायोग्यलब्धि वहते है। (ल.सा./ मू /७/४५)।
- ल. सा /मू./१--३२/४७-६८ सम्मत्तविमुहमिच्छो विसोहिवड्ढीहि वड्ढमाणो हु। अंतोकोडाकोर्डि सत्तण्हं बंधण कुणई ।१। अंतो-कोडाकोडीठिद अमस्थाण सस्थणाणं च। विचजर्ठाणरसं च य बधाणं बधणं कुणइ ।२४। मिच्छण्थीणति म्ररचउ समवज्जपसत्थ-गमणसुभगतिय । णीचुक्कस्सपदेसमणुकस्स वा पर्वधदि हु ।२४।

एकट्रिंठ पमाणाणमणुकस्सपदेसं वधणं कुणई ।२६। उदइल्लाणं उदये पत्तेकठिदिस्सवेदगां होदि । विचजट्ठाणमसत्थे सत्थे जदयक्षरस भुत्तो ।२१। अजहण्णमणुकस्सप्पदेसमणुभवदि सोदयाल तु । उदयि-ल्लाणं पयडिचउक्रण्णमुदीरगो होदि ।३०। अजहण्णमणुकस्सं ठिदी-तियं होदि सत्तपयडीणं । एवं पयडिचउनक नंधादिसु होदि पत्तेय ।३२। 🛥 १ स्थितिबन्ध - प्रथमोपशम सम्यवत्वके सम्मुख जीव विशुद्धताकी वृद्धि करता हुआ प्रायोग्य लब्धिका प्रथमसे लगाकर पूर्व स्थिति बन्धके संख्यातने भागमात्र अन्त कोटाकोटी सागर प्रमाण आयु निना सात कर्मोंका स्थितिनन्ध करता है । १। २ अनुभागबन्ध---अप्रशस्त प्रकृतियोका द्विस्थानीय अनुभाग प्रतिसमय-समय अनन्तपुणा घटता नाँघता है और प्रशस्त प्रकृ-तियोका चतुःस्थानीय अनुभाग प्रतिसमय-समय अनन्तगुणा बढता बॉधता है ।२४। ३. प्रदेशदन्ध-मिथ्यात्व, अनन्तानुबन्धी चतुष्क, स्त्यानगृद्धि त्रिक, देवचतुष्क, वज्रऋषम नाराच, प्रशस्तविहायोगति सुभगादि तीन, व नीचगोत्र। इन २१ प्रकृ-तियोंका उत्कृष्ट व अनुत्कृष्ट प्रदेशबन्ध करता है । महादण्डकमें कहीं ईश प्रकृतियोका अनुत्कृष्ट प्रदेशघन्ध करता है।२४-२६। ४. उ**ट्य** उदीरणा-उदयवान् प्रकृतियोका उदयकी अपेक्षा एक स्थिति जो उदयको प्राप्त हुआ एक निषेध. उसहीका भोक्ता होता है। अप्रशस्त प्रकृतियोका द्विस्थानरूप और प्रशस्त प्रकृतियोके चतुस्थानरूप अनुभागका भोका होता है । २१। उदय प्रकृतियोका अज्रघन्य वा अनुत्कृष्ट प्रदेशको भोगता है। जो प्रकृति, प्रदेश, स्थिति और अनुभाग उदयरूप हो उन्होंकी उदीरणा करने वाला होता है ।३०। १. सत्त्व-सत्तारूप प्रकृतियोका स्थिति, अनुभाग, प्रदेश अजघन्य अनुत्कृष्ट है । ६. ऐसे प्रकृति, स्थिति, अनुभाग, प्रदेशरूप चतुष्क है सो बन्ध, उदय उदीरणा सत्त्व इन सबमें कहा । यह कम प्रायोग्यलब्धिके अन्त पर्यन्त जानना ।३२।

# सम्यक्त्वकी प्राप्तिमें पंच छब्धिका स्थान

- पं वि /४/१२ स्रव्धिपञ्चकसामग्रीविश्वेषात्पात्रता गत । भव्य सम्य-ग्टगादीना य स मुक्तिपथे स्थित ।१२। = जो भव्यजीव पॉच लब्धिरूप विशेष सामग्रीसे सम्यदर्ग्शन-ज्ञान-चारित्ररूप रस्नत्रय-को धारण करनेके योग्य बन चुका है वह मोक्षमार्गमे स्थित हो गया है ।१२।
- गो जी./जी, प्र./६५१/११००/५ पञ्चलब्ध्य उपशमसम्यक्ष्त्वे भवन्ति । =पाँचो लब्धि उपशम सम्यक्ष्वके प्रहणमें होती है । (और भी दे० सम्यग्दर्शन/IV/२/१) ।

# ६. पाँचोंमें करणलब्धिकी प्रधानता

ध. ६/१.१---,३/गा. १/२०५ चत्तारि वि (तद्धि) सामण्णं करणं पुण होइ सम्मत्ते ।९। ==इन (पॉचो) मे से पहली चार तो सामान्ध

For Private & Personal Use Only

है अर्थात् भव्य-अभव्य दोनोके होती है। किन्तु करणलब्धि सम्यक्त्व होनेके समय होती है। (घ. ६/१,६-८,३/२०६/३), (गो. जी./मू./६४९/११००), (ल. सा./मू./३/४२), (प्र. स./टी./३६/ १६६/३) ।

# ३. देशनालब्धि निर्देश

### १. देशनाङब्धिका अक्षण

ध. ६/१.१-८.३/२०४/७ छद्दव्व-णवपदरथोवदेशो देसणा णाम । तोए देसणाए परिणवआइरियादोणसुवलभो, देसिदरथस्स गहण-धारण-विचारणसत्तीए समागमो अ देसणलढी णाम । —छह द्रव्यो और नौ पदार्थांके उपदेशका नाम देशना है। उस देशनासे परिणत आचार्य आदिकी उपलव्धिको और उपदिष्ट अर्थके प्रहण, धारण तथा विचारणको शक्तिके समागमको देशनालव्धि कहते है। (ल, सा /मू./६/४४)।

# २. सम्यग्दष्टिके उपदेशसे ही देशना सम्मव है

- नि. सा./मू./५३ सम्मत्तस्स णिमित्तं जिणसुत्तं तस्स जाणया पुरिसा। अतरहेऊ भणिदा इंसणमोहस्स खयपहुदो ।५३। = सम्यक्त्वका निमित्त जिनसूत्र है, जिनसूत्रको जानने वाले पुरुषोको अन्तरंग हेतु कहे है, क्योकि उनको दर्शनमोहके क्षयादिक है ।५३। ( विशेष दे० इसकी टीका )।
- दे० आगम/४ ( दोष रहित व सस्य स्वभाव वाले पुरुषके द्वारा व्याख्यात होनेसे आगम प्रमाण है । )
- ध १/१,१,२२/१६६/२ व्याख्यातारमन्तरेण स्वार्थप्रतिपादकस्य (वेदस्य) तस्य व्याख्यात्रधीनवाच्यवाचकभावः । •• प्राप्ताशेषवस्तुविषयनोध-स्तस्य व्याख्यातेति प्रतिपत्तव्यस् । =व्याख्याताके विना वेद स्वयं अपने विषयका प्रतिपादक नही है, इसलिए एसका वाच्य-वाचक भाव व्याख्याताके आधीन है। जिसने सम्पूर्ण वस्तु-विषयक ज्ञान-को जान लिया है वही आगमका व्याख्याता हो सकता है।
- सत्तास्वरूप/३/१५ राग, घर्म, सच्ची प्रवृत्ति, सम्यग्ज्ञान व वीतराग दशा रूप निरोगता, उसका आदिसे अन्त तक सच्चा स्वरूप स्वाश्रितपने उस (सम्यग्दष्टि) को हो भासे है और बह ही अन्यको दर्शाने वाला है।

# ३. मिथ्यादृष्टिके उपदेशसे देशना संमव नहीं

- प्र. सा./सू /२५६ छदुमत्थविहिदवत्थुम्रु वदणियमज्फयणफाणदाणरदो । ण लहदि अपुणव्भावं भावं सादष्पगं लहदि ।२५६। रूजो जीव छत्त्रस्थ विहित वस्तुओंमें (अज्ञानीके द्वारा कथित देव, गुरु-धर्मादिमें) व्रत-नियम अध्ययन-ध्यान-दानमें रत होता है वह मोक्षको प्राप्त नही होता, किन्तु साज्ञात्मक भावको प्राप्त होता है ।
- ध १/१,१.२२/१९५/⊂ ज्ञानविज्ञानविरहारप्राप्तप्रामाण्यस्य व्याख्यातु-र्वचनस्य प्रामाण्याभावात्ता च्चान-विज्ञानसे रहित होनेके कारण जिसने स्वय प्रमाणता प्राप्त नहीं किया ऐसे व्याख्याताके वचन प्रमाणरूप नहीं हो सकते।
- ज्ञा./२/१०/३ न सम्प्रग्गदितुं शक्यं यत्स्वरूपं कुदृष्टिभि । ' ।३। --धर्मका स्वरूप मिथ्यादृष्टियोके द्वारा नहीं कहा जा सकता है।
- मो मा. प्र./१/२२/४ वक्ता कैसा चाहिए जो जैन श्रद्धान विषे टढ होय जातें जो आप अश्रद्धानी होय तौ और कौ श्रद्धानी कैसे करें ?
- द. पा./प. जयचन्द/२/४/१६ जाकै धर्म नाहों तिसतें धर्मकी प्राप्ति नाहो ताक्रुं धर्मनिमित्त काहेक्रूं वन्दिर ••।

### ४. कदाचित्त् मिथ्यादृष्टिसे भी देशनाकी सम्मावना

हा, सं./१/११ न वाच्यं पाठमावल्वमस्ति तस्येह नार्थतः । यतस्तस्योप-देशाद्वे ज्ञानं विन्दन्ति केवन ।११। = मिथ्यादृष्टिके जो ग्यारह अंगका ज्ञान होता है वह केवल पाठमात्र है, उसके अर्थोंका ज्ञान उसको नहीं होता, यह कहना ठीक नहीं । क्योंकि शास्त्रोंमें कहा गया है कि मिथ्यादृष्टि मुनियोके उपदेशसे अन्य कितने ही भव्य जोवोंको सम्यग्दर्शन पूर्वक सम्यग्ज्ञान प्रगट हो जाता है ।११।

# ५. निश्चय तत्त्वोंका मनन करनेपर देशनालब्धि सम्मव है

- प्र. सा./मू./म्ई .जिणसत्थादो अट्ठे पच्चक्लादी हि बुज्फदो णियमा। खीयदि मोहोबचयो तम्हा सत्थं समधिदव्वं ।८६। =जिन-शास्त्र द्वारा प्रत्यक्षादि प्रमाणोसे पदार्थोंको जानने वालेके नियमसे मोह-समूह क्षय हो जाता है, इसलिए द्यास्त्रका सम्यक् प्रकारसे मनन करना चा हिए ।म्ई।
- भ आ /वि /१०४/२४०/१२ अयमभिप्राय -श्रद्धानसहचारित्रोधाभावा-च्छ्रूतमप्यश्रुतमिति। = इान्दारम शुत्त सुनकर उसके अर्थको भी समफ लिया परन्तु उसके उपर यदि श्रद्धा नही है तो वह सब सुन और जान सेनेपर भो अश्रुतपूर्व ही समफना चाहिए। इस शब्दके अध्ययनसे अपूर्व अर्थोंका ज्ञान होता है।
- g. सि. उ./६ व्यवहारमेव केवलमवै ति यस्तस्य देशना नास्ति । = जो जीव केवल व्यवहार नयको ही साध्य जानता है, उस मिथ्याद्रष्टिके लिए उपदेश नही है । ६।

# ४. करणलब्धि निर्देश

# करणळविध व अन्तरंग पुरुषाथमें केवरू माषा भेद है

- द्र सं./टी /३७/१५६/५ इति गाधाकथितलब्धिपञ्चकर्सज्ञेनाध्यात्मभाषया निजशुद्धात्माभिमुखपरिणामसंज्ञेन च निर्मलभावनाविशेषखड्गेन पौरुष कृत्वाकर्मशत्रु हन्तीति ।
- प्र. स /टो./४१/१६६/११ आगमभाषया दर्शनचारित्रमोहनीयोपशम-स्रयसज्ञेनाध्यात्मभाषया स्वशुद्धारमाभिमुखपरिणामसज्जेन च कालादिलन्धिविशेषेण मिथ्यात्व विलयं गत्तम् । =१. पाँच लन्ध्यो-से और अध्यात्म भाषामे निज शुद्धात्माके संमुख परिणाम नामक निर्मत्त भावना विशेषरूप खड्गसे पौरुष करके, कर्मरात्रुको नष्ट करता है। (पं. का /ता. वृ./१६०/२१७/१४)। २. आगम भाषामें दर्शन मोहनीय तथा चारित्र मोहनीयके क्षयोपशमसे और अध्यात्म भाषामें निज शुद्धात्माके संमुख परिणाम तथा काल आदि लन्धिके विशेषसे उनका मिथ्यात्व नष्ट हो जायेगा।

# २ करणळब्धि भव्यको ही होती है

- सः /मू /३३/६१ तत्तो अभव्यलोग्गं परिणामं बोलिऊण । भव्वो हु । करणं करेदि कमसो अधापवत्तं अपुव्वमणियट्ठि ।३३। =अभव्यके भी योग्य ऐसी चार लब्धियोरूप परिणामको समाप्त करके जो भव्य है, वह जीव अध-प्रवृत्त, अपूर्वकरण अनिवृत्तिकरण-को करता है ।३३।
- गो, जी /जी. प्र./६४१/११००/१ करणत्तब्धिस्तु भव्य एव स्यात । = करण लब्धि तो भव्य ही के होती है ।

# ३. करणकब्धि सम्यवःवादिका साक्षात् कारण है

गो. जी./जी. प्र /६५१/११००/१ करणलब्धिस्तु भव्य एव स्यात् तथापि सम्यक्त्वग्रहणे चारित्रग्रहणे च। ~करणलब्धि भव्य जीवके ही सम्यक्त्वग्रहण ना चारित्र ग्रहणके कालमें ही होती है। अर्थात् करण-लब्धिकी प्राप्तिके पोछे सम्यक्त्व चारित्र अवश्य हो है। (ल. सा./-जी. प्र./३/४२/१५)।

# ५. संयम व संयमासंयम लब्धिस्थान

### १. संयम व संयमासंयस छडिश्रस्थानका रुक्षण

- रा. वा /१/१/१६-१७/६८१-५१०/३१ तत्रानन्तानुवन्धिकषायाः क्षीणा. स्युरक्षीणा वा, ते च अप्रत्याख्यानावरणकषायारच सर्वधातिन एव, तेषामुदयक्षयात् सदुपशमाच, प्रत्याख्यानावरणकषायाः सर्वधातिन तेषामुदये सति संयमलब्धावसत्याम्, संज्वलनकषायाः एञ नव नोकषायारच देशघातिन एव तेषामुदये सति संयमासंयमलच्धि-भवति । तद्योग्या प्राणोन्द्रियविषया विरताविरतवृत्त्या परिणतः संयतासंयत इत्पाख्यायते ।१६। अनन्तानुवन्धिकषायेषु क्षीणेष्व-क्षीणेषु चा प्राप्तोदयक्षयेषु अष्टानां च कषायाणां उदयक्षयात् तेषामेव सद्पशमात् सज्वलननोकषायाणाम् उदये संयमलब्धिभवति । - १. अनन्तानुबन्धिकषाय क्षीण हो या अश्रीण हो तथा अपत्या-रूप्रान कथाय सबंघाती है इनका उदयक्षय यह सद्दवस्थारूप उप-शम होनेगर, तथा सबंघाती प्रत्यारुधानावरणके उदयसे संयम-चन्धिका अभाव होनेपर एवं देशवाती संज्वलन और नोकवायोके उदयमे संयमासंयम लब्धि होती है। इसके होनेपर प्राणी और इन्द्रियविषयक विरतायिरत परिणामवाला संयतासयत कहलाता है १९६। २ क्षीण या अक्षीण अनन्तानुबन्धि कघायोका उदय क्षय होनेनर तथा प्रत्याख्यानावरण कषाप्रोका उदयक्षय या सदवस्था उपशम हानेपर और सज्बलन तथा नोकषायोका उदय होनेपर संयम सज्धि होती है।
- दे० सयत/१/२.३ [ इस सयमलब्धिको प्राप्त संयत कदाचित प्रमाद-बहा चारित्रसे स्ललित होनेके कारण प्रमत्त कहलाता है, और प्रमादरहित अविचल संयम वृत्ति होनेपर अप्रमत्त कहलाता है। ]

# २. संयम व संयमासंयम छडिधस्थानोंके भेद

- ध.ई/१.१-९.१४/२७६ संजमासंजमजन्नीए ट्ठाणाणि अडिवादट्ठाण पडिवज्जट्ठाण अपडिवाद-पडिवज्जमाणट्ठाण ।
- ध. ६/१,६-५,१४/२९३/४ एत्थ जाणि सजमलद्धिट्ठाणाणि ताणि तिवि-हाणि होति । त जहा-पडिवादट्ठाणाणि उप्पदट्ठणाणि तव्वदिरि-चट्ठाणाणि त्ति । =१. संयमासयम लब्धिस्थान-प्रतिपातस्थान, प्रतिपद्यमान स्थान · और अप्रतिपात-अप्रतिपद्यमान स्थान के भेदसे तीन प्रकार है । (ल. सा./मू /१९६/२३७) । २. संयम लब्धिस्थान तोन प्रकारके होते है । वे इस प्रकार है - प्रतिपातस्थान, उत्पादस्थान और तइब्धतिरिक्तस्थान । (ल. सा /मू /१९६३) ।
- ल सा /मू /१६८-,१८४ दुविहा चरित्तलद्धी देसे समले मं ११६८ अवरव-रदेशलद्वी । १९८४। = चारित्र लब्धि दो प्रकार है – देश व सकल ।१६८ देशलब्धि जपत्म उल्कृष्टके भेदसे दो प्रकार है ।१९४।

# ३. प्रतिपद्यमान व ७पपाद संयम व संयमासंयम रुडिभस्थानके लक्षण

ध. ६/१.१-८-९.१४/२०३/६ उप्राइट्ठार्ज णाम जम्हि ट्ठाणे सजम पडि-बङ्जदि तं उप्पाइट्ठाण णाम । = जिस स्थान पर जीव सयमको प्राप्त होता है वह उत्पाद (प्रतिपद्यमान ) स्थान है ।

- ल. सा /जी. प्र /१९८८/२४१/७ मिथ्यादृष्टिचरमस्य सम्यक्तवदेशसंयमौ युगपत्प्रतिपद्यमानस्य तत्प्रथमसमये वर्त्तमानं जघन्यप्रतिपद्यमान-स्थानम् । • प्रागसंयत्तसम्यग्दृष्टिर्भूत्वा पश्चाद्ददेशसंयमं . प्रतिपद्य-मानस्य तत्प्रथमसमये सभवदुत्कृष्टप्रतिपद्यमानस्थानम् । म्मिथ्यात्व-के चरम समयमें देशसंयत्तके प्रथम समयमें प्रतिपद्यमान स्थान होता है । •असयत्तके पश्चात्त देशसयक्षके प्रथम समयमे उरकृष्ट प्रतिपद्यमान स्थान है ।
- ल. सा./भाषा/१-६/२३७/१३ देशसंयतके प्राप्त हीते प्रथम समयविषे समवते जे स्थान ते प्रतिपद्यमानगत है।
- ध ६/१,६-५,१४/२७७/विशेषार्थ--संग्रमासग्रमको धारण करनेके प्रथम समयमे होनेवाले स्थानोंको प्रतिपद्यमान स्थान कहते है ।

# ४. प्रतिपातगत संयम व संयमासंयम छड्घिस्थानके छक्षण

- ध. ६/१.६-८.१४/२८३/३ तत्थ पडिवादट्टाण णाम जम्हि ट्राणे मिच्छत्तं बा असजमसम्मत्तं वा संजमासंजम वा गच्छदि त पडिवादट्ठाण । =जिस स्थानपर जीव मिध्यादवको अथवा असयम सम्यक्ष्वको अथवा संयमासंयमको प्राप्त होता है वह प्रतिपातस्थान है ।
- ल. सा./जी. प्र./१८८/२४०/१२ प्रतिपातो अहिरन्तरङ्गकारणवशेन सयमारप्रच्यवः । स च संक्लिष्टस्य तत्कालचरमसमये विशुद्धिहान्या सर्वजघन्यदेशसंयमक्षक्तिकस्य मनुष्यस्य तदनन्तरसमये मिथ्यास्वं प्रतिपरस्वमानस्य भवति । =प्रतिपात नाम संयमसे भ्रष्ट होनेका है सो संक्लेश परिणामसे संयमसे भ्रष्ट होते देशसंयमके अन्त समयमें प्रतिपातस्थान होता है ।
- हा. सा,/भाषा/१८६/२३७/११ देशसंयम ते (वा सयम ते) अष्ट होते अन्त समयमें संभवते जे स्थान ते प्रतिपातगत है। (ध. ६/१.६~२. १४/२७७ पर विशेषार्थ)।
- त्त. सा./भाषा/१९८/९४२/९ मिथ्यात्वको समुख मनुष्य वा तिर्यंचके जघन्य और असँयतको संमुख मनुष्य वा तिर्यचके उत्कृष्ट प्रति-पात स्थान हो है।

# ५. अनुमयागत व तद्व्यतिरिक्त संयम व संयमासंयम लडिवस्थानोंके लक्षण

- ध, ६/१.१~८.४/२९३/७ सेससव्त्राणि चेत्र चरित्तट्ठाणाणि तव्वदिरित्त-ट्ठाणाणि णाम। = इन (प्रतिपात व उत्पाद या प्रतिपयमान स्थानोके) अतिरिक्त सर्व ही चारित्र (के मध्यवर्ती) स्थानोंको तद्रचतिरिक्त सयमल्जब्धि स्थान कहते है। (ल.सा./भाषा/१८६)।
- ल. सा /मू /१६८,२०१ अणुभयंतु । तम्मज्भे उत्ररिमगुणगहणाहिमुहे य देसं वा ११८८। ... जवरि सामाइयदुगं तम्मज्भे होति परिहारा ।२०१। = (प्रतिपात व प्रतिपद्यमान स्थानोके) बीचमें वा ऊपरके गुण-स्थानोंके समुख होते अनुभय स्थान होता है। सो देशसंयमकी भाँति जानना ।१९९। तिनके ऊपर (संयत्तके ऊपर) अनुभय स्थान है वे सामायिक छेदोपस्थापना सम्बन्धी है। तिनिका जधन्य उत्कृष्टके त्रीच परिहार-विश्चद्विके स्थान है।
- स, सा./जी. प्र./१८८/२४१/१४ का भावार्थ मिथ्यादृष्टिसे देशसंयत होनेके दूसरे समयमें मनुष्य व तिर्थं चके जघत्य अनुभय स्थान है। और असंयत्तसे देशसंयत होनेपर एकान्तवृद्धि स्थानके अन्त समयमें तिर्यं चके उत्कृष्ट अनुभय स्थान होता है। तथा असंयतसे देशसंयत होने पर एकान्तवृद्धि स्थानके अन्त समयमे सकल स यमको संमुख मनुष्यके उत्कृष्ट अनुभय स्थान होता है।
- ध, ६/१.१---.१४/२७७/विशेषार्थ---इन दोनॉ (प्रतिपाद व उत्पाद या प्रतिपद्ममान ) स्थानोंको जोडकर मध्यवर्ती समयमे सम्भव समस्त स्थानोको अप्रतिपात-अप्रतिपद्यमान या अनुभयस्थान कहते है ।

# एकान्तानुवृद्धि संयम व संयमासंयम छब्धिस्थानों-

### के रूक्षण

ध ई/१.१-८.१४/२७३/१८/विशेषार्थ---सयतासंयत होनेके प्रथम समयसे लेकर जो प्रतिसमय अनन्तगुणी विशुद्धि होती है, उसे एकान्तानुवृद्धि कहते हैं । ( अन्यत्र भी यथायोग्य जानना ) ।

# ७, जबन्य व उत्कृष्ट संयम व संयमासंयम कडिधका स्वामित्व

- ध. ६/९ १-८,९४/२७६/१ उक्वस्सिया लख्री कस्स । संजदासंजदस्स सञ्चविशुद्धस्स से काले सजमगाहयस्स । जहण्णया लख्री कस्स । तप्पाओग्गसकिलिट्ठस्स से काले मिच्छत्त गाहयस्स । = सर्व-विशुद्ध और अनन्तर समयमे संयमको ग्रहण करनेवाले संयता-सयतके उत्कृष्ट सयमासयम लव्धि होती है । जवन्य चव्धिके योग्य सक्लेशको प्राप्त और अनन्तर समयमे मिथ्याखको प्राप्त होनेवाले संयतासंयतके जधन्य सयमासंयम लव्धि होती है ( ल सा /मू /१९४/२३४)।
- ध, ६ं/१,६-५.१४/२८५~२५६ं/१ एरथ जहण्ण तप्पाओग्गस किलेसेण सामा-इय-च्छेदोवट्ठावणाभिमुहचरिमसमए होदि । उक्कर्स सब्ब-विसुद्धपरिहारसुद्धिस जदस्स । ... सामाइयच्छेदोवट्ठावणियाण उक्तस्सय सजमट्ठाणं सव्यविमुद्धस्स से काले सुहुमसापराइयसजमं पडिवज्जमाणस्स । एदेसि जहण्णं मिच्छत्त गच्छतचरिमसमए होदि । सुहुमसापराइयस्स एदाणि सजमट्ठाणाणि । तत्थ जहण्णं अणियट्ठीगुणट्ठाण से काले पडिवज्जंतस्स झुहुमस्स होदि । उक्करसं खीणकसायगुणं पडिवज्जमाणरस चरिमसमए भवदि। =जधन्य संयमलब्धि स्थान तत्प्रायोग्य संक्लेशसे सामायिक-छेदोपस्थापना सयमोके अभिमुख होनेवालेके अन्तिम समयमें होता है। और उत्कृष्ट सर्व विशुद्ध परिहार विशुद्ध संयतके होता है । सामायिक-छेदोपस्थापना संयमियोका उत्कृष्ट संयम स्थान अनन्तर कालमे सर्व विशुद्ध सूक्ष्म-साम्परायिक संयमको ग्रहण करने वालेके होता है। इनका जयन्य मिथ्यात्वको प्राप्त होने वालेके अन्तिम समयमें होता है। इसी कारण उसे यहाँ नहीं कहा है। सूक्ष्म-साम्परायिक संयमीके ये संयम स्थान है उनमें जवन्य सयम स्थान अनन्तर कालमे अनिवृत्तिकरण गुणस्थानको प्राप्त करनेवाले सूक्ष्मसाम्परायिक सयमीके होता है, और उत्कृष्ट स्थान क्षीणकषाय गुणस्थानको प्राप्त होनेवाले सूक्ष्मसाम्परायिक सयमीके अन्तिम समयमें होता है। (ल सा./मू/२०२-२०४)।
- दे० लब्धि/२/२ (सात प्रकृतियोके क्षयसे अविरतके जघन्य तथा घाति कर्मके क्षयसे परमात्माके उत्कृष्ट क्षायिक लब्धि होती है।

# ८. भेदातीत ङब्धि स्थानोंका स्वामित्व

ध. ६/१,१-८,१४/२-६/६ एर्द जहाक्लादसंजमट्ठाण उवसंतलीण-सजोगि-अजोगोणमेकक चेव जहण्णुकस्सवदिरित्तं होदि. कसाया-भावादो। = यह यथारुयात संयम स्थान उपशान्तमोह क्षीणमोह, सयोगिकेवली और अयोगिकेवली, इनके एक ही जघन्य व उत्कृष्टके भेदोसे रहित होता है, क्योकि इन सजको क्षायोका अभाव है।

लविध अक्षर--- दे० अक्षर ।

# लब्धि अपर्याप्त-- दे॰ पर्याप्ति।

लब्धि विधान वत---इस बतकी विधि तीन प्रकारसे वर्णन की गयो है-प्रथम विधि--भादो. माय व चैत्रकी शु. १, ३ को उपवास तथा २, ४ को पारणा करे। इस प्रकार छह वर्ष पर्यन्त करे। तथा 'ओ ही महावीराय नमः' इस मन्त्रका त्रिकाल जाप करे। (वत- विधान सं /पृ. १४)। द्वितीय विधि-तीन वर्ष पर्यन्त भादो, माघ व चैत्र मासमें कृ. १४ को एकाइगन, १-३ को तेला तथा ४ को एकाइगन करें। तथा उपरोक्त मन्त्रका त्रिकाल जाप करें। (वत-विधान सं./पृ. १४)। तृतीय विधि --प्रतिवर्ष भादो, माघ व चैत्रमें शु. १,३ को एकाइगन और २ को उपवास। तथा उपरोक्त मन्त्रका त्रिकाल जाप करें। (वतविधान सं. पृ १४)।

- लब्धि संवेग-दे० संवेग।
- लबिधसार आ. नेमिचन्द्र सिद्धान्तचकवर्ती (ई. श, ११ का पूर्वार्घ) द्वारा रचित मोहनीय कर्मके उपशम विषयक, ३९१ गाथा प्रमाण प्राकृत गाथावद्ध ग्रन्थ है।इस ग्रन्थकी नेमिचन्द्र कृत संस्कृत सजीवनी टोका तथा प टोडरमल (ई. १७३६) कृत भाषा टीका प्राप्त है। (जै. /१/३८९, ४१२), (ती /२/४२३,४३२)।

**लयनकर्म---**दे० निक्षेप/४।

- ललितकोति --- १. यश कोति न ३ के गुरु और रत्ननन्दि दि. के शिक्षा गुरु । समय -- तदनुसार वि. १२७१ (ई- १२१४) । २ काष्ठा सवी जगतकाति के शिष्य एक मन्त्रवादी । कृति -- महापुराण टोका, नन्दी स्वर बत आदि २३ कथाये । टोका का रचनाकाल वि. १२८४। (ती /३/४४२) ।
- रुलितांगदेव म. पु./सर्ग/श्लोक ''सल्लेखनाके प्रभावसे उत्पन्न ऐशान स्वर्गका देव (४/२४३--२४४) नमस्कार मन्त्रके उच्चारण पूर्वक इसने शरीर छोडा (६/२४-२४) यह ऋषभनाथ भगवान्का पूर्वका आठवाँ भव है---दे० ऋषभदेव।

लल्लक --- षष्ठ नरकका तृतीयपटल -- दे० नरक/४/११ ।

- लव --- १. कालका प्रमाण विशेष --- दे० गणित/1/१/४।२ प. पु./सर्ग/ श्लोक "परिस्यक्त सीताके गर्भसे पुण्डरीकके राजा वज्रजंघके घर उत्पन्न रामचन्द्रके पुत्र थे (१००/१७--१८)। सिद्धार्थ नामक क्षुक्लक-से विद्या प्राप्त की (१००/४७)। नारदके द्वारा रामकी प्रशंसा तथा किसी सीता नामक स्त्रीके साथ उनका अन्याय सुनकर रामसे युद्ध किया (१०२/४५)। राम-लक्ष्मणको युद्धमें हार जाना। अन्तमें पिता पुत्रका मित्ताप हो गया। (१०३/४१.४७)। अन्तमे मोक्ष प्राप्त किया (१२३/४२)।
- लवणतापि---- आकाशोपपन्न देव--- दे० देव/II/३।
- लवणसागर----१ मध्य लोकका प्रथम सागर दे० लोक/४/१। २. रा. वा./३/७/२/१६१/२१ लवणरसेनाम्बुना योगाच समुद्रो लवणोद इति संज्ञायते।=लारे जलवाला होनेसे इस समुद्रका नाम लवणोद पडा है। (रा. वा./३/३३/५/१६४/१७)।
- **ळवपुर** —वर्तमान लाहौर (म.पु/प्र. ४१/प. पत्रालाल) ।
- लांगलस्वस्तिका- भरतक्षेत्रस्थ आर्यखण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४ )

लांगलावर्त--- १, पूर्व विदेहका एक क्षेत्र-दे० लोक १/०। २ पूर्व विदेहस्थ नलिन वक्षारका एक क्रूट-दे० लोक १/८। ३ पूर्व विदेहके नलिन वक्षारपुर स्थित लांगलावर्त क्रूटका रक्षकदेव---दे० लोक/१/४

लांगलिकागति-दे॰ विग्रहगति/२।

**छांतव**— १ कल्पवासी देवोका एक भेद — दे० स्वर्ग/३। २ जातव देवोका अत्रस्थान— दे० स्वर्ग/१/३।३. कल्प स्वर्गीका सातवॉ कल्प — दे० स्वर्ग/१/२। ४ जातव स्वर्गका प्रथम पटल व इन्द्रक—दे० स्वर्ग/१/३।

# लाक्षा वाणिज्यकर्मं--- दे० सावय/४।

- लाधव --- भ. आ./वि./२४४/४६६/५ शरीरस्य लाघवगुणो नाह्येन तपसा भवति। लघुशरीरस्य आवश्यककिया मुकरा भवन्ति। स्वाध्यायध्याने चाक्लेशसंपाद्ये भवतः। --- तपरचरणसे देहमें लाघव गुण प्राप्त होता है अर्थात शरीरका भारोपन नष्ट होता है जिससे आवंश्यकादि क्रिया मुकर होती है, स्वाध्याय और ध्यान क्लेशके निना किये जाते है।
- छाट -----गुजरातके प्राचीन कालमें तोन भाग थे। उनमेंसे गुजरातका मध्य व दक्षिण भाग लाट कहलाता था। (म. पु./प्र./४९। पत्नात्वाल) (क. पा. १/प्र. ७३)।
- लाटी संहिता- बं, राजमलजीने ई, १४८४ में रचा था। यह आवकाचार विषयक ग्रन्थ है। इसमें ७ सर्ग और कुल १४०० श्लोक हैं। (तो /४/८०)।

लाड़बागड़ संघ-दे॰ इतिहास/६/७ 1

### ন্তাম—

#### १. लाम सामान्यका लक्षण

ध. १३/४,४,६३/३३४/३ इच्छिदट्ठोवलद्धी लाहो णाम । तब्बिवरीयो अलाहो । = इच्छित अर्थको प्राप्तिका नाम लाभ है (ध. १३/४,४, १३७/३८६/१३) और इससे बिपरीत अर्थात् इच्छित अर्थको प्राप्तिका न होना अलाभ है ।

### २. क्षायिक लामका लक्षण

स. सि./२/४/१६४/१ लाभान्तरायस्थाशेषस्य निरासात् परित्यक्तकवत्ता-हारक्रियाणां केवलिना यत शरीरबलाधानहेतत्रोऽन्यमनुजासाधारणाः परमशुभाः सूक्ष्मा अनन्ता प्रतिसमयं पुद्रगला संबन्धसुपर्याण्ति स क्षायिको लाभ । = समस्त लाभान्तराय कर्मके क्षयसे कवलाहार क्रियासे रहित केवलियोंके क्षायिक लाभ होता है जिससे उनके शरीरको बल प्रदान करनेमें कारणभ्रुत दूसरे मनुष्योंको असाधारण अर्थाव कभी प्राप्त न होनेवाले परम शुभ और सूक्ष्म ऐसे अनन्त परमाणु प्रति समय सत्रन्धको प्राप्त होते है । (रा. वा./२/४/२/ १०४/३०)

### 3, क्षायिक लाम सम्बन्धो शंका समाधान

ध. १४/४,६, १८/१७/३ अरह ता जदि खोणलाई तराइया तो तेसि सब्ब-त्थोवल मो किण्ण जायदे। सच्च, अरिथ तेसि सब्वरत्थोवल मो, सगायत्तासेसभुवणत्तादो। = प्रश्न--- अरहन्तोके यदि लाभान्तराय कर्मका क्षय हो गया है तो उनको सब पदार्थोंकी प्राप्ति क्वो नही होती ? उत्तर--- सत्य है, उन्हें सब पदार्थोंकी प्राप्ति होती है, क्योंकि उन्होंने अशेष भुवनको अपने आधीन कर लिया है ।

# लाभांतराय कर्म-दे० अन्तराय।

लिंग — साधु आदिके बाह्य वेषको लिंग कहते है। जैनाम्नायमें वह तीन प्रकारका माना गया है — साधु, आर्यिका व उत्कृष्ट आवक। ये तीनों ही द्रव्य व भावके भेदसे दो-दो प्रकारके हो जाते हैं। वारीरका वेष द्रव्यलिंग है और अन्तरंगकी वीतरागता भावलिंग है। भावलिंग सापेक्ष ही द्रव्यलिंग सार्थक है अन्यथा तो स्वांग मान्न है। १. लिंग सामान्य निर्देश

¥ १६

# 1. लिंग शब्दके अनेकों अर्थ

- भ्या. वि./टी /२/१/१/८ साध्याविनाभावनियमनिर्णयेकलक्षणं वक्ष्यमाणं लिङ्गम् । = साध्यके अविनाभावीपनेरूप नियमका निर्णय करना ही जिसका लक्षण है वह लिंग है ।
- ध. १/१,१,३६/२६०/६ उपभाक्तुरारमनोऽनिवृत्तकर्मसंबन्धस्य परमेश्वर-शक्तियोगादिन्द्रव्यपदेशमईतः स्वयमथत्ति गृष्ठीतुमसमर्थस्योपयो-गोपकरणं लिङ्गमिति कथ्यते ।= जिसके कर्मीका सम्बन्ध दूर नही हुआ है, जो परमेश्वररूप शक्तिके सम्बन्धसे इन्द्र सज्ञाको धारण करता है, परन्तु जो स्वतः पदार्थीको प्रहण करनेमें असमर्थ है, ऐसे उपभोक्ता आत्माके उपयोगके उपकरणको लिंग कहते है । (दे० इंद्रिय/१/१)।
- ध, १२/१,४,४३/२४४/ई किलक्खणं लिंग । अण्णहाणुववत्तिलक्खणं । = लिगका लक्षण अन्यथानुपपत्ति है ।
- भ. आ /वि./६७/११४/२ शिक्षादिक्रियाया भक्तप्रत्याख्यानक्रियाज्ञ-भूताया योग्यपरिकरमादर्शयितु लिङ्गोपादानं कृतम् । कृतपरिकरो हि कर्ता क्रियासाधनायोद्योगं करोति लोके । तथा हि घटादिप्रकरणे प्रवर्तमाना इदबढ़कक्षा कुलाला दृश्यन्ते । स्ट शिक्षा, विनय समाधि वगैरह क्रिया भक्त प्रत्याख्यानकी साधन सामग्री है । उस सामग्रोका यह लिंग योग्य परिकर है यह सुचित करनेके लिए अर्डके अनन्तर लिंगका विवेचन किया है । सर्व परिकर सामग्री जुटनेपर जैसे कुंभकार घट निर्माण करता है वैसे अर्छ-योग्य व्यक्ति भी साधन सामग्रीसे युक्त होकर सल्लेखनादि कार्य करनेके लिए सन्नद्ध होता है । लिंग शब्द चिह्नका वाचक है ।
- प्र. सा./त. प्र./१७२ सिड्गैरिन्द्रियै सिड्गादिन्द्रियगम्याद धूमाएग्ने-रिव. .सिड्गेनोपयोगारूयस्तरेण.. सिङ्गस्य मेहनाकारस्य...सिङ्गानां स्त्रीपुन्नपुंसकवेदानां ..सिङ्गानां धर्मध्वजानां ..सिड्गं गुणो ग्रहण-मर्थाववोधो ..सिङ्गा पर्यायो ग्रहणमर्थावबोधो...सिड्गं प्रत्यभिज्ञान-हेतुर्ग्रहणम्...ाच् १. सिगोके द्वारा अर्थात् इन्द्रियोके द्वारा, २. जेसे धूएँसे अग्निका ग्रहण (ज्ञान) होता है, उसी प्रकार सिंग द्वारा, अर्थात् इन्द्रियगम्य (इन्द्रियोके जानने योग्यचिह्न) द्वारा; ३. सिंग द्वारा अर्थात् उपयोग नामक लक्षण द्वारा; ४. सिगका अर्थात (पुरुषादिकी इन्द्रियका आकार) का ग्रहण; ६. सिंगका अर्थात स्त्री, पुरुष, नपुंसक वेदोंका प्रहण; ६. सिंग अर्थात् गुणरूप ग्रहण अर्थात् अर्थावमोध; ७. सिंग अर्थात् पर्यायरूप अहण अर्थात् अर्थावकोध विशेष; ८ सिंग अर्थात् प्रत्यभिज्ञानका कारण रूप ग्रहण अर्थात् अर्थावमोध सामान्य ..।

स्त्री पुरुष व नपुंसकलिग---दे०वेद।

# इब्य माव छिंग निर्देश

- म्. आ./१०९ अच्चेलक्वं लोचो वोसटुसरीरदा य पडिलिहणं। एसो हु लिगवष्पो चदुविधो होदि णादव्वो ।१०९। = अचेलकस्व, केशलोच, शरीरसंस्कारका त्याग और पोछी ये चार लिगके भेद जानने चाहिए ।
- प्र. सा./मू /२०४-२०६ जधजादरूवजाद उप्पाडिरकेसमंसुगं सुइघं। रहिदं हिसादीदो अप्पडिकम्मं हवदि लिगं ।२०४। मुच्छारं भविजुत्तं जुत्त उवजोगजोगमुद्धीहि। लिगं ण परावेक्सं अपुणव्भवकारणं जेण्हं ।२०६। == जन्म समयके रूप जैसा रूपवाला, सिर और दाढी-मूँछके वालोका लोच किया हुआ, शुद्ध (अकिचन) हिसादिसे रहित और प्रतिकर्म (शारीरिक शुंगार) से रहित लिग (आमण्यका बहिरग चिह्न) है ।२०४। मूच्छा (ममत्व) और आरम्भ रहित, उपयोग और योगकी शुद्धि युक्त तथा परकी अपेक्षासे रहित ऐसा

जिनेन्द्रदेव कथित (श्रामण्यका अन्तरंग) लिंग है जो कि मोक्षका कारण है ।२०६।

भा, पा./मू / १६ देहादिसंगरहिओ माणकसाएहिं सयसपरिचत्तो । अप्पा अप्पम्मिरओ संभावलिगी हवे साहू। ≔जो देहादि के परि-प्रहसे रहित, मान कषाधसे रहित है, अपनी आत्मामें लीन है, वह साधु मावलिगी है। १६।

# मुनि आर्थिका भादि लिंग निर्देश

- द पा /सू / १९ स्प्यं जिलस्स रूवं जीय उक्तिट्ठसावयाणं तु । अवर-टि्ठयाल तइयं चउरथ पुण लिंगदंसणं णरिथ । १९। ⇔दर्शन अर्थात शास्त्रमें एक जिन भगवात्का जैसा रूप है वह लिग है। दूसरा छरकृष्ट क्षावकका लिंग है और तीसरा जवन्य पदमें स्थित आर्यिका-का लिंग है । चौथा लिंग दर्शनमें नही है ।
- दे. वेद/७ ( आर्थिका का लिग सावरण ही होता है )।

### ४. उत्सर्भ च अपवाद छिंग निर्देश

- भ. आ /मू /०७- ९१/२०७-२१० उस्सग्मिय लिगकदस्स लिंगमुस्सग्मियं तयं चेत्र । अववादिय लिगस्स वि पसःथ मुवसग्मियं लिंगं ७७॥ जस्स वि अव्वभिचारी दोसो तिट्टाणिगो विहार मिन । सो वि हु सथारगदो गेगहेज्जो स्मुग्मियं लिगं ७८। आवसधे वा अप्पाउग्मे जो वा महडि़ औ हिरिम । भिच्छ जणे सजणे वा तस्स होज्ज अववादिय लिगं ७९। अच्चेलक्कं लोचो वो सट्ट सरोरदा य मडिलिहणं । ऐसो ही लिंगकप्पो च दुव्विहो हो दि उस्सग्मे १८०। इत्थी वि य ज लिंग दिट्ठ उस्सग्मियं व इदरं वा । त तह हो दि हु लिंगं परित्तमुवधि करेती ए १९।
- भ. था./वि /९०/१३ लिङ्ग तपस्विनीना प्राक्तनम् । इतरासां पुसामित योज्यम् । यदि महद्धिका ज्ञज्जावती मिथ्यादृष्टि स्वजना च तस्या प्राक्तनं लिङ्गं विविश्ते आवसथे, उत्सर्गालिङ्गं वा सकलपरि-ग्रहत्यागरूपम् । उत्सर्गलिङ्गं कथं निरूप्यते स्त्रीणामित्यत आह∽तत् उत्सगेलिड्गतत्थ स्त्रीणा होदि भवति । परित्तं अल्पम् । उवधि परिग्रहम् । करेतीए कुर्वत्या ।= १, संपूर्ण परिग्रहोका त्यांग करना उत्सर्ग है। सम्पूर्ण परिग्रहोंका त्याग जब होता है उस समय जो चिह्न मुनि धारण करते है उसको औस्सर्गिक कहते है अर्थाच नग्नता-को औरसगिक लिग कहते हैं। यतीको परिग्रह अपवादका कारण है अत' परिग्रह सहित लिगको अपवाद लिंग कहते है । अर्थांत अपवाद लिंग धारक गृहस्थ जत्र भक्त प्रत्याख्यानके लिए उद्यत होता है तब उसके पुरुष लिगमें कोई दोष न हो तो वह नग्नता धारण कर सकता है। ७७। २ जिसके लिगमें तीन दोष (दे० प्रबज्या/१/४) औषधा-दिकोसे नष्ट होने लायक नहीं है वह वसतिकामे जब सस्तरारूढ होता है तब पूर्ण नग्न रह सकता है। सस्तरारोहणके समयमें ही वह नग्न रह सकता है अन्य समयमे उसको मना है 1041 ३ जो श्रीमान्, लज्जावान् है तथा जिसके बन्धुगण मिथ्यात्व युक्त हैं ऐसे व्यक्तिो एकान्त रहित वसतिकामें सवस्त्र ही रहना चाहिए ७१। ४, वस्त्रोंका त्याग अर्थात्त् नग्नता, लोच - हाथसे केश उखाइना, शरीरपरसे ममल्व दूर करना, प्रतिलेखन प्राणि दयाका चिह्न-मयूरपिच्छका हाथमें प्रहण; इस तरह चार प्रकारका औत्सर्गिक लिंग है 1201 ४. परमागममें स्त्रियो अर्थात् आर्यिकाओका और आविकाओंका जो उत्सर्ग लिंग अपनाद लिंग कहा है नही लिंग भक्तप्रत्याख्यानके समय समम्मना चाहिए । अर्थात् आयिकाओंका भक्तप्रत्याख्यानके समय उत्सर्गे लिंग विविक्त स्थानमें होना चाहिए अर्थात वह भी मुनिवत्त नग्न लिंग धारण कर सकती है ऐसी आगमाज्ञा है । ई, परन्तु आदि-काका उत्सर्ग लिंग भी है और अपवाद लिंग भी है। यदि वह धाविका संपत्ति वाली, लज्जावती होगी, उसको चाधवगण मिथ्यात्थी हो तो वह अपवाद लिग धारण करे अर्थात् पूर्ववेषमें ही

मरण करें। सथा जिस आविकाने अपना परिग्रह कम किया है वह एकान्त वसत्तिकामें उत्सर्ग लिंग-नग्नता धारण कर सकती है।

#### \* उरसगं व भपवाद लिंगका समन्वय- दे० अपवाद/४।

# २. भावलिंगकी प्रधानता

### १. साधु लिंगमें सम्यक्षका स्थान

- भ, आ,/सू /७७०/१२१: लिगग्गहण च दंसणविहूणं जो कुणदि णिरत्थयं कुणदि ।७७०। == सम्यग्दर्शन रहित लिग अर्थात्त मुनि दीक्षा धारण करना व्यर्थ है । इससे मुक्तिकी प्राप्ति नहीं हो सकती । (शी, पा,/मू /४)।
- र. सा,/मू,/२७ कम्मु ण खवेइ जो हु परब्रह्म ण जाणेइ सम्मउमुको । अरथु ण तत्थु ण जीवो लिंगं घेत्तूण किं करई ।८७ = जो जीव भरब्रह्मको नही जानता है, और जो सम्यग्दर्शनसे रहित है। वह न तो गृहस्थ अवस्थामें है और न साधु अवस्थामें है। केवल लिगको धारणकर क्या कर सकते है। कमौका नाश तो सम्यक्त्वधूर्वक जिन हिंग धारण करनेसे होता है।
- दे० विनय/४/४ ( द्रव्य लिंगी मुनि असंयत तुल्य है । )
- रा वा./१/४६/११/६३७/१५ दृष्ट्या सह यत्र रूपं तत्र निर्ग्रन्थव्यपदेश' न रूपमात्र इति ।-जहाँ सम्यग्दर्शन सहित निर्ग्रन्थरूप है वही निर्ग्रन्थ है ।
- ध. १/१.१.१४/१७७/५ आग्नागमपदार्थे व्यनुरपन्नश्रद्धस्य त्रिमूढालीढचेतस संयमानुपपत्ते । सम्यक् झात्वा श्रद्धाय यत संयत इति व्युत्पत्ति-तस्तदवगते ।= आग्न, पदार्थीमें जिस जीवके श्रद्धा उत्पन्न नहीं हुई है. तथा जिसका चित्त मूढताओसे व्याप्त है, उसके संयमकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । भले प्रकार जानकर और श्रद्धान कर जो यम सहित है उसे संयत कहते है । सयत शब्दकी इस प्रकार व्युत्पत्ति करनेसे यह जाना जाता है कि यहाँपर द्वव्य संयमका प्रकरण नहीं है ( और भी दे० चारित्र/३/८) ।
- प्र. सा./त प्र./२०७ कायमुत्सृज्य यथाजातरूप आनम्व्य व्यवतिष्ठमान उपस्थितो भवति, उपस्थितस्तु सर्वत्र समग्दष्टित्वात्साक्षात्त्छ्रमणो भवति ।=कायका उत्सर्ग करके यथाजात रूपवाले स्वरूपको··· अवलम्बित करके उपस्थित होता है । और उपस्थित होता हुआ, सर्वत्र समग्दष्टित्वके कारण साक्षात् श्रमण होता है ।

# २. माव लिंग हो यथार्थ लिंग है

- स. सा /यू /४१० ण वि एस मोखमग्गो पासडीगिहिमयाणि लिंगाणि । दंसणणाणचरित्ताणि मोक्खमग्ग जिला वित्ति ।४१०। (न खलु द्रव्यलिड्गं मोक्षमार्गः) ।= मुनियो और गृहस्थोंके लिग यह मोक्षमार्ग नहीं है । ज्ञान दर्शन चारित्रको जिनदेव मोक्षमार्ग कहते है ।४१०। (द्रब्धलिंग वास्तवमें मोक्षमार्ग नहीं है )।
- मू. आ /१००२ भावसमणा हु समणा ण सेंससमणाण सुग्गई जम्हा । . १००२। = भाव अमण है वे ही अमण है क्यो कि शेष नामादि अमणोंको सुगति नहीं होती ।
- लि पा. म्नू /२ धम्मेण होई लिंग ज लिंगमत्तेण धम्मसंपत्ती । जाणेहि भाषधम्मं कि तै लिंगेण कायव्वो ।२१ = धर्म सहित लिंग होता है, लिंग मात्रसे धर्मकी प्राप्ति नहीं होती । इसलिए हे भव्य । तू भावरूप धर्मको जान, केवल लिंगसे क्या होगा तेरे कुछ नहीं ।
- भा, पा,/मू./२,७४,१०० भावो हि पढमलिग ण दव्यलिग च जाल-परमत्थ । भावो कारणभूदो गुणदोसालं जिला विति ।२। भावो वि दिव्यसिवयुक्खभायणे भाववज्जिओ सवणो । कन्ममलमलिल-चित्तो तिरियालयभायणो पावो ।७४। पार्वति भावसवला कल्लाल-पर पराइं सोवखाइ । दुवखाइं दव्वसवला णरतिरियकुदेवजो-

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

णीए । १००१ => १ भाव ही प्रथम लिंग है इसलिए हे भव्य जीव । तू द्रव्यलिंगको परमार्थ रूप मत जान । और गुण दोषका कारणभूत भाव ही है, ऐसा जिन भगवाद कहते है । २। (भा. पा /मू./ १,७,४२, १४, ४४, ), (यो, सा अ./ ४/ १७) । २, भाव ही स्वर्ग मोक्षका कारण है । भावसे रहित अमण पाप स्वरूप है, तियँच गतिका स्थानक है और कर्ममलसे मलिन है चित्त जिसका ऐसा है ।७४। जो भाव अमण है वे परम्परा कल्याण है जिसमें ऐसे मुलोंको पाते है । जो द्रव्य अमण है वे मनुष्य कुदेव आदि योनियोमें दू ख पाते है । १००।

### ३. मावके साथ द्रव्य लिंगकी व्यासि है द्रव्यके साथ भावको नहीं

- स. सा /ता वृ./४१४/४०८/१६ बहिरङ्गद्रव्यलिङ्गे सति भावलिङ्गं भवति न भवति वा नियमो नास्ति, अभ्यन्तरे तु भावलिङ्गे सति सर्वसगपरित्यागरूप द्रव्यलिङ्गं भवश्येवेति । = बहिर ग.द्रव्यलिगके होनेपर भावलिंग होता भी है, नहीं भी होता, कोई नियम नहीं है। परन्तु अभ्यन्तर भावलिगके होनेपर सर्व संग (परिग्रह) के त्याग रूप बहिरंग द्रव्यलिंग अवश्य होता ही है।
- मो. मा प्र /१/४६२/१२ मुनि लिग धारैं विना तो मोक्ष न होय, परन्तु मुनि लिग धारे मोक्ष होय भी अर नाही भी होय।

\* पंचमकाल भरतक्षेत्रमें भी भाव लिंगकी सम्मावना ---दे० संयम/२।

### ३. द्रव्यलिंग को कथंचित् गौणता व प्रधानता

### १. केवक बाह्य लिंग मोक्षका कारण नहीं

- दे, वर्ण व्यवस्था/२/३ ( लिग व जाति आदिसे ही मुक्ति भावना मानना मिथ्या है । )
- स. सा./मू /४०८-४१० पासंडीलिगाणि व गिहिलिगाणि व बहुप्पया-राणि। घित्तु वदति मूढा लिंगमिणं मोक्खमग्गो ति ।४०८। ण दु होइ मोक्खमग्गो लिंग ज देहणिम्ममा अरिहा । लिंगं मुंचितु दसणणाणचरित्ताणि सयंति ।४०९। णवि एस मोक्खमग्गो पासंडी-गिहमयाणि लिंगाणि ।४१०। व्यवहुत प्रकारके मुनिलिगोको अथवा गृहीलिगोको प्रहण करके मूढ (अज्ञानी) जन यह कहते है कि 'यह लिंग मोक्षमार्ग है' ।४०९। परन्तु लिंग मोक्षमार्ग नहीं है क्यो कि अर्हन्तदेव देहके प्रति निर्ममत्व वर्तते हुए लिंगको छोडकर दर्शन-ज्ञान-चारित्रका सेवन करते है ।४०९। मुनियो और गृहस्थोके लिंग यह मोक्षमार्ग नहीं है ।४१०।
- मू, आ / १०० लिंगग्गहणं च सजमविहूणं। जो कुणइ णिरत्थयं कुणदि। च्जो पुरुष संयम रहित जिन लिंग घारण करता है, वह सब निष्फल है।
- भा पा /मू /७२ जे रायसंगजुत्ता जिणभावणरहियदव्वणिग्गथा। न लहंति ते समाहि बोहि जिणसासणे विमले ७२। = जो मुनि राग अर्थात अन्तर ग परिप्रहसे गुक्त है, जिन स्वरूपकी भावनासे रहित है वे द्रव्य-निर्यन्थ है। उसे जिनशासनमें कहीं समाधि और बोधिकी प्राप्ति नहीं होती ७९।
- स श./मू /८७ लिङ्ग देहाधित टघ्ट देह एवात्मनो भवा । म मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये लिङ्गकृताग्रहा ।८७। = लिग (वेष) शरीरके आश्रित है, शरीर ही आत्माका संसार है, इसलिए जिनको लिंगका ही आग्रह है वे पुरुष ससारसे नहीं छूटते। म्७।
- यो सा अ/१/११ शरीरमात्मनो भिन्न खिड्गं येन तदाध्मकम् । न मुक्तिकारणं खिड्गं जायते तेन तत्त्वत । ११। = शरीर आत्मासे भिन्न है और खिंग शरीर स्वरूप है इसलिए आत्मासे भिन्न होनेके कारण निष्टचय नयसे लिग मोक्षका कारण नहीं । ११।

### २. केवल द्रव्यलिंग अकिंचित्कर व व्यर्थ है

- मो, पा./मू /४७ णाणं चरित्तहीणं दसणहीण तवेहि सजुत्तं। अण्णेसु भावरहिय लिगगगहणेण कि सोक्ख १४७१ = जहाँ ज्ञान चारित्रहीम है. जहाँ तथसे सो सयुक्त है पर सम्यक्त्वसे रहित है और अन्य भी आवश्यकादि क्रियाओं में शुद्ध भाव नही है ऐसे लिगके ग्रहणमें कहाँ सुख है १४७१
- भा. पा / मू / ६,६८,१११ जाणहि भावं पढमं कि ते लिगेण भावरहि-एण । पथिय । सिव पुरिपंथ जिणउवइर्ठ पयत्तेण । ६। णग्गो पावह दुक्खं णग्गो संसारसागरे भमति । णग्गो ण लहइ बोहि जिण-भावणवज्जिओ सुंइरं । ६८ । सेवहि चउविहलिगं अव्भतरलिंगसुद्धि-मावण्णो । बाहिंग्लिगमक्ज्जं होइ फुड भावरहियाणं । १११। - हे मुने । मोक्षका मार्ग भाव ही से है इसलिए तू भाव ही को परमार्थ-भूत जान अंगीकार करना, केवल द्रव्यमात्रसे क्या साध्य है । कुछ भी नहीं । ६। जो नग्न है सदा दुख पावे है, संसारमें भ्रमता है । तथा जो नग्न है बह सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्रको नहीं पाता है सो कैसा है वह नग्न, जो कि जिन भावनासे रहित है । ६९ ह मुनिवर । तू अम्यन्तरकी शुद्धि पूर्वक चार प्रकारके लिंगको धारण कर । क्योंकि भाव रहित केवल बाह्यलिंग अर्कार्यकारी है । १९१। ( और भी भा पा / मू /४८.५४.८६,६६ )।

### ३. माव रहित द्रव्य लिंगका भत्यन्त तिरस्कार

- मो, मा./मू /६१ वाहिरत्तिगेन जुदो अःभतरत्तिगरहियपरियम्मो । सो सगचरित्तभट्टो मोक्खपहविषासगो साहू ।६१। ⇔जो जीव वाह्य लिंगसे युक्त है और अम्यन्तर लिंगसे. रहित है और जिसमें परि-वर्तन है । वह मुनि स्वरूपाचरण चारित्रसे भ्रष्ट है, इसलिए मोक्षमार्ग का विनाशक है ।६१।
- दे० लिग/२/२ ( द्रव्यलिगी साधु पापमोहित यति व पाप जीव है । नरक व तिर्देच गतिका भाजन है । )
- भा पा /४१, ई१.७१, १० दंडयणयर सयलं डहिओ अन्भंतरेण दोसेण । जिणलिगेण वि नाहू पडिओ सो रउरते णरये ।४१: अयसाण भायणेण य कि ते णग्गेण पावमलिणेण । पेसुण्णहासमच्छरमायानहुलेण सवणेण । ई१। धम्मम्मि णिप्पवासो दोसावासो य उच्छुफुल्लसमो । णिप्फलणिग्गुणयारो णउसवणो णग्गरूवेण ।७१। - मा जणरंजण-करण बाहिरवयवेस तं कुणसु ।१०। = नग्हू नामक सुनि नाह्य जिन लिग युक्त था । तो भी अभ्यन्तर दोषसे दण्डक नामक नगरको भस्म करके सप्तम पृथिवीके रौरत नामक निलर्मे उत्पन्न हुआ ।४१। हे सुनि । तेरे नग्नपनेसे क्या साध्य है जिसमे पेशुन्य, हास्य, मत्सर, माया आदि परिणाम पाये जाते हैं । इसलिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्तिका स्थान है । ईरालिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्तिका स्थान है । ईरालिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्तिका स्थान है । ईरालिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्तिका स्थान है । इसलिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्त्तिका स्थान है । इसलिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्त्तिका स्थान है । ही जिसमे पैशुन्य, हास्य, मत्सर, माया आदि परिणाम पाये जाते हैं । इसलिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्त्तिका स्थान है । इसलिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्त्तिका स्थान है । इसलिए ऐसा ये नग्न-पना पापसे मलिन और अपकीर्त्तिका स्थान है । ही हो इस किसमें कुछ भी गुण नही है, ऐसा सुनिपना तो नग्नरूपसे नटध्रमण अर्थात्त नाचने वाला मॉड सरीखा स्वाग है ।७१। हे मुने । तू त्राह्यव्रतका वेष लोकका र जन करने वाला मत धारण कर । १०।
- स. सा./आ /४११ यतो द्रव्यक्तिङ्गं न मोक्षमार्ग ।⇔द्रव्यक्तिग मोक्षमार्ग नहीं है ।
  - \* द्रब्यलिंगीकी सूक्ष्म पहचान---दे० साधु/81
  - \* द्रज्य छिंगोको दिये गये घृणास्पद नाम-----दे० निन्दा।
  - \* पुलाक आदि साधु द्रव्यकिंगी नहीं- दे० साधु/१।

# ४. द्रव्य लिंगकी कथंचित् प्रधानता

लिग

भा, पा /टी,/२/१२१ पर उद्रधृत-उक्त चेन्द्रनन्दिना भट्टारकेण समय-भूषणप्रवचने-द्रव्यलिङ्ग समास्याय भावलिङ्गी भवेद्यति । विना तेन न वन्द्र स्याम्नानावतघरोऽपि सत् ।१। द्रव्यलिङ्गमिद इत्रे भाव-लिङ्गस्य कारणम् । तदध्यात्मकृतं स्पष्ट न नेभविषयं यत ।२। = इन्द्रनन्दि भट्टारकने समय भूषण प्रवचनमें कहा है- कि द्रव्य-लिंगको भन्ने प्रकार प्राप्त करके यति भावलिंगी होता है । उस द्रव्य-लिंगको भन्ने प्रकार प्राप्त करके यति भावलिंगी होता है । उस द्रव्य-लिंगके भन्न वह वन्द्य नहीं है, भन्ने ही नाना वतोंको धारण वयों न करता हो । द्रव्यको भावलिंगका कारण जानो । भावलिंग तो केवल अध्यात्म द्वारा ही देला जा सकता है, वयोकि वह नेत्रका विषय नही है ।

दे० मोक्ष/४/४ ( निर्ग्रन्थ लिगसे ही मुक्ति होती है । )

दे० वेद/७ ( सबस्र होनेके कारण खीको संयतत्व व मोक्ष नहीं होता । )

### भ. मरत चक्रीने भी द्रव्यकिंग धारण किया

- स, सा,/ता. वृ /४१४/३०८/२० येऽपि घटिकाद्वयेन मोर्श्त गता भरत-चक्रकत्यदियस्तेऽपि निर्प्रथरूपेणैव । परं किन्तु तेषा परिग्रहत्यागं लोका न जानन्ति स्तोककालस्वादिति भावार्थ । = जो ये दीक्षाके बाद घडीकालर्मे हो भरत-चक्रवर्ती आदिने मोक्ष प्राप्त किया है, उन्होने भी निर्ग्रन्थ रूपसे ही (मोक्ष प्राप्त किया है)। परन्तु सम्य स्तोक होनेके कारण उनका परिग्रह त्याग लोग जानते नहीं है।
- प. प्र./टी./२/५२ भरतेश्वरोऽपि पूर्वजिनदीर्क्षा प्रस्तावे सोचानन्तर हिसादिनिवृत्तिरूप महाव्रतरूपं कृत्वान्तर्मुहूर्ते गते • निजज्ञुद्धारम-ध्याने स्थित्वा पश्चान्निविक्ल्पो जात'। पर किन्तु तस्य स्तोककाल-त्वान्महाव्रतप्रसिद्धिर्नास्ति । =भरतेश्वरने पहले जिनदीक्षा धारण की, सिरके केश लुंचन किये, हिंसादि पार्पोकी निवृत्ति रूप 'पच महावत आदरे। फिर अन्तर्भुहूर्तमें निज क्युद्धात्माके ध्यानमें ठहरकर निर्विकल्प हुए। तब भरतेश्वरने अन्तर्मुहूर्तमें केवलज्जान प्राप्त किया परन्तु उसका समय स्तोक है,इसलिए महावतकी प्रसिद्धि नहीं हुई। (द. स /टी./ १७/९३१/२)।

# ४. द्रव्य व भाव लिंगका समन्वय

### १. ररनत्रयसे प्रयोजन है नग्नताकी क्या आवद्यकता

भ. आ./मू./=२-=७/२११-२२२ नन्वष्ठंस्य रत्नत्रयभावनाप्रकर्षेण मृति-रुपयुज्यते किम्भुना लिङ्गविकल्पोपादानेनेत्यस्योत्तरमाह—जत्ता-साधणचिन्हकरणखु जगपच्चग्रादाठिदिकरणं । गिहभावविवेगो वि य लिगग्गहणे गुणा होति ।८२। गंथचाओ साधवमप्पडिसिहणं गइभयत्तं च । ससज्जणपरिहारो परिकम्म विवज्जणा च चेव । १३। विस्सामकर रूवं अणादरो विसयदेहसुवखेसु । सञ्वरथ अण्यवसदा परिसहअधिवासणा चेव १८४। जिणपडिरूवं विरिधा-यारो रागादिदोसपरिहरणं। इच्चेवमादिबहूगा अच्चेलक्के गुणा सन्त्रसमिदिकरणो ठाणासणसयणगमण-होंति । "श इय किरियासु । णिगिणं गुत्तिमुवगदो पग्गहिददर परक्रमदि । ५६। अववादिय लिगकदो विसयासत्ति अगूहमाणां य। णिदणगरहण-जुत्तो सुज्फदि उवधि परिहरतो ।∽७। ≔प्रश्न—जो भक्त प्रतिज्ञा योग्य है उसको रत्नत्रयका प्रकर्ष करके मरना योग्य है। उत्सर्ग लिंग अथवा अपत्राद लिंग धारण करके मरना चाहिए ऐसा हठ क्यों। उत्तर-नग्मता यात्राका साधन है। गृहस्थ वेषसे उनके विशिष्ट गुण ज्ञात न होनेसे गृहस्थ उनको दान न देगे. तब क्रमसे शरीरस्थिति तथा रत्नत्रय व मोक्षकी प्राप्ति कैसे होगी। अत. नग्नता गुणीपनेका सूचक है इससे दानादिकी प्रवृत्ति होती है।

मीक्षके साधन रत्नत्रय उसका नग्नता चिह्न है । इसमें जगत प्रत्ययता-सर्व जगतकी इसके ऊपर श्रद्धा होना, आत्मस्थितिकरण भुण है। म्था ग्रंथ त्याग-परिग्रह त्याग, लाघन-हल्कापन, अप्रति-लेखन, परिकर्मवर्जना अर्थाच् वस्त्र विषय घोनादि क्रियासे रहित-पन, गतभयत्व, परिषहाधिवासना आदि गुण मुनिलिंगमें समाविष्ट हुए है। ५३। निर्वस्त्रता विश्वास उत्पन्न कराने वाली है, अनादर, विषयजनित सुखोंमें अनादर, संबंत्र आत्मवशता तथा शीतादि परीषहोंको सहन करना चाहिए ऐसा अभिप्राय सिद्ध होता है। ५४। जिनरूप-तीर्थं करोने जो लिग धारण किया वही मुमुक्षुको धारण करना चाहिए, बीर्याचार, रागादि दोष परिंहरण-बस्नका स्याग करनेसे सर्व रागादि दोष नही रहते सत्र महागुण मुनिराजको मिलते हैं। ९५। स्पर्शनादि इन्द्रियाँ अपने विषयोंमें समिति युक्त प्रवृत्ति करती है। स्थान किया, आसन क्रिया, शयनक्रिया, गमनक्रिया, इत्यादि कार्योंमें समिति युक्त वर्तते है। गुप्तिको पालनेवाले मुनि शरीरसे प्रेम दूर वरते है। इस प्रकार अनेको गुण नग्नतामें है ।=६। अपवादलिंगधारी ऐत्तक आदि भी अपनी चारित्र धारणकी शक्तिको न खिपाता हुआ वर्ममल निकल जानेसे शुद्ध होता है क्योंकि बह अपनी निन्दा गर्हा करता है 'सम्पूर्ण परिग्रहका त्याग करना ही मुक्तिका मार्ग है परत्तु मेरे परि-षहोंके उरके कारण परिग्रह है' ऐसा मनमें पश्चात्ताप पूर्वक परिग्रह स्वरूप करता है अत उसके कर्म निर्जरा होकर आत्मशुद्धि होती है।८७। (और भी दे० अचेलकत्व)।

### २. द्रच्य छिंगके निषेधका कारण व प्रयोजन

- स. सा./आ /४१०-४११ न खलु द्रव्यलिङ्ग मोक्षमार्ग, दरीराश्वितःवे सति परद्रव्यत्वात् । दर्शनज्ञानचारित्राण्येव मोक्षमार्ग आरमाश्वितःवे सति स्वद्रव्यत्वात् ।४१०। तत. समस्तमपि द्रव्यतिङ्ग रयवःवा दर्शन-ज्ञानचारित्रे चैव मोक्षमार्गस्वात् आरमा योक्तव्य इति । = द्रव्यलिग वास्तवमें मोक्षमार्ग नही है, क्योकि वह दारीराश्वित होनेसे परद्रव्य है । दर्शन-ज्ञान-चारित्र ही मोक्षमार्ग है, क्योकि वे आत्माश्रित होनेसे स्वद्रव्य है । इसलिए समस्त द्रव्यलिगका त्याग करके दर्शन-ज्ञान चारिधमें हो वह मोक्षमार्ग होनेसे आत्माको लगाना योग्य है ।
- स. सा./ता, वृ./४१४/४०<sup>4</sup>/५ अहो शिष्य । द्रव्यलिङ्ग निषिद्धमेवेति त्वं मा जानीष्टि कि तु भावलिद्धरहिताना यतीना संवोधनं कृतं । कथं। इति चेव, अहो तपोधनाः । द्रव्यलिङ्गमान्नेण सतीषं मा कुरुत किन्तु-द्रव्यलिङ्गाधारेण निर्विकल्पसमाधिरूपभावना कुरुत । •• भावलिङ्ग-रहितं द्रव्यलिङ्ग निषिद्धं न च भावलिङ्गसहित । क्थ । इति चेत् द्रव्यलिङ्गाधारभुतो योऽसौ देहस्तस्य ममत्व निषिद्धं । == हे शिष्य । द्रव्यलिङ्गाधारभुतो योऽसौ देहस्तस्य ममत्व निषिद्धं । == हे शिष्य । द्रव्यलिङ्गाधारभुतो योऽसौ देहस्तस्य ममत्व निषिद्धं । == हे शिष्य । द्रव्यलिग निषिद्ध ही है ऐसा तू मत जान । कितु • भावलिगसे रहित यतियोंको यहाँ सबोधन किया गया है । वह ऐसे कि – हे तपोधन । द्रव्यलिग मात्रसे सन्तोष मत करो किन्तु द्रव्यलिगके आधारसे • निर्विकल्प समाधि रूप भावना करो । भावलिग रहित द्रव्यलिंग मिषिद्ध है न कि भावलिग सहित । क्योकि द्रव्यलिगका आधारभूत जो यह देह है, उसका ममत्व निषिद्ध है ।
- स. सा /प जयचन्द/४११ यहाँ मुनि शावकके व्रत छुडानेका उपदेश नही है जो केवल द्रव्यलिगको हो मोक्षमार्ग मानकर भेष घारण करते है उनको द्रव्यलिंगका पक्ष छुडाया है कि वेष मात्रसे मोक्ष नहीं है। (भा, पा,/प जयचन्द ११३))

### 1. इण्यलिंग धारनेका कारण

पं वि /१/४१ म्लाने क्षालनतः कुतः कृतजलाखारम्भत सयमो नष्टे व्याकुलचित्तताथ महतामप्यन्यतः प्रार्थनम् ॥ कौपीनेऽपि हते परे श्च फटिति क्रोधः समुत्पचते तन्नित्यं सुचिरागहत् शमवता वस्त्रं ककुम्मण्डलम् ।४१। व्यवस्त्रके मलिन हो जानेपर उसके धोनेके लिए

For Private & Personal Use Only

अल एवं साधुन आदिका आरम्भ करना पडता है, और इस अवस्था-में सयमका घात होना अवश्यम्भावी है। वस्त्रके नष्ट होनेपर महान् पुरुषोंका भी मन व्याकुल हो जाता है, दूसरोंसे उसको प्राप्त करनेके लिए प्रार्थना करनी पडती है। केवल लंगोदीका ही अपहरण हो जावे तो फटसे कोघ होने लगता है इसलिए मुनिजन सदा पवित्र एव रागभावको दूर करनेके लिए दिग्मण्डल रूप अविनश्वर वस्त्रका आश्रय सेते है।४१।

- रा.वा हि./१/४६७६६ जो वस्त्रादि ग्रन्थ करि संयुक्त है ते निर्ग्रन्थ नाहीं। जातै वाह्य परिग्रहका संद्रभाव होय तो अम्प्रन्तरके प्रन्थ-का अभाव होय नाही।
  - \* द्रब्यलिंगी साधु के ज्ञानकी कथंचित् यथार्थता - दे० ज्ञान/१।
  - 8. जबरदस्ती वस्त्र उदानेसे साधुका लिंग मंग नहीं होता
- स. सा./ता.वृ./४१४/६०९/१९ हे भगवत् । भावलिङ्गे सति बहिरड्ग द्रव्यलिङ्गं भवतीति नियमो नास्ति । परिहारमाह—कोऽपि तपोधनो ध्यानारूढस्तिष्ठति तस्य केनापि दुष्टमावेन वस्त्रवेष्टनं कृतं । आभरणा-दिक वा कृत तथाप्यसौ निर्धन्थ एव । कस्मात् । इति चेत, बुद्धि-पूर्वक् ममत्वाभावात् ।= प्रश्न- हे भगवात् । भावलिगके होनेपर ष्रहि-र ग द्रव्यलिग होता है, ऐसा कोई नियम नही है । उत्तर- इसका उत्तर देते है-जैसे कोई तपोधन ध्यानारूढ बैठा है । उत्तर- इसका उत्तर देते है-जैसे कोई तपोधन ध्यानारूढ बैठा है । उत्तर- इसका उत्तर देते है-जैसे कोई तपोधन ध्यानारूढ बैठा है । उत्तर- इसका उत्तर देते है-जैसे कोई तपोधन ध्यानारूढ बैठा है । उत्तर- इसका पुर्वक माद पहना दिये, तक भी वह निर्धन्थ है, क्योंकि, बुद्धि-पूर्वक ममत्वका उनके अभाव है ।

### \* कदाचित् परिस्थितिवश वस्त्र प्रहणकी आज्ञा

# 4. दोनों लिंग परस्पर सापेक्ष हैं

— दे० अचेत्तकत्व ।

- प्र सा /मू./२०७ आदाय त पि लिंग गुरुणा परमेण तं णमंसित्ता। सोच्चा सवदं किरिग्रं खबटि्ठदो होदिसो समणो।२०७। ज्यपरम गुरुके द्वारा प्रदत्त उन दोनों लिगोंको ग्रहण करके, उन्हे नमस्कार करके, बत सहित क्रियाको सुनकर उपस्थित (आत्माके समीप-स्थित) होता हुआ वह श्रमण होता है।२०७।
- भा,पा,/टी./७३/२१६/२२ भावलिङ्गेन द्रव्यसिङ्गं द्रव्यसिङ्गेन भावलिङ्गं भवती रयुभयमेव प्रमाणी क्तेब्यं। एकान्तमतेन तेन सर्वं नच्टं भव-तीति वेदितव्यम् ।== भावलिगसे द्रव्यत्तिग और द्रव्यत्तिगसे भावलिग होता है इसलिए दोनोको ही प्रमाण करना चाहिए। एकान्त मतसे तो सर्व नष्ट हो जाता है ऐसा जानना चाहिए।

# ६. भाव सहित ही द्रव्यकिंग सार्थक है

- भा पा /मू /७३ भावेण होइ णग्गो मिच्छत्ताई य दोस चइउण । पच्छा दठवेण मुणी पयछदि लिगं जिणाणाए ।७३। == पहले मिध्यात्वादि दोषोको छोडकर भावसे अन्तरंग नग्न होकर एक शुद्धारमाका श्रद्धान-झान व आचरण करे पीछे द्वव्यसे बाह्य लिंग जिन आज्ञासे प्रकट करे यह मार्ग है ।७३।
- वे लिग/३/२ (अन्तर शुद्धिको प्राप्त होकर चार प्रकार बाह्यलिंगका सेवन कर, क्योंकि भावरहित ब्रव्यलिंग अकार्यकारी है।)
- यो सा. अ /४/४७-४९ द्रव्यमात्रुनिवृत्तस्य नास्ति निर्वृतिरेनसा । भावतोऽस्ति निवृत्तस्य तात्त्विकी संवृति पुन १४७। विज्ञायेति निराकृत्य निवृत्ति द्रव्यतस्त्रिधा । भाव्य भावनिवृत्तेन समस्तैनोनिषिद्वये ।४९९ ≔जो केवल द्रव्यरूपसे विषयोसे

निवृत्त है उनके पापोंकी निवृत्ति नहीं, किन्तु भाव रूपसे निवृत्त है उन्होंके कर्मोंका संवर है । १७। द्रव्य और भावरूप निवृत्तिका भक्षे प्रकार स्वरूप जानकर मन, वच, कायसे विषयोंसे निवृत्त होकर समस्त पापोंके नाशार्थ भाव रूपसे विषयोंसे निवृत्त होना चाहिए । १८

- स. सा./ता. वू./११४/३०७/१० भावतिङ्गसहितं निर्ग्रन्थयति सिङ्गः ... गुहिलिङ्गं चेति द्वयमपि मोक्षमार्गे व्यवहारनयो मन्यते । = भावलिग सहित निर्ग्रन्थ यतिका लिग तथा गृहस्थका लिग है । इसलिए दोनोंको (द्रव्य-भाव) ही मोक्षमार्गमें व्यवहार नयसे माना गया है ।
- भा पा /प. जयचन्द/२ मुनि श्रावकके द्रव्य ते पहले भावलिंग होय तो सच्चा मुनि श्रावक होय ।

**लिंगजश्रुतज्ञान—**दे० श्रुतज्ञांव/I/१।

लिगपाहुड़ — आ॰ कुन्दकुन्द (ई॰ १२७-१७१) कृत साथुके द्रव्य व भाव लिगका प्ररूपक २२ (प्रा०) गाथा निबद्ध ग्रन्थ है। इसमे केवल प जयचन्द छावडा (ई॰ १९६७) कृत भाषा वचनिका उपलब्ध है। (ती॰ २/११४)।

लिंग व्यभिचार----दे॰ नय/III/६/=

लिग शुद्धि---दे० शुद्धि ।

लिपि संख्यात क्रिया- दे० संस्कार/२।

लोख--क्षेत्रका प्रमाण विशेष-दे० गणित/1/१/३ !

लोला विस्तार टीका- श्वेताम्बराचार्य श्री हरिभद्र सूरि (ई॰ ४८०-५२८) द्वारा रचित एक ग्रन्थ है।

लुंकामत — ढंढिया या स्थानकवासी मतका अपर नाम - दे० श्वेताम्बर ।

लेप— १ आहारका एक भेद --- दे० आहार/I/१। २ ला. सं /२/१७ लेपस्तु तैलाभ्यद्वादिवर्म यद्द। ≕ तेल मर्दन करना, उवटन लगाना आदि चेप कहे जाते है।

**लेपकर्म-—**दे० निक्षेप/४।

- लेवड़ ---- १. आहारका एक भेद -- दे० आहार /I/१ । २ भ आ /वि. ७००/८८२/७ दध्यादिक लेवडसेपसहित । अलेवर्ड अलेपसहित यन्न हस्ततल विलिम्पति । = लेवड जो हाथमे चिपकता है ऐसा पतला पदार्थ दही वगैरह । अलेवड - हाथमे न चिपकने वाला माँड ताक वगैरह ।
- छेद्या क्वायसे अनुर जित जोवकी मन, वचन, कायकी प्रवृत्ति भाव लेक्ष्या कहताती है । आगममें इनका कृष्णादि छह र गो द्वारा निर्देश किया गया है । इनमेंसे तीन शुभ व तीन अशुभ होती है । राग व कषायका अभाव हो जानेसे मुक्त जीवोको लेश्या नहीं होतो । शरीरके रंगको द्रव्यलेश्या कहते है । देव व नारक्यिमे द्रव्य व भाव लेश्या समान होती है, पर अन्य जीवोमे इनकी समानताका नियम नही है । द्रव्यलेश्या आयु पर्यन्त एक ही रहती है पर भाव लेश्या जीवोके परिणामोके अनुसार बरावर बदल्ती रहती है ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

लेश्या

| 9                | भेद लक्षण व तत्सम्बन्धी शंका समाधान                                                   | 4             | मावलेस्याका स्वामित्व व शका समाधान                                                                |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १                | रुंश्या सामान्यके छक्षण।                                                              | १             | सम्यक्त्व न गुणस्थानोंमें लेक्या ।                                                                |
| २                | लेक्याके मेद-प्रमेद 1                                                                 | *             | शुभ छेश्यामे सम्यक्तव विराधित नहीं होता।                                                          |
| श                | द्रश्य, भाव लेश्याके लक्षण ।                                                          |               | — दे० लेश्या/६/१ ।                                                                                |
| 8                | कृण्गदि मात्र लेश्याओके छक्षण ।                                                       | *             | चारों ध्यानोंसे सम्भव लेश्याएँ दे० वह वह ध्यान ।                                                  |
| પ                | अलेग्ना लक्षण ।                                                                       | *             | कदाचित् साधुमें भी कृष्णलेश्याको सम्भावना ।                                                       |
| E                | लेश्याके लक्षण सम्बन्धी शका समाधान ।                                                  |               | दे० साधु/४ ।                                                                                      |
| ૭                | लेश्याके दोनों लक्षणोंका समन्त्रय ।                                                   | ર             | उपरले गुणस्थानोंमें लेक्या कैसे सम्भव है ।                                                        |
| २                | कषायानुरज्जित योग प्रवृत्ति सम्बन्धी                                                  | *             | कैवलीके लेक्या उपचारसे है। -दे० केवली/६।                                                          |
| 8                | तरतमताको अपेक्षा लेक्याओमें छद्द विभाग ।                                              | Ę             | नरकके एक ही पटलमें भित्र-मित्र लेश्याएँ कैसे                                                      |
| र                | लेक्या नाम कवायका है, योगका है वा दोनोंका है।                                         |               | सम्भव है।                                                                                         |
| R                | योग व कषायोसे पृथक् लेक्या माननेकी क्या                                               | 8             | मरण समयमें सम्भव लेक्याएँ ।                                                                       |
|                  | आवश्यकता ।                                                                            | ų             | अपर्याप्त कालमें सम्भव लेक्याएँ ।                                                                 |
| 8                | लेक्शाका कषायोंमें अन्तर्भाव क्यों नहीं कर देते ।                                     | ្ម            | अपर्याप्त या मिश्रयोगमें लेश्या सम्बन्धी शैका                                                     |
| *                | कपाय शक्ति स्थानोंमें सम्मव लेक्या                                                    |               | समाधान                                                                                            |
|                  | ~दे० आयु/३/११ ।                                                                       |               | १, मिश्रयोग सामान्यमे छहो लेश्या सम्बन्धी ।<br>२. मिथ्यादृष्टि व सासादन सम्यग्दृष्टिके शुभ नेश्या |
| *                | लेश्यामे कथचित् कषायकी मधानता                                                         |               | २. मिथ्याहाष्ट्रव सासादन सम्पर्धाष्टक सुम गरेया<br>सम्बन्धी ।                                     |
| *                | —दे० लेइया/१/६ ।<br>कन्नांयकी तीव्रता-मन्दतामें लेश्या कारण है                        |               | ३ अविरत सम्यग्टष्टिके छहो लेश्या सम्बन्धी ।                                                       |
|                  | यक्षणमा सामसाम्म २ साम अस्म आरम छ<br>—देव कषाय/३।                                     | 9             | क्ताट समुद्धातमें लेश्या ।                                                                        |
| 2                | द्रच्य छेड्या निर्देश                                                                 | 6             | चारों गतियोंमें लेक्याकी तरतमता ।                                                                 |
| 2                | भूण्य रूर्या । नज्य<br>अपर्याप्त कालमें केवल शुक्ल व कापोत लेव्या                     | *             | लेश्याके खामियों सम्बन्धी गुणस्थान, जोवसमास<br>मार्गणास्थानगढ २० प्ररूपणाएँ -दे० सत् ।            |
| ł,               | ही होती है ।                                                                          |               |                                                                                                   |
| २                | नरक गतिमें द्रव्यसे कृष्णलेभ्या ही होती है ।                                          | *             | लेक्यामें सत् ( अस्तित्व ) सख्या, क्षेत्र, स्पर्शेन,                                              |
| श्               | जलको द्रव्यकेश्या शुक्ल ही है।                                                        |               | काल, अन्तर, भाव व अल्पबहुत्वरूप आठ                                                                |
| 8                | भवनत्रिकमे छहों द्रव्यऌेश्या सम्भव इ ।                                                |               | प्रह्मणाएँ।दे० वह बह नाम।                                                                         |
| 13               | आहारक शरीरकी शुक्ललेञ्या होती है।                                                     | *             | लेज्यामें पॉच भावों सम्बन्धी प्ररूपणाएँ ।                                                         |
| ६                | कपाट समुद्वातमें कापोतलेक्या होती है ।                                                |               | —दे० भाव/२ I                                                                                      |
| 8                | भावलेक्या निर्देश                                                                     | : * ·         | रहेव्या मार्गणामें कर्मोका वंथ, उदय, सरव ।<br>दे० वह वह नाम ।                                     |
| *                | र्लेक्या औदयिक भाव हैदे० उदय/१।                                                       | *             | अद्युम लेञ्यामें तीर्थकारत्वके बन्धकी मतिष्ठापना                                                  |
| ٤.               | लेक्यामार्गणामें भावलेक्या अभिमेत है।                                                 |               | सम्भव नहीं। —दे० तीर्थं कर/२ ।                                                                    |
| ्र               | छहों भाव लेश्याओंके दृष्टान्त ।                                                       | i<br><b>#</b> | आयुबंध योग्य लेश्याएँ ।                                                                           |
| २                | लेखा अधिकारमे १६ मरूपणाएँ ।                                                           | *             | कौन लेक्यासे मरकर कहा जन्मता है - दे० जन्म/दं।                                                    |
| 8                | वैमानिक देवींमें द्रव्य व भावलेक्या समान होती<br>है, परन्तु अन्य जीवोंमें निथ्म नहीं। | *             | र्द्याओं में मरण नहीं होता -दे० मरण/४।                                                            |
| <br>  *          | ह, परन्तु अन्य आवाम अव्यम सह⊺।<br>द्रन्य व भावऌेश्यामें परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं ।     |               |                                                                                                   |
| 77<br> <br> <br> | ्रत्य न मानस्वरमान परस्तर आहर सम्बन्द नेव्हा ।<br>                                    | <b>₩</b>      | छेश्याके साथ आयुबन्ध व जन्म-मरणका परस्पर<br>सम्बन्ध। – दे० जन्म/४/७ ।                             |
| પ                | ज्ञुम लेश्याके अभावमें भी नारकियोंके                                                  | *             | सभी मार्गणास्थानोंमें आयुक्ते अनुसार व्यय होनेका                                                  |
| '<br>!           | सम्यक्तवादि कैसे ।                                                                    | *             | नियम ।                                                                                            |
| ંદ               | भावलेश्याके कालसे गुणस्थानका काल अधिक है।                                             |               |                                                                                                   |
| *                | लेक्या नित्य परिवर्तन स्वभावी है - दे० लेक्या/४/५३६।                                  |               |                                                                                                   |
| e                | लेश्या परिवर्तन क्रम सम्बन्धी नियम ।                                                  |               |                                                                                                   |
| <u>+</u>         | J                                                                                     |               | ······································                                                            |

www.jainelibrary.org

#### लेश्या

### १. भेद लक्षण व तत्सम्बन्धी शंका समाधान

#### छेश्या सामान्यके सक्षण

- पं. सं./प्रा./१/१४२-१४३ लिप्पइ अप्वीकीरइ एयाए णियय पुण्ण पार्व च । जीयो क्ति होइ लेसा लेसागुणजाणयक्त्वाया ।१४२। जह गेरुवेण कुड्डो लिप्पइ लेवेण आमपिट्टेण । तह परिणामो लिप्पइ सुहासुह य क्ति लेव्वेण ।१४३। = जिसके द्वारा जीव पुण्य-पापसे अपनेको लिप्त करता है, उनके आधीन करता है उसको लेक्या कहते हैं ।१४२। (ध. १/१.१.४/गा. १४/१४०); (गो. जी./मू /४८१) जिस प्रकार आमपिष्टसे मिश्रित गेरु मिट्टोके लेप द्वारा दीवाल लीपी या रंगी जाती है, उसी प्रकार शुभ और अशुम भावरूप लेपके द्वारा जो आत्माका परिणाम लिप्त किया जाता है उसको लेक्या कहते हैं ।१४३।
- भ, १/१.१.४/१४६/६ लिम्पतीति लेश्या ....कर्मभिरारमानमिरयध्या-हारापेक्षित्वाद । अथवारमप्रवृत्तिसंश्लेषणकारी छेश्या । प्रवृत्ति— शब्दस्य कर्मपर्यायस्वाद ।=जो लिम्पन करती है उसको लेश्या कहते हैं अर्थात जो कर्मांसे आरमाको लिग्न करती है उसको लेश्या कहते हैं । (ध. १/१.१.१६६/२८३/६) अथवा जो आत्मा और कर्मका संबन्ध करनेवाली है उसको लेश्या कहते हैं । यहाँपर प्रवृत्ति द्वाब्द कर्मका पर्यायवर्त्वी है । (ध. ७/२.१.३/७/७) ।
- ध. =/३.२७३/३४६/४ का लेस्सा णाम। जीव-कम्माणं संसिलेसयणयरी, मिच्छत्तासंजम-कसायजोगा त्ति भणिष होदि। ⇒जीवव कर्मका सम्बन्ध कराती है वह तेश्या कहलाती है। अभिप्राय यह है कि मिध्यात्व, असंयम, कषाय और योग ये लेश्या हैं।

#### २. छेझ्याके भेद-प्रभेद

१. इत्य व भाव दो भेद---

स. सि./२/६/१५६/१० लेख्या द्विविधा, द्रव्यलेख्या भावलेख्या चेति। =लेखा दो प्रकारकी है – द्रव्यलेख्या और भावलेख्या (रा. वा./२/ ६/९/१०६/२२); (ध. २/१.१/४१६/८); (गो. जी./जी. प्र./४९६/ ८६४/१२)।

२. द्रव्य-भात्र लेश्याके उत्तर भेद----

- ष. स्वं./१/१.१/सू. १३६/३८६ लेस्साणुवादेण अत्थि किण्हलेस्सिया णीललेस्सिया काउलेस्सिया तेउलेस्सिया पम्मलेस्सिया सुकलेस्सिया अलेस्सिया चेदि ।१३६ं। व्लेशिया मार्गणाके अनुवादसे कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, तेजोलेश्या, पद्मलेश्या, शुक्ललेश्या और अलेश्यावाले जीव होते हैं ।१३६ं। ध./१६ं/४९६/७।
- स. सि./२/६/१५६/१२ सा षड्विधा कृष्णलेश्या, नोललेश्या, कापोत-लेश्या, तेजीलेश्या, पग्रलेश्या, शुक्ललेश्या चेति । ⊷ लेश्या छह प्रकार-की है – कृष्णलेश्या, नीललेश्या, कापोतलेश्या, पोतलेश्या, पग्रलेश्या, शुक्ललेश्या । (रा. वा./२/६/९/१०६/२७); (रा. वा /६/७/१९/६०४/ १३); (ध. १/१.९.१३६/३८६/२); (गो. जी./मू./४६३/८६६); (द. सं./टी./१३/३६) ।
- गो, जो /मू /४६४-४६६/८६७ दब्बलेस्सा। सा सोढा किण्हादी अणेय-भेयो सभेयेग १४६४। छव्पय णोलकवोद्मुहेममंबुजसंतसण्णिहा वण्णे। संखेउनारांखेउनाणं तविषप्पा य पत्तेय १४६६। = इब्धलेश्या कृष्णादिक छह प्रकारकी है उनमें एक-एकके भेदअपने-अपने उत्तर भेदोंके द्वारा अनेक रूप है १४६४। कृष्ण-भ्रमरके संदर्श काला वर्ण, नोल-नोल मणिके सहश, कापोत-कापोतके सहश वर्ण, तैजो-सुवर्ण सहश वर्ण, पदा कमल समान वर्ण, शुवल-शंखके समानवर्ण वाली है। जिस प्रकार कृष्णवर्ण हीन-उत्कृष्ट-पर्यन्त अनन्त भेदोंको लिये है उसी प्रकार छहों द्वव्य-लेश्याके जधन्यसे उत्कृष्ट पर्यन्त झरीरके वर्णकी अपेक्षा संख्यात, असंख्यात व अनन्त तरु भेद हो जाते हैं १४६६।

गो, जी, जी, प्र. /७०४/११४१/४ लेश्या सा च शुभाशुभभेदाइ द्वेधा। तत्र अशुभा कृष्णनीलकपीतमेदात् त्रेधा, शुभापि तेजःपदाशुवछ-भेदात्त्रेधा। = वह लेश्या शुभ व अशुभके भेदसे दो प्रकारकी है। अशुभ लेश्या कृष्ण, नील व कपोतके भेदसे तीन प्रकारकी है। और शुभ लेश्या भी पोत, पद्म व शुक्कके भेदसे तोन प्रकारकी है।

### ३, त्रब्य-भाव छेइयाओंके रुक्षण

- १. द्रव्य लेक्या
- पं. सं./प्रा./१/१९२-१९४ किण्हा भमर-सवण्या णोला पुण णील-गुलिय-संकासा। काऊ कओदवण्णा तेऊ तर्वाणज्जवण्णा दु।१९२३। पम्हा पउमसवण्या मुक्का पुणु कासकुमुमसंकासा। वण्णंतरं च एदे हवंति परिमिता अणंता वा।१८४। - कृष्ण लेश्या, भौरेके समान वर्णवाली, नील लेश्या-नीलकी गोली, नीलमणि या मयूरकण्ठके समान वर्णवाली। कापोत-- कबूतरके समान वर्णवाली, तेजो-तप्त सुवर्ण-के समान वर्णवाली पद्म लेश्या पद्मके सहशा वर्णवाली। और शुक्कलेश्या कांसके फूलके समान श्वेत वर्णवाली है। (ध. १६/गा. १-२/४६४)।
- रा, वा./१/७/११/६०४/१३ शरीरनामोदयापादिता द्रव्यत्तेश्या । = शरीर-नाम कर्मोदयसे उत्पन्न द्रव्यत्तेश्या होती है ।
- गो, जी./मू./४६४ वण्णोदयेण जणिदो सरीरवण्णो दु इव्वदो लेस्सा । ---वर्ण नामकर्मके उदयसे उत्पन्न हुआ जो शरीरका वर्ण उसको द्रव्य-लेग्या कहते हैं ।४६४। (गो. जी./मू./५३६)।

२. भावलेश्या

- स. सि. /२/६/१४८/११ भावलेश्या कषायोदयरज्ञिता योगप्रवृत्तिरिति कृत्वा औदयिकीत्युच्यते । स्मावलेश्या कषायके उदयसे अनुरंजित योगकी प्रवृत्ति रूप है, इसलिए वह औदयिकी कही जाती है । (रा. वा./२/६/८/१०६/१४३; ( द. सं./टी./१३/३८/४ ) ।
- भ. १/१.१.४/१४६/९ कथायानुरझिता कायवाङ्मनोयोगप्रवृत्तिर्नेश्या = कथायसे अनुर जित मन-वचन-कायकी प्रवृत्तिको लेश्या कहते हैं। (गो.जी./मु./४६०/९६५); (पं.का./त.प्र./११६)।
- गो. जी,/मू./k३६/१३१ लेस्सा। मोहोदयखआवसमोवसमखयजजीव-फंदगं भावो। झमोहनीय कमके उदय, क्षयोपशम, उपशम अथवा क्षयसे उत्पन्न हुआ जो जीवका स्पन्द सो भावसेश्या है।

#### ४. कृष्णादि भावजेश्याओंके छक्षण

१. कृष्णलेञ्या

- पं. सं./प्रा./१/१४४-१४६ चंडो ण मुयदि वेर भंडण-सीलो य धम्म दय-रहिओ। दुट्ठो ण य एदि वसं लक्खणमेदं तु किण्हरूस ।२००। मंदो बुद्धि-विहीणो णिव्विणाणी य बिसय-लोको य। माणी मायी य तहा आलस्सो चेय भेज्जो य ।२०१। - तीव्र कोध करने वाला हो, वैरको न छोड़े, लड़ना जिसका स्वभाव हो, धर्म और दयासे रहित हो. दुष्ट हो. जो किसीके बदाको प्राप्त न हो, ये सब कृष्ण-लेरयावालॉके लक्षण हैं ।२००। मन्द अर्थात् स्वच्छन्द हो, वर्तमान कार्य करनेमें विवेकरहित हो, कलाचातुर्यसे रहित हो, पंचेन्द्रियके विषयोंमें लम्पट हो, मानी, मायाबी, आलसी और भोरु हो. ये सब कृष्णलेरयावालोंके लक्षण हैं ।२०१। (ध.१/१,९,११६/गा २००-२०१/-३८८), (गो.जी /मू./४०१-४१०) ।
- ति. प./२/२६४--२६६ किण्हादितिलेस्सजुदा जे पुरिसा ताण लव्स्वण एवं। गोत्तं सकलत्तं एक्वं बंधेदि मारिदुं दुट्ठो ।२६६। धम्म दया परि-चत्तो अमुझवेरो पयंडकलह्यरो । बहुकोहो किण्हाए जम्मदि धूमादि चरिमंते ।२६६। = कृष्णलेश्यासे युक्त दुष्ट पुरुष अपने हो गोत्रीय तथा एकमात्र स्वकलत्रको भी मारनेकी इच्छा करता है ।२६६। दया-धर्मसे रहित, बैरको न छोड़ने वाला, प्रचण्ड कलह करनेवाला

और क्रोधी जीव कृष्णलेश्याके साथ धूमप्रभा पृथिवीमे अन्तिम पृथिवी तेक जन्म लेता है।

रा वा /४/२२/१०/२३१/२४ अनुनयानभ्युपगमोपदेशाग्रहणवैरामोच-नातिचण्डत्व - दुर्मुखरव - निरनुकम्पता-क्ष्लेशन - मारणा - परितोष-णादि कृष्णलेश्या ल्ण्णम् । = दुराग्रह, उपदेशावमानन, तीव वैर, अतिक्रोध, दुर्मुख, निर्दयता, ब्लेश, ताप, हिसा, असन्तोष आदि परम तामसभाग कृष्णलेश्याके लक्ष्ण है ।

### २. नीछल्रेसा

- d. मं,/प्रा./१/१४६ णिद्वावंचण- श्रहुलो धण-धण्णे होड तिव्व-सण्णो य। लक्षणभेद भणियं समासदो णील-लेम्सस्स (२०२) ⇔ बहुत निद्राछ हो, पर वचनमे अतिदश हो, और धन-धान्यके सग्रहादि-में तोव लालसावाला हो, ये सब सक्षेपसे नीललेश्यावालेके लक्ष्ण कहे गये है। १४६। (घ १/१,९,९३६/गा २०२/३८९), (गो जी /-मू /११९/५६०), (प स /म./१/२७४)।
- ति, प /१/२९७-२९६ जिसयासत्तो विमदी माणी विण्णाणवज्जिदो महो । अलसो भीस मायापव चबहुलो य णिहाञ्च ।२९७। परवचण-प्यसत्तो लोहंघो घणमुहाकली । बहुमण्णा जीलाए जम्मदि त चैव धूमतं ।२१८। = विषयोमे आसक्त, मतिहीन, मानी, विवेक बुद्विसे रहित, मन्द, आलसी, कायर प्रचुर माया प्रपचमे सलग्न, निदा-शील, दूसरोके ठगनेमें तत्पर, लोभमे अन्ध, धन-धान्यजनित सुलका इच्छुक और बहुसंज्ञायुक्त अर्थाद्द आहारादि सज्ञाओमे आसक्त ऐसा जीव नीललेश्याके साथ धूम्र9मा तक जाता है ।२९७-९१८।
- रा वा./४/२२/११/२३१/२६ आलस्य विज्ञामहानि कार्यानिष्ठापन-भोरुता- विषयातिगृद्धि-माया - तृष्णातिमानवञ्चन नृतभाषणचापत्ता -तिलुभ्धत्वादि नीललेश्यालरूणम् । = आलस्य. मूर्ग्वता, कार्यानिष्ठा, भीरुता, अतिविषयाभिलाष, अतिगृङ्गि, माया, तृष्णा, अतिमान, वचना अनृत भाषण, चात्तता अतिलोभ आदि भाष नीललेश्याके लक्षण है ।
  - ३ कायोतले ज्या
- प. स /प्रा /१/१४०-१४८ रूसड णिदइ अभ्णे दूसणबहुलो य सोय-भय-बहुलो । अमुबड परिभवड पर पससइ य अप्पय बहुसो ११४०। ल य पत्तियइ "र सो अप्पाण पिव पर पि मण्णतो । तूसड अह-थुव्वतो ण य उन्नब ट्रागि-बङ्ढीओ ।१४८। मरण परथेइ रणे देइ सु बहुग पि थुव्यमाणो हु। ण गणइ कउजावउक सक्ष्यणमेय तु काउस्स ११४१। ⇒जो दूनरोके ऊपर रोप करता हो, दूसरोकी निम्दा करता हो, दूषण बहुल हो, शोक बहुल हो, भग्न बहुल हो, *वूसरोसे ईन्यों कर*ता हो, परका पराभव उरता हो, नाना प्रकारसे अपनी प्रभाग करता हो, परका विश्वास न करता हो, अपने समान दूसरेको भी म मानता हो, स्तुति किये जानेपर अति सन्तुष्ट हो, अपनी हानि और वृद्धिको न जानता हो, रणमे मरणका इच्छक हो, स्तुति या प्रशसा विये जानेपर बहुत धनादिक देवे ओर कर्तवप-अर्क्तवप्रको कृष्य भी न गिनता हो, ये सब कापोत लेश्या-वात्तेके चित्र हैं। (ति, प/२/२११-३०१), (ध १/१.१.१३६/ग २०३-२०४/३८१), (गो जी /मू /४१२-४१४/११०-१११); (प स/ स/१/२०ई-२७७) ।
- रा था /४/२२/२०/२३६/२२ मारसर्थ पशुन्य परपरिभवारमाझसा -परपरिपादवृद्धिहान्यगणनात्मीयजो वितनिराशता प्रशस्यमानधनदान-युद्धवर । प्यादि जागोतलेश्याल,गणम् । ⇒मारसर्थ, पैशुन्य, परपरि-भग, अत्यापना, परारिवाद, जोवन नराश्य अशसकको धन देना, युद्ध मरणःयम आदि कापात लेश्याके लक्षण है ।

४. पोत लेश्या

- प, स /प्रा /१/१४० जाणइ कउजाकउज सेयासेय च सव्वसमपासी। दय-दाणरदो य विदू लक्खणमेय तु तेउस्स ११४० = जो अपने कर्तव्य और अकर्तव्य, और सेव्य-असेव्यको जानता हो, सबमे सम-दर्शी हो, दया और दानमें रत हो, मृदु स्वभात्री और ज्ञानी हो, ये सब तेजोलेश्यावालेके लक्षण है।१४०० (घ १/१,१,१३६/गा, २०६/३८१), (गो. जी /मू /११४/१९१), (प स./स./२/२७१), (दे आयु/३)।
- रा. वा /४/२२/१०/२२१/२१ दढमित्रता सानुकोशस्व-सत्त्यवाद टानशीला-रमोयकार्यसपादनपटुविज्ञानयोग - सर्वघर्मसमदर्शनादि तेजोलेश्या लक्षणम् । —दृढता, मित्रता, दयालुता, सत्यवादिता, दानशीलत्व, स्वकार्य-पटुता, सर्वधर्म समदर्शित्व आदि तेजोलेश्याके लक्षण है।

### ५. पद्मलेश्या

- प. सं /प्रा /१/१५१ चाई भद्दो चोक्खो उज्जुपकम्मो य खमइ बहुय पि । साहुगुणपूर्याणरओ लक्खणमेयं तु पडमस्स ।१५१। ⇒जो त्यागी हो, भद्र हो, चोखा (सच्चा) हो, उत्तम काम करने वाला हो, बहुत भी अप-राध या हानि होनेपर क्षमा कर दे, साधुजनोके गुणोके पूजनमें निरत हो, ये सज पद्मलेश्याके ल,गण है ।१५१। (ध,१/१,९,१३६/२०६/३६०), (गो.जी /मू./६१६/११२), (पं सं /सं./१/१५१)।
- रा. वा /४/२२/१०/२३१/३१ सत्यत्राक्यक्षमोपेत-पण्डित-सत्त्विकदान-त्रिशारद-चतुरर्जुगुरुदेवतापूजाकरणनिरतत्वादि पत्रलेश्यालक्षणम् । =सत्यवाक्, क्षमा. सारिवकदान, पाण्डित्य, गुरु देवता पूजनमे रुचि आदि पद्मलेश्याके लक्षण है ।
  - ६, शुललेश्या
- पं स /प्रा./१/१४२ ण कुणेइ पक्खवाय ण वि य णिदाणं समो य सब्वेसु । णरिथ य राओ दोसो णेहो वि हु सुक्कलेसस्स ११४२। च्छो पक्षपात न करता हो, और न निदान करता हो, सबमे समान व्यवहार करता हो, जिसे परमे राग-द्वेष वा स्नेह न हो, ये सब शुक्कलेश्याके लक्षण है ११४२। (घ १/१.१.१३६/२०८/३१०), (गो.जी /मू / १९७/११२), (प.स /स /१/२८१) ।
- रा. वा ४/२२/१०/२३१/३३ वैरराणमोहविरह-रिपुदोषप्रहणनिदानवर्जन-सार्व-सावद्यकार्यारम्भौदासीन्य-अधेमार्गानुष्ठानादि शुवललेक्ष्याल१-णम्। -- निर्वेर, वीतरागता, शत्रुके भी दोषोपर दृष्टि न देना, निन्दा न करना, पाप कार्योसे उदासीनता, अयोमार्ग रुचि आदि शुक्ल लेक्ष्याके लक्षण है।

### ५. अलेझ्याका लक्षण

प स /पा-/१/१५३ किण्हाइलेसरहिया सस्परविणिग्गया अणतसुहा। सिद्धिपुरीसपत्ता अलेसिया ते मुणेयव्ता ११५३। = जो कृष्णादि छहो लेश्पासे रहित है. पंच परिवर्तन रूप संसारसे विनिर्गत है, अनन्त सुग्वी है, और आरमोपलच्धि रूप सिद्धिपुरीको सम्प्राप्त है, ऐसे अयोगिकेवली और सिद्ध जीवोको अलेश्य जानना चाहिए ।१५३। (ध १/९.९.१३६/२०६/३६०), (गो, जी /मू /१५६), (प, सं /स / १/२९३)।

# ६. छैरयाके रूक्षण सम्बन्धी शंका

### १. 'लिम्पतीति लेक्या' लक्षण सम्बन्धी

ध १/१.१.४/१४१/६ न भूमिलेपिकयातिव्याग्निदोध कर्मभिरात्माल-मित्याध्याहारापेक्षित्वाद् । अथवात्मप्रवृत्तिसश्लेषणकरी लेत्या । नात्रातिप्रसङ्गरोध प्रवृत्तिशब्दस्य कर्मपर्यायस्वात् । =प्रश्न-( लिम्पन करती है वह लेश्या है यह लक्षण भूमिलेपिका आदिमे चला जाता है।) उत्तर---इस प्रकार लक्षण करनेपर भी भूमि लेपिका आदिमे अतिज्याप्त दोष नहीं होता. च्योकि इस लक्षणमें 'कर्मोंसे आत्माको इस अध्याहारकी अपेक्षा है' इसका तात्पर्य है जो कर्मोंसे

आत्माको इस अध्याहारकी अपेक्षा है' इसका तारपर्य है जो कमोंने आत्माको लिम्न करती है वह लेख्या है अथवा जो प्रवृत्ति कर्मका सम्बन्ध करनेवाली है उसको लेख्या कहते है ऐसा लक्षण करनेपर अतिब्याग्न'दोष भी नहीं खाता क्योकि यहाँ प्रवृत्ति दाव्द कर्मका पर्यायवाची ग्रहण किया है।

भ, १/१.१. (३६/३=१/१० क्षायानुर ज्जितैव योगप्रवृत्ति सेथे सि नात्र परिगृह्यते सयोगकेवलिनोऽलेश्यत्वापत्ते' अस्तु चेव्न, 'शुक्ललेश्य. सयोगकेवली' इति वचनव्याधातात्। = 'क्षायसे अनुरज्जितयोग प्रवृत्तिको लेश्या कहते है, 'यह अर्थयहॉ नहीं ग्रहण करना चाहिए', क्योकि इस अर्थके प्रहण करनेपर सयोगिकेवलीको लेश्या रहित-पनेकी आपत्ति होती है। प्रश्न--ऐसा ही मान से तो। उत्तर-नही, क्योकि केवलीको शुक्ल लेश्या होती है' इस वच्नतका व्याधात होता है।

२. 'कमै बन्ध संश्लेषकारी'के अर्थमें

ध, ७/२.१.६१/१०४/४ जदि बंधकारणाणं खेस्सत्तं उच्चदि तो पमा-दस्स वि लेस्सत्तं किण्ण इच्छिजजदि । ण. सस्स कसाएस अंतव्भा-वादो । असंजमस्स किण्ण इच्छिज्जदि । ण, तस्स वि लेस्सायम्मे अंतब्भावादो । मिच्छत्तस्स किण्ण इच्छिउजदि । होद् तस्स लेस्सा~ ववएसो, विरोहाभावादो । किंतु कसायाणं चैव एत्थ पहाणर्स हिसादिलेस्सायम्मकरणादो, सेरेसु तदभावादो । = प्रश्न--- अन्धके कारणोको ही लेश्याभाव कहा जाता है तो प्रमादको भी लेश्याभाव क्यों न मान लिया जाये। उत्तर—नहीं, क्यों कि प्रमादका तो कदायोमे ही अन्तर्भाव हो जाता है। (और भी दे० प्रत्यय/१/३)। क्यो कि असयमका भी तो लेश्या कर्ममें अन्तर्भाव हो जाता है। प्रश्त-मिथ्यात्वको लेश्या भाव क्यो नहीं मानते। ভন্নৰ---मिथ्यारवको लेग्याभाव कह सकते है, क्यो कि उसमें कोई विरोध नही आता। किन्तु यहाँ व षायोका ही प्राधान्य है, क्योकि कषाय ही लेश्या कर्मके कारण है और अन्य बन्ध कारणोमें उसका अभाव है।

# ७. लेस्याके दोनों कक्षणोंका समन्वय

ध. १/१.१.१३६/३६८/१ संसारवृद्धिहेतुर्ले श्येति प्रतिज्ञायमाने लिम्पतीति लेश्येत्यनेन विरोधश्चेत्र, लेपाविनाभाविरवेन तद्दवृद्धेरपि तद्दव्यपदेशा-विरोघात । अप्रश्न-संसारकी वृद्धिका हेतु लेश्या है ऐसी प्रतिझा करनेपर 'जो लिप्त करती है उसे लेश्या कहते है'; इस वचनके साथ विरोध आता है। उत्तर---नड़ी, क्योकि, कर्म लेपकी अविनाभावी होने रूपसे ससारको वृद्धिको भी लेश्या ऐसी सज्ञा देनेसे कोई बिरोध नही आता है। अत उन दोनोसे पृथग्भूत लेश्या है यह बात निश्चित हो जाती है।

# २. कषायानुरंजित योग प्रवृत्ति सम्बन्धी

# १. तरतमताभी अपेक्षा लेश्याओंनें छह विमाग

ध. १/१.९.९३६/३<sup>∞</sup>८/३ षड्विध कषायोदय'। तद्यथा, तीवतम' तीव्रतर तीव मन्द. मन्दतर मन्दतमम् इति। एतेभ्यः षड्भ्य कषायोदयेभ्य परिपाट्या षड् लेश्या भवन्ति। ⇒कषायका उदय छह प्रकारका होता है। वह इस प्रकार है, तीव्रतम, तीव्रतर, तीव, मन्द, मन्दतर और मन्दतम। इन छह प्रकारके कषायके उदयसे उत्पन्त हुई परिपाटी क्रमसे लेश्या भी छह हो जाती है।--( और भो दे० आयु/३/१९)।

# २. लेइया नाम कषायका है, योगका है वा दोनोंका :

- ध १/१,१,१३६/१८६/११ लेश्या नाम योगः कषायस्तायुभौ था। कि चातो नाद्यौ विकल्पौ योगकषायमार्गणयोरेव तस्या अन्तर्भावात् । न तृत्वीयविककप्स्तस्यापि तथाविधत्वात् । कर्मलेपैककार्यकर्तृ त्वे-नैकत्वमापन्नयोर्योगकषाययोलेश्यात्वाभ्युपगमात् । नैकत्वात्तयो-रन्तर्भवति द्वयात्मकैकस्य जात्धान्तरमापन्नस्य वेवलेनै वेन सहैवत्त्व-समानत्वयोर्विरोधात् ।
- ध. १/१.१.४/१४१/८ ततो न केवल कथायो लैश्या, नापि योग. अपि त कथायानुविद्धा योगप्रवृत्ति लेश्येति सिद्धम् । ततो न वीतरागाणा योगो लेश्येति न प्रत्यवस्येयं तन्त्रत्वाद्योगस्य, न क्वायम्तन्त्र विश्वे-षणत्वतस्तस्य प्राधान्याभावात् । 📼 प्रश्न— लेश्या योगको कहते है, अथवा, कषायको कहते हैं, या योग और कषाय दोनोको कहते है। इनमेंसे आदिके दो विकल्प (योग और कषाय) तो मान नहीं सकते, बेयोकि वैसा माननेपर योग और कधाय मार्गणामें ही उसका अन्तर्भाव हो जायेगा। तीसरा विकल्प भी नहीं मान रकते है वयोकि वह भी आदिके दो विकल्पोके समान है। उत्तर--१. कर्म सेप रूप एक कार्यको करनेवाले होनेको अपेक्षा एकपनेको प्राप्त हुए योग और कषायको लेश्या माना है। यदि कहा जाये कि एक्ताका प्राप्त हुए योग और कषायरूप लेश्या होनेसे उन दोनोमें लेश्याका अन्तर्भीव हो जायेगा, सो भी ठीक नहीं है क्योंकि दो धर्मोंके संयोगसे उत्पन्न हुए द्वयात्मक अतएव किसी एक तीसरी अवस्थाको प्राप्त हुए किसी एक धर्मका केवल एकके साथ एकरव अथवा समानता माननेमें विरोध आता है। २. केवल कषाय और केवल योगको लेश्या,नहीं कह सकते हैं किन्तु कषायानुविद्ध योगप्रवृत्तिको ही लेश्या कहते है, यह वात सिद्ध हो जाती है। इससे बारहवे आदि गुगस्थानवर्ती वोतरागियोके केवल योगको लेश्या नहीं कह सकते ऐसा निश्चय नहीं कर लेना चाहिए, क्योंकि लेश्यामें योगकी प्रधानता है, कषाय प्रधान सही है, क्योंकि, वह ग्रोग प्रवृत्तिका विशेषण है, अत्र प्व उसकी प्रधानता नहीं हो सकती है।
- ध ७/२,१,६१/१०४/१२ जदि कसाओदए लेस्साओ उच्चति तो लीणकसायाण लेस्साभावो पसउजदे । सच्चभेदं जदि क्साअ'दयादो चेव लेस्सुव्यत्ती इच्छिङजदि । किंतु सरीरणामकम्मोदयजणिद-जोगोवि लेस्साति इच्छिङजदि, कम्मबधणिमित्तत्तादो । = ३, क्षीण-कषाय जीवोर्मे लेश्याके अभावका प्रसग आता यदि केवल क्षायो-दयसे हो लेश्याकी उत्पत्ति मानी जाती । किन्तु श्वरीर नामकर्मके उद्यसे उत्पन्न योग भी तो लेश्या माना गया है, क्योंकि वह भी कर्मके बन्धमें निमित्त होता है ।

# योग व कषायसे प्रथक् लेइया माननेका क्य. आवश्यकता

ध १/१.१.१३६/३८७/४ योमकषायकार्याद्वचतिरिक्तलेश्यावार्यानुष-प्रथग्लेश्यास्तीति चेन्न, लम्भान्न ताभ्या योगक्षायाभ्यां प्रत्यनीकत्वाद्यालम्बनाचार्यादिक ह्यार्थं संनिधानेनापन्नलेश्याभावाभ्यौ ससारवृद्धिकार्यस्य तत्केवलकार्याद्ववर्षतरिक्तस्योपलम्भात् । = है, इसलिए उन दोनोसे भिन्न लेश्या नहीं मानी जा सकती। उत्तर नही, क्योंकि, त्रिपरीतताको प्राप्त हुए मिथ्यास्त्र, अविरति आदिके आत्तम्बन रूप आचार्यादि बाह्य पदार्थीके सम्पर्वसे लेग्या भावको प्राप्त हुए योग और कषायोसे केवल योग और वेवल क्यायके कार्यसे भिन्न ससारकी वृद्धि रूप कार्यकी उपसव्धि हे जा केवल योग और केवल कथायका कार्य नहीं कहा जा सकता है, इसलिए लेश्या उन दोनोसे भिन्न है, यह बात सिद्ध हो जाती है।

888

### ४. लेश्याका कषायोंमें अन्तर्भाव क्यों नही कर देते

- रा. वा./२/६/८/१०१/२५ कषायरचौदयिको व्याख्यातः, ततो लेखा-नर्थान्तरभूतेति, मैष दोष; कणयोदयतीवमन्दावस्थापेक्षा भेदाद-र्थान्तरत्वम् । -- प्रश्न -- कषाय औदयिक होती हैं, इसलिए लेक्याका कषायोमे अन्तर्भाव हो जाता है । उत्तर--- यह कोई दोष नही है । वयोकि, कषायोदयके तीव्र-मन्द आदि तारतम्यसे अनुर जिस लेक्या पृथक् ही है ।
- हे॰ लेश्या/२/२ ( केवल कषायको लेश्या नहीं कहते अपितु कषायानुविद्ध योग प्रवृत्तिकी लेश्या कहते है ) ।

# ३. द्रव्य लेखा निर्देश

### १. अपर्याप्त कालमें ज़ुक्ल व कारोत लेक्या ही होती है

ध. २/१,१/४२२/६ जम्हा सव्व-कम्मस्स विस्सोवचओ सुक्तितो भवदि तम्हा विग्गहगदीए बहमाण-सव्वजीबाण सरीरस्स मुक्कलेस्सा भवदि। पुणो सरीरं घेत्रूण जाव पज्जत्तीओ समाणेदि ताव छत्वण्ण-परमाणु पुंज-णिप्पज्जमाण-सरीरत्तादो तस्स सरीरस्स लेस्सा काउलेस्सेत्ति भण्णदे, एवं दो सरीरलेस्साओ भर्वति। == जिस कारणसे सम्पूर्ण कमोँका विससोपचय शुक्ल ही होता है, इसलिए विग्रहगतिमें विद्यमान सम्पूर्ण जीवोके शरीरकी शुक्ललेश्या होती है। तदनन्तर शरीरको ग्रहण करके जब तक पर्याप्तियोंको पूर्ण करता है तब तक छह वर्णवाले परमाणुऔंके पुंजसे शरीरकी उत्पत्ति होती है. इसलिए उस शरीरको कापोत लेग्या कही जातो है। इस प्रकार अपर्याप्त अवस्थामे शरीर सम्बन्धी दो ही लेश्याएँ होती है। ( ध २/१.१/६४४/१, ६०१/१ ।

### २. नरक गतिमें द्रव्यसे ऋष्ण छेक्या ही होती है

गो. जी./मू. व. जी. प्र /४६६/८९८ णिरया किण्हा ।४९६। नारका सर्वे कृष्णा एव । -- नारकी सर्व कृष्ण वर्णवाले ही है ।

### ३. जलकी द्रव्यलेक्या शुक्ल ही है

ध २/१.१/६०१/१ सुहूम आऊणं काउलेस्सा वा बादरआऊणं फलिह-धणोदधि-घणवलयागासपदिद-पाणीयाण वण्णलेस्सा । कुदो । धवलवण्ण दंसणादो । धवल-किसण-णोल-पोयल-रत्ताअंब-पाणीय दंसणाहो ण धवलवण्णमेव पाणीयमिदि वि पि भणति, तण्ण घडदे। कुदो। आयारभावे भट्टियाए संजोगेण जलस्स बहुवण्ण-ववहार-दसणादो। आऊर्ण सहाव०णो पुण धवलो चेव। ∞सूश्म अपकायिक जोवोके अपर्याप्त कालमे द्रव्यसे कार्पातलेश्या और वरदरकायिक जीबोके स्फटिकवर्णवाली शुक्ल कहना चाहिए, क्योकि, धनोद-धिवात और घमवलयवात द्वारा आकाशसे गिरे हुए पानीका धवल वर्ण देखा जाता है। प्रश्न — कितने ही आ चार्य ऐसा कहते है कि धवल, कृष्ण, नील, पीत. रक्त और आताम वर्णका पानी देखा जानेसे धवल वर्णही होता है। ऐसा कहना नहीं बनता व्यत्तर--- उत्तका कहना युक्तिसगत नहीं है, क्योंकि, आधारके होनेपर मिट्टीके सयोगसे जल अनेक वर्णवाला हो जाला है ऐसा व्यवहार देखा जाता है। किन्तु अलका स्वाभाविक वर्णधवल ही होता है।

### ४. मवन त्रिकमें छहों द्रव्यलेश्या सम्भव है

ध, २/१,१/५३२-५३५/६ देवाणं पडजत्तकाले दव्यदो छ लेस्साओ हवति ति एवं ण घडदे, तेसि पज्जत्तकाले भावदो छ-लेस्साभावादो । जा भावलेस्सा तग्लेस्सा चेव • णोकम्मपरमाणवो आगच्छंति ।५३२। ण ताव अपज्जत्तकालभावलेस्सा • पज्जत्तकाले भावलेस्स पि णियमेण अणुहरइ पज्जत्त-दव्वलेस्सा • । धवलवण्णवलयाए भावदो मुक्कलेस्स- प्पसगादो । इव्वलेस्सा णाम वल्णणामकम्मोदयादो भवदि, ण भावलेस्सादो । वण्णणामकम्मोदयादो भवणवासिय-घाणवेतर-जो-इसियाणं दव्वदो छ लेस्साओ भवति, उवरिमदेवाण तेउ-पम्म मुक्क लेस्साओ भवति । = प्रश्न -- देवोंके पर्याप्तकालमें द्रव्यसे छहो लेश्याएँ होती है यह बचन घटित नहीं होता है, क्योकि उनके पर्याप्त कालमें भावसे छहो लेश्याओका अभाव है । क्योकि जो भावलेश्या होती है उसी लेश्यावाले ही नोकर्म परमाणु आते है । उत्तर-इव्यलेश्या अपर्याप्तकालमें इसी प्रकार पर्याप्त कालमें भी पर्याप्त जीव सम्बन्धी इव्यलिश्या भावलेश्याका नियमसे अनुकरण नहीं करती है क्योंकि वैसा माननेपर ता धवल वर्णवाले बगुलेके भी भावसे शुक्ललेश्याका प्रसग प्राप्त होगा । दूसरी बात यह भी है कि इव्यलेश्या वर्ण नामा नामकर्मके उदयसे होती है भावलेश्यासे नही । वर्ण नामा नाम-कर्मके उदयसे घोती है भावलेश्यासे नही । वर्ण नामा नाम-कर्मके उदयसे घोती है (या भवनत्रिकसे ऊपर देवोके तेज, पद्म और शुक्ल लेश्याएँ होती है । (गो, जी,/मू /४१६१/८६=)।

### भ. आहारक बारीरकी जुक्ललेब्या होती है

# ध. कपाट समुद्धातमें कापोतलेक्या होती है

ध, २/१,१/६५४/३ कवाडगद-सओ गिकेवलिस्स थि सरीरस्स काउलेस्सा। चैव हमदि। एतथ वि कारणं पुठव व वत्तरवं। सजोगिकेवलिस्स पुठिवच्ल-सरीर छठवण्णं जदि वि हवदि तो थि तण्ण घेष्पदि; कवाड-गद-केवलिस्स अपऊजत्तजोगे वट्टमाणस्स पुठिवछसरीरेण सह संबंधा-भावादो। अहवा पुठिवछछठवण्ण-सरीरमस्सिऊण उवयारेण दठवदो सजोगिकेवलिस्स छ लेस्साओ हवंति। = कपाट समुद्धातगत सयोगि-केवलीके शरीरकी भी कापोतलेश्या ही होती है। यहॉपर भी पूर्व (अपर्याप्तवत् दे० लेश्या/३/१) के समान ही कारण कहना चाहिए। यद्यपि सयोगिकेवलीके पहलेका शरीर छहों वर्ण वाला होता है; क्योकि अपर्याप्त योगमें वर्तमान कपाट-समुद्धातगतस्योगि केवलीका पहलेके शरीरके साथ सम्बन्ध नहीं रहता है। अथवा पहलेके षड्वर्ण-वाले शरीरका आश्रय लेकर उपचार द्रव्यकी अपेक्षा सयोगिकेवलीके छन्नों लेश्यारें होती है। (ध, २/१,१/६६०/२)।

# ४. भाव लेक्या निर्देश

# १. लेक्यामार्गणामें माव लेक्या अभिष्रेत है

- स सि,/२/६/१५१/१० जीवभावाधिकाराइ द्रव्यलेश्यानाधिकृता। = यहाँ जीवके भावोका अधिकार होनेसे द्रव्यलेश्या नही ली गयी है । (रा. वा /२/६/९/११३)।
- ध २/१,१/४३१/ई केई सरीर-णिव्वत्तणट्ठमागद-परमाणुवण्णं घेत्त्त्ण सजदासजदादीण भावलेस्स परूवयंति । तण्ण घडदे, वचन-व्याघाताच्च । कम्म-लेवहेंदूदो जोग-कसाया चेव भाव लेस्सा त्ति गेण्हिंदव्वं । = किठने ही आचार्य, शरीर-रचनाके लिए आये हुए परमाणुओ के वर्णको लेकर सयतासंयतादि गुणस्थानवर्ती जीवो के भावलेश्याका वर्णन करते है किन्तु उनका यह कथन घटित नही होता है । आगमका वचन भी व्याघात होता है । इसलिए कर्म लेपका कारण होनेसे कषायसे अनुर जित (जीव) प्रकृति ही भाव-लेश्या है । ऐसा अर्थ प्रहण करना चाहिए ।

Jain Education International

# २. छहाँ माव लेक्याओंके दृष्टान्त

- प. सं./प्रा /१/११२ णिम्सूल खंध साहा गुछा चुणिऊण कोइ पडिदाइं। जह एदेसि भावा तह विय लेसा मुणेयव्या। = कोई पुरुष वृक्ष को जड-भूलसे उखाडकर, कोई स्कन्धसे काटकर, कोई गुच्छोंको तोड कर, कोई शाखाको काटकर, कोई फलोको चुनकर, कोई गिरे हुए फलोको जीनकर खाना चाहे तो उनके भाव उत्तरोत्तर विशुद्ध है, उसी प्रकार कृष्णादि लेश्याओंके भाव भी परस्पर विशुद्ध है। ११२२।
- ध. २/१.१/गा. २२५/५३३ णिम्म्यूलर्खधसाहुवसाहं बुच्चितुं वाउ-पडिदाइ । अब्भतरलेस्साणभिदइ एदाई वयणाह ।२२५।
- गो. जी./यू./५०६ पहिया जे छप्पुरिसा परिभट्टारण्णमज्मदेसम्हि। फलभरियरुक्खमेग पेक्लित्ता ते विचित्तति १६०६। = १, छह लेश्या-वाले छह पथिक वनमें मार्गसे भ्रष्ट होकर फलोसे पूर्ण किसी वृक्षको देखकर अपने मनमें विचार करते है, और उसके अनुसार वचन कहते हैं - (गो सा,) २. जड-यूलसे वृक्षको काटो, स्कन्धको काटो, शाखाओसे काटो, उपशाखाओसे वाटो, फलोको तोडकर खाओ और वायुसे पतित फलोको खाओ, इस प्रकार ये अभ्यन्तर अर्थात् भावलेश्याओके भेदको प्रकट करते है ।२२६१ (ध. गो. सा / मू /६०७)।

# ३. लेक्या अधिकारमें १६ प्ररूपणाएँ

गो जी./मू /४१९-४९२ 'प्ट्र्ध् णिइदेसवण्णपरिणामसकमो कम्मलक्खण-गदी य । सामी साहणसखा खेत्त फासं तदो कालो । ४९१। अतर-भावण्पबहु अहियारा सोलसा हवति ति । लेस्साण साहणट्ठ जहाकम तेहिं वोच्छामि ।४९२। = निर्दे श, वर्ण, परिणाम, सक्रम, कर्म, लक्षण, गति, स्वामी. साधन. सख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव, अल्प-बहुत्व ये लेश्याओंको सिद्धिके लिए सोलह अधिकार परमागममें कहे है ।४९१९-४९२।

# ४. वैमानिक देवोंमें द्रव्य व भावलेश्या समान होती है परन्तु भन्य जीवोंमें नियम नहीं

- ति. प /८/६७२ सोहम्मप्पहुदीणं एदाओ दब्बभावलेस्साओ ।=सौध-मदिक देवोके ये द्रव्य व भाव लेश्याएँ समान होती है । ( गो. जी / मू./४१६ ) ।
- ध. २/१,१/४३४/६ ण ताव अपज्जत्तकाल भावलेस्समणुहरइ दव्वलेस्सा, उत्तम-भोगभूमि-मणुरसाणमपज्जत्तकाले असुह-त्ति-लेस्साणं गड-रवण्णा भावापत्तीदो । ण पज्जत्तकाले भावलेस्सं पि णियमेण अणुहरइ पज्जत्तदव्वलेस्सा, छवित्रह--भाव-लेस्साप्तु **परियट त-**तिरिक्स्व मणुमपज्जत्ताणं दव्वलेस्साए अणियमप्पसगादो । धवलवण्णवत्तायाए-भावदी सुक्कलेरसप्पसगादो । आहारसरीराण धवलवण्णाण विग्गह-गदिन्ट्ठियन्सव्व जीवाणं धवलवण्णाणं भावदो सुक्वलेस्सावसीदो चेत्रं। कि च. दब्ब्लेस्सा णाम बण्णणामकम्मोदयादो भवदि श भावलेस्सादो।=द्रव्यलेश्या अपर्याप्त कालमें होनेवाली भावलेश्याका तो अनुकरण करती नहीं है, अन्यथा अपयप्ति कालमें अशुभ तीनों लेश्यावाले उत्तम भोगभूमियाँ मनुष्योके गौर वर्णका अभाव प्राप्त हो जायेगा । इसी प्रकार पर्याप्तकालमें भी पर्याप्त जीवसम्बन्धी द्रव्य-लेश्या भावलेश्याका नियमसे अनुकरण नहीं करती है क्योंकि वैसा माननेवर छह प्रकारकी भाव लेश्याओमें निरन्तर परिवर्तन करनेवाले पर्याप्त तिर्यंच और मनुष्योके इव्य लेश्याके अनियमपनेका प्रसंग प्राप्त हो जायेगा। और यदि द्रव्यलेश्याके अनुरूप ही भावलेश्या मानी जांग्रे, तो धवल वर्णवाले वगुलेके भी भावसे शुक्ललेश्याका प्रसंग प्राप्त होगा । तथा धवल वर्णवाले आहारक शरीरोके और धवल वर्णवाले विग्रहगतिमे विद्यमान सभी जीवोके भावकी अपेक्षासे

शुक्ललेश्याकी आपत्ति प्राप्त होगी । दूसरी वात यह भी है कि द्रव्य खेश्या दर्णनामा नाम कर्मके उदयसे होती है, भाव लेश्यासे नही ।

# ५. ग्रुम छेइयाके अमावमें मी नारकियोंके सम्यक्त्वादि कैसे

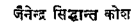
- रा. वा./३/३/४/१६१/३० नित्यग्रहणाल्लेश्याद्यनिवृत्तिप्रसङ्ग इति चेत्त; न, आभीक्ष्ण्यवचनत्वात् नित्यप्रहसितवत् ।४। ·· लेश्यादीनामपि व्ययोदयाभावान्नित्यत्वे सति नरकादप्रच्यव स्यादिति । तन्न, कि कारणम् । आभीक्ष्ण्यवचनान्नित्यप्रहसितवतः . .. अशुभकर्मोदय-निमित्तवशात् लेश्यादयोऽनारतं प्रादुर्भवन्तीति आभीक्ष्यवचनो एतेषां नारकाणा स्वायु प्रमाणावधृता नित्यशब्द' प्रयुक्त' । द्रव्यलेश्या उक्ता, भावलेश्यास्तु घडपि प्रत्येकमन्तमुंहूर्त्त परि-वर्तिन्य ! = प्रश्न-- लेश्या आदिको उदयका अभाव न होनेसे, अर्थात् नित्य होनेसे नरकसे अच्युतिका तथा लेग्याकी अनिवृत्ति-का प्रसंग आ जावेगा। उत्तर-ऐसा नही है, क्योंकि यहाँ नित्य शब्द बहुधाके अर्थमे प्रयुक्त हुआ है। जैसे-देवदत्त निष्य हॅसता है, अर्थात् निमित्त मिलने परं देवदत्त जरूर इँसता है, उसी तरह नारकी भी कर्मोदयसे निमित्त मिलने पर अवश्य ही अशुभतर लेश्या वाले होते है, यहाँ नित्य शब्दका अर्थ शाश्वत व कूटस्थ नही है। - नारकियोमें अपनी आयुके प्रमाण काल पर्यन्त ( कृष्णादि तीन ) द्रव्यलेश्या कही गयी है । भाव लेश्या तो छहो होती है और वे अन्तर्मुहर्तमें बदलती रहती है।
- ल, सा./जी प्र./१०१/१३८/८ नरकगती नियताशुभलेश्यात्वेऽपि कषा-याणा मन्दानुभागोदयवशेन तत्त्वार्थअद्धानानुगुणकारणपरिणामरूप-विशुद्धिविशेषसभवस्याविरोधात् । व्ययपि नारकियोमे नियमसे अशुभलेश्या है तथापि वहाँ जो लेश्या पायी जाती है उस लेश्यामें कषायोके मन्द अनुभाग उदयके वशसे तत्त्वार्थ अद्धानुरूप गुणके कारण परिणाम रूप विशुद्धि विशेषकी असम्भावना नही है।

# ६. माव ळेश्याके कालसे गुणस्थानका काल अधिक है

ध ४/१.६.३०८/१४६/१ लेस्साखादो गुणद्धाए अहुत्तुवदेसा। ⇔ लेश्याके कालसे गुणस्थापनका काल बहुत होता है, ऐसा उपदेश पाया जाता है।

# ७. छेश्या परिवर्तन क्रम सम्बन्धी नियम

गो. क /मू /४११-५०३ सोगाणमस खेउजा उदयट्ठाणा कसायग्ग होति । तत्थ किलिट्ठा असुहा सुहाविसुद्धा तदालाबा १४९१। तिव्वतमा तिब्बतरा तिब्बसुहा सुहा तहा मदा। मदतरा मदतमा छट्ठाणगया हू पत्तेयं १६००। असुहाण वरमज्भिम अवरसे किण्हणीलकाउ-तिए । परिणमदि कमेणप्पा परिहाणीदो किलेसस्स । ५०१। काऊ णील विण्ह परिणमदि किलेसत्रड्हिरो अप्पा। एवं विलेसहाणी-वड्ढीदो होदि अमुहतिय । १०२। तेऊ पडमे मुक्के सुहाणमवरादि असगे अप्पा। सुद्धिस्स य वङ्ढीदो हाणीदो अण्णदा होदि ५०३। संकमण सट्ठाणपारट्ठाण होदि किण्हसुझाणं। वड्ढीसु हि सट्ठाणं उभयं हार्णिम्म सेस, उभये वि । ६०४। लेस्साणुक्रस्सादो वरहाणी अवरगादवरबड्ढी । सट्ठाणे अवरादो हाणी णियमापरट्ठाणे ५०४। = कषायोंके उदयस्थान असल्यात लोकप्रमाण है। इसमेंसे अशुभ लेश्याओके संक्लेश रूप स्थान यद्यपि सामान्यसे असख्यात लोकप्रमाण है तथापि विशेषताकी अपेक्षा असरव्यात लोक प्रमाणमें असरव्यात लोक प्रमाण राशिका भाग देनेसे जो सब्ध आवे उसके बहु भाग संक्लेश रूप स्थान है और एक भाग प्रभाण शुभ लेश्याओके स्थान है ।४९९१ अशुभ लेश्या सम्बन्धी तीव्रतम, तीब्रतर और तीव ये तीन स्थान, और शुभ नेश्या सम्बन्धी मन्द



मन्दतर मन्दतम ये तोन स्थान होते है । १००१ कृष्ण, नीज, कापोत इन तीन अञ्चभ लैश्याओके उत्कृष्ट मध्यम जवन्य अञ्च रूपमें यह आत्मक्रमसे सक्लेशकी हानि होनेसे परिणमन करता है 1408। उत्तरोत्तर संक्लेश परिणामोंकी वृद्धि होनेसे यह आत्मा कापोत्तसे नील और नीलसे कृष्ण लेश्यारूप परिणमन करता है। इस तरह यह जीव संक्लेशको हानि और वृद्धिकी अपेक्षासे तोन अशुभ लेश्या रूप परिणमन करता है ।४०२। उत्तरोत्तर विशुद्धि होनेसे यह आत्मा पीत, पद्म, शुक्ल इन शुभ लेश्याओंके जघन्य, मध्यम, उत्कृष्ट अंश रूप परिणमन करता है । विशुद्धिकी हानि होनेसे उत्कृष्टसे जघन्य पर्यन्त शुक्ल पद्म पीत लेश्या रूप परिणमन करता है। १०३। परिणामोंकी पलटनको संक्रमण कहते हैं उसके दो भेद है-स्वस्थान, परस्थान संक्रमण। कृष्ण और शुक्लमें वृद्धिकी अपेक्षा स्वस्थान संक्रमण हो होता है। और हानिकी अपेक्षा दोनो सक्रमण होते है। तथा शेष चार लेश्याओंमें स्वस्थान परस्थान दोनो संक्रमण सम्भव है ।५०४। स्वस्थानको अपेक्षा लेष्ट्रयाओके उत्कृष्ट स्थानके समीपवर्ती परिणाम उरकृष्ट स्थानके परिणामसे अनन्त भाग हानिरूप है। तथा स्क्स्थानकी अपेक्षासे ही जधन्य स्थानके समीपवर्ती स्थानका परिणाम जघन्य स्थानसे अनन्त भाग वृद्धिरूप है । सम्पूर्ण लेश्याओंके जवन्य स्थानसे यदि हानि हो तो नियमसे अनन्त गुण हानिरूप परस्थान संक्रमण होता है । ६०६। (गो क/जी, प्र / ६४६/७२६/१६) ।

- **दे, काल/५/१**९ ( शुक्ल लेश्यासे कमश' कापोत नील लेश्याओमें परिणमन करके पीछे कृष्ण लेश्या रूप परिणमन स्वीकार किथा गया है (पद्म, पोतमें आनेका नियम नहीं) कृष्ण लेश्यासे परिणतिके अनन्तर ही कापोत रूप परिणमन शक्ति का अभाव है )।
- दे. काल/१/१६-१७ ( विवक्षित लेश्याको प्राप्त करके अन्तर्मुहूर्त से पहले गुणस्थान या खेश्या परिवर्तन नही होता ) ।

# ५. भाव लेश्याओंका स्वामित्व व शंका समाधान

### सम्यक्ष्व व गुणस्थानीमें छेड्या

ळेश्या

- प. स. १/,१/सू. १३७-१४० किण्हलेस्सिया पोतलेस्सिया काउलेस्सिया एईदियप्पहुडि जाब असजद-सम्माइट्ठि ति ।१३७। तैउलेस्तिया पम्मचेस्सिया सण्णि-मिच्छाइट्ठि-प्पृष्ठुडि जाव अप्पमत्तसंजदा ति 1१३२। सुक्कलेस्सिया सण्णि मिच्छाइट्ठि-प्पहुडि जाव सजोगिकेवलि त्ति । १३६। तेण परमलेस्सिया । १४०। = कृष्ण लेश्या, नील लेश्या और कार्पात लेश्यावाले जीव एकेन्द्रियसे लेकर असयत सम्यग्रही गुणस्थान तक होते है । १३७। पीत लेश्या और पद्म लेश्यावाले जीव सज्ञी मिथ्यादृष्टिसे लेकर अप्रमत्त सयत गुणस्थान तक होते है ।१३८। शुक्ल लेश्यावाले जीव सङ्घी मिध्यादृष्टिसे लेकर सयोगि केवली गुणस्थान तक होते है ।१३१। तेरहत्रें गुणस्थानके आगेके सभी जीव लेश्या रहित है ।१४०।
- थ. ६/१.६-५.१२/२६३/१ कदकरणिङजकालव्वतरे तस्स मरण पि होज्ज. काउ-तेड-पम्म-मुक्कलेस्साणमण्णदराए लेस्सा वि परिणाममेज्ज । - कृतकृत्य बेदक कालके भीतर उसका मरण भी हो, कापोत, तेज पन और शुक्ल, इन लेश्याओर्नेसे किसी एक लेश्याके द्वारा परि-णमितभी हो ।
- गो क./जो. प्र./३५४/४०१/१५ शुभलेश्यात्रये तदिराधनासंभवात्। =तोनो शुभ लेश्याओंमें सम्यक्त्वकी विराधना नही होती।

# २. उपरछे गुणस्थानोंमें छेक्ष्या कैसे सम्भव है

स. सि /२/६/१६०/१ ननु च उपशान्तकषाये सयोगकेवलिनि च शुक्तलेश्यास्तीरयागमः । तत्र कषायानुरञ्जना भावादीदयिकत्व नोपपद्यते । नैष दोष ; पूर्वभावप्रज्ञापननयापेक्षया यासौ योगप्रवृत्तिः कषायानुरव्जिता सैवेश्युवचारादौदयिकीस्युच्यते । तदभावादयोग-केवल्यलेश्य इति निश्चीयते । = प्रश्न---उपशान्त कथाय, क्षीणकथाय और सयोगकेवली गुणस्थानमें शुक्ललेश्या है ऐसा आगम है, परन्तु

वहाँपर कषायका उदय नहीं है इसलिए औदयिकपना नहीं वन सकता। उत्तर-यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि जो योगप्रवृत्ति कषायके उद्यसे अनुर जित है वही यह है इस प्रकार पूर्वभाव प्रज्ञापन नयकी अपेक्षा उपशान्त कवाय आदि गुणस्थानोमें भी लेश्याको औदयिक कहा गया है। किन्तू अयोगकेवलीके योग प्रवृत्ति नहीं है इसलिए वे लेश्या रहित है, ऐसा निश्चय है। ( रा. वा /२/६/८/१०६/ २१): (गो, जी, मू /४३३/१२१)।

- रे० सेश्या/२/२ ( वारहवें गुणस्थानवर्ती वीतरागियगेके केवल योगको लेश्या नहीं कहते, ऐसा निश्चय नहीं करना चाहिए । )
- ध १/१,१,१३६/३६२/८ कथ क्षीणोपशान्तकषायाणां जुक्सलेश्येति चेन्न, कर्मत्तेपनिमित्तयोगस्य तत्र सत्त्वापेक्षया तेषां शुक्लसेश्या-स्तित्वाबिरोधात् । = प्रश्न---जिन जोवोकी कषाय क्षीण अथवा उपशान्त हो गयी है जनके सुक्ललेश्याका होना कैसे सम्भव है 1 उत्तर-नही, क्योंकि जिन जीवोंकी कषाय क्षीण अथवाक्ष्उपशान्त हो गयी है उनमें कर्मलेपका कारण योग पाया जाता है, इसलिए इस अपेक्षासे उनके शुक्ल लेश्याके सद्भाव माननेमें विरोध नहीं आता। ( घ. २/१,१/४३१/४ ), ( घ. ७/२,१,६१/१०४/१ )।

# ३. नरकके एक ही पटलमें भिन्न-भिन्न लेक्याएँ कैसे सम्भव हैं

ध ४/१,५,२१०/४६१/२ सब्वेसिं णेरइयाण तत्थ (पचम पुढवीए) तणाणं तीए (कीण्ह) चेव लेस्साए अभावा। एक्कम्हि पत्थडे भिण्णलेस्साणं कर्ध संभवो। विरोहामावा। एसो अत्थो सब्बत्थ जाणिदव्यो। -पाँचवीं पृथ्वीके अधस्तन प्रस्तारके समस्त नारकियोंके उसी ही (कृष्ण) लेखाका अभाव है। (इसी प्रकार अन्य पृथिवियोमें भी)। प्रश्न--- एक ही प्रस्तारमें दो भिन्न-भिन्न लेश्याओंका होना कैसे सम्भव है। उत्तर-एक ही प्रस्तारमें भिन्न-भिन्न जीवोंके भिन्न-भिन्न लेखाके होनेमें कोई विरोध नही है। यही अर्थ सर्वत्र जानना चाहिए ।

# ४. मरण समयमें सम्मव छेझ्याएँ

- ध, ८/३,२४८/३२३/१ सब्बे देवा मुदक्खणेण चेव अणियमेण असुह-तिलेस्साम्च णिवदंति त्ति गहिदे जुज्जदे। मुददेवाण सब्वेसि पि काउ लेस्साए चेव परिणामब्भुवगमादो । = १. सब देव मरण क्षणमें ही नियम रहित अशुभ तीन लेक्याओं में गिरते है। २, सब ही मृत देवोंका कापोत सेश्यामें ही परिणमन स्वीकार किया गया है।
- ध २/१.१/४११/३ णेरइया असंजदसम्माइट्रिणो पढमपुढवि आदि जान छट्ठी पुढविपज्जनसाणामु पुढनीमु ट्रिदा कार्त काऊण मणुस्सेम् चेव अप्पप्पणो पुढविपाओग्गलेस्स।हि सह उप्पज्छति त्ति किण्ह-णीत-काउलेस्सा लन्भंति । देवा वि असजक्सम्माइट्ठिणो कालं काऊण मणुस्सेम् उप्पज्जमाणा तेउ-पम्म-मुक्केस्साहि सह मणुस्सेसु उववेउजति ।
- ध २/१.१/६४६/१२ देव-मिच्छाइट्टि-सासणसम्मादिट्टिणो तेउ-पम्म-सुक्कलेस्सासु वट्टमरणा णट्ठलेस्सा होऊण तिरिक्खमणुस्सेसुप्पज्ज-माणा उप्पण्ण-पढमसमए चेव किण्हणील-काउलेस्साहि सह परिणमति। = १ प्रथम पृधिवीसे लेकर छठी पृथिवी पर्यंत पृथिवियोमें रहनेवाले असंयत सम्यग्दष्टि नारकी मरण करके मनुष्योमें अपनी-अपनी पृथिवीके योग्य लेश्याओके साथ ही उत्पन्न होते हैं। इसलिए उनके कृष्ण, नील, कापोत लेश्याएँ पायी जाती है । २, उसी प्रकार असयत सम्यग्दष्टि देव भो मरण करके मनुष्यौंमें उरपन्न होते हुए अपनी-अपनी मीत, पद्म और शुक्ल लेश्याओं के साथ ही मतुष्योंमें उत्पन्न होते है। ३, तेज, पद्म और शुक्ल लेश्याओमें वर्त्तमान मिथ्यादृष्टि और सासादन सम्यग्दृष्टि देव तियंच और मनुष्योमें उत्पन्न होते समय नष्टलेश्या होकर अर्थात अपनो-अपनी पूर्वको लेग्याको छोडकर मनुष्धो और तियँचोंमें

उरपन्न होनेके प्रथम समय कृष्ण, नोल और कापोत लेश्यासे परिणत हो जाते है। ( ध २/१.१/१९४/४)।

### . भ. अपर्याप्त कालमें सम्मन लेखगएँ

ध. २/१.१/पृ /पक्ति नं णेरइय-तिरिक्ख-भवणवासिय - वाणवित्तरं ~ जोडसियदेवाणमपज्जक्तकाले किण्ह-णीलकाउलेस्साओं भवंति । सोधम्मादि उवरिमदेवाणमपज्जक्तकाले तेउ-पम्मसुक्कलेस्साओं भवंति (४२२/१०) असंजदसम्माइट्ठीणमपज्जक्तकाले छ लेस्साओं हवति (४११/७) । ओरालियमिस्सकायजोगे भावेण छ लेस्साओं ।

मिच्छाइट्ठि-सासणसम्माइट्ठोण ओरालियमिस्सकायजोगे बट्ट-माणाण किण्ह-णीलकाउलेस्सा चेव हवति ( ६५४/१,७)। देव-मिच्छाइट् ठिसासणसम्माइट्ठीणं तिरिक्ख-मणुस्सेसुष्पउजमा-णाण संवित्तेसेण तेउ-पम्म-सुबद्धलेस्साओ फिट्टिऊण किण्ह-णीस-काउलेरसाण एगदमा भवदि । सम्माइट्ठीण पुण तेजु-पम्म-सुक-लेस्साओ चिर तणाओ जाव अतोमुहूत्तं ताव ण णस्स ति । ( ७१४/- = १. नारकी, तिर्यंच, भवनवासी, वान व्यक्तर और ज्योतिषी देवोके अपर्याप्त कालने कृष्ण, नील और कामोत लेश्याएँ होती है। तथा सौधर्मादि ऊपरके देवोंके अपर्याप्त कालमें पीत, पद्म और शुक्त लेक्या होती है। ऐसा जानना चाहिए। २ असंयत सम्यग्द्रष्टियोके अपर्याप्त कालमें छहों लेश्याएँ होती है । ३ औदा-रिक मिश्रकाययोगीके भावसे छहा लेश्याएँ होती है। औदारिक-मिश्रकाययोगमें वर्तमान मिथ्यादृष्टि और सासादन सम्यग्दृष्टि जीवोके भावसे कृष्ण, नील और कापोत लेखाएँ ही होती है। ४. मिथ्यादृष्टि और सासादनसम्यग्द्रष्टि देवोंके मरते समय संक्लेश उत्पन्न हो जानेसे सेज, पदा और शुक्ल लेक्याएँ नष्ट होकर कृष्ण, नील और कापोत लेश्यामेंसे यथा रूम्भव कोई एक लेश्या हो जाती है। किन्तु सम्यग्द्रष्टि देवोके चिरतन (पुरानी तेज, पद्म और शुक्सलेश्याएँ मरण करनेके अनन्तर अन्तर्मुहूर्त तक नष्ट नहीं होती है, इसलिए शुक्त लेश्यावाले मिथ्यादृष्टि और सासादन सम्यग्दृष्टि देवोके औदारिककाय मही होता)( ध -२/१,१/६५६/१२ )।

गो, क/जो, प्र /६२४/४६८/१२ तद्भवप्रथमकालान्तर्मुहुर्तं पूर्वभव-लेश्यासद्भावात् । 🛥 वर्तमान भयके प्रथम अन्तर्मुहूर्तकालमे पूर्व-भवकी खेश्याका सद्भाव होनेसे ।

### र. अपर्याप्त या मिश्र योगमें लेख्या सम्बन्धी शंका समाधान

१. मिश्रयोग सामान्यमें छहों लेक्या सम्बन्धा

अ. २/१.१/६५४/८ देवेणेरइयसम्माइट्ठिण मणुसगदीए उप्पण्णाणं ओरालियमिस्सकायजोगे व्रहमाणाणं अविणट्टं-पुव्विक्ल-भाव-लेस्सार्ण भावेण छ लेस्साओ लब्भंति सि। = देव और नारकी मनुष्यगतिमें उरपन्न हुए है, औदारिक मिथकाय योगमे वर्त्तमाम है, और जिनको पूर्वभव सम्भन्धी भाव लेश्याएँ अभीत्तक नष्ट नहीं हुई है, ऐसे जीवोंके भावसे छहो लेश्याएँ पायी जाती है: इसलिए औदारिक मिश्र काययोगी जीवोके छहो लेश्याएँ कही गयी है।

२. मिथ्यावृष्टि व सासादन सम्यग्दृष्टिके शुभ लेक्या सम्बन्धी

दे० लेख्या/k/श में घ, २/१,१/७९४/४ (मिथ्यादृष्टि व सासादन सम्य-ग्दृष्टि देवोके मरते समय संवलेश हो जानेसे पीत, पद्म व शुक्ल लेख्याएँ नष्ट होकर कृष्ण, नोल व कापोतमेंसे यथा समभव कोई एक लेख्या हो जाती है।)

३, अत्रिरत सम्यग्दृष्टिमें छहों लेश्या सम्बन्धी

ध /२/१.१/७६२/७ छट्ठीदो पुढवीदो किण्हलेस्सासम्माइट्ठिणो मणुसेष्ठु जे आगच्छति तेसि वेदगसम्मत्तेण सह किण्हलेस्सा सन्भदि ति । = छठी पृथिवीसे जो कृष्ण लेश्यावासे अविरत सम्यग्दष्टि जीव मनुष्योमें आते है, उनके अपर्याप्त कालमें वेदक सम्यक्ष्यके साथ कृष्ण लेश्या पायो जाती है।

- दे० लेश्या/६/४ मे घ २/१.१/६११३ (१-६ पृथिवी तकके असयत सम्यग्दप्ति नारकी जीव अपने-अपने योग्य कृष्ण, नील व कापोत लेश्याके साथ मनुष्योमें उत्पन्न होते है। उसी प्रकार असंयत सम्यग्द्दष्टि देव भी अपने-अपने योग्य पीत, पद्म व शुक्ल तेश्याओके साथ मनुष्योमें उत्पन्न होते है। इस प्रकार अविरत सम्यग्द्दष्टि मनुष्योके अपर्याप्त कालमें छहो लेश्याएँ बन जाती हैं।
- ध. २/१.१/१५७/३ सम्माइट्टिंगो तहा ण परिणम ति. अतोमुहुत्तं पुव्चिण्ल लेस्साहि सह अच्छिय अण्णलेरस गच्छा ति । कि कारण । सम्माइट्ठोण बुद्धिट्ट्ठिय परमेट्ठीण मिच्छाइट्ठीण मरणकाले सकिलासामाबादो । णेरइय-सम्माइट्ठिणो पुण चिराण-लेस्साहि सह मणुस्सेमुप्पउजति । = सम्यग्ट्ट देव अशुभ लेश्याओ रूपसे परिणत नही होते है, किन्तु तियाँच और मनुष्योमें उत्पन्न होनेके प्रथम समयसे लगाकर अन्तर्मुहूर्त तक पूर्व रहवर पोछे अन्य लेश्याओको प्राप्त होते हैं । किन्तु मारकी सम्यग्ट्टि तो पुरानी चिरण् तन लेश्याओके साथ ही मनुष्योमें उत्पन्न होते है । इस प्रकार सम्यग्ट्टिके अप्याप्त अवस्थामे छट्टो लेश्याएँ बन जाती है । ७.क्पाट समुद्धातमें छेड्या
- ध, २/१.१/६४४/१ कवाइगद-सजोगिकेवलिस्स सुक्क्लेस्सा चैव भवदि। =कपाट समुद्धातगल औदारिक मिश्र करमयोगी सयोगिकेवलीके एक शुक्ललेश्या होती है।
  - ८. चारों गतियोंमें लेइया की तरतमता
- मू आ,/११३४-११३७ काऊ काऊ तह काउणील णीला य णीलकिण्हाय । किण्हा य परमकिण्हा लेस्सा रदणादिपुढवीसु ।१९३४। तेऊ तेऊ तह तेउ पम्म पम्मा स्र पम्मप्रुका सः । सुका सं परमसुका लेस्साभेदो मुणे-यवत्री 1११३४। तिण्हं दोण्ह दोण्हं छण्हं दोण्ह च तेरसण्हं च। एतौ य चोदसण्ह लेस्सा भवणादिदेवाणं ।११२६। एइदियवियलिदिय असण्णिणो तिण्णि होति असहाओ । सकादीवाऊर्ण तिण्णि सुहा छण्णि सेसाण ।११३७। = नरकगति- रत्नप्रभा आदि नरककी पृथिवियों में जवन्य कापोती, मध्यम कापोती, उत्कृष्ट कापोती, तथा जघन्य नील. मध्यम नील उत्कृष्ट नील तथा अघन्य कृष्ण लेश्या और उत्कृष्ट कृष्ण लेण्या है।११३४। देवगति - भवनवासी आदि देवोके क्रमसे जधन्य तेज:लेश्या भवन जिकमें है, दो स्वर्गोंमे मध्यम तेजो-लेश्या है, दोमे उत्कृष्ट तेजोलेश्यों है जवम्य पदालेश्या है, अहमें मध्यम मधलेश्या है, दोमे उत्कृष्ठ पद्मलेश्या है और जधन्य शुक्ल खेश्या है, तैरहमें मध्यम शुक्लतेश्या है और चौदह विमानोंमें चरम शुक्सलेश्या है ।११३५-११३ई। तिर्यंच व मनुब्य-एकेझी, विकलेन्री असंज्ञीपचेन्रोके तीन अशुभ लेश्या होती है, असंख्याल वर्षकी आयु वाले भोगभूमिया कुभोगभूमिया जीवोके तीन शुभलेश्या है और बाकीके कर्मभूमिया मनुष्य तिर्यंचोके छहों लेश्या होती हैं।११३७। (स सि /३/३/२०७/१,४/२२/२५३/४) (पं. स./प्रा./१/१९५-१९६); (रा. वा./३/३/४/१६४/६,४/२२/२४०/२४); ्(गो. जी /मू / १२१-५३४) ।

| लो <u>क</u> — | ोक                              |             |  |  |  |  |
|---------------|---------------------------------|-------------|--|--|--|--|
| 9             | कोक स्वरूपका तुल्लनात्मक अध्ययन |             |  |  |  |  |
| १             | लोक निर्दशका सामान्य परिचय ।    | <b>ሄ</b> ሄዓ |  |  |  |  |
| २             | जैन मताभिमत भूगोछ परिचय ।       | ४४६         |  |  |  |  |
| 3             | वैदिक धर्माभिमत भूगोळ परिचय ।   | <u> </u>    |  |  |  |  |
| 8             | बौद्धाभिमत भूगोल परिचय ।        | 888         |  |  |  |  |
| પ             | अधिनिक विश्वे परिचय ।           | 840         |  |  |  |  |
| ଞ୍            | उपरोक्त मान्यताओंको तुलना ।     | 840         |  |  |  |  |
| છ             | चातुर्द्विपिक भूगोल परिचय ।     | ४५३         |  |  |  |  |
| f             |                                 |             |  |  |  |  |

लोक

| <b>_</b>      |                                                                            |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------|
| २             | लोक सामान्य निर्देश                                                        |
| ₩             | ठोकाकाश व लोकाकाशमें द्रव्यांका अवगाह ।                                    |
|               | दे० आकाहा/३।                                                               |
| १             | छोक्तका लक्षण।                                                             |
| २             | छोकका आकार।                                                                |
| ३             | लोकका विस्तार                                                              |
| 8             | वातवल्लयोंका परिचय ।                                                       |
|               | १ वातवनय सामान्य परिचय ।                                                   |
|               | २ तौन वातवत्त्वयोंका अवस्थान क्रम ।                                        |
|               | ३ पृथिनियोके साथ बातवत्त्रायोका स्पर्श ।                                   |
|               | ४ वातवलयोका बिस्तार ।                                                      |
| ч             | लोकके आठ रुचक, प्रदेश ।                                                    |
| ε             | छोक विभाग निर्देश ।                                                        |
| 9             | त्रस व स्थावर लोक निर्देश ।                                                |
| 6             | अधोलोक सामान्य परिचय ।                                                     |
| s,            | भावन लोक निर्देश ।                                                         |
| १०            | व्यन्तर लोक निर्देश ।                                                      |
| ११            | मध्य छोक निर्देश ।                                                         |
|               | १. द्वीप सामर निर्देश ।                                                    |
|               | २ तिर्यक्लोक मनुष्यलोकादि विभाग ।                                          |
| १२            | ज्योतिष लोक सामान्य निर्देश ।                                              |
| *             | अयोतिष ठाक सामान्य गवरश ।<br>ज्योतिष विमानोंकी संचारविधि । —दे० ज्योतिष/२। |
| १३            | अवातिम विमानका संचारावाय । — २३ उपारियार म<br>अर्थ्वडोक सामान्य परिचय ।    |
| 3             | जम्बूद्वीप निर्देश                                                         |
| १             | जम्बुद्वीप सम्मान्य निवेश ।                                                |
| २             | जम्बूद्वीपमें क्षेत्र पर्वत, नदी, आदिका प्रमाण।                            |
|               | १. क्षेत्र नगर आदिका प्रमाण ।                                              |
|               | २. पर्वतोका प्रमाण ।                                                       |
|               | ३ नदियोका प्रमाण ।                                                         |
|               | ४, दह-कुण्ड आदि ।                                                          |
| ₹             | क्षेत्र निर्देश ।                                                          |
| ۲             | कुलाचल पर्वत निदेश ।                                                       |
| ч             | विजयार्थ पर्वत निर्देश ।                                                   |
| ε             | सुमेर पर्वत निर्देश ।                                                      |
|               | १ सामान्य निर्देश ।                                                        |
|               | 3. मेरुका आकार।                                                            |
|               | ३ मेरुकी परिधियाँ।                                                         |
|               | ४, वनखण्ड निर्देश ।                                                        |
| ų.            | पाण्डुक शिला निर्देश                                                       |
| 6             | अन्य पर्वतीका निर्देश ।                                                    |
| s.            | दह निदेश।                                                                  |
| 20            | कुण्ड निर्देश ।                                                            |
| 22            | कुण्ड गररग ।<br>नदी निर्देश ।                                              |
| ऽऽ<br>१२      | नद। ।नदश ।<br>देवकुरु न उत्तरकुरु निर्देश ।                                |
| १२<br>१३      | बनुष न उत्तर कुरु निदस ।<br>जम्बू व शाल्मली नृक्षस्थल ।                    |
|               |                                                                            |
| ۲۶<br>۲۶      | विदेहके क्षेत्र निटेश ।                                                    |
| *             | छोक स्थित कल्पवृक्ष व कमछादि । दे० वृक्ष ।                                 |
| *             | लोक स्थित चैत्यालय। —दे०चैत्य चैत्यालय/ श                                  |
| 8             | अन्य द्वीप सागर निर्देश                                                    |
|               |                                                                            |
| <b>१</b><br>२ | लवणसागर निदेश ।<br>धातकीखण्ड निदश ।                                        |

कालोदसमुद्र निदेश । ş पुष्करद्वीप निदेश। ሄ ч नन्दीश्वरद्वीष निदेश । Ę कुण्डलजरदीप निर्देश । e रुचकवरदीप निदेश । 4 स्वयम्मूरमण समुद्र निदेश । द्वीप-पर्वतों आदिके वाम रस आदि ч ŧ द्वीप समुद्रोंके नाम । द्वीप समुद्रींके अधिपति देव ।-- दे० व्यन्तर/४/७ । \* जम्बूद्वीपके क्षेत्रोंके नाम 2 १ जम्बूद्वीप के महासेत्रोंके नाम। २. विदेहके ३२ क्षेत्र व उनके प्रधान नगर। द्वीप, समुद्रों आदिके नामोंकी अन्वर्थता । \* ---दे० वह वह नाम। ŧ जम्बू द्वीपके पर्वतोंके नाम १. कुलाचल\_आदिके नाम । २ नाभिगिरि तथा उनके रक्षक देव । ३ विदेह वक्षारोके नाम । ४ गजदन्तीके नाम । ५ यमक पर्वतोके नाम। ई, दिग्गजेन्द्रोके नाम । जम्बूदीपके पर्वतीय कूट व तन्निवासी देव । ۲ १. भरत विजयार्थ । २ ऐरावत विजयार्ध । ३. विदेहके ३२ विजय(र्ध । ४ हिमवाचु । महाहिमवास् । ६. निषध पर्वत। ७. नील पर्वत । म इकिम पर्वत। ह शिखरी पर्वत । १०, विदेहके १६ वक्षार । ११, सौमनस गजदन्त । १२, विद्युत्प्रभ गजदन्त । १३ गन्धमादन गजदन्त । १४ माल्यवान् गजदन्त । सुमेरु पर्वतके वनोंमें कूर्टोंके नाम व देव। હ जम्बूदीपके द्रहों व वापियोंके नाम । Ę १ हिमबान् आदि कुलाचलों पर। २ सुमेरु पर्वतके बनोमें। ३. देव व उत्तर कुरु में। द्रहके कूटोंके नाम । ø महा जम्बूद्वीपकी नदियोके नाम । 6 १ भरतादि महाक्षेत्रोंमें २. विदेहके ३२ क्षेत्रोंमें ३. विदेह क्षेत्रकी १२ विभगा नदियोंके नाम । लवण सागरके पर्वत पाताल व तन्निवासी देव । ९ 80 मानुषोत्तर पर्वतके कुटों व देवींके नाम । नन्दीव्वर झीपकी वापियों व उनके देव । ११ कुण्डऌवर पर्वतके कूटों व **देवों**के नाम । १२

लोक

| <del>ر</del> م | •·····································                                   |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------|
| १३             | रुचक पर्वतके कूटों व देवेंकि नाम ।                                       |
| 28             | पर्वतों आदिके वर्ष ।                                                     |
| Ę              | द्वीप क्षेत्र पर्वत आदिका विस्तार                                        |
| J.             | द्वीप सागरोंका सामान्य विस्तार ।                                         |
| ₽~ P< DY       | छवण सागर व उसके पातालादि ।                                               |
| 3              | अढाई द्वीपके क्षेत्रोंका विस्तार ।                                       |
| <b> </b> `     | १ जम्बूद्वीपके क्षेत्र ।                                                 |
|                | २, धातकी खण्डके क्षेत्र ।                                                |
|                | ३. पुष्करार्धके क्षेत्र ।                                                |
| 8              | जम्बूद्रीपके पूर्वतों व कूटोंका विस्तार                                  |
|                | १, लम्बे पर्वत ।                                                         |
|                | २, गोल पर्वत ।                                                           |
|                | ३, पर्वतीय व अन्यक्ट।                                                    |
|                | ४, नदी, कुण्ड, द्वीप व पाण्डुक शिला आदि।<br>४ अढाई द्वीपकी सर्व वेदियाँ। |
| 4              | ्र अहाइ द्वापका सब पादया।<br>शेष द्वीपेंकि पर्वतों व कूटोंका विस्तार ।   |
| רו             | १ धातकी खण्डके पर्वत ।                                                   |
|                | २, पुष्कर द्वीपके पर्वत व कूट ।                                          |
|                | ३. नन्दीश्वर द्वीपके पर्वत ।                                             |
| <b>}</b>       | ४, कुण्डलवर पूर्वत व उसके कूट।                                           |
| <b>}</b>       | ५ रुचकवर पर्वत व उसके क्रुट।                                             |
|                | ६. स्वर्यभूरमण पर्वत ।                                                   |
| ि              | अढाई द्वीपके वनखण्डींका विस्तार ।                                        |
|                | १ जम्बुद्वीपके बनखण्ड ।<br>२. धातकी खण्डके बनखण्ड ।                      |
|                | २ पुष्करार्थ द्वीपके बनखण्ड ।                                            |
|                | ४ नन्दीश्वर होपके बन ।                                                   |
| 9              | अढाई द्वीपकी नदियोंका विस्तार ।                                          |
| 1              | १. जम्बू द्वीपकी सदियाँ ।                                                |
|                | २. धातकोखण्डको नदियाँ ।                                                  |
|                | ३ पुष्करद्वीपकी नदियाँ ।                                                 |
| 6              | मध्यऌोककी वापियों व कुण्डोंका विस्तार ।                                  |
| }              | १, जम्बूद्वीप सम्बन्धी ।<br>२. शहरानीयों सप्तन्थी                        |
| ٩              | २. अन्यद्वीपों सम्बन्धी<br>अढाई द्वीपके कमछोंका विस्तार ।                |
| 6              | छोकके चित्र                                                              |
| १-४            | काकक रिवन्न<br>वैदिक धर्माभिमत मुरोल                                     |
| [``]           | १. भूलोक                                                                 |
|                | २. जम्बू द्वीप                                                           |
|                | ३ पालास सोक                                                              |
|                | ४. सामान्य लोक                                                           |
| 4-9            | बौद्ध धर्माभिमत मूगोल                                                    |
|                | ५. भूमण्डल<br>ह. जम्ब दीप                                                |
|                | ई. जम्बू डीप<br>७. भूसोक सामान्य                                         |
| 6              | चातुद्दीपिक मूगोल                                                        |
| 9              | तीन ठोक                                                                  |
| 20-28          | अधोठोक                                                                   |
|                | १०. अधीलोक सामान्य                                                       |
|                | ११. प्रत्येक पटलमें इम्द्रक व अेणोधद्ध                                   |
| ]              | * रत्नप्रभा पृथिवी<br>* अन्बहल भागमे सरकोंके प्रस                        |
|                | * अन्महुल भागमे नरकोंके पटल<br>* भावन त्रोक                              |
|                |                                                                          |

|          | *        | ज्योतिष छोक                                                                                                                                                                      |
|----------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | A7.      | १. मध्यलोकर्मे चरज्योतिष विमानोंका अवस्थान ।<br>२ ज्योतिष विमानोका आकार ।<br>३. अचर ज्योतिष विमानोका अवस्थान ।<br>४. ज्योतिष विमानोकी सचारविधि ।<br>ऊर्ध्व लोक                   |
|          | *        | जव्य छाला<br>१, स्वर्गलोक सामान्य । दे० स्वर्ग<br>२, प्रत्येक पटलमें इन्द्रक व श्रेणीबद्ध । दे० स्वर्ग<br>३ सौधर्म युगलके ३१ पटल । दे० स्वर्ग<br>४, सौकान्तिकलोक । दे० सौकान्तिक |
| İ,       |          | मध्यलोक सामान्य                                                                                                                                                                  |
|          | २<br>    | जम्बू हॉप।                                                                                                                                                                       |
| 1        | х<br>8   | (भरतक्षेत्र ।                                                                                                                                                                    |
|          | °        | { गंगानदी ।                                                                                                                                                                      |
| Ι.       | ŧ        | पद्महह i — दे० चित्र सं० २४                                                                                                                                                      |
| £ .      |          | विजयार्थंपवेत ।                                                                                                                                                                  |
|          | 20       | सुमेर पवेत ।                                                                                                                                                                     |
| ſ        | t        | १६, सुमेरुपर्वत सामान्य व चूलिका ।                                                                                                                                               |
|          |          | १७. नन्दन व सौमनस वन ।                                                                                                                                                           |
|          |          | १⊂ इन बनोको पुष्करि <b>खी</b>                                                                                                                                                    |
|          |          | १६. पाण्डुक वन ।<br>२० पाण्डुक शिला।                                                                                                                                             |
| ą.       | ,        | र गण्डन र राजा ।<br>नामिगिरि पर्वत                                                                                                                                               |
| २        | · 1      | गजदन्त पर्वंत                                                                                                                                                                    |
| रः       |          | यमक व काखन गिरि                                                                                                                                                                  |
| 1 21     | 8        | पद्म द्रह                                                                                                                                                                        |
| શ્વ      | ÷ 1      | <b>पद्म द्रहके म</b> च्यवतीं कमल                                                                                                                                                 |
| २१       |          | देव कुरु व उत्तर कुरु                                                                                                                                                            |
| २५       | -        | विदेहका कच्छा क्षेत्र                                                                                                                                                            |
| २        | :        | पूर्वापर विदेहहे० चित्र सं० १३                                                                                                                                                   |
| २९       | -3:      | र जम्बू व शाल्मली वृक्ष स्थल                                                                                                                                                     |
| Ĩ        |          | २१, सामान्य स्थल ।                                                                                                                                                               |
|          |          | ३० पीठ पर स्थित मुल कृक्ष ।                                                                                                                                                      |
|          |          | ३१, १२ भूमियोंका सामान्य परिचय ।                                                                                                                                                 |
| 33       | 4        | ३२. वृक्षकी मुलभ्रत प्रथम भूमि ।<br>. ऌवण सागर ।                                                                                                                                 |
| <b>.</b> | ري.<br>ا | ३३. सागर तल                                                                                                                                                                      |
|          |          | रेथे. उरकुष्ट भावाल                                                                                                                                                              |
|          |          | ३४, खबण सागर                                                                                                                                                                     |
| રૂદ      |          | मानुषोत्तर पर्वत ।                                                                                                                                                               |
| ₹₫       |          | अढाई दीप।                                                                                                                                                                        |
| ₹6       |          | नन्दीश्वर द्वीप।                                                                                                                                                                 |
| ર્       |          | कुण्डळवर पर्वत न द्वीप ।                                                                                                                                                         |
| ¥o       |          | रुचकत्वर पर्वत व द्वोप । (प्रथम दृष्टि)                                                                                                                                          |
| 88       |          | रचकनर पर्वत न दीप (दि० रहि)                                                                                                                                                      |
|          |          |                                                                                                                                                                                  |

### ४३१

### १. लोक स्वरूपका तुलनात्मक अध्ययन

### १, लोकनिर्देशका सामान्य परिचय

पृथिवी, इसके चारो ओरका वायुमण्डल, इसके नीचेकी रचना तथा इसके ऊपर आकाशमें स्थित सौरमण्डलका स्वरूप आदि, इनके ऊपर रहनेवाली जीव राशि, इनमें उत्पन्न होनेवाले पदार्थ, एक दूसरेके साथ इनका सम्बन्ध ये सब कुछ वर्णन भूगोलका विषय है। प्रत्यक्ष होनेसे केवल इस पृथिवी मण्डलकी रचना तो सर्व सम्मत है, परन्तू अन्य बातोंका विस्तार जाननेके लिए अनुमान ही एकमात्र आधार है। यद्यपि आधुनिक यन्त्रोसे इसके अतिरिक्त कुछ अन्य भूखण्डोंका भी प्रत्यक्ष करना सम्भव है पर असीम लोककी अपेक्षा वह किसी गणनामें नही है। यन्त्रोसे भी अधिक विश्वस्त योगियोंकी सूक्ष्म दृष्टि है । आध्यात्मिक दृष्टिकोणसे देखनेपर लोको-की रचनाके रूपमें यह सब कथन व्यक्तिकी आध्यारिमक उन्नति व <u>अ्वन्तिका प्रदर्शन मात्र है।</u> एक स्वतन्त्र विषय होनेके कारण उसका दिग्दर्शन यहाँ कराया जाना सम्भव नहीं है। आज तक भारतमें भूगोलका आधार वह दृष्टि ही रही है। जैन, वैदिक व बौद्ध आदि सभी दर्शनकारोंने अपने-अपने ढंगसे इस विषयका स्पर्श किया है और आजके आधुनिक वैज्ञानिकोने भी। सभीकी मान्यताएँ भिन्न-भिन्न होती हुई भी कुछ अंशोमें मिलती है। जैन व वैदिक भूगोल काफी अशोमें मिलता है। वर्त्तमान भूगोलके साथ विसी प्रकार भी मेल बैठता दिखाई नहीं देता, परन्तु यदि विशेषज्ञ चाहे तो इस विषयको गहराइयोंमें प्रवेश करके आचार्योंके प्रतिपादनकी सत्यता सिद्ध कर सकते है। इसी सब दृष्टियोको संक्षिप्त तुलना इस अधि-कारमें की गयी है।

### २. जैनामिमत भूगोळ परिचय

जैसा कि अगले अधिकारोपरसे जाना जाता है, इस अनन्त आकाशके मध्यका वह अनादिव अकृत्रिम भाग जिसमे कि जीव पुद्रगल आदि घट् द्रव्य समुदाय दिखाई देता है, वह लोक कहलाता है. जो इस समस्त आकादाकी तुलनामे नाके बरावर है ---- लोक नामसे प्रसिद्ध आकाशका यह खण्ड मनुष्याकार है तथा चारो और तीन प्रकारको बायुओंसे वेष्टित है। सोकके ऊपरसे सेकर नीचे तक बीचोंबीच एक राजू प्रमाग विस्तार युक्त त्रसनाली है। त्रस जीव इससे बाहर नहीं रहते पर स्थावर जीव सर्वत्र रहते है। यह तीन भागोंमें विभक्त है-अधोलोक, मध्यलोक व ऊर्ध्वलोक। अधोलोकमें नारकी जीवोंके रहनेके अति दुखमय रौरव आदि सात नरक है. जहाँ पापी जीव मरकर जन्म लेते है और उत्धर्वलोकमें करोडो योजनोके अन्तरालसे एकके ऊपर एक करके १६ स्वर्गों में कल्पवासी विमान है। जहाँ पुण्यात्मा जीव मरकर जन्मते है। उनसे भी जपर एक भवावतारी लौकान्तिकोके रहनेका स्थान है, तथा सोकके शीर्ष पर सिद्धलोक है जहाँ कि मुक्त जीव ज्ञानमात्र शरीरके साथ अवस्थित है। मध्यलोकमें वलयाकार रूपसे अवस्थित असंख्यातो द्वीप व समुद्र एकके पीछे एकको वेष्ट्रित करते है। जम्बू, धालकी, पुण्कर आदि तो द्वीप है और लवणोद कालोद, वारुणीवर, क्षीरवर, इक्षुवर, आदि समुद्र है। प्रत्येक द्वीप व समुद्र पूर्व पूर्वकी अपेक्षा दूने विस्तार युक्त है। सत्रके वीचमे जम्बू द्वोप है, जिसके वीचो-कोच सुमेरु पर्वत है । पुष्कर द्वीपके नोचोकीच वलयाकार मानुवोत्तर पर्वत है, जिससे उसके दो भाग हो जाते है।

जम्बुद्वीप, धातकी व पुष्करका अभ्यन्तर अर्धभाग, ये अढाई द्वीप हैं इनसे आगे मनुष्योका निवास नहीं है। शेष द्वीपोमे तिर्यंच व भूतप्रेत आदि व्यन्तर देव निवास करते है।--जम्बुद्वीपमें सुमेरुके दक्षिणमें हिमवान, महाहिमवान व निषध, तथा उत्तरमें नीस,

रुक्मि व झिखरी ये छ कुलपर्वत है जो इस द्वीपको भरत, हैमबत. हरि, विदेह, रम्यक, हैरण्यवत व ऐरावत नामवाले सात क्षेत्रोमें विभक्त करते है। प्रत्येक पर्वतपर एक एक महाहृद है जिनमेसे दो-दो नदियाँ निकत्तकर प्रत्येक क्षेत्रमे पूर्व व पश्चिम दिशा मुखसे अहती हुई लवण सागरमें मिल जग्ती है। उस उस क्षेत्रमें वे नदियाँ अन्य सहस्रो परिवार नदियोको अपनेमे समा सेती है। भरत व ऐरावत क्षेत्रोमे श्रीचोत्रीच एक-एक विजयार्धपर्वत है। इन क्षेत्रोकी दो-दो मदियो व इस पर्वतके कारण में क्षेत्र छ ळ' खण्डोंने विभाजित हो जाते है, जिनमे मध्यवर्ती एक खण्डमे आर्य जन रहते है और शेष पाँचमें म्लेच्छ । इन दोनो क्षेत्रोमे ही धर्म-कर्म व सुख-दुख आदिकी हानि वृद्धि होती है, रोष क्षेत्र सदा अवस्थित है।-विदेह क्षेत्रमे सुमेरुके दक्षिण व उत्तरमें निषध व नील पर्वतस्पर्शी सौमनस, विद्युरप्रभ तथा गन्धमादन व माल्यवान नामके दो दो गजदन्ताकार पर्वत है, जिनके मध्य देवकुरुव उत्तरकुरु नामकी दो उत्कृष्ट भोग-भूमियाँ है, जहाँके मनूष्य व तिर्थंच त्रिना कुछ कार्य करे अति मुखपूर्वक जीवन व्यतीत करते है। उनकी आयु भी असरुपातों वर्षको होती है। इन दोनो क्षेत्रोमे जम्बू व शाल्मली नामके दो वृक्ष है। जम्बु वृक्षके कारण ही इसका नाम जम्बुद्वीप है। इसके पूर्व च पश्चिम भागमेरी प्रत्येकमे १६,१६ क्षेत्र है। जो ३२ विदेह कहलाते है। इनका विभाग वहाँ स्थित पर्वत व नदियोके कारणसे-हुआ है। प्रत्येक क्षेत्रमे भरतक्षेत्रवत् छह खण्डोकी रचना है। इन क्षेत्रोमें कभी धर्म लिच्छेद नही होता।—दूसरे व तोसरे आधे द्वोपमें पूर्व व पश्चिम विस्तारके मब्य एक एक सुमेरु है। प्रत्येक सुमेरु सम्बन्धी छ पर्वत वः सात क्षेत्र है जिनकी रचना उपरोक्तवत् है। -- लवणोदके तलभाग में अनेकों पाताल है, जिनमे वायुकी हानि-वृद्धिके कारण सागरके जलमें भो हानि-बुद्धि होती रहती है। पृथिवीतलसे ७६० योजन अपर आकाशमें क्रमसे सितारे, सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र, बुध, शुक्र, वृहस्पति, मंगल व शनीचर इन ज्योतिष ग्रहोके सचार क्षेत्र अवस्थित है, जिनका उल्लंघन न करते हुए वे सदा सुमेरुकी प्रदक्षिणा देते हुए धूमा करते है। इसीके कारण दिन, रात, वर्षा ऋतु आदिकी उस्पत्ति होती है। जैनामनायमें चन्द्रमाकी अपेक्षा सूर्य छोटा माना जाता है ।

### ३. वैदिक धर्मामिमत भूगोळ परिचय

--- दे० आगे चित्र सं० १ से ४ ।

(विष्णु पुराण/२/२-७ के आधारपर कथित भावार्थ) इस पृथिवीपर जम्बू, प्लक्ष, झाल्मल, कुझ, क्रौच, झाक और पुष्कर ये सात द्वीप, तथा लवणोद, इक्षुरस, सुरोद, सर्पिस्सलिल, दधितोय, क्षोरोद और स्वादुसलिल ये सात समुद्र है (२/२-४) जो चुडीवे आकार रूपसे एक दूसरेको वेष्टित करके स्थित है। ये द्वोप पूर्व पूर्व द्वीपकी अपेक्षा दूने विस्तारवाले है। (२/४,८२)।

इन सबके बीचमें जम्बूद्वीप और उसके बीचमें म्४००० योजन ऊँचा सुमेरु पर्वत है। जो १६००० योजन पृथिवीमे घुसा हुआ है। सुमेरुसे दक्षिणमें हिमवान, हेमकूट और निषध तथा उत्तरमें नील, रवेत और शृंगी ये छ वर्ष पर्वत है। जो इसको भारतवर्ध, किंपुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्यक, हिरण्यमय और उत्तर कुरु, इन सात क्षेत्रोमें विभक्त कर देते है। जो इसको भारतवर्ध, किंपुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्यक, हिरण्यमय और उत्तर कुरु, इन सात क्षेत्रोमें विभक्त कर देते है। जो इसको भारतवर्ध, किंपुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्यक, हिरण्यमय और उत्तर कुरु, इन सात क्षेत्रोमें विभक्त कर देते है। जोटंग्-जम्बूद्वीपकी चातुर्द्वीपिक भूगोलंके साथ तुलना(-दे० आगे शोर्षक न०७)। मरु पर्वतकी पूर्व व पश्चिममें इलावृतकी मर्यादाभूत माल्यवान व गन्धमादन नामके दो पर्वत है जो निषध व नील तक फैले हुए है। मेरुके चारो ओर पूर्वादि दिशाओं में मन्दर, गन्धमादन, वियुल, और म्रुपार्श्व ये चार पर्वत है। इनके ऊपर क्रमश कदम्ब, जम्बू, पीपत्त व बट पे चार वृक्ष है। जम्बूद्रक्षके नामसे ही यह द्वीप जम्बूद्वीप नामसे प्रसिद्ध है। वर्षों में भारतवर्ष कर्मभूमि है। और शेष वर्ष भोगभूमियाँ है। क्योकि भारतमें ही कृतपुग, जेता, द्वापर और कलियुग, ये चार काल

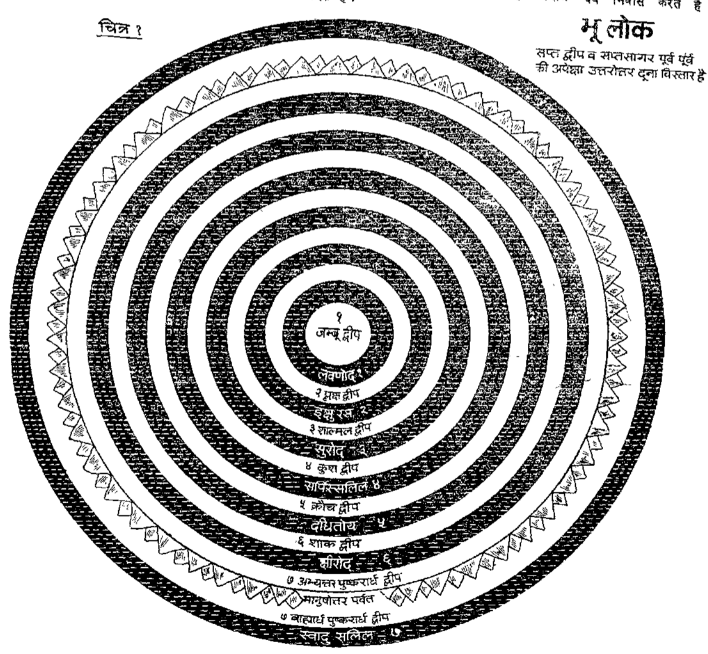
835

वर्तते है और स्वर्ग मोक्षके पुरुषार्थको सिद्धि है। अन्य क्षेत्रोमें सदा त्रेता युग रहता है और वहाँके निवासी पुण्यवान व आधि व्याधिसे रहित होते है। ( अध्याय २)।

भरतक्षेत्रमें महेन्द्र आदि छ कुलपर्वत है. जिनसे चन्द्रमा आदि अनेक नदियाँ निकलती है। नदियोके किनारोपर कुरु पाचल -आदि (आर्य) और पौण्ड्र कलिंग आदि (म्लेच्छ) लोग रहते है। (अध्याय ३) इसी प्रकार प्लक्षद्वीपमें भी पर्वत व उनसे विभाजित क्षेत्र है। वहाँ प्लक्ष नामका वृस है और सदा जेता काल रहता है। शाहमल आदि शेष सर्व द्वोपोकी रचना प्लक्ष द्वोपनत्त है। पुष्कर-द्वीपके बीचोबीच बलयाकार मातूकोत्तर पर्वत है। जिससे उसके हो खण्ड हो गये है। अभ्यन्तर खण्डका नाम धातकी है। यहाँ भोग-भूमि है इस द्वीपमें पर्वत व नदियाँ नही है। इस द्वीपको स्वादूदक संमुद्ध वेष्टित करता हे। इससे आगे प्राणियोका निवास नहीं है।

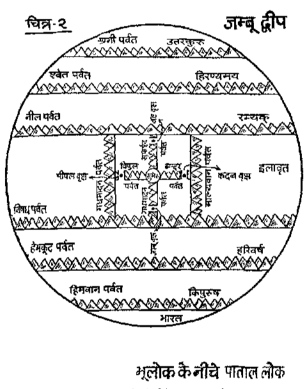
हस भूखण्डके नीचे दस दस हजार योजनके सात पाताल है-अतल, वितल, नितल, गभस्तिमत्, महातल, युतल और पाताल। पातालोके नीचे बिष्णु भगवात् हजारो फनोसे युक्त शेषनागके रूपमें स्थित होते हुए इस भूखण्डको आने सिरपर धारण करते है।

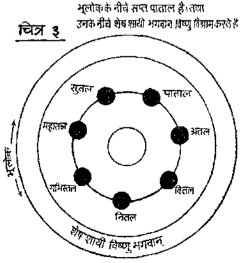
(अध्यास ४) पृथिवीतल और जलकेनीचे रौरव, सूकर, रोध, ताल, विशसन, महाज्वाल, तप्तकुम्भ, लवण, रुधिराम्भ, बैतरणी, कृमीश, कृमिभोजन, असिपत्र विजोहित. ৰন, কৃষ্ণ, लालाभक्ष, दारुण, पूयबह, णाप, वह्रिज्वाल, सन्दंश, कालसूत्र, अधःशिरा, तमस्. अवीचि, श्वभोजन, और अरुचि आदि महाभर्यकर नरक है, जहाँ पापी जीव अप्रतिष्ठ, मरकर जन्म लेते है। (अध्याय दी) भूमि से एक योजन ऊपर जाकर, एक एक लाख योजनके अन्तरालसे सूर्य, चन्द्र व नक्षत्र मण्डल स्थित है, तथाउनके ऊपरदो-दो साख योजनके अन्तर्गरालसे बुध, शुक्र, मगल, बृहस्पति, तथा इसके ऊपर एक एक लाख योजनके अन्तरालसे सम्रकृषि व धुव तारे स्थित है। इससे १ करोड योजन ऊपर महर्लोक है जहाँ कल्पो तक जीवित रहनेवाले कज्पवासी भृगु आदि सिद्धगण रहते है। इससे २ करोड योजन ऊपर जनलोक है जहाँ ब्रह्माजीके पुत्र संनकादि रहते है। आठ करोड योजज़ ऊपर तप खोक है जहाँ वैराज देव निवास करते है ।

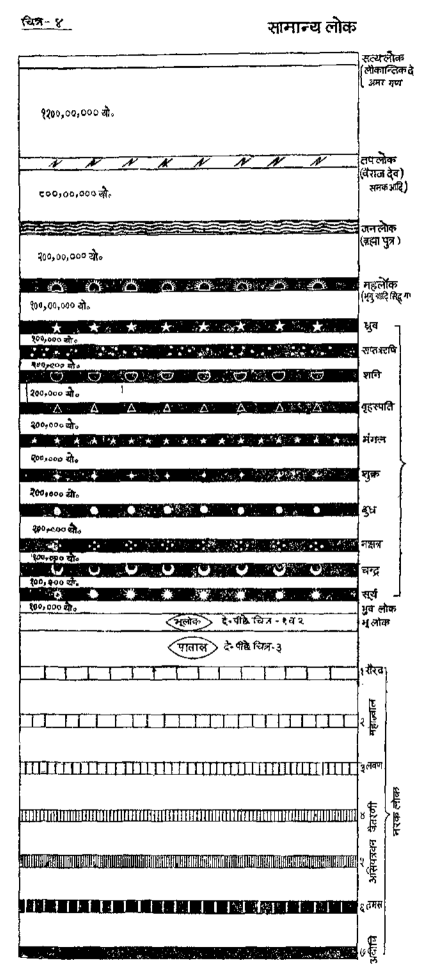


१२ करोड योजन उपर सत्यलोक है, जहाँ फिरसे न मरनेवाले जीव रहते हैं, इसे ब्रह्म को मध्यमें मुनिजनोंसे सेवित सुर्यलोकके मध्यमें मुनिजनोंसे सेवित सुबर्लोक है और सूर्य तथा मुबके बीचमें १४ लाख योजन स्वलॉक कहलाता है। ये तीनों लोक कृत्तक है । जनलोक, तपलोक व सस्यलोक ये तीन अकृतक हैं। इन दोनों कृतक व अकृतकके मध्यमें महर्लीक है। इसलिए यह कृताकृतक है। (अध्याय ७)।

ন্টাক







833

भा० ३-५५

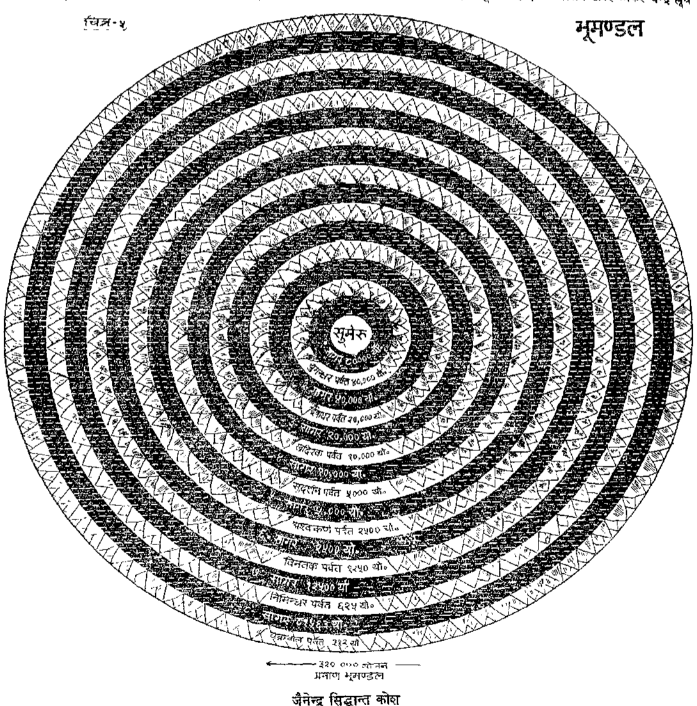
#### ल्लोक

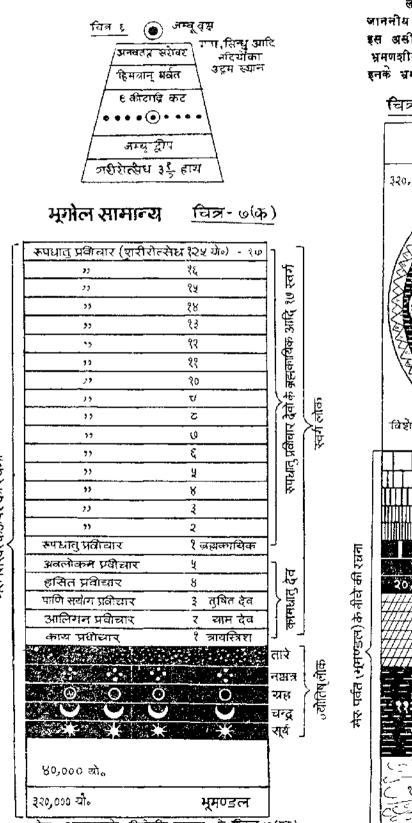
#### ४३४

#### १. लोकस्वरूपका तुलनात्मक अध्ययन

#### ४. बौद्धामिमत भूगोल परिचय

(१वीं शताव्दीके वसुबन्धुकृत अभिधर्मकोशके आधारपर ति प./ प्र =७/ H. L. Jam द्वारा कथितका भावार्थ)। लोकके अधोभाग-में १६००,००० योजन ऊँचा अपरिमित वायुमण्डल है। इसके ऊपर १९२०,००० योजन ऊँचा जलमण्डल है। इस जलमण्डलमे ३२०,००० यो० भूमण्डल है। इस भूमण्डलके बीचमें मेरु पर्धत है। आगे =० ००० यो० भूमण्डल है। इस भूमण्डलके बीचमें मेरु पर्धत है। आगे =० ००० योजन विस्तृत सीता (समुद्र) है जो मेरुको चारो ओरसे वेष्टित करके स्थित है। इसके आगे ४०,००० योजन विस्तृत युगन्धर पर्वत बलयाकारसे स्थित है। इसके आगे भी इसी प्रकार एक एक सीता (समुद्र) के अन्तरालसे उत्तरोत्तर आर्थ आधे विस्तारसे युक्त फ्रेमश' ईषाधर, खदिरक, सुदर्शन, अश्वकर्ण, विनतक, और निमिधर पर्वत है। अन्तमें लोहमय चक्रवाल पर्यत है। निमिन्धर और चक्रवाल पर्वतोके मध्यमे जो समुद्र स्थित है उसमे मेरुकी पूर्वादि दिशाओमे क्रमने अर्धचन्द्राकार पूर्वविदेह, शकटा- कार जम्बूद्वीप, मण्डलाकार अवरगीदानीय और समचतुष्कोण उत्तर-कुरु ये चार द्वोप स्थित है। इन चारोके पार्श्व भागोमे दो-दो अन्त-द्वींप है। उनमेसे जम्बूद्वोधके पासवाले चमरद्वीपमे राक्षसोका और शेष द्वीपोंमे मनुष्वोंका निवास है। जम्बूद्वीपमे उत्तरको ओर ह कीटादि (छोटे पर्वत) तथा उनके आगे हिमवान पर्वत अवस्थित है। उसके आगे अनवतप्त नामक अपाध सरोवर है, जिसमेसे गगा सिन्धु वक्ष और सोता ये नदियां निकलती है। उक्त सरोवरके समीप-में जम्बू वृक्ष है। जिसके कारण इस द्वीपका 'जम्बू' ऐसा नाम पडा है। जम्बू वृक्ष है। जिसके कारण इस द्वीपका 'जम्बू' ऐसा नाम पडा है। जम्बूद्वोपके मोचे २०,००० योजन प्रमाण अवीचि नामक नरक है। जम्बूद्वोपके मोचे २०,००० योजन प्रमाण अवीचि नामक नरक है। उसके जपर क्रमश प्रतापन आदि सात नरक और है। इन नरकोके चारो पार्श्व भागोमें कुक्र्ल, जुजप क्षरमार्गादिक और खारोदक (अस्पिपन्नवन, स्यामशबल-एव-स्थान, अय शावमजी वन और वैतरणीनदी) ये चार उत्सद है। इन नरकोके धरातलमें आठ शीत नरक और है। भूमिसे ४०,००० योजन ऊपर जाकर चन्द्र सूर्य



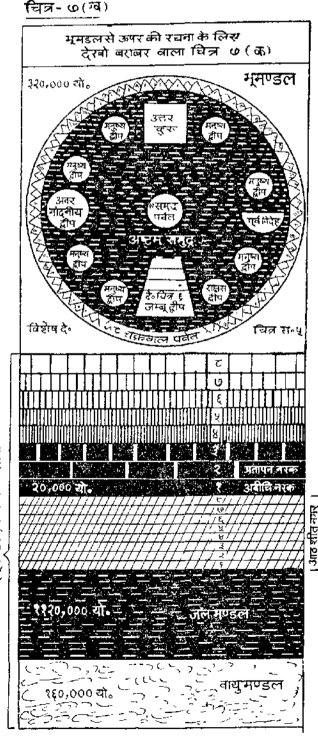


नोट - भूमण्डलसे नीचेकी रचना - दे॰ चित्र ७(ख)

भोग भोगते है। याम तुषित आदि क्रमश आलिगन, पाणिसयोग, हसित और अवलोकनसे तृप्तिको प्राप्त होते है । उपरोक्त कामधातु देवोके ऊपर रूपधालु देवोके ब्रह्मकाधिक आदि १७ स्थान है। ये सब क्रमश ऊपर-ऊपर अवस्थित है। जम्बूद्रोप वस्ती मनुष्यरेंकी ऊँचाई केवल ३ है हाथ है। आगे क्रमसे बहती हुई अनभ देवोके शरोरको ऊँचाई १२५ योजन प्रमाण है ।

### भ. आधुनिक विश्व परिचय

लोक के स्वरूप का निर्देश करने के अन्तर्गत दो वालें जाननीय है- लगोल तथा भूगोल । लगोल की दृष्टि से देखने पर इस असीम आकाश में असख्यातो गोलाकार भूलण्ड है।सभी भ्रमणशील है। भौतिक पदार्थों के आण्विक विधान की भाँति इनके भ्रमण में अनेक प्रकार की गतिये देखी जासकती है। पहली



Jain Education International

लोक

लोक

गति है प्रश्येक भूखण्ड का अपने स्थान पर अवस्थित रहते हुए अपने ही धुरी पर लट्टू की भाँति घूमते रहना। दूसरी गति है सूर्य फैंसे किसी बडे भूखण्ड को मध्यम में स्थापित करके गाडी के चक्के में लगे अरों की भाँति अनेको अन्य भूखण्डों का उसकी परिक्रमा करते रहना, परन्तु परिक्रमा करते हुए भी अपनी परिधि का उल्लंघन न करना। परिक्रमाशील इन भूखण्डों के समुदाय को एक सौर मण्डल या एक ज्योतिष मण्डल कहा जाता है। प्रत्येक सौर मण्डल में केन्द्रवर्ती एक सूर्य होता है और अरो के स्थानवर्ती अनेको अन्य भूखंड होते है, जिनमें एक चन्द्रमा, अनेको ग्रह, अनेकों उप-ग्रह तथा अनेकों पृथ्विये सम्मिन्ति है। ऐसे-ऐसे सौर मण्डल इस आकाश में न जाने कितने है। प्रत्येक भूखण्ड गोन्ने की भाँति गोन है परन्तु प्रत्येक सौर मण्डल गार्डा के पहिये की भाँति चक्राकार है। तीसरी गति है किसी सौर मडल को मध्य में स्थापित करके अन्य अनेकों सौर मण्डलो द्वारा उसकी परिक्रमा करते रहना, और परि– क्रमा करते हुए भी अपनी परिधि का उल्ल घन न करना।

इन भूखडों में से अनेको पर अनेक आकार प्रकार वासी जीव राशि का वास है, और अनेकों पर प्रसय जैसी स्थिति है। जल तथा बायु का अभाव हो जाने के कारण उन पर आज वसती होना सम्भव नहीं है। जिन पर आज बसती बनी है उन पर पहले कभी प्रलय थी और जिन पर आज प्रलय है उन पर आगे कभी बसती हो जाने वाली है। कुछ भूरवंडों पर बसने वाले अत्यन्त सुखी है और कुछ पर रहने वाले अत्यन्त दु:खी, जैसे कि अन्तरिक्ष की आधुनिक खोज के अनुसार मंगल पर जो बसती पाईं गई है वह नारकीय यातनायें भोग रही है।

जिस भूखण्ड पर हम रहते है यह भी पहले कभी अग्नि का गोला था जो सूर्य में से छिटक कर बाहर निकल गया था। पीछे इसका ऊपरी तल ठण्डा हो गया। इसके भीतर अब भी ज्वाला धधक रही है। वायुमंडल धरातल से लेकर इसके ऊपर उत्तरोत्तर बिरल होते हुए ५०० मील तक फेला हुआ है। पहले इस पर जीवों का निवास नही था, पीछे कम से सजीव पाषाण आदि, वनस्पति, नमो में रहने वाले छोटे-छोटे कोकले, जल में रहने वाले मत्स्यादि, पृथिवी तथा जल दोनों में रहने वाले मेढक, बच्छुआ आदि किलों में रहने वाले सरीस्प आदि, आकाश में उडने वाले भ्रमर, कीट, पत्तंग व पक्षी, पृथिवी पर रहने वाले स्तनधारी पशु भन्दर आदि और अन्त में मनुष्य उत्पन्न हुए। तारकालिक परिस्थितियों के अनुसार और भी असरब्य जीव जातिये उत्पन्न हो गयीं।

इस भूखण्ड के चारों ओर अनन्त आकाश है, जिसमें सूर्य चन्द्र तारे आदि दिखाई देते है। चन्द्रमा संबसे अधिक समीप में है। तरपश्चात् क्रमश शुक, बुद्ध, मगस, बृहस्पति, शनि आदि मह, इनसे साढे नौ मोल दूर सूर्य, तथा उससे भी आपे असंस्व्यातो मील दूर असरुव ताराणण है। चन्द्रमा तथा ग्रह स्वय प्रकाश न होकर सूर्य के प्रकाश से प्रकाशवत् दीखते है। तारे यद्यपि दूर होने के कारण बहुत छोटे दीखते है परन्तु इनमें से अधिकर सूर्य की अपेक्षा साखो गुणा बडे है तथा अनेको सूर्य की भौति स्वयं जाज्वरयमान है।

भूगोल की दृष्टि से देखने पर इस पृथिवी पर ऐशिया, योरुप, अफ्रीका, अम्रीका, आस्ट्रे लिया आदि अनेकों उपढीप है। मुदूर पूर्व में ये सब सम्भवत परस्पर में मिले हुए थे। भारतवर्ष ऐशिया का दक्षिणी पूर्वी भाग है। इसके उत्तर में हिमालय और मध्य में विन्ध्यगिरि, सतपुडा आदि पहाडियो की अटूट श्रंसका है। पूर्व तथा पश्चिम के सागर में गिरने वाली गंगा तथा सिन्धु नामक दो प्रधान नदियों है जो हिमालय से निकलंकर सागर की ओर जाती है। इसके उत्तर में आर्य जाति और पश्चिम दक्षिण आहि दिहाओं में दाबिड, भील, कौल,नाग आदि अन्यान्य प्राचीन अथवा म्लेच्छ जातिया निवास करती है।

### ६. उपरोक्त मान्यताओंकी तुलना

१. जैन व वैदिक मान्यता बहुत अशोंमें मिलती है। जैसे--१ चूडीके आकाररूपसे अनेको द्वीपो व समुद्रोका एक दूसरेको वेष्टित किये हुए अवस्थान । २ जम्बूद्वीप, सुमेरु, हिमवान, निषध, नील, श्वेत (रुन्मि), शृगी (शिखरी) ये पर्वत, भारतवर्ष (भरत क्षेत्र) हरिवर्ष, रम्यक, हिरण्मय (हैरण्यवत्त) उत्तरकुरु ये क्षेत्र, माल्य-वान व गन्धमादन पर्वत, जम्बूबृक्ष इन आमोंका दोनों मान्यताओं में समान होना। ३ भारतवर्षमे कर्मभृमि तथा अन्य क्षेत्रोंमें जेतायुग ( मोगभूमि ) का अवस्थान । मेरुकी चारो दिशाओंमें मन्दर आदि चार पर्वत जैनमान्य चार गजदन्त है। ४ कुल पर्वतांसे नदियो-का निकलना तथा आर्य व म्लेच्छ जातियोका अवस्थान । ५ प्लक्ष द्वीपमे प्लक्षवृक्ष जम्बूद्वीपवत् उसमें पर्वतो व नदियो आदिका अव-स्थान वैसा ही है जेसा कि धातकी सण्हमें धातकी वृक्ष व जम्बूद्वीप-के समान दूगनी रचना। ई पुष्करद्वीपके मध्य वलयाकार मःनुषो-त्तर पर्वत तथा उसके अभ्यन्तर भागमे धालकी नामक खण्ड। ७ पुष्कर द्वीपसे परे प्राणियोका अभाव लगभग वैसा ही है, जेसा कि पुष्कराधसे आगे मनुष्योका अभाव । ८ भूखण्डके नीचे पातालो-का निर्देश लवण सागरके पातालोसे मिलता है। १, पृथिवीके नीचे नरकोका अवस्थान। १० आकाशमे सूर्थ, चन्द्र आदिका अवस्थान कम। १० कल्पवासी तथा फिरसे न मरनेवाले ( लौका-न्तिक) देवोके लोक। २ इसी प्रकार जैन व औद्ध मान्यताएँ भी बहुत अंशोंमें मिलतो हैं। जेसे – १ पृथिवीके चारो तरफ वायुव जलमण्डलका अवस्थान जेन मान्य वातवलयोके समान है। २. मेरु आदि पर्वतोका एक-एक समुद्रके अन्तरालसे उत्तरोत्तर वेष्टित वलायाकाररूपेण अवस्थान। ३ जम्बूद्वीप, पूर्वविदेह, उत्तग्कुरु, जम्बुवृक्ष, हिमवान, गगा, सिन्धु आदि नामोकी समानता। ४, जम्बुद्वोपके उत्तरमें नौ क्षुद्रपर्वत, हिमवान, महासरोवर व उनसे गगा, सिन्धु आदि नदियोका निकास ऐसा ही है जैसा कि भरत-क्षेत्रके उत्तरमें १९ कूटो युक्त हिमवान पर्वतपर स्थित पद्म द्रहसे गंगा सिन्धु व रोहितास्या नदियोका निकास ! ४ जम्बूद्रीपके नीचे एकके पश्चात् एक वरके अनेको नरकोकः अवस्थानः ६ पृथिवीसे ऊपर चन्द्र सूर्धका परिभ्रमण । ७ मेरु शिखरपर स्वर्गीका अत्रस्थान सगभग ऐसा ही है जेसा कि मेरु शिखरसे ऊपर केवल एक बात प्रमाण अन्तरसे जैन मान्य स्वर्गकके प्रथम 'ऋतु' नामक पटलका अवस्थान । ९ देवोमें कुछका मेथुनसे और कुछका स्पर्शया अव-ं लोकन आदिसे काम भोगका सेवन तथा उपपरके स्वर्गीमें कामभागका अभाव जैनमान्यतावत् हो है (देबदेव/1)/२/१०)। १ देवोका अपर अपर अवस्थान। १०, मनुष्योकी ऊँचाईसे लेकर देवोके शरीरोकी ऊँचाई तक क्रमिक वृद्धि लगभग जेन मान्यताके अनुसार है(दे० अवगाहना/३,४)।३-आधुनिक भूगोलके साथ यद्यपि जैन भूगोल स्थूल दृष्टिमे देखनेपर मेल नहीं खाता पर आचार्यांकी सुदूर-वर्ती सूक्ष्मटष्टिव उनकी सूत्रात्मक कथन पद्धतिको ध्यानमे रखकर विचारा जाये तो वह भी बहुत अंशोमें मिलता प्रतीत होता है। यहाँ यह बात अवश्य ध्यानमें रखने योग्य है कि बैज्ञानिक जनोके अनुमानका आधार पृथिवीका कुछ करोडवर्ष मात्र पूर्वका इतिहास है, जन कि आचायोंको दृष्टि कल्पो पूर्वके इतिहासको स्पर्श करती है। जैसे कि - १ पृथिवीके लिए पहले अग्निका गोला होनेकी करपना, उसका धीरे-धीरे ठण्डा होना और नये मिरेसे उसपर जीवों व मनुष्याकी उत्पत्तिका विकास समभग जैनमान्य प्रतयके स्वरूप-से मेल खाता है (दे० प्रलय)। २ पृथिवीके चारो ओरके वायु-

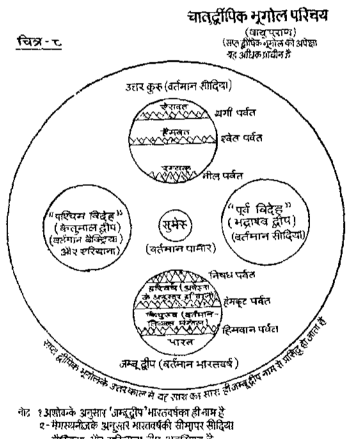
मण्डलमें ५०० मौत तक उत्तरोत्तर तरलता जैन मान्य तीन वात-बलयोवत ही है। ३, एशिया आदि महाद्वीप जैनमान्य भरतादि क्षेत्रोके साथ काफी अशमें मिलते है (दे० अगला शीर्षक)। ४. आर्य व म्लेच्छ जातियोंका यथायोग्य अवस्थान भी जैममान्यताको सर्वथा उल्लघन करनेको समर्थ नही। ४ सूर्य-चन्द्र आदिके अव-स्थानमें तथा उनपर जीव राशि सम्बन्धी विचारमें अवश्य दोनो मान्यताओमे भेद है। अनुसधान किया जाय तो इसमें भी कुछ न कुछ समन्वय प्राप्त किया जा सक्ता है।

सातवीं आठवीं शताब्दी के वैदिक विचारको ने लोक के इस चित्रण को वासना के विश्लेषण के रूप मे उपस्थित किया है (जै 1२/१)। यथा-अधोलोक वासना प्रस्त व्यक्ति की तम पूर्ण वह हियति जिसमें कि उसे हिसाहित का बुछ भी विवेक नहीं होता और स्वार्थ सिद्धि के क्षेत्र में बडे सेबडे अन्याय तथा अत्याचार करते हूर भी जहां उसे यह प्रतीति नहीं होती कि उसने कुछ बुरा किया है। मध्य लोक उसकी वह स्थिति है जिसमें कि उसे हिताहित का विवेक जागृत हो जाता है परन्तु वासना की प्रब्लता के कारण अहित से हटकर हित की ओर भुकने का सत्य पुरुषार्थ जागृत करने की सामर्थ्य उसमें नहीं होती है। इसके ऊपर ज्योतिष लोक या अन्तरिक्ष लोक उसकी साधना वाली वह स्थिति है जिसमें उसके भीतर उत्तरोत्तर उन्नत पारमार्थिक अनुभूतिये मलक दिखाने लगती है। इसके अन्तर्गत पहले विद्युतलोक आता है जिसमें क्षण भर को तरब दर्शन होकर छुन्न हो जाता है। तदनन्तर तारा लोक आता है जिसमें तात्त्विक अनुभूतियों की फलक टिमटिमाती या आ ख़ मिचौनी खेलती प्रतीत होती है। अर्थात् कभी स्वरूप में प्रवेश होता है और कभी पुन विषयासक्ति जागृत हो जाली है। इसके पश्चात् सूर्य लोक आता है जिसमें ज्ञान सूर्य का उदय होता है, और इसके परचात् अन्त में चन्द्र लोक आता है जहां पहुंचने पर साधक समता भूमि में प्रवेश पाकर अत्यन्त शान्त हो जाता है। उर्ध्व तोक के अन्तर्गत तीन भूमिये है-महर्तीक, जनतोक और तप सोक। पहली भूमि में वह अर्थात् उसकी झान चेतना लोकालोक में व्याप्त होकर महान हो जाती है. दूसरो भूमियें कृतकृत्यता की और तीसरी भूमिमें अनन्त आनन्द की अनुभूति में वह सदा के लिए लय हो जाती है। यह मान्यता जैन के अध्यात्म के साथ रात प्रतिशत नहीं तो ९० प्रतिशत मेल अवश्य खातो है।

#### ७. चानुद्वींपिक भूगोल परिचय

(ज. प./त. १३८/H. L. Jain का भावार्थ) १ काशो नागरी प्रचारिणी सभा द्वारा प्रकाशित सम्पूर्णानन्द अभिनन्दन ग्रन्थमें दिये गये, श्रो रायकृष्णदासजीके एक लेखके अनुसार, वेदिक धर्म मान्य सप्तद्वीपिक भूगोल (दे० शीर्षक न०३) को अपेक्षा चातुर्द्वीपिक भूगोल अधिक प्राचीन है। इसका अस्तित्व अब भौ वायुपुराणमें कुछ-कुछ मिलता है। चीनो यात्री मेंगस्थनीजके समयमें भी यही भूगोल प्रचलित था. क्योकि वह लिखता है-भारतके सीमान्तपर तोन ओर देश माने जाते है-सीदिया, बे चिट्रया तथा एरियाना। सीदियासे उसके भद्राश्व व उत्तरकुरु तथा वैविद्रया व एरियानासे केतुमाल द्वीप अभिद्रेत है । अशोकके समयमें भी यही भूगोल प्रचलित था, क्योकि उसके शिलालेखामें जम्बुद्वीप भारतवर्षकी सज्ञा है। महाभाष्यमें आकर सर्वप्रथम सप्तद्वीपिक भूगोलकी चर्ची है । अतएव वह अशोक तथा महाभाष्यकालके बीचकी कल्पना जान पडती है। २ सप्तदीपिक भूगोलको भाँति यह चातुर्द्वीपिक भूगोल कल्पनामात्र नहीं है, बल्कि इसका आधार वास्तविक है। उसका सामजस्य आधुनिक भूगोलसे हो जाता है। ३ चातुर्द्वीपिक भूगोलमें जम्बूद्वीप पृथिवीके चार महाद्वीपोमें से एक है और भारतवर्ष जम्बुद्वीपका ही दूसरा नाम है। वही सप्तद्वीपिक भूगोलमें आकर इतना वडा हो जाता है कि उसकी बराबरीवाले अन्य तीन द्वीप ( भद्रास्व, केतुमाल

व उत्तरकुरु) उसके वर्ष बनकर रह जाते है । और भारतवर्ष नामवाला एक अन्य वर्ष (क्षेत्र) भो उसीके भीतर कल्पत कर लिया जाता है। ४, चालुईोंपी भूगोलका भारत ( जम्बूदीप ) जो मेरु तक पहुँचता है, सप्तद्वीपिक भ्रगोलमें जम्बूद्वीपके तीन वर्षों या क्षेत्रोमें विभक्त हो गया है-भारतवर्ष, किंपुरुष व हस्विधं। भारतका वर्ष पर्वत हिमालय है। किपुरुष हिमालयके परभागमें मगोलोकी बस्ती है, जहाँसे सरस्वती नदीका उद्दगम होता है, तथा जिसका नाम आज भा कझौरमें अवशिष्ट है। यह वर्ष पहले लिब्बत तक पहुँचता था, क्योकि वहाँ तक मगालोकी वस्ती पायी जाती है। तथा इसका वर्ष पर्वत हेमकूट है, जो कतिपय स्थानोमें हिमालयानुतगत ही वणित हुआ है।(जैन मान्यताभे किपुरुषके स्थानपर हैमवत और हिमक्रूटके स्थानपर महाहिमवानका उच्छेख हे )। हरिवर्षसे हिरातका सारपर्य है जिसका पर्वत निषध है, जो मेरु तक पहुँचता है। इसी हरिवर्षका नाम अवेस्तामे हरिवरजी मिलता है। ५ इस प्रकार रम्यक. हिरण्यमय और उत्तरकुरु नामक वर्षोमे ावभक्त होकर चातुर्द्वीपिक भूगोलवाले उत्तरकुरु महाद्वीपके तीन वर्ष वन गये हे । ६. किन्तु पूर्व और पश्चिमके भद्राश्व व केतुमाल द्वीप युथ्रापूर्व दोके दो ही



सैक्ट्रिया और रगरेसाना द्वीप अवस्थित है रह गये। अन्तर केवल इतना है कि यहाँ वे दो महाद्वीप न होकर एक द्वीपके अन्तर्गत दो वर्ष या क्षेत्र है। साथ ही मेरुको मेर्सलित करनेवाला, सप्तद्वीपिक भूगोलका, इलावृत भी एक स्वतन्त्र वर्ष बन गया है। ७. यो उक्त चार द्वीपोसे पर्लवित भारतवर्ष छादि तोन दक्षिणी, हरिवर्ष आदि तोन उत्तरो, भदाश्व व केतुमाल ये दो पूर्व व पश्चिमी तथा इलावृत नामका केन्द्रीय वर्ष, जम्बूद्वीपके नौ वर्षोंकी रचना कर रहा है। ६ जिनाभिमत भूगोलमें १ को बजाय १० वर्षोंका उल्लेख है। भारतवर्ष, किपुरुष व हरिवर्षके स्थानपर भरत. हैमवत व हरि ये तीन मेरुके दक्षिणमें है। रम्यक, हिरण्यमय तथा उत्तरकुरुके स्थानपर रम्यक हैरण्यवत व ऐरावत ये तीन मेरुके उत्तरमें है। भदाश्व व केतुमालके स्थानपर पूर्व विदेह व पश्चिमविदेह ये दो मेरुके पूर्व व पश्चिममें है। तथा इलावृत्तके स्थानपर देवकुरु व

उत्तरकुरु ये दो मेरुके निकटवर्ती है। यहाँ वैदिक मान्यतामें तो मेरुके चौगर्द एक ही वर्ष सान लिया गया और जैन मान्यतामें उसे दक्षिण व उत्तर दिशावाले दो भागोमे विभक्त कर दिया है। पूर्व व पश्चिमी मदाश्व व केतुमाल द्वोपोमें वैदिकजनोने क्षेत्रोका विभाग न दर्शा कर अखण्ड रखा पर जैन मान्यतामें उनके स्थानीय पूर्व व पश्चिम विदेहोको भी १६,१६ क्षेत्रोमें विभक्त कर दिया गया]। १. मेरु पर्वत वर्तमान भूगोलका पामीर प्रदेश है। उत्तरकुरु पश्चिमी तुर्किस्तान है। सीता नदी यारकन्द नदी है। निषध पर्वत हिन्दुकुश पर्वतोको श्च'खला है। हैमवत भारतवर्षका ही दूसरा नाम रहा है। (दे० वह-वह नाम)।

#### २. लोकसामान्य निर्देश

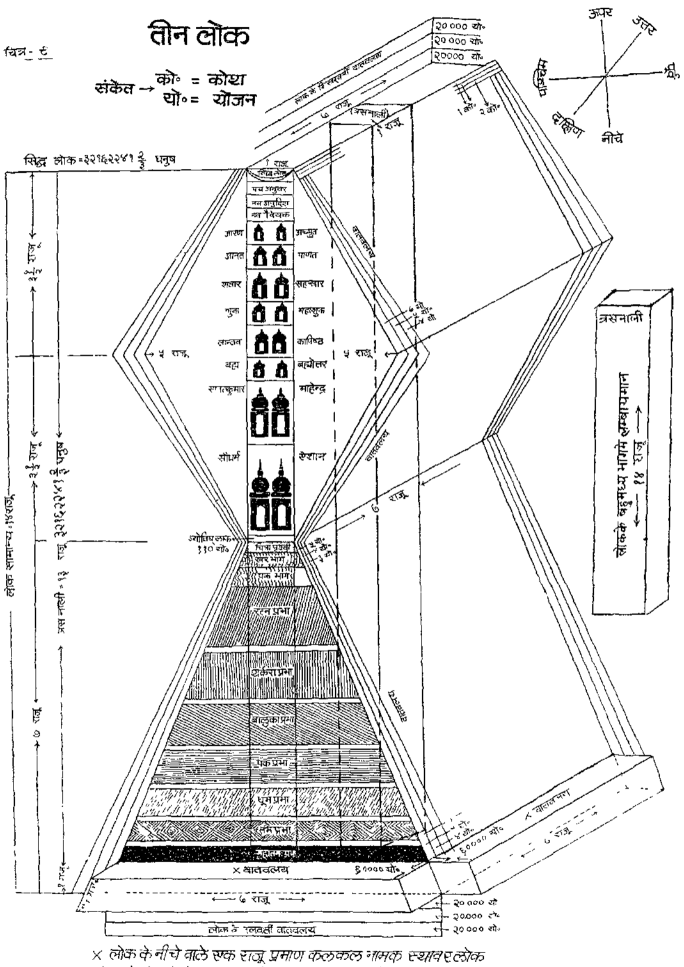
#### १, लोकका कक्षण

- दे. आकाश/१/३ [१ आकाशके जितने भागमे जोव पुद्दगल आदि षट् द्रव्य देखे जाये सो लोक है और उसके चारो तरफ शेष अनन्त आकाश अलोक है. ऐसा लोकका निरुक्ति अर्थ है। २ अथवा षट् द्रव्योका समवाग्र लोक है]।
- दे, लौकान्तिक/१। [३, जन्म-जरामरणरूप यह संसार भी लोक कहलाता है।]
- रा, वा /४/१२/१०-१३/४५४/२० यत्र पुण्यपापफललोकन सलोक ।१०।
- क पुनरसौ । आत्मा । लोकति पश्यत्युपलभते अर्थानिति लोक । ११। सर्वज्ञनानन्ताप्रतिहृतकवज्ञदर्शनेन जोक्यते य स लोक । तेन धर्मारोनामपि लोकत्व सिद्धम् । १३। ⇔ जहाँ पुण्य व पापका फल जो मुख-दुख वह देखा जाता है सौ लोक है इस व्युत्पत्तिके अनुसार लोकका अर्थ आत्मा होता है । जो पदार्थोंको देखे व जाने सो लोक इस व्युत्पत्तिसे भी लोकका अर्थ आत्मा है । आत्मा स्वय अपने स्वरूपका लोकन करता है अत लोक है । सर्वज्ञके द्वारा अनन्त व अप्रतिहृत केवल्दर्शनसे जो देखा जाये सो लोक है, इसप्रकार धर्म आदि द्वव्योंका मी लोकपना सिद्ध है ।

#### २, लोकका आकार

- ति प /१/१३७-१३० हेटि्ठमलोयाथारो वेत्तासणसण्णिहो सहावेण । मिडिफमलोयायारो उव्भियमुरअद्धसारिच्छो । १३७। उवरिमलोया-आरो उव्भियमुरवेण होइ सरिसत्तो । सठाणो एदाण लोयार्ण एण्हि साहेमि ।१३८। = इन (उपरोक्त) तीनोमेंसे अधोलोक्का आकार स्वभावसे वेत्रासनके सट्ट्रा है, और मध्यलोक्का आकार खडे किये हुए आधे मृदगके अन्द्रभागके समान है ।१३७। ऊर्ध्व लोक्का आकार खडे किये हुए मृदगके सट्टरा है ।१३८। (घ. ४/१,३.२/गा० ६/११) (त्रि सा./६), (ज प /४/४-६), (द स./टो / ३६/११२/११)
- ध ४/१.३.२/गा. ७/११ तलरुक्खसठाणो 1७। = यह सोक तालवृक्षके आकारवाला हे।
- ज. प /प्र /२४ प्रो. लक्ष्मीचन्द---मिस्नदेशके गिरजेमें बने हुए भहास्तूपसे यह लोकाकाशका आकार किचित समानता रखता प्रतीत होता है। उन्हेलका विद्वाद
  - ३. छोकका विरतार
- ति. प /१/१४६-१६३ सेढियमाणायाम भागेमु दभिखणुत्तरेसु पुढ । पुत्रवावरेमु वास भू मिमुहे सत्त येक्कपचेका ।१४६। चोइसरज्जुपमाणो उच्छोहो होदि सयलतोगस्स । अद्रमुरज्जरसुदवो समग्गमुखोदयसरि-च्छो ।१८०। व हेट्ठिममजिफमउवरिमत्तोउच्छोहो कमेण रज्जूवो। सत्त य जोयणलक्ख जायणलक्खूणसगरज्जू ।१८१। इह रयणसक्करावालु-पकधूमत्तममहातमादिपहा । सुरबद्धाम्म महीओ सत्त च्चिय रज्जु-अन्तरिआ ।१८२। धम्मावसामेघाअजणरिट्ठाणउच्भमघवीओ । माधविया इय ताण पुढवीण वोत्तलामाणि ।१४२। मजिमजगस्स हेट्ठिमभागादो णिग्गदा पढमरज्जू । सक्तरपष्टप्रुढवीए हेट्ठिमभागमिम णिट्ठादि ।१८४। तत्तो दोइरज्जू वालुवपहहेट्ठि समप्पेदि । तह य तइज्जारज्जू पकपहहेट्ठास्स भागम्मि ।१८४। धूमपहाए हेट्ठिम-भागम्मि समप्पदे तुरियरज्जू । तह पंचमिया रज्जू तमप्पहाहेट्ठिम-

पएरो ।११६ं। महतमहोट्ठमयते छट्ठो हि समण्पदे रज्जू । तत्तो सत्तमरज्जू लोयस्स तलमिम णिट्ठादि 1१६७। मजिम्हमजगस्स उवरिमभागादु दिवड्ढरज्जुपरिमाणं। इगिजोयणलक्खूण सोहम्म-विमाणधयदडे ।१४९० वचदि दिवड्ढरज्जू माहिदसणवकुमारज्य-रिम्मि । णिट्ठादि अद्धरङजू बभुत्तर उड्ढभागम्मि ।१४६। अत्रसाहि अखरज्जू काविट्ठस्सोवरिट्ठभागम्मि । स चित्रमहसुक्रोवरि सहसा-रोवरि अ स च्चेय ।१६०। तत्तो य अद्धरज्जू आणदकप्पस्स उवरिम-घएसे। स य आरणस्स कष्पस्स उवरिमभागम्मि गैविज्ज ।१६१। तत्तो उवरिमभागे णवाणूत्तरओ होति एकरज्जूवो । एवं उवरिमलोए रज्जुविभागो समुद्दित्ठ ।१६२। णियणिय चरिमिदयदंडग्ग कृष्य-भूमिअवसाणं कष्पादीदमहीए विच्छेदो लोयविच्छेदो ।१६३। = १ दक्षिण और उत्तर भागमें लोकका आयाम जगश्रेणी प्रमाण अर्थात् सारा राजू है। पूर्व और पश्चिम भागमें भूमि और मुखका व्यास क्रमसे सात. एक, पाँच और एक राजू है। तात्पर्य यह है कि लोक-की मोटाई सर्वत्र सात राजू है, और विस्तार क्रमसे लोकके नीचे सात राजू, मध्यलोकमें एक राजू, ब्रह्म स्वर्गपर भाँच राजू और लोक-के अन्तमें एक राजू है। १४९। २ सम्पूर्ण लोकको ऊँचाई १४ राजू प्रमाण है। अर्धमृद गनी ऊँचाई सम्पूर्ण मृद गनी ऊँचाईने सटश है। अर्थात अर्धमृदग सहश अधोलोक जैसे सात राजू ऊँचा है उसी प्रकार ही पूर्ण मृदगके सदृश ऊर्ध्व लोक भी सात ही राजू ऊँचा है।१५०। क्रमसे अधोलोकको ऊँचाई सात राजू, मध्यसोकको ऊँचाई १००,००० योजन, और ऊर्ध्व लोककी ऊँचोई एक लाख योजन कम सात राजू है।१४१। (घ ४/१, ३,२/गा ८/११), (जि सा/११३), (ज प./ ४/११.१६-१७)। ३. तहाँ भी -- तीनो सोकोमेसे अधमृदंगाकार अधोलोकमे रत्नप्रभा, शर्कराप्रभा, बाऌप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तम -प्रभा और महातमप्रभा, ये सात पृथिवियाँ एक राजुके अन्तरालसे है।१४२० घर्मा, वशा, मेघा, अजना, अरिष्टा, मधवी और माधवी ये इन उपर्यूक्त पृथिवियोके अपरनाम है ।१५३। मध्यलोकके अधो-भागसे प्रारम्भ हीकर पहला राजू शर्कराप्रभा पृथिवीके अधोभागमें समाध होता है ।१५४। इसके आगे दूसरा राजु प्रारम्भ होकर बालुका-प्रभाके अधोभागमे समाप्त होता है। तथा तीसरा राज्र पक्रप्रभाके अर्थोभागमें ।१४४। चौथा धूमप्रभाके अघोभागमे, पॉचवॉ तम प्रभाके अधोभागमे ।१५६। और छठा राजू महातम प्रभाके अन्तमे समाप्त होता है। इससे आगे सातवाँ राजू लोकके तलभागमें समाप्त होता है।१३७। [ इस प्रकार अधोलोकको ७ राजू ऊँचाईका विभाग है। ] ४ रत्नपभा पृथिवीके तोन भागोमे से खरभाग १६००० यो० पक भाग =४००० यो० और अब्बहुल भाग ८०,००० योजन मोटे है। दे० रत्नप्रभा/२ । १ लोकमें मेरुके तलभागसे उसकी चोटी थर्यन्त १००,००० योजन ऊँचाव १ राजू प्रमाण विस्तार युक्त मध्यसोक है। इतना ही तिर्यक्लोक है।---दे० तिर्यच/३/१) । मनुष्यलोक चित्रा पृथिवीके ऊपरसे मेरुकी चोटी तक १६००० सोजन विस्तार तथा अडाई द्वोप प्रमाण ४४००,००० योजन जिस्तार युक्त है।--दे० मनुष्य/४/१। ई. चित्रा पृथिवीके नीचे खर व पक भागमें १००,००० यो० तथा चित्रा पृथिवीके ऊपर मेरुकी चोटी तक १६००० योजन अँचा और एक राजू प्रमाण विस्तार युक्त भावनसोक है -- देव्च्यन्तर/ ४/१-४। इसी प्रकार व्यन्तरलोक भी जानना (—देव्वयंतर/४/१-४। चित्रा पृथिवोसे ७१० योजन उत्पर जाकर ११० योजन बाहल्य व १ राजू त्रिस्तार युक्त ज्योतिय सोक है।-- दे० ज्योतियलोक/१। ७ मध्यसोकके ऊपरी भागसे सौधर्म विमानका ध्वजदण्ड १००,००० योजन कम १ई राजू प्रमाण ऊँचा है ।१६८। इसके आगे १ई राजू माहेन्द्र व सनरकुमार स्वर्गके ऊपरी भागमे, १/२ राजू ब्रह्म)त्तरके अपरी भागमें ।१४६। १/२ राजू काषिष्ठके अपरी भागमे, १/२ राजू महाशुक्र के ऊपरी भागमें, १/२ राजु सहस्रारके ऊपरी भागमें ।१६०। १/२ राजू आनतके ऊपरी मागमें और १/२ राजू आरण-अच्युतके



को धारी और से घेर कर अवस्थित ६०००० यो॰ जोटा वातवल्य।

ऊपरी भागमें समाप्त हो जाता है । १६१। उसके ऊपर एक राजूकी ऊँचाईमे नबग्रैवेयक, नव अनुदिश, और १ अनुत्तर विमान है । इस प्रकार उर्ध्वलोकमें ७ राजूका विभाग कहा गया ।१६२। अपने-अपने अन्तिम इन्द्रक-विमान सम्बन्धी ध्वजदण्डके अग्रभाग तव उन-उन स्वर्गोंका अन्त समफ्रना चाहिए । और कल्पातोत भूमिका जो अन्त है वही लोकका भी अन्त है ।१६२। ९. [ लोक शिखरके नीचे ४२५ धनुष और २१ योजन मात्र जाकर अन्तिम सर्वार्थ सिद्धि इन्द्रक स्थित है ( दे० स्वर्ग/४/१ ) सर्वार्थसिद्धि इन्द्रकके ध्वजदण्डसे १२ योजन मात्र ऊपर जाकर अष्ठम पृथिवी है । वह प्रयोजन मोटी व एक राजू प्रमाण विस्तुत है । उसके मध्य ईषत प्राग्भार क्षेत्र है । वह ४६००,००० योजन विस्तार युक्त है । मध्यमें ९ योजन और सिरॉपर केवल अंगुल प्रमाण मोटा है । इस अष्टम पृथिवीके ऊपर ७०६० धनुष जाकर सिदिलोक है ( दे० मोक्ष/१/७ ) ]

#### ४. वातवळयोंका परिचय

#### १. वातवलय सामान्य परिचय

ति प./१/२६८ गोमुत्तमुग्गवण्णा वणोदधी तह घणाणिल ओ बाऊ । तणु-वादो बहुवण्णो रुक्खस्स तय व वलयातियं ।२६८१ —गोमुन्नके समाम वर्णवाला घमोदधि, मूगके समान वर्णवाला घनवात तथा अनेक वर्ण-वाला तन्नुवात । इस प्रकार ये तीनो वातवलय वृक्षकी त्वचाके समान ( लोकको घेरे हुए ) है ।२६८१ (रा वा./३/१/८/१६०/१६ ); ( त्रि. सा /१२३), ( दे० चित्र सं० १ पृ ४३१)।

२. तीन वातवलयोंका अवस्थान क्रम

- ति. प /१/२६१ पढमो लोयाधारो घणोवही इह घणाणिको ततो। तथ्प-रदो तणुवादो अतम्मि णह णिआधार ।२६१। ⇒इनमेंसे प्रथम घनो-दधि वातवलय लोकका आधारभूत है, इसके पश्चात घनवातवल्त्य, उसके पश्चात तनुवातवलय और फिर अतमें निजाधार आकाश है। ।२६१। (स. सि /३/१/२०४/३), (रा वा./३/१/=/१६०/१४); (तत्त्वार्थ वृत्ति/३/१/श्लो. १-२/११२)।
- तत्त्वार्थ वृत्ति/३/१/१११/११ सर्वा समापि भूमयो धनवातप्रतिच्ठा वर्त्त न्ते । स च धनवात अम्बुवातप्रतिच्ठोऽस्ति । स चाम्बुवातस्तनु-बातस्तनृप्रतिच्ठो वर्त्त । स च तनुवात आकाशप्रतिच्ठो भवति । आकाञास्यालम्बनं किमपि नास्ति ।= दृष्टि न. २ --ये सभी सातौ भूमियाँ धनवातके आश्रय स्थित है । वह धनवात भी अम्बु (धनो-दधि ) बातके आश्रय स्थित है और वह अम्बुवात तनुवातके आश्रय स्थित है । वह तनुवात आकाशके आश्रय स्थित है, तथा आकाशका कोई भी आलम्बन नहीं है ।

३. पृथिवियोंके साथ वातवछ्योंका स्पर्श

- ति, ९ /२/२४ सत्तच्चिय भूभीओ णवदिसभाएण घणोवहिवितरमा । अद्वमधूमीदसदिस भागेसु घणोवहि छिवदि ।९४।
- ति, प ८/२०६-२०७ सोहम्मदुगविमाणा घणस्सरूवस्स उवरि सलिलस्स। चेट्ठते पवणोवरि माहिदसणक्षुमाराणि ।२०६। बम्हाई चत्तारो कप्पा चेट्ठ ति सलिलवादूढ। आणदपाणदपहुदी सेसा मुद्धम्मि गयणयले ।२०७। = सातो ( नरक ) पृथिवियाँ ऊर्ध्व दिशाको छोडकर श्रेष नौ दिशाओमें घनोदधि वातवस्यसे लगी हुई है. परन्तु आठवीं पृथिवी दशो दिशाओमें ही वातवलयको छूती है ।२४। सौधर्म युगलके विमान घनस्वरूप जलके ऊपर तथा माहेन्द्र व सनत्कुमार कल्पके विमान पवनके ऊपर स्थित है ।२०६। ब्रह्मादि चार कल्प जल व वायु दोनोके ऊपर. तथा आनत प्राणत आदि शेष विमान शुद्ध आकाश-तलमें स्थित है ।२०७।

### ४ वातवळयोंका विस्तार

ति प /१/२७०-२९१ जोयणवीससहस्था बहलंतम्मारुदाण पत्तीक्कं। अट्ठाखिदीण हेट्ठेलोअतले उवरि जाव इगिरज्जू ।२७०। संगपण चज-

जोयणयं सत्तम्णारयम्मि पुहविपणघीए । पंचचउतियपमाणं तिरीय-खेत्तस्स पणिम्बोए।२७१। सगपचचउसमाणा पणिघोए होति नम्ह-कष्पस्स । पणचउत्तिय जोयणया उवरिमलोयरस यंतम्मि १९७२। कोसदुगमेककोसं किचूणेवकं च लोधसिहरम्मि। जणपमाण दडा चउस्सया पचवीस जुदा १९७३। तीस इगिदालदल कोसा तिय-भाजिदा य उणवणया । सत्तमखिदिपणिधीए बम्हजुदे वाउबहूबत्त । 1२८०। दो छब्बारस भाग=भहिओ कोसो क्मेण वाउघणं। लोय-उबरिम्मि एव सोय विभायम्मि पणत्त ।२८११ = दृष्टि न० १-आठ पृथिवियोके नीचे लोकके तलभागसे एक राजूकी ऊँचाई तक इन बायुमण्डलोमेंसे प्रश्वेककी मोटाई २० ००० योजन प्रमाण है 19७०। सातवे नरकमें पृथिवियोके पार्श्व भागमें क्रमसे इन तीनो वात-वलयोंकी मोटाई ७.५ और ४ तथा इसके ऊपर तिर्यग्लोक ( मर्स्य-लोक) के पार्श्वभागमें १,४ और 3 योजन प्रमाण है।२७१। इसके आगे तीनो बायुओको मोटाई ब्रह्म स्वर्गके पार्श्य भागमे कमसे ७,४ और ४ योजन प्रमाण, तथा ऊर्ध्वक्षोकके अन्तमें (पार्श्व भागमें) १, ४ और ३ योजन प्रमाण है।२७२। लोकके शिखरपर (पार्श्व भागमे) उक्त तीनो वातवलयोका बाहल्य क्रमश '२ कोस, १ कोस और कुछ कम श कोस है। यहाँ कुछ कमका प्रमाण २४२५ धनुष समभीना चाहिए ।२७३। [शिखर पर प्रत्येकको मोटाई २०,००० योजन है - दे० मोस/१/७] (त्रि सा./१२४-१२६)। दृष्टि न०२-सातवी पृथिवी और ब्रह्म युगलके पार्श्वभागमें तीनो वायुओकी मोटाई क्रमसे ३०, ४१/२ और ४१/३ कोस है 1२८०। सोक शिखरपर तोनो वातवलयो-की मोटाई कमसे १ चु, १ ई और १ नेर कोस प्रमाण है। ऐसा लोक विभागमें कहा गया है। २८१। -- विशेष दे चित्र स. १ पृ. ४३६.

#### ५. छोकके आठ रुचक प्रदेश

रा वा /१/२०/१२/७६/१३ मेरुप्रतिष्ठावज्रवे डूर्यपटलान्तररुचकसंस्थिता अष्टावाकाशप्रदेशलोकमध्यम् । = मेरु पर्वतके नीचे वज्र व वैडूर्य पटलोके वीचमें चौकोर संस्थान रूपसे अवस्थित आकाशके आठ प्रदेश लोकका मध्य है ।

### ६. लोक विमाग निर्देश

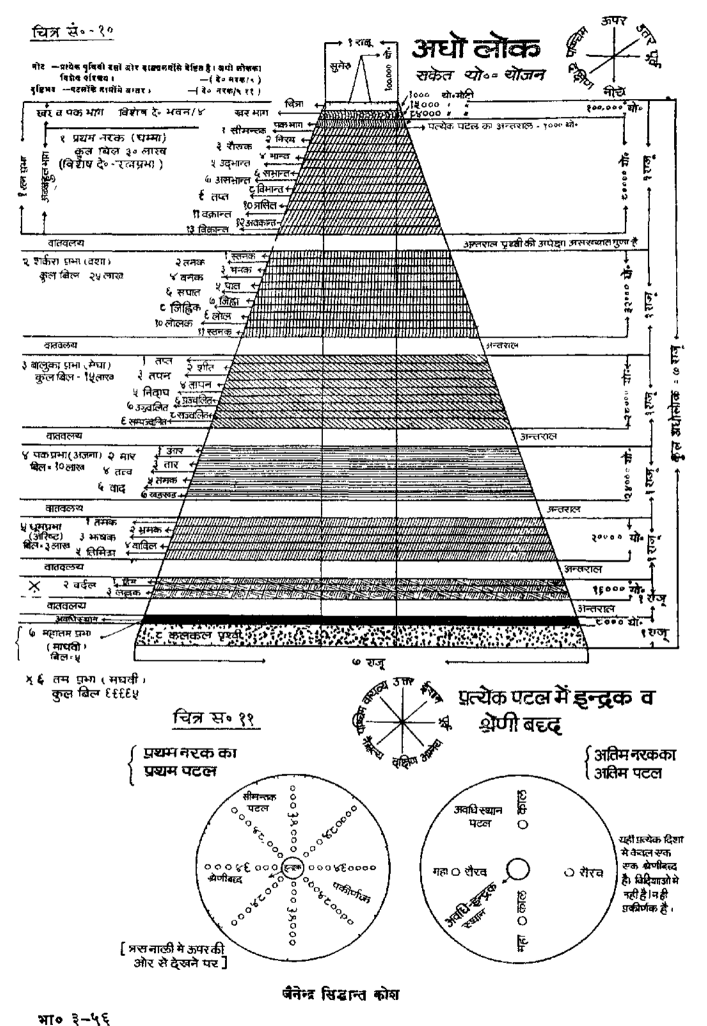
ति. प /१/१३६ सयलो एस य लोओ णिप्पण्णो सेढिविदमाणेण। तिवि-यप्पो णादव्वो हेट्टिममज्भिज्लखड्ढ भेएण ।१३६। = अेणी वृन्द्रके मानसे अर्थात्त जगश्रणीके घन प्रमाणसे भिष्पन्न हुआ यह सम्पूर्ण लोक, अधोलोक मध्यलोक और ऊर्ध्वलोकके भेदसे तीन प्रकारका है ।१३६। (बा. अ./३६). (ध. १३/४.४.४०/२८८/४)।

#### ७. त्रस व स्थावर लोक निर्देश

[पूर्वोक्ति वेत्रासन व मृद गाकार सोकते बहु मध्य भागमें. सोक शिखरसे लेकर उसके अन्त पर्यन्त १३ राजू लम्बी व मध्यलोक समान एक राजू प्रमाण विस्तार युक्त नाडी है। त्रस जीव इस नाडी-से बाहर नही रहते इसलिए यह त्रसनाली नामसे प्रसिद्ध है। (दे० त्रस/२/३,४)। परन्तु स्थावर जीव इस लोकमें सर्वत्र पाये जाते है। (दे० स्थावर/१) तहां भी सूक्ष्म जोव तो लोकमे सर्वत्र ठसाठस भरे है, पर बादर जीव केवल त्रसनालीमेहोते है (दे० सूक्ष्म/३/७) उनमें भी तेजस्कायिक जीव केवल कर्मभूमियोमें ही पाये जाते है आयवा अधोलोक व भवनवासियोके विमानोमें पाँचो कायोके जीव पाये जाते है, पर स्वर्ग लोकमे नहीं — दे० काय/२/४। विशेष दे, चित्र स १९. ४३१ ।

#### अधोळोक सामान्य परिचय

[सर्वलोक तीन भागोमें विभक्त है-अधो, मध्य व ऊर्ध्व-दे० लोक/२/२, श्मेरु तलके मीचेका क्षेत्र अधौलोक है, जो वेत्रासनके आकार वाला है। अराजू ऊँचा व अराजू मोटा है। नीचे अ राजू व ऊपर १ राजू प्रमाण चौडा है। इसमे ऊपरसे लेकर नीचे तक क्रम-



888

से रस्तप्रभा, शर्कराप्रभा, बालुकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तमप्रभा व महातमप्रभा नामको ७ पृथिवियाँ लगभग एक राजू अन्तरालंसे स्थित है। प्रत्येक पृथिवीमें यथायोग्य १३.११ आदि पटल १००० योजन अन्तरालंसे अवस्थित है। कुल पटल ४१ है। प्रत्येक पटलंमे अनेकों बिल या गुफाएँ है। पटलका मध्यवर्ती जिल इन्द्रक कहलाता है। इसको चारो दिशाओं व विदिशाओं में एक श्रेणीमें अवस्थित चिल प्रेणीबद्ध कहलाते है और इनके बीचमे रत्नराशिवत् विखरे हुए बिल प्रकीर्णक कहलाते है और इनके बीचमे रत्नराशिवत् विखरे हुए बिल प्रकीर्णक कहलाते है। इन बिलॉमे नारकी जीव रहते हैं। (दे० नरक/k/१-3)।सातों पृथिवियों के नीचे अन्तमें एक राजू प्रमाण क्षेत्र खाली है। (उसमे केवल निगोद जीव रहते है) ---दे०चित्र सं. १० पृ. ४४१।

- ★ रत्नप्रमा पृथिवीके खर व पंक मागका चित्र-हे॰ भवन/४।
- ★ रत्नप्रभा प्रथिवीके अब्बहु छ भाग का चिन्न दे० रत्नप्रभा ।

# ९. भावनळोक निर्देश

[ उपरोक्त सात पृथिवियोमे जो रत्नप्रभा नामकी प्रथम पृथिवी है, बह तीन भागोमें विभक्त है-खरभाग, पक्तभाग व अब्बहुल भाग। खरभाग भी चित्रा, बैड्र्य, लोहिताक आदि १६ प्रस्तरोंमें विभक्त है। प्रत्यंक प्रस्तर १००० योजन मोटा है। उनमे चित्रा नामका प्रथम प्रस्तर अनेको रत्नों व धातुओकी खान है। (दे० रत्नप्रभा)। तहाँ खर व पंकभागमें भावनवासी देवोके भवन है और अब्बहुल भागमें नरक पटल है (दे० भवन/४/१)। इसके अतिरिक्त तिर्यक् लोकमें भी यत्र-तत्र-सर्वत्र उनके पुर, भवन व आवास है। (दे० व्यत्तर/४/१-१)। (विशेष दे० भवन/४)]

# १०, व्यन्तर कोक निर्देश

[चित्रा प्रशिवोके तल भागमे लेकर सुमेरुको चोटो तक रिर्धय-लोक प्रमाण विस्तृत सर्वक्षेत्र व्यन्तरोके रहनेका स्थान है। इसके अतिरिक्त खर व पकभागमें भी उनके भवन है। मध्यलोकके सर्व-द्वीप समुद्रोकी वैदिकाओपर, पर्वतोके कूटोंपर, नदियोके त्वटोंपर इत्यादि अनेक स्थलोपर यथायोग्य रूपमें उनके पुर, भवन व आवास है। (विशेष दे० व्यन्तर/४/१-६)।

# 11. मध्यकोक निर्देश

# १. द्वीप-सागर आदि निदेश

- ति, प /५/व-१०.२७ सब्वे दोवसमुद्दा सखादीदा भवंति समबटा । पढमो दीओ उवही चरिमो मज्फम्मि दीउवही ।८। चित्तोवरि बहुमज्फे रज्जूपरिमाणदोहविक्खभे । चेट्ठति दीवउवही एक्केवक वेढिऊण ह प्परिदो । १। सब्बे नि भाहिणीसा चित्तखिदि खंडिदूण चेट्ठति । वज्जखिदीए उवरि दीवा वि हु उवरि चित्ताए ।१०' जम्बूदीवे लवणो जनहो कालो ति यदईसडे। अत्रसेसा वारिणिही वत्तआ दीव-समणामा १२८। = १ सब द्वोप-समुद्र असंख्यात एवं समवृत्त है। डनमेंने पहला द्वीप, अन्तिम समुद्र और मध्यमें द्वीप समुद्र है।८। चित्रा पृथियीके ऊपर बहुमध्य भागमें एकराजू लम्बे-चौडे क्षेत्रके भीतर एक-एकको चारो ओरसे घेरे हुए द्वीप व समुद्र स्थित है। १। सभी समुद्र चित्रा पृथिवीको खण्डित कर वज्रा पृथिवीके ऊपर, और सब द्वीप चित्रा पृथिवीके ऊपर स्थित है ।१०। (मू. आ./१०७६). (त सू/३/७- ८), (ह. पु/४/२,६२६-६२७), (ज प/१/११)। २. जम्बूद्वीपमें लवणोदधि और धातकीखण्डमें कालोद नामक समुद है। बोप समुद्रोके नाम द्वीपोके नामके समान ही कहना चाहिए। १२८१ (मू आ /१०७७), (रा. वा /३/३८/७/२०८/१७), (ज प/ 22/26311
- त्रि सा /<<६ वज्जमयमूलभागा वेलुरियकयाइरम्मा सिहरजुदा । दीत्रो बहोणमते पायारा होति सठ्वस्थ ।<< ६। = सभी द्वीप व समुद्रो-

के अन्तमें परिधि रूपसे वैङ्र्यमधी जगती होती है, जिनका म्रूल वज्रमयी होता है तथा जो रमणीक शिखरोसे समुक्त है। ( --विशेष दे० लोक/३/१ तथा ४/१।

नोट—[ द्वीप-समुद्रोंके नाम व समुद्रोंके जलका स्वाद—दे० लोक/k/१] ।

- > तिर्यक्लोक, मनुष्यलोक आदि विभाग
- ध. ४/१.३.१/१/३ देसभेएण तिविहो, मंदरचिलियादो, उवरिमुड्ढ-लोगो, भदरयुलादो हेट्ठा अधोलोगो, मंदरपरिच्छिण्णो मज्झलोगो त्ति । = देशके भेदसे क्षेत्र तोन प्रकारका है । मन्दराचल ( सुमेरु-पर्वत ) की चूलिकासे ऊपरका क्षेत्र ऊर्ध्वलोक है । मन्दराचलके मुल-से नीचेका क्षेत्र अधोलोक है । मन्दराचलसे परिच्छिन्न अर्थात् तत्झ-माण मध्यलोक है ।
- ह, पु /६/९) तनुवातान्तपर्यन्तस्तियंग्लोको व्यवस्थित । लक्षितावधि-रूर्ध्वाधो मेरुयोजनलक्षया । १। = १ तनुवातवलयके अन्तभाग तक तिर्यग्लोक अर्थात् मध्यलोक स्थित है। मेरु पर्वत एक लाख योजन विस्तारवाला है। उसी मेरु पर्वत द्वारा ऊपर तथा नीचे इस तिर्थ-ग्लोककी अवधि निश्चित है।**१।** [ इसमे असंख्यात द्वीप, समुद्र एक दसरेको बेष्टित करके स्थित है दे० लोक/२/११। यह साराका सारा तिर्यं कलोक कहलाता है. क्यों कि तियेंच जीव इस क्षेत्रमें सर्वत्र पाये जाते है। २. उपरोक्त तिर्यग्लोकके मध्यवर्ती, जम्बूद्वीपसे लेकर मानुषोत्तर पर्वत तक अढाई द्वीप व दो सागरसे रुद्ध ४५०० ००० योजन प्रमाण क्षेत्र मनुष्यलोक है। देवों आदिके द्वारा भी उनका मानुषोत्तर पर्वतके पर भागमें जाना सम्भव नही है । (--दे० मनुष्य/ ४/१) 13 मनुष्य लोकके इन अढाई द्वीपोमेसे जम्बूद्वीपमें १ और घातकी व पुष्करार्धमें दो-दो मेरु है। प्रत्येक मेरु सम्बन्धी ६ कुलधर पर्वत होते है, जिनसे बह द्वीप ७ क्षेत्रोमे विभक्त हो जाता है। मेरुके प्रणिधि भागमे दो कुरु तथा मध्यवर्ती विदेह क्षेत्रके पूर्व व पश्चिमवर्ती टो विभाग होते है । प्रत्येकमे व बक्षार पर्वत, ६ विभगा मदियाँ तथा १ई क्षेत्र है। उपरोक्त ७ व इन ३२ क्षेत्रोमेसे प्रत्येकमें दो-दो प्रधान नदियाँ है। ७ क्षेत्रोमेंसे दक्षिणी व उत्तरीय दो क्षेत्र तथा ३२ विदेह इन सबके मध्यमें एक-एक विजयार्ध पर्वत है, जिनपर विद्याधरोंकी बस्तियाँ है। (दे० लोकः / ४)। ४. इस अढाई द्वीप तथा अन्तिम द्वीप सागरमें ही कर्म-भूमि है, अन्य सर्वे द्वीप व सागरमें सर्वदा भोगभूमिको व्यवस्था रहती है। कृष्यादि घट्कर्म तथा धर्म-कर्म सम्बन्धी अनुष्ठान जहाँ पाये जाये यह कर्मभूमि है, और जहाँ जीव विना कुछ किये प्राकृतिक पदार्थोंके आध्यपर उत्तम भोग भोगते हूए सुखपूर्धक जीवन-ग्रापन करे वह भोगभूमि है। अढाई द्वीःके सर्व क्षेत्रोमे भी सर्व बिदेह क्षेत्रोंमें त्रिकाल उत्तम प्रकारकी कर्मभूमि रहली है। दक्षिणी व उत्तरी दो-दो क्षेत्रोमें षट्काल परिवतन होता है। तीन कालोमे उत्तम, मध्यम व जघन्य भोगभूमि और तीन कालोमे उत्तम, मध्यम व जघन्य कर्मभूमि रहती है। दोनों कुरुओमे सदा उत्तम भोगभूमि रहती है, इनके आगे दक्षिण व उत्तर-वर्ती दो क्षेत्रॉमें सदा मध्यम भोगभूमि और उनसे भी आगेके शेष दो क्षेत्रोमें सदा जवन्य भोगभूमि रहती है (दे० भूमि) भोगभूमिमे जीवकी आग्रु शरीरोत्सेध वल व सुख कमसे वृद्धिगत होता है और कर्मभूमिमें क्रमश हानिगत होता है। — दे० कात/४। ४ूमनुष्य लोक व अन्तिम स्वयप्रभ द्वीप व सागरको छोडकर शेष सभी द्वीप सागरोंमें विकलेन्टिय व जलचर नहीं होते है। इसी प्रकार सर्व हो भोगभूमियोमें भी वे नहीं होते है। बैर वश देवोके द्वारा ले जाये गये वे समंत्र सम्भव है।-- दे० तिर्यच/३।

# १२. ज्योतिष कोक सामान्य निर्देश

[ पूर्वोक्त चित्रा पृथिवीसे ७१० योजन ऊपर जाकर ११० योजन पर्यन्त आकाशमें एक राजू प्रमाण विस्तृत ज्योतिष लोक है। नीचेसे



883



जपरकी ओर क्रमसे तारागण, सूर्य, चन्द्र, नसत्र, शुक्र, बृहस्पति, मंगस, शनि व शेष अनेक ग्रह अवस्थित रहते हुए अपने-अपने योग्य संघार क्षेत्रमें मेरुकी प्रदक्षिणा वेते रहते हैं। इनमेंसे चन्द्र इन्द्र है और सूर्य प्रतोन्द्र। र सूर्य, ९० ग्रह, २० नक्षत्र व ६६६७५ तारे, ये एक चन्द्रमाका परिवार है। जन्द्रद्वीपमें दो, लवणसागरमें ४, धातकी खण्डेमें १२. कालोरमें ४२ और पुष्कराध में ७९ चन्द्र है। ये सब तो खर अर्थात् चलनेवाले ज्योतिष विमान हैं। इससे आगे पुष्करके परार्ध में २, पुण्कराइ में ३२, वारुणीवर द्वीपमें ६४ और इससे आगे सर्व द्वीप समुद्रों में उत्तरोत्तर वुगुने चन्द्र अपने परिवार सहित स्थित है। ये अचर ज्योतिष विमान हैं-देव ज्योतिष क्षेक।

#### 11. उर्ध्वकोक सामान्य परिचय

[ समेरु पर्वतकी चोटोसे एक वाल मात्र अन्तरसे ऊर्ध्वलोक प्ररम्भ होकर लोक-शिखर पर्यन्त १००४०० योजनकम् ७ राजू प्रमाण-उर्ध्वलोक है। उसमें भी लोक शिखरसे २१ योजन ४२४ धनुष नीचे तक हो स्वर्ग है और उससे जयर लोक शिखर पर सिद्ध लोक है। स्वर्गलोकमें ऊपर-ऊपर स्वर्गपटल स्थित हैं। इन पटलोंमें दो विभाग हैं → कल्प व कल्पातीत । इन्द्र सामानिक आदि १० कल्पनाओं युक्त देव कल्पवासी हैं और इन कल्पनाओंसे रहित अहमिन्द्र कर्रपातीत विमानवासी है। आठ युगलों रूपसे अवस्थित कल्प पटन १६ हैं – सौधर्म, ईशान, सनरकुमार, माहेन्द्र, अहा, ब्रह्मोसर, लान्तव, कापिष्ठ, शुक्र, महाशुक्र, शतार, सहसार, आनत, प्राणत, आरम, और अच्युत। इनसे अपर ग्रैवेयेक, अनुदिश व अनूत्तर ये तीन पटल कल्पातीत हैं। प्रत्येक पटल लाखों योजनोंके अन्तरालसे ऊपर-ऊपर अवस्थित है। प्रत्येक पटलमें असंख्यात योजनोंके अन्तरालसे अन्य क्षुद्र पटल हैं। सर्वपटल मिलकर ६३ हैं। प्रायेक पटलमें विमान हैं। नश्कके बिलोंवत ये विमान भी इन्द्रक बेणिबद्ध व प्रकीर्ण करू भेदसे तीन प्रकारों में विभक्त हैं। प्रस्पेक क्षुद पटलमें एक-एक इन्द्रक है और अनेकों श्रेणीवद्भ व प्रकीर्णक। प्रथम महापटलमें ३३ और अस्तिममें केवल एक सर्वार्थसिद्धि नामका इन्द्रक है, इसकी चारों दिशाओं में केवल एक-एक श्रेणीवद्ध है। इतना यह सब स्वर्मलोक कहलाता है ( नोटः - चित्र सहित विस्तारके जिए दे.स्वर्ग/k) सर्वार्धसिद्धि विमानके क्वजदण्डसे २६ योजन ४२४ धनुष जपर जाकर सिद्धलोक है। जहाँ मुक्तजोव अवस्थित हैं। तथा इसके आगे लोकका अन्त हो जाता है (वे० मोक्ष/१/७)।]

### ३, जम्बूद्वीप निर्देश

#### अम्बूहीप सामान्य निर्देश

त. सू./३/१-२३ तन्मध्ये मेरुनाभिवृत्तो योजनञ्चतसहसंविष्कम्भो जम्बूद्वीपः ११। भरतहेमवत्तहरिविदेहरम्यकहेरण्यवत्ते रावतन्तर्धाः क्षेत्राणि १९०। तद्विभाजिनः पूर्शपरायता हिमवन्नहाहिमवन्निषवे द्व्यरेजत-हेममयाः १२०। मणिविच्चित्रधार्था उपरि मुले च तुल्पविस्ताराः । १३। पद्ममहापद्यतिर्गित्वरेसरिमहापुण्डरोकपुण्डरोका ह्रदास्तेषामुपरि । १४। पद्ममहापद्यतिर्गित्वरेसरिमहापुण्डरोकपुण्डरोका ह्रदास्तेषामुपरि । १४। तम्मध्ये योजनं पुण्करम् । १९। तहद्विगुणद्विगुणा ह्रदाः पृण्कराणि च । १९। तन्निवासिन्यो देवयः धोहीधृतिकीतिबुद्धिलस्म्यः पण्योपम-स्थितयः सत्तामानिकपरिषत्काः । १९। नङ्गासिन्धुरोहिद्वोहितास्या-हरिद्वरिकान्तासोतासीतोदानारोनरकान्तामुवर्ण रूप्यक्र्लारक्तारकोदाः सरितस्तन्मध्यगाः । २०। द्वयोर्द्वयोः पूर्वा प्रकृतिमय्यो नयः । २३। । २२। चतुरदानदीसहस्वरिवृता गङ्गासिन्ध्वयो नयः । २३। – १. उन सत्र (पूर्वोक्त असंख्यात द्वीप समुद्वो-त्वे० लोक/२/११) के दीचमॅ गोल और १००,००० योजन विष्कम्भवाला जम्बूद्वीप

884

है। जिसके मध्यमें मेरु पर्वत है। हा (ति. प./8/११ व k/=); (ह. पू./ १/३); (ज. प./१/२०)। २. उसमें भरतवर्ष, हैमवतनर्ष, हरिवर्ष, विदेहवर्ष, रम्यकवर्ष, हैरण्यवतवर्ष और ऐरावतवर्ष ये सात वर्ष अर्थात क्षेत्र हैं । १०। उन क्षेत्रोंको विभाजित करने-वाले और पूर्व-पश्चिम लम्बे ऐसे हिमवान्, महाहिमवान्, निषध. नोस, रुत्रमी, और शिखरी ये छह वर्षधर या कलाचल पर्वत हैं 1981 (ति, प./४/१०-६४); (ह. पु./४/१३-१५); (ज, प./२/२ व ३/२); (त्रि. सा./४६४)। ३. मे छहों पर्वत क्रमसे सोना, चाँदी, तपाया हजा सोना, वैडूर्यमणि, चाँदो, और सोना इनके समान रंगवाले हैं ।१२। इनके पार्श्वभाग मणियों से चित्र विचित्र हैं। तथा ये ऊपर, मध्य और मुलमें समान विस्तारवाले हैं। १३। (ति. प.) ४/१४-१४); (त्रि.सा./१६६)। ४. इन कुलाभल पर्वतोंके उतपर कनसे पद्म, महापद्म, तिगिछ, केसरो, महापुण्डरीक, और पुण्डरीक, मे तालाम हैं।१४। (इ. पु./६/१२०--१२१); (ज. प./३/६१)। १. पहिला जो पद्म नामका तालाम है उसके मध्य एक योजनका कमल है [इसके धारों तरफ अन्य भी अनेकों कमल हैं-दे० आगे लोक/३/१। ) इससे आगेके हरों में भी कमल हैं। वे तालाव व कमल उत्तरोत्तर दूने विस्तार वाले हैं ।१७-१८। ( ह, पु./६/१२१ ); ( ज. प./ ३/६१)। ६. पद्म हदको आदि लेकर इन कमलोंपर क्रमसे जी, हो. धृति. कोर्ति, बुद्धि और लक्ष्मी ये देवियाँ, अपने-अपने सामा-निक, परिषद्व आदि परिवार देवोंके साथ रहती हैं-( दे० व्यंतर/-३/२) ।११।(ह. पु./४/१३०)। ७. (उपरोक्त मद्य आदि द्रहोंमेंसे निकल कर भरत आदि क्षेत्रों मेंसे प्रत्येकमें दो-दो करके क्रमसे ] गंगा-सिन्धु, रोहित-रोहितास्या, हरित-हरिकान्ता, सीता-सीतोदा, नारी-नरकान्ता, सुवर्णकूला-रूप्यकूला, रक्ता-रक्तोदा नदियाँ बहती हैं । २०। (ह. पू./४/१२२-१२४)। [तिनमें भी गंगा, सिन्धु व रोहितास्या ये तीन पद दहसे, रोहित व हरिकान्ता महापद्म दहसे, हरित व सीतोदा तिर्गिछ द्रहसे, सीता व नरकान्ता केशरी द्रहसे, नारी व रूप्यकूला महापुण्डरीकसे तथा मुदर्णकूला, रक्ता व रक्तोदा पुण्डरीक सरोवरसे निकली हैं---( ह. पु./४/१३२-१३४ ) ] । ८, उप-रोक्त ग्रुगलरूप दो-दो नदियोंमेंसे पहली-पहली मदी पूर्व समुद्रमें गिरती हैं और पिछत्ती-पिछती नदी पश्चिम समुद्रमें गिरती हैं 1२१-२२१ (ह. पु./४/१६०); (ज. प./३/१९२-१९३)। ह. गंगा सिन्धु आदि नदियोंको चौदह-चौदह हजार परिवार नदियाँ हैं। [ यहाँ यह विशेषता है कि प्रथम गंगा सिन्धु युगलमेंसे प्रत्येकको १४०००, द्वि. युगलमें प्रत्येककी २८००० इस प्रकार सीतोदा नदी तक उत्तरोत्तर दूनी नदियाँ हैं। तदनन्तर शेष तीम युगलोंमें पुनः उत्तरोत्तर आधी-आधी हैं। ( स, सि./३/२३/२२०/१० ): ( रा. वा./ オイモノモノモをのノモモ )、( き、 生 / と/マンシレーマンチ ) ] 1

ति. प./४/गा. का भावार्थ- १०. यह द्वीप एक उगती करके वेहित है ११४१ (ह. पु./४/३), (ज. प./१/२६)। १९. इस जगतीको पूर्वादि चारों दिशाओंमें विजय, वैजयन्त, जयन्त और अपराजित नामके चार द्वार हैं १४९-४२१ (रा. वा./२/१/१८००/२६); (ह. पु./ ४/३६०); (ज. सा./न्द२); (ज. प./१/६९.४२)। १९. इनके अति-रिक्त यह द्वीप अनेकों यन उपवनों, कुण्डों. गोपुर द्वारों, देव नगरियों व पर्वत, नदी, सरोवर, कुण्ड आदि सक्की वेदियों करके शोभित हैं १६२-६८। १४. [प्ररयेक पर्वतपर अनेकों कुट होते हैं (दे० आगे उन उन पर्वतोंका निर्देश)प्रत्येक पर्वत व कूट, नदी, कुण्ड, द्रह, आदि वेदियों करके संयुक्त होते हैं -- (दे० अगला शीर्षक)। प्रत्येक पर्वत, कुण्ड, द्रह, क्लोपर भवनवासी व व्यन्तर देवोंके पुर, भवन व आवास हैं -- (दे० व्यन्तर/४/२५)।प्रत्येक पर्वत क्रुट तथी के ऊपर तथा उन देवोंके भवनोंमें जितन चैत्यालय होते हैं। (दे० चेंग्सालय/३/२)]।

३ नरियोंका प्रमाण

040 ); ( #. 4./3/480-48= ) 1

### ३. जम्बुद्धीप निर्वेश

# १. अन्यू द्वीपमें क्षेत्र पर्यंत नदी आदिका प्रमाण

#### १. क्षेत्र, नगर आदिका ममाण

#### ( ति. प./४/२३६६-२३६७ ); ( इ. प्र./४/५-११ ); ( ज. प./१/४४ ) ।

| हाक्षेत्र<br>रुमेज<br>र्श्वभूमि<br>ोगभूमि | ७<br>२<br>३४ | भरत हैमवत आदि (वे० लोक/३/३<br>देवकुरु व उत्तर कुरु ।                                                          |
|-------------------------------------------|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ৰ্গমুদি                                   |              |                                                                                                               |
|                                           | ¥8           |                                                                                                               |
| 1.14                                      | ŧ            | भरत, ऐराबत व ३९ विदेह ।<br>हैमबत, हरि, रम्यक व हैरण्यवत<br>तथा दोनों कुरुसेत्र ।                              |
| ार्यखण्ड<br>नेच्छ खण्ड                    | 38<br>700    | प्रसिकर्मधूमि एक।<br>प्रसिकर्मधूमि एक।                                                                        |
| जघामी                                     | 38           | प्रतिकर्मधूमि एकः<br>भरत व रेरावतके विजयाधौँमेंसे                                                             |
| गर।<br>गर।                                | 4-4.4        | परेश प रहानाम विषयायांगा<br>प्ररमेकपर ११४ तथा ३२ विदेहोंके<br>विजयायोंमें से प्ररयेक पर ११०<br>(दे० विषयायर)। |
|                                           | षाधरोंके     | जघानी ३४<br>चाधरोंके ३७४०                                                                                     |

| नाम                                                                                                                                                            | ग्धाना    | प्रत्मेक<br>का<br>परिवार                           | कुल प्रमाण                                                                                   | विवरण                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| गंगा-सिन्धु<br>रोहित-रोहितास्या<br>हरित-हरिकाम्सा<br>नारी नरकान्सा<br>सुवर्णकूत्ता व<br>सम्यक्रुता<br>रका-रकोदा<br>∫ छह क्षेत्रोंकी                            | ~ ~ ~ ~ ~ | 83000<br>54000<br>54000<br>54000<br>54000<br>84000 | २८००२<br>५६००२<br>११२००२<br>११२००२<br>५६०८२<br>२८००२                                         | भरतक्षेत्रमें<br>हैमबत रोत्रमें<br>हरि सेत्रमें<br>रम्यक सेत्रमें<br>हैरण्यवत्त क्षेत्रमें<br>ऐरावतक्षेत्रमें |
| कुल नदियाँ<br>सोता-सोतोदा<br>सेत्र नदियाँ<br>विभगग<br>विभेगा<br>विदेहको कुल नदियाँ<br>जम्बू ढोपको<br>कुल नदी<br>विभेगा<br>( जम्बूद्वीपको<br>कुल नदी<br>कुल नदी | έ¥<br>₹₹  | ₹5000<br>₹8000<br>×                                | 500-292<br>50432<br>540432<br>782052<br>782632<br>782632<br>782632<br>0000<br>792532<br>0000 | दोनों कुरुखोंमें<br>३२ विवेहोंमें<br>इ. पु. व ज. प.<br>को अपेक्षा<br>ति. प. को अपेक्षा                        |

( ति. १./४/२३=०-२३=४ ); ( ह. पु./४/२७२-२७७ ); ( त्रि. सा./७४७-

#### २. पर्वतीका ममाण

#### (ति. प.४/२३१४-२३१७); (ह. पु./६/८-१०); (ति. सा /७३१); ( 3. 4/1/22-20.44) (

| Ħ.       | নাম          | गणना        | विषरण                                                                                  |     | ¥. द्र₹-कु®     | । आदि<br>: |                                                                                            |
|----------|--------------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| •        | <br>मेरु     |             | जम्झूधीपके वीचोवीच ।                                                                   | मं. | न्तम            | गणन्त्र    | বিৰহণ ব প্ৰমাণ                                                                             |
| २        | कुलाचल्      | 1 4 1       | हिमवाच् आदि (देव लोक/३/३)।                                                             |     |                 |            |                                                                                            |
| 4        | ৰিসমাৰ্থ     | 38          | त्रत्येक कर्मभूमिमें एक ।                                                              | 1   | नह              | रद्        | कुलाचलॉश्र ६ तथा दोनॉं कुरुमें १०~                                                         |
| 8        | बृषभगिरि     | 38          | प्रत्येक कर्मभूमिके उत्तर-मध्य म्लेच्छ<br>खण्डमें एक।                                  | २   | <b>কু</b> গ্ড   | १७६२०१०    | (ज. प./१/६७)।<br>  नदियोंके बराबर (ति. प./४/२३≍६)।                                         |
| 8        | নামিনিহি     | 8           | हैमवत, हरि, रम्थक व हैरण्यवत                                                           | 3   | बृस्            | 3          | जम्बू व शाक्मली (ह. पु./४/८)                                                               |
|          |              | 1           | क्षेत्रोंके भीचोनीच ।                                                                  | 8   | गुकाएँ          | €<         | २४ विजयाधीकी ( ह. पु./k/१०)                                                                |
| Ę        | ৰঞ্চাৰ       | * <b>\$</b> | पूर्व व अपर विदेहके उत्तर व दक्षिण-<br>में चार-चार।                                    | k   | बन              | এনক        | मैरुके ४ वन भद्रशाल, नन्दन, सौमनस<br>ब पाण्डुक। पूर्वापर विदेहके छोरोपर                    |
| 9        | गजदन्त       | 8           | मेरुकी चारों विदिशाओं में ।                                                            |     | ]               |            | देवारण्यक व भूतारण्यक । सर्व पर्व शॉ-                                                      |
| <b>۲</b> | दिग्गजेन्द्र | <b>4</b>    | विदेह सेत्रके भद्रशालवनमें म दोनों<br>'कुरुओं में सीता म सीतोदा नदीके<br>दोनों तटोंपर। | Ę   | ्कूट<br>चिरमालम |            | के शिखरों पर, उनके सूलमें, नदियों-<br>के दोनों पार्श्वभागोंमें इत्यादि ।<br>(ति.प./४/२३८६) |
| 8        | यमक          | 8           | दो कुरुओंमें सीता व सीतोदाके<br>दोनों तटौपर।                                           | 9   | चैरयालय         | अनेक       | कुण्ड. बनसमूह, नदियाँ, रेव नगरियाँ,<br>पर्वंत, तोरण द्वार, दह, दोनों वृंध,                 |
| \$0      | काथनगिरि     | 200         | दोनों कुरुओंमें पाँच-पाँच द्रहोंके<br>दोनों पार्श्वभागोंमें दस-दस।                     |     |                 |            | आर्थ खण्डके तथा निद्याधरोंके नगर<br>आदि सनपर चैस्पालय हैं - (दे०                           |
|          |              | ३११         | द्रानः पार्श्वभाषाम द्सन्दस् ।                                                         |     | 1               | 1          | चैरयात्तय)।                                                                                |

| ₹. | जम्बूद्वीप | নির্বेয় |
|----|------------|----------|
|----|------------|----------|

| र्न. | नाम     | गणना                              | विवरण व प्रमाण                                                                                                                                       |
|------|---------|-----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| E    | वेदियाँ | अनेक                              | उपरोक्त प्रकार जितने भी कुण्ड आदि<br>तथा चैत्यालय आदि है उतनी ही<br>उनको वेदियाँ है। (ति प./४/२३-<br>स्य-२३६०)।                                      |
|      |         | १८<br>२११<br>९६<br>२४<br>१४<br>१४ | जम्बूद्वीपके क्षेत्रोको<br>सर्व पर्वत्तोंकी<br>दहोको<br>पद्मादि द्रहोंकी - (ज. प /१/<br>कुण्डोंकी द ०-६७)<br>गगादि महानदियोंकी<br>कुण्डज महानदियोंकी |
| ٤    | कमल     | २२४१८५६                           | कुल दह=१६ और प्रत्येक दहमें<br>कमल≖१४०११६-(दे० आगे दहनिर्देश)                                                                                        |

# १. क्षेत्र निर्देश

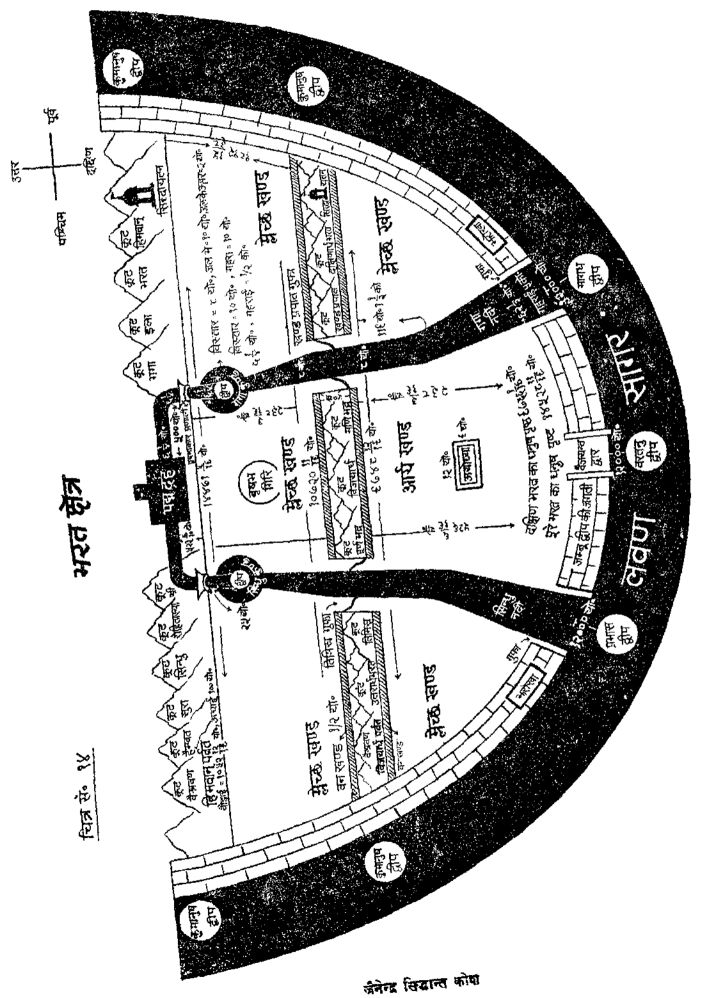
१-जम्बुद्धीपके दक्षिणमें प्रथम भरतक्षेत्र जिसके उत्तरमें हिमवान् पर्वत और तीन दिशाओमें लवणसागर है। (रा.वा./३/१०/३/१७१/-१२)। इसके बीचोजीच पूर्वापर लम्बायमान एक विजयाध पर्वत है। ( ति. प /४/१०७ ); ( रा. वा /३/१०/४/१७१/१७ ); ( ह. पु /४/ २०), (ज. प /२/३२)। इसके पूर्वमें गंगा और पष्टिचममे सिन्धु नदी बहती है। (दे० सोक/ १/१/०)। ये दोनों नदियाँ हिमवानुके मूल भागमें स्थित गंगा व सिन्धु नामके दो कुण्डोंसे निकलकर पृथक्-पृथक् पूर्व व पश्चिम दिशामें, उत्तरसे दक्षिणकी ओर बहती हुई विजयार्ध दो गुफामेसे निकलकर दक्षिण क्षेत्रके अर्धभाग तक पहुँचकर और पश्चिमकी ओर मुड जाती है, और अपने-अपने समुद्रमें फिर जाती है— ( दे० लोक/३/११ )। इस प्रकार इन दो नदियो व विजयार्धसे विभक्त इस क्षेत्रके छह **खण्ड हो** जाते हैं। ( ति. प /४/ २६६ ); ( स. सि /३/१०/२९३/६ ); ( रा. वा./३/१०/३/१७१/१३ ) । विजयार्धकी दक्षिणके तीन खण्डोमेसे मध्यका खण्ड आर्य-खण्ड है और वोष पॉच खण्ड म्लेच्छ खण्ड है —( दे० आर्यखण्ड ) । आयं खण्डके मध्य १२×१ यो० विस्तृत विनीता या अयोध्या नाम-की प्रधान नगरी है जो चक्रवर्तीकी राजधानी होती है। (रा.वा/ श/१०/१/१७१/६) । विजयार्धके उत्तरवाले तीन खण्डोमें मध्यवाले म्लेच्छ खण्डके कोचोबीच वृष्भगिरि नामका एक गोल पर्वत है जिसपर दिग्विजय कर चुकनेपर चन्नवर्ती अपना नाम जक्ति करता है। (ति, प./४/२६५-२६१); (त्रि सा /७१०), (ज. प /२/१०७)। २ इसके पश्चात् हिमवान् पर्वतके उत्तरमे तथा महाहिमवान्के दक्षिणमे दूसरा हैमवत क्षेत्र है (रा वा/३/१०/६/१७२/१७), (ह पु./श/१७)। इसके बहुमध्य भागमें एक गोल शब्दवात् नामका नाभिगिरि पर्वत है ( ति प /१७०४ ), ( रा वा /३/१०/७/१७२/२१ ) । इस क्षेत्रके पूर्वमें रोहित और पश्चिममें रोहितास्या नदियाँ बहती है। (दे० लोक/३/१/१) । ये दोनो हो नदियाँ नाभिगिरिके उत्तर व दक्षिणमें उससे २ कोस परे रहकर हो उसकी प्रदक्षिणा देतो हुई अपनो-अपनी दिशाओमें मुड जाती है, और बहती हुई अन्त-मे अपनी-अपनी दिशावाले सागरमें गिर जातो है। ----( दे० आगे लोक/३/११)। ३, इसके पश्चात महाहिमवान्के उत्तर तथा निषध पर्वतके दक्षिणमें तीसरा हरिक्षेत्र है (रा. वा./३/१०/६/१७२/१६)। नीलके उत्तरमे और रुविम पर्वतके दक्षिणमे पाँचवाँ रम्यकक्षेत्र हैं। ( रा. वा,/३/१०/१४/१८१/१५ ) पुन. रुक्मिके उत्तर व झिखरी पर्वत-के दक्षिणमें छठा हैरण्यवत क्षेत्र है। (रा. वा./३/९०/९८/९८/२९) तहाँ विदेह क्षेत्रको छोडकर इन चारोंका कथन हैमवत्तके समान है।

केवल नदियो व नाभिगिरि पर्वतके नाम भिन्न है-दे० लोक/३/ १/७ व.लोक/४/०। ४. निषध पर्वतके उत्तर तथा नीलपर्वतके दक्षिणमें विदेह क्षेत्र स्थित है। (ति. प./४/२४७४); (रा. वा./३/१०/१२/ १७३/४)। इस क्षेत्रकी दिशाओका यह विभाग भरत क्षेत्रकी अपेक्षा है सुर्योदयकी अपेक्षा नहीं, क्योंकि वहाँ इन दोनो दिशाओमें भी सूर्यका उदय न अस्त दिखाई देता है । ( रा. वा /३/१०/१३/१७३/ १०)। इसके बहुमध्यभागमें सुमेरु पर्वत है (दे० लोक/३/६)। [ये क्षेत्र दो भागोंमें विभक्त है---कुरुक्षेत्र व विदेह] मेरु पर्वतकी दक्षिण व निषधके उत्तरमें देवकुरु है (ति. ५./४/२९३म-२९३१)। मेरुके उत्तर व नीसके दक्षिणमे उत्तरकुरु है (ति. प./४/२१६१-२१-**⊱२)। मेरुके पूर्वव पश्चिम भागमें पूर्वव अपर** विदेह है, जिनमें पृथक् पृथक् ९६,१६ क्षेत्र है, जिन्हे ३२ निदेह कहते हैं। (ति. ५./४/ २११११) । ( दोनो भागोंका इकट्ठा निर्देश-रा. वा./श/१०/१३/ १७३/६ ) । [ नोट--इन दोनो भागोंके विशेष कथनके लिए दे० आगे पृथुक् रार्थिक (दे० लोक/3/१२--१४)]। ५. सबसे अन्तुमें शिखरी पर्वतके उत्तरमें तीन तरफसे लवणसागरके साथ स्पर्शित सातवॉ (रा. वा./३/१०/२१/१८१/२०)। इसका सम्पूर्ण ऐरावतक्षेत्र है । कथन भरतक्षेत्रवत् है (ति. प/४/२३६४), (रा. वा./३/१०/२२/ १८१/३०) केवल इसकी दोनो नदियोके नाम भिन्न है (दे० लोक/ ३/१/७) तथा ४/८)।

# ४. कुलाचल पर्वत निर्देश

१, भरत व हैमवत इन दोनों क्षेत्रोकी सीमापर पूर्व-पश्चिम लम्बाय-मान (दे० लोक/३/१/२) प्रथम हिमवान् पर्वत है -- (रा. वा./३/ ११/२/१८२/६)। इसपर ११ क्रुट है--( ति प /४/१६३२), ( रा.वा,/ ३/११/२/१८२/१६); (ह. पु/१/१२), (जि. सा./७२१); (ज. प./ ३/३१)। पूर्व दिशाके कूटपर जिनायतन और शेष कूटोपर यथा योग्य नामधारी व्यन्तर देव व देवियोके भवन है ( दे० लोक/४/४) । इस पर्वतके शीषेपर बीचोबीच पद्दम नामका हृद है ( ति. प./४/१६-४८), (दे० सोक/३/१/४)। २, तदनन्तर हैमवत् क्षेत्रके उत्तर ब हरिक्षेत्रके दक्षिणमे दूसरा महाहिमवान् पर्वत है। (रा. वा./३/११/ ४/ १८२/३१)। इसपर पूर्ववत आठ झूट है (ति प./४/१७२४); (रा वा /३/११/१/१८३/४), (ह पु /४/७०); (त्रि. सा./७२४); (ज. प./ ३/३८)। इसके शोर्षधर पूर्ववत् महापद्म नामका द्रह है। ( ति.५./४/ १७२७।, (दे० लोक/२/१/४)। ३, तदमन्तर हरिवर्षके उत्तर व विदेहके दक्षिणमे तीसरा निषधपर्वत है । (रा. वा./३/११/६/१०३/ ११) । इस पर्वतपर पूर्ववत १ कुट है (ति प./४/१७५८); (रा. वा./ ३/११/६/१८३/१७), (ह पु/४/९७), (त्रि.सा./७२४); (ज. प. २/३१)। इसके शीर्षपर पूर्ववत् तिगिछ नामका द्रह् है (ति प./४/ १७६१). (दे० लोक/२/१/४)। ४. तदनन्तर विदेहके उत्तर तथा रम्यकक्षेत्रके दभिण दिशामें दोनो क्षेत्रोको विभक्त करनेवाला निषध-पर्वतके सटका चौथा मोलपर्वत है। (ति. प /४/२३२७); (रा. वा./ ३/११/९/२३)। इसपर पूर्ववत् ६ कुट है। (ति. प /४/२३२८) (रा. वा /२/१९/८/१८२/२४), (ह. पु /k/११): (त्रि सा /७२६), (ज. प /३/३८ )। इसनी विशेषता हैकि इस परस्थित दह का नाम केसरी है । (ति.प/४/२३३२), (दे लोक/३/१/४) । १ तदनन्तर रम्यक व हेरण्यवत क्षेत्रो का विभाग करने वाला तथा महा हिमवान पर्वत के सष्टशः ४वां रुविम पर्वत है, जिस पर पूर्ववत आठ क्देट है। (लि. १./४/२३४०); (रा. वा /३/११/१०/१⊏३/३०); (ह, पु /४/१०२); (त्रि. सा /७२७) । इस पर्वत पर महापुण्डरीक द्रह है। (दे लोक/३/१/४)। ति प की अपेक्षा इसके द्रह का नाम पुण्ड्रीक है। (वि. ५./४/२३४४)। ६ अन्त में जल्कर हैरण्यवत व ऐरावत क्षेत्रों की सन्धि पर हिमवान पर्वत के सटश छठा शिखरी पर्वत है, जिस पर ११ कूट है। (ति प/४/२३४६); (रा. वा./३/११/१८/१८४/३); (ह. पु./४/१०४); (त्र. सा/७२८),



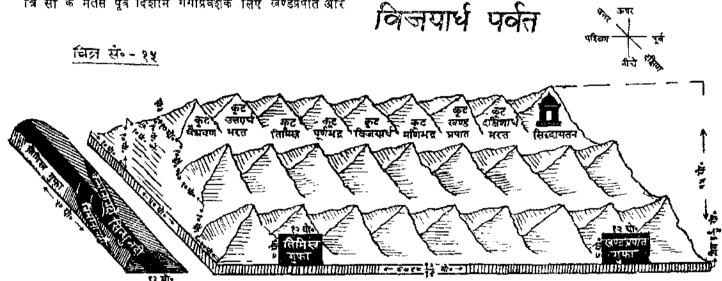


889

(ज.प./२/३१)इस पर स्थित द्रह का नाम पुन्ड्रीक है (दे लोक/३/१/४)। ठि.प.की अपेक्षा इसके द्रह का नाम महापुन्डरीक है। (ति प /-४/२३६०)।

# भ. विजयार्ध पर्वत निर्देश

१. भरतक्षेत्रके मध्यमें पूर्व-पश्चिम लम्त्रायमान विजयार्ध पर्वत है (दे०ंसोक/३/३/१)। भूमितलसे १० योजन ऊपर जाकर इसकी उत्तर व दक्षिण दिशामें विद्याधर नगरोंको दो श्रेणियाँ है। नहाँ दक्षिण श्रेणीमे ६६ और उत्तर श्रेणीमें ६० नगर है। इन श्रेणियोसे भी १० योजन ऊपर जाकर उसी प्रकार दक्षिण व उत्तर दिशामें आभियोग देवोंकी श्रेणियाँ है। (दे० विद्याधर/४)। इसके ऊपर ह कूट है। (ति प/४/१४६), (रा वा/३/१०/४/१७२/१०), (ह.पु/६/२६), (ज.प/२/४८६), (रा वा/३/१०/४/१७२/१०), (ह.पु/६/२६), (ज.प/१/४८६)। पूर्व दिशाके क्रूटपर सिद्धा-यतन है और शेषपर यथायोग्य नामधारी व्यन्तर व भवनवासी देव रहते है।(दे० लोक/६/४)। इसके मूलभागमें पूर्व व पश्चिम दिशाओमें तमिस व खण्डप्रपात नामकी दो गुफाएँ है, जिनमें क्रमसे गगा व सिन्धु नदी प्रवेश करती है। (ति प/४/१७६), (रा.वा/३/१०/४/१७/१७९/२७); (ज.प/२/८६)। रा वा व, त्रि सा के मतसे पूर्व दिशामें गगाप्रवेशके लिए खण्डप्रपात और पश्चिम दिशामें सिन्धु नदीके प्रवेशके लिए तमिल गुफा है (दे० लोक/३/१०)। इन गुफाओंके भीतर बहु मध्यभागमें दोनो तरों से उन्माना व निमग्ना नामकी दो नदियाँ निकलती है जो गंगा और सिन्धुमें मिल जाती है। (ति. प./४/२३७), (रा. वा/२/१०/४/-१७१/३१): (त्रि. सा./४२३); (ज. प /२/१४-२६), २. इसी प्रकार ऐशवत क्षेत्रके मध्यमें भी एक विजयार्ध है, जिसका सम्पूर्ण कथन भरत विजयार्धवत् है (दे० लोक/२/३)। कूटों व तन्नि-वासी देवोंके नाम भिन्न है। (दे० लोक/२/३)। कूटों व तन्नि-वासी देवोंके नाम भिन्न है। (दे० लोक/२/३)। ३. विदेहके ३२ क्षेत्रों-मेरे प्रत्येकके मध्य पूर्वाय: जम्बायमान विजयार्ध पर्वत है। जिनका सम्पूर्ण वर्णन भरत विजयार्धवत् है। विशेषता यह कि यहाँ उत्तर व दक्षिण दोनों श्रेणियोंमें ४४. ४४ नगर है। (ति. प./४/२२४७. २२६०); (रा. वा/२/१०/१३/१७६/२०), (ह. पु /४/२४४-२१६); (जि. सा./६११-६१४)। इनके ऊपर भी १,१ क्वट हैं (ति. सा / ६१२)। परन्तु उनके व उन पर रहने वाले देवोंके नाम भिन्न है। (दे० लोक/१)।



# ६. सुमेरु पर्वत निर्देश

### १. सामान्य निर्देश

विदेहसेत्रके बहु मध्यभागमें सुमेरु पर्वत है। (ति. प./४/१७८०); (रा. वा./३/१०/१३/१७३/१६); (ज. प./४/२१) । यह पर्वत तीर्थकरॉके जन्माभिषेकका आसनरूप माना जाता है (ति. प./४/ १७=०), (ज. प./४/२१), क्योंकि इसके शिखरपर पाण्डुकवनमें स्थित पाण्डुक आदि चार शिलाओंपर भरत. ऐरावत तथा पूर्व व पश्चिम विदेहोंके सर्व तीर्थकरोंका देव लोग जन्माभिषेक करते है (दे० लोक/३/३)। यह तीनो लोकोका मानदण्ड है. तथा इसके मेरु, सुदर्शन, मन्दर आदि अनेकों नाम है (दे० सुमेरु/२)।

#### २. मेरुका आकार

यह पर्वत गोल आकार वाला है। (ति. प./४/१७८२)। पृथिवी-तलपर १००,०० योजन जिस्तार तथा ११००० योजन उत्सेध वाला है। क्रमसे हानि रूप होता हुआ इसका विस्तार शिखरपर जाकर १००० योजन रह जाता है। (दे० लोक/६/४)। इसकी हानिका कम इस प्रकार है-क्रमसे हानि रूप होता हुआ पृथिवीतलसे

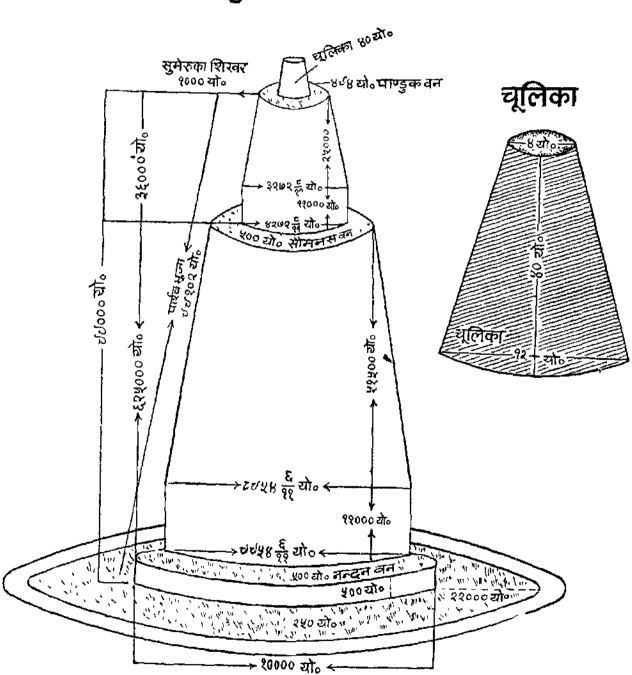
४०० योजन ऊपर जानेपर नन्दनवनके स्थानपर यह **चा**रौँ ओरसे युगपत ६०० योजन संकुचित होता है । तत्परचात १९००० योजन समान विस्तारसे जाता है। पुन १११०० योजन क्रमिक हानिरूपसे जानेपर, सौमनस बनके स्थानपर चारों ओरसे ५०० यो. संकुचित होता है। यहाँसे ११००० योजन तक पुन समान विस्तारसे जाता है और उसके ऊपर २४००० योजन क्रमिक हानिरूपसे जानेपर पाण्डुकवनके स्थानपर चारों ओरसे युगपद ४१४ योजन संकुचित होता है। (ति,/४/१७==-१७११); (ह. पु/१/२९७-३०१) : इसका बाह्य विस्तार भद्रशाल आदि वनोंके स्थानपर क्रमसे १००,००, ११४४ इ.व., ४२७२ व तथा १००० योजन प्रमाण है ( ति. प./४/१७८३ + १९१० + १९३९ + १८१० ); (ह. पु,/४/२९७-३०१) (और भी दे० लोक/६/६ में इनवनौंका विस्तार)। इस पर्वतके शोश पर पाण्डुक वनके कोचौंनीच ४० यो. ऊँची तथा १२ यो मूल विस्तार युक्त चूलिका है। (ति. प.) ४/१८९४); (रा. वा./३/१०/१३/१८०/९४), (ह. पु./१/३०२); ( त्रि सा./६३७); ( ज,प /४/१३२), ( विशेष दे० लोक/६/४-२ चुलिका विस्तार) ।

### रे. मेरुकी परिधियाँ

नीचेसे ऊपरकी ओर इस पर्वतकी परिधि सात मुरूय भागोमें विभा-जित है-हरितालमयी, वैडूर्यमयी, सर्वरत्नमयी, वज्रमयी, मद्य-मयी और पग्नरागमयो अर्थात्त लोहिताक्षमयी। इन छहोमे से प्रत्येक १६४०० यो० ऊँचो है। धूमितल अवगाही सम्न परिधि (पृथिवी उपल बालुका आदि रूप होनेके कारण) नाना प्रकार है। (ति प./४/१८०२-१८०४), (ह पु/४/३०४)। दूसरी मान्यताके अनु-

चित्र-१६

सुमेरु पर्वत

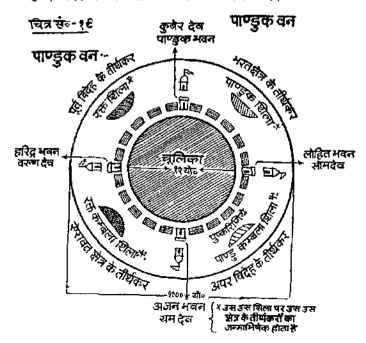


सार ये सातो परिधियाँ क्रमसे लोहिताक्ष, पदा, तपनीय, बैडूर्य, बज, हरिताल और जाम्ब्रनद-सुवर्णमयी है । प्रत्येक परिधिकी ऊँचाई १६४०० योजन है। पृथिवीतलके नीचे १००० यो. पृथिवी, उपल, बालुका और हार्करा ऐसे चार भाग रूप है। तथा ऊपर चूलिकाके पास जाकर तीम काण्डको रूप है। प्रथम काण्डक सर्व-रश्नमयी, द्वितीय जाम्ब्रनदमयी और तीसरा काण्डक चूलिकाका है जो वैडूर्यमयी है।

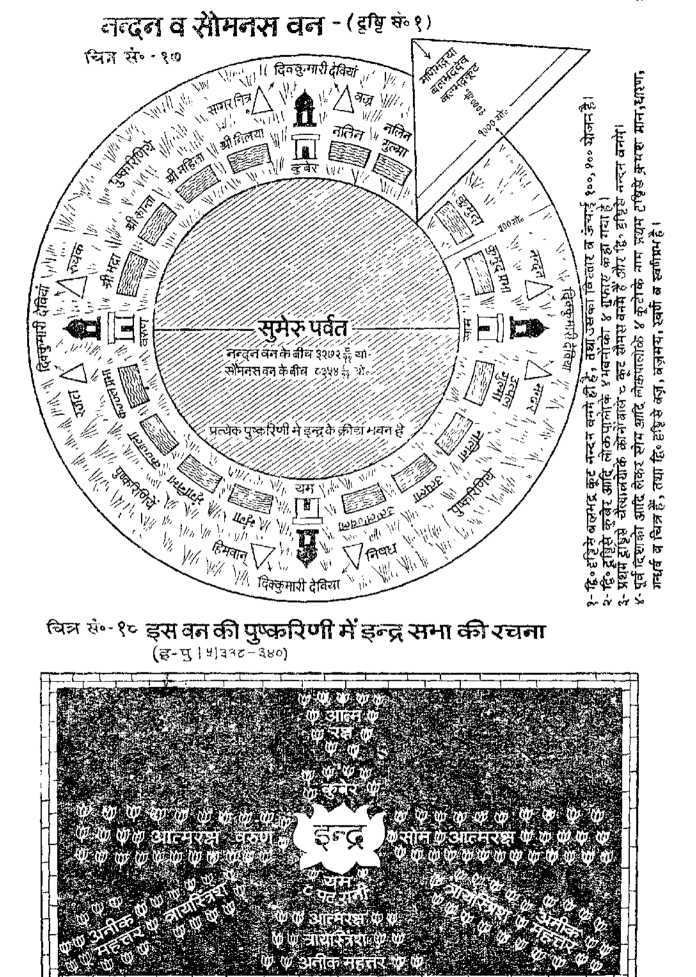
### ४. वनखण्ड निर्देश

१ सुमेरु पर्वतके तलभागमें भद्रशाल नामका प्रथम बन है जो पॉच भागोमे विभक्त है---भद्रशाल, मानुषोक्तर, देवरमण, नाग-रमण और भूतरमण। (ति प /४/१८०४), (हु पु./४/३०७) इस वनकी चारो दिशाओमें चार जिनभवन है। (ति प./४/२००३), (जि.सा./६११), (ज प./४/४९) इनमेंसे एक मेरुसे पूर्व दया सीता नदीके दक्षिणमे है । दूसरा मेरुकी दक्षिण व सीतोदावे पूर्वमें है। तीसरा मेरुसे पश्चिम तथा सीतोदाके उत्तरमे है और चौथा मेरुके उत्तर व सीताके पश्चिममे है। ( रा. वा./३/१०/१७०/१०) इन चैत्प्रालयोका विस्तार पाण्डुक वनके चैत्यालयोसे चौगुना है (ति १/४/२००४)। इस बनमें मेरुकी चारो तरफ सीता व सीतोदा नदीके दोनों तटोपर एक-एक करके आठ दिग्गजेन्द्र पर्वत है। (दे० लोक/३/१२) २, भद्रशाल वनसे ५०० योजन ऊपर जाकर मेरु पर्वतकी कटनीपर दितीय वन स्थित है। (दे० पिछला उपशीर्षक १)। इसके दो विभाग है नन्दन व उपनन्दन । ( ति. प /४/-१००६), (ह पु /४/३००) इसको पूर्वादि चारो दिशाओमे पर्वतके पास क्रमसे मान, धारणा, गन्धर्व व चित्र नामके चार भवन है जिनमें क्रमसे सौधर्म इन्द्रके चार लोकपाल सोम. यम, वरुण व कुवेर कोडा वरते है ।) (ति. प./४/१९६४-१९६६ ); (ह पु/३९४-३१७), (त्रि. सा./६१९, ६२१), (ज. प./४/०३-५४)। कहीं-कहीं इन भवनोको गुफाओके रूपमे बताया जाता है। (राबा./३/१०/-१३/१७१/१४)। यहाँ भी मेरुके पास चारो दिशाओमें चार जिन-भवन है। (ति प/४/१९६८), (रा.वा/३/१०/१३/१७९/३२), (ह पु/१/३४८); (त्रि सा./६११)। प्रत्येक जिनभवनके आगे दो-दो कूट है-जिनपर दिक्कुमारी देवियॉ रहती है। ति, प की अपेक्षा ये आठ कूट इस वनमें न होकर सौमनस वनमें ही है। ( दे० लोक/४/४) । चारो विदिशाओमें सौमनस बनकी भॉति चार-चार करके कुल १ई पुष्करिणियाँ है। (ति. प./४/१९६९=), (रा.वा/-2/20/23/202/24), (医虫12/338-332+382-386), (気、 सा /६२८), (ज प /४/११०-११३)। इस वनकी ईशान दिशामे एक वलभद्र नामका कूट है जिसका कथन सौमनस वनके अलभद्र क्रूटके समान है। इसपर बलभद्र देव रहता है। (ति. प /४/१६६७), (रा वा,/३/१०/१३/१७१/१६), (ह पु/४/३२८), (त्रि सा/-4२४), (ज प /8/88)। ३. नन्दन बनसे ६२५०० योजन ऊपर जाकर सुमेरु पर्वतपर तीसरा सौमनस वन स्थित है। (दे० लोक/-३,′६१) । इसके दो विभाग है-सौमनस व उपसौमनस ( ति प् /-४/१८०६); (ह पु/१/३०५)। इसकी पूर्वादि चारो दिशाओमें मेरुके निक्टवज,वजमय, सुवर्णव सुवर्णप्रभ नामके चार पुर है, (ति प /४/१९४३), (ह पु./५/३१९), (त्रि.सा./६२०), (ज. प/४/११) इनमें भी नन्दन बनके भवनोवत्त सोम आदि लोक-पाल क्रीडा करते है। (त्रि सा/६२१)। चारो विदिशाओं मे चार-चार पुष्करिणी है। (ति प./४/१९४६, १९६२-१९६६),

(रा, वा /३/१०/१३/१८०/७)। पूर्वादि चारो दिशाखोमे चार जिन-भवन है (ति. प /४/११६=), (ह. पु /४/३१७); (त्रि, सा./-ई११); (ज. प./४/६४) । प्रत्येक जिन मन्दिर सम्बन्धी **वाह्य** कोटोंके बाहर उसके दोनों कोनोंपर एक-एक करके कुल आठ कूट है। जिनपर दिक्कुमारी देवियाँ रहती है। (दे० लोक/४/४)। इसकी ईशान दिशामे बलभद्र नामका कुट है जो १०० योजन तो बनके भीतर है और १०० मोजन उसके बाहर आकाशमें निकला हुआ है। ति. प./8/११८८१), (ज. प/8/१०१), इसपर मलभद्र देव रहता है। (ति. प /४/१९४४) मतान्तरकी अपेक्षा इस वनमें आठ कुट व बलभद कूट नहीं है। (रा,वा/३/१०/१३/१८०/६)। (दे. सामनेवाला चित्र)। ४. सौमनस वनसे ३६००० योजन जपर जाकर मेरुके शीर्षपर चौथा पाण्डुक वन है। (देव लोक/अ/६१) जो चूलिकाको वैष्टित करके शीर्षपर स्थित है (ति. प /४/१=१४) । इसके दो विभाग हैं---पाण्डुकव उप-पाण्डक ! (ति प./४/१००६), (ह पू/४/३०१)। इसके चारों दिशाओमे लोहित अंजन हरिद्र और पाण्डुक नामके चार भवन हैं जिनमें सोम आदि लोकपाल क्रीडा करते है। (ति. (त्रि.सा./६२०), ष /४/१⊏३६, १⊂५२ ); ( ह पु./४/३२२), (ज. प /४/१३), चारों विदिशाओमे चार-चार करके १६ पुष्क-रिणियाँ है। ( रा वा /३/१०/१६/१८०/२६)। वनके मध्य चूलिकाकी चारो दिशाओमे चार जिनभवन है। (ति. प /४/१८४४. १९३४); ( रा. वा /३/१०/१३/१८०/२९ ), ( ह. पु./४/३४४ ), ( जि. सा /६११ ); (ज प /४/६४)। वनकी ईशान आदि दिशाओमें अर्धचन्द्राकार चार शिलाएँ है-पाण्डुक शिला, पाण्डुकंचला शिला, रक्तकंबला शिला, और रक्तशिला । रा वा, के अनुसार ये चारो प्रवीदि दिशाओमे स्थित है। (ति. प./४/१८९८, १८३०-१८३४), (रा वा /३/१०/१३/१९०/१४), (ह प्र /४/३४७), (त्रि सा /६३३), (ज प /४/१३५-१४१)। इन शिलाओंपर क्रमसे भरत, अपरविदेह, ऐरावत और विदेहके तीर्थं करोका जन्माभिषेक होता है। (ति. प./४/१८२७, १८३१-१८३४); (रा वा १२/१०/१३/१८०/२२); (ह. पु./६/३४३), ( त्रि. सा./६३४); ( ज. प./४/१४८--१६०) ।

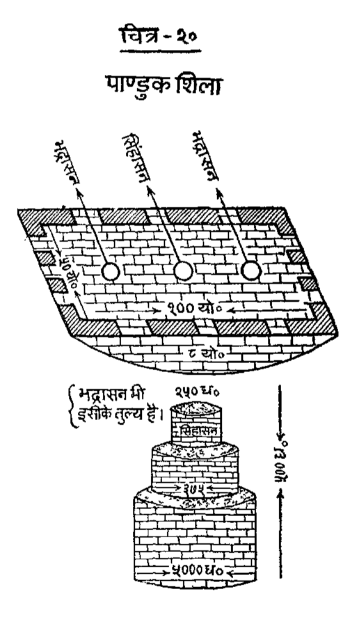


लोक



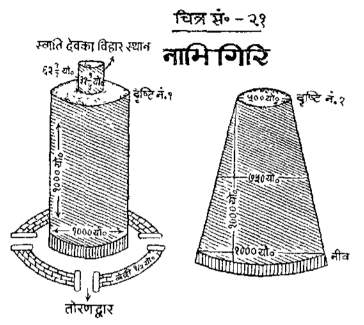
# ७. पाण्डुकशिङा निर्देश

पाण्डुक शिला १०० योजन लम्बी १० योजन चौडी है, मध्यमे = योजन ऊँची है और दोनों ओर कमश हीन होती गयी है। इस प्रकार यह अर्धचन्द्राकार है। इसके बहुमध्य देशमें तोन पीठ गुक्त एक सिहासन है और सिंहासनके दोनो पार्श्व भागोमे तीन पीठ युक्त ही एक भद्रासन है। भगवात्तके जन्माभिषेकके अवसरपर सौधर्म व ऐशानेन्द्र दोनों इन्द्र भद्रासनोंपर स्थित होते हैं और भगवात्को मध्य सिहासनपर विराजमान करत्ते हैं। (ति. प./४/ १८११-१९२१), (रा. वा./२/१०/१३/१८०/२०); (ह. पु./४/३४१-३६२); (जि. सा./६३४-६३६), (ज. प./४/१४२-१४७)।

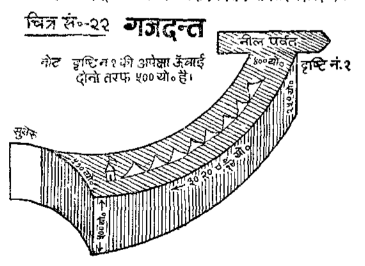


# ८. अन्य पर्वतोंका निर्देश

१ भरत, ऐरावत व विदेह इन तीनको छोडकर रोष हैमवत आदि चार क्षेत्रोके बहुमध्य मागमें एक-एक नाभिगिरि है। (ह. पु /६/ १ई१), (त्रि सा./३१९-७१९), (ज. प /३/२०९); (वि. दे० लोक/६)। ये चारो पत्रत ऊपर-नीचे समान गोल आकार वाले है। (ति प./४।१७०४), (त्रि. सा./७१९), (ज. प /३/२१०)।

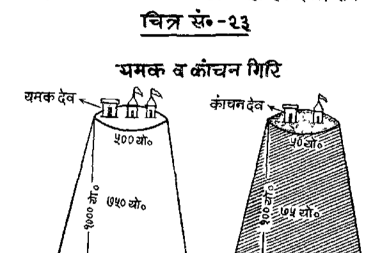


२, मेरु पर्वतकी विदिशाखों में हाथीके दॉतके आकारवाले चार गजदग्त पर्वत हैं। जो एक ओर तो निषध व नील कुलाचलोंको और दूसरी तरफ मेरुको स्पर्श करते है। तहाँ भी मेरु पर्वतके मध्यप्रदेशमें केवल एक-एक प्रदेश जससे संलग्न है। (ति, प,-४/२०१२--२०१४)। ति. प. के अनुसार इन पर्वतोके परभाग भद्रशाल वनकी वेदीको स्पर्श करते है, क्योंकि वहाँ उनके मध्यका अन्तराल १३००० यो० वताया गया है। तथा सरगायणीके अनुसार उन वेदियोसे १०० यो० इटकर स्थित है, क्योंकि वहाँ उनके मध्य-का अन्तराल १३००० यो० वताया र्यं है। (दे० लोक/६/३ में देवकुरुव उत्तरकुरुका विस्तार)। अपनी-अपनी मान्यताके अनुसार उन वायव्य आदि दिशाओमें जो-जो भी नामवाले पर्वत है, उनपर क्रमसे ७, १, ७, १ कूट है। (ति. प./४/२०३१, २०४६, २०४८, २०६०); (ह. पु/१/२९६), (विशेष दे० लोक/६/३)। मतान्तरसे इन पर कम-से ७, १०, ७, १ कूट है। (रा. वा/३/१०/१३/१७३/१७३/२३,३०,१४,१०)।



ईशान व नैऋत्यि दिशावाले विद्युःग्रभ व माल्यवान गजदन्तोके मुलमे सीता व सीतोदा नदियोके निकलनेके लिए एक-एक गुफा होती है। (ति. प /४/२०४४,२०१३)।

३ देवकुरु व उत्तरकुरुमें सीतीदा व सीता नदीके दोनो तटोपर एक यमक पर्वत है (दे० आगे लोक/३/१/१२)। ये गोल आकार वाले है । (दे० लोक/६/४ में इनका विस्तार)। इनपर इन-इनके नामवाले व्यन्तरदेव सपरिवार रहते है । (ति. प/४/२०८४). (रा.वा./३/१०/१६/९७४/२८)। उनके प्रासादों का सर्वकथन पद्मद्रहके कमलोंवत है । (ज.प/६/२२-१०२)। ४ उन्ही देवकुरु व उत्तरकुरुमें स्थित द्रहोके दोनो पार्श्व-भागोमें काचन शैल स्थित है। (दे० आगे लोक/३/१९)। ये पर्वत गोल आकार वाले है। (दे० लोक/६/४ मे इनका विस्तार)। इनके ऊपर काचन नामक व्यन्तरदेव रहते है। (ति. प./४/-



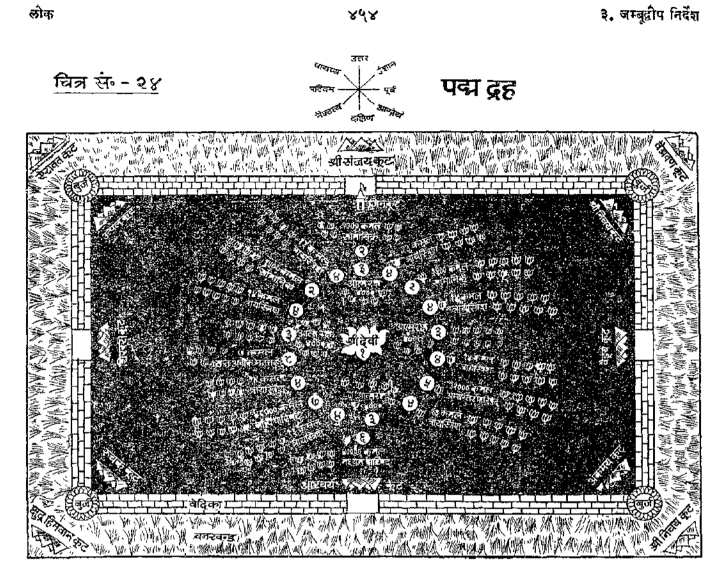
**१०**० सो ब

१००० यो॰

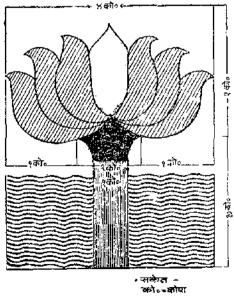
२०११), (ह पु/१/२०४), (त्रि.सा./१५१)। ५.देवकुरु व उत्तरकुरुके भीतर व बाहर भद्रशाल वनमें सीतोदा व सीता नदीके दोनों तटोपर आठ दिग्गजेन्द्र पर्वत है (दे० लोक/३/१२)। ये गोल आकार वाले है (दे० लोक/६/४ में इनका विस्तार)। इन-पर यम व वैश्रवण नामक वाहन देवोंके भवन है । ( ति प /४/२१०६, २१०५,२०३१)। उसके नाम पर्वतोंवाले ही है (ह पु/५/२०८), (ज, प /२/९१) । ६ पूर्व व पश्चिम विदेहमें सीता व सीतोदा नदीके दोनो तरफ उत्तर-दक्षिण लम्बायमान, ४,४ करके कुल १६ बक्षार पर्वत है। एक ओर ये निषध व नील पर्वतोको स्पर्श करते है और दूसरी आर सीता व सीतोदा नदियोको । (ति प./४/२२००, २२२४, २२३०), (ह. पु/४/२२८-२२२) (और भी दे० आगे लोक/३/१४)। प्रत्येक वसार पर चारचार कूट है; नदीकी तरफ सिद्धायतन है और शेष कूटोंपर व्यन्तर देव रहते है। (ति. प./४/ २३०६-२३११); (रा.वा./३/१०/१३/१७६/४), (ह.पू./६/२३४-२३४)। इन क्रुटोका सर्व कथन हिमवान पर्वतके क्रुटोंवत् है। ( रा. वा /३/१०/१३/१७६/७ ) । ७, भरत क्षेत्रके पाँच म्लेच्छ खण्डोमें से उत्तर वाले तोनके मध्यवतीं खण्डमें नीचों-बीच एक वृषभ गिरि है, जिसपर दिग्विजयके पश्चात् चक्रवर्ती अपना नाम अंकित करता है (दे० लोक/३/३)। यह गोल आकार वाला है। ( दे० लोक/ई/४ में इसका विस्तार) इसी प्रकार विदेहके ३२ क्षेत्रोमें-से प्रत्येक क्षेत्रमें भो जानना ( दे० लोक/३/१४ ) ।

### ९. द्रह निर्देश

१, हिमवान पर्वतके शीषपर बीचोबीच पद्म नामका इह है। (दे० लोक/३/४)। इसके तटपर चारो कोनॉपर तथा उत्तर दिझा में ५ क्रूट है और जलमें आठो दिशाओं मे आठ क्रूट है। (दे० लोक/५/३) । हदके मध्यमें एक बडा कमल है, जिसके ११००० पत्ते है। (ति. प./१६६७, १६७०), (त्रि सा./४६१); (ज. प./३/७४); इस कमलपर 'भ्री' देवी रहती है ( ति. प./४/१६७२); ( दे० लोक/ ३/१-६) । इस प्रधान कमलकी दिशा-विदिशाओमें उसके परि-वारके अन्य भो अनेको कमल है। कुल कमल १४०११६ है। तहाँ वायव्य, उत्तर व ईंशान दिशाओमें कुल ४००० कमल उसके सामा-निक देवोके है। पूर्वादि चार दिशाओमें से प्रत्येकमे ४००० (कुल १६०००) कमल आत्मरक्षकोके है। आग्नेय दिशामें ३२००० कमल आभ्यन्तर पारिषदोके, दक्षिण दिशामें ४०,००० कमल मध्यम पारि-षदोके, मै ऋ त्य दिशामें ४०००० कमल बाह्य पारिषदोके है । पश्चिम-में ७ कमल सप्त अनीक महत्तरोके है। तथा दिशा व विदिशाके मध्य आठ अन्तर दिशाओमे १०८ कमल त्रायस्त्रिशों है। (ति. प./४/१६७६-१६८६), (रा वा /३/१७/-/१८५/११); (त्रि.सा./-४७२-४७ई), (ज.प./३/११-१२३)। इसके पूर्व पश्चिम व उत्तर द्वारोसे क्रमसे गंगा, सिन्धु व रोहितास्या नदी निकसती है। (दे० आगे झीर्षक ११)। (दे० चित्र सं. २४, पृ. ४७०)। २. महाहिमवान् आदि शेष पॉच कुलाचलों पर स्थित महापद्म, तिर्मिछ, केसरी, महापुण्डरीक और पुण्डरीक नामके मे पाँच द्रह है । (दे० लोक/३/४), इन हदोका सर्व कथन कूट कमल आदिका उपरोक्त पद्महृद्वत् हीजानना । विशेषतायह कि तन्नि-वासिनी देवियोकेनाम क्रमसे ही,धृति, कीर्ति, बुद्धिऔर लक्ष्मी है। (दे० सोक २/६८) । व कमलोकी संख्या तिगिछ तक उत्तरोत्तर दूनी है । केसरीकी तिगिछवत्, महापुण्डरीककी महापद्मवत्त और पुण्डरीक-की पद्मवत् है।(ति.प/४/१७२०-१७२१,१७६१- १७६२;२३३२-२३३३, २३४४--२३६१)। अन्तिम पुण्डरोक द्रहसे पग्रदहवत् रक्ता, रक्तोदा व सुवर्णकृता ये तीन नदियाँ निकलती है और शेष द्रहोसे दो-दो नदियाँ केवल उत्तर व दक्षिण द्वारोसे निकलती है। (दे० लोक/-३/१ ७व ११)। [ति, प. मे महापुण्डरीकके स्थानपर रुविन पर्वतपर पुण्डरीक और पुण्डरीकके स्थानपर शिखरी पर्वतपर महापुण्डरीक दूह कहा है—( दे० लोक/३/४)। ३, देवकूरु व उत्तरकुरुमें दस दह हैं। अथवा दूसरी मान्यतासे २० द्रह है। (दे० आगे लोक/३/१२) इनमें देवियोके निवासभूत कमलो आदिका सम्पूर्ण कथन पद्मद्रह-वत जानना (ति. प./४/२०१३, २१२६), (ह. पु./४/११८-१११); ( जि. सा./६५८), ( ज. प /६/१२४-१२१)। ये दह नदोके प्रवेश व निकासके द्वारोसे संयुक्त है। (त्रि, सा./६६८)। ४ सुमेरु पर्वतके नन्दन, सौमनस व पाण्डुक बनमें १६, १६ पुष्करिणी हैं, जिनमें सपरिवार सौधर्म व ऐशानेन्द्र क्रोडा करते है। तहाँ मध्यमे इन्द्रका आसन है। उसकी चारो दिशाओमें चार आसन लोकपालोके है, दक्षिणमें एक आसन प्रतीन्द्रका, अग्रभागमें आठ आसन अग्रमहि-षियोके, बायब्य और ईशान दिशामे ५४००,००० आसन सामानिक देवोके, आग्नेय दिशामे १२००,००० आसन अभ्यन्तर पारिवदोसे, दक्षिणमें १४००,००० आसन मध्यम पारिषदोके, नैऋ रय दिशामें १६००.००० आसन बाह्य पारिषदोकें, तथा उसी दिशामे ३३ आसन त्रायस्त्रिशोंके, पश्चिममें छह आसन महत्तरोके और एक आसन महत्तरिकाका है। मूल मध्य सिहासनके चारों दिशाओमें ५४००० आसन अंगरक्षकोके है। (इस प्रकार कुत्त आसन १२६८४०६४ होते है )। ( ति, प./४/१९४१-९९६० ), ( ह. पु./५/३३६-३४२ )।



चित्र छं॰-२५ पद्म प्रहका मध्यवर्ती कमल



পশত হয়।য য়ুবু ৬ আজন

# १०. कुण्ड निर्देश

१. हिमवान् पर्यतके सूलभागसे २५ योजन हटेकर गंगा कुंड स्थित है। उसके बहुमध्य भागमें एक द्वीप है, जिसके मध्यमें एक शैल हैं । कौलपर गंगा देवीका प्रासाद है । इसीका नाम गंगाकूट है । उस कूटके ऊपर एक जिनप्रतिमा है, जिसके झोझपर गंगाकी धारा गिरती है। (ति. ५./४/२१६-२३०), (रा वा /३/२२/१/१८७/२६ व १८८/१); ( ह. पु./४/१४२); ( जि. सा./४=६-४=७); ( ज. प./-३/३४-३७ व १४४-१६२)। २, उसी प्रकार सिन्धु आदि शेष नदियों के पतन स्थानौपर भो अपने-अपने क्षेत्रोंमें अपने-अपने पर्वतोके नीचे सिन्धु आदि कुण्ड जानने। इनका सम्पूर्ण कथन उपरोक्त गगा कुण्डवत है विशेषता यह कि उन कुण्डोके तथा तन्निवासिनी देवियोके नाम अपनी-अपनी नदियोके समान है। ( ति प /४/--२६१-२६२, १६१६ ), ( रा. वा./३/२२/१/१८८,२६,२६ + १०८/-ई.१.१९.१ई,२०,२३,२ई,२१) । भरत आदि क्षेत्रोमें अपने-अपने पर्वतोसेउन कुण्डोका अन्तराल भी क्रमसे २३,५०,१००,२००,१००,५० २५ योजन है। (ह पु./४/१५१~१४७)। २. ३२ विदेहोंमें गंगा, सिन्धु व रक्ता रक्तोदा नामवाली ६४ नदिशोंके भी अपने-अपने नाम बाले कुण्ड नील व निषध पर्वतके मुलभागमें स्थित है। जिनका सम्पूर्ण वर्णन उपरोक्त गगा कुण्डवत ही है। (रा वा,/३/१०/१३/-१७६/२४,२१ + १७७/११ ) ।

# ११. नदी निर्देश

१. हिमवान् पर्वतपर पद्महके पूर्वद्वारसे गंगानदो निकत्तती है (ति प/४/१९६), (रा, वा./३/२२/१/१९७/२२): (ह. पु/५/१३२), (त्रि सा/४ू८२), (ज प/१/१४७)। द्रहकी पूर्व दिशामें इस नदीके मध्य एक कमलाकार क्रूट है, जिसमें बला नामकी देवी रहती है। (ति ५/४/२०५-२०१); (रा.बा/३/२२/२/१९म्म/३)। द्रहसे १०० योजन आगे पूर्व दिशामें जाकर पर्वतपर स्थित गगा-कूटसे १/२ योजन इघर हो इधर रहकर दक्षिणको ओर मुड जाती है, और पर्वतके ऊपर ही उसके अर्ध विस्तार प्रमाण अर्थात १९३ द द योजन आगे जाकर वृषभाकार प्रणालीको प्राप्त होती है। फिर उसके मुखमे-से निक्लती हुई पर्वतवे ऊपरसे अधोमुखी होकर उसकी धारा नीचे गिरती है। (ति, प./४/२१०-२१४), (रा, वा/ ३/२२/१/१८७/२२); (ह, पु./४/१३८-१४०), ( त्रि सा./४८२-४ू∽४), (ज प /३/१४७-१४६)। वहॉ पर्यतके मूलसे २५ योजन हटकर यह धार गंगाकुण्डमें स्थित गंगाकुटके ऊपर गिरती है (दे० लोक/३/१)। इस गंगाकुण्डके दक्षिण द्वारसे निकलकर वह उत्तर भारतमें दक्षिणमुखी बहती हुई विजयार्धकी तमिस्न गुफामें प्रवेश करती है (ति. ५/४/२३२-२३३); (रा. वा/३/२२/१/१८०७) २७), (हपु/४/१४८५), (त्रिसा/४११); (जप,/३/१७४)। ('रा, वा' व 'त्रि, सा'**में तमि**स्न गुफाको वज्जाय खण्डप्रपात नामकी गुफामें प्रवेश कराया है ] उस गुफाके भीतर वह उत्त्मग्ना व निमग्ना नदीको अपनेमें समाती हुई (ति, प /४/२४१). ( दे० लोक/२/४)) गुफाके दक्षिण द्वारसे निकलकर वह दक्षिण भारतमे उसके आधे विस्तार तक अर्थात् ११९ उत् मोजन लक दक्षिणको ओर जाती है। तत्पश्चात पूर्वकी ओर मुड जाती हैं और मागध तीर्थ के स्थानपर सवण सागरमें मिल जाती है। ( ति. म,/४/२४३–२४४); ( रा. वा/३/२२/१/१८७/२५), ( ธ. पु-/২/-१४५-१४६), (त्रि. सा / १९६)। इसकी परिवार नदियाँ कुल १४००० है। (ति. प /१/२४४), ( ह. पु./५/१४९),( देव लोक/२/१९) ये सब परिवार नदियाँ म्लेच्छ खण्डमें ही होती हैं आयेखण्डमे नही (दे० म्लेच्छ/१)। २. सिन्धुनदीका सम्पूर्ण कथन गंगा नदीवत्

है। विशेष यह कि पद्मद्रहके पश्चिम द्वारसे निक्लती है। इसके भोतरी कमलाकारसूटमें लवणा देवी रहती है। सिन्धुकुण्डमें स्थित सिन्धुक्रूटपर गिरती है। विजयार्धकी खण्डप्रपात गुफाको प्राप्त होती है अथवा 'रा-वा' व 'त्रि. सा' की अपेक्षा तमिस्न गुफाको प्राप्त होती है । पश्चिमकी ओर मुडकर प्रभास तीर्थ के स्थानपर पश्चिम लवण-सागरमें मिलती है। (ति, प,/४/२४२-२४४), (रा वा/३/२२/२/ १८७/३१); (ह. पु/१/१४१); (त्रि सा/४९७)-(दे० लोक/२/१.८) इसकी परिवार नदियाँ १४००० है (ति प/४/२६४); (दे० लोक/ ३/१/८)। ३. हिमवान् पर्वतके ऊपर पडमद्रहके उत्तर द्वारसे रोहितास्या नदी निकलती है जो उत्तरमुखी ही रहती हुई पवेतके ऊपर २७६ के लोजन चलकर पर्वतके उत्तरी किनारेको प्राप्त होती है, फिर गगा नदीवस ही धार बनकर नीचे रोहितास्या क्रण्डमें स्थित रोहितास्याकूटपर गिरती है। (ति प /४/१६९४), (रा वा ३/२२/३/१८८%); (ह पु/४/१४३ + १६३); (त्रि. सा./४१%) कुण्डके उत्तरी द्वारसे निकलकर उत्तरमुखी बहती हुई वह हैमवर क्षेत्रके मध्यस्थित नाभिगिरि तक जाती है। परन्तु उससे दो कोस इधर ही रहकर पश्चिमकी ओर उसकी प्रदक्षिणा देती हुई पश्चिम दिशामे उसके अर्धभागके सम्मुख होती है। वहाँ पश्चिम दिशाकी ओर मुड जाती है और क्षेत्रके अर्ध आयाम प्रमाण क्षेत्रके कीचोकीच बहती हुई अन्तमें पश्चिम लवणसागरमे मिल जाती है। ( ति, प /४/ १७१३-१७१६), (रा.वा./३/२२/३/१८८/११); (ह.पू/६/१६३); ( त्रि सा / ४६८ ); (दे० सोक/३/६८) इसकी परिवार नदियोंका प्रमाण २८००० है। (ति प/४/१७१६), (दे० लोक/३/१२)। ४. महाहिम-वान् पर्वतके अपर महापद्म हदके दक्षिण द्वारसे रोहित नदी निक-लतो है। दक्षिणमुखी होकर १६०४ के यो० पर्वतके ऊपर जाती है। वहाँसे पर्वतके नोचे रोहितकुण्डमे गिरती है और दक्षिणमुखी बहती हुई रोहितास्यावर हो हैमवतक्षेत्रमे, नाभिगिरिसे २ कोस इधर रहकर पूर्वदिशाकी ओर उसकी प्रदक्षिणा देती है। फिर वह पूर्वकी आ रेर मुडकर क्षेत्रके बीचमें बहती हुई अन्तमें पूर्व लवणसागरमें गिर जाती है। (ति म/४/१७३४-१७३७), (रा.वा./३/२२/४/१म८/१५), (ह पु/४/१४४+१६३), (ज प/३/२१२), (दे० सोक/३/१८)। इसकी परिवार नदियाँ २८००० है। (ति प/४/१७३७), (दे० लोक/३/१२) । ४ महाहिमवान् पर्वतके ऊपर महापदा ह्रदके उत्तर द्वारसे हरिकान्ता नदी निकलती है । वह उत्तरमुखी होकर पर्वतपर १६०४ वर्ष्ट्रेयो० चलकर नीचे हरिकान्ता कुण्डमें गिरती है। बहाँसे उत्तरमुखी बहती हुई हरिक्षेत्रके नाभिगिरिको प्राप्त हो उससे दो कोस इधर ही रहकर उसकी प्रदक्षिणा देती हुई पश्चिमकी ओर मुड जाती है और क्षेत्रके नोचोनोच बहती हुई पश्चिम लवणसागरमे मिल जाती है। (ति. प./४/ १७४७-१७४६), (रा. वा /३/२२/४/१८८/ १९), ( ह पु./४/१४१+१६३)। (दे० लोक/३/१८) इसकी परिवार नदियाँ ५६००० है (ति. प/४/१७४९); (दे० लोक/३/१.२) । ई. निषध पर्वतके तिर्गिछद्रहके दक्षिग द्वारसे निकलकर हरित नदी दक्षिणमुखी ही ७४२१ न ह यो० पर्वतके ऊगर जा, नीचे हरित कुण्ड-में गिरती है। वहाँसे दक्षिणमुखी बहती हुई हरिक्षेत्रके नाभिगिरिको प्राप्त हो उससे दो कोस इधर ही रहकर उसकी प्रदक्षिणा देती हुई पूर्वको ,ओर मुड जाती है। और क्षेत्रके की चोकीच बहती हुई पूर्व लबणसागरमें गिरती है। (ति. प./४/१७७०-१७७२), (रा. वा'/ ३/२२/६/१८८/२७).( ह. पु /४/१४६ + १६३),(दे० लोक/३/१.⊂) इसकी परिवार नदियाँ ५६००० है। ( ति प./४/१७७२ ), ( दे० लोक/१/१ ६) ७, निषध पर्वतके तिगिछहदके उत्तर द्वारसे सीत'दा नदी निकलती है, जो उत्तरमुखी हो पर्वतके ऊपर ७४२१ <sub>भ इ</sub>म्प्रे० जाकर नीचे विदेह-क्षेत्रमें स्थित सीतोदा कुण्डमें गिरती है। वहाँसे उत्तरमुखी बहती

३. जम्बूद्वीप निर्देश

हुई वह सुमेरु पर्वत तक पहुँचकर उससे दो कोस इधर ही पश्चिमकी ओर उसको प्रदक्षिणा देती हुई, विद्यूरप्रभ गजदन्तकी गुफामे से निकलती है। सुमेरुके अर्धभागके सम्मुख हो वह पश्चिमकी और मुड जाती है। और पश्चिम विदेहके बीचोबीच बहती हुई अन्तमें पश्चिम लवणसागरमें मिल जाती है। (ति. ५.४//२०६६-२०७३); (रा. वा./३/२२/७/१८८/३२),( ह. पु./१/१५७+ १६३), (दे० लोक/२/१८८)। इसकी सर्व परिवार नदियाँ देवकुरुमें ५४००० और पश्चिम विदेहमें ४४८०३८ ( कुल १३२०३८ ) है ( विभगाकी परिवार नदियाँ न गिन-कर लोक/३/२/३ वत्त); (ति, प/४/२०७१-२०७२)। लोक/३/१न्हकी अपेक्षा ११२००० है। ५, सीता नदोका सर्व कथन सीतोदावत् जानना। विशेषता यह कि मील पर्वतके केसरी द्रहके दक्षिण द्वारसे निकलतो है। सीता कुण्ड में गिरती है। माल्यवाच् गजदन्तको गुफासे निकलतो है। पूर्वविदेहमेंसे बहती हुई पूर्व सागरमें मिलती है। (ति. प.//४/२११६-२१२१), (रा. वा/ ३/२२/८/१९९१ ( ह. पु./४/१४१); ( ज प /६/४४-४६ ); ( देव लोक/३/१.=) इसकोपरिवार नदियों भी सीतोदावत् जानना । ( ति. प./४/२१२१-२१२२)। १० नश्कान्ता नदोका सम्पूर्णं कथन हरित-वत है। विशेषता यह कि नीलपर्वतके केसरी दहके उत्तर द्वारसे निकलती है. पश्चिमी रम्यकक्षेत्रके बीचमेंसे बहती है और पश्चिम सागरमे मिलती है। (ति प./४/२३३७-२३३९), (रा. वा./३/२२/१/ १९६/११); ( ह, पु/५/१५६),(दे० लोक/३/१८)। १०. नारो नदी का सम्पूर्ण कथन हरिकान्तावत् है। विशेषता यह कि रुक्मिपर्वतके महापुण्डरीक (ति. प. की अपेक्षा पुण्डरीक) दहके दक्षिण द्वारसे निक-लती है और पूर्व रम्यकक्षेत्रमे बहती हुई पूर्वसागरमें मिलतो है। ( ति. ५ /४/२३४७-२३४९ ); ( रा. वा /३/२२/१०/१८९/१४ ); ( ह. पु./ ५/१५९). (दे० लोक/३/१=) ११. रूप्यकूला नदीका सम्पूर्ण कथन रोहितनदोत्रत है। विशेषता यह कि यह रुक्मि पर्वतके महापुण्डरीक हृदके (ति. प. को अपेक्षा पुण्डरीकके) उत्तर द्वारसे निकलती है और पश्चिम हैरण्यवत्त क्षेत्रमें बहती हुई पश्चिमसागरमें मिलती हे। (ति. म /४/२३४२); (रा. वा /३/२२/११/१८६/१८), (ह मु/ ४/१४१);(दे० लोक/३/१∽ )। १२. सुवर्णक्रला नदीका सम्पूर्ण कथन रोहितास्या नदीवत् है। विश्वेषता यह कि यह शिखरीके पुण्डरीक (ति. प. की अपेक्षा महापुण्डरीक) हृदके दक्षिणद्वारसे निकलती है और पूर्वी हैरण्यवत् क्षेत्रमें बहती हुई पूर्वसागरमें मिल-जाती है। (ति. प/४/२३६२), (रा. वा/३/२२/१२/१९६/२१); (ह, पु./४/१४९);(दे० लोक/३/१.८) ' १३-९४, रक्ता व रक्तोदाका सम्पूर्ण कथन गंगाव सिन्धुवद्र है। विशेषता यह कि ये शिखरी पर्वतके महापुण्डरीक (ति प.की अपेशा पुण्डरीक) हदके पूर्व और पश्चिम द्वारसे निकलती है। इनके भीतरी कमलाकार कूटोके पर्वतके नीचेवाले कुण्डो व कूटोके नाम रक्ता व रक्तोदा है। ऐरावत क्षेत्रके पूर्व व पश्चिममें बहती है । ( ति. प./४/२३६७ ); ( रा. वा /३/ २२/१३-१४/१८६/२६.२८); (ह. पु/४/१४६), (त्रि. सा/४६८); (दे० लोक/३/१८=)। १५, विदेहके ३२ क्षेत्रोमें भी गंगा नदीकी भाँति गंगा, सिन्धु व रक्ता-रक्तोदा नामकी क्षेत्र नदियाँ (दे० लोक/३/-१४)। इनका सम्पूर्ण कथन गंगानदीवत जानना। (ति. १./४/२२-६३); (रा. वा./३/१०/१३/१७६/२७), (ह. पु./४/१६८); (त्रि. सा./ ६११); (ज. प./७/२२)। इन नदियोकी भी परिवार नदियाँ १४०००,९४००० है । ( ति. प./४/२२६५ ), ( रा. वा./३/१०/१३/१७६/ २८)। १६, पूर्व व पश्चिम विदेहमे-से प्रत्येकमें सीता व सीतोदा नदीके दोनों तरफ तीन तीन करके क्रुल १२ विभंगा नदियाँ है। ( दे० लोक/३/१४ )ये सब नदियाँ निषध या नील पर्वतीसे निकलकर सीतोदा या सीता नदियों में प्रवेश करती है (ह पु/४/२३१-२४३) ये नदियाँ जिन कुण्डोंसे निकलती हैं वे नील व निषध पर्वतके ऊपर स्थित हैं। (रा.वा./३/१०/१३/१७६/१२)। प्रत्येक नदीका परिवार २८००० नदी प्रमाण है। (ति. प /४/२२३२); (रा.वा /३/१०/१३२/ १७६/१४)।

# १२, देवकुरु व उत्तरकुरु निर्देश

१, जम्बूद्वीपके मध्यवर्ती चौथे नम्बरदाले विदेहक्षेत्रके बहुमध्य प्रदेशमें सुमेरु पर्वत स्थित है। उसके दक्षिण व निषध पर्वतको उत्तर दिशा-में देवकुरु तथा उसकी उत्तर व नील पर्वतकी दक्षिण दिशामें उत्तर-कुरु स्थित हैं (दे० लोक/३/३) । सुमेरु पर्वतकी चारो दिशाओंमें चार गजदन्त पर्वत है जो एक ओर तो निषध व नील कुलाचलोंको स्पर्श करते है और दूसरी ओर सुमेरुको-दे० लोक /३/६१ अपनी पूर्व व पश्चिम दिशामें ये दो कुरु इनमेंसे ही दो-दो गजदन्त पर्वतोंसे घिरे हुए है। (ति. प./४/२१३१,२१६१), (ह. पु./५/१६७); (ज. प/६/२,८१)। २. तहाँ देवकुरुमें निषधपर्वतसे १००० योजन उत्तरमें आकर सीतोदा नदीके दोनां तटोपर यमक नामके दो शैल है, जिनका मध्य अन्त-राल ५०० योजन है। अर्थात् मदीके तटोसे नदीके अर्ध विस्तारसे होन २२५ यो० हटकर स्थित है। ( ति. प./४/२०७५-२०७७ ); ( रा. वा./३/१०/१३/१७४/२६); ( ह. पु./४/१६२); (त्रि. सा.६४४-६४४); (ज. प/६/८७)। इसो प्रकार उत्तर कुरुमें नील पर्वतके दक्षिणमें १००० घोजन जाकर सीतानदीके दोनो तटोपर दो यमक है। (ति.प./ ४/२१२३-२१२४). ( रा. वा/३/१०/१३/१७४/२५); ( ह. पु./५/१९१); (त्रि सा./६५४); (ज. प./६/१४-१८)। ३. इन यमकोसे ४०० योजन उत्तरमें जाकर देवकुरुकी सोतोदा नहीके मध्य उत्तर दक्षिण सम्बायमान । दह है। (ति. प /४/२०९१); (रा. वा./३/-१०१२=/१७६/२८); ( ह. पु /६/११६), ( ज. प./६/८३) । मतान्तरसे कुलाचलसे ११० योजन दूरीपर पहला दह है। (ह.पु./५/११४)। ये द्रह नदियोंके प्रवेश व निकास द्वारों से संयुक्त है। (त्रि. सा./--ई ४ू∽)। {तारपर्ययह है कि यहाँ नदीकी चौड़ाई तो कम है और हरोंकी चौडाई अधिक । मीतोदा नदी हदोके दक्षिण द्वारोंसे प्रवेश करके उनके उत्तरी द्वारोसे बाहर निकल जाती है। हद नदी के दोनों पार्श्व भागोंमें निकले रहते हैं।] अस्तिम द्रहसे २०९२ <sub>द</sub>ूर योजन उत्तरमें जाकर पूर्व व पश्चिम गजदन्तोंको वनकी वेदी आ जाती है। (ति. प /४/२१००-२१०१); (त्रि. सा./६६०)। इसी प्रकार उत्तरकुरुमें भी सीता नदीके मध्य १ द्रह जानना । उनका सम्पूर्णवर्णेन उपरोक्तवत् है। (ति प/४/२१२४), (रा.वा./३/-१०/१३/१४/२६); (ह,पु./४/१६४); (ज प/६/२६) । [इस प्रकार दोनों कुरुओंमें कूल १० दह हैं। परन्तु मतान्तरसे दह २० हैं ]- मेरु पर्वतको चारो हिशाओं में से प्रत्येक दिशामें पॉच है। उपरोक्तवत् ५०० योजन अन्तरालसे सोता व सोतोदा नदीमें ही स्थित है। (ति प./४/२१३६); (त्रि.सा./६५६)। इनके नाम अपर वालोंके समान है। ~(दे०/लोक/४)। ४ दस द्रह वाली प्रथम मान्यताके अनुसार प्रत्येक टहके पूर्व व पश्चिम तटोपर एस-दस करके कुल २०० कांचन शैल हैं। ( ति. प./४/२०९४-२१२६ ); ( रा. वा /३/१०/१३/१७४/२ +७१४/१ ); •( ह. पु./४/२०० ); ( ज, प. /६/४४,१४४)। पर २० द्रहो वाली दूसरी मान्यताके अनुसार प्रत्येक द्रहके दोनों पार्श्व भागोंमें पाँच-पाँच करके कुल २०० कोचन र्शत है। (ति.प./४/२१३७); (त्रि सा/६५१)। ५. देवकुरु व् उत्तरकुरुके भीतर भद्रशाल वनमें सीतोदाव सीता नदीके पूर्व व पश्चिम तटोंपर, तथा इन कुरुक्षेत्रोसे बाहर भद्रद्याल वनमें उक्त दोनों नदियोंके उत्तर a दक्षिण तटोंपर एक-एक करके कुद्ध **∽** दिग्गजेन्द्र पर्वत है। (ति म./४/२१०३, २११२, २१३०, २१३४), ( रा. वा./१/१०/११/१७९/४); ( ह. पु /४/२०४-२०१); ( त्रि. सा,/६६१); ( ज. प./४/७४)। ६, देवकुरुमें सुमेरुके दक्षिण भागमें



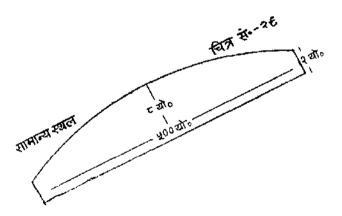
जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

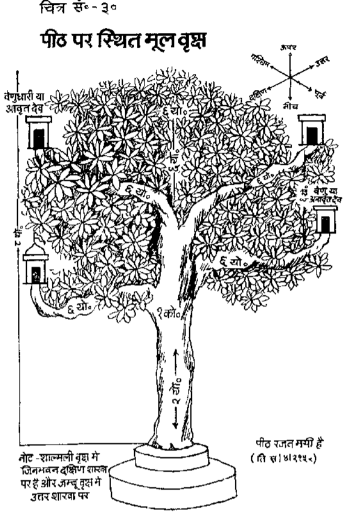
सीतोदा नदीके पश्चिम तटपर तथा उत्तरकुरुमें मुमेरुके उत्तर भागमें सीता नदीके पूर्व तटपर, तथा इसी प्रकार दोनो कुरुआसे नाहर मेरुके पश्चिममें सीतोदाके उत्तर तटपर और मेरुकी पूर्व-दिशामें सीता नदीके दक्षिण तटपर एक-एक करके चार त्रिभुवन चूड़ामणि नाम वाले जिन भवन है। (ति, ५./४/२१०६--२१११+ २१३२-२१३३)। ७ निषध व नीत्त पर्वतौरी संतरन सम्पूर्ण विदेह क्षेत्रके विस्तार समान लम्म्बी, दक्षिण उत्तर लम्बायमान भद्रशाल बनको बेदो है। (ति प./४/२११४)। प. देवकुरुमें निषध पर्वतके उत्तरमें, विद्र्युत्प्रभ गजदन्तके पूर्वमें, सीतोदाके पश्चिममें और सुमेरके नैकरिय दिशामें शाल्मली दक्षस्थल है। (ति. प./४/२१४६-२१४७); (रा वा./३/१०/१३/१७६/२३), (ह. पु,/१/१०७): ( विशेष दे० आगे/लोक/३/१ ) सुमेरुकी ईशान दिशामें. नोत पर्वतके दक्षिणमें, माल्यवंत गजदन्तके पश्चिममे, सीता नदीके पूर्वमे जम्बू वृक्षस्थल है। (ति. प./४/२१९४~२१९३); (रा. वा/ ३/१०/१३/१७/७); (ह. पु /६/१७२); ( त्रि. सा./६३९), (ज. प /-£160) I

#### ११, जम्बू व शाल्मकी वृक्षस्थल

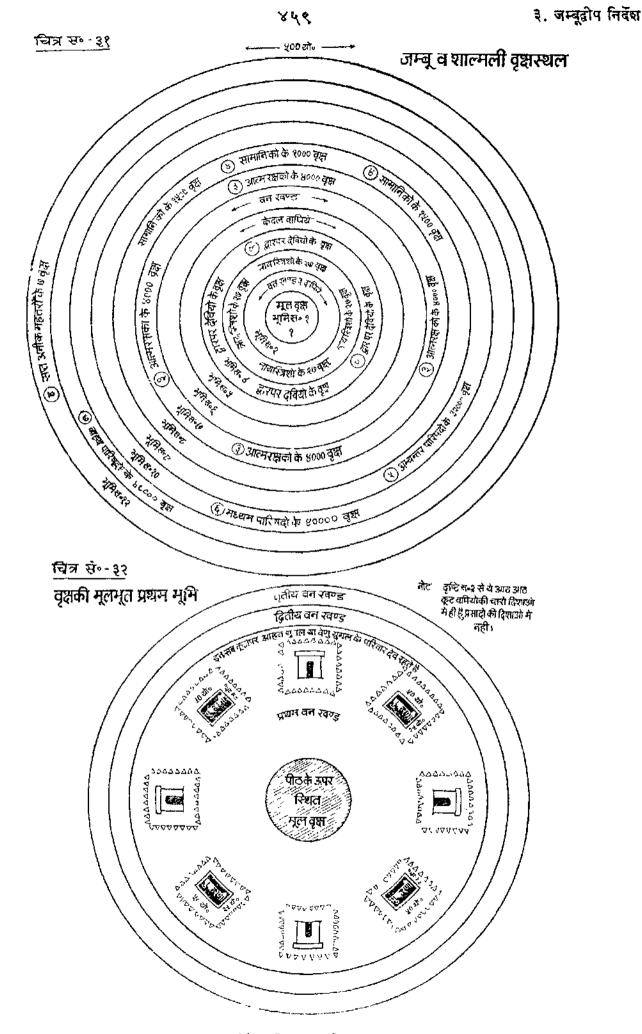
१. देवकुरु व उत्तरकुरुमें प्रसिद्ध शाल्मली व जम्बूवृक्ष है। (दे० लोक/३/१२); ये वृक्ष पृथिवोमयो है (दे० घृक्ष) तहाँ शाल्मली या जम्बू वृक्षका सामान्यस्थल ५०० योजन विस्तार युक्त होता है। तथा मध्यमें ८ योजन और किनारोंपर २ कोस मोटा है। (ति ५ / ४/२९४९-२१४६), (ह. पु./६/१७४); (त्रि सा /६४०)। मतान्तर-को अपेक्षा वह मध्यमें १२ योजन और किनारोंपर २ कोस मोटा



है। (रावा./३/७/१/१६१/१८); (ज.प./६/५८,१४९)। २, यह स्थल चारो ओरसे स्वर्णमयी वेदिकासे वेष्टित है। इसके बहुमध्य भागमें एक पीठ है, जो आठ योजन ऊँचा है तथा मूलमें १२ और ऊ र ४ योजन विस्तृत है। पीठके मध्यमें मूलवृक्ष है, जो कुल आठ योजन ऊँचा है। उसका स्कन्ध को योजन ऊँचा तथा एक कोस मोटा है । (ति प./४/२१५१--२१५५), (रा.वा /३/७/१/ १६१/१६). (ह पु/४/१७३-१७७); (नि.सा./६३६-६४१/६४-); (ज प/६/६०-६४, १५४-१५४)। ३ इस वृक्षको चारो दिशाओमें छह-छह योजन लम्बी तथा इतने ही अन्तरालसे स्थित चार महाशाखाएँ है। शाल्मली वृक्षको दक्षिण शाखापर और जम्बुवृक्षकी उत्तर शाखापर जिनभवन है। शेष तीन शाखाओं-पर व्यन्तर देवोंके भवन हैं। उहाँ शाल्मली बृक्षपर वेणु व वेणुधारी तथा जम्बू वृक्षपर इस द्वीपके रक्षक आहर, व अनाइत नामके देव रहते है । (ति, प/४/२१४६-२१६४-२१६६); (रावा/-3180183180810+806/2を),(言,男.161800-852+866),(肩, सा./६४७-६४९ + ६४२ ); ( ज. प./ई/६ै१--६७--न्द; १४६-१६० ) ।



४, इस स्थलपर एकके पीछे एक वरके १२ वेदियाँ है, जिनके बीच १२ भूमियाँ हैं। यहाँ पर ह. पु में वापियों आदि वाली ६ भूमियोको छोडकर केवल परिवार वृक्षों वाली ७ भूमियाँ बतायी है। (ति. म./४/१२६७), (ह पु/४/१९३); (त्रि. सा./६४१); (ज प./६/१५१-१५२)। इन सात भूमियोंमें आहत गुगल या वेणु-युगलके परिवार देवोंके वृक्ष है। ५. तहाँ प्रथम भूमिके मध्यमें उपरोक्त मूल वृक्ष स्थित है। द्वितीयमें वन-वापिकाऍ है।तृतीयकी प्रत्येक दिशामें २७ करके कुल १०५ वृक्ष महामान्यों अर्थात् त्राय-स्त्रिशोके हैं। चतुर्थकी चारों दिशाओंमें चार द्वार है, जिनपर स्थित वृक्षोपर उसकी देवियाँ रहती हैं। पॉचनीमें केवल नापियाँ है। छठौंमें वनखण्ड है। सातवींकी चारो दिशाओमें कुल १६००० वृक्ष अगरक्षकोके है। अष्टमकी वायव्य, ईज्ञान व उत्तर दिशामें कुल ४००० वृक्ष सामानिकोके हैं। नवमकी आग्नेय दिशामें कुन्न ३२००० वृक्ष आध्यन्तर पारिषदोंके है । दसवींकी दक्षिण दिशामें ४०,००० वृक्ष मध्यम पारिषदोके है । ग्यारहवींकी नैक्त रिय दिशामें ४८००० वृक्ष बाह्य पारिषदोके है। बारहवोंकी पश्चिम दिशामें सात वृक्ष अनोक महत्तरोके है। सब वृक्ष मिलकर १४०१२० होते है। (ति प्र ४/२१६६--२९८१), (रा वा./३/९०/१३/१७४/१०), (ह. पु./४/-१०३-१०६), (त्रि.सा./६४२-६४६), (ज.प/६/६०-७४,१६२-१६७)। ६. स्थलके चार्गे ओर तीन वन खण्ड हैं। प्रथमकी चारो दिशाओमें देवोंके निवासभूत चार प्रासाद है। विदिशाओमें से प्रत्येकमें चार-चार पुष्करिणी है प्रत्येक पुष्करिणीकी चारों दिशाओं में आठ-आठ कूट है। प्रश्येक कूटपर चार-चार प्रासाद है। जिनपर उन आइत आदि देवोंके परिवार देव रहते है। [राग्वा/ मे इसी प्रकार प्रारग्दोंके चारो तरफ भी आठ कूट बताये हैं] इन



जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

लोक

क्टोंपर उन आहत युगल या वेणु युगलका परिवार रहता है। (ति. म / ४/२९८४ -२९९०), ( रा. वा /३/१०/१३/१७४/१६ ) ।

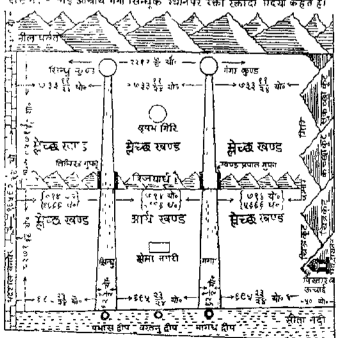
# १४, विदेहके २२ क्षेत्र

१. पूर्व व पश्चिमकी भद्रशास वनकी बेदियों (दे० सोक/३/-१२०७) से आगे जाकर सीता व सीतोदा नदीके दोनों तरफ चार-चार वक्षारयिरि और तीन-तीन विभंगा नदियाँ एक बक्षार ब एक विभगाके कमसे स्थित है। इन वक्षार व विभंगाके कारण उन नदियोंके पूर्व व पश्चिम भाग आठ-आठ भागोंमे विभक्त हो जाते है। विदेहके ये १२ खण्ड उसके ३२ क्षेत्र कहलाते हैं। ( ति. म./४/२२००-२२०१), (रा, ना /३/१०/१३/१७४/३०+१७७/४,१४,२४); (ह. पु /४/२२८, २४३, २४४); (त्रि. सा./६६४), (ज. ५,/का पूरा प्वॉ अधिकार)। २. उत्तरोय पूर्व विदेहका सर्वप्रथम क्षेत्र कच्छा नामका है। (ति. ५,/४/२२३३), (रा. वा./३/१०/१३/१७६/१४); (ज. ५,/७/३३)। इनके मध्यमे पूर्वापर लम्बायमान भरत क्षेत्रकं त्रिजयार्घवत् एक विजयार्घ पर्वत है। (ति, प,/४/२२५७); (रा. वा /१०/१३/१७६/११)। उसके उत्तरमें स्थित नीज पर्वतकी वनवेदीके दक्षिण पार्श्वभागमें पूर्व व पश्चिम दिशाओं में दो कुण्ड है, जिनसे रक्ता व रक्तोदा नामकी दो नदियाँ निकलती हैं। दक्षिणमुखी होकर बहती हुई वे विजयार्धकी दोनों गुफाओमें-से निकलकर नीचे सीता नदीमें जा मिलती है। जिसके कारण भरत क्षेत्रकी भॉति यह देश भी छह खण्डोमें विभक्त हो गया है। (ति. प/४/-२२६२-२२६४), (रा. वा./१/१०/१३/१७६/२३); (ज. प /७/७२) यहाँ भो उत्तर म्लेच्छ खण्डके मध्य एक वृषभगिरि है, जिसपर दिग्विजयके पश्चात चक्रवर्ती अपना नाम अकित करता है। ( ति. प /४/२२१०-२२११); ( त्रि. सा /७१०) इस क्षेत्रके आर्य-खण्डकी प्रधान नगरीका नाम क्षेमा है । (ति. प./४/२२६०); (रा. वा /३/१०/९३/१७६/३२) । इस प्रकार प्रत्येक क्षेत्रमें दो नदियाँ व एक विजयाधके कारण छह-छह खण्ड उरपन्न हो गये है। (ति. प./४/२२१२), (ह पु/४/२६७), (ति.सा./६९१)। विशेष यह

# चित्र सं॰ - २७

### विदेहका कच्छा क्षेत्र

दष्टि भेर - कोई आचार्य गंग सिन्धूके ध्यानपर रक्ता स्क्रीरत प्रदिया कहते है।

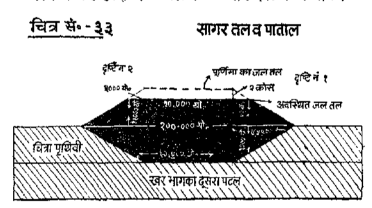


है कि दक्षिणवाले क्षेत्रोमें गंगा-सिन्धु नदियाँ बहती है (ति. प /४/-२२९४--२२९६ं ) मतान्तरसे उत्तरीय क्षेत्रोमें गंगा-सिन्धु व दक्षिणी क्षेत्रोमें रक्ता-रक्तोदा नदियाँ है। ( ति, प,/४/२३०४ ); ( रा, वा./-( g, y./k/240-24E ); 3/20/2=/204/25, 22+ 200/20), (त्रि.सा/६९२)। ३. पूर्वव अपर दोनो विदेहोमें प्रस्यैक क्षेत्रके सीता सीतोदा नदीके दोनो किनारोंपर आर्यखण्डोमें मागध, वरतनु और प्रभास नामवाले तीन-तीन तोर्थस्थान है । (ति. प. !-४/२३०५-२३०६), ( रा. वा./३/१०/१३/१७७/१२), ( त्रि. सा./६७८) (ज. प./७/१०४)। ४. पश्चिम विदेहके अन्तमें जम्बूद्वीपकी जगतीके पास सीतोदा नदीके दोनों ओर भुतारण्यक बन है। (ति. प./४/२२०३.२३२५). ( रा. वा /३/१०/१३/१७७/१); (ह. पु./५/२-१); (त्रि.सा./६७२)। इसी प्रकार पूर्व विदेहके अन्तमें जम्बूद्वीपकी जगतीके पास सीता नदीके दोनों ओर देवारण्यक बन है। (ति. म /४/२३१४-२३१६)।(दे. चित्र नं.१३)

# ४, अन्य द्वीप सागर निर्देश

# १. कवण सागर निर्देश

१ जम्बूद्वोपको घेरकर २००,००० योजन विस्तृत वलयाकार यह प्रथम सागर स्थित है, जो एक नावपर दूसरी नाव मुधी रखनेसे उत्पन्न हुए आकारवाला है। (ति. ५/४/२३६५-२३९९); (रा. वा/२/३२/२/ १६३/५), (ह पु/५/४३०-४४१), (त्रि सा./६०१); (ज. प./१०/

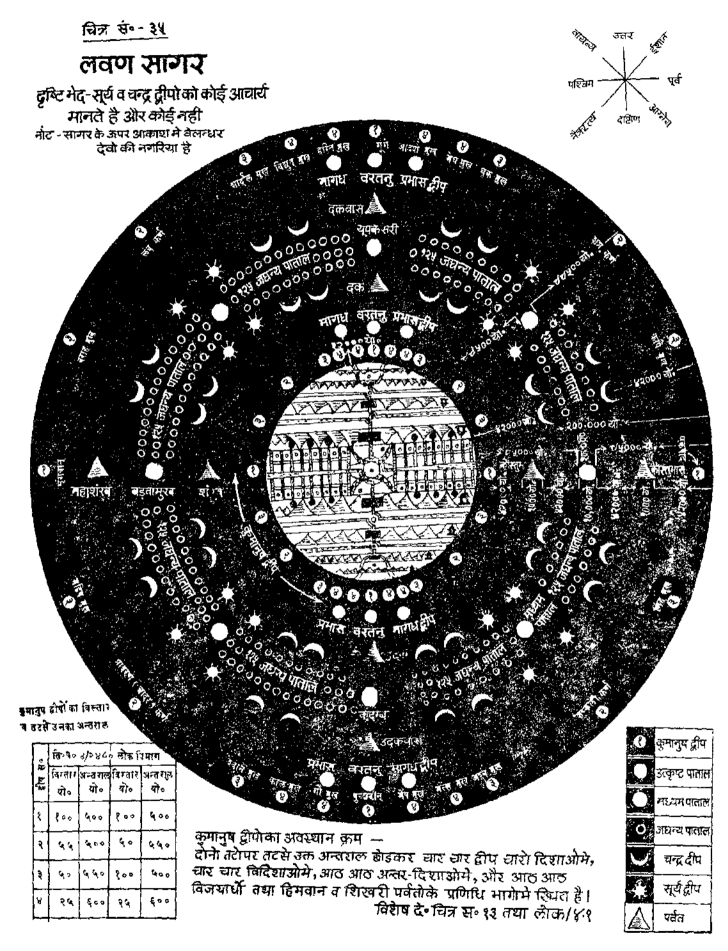


२-४) तथा गोल है। (त्रि. सा /८९७)। २, इसके मध्यतलभागामें चारो ओर १००८ पाताल या विवर है। इनमें ४ उत्कृष्ट, ४ मध्यम और १००० जवन्य विस्तारवाले हैं। (ति ५/४/२४०८,२४०९), ( त्रि, सा./प्१६ ); ( ज प /१०/१२ ) । तटौंसे १४००० योजन भीतर प्रवेश करनेपर चारो दिशाओं में चार ज्येष्ठ पाताल है। १९४०० योजन प्रवेश करनेपर उनके मध्य विदिशामें चार मध्यय पाताल और उनके मध्य प्रत्येक अन्तर दिशामे १२४,१२४ करके १००० जघन्य पाताल मुक्तावली रूपसे स्थित है। (ति. प/४/२४११+२४१४+२४२प); ( रा वा / श/३२/४-६/१६६/१३,२४.३२ ); ( ह. पु / k/४४२,४४१,४४४ ) १००,००० योजन गहरे महापाताल नरक सीमन्तक बिलके ऊपर सलग्न है। (ति. प./४/२४१३)। ३. तीमों प्रकारके पातालोकी ऊँ चाई तीन बराबर भागोंमें बिभक्त है। तहाँ निचले भागमें बायु, उपरत्ते भागमे जल और मध्यके भागमें यथायोग रूपसे जल व वायु दोनो रहते है। (ति. प./४/२४३०), (रा. वा./३/३२/४-६/११६/१७, २९.३२); ( ह. पु./४/४४६-४४७), ( त्रि. सा./९१८), ( ज. ५./१०/ ६-८) ४ मध्य भागमें जल व वायुकी हानि वृद्धि होती रहती है। शुक्ल पक्षमें प्रतिदिन २२२२ दे योजन वाग्रु बदती है और कृष्ण पक्षमें इतनी ही घटती है। यहाँ तक कि इस पूरे भागमें पूर्णिमाके दिन केवल वायु हो तथा अमावस्याको केवल जल ही रहता है। ( ति. ५./

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

उत्तर

.पूर्व



जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

www.jainelibrary.org

४६२

मागध द्वीप, जगतीके अपराजित नामक उत्तर द्वारके सम्मुख वरतनु और रक्ता नदीके सम्मुख प्रभास द्वीप है । (ति. प./४/२४७३-२४७६); (जि.सा./१११-११२), (ज.प/१०/४०)। इसी प्रकार ये तीनों द्वीप जम्बूहीपके दक्षिण भागमें भी गंगा सिन्धु नदी व वैजयन्त नामक दक्षिण द्वारके प्रणिधि भागमें स्थित है। (ति. प./४/१३११, १३१६+१३१८) आभ्यन्तर वेदीसे १२००० योजन सागरके भीतर जानेपर सागरकी बायव्य दिशामें <u>मागध</u> नामका <u>द्वीप है</u>। (रा वा. ३/३३/८/१९४/८); (ह पु./४/४६१) इसी प्रकार लवण समुद्रके काह्य भागमें भी ये द्वीप जानना । ( ति. प. 18/२४७७ ) मतान्तरकी अपेक्षा दोनो तटोसे ४२००० योजन भीतर जानेपर ४२००० योजन विस्तार वाले २४,२४ द्वीप है। तिनमें ५ तो चारो दिवाओ व विदिशाओके दोनों पार्श्वभागोंमें है और १६ आठो अन्तर दिशाओके दोनो पार्श्व भागोंमें । विदिशावालौंका नाम सूर्यद्वीप और अन्तर दिशावालोंका नाम चन्द्रद्वीप है (त्रि. सा./१०१) । १ इनके अतिरिक्त ४८ कुमानुष द्वीप है। २४ अभ्यन्तर भागमे और २४ बाह्य भागमें। तहाँ चारों दिशाओं में चार, चारो विदिशाओं में ४, अन्तर दिशाओमे - तथा हिमवास, शिखरी व दोनों विजयार्ध पर्वतोके प्रणिधि भागमें ५ है । । ति. प./४/२४७९-२४७६ + २४८७-२४८८ ); ( ह पृ./ ५/४७१-४७६+७८१); (त्रि. सा./११३) दिशा, विदिशा व अन्तर दिशा तथा पर्वतके पासवाले, ये चारों प्रकारके द्वीप झमसे जगतीसे ५००, ५००, ५१० व ६०० योजन अन्तरालपर अवस्थित है और १००, ४५,४० व २४ योजन विस्तार युक्त है। (ति. प./४/२४८०-२४९२); (ह.पु./१/४७७-४७९); (त्रि. सा./१९४); (ह. पु. की अपेक्षा इनका विस्तार क्रमसे १००, ४०, ४० व २४ योजन है ) लोक विभागके अनु-सार वे जगतीसे ५००, ४४०, ५००, ६०० योजन अन्तराल पर स्थित है तथा १००, ४०, १००,२५ योजन विस्तार युक्त है। (ति. प /४/२४-. ११-२४९४ ), ( ज, प, /१०/४१-५१ ) इन कुमानुष द्वीपोमें एक जाँध-वाला, शशकर्ण, बन्दरमुख आदि रूप आकृतियोंके धारक मनुष्य वसते हैं। (दे० म्लेच्झ/३)। धातकीखण्ड द्वीपकी दिशाओमें भी इस सागरमे इतने ही अर्थाव २४ अन्तर्द्वीप हैं। जिनमे रहनेवाले कुमानूष भी वैसे हो है। ( ति, प /४/२४१० )।

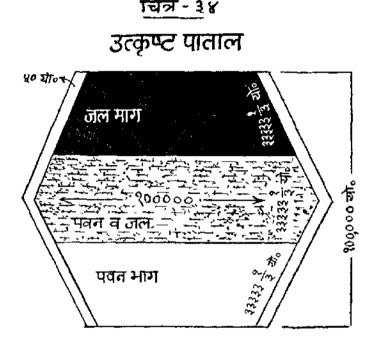
# २. धातकीखण्ड निर्देश

१, सबणोदको वेष्टित करके ४००,००० योजन विस्तृत ये द्वितीय द्वीप हैं। इसके चारों तरफ भी एक जगती है। (ति, प,/४/२५२७-२५-३१), (रा. वा /३/१३/४/४६५/१४), (ह, पु /४९६); (ज. प./११-२)। २, इसकी उत्तर व दक्षिण दिशामें उत्तर-दक्षिण लम्मायमान दो इष्वाकार पर्वत है, जिनसे यह द्वीप पूर्व व पश्चिम रूप दो भागो-में बिभक्त हो जाता है। (ति ५,/४/२५३२); (स. सि /३/३३/२२७/१); ( रा. वा,/३/३३/६/१६४/२४); ( ह. पु./४/४९४); ( त्रि. सा./१२४ ), (ज. म /११/३) प्रत्येक पर्वतपर ४ कूट है। प्रथम कूटपर जिनमन्दिर है और क्षेषपर व्यन्तर देव रहते है। (ति, प /४/२५३२)। ३. इस द्वीपमें दो रचनाएँ है-पूर्व धातकी और पश्चिम धातकी । दोनोंमें पर्वत, क्षेत्र, नदी, कूट आदि सब जम्बूद्वीपके समान है । ( ति. प / ४/२४४१-२४४४); (स. सि./३/३३/२२७/१), (रा. वा./३/३३/१/ १९४/३१), ( ह. पु/५/१६५.४१६-४९७); (ज. प./११/३८) जम्बू व शाल्मली वृक्षको छोडकर शेष सबके नाम भी वही है। (ति. प/ ४/२४४०), (रा, ता /३/३३/४/१९४/१९), सभीका कथन जम्बूद्वीप-वद् है। (ति. प./४/२७१४)। ४, दक्षिण इष्त्राकारके दोनो तरफ दो भरत हैं तथा उत्तर इष्वाकारके दोनो तरफ दो ऐरावत है। (ति. प./४/२४४२), (स. सि /३/३३/२२७/४)। १ तहाँ सर्व कुत्त पर्वत तो दोनो सिरोंपर समान विस्तारको घरे पहियेके अरोंवत स्थित है और क्षेत्र उनके मध्यवर्ती छिद्रोंवत् है। जिनके अभ्यन्तर

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

For Private & Personal Use Only

(সি,



ब शिखरपर आकाशमें ७०० योजन जाकर सागरके चारो तरफ कुल

१४२००० वेलन्धर देवोंकी नगरियाँ है। तहाँ बाह्य व आभ्यन्तर वेदीके

ऊपर क्रमसे ७२००० और ४२००० और मध्यमें शिखरपर २८००० है।

( ति. प./४/२४४१-२४५४ ); ( त्रि. सा /१०४ ), ( ज, प./१०/३६-९७ )

मतान्तरसे इतनी ही नगरियाँ सागरके दौनों किनारोंपर पृथिवी

तज पर भी स्थित है। (ति, प./४/२४१६) सग्गायणीके अनूसार

सागरको बाह्य व आभ्यन्तर वेदीवाले उपरोक्त नगर दोनो वेदियोंसे

४२००० योजन भोतर प्रवेश करके आकाशमें अवस्थित है और मध्य-

वाले जज्जके शिखरपर भी । ( रा. वा /३/३२/७/१६४/१ ), ( ह पु./४/

४६६-४६८)। ७. दोनो किनारोंसे ४२००० योजन भीतर जानेपर

४/२४३४-२४३९), (ह. पु./५/४४) पातालॉमिं जल व वायुकी इस वृद्धिका कारण नीचे रहनेवाले भवनवासी देवोका उच्छ्वास नि'-श्वास है। (रा वा/३/३२/४/१९३/२०)। ५. पातालोमें होनेवाली उपरोक्त वृद्धि हानिसे प्रेरित होकर सागरका जल शुक्ल पक्षमें प्रति-दिन ५००/३ धनुष ऊपर डठता है, और कृष्ण पक्षमें इतना ही घटता है। यहाँ तक कि पूर्णिमा को ४००० धनुष आकाशमें ऊपर उठ जाता है और अमावस्याको पृथिवी तलके समान हो जाता है। (अर्थात् ७०० योजन ऊँचा अवस्थित रहता है ।) ति. प /४/२४४०, २४४३) लोगायणीके अनुसार सागर ११००० योजन तो सदा ही पृथिवी तलसे जपर अवस्थित रहता है। शुक्ल पक्षमें इसके ऊपर प्रतिदिन ७०० योजन बढ़ता है और कृष्णपक्षमें इतना ही घटता है। यहाँ तक कि पूर्णिमाके दिन ४००० योजन बढकर १६००० योजन हो जाता है और अमावस्याको इतना ही घटकर वह पुनः ११००० योजन रह जाता है। ( ति. म./४/२४४६ ): ( रा. वा./३/३२/३/१९३/१० ); (ह. पु./५/४३७); (त्रि. सा./१००); (ज.प. १०/१८)। ई. समुद्रके दोनों किनारोपर

भागका विस्तार कम व बाह्य भगका विस्तार अधिक है। ( ति. प./ ४/२४४३); (स, सि./६/३३/२२७/६); (रा. वा./३/३३/६/१८६/४); (इ. पु./६/४१८ ); (त्रि. सा./१२७)। ई. तहाँ भी सर्व कथन पूर्व व पश्चिम दोनों धातकी खण्डोंमें जम्बुद्वीपवस है। विदेह क्षेत्रके अहु मध्य भागमें पृथक्-पृथक् सुमेरु पर्वत हैं। उनका स्वरूप तथा जनपर स्थित जिन भवन आदिका सर्व कथन जम्बुद्वीपवत् है। (ति, प./४/२४७४-२४७६); ( रा. वा./३/३३/६/१९४/२९); ( ह पु./ ४/४९४ (ज, प, /४/६५)। इन दोनोंपर भी जम्बूद्वीपके मुमेरुवत पाण्डुक आदि चार बन हैं। विशेषता यह है कि यहाँ भद्रशालसे १०० योजन ऊपर नन्दन, उससे ११४०० योजन सीमनस वन और उससे २००० योजन ऊपर पाण्डुक वन है। (ति, प./४/२६८४-२६-८८ ); ( रा, वा./३/३३/६/१९६५/३० ); (ह. पु./५/५१०-५१९);( ज. प.११) २२-२८)पृथिवी तत्तपर विस्तार ह४०० योजन है, ४०० योजन ऊपर जाकर नन्दन बनपर ६३१० योजन रहता है। तहाँ चारों तरफसे युगपत् ६०० योजन मुकडकर ४३६० योजन ऊपर तक समान विस्तारसे जाता है। तदनन्तर ४५५०० योजन क्रमिक हानि सहित जाता हुआ सौमनस वनपर ३००० योजन रहता है तहाँ चारों तरफसे धुगपत् १०० योजन सुकड़कर १००० योजन रहता है, ऊपर फिर १०,००० योजन समान विस्तारसे जाता है तदनन्तर १००० योजन क्रमिक हामि सहित जाता हुआ शीषपर १००० योजन विस्तृत रहता है। (ह. पु/४/४२०-४३०)। ७, जम्ब्रुद्वीपके शाज्मली वृक्षवत् यहाँ दोनों कुरुओमें दो-दो करके कुल चार धातकी (आँवलेके) वृक्ष स्थित है। प्रत्येक वृक्षका परिवार जम्बूद्वीपवस् १४०१२० है। चारो व्रक्षोंका कल परिवार १६०४८० है। (विशेष दे० लोक/३/१३) इन ब्रुक्षोपर इस द्वीपके रक्षक प्रभास व प्रियदर्शन नामक देव रहते है। (ति, प./४/२६०१-२६०३); (स. सि./३/३३/२२७/७), (रा, वा./ १/३३/१९६४); ( त्रि. सा /१३४) । 🕓 इस द्वीपमें पर्वतों आदिका प्रमाण निम्न प्रकार है।--मेरु २, इष्वाकार २, कुल गिरि १२; विज-यार्ध ६८, नाभिगिरि म, गजदन्त म; यमक ८, काँचन शैख ४००; दिग्गजेन्द्र पर्वत १ई; वक्षार पर्वत ३२; वृषभगिरि ईन्; क्षेत्र या विजय ईन (ज प्र./११/न१) कर्मभूमि ई; भोगभूमि १२; (ज. प, /१९/७६) महानदियाँ २८; विदेह क्षेत्रकी नदियाँ १२८; विभंगां नदियाँ २४। दह ३२; महानदियों व क्षेत्र नदियोंके कुण्ड १४६; विभंगाके कुण्ड २४: धातकी वृक्ष २; शाल्मली वृक्ष २ हैं। (ज. प./११/ २१-३८)। (ज. प./११/७१-८१) में पुष्कराधकी अपेक्षा इसी प्रकार कथन किया है।)

# कालोद समुद्र निर्देश

१. धातकी खण्डको घेरकर ८००,००० योजन विस्तृत वक्षयाकार कालोद समुद्र स्थित है। जो सर्बत १००० योजन गहरा है। (ति. प./४/ २७१८-२७११); (रा बा./३/३३/६/१९६१/६); (इ. प्र./५/६२); (ज प./११/४३)। २ इस समुद्रमें पाताल नहीं है। (ति. प./४/ १७११), (रा. वा /३/३२/=/१९४/१३); (ज. प./११/४४)। ३. इसके अम्यन्तर व बाह्य भागमें लवणोदवत्त दिशा, विदिशा, अन्तरदिशा व पर्वतोके प्रणिधि भागमें २४.२४ अन्तर्ह्याप स्थित है। (ति. प./४/ १७२०), (इ. प्र./५/६६७-४७२ + ५७४); (त्रि सा./१९३), (ज. प. १९४१) वे दिशा विदिशा आदि वाले द्वीप क्रमसे तटसे ६००, ६४०, ११० व ६४० योजनके अन्तरसे स्थित है तथा २००, १००, ६०, ६० योजन है। (ति. प./४/२७२२-२७२४) मतान्तरसे इनका अन्त-राल क्रमसे ६००, ६४०, ६०० व ६४० है तथा विस्तार लवणोद वालोकी अपेक्षा दूना अर्थात २००, १००० व ६० योजन है। (ह. प्र./६/५७४)।

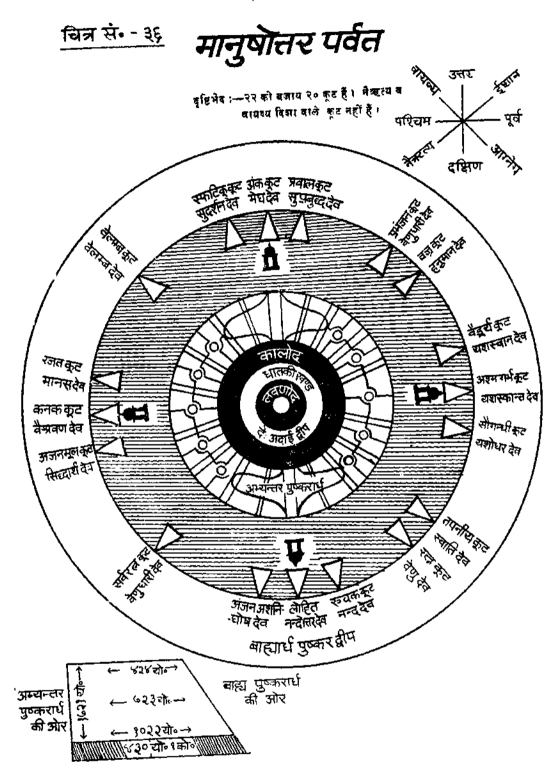
#### ४. पुष्कर द्वीप

१ कालोव समुद्रको घेरकर १६००,००० के विस्तार युक्त पुष्कर द्वीप स्थित है। (ति. ५ /४/२७४४); (रा. वा./३/३३/६/११६/८), (ह.पु./१७६); (ज.प/११/४७)। २. इसके जीचो-जीच स्थित कुण्डलाकार मानुषोत्तर पर्वतके कारण इस द्वीपके दो अर्ध भाग हो गये हैं, एक अभ्यन्तर और दूसरा माहा। ( ति. प./४/२७४२ ); ( रा. वा./३/३४/६/१९७/७ ), (ह. पु./५/५७७ ); (त्रि.सा./१३७); (ज.प./११/४८) । अभ्यन्तर भागमे मनुष्यों-की स्थिति है पर मानुषोत्तर पर्वतको उल्लंघकर बाह्य भागमें जानेकी उनकी सामर्थ्य नही है,(दे०मनुष्य/४/१)।(दे० चित्र सं, ३६, ५, ४६४) । ३.अभ्यन्तर पुष्करार्ध में धातकी खण्डवत् ही दो इष्वाकार पर्वत हैं जिनके कारण यह पूर्व व पश्चिमके दो भागोंमे विभक्त हो जाता है। दोनो भागोमें धातकी खण्डवत् रचना है। (त. सु./३/३४), (ति. प./४/२७८४-२७८५); (ह.पु./४/४७८)। धातकी खण्डके समान यहाँ ये सब कुलगिरि तो पहिंगेके अरोंबत समान विस्तारवाले और क्षेत्र उनके मध्य छिद्रोमें हीनाधिक विस्तारवाले है । दक्षिण इष्वाकारके दोनों तरफ दो भरत क्षेत्र और इष्वाकारके दोनों तरफ दो ऐरावत क्षेत्र है। क्षेत्रों, पर्वतो आदिके नाम जम्बूद्वीप-वद है। (ति प /४/२७१४-२७१६), (ह. पु./५/५७१)। ४. दोनों मेरुओंका वर्णन धातकी मेरुओंवत है। (ति. प./४/२-१२): (त्रि.सा/६०१), (ज प/४/६४) । १४. मानुषोत्तर पर्वतुका अभ्यन्तर भाग दीवारकी भाँति सीधा है, और बाह्य भागमें नीचे-से ऊपर तक कमसे घटता गया है। भरतादि क्षेत्रोंकी १४ नदियों-के गुजरनेके लिए इसके मूलमे १४ गुफाएँ है। (ति. प./४/ २७५१-२७५२); (ह पु/१/४१४-४१६); (त्रि. सा./१३७)। ६ इस पर्वतके ऊपर २२ कुट हैं।-तहाँ प्रवादि प्रत्येक दिशामे तीन-तीन क्रुट है। पूर्वी विदिशाओमे दो-दो और पश्चिमी विदि-शाओं में एक एक कूट है। इन कूटोकी अग्रभूमिमे अर्थात् मनुष्य-लोककी तरफ चारों दिशाओं में ४ सिद्धायतन कूट है। (ति, प./४/-२३६४-२७७०); (रा वा./३/३४/६/९१७/१२); (ह. पु./४/४१=-६०१)। सिद्धायतन क्रूटपर जिनभवन है और रोषपर सपरिवार व्यन्तर देव रहते है। (ति प./४/२७७४) मतान्तरकी अपेक्षा नै ऋरेय व वायव्य दिशावाले एक-एक कूट नही है। इस प्रकार कुल २०कूट हैं। ( सि. म./४/२७=३);( त्रि. सा /१४०)( दे०चित्र ३६५७ स. ४६४)।७.इसके४ कुरुओंके मध्य जम्झू त्रुक्षवत् सपरिवार ४ पुण्कर वृक्ष हैं। जिनपर सम्पूर्ण कथन जम्बुद्वीपकें जम्बू व शाल्मसी वृक्षयुत्त हैं। ( स, सि,/३/३४/२२९/४ ); (.रा, वा,/३/३४/४/१९७/४ ); ( त्रि, सा,/ १३४)। ८. पुष्करार्ध द्वीपमे पर्वत क्षेत्रादिका प्रमाण विलकुल धातको खण्डवत् जानना (दे० लोक/४/२)।

### ५. नन्दीश्वर द्वीप

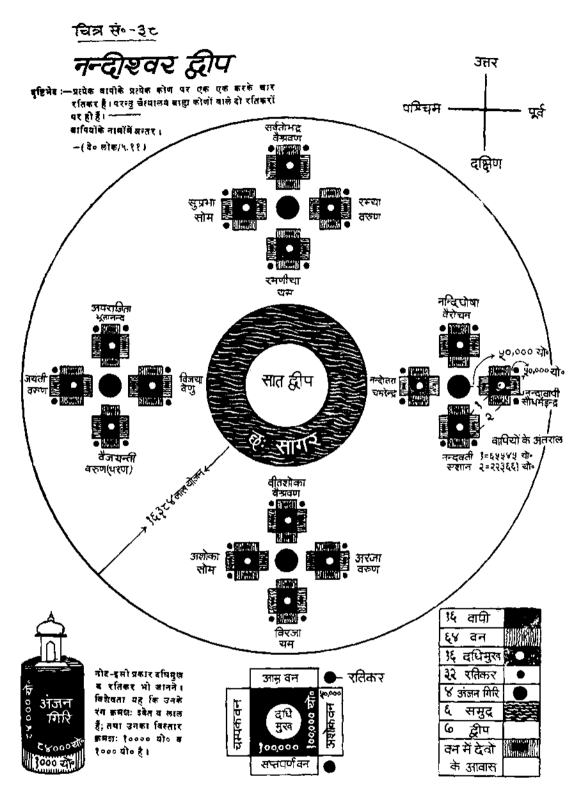
१. अष्टम द्वीप नन्दीश्वर द्वीप है। (दे० चित्र सं. ३८, पृ. ४६५)। उसका कुल विस्तार १६२८४००,००० योजन प्रमाण है। (ति प./४/४२-४३); (रा.वा./३/ ३४/११८५/४), (ह.पु/ श्र(६४७); (त्रि, सा /१६६)। २. इसके बहुमध्य भागमे पूर्व दिशाकी ओर काले रंगका एक-एक अंजनगिरि पर्वत है। (ति प./४/४७), (रा वा./३/-/११८/७), (ह. पु./-४/६५२); ( त्रि. सा./१६७) । ३, उस अंजनगिरिके चारो तरफ १००,००० योजन छोडकर ४ वापियाँ हैं। (ति. प/१/६०), (रा. वा./३/३५/-/१९८/१), (ह पु/६/६५१), (त्रि. सा./१७०)। चारो वार्षियोका भीतरी अन्तराल ६५०४५ योजन हे और बाह्य अन्तर २२३६६१ योजन है (ह. पु/१/१६६६-६६८)। ४. प्रत्येक

४. अन्य द्वीप सागर निर्देश



जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

<u>छो</u>क



#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भा० ३-५९

स्रोक

www.jainelibrary.org

वापीकी चारो दिशाओमें अशोक, सप्तच्छद, चम्पक और आध नामके चार बन हैं। (ति प/१/१३०), (रा वा/३/३१/-/११-/ २७), (ह.पु./४/६७१,६७२), (त्रि सा/९७१)। इस प्रकार द्वीपकी एक दिशामे १६ और चारों दिशाओ में ६४ वन है। इन सब पर अवत स आदि ६४ देव रहते है। (रा वा /३/३६/-/१९१८/ ३), (ह पु/४/६९१)। ४ प्रत्येक बापीमे सफेद रंगका एक-एक दधिमुख पर्वत है। (ति प./४/६४), (रा वा./३/३४/-/११ः-/ २१); (ह. पु./४/६६९), (त्रि. सा /१६७)। ई. प्रत्येक वापीके वाह्य दोनों कोनोंपर- लालर गके दो रतिकर पर्वत हैं। (ति प./ ३/६७), (त्रि. सा./१६७) । लोक विनिश्चयकी अपेक्षा प्रत्येक द्रहके चारो कोनोपर चार रतिकर है। (ति. प /५/६१), (रा वा/ ३/३५/-/१९८/३१), (ह,पु•/५/६७३)। जिनमन्दिर केवल बाहर-वाले दो रतिकरोंपर ही होते हैं, अम्यन्तर रतिकरोंपर देव क्रींडा करते है । (रा. वा./३/३४/-/१९८९/३३) । ७. इस प्रकार एक दिशामे एक अजनगिरि, चार दधिमुख, आठ रतिकर ये सत्र मिल-कर १३ पर्वत है। इनके ऊपर १३ जिनमन्दिर स्थित हैं। इसी प्रकार शेष तीन दिशाओमें भी पर्वत द्रह, बन व जिन मल्दिर जानना। [ कुल मिलकर १२ पर्वत, १२ मन्दिर, १६ वापियाँ और ६४ वन है। (तिप/६/७०७६), (रा.ना./३/३६/-(१९१/९), (हपु./४/४७६) (नि.सा /१७३)। ८, अष्टाहिक पर्वमे सौधर्म आदि इन्द्र व देवगण बडी भक्तिसे इन मन्दिरोंकी पूजा करते है। (ति. प /६/=३, १०२). (ह. पु /६/६८०), (त्रि. सा./१७६-१७६)) तहाँ पूर्व दिशामे कल्पवासी, दक्षिणमे भवनवासी, पश्चिममे व्यन्तर और उत्तरमे देव पूजा करते है। (ति. प /४/१००~१०१)।

### कुण्डलवर द्वीप

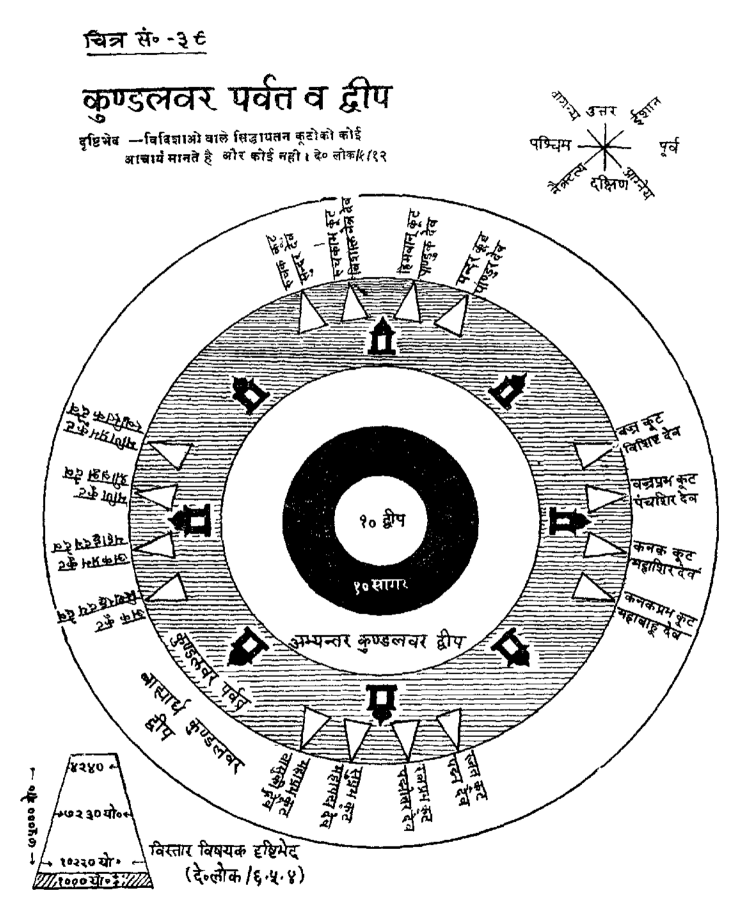
१ ग्यारहवॉ द्वोप कुण्डलवर नामका हे, जिसके बहुमध्य भागमे मानुषोत्तरवत् एक कुण्डलाकार पर्वत है। (ति प /४/११७), (ह. पु /६९६)। २. तहाँ पूर्वादि प्रत्येक दिशामे चार-चार क्र् है। उनके अभ्यन्तर भागमें अर्थात मनुष्यलोककी तरफ एक-एक सिद्धवर क्रूट है। इस प्रकार इस पर्वतपर कुल २० कूट है। (ति प./-४/१२०-१२१); (रा वा./३/३४/-/१११/९२+११); (जि. सा./-१४४)। जिनक्र्टोके अतिरिक्त प्रत्येकपर अपने-अपने क्रूटोके नामवाले देव रहते है। (ति प /४/१२४)। मतान्तरको अपेक्षा आठो दिशाओमें एक-एक जिनक्र्ट है। (ति प /४/१२५)। ३. लोक विनिश्चयको अपेक्षा इस पर्वतकी पूर्वादि दिशाओमें-से प्रत्येकमें चार-चार क्र्ट है। पूर्व व पश्चिम दिशावाले क्रूटोको अम्प्रूमिमें द्वीपके अधिपति देवोके दो क्रूट है। इन दोनो क्रूटोके अम्प्रन्तर भागोमें चारों दिशाओमे एक-एक जिनक्रूट है। (ति. प / ६/१३०-१३६), (रावा /३/३४/-/१९६१७), (ह.पु / ६/६९-६६८)। मतान्तरकी अपेक्षा उनके उत्तर व दक्षिण भागोमे एक-एक जिनकुट है। (ति.प / ६/१४०)। (दे० सामनेवाला चित्र)।

#### ७. रुचकवर द्वीप

१ तेरहवाँ द्वीप रुचकवर नामका है। उसमे बीचोनीच रुचकवर नामका कुण्डलाकार पर्वत है। (ति. प /३/१४१); (रा ना /३/-३५/-/१९१८/२२); (ह, पु,/५/६११)। २ इस पर्वनपर कुल ४४ कूट है। ( दि, प,/४/१४४)। पूर्वादि प्रत्येक दिशामे आठ-आठ कुट है जिनपर दिक्कुमारियाँ देवियाँ रहती है, जो भगवान्के जन्म कल्याणकके अवसर पर माताकी सेवामें उपस्थित रहती है। पूर्वीदि दिशाओंवाली आठ-आठ देवियाँ क्रमसे फारी, दर्पण, छत्र व चँबर धारण करती है। (ति प./४/१४४,१४९--१५६), (त्रि. सा./१४७+११४०१५६) इन क्रुटोंके अभ्यन्तर भागमे चारो दिशाओमे चार महाकूट है तथा इनकी भी अभ्यन्तर दिशाओमे चार अन्य कूट है। जिनपर दिशाएँ स्वच्छ करने वाली तथा भगवान्का जातकर्म करनेवाली देवियाँ रहती है। इनके अभ्यन्तर भागमे चार सिद्धकूट है। (दे० चित्र स, ४०. पृ. ४६८)। किन्ही आचार्योंके अनुसार विदिशाओंने भी चार सिद्धकूट (त्रि सा/१४७,१५९-१५१)। है। (ति प,/५/१६२–१६६), ३, लोक विनिश्चथके अनुसार पूर्वादि चार दिशाओंमे एक-एक करके चार कूट है जिनपर दिग्गजेन्द्र रहते है । इन चारोके अभ्यन्तर भागमें चार दिशाओमें आठ-आठ कूट है जिनपर उपरोक्त माताकी सेवा करनेवाँसी ३२ दिक्कुमारियाँ रहती है। उनके कीचकी विदिशाओं में दो-दो करके आठ कूट है, जिनपर मगवात्का जातकर्म करनेवाली आठ महत्तरियाँ रहती है। इनके अभ्यन्तर भागमें पुन पूर्वादि दिशाओं में चार कूट है जिनपर दिशाएँ निर्मल करनेवाली देवियाँ रहती है। इनके अभ्यन्तर भागमें चार सिद्धकूट है। (ति. प./४/१६७-१७८), (रा. वा./३/३४/-१९१/२४), (ह पु/६/७०४- ७२१)।( दे० चित्र सं. ४१, पृ ४६१)।

#### ८. स्वयम्भूरमण समुद्र

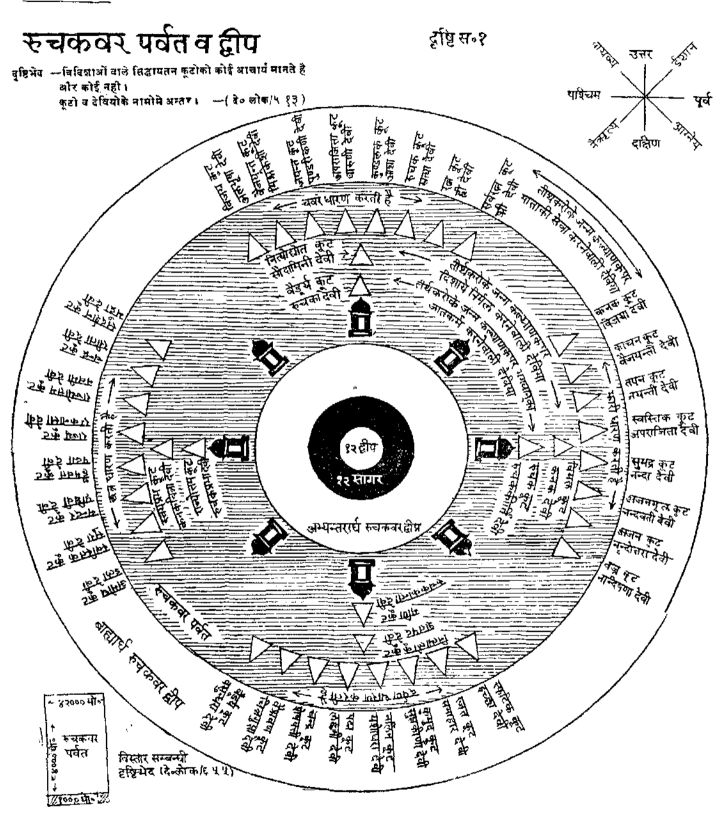
अन्तिम द्वीप स्वयम्धुरमण है। इसके मध्यमें कुण्डलाकार स्वयंत्रभ पर्वत है। (ति. प./४/२३९); (इ. पु/४/७३०)। इस पर्वतके अम्यन्तर भाग तक तिर्यंच नहीं होते, पर उसके परभागसे लेकर अन्तिम स्वयम्धूरमण सागरके अन्तिम किनारे तक सब प्रकारके तिर्यंच पाये जाते है। (दे० तिर्यंच/३/४-६)। (दे० चित्र सं. १२, पृ. ४४३)।

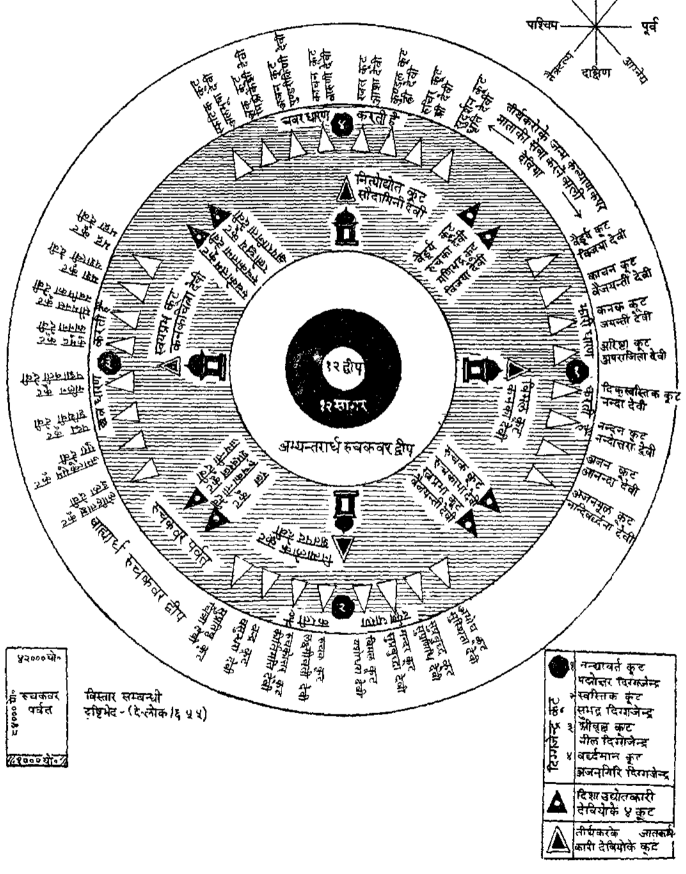


849



चित्र सं॰-४०





Jain Education International

# ५. द्वीप पर्वतों आदिके नाम रस आदि

### 1. द्वीप समुद्रोंके नाम

१, मध्य भागसे प्रारम्भ कश्तेपर मध्यलोकमें क्रमसे १ जम्बू द्वोप; २, लवण सागर; धातकी खण्ड-कालोद सागर, ३, पुञ्करवर द्वीप-पुष्करवर समुद्र, ४. वारुणीवर द्वीप-वारुणीवर समुद्र, ६. क्षीरवर द्वीप---क्षीरवर समुद्र, ई. घृतवर द्वीप-- घृतवर समुद्र, ७, क्षोद्रवर (इक्षुवर) द्वीप—क्षौदवर (इक्षुवर) समुद्र; प नन्दीश्वर द्वीप— नन्दीश्वर समुद्र; १ अरुणीवर द्वीप-अरुणीवर समुद्र, १०. अरुणा-भास द्वीप--अरुणाभास समुद्र, ११. कुण्डतवर द्वीप--कुण्डेतवर समुद्र; १२. शंखवर द्वीप--शंखवर समुद्र; १३. रुचकवर द्वीप - रुचक-वर समुद्र; १४ भुजगवर द्वीप-भुजगवर समुद्र; १५. कुशवर द्वीप-कुशवर समुद्र: १६ कोंचवर द्वीप-कौचवर समुद्र ये १६ नाम मिलते है। (मू आ /१०७४-१०७९); (स सि /३/७/२११/३ मे केंबल मं. ६ तक दिये है), (रा. वा./३/७/२/१६१/३० मे नं, प्तक दिये है); (ह पु/४/६१३-६२०); (त्रि.सा/३०४-३०७), (ज. प /११/८४-८१); २ संख्यात द्वीप समुद्र आगे जाकर पुन एक जम्ब्रद्वीप है। (इसके आगे पुन उपरोक्त नामोका क्रम चल जाता है।) ति प./४/१७१), (ह पू./४/१६ँ६,३६७), ३ मध्य लोकके अन्त्रसे प्रारम्भ करनेपर - १ स्वयंभूरमण समुद्र - स्वयभूरमण द्वीप, २. अहीन्द्रवर सागर-अहीन्द्रवर द्वीप; ३. देववर समुद्र-देववर दीष; ६. नागवर समुद्र--नागवर द्वीप, ७, वैडूर्य समुद्र--वैडूर्य द्वीप: ५ वचवर समुद्र-वज्रवर द्वीप: १, कांचन समुद्र-काचन द्वीप, १० रुप्यवर समुद्र- रुप्यवर द्वीप; १९ हिगुल समुद्र-हिगुल द्वीप: १२ अंजनवर समुद्र-अंजनवर द्वीप, १३, श्याम-समुद्रश्याम द्वीप, १४ सिन्दूर समुद्र- सिन्दूर द्वीप, १४ हरितास समुद्र—हरितास द्वीप; १६ मन,शिलसमुद्र-मन,शिलद्वीप । (ह, पु./६/६२२-६२५); ( त्रि. सा./३०५-३०७) ।

3. सागरोंके जलका स्वाद---चार समुद्र अपने नामोके अनुसार रसवाले, तीन उदक रस अर्थात स्वाभाविक जलके स्वादसे समुक्त रोष समुद्र ईख समान रससे सहित है। तीसरे समुद्रमे मधुरूप जल है। वारुणीवर, लवणाब्धि, घृतवर और शीरवर, ये चार समुद्र प्रत्येक रस; तथा कालोद, पुष्करवर और स्वयम्भूरमण, ये तीन समुद्र उदकरस है। (ति प./४/२१-३०), (म्र. आ /१०७१-१०९०); (रा वा./३/३२/९/१८४/१७), (इ. पु./६/६२९-६२१). (त्रि. सा./३११). (ज प./११/१४-१६)!

#### २, जम्बू द्वोपके क्षेत्रोंके नाम

१. जम्बूद्रीप के महाक्षेत्रोंके नाम

जम्बुद्वीपमे ७ क्षेत्र है - भरत, हैमबत, हरि, विदेह, रम्यक, हैरण्यवत्, व ऐरावत । (दे० लोक/३/१/२) ।

#### २. विदेह क्षेत्रके ३२ क्षेत्र व उनके प्रधान नगर

१ क्षेत्रों सम्बन्धो प्रमाण—(ति. प./४/२२०६), (रा. वा./३/१०/१३/ १७६/१७६/१४+ १७७/८,९१,२७). (ह. पु/४/२४४-२४२) (त्रि सा./ ६=७- $\xi_{\epsilon}$ ०), (ज. प./का पूरा = वाँ व ६ वॉ अधिकार) । २. नगरो सम्बन्धो प्रमाण—(ति. प./४/२२१३-२३०१); (रा. वा./३/१०/१३/ १७६/१६ + १७७/९,२०.२=), (ह. पु/४/२४७-२६४). (त्रि. सा./ ७१२-७१४), (ज. प./का पूरा प-१ वॉ अधिकार) ।

| अव-<br>स्थान                             | क्रम           | क्षेत्र                           | नगरी                |
|------------------------------------------|----------------|-----------------------------------|---------------------|
| 45                                       | १              | कत्त्छा                           | क्षेमा ति,प,/४/२२६⊂ |
| बिदेहमे पश्चिमसे<br>र                    | ર              | सुकच्छा                           | क्षेमपुरी           |
| 41                                       | 3              | महाकच्छा                          | रिष्ठा ( अरिष्ठा )  |
| <u>ह</u> म.                              | 8              | कच्छावती                          | अरिष्टपुरी          |
| विदे                                     | ¥              | আৰন্ধ                             | खड्गा               |
| पूर्व<br>ओर                              | È              | सागलावत्त                         | मंजूषा              |
| की से                                    | 6              | पुष्कसा                           | औषध नगरी            |
| उत्तरी<br>पूर्वकी                        | ς              | पुष्कलावती                        | पुण्डरीकिणी         |
|                                          |                | (पुण्डरीकनी)                      |                     |
|                                          | ۶              | बरसा                              | सुसीमा              |
| -                                        | ર              | सुवत्सा                           | कुण्डला             |
| जूब से<br>जूब से                         | 3              | महावत्सा                          | अपराजिता            |
| Ŧ                                        | 8              | वत्सकावती                         | प्रभ करा            |
| चिदेहमें<br>ओर                           |                | ( वल्सवत् )                       | ( प्रभाकरी )        |
| P                                        | 4              | रम्या                             | अंका (अंकावती)      |
| दक्षिण पूर्व<br>पश्चिमकी                 | े <del>६</del> | सुरम्या ( रम्यक)                  | पद्मावती            |
| दक्षिंग<br>परिंच                         | 6              | रमणीया                            | যুমা                |
|                                          | =              | मगत्तावती                         | रत्नसंचया           |
|                                          |                | h ar                              | अश्वपुरी            |
| यूब से                                   | १              | पद्मा<br>आमहार                    | सिहपुरी             |
| 24                                       | २              | सुपद्मा                           | महापुरी             |
| बदेह <sup>3</sup><br>थोर                 | ş              | महापद्मा<br>पद्मकावत्ती (पद्मवत्) | ·                   |
| 타<br>탄<br>탄                              | 8              | - शखा                             | া ওাবজা এবল         |
| र च म<br>च म च                           | *              | । राजा<br>नलिनी                   | विरजा               |
| दक्षिण पश्चिम विदेहमे<br>पश्चिमकी और     | Ę              | ् नासना<br>कुमुदा                 | ) शोका              |
| Í çit                                    | ড              | । अखरा<br>सरिन                    | चोत्तशाका           |
| tor                                      |                |                                   |                     |
|                                          | १              | ৰসা                               | विजया               |
|                                          | २              | सुवप्रा                           | वैजयन्ता            |
| ₩<br>Haver<br>M                          | 3              | महावप्र <b>ा</b>                  | जयन्ता              |
| बिरे<br>वि                               | 8              | वप्रकावती                         | े अपराजित<br>।      |
| उत्तरो पश्चिम चिदे<br>पश्चिमसे पूर्वकी ओ | Į              | ( वप्रावस )                       |                     |
| स म                                      | ¥              | गधा (बल्गु)                       | चकपुरी              |
| उत्तरी परि<br>पश्चिमसे                   | Ę              | सुगन्धा-सुवश्गु                   | खड्गपुरी            |
| परि<br>वर्ष                              | ও              | गन्धिला                           | अयोध्या -           |
|                                          | म              | गन्धमालिनी                        | अवध्या              |

### ३, जम्बू द्वीपके पर्वतीके नाम

१. कुळाचल आदिके नाम

१. जम्बूढीपमें छह कुलाचल हैं — हिमवान, महाहिमवान, निषध, नील, रुकिम और शिखरी (दे० नोक/३/१/१२)। २. सुमेरु पर्वतके अनेको नाम है। (दे० सुमेरु) ३. कांचन पर्वतोंका नाम कांचन पर्वत ही है। विजयार्ध पर्वतोंके नाम प्राप्त नहीं है। रोषके नाम निम्न प्रकार हैं — २. नाभिगिरि तथा उनके रक्षक देव

| Ē       |                     |                      | पर्व तोंके व            | नाम                         |                                  | देवॉके नाम                                                 |
|---------|---------------------|----------------------|-------------------------|-----------------------------|----------------------------------|------------------------------------------------------------|
| न o     | क्षेत्रका<br>नाम    | <b>≾338'l</b> 5≞fo   | 9/202/28 -              | - १६१) त्र<br>सा /७१।<br>७  | 30518                            | ति.म./पूर्वोक्त<br>रावा./ "<br>इपु./४/१६४<br>त्रि.सम्./७११ |
| ۲<br>۹  | हैमयत<br>हरि        | शब्दवान्<br>विजयवान् | शद्वावात्<br>विकृतवान्  | ৰিজয়-                      | निकटा-                           | शाती (स्वाति)<br>चारण (अरुण)                               |
| श्<br>२ | रम्यक<br>हैरण्यवत्त | पद्म<br>गन्धमादन     | गन्ध्रवार्<br>माल्यवार् | वान्<br>पद्मवान्<br>गंधवान् | वती<br>गन्धवती<br>माल्य-<br>वान् | भद्म<br>प्रभास                                             |

३ विदेह वक्षारोंके नाम

(ति प./४/२२१०-२२१४); (रा. वा./३/१०/१३/१७४/३२+१७७/६, १७.२५); (ह. पु/६/२२८-२३२); (त्रि सा /६६६-६६९); (ज. प,/ स्वाँ ध्वाँ अधिकार)।

| अवस्थान                                                                                                                                              | भूम      | ति. प.         | रोष प्रमाण |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------------|------------|--|--|--|
| ( उत्तरोय पूर्व                                                                                                                                      | 12       | चित्रकूट       | चিत्रकूट   |  |  |  |
| )<br>विदेहमें                                                                                                                                        | २        | न सिनकूट       | पद्यक्रूट  |  |  |  |
| े पश्चिमसे पूर्व                                                                                                                                     | Ę        | पद्मकूट        | नलिनकूट    |  |  |  |
| की ओर                                                                                                                                                | 8        | एक शैल         | एक शैल     |  |  |  |
| दिक्षिण पूर्व                                                                                                                                        | [<br>  4 | त्रिकूट        | त्रिकूट    |  |  |  |
| ∫ विदेहमें पूर्वसे                                                                                                                                   | Ę        | ਕੈਅਕੰਯਕ੍ਰਣ     | वैश्रवणकूट |  |  |  |
| <b>े</b> पश्चिमको                                                                                                                                    | 9        | अजन होंल       | अजन হাঁল   |  |  |  |
| ् ओर                                                                                                                                                 | 5        | आत्मांजन       | आत्माजन    |  |  |  |
| दक्षिण अपर                                                                                                                                           | 3        | श्रदावाच्      |            |  |  |  |
| ) विदेहमें पूर्वसे                                                                                                                                   | १०       | विजयवान्       |            |  |  |  |
| े पश्चिमको                                                                                                                                           | ११       | आशीर्विष       | আহাবিষ     |  |  |  |
| ( ओर                                                                                                                                                 | १२       | सुख वह         | सुखावह     |  |  |  |
| े उत्तर अपर                                                                                                                                          | १३       | चन्द्रगिरि     | चन्द्रगिरि |  |  |  |
| विदेहमें                                                                                                                                             |          | ( चन्द्र माल ) |            |  |  |  |
|                                                                                                                                                      | 88       | सूर्यगिरि      | सूर्यगिरि  |  |  |  |
| <u>٢</u>                                                                                                                                             |          | (सूर्य माल)    | ļ          |  |  |  |
|                                                                                                                                                      | 38       | नागगिरि        | नागगिरि    |  |  |  |
| ेकी ओर ं                                                                                                                                             |          | (नागमाख)       |            |  |  |  |
|                                                                                                                                                      | १ई       | देवमाल         |            |  |  |  |
| नोट—न. १ पर ज प. में श्रद्धावती । न. १० पर रा. वा. में<br>विकृतवात् त्रि. सा मे विजयत्रात् और ज. प में<br>विजटावती है। नं १६ पर ह. पु में मेधमाल है। |          |                |            |  |  |  |

४. गजदन्तोंके नाम

वायव्य आदि दिशाओंमें क्रमसे सौमनस, विद्युक्षभ, गम्ध-मादन, व मान्यवाज् ये चार है। (ति. प./४/२०१४) मतान्तरसे गम्धमादन, माल्यवाज्, सौमनस व विद्युरप्रभ ये चार है। (रा. वा./ ३१०/१३/१७३/२७,२८+१७६/११,१७); (ह. पु./४/२१०-२१२); (त्रि. सा./६६३)।

५. यमक पर्वतोंके नाम

| अवस्थान   | <b>क्र</b> म | दिश।            | ति म /४/२०७७-२१२४<br>इ.पु /६/१६१-१६२<br>त्रि.सा./६४४-६५५ | रा वा./३/१०/१३/<br>१७४/२४:१७४/२६<br>ज प /६/१५.१< ८७ |
|-----------|--------------|-----------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| देवकुरु   | १            | पूर्व<br>पश्चिम | यमकूट<br>मेधकूट                                          | चित्रकूट<br>विचित्र कूट                             |
| उत्तरकुरु | 5<br>3<br>8  | पूर्व           | चित्रक्रूट                                               | यमकूद                                               |
|           | 8            | प <b>श्चिम</b>  | विचित्र कूट                                              | मेघक्रूट                                            |

### ६. दिग्गजेन्द्रोके नाम

देवकुरुमें सीतोदा नदीके पूर्व व पश्चिममें क्रमसे स्वस्तिक, अजन, भद्रशास वनमे सीतोदाके दक्षिण व उत्तर तटपर अजन व कुमुद; उत्तरकुरुमे सीता नदीके पश्चिम व पूर्वमे अवतंस व रोचन, तथा पूर्वी भद्रशास वनमे सीता नदीके उत्तर व दक्षिण तटपर पद्मो-त्तर व नीस नामक दिग्गजेन्द्र पर्वत है। (ति. प./४/२१०३+ २१२२+२१३०+२१३४), (रा वा /३/१०/१३/१७८/६), (ह पु./४/ २०६-२०६), (ति. सा./६६१-६६२), (ज. प./४/७४-७६)।

# ४. जम्बूद्वोपके पर्वतीय कूट व तन्निवासी देव

| i ——                                                                                                                                                                                                                                                                                        | :                                                                                                                                                     |                                                                        |              |                                                            |                                                                 |  |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------|------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|--|
| कम                                                                                                                                                                                                                                                                                          | क्र्ट                                                                                                                                                 | देव                                                                    | क्रम         | क्र्ट                                                      | देव                                                             |  |  |  |  |  |
| (                                                                                                                                                                                                                                                                                           | १• भरत विजयार्थ — ( पूर्वसे पश्चिमको ओर )<br>( ति. प /४/१४८ + १६७), ( रा वा./३/१०/४/१७२/१० ),<br>( इ.पु /६/२६ ), ( त्रि सा /७३२-७३३ ), ( ज प /२/४९ )। |                                                                        |              |                                                            |                                                                 |  |  |  |  |  |
| २<br>२<br>४                                                                                                                                                                                                                                                                                 | खण्ड प्रपात<br>मणिभद्र                                                                                                                                | जिनमन्दिर<br>(दक्षिणार्घ) भरत<br>नृत्यमाल<br>मणिभद्र<br>विजयार्घ कुमार | 9<br>5<br>3  | पूर्णभद्र'<br>तिमिस्र गुह्य<br>(उत्तरार्ध)भरत (<br>वैश्ववण | पूर्ण भद्र <sup>ः</sup><br>कृतमास<br>उत्तरार्ध)भरत<br>वैश्वत्रण |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                             | पर मणिभ<br>२. ऐरावत विजन                                                                                                                              | <b>पार्ध –</b> ( पूर्व से पशि                                          | <b>चि</b> मव | ,<br>की ओर )                                               |                                                                 |  |  |  |  |  |
| (ति प/४/२३६७), (ह पु/४/११०-११२), (त्रि. सा./७३३-७३४)<br>१ सिद्धायतन जिनमन्दिर ६ पूर्णभद्र पूर्णभद्र<br>२ (उत्तरार्ध) ऐरावत (उत्तरार्ध) ऐरावत ७ तिमिस गुह्य: नृश्यमाल *<br>३ खण्ड प्रभात: कृतमाल / ८ (दक्षिणार्ध) ऐरावत (दक्षिणार्ध)<br>४ मणिभद्र मणिभद्र २ विजयार्ध कुमार ६ वैभ्रवण वैभ्रवण |                                                                                                                                                       |                                                                        |              |                                                            |                                                                 |  |  |  |  |  |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                           | नोटत्रि, सा में                                                                                                                                       | ॉम्, ३ व ७ पर ब्<br>रिकृतमाल, व'नृत                                    | ,<br>हमसे    | खण्डप्रपात व <del>वि</del>                                 | तमिस गुह्य                                                      |  |  |  |  |  |

| жн               | क्रूट                                                     | देव                                                         | <b>क्रॅ</b> म्      | क्त्ट                                            | देव                                                | हू क्रुट                                                                          | देव                                                              | क्रम                    | क्रूट                                                                      | दैव                                                           |
|------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| -                | ।<br>३. विदेहके ३२ गि                                     | <br>वजयार्ध~( ति,                                           | /२२६०, २३०२-२३      | <u>।                                    </u>     | ( पूर्वसे पश्चिमव्                                 | ।<br>की अं                                                                        | ।<br>ोर )                                                        |                         |                                                                            |                                                               |
| १२               | सिद्धायतन<br>(दक्षिणार्ध)स्वदेश                           | देवोके नाम                                                  | Ę                   | मणिभद्र                                          | देवोके नाम<br>भरत<br>विजयार्ध                      | ( ति प /४/२३४१ -<br>ह.पु./५/१०२-१०४ ),                                            | + १२४३ ); ( रा<br>, ( त्रि, सा /७२७                              | ं वा<br>+);(            | /३/११/१०/१⊏३/<br>ज. प./३/४४ ) ।                                            |                                                               |
| N 8 X            | खण्ड प्रपात<br>पूर्णभद्व<br>विजयार्धकुमार                 | वत्त जानने                                                  | 3                   | (उत्तरार्ध) स्वदेश<br>वैश्ववण                    | 1                                                  | रुविम (रूप्य)<br>रम्यक                                                            | जिनमन्दिर<br>रुविम (रूप्य)<br>रम्यक                              | 9                       | बुद्धि<br>रूप्यक्ता<br>हैरण्यवत<br>मणिकाचन                                 | बुद्धि<br>कप्यक्ला<br>हैरण्यवत<br>मणिकाचन                     |
|                  | ४, हिमवान्−(                                              | पूर्वसे पश्चिमकी                                            | ओर                  | )                                                |                                                    | नरकान्ता न                                                                        | नरकान्ता '                                                       | 6                       | माणकाचन<br>(कांचन)                                                         | नाणकाधन<br>(काचन)                                             |
|                  | ( ति प./8/१<br>( ह•पु./४/१३-११                            |                                                             |                     | ⊺ /३/११/२/१८२/३<br>( ज, प./३/४० ]                | <b>२४</b> ),                                       | मोट—रा, वा, व ि<br>रहता है ।                                                      | त्रे.सामें नं.ध                                                  | ३ पर                    | नारी नामक                                                                  | •                                                             |
| ٩                | सिद्धायतन                                                 | जिनमन्दिर                                                   | 0                   | रीहितास्या                                       | रोहितास्या                                         |                                                                                   |                                                                  |                         |                                                                            |                                                               |
| २<br>३<br>४<br>४ | हिमवान्<br>भरत<br>इला<br>गंगा                             | हिमवान्<br>भरत<br>इलादेवी<br>गंगादेवी                       |                     | । सुरा<br>  हैमवत                                | देवी<br>  सिन्धु देवी<br>  सुरा देवी<br>  हैमवत    | १ शिखरी पर्वत-<br>(ति. प./४/२३५३-<br>(ह. पु/५/१०५-१०<br>)                         | -२३५१ + १२४३<br>०८ ), ( त्रि. सा.                                | ); ( ፣<br>/৩ <b>२</b> ८ | रा. वा./३/११/११<br>: ), ( ज, प /३/४                                        | 1 ( 1                                                         |
| Ę                | श्री<br>सन्दरनिष्ठसन्द (                                  | श्रीदेनी<br>पर्वते सफिलकल्फे                                |                     | - वैश्ववग्र<br>-                                 | वै <b>भ्र</b> यण<br>।                              | शिखरी ।                                                                           | जिनमन्दिर<br>झिखरी<br>हैरण्यवत्त                                 | 2                       | काचन (मुवर्ण) <sup>:</sup><br>रक्तवती <sup>थ</sup><br>गन्धवती <sup>:</sup> | रक्तवती देवी<br>गन्धवती                                       |
|                  | ५ महाहिमवान् (<br>( ति. प /४/१७२४<br>७१-७२ ), ( त्रि      | -१७२६ ); ( रा. व<br>सा /७२४ ), ( ज.                         | ग /३<br>प /३        | (११/४/१ <sup>5</sup> ३/४ );<br>/४१ ) ।           | (ह, पु /५/                                         |                                                                                   |                                                                  | १०<br>११                | (गान्धार)<br>रैंबत (ऐरावत) <sup>।</sup><br>मणिकाचन <sup>:</sup>            | देवी <sup>३</sup><br>रैवस ।<br>मणिकांचन <sup>×</sup>          |
| * * * *          | महाहिमवाञ्<br>हैमवत                                       | जिन मन्दिर<br>महाहिमवान्<br>हैमवत<br>रोहित                  | <b>ئ</b> ر<br>ق     | हरिकान्त                                         | हरि ( ही )<br>  हरिकान्त<br>  हरिकर्ष<br>  वैड्र्य | स्रश्मी / ्र<br>* नोट → रा, वा, में<br>लक्ष्मी, गन्धदेवी, <sup>3</sup><br>कहे है। | ਜੰ, ਵੰ, ७, ਞ, १,                                                 |                         |                                                                            |                                                               |
|                  | ईनिषध पर्वत—                                              | ( पूर्वसे पश्चिमक                                           | ो ओ                 | र )                                              |                                                    |                                                                                   |                                                                  |                         |                                                                            |                                                               |
|                  | ( ति. प./४/ १७४६<br>५/वद-वृष्ट् ); ( त्रि                 | , सा./७२४ ); ( ज                                            | <b>т</b> , ч.,      | <b> ३/४२</b> )।                                  |                                                    | १० विदेहके १६ व<br>(ति.प./४/२३१०                                                  | ), (रा बा,/३,                                                    |                         | १३/१७७/११ ),                                                               | ( ह, पु./-                                                    |
| ~ ~ ~ ~ ~ ~      | सिद्धायतन<br>निषध<br>इरिवर्ष<br>पूर्व विदेह<br>हरि ( ही ) | जिनमन्दिर<br>निषध<br>हरिवर्ष<br>पूर्व विदेह<br>हरि ( ह्री)% | हैं।<br>७<br>८<br>१ | विजय <sup>ः</sup><br>सीसोदा<br>अपर विदेह<br>रुचक | विजय <sup>ः</sup><br>सीतोदा<br>अपर विदेह<br>रुचक   | स्व वक्षारका वू                                                                   | जिनमन्दिर<br>,                                                   | ۶                       | पहले क्षेत्रका<br>नाम<br>पिछले क्षेत्रका<br>नाम                            | क्तर संहश<br>नाम<br>क्ष्ट सहश<br>नाम*                         |
|                  | *नोटरा. वा- व<br>देव कहे है । सथ                          | ात्रि सामे नं                                               | ٤. 4                | भ्रुत या भृति ना<br>भर क्रमसे घृति,              | मक क्रुट व<br>पूर्व विदेह                          | * नोट— इपुमे म                                                                    | ४ क्टपर दिक्कुः                                                  |                         | देवीका निवास <sup>ह</sup>                                                  |                                                               |
|                  |                                                           | · <b>(</b>                                                  |                     |                                                  |                                                    | ११ सौमनस गजद<br>( ति. प /४/२०३१+                                                  | -                                                                |                         |                                                                            | 0101.102 11                                                   |
|                  |                                                           |                                                             | ৰা /ঃ               | :/ee/=/e==/es/                                   | , ( ह. पु /                                        | ( ह पु./४/२२१,२२५<br>(ति प., ह पु.;                                               | ୬), ( त्रि. सा./ଏ<br>; त्रि. सा. )                               | ગ્રફ )                  | ।<br>( रा, वा,                                                             | .)                                                            |
| ** ** ** **      | सिद्धायतन<br>नील<br>पूर्व विदेह<br>सीता<br>कीर्ति         | जिनमन्दिर<br>नील<br>पूर्व विदेह<br>सीता<br>कीर्ति           | ا<br>ب<br>ع<br>ک    | नारी<br>अपर विदेह<br>रम्यक<br>अपदर्शन            | नारी<br>अपर विदेह<br>रम्यक<br>अपदर्शन              | सौभनस स्<br>देवकुरु दे<br>मगल म<br>विमल व<br>काचन हु                              | जिनमन्दिर<br>धौमनस<br>देवकुरु<br>नगल<br>गरसमित्रा देवी<br>पुवरसा | ດ້ານ 22                 | सिद्धायतन<br>सौमनस<br>देवकुरु<br>मगलावत<br>पूर्वविदेह<br>कनक               | जिनमन्दिर<br>सौमनस<br>देवकुरु<br>मंगल<br>पूर्वविदेह<br>सुवरसा |
|                  | नोट—रा वा, व<br>देवी कहा है ।                             | । त्रि.सामे नै,                                             | <b>६</b> पर         | ( नरकान्ता नाम                                   | किंकूट ब                                           | 3                                                                                 | (सुमित्रा देवी)<br>विशिष्ट                                       |                         | काचने<br>विशिष्ट                                                           | वरसमित्रा<br>विशिष्ठ                                          |

For Private & Personal Use Only

| •    |
|------|
| ळाक  |
| 1111 |

| सं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | क्र्ट                                                                                      | देव                                                                                     | सं                                                                                        | क्रूट                                                              | देव                                                                      | सं.         | क्रूट                                         | देव                                                                  | सं.                                       | ž                                                                                                   | देव                                                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| १२. विद्यु त्प्रभ गजदन्त-(मेरुसे कुत्तगिरिकी ओर)         (ति. प./४/२०४६-२०४६ + २०६३ + २०६४); (रा. वा./३/१०/१३/         १७६/१९), (ह. पु./६/२२२, २२७); (त्रि. सा./७३६-७४०)।         (ति. प.; ह. पु., वत्रि. सा.)         (ति. प.; ह. पु., वत्रि. सा.)         १ सिद्धायतन         जिनमन्दिर         १ सिद्धायतन         विद्यु त्प्रम         २ विद्य त्प्रम         ३ देवकुरु |                                                                                            |                                                                                         |                                                                                           |                                                                    |                                                                          |             | ( ह. पु./४/३२१                                | १ ( २१ - १९७७ ); ( रा                                                | . बा,<br>∍); (                            | <b>नाम व देव</b><br>/३/१०/ <i>१३/१७१/</i><br>ज. ५./४/१०५ )<br>( रोष ग्रन्थ ) नन्द<br>नन्दर<br>मन्दर |                                                                         |
| мл б. т. х. х.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | पद्म<br>तपन<br>स्वस्तिक<br>शतउउड़वल<br>( शतउवाल )<br>सीतोदा<br>हरि                         | पद्म<br>वारिषेगादेवो<br>वज्ञा देवो '<br>क्षतउज्ज्ञ्वल<br>( शतज्ज्वाज )<br>सीतोदा<br>हरि | 8 2 2 4 4 9 4 4 6 9 4 4 6 9 4 4 6 9 4 4 6 9 4 4 6 9 7 8 9 7 9 7 9 7 9 7 9 7 9 7 9 7 9 7 9 | भग्न<br>भिजय<br>अपर विदेह<br>स्वस्तिक<br>इातस्वास<br>सीतोदा<br>हरि | पद्म<br>बारिषेगादेवी<br>बलारदेवी<br>स्वस्तिक<br>शतज्वाल<br>सीसोदा<br>हरि | 3           | निषध<br>हिमवाद्<br>रजत                        | मुमेधा<br>मेधमालिनी<br>तोयंधरा<br>विचित्रा<br>पुष्पमाला<br>अनिन्दिता | 264888                                    | निषध<br>हैमवत्त*<br>रजत*                                                                            | मुमेघा<br>मेघमालिने।<br>तोयन्धरा<br>विचित्रा<br>पुष्पमाला *<br>आनन्दिता |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १३. गन्धमादन<br>( ति. १./४/२०१५                                                            | ' वत्तसदे की के स्थान<br>गजदन्त—( मेरुस्<br>⊶२०५१ ); ( रा.                              | ते कुल<br>, वा,/                                                                          | गिरिकी ओर )<br>३/१०/१३/१७३/न                                       | (8);                                                                     |             | चित्रक नाम दि                                 | धे हैं। ज. प. मे<br>कूट कहे है। तथ                                   | ँ सं,                                     | सं. ई पर रजत;<br>, ४ वर हिमनास्<br>, ७ पर देवीका व                                                  | , सं, १ पर                                                              |
| <b>2</b><br><b>7</b><br><del>7</del><br><del>7</del><br><del>8</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ( ६. <i>७.११</i> /२८७-<br>सिद्धायतन<br>गन्धमादन<br>देवकुरु*<br>गन्धत्र्यास<br>(गन्धमालिनी) | २१६ + २२७ ), (<br>जिनमन्दिर<br>गन्धमादन<br>देवकुरु*<br>गन्धव्यास                        | × ×                                                                                       |                                                                    | भोगवती<br>भोगहति<br>(भोगंकरा)<br>आनन्द                                   |             | ६. ज≠बूद्वीपर                                 | के द्रहों व वा                                                       | पियों                                     | के नाम                                                                                              |                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | लोहितके स्थान प<br>१४. माल्यवान् २<br>(ति. प./४/२०६                                        | मे सं ३ पर उत्त<br>३र स्फटिक व स्फ<br>गजदन्त(मेरुसे<br>३०२०६२); (र                      | टिकवे<br>कुत्तगि<br>1.वा                                                                  | गरिकी आरेर )<br>गरिकी आरेर )<br>./३/१०/१३/१७३                      | त कहा है।                                                                |             | [कमसे पद<br>रीकद्रह है। रि<br>पुण्डरीक तथा रि | ा, प, में रुनिम                                                      | गछ, वे<br>पर्वत<br>पुण्डरी                | केसरी, महापुण्डरं<br>पर महापुण्डरोकवे<br>किके स्थानपर म<br>१)।                                      | <b>६ स्था</b> नपर                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (ति. प., इ. पु.                                                                            |                                                                                         |                                                                                           | ( रा, वा,                                                          |                                                                          |             | ÷                                             |                                                                      |                                           | ग्राको आदि करवे                                                                                     |                                                                         |
| ~ ~ ~ ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | सिद्धायतन<br>माक्यवान्<br>उत्तरकुरु                                                        | जिनमन्दिर<br>माल्यबाच्<br>उत्तरकुरु                                                     | ~ ~ ~                                                                                     | सिद्धायतन<br>माल्पवान्<br>उत्तरकुरु                                | जिनमन्दिर<br>माक्यवाच्<br>अत्तरकुरु                                      |             | •••                                           | -                                                                    |                                           | १०/१३/१७१/२६]<br>), ( ज. प./४/११<br>                                                                |                                                                         |
| 8<br>8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | कच्छ<br>सागर                                                                               | कच्छ<br>भोगवतीदेवी<br>( सुभोगा )                                                        | 8<br>8                                                                                    | ক <b>ন্চ্যু</b><br>বিজয়                                           | কল্ঞ<br>ৰিজগ                                                             |             | सौमनसवन<br>(ति. प. )                          | नन्दन वन<br>( रा. वा. )                                              |                                           | सौमनसवन<br>(ति.प.)                                                                                  | नन्दनवन<br>(रा₁ वा₊।                                                    |
| \$<br>9<br>6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | रजत<br>पूर्णभद्र<br>सीता                                                                   | भोगमालिनो<br>देनी<br>पूर्णभद्ध<br>सोतादेनी                                              | це <b>х</b> и                                                                             | सागर<br>रजत<br>पूर्णभद्र                                           | भोगवती<br>)भोगमालिनी<br>  पूर्णभद्र                                      | 8 71 P 28 . | नलिना<br>उत्पद्धा<br>उत्पत्ना                 | उत्पत्तगुल्मा<br>नत्तिना<br>उत्पत्ता<br>उत्पत्तोउज्वता<br>भौग        | 9<br>2<br>3<br>3<br>8<br>8<br>8<br>9<br>8 | कज्जलप्रभा<br>श्रीभद्रा<br>श्रीकान्ता                                                               | कङ्जला<br>कर्ज्जलप्रभा<br>श्रीवन्द्रा<br>श्रीवन्द्रा<br>श्रीनलया        |
| 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | हरिसह                                                                                      | हरिसह                                                                                   | 3<br>80                                                                                   | सीता<br>  हरि<br>                                                  | सीता<br>हरि                                                              | *           | भू'गा<br>भू'गनिभा                             | भृंग<br>  भृंगतिभा<br>                                               | ११<br>१२                                  |                                                                                                     | श्रानिखया<br>श्रीमहिता                                                  |

४७४

| • | सं∘              | सौमनसवनमे<br>ति प                           | नन्दनवनमे<br>रा. ना                                 | सं०      | सौमनसबनमें<br>ति. प.   | नम्दनवनमे<br>रा, वा,   |
|---|------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------|------------------------|------------------------|
|   | १३<br><b>१</b> ४ | नसिना (पद्मा)<br>नलिनगुल्मा<br>(पद्मगुल्मा) | न <b>लिना (पद्मा)</b><br>नलिनगुल्मा<br>(पद्मगुल्मा) | ₹४<br>१६ | कुमुदा<br>कुमुद्रश्रभ⊺ | कुमुदा<br>कुमुद्रप्रमा |

नोट--ह. पु., त्रि. सा. व ज्प. में नन्दनवनको अपेक्षा ति. प. वाले ही नाम दिये है।

#### ३. देव व उत्तरकुरुमे

लोक

(ति, प./४/२०६१,२१२६); (रा. वा /३/१०/१३/१७४/२६+१७६/६, ६, २०), (ह. पु /६/१९४-१८६); (त्रि, सा./६६७), (ज. प./६/ २८, ८३)।

| सं.      | देवकुरुमें<br>दक्षिणसे उत्तर-<br>की ओर | उत्तरकुरुमे<br>उत्तरसे दक्षिण-<br>की ओर | र्स, | देवकुरुमे<br>दक्षिणसे उत्तर-<br>की ओर | उत्तरकुरुमे<br>उत्तरसे<br>दक्षिणकी<br>ओर |
|----------|----------------------------------------|-----------------------------------------|------|---------------------------------------|------------------------------------------|
| מר קר קר | निषध<br>दैवकुरु<br>सूर                 | नील<br>उत्तरकुरु<br>चन्द्र              | *    | सुलस<br>विद्युत्<br>( तडिरप्रभ )      | पेरावत<br><b>मा</b> ल्यवाच्              |

### महाद्रहों के कूटोंके नाम

१ पग्नद्रहके तटपर ईशान आदि चार विदिशाओमें वैश्रवण, श्रीनिचय, श्रुद्रहिमवान् व ऐरावत ये तथा उत्तर दिशामे श्रीसंचय ये पॉच कूट है। उसके जलमे उत्तर आदि आठ दिशाओमे जिनकूट, श्रीनिचय, वैडूर्य, अकमय, आश्चर्य, रुचक, शिखरी व उत्पत्त ये आठ कूट है। (ति. प /४/१६६०-१६६४) । २ महापद्म आदि द्रहोके कूटोके नाम भी इसी प्रकार हैं। विशेषता यह है कि हिमवान्के स्थानपर अपने-अपने पर्वतोके नामवाले कूट है। (ति. प /४/१७३०-१७३४,१७६४-१७६६)।

### ८. जम्बूद्वोपकी नदियोंके नाम

### १, भरतादि महाक्षेत्रोंमें

क्रमसे गंगा-सिन्धु, रोहित-रोहितास्या, हरित् हरिकान्ता; सीता-सोतोदा, नारी-नरकान्ता, सूवर्णकूत्ता-रूप्यकूना, रक्ता-रक्तोदा मे १४ नदिमॉ है । (दे० लोक/३/१ ७ व लोक/३/११) ।

### २. विदेहके ३२ क्षेत्रोंमें

गंगा-सिन्धु नामको १६ँ और रक्ता-रक्तोदा नामकी १६ँ नदियाँ है । (दे० सोक/३/१**१** ) ।

### ३. विदेह क्षेत्रको १२ विमंगा नदियोंके नाम

(ति. प/४/२२११-२२१६), (रा वा/१/१०/१३/१७४/३३+१७७/७, १७,२४). (ह पु./४/२३१-२४३), (त्रि सा/६६६-६६१), (ज. प/ प-हवाँ अधिकार)।

|                    | सं.            |              | नदियो               | के नाम    |            |
|--------------------|----------------|--------------|---------------------|-----------|------------|
| अवस्थान            |                | <u>রি ৭.</u> | रा वा               | त्रि सा   | ज, य,      |
| 1                  | 8              | द्रहवती      | प्राहरती            | गाध-      | ग्रहवती    |
| 🛛 उत्तरीपूर्व विदे | ह-<br>         |              |                     | वती       |            |
| 🗸 मे पश्चिमसे      | 2              | ग्राहवती     | हृदया-              | द्रहवती   | द्रहवती    |
| पूर्वकी ओर         |                |              | वती                 |           |            |
|                    | ्र             | र्षं कवती    | पं <b>क</b> (वती)   | पकवती     | पकवती      |
| (दक्षिणी पूर्व     | १              | त्तप्तजला    | বয়জ্বা             | तप्तजला   | तप्तजला    |
| 🖌 विदेहमे पूर्वसे  | 2              | मत्तजला      | म रा ज ला           | मत्तजला   | मत्तजता    |
| 丨 🕻 पश्चिमको ओग    | र ३            | उन्मत्तजला   | ुंउ <b>न्म</b> त्तज | ∗उन्मत्तज | ,তন্দর্বজ. |
| दक्षिणी अपर        | १              | क्षीरोदा     | क्षीरोदा            | क्षीरोदा  | क्षीरोदा   |
| ) विदेहमे पूर्व से | २              | सीतोदा       |                     | सीतोदा    |            |
| े पश्चिमकी ओर      | ( <del>2</del> | औषध बाहिनी   |                     |           | सोतो-      |
| 1                  |                |              | वाहिनी              | वाहिनी    | ৰাছিনী     |
| उत्तरी अपर         | १              | गंभीरमालिनी  | गंभीरमा             | .गंभीरमा  | गभीरमा     |
| 🖌 विदेहमे पश्चिम   | म- २           | फेनमालिनी    | फेनमा.              | फेनमा     | फेनमा.     |
| ( से पूर्वकी ओर    | Ę              | ऊर्मिमालिनी  | <b>ड</b> मिमा,      | े उर्मिमा | <u> </u>   |

# ९. छवणसागरके पर्वंत पाताल च तन्निवासी देवोंके नाम

( ति. प./४/२४१०+२४६०-२४६१ ); ( ह. पु /६/४४३,४६० ); ( ति. सा./≈१७+१०६-१०७ ); ( ज. प./१०/६+२०-३३ ) ।

| दिशा                               | 1                           | अभ्यन्तर<br>की खोर                               | मध्यवर्ती<br>प'तालका                   | सागरके वाह्यभागकी<br>ओर                    |                                         |  |
|------------------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------|--|
|                                    | । प्रर्वत                   | देव                                              | नाम                                    |                                            | देव                                     |  |
| पूर्व<br>दक्षिण<br>पश्चिम<br>उत्तर | कौस्तुभ<br>उदक<br>शंख<br>दक | कौस्तुभ<br>हिाव<br>उदकाबास<br>लोहित<br>( रोहित ) | पाताल<br>कदम्ब<br>∽बडवामुख<br>यूपकेशरी | कौस्तुभावास<br>उद्कावास<br>महाशंख<br>दकवास | कौस्तुभावास<br>शिवदेव<br>उदक<br>लोहितौक |  |
| नोट                                | ,<br>-त्रि. सा,<br>पाताल व  | में पूर्वादि दि<br>यूपकेशरी ना                   | '<br>शाओमें क्रमर<br>ामक पताल ब        | '<br>से बडवामुख, व<br>वताये हैं ।          | कदंबक,                                  |  |

# १०. मानुषोतर पर्वतके कूर्टो व देवोंके नाम

ন্ঠীক

(ति. प./४/२७६६ + २७७६-२७०२); (रा. वा./३/३४/६/१९७/१४); (ह. पु./६/६०२-६१०); (त्रि. सा./९४२)।

| दिशा        | सं ०        | क्रूट                | देव                |
|-------------|-------------|----------------------|--------------------|
| पूर्व       | 2           | वैडूर्य              | यशस्वान्           |
|             | २           | अश्मगभ               | यशस्कान्त          |
|             | Ę           | सौगन्धी              | यशोधर              |
| द क्षिण     | 18          | হৰক                  | नन्द ( नन्दन )     |
|             | *           | <b>लोहित</b>         | नन्दोत्तर          |
|             | Ę           | अंजन                 | अश्रामिषोष         |
| पश्चिम      | ও           | अंजनमूल              | सिद्धार्थ          |
|             | ٤ ا         | कनक                  | वैश्रवण (क्रमण)    |
|             | 3           | रजत                  | मानस (मानुष्य)     |
| उत्तर       | 80          | स्फटिक               | सुदर्शन            |
|             |             | ওঁক                  | मैघ ( अमोघ )       |
|             | १२          | সৰাল                 | सुप्रबुद्ध         |
| आग्नेय      | 53          | तपनीय                | स्वाति             |
|             | 88          | रहन                  | बेणु               |
| ईशान        | 24          | प्रभजन <sup>≉</sup>  | वेणुधारी           |
|             | 24          | <b>ব</b> জ্য         | हनुमान             |
| बायव्य      | <b>१</b> ७  | वेलम्ब *             | वेलम्म             |
| नै च्च रय   | १८          | सर्वरत्न*            | वेणुधारी (वेणुनीत) |
|             | <b>'</b>    |                      |                    |
| नोट—रा.     | बा. व ह     | . पु. में सं. १५, १७ | व १न के स्थानपर    |
| <b>क</b> मर | ने सर्वरत्न | , प्रभंजन व वेलम्ब न | ग्मक कुट हैं। तथा  |
| वेणुत       | ालि, प्रभं  | जन व वेलम्ब ये कम    | से उनके देव हैं।   |
| Q.          |             |                      |                    |

# ११. नन्दीस्वर द्वीपकी वापियाँ व उनके देव

#### पूर्वादि क्रमसे

(ति. प./४/६३-७=); (रा. वा./३/३४/-/१९=/१); (ह. पु./४/६५१-६६४); (ति. साः/१६६१-९७०)।

| <b>বি</b> হা     | सं.           | ति, प. व.<br>त्रि, सा.                                                                              | रा. वा,                                                                                | ह, पु,                                                                       |
|------------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| पूर्व<br>द क्षिण | * * * * * * * | नन्दा<br>नन्देवती<br>नन्दोत्तरा<br>नन्दियोष<br>अरजा<br>अरजा<br>विरजा<br>अशोका<br>वी <b>त्त</b> शोका | नन्दा<br>नन्दवती<br>नन्दवेत्तरा<br>नन्दिवोष<br>विजया<br>वैजयन्ती<br>जयन्ती<br>अपराजिता | सौधर्म<br>ऐशान<br>चमरेन्द्र<br>कैरोचन<br>वरुण<br>यम<br>सोम<br>सोम<br>वैश्रवण |

| दिशा                                                                                                  | सं. | ति, ५, व<br>त्रि, सा. | रा, वा.     | 8. 9.         |  |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----------------------|-------------|---------------|--|--|--|--|
| पश्चिम                                                                                                | ł   | ৰিসমা                 | अशोका       | वेणु          |  |  |  |  |
|                                                                                                       | रि  | वैजयन्ती              | सुत्रबुद्धा | बेणुताल       |  |  |  |  |
|                                                                                                       | ą.  | जयन्ती                | कुमुदा      | ৰহুল (ঘৰ্ষে)  |  |  |  |  |
|                                                                                                       | 8   | अपराजिता              | पुण्डरीकिणी | भूतानन्द      |  |  |  |  |
| उत्तर                                                                                                 | 8   | रम्या                 | प्रभंकरा    | ৰহৃগ          |  |  |  |  |
|                                                                                                       | २   | रमणीय                 | ञ्चमना      | यम            |  |  |  |  |
|                                                                                                       | 3   | सुप्रमा               | आनन्दा      | सोम           |  |  |  |  |
|                                                                                                       | 8   | सर्वतोभद्रा           | सुदर्शना    | <b>ৰীশৰ</b> গ |  |  |  |  |
| नोट - दक्षिणके कूटोंपर सौधर्म इन्द्रके लोकपास, स्था अत्तरके<br>कूटोंपर ऐशान इन्द्रके लोकपास रहते हैं। |     |                       |             |               |  |  |  |  |

# १२. कुण्डलवर पर्वतके कूटों व देवोंके नाम

दृष्टि सं० १ – ( ति, प /६/१२२-१२६ ); ( त्रि. सा./१४४-१४६ ); दृष्टि सं० २ – ( ति, प,/६/१३३ ); ( रा, वा./३/३६/-/१११/१० ) ( ह, पु./६/६१०-६१४ ) ।

| दिशा              | क्रूट                                                                                                  | दे                       | τ                                                                              |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 1441              | 4.4                                                                                                    | दृष्टि सं. १             | _ रुष्टि सं. २                                                                 |
| पूर्व<br>दक्षिण   | ब च<br>वज्रप्रभ<br>कनक<br>कनकप्रभ<br>रजत<br>रजतप्रभ (रजसाभ)                                            | । नाम                    | विशिष्ट (त्रिशिरा)<br>पंचशिर<br>महाशिर<br>महाबाहू<br>पद्म<br>पद्म              |
| पश्चिम            | सुप्रभ<br>सुप्रभ<br>बांक<br>अंकप्रभ<br>मणि                                                             | સ્વ સ્વ ક્રૂટ સદશ        | महापद्म<br>वामुकी<br>स्थिरददय<br>महाहदय<br>श्री चृक्ष                          |
| उत्तर             | मणिप्रभ<br>रुचक*<br>रुचकाभ*<br>हिमवान्*<br>मन्दर*                                                      |                          | स्वस्तिक<br>सु <b>म्दर</b><br>विद्यालनेत्र<br>पाण्डुक <sup>⊹</sup><br>पाण्डुर* |
| <b>ৰ্</b> জ<br>জা | '<br>बा, न. इ. पु, मैं उत्तः<br>टिक, स्फटिकप्रभ, हि<br>न्तम दो देवोंके नामोंः<br>र पाण्डुरके स्थानपर प | मवःन् व<br>में पाण्डुकवे | महेन्द्र बताया है।<br>स्थानपर पाण्डुर                                          |

For Private & Personal Use Only

12. रुचकवर पर्वतके कूटों व देवोंके नाम

१. दृष्टि सं०१ की अपेक्षा

(ति. प./६/१४६-१६३), (रा. ना /३/२४/-/१११/२८), (ह पु/६/-७०४-७१७), ( जि. सा./१४८-१४८ )।

|                |             |                                        |                                              |                          |                                           |                                                  |                       | न्तर । द                                                                    |
|----------------|-------------|----------------------------------------|----------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| दिशा स         |             | ति प.;                                 | রি सা∘                                       | कें। काम                 | रा.वा.                                    | , हे <b>प्र</b>                                  | देवियों का का म       | दााओमे <sup>३</sup> स्वयप्रभ<br>४ नित्योच                                   |
|                |             | क्रट                                   | देवी                                         | दे वियोक्।               | क्र्ट                                     | देवो                                             | [िवयों।               |                                                                             |
| पूर्व          | * * * *     | कनक<br>काचन<br>तपन<br>स्वतिक-<br>दिशा  | विजया<br>वेजयन्ती<br>जयन्ती<br>अपराजिता      | फारी थारण करना           | वै डूर्य<br>काचन<br>कनक<br>अरिष्टा        | विजया<br>वैजयन्ती<br>वैजयन्ती<br>अप्रराजिता      | धारण करना             | उपरोक्त- १ रुचक<br>की अभ्य २ मॉल<br>न्तरदि- २ राज्यो<br>शाओमे ४ बैड्र्प्र   |
|                | تا و دسهد   | सुभद्र<br>अजनमूल<br>अजन<br>वन्त्र      | ) नन्दा<br>नन्दवती<br>नन्दोत्तर<br>नन्दिषेणा | जन्म करयाकिण पर्         | दिक्स्वतिक<br>नन्दन<br>अंजन<br>अजनमूल     | नन्दा<br>नन्दोत्तरा<br>आनन्दा<br>नन्दिवर्धना     | जन्म कल्याणपर फारो    |                                                                             |
| <b>द</b> क्षिण | ~ ~ ~ ~ ~   | स्फटिक<br>रजत<br>कुमुद<br>नलिन         | इच्छा<br>समाहार<br>सुप्तकोण<br>सशोधरा        | र्षण धारण करना           | । अमोध<br>सुप्रबुद्ध<br>मन्दिर<br>विमल    | सुस्थिता<br>सुत्रणिधि<br>सुत्रत्रुद्धा<br>यशोधरा | ण करनो                | २ दृष्टि सं २ व                                                             |
|                | S G An S    | पद्म<br>चन्द्र<br>वैश्वत्रण<br>वैड्र्य | लक्ष्मी<br>दोषवती<br>चित्रगुया<br>वम्ुन्धरा  | म कल्याणकपर हर्षण धारण   | रुचक<br>रुचकोत्तर<br>चन्द्र<br>सुप्रतिष्ठ | लक्ष्मीवती<br>कीर्तिमती<br>वसुन्धरा<br>चित्रा    | दर्पण धारण            | (ति प/४/१६१-<br>४/७०२–७२७)।                                                 |
| <b>पश्चिम</b>  | R           | अमोघ<br>स्त्रस्तिक                     | इला<br>सुरादेवी                              | करता जिन्म               | लोहिताक्ष<br>जगत्कुसुम                    | इत्ता<br>सुरा                                    | करना                  | दिशा सं(<br>कृट                                                             |
|                | 07 YD       | मन्दर<br>हैमवत्                        | पृथिवी<br>पद्मा                              | धारण                     | पद्म<br>नलिन<br>(पद्म)                    | पृथिवी<br>पद्मावती                               | त्र धारण क            | चारो १ नन्यावा<br>दिशाओ २ स्वस्तिव                                          |
|                | ¥<br>É      | राज्य<br>राज्योत्तम                    | एकनासा<br>नवैमी                              | कल्याणकपर छत्र           | कुसुद<br>सौमनस                            | कानना<br>(कांचना)<br>नवमिका                      | कल्याणक्पर छेत्र धारण | में ३ श्रीवृक्ष<br>४ वर्धमान<br>अम्यंतर दिशामें ६२                          |
|                | ۹<br>ق<br>د | 93                                     | सीता<br>भद्रा                                | जन्म करया।               | यद्य<br>भद्र                              | यशस्त्री<br>(शोता)<br>भद्रा                      | जन्म करग्र            | विदि- १ वैडूर्य<br>शामें प्र- २ मणिभः<br>दक्षिणा ३ रुचक                     |
| उत्तर          | 8 A A 3     | जयन्त                                  | अल भूषा<br>मिथकेशो<br>पुण्डरोकिणी<br>बारुणी  |                          | स्फटिक<br>अक<br>अजन<br>कांचन              | अल भूषा<br>मिश्रकेशी<br>पुण्डरी किणी<br>  वारुणी |                       | रूपसे ४ रत्नप्रभ<br>३ रत्न<br>३ रत्न<br>ए रुचकोत्त<br>८ ररनोध्वय            |
|                | وسيد        | कुण्डलक<br>रुचक<br>ररनकूट              | आशा<br>सरया<br>ह्वी                          | <b>क्ल्याणकपर चें</b> वर | रजत<br>कुण्डल<br>रुचिर<br>(रुचक)          | आशा<br>हो<br>श्री                                | कल्याणकपर चॅबर        | उपरोक्त- १ विमज<br>के अभ्य- २ नित्याज<br>न्तर भा-<br>गर्मे चारो ३ स्वयंप्रभ |
|                | ٤           | सर्वरत्न                               | श्री                                         | जन्म द                   | मुदर्शन                                   | धृति                                             | जन्म व                | दिशा ४ निरयोव<br>ओमें                                                       |

|         | ि<br>दिशा                                | स  | ति. प                                            | त्रि, स⊺                                           | F1 का म              | ति, प., | त्रि, सा,    | क कि मि      |
|---------|------------------------------------------|----|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------|----------------------|---------|--------------|--------------|
| Ĺ       | म्प्या                                   |    | क्ट                                              | देत्री                                             | देवि <i>य</i> ेकाकाम | कूट     | <b>दे</b> वी | देनियोका काम |
| व.<br>न | अपरोक्त<br>ी अभ्य<br>तर दि<br>शाओमे      | 12 | विमत्त<br>नित्यात्तोक<br>स्वयप्रभ<br>नित्योत्रोत | क्नका<br>शतपदी<br>(शतहदा)<br>कनकचित्रा<br>सौदामिनी | दिशाएँ निर्मल करना   | ×       | ×            |              |
| व<br>न  | प्ररोक्त-<br>ही अभ्य<br>तर दि .<br>हाओमे | 2  | राज्योत्तम                                       | रुचकको ति<br>रुचककान्ता<br>रुचकप्रभा<br>रुचका      | जातकर्म करना         |         |              |              |

ыी अपेक्षा—

-१७७); (रा वा/३/३४/-/१९६/२४`); (ह, पु/-

| दिशा                      | <br>स   | ( ति                    | ч,)                | ी काम       | रा. वा.;         | £ 4.          | का काम      |
|---------------------------|---------|-------------------------|--------------------|-------------|------------------|---------------|-------------|
|                           |         | क्र्ट                   | देवी               | देनोका      | क्ष्ट            | <b>दे</b> वी  | देवीस       |
| चारो<br>दिशाओ             | १<br>२  | नन्यावर्त्त<br>स्वस्तिक | पद्मोतर<br>सुभद्र  | दिरगजेन्द्र | 11               | ←<br>सहस्ती   |             |
| में                       | \$<br>8 | श्रीवृक्ष<br>वर्धमान    | नील<br>अंजनगिरि    | 1-          | <b>↓</b>         | ←<br>←        |             |
|                           |         | गमें ६२ दे०।            | पूर्वोक्त दृष्टि र | 1. ?        | में प्रत्येक दिव | गाके आठ क्रुट |             |
| विदि-                     | ٩       |                         | रुचका              | F.          | ←                | <b>→</b>      | रिका        |
| शामें प्र-                | २       | ਸणिभद्भ                 | विजया              | महरू        | रत्न             | ৰিজযা         | महत्ता      |
| दक्षिणा                   | ş       | <b>रुच्</b> क           | रुचकाभा            | ाली         | ←-               | ←-            | Ħ           |
| रूपसे                     | 8       | रत्नप्रभ                | वैजयन्ती           | करनेवाली    | ÷                | ←             | <u></u>     |
|                           | *       | रत्म                    | रुचकान्ता          |             | म णि प्र भ       | रुचककान्ता    | रनेवाली     |
|                           | Ę       | शखरत्न                  | जयन्ती             | कम,         | सर्व रत्न        | जयन्ती        | 5           |
|                           | ৬       | रुचकोत्तम               | रुचकोत्तमा         | जातकर्म     | ←                | रुचकप्रभा     | [तकर्मक:    |
|                           | 2       | रत्नोचय                 | अपराजिता           |             | $\leftarrow$     | ←             | 71          |
| उपरोक्त-                  | १       | विमज                    | कनका               | करना        | ←                | चিत्रा        | E E         |
| के अभ्य-                  | ર       | नित्यात्तोक             | शतपदा              | <u>ज</u>    | $\leftarrow$     | कनकचित्रा     | उद्योत करना |
| न्तर भ⊺-                  |         |                         | (शतहरा)            | ਰਬੀਜ        |                  |               | वन          |
| गमें चारो                 | Ę       | स्वयंप्रभ               | <b>ক</b> লক चিत्रा | 迕           | $\leftarrow$     | त्रिशिरा      | 复           |
| दिशा<br>ओमें <sup>i</sup> | 8       | नित्योद्योत             | सौदामिनी           | दशाकोमें    | ←                | सूत्रमणि      | दशाओंमे     |
| জান                       |         |                         | l                  | φ <u>e</u>  |                  | ,<br>         | · 4 1       |

# १४, पर्वतों आदिके वर्ण-

| Γ            |                         |                     |                               | प्रमाण                                  |                       |                    |                     | वर्ण                |
|--------------|-------------------------|---------------------|-------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|--------------------|---------------------|---------------------|
| सं,          | नाम                     | ति.प./४/<br>गा, सं, | रा.वा/३/सू./<br>वा./पृ/पंक्ति | ह.पु./४/<br>श्लो. सं.                   | त्रि, साः/<br>गा. सं. | ज, प,/<br>अधि,/गा, | उपमा                | बर्ण                |
| १            | हिमवात्                 | εk                  | 5 १२/-/१=8/११                 | <u> </u>                                | 288                   | \$/3               | मुवर्ण              | पीत (रा.वा.)        |
| २            | महाहिमवान्              | ,3                  | रेत, सू /३/१२                 |                                         |                       | 37                 | चॉदी                | शुक्त ( रा. वा. )   |
| ş            | निषध                    | 1)                  | 33                            |                                         | n                     | 64                 | तपनीय               | त्तरुणादित्य (रक्त) |
| 8            | नील                     | **                  | 37                            |                                         | <b>"</b>              | 23                 | बैंडूर्य            | मयूरग्रीव (रावा•)   |
| 8            | रुक्मि                  | 17                  | 52                            |                                         | *                     | 53                 | रजत                 | शुक्ल               |
| Ę            | <b>शिखरी</b>            |                     | >>                            |                                         |                       | v                  | सुवर्ण              | पीत ( रा, वा. )     |
| \$           | विजयार्ध                | १०७                 | <u>१०/४/१७१/१४</u>            | २१                                      | <b> </b>              | २/३२               | रजत्                | शुक्ल               |
| ٩            | विजयार्धके कूट          |                     | 4                             |                                         | <i>হি</i> ৩০          |                    | सुवर्ण              | पीत                 |
| 3            | सुमेरु :                |                     | ; ←                           | — दे० लोब                               | <b>ए/३/६-४ तथ</b>     | n ३/७ —            |                     | 1                   |
|              | पाण्डुकशिला             | 8=20                | 20/23/200/29                  | হৃপ্তত                                  | <b>६</b> ३३           | ४/१३               | अर्जुन सुवर्ण       | श्वेत               |
|              | प <b>!ण्डुकम्ब</b> त्ता | 1 2=30              | ***                           | 19                                      | 3                     | 12                 | रजत                 | विद्रुम ( श्वेत )   |
|              | रक्तकम्ब्ला             | १=३४                | 33                            | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ,                     | IJ                 | रुधिर               | বাৰ                 |
|              | अतिरक्त                 | १=३२                | 17                            |                                         |                       |                    | सुवर्ण तपनीय        | रक्त                |
| १०           | नाभिगिरि                |                     |                               |                                         | 398                   |                    | दधि                 | श्वेत               |
|              | मतान्तर                 |                     |                               |                                         |                       | ३/२१०              | सुवर्ण .            | भीत                 |
| ११           | वृषभगि <b>रि</b>        | २२६०                |                               |                                         | ওহত                   |                    |                     | 13                  |
| १२           | गजदस्तः                 |                     |                               |                                         |                       |                    |                     |                     |
|              | सौमनस                   | 2026                | १०/९३/१७४/१९                  | २१२                                     | <b>ត្</b> តុំង្       |                    | चॉदी                | स्फटिक रा.वा.       |
|              | विद्युत्प्रभ            | 17                  | 80/65/608/60                  | 17                                      | tu tu                 |                    | तपनीय               | रक्त                |
|              | गन्धमादन                | ນ                   | 20/23/203/28                  | २१०                                     | "                     |                    | कनक                 | पीत                 |
|              | माल्यवान्               |                     |                               | २११                                     | 32                    |                    | वैडूर्य             | (नीखा)              |
| १३           | <b>∫</b> कांचन          | -                   | 20/23/204/2                   | २०२                                     |                       |                    | काचन                | पीत                 |
|              | र मतान्तर               |                     |                               | -                                       | <b>\$</b> 48          |                    | त्तोता              | हरा                 |
| १४           | बक्षार                  |                     |                               |                                         | <b>క్</b> రం          |                    | सुवर्ण              | पीत                 |
| १५           | वृषभगिरि                | २२६०                |                               |                                         | ৩१০                   |                    |                     | पीत                 |
| 26           | गंगाकुंडमें—            |                     |                               |                                         | -                     | 1                  | ~                   |                     |
| • •          | रौल 3                   | २२१                 |                               |                                         |                       |                    | वज्र                | श्वेत               |
|              | गंगाक्त्ट               | રરર (               | ļ                             |                                         |                       | l                  | मुवर्ण              | पीत                 |
| হত           | पद्मद्रहका कमलः         |                     |                               | ļ                                       |                       | 1                  | Ç                   |                     |
|              | मृणलि                   | 2550                | 24/-1264/2                    |                                         |                       |                    | रजस                 | श्वेत               |
|              | कस्द                    | "                   | **                            |                                         |                       |                    | अरिष्टमणि           | <b>ब्रा</b> उन      |
|              | नात्तं                  |                     | 37                            |                                         | 603                   | 3/08               | वैडूर्य             | नील                 |
|              | पत्ते                   | ~                   | २२/२/१==/३                    |                                         | ì                     |                    | नोहितास             | रक्त                |
|              | कणिका                   |                     | "                             |                                         |                       |                    | अर्कमणि             | केशर                |
|              | केसर                    |                     |                               |                                         |                       |                    | तपनीय               | रक्त                |
| <u>ا ج</u> ر | जम्बूवृक्षस्थल'—        |                     |                               |                                         |                       |                    |                     |                     |
| '            | सामान्य स्थल            | २१४२                |                               | 29k                                     |                       |                    | सुक्षर्ण            | पील                 |
|              | ( इसको वापियोंके        | '''                 | १०/१३/१७४/२२                  |                                         |                       |                    | <b>.</b> .          |                     |
|              | { क्रुट                 |                     | *                             |                                         |                       |                    | অর্জুন              | रवेत                |
| 4            | रेकन्ध                  | 2844                |                               |                                         |                       |                    | पुखराज              | पीत                 |
|              | पोठ                     | 2842                |                               |                                         |                       |                    | रजत                 | श्वेत               |
| 88           | बेडियाँः                |                     |                               | ľ                                       | 1                     |                    | <b>1</b> - <b>1</b> | <b></b>             |
| ·~           | जम्बूद्वीपकी जगती       | ११                  |                               |                                         |                       |                    | मुवर्ण              | पीत                 |
|              | भद्रशालवन ( वेदी )      | २११४                | 20/23/20=14                   |                                         |                       |                    | »                   | पद्मवर (रा. वा )    |
| ĺ            | नन्दनवन वेदी            | 1239                | 3/309/58/05                   |                                         |                       |                    | 17                  | 37                  |
| - 1          |                         |                     |                               |                                         | 1                     |                    | ~                   |                     |

६. द्वोप क्षेत्र पर्वत आदिका विस्तार

|            |                           | _                    |                                                | a                      | र्ण                   |                    |                     |                  |
|------------|---------------------------|----------------------|------------------------------------------------|------------------------|-----------------------|--------------------|---------------------|------------------|
| सं.        | नाम                       | तिः प /४/-<br>गा, स. | रा वा /१/सूत्र/-<br>वा./पृ /पंक्ति             | ह-पु./४/-<br>श्लो, सं. | त्रि. सा./•<br>गा• सं | ज, प./-<br>अधि /गा | उपम्।               | वर्ण             |
|            | सौमनसबन (वेदी)            | 2539                 | 20/23/2=0/2                                    |                        |                       |                    | . सुवर्ण            | पद्मवर (रा, वा,) |
|            | पाण्डुकवन वेदी            |                      | १०/१३/१=०/१२                                   | 1                      | ł                     | 1                  |                     | **               |
|            | जम्बुवृक्ष वेदी           | 1                    | 0/2/242/2=                                     |                        |                       |                    | (जाम्बूनद सुवर्ण)   | रक्ततायुक्त पीत  |
|            | जम्बूबृक्षकी १२ वेदियाँ   | <i>२१५१</i>          | ७/१/१६१/२० तथा<br>१०/१३/१७४/१७                 |                        | ६४१                   |                    | सुवर्ण              | पद्मवर्          |
|            | सर्व वेदियाँ              |                      | <b>~~</b> {~!~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ |                        | Ęuę                   | १/५२,६४            | सुवर्ण              | पोत              |
| २०         | नदियोंका जल<br>गगा-सिन्धु |                      |                                                |                        |                       | ३/१६१              | form                | श्वेत            |
|            | रोहित-रोहितास्या          |                      |                                                |                        |                       | -                  | हिम<br>जनगण         |                  |
|            | हरित-हरिकान्ता            | i                    |                                                |                        |                       | יי                 | कुंदपुष्प<br>मलपन   |                  |
|            | सीता-सीतोदा               |                      |                                                |                        |                       | 17                 | म्रृणाल<br>शरन      | श्वेत            |
| २१         | लवणसागरके पर्वत-          | 2026.0               |                                                | ర్శం                   | ১০3                   | 17                 | যালে<br><b>र</b> জর | धवल              |
| <b>`</b> ` | पूर्व दिशा वाले           | ર૪૬૧ (               |                                                |                        |                       | १०/३०              | सुवर्ण              | पीत<br>          |
|            | दक्षिण दिशा वाले          |                      | :                                              |                        |                       | १०/३१              | । ७१७<br>  अकरत     |                  |
|            | पश्चिम दिशा वारी          |                      |                                                |                        |                       | १०/३२              | रजत                 | श्वेत            |
|            | उत्तर दिशा वाले           |                      |                                                |                        |                       | १०/३३              | वैद्ध्य             | मील              |
| २२         | इष्वाकार                  |                      |                                                |                        | દરક                   |                    | सुवर्ण              | पीत              |
| २३         | मानुषोत्तर                | રહ્ય                 | :                                              | ¥3¥                    | हर् ७                 | ĺ                  |                     | 10               |
| રષ્ઠ       | अंजनगिरि                  | રે છે                |                                                | <b>\$</b> ₹8           | 8ईू                   |                    | इन्द्रनीलमणि        | কলো              |
| Rk         | दधिमुख                    | <b>t</b>             |                                                | <b>\$\$</b>            | 27                    |                    | दही                 | सफेद             |
| २६         | रतिकर                     | દ્રંગ                |                                                | ຊ໌ຍຸອຸ                 | 33                    |                    | सुवर्ण              | रक्ततायुक्त पीत  |
| রও         | कुण्डलगिरि                |                      |                                                |                        | £83                   |                    |                     | "                |
| २च         | रुचकवर पर्वत              | 188                  | R/24/-/288/22                                  |                        | દષ્ઠર                 |                    |                     | 87               |

# ६. द्वोप क्षेत्र पर्वंत आदिका विस्तार

# १. द्वीप सागरोंका सामान्य विस्तार

१. जम्बूद्वीपका विस्तार १००,००० योजन है । तत्पश्चात सभी समुद्र व द्वीप उत्तरोत्तर दुगुने-दुगुने विस्तारयुक्त है । (त.सू./श/=); (ति.प./६/२२)

### २. खबणसागर व उसके पाताळादि

१. सागर

| सं.                                                      | स्थलविशेष                                                                                                                                                                     | विस्तारादिमै का                 | प्रमाण यो,                                 |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------------|
| <i>د</i> <b>د</b> <del>د</del> <del>د</del> <del>د</del> | हष्टि सं. १—(ति. प /४/२४००-२४०७); (रा. वा /३/३२/३/१९३/८),<br>(त्रि. सा./१९४); (ज. प./१०/२२)।<br>पृथिवीतल पर<br>किनारोसे १६००० योजन भीतर जानेपर तलमे<br>आकाशमें<br>आकाशमें<br> | विस्तार<br>''<br>गहराई<br>ऊँचाई | २००,०००<br>१०,०००<br>१०,०००<br>१०००<br>७०० |
| Ę                                                        | लोग्गायणीके अनुसार उपरोक्त प्रकार आकाशमें अवस्थित<br>(ति. प./४/२४४४ ), (ह. पु./४/४३४ )।                                                                                       | 39                              | لألاموه                                    |
| 9                                                        | दृष्टि सं, ३—<br>सग्गायणीके अनुसार उपरोक्त प्रकार आकाशमें अवस्थित<br>(ति. प./४/२४४८)।<br>तीनो दृष्टियोसे उपराक्त प्रकार आकाशमे यूर्णिमाके दिन                                 | ,1<br>ऊँचाई                     | १० ०००<br>दे० लोक/४/१                      |

२. पाताल

|               |        | विस्तार यो | r      |         | दोवारोंकी | 1 14 14 14 1 | रा वा /३/        | <br>ह, पु /४/गा० | <br> त्रिसा/ | ज, प /१०/ |
|---------------|--------|------------|--------|---------|-----------|--------------|------------------|------------------|--------------|-----------|
| <b>ৰি</b> হীষ | मूलमें | मध्यमें    | ऊपर    | गहराई   | मोटाई     | गा           | ३२/४/१३३/<br>पृ. | 6. 3 121 11      | गा.          | गा.       |
| ज्येष्ठ       |        | 800,000    | १०,००० | 800,000 | 600       | રક્ષર        | १४               | 888              | <b>~</b> १ई  | 4         |
| मध्यम         | 8000   | 80,000     | 2000   | 80,000  | 80        | ર૪૧૪         | 25               | 848              | •1           | १३        |
| जधन्य         | १००    | १०००       | १००    | 8000    | *         | ૨૪૨૨         | 38               | ૪૮૬              | ,,,          | १२        |

# ३. पर्वत व दीप

| नाम                 | ৰিহীष                                                           | विस्तार                               | ভঁৰাই                                | ति, प,/४/<br>गानं. | त्रि. सा./<br>गा. नं. | ज,प/१०<br>गा,न |  |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------|--------------------|-----------------------|----------------|--|
| पर्वत<br>गौतम द्वीप | सागरके विस्तारकी दिशामें<br>गोलाईका व्यास                       | ११६०००<br>१२०००                       | १०००<br>१२०००                        | <b>૨૪૪</b> ૬≍<br>★ | २०द<br>११०            | २६<br>४०       |  |
|                     | ſ                                                               | विस्तार                               |                                      | - [                | ]                     |                |  |
| कुमानुष द्वीप       | दिइाओ वाले<br>विदिशा वाले<br>अन्तरदिका वाले<br>पर्वतके पास वाले | दृष्टि सं. १<br>१००<br>६५<br>६०<br>२५ | इष्टि स.२<br>१००<br>१००<br>१००<br>२५ | -<br>} (दे० लोक/   | ( दे० लोक/४/१ )       |                |  |

# ३. अढाई द्वीपके क्षेत्रोंका विस्तार-१. जम्बू द्वीपके क्षेत्र

|                       |                      |                     | जीवा                                                   |                                         |                              | प्रम          | (1ण             |                 |
|-----------------------|----------------------|---------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------|---------------|-----------------|-----------------|
| <b>न</b> (म           | बिस्तार (योजन)       | दक्षिण              | उत्तर (योजन)                                           | पार्श्व भुजा (योजन)                     | ति, प <i>.\४।</i><br>गा,न    | ह पु./४/गा.   | त्रि,सा,/गा     | ज, प /<br>अ /गा |
| भरत सामान्य           | ५२६ <sub>वेर</sub>   | जीवा                | १४४७१ <sub>५</sub> ह                                   | 1 1 1 1 1 1                             | १०५ + १९२                    |               | દ્વંગ્ય + હતર્ક | २/१०            |
| दक्षिण भरत            | २३८ <sub>२</sub> ३   |                     | ९७४८नै३                                                | धनुषपृष्ठ<br>९७६६ <sub>व</sub> ९        | १=४                          |               | }               |                 |
| उत्तर भरत             | 27                   | मि                  | १४४७१-५५                                               | १८१२क्वेट                               | १ह१                          |               | }               |                 |
| हैमबद्                | २१०५५५               | अपने पर्वतोको उत्तर | ३७६७४३ई                                                | 604433                                  | <i>९६</i> ह≖                 | <u> </u>      | <i>ڊ</i> وي ا   |                 |
| हरिवर्ष               | ८४२१ नुर             | यूत में<br>भ        | ७३९०१ <u>१७</u>                                        | <b>?</b> ₹₹ <b>₹</b> ?                  | şeş                          | હજ            | ৩৩২             | ३/२२=           |
| बिदेह                 | ३३६८४ <sub>५</sub> ४ | खपने (              | मध्यमें १००,०००<br>उत्तर व दक्षिणमें<br>पर्वतोंकी जोवा | 33050-9-                                | <b>s</b> raak                | <b>9</b> 3    | Eor + 200       | <u>७/३</u>      |
| रम्यक                 | $\rightarrow$        |                     | हरिवर्धवत्                                             | ←                                       | રસ્ટર                        | ७३            | ডএ≂             | २/२०=           |
| हैरण्यवत्             | $\rightarrow$        |                     | हैमवत्तवत्                                             | ←                                       | 2340                         | 11            | 1 17            | 1.              |
| ऐरावत                 | $\rightarrow$        |                     | भरतवत्त्                                               | ←                                       | २३६२                         | 74            | 71              |                 |
| दैवकुरु व उत्तर कुरु- |                      |                     |                                                        |                                         |                              |               |                 |                 |
| दृष्टि सं. १          | ११५९२ <sub>व</sub> ३ |                     | 63000                                                  | ६०४१८६३                                 | 2880                         |               |                 |                 |
|                       |                      |                     |                                                        | (्धनुष पृष्ठ)                           | ļ                            | Í             |                 | ľ               |
| दृष्टि सं. २          | ••                   | ļ                   | <b>£</b> ₹000                                          |                                         | २१२१                         |               | ļ               |                 |
| हष्टि सं, ३           | ११८४२ नर             |                     | ¥3020                                                  | <b>६०४१८<sup>९२</sup></b><br>( धनुष १४) | ×                            | ୧୍ଟ୍          | ×               | <i>६</i> /२     |
|                       |                      |                     | ← − − − −                                              | - (राबा,/३/१०/                          | (\$ <b>]</b> 808 <b> </b> 3) | ·             |                 | l               |
| ३२ विदेह              | प्३पिर               |                     | ) दक्षिण-उत्तर                                         |                                         |                              |               |                 |                 |
|                       | २२१२ह                |                     | १६५९२३२                                                | Į                                       | २२१७+<br>२२३१                | <b>२</b> ४३   | Ęok             | ७/१९+२०         |
| <u>}</u>              | 1                    | ł                   | 1 (                                                    | <u> ( रा. वा /३/१०/</u>                 | 23/206/22                    | $\rightarrow$ | ]               | ]               |

| 2177       |                                       |                         | विस्तार              |                      |                                                                                |
|------------|---------------------------------------|-------------------------|----------------------|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| नाम लम्बाई | अभ्यन्तर ( योजन )                     | मध्यम ( योजन )          | बाह्य ( योजन )       | प्रमाण               |                                                                                |
| भरत        | बत्त                                  | ६६१४१२ <u>२</u>         | १२५८१३ <del>३६</del> | १८५४७ <del>१५५</del> | बा।<br>इ. १८।<br>( ज.                                                          |
| हैमवत      |                                       | २६४५८ <sub>२१२</sub>    | ५०३२४२९४             | ७४१९०३९६             |                                                                                |
| हरिवर्भ    | निस्तार                               | १०५८३३२५६               | २०१२२९८३५३           | २९६७६३२४४            | (७२.), ( रा<br>( ह.<br>सा./१२१ ),                                              |
| विदेह      | होवके                                 | ४२३३३४२ <sup>२</sup> ९२ | ८०५१९४३६४            | ११८७०५४३३६म          |                                                                                |
| रम्यक      | 105                                   | $\rightarrow$           | हरिवर्षवत्           | ←                    | د<br>د د د<br>د د د<br>د د<br>د د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د<br>د |
| हैरण्यवत्  |                                       | $\rightarrow$           | हैमवतवत्             | <                    | ष /४/२५६४-२५७२ ),<br>'२-७/१९१२/२ );<br>१०४ ): ( त्रि सा./१                     |
| ऐरावत      |                                       | $\rightarrow$           | भरतवत्               | <b>←</b>             | ( fa. q /8/2468-34<br>3/33/7-७/१६४-34<br>५०२-१०४ ): ( fa<br>q./११/६-९७ )       |
| नाम        |                                       | ন্থায                   | জীব্য                | धनुषपृष्ठ            | ति म,/४ गा ह पु./५/२                                                           |
| दोनो कुरु  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 3{{{¤0                  | २२३१६=               | <br>हर¥४दई           | R#83 434                                                                       |

|                                  | पूर्व _           |                                      | दक्षिण-उत्तर लम्बाई ( योजन   | )                             | ति ग/४/              |
|----------------------------------|-------------------|--------------------------------------|------------------------------|-------------------------------|----------------------|
| नाम                              | पश्चिम<br>विस्तार | आदि                                  | मध्यम्                       | अ न्तिम                       | गा,                  |
| दोनो बाह्य विदेहोके क्षेत्र-( f  | त. प./४/ग         | . स ); ( ह पु <i>/ १/ १४ द- १४</i> ६ | ); ( त्रि, सा /१३१-१३३ )     |                               |                      |
| कच्छा-गन्धमालिनो                 | 1                 | ५०९५७०३००                            | <b>५१४१</b> ५४ <del>३</del>  | ५१८७३८३२२                     | २६ं२र                |
| सुकच्छा-गन्धिला                  | ୁ<br>ଜୁ           | ५१९६९३३९६                            | ५ <i>२४२७७<del>३</del>६५</i> | ५२८८६१ई९इ                     | २६३४                 |
| महाकच्छा- <b>सु</b> गन्धा        | 2 270 =           | 458200                               | १३३६८४                       | <b>६३८२</b> ई८                | ୧ଽ୫୪                 |
| कच्छकावती-गन्धा                  | क याज             | ५३९२२२ <u>३</u> २ <u>२</u>           | ५४३८०६ <u>१२२</u>            | ५४८३९०३३३२                    | ર્વક્ષર              |
| आवत्ती-वत्रकावती                 | 19 E              | 486829292                            | ५५३२१३ <sub>११२</sub>        | ५५७७९७ <del>,१</del> २        | ર્૬૪૬                |
| लांगलावती-महावप्रा               |                   | <b>ૡૡ૮૭ૡ</b> ૧ <del>૧<u></u>વર</del> | ५६३३३५३३२                    | ५६७९१९३३२<br>५६७९१९३३२        | રદે૬૦                |
| युष्कला-सुवप्रा                  | कि क्षेत्र        | 486846 <del>28</del>                 | ५७२७४२ <sub>२२</sub> ४       | ५७७३२६ <u>३४</u>              | ર દેશ્દ              |
| वप्रा-पुष्क्लावती                | प्रत्येक          | ५७८२८० <u>१४४</u>                    | <b>५८</b> २८६४ <u>३</u> ४४   | ५८७४४८३३३                     | २६५न                 |
| दोनो अभ्यन्तर विदेहोके क्षेत्र—। | (ति प./४/         | lm. स ), (ह पु/४/१११),               | ( त्रि, सा / १३१-१३३ )       |                               |                      |
| पद्मा-मगलावती                    | l í               | - २९४६२३३ईई                          | २९००३९ <del>२६</del> ६       | <b>૨૮५૪५</b> ५ <del>૧૬૬</del> | રફ્છ૦                |
| सुपद्मा-रमणीया                   | (m)\$2/8/         | २८४५०१ <sub>२ वर</sub>               | २७९९१७ ७६                    | २७५३३३३७६                     | ર્ર્દહપ્ર            |
| महाषद्मा-सुरम्दा                 |                   | २७५०९४ <u>३६४</u>                    | २७०५१०२९४                    | २६५९२६३६३                     | ।<br>२६७⊏            |
| पद्मकावती~रम्या                  | (ति               | २६४९७२ <sub>२ १२</sub>               | २६०३८८ <sub>२</sub> ६४       | २५५८०४३६४                     | २६८२                 |
| इाखा-बरसकावती                    | n lu<br>Bu        | २५५५६५१७२                            | २५०९८१ <del>२ ७२</del>       | २४६३९७३ भूर                   | <b>२</b> ई≂ <i>ई</i> |
| नसिना-महावत्सा                   | u<br>∎            | २४५४४३ <sub>२</sub> ५२               | 780649 42                    | २३६२७५ ४२                     | २६१०                 |
| कुमु <b>दा-सु</b> वत्सा          | क सेत्र           | २३६०३६३६७                            | २३१४५२३६१                    | २२६८६८३ ६२                    | રર્દ્દષ્ઠ            |
| सरिता-वत्सा                      | प्रत्येक          | ૨૨ <b>ધ</b> ૬१૪ <sub>૩</sub> ૪૨      | २२१३३० <sub>२९२२</sub>       | २१६७४६२४०२                    | २६१≂                 |

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

-

# ३. पुष्करार्धके क्षेत्र

|                                            | <u> </u>            | [                       |                                                                                                                                   |                | विस्तार                                                                                                           |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    |            |
|--------------------------------------------|---------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| नाम                                        | त्तम्बाई            | ঝা                      | -मन्तर ( यो० )                                                                                                                    |                | मध्यम (यो०)                                                                                                       | ļ          | बाह्य ( यो० )                                                                                                             |                                                                                                                    | प्रेमण     |
| भरत<br>हैमबत<br>हरि<br>विदेह               |                     | १                       | ४१५७९२७३<br>६६३१९२४१<br>६५२७७ <sub>२</sub> व२<br>६५२७७ <sub>२</sub> व२                                                            | २१<br>८५       | 44274662<br>804974672<br>67092872                                                                                 | १०         | ६५४४६२ <sup>93</sup><br>६६१७८४२ <sup>५२</sup><br>२६१७८४२ <sup>५२</sup><br>२४७१३६२ <sup>६</sup> २                          | لا-؟<br>۲-۶/۶۶ξ/۶۶ ),<br>۲-۶/۶۶ ( ( آ⊯<br>۲ /۶۶/ξا۹-۵۶ )                                                           |            |
| विद्ह<br>रस्यक<br>हैरण्यवत्<br>ऐरावत       | द्वीपके विस्तार वत् | द्<br>१                 | २६६११०८ <sub>२</sub> ४८<br>६६५२७७ <sub>२</sub> <sup>९२</sup><br>१६६३१९ १९ <sup>९२</sup><br>४१५७९२ <u>६</u> २<br>४१५७९२ <u>६</u> २ |                | ३४२४८२८२ <sup>१६</sup> २<br>५३५१२२ <sup>१६२</sup><br>२१४०५१२ <sup>३६२</sup><br>८५६२०७ <sub>२</sub> ४ <sub>२</sub> |            | ८८५४७३ <sup>६६</sup> ६<br>६५४४६ <sub>२</sub> ९३<br>९६१७८४ <sub>२</sub> ९२<br>१६१७८४ <sub>२</sub> ९२<br>२४७१३६२ <i>९</i> ४ | ( ति. ५ /४/२८०५-१२१७);<br>( रा. वा /३/३४/२-१/१९६/१९ ),<br>( ह पु /५/४००-१९४), ( जि<br>सा /९२६ ), ( ज प /११/६७-७२ ) |            |
| नाम                                        |                     |                         | बरण                                                                                                                               |                | जीवा                                                                                                              |            | धनुषपृष्ठ                                                                                                                 |                                                                                                                    | प्रमाण     |
| द <sup>ा</sup> नों कुरु                    |                     | 1                       | १४८६१३१                                                                                                                           |                | ४३६११६                                                                                                            |            | ३६६०३३४                                                                                                                   | ;                                                                                                                  | उपरोक्त    |
| नाम                                        | <u></u>             | पश्चिम<br>बस्तार        |                                                                                                                                   |                | दक्षिण उत्तर लम्बाई                                                                                               | ·          | ·····                                                                                                                     |                                                                                                                    |            |
| -44                                        |                     | पूर्व पश्चिय<br>बिस्तार | आदिम                                                                                                                              |                | मध्यम्                                                                                                            |            | अन्तिम                                                                                                                    |                                                                                                                    | ति प_/४/गा |
| दोनों बाह्य विदेहोंके क्षे                 | त्र—(ति             | ļ                       | ा.नं), (त्रिसा/ <b>ह</b>                                                                                                          | ३१-१३३         | )                                                                                                                 |            | <br>                                                                                                                      |                                                                                                                    |            |
| कच्छा-गन्धमालिनी                           |                     |                         | १९२१८७४ऱ्                                                                                                                         | _              | १९३१३२२२                                                                                                          | ৰ হ<br>ব হ | 29809902                                                                                                                  | ध्य<br>ब्रे                                                                                                        | ঽ⊏३७       |
| सुकच्छा-गन्धिला                            |                     |                         | १९४२६७९ऱ्                                                                                                                         | • •            | १९५२१२८२४२०                                                                                                       |            | १९६१५७६२ <sup>९६</sup>                                                                                                    |                                                                                                                    | ર્વ્ષ્ટ    |
| महाकच्छा-सुवल्गु                           |                     |                         | १९६२०५३ई                                                                                                                          |                | १९७१५०२                                                                                                           |            | 28608402                                                                                                                  |                                                                                                                    | २८५२       |
| कच्छकावती-गन्धा                            |                     |                         | १९८२८५९ <sub>२</sub>                                                                                                              | <br>इ.४<br>बर् | 2565300230                                                                                                        |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    | વ⊏ફદ્      |
| आवर्ता-वप्रकावसी                           | :                   |                         | २००२२३३३                                                                                                                          |                | २०११६८१३०२                                                                                                        |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    | २=६०       |
| सग्जितिनी-महावप्रा                         |                     |                         | २०२३०३८२                                                                                                                          | म ४<br>वर      | २०३२४८७२                                                                                                          |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    | २=६४       |
| पुष्कला व सुवप्रा                          |                     |                         | २०४२४१२३                                                                                                                          |                | २०५१८६०३                                                                                                          | • •        | - •                                                                                                                       |                                                                                                                    | २वद्दद     |
| वप्रा व पुष्कसावती                         |                     |                         | े २०६३२१८ <sub>२</sub> %                                                                                                          | १२<br>वर्ट     | २०७२६६६३                                                                                                          | •          | २०८२१४३                                                                                                                   |                                                                                                                    | २०७२       |
| दोनों अभ्यन्तर विदेहोबे<br>पद्मा व भगलावती | । हीत्र⊸            | (ति प /                 |                                                                                                                                   |                |                                                                                                                   |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    |            |
| सुपद्मा व रमणीया                           |                     |                         | १५००९५३२                                                                                                                          |                | १४९१५०५२                                                                                                          |            | 828204023                                                                                                                 | •••                                                                                                                | २९८०       |
| महायद्मा-सुरम्या                           |                     |                         | १४८०१४८ <sub>२</sub> -                                                                                                            | · - i          | १४७०७०० <sub>२</sub> :                                                                                            | •          | १४६१२५१२                                                                                                                  | •••                                                                                                                | २=८४       |
| रम्या-पद्मकावली                            |                     | 1                       | १४६०७७४ <del>३</del><br>१४२०७६ ४१                                                                                                 |                | १४५१३२६३                                                                                                          |            | <b>१४४१८७७</b> ३२                                                                                                         | • •                                                                                                                | २=⋍⋍       |
| शंखा-वप्रकावती                             |                     |                         | १४३९९६८२                                                                                                                          |                | १४३०५२०३                                                                                                          |            | १४२१०७२२                                                                                                                  |                                                                                                                    | २=१२       |
| महावत्रा न लिन                             | ļ                   |                         | १४२०५९५ <sub>२</sub><br>१३०४५४ २                                                                                                  | -              | १४१११४६२                                                                                                          | •••        | 880859623                                                                                                                 |                                                                                                                    | २८६६       |
| कुमुदा-सुवप्रा                             |                     | ļ                       | १३९९७८९ <sub>२</sub><br>१३९९७८९ <sub>२</sub>                                                                                      | • •            | १३९०३४१ <sub>२</sub> २                                                                                            | • •        | १३८०८९२३                                                                                                                  | •••                                                                                                                | २१००       |
| सरिता-अप्र⊺                                | ļ                   |                         | १३८०४१५ <sub>२</sub> ५२<br>१३५९६०९२३५३                                                                                            |                | 83608569380<br>836085693                                                                                          |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    | २१०४       |
|                                            |                     |                         | 24224024;                                                                                                                         | ণ হ            | १३५०१६१३                                                                                                          | ร์ิจั      | १३४०७१३ <sub>२</sub> ७                                                                                                    | 33                                                                                                                 | , २१०≍     |
|                                            |                     |                         |                                                                                                                                   |                |                                                                                                                   |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    |            |
| <b></b>                                    |                     | [                       |                                                                                                                                   |                |                                                                                                                   |            |                                                                                                                           |                                                                                                                    |            |

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

# ४. जम्बू द्वीपके पर्वतों व कूटोंका विस्तार

- १. लम्बे पर्वत
- नोट-पर्वतोकी नीव सर्वत्र ऊँचाईसे चौथाई होती है।

( ह. पु /४/४०६ ); ( जि. सा./१३६ ), ( ज. प./३/३७ )।

|                                                                                                                                 | ऊँचाई यो०                                                | a)o   | विस्तार यो०                                                  | दक्षिण          | उत्तर जीवा                                                                                                                        | पार्श्व भुजा  |                                                                    | प्रमाण                                                                                                                                                                                   |                         |                                |                                                                                                          |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| नाम                                                                                                                             | জমাহ থাত                                                 | नीव य |                                                              | जीवा<br>योव     | यो०                                                                                                                               | यो०           | ति. ५./<br>४/गा.                                                   | रा. <b>वा</b> ./<br>३/ <b>-</b> /-/-/                                                                                                                                                    | ह, पु <i>।</i><br>४/गा. | )<br>त्रि.सा./<br>गा.          | जि. प /<br>अ./गा                                                                                         |  |  |  |  |
| कुलाचल—<br>हिमवान्<br>महाहिमवान्<br>निषध<br>नील<br>रु <i>विम</i><br>शिखरी<br>भरत क्षेत्र—<br>विजयार्ध<br>गुफा<br>विदेह विजयार्ध | <b>→</b>                                                 | ļ     | १०५२ <u>१२</u><br>४२१० <u>१०</u><br>१६८४२ <sub>१९</sub><br>→ | ही उत्तर जीव। ∢ | २४९३२ <sub>६</sub><br>५३९३१ <sub>६२</sub><br>९४१५६ <sub>२</sub><br>निषधवद<br>महाहिमवानवत<br>हिमवानवत<br>१०७२० <u>१</u> ९<br>२२१२२ | <             | १६२४<br>१७१७<br>१७१०<br>२३२७<br>२३४०<br>२३४१<br>१०२+<br>१०२<br>१७५ | ११/२/१ <sup>-</sup> २/११<br>११/४/१ <sup>-</sup> २/२२<br>११/६/१४२/१२<br>११/६/१ <sup>-</sup> ३/२४<br>११/१०/१ <sup>-</sup> ३/२४<br>१९/१०/१ <sup>-</sup> ३/३१<br>१०/४/१७१/२८<br>१०/१३/२७६/२० | 8                       | ७७२<br>७७४<br>७७६<br>          | 3/8<br>3/8<br>3/80<br>3/80<br>3/80<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8<br>3/8 |  |  |  |  |
|                                                                                                                                 | स्थल विशेष                                               | τ     | ऊँच <i>ाई</i><br>यो०                                         | गहराई<br>यो०    | चौडाई<br>यो०                                                                                                                      | लम्बाई<br>यो० | ति, प,/<br>४/गा                                                    | रा वा /३/१०/<br>१३//                                                                                                                                                                     | ह. पु./<br>४/गा.        | त्रि.सा./<br>गा-               | जप./<br>अ/गा.                                                                                            |  |  |  |  |
|                                                                                                                                 | सामान्य<br>नदीके पास<br>पर्वतके पास                      |       |                                                              | चौथाई ←         | 400<br>400                                                                                                                        | १६५९२२२       | २२३१<br>२३०७                                                       | રહદ્[ર<br>રહદ્[ર<br>"                                                                                                                                                                    | <b>२३३</b><br>"         | ર્ફ્લ્ફ્ર્,<br>હ૪૩<br>હ૪૬<br>" | 9/=<br>9/2=<br>"                                                                                         |  |  |  |  |
| गजदन्त                                                                                                                          | सामान्य                                                  |       | 0                                                            | र्ड्से चौ       |                                                                                                                                   | ३०२०९ क       | २०२४                                                               |                                                                                                                                                                                          | २१५                     | હર્દ                           | <b>٤/</b> ٩                                                                                              |  |  |  |  |
| , i                                                                                                                             | कुला चलोके प<br>मेरुके पास<br>कुलाचलोके पा<br>मेरुके पास |       | ४००<br>४००<br>४००                                            | रुँ मे।<br>     | ६००<br>६००<br>२६०<br>६००                                                                                                          |               | <b>२०१७</b><br>२०२७<br>"                                           | 39\\$03<br>"                                                                                                                                                                             | २१३<br>"                | હ્ર<br>કે રૂછ                  | १/३<br>१/ई                                                                                               |  |  |  |  |
|                                                                                                                                 |                                                          |       |                                                              |                 |                                                                                                                                   |               |                                                                    |                                                                                                                                                                                          |                         |                                |                                                                                                          |  |  |  |  |

822

| लोक |
|-----|
|-----|

| नाम                   | ऊँचाई | महराई    | विस्तार |              |        | ति पः/<br>४/गा | रावा/३/१०                  | ह. पु./ | त्रिसा/     | जप/             |
|-----------------------|-------|----------|---------|--------------|--------|----------------|----------------------------|---------|-------------|-----------------|
|                       |       |          | मूलमे   | मध्यमें      | उप्रपर | 8/*11,         | वा/पृ/पै.                  | ४/गा.   | गा.         | अः/गा.          |
|                       | यो,   | <u> </u> | यो      | यो,          |        | {              |                            |         | 1           |                 |
| वृषभगिरि<br>नाभिगिरि— | १००   |          | १००     | હર્          | 40     | २७०            |                            |         | ७१०         |                 |
| इष्टिसं १             | 8000  | 1        | 8000    | १०००         | 8000   | १७०४           | ৩ <b>/</b> १ <b>=</b> २/१२ |         | 1980        | 3/280           |
| इष्टि स. २            | 8000  |          | 8000    | uyo          | 1 yoo  | <b>१</b> ७०ई   |                            |         | ļ           | ļ               |
| सुमेरु                | Ì     |          |         |              |        |                |                            |         |             |                 |
| पर्वत                 | 00033 | 2000     | १०,०००  | दे, लोक/     | १०००   | १७८१           | 6/200/32                   | २=३     | ६०६         | 8/??            |
|                       |       |          |         | <u>३/६/१</u> |        |                | 1                          |         |             |                 |
| चूलिका                | 30    | ×        | १२      | ц<br>ц       | 8      | १७१५           | ७/१=०/१४                   | રૂબ્ર   | <b>६२</b> ३ | <i>ષ</i> /શ્રૂર |
| यमक<br>इष्टि सं, १    | 2000  | चौयाई    | 8000    | ৬৫০          | yoo    | २०७७           |                            |         |             |                 |
| <b>इ</b> हिस २        | 8000  | 1        |         | ,            | <br>   |                | ७/१७४/२६                   | \$39    | <b>£</b> १५ | ६/१६            |
| कांचनगिरि             | 800   | चाईसे    | 800     | 194          | ٤°     | 3058           | 0/204/2                    |         | \$48        | £/84            |
| दिरगजेन्द्र           | १००   | ्म<br>हर | 800     | હર્          | ξo     | २१०४,          |                            |         | 668         | ४/७ई            |
|                       | }     | 1 1      |         |              | ;<br>; | 1 २११३         | )                          |         | )           |                 |

### ३. पर्वतीय व अन्य कूट---

कूटोंके विस्तार सम्बन्धो सामान्य नियम-सभी क्टोंका मुल विस्तार अपनी ऊँचाईका अर्धप्रमाण है । ऊपरी विस्तार उससे आधा है। उनकी ऊँचाई अपने-अपने पर्वतोकी गहराईके समान है।

| अवस्थान             | জঁম্বাई       | विस्तार                 |              | त्रि, प      | रा, दा,/३/सू.                        | ह, पु/         | त्रि,सा /                             | ज, प./ |
|---------------------|---------------|-------------------------|--------------|--------------|--------------------------------------|----------------|---------------------------------------|--------|
|                     |               | मूलमें मध्यमें          | ऊपर          | ४/गा.        | वा /पृ./प,                           | <b>श्∕गा</b> , | गा                                    | अ /गा. |
| <u> </u>            | यो,           | यो. यो.                 | यो,          |              |                                      |                |                                       |        |
| भरत जिलवार्ध        | ६ <u>१</u>    | ६२ ४३३                  | ३२           | १४१          |                                      | रूद            | ৬২३                                   | ३/४६   |
| रेरावत निजयार्ध     | ->            | भरत विजयार्धवत          | ←            |              |                                      | ११२            |                                       |        |
| हिमत्रान्           | <b>२</b> ४    | 34 863                  | १२३          | <b>૧</b> ६३३ |                                      | **             | , ,,                                  | **     |
| महाहिमगन्           | ~->           | हिमवाच्से दूगुना        | ÷            | <b>१७२</b> ४ |                                      | હેર            | 79                                    | •      |
| निषध                | $\rightarrow$ | हिमवात्से चौगुना        | ←            | 3408         |                                      | ٥ع             |                                       |        |
| नोल                 | >             | निषधवत्त                | ←-           | રૂક્ર્ઝ      |                                      | १०१            | .,                                    | ,,     |
| रुविम               | $\rightarrow$ | महाहिमवात्वत            | ←            | २३४०         |                                      | १०४            | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | ••     |
| शिलरी               | $\rightarrow$ | हिमवान्वच               | ←            | २३४४         |                                      | १०५            | 1                                     | +-     |
| हिमवाज्या सिद्धायतन |               | 400 <i>51</i> 94        | २५०          |              | ११/२/१=२/१६                          |                | ×                                     | ×      |
| रोष पर्वत           |               | हिमवान्के समान          | ·            | 1            | 1                                    |                | 1                                     |        |
| i                   | ( रा, वा /३   | १९१४/१९२१६; ६१९५३/१५    |              | 10/19=3/3=   | २: १२/१=४/४)                         |                |                                       |        |
| चारी गजदन्त         | पर्व तसे      | ( उपरोक्त नियमानुसार जा | ननाः         | -            | १०/१३/१७३/-                          | २२४            | २७ई                                   |        |
|                     | चौथाई         | ļ                       |              | २०४८,        | २३                                   |                |                                       |        |
|                     |               |                         | ļ            | Roke,        |                                      |                | l l                                   |        |
|                     | ]             |                         |              | २०६०         |                                      |                | 1                                     |        |
| पद्मद्रह            | $\rightarrow$ | हिमवार् प्वतवस्         | <del>«</del> | શ્દેર્દ્     |                                      |                | ]                                     |        |
| अन्यदह              | $\rightarrow$ | अपने अपने पर्वतोवन      | ←            |              |                                      |                |                                       |        |
| भदरालवन             | $\rightarrow$ | ( दे.लोक/३/१२.५)        | ←            |              |                                      |                |                                       |        |
| नन्दनवन             | 800           | 400 <u>30</u> 6         | २५०          | ७३३९         |                                      | ३३१            | ६२६                                   |        |
| सौमनसवन             | २५०           | 240 8692                | શ્વર્        | <i>হ</i> তহ  |                                      |                | [                                     | 1      |
| नन्दनवनका बलभद्रज्ञ |               | ( दे० लोक/३/६.२ )       | $\leftarrow$ | 0338         |                                      |                |                                       |        |
| सौमनस बनका अलभद्र   |               | ( दे० लोक/३/ने-३)       | . ←          | ]            |                                      |                |                                       |        |
| दृष्टि स, १         | १००           | 800 08                  | ٤o           | 2039         |                                      |                |                                       | Í      |
| दृष्टिसं २          | 8000          | 8000 SY0                | 400          | १९८०         | ( १०/ <i>९३/९७</i> १/<br><u>९</u> ६) |                |                                       |        |

| 8 | नर्दा | कुण्ड | द्वीप | व | पाण्डुक | ঞ্চিতা | आदि— |
|---|-------|-------|-------|---|---------|--------|------|
|---|-------|-------|-------|---|---------|--------|------|

| अवस्थान                                                                                   | ऊंचाई               | गहराई                                                          | गहराई विस्तार                           |              | रावा/३/२२/<br>वा/पृ/पं               | ह, पु <i> </i><br>४/गा | त्रि, सा,/<br>गा, | ज, प /<br>अ,/गा. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------|--------------------------------------|------------------------|-------------------|------------------|
| लदी कुण्डोंके द्वीप—<br>गनाकुण्ड<br>सिन्धुकुण्ड<br>रोष कुण्डयुगल<br>उपरोक्त द्वीपोके शैल~ | २ कोस<br>><br>२ कोस | १० यो. ⊂ थो.<br>गंगावत् <del>←</del><br>१० यो. उत्तरोत्तर दूना |                                         | २२१          | १/१००/२६<br>२/१९०/३२<br>३-९४/१०८-१८६ | १४३                    | ۲⊂۵               | २/१६४            |
| गँगा कुल्ड                                                                                | १० यो.              | मूल                                                            | स्तार<br>मध्य जिपर<br>यो १ यो.<br>चौडाई | २२२          |                                      | १४४                    |                   | ३/१६४            |
| पाण्डुकशिला—<br>दृष्टि स १<br>दृष्टि सं. २                                                | = यो.<br>  ४ यो.    | १०० यो. ४० यो.<br>४०० यो. २५० यो<br>विस्तार                    |                                         | २८१६<br>१८२१ | १=०/२०                               | રૂષ્ઠદ                 | ¢3£               | ४/१४२            |
| पाण्डुक दिालाके<br>सिहासन व आसन                                                           | <b>१०० ध</b>        | ├ <b>────</b> │~──                                             | मध्य ऊपर<br>७४ ध. २५० ध.                |              |                                      |                        |                   |                  |

#### ५ अउाई दीर्पीकी सर्व बेदियाँ---

वेदियोंके बिस्तार सम्बन्धो सामान्य नियम-देवारण्यक व भूतारण्यक वनोके अतिरिक्त सभी कुण्डो, नदियों, बनो, नगरो, चैत्यालयों आदिकी वेदियों समान होती हुई निम्न विस्तार-सामान्यवाली है। (ति प/४/२३==-२३११). (ज, प./१/६०-६१)

| अपरथान                                                                                                                                                     | ऊँचाई                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | गहराई                                                                                 | विस्तार                | ति प./<br>४/गा.                                   | रा. वा./३ /सू /<br>वा./पृ /पं.        | ह. पु /<br>४/गा | त्रि, सा./<br>गा, | ज. प./<br>अ./गा, |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------|-------------------|------------------|
| सामान्य<br>भूतारण्यक<br>देत्रारण्यक<br>हिमवान्<br>पग्रदह<br>शालमली बृक्षस्थल<br>गजदन्त<br>भद्दशालयन<br>धात कीराण्डकी सर्व<br>पुण्करार्धकी सर्व<br>इष्पाकार | $\begin{array}{c} \mathfrak{k}/\mathfrak{R} & \mathfrak{a} \mathfrak{l}.\\ \mathfrak{k} & \mathfrak{a} \mathfrak{l}.\\ \mathfrak{k} & \mathfrak{a} \mathfrak{l}.\\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} & \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ \mathfrak{k} \\ k$ | ऊँचाईसे चौथाई<br><br>सामान्य बेदोव<br><br>भूतारण्यक वत्<br>उपरोक्त वत्<br>सामान्य वत् | १००० ,,<br>त्          | २३१०<br>२३११<br>१६२१<br>२१००,२१२८<br>२००६<br>२५३५ | ₹ <i>५]-1</i> १ <b>⊏</b> ५ <b>1</b> १ | 399<br>499      |                   | ₹ <b>/</b> 4ε    |
| मानुषोत्तर की—<br>तटवेदो<br>शिखरवेदी<br>जग्बूद्वीपकी जगती                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | सामान्य वत्<br>गहराई                                                                  |                        | २७ <sub>१</sub> ४                                 |                                       |                 |                   |                  |
| जगतीके द्वार—<br>दृष्टि स १<br>दृष्टि सं २<br>लवणसागर                                                                                                      | <ul> <li>मो,</li> <li>८ मो,</li> <li>७५० यो</li> <li>→</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                       | आयाम<br>४ यो<br>१०० मो | -<br>१५-२७<br>-<br>४३<br>७३<br>२५११               | દ/ <b>૧/૨૭</b> ૦/૨૬                   | 312C            | 554               | १/२६             |

# भ. शेष द्वीपोंके पर्वतों व कूटोंका धिस्तार-

**१. ધાતન્**ડીखण्डके पर्वत—

| नाम                                                                                                              | ऊँचाई                          | लम्बाई                                                                                  | विस्तार                                           | ति, म /<br>४/गा,              | रा, वा,/३/३३/<br>वा /१ /५.             | हपु/<br>५/गा.               | त्रिसा./<br>गा. | जप/<br>अ./गा. |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-------------------------------|----------------------------------------|-----------------------------|-----------------|---------------|
| पर्वतोके विस्तार व                                                                                               | ऊँचाई सम्ब                     | न्धी सामान्य नियम•                                                                      | -                                                 |                               |                                        |                             |                 | •             |
| कुलाचल<br>विजयार्ध<br>वक्षार<br>गजदन्त दृष्टि स० १<br>दृष्टि सं. २<br>उपरोक्त सर्व पर्वत-<br>वृषभगिरि<br>यमक<br> | जम्झूढीपवत<br><br><br><br><br> | स्वदीपवत्<br>निम्नोक्त<br>''<br>जम्बूढोपवत्<br>जम्बूढीपदे दूना<br>जम्बूढीपदे तूना<br>'' | जम्झूद्वीपसे दूना<br>।'<br>''<br>∽<br>←<br>←<br>← | २५४४-२५४६<br>''<br>''<br>२५४७ | <b>५/१</b> ६५/२०                       | २११<br>२२<br>२१<br>२१<br>२१ |                 |               |
| कौचन<br>दिग्गजेन्द्र                                                                                             | ) →<br>  →                     | 93<br>1 <sup>4</sup>                                                                    | ↓ ↓                                               |                               |                                        | 19                          |                 |               |
| इब्वाका <b>र</b><br>विजयार्ध                                                                                     | ४०० यो.<br>जम्ल्लूद्वीपवत्त    | विस<br>दक्षिण उत्तर<br>स्वद्वीपवत<br>जम्बूद्वीपसे दूना                                  | तार<br>पूर्व पश्चिम<br>१००० यो.<br>स्वक्षेत्रवत्  | २४३३<br>२१३३                  | <i>६ं।</i> ११४/२६<br>परोक्त सामान्य रि | ४१४<br>नग्रमवत्त्           | દરક             | ११/४          |
| वक्षार<br>मजदन्त <del></del>                                                                                     | जम्बूद्वीपवत्त                 | निस्नोक्त                                                                               | जम्बूहीपमे दूना                                   | %o⊏÷                          | उपरोक्त सामान्य                        | नियमवत्                     |                 |               |
| गणरगा<br>अभ्यन्तर<br>बाह्य<br>सुमेरु पर्वत                                                                       | 17<br>49                       | २५६२२७<br>१५११२५७<br>गहराई मूल                                                          | <br>विस्तार<br>  मध्य   ऊपर                       | २५ <b>ह</b> १<br>२५हर         |                                        | र्रहप्र<br>रहर्             | હર્<br>ક        |               |
| पृथिवीपर                                                                                                         | 68000                          | 00083 0008                                                                              | दे लोक   १०००<br>इ/६/३                            | २४७७                          | <i>६/१९६</i> ४/२९                      | <b>4</b> 83                 |                 | १९/१९         |
| पातालमें                                                                                                         | इष्टिस १व                      | को अपेक्षा विस्तार 🕶                                                                    |                                                   | 33                            |                                        | 73                          | ļ               |               |
| चूलिका                                                                                                           | ,, ,,२,<br>→ जम्बू             |                                                                                         | <del></del><br>Ekoo                               | ર્⊱ર                          |                                        |                             |                 |               |
|                                                                                                                  | [                              | · •                                                                                     | दरि                                               | भण उत्तर विस्त                | <u>।</u>                               |                             |                 | <u></u>       |

824

|                               | ॲंचाई व                |                         | दक्षिण उत्तर निस्तार           |                                  | ति, पा |            |
|-------------------------------|------------------------|-------------------------|--------------------------------|----------------------------------|--------|------------|
| नाम                           | चौडाई                  | आदिम                    | मध्यम्                         | अन्तिम                           | ४/गा.  |            |
| दोनो वाह्य विदेहोके वक्षार    |                        |                         |                                |                                  | 1      |            |
| चित्र व देवमास क्रूट          |                        | ૡૄઽહ૱૮૱ૣ૾ૺ૿૾૾           | 48978535                       | ५१९६९३ <u>३०म</u>                | २६३२   |            |
| मलिन व नायक्र्ट               | नियम                   | ५३८२६८                  | ५३८७४५ <sub>२ १२</sub>         | <b>५३९२२२</b> ३ <u>३२</u>        | २६४०   |            |
| पद्म व सूर्यकूट               |                        | ૡૡ૭૭૬૭ <sub>૨૧૨</sub>   | <b>५५</b> ८२७४ <sub>३ वर</sub> | ૡૡ૮૭ૡ <u>ૣૣૢૢૢૢૢૢ૱</u> ૱         | २६४८   | ញ÷<br>ព្រះ |
| एकशैल व चन्द्रनाग             | सामान्य                | ५७७३२६२ <sup>२४</sup>   | ५७७८०३ <sub>२</sub> ८४         | ५७८२८० <u>३४४</u>                | २६५६   | 3-25       |
| दोनो अभ्यन्तर विदेहोके वक्षार |                        |                         |                                | ,<br>,                           |        | सा /१३१-   |
| श्रद्धावास् व आत्माजन         | यूर्वोत्त <del>ा</del> | २८५४५५ <del>६</del> २.६ | २८४ <b>९७८</b> ३३ <u>३</u>     | २८४५०१ <u>२९</u> २               | २६७२   | ja<br>ja   |
| अंजन व विजयवान्               | nor                    | २६५९२६३५३               | २६५४४९३२३                      | २६४९७२ <u>६४</u>                 | २६८०   |            |
| आशीविष व बैश्रवण              |                        | <b>૨૪૬३९७</b> ३७३       | २४५९००३९३                      | २४५४४३ <del><sub>२१२</sub></del> | २६८८   |            |
| सुखावह व त्रिक्नूट            |                        | २२६८६८३६२               | २२६३९१ई६२                      | २२५९१४३३३                        | २६९६   |            |

२. पुष्कर द्वीपके पर्वत व कूट

| नाम                                 | ऊँ चाई<br><i>य</i> ो | लम्बाई<br>यो              | विस्तार<br>यो-          | ति.प./४/गा   | रावा,<br>• मा/प | /३/३४/<br>[,/प. <sup>ह</sup> | षु /४/गा      | त्रि सा,/गा,             | ज,प,/<br>अ:/ग्ग, |
|-------------------------------------|----------------------|---------------------------|-------------------------|--------------|-----------------|------------------------------|---------------|--------------------------|------------------|
| पर्वतोंके विस्तार व ऊ               |                      |                           | }                       | 1            |                 |                              |               | <br>                     |                  |
|                                     | जम्बूद्वीपद्य        | स्बद्वीप प्रमाण           | जम्बू द्वीपसे<br>चौगुना | 20010-21000  | 4188812         | 1                            | 12-228        | ł                        |                  |
| विजयार्ध                            | مرحد حا              | निम्नोक्त                 |                         | 40000-4000   |                 |                              | 1,            | l                        |                  |
| वक्षार                              | ,,                   | •,                        | 11                      | ,            |                 |                              | "             |                          |                  |
| गजदन्त                              | <b>`</b> ,           | <b>11</b>                 |                         | 1            | 1               | Ì                            | ۹,            |                          |                  |
| नाभिगिरि                            | <b>**</b> \$         | 1,                        | .,                      |              |                 |                              | ·, (          |                          |                  |
| उपरोक्त सर्वपर्वत                   |                      |                           |                         |              | ]               |                              |               |                          |                  |
| दृष्टिसं, २ -                       | <b>→</b>             | जम्बूद्वीपवत्             | ←                       | - २७६१       |                 |                              |               | }                        |                  |
|                                     | →                    | 7*                        | ←                       | -]           |                 |                              |               |                          |                  |
|                                     | <b>→</b>             | ••                        | ←                       | -            |                 |                              |               |                          |                  |
| कौचन -                              | <u>→</u>             |                           | <-                      | -            |                 |                              |               | · ·                      |                  |
| नाम                                 | ऊँ चाई<br>यो         | तम्बाई                    | वि                      | स्तार        | ति,प./४/गा,     | रा,वा/३/३<br>वा/पृ,/पं       |               |                          | ज.प./अ /गा.      |
| दिग्गजेन्द्र                        | $\rightarrow$        |                           | जम्बूद्वीपवत्           | <u> </u>     |                 |                              |               |                          |                  |
| मेरु व इष्वाकार                     |                      |                           | धातनीवत                 | ←            | २=१२            | 8/4529/8                     | 461           |                          |                  |
|                                     |                      |                           | विस्तार                 |              | ĺ               |                              |               |                          |                  |
|                                     | :                    | दक्षिण उत्त               | ार पूर्वे प             | ाश्चिम       |                 |                              |               |                          |                  |
|                                     |                      | ं यो                      |                         | iì.          | •               |                              |               |                          |                  |
| विजयार्ध                            | उपरोक्त              | उपरोक्त नि                | रयम स्व                 | क्षेत्रवत्त् | २≂२ई            | + उपरोक्त                    | »<br>सामान्य  | :<br>नियम                |                  |
| वश्यर                               | जत्नद्वीपवर          | र् <sup> </sup> निम्नोक्त | जबुद्वीप                | से चौगुना    | २८२७            | + उपरोच्च                    | सामान्य       | नियम                     |                  |
| गजदन्त—                             | -1~1                 |                           |                         |              |                 |                              | [             |                          | ļ                |
| अभ्यन्तर                            | 13                   | ୧୍ରେଷ୍ଟ୧ଶ                 | t i                     | n            | २=१३            |                              |               | 749                      |                  |
| ৰায়                                |                      | 2082288                   | <u> </u>                | <u>v</u>     | २९१४            |                              |               | 35                       |                  |
|                                     |                      |                           | विस्तार                 |              | 1               |                              |               | ĺ                        |                  |
|                                     |                      | गहराई मू                  | ल मध्य                  | জণ্য         | }               |                              | 1             |                          |                  |
| मानुबोत्तरपर्वत<br>मानुषोत्तरके कूट | १७२१                 | चौथाई १०                  | ગ્રર હરર                | ४२४          | २७४१            | <i>६</i> ।१९७/=              | 488           | <b>\$</b> 83 + 08\$3<br> | ११/४१            |
| 0                                   | 1                    | ाई/४/३ में कथि            | त नियमानुसार            |              |                 |                              |               | ]                        | ĺ                |
| दृष्टि स. १                         | ४३०२                 |                           | ० दे                    | २१५ है।      |                 |                              | 1             |                          |                  |
|                                     |                      | 4 1                       |                         | -            | 1               | ६/१९४७/१8                    | . <b>Ę</b> oo |                          |                  |
| होष्टस २                            | 600                  | K                         | 00 25X                  | २५०          |                 | ५१ ५२ ५१ ६                   | , , , ,,,,,   |                          |                  |

|                           | ্ উ ৰাई                     |                                        | विस् <b>तार</b>                   |                                                | ति प <i>. -</i> | ľ        |
|---------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------------------------|-----------------|----------|
| नाम्                      | ्<br>चौडाई                  | आदिम                                   | मध्यम                             | ं अन्तिम                                       | 8/11            | !        |
| दोनो बाह्य विदेहोके बक्षा | τ                           | ······································ |                                   | † <b>* * * * * * * * * * * * * * * * * * *</b> | · · · · ·       | ╡╍╍<br>┎ |
| चित्रकूट व देवमाल         | िमी≓य                       | १९४०७७०३६२                             | १९४१७२५ <del>७६</del>             | १९४२६७९ <u>३</u> ३ई                            | <b>२</b> =४६    |          |
| प्र⊒ व वैड्र्य क्र्ट      |                             | 28/084024E                             | १९८१९०४३३                         | १९८२८५९ <sub>5</sub> ८४                        | <b>२८</b> १४    |          |
| नहिन व नागक्क्ट           | सूत्र <u>ीत</u> ः त<br>नियम | २०२११२९३५ई                             | २०२२०८४ <del>३<sup>६४</sup></del> | २०२३०३८३२इ                                     | २≂६२            | 9        |
| एक रोल व चन्द्रनाग        | ন্দ্র<br>খন                 | 2058308 283                            | २०६२२६३ <u>१६४</u>                | २०६३२१८ <u>७२</u>                              | २०७०            | 000 000, |
| रोगं अम्यन्तर विदेहोके    | ब्हार~ ∣                    |                                        |                                   |                                                |                 |          |
| म्नेव्यमान् ब आत्माजन     | ् स                         | १४८२०५७ <sub>२९२</sub>                 | १४८११०२३६४                        | १४८०१४८ <sub>२</sub> ई <sub>र</sub>            | २दद२            |          |
| अलन <b>व विज</b> यवान     | साम् ।<br>धम                | <b>१४४१८७७३</b> ३३                     | १४४०९२३ <sub>३</sub> ६४           | १४३९९६८३३६                                     | २=१०            | 4        |
| आङी) विप व व≈वण           | भूगोंक साम<br>निथ <b>म</b>  | १४०१६९८३६४                             | 8800983295                        | १३९९७८९ <sub>२ व २</sub>                       | २=१=            |          |
| सरा वह व निहुट            | dr fr                       | १३६१५१९ <sub>२६</sub>                  | १३६०५६४ <sub>२९६</sub>            | १३५९६०९३६६                                     | २ह०६            |          |

#### ३. नन्दीइटर द्वीपके पर्वत

लोक

| and the second second second second second second second second second second second second second second second | - <u>×</u> _4  |       |        | विस्तार               |        | ति प,/४/गा, | रा,वा /३/३५ <b>/</b> - | इ.पू./४/गा  | त्रि सा / |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------|--------|-----------------------|--------|-------------|------------------------|-------------|-----------|
| नाम                                                                                                              | জঁ <b>ৰা</b> ई | गहराई |        | / मध्य                | জ পহ   | 10 4,181-0, | ਸ੍ਰ /ਧ                 | 6.3.1.4     | गा.       |
| ······································                                                                           | यो.            | । यो  | यो,    | यो.                   | यो.    |             |                        |             |           |
| अंजनगिरि                                                                                                         | 58000          | 2000  | <8000  | تدي<br>دومون<br>مومون | -goao  | 24 J        | 1239                   | <b>६</b> ४२ | ~\$3      |
| दधिमुख                                                                                                           | 20,000         | \$000 | 20,000 | <b>१</b> 0,000        | 80,000 | <b>E</b> 8  | <b>१</b> १८/२४         | ई७०         | મ         |
| रतिवर                                                                                                            | 2004           | 240   | 8000   | 8000                  | १०००   | <b>£</b> ⊂  | 986/38                 | ଽ୰୪         |           |

# ४. कुण्टलवर पर्वत व उसके कूट

| -                               |                 |              |                    | विस्तार |        |                |                      |            |               |
|---------------------------------|-----------------|--------------|--------------------|---------|--------|----------------|----------------------|------------|---------------|
| नाम्                            | ঁ জঁৰাই<br>'    | गहराई        | मूल                | मध्य    | জবহ    | िति, ५,/५/गा,  | रा.बा /३/३४/-/पृ /प. | इ पु./४/गा | ात्र, सा,/गा, |
|                                 | , यो.           | यो           | यो,                | यो,     | यो.    | {              |                      |            |               |
| पर्वत—<br>दृष्टि सं. १          | :<br>• ৩६०००    | <b>१</b> ००० | १०२२०              | ७२३०    | ४२४०   | 225            | -<br>₹₹              | ६८७        | £83           |
| इष्टि स, २<br>इराके कूट         | , 820000 j<br>→ |              | ><br>तरके दृष्टि । |         | ↓<br>↓ | १३०<br>१२४,१३१ | १हह/१२               | _          | <b>१</b> ६०   |
| द्वीपके स्वामी<br>देवोंके क्रुट | →<br>           | सवंद         | । उपरोक्तसे        | दूने    | ÷      | १३७            | ł                    | દ્દછ       |               |

### ५. रुचकवर पर्वेत व उसके कूट

|            |               |              |             | विस्तार |               |            |                     | _           |                           |
|------------|---------------|--------------|-------------|---------|---------------|------------|---------------------|-------------|---------------------------|
| नाम        | । उँचाई       | गहराई        | - मूल       | मध्य    | ऊंपर          | ति.प./४/गा | रा.च। '३/३५/-/१ /पं | ह पृ /४/गा. | त्रि सा /गा,<br>          |
| मर्वत      |               |              | ŕ≇<br>I     |         | <u></u> -<br> | <u> </u>   |                     |             | · · · · · · · · · · · · · |
| इंटिस १    | 28000         | <b>१</b> ००० | 58000       | 58000   | =8000         | १४२        |                     |             | 283                       |
| इएसि २     | 58000         | 8000         | ४२०००       | ४२०००   | 85000         |            | १११/२३              | 15na        |                           |
| इनके कूट—  |               |              |             |         |               |            |                     |             |                           |
| इष्टि स. १ | $\rightarrow$ | मानुषोत्तर   | को दृष्टि स | २ वट्   | <del>~~</del> | १४६        | I                   |             | 840                       |
| हींट स. २  | 400           | J            | 8000        | 360     | 1 200         | १६१.१७१    | २००/२०              | 9 <i>00</i> |                           |
| ३२ क्रुट   | 400           |              | १०००        | ₹a00    | १०००          |            | 1339                |             |                           |

६. स्वयभूर्मण पर्वत

|       |       |             |     | विस्तार |     |                              |             |             |
|-------|-------|-------------|-----|---------|-----|------------------------------|-------------|-------------|
| नाम   | জঁৰাই | गहराई       | मूल | मध्य    | ऊपर | ति.प./४/गा रा वा /३/३४/-/पृ, | पि हपु/४/गा | त्रि सा.गा. |
| गर्भत |       | <b>१०००</b> |     | ·       |     | २३१                          | 1           |             |

# ६. अढाई द्वापके चनखण्डींका विस्तार

१. जम्बृतीपके वनखण्ड

|                                                     | नाम                     | विस्तार                                 | िति प /४/गा,              | रा.वा /३/१८/१३/पृ | ह पु /४/गा. | त्रि सा /गा | ज प /अ /गा, |
|-----------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|-------------------|-------------|-------------|-------------|
| विजयाधके दान                                        |                         | २ को<br>२ को,<br>२ को,                  | ्छ<br>१७१<br>१६३०         |                   |             | ৬३০         |             |
| हिनगटके दार<br>———————————————————————————————————— |                         | ् <u>र का.</u>                          | <b>{</b> { <del>4</del> } | r<br>•            | १९५         |             |             |
| नग्म                                                | पूर्वापर                | उत्तर दक्षिण                            |                           | <br>              |             |             |             |
| देव रण्मक<br>भूतारण्यक                              | ्रहरर यो<br>-→ देवारण्य | १६५ <b>९२<sub>२</sub>२यो<br/>कवत् ←</b> | २२१०                      | १३७/२             | २८२         |             | ७/१५        |

|                   |                              | विस्तार                      |                             |              |                           |             |              | [          |  |
|-------------------|------------------------------|------------------------------|-----------------------------|--------------|---------------------------|-------------|--------------|------------|--|
| नाम               | मेरुके पूर्व या<br>पश्चिममें | मेरुके उत्तर<br>या दक्षिणमें | उत्तर दक्षिण<br>कुल विस्तार | ति, प,/४/गा, | रा.वा./३/१०/<br>१३/७./पं. | ह पु./४/गा. | त्रि सा /गा, | ज.प /अ /गा |  |
| भद्रशाल           | यो,<br>२२०००                 | यो.<br>२१०                   | यो.<br>विदेहक्षेत्रवद्      | २००२         | <b>१</b> ७⊏/३             | २३७         | ई१०+ई१२      | 8/83       |  |
|                   | वलय व्यास                    | षाह्य व्यास                  | अभ्यन्तर व्यास              |              | ĺ                         |             |              | ļ          |  |
|                   | यो.                          | यो,                          | यो,                         |              | ļ                         | 1           |              | 1          |  |
| नन्दनबन           | ¥00                          | ९९५४ व                       | ८९५४ द्                     | 8868         | ૭ ૩૯૬                     | २१०         | <b>६१०</b>   | ४/९२       |  |
| सौमनसबन           | 600                          | ४२७२ <sub>व</sub> र्व        | ३२७२ <u>न</u> न्            | \$239+2524   | १=0/१                     | ₹8€         | •7           | ৪/१२७      |  |
| <b>माण्डुकव</b> न | 858                          | १०००                         |                             | १८१० + १८१४  | १८०/१२                    | 200         | 13           | 8/१३१      |  |

#### २. धातकोखण्डके वनखण्ड

सामान्य नियम-सर्ववन जम्बुद्वीप वालोंसे दूने विस्तार वाले है । ( ह पु /४/१०१ )

| · ···    |                              |                              | उत्तर दक्षिण विस्तार        | [                  |             | रा.वा./३/३३/६/ |              |  |
|----------|------------------------------|------------------------------|-----------------------------|--------------------|-------------|----------------|--------------|--|
| नाम      | पूर्वापर विस्तार             | आदिम                         | मध्यम                       | अन्तिम             | ति.प./४/गा. | ष्ट्र./पं.     | ह पु./४/गा.  |  |
| ·        | यो,                          | यो,                          | यो.                         | यो.                |             |                | ·            |  |
| बाह्य    | \$588                        | ૡ૮૭૪૪૮ <del>૱૱</del>         | 49023622                    | ५९३०२७ <u>२</u> १३ | २६०६+२६६०   |                |              |  |
| अभ्यन्तर | 12                           | -                            | 283846362                   |                    | २६०१ + २७०० |                |              |  |
|          | मेरुसे पूर्व या<br>पश्चिममें | मेरुके उत्तर या<br>दक्षिणमें | उत्तर दक्षिण<br>कुल विस्तार |                    |             |                |              |  |
| भद्रशाल  | यो.<br>१०७८७६                | यो.<br>नष्ट                  | यो.<br><b>१२२५</b> हैहै     |                    | २५२६        |                | ६३१          |  |
|          | वसर्यव्यास                   | गह्यव्यास                    | अम्यन्तरव्यास               |                    |             |                |              |  |
|          | यो.                          | <br>यो,                      | <br>यो.                     | -                  |             |                |              |  |
| नन्दन    | 1 K00                        | 03\$3                        | म्इर्०                      |                    |             | १९४/३१         | *20          |  |
| सौमनस    | 600                          | ३५००                         | २५००                        |                    |             | १९६/९          | १२४          |  |
| पाण्डुक  | 838                          | 8000                         | १२ चूलिका                   |                    |             |                | <u> </u> ২২৩ |  |

# ३. पुष्करार्धं द्वीपके ननखण्ड

|              |                              |                              | उत्तर दक्षिण विस्तार             |                   |             |
|--------------|------------------------------|------------------------------|----------------------------------|-------------------|-------------|
| नम्          | पूर्वापर विस्तार             | आदिम                         | मध्यम                            | अन्तिम            | ति.प,/४/ग⊺  |
| देवारण्यक    |                              |                              |                                  |                   | -           |
| नाह्य        | <b>१</b> १६==                | २०८२११४३ेइ३ॅ                 | २०८७६९३३२५                       | २०९३२७२३३         | २=२=+२=७४   |
| अभ्यन्तर     | 39                           | १३४०७१३ <u>७६</u>            | <b>१३३</b> ४१३४३ <del>२२</del> ४ | १३२९५५५३३२        | २=२= + २११० |
|              | मेरुके पूर्व या<br>पश्चिममें | मेरुके उत्तर या<br>दक्षिणमें | उत्तर दक्षिण<br>कुल विस्तार      |                   | ति.प./४/गा  |
| भद्रशाल      | 292045                       | নছ                           | <u>૨૪५१ટટ</u>                    |                   | २=२१        |
| नन्दन आदि वन | _→                           | '<br>धातकोखण्डवत्            | <del>~~</del>                    | ( दे० सोक/४/४-४ ) |             |

868

४. नन्दीश्वरद्यीपके बन

वापियोके चारो ओर बनखण्ड है, जिनका विस्तार ( १००,०००×६०,००० ) योजन है ।

( ति ५/४/६४): ( रा, वा./३/३४/-/१९८/२९), ( जि. सा./१७२)

७. अढाई द्वीपकी नदियोंका विस्तार १. जम्बूदीपकी नदियाँ

| नाम                      | स्थल विशेष                                                   | चौडाई                          | गहराई             | ऊँचाई                | ति प /४/गा.                 | रा₊वा /३/२२/-<br>वा /टॄ./पं.          | દ્.યુ,/શ/ <b>ग</b> ા | त्रि.सा./गा            | ज.प./<br>अ./ग      |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------|----------------------|-----------------------------|---------------------------------------|----------------------|------------------------|--------------------|
| दारगुणा ह                | व ग्हराई आदि सम्ब<br>रेता है। आगे-आगेके<br>विस्तार उनकी गहरा | क्षेत्रोमें विदे               | ह पर्यन्त वह प्रग | गण दुगुना-दुगुना     | दियोका विस्त<br>होता गया है | ार प्रारम्भमें ९४<br>। (त्रि, सा./६०० | यो, औ<br>०), (ज      | रि अन्तर्भ<br>१. प,/१/ | र्वे उससे<br>११४)। |
| वृषभाकार प्रणाली—        | •                                                            |                                |                   | 1                    | 1                           | 1                                     | f                    | 1                      | T                  |
| गगा-सिन्धु               | हिमबान्                                                      | ६न्ने यो.                      | २ को प्रवेश       | २ को. प्रवेश         | २१४                         |                                       | १४०                  | 428                    | 3/24               |
| अग्गेके नदी युगल         |                                                              | तक उत्तरोत्तर<br>तक उत्तरोत्तः |                   |                      |                             |                                       | 242                  | 334                    | 3/28               |
| गंगा                     | ्ररायत<br>उ <i>इ</i> गम                                      |                                |                   |                      |                             |                                       | 888                  | ,"<br>_                | 3/84               |
| 414130-                  |                                                              | ६ भुयो.                        | १/२ को.           | 1.                   | ૭૩૬                         |                                       | १३६                  | န်စစ                   | 3/88               |
|                          | पर्वतसे गिरनेवाली<br>धार                                     |                                |                   | पर्वतकी<br>उर्जेंचाई | २१३                         |                                       |                      | <b>५</b> =ई            |                    |
|                          | दृष्टि सं, १                                                 | १०                             |                   |                      |                             |                                       |                      |                        |                    |
|                          | दृष्टि सं. २                                                 | २५                             |                   | 72                   | २१७                         |                                       |                      |                        | 3/98               |
|                          | गुफा द्वार पर                                                | ८ यो.                          |                   |                      | રરફ                         |                                       | १४८                  |                        | 53/0               |
|                          | समुद्र प्रवेश पर                                             | ६२३ यो.                        |                   | <b>१ को</b> .        | રષ્ઠદ                       | <b>१/१≂⊍/</b> २દ                      | १४१                  | £00                    | 3/951              |
| सि वु                    | $\rightarrow$                                                | गगानदीव                        | ান্               | ←-                   | <b>૨</b> ५૨                 | ૨/૧૬૭/३૨                              | 248                  |                        | 2/881              |
| रो हितास्या              | $\rightarrow$                                                | गगासे                          | दुना              | <del>«</del>         | १६६६                        | 3/266/8                               | 848                  | 334                    | 2/2=0              |
| रोहित                    | $\rightarrow$                                                | रोहिताः                        |                   | ←                    | হও3ও                        | 8/2==/80                              | "                    | "                      |                    |
| हरिकान्ता                | $\rightarrow$                                                | रोहितने                        | दुगुना<br>दुगुना  | ↔ .                  | १७४८                        | 4/2==/72                              | *2                   |                        | 3/85               |
| · ~ -                    |                                                              |                                | चौगुना )          |                      |                             |                                       |                      |                        | 1                  |
| <b>ธ</b> ิเเ <b>้ส</b> ์ | • <del>•</del>                                               | हरिकान्द                       |                   | <del>~~</del>        | <u> </u>                    | <i>{\ts=</i> /28                      | 13                   | "                      | **                 |
| सीतोदा                   | $\rightarrow$                                                | हरिकान्स<br>(गगासे अ           |                   | ←                    | ২০৬৪                        | ७/१००/३३                              | 17                   |                        | ३/१वः              |
| सीता                     |                                                              | सीतोद                          |                   | ←                    | २१२२                        | 3132812                               | ,,                   | ,,                     |                    |
| उत्तरकी छ नदियाँ         | $\rightarrow$                                                | क्रमसे हरिल                    |                   | ÷                    |                             | 8-98/8=8                              | 848                  | "                      | >7                 |
| बेदेहक: ६४ नदियाँ        |                                                              | गगानदीः                        |                   | ÷ .                  | _→                          | (दे. लोक/३/१०)                        | 346                  |                        | -                  |
| <b>बिभग</b> ।            | कुण्डके पास                                                  |                                | १६५९२३            |                      | २२१८                        | (                                     |                      | £04                    |                    |
|                          |                                                              | _                              | (उत्तर दक्षिण)    |                      |                             |                                       |                      |                        |                    |
|                          | महानदीके पास                                                 | <u> </u> ५०० को                | 1                 |                      | २२१९                        |                                       | -                    |                        |                    |
|                          | दृष्टि सं. २                                                 | $\rightarrow$                  | सर्वत्र गगासे दू  | ना ←                 |                             | २/१०/१३/-<br>१७६/१३                   |                      |                        | ৩/२৩               |

#### २. धातकीखण्डकी नदियां

|                                                                                                      | पश्चिम<br>          |                                                                                      | उत्तर दक्षिण सम्बाई                                                                                                |                                                                 |                                       |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--|--|--|--|
| नाम                                                                                                  | यूर्व म             | आदिम                                                                                 | आदिम मध्यम                                                                                                         |                                                                 | - ति. ५,/<br>४/गा,                    |  |  |  |  |
| सामान्य नियम-सर्व नदियौँ ज                                                                           | नम्बूद्वी पसे       | दुगुने विस्तार वाली है । (                                                           | ति. म./४/२४४६)                                                                                                     |                                                                 | 1                                     |  |  |  |  |
| दोनो बाह्य विदेहोको विभंगा—<br>द्रहवती व ऊर्मिमालिनी<br>ग्रहवती व फेनमालिनी<br>गम्भीरमालिनी व पकावती | 년 ┦ <i>∀</i> /२६०⊏) | ५२८८६१ <del>३</del> २२<br>५४८३९०१२२<br>५६७९१९१३२                                     | ५२८९८० च व व<br>५४८५०९ <del>२</del> व <del>२</del><br>५४८५०९ <del>२</del> व <del>२</del><br>५६८०२८ <del>१</del> ६४ | ५२९१००<br>५४८६२९ <sub>२<sup>१</sup>२२<br/>५६८१५८<u>२४</u></sub> | રદ્દકર્દ<br>વર્દકપ્ર<br><b>ર</b> દંદર |  |  |  |  |
| होनो अभ्यन्तर विदेहोकी विभंगा<br>श्रीरोदा व उन्मत्तजला<br>मत्तजला व सीतोदा<br>तप्तजला व औषधवाहिनी    | सर्वत्र २५० यो० ()  | २७५३३३ <sub>२</sub> ७६<br>२५५८०४६ <sup>६</sup> २<br>२३६२७५ <sub>२<sup>६</sup>२</sub> | २७५२१४ <sub>२२४</sub><br>२५५६८५ <sub>२</sub> दे <sub>२</sub><br>२३६१५६                                             | २७५०९४२ <u>२२२</u><br>२५५५६५ <u>२७२</u><br>२३६०३६३९             | २ <b>६७६</b><br>२६८४<br>२ <i>६</i> ९२ |  |  |  |  |

भा० ३-६२

ন্তীক

### ३. पुष्करदीवकी नदियाँ

|                                                           | उत्तर दश्मिण लम्बाई               |                              |                               |                 |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------|-------------------------------|-----------------|--|--|--|--|
| नाम्                                                      | आदिम                              | मध्यम                        | अन्तिम                        | ति प/४/<br>गा   |  |  |  |  |
| सामान्य नियमसर्व नदियाँ अम्बूही                           | ्<br>पवालीसे चौगुनी विस्तार युक्त | है। (ति, प/४/२७८८)           |                               |                 |  |  |  |  |
| दोनो वाह्य विदेहोकी विभगा—<br>द्रहवती व ऊर्मिमालिनी       | १९६१५७६ <sub>२९६</sub>            | १९६१८१५ २°                   | १९६२०५३३वक                    | २८६०            |  |  |  |  |
| प्रहवती व फेनमासिनी                                       | 2008944255                        | २००१९९४ हैरेडे               | २००२२३३३४४                    | ₹2٤             |  |  |  |  |
| गम्भीरमासिनी व पंकावती                                    | २०४१९३५ म् दुरु                   | २०४२१७४२ नेर                 | २०४२४१२३३४४                   | ર <b>વ્</b> દ્ધ |  |  |  |  |
| दोनो अभ्यन्तर विदेहोकी त्रिभेगा-<br>क्षीरदेा व उन्मत्तजना | <b>१४६१२५१</b> ३६ <del>४</del>    | १४६१०१३ <sub>२</sub> २५      | <b>୧୪</b> ३०७७४३ <u>२४</u>    | २५८६            |  |  |  |  |
| मत्तजला व सीतोदा                                          | १४२१०७२ १४२                       | <b>१४२०८३३</b> ई <b></b> နို | <b>१४२०५९५<sub>२</sub>४</b> २ | २९१४            |  |  |  |  |
| तप्तजला व अ <b>न्त</b> र्वाहिनी                           | १३८०८९२३७ई                        | १३८०६५४ <del>४०</del>        | १३८०४१५३३३                    | २६०२            |  |  |  |  |

880

# मध्यलोककी वाषियों व कुण्डोंका विस्तार

१ जम्बूद्रीप सम्बन्धी---

| नाम्                                                                                                       | त्तम्बाई चौडाई                                                                                                               | <br> <br> <br>                   | ति. प /<br>४/गा                          | रा. वा./३/सू./<br>वा./पृ./प                                              | ह. पु./<br>४/गा, | त्रि, सा./<br>गा.           | জ. ৭ <b>./</b><br>ঝ./ग        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------|-------------------------------|
| सामान्य नियम—सरोवरोका<br>- चौडाई ४ गु<br>जम्ब्रुद्वीप जगतीके मूलवाली'—                                     | विस्तार अपनी गहराईसे<br>नी और गहराई दसवें भ<br>।                                                                             | १० गुना है (ह.<br>ाग है। ( त्रि. | . पु /६/१०७) इ<br>सा./१६२ ) ;<br>।       | रहोकी लम्बाई अपने-<br>( ज. प./३/७१)                                      | अपने पर्वतोक     | ो ऊँचाईसे १०                | गुनी है,                      |
| े उत्कृष्ट<br>मध्यम<br>जघन्य<br>पद्मदह<br>महापद्म<br>तिर्गिछ<br>केसरी<br>पुण्डरीक                          | २०० घ. १०० घ.<br>११० ., ७१ .,<br>१०० ., १० ,<br>१००० ., १००<br>→ पग्नसे दुगुन<br>→ पग्नसे चौगु<br>→ तिर्गिछवत<br>→ महापद्मवत | १५ ॥<br>१० ॥<br>१० ना ←<br>ना ←  | २३<br>"<br>१६ं४८<br>१७६१<br>२३२३<br>२३४४ | (त. सू./३/१५-१६)                                                         | १२ई<br>१२ई<br>"  | दे० उपरोक्त<br>सामान्य नियम | दे० उपरोक्त<br>क्षामान्य नियम |
| महापुण्डरीक<br>देवकुरुके द्रह<br>उत्तरकुरुके द्रह<br>नन्दनवनकी वापियाँ<br>सौमनसवनकी वापियाँ<br>दृष्टि स. १ | → पद्मवत् → पद्मवत् → पद्मवहवत् → देवकुरुवत १० यो. २४ ग. २४ ग. २४ ग.                                                         | ↓ ↓<br>↓                         | २३४५<br>२०६०<br>२९२६<br>१९४७             | १०/१३/१७४/३०                                                             | ,,<br>,,<br>88%  | 10 मि<br>ई५ <b>ई</b>        | \$1K0                         |
| दृष्टि सं, २<br>गगा कुण्ड —<br>दृष्टि सं, १                                                                |                                                                                                                              | त्व ←<br>गहराई                   |                                          | १०/१३/१=०/७                                                              |                  |                             |                               |
| दृष्टि स. २<br>दृष्टि सं, ३                                                                                | ٩٥ ,,<br>٤२ द्र ,,                                                                                                           | १० यो,<br>१० ,,<br>१० ,,         | २१६ + २२१<br>२१८<br>२१६                  | <b>વર/શ/શ૮७/૨</b> ૫                                                      | <i>૧</i> ૪૨      | <u>ধ্</u> লত                |                               |
| सिन्धुकुण्ड<br>आगे सीतासीतोदा तक<br>आगे रक्तारकोदा तक<br>३२ विदेहोको नदियोके कुण्ड<br>विभंगाके कुण्ड       | → गंगाकुण्डवर<br>→ उत्तरोत्तर दुर्<br>→ उत्तरोत्तर अ<br>६३ यो.<br>१२० मो.                                                    | ाुना ←                           |                                          | २२/५/१८७/३२<br>२२/३-=/१८६<br>२२/१-१४/१८६<br>१०/११/१७६/२४<br>१०/१३/१७६/१० |                  |                             |                               |

२. अन्य डीप सम्बन्धी

| नाम                       | लम्बाई     | चौडाई                    | गहर।ई    | ति प.<br>( ५/गा. | रावा/३/सू/<br>व./पृ/प,       | ह. पु /<br>≰/गा | त्रि सा <i>।</i><br>गा | ज, प/<br>अ/गा. |
|---------------------------|------------|--------------------------|----------|------------------|------------------------------|-----------------|------------------------|----------------|
| धातकीखण्डके पद्म आदि द्रह | यो०<br>→ उ | यो०<br>गम्बूद्वीपसे दूने | यो०<br>← |                  | <b>ર</b> ₹/६/१ <b>દ</b> ६/२३ |                 |                        |                |
| नन्दीश्वरद्वीपकी वाणियॉ   | १००,०००    | १००,०००                  | १०००     | Ę٥               | ३५/-/१६८४१                   | ર્ફ્ફ્રિઝ       | १७१                    |                |

### ९. अढाई द्वीपके कमलांका चिस्तार

| नाम                                                 | ऊँचाई या<br>विस्तार                                               | कमल<br>सामान्य<br>को० | नाल<br>को०     | मृणात्त<br>को०    | पत्ता<br>को०  | कणिका<br>को०    | ति ग,/<br>४/गा               | रा. वा /३/<br>१७/-/१९५/<br>पंक्ति             | ह पु <b>-/</b><br>८/गा | त्रि, सा/<br>गा | ज. प./<br>अ / गा. |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------|----------------|-------------------|---------------|-----------------|------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------|-----------------|-------------------|
| पद्म द्रहका<br>मुल कमल                              | ऊ चाईं—<br>दृष्टि स १<br>दृष्टि स २<br>विस्तार—                   | 8                     | <b>४२</b>      |                   | 7             | २<br>२          | <b>१६६७</b><br>१६७०          | 5,2                                           | १२८                    | १७०-१७१         | <b>¢</b> /७४      |
|                                                     | दृष्टि स. १<br>दृष्टि स. १                                        | ४ सा, २<br>४          | र<br>१         | 67× 53-           | ×<br>१        | १<br>२          | १६६७ १६६१<br>१६६७ +<br>२६६७० | ۲                                             | १२=                    | <i>१७०-१७६</i>  | \$ <b>\</b> 08    |
| <b>नो</b> ट— <sup>,</sup> जलके भी                   | तर १० योजन य                                                      | । ४० कोस              | तथा ऊ          | पर दो को          | स ( रा        | वा /-/१८        | ५/१), ( ह. पु                | <u>।,</u> ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | सा / १७१               | ), (ज, प./      | २/७४ )            |
| परिवार कमल<br>आगे सिगिछ द्रह सक<br>केसरी आदि द्रहके | $ \begin{array}{c} \uparrow \\ \uparrow \\ \uparrow \end{array} $ | उत्तरोः               | तर दूना        | आधा<br>←<br>बत् ← |               |                 |                              | १ई<br>त सू /३/१९<br>त, सू /३/२ई               |                        |                 | ३/१२७             |
| { हिमवात्त् पर<br>कमलाकार क्ष्ट<br>धातकीखडके        | ऊँचाई<br>विस्तार                                                  | १<br>जलके<br>ऊपर<br>२ | ि<br>जम्बूद्वी | पत्रालोसे         | १/२<br>दूने ← | १<br>१<br>(रावा | २०६<br>२५४<br>/३/३२/४/११     | <b>२२/२/१</b> ==/३<br>६/२३)                   |                        |                 | રૂ/૭૪             |

- लोकचंद्र नन्दोसव चलात्कारगणको गुर्वावलीके अनुसार आप कुमारनन्दीके शिष्य तथा प्रभावन्द्र नं. १ के गुरु थे। समय--विक्रम शक सं. ४२७-४४३ (ई ४०४-४३१) दे० इतिहास/अ २।
- लोकपंक्ति यो. सा./अ./२/२० आराधनाय लोकानां मलिनेनान्त-रात्मना । क्रियते या क्रिया वालैर्लोकपड् क्तिरसौ मता ।२०। – अन्त-रात्माके मलिन होनेसे मूर्व लोग जो लोकको रजायमान करनेके लिए क्रिया करते हैं उसे लोकपक्ति कहते है ।

#### लोकपाल—

- स. सि /४/४/२३६/१ अर्थ चरा रक्षकसमाना लोकपाला'। लोक पाल-यन्तीति लोकपाला ।=जो रक्षकके समान अर्थचर है वे लोकपाल कहलाते है। तात्वर्य यह है कि जो लोकका पालन करते है वे लोक-पाल कहलाते है (रा. वा./४/४/६/२९३/४); (म. प्र/२२/२८)।
- ति.प./१/६६ चत्तारि लोयपाला सावण्णा होति तंतवलाणं । तणुरक्खाण समाणा सरीररक्खा ग्रुरा सब्वे ।६६। == (इन्द्रोके परिवारमेंसे) चारों लोकपाल तन्त्रपालोके सदृश - होते है ।

त्रि, सा,/भाषा/२२४ जैसे राजाका सेनापति तैसे इन्द्रके लोकपाल दिगीन्द्र है।

### २. चारों दिशाओंके रक्षक चार कोकपाक

- १. इन्द्रकी अपेक्षा—
- ति. प./३/७१ पत्तेकइदयाणं सोमो यमवरुणधणदणामा य । पुत्र्वादि लोयपाला हवति चत्तारि चत्तारि ।७१। = प्रत्येक इन्द्रके पूर्वादि दिशाओके रक्षक क्रमसे सोम, यम, वरुण और धनद ( कुवेर ) नामक चार-चार लोकपाल होते है ।७१। २. पूजा मण्डपकी अपेक्षा
- प्रतिष्ठासारोद्धार/३/१९७७-१८८ पूर्वदिशाका इन्द्र , आग्नेयका अग्नि, दक्षिणका यम, नैऋरियका नैऋरिय, पश्चिमका वरुण, वायव्यका वायु, उत्तरका कुवेर, ईशानका सोम व धरणेन्द्र ।

#### १. प्रतिष्ठा मण्डपरे द्वारपार्छोका नाम निर्देश

प्रसिष्ठासारोद्धार/२/१३६ कुमुद, अञ्जम, वामन, पुष्पदन्त, नाग, कुबेग, हरितप्रभ, रत्नप्रभ, कृष्णप्रभ, व देव ।

# ४. बैमानिक इन्द्रोके छोकपार्छोका परिवार

ति. प./८/२०७-२११ सौधर्म, ईशान, सनच्छुमार, माहेन्द्र, ब्रह्म, लातव, महाशुक, सहसार और आग्तादि चार इन सब इन्द्रोके चार चार लोकपाल है – सोम, यम, वरुण व कुवेर । इन चारो का परिवार क्रमसे निम्न प्रकार है – १ देवियाँ – प्रत्येककी ३२ करोड । २. आम्यन्तर परिषइ-४०,५०,६२,७० । ३ मध्यम परिषइ-४००,४००,६००, ४ बाह्य परिषई-५००,५००,६००,७०० । ३. चारोके ही अनीकोर्मे सामन्त अपने-अपने इन्द्रोकी अपेक्षा क्रमसे ४०००,४०००,१०००,१००० ६००,४००,३००,२००, १०० है । ई सभी इन्द्रोके चारो ही लोकपालो-की प्रथम कक्षामे सामान्य = २०००, और शेप कक्षाओर्मे उत्तरोत्तर दूने दूने है । ७. वृषभादि -३१४६००० । ६ क्रुल अनीक-२४९२१००० । १. बिमान-६६६६६६४ ।

# ५. सौधर्म इन्द्रके छोकपाळ द्विचरम शरीरी हैं

ति. प./प/३७५-३७६ सको सहग्गमहिसी सलोयवालो ..णियमा द्रुचरिमदेहा ''।=अप्रमहिषो और लोकपालोसहित सौधर्म इन्द्र नियमसे द्विचरम शरीर है ।

### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. लोकपाल देव सामान्यके १० विकल्पॉमें से एक है–दे० देव/१।
- २. भवनवासी व वैमानिक इन्द्रोके परिवारोमिं लोकपालोंका निर्वेशादि —दे० भवनवासी आदि भेद ।

३. जन्म, शरीर, आहार, छुख, दु.ख, सम्यक्तव, आदि त्रिषयक —दे० देव/IJ/२ ।

लोक प्रतर--(७)<sup>२</sup>=४१)-रे. गणित 1/२/७।

लोक विभाग—यह ग्रन्थ लोक के स्वरूपका वर्णन करता है। मूल ग्रन्थ प्राकृत गाथाबद्ध आ० सर्वनन्दि द्वारा ई० ४४८ में रचा गया था। पीछे आ० सिंहसूरि (ई. इा. १९ के पश्चात्) द्वारा इसका संस्कृत रूपान्तर कर दिया गया। रूपान्तर ग्रन्थ ही उपलब्ध है मूल नहीं। इसमें ११ प्रकरण है और २००० श्लोक प्रमाण है।

# लोक श्रेणी--७ राजू।

- लोकसेन पंचस्तूपसंघकी गुर्वावलीके अनुसार (दे० इतिहास) आप आचार्य गुणभद्रके प्रमुख शिष्य थे। राजा अकालवर्षके समकालोन राजा लोकादित्यकी राजधानी बड्डापुरमे रहकर, आचार्य गुणभद्र रचित अधूरे उत्तर पुराणको श्रावण कृ. १ श. ८२० मे पूरा किया था। तदनुसार इनका समय-ई ९६७-९३० (जीवन्धरचम्यू प्र./ ८/А. N, Up.); (म पु./प्र ३१/पं. पन्नालाल)-दे० इतिहास/अ ७।
- लोकादित्य उत्तर पुराणकी अन्तिम प्रशस्तिके अनुसार राजा अकालवर्षके समकालीन थे। इनकी राजधानी बंकापुर थी तथा राजा बंकेयके पुत्र थे। आचार्य लोकसेनने इनके समयमे ही उत्तर-पुराणको पूर्ण किया था। तदनुसार इनका समय- श ५२० (ई. ८९८) आता है। (म. पु/प्र.४२/पन्नालाल)।

### **लोकायत—**दे० चार्वाक।

**लोकेषणा---**दे० राग/४।

लोकोत्तर प्रमाण--- ( वर्ण श्रेणी आदि )-- दे० प्रमाण/१ ।

# लोकोत्तरवाद—

ध. १३/५.५.५०/२८८/३ लोक एव लौकिकः । लोक्यन्त उपलम्यन्ते यस्मित् जीव।दयः पदार्थाः स लोक । स चिविध ऊर्ध्वाधोमध्यलोक-भेदेन । स लोकः कथ्यते अनेनेति लौकिकवाद सिद्धान्तः । लोइय- गो क /मू /८६३ सइउट्टिया पसिद्धी दुव्यारा मेलिदेहिवि सुरेहि। मजिभमप अयस्तिता माला पचसु वि सित्तेव। = एक ही वार उठी हुई लोक प्रतिद्वि देवोसे भी मिलकर दूर नही हो सकती ओर की तो बात क्या । जेसे कि द्रौपदीकर केवल अर्जुन-पाडवके गलेमें डाली हुई मात्राकी 'पोचो पाडवोको पहनायी हैं' ऐसी प्रसिद्धि हो पयी। इस प्रकार लोकवादी लोक प्रवृत्तिको सर्वस्य मानते है। -- और भी दे० सत्य/सवृत्ति व व्यवहार सत्य )।

लोभ ---- १. आहारका एक दोष---दे० अ:हार/11/8/21२, वसतिकाका एक दोष-- दे० वसतिका ।

- रा. वा /৭/१/४/१९४/३२ अनुप्रहम्बणदव्याद्यभिकाङ्क्षावेशो लोभ' कृमि-राग-कज्जज्ञ-कर्दम-हरिद्रारागसदृशश्चतुर्विध' ।⇔धन आदिकी तीव आकाक्षा या गृद्धि लोभ हैं । यह किरकिची रंग, काजल, कीचड और हलदीके रगके समान चार प्रकारका हे ।
- ध १/१.१.१११/३४२/८ गहा काड्शा लोभ । ⇒गहाँ या कांशाको लोभ कहते है ।
- ध. ६/१.२-१.२३/४१/५ लोभो गृद्धिरित्येकोऽर्थ । = लोभ और गृद्धि एकार्थक है।
- ध, १२/४,२,५,५/२५३/५ बाह्यार्थेषु ममेदं बुद्धिर्लोभ । बाह्य पदार्थोंमें जो 'यह मेरा है' इस प्रकार अनुरागरूप बुद्धि होती है वह लोभ है ।
- नि सा /ता वृ /११२ युक्तस्थले धनव्ययःभावो लोभ, निश्चमेन निखिलपरिग्रहपरित्यागलक्षणनिर जननिजपरमात्मतत्त्वपरिग्रहाद अन्यत् परमाणुमात्रद्रव्यस्वीकारो लोभ । ≕योग्यस्थान पर धन व्ययका अभाव वह लोभ है; निश्चयसे समस्त परिग्रहका परित्याग जिसका लक्षण है, ऐसे निरंजन निज परमात्म तत्त्वके परिग्रहसे अन्य परमाणुमात्र द्रव्यका स्वीकार वह लोभ है।

### र. लोमके भेद

रा, वा./१/६/९/५१६६/४ लोभश्चतु प्रकार --जीवनलोभ आरोग्यलोभ इन्द्रियलोभ उत्रभोगलोभश्चेति, स प्रत्येक द्विधा भिद्यते स्वपरविषय-श्वात्। = लोभ चार प्रकारका है --जीवनलोभ, आरोग्यलोभ, इन्द्रिय लोभ, उपभोगलोभ। ये चारो भी प्रत्यंक रव पर विषयके भेदसे दो-दो प्रकार है। (चा, सा./६१/५) (इनके लक्षण दे० शौच)।

### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- लोल-दूसरे नरकका नवाँ पटल-दे० नरक/५/११।
- लोलक--दूसरे नरकका दसत्रॉ भटल--दे० नरक/५/११।

For Private & Personal Use Only

लोहा । छ -- विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर- दे० विद्याधर ।

- स्रोहाचार्य १ सुधर्मावार्यका अपरनाम था- दे० सुधर्माचार्य। २ मूलसघ की पट्टावली में इनकी गणना अण्टांगधारियों अथवा आचारांगधारियों में की गई है। इसके अनुसार इनका समय वी. नि १११-१६१ (ई. पू १२-३=) प्राप्त होता है। (दे. इतिहास/ ४/४), (ह पु/प्र ३/पं पन्नालाल). (स सि /प्र ७=/प फूलचन्द). (कोश १/परिशिष्ट २/४)।३ नच्दिसघ बलात्व्वरगण की पट्टावली के अनुसार ये उमास्वामी के शिष्य तथा यश' कीर्ति के गुरु थे। समय-शक सं. १४२-१४३ (ई. २२०-२३१)। (दे इतिहास/७/१.२)।
- लोहिते --- १ जनण समुद्रस्थ दिक् पर्वतका स्वामो देव -- दे० लोक/५/ २.२ सौधर्मस्वर्गका २४ वॉ पटल व इन्द्रक--- दे० स्वर्ग/१/३।
- लोहिताक्षा—१ गन्धमादन विजयार्ध पर्वतस्थ एक क्रूट-दे० लोग/१/४, २. जगग समुद्रस्प दिक्षास पर्वतका स्वामी देव-दे० लोग/१/१,३ मानुषोत्तर पर्वतस्थ एक क्रूट-दे० लोक १/१०;४,रुचक पर्वतस्थ एक क्रूट-दे० लोक/१/१३, ६ स्वर्ग पटल-( दे० स्वर्ग ५/३)।

लौंच---दे० केश सौच।

# लौकांतिक देव---

- स सि /४/२४/२५५/१ एत्य तस्मिन् लीयन्त इति आलय आवास । नहालोक आलयो येपां ते ब्रह्मलोकालया लौकान्तिका देवा वेदि-तव्या । • ब्रह्मलोको लोक स्तर्यान्तो लोकान्त तस्मिन्भवा लौकान्तिका इति न सर्वेषा प्रहणम् । • अथवा जन्मजरामरणाकीर्णी लोक संसार, तस्यान्तो लोकान्त । खोकान्ते भवा लौका-न्तिका ।''
- स सि./४/२४/२४६/७ एते सर्वे स्वतन्त्रा' हीनाधिकत्वाभावात् । विषय-रतिबिरहाइदेवर्षय इतरेषा देवानामर्चनीया, चतुर्दशपूर्वधरा.) [ सततं ज्ञानभावनावहितमनस , ससारान्नित्यमुद्धिग्ना अनित्या-शरणावनुप्रेक्षासमाहितमानसा, अतिविशुद्धसम्यग्दर्शनाः, रा. वा.] तीर्थकरनिष्क्रमणप्रतिबोधनपरा वेदितव्या । २०१० आकर जिसमें संयको प्राप्त होते है, वह आलय या आवास कहलाता है। ब्रह्मलोक जिनक। घर है वे ब्रह्मसोकमें रहने वाले सौकान्तिक देव जानने चाहिए। ·· लौकान्तिक शब्दमें जो सोक शब्द है उससे ब्रह्म लोक लिया है और उसका अन्त अर्थात् प्रान्त भाग लोकान्त कहलाता है। वहाँ जो होते है वे लौकान्तिक कहलाते है। (रा.या /४/२४/१/-२४२/२४) 1... २. अथवा जन्म जरा और मरणसे व्याप्त संसार लोक कहलाता है और उसका अन्त लोकान्त कहलाता है। इस प्रकार संसारके अन्तमें जो है चे लोकान्तिक है। (ति प/प/-६१४), (रा.वा /४/२४/१−२/२४२/२४); ३, ये सर्व देव स्वतन्त्र है, क्योंकि होनाधिकताका अभाव है। विषय-रतिसे रहित होनेके कारण देव ऋषि है। दूसरे देव इनकी अर्चा करते हैं। चौदह पूर्वों-के ज्ञाता है। [सतत ज्ञान भावनामे निरत मन, ससारसे उद्विंग्न, अनित्यादि भावनाओके भाने वाले, अति विशुद्ध सम्यग्दष्टि होते है। रा/वा,] वैराग्य कल्याणकके समय तीर्थंकरोको सम्बोधन र रनेमे तत्पर हैं। ( ति. प./५/६४१-६४६ ), ( रा.बा /४/२४/३/२४४/b), (त्रि. सा./१३१-१४०)।

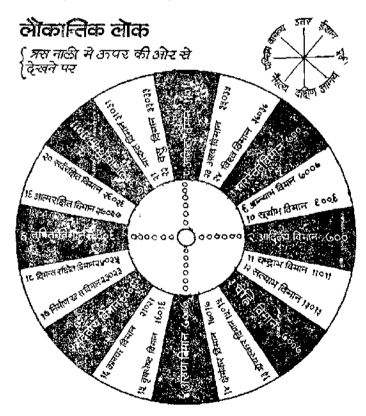
### लौकान्तिक देवके भेद

- त. सू /४/२१ सारस्वतादित्यवहवरुणगई तोयतुषिताव्यावाधारिष्टाश्च ।२१।
- स सि./४/२५/२५६/३ सारस्वतादित्यान्तरे अग्न्याभसूर्याभाः । आदित्य-स्य च वह्नेश्चान्तरे चन्द्राभसंत्याभाः । बह्वबरुणान्तराखे ॐयस्कर-क्षेमंकराः । अरुणगर्वतोयान्तन्तराखे वृषभेष्ट-कामचाराः । गर्वतोय-तुषितमध्ये निर्माणरजोदिगन्तरक्षिता । तुषिताव्यावाधमध्ये आग्म-

रक्षितसर्घरक्षिता' । अव्यावाधारिष्टान्तराखे मरुद्रसत । अरिष्ट-सारस्वतान्तराखे अश्वविश्वा । = सारस्वत, आदित्य, वहि, अरुण, गर्दतोय, तुषित, अव्यावाध और अरिष्ट ये लौकान्तिक देव है ।२६। च दाव्दसे इनके मध्यमें दो-दो देवगण और है इनका सयह होता है यथा-सारस्वत और आदित्यके मध्यमे अग्न्याम और सूर्याभ है । आदित्य और वहिके मध्यमें चन्द्राभ और सत्याभ है । बहि और अरुणके मध्यमे श्रेयस्कर और सेमंकर, अरुण और गदंतोयके मध्यमें वृषभेष्ट और वामचर, गर्दतोय और तुषितके मध्यमें निर्माणरजस् और दिगन्तरक्षित है । और तुषित अव्यावाधके मध्यमें आत्मरक्षित और सर्वरक्षित, अव्या-बाध और अरिष्ठके मध्यमें मरुत और वग्नु है । तथा अरिष्ठ और सारस्वतके मध्यमें अश्व और विश्व है । (रा वा /४/२४/३/२४३/-१४), (ति.प./८/६१८-६२४)।

### लौकान्तिक देवांकी संख्या

- ति. प /=/६२४-६३४ सारस्वत ७००, आदित्य ७००, बह्वि ७००७. अरुण ७००७, गईतोय १००१, तुषित १००१, अव्याबाध ११०११, अरिष्ट ११०११, अग्न्याभ ७००७, सूर्याभ १००१, जन्द्राभ ११०११, सरयाभ १३०१३, अयस्वर १४०१४, सेमकर १७०१७, वृषभेष्ट ११०११, कामचर ११०२१, निर्माणरज २३०२३, दिगन्तरक्षित २४०२४, आत्म-रक्षित २७०२७, सर्वरक्षित २४०२१, मरुत, ३१०३१, वसु ३३०३३ अस्व ३४०३४, विश्व ३७०३७ है। इस प्रकार इन चालीस लौकान्तिकोकी समग्र सल्या ४०७=६ है। (रा.वा./४/२४/३/२४३/२०)।
- ति प./८/६३९ लोक विभागके अनुसार सारस्वतदेव ७०७ है।



### ४. लौकाल्तिक देवोंका अवस्थान

स. सि./४/२४.२५/२५४/४ तेषा हि (लौकान्तिकानां) विमानानि महालोकस्यान्तेषु स्थितानि ।२४। अष्टास्वपि पूर्वोत्तरादिषु दिक्षु यथाक्रममेते सारस्वतादयो देवगणा वेदितव्या. । तद्यथा--पूर्वोत्तर-कोणे सारस्वतविमानम्, पूर्वस्यां दिशि आदित्यविमानम्, पूर्व-दक्षिणस्या दिशि वह्यविमानम्, दक्षिणस्या दिशि अज्जविमानम्

### ন্সীকিক

दक्षिणापरकोणे गर्दतोयविमानम्, अपरस्या दिशि तुषितविमानम्, उत्तरापरस्यां दिशि अव्यानाधविमानस्, उत्तरस्यां दिशि अरिष्टविमानम् । · तेथामन्तरेषु द्वौ देषगणौ । व्यइन लौका-न्तिक देवोके विमान ब्रह्मलोकके प्रान्त भागमें (किनारे पर) स्थित आठ राजियों (Sectors) के अन्तरासमें (ति प.) है। पूर्व-उत्तर आदि आठों ही दिशाओं में क्रमसे ये सारस्वत आदि देवगण रहते है ऐसा जानना चाहिए। यथा--पूर्वोत्तर पूर्व कोणमें सारस्वतोके विमान, दिशानें आदित्योंके त्रिमान, पूर्वदक्षिणमें वह्निदेवोके विमान, दक्षिण दिशामें अरुणके विमान, दक्षिण-पश्चिम कोनेमें गई तोगके विमान, पश्चिम दिशा में तुषितके विमान, उत्तर-पश्चिम दिशामें अब्यानाधके विमान, और उत्तर दिशामें अरिष्ट विमान है। इनके मध्यमें दो दो देव-गण है। (उनकी स्थितिंव नाम दे० लौकांतिक/२), (ति. ५/-(रा वा./४/२४/३/२४३/१४), ( त्रि. सा /-=/६१६-६११), 1 ( 254-858 )

# . ळौकाम्तिक देव एक मवावधारी हैं

स. सि /४/२४/२५६/७ सौकान्तिकाः, सर्वे परीतसंसाराः ततश्च्युता एकं गर्भावासं प्राप्य परिनिर्वास्यन्तीति । — सौकान्तिक देव क्योंकि संसारके पारको प्राप्त हो गये है इसलिए वहाँसे च्युत होकर और एक बार गर्भमें रहकर निर्वाणको प्राप्त होगे । (ति, प./प/६७६), (रा. वा./४/२४/२४२/३०)।

### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- १. द्विवरम शरीरका स्पष्टोकरण । --- दे० चरम ।
- २. कैसो योग्यता वाला जीव लौकान्तिक देवोंमें जाता है।
- छोकि का १ लौकिक जन सगतिका विधि निषेध दे० 'संगति'। २. प्र सा /मू./२४३. २६१ लोगिगजणसंभासा [ शुद्धारमवृत्ति शून्य-जनसभाषण (त प्र ) ] ।२४३। णिग्गंथ पव्यइदो वट्ट दि जदि एहि-मेहि कम्मेहिं । सो लोगिगो त्ति भणिदो संजमतवसं पजुत्तोवि ।२६१। क्लोकिक जन संभाषण अर्थात् शुद्धारम परिणति घून्य लोकोंके साथ बातचीत...।२४३। जो (जीव) निर्म्रन्थ रूपसे दोक्षित होनेके कारण संयम तप सयुक्त हो उसे भी यदि वह ऐहिक कार्यो (रूपाति लाभ धूजाके निमित्त ज्योतिष, मन्त्र, वादिरव आदि 'ता नृ') सहित वर्तता हो तो लौकिक कहा गया है ।२६६।

- लौकिक प्रमाण--- दे॰ प्रमाण/६।
- लौकिक वाद-दे॰ लोकोत्तर।
- लौ**किक शुचि--**दे० शुचि ।
- रुगैगक्षि भास्कर---- मोमासा दर्शनका टीकाकार। -- दे० मीमौसा दर्शन ।

# [व]

**वंग---**देव बगा

वंगा----मध्य आर्य खण्डकी एक नदी-दे० मनुष्य/४।

**वंचना**----दे० माया ।

### ४९४

वंदना----द्वादशायके १४ पूर्वोमें से तीसरा पूर्व । --- दे० भूत--ज्ञान /III/१

वंदना १. इतिकर्मके अर्थमें

- रा, वा /६/२४/११/४३०/१३ वन्दना त्रिशुद्धि द्वचासना चतु शिरोऽ-वनति द्वादशावर्तना। = मन, वचन, कायकी शुद्धि पूर्वक खड्गा-सन या पद्मासनसे चार अपर शिरोनति और बारह आवर्त पूर्वक बन्दना होती है। – (विशेष दे० कृतिकर्म)।
- भ. आ./वि./५०१/७२९/१३ वन्दनीय गुणानुस्मरणं मनोवन्दना । वाचा तइगुणमाहारम्यप्रकाशनपरवचनोचारणस् । कायेन वन्दना प्रदक्षिणी-करण कृतानतिरच ।=वन्दना करने योग्य गुरुओ आदिके गुणौंका स्मरण करना मनोवन्दना है, वचनोंके द्वारा उनके गुणोंका महत्त्व प्रगट करना यह वचन वन्दना है और प्रदक्षिणा करना, नमस्कार करना यह कायवन्दना है ।--( और भो दे० नमस्कार/१ ) ।
- क.पा. १/१-१/६ =६/१११/४ एयरस्स तिस्थयरस्स णमसण बंदणा णाम । ⇔एक तीथ करको नमस्कार करना वन्दना है। (भा. पा./टी /∞/ २२१/१४)।
- ध, ८/२.४१/८४/३ उसहाजिय वड्ढमाणादितित्थयराणं भरहादि-केवलीण आइरिय-चइत्तालयादीणं भेयं काऊण णमोक्कारो गुणगण-मल्लीणो सयकलावाउलो गुणाणुसरणसरूवो वा वदणा णाम ।
- ध. =/३.४२/१२/३ तुहुं णिट्ठवियट्ठकम्मो कैवल्लणाणेण दिट्ठसव्वट्ठो धम्मुम्मुहसिट्ठगोट्ठोए पुट्ठाभयदाणो सिट्ठपरिवालओ दुट्ठणिग्म-हकरो देव त्ति पसंसावंदणा णाम । म्न्रूषभ. अजित अ्वर्धमानादि तीर्थकर, भरतादि केवली, आचार्य एवं चैत्यालयादिकोंके भेदको करके अथवा गुणगण भेदके आश्रित. राब्द क्लापमें व्याप्त गुणानु-स्मरण रूप नमस्कार करनेको वन्दना कहते हैं ७८८। 'आप अष्ट कर्मोंको मष्ट करनेवाले, केवलज्ञानसे समस्त पदार्थोंको देखनेवाले, धर्मोन्मुख शिष्टोको गोण्ठीमें अभयदान देनेवाले, शिष्ट परिपालक और दुष्ट निग्रहकारी देव है' ऐसी प्रशंसा करनेका नाम वन्दना है ।
- भ. आ /वि./११६/२७५/१ बन्दना नाम रत्नत्रयसमन्वितानां यतीनां आचायोंपाध्यायप्रवर्तकस्थविराणां गुणातिशयं विज्ञाय अद्धापुर'-सरेण विनये प्रवृत्ति । व्यरत्तत्रयधारक यति, आचार्यं, उपाध्याय, प्रवर्तक, वृद्धसाधु इनके उत्कृष्ट गुणोंको जानकर अद्धा सहित होता हुआ जिनयोमें प्रवृत्ति करना, यह बन्दना है।—(दे० नमस्कार/१)।
  - २. निश्चय वन्दनाका लक्षण
- यो सा./अ /४/४९ पवित्रदर्शनज्ञानचारित्रमयमुत्तमं । आरमानं वन्ध-मानस्य वन्दनाकथि कोविदैः ।४९। = जो पुरुष पवित्र दर्शन ज्ञान और चारित्र स्वरूप उत्तम आत्माकी वन्दना करता है, विद्वानोने उसी बन्दनाको उत्तम बन्दना कहा है ।

# वन्दनाके भेद व स्वरूप निर्देश

भ आ,/जि./११६/२७६/२ वंदना अभ्युत्थानप्रयोगभेदेन द्विविधे विनये प्रवृत्ति प्रत्येकं तयोरनेकभेरता। =अभ्युत्थान और प्रयोग-के भेदसे दो प्रकार विनयमें प्रवृत्ति करना वन्दना है। इन दोनों में से प्रत्येकके अनेक भेद है। (तिनमें अभ्युत्थान जिनम तो आचार्य साधु आदिके समक्ष खडे होना, हाथ जोडना, पीछे-पीछे चलना आदि रूप है। इसका विशेष कथन 'विनय' प्रकरणमें दिया गया है और प्रयोग विनय कृतिकर्म रूप है। इसका विशेष कथन निम्न प्रकार है।)

### \* मन वचन काय वन्दना----दे० नमस्कार ।

# वन्दनामें आवश्यक अधिकार

भ, आ /वि /११६/२७६/२ कर्त्तव्यं केन, कस्य, कदा, कस्मिन्कति वारानिति । अम्युत्थानं केनोपदिष्टं किंवा फलमुद्दिश्य

-दे० बिनम/३, ४।

कर्त्तव्यं ।....उपदिष्टः सर्वे जिनै कर्मभूमिषु । = यह वन्दना कार्य किसको करना चाहिए, किसके द्वारा करना चाहिए, कब करना चाहिए, किसके प्रति कितने बार करना चाहिए। अभ्युत्थान कर्त्तव्य है, वह किसने बताया है, तथा किस फलको अपेक्षा करके यह करना चाहिए। सो इस कर्त व्यका कर्मभूमि वालोंके लिए सर्व जिनेरवरोने उपदेश दिया है। (इसका क्या फल व महत्त्व है यह बात 'विनय' प्रकरणमें 'बतायी गयी है। रोष बाते आगे कम पूर्वक निर्दिष्ट हैं।)

# ४. चन्दना किनको करनी चाहिए

- चा. सा./१५१/२ अत्ररचैरयस्य तदाश्रयचैरयालयस्यापि बन्दना कार्या । ...गुरूणां पुण्यपुरुषोषितनिरवद्यनिषद्यास्थानादीनामुच्यते कियानिधानम् ।= जिन बिम्बकी तथा उसके आश्रयभूत चैत्यालय-की बन्दना करनी चाहिए। आचार्य आदि गुरुओको तथा पुण्य पुरुषोके द्वारा सेवनीय उनके निषद्या स्थानोकी बन्दना विधि कहते है।
- दे वंदना/१ (चौनीस तीथकरोकी, भरत आदि केवलियोकी, आचार्य, उपाध्याय, प्रवर्तक, वृद्ध साधु, तथा चैत्य चैत्यालयकी वन्दना करनी चाहिए । )-- ( और भी दे०/कृतिकर्म/२/४ ) ।

### 4. वन्दनाकी तीन वेळाएँ व काळ परिसाण

- भ. १३/६,४,२=/८६/१ पदाहिणाणमंसणादिकिरियाणं तिण्णिवार-करणं तिवखुत्तं णाम । अधवा एक्कम्हि चेव दिवसे जिणगुरुरिसिबंद-णाओ तिण्णिवारं किङजंति ति तिवखुत्तं णाम। तिसङफाष्ठ चेव वंदणा कोरदे अण्णस्थ किण्ण करिदे। ण अण्णत्थ वि तप्पडिसेह-णियमाभावादो । तिसङ्भासु बंदणणियमपरूवणट्ठं तिक्खुत्तमिदि भणिदं ।= प्रदक्षिणा और नमस्कार आदि क्रियाओका तीन वार करना त्रि कृत्वा है। अथवा एक ही दिनमें जिन, गुरु, ऋषियोंकी वन्दना तीन वार की जाती है, इसलिए इसका नाम त्रि कुत्वा है। प्रश्न-तीनों हो सन्ध्याकालोमें वन्दना की जाती है, अन्य समधमें वयों नहीं को जाती। उत्तर-नहीं, क्योंकि, अन्य समयमें भी वन्दनाके प्रतिषेधका कोई नियम नही है। तीनो सन्ध्याकालोमें बन्दनाके नियमका कथन करनेके लिए 'त्रि'कृत्वा' ऐसा कहा है।
- अन.घ /८/७१/००७ तिस्रोऽह्रोन्थ्या निशश्चाचा नाडवो व्यत्यासिताश्च ताः । मध्याह्नस्य च षट्कालास्त्रयोऽमी निरयवन्दने ।७६। --- उक्त च ---मुहूर्तत्रितय कालः संध्यानां वितये बुधैः । कृतिकर्मविधेर्नित्य परो नैमित्तिको मत' ॥ =तीन सन्ध्याकालोमें अर्थात पुर्वत्ति, अपराह, व मध्याह्रमें वन्दनाका काल छह-छह घडी होता है। वह इस प्रकार है कि, सूर्योदयसे तीन घडी पूर्वसे लेकर सूर्योदयके तीन घड़ी पश्चात् तक पूर्वाह्न वन्दना, मध्याह्नमें तीन घडी पूर्व से लेकर मध्याह्लके तीन घड़ी परचात तक मध्याह बन्दना, और इसी प्रकार सुयस्तिमें तीन धडी पूर्वसे सूर्यास्तके तीन घडी पश्चात् तक अपराह्लिक वन्दना। यह तोनो सन्ध्याओंका उत्कुष्ट काल है जैसे कि कहा भी है ---कृति-कर्मको नित्यकी निधिके कालका परिमाण तीनो सन्ध्याओमें तीन-तीन मुहूर्त है। (अन. घ./१/१३)।

### ★ अन्य सम्बन्धित विषय

- १. वन्दनाका फल गुणश्रेणी निर्जरा। — दे० पूजा/२ ।
- २. वन्दनाके अतिचार । ---दे० व्युत्सर्ग/१ ।
- ---दे० कृतिकर्म/३ । ३. वन्दनाके योग्य आसन मुद्रा आदि ।
- ४. एक जिन या जिनालयको वन्दनासे सबकी ---दे० पूजा/३।
  - वन्दना हो जाती है।

- ५ साधुसंबमें परस्पर बन्दना व्यवहार ।
- ६ चैत्यवन्दना या देववन्दना विधि ।
- चा. सा /१५१/५ आत्माघोन सच्चैत्यादीच् प्रतिबन्दनार्थं गत्वा धौत-पादस्त्रिप्रदक्षिणीकृत्यैर्यापथकाग्रोत्सर्ग कृत्वा प्रथमसुपविश्यालोच्य चैत्यभक्तिकायोरसर्गं करोमीति विज्ञाप्योत्थाय जिनेन्द्रचन्द्रदर्शन-मात्रज्ञिजनयनचन्द्रकान्सोपलविगलदानन्दाश्रुजलघाराषूरपरिष्कावि -तपक्ष्मपुटोऽनादिभवदुर्लभभगवदर्हरपरमेश्वरपरमभट्टारकप्रतिविम्बद -र्शनजन्तिहर्षोत्कर्षपुलकिततनुरतिभक्तिभरावनतमस्तकन्यस्तहस्तुकु -शेशयकुड्मलो दण्डकद्वयस्यादावन्ते च प्राक्तनक्रमेण प्रवृत्त्य चैत्य-स्तवेन त्रि परीत्य द्वितीयवारेऽप्युपविश्यालोच्य पञ्चगुरुभक्ति-कायोत्सर्यं करोमीति विज्ञाप्योत्थाय पञ्चपरमेष्ठिन स्तुरवा त्तीयव)रेऽप्युवविश्यालोचनीय' । .....मदक्षिणीकरणे च दिक्चतु-ष्टयावनतौ चतु शिरो भवति । एव देवतास्तवनक्रियांगां चैरय-भक्ति पञ्चगुरुभक्ति च क्रुयांतुः ---आत्माधीन होकर जिनविम्ब आदिकोंकी बन्दनाके लिए जाना चाहिए। सर्व प्रथम पेर घोकर तीन प्रदक्षिणा दे ईर्यापथ कायोत्सर्ग करे। फिर बैठकर आलोचना करे। तदनन्तर मैं 'चेरयभक्ति कायोरसर्ग करता हूं' इस प्रकार प्रतिज्ञा कर तथा खडे होकर श्री जिनेन्द्रके दर्शन करें। जिससे कि आँखोमे हर्षाश्रु भर जाये, शरीर हर्षसे पुलकित हो उठे और भक्तिसे नचीभूत मस्तकपर दोनों हाथोको जोडकर रख ले। अब सामायिक दण्डक व थोस्सामिदण्डक इन दोनों पाठोको आदि व अन्तमें तीन-तोन आवर्त व एक-एक शिरोनति सहित पढे। दोनोके मध्यमें एक नमस्कार करे (दे० कृत्तिकर्म/४) तदनन्तर चैरयभक्तिका पाठ पढे तथा बैठकर तत्सम्बन्धी आलोचना करे। इसी प्रकार पुन दो**मी दण्डकों** व कृतिकर्म सहित १चगुरुभक्ति व तत्सम्बन्धी आलोचना करे । प्रद-क्षिणा करते समय भी प्रत्येक दिशामें तीम-तीन आवर्त और एक शिरोमति की जाती है। इस प्रकार चैश्य वन्दना या देव वन्दनामें चैत्यभक्ति व पचगुरु भक्ति की जाती है। ( भ, आ,/बि./१९६/२७५/ १९ पर उड्डधृत ), ( अन. ध /१/१३-२१ ) ।

### ७. गुरु चन्दना विधि

अन. घ./१/३१ लघ्व्या सिद्धगणिस्तुत्थ्या गणी वन्द्यो गवासनात्। सैद्धान्तोऽन्त'श्रुतस्तुत्था तथान्यस्तन्नुति विना ।३१। - उक्त च-सिद्धभक्त्या वृहत्साधुर्वन्चते लघुसाधुना । लघ्व्या सिद्धश्रुतस्तुत्या सैद्धान्त प्रणम्यते। सिद्धाचार्यलघुस्तुत्या वन्द्यते साधुभिर्गणी। सिद्धश्रुतगणिस्तुत्या लघ्ञ्या सिद्धान्तविहगणी। – साधुओको आचार्य-की बन्दना गवासनसे बैठकर लघुसिद्धभक्ति व लघु आचार्यभक्ति द्वारा करनो चाहिए। यदि आचार्य सिद्धान्तवेत्ता है, तो लघ सिद्धभक्ति, लघु श्रुतभक्ति व लघु आचार्यभक्ति करनी चाहिए। जैसा कि कहा भो है--छोटे साधुओको बडे साधुओंकी वन्दना लघु सिद्धभक्ति पूर्वक तथा सिद्धान्तवेत्ता साधुओंकी वन्दना लघुसिद्रभक्ति और लघुश्रुतभक्तिके द्वारा करनी चाहिए । आचार्यकी वन्दना लघुसिद्धभक्ति व लघु आचार्यभक्ति द्वारा, तथा सिद्धान्तवेत्ता आचार्यकी वन्दना लघु सिद्धभक्ति, लघु श्रुत-भक्ति और लघु आचार्यभक्ति द्वारा करनी चाहिए।

### वन्दना प्रकरणमें कायोत्सगैका काल

दे० कायोस्सर्ग/१ ( वन्दना क्रियामें सर्वत्र २७ उच्छ्वासप्रमाण कायो-रसर्गका काल होता है।)

वदनामुद्रा---दे॰ मुद्रा।

For Private & Personal Use Only

वैंशा----१. ऐतिहासिक राज्यवंश---दे० इतिहास/३ । २. पौराणिक राज्यवश = दे० इतिहास/७। ३. जैन साधुओके वश या सघ ---दे० इतिहास/४.४ ।

**र्वदापत्र --** दे० योनि ।

- वंशाल --- विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नग्रर । -- दे० विद्याधर ।
- वक्तव्य----१ वस्तु कथचित् वक्तव्य है और कथंचित् अवक्तव्य ---दे० सप्तभगी/६। २. शब्द अल्प है और अर्थ अनन्त ---दे० आगम/४।

#### वक्तव्यता—

ध १/१,१.१/९२/५ वत्तव्वदा तिबिहा, ससमयवत्तव्वदा परसमयवत्त-व्वदा तदुभयवत्तव्वदा चेदि । जम्हि सत्थमिह स-समयो चेव वणिज्जदि परूबिज्जदि पण्णाबिज्जदि तं सत्थं ससमयवत्तव्वं, तस्स भावो ससमयवत्तव्वदा। पर समयो मिच्छत्तं जम्हि पाहुडे अणि-योगे वा वणिज्जदि परूविज्जदि पण्णाविज्जदि त पाहुडमणि-योगो वा परसमयवत्तव्वं, तस्स भावो परसमयवत्तव्वदा णाम। जत्थ दो वि पुरूवेऊण पर-समयो दूसिज्जदि स-समयो थाविज्जदि सत्थ सा तदुभययत्तव्वदा णाम भवदि । = वक्तव्यताके तीन प्रकार -स्वसमय बक्तव्यता, पर्समय बक्तव्यता और तदुभय बक्तव्यता। जिस शास्त्रमें स्वसमयका ही वर्णन किया जाता है, प्ररूपण किया जाता है, अथवा विशेष रूपसे ज्ञान कराया जाता है, उसे स्वसमय वक्तव्य कहते है और उसके भावको अर्थात उसमें रहने वाली विशेषताको स्वसमय वक्तव्यता कहते हैं। पर समय मिथ्यारवको कहते हैं, उसका जिस प्राभृत या अनुयोगमें वणन किया जाता है, प्ररूपण किया जाता है या विशेष ज्ञान कराया जाता है उस प्राभृत या अनुयोगको परसमय वक्तव्य कहते है और उसके भावको अर्थात् उसमें होने वाली विशेषताको पर-समय वक्तव्यता कहते हैं। जहाँपर स्वसमय और परसमय इन दोनोका निरूपण करके परसमयको दोषयुक्त दिखलाया जाता है और स्वसमयकी स्थापना की जाती है, उसे तदुभय वक्तव्य कहते है, और उसके भावको अर्थाद उसमें रहनेवाली विशेषताको तदुभय-वक्तव्यता कहते हैं। (ध. १/४,१,४५/१४०/३)।

### २. जैनागममें कथंचित् स्वसमय व तदुभय वक्तव्यता

- ध. १/१.१.१/२२/१० एत्थ पुण- जीवट्टाणे ससमयवत्तव्वदा ससमयस्सेव परूवणादो। = इस जीवस्थान नामक (धवज्ञा) शास्त्रमें स्वसमय बक्तव्यता हो समभनी चाहिए, क्योकि इसमें स्वसमयका ही निरू-पण किया गया है।
- क पा./१/१.१/§म१/१७/२ तत्थ सुदणाणे तदुभयवत्तव्वदा, सुणयदुण्ण-याण दोण्हं पि परूवणाए तथ्ध संभवादो । - अतज्ञानमें तदुभय बक्तव्यता समफना चाहिए, क्योकि, अुतज्ञानमें सुनय और दुर्नय इन दोनोंकी ही प्ररूपणा सभव है।

#### वक्ता—

- रा. वा,/१/२०/१२/७५/१९ वक्तारश्चाविष्कृतवश्तुपर्याया द्वीन्द्रियादयः। = जिनमें वक्तृत्व पर्याय प्रगट हो गयी है ऎसे द्वीन्द्रियसे आदि लेकर सभी जीव वक्ता है। (ध १/९,१,२/११७/६), (गो जो/जी-प्र/ ३६४/७७८/२४)।
  - २. वक्ताके भेद
- स सि /१/२०/१२३/१० त्रयो वक्तार --सर्वज्ञस्तीर्थकर इतरो वा श्रुत-

केवली आरातीयरचेति । व्यक्ता तीन प्रकारके हैं – सर्वज्ञ तीर्थं कर या सामान्य केवली, भूतकेवली और आरातीय ।

# ३. जिनागमके वास्तविक उपदेष्टा सर्वज्ञ देव ही हैं

- दे० आगम/१/१ ( समस्त वस्तु-विषयक ज्ञानको प्राप्त सर्वज्ञ देवके निरू-पित होनेसे ही आगमकी प्रमाणता है । )
- दे० दिब्यध्वनि/२/१५ ( आगमके अर्थकर्ता तो जिनेन्द्रदेव है और प्रन्थ-कर्ता गणधर देव है । )
- द पा /टो /२२/२०/- केवलज्ञानिभिर्जिनै भेणितं प्रतिपादितम् । केवल-ज्ञानं विना तीर्थकरपरमदेवा धर्मोपदेशनं म कुर्वन्ति । अन्यमुमी-नामुपदेशस्त्वनुवादरूपो ज्ञातच्य । -केवलज्ञानियोके द्वारा कहा गया है । केवलज्ञानके त्रिना तीर्थकर परमदेव उपदेश नहीं करते । अन्य मुनियोका उपदेश उसका अनुवादरूप जानना चाहिए ।

### ४. धर्मोपदेशकी विशेषताएँ

- कुरल/अधि /श्लो. भो भो शब्दार्थवेत्तार शास्तार पुण्यमानसा. । श्रोतृणां हृदय कीक्ष्य तदहां त्र त मारतीम् ॥ (७२/२) । विद्रद्-गोष्ट्रचा निजज्ञान यो हि व्याख्यातुमक्षम. ॥ तस्य निस्सारता याति पाण्डित्य सर्वतोमुखम् । (७३/२) । चरे दाव्दोंका यूत जानने वाले पवित्र पुरुषो । पहले अपने श्रोताओकी मानसिक स्थितिको समफ लो और फिर उपस्थित जनसमूहको अवस्थाके अनुसार अपनी वक्तृता देना आरम्भ करो । (७२/२) । जो लोग विद्वानोंकी सभामे अपने सिद्धान्त श्रोताओके हृदयमें नही बिठा सकते उनका अध्ययन चाहे कितना भी विस्तृत हो, फिर भी वह निरुष्योगी ही है । (७३/८) ।
- आ. अन्न / १−६ ਸ਼ਾਡ प्राप्तसमस्तशास्त्रहृदयः प्रव्यक्तलोकस्थितिः, प्रास्ताद्या' प्रतिभाषर' प्रदामवाद् प्रागेत हष्टोत्तर' । प्राय' प्रश्नसह' प्रभु' परमनोहारो परानिन्दया, ब्रूयाद्धर्मकथां गणी गुणनिधि' प्रस्पष्टमिष्ठाक्षर । ५। श्रुतमविकलं शुद्धा वृत्ति परप्रतित्रोधने, परि णतिरुरुयोगो मार्गप्रवर्तनसद्विधौ । चुधनुतिरनुरसेको लोकझता मृदुतास्पृहा, यत्तिपतिगुणा यस्मिन्नन्ये च सोऽस्तु गुरुः सताम् ।ई। = जो प्राझ है, समस्त शास्त्रोके रहस्यको प्राप्त है, लोकव्यवहारसे परिचित है, समस्त आशाओसे रहित है, प्रतिभाशाजी है, शान्त है. प्रश्न होनेसे पूर्व हो उसका उत्तर दे चुका है, श्रोताके प्रश्नोंको सहन करनेमें समर्थ है, ( अर्थात उन्हें सुनकर न तो घबराता है और न उत्तेजित होता है ), दूसरोके मनोगत भावोंको ताडने वाला है, अनेक गुणोका स्थान है, ऐसा आचार्य दूसरोकी निन्दा न करके स्पष्ट एव मधुर शब्दोमें धर्मीपदेश देनेका अधिकारी होता है।६। जो समस्त श्रुतको जानता है, जिसके मन वचन कायकी प्रवृत्ति शुद्ध है, जो दूसरोको प्रतिनोधित करनेमें प्रवोण है, मोक्ष-मार्गके प्रचाररूप समोचीन कार्यमें प्रयत्नशील है, दूसरोके द्वारा प्रशसनीय है तथा स्वय भो दूसेरोकी यथायोग्य प्रशसा व विनय आदि करता है, लोकज्ञ है, मृदु व सरल परिणामी है, इच्छाओसे रहित है, तथा जिसमें अन्य भी आचार्य पदके योग्य गुण विद्यमान है, वही सज्जन शिष्योंका गुरु हो सकता है ।ई।
- दे० आगम/४/१ ( वक्ताको आगमार्थके विषयमें अपनी अरेसे कुछ नहीं कहना चाहिए ) ।
- दे० अनुभव/ः/१ ( आत्म-स्त्रभाव विषयक उपदेश देनेमें स्वानुभवका आधार प्रघान है । )
- दे० आगम/६/१ ( वक्ता ज्ञान व विज्ञानसे युक्त होता हुआ ही प्रमाणता-को प्राप्त होता है । )
- दे० लब्धि/३ ( मोसमार्गक उपदेष्टा वास्तामें सम्यग्दष्टि होना चाहिए मिथ्यादृष्टि नही । )

#### \star अन्य सम्बन्धित विषय

- १. जीवको वक्ता कहनेकी विवक्ता दे० जीव/९/२।
- कक्तकी प्रामाणिकतासे वचनकी प्रामाणिकता-दे० आगम/४,६ ।
- ३. दिगम्पराचायों व गृहस्थाचायों को उपदेश व
- आदेश देनेका अधिकार है -दे० आचार्य/२।
- ४ हित मित व कटु समाषण सम्बन्धी ---दे० सत्य/३।
- ५ व्यर्थ सभाषगका निषेध -- दे० सत्य/३।
- ६ वाद-विवाद करना योग्य नहीं पर धर्म-हानिके अत्रसरपर विना बुऌाये बोले --दे० वाद ।
- विक्रग्रीव १. कुन्द्रकुन्द (ई १२७-१७६) का अपर ताम (दे कुन्द कुन्द) । २ सूलसंध विभाजन के अन्तर्गत पात्रवेसरी (ई. इ. ६७) के शिष्य और वजनन्दि नं २ (वि. श. ६) के शिष्य । समय-लगभग ई. श. ६-७/ई, ११२१ के एक शिलालेख में अकलंक देव के पश्चात् सिहनन्दि का और उनके पश्चात् वक्रगीव का नाम आता है । (दे, इतिहास/७/१); (जे २/१०१। ।
- वक्रांत--- पहले नरकका ११ वॉ पटल-- वे० नरक/ ११ तथा रत्नप्रभा।
- वक्षार --- पूर्व और विदेहके कक्षा आदि ३२ क्षेत्रोमे विभाजित करनेवाले १६ पर्वत है।---दे० लोक/३/९४।

#### वचन—

| ٩   | वचनसामान्य निदेश                             |
|-----|----------------------------------------------|
| १-२ | अभ्याख्यान आदि १२ मेद व उनके रुक्षण ।        |
| ₹   | गहित सावद्य व अमिय वचन।                      |
| *   | कर्केश आदि तथा आमन्त्रणी आदि भेद             |
|     | दे० भाषा ।                                   |
| *   | हित मित तथा मधुर कटु समाषण - दे॰ सन्य/२।     |
| *   | सत्य व असत्य वचन दे० वह-बह नाम ।             |
| 8   | मोषवचन चोरीमें अन्तर्भूत नहीं है ।           |
| *   | द्रव्य व भाव वचन तथा उनका मूर्तत्व           |
|     | दे० मूर्त/२/३ ।                              |
| *   | वचनकी मामाणिकता सम्बन्धी – दे० आगम/५.६।      |
| २   | वचनयोग निर्देश                               |
| ۶   | वचयोग सामान्यका छन्नण ।                      |
| २   | वचनयोगके भेद ।                               |
| 3   | वचनयोगके मेदोंके रुझण ।                      |
| ×   | इुम अज्ञुम वचन योग ।                         |
| *   | वचन योग व वचन दण्टका विषय दे० योग।           |
| *   | मरण या व्यावातके साथ ही वचन योग              |
|     | भा समाप्त हो जाता हैदे० मनोयोग/७।            |
| #   | केक्छांके वचनयेगकी सम्भावना - दे० केवली/१।   |
| *   | वचनयोग सम्बन्धी गुणस्थान मार्गणा स्थानादि    |
| ·   | २० प्ररूपणाएँ दे० सत् ।                      |
| *   | सत् संख्या अदि ८ प्ररूपणाएँ - दे० वह-वह नाम। |
| *   | वचनयोगीके कर्मोंका बन्ध उदय सत्व             |
|     | - दे० वह वह नाम ।                            |

### १. वचन सामान्य निर्देश

#### १. वचनके अभ्याख्यान आदि १२ मेद

- ष, स. १२/४,२,८/सूत्र १०/२८४ अन्भव्स्वाण-कत्तह-पेमुण्ण-रइ-अरइ-उबहि-णियदि-माण-माय-मोस-मिच्छणाण-सिच्छाध्रसण-प्रजोअ-पच्चए। = अभ्याख्यान, कत्तह, पैशुन्य, रति, अरति, उपधि, निकृति, मान, मेथ, मोष, मिध्याझान, निष्यादर्शन और प्रयोग इन प्रत्ययोंसे ज्ञानावरणीय वेदना होती है।
- रा. वा /१/२०/१२/९६/१० वाक्प्रयोग शुभेतरलक्षणो वस्यते । अभ्या-रूपानकतहर्षशुभ्यासंत्रद्वप्रतापरत्यरत्युपधिनिकृत्यप्रणतिमोषसम्यङ् – मिथ्यादर्शनात्त्मिका भाषा द्वादशधा । – शुभ और अशुभके भेदसे वाक्प्रयोग दो प्रकारका है । अभ्याख्यान. कसह. पैशुम्य. अस गद्ध-प्रलाप. रति. अरति. उपधि. निकृति, अप्रणति. मोष. सम्यग्दर्शन और मिथ्यादर्शनके भेदसे भाषा १२ प्रकारकी है । (ध. १.१.२/-११६/१०), (ध / १/४.१,४४/२१७/१); (गो. जो./जो प्र./३६४/-७९९/२०)।

#### २. अभ्याख्यान आदि भेदोंके लक्षण

रा, वा /१/२०/१२/७५/१२ हिंसादे कर्मण; कर्तू विरतस्य विरताविर-तस्य नायमस्य कर्ते त्यभिधानम् अभ्याख्यानम् । कलहः प्रतीत । पृष्ठतो दोषाथिष्करण पैशुन्यम् । धर्मार्थकाममोक्षासबद्धा वाग् असंबद्धप्रसाप'। शब्दादिविषयदेशादिषु रत्युत्पादिका, रतिनाक्। तेष्वे शारत्युत्पादिका अरतिवाक् । या वाच श्रुत्वा परिग्रहार्जनरक्ष-णादिण्वासज्यते सोपधिवाक् । बणिग्वय्वहारे यामवधार्य निकृति-प्रणव आत्मा भवति सा निकृतिवाक् । या श्रुरवा तपोविज्ञानाधिके-ष्त्रपिन प्रणमति सा अप्रणतिवाक्। या भुत्वा स्तेये वर्तते सा मोषवाक् । सम्यङ्मार्गस्योपदेण्ट्री सा सम्यग्दर्शनवाक् । तद्विपरीता मिथ्यादर्शनवाकु । = हिसादिसे विरक्त सुनि या श्रावकको हिसादिका होष लगाना अभ्याल्यान है (विशेष दे० अभ्याल्यान)। कलहका अर्थ स्पष्ट ही है (विशेष दे० कतह)। पीठ पीछे दोष दिखाना पेशुन्य है ( विशेष दे० पेशुन्य ) धर्म, अर्थ, काम ल मोक्ष इन चार पुरुषार्थीके सम्बन्धसे रहित वचन असम्बद्ध प्रसाप है। इन्द्रियोंके शब्दादि विषयों में या देश नगर आदिमें रति उत्पन्न करनेवाला रतिवाक है । इन्होंमें अरति उत्पन्न करनेवाला अरतिवाक है । जिसे सुनकर परिग्रहके अर्जन, रक्षण आहिमें आसक्ति उत्पन्न हो वह उपधिवाक है। जिससे व्यापारमे ठगनेको प्रोत्साहन मिले वह निकृतिवाक है। जिसे सुनकर तपोनिधि या पुणी जोवोके प्रति अविनयको प्रेरणा मिले वह अप्रणतिवाक् है। जिससे चोरीमें प्रवृत्ति हो वह मोखाक है। सम्यक मार्गप्रवर्तक उपदेश सम्पग्दर्शनवाक है ओर मिध्यामार्ग प्रवर्त्तक उपदेश मिथ्यादशनवाक है। (ध. १/१.१. २/११६/१२); ( घ ८/४,१,४४/२१७/३); ( मो. जी /जी. प्र./३६४/ ७७९/११) ( विशेष दे० वह-वह नाम ) ।

#### ३. गहिंत सावद्य व अप्रिय वचन

भ आ./मू /-३०--२३२ कक्रस्सवयणं शिठ हुरवयणं पेमुण्णहासवयणं च। ज किचि विष्पताव कहिंदवयणं समासेण 1-३०। जत्तो पाणवधादी दोसा जायति सावज्जवयणं च । अविचारित्ता येणं थेणत्ति जहेवमादीय 1-३१। परुस कड्ठय वयणं वेर कत्तह च ज भयं कुणइ । उत्तासण च होलणमप्पियवयणं समासेण 1-३२। =कर्छश वचन, निष्ठुर भाषण, पैशुन्यके वचन, उपहासका वचन, जो कुछ भी बड-बड करना, ये सब सक्षेपसे गहिंत चचन है 1-३०। [छेदन-भेदन आदिके (पू सि उ)] जिन वचनोसे प्राणिवध आदि दोष उत्पन्न हो धयवा बिना विचारे बोले गये, प्राणियोको हिसाके कारणभूत वचन सावद्य बच्चन है। जैसे-(इस सडे सरोवर मे) इस में सकीपानी पिलाओ। (८३१) परुष वचन जेसे - तू दुष्ट है, कटु वचन, वैर उत्पन्न करनेवाले वचन, कलहकारी वचन, भयकारी या त्रासकारी वचन, दूसरोकी अवज्ञा- कारी होलन वचन, तथा अप्रिय वचन सक्षेपसे अमत्य वचन है। (पु सि उ./१६-१८)।

# 8. मोषवचन चोरीमें अन्दर्भूत नहीं है

ध १२/४ २.९.१०।२८६/३ मोष स्तैय । ण मोसो अदत्तादाणे पविस्सदि, हदपदिदपमुक्तणिहिदादाणन्सियम्मि अदत्तादाणम्मि एदस्स पवेस-विरोहादो । = मोषका अर्थ चोरी है। यह मोष अदत्तादानमे प्रविष्ट नही होता, क्योंकि हत, पतित. प्रमुक्त और निहित पदार्थके प्रहण विषयक अदत्तादानमें इसके प्रवेशका विरोध है।

# २. वचनयोग निर्देश

#### १. वचनयोग सामान्यका लक्षण

स. मि./६/१/३१८/१ शरीरनामकर्मोदयापादित्तवाग्वर्भणालम्बने सति वीर्यान्तरायमत्यक्षराद्यावरणक्षयोपशमापादिताभ्यन्तरवा लव्धिसा -निध्ये वाक्परिणामाभिमुखस्यारमन अदेशपरिस्पन्दो वाग्योग । = शरीर नामकर्मके उदयसे प्राप्त हुई वचनवर्गणाओका आलम्बन होने-पर तथा नीर्यान्तराय और मत्यक्षरादि आवरणके क्षयोपशमसे प्राप्त हुई भीतरो वचन लव्धिके मिलनेपर वचनरूप पर्यायके अभिमुख हुए आत्माके होनेवाला प्रदेश-परिस्पन्द वचनयोग कहताता है। (रा. या /६/१/१०/६०४/१३)।

ध १/१,१,४७/२७१/२ वच्चस समुत्पत्त्वर्थ प्रयत्नो वाग्योग ।

- ध १/१.१,६४/३०८/४ चतुर्णा बचसा सामान्यं वच । तज्जनितवीर्थे-णारमप्रदेशपरिस्पन्दलक्षणेन योगो वाग्योग । =वचनकी उत्पत्तिके लिए जो प्रयत्न होता है, उसे वचनयोग कहते है । अथवा सत्यादि चार प्रकारके वचनोंमें जो अन्वयरूपसे रहता है, उसे सामान्य वचन कहते है । उस वचनसे उत्पन्न हुए आत्मप्रदेश परिस्पन्द लक्षण वीर्थ-के द्वारा जो योग होता है उसे वचनयोग कहते है ।
- ध ७/२.१,३३/७६/७ भासावग्गणापोग्गलखधे अवलं विय जीवपदेसाण सकोचविकोचो सो वचिजोगो णाम । —भाषावर्गणासम्बन्धी पुइगलस्कन्धोके अवलम्बनसे जो जीव प्रदेशोका संकोच विकोच होता है वह वचनयोग है। (ध. १०/४.२,४, १७५/४३७/१०)।

# २. वचनयोगके भेद

य ख १/१,१/सूत्र ५२/२८६ वचिजोगो चउव्विहो सच्चवचिजोगो मोस-वचिजोगो सच्चमोसवचिजोगो असच्चमोसवचिजोगो चेदि ।४२१ = वचनयोग चार प्रकारका है-सरय वचन योग, असरय वचनयोग, उभयवचन योग और अनुभय वचन योग !५२। (भ छा सू /१११२/ ११८८). (मू. आ./३१४); (रा. वा./१/७/११/६०४/२); (गो. जो. मू / २१७/४७४); (द्र. स./टी /१३/३७/७)।

## २. वचनयोगके भेदोंके लक्षण

प. सं /प्रा /१/११-१२ दस बिहसच्चे बयणे जो जोगो सो दु सच्च चि-ज गो। तब्बिबरीओ मोसो जाणुभयं सच्चमोस चि ।६१। जो गेव सच्चमोसो त जाण असुच्चमोसव चिजोगो। अमणाण जा भासा सण्णी-णाम तणीणादी ।१२। - दस प्रकारके सत्य वचनमें (दे० सत्य) वचन-वर्गणाके निमित्तसे जो योग होता है, उसे सत्य वचनयोग कहते है। बससे विपरीत योगको मुषा बचनयोग कहते है। सत्य और मुषा वचनरूप योगको उभयवचनयोग कहते है। जो बचनयोग न सो सत्यरूप हो और न मृषारूप ही हो, उसे अपत्यमृषावचनयोग कहते है। अगझी जीवोकी जो अनक्षररूप भाषा है और सज्ञी जीवोंकी जो आमन्त्रणी आदि भाषाएँ है (दे. भाषा ) उन्हे अनुभय भाषा जानना चाहिए। (सू आ /३१४), (ध १/१,१,४२/गा, १४८-१४१/२०६), (गो, जी /सू./२२०-२२१/४७०)।

- ध १/१,१,५२/२९६ चतुर्भिधमनोभ्पः समुरपन्नवचनानि चतुर्विधान्यपि तद्वयपदेश प्रतिनभन्ते तथा प्रतीयते च। =चार प्रकारके मनसे उत्पन्न हुए चार प्रकारके वचन भी उन्ही सज्ञाओको प्राप्त होते है, और ऐसी प्रतीति भी होती है।
- गो, जो /जो. प्र /२१७/४७६/१ सत्याचर्थे सहयोगात-सजन्धात, खछ स्फुट, ता मनोवचनप्रवृत्तय., तद्योगा ----सत्यादिविशेषणविशिष्टा, चत्वारो मनोयोगाश्चत्वारो वाग्योगाश्च भवन्ति । ==सत्यादि पदार्थके सम्बन्धसे जो मन व वचनकी प्रवृत्ति होती है, वह सत्यादि विशेषणसे विशिष्ट चार प्रकारके मनोयोग व वचनयोग है। ----विशेष दे० मनोयोग/४।

## ४. शुभ-अशुम वचनयोग

वा. अ / १३.११ भत्तिच्छिरायचोरकहाओ वयण वियाण असुहमिदि । १३। ससारछेदक। रणवयण सुहवयणमिदि जिणुद्दिट्ठ। १५। = भोजन-कथा. स्त्रीकथा, राजकथा और चोरकथा करनेको अञुभवचनयोग और मसारका नाझ करनेवाले वचनोको शुभ वचनयोग जानना चाहिए।

दे० प्रणिधान---( निरर्थक अशुद्ध वचनका प्रयोग दुष्ट प्रणिधान है । )

रा वा /६/३/१,२/१ृष्ठ/पंक्ति अनृतभाषणपरु गमस्यवचना दिरशुभो वाग्योग । ( १०६/३३) । सत्यहित मित्तभाषणादि शुभो वाग्योग । ( १०७/२ । == असत्य कोलना, कठोर वोलना आदि अशुभ वचन-योग है और सत्य हित मित बोलना शुभ वचनयोग है । ( स, सि /-६/३/६१६/११) ।

**वचनगुप्ति ---** दे० गुप्ति ।

वचन्यला -- १ १० प्राणोमेसे एक--दे० प्राणा २. एक ऋदि। -- दे० ऋदि।

वचनबाधित — दे० बाधित ।

**वच्चनयोग--** दे० वचन/२।

वचन विनय--- दे॰ विनय/१।

वचन शुद्धि--दे॰ समिति।

वचनातिचार---दे॰ अतिचार ।

वचनोपगत----दे० निक्षेप/१।

विज्ञ - १ नन्दनवन, मानुषोत्तर पर्वत व रुचक पर्वतपर स्थित कुटोका नाम। - दे० लोक //४।२ सौधर्म रवर्गना २५वाँ पटल ----दे० स्वर्ग/४/३।३ बौद्ध मतानुयायो एक राजा जिसने नालन्दा मठका निर्माण कराया। समय--ई इा ४।

वज्र ऋषभ लाराच-दे॰ सहनन ।

- वज्त्र दोषि म पु /७३/१सोक नं, —पार्श्वनाथ भगवः स्का जोव बडे भाई कमठ द्वारा मारा जानेपर सक्तकी वत्तमे बज्रयोष नामका हाथी हुआ १११-१२। पूर्वजन्मका स्वामो राजा साम सेकर ध्यान करता था। उरुपर उपसर्ग करनेको उद्यत हुआ, पर पूर्वभवका सम्बन्ध

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

जान शान्त हो गया। मुनिराजके छपदेशसे आवकवत अगीकार किये। पानी पीनेके लिए एक तालावर्में घुसा तो कीचडमें कॅस गया। अहाँ पुन. कमठके जीवने सर्प बनकर डॅस लिया। तब वह मरकर सहखार स्वर्गमें देव हुआ। १६-२४। यह पार्श्वनाथ भगवान्का पूर्वका आठवाँ भव है।—विशेष दे० पार्श्वनाथ।

- वज्यदेत— म पु./सर्ग/श्लोक पुण्डरी किणी नगरका राजा था। (६/६८)। पिता यशोधर केवलज्ञानी हुए। (६/१०८)। वहाँ ही इन्हे भी अवधिज्ञानकी उत्पत्ति हुई। (६/११०)। दिग्विजय करके सौटा। (६/१९२-१९४)। तो अपनी पुत्री श्रीमतीको बताया कि तीसरे दिन उसका भानजा वज्र कंघ आयेगा और वह ही उसका पति होगा। (७/१०४)। अन्तमें अनेको रानियों व राजाओके साथ दीक्षा धारण की। (८/६४-८५)। यह वज्र जंघका ससुर था। – दे० वज्र ज्य।
- वज्जनंदि १. नम्दिस वके वलात्कारमणकी गुर्वावलीके अनुसार आप गुजनन्दिके शिष्य तथा कुमारनन्दिके गुरु थे। समय-विक्रम शक सं. ३६४-३८६ (ई. ४४२-४६४)। - (दे० इतिहास/७/२)। २. आ. पूज्यपादके शिष्य थे। गुरुसे बिगडकर द्वविडस घकी स्थापना की। हरिव शपुराण (ई ७८३) में आपके वचन गणधर-तुस्य कहे गए है। कृतियें - नवस्तोत्र,प्रमाण प्रन्थ। समय-वि. दा. ६। (दे. इतिहास/७/१); (ती./२/४४०; ३/२९६)।
- वज्रनाभि— १ म. पु./सगं/श्लो, न, --पुण्डरीकिणोके राजा वज्र-सेनका पुत्र था । (११/८६) । चकररन प्राप्त किया । (११/३८-५५) । अपने पिता वज्रसेन तीर्थंकरके समीप धीक्षा धारण कर (११/६१-६२) । तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध किया (११/७६-८०) । प्रायोप-गमन सन्यासपूर्वक । (११/६४) । श्रोप्रभ नग्मक पर्वतपर छप-रान्तमोह गुणस्थानमें शरीरको त्याग सवर्थिसिद्धिमें अहमिन्द्र हुए । (११/११०-९११) । यह भगवान् ऋषभदेवका पूर्वका तीसरा भव है । --दे० ऋषभदेव । २. म. पु./७३/१लो. नं.--पद्म नामक देशके अश्वपुर नगरके राजा वज्रवीर्यका पुत्र था । २१-३२ । संयम धारण किया ।३४-३४। पूर्व भवके वैरी कमठके जीव कुरग भीलके छपसर्ग ।३८-३१। को जीतकर सुभद्र नामक मध्यम ग्रैवेयकमें अहमिन्द्र हुए ।४०। यह भगवान् पार्श्वनाथका पूर्वका चौथा भव है।--दे० पार्श्वनाथ ।

वज्र नाराच-दे॰ संहनन ।

वज्र पंजर विधान----- दे॰ पूजापाठ।

बजुपुर----भरतक्षेत्रका एक नगर ।--- दे० मनुष्य/४।

00000 0000

000

0 0

o

वज़ुबाहु - १. प. पु./२१/२को. - मुरेन्द्रमन्युका पुत्र 1991 समुरात जाते समय मार्गमें मुनियोके दर्शनकर विरक्त हो गये 1१२१-१२३1 यह सुकौशल मुनिका पूर्वज था। २. म पु /सर्ग/श्लो. - वज्रजंघ (भगवात् ज्रृषभदेवका पूर्वका सातवाँ भव ) का पिता था। (६/२१)। पुष्कला-वती देशके उत्पलखेट नगरका राजा था। (६/२२) अन्तमें दीक्षित हो गये थे। (४/१९-५७)।

## वज्रमध्य वत---

जाप्य करे ।

899

ह पु/३४/६२-६३---रचनाके अनुसार ५,४,३.२.१,२,३, ४,५ के कमसे २९ उपवास करें । वीचक १ स्थानो-में पारणा करे ।

वत विधान संग्रह/पू. ९१-रचनाके अनुसार १,२,३,४,

१.१,४,३.२ के क्रमसे २१ उपवास करें। बोचके ह

स्थानीमे पारणा करे। नमस्कार मन्त्रका त्रिकाल

- वज्रमूक सुमेरु पर्वतका अपर नाम- दे० सुमेरु ।
- वज्रवर ----मध्यलोकमें अन्तका अष्टम सागर व द्वीप ।-दे० लोक/५/१।
- वज्रवान ----गन्धर्व जातिके व्यन्तर देवोका एक सेद ---दे० गन्धर्व ।
- वज्रश्र्ट्रें सर्ला-एक विद्या-दे० विधा। २. भगवान् अभिनन्दन नाथकी शासक यशिणी। -दे० तीर्थं करा५ /३।
- वर्णाकुशा--१ एक विद्या--दे० विद्या। २. भगवात् सुमतिनाथको शासक यक्षिणी--दे० तीर्थकर/४/३।
- वज्रातन्य --- विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर--दे० विद्याधर ।
- वज्रायुध १. म. पु, (६३/ इत्तो --- पूर्व विदेहके रत्नस चय नामक नगर-के राजा क्षेमकरका पुत्र था । ३७-३१। इन्द्रकी सभामें इनके सम्य-ग्दर्शनकी प्रशसा हुई । . एक देव बौद्ध का रूप घर परीक्षाके लिए आया । ४९. १०। जिसको इन्होने वादमें परास्त कर दिया । ६१-७०। एक समय विद्याधनने नागपाशमें बाँधकर इन्हे सरोवरमें रोक दिया और ऊपरसे परथर ढक दिया । तब इन्होंने मुष्टिप्रहारसे उसके दुकडे कर दिये । ५२-८४। दीक्षा ले एक वर्षका प्रतिमायोग धारण किया । । १३१-१३२। अधोग्रेवेयकमें अहमिन्द्र हुए । १४०-१४१। यह शान्ति-नाथ भगवाच्छे पूर्वका चौथा भव है। दे० शान्तिनाथ । २. म. पु, । ६१। रतो--जम्बूद्वीपके चक्षपुर नगरके स्वामी राजा अपराजितका पुत्र था । २६१। राज्य प्राप्ति । २४४। दीक्षा धारण । २४६। प्रिगुवनमें एक भोल कृत उपसर्गको सहनकर सर्वार्थसिद्धिमें देव हुए । २७४। मील सातवे नरकमें गया । २०६। सजयन्त मुनिके पूर्वका दूसरा भव है --दे० संजयन्त ।

वज्त्रागल----विजयार्धको दक्षिण श्रेणीका एक नगर---दे० विद्याधर ।

- वज्रार्धतर विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर।
- वड्ढमोणचरिंड ---- कवि श्रोधर (वि. श १२ वा उत्तरार्श) कृत १० सन्धियो वाला अपभ्र श काव्य । (ती, /४/१४२)।

वणथलो—-वामनस्थलीका अपभ्रश है। सौराष्ट्रकी जूनागढ स्टेटका एक कस्बा है। जूनागढसे लगभग ५ कोस दूर है। यहाँ वह स्थान अब भी पाया जाता है, जहाँ कि विष्णुने तीन पैरसे-समस्त पृथिवी मापी थी। वही वामन राजाकी नगरी कही जाती है। (नेमि-चरित/प्र/प्रेमी जी)।

वरस---१, भरतक्षेत्र मध्य आर्यखण्डका एक देश---दे० मनुष्य/४/ । २ प्रयागके उत्तर भागका मैदान । राजधानी कौशाम्त्री/ (म. पु./प्र. ४४/पं. पत्नालाल ) ।

वत्समित्रा--- सौमनस गजदन्तके कांचनकूटकी स्वामिनी देवी ।

**बर्त्सराज**—परिहारवंशी वरसराज अवन्तीका राजा था। इसीका एक पुत्र नागमट्ट नामका हुआ है। इसे कृष्णराज प्रथमके पुत्र घुव-राजने शक स ७०४ में परास्त करके इसका देश छीन खिया था। इसका शासन अवन्ती व मालवा प्रान्तों में था। समय---शक सं. ७००-७०४ ( ई० ७७९-७९३)। ( ह. पु/ईई/४४-४३); ( ह. पु./प्र. ४/ पं० पन्नालाल ); ( दे० इतिहास/३/४) राष्ट्रकूट वंश)।

वटेंसा — पूर्व विदेहका एक क्षेत्र —दे० सोक/४/२ |

सरसावती---- १. पूर्व विदेहका एक क्षेत्र--- दे० लोक १/२ । २. पूर्व विदेहके वैश्रवण वक्षारका एक कूट व उसकी स्वामिनी देवी-- दे० लोक १/४ ।

वदलाव्याधाल---स्ववचनमाधित हेत्त्वाभास ।---दे० नाधित ।

- **वदन** मुख—first term in Arithematical series ( जं प./ प्र, १०००).
- वद्दिग---दक्षिणके गंगाधर नामक देशका राजा था। पिताका नाम (चाछक्यवशी) अरिकेसरी था जो कृष्णराज तृ० के अधीन था। 'यशस्तिलकचम्पू' नाम ग्रन्थ इसीकी राजधानीमें पूर्ण हुआ था। समग्र --ई० १७२ के लगभग। (यशस्तिलकचम्पू/प्र. २०/प. मुन्दर-लाल)।

वध---- स. सि./६/१९/३२१/२=आयुरिन्द्रियगत्तप्रणवियोगकारणवधः ।

- स. सि./७/२५/३६६/२ दण्डकशावेत्रादिभिरभिषात प्राणिनां वध, न प्राणव्यपरोपणम्, ततः प्राप्तेवास्य त्रिनिवृत्तत्वात् । ---१. आयु, इन्द्रिय और श्वासोच्छ्वासका जुदा कर देना वध है। (रा वा./६/-११/६/६११२८), (प. प्र./टी /२/१२७)। २. डंडा, चानुक और बर्ते आदिसे प्राणियोंको मारना वध है। यह वधका अर्थ प्राणोका वियोग करना नहीं लिया गया है, क्योंकि अतिचारके पहले ही हिंसाका त्याग कर दिया जाता है। (रा. वा./७/२५/२५६२/१९)।
- ण, प्र,/टी /२/१२७/२४३/१ निश्चयेन मिथ्यात्वविषयुकषायपरिणाम रूपवध म्त्रकीयन्त = निश्चयकर मिथ्यात्व विषय वृषाय परिणाम-रूप निजधात ।
- वध परिषह ----- स सि /१/१/४२४/१ निशितविशसनमुशलमुद्रगरा-दिप्रहरणताडनपोडनादिभिव्यपिश्चिमानशरीरस्य व्यापदकेषु मनागपि मनोविकारमकुर्वतो मम पुराकृतदुष्कर्मफलमिदसिमे वराका कि कुर्वण्ति, शरीरमिद जलबुद्रबुद्रवद्विशरणस्वभाव व्यसनकारणमेतै-बध्यिते, संज्ञानदर्शनचारित्राणि मम न केनचिदुपहन्यते इति चिन्त-यत्नो वासिलक्षणचन्दनानुलेपनसमदर्शिनो वधपरिषह्शमा मन्यते। = तीक्ष्ण तलवार, मूसर और मुद्रगर आदि अस्वोके द्वारा ताडन और पीडन आदिसे जिसका शरीर तोडा मरोडा जा रहा है तथापि मारने वालोपर जो लेशमात्र भी मनमें विकार नही लाता, यह मेरे पहले किये गये दुष्कर्मका फल है, ये बेचारे क्या कर सकते है. यह

शरीर जलके बुलवुलेके समान विशरण स्वभाव है, दुखके कारणको हो ये अतिशय बाधा पहुँचाते,है, मेरे सम्यग्झान, सम्यग्दर्शन और सम्यक् चारित्रको कोई नष्ट नही कर सकता इस प्रकार जो विचार करता है वह वसूलीसे छोलने और चन्दनसे लेप करनेमें समदर्शी होता है, इसलिए उसके बध परीषह जय माना जाता है। (रा. वा./ १/१/१=/६११/४): (चा सा./१२१/३)।

वध्यघालक विरोध—दे॰ विरोध।

वर्गक ---- दूसरे नरकका चौथा अथवा तीसरा पटल--- दे० नरक/६।

वनमाल-सनत्कुमार स्वर्गका द्वि, पटल-दे० स्वर्ग/४।

- वनदास कर्नाटक प्रान्तका एक भाग जो आजकल बनौसी कहलाता है। गुजभझाचार्य के अनुसार इसकी राजधानों अ कापुर थी जो धार-बाढ जिलेमें है। (म पु./प्र ४१/प. पन्नालाल)। यह उत्तर कर्नाटकका प्राचीन नाम है जो तुगभदा और वरदा नदियोके जीच कसा हुआ है। प्राचीन कालमें यहाँ कदंब वंशका राज्य था। जहाँ उसकी राज-धानी वनवासी स्थित थो, बहाँ आज भी इस नामका एक ग्राम विद्यमान है। (घ /पु. १/प्र, १२/H.L. Jan)।

वनवास्था- भरतक्षेत्रका एक नगर- दे० मनुष्य/४।

वनस्पति--- १ जैन दर्शनमें बनस्पतिको भी एकेन्द्रिय जीवका शरीर माना गया है। वह दो प्रकारका है-प्रत्येक व साधारण। एक जीवके शरीरको प्रत्येक और अनन्तो जीवोके सामले शरीरको साधारण कहते है, क्योंकि उस शरीरमें उन अनन्तो जीवोका जन्म, मरण-श्वासोच्छ्वास आदि साधारणरूपसे अर्थात एक साथ समानरूपसे होता है। एक ही शरीरमें अनन्तों बसते है, इसलिए इस शरीरको निगोद कहते है, उपचारसे उसमें वसनेवाले जीवोको भी निगोद कहते है। वह निगोद भी दो प्रकारका है नित्य व इतरनिगोद। जो अनादि कालसे आजतक निगोद पर्यायसे निकला ही नहीं, वह नित्य निगोद है। और त्रसंस्थावर आदि अन्य पर्यायोंमें घूमकर पापोदय-वङ्ग पुन.-पुन' निगोदको प्राप्त होनेवाले इतरनिगोद है । प्रत्येक शरीर बादर या स्थूल ही होता है पर साधारण बादर व सूक्ष्म दोनों प्रकार-का। २ नित्य खाने-पोनेके काममें आनेवाली वनस्पति प्रत्येक श्रीर है। बह दो प्रकार है-अप्रतिब्ठित और सप्रैतिष्ठित । एक ही जीवके शरीरवाली वनस्पति अप्रतिष्ठित है, और अर्सरूयात साधारण इरोरोके समबायसे निष्पन्न वनस्पति सप्रतिष्ठित है। तहाँ एक-एक वनस्पतिके स्कन्धमे एक रस होकर अस ख्यात साधारण शरीर होते है, और एक-एक उस साधारण शरीरमें अनन्तानन्त निगोद जीव वास करते है। सूक्ष्म साधारण शरीर या निगोद जीव लोकमे सर्वत्र ठसाठस भरे हुए हैं, पर सुक्ष्म होनेसे हमारे ज्ञानके विषय नहीं है। सन्तरा, आम, आदि अपतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति हैं और आछ्न गाजर, मुली आदि संप्रतिष्ठित प्रत्येक । अप्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति पत्ते, फत्त, फ़ूल आदि भी अव्यन्त कचिया अवस्थामें सप्रतिष्ठित प्रत्येक होते है – जैसे कौपल। पोछे पक जानेपर अप्रतिष्ठित हो जाते है। अनन्त जीबोकी सामती काय होनेसे सप्रतिष्ठित प्रत्येकको अनम्तकायिक भी कहते हैं। इस जातिकी सब बनस्पतिको यहाँ अभक्ष्य स्वीकार किया गया है ।

|      |                                                                                                |            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                            |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 9    | वनस्पति व प्रस्वेक वनस्पति सामान्य निर्देश                                                     | 80         | सक्षम व वादर निमोद वर्गणाएँ व उनका लोकमें                                        |
| 2    | वनस्पति सामान्यके भेद ।                                                                        |            | अवस्थान ।                                                                        |
| र    | मत्येक वनस्पति सामान्यका रूक्षण ।                                                              | *          | निगोदसे निकलकर सीधी मुक्ति प्राप्त करने सम्बन्धी ।                               |
| 3    | प्रत्येक वनस्पतिके मेद ।                                                                       |            |                                                                                  |
| 8    | वनस्पतिके लिप ही प्रत्येक ज्ञब्दका प्रयोग है ।                                                 | <b>≯</b> € | जितने जीव सुक्त होते है, उतने ही निल्य निगोदसे<br>निकलते है।दे० मोश/२।           |
| 4    | मूलवीज, अग्रवीजादिके रुक्षण ।                                                                  |            |                                                                                  |
| ६    | मत्येक शरीर नामकर्मका छक्षण ।                                                                  | *          | नित्यमुक्त रहते भी निगोद राशिका अन्त नहीं ।<br>—दे० मोक्ष/६ ।                    |
| 9    | प्रत्येक शरीर वर्गणाका प्रमाण ।                                                                |            | -40 416141                                                                       |
|      | मत्येक शरीर नामकर्मके असख्यात भेद है                                                           |            |                                                                                  |
|      | दे० नामकर्म ।                                                                                  | 2          | प्रतिष्ठित व अप्रतिष्ठित प्रत्येक शरीर परिचय                                     |
| *    | वनस्पतिकायिक जीवोंके गुणस्थान, जीवसमास,                                                        | ्र         | मतिष्ठित अर्मातष्ठित प्रत्येकके लक्षण ।                                          |
|      | मार्गणास्थालके स्वामित्व सम्बन्धी २० प्ररूपणाएँ                                                | २          | मत्येक वनस्पति बादर ही होती है।                                                  |
| j    | दे० सत् ।                                                                                      | ą          | वनस्पतिमें ही साधारण जीव होते है पृथिवी आदिमे                                    |
| *    | वनस्पतिकायिक जीवोंकी सत् , सख्या, क्षेत्र, स्पर्शन,                                            |            | नहीं ।                                                                           |
|      | काल, अन्तर, अल्पवहुत्वरूप आठ मरूपणाएँ ।                                                        | 8          | पृथिवी आदि देव, नारकी, तीर्थंकर आदि मत्येक                                       |
| 1    | - दे० वह वह नाम ।                                                                              |            | शरीरो ही होते है।                                                                |
| *    | वनस्पतिकायिक जीवोंमे कर्मोका बन्ध, उदय, सच्च                                                   | *          | क्षीणकषाय जीवके शरीरमे जीवोंका हानिकम ।                                          |
|      | मरूपणार्थे दे० वह वह नाम ।                                                                     |            | —दे० क्षीणकषाय ।                                                                 |
| *    | प्रत्येक नामकर्मकी बन्ध उदय, सत्त्व प्ररूपणाएँ ।                                               | પ          | कन्द मूल आदि सभी वनस्पतियाँ प्रतिष्ठित व अप्रतिष्ठित                             |
|      | दे० वह वह नाम ।                                                                                |            | दोगों मकारकी होती है।                                                            |
| *    | मरयेक वनरपतिमे जोव समालोंका स्वामित्व ।                                                        | ६          | अप्रतिष्ठित पत्येक वनस्पतिस्कन्धर्मे भी सख्यात या                                |
| *    | दे० वनस्पति/१/१ ।<br>निर्वन्यपर्यंग जन्मले जनेक जन्मपतिर्हे प्रान्तवन गण                       | -          | असंख्यात जीव होते है।                                                            |
| · 74 | निर्वृत्त्यपर्याप्त दशामें प्रत्येक वनस्पतिमें सासादन गुण-                                     | e          | प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिस्कन्धमे अनन्त जीत्रोके शरीर-                         |
| <br> | स्थानकी सम्भावनाः।दे० सासादन/१।<br>मार्गणा प्रकरणमें भाव मार्गणाकी इष्टता तथा वहाँ             |            | की रचना विशेष ।                                                                  |
| -    | भागमा अभारणना मात्र मानगाका श्वरता तथा पृष्ठा<br>आयके अनुमार व्यय होनेका नियम । – ३० मार्गणा । | 8          | साधारण वनस्पति परिचय                                                             |
| *    | जाम गणे जुमार प्य हमना गम्म । - दुरु मागणा ।<br>उदम्बर फूछ। दे० उदम्बर (                       |            | साधारण शरीर नामकर्मका छञ्जण ।                                                    |
| *    | वनस्पतिमे भक्ष्यामक्ष्य त्रिचार्।दे० भक्ष्यामव्य/४।                                            | ۲<br>۲     | साथारण जीनोका लक्षण ।                                                            |
| *    | वनस्पतिकायिकोका लोकमें अवस्थान । दे० स्थावर ।                                                  | R          | साथारण जाजाता छन्नजा<br>साधारण व प्रत्येक शरीर नामकर्मके असरयात                  |
|      |                                                                                                | ₩ <b>₩</b> | सिंगरेज ५ जलभा सरार सामगण जलभावा<br>  मेद है।दे० नामकर्म।                        |
| २    | निगोद निर्देश                                                                                  |            | माधारण दनस्पतिके मेदा — दे० वनस्पति/२/२।                                         |
| 8    | निगोद सामान्यका छक्षण ।                                                                        |            |                                                                                  |
| २    | ानगद सामान्थका छझण ।<br>निगोद जीवोंके मेद ।                                                    | ३          | वोनेके अन्तर्मुहूर्त पर्यन्त समी वनस्पति अमतिष्ठित<br>पत्येक होती है ।           |
| Ę    | नित्य व अनित्य निगोदके लक्षण ।                                                                 |            | ्र अत्यक हाता हू ।<br>कचिया अवस्थामें सभी वनस्पतिया प्रतिष्ठित प्रत्येक          |
| 8    | सूक्ष्म बनस्पति ता निगोद ही है पर सूक्ष्म निगोद                                                | 8          | मायवा जनरवान तना वनत्त्वात्वा आतल्य नत्वयः<br>होती है।                           |
|      | वनस्पतिकायिक ही नहीं है।                                                                       | પ          | ।<br>इत्येक व साधारण वनस्पतिका सामान्य परिचय ।                                   |
| 4    | पनस्पालमालक हा गटा थे।<br>प्रतिष्ठित प्रत्येक बनस्पतिकों उपचारने सुक्ष्म निगोद                 | 4.<br>  *  | प्रतिष्ठित प्रत्येक शरीर बादर जीवोंका योनि स्थान है                              |
|      | भी कह देते ह।                                                                                  | ¥¥¢        | मताइत मत्यक्र सरार चारर जानाचा कार्य रनान द<br>सुक्ष्मका नहीं —दे० वनस्पति/२/१८। |
| ६    | प्रतिष्ठित मत्येक वनस्पतिको उपचारसे वादर निगोद                                                 |            |                                                                                  |
|      | मी कह देते है।                                                                                 | , Ę        | एक साधारण शरीरमे अनन्त जीवींकः अवस्थान                                           |
| 9    | साथारण जीवोंको ही निगोद जीव कहते है।                                                           | נט         | साधारण शरीरकी उत्कृष्ट अवगाहना ।<br>साधारण नामकर्मकी वन्ध उदय सत्त्व प्ररूपणाएँ  |
| 6    | विग्रहगतिमे निगोदिया जीव साथारण ही होते है                                                     | *          | साधरिण नामकमका वन्य उदय सरव अरूपणार<br>दे० वह वह नाम ।                           |
| ł    | प्रत्येक नहीं ।                                                                                | *          | साधारण वनस्पति जीवसमास्रोका स्वामित्व                                            |
| ९    | निगोदिया जोवका आकार ।                                                                          |            | - दे० बनस्पति/१/१।                                                               |
| l    | •                                                                                              | ·          |                                                                                  |

For Private & Personal Use Only

- साधारण शरीरमें जीवोंका उत्पत्ति कम
   निगोद शरीरमें जीवोंकी उत्पत्ति कमसे होती है।
   निगोद शरीरमें जीवोंकी उत्पत्ति कम व अकम दोनों प्रकारसे होती है।
- जन्म मरणके कम व अक्रम सम्बन्धी समन्त्रय
  - दे० वनस्पति/४/२ ।
- अगे पीछे उत्पन्न होकर भी उनकी पर्याप्ति युगपत् होती है।
- ४ थक ही निगोद शरीरमें जीवोंके आवागमनका भवाह चलता रहता है।
- बीजवाला ही जीव या अन्य कोई भी जीव उस योनि स्थानमें जन्म धारण कर सकता है -- दे० जन्म/२।
- अवदर व सक्ष्म निगोद शरीरोमें पर्याप्त व अपर्याप्त जोवोंके अवस्थान सम्बन्धी नियम ।
- ६ 🛛 अनेक जोवोंका एक शरीर होनेमें हेतु।
- ७ अनेक जीवोंका एक आहार होनेमें हेतु।

# १. वनस्पति व प्रत्येक वनस्पति सामान्य निर्देश

## १, वनस्पति सामान्यके भेद

- ष. खं १/१.१/सू. ४१/२६९ वणण्फइकाइया दुविहा, पत्ते प्रसरीरा साधा-रणसरोरा । पत्ते पसरीरा दुविहा, पज्जत्ता अपज्जत्ता । साधारणसरीरा दुविहा, बादरा मुहुमा । बादरा दुविहा, पज्जत्ता अपज्जत्ता । मुहुमा दुविहा, पज्जत्ता अपज्जत्ता चेदि ।४। == वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हैं, प्रत्येकशरीर और साधारणशरीर । प्रस्पेक शरीर वनस्पति-कायिक जीव दो प्रकारके हैं, पर्याप्त और अपर्याप्त । साधारणशरीर वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हैं -- बादर और सूक्ष्म । बादर दो प्रकारके है, पर्याप्त और अपर्याप्त ।
- ष. र्ख १४/४.६/सू. १११/२२४ सरोरिसरोरपरूवणाए अस्थि जीवा पत्तेय-साधारण-सरोरा ।१११। = शरीरिशरीर प्ररूपणाकी अपेक्षा जीव प्रस्येक शरीरवासे और साधारण शरीरवासे है। (गो. जी./जी प्र / १९४/४२२/३)।

## २. प्रत्येक वनस्पति सामान्यका लक्षण

- ध. १/१,१.४१/२६८/६ प्रत्येकंपृथक्रारीर येषा ते प्रत्येकश्वरीराः खदि-रादयो वनस्पतय । म्लजिनका प्रत्येक अर्थात् पृथक्-पृथक् शरीर होता है, उन्हे प्रत्येक शरोर जोव कहते है जैसे- खैर आदि वन-स्पति। (गो. जी./जी प्र /≤४/४२२/४)।
- ध ३/१.२.५७/३३३/१ जेण जीवेण एक्केण चेव एकसरीस्ट्ठिएण मुह-दुखमणुभवेदव्यमिदि कम्ममुवज्जिर्द सो जीवो पत्तेयसरीरो । = जिस जोवने एक दारीरमें स्थित होकर अकेले ही सुख दु खके अनुभव करने योग्य कर्म उपार्जित किया है, वह जीव प्रत्येकशरीर है ।
- ध, १४/४.६,१११/२२४/४ एकस्सेथ जोवस्स अंसरीरंत पत्तेयसरीरं। तं सरीरंज जीवाणं अत्थिते पत्तेयसरीरा णाम। अथवा पत्तेयं पुधभूद सरीरं जेसि ते पत्तेयसरीरा।=एक ही जीवका जो शरीर है उसकी

प्रत्येक शरीर सझा है। वह शरीर जिन जीवोके हैं वे प्रत्येक शरीर-जोव कहत्ताते हैं। अथवा प्रत्येक अर्थात् पृथक् भूत शरीर जिन जोवोंका है वे प्रत्येकशरीर जोव है।

गो जो,/जो, प्र / १९६/४२३/१४ यावन्ति प्रत्येकशरीराणि तावन्त एव प्रत्येकवनस्पतिजीवा तत्र प्रतिशरीर एकैकस्य जीवस्य प्रतिज्ञा-नात् । = जितने प्रत्येक शरीर है, उत्तने वहाँ प्रत्येक वनस्पति जीव जानने चाहिए, क्योकि एक-एक शरीरके प्रति एक-एक जीवके होने-का नियम है ।

## प्रत्येक वनस्पतिके भेद

का. अ /मू,/१२५ पत्तेया वि य दुविहा णिगोद-सहिदा तहेव रहिया थ । दुविहा होंति तसा वि य वि-ति चउरक्खा तहेव पचक्खा ।१२६ →प्रत्येक वनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके हाते है—एक निगोव सहित, दूसरे निगोद रहित । (१२८। (गो, जो /जी.प्र /१८४/४२२/४) । गो, जो /जो.प्र /९९-६२/२०१/१३ तृजं वल्ली गुल्म वृक्ष मूलं चेति पञ्चापि प्रत्येकवनस्पतयो निगोदशरीरे प्रतिष्ठिता-प्रतिष्ठितभेदा-दृश । = तृण, बेसि, छोटे वृक्ष, बडे वृक्ष, कन्दमूल ऐसे पाँच भेद प्रत्येक वनस्पत्तिके है । ये पाँचों वनस्पतियाँ जब निगोद शरीरके छाश्रित हों तो प्रतिष्ठित प्रत्येक कही जाती है, तथा निगोद से रहित हो तो अप्र-तिष्ठित प्रत्येक कही जाती है । ( और भी दे० बनस्पत्ति /३/४) ।

## ४, वनस्पतिके लिए ही प्रस्थेक बाब्दका प्रयोग है

ध. १/१,१,४१/२६५/६ पृथिवोकायादिपञ्चानामपि प्रत्येकशरीरव्यपदेश-स्तथा सति स्यादिति चेन्न इष्टत्वात । तर्हि तेवामपि प्रत्येकशरीरवि-शेषण विधातव्यमिति चेन्न, तत्र वनस्पतिष्वित व्यवच्छेयाभावात । = ( जिनका पृथक् पृथक् शरीर होता है, उन्हे प्रत्येक शरोर जीव कहते है-देव वनस्पति । ११३ ) = प्रश्न-प्रत्येक शरीरका इस प्रकार लक्षण करनेपर पृथ्वीकाय आदि पाँचो शरोरोंको भी प्रत्येक शरीर संज्ञा प्राप्त हो जायेगो ! उत्तर-यह आशंका कोई आपत्तिजनक नहीं है, क्योंकि पृथ्वीकाय आदिके प्रत्येकशरीर मानना इष्ट ही है । प्रश्न-तो फिर पृथ्वीकाय आदिके प्रत्येकशरीर मानना इष्ट ही है । प्रश्न-तो फिर पृथ्वीकाय आदिके साथ भी प्रत्येक शरीर विशेषण लगा देना चाहिए ! उत्तर-नहीं, क्योंकि, जिस प्रकार वनस्पतियोंमें प्रत्येक वनस्पतिसे निराकरण करने योग्य साधारण वनस्पति पायी जाती है, उस प्रकार पृथिवो आदिमें प्रत्येक शरीरसे भिन्न निराकरण करने योग्य कोई भेद नहीं पाया जाता है, इसलिए पृथिवी आदिमें अलग बिशेषण देनेकी आवश्यकता नहीं है । ( घ १/१-२,८,७/३३१/४ ) ।

## ५. मूल बीज अप्रबीज आदिके उदाहरण

गो, जी./जी. प्र /१= 4/४२३/४ सूल वीज येथां ते मूलवीजा' । ( येथा मूल प्रादर्भवति ते ) आर्द्रकहरिद्रादय । अग्र कीज येषा ते अग्रकीजाः (येषा अग्र प्ररोहयति ते) आर्यकोदोच्यादय । पर्व वीजं येषां ते पर्वजीजा इक्षुवेत्रादय । कन्दो कोज येषां ते कन्दजीजा पिण्डालसूरणा-दय । स्कन्धो त्रोजं येषां ते स्कन्धत्रीजा सल्लकीकण्टकीपत्तादयः । बीजात रोहन्तीति बीजरुहा शालिगोधूमादय । संमूळे समन्तात् प्रसत्तपुद्रगलस्कन्धे भवा सम्मुर्छिमा मुसादिनियतनीजनिरपेक्षा । एते मुलबोज।दिसमुर्छिमपर्यन्ता संप्रतिष्ठिताप्रतिष्ठितप्रत्येकशरीर-जोवास्तेऽपि संमूर्छिमा एव भवन्ति ।=१ जिनका मूल अर्थात् जड ही बीज हो (जो जडके बोनेसे उत्पन्न होती है ग्वे मूलबीज कही जाती है जैसे-अदरख, हल्दी आदि। २, अग्रभाग ही जिनका बीज हो ( अर्थात् टहनी की कलम लगानेसे वे उत्पन्न हो ) वे अग्रबोज है जैसे-आर्यक व उदीची आदि। ३, पर्वहीं है नीज जिनका वे पर्वबीज जानने। जैसे--ईख, बेत आदि। ४. जो कन्दसे उत्पन्न होती है, वे कन्द्रबीजी कहो जाती है जैसे---आखु सूरणादि । श् जो स्कन्धसे उत्पन्न होती है वे स्कन्धवीज है जैसे सलरि, पलाझ

आदि । ६, जा तो जमे हो उत्पन्न होतो है. ते बो जरुद्ध कहलाती है । जैसे—चावल, पेहूँ आदि । ७. और जो नियत नोज आदिकी अपेक्षा-से रहित, केवल मट्टो और जलके सम्त्रन्धसे उत्पन्न होती है, उनको सम्मछिम कहते है । जैसे—फूई, काई आदि । …ये मुलादि सम्मूछिम वनस्पति सप्रतिष्ठित प्रत्येक और अप्रतिष्ठित प्रत्येक दोनो प्रकारकी होतो है । और सन्नको सन सन्मूछिम हो होती हैं, गर्भज नहीं ।

## ६. प्रत्येक शरीर नामकर्मका दक्षण

- स. सि /८/११/३६९/= शरीरनामकर्मोदयान्निर्वर्त्यमानं शरीरमेकाश्म)प-भोगकारण यती भवति तत्प्रस्येक शरीर नाम। (एक्मेकनात्मानं प्रति प्रत्येकम्, प्रत्येक शरीरं प्रत्येकशरीरम् (रा. वा)। = शरीर नामकर्मके उदयसे रचा गया जो शरीर जिसके निमित्तसे एक आत्माके उपभोगका कारण होता है, वह प्रत्येक शरीर नामकर्म है। (प्रत्येक शरीरके प्रति अर्थात एक एक शरीरके प्रति एक एक आत्मा हो, उसको प्रत्येकशरीर कहते है। रा. वा) (रा. वा,/=/११/११/ ५७=/१८) (गो. क/जो.प्र /३३/३०/२)।
- ध. ६/१,६-१,२९/६२/८ जस्स कम्मस्स उदएण ओवो पत्तेयसरीरो होदि. तस्स कम्मस्स पत्तेयसरीरमिदि सण्णा। जदि पत्तेयसरीरणामकम्मं ण होज्ज, तो एक्कम्हि सरीरे एगजीवस्सेव उवलंभो ण होज्ज। ण च एवं, णिव्वाहमुवलभा।=जिस कर्मके उदयसे जीव प्रत्येक शरीरी होता है, उस कर्मकी 'प्रत्येकशरीर' यह संझा है। यदि प्रत्येक शरीर नामकर्म न हो, तो एक शरीरमें एक जीवका ही उपलम्भ न होगा। किन्तु ऐसा नहीं है. क्योंकि, प्रत्येक शरीर जीवोंका सद्भाव आधा-रहित पाया जाता है।
- ध, १३/५.५.१०१/३६५/८ जस्स कम्मस्मुदएण एकसरीरे एको चेव जीवो जीवदि त कम्म पत्तेयसरीरणाम । == जिस कमके उदयसे एक झरीर-मे एक ही जीव जीवित रहता है, वह प्रत्येक झरीर नामकर्म है ।

## ७. प्रत्येक शरीर वर्गणाका प्रमाण

ध. १४/५,६,११६/१४४/२ वट्टमाणकाले पत्त्तेयसरीरवग्गणाओ उझस्सेण असंखेज्जलोगमेत्तीओ चेव होति ति णियमादो । = वर्तमानकालमें प्रत्येक शरीर वर्गणाएँ उत्कृष्ट रूपसे असंख्यात लोक प्रमाण ही होती है, यह नियम है।

# २. निगोद निर्देश

## १. निगेद सामान्यका लक्षण

- ध. १४/५,६,९३/≂५/१३ के णिगोदा णाम । पुलवियाओ णिगोदा त्ति भ-र्णति । ≕ प्रश्न----निगोद किन्हे कहते है । उत्तर---पुत्तवियोंको निगोद कहते है । विशेष दे० वनस्पति/३/७ । ( ध. १४/४.६.५-२/४७०/१ ) ।
- गो, जो,/जो प्र /१६१/४२१/१५ साधारणनामकर्मोदयेन जोवा निगोद-शरीरा भवन्ति । नि--नियतौ गा - भूमि क्षेत्रं निवास, अनन्तानन्त-जोवाना ददाति इति निगोदम् । निगोदशरीरं येथौ ते निगोदशरीरा इति सक्षणसिद्धत्वाद (= साधारण नामक नामकर्मके उदयसे जोव निगोद शरीरो होता है । 'नि अर्थात् अनन्तपना है निश्चित जिनका ऐसे जोवोको, 'गो' अर्थात् एक ही क्षेत्र, 'द' अर्थात् देता है. उसको निगोद कहते है । अर्थात् जो अनन्तो जोवोंको एक निवास दे उसको निगोद कहते है । निगोद हो शरीर है जिनका उनको निगोद शरीरी कहते है ।

# २, निगोद जीवोंके भेद

 प्रकारके है—चतुर्गतिनिगोद और नित्यनिगोद (ये दोनो बादर भी होते है सुक्ष्म भी का अ.) (का. अ./मू /१२४)।

## ३. नित्य व अनित्य निगोदके छक्षण

#### १. नित्यनिगोद

- ष ख, १४/५,६/सू १२७/२३३ अत्थि अणंता जीवा जेहि ण पत्तो तसाण परिणामो भावकल कथपउरा णिगोदवासं ण मुचति ।१२७ = जिन्होंने अतीत कालमें त्रसभावको नहीं पाया है ऐसे अनन्त जीव है, क्योंकि वे भाव कलंक प्रचुर होते हैं, इसलिए निगोदवासको नहीं त्यागते ।१२७१ (मू. आ /१२०३), (पं. स /प्रा./१/=४), (ध. १/१.९,४१/गा. १४८/२७१), (ध ४/१,४,३१०/गा. ४२/४७७), (गो. जी./मू /१९४/४४१) (प. सं./स./१/११०), (का. अ /टी./१२४) ।
- रा, वा,/२/३२/२७/१४२/२० त्रिष्वपि कालेषु त्रसभावयोग्या ये न भवन्ति ते नित्यनिगोता । = जो कभी त्रस पर्यायको प्राप्त करनेके योग्य नहीं होते, वे लिल्स निगोद है ।
- ध. १४/४.६.१२८/२३६,८ तत्थ णिच्चणिमोदा णाम जे सब्बकालं णिगोदेमु चेव अच्छति ते णिच्चणिगोदा णाम। = जो सदा निगोदोमें ही रहते है वे नित्य निगोद है।

२. अनित्य निगोद

- रा. वा./२/३२/२७/१४३/२१ त्रसभावमवाप्ता अवाप्स्यन्ति च ये ते अनित्यनिगोता । चजिन्होने त्रस पर्याय पहले पायी थी अथवा पायेगे वे अनित्य निगोद है।
- २४/५.६.१२=/२३६/६ जे देव-णेरइय-तिरिक्ख-मणुस्सेसूप्पिजियूण पुणो णिगोदेसु पविसिय अच्छति ते चदुगइणिच्चणिगोदा लाम ।
   व्यो देव, नारकी, तिर्यंच और मनुष्योमें उत्पन्न होकर पुन निगादोमे प्रवेश करके रहते है वे चतुर्गतिनिगोद जीव कहे जाते है । (गो, जी./जी, प्र./१६७/४४१/१४)।

# ४. सूक्ष्म वनस्पति तो निगोद ही है, पर सूक्ष्म निगोद बनस्पतिकायिक ही नहीं है

- भ. ख. ७/२.१०/सू, ३१-३२/४०४ युहुमवणप्फदिकाइय-सुहुमणिगोद-जीवपज्जत्ता सब्वजीवाणं केवडिओ भागो ।३१। संखेज्जा भागा ।३२।
- ध. ७/२.१.३२/५०४/१२ मुहुमवणप्फदिकाइए भणिट्रण पुणो मुहुमणिगोद-जीवे वि पुध भणदि, एदेण णठ्वदि जधा सब्वे मुहुमवणप्फदिकाइया चेव मुहुमणिगोदजीवा ण होंति ति । जदि एवं तो सब्वे मुहुमव-णप्फदिकाइया णिगोदा चेवेत्ति एदेण वयणेण विरुज्भदि त्ति भणिदे ण विरुज्भदे, मुहुमणिगोदा मुहुमवणप्फदिकाइया चेवेत्ति अवहारणा-भावादो । कधमेदं णव्वदे । बादरणिगोदजीवा णिगोदपदिट्ठिदा अप्पज्जत्ता असंखेज्जगुणा ( घ. खं. ७/२,११/भू. २६/५४५ ) णिगोद पदिटि्ठदार्ण बादरणिगोदजीवा त्ति णिद्दे सादा, बादरवणप्फदि-काइयाणमुत्ररि 'णिगोदजीवा विसेसाहिया' (घ. ख. ७/२,११/सू.९६/ ५३१) त्ति भणिदवयणावो च णव्धदे ।
- ध. ७/२.११,७५/५३१/११ एत्थ चोदगो भणदि—णिप्फलमेदं सुत्तं, वणप्फदिकाइएहितो पुधभूदणिगोदाणामणुवलंभादो । ण च वणप्फ-दिकाइएहितो पुधभूदा पुढविकाइयादिस णिगोदा अत्थि त्ति आइरि-याणामुवदेसो जेणेदस्स वयणस्स सुत्तत्तं पसज्जदे इदि । एत्थ परिहारो बुच्चदे—होदु णाम तुब्भेहिं बुत्तस्स सच्चत्तं, बहुएसु सुत्ते सु वणप्फदीण उवरि णिगोदपदस्स अणुवलभादो णिगोदाणामुवरि वणप्फदिकाइयाणं पढणस्सुवलभादो बहुएहि आइरिएहि संमदत्तादो च । कि तु एद सुत्तमेव ण होदि त्ति णावहारणं कारुं जुत्तं । सो एवं भणदि जो चोदसपुव्वधरो केवलणाणी वा ! जदरो थप्पं कारुण्ज वे

वि सुत्ताणि सुत्तासायणभोरुहि आइरिएहि बक्खाणेयव्वाणि ति । -सूक्ष्म वनस्पतिकायिक व सुक्ष्म निगोद जोन पर्याप्त सर्व जोवोके कितनेवे भाग प्रमाण है १ । ३१। उपर्युक्त जोव सर्व जीवोके सख्यात बहुभाग-प्रमाण है ।३२ गन्सूक्ष्म बनस्पतिकायिकको कहकर पुन' सुक्ष्म निगोद जीवोका भी पृथव कहते है. इससे जाना जाता है कि सब सूक्ष्म वनस्पतिकासिक ही सूक्ष्म निगोद जोव नही होते। प्रश्न----यदि ऐसा है तो 'सब सूक्ष्म वनस्पतिकायिक निगोद ही है' इस वचनके साथ विरोध होगा ? उत्तर-उक्त वचनके साथ विरोध नहीं होगा. क्योकि, सूक्ष्म निगोद जोव सूक्ष्म वनस्पतिकायिक ही है, ऐसा यहाँ अवधारण नहीं है। प्रश्न-यह कैसे जाना जाता है 'उत्तर-(बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक शरोर अपर्याप्नोसे निगोद प्रतिष्ठित बादर निगोदजोव अपर्याप्त असंख्यालयुणे है। यहॉपर) निगोद प्रतिष्ठित जोवोके बाद 'निगोद जोव' इस प्रकारके निर्देशसे, तथा ('वनस्पति-कायिकोसे निगोद जोव विशेष अधिक है' इस सूत्रमें) बादर वनस्पतिकायिकोके आगे 'निगोद जीव विशेष अधिक है' इस प्रकार कहे गये सूत्रवचनसे भी जाना जाता है। प्रश्न-यहाँ हाकाकार कहता हं कि यह सूत्र निष्फल है क्योकि, वनस्पतिकायिक जोवोसे पृथग्भूत निगोद जोव पाये नही जाते । तथा 'वनस्यतिकायिक जोवो-से पृथग्भूत पृथिवीकायिकादिकोमें निगोद जीव पाये नहीं जाते। तथा वनस्पतिकायिक जोवोसे पृथग्भूत पृथिव कायिकादिकोमें निगोद जोव है' ऐसा आचार्योका उपदेश भी नही है. जिससे इस वचनको सूत्रत्वका प्रसंग हो सके १ उत्तर-यहाँ उपर्युक्त र्शकाका परिहार कहते हैं ⊸तुम्हारे द्वारा कहे हुए वचनमें भले हो सत्यता हो, क्योंकि बहुतसे सूत्रोमें वनस्पत्तिकायिक जीवोके आगे 'निगोद' पद नहीं पाया जाला, निगोद जीवोके आगे वनस्पतिकायिकोंका पाठ पाया जाता है, ऐसा बहुतसे आचार्योंसे सम्मत भी है। किन्तु 'यह सूत्र ही नहीं है' ऐसा निश्चय करना उचित नहीं है। इस प्रकार तो वह कह सकता है जो कि चौदह पूर्वीका धारक हो अथवा केवलज्ञानी हो। अतएव सूत्रकी आशातना (छेद या तिरस्कार) से भयभीत रहनेवाले आचार्योको स्थाप्य समफकर दोनो ही सूत्रोका व्याख्यान करना चाहिए ।

## ५. प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिको उपचारसे सुक्ष्म निगोद मी कह देते हैं

ध. ७/२.१०,३२/४०४/३ के पुण ते अण्णे सुहुमणिगोदा सुहुमवणप्फदि-काइये मोत्तूण । ण, सुहमणिगोदेसु व तदाधारेसु वणप्फदिकाइएसु वि सुहूमणिगोदजीवत्तसंभवादो । तदो सुहूमवणण्फदिकाइया चेव सुहूम-णिगोदजीवाण होंति त्ति सिद्धं। सुहुमकम्मोदएण जहा जीवाणं वणप्फदिकाइयादीणं सुहूमत्त होदि तहा जिगोदणामकम्मोदएण णिगोदत्तं होदि । ण च णिगोदणामकम्मोदओ बादरवणप्फदिपत्तेय-सरीराणमत्थि जेण तेसि णिगोदसण्णा होदि स्ति भणिदे--- ल. तेसि पि आहारे आहेओवयारेण णिगोदत्ताविरोहालो । = प्रज्ञ-तो फिर सूक्ष्म वनस्पतिकायिकोको छोडकर अन्य सुक्ष्म निगोद जीव कौनसे है ' उत्तर---नहीं, क्योंकि सूक्ष्म निगोद जोवोके समान उनके आधारभूत (बादर) वनस्पतिकायिकोमें भी सूक्ष्म निगोद जीवस्वकी सम्भावना है । इस कारण 'सुक्ष्म बनस्पतिकायिक ही सुक्ष्म निगोद जीव नहीं होते, यह बात सिद्ध होती हैं। प्रश्न-सुक्ष्म नामकर्मके उदयसे जिस प्रकार वनस्पतिकायिकादिक जीवोके सूक्ष्मपना होता है, उसी प्रकार निगोद नामकर्मके उदयसे निगोदत्व होता है। किन्तू बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक शरीर जीवोके निगोद नामवर्मका उदय नहीं है जिससे कि उनकी 'निगोद' सज्जा हो सके ? उत्तर-नहीं, क्योंकि बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक शरोर जीवोंके भी आधारमें आधेयका उपचार करनेसे निगोदपनेका कोई विरोध नहीं है ।

## ६ प्रतिष्ठित प्रत्येक बनस्पतिको उपचारसे बादर निगोद भी कहते हैं

- ध. १/१,१,४१/२७१/५ बादरनिगोदप्रतिष्ठिताश्चार्धान्तरेषु भूयन्ते, क तेषामन्तर्भावश्चेत् प्रत्येकदारीरवनस्पतिष्विति ब्रूम । के ते । स्नुगार्ज्रकमूलकादय. । = प्रश्न---बादर निगोदोसे प्रतिष्ठित वनस्पति दूसरे आगमोमें सुनी जातो है, उसका अन्तर्भाव वनस्पतिके किस मेदमें होगा ? उत्तर---प्रत्येक दारीर वनस्पतिमें उसका अन्तर्भाव होगा, ऐसा हम कहते है । प्रश्न---जो बादर निगोदसे प्रतिष्ठित है, वे कौन है ? उत्तर -- धूहर, अदरख और मूली आदिक वनस्पति बादर निगोदसे प्रतिष्ठित है ।
- ध. २/१,२,०७/३४७/७ पत्तेगसाधारणसरीरवदिरित्तो बादरणिगोदप-दिट्ठिदरासी ण आणिज्जदि सि बुत्ते सच्च, तैहि वदिरितो वणष्फ्रइकाइएसु जीवरासी गरिथ चेव, किं तुपत्तेयसरीरा दुविहा भवति बादरणिगोदजीवार्णं जोणीभूदसरीरा तव्विवरीदसरीरा चेदि। तत्थ जे बादरणिगोदाणं जोणीभूदसरीरपत्तेगसरीरजीवा ते वादरणिगोदपदिट्ठिदा भणंति। के ते। मूलयद्धु-भण्लय सूरण-गलोइ लोगेसरपभादओ । = प्रश्न - प्रत्येक शरीर और साधारण शरीर, इन दोनो जीव राशियोको छोडकर बादरनिगोद प्रतिष्ठित जीवराशि क्या है, यह नहीं माळूम पडता है ! उत्तर--- यह सरय है कि उक्त दोनो राशियोके अतिरिक्त वनस्पतिकायिकोमें और कोई जीव राशि नही है, किन्तु प्रत्येकशरोरवनस्पतिकायिक जीव दो प्रकारके होते है, एक तो बादरनिगोद जोबोंके योनिभूत प्रत्येक शरीर और दुसरे उनसे विपरीत शरीरवाले अर्थात् बादरनिगोद जीवोके अयोनि-भूत प्रस्येकशरीर जोव। उनमेंसे जो वादरनिगोद जीवोके योनिभूत शरीर प्रत्येकशरीर जीव है उन्हें बादरनिगोद प्रतिष्ठित कहते है। प्रइन--वे बादरनिगोद जोवोके योनिभूत प्रत्येक शरीर जीव कौन है ? उत्तर-- मूली, अदरक (१), भल्लक (भद्रक), सूरण, गलोइ (गुडुची या गुरवेल), लोकेश्वरप्रभा १ आदि वादरनिगोद प्रतिष्ठित है ।
- ध. ७/२,११,७६/५४०/≈ णिगोदाणासुवरि वणप्फदिकाइया विसेसाहिया बादरवणप्फदिकाइयपत्तेयसरीरमेत्तेण, वणप्फदिकाइयाणं होति उबरि णिगोदा पुण केण विसेसाहिया होति क्ति भणिदे बुचदे। तं जहा—वणप्फदिकाइया ति ब्रुक्ते वादरणिगोदपदिट्ठिदापदिट्ठिद-जीवा ण घेत्तव्वा। कुदो। आधेयादो आधारस्स भेदद सणादो। वणप्फदिणामकम्मोदइल्लास्तणेण सब्वेसिमेगत्तमत्थित्ति भणिदेहोदु तेण एगत्तं, किंतु तमेत्थ अविवक्षियं आहारअणाहारत्त चेव विव-विखयं 1 तेण वणप्फदिकाइएसु बादरणिगोदपदिट् ठिादापदिट् ठिदा ण गहिदा । बणप्फदिकाइयाणामुवरि 'णिगोवा विसेसाहिया' त्ति भणिदे बादरवणम्फदिकाइयपत्तेयसरीरे हि बादरणिगोदपदिर्टिदेहि य विसेसाहिया। बादरणिगोदपडि्टि्ठदापदिटि्ठदाण कर्ध णिगोदव-वएसो। ण, आहारे आहेओवयारावो तेसि णिगोदत्तसिद्धीदो। वणप्फदिणामकम्मोदइञ्चाणं सब्वेसि वणप्फदिसण्णा सत्ते दिस्सदि । बादरणिगोदपदिट्ठिदअपदिट्ठिदाणमेश्थ सुत्ते वणप्फदिसण्णा किण्ण णिह्निट्ठा। गोदमो एत्थपुच्छेयव्वो। अम्हेहिगोदमो व।दरणिगोद-पदिट्ठिदाण वणप्फदिसण्णं णेच्छदि सि तस्स अहिष्पओ कहिओ । = प्रश्न---निगोद जीवोंके ऊपर वनस्पतिकायिक जीव बादर वनस्पति-कार्यिक प्रत्येक शरीर मात्रसे विशेषाधिक होते है, परन्तु बनस्पति-कायिक जीवोके आगे निगोदजीव किसमें विशेष अधिक होते है। उत्तर--- उर्ध्युक्त शकाका उत्तर इस प्रकार देते है--- 'वनस्पत्तिकायिक-जोव' ऐसा कहनेपर बादर मिगोदोंसे प्रतिष्ठित अप्रतिष्ठित जीवोंका ग्रहण नहीं करना चाहिए, न्योकि, आधेयसे आधारका भेद देखा जाता है। प्रश्न---वनस्पति नामकर्मके उदयसे संयुक्त होनेकी अपेक्षा सबोके एकता है। उत्तर-वनस्पति नामकर्मोदयकी अपेक्षा एकता रहे, किन्तु उसको यहाँ विवक्षा नहीं है। यहाँ आधारत्व और अना-

घारत्वको ही विवक्षा है। इस कारण वनस्पतिकायिक जीवोमे वादर निगोदोंसे प्रतिष्ठित अप्रतिष्टित जीवोंचा ग्रहण नहीं किया गया। वनस्पतिकायिक जीवोके ऊपर 'निगोदजीव विशेष अधिक है' ऐसा कहनेपर बादरनिगोद जीवोंसे प्रतिष्ठित बादर वनस्पतिकायिक प्रत्येक शरीर जीवोसे विशेष अधिक हैं। प्रश्न-वादर निगोद जीवोसे प्रतिष्ठित अप्रतिष्ठित जोवोंके 'निगोद' सज्ञा कैसे घटित होती है ' उत्तर-नही, क्योंकि आधारमें आधेयका उपचार करनेसे उनके निगोदत्व सिद्ध होता है। प्रश्न- वनस्पति नामकर्मके उदयसे सग्रुक्त सब जीवोंके 'वनस्पति' सज्ञासूत्रमें देखी जाती है। बादर निगोद जीवोसे प्रतिष्ठित अप्रतिष्ठित जोवोंके यहाँ सूत्रमें वनस्पति संज्ञा क्यों नहीं निर्दिष्ट की। उत्तर-इस शकाका उत्तर गोतमसे पूछना चाहिए। हमने तो 'गौतम बादर निगोद जीवोसे प्रतिष्ठित जोवोंके बनस्पति संज्ञा नही स्वीकार करते' इस प्रकार उनका अभिप्राय कहा है।

## ७. साधारण जीवको ही निगोद जीव कहते है

- मो. जी /मू. व जो. श./१९१/४२६ साहारणोदयेण णिगोदसरीरा हवंति सामण्णा 1 · ।१९१।---निगोदशरीरं येषां ते निगोदशरीरा' इति लक्षणसिद्धस्वात् । = साधारण नामकर्मके उदयसे निगोद शरीरको-धारण करनेवाला साधारण जीव होता है । · निगोद (दे० वनस्पति/ २/१) ही है शरीर जिनका उनको निगोदशरीरा कहते है ।
- का, अ /रो./ (२४/ ई३ साधारणनामक्मोदियात साधारणा. साधारण-निगोदा । = साधारण नामकर्मके उदयसे साधारण वनस्पतिकायिक जीव होते है, जिन्हे निगोदिया जीव भी कहते है ।

## ८. विग्रहगतिमें निगोदिया जीव साधारण ही होते हैं प्रत्येक नहीं

ध. १४/४,६,६१/-१**/१**० विग्गहगदोए वट्टमाणा वादर-सुहुम-णिगोद जोवा पत्तेयसरीरा ण होंति, णिगोदणाम कम्मोदयसहगदत्तेण विगाहगदीप वि एगबधणबद्धाणतजीवसमूहत्तादो । विग्गहगदीए सरीरणाम कम्मोदयाभावादी ण पत्तेयसरीरत्तं ण साहारणसरीरत्तं। तदो ते पत्तेयसरोर-बादर-सुहमणिगोदवग्गणासु ण कत्थ वि बुत्ते बुत्तदे ण एस दोसो, विग्गहगदीए आदर-मुहूमणिगोदणामकम्माणमुदयद सणेण तत्त्थवि बादर-सुहुमणिगोददव्वअग्गणाणमुवलभादो । एदेहितो वदि-रिला जीवा गहिदसरीरा अगहिदसरीरा वा पत्ते उसरीरवग्गणा होंति। = विग्रहगतिमें विद्यमान वादर निगोद जीव और सूक्ष्म निगोद जीव प्रत्येक-शरीरवाले नहीं होते है, क्योंकि निगोद नाम-कर्मके उदयके साथ गमन होनेके कारण विग्रहगतिमे भी एक बद्धन-त्रद्ध अनन्त जीवोंका सभूह पाँया जाता है। प्रश्न---विग्रहगतिमे शरीर नामकर्मका उदय नहीं होता, इसलिए वहाँ न तो प्रत्येकशरीर-पना प्राप्त होता है और न साधारण शरीरपना ही प्राप्त होता है। इसलिए वे प्रत्येक शरीर, बादर और सुक्ष्म निगोद वर्गणाओमेसे किन्हीमें भी अन्तर्भुत नहीं होती है। उत्तर--यह कोई दोष नहीं है, क्योंकि विग्रहगतिमें बादर और सूक्ष्म निगोद नामकमीका उदय दिखाई देता है, इसलिए वहॉपर भी बादर और सूक्ष्म निगोद वर्ग-णाएँ जपसब्ध होती है। और इनसे अतिरिक्त जिन्होने शरोरोको ग्रहण कर लिया है या नहीं ग्रहण किया है वे सब जोव प्रस्येकशरीर वर्गणावाले होते है।

#### ९, निगोदिया जीवका आकार

दे० अवगाहना/१/४ (प्रथम व द्वितीय समयवर्ती तद्भवस्थ सूक्ष्म निगो-दियाका आकार आयत चतुरस होता है, और तृतीय समयवर्ती तद्भवस्थ सूक्ष्मनिगोदका आकार गोल होता है।)

#### ९०.सूक्ष्म व बादर निगोद वर्गणाएँ व उनका स्रोकमें अवस्थान

ष. ख. १४/५.६/सू नं व टीका/४९२-४९४ आदरणिगोदवग्गणाए जह-ण्णियाए आवलियाए असखेजदिभागमेत्तो णिगोदाणां । ६३६१-- 'सुहु-मणिगोदवग्गणाए जहण्णियाए आवलियाए असरोजविभागमेत्तो णिगोदाण' । इंश्ल'-- एसा जहण्णिया सुहूमणिगोदवग्गणा जले थले आगासे वा होदि, दब्द-खेत्त-कासभावणियमाभावादो। 'सुहुमणि-गोदवग्गणाए उक्कस्सियाए आवलियाए असखेज्जदिभागमेत्तो णिगोदाणं ।६३९।'- एसा पुण मुहुमणिगोद्कस्सवग्गणा महामच्छसरारे चेव होति ण अण्णत्थ उवदेसाभावादो । 'बादरणिगोदवरगणाए उक्कस्सि-याए सेडीए असखेजदि भागमेत्तो णिगोदाण । ६२१। भू जयशूहल्ल-यादिसु सेडीए असखेज्जदिभागमेत्तपुत्तवीओ अणंतजीवाबुरिद असंखेजलोगसरीराओ घेत्तुण आदरणिगोदुझस्सवग्गणा होदि । 'एदेसि चेव सव्वणिगोदाणं भूलमहाखंधट्ठाणाणि ।६४०।'-- सन्वणि-गोदाणमिदि बुत्ते सव्ववादरणिगोदाणमिदि घेत्तव्व । सुहमणिगोदा किण्ण गहिदा। ण, एत्थेव ते उप्परुजति अण्णत्थ ण उप्पर्जजति चि णियमाभावाद्यो । 🖛 'जवन्य बादर निगोद वर्गणामें निगोदोंका प्रमाण आवलिके असंख्यातनें भागमात्र होता है।(३६।' 'जवन्य सूक्ष्म निगोद वर्गणामें निगोदोंका प्रमाण आवलिके असंख्यातवे भागमात्र है। ६३७! ---- यह जधन्य सूक्ष्म निगोद वर्गणा जलमें, स्थलमें और आकाशमें होती है, इसके लिए द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावका कोई नियम नहीं है। 'उत्कृष्ट सूक्ष्म निगोद वर्गणामें निगोदोंका प्रमाण आवश्विके असंख्यातवे भागमात्र है । ६३०। - यह उरकृष्ट सूक्ष्म निगोद वर्गणा महामल्स्यके शरोरमें ही होती है, अन्यत्र नहीं होती, क्योंकि, अन्यत्र होती है ऎसा उपदेश नहीं पाया जाता । 'उल्कृष्ट बादरनिगोद वर्गणामे निगोदोंका प्रमाण जगश्रेणिके असंख्यातवे भागमात्र है ।६३१।' मुली, थूवर और आर्द्रक आदिमें अनन्त जीवोसे व्याप्त असरम्यात लोकप्रमाण शरीरवाली जगश्रेणीके असरम्यातवे भाग प्रमाण पुलबियाँ (पुलवियोको लेकर उत्कृष्ट बादर निगोद धर्गणा) होती है। 'इन्ही सब निगोदोका मूल महास्कन्घस्थान है। ६४०।' सब निम¦दोका ऐसा कहनेपर सब आदर निगोदोका ऐसा ग्रहण करना चाहिए। प्रश्न-सूक्ष्म निगोदोका ग्रहण क्यो नही किया है। उत्तर--नही, क्योकि यहाँ ही वे उत्पन्न होते है, अन्यत्र उत्पन्न नहीं होते ऐसा कोई नियम रही है।

# ३. प्रतिष्ठित व अप्रतिष्ठित प्रत्येक शरीर परिचय

#### १. प्रतिष्ठित अप्रतिष्ठित प्रव्येकके लक्षण

गो, जी /जो, प्र /१८६/४२१/१ प्रतिष्ठित साधारणशरीरमाश्रितं प्रत्येक-करीर येषा ते प्रतिष्ठितप्रत्येकशरीरा तैरनाश्रितशरीरा अप्रतिष्ठित-प्रत्येकशरीरा स्यु. । एवं प्रत्येकजोवाना निगोदशरीरे प्रतिष्ठितग्रत्न-ष्ठितभेदेन द्विविधत्व उदाहरणदर्शनपूर्वक व्याख्यातं । =प्रतिष्ठित अर्थात साधारण शरीरके द्वारा आश्रित किया गया है। प्रत्येक शरीर जिनका, उनकी प्रतिष्ठित प्रत्येक सज्ञा होती है । और साधारण शंरीरोके द्वारा आश्रित नहीं किया गया है शरार जिनका उनको अप्रतिष्ठित प्रत्येक सज्ञा होती है । इस प्रकार सर्व प्रत्येक वनस्पति-कायिक जीव निगोद शरीरोके द्वारा प्रतिष्ठित और अप्रतिष्ठितको भेदसे दो-दो प्रजारके उदाहरण पूर्वक वता दिये गये ।

## २. प्रत्येक वनस्पति बादर ही होती है

ध. १/१,१,४१/२६१/३ प्रत्येकशरीरवनस्पत्तयो बादरा एव न सूक्ष्माः साधारणशरीरेष्टिव उत्सर्गविधिवाधकापवादविधेरभावात् । =प्रत्येक

#### जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

भा० ३−६४

शरीर वनस्पति जीव बादर ही होते हैं सूक्ष्म नहीं, क्यो कि जिस प्रकार साधारण शरीरोमे उत्सर्ग विधिकी नाधक अपवाद विधि पीयी जाती है, उस प्रकार प्रत्येक वनस्पतिमें अपवाद विधि नही\_पायी जाती है अर्थात उनमे सूक्ष्म भेदका सर्वथा अभाव है।

५०६

# वनस्पतिमें ही साधारण जीव होते हैं पृथिवी आदिमें नहीं

ष. खं. १४/৮,६/सू १२०/२२४ तत्थ जे ते साहारणसरीरा ते णियमा वणप्फदिकाइया । अवसेसा पत्तेयसरीरा ।१२०३ ⇔उनमें (प्रत्येक व साधारण शरीर वालोमें ) जो साधारण शरीर जोव है वे नियमसे वनस्पतिकायिक होते हैं । अवश्वेष (पृथ्वीकायादि) जीव प्रत्येक शरीर हैं ।

# ४. प्रथिवी आदि व देव नारकी, तीर्थंकर आदि प्रत्येक शरीरी ही होते हैं

- थ. १/१.१.४१/२६८/७ पृथित्रीकायादिपञ्चानामपि प्रत्येकशरीरव्यपदेश-स्तथा सति स्यादिति चैन्न, इष्टत्वात । =प्रश्रन — (जिनका पृथक्-पृथक् शरीर होता है, उन्हे प्रत्येकशरीर जीव कहते है) प्रत्येक-शरीरका इस प्रकार लक्षण करनेपर पृथिवीकायादि पाँचो शरीरोंको भो प्रत्येक शरीर सज्जा प्राप्त हो जायेगी १ उत्तर—यह आशका कोई आपत्ति-जनक नहीं है, क्योकि पृथिधीकाय आदिको प्रत्येकशरीर मानना इष्ट ही है।
- ध १४/५,६,६१/८९/८ पुढवि-आउ-तेउ-वाउक्काइया देव णेरइया आहार-सरीरा पमत्तसंजदा सजोगि-अजोगिकेवलिणो च पत्तेयसरीरा-बुच्चंति, एदेसि णिगोदजीवेहि सह सर्वधाभावादो। = पृथिवि-कायिक, जलकायिक, तेजस्कायिक, वायुकायिक, देव, नारकी, आहारक शरीरो प्रमत्तसंयत, सयोगि केवली और अयोगि ये जीव प्रत्येक शरीरवाले होते हैं, क्योंकि इनका निगोद जीवोसे सम्जन्ध नही होता। (गो जो /मू./२००/४४६)।

# भ, कन्द मूल आदि समी चनरपतियाँ प्रतिष्ठित अप्रति-ष्ठित होती हैं

मू, आ,/२१३-२१४ मूलग्गपोरत्रीजा कदा तह खंधनीजनीजरुहा। समुच्छिमाय भणिया पत्तेथाण तकायाय ।२१३। कंदा मूला छल्ली खध पत्तं पवालपुष्फफ ज । गुच्छा गुम्मा वल्ली तणाणि तह पव्त-काया य ।२१४। सेवाल पणय केणग कवगो कुहणो य बादरा काया । सब्वेवि सुहमकाया सव्वस्थ जलस्थलागासे ।२१६। 💻 १, मुलबीज, अग्रवीज, पर्ववीज कन्दवीज, स्वन्ध वीज, बीजरुह, और सम्पूर्छिम, ये सत्र वनस्पतियाँ प्रत्येक ( अप्रतिष्ठित प्रत्येक) और अनन्तकाय (सप्रतिष्ठित प्रत्येक) के भेदसे दोनो प्रकारकी होती है। २१३। (प सं /प्रा./१/०१) ( ध १/१.१.४३/गा. १४३/२७३) ( त. सा./२/६६), (गो जी /मू./१८१/४२३), (पं.स /स /१/१४६)। २ सूरण आदि कंद, अदरख आदि मूल, छालि, स्कन्ध, पत्ता, कौपल, पुष्प, फल, गुच्छा, कर जा आदि गुक्म, वेल तिनका और बेत आदि मे सम्मुर्छन प्रत्येक अथवा अन्द्रतकायिक है। २१४। ३, जलको काई ईट आदिको काई, कूडेसे उत्पन्न हरा नीला रूप, जटाकार, आहार काजी आदिसे उत्पन्न काई ये सब बादरकाय जानने। जल, स्थल, आकाश सब जगह सूक्ष्मकाय भरे हुए जानना ।२१६।

# ६. अमतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति स्कन्धमें भी संख्यात या असंख्यात जीव होते हैं

गो जो /जो प्र /१९६/४२३/१३ अप्रतिष्ठितप्रत्येकवनस्पत्तिजीवद्यारीराणि यथासभव अ**सरव्या**तानि सरूपातानि वा भवन्ति । यावन्ति प्रत्येक- शरीराणि तावन्त एव प्रत्येक वनस्पतिजीवा तत्र प्रतिशरीर एकेकस्य जीवस्य प्रतिज्ञानात । = एक स्कन्धमें अप्रतिष्ठितः प्रत्येकवनस्पति जीवोंके शरीर यथासभव असख्यात वा संख्यात भी द्योते हैं। जितने वहाँ प्रत्येक शरीर है, उतने ही वहाँ प्रत्येक यनस्पति जीव जानने चाहिए। क्योकि एक एक शरीरके प्रति एक-एक ही जीव होनेका नियम है।

# अतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति स्कन्धमें अनन्त जीवोंके शारीरकी रचना विशेष

ध १४/४,६,९३/=६/१ संपहि पुलवियाणं एरथ सरूप्रफवणं कस्सामो । तं जहा-रवंधो अडरं आवासो पुलविया णिगोदशरीरमिदि पंच होति । तत्थ वादरणिगोदाणमासयभूदो बहुएहि वक्ष्वारएहि सहियो वत्त जंतवाणियवस्छउडसमाणो मुसय-थूहन्तयादिववएसहरो खधो णाम् । ते च खंधा असखेज्जनोगमेत्ता; बादरणिगोदपदिट्ठिदाणम-सखेज्जलोगमेत्तसखुवलभादो । तेसि खधार्णं ववरसहरो तेसि भवाणमवयवा वलजुअकच्छउडपुट्यावरभागसमाणा अंडर णाम । अंडरस्स अतोट्ठियो कच्छउडडर तोट्ठियवक्क्खारसमाणो आवासो णाम । अडराणि असंखेज्जलोगमेत्ताणि । एक्केक्कमिइ अडरे असखेज्ज-लोगमेत्ता आवासा होति । आवासव्यत्तरे संट्ठिताओ कच्छउडडर-वक्खार तोट्ठियविसिवियाहि समाणाओ पुरुवियाओं णाम । एक्के-क्वम्हि आवासे ताओ असंखेजलोगभेत्ताओ होति । एक्केकम्हि एक्केन क्रिस्से पुलवियाए-असखेजलोगमेसाणि णिगोदसरीराणि ओरालिय-तेजाकम्मइयपोग्गलोवायाणकारणाणि कच्छउडंडरवक्खारपुसवियाए अंतोट्ठिददव्वसमाणाणि पुध पुध अणताणते हि णिगोदजीवेहि आउण्णाणि होति । तिलोग-भरह जणमय-णामपुरसमाणाणि खधड-रावास पुलविसरीराणि त्ति वा घेत्तव्वं। 🛥 अब यहाँ पर पुलवियो-के स्वरूपका कथन करते हैं-यथा-स्काध, अण्डर, आवास, पुत्तवि और निगोद शरीर ये पाँच होते हैं-१, उनमेंसे जो बादर निगोदों-का आश्रय भूत है, बहुत वक्तारोंसे युक्त है सथा वलजतवाणिय कच्छउड समान है ऐसे मुली, थूअर और आर्वक आदि सज्ञाको धारण करनेवाला स्कन्ध कहलाता है, वे स्वन्ध असरव्यात लोक प्रमाण होते है, क्योंकि बादर प्रतिष्ठित जीव असंख्यात लोक प्रमाण गाये जाते है। २ जो उन स्कन्धोंके अवयव हैं और जो बलजुअ-कच्छ उडके पूर्वापर भागके समान है उन्हे अण्डर कहते है। ३. जो अण्डरके भीतर स्थित है तथा कच्छउडअण्डरके भीतर स्थित बक्खारके समान है उन्हे आवास कहते है। अण्डर असख्य त लोक प्रमाण होते है। तथा एक अण्डरमें असल्यात लोक प्रमाण आवास होते है। ४. जो आवासके भीतर स्थित है और जो कच्छजड-अण्डरववल रके भीतर स्थित पिर्जावयोके समान है उन्हे पुसवि कहते है। एक एक आवासमें वे असरण्यात लोक प्रमाण होती है। तथा एक एक आवासकी अलग अलग एक एक पुननिमे अस ख्यात लोकप्रमाण निगोद शरीर होते है जो कि औदारिक, तैजस और कार्मण पुद्धगतीके उपादान कारण होते है, और जो कच्छउडअण्डर-वक्सारपुलविके भीतर स्थित द्रव्योके समान अलग-अलग अनन्ता -नन्त निगोद जीवोसे आपूर्ण होते है। १. अथवा तीन लोक, भरत, जनपद, ग्राम और पुरके समान स्कन्ध, अण्डर, आवास, पुलवि, और शरीर होते है ऐसा यहाँ प्रहल करना चाहिए। (गो जी./-मू /१६४-१६४/४३४,४३६ँ ) ।

# ४, साधारण वनस्पति परिचय

# १, साधारण शरीर नामकर्मदा उक्षण

स सि /८/११/३६१/६ वहूनःमःत्मनासुपभोगहेतुत्वेन साधारण वरीर यतो भवति तत्साधारणवरीरनाम । = बहुत अन्माओदे उपभोग-

For Private & Personal Use Only

का हेतु रूपसे साधारण झरीर जिसके निमित्तसे होता है, वह साधारण झरीर नामकर्म है (रा वं। /८/११/२०/४७८/२०); (गो, जी /जो प्र./३३/३०/१३)।

- ध. ६/१,६-१,२८/६३/१ जस्स कम्मस्स उदएण जोवो साधारणसरीरो होउज, तस्स कम्मस्स साधारणसरीरमिदि सण्णा। = जिस कर्मके उदयसे जीव साधारण शरीरो होता है उस कर्मकी 'साधारण शरीर' यह सज्जा है।
- ध १३/५. १.१०१/३६४/६ जस्स कम्मस्मुदएण एगसरीरा होदूण अणता जोवा अच्छति तं कम्म साहारणसरीर । = जिस कर्मके उदयसे एक ही शरीरवाले होकर अनन्त जीव रहते है वह साधारण शरीर नाम-कर्म है।

#### २. साधारण जीवोंका लक्षण

#### १. साधारण जन्म मरणादिकी अपेक्षा

- ष• खं. १४/५,६/सू. १२२-१२४/२२६-२३० साहारणमाहारो साहारणमाण-पाणगहणं च । साहारणजीवाण साहारणलक्खणं भणिदं ।१२२।एयस्स अणुग्गहणं बहूण साहारणाणमेयस्स । एयस्स जं बहूण समासदो तं पि होदि एयस्स ११२३। समगं वक्कताण समगं तेसि सरीरणिपत्ती । समगं च अणुग्गहण समग उस्तासणिस्सासो ।१२४। जत्थेउ मरइ जीवो तत्थ दु मरणभवे अणताण । वनकमह जत्थ एको वक्कमण तत्थथ ताणं ।१२४। = साधारण आहार और साधारण उच्छ्वास नि श्वासका ग्रहण ग्रह साधारण जीवोक। साधारण लक्षण कहा गया है ।१२२। (पं. सं /प्रा /१/२२) (घ. १/१.१,४१/गा १४४/२७०), ( गो. जी./मू./११२)-एक जीवका जो अनुग्रहण अर्थात् उपकार है वह बहुत साधारण जीवोका है और इसका भी है। तथा बहुत जीवोका जो अनुग्रहण है वह मिलकर इस विवक्षित जीवका भी है। । १२३। एक साथ उत्पन्न होने वालोंके उनके शरीरकी निष्पत्ति एक साथ होती है, एक साथ अनुग्रहण होती है। और एक साथ उच्छ-वास-नि श्वास होता है। १२४। — जिस शरीरमें एक जीव मरता है बहाँ अनन्त जोवोका मरण होता है। और जिस शरीरमें एक जीव उत्पन्न होता है। वहाँ अनन्त जीवोंकी उत्पत्ति होती है।१२५। ( पं. स /प्रा./१/८३ ); ( घ. १/१,१,४१/गा. १४६/२७० ); ( गो. जी./-मू./१६३)।
- रा. वा./९/११/२०/३७८/२१ साधारणाहारादिपर्याप्तिचतुष्टयजन्म-मरणप्राणापानानुग्रहोपघाता साधारणजीवाः । यदैकस्याहारशरीरे-न्द्रियप्राणापानपर्याप्तिन्वि ति. तदैवानन्तानाम शरीरे न्द्रियप्राणा-पान पर्याप्तिनिव् ति । यदैको जायते तदैवानन्ता प्राणापानग्रहण विसर्गों कुर्वन्ति । यदैको आरादिनानुगृहाते तदैवानन्ता तेनाहारे-णानुगृहान्ते । यदैकोऽग्निविषादिनापहन्यते सदेवानन्तानामुपघातः । चसाधारण जीवोके साधारण आहारादि चार पर्याप्तियाँ और साधारण ही जन्म मरण श्वासोच्छ्वास अनुग्रह और उपधातआदि होती है । जब एकके आहार, शरोर, इन्द्रिय और आनपानपर्याप्ति होती है, उसी समय अनन्त जीवोके जन्म-मरण होजातेन्हें । जिस समय एक श्वासोच्छ्वास लेता, या आहार करता, याआग्नि विष आदिसे उपहत होता है उसी समय येष अनन्त जीवोके भी श्वासौ-च्छ्वास आहार और उपघात आदि होते है ।

#### २. साथारण निवासको अपेक्षा

ध ३/१,२,८%/३३३/२ जेंग जोवेग एगसरीरट्ठिय बहू हि जीवेहि सह कम्मफलमणुभवेयव्वमिदि कम्ममुवज्जिद सो सहारणसरीरो । = जिस जोवने एक शरीरमें स्थित बहुत जोवोके साथ प्रख-दुख रूप कर्म फल के अनुभव करने योग्य कर्म उपार्जित किया है, वह जोव साधारण शरीर है । ध, १४/४.६,१११/२२४/४ बहूणं जीवाण जमेग सरीर त साहारणसरीर णाम । तत्थ जे वस ति जोवा ते साहारणसरीरा । अथवा साहारणं सामण्ण सरीर जेसि जीवाण ते साहारणसरीरा । = बहुत जीवोंका जो एक सरीर है वह साधारण शरीर कहलाता है । अनमें जो जोव निवास करते है वे साधारण शरीर जीव कहलाते है । अथवाग साधारण अर्थात सामान्य शरीर जिन जीवोका है वे साधारण शरीर जीव कहलाते है ।

## ३. बोनेके अन्तर्मुहूर्त पर्यन्त सभी वनस्पति अप्रतिष्ठित प्रत्येक होती हैं

- ध, १४/५,६,१२६/गा, १७/२३२ बोजे जोणीभूदे जीवो वक्तमइ सो व अण्णो वा। जे विय मूलादीया ते पत्तेया पढमदाए ।१७। ज्योनिभूत बीजमें वही जीव उत्पन्न होता है या अन्य जीव उत्पन्न होता है। और जो मूली आदि है वे प्रथम अवस्थामें प्रत्येक है। (ध, २/१, २,९३/गा.७६/३४८) (गो. जी./मू. १८७)।
- गो. जी /जी. प्र./१८७/४२६/१४ येऽपि च मूलकादय प्रतिष्ठितप्रत्येक-शरीरत्वेन प्रतिबद्धा तैऽपि खल्छ प्रथमतायां स्वोत्पन्नप्रथमसमये अन्तर्मुहूर्तकालं साधारणजीवेरप्रतिष्ठितप्रत्येका एव भवन्ति । = जो ये मूलक आदि प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पति प्रसिद्ध है, वे भी प्रथम अवस्थामें जन्मके प्रथम समयसे लगाकर अन्तर्मुहूर्त काल पर्यन्त नियमसे अप्रतिष्ठित प्रत्येक ही होती है। पीछे निगाद जीवोके द्वारा आश्रित किये जानेपर प्रतिष्ठित प्रत्येक होती है।

## ४. कचिया अवस्थामें सभी वनस्पतियाँ प्रतिष्ठित प्रस्येक होती हैं

- मू. आ./२१६-२१७ गूढसिरसंधिपव्व समर्भगमहीरुह च छिण्णरुई। साहारणसरीरं तव्विवरीयं च पत्तेय ।२९६। होदि वणप्फदि बल्सी रुक्खतण्णादि तहेव एइंदी। ते जाण हरितजीवा जाणित्ता परिह-रेदव्वा ।२१७ = जिनकी नसे नही दीखतीं, बन्धन व गॉठि नहीं दीखती, जिनके टुकडे समान हो जाते है, और दोनो भड़ोमें परस्पर तन्तु न लगा रहे, तथा छेदन करनेपर भी जिनकी पुन: वृद्धि हो जाय उसको सप्रतिष्ठित प्ररयेक और इससे विपरीतको अप्रतिष्ठित प्रत्येक कहते है ।२१६। (गो. जी./मू./१९८/४२७) वनरुपति बेल वृष्ट तृण इत्त्यादि स्वरूप है। एकेन्द्रिय है। ये सब प्ररयेक साधारण हरित काय है ऐसा जानना और जानकर इनकी हिसाका त्याग करना चाहिए ।११७।
- गो, जी /मू./१९६-११० मूले कंदे छल्लीपवात्तसालदलकुसुमफलबीजे। समभगे सदि णता असमे सदि होति प्रत्तेया ।१९६। कंदस्स व मूलस्स व सालाखदस्स वावि बहुलतरी । छल्ली साणतजिया पत्तेयजिया तु तणुकदरी ।१८८। ज्जिन वनस्पतियोके मूल, कन्द, त्वचा, प्रवाल, धुद्रशाखा ( टहनी ) पत्र फूल फल तथा बीजोको तोडनेसे समान भंग हो उसको सप्रतिष्ठित वनस्पति कहते है, और जिनका भंग समान न हो उसको अप्रतिष्ठित प्रत्येक कहते है । १८६। जिस वनस्पतिके कन्द, मूल, क्षुद्रशाखा या स्कन्धकी खाल मोटी हो उसको अनन्तजीव '( सप्रतिष्ठित प्रत्येक ) कहते है । और जिसकी खाल पतली हो उसको अप्रतिष्ठित प्रत्येक कहते है । और जिसकी छाल पतली हो

#### ५. प्रत्येक व साधारण वनस्पतियोंकां सामान्य परिचय

ला. सं./२/६१-६८, १०९ साधारणं च केषांचिन्मूलं स्कन्धस्तथागमात् । शाखा पत्राणि पुष्पाणि पर्वदुग्धफलानि च । ६१। तत्र व्यस्तानि केषांचित्समस्तान्यथ देहिनाम् । पापम्लानि सर्वाणि झात्वा सम्यक् परित्यजेत । ६२। मूलसाधाणास्तत्र मूलकाञ्चाद्रकादय । महापापप्रदा. र्सर्वे मूलोन्मूल्या गृहिवतैः।१३। स्कन्धपत्रपयः पर्वतुत्रंसाधारणा यथा । गंडीरकस्तथा चार्कद्रुग्धं साधारणं मतम् १९४। पुष्पसाधारणा केचि-त्करीरसर्षपादयः । पर्वसाधारणाश्चेक्षुदण्डा साधारणाझका । १४। फलसाधारणं ख्यातं प्रोक्तोदुम्बरपञ्चकस् । झाखा साधारणा ख्याता कुमारीपिण्डकादयः ११६। कुम्पलानि स सर्वेषां मृदृति च यथागमम् । सन्ति साधारणान्येव प्रोक्तकालावधेरधः । १७० झाकाः साधारणाः केचित्केचित्प्रत्येकमूर्त्तयः । वन्य साधारणाः काश्चित्काश्चित्प्रत्ये-कका' स्फुटम् । १८। तल्लक्षणं यथा भडगे समभाग' प्रजायते । तावरसा-धारणं ज्ञेय शेषं प्रत्येकमेव तत् ।१०१। = १. किसी वृक्षको जड साधारण होती है, किसी का स्कन्ध साधारण होता है, किसीकी शाखाएँ साधारण होती हैं, किसीके पत्ते साधारण होते हैं, किसीके फूल साधारण होते है, किसीके पर्व (गाँठ) का दूध, अथवा किसीके फल साधारण होते है। ११। इनमेंसे किसी किसीके तो मुल, पत्ते. स्कन्ध, फल, फूल आदि अलग-अलग साधारण होते है और किसीके मिले हुए पूर्णरूपसे साधारण होते हैं । १२। २, मूली, अदरक, आखू, अरबी, रताल्ल, जमीकन्द, आदि सब मूल (जड़ें) साधारण है । १३। गण्डीरक ( एक कडुआ जमीकन्द ) के स्कन्ध, पत्ते, दूध और पर्व यें चारों ही अवयव साधारण होते है। दूधोंमें आकका दूध साधारण होता है। १४। फ़ुलोमें करीरके व सरसोके फ़ुल और भी ऐसे ही फ़ूल साधारण होते हैं। तथा पर्वोंमें ईखकी गाँठ और उसका आगेका भाग साधारण होता है । १४। पाँचो उदम्बर फल तथा शालाओंमें कुमारी पिण्ड (गॅवारपाठा जो कि झाला रूप ही होता है) की सन शाखाएँ साधारण होती है। १६। वृक्षोंपर लगी कोंपले सब साधारण है पीछे पकनेपर प्रत्येक हो जाती है ।हण शाकोंमें 'चना, मेथी, बथुआ, पालक, कुलफी आदि) कोई साधारण तथा कोई प्रत्येक, इसी प्रकार बेलोंमें कोई लताएँ साधारण तथा कोई प्रस्येक होती है । १८। ३, साधारण व प्रत्येकका लक्षण इस प्रकार लिखा है कि जिसके तोडनेमें दोनों भाग एकसे हो जाये जिस प्रकार चाकूसे हो दुकडे करनेपर दोनों भाग चिकने और एकसे हो जाते है उसी प्रकार हाथसे तोडनेपर भी जिसके दोनों भाग चिकने एकसे हो जाये वह साधारण वनस्पति है। जब तक उसके दुकडे इसी प्रकार होते रहते है तब तक साधारण सममना चाहिए। जिसके टुकडे चिकने और एकसे न हो ऐसी बाकीको समस्त वनस्पतियोको प्रत्येक समफना चाहिए ।१०१।

गो, जो,/जो, प्र /१९९/४२७/५ तच्छरीर साधारणं-साधारणजोवाधित-त्वेन साधारणमित्युपचर्यते । प्रतिष्ठितशरीरमित्यर्थ ।=(प्रतिष्ठित प्रत्येक वनस्पतिमें पाये जानेवाले असंख्यात शरीर ही साधारण है ।) यहाँ प्रतिष्ठित पत्येक साधारण जीवोके द्वारा आश्वितकी अपेक्षा जपचार करके साधारण कहा है । (का, अ,/टी /१२८)

#### ६. एक साधारण शरीरमें अनन्त जीवोंका अवस्थान

ष. स्व. १४/६.६/सू, १२६,१२८/२३१-२३४ बादरमुहुमणिगोदा वद्वा पुट्ठा य एयमेएण। ते हु अणंता जोवा मूत्तयथूहुक्तयादीष्टि ।१२६। एनणि-गीदसरीरे जीवा दव्वप्पमाणदो दिट्ठा। सिइघेहि अण तगुणा सब्वेण वि तीदकालेण ।१२८। = १ बादर निगोद जीव और सूक्ष्म निगोद जीव ये परस्परमे (सब अवयवोसे) बद्ध और स्पष्ट होकर रहते है। तथा वे अनन्त जीव हैं जो मूली, थूवर, और आर्द्रक आदिके निमित्तसे होते हैं ।१२६। २, एक निगोद शरीरमें द्रव्य प्रमाणकी अपेक्षा देखे गये जीव सब अतीत कालके द्वारा सिद्ध हुए जीवोसे भी अनन्त-गुणे है ।१२६। (प. स./प्रा./१/९४) (ध.१/१.९.४१/गा, १४७/२७०) (ध.४/१.६.२१/गा, ४३/४०८) (ध. १४/६.६२/२६/१२) (ध. १४/ ६,६,६३/६५/६२) (गो. जी./मू /१९६/४३०)।

#### ७. साधारण शरीरकी उत्कृष्ट अवगाहना

# ५. साधारण शरीरमें जीवोंका उत्पत्ति क्रम

# १. निगोद शरीरमें जीवोंकी उत्पत्ति क्रमसे होती है

- ष खं, १४/५, ६/५ = २-५ = ६/४६१ जो णिगोदो पढमदाए वक्कममाणो अणंता वक्कमंति जीवा । एपसमएण अणंताण तसाहारणजीवेण घेत्तूण एगसरीरं भवदि असखेज्ज गेमेत्तसरीराणि घेत्तूण एगो णिगोदो होदि । ५ = २। विदियसमए अस खेज्ज गुणहीणा वक्कम ति । ६८३। तदिय-समए असखेज्ज गुणहीणा वक्कमति । ६८४। एवं जाव अस खेज्ज गुण-हीणाए सेडीए णिरंतरं वक्कमंति जाव उक्कस्सेण अग्व तियाए असखे-ज्जदि भागो । ६८६। तदो एक्को वा दो वा तिण्णि वा समए अंतरं काऊण णिरंतर वक्कमंति जाव उक्कस्सेण आव लियाए असखेज्जदि भागो । ६८६।
- घ. १४/६ ६.१२७/२३३/६ एवं सातरणिरं तरकमेण ताव उप्पच्छाति जाव उप्पत्तीए संभवो अत्थि । =प्रथम समयमें जो निगोद उत्पन्न होता है उसके साथ अनन्त जोव उत्पन्न होते है। यहाँ एक समयमे अनन्तानन्त जीवोको ग्रहण कर एक शरीर होता है, तथा असख्यात लोकप्रमाण शरीरोको ग्रहण कर एक निगोद होता है। ५८२। दूसरे समयमें असंख्यात गुणे हीन निगोद जीव उत्पन्न होते है। ५८२। दूसरे समयमें असंख्यात गुणे हीन निगोद जीव उत्पन्न होते है। ५८२। दूसरे समयमें असंख्यात गुणे हीन निगोद जीव उत्पन्न होते है। ५८२। दूसरे समयमें असंख्यात गुणे हीन निगोद जीव उत्पन्न होते है। ५८२। इस प्रकार आवत्तिके अस ख्यातवे भाग प्रमाण कालतक निरन्तर अस-ख्यातगुणे हीन श्रेणी रूपसे निगोह जीव उत्पन्न होते है। ५८४। उसके बाद एक, दो और तीन समयसे तेकर आवत्तिके असख्यातने भाग प्रमाण कालका अन्तर करके आवत्तिके असंख्यातवे भागप्रमाणकाल-तक निरन्तर निगोद जीव उत्पन्न होते है। १९६। इस प्रकार सान्तर निरन्तर क्रमसे तबतक जीव उत्पन्न होते है जवतक उत्पत्ति सम्भव है। (गो. जी/जी, प्र./१९६२/४३२/५)।
- गो जी /जी. प्र./१९३/४३२/१ एव सान्तरनिरन्तरक्रमेण तावदुत्पध्वन्ते यावत्प्रथमसमयोरपन्नसाधारणजीवस्य सर्वजवन्यो निर्वृत्त्यपर्याप्त-कालोऽवशिष्यते। २० पुनरपि तत्प्रथमादिसमयोरपत्नसर्वसाधारण-जीवानां आहारशरीरेन्द्रियोच्छ्वासनि श्वासपर्याप्तीनां स्वस्वयोग्य-काले निष्पत्तिभवति। - इस प्रकार सान्तर निरन्तर क्रमसे तवतक जीव उत्पन्न होते है जबत्तक प्रथम समयमें उत्पन्न हुआ साधारण जोवका जधन्य निर्वृत्ति अपर्याप्त अवस्थाका काल अवशेष रहे। फिर पीछे उन प्रथमादि समयमें अपजे सर्वसाधारण जीवके आहार, शरीर, इन्द्रिय श्वासोच्छ्यासकी सम्पूर्णता अपने-अपने योग्य कालमें होती है।

## २. निगोद शरीरमें जीवोंकी मृध्यु क्रम व अक्रम दोनों प्रकारसे होती है

ध रखं, १४/६,६/सू, ई३१।४८६ जो णिगोदो जहण्णएण वकमणकालेण वक्कमतो जहण्णएण पबधणकालेण पबछो तेसि बादरणिगोदाण तथा पबद्धाण मरणक्कमेण णिग्गमो होदि ।ई३१। प. १४/१.६ ६३१/४९६/१ एकम्हि सरोरे उप्पज्जमाणत्रादरणिगोदा किमक्कमेग उप्पज्जति आहो कमेण। जदि अक्कमेग उप्पज्जति तो अकमेणेव मरणेण वि होदव्वं, एकमिह मरते सती अण्णेसि मरणाभावे साहारणत्तविरोहादो। अह जड कमेण असखेज्जगुणहीणाए सेडीए उप्पडजति तो मरण पि जवमज्भागारेण ण होदि, साहारणत्तस्स विणासप्पसंगादी त्ति । एत्थ परिहारो बुच्चदे---असखेज्जगुणहीणाष्ट कमेण वि उप्पज्जंति अक्रमेन वि अणता जीवा एगसयए उप्प-उजति। ण च फिट्टदि । एदीय गाहाए भणिदत्तक्ष्वणाणमभावे साहारणत्तविणासदो । तदो एगसरोरुप्पण्णाण मरणक्षमेण णिग्गमो होदि त्ति एदं पि ण विरुज्भदे । ण च एगसरोरुष्पण्णा सब्वे समाणा-उवा चेव होति सि णिथमो णरिथ जेंग अक्षमे तेसि मरण होज्ज। तम्हा एगसरीरट्ठिदाणं पि मरणजत्रमज्म समिलाजनमज्म च होदि ति घेत्तव्वं। = जो निगोद जयन्य उत्पत्ति कालके द्वारा वन्धको प्राप्त हुआ है उन बादर निगोदोका उस प्रकारसे अन्ध होनेपर मरणके कमानुसार निर्गम हाता है। ६३१। प्रश्न - एक शरीरमें उत्पन्न होने-वाले बादर निगोद जोव क्या अक्रमसे उत्पन्न होते है या क्रमसे 1 यदि अकमसे उत्पन्न होते है तो अकमसे हो मरण होना चाहिए, क्योंकि एकके मारनेपर दुसरोका भरण न होनेपर उनके साधारण होनेमें विरोध आता है। यदि क्रमसे असख्यातगुणी होन श्रेणी रूपसे उत्पन्न होते है, तो मरण भी यवमध्यके आकार रूपसे नहीं हो सकता है, क्योंकि साधारणपनेके विनाशका प्रसग आता है । उत्तर—असल्यात-यूणी होन श्रेणिके क्रमसे भो उत्पन्न होते है, और अक्रमसे भी अनन्त-जोव एक समयमे उत्पन्न होते है। और साधारणपना भी नष्ट नही है। ( साधारण अव्हार व उच्छ्वासका ग्रहण साधारण जीवोंका चक्षण है--दे० वनस्पति/४/२)। इस प्रकार गाथा द्वारा कहे गये सक्षणोके अभावमें ही साधारणपनेका त्रिनाश होता है। इसलिए एक शरीरमे उत्पन्न हुए निगोदोका मरणके कमसे निर्गम होता है इस प्रकार यह कथन भो विरोधको प्राप्त नही होता है। और एक झरोरमें उत्पन्न हुए सत्र समान आयुवाले ही होते है, ऐसा कोई नियम नही है, जिससे अक्रमसे उनका मरण होवे. इसलिए एक शरीरमें स्थित हुए निगोदोका मरण यवमध्य और शामिला यवमध्य है, ऐसा प्रहण करना चाहिए ।

## ३. खागे-पीछे उत्पन्न होकर मी उनकी पर्याप्ति युगपत् होती है

- ध १४/४.६.१२३/२२१/२ एक म्हि सरीरे जे पढमं चेव उप्पण्णा अगता जीवाजेच पच्छा उप्पण्णाते सत्र्वे समग्ग बक्क्ताणाम । कथ भिष्णकासमुप्पण्णाण जीवाण समगत्तं जुडजदे । ण, एगसरीरसवधेण तेसि सब्वेमि पि समगत्त पडिविरोहाभावादो । एकमिह सरीरे पच्छा उप्पज्जमाणा जीवा अस्थि, कथ तैसि पढम चैव उप्पत्ती हादि। ण, पढमसमए उप्प्रणाण जीवाणमणुग्गहणफनस्स पच्छा उप्पण्जीवेसु वि उवलभादो । तम्हा एगणिगोदमगीरे उप्पडजमाण-सठत्रजीवाणं पढमसमए चेव उप्पत्ती एदेण णाएण जुज्जदे ।
- **ध** १४/४.६,१२२/२२७/३ एदम्स भावत्थो—सव्यत्रहण्णेय पज्जत्ति-कालेण जदि पुःखुःपण्णणिगोदजोवा सरीरपज्जत्ति-इंदियपज्जत्ति-आहार-आणगणपज्जतोहि पज्जत्तप्रदा होति तम्हि सरीरे तेहि समुःपण्णमदजोगिणिगोदजीवा वि तेणेव कालेग एदाओं पज्जत्तीओ समाणेति, अण्णहा आहारगहणादोण साहारणत्ताणुपवत्तीदा । जदि दीहकालेन पढममुप्पण्णजीवा चत्तारि पज्जत्तीओ समागे ति तो तमिह सरोरे पच्छा उपण्णजोवा तेणेव कालेण ताओ पउजत्तीओ समाणे ति ति भणिदं होदि । सरोरिदियाज्जनीणं साहारणत्त किण्ण परू-बिद । ण अन्हरणावणणिहुसो देसामासिओ चित्तेसि पि एत्थेव अतःभावादा । = १ एष शरोरमे जो पहले उत्पन्न हुए अनम्त जोव

है, और जो बादमें उत्पन्न हुए अनन्त जीव है वे सब एक साथ उत्पन्न हुए कहे जाते है। प्रश्न-भिन्न कालमें उत्पन्न हुए जीबोंका एक साथ-पना कैसे बन सकता है। उत्तर-मही, क्योंकि, एक शरीरके सम्बन न्धसे उन जीवोंके भी एक साथपना होनेमें कोई विरोध नहीं आता है। प्रश्न---एक शरीरमें बादमें उत्पन्न हुए जीव है, ऐसी अवस्थामें उनको प्रथम समयमें ही उत्पत्ति कैसे हो सकती है। उत्तर--नही, क्योंकि प्रथम समयमें उत्पन्न हुए जीवोंके अनुप्रहणका फल मादमें उरपन्न हुए जीवोमें भी उपलब्ध होता है, इसलिए एक निगोद शरीर-में उत्पन्न होनेवाले सब जीवोकी प्रथम समयमें ही उत्पत्ति इस न्यायके अनुसार बन जाती है। २ इसका ताल्पर्य यह है कि---संबसे जवन्य पर्याप्ति कालके द्वारा यदि पहले उत्पन्न हुए निगोद जीव शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति, आहारपर्याप्ति और उच्छ्वासनि श्वास पर्याधिसे पर्याप्त हाते हैं, तो उसी शरीरमें उनके साथ उत्पन्न हुए मन्दयोगवाले जोव भी उसी कालके द्वारा इन पर्याप्तियोंको पूरा करते है, अन्यथा आहार ग्रहण आदिका साधारणपना नहीं बन सकता है। थदि दीर्घ कालके द्वारा पहले उत्पन्न हुए जीव चारो पर्याधियोको प्राप्त करते है तो उसी दारीरमे पीछेसे उत्पन्न हुए जीव उसी कालके द्वारा उन पर्याप्तियोको पूरा करते है, यह उक्त कथनका ताल्पर्य है । प्रश्न—शरोर पर्याप्ति और इन्द्रिय पर्याप्ति ये सत्रके साधारण है ऐसा ( सूत्रमे ) क्यो नहीं कहा । उत्तर - नहीं, क्योंकि गाथा सुत्रमें 'आहार' और आनपानका ग्रहण देशामर्शक है. इसलिए उनका भी इन्हीमे अन्तर्भाव हो जाता है।

## ४. एक ही निगोद शरीरमें जीवोंके आवागमनका प्रवाह चलता रहता है

- ध. १४/४,६,४८३/४७०/४ एगसमएण जम्हि समए अर्णतजीवा उप्प-जजति तमिह चेव समए सरोरस्स प्रलवियाए च उप्पत्ती होदि, तेहि विणा तेसिमुप्पत्तिविरोहादो । कत्थ वि पुलवियाए पुर्व्वं पि उप्पत्ती होदि, अणेगसरीराधारत्तादी। = जिस समयमें अनन्त जीव उत्पन्न होते है उसी समयमें शरीरकी और पुलविकी उत्पत्ति होती है, क्योकि इनके विना अनन्त जीवोकी उत्पत्ति होनेमें विरोध है। कहीपर पुलविकी पहले भो उत्पत्ति होती है क्योंकि वह अनेक शरीरोका अधार है।
- गो, जी,/जी प्र /१९३/४३१/१६ यन्निगोदशरीरे यदा एको जीव स्व-स्थितिक्षयवश्रेन मियते तदा तन्निगोदशरीरे समस्थितिकाः अनन्ता-नन्ता जीवा, सहैव भ्रियन्ते । यन्निगोदशरीरे यदा एको जीव प्रक्रमति उत्पथते तथा तन्निगोदशरीरे समस्थितिका अमन्तानन्ता जीवाः सहैव प्रकामन्ति । एपमुरपत्तिमरणयो समकातत्वमपि सम्घारणलक्षणं प्रद-र्शितः । द्वितोयादिसमयोत्पन्नानामनन्तानन्तजीवानामपि स्वस्थिति-क्षये सहैन मरणं झातव्य एवमेकनिगोदशरीरे प्रतिसमयमनन्तानन्त-जोवास्तावत्सहैव मियन्ते सट्टैवारपद्यन्ते यावदर्संख्यातसागरोपमकोटि-मात्री अमंख्यातलाकमात्रसमयप्रीमता उत्कृष्टनिगोदकायस्थिति' परिसमाय्यते। -- एक निगोद दारोरमे जब एक-एक जीव अपनी आयुकी िथतिके पूर्ण होनेपर मरता है तब जिनकी आयु उस निगोद शरोरमें समान हो वे सब युगपत् मरते है। और जिस कालमें एक जोव उस निग द शरीरमे जन्म लेता है। तब उस ही के साथ समान स्थितिके धारक अनन्तानन्त जोव उत्पन्न होते है। ऐसे उपजने मरने-के समकालपनेको भी साधारण जीववा लक्षण कहा है ( दे० वनस्पति/ ४/२) और द्वितीयादि समयोमें उत्पन्न हुए अनन्तानन्त जीवोका भो अपनी आयुका नाझ होनेपर साथ ही मरण होता है। ऐसे एक निमोद शरीरमें अनन्तानन्त जोव एक साथ उत्पन्न होते है, एक साथ मरते है, ओर नियाद शरीर ज्योका त्यो बना रहता है। इस निगाद शरीरकी उन्कृट स्थिति असरूपात कोड़ाकोडी सागर

For Private & Personal Use Only

#### ५ वादर व सूक्ष्म निगोद गरीरोंमें पर्यास व अपर्यास जीवोंके अवस्थान सम्बन्धी नियम

- ष रू १४/५,६/सु. ६२१-६३०/४८३ सब्बो त्रादरणिगोदो पड्जत्तो वा वामिस्सो वा ।६२१। सु मणिगोदवग्गणाए पुण णियमा वामिस्सो ।६३०।
- ध. १८/५,६,६२१/४०३-४८४/१० खंधडरावासपुलवियाओ अस्सिदूण एवं मुत्तं परूविदं ण सरीरे, एगम्मि सरीरे पज्जत्तापज्जत्ताजीवाणमबद्ठा-णविर हादो । सठ्वो वादरणिगोदो पज्जत्तो वा होदि । कुदो । वादरणिगोदपज्जत्तेहि सह खधडरावामपुलवियामु उप्पण्णवादर-णिगोदधण तापञ्जत्तएमु अतोमुहुत्तेण कालेण णिस्सेस मुदेमु मुद्धाण बादरणिगोदपज्जत्ताण चेव तत्थावट्टाणदरणादो । एत्तो हेट्ठा पुण वादरणिगोदो वा्मिस्सो होदि. खधडरावासपुलवियामु नादर-णिगोदपञ्जत्तापज्जत्ताण अहावट्ठाणदर्सणादो ।
- ध. १४/४,६,६३०/ २८४/१ मुहमणिसोदवग्गणाए पज्जत्तापढजत्ता च जेण सञ्चकालं सभवंति तेण सा णियमा पञ्जत्तापज्जत्तजीवेहि वामिस्सा होदि । किमट्ठ सन्वकालं सभवदि । सुह्रमणिगोदपज्जतापज्जताण त्रकमणपदेसकालणियमाभाकादो । एत्थ पदेसे एत्तियं चैव कालप्रुष्पत्ती परटो ण उज्यउजति ति जेण णियमो णत्थि तेण सा सठबकाले वामिस्सा सि भणिद होदि। - सब बादर निगोद पर्याप्त है या र्गमश्न रूप है। ६२१। परन्तु सुक्ष्म निगोद वर्गणामें नियमसे मिश्र रूप है ।६३०। स्कन्ध अण्डर आवास और पुलवियोंना आश्रय लेकर यह सूत्र कहा गया है, शरीरोका आक्षय लेकर नहीं कहा गया है, क्योंकि एक जरीरमे पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोका अवस्थान होनेमें विरोध है। सब बादर, निगोद जोब पर्याप्त होते हैं, क्योकि झादर निगाद ण्यांग्रकोके साथ स्कन्ध, अण्डर, आवास, और पुलविसोमे उत्पन्न हुए अनन्त वादर निगाद अपर्याप्त जीवोके अन्तर्मुहूर्त जालके भीतर सबसे मर जानेपर वहाँ केवल बादर निगोद पर्याप्तकोंका ही अवस्थान दे⇔! ज।ता है । - परन्तु इससे पूर्व ब्रादर निगोद व्यामिश्र होता है, भ्यों कि स्कन्ध, अण्डर, आवास और पुत्तवियोमें अनन्त बादर निगोद पर्याप्त और अपर्याप्त ीवोंका एक साथ अयस्थान देखा जाता है। यत सुक्ष्म निगोद ामे पर्याप्त और अपर्याप्त जीव सर्वदा सम्भव हे, इसलिए वह 🔄 नमसे पर्याप्त और अपर्याप्त जोनोंसे मिश्र रूप होती है। प्रश्न--- उसमें सर्वकाल किसलिए सम्भव है। उत्तर-- व्योकि सुक्ष्म निगोद पर्याप्त और अपर्याप्त जीवोकी उत्पत्तिके प्रदेश और कालका कोई नियम नही है। इस प्रदेशमें इतने हो काल तक उत्पत्ति होती है, आगे उत्पत्ति नहीं होती इस प्रकारका चूँ कि नियम नहीं है, इसलिए वह सूक्ष्म निगोद वर्गणा मिश्ररूप होती है ।
- गो जो /जो अ /११३/४३२/३ अत्र विशेषोऽम्ति स च क । एक्वादर-निगोदशरीरे सूक्ष्मनिगोदशरीरे वा अनन्तानन्ता साधाएणजीवा, केवलपर्याप्ता एवोत्पदान्ते पुनरपि एकशरीरे केवलमपर्याप्ता एवोत्पद्यन्ते न च मिश्रा उत्पद्यन्ते तेषां समानकर्मोदयनियमात् । म्हतमा त्रिशेष है कि एक बादर निगोद शरीरमें अथवा सूक्ष्म निगोद शरीरमें अनन्तामन्त साधारण जीव केवल पर्याप्त ही उत्पन्न होते है, वहॉ अपर्याप्त नहीं उपजते । और कोई शरीरमें अपर्याप्त ही उपजते है वहॉ पर्याप्त मही उपजते । एक हो शरीरमें पर्याप्त अपर्याप्त दोनो युगपत् नहीं उत्पन्न होते । क्योकि उन जीवोके समान कर्मके उदय-का नियम है ।

#### < अरोक जीवींका एक शरीर होनेमे डेनु

ध १/१.१,४१/२८१/५ प्रतिनियतजीवप्रतित्रद्धे पुद्रगलविधाकित्वादा-हारवर्गणास्त्रन्धाना का याकारपरिणमनहेतुभिरौदारिककर्मस्वन्धे. कथ भिन्नजीवफलवातृभिरेक शरीर निष्पाधते विरोधादिति चेन्त. पुद्रगजानामेक्देशायस्थितानामेक्देशायस्थित मिथ रूमवेतजीवसम्वे 🖕 तरस्था शेषपाणिस बन्ध्येक अमी रों स्टपादन রান্য ਜ विरुद्ध' स्पर्धारणकारणत समुत्पन्नकार्यस्य साधारणत्वाविरोधाद् । कारणानू-रूप कार्यमिति न निषेड्घु पार्यते सकलनैयायिकलोकप्रसिद्धत्वात् । = प्रश्न--जीवोंसे अलग-अलग बँधे हुए, पुरुगल विपाकी होनेसे आहार-वर्गणाके स्कन्धोंको शरीरके आकार रूपसे परिणमन करानेमें कारण रूप और भिन्न-भिन्न जीवोंको भिन्न-भिन्न फल देनेवाले औदारिक कर्म स्कन्धोके द्वारा अनेक जीवोके एक-एक शरीर कैसे उत्पन्न किया जा सकता है, क्यों कि ऐसा माननेमें विरोध आता है। उत्तर---नही, क्योकि, जो एक देशमें अवस्थित है और जो एक देश में अवस्थित तथा परस्पर सम्बद्ध जीवोके साथ समवेत हैं, ऐसे पुड्रगल बहॉपर स्थित सम्पूर्ण जीव सम्बन्धी एक शरीरकी उत्पन्त करते है, इसमें कोई विरोध नहीं आता है क्योंकि, साधारण कारण-से उत्पन्न हुआ कार्य भी साधारण होता है। कारणके अनुरूप ही कार्य होता है. इसका निषेध भी तो नहीं किया जा सकता है, षयोकि, यह बात सम्पूर्ण नैयायिक लोगोमे प्रसिद्ध है ।

#### ७ अनेक जीवोंका एक आहार होतेमें हेतु

भ. १४/४.६,१२२/२२७/१ कथमेगेण जीवेण गहिदो आहारो तकाले तत्थ अर्णताणं जीवाण जायदे। ण. तेणाहारेण जणिसत्तीए पच्छा उपपण्णजीवाणं उप्पणपटमसमए चेव उवल भादो। जदि एव लो आहारो साहारणो होर्दि आहारजणिदसत्ती साहारणे ति वत्तव्य । न पस दोसो, कज्जे कारणोवयारेण आहारजणिदसत्तीए वि आहारववएस-सिटीओ। = प्रष्टम- एक जीवके द्वारा ग्रहण किया गया आहार उस वालमें वहॉ अनन्त जीवोंका कैसे हो सकता है। उत्तर- नही, क्योंकि उस आहारसे उत्पन्न हुई शक्तिका बादमें उत्पन्न हुए जीवोके उत्पन्न होनेके प्रथम समयमें ही ग्रहण हो जाता है। प्रश्न-- यदि ऐसा है तो 'आहार साधारण है इसके स्थानमें 'आहार जनित शक्ति साधारण है' ऐसा कहना चाहिए। उत्तर-- यह कोई दोष नही है, क्योंकि कार्यमें कारणका उपचार करे लेनेसे आहार जनित शक्ति भी आहार संज्ञा सिद्ध होती है।

- चेथु---दे० शरोर।
- वप्र—१ अपर विदेहका एक क्षेत्र—दे० सोक५/२।२ चन्द्रगिरि वक्षारका एक कूट व उसका स्वामो देव—दे० सोक/१/४।
- वप्रयान- १. अपर चिदेहका एक क्षेत्र-दे० लोक/७। २ सूर्यगिरि वक्षारका एक कूट व उसका स्वामी - दे० लोक/७।
- वय प्र. सा,/ता वृ /२०३/२७६/१ शुद्धात्मस गित्तियिनाशकारिवृद्ध-वालयौवन'डेकजनित्तवुद्धिवैकल्परहित वयरचेति = शुद्ध आत्माके संवेदनको थिमाश करनेवाली, वृद्ध, वालक व यौवन अवस्थाके उद्धेकसे उत्पन्न होनेवाली बुद्धिको विकलतासे रहित वय होती है।

- वरतानु ---- लवण समुद्रको दक्षिण व उत्तर दिशामें स्थित द्वोभ व उनके स्वामी देव---दे० लोक/४/१ 1
- वरवीर ---- म. पु/सर्ग/श्लोक -- 'पूर्व भव सं ७ में लोख्य नामक हलवाई था। ( भ/२३४)। पूर्व भव स ६ में नकुल हुआ। (९/२४१)। पूर्वभव सं १ में उत्तरकुरुमें मनुष्य हुआ। (१/२०)। पूर्व भव स. ४ मे ऐशानस्वर्गमें मनोरथ नामक देव हुआ। (१/१८०)। पूर्व भव सं ३ में प्रभजन राजाका पुत्र प्रशान्त मदन हुआ। (१०/१५२)। पूर्व भव सं. २ मे अच्युत स्वर्गमे देव हुआ। (१०/१७२)। पूर्व भव सं. २ मे अच्युत स्वर्गमे देव हुआ। (१०/१७२)। पूर्व भव सं. २ मे अच्युत स्वर्गमे देव हुआ। (१०/१७२)। पूर्व भव सं. २ मे अच्युत स्वर्गमे देव हुआ। (१०/१७२)। पूर्व भवमे अपराजित स्वर्गमे अहमिन्द्र हुआ। (१९/१०)। अथवा संबर्धि सिद्धिमें अहमिन्द्र हुआ। (११/१६०) और वर्त्तमान भवमें वरवीर हुआ। (१६/३)। जिसवा अपरनाम जयसेन भी था। (४७/३७६)।--[युगपत् समरत भवाके लिए दे० (४७/३७६-३७०)]। यह ऋषभदेवके पुत्र भरतका छोटा भाई था। (१६/३)। भरत ढारा राज्य माँगनेपर दीक्षा ले ली। (३४/१२६)। भरतके मुक्ति जानेके परचात् मोक्ष सिधारे। (४७/३२६)।
- वरर्रिय --- १ शुभचन्द्राचार्य व कवि कालिदाराके समक.तीन एक विद्वान् । समय-ई १०२१-१०५५। (ज्ञा प्र. ११। प पञ्चलाल वाकलीवाल) । २ एक प्रसिद्ध व्याकरणकार । समय ई. ५०० (प प्र/प्र १११/4.N. Up)
- राजा धर्मसेनका पुत्र था। (२/१)। अनुपमा आदि १० कन्या गोका पाणिप्रहण किया । (२/ॸ७) । मुनिदद्येन । (३/३५,११/३८) । अगुवत धारग । ( १९/४३) । राज्यप्राप्ति (१९/६५) । सौतेले भाइयोका हेष (११।८४)। मन्त्रियोने पङ्यन्त्र करके कुशिक्षित घोडेपर सपार कराया। (१२/३७)। घोडेने अन्ध कूपमें गिरा दिया। वहाँसे लता पकडकर बाहर निकला। ( १२/४८)। सिंहके भयमे सारी रात क्रमपर असेरा ( १२/४१ ) । हाथी द्वारा सिंहका हनन । ( १२/६ई ) सरोवरमें स्नान करते हुए नकने पॉव पकड लिया (१३/३)। देपने रक्षा को । देशीके द्वारा विवाहनी प्रार्थना की जानेपर अपने ब्रतपर टढ रहा। (१३/३९)। भोलो दारा बॉधा गया। (१३/४९)। देवीपर वलि चढानेको ले गये। भीलराजके पुत्रके सर्प काटेका विष दूर करने-से वहाँसे छुरकारा मिला। (१२/६५)। पून एक सॉर्पने पकड लिया। (१३/०८) । दोनोमे परस्पर प्रेम हो गया। भीलोके साथ युद्धमें कौशन दिखाया। पूज्यता प्राप्त हुई । ( १४/७१ ) । अण्ठो पद प्राप्ति (१४/८६)। राजा देवसेन के साथ युद्ध तथा विजय प्राप्ति (१९/१०३)। राजकन्या सुनन्दासे विवाहः। (१६/२०)। मनोरमा कन्याके मोहित होनेपर दूत भेजना पर झोलपर इढ़ रहना ।(१६/६१) । मनोरमाके साथ विवाह। (२०/४२)। पिता धर्मपर शत्रुकी चढाई सुनकर अपने देशमें गये। उनके जाते ही इात्रु भाग गगा। (२०१०)। राज्य प्राप्ति। (२०/९५)धर्म व न्यायपूर्वक राज्यकार्यकी सुव्य-यस्था। (सर्ग २१-२७)। पुत्रोत्पत्ति। (२०/५)। दीक्षा धारण। ( २१/९७) । सर्वार्थ सिद्धिमें देव हुए । ( ३१/१०१) ।

**बराटक---**कौडी---दे० निक्षेप

- वराह-विजयार्धको उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।
- वरातृभिहिर----राजा विक्रमादित्वके नव रत्नोमें-से एक प्रसिद्ध कवि थे। समय-ई १०१-१९००। (न्धायावतार ।प्र.२। सतीकाचन्द्र विद्याभूषण), (भद्रबाहुचरित ।प्र १४। पं उदयताल)।

- वरुणप्रभ-उत्तर दारुणीवरही पका रक्षक व्यन्तर देव-दे० वप्रन्तर/४।
- **वर्ग---**रा वा,/२/४/१०७/६ उदयप्राप्तम्य कर्मण<sup>.</sup> प्रदेशा अभव्या-नामनन्तगुणा सिद्धानामनन्त । गप्रमाणाः । तत्र सर्वजघन्यगुण प्रदेश परिगृहोत, तरयानुभाग प्रज्ञाछेदेन तावढा परिच्छिन्न यावरपुनविभागो न भवति । ते अविभागपरिच्छेदाः सर्वजीयानुाम-नन्तगुणा, एको शक्ति कृत'। अपर एकाविभागपरिच्छेदाधिक; प्रदेश परिगृहीतः, तथेव तस्याविभाग-परिच्छेश कृता । स एको राशिवेगे। = उदय प्राप्त कर्मके प्रदेश अभव्योके अनन्त गुणे तथा सिद्धों के अनन्तवे भाग प्रमाण होते हैं । उनमें से सर्व जवन्य गुणवाले प्रदेशके अनुभागका बुद्धिके द्वारा उतना सूक्ष्म विभाग किया जाये जिससे आगे विभाजन न हो सकता हो। ये अविभाग प्रतिच्छेद सर्व जोवराशिके अनन्त गुण प्रमाण होते है । एकके पोछे एक स्थापित करके इनकी एक राशि जनानी चाहिए। सर्व अवन्य गुणवाले प्रदेशके अविभाग प्रतिच्छेदोको इस राशिको वर्ण कहते है। इसी प्रकार दूसरे-तीसरे आदि सर्व जधन्य गुणवाले प्रदेशोके पृथक्-पृथक् वर्ग बनाने च।हिए। पुन एक अविभाग प्रतिच्छेर अधिक पुण्यात्रोके सर्वजीव-राशिके अनन्तगुण प्रमाण राशिरूप वर्ग बनाने चाहिए। ( रामान गुणवाले सर्व प्रदेशोकी वर्गराशिको वर्गणा कहते है (दे० वर्गणा)] (क. पा ४/४-२२/§४७३/३४४/१), (ध. १२/४,२.७,१९६/६२/६ )
- ध, १०/४,२,४, १७=/४४१/६ एमजावपदेसाविभागपरिच्छेदाणं वग्गवव+ एसादो।≖एक जीवप्रदेशके अविभाग प्रतिच्छेदोको वर्ग यह संज्ञाहै।
- स सा,/आ १२ शक्तिसमूहलक्षणोवर्ग । ≕ शक्तियोका अर्थात् अवि-भागप्रतिच्छेदोका समूह वर्ग है। (गो जी /मं' प्र./१६१/१४)।

#### २. जवन्य वगका लक्षण

ल सा /भाषा/२९३/२०७/८ सबते थोरे जिस परमाणु विषे अनुभागके अविभाग प्रतिच्छेद पाइए ताका नाम जघन्य वर्ग है।

#### ३. गणित प्रवरणमें बगेका लक्षण

- किसी राशिको दो बार मॉडकर परस्पर गुणा करनेसे ताका वर्ग होता है। अर्थात Square I---( विशेष दे० गणित III/१/७.) ।
- \* द्विरूप वगधारा...दे० गणित/II/६/२।

# वर्गण संवर्गण - दे० गणित/11/१/१ ।

वर्गेणा — समान गुणवाले परमाणुगिण्डको वर्गणा कहते हैं, जो ५ प्रधान जातिवाले सूक्ष्म स्कन्धोंके स्वपमें लोकके सर्व प्रदेशोपर अवस्थित रहते हुए, जीवके सर्व प्रकारके शरीरो व लोकके सर्व स्थूल भौतिन्न पदार्थोंके उपादान कारण होती है। अद्यपि वर्गणाकी

व्यवहार्य जाति ५ ही है परन्तु सवेमूर्तीक व अमूर्तीक भौतिक पदार्थों में प्रदेशोकी क्रमिक वृद्धि दर्शानेके लिए उसके २३ भेद करके बताये गये है। उस-उस जातिको वर्गणासे उस-उस जातिके ही पदार्थ का निर्माण होता है, अन्य जातिका नहीं। परन्तु परमाणुओंको हानि या वृद्धि हो जानेसे वह वर्मणा स्वय अपनी जाति बदल दूसरी जातिको वर्गणामें परिणत हो सकती है।

| 8        | भेद व लक्षण                                                                             |  |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| १        | वर्गणा सामाग्यका लक्षण ।                                                                |  |
| ২        | प्रथम दितीय आदि वर्गणकि लक्षण।                                                          |  |
| ą        | द्रव्य क्षेत्र काल वर्गणाका निर्देश व रुक्षण ।                                          |  |
| 8        | वर्गणाके २३ मेद ।                                                                       |  |
| ማ _      | आहार आदि पॉच वर्गणाओंके छझण।                                                            |  |
| <b>ξ</b> | माह्य अम्राह्य वर्गणाओंके लक्षण ।                                                       |  |
| 9        | ध्व, स्वज्यून्य व सान्तरनिरन्तर वर्गणाओंके लक्षण।                                       |  |
| 6        | मत्येक शरीर व अन्य वर्गणाओके छक्षण ।                                                    |  |
| ÷        | सहास्क्रन्थ – दे० स्कन्ध ।                                                              |  |
| ۱<br>۱   | 5 _ M                                                                                   |  |
| २        | वर्गणा निर्देश                                                                          |  |
| 2,       | वर्गणओंमें भदेश व रसादिका निर्देश ।                                                     |  |
| <b>२</b> | प्रदेशाकी क्रमिक दृद्धि दारा वर्गणाओकी उत्पत्ति ।                                       |  |
| 3        | ऊपर व नीचेकी वर्गणाओं के भेद व सवातसे                                                   |  |
|          | वर्गणाओंकी उत्पत्ति ।                                                                   |  |
| 8        | पाच वर्गणार्थ हो व्यवहार योग्य है अन्य नहीं।                                            |  |
| ખું      | अव्यवहार्भ भी अन्य वर्गणाआंका कुथन क्यों ।                                              |  |
| ସ୍       | शरीरों व उनकी वर्गणाओं अन्तर ।                                                          |  |
| U        | वर्गणाओंसे जालिमेट सम्बन्धो विचार ।                                                     |  |
|          | १ वर्भणाओने जातिभेद निर्देश ।                                                           |  |
|          | ? तीनो शरीरोकी वर्गणाओमे कथ चित् भेदाभेद।                                               |  |
|          | ३ आठो कर्मीको वर्गणाओमे कथचित् भेदाभेद ।                                                |  |
| 1        | कार्मण वर्गणा एक हो चार आठ कर्म क्यो सही हो  <br>जाती १ — दे० त्रस्य/ <sub>र</sub> /२ । |  |
|          | ४ प्रत्येक वरीर उगणा अपनेसे पहले व पीक्षेत्राली                                         |  |
| ļ        | वर्गणाओसे उत्पन्न नहीं होतो ।                                                           |  |
| 6        | ऊपर व नोचेकी वगैणाओं में परस्पर सक्षमणकी                                                |  |
| Í        | सम्मविना व समन्वय ।                                                                     |  |
| ৎ        | मेदलघात व्ययरेशका स्पष्टीकरण ।                                                          |  |
| *        | योग वर्गणा −- दे० योग/६।                                                                |  |
| i<br>1   |                                                                                         |  |
|          |                                                                                         |  |
| ىــــــ  |                                                                                         |  |

## १. भेद व लक्षण

#### १. दर्गणा सामान्यका उक्षण

रा वा./२/४/१/१०୬/२ तथेव समगुणा पक्तीकृता वर्गा वर्ग्रणा। = इन समगुणवाले र.मसत्व्या तक वर्गीके समुहको (दे० वर्ग) वर्गणा कहते है ।

- क. पा. १/४-२२/९४७३/३४४/द एवमेगेगसरिसधणियपरमाणू धेतूण वण्णच्छेदणए करिय दाहिण्पासे कंडुङ्जुबर्य तिरयणा कायव्वा जाव अभवसिद्धिएहि अणंतगुर्गं सिद्धाणमणतभागमेत्तर्खारसधणियपरमाणू समत्ता त्ति । एदेसि सव्वेसि पि वग्गणा त्ति सण्णा । - इस प्रकार ( दे० वर्ग ) समान धनवाते एक-एक परमाणुको लेकर बुद्धिके द्वारा छेद करके (छेद करनेपर जो उतने-उतने हो अविभाग प्रतिच्छेद प्राप्त होते है, उन सबको ) दक्षिण पार्श्वमें बाणके समान ऋजु पंत्तिमें रचना करते जाओ और ऐसा तब तक करो जब तक अभव्य राशिसे अनन्त गुणे सिद्धराशिके अनन्तवे भागप्रमाण ( वे सबके स्व) समान धनवाले परमाणु समाप्त हो । उन सब बर्गोंकी वर्गणा सज्ञा है । ( घ, १२/४.२.७.१६१/१३/६) ।
- स सा./आ./५२ वर्गसमूहत्रक्षणा वर्गणा। ==वर्मोंके समूहको वर्गणा कहते है (गो. जी./ म. प्र./४१/१४३/९४)।

# प्रथम द्वि आदि वर्गणाके उक्षण

- घ १२/४,२.७,२०४/१४४/१ वग्गणंतरादो अविभागपडिच्छेदुत्तरभावो यहमफद्दयजादिवग्गणा होदि। तत्तो पहुडि णिर तरं अविपडिच्छेदु-त्तरकमेण वग्गणाओ गंतूण पहमफद्दयस्स चरिमनग्गणा होदि। = वर्गणान्तरसे एक-एक अविभाग प्रतिच्छेदसे अधिक अनुभागका नाम प्रथम स्वर्धककी आदि वर्गणा है। उससे लेकर निरन्तर एक-एक अविभाग प्रतिच्छेदको अधिकताके क्रमसे वर्गणाएँ जाकर प्रथम स्पर्धकठी अन्तिम वर्गणा होती है--(विशेष दे० स्पर्धक)।

# ३. इब्य क्षेत्र काल वर्गणा निर्देश व रुक्षण

- प. ग्व ११४/४.६/मूत्र ७१/५१ वग्गणणिम्स्नेत्रे क्ति छव्वि हे णित्रखवे—णःमधगणाट्ठवणवग्गणा दव्ववग्गणा खेत्तवग्गणा काल-यग्गणा भावप्रगणा चेदि ७४१।
- ध,१२/५.६,७१/५२/४ नज्यांदरिच दब्वयम्पणा दुपिहा कम्मवागणा णो-कम्मरम्मणा चेदि । तत्थ कम्मज्यगणा णाम अट्ठक्रम्मक्खंधवियप्पा । मेसएक्कोणवोस वग्गणाओं णाकम्मवग्गणाओं । एगागासोगाहणप्रहुडि-पदेमुत्तरादिकमंग जाव देमूणवणनोगे सि ताव एदाओ खेत्तवगग-णाओं। जन्मद्वत्र पहुच्च समयाहियावलियप्पहुडि जाव कम्म-टि्टॉद त्ति णांकम्मव्य पट्टच एगसमयादि जात असख़ेडजा लोगा त्तितात्र एदाओं कालवरगणाओं। ओदडसादि प्**चण्ण भाषाणं जै** भेदा ते णोआगम भावत्रग्गला। == वर्गला निक्षेपका प्रकरण है। वर्गणानियेष चार प्रकारना है-नामवर्गणा, स्थापनावर्षणा, द्रव्य-वर्गणा, क्षेत्रवर्गणा, कालबर्गणा और भाववर्गणा [इनमेंसे अन्य सम वगेणाओके लक्षण निक्षेपोवत् जानने – (दे० निक्षेप)] तद्वयति-रिक्त नोआगम द्रव्यधर्मणा दा प्रकारकी है-कर्मवर्गणा और नोकमंबर्गणा । उनमेसे आठ प्रकारके कर्म स्वन्धोके भेद कर्मबर्गणा है, तथा रोप उन्नोस प्रकारकी वर्गणाएँ (दे० अगला जीर्षक) नोकर्भवर्गणाएँ है। एक आकाश प्रदेशप्रमाण अवगाहनासे सेकर प्रदेशात्तर आदिने क्रमसे कुछ तम घनलोक तक ये सब क्षेत्र वर्गणाएँ ईं। क्में द्रव्यकी अपेथा एक समय अधिक एक आवलीसे लैकर उत्कृष्ट कर्मस्थिति तक और नोकर्म इव्यकी अपेक्ष एक समयसे लेकर असरुव्यात लाकप्रमाण काल तक ये सत्र काल वर्गणाएँ ई। · औदी कादि पाँच भावोके जो भेद है वे सब नीआ गम-भाव बर्गणा है ।

## 8. चर्गणाके २३ भेद

ध. १४/६.६.१७/गा. ७-८/११७ अणुसंखासखेज्जा तधणता वग्गणा अगेज्माओ । आहार-तेज-भासा-मण-कम्मइयधुयक्त्वधा १७। सातर-णिर तरेदरसुण्णा पत्तेयदेह धुवसुण्णा । बादरणिगोदसुण्णा सुहुमा सुण्णा महारबधो । ५ अणुवर्गणा, सरुवाताणुवर्गणा, असरव्याताणु-वर्गणा, अनन्ताणुवर्गणा, आहारवर्गणा, अग्रहणवर्गणा, तैजस्वर्गणा, अग्रहणवर्गणा, भाषावर्गणा, अग्रहणवर्गणा, मनोवर्गणा, अग्रहण-वर्गणा, कार्मणशरीरवर्गणा, अन्नह्रण्वर्गणा, सान्तरनिरस्तरवर्गणा, धुवशून्यवर्गणा, प्रत्येकशरीरवर्गणा, धुवशून्यवर्गणा, बादरनिगोद-वर्गणा, धुवशून्यवर्गणा, प्रत्येकशरीरवर्गणा, धुवशून्यवर्गणा, बादरनिगोद-वर्णणा, धुवशून्यवर्गणा, प्रत्येकशरीरवर्गणा, धुवशून्यवर्गणा, बादरनिगोद-वर्णणा, धुवशून्यवर्गणा, प्रदेश्वरारावर्गणा, धुवशून्यवर्गणा और महास्कन्धवर्गणा । ये तेईस वर्गणाए है (ष. ख/१४/६,६ । सूत्र ७६-९७/१४/१९ तथा सूत्र ७०८-७१८/६४२-५४३)। (ध. १३/५,६, ५२/३५१/११); (गो. जो./मू /६४४-६६४/१०३२)।

#### भ. भाहारक आदि पाँच वर्गणाओंके लक्षण

- ष. ख. १४/४,६/सूत्र/पृष्ठ औरालिय-वेउव्विय-आहारसरीराणं जाणि दब्त्राणि घेतूण आरालियवेउव्यिय-आहारसरीरत्ताए परिणामेदूणं परिणमंति जीवा ताणि दब्बाणि आहारदव्ववग्गणा णाम (७३०/ ५४६) जाणि दब्बाणि घेतूण तेथासरीरसाए पारणामेदूण परिणमति जोवा ताणि दठवाणि तेजादहबवग्गणा णाम। (७३७/४४६)। सच्चभासाए मोसभासाए सच्चमोसभासाए असच्चमोसभासाए जाणि दव्वाणि घेत्तूण सच्चभासत्तार मोसभासत्तार सञ्चमोसभासत्तार असचमोसभासत्ताए परिणामेटूण णिस्सारंति जीवा ताणि भासाद-व्वबग्गणा णाम। (७४४/४४०)। सचमणस्स मोसमणस्स सचमोस-मणस्स असचमोसमणस्स जाणि दव्वाणि घेचूण सचमणत्ताए मोसमणताए सचमोसमणताए असचमोसमणताए परिणामेदूण परिणमति जोवा ताणि दव्वाणि मणदञ्चवरगणा णाम । (७४१/५५२)। णाणावरणीयस्स दंसणावरणोयस्स वेयणीयस्स मोहणीयस्स आउअस्स णामस्स गोदस्स अन्तराइयस्स जाणि दव्वाणि घेत्तूण गाणावरणीयसाए दंशणावरणीयत्ताए वेयणीयत्ताए मोहणीयत्ताए आउअताए णामत्ताए गोदत्ताए अंतराइयत्ताए परिणामेदूण परिण-मंति जोवा ताणि दव्वाणि कम्मइयदव्ववग्गणा णमि । (७४९/४४३) । -औदारिक, बैक्रियक और आहारक शरीरोंके जिन द्रव्योको ग्रहणकर औदारिक, वैक्रियक और आहारक शरीररूपसे परिणमाकर जीव परिणमन करते है, उन द्रव्योकी आहारद्रव्यवर्गणा संज्ञा है। (७३०/४४६)। जिन द्रव्योको ग्रहणकर तैजस् शरीररूपसे परि-णमाकर जीव परिणमन करते है, उन द्रव्योकी तैजस्ट्रव्यवर्गणा सज्ञा है। (७३७/६४१) । सरयभाषा, मोषभाषा, सत्यमोषभाषा, और असत्यमोषभाषाके जिन द्रव्योको प्रहणकर सत्यभाषा, मोषभाषा, सत्यमोषभाषा और असस्यमोषभाषारूपसे परिणपाकर जीव उन्हे निकालते है उन दव्योकी भाषादव्यवर्गणा सज्ञा है । (७४४/५१०) । सत्यमन, मोषमन, सत्यमोषमन और असत्यमोषमनके जिन द्रव्यों-को ग्रहणकर सत्यमन, मोधमन, सत्यमोधमन और असत्यमोधमन रूपसे परिणमाकर जीव परिणमन करते है उन इव्योकी मनोद्रव्य-बर्गणा संज्ञा है। (७५१/५४२)। ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र और अन्तरायके जो इव्य है उन्हे ग्रहणकर ज्ञानावरणरूपसे, दर्शनावरणरूपसे, वेदनीयरूपसे, मोहनीयरूपसे, आयुरूपसे, नामरूपसे, गोत्ररूपसे और अन्तरायरूपसे परिणमाकर जीव परिणमन करते है, अत उन द्रव्योकी कार्मण-द्र**व्यवर्गणा** संज्ञा है ( ७५९/५४३ ) ।
- ध १४/५,६,७१-८७/१८/पक्ति ओरालियवेउवित्रयआहारसरीर-पाओग्ग-पोग्गलक्षधाणं आहारदब्ववग्गणा क्ति सण्णा । (५१/१०)। एसा

सत्तमी वग्गणा। एदिस्मे पौग्ग तक्तवधा तेजइयसरीरपाओग्गा। (६०/१०)। भासदब्बवग्गणाए परमाणुपोग्ग लक्तवधा चदुण्णं भासाणं पाओग्गा। पटह-भेरी-काहलब्भगज्जणादिसद्दाणं पि एसा चेव वग्गणा पाओग्गा। (६१/१०) एसा एक्कारसमी वग्गणा। एदीप वग्गणाए दब्वमणणिव्दत्तणं करिदे। (६२/१४)। एसा तेरसमी वग्गणाए दब्वमणणिव्दत्तणं करिदे। (६२/१४)। एसा तेरसमी वग्गणा। एदिस्स वग्गणाए पोग्गलकर्त्वधा अट्ठकम्मपाओग्गा। (६२/१४)।= औदारिक, वैक्रियक और आहारक शरीरके योग्य पुडुगलस्कन्धोकी आहारद्रव्यवर्गणा सङ्घा है। (५१/१०)। यह सातची वर्गणा है। इसके पुडुगलस्कन्व तेजस्शरीरके योग्य होते है। (१०/१०)। भाषावर्गणाके परमण्पुपुडालस्कन्व चार भाषाओके योग्य होते है। तथा ढोल.भेरो, नगारा और मेवका गर्जन आदि शब्दाके भी योग्य ये ही वर्गणार्ष होती है। (६१/१०)। यह ग्यारहवी वर्गणा है, इस वर्गणासे द्रव्यमनकी रचना होती है। (६२/१४)। यह तेरहवी वर्गणा है, इस वर्गणाके पुडुगलस्कन्ध आठ कमोकि योग्य होते है। (१३/१४)।

#### ६. प्राह्य अप्राह्य वर्गणाओंके रुक्षण

ष, ख १४/६/६/सूत्र/पृष्ठ अग्गहणदव्यवग्गणा आहारदव्यमधिच्छिदा तैया दव्यवग्गण ण पायदि ताणं दव्याणमंतरे अगहण दव्यवग्गणा णाम । (७११/६४८) । अगहणदव्यवग्गणा तेजादव्यमविच्छिदा भासादव्यं ण पावेदि ताणं दव्याणमंतरे अगहणदव्यवग्गणा णाम । (७४०/६४१) । अग्गहणदव्यवग्गणा भासा दव्यमधिच्छिदा मणदव्यं ण पावेदि ताणं दव्याणमंतरे अगहणदव्यवग्गणा णाम । (७४७/६४१) । अगहण दव्यवग्गणा [ मण'] दव्यमविच्छिदा कम्मइयदव्यं ण पावदि ताण दव्याणमतरे अगहणदव्यवग्गणा णाम । (७४७/६५१) । अगहण दव्यवग्गणा [ मण'] दव्यमविच्छिदा कम्मइयदव्यं ण पावदि ताण दव्याणमतरे अगहणदव्यवग्गणा णाम । (७६४/६५२) । =अग्रहणवर्गणा आहार द्रव्यसे प्रारम्भ होकर तैजस्द्रव्यवर्गणाते नही प्राप्त होती है, अथवा तैजस्द्रव्यवर्गणासे प्रारम्भ होकर भाषा द्रव्यको नहीं प्राप्त होती है, अथवा भाषा द्रव्यवर्गणासे प्रारम्भ होकर मनोद्रव्यको नहीं प्राप्त होती है, अथवा भाषा द्रव्यवर्गणासे प्रारम्भ होकर मनोद्रव्यको नहीं प्राप्त होती है, अथवा भाषा द्रव्यवर्गणासे प्रारम्भ होकर कार्मण द्रव्यको नहीं प्राप्त होती है । अत' उन दोनो द्रव्योके मध्यमें जो होती है उसकी अग्रहण द्रव्यवर्गणा संझा है ।

#### ७. धुव, धुवशून्य व सान्तर निरन्तर वर्गणाओंके लक्षण

- ध. १४/४.ई.७१६/४४३/१० पचण्ण सरीराण जा गेज्फा सा गहणपा-ओग्गा णाम। जा पुण तासिमगेज्फा [सा ] अगहण पाओग्मा णाम। म्पॉच शरीरोके जो ग्रहणयोग्य है वह ग्रहणप्रायोग्य कहलाती है। परन्तु जो उनके ग्रहण योग्य नहीं है वह अग्रहणप्रायोग्य कहलाती है। (ध १४/१.६.९२/६१/३)।
- ष रत १४/६, ई/सूत्र/पृष्ठ कम्मइयदव्ववग्गणाणमुवरि धुवस्तंधदव्ववग्गणा णाम। (८८/६३) । धुवक्तंधदव्ववग्गणाणमुवरि सालरणिर तरदव्व-वग्गणा णाम। (२६/६४) सांतरणिर तरदव्ववग्गणाणमुवरि धुवसुण्ण-वग्गणा णाम। (१०/६४) ! == कार्प्रण द्रव्यवर्गणाओके ऊपर धुव-स्कन्ध द्रव्यवर्गणा है। (२९/६३)। धृवस्कन्ध द्रव्यवर्गणाओके ऊपर सान्तरनिरन्तर द्रव्यवर्गणा है। (२६/६४)। सान्तर निरन्तर द्रव्यवर्गणाओके ऊपर धृवशूण्यवर्गणा है। (१६/६४)।
- ध, १४/५.६.८२: २०/१४/पंक्ति धुवक्खधणिइदेसो अंतदीवओ। तेण हेट्ठिम सञ्ववग्गणाओ धुवाओ चेव अंतरविरहिदाओ क्ति घेत्तव्वं। एत्तोप्पहुडि उवरि भण्णमाणसञ्चयग्गणासु अगहणभावो णिरंतर मणुवट्टावेदव्वो। (६४/१)। अतरेण सह णिरंतर गच्छदि त्ति सातरणिरंतरदव्यवग्गणासण्णा एदिस्से अत्थाणुगया। (६४/१२)।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

एसा थि अगहणवग्गणा चेव, आहारतेजा-भासा-मण-कम्माणजोगतादो । ( ६५/२)। अदीदाणागद वट्टमाणकालेसु एदेण सरूवेण परमाणु-षोग्गलसचयाभावादो धुवसुण्णदव्ववग्गणा क्ति अत्थाणुगया सण्णा । सपहि उक्कस्ससांतरणिरतरदव्यवग्गणाए उवरि परमाणुत्तरो परमाणु-योग्गलक्लघ) तिसु वि कालेसु णस्थि । दूपदेसुत्तरो वि णस्थि । एव तिपदेसुत्तरादिकमेण सव्यजोवेहि अर्णतगुणमेत्तमद्धाण गतूण पढम-धुवसुण्णवग्गणाए उक्कस्सवग्गणा होदि। एसा सोलसमी वग्गणा। सव्यकाल सुण्णभावेग अवस्टिरदा । - यह ध्रुवस्कन्ध पदका निर्देश अन्तर्दी क है। इससे पिछली सब वर्गणाएँ घूव ही है अर्थात अन्तरसे रहित है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है। यहाँसे लेकर आगे कही जानेवाली सब वर्गणाओमें अग्रहणपनेकी निरन्तर अनुवृत्ति करनी चाहिए।( ई४/१)। जो वर्गणा अन्तरके साथ निरन्तर जाती है, उसको सान्तर-निरन्तर द्रव्यवर्गणा सज्जा है । यह सार्थक सज्ञा है। ( ६४/१२ )। यह भो अग्रहण वर्गणा ही है, क्योंकि यह आहार, तैजस्, भाषा, मन और कर्मके अयोग्य है। ( ६५/२)। अतीत अन।गत और वर्तमान कालमें इस रूपसे परमाणु पुद्रगलोंका संचय नही होता, इसलिए इसको भूवञ्चन्य द्रव्यवर्गणा यह सार्थक सज्ञा है। उत्कृष्ट सान्तर निरन्तर द्रव्यवगणके ऊपर एक परमाणु अधिक परमाणुपुइगलस्कन्ध तीनों ही कालोमें नहीं हाता. दो प्रदेश अधिक भी नहीं होता, इस प्रकार तीन प्रदेश आदिके क्रमसे सब जोवोसे अनन्तगुणे स्थान जाकर प्रथम धुवशून्य द्रव्यवर्गणा सम्बन्धी उत्कृष्ट वर्गणा होतो है । यह सोलउ्वी वर्गणा है जो सर्वदा झून्यरूपसे अवस्थित है।

ध. १३/४.५,८२/३४१/१६ एतथ तेवीस वग्गणासु चदुसु धुवसुण्णवग्गणासु अवणिदामु एगूणवीसदिविधा पोग्गला होति । पादेक्कमणतभेदा । =तैईस वर्गणाओमेसे चार धुवशून्यवर्णणाओके निकाल देनेपर उन्नीस प्रकारके पुद्गत होते है। और वे प्रत्येक अनन्त भेदोको लिये हुए हैं। विशेषार्थ— (शीर्षक स १ के अनुसार जनतक वर्गणाओमे एक प्रदेश या परमाणुकी वृद्धिका अटूट कम पाया जाता है. तत्रतक उनकी एक प्रदेशी व आहारक वर्गणा आदि विशेष सज्ञाएँ कही जाती है । अ बस्कन्धवर्गणा तक यह अहूट क्रम चलता रहता है। तत्पश्च:त् एक वृद्धिक्रम भग हो जाता है । एक प्रदेश वृद्धि-के कुछ म्यान जानेके पश्चात् एकदम संख्यात या अपरूपात प्रदेश अधिकवाली ही वर्गणा प्राप्त होती है, उससे कमकी नहीं। पून एक प्रदेश अधिकत्राली और पुन संख्यात आदि प्रदेश अधिकवाली वर्गणाएँ जनतक प्राप्त होती रहती है, तबतक उनकी सान्तरनिरन्तर वर्गणा सज़ा है, क्योकि वे कुछ-कुत्र अन्तराल छोडकर प्राप्त होती है। तत्पश्चाय एकसाथ अनन्त प्रदेश अधिक वाली वर्गणा ही उपलब्ध होती है। उसमे कम प्रदेशीवाली वर्गणा तीन कालमे भी उपलब्ध नही हातो । इसलिए यह स्थान नर्गणाओसे सर्वथा झून्य रहता है । जहाँ-जताँ भी प्रदेश वृद्धिकममे ऐसा झून्य स्थान प्राप्त होता है, वहाँ-बहाँ हो धुव झुन्छ वर्गणाका निर्देश किया गया है। यही कारण है कि इन ४ धुवझ्त्य वर्गणाओको पुद्रगलरून नहीं गिना है। ये सद रूप नहीं है। दोष १९ वर्गणाएँ सद रूप होनेसे पुद्रगल सज्ञाको प्राप्त है ) ।

## ८. अत्येक शरीर व अन्य दर्गणाओंके लक्षण

ध १४/२.६/सूत्र/२४/५ कि एककस्स जीवस्स एक्षम्हि देहे उवचिदकम्म ण.कम्मश्वभा पत्तेमसरीरदब्वरगणा णाम । ( ११/६५/१२ ) । वादर-मुहुर्नाणगःदेहि असबद्धजावा पत्तेयसरीरवग्गणा त्ति घेत्तव्या । । ( ११६/१८२/१ ) । प्चण्ह सरीरराण बाहिरवग्गणा त्ति सिद्धा सण्णा । ( ११७/२२८/४ ) = एक-एक जीवके एक-एक शरीरमें उपचित हुए कर्म ओर नोकर्मस्कन्धोकी प्रत्येक शरीर द्रव्यवर्गणा सज्जा है । बादरन्मिनेद ओर सूट्रमनिगोद्दसे असम्बद्ध जोव प्रत्येकशरीर वर्गणा होते है। पॉच शरीरोको झाह्यवर्गणा यह संज्ञा सिद्ध होती है (दे॰ वर्गणा/२/६)।

- दे. बनस्पति/१/७ ( प्रत्येकशरीरवर्गणा असरुपात लोक प्रमाण है ) ।
- हे, वनस्पति/२/१०( बादर व सुक्ष्म निगोद वर्गणा आवलिके असंख्यात भागप्रमाण है )।
- ध. १४/५,६,७८/५९/१ परित्त-अपरित्तवग्गणाओ सुत्तु द्विट्ठाओ अणत-पदेसियवग्गणासु चेव णिवर्दात । अणंत अणंताणंतेहिंतो वदिस्ति-परित्तअपरित्ताणमभावादो ।=परीत और अपरोत वर्गणाएँ अनन्त-प्रदेशी वर्गणाओमें ही सम्मिलित है, क्योकि, अनन्त व अनन्ता-नन्तसे अतिरिक्त वे उपलब्ध नहीं होती।

# २. वर्गणा निर्देश

# 1. वर्गणाओंमें प्रदेश व रसादिका निर्देश

- ष ख. १४/४,६/सूत्र ७५९-७-३/४४४-४४९ पदेसट्ठाओरालियसरीर-दव्ववग्गणाओ परेसट्ठा अणंताणंत परेसियाओ ।७६९। पंचवण्णाओ ।७६०। पंचरसाओ ।७६१। दुगधाओ ।७६२। अट्ठफासाओ ।७६३। वेउव्वियसरीरदव्ववग्गणाओं पदेसर्ठदाए अणंताणं तपदेसिया-ओ ।७६४। प चवण्णाओ ।७६५। पंचरसाओ ।७६६। दुर्गधाओ ।७६७। अट्ठफासाओ ।७६८) आहारसरीरदव्ववग्गणाओ । पदेसट <u>ठ</u>दार अर्णताणतपदेसियाओ ।७६९। पचनण्णाओ ।७७०० पंचरसाओ ७७१। दुर्गधाओ ।७७२। अट्ठफासाओ ।७७३। तेजासरोरदव्ववग्गणाओ भदेसर्ठदार अणताणतपदेसियाओ ।७७४। पंचवण्णाओ ।७७४। पंचरसाओ ७७६। दोगधाओ ७७७७। चढुपासाओ ७७७८। भासा-मण-कम्मइयसरीरदव्ववग्गणाओं पदेसट्ठदाए अणंताणंत पदेसि-याओ ७७६। पचनण्गाओ ७५०। पंचरसाओ ७५१। दुर्णधाओ 194२। चदुपासाओ 196२। =(आहारकवर्गणाके अन्तर्गत) औदा-रिक, वैक्रियक व आहारक शरीरोकी वर्गणा अनन्तु,नन्त प्रदेशताली है। पाँच वर्ण, पाँच रस, दो गन्ध व आठ स्पर्शवाली है 104१-00३। तैजस्, भाषा, मनो व कार्मण ये चारो वर्गणाएँ अनन्तानन्त प्रदेशवाली है। पाँच वर्ण, पाँच रस, दो गन्ध और चार स्पर्शवाली है 1998 ७८३।
- ध /पु. १४/४.६,७२६/४४४/१० आहारवग्गगाए जहण्णवग्गणप्पहुडि जाव महानसंधदव्ववग्गणे त्ति ताव एदाओ अर्णताणतपदेसियवग्गणाओ त्ति एत्य मुत्ते घेत्तव्याओ ।=आहार वर्गणाकी जघन्य वर्गणासे लेकर महास्कन्ध द्रव्यवर्गणा तक ये सब अनन्तानन्तप्रदेशी वर्गणाएँ है, इस प्रकार यहाँ सूत्रमें प्रहुण करना चाहिए ।
- दे अन्पबहुत्व/३/४ ( औदारिक आदि तीन शरीरोकी वर्गणाएँ प्रदेशाथताकी अपेक्षा उत्तरोत्तर असंख्यात गुणी है। तथा इससे आगे तै अस्. भाषा, मन व कार्भण शरीर वर्गणाएँ उत्तरोत्तर अनन्तगुणी है। अवगाहनाकी अपेक्षा कार्मण, मनो, भाषा, तैजस्. आहारक, वैक्रियक व औदारिककी वर्गणाएँ क्रमसे उत्तरोत्तर असख्यात गुणी है। औदारिक आदि शरीरोमें विस्तोपचयोंका प्रमाण क्रमसे उनके जघन्यसे उत्कृष्ट पर्यन्त उत्तरोत्तर अनन्तगुणा है।

# २. प्रदेशोंकी क्रमिक वृद्धि द्वारा वर्गणाओंकी उत्पत्ति

ष ख १४/६.६/सूत्र/पृष्ठ—वग्गणपरूवणदाए इमा एयपदेसियपरमाणु-पोग्गलदब्बवग्गणा णाम । (७६/१४) । इमा दुपदेसियपरमाणुपोग्गल-दब्बवग्गणा णाम । (७७/१४) । एवं तिपदेसिय-चदुपदेसिय-दच्चप-देसिय छप्पदेसिय सत्तपदेसिय-अट्ठपदेसिय, णवपदेसिय-दसपदे-सिय-सखेउजपदेसिय-असखेज्जपदेसिय-परित्तपदेसिय-अपरित्तपदे -सिय-सखेउजपदेसिय-अलंताणं तपदेसिय-परित्तपदेसिय-अपरित्तपदे -सित्र-अण तपदेसिय-अलंताणं तपदेसियपरमाणुपोग्गलदब्ववग्गणा णाम (७६/१७) । अगताणतपदेसियपरमाणुपोग्गलदब्ववग्गणाणमुवरि आहारदव्यवग्गणा णाम । (७१/११) । अग्रहारदव्यवग्गणाणमुवरि अग्रहणद्वायगणा णाम । (५०/११) । अग्रहाण दव्यवग्गणाण- मुवरि तैयादव्यवग्गणा णाम. । ( =१/६० ) । तैयादव्यवग्राणाणमुवरि अगहणदव्यवग्गणा णाम। ( २२/६०)। अगहणदव्यवग्गणाणमुवरि भासादव्यवग्गणाः णाम । ( ५३/६१ ) । भासादव्ववग्गणाणमुवरि अगहण दव्यवग्गणा णाम । (८४/६२) । अगहणदव्यवग्गणाणमुवरि मणदव्ववग्गणाः णाम । ( ५/१२) । मणदव्यवग्गणाणमुवरि अमहण-दव्यवग्गणा णाम । (८६/६३) । अगहण दब्ववग्गणाणमुवरि कम्भइय-दव्यवग्गणा णाम । ( ८७/६३ ) । कम्मइयदव्यवग्गणाणमुवरि धुवक्खं-घद्वत्रवग्गणा णाम । ( ८५/६३ ) । धुनक्खधदव्त्रवग्गणाणमुवरि सातरणिर तरदठ्ववग्गणा णाम । ( ८१/६४ ) । सांतरणिर तरदञ्ववग्ग-णाणमुत्ररि धुत्रमुण्णद्व्ववग्गणा णाम । ( १०/६५ ) । धुवसुण्णद्व्ववर्ग-णाणमुर्वार पत्तेयसरीरदव्ववग्गणा णामा (११/६५)। पत्तेयसरीर-दठववग्गणाणमुवरि धुवसुण्णदव्ववग्गणा णाम । ( १२/८३ ) । धुवसुण्ण-वग्गणग्रणमुत्ररि नादरणिगोददब्ववग्राणा णाम । ( १३/८४ ) । नादर-णिग।ददव्यवग्गणाणमुवरि धुवमुण्णदव्यवग्गणा णाम । ( १४/११२ ) । धुवसुग्णदब्ववग्गणाणमुर्वार सुहुमणिगोददव्ववग्गणा णाम । ( १५/ १९३)। सुहुमणिगोददब्दवगणाणमुवरि धुवञ्चण्णदव्यवग्गणा णाम । । (१६/११६)। धुवमुण्णदव्यवग्गणाणमुवरि महाखध दव्यग्गणा णाम । ( हई/११७ ) ।

- थ. १४/४,**६**,६९/४९/४ तस्थ वग्गण१रूवणा किमट्ठं कीरदे । एगपरमाणु-वग्गणप्पहुडि एगपरमाणुत्तरकमेण जाव महाक्खधो ति ताव सब्ब वग्गणाणमेगसेडिबरूवणट्ठं करोदे। = प्रश्न-यहॉ वर्गणा अनुयोगद्वारको प्ररूपणा किस लिए को गयी है। (ध.) उत्तर- एक परमाणुरूप वर्गणासे लेकर एक-एक परमाणुकी वृद्धि क्रमसे महास्वन्ध तक सब वर्गणाओंकी एक श्रेणी है, इस बातका कथन करनेके लिए को है। (घ)। अथति (घ. ख)— वगंणाकी प्ररूपणा करनेपर सर्वप्रथम यह एकप्रदेशी परमाणुपुद्रगल द्रव्यवर्गणा है ।७ई। उसके उद्भर क्रमसे एक-एक प्रदेशकी वृद्धि करते हुए द्विप्रदेशी, त्रिप्रदेशी, संख्यातप्रदेशी, असंख्यातप्रदेशी, परीत व अपरीतप्रदेशी तथा अनन्त व अनन्तानन्तप्रदेशी वर्गणा होती है 100-041 इस अनन्तानन्तप्रदेशी वर्गणाके जपर ( उसी एक प्रदेश वृद्धिके कमसे अपने-अपने जवन्यसे उत्कृष्ट पर्यन्त और पूर्वकी उत्कृष्ट वर्गणासे उत्तरवर्ती जघन्यवर्गणा पर्यन्त क्रमसे ] आहार, अग्रहण, तैजस्, अग्रहण, भाषा, अग्रहण, भनो, अग्रहण, कार्मण, ध्रूवस्कन्ध, सान्तरनिरन्तर, घ्रुवशून्य, प्रत्येकशरीर, ध्रुवशून्य, बादरनिगोद, भ्रुवधून्य, सुक्ष्मनिगोद, भ्रुवधून्य और महास्कन्ध नामवाली वर्गणाएँ होती है। (७१-१७)। (इन वर्गणाओंका स्वस्थान व परस्थान प्रदेश वृद्धिका कम निम्न प्रकार जानना---}
- ध, १४/१,६,७१ ८०/११/६--- उक्कस्स अगतपदेसियदव्यवग्गणाए उवरि एकरूवे पश्चित जहण्णिया आहारदव्यवग्गणा होदि। तदो रूबुत्तर-कमेण अभवसिद्धिएहि अणतपुण सिद्धाणमणतभागमेत्तवियव्ये गतूण सम्पत्पदि। जहण्णादो उक्कस्सिया विरेसाहिया। विसेसो पुण अभवसिद्धिरहि अणं तपुणो सिद्धाणमण तभागमेत्तो होतो वि आहार-उक्कस्सदव्यवग्गणाए अर्णतिमभागो। उक्कस्स आहारदव्यवग्गणाए उपरि एगरूवे पक्षित्रते पढमअगहण दव्यवग्गणाएसव्यवह्ण्यवग्गणा होदि। तदो रूबुतरकमेग अभवसिद्धिएहि अणं तपुण-सिद्धाणमणत भागमेत द्धाण ग तूण उक्कस्सिया अपहणदव्यवग्गणा हो दि। जहण्णादो उक्कस्सिया अणतपुणा। को गुणगारो। अभवसिद्धिएहि अणतपुणो सिद्धाणमणं तभागो।
- ध. १४/५.६,९७/गा १-९४/११७ अणु सखा सखपुणा परित्तवग्गणम- ज्लोगगुर्त। गुणगारो पचण्ण अग्गहणाण अभव्वणतगुणो १९। आहोरतेजभासा मणेण कम्मेण वग्गगाण भवे। उक्तरस विसेसो अभव्वजोवेहि जधियो दु ११०। धुवग्वधसांतराणं धुवसुण्णस्स य ह=वेज्ज गुणगारो। जोवेहि अर्णतगुणो जहण्णियादो दु उक्करसे १११। परलासखेज्जदि भागा पत्ते प्रदेहगुगगारो। सुण्णे अगतज्ञोग

थूलणिगोवपूर्णो बोच्छ ।१२। सेडिअसखेज्जदिमो भागो सुण्णस्स अंगुलस्सेव । पत्तिदोवमस्स सुहुमे पदरस्स गुणो दु सुण्णस्स ११३। एदेसि गुगगारो जहण्णियादो दु जाण उकत्से । साहिअम्हि महत्वधे-असंखेज्जदियो दु पल्लस्स ।१४। = उल्कृष्ट अनन्तप्रदेशी द्रव्यवर्गणामें एक अंकके मिलानेपर जघन्य आहार द्रव्यवर्गणा होती है। फिर एक अधिकके क्रमसे अभव्योसे अनन्तगुणे और सिद्धोके अनन्तवे भागप्रमाण भेदोके जाननेपर अन्तिम ( उत्कृष्ट ) आहार द्रव्यवर्गणा होती है। यह जघन्यसे उरकुष्ट विशेष अधिक है तिशेषका प्रमाण अभव्योंसे अनन्तगुणा और सिद्धोंके अनन्तवे भागप्रमाण होता हुआ भी उरकुष्ट आहार द्रव्यवर्गणाके अनन्तवे भाग प्रमाण है। उरकृष्ट आहार द्रव्यदर्गणामें एक अक मिलानेपर प्रथम अग्रहण द्रव्यवर्गणा-सम्बन्धी सर्वजवन्यवर्गणा होती है। फिर एक-एक बढाते हुए अभव्योंसे अनस्तगुणे और सिद्धोंके अनन्तवे भागप्रमाण स्थान जाकर उरकृष्ट अग्रहण द्रव्यवर्गणा होती है। यह जघन्यसे उरकृष्ट अनन्त-गुणी होती है। गुणकार अभव्योंसे अनम्तगुणा और सिद्धोके अनन्तवे भाग प्रमाण है। {इसी प्रकार पूर्वकी उत्कृष्ट वर्गणामें एक प्रदेश अधिक करनेपर उत्तरवतीं जघन्य वर्गणा, तथा अपनी हो जघन्यमें क्रममे एन-एक प्रदेश अधिक करते जानेपर, अनन्तस्थान आगे जाकर उसहोकी उत्कृष्ट वर्गणा प्राप्त होती है। यहाँ अनन्तका प्रमाण सर्वत्र अभव्योका अनन्तगुणा तथा सिद्धोका अनन्तर्यां भाग जानना। प्रत्येक वर्गणाके उत्कृष्ट प्रदेश अपने ही जधन्य प्रदेशों से कितने अधिक होते है, इसका संकेत निम्न प्रकार है ] --

|            | वर्गणाका नाम                | जबन्ध व उत्कृष्ट वर्गणाओका अरुप बहुत्व |                                  |  |
|------------|-----------------------------|----------------------------------------|----------------------------------|--|
| स          |                             | क्तिना अधिक                            | गुणकार व विशेषका<br>प्रमाण       |  |
| १          | अणुवर्गणा                   | एक                                     | ×                                |  |
| २          | सरब्याताणुवर्गणा            | सरव्यातगुणा                            | <b>स</b> 'रूगत                   |  |
| 3          | असरव्याताणुवर्गणा           | असंख्यगुणा                             | असरव्यात                         |  |
| 8          | अनन्ताणुदर्गणा              | अनन्तगुमा                              | (अभव्य×अनन्त) तथा                |  |
|            |                             | _                                      | (सिद्ध/अनन्त)                    |  |
| k i        | ) आहारवर्गणः                | विशेपाधिक                              | ••                               |  |
| ξ.         | प्र॰ अम्राह्य               | अनग्तगुणा                              |                                  |  |
| 9          | तै जस् वर्गणा               | विशेषाधिक                              | 51                               |  |
| 10         | द्वि० अप्राह्य              | अनन्तगुणा                              | 11                               |  |
| 3          | भाषा वर्गणा                 | विशेप⊺धिक                              | ••                               |  |
| 80         | तृ० अप्राह्य                | अनन्तगुगा                              | ,,                               |  |
| 188        | मनो व०                      | / विशेषाधिक                            | 13                               |  |
| १२         | चतु० अग्राह्य               | अनन्तगुणा                              |                                  |  |
| १३         | कार्मण वर्गणा               | विशेषाधिक                              | , अभव्य×अनन्त,                   |  |
|            |                             |                                        | सिद्ध/अनन्त                      |  |
| १४         | ध्रुयस्कन्ध व∘              | अनन्तगुणा                              | सर्व अ <sub>विभ</sub> ्र भ्रतन्त |  |
| \$٤ }      | सोन्तरनिरन्तर०              | ,,                                     |                                  |  |
| ζĘ         | प्र० थ्रुव ग्रूम्य          |                                        |                                  |  |
| <u></u> १७ | प्रत्येक शरीर०              | असंख्य गुणा                            | पच्च – अस ख्यात                  |  |
| १८         | द्वि० भु वद्यून्य०          | अनन्तगुणा                              | अनन्तलोकप्रदेश                   |  |
| ₹٤         | <b>ৰা</b> ০ নি <b>ম</b> ेद০ | असरन्य गुगा                            | जगश्रेणी - असरव्यात              |  |
| २०         | त्॰ धुवस्नग॰                | 11                                     | अगुन - अस ख्यात                  |  |
| २१         | सूक्ष्म निगोद०              | 1+                                     | गल्य । असंख्यात                  |  |
| २२         | चतुः ध <b>ुव</b> शून्य      | .,                                     | जगत्त्रतरञ्ज – संख्यात           |  |
| २३         | महा स्कन्ब                  | ৰিহীষ্যখিক                             | पल्य - असरब्यात                  |  |

#### ऊपर व नीचेको वर्गणाओंके भेद व संघाउसे पर्गणाओंकी उरपत्ति

```
प्रमाण--ष. ख. १४/५,६/सु. ६८--११६/१२०--१२३ ।
संकेत- भेद = ऊपरके द्रव्यके भेद द्वारा उत्पत्ति ।
संघात --नीचेके द्रव्यके सघात द्वारा उत्पत्ति ।
भेदसंघात -- स्वस्थानमें भेद व सघात द्वारा ।
```

| सं०        | सूत्र सं०       | वर्गणाका नाम          | उत्पत्ति विधि |           | धि         |
|------------|-----------------|-----------------------|---------------|-----------|------------|
|            | ¥,              |                       | ਸੋਰ           | सं धात    | भेदसघात    |
|            | £ <b>≂</b> -£5  | एक प्रदेशी            | हाँ           | ×         | ×          |
| २          | 800-803         | संख्यात प्रदे०        | .,            | हौँ       | हाँ        |
| ې<br>۲     | - 11            | असंख्यात प्रदे०       | ••            | <b>97</b> |            |
| 8          | • ,,            | अनन्त प्रदेशी         | 11            | ,,        | <b>,</b> , |
| *          | \$08-\$0\$      | आहार वर्गणा           | "             |           |            |
| 6          |                 | प्रथम अग्राह्य        |               | *         | 51         |
| ৩          | ,,              | <b>सैजस् वर्गणा</b>   |               | "         | 1,         |
| ۲          | ,,              | द्वि॰ अग्राह्य व०     | 11            | **        | 11         |
| 3          | - 11            | भाषा वर्गणा           | ,,            | **        | **         |
| १०         | - ,,            | तृ॰ अग्राह्य वर्ग०    |               | 41<br>1   | **         |
| <b>१</b> ९ |                 | मनो बगणा              | 11            | 77        | 17         |
| १२         |                 | चतु अप्राह्य वर्गणा   |               | **        | 91         |
| 83         | ••              | कामण बर्गणा           |               | ••        | .,         |
| १४         | 209-206         | ध ुवस्कन्ध वर्गणा     | **            | ••        | •••        |
| 22         | 11              | सान्तरनिरन्तर व०      | •,            | <br>in    |            |
| 86         | ×               | प्र॰ झुबञ्चन्य वर्ग०  | ×             | ×         | ×          |
| 819        | १०६-११०         | प्रत्येक इररोर वर्गणा | x             | ×         | हाँ        |
| १ष         | ×               | द्वि० ध्रुवशुल्य व०   | x             | ×         | ×          |
| 33         | १११११२          | बादरनिगोद बर्गणा      | x             | ×         | हाँ        |
| 20         | x               | तृ० धुवरू न्य वर्ग०   | x             | ×         | ×          |
| २१         | ११३-११४         | सुक्ष्मनिगोद वर्गणा   | x             | ×         | हाँ        |
| २२         | x               | चतुर्थ धुवश्चन्य व०   | x             | x         | ×          |
| र३         | <b>११६</b> -११६ | महारकन्ध व०           | x             | ×         | हाँ        |

- दे० स्कन्ध --- (सूक्ष्मस्कन्ध तो भेद, संघात व भेदसघात तीनों प्रकारसे होते हैं, पर स्थूलस्कन्ध भेदसंघातसे होते है)
- दे० वर्गणा/२/८ (धूबशून्य तथा बादर व सूक्ष्म निगोद वर्गणाएँ भी उत्परी द्रव्यके भेद व नीचेके द्रव्यके संघात द्वारा उत्पन्न होने सम्भव है।)

## 8. पाँच वर्गणाएँ ही ब्यवहार योग्य हैं अन्य नहीं

ध.ख,१४/५.६/यू.७२०-७२६/५४४ अगहणपाओग्गाओ इमाओ एयपदेसिय-सञ्चवरमाणुपोग्गाझदञ्चवग्गणाओ १७२०। इमा दुपदेसियपरमाणुपोग्ग-च हव्यवग्गणा णाम किं गहणपाओग्गाओ किमगहणपाओग्गाओ १७२१। अगहणपाओग्गाओ १७२२। एवं तिपदेसिय-चदुपदेसिय-प चपदेसिय-छभ्पदेसिय-सत्तपदेसिय-अट्ठपदेसिय-णवपदेसिय-दसपदेसिय-सर्ख-छभ्पदेसिय-असंखेङजगदेसिय-अज्तपदेसियपरमाणुपोग्गलदव्ववग्गणा णाम किं गहगपाओग्गाओ किमगहणपाओग्गाओ १७२३। अगहणपाओ-गाओ १७२४। अग ताणंतपदेसियपरमाणुपोग्गलदव्यवग्गणा णाम किं गहणपाओग्गाओ किमगहणपाओग्गाओ १७२६। वाओ चि गहणपाओ-ग्गाओ काओ चि अगहणपाओग्गाओ १७२६। भ. १४/१.९.७२६/१४४/११ तत्थ आहार-तेज-भासा-मणकम्मइयवग्ग-णाओ गहणपाओग्गाओ अवसेसाओ अगहणपोओग्गाओ त्ति वेत्तव्वं । = एक प्रदेशी, द्विप्रदेशी, त्रिप्रदेशी, सर्ज्यातप्रदेशी, असंख्यातप्रदेशी और अनन्तप्रदेशी वर्गणाप तो नियमसे ग्रहणके अयोग्य है । परन्तु अनन्तानन्तप्रदेशी वर्गणाओं में कुछ ग्रहणयोग्य है और कुछ ग्रहणके अयोग्य । सूत्र ७२०-७२६ । जनमेंसे आहारवर्गणा, तेजस्वर्गणा, भाषावर्गणा, मनोवर्गणा और कार्मणवर्गणा ये (तो) ग्रहणप्रायोग्य है, अवशेष (सर्व) अग्रहणप्रायोग्य है ऐसा ग्रहण करना चाहिए । (और भी दे० अगता शीर्षक) ।

#### ५. अच्यवहाये भी भन्य वर्गणाओंका कथन क्यों किया

ध. १४/५.६,८८/६४/७ 'आहार-तेजा-भासा-मणकम्मइयवग्गणाओ चैव एस्थ परुवेदव्वाओ, बंधणिऊजत्तादो, ण सेसाओ, तासि शंधणिऊज-त्ताभावादो । ण, सेसवग्गणपरुवणाए विणा बंधणिऊजवग्गणार्ण परू-वणोवायाभावादो वदिरेगावग्मणेण विणा जिच्छिदण्णयपच्चयउत्तीए अभावादो वा। = प्रश्न--- यहाँ पर आहार, तेजस्, भाषा, मनो, और कार्मण ये पाँच वर्गणा हो कहनी चाहिए, क्योंकि वे बन्धनीय है। रोध वर्गणाएँ नहीं कहनी चाहिए, क्योंकि, वे बन्धनीय नही है उत्तर -- नहीं, क्योंकि, रोध वर्गणाओका कथन किये विना बन्धनीय वर्गणाओंके कथन करनेका कोई मार्ग नही है। अथवा व्यतिरेकका ज्ञान हुए बिना निश्चित अन्वयके ज्ञानमें वृत्ति नही हो सकती, इसलिए यहाँ बन्धनीय व अवन्धनीय सत्र वर्गणाओका निर्देश किया है।

#### शरीरों व अनकी चर्मणाओमें अन्तर

ध. १४/ १. ई. ११७/२९४/१ पुब्बुत्ततेवीसवग्गणाहितो पंचसरीराणि पुध-भूदाणि त्ति तेसि बाहिरववएसो। त जहा--- ण ताव पचसरीराणि अचित्तवग्गणामु णिवदंति, सचित्ताणमचित्तभावविरोहादो। ण च सचित्तवग्गणामु णिवदति, विस्तामुवचएछि विणा पचण्ह सरीराणं परमाणूण चैव गहणादो। तम्हा पंचण्हं सरीराण बाहिरवग्गणा त्ति सिद्धा सण्णा।= तेईस वर्गणाओमेंसे पॉच शरीर पृथग्सुत हैं, इसलिए इनकी बाह्य संज्ञा है। यथा---पॉच शरीर अचित्त वर्गणाओगे तो सम्मिलित किये महीं जा सकते, क्यो कि, सचित्तो को अचित्त मानने मे विरोध आता है। उत्तका सचित्त वर्गणाओमें भी अन्तर्भाट नहीं होता, क्योंकि, विससोपचयोके विना पॉच शरीरोके परमाणुओका हो सचित्त वर्मणाओमें प्रहण किया है। इसलिए पॉच शरीरोकी बाह्य वर्गणा यह संज्ञा सिद्ध होती है।

## ७. दर्गणाओमें जाति भेद सम्बन्धी विचार

- १ वर्गणाओं में जाति भेदका निदेश
- गो. जी /जी प्र./ १९४- ५१४/ १०३३। पर उद्द घुत स्लोक सूर्तिमत्सु पढ़ार्थे खु ससारिण्याप पुढ़ गल । अक्रम कर्मनोक में जाति भेदेषु वर्गणा । १। = सूर्तिसात् पदार्थों व सरगरी जोको में पुढ़ गव झब्द वर्तता है और कर्म, अकर्म व नोकर्मको जगति भेदवाले पुदगतो में पर्गणा इाब्दकी प्रवृत्ति होती है।
  - २ तीनों शरीरोंकी वर्गणाओंमें कथचित् मेदामेद
- ध. १४/५,६,७३१/५४७/८ जदि एदेसि तिण्ण सरीराण वग्गणाओ ओग्गा-हणभेदेण सखाभेदेण च भिण्णाओ तः आहारदव्यनग्गणा एको चेवे ति किमर्ठ उच्चदे। ण, अगहणवग्गणाहि अतराभाव पहुच्च तासिमेगत्तुवएसादो। ण च संग्वाभेदो असिन्नो, अपरिभण्णमाण-अप्पाबहुएणेव तस्स सिम्चोदो।=प्रश्न-यदि (औदारिक, वैक्रियक व आहारक) इस तीम शरीरोकी वर्गणाएँ अवगाहनाके भेदसे और

संख्याके भेदसे अलग-अलग है, तो आहार द्रव्यवर्गणा एक ही है, ऐसा किस लिए कहते है ' उत्तर-- मही, 'क्योकि, अग्रहण वर्गणाओके द्वारा अन्तरके अभावकी अपेक्षा इन वर्गणाओके एकरवका उपदेश दिमा गया है । सख्याभेद असिद्ध नहीं है, क्योकि, आगे कहे जानेवाले अल्पबहुत्वसे ही उसकी सिद्धि होती है । भावार्थ--[वास्तवमें जातिको अपेक्षा यद्यपि तीनो शरीरोको वर्गणाएँ भिन्न है, परन्तु एक प्रदेश बृद्धिक्रममें अन्तर पडे जिना इनकी उपलब्धि होनेके कारण इन तीनोको एक आहार वर्गणामें गभित कर दिया गया। अथवा यो कहिए कि जिस प्रकार अन्य सर्व वर्गणाओके वीचमें अग्रहण वर्गणा या धुवश्चन्य वर्गणाका अन्तराल पडता है उस प्रकार इन तीनोमें नही पडता, इस कारण इनमें एकरव है । }

- ३ आठों कमॉकी वर्गणाओं में कयंचित् भेदा भेद।
- ध, १४/४,६,७४८/४४१६ णाणावरणीयस्स जाणि पाओगगाणि दव्वाणि ताणि चैव मिच्छत्तादिपच्चएहि पंचणाणावरणीयसरूवेण परिणमति ण अण्णेसि सरूवेण । कुदो । अण्पाओग्गतादो । एवं सन्वेसि कम्माणं वत्तव्वं । जदि एवं तो कम्मइयवग्गणाओ अट्ठे ति किण्ण परूविदाओं । ण अंतराभावेण तथोवदेसाभावादो । एदाओ अद्र वि बग्गणओं कि प्रध-प्रध अच्छ ति आहो कर बियाओं ति । पुध-पुध ण अच्छ ति कितु कर वियाओ । कुदो एद णव्यदे । 'आजभागो थोवो णाण-गोदेसमो तदो अहिओ' एदोए गाहाए णव्यदे। सेसं जाणिदूण वत्तव्वं। ज्ञज्ञानावरणीयके योग्य जो द्रव्य हैं वे ही मिथ्यात्व आदि प्रत्ययोंके कारण पाँच ज्ञानावरणीय रूपसे परिणमन करते हैं, अन्य रूपसे वे परिणमन नहीं करते, क्योकि, वे अन्यके अयोग्य होते है। इसी प्रकार सब कमोंके त्रिषयमें कहना चाहिए। नही किया [उसे एक कार्मण वर्गणाके नामसे बयो कहा गया]। उत्तर-नहीं, क्योकि, अन्तरका अभाव होनेसे उस प्रकारका उपदेश नहीं पाया जाता ( विशेष देखो ऊपरवाला उपशोर्षक )। प्रश्न-ये आठ हो बगणाएँ क्या पृथक्-पृथक् रहती है या मिथित होकर रहती है। उत्तर-पृथक्-पृथक् नही रहती है, किन्तु मिश्रित होकर ही प्रबद्ध कार्मण द्रव्यमे) आयु कर्मका भाग स्तोक है। नामकर्म और गोत्रकर्मका भाग उसमे अधिक है। इस गाथासे जाना जाता है। शेषका कथन जानकर करना चाहिए ।
- ध, १५/८/३१/१ ण च एयादी अणेयाण कम्माण बुत्पत्ती विरुद्धा कम्म-इमवग्गणाए अगताणतसम्बाए अदुकम्मणाओग्गभावेण अद्रविहत्तमा-वण्णाए एमत्तविरोहादो । णत्थि एत्थ एमतो, एयादो घडादो अणेयाण खण्पराणमुण्पत्तिव सणादो । जुन च - 'कम्म य होदि एग अणेगविह-मेय बधसमकाले । मूलुत्तरपयडोण परिणामवमेण जीवाण ।१७। जोव परिणामाण भेदेण परिणामिज्जमालमम्मइपनुग्गणला भेदेल च कम्माण बधसमहाले चेर अणेयविहर्चहोदिति घेत-ेव ।≔एकसे अनेक क्रमोकी उत्पत्ति दिरुद्ध टै. ऐसा कहना भी अमुक्त है, अयोकि, आठ कर्मोकी यो यतानुमार आठ भेदको शाम्न हुई अनन्तानन्त सख्यारूप कार्मण वर्गणाको एक माननेका गिरोध है। दूसरे, एकसे अनेक कार्याकी उत्पत्ति नहीं होती. ऐसा एवान्त भो नहीं है, क्योकि, एक घटसे अनेक सम्परोकी उत्पत्ति देखी जाती है। कहा भो है-'कर्म एक नही है, वह जोवोके परिणमानुसार मूल व उत्तर प्रकृतियोंके बन्धके समान कालगे ही अनेक प्रकारवा है ।१७।' जीव-परिणामाके भेदसे और परिणायी जानेवाली कार्मण वर्गणाओके भेदमे बन्धके समकालने ही कर्म अनेक प्रकारका होता है, ऐसा ग्रहण वरना चाहिए ।

४. प्रत्येक शरीर वर्भणा अपनेसे पहले या पीछेवाली वर्षणाओसे उत्पन्न नहीं होती

ध. १४/१.६.११०/१२८/३ परमाणुवग्गणमादि कादूण जाव सातरणिर तर-उक्कस्सवग्गणे त्ति ताव एदासि वग्गणाण समुदयसमागमेण पत्तंय-सरीरवग्गणा ण समुष्पज्जदि । जुदो । उक्तस्ससातरणिर तरग्भणाण-सरूव मोत्तूण रूबाहियादिउवरिमवगाणसरूवेण परिणमणसत्तीए पत्तेयसरीर समागमेण विणा हेट्रिमत्रगणाण चेव अभावादो । समुदयसमागमेण समुप्पङजमाणपत्तेयसरीराग्गणाणुब्लभादो । किच जोगवसेण एगर्बध्वनद्वशोरास्त्रिय-तेजाकम्मइयपरमाणुपोग्गलवखधा अणंताण तविस्सासुवचएहि उपचिदा । ण ते सब्बे सांतरणिर तरादि-हेट्टिनवग्गणासु करथ वि सरिसधणिया होति, पत्ते यवग्गणाए असखे-जादिभागत्तादो । • उवरिल्लोणं दञ्वाणं भेदेण विणा पत्तं यसरीर-वग्गणा उप्पज्जदि, बादर-सुहूमणिगोदवग्गणाणमोरालिय-तेजा जन्म-इयवग्गणनस्व धेष्ठु अधट्ठिदिगंतणाए गलिदेसु पत्तेयसरीरवग्गणं बोले-दूण हेट्ठा सातरणिर तरादिवग्गणसरूवेण सरिसधणियभावेण अवट्टाणु-वसभादो । उवरिमवग्गणाक्षो आगवपरम,णु-पोग्गलेहि चेव पत्तेय-सरीर्वग्गणाणिष्पत्तीए अभावाहो । उवरिल्लीण वग्गणाण भेदो णाम विणासो । ण च बादरसहमणिगोदवग्गणाणं मज्मे एया वग्गणा णट्टा संती पत्तेयसरीरवग्गणासरूवेण परिणमदि, पत्तेयवग्गणाए आणं स्तियम्पसंगादो । = १. परमाणु वर्यणासे लेकर सान्तरनिरन्तर उष्कृष्ट बर्गणा तक इन (१५) बर्गणाओके समुदय समागमसे प्रत्येक शरीर वर्गणा ( १७वी वर्गणा ) नहीं उत्पन्न होती है, क्योंकि उत्कृष्ट सान्तरनिरन्तर वर्गणाओका अपने स्वरूपको छोडकर एक अधिक आदि उपरिम वर्गणारूपसे परिणमन करनेकी हाक्तिका अभाव है।

प्रत्येकशरोर वर्गणाके समागमके जिना केवल नीचेकी (१ से १५ तककी) वर्गणाओके समुदय समागमसे उत्पन्न होनेवाली प्रत्येक-वारीरैवर्गणाएँ नहीं उपलब्ध होती । दूसरे योगके वशसे एक बन्धन-बद्ध औदारिक तैजस और कार्मण परमाणुपुद्दगतस्कन्ध अनन्तानन्त विससोपचयोसे उपचित होते हैं। परन्तु वे सब सान्तरनिरन्तर आदि नीचेकी वर्गणाओमें कही भी सटझधनवाले नही होते, क्योंकि वे प्रत्येक वर्गणाके असरव्यातवे भागप्रमाण होते हैं। २ ऊपरके द्रव्योके भेदके बिना प्रत्येक इररीरवर्गणा उत्पद्य होती है, क्योकि त्रादरनिगोदवर्गेणा और सूक्ष्मनिगोदवर्गणा (१६वी व २१वी यर्गणाएँ) के औदारिक, तेजस और कार्मणवर्गणास्वन्धोंके अय -स्थिति गलनाके द्वारा गलित होनेपर प्रत्येक शरीर वर्गणाको उल्लं-घन कर उनका नीचे सहजाधनरूप सान्तरनिरन्तर आदि वर्गणारूप-से अवस्थान उपलब्ध होता है। उपरिम बर्गणासे आये हुए परमाणु-पुदुगलोसे ही प्रत्येक दारोर वर्गणाकी निष्पत्तिका अभाव है। =प्रश्न-अपरके द्रव्योके भेदसे प्रत्येक शरीरद्रव्य वर्गणाकी उत्पत्ति क्यो नही वहते । उत्तर- नही, क्योफ़ि, जपरको वर्गणाओके भेदका नाम ही विनाश है, और बादरनिग्भेदवर्गणा तथा सूक्ष्मनिगोद-वर्गणामे से पुक वर्गणा नष्ट होती हुई प्रत्येक शरीर वर्णणारूपसे नही परिणमतो, क्योकि, ऐसा ह नेपर प्रत्येक झारीर वर्गणाएँ अनन्तु हो जायेगी ।

## ८ ऊपर व नीचेकी वर्गणाओंमें परस्पर संक्रमणकी सम्मावना व समन्वय

दे वर्गणा/२/३ [ एक प्रदेशी वर्गणा अपनेने ऊपरवाली वर्गणाओके भेद द्वारा उत्पन्न होती है और सत्वन्तप्रदेशीको आदि लेकर सान्तर-निम्न्तर पर्यन्त सर्थ वर्गणाएँ ऊपरदालीके मेन्से नीचेवलीके सघात-से तथा स्वरथानमें भेद व सधात दोनोसे उक्षान्न होती है। इससे ऊपर भुवद्यन्यसे महास्वन्ध पर्यन्त केवल स्वस्थानमें भेदसघात द्वारा हा उत्पन्न होती है। ]

- ध, १४/४,६,११६/१३९/४ सुण्णाओ सुण्णत्तेण अइधुवाओ वि, उवरिम-हेट्ठिमवग्गणाण भेदसघादेण सुण्णाण पि कालतरे असुण्णुत्तूव-लभादो । असुण्णाओ असुण्णत्तणेण अद्भुत्राओ । कुदो । वग्गणाणमेग-पुण सब्बाओ सरूवेण सवद्यमबट्ठाणाभावादो । वग्गणादेसेण धुवाओ; अणताणतवग्गणाण सञ्बद्धमुवलभादो । सुहूमणि-गोदवग्गणाओ सुण्णत्तेण अद्धुवाओ, सुण्णवग्गाहि सव्वकाल सुण्णत्तणेणेत्र अच्छिदव्वमिदि णियमाभावादो । एदं सभवं पडुच-परूविद । वर्त्ति पडुंच पुणभण्णमाणे सुण्णाओ सुण्णत्तेण धुवाओं वि अस्थिः बट्टमाणकाले असखेज्जलोगमेत्तसुहुमणिगोदवग्गणाहि अदीद-कालेण वि सव्वजीवेहि अणतगुणमेत्तर्ठाणाधूरणं पडिसमवा-भावादो । कारण आदरणिगोदाणं व वत्तव्वं । अदुधुवाओ वि, उव-रिम-हेट्टिमयग्गणाणं भेदसघादेण सुण्णाणं पि कालतरे असुण्ण-त्तुवलभादो । ⇒ञ्चन्य वर्गणाएँ ञ्चन्यरूपसे अध्रुव भी है, क्योंकि उपरिम और अधस्तन वर्गणाओके भेदसघातसे झून्य वर्गणाएँ भी कालान्तरमें अश्रत्यरूप होकर उपतब्ध होती हैं। अश्रत्य वर्गणाएँ अञ्चन्यरूपसे अधूब है, क्योंकि वर्गणाओंका एक रूपसे सदा अव-स्थान नहीं पाया जाता। वर्गणादेशकी अपेक्षा तो सब वर्गणाएँ धुव है, क्योंकि, अनन्तानन्त वर्गणाएँ सर्वदा उपलब्ध होती है। सूक्ष्मनिगोदवर्गणाएँ झून्यरूपसे अध्रुव है, क्योंकि, झून्यवर्गणाओ-को सर्वदा झन्यरूपसे हो रहना चाहिए ऐसा कोई नियम नही है। यह सम्भवकी अपेक्षा कहा है परन्तु व्यक्तिको अपेक्षा कथन करने-पर झून्य वर्गणाण् झून्यरूपसे झुव भी है, क्योंकि, वर्तमान कालमे असंख्यात लोकप्रमाण सूक्ष्मनिगोद वर्गणाओंके द्वारा पूरे अतीतकालमें भी सब जीवोसे अनन्तगुणे स्थानोंका पूरा करना सम्भव नहीं है। कारण बादरनिगोद जीवोके समान वहना चाहिए। वे अधुव भी है. क्योंकि उपरिम और अधस्तन वर्गणाओंके भेद संघातसे छून्य-वर्गणाएँ भी कालान्तरमें अञ्चन्यरूप होवर उपलब्ध होती है। अञ्चन्य सुक्ष्मनिगोद वर्गणाएँ अञ्चन्यरूपसे अध्रुव है, क्योंकि, सूक्ष्म-निगोदवर्गणाओंका अवस्थितरूपसे अवस्थान नहीं पाया जाता।
- ध १४/५,६,९०७/१२४/१३ ण पत्तेयत्रादरष्ठहमणिगोदवग्गणाभेदेण होदि, सचित्तवग्गणाणमचित्तवग्गणसरूवेण परिणामाभावादो। ण च सचित्तवग्गणाए कम्मणोकम्मक्खधेषु तत्तो विष्फट्टिय सातर-णिर तरवरगणाणमायारेण परिणदेसु तब्भेदेणेवेदिस्से समुप्पत्तोः तत्तो विष्फट्टसमेए चैव ताहितो पुदभूदखधाण सचित्तवग्गणभावविरो-हतो । ण महाखधभेदेणेदिस्से समुप्पत्ती, महाखधादो विष्फट्टखधाण महारबधभेदेहितो पुधभूदाण महारवधववएसाभावेण तेसि तब्भेदत्ता-णुववत्तीदो । एदम्मि णए अवलविज्जमाणे उवरिस्लोण वग्गणाण भेदेण ण होदि त्ति परू विद्र । दब्त्रटि्ठयणए पुण अवलं बिज्जमाणे उपरिल्लीणं भेदेण वि होदि । पज्जवट्ठियणए पुण अवल बिज्ज-माणे हेट्ठिलीणं सघादेण वि होदि; उझस्स धुवक्रवधवग्गणाए एगादिपरमाणुसमागमे सातरणिर तरवग्गणाए समुष्पत्ति ५डि विरोहा-भात्रादो । ण सत्थाण चेप परिणामो वि, अहण्णवग्गणादो परमाणु-त्तरवग्गणाए उप्पत्तिविरोहादो सातरणिर तरवग्गणाए अभावप्प-सगादो च । धुग्लधादिहेट्ठिमवग्गणाओ सन्थाणे चेत्र समागमति उवरिभवगगणाहि वा, साहावियादो । सादरणिर तरवगगणा पूण सरथाणे चेव भेदेण सघादेण तदुभयेण वा परिणमदि त्ति जाणावणट्ठ भेदसघारेणे त्ति परूविद । = प्रत्ये प्रशारीर, त्रावरनिगोद और सूक्ष्म निगोटवर्गणाओके भेदसे यह (अुवस्कन्ध व साग्तरनिरन्तर) वर्गणा लही होती प्रगोवि सचित्त वर्गणाओं का अचित्त वर्गणा रूप से परिणमन होने में विरोध है। यदि कहा जाये कि सचित्तनगणके कम और नोवमेल्कन्धा में उसमें अनग होकर सान्तरनिरन्तर वगणारूपसे परिणत होनेपर उनके भेदसे इस वगणा-को उरपत्ति होता है, संश्कहना भो ठीक नहीं है, क्योंकि, उनसे अलग होनेके समय ही उनमे अलग हुए स्कन्धोको सचित वर्गणा

होनेमे विरोध आता है। महारकन्धके भेदसे इस वर्गणाकी उत्पत्ति होती है, यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योंकि. महास्कन्धसे अलग हुए स्कन्ध यतः महास्कन्धके भेदसे अलग हुए है, अत उनकी महा-स्कन्ध सज्ञानही हो सकती और इसलिए उनका उससे भेद नहीं अन सकता । इस ( पर्यायार्थिक ) नयका अवलम्बन करनेपर ऊपर-की वर्गणाओके भेदसे यह वर्गणा नहीं होती है, यह कहा गया है। परन्तु द्रव्यार्थिक नयका अवलम्बन करनेपर ऊपरकी वर्गन णाओंके भेदसे भी यह वर्गणा होती है। पर्यायाधिक नयका अव-लम्बन कर लेनेपर नीचेकी वर्गणाओके सघातसे भी यह वर्गणा होती है, क्योंकि उत्कृष्ट भ्रुवस्कन्धवर्गणामें एक आदि परमाणुका समागम होनेपर सान्तरनिरन्तर वर्गणाकी उत्पत्ति होनेमें कोई विरोध नहीं है। केवल स्वस्थानमे ही परिणमन होता है, यह कहना भी ठोक नहीं है, क्योंकि, जधन्य वर्गणासे एक परमाणु अधिक वर्गणाकी उत्पत्ति होनेमें विरोध आता है, दूसरे सान्तरनिरन्तर वगणाका अभाव भी प्राप्त होता है। धुवस्कन्धादि नीचेको वर्गणाएँ स्वस्थान-में ही समागमको प्राप्त होती है अथवा ऊपरकी वर्गणाओंके साथ समागमका प्राप्त होतो हैं, क्योंकि ऐसा स्वभाव है। परन्तु सान्तर-निरन्तरबर्गणा स्वस्थानमें ही भेदसे, सघातसे या तदुभयसे परिणमन करती है, इस आतका ज्ञान करानेके लिए (सूत्रमें) 'भेदसंघातसे होना' कहा है ।

#### ९. भेदसंघात ब्यपदेशका स्पष्टीकरण

486

- ध, १४/४.६,१०३/१२४/६ हेट्ठिल्छुवरिल्लवग्गणाणं भेदसघादेण अप्पिद-वग्गणाणमुण्पत्ती किण्ण बुत्त्चदे, भेदकाले विणास मोत्तूण उप्पत्तीए अभाव पडिविसेसामावादो । ण, तत्थ एवं विधणयाभावादो । अथवा भेटसंघादस्स एवमत्थो वत्तव्वो । त जहाभेदसघादाणं दोण्णं सजोगो सत्थाण णाम: तम्हि णिरुद्र्धे उवरिल्लीण हेट्ठिल्लीण अप्पिदाण च दब्बाण भेदपुर गमसधादेण अप्विद्वग्गणुप्पत्तिदंसणादो । सरथाणेण भेदसंघादेण उप्पत्ती बुच्चदे । सठ्यो वि परमाणुसघादो भेदपुर गमो चेवेत्ति सव्वासि वग्गणाण भेदसघादेणेव उप्पत्ती किण्ण बुच्चदे। ण एस दोसो, भेदाणतर जो सघादो सो भेदसपादो णाम ण अतरिदो. अत्र्ववत्थाप्पसगादो । तम्हा ण सब्बवग्गणाण भेदसधादेणुप्पत्ती । = प्रश्न---नीचेकी और ऊपरकी वर्गणाओके भेदसघालसे विवश्चित वर्गणाओंकी उत्पत्ति क्यो नही कहते, क्योंकि भेदके समय विनाश-को छोडकर उत्पत्तिके अभावके प्रति कोई विशेषता नहीं। उत्तर--मही, क्योंकि, वहाँ पर इस प्रकारके नयका अभाव है। अथवा भेदसंघातका इस प्रकारका अयं करना चाहिए। यथा-भेद और सवात दोनोवा संयोग स्वस्थान कहलाता है। उसके विवक्षित होनेपर ऊपरके, नीचेके और विवक्षित द्रव्योके भेदपूर्वक संघातमे विवद्धित वर्भणाकी उत्पत्ति देखी जाती है। इसे स्वस्थानकी अपेशा भेद सवातसे उत्पत्ति कहते हैं । प्रश्न-सभी परमाणुसघात भेदपूर्वक ही होता है, उमलिए सभी वर्गणाओकी उरवत्ति भेदसघातसे ही क्यो नही बहुते हो 'उतर - यह कोई दोष नहीं है, क्योकि, भेरके अनन्तर जो सवात होता है. उसे भेदसघात कहते हैं। जो अन्तरसे होता है उसकी यह सज्ञा नहीं है, क्यों कि, ऐसा माननेवर अब्धव-रथाका प्रयम आता है। इसजिए सत्रे वर्मणाओकी उत्पत्ति भेद-संघातमें नहीं होती ।
- वर्गणा दालांका---- ता. सा /भाषा/४१४/५७८/१३ एक स्पर्धवविषे जो वर्मणानिका प्रमाण ताको वर्गशलाका कहिये ---- (विशेष दे. स्पर्धक) ।
- वर्गभूल----Square root-- (ज, प/प्र, १०८), (ध. ५/प्र, २८), (विशेष दे, गणित/II/१/७)।

वर्गशालाका-Logarithum of logarithum ( घ. १/१ २८), (ज. घ./१ १०८)। ( विशेष दे० गणित/II/२/१)।

वर्गसमोकरण—quadratic equation—( ध. ४/म. २९)

वगित संवगित-Raising a namber to its own power (संख्यात तुल्य घात), (ध ६/प्र /२८), (विशेष दे० गणित/ II/१/१)।

वर्चंस्क ---चतुर्थ नरकका चतुर्थ पटल-- दे० नरक/१/११ । वर्ण---

## १. वर्णका अनेकों अर्थोंमें प्रयोग

- स सि /२/२०/१७८/१ वर्ण्यत इति वर्ण । · वर्णनं वर्ण : = जो देखा जाता है वह वर्ण है, अथवा वर्णन वर्ण है । (रा.वा /२/२०/१/ १३२/३२)।
- स. सि /५/२३/२१४/१ वर्ण्यते वर्णनमात्रं वा वर्ण'। == जिसका कोई वर्ण है या वर्णन मात्रको वर्ण कहते है।
- ध. १/१,१,३३/१४६/१ अये वर्णशब्दः कर्मसाधन । यथा यदा द्रव्यं प्राधान्येन विवक्षित तदेन्द्रियेण द्रव्यमेव सन्तिर्क्यते, न ततो व्यतिरिक्ताः स्पर्शादय सन्तीत्येतस्या विवक्षाया कर्मसाधनत्यं स्पर्शादीनामवसीयते, वर्ण्यत्त इति वर्णः । यदा तु पर्यायः प्राधान्येन विवक्षितस्तदा भेदोपपत्ते रौदासीन्यावस्थितभावकथनाझावसाधनत्वं स्पर्शादीना युज्यते वर्णन वर्णः । व्यद्य कर्षसाधन है। जैसे जिस समय प्रधानरूपसे द्रव्य विवक्षित होता है, उस समय इन्द्रियसे द्रव्यका ही ग्रहण होता है, क्योकि, उससे भिन्न स्पर्शा (वर्णादि) पर्याये नहीं पायो जाती है। इसलिए इस विवक्षार्मे स्पर्शा (वर्णादि) पर्याये नहीं पायो जाती है। इसलिए इस विवक्षार्मे स्पर्शादिके कर्म साधन जाना जाता है। उस समय जो देखा जाये उसे वर्ण कहते हैं, ऐसी निरुक्ति करना चाहिए। तथा जिस समय पर्याय प्रधान रूपसे विवक्षित होती है, उस समय द्रव्यसे पर्यायका भेद वन जाता है, इसलिए उदासीन रूपसे अवस्थित जो भाव है, उसीका कथन किया जाता है। अतएव स्पर्शादिके भाव साधन भी वन जाता है। उस समय देखनेरूप धर्मको वर्ण कहते है, ऐसी निरुक्ति होती है।
- दे निक्षेप/१/१ (चित्रित मनुष्य तुरग आदि आकार वर्ण कहे जाते है।)

## २. वर्ण नामकर्मका लक्षण

- स सि /</११/३१०/११ यद्दवेतुको वर्णविभागस्तद्वर्णनाम ।= जिसके निमित्तसे वर्णमें विभाग होता है, वह वर्णनामकर्म है । ( रा वा./८/ ११/१०/४७७/१७ ), (गो क/जी. प्र./३३/२१/१३ ) ।
- य ६/१.१-१.२=/४१/१ जस्स कम्मस्स उदएण जीवसरोरे वण्णणिष्फत्त्वी होदि, तस्स कम्मक्खधस्स वण्णसण्णा। एदरस कम्मस्साभावे अणिय-दवण्ण सरीर होउज। ण च एव, भमर-कलयठी-इस-वलायादिमु मुणियदवण्णुवलभा। = जिम कमके उदयसे जोवके शरीरमे वर्णकी उत्पत्ति होती है, उस कर्मस्टन्धकी 'वर्ण' यह सझा है। इस वर्मके अभावमें अनियत वर्णवाला शरीर हो जागगा। किन्तु, ऐसा देखा

नही जाताः क्योकि, भौरा, कोयत्त, इंस और वगुता आदिमें सुनिश्चित वर्णपाये जाते है। (ध. १३/४,४,९०१/३६४/६)।

# ३ वर्ण व वर्ण नामकर्मके सेद

- ष ख ई/१,६-१/सूत्र ३७/७४ ज त वण्णणामकम्म तं पंचविष्ठं, किण्ह-वण्णणाम णीलवण्णणाम रुहिरवण्णणामं द्वालिद्दवण्णणामं सुझिलवण्ण-णामं चेदि ।३७। == जो वर्ण नामकर्म है, वह पाँच प्रकारका है--कृष्ण-वर्ण नामकर्म, नीलवर्ण नामकर्म, रुधिरवर्ण नामकर्म, हारिद्रवर्ण नामकर्म और शुक्लवर्ण नामकर्म। !( ष.ख./१३/५/सूत्र ११०/१७०); ( पं. स./प्रा./४/४७/३०), ( स. सि./=/११/३६०/१२), ( रा वा./=/ ११/१०/५७७/१९), ( गो. क./जो. प्र./३२/२१/१३३/२६/१३)।
- स सि / १/२३/२१४/२ स पञ्चविध, कृष्णनीलपीतशुक्ललो हितभैदात् । = काला, नीला, पीला, सफेद और लालके भेदसे वर्ण पाँच प्रकारका है। (रा. बा./१/२३/१०/४६४/३), (प. प्रा. टी./१/२१/२६/१), .द्र स./टी./७/१९/१), (गो. जी./जी. प्र /४७१/न्८४/१४)।

## ४, नामकर्मोंके वर्णादि सकारण हैं या निष्कारण

ध. ६/१,६-१,२८/४७/४ वण्ण-गंध-रस फासकम्माणं वण्ण गंध-रस-पासा सकारणा णिकारणा वा । पढमपवखे अणवत्था । विदियपक्ले सेसणो-कम्म-गंध-रस-फासा वि णिक्कारणा होतु, विसेसाभावा । एत्थ परि-हारो उचदे-ण पढमे पक्खे उत्तदोसो, अणब्भुवगमादो । ण विदिय-पक्खदोसो वि. कालदव्व व दुस्सहावत्तादो एदेसिमुभयत्थ वावार-विरोहाभावा । = प्रश्न - वर्ण, गन्ध, रस, और स्पर्श नामकमोंके वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श सकारण होते है, या निष्कारण । प्रथम पक्षमे अनवस्था दोष आता है। ( क्योर्कि जिस अन्य कर्मके कारण ये कर्म वर्णीदमान होगे, वह स्वयं किसी अन्य ही कर्मके निमित्तसे वर्णीदिमान होगा)। द्वितीय पक्षके माननेपर शेष नोकमौंके वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श भी निष्कारण होने चाहिए ( अर्थात उन्हे वर्णादिमान करनेके लिए वर्णादि नामकर्मोंका निमित्त मानना व्यर्थ है ), क्योकि, दोनोमें कोई भेद नही है १ उत्तर--यहॉपर उक्त शका-का परिहार कहते है-प्रथम पक्षमे कहा गया अनवस्थादोष तो प्राप्त नहीं होता है, क्योकि, वैसा माना नहीं गया है। ( अर्थात् वर्णादि नाम कर्मोंको वर्णादिमान करनेके लिए अन्य वर्णादि कर्म भाने नहीं गये है।) न द्वितीय पक्षमें दिया गया दोष भी प्राप्त होता है, क्योंकि, कालद्रव्यके समान द्विस्वभावी होनेसे इन वर्णादिकके उभयत्र व्यापार करनेमे कोई बिरोध नही है। ( अर्थात जिस प्रकार काल द्रव्य स्वय परिणमन रवभावी होता हुआ अन्य द्रव्योके भो परिणम रमें कारण हाता है उसी प्रकार वर्णींदे नाम कर्म स्वय वर्णादिमान होते हुए ही नोकर्मभूत शरोरांके वर्णादिमे कारण होते है।)।

## ५. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. झरोरोंके वर्ण —दे० लेग्या । २. वायु आदिकमें वर्ण गुणको सिद्धि —दे० पुइगल/१०।
- ३ वर्णनामकर्मके बन्व उदय सत्त्व —दे० वह वह नाम ।

वर्णलाभ क्रिया--- दे० सरकार/२ ।

होनेके कारण प्रवज्याके योग्य नहीं है । वह केवल उत्कृष्ट श्रावक तक हो सकता है ।

| ,                                                                              | 1                                                                    |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--|
| 8                                                                              | गोत्रकर्म निर्देश                                                    |  |
| 2                                                                              | गोत्र कर्म सामान्यका लक्षणः ।                                        |  |
| र                                                                              | गोत्रकर्मके दो अथवा अनेक मेद ।                                       |  |
| २                                                                              | ठच व नीचगोत्रके लक्षण ।                                              |  |
| Y                                                                              | गोत्रकर्मके अस्तित्व सम्बन्धी शंका।                                  |  |
| अ उच्चगोत्र व तीर्थकर प्रकृतिमें अन्तर ।                                       |                                                                      |  |
| ६                                                                              | उच्च नीचगोत्रके बन्धयोग्य परिणाम ।                                   |  |
| 6                                                                              | उच्च नीचगोत्र या वर्णभेदका स्वामित्व व क्षेत्र<br>आदि ।              |  |
| ८ तिर्थंचों व क्षायिक सम्यग्द्रष्टि संयतासंयतोंमें गोत्र<br>सम्बन्धी विशेषता । |                                                                      |  |
| 9                                                                              | गोत्रकर्मके अनुभाग सम्बन्धी नियम ।                                   |  |
| 20                                                                             | दोनों गोत्रांका जघन्य व उत्कृष्ट काल ।                               |  |
| *                                                                              | गोत्रकर्म प्रहृतिका बन्ध उदय तत्त्वरूप प्ररूपणाएँ ।                  |  |
|                                                                                | दे० वह वह नाम ।                                                      |  |
| · **                                                                           | गोत्र परिवर्तन सम्बन्धी -दे० वर्णव्यवस्था/३/३ ।                      |  |
| २                                                                              | वर्णब्यवस्था निर्देश                                                 |  |
| १                                                                              | वर्णव्यवस्थाकी स्थापनाका इतिहास ।                                    |  |
| २                                                                              | जैनाम्नायमें चारों वर्णोंका स्वीकार ।                                |  |
| Į ą.,                                                                          | केवल उच्चजाति मुक्तिका कारण नहीं है।                                 |  |
| 8                                                                              | वर्णसाकर्यके प्रति रोकथाम ।                                          |  |
| ३                                                                              | उच्चता व नीचतामें गुणकर्म व जन्मकी                                   |  |
|                                                                                | कथंचित् प्रधानता व गौणता                                             |  |
| . १                                                                            | कथंचित् गुणकर्मकी प्रधानता ।                                         |  |
| २                                                                              | गुणवान नीच भी ऊँच है।                                                |  |
| *                                                                              | सम्यग्दृष्टि मरकर उच्चकुलर्मे ही उत्पन्न होता है।<br>दे० जन्म/३/१।   |  |
| २                                                                              | उच्च व नीच जातिमें परिवर्तन ।                                        |  |
| 8                                                                              | कथंचिन् जन्मकी प्रधानता ।                                            |  |
| 4                                                                              | गुण व जन्मकी अपेक्षाओंका समन्त्रय ।                                  |  |
| ६                                                                              | निञ्चयसे जीवमें ऊँच नीचके मेदको स्थान नही ।                          |  |
| ४                                                                              | ञ्द निर्देश                                                          |  |
| ۶ (                                                                            | शूद्रके मेद व छन्नण ।                                                |  |
| *                                                                              | नीचकुर्छ। नके घर साधु आहार नहीं छेत्ते उनका                          |  |
|                                                                                | स्पर्श होनेपर स्तान करते है। -दे० भिक्षा/३।                          |  |
| *                                                                              | नीच कुरूोन व अस्पृश्यके हाथके मोजनपानका निषेध<br>दे० मध्याभक्ष्य/१ । |  |
| २                                                                              | रएश्य शूद्र ही क्षुत्लक दीझाके योग्य है ।                            |  |
| *                                                                              | कुषि सवोत्ऊष्ट उद्यम हैदे० सावदा/ ई।                                 |  |
| *                                                                              | तीन उचवर्ण ही प्रवज्या के योग्य है।                                  |  |

# १. गोत्रकमं निर्देश

## 1. गोत्रकर्म सामान्यका लक्षण

- स सि /प/३.४ पृष्ठ/पंक्ति गोत्रस्योच्चैर्नीचै स्थानसशब्दनस् । (३७६/ २)। उच्चैर्नीचैश्च गूथते शब्धत इति वा गोत्रस् । (३८१/१)। =१. उच्च और नीच स्थानका सशब्दन गोत्रकर्मकी प्रकृति है। (रा. वा /८/३/४/६१७/६)। २. जिसके द्वारा जीव उच्च नीच गूयते अर्थात कहा जाता है वह गोत्रकर्म है।
- रा वा./६/२५/५/५३१/६ ग्रूयते राज्यते तदिति गोत्रम्, औणादिकेन त्रटा निष्पत्ति ।=जो ग्रुयते अर्थात् इाब्द व्यवहारमें आवे वह गोत्र है ।
- ध ६/९.६ १,९१/१३/७ गमयत्युचनीचकुलमिति गोत्रम् । उच्चनीचकुलेसु उप्पादओ पोग्गलस्यधो मिच्छत्तादिपचएहि जीवसबदो गोदमिदि उच्चदे ।= जो उच्च और नोच कुत्तको ले जाता है, वह गोत्रकम है। मिध्यात्व आदि बन्धकारणोके द्वारा जीवके साथ सम्बन्धको प्राप्त, एत्रं उच्च और नोच कुलोमे उत्पन्न करानेवाला पुड्रगलस्कन्ध 'गोत्र' इस लामसे कहा जाता है।
- ध ६/१.१-९,४१/७७/१० गोत्र कुल वंश सतान मित्येकोऽर्थ । = गोत्र कुल, वंश, और सन्तान ये सत्र एकार्थवाचक नाम है ।
- ध र३/१.४.२०/२०१/१ गमयत्युच्चनीचमिति योत्रम् । जो उच्च नीचका ज्ञान कराला है वह गोत्र कर्म है ।
- गो, क./मू /१३/१ सताणकमेगागयजीवायरणस्स गोदमिदि सण्णा। ...।१३। - सन्तानक्रमसे चला आया जो आचरण उसकी गोत्र संज्ञा है।
- प्र. स /टी /३३/१३/१ गोवकर्मण का प्रकृति । गुरु-लघुभाजनकारक-कुम्भकारबदुच्चनीचगोत्रकरणता। = छोटे बडे घट आदिको बनानेवाले कुम्भकारको भॉति उच्च तथा नीच कुलका करना गोत्रकर्मकी प्रकृति है।

# २. गोत्रकर्मके दो अथवा अनेक मेद

- ष. ख / ई/१. १-१/सू. ४४/७७ गोदस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ, उच्चागोद चेव णिचागोद चेव १४४। =गोत्रकर्मकी दो प्रकृतियाँ है--- उचगोत्र और नोचगोत्र। (ष ख / १३/४.४/सू १३४/३८८), (सू. आ./-१२३४), (त सू./-/१२), (प. स /पा/२/४/४८/१६), (ध १२/-४.२,१४.१९/४८४/१३), (गो क /जी प्र./३३/२७/२)।
- ध. १२/४.२.१४.११/४-४/१४ अत्रातरभेदेण जदि वि बहुआवो अस्थि तो वि ताओ ण उत्ताओ गयबहुत्तभएण अत्थावत्तीए तदवगमादो। --अवान्तर भेदसे यदापि वे (गोत्रकर्मको प्रदृतियाँ) बहुत है, तो भी ग्रन्थ बढ जानेके भगसे अथवा अर्थापत्तिसे उनका झान हो जानेके कारण उनको यहाँ नही कहा है।

## ३. उच्च व नीचगोत्र के रूक्षण

- स सि./८/१२/३१४/१ यस्योदय क्लोक्पूजितेषु कुलेषु जन्म तदुच्चे-गेंत्रम् । यदुरयाइ गहितेषु कुलेषु जन्म तशेचगोंत्रम् । = जिसके उदयसे लोकपूजित कुलोमे जन्म होता है वह उच्चगेत्र है और जिसके उदयसे गहित कुलोमे जन्म होता है वह नीचगोत्र है। (गो. क/जो प्र./१३/३०/१७)।
- रा. वा./९/१२/२३/१९०/२३ लोक्प् जितेषु कुकेषु प्रथितमाहारम्येषु इक्ष्वाङ्क्ष्यकुरुहरिज्ञातिप्रभृतिषु जन्म यरयोदयाद्भवति तदुच्चेगींत्रमव-सेयम् भ्या गहितेषु दरिद्राप्रतिज्ञातदु खाकुलेषु यरकृत प्राणिना जन्म तन्नोचेगोंत्र प्रयोतव्यप् ।
- रा वा /६/२५/६/५३१/७ ोोचे स्थाने येतत्सा क्रियते तत्नीचैर्गात्रम् । = जिसके उरपते महत्त्वसानी अर्थात् इर्श्वाकु उप्र, बुरु, हरि और ज्ञाति आदि वक्षोमे जन्म हो व्हारु चगोत्र है। जिसके उदय-

से निन्ध अर्थाव दरिद अप्रसिद्ध और दुखाकुल कुलोमे जन्म हो बह मोचगोद्र है। जिससे आत्मा नोच व्यवहारमें आवे वह नोच-गोत्र है।

- ध, ६/१,१--१,४४/७७/१० जस्स कम्मस्स उदएण उच्चागोदं होदि तमु-चागोद। गोत्रं कुलं वदा सतानमित्येकोऽर्थः । जस्स कम्मस्स उदएण जोवाणं णोचगोदं होदि तं णीचगोदं णाम। =गोत्र, कुल, वदा, सन्तान ये सब एकार्थवाचक नाम है। जिस कर्मके उदयसे जीवोके उच्चगोत्र कुल या वंदा होता है वह उच्चगोत्र कर्म है और जिस कर्मके उदयसे जीवोंके नीचगोत्र, कुल या वदा होता है वह नोचगोत्रकर्म है।
- दे० अगला शीर्षक--- (साधु आचारकी योग्यता उच्चगोत्रका चिह्न है तथा उसको अयोग्यता नोचगोत्रका चिह्न है।)

#### ४. गोन्नकर्मके अस्तित्व सम्बन्धी र्शका

ध. १३/४.४,९३४/३००/३ उच्चे गोंत्रस्य क्य व्यापार । न तावद्व राज्यादित्तक्षणाया सपदि, तस्या. सद्वेदात' समुध्यत्ते'। नापि पञ्च-महावतयहणयोग्यता उच्चैगोंत्रेण क्रियते, देवेष्वभव्येषु च सहग्रहणं प्रत्यययोग्येषु उच्चैगीत्रस्य उदयाभावप्रसगातु । न सम्यग्झानोत्वत्तौ व्यापार . ज्ञानावरणक्षराोपशमसहायसम्यग्दर्शनतस्तदूरपत्ते '। तिर्यग्-नारकेष्वपि उच्चैगोंवस्योदयः स्यास, तत्र सम्यग्ज्ञानस्य सत्त्वातः नादेयत्वे यशसि सौभाग्ये वा व्यापारः, तेवां नामत समुत्पत्ते । नेक्ष्वाकुकुलाद्युत्पत्ती, कारण्तिकानां तेषां परमार्थतोऽ-सत्वात् विड्वाह्मणसाधुष्त्रपि उच्चैगेत्रिस्योदयदर्शनात् । न संपन्ने-भ्यो जोवोत्पत्तौ तदुव्यापारः म्लेच्छराजसमुरपन्नपृथुकस्यापि उच्च-र्गोत्रोदयप्रसगात् । नाणुवतिभ्यः समुत्वत्तौ तद्दव्यापार., देवेध्वौप-पादिकेषु उच्चैर्गीत्रोदयस्यासत्त्वप्रसंगात् नाभेयस्य नीचैर्गीत्रता-पत्तेश्च । ततो निष्फलमुच्चेगीत्रम् । तत एव न तस्य कर्मक्षमपि । तदमावे न नोचैगींत्रमपि, द्वपोरन्याविनाभावित्वात् । ततो गोत्रकर्माभाव इति । न जिनवचनस्यासत्त्वविरोधातः । तदुविरोधोऽपि तत्र तत्कारणाभावतोऽवगम्यते । न च केवलज्ञानविषयोकृतेष्वर्थेषु सकलेष्यपि रजोजुषां ज्ञानानि प्रवर्तन्ते येनानुपलम्भाज्जिनवचनस्था-प्रमाणस्वमुच्यते। न च निष्फलं गोत्रम्, दीक्षायोग्यसाध्वाचाराणौ कृतसबन्धानां आर्यप्रत्ययाभिधान-व्यवहार-निवन्ध≁ साध्वाचारै नाना पुरुषाणां सतान उच्चेगोंत्रं तत्रोस्पत्तिहेतुकमप्युच्चेगोंत्रम् । न चात्र पूर्वोक्तदोषा संभवन्ति, विरोधात् । तद्विपरीतं नीचैर्गोत्रस् । एवं गोंत्रस्य द्वे एव प्रकृती भवत । ∞प्रश्न---उच्चगोत्रका व्यापार कहाँ होता है। राज्यादि रूप सम्पदाकी प्राप्तिमें तो उसका व्यापार होता नहीं है, क्योंकि उसकी उत्पत्ति सातावेदनीयकर्मके निमित्तसे होती है। पॉच महाव्रतोंके ग्रहण करनेकी योग्यता भी उचगोत्रके द्वारा नहीं की जाती है, क्योंकि, ऐसा माननेपर जो सब देव और अभव्य जोव पॉच महावलोको धारण नहीं कर सकते है, उनमें उच्च-गोत्रके उदयका अभाव प्राप्त होता है। सम्यग्झानकी उत्पत्तिमें उसका व्यापार होता है, यह कहना भी ठोक नहीं है; क्योंकि, उसकी उत्पत्ति ज्ञानावरणके क्षयोपशमसे सहकृत सम्यग्दर्शनसे होतो है। तथा ऐसा माननेपर तिर्यंचों और नारकियोंके भी उच्चगोत्रका उदय मानना पडेगा. क्योंकि, उनके सम्यग्ज्ञान होता है । आदेयता, यज्ञ ओर सौभाग्यको प्राप्तिमें इसका ज्यापार होता है, यह कहना भी ठोक नहीं है, क्योंकि, इनकी उत्पत्ति नामकर्मके निमित्तसे होती है। इक्ष्वाकु कुल आदिकी उत्पत्तिमें भी इसका व्यापार नही होता, क्योंकि वे काल्पनिक है, अत' परमार्थसे उनका अस्तित्व हो नहीं है। इसके अतिरिक्त वैश्य और बाह्यण साधुओंमें उचगोत्रका उदय देखा जाता है। सम्पन्न जनोंसे जीवों-की उत्पत्तिमें उच्चगात्रका व्यापार होता है, यह कहना भी ठीक नही है ; क्योकि, इस तरह तो म्लेच्छराजसे उत्पन्न हुए बालकके

भी उचगोत्रका उदय प्राप्त होता है । अण्यत्रतियोंसे जीवोंकी उत्पत्तिमे उच्चगोत्रका व्यापार होता है, यह कहना भी ठीक नहीं है, क्योकि ऐसा माननेपर औपपादिक देत्रोमें उच्चगोत्रके उदयका अभाव प्राप्त होता है, तथा नाभिपुत्र नीचगोत्री ठहरते है। इसलिए उच्चगोत्र निष्फल है, और इसलिए उसमें कर्मपना भी घटित नहीं होता। उसका अभाव होनेपर नीचगोत्र भी नहीं रहता, वयोकि, वे दोनो एक-दूसरेके अविनाभावी है। इसलिए गोत्रकर्म है हो नहीं ? उत्तर-नहीं, क्योंकि. जिनवचनके असरप होनेमें विरोध आता है। वह विरोध भी वहाँ उसके कारणोके नहीं होनेसे जाना जाता है। दूसरे केवलझानके द्वारा विषय किये गये सभी अर्थीमें छन्नस्थोंके ज्ञान प्रवृत्त भी नहीं होते हैं। इसोलिए खदास्थोको कोई अर्थ यदि नही उपलव्ध होते है, तो इससे जिनवचनको अप्रमाण नहीं कहा जा सकता। तथा गोत्र-कर्म निष्फल है, यह बात भी नहीं है, क्योंकि, जिनका दीक्षायोग्य साधु आचार है. साधु आचारवासोंके साथ जिन्होने सम्बन्ध स्थापित किया है ( ऐसे म्लेच्छ ), तथा जो 'आर्य' ( भोगभ्रमिज ) इस प्रकारके ज्ञान और वचन व्यवहारके निमित्त हैं, उन पुरुषोको परम्पराको उच्चगोत्र कहा जाता है। तथा उनमें उत्पत्तिका कारण-भूत कर्म भी उच्चगोत्र है। यहाँ पूर्वोक्त दोष सम्भव ही नहीं है. क्योंकि, उनके होनेमें विरोध है। उससे विपरोत कर्म नीचगोत्र है। इस प्रकार गोत्रकर्मकी दो ही प्रकृतियाँ होती है।

- दे० वर्ण व्ययस्था/३/१/म. पु/७४/४९१-४९५ (ब्राह्मणादि उश्चकुल व झूदों में शरीरके वर्ण व आकृतिका कोई भेद नहीं है, न हो कोई जातिभेद है। जो शुक्लध्यानके कारण है वे त्रिवर्ण कहलाते है और दोष शुद्र कहे जाते है।)
- धः १६/१२२/७ उच्चागोदे देस-सयलसजमणिबंधणे संते मिच्छाइ-ट्ठीसु तद्ग्भावो चि णासंकणिज्जं, तत्थ, वि उच्चागोदजणिदसजम-जोगत्तावेक्खाए उच्चागोदच पडि विरोहाभावादो । = प्रश्न--यदि उच्चगोत्रके कारण देशसयम और सकलसयम है तो फिर मिथ्या-दृष्टियोमें उसका अभाव होना चाहिए १ उत्तर--ऐसी आशंका करना योग्य नही है, क्योकि, उनमें भी उच्चगोत्रके निमित्तसे उत्पन्न हुई सयम ग्रहणकी योग्यताकी अपेक्षा उच्चगोत्रके होनेमें कोई विरोध नही है।

## ५. उचगोत्र व तीर्थंकर प्रकृतिमें अन्तर

रा. वा /=/११/४२/४=०/७ स्यान्मतं - तदेव उच्चैगॉंत्र तीर्थकरत्व-स्यापि निमित्तं भवतु कि तीर्थकरत्वनाम्नेति । तन्न; किं काग-णम् । तीर्थप्रवर्तनफलत्वात् । तीर्थप्रवर्तनफलं हि तीर्थकरनामे-ष्यते नोच्चैगोंत्रोदयात तदवाप्यते चक्रधरादीना तदभावात् । = प्रश्न - उच्चगोत्र हो तीर्थकरत्वका भी निमित्त हो जाओ । पृथक्से तीर्थकत्व नामकर्म माननेकी क्या आवश्यकता । उत्तर - तीर्थकी प्रवृत्ति करना तीर्थंकर प्रकृतिका फत्त है । यह उच्चगोत्रसे नही हो सकता, क्योंकि उच्चगोत्री चक्रवर्ती आदिके वह नही पाया जाता । अत इसका पृथक् निर्देश किया है । ( और भी दे० नामकर्म (४ ) ।

#### ६. उच्च नीच गोन्नके बन्धयोग्य परिणाम

- भ. आ,/मू./१३७५/१३२२ तथा १३८६ कुलरूवाणाबलसुदलाभिस्सरयस्थ-मदितवादी हि । अप्पाणमुण्णमेतो नीचागोदं कुणदि कम्म ।१३७५। माया करेदि णीचगोदं ...१३२६। चकुल, रूप, आज्ञा, शरीरवल, शास्त्रज्ञान, लाभ, ऎश्वर्य, तप और अन्यपदार्थीसे अपनेको ऊँचा समभनेवाला मनुष्य नोचगोत्रका बन्ध कर लेता है ।१३७५। मायासे नोचगोत्रजी प्राप्ति होती है ।१३४६।
- त, सू /६/२१-२६ परात्मनिन्दाप्रशसे सदसइगुणोच्छादमोद्भावने च नोचैगीत्रस्य ।२४। तद्विपर्ययो नोचैर्चु त्यनुरसेकौ चोत्तरस्य ।२६।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

- स सि,/६/२६/३४०/७ क. पुनरसौ विपर्ययः । आत्मनिन्दा, परप्रशंसा, सङ्गुणोइभावनमसङ्गुणोच्छादनं च । गुणोत्कृष्टे षु विनयेनावनतिर्नी-चैर्घृ तिः । विज्ञानादिभिरुत्कृष्टस्यापि सतस्तत्कृतमदविरहोऽनहं-कारतानुत्सेक । तान्येतान्युत्तरस्योच्चैर्गोत्रस्यासवकारणानि भवन्ति ।= परनिन्दा, आत्मप्रशस्ता, दूसरोके होते हुए गुणोको भी ढक देना और अपने अनहोत गुणोको भी प्रगट करना ये नीचगोत्रके आसबके कारण है ।२६। उनका विपर्यय अर्थात आत्मनिन्दा पर-प्रशसा, अपने होते हुए भी गुणोको ढकना और दूसरेके अनहोत भी गुणोको प्रगट करना, उत्कृष्ट गुणवात्तोके प्रति नम्रवृत्ति. और ज्ञानादिमे श्रेष्ठ होते हुए भी उसका अभिमान न करना, ये उच्चगोत्र-के आसबके कारण है । (त. सा, /४/६३-५४)।
- रा. वा./६/२४/६/४३१/६ जातिकुलवलरूपश्रुताज्ञैश्वर्यतपोमदपरावज्ञानो-श्रहसन-परपरिवादशीलता - धार्मिकजननिन्दात्मोत्कर्षान्ययशोवि -लोपासत्कीर्त्युत्पादन-गुरुपरिभव - तदुद्धट्टन-दोषल्यापन - विहेडन -स्थानावमान-भर्त्सन-गुणावसादन-अञ्जलिस्तुत्यभिवादनाकरण-तीर्थ -कराधिक्षेपादि ।
- रा. वा /६/२६/४/४३१/२० जातिकुलवलरूपवीर्यपरिज्ञानैश्वर्यतपोविशेष-वत आत्मोत्कर्षप्रणिधानं परावरज्ञानौद्धत्त्यनिन्दासुयोपहासपरपरि -ৰাহননিৰুত্তি विनिहतमानता धर्म्प्रजनपूजाभ्युत्थानाञ्चलिप्रणति-वन्दना ऐदयुगीनान्यपुरुषदुर्लभगुणस्याप्यनुस्सिक्तता. अहकारात्वये नीचैवृ तिता भस्मावृतस्येव हूतभुज स्वमाहारम्याप्रकाशनं धर्म-साधनेषु परमसंभ्रम इत्यादि । = जाति, वल, कुल, रूप, भूत, आज्ञा, ऐर्श्वयं और तपका मद करना, परकी अवज्ञा, दूसरेकी हॅसी करना, परनिन्दका स्वभाव, धार्मिकजन परिहास, आत्मोत्कर्ष, परयशका विलोप, मिथ्याकीर्ति अर्जन करना, गुरुजनोका परिभव, तिरस्वार, दोषल्यापन, विहेडन, स्थानावमान भर्त्सन, और गुणावसादन करना, तथा अजलिस्तुति-अभिवादन-अभ्युत्थान आदि न करना, तीथँ-करोपर आक्षेप करना आदि नोचगोत्रके आसबके कारण है। जाति. कुल, वत, रूप, वीर्य, झान, ऐश्वर्य और तप आदिकी विशेषता होनेपर भी अपनेमें बडप्पनका भाव नहीं आने देना, परका तिरस्कार न करना, अनौद्धत्य, असूया, उपहास, बदनामी आदि न करना, मान नहीं करना, साधर्मी व्यक्तियोका सम्मान, इन्हे अभ्युत्थान अंजलि, नमरकार आदि करना, इस युगमें अन्य जनोमें न पाये जानेवाले ज्ञान आदि गुणोके होनेपर भी, उनका रचमात्र अहकार नहीं करना, निरहंकार नम्रवृत्ति, भस्मसे ढॅकी हुई अग्निकी तरह अपने माहा-रम्यका हिंढोरा नहीं पीटना, और धर्मसाधनोमें अत्यन्त आदरबुद्धि आदि भी उच्चगोत्रके आस्रवके कारण है। (भ, आ./वि,/४४६/ ६५३/३ तथा वहॉ उद्धृत ४ श्लोक)
- गो क /मू./८०१/१८४ अरहतादिस भत्तो सुत्तरुची पढणुमाणगुणपेही। नधदि उचागोद विवरीओ वधदे इदर १८०१।= अर्हन्ताहिमे भक्ति, सूत्ररुचि. अध्ययम. अर्थविचार दथा विनय आदि, इन गुणोको धारण करनेवाला उचागीत कर्मको बाँधता है और इसमे विपरीन नीचगोत्रको बाँधता है।

#### ७. उच-नीच गोत्र या वर्णसेद्का स्वामित्व क्षेत्र आदि

ह पु /9/१०२-१०३ अत्यांमाह नरो नारीमार्यं नारी नर निजम् । भोगभूमिनरखीणा नाम साधारण हितत् ।१०२। उत्तमा जातिरेकव चातुर्वर्ण्यं न षट्किया । न स्वस्वामिकृत पुमा संवन्धो न च तिङ्गि ११२३। = वह पुरुष सीको आर्या और खा पुरुषको आर्य कहती है । यथार्थ मे भोगभ्मिज स्नो-पुरुषोका वह साधारण नाम है ।१०२। उस समय मबकी एक ही उत्तम जाति होती है । वहाँ न बाझणादि चार वर्ण होते है और न हो असि, मसि आदि छह कर्म होते हैं. न सेवक और स्वामीका सम्वन्ध होता है और न वेषछारी ही होते है ।१०३।

- दे. वर्णवयवस्था/१/४ ( सभी देव व भोगधुमिज उच्चगोत्री तथा सभी नारकी, तिर्यंच व म्लेच्छ नीचगोत्री होते है । )
- ध. १४/६१/६ उच्चगोदस्स मिच्छाइट्ठिप्पहुडि जाव सजोगिकेवलि-चरिमसमओ ति उवीरणा। णवरि मणुस्सो वा मणुस्सिणी वा सिया उदीरेदि, देवो देवी वा सजदो वा णियमा उदीरेति, संजदासंजदो सिया उदीरेदि। णीचगोदस्स मिच्छाइट्ठिप्पहुडि जाव संजदा-संजदस्स उदीरणा। णवरि देवेम्रु णरिथ उदीरणा, तिरिग्यवणेरइएम् णियमा उदीरणा, मणुसेम्रु सिया उदीरणा। एवं सामित्तं समत्तं। -- उच्चगोन्नको उदीरणा मिथ्यादृष्टिसे लेकर सयोगकेवलीके अन्तिम समयतक होती है। बिशेष इतना है, कि मनुष्य और मनुष्यणी तथा संयता संयत जीव कदाचित् उदीरणा करते है। देव, देवी तथा संयत्त जीव उसकी उदीरणा नियमसे करते है। नीचगोन्नको उदीरणा मिथ्यादृष्टिसे लेकर संयतासयत गुणस्थानतक होती है, विशेष इतना है कि देवोमें उसकी उदीरणा सम्भव नहीं है, तियंचो व नारकियोमें उसकी उदीरणा नियमसे तथा मनुष्थोमें कदाचित् होती है।
- म. पु/७३/४६४-४६४ अच्छेदो मुक्तियोग्याया विदेहे जातिसंतते.। तद्धे तुनामगोत्राद्ध्यजीवाविच्छिन्नसभवात् ।४६४। देषयोस्तु चतुर्थे स्यात्काले तज्जातिसंततिः । एवं वर्णविभागः स्यान्मनुष्येषु जिना-गमे ।४६४। = विदेहक्षेत्रमें मोक्ष जानेके योग्य जातिका कभी विच्छेद नही होता, क्योकि, वहॉ उस जातिमें कारणभूत नाम और गोत्रसे सहित जीवोकी निरन्तर उत्पत्ति होती रहती है ।४६४। विन्तु भरत और ऐरावत क्षेत्रमे चतुर्थकालमें ही जातिकी परम्परा चलती है, अन्य कालोमें नही । जिनागममें मनुष्योंका वर्ण विभाग इस प्रकार वताया गया है ।४६४।
- त्रि. सा /७१० तद पदोणमादिसंहदिसठाणमज्जणामजुदा । = वे भोग-भूमिज दंपति आर्य नामसे युक्त होते है । ( म. पु./३/३४ )

#### ८. तिर्यचों व क्षायिक सम्यग्दष्टि संयतासंयतोंमें गोत्र सम्बन्धी विशेषता

- ध. </3,२७८/३६३/१० खइयसम्माइट्ठिस जवासजदेसु उच्चगोदस्स सोदओ जिर तरो नधो, तिरिक्खेसु खइयसम्माइट्ठीसु सजदासज-दाणमणुवलभादो। == क्षायिक सम्यग्द्दष्टि सयतासयतों में उच्चगोत्रका स्वोदय एवं निरन्तर बन्ध होता है. क्योंकि, तिर्यंच क्षायिक सम्यम्-दृष्टियों मे सयतासंयत जोव पाये नही जाते।
- ध. १५/१५२/४ तिरिक्खेमु णीचागोदस्स चेव उदीरणा होदि ति मणिदे-ण, तिरिक्खेमु सजमासजम परिवालयतेस उच्चगोदत्तुवलंभादो । = प्रश्न-- तियंचोमे नोचगोत्रको ही उदीरणा होती है, ऐसी प्ररूपणा सर्वत्र की गयी है । परन्तु यहॉ 'उच्चगोत्रकी भो उनमें प्ररूपणा की गयी है, अतएव इससे पूर्वापर कथनमें विरोध आता है ' उत्तर--- ऐसा कहनेपर उत्तर देते है कि इसमे पूर्वापर विरोध आता है ' उत्तर--- ऐसा सयमास्यमको पालनेवाले तियंचोमें उच्चगोत्र पाया जाता है ।

#### गोत्रकर्मके अनुभाग सम्बन्धी नियम

ध. १२,४ २,१६८/४४०/२ सञ्चुकस्सविसोहोए हदसमुप्पत्तियं कादूण उप्पाइदजहण्णाणुभाग पैथिलय मुहुमसापराइएण सव्वविष्ठुद्धं ण बद्धयुच्चागोदुक्कस्साणुभागस्स अणंतपुणत्तुवर्लभादो । गोदजहणाणु-भागे वि उच्चागोदाणुभागो अस्थि त्ति णासकणिऊजं, बादरतेउक्काइ-एमु पत्तिदोवमस्स असखेऊजदिभागमेत्तकालेण उव्वेलिद उच्चागोदेमु अइविसोहीए घादिदणीचागोदेमु गोदस्स जहण्णाणुभागव्भुवगमादो । ध. १२/४,२.१३.२०४/४४१/६ बादरतेउवाउक्काइएमु उक्कस्सविसोहीए घादिदणीचगांदाणुभागेमु गोदाणुभाग अहण्ण करिय तेण जहण्णाणु-भागेण सह उजुग्रदीए सहुमणिगोदेमु उप्धरिक्तय तिसमयाहार-तिस-मय तन्भवत्थस्स खेर्राण सह भावो जहण्णद्यो किण्ण जायदे । ण, बादरतेलनाउकाइयगज्जत्तएमु जादजहणाणुभागेण सह अण्णत्थ उप्प-सीए अभावादो । जदि अण्णत्थ उष्पज्जदि तो णियमा अणतगुणव-ड्ढोए बडिढदो चेव उप्पडजदि ण अण्णहा । --- सर्वोत्कृष्ट विशुद्धिके द्वारा हत्समुत्पत्ति को करके उत्पन्न कराग्रे गये जघन्य अनुभागकी अपेक्षा सर्वविशुद्र सूक्ष्मसाम्परायिक सयतके द्वारा बॉघा गया उचगोत्रका उत्कृष्ट अनुभाग अनन्तगुणा पाया जाता है। प्रश्न—गोत्रके जवन्य अनुभागमें भी उच्चगोत्रका जवन्य अनुभाग होता है ? उत्तर-ऐसी आशंका नहीं करनो चाहिए, क्योंकि जिन्होंने पत्र्योपमके असं-रूयातचे भागमात्र कालके द्वारा उच्चगोत्रका उद्वेलन किया है व जिन्होने अतिशय विशुद्धिके द्वारा नोचगोत्रका घात कर लिया है उन बादर तेजस्कायिक जीवोमें गौत्रका जधन्य अनुभाग स्वीकार किया गया है। अतएव गोत्रके जघस्य अनुभागमे उच्चगोत्रका अनुभाग सम्भव नही है। प्रश्न-जिन्होने उत्कृष्ट विशुद्धिके द्वारा नोचगोत्रके अनुभागका घात कर लिया है, उन बादर तेजस्कायिक व वायुकायिक जीवोमें गोत्रके अनुभागको जघन्य करके उस जघन्य अनुभागके साथ ऋजुगतिके द्वारा सूक्ष्म निगोद् जीवोमें उत्पन्न होकर त्रिसमयवर्ती आहारक और तद्भवस्थ होनेके तृतीय समयमें वर्तमान उसके क्षेत्रके साथ भाव जघन्य क्यो नही होता ' उत्तर---नहीं, क्योंकि, बादर तेजकायिक व वायुकायिक पर्याप्त जीवोमें उत्पन्न जघन्य अनुभागके साथ अन्य जोवोंमें उत्पन्न होना सम्भत्र नहीं है। यदि वह अन्य जीवोमें उत्पन्न होता है तो नियमसे वह अनन्तगुण-वृद्धिसे वृद्धिको प्राप्त होकर ही उत्पन्न होता है. अन्य प्रकारसे नहीं ।

## १०. दोनों गोत्रोंका जवन्य व उरकुष्ट काळ

ध. १५/६७/५ णीचगोदस्स जहण्णेण एगसमओ, उच्चागोदादो णीचागोदं गतूण तथ्य एगसमयमच्छिय विदियसमए उच्चागोदो उदयमागदे एगसमओ लब्भदे । उक्कस्सेण अंसंखेचापरियट्ठा । उच्चामोदस्स जहण्णेण एयसमओ, उत्तरसरीर विउव्तिय एगसमएण मुहस्स तदुवलभादो। एव णीचागोइस्स वि । उत्रक्स्सेण सागरोवमसदपुधत्त ।=नीचगोव-का उदीरणाकाल जवन्यसे एक समयमात्र हैं, क्योंकि, उच्चगोत्रसे नीच गोत्रको प्राप्त होकर और वहाँ एक समय रहकर द्वितीय समयमें उचगोत्रका उदय होनेपर एक समय उदीरणाकाल पाया जाता है। उत्कर्यसे वह असंख्यात पुद्रगतपरिवर्तन प्रमाण है। ( तिर्यच गतिमें उत्कृष्टरूप इतने काल तक रह सकता है )। उच्चगोत्रका उदीरणाकाल जधन्यसे एक समयमात्र है, क्योंकि, उत्तर शरीरकी विक्रिया करके एक समयमें मृत्युको प्राप्त हुए जीवके उक्त काल पाया जाता है। ( उच्चगोत्री शरोरवाला त) नोचगोत्रीके शरीरकी विक्रिया करके तथा नोचगोत्रो उच्चगोत्रीके शरीरको विक्रिया करके एक समय पश्चात मृत्युको प्राप्त होवे ) नीचगोत्रका भो जघन्यकाल इसी प्रकारसे घटित किया जा सकता है। उच्चगोत्रका उत्कृष्ठकाल सागरोपम शतपृथकत्व प्रमाण है। (देवो व मनुष्योमें भ्रमण करता रहे तो) -- (और भी दे० वर्ण इमवस्था/ इ/ ३ ) ।

# २. वर्णव्यवस्था निर्देश

## १. वर्भव्यवस्थाकी स्थापनाका इतिहास

- ति प /४/१६१म चक्रअराउ दिजाण हवेदि वसस्स उप्पत्ती ।१६१म। =हुडावसर्पिणोकालमें चक्रवर्तीसे की गयी द्विओके वर्णकी उत्पत्ति भी होती है।
- प पु/8/११-१२२ का भावार्थ भगवान् ऋषभदेवका समवशरण आया जान भरत चक्रवर्तीने सबके मुनियोके उद्दरेश्यसे उत्तम उत्तम भोजन बनवाये और नौकरोके सिरपर रखवाकर भगप्रात्के पास पहुँचा। परन्तु भगवान्ने उद्दिष्ट होनेके कारण उस भोजनको स्वीकार न किया। ११-१७ तब भरतने अन्य भो आवश्यक सामग्रीके साथ उस

भोजनको दान देनेके द्वारा व्रती श्रावकोंका सम्मान करनेके अर्थ उन्हे अपने यहाँ निमन्त्रित किया । १९-१०३। क्योकि आनेवालोंमें सम्यग्दष्टि व मिथ्याद्दष्टि सभी थे इसलिए भरत चक्रवर्तीने अपने सबको आँगनमें जौ. धान, मूँग, उडद आदिके अंकुर वोकर उन सबकी परीक्षा की और सम्यग्द्दष्टि पुरुषोकी छॉट कर ली । १०४-११०। भरतका सम्मान पाकर उन्हे अभिमान जागृत हो गया और अपनेको महाद समफ्रकर समस्त पृथिवी तलपर याचना करते हुए विचरण करने लगे । १११-११४। अग्ने मन्त्रीके मुखसे उनके आगामी अष्टाचार-की सम्भावना सुन चक्रवर्ती उन्हे मारनेके लिए उद्यत हुआ, परन्तु वे सब भगवान् ऋषभदेवकी शरणमें जाकर प्रार्थना करने लगे । और भगवान् भरतको उत्तका बध करनेसे रोक दिया । १९४-१९२।

- ट. पु./१/३३-३१ का भावार्थ- कल्पवृक्षोके लोपके कारण भगवाज्ञ त्रुषभदेवने प्रजाको असि मसि आदि षट्कर्मोंका उपदेश दिया ।३३-३ई। उसे सीखकर शिल्पीजनोने नगर प्राम आदिकी रचना को ।३७-३६। उसी समय क्षत्रिय, बैश्य, और श्रुद्र ये तीन वर्ण भी उत्पन्न हुए। विनाशसे जीवोकी रक्षा करनेके कारण क्षत्रिय, वाणिज्य व्यापारके योगसे वैश्य और शिल्प आदिके सम्त्रम्धसे झूद्र कहलाये। ।३१। (म. पु /१६/१०१-१९६३)।
- म. पु./१६/१९४-१९७ का भाषार्थ-उनमें भी झूद दो प्रकारके हो गये-कारू और अकारू (विशेष दे० वर्णव्यवस्था/४)। ये सभी वर्णोंके लोग अपनी-अपनी निश्चित आजीविकाको छोड़कर अन्य वर्णकी आजीविका नही करते थे ।१९४-१९७
- म. पु/३८/४-४० का भाषार्थ--दिग्विजय करनेके पष्टकाद भरत चक्रवर्तीको परोपकारमें अपनाधन लगानेकी बुद्धि उपजी । १। तब महामह यज्ञका अनुष्ठान किया । ६। सड्वती गृहस्थोंकी परीक्षा करनेके लिए समस्त राजाओको अपने-अपने परिवार व परिवर सहित उस उरसवमें निमन्त्रित किया 10 १०। उनके विवेककी परीक्षाके अर्थ अपने घरके आँगममे अकुर फल व पुष्प भरवा दिये ।११। जो लोग बिना सोचे समर्भे उन अकुरोको कुचलते हुए राजमन्दिरमें घुस आये उनको पृथक् कर दिया गया । १२। परन्तु जो लोग अकुरो आदिपर पाँव रखनेके भयसे अपने घरोको वापस लौटने लगे, जनको दूसरे मार्ग्स ऑगनमें प्रवेश कराके चक्रवर्तीने बहुत सम्मानित किया । १३-२०। उनको उन-उनके वतो व प्रतिमाओके अनुसार यज्ञ पवीतसे चिह्नित किया ।२१-२२। ( विशेष दे० यज्ञोपत्रीत ) । भरतने उन्हे उपासका-ध्ययन आदिका उपदेश देकर अर्हत् पूजा आदि उनके नित्य कर्म ब कर्तव्य बताये ।२४-२५। पूजा, वार्ता, दत्ति (दान), स्वाध्याय, सयम और तप इन छह प्रकारकी विशुद्ध वृत्तिके कारण ही उनको द्विज सज्जा दी । और उन्हें उत्तम समभ्ता गया ।४२-४४। ( विशेष दे० ब्राह्मण)। उनको गर्भान्वय, दोसान्वय और कर्त्रान्त्र इन तीन प्रकारकी क्रियाओका भी उपदेश दिया।—(विशेष दे० सस्कार) । १०।
- म, पु/४०/२२१ इत्थं स धर्मविजयी भरताधिगाजो, धर्मक्रियासु कृत-धोर्नु पलोकसाक्षि । तान् सवतान् द्विजवरान् विनिधम्य सम्यक् धर्म प्रिय समसृजद द्विजनोकसर्पम् ।२२१। = इस प्रकार जिसने धर्मके द्वारा विजय प्राप्त की है, जो धार्मिन क्रियाओमे निपुण है, और जिसे धर्म प्रिय है, ऐसे भरतक्षेत्रके अधिपति महाराज भरतने राजा लोगोकी साक्षोपूर्यक अच्छे-अच्छे व्रत धारण करनेवाले उन उत्तम द्विजोको अच्छी शिक्षा देकर बाह्यण वर्णकी सृष्टि व स्थापना की/२२१ ।

# २. जैनाम्नायमें चारों वणोंका स्वीकार

ति प /8/२२५० बहुविहवियण्पजुता खतियवइसाण तह य सुद्दाण । बसा हवति कच्छे तिण्णि चिय तथ्य ण हु अण्णे ।२२४० = विदेह सेत्रके कच्छा देशमें बहुत प्रकारके भेदोमे युक्त क्षत्रिय, वैश्य तथा



इयूदके तीन ही वशा है. अन्य (ब्राह्मण) वंशा नहीं है।२२६०। (ज.९/७/५१), (दे०वर्णव्यवस्था/२/१)।

- दे० वर्णव्यवस्था/२/१। (भरत क्षेत्रमे इस हुडावसर्पिणी कालमें भ्रगवान् मूषभदेवने क्षत्रिय, वैश्य व श्रुद्ध इन तोन वर्णोकी स्थापना की थी। पोछे भरत चक्रवर्तीने एक ब्राह्मण वर्णकी स्थापना और कर दी।)
- दे० श्रेणी/१। (चकवर्तीकी सेनामे १८ श्रेणियाँ होती है, जिनमें बाह्यण, क्षत्रिय, वैश्य व शूद इन चार श्रेणियोका भी निर्देश किया गया है)।
- ध. १/१.१.१/गा. ६१/६४ गोत्तेण गोदमो बिप्पो चाडव्वेझ्यसडंगवि। णामेण इदभूदि त्ति सीलवं वम्हणुत्तमो । ६१।'' जगौतम गोत्री, विभवर्णी, चारो वेद और षडंगविद्याका पारगामी, शोलवात् और झाह्यणोमें श्रेष्ठ ऐसा वर्द्धमानस्वामीका प्रथम गणधर 'इन्द्रभूति' इस नामसे प्रसिद्ध हुआ । ६१।

# १. केवल उच्च जाति सुक्तिका कारण नहीं है

स. श./मू ब. टी / ६ जातिलिङ्गविकल्पेन येषां च समयाग्रहः । तेऽपि न प्राप्नुवन्त्येव परम पदमात्मन । ६ । जातिलिङ्गरूपविकल्पोभेदस्तेन येषा शैवादीनां समयाग्रहः आगमानुबन्धः उत्तमजाति-विशिष्ट हि लिङ्ग मुक्तिहेतुरित्यागमे प्रतिपादितमतस्तावन्मात्रणैव मुक्तिरित्येवं-रूपो येथामागमाभिनिवेशः तेऽपि न प्राप्नुवन्त्येव परम पदमात्मनः । = जिन शैवादिकोका ऐसा आग्रह है कि 'अमुक जातिवाला अमुक वेष धारण करे तभो मुक्तिकी प्राप्ति होती है' ऐसा आगममें कहा है, वे भी मुक्तिको प्राप्त नही हो सकते, क्योंकि जाति और लिंग दोनों हो जब देहाश्रित है और देह हो आत्माका ससार है, तब ससारका आग्रह रखनेवाले उससे केसे छुट सकते है ।

# 8. वर्णसांकर्यके प्रति रोकथाम

म पु/१६/२४७-२४८ श्र्दा श्र्द्रेण वोढव्या नान्या ता स्था च नैगम । वहेत स्वा ते च राजन्य स्वा द्विजन्मा कचिच्च ता ।२४७। स्वाभिमा वृत्तिमुरक्रम्य यस्त्वन्धा वृत्तमाचरेत् । स पार्थिवैनियन्तव्यो वर्ण-सकोणिरन्यथा ।२४८ = १ वर्णोंकी व्यवस्थाको सुरक्षित रखनेके लिए भगवात्त ऋषभदेवने ये नियम बनाये कि श्र्द्र केवल श्र्द् कन्याके साथ विवाह करे. वैश्य वैश्य व श्र्द कन्याओके साथ, क्षत्रिय क्षत्रिय, वैश्य व श्र्द कन्याओके साथ तथा ब्राह्मण चारो वर्णोंकी कन्याओंके साथ विवाह करे ( अर्थात स्ववर्ण अथवा अपने नोचेवाले वर्णोंको कन्याको ही ग्रहण वरे, ऊपरवाले वर्णोंकी नही ।२४७। २ चारो हो वर्ण अपनी-अपनी निश्चित आजीविका करे । आनो आजीविका छोडकर अन्य वर्णकी आजीविका करने-वाला राजाके द्वारा दण्डित किया जायेगा ।२४९। ( म. पु/१६/१९७)।

# उच्चता व नोचतामें गुणकर्म व जन्मको कथंचित् प्रधानता व गौणता

# भ, कथंचित् गुणकर्मकी प्रधानता

- कुरल/१८/३ कुलीनोऽपि कदाचारात कुलीनो नैव जायते । निम्नजोऽपि सदाचारात् न निम्न प्रतिभासते ।३। = उत्तम कुलमें उत्पन्न होनेपर भो यदि कोई सचरित्र नहीं है तो वह उत्त्व नहीं हो सकता और हीन वंशमे जन्म लेने मात्रसे कोई पवित्र आचारवाला नीच नहीं हो सकता ।३।
- म -पू./५४/४९१-४९५ वर्णाकृत्यादिभेदाना देहेऽस्मिन्नव्यदर्शनात् । वाह्य~ ण्यादिषु द्यदाव गंभाधानप्रदर्शनात् १४९१। मास्ति जातिकृतो भेदो मनुष्याणा गवाश्ववद्य । आकृत्तिग्रहणात्तस्मादन्यथा परिकल्प्यते । ।४९२२। जातिगोत्रादिकर्माणि सुक्लध्यानस्य हेतवः । येषु ते स्युस्त्रयो वर्णा शेषा शूद्धाः प्रकोर्तिताः ।४९३। अच्छेदो मुक्तियोग्याया विदेहे जातिसंततेः । तद्धेतुनामगोत्राह्यजीवाविच्छित्नसंभवात् ।४१४। शेषयोस्तु चतुर्थे स्यास्काले तज्जातिसंततिः। एवं वर्णविभाग स्यान्तनुष्येषु जिनाग्मे ।४९५। = १. मनुष्योके शरीरोंमें न तो कोई आकृतिका भेद है और न ही गाय और घोडेके समान उनमें कोई जाति भेद है, क्योंकि, ब्राह्मणी आदिमें शूद्र आदिके द्वारा गर्म-धारण किया जाना देखा जाता है। आकृतिका भेद न होनेसे भी उनमें जातिभेदकी करपना करना अन्यथा है। ४९१-४९२। जिनकी जाति तथा कर्म शुत्रलध्यानके कारण हैं वे त्रिवर्ण (ब्राह्मण, क्षत्रिय व वैश्य) कहसाते है और वाकी झूद्र कहे जाते हैं। (परन्तु यहाँ केवल जातिको ही शुक्लध्यानको कारण मानना योग्य महीं है---दे० वर्णव्यवस्था/२/३) ।४९३। (और भी दे० वर्णव्यवस्था/१/४) । २--विदेहक्षेत्रमें मोक्ष जानेके योग्य जातिका कभी विच्छेद नहीं होता, क्योंकि वहाँ उस जातिमें कारणभूत नाम और गोत्रसे सहित जीवोकी निरम्तर उत्पत्ति होती रहती है 1888। किन्तु भरत और ऐरावत क्षेत्रमें चतुर्थ कालमें ही जातिकी परम्परा चलती है. अन्य कालोमें नही । जिनागममें मनुष्योका वर्णविभाग इस प्रकार वत-लाया गया है।४९४। ---दे० वर्णव्यवस्था/२।२।
- गो. क /मू./१३/१ उच्चं णीच चरण उच्चं णीच हवे गोद ।१३।=जहॉ ऊँचा आचरण होता है वहॉ उच्चगोत और जहॉ नीचा आचरण होता है वहाँ नीचगोत्र होता है।
- दे० ब्राह्मण/३-(ज्ञान. संयम, तप आदि गुणोको धारण करनेसे ही ब्राह्मण है, केवल जन्मसे नहीं।)
- दे० वर्ण ठ्यवस्था/२/२ (ज्ञान, रक्षा, व्यवसाय व सेवा इन चार कर्मोंके कारण ही इन चार वर्णोका विभाग किया गया है )।
- सा घ /अ२० ब्रह्मचारी गृही वानप्रस्थो भिक्षुश्च सप्तमे। चत्वारोऽगे कियाभेदादुक्ता वर्णवदाश्रमा ।२०। = जिस प्रकार स्वाध्याय व रक्षा आदिके भेदसे ब्राह्मण आदि चार वर्ण होते है, उसी प्रकार धर्म क्रियाओंके भेदसे ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ व सन्यास ये चार आधम होते है। ऐसा सातवे अंगर्मे कहा गया है। (और भी ---दे० आश्रम )।
- मो. मा. प्र./३/८१/१ कुलकी अपेक्षा आपकी ऊँचा नीचा मानना भ्रम है।ऊँचा कुलका कोई निन्दा कार्य करै तो वह नीचा होइ जाय। अर नीच कुलविषे कोई श्लाध्य कार्य करै तो वह ऊँचा होइ जाय।
- मो. मा, प्र./६/२४४/२ कुलकी उच्चता तो धर्मसाधनतै है । जो उच्च-कुलबिषे उपजि हीन आचरन करे, तौ वाकौ उच्च कैसे मानिये ।
  - धर्मपद्धतिविषे कुत अपेक्षा महत्तपना नाहीं संभवे है।

# २. गुणवान् नीच भी ऊँच है

- दै० सम्यग्दर्शन/1/४ ( सम्यग्दर्शनसे सम्पन्न मात्तंग देहज भी देव तुक्य है। मिथ्यारव युक्त मनुब्य भी पशुके तुब्य है, और सम्यक्त्व सहित पशु भी मनुब्यके तुक्य है।)
- नीतिवाखामृत/१२ अग्रचारमनवद्यस्वं शुचिरुपकर' शरीरी च विशुद्धिः । करोति शुद्रमपि देवद्विजतपस्विपरिकर्मयोग्यम् । व्यानवद्य चारित्र तथा शरीर व वस्त्रादि उपकरणोकी शुद्धिसे शुद्र भी देवो द्विजो व तपस्वियोकी सेवाका ( तथा धर्मश्रवणका ) पात्र बन जाता है । ( सा. ध./२/२२ ) ।
- दे० प्रवर्ज्या/१/२ -- (म्लेच्छ्य व सत्त इयुद्र भी कदाचित्त मुनि व क्षुल्लक दीक्षा प्रहण कर लेते है।) (विशेष दे० वर्णव्यवस्था/४/२)।
- दे० वर्णव्यवस्था/१/८ (संयमासंयमका धारक तिर्यंच भी उच्चगोत्री समफा जाता है)

## ३, उच्<del>य</del> व नीच जातिमें परिवर्तन

- ध. १५/२८८/२ अजसकित्ति-दुभग-अणादेज्ज को वेदओ । अगुणपडि-वण्णो अण्णदरो तप्पाओगो । तित्थयरणामाए को वेदओ । सजोगो अजोगो वा। उच्चागोदस्स तित्थयरभंगो । णीचागोदस्स अणा-देज्जभंगो । = अयश'कीर्ति, दुर्भग और अनादेयका वेदक कौन होता है ! उनका वेदक गुणप्रतिपन्नसे भिन्न तत्वायोग्य अन्यतर जीव होता है ! तीर्थं कर नामकर्मका वेदक कौन होता है ? उसका वेदक सयोग ( केवली ) और अयोग ( केवली ) जीव भी होता है ! उच्चगोन्नके उदयका कथन तीर्थं कर प्रकृतिके समान है और नीच-गोनके उदयका कथन आर्थं कर प्रकृतिके समान है और नीच-गोनके उदयका कथन अनादेयके समान है । ( अर्थात गुणप्रतिपन्नसे मिन्न जीव नीचगोत्रका वेदक होता है गुणप्रतिपन्न नहीं । जैसे कि तिर्यंच - दे० वर्णव्यवस्था/३/२ !
- दे० वर्णव्यवस्था/१/१० ( उच्चेगोत्री जीव नीचगोत्रीके शरीरकी और नीचगोत्री जीव उच्चगोत्रीके शरीरकी विक्रिया करे तो उनके गोत्र भी उतने समयके लिए बदल जाते है। अथवा उच्चगोत्र उसी भवमे बदलकर नीचगोत्र हो जाये और पुन बदल्लकर उच्चगोत्र हो जाये, यह भी सम्भव है।)
- रेo यज्ञोपत्रीत/२ (किसीके कुलमें किसी कारणवश दोष लग जानेपर वह राजाज्ञासे शुद्ध हो सकता है। किन्तु दीक्षाके अयोग्य अर्थात नाचना-गाना आदि कार्य करनेवालोंको यज्ञोपत्रीत नहीं दिया जा सकता। यदि वे अपनी योग्यतानुसार वत धारण कर ले तो यज्ञोपत्रीत धारणके योग्य हो जाते है।)
- धर्म परीक्षा/१७/२८-३१ ( बहुत काल कीत जानेपर शुद्ध शीलादि सदा-चार छूट जाते है और जातिच्युत होते देखिये है ।९९। जिम्होंने शील संयमादि छोड दिये ऐसे कुलीन भी नरकमे गये है ।३१। )

#### ४. कथंचित् जन्मको प्रधानता

- दे० वर्णव्यवस्था/१/३— ( उच्चगोत्रके उदयसे उच्च व पुज्य कुलोंमें जन्म होता है और नीच गोत्रके उदयसे गईित कुलोंमें । )
- दे० प्रवज्या/१/२ ( बाह्यण, क्षत्रिय व वैश्य इन तीन कुलोमे उत्पन्न हुए व्यक्ति हो प्राय: प्रवज्यांके योग्य समभे जाते है । )
- दे० वर्णव्यवस्था/२/४ (वर्णसाकर्थको रक्षाके लिए प्रत्येक वर्णका व्यक्ति अपने वर्णकी अथवा अपने नीचेके वर्णको ही कन्याके साथ विवाह करे, ऊपरके वर्णकी कन्याके साथ नही और नही अपने वर्णकी आजोविकाको छोडकर अन्यके वर्णकी आजीविका करे।)
- दे० वर्णव्यवस्था/४/१ ( शुद्र भी दो प्रकारके है सत शुद्र और असत शूद । तिनमें सत शूद्र स्पृश्य है और असत शूद्र अस्पृश्य है । सत शूद्र कदाचित प्रवज्याके योग्य होते है, पर असत शूद्र कभी भी प्रवज्याके योग्य नहीं होते । )

- मो. मा. प्र /३/१७/११ क्षत्रियादिकनिकै (जाह्मण, क्षत्रिय व वैश्य इन तीन वर्ण वालोके ) उच्चगोत्रका भी उदय होता है।
- दे० यह्योगवीत/२ (गाना नाचना आदि नीच कार्य करनेवाले सत् झूद भी यह्योगवीत धारण करने योग्य नहीं है)।

## ५. गुण व जन्मकी अपेक्षाओंका समन्वय

दे० वर्णव्यवस्था/१/३ ( यथा योग्य ऊँच व नीच कुलोमें उत्पन्न करना भो गोत्रकर्मका कार्य है और आचार ध्यान आदिकी योग्यता प्रदान करना भी । )

# निश्चयसे ऊँच नीच भेदको स्थान नहीं

प. प्र./म्नू /२/१०७ एक्कु करे मण विण्णि करि मं करि वण्ण्र-विसेसु । इक्कइँ देवईँ जे वसइ तिहुयणु एहु असेसु ।१०७। = हे आत्मन् र तू जातिकी अपेक्षा सब जोवोको एक जाल, इसलिए राग और द्वेष मत कर । मनुष्य जातिकी अपेक्षा बाह्यणादि वर्णभेदको भी मत कर, क्योकि, अभेद नयसे शुद्धात्माके समान ये सब तीन लोकमें रहने-वाली जीव राशि ठहरायी हुई है । अर्थात् जीवपनेसे सब एक है ।

# **४. রুর নির্दे**श

## १. शुद्रके भेद व उक्षण

- म पु./३८/४६ श्रुदा न्यग्वृत्तिसंश्रयात् ।४६ँ।
- म. पु /१६/१९६२-१८६ तैर्था शुअषणाच्छ्रदास्ते द्विधा कार्वकारव' । कारवो रजकाद्या. स्यु. ततोऽन्ये स्युरकारव. ।१८६१ कारवोऽपि मता द्वेधास्पृश्यास्पृश्यविकल्पतः । तत्रास्पृश्याः प्रजाबाद्याः स्पृश्याः स्युः कर्त्तकादय' ।१९६१ = नीच वृत्तिका आश्रय करनेसे शूद्र होता है ।४६१ जो उनकी (ब्राह्मणादि तीन वर्णोंकी) सेवा शुश्रूषा करते थे वे शूद्र कहलाते थे । वे शूद्र दो प्रकारके थे-कारु और अकारु । धोनी आदि शूद्र कारु कहलाते थे और उनसे भिन्न अकारु कह-लाते थे । कारु शूद भी स्पृश्य तथा अस्पृश्यके भेदसे दो प्रकारके माने गये है । उनमें जो प्रजासे बाहर रहते है उन्हें अस्पृश्य और नाई वगे रहको स्पृश्य कहते हैं ।१८६१ (भो. मा. प्र./८/४१९-/२१)।
- प्रायश्चित्त चूलिका/गा. १४४ व उसकी टीका "कारिणो द्विविधाः सिद्धाः भोज्याभोज्यप्रभेदतः । यदन्नपान बाह्मणक्षत्रियविट्झूदा भुव्जन्ते भोज्याः । अभोज्या तद्विपरीत्तलक्षणाः ।" = कारु शूद दो प्रकारके होते है – भोज्य व अभोज्य । जिनके हाथका अन्नपान बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्व खाते हैं, जन्हे भोज्य कारु कहते हैं और इनसे विपरीत अभोज्य कारु जानने चाहिए ।

# २. स्प्रक्य ज्ञूब ही क्षुलक दीक्षाके योग्य हैं

- प्रे. सा./ता. चू /२२४/प्रक्षेपक १० की टोका/३०६/२ यथायोग्यं सच्छूद्रा-यपि। – सत झूद्र भी यथायोग्य दीक्षाके योग्य होते है ( अर्थात क्षुल्तक दीक्षाके योग्य होते है )।
- प्रायश्चित्त चूलिका/मूल व टोका/११४ भोज्येष्वेव प्रदातव्यं सर्वदा क्षुल्लकवतम् ।११४। भोज्येष्वेव प्रदातव्या क्षुल्लकदीक्षा नापरेषु ।टोका। =कारु सूद्रोंमें भी केवल भोज्य या स्पृश्य सूद्रोंको ही क्षुल्लक दीक्षा दी जाने योग्य है, अन्यको नहीं।

## वर्ण्यसमा---

न्या सू,/मू,व भाष्य/१९१/४/२००० साध्यदृष्ठान्तयोदधर्मविकव्यादुभय-साध्यत्वाच्चोत्कर्षापकर्षवर्ण्यविर्ण्यविकल्पसाध्यसमः ।४। .....तोष्टः खलु क्रियावान् विभुर्ट ष्ट काममात्मापि क्रियावान् विभुरस्तु विपर्यंग् वा विश्वेषो वक्तव्य इति । रूयापनीयो वर्ण्यो विपर्ययादवर्ण्यः तावेतौ साध्यदृष्टान्दधर्मो विपर्यस्यतो वर्ण्यावर्ण्यसमौ भवतः ।

- रलो. वा/४/१/३३/न्मा /श्लो ३४२/४७६ रूमापन) या मता वर्ण्य स्याद-वर्ण्यो विषर्ययात् । तत्समा साध्यदष्टान्तधर्मयोरत्र साधने ।३४२। = प्रसिद्ध कथनके योग्य वर्ण्य है और उससे विपरोत अवर्ण्य है । ये दोनों साध्यद्रष्टान्तके धर्म है । इसके विपर्यय वर्ण्यावर्ण्यसम कहाते है । जैसे लोष्ट कियावाद् व विभु देखा जाता है, उसी प्रकार आत्मा मो कियावात् व विभु हो जाओ । अथवा यो कहिए कि वर्ण्य तो साधनेयोग्य होता है और अवर्ण्य असाध्य है । अर्थात-इष्टान्तमें सन्दिग्धसाध्यसहितपनेका आपादन करना वर्ण्यसमा है और पक्षमे असन्दिग्धसाध्यसहितपनेका प्रसग देना वर्ण्यसमा है ।
- वर्तना -- स. सि./५/२२/२११४ वृत्तेणिजन्तात्कर्मणि भावे वा युटि स्त्रीलिङ्गे वर्तनेति भवति । वर्त्यते वर्तनमात्र वा वर्तना इति । -- णिजन्तमें 'वृत्ति' धातुसे कर्मया भावमें 'युट्' प्रत्ययके करनेपर स्न्तीलिंगमें वर्तना शब्द बनता है । जिसकी व्युत्पत्ति 'वर्ध्यते' या 'वर्तनमात्रम्' होती है । (रा. वा /६/२२/२/४७६/२८) ।
- रा. वा/६/२२/४/४७७/३ प्रतिद्रव्यपर्योयमन्तर्नीतैकसमया स्वसत्तानु-भूतिर्वर्तना ।४। =प्रत्येक द्रव्य प्रत्येक पर्यायमे प्रतिसमय जो स्वसत्ताकी अनुभूति करता है उसे वर्तना कहते हैं। (त सा./ ३/४१)।
- द्र. स./टी./२१/६१/४ पदार्थ परिणतेर्धे स्सहकारित्वं सा वर्त्त ना भण्यते । = पदार्थकी परिणतिमें जो सहकारोपना या सहायता है, उसको 'वर्त्तना' कहते है ।

#### वर्तमान काल—

दे० काल/३/७ ( वर्त मान कालका प्रमाण एक समय मात्र है । )

दे० नय/III/५/७ (विधक्षित पर्यायके प्रारम्भ होनेसे लेकर उसका अम्त होने तकका काल वर्त्तमान काल है। सूक्ष्म व स्थूलकी अपेक्षा वह दो प्रकार है। सूक्ष्म एक समयमात्र है और स्थूल अन्तर्मुहूर्त्त से लेका सरूपात-वर्ध तक है।)

वर्तमान नगमनय--- दे॰ नय/III/२।

- वर्द्धमान—१. प्र. सा /ता वृ /१/३/१६ अब समन्तादृढ़ं वृद्धं मान' प्रमाण ज्ञानं यस्य स भवति वर्छ मान । ⇒'अव' अर्थात समन्ताद, ऋद्धम् अर्थात् वृद्ध, मान अर्थात् प्रमाण या ज्ञान । अर्थात् हर प्रकारसे वृद्ध ज्ञान जिसके होता है ऐसे भगवात्त् वर्छ मान है। २. भगवान् महावीरका अपरनाम भी वर्छ मान है—दे० महावीर। ३. रुचक पर्वतका एक क्रुट है—दे० लोकध्/१३,४. अवधिज्ञानका एक भेद। — दे० अवधिज्ञान/१।
- वर्द्धमानयंत्र—<sub>दे० यंत्र ।</sub>

- वर्षे-१. कालका एक प्रमाण । अपरनाम सवस्सर-दे० गणित/1/१/४। २. आज भी कन्नौजमें 'वर्ष' नाम वसतीका है -- ( ज. प./प्र १२१/ A. N Up. व H. L. Jam)।
- वर्षभर-----स. सि./३/११/२१४/११ वर्भविभागहेतुत्वाहर्षधरपर्वता इत्युच्यन्ते । =हिमवाच् आदि पर्वतोके कारण क्षेत्रोका विभाग होता है, इसलिए इन्हे वर्षधर पर्वत कहते है । -- (विशेष दे० लोक/३/४) ।
- द्र. सं./टो./३४/१२१/१ वर्षधरपर्वता सोमापर्वता इत्यर्थ । == पर्वतका अर्थ यहाँ वर्षधरपर्वत अथवा सोमापर्वत है ।

वर्षायोग-- १, वर्षायागका लक्षण-दे० काय-क्लेश/याग १२ वर्षा-योग सम्बन्धी नियम- दे० पाद्यस्थिति कल्प । ३, वर्षायोग प्रतिष्ठा-पन व निष्ठापन विधि-दे० कृतिकर्म/४ ।

वलय---Ring (ज प./प्र १०८); (घ १/प्र २८)।

- वलाहक--विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर। -दे० विद्याधर।

वल्कल --- एक अज्ञानवादी--- दे० अज्ञानवाद ।

- वल्लभे—-वेदान्तको एक शाखाके प्रवर्त्तक। समय-ई. श. १५। - दे० वेदान्त।
- वल्छभिका----- १, इन्द्रोको प्रोति उत्पन्न करनेवाली तथा उन्हे अपनी विक्रिया, प्रभाव, रूप, स्पर्श तथा गैन्धसे रमानेवाली, उनके अभिप्राथके अनुसार १६००० विक्रियाएँ उत्पन्न करनेवाली वल्ल-भिका देवियाँ होती है। (ज. प./११/२६२-२६७) । २ प्रत्येक इन्द्रकी वल्सभिका देवियाँ। ---दे० देवगतिका वह-वह नाम ग

वल्लि भूमि----समत्र शरणको तीसरो भूमि । ---दे० समव शरण ।

वशार्तं मरण-दे॰ मरण/१।

- वशित्व विक्रिया ऋद्धि- दे॰ ऋदि/३।
- वशिष्ठ----ह, पु /३३/श्लोक -- एक तापस था। ४६। राज्य दरवारमें सरमेंसे मछलियाँ निकलनेके काश्ण लज्जित हुआ। ४७-- १७। वीरक मुनिसे दोक्षा ते एक्तविहारी हो गया। १८--७४। एक महीनेका उप-वास धारा। पीछे पारणावज्ञ नगरमे गया तो आहार लाभ न हुआ, क्योकि राजा उग्रसेनने स्वयं आहार देनेके लिए प्रजाको आहार-दान करनेको भना कर दिया था और काममें व्यस्त होनेके कारण स्वय भी आहार न दे सका था। तन वह साधु निदानपूर्वक मरकर उसी राजाके घर कस नामका पुत्र हुआ, जिसने उसको बन्दी बनाकर बहुत दुख दिया। ७१-- ५४। यह कसका पूर्वका भव है। -- दे० कंस।

वर्यकर्म- वसतिकाका एक दोष । -- दे० वसतिका ।

**वश्यर्थत्र-—**दे∘ यंत्र।

- दसतिका साधुके ठहरनेका स्थान वसतिका कहलाता है। वह मनुष्यों, तिर्यंचा व शीत-उष्णादिकी वाधाओसे रहित होना चाहिए। ध्यानाध्ययनकी सिद्धिके अर्थ एकान्त गुफा व शून्य स्थान ही उसके लिए अधिक उपयुक्त है।

## १. वसविकाका सामान्य स्वरूप

भ आ /मू /६३१-६३८/०३६ उग्गमउप्पादणएसणाविसुद्धाए अकिरियाए हु । वसइ असंसत्ताए ण्णिप्पाहुडियाएसेज्जाए ।६३६। मुहणिवलवण-पवेसुणवणाओ अवियडअणधयाराओ । १३७। घणकुड्डे सकवाडे माम-बहि बालबुद्धगणजोग्गे । १३०।

भ. आ./मू./२२१/४४२ वियडाए अवियडाए समविसमाए वहि च अतो वा ! • १२२१ = १. जो उड्रगम उत्पादन और एषणा दोषोसे रहित है, जिसमें जन्तुओंका वास न हो. अथवा बाहरसे आकर जहाँ प्राणी वास न करते हो, सस्काररहित हो, ऐसी वसतिकामें मुनि रहते है। (भ. आ/मू /२३०/४४३) – (विशेष दे. वसतिका/७) २ जिसमे प्रवेश करना या जिसमेसे निकलना मुखपूर्वक हो सके, जिसका द्वार ढका हो, जहाँ विपुल प्रकाश हो। ६३७। जिसके किवाड व दीवारे मजबूत हों, जो प्रामके बाहर हो, जहाँ वाल, वृद्ध और चार प्रकारके गण (मुनि आर्यिका श्रावक श्राविका) आ जा सकते हों। ६३२। जिसके द्वार खुले हो या भिडे हो, जो समभूमि युक्त हो या विषम भूमि युक्त हो, जो प्रामके बाह्यभागमें हो अथवा अन्तमे हो ऐसी वसतिकामें मुनि रहते है। १२१।

#### र. ध्यानाध्ययनमें बाधा कारक व मोहोत्पादक न हो

- भ. आ /मू /२२८, ६३४ जत्थ ण सोत्तिग अस्थि दु सहरसरूवगंधफासेहि । सज्फायज्फाणवाधादो वा वसधी विवित्ता सा ।२२८। पचिदियप्प-यारो मणर्सखोभकरणो जहि णस्थि । चिट्ठदि तष्टि तिगुत्तो जफाणेण सहप्पवत्तेण ।६३४। काहाँ अमनोहर या मनोहर स्पर्श रस गन्ध रूप और शब्दो द्वारा अशुभ परिणाम नही होते, जहाँ स्वाध्याय व ध्यानमें विध्न नहीं होता ।२२८। जहाँ रहनेसे मुनियोकी इन्द्रियाँ विषयोको तरफ नहीं दौडती, मनको एकाग्रता नष्ट नही होती और ध्यान निर्विध्न होवे, ऐसी वसतिकामे मुनि निवास करते है । ६३६।
- म आ /१४१ जत्थ कसायुष्पत्तिरभत्तिदियदारइरिथजणबहुत्तं। दुक्ख-मुवसग्गबहुत्तं भिश्खू खेत्तं विवज्जेऊ ।१४१। = जिस क्षेत्रमें कषायकी उत्पत्ति हो, आदरका अभाव हो, मूखता हो, इन्द्रियविषयोकी अधिकता हो, खा आदि बहुत जनोका संसर्ग हो, तथा क्लेश न उपसर्ग हो, ऐसे क्षेत्रको मुनि अवश्य छोड दें।
- ज्ञा./२७/३१ किंच क्षोभाय मोहाय यद्विकाराय जायते। स्थान तदपि मोक्तव्यं ध्यानविध्वसशाङ्कितैः ।३१। =ध्यानविध्वं सके भयसे क्षोभ-कारक, मोहक तथा विकार करनेवाला स्थान भी छोड देना चाहिए ।३१। ( अन, घ /७/३०/६८१)

## ३. कुशोळसंसक्त स्थानोंसे दूर होनी चाहिए

- भ. आ./मू /६३३-६३४/-३४ गंधव्वणट्टजट्टस्सचक्रज्ञतगिगकम्मकरुसे य। णत्तिजया पाडहि पाडहिडोवणडरायमग्गे :६३३। चारण कोट्टग-कङ्कालकरकचे पुष्फदयसमीपे च। एवविध वसधीए होज्ज समाधीए बाधादो ।६३४। = गन्धर्व, गायन, नृत्य, गज, अश्व आदि शालाओं के, तेली, कुन्हार, घोनो, नट, भांड, शिल्पी, कुलाल आदिके घरोके तथा राज्यमार्गके तथा जगीचे व जलाशयके समीपमे वस्तिका होनेसे ध्यानमें विध्न पडता है । ६३३-६३४।
- म् आ /३४७ तेरिकली माणुस्सिय सविकारिणि-देविगेहिससत्ते। बज्जेंति अप्पमत्ता णिलए सयणासणट्ठाणे ।३४७ः = गाय आदि तिर्यंचिनी, कुशोल खो, भवनवासी व्यन्तरी देवी, असंयमी गृहस्थ, इनके रहनेके निवासोको यत्नचारी मुनि शयन करने, कैठने व लडे होनेके लिए छोडे।
- रा. वा./१/६/१६/३१७/३४ संयतेन रायनासनशुद्धिपरेण स्वोक्षुद्रचौर-पानासशोण्डशाकुनिकादिपापजनवासा वर्ज्या , शृङ्घारविकारभूषणो-ज्ज्वजवेषवेश्याकोडाभिरामगीतनृत्यवादित्राकुलशालादयश्च परि-हर्त्तव्याः ।= शय्या और आसनकी शुद्धिमें तत्पर सयतको स्रो, क्षुद्र-जन्तु, चोर, मद्यपान, जूआ, शराबो, और चिडीमार आदिके स्थानोमें नही बसना चाहिये। और शृंगार, विकार, आमूषण, उज्ज्वलवेष, वेश्याक्रीडा, मनोहर गीत, नृत्य, वादित्र आदिसे परिपूर्ण शालाओ आदिमे रहने आदिका त्याग करना चाहिए। ( वो पा./ टी./१७/१२०/२० )

दे, कृतिकर्म/३/४/३ (रुद्र आदिके मन्दिर तथा दुष्ट स्त्री पुरुषोसे ससक्त स्थान ध्यानके लिए अत्यन्त निषिद्ध है )

वसतिका

## ४. स्त्रियों व अन्य जन्तुओं आदिकी बाधासे रहित व अनुकूल होनी चाहिए

- भ. आ./मू /२२१/४४२ इत्थिणउसयमुवज्जिदाए सीदाए उसिणाए ।२२१। =जो स्रो पुरुष व नपुसक जनोसे वर्जित हो, तथा जो शीत व उष्ण हो अर्थात् गर्मियोमे शीत और क्षदियोमें उष्ण हो, ऐसी वसतिका योग्य है।
- स. सि /१/११/४३८/१० विथिक्तेषु जन्तुपीडाविरहितेषु सयतस्य शय्या-सनम् · कर्त्तव्यमिति । = एकान्त व जन्तुओकी पीडासे रहित स्थानोमें मुनिको शय्या व असन लगाना चाहिए । ( रा. वा /१/११/ १२/६११/१३ )
- ध. १३/४.४.२६/४८/८ स्थी-पसु-संढयादीहि ज्फाणज्फेयविग्धकारणेहि बज्जिय पदेसा विवित्त णाम ।⇔ध्यान और ध्येयमें विघ्नके कारण-भूत स्त्रो, पशु और नपुसक आदिसे रहित प्रदेश विविक्त कहलाते है । (बो. पा /टी./४७/१२०/१९ तथा ७८/२२२/४)
- दे. वसतिका/नं [ जिसमे जन्तुओंका वास न हो और जहाँ प्राणी बाहरसे आकर न ठहरते हो, ऐसा स्थान योग्य है। (वसत्तिका/१ में भ. आ /मू./६३६)। स्तियो व बहुजन संसर्ग तथा क्लेश व उपसर्गसे रहित स्थान मुनियोके रहने योग्य है। (वसितका/२/में मू आ./ १४२)। कुशोलो ख़ियो, तिर्यंखिनियो, देवियो, दुष्ट पुरषोसे संसक्त स्थान तथा देवी-देवताओके मन्दिर वर्जनीय है (वसतिका/३)।]
- दे कृत्तिकर्म/३/४/२ [पदित्र, सम, निजन्तुक, खियों, नपुंसकों व पशु-पक्षियोकी कटक आदिकी वाघाओसे रहित स्थान ही ध्यानके योग्य है।]

#### ५. नगर व ग्रासमें बसनेका निषेध

- दे. वस तिका/१ मे भ. आ /मू /२२१, ६३९ ( मुनिको या क्षपककी वस-तिका ग्रामसे बाहर या ग्रामके अन्तमें होनो चाहिए ।)
- आ. अनु /१२७-११८ इतस्ततश्च त्रस्यन्तो विभावर्यां यथा मृनाः। वनाद्विशरयुपग्रासं कलौ कष्ट' तपस्विनः ।११७। वरं गार्हस्थ्यमेवाद्य तपसो भाविजन्मन । श्व स्तीक्टाक्ष्ण्रुण्टाक्लोप्यवैराग्यसपद. ।११८। = जिस प्रकार सिहादिके भयसे मृगादि रात्रिके समय गॉवके निकट आ जाते है, उसी प्रकार इस कलिकालमें मुनिजन भी बनको छोड गॉवके समीप रहने लगे है, यह खेदकी बात है ।११७। यदि आजका प्रहण किया तप कल स्त्रियोके कटाक्षरूप छटेरोके द्वारा वैराग्य सम्पत्तिसे रहित कर दिया जाय तो इस तपकी अपेक्षा तो गृहस्थ जीवन ही कही श्रेष्ठ था ।११४।

## ६. शून्य गृह, गिरिगुहा, वृक्षको कोटर, इमशान आदि स्थान साधुके थोग्य हैं

- भ, आ मू /गा, सुण्णघरगिरिगुहारुअखमूल विचित्ताई ।२३१। उज्जाण-घरे गिरिकदरे गुहाए व सुण्णहरे ।६३८। = झून्यघर, पर्वतको गुफा, वृक्षका सूल, अकृत्रिम गृह ये सत्र विविक्त वसतिकार है ।२३१। उद्यानगृह, गुफा और झून्यघर ये भी वसतिका व क्षपकका सस्तर करनेके यौग्य माने गये है ।६३८।
- मू आ /१६० गिरिकदर मसाण सुण्णागार च रुवखमूल वा । ठाण विरागबहुल धीरा भिक्खू णिसेवेऊ ।१६०। = पर्वतकी गुफा (व कन्दरा) शमशानभूमि, झून्यघर, और बृक्षकी कोटर ऐसे वैराग्यके कारण-स्थानोमे धीर मुनि रहे ।१६०। (मू. आ./७८७-७८९): ( अन घ /७/३०/६८१) ।

५२७

For Private & Personal Use Only

- नो. पा./मू /४२ मुण्णहरे तरुहिट्ठे उज्झाणे तह मसाणवासे वा ! गिरिगुह गिरिसिहरे वा भोमवणे अहव वसिते वा ।४२१ – सूना घर, बृक्षका मूल अर्थात् कोटर, उद्यानवन, रमशानभूमि, गिरिगुफा, गिरिशिखर, भयानकवन, अथवा वसतिका इनविषे दीक्षासहित मुनि तिष्ठे ।४२।
- त. सू /७/६ झून्यागारविमोचितावास ।६। = झून्यागार विमोचितावास ये अचौर्यमहाव्रतकी भावनाएँ है ।
- स. सि /१/११/४३९/१० झून्यागारादिषु विविक्तेषुः स्यतस्य शय्या-सनम् कर्तव्यमिति पञ्चमं तप ।= झून्यघर आदि विविक्त स्थानोमें सयतको शब्यासन लगाना चाहिए । ये पाँचवाँ (विविक्त शय्यासन नामका) तप है । (रा वा./१/११/१२/६११/१२), (त्रो. पा./टी./७९/२२२/६)।
- रा वा /१/६/१६/१६७/३६ अकृत्रिमगिरिगुहातरुकोटरादय कृत्रिमाष्ट्रच झून्यागारादयो मुक्तमोचितात्रासाम्म् ( शयनासनकी शुद्धिमें तरपर सयतको )आकृतिक गिरिगुफा, वृक्षको खोह, तथा झून्य या छोडे हुए मकानोमें बसना चाहिए।
- भ्र. १३/५,४,२६/५९/८ गिरिगुहा-कंदर-पन्भार-सुसाण-सुण्णहरारामुज्जा-णाओ पदेसा तिचित्तं णाम ।=गिरिकी गुफा, कन्दरा, पत्भार ( शिक्षागृह-दे० अगला शोर्षक), श्मशान, शून्यघर, आराम और उद्यान आदि प्रदेश विविक्त कहलाते है।
- दे. कृतिकर्म/३/४/१ ( पर्वतकी गुफा, वृक्षकी कौटर, नदीका किनारा या पुल, शून्य घर आदि थ्यानके लिए उपयुक्त स्थान है । )

## अनुद्दिष्ट धर्मशाला आदि मी युक्त है

- भ. आ /मू./२३१,६३६...आगं तुंगारदेवकुले । अकदण्पन्भारारामधरादीणि य विचित्ताइं ।२३१। आगं तुवरादिम्रु वि कडण्हि य चिलिमिलीहिं कायव्त्रो । खवयस्सोगारा धम्मसवणमंडवादी य ।६३१। = देवमन्दिर, व्यापारार्थ भ्रमण करनेवाले व्यक्तियोके निवासार्थ बनाये गये घर, पन्भार (शिक्षागृह), अकृत्रिम गृह, क्रीडार्थ आने-जानेवालोंके लिए बनाये गये घर ये सब विविक्त वसतिकाएँ है ।२३१। व्यापारियोके ठहरनेके लिए निर्माण किये गये घर या ऐसी वसतिकाएँ उपलब्ध न हो तो क्षयकके लिए वाँस व पत्तों आदिका आच्छादन या समामडप आदि भी काममें लाये जा सकते हैं ।६३९।
- रा. वा /१/६/१६/४६७/३६ कृत्रिमाश्च झून्यांगारादयो मुक्तमोचितावासा अनारमोद्ददेशनिर्वतिता निरारम्भाः सेव्याः।=( शय्या और आसनकी शुद्धिर्मे तत्पर संयतको ) शून्य मकान या छोडे हुए ऐसे मकानोमें कसना चाहिए जो उनके उद्धदेशसे नहीं बनाये गये हों और न जिनमे उनके लिए कोई आरम्भ ही किया गया हो।----( और भी दे बसतिका/१,६)।

## ८. चसतिकाके ४६ दोषोंका निर्देश

#### १. उद्गम दोष निरूपण

भ आ./वि./२३०/४४३/१० तत्रोइगमा दोषो निरूप्यते वृक्षच्छेदस्तदा-नम्मनं, इष्टकापाक भूमिखननं स्टेस्येवमादिव्यापारेण घण्णा जीव-निकायानां बाधा कृत्वा स्वेन वा उत्पादिता, अन्येन व कारिता वसतिराधाकर्मशब्देनाच्यते । यावन्तो दीनानाथकृपणा आगच्छन्ति लिङ्गिनो वा तेषामियमित्युद्दिश्य कृता, पार्षडिनामेवेति वा अमणा-नामेवेति, निर्धन्यानामेवेति सा उद्देसिंगा वसदिति भण्यते । अत्मार्थं गृहं कुर्वता अपवरक स्यतानां भवत्वित्ति कृतं अब्भोवब्भ-मित्युच्यते । आश्मनो गृहार्थमानोत्तै काष्ठादिभि सह बहुभि अप्तमार्थं मानीयाल्पेन मिश्विता यत्र गृहे तत्द्वतिकमित्युच्यते । पाषडिना गृहस्थानां वा क्रियमाणे गृहे पश्चात्सयतानुद्दिश्य काष्ठा-दिमिश्वेण निष्पादितं वेश्वमिश्रम् । स्वार्थसेव कृतं संयतार्थं मिति

स्थापितं ठविद इत्युच्यते । संयतः स च यावद्भिर्दिनैरागमिष्यति तत्प्रवेशदिने गृहसस्कार सकल करिष्याम इति चेतसि कृत्वा यत्सस्कारित वेश्म तत्पाहूडिंगमित्युच्यते । ( यक्षनागमातृकाकुसदेव-ताद्यर्थं कृतं गृहं तेभ्यश्च यथास्व दत्त तद्वत्तावज्ञिष्ट यतिभ्यो दीयमानं बलिरित्युच्यते ) । तदागमानुरोधेन गृहसस्कारकलापहासं कृत्वा वा संस्कारिता वसति प्रदीषकं वा **तत्पाटुष्कृतमि**त्युच्यते। यड्-गृह अन्धकारबहुलं तत्र ब्हुप्रकाशसपादनाय यतीना छिद्रीकृतकुड्च, अपाकृतफलक, सुविन्यस्तप्रदीपक वा तत्पादुकारशब्देन भण्यते। द्रव्यक्रीतं भावक्रीत इति द्विविध क्रीतं वेश्म, सचित्तं गोवसीवर्दा-दिक दत्वा संयताथेक्रीत, अचित्तं वा घृतगुडखण्डादिक दत्वा क्रीत द्रव्यकोतम् । विद्यामन्त्रादिदानेन वा कीतं भावकीतम् । अण्यमुणं कृत्वा वृद्धिसहितं अवृद्धिक पा गृहीतं सयतेभ्य पमिच्छ उच्यते। मदोये बेश्मनि तिष्ठतु भवान् युष्मदीयं तावद्रगृह यतिभ्यः प्रयच्छेति गृहीत परियट्टमित्युच्यते। कुड्याद्यर्थं कुटोरककटादिकं स्यार्थ निष्पन्नमेव यत्सयतार्थमानीतः तदभ्यहिडमुच्यते । तद्दद्विविधमाच-रितमनाचरितमिति । दूरदेशाइग्रामान्तराद्वानीतमनाचरित । इष्ट-कादिभि , मृरिपण्डेन, बृत्या, कवाटेनोपसेन ना स्थगितं अपनीय दीयते यत्तदुद्धिन्नं । निश्रेण्यादिभिरारुह्य इत आगच्छत युष्माकमिय वसतिरिति या दीयते द्वितीया तृतीया वा भूमि सा मालारीहमि-त्युच्यते । राजामात्यादिभिर्भयमुपदर्श्य परकौयं यद्दीयते तदुच्यते अच्छेरुजं इति । अनिसृष्टं पुनर्द्विविर्धं । गृहस्वामिना अनियुक्तेन या दीयते वसति यरस्वामिनापि बालेन परवशवतिना दीयते सोभय्यप्यनिसृष्टेति उच्यते । उद्दगमदोषा निरूपिता ।=१, फाड तोडकर लाना, ईटें पकवाना, जमीन खोदना, इत्यादि क्रियाओंसे षट्काय जीवोको बाधा देकर स्वय बसतिका वनायी हो या दूसरोंसे लनवायी हो वह वसतिका अध कर्मके दोषसे दूषित है। २. "दीन, अनाथ अथवा कृपण आधेगे अथवा सर्वधर्मके साधु आवेगे, किवा जैनधर्मसे भिन्न ऐसे साधु अथवा निर्ग्रन्थमुनि आवेगे, उन सब जनोंकों यह वसतिका होगी", इस उद्देश्यसे जो वसतिका बाँधी जाती है वह उद्देशिक दोषसे दुष्ट है। ३. जब गृहस्थ अपने लिए घर बँधवाता है, तब 'यह कोठरी समतोके लिए होगी' ऐसा मनमें विचारकर नॅधवायो गयी वह वसतिका अब्भोब्भव दोषसे दुष्ट है। ४. अपने घरके लिए लाये गये बहुत काष्ठादिकोंसे अमणोंके लिए लाये हुए काष्ठादिक मिश्रण कर बनायी गयी जो बसतिका वह पुतिकदोषसे दुष्ट है। ६. पालंडी साधु अथवा गृहस्थोके लिए घर वॉंधनेका कॉर्य शुरू हुआ। था, तदनन्तर समतोके उह्नदेश्यसे काष्ठादिकोंका मिश्रण कर बनवामी जो बसतिका वह मिश्रदोषसे दूषित समफना चाहिए । ६. गृहस्थने अपने लिए ही प्रथम जनवाया था परन्तु अनन्तर 'यह गृह सयतोंके लिए हो' ऐसा सकल्प जिसमें हुआ है वह गृह स्थापितदीषसे दुष्ट है। ७, ''सयत अर्थात् मुनि इतने दिनोके अनन्तर आवंगे अत जिस दिनमें उनका आगमन होगा उस दिनमें सब घर फाडकर, लीपकर स्वच्छ करे गे," ऐसा मनमें सकल्पकर प्रवेश दिनमें वसतिकाका संस्कृत करना पाहुडिंग नामका दोष है। ५. ( मूलाराधना दर्पणके अनुसार पाहूडिगसे पहिले वलि नामक दोष है। उसका लक्षण वहाँ इस प्रकार किया है)-यन्न, नाग, माता, कुलदेवता, इनके लिए घर निर्माण करके उनको देकर अवशिष्ट रहा हुआ स्थान मुनिको देना यह बलि नामक दोष है। १. मुनिप्रवेशके अनुसार संस्कारके कालमें हासकर अर्थाद् उनके पूर्व ही संस्कारित जो वसतिका वह पादुष्कुत दोषसे दूषित समझनी चाहिए । १०. जिस घरमें विपुस अन्धकार हो तो वहाँ प्रकाशके लिए भित्तिमें छेद करना, वहाँ काष्ठका फलक है तो उसे निकालना, उसमें दोषककी योजना करना यह प्रदुकारदोष है। १९. द्रञ्यक्रोत और भात्रक्रीत ऐसे खरीदे हुए घरके दो भेद हैं। गाय, बेल, बगेरह सचित्त पदार्थ देकर संयतोके लिए खरीदा हुआ जो घर उसको सचित्त द्वव्यकीत कहते हैं। घृत, गुड, खाँड ऐसे

वसतिका

अचित्त पदार्थ देकर खरीदा हुआ जो घर उसको अचित्तद्रव्यक्रीत कहते हैं। विद्या मन्त्रादि देकर खरोदे हुए घरको भागकोत यहते है। १२ अल्प ऋण करके और उसका सूद देकर अथवान देकर सयतोंके लिए जो मकान लिया जाता है यह पामिचछदोपसे दूषित है। १३ ''मेरे घरमें आप ठहरो और आपका घर मुलियाको रहनेके लिए दो-'' ऐसा कहकर उनसे लिया जो घर वह परिपट्टवोपसे दूषित समझना चाहिए। १४ अपने घरकी भोतके लिए जो स्तम्भादिक सामग्री तैयार की थी बहु संयतीके लिए जाना, सी अभिघट नामका दोष है। इसके आचरित व अनाचरित ऐसे टो भेद है। जा सामग्री दूर टेशसे अथवा अन्य ग्रामसे लायी गयी होय तो उसको अनाचरित कहते हैं और जो ऐसी नहीं होय तो वह आचरित समभनी चाहिए। १५ ईंट, मिट्टीके पिण्ड, कॉटोको बाडी अथवा किवाड, पाषाणोंसे इका हुआ जो घर खुला करके मुनियोको रहनेके लिए देना वह उद्भिन्न दोष है। १ई. 'नमैनी (सीढो) वर्गरहमे चढ़ रुर आप यहाँ आइए, आपके लिए यह वसतिका दी जाती है,'' ऐसा कहकर सयतोको दूसरा अथवा तोसरा मजिला रहनेके लिए देना, यह मालारोह नामका दोष है। १७ राजा अथवा प्रधान इत्यादिकोसे भय दिखाकर दूसरोका गृहादिक यतियोको रहनेके लिए देना वह अच्छेज्ज नामका दोष है। १९- अनिसृष्ट दोषके दो भेद है—जो दानकार्यमें नियुक्त नहीं हुआ है ऐसे स्वामीसे जो वसतिका दी जाती है वह अनिसृष्ट दोषसे दूषित है। और जो वसतिका बालक और परवश ऐसे स्वामीसे दो जाती है वह अनिसृष्ट दोषसे दूषित समझनी चाहिए। – इस तरह उडुगम दोध निरूपण किये ।

- २. उत्त्पादनदोष निरूपण
- भ. आ /बि. २३०/४४४/६ उत्पादनदोषा निरूप्यन्ते---पञ्चविधाना धात्रीकमणा अन्यतमेनात्पादिता बसति । काचिहारक स्नपयति. भूषयति, कोडयति, आशयति, स्वापयति ना। वसत्यथंमेवोत्पादिता वसतिर्धात्रीदोषद्ष्टाः ग्रामान्तरात्रगरान्तराच देशादन्य देशतो वा सम्बन्धिना वातमिभिधायोत्पादिता द्रुतकर्मोत्पादिता । अङ्गे स्वरो, व्यञ्जनं, लक्षण, छिन्नं, भौम, स्वप्नोऽन्तरिक्षमिति एवभूतनिमित्तो-पदेशेन लब्धा बसतिनिमित्तदोषदुष्टा । आत्मनो जाति, कुलं, ऐश्वर्य वाभिधाय स्वमाहारम्यप्रकटनेनोत्पादिता वसतिराजीवराव्देनो-च्यते । भगवन्सर्वेषां आहारदानाइसतिदानाच पुण्यं किमु महदूप-जायते इति पृष्टो न भवतीत्युक्ते गृहिजन' प्रतिक्रूलवचनरुष्टो वसति न प्रयच्छेदिति एवमिति तदनुकूलमुक्त्वा योत्पादिता सा वणिगवा शब्देनोच्यते । अष्टविधया चिकित्सया लच्धा चिकित्सोत्पादिता । कोधोरपादिता (कोध, मानं, माया, लोभ वा प्रयुज्योरपादिता क्रोधादिचतुष्टयदुष्टा)। गच्छतामागच्छता च यतीना भवदीयमेव गृहमाश्रय इतीयं वार्ता दूरादेवास्माभि श्रतेति पूर्व स्तुत्वा या लब्धा। वसनोत्तरकाल च गच्छन्प्रश्नसा करोति पुनरपि वसति लप्स्ये इति । एवं उत्पादितासस्तवदोषदुष्टाः । विद्यया, मन्त्रेण, चूर्णप्रयोगेण वा गृहिणं वशे स्थापयित्वा लव्धा। मूलकर्मणा वा भिन्नकन्यायोनिसस्थापना मूलकर्म । विरक्ताना अनुरागजनन वा। उत्पादनाख्योSभिहितो दोष बोडवाप्रकार' । - १. धात्री पाँच प्रकार-की है-बालकको स्नान करानेवाली, उमे वस्त्राभूषण पहनानेवाली, उसका मन प्रसन्न करनेवाली, उसे अन्नपान करानेवाली, और उसे मुलानेवाली। इन पाँच कार्यों मेसे किसी भी कार्यका गृहरूथको उपदेश देकर, उससे यति अपने रहनेके लिए वसतिका प्राप्त करते है। अतः बह बसतिका धात्रीदीषसे दुष्ट है। २, अन्यग्राम, अन्य नगर और अन्यदेशके सम्बन्धीजुनोको वार्ता श्रावकको निवेदित कर वसतिका प्राप्त करना दूतकर्म नामका दोष है। ३. अंग, स्वर आदि आठ प्रकारके निमित्तशास्त्रका उपदेश कर श्रावकसे वसतिकाकी प्राप्ति करना निमित्त नामका दोष है। ४ अपनी जाति, कुल, ऐश्वयं वर्गे-

रहका वर्णनकर अपना महारम्य श्रावनको निवेदनकर वसतिकाकी प्राप्ति करना आजीब सामक दोप है। ४ हे भगवत् । सर्व लोगोको आहार व यसतिकाका दान देनेसे क्या महान् पुण्यकी प्राप्ति न होगी । ऐसा श्रावकका प्रश्न सुनकर यदि में पुण्य प्राप्ति नहीं होती, ऐसा कहूँ तो आवक वसतिका न देगा ऐस। मनमें विचार कर उसके अनुकूल वचन बोलकर वसतिकाको प्राप्ति करना वणिग दोष है। ई, आठ प्रकारको ∞चिकित्सा करके बसतिकाकी प्राप्ति करना चिकित्ला नानक दोष है। ७-१०. क्रोध, मान, मामा व लोभ दिखाकर नसतिका प्राप्त करना क्रोधादि चतुष्टध दोप है। ११. जानेवाले और आनेवाले मुनियोंको आपका घर ही आश्रय स्थान है। यह वृत्तान्त हमने दूर देशमें भी सुना है ऐसी प्रथम स्तुति करके वसतिका प्राप्त करना पूर्वरुतुति नामका दोष है। १२. निवासकर जानेके समय पुन भी कभी रहनेके लिए स्थान मिले इस हेतुसे (उपरोक्त प्रकार हो) स्तुति करना पश्चातस्तुति नामका दोष है। १३-१४. विद्या, मन्त्र अथवा चूर्ष प्रयोगसे गृहस्थको अपने वदाकर वसतिकाकी प्राप्ति कर लेना विद्यादि दोष है। १६, भिन्न आतिकी कन्याके साथ सम्बन्ध मिलाकर बसतिका प्राप्त करना अथवा विरक्तों-को अनुरक्त कग्नेका उपाय कर उनसे बसतिका प्राप्त कर लेना भूलकर्म नामका दोष है। इस प्रकार उत्पादन नामक दोषके १६ मेद हैं।

३, एवणादोप निरूपण

५२९

भ आ /वि /२३०/४४४/१६ अथ एषणादोषान्दरा प्राह-किमियं योग्या वसतिनोति शङ्किता । तदानीमेव सिक्ता सत्यालिमा सती वा छिद्द+ स्तुतजलप्रधाहेण वा, जलभाजनलोठनेन वा तदानीमेव लिग्ना वा ब्रक्षितेरयुच्यते । सचित्तपृथिव्या, अपां, हरितानां, बीजानां त्रसानां उपरि स्थापितं पीठफलकादिकं अत्र शय्या क्तेव्येति या दीयते सा पिहिता । काष्ठचेलकण्टकप्रावरणाद्यावर्षणं कुर्वता पुरोधायिनोप-दशिता वसति साहारणशब्देनोच्यते । मृतजातसूतक्युक्तमृहिजनेन. मत्तन, व्याधितेन, नपुंसकेन, पिशाचगृहीतेन, नग्नया वा दीय-माना वसतिदीयकदुष्टाँ। स्थावरैः पृथिव्यादिभिः, त्रसैः पिपी-लिकमत्कुणादिभि' सहितोन्मिश्रा । अधिकवितस्तिमात्राया भूमेर-धिकाया अपि भूनो ग्रहणं प्रमाणातिरेकदोषः । शीतवातातपाद्युपन् द्रवसहिता वसतिरियमिति निन्दा कुवेतो वसनं धूमदोषः । निर्वति। विशाला, नात्युष्णा शोभनेयमिति तत्रानुराग इंगाल इत्युच्यते।---१ 'यह वसतिका योग्य है अथवा नहीं है,' ऎसी जिस वसतिकाके विषयमें शका उरपन्न होगी वह शंकितदोषसे दूषित समझनी चाहिए। २. वसतिका तत्काल ही लीपी गयी है, अथवा छिद्रसे निकलनेवाले जलप्रवाहरो किंया पानीका पात्र लुढ्काकर जिसकी सीपापोतो की गयी है वह म्रक्षित वसतिका समझनी चाहिए । ३. सचित्त जमीनके ऊपर अथवा पानी, हरित बनस्पति, बीज वा त्रस-जीव इनके ऊपर पीठ फलक वगैरह रखकर 'यहाँ आप शय्या करें' ऐसा कहकर जो बसतिका दी जाती है वह निक्षिप्तदोषसे युक्त है । ४. हरितकाथ बनस्पति, काँटे, सचित्त मृत्तिका, वगैरहका आच्छादन हटाकर जो वसतिका दी जाती है वह पिहितदोषसे युक्त है। १. लकडी, बस्त्र, काँटे इनका आकर्षण करता हुआ अर्थात् इनको घसी-टता हुआ आगे जानेवाला जो पुरुष उससे दिखायी गयी जो वसतिका वह साधारणदोवसे युक्त होता है। ६. जिसको मरणाशौच अथवा जननाशीच है, जो मत्त, रीगी, नपुंसक, पिशाचग्रस्त और नग्न है ऐसे दोष्से युक्त गृहस्थके द्वारा यदि वसतिका दी गयी हो तो वह दायकदोषसे दूषित है। ७, पृथिवी, जल स्थावर जीवोंसे और चीटी खटमल वगैरह वगैरह अस जीवौरे जो युक्त है, वह वसतिका उन्मिश्रदोष सहित समफना चाहिए। ८ मुनियोको जितने नासिश्त प्रमाण भूमि ग्रहण करनी चाहिए, उससे अधिक प्रमाण भी भूमिका ग्रहण करना यह प्रमाणातिरेक दोष है। १. "ठण्ड,

हवा और कड़ी धूप वगेरह उपद्रव इस वसतिकामे है'' ऐसी निन्दा करते हुए वसतिकामें रहना धूमदोष है। १० "यह वसतिका वात रहित है'', विशाल है, अधिक उष्ण है और अच्छी है, ऐसा समफ्रकर उसके ऊपर राग भाव करना यह इंगाल नामका दोष है।

#### अन्य सम्बन्धित विषय

- १ वोतरागियोंके लिए स्थानका कोई नियम नहीं।
  - --दे. कृतिकर्म/३/४/४ ।
- २. विविक्त वसतिकाका महत्त्व । 🦳 दे. विविक्त शण्यासन ।
- ३ वसतिकामें प्रवेश आदिके समय नि.सही और असही शब्दका प्रयोग । — दे. असही ।
- ४. अनियत स्थानोंमें निवास तथा इसका कारण प्रयोजन ।
  - --दे विहार ।
- ५. एक स्थानपर टिकनेकी सीमा। दे. बिहार।
- ६. पंचमकालमें संघसे बाहर रहनेका निषेध । 🦳 दे. विहार ।
- ७. वस्तिकाके अतिचार । -दे. अतिचार/३।

# वसतिकातिचार--- २० अतिचार/३।

**वसा---** औदारिक इारीरमें बसा धातुका प्रमाण---दे० औदारिक/१।

- वसुंधर----म. पु / ६१/ग्लोक स.---ऐरावतक्षेत्रके श्रीपुर नगरका राजा था 1081 स्त्रीकी मृत्युसे विरक्त हो दीक्षा धार महाशुक्र स्वर्गमें उत्पन्न हुआ 10१-०७। यह जयसेन चक्रवर्तीके पूर्वका तोसरा भव है।---दे० जयसेन 1
- वसुंधरा रुचक पर्वत निवासिनी एक दिनकुमारी देवी। दे० लोक/४/ १३।
- वसु --- १. लौकान्तिक देशेका एक भेद -- दे० लौकान्तिक । २ एक अज्ञानवादी -- दे० अज्ञानवाद । ३ प, पु./११/ श्लोक स.--- इक्ष्वाकु कुलके राजा ययातिका पुत्र ।१३। क्षीरकदम्ब गुरुका शिष्य था ।१४। सत्यवादी होते हुए भी गुरुमाताके कहनेसे उसके पुत्र पर्वतके पक्षको पुष्ठ करनेके लिए, 'अजेर्ज ष्टव्यम् ' शब्दका अर्थ तिसाला जौ न करके 'बकरेसे यज्ञ करना चाहिए' ऐसा कर दिया । देश फल-स्वरूप सातवे नरकने गया । ७३। (म, पु /६७/२६६-२८९, ४१३-४३१) । ४ चन्देरीका राजा था । महाभारतसे पूर्ववर्ती है । 'इन्होने इन्द्र व पर्वत दोनोका इकट्ठे हो हव्य प्रहण किया था'' ऐसा कथन आता है । समय-ई० पू० २००० ( ऋग्वेद मण्डल सूक्त १३) ।
- वसुदेव ह. पु /सर्ग /श्लोक अन्धक वृष्णिका पुत्र समुद्र विजयका भाई । (१८/१२) । बहुत अधिक सुन्दर था । स्त्रियाँ सहसा ही उस-पर मोहित हो जाती थी । इसलिए देशसे बाहर भेज दिये गये जहाँ अनेक कन्याओसे विवाह हुआ । (सर्ग ११-३१) अनेक वर्षां पश्चात भाईसे मिलन हुआ । (सर्ग १२) कृष्णकी उत्पत्ति हुई । (३६।११) तथा अन्य भी अनेक पुत्र हुए । (४८/६४-६१) । द्वारका जलनेपर संन्यासधारण कर स्वर्ग सिधारे । (६१/८७-११) ।
- वसुधा वृ स. स्तो/टी./३/७ वसु द्रव्यं दधातीति वसुधा पृथिवी । -- वसु अर्थात् द्रव्योको धारण करती है। इसलिए पृथिवी वसुधा कहलाती है।
- वसुनंदि--१ नन्दिसंघ बलात्कार गणको गुर्वावलीके अनुसार आप सिंहनन्दिके के शिष्य तथा वीरनन्दिके गुरु थे। समय---विक्रम शक सं. ४२४-४३१ (ई० ६०३-६०८)(दे० इतिहास/७/२)। २. नन्दि-संघके देशीयगणकी गुर्वावलीके अनुसार देवेन्द्राचार्यके शिष्य और

सर्वचन्द्रके गुरु थे। समय-वि० १५०-१८० (ई० ८१३-१२३)। ---दे० इतिहास/७/१ ३. नन्दिसघ देशीयगण के आचार्य । अपर नाम जयसेन । गुरु परम्परा--श्रीनन्दि, नयनन्दि (वि. ११००) नेमिचन्द्र सैद्धान्तिक, वसुनन्दि । कृतिये - शावकाचार. प्रतिष्ठासार सप्रह, सूलाचार वृत्ति, वस्तु विद्या, जिनशतक, आप्त मीमांस वृत्ति । समय-- लगभग वि. ११४० (ई. १०६८-१११८) । (ती /३/२२१,२२६), (दे. इतिहास/७/१) ।

- वसुनंदि आवकाचार---आ वसुनन्दि सं. ३ (ई इा, ११-१२)। रचित प्राकृत गाथाबद्ध ग्रन्थ है। इसमें ५४६ गाथाएँ है। (ती./२/२२७)।
- वसुपाल-मगधका एक प्रसिद्ध जैन राजा जिसने आहू पर्वतपर ऐतिहासिक व आश्चर्यकारी जिनमन्दिरोका निर्माण कराया। समय ई० ११९०।
- **वसुबंधु**---ई० २८०-३६० के 'अभिधर्मकोश' के रचयिता एक बौद्ध विद्वान्। (सि. वि./प्र, २१/प्र, महेन्द्र)।
- वसुमति--- १ भरतक्षेत्र आर्यखण्डकी एक नदी। -- दे० मनुष्य/४। २. विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर।-- दे० विद्याधर।
- वसुमरका----विजयार्घकी उत्तरश्ेणी का एक नगर---दे० विद्याधर।
- दसुमित्र मगधदेशकी राज्य वंशावलीके अनुसार यह शक जाति-का एक सरदार था, जिसने मौर्यकालमें ही मगधदेशके किसी एक भागपर अपना अधिकार जमा रखा था। अपरनाम बलमित्र था और अग्निमित्रका समकालीन था। समय – वी. नि २८६-३४६ (ई पू. २४६-१८१) – दे० इतिहास/३/४।
- वसुषेण----म पु,/६०/१लोक स --- 'पोदनपुर नगरका राजा था ।६० मलयदेशके राजा चण्डशासन द्वारा स्त्रीका अपहरण होनेपर ।६१-६२। दीक्षा घार ली और निदान बन्धसहित मेन्यासमरण कर सहस्रार-स्वर्गमें देव हुआ ।६४-४०।

#### वस्तु—

- लि. वि./मूलवृत्ति/४/१४/२१३/११ परिणामो वस्तुलक्षणम्। ---परि-णमन करते रहना यहाँ वस्तुका लक्षण है।
- का अ /मु./२२५ ज वत्थु अगेयंत ते चिप कडजं करेदि णियमेण । महु घम्मजुदं अत्थं ऊज्जकर दीसदे लोए । = जो वस्तु अनेकान्तस्वरूप है, वही नियमसे कार्यकारी है । क्योंकि लोकमें बहुत धर्म युक्त पदार्थ ही कार्यकारी देखा जाता है ।--- (विशेष दे० द्रव्य)
- रुया. म /५/३०/६ वस्तुनस्तावदर्थ क्रियाकारित्व लक्षणम् ।
- स्या मं /२३/२७२/६ वसन्ति गुणपर्याया अस्मिन्निति वस्तु । ⇒ अर्थ-क्रियाकारित्व ही वस्तुका लक्षण है । अध्या जिसमें गुणपर्याये वास वरे वस्तु है ।
- दे द्रव्य/१/७---(सत्ता, सत्त्व, सत्त, सामान्य, द्रव्य, अन्वय, वस्तु, अर्थ, विधि ये सत्र एकार्थवाची शब्द है )।
- दे इव्य/१/४ ( वस्तु गुगपर्यायात्मक है ) ।
- दे, सामान्य ( वस्तु सामान्य विशेषात्मक है ) ।
- दे. श्रुतज्ञान/II, ( वस्तु श्रुतज्ञानके एक भेदका नाम है )।
- वस्तुत्व आ. प /ई वस्तुनो भावो वस्तुत्वम्, सामान्यविशेषात्मकं वस्तु । = वस्तुकं भावको वस्तुत्व कहते हैं। वह वस्तु सामान्य त्रिशेषात्मक है। [ अथवा अर्थक्रियाकारी है अथवा गुण पर्यायोको वास देनेवाली है (दे वस्तु)]।
- स. भ. त /३५/५ स्वपररूपोपादानापोहनव्यवस्थाप्यं हि वस्तुनो वस्तुत्वम् ।= अपने स्वरूपके ग्रहण और अन्यके स्वरूपके त्यागसे ही वस्तुके वस्तुत्वका व्यवस्थापन किया जाता है ।

- वस्तु विद्या----आ वसुनल्दि (ई. १०४३-१०४३) रचित एक ग्रन्थ।
- वस्तुसमास---- श्रुतज्ञानका एक भेद---दे श्रुतज्ञान/II।
- **वस्त्र** भा, पा /टो, /७१/२३०/१ पञ्चविधानि पञ्चप्रकाराणि चेलानि वस्त्राणि अडज वा-कोशज तसरिचीरम् (१) वोडज वा कपसिवस्त्रं (२) रोमज वा ऊर्णामय वस्त्र एडकोष्ट्रादिरोमवस्त्र (वक्कज वा वल्कं वृयादित्वग्भड्वादिछल्लिवस्त्र तट्टादिकं चापि (४) चर्मजं वा मृगचर्मव्याघचर्मचित्रकचर्मगजचमीदिकम् •• ।=वस्त्र पॉंच प्रकारके होते है – अडज, वोडज, रोमज, वक्कज और चर्मज। रेशमसे उत्पन्न वस्त्र अंडज है । कपाससे उपजा वोडज है । बकरे, ऊँट आदिकी ऊनसे उपजा रोपज है । वृक्ष या बेल आदि छालसे उपजा वक्कज या बल्कलज है मृग, व्याघ, चोता, गज आदिके चर्मसे उपजा चर्मज है ।

## २. रेशमी वस्त्रकी उत्पत्तिका ज्ञान आचार्योंको अवश्य था

भ. आ./मू /१११ वेढेई विसयहेदुं कलत्तपासेहिं दुव्विमोपहि । कोसेण कोसियारुव्व दुम्मदी णिच अप्पाणं ।१११। --- विषयी जीव स्त्रीके स्नेहपाशमें अपनेको इस तरह वेष्टित करता है । जैसे रेशमको उश्वन्न करनेवाला कीड़ा अपने मुखमेसे निकले हुए तन्तुओसे अपनेको वेष्टित करता है ।

\* साधुको वस्त्रका निषेध—<sub>दे० अचेलकत्त्र</sub>।

**★सवस्त्र\_मुक्तिका निषेध**—<sub>दे० वेद/७।</sub>

वस्त्रांग-वस्त्र प्रदान करनेवाला कल्पवृक्ष ।-- वृक्ष/९ ।

वस्वीक ---- विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर ।---- दे० विद्याधर ।

वाक्--दे० वचन ।

वाक्छल----दे॰ छत्र।

- वाकुस ----भ. आ./बि./६०९/८०७/१ गिहिमत्तणिसेज्जवाकुसे लिगे। गृहस्थाना भाजनेषु कुम्भकरकशरावादिषु कस्यचिन्निक्षेपण, तैर्वा कस्यचिदादानं चारित्राचार । --- गिहिमत्तणिसेज्जवाकुसे अर्थात् गृहस्थोके भाजन अर्थात् कुम्भ, घडा, करक-कमण्डल, शराब वगैरह पात्रोमेंसे किसी पात्रनें कोई पदार्थ रखे होगे अथवा किसीका दिये होगे ये सब चारित्राचार है।
- न्या. सू./मू /२/१/६२-६४ विध्यर्थ शदानुवादवचन विनियोगात । ६२। विधिविधायक । ६३। स्तुतिर्भिन्दा परकृति पुराकल्प इत्पर्थवादः । ६४। विधिविहितस्यानुवचनमनुवाद । ६४। == ब्राह्मण ग्रन्थोंका तीन प्रकारसे विनियोग होता है—विधिवाक्य, अर्थवाक्य, अनुवादवाक्य । ६२। आजा या आदेश करने शाले वाक्य विधिवाक्य है । अर्थवाद चार प्रकारका है—स्तुति, निन्दा, परकृति, और पुराकल्प (इनके लक्षणोके लिए दे० वह वह नान) । विधिका अनुवचन और विधिसे जो विधान किया गया उसके अनुवचनको अनुवाद कहते है ।

\* वचनके अनेकों भेद व कक्षण - दे० वचन । वाषयशुद्धि - दे० समिति/१।

- वारे अट्टू १ नेभि निर्वाण काव्य के रचयिता । समय १०७५ ११२४ (ती /४/२३) । २ छन्दोनुशासन तथा काव्यनुशासन के रचयिता कवि । समय -- वि श. १४ मध्य । (ती./४/३७) ।.

#### वाचना—

- स सि /१/२६/४४३/४ निरवद्यग्रन्थार्थोभयप्रदान वाचना। = निदौंष प्रन्थ, उसके अर्थका उपदेश अथवा दोनो ही उसके पात्रको प्रदान करना वाचना है। (रा. वा /१/२६/१/६२४/१), (त सा /७/१७); (चा सा /१५३/१), (अन. घ /७/५३/७१४)।
- ध. १/४.१.११/२६१/७ जा तत्थ णत्रमु आगमेमुवायणा अण्णेसि भवियाण जहासत्तीर गथत्थपरूवणा ।
- ध. १/४.९.५४/९५९/६ शिष्याध्यापत वाचना। ∞१, वाचना आदि नौ आगमोंमे वाचना अर्थाद अन्य भव्य जीवोंके लिए शक्स्यनुसार ग्रन्थके अर्थकी प्ररूपणा। (ध १४/५.६.९२/१/३)। २. शिष्योंको पढानेका नाम वाचना है। (ध, १४/५ ६,१२/९/३)।

#### २. वाचनाके भेद व लक्षण

थ १/४ १.४४/२.४९/६ सा चतुर्विधा नन्दा भदा जया सौम्या चेति। पूर्व पक्षीकृतपरदर्शनानि निराकृत्य स्वपक्षस्थापिका व्याख्या नन्दा। तत्र युक्तिभिः प्रत्यवस्थाय पूर्वापरविरोधपरिहारेण विना तन्त्रार्थकथनं जया। क्वचित् क्वचित्त स्खलितवृत्तेव्यारुया सौम्या। न्वह (बाचना) चार प्रकार है—नन्दा, भद्रा, जया और सौम्या। जन्य दर्शनोको पूर्वपक्ष करके उनका निरावरण करते हुए अपने पक्षको स्थापित करनेवाली व्याख्या नन्दा कहलाती है। युक्तियो द्वारा समाधान करके पूर्वापर विरोधका परिहार करते हुए सिखान्तर्मे स्थित समस्त पदार्थीकी व्याख्याका नाम भद्रा है। पूर्वापर विरोधके परिहारके बिना सिद्धान्तके अर्थोका कथन करना जया बाचना कहलाती है। कही-कही स्खलनपूर्ण वृत्तिसे जो व्याख्या की जाती है, वह सौम्या वाचना है।

वाचनोपगत---दे० निक्षेष/४/९३

- वाचस्पति मिश्र के दिक दर्शनके एक प्रसिद्ध भाष्यकार जिन्होने न्यायदर्शन, सांख्यदर्शन व वेदान्तदर्शनके ग्रन्थोपर अनेको टीकाओके अतिरिक्त योगदर्शनके व्यासभाष्यपर भी तत्त्वकौमुदी नामकी एक टीका लिखी है। (दे० वह वह दर्शन)। समय-ई० ५४० - दे० न्याय/१/७।
- वाटग्राम डॉ० आल्टेके अनुसार वर्त मान वडौदा नगर ही बाटग्राम है, क्योंकि, वडौदाका प्राचीन नाम वटाद है और वह गुजरात प्रान्तमें है। (क. पा /g. १/प्र ७४/पं महेन्द्र)।
- वाटवान----भरतक्षेत्र उत्तर आर्यखण्डका एक देश (-- दे० मनुष्य/४।
- **द्याण---**भरतक्षेत्रका एक देश -- दे० मनुष्य/४।
- वाणिज्य वाणिज्यनर्भ, विषवाणिज्य, लाक्षावाणिज्य, दन्त-वाणिज्य, केशवाणिज्य, रसवाणिज्य--दे० साबद्र/३।
- वाणी---१ पश्यन्ती आदि वाणी-दे० भाषा । २ असम्बद्धप्रताप, कत्तह आदि वचन-दे० वचन/१।
- वातकुमार---भवनवासी देवोका एक भेद-- दे० भवन/४। उनका लोकमें अवस्थान-दे० भवन/४।

- वतिवलय----- स. सि./३/१/२०४/३। टिप्पणोमें अन्य प्रतिमे गृहीस पाठ-धन च धनो मन्दी महार आयत इत्यर्थः। अम्बुच जत उदकमिष्यर्थ । वातशब्दोऽन्त्यदीपक तत् एव सबन्धनीय । घनो धनवात । अम्बु अम्बुवात । वातस्तनुवात । इति महदापेक्षया तनुरिति सामर्थ्यगम्य । अन्य पाठ । सिद्धान्तपाठस्तु धनाम्बु च बात चेति वातशब्द सोपक्रियते । वातस्तनुवात इति वा । = ( मूल सूत्रमें 'धनाम्बुवाताकाशप्रतिष्ठा ' ऐसा पाठ हैं । उसकी व्याख्या करते हुए कहते है )-धन, मन्द, महान्, आयत ये एकाथ वाचो नाम है और अम्बु, जल व उदक ये एकार्थवाची है। वात शब्द अन्त्य दोषक होनेके कारण धन व अम्बु दोनोंके साथ जांडना चाहिए। यथा-धनो अर्थात् घननात. अम्बु अर्थति अम्बुवात और वात अर्थात तनुवात। महत्या घनको अपेक्षा हलको है, यह बात अर्थापत्तिसे हो जान ली जाती है। यह अन्य पाठकी अपेक्षा कथन है। सिद्धान्त-पाठके अनूसार तो घन व अम्बुरूप भी है और वातरूप भी है ऐसा मात शन्दका अभिप्राय है। नातका अर्थ तनुवात अर्थात् हलकी बायु है ।
- दे. लोक/२/४ [ घनोदधि जातका वर्ण गोमूत्रके समान है, घनवातका मूंगके समान, और तनुवातका वर्ण अव्यक्त है अर्थात अनेक वर्ण-वाला है । ]

## \* वातवलयोंका लोकमें अवस्थान---दे, लोक/२।

#### यात्सल्य —

पं. ध./उ./४७० तत्र भक्तिरनौद्धरयं वाग्वपुश्चेतसां शमात् । वात्सल्यं तद्रगुगोरकर्षहेतवे सोधतं मन १४७०। स्टर्शनमोहनीयका उपशम हानेसे मन वचन कायके उद्धतपनेके अभावको भक्ति कहते हैं, तथा उनके गुगोके उत्कर्षके लिए तत्पर मनको वात्सण्य कहते हैं।

#### २. चारसल्य अंगका ज्यवहार लक्षण

- मू. आ,/२६३ चादुवण्णे सघे चदुगदिससारणित्थरणभूदे। वच्छत्त कादव्व वच्छे गावी जहा गिद्धो। - चतुर्गतिरूप ससारसे तिरनेके कारणभूत मुनि आर्थिका आदि चार प्रकार सधमें, नछडेमें गायकी प्रीतिकी तरह प्रीति करना चाहिए। यही वात्सन्य गुण है।--(विशेष दे. आगे प्रवचन वात्सन्यका लक्षण) (पु सि, उ,/२६)
- भ, आ./बि./४४/१४०/४ धर्मस्थेषु मातरि पितरि भ्रातरि वानुरागो वारसन्यम् । =धार्मिक लोगोंपर, ओर माता-पिता भ्राताके ऊपर प्रेम रखना वारसन्य गुण है।
- चा. सा /k/३ सद्य' प्रसुता यथा गौर्वरसे स्विह्यति । तथा चातुर्वर्ण्थे सथेऽकृत्रियस्नेहकरणं वारसज्यम् । ---जिस प्रकार तुरतकी प्रसुता गाय अपने मच्चेपर प्रेम करतो है, उसी प्रकार चार प्रकारके संघपर अकृत्रिम या स्वाभाविक प्रेम करना वारसज्य अग कहा जाता है ।---(दे, आगे शोर्षक सं. ४)
- का, आ,/मू,/४२१ जो धम्मिएस भत्तो अणुचरणं कुणदि परमसद्वाए। पिय वयणं जव्पती बच्छल्ल तस्स भव्यस्स ।२२१। ≕जो सम्यग्दृष्टि जोव प्रिय वचन बोलता हुआ अत्यन्त अद्धासे धार्मिक जनोमें भक्ति रखता है तथा उनके अनुसार आचरण करता है. उस भव्य जोवके वात्सल्य गुण कहा है।
- द्र. स./टो /४१/१७४/११ बाह्याम्यन्तररत्नत्रपाधारे चतुर्विधस घे बरसे धे नुवरषऊ चेन्द्रियविषयनिमित्तं पुत्रकलत्र सुवर्णादिस्नेहबढ्ढा यदकृत्रिम-स्नेहकरणं तहउप्रवहारेण वात्सख्य भण्यते । च्लाह्य और अभ्यन्तर रत्नत्रयको धारण करनेवाले मुनि आर्यिका भावक तथा भाविकारूप चारो प्रकारके सवर्में, जैसे गायकी बळडेमें प्राति रहती है उसके समान, अथवा पाँचों इन्द्रियोंके विषयोके निमित्त पुत्र, स्त्री, सुवर्ण आदिमें जो स्नेह रहता है, उसके समान स्वाभाविक स्नेह करना, बह व्यंबहारनयकी अपेक्षासे वात्सल्य कहा जाता है ।

- प ध /उ /००६ वात्सल्य नाम दासत्व सिद्धाह द्विम्ववेरमम् । रूथे चतु-निथे झास्त्रे स्वामिकार्ये मुभृत्यवत् । स्त्वामीके कार्यमें उत्तम सेवक-का तरह सिद्ध प्रतिमा, जिनविम्ब, जिनमन्दिर, चार प्रजारवे सधमें और ज्ञास्त्रमें जो दासत्व माव रखना है वही सम्यग्द्रष्टिका वात्सक्य नामक अयुन्या गुण है ।
- दे अपले र्शार्पक्रमे स. सा. की व्याख्या [त्रयाणा साधूना' इस पदके दा अर्थ होते है। व्यवहारको अपेशा अर्थ करने पर आचार्य, उपाध्याप व साधु इन तीन साधुओसे वारसल्य करना सम्यग्दष्टिका गुण है]

#### वास्सब्यका निइचय लक्षण

- स. सा /सू /र३१ जो कुणदि वच्छतत्त तियेह साहुण मोक्खमग्गम्मि । सो वच्छतमावजुदो सम्मादिट्ठी सुणेयठको । = जो (चेतयिता) मोक्षमार्गमे स्थित सम्यग्दर्शन ज्ञान चारित्ररूप तीन साधको या साधनोके प्रति ( अथवा व्यवहारसे आचार्य उपाध्याय और मुनि इन तीन साधुओके प्रति ) वात्सल्य करता है, वह वात्सल्यभावसे युक्त सम्यग्दष्टि जानना चाहिए ।
- रा. वा /६/२४/१/४२६/१५ जिनप्रणीतधर्मामृते नित्यानुरागता वारस-ल्यम् । = जिन प्रणीत (रत्नत्रय) धर्मरूप अमृतके प्रति निष्य अनु-राग करना वारसल्य है। (म पु./६३/३२०); (चा सा /४/३)
- भ. आ /वि /४४/१४०/४ वारसक्य, रत्मत्रयादरों व आरमनें। = अथवा अपने रत्नत्रय घर्ममें आदर करना वात्सल्य है।
- पु सि. उ./२६ अनवरतमहिंसायां शिवसुखलक्ष्मीनिबन्धने धर्मे । सर्वे-ष्वपि च संधर्मिषु परम वारसल्यमालम्ब्यम् । = मोक्षेसुखकी सम्पदाके कारणभूत जैनधर्ममे, अहिंसामें और समस्त ही उक्त धर्मयुक्त साधर्मी जनोमें निरम्सर उत्कृष्ट वारसल्य व प्रीतिनो अवलम्बन करना चाहिए ।
- द्र. स /टो /३१/१७६/१० निष्टचयवारसल्यं पुनस्तस्यैव व्यवहारवारसल्य-गुणस्य सहकारित्वेन धर्मे दढत्वे जाते सति मिथ्यात्त्वरागादिसमस्त-शुभाशुभावहिर्भावेषु प्रीति त्यक्त्वा रागादिविकर्ण्पोपाधिरहितपरम-स्वास्थ्यसवित्तिसजातसदानन्दैकनक्षणमुखामृतरसास्थादं प्रति प्रीतिकरणमेवेति सप्तमाङ्गं व्याख्यातम् । = पूर्वोक्त व्यवहार वारसन्य-गुणके सहकारीपनेसे जब धर्ममे दढता हो जाती है, तब मिथ्यात्व, राग आदि समस्त शुभ अशुभ बाह्य पदार्थींमें प्रीति छोडकर रागादि विकरणोंकी उपाधिसे रहित परमस्वास्थ्यके अन्नुभवसे उत्त्पन्न सदा आनन्दरूप मुख्यमय अमृतके आस्वादके प्रति प्रीतिका करना ही निष्टच्य वारसन्य है। इस प्रकार सप्तम वारसन्य अगका व्याख्यान हुआ।

#### ४. प्रवचन वास्सल्यका स्नक्षण

- स सि /६/२४/३३१/६ वत्से धेनुयत्सधर्मणि स्नेह प्रवचनवरसत्तन्वम् । म्नजेसे गाय बछडेपर स्नेह रखती है उसी प्रकार साधर्मियोंपर स्नेह रखना प्रवचनवत्सलत्व है । (भाषा/टी,/७७/२२१/१७)
- रा वा,/६/२४/१३/१३/२३०/२० यथा धेनुर्वत्से अकृत्रिमस्नेहमुत्पादयति तथा सधर्माणमवलोक्य तद्भगतस्नेहाद्रीकृतचित्तता पवचनवत्सलत्वमित्यु-च्युते । य सधर्मणि स्नेह स एव प्रवचनस्नेह इति । = जंसे गाय अपने वछडेसे अकृत्रिम स्नेह करती है उसी तरह धार्मिक जनको देखकर स्नेहसे ओतप्रोत हो जाना प्रवचनवरसलत्व है । जो धार्मिकोंमे स्नेह है वही तो प्रवचन स्नेह है ।
- ध. ८/३,४१/१०/७ तेमु अणुरागो आकरता ममेदभावो पवधणवच्छलदा णाम। = { उक्त प्रवचनो अर्थात् सिद्धान्त या कारह अगोमें अथवा उनमें होनेवाले देशवती महावती व असंग्रतसम्यग्दष्टियोमें – (दे. प्रवचन)] जो अनुराग, आकॉक्षा अथवा ममेदं बुद्धि होती है, उसका नाम प्रवचनयत्सलता है। (चा. सा./४६/४)

## ५. एक प्रवचनवास्सल्यसे हो तीर्थंकर प्रक्वति बन्ध सम्मावनामें हेतु

- ध. ८/३ ४१/१० २ तीप तित्थयरकम्म गउम्मइ । कुदो । पंचमहव्वदादि-आगमत्थविसयसुकट्ठाणुरागस्स दंसणविसुउम्मदादोहि अविणां-ंभावादो ।
- चा. सा /१७/१ तेनै केनापि तोर्थकरनामकर्मबन्धो भवति । = उस एक प्रवचन वारसच्यसे हो तोर्थकर\_नामकर्मका बन्ध हो जाता है, क्योकि, पाँच महावतादिस्तप आगमार्थ विषयक उरकृष्ट अनुरागका दर्शन-विशुद्धतादिकोके साथ अविनाभाव है। (चा सा /१७/१), (और भी दे. भावना/२)

# वास्सल्य रहित धर्म निरर्थक है

- कुरल काव्य/८/७ अस्थिहीनं यथा कीट सूर्यो दहति तेजसा। तथा दहति धर्मश्च प्रेमशून्य नृकीटकम् ।७। ≈देखो, अस्थिहीन कोडेको सूर्य किस तरह जला देता है। ठीक उसी तरह धर्मशीलता उस मनुष्यको जला डालती है जो प्रेम नही करता।
- वाद----चौथे नरकका छठा पटल।---दे, नरक/४/११।
- वाद हार-जीतके अभिप्रायसे की गयी किसी विषय सम्त्रन्धी चर्चा वाद कहत्वाता है। वीतरागीजनोंके लिए यह अत्यन्त अनिष्ट है। फिर भो व्यवहारमें धर्म प्रभावना आदिके अर्थ कदाचित इसका प्रयोग विद्वानोको सम्मत है।

#### वाद व विवादका छक्षण

- दे० कथा ( न्याय/३) (प्रतिवादोके पक्षका निराकरण करनेके लिए अथवा हार-जोतके अभिप्रायसे हेतु या दूपण देते हुए जो चर्चा को जाती है वह विजिगोलु कथा या बाद है।)
- न्या मू /मू /१/२/१/४१ प्रमाणतर्कसाधनोपजम्म सिद्वान्ताविरुद्ध यञ्चावयवोपपन्नः पक्षप्रतिपक्षपरिप्रहो वाद-३१। = पक्ष ओर प्रतिपक्षके परियहको वाद कहते है। उसके प्रमाण, तर्क, साधन, उपालम्म, सिद्धान्तसे अविरुद्ध और पच अवयवसे सिद्ध ये तीन विशेषण है। अर्थात् जिसमें अपने पक्षका स्थापन प्रमाणसे, प्रतिपक्षका निराकरण तर्कसे परन्तु सिद्धान्तसे अविरुद्ध हो; और जो अनुमानके पॉच अव-यवोसे युक्त हो, वह वाद कहलाता है।
- स्या म /१०/१०%/ परस्पर लक्ष्मोकृतपक्षाधिक्षेपदस्र वादो-वचनो-पन्यासो विवाद । तथा च भगवान् हरिभद्रसूरि - 'लब्ब्यस्यात्त्य-थिना तु स्य'दु दु स्थितेनामहात्मना । छलजातिप्रवानो य स विवाद इति स्मृत । = दूसरेके मतको खण्डन करनेवाले वचनका कहना विवाद है । हरिभटसूरिने भो कहा है, ''लाभ और रूपाति-के चाहने ग़ले कछषित और नोच लोग दल और जातिसे युक्त जो कुछ कथन करते है. वह विवाद है।''

#### २. संवाद व विसंव।दका लक्षण

स. सि /६/२२/३२७/१ विसंवादनमन्यथाप्रवर्तनम् ।

स सि./७/६/३४६/१२ ममेद तबेदमिति संधर्मिभिरसंबाद । =१ अन्प्रथा प्रवृत्ति (या प्रतिपादन - रा. त्रा ) करना विसवाद है। (रा वा /६/२२/२/१२९/११)। २. 'यह मेरा है, यह तेरा है' इस प्रकार साधर्मियोसे विसंवाद नही करना चाहिए। (रा. वा./-७/६/-/५३६/१६); (चा. सा /६४/४)) न्या. वि./ष्ट./१/४/११९९/१३ सवादो निर्णय एव 'नात परो विमवाद'' इति वचनात्। तदभावो विसवाद । स्सवाद निर्णय रूप होता है, क्योकि, 'इससे दूसरा विसंवाद है' ऐसा वचन पाया जाता है। उसका अभाव अर्थात निर्णय रूप न होना और वैसे ही व्यर्थमे चर्चा करते रहना. सो विसवाद है।

#### ३. वीतराग कथा वाद रूप नहीं होती

न्या. दी./ ३/ ३३%/००/२ वे चिद्वीतरागकथा बाद इति कथयन्ति तत्पारिभाषिकमेव। न हि लोके गुरुशिष्यादिवाग्व्यापारे वादव्यव-हारे। विजिगीषुवाग्व्यवहार एव वादत्वप्रसिद्धे। = कोई (नैया-यिक सोग) वीतराग कथाको भी बाद कहते हैं। (दे० आगे शीर्षक नं. १) पर वह स्वग्रहमान्य अर्थात् अपने घरकी मान्यता हो है, क्योंकि लोकमे गुरु-शिष्य आदिको सौम्य चर्चको वाद या शास्त्रार्थ नहीं कहा जाता। हॉ, हार-जीतकी चर्चको अत्रश्य वाद कहा जाता है।

## ४, विदण्डा आदि करना भी वाद नहीं है वादा-मास है

न्या. वि /म् /२/२१४/२४४ तदाभासो वितण्डादि' अभ्युपेतव्यवस्थिते' । = वितण्डा आदि करना वादाभास है, क्योकि, उससे अभ्युपेत ( अगोकृत ) पक्षको व्यवस्था नही होती है ।

#### ५. नैयायिकोंके अनुसार वाद व वितण्डा आदिमें अन्तर

न्था सू /टिप्पणी/१/२/१/११/२६ तत्र गुर्वादिभि सह वाद विजिगीषुणा सह जल्पवितण्डे। =गुरु, शिष्य आदिकोर्मे वाद होता है और जोतनेको डल्द्या करनेवाले वादो व प्रतिवादोर्मे जल्प व वितण्डा होता है।

#### ६. वादीका कर्तव्य

- मि वि /मृ /६/१०/३३६/२१ वादिना उभयं कर्त्तव्यम् स्वपक्षसाधन परपक्षदुवर्णम् ।
- सि वि./र्वे /४/९१/३३७/१६ विजिगे षुणोभय कर्त्तव्य स्वपक्षसाधन परपङ्दूषणम् । =वाडी या जीतभी इच्छा करनेवाले विजिमीषुके दो कर्त्तव्य है-स्वपक्षमे हेतु देना और परपक्षमे दूषण देना ।

## मोक्षमार्गमें वाद-विवादका निषेब

- त. मू-/७/६ सधर्मावसंवादा । ⇔सधर्मियोके साथ विसंवाद अर्थात् मेरा तेरा न करना यह अचौर्य महावतकी भावना है।
- यो सा /अ //२३ वादाना प्रतिवादाना भाषितारो विनिश्चितं। नेव गच्छन्मि तत्त्वान्त गर्नेरिव विलम्बित ।३३१ = जो मनुष्य याद-प्रतिवादमे उलभे रहते है, वे नियमसे आस्तविक स्वरूपको प्राप्त नही हा सकते।
- नि गा / मू /११६ तम्हा सगपरसमए वयणविवादं ण कादव्वा । इति । = इगलिए परमार्थके जाननेत्रालोको स्वसमयो तथा परसमयो-के साथ बाद करने योग्य नहीं है ।
- प्र.सा /ता, वृ /२२३/प्रक्षेपक गां म की टीका/१०७/१० इदमत्र तास्पर्यम्-स्वयं वरतुग्वरूपमेव ज्ञातव्यं पर प्रति विवादो न कर्त्तव्यः। कस्मात् । विवादे रागद्वेषोत्पत्तिर्भवति, ततश्च शुद्धारमभावना नश्यतीति। = यहाँ यह तात्पर्यं समझना चाहिए कि स्वयं वस्तु-स्वरूपको जानना ही योग्य है। परके प्रति विवाद करना योग्य नही, क्योकि, विवादमें रागद्वेषकी उत्पत्ति होती है, जिससे शुद्धारम भावना नष्ट हो जाती है। ( और उससे संसारकी वृद्धि होती है-द्र स.)। ~--(द्र स. /टो./२२/६७/६)।

८. परधर्म हानिके अवसरपर बिना बुरुाये बोळे अन्यथा खुर रहे

- भ आ,/मू /प्२६/१७१ अण्णरस अप्पणो वा विधम्मिर विद्ववसर कल्जे। ज अ पुच्छिज्जतो अण्णेहि य पुच्छिओ जप ।प्२६। च्दूसरोका अथवा अपना धार्मिक कार्यनष्ट होनेका प्रसंण आनेपर बिना पूछे ही बोलना चाहिर। यदि कार्यविनाशका प्रसगन हो ता जब कोई पूछेगा तब बोलो। नही पूछेगा तो न बोलो।
- झा / १/१५ धर्मनाशे कि़याध्वसे सुसिद्धान्तार्थविष्लवे। अपृष्टेरपि वत्तव्य तत्स्वरूपप्रकाशने । १५। ≕ जहाँ धर्मका नाश हो क्रिया विग-डतो हा तथा समीचीन सिद्धान्तका लोप होता हो उस समय धर्म-क्रिया और सिद्धान्तके प्रवाशनार्थ विना पूछे भी विद्वानोको बोलना चाहिए।

#### अन्य सम्बन्धित त्रिपय

- योगवकता व विश्ववादमें अन्तर। –दे० योगवकता ।
- २, वस्तु विवेचनका उपाय। ---दे० न्याय/१।
- ३, वाद व जय पराजय सञ्चन्त्री। ---दे० न्याय/२।

४ अनेकों एकान्तवादों न मतोके रुक्षण निदेश आदि ।

---दे० वह-वह नाम ।

- वादनें पक्ष व हेतु दो ही अत्रयत्र होते हैं। -- दे० अनुमान/३।
- ६. नैयायिक लोग आदसे 💿 पॉच अवयव मानते हे –दे० वाद/१

- वादिसंद्र नन्दिस घ वलारकारगण की सूरत शाखा में प्रभा चन्द्र के शिष्य और महीचन्द्र के गुरु । कृतिये — पार्श्वपुराण, श्रीपाल आख्यान, ज्ञान सूर्योदय नाटक, सुभगसुलोचना चरित्र, पवनदूत । समय – वि १६३७-१६६४ (ई १६८०-१६०७) । (दे. इतिहास/७/४), (ती./४/७१), (जै /१/४७६) ।

## वादित्व ऋद्धि-दे० मृदि/२।

- वादिदेव सूरि— नडे तार्किक व नैयायिक एक श्वेताम्बराचार्य जिन्हाने 'परीक्षामुख' ग्रन्थपर 'प्रमाण नय तरवालकार स्याद्वाद रत्नाकर`नामकी टीका लिखी है। आपके शिष्यका नाम रत्नप्रम समय-ई १११७-११६८। (सि वि./प्र ३०,४१/प महेन्द्र कुमार)।
- वादिराज १ आ समन्त भद्र (ई १२०-१९५) का अपर नाम (दे. इतिहास/अ) । २ दसिग देशवासो भी विजय (ई ९६०) के गुरु ! समय-ई श १० का पूर्वार्ध । (ती / १/६२) । ३ द्रविडसघ नन्दि गच्छ उरु गत शाला मति सागर के शिष्य,श्रीपाल के प्रशिष्य, अनन्तवीर्य तथा दयापाल के सहधर्मा । एकीभाव स्तौच की रचना द्वारा अपने कुष्ट रोग का शमन किया । कृति – पार्श्वनाथ चरित्र, यशोधर चरिंग, एकीभाव स्तोज, न्याय विनिश्चय विवरण, प्रमाण निर्णय । समय-चालुक्य नरेश जयसिंह (ई १०१६ १०४२) द्वारा सम्मानित । पार्श्वनाथ चरित्र का रचना काल शक १४७ (ई १०२१) अत ई १०१०-१०६४ । (दे इतिहास/६/३) । (ती /१/८८-१२) ।

- वानप्रस्थ— चा सा /४६/३ वानप्रस्थ अपरिपृहीतजिनरूपा वस्त्र-खण्डघारिणो निरतिशयतप समुद्यता भवन्ति। = जिन्होने भगवाच्च अहंतदेवका दिगम्बर रूप धारणं नही किया है, जो खण्डवस्त्रोको धारणकर निरतिशय तपश्चरण करनेमें तत्पर रहते है, उन्हे वानप्रस्थ कहते है।

वानर वंश----दे० इतिहास१०/१३।

वानायुज-भरत क्षेत्रका एक देश-दे० मनुष्य/४ ।

- वासदेव--- १ मूलसंघी भट्टारक। गुरु परम्परा----- विनयचन्द, त्रैलोक्यकीर्ति, लक्ष्मोचन्द्र वामदेव। प्रतिष्ठा आदि विधानों के झाता एक जिनभक्त कायस्थ। कृतिये --- भावस प्रह, त्रैलोक्यप्रदीप, प्रतिष्ठा सूक्तिसग्रह, त्रिलोक्सार पूजा, तत्त्वार्थसार, अतुतझानेद्यापन, मन्दिर संस्कार पूजा। समय--- वि हा १४--१५ के लगभग (जै./१/४८४, ४२६), (ती /४/६४)।
- वासन राजाकी नगरी--दे० वनस्थली।
- वामनसंस्थान- दे॰ स स्थान ।
- दामा ----भगवाद् पार्श्वकी माता । अपर नाम ब्राह्मी, वर्मिला, वर्मा । ---दे० तीर्थं कर/४ ।
- वायव्य-पश्चिमोत्तर कोणवाली विदिशा।

#### १. वायुके अनेकों भेद व एक्षण

- दे, पृथियी— ( वायु, वायुकायिक, वायुकाय और वायु इस प्रकार वायु के चार भेद है । तहाँ वायुकायिक निम्नरूपसे अनेक प्रकार है ) ।
- मू आ./२१२ वातुन्मामो उकलि मडलि गुजा महा घणु तणू य। ते जाण वाउजीवा जाणित्ता परिहरेदव्वा।२१२। सामान्य पवन, भ्रमता हुआ ऊँचा जानेवाला पवन, बहुत रज सहित गूंजनेवाला पवन, पृथियीमे लगता हुआ चक्करवाला पवन, गूँजता हुआ चलनेवाला पवन, महापत्रन, धनोदधि वात, धनयात, तनुवात (विशेष दे० वातवल्य) -- ये वागुकायिक जीव है। (प. स./प्र /१/८०), (ध. १/ १,१.४२/गा १६२/२७३), (त सा /२/६१)।
- भ था /त्रि / १०८/२० फ कामडलि गदौ वायौ ाल्वायुके फ फावात और माण्डलिक ऐसे दो भेद है। जल वृष्टि सहित जो वायु बहती है उसको फफावात कटते है और जो वर्लुलाकार भ्रमण करती है उसको माण्डलिक वायु कहते है।

#### २. प्रभणायाम सम्बन्धी वायु मण्डल

ज्ञा /२१।२१.२६ मुवृत्त जिन्दुसकीर्ण नीलाञ्जनघनप्रभम् । चञ्चल पव-नोपेत दुर्लक्ष्य वायुमण्डलम् ।२१। तिर्यग्वहत्यविश्रान्त पवनाख्य पडड्रुल । पवन' कृष्णवर्णोऽसौ उष्ण शीतश्च लक्ष्यते ।२६१ - सुवृत्त कहिए गोसाकार तथा बिन्दुओ सहित नीलाजन चनके समान है वर्ण जिसका, तथा चचला ( बहता हुआ ) पवन बीजाश्वर सहित, दुर्लक्ष्य ( देखनेमें न आवे ) ऐसा वायुमण्डल है । यह पवनमण्डलका स्वरूप कहा ।२११ जो पवन सब तरफ तिर्यक् बहता हो, विश्राम न लेकर निरन्तर बहता हो रहै तथा ६ अगुल बाहर आवे, कृष्णवर्ण हो, उष्ण हो तथा शीत भी हो ऐसा पवनमण्डल सम्बन्धी पवन पहचाना जाता है ।

#### १, मारुती धारणाका स्वरूप

- ज्ञा /३७/२०-२३ विमानपथमापूर्य संचरन्तं समीरणम् । स्मरत्यविरत योगी महावेगं महाबलम् ।२०। चालयन्तं सुरानीकं ध्वनम्तः त्रिदशा-लयम् । दारयन्तं घनबातं क्षोभयन्तं महार्णवम् ।२१। वजन्तं भुवना-भोगे सचरन्तं हरिन्मुखे। विसर्पन्तं जगवीडे निविशन्तं धरातले 1२२। उद्दधूय तद्रज : शीघ तेन प्रवलवायुना । ततः स्थिरीकृताभ्यासः समीर ज्ञान्तिमानयेत् ।२३। = योगी आकाशमें पूर्ण होकर विचरते हुए महावेगवाले और महाबलवान् ऐसे वायुमण्डलका चिन्तवन करे ।२०। तत्पश्चात् उस पवनको ऐसा चिन्तवन वरे कि- देवोकी सेनाको चलायमान करता है, मेरु पर्वतको कॅपाता है, मेधोके समूहको बखेरता हुआ, समुद्रको क्षोभरूप करता है ।२१। तथा लोकके मध्य गमन करता हुआ दशो दिशाओमें सचरता हुआ जगत्ररूप घरमें फैला हुआ, पृथित्रीतलमे प्रवेश करता हुआ चिन्तवन वरे ।२२। तरपश्चात घ्यानी ( मुनि ) ऐसा चिन्तवन करै कि वह जो झरीरादिक का भरम है ( दे० आग्नेमी धारणा ) उसको इस प्रवल वायुमण्डलने तरकाल उडा दिया, तरपश्चात् इस वायुको स्थिररूप चिन्तवन करके स्थिर करे । २३।
- त. अनु /१९४ अकार मरुता पूर्य कुम्भित्वा रेफवहिना । दभ्ध्वा स्ववपुषा कर्म, स्वतो भस्म विरेच्य च ।१९४। = अर्ह मन्त्रके 'अ' अक्षरको पूरक पवनके द्वारा पूग्ति और कुम्भित करके रेफको अग्निसे कर्मचक्रको अपने शरीर सहित भस्म करके फिर भस्मको स्वय विरेचित करे ।१८४।

#### ४. बादर वायुकायिकोंका लोकमें अवस्थान

- ष, ख /४<sup>1</sup>१,3/सूत्र २४/६६ वादरवाडकाइयपज्जत्ता केवडि खेत्ते. लोगस्स संखेज्जदिभागे ।२४।
- ध //१,३,१७/९३/६ मदरमूलादो उवरि जाव सदरसहस्सारकप्पो सि पचरज्जु उस्सेधेग लोगणाली समचउर सा वादेण आउण्णा।
- ध ४/३,२४/११/८ बादरवाउपज्जत्तरासी लोगस्स सखेज्जदिभागमेलो मारणंतिय उववादगदा राव्वलोगे किण्ण होदि क्ति बुत्ते ण होदि, रज्जुपदरमुहेण पंचरज्जुआयामेग द्विदखेत्ते चेव वाएण तेसिमुप्प-त्तीदो ।=त्रादर वायुकायिक पर्याप्त जीव बित्तने क्षेत्रमें रहते है ग लोकवे सख्यातवे भागमे रहते है ।२४। (बह इस प्रकार कि)— मन्दराचलके मूलभागसे लेकर ऊपर शतार और सहसार कल्प तक पाँच राज् उत्संधरूपसे समचतुरस लोकनाली वायुसे परिपूर्ण है ।— प्रश्न - जाहर बायुकायिक पर्याप्त राशि लोकके सख्यातवे भागत्रमाण है जब वह मारणान्तिक समुद्रात और उपपाद पद्योका प्राप्त हो तत्र वह सर्व लोकर्मे क्यो नही रहती है ग उत्तर -- नही रहती है, क्योकि, राजुव्रतरप्रमाण मुखसे और पाँच राज्जु आयामसे स्थित क्षेत्रमें ही प्राय करके उन जादर बायुकायिक पर्याप्त जीवोक्ती उत्पत्ति होती है ।

- अन्य सम्बन्धित विषय
- बादर तैजसकायिक आदिकोंका नवनवासियोंके विमानो व अठों पृथिवियोंमें अवस्थान
   दे० काय२/४)।
- २ सक्ष्म तैजसकायिक आदिकोंका छोकमें सर्वत्र अवस्थान ( दे० क्षेत्र/४ ) ।
- वायुमें युद्गलके सर्वं गुणोंका अस्तित्व ( दे० पुद्रगल/२ ) ।
- ४. वायु कायिकोमें कथचित् त्रसपना ( दे० स्थावर ) ।
- प वायुकायिकोर्मे वैक्रियिक योगकी सम्भावना ( दे० वै क्रियिक ) ।
   सार्गणा मकरणमें माव सार्गणाकी इष्टता तथा तहा आयके
- अनुसार ही व्यय होनेका नियम (दे० मार्गणा)। ७ वायुकायिकोंमें गुणस्थान, जीवसमास, मार्गणास्थान आदि
- २० प्ररूपणाएँ (दे० सत्त) ।
- ८. वायुकायिकों सम्बन्धी सत् , सख्या. क्षेत्र, स्पर्शन, काल, अन्तर, भाव व अल्पवहुत्व रूप ८ प्ररूपणाएँ

( दे० वह वह नाम ) ।

- वायुकायिकोंमें कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व (दे० वह वह नाम)।
- वायुभूति --- ह पु /३२/श्लोक मगधदेश शासियाम सोमदेव ब्राह्मण-का पुत्र था ।१००। मुनियो द्वारा अपने पूर्व भवका वृतान्त सुन रुष्ट हुआ। रात्रिको मुनिहत्याको निक्ला पर यक्ष द्वारा कील दिया गया। मुनिराजने दयापूर्वक छुडवा दिया, तज अणुवत धारण किया और मरकर सौधर्म स्वर्गमे उपजा। (१२६-१४६)। यह कृष्णके पुत्र शम्बके पूर्वका छठा भव है--दे० शव।
- वायुरथ म प /६८/८०-८२ भरतक्षेत्रके महापुर नगरका राजा था। धनरथ नामक पुत्रको राज्य देकर दीक्षा से ली। प्राणत स्वर्गके अनु-त्तर विमानमे उत्पन्न हुआ। यह 'अचलस्तोक' बलभद्रका पूर्वभव न २ है। – दे० अचलस्तोक।
- **वारिणो —**विजपार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे० विद्याधर ।
- वारिषेण १. बृहतकथा कोश/कथा नं १०/पु० राजा अंणिकका पुत्र था ।३६। विष्यु च्चर चोरने रानी चेलनाका सूरदत्त न.मक हार चुराकर ।३६। कोतवालके भयमे रमशान भूमिमे ध्यानरथ इनके आगे डाल दिया, जिसके कारण यह पकडे गये। राजाने प्राणदण्डकी आज्ञा की पर शस्त्र फूलोके हार बन गये। तब बिरक्त हो दीशा ले ली ।३८। सोमशर्मा मित्र को जबरदस्ती दीशा दिलायी ।३१। परन्तु उसकी स्त्री सम्यन्धी शन्यको न मिटा सका। तब उसके स्थितिकरणार्थ उसे अपने महलमें ले जावर समस्त रानियोको शू गा-रित होनेको आज्ञा दी। उनका सुन्दर रूप देखकर उसके मनकी शब्य धुल गयी और पुन दोलित हो धर्ममे स्थित हुआ ।४२। २. भगवान् वीरके तीर्थके एक अनुत्तरोपपादव - दे० अनुत्तरोप्पादक।
- वारुणो इा / १७/२४-२७ वारुण्या स हि पुण्यात्मा घनजाल चित नभ । इन्द्रायुघतडिइंगर्जच्चमत्काराकुल स्मरेत् । २४। मुधाम्बुप्रभवै सान्द्रकिन्दुभिमोक्तिकोज्जवले । वर्षन्त ते स्मरेद्धीर स्थूलस्थूले नि-रन्तरम् । २४। ततोऽद्वे न्दुसम कान्त पुर वरुणलाञ्छितम् । ध्यापेरमु-धापय पूरे प्लावयन्तं नमस्तलम् । २६। तेनाचिन्त्यप्रभावेण दिव्य-ध्यानोरियताम्बुना । प्र१ लियति नि शेष तद्रज कायसभव्म् । = वही पुण्यात्मा (ध्यानो मुनि) इन्द्रधनुष, बिजलो. गर्जनादि चमत्कार सहित मेधोके समुहसे भरे हुए आवाहाना ध्यान वरे । २४। तथा उन भेधोको अमृतमे उत्पन्न हुए मोतियोके समान उज्ज्वल बडे-बडे विन्दुओसे निरन्तर धाररूप वर्धते हुए आवाहाको धीर. वीर मुनि

स्मरण करे अर्थात् ध्यान वरे ।२५। तत्पश्चात् अर्छचन्द्राकार, मनोहर, अमृतमय, जलके प्रवाहसे आकाशको बहाते हुए वरुणपुर (बरुण मण्डलका ) चिन्तवन करे ।२६। अचिन्त्य है प्रभाव जिसका ऐसे दिव्य ध्यानसे उत्तनन हुए जलसे, श्रीरके जलनेसे (दे० आग्नेयी धारणा) उरपन्न हुए समस्त भस्मको प्रक्षालन करता है, अर्थात् घोता है, ऐसा चिन्तवन करे ।२७)

- त अनु./१९५ ह-मन्त्रो नभसि ध्येय क्षरन्तमृतमारमनि । तेनान्यत्त-द्विनिर्माय भौयूषमयपमुज्ज्वलम् । १८६। = 'ह' मन्द्रको आकाशमें ऐसे ध्याना चाहिए कि उससे आत्मामे अमृत कर रहा है, और उस अमृतसे अन्य शरीरका निर्माण होकर वह अपृतमय और उज्ज्वल बन रहा है।
- वारुणो-- १ रुचक पर्वत निवासिनी एक दिक्कुमारी-दे० लोक/४/ १३ । २ विजयार्धको उत्तर श्रेणीका नगर ।- दे० विद्याधर ।
- वारुणीवर--- मध्यलोकका चतुर्थ द्वोप व सागर-- दे० लोक/४/१।
- वार्त्रा---म पु /३०/३५ वार्ता त्रिशु द्ववृत्त्या स्यात् कृष्यादोनामनुष्ठित । = विशुद्ध आचरण पूर्वक खेली आदिका करना वार्ता कहलाती है। ( चा• सा /४३/४) ।
- वातिक --- रलो. वा /१/५. १ पं २/२०/१० वार्तिक हि सूत्राणामनुप-पत्ति चोदना तत्परिहारो विशेषाभिधान प्रसिद्वम् ।=सूत्रके नही अव-सार होने देनेकी तथा सूत्रोके अर्थको न सिद्ध होने देनेकी ऊहापोह या तर्कणा करना और उसका परिहार करना, तथा प्रन्थके विशेष अर्थ को प्रतिपादित करना, ऐसे वाल्यको वार्त्तिक कहते है ।
- वार्षगण्य साख्यमतके प्रसिद्ध प्रणेता। समय-ई० २३०-२००। -दे० सांख्य ।
- वाल्मोकि एक विनयवादी दे० वैनयिक ।
- चाल्होक----भरतक्षेत्र उत्तर आर्यखण्डका एक देश ।-- दे० मनुष्य/४
- वार्विल--- पाँचने नरकका चौथा भटता -- दे० नरक/४/११।
- वासना--- १ स इा /टो /३७ जारीरावौ शुचिस्थिरःत्मीयादिज्ञानान्य-निद्यास्तासत्मभ्यास पुन पुन प्रवृत्तिस्तेन जनिता सस्कारा वासना । - हारीरादिको शुचि, स्थिर और आत्मीय मामनेरूप जो अनिद्या अज्ञान है उसके पुन पुन प्रवृत्तिरूप अम्याससे उत्पन्न सरकार पासना कहलाते है ।
  - × अनन्तानुत्रन्धी आदि कषायोंका वासनाकाङ
- दे० वह वह सम । वासव--गम्भन नामक व्यन्तर देवोंका एक भेद।- दे० गन्धर्व।

- वासुकि --- हुण्डल पर्वत्तके महाप्रभक्त्टका स्वामी नागेन्द्र देव -- दे० लाक/५/१२ ।
- वासुदेव--१ कृष्णका अपरनाम है।-दे० कृष्ण। २ नव वासुदेव गरिचय व वासुदेवका लक्षण । - दे० झलाका पुरुष/४।
- १५०० १- दे० च्याय/१/७ ।
- वासुपूज्य--- म पु/१८/१तोक--- पूर्व मव न०२ मे पुष्क आर्घ, द्वीपके प्रुवमेरु सम्बन्धी बरसकावती देशमें रत्नपुर नगरके राजा 'वदीसर' ये ।२। द्वर्प भवमें महाशुक स्वर्गमें देव हुए ।९३। वर्त्तमानभवमें १२ वे तीर्थं कर हुए।-दे० तीर्थं कर/६।
- वास्तु----म मि/७/२६ 'वास्तु अग।र वास्तु का अर्थ घर होता है।
- **विदफल**—- Volume ( ज. प./प्र. १०९)।

- गिरि और दूसरा विन्ध्यगिरि। (द. सा/प १९ की टिप्पणी। प्रेमी जी )।
- **विध्य वर्मा**----भोजवशको बंझावलीके अनुसार यह अजयवर्माका पुत्र और सुभटवर्माका पिता था। मालवादेश ( मगध ) का राजा था। धारा नगरी व उज्जैनी इसकी राजधानी थी। अश्रनाम विजयन वर्मा था। समय--वि० स० १२४६-१२४७ (ई० ११६२-१२००)। —दे० इतिहास/३/१ ।
- प्रणेता । समय---ई० २५०-३२० ।-- दे० साख्य ।
- विध्यशक्ति---म. पु /४=/ग्लोक --भरतक्षेत्रके मनयदेशका राजा था। ६२। भाई सुषेणकी नतिकीको युद्ध करके छीन लिया। ७६। चिरकाल तक अनेको योनियोमे भ्रमण करनेके पश्चात १६०। भरत-क्षेत्रके भोगवर्द्धन नामक नगरके राजा श्रीधरका 'तारक' नामका पुत्र हुआ। यह तारक प्रतिनारयणका दूरवर्ती पूर्वभव है। - दे० तारक।
- विध्याचल----भरतक्षेत्र आर्थखण्डका एक पर्वत या देश जिसमे निम्न प्रान्त सम्मिलित हैं। -- दशार्णन, किष्वन्ध, त्रिपुर, आवर्त, नैषध, नैपाल, उत्तम्वर्ण, वैदिश, अन्तप, कौशल, पत्तन, विनिहान्त। ---दे० मनुष्य/४।

- विकल्ल--- १ विक्त दोष। -- दे० द्युन्य। २ साध्य साधन विक्त दृष्टान्त---दे० दृष्टान्त ।
- विकलन—Distribution ( घ ४/त्र. २०)।

#### বিকভাইহা—

- रा वा,/४/४२/१६/२५२/२२ धर्माणा भेदेन विवक्षा तदैकस्य शब्दस्याने-कार्थं प्रत्यायनज्ञवरत्रभावाद्य क्रम'। यदा तु कम' तदा विक्लादेश', स एव नय इति व्यपदिक्ष्यते। 📼 जब वस्तुके अस्तित्व आदि अनेक धर्म कालादिकी अपेक्षा भिन्न-भिन्न विवक्षित होते है, उस समय एक शब्दमे अनेब अधोंके प्रतिपादनकी शक्ति न होनेसे क्रमसे प्रति-यादन होता है। इसे विक्लादेश वहते है। और यह नयके आधीन है । — विशेष— दे० नय/I/२ । ( १लो. वा./२/१/६/४६१/१६) । (स.म/२३/२५३/१६)।
- रा. वा./४/४२/१६/२६०/१२ निरंशस्यापि गुणभेदादंशव ल्पना विकला-देश' ।१६। स्वेन तत्त्वेनाप्रविभागस्यापि वस्तुनो विविक्त गुशरूपं स्वरूपोपरञ्जकमपेक्ष्य प्रकल्पितमंशभेद कृत्वा अनेकात्मवे करव व्यव-स्थाया नरसिहसिहत्ववत् समुदायारमक्मात्मरूपमभ्युपगभ्य कालादि-भिरन्योन्यविषयानुप्रवेशरहिताशवरूपन विक्लादेशः. न तु केवल सिहे सिहत्ववत्त एकत्मकैकरवपरिग्रहात् । यथा वा पानकमनेकखण्डन दाडिमकपूरादिरसानुविद्धमास्वाद्य अनेकरसात्मव स्वमरयावसाय पुन' स्वशक्तिविशेषादिदमप्यस्तीति विशेषनिरूपणं क्रियते. तथा अनेका-रमकैकबस्रवभयुपगमपूर्वकं हेतुविशेषसामध्यति अफिितसाध्यविशेषाव-धारणं विक्लादेश । कथ पुनरर्थस्याभिन्नस्य गुणो भेदक १ दृष्टो हि अभिन्तस्याप्यर्थस्य गुणस्तत्त्वभेदं कल्प्यच् यथा परुत् भवान् पटुरासीत पटुतर एवम् इति गुणविविक्तरूपस्य द्रव्यासभवात् गुणभेदेन गुणिनोऽपि भेद ।= निर श वस्तुमे गुणभेदसे अशकल्पना करना विकलादेश है। स्वरूपसे अविभागी अखड सत्ताक वस्तुपॅ विविध गुणोकी अपेक्षा अंश वरूपना करना अर्थात् अनेक और एकत्वकी व्यवस्थाके लिए मुलत नरसिंहमें सिंहत्वकी तरह समुदा-

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

यात्मक वस्तुस्वरूपको स्वीकार करके ही काल आदिको दृष्टिसे पर-स्पर विभिन्न अंशोकी कल्पना करना विकलादेश है। केवल सिहमे सिंहल्वकी तरह एकमें एठाशकी कल्पना करना विकलादेश नही है। जैसे दाडिम कर्पूर आदिसे बने हुए शर्वतमें विलक्षण रसकी अनुभूति और स्वीकृतिके बाद अपनी पहिचान शक्तिके अनुसार 'इस शर्वतमे इलाइची भी है कर्पूर भी है' इत्यादि विवेचन किया जाता है, उसी अनेकान्तास्मक एक वस्तुकी खीकृतिके बाद हेतुविशेषसे किसी विवक्षित अंशका निश्चय करना विकलादेश है। प्रश्न-गुण अभिन्न अर्थका भेदक कैसे हो सकता है। उत्तर-अखण्ड भी वस्तु-में गुणोसे भेद देखा जा सकता है, जैसे--भत्तवर्ष आप पटु थे, इस वर्ष पटुतर है' इस प्रयोगमें अवस्था भेदसे तदभिन्न द्रव्यमें भेद व्यवहार होता है। गुण भेदसे गुणिभेदका होना स्वाभाविक हो है। --( विशेष देव द्रव्य/8/8); ( और भी बेव सकतादेश)।

- श्लो. वा २/१/६/४६/४६०/२३ सकत्ताप्रतिपादकत्वात प्रत्येकं सदादि-वाक्यं विकलादेश इति न समीचीना युक्तिस्तत्त्समुदायस्यापि विकलादेशत्वप्रसङ्गात् । — सम्पूर्ण वस्तुका प्रतिपादक न होनेके कारण प्रत्येक बोला गया सत असत आदि वाक्य विकलादेश है. यह युक्ति ठीक नही, क्योकियो तो उन सातो वाक्यॉके समुदायको भी विकलादेशपनेका प्रसंग होगा । सातो वाक्य समुदित होकर भी वस्तुभ्रत अर्थ के प्रतिपादक न हो सकेने । (स, भ. त./१९/२) ।
- क, पा १/९८२/२०३/६ को विकलादेश । अस्त्येव नास्त्येव अवक्तव्य एव घट इति विकलादेश । कथमेतेषा सप्ताना दुर्नयाना विकला-देशत्वम् । न, एक वर्मविशिष्टस्यैव वस्तुन प्रतिपादनात्त् । = प्रश्न --विकलादेश क्या है ' उत्तर--- घट है ही, घट नही ही है, घट अवक्तव्यरूप ही है - इस प्रकार यह (सप्तर्भगी) विकलादेश है। प्रश्न-- इन सातो दुर्नयरूप अर्थात सर्वथा एकान्तरूप वाक्योको विकलादेशपना कैसे प्राप्त हो सकता है ' उत्तर - ऐसी आशका ठीक नही, क्योकि, ये सातो वाक्य एकघर्मविशिष्ट वात्तुका ही प्रतिपादन करते है, इसलिए ये विकलादेश रूप है।
- स. भ त./१६/३ अत्र केचित् एक धर्मात्मकवस्तुविषयकबोधजनक-वाक्यरव विकलादेशत्वम् इत्याहुः। तेषा न्यवाक्यानां च सप्त-विधत्वव्याघातः।
- स. म. त./१७/१ यत्तु धर्म्यविषयकधर्मविषयकवोधजनकवाक्यत्व विकलादेशत्वमिति—तन्ता • घर्मिवृत्तित्वाविशेषितस्य धर्मस्प्रापि तथात्वादुक्तलक्षणस्यासंभवात् । च्यहॉपर कोई ऐसा कहते है कि बस्तुके सत्त्व असत्त्वादि धर्मोंमेंसे किसी एक धर्मका ज्ञान उत्पन्न करानेवाला वाक्य विकलादेश है। उनके मतमें नयवाक्योके सप्तभेदका व्याघात होगा ( दे० सप्तर्भगी )। और जो कोई ऐसा कहते है कि धर्मीको छोडकर केवल विशेषणीभ्रुत धर्ममात्राविषयक बोधजनक वाक्य विकलादेश है, सो यह भी युक्त नही है क्योकि धर्मीमें वृत्तिता-रूपसे अविशेषित धर्मका भी शाब्द वोधमें भान नही होता है।
- विकलेन्द्रिय विकलेन्द्रिय जीवका लक्षण दे० त्रस/१।२ विक-लेन्द्रियोके संस्थान व दुःस्वरपने सम्बन्धी शका समाधान-दे० उदय/१। ३ विकलेन्द्रियो सम्बन्धो प्ररूपणाएँ – दे० इन्द्रिय ।
- विकल्प विकल्प दो प्रकारका होता है रागात्मक व ज्ञानात्मक। रागके सद्भावमें ही ज्ञानमें इप्रिपरिवर्तन होता है। और उसके अभावके कारण ही केवलज्ञान, स्वसंवेदन ज्ञान व शुक्लध्यान निर्विकल्प होते है।

#### १. चिकस्प सामान्यका लक्षण

- १. रागको अपेक्षा
- द्र सः/टी./४१/१७४/१ अभ्यन्तरे सुख्यह दु ख्यहमिति हर्धविषादकारण विकल्प इति । अथवा वस्तुवृत्त्या संकल्प इति कीऽथी विकल्प इति

तस्यैव पर्योधः । = अन्तरंगमे मै सुखो हूँ मै दु'खो हूँ इस प्रकार जो हर्ष तथा खेदका करना है, बृष्ठ विकल्प है। अथवा वास्तवमे जो सकल्प (पुत्र आदि मेरे हैं, ऐसा भाव) है, वही विकल्प है, अर्थात् विकल्प सकल्पकी पर्याध है। (पं. का./ता. वृ/७/१९/८), (प. प्र/ टी/१/१६/२४/१)

- २ इानमें आकारावमासनकी अपेक्षा
- प्र. सा./त. प्र /१२४ विकल्पस्तदाकारावभासनम् । यस्तु मुकुरुन्दहृदया-भोग इव युगपदवभासमानस्वपराकारोऽर्थ विकल्पस्तज्ज्ञानम् । = ( स्वपरके विभागपूर्वक अवस्थित विश्व अर्थ है ) । उसके आकारो-का अवभासन विकल्प है । दर्पणके निजविस्तारकी भॉति जिसमें एक ही साथ स्व-पराकार अवभासित होते है, ऐसा अर्थ विकल्प ज्ञान है । ( अर्थात्त ज्ञानभूमिमें प्रतिभासित बाह्य पदार्थोंके आकार या प्रतिबिम्व ज्ञानके विकल्प कहे जाते है । )
- द्र, स,/टी /४२/१८१/३ घटोऽय पटोऽयमित्यादिग्रहणव्यापाररूपेण साकार सविकल्पं व्यवसायास्मकं निरचयास्मकमित्यर्थ । = यह घट है, यह पट है' इत्यादि ग्रहण व्यापाररूपसे ज्ञान साकार, सविक्ल्प, व्यवसायात्मक व निरचयात्मक होता है।—(और भी दे. आकार/१)
- भं, घ,/४/६०८ अर्थालोकविकल्पः।
- पं. ध / ७ / ३११ आकारोऽर्थविकल्प स्यादर्थ. स्वपरगोचर'। सोप-घोगो विकल्पो वा झानस्यैत्त ि स्रथणम् ।३११। = अर्थका प्रतिभास विकल्प कहलाता है । ६०९। साकार शब्दमे आकार शब्दका अर्थ, अर्थविकल्प होता है और वह अर्थ स्व तथा पर विषयरूप है। विकल्प शब्दका अर्थ उपयोगसहित अवरथा होता है, क्योकि, झानका यह आकार लक्षण है । ३१९। (प ध / उ / ९३७)
  - ३• इप्तिपरिवर्तनकी अपेक्षा
- पं. घ./उ /-३४ विकल्पो योगसंकान्तिरर्थाज्ज्ञानस्य पर्ययः । ज्ञीयाकार. स इत्रेयार्थात ज्ञीयार्थान्तरसगत ।<३४। = योगोकी प्रवृत्तिके परि-वर्त्तनको विकल्प कहते है, अर्थात् एक ज्ञानके विषयभूत अर्थसे दूसरे विषयान्तरत्वको प्राप्त होनेवाली जो ज्ञीयाकाररूप ज्ञानकी पर्याय है, वह विकल्प कहलाता है।
- मो. मा. प्र /७/३१०/१ रागद्वेषके वशतें किसी ज्ञेयके जाननेविषे उपयोग लगावना । किसी ज्ञेयके जाननेते छुडावना, ऐसे वरावर उपयोगका भ्रमावना, ताका नाम विकल्प है। बहुरि जहाँ वीतरागरूप होय जाको जानें है, लाको यथार्थ जाने है। अन्य अन्य ज्ञेयके जाननेके अर्थि उपयोगकों नाही भ्रमाबे है। तहां निर्विकल्प दशा जाननी।

# २. ज्ञान सविकल्प है और दर्शन निर्विकल्प

द्र सं./टी./४/१३/१ निर्विकच्पक दर्शनं सविकल्पक ज्ञानं। == दर्शन तो निर्विकल्पक है और ज्ञान सविकल्पक है। (पं.का/ता. वृ/४०/ ४०/१४)

# \* ज्ञानके अतिरिक्त सर्व गुण निर्विकस्प हैं--- हे गुण/२।

#### ३. संम्यग्दर्शनमें कथंचित् विवरुप व निर्विकल्पपना

पं घ /उ /८३९ विकल्प सोऽधिकारेऽस्मिन्नाधिकारो मनागपि । योग-सक्रान्तिरूपो यो विकल्पोऽधिकृतोऽधुना ।८६८। = झानका स्रलक्षण-भूत व विकल्प सम्यय्दर्शनके निर्विकल्प व सनिकल्पके क्यनमें कुछ भी अधिकार नही है, किन्तु योग-सक्रान्तिरूप जो विकल्प, वही इस समय सम्यक्तके राविकल्प और निविकल्पके विचार करते समय अधिकार रखता है ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

#### . स्टब्स्टिस्ट इन्हान निर्विकल्प होता है

- प ध./उ /९४९ सिद्धमेतावतोक्तेन लब्धिर्या प्रोक्तलक्षणा। निरुपयोग-रूपत्थान्निर्विकरुपा स्वतोऽस्ति सा ।९४८। — इतना कहनेसे यह सिद्ध होता है, कि जिसका लक्षण कहा जा चुका है ऐसी जो लब्धि है, वह स्वत उपयोगरूप न होनेसे निर्विकरप है।
  - \* मति अत ज्ञानकी कथचित् निर्विकल्पता

– दे ऊपर ।

# स्वसंवेदन ज्ञान निर्विकल्प होता है

- द्र सं /टो /६/१६/३ यच निश्चयभावश्रुतज्ञान तच शुद्धात्माभिमुखमुख-सं वित्तिस्वरूपं स्वसवित्त्याकारेण सविकल्पमयीन्द्रियमनोजनित-रागादिविकल्पजालरहितत्वेन निर्विकल्पम् । ज्जो निश्चय भावश्रुत ज्ञान है, वह शुद्ध आरमाके अभिमुख होनेमे सुखसं वित्ति या मुखानु-भव स्वरूप है । वह ययपि निज आरमाके आकारसे सविकल्प है तो भी इन्द्रिय तथा मनसे उत्पन्न जो विकल्पसमूह है उनसे रहित होनेके कारण निर्विकल्प है । (द्र सं /टो /४२/९८४/२)
- दे. जोब/१/३/३ [ समाधिकालमे स्वसवेदनकी निर्विकल्पताके कारण हो जीवको कथ चित् जड कहा जाता है । ]
- प ध /पू /७१६ तस्मादिदमनप्रद्यं स्वात्मग्रहणे किलोपयोगि मन । किनु विशिष्टदशायां भवतीह मन स्वय ज्ञानम् ।७१६। पं ध./उ / प् १ १ रार्था रसकात्मायां गय स्वय स्यात ज्ञानचेतना । निर्विकल्प स एपार्था रसकात्तारमंसगते ।८४१। च्यहॉपर यह कथन निर्दोष है कि स्वात्माके प्रहणमें निश्चयसे मन हो उपयोगी है, किन्तु इतना विशेष है कि विशिष्ठ दशामे मन स्वतः ज्ञानरूप हो जाता है ।७१६। वास्तयमे स्वय ज्ञानचेतनारूप जो शुद्ध स्वकीय आत्माका उपयोग होता है पह सकान्त्यारमक न होनेसे निर्विकल्परूप ही है । ५४१।

## स्वसवेदनमें ज्ञानका सविकल्प उक्षण कैसे घटित होगा

द्र म /टी /४२/१०४/६ अत्राह शिष्य इत्युक्तप्रकारेण यन्निर्विकल्प-स्वसंवेदनज्ञान भण्यते तन्न घटते । कस्मादिति चेत्र उच्यते । सत्ताव-त्तोकरूप चक्षरादिदर्शन यथा जैनमते निर्विकल्प कथ्यते, तथा बौद्ध-मते ज्ञानं निर्विकल्पक भण्यते। पर किंसु तन्निविकल्पमपि विकल्पजनक भवति। जैनमते तू विकल्पस्योत्पादक भवत्येव न, कित् स्वरूपेणैव सविकल्पमितिः तथैव स्वपरप्रकाशक चेति। तत्र परिहार. कथं चित् सत्रिकल्पक निर्विकल्पक च। तथाहि--- यथा विषयानन्दरूप स्वसवेदन रागस वित्तिविकल्परूपेण सविकल्पमिति जेषानीहितसूश्मविकल्पाना सद्भावेऽपि सति तेषा मुरूपर्वं नास्ति तेन कारणेन निर्विकल्पमपि भण्यते। तथा स्वर्शुद्धारमसवित्तिरूपं बोसरागस्वस वेदनज्ञानमपि स्वस वित्त्याकारै कविकल्पेन सशिकल्पमपि बहिर्विषयानीहितसक्ष्मविकल्पाना सङ्घावेऽपि सति तेषा मुख्यत्व नास्ति तेन नारणेन निर्विकल्पमणि भण्यते। यत एवेहापूर्वस्वसवि-त्त्याकारान्तमुखप्रतिभारोऽपि अहिविषयानीहितसूक्ष्मा विकल्पा अपि सन्ति तत् एव कारणात स्वपरप्रकाशक च सिद्धम् । = प्रश्न-यहाँ शिष्य कहता है कि इस कहे हुए प्रकारसे प्राभुत शास्त्रमे जो विकल्प-रहित स्वसचेदन ज्ञान कहा है, बह घटित नही होता, क्योकि, जैन-मतमे जैसे सत्तावलोकनरूप चक्षुदर्शन आदि है, उसको निर्विकल्प कहसे है, उसी प्रकार बौद्धमतमे झान निर्विकल्प है, तथापि विवल्प-को उत्पन्न करनेवाला होता हे। और जैनमतमे तो ज्ञान विकल्पको उत्पन्न करनेवाला है ही नही, किन्तु स्वरूपसे ही विकल्प सहित है। और इसी प्रकार स्वपरप्रकाशक भी है। उत्तर-परिहार करते है।---जैनसिद्धान्तमे ज्ञानको कथं चित् संविकल्प और कथंचित निर्विकल्प माना गया है। सो ही दिखाते है। - जैसे विषयोमें आनन्दरूप जो स्वसवेदन है वह रागके जाननेरूप विकल्पस्वरूप होनेसे सविकल्प है, तो भी घेष अनिच्छित जो सुक्ष्म विकल्प है उनका सदाव होनेपर भी उन विकल्पोकी मुख्यता नहीं, इस कारणसे उस ज्ञानको निर्वि-कल्प भी कहते है। इसी प्रकार निज शुद्धारमाके अनुभवरूप जो वीतराग स्वसवेदन ज्ञान है वह आत्मसवेदनके आकाररूप एक विकल्पके होनेसे यद्यपि सविकल्प है, तथापि बाह्य विषयोके अनिच्छित विकल्पोका उस ज्ञानमे सद्भाव होनेपर भी उनकी उस ज्ञानमें मुख्यता नहीं है, इस कारणसे उस ज्ञानको निर्विकल्प भी कहते है। तथा - क्योंकि यहाँ अपूर्व सवित्तिके आकाररूप अन्त-रगमे मुख्य प्रतिभासके होनेपर भी बाह्य विषय वाले अनिच्छित सूक्ष्म विकल्प भी है। इस कारण ज्ञान निज तथा परको प्रकाश करनेवरला भी सिद्ध हुआ।

## ७. गुक्लध्यानमें कथंचित् विकल्प व निविंकल्पपना

- ज्ञा '४१/८ न पश्यति तदा किचिन्न शृणोति न जिघति । स्पृष्टं किचिन्न जानाति साक्षान्निर्वत्तिनेपवत् । --- उस (शुक्ल) ध्यानके समय चित्रामकी मूर्त्तिकी तरह हो जाता है । इस कारण यह योगी न तो कुछ देखता है, न कुछ सुनता है, न कुछ संघता है और न कुछ स्पर्श किये हुएको जानता है ।८।
- प ध /उ /=४२-=९४३ यरपुनइ निमेकत्र नैरन्तर्थेण कुत्रचित् । अस्ति तइध्यानमत्रापि कमो नाण्यकमोऽर्थत ।=४२। एकरूपमिवाभाति ज्ञानं भ्यामैक्तानत । तत स्यात् पुन पुनर्वृ त्तिरूपं स्थारकमवति च । ।=४३। == किन्तु जो किसी विषयमे निरन्तर रूपसे ज्ञान रहता है, उसे ध्यान कहते है, और इस ध्यानमें भी वास्तवमें कम ही है, किन्तु अकम नहीं है ।=४२। ध्यानकी एकाग्रताके कारण ध्यानरूप झान अकमवर्ति वी तरह प्रतीत होता है, परन्तु वह ध्यानरूप झान पुन -पुन उसी-उसी विषयमे होता रहता है, इसलिए कमवर्ती ही है ।=४३।

## ८. केवलज्ञानमें कथंचित् निविसाद व सविकल्पपना

- प्र. सा /मू /४२ परिणमदि थेगमट्ठ णदा जदि णेव खाइगं तस्स । णाण त्ति त जिणिदा खवयतं कम्ममेबुत्ता ।४२। = झाता यदि ज्ञेय-पदार्थरूप परिणमित होता है (अर्थात 'यह काला है, यह पीला है' ऐसा विवल्प करता हे तो उसके क्षायिक्ज्ञान होता ही नहीं। जिनेन्द्रदेवोने ऐसे ज्ञानको कर्मको ही अनुभव करनेवाला क्हा है ।४२।
- पं ध /उ /पर्द, पश् अस्ति क्षायिक्ज्ञानस्य विवरूपस्वं स्वलक्ष्णात् । मार्थदार्थान्तरावारयोगस्क्रान्तिस्कृणात ।८२६। नोह्य तत्राष्णति-व्याप्ति शायिकात्यक्षसंबिदि । स्थात्परिणामवत्त्वेऽपि पुनर्वृत्तेर-सभवात ।पश्च) = स्वलक्षणकी अपेक्षासे शायिक्ज्ञानमे जो विवरूपपना है वह अर्थ से अर्थान्तराकारस्प योग रुक्रान्तिके विवरूपकी अपेक्षा नही है ।पार्दा क्षायिक अतोम्द्रिय केवल्ज्ञानमे अतिव्याप्तिका प्रसग भी नही प्र'ता, क्योंकि. उसमे स्वरभातिव रूगसे परिणमन होते हुए भी पुनर्वृत्ति सम्भव नही है ।८४५।

# ९. निर्विकल्प देवळज्ञान झेथको कैसे जाने

नि सा /ता. वृ /१७० कथमिति चेत. पूर्वोत्तस्वरूपमात्मानं खल्लु न जानात्यात्मा रवरूपावस्थित सलिष्ठति । यथोष्णरवरूपस्याग्ने स्वरूपमग्नि कि जानाति, तथैव ज्ञानज्ञेयविकल्पाभावःत्त सोऽय-नात्मात्मनि तिष्ठति । इहो प्राथमिष्धशिष्य अग्निवदयमात्मा विम-चेत्न । कि बहुना । तमात्मान ज्ञान न जानाति चेह देवदत्त-रहितपरशुयत इदं हि नार्थक्रियाकारि, अतएव आत्मन. सकाशाइ च्प्रतिरिक्त भवति । तन्न खल्लु सयतं स्यमाववादिनामिति । आपन अहर (विपरीत वितर्क) किस प्रकार है ? पुर्वोक्तस्वरूप आरमाको आत्मा वास्तवर्मे जानता नही है, स्वरूपमें अवस्थित रहता है। जिस प्रकार उष्णतास्वरूप अग्विके स्वरूपको क्या अग्वि जानतो है ? उसी प्रकार ज्ञानज्ञेय सम्बन्धी विकल्पके अभावसे यह आत्मा आत्मामे स्थित रहता है <u>1</u> उत्तर—हे प्राधमिक झिष्य, अग्विकी मॉति क्या आत्मा अचेतन है ? अधिक क्या कहा ज्य, यदि उस आत्माको ज्ञान न जाने तो वह ज्ञान, देवदत्त रहित कुन्हाडीकी माँति अर्थ क्रियाकारी सिद्ध नही होगा, और इस लिए वह आत्मासे भिन्न सिद्ध होगा। और यह वास्तवमे स्वभाव-बादियोको सम्मत नही है। —(विशेष दे० केवलज्ञान/ई)।

- विकल्पसमा न्या सू/मू. व वृ /६/१/४/२८० साध्यदृष्टान्तयो-द्वर्मविकल्पादु-गयमाध्यरत्राचोरकर्षापकर्षवर्ण्यविष्यविकल्पसाध्यसमाः ॥४। साधनधर्मयुक्ते दृष्टान्ते धर्मान्तिरविकल्पात्साध्यसमविकल्प प्रसन्नतो विकल्पसम । कियाहेतुगुणयुक्त किचिद् गुरु यथा लोष्ट किचिल्लघु यथा वायुरेवं क्रियाहेतुगुणयुक्त किचिद्र गुरु यथा लोष्ट किचिल्लघु यथा वायुरेवं क्रियाहेतुगुणयुक्त किचिद्र गुरु यथा लोष्ट किचिल्लघु यथा वायुरेवं क्रियाहेतुगुणयुक्त किचिद्र गुरु यथा लोष्ट किचिल्लघु यथा वायुरेवं क्रियाहेतुगुणयुक्त किचिद्रिया-वत्स्याद्र यथा लोष्ट किचिदक्रिय यथात्मा विशेषो वा वाच्य इति। = साधनधर्मसे युक्त दृष्टान्तमे अन्य धर्मके विकल्पसे साध्य-धर्मके विकल्पका प्रसग करानेवालेका नाम 'विकल्पसम' है। 'आत्मा क्रियावाच् है, क्रियाहेतु गुणसे युक्त होनेके कारण, जैसे कि लोष्ट,' वादीके ऐसा कहे जानेपर प्रतिवादी कहता है - क्रिया हेतुगुणसे युक्त है तो आत्माको कुछ भारो होना चाहिए जेसे लोष्ट या कुछ हलका होना चाहिए जैसे वायु । अथवा लोष्टको भी कुछ कियाग्दित होना चाहिए जैसे आत्मा । या विशेष कहना चाहिए ।
- श्लो, वा /8/भाषाकार/१/३३/न्या, ३३७/४७३/१६ पक्ष और डष्टान्तमे जो धर्म उसका विकल्प यानी विरुद्ध करप व्यभिचारीपन आदिसे प्रसग देना है, वह विकल्पसमाके उत्थानका बीज है। चाहे जिस किसी भी धर्मका कही भी व्यभिचार दिखला करके धर्मपनकी अविशेषतासे प्रकरण प्राप्त हेतुक्क भी प्रकरणप्राप्त साध्यके साथ व्यभिचार दिखला देना विकल्पसमा है। जैसे कि 'शब्द अनिरय है, कृतक होनेसे' इस प्रकार वादीके कह चुकनेपर यहाँ प्रतिवादी कहता है कि कृतकरवका गुरुत्वके साथ उयभिचार देखा जाता है। घट, पट, पुस्तक आदिमें कृतकरव है, साथमें भारीपना भी है। विन्तु बुद्धि, दुख, द्विस्व, भ्रमण, मोक्ष आदिमें कृतकपना होते हुए भी भारीपना नही है। ( और इसो प्रकार भारीपनका भी कृतकरवके साथ व्यभिचार देखा जाता है। जल और पृथिवीमे गुरुतव है ओर वह अनित्य भी है। परन्तु उनके परमाणु नित्य है। अनित्यत्व व कृतकरव तथा नित्यत्व व अकृतकत्व एकार्थ-वाची है।)

# विकस-दे॰ ग्रह ।

#### विकार—

- स, सि /६/२४/२६६/११त एते शब्दादय. पुढ्रगलद्रव्यविकारा । .ये सब शब्द आदि ( शब्द, बन्ध, सौक्ष्म्य, स्थौल्य, संस्थान, भेद, तम, छाया आदि ) पुढ्रगलद्रव्यके विकार है ।
- रा ता /४/२०/१३/४७४/२५ परिणामान्तरसकान्तिनक्षणस्य विकार-स्य । =परिणामान्तर रूपसे सकान्ति करना विकारका लक्षण है।
  - \* विकार सम्बन्धो विषय-देव विभाव।

विकाल—<sub>दे॰ ग्रह</sub>।

विक्रुतवान--- जम्ब्रुद्वीप केहरिक्षेत्रकानाभिगिरि ।-- दे० लोक ४/३।

- विक्रुति-दे० निर्विक्रुति-( जिस भोजनसे जिह्वा व मनमें विकार उत्पन्न हो वह विकृति कहताता है । जैसे--घी, दूध, चटनी आदि)।
- विक्रम प्रबन्ध टीका-अा. श्रुतसागर (ई. १४७३-१४३३) द्वारा रचित प्रन्थ।
- विकम संवत्-दे० इतिहास/२।
- विक्रमादित्य- १. मालना (मगध) के राजा थे। इनके नामपर ही इनकी मृत्युके पश्चात प्रसिद्ध विक्रमादित्य सवत प्रचलित हुआ था। इनकी आयु ८० वर्षकी थी। १९ वर्षकी आयुमें राज्याभिषेक हुआ और ६० वर्ष पर्यन्त इनका राज्य रहा। (विशेष दे० इतिहास/ २/विक्रम सवत्) तथा (इतिहास/३/मगध देशके राज्यवश)। २. मगधदेशकी राज्य वशावलीके अनुसार गुप्तवशके तीसरे राजा चन्द्रगुप्तका अपर नाम था। यह विद्वानौंका बडा सरकार करता था। भारतका प्रसिद्ध कवि शकुन्तला नाटककार कालिदास इसीके दरवारका रत्न था। --दे० इतिहास/३/३ ।३ घोनी यात्री ह्यूनरसाग (ई० ६२१) कहता है कि एसके भारत आनेसे ६० वर्ष पूर्व यहॉ इस नामका कोई राजा राज्य करता था। तदनुसार उसका समय ई, ४०१-४८७ आता है।
- विक्रिया--- १ विक्रिया ऋदि -- दे० ऋदि/३। २ वैक्रियक शरीर व योग--- दे० वैक्रियक।

# विक्षेप—

न्या सू /सू /१/२/१९ कार्यव्यास गारकथा विच्छेदो विक्षेपः । - जहॉ प्रतिवादों यो कहकर समाजानके समयको टाल देवे कि भुभे इस समय कुछ आवश्यक काम है, उसे करके पीछे शास्त्रार्थ करूँगा' तो इस प्रकारके कथाविक्षेप रूप निग्रहस्थानका नाम विक्षेप है। ( रसो. वा /४/१/३६/न्या/३६१/४९१/७) ( नोट - रसो वा. में इसका निषेध किया गया है)

विक्षेपिणो कथा--दे० कथा।

#### विज्ञान—

- न्या. बि /वृ. मे उद्द्धृत/१/१११/२० विज्ञान मेयबोधनम् ।=जातने योग्य पदार्थका ज्ञान विज्ञान है। —(विशेष दे० हान्)। (ध ४/प्र, २९)—Science
- विज्ञानभिक्षु—साख्यदर्शनके प्रसिद्ध प्रणेता । इन्होने ही सांख्य-मतमे ईश्वरवादका समावेश किया था । ( दे० साख्य ) । इन्होने हो योगदर्शनके व्यासभाष्यपर योगवात्तिक लिखा है ( दे० योग दर्शन ) । तथा अविभागाद्वेतवादरूप वेदान्तके संस्थापक भी यही थे ।

## विज्ञानवाद-१ भिश्या विद्यानवाद

झा./४/२३ ज्ञानादेवेष्टसिद्धि स्यात्ततोऽन्य झास्त्रविस्तर । सुवतेरुक्त-मतो वोज विज्ञान ज्ञानवादिभि ।२३। च्ज्ञानवादियोंका मत तो ऐसा है, कि एकमात्र ज्ञानसे ही इष्ट सिद्धि होती है, इस**से अन्य जो** 

For Private & Personal Use Only

कुछ है सो सब झास्त्रका विस्तारमात्र है। इस कारण मुक्तिका बोजभूत बिज्ञान ही है।—( विशेष दे० सारूप व बेदान्त )।

- विद्यानवादी बौद्ध-दे० कोद्ध दर्शन ।
- २ सम्थक् विशानवाद
- शा /४/२७ में उद्दधृत ज्ञानहीने किया पुसि पर नारभते फलम् । तरोक्छायेव कि लभ्या फलयीन ध्रेट्ट शिभ ।१। ज्ञानं पङ्गौ किया चान्धे नि श्रद्धे नार्थ कृहद्वयम् । ततां ज्ञानं किया श्रद्धा त्रय तरपदकारणम् ।२। हत ज्ञानं किया सून्य इता चाज्ञानिनः किया । धावन्नप्यम्धको नष्टः पश्यन्नपि च पङ्गुक ।३। = ज्ञानहीन पुरुषको किया फलदायक नही होती । जिसकी दृष्टि नष्ट हो गयी है. वह अन्धा पुरुष चलते-चलते जिस प्रकार वृक्षको छायाको प्राप्त होता है, उसी प्रकार क्या उसके फलको भी पा सक्ता है ।१। (विशेष दे० चेतना/ः/८, धर्म/२)। पगुर्मे तो वृक्षके फलना देव लेना प्रयोजनको नहीं साधता और अन्धेमें फल जानकर तोडनेरूप किया प्रयोजनको नहीं साधता और अन्धेमें फल जानकर तोडनेरूप किया प्रयोजनका नहीं साधती । श्रद्धान रहितके ज्ञान और किया दोनो ही, पयोजनसाधक नहीं है। इस कारण ज्ञान किया, श्रद्धा तीनों एकत्र होकर ही याछित अर्थकी साधक होती है।२। किया रहित तो ज्ञान नष्ट है और अज्ञानीकी किया नष्ट होती है। दौडते-दौडते अन्धा नष्ट हो गया और देखता-देखता पंगु नष्ट हो गया ।३। ( विशेष दे० मोक्षमार्ग/१/२) ।
- दे. नय /उ./४/४ नय नं ४३ (आरमा द्रव्य झाननयकी अपेक्षा विवेककी प्रधानतासे सिद्ध होता है ) ।
- दे. ज्ञान/IV/१/१ ( ज्ञान हो सर्व प्रधान है । वह अनुष्ठान या क्रियाका स्थान है )।

# विज्ञानाद्वेत --- दे अद्वेत ।

- स. सि./२/ ४/१८२/७ विरुद्धो बहो विप्रहो ज्याघात । कर्मादत्नेऽपि नोकर्म पुद्दगलादाननिरोध इत्यर्थ ।
- स सि /२/२୬/१९४/७ विग्रहो व्याधात कौटिक्यमिस्पर्थ 1=१ विग्रह-का अर्थ देह है। (रा वा /२/२५/१/ (त सा /२/२६), १३६/२१), (घ १/१.१.६०/२६६/१)। २ अथवा विरुद्ध ग्रहका विग्रह कहते है, जिसका अर्थ व्याधात है। तारार्थ यह है कि जिस अपस्थामें कर्मके ग्रहण होनेवर भो नोक्मेरूप पुढागडोंका ग्रहण नहीं होता वह विग्रह है। (रा वा /२/२५/२/१३७/४), (घ १/१.१.६०/२६६/३)। ३. अथवा विग्रहका अर्थ व्याधात या कुटिलता है। (रा.वा /२/ २७/ /१३८/२), (घ १/१.१.६०/२६१/४)।
- रा. वा /२/२४/१/१३६/२१ औदारिकादिशरोग्नामोदयात् तन्निवृत्ति-समर्थान् विविधात् पुद्रगनान् गृह्ल-ति विगृह्यते वासौ ससारिणेति विग्रहा देह ा == औदारिकादि नामर्क्सके उदयसे उन शरीरॉके योग्य पुद्रगलोका ग्रहण विग्रह कहनाता है। अतरव संसारो जीवके द्वारा शरोरका ग्रहण किया जाता है। डमलिए देहको विग्रह कहते है। (ध १/१.१.६०/२११/३):
- थ ४/१.३.२/२६/५ विग्गहो वरको कुटिनो त्ति एगट्ठो ।≕ विग्रह, बक्र ओर कुटिज ये सब एकार्थवाधो नाम है ।
- विग्रहगति एक शरीरको छोडकर दूसरे शरीरको प्राप्त करनेके लिए जो जोवका गमन होता है, उसे त्रिग्रहगति कहते है। वह दो प्रकारको है मोडेवाली और जिना मोडेवाली, क्योंकि गतिके अनुश्रेणो हो ह'नेका नियम है।

## विग्रहगति सामान्यका उक्षण

स सि./२/२५/१८२/ अत्र प्रहाथीं गतित्रियहगतिः । विग्रहेण गतिति-प्रहगति । ⇒विग्रह अर्थात शरोरके लिए जो गति हाती है, वह विग्रहगति है। आथवा विग्रह अर्थात्त् नोकर्म पुद्रगलोके ग्रहणके निरोधके साथ जो गति होती है उसे क्यिह उफ्ते कहते है। (रा. वा /२/२५/१/१३६/३०, २/१३७/५), (ध. १/१.१,६०/१.४); (त. सा /२/२६)।

गो क./जी. प्र /३१८/१४ विग्रहगतौ तेन पूर्वभवशरीर त्यक्त्वोत्तर-भवग्रहणार्थं गच्छतां । च्वित्रहगतिका अर्थ है पूर्वभवके झरीरको छाडकर उत्तरभव ग्रहण करनेके अर्थ गमन करना ।

# २. विग्रहगतिके भेद, लक्षण व काल

- रा, वा./२/२९/४/१३९/४ आसां चतसृणां गतीनामार्थोका संज्ञा---इषुगति, पाणिमुक्ता, लाङ्गलिका, गोमूत्रिका चेति। तत्राविग्रहा प्राथमिची, शेषा विग्रहवत्य । इषुगतिरिवेषुगति । क्र उपमार्थ । यथे-षोर्गतिरालक्ष्य देशाइ ऋज्वी तथा ससारिणां सिद्ध्यतां च जीवानां म्रुउवी गतिरैकसमयिकी । पाणिमुक्तेव पाणिमुक्ता । क उपमार्थ । यथा पाणिना तिर्यक्प्रक्षिप्तस्य द्रव्यस्य गतिरेकविग्रहा तथा संमारि-णामेकविग्रहा गति पाणिमुक्ता द्वैसमयिकी । लाइलमिव लाइलिका । क उपमार्थ । यथा लाङ्गल द्विवक्रितं तथा द्विविग्रहा गतिलङ्गिलिका त्रैसमयिकी । गोमूत्रिकेव गोमूत्रिका । क उपमार्थ । यथा गोमूत्रिका बहुवका तथा त्रिधिग्रहा गतिगोंमुत्रिका चातु समयिकी। व्यये ( त्रिग्रह ) गतियाँ चार है-इषुगति, पाणिमुक्ता, लोगलिका, और गोमुजिना। इषुगति त्रिप्रहरहित है और दोष विग्रहमहित होसी है। सरज अर्थात् धनुषसे छटे हुए चाणके समान मो डारहित गतिको इखुगति वहते है। इस गतिमें एक समय सगता है। जैमे हाथसे तिरस्त्रे फेंके गये द्रव्यको एक मोडेवाली गति होती है, उसी प्रकार ससारी जीवोंके एक मोडेवाली गतिको पाणिमुक्ता गति कहते हैं। यह गति दो समयवाली होती है। जैसे हलमें दो मोडे होते है, उसी प्रकार दो मोडेवाली गतिको लागलिका गति कहते हैं। यह गति तीन समयवाली होती है। जैसे गायका चलते समय मुत्रका करना अनेक मोडोवाना होता है, उसी प्रकार तीन मोडेताली गतिको गोम् जिका गति कहते है। यह गति चार समयवाली होतो है। ( घ. १/१.१.६०/२११/१ ); ( घ. ४/१.३.२/२१/७ ); ( त. मा/२/ %00-१०१). (चा सा/१७६/२)।
- त सा /२/११ संविग्रहाऽविग्रहा च सा विग्रहगतिद्विधा । = विग्रह या मोडेसहित और विग्रहरहितके भेदमे वह विग्रहगति दो प्रकारकी है।

# ३. विग्रहगति सम्बन्धी कुछ नियम

- त. स् /२/२५-२१ विग्रहगतौ कर्मयोग ।२१। अनुश्रेणि गति ।२६। विग्रहवती- प्राक् चनुम्य ।२८। एक समयाविम्रहा ।२१। एक द्वी त्रोन्वानाहारक ।३०। व्लविग्रहगतिमें क्म (कार्मण) योग होता है (विशेष दे० कार्मण/२) ।२१। गति श्रेणीके अनुसार होती है (विशेष दे० कार्मण/२) ।२१। गति श्रेणीके अनुसार होती है (विशेष दे० कार्मण/२) ।२१। विग्रह या मोडेवाली गति चार समयोसे पहले होती है; अर्थात् अधिकसे अधिक तीन समय तक होती है (विशेष दे० जीर्घक न. १) ।२८। एक समयवाली गति विग्रह या मोडेरहित होती है। (विशेष दे० शीर्घक न २ में ट्युगतिका लक्षण)। २१। एक, दो या तोन समय तक (विग्रह गति-मे) जोव अनाहारक रहता है (विशेष दे० आहारक)।
- ध ९°/१ ४ १२०/३७९/४ आणुपुव्विउदयाभावेण उजुगदीए गमणाभाव-टपयंगादो। = ऋजुगतिमे आनुपूर्वीका उदय नहीं होता।
- दे० रार्मण/२ (विग्रहगतिमें नियमसे कार्मणयोग होता है, पर ऋजु-गतिने कार्मणयोग न होकर औदारिकमिश्र और वैक्रियकमिश्र काय योग होता है।)
- दे० अवगाहना/१/३ (मारणान्तिक समुद्धातके निमा विग्रह व अविग्रह गतिसे उत्पन्न होनेवाले जीवोके प्रथम समयमें होनेवाली अवगाहनाके

For Private & Personal Use Only

समान ही अवगाहना होती है । परन्तु दोनो अवगाहनाके आकारोंने समानताका नियम नही है । )

- हे० आनुपूर्वी—-{ विग्रहगतिमें जीवोंका आकार व संस्थान आनुपूर्वी नामक् में के उदयसे होता है, परन्तु ऋजुगतिमें उसके आकारका कारण उत्तरभवकी आधुका सत्त्व माना जाता है।)
- दे० जन्म/१/२ (विग्रहगतिमें जीवोके प्रदेशोंका सकोच हो आता है।)
- ध. ६/१.६-१.२८/६४/७ सजोगिकेवलिपरघादस्सेव तत्थ अव्वक्तोदएण अवट्ठाणादो। =सयोगिकेवलीको परघात प्रकृतिके समान विग्रह-गतिमें उन (अन्य) प्रकृतियोका अव्यक्तउदयरूपसे अवस्थान देखा जाता है।
  - \* विग्रहगतिमें जीवका जन्म मान छे तो--दे० जन्म/१
  - \* विग्रहगतिमें सज्जीको भुजगार स्थिति कैसे सम्मव

**है--**दे० स्थिति/४ ।

#### **४. विग्रह-अविग्रहगतिका स्वा**मित्व

- त सू./२/२७-२८ अवियहा जीवस्स ।२७। विग्रहवती च ससारिण ।२८। == मुक्त जीवकी गति विग्रहरहित होती है। और ससारी जोवॉंकी गति विग्रहरहित व विग्रहसहित दोनो प्रकारको होती है। (त. सा./२/१९)।
- ध. ११/४.२.५.११/२०/१० तसेसु दो विग्गहे मोत्तूण तिण्णि विग्गहाणम-भावादो ।- त्रसोमें दो विग्रहोको छोडकर तीन विग्रह नहीं होते।

#### ५. जीव व पुद्गर्कोंकी गति अनुश्रेणी ही होती है

- त. सू./२/२६ अनुश्रेणि गलि ।२६। =गति श्रेणीके अनुसार होती है। (त सा /२/१०)।
- दे० गति/१/७ ( गति ऊपर-नीचे व तिरछे अर्थात् सीधी दिशाओको छोडकर विदिशाओंमें गमन नहीं करती ) ।
- स. सि /२/२६/१९२/७ लोकमध्यादारम्य अर्ध्वमधस्तिर्यक च आकाज-प्रदेशाना क्रम निविष्टाना पड़क्ति श्रेणि इत्युच्यते । अनू' सन्द-स्यानुप्रव्येण वृत्ति । श्रेणेरानुप्रव्येण्यनुश्रेणीति जीवानां पुद्रगलानां च गतिभेवतीत्पर्थ । तनु चन्द्रादीनां ज्योतिष्काणा सेरुप्रदक्षिणा-काले विद्या गरादीना च विश्वेणिगतिरपि इश्यते, तत्र विग्रच्यते अनुश्रेणि गति इति । कालदेशन्त्रियमोऽत्र वेदितव्य । तत्र काल-नियमस्तावजीवाना मरणकाले भवान्तरसक्रममुक्तानां चोध्वंगमन-काले अनुअेण्येव गति । देशनियमोऽपि ऊर्ध्वलोकादवोगति , अवोलोकादू-र्थगति, तिर्यग्लोकादधोगतिरूध्वी वा तत्रानुश्रेण्येव। पुडुगलाना च या लोकान्तप्रापिणी सा नियमादनुश्रेण्येव । इतरा गलिर्भजनीया। = लोकके मध्यसे लेकर ऊपर-नीचे और तिरछे कमसे स्थित आकाशप्रदेशोंकी धेक्तिको श्रेणी कहते हैं। 'अनू' शब्द आनुपूर्वी अर्थमे समसित है। इसलिए अनुश्रेणीका अर्थ श्रेणोकी आनुपूर्वीसे होता है। इस प्रकारकी गति जीव और पुद्रगतोकी होती है, यह इसेका भाव है। प्रश्न-पन्द्रमा आदि ज्येतिषियोकी और मेरुकी प्रदक्षिणा करते समय विद्याधरोकी विश्वेणी गति देखी जाती है. इसलिए जीव और पद्वगलोकी अनू-श्रेणी गति होती है, यह किस लिए कहा ? उत्तर – यहाँ काल-नियम और देशनियम जानना चाहिए। कालनियम यथा-मरणके समय जब जीव एक भवको छोडकर दूसरे भवके लिए गमन करते है और मुक्तजीव जत्र ऊर्ध्वगमन करते है, तत्र उनकी गति अनु-शेणि ही होती है। देशनियम यथा-जब कोई जीव ऊर्ध्वलोकसे अप्रोलोकके प्रति या अधोलोकसे ऊर्ध्वलोकके प्रति आता-जता है। इसी प्रकार तिर्यग्लोकसे अधोलोकके प्रति या अर्ध्वलोकके प्रति

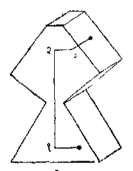
जाता है तत्र उस अवस्थामें गति अनुश्रेणी ही होती है। इस प्रकार पुद्रगलोकी जो लोकके अन्तको प्राप्त करानेवालीं गति होती है वह अनुश्रेणि ही होती है। हॉ, इसके अतिरिक्त जो गति होती है वह अनुश्रेणि भी होती है और विश्वेणि भीं। किसी एक प्रकारकी होने-का निग्रम नही है।

## ६. तीन मोड़ों तकके नियममें हेतु

488

स सि /२/२८/१८५/६ चलुर्थात्समयास्प्राग्विग्रहवती गतिर्भवति न चलुर्थे इति । कुत इति चेत् । सर्वोत्कृष्टविग्रहनिभित्तमिष्कुटक्षेत्रे उत्पित्सु प्राणी निष्कुटक्षेत्रानुपूर्व्यनुश्रेण्यभावादिषुगत्यभावे निष्कुट-क्षेत्रप्रापणनिमित्ता त्रिविग्रहा गतिमारभते नोर्ध्वाम्, तथाविधोपपाद-क्षेत्रप्रापणनिमित्ता त्रिविग्रहा गतिमारभते नोर्ध्वाम्, तथाविधोपपाद-क्षेत्रप्रापाननिमित्ता त्रिविग्रहा गतिमारभते नोर्ध्वाम्, तथाविधोपपाद-क्षेत्रप्रापानमित्ता त्रिविग्रहा गतिमारभते नोर्ध्वाम्, तथाविधोपपाद-क्षेत्रपापानमित्ता त्रिविग्रहा गतिमारभते नोर्ध्वाम्, तथाविधोपपाद-क्षेत्रपापानमित्ता त्रिविग्रहा गतिमारभते नोर्ध्वाम्, तथाविधोपपाद-क्षेत्रपापानमित्ता द्वाह्य होती है चौथे समयमे क्यों नही होती ' उत्तर—निष्कुट क्षेत्रमें उत्पन्न होन्ताले जीवको सबसे अधिक मोडे लेने पडते है, क्योकि वहाँ आनुपूर्वोसे अनुभ्रेणीका अभाव होनेसे इषुपत्ति नही हो पाती । अत' यह जोव निष्कुट क्षेत्रको प्राप्त करने-

के लिए तीन मोडेवाली गतिका आरम्भ करता है। यहाँ इससे अधिक मोडोंकी आवश्यकता नही पडती, क्योंकि, इस प्रकार-का कोई उपपाद क्षेत्र नही पाया जाता है, अत मोडेवाली गति तीन समय तक ही होती है, चौथे समयमें नही होती। (रा वा./-२/२=/४/१३१/१)।



ध १/१.९.६०/३००/४ स्वस्थितप्रदेशादारम्योध्वधिस्तिर्थगाकाशप्रदेशाना क्रमसनिविष्टाना पड्क्ति अणिरित्युच्यते । तयैव जीवाना गमन नोच्छ्रे णिरूपेण । ततस्वित्रग्रहा गतिर्न विरुद्धा जीवस्येति । - जो प्रदेश जहाँ स्थित है वहाँसे लेकर ऊपर, नीचे और तिरसे क्रमसे विध्यमान आकाप्रदेशोंकी पंक्तिको श्रेणी कहते है । इस श्रेणीके वारा ही जीवोंका गमन होता है , श्रेणीको उल्लघन करके नहीं होता है । इसलिए विग्रहगतिवाले जीवके तीन मोछेवाली गति किरोधको प्राप्त नहीं होती है । अर्थात ऐसा कोई स्थान ही नहीं है, जहाँपर पहुँचनेके लिए चार मोडे लग सके ।

#### विचय—

- ध ८/३.१/२/३ विचओ विचारणा मीमासा परिवखा इदि एअर्ठो। =विचय, विचारणा, मीमासा और परीक्षा ये समानार्धक झब्द है। ----( और भी दे० परीक्षा )।

#### विचार या वीचार---

त. सू /१/४४ वोचारोऽर्थव्यव्जनयोगसकान्ति ।४४। – अर्थ, व्यजन और योगको सकान्ति वोचार है ।

- स सि /१/४४/४५४/१३ एव परिवर्तन वीचार इत्युच्यते । == इस प्रकार-के (अर्थ व्ययजन व योगके) परिवर्तनको वीचार कहते है। (रा वा /१/४४/-/६३४/१३)।
- रा वा /१/१२/११/१५/१८ आलम्बने अर्पणा वितर्क, तत्रैवानुमर्शन विचार । = विषस्र प्रथम झानको वितर्क कहते है। उसीका बार-बार चिन्तवन विचार कहलाता है।
- दे० विचय-( विचय, विचारणा, परीक्षा और मीमासा ये समानार्थक शब्द है।)
  - \* सविचार अविचार मक्त प्रत्य ख्यान -दे० सल्लेखना/३।
  - \* सविचार व अधिचार जुक्छध्यान - वे० सुक्लध्यान ।

## विचार स्थान- दे. स्थिति/१।

विचिकित्सा --- दे० निर्विचिकित्सा ।

#### विचित्र—

- न्या. वि./वृ./१/८/१४=/४७ तद्विपरीत विचित्र क्षणक्षयविषयस्व प्रत्यक्षस्य ।
- न्या वि /वृ./१/८/१५७/१९ तद्विशिन ष्टि विचित्र शत्रतां सामान्यस्य विशेषात्मकं विशेषस्य सामान्यात्मकमिति । = उस (चित्र) से विपरोत विचित्र है। प्रत्यक्षज्ञान क्षणक्षयी विषय इसका अर्थ है। विचित्र शत्रत अर्थात् सामान्यका विशेषात्मक रूप और विशेषका सामान्यात्मकरूप।

विचित्रकूट--विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर ।

----दे० विद्याधर ।

विचित्राश्वयाकोर्ण-मुनेहपर्वतका अपर नाम ।- दे० सुमेरु ।

- दिजय-१, भगवान सुपारवं नाथ का शासक यक्ष---दे तीर्थ-कर/६/३। २. कल्पातीत देवो का एक भेद- दे स्वर्ग/३। ३. इनका लोक में अवस्थान-दे. स्वर्ग/४/४। ४ त्रियारुप्रभ तथा माल्यवान गजदन्त का कूट-दे, लोक/६/४। ६ निषध पर्वत का कूट तथा उसका ध्यक देव-दे सोक/१/४। ई जम्बू द्वीप की जगती का पूर्वद्वार ्दे लोक/३/१। ७ पूर्वविदेह के मन्दर वक्षार के कच्छ-बद्कूट का रक्षक देव—दे लोक/k/४। ८, हरिक्षेत्र का नाभिगिरि— दे लोक/४/३। १, नन्दनवन का एक कूट-दे लोक/४/४ ।१०, म पु/ xu/श्ञो० पूर्वभव न०२ में राजगृह नगर के राजा विश्वभूतिका हरोटा भाई 'विजाखभूति' था ७३। पूर्वभव न १ में महाराक रक्षमे देव हुआ ।८२। वर्त्तमान भवमे प्रथम लखदेव हुए-देव शलाकापुरुष/३। १९. वृ कथाकोश/कथा न०६/पृ.-सिहलद्वीप हे जासक गगनादिस्यका पुत्र था । १७। पिताकी मृत्युके पश्चात अगने पिताके मित्रके घर 'वियानन झन्दका अर्थ 'पौष्टिक अन्न सममतर उसे खा गया, पर मरा नही ।१९। फिर दीक्षा ले मोक्ष सिधारे १९६।
- दिजयकोति नहिदसव वत्तात्कारगणको को ईडिर गद्दों में ज्ञान भूषण के शिष्य तथा शुभचन्द्र के गुरु ! आपने अनेको मूर्तिये प्रतिष्टित कराई । महाराज मण्डिभूपाल द्वारा सम्मानित हुए । समय - वि १४४२-१४७० (ई १४९४-१४१३) । (दे इतिहास/७/४) । (जे /१/४७३), (तो /३/३६२) ।

विजयन्त्ररी ---- विजयार्थ की दन्धिण श्रेणीका एक नगर--- दे० विद्याधर।

- विजयनगर— विजयार्धकी उत्तर व दक्षिण दोनों श्रेणियोके नगर। - दे० तिद्याधर।
- विजयपुरो---अपरविदेह पद्मवात्त् क्षेत्रकी प्रधान नगरी-देव्लोकः/२
- विजयवंश नन्दवं सका अपर नाम है। मगध देशकी राज्य वंशा-वर्ता के अनुसार दिगम्बर आम्नायमे जहाँ विजयवशका नाम दिया है, बहाँ ही श्वेताम्बर आम्नायमें नन्दवशका नाम दिया है। — दे० नन्दवश।
- विजयसेन----१ श्रुतावतारके अनुसार भड़त्राहु श्रुतकेवलोंके पश्चात आठवे ११ अग व १० पूर्वधारी हुए । समय- वी० नि० २८२-२६६ (ई० पू० २४६-२३२) (- दे० इतिहास/४/४ । २ तत्त्वा-नुशासनके रचयिता श्री नागसेन (ई० १०४७)के दादागुरु । समय-नागसेन के अनुसार ई० श० १० ।
- विजया----१ अपर विदेहस्थ वप्रक्षेत्रकी प्रधान नगरी।--दे० लोकः/२ २ रुचक पर्वत निवासिनी दिवकुमारो---दे० लोकः/१९३ ३ भगवाद् मण्लिनाथको शासक यक्षिणी।---दे०तोर्थकर/४/३ ४.नन्दोरवरद्वीप को वापी---दे० लोक/४/११।

विजयाचार्यं ---- अपर नाम अपराजित था।---दे० अपराजित ।

- जिजयार्थ १. रा बा /३/१०/४/१७१/१६ चक्रभृद्विजयार्धकरत्वाद्व-जयार्ध इति गुणत कृताभिधानो । = चक्रवर्तीके विजयक्षेत्रको आधी सोमा इस पर्वतसे निर्धारित होती है, अतः इमे विजयार्ध कहते है । (विशेष दे० लोक/३-७)। २. विजयार्थ पर्वतका एक क्रूट व उसका स्वामी देव । – दे० लोक/१/४।
- विजयोवया— आ० अपराजित (ई० २१० ७) द्वारा विरचित भगवती आराधना प्रन्थकी विस्तृत संस्कृत टीका । (ती /२/ १२७) ।

**विजस्का**----विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर।

--दे० विद्याधर ।

विजाति - १ विजाति उपचार। - दे० उपचार/१। २. विजाति द्रव्य पर्याय = दे० पर्याय।

विजिगीषुकथा-शास्त्रार्थं या वाद : - दे० कथा ।

- विजिष्णु--- एक प्रह- दे० ग्रह ।
- विडौषध ऋद्धि- दे॰ मुद्धि ।

## वितंडा---

- न्या. सू /मू-/१/२/३ प्रतिपक्षस्थापनाहीनो वितण्डा । = प्रतिपक्षके साधन-से रहित जल्पका नाम वितडा है। अर्थात्त अपने किसी भी पक्षकी स्थापना किये जिना वेवल परपक्षका खण्डन करना वितडा है। (स्या म /१०/१०७/१३)।
- स्या म/१०/१०७/१५ वस्तुतस्त्वपरामृप्रतत्त्वातत्त्वविचारं मौखर्य वितंडा। -- वारतवमे तत्त्व अतत्त्वका विचार न करके खाली बकवास करनेको विताडा कहते है ।
  - \* वाद जरुप व वितंषामें अन्तर--दे॰ वाद/५।

# २. नैयाचिकों द्वारा जरुप वितंडा आदिके प्रयोगका समर्थन व प्रयोजन

स्या सू /मू /५/१/५०-५१/२८४ तत्त्वाध्यवसायसरवणार्थं जल्पवित०डे कोजप्ररोहणसरक्षणार्थं वण्टकझाखावरणवत ।५०। ताम्या विगृह्य कथनम् ।५१। न्या. सू./भा /१/२/२/४३/१० यत्तरप्रमाणैरर्थस्य साधन तत्त छलजाति-निग्रहस्थानामझभावी रक्षणार्थत्वात् तानि हि प्रयुज्यमानानि परपक्ष-विधातेन स्वपक्षं रक्षन्ति । ≕जैसे बीजकी रक्षाके जिए सब ओरसे कॉंटेदार शाखा लगा देते है, उसी प्रकार तत्त्वनिर्णयकी इच्छा्रहित केवल जीतनेके अभिप्रायसे जो पक्ष लेकर आक्षेप करते है, उनके दूषणके समाधानके लिए जल्प वितडाका उपदेश किया गया है ।६० जोतनेकी इच्छासे न कि तत्त्वज्ञानकी इच्छासे जल्प और वितडाके द्वारा वाद करे ।६१। यदापि छल जाति और निग्रहस्थान साक्षात् अपने पक्षके साधक नहीं होते है, तथा दूसरेके पक्षका खण्डन तथा अपने पक्षकी रक्षा करते है ।

\* जय पराजय व्यवस्था--- हे० न्याय/२।

वितत - एक प्रकारका प्रायोगिक शब्द । —दे० शब्द ।

वितथ - घ. १३<sup>1</sup>६.६.१०/२-६/६ वितथमसत्त्यम्, न विद्यते वितथ यस्मित्त् श्रुतज्ञाने तदबितथम्, तथ्यमित्त्यर्थः । = वितथ अर्थात्त असत्य ये समानार्थक शब्द है। (विशेष दे० असत्य) जिस श्रुतज्ञानमे वितथपना नहीं पाया जाता यह अवितथ अर्थात् तथ्य है।

#### वितर्क---

- त. सू./१/४३ वितर्क श्रुतम् ।४३। = वितर्कका अर्थ श्रुत है।
- दे० ऊहा-- (विशेष रूपसे ऊहा या तर्कणा करना वितर्के अर्थात् शुत-ज्ञान कहसाता है।
- दे० विचार-( विषयके प्रथम ज्ञानको वितर्क कहते है ।)
- द्र स /टी /४८/२०३/६ स्वशुद्धात्मानुभूतिलक्षणं भावश्रुतं तद्वाचकमन्त-र्जव्यवचनं वा वितकों भण्यते । = निज शुद्ध आत्माका अनुभवरूप भावश्रुत अथवा निज शुद्धात्माको कहनेवाला जो अन्तरंग जल्प (सूक्ष्म शब्द) है वह वितर्क है ।
- वितस्ता— पजात्रकी वर्त्तमान फेलम नदी। (स पु/प्र ५१/प. पन्नालाल)।
- वितस्ति-एक बालिश्त-दे० गणित/1/३।
- **विदर्भेपुर**--- वर्तमानका वीदर-- (म. पु. प्र. ४१/पं. पन्नालाल )।
- विदल दे. भक्ष्याभक्ष्य/३/२।
- विदारणकिया-दे किया/३।
- विदिशा --- १ दे दिशा । २ मालवा प्रान्तमे वर्तमान भेलसा नगर । (म पु.प्र /४६/प पन्नालाल) ।
- विदुर पा पु./सर्ग/श्नोक भीष्मके सौतेले भाई व्यासका पुत्र। (७/११७)। कौरव पाण्डवोके युद्धमें इन्होने काफो भाग लिया। कौरवोको बहुत समफाया पर वे न माने। (११/१९७)। अन्तमे दीक्षित हो गये। (११/४-७)।
- विदेह १. रा. बा,/२/१०/११/१७२/३३ विगतदेहा' विदेहा । के पुनस्ते । ग्रेषां देहो नास्ति, कर्मबन्धसतानोच्छेदात् । ये वा सत्यपि देहे विगतशरीरसंस्कारास्ते धिदेहा । तद्योगाज्जनपदे विदेहव्यपदेश । तत्र हि मनुष्यो देहोच्छेदार्थं यतमाना विदेहत्वमास्कन्दन्ति । ननु च भरतैरावतयोरपि विदेहा सन्ति । सत्य, सन्ति कदाचिन्न तु सर्वकालम्, तत्र तु सतत धर्मोच्छेदाभावाद्विदेहा सन्तीति प्रकर्श-पेक्षो विदेहव्यपदेश' । क्व पुनरसौ । निषभनीलवतोरन्तराले तत्सनिवेश' । - विगतदेह अर्थात देहरहित सिद्धभगवान् विदेह कहलाते है, क्योकि, उनके कर्मबन्धनका उच्छेद हो गया है।

अथवा देहके होते हुए भी जो शरीरके संस्कागोसे रहित है ऐसे अईत भगवार विदेह है। उनके योगसे उस देशको भी विदेह कहते हैं। वहाँ रहनेवालें मनूष्य देहका उत्तछेद करनेके लिए यत्न करते हुए विदेहत्वको प्राप्त किया करते है। प्रश्न-इस प्रकार तो भरत और ऐरावत क्षेत्रोमें भी विदेह होते हैं । उत्तर-होते अवश्य है परन्तु सदा नहीं, कभी-कभी होते है और विदेहक्षेत्रमे तो सतत धर्मोच्छेदका अभाव ही रहता है, अर्थात् वहाँ धर्मकी धारा अविच्छिन्न रूपसे बहती है, इसलिए वहाँ सदा विदेही जन ( अहँत भगवान् ) रहते हैं । अत' प्रकर्षकी अपेक्षा उसको विदेह कहा जाता है। यह क्षेत्र निषध और नील पर्वतोके अन्तरालमे है। [इसके अहू मध्य भागमें एक सुमेरु व चार गजदन्त पर्वत है, जिनसे रोका गया भू-खण्ड उत्तरकुरु व देवकुरु कहलाते है। इनके पूर्व व पश्चिम में स्थित क्षेत्रोको पूर्व विदेह और पश्चिम विदेह कहते है। यह दोनो ही विदेह चार-चार बक्षार गिरियो, तीन-तीन विभगा नदियो और सीताव सीतोदा नामकी महानदियो द्वारा १६-१६ देशोमें विभाजित कर दिये गये है। इन्हे ही ३२ विदेह कहते है। इस एक-एक सुमेरु सम्बन्धी ३२-३२ विदेह है। पॉच सुमेरुओके मिलकर कुल १६० विदेह होते है ।] --( विशष दो लोक३/३,१२,१४) ।

- त्रि, सा,/मॢ-/६्व०−६व१ देसा युव्भिक्खीदीमारिकुदेववण्णसिंगमद-हीणा । भरिदा सदावि केवलिसलागपुरिसिद्धितसहूहि ।६८०। तित्थद्रसयलचको सट्टिसय पृह वरेण अवरेण। वीस वीस सयले खेत्तेमत्तरिसयं वग्दो ।६८१। चिदेहक्षेत्रके उपरोक्त सर्वदेश अनिवृष्टि, अनावृष्टि, मुसा, टोडो, सुवा, अपनी सेना और परकी सेना इन सात प्रकारकी ईतियोंसे रहित है। रोग मरी आदिसे रहित है। कुदेव, कुलिगी और कुमतसे रहित है। केवलज्ञानी, तीर्थकरादि झलाकापुरुष और ऋद्धिधारी साधुओसे सदा पूर्ण रहते है ।६८०। तीथँकर, चक्रवर्ती व अर्धचक्रो नारायण व प्रति-नारायण, ये यदि अधिकसे अधिक होवे तो प्रत्येक देशमे एक-एक होते है और इस प्रकार कुल १६० होते है। यदि कमसे कम होवे तो सीता और सीतोदाके दक्षिण और उत्तर तटोपर एक-एक होते है, इस प्रकार एक विदेहमे चार और पॉचो विदेहोमे २० होते है। पॉचो भरत व पॉचो ऐसवतके मिलाने पर उत्कृष्ट रूपसे १७० होते है। (म प /७६/४६६-४६७)। २ द्वारवंग (दरभंगा) के समीपना प्रदेश है। मिथिला या जनकपुरी इसी देशमे है। (म. पु/प्र. १०/पं. पन्ना लाल) ।
- विद्यावण ध १३/१.४.२२/४६/११ अंगच्छेदनादिव्यापार दिद्या-वल णामः = प्राणियोके अगच्छेदन आदिका व्यापार विद्यात्रण कहलाता है।
- विद्धणू ज्ञानपचमी अर्थात शुत पचमीवत माहारम्य नामक भाषा छन्दरचनाके कर्ता एक कवि। समय — वि. सं, १४२३ (ई १३७६)। (हिन्दो जैन साहित्य इतिहास/पृ ६६/ बा. कामता प्रसाद)।

#### विद्या---

५४३

- स्या वि /वृ /१/३म/२८२/१ विद्यपा अथाद स्थितवस्तुरूपाव ज्ञोकन-शक्त्या। = विद्याका अर्थ है अथावरिथत वस्तुके स्वरूपका अव-ज्ञोकन करनेकी शक्ति।
- नोट—(इसके अतिरिक्त मन्त्र-तन्त्रो आदिके अनुष्ठान विशेषसे सिद्ध को गयी भी कुछ विद्याप् होती है, जिनका निर्देश निम्न प्रकार है।)

#### २. विद्याके सामान्य भेदोंका निर्टेश

रा वा /१/२०/१२/७६/७ ४७७ते विद्यानुवादम् । तत्राहुष्ठत्रसेनादी-नागल्पतिद्याना संप्रश्नतानि महारोहिण्यादीना महाविद्याना पद्ध- शतानि । अन्तरिक्षमौमाङ्गस्वरस्वप्रलक्षणव्यज्जनछिन्नानि अष्टौ महानिमित्तानि । =विद्यानुवाटपूर्वमें अंगुष्ठ, प्रसेन आदि ७०० छन्त्य विद्याएँ और महारोगिणो आदि ४०० महाविद्याएँ सम्मिलित है। इसके अतिरिक्त अन्तरिक्ष, भौम, अग, स्वर, स्वप्न, लक्षण, व्यजन व छिन्न (चिह्न) ये आठ महानिमित्तज्ञान रूप विद्याएँ भी है। [अष्टांगनिमित्तज्ञानके लिए दे० निमित्त/२]।।

घ, १/४.१.१६/७७/६ तिविहाओं विज्याओ जातिकुलतपविज्ञाभेएण उत्तं च--जादीष्ठ होइ बिज्ता कुलविज्ञा तह य होइ तवविज्ञा। बिज्जाहरेष्ठ एदा तत्रविज्ञा होइ साहूणं ।२०। तथ्य सगमादुप-च्लादो लद्धविज्ञाओ जादिविज्ञाओ णाम । पितुपक्खुकलदादो कुलविज्जाओ । छट्ठट्ठमादिउववासविहाणेहि साहिदाओ तव-विज्जाओ । छट्ठट्ठमादिउववासविहाणेहि साहिदाओ तव-विज्जाओ । जातिविद्या, कुलविद्या और तपत्रिधाके भेदसे विद्याएँ तीन प्रकारकी है। कहा भी है-- जातियोमें विद्या अर्थति जाति-विद्या है, कुनविद्या तथा तपविद्या भी विद्या ई । ये विद्याएँ विद्याधरोमें होती है और तपविद्या भी विद्या ई । ये विद्याएँ विद्याधरोमें होती है और तपविद्या साधुओके होती है ।२०।" इन विद्याओमें स्वकीय मातृपक्षसे प्राप्त हुई विद्याएँ जातिविद्याएँ और पितृपक्षसे प्राप्त हुई कुलविद्याएँ वहलाती है । धष्ठ और धष्टम आदि उपवासो ( वेज्ञा तेला आदि ) के करनेसे सिद्ध की गर्यी विद्याएँ तपविद्याएँ है।

## **३.** कुछ विद्यादेवियोंके नाम निर्देश

प्रतिष्ठासारोद्धार/३/३४-३१ भगवति रोहिणि महति प्रज्ञप्ते वज्रशृङ्खले स्खलिते । वजाङ्कुरो कुशलिके जाम्ब्र्नदिकेस्तपुर्भ दिके ।१४। पुरुधामि पुरुषदत्ते कालिकलादये कले महाकालि । गौरि वरदे गुणर्द्धे गान्धारि ज्वालिनि ज्वलज्ज्वाले ।३१। = भगवती, रोहिणी, महती प्रहाप्ति, वज्रश् 'खला, वज्रांकुशा, कुशलिका, जाम्वुनदा, दुर्भ दिका, पुरुधान्नि, काली. कला महाकाली, गौरी, गुणर्द्धे, गान्धारी, ज्वाला-मालिनी, (मानसी, वैरोटी, अच्युता, मानसी, महामानसी) ।

#### ४, कुछ विशेष विद्याओंके नामनिर्देश

ह, पु/२२/५१-७३ का भावार्थ-भगवान ऋषभदेवसे नमि और विनमि द्वारा राज्यकी याचना करने पर धरणेन्द्रने अनेक देवोंके सग आकर उन दोनोको अपनी देवियोसे कुछ विद्याएँ दिलाकर सन्तुष्ट किया । तहाँ अदिति देवीने ,विद्याओके आठ निकाय तथा गन्धर्व-मेनक नामक विद्याकोष दिया। आठ विद्या निकायोंके माम-मनु, मानव, कौशिक, गौरिक, गान्धार, भूमितुण्ड, मूलवीर्यक, शकुक। प्रे निकाप आर्थ, शावित्य, गन्धर्व तथा व्योमचर भी कहताते है। दिति देवी ने-मार्लंक. १ण्डु, काल, स्वयाक, पर्वत, बंशालय, पांशुमूल, वृक्षमूल ये आठ विद्यानिकाय दिये। देत्य, पन्नग, मातंग इनके अपर नाम है। इन सौलह निकायोंमें निम्न विद्याएँ है--प्रज्ञप्ति. रोहिणो, अंगारिणी, महागौरी, गौरो, सर्वविद्या, प्रकर्षिणी, महाश्वेता, मायूरो. हारी. निवंज्ञशाङ्वला. तिरस्कारिणी. छाया-सकामिणी, कुष्माण्ड-गणमाता, सर्वविद्याविराजिता, आर्यकृष्माण्ड देवी, अच्युता, आर्यवती, गान्धारी, निवृत्ति, दण्डाध्यक्षगण, दण्ड-भूतसहखन, भद्रकाली, महाकाली, काली, कालमुखी, इनके अति-रिक्त - एकपर्वा, द्विपर्वा, त्रिपर्वा, दशपर्वा, शतपर्वा, सहसपर्वा, लक्षपर्वा, उर्यातिनी, त्रिपातिनी, धारिणी, अन्तविचारिणी, जल-गति और अग्निगति समस्त निकायोमें नानाप्रकारकी शक्तियोसे सहित नाना पर्वतोंपर निवास करनेवाली एवं नाना औषधियोकी जानकार हैं। सर्वाथ सिद्रा, सिद्धार्था, जयन्ती, मगला, जया, प्रहार-सकामिणो, अशथ्याराधिनी, निशल्याकारिणी, वलसरोहिणी, सवर्णकारिणी, मृतसंजीवनी, ये सब विद्याएँ कल्याणरूप तथा मंत्रो-से परिष्कृत, विद्यायलसे युक्त तथा लोगोंका हित करनेवाली है। ′मपु/७/३४-३३४)।

- २. साधुओंको कथचित् विद्याओंके प्रयोगका निषेध । —३० मन्त्र ।

# विद्याकर्म--- दे० सावदा (३।

#### विद्याघ र—

488

- ध. १/४.१ १६/०० '०० एवमेदाओ तिविहाओ विज्जाओ होति विज्जा-हराण । तेण वेळड्ढणिवासिमणुआ वि विज्जाहरा. सयलविज्जाओ छडिऊण गहिदसजमविज्जाहरा वि होति विज्जाहरा. विज्जा-विसयविण्णाणस्स तःथुवलभादो । पढिदयिज्जाणुषवादा विज्जाहरा. तेमि पि विज्जाविसयविण्णाणुवलभादो । न्द्र इस प्रकारसे तोन प्रकारनी विद्यार्थ (जाति कुल व तप विद्या) विद्याधरोके हांती है । इससे वैताह्य पर्वतपर निवास करनेवाले मनुष्य भो विद्याधर होते है । सब विद्याओं को डोडकर सयमको प्रहण करनेवाले भो विद्याधर होते है, क्योंकि, विद्याविषयक विज्ञान वहाँ पाया जाता है जिन्होंने विद्यानुप्रवादको पढ लिया है वे भो विद्याधर है, क्योंकि उनके भी विद्यानिषयक विज्ञान पाया जाता है ।
- त्रि. सा /७०१ विज्जाहरा तिविज्जा बस ति छक्कम्मसंजुत्ता । = विद्या-धर लोग तीन विद्याओसे तथा पूजा उपासना आदि घट्कमॉॅंसे संयुक्त होते है ।

#### १. विद्याधर खबर नहीं हैं

ध. ११/४,२,६.१२/११४/६ ण बिज्जाहराण खगचरत्तमरिध विज्ञाप विणा सहावदो चेव गगणगमणसमत्थेष्ठु लगयत्तप्वसिद्धीदो । = विद्याधर आकाशचारो नहीं हो सकते, क्योंकि, विद्याकी सहा-यताके बिना जो स्वभावसे हो आकाश गमनमें समर्थ हैं उनमें ही खचरत्वकी प्रसिद्धि है।

# ३. विद्याधर सुमेर पर्वतपर जा सकते हैं

म. पु /१३/२१६ साशड्क गगनेचरै किमिदमित्यालो कितो य स्फुर-म्मेरोम्र्र्ड्राईन स नोऽवताज्जिनविभोर्जन्मोत्सवाम्भ प्सव ।२१६। = मेरु पर्वतके मस्तवपर स्फुरायमान होता हुआ, जिनेन्द्र भगवान्त्के जन्माभिषेकको उत्ता जलप्रवाहको, विद्याधरोने 'यह यया है' ऐसी शंका करते हुए देखा था ।२१६।

# ४. विद्याधर ढोक निर्देश

ति प /४/गा का भावार्थ – जम्बद्वीपके भरतक्षेत्रमे स्थित विजयार्ध पर्वतके ऊपर दश मोजन जाकर उस पर्वतके दोनो पार्श्व भागोमें विद्याधरोकी एक-एक श्रेणी है ।१०१। दक्षिण श्रेणीमे ६० और उत्तर श्रेणीमें ६० नगर है ।१९१। इससे भी १० यो० ऊपर जाकर आभियोग्य देवोकी दा श्रंणियाँ है ।१९४०। विदेह क्षेत्रके कच्छा देशमें स्थित विजयार्द्धके ऊपर भी उसी प्रकार दो श्रेणियाँ है ।२२४९। दोनो हो श्रेणियोमें ६५-६५ नगर है ।२२४९। रोप ३१ विदेहोके विजयार्द्धीपर भी इसी प्रकार ६५-६५ नगरवात्ती दो दो श्रेणियाँ है ।२२६२। ऐरावत क्षेत्रके विजयार्धका क्थन भी भरतक्षेत्र वत्त जानना ।२२६६१। जम्बू-द्वीपके तीनो क्षेत्रोके विजयार्धकि सटश ही धातकी खण्ड व पुष्क-रार्ध द्वीपमें जानना चाहिए ।२७१६,२६२। (रा वा /३/१०/४/१७२/ १), (ह पु./२२/=४) भ्(म. पु /१६/२७-३०), (ज प /२/३८-३१), (त्रि. सा /६९४-६१६ )।

दे० काल/४/१४-[ इसमें सदा चौथा काल वर्तता है ] /

न.

ति, प,

ह पु.

त्रि सा

म. पु.

# ५. विद्याधरोंकी नगरियोंके नाम

(fr u /v/222.224) / z u /22/54-202) / u u./25/32-

|            | ( ति. प./४/११२-१       | १२६), (ह पु/       | २२/९४-१०१); (       | म. पुग्रह/३१-                         | <u> _</u> ' |                                  | ·                       | ·                                       |                                  |
|------------|------------------------|--------------------|---------------------|---------------------------------------|-------------|----------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------|
|            | ८७);( त्रि सा,/        | (१६-७०० ) सकेत     | 🔶 🗝 जो नाम इ        |                                       | 85 ,        | वैभ्रवणक्त्ट 🛛                   | सूर्यपुर                | सूर्यपुर                                | दिव्यौषध                         |
| ;          | ······                 |                    |                     |                                       | 88          | सूर्यपुर                         | चन्द्रपुर               | चन्द्रपुर                               | अर्कमूल                          |
| f.         | ति, प                  | म पु.              | त्रि. सा            | ह पु.                                 | 84          | चन्द्र                           | नित्योचोतिनी            | नित्वोद्योतिनी                          | उदय <b>ेर्व</b> त                |
|            | •                      |                    | ļ                   |                                       | ୫୯          | नित्योद्यो <b>त</b>              | विमुखी                  | <u>दिम</u> ुखी                          | अमृतधार                          |
|            | दक्षिण श्रेणी —        |                    | ]                   |                                       | ४न          | विमुखी                           | नित्यवाहिनी             | निध्यवाहिनी                             | कूटमातंग                         |
| ٩          | किनामित                | <del>«</del>       | ←                   | रथनूपुर                               | 38          | नित्यवाहिनी                      | सुमुखो                  | सु <b>मु</b> खी                         | भू मिम डल                        |
| 3          | किन्नरगीत              |                    | ÷                   | ্ণ <sub>ব্</sub> র্থ<br>আন <b>ল্ব</b> | 40          | सुमुखी                           | पश्चिमा                 | पश्चिमा                                 | जम्बूशं <b>कु</b> षु             |
| 3          | नरगीत                  | <b>~</b>           | , ←                 | जनन्द<br>चक्रवाल                      | २           | उत्तर श्रेणी                     |                         |                                         |                                  |
| 8          | बहुकेतु                | ÷                  | ÷                   | अरिंजय                                |             |                                  |                         | ←                                       | आदित्यन                          |
|            | ग्हण् <u>पु</u> ण्डरीक | ÷.                 | ~                   | जररपज<br>मण्डित                       | 2           | अर्जुणी<br>जन्म                  | ←<br>                   | অহলী                                    | গাঁদেৰেণ<br>গাঁদনগল্ল            |
| *          | पुण्डराज<br>सिंहध्वज   | <u>~</u>           | ←                   |                                       | 1 1         | अरुणी<br>≜च्च्य                  | ब रहणी                  |                                         | ' चमरचम्प                        |
| 4          | ग्तहृत्वज<br>श्वेतकेतु | ~<br>~             | श्वेतध्व ज          | बहु <sup>दे</sup> तु<br>सम्बद्धारम    | 3           | <b>के</b> तास                    | <b>←</b>                |                                         | 1                                |
| 5          |                        | <del>~</del>       | 1 !                 | शक्टामुख<br>गणगणज                     | 8           | वारुणी<br>२०००                   | ←                       |                                         | गगनमडल<br>चित्र-                 |
|            | गरुडध्बज<br>           |                    | <b>←</b>            | गन्धरमृद्ध<br>जिल्लान जिल्ला          | *           | গিন্থ সৈম<br>লিন্দ সৈম           | <                       | <b>←</b>                                | वि नय                            |
| 3          | श्रीप्रभ               | <b>←</b>           | <i>←</i>            | <b>शिवमन्दिर</b>                      | Ę           | <b>किल</b> किल                   | < <u>←</u>              | <b>←</b>                                | <b>बैजयन्त</b>                   |
| ٩٥         | श्रीधर                 | ←                  |                     | बैजयन्त<br>                           | 0           | चुडामणि                          | ←                       | <u>←</u>                                | হাস্থৃজয                         |
| <u>ال</u>  | सोहार्गल               | ←                  | ←                   | रथपुर                                 | 5           | হাহিা্য भ                        | হাহিপেশা                | হাহিাপ্রম                               | अरिन्य                           |
| <u>ا</u> ؟ | अरिजय                  | <b>*</b>           | $\leftarrow$        | श्रीपुर                               | 3           | ৰ হাৰে                           |                         | →                                       | पद्माल                           |
| <b>(</b> 3 | वज्रार्गल              | ←-                 | . ←                 | रस्नसंचय                              | 80          | पुष्पचूल                         | पुष्पचूड                | पुष्पचूल                                | वेतुमाल                          |
| १४         | ৰ জা <i>ভ</i> য        | <b>«</b>           | <b>व</b> ज्राढ्यपुर | আঘাত                                  | 28          | हसगभं                            | ←                       | ← '                                     | रुद्रारव                         |
| 24         | वि मोचिता              | वि <b>मोच</b>      | विमोचिपुर           | मानस                                  | १२          | वलाहक                            | <b>←</b>                | ←                                       | धनञ्जय                           |
| ξĘ         | जयपुरी                 | पुर जय             | ন্য                 | सूर्यपुर                              | १३          | <b>शिव कर</b>                    |                         | <b>←</b>                                | वस्वौक                           |
| १७         | श≉टमुखी                | ←                  | <b>«</b>            | स्बर्शन⊺भ                             | १४          | श्रीसौध                          | श्रीहर्म्य              | श्रीसौध                                 | सा <b>र</b> निवह                 |
| ٩٣         | चतुर्मुख               | <del>~</del>       | < <u>←</u>          | शतहर                                  | १४          | चमर                              | <b>←</b>                | <b>~</b>                                | जयन्त                            |
| ११         | बहुमुख                 | ←                  | . ←                 | अङ्गावत                               | ٢É          | शिवमदर                           | शिवमन्दिर               | <b>शिवमन्दिर</b>                        | अपराजित                          |
| २०         | अरजस्का                | ←                  | <                   | जसावते                                | १७          | वसुमत्का                         | व सुमरक                 | वसुमरका                                 | वराह                             |
| २१         | विरजस्का               | <                  | <b>←</b>            | आवर्तपुर                              | १व          | बसुमती                           |                         |                                         | हास्तिन                          |
| २२         | रथनूपुर                | <                  | ←                   | <b>भृह</b> इगृह                       | 38          | सर्वार्थपुर                      |                         |                                         |                                  |
| २३         | मेखलापुर               | <b>«</b>           | <b>→</b>            | হাৰেৰজ্ব                              |             | (सिद्धार्थपुर)                   | सिद्धार्थ <b>क</b>      | सिद्धार्थ                               | सिह                              |
| २४         | क्षेमपुर               | ←                  | क्षेमचरो            | नाभान्त                               | २०          | হার্র্র্র্র্র্ব্য                |                         |                                         | सौकर                             |
| રષ્        | अपराजित                | <b>←</b>           | ←                   | मेषकूट                                | २१          | केतुमाल                          | <b>के</b> तुमाला        | ध्वजमाल                                 | हस्तिनायव                        |
| २६         | कामपुष्प               | <b>←</b>           | ←                   | मणिप्रभ                               | રર          | सुरपत्तिकात                      | सुरेन्द्रकान्त          | सुरेन्द्रकान्त                          | पाण्डुक                          |
| ২৩         | गगनचरी                 | <del>4</del>       | -→                  | कुञ्जरावर्त                           | २३          | गगननन्दन                         |                         | -                                       | कौशिक                            |
| २९         | विजयचरी                | विनयचरी            | विभयचरी             | असितपर्व <b>त</b>                     | 78          | অহা]ক                            | এহাকা                   | अशोका                                   | वीर                              |
|            | ( विनयपुरी )           |                    |                     |                                       | 24          | विशोक                            | विशोका                  | विशोका                                  | गौ⊺रक                            |
| 38         | राकपुरी<br>-           | चक्रपुर            | शुक                 | सिन्धुकक्ष                            | રક્         | <br>  बीतशोक                     | वोत्तशोका               | वीतशोका                                 | मानव                             |
| Şс         | सजयन्त                 | संजयन्ती           | र्रजयन्ती           | महाकक्ष                               | २७          | अलका                             | 1                       |                                         | मनु                              |
| ३१         | जयन्त                  | जयन्ती             | जयन्ती              | सकत                                   | २न          | বিৰক                             | तिलका                   | বিৰকা                                   | चम्पा                            |
| 32         | বিজয                   | विजया              | विजया               | चन्द्रपर्वत                           | 38          | अबरतिलक                          |                         |                                         | काञ्चन                           |
| ŝŝ         | बैजयन्त                | वैजयन्ती           | वैजयन्ती            | ) अीक्ट                               | 120         | मन्दर                            | मन्दिर                  | नन्दर                                   | ऐझान                             |
| 38         | क्षेम कर               | ←                  | <del>~</del>        | गौरोकूट<br>गौरोकूट                    | įξ          | कुमुद                            |                         |                                         | मणिबज                            |
| 38         | चन्द्राभ               | ←                  | ←                   | लक्ष्मीकूट                            | ,३२         | उउ<br>जुन्द                      |                         |                                         | जयावह                            |
| 34         | सूर्याभ                | ←                  | ←                   | धरगा क्रुट<br>घराघर                   | 43<br>43    | ु उ <sup>ल्</sup><br>गगनवल्लभ    |                         |                                         | नै मिथ                           |
| 30         | पुरोत्तम               | रतिक्ट             | रतिक्र्ट            | यरावर<br>कालकेशपुर                    | 38          | िद्विप्रतिलक                     | द्युतिसक                | दिव्यतिलक                               | हास्तिविज                        |
| ३८         | - उपाप<br>चित्रकूट     | <                  | i ←                 | विश्लकशपुर<br>रम्यपुर                 |             | भूमितिलक                         |                         | 1.1.2.1.2.1.2.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1.1 | खाण्डिका                         |
| 38         | गपत्र इप्ट<br>महाकूट   | ÷                  | _ ←                 | र्म्यपुर<br>हिमपुर                    | 3X<br>38    | ्मू । मा छलक<br>गन्धर्व पुर      | गन्धर्व पुर             | गन्धर्व नगर                             | ্ নাগ্ডকা<br>, দ্যালিকাম্বন      |
| 80         | · ·                    |                    |                     | •                                     |             |                                  |                         |                                         | न,लवा प<br>अशोक                  |
| o V        | सुवणं क्रूट            | हेमकूट             | हेनकूट              | विन्नरोइगोल<br>कर्मा                  | হও          | मुक्ताहर<br>                     | । मुक्ताहार<br>निर्मालय | मुक्तग्हार<br>                          |                                  |
| 40         |                        | ਸੇਜ਼ਤਾ             | farer               | न्नगर<br>—                            | 135         | <sup>।</sup> नैमिप<br>सन्तिननगरन | निमिष                   | नै मिष                                  | ं वेणु<br>अप्तरूट                |
| 88         | त्रिक्ट<br>जिल्लान     | मेधकूट             | त्रिक्त्ट           | नभस्तिलक                              | 36          | অগিলতৰাল                         |                         |                                         | ঞান <del>্</del> দ্র<br>মারন্দ্র |
| ४२<br>४३   | वि चित्रकूट            | ÷-                 | <u>←</u>            | मगधसारनलक                             | 80          | े महाज्त्राल<br>                 |                         |                                         | े नन्दन<br>को निनेन              |
| <b>U</b> 2 | मेवकूट                 | वैश्ववणकू <b>ट</b> | बैश्रवणक्रुट        | पाशुम्रूल                             | 88          | -<br>श्री निके <b>त</b>          | ł                       |                                         | श्री निकेतः                      |

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

| न.         | ति, प           | मपु          | त्रि सा        | रू प <u>्</u> र,      |
|------------|-----------------|--------------|----------------|-----------------------|
| ४२         | जयावह           | <u>ज</u> य   | <b>ज</b> याबह  | अग्तिज्वाल            |
| 83         | श्रीनिवास       | {            |                | महाज्याल              |
| 88         | মणিৰস্থ         | ¢            |                | দার্থ                 |
| 88         | भद्राश्व        | ]            |                | দুহু                  |
| ૪૬         | धनजय            | ਮਕਰ ਯੋਧ      | ঘন'সম          | नन्दिनी               |
| ४७         | माहेन्द्र       | गोक्षीरफेेन  | गोक्षीरफेन     | वि <b>द्य</b> ुत्प्रभ |
| 84         | विजयनगर्        | अक्षोम्य     | अक्षोभ         | महेन्द्र              |
| 38         | सुगन्धिनी       | गिरिशिखर     | गिरिशिखर       | विमल                  |
| k0         | वज्राद्धं सर    | धरणी         |                | गन्धमादन              |
| ११         | गोक्षीरफेन      | धारण         |                | महापुर                |
| કર         | अक्षोभ          | दुर्भ        |                | पुष्पमाल              |
| k٤         | गिरिशिखर        | <b>दु</b> धर |                | मेथमाल                |
| ક્ષ્ય      | धरणी            | । सुदर्शन    | <b>सुदर्शन</b> | হাহিাসম               |
| <b>4</b> 8 | वारिणी          | महेन्द्रपुर  | महेन्द्र       | चूडा <b>म</b> णि      |
| 1          | ( धारिणी )      | ×            | ×              | ×                     |
| ٤Ę         | दुर्ग           | विजयपुर      | विजयपुर        | पुष्ग्चूड             |
| ৼ৩         | <b>दुद्ध</b> ेर | मुगन्धिनी    | सुगन्धिनी      | हसगर्भ                |
| <u> ۲</u>  | सुदर्शन         | वज्रपुर      | <b>बजाई तर</b> | वलाहक                 |
| ક્ર        | रत्नाकर         |              |                | वशालय                 |
| ŧ٥         | रत्नपुर         | चन्द्रपुर    | रत्नपुर        | ) सौमनस               |
|            |                 | 1            |                | 1                     |

#### ६. अन्य सम्बन्धित विषय

- १. विद्याधरोमें सम्यक्तव व गुणस्थान ।
- २ विद्याधर नगरोंमें सर्वदा चौथा काल वर्तता है।

- दे. काल/४/१४।

---दे आर्यस्वण्ड ।

# विद्याधर जिन-दे, जिन।

विद्याधर वंश---दे. इतिहासर ११४।

विद्यानन्द महोदय- आ, विद्यानन्दि (ई ७७१-५४०) की सर्व प्रथम न्यायविषयक रचना है। अनुमान है कि यह प्रन्थ श्लोक वार्त्तिकसे भी महात् होगा। परन्तु आज यह उपलब्ध नहीं है। इसे केवल 'महोदय' नामसे भी कहते है। (तो /२/३४६)।

विद्याननिद — १ आप मगधराज अवनिपालको सभाके एक प्रसिद्ध विद्वान् थे। पूर्व नाम पात्रकेसरी था। वैदिक धर्मानुयायी थे, परन्तु पार्श्वनाथ भगवात्तके मन्दिरमें चारित्रभूषण नामक मुनिके मुखसे समन्तभद्ध रचित देवागम रत्तोत्रका पाठ सुनकर जैन धर्मानुयायी हो गये थे। आप अवलव भट्टको ही आम्नायमे उनके कुछ ही काल परचाद हुए थे। आपकी अनेको रचनाएँ उपलब्ध है जो सभी न्याय व तर्कसे पूर्ण है। कृतियॉ — १ प्रमाण परीक्षा, २ प्रमाणमीमासा, ३ प्रमाणनिर्णय ४. पत्रारीक्षा, १ आधपरीक्षा, ६ सत्यशासन परीक्षा, ७ जक्यनिर्णय, २ नयविवरण १ युक्तयुनुशासन, १०, अष्टसहस्रो, ११ तत्त्वार्भ इलोक वार्तिक, १२. विद्यानन्द महोदय, १३ बुद्धेशभवन व्यात्व्यात्व (समय-वि सं दइ२-८६७ (ई ७७५-८४०)। (जे /२/३३६)। (ती /२/३४२-३५३)।

२ नन्दिसंघ बलात्कारंगणकी सुरत झाखा में )आप देवेन्द्र-कीर्तिके शिष्य और तत्त्वार्थ वृत्तिकार शुतसागर व मह्लिभूषणके गुरु थे। कृति-मुदर्शन चरित्र । समय— ( वि १४६६-१४३० ) ३ भट्टारक विशासकीर्ति के शिष्य । इं १४४१में इनका स्वर्भवास हुआ था । (जे,/१/४७४) ।

४ आपका उल्लेख हुमुच्चके शिलालेख व वर्द्धमान मनीन्द्रके दश-भक्त्यादि महाशास्त्रमें आता है। आप सागानेरवाले देवकीर्ति भट्टारक-के शिष्य थे। समय-वि. १६४७-१६१७ (ई १५१०-१६४०)। (स्याद्वाद सिद्धि/प्र १८/पं. दरनारी लाल); (भद्रवाहु चरित्र/ प्र. १४/पं. उदयलाल)

विद्यानुवाद — अग शुतज्ञानका नवभाँ पूर्व - दे श्रुतज्ञान/III।

विद्युच्चर — वृ कथाकोष/कथा नं. ४/१ अस्थिरचित्त सोमदत्तसे आकाशगामी विद्याला साधन पूछकर स्वयं विद्या सिद्ध कर सी। फिर चैत्यालयोकी वन्दना की ।१३। दीक्षा से ।१४। स्वर्भमें ऋदि-धारी देव हुआ ।१४।

विद्युच्चोर --- दे. विद्युत्त्रभ/ई।

विद्युजिजह्व-एक ग्रह-दे. ग्रह।

विद्युतकरण-Protons and Electrons. ( घ. ४/१. २८)।

विद्युतंकुमार -- भवनवासी देवोका एक भेद--- दे, भवन/१/४।

- विद्युत्केश----प. मु /ई/श्लोक--भगवास् मुनिसुवतके समय लंकाका राक्षस वक्षीय राजा था। वानर बंदीय महोदघि राजाके साथ परम स्नेह था। अन्तमे दीक्षा घारण कर ली ( २२१-२२४ )।
- विद्युत्प्रभ --- १ एक गजदन्त पर्वत -- दे. लोक 4/३। २ विजयार्धकी उत्तर श्रेणीका एक नगर---दे विद्याधर। ३, विद्यु रप्रभ गजदन्तका एक कूट --- दे. लोक 4/४। ४. देवकुरुके १० इहो मे-से एक -- दे. लोक 4/६। १. यदुव शी अन्धक वृष्णिके पुत्र हिमवान्का पुत्र तथा ने मिनाथ भगवान्का चचेरा भाई--- दे. इतिहास १०/१०। ६ म. पु./७६/१ लोक --- पोदनपुरके राजा विद्युदाजका पुत्र था। विद्युचर नामका कुशल चोर बना। जम्बूकुमारके घर चोरी करने गया। ४६ - ४७। वहाँ दीक्षा--को कटिबद्ध जम्बूकुमारको अनेको कथाएँ जताकर रोकनेका प्रयत्न किया। ६८ - १०७। पर स्वयं उनके उपदेशोसे प्रभावित होकर उनके साथ ही दीक्षा धारण कर ली। १०५ - ११०।
- विद्युद्दंष्ट्र—म पु./ ११ श्लोक पूर्वं भव श्रीभ्रति. सर्प, चमर, कुर्कुट, सप, स्तृतीय नरक, सप, नरक, अनेक यो जियो में भ्रमण, मृगञ्ज् ग। ( ११३--११४)। वर्तमान भवमें विद्यु दृड्रष्ट्र नामका विद्याधर हुआ, ध्यानस्थ मुनि सजयतुपर धोर उपसर्ग किया। मुनिको केवलज्ञान हो गया। धरणेन्द्रने कुद्ध होकर उसे सपरिवार समुद्रमें डुनोना चाहा पर आदित्यप्रभ देव द्वारा त्रचा लिया गया। (११६-९२२)।

विद्युन्माला- पश्चिमी पुष्करार्धका मेरु--दे, लोक/७।

विद्योपजीवन--- १ आहारका एक दोप--- दे, आहार/11/8। २. वसतिकाका एक दोष--- दे. वसतिका।

विद्रावण—दे बिहावण।

- विद्वऊजनबीधक----प पन्नासाल (ई. १७९३-१८६३) द्वारा रचित भाषा छन्दबद्व एक आध्यात्मिक कृति ।
- विधाता कर्मका पर्यायवाची नाम-दे कर्म/२।
- विधान-स.स./१/७/२२/४ विधानं प्रकार में विधानका अर्थ प्रकार या भेद है।(रा वा./१/७//-/३८/३)।

—दे० श्रुतकेवली/१ ।

|                      | वान व संख्यामें अन्तरदे, सख्या।                                                                             | २        | सामान्य विनय निर्देश                                                                              |  |  |  |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| * দুর                | । सम्बन्धी विधान—दे पूजा।                                                                                   | 8        | आ बार व विनयमें अन्तर।                                                                            |  |  |  |
| ৰিঘি—                |                                                                                                             | ຸ ມ<br>ເ | झानके आठ अगोको ज्ञान विनय कहनेका कारण ।                                                           |  |  |  |
| याणाम                | ४.४०/२९४/१२ कथ अुतस्य विधिव्यपदेश । सर्वनयविष-<br>स्तित्वविधायकत्वात । ⇔चॅूकि वह सब नयोके विषयदे            | T I      | एक विनयसम्पन्नतामें रोष १५ मावनाओंका<br>समावेश ।                                                  |  |  |  |
| अस्तिः<br>हे० तन्म ( | वका विधायक है, इसलिए श्रुतकी विधि सज्ञा उचित ही है।                                                         | X        | विनय तपका माहात्म्य ।                                                                             |  |  |  |
|                      | १/७ (सन्ता, सत्त्व, सामान्य, द्रव्य, अन्वय, वस्तु विधि<br>गये एकार्थवाची शब्द है )।                         | *        | देव-शास्त्र गुरुको विनय निर्जराका कारण है।                                                        |  |  |  |
|                      | थ (सामान्य विधि रूप होता है और विशेष उसके निषेध                                                             |          | -दे० पूजा/२।                                                                                      |  |  |  |
| रूप]।                |                                                                                                             | X        | मोक्षमार्गमे विनयका स्यान व प्रयोजन ।                                                             |  |  |  |
| दे० कर्म/३           | /१ ( विधि कर्मका पर्यायवाची नाम है ) ।                                                                      | 3        | उपचार विनय विधि                                                                                   |  |  |  |
| ર, ક                 | ान्य सम्बन्धित विषय                                                                                         | १        | विनय व्यवहारमें शब्द प्रयोग आदि सम्बन्धी कुछ                                                      |  |  |  |
|                      | ानको विधि। —दे०दान/४                                                                                        | 1 Í      | नियम् ।                                                                                           |  |  |  |
| ३. वि                | थि निषेधकी परस्पर सापेक्षता । दे० सप्तभगी/३                                                                 | ۱ ×      | साधु व आयिकाकी संगति न वचनालाप सम्बन्धी                                                           |  |  |  |
| विधि च               | <b>प्रैंद</b> दे० बुधजन ।                                                                                   |          | कुछ नियम। — दे० संगति।                                                                            |  |  |  |
| विधि व               | ान क्रियादे० सस्कार/२।                                                                                      | २        | ) त्रिनय व्यवहारके योग्य व अयोग्य अवस्थाएँ ।                                                      |  |  |  |
|                      | विधायक वाक्य-देव वाक्य।                                                                                     | <b>ર</b> | उपचार विनयको आवश्यकता ही क्या ?                                                                   |  |  |  |
|                      | साधक हेतु                                                                                                   | 8        | उपचार विनयके योग्यायोग्य पात्र                                                                    |  |  |  |
| निध्याः              | ग संक्रमण—हे॰ सक्रमण/१।                                                                                     | ۶ (      | ययार्थं साथु आयिका आदि वन्दनाके पात्र 🖹 ।                                                         |  |  |  |
|                      |                                                                                                             | *        | सत् साधु प्रतिमावत् पूज्य है। -दे० पूजा/३।                                                        |  |  |  |
| _                    | —दे० नमि/१ ।                                                                                                | <b>२</b> | जो इन्हें वन्दना नहीं करता सो भिथ्यादृष्टि है।                                                    |  |  |  |
| विनयंध               | र . पुन्नाट सघको गुवविलीके अनुसार लोहाचार                                                                   | ਸ਼ੇ ਵ    | चारित्रवृद्धसे भो धानवृद्ध अधिक पूच्य है।<br>मिथ्यादृष्टि जन ब पार्श्वस्थादि साधु वन्द्य नहीं है। |  |  |  |
|                      | के शिष्य तथा गुप्ति श्रुतिके गुरु थे। समय—वी, नि. १३                                                        |          |                                                                                                   |  |  |  |
|                      | i. ३), (दे० इतिहास/७/८) । २ वृ कथा कोष/कथ<br>/१कुन्मिपुरका राजा था ।७१। सिद्वार्थनामक श्रेष्ठि पुः          |          | भिष्यादृष्टि साधु श्रावक तुल्य भी नहीं है ।                                                       |  |  |  |
|                      | रिये गये भगवापुके गम्धोधक जलसे उसकी शारीशिव                                                                 |          |                                                                                                   |  |  |  |
|                      | याँ शान्त हो गयीं। तब उसने आवकवत धारण क                                                                     | र । प    | अधिक गुणी डारा हीन गुणी बन्ध नहीं है।                                                             |  |  |  |
| _                    | ( ७२-७३ ) ।                                                                                                 | ् ह्     | ी कुगुरु कुदेवादिकी वन्दना आदिका कडा निषेध व                                                      |  |  |  |
| विनय-                | मोक्षमार्गमें विनयका प्रधान स्थान है। वह दो प्रकारक                                                         | 1        | उसका कारण।                                                                                        |  |  |  |
| ₹(∓                  | गश्चय व व्यवहार। अपने रत्नत्रयरूप गुणको बिनय निश्व                                                          | त्र ) ७  | द्रव्यलिगी भी कथचित वन्ध है ।                                                                     |  |  |  |
|                      | र रतत्रयधारी साधुओं आदिकी विनय व्यवहार या उपचा                                                              |          | साधुको नमस्कार क्यों ?                                                                            |  |  |  |
|                      | है। यह दोनो ही अत्यम्त प्रयोजनीय है। ज्ञान प्राप्तिं<br>नय अत्यन्त प्रधान है। साधु आर्यका आदि चतुर्विध सघां |          | अस्यत सम्यग्दृष्टि वन्द्य क्यों नहीं ?                                                            |  |  |  |
| अर्र<br>परस्पर       | में विनय करने सम्बन्धी जो नियम है उन्हें पालन करन                                                           | n i      | सिद्धसे पहुछे अर्हन्तको नमस्कार क्यों १दे० मन्त्र ।                                               |  |  |  |
| एक तर                | । है । निथ्यादृष्टियों व कुलिगियोंकी विनय योग्य नही ।                                                       | *        | १४ पूर्वोंसे पहरूे १० पूर्वाको नमस्कार क्यों १<br>—दे० भुतकेवत्ती/१                               |  |  |  |
| 9                    | मेद व लक्षण                                                                                                 | •        | साधु परीक्षाका विधि निषेध                                                                         |  |  |  |
| ۶ (                  | विनय सामान्यका लक्षण ।                                                                                      | ۶ ا      | अागन्तुक साधुकी विनयपूर्वक परीक्षा विवि ।                                                         |  |  |  |
| २                    | विनयके सामान्य मेद । ( लोकानुवृत्त्यादि )                                                                   | *        | सहवाससे व्यक्तिके गुप्त परिणाम भो जाने आ सकते                                                     |  |  |  |
| ş                    | मोझविनयके सामान्य भेद । ( इानदर्शनादि )                                                                     |          | है।दे० प्रायश्चित/३/१।                                                                            |  |  |  |
| ן<br>א               | डपचारविनयके भेद । ( कायिक वाचिकादि )                                                                        | २        | सम्धुकी परीक्षा करनेका निषेत्र ।                                                                  |  |  |  |
| <sup>1</sup> 45      | छोकानुग्रत्यादि सामान्य विनयाँके रुक्षण ।                                                                   | ३        | साधु परीक्षा सम्बन्धी शका-समा गत                                                                  |  |  |  |
| ६                    | <b>क्षान दर्शन आदि विनयोंके छ</b> क्ष <b>ण</b> ।                                                            |          | १. शील संयमादि हो पालते ही है ?                                                                   |  |  |  |
| 6                    | उपचार विनय सामान्यका रुझण ।                                                                                 |          | २. पंचम कालमे ऐसे ही साधु सम्भव है '<br>इ असे आवक वेसे साधु '                                     |  |  |  |
| 6                    | कामिकादि उपचार विनयोंके रुक्षण ।                                                                            |          | र जस आवक वस साधु<br>४ डनमें ही सच्चे साधुको स्थापना कर ले ।                                       |  |  |  |
| *                    | विनय सम्पन्नताका लक्षण । — दे० विनय/१/१ ।                                                                   |          | सत् साधु हो प्रतिमावत् पूज्य है ।                                                                 |  |  |  |

# जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

१. मेद व लक्षण

#### १. विनय सामान्यका रक्षण

- स सि /१/२०/४३१/७ पूच्येष्वादरो विनय । =पूच्य पुरुषोका आदर करना विनय तप है।
- रा. ना / ई/२४/२/ १८२१/१७ सम्यग्झानादिषु मोक्षसाधनेषु तत्साधकेषु गुर्वा दिषु च स्वयाग्यवृत्त्या सत्कार आदर कषायनिवृत्तिर्वा विनय-सपन्नता । = मोक्षके साधनभूत सम्यग्ज्ञानादिकमे तथा उनके साधक गुरु आदिकोमें अपनी योग्य रीतिसे सत्कार आदर आदि करना तथा क्षायकी निवृत्ति करना विनयसम्पन्नता है। (स. सि / ई/२४/३३ म/७), (चा. सा / ६३/१), (भा. पा,/टी./७७/– २९१/६)।
- ध १३/५,४,२६/६३/४ रस्तत्रयवरसु मीचैवृंत्तिर्विनय । ≔रस्तत्रयको धारण करनेवाले पुरुषोके प्रति नम्न वृत्ति धारण करना विनय है। (चा. सा /१४७/४), (अन घ /७/६०/७०२)।
- क. पा /१/१-१/ §१०/११७/२ गुणाधिकेषु नीचैर्वृत्तिर्विनयः । = गुण-वृद्ध पुरुषोके प्रति नम्र वृत्तिका रखना विनय है ।
- भ. आ /बि./३००/५११/२१ विलयं नयति कर्ममलमिति विनयः । चकर्म मलको नाश करता है, इसलिए विनय है। (अन. घ./७/६१/७०२); (दे० विनय/२/२)।
- भ. आ./बि./६/३२/२३ ज्ञानदर्शनचारित्रतपसामतीचारा अशुभक्रिया । तासामपोहन विनय । रूअशुभ क्रियाएँ ज्ञानदर्शन चारित्र व तपके अतिचार है। इनका हटाना विनय तप है।
- का अ /मू /४६७ द सणणाणचरित्ते सुविसुद्धो जो हवेइ परिणामो। बारस-भेदे वि तत्रे सो चिय विणओ हवे तैसि। =दर्शन, ज्ञान और चारित्रके विषयमें तथा बारह प्रकारके तपके विषयमें जो विशुद्ध परिणाम होता है वही उनको विनय है।
- चा सा./१४७/७ कथायेन्द्रियविनयम विनय ।= कथायो और इन्द्रियो-को नज्र करना विनय है। ( अन. घ./७/६०/७०२)।
- प्र.सा/ता वृ/२२६/३०६/२३ स्वकोयनिश्चयररनत्रयशुद्धिनिश्चयविनय तदाधारपुरुषेषु भक्तिपरिणामो व्यवहारयिनय । =स्वकीय निश्चय रत्नत्रयकी शुद्धि निश्वयविनय है और उसके आधारभूत पुरुषो ( आचार्य आदिकों ) को भक्तिके परिणाम व्यवहारविनय है।

#### २. विनयके सामान्य भेद

मू आ/१८० लोगाणुधित्तित्रिणओ अत्थणिमित्ते य कामतते य। भयविणआ य वडत्थो पंचमओ माक्सविणओ य ।१८०। च्लोकानु-वृत्ति जिनय, अर्थ निमित्तक विनय, कामतन्त्र विनय, भयविनय, और मोक्षविनय इस प्रकार विनय पॉच प्रकार की है।

#### ३. सोञ्चविनयके सामान्य भेद

भ. आ /मू /११२ विणओ पुण पंचनिहो णिहिट्ठो णाणद सणचरित्ते । तत्रविणओं य चडरथो चरियो उसयारिओ विणओ ।११२। = विनय आचार पॉच प्रकारका है - ज्ञानविनय, दर्शनविनय, चारित्रविनय, तपनिनय और उपचारविनय । (मू. आ / ३६४, ४८४), (घ / पु. १३/४.४.२६/६२/४), (क. पा. १/१-१/६१०/११७/१), (वसु. आ/ ३२०, (धन. ध /७/६४/७०३ )।

- त. सु /१/२३ ज्ञानदर्शनचारित्रोपचार । = विनय तप चार प्रकारका है – ज्ञानविनय. दर्शनविनय, चास्त्रिविनय और उपचार विनय। ( चा सा./१४७/४) (त. सा /७/३०)।
- ध. =/३,४१/८०८ विणओ तिविहो णाण-द सण-चरित्तविणओ ति । = विनय सम्पन्नता तीन प्रकार की है--ज्ञानविनय, दर्शनविनय और चारित्रविनय ।

#### ४. उपचार विनयके प्रभेद

भ. आ /मू /११८/१६८ काइयवाइयमाणसिओ त्ति तिविहो दु पचमो विणओ । सो पुण सब्बो दुब्विहो पच्चकलो चेव परोक्लो ।११९ - -उपचार विनय तीन प्रकारकी है---कायिक, वाचिक और मानसिक । उनमेंसे प्रत्येकके दो दो भेद है---प्रत्यक्ष व परोक्ष । ( मू. आ./२७२); ( चा. सा./१४८/३), वसु. आ/२२५),

#### ५. छोकानुवृत्त्यादि सामान्य विनयोंके रूक्षण

मू. आ /१९१-१-१२३ अब्भुट्ठाणं अंजलियासणदाण च अतिहिभूजा य । तोगाणुवित्तिविणओ देवदपूया सविभवेण ।१९१। भाषानुवृत्ति छंदाणु-वत्तणं देसकालदाणं च । लोकाणुवित्तिविणओ अजलिकरणं च अस्थ-कदे ।१८२२। एमेव कामतंते भयविणओ चेव आणुपुव्धोए । पंचमओ खलु विणओ परूवणा तस्सिया होदि ।१९३१ = आसनसे उठना. हाथ जोडना, आसन देना, पाहुणगति करना, देवताकी पूजा अपनी अपनी सामर्थ्यके अनुसार वरना-ये स्व लोकानुवृत्ति विनय है ।१९१। किसी पुरुषके अनुकूल वोलना तथा देश व कालयोग्ध अपना झव्य देना-ये सब लोकानुवृत्ति विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ वश हाथ जोडना आद्ति अर्थनिमित्त विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ वश हाथ जोडना आदि अर्थनिमित्त विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ वश हाथ जोडना आदि अर्थनिमित्त विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ वश हाथ जोडना आदि अर्थनिमित्त विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ वश हाथ कोडना आदि अर्थनिमित्त विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ वश हाथ कोडना आदि अर्थनिमित्त विनय है । अपने प्रयोजन या स्वार्थ नश पुरुषार्थके निमित्त विनय है । पाँचवी मोक्ष विनयका कथन आगे करते है । १९२१

#### इान दुर्शन आदि विनयोंके लक्षण

भ, आ./मू./११३-११७/२६०-२१४ काले विणये उनधाणे बहुमाणे तहे ब णिण्हनगे। वजण अत्थ तदुभये विणओ जाणस्मि अट्ठविहो ।११३। उवगूहणादिया पुब्बुत्ता तह भत्तियादिया य गुणा। सकादिवज्जणं पि य जेओ सम्मद्तविणओं सो ।११४। इंदियकसायपणिधार्ण पि य गुत्तीओ चेत्र समिदीओ । एसो चरित्तविणओ समासदो होइ णायव्वो ।११५। उत्तरगुणउड्जमणं सम्म अधिआसणः च सङ्ढाए । आवासयाण-मुचिदाण अपरिहाणी अणुरसेओ ।११६। भन्ती तवोधिर्गमि य तवम्मि य अहीलणा य सेसार्ण । एसो तवस्मि विणओ जहुत्तचारिस्स साधुस्स ।११७। =काल, विनय, उपधान, बहुमान, अनिह्वय, व्यजन, अर्थ, तदुभय ऐसे ज्ञान विनयके आठ भेद है। ( और भी दे. ज्ञान /III/ २।१) ।१९३। पहिले कहे गये ( दे. सम्यग्दर्शन/1/२) अपगूहन आदि सम्यग्दर्शनके अगोका पालन, भक्ति पूजा आदि गुणोका धारण, तथा अकादि दोधोंके त्यागको सम्यवस्व विनय या दृशेन विनय कहते है।११४। इन्द्रिय और वषायोके प्रणिधान या परिणामका त्याग करना तथा गुप्ति समिति आदि चारित्रके अगोका पालन करना संक्षेप मे चारित्र विनय जाननी चाहिए 1११६। सयम रूप उत्तरगुणोमें उद्यम करना, सम्यक् प्रकार श्रम व परीषहोंको सहन करना, यथा योग्य आवश्यक क्रियाओमे हानि वृद्धि न होने देना-- यह सब तप विनय है 18 १६। तपमे तथा तप करनेमें अपनेसे जो ऊँचा है उसमें, भक्ति करना तप विनय है। उनके अतिरिक्त जो छोटे तपस्वी है उनकी तथा चारित्रधारी मुनियोकी भी अवहेलना नही करनी चाहिए । यह तपविनय है ।११७। मु. आ /३६४, ३६७, ३६१, ३७०, ३७१), ( अन. ध./७/६४-६१/७०४-७०६ तथा ७५/७१०) ।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

- भ आ./मू /४६-४७/ १५३ अरहतसिद्धचेइय मुदे य धम्मे य साधुवग्में य । आयरिय उवज्माए सुपवयणे द सणे चावि ।४६१ भत्ती पूया वण्णजणण च णासणमवण्णवादस्सा आसादणपरिहारो द सणविणओ समासेण ।४७। = अरहत, सिद्ध, इनकी प्रतिमाएँ, श्रुतज्ञान, जिन धर्म आचार्य उपाध्याय, साधु, रत्नत्रय, आगम और सम्यग्दर्शनमें भक्ति व पूजा आदि करना, इनका महत्त्व नताना, अन्य मतियो द्वारा आरोपित किये गये अवर्णवादको हटाना, इनके आसादनका परिहार करना यह सब दर्शन विनय है ।४६-४७।
- मू. आ./मा आस्थपज्जया खछ उबदिट्ठा जिणवरेहि सुदणाणे। तह रोचेदि णरो द सणविणओ हवदि एसो ।३६६। णाण सिक्खदि णाण पुणेदि णाणं परस्स उबदिसदि। णाणेण कुणदि णायं णाणविणीदो हवदि एसो ।३६८। = भुत ज्ञानमें जिनेन्द्रदेव द्वारा जपदिष्ट द्रव्य व उनकी स्थूल सूक्ष्म पर्याय उनकी प्रतीति करना दर्शन विनय है ।३६६ ज्ञानको सीखना, उसीका चिन्तवन करना दूसरेको भी उसीका जपदेश देना तथा उसीके अनुसार न्यायपूर्वक प्रवृत्ति करना--यह सब ज्ञानविनय है ।३६८। (मू आ./१९५-४९६)।
- स. सि./१/२३/४४१/४ सबहुमान मोक्षार्थं ज्ञानग्रहणाभ्यासस्मरणादि-ज्ञांनविनय । शंकादिदाधविरहित तत्त्वार्थश्वद्धाम दर्शनविनय । तद्वतश्चारित्रे समाहितचित्तता चारित्रविनय । =बहुत आदरके साथ मोक्षके लिए ज्ञानका ग्रहण करना, अभ्यास करना और स्मरण करना आदि ज्ञानविनय है । शकादि दोषोसे रहित तत्त्वार्थका श्रदान करना दर्शनविनय है । सम्यग्दष्ठिका चारित्रमे चित्तका लगना चारिश्वविनय है । (त. सा./७/३१-३३) ।
- रा. वा /१/२३/२-४/६२२/१६ अनलसेन शुद्रमनसा देशकालादिविशुद्धि-विधानविचस्णेन सबहुमानो यथाशक्ति निषेव्यमाणो मोक्षार्थं ज्ञानग्रहणाभ्यासस्मरणादिज्ञनिविनयो वेदित्तव्य । यथा भगवद्भि-रुपदिष्टा पदार्थाः तेषा तथाश्रद्धाने नि शङ्कितत्वादिलक्षणोपेतता दर्शनविनयो वेदितव्य । ज्ञानदर्शनवत पञ्चविधदुश्चरचरण्थवणा-नन्तरमुद्भिन्नरोमञ्चाभिव्यज्यमानान्तभेक्तेः परप्रसादो मस्तवाळ्जलि-करणादिभिर्भावतत्रचानुष्ठातृत्व चारित्रविनयः प्रत्येतव्य ।=आलरय-रहित हो देशकालादिको विशुद्धिके अनुसार शुद्धचित्तसे बहूमान पूर्वक यथाशक्ति मोक्षके लिए ज्ञानग्रहण अम्यास और स्मरण आदि करना ज्ञानविनय है। जिनेन्द्र भगवान्ने श्रुत ममुद्रमे पदार्धोका जैसा उपदेश दिया है, उसका उसो रूपसे श्रद्वान करने आदिमें नि शक आदि होना दर्शनविनय है। ज्ञान और दर्शनशाली पुरुषके पाँच प्रकारके दूश्चर चारित्रका वर्णन सुनकर रोमाच आदिके द्वारा अन्त-भैक्ति प्रगट करना, प्रणाम करना मस्तकपर अंजलि रखकर आदर प्रगट करना और उसका भाव पूर्वक अनुष्ठान करना चारिझविनय है । (चा, सा /१४७/६), (भा पा/टी/७८/२२४/११)।
- वसु. भा/३२१-३२४ णिस्सकिय संवेगाइ जे गुणा वण्णिया मए पुट्यं। तेसिमणुपालण जं वियाण सो द सणो विणओ ।३२१। णाणे णाणुव्यरणे य णाणव तम्मि तह य भत्तीए। ज पडिियरण कीरइ णिच्च त णाण विणओ हु ।३२२। पचविष्ट चारित्त अहिपारा जे य वण्णिया तस्स। जं तेसि बहुमाण वियाण चारित्तविणओ सो ।३२३। बालो य बुड्हो य सकप्प वडिजर्ऊण तत्रसीण । ज पणिवाय कीरइ तबबिणय तं वियाणीहि ।३२४। = नि शक्ति, सवेग आदि जो गुण मै ने पहिले वर्णन किये है उनके परिपाहनको दर्शनविनय जानना चाहिए ।३२१। इग्नमें, ज्ञानके उपकरण शास्त्र आदिरुमे तथा ज्ञात्वत्त पुरुषमे भक्तिके साथ नित्य जा अनुक्त आचरण किया जाता है, वह ज्ञान विनय है ।३२२। परमाणममे पाँच प्रकारना चारित्र और उसके जो अधिकारी या धारक वर्णन किये गये है, उनके आदर सरमारको चारित्र विनय जानना चाहिए ।३२२। यह बालक है. यह वृद्ध है, इस प्रकारका सकरव छोडकर तपस्यो जनोका जो प्रणिपात अर्थात्

आदरपूर्धक वन्दन आदि किया जाता है, उसे तप विनय जानना ।इरक्ष

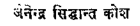
दे० विनय/२/२-( सोलह कारण भावनाओकी अपेक्षा लक्षण ) ।

#### ७. उपचार विनय सामान्यका लक्षण

- स. सि./१/२३/४४२/२ प्रत्यक्षेष्त्राचार्या दिष्त्रभ्युत्थानाभिगमनाव्जलि-करणादिरुपचारविनय'। परोक्षेष्वपि वाधवाड्मनोऽभिरञ्जलि-क्रियागुजरुं कीर्तनानुस्मरणादि ।=आचार्थ आदिके समक्ष आनेपर खडे हो जाना, उनके पीछे-पीछे चलना ओर नमस्कार वरना आदि उपचार विनय है. तथा उनके परोक्षमे भी काय वचन और मनसे नमस्कार करना, उनके गुणोका कीर्तन करना और स्मरण करना आदि उपचार विनय है। (रा वा,/१/२३/४-६/६२२/२४), (त सा./७/२४); (भा. पा./टी /७४/२४/१४)।
- का. अ /मू /४६८ रयणत्तयजुत्ताण अणुकूल जो चरेदि भत्तीए । भिच्चो जह रायाण उवयारो सो हवे विणओ ।४६८। == जैसे सेवक राजाके अनुकूल प्रवृत्ति करता है वैसे ही रत्नत्रयके धारक मुनियोके अनुकूल भक्तिपूर्वक प्रवृत्ति करना उपचार बिनय है।

#### ८. कायिकादि उपचार विनयोंके लक्षण

भ. आ /मू /११९-१२६/२९१-२०३ अब्धुद्धाण किदियम्म णवंसण अजली य मुडाण । पच्चुग्गच्छणेमत्तो पच्छिद अणुसाधण चेव ।११६। णीच ठाण णीचं गमण णीच च आसणं समणं । आसणदाण उवगरणदाण-मोगासदाणं च । १२०। पडिम्त्वकायसंफासणदा पडिरूवकालकिरिया य । पैसणकरण सथारकरणमुबकरणपडिलिहणं ।१२१। इच्चेवमादि-विणओ उबयारो कीरदे सरीरेण। एसो काइयविणओ अहारिहो साहु-वग्गम्मि ।१२२। पुयावयणं हिदभासणं च मिदभासण च महूर च । मुत्ताण्वीचित्रयण अणिट ठुरमवृद्धसं वयण ।१२३। उपसतवयणमगि-हृत्थवयणमकिरियमहीलण वयण । एसो वाइयविणओ जहारिहो होदि कादब्वो । १२४। पापविसोत्तिय परिणामवज्जण पियहिदे य परिणामो । णायब्बो सखेवेण एसो माणस्रिओ विणओ । १२५। इय एसो पच्चवरवो विणओ पारोविखओ वि ज गुरुणो। विरहम्मि विवट्टिज्जइ आणाणिह सचरियाए ।१२६। = साधुको आते देख आसनसे उठ खडे होना, कायोत्सर्गाद कृतिकर्म करना, अजुली मस्तकपर चढ़ाकर, नमस्कार करना, उनके सामने जाना, अथवा जानेवालेको विदा करनेके लिए साथ जाना ।११६। उनके पीछे खडे रहना, उनके पीछे-पीछे चलना, उनसे नोचे बैठना, नीचे सोना, उन्हे आसन देना, पुस्तकादि उपकरण देना, ठहरनेको वसतिका देना । १२०। उनके बलके अनुसार उनके शरीरका स्पर्शन मदेन करना, कालके अनुसार क्रिया करना अर्थात् शीतकालमे उष्णाक्रया और उष्णकालमें शीतक्रिया करना, आज्ञावा अनुकरण करना, सथारा करना, पुस्तक आदिका कोधन करना ।१२१। इत्यादि प्रकारसे जो गुरुओका तथा अन्य साधुओका शरीरसे यथायोग्य उपकार करना सो सब कायिक विनय जानना । १२२। पूज्य वचनोसे बोलना, हितरूप कोलना, थोडा कोलना, मिष्ट कोलना, आगमके अनुसार बोलना, कठोरता रहित वोलना ११२.। उपशान्त वचन, निर्वन्ध वचन, सावच क्रियारहित वचन, तथा अभिमान रहित बचन बोलना बाचिक विनय है ११२४। पापवार्थों में दुर्भुति (विक्था सुनना आदि) में अथवा सम्यक्त्वकी विराधनामे जो परिणाम, उनका त्याग करना, और धर्मोपकारमे व सम्यक्तव ज्ञानादिसे परि-णाम होना वह मानसिक विनय है।१२४। इस प्रवार ऊपर यह तीन प्रकारवा प्रत्यक्ष विनय कहा । गुरुओके परोक्ष होनेपर अर्थात् उनकी अनुपस्थितिमे उनको हाथ जोडना जिनाज्ञानुसार अद्वा व प्रवृत्ति करना परीक्ष बिनय है। १२६। (मू आ /३७३-३००), ( वसु आ / इर्ड-३३१) ।



मू. आ /३५१-३८३ अह अ।पचारिओ खलु विणओ तिविहो समासदो भणिओ । सत्त चउन्त्रिह दुविहो बोधव्वो आणुपुव्वीए ।३८१। अन्भु-द्वाणं सण्णादि आसणदाण अणुप्पदाण च। किंदियम्मं पडिरूवं आसणचाओ य अणुञ्वजणं ।३८२। हिंदमिदपरिमिदभासा अणुनीची-भासर्णं च नोधव्व । अकुसलमणस्स रोधो कुसलमणपवत्तओ चेव । ।३८३। = संक्षेपसे कहे तो तोनो प्रकारकी उपचार विनय क्रमसे ७, ४ व २ प्रकारकी है। अर्थात् कायविनय ७ प्रकारकी, बचन विनय ४ प्रकारकी और मानसिक विनय दो प्रकारकी है। १९८१। आदरसे उठना, मस्तक नमाकर नमस्कार करना, आसन देना, पुस्तकादि देना, यथा योग्य कृति कर्म करना अथवा शीत आदि वाधाका मेटना, गुरुओके आगे ऊँचा आसन छोडके बैठना, जाते हुएके कुछ दूर तक माथ जाना, ये सात कायिक विनयके भेद है। १८२। हित, मित व परिमित बोलना तथा शास्त्रके अनुसार बोलना में चार भेद वचन विनयके है। पाप प्राहक चित्तको रोकना और धर्ममें उद्यमी मनको प्रवर्तांना ये दो भेद मानसिक विनयके है। (अन, घ/७/७१-७३/ 1 ( 300-000

विनय

तत्राच।योंगाध्यायस्थविरप्रवर्तकगणधरादिषु पूज-चग्मा /१४८/४ नीयेष्वभ्युत्थानमभिगमनमञ्जलिकरणं वन्दनानुगमनं रत्नत्रयबहु-सवंकालयोग्यानुरूपक्रिययानुनोमता मुनिगृहोतत्रिदण्डता मान म्रुशीलयोगताधर्मानुरूपकथा दथनश्रवणभक्तिताईदायतनपुरुभक्तिता दोषवर्जनं गुणवृद्धसेवाभिलाषानुवर्त्तनपूजनम् । यदुक्त –गुरुरथविरा-दिभिनन्यिथा तदित्यनिश भागन समेष्त्रनुत्सेको हीनेष्वपरिभव. जातिकुतधने श्वयं रूपविज्ञानवलताभद्रिषु निरभिमानता सर्वत्र क्षमापरता मितहितडेशकालानुगतवचनता कार्या कार्यसेव्यासेव्य-वाच्पावाच्यज्ञातृता इत्येवमादिभिरात्मानुरूपः प्रत्यक्षोपचारविनयः परोक्षापचारविनय उच्यते, परोक्षेष्वण्याचार्यादिष्वञ्चलिक्रियागुण-संक्रोर्तनानुस्मरणाज्ञानुष्ठायित्वादि **कायवाड्मनोभिरवगन्त**व्य रागप्रहसनविस्मरणैरपि न कस्यापि पृष्ठमासभक्षणकरणीयमेवमादि परोक्षोपचारविनय प्रत्येतव्य । = आचार्य, उपाध्याय, वृद्ध साधु, उपदेशादि देकर जिनमतकी प्रवृत्ति करनेवाले गणधरादिक तथा और भी पुज्य पुरुषोके आनेपर खडे होना, उनके सामने जाना, हाथ जोडना, बन्दन करना, चलते समय उनके पीछे-पीछे चलना, रतन-न्नयका सबसे अधिक आदर सत्कार करना, समस्त झालके योग्य अनू-रूप क्रियाके अनुक्त चलना, मन वचन काथ तीनों योगों का निग्रह करना, सुशोलता धारना, धर्मानुक्ज कहना सुनना तथा भक्ति रखना, अरहन्त जिनमन्दिर और गुरुमे भक्ति रखना, दोषोका वा दर्शवयो-का त्याग करना, गुणवृद्ध मुनियोको सेवा करनेको अभिलाषा रखना, उनके अनुक्न चनना और उनकी पूजा करना प्रताक्ष उपचार विनय है। कहा भी है- ''वृड्र मुनियोके साथ अथवा गुरुके साथ, कभी भी प्रतिकूल न होनेकी सदा भावना रखना, जरात्ररवालोंके साथ कभी अभिमान न करना, हीन लोगोका कभी तिरस्कार न करना, जाति कुल धन ऐश्वर्य रूप विज्ञान बत्त ताभ और ऋद्वियोमे कभो अभि-मान न करना, सब जगह क्षना धारण करनेमे तत्पर रहना, हित परिमित व देश कालानुसार वचन कहना, वार्य-अकार्य सेव्य-असेव्य कहनेयाग्य-म कहने साग्यका ज्ञान हाला, इत्यादि क्रियाओंके द्वारा अगने आत्माकी प्रवृत्ति करना प्रत्यक्ष उपचार विनय है । अब आगे परोक्ष उपचार विनयको कहने हैं। आचाने आदिके पगय रहते हुए भी मत्र, बचन, कायने उनके लिए हाथ जोडना, उनके गुणोंका वर्णन करना, स्मरण करना और उनको आज्ञा पालन करना आदि परोक्षां-पचार बिनय है (गाग पूर्वक व हॅसो पूर्वव अथवा संज्ञावर भी कभी किसीके पीठ पीछे दुराई व निन्दा न करना ये सब परोक्षोपचार विनय कहलाता है।

२. सामान्य विनय निर्देश

#### १. आचार व विनयमें अन्तर

अन घ /७/श्लो /ए. दोषोच्छेदे गुणाधाने यरनो हि विनयो दृशि । इगा-चारस्तु तत्त्वार्थरुचौ यत्नो मलात्मये ।६६। यत्नो हि कालशुद्धघादौ स्याउज्ञानविनयोऽत्र तु । सति यत्त्नस्तदाचार पाठे तत्साधनेषुच ।६९। समित्यादिषु यत्नो हि चारित्रविनयो यत । तदाचारस्तु यस्तेषु सत्मु यत्नो व्रताश्रय ।७०। = सम्यग्दर्शनमेंसे दोषोको दूर करने तथा उसमें गुणोको उत्पन्न करनेके लिए जो प्रयत्न किया जाता है, उसको दर्शन विनय, तथा शकादि मलोंके दूर हो जानेपर तत्त्वार्थ श्रदानमे प्रयत्न करनेको दर्शनाचार कहते है । कालशुद्धि आदि ज्ञानके आठ अंगोके विषयमें प्रयत्न करनेको झानविनय और उन शुद्धि आदिको-के हो जानेपर श्रुतका अध्ययन करनेके लिए प्रयत्न करनेको अथवा अध्ययनकी साधनभूत पुस्तकादि सामग्रीके लिए प्रयत्न करनेको अथवा द्रानाचार कहते है ।६९। वतोको निर्मल बनानेके लिए प्रयत्न करनेको ज्ञानाचार कहते है ।६९। वतोको निर्मल बनानेके लिए प्रयत्न करनेको ज्ञानाचर कहते ही हि वनय और समिति आदिकोके सिद्ध हो जानेपर वतोको चृद्धि आदिके लिए प्रयत्न करनेको चारित्राचार कहते है ।७०।

#### २. ज्ञानके आठ अंगोंको ज्ञानविनय कहनेका कारण

भ. आ,/वि /१९३/२६१/२२ अग्रमष्टप्रकारो ज्ञानाम्यासपरिवरोऽष्टविधं कर्म विनयति व्यपनयति विनयशब्द वाच्यो भवतीति सुरेरभिप्राय'। =ज्ञानाम्यासके आठ प्रकार कर्मोंको आत्मासे दूर करते है, इसलिए विनय शब्दसे सम्मोधन करना सार्थक है, ऐसा आचार्योका अभिप्राय है।

### ३. एक विनयसम्पन्नसामें शेष १५ भावनाओंका समावेश

ध. ८/३,४१/८०/८ विणयसपण्णदाए चेव तित्थयरणामकम्मं बंधति । तं जहा-विणओ तिविहो णाणदसणचरित्तविणओ ति । तत्थ णाणवि-णओ णाम अभिवस्तनभिवस्तन जाणेवजोगजुत्तदा बहुमुदभत्ती पतथ-णभक्ती च । द सणविणओ णाम पवधणेसुवइट्ठसव्वभावसहहर्ण तिम्दादो ओसरणमट्ठमलच्छद्दणमरहत-सिद्धभत्ती खणत्तवपडिबु-ज्फणदा लद्धिसवेगसपण्णदाच। चरित्तविणओ णाम सीलव्यदेसु णिरदिचारदा आवासएस अपरिहीणदा जहायामे तहा तवो च। साहूण पाष्ठ्रगपरिच्चाओ तेसि समाहिसंधारणं तेसि वेज्जावचजोगजुत्तदा भवयणवछ छदा च णाणद सणचरित्ताण पि विणओ, तिरयणसमूहस्स साहू पवयण त्ति ववएसादो । तदो विणयसपण्णदा एक्ष्मा वि होदूण सोलसावयवा। तेणेदीए विणयसपण्णदाए एक्काए वि तिस्थयरणाम-कम्म मणुआ वर्धति। देव णेरइयाण कधमेसा संभवदि । ण, तरथ वि णाणदसणविणयाण सभवदसणादो । जदि दोहि चेव तिग्थयर-णामकम्म वज्मदि तो चरित्तविणओ किमिदि तक्कारणमिदि बुच्चदे। ण एस दोसो. णाणदसणविणयकउजविरोहिचरणविणओ ण होदि ति पदुष्पायणफनत्तादो । = विनय सम्पन्नतासे ही तीर्थंकर नामकमेको त्रॉबला है। यह इस प्रकारमे कि--ज्ञानविनय, दर्शनविनय और चारित्र विनयके भेदमे विनय तीन प्रकार है। उसमें वारम्वार झान)पयोगसे युक्त रहनेके साथ बहुश्रुतभक्ति और प्र वचनभक्तिका नाम ज्ञानविनय है। आगमोपदिष्ट सर्वपदार्थीके श्रद्धानके साथ तीन मुढताओमे रहित होना, आठ मलोको छोडना, अरहतभक्ति, सिद्ध-भक्ति, क्षणज्ञवप्रतिबुद्धता और नव्धिसंवेगसम्पन्नताको दर्शनविनय कहते है। ग्रीलवतोमें निरतिचारता, आवश्यकोमे अपरिहीनता अर्थात परिपूर्णता और शक्त्यनुसार तपका नाम चारित्र विनय है। साधुओके लिए प्राप्तुक आहारादिकका दान, उनकी समाधिका धारण करना, उनकी बैयावृत्तिमे उपयोग लगाना और प्रवचनवत्सलता,

For Private & Personal Use Only

#### ४. विनय तपका माहात्म्य

विनय

- भा पा./मू /१०२ विणयं पचपयारं पालहि मणवयणकायजोएण अविणयणरा सुविहिय तत्तो मुत्तिण पावति ।१०२। = हे सुने । पाँच प्रकारकी विनयको मन वचन काय तीनो योगोसे पाल, क्योकि, विनय रहित मनुष्य सुविहित मुक्तिको प्राप्त नही करते है । (वसु. आ./३३४)।
- भ. आ /मू./१२१-९३१ विगओ मोक्खद्दार विणयादो संजमो तवो णाणं। णिगएणाराहिज्जइ आयरिओ सव्वसघो स ।१२१। आयारजीदकप्प-गुणदीवणा अत्तसोधिणिडफमा । अज्जब मद्दव लाघव भक्ती पल्हाद-करण च ।१३०। कित्ती मेत्ती माणस्स भजण गुरुजणे म बहुमाणो । तित्थयराण आणा गुणाणुमोदो य विणयगुणा ।१३१। = विनय मोक्ष-का द्वार है, विनयसे संयम तप और ज्ञान होता है और विनयसे आचार्य व सर्वसघकी सेवा हो सकती है ।१२१। आचारके, जीदप्राय-शिचत्तके और कल्पप्रायश्चित्तके गुणोका प्रगट होना, आत्मशुद्धि, कसह रहितता. आर्जव, मार्दव, निर्सोभता, गुरुसेवा, सबको सुखी करना-ये सब विनयके गुण है ।१२०। सर्वत्र प्रसिद्धि, सर्व मैत्री गर्व-का त्याग, आचार्यादिकोसे बहुमानका पाना, तीर्थकरोकी आज्ञाका पालन, गुणोसे प्रेम -इतने गुण विनय करने वालेके प्रगट होते है ।१३१। (मू आ./३९६-१८८) (भ आ./वि /११६/२७६/३)।
- मू अम/३६४ द सणणाणे विणओ चरित्ततव ओवचारिओ विणओ । पच-बिहो खलु विणओ पचमगइणापगो भणिओ ।३६४। चदर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप व उपचार ये पॉच प्रकारके विनय मोध गतिके नायक कहे गये है ।३६४।
- वमु. श्रा /३३२-३२६ ৰিণ্প ससंकुज्जलजसोहधवलियदियंत्रओ पुरिसो। सव्वत्थ हवइ सुहओ तहेव आदिज्जवयणो य। ३३२। जे वेइ वि उवएसा इह परलोए सुहावहा सति। विणएण गुरुजणाणं सब्वे पाउणइ ते पुरिसा ।३३३। देविद चकहरमंडलीयरायाइजं सुह-लोए। त सब्बं बिणयफल णिव्वाणसुह तहा चेव (३३४) सत्तू ब मित्तभाव जम्हा उवयाइ विणयसीलरस । विणओ तिविहेण तओ कायव्यो देसविरएण ।३३६ं। = विनयसे पुरुष चन्द्रमाके समान उज्ज्यत वशसमूहसे दिगन्तको धवलित करता है, सर्वत्र सबका प्रिय हो जाता है, तथा उसके बचन सर्वत्र आदर सौग्य होते है । ३३२। जो कोई भी उपवेदा इस लोक और पर लोकमें जीवोको सुखके देनेवाले होते है, उन सबकी मनुष्य गुरुजनोकी विनयसे प्राप्त करते है ।३३३। ससारमे देवेन्द्र, चक्रवर्ती, और मण्डलोक राजा आदिके जो सुख प्राप्त होते है वह सब विनयका ही फल है और इसी प्रकार मोक्ष सुख भो विनयबाही फल है। ३३४। चूँ कि विनयशील मनुष्यका शत्रुभी मित्रभावको प्राप्त हो जाता है इसलिए आवयको मन, वचन, कायसे विनय करना चाहिए ।३३६ँ।
- अन ध /७/६२/७०२ सार सुमानुपत्वेऽईइरूपसपदिहाईति । शिक्षास्या विनय मम्यगस्मिन् काम्या सता गुणा ।६२। = मनुष्य भाका सार

आर्यसा कुसीनता आदि है। उनका भी सार जिनलिंग धारण है। उसका भी सार जिनागमकी शिक्षा है और शिक्षाका भरि सार यह विनय है,क्योकि, इसके होनेपर ही सज्जन पुरुषोके गुण सम्यक् प्रकार स्फुरायमान होते है।

#### मोक्षमार्गमें विनयका स्थान व प्रयोजन

- भ. आ /मू /१२८/३०५ विषएण विष्पहुणस्स हवदि सिक्खा णिरस्थिया सब्वा। विणओ सिक्खाए फल विषयफर्ल सब्वकरुलाण ।१२८। ज्ञ विनयहीन पुरुषका शास्त्र पढना निष्फल है, वयो कि विद्या पढनेका फल विनय है और उसका फल स्वर्थ मो१का मिलना है। (मू.आ / ३९५) (अन. घ /७/ई३/७०३)।
- र. सा /२२ गुरुभत्तिविहोणाण सिस्साण सव्वसगविरदाणं। ऊसरछेत्ते वावय मुवोयसम जाण सव्वणुट्टाणं ।२९। =सर्वसग रहित गुरुओकी भक्तिसे विहान शिष्योकी सर्व क्रियाएँ, ऊषर भूमिमे पडे बीजके समान व्यर्थ है।
- रा. वा /१/२३/७/६२२/३१ ज्ञानताभाचारविशुद्धिसम्यगाराधनाद्यर्थं विनयभावनम् ।७। ततश्च निवृत्तिसुखमिति विनयभावन क्रियते । =ज्ञानलाभ, आचारविशुद्धि और सम्यग आराधना आदिको सिद्धि विनयसे होती है, और अन्तमे मोक्षसुख भी इसीसे मिलता है, अत' विनयभाव अवश्य ही रखना चाहिए । ( चा. सा /१४०/२ ) ।
- भ आ./वि/३००/५११ शास्त्रोक्तवाचनास्वाध्यायकालयोरध्ययन शुत्तस्स श्रुत प्रयच्छतश्च भक्तिपूर्व कृत्वा, अवग्रहं परिगृहा, बहुमाने कृत्वा, निह्नव निराकृत्य, अर्थव्यव्जनतदुभयशुद्धि रुपच एव भाव्यमान श्रुतज्ञानं सवर निर्जरा च वरोति । अन्यथा ज्ञानावरणस्य कारणं भवेत् । ⇒शास्त्रमे वाचना और स्वाध्यायका जो कास्त कहा हुआ है उसी कालमे श्रुतका अध्ययन करो, श्रुतज्ञानको वतानेवाले गुरुकी भक्ति करो, कुछ नियम ग्रहण वरके आदरसे पढो, गुरु व शासका नाम न छिपाओ, अर्थ-व्यजन व तदुभयशुद्धि पूर्वक पढो, इस प्रकार विनयपूर्वक अभ्यस्त हुआ श्रुतज्ञान क्र्मोकी सवर निर्जरा करता है, अन्यया वही ज्ञानावरण कर्मके बन्धका कारण है। ( और भी दे. विनय/१/६ में ज्ञानविनयका लक्षण, ज्ञान/111/२/१ में सम्यग्ज्ञानके आठ अग)
- पं वि /६/११ ये गुरु नैब मन्यन्ते तदुपास्ति न कुर्वते। अन्धकारो भवत्तेषामुदितेऽपि दिवाकरे ।११। = जो न गुरुको मानते है, न उनको उपासना ही करते है, उनके लिए सूर्यका- उदय होनेपर भी अन्धकार जैसा ही है।
- दे विनय/४/३ ( चारित्रवृद्धके द्वारा भी ज्ञानवृद्ध वन्दनीय है । )
- दे.सल्लेखना/१० (क्षपकको निर्यापकका अन्वेषण अवश्य करना चाहिए ।

# ३. उपचार विनय विधि

#### विनय व्यवहारमें शब्दप्रयोग आदि सम्बन्धी कुछ नियम

- सू. भा,/मू /१२--१३ जे वागीसपरीसह सहति सत्ती उपहि संजुत्ता। ते होति बदणीया कम्माखयणिज्जरासाहू ।१२। अवरेसा जे तिगी दसणणाणेण सम्मस जुत्ता। चेलेण य परिगहिया ते भणिया इच्छाण-जजाय ।१३। = सेकडो शक्तियोसे सयुक्त जो २२ परीषहोनो सहन करते हुए नित्य कर्मीकी निर्जरा करते है. ऐसे दिगम्बर साधु बन्दना करने योग्य है ।१२। और शेष लिगधारो, बरत्र थारण करनेवाले परन्तु जो ज्ञान दर्शनसे सयुक्त है वे इच्छा कार करने योग्य है ।१३।
- मू आ /१३१, १६२ सजमणाणुवकरणे अण्णुवकरणे च जायणे अण्णे। जोग्ग गहणादोष्ठु अ इच्छाकरा दु कादव्या ।१९२१ पच छ सत्त हत्थे

विनय

स्री अज्भावगो य साधु य। परिहरिऊणज्भाओं गवासणेणेव वैदति ११६६। = सयमोपकरण, ज्ञानोपकरण तथा अन्य भी जो उपकरण उनमे, औषधादिमे, आलापन आदि योगोमें इच्छाकार करना चाहिए १९३१। आर्थिकाएँ आचायोंको पाँच हाथ दूरसे, उपाध्यायको छह हाथ दूरसे और साधुओको सात हाथ दूरसे गवासनसे बेठकर वन्दना करती हैं। १९६४।

- मो पा /टी /१२/३१४ पर उइधृत गा "वरिससयदिविखयाए अज्जाए अज्ज दिविखओ साहू। अभिगमण'-वदण-णमसणेण विणएण सौ पुज्जो ।१। = सौ वर्षकी दीक्षित आर्थिकाके द्वारा भी आजका नव-दीक्षित साधु अभिगमन, वन्दन, नमस्कार व विनयसे पूज्य है। (प्र. सा /ता वृ /२२५ प्रक्षेपक ८/३०४/२७)।
- मो पा./टो /१२/३१३/११ मुनिजनस्य खियाश्च परस्पर बन्दनापि न युक्ता । यदि ता बन्दन्ते तदा मुनिभिन मोऽस्त्विति न वक्तव्य, कि तर्हि बक्तव्य । मुनाधिकर्म अयोऽस्त्विति । = मुनिजन व आर्थिकाओ-के बोच परस्पर बन्दना भी युक्त नही है । यदि वे बन्दन करे तो मुनिको उनके लिए नमोऽस्तु' शब्द नही कहना चाहिए, किन्तु 'सनाधिरस्तु' या 'कर्मक्षप्रोऽस्तु' कहना चाहिए ।

## २. विनय व्यवहारके यांग्य व अयोग्य अवस्थाएँ

- मू आ /५१७-५११ वस्तिपराहुत तु पमत्त मा कदाइ वंदिजो । आहारं च कर तो णोहार वा जदि करेदि ५१७। आसणे आसणत्थं च उवसतं च उपस्टिठद । अणुविण्णय मेधावी किदियम्मं पछ जदे ।५१९। आनोयणाय करणे पडिपुच्छा पूजणे य सज्म्हाए । अवराधे य गुरुणं व दणमेदेमु ठाणेमु ।५१६। = व्याकुल चित्तवालेको, निद्रा विकथा आदि से प्रमत्त देशाको प्राप्तवो तथा आहार व णीहार करतेको वन्दना नही करनी चाहिए ।५१७। एकान्त भूमिमें पद्मासनादिसे स्वस्थ चित्तरूपसे बठे हुए मुनिको वन्दना करनी चाहिए और बह मो उनकी विज्ञाग्नि लेकर ।५१९। आलोचनाके समय, प्रश्नके समय, पूजा व स्वाध्यायके समय तथा क्र'धादि अग्राधके समय आचार्य उपाध्याय आदिकी वन्दना करनी चाहिए ।५१९। (अन. ध /९/६१-५४/७७२)
- भ आ /ति /११६/२७६/१ वसतेः. कायभूमित . भिक्षात . चैत्यात, गुरुतकाशात, प्रामान्तराद्वा आगमनकालेऽभ्युत्थातव्यम् । गुरुजनञ्च यदा निष्कामति निष्काम्य प्रथिशति दा तदा तदा अभ्युत्थानं कार्यम् । अनथा दिशा यथागममितरदप्यनुगन्तव्यम् । ==वसतिका रथानसे, कायभू मिमे (१), भिक्षा लेकर लौटगे समय. चैत्यालयसे आते समय, गुरुके पाससे आते समय अथवा प्रामान्तरंगे आते समय अथवा गुरु-जन जब्र बाहर जाते है या बाहरसे आते है, तब तत्र अभ्युत्थान करना चाहिए । इसो प्रकार अन्य भी जानना चाहिए ।

## ३. उपचार चिनयकी आवश्यकता ही क्या

भ. आ /सू. व वि./७१६-७१७/१२० ननु सम्यवरवज्ञानचारित्रतपांसि ससारमुच्छिन्दन्ति यद्यपि न स्यान्नमस्कार इत्यशङ्कायामाह— जो भाषणमोक्कारेण विणा सम्मत्तणाणचरणतवा। ण हु ते होति समस्था ससारुच्छेदण कादु ।७५६। यद्ये व सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्ष-मार्ग इति सूत्रेण विरुध्यते। नमस्कारमात्रमेव कर्मणा विनाशने उपाय इत्येक्षम्रेण विरुध्यते। नमस्कारमात्रमेव कर्मणा विनाशने उपाय इत्येक्ष्मुत्रेण विरुध्यते। नमस्कारमात्रमेव कर्मणा विनाशने उपाय इत्येक्ष्मुत्रेज विरुध्यते। नमस्कारमात्रमेव कर्मणा विनाशने उपाय इत्येक्ष्मुत्तिमार्गकथनादित्याशङ्कायामाह—चदुरगाए सेणाए णायगो जह पवत्त्वो हादि। तह भावणमोक्कारो मरणे तवणाणचरणाय ।७६७ -प्रश्न-सम्यवस्व ज्ञान चारित्र और तप ससारका नाश करते है, इसलिए नमस्वारको वर्या आवश्यक्ता है। उत्तर—भाव नमरकारके विना सम्यव्यक्ष झान चारित्र और तप ससारका नाश करनेमे समर्थ नही होते हे। प्रश्न-यदि ऐसा है तो 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि म श्रमार्ग 'इस सूत्र के साथ विरोध छरपन्न होगा, क्याकि, आपके मतके अनुसार नमस्कार अवेला ही कर्म विनाशवा उपाय है ' उत्तर— चमुरगो सेनावा जेसे सेनापति प्रवर्तक माना जाता है वैसे यह भाव नमस्कार भी मरण समयमे तप, ज्ञान, चारित्रका प्रवर्त्त कहै ।

## ४. उपचार विनयके योग्यायोग्य पात्र

#### पथार्थ साधु आर्थिका आदि वन्दनाके पात्र है

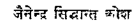
- भ आ /मू /१२७/३०४ राइणिय अराइणीएसु अज्जासु चेव गिहिवग्गे। विणओ जहारिहो सो कायव्यो अप्पमत्तेण ११२७। = राइणिय' उत्कृष्ट परिणमवाले मुनि, 'अराइणीय' त्यून भूमिकाओवाले अर्थात् आर्थिका व आवक तथा गृहस्थ आदि इन सबका उन उनकी योग्यतानुसार आदर व विनय करना चाहिए। (मू आ./३८४)
- द पा/सू २३ दंसणणाणचरित्ते तवविणये णिच्चकासमुपसत्था। एदे दु वदणीय। जे गुणवादी गुणधराणं। ⊫दर्शन झान चारित्र तथा तपबिनय इनमे जो स्थित है वे सराहनीय व स्वस्थ है, और गणधर आदिभी जिनका गुणानुवाद करते है, ऐसे साधु बन्दने योग्य है।२३। (सू आ / ४१६), (सू पा/सू /१२), (को. पा/सू /११)
- पं ध /उ /ई७४ ७३५ इत्याद्यनेकधानेके साधु साधुगुणें, श्रित । नमस्य अयसेऽवश्यं ।६७४। नारीम्यांऽपि व्रताढ्याभ्यो न निषिद्धं जिनागमे । देय समानदानादि लोकानामविरुद्धत ।७३५। = अनेक प्रकारके साधु सम्बन्धी गुणोसे युक्त पूज्य साधु ही मोक्षभी प्राप्तिके तिए तत्त्वज्ञानियो द्वारा बन्दने योग्य है ।६७४। जिनागममें व्रतीसे परिपूर्ण खियोका भी सम्मान आदि करना निषिद्व नही है, इसलिए उनका भो लोक व्यवहारके अनुसार सम्मान आदि करना चाहिए ।७१४।
- दे, विनय/श/१--(सौ वर्षकी दीक्षित आर्थिकासे भी आजका नव-दीक्षित साधु वन्ध है।)

## २. जो इन्हें वन्दन नही करता सो मिथ्यादृष्टि है

द पा /मू /२४ सहजुप्पण्ण रूत्र दट्ठु जो मण्णएण मच्छरिओ। सो सजमपडिवण्णो मिच्छाइट्ठी हवइ एसो १२४। =जो सहजोत्पन्न यथाजात रूपको देखकर मान्य नही करता तथा उसका विनय सरकार नही करता और मरसरभाव करता है, वे यदि सयमप्रतिपन्न भी है, तो भी मिथ्यादृष्टि हे।

# चारित्रवृह्य भी ज्ञानवृद्ध अधिक पूज्य है

- भ आ /ति /११६/२७६/२ वाचनामनुयोगं वा शिक्षयत अवमरत्नत्रय-रयाभ्युत्वातव्य तन्मूलेऽध्ययन कुर्वद्धि सर्वेरेव। = जो प्रत्थ और अर्थका पढाता है अथवा सदादि अनुयोगोका शिक्षण देता है वह व्यक्ति यदि अपनेसे रत्नत्रयमे हीन भी है, तो भी उसके आनेवर जो-जो उसके पास अध्यक्षन करते है वे सर्वजन खडे हो जावे।
- प्र सा /ता वृ /२६३/३५४/१५ यथपि चारित्रगुणेनाधिका न भनन्ति तपसा वा तथापि सम्प्रग्ज्ञानगुणेन ज्येष्ठस्वाच्छ्रुतविनग्रार्थमभ्यु-त्र्थेया ।
- प्र सा /ता. वृ /२६८/३३६८/१७ यदि बहु९ुताना पार्श्वे ज्ञानादिगुलवृदध्य स्वय चारित्रगुणाधिका अपि वन्दनादिकियासु वर्तन्ते तदा दोषो नाम्ति । यदि पुन केवलं रूयातिपूजालाभार्थ वर्तन्ते तदातिप्रसगा-द्वोषो भवति । = चारित्र व तपमे अधिक न होते हुए भी सम्यग्ज्ञान गुजसे ज्येष्ठ होनेके कारण श्रुतवी विनयके अर्थ वह अम्युरथानादि विनयके योग्य है । यदि काई चारित्र गुणमे अधिक होते हुए भी ज्ञानादि गुणको वृद्धिके अर्थ बहुश्रुत जनोके पास वन्दनादि ाकयामे वर्तता है तो कोई दोष नही है । परन्तु यदि केवल रूयाति पूजा व जाभके अर्थ रिसा करता है तव अतिदोध्रका प्रसा प्राप्त होता हे ।



५५३

#### ४. मिथ्यादृष्टि जन व पार्श्वस्थादि साधु वन्द्य नहीं हैं

- द पा /मू /२,२६ दंसणहीणो ण वदिव्वो .२। असंजर ण वंडे वच्छ-विहीणो नि तो ण वंदिज्जा। दोण्णि वि होति समाणा एगो वि ण संजदो होदि ।२६। =दर्शनहीन वन्द्य नहीं है ।२। असंयमी तथा वस्त्रविहीन द्रव्यलिगी साधु भी वन्द्य नहीं है क्योकि दोनो ही सयम रहित समान है ।२६।
- म् आ।/११४ दंसणणाणचरित्ते तबविणएँ णिच्चकाल पासत्था । एदे अव -दणिजा छिद्दध्येही गुणधराण ।११४। कदर्शन ज्ञान चारित्र और तपविनयोमे सदाकाल दूर रहनेवाले गुणी सयमियोके सदा दोषो-को देखने वाले पार्श्वस्थ आदि है, इसलिए वे वन्दा नही है ।११४।
- भ. आ /बि /११६/२७४/६ नाभ्युत्थान कुर्यात्, पार्श्वस्थपञ्चकस्य वा। रत्नत्रये तपसि च नित्त्यमभ्युद्धतानां अभ्युत्थानं कर्त्तव्य कुर्यात्। मुखशोलजनेऽभ्युत्थानं कर्मबन्धनिमित्तं प्रमादस्थापनोपवृ हणकार-णात्। — मुनियोको पार्श्वस्थादि भ्रष्ट मुनियोका आगमन होनेपर उठकर खडे होना योग्य नही है। जो मुनि रत्नत्रय व तपश्चरणमे तत्पर है उनके आनेपर अभ्युत्थान करना योग्य है। जो मुखिके वश होकर अपने आचारमे शिथिल हो गये है उनके आनेपर अभ्युत्थान करनेसे कर्मबन्ध होता है, क्योकि, वह प्रमादकी स्थापनाका व उसकी वृद्धिका कारण है।
- प्र. सा /त प्र /२६३ इतरेषा तु अमणामासानाः ता प्रतिषिद्धा एवं। = उनके अतिरिक्त अन्य श्रमणाभासोके प्रति वे (अभ्युत्थनादिक) प्रवृत्तियाँ निषिद्ध ही है।
- अन.ध,/७/१२/७७१ कुतिड्गिन कुदेवाश्च न वन्द्यास्तेऽपि सयतें ।१२। ⇔पार्श्वस्थादि कुत्तिगियो तथा शासनदेव आदि कुदेवोकी वन्दना संधनियोको (या असयमियोको भो) नहीं करनो चाहिए।
- प ध./उ./६७४ नेतरो विदुषा महान् ।७३४। =इन गुणोसे रहित जो इतर साधु है तत्त्वज्ञानियो द्वारा वन्दनीय नही है ।

## ५, अधिकगुणी द्वारा हीनगुणी वन्द्य नहीं है

- प्र. सा,/मू /२६६ गुणदोधिगस्स विणयं पडिच्छगो जो वि होमि समणो त्ति । होज्जं गुणधरो जदि सो होदि अणतससारी । = जो अमण्यमे अधिक गुणवासे है तथापि होन गुणवासोके प्रति ( तन्द-नादि ) क्रियाओमें वर्तते है वे मिथ्या उपयुक्त होते हुए चारित्रसे भ्रष्ट होते है।
- द. पा /मू /१२ जे द सणेसु भट्ठा पाए पाइंति द सणधराण । ते होति लल्लमूआ बोही पुण दुल्तहा तेसि ११२। =जो पुरुप दर्शनभ्रष्ट होकर भो दर्शनके धारकोको अपने पॉवमे पडाते है, वे गूँगे-छुले होते है अर्थात् एकेन्द्रिय निगोद योनिमे जन्म पाते है। उनको बोधिकी प्राप्ति दुर्ल भ होती है।
- भ आ /बि,/११६/२७४/५ अस यत्तस्य संयतासयतस्य वा नाभ्युत्थान कुर्यात् । = मनुष्योको असयत व संयतासंग्रत जनोके आनेपर खडा होना योग्य नही है ।

- अन ध /७/५२/७७१ श्रावकेणापि पितरौ गुरू राजाय्यसयता । कुलि-क्विन कुदेवारच न वन्द्यास्तेऽपि संयते ।५२। = माता, पिता, दीक्षागुरु व शिक्षागुरु, एव राजा और मन्त्री आदि असयत जनोकी तथा श्रावककी भी सयमियोको वन्दना नहीं करनी चाहिए, और व्रती श्रावकोको भी उपरोक्त असयमियोकी वन्दना नहीं करनी चाहिए।

#### ६, कुगुरु कुदेवादिकी वन्दना आदिका कड़ा निषेध न उसका कारण

- र, पा /मू./१३ जे वि पडति च तेसि जाणता लज्जागारवभएण । तेसि पि णरिथ बोही पावं अणुमोयमाणाणं ।१३। = जो दर्शनयुक्त पुरुष दर्शनभ्रष्टको मिथ्याद्दष्टि जानते हुए भी लज्जा गारव या भयके कारण उनके पॉवर्मे पडते है अर्थात् उनकी विनय अर्पि करते है, तिनको भी बोधिकी प्राप्ति नहीं होती है, क्योकि, वे पापके अनु-मोदक है ।१३।
- मो. पा /मू /१२ कुच्छियदेवं धम्मं कुच्छियलिंग च वंदए जो हु। लज्जाभयगारवदो मिच्छादिट्ठी हवे सो हु। =कुस्सित् देवको, कुस्सित धर्मको और कुस्सित लिगधारी गुरुको जो लज्जा भय या गारवके वश वन्दना आदि करता है, वह प्रगट मिथ्याद्दष्टि है। १२१
- शो. पा /मू /१४ कुमयकुमुदपस सा जाण ता बहु विहाई सत्थाइ । सील-वदणाणरहिदा ण हु ते आराधया होति ।१४। = बहु प्रकारसे शास्त्रको जाननेवाला होकर भी यदि कुमत व कुशास्त्रकी प्रशसा करता है, तो बह शोल, यत व ज्ञान इन तीनोसे रहित है, इनका आराधक नही है ।
- र. क. धा./२० भयाशास्तेहत्तोभाच कुदेवागमलिङ्गिनाम् । प्रणाम विनयं चेव न कुर्यु शुद्धदृष्टय ।३०। च्लाद्ध सम्यग्दष्टि जीव भय आशा प्रीति और लोभसे कुदेव, कुशास्त्र और कुर्लिगियोको प्रणाम और विनय भी न करे।
- प वि /१/१६७ न्यायादन्धकवर्त्त कीयकजनारच्यानस्य ससारिणा, प्राप्त वा बहुकल्पकोटिभिरिद कृच्छ्रान्नरत्व यदि । मिथ्यादेवगुरूपदेझ-विषयव्यासोहनीचान्वय-प्राये प्राणभृत्दं तदेव सहसा वैभल्यमा-गच्छति ।१६७ = ससारी प्राणियोको यह मनुष्यपर्याय इतनी ही कष्ट प्राप्य है जितनी कि अन्धेको बटेरकी प्राप्ति । फिर यदि करोडो कल्पकालोमे किसी प्रकार प्राप्त भी हो गयी, तो वह मिथ्या देव एव मिथ्यागुरुके उपदेश, विषयानुराग और नीच कुलमें उत्पत्ति आदिके द्वारा सहसा विफलताको प्राप्त हो जाती है ।१६७।
- और भी दे० मूढता—( कुदेव, कुगुरु, कुशास्त्र व कुंधर्मको देवगुरु शास्त्र व धर्म मानना मूढता है । )
- दे० अमूढ दृष्टि/३ (प्राथमिक दशामें अपने श्रद्धानकी रक्षा करनेके लिए इनते अचकर ही रहना योग्य है।)

#### ७. द्रव्य लिंगी सी कथंचित् वन्द्य है

- यो. सा /अ /१/१६ द्रव्यतो यो निवृत्तोऽस्ति स पूज्यो व्यवहारिभि । भावतो यो निवृत्तोऽसौ पूज्यो मोक्ष यियासुभि ॥१६। =०यवहारी जनोके लिए द्रव्यतिगी भी पूज्य है, परन्तु जो मोक्षके इच्छुक है उन्हे तो भाव-लिगी ही पूज्य है।
- सः, ध /२/६४ विन्यस्यैदयुगोनेषु प्रतिमाप्तु जिनानिव । भक्त्या पूर्व-मुनोनर्चेरेकृत अयोऽतिचर्चिनाम् ।६१।
- उपरोक्त श्लोककी टीकामें उद्दर्श्व—''यथा पूज्य जिनेन्द्राणा रूप लेपादिनिर्मितम् । तथा पूर्वमुनिच्छाया पूज्या संप्रति सयता ।

जैनेन्द्र सिदान्त कोश

भा० ३-७०

= जिस प्रकार प्रतिमाओमे जिनेन्द्र देवकी स्थापना कर उनकी धुणा करते है, उसी प्रकार सद्रगृहस्थको इस पंचनकालमे होनेवाले मुनियोमें पूर्वकालके मुनियोको स्थापना कर भक्तिपूर्वक उनकी पूजा करनी चाहिए। कहा भी है "जिस प्रकार लेपादिसे निमित जिनेन्द्र देवका रूप पूज्य है, उसी प्रकार वर्तमान कालके मुनि पूर्वकालके मुनियोके प्रतिरूप होनेसे पूज्य है। (परन्तु अन्य विद्वानो को इस प्रकार स्थापना द्वारा इन मुनियोको पूज्य मानना स्वीकार नही है-(दे० विनय/४/३) ]।

#### साधुओंको नमस्कार क्यों

ध. १/४.१.१/११/१ होदु णाम सयल जिणणमोकारो पावण्पणसे आे, तथ्थ सञ्चगुणाणमुबल भादो । ण देस जिणाणमेदेमु तदणुवलं भादो जि । ण, सयल जिणेसु व देस जिणेसु तिण्ह रयणाण मुबल भादो । = पश्न - सकल जिन नमस्कार पापका नाशक भले ही हो, क्यो कि, उनमे सब गुण पाये जाते है । किन्तु देश जिनोको किया गया नम-स्कार पाप प्रणाशक नही हो सक्ता, क्यो कि इनमें बे सब गुण नही पाये जाते ' उत्तर -- नही, क्यो कि, सकल जिनोके समान देश जिनामे (आ चार्य उपाध्याय साधुमे ) भो तीन रत्न पाये जाते है । , जो यद्य ि अपम्धूर्य है, परन्तु संरुल जिनोके सम्पूर्ण रत्नो से भिन्न नही है । ] – ( विशेष दे० देव/1/१/५ ) ।

#### ९. अमंयत सम्यग्दष्टि वन्द्य क्यों नहीं

ध. १/४.१.२/४१/१ महज्वयविरहिददोरयणहराणं । ओहिणाणीणमणो-हिणाणीण च किमट्ठ णमोझारो ण कोरदे । गारत्रगुरुदेसु जीवेसु चरणाचारपयट्टावणटठ उत्तिमग्गतिसयमत्तिपयासणट्ठ च ण कीरदे ) = पश्न – महावतोसे रहित दा रत्नो अर्थात् सम्यग्दर्शन व सम्यग्ज्ञानके धारक अवधिज्ञानो तथा अवधिज्ञानसे रहित जीवो-को भी क्यो नही नमस्कार किया जाता । उत्तर – अडकारसे महान् जीवोमे चरणाचार अर्थात् सम्यग्चारित्र रूप प्रवृत्ति करानेके लिए तथा प्रवृत्तिमार्ग विषयक भक्तिके प्रकाशनार्थ उन्हे नमस्कार नही किया जाता है ।

# ५. साधुको परीक्षाका विधि-निषेध

#### आगन्तुक साधुकी विनय पूर्वक परीक्षा विधि

भ आ /मू /४१०-४१४ आएस एज्जतं अन्भुट्ठिति सहसा हू दठ्ठूणं। आणासमहवच्छल्लदाए चरणे य णादुजे ।४१०। आगतुगवच्छव्वा पडिलेहाहि तु अण्यमण्णेहि। अण्णोण्णचरणकरण जागणहेद परिश्वति 18११। आव।सयठाणादिमु पडिलेहणवयणगहणणिवखेवे । सज्माए य विहारे भिण्वरगहणे परिच्छति ४४१२। आएसस्स तिरत्त णियमा सधाडमादुदादव्यों। सेडजा सथारो विय जइ वि असभोइओ होइ।४१३। तेण पर अवियाणिय ण होदि सघाइओ दु दादव्यो । सेज्जा सथारा विय गणिणा अत्रिजुत्त जोगिस्स ।४१४। == १, अन्य गणले आये हुए साधुको देखकर परगणके सत्र साधु, वात्सल्य, सर्वज्ञ आज्ञा, आगन्तु कको अपना वनाना, और नमस्कार करना इन प्रयोजनोके निमित उठकर खडे हो जाते है ।४१०। वह मबागन्तुक मुनि और इस सघके मुनि परस्परमे एक दूसरेकी प्रतिलेखन क्रिया व तेरह प्रकार चारित्रकी परीक्षाके लिए एक दूसरेको गौरसे देखते है । ८११। षट् आवश्यक व कायोत्सम क्रियाओमें, पीछी आदिसे शोधन क्रिया, भाषा वोलनेकी क्रिया, पुस्तक आदिके उठाने रखनेकी किया, स्वाध्याय, एकाको जाने आनेनी किया. भिक्षा ग्रहणाथं चयां, इन सब क्रिया स्थानोमे परस्पर परीक्षा करे अक्षरा आये हुए अन्य संघर्के मुनिनो स्वाध्याय सस्तर भिक्षा आदिवा स्थान वत-हानेके लिए तथा उन हो शुद्रताकी परीक्षा करनेके लिए, तीन दिन रात तक सहायक मुनि साथ रहें ।४१३। (मू. आ./१६०, १६३, १६४,

१६२)। २, तीन दिनके परचात यदि वह मुनि परीक्षामें ठीक नहीं उतरता तो उसे सहाय प्रदान नहीं करते, तथा वसतिकाव संस्तर भी उसे नहीं देते और यदि उसका आचरण योग्य है परन्तु परीक्षा पूरी नहीं हुई है, तो भी आचार्य उसको सहाय वसतिका व संस्तर नहीं देते है ।४१४।

#### २. साधुकी परीक्षा करनेका निषेध

सा ध /२/६४ मे उद्दधृत-भुक्तिमात्रप्रदाने तु दा परीक्षा तपस्विनाम्। ते सन्त सन्त्वसन्तो वा गृही दानेन शुध्यति । काले कलौ चले चित्ते देहे चान्नादिकीटके । एतच्चित्र यदधापि जिनरूपधरा नरा ।== केवल आहारदान देनेके लिए मुनियोको क्या परीक्षा करनी चाहिए १ वे मुनि चाहे अच्छे हो या बुरे. गृहस्थ तो उन्हे दान देनेसे शुद्ध ही हो जाता है अर्थात उसे तो पुण्य हो ही जाता है । इस कलिकालमें चित्त सदा चलायमान रहता है. शरीर एक तरहसे केवल अन्नका कीडा बना हुआ है. ऐसो अरस्थामे भी वर्त्त मानमे जिन रूप धारण करनैवाले मुनि विद्यमान है, यही आश्चर्य है ।

#### ३. साधु परीक्षा सम्बन्धी शंका समाधान

मो. मा प्र / अधिकार/पृष्ठ/पंक्ति--

प्रश्न---१. शील संयमादि पाले हैं, तपश्वरणादि करें है, सो जेता करें तितना ही भला है ' उत्तर-यह सत्य है, धर्म थोरा भी पाल्या हुआ भला है । परन्तु प्रसिद्धा तौ बडे धर्मकी करिए अर पालिए थोरा तौ वहाँ प्रतिज्ञा भगते महापाप हा है । • शील सयमादि होते भी पापी ही कहिए । …यथायोग्य नाम घराय धर्मक्रिया करते तौ पापीपना होता नाही । जेता धर्म्स साधै तितना ही भला है । ( ५/२३४/१ ) । प्रश्न -- २ पंचम कालके अन्ततक चतुर्विध संघका सद्भाव वहचा है। इनको साधु न मानिय तौ किसको मानिए ' उत्तर-- अँसे इस कालविषै हसका सदभाव कह्या है अर गम्यक्षेत्र विषै हस नाहीं दीसे है, तो औरनिकौ तो हस माने जाते नाहों, इसकासा लक्षण मिले ही हस मानें जायें। लैसे इस कालविपे साधुका सइभाव है, अर गम्य क्षेत्र विषे साधुन दीसे है, तौ औरनिकौ तौ साधु माने जाते नाहीं। साधु लक्षण मिलै ही साधु माने जायें। (४/२३४/२२) प्रश्न-३, अब आवक भी तौ जैसे सम्भवें तैसे नाही। ताते जैसे आवक तेसे मुनि १ उत्तर – आवक सज्ज्ञा तौ शास्त्रविषे सर्व गृहस्थ जनौ की है। श्रेणिक भी आसयमी था ताको उत्तर पुराण विषे श्रावको-त्तम कह्या। बारह सभाविषे श्रापक कहे. तहाँ सर्व व्रतधारी न थे। ताते गृहस्थ जेमी श्रावक नाम पावे है। अर 'मुनि' सज्जा तौ निग्रन्थ बिना कही कही नाही। बहुरि शावककै तौ आठ मूलगुण कहे है। सो मद्यमांग मधु पत्त्र उत्तरादि फत्तनिका भक्षण आवकनिके है नाही, तातै काहू प्रकार आवकपना तौ सम्भवे भी है। अर मुनिके २० मुचगुश है, सो भेगोनिके दीसते ही नाही । तातें मुनिषनो काहू प्रकारकरि सम्भवे नाही । ( ई/२७४/१ ) प्र**श्न--४ ऐसे गुरु तौ** अबार यहाँ नाही, ताते जैमे अर्हन्तकी स्थापना प्रतिमा है, तैसेँ गुरुनिकी म्थापना ये भेषधारी है १ उत्तर-अर्हन्तादिकी पाषा-णादिमे स्थापना बनावे. तौ तिनिना प्रतिपक्षी नाही. अर कोई सामान्य मनुष्य आपको मुनि मनावे, तो वह मुनिनिका प्रतिपक्षी भया। ऐसे भो स्थापना होती होय. तौ अरहन्त भो आपकी मनावो। ( ६/२७३/१४) [ पंचपरमेष्ठी भगवान्के असाधारण गुणोकी गृहस्थ या सामान्य मनुष्यमें स्थापना करना निषिद्ध है। (इस्रो.वा २/माषाकार /१/५/५४/२६४/६ ।

- विनयचारी विजयार्जको दक्षिण ज्योका एक सण्ट। -दे० विद्याधर।
- विनयदत्ता ---- मूलसघ की पट्टायली के अनुसार आप लाहाचार्य के पश्चात एक पूर्वधारी थे। ममय---वो० निल १९११-१२५ (ई० ३८-१८)। --- विशेष दे० इतिहास/४/४।
- विनयपुरो --- विजयार्थकी दक्षिण लेखा एक नगर। -- देव विद्याधर।

## विनय शुद्धि-दे० शुद्धि।

- विनयसेन-~पंचस्तूप संघकी गुर्वावलीके अनुसार आप धवलाकार वीरसेन स्वामीके शिष्य तथा काष्ठासंघ संस्थापक कुमारसेनके गुरु थे। समय – ई०८२०-८७०। (सि वि /प्र ३९/प० महेन्द्र): --दे० इतिहास/अ७।

- विनिमय-Barter and Purchase( च ४/प्र २८)।
- विपतत्तव--दे० गरुड तत्तव ।
- विपक्ष १. पक्ष व विपक्षोके नाम निर्देश। दे० अनेकान्त, ४। २. निश्चित व दाफित विपक्ष वृत्ति । - दे० व्यभिचार।

#### विपरिणाम—

रा. वा /४/४२/४/२५०/१९ सत एवावस्थान्तरात्राप्तिविपरिणाम ।⇔सत-का अश्रस्थान्तरको प्राप्ति करना विपरिणाम है ।

#### २. विपरिणामनाके मेद व उनके ळक्षण

ध, १६/२८२/१४ भिपरिणामउबक्कमो चउव्विहो पयदिधिपरिणामणा ट्ठिदिविप्तरिणामणा अणुभागविवरिणामणा पदेसविपरिणामणा चेदि । पथडिविपरिणामणा दुविहा-मुलपथडिविपरिणामणा उत्तर-पयडिविपरिणामणा सिः । तत्थ भूलपयडिविपरिणामणा दुविहा ---देक्षधिपरिणामणा सब्बविपरिणामणा चेदि । एत्थ अट्ठपद-जासि पयडोण देसो णिज्जरिज्जदि अधटिठदिगलणाए सा देसपयडिविष-रिणामणा णाम । जा पथडो सब्बणिजजराए णिजजरिज्जदि सा सब्दविपणिणामणा णाम । उत्तरपयडिविपरिणामणाए अटठपद । त जहा-मिजिनग्गा पयडी देसेण सन्त्रजिज्जराए वा, अण्णपयडीए देस-सकमेग वा सब्दसकमेण वा जा सकामिउबदि एसा उत्तरवध्रडिविप-रिणामगाणामा हिठदो ओवट्टिज्जमाणाचा उज्बट्टिज्जमाणाचा अण्ण पर्यांड सकामिज्जमाणा वा विपरिणामिदा होदि । ओकडिूदो ति उक्कडिूदोे लि अण्गपयडि णीदो त्रि अणुभागो विपरिणामिदो होदिः ज पदेसग्ग णिज्जिण्ण अण्णपयडि वा सकामिद सा पदेस-निपरिणामगा गाम। = १ विपरिणाम उपकम चाग प्रकारका है-प्रकृतिविपरिणामना, स्थितिविपरिणामना, अनुभागविपरिणामना विपरीत दृष्टांत-(दे रहांत)।

विपरीत मिथ्यात्व - (३. विपर्यय)।

#### विपर्यंय- १, विषययज्ञान का लक्षण

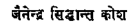
- स सि /१/३१/१३७/३ विपर्ययो मिथ्येत्यर्थ = विपर्ययका अर्थ मिथ्या है। (रा वा /१/३१/-११/२९)।
- न्या दो /१/§१/ह/ह विपरोत्ते ककोटिनिश्चयो विपर्यय यथा दुक्तिका-यामिद रजतमिति ज्ञानम् । = विपरीत एक पक्षका निश्चय करनेवाले ज्ञानको विपर्यय कहते है । जैसे --सोपमे 'यह चॉदी है' इस प्रकारका ज्ञान होना ।
- च्या. वि /वू /१/४/१३०/२५ विवक्षिते विषधे विविधं परि समन्ताइयन गमन विषयेय सर्वे ससारव्यवहार इत्यर्थ'--विवक्षित विषयमे विविध रूपमे सब ओरसे गमन करनेको विषयेय कहते है। अर्थात विषयेयका अर्थ सर्व तोक व्यवहार है।

# २. विपर्यंय मिथ्यात्व सामान्यका लक्षण

- स. सि /८/१/३७६/ई सप्रत्थो निर्ग्रत्थ केवज्ञी कवलाहारो, रत्री सिध्य-तोत्येवमादि विपर्श्य । = सग्रन्थको निर्ग्रत्थ मानना, केवलीको कवलाहारी मानना और स्त्री सिद्व होती है इत्यादि मानना विपर्श्वय मिथ्यादर्शन है। (रा वा /८/१/२८/६६४/२०), (त सा /६/६)।
- ध ८/३,६/२०/६ हिमालिअवयण-चोज्जमेहुणगरिग्गहरागदोममोहण्णा-णेहि चेव ण्णिब्बुई होड सि अहिणिबेसो बिवरीय मिचलत्ता = हिरग अलोक बचन, चौय, मेथुन, परिग्रह, राग, द्वेष, मोह और अज्ञान, इनसे ही मुक्ति होती है, ऐसा अभिनिवेश विपरीत मिथ्याव्य कहलाता है।
- अन. घ /२/अ/१२४ ये। प्रमाणत सिप्ता श्रद्वाना श्रुति रसात । चरन्ति श्रेयसे हिसा स हिस्या मोहराक्षस ।=मोहरूवी राक्षस रा ही वध करना उचित है कि जिसके वशमें पड़कर प्राणी प्रमाणगे खण्डित किया जानेपर भो जस श्रुति (वेदो) का ही श्रद्धान करते है और पुण्यार्थ हिसा (यज्ञादि) का आचरण करते है।
- गोँ जो /जो प्र /१६/४९/३ याज्ञिकवाञ्चणादय विपरोतमिथ्यादृष्टय । =यज्ञ करनेवाले बाह्यण आदि विपरोत मिथ्यादृष्टि हे ।

## ३. विपरीत मतको उत्पत्तिका इतिहास

इ.सा /१६-१७ मुझ्वतित्थे उज्फो खरिकदबुत्ति मुद्रसम्मत्तो । सीमो तस्स य दुट्ठो पुत्तो वि य पव्य्ओ वक्को ।१६। क्विरीयमय क्लि विणायिय सच्चसजम त्रांप । ततो पत्ता सब्वे सत्तमणरय महाधोर ।१७। ⇒मुनिमुबत नाथके समयमें एक क्षीरवदम्व नामका उपाध्याय



था। वह शुद्ध सम्यग्दृष्टि था। उसका ( राजा वसु नामका एक ) दुष्ट शिष्त्र था और पर्वत नामका वक्र पुत्र था।१६ँ। उन्होने विपरीत मत बनाकर ससारसे सच्चे सयमको नष्ट कर दिया और इसके फलसे वे घोर सप्तम नरकर्मे जा पडे ।

## ४. विपर्यंय सिथ्यात्वके भेद व उनके लक्षण

स सि /१/३२/१३६/२ कश्चिन्मिथ्यादर्शनपरिणाम आत्मन्यवस्थितो रूपाद्य पत्तव्धौ सत्यामपि कारणविषयसि भेदाभेदविषयसि स्वरूप-विवर्यास च जनयति । कारणविपर्यासस्तावत्—रूपादीनामेकं कारण-ममूर्त्तं निरयमिति केचिरकल्पयन्ति । अपरे पृथिव्यादिजातिभिन्ना' परमाणवश्चतुस्त्रिद्वचे कगुणास्तुल्यआतीयानां कार्याणामारम्भका इति। अन्ये वर्णयन्ति—पृथिव्यादीनि चत्वारि भूतानि, भौतिवधर्मा वर्णगन्धरसंस्पर्शा , एतेषा समुदायो रूपपरमाणुरष्टक इत्यादि । इतरे वर्णयन्ति--पृथिव्यप्तेजोवायवः काठिन्यादिद्रवःवाद्युष्णत्वादीरण-रवादिगूणा जातिभिन्नाः परमाणवः कार्यस्यारम्भका । भेदाभेदवि-पर्यासः कारणास्कार्यमर्थान्तरभूतमेवेति अनर्थान्तरभूतमेवेति च परिकल्पनाः। स्वरूपविषयसि रूपादयो निर्विकल्पाः सन्ति न सन्टयेव वा। तदाकारपरिणत विज्ञानमेव। न च तदालम्बनं वस्तु बाह्यमिति।⇒आत्मामें स्थित कोई मिथ्यादर्शनरूप परिणाम रूपादिककी उपलब्धि होनेपर भी कारणविषयसि, भैदाभेद विषयसि और स्वरूप विषयसिको उत्पन्न करता रहता है। कारण विषयांस यथा-कोई ( सांख्य ) मानते है कि रूपादिका एक कारण ( प्रकृति ) है, जो अमूर्त और निख है। कोई ( वैशेषिक ) मानते है कि पृथियो आदिके परमाणु भिन्न-भिन्न जातिके है। तिनमें पृथिवीपरमाणु चार गुणवाले, जलपरमाणु तोन गुणवाले, अग्निपरमाणु दो गुणवाला, और वायुपरमाणु केवल एक स्पर्श गुणवासा होता है। ये परमाणु अपने-अपने समान जातीय कार्यको हो उत्पन्न करते है। कोई (बौद्ध) कहते है कि पृथिवी आदि चार भूत है और इन भूतोके वर्ण गन्ध रस और स्पर्श ये भौतिक धर्म है। इन सबके समुदायको एक रूप परमाणु या अष्टक कहते है। कोई कहते है कि पृथिवी, जल, अग्नि और वायु ये क्रमसे काठिन्यादि, द्रवत्वादि, उष्णत्वादि और ईरणत्वादि गुणवाले अलग-अलग जातिके परमाणु होकर कार्यको उत्पन्न करते है । भेदाभेद विषयांस यथा-कारणके कार्यको सर्वथा भिन्न या सर्वथा अभिन्न मानना। स्वरूपविषर्यास यथा--रूपादिक निर्विकल्प है, या रूपादिक है ही नही, या रूपादिकके आकाररूपसे परिणत हुआ विज्ञान ही है, उसका आलम्बनभूत और कोई बाह्य पदार्थ नहीं हैं ( बौद्ध ) । ( गो, जी /जी, प्र./१९/४३/२ ) ।

विपर्धास--दे विपर्यय ।

विपाक—

- स मि /=/२१/३६९/३ विशिष्टो नानाबिधो वा पाको विपाक । पूर्वोक्त-कषायतीव्रमन्दादिभावासवविशेषाद्विशिष्ट पाको विपाक । अथवा द्रव्यक्षेत्रकालभवभावल पणनिमिक्तभेदजन्तितैश्वरूप्यो नानाविध पाको विपाक । असावनुभव इरगारूपायते ।= विशिष्ट या नाना प्रकारके पाकका नाम विपाक है । पूर्वोक्त कषायोके तीव्र मन्द आदि रूप भावासवंके भेदसे विशिष्ट पाकका होना विपाक है । अथवा द्रव्य, क्षेत्र, काल, भव और भावलक्षण निमित्त-भेदसे उत्पन्न हुआ वैश्वरूप नाना प्रकारका पाक विपाक है । इसोको अनुभव कहते है । (रा या /=/२१/१/१/६९३/३)।
- ध, १४/५,६,९४/१०/२ कम्माणमुदओ उदीरणा वा विवागो णाम, कम्माणमुदय-उदीरणाणमभावो अविवागो णाम। वम्माणमुवसमो खओ वा अविवागो त्ति भणिद होदि। =कर्मोके उदय व उदीरणाको

विपाक कहते है । कर्मोंके उदय और उदीरणाके अभावको अविपाक कहते है । कर्मोंके उपशम और क्षयको अविपाक कहते है, यह उक्त क्थनका तात्पर्य है ।

विपाक अविपाक निर्जरा- के निर्जरा ।

विपाक प्रत्ययिक बंध-दे बन्ध/१।

विपाक विचय-दे धर्मध्यान/१।

५५६

विपाकसूत्र --- द्वादकाग श्रुतका ११ वा अग -- दे० श्रुतज्ञान/ 111 ।

विपुल-१. भाविकालीन १६वे तीर्थकर । अपर नाम बहुलप्रभ । - दे. तीर्थकर/६ । २. एक ग्रह -- दे ग्रह ।

विपुरुमति-दे, मन पर्यय ।

विप्रतिपत्ति - न्या. सू /भा /२/१/७/४८/२० न वृत्ति समानेऽधि-करणे व्याहतार्थी प्रवादौ विप्रतिपत्तिशन्दस्यार्थ ।= एक वस्तुमें परस्पर विरोधी दो वादोका नाम 'विप्रतिपत्ति' है । (अथवा पिपरीत निरचयका नाम विप्रतिपत्ति है ] ।

विप्रानस मरण-दे मरण/१।

विष्लुत - न्या वि./वृ./१/४१/२१ विविधं प्लुत प्लवन तरङा-दिषु यस्य स विष्लुतो जलचन्द्रादि । = विविध प्रकारसे प्लुत सो विष्लुत अर्थाव जिसका तर गादिमें अनेक प्रकारसे डूबना या तैरना हो रहा है, ऐसे जलमें ५डे हुए चन्द्र प्रतिबिम्ब आदि विष्लुत है।

विभगज्ञान- १ मिथ्या अवधिज्ञान । दे, अवधिज्ञान/१ । २, विभग-ज्ञानमें दर्शनका कथ चित्र सद्भाव व अभाव --- दे, दर्शन/६ ।

विभंगा- पूर्व व अपर विदेहोमें स्थित १२ नदियाँ । पूर्वमे ग्राहवती, द्रहवती, पंकावती, तप्तजला, मत्तजला और उन्मत्तजला ये ६ है और पश्चिममें - क्षीरोदा, सीतोदा, औषधवाहिनी, गम्भीर-मात्तिनी फेनमालिनी और ऊर्मिमालिनो ये छ है। दे. लोक/३/१४।

# ৰিমক্তি---

- क. पा २/२-२२/§८/६ं/९ विभजनं विभक्ति न विभक्तिरविभक्तिं। =विभाग करनेको विभक्ति कहते है और विभक्तिके अभावको अविभक्ति कहते है।
- क पा. ३/३-२२/§४/ पृष्ठ । पक्ति विहत्ती भेदो पुधभावोत्ति एयट्ठो (१/४) । एक्विस्से वि ट्ठिदीए पदेसभेदेण पर्याडभेदेण च णाणत्तुव-लंभादो । (१/८) । भूलपयडिट् ठिदीए सेसणाणावरणादिमूलपयडि-टि्ठदीहितो भेदोववत्तीदो । (६/२) ।
- क पा /३/३-२२/६८/ पृष्ठ/पंक्ति अधवा ण एत्थ मूलपयडिट्ठिदीए एवत्तमरिथ, जहण्णट्ठिदिप्पहुडिजाब उक्कस्सटि्ठदि क्ति मव्वासि टि्ठ्ट्टीण मूलपयडिट्ठिदि क्ति गहणादो। (१/६)। तेण पयडिसरूवेण एगा ट्ठिदो एगट्ठिदीभेद पडुच्चटि्ठदिविहत्ती होदि क्ति सिद्धं। = विभक्ति. भेद. और पृथग्भाव ये तीनो एकार्थवाची शव्द है। एक स्थितिमें भो प्रदेशभेदको अपेक्षा नानात्त्व पाया जाना है। अथवा विवक्षित मोहनीयको मूलप्रकृति स्थितिका शेष ज्ञानावरणादि मूल प्रकृतिस्थितियोसे भेद पाया जाता है। अथवा प्रकृतमे मूलप्रकृतिस्थितिन का एकत्व नही लिया है, क्योकि जधन्य स्थितिसे लेकर उत्कृष्ट स्थिति तक सभी स्थितियोका 'मूल प्रकृतिस्थिति' पदके द्वारा यहण किया है। इसलिए प्रकृतिस्थति एक स्थिति अपने स्थितिमेदोकी अपेक्षा स्थितिवभक्ति होतो है, यह सिद्ध होता है।
- क. पा ३/३-२२/१५/३ उक्कस्सविहत्तीए उक्कस्स अद्वाछेदस्स च को भेदो । बुट्चदे --चरिमणिसेयस्स कालो उक्कस्स अद्वाछेदो णाम । उक्कस्सदिठ-दिविहत्ती पुण सव्वणिसेयार्ण सब्वणिसेयपदेसाण वा कालो । • एव

ż

## বিমার

सते सञ्चुकस्सबिहत्तीण णत्थि भेदो ति णासकणिज्ज। ताण पि णयविसेसवसाणं कथंचि भेदुवलभादो। त जहा- समुदायपहाणा उक्कस्स बिहती। अवयवपहाणा सव्वविहत्ति। - प्रश्न- उत्कृष्ठ विभक्ति और उत्कृष्ट अद्वाच्छेदमें क्या भेद है ' उत्तर- अन्तिम निषेक के कालको उत्कृष्ट अद्वाच्छेद कहते है और समस्त निषेकोके या समस्त निषेकोंके प्रदेशोके कालको उत्कृष्ट स्थिति विभक्ति कहते है । इसलिए इन दोनोमें भेद है। ऐसी होते हुए सब विभक्ति [ सम्पूर्ण निषेकोका समूह ( दे. स्थिति/२) ] और उत्कृष्ट विभक्ति इन दोनोमें भेद नही है, ऐसी आशका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि नय विशेषकी अपेक्षा उन दोनोमे भी कथ चित् भेद पाया जाता है । वह इस प्रकार है-उत्कुष्ट विभक्ति समुदाय प्रधान होती है और सर्व विभक्ति अवयव प्रधान होती है ।

विभाव — कर्मों के उदयसे होने वाले जीवके रागादि विकारी भावोको विभाव कहते हैं। निमित्तकी अपेक्षा कथन करनेपर ये कर्मो के है और जीवकी अपेक्षा कथन करनेपर ये जीवके है। संयोगी होनेके कारण वास्तवमें ये किसी एकके नहीं कहे जा सकते। शुद्रनयसे देखनेपर इनकी सत्ता ही नहीं है।

| 9          | विमाव व वैमाविक शक्ति निर्देश                     |
|------------|---------------------------------------------------|
| १          | विमावका रुक्षण ।                                  |
| २          | स्वमाव व विभाव किया तथा उनकी हेतुमूता             |
|            | वैभाविकी इक्ति।                                   |
| *          | वैभाविकी शक्ति केवल जीव व पुद्गलने ही है ।        |
|            | —-दे० गुण <i>२</i> /≍                             |
| ₹          | वह ञक्ति नित्य है, पर स्वय स्वभाव या विभावरूप     |
|            | परिणत हो जाती है।                                 |
| 8          | स्वाभाविक व वैभाविक दो र्शाक्तया मानना योग्य      |
|            | नहीं ।                                            |
| પ્ક        | स्वभाव व विभाव शक्तियोका समन्त्रय ।               |
| ₹          | रागादिकमें कथंचित् स्वमाव-विमावपना                |
| *          | कषाय जीवका स्वभाव नहीं।दे कषाय/२/३।               |
| ۶ ا        | कषाय चारित्र गुणको विमाव पर्याय है ।              |
| *          | सयोगो होनेके कारण विभावको सत्ता ही नही है ।       |
| ĺ          | दे, विभाव/५/६ ।                                   |
| *          | रागादि जीवके नही पुद्गलके है । - दे. मूर्त/१।     |
| <b>२</b>   | रागादि जोवके अपने अपराध है।                       |
| २          | विमाव भी कथचित् स्वमाव है ।                       |
| X          | शुद्ध जी⊣में विमात्र कैसे हो जाता है <sup>१</sup> |
|            |                                                   |
| ર          | विमावका कथंचित् सहेतुकपना                         |
| *          | जीव व कर्मका विभित्त-नैमित्तिकपना ।               |
| 1          | -दे कारण III/3/21                                 |
| <b>२</b> । | जोत्रके कापाय आदि भाव सहेतुक ह ।                  |
| २ं         | जातको अन्य पर्याये भी कर्मकृत है ।                |
| ३          | पौद्गलिक विभाव सहेतुक हे ।                        |
|            |                                                   |

| 8  | विमावका क्थंचित् अहेतुक्पना                    |
|----|------------------------------------------------|
| *  | जीव भावोंका निमित्त पाकर पुद्गल स्वयं कर्मरूप  |
|    | परिणमता है।दे, कारण/III/३।                     |
| १  | जीव रागादिरूपसे स्वय परिणमता है।               |
| २  | ज्ञानियोंके कर्मोंका उदय भी अकिंचित्कर है।     |
| ખ  | विमावके सहेतुक-अहेतुकपनेका समन्वय              |
| १  | कर्म जीवका परामव कैसे करता है ?                |
| २  | रागादि भाव संयोगी होनेके कारण किसी एकके नहीं   |
|    | कहेजासकते।                                     |
| ş  | हानी व अज्ञानीको अपेक्षासे दोनों वातें ठोक है। |
| لا | दोनोंका नयार्थं व मतार्थं ।                    |
| ч  | दोनों बातोंका कारण व प्रयोजन ।                 |
| *  | विमावका अभाव सम्भव है। -दे. राग/ १।            |

६ वस्तत रागादि भावकी सत्ता नहीं है।

# १. विभाव व वैभाविकी शक्ति निर्देश

#### १. विमावका ळक्षण

- न. च. वृ./६५ सहजादो स्ववंतरगहर्ण जो सो हु विव्भावो ।६५। ⇔सहज अर्थात स्वभावसे स्वपान्तरका ग्रहण करना विभाव है ।
- आ प /ई स्वभावादन्यथाभवनं विभाव । =स्वभावसे अन्यथा परिण-मन करना विभाव है।
- पं ध./उ /१०५ तइगुणाकारसकान्तिभीवा वैभाविकश्चित. ।=आत्माके गुणोका कर्मरूप पुद्रगलोके गुणोके आकाररूप कथंचित संक्रमण होना वैभाविक भाव कहताता है ।

## २. स्वमाव व विमाव क्रिया तथा उनकी हेतुभूता वैमाबिकी क्वक्ति

प, घ,/उ./श्लो अप्यस्त्यनादिसिद्धस्य सत स्वाभाविकी क्रिया वैभाविकी क्रिया चास्ति पारिणामिकशक्तित ।ई१। **न** पर स्थात्परा-यत्ता सतो वैभाविकी क्रिया। यस्मात्सतोऽसती शक्ति कर्तुमन्यैर्न शक्यते ।६२। नन्नु वैभाविकभावारूया क्रिया चेरपारिणामिकी । स्वाभाविक्या क्रियायाश्च क शेषो हि विशेषभाकु । ६३। नैवं यतो विशेषोऽस्ति बद्धावद्यावद्योधयो. । मोहकमचित्रतो बद्धे स्यादबद्धस्त-दरम्यात् ।ईई। ननु बद्धत्व कि नाम किमशुद्धत्वमर्थत. । वाबदुकोऽथ सदिग्धो बोध्य' कश्चिदिति क्रमात् ।७१। अर्थाद्वैभाविको शक्तियाँ सा चेदुपयोगिनी । तद्रगुणाकाग्सक्रान्तिर्वन्ध स्यादन्यहेतुकः ।७२। तत्र बन्धे न हेतुः स्याच्छक्तिर्वभाविकी परम् । नोपयोगापि तस्कितु परायत्त प्रयोजकम् ।७३। अस्ति वैभाविकी शक्तिस्तत्तत्तदुद्भव्योप-जीविनी । सा चेद्दवन्धस्य हेतु स्यादर्थामुक्तेरसंभव ७४॥ उपयोग स्यादभिव्यक्ति शक्ते स्वार्थाधिकारिणी । सैव बन्धस्य हेतुश्चेत्सर्वी बन्ध समस्यताम् १७१। तस्माद्धेतुसःमग्रीसांनिध्ये तद्रगुणाकृति । स्वाकारस्य परायत्ता तया बद्धोपराधवान ७६। = स्वत अनादिसिद्ध भी सत्तमें परिणमनशीलताके कारण स्वाभाविक व वैभाविक दो प्रकारकी क्रिया होती है । ६१। वैभाविकी क्रिया केवल पराधीन नही होती, क्योंकि, द्रव्यकी अविद्यमान शक्ति दूसरोंके द्वारा उत्पन्न नहीं करायों जा सकती। ईर। प्रश्न-यदि वैभाविकी किया भी सत्की

## जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

परिणमनझीलतासे ही होती है तो उसमें फिर स्वाभाविकी क्रियासे क्या भेद है। उत्तर-ऐसा नही कहना चाहिए, च्योंकि जद और अगढ ज्ञानमे भेद (स्पष्ट) है। मोहनीय कर्यमे आवृत ज्ञान तद्व है औ। उससे रहित अवड़ाईई। प्रश्न - इस्तुत वदस्व व अशुद्धत्व क्या है ।७१। उत्तर-वैभाविकी झत्तिके उण्योगरूप हो। जानेपर जो पर-द्रव्यके निमित्तसे जीव व पुहरगतके गुगोका सक्रमण हा जाता है वह बन्ध कहनाता है ।७२। [ परगुणादाररूप पारिणामिकी क्रियावन्ध है और उस क्रियाके होनेपर जीव व पुइगल दोनांको अपने गुणोसे च्युत हो जाना अशुद्रता हैं-दे. अधुद्रता ! उस बन्धमे केवल बैभाविकी शक्ति कारण नहीं हे और न केंप्रल उसका उपयोग कारण है, किन्तु उन टोनोका परस्परमे एक दूगरेके आधीन हाकर रहना ही प्रयोजक है ।७३। यदि वैभाविकी शक्ति ही बन्धकः कारण माना जायेगा, तो जोवकी मुक्ति हो असम्भन हो जायेगी, क्योंकि, बह इक्ति द्वव्योगजीवी है 1421 शक्तिनी अपने विषयमें अधिकार रखने-वाली व्यक्तता उपयाग कहलाता है। वह भी अकेला बन्धका कारण नही है, क्यों कि, ऐसा माननेपर भी सभी प्रकारका बन्ध उसीने समा आयेगा ।७४। अत उसकी हेतुभूत समस्त मामग्रीके मिलनेपर अपने-अपने आकारका परदव्यके निमित्तसे, जिसके साथ बन्ध होना है उसके गुणाकाररूपसे सक्रमण हो जाता है। इसोसे यह अपराधी জীৰ ৰঁখা হুআ হঁ ৷৩ই৷

## ३. वह शक्ति निस्य है पर स्वयं स्वमाव या विमाव रूप परिणत हो जाती है

प, ध,/उ/श्लाक---ननु वेभाविकी कन्तिग्तवा र सदन्ययोगत । पर-योगाद्विना कि न स्याद्वास्ति तथान्यथा ७८। संख्य नित्वा तथा इक्ति इक्तित्वादशुद्रवेक्तिन्तु अथान्त्रथा सती नावा इक्तोनां नाशत क्रमात 15०। किंतु तस्य.स्तथाभाव शुद्धादन्योन्यहेनुवा। तन्निमित्ताद्विना शुद्रों भावः स्थान्केप्रल स्वतः १८१। अस्ति वैभाविकी शक्ति स्प्रतस्तेषु गुणेपु च। जन्तो सन्दग्यस्थाया बेकृतास्ति स्वहेत्रत १९४१। = प्रण्न-पदि वैभाविष्ठी ठाक्ति जीव प्रदुगलके परस्पर फोगसे बन्ध करानेसे समर्थ होतो है तो क्या पर योगके रिना वह बन्ध व रानेमें समर्थ नहीं है। अर्थात क्मोंका सम्बन्ध छुट जानेवर उसमें बन्ध करानेकी सामर्थ रहती है या नहीं। उत्तर-तुग्हारा बहुता ठीक है, परन्तु शक्ति होनेके कारण अन्य स्याभाषिको झकिताको भाँति वट भा नित्य रहती है, अन्यया तो क्रमसे एक-एक शक्तिका नावा होतेन्होते द्रव्यका ही नावा हो जायेगा 10१-८०। किन्तु उस शक्तिका अशुद्ध परिणमन अवश्य पर निमित्तसे होता है। निमित्तके हट जन्तेपर स्वय उसका केवल शुद्ध ही परिणमन हाता है ।८१। सिद्ध जीको के गुणोमें भी स्वत सिद्ध बैभाविकी इन्हि होती है ज। जोवकी समार अपस्थाने स्वय अनादि-कालसे विकृत हा रही है । १४१।

#### ४. स्वामाविक व वैमाविक दो शक्तियाँ मानना चोग्य नही

प ध /उ /श्लो. सनु चेव चेका शक्ति-त.रात्रो दिनिधा भवेते । एक स्वामाविको भावो भावो वैभाविको पर १८२। चेइपरंग्र हि द्वे छक्को सत स्त का सति सतःष् । -पाभाविको स्वभावे स्वे स्वैविभावे-विभावजा १८४। नेव पनोट्रस्ति परिगामि शक्तिज त सते ऽखिलम् । कथ वैभाविकी शक्तिर्म स्याद्वेपारिणामिको । म्म्य पारिणामारिम झ काचिच्छक्तिश्चापारिणामिको । तद्वप्राहकत्रमागाप्याभावात्सदृष्टव-भावत । म्हा तन्दाद्वैभाविको शक्ति स्वय ग्वामानिको भवेत् । परि-णामारिम का भावेरभावे कृत्य्तकर्मणाम् । ६०। = प्रारत - इससे तो पेमा सिद्व हाता है कि शक्ति तो एक है, पर उसका हो परिणमन दो प्रकारका होता है— एक स्वाभाविक और दूसरा वैभाविका म्झ तो फिर इव्धोमें म्याभाविकी और वैभाविकी ऐसी दो स्वतन्त्र शक्तियों मान लेनेमें क्या क्षति है, क्योकि, इव्यके स्वभावोंमें स्वाभाविकी शक्ति और उसके विभावोमें वैभाविकी शक्ति यथा अवसर काम करती रहेगी 1-81 उत्तर — ऐसा नही है, क्योकि, सत्त्वी स्व शक्तियों जब परिणमन स्वभावी है, तो फिर यह वैभाविकी शक्ति भी नित्य पारिणामिकी क्यो न होगो 1८८। कोई शक्ति तो परिणामो हो और कोई अपरिणामी, इस प्रकारके उदाहरणका तथा उसके प्राहक प्रमाण-का अभाव है 1-21 इसलिए ऐसा ही मानना योग्य है कि वैभाविकी शक्ति सम्पूर्ण कर्मोंका अभाव होनेपर अपने भावोसे ही स्वय स्वाभा-विक परिणमनशील हो जाती है 1801

#### ५. स्वमाच व विभाव शक्तियोंका समन्वय

पं. ध./उ./११-१३ ततः सिद्धं सतोऽवश्यं न्यायात् शक्तिद्वयं यत । सदवस्थाभेदतो द्वैतं न द्वेतं युगपत्तयो. १११ धौगपद्य महात् दौषस्तद्द-द्वयस्य नयादपि । कार्यकारणयोर्माशो नाशः स्याद्वत्रन्धमोक्षयो ।१२। नैकशक्तेद्विधाभावो यौगपद्यानुषगत. । सति तत्र विभावस्य नित्यस्वं स्यादमाधितम् ।१३। = इसलिए यह सिद्ध होता है कि न्यायानुसार पदार्थमें दो शक्तियौ तो अवश्य है, परन्तु उन दोनो शक्तियोंमें सत्तकी अवस्था भेदसे ही भेद है । इब्धमें युगपत् दोनो शक्तियोंमें सत्तकी अवस्था भेदसे ही भेद है । इब्धमें युगपत् दोनो शक्तियोंमें सत्तकी अवस्था भेदसे ही भेद है । इब्धमें युगपत् दोनो शक्तियों म सत्तकी अवस्था भेदसे ही भेद है । इब्धमें युगपत् दोनो शक्तियोंका द्वेत नहीं है ।११। क्योंकि दानोका युगपत् सद्भाव माननेसे महात् दोष उत्पन्न होता है । क्योंकि, इस प्रकार कार्यकारण भावके नाशका तथा बन्ध व मोक्षके नाशका प्रमग प्राप्त होता है ।१२। न ही एक शक्तिके युगपत् दो परिणाम माने जा सक्ते है, क्योंकि इस प्रकार माननेसे स्वभाव व विभाव की युगपतता तथा विभाव परिणामकी नित्यसा प्राप्त होती है ।१३।

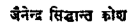
# २. रागादिकमें कथंचित् स्वभाव-विभावपना

## •. कपाय चारित्रगुणकी विभाव पर्याय हैं

प. ध /उ /१०७४, १०७५ इत्येवं ते कषायाख्याइचस्वारोऽप्यौदयिकः स्मृता । चारित्रस्य गुणस्यास्य पर्याया बैकृतात्मन ११०७४। तत-इचारित्रमोहस्य कर्मणो ह्युदयाइघ्रुवस् । चारित्रस्य गुणस्यापि भावा वभाविका अमी ११०७८। व्यये चारों ही कपाये औदयिक भाग्मे आती हे. क्योकि ये आध्माके चारित्र गुणकी विकृत पर्याघ है ११०७४। सामान्यरूपसे उक्त तीनो वेद (स्त्री पुरुष तपुसक बेद) चारित्र माह के उदयसे होते है इसलिए ये तोनो ही भावतिग निरचयसे चारित्र-गुणके ही वैभाविक भाव है।

# रागादि जोवके अपने अपराध हैं

- सा सा /मू /१०२,३७१ जं भाव मुनमपुष्ठ करोदि आदा स तरस खन्दु कत्ता । त तस्स होटि उम्म सा तरस दु खेदगो अथ्या ।१०२१ रागो दोसो मोहा जीपस्मव य अणण्णपरिणामा । एगण का ग्रेण उ सहादिम णव्यि शगादि ।२०८१ = आत्मा जिम भुभ या अशुभ भावनो करता है, उस भावका वह वास्तावमें वर्ता होता है. यह भाव उसका कर्म होता है और बह आत्मा उसका भोका होता है ।१०२। (म गा /मू /२०)। राग द्वेष और मोह जीवके ही अमन्य परिणाम है, इस कररण रागादिक (इन्द्रियोके) हान्दादिक विषयों में नहीं है ।३७१।
- स. सा /आ /१६० अनादिस्वपुरुपापराधप्रवर्तमानपर्भमलापण्डाहरुवात् । च्छनादि कालसे अपने पुरुपार्थके अपराधने प्रपर्धमान कर्ममलके द्वारा लिप्त होनेसे • ( स. सा /आ /४१२ )।
- स.सा /आ /क.नं भुड्थे हन्त न जातु में यदि पर दुर्भुत एवासि भो । बन्ध. स्यादुपभोगतो यदि न तरिक कामच रोऽस्ति ते ११४९।



नियतमयमशुद्ध स्वं भजन्सम्पराधो, भवति निरपराध साध शुद्धात्मसेवी । १८७। यदिह भवति रागद्वेषदोषप्रसृति , कतरदपि परेषां दूषण नास्ति तत्र । स्वयमयमपराधी तन्न सर्परयनोधो, भवत् विदितमस्तं यास्त्रकोधोऽस्मि कोध ।२२०। = हे झानी । जो तू कहता है कि "सिद्धान्तमें कहा है कि पर-द्रव्यके उप-भोगसे बन्ध नहीं होता इसलिए भोगता हूँ '' तो क्या तुर्फे भोगनेकी इच्छा है । ११४१। जो सापराध आत्मा है बह तो नियमसे अपने-को अशुद्ध सेवन करता हुआ सापराध है। निरपराध आत्मातो भली-भॉति शुद्ध आत्माका सेवन करने वाला होता है ।१८७। इस आरमामे जो राग-द्वेष रूप दोषोकी उत्पत्ति होती है, उसमें पर-दञ्यका काई भो द ध नहीं है. वहाँ तो स्वय अपराधी यह अज्ञान ही फेलाता है,- इस प्रकार विदित हो, और अज्ञान अस्त हो जाय । २२०)

**दे० अ**गराध — ( राव अर्थात आराधनासे हीन व्यक्ति सापराध है । )

#### ३. विमाव मो बर्थचित् स्वमाव है

- प्र. सा /त प्र / ११६ इह हि संसारिणो जो रस्यानादिकर्मपुदुगलोपाधि-सनिधिप्रत्ययप्रवर्तमानप्रतिक्षणविवर्तनस्य क्रिया किस स्वभाव जिवृत्तेवास्ति । - यहाँ (इस जगतमें) अनादि कर्मपुद्रगलकी उपाधिके सद्भावके आश्रयसे जिसके प्रतिक्षण विपरिणमन होता रहता है ऐसे सप्तारी जोवको क्रिया वास्तवमें स्वभाव निष्पन्न ही है ।
- प्र सा /ता वृ /१८३/२३७/१९ कर्मबन्धप्रस्ताचे रागादिपरिणामोऽप्य-शुद्धतिरचपेन स्वभावो भण्यते । ≔कर्मबन्धके प्रकरणमें रागादि परिणाम भो अशुद्र निश्चयनयसे जीवके स्वभाव कहे जाते हैं। ( प का /ता वृ /६१/११३/१३.६५/१९७/१०)।
- दे० भाग/२ ( ओदगिकादि सर्व भाव निश्चयसे जीवके स्वतत्त्र तथा पारिशामिक भाव है।)

#### ४, शुद्ध जीवमें विमाव कैसे हो जाता है?

स. सा /मू व आ./८१ निथ्यादर्शनादिश्चैतन्यपरिणामस्य विकार. कुत इति चेत्-उपओगस्स अणाई परिणामा तिण्य मोहजुत्तस्स । मिन्द्रत्त अण्गाण अविरदिभावो य णायव्यो । महा = प्रष्टन - जीव-मिथ्यात्यादि चेतन्य परिणामका विकार केंगे है । उत्तर-अनादिसे मोइयुक्त ह'नेमे उपगोगके अनादिमे तीन परिणाम है-मिथ्यात्व, अज्ञान व अरतिभाग ।

# ३. विभावका कथचित् सहेतुकपना

## जीवके कषाय आदि विभाव सहेतुक हैं

स सा /मू /गा " "सम्मत्तपडिणिवद्धं मिच्छत्त जिणवरेहि परि-कहिय। तन्सोदयेग जीवा मिच्डादिट्ठित्ति णायव्वो ।१६१। जह फ लिहमणी मुद्रों ण सयं परिणमेई हि। र गिजादि अण्णे हि दूसा रतादोहि दब्बेहि ,२७२। एवं जाणी मुद्धा ज सम परिजमइ राय-मोईहि। राटज्जदि अण्णेहि दूसा रागादोहि दोसेहि।२७९। = १ सम्ययत्वको रायनेवाला मिश्यात्व (वर्म) है, ऐसा जिनवरो-ने कहा है, उसके उदयसे जोव मिथ्यादृष्टि होता है । १६१। { इसी प्रकार ज्ञान व चारित्रके प्रतित्रन्धक अज्ञान व कषाय नामक कर्म ई ।१६२-१६३। (स सा/म् /१४७-१४६)। २ जेमे स्फटिक्मणि गुद्ध होनेगे ललाई आदि रूप म्यय मही परिणमता, परन्तु अन्य रक्तादि द्रअ्योंसे रक्त आदि किया जाता है, इसी प्रकार तानी अर्थात अस्मा शुढ़ होनेमें रागादि रूप स्वय नहीं परिणमता परन्त् अन्त्र स्थादि दोषामे ( संगादिके निमित्तभूत भरदव्योमे--ठीका )

रागी आदि किया जाता है। २७९-२७१। (स सा /आ /८१), (स. सा /ता जू /१२४/१७८/११). (दे० परिग्रह/४/३)।

- पंका/मू/५८ कम्मेण विणा उदयं जीवस्स ण विज्जदे उवसमं का। खइय खओवसमिय तम्हा भाव तु कम्मकदं ।१८। ⇒कर्म बिना जीवको उदय, उपशम, क्षाग्रिक, अथवा क्षायोपशमिक (भाव) नहीं होते है, इसलिए (ये चारों) भाव कर्मकृत है।
- त सू /१०/२ बन्धहेत्वभावनिर्जराभ्या कुत्स्नकर्मविप्रमोक्षो मोक्ष । - बन्ध हेतुओके अभाव और निर्जरासे सन कर्मोंका आत्यन्तिक क्षय होना ही मोक्ष है।
- क. पा /१/१ १३.१४/६२८५/३२०/२ वरथाल काराइम्र जठफावल वणेण विणा तहणुप्पत्तीदी। = वस्त और अल कार आदि बाह्य आलम्बनके बिना कथायकी उत्पत्ति नहीं होती है।

दे० कषाय/२/३ ( कर्मके जिना कषायको उत्पत्ति नही होती है। )

- दे० कारण/111/9/ई (कर्मने उटप्रसे ही जोन उपशान्त-क्रमाय गुण-
- स्थानसे नोचे गिरता है।) ध १२/४,२,८,१/२७५/४ सहब कम्म कउज चेव, अकडजस्स कम्मस्स सप्तिगम्सेत अभावावत्तीदो । ण च एव, कोहादिकज्जाणमत्थि-त्तण्णहाणुगवत्तीदो कम्माणमव्यित्तसिद्वीए। कज्ज पि सव्वं सहे-उअ चेव, णिहारणस्स कउजरस अणुवलभादो। = सब कर्म कार्य स्वरूप ही है. नगोंकि, जो कर्म अवार्यस्वरूप होते है, उनका खरगोइाके सींगके सनान अभावका प्रमग आता है। परन्तु ऐसा है नहीं, क्योंकि, क्रोधादि रूप कार्योंका अस्तिस्त बिना कर्मके बन नहीं सकता, अतएव कर्म हा अस्तित्व सिद्ध ही है। कार्य भी जितना है वह सब सकाण्ण ही होता है, क्योकि, कारण रहित कार्य पाया नही जाता। ( आप्त प /टी /११४/\$२११/२४९/७)।
- न च वृ /१६ जीवे जीवसहारा ते वि विहास हु कम्मकदा ११ --- जीव--में जोबस्वभाव होते हैं। तथा वर्म कृत उसके स्वभाव विभाव क्हत्राते हे ।
- प, ध, रि /१०६४ यत्र कुत्राधि वान्यत्र रागाशो बुद्धिपूर्वकः ) स स्याह-हेविध्यम् हस्य पाकाद्वान्यतमोदयातः १०५४। = जहाँ कहाँ अन्यत्र भो अर्थात किसी भी दशामे बुद्धिपूर्वक रागाश पाया जाता है वह केप्रल दर्शन व च।रित्रमोहनी श्रके उदयसे अथवा उनमेंसे विसी एकके उत्रयसे ही होता हे 1१०६४।
- दे० विभाव/१/२.३ ( जीवका विभाव बैभाविकी अक्तिके कारणसे होता है और पह वे नाविकी शक्ति भी अन्य सम्पूर्ण सामग्रीके सद्भावमें ही विभाव रूप परिश्मन करतो है।)

# २ जीवकी अन्य पर्यायें भी कर्मकृत हैं

- स. सा /मू /२४७-२४८ जो मरइ जो य दुहिवा जायदि कम्मोदयेण सो सब्दो । तम्हा दु मारिदो दे दुहाविदा चेदि ण हु मिच्छा ।२१७। जा ण मरदि ण य दुहिद। मो वि य कम्मादयेण चेत्र खलु। तम्हा ण मारिदो जो दुहानिजो चेदि ज हु मिच्छा ।२६८ - जो मरता है और जो दुखी होता है बह सब कमोदयसे हे'ता है, इसलिए भौने मारा, मेने हु खो कि पा ऐसा तेरा अभिवाय गया बास्तवमें मिथ्या नही हे 1949 और जो न मरता है और न दुखी होता है बह भा बास्तरमे कमोदयसे ही होता है. इसलिए मैने नहीं मारा. मेने दुखी नहीं किया, ऐसा तेरा अभिप्राय क्या वास्तवर्मे मिध्या
- प्र सा /त प्र /११७ यथा म्वजु ज्योति स्वभावेन तैलस्वभावमभिभूय कि रमाण प्रदी राज्याति क् ये तथा कर्मस्रभावेन स्वस्वभावमभि-भूय किप्रमाणा ननुष्यादिपर्यायाः वर्मवार्यम् ।⇒ जिस प्रवार ज्योति-वे स्प्रभावके द्वारा तेलके रवभावका पराभव करके किया जानेवाला दीपत ज्योति रा ज्यर्फ है, उसी प्रकार कर्मस्वभावके द्वारा जीवके

स्वभावका पराभव करके को जानेवात्ती मनुष्यादि पर्याये कर्मके कार्य है।

- दे० कर्म/३/२ (जीवोके ज्ञानमें वृद्धि हानि कर्मके विना नहीं हो सकती।)
- दे० मोश/श/४ ( जीव प्रदेशोका संकोच विस्तार भी कर्म सम्बन्धसे ही होता है । )
- दे० कारण/III/६/३-(शेर, भेडिया आदिमें शूरता-क्रूरता आदि कर्मकृत है।)
- दे० आनुपूर्वी— ( विग्रहगतिमें जीवका आकार आनुपूर्वी कर्मके उदयसे होता है । )
- दे॰ मरण/४/प-(मारणान्तिक समुद्धातमें जीवके प्रदेशोका विस्तार आयु कर्मका कार्य है।)
- दे० सुख ( अलौकिक )—(सुख तो जीवका स्वभाव है पर दु ख जीवका स्वभाव नही है, क्योकि, वह असाता वेदनीय कर्मके उदयसे होता है। )

#### ३. पौद्गलिक विभाव सहेतुक है

- न. च. वृ /२० पुग्गलदव्वे जो पुण विव्भाओं कालपेरिओ होदि। सो णिद्धरुक्खसहिरों बंधो खलु होई तस्सेव ।२०। ≕कालसे प्रेरित होकर पुद्दगलका जो विभाव होता है उसका ही स्निग्ध व रूक्ष सहित बन्ध होता है।
- पं. वि /२३/७ यत्तस्मात्पृथगेव स द्वयकृतो लोके विकारो भवेत्। --- लोकमे जो भी विकार होता है वह रो पदार्थोंके निमित्तसे होता है।
- दे मोक्ष/६/४ ( द्रव्यकर्म भो सहेतुक है, क्योकि, अन्यया-उनका विनाश बन नहीं सकता )।

## ४. विभावका कथंचित् अहेतुकपना

#### 1. जीव रागादिरूपसे स्वयं परिणमता है

- स.सा./मू./१२१-१२५,१३६ण सय बद्धो कम्मे ण सर्य परिणमदि कोहमादीहि । जड् एस तुज्भ जीवो अप्पपरिणामी तदो होदी ।१२१। अगरिणमतमिष्ट सय जीवे कोहादिएहि भावेहि । ससारस्स अभावो पसज्जदे सखसमआ वा । ११२२। पुग्गलकम्म कोहो जीवं परिणाम-एदि कोहत्त । तं सयमपरिणमत कह णु परिणामयदि कोहो । १२३। अह सयमण्गा परिणदि कोहभावेण एस दे बुद्धो । कोहो परिणामयदे जीवं कोहत्तमिदि मिच्छा ।१२४। कोहूबजुत्तो कोहो माणुवजुत्तो य माणमेत्रादा । माउवजुत्तो माया लोहूवजुत्तो इवदि लाहो ।१२६। त खछ जीवणिवद्रधं कम्मइयवग्गणागय जइया। तझ्या दुहो दि हेदू जोवो परिणामभावाणं ।१३६।=साख्यमतानुयायी शिष्यके प्रति कहते है कि हे भाई। यदि यह जीव कर्ममें स्वयं नही बँधा है और क्रोधादि भावसे स्वय नहीं परिणमता है, ऐसा तेरा मत है तो वह अपरिणामी सिद्ध होता है ।१२१। और इस प्रकार संसारके अभावका तथा सारन्यमतका प्रसग प्राप्त होता है ।१२२। यदि क्रोध नामका पुद्रगल कम जीवको क्रोधरूप परिणमाता है, ऐसा तू माने तो हम पूछते है, कि स्वयं न परिणमते हुएको वह क्रोधकर्म कैसे परिणमन करा सकता है १ ११२३। अथवा यदि आत्मा स्वयं क्रोधभावरूपसे परि-णमता है, ऐसा माने तो 'क्रोध जीवको क्रोधरूष परिणमन कराता है' यह कथन मिथ्या सिद्ध होता है।१२४। इसलिए यह सिद्धान्त है कि, कोध, मान, माया व लोभमें उपयुक्त आत्मा स्वय क्रोध, मान, माया व लोभ है ।१२४। कामणि वर्षणागत पुद्रगलद्रव्य जब वास्तवमे जीवमें बॅधता है तत्र जीव (अपने अज्ञानमध्र) परिणामभावीगा हेतु होता है ।१३६।
- स. सा /आग/कलशा न कर्तार स्वफलेन यरिकल बलास्कमेव जो योजयेद, कुर्वाण फनलिप्सुरेव हि फल प्राप्नोति यस्वर्मण । ११४२।

रागद्वेषोत्पादक तत्त्वष्टष्टया, नान्यइद्रव्यं वीक्ष्यते किचनापि । सर्घ-द्रव्योत्पत्तिरन्तश्चकास्ति, व्यक्तात्यन्त स्वस्वभावेन यस्मात् ।२११। रागजन्मनि निमित्तता पर-द्रव्यमेव कलयन्ति ये तु ते । उत्तरम्ति न हि मोहवाहिनी, शुद्धबोधविधुरान्धबुद्धयः ।२२१। = कर्म ही उसके कर्ताको अपने फलके साथ बत्तात्त नही जोडता । फलकी इच्छावाला ही कर्मको करता हुआ कर्मके फत्तको पाता है ।१६२। तन्त्रदृष्टिसे देखा जाय तो, रागद्वेषको उत्पन्न करनेवाला अन्य द्रव्य कि पत् मात्र भी दिखाई नही देता. क्योकि. सर्व द्रव्योकी उत्पत्ति अपने स्वभावसे हो होती हुई अन्तर्रगमें अत्यन्त प्रगट प्रकाशित होती है ।२१९। जो रागकी उत्पत्तिमें पर द्रव्यका हो निमित्तत्व मानते है, वे जिन्की बुद्धि शुद्ध-ज्ञानसे रहित अन्ध है, ऐसे मोहनदीको पार नहीं कर सकते ।२२१।

- स. सा /आ /३७२ न च जीवस्य परद्रव्य रागादीनुत्पादयतीति शडक्यं, अन्यद्रव्येणान्यद्रव्यगुणोत्पादकस्यायोगाइ, सर्वद्रव्याणा स्वभावेने -वोत्पादात ।३७२। = ऐसी आशका करने योग्य नही, कि परद्रव्य जीवको रागादि उत्पन्न करते है, क्योकि, अन्य द्रव्यके द्वारा अन्य द्रव्यके गुणोको उत्पन्न करनेकी अयाग्यता है, ल्योकि सर्व द्रव्योका स्वभावसे ही उत्पाद होता है । (दे कर्ता/३/६,७)।
- पु. सि उ, ११३ परिणाममानस्य चितश्चिदाश्मके रवयमपि स्वकैभवि । भवति हि निमित्तमात्र पौइगलिक कर्म तस्यापि ।१३। = निश्चय करके अपने चेतना स्वरूप रागादि परिणामोसे आप ही परिणमते हुए पूर्वोक्त आत्माके भी पुद्रगल सम्बन्धी ज्ञानावरणादिक द्रव्य कर्म कारणमात्र होते है ।
- दे विभाव/ अर्थ (ऋजुसूत्रादि पर्यायार्थिक नयोकी अपेशा कणय आदि अहेतुक है, क्योकि, इन नयोकी अपेक्षा कारणके विना ही कार्यकी उत्पत्ति होती है)।
- दे त्रिभाव/२/२/३ (रागादि जीवके अपने अपराध टै. तथा कथ चित जीवके स्वभाव है)।
- दे, नियति/२/३ (कोलादि लॉब्धके मिखनेपर स्वथ सम्यप्दर्शन आदि-की प्राप्ति होती है ) ।

# २. ज्ञानियोंको कमोंका उदय मी अक्रिंचिस्कर है

- स. सा /आ /३२ यो हि नाम फलदानसमर्थतया प्रादुर्भूय भावकत्वेन भवन्तमपि दूरत एवं तदनुवत्ते रात्मनो भाव्यस्य व्यार्क्तनेन हटान्मोह न्यकृत्य आत्मान संचेतयते स खलु जितमोहो जिन । = मोहकर्म फल देनेकी सामर्थ्यसे प्रगट उदयस्प होकर भावकपनेसे प्रगट होता है, तथापि तदनुसार जिसकी प्रवृत्ति है, ऐसा जो अपना आत्मा-भाव्य. उसको भेदज्ञानके वल द्वारा दूरसे ही अलग करनेसे, डस प्रकार बलपूर्वक मोहका तिरस्कार करके, अपने आत्माको जो अनुभव करते है, वे निश्चयसे जितमोह जिन है।
- प्र. सा /ता वृ /४१/१९/११ अत्राह शिष्य औदयिका भावा बन्ध-कारण' इत्यागमवचन तर्हि वृथा भवति । परिहारमाह – औदयिका भावा बन्धकारण भवन्ति, पर कितु मोहोदय सहिता । द्रव्यमोहो-दघेऽपि सति यदि शुद्धात्मभावन बलेन भावमोहेन न परिणमात तदा बन्धो न भवति । यदि पुन कर्मोदयमात्रेण बन्धो भवति तर्हि ससारिणा सर्वदेव कर्मादयस्य विद्यमानत्वात्सर्वदेव वन्ध एव न मोक्ष इत्यभिष्ठाय 1=[ पुण्यके फलरूप अईतको विहार आदि कियाप यद्यपि औदयिकी है परन्तु फिर भी मोहादि भावोसे रहित होनेके कारण उन्हे क्षायिक माना गया है-ज. सा /मू ४१ ] प्रण्न-इस प्रतार माननेसे औदयिक भाव बन्धके कारण है' यह आप्मवचन मिथ्या हो जाता है । उत्तर-इसना परिहार करते है । औदयिक भाव बन्धके कारण हाते है किन्तु यदि मोहके उदयसे फरित हो तो । द्वव्यमोहके एदय होनेपर भी यदि शुदात्म भावनाऊे बलसे भायमोहरूपसे नही परिणमता है, तत्र वन्ध नही होता है । यदि

कर्मोदय मात्रसे बन्ध हुआ होता तो संसारियोको सदैव बन्ध ही हुआ होता मोक्ष नहीं, क्योकि, उनके कर्मका उदय सदैव विद्यमान रहता है। [यहाँ द्रव्य मोहसे तात्पर्य दर्शनमोहमें सम्यक्त प्रकृति तथा चारित्रमोहमें कोधादिका अन्तिम जबन्य अश है, ऐसा प्रतीत होता है]

५६१

- स. सा /ता. वृ./१३६/१११/१३ उदयागतेषु द्रव्यप्रत्ययेषु यदि जीव स्वस्वभावं मुरत्वा रागादिरूपेण भावप्रत्ययेन परिणमतीति तदा बन्धो भवतोति नैवोदयमात्रेण घोरोपसर्गेऽपि पाण्डवादिवद् । यदि पुनरु-दयमात्रेण बन्धो भवति तदा सर्वदैव संसार एव । कस्मादिति चेच ससारिणां सर्वदैव क्मोंद्रयस्य विद्यमानत्वात ।= उदयागत द्रव्य प्रत्ययोमें (द्रव्य कर्मोंद्रमें ) यदि जीव स्व स्वभावको छोडकर रागादि रूप भावप्रत्यय (भावकर्म) रूपसे परिणमता है तो उसे बन्ध होता है, केवल उदयमात्रसे नहीं। जैसे कि घोर उपसर्ग आनेपर भी पाण्डव आदि । (शेष अर्थ ऊपरके समान), (स सा /ता. वृ /१६४-१६६/ २२०/१९)।
- दे कारण/III/३/१---ज्ञानियोके लिए कर्म मिट्टीके ढेलेके समान है )।
- दे वध/३/१,६ । ( मोहनीयके जघन्य अनुभागका उदय उपशम श्रेणीमें यद्यपि ज्ञानावरणीय आदि कमौके बन्धका तो कारण है, परन्तु स्वप्रकृति बन्धका कारण नही )।

## ५. विभावके सहेतुक-अहेतुकपनेका समन्वय

# १. कर्म जीवका परामव कैसे कर सकता है

- रा वा/८/४/१४/६६१/७ यथा भिन्नजातीमेन क्षीरेण तेजोजातीयस्य चक्षुषोऽनुग्रहः, तथेवात्मकर्मणोश्चेतनाचेतनत्वात्त अतुज्यजातीय कर्म आत्मनोऽनुप्राहकमिति सिद्धम् । --- जैसे पृथिवीजातीय दूधसे तेजोजातीय चक्षुका उपकार होता है, उसी तरह अचेतन कर्मसे भी चेतन आत्माका अनुग्रह अदि हो सकता है। अत भिन्न जातीय दब्योमे परस्पर उपकार माननेमें कोई विरोध नहीं है।
- ध ६/१, १-१, ४/९/९ कध पोग्गलेण जीवादो पुधभूदेण जीवलवरवण णाण विणासिउजदि । ण एस दोसो, जोवादो पुधभूदाणं घड-पड-त्थभध-यारादोणं जीवलक्खणणाणविणासयाणमुवलंभा। = प्रष्टन ---जोव द्रव्यसे पृथग्भूत पुद्दगलद्रव्यके द्वारा जीवका लक्षणभूत ज्ञान कैसे विनष्ट किया जाता है । उत्तर--- यह कोई दोध नहीं, क्योंकि, जीवद्रव्यसे पृथग्भूत घट, पट, स्तम्भ, और अन्धकार आदिक पदार्थ जीवके लक्षण स्वरूप ज्ञानके विनाशक पाये जाते है।

#### २. रागादि साव संयोगो होनेके कारण किसी एकके नही कहे जा सकते

स सा /ता, कृ /११ १/ १७१/१८ यथा स्त्रीपुरुषाभ्यां समुत्त्वन्तः पुत्रो विवक्षायक्षेन देवदत्तायां पुत्रोऽयं केचन यदन्ति, देवदत्तस्य पुत्रोऽय-मिति केचन बदन्ति दोयो नास्ति । तथा जोवपुद्दगलसंयोगेनोत्पन्ना मिश्व्यास्वरागादिभावप्रत्यया अशुद्धनिश्चयेनाशुद्धोपादानस्त्रपेण चेतना जोवसबद्धा शुद्धनिश्चयेन शुद्धोपादानरूपेणाचेतनाः पौद्धगलिकाः । परमार्थतः पुनरेकान्तेन न जोवरूपाः न च पुद्धगलरूपा सुधाहरि-द्वयो सयोगपरिणामवत् । ये केचन वदन्त्येकान्तेन रागादयो जीव सबन्धिन. पुद्धगलसबन्धिनो वा तद्भ्भयमपि वचन मिथ्याः ।

•सूक्ष्मशुद्धनिश्चयेन तेषामस्तित्वमेव नास्ति पूर्वमेव भणित तिष्ठति कथमुत्तर प्रयच्छाम इति। --जिस प्रकार स्त्री व पुरुष दोनोसे उत्पन्न हुआ पुत्र विवक्षा वश देवदत्ता (माता) का भी कहा जाता है और देवदत्त (पिता) का भी कहा जाता है। दोनों ही प्रकारसे कहनेमे कोई दोष नहीं है। उसी प्रकार जोव पुइगलके सयोगसे खत्वन्न मिथ्याह्व रागादि प्रत्यय अशुद्धनिश्चयनयसे अशुद्ध उपादान-रूपसे चेतना है, जीवसे सम्बद्ध है, और शुद्ध निश्चयनयसे शुद्ध उपादानरूपसे अचेतन है, पौड़गलिक है। परमार्थसे तो न वे एकान्त-से जीवरूप है और न पुद्रगत्तरूप, जैसे कि चूने व हक्दीके संयोगके परिणामरूप लाल रंग। जो कोई एकान्तसे रागादिकोको जीव-सम्झन्धी या पुद्रगल सम्बन्धी कहते है उन दोनोके ही वचन मिथ्या है। सूक्ष्म शुद्ध निश्चयनयसे पूछो तो उनका अस्तित्व हो नही है, ऐसा पहले कहा जा बुका है, तब हमसे उत्तर कैसे पूछते हो। (द्र, स /2ी /४न/२०६/१)।

#### १. ज्ञानी व अज्ञानीकी अपेक्षासे दोनों बार्ने ठीक हैं

स. सा./ता वृ /३८२/४६२/२१ हे भगवत्त पूर्व मन्धाधिकारे भणितं रागादीणामवर्ता ज्ञानी, परजनितरागादम इत्युक्तं । अत्र तु स्वनीय-बुद्धिसेषजविता रागादय परेषा शब्दादिपञ्चेन्द्रियविषयाणा दूषणं नास्तीति पूर्वापरविरोध । अत्रोत्तरमाह—तत्र वन्धाधिकारव्यास्व्याने ज्ञानिजीवस्य मुख्यता। ज्ञानी तु रागादिभिनं परिणमति तेन कारणेन परद्रव्यअनिला भणिताः । अत्र चाह्यानिजी «स्य मुख्यतां स चाज्ञानी जीव स्वकीयबुद्धिदोषेण परद्रव्यनिमित्तमात्रमाश्रित्य रागा-दिमि परिणमति, तेन कारणेन परेषा इाब्दादिपञ्चेन्द्रियविषयाणौ दूषण' नास्तीति भणित । ---प्रश्न--हे भगवन् । पहले बन्धाधिकारमें तो कहा था कि ज्ञानी रागादिका कर्ता नहीं है वे परजनित है। परन्तु यहाँ कह रहे है कि रागादि अपनी बुद्धिके दोषसे उत्पन्न होते है, इसमें शब्दादि पंचेन्द्रिय विषयोंका दोष नहीं है। इन दोनों बातोमें पूर्वापर विरोध प्रतीत होता है। उत्तर--वहाँ वन्धाधिकार-के व्यारूधानमें तो ज्ञानी जीवकी सुख्यता है। ज्ञानी जीव रागादि-रूप परिणमित नहीं होता है इसलिए उन्हें परद्रव्यजनित कहा गया है। यहाँ अज्ञानी जीवको मुरूपता है। अज्ञानी जीव अपनी बुद्धिके दोषसे परद्रव्यरूप निमित्तमात्रको आश्रय करके रागादिरूपसे परिणमित होता है, इसलिए १र जो शब्दादि पचेन्द्रियोके विषय उनका कोई दोष नहीं है, ऐसा कहा गया है।

## ४. दोनोंका नयार्थ व मतार्थ

- दे. नय /IV/३/१/१ ( नैगमादि नयोंकी अपेक्षा कषाये कर्तु साधन है, क्योंकि, इन नयोंमें कारणकार्यभाव सम्भव है, परन्तु शब्दादि नयोंकी अपेक्षा कषाय किसी भी साधनसे उत्पन्न नहीं होती क्योंकि, इन दृष्टियोंमें कारणके बिना ही कार्यकी उत्पत्ति होती है। और यहाँ पर्यायोंसे भिन्न द्रव्यका अभाव है। ( और भी दे० नय.' IV/३/१/१)।
- दे० विभाव/१/२ ( अशुद्ध निश्चयनयसे ये जीवके है, शुद्धनिश्चय नयसे पुद्धगलके हैं और सूक्ष्म शुद्ध निश्चय नयसे इनका अस्तित्व ही नहीं है । )
- पं का /ता. यृ./ ११/११ १८ पूर्वोक्तप्रकारेणात्मा कर्मणां क्ती न भव-तीति दूषणे दत्ते सति साख्यमतानुसारिशिष्यो वदति अस्माम् मते आत्मन कर्माकतृ त्वं भूषणमेव न दूषण । अत्र परिहार । यथा शुद्धनिश्चयेन रागाधकतृ त्वमात्मन तथा यथाशुद्धनिश्चयेनाष्य-कर्तु त्वं भवति तदा द्रव्यकर्मबन्धाभावस्तदभावे ससाराभाव, संसाराभावे सर्वदैव मुक्तप्रसङ्घ स च प्रत्यक्षविरोध इत्यभिप्राय । ज् पूर्वोक्त प्रकारसे कर्मोंका कर्ता आत्मा नही है' इस प्रकार दूषण देनेपर साख्यमतानुसारी शिष्य कहता है कि हमारे मतमें आत्माको जो कर्मोंका अकर्तु त्व वताया गया है, वह भूषण ही है, दूषण नहीं । इसका परिहार करते है-जिस प्रकार शुद्ध निश्चयनयसे आत्माको रागादिका अकर्तापना है, यदि उसी प्रकार खशुद्ध निश्चयनयसे भी अरुत्तिपना होवे तो द्रव्यकर्मवन्धका अभाव हो जामेगा । उसका

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

अभाव होनेपर संसारका अभाव और संसारके अभावमें सर्वदामुक्त होने का प्रसंग प्राप्त होगा । यह बात प्रत्यक्ष विरुद्ध है, ऐसा अभिप्राय है ।

#### ५. दोनों बातोंका कारण व प्रयोजन

स. सा /आ./गा. सर्वे तेऽध्ववसानादयो भावाः जीवा इति यद्भगवद्भिः सकलज्ञै ' प्रज्ञप्त' तदभूतार्थस्यापि व्यवहारस्यापि दर्शनम् । व्यवहारो हि व्यवहारिणां म्लेच्छभाषेव म्लेच्छानां परमार्थप्रतिपादकत्वाद-परमार्थेऽपि तीर्थप्रवृत्तिनिमित्तं दर्शयितं न्याय्य एव । तमन्तरेण तु शरीराज्जीवस्य परमार्थतो भेददर्शनात्त्रसंस्थावराणां भस्मन इव नि-शङ्कमुपमर्दनेन हिंसाभावाइभवत्येव बन्धस्याभाव.। तथा-मोक्षोपायपरिव्रहणाभावात् भवत्येव मोक्षस्याभाव ।४६। कारणानु विधायिनि कार्याणीति कृत्वा यवपूर्वका यवा यवा एवेति न्यायेन पुद्रगल एव न तू जीव । गुणस्थानांनां निष्यमचेतनम्व चागमाच्चे-तन्यस्वभावव्याप्तस्यात्मनोऽतिग्तिः त्वेन विवेचकैः स्वयमुपत्तम्यमा-नत्वाच्च प्रसाध्यम् । ६८। स्वलक्षणभूतोपयोगगुणव्याप्यत्तया सर्वद्रव्ये-भ्योऽधिकरवेन प्रतोधमानस्वादग्नेरुष्णगुणेनेव सह तादारम्यलक्षण-संबन्धाभावान्न निश्वयेन वर्णादिपुढुगलपरिणामा सन्ति १५७। क्थ चिद्रणशिारमकरवव्याप्तस्य भवतो मोक्षा-संसारावस्थायां बस्यामां सर्वथा वर्णीद्यात्मकत्वव्याप्तस्याभावत्तश्च जीवस्य वर्णीदिभि सह तादातम्यलक्षण' संगन्धो न कथचनापि स्यात् । ६१। = १, ये सग अध्यवसान आदि भाव जीव हैं, ऐसा जो भगवान् सर्वज्ञदेवने कहा है, वह यद्यपि व्यवहारनय अभूतार्थ है तथापि व्यवहारनयको भी बताया है, क्योंकि, जैसे म्लेच्छोंको म्लेच्छभाषा वस्तुस्वरूप बतलाती है, उसी प्रकार व्यवहारनय व्यवहारी जीवोंको परमार्थका कहनेवाला है, इसलिए अपरमार्थभूत होनेपर भी, धर्म तीर्थकी प्रवृत्ति करनेके लिए वह उतलाना न्याय! संगत हो है। परन्तु यदि व्यवहार नग्र न वताया जाय तो परमार्थसे जीवको शरीरसे भिन्न बताया जानेपर भी, जैसे भस्मको मसल देनेसे हिंसाका अभाव है उसी प्रकार, त्रस स्थावर जीवोको नि'शंकतया मसल देनेसे भी हिंसाका अभाव ठहरेगा और इस कारण बन्धका ही अभाव सिद्ध होगा। इस प्रकार मोशके उपायके प्रहणका अभाव हो जायेगा, और इससे मोक्षका ही अभाव होगा ।४६। ( दे० नय/V/∽/४ ) । २, कारण जैसा ही कार्य होता है ऐसा समक्षकर जौ पूर्वक होनेवाले जो जौ, वे जौ ही होते हैं इसी न्यायसे, वे पुदुगल हो हैं, जीव नहीं। और गुणस्थानोंका अचेतनत्व सो आगमसे सिद्ध होता है तथा चैतन्य स्वभावसे व्याप्त जो आरमा उससे भिन्नपनेसे वे गुणस्थान भेदझानियोके द्वारा स्वयं उपलभ्यमान है, इसलिए उनका सदा ही अचेतनत्व सिद्ध होता है ।६८। ३, स्वलक्षणभूत उपयोग गुणके द्वारा व्याप्त होनेसे आरमा सब दव्योंसे अधिकपनेसे प्रतीत होता है, इसलिए, जैसा अग्निका उष्णताके साथ तादातम्य सम्बन्ध है वैसा वर्णादि (गुणस्थान मार्गणास्थान आदि) के साथ आरमाका सम्बन्ध नहीं है, इसलिए निश्चयसे वर्णादिक (या गुणस्थानादिक) पुद्रगलपरिणाम आत्माके नहीं हैं। 10 कोंकि, संसार अवस्थामें कथं चिद्र वर्णादि रूपतासे व्याप्त होता है (फिर भी) मोक्ष अवस्थामें जो सर्वथा वर्णादिरूपताकी व्याप्तिसे रहित होता है। इस प्रकार जोवका इनके साथ किसी भी तरह तादाम्यसभूण सम्बन्ध नहीं है।

#### ६. वस्तुतः रागादि मावकी सत्ता नहीं है

स. सा. आ./३७१/ क २१८ रागद्वेषाविह हि भवति ज्ञानमज्ञानभावात. तौ वस्तुत्वप्रणिहितदृशा दृश्यमानौ न किचित् । सम्यग्दृष्टि क्षप्रयत् ततस्तत्त्वदृण्टया स्फुट तो ज्ञानज्योतिर्ज्वलति सहजं येन पूर्णाचलाचिः होता है, वस्तुरवस्थापित दृष्टिसे देखनेपर वे रागद्वेष कुछ भी नहीं है। सम्यग्दष्टि पुरुष तत्त्वदृष्टिसे प्रगटतया उनका क्षय करो कि जिससे

- पूर्ण और अचल जिसका प्रकाश है ऐसी सहज ज्ञानज्योति प्रकाशित हो । ( देनम/४/१/१); (देवभाव/४/२) ।
- विभावानित्य पर्यायाथिक नय-दे, नय/IV/४।
- णिरूवणा वच्खाणमिदि एयट्ठो । = विविध प्रकारके भाषण अर्थात् कथन करनेको विभाषा कहते है । विभाषा, प्ररूपणा, निरूपण और व्याख्यान ये सन एकार्थ वाचक नाम है।
- विभोषण---- पु /सर्ग/रलोक-- "रावणका छोटा भाई, व रत्नअवाका पुत्र था। ७/२२४। अन्तमें दीक्षा धारण कर सी (१११/३६)।
- विभुत्व शक्ति-स. सा /आ /परि,/शक्ति नं ८ सर्वभावव्यापवे-कभावरूपा विभुत्वशक्ति । पा क्रसर्व भावोमे व्यापक ऐसी एक भाइरूप विभुखशक्ति। ( जैसे ज्ञानरूपी एक भाव सर्व भावोमें व्याप्त होता है ) ।

#### विभ्रम---१. मिथ्याज्ञानके अर्थमें

- न्या. वि./वृ /१/३१/२९२/२१ विभ्रमैश्च मिथ्याकारग्रहणशक्तिविशेषे श्च । ≕विभ्रम अर्थात मिथ्याकाररूपसे ग्रहण करनेकी शक्तिविशेष ।
- नि, सा./ता /वृ /४१ विभ्रमो हाज्ञानत्वमेव । =(वस्तुस्वरूपका ) अज्ञान-पनाया अजानपना ही विभ्रम है।
- द्र सं/टी /४२/१००/१ अनेकान्तात्मकवस्तुनो नित्यक्षणिकेकान्ता दिरूपेण ग्रहण विभ्रम । तत्र इष्टान्त' शुक्तिकार्या रजतविज्ञानम् । व्यअनेका-न्तारमक वस्तूको 'यह निरय ही है, या अनिरय ही है' ऐसे एकान्तरूप जानना सो विभ्रम है। जैसे कि सीपमें चाँदीका और चाँदीमें सीपका ज्ञान हो जाना।
  - २ स्त्रीके हाव-भावके अर्थमें
- प प्र./टी./१/१२१/१९१/८ पर उद्भवत हावो मुखविकार स्याद्भावश्चि-त्तोत्थ उच्धते । त्रितासो नेत्रजो झेयो विभ्रमो भूयुगान्तयो ।=स्त्री-रूपके अव्लोकनकी अभिलाषासे उत्पन्न हुआ मुखविकार 'हाव' कहलाता है, चित्तका विकार 'भाव' कहलाता है, मुंहका अथवा दोनों भवोका टेढा करना 'विभ्रम' है, और नेत्रोके कटाक्षको 'विलास' वहते हैं।
- विभ्रॉत-प्रथम नरकका अष्टम पटल -दे. नरक/४/१९।
- धर्मक इति विमर्श । ⇒ 'वह उत्पत्ति धर्मवाला है या अनुत्पत्ति धर्मवाला है' ऐसा विचार करना विमर्श है ।
- विमल १ विजयार्धकी उत्तर अेणीका एक नगर दे, विद्याधर। २. एक ग्रह — दे ग्रह। ३ उत्तर श्रीरवर समुद्रका रक्षक देव — दे. व्यतर ४। ४. सौमनस नामक गजदन्त पर्वतका एक कूट - दे. लोकश/४। ४. रुचक पर्वतका एक कूट - दे. लोकश/१३। ६. सौधमें स्वर्गका द्वि पटल - दे. स्वर्ग/४/३।७. भाषी कालीन २२वें तीर्थकर -दे, तीर्थकर/४। ८, वर्तमान १३वे तीर्थकर -दे, विमलनाथ।
- विमलदास--'सप्तभगी तरंगिनी' के रचयिता एक दिगम्बर जैन गृहस्थ । निवास स्थान-तंजानगर । गुरुनाम अनन्तदेव स्वामी । समय-प्लबंग संवत्सर गअनुमानत ई इा. १४ (स भं.त /४/१)।
- **विमलदेव**—नय चकके रचयितः श्रीदेवसेन (वि. १९०) के गुरु थे। समय-तदनुसार वि. १६५ ( ई. १०१)।
- विमलनाथ म पु/४१/श्लोक नं पूर्वभव नं २ में पश्चिम धातको खण्डके पश्चिम मेरुके वत्सकावती देशके रम्यकावती नगरीके

#### विमलपुराण

राजा पद्ममेन थे।२३। पूर्वभव न १ मे सहस्रार रवर्गने इन्द्र हुए ।१०। वर्तमान भवमें १३वे तीर्थकर हुए। —दे तीर्थकर/४्।

- विमलपुराण व्र. कृष्णदास (ई० १६१७) द्वारा रचित सम्फृत छन्द बद्ध एक ग्रन्थ है। इस में १० सर्ग है।
- विमलप्रम----१ भूतकालीन चौथे तीर्थंकर। ---दे तीर्थंकर/१। २. दक्षिण क्षीरवर समुद्रका रक्षक व्यन्तर। --दे व्यन्तर/४।
- विमलवाहन-१, म पु/११७-११९ सप्तम कुलकर थे, जिन्होंने तबको जनताको हाथी घोडे आदिकी सवारीका उपदेश दिया। --दे शताका पुरुष । १। २ म पु/४८/ श्लोक-पूर्वविदेहकी सुमोमा नगरी-के राजा थे । २-४। दोशा धारण कर । १९। तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया । १२। समाधिमरणपूर्वक देह त्याग अनुत्तर विमानमें उत्पन्न हुए । १३। यह अजितनाथ भगवान्का पूर्वका दूसरा भव है। --दे अजितनाथ । ३ म. पु./४९/श्लोक-पूर्वविदेहमें क्षेमपुरी नगरके राजा थे । २। दीक्षा धारणकर ७। तीर्थं कर प्रकृतिका बन्ध किया। सन्यास विधिमे शरीर छोड सुंदर्शन नामक नवम ग्रैवेयकमें उत्पन्न हुए । १-६। यह सम्भवनाथ भगवान्का पूर्वका दूसरा भव है। --दे सम्भवनाथ ।

विमल सूरि- विजय सूरि के शिष्य और आ. राहु के प्रशिष्य यापनीय सघी। प्राकृत काव्य रचना में अग्रगण्य। कृतिये पडम-चरियं, हरिवंश चरियं। समय-पडमचरियं का रचनाकाल ग्रन्थ की प्रशस्ति के अनुसार ई श. १ (ई. ३४), परन्तु जैकोकी के अनुसार ई. श. ४। (ती /२/९४७)।

विमलेइवर — भ्रुतकात्तीन १न्वें तीर्थकर - दे. तीर्थं कर/५।

विमा-Dimension (ज. प/द १००)

## विमान---

- स, सि,/४/१६/२४८/३ विशेषेणारमस्थात् मुकृतिनो मानयन्तीति विमानानि । ⊶जो विशेषत अपनेमें रहनेवाले जीवोको पुण्यात्मा मानते हैं वे विमान हैं । ( रा. वा./४/१६/१/२२२/२६ ) ।
- ध. १४/४.६.६४१/४६४/६ नलहि-क्रुडसमण्णिदा पासादा विमाणाणि णाम। = त्रलभि और क्रूटसे युक्त प्रासाद विमान कहलाते है।

#### २. विमानके भेद

स. सि /४/९६/२४८/४ तानि विमानाति त्रिविधानि—इन्द्रकश्चेणीपुष्प-प्रकीर्भभेदेन । = इन्दक. श्रेणिवद्व और पुष्पप्रकीर्णकके भेदसे विमान तीन प्रकारके है । ( रा. वा./४/१६/१/२२२/३० ) ।

# २. स्वामाविक व वैक्रियिक दोनों प्रकारके होते हैं

- ति प-/</४४२-४४३ याणविमाणा दुविहा विक्विरियाए सहावेण ।४४२। ते विक्विरियाजादा याणविमाणा विणासिणो होति । अविणासिणो य णिच्चं सहावजादा परमरम्मा ।४४३। ≕ये विमान दो प्रकार हैं— एक विक्रियासे उत्पन्त हुए और दूसरे स्वभावसे-।४४२। विक्रियासे उत्पन्न हुए वे यान विमान विनश्वर और स्वभावसे उत्पन्न हुण् वे परम रम्य यान विमान नित्त्य व अविनश्वर होते है ।४४३।
  - \* इन्द्रक आदि विमान---दे, वह वह नाम ।
  - ★ देव वाहनों की बनावट ⊷दे. स्वर्ग/३/४।

#### विमान पंक्तिव्रत---

4૬३

स्बर्गोमें कुल ६३ पटल है। प्रत्मेक पटलमें एक-एक इन्द्रक और उसके चारों दिशाओं में अनेक श्रेणीवद विमान है। प्रत्मेक विमानमें जिन चैत्यालय हैं। उनके दर्शनकी भावनाके लिए यह वत किया जाता है। प्रारम्भमें एक तेला करे। फिर पारणा करके ६३ पटलों मेंसे प्रत्मेकके लिए निम्न प्रकार उपवास करे।

प्रत्येक इन्द्रक्का एक बेला, चारी दिशाओके श्रेणीन्नद्धोके लिए पृथक् पृथक् एक-एक करके चार उपवास करे। बोचमें एक-एक पारणा करे। इस प्रकार प्रत्येक पटलके १ वेला, चार उपवास और १ पारणा होते है। ६३ पटलोंके दंश् बेले, २६२ उपवास और ३१४ पारणा होते है। ६३ पटलोंके दंश् बेले, २६२ उपवास और ३१४ पारणा होते वन्तमें पुन एक तेला करे। "ओ ही उद्ध्वी कर्स बन्धि-असंख्यात-जिनचैत्यालयेम्यो नम. ' इस मन्नका न्निकाल जाप्य करे। (ह. पु/ ३४/बई-ब७), (वसु आ /३७ई-३६१), (वत विधान सग्रह/ पृ ११४)

- विमानवासी देव-दे. स्वर्ग/४।
- विमिचिता-विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर-दे. विद्याधर।
- विमुख न्या वि /वृ /१/२०/२१७/२४ विषयात विभिन्न मुख रूपं यस्य तद ज्ञानं विमुखज्ञानम्। - ज्ञेय विषयोंसे विभिन्न रूपवाले ज्ञानको विमुखज्ञान कहते है।
- विमुखी----विजयार्धकी दक्षिण श्रेणीका एक नगर।--दे. विद्याधर।

## विमोह—

- नि. सा /ता. व./४१ विमोह शाक्यादिप्रोक्ते वस्तुनि निश्चय । म्नशाक्य आदि ( बुद्ध आदि ) कथित वस्तुमें निश्चय करना विमोह है ।
- द्र. स./टी /४२/१००/८ परस्परसापेक्षनयद्वयेन द्रण्यगुणपर्यायादिपरि-ज्ञानाभाषो विमोह. तत्र टष्टान्त'-गच्छत्तणर्स्प रावदिग्मोहवद्धा । ल्गमन करते हुए मनुष्यको जैसे पैरोंमें तृण (धास) आदिका स्पर्श होता है और उसको स्पष्ट माखूम नहीं होता कि क्या लगा अथवा जैसे जंगलमे दिशाका भूल जाना होता है. उसी प्रकार परस्पर सापेक्ष द्रव्याधिक पर्याधाक्ष नयोके अनुसार जो द्रव्य, गुण और पर्यायो आदिका नही जानना है, उसकी त्रिमोह कहते है।
- विरजा १ अपर विदेहके नलिन क्षेत्रकी प्रधान नगरी- दे. लोक/ ४/२:२, नन्दीश्वर द्वीपकी दक्षिण दिशामें स्थित वापी !- दे. लोक/४/११।
- विरत -----स सि /१/४४/४४ ८/१० स एव पुन. प्रत्यारूपानावरणशयोप-शमकारणपरिणामविशुद्धियोगाइ विरतव्यपदेशभाक सन् । = वह (सम्यग्द्दष्टि श्रावक) ही प्रत्यारूग्रानावरणके क्षयोपशम निमित्तक गरिणामोकी विशुद्धिवंश विरत (संयत) संज्ञाको प्राप्त होता है।
- रा. वा /१/४५/—/६३६/० पुनर्निर्द्धि ततो विशुद्धिप्रकर्षात पुनरपि सर्व-गृहस्थसगविप्रमुक्तो निर्मन्थतामनुभवन् विरत इत्यभिलप्यते । == फिर ( वह आवक ) विशुद्धि प्रकर्षसे समस्त गृहस्य सम्वन्धी परिग्रहोसे मुक्त हो निर्मन्थताका अनुभव कर महावती बन जाता है । उसीको 'विरत' ऐसा कहा जाता है ।---विशेष दे. सयत ।

विरत-एक प्रह-दे. प्रहा

विरत

#### जैनेन्द सिद्धान्त कोश

- स्विरतारिएरत स सि /अ२१/३११/१ एतैर्व तै सपन्नो गृही विरतः विरत इरयुक्थते। =डन (१२) वतोसे जो सम्पन्न है वह गृही विरताविरत कहा जाता है।--(विशेष दे सथतासयत)-
- तिर्ति—स सि /७/१/३४२/४ तेभ्यो विरमण विरति । च्छनसे (हिंसारिकसे) विरक्ति होना विरति है। (रा वा,/७/१/२/ ४३३/१३)
- विरछन-Distribution-, Spreading (घ १/प्र. २८)-( विशेष दे, गणित/II/१/१)
- **विरलन देय** Spread and give. (घ, ६/प, २८) (विशेष दे गणित/II/१/१)

#### विराग---

- रा व। /अ/१२/४/१३९/१२ रागकारणामातात् विषयेम्यो विरज्जन जिराग । ज्यरागके कारणोंका अर्थात्त चारित्रमोहके उदयका अभाव हो ज,नेसे पचेन्द्रियके विषयोसे विरक्त होनेका नाम विराग है।
- प्र. सा./ता वृ /२३२/प्रक्षेपक गा. १ की टोका/३३२/१२ पञ्चेन्द्रियमुखा-भिजाषय्यागो विषयविराग । म्पपाँचों इन्द्रियोके सुखकी अभिकाषा-का व्याग विषयविराग है।

#### विराग विजय-दे. धर्मध्यान/१।

विराट -----पां. पु./सर्ग/रतो -- विराट नगरका राजा था। (१७/४१)। वनवासी पॉंचों पाण्डवोंने छन्नवेशमें क्सीका आश्रय लिया था। (१७/४२)। गोकुल हरण करनेको उद्यत कौरवोके साथ युद्ध करता हुआ उनके बन्धनमें पड गया। (१८/२१)। तब गुप्तवेशमें अर्जुनने इसे मुक्त कराया। (१८/४०)। प्रसन्न होकर अपनी कन्या उत्तरा अर्जूनके पुत्र अभिमन्युसे परणा दो। (१८/१६२)।

#### विराधन-

- नि. सा /ता, वृ /८४ विंगतो राधो यस्य परिणामस्य स विराधन । ≕णो परिणाम राध ( आराधना ) रहित है, वह विराधन है ।
- विराधित—प पु./सर्ग/श्लो —चन्दोरका पुत्र था। युद्धमे रामका सर्वप्रथम सहायक था। (१)। अन्तर्मे दीक्षित हो गया। (१९१/३१)।

#### विरुद्ध धमैत्वराक्ति—

स, सा /आ,/परि./शक्ति नं, २८ तदतद्रूपमयत्वलक्षणा विरुद्धधर्मत्व-शक्तिः । चतद्र्रूपमयता और अतदरूपमयता जिसका खक्षण है ऐसी विरुद्ध धर्मत्व शक्ति है ।

#### विरुद्धराज्यातिक्रम ---

स सि /अ/२०/३६७/४ उचित-यायादन्येन प्रकारेण दानयहणमतिक्रम. । तिरु द्रं राज्य तिरुद्धराज्य, विरुद्धराज्येऽतिक्रम तिरुद्धराज्याति-क्रम । ' तज हाल्पमूल्यसभ्यानि महाध्यीणि द्रव्याणीति प्रयस्त । = तिरुद्ध जो राज्य वह तिरुद्धराज्य है । राज्यमें किसो प्रकारका विरोध होनेपर मर्यादाका न पालना तिरुद्धराज्यातिकम है । यदि वहाँ अल्प्यूल्यमे वस्तुएँ मिल गयीं तो उन्हे महॅगा वेचनेका प्रयत्न करना ( अर्थात् व्लेकमार्केट करना ) विरुद्धराज्यातिकम है । न्याय मार्गको छोडकर जन्य प्रकारसे वस्तु ली गयी है, इसलिए यह अति-कम या अतिचार है । (रा ना /अ/२७/२/४६४/९१)

#### विरुद्ध हेत्वाभास ---

प मु /६/२१ विवरोतनिश्चितावितामात्रो विरुद्धोऽपरिणामी दाल्द कृ 1करवात । = जिस हेतुकी व्याप्ति या अविनामान सम्बन्ध साध्यसे विपरोतके साथ निश्चित हो उसे विरुद्धहेत्वामास कहते है । जैसे---शब्द परिणामी नही है, क्योंकि, कृतक है । यहाँपर कृतकत्व हेतुकी उयाप्ति अपरिणामित्यसे विपरीत परिणामित्वके साथ है, इसलिए-कृतकत्व हेतु विरुङहेत्दाभास है। (न्या दी /१/६४०/२६, ६६१/१०१)

- न्या त्रि /वृ /२/१६७/२२४/१ विरुद्धो नाम साध्यासभव एवं भावी। =जो हेतु अपने साध्यके प्रति असम्भव भावी है वह विरुद्ध कह-लाता है।
- न्या दी /३/६२१/७० विरुद्ध प्रत्यक्षादिवाधितम् । = प्रत्यक्षादिसे वाधितको विरुद्ध कहते हैं ।
- न्या सू /मू /१/२/६ सिद्धान्तमभ्युपेत्य तद्विरोधी विरुद्ध । चिस सिद्धान्तको स्त्रीकार करके प्रवृत्त हो, उसी सिद्धान्तका जो विरोधी ( दूषक ) हो वह, विरुद्ध हेरवाभास है। ( श्लो वा ४/भाषा/१/३३/ न्या./२७३/४२६/ १६)।

#### २. भेद व उनके लक्षण

न्या. वि, वृ /२/१९७/२२६/१ स च द्वेधा विपक्षव्यापी तरेकदेशवृत्ति-श्वेति । तत्र तद्ववापि निरन्वयविनाशसाधन , सत्त्वकृतकत्वादि तेन परिणामस्यैव तद्विपक्षस्यैव सम्धनात, सर्वत्र च परिणामिनि भावात् । तदेकदेशवृत्ति प्रयत्नानन्तरीयकत्वभ्रावणत्वादि तस्य तत्साधनस्यापि विद्युदादौ परिणामिन्यण्यभावात् । =विरुद्ध हेत्वाभास दो प्रकारका है-विपक्ष व्यापी और तदेकदेशवृत्ति । निरन्वय विनाशके साधन सत्त्व, कृतकत्व आदि विपक्षव्यापी हैं । वयोंकि उनसे निरन्वय विनाशके विपक्षी परिणामकी ही सिद्धि होती है, सभी परिणामी वस्तुओंमें सत्त्व पाया जाता है ! तदेक-देशवृत्ति इरा प्रकार है जैसे कि उसी शब्दको नित्य सिद्ध करनेके लिए दिया गया प्रयत्नानन्तरीयकत्व व श्रावणत्व हेतु, क्योकि, विद्युत्त आदि अनित्य पदार्थोंमे भी उसका अभाव है ।

#### विरुद्धोपलब्धि हेतु-दे हेतु।

#### दिरोध---

रा वा /४/४२/१९/२६१/२० [ अनुपलम्भसाध्यो हि विरोध-- (स. भ. त./-३/२]--इह विरोध कल्प्यमान विधा व्यवतिष्ठते-- बध्य-धातकभावेन या सहानवस्थात्मना या प्रतिवन्ध्यप्रतिवन्धकरूपेण वा। तत्र मध्यधातकभात्र अहिनकुलाग्न्युदकादिनिषय.। स रवे-कस्मिन् काले विद्यमानयों' सति संयोगे भवति, संयोगस्यानेका-श्रयत्वात् द्वित्ववत् । नासंयुक्तमुदकमगिनं विध्यापयति सर्वत्राग्न्य-भावप्रसङ्घात् । ततः सति संयोगे महीयसो सरकाल मितरइ नाध्यते । ·· सहानवस्थानलक्षणो विरोध' । स ह्ययुगपत्कालयोर्भवति यथा आम्रफले श्यामतापीततयो पीततोत्पद्यमाना पूर्वकालभाविनी प्रतिबन्ध्यप्रतिवन्धक---बिरोध--- । यथा श्यामता निरुणद्वि। सति फन्नवृन्तसयोगे प्रतिबन्धके गौरवं पतनकर्मं नारभत्ते प्रति-बम्धात, तदभावे त् पतनकर्म दृश्यते ''संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् [वैशे. सु /४/१/७] इति वचनात्। [सति मणिरूपप्रति-बन्धके वहिना दाहो न जायत इति मणिवाहयो. प्रतिबध्यप्रति-अन्यकभ≀को युक्त (स भ त /≍म/१)]। ≕अनुपत्तम्भ अर्थात् अभावके साध्यको विरोध कहते है। विरोध तीन प्रकारका है---बध्यधातक भाव, सहानवस्थान, प्रतिबन्धक भाव। डध्यधातक भाव विरोध सर्प और नेवले या अग्नि और जलमें होता है। यह दो विद्यमान पदार्थोंने संयोग होनेपर होता है। सयोगके बाद जो बलवान् होता है वह निर्वलको बाधित करता है। अग्निसे अमयुक्त जल अग्निको नहीं बुम्ता सकता है। दूसरा सहातवस्थान विरोध एक वस्तुकी क्रमसे होने बाली दो पर्यायों में होता है। नयी पर्याय उत्पन्न होती है तो पूर्व पर्याय नष्ट हो जाती है, असे आमका हरा रूप नष्ट होता है और पीत रूप उरपन्न होता है। प्रतिबन्ध्य प्रतिबन्धक भाव विरोध ऐसे है जैसे आमका फल जबतक डालमे लगा हुआ है तबतक

जैनेन्द्र सिदान्त कोश

फल और इंठनका संयोग रूप प्रतित्रन्धक के रहनेसे गुरुत्व मौजूद रहनेपर भी आप्रको नीचे नही गिराता। जन सयोग टूट जाता है तन गुरुख फलको नीचे निरा देता है। सयोगके अभावमें गुरुत्व पतनका वारण है. यह सिद्धान्त है। अथवा जैसे दाहके प्रतिशन्धक चन्द्रकान्त मणिके विद्यमान रहते अग्निसे दाह किया नहीं उत्पन्न होतो इसलिए मणि तथा दाहके प्रतित्रध्य प्रतित्रन्धक भाव युक्त है। (स भ त,/=%))।

- ध १/१.१.१३/१७४/१ अस्तु गुगाना परस्परपरिहारलक्षणो विरोध इष्टत्वात, अन्यथा तेषा स्वरूपहानिप्रसङ्घात । ---गुणोर्ने परस्पर परिहारलक्षण विरोध इष्ट ही है, क्योकि, यदि गुणोका एक दूसरेका परिहार करके अस्तित्व नहीं माना जावे तो उनके स्वरूपकी हानिका प्रसंग आता है।
- श्लो, वा,/२/भाषाकार/१/२/३/५११/१७ ज्ञानको मान लेनेपर सब पदार्थोका श्चन्यपना नहीं वन पाता है और सबका श्चन्यपना मान लेनेपर स्वसवेदनकी सत्ता नहीं ठहरती है। यह तुल्यबल बाला विरोध है।

#### \* अन्य सम्बन्धित विषय

- वस्तुके विरोधी धर्मोंमें अविरोध । दे० अनेकान्त/१ ।
- आगममें पूर्वापर विरोधमें अविरोध । —दे० आगम/४/६ ।

विलास----नेत्र कटाक्ष ।---दे० विभ्रम/२ ।

विल्लाल — मलवार कार्टली रिग्युमें सर थामस सी राइसके अनु-सार मैसुरके जैन राजाओंमें एक विक्लाल वशके राजा भी थे, जो पहले द्वारसमुद्रतक राज्य करते थे, और पीछे अगापटामके १२ मील उत्तर तोनूरके शासक हुए। इनका आधिपत्य पूर्ण कर्णाटकमे था। इस वशके संस्थापक चामुण्डराय (ई. ६६३-७१३) थे।

#### विवक्षा---

- स भ. त / श/३ प्राश्निकप्रश्नज्ञानेन प्रतिपादकस्य विवक्षा जायते, विवक्षया द वाक्यप्रयोग । =प्रश्नकर्ताके प्रश्नज्ञानसे ही प्रतिपादन करनेवालेकी विवक्षा होती है, और विवक्षासे वाक्य प्रयोग होता है।
- स्त स्तो /२५/६९ वक्तुरिच्छा विवशा । ≔वक्ताकी इच्छाको विवस्प कहते है । [ अर्थाव नयको विवक्षा कहते है । —दे० नय/1/-१/१/२]।

\* विवक्षाका विषय----दे० स्याद्वाद/२,३ ।

- विवतं --- न्या. वि./वृ /१/१०/१७४/११ परिणामो विवर्त्त । = परि-णाम या परिणमनको विवर्त्त कहते है। -- (विशेष दे० परिणाम)।

विवाद---दे० वाद।

विवाह—

रा, वा,/७/२८/१/६५५/२२ सहेवस्य चारित्रमोहस्य चोदयात विवहन कन्यावरण वित्राह इत्याख्यायते। =साता वेदनीय और चारित्र-मोहके उत्त्यसे कन्याके वरण करनेको विवाह कहते है।

\* बिवाह सम्बन्धी विभि विभान- do संस्कार/२।

#### २. विवाह सन्तागोलक्तिके किए किथा जाता है, विलासके किए नही

म. पु./३=/१३४ संतानार्थमृतावेत्र कामसेवा मिथो भजेत् । ⇒केवल सन्तान उत्पन्न करनेकी इच्छासे ऋतुकालमें ही परस्पर काम-सेवन करे ।

## मामा फ़ूफी आदिकी सन्तानमें परस्पर विवाहकी प्रसिद्धि

- ह पु./३३/२१ स्वसार प्रददौ तस्मै देवकी गुरुदक्षिणाम् । झकसने गुरु-दक्षिणास्वरूप वमुदेवको अपनी 'देवकी' नामकी बहन प्रदान कर दी। [ यह देवकी वसुदेवके चचा देवसेनकी पुत्री थी— ]।
- भ• पु /७/१०६ पितृष्वसोय एवाय तव भर्ता भविष्यति । = हे पुत्री । वह ललिताग तेरो बुआके ही पुत्र उत्पन्न हुआ है और वही तेरा भत्ती होगा ।
- म.पु /१०/१४३ चक्रिणोऽभयघोषस्य स्वसधोऽय यती युवा । ततश्चकि-सुतानेन परिणिन्ये मनोरमा ।१४३। = तरुण अवस्थाको धारण करनेवाला वह सुविधि अभयवोष चक्रवर्तीका भानजा था, इस-लिए उसने उन्हे चक्रउर्तीको पुत्री मनोरमाके साथ विवाह किया था ।१४३।
- म. पु./७२/२२७-२३० का भागार्थ --- ( सोमदेवके--सोमदत्त सोमिल और सोमभ्गति ये तोन पुत्र थे। उन तीनोंके मामा अग्निभूतिके धनश्री, मित्रश्री, और नागश्री नामकी तीन क्षन्याएँ थी, जो उसने उपरोक्त तीनों पुत्रोके साथ-साथ परणा दी। )

#### \* चकवर्ती द्वारा म्लेच्छ कन्याओंका प्रहण

—दे० प्रवज्या/१/३ ।

# ४, गन्धर्य आदि विवाहोंका निषेध

- दे ब्रह्मचर्य/२/३/२ परस्त्रो त्याग वतको शुद्धिकी इच्छासे गन्धर्व विवाह आदि नही करने चाहिए और नही किन्ही कन्याओकी जिन्दा करनी चाहिए।
  - \* धर्मपत्नीके अतिरिक्त अन्य स्त्रियोंका निषेध

-दे, स्त्री/१२ ।

विवाह क्रिया-- दे सरकार/२।

विवाह पटल----आ, ब्रह्मदेव (ई. १२१२-१३२३) द्वारा रचित एक प्रन्थ।

#### विविक्त शय्यासन—

- स सि / १/११/४३८/१० झून्यागारादिषु विविक्तेषु जन्तुभीडाविरहितेषु संयतस्य शय्यासनमवाधात्ययवद्यचर्यस्याध्यायध्यानादिश्रसिद्धवर्थ कक्तेव्यमिति पञ्चम तप । = एकान्त जन्तुओकी पीडासे रहित जून्य घर आदिमे निर्वाध व्रह्मचर्य, स्वाध्याय और ध्यान आदिकी प्रसिद्धिके लिए संयतको शय्यासन लगाना चाहिए !---(विशेष दे वसतिका/ई) (रा. वा / १/११/१२/६११/१२) ।
- का. अ,/मू /४४७-४४६ जो रायदोसहेंद्र आसण सिज्जादिय परिच्चयइ। अप्पा णिव्विसय सया तस्स तवो पचमो परमो १४४७। पूजादिमु

For Private & Personal Use Only

णिरवेश्लो ससारशरीर-भोग-णिवित्रणो। अञ्भत्तरतवकुमलो उवसम-सीलो महासंतो । ४४८। जो णिवसेदि मसाणे वणगहणे णिज्जणे महाभोमे । अण्णस्थ वि एयंते नस्स वि एद तव होदि । ४४९। = जो मुनि राग और द्वेषको उत्पन्न करनेवाले आसन शय्या वगैरहका परित्याग करता है, अपने आत्मस्वरूपमें रमता है, और इन्द्रियोके विषयोंसे तिरक्त रहता है, उसके विविक्त शय्यासन नामका पाँचवाँ उत्कृष्ट तप होता है । ४४७। अपनी पूजा महिमाको नही चाहनेवाला, स्पसार शरीर और भोगोसे उदासीन, प्रायश्चिन आदि अभ्यन्तर तपमें कुशल, शान्त परिणामी, क्षमाशील, महापराक्रमी, जो मुनि रमझानभूमिमें, गहन वनमें, निर्जन महाभयानक स्थानमें, अथवा किसी अन्य एकान्त स्थानमें निवास करता है, उसके विविक्त शय्यासन तप होता है ।---दे वसतिका /६ ।

#### २. विविक्त शय्यासनका प्रयोजन

- भ. आ /मू./२३२-२३३ कलहो नोलो भक्ता वामोहोममत्ति च । ज्भाण-ज्मयणविधादो णत्थि विवित्ताए वसधीए ।२३२। इय सह्रोणमुवगदो सुहप्पवसेहि तित्धओएहिं । पचसमिदो तियुक्तो आदट्ठपरायणो होदि ।२३३। = कलह, व्यग्न करनेवाले शब्द, सक्ष्लेश, मनकी व्यग्रता असयत जनोंको सगति, मेरे तेरेका भाव, ध्यान अध्ययनका विधात ये सब बाते विविक्त वसतिकामें नहों होती ।२३२। सुख पूर्वक आत्म-स्वरूपमें लीन होना, मन वचन कायकी अशुभ प्रवृत्तियोको रोकना, पाँच समिति, तीन गुप्ति, इन सत्र वातोको प्राप्त करता हुआ एकान्त-वासी साधु आत्म प्रयोजनमें तत्पर रहता है ।२३३।
- ध १३/५.४,२६/५८/१० किमट्ठनेसो कोरदे १ असव्भजणदसणेण तस्स-हवासेण जणिद-तिकालविसपरागदोसपरिहरणट्ठ । = प्रइन---यह विविक्त शय्यासन तप किस लिए किया जाता है १ उत्तर---असम्य जनोंके देखनेसे, और उनके सहवाससे उत्पन्न हुए त्रिकाल विषयक दोषोंको दूर करनेके लिए किया जाता है ।
- भ आ /वि /६/३२/१६ चित्तव्याकुलतापराजयो विविक्तशयनासनं । =चित्तको व्यग्रदाको दूर करना विविक्त शयनासन है ।
- दे, विविक्त शय्यासन/१—त्निर्वाध ब्रह्मचर्य, स्वाध्याय और ध्यान आदि-की प्रसिद्धिके लिए किया जाता है।
  - \* साधु योग्य विविक्त वसतिका का स्वरूप्---
  - -दे वसतिका । \* विविक्त शब्द का रुक्षण -दे० वसतिका ।

विविर----दे. विवर ।

विवृत योनि--दे. योनि ।

#### विवेक----

- स. सि./१/२२/४४०/७ ससक्तान्नपानोपकरणादिविभजन विवेक'। संसक्त हुए अर्थात् परस्परमें मिल्ले-जुले अत्र पाम आदिका अथवा उपकरणादिका विभाग करना विवेक प्रायश्चित्त है। (रा वा /१/२२/ १/६२१/२६) (त. सा./७/२१) (अन. ध /७/४१)।
- ध. १३/५.४.२६/६०/११ गण-गच्छ-दब्ब-खेत्तादी हितो ओसारण विवेगो णाम पायच्छित्त । =गण, गच्छ, द्रव्य और क्षेत्र आदिसे अलग करना विवेक नामका प्रायश्चित्त है ।
- भ आः,/बि,/६/३२/२१ येन यत्र वा अशुभोषयोगोऽध्रुत्तन्निराक्रिया, ततो परासनं विवेक
- भ. आ,/बि /१०/४६/११ एवमतिचारनिमित्तद्रव्यक्षेत्रादिकान्मनसा अपगतिस्तत्र अनाहतित्विनेक । च्यजिस जिस पदार्थ के अवलम्बनसे अशुभ परिणाम होते है, उनको त्यागना अथवा उनसे स्वय दूर होना यह विवेक तप है। अतिचारको कारणीभ्त ऐसे द्रव्य क्षेत्र और कालादिकसे मनसे पृथक् रहना अर्थात् दोषोत्पादक द्रव्यादिकोका मनसे अनादर करना, यह विवेक है।

चा सा /१४२/१ समग्देषु द्रव्यक्षेत्रान्नपानोपकरणादिषु दोषान्निकर्त्त यितु-मलभमानस्य तद्वद्रव्यादि विभजन विदेक । अथवा शक्तंचनगूहनेन प्रयत्नेन परिहरत कुतश्चिरकारणत प्राप्तुकग्रहणग्राहण्यो प्राप्तुकस्यापि प्रत्याख्यातस्य विस्मरणास्ततिग्रहे च स्मृत्वा पुनस्तदुत्सर्जन विवेक । = किसी मु जेका हृत्य किसी द्रव्य, क्षेत्र, अन्न, पान अथवा उपकरण-में आसक्त हो और किसी दोषको पूर् करनेके लिए गुरु उन मुनिको वह पदार्थ प्राप्त न होने दे, उस पदार्थको उन मुनिसे अलग कर ले तो, बह विवेक नामका प्रायश्चित्त कहलाता है। २ अथवा अपनी शक्ति-को न छिपाकर प्रयत्नपूर्वक जीवोंकी बाधा दूर करते हुए भी किसी कारणसे अप्राप्तुक पदार्थको ग्रहण करां ले अथवा जिसका त्याग कर चुके है, ऐसे प्राप्तुक पदार्थको भी भूलकर ग्रहण कर खे और फिर स्मरण हो आनेपर जन सनका त्याग कर दे तो वह भी विवेक प्रायश्चिक्त कहलाता है। ( अन. घ,/०/४० )

#### २. विवेकके भेद व लक्षण

- भ आ /मू /१६८--१६१/३८९ ईदियकसायउवधीण भत्तपाणस्स चावि देहस्स । एस विवेगो भणिदो पंचविधो दब्वभावगरो ।१६८ । अहवा सरीरसेज्जा सथारुत्रहीण भत्तपाणस्स । वेज्जावच्चकराण य होइ विवेगो तहा चेव ।१६१ = इन्द्रियविवेक, कषायविवेक भक्तपान विवेक, उपधिविवेक, देहविवेक ऐसे विवेकके पॉच प्रकार पूर्वागममें कहे गये है ।१६८ । अथवा शरीरविवेक, वसतिसंस्तरविवेक, उपकरण विवेक, भक्तपान विवेक और वैयावृत्त्यकरजविवेक ऐसे पॉच भेद कहे गये है । इन पॉच भेदोमे प्रत्येकके द्रव्य और भाव ऐसे दो दो भेद है ।१६९ (सा, ध./८/४४)
- भ आ,/वि. १६८-१६९/३८२/२ रूपादिविषये चक्षुरादीनामादरेण कोपेन वा अप्रवर्त्तनम् । इहं पश्याभि शुणोमोति वा । • • इति वचनानुच्चारणं द्रव्यत इन्द्रियविवेक । भावत इन्द्रियविवेको नाम जातेऽपि • • विज्ञानस्य रागकोपाभ्या विवेचनं, रागकोपसहचारिरूपादिविषय-मानसज्ञानापरिणसिर्वा । द्रव्यत कषायविवेको नाम कायेन वाचा चेति द्विविध । भूलतासंकोचन • इत्यादि कायव्यापारावरणं । हन्मि • इत्यादि वचनाप्रयोगश्च । परपरिभवादिनिमित्तचित्तनलड्-काभावो भावत क्रोधविवेक । तथा भात्राणां स्तब्धाकरणं मत्त कोवा श्रुतपारग – इति वचनाप्रयोगश्च मनसाइंकारवर्जनं भावतो मानकषायविवेक' । अन्य ब्रुवत इवान्यस्य यद्वचनं तस्य त्यागो मायोपदेशस्य वा बाचा मायाविवेक । अन्यत्कुर्वत इवान्यस्य कायेनाकरणं कायतो मायाविवेक । यत्रास्य लोभस्तदुद्दिश्य करप्रसारणं • एतस्य कायवगापारस्याकरणं कायेन लोभविवेक । • एतन्मदीयं वस्तुग्रामादिकं वा वचनानुच्चारण वाचा लोभविवेक ।

ममेदभावरूपमोहजपरिणामापरिणतिभवितो लोभविवेकः ।१६-। स्वर्शरीरेण स्वश्रारी शेपद्रवापरिहरणं कायविवेकः शरीरपीडा मा कथा इत्याद्यवचनं। मा पालयेति वा इति वचनं वाचाविवेक। वसतिसस्तरयोर्विवेको नाम कायेन वसतावनासन प्रागध्युषिताया । सस्तरे वा प्राक्तने अशयनं अनासनं । वाचा ध्यजामि वसतिसंस्तर-मिति वचन । कायेनोपकरणानामनादान । परिरयक्तानीमानि ज्ञानोपकरणादीनि इति वचन वाचा उपधिविवेक । भक्तपानाहानं वा कायेन भक्तपानविवेक । एवभूत भक्तंपान वा न गृह्णामि इति वचनं वाचा भक्तपानविदेवः । वैयावृत्त्यकरा स्वशिष्यादयो ये तेषा कायेन विवेक तै सहासवास । मा कृथा वैयावृत्त्य इति वचन । सर्वत्र शरीरादौ अनुरागस्य भमेद भावस्य वा मनसा अकरणं भाव-विवेकः ।१६६। = रूपादि विषयोमें नेत्रादिक इम्द्रियोकी आदरसे अथवा कोपमे प्रवृत्ति न होना । अर्थात्त यह रूप मैं देखता हूँ, शब्द मैं सुन रहा हूँ ऐसे वचनोका उच्चारण न करना द्रव्यत. इन्द्रिय विवेक है। रूपादिक विषयोका ज्ञान होकर भी रागद्वेषसे भिन्न रहना अर्थात रागद्वेषयुक्त ऐसी रूपादिक विषयोमे सानसिक ज्ञानकी परिणति न

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

होना भावता इन्द्रियविवेक है। द्रव्यत कथाय विवेकके शरीरसे और वचनसे दो भेद है। भौहे सकुचित करना इत्यादि शरीरकी प्रवृत्ति न होना कायक्रोध विवेक है। मैं मारूँ गा इत्यादि वचनका प्रयोग न करना वचन क्रोध विवेक है। दूसरोका पराभव करना, वगैरहके द्वेषपूर्वक विचार मनमें न लाना यह भावक्रोधविवेक है । इसी प्रकार द्रव्य, मान, माया व लोभ कषाय विवेक भी शरीर और वचनके ब भावके भेदसे तीन तीन प्रकारके है। तहाँ शरीरके अवयवोको न अकडाना, मेरेसे अधिक शास्त्र प्रबीण कौन है ऐसे बचनोका प्रयोग न करना ये काय व वचनगत मानविवेक है। मनके द्वारा अभिमानको छोडना भाव मानकषाय विवेक है। मानो अन्यके विषयमें बोल रहा है ऐसा दिखाना, ऐसे वचनका त्याग करना अथवा कपटका उपदेश न करना वाचा मायाविवेक है। शरीरसे एक कार्य करता हुआ भो मै अन्य ही कर रहा हूँ ऐसा दिखानेका त्याग करना काय मायाविवेक है। जिस पदार्थमें लोभ है उसकी ठरफ अपना हाथ पसारना इत्यादिक शरीर कियान करना काय लोभ विवेक है। इस वस्तु ग्राम आदिका मै स्वामी हूँ ऐसे वचन उच्चारण न करना बाचा लोभ विवेक है। ममेद भावरूप मोहज परिणतिको न होने देना भाव लोभ विवेक है ।१६८। अपने शरीरसे अपने शरीरके उपद्रवको दूर न करना काय शरीर विवेक है। शरीरको तुम पीडा मत करो अथवा मेरा रक्षण करो इस प्रकारके वचनोका म कहना वाचा शरीर दिवेक है। जिस वसतिकामें पूर्वकालमें निवास किया था उसमें निवास न करना और इसो प्रकार पहिले वाले सस्तरमें न सोना बैठना काय वसति-सस्तर विवेक है। मै इस वसति व सस्तरका त्याग करता हूँ। ऐसे वचनका बोलना वाचा वसतिसंस्तर विवेक है। अरोरके द्वारा उप-करणोको ग्रहण न करना काय उपकरण विवेक है। मै ने इन ज्ञानो-पकरणादिका स्याग किया है ऐसा वचन बोलना वाचा उपकरण विवेक है। आहार पानके पदार्थ भक्षण न करना काय भक्तपान विवेक है। इस तरहका भोजन पान मै ग्रहण नहीं करूँ या ऐसा वचन बोलना वचाभक्तपान विवेक है । वैयावृत्त्य करनेवाले अपने शिष्या-दिकोका सहवास न करना काय वैयावृत्त्य विवेक है। तुम मेरी वैयावृत्त्य मत करो ऐसे वचन बोलना वाचा वेयावृत्य विवेक है। सर्वत्र शरीरादिक पदार्थोंपरसे प्रेमका त्याग करना अथवा ये मेरे है ऐसा भाव छोड देना भावविवेक है।

#### १. विवेक तपके अतिचार

भ आ,/वि,/४८७/७०७/२२ भावतोऽविवेको विवेकातिचारः ।=परि-णामोके द्वारा विवेकका न होना विवेकका अतिचार है ।

\* विवेक प्रायश्चित्त किस अपराधमें दिया जाता है

-दे, प्रायश्चित्त/४।

विवेचन- १, वस्तु विवेचन विधि करे, स्याय। २. आगम व अध्यात्म पद्धति- दे, पद्धति।

#### ৰিহাৰ—

- सि. बि./मू./१/१/३९ पश्यत् स्वलक्षणान्येकं स्थूलमक्षणिक स्फुटम् यद्वव्यवस्यति वैशद्यं तद्विद्धि सटशस्मृते ।१। = परस्परमें विलक्षण निरश क्षणरूप स्वलक्षणोको देखनेवाला स्थूल और अक्षणिक एक वस्तुको स्पष्ट रूपसे निश्चित करता है। अत वशद्य व्यवसायात्मक सविकल्पकप्रत्यक्षसे सम्बद्ध है।
- प. मु /२/४ प्रतोध्यन्तराव्यवधानेन विशेषवत्तया वा प्रतिभासनं वैशय । ---जो प्रतिभास विना किसी दूसरे ज्ञानकी सहायताके स्वतन्त्र हो, तथा हरा पीला आदि विशेष वर्ण और सोधा टेढा आदि विशेष आकार लिये हो, उसे वैशद्य कहते है।

न्या, दी /२/ १२/२४ किमिरं विशदप्रतिभासत्वं नाम । उच्यते: ज्ञाना-

वरणस्य क्षयाद्विशिष्ठक्षयोपशमाद्वा शब्दानुमानाद्यसभवि यन्नैर्मरुय-मनुभवसिद्धम् दृश्यते खण्वरिनरस्तीत्याग्ववचनाद्धमादि लिङ्वाच्चो-रपन्नाज्ज्ञानादयमग्निरित्युत्पन्नस्यैन्द्रियक्स्य ज्ञांतस्य विशेषः । स एव नैर्मरूय, वैशद्यम्, स्पष्टत्वमित्यादिभि शब्दैरभिधीयते ।=प्रश्न-विशद प्रतिभास क्सिको कहते है ! उत्तर-ज्ञानावरण कर्मके सर्वथा क्षयसे अथवा विशेष क्षयोपशमसे उत्पन्न होनेवाली और शब्द तथा अनुमानादि ( परोक्ष ) प्रमाणोसे नही हो सकनेवाली जो अनुभवसिद्ध निर्मलता है वही विशद-प्रतिभास है। किसी प्रामाणिक पुरुषके 'अग्नि है' इस प्रकारके बचनसे और 'यह प्रदेश अग्निवाला है, क्योकि, धुआँ है' इस प्रकारके धूमादि जियसे उत्पन्न हुए ज्ञान्की अपेक्षा 'यह अग्नि है' इस प्रकारके इन्द्रियज्ञानमें विशेषता देखी जाती है । वही विशे-षता निर्मलता, बिशदता, और स्पष्टता इत्यादि शब्दों द्वारा कही जाती है ।

विशल्याकारिणी- एक विद्या-दे विद्या।

- विशाखनंदि— म पु./ १७/ १ लो नं राजगृहोके राजा विश्वभूतिके छोटे भाई विशाखभूतिका पुत्र था ७२। विश्वभूतिके पुत्र विश्वनम्दि का बन छीन लेनेपर युद्ध हुआ, जिसमें यह भाग गया ७४,-७७। देशाटन करता हुआ मथुरामें रहने लगा। वेश्याके घर बैठे विश्व-नन्दीकी गाय द्वारा गिरा दिया जानेपर हॅसी उडायी 150-5१। चिर-काल पर्यंत अनेक योनियोमे अमण किया 150।
- विशाखभूति ---- म पृ / १७/ १ लो. --- राजगृह नगरके राजा विश्वभूति-का छोटा भाई था ७३। पिताके दीक्षा लेनेके अनन्तर इसने भी अपने ताऊके पुत्र विश्यनन्दीके साथ दीक्षा ले जी ७४। महा शुक्र स्वर्गमे देव उत्पन्न हुआ । ८२।

विशाखा - एक नक्षत्र - दे नक्षत्र ।

विशाखाचार्यं — श्रुतावतारके अनुसार आप भद्रबाहु प्रथमके पश्चात प्रथम ११ अग व १० पूर्वधारी थे। [ द्वादश वर्षीय दुर्भिक्षके अवसरपर आप भद्रवाहु स्वामीके साथ दक्षिणकी ओर चले गये थे। भद्रवाहु स्वामीकी तो वहाँ ही समाधि हो गयी पर आप दुर्भिक्ष समाप्त होनेपर पुन उज्जैन लौट आये (भद्रबाहु चरित/३)] समय--वी. नि, १६२-१७२ (ई. पू. ३६५-३५४)।--दे० इतिहास/४/४।

विद्याला—भरत क्षेत्र आर्य खण्डको एक नदो –दे० मनुष्य/४।

विशिष्ट - १ घ. १०/४.२.४,३/२३/६ सिगा विसिट्ठा, कयाइं वयादो अहियाय दसणादो । = ( ज्ञानावरणीय द्रव्य ) स्यात् विशिष्ट है, क्योकि कदाचित् व्ययकी अपेक्षा अधिक आय देखी जाती है ।

\* नोओम नोविशिष्ट-दे ओम । २, सौमनस पर्वतका एक कूट व उसका रक्षक देव-दे० लोक /५/४।

# विशिष्टाद्वैत----दे. वेदान्त/४

#### विश्चद्ध—

स सि /२/४१/११२८४ विशुद्धकार्यस्वाद्विशुद्धव्यपदेश । विशुद्धस्य पुण्यकर्मण अशवलस्य निरवधस्य कार्यस्वाद्विशुद्धमिरयुच्यते तन्तुना कार्पासव्यपदेशवत् ।=विशुद्धकर्मका कार्य होनेसे आहारक शरीरको विशुद्धि

440

विशुद्ध कहा है। तारपर्य यह है कि चित्र विचित्र न होकर निर्दीष हो, ऐसे विशुद्ध पुण्यकर्मका कार्य होनेसे आहारक शरीरको भी विशुद्ध कहते है। यहाँ कार्यमें कारणका उपचार है। जैसे तन्तुओंमें कपासका उपचार करके तन्तुओंको भो कपास कहते है। (रा. या / २/४१/२/१५२/२६।

विशुद्धि स्वाता वेदनीयके बन्धमें कारणभूत परिणाम विशुद्धि तथा असाता वेदनीयके बन्धमें कारणभूत संक्लेश कहे जाते है। जीवको प्राय मरते समय उत्कृष्ट सक्लेश होता है। जागृत तथा साकारो-पयोगको दशामें ही उरकृष्ट सक्लेश या विशुद्धि सम्भव है।

## विद्युद्धि च संक्लेशके लक्षण

- स. सि /१/२४/१३०/५ तरावरणक्षयोपक्षमे सति आत्मन प्रसादो विशुद्धिः । == मन पर्यय झानावरणकर्मका क्षयोपक्षम होनेपर जो आत्मामे निर्मलता आती है उसे विशुद्धि कहते है । ( रा.वा./१/२४/ -/५/१६)।
- ध. ६/१.६-७.२/१८०/६ असादतंधजोग्गपरिणामो संकिलेसो णाम। का विसोही । सादबंधजोग्गपरिणामो । उक्कस्सट्टिदीदो उवरिम-विदियादिट्ठिदीओ वधमाणस्स परिणामो विसोहि चि उच्चदि, जहण्णदिदी उवरिम-विदियादिद्वितीओ बंधमाणस्स परिणामो सण्लिसो त्ति के वि आइरिया भर्ण ति, तण्ण घडदे । कुदो । जहण्णुक-स्सड्डिदिपरिणामे मोत्तूण सेसमज्भिमड्डिपीण सब्वपरिणामाणं पि सकिलेसविसोहित्तप्पसंगादो । ण च एवं, एक्कस्स परिणामस्स लक्लणभेदेण विणा दुभावविरोहादो । = असाताके सन्धयोग्य परि-णामको सक्लेश कहते है और साताके बन्ध योग्य परिणामको विशुद्धि वहते है। कितने हो आचार्य ऐसा कहते है कि उत्कृष्ट स्थितिसे अध-स्तन स्थितियोको भाँधनेवाले जीवका परिणाम 'बिशुद्धि' इस नाम-से नहा जाता है, और जघन्य स्थितिसे उपरिम-द्वितीय तृतीय आदि स्थितियोंको बाँधनेवाले जीवाका परिणाम सक्लेश कहलाता है। किन्तू उनका यह कथन घटित नहीं होता है; क्योंकि, जघन्य और उत्कृष्ट स्थितिके मँधनेके योग्य परिणामोंको छोडकर शेष मध्यम स्थितियोके बाँधने योग्य सर्व परिणामोके भी सक्लेश और विशु-द्धताका प्रसग आता है। किन्तु ऐसा है नही, क्योंकि. एक परि-णामके लक्षण भेदके जिना द्विभाव अर्थात् दो प्रकारके होनेका विरोध है।
- ध. ११/४, २, ६, १६ १-९७०/३१४/ दं अइतिञ्च कसायाभावो मदकसाओ विसुद्धदा त्ति घेत्तव्वा । तत्थ सादस्स चउद्दाणमधा जीवा सठवविसुद्ध त्ति भणिदे सुट्ठुमदर्सकिखेसा त्ति घेत्तव्व । जहण्णद्विदिबंधकारण-जोवपरिणामो वा विसुद्धा णाम । साद चउद्दाणनंधए हिंतो सादस्सेव तिट्टाणाणुभागनंधया जोवा सकिलिसट्ठदरा, कसाउकड्डा त्ति भणिद हो दि । = अत्यन्त तीव कषायके अभावमें जो मन्द कषाय होती है, उसे विशुद्धता पदसे ग्रहण करना चाहिए । (सूत्रमें) साता वेदनीयके चतु स्थानजन्धक जीव सर्व विशुद्ध है, ऐसा कहनेपर 'वे अतिशय मन्द संक्लेशसे सहित है' ऐसा ग्रहग करना चाहिए । अथवा जधन्य स्थितिजन्धका कारणस्वरूप जो जीवका परिणाम है उसे विशुद्धता समफना चाहिए । साताके चतु स्थान बन्धकी अपेक्षा साताके ही त्रिस्थानानुभागनन्धक जीव सक्लिष्टतर है, अर्थात् वे उनकी अपेक्षा उत्कट कषायवाले है, यह अभिपाय है ।
- क पा ४/३-२२/§ ३०/१५/१३ को संकिलेसो णाम । कोह-माण-माया-लोहपरिणामविसेसो । = क्रोध, मान, माया लोभरूप परिणाम-विदोधको सबलेश कहते है ।

#### २. संक्लेश व विद्युदि स्थानके स्कषण

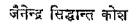
- क. पा./५/४-२२/६ ६११/३८०/७ काणि विसोहिट्ठाणाणि । वद्धाणु-भागसतस्स घादहेदुजोवपरिणामो ।=जीवके जो परिणाम नॉर्धे गये अनुभाग सरकर्मके घातके कारण है, उन्हे विश्वुद्धिस्थान कहते है ।
- ध. ११/४.२.ई. ५१/२०८/२ सपहि सकित्तेसट्ठाणाणं विसोहिट्ठाणाणं च च को भेदो। परियत्तनाणियाणं साद-थिर-सुभ-सुभग-सुस्सर-आवेज्जादीण सुभपयडीणं नधकारणभूवकसायट्ठाणाणि विसोहिट्ठा-णाणि, असाद-अथिर-असुह दुभग-[दुस्सर ] अणादेज्जादीण परि-यत्तमाणियाणमसुहपयडीण बंधकारणकसाउदयट्ठाणाणि सकलेसट्ठा-णाणि त्ति एसो तेसि भेदो। ---प्रहाँ सक्लेशस्थानो और विशुद्धिस्थानोमें क्या भेद है ' उत्तर -- साता, स्थिर, शुभ, सुभग सुस्वर और आदेय आदिक परिवर्तमान शुभ प्रकृतियॉके नन्धव कारणभूत कषायस्थानोंको विशुद्धिस्थान कहते हैं, और असाता, अस्थिर, अशुभ, दुर्भग, [दुस्वर] और अनादेय आदिक परिवर्तमान अशुभ प्रकृतियोके नन्धके कारणभूत कषायोंके उदयस्थानोंको सक्लेशस्थान कहते है, यह उन दोनोमें भेद है।
- स सा /आ./ ४३-४४ कषायविपाकोच्रेकलक्षणानि संबलेशस्थानानि ा कषायविपाकानुब्बेकलक्षणानि विशुद्धिस्थानानि । ⇔कषायोंके विपाक की अतिशयता जिनका लक्षण है ऐसे जो सक्लेशस्थान तथा कषायोंके विपाककी मन्द्रता जिनका लक्षण है ऐसे जो विशुद्धि स्थान • ।

## ३. वर्द्धमान व हीयमान स्थितिको संक्लेश व विद्युद्धि कहना ठीक नहीं है

ध ई/१.१-७.२/१९९/१ संकिलेसबिसोहीणं बहुमाण-हीयमाणलक्स्लणेण भेदो ण विरुज्फर्सि त्ति चे ण, वङ्ढि-हाणि-धम्माणं परिणामत्तादो जीवदव्वावट्टाणाणं परिणामतरेष्ठ असंभवाणं परिणामलक्खणत्तविरो-हादो । = प्रश्न-वर्द्धमान स्थितिको संक्लेशकका और हीयमान स्थितिको विशुद्धिका लक्षण मान लेनेसे भेद विरोधको नही प्राप्त होता है ' उत्तर-नहीं, क्योंकि, परिणामस्वरूप होनेसे जीव द्रव्यमें अवस्थानको प्राप्त और परिणामान्तरों सें असम्भव ऐसे दृद्धि और हानि डन दोनों धर्मोंके परिणामलक्षणत्त्वका विरोध है। विशेषार्थ-[ स्थितियोंको वृद्धि और हानि स्वयं जीवके परिणाम है। जो क्रमश सक्लेश और दृद्धिरूप परिणामकी वृद्धि और हानि होते है । -स्थितियोंकी और सक्लेश विशुद्धिकी वृद्धि और हानिमें कार्य कारण सम्बन्ध अवश्य है, पर उनमें लक्षण लक्ष्य सम्बन्ध नहीं माना जा सकला। ]

# ४. वर्द्धमान व हीयमान कषायको भी संक्लेश विशुद्धि कहना ठीरु नहीं ।

ध ६/१.१-७.२/१२१/३ ण च कसायवड्ढो संकिलेसल्जवल हिदिभंध-उड्ढोए अण्णहाणुववत्ती हो. विसोहिअद्वार बड्ढमाणकसायस्स सकिलेस सत्तप्पसंगादो ण च विसोहिअद्वार कसायउड्ढी गरिथ त्ति वोत्तु जुत्त. सादादीण मुजगारबंधाभावप्पसंगा। ण च असादसाद-बंधाण सकिलेसविसोहीओ मोत्तूण अण्णकारणमरिथ अणुवलभा। ण कसायउड्ढी असादबंधकारण, तक्काले सादस्स बधुवलंभा। ण हाणि, तिस्से वि साहारणत्तादो ।= क्षायकी वृद्धि भी सक्लेश नहीं है, क्योंकि १ अन्यथा स्थितिनन्धकी वृद्धि भी सक्लेश नहीं है, क्योंकि १ अन्यथा स्थितिनन्धकी वृद्धि बन नहीं सकती है और, २ विशुद्धिके कालमें वर्द्धमान कषायवाले जोवके भी सक्लेशत्व-काप्रसंग आता है। और विशुद्धिके कालमे क्षायोकी वृद्धि नहीं होती है, ऐसा कहना भी युक्त नही है,क्योंकि, वैसा माननेपर साता आदि-के मुजगारवन्धके अभावका प्रसग प्राप्त होगा। तथा असाता और



साता इन दानोके बन्धका सक्लेश और विशुद्धि, इन दोनोको छोड-कर अन्य कोई कारण नही है, क्योंकि, बैसा कोई कारण पाया नहीं जाता है। ३, कषायोकी वृद्धि केवल असाताके बन्धका कारण नहीं है, क्योंकि, उसके अर्थात कषायोकी वृद्धिके कालमे साताका बन्ध भी पाया जाता है। इसो प्रकार कषायोकी हानि केवल सानाके बन्धका कारण नहीं है, क्योंकि, वह भी साधारण है, अर्थात कषायोको हानिके कालमें भी असाताका बन्ध पाया जाता है।

ध. ११/४ २,६,५१/२०८/६ वड्ढमाणकसाओ सकिन्नेसो, हायमाणो विसोहि ति किण्ण घेप्पदे। ण, सकिलेस-विसोहिट्ठाणाण चंखाप सामणत्तव्यसगादो । कुदो । जहण्णुक्कस्सपरिणामाण जहानमेण विसोहिसकिलेसणियमदसणादो । मज्फिमपरिणामाण च सकिलेस-विसोहिपनखमुत्तिदसणादो ण च सकिसेस-विसोहिट्ठाणाण सखाए समाणमत्थि—। सम्मत्तृष्पत्तीए सादद्धाणपरूवणं काद्रण पुणी सकि-लेसविसोहीण परू भण कुणमाणा वक्खाणाइरिया जाणावेति जहा हायमाणकसाउदयट्टाणाणि चेव विसोहिसण्णिदाणि त्ति भणिदे होदु णाम तत्थ तथाभावो, दसण-चरित्तमोहक्खवणोवसामणामु पुव्विछ-समए उदयमागदो अणुभागफद्दएहिता अणंतगुणहोणफद्दयाणमुदएण जादकसायउदयट्ठाणस्स विसोहित्तसुवगमादो । ण च एस णियमो ससाराबत्थाए अत्थि, तथ्य छव्विइवड्विहाणीहि क्साउदयट्ठाणाण उत्पत्तिदंसणादो । ससारावत्थाए वि अंतो मुहूत्तमणंतगुणहीणकमेण अणुभागफद्दयाण उदओ अत्थि त्ति वुत्ते होदु, तत्थ वि तधाभाव पडुच विसोहित्तव्भुवगमादो । ण च एत्थ अर्णतगुणहोणफदयाणमु-दएण उप्पण्णवसाउदयट्ठाणं विसोहि ति घेप्पदे, एत्थ एव विहवित-चखाभावादो । किंतु सादबधपाओग्गकसाउदयट्ठाणाणि विसोहो, असादबधपाओग्गकसाउदयट्ठाणाणि सकिलेसो त्ति घेत्तव्तमण्णहा विस्रोहिट्ठाणाणमुक्तस्सटि्ठदीए थोवत्तविरोहादो त्ति । -- प्रश्न --बढती हुई कघायको सक्तेश और होन होती हुई कषायको विशुद्धि वयो नही स्त्रीकार करते १ उत्तर - नही, क्योकि, ४ वैमा स्वीकार करनेपर सक्लेश स्थानो और विशुद्धिस्थानोकी सख्याके समान होनेका प्रसग आता है। कारण यह है कि जघन्य और उत्कृष्ट परिणामोके क्रमश विशुद्धि और सब्लेशका नियम देखा जाता है. तथा मध्यम परिणामोका सक्लेश अथवा विशुद्धिके पक्षमे अस्तित्व देखा जाता है। परन्त्र संक्लेश और विशुद्धिस्थानोंमें मंख्याकी अपेक्षा समानता है नहीं। प्रश्न-सम्यवस्वोत्पत्तिमे सातावेदनीयके अध्वानकी प्ररूपणा करके पष्टचात् सवलेशा व विशुद्धिकी प्ररूपणा करते हुए ज्यारूपानाचार्य यह ज्ञापित करते हैं कि हानिको प्राप्त होनेवाले कषायके उदयस्थानोकी ही विशुद्धि सज्ज्ञा है १ उत्तर--वहॉ-पर वैसा कथन ठोक है, क्यों कि, १, दर्शन और चारित्र मोहकी क्षपणा व उपशामनामें पूर्व समयमे उदयको प्राप्त हुए अनुभागरपर्धन कोकी अपेक्षा अनन्तगुणे हीन अनुभागम्पधेकोके उदयसे उत्पन्न हुए कषायोदयस्थानके विशुद्धपना स्वीकार किया गया है। परन्तु यह नियम ससारावस्थामे सम्भव नही है, क्योकि, वहाँ छह प्रकारकी वृद्धि व हानियोसे कषायोदयस्थानकी उत्पत्ति देखी जाती है। प्रश्त- संसारावस्थामे भी अन्तर्मुहूर्त कालतक अनन्तगुणे होन क्रमसे अनुभाग स्पर्धकोका उदय है ही १ उत्तर-६. ससारावस्थामे भी उनका उदय बना रहे., वहाँ भी उक्त स्वरूपका आश्रय करके वि-शुद्धता स्वीकार को गयी है। परन्तु यहाँ अनन्तगुणे हीन स्पर्धकों के उदयसे उरपन्न कषायोदयस्थानको विशुद्धि नही ग्रहण किया जा सकता है, क्योंकि, यहाँ इस प्रकारको विवक्षा नहीं है । किन्तु साता-वेदनोयके जन्धयोग्य कपायोदय स्थानोको विशुद्धि और असातावेद-नीयके त्रन्धयोग्य कषायोदयस्थानोको सबलेश ग्रहण करना चाहिए. वयोकि, इसके विना उत्कृष्ट स्थितिमे त्रिशुद्धिस्थानोको स्तोक्ताका विरोध है ।

বিহারি

\* दर्शन विशुद्धि-हे, दर्शन विशुद्धि ।

५६९

# ५. जीवोंमें विद्युद्धि व संक्लेशकी तरतमताका निर्देश

ष. ख. ११/४,२,६/सूत्र १६७-१७४/३१२ तत्थ जे ते सादनधा जीवा ते तिविहा-चउट्ठाणवधा तिट्ठाणवधा विट्ठाणवधा १९६७। असाद-वधा जीवा तिविहा विट्ठाणवधा विट्ठाणवधा भ९६७। असाद-वधा जीवा तिविहा विट्ठाणवधा तिट्ठाणवधा चउद्दागवंधा ११६९। सव्वविम्रुद्धा सारस्स चउट्ठाणवधा जीवा १९६१। तिट्ठाणवंधा जीवा संकिलिट्ठदरा १९७०। विट्ठाणवधा जीवा १९९। तिट्ठाणवधा जीवा संकिलिट्ठदरा १९७३। चउट्ठाणवधा जीवा १७९। तिट्ठाणवधा जीवा संकिलिट्ठदरा १९७३। चउट्ठाणवधा जीवा भिवित्ठिट्ठदरा १९७४। स्मातवन्धक जीव तीम प्रकार है-चतु स्थानवन्धक तिस्थान-बन्धक और द्विस्थानवन्धक ११६७। असातवन्धक जीव तीन प्रकारके है-दिस्थानवन्धक, त्रिस्थानवन्धक और चतु स्थानवन्धक ११६९। सातावेदनीय चतु स्थानवन्धक जीव सबसे विशुद्ध है १९६९। त्रिस्था-वन्द्यक जीव सक्सिप्टतर है १९७०। द्विस्थानवन्धक जीव संवित्तष्टतर है १९०९। असातावेदनीयके द्विस्थानवन्धक जीव सर्वविशुद्ध है १९९२। त्रिस्थानवन्धक जीव सक्सिप्टतर है १९७३। चतु स्थानवन्धक जीव संवित्तष्टतर है १९७३।

#### ६. विद्युद्धि व संक्लेशमें हानिवृद्धिका क्रम

- ध ६/१.१-७-२/१२२/२ विसोहीओ उक्कस्सट्ठिदिम्हि थोवा होदूण गणणाए वड्ढमाणाओ आगच्छति जाव जहण्णट्ठिदि क्ति । सकिलेसा पुण जहण्पट्ठिविम्हि थोवा होदूण उवरि पनखेउक्तरक्मेण वड्ढमाणा गच्छति जा उक्कस्सिट्ठिदि क्ति । तदो सकिलेसेहितो विसोहीओ पुधभूदाओ क्ति टट्ठव्वाओ । तदो ट्ठिदमेद सादबधओग्पपरिणामो विसोहि क्ति । =विशुद्धियाँ उत्कृष्ट स्थितिमे अन्प होकर गणनाकी अपेसा बढती हुई जघन्य स्थितितक चली आती है । किन्तु सम्लेश जघन्य स्थितिमे अन्प होकर ऊपर प्रक्षेप उक्तर क्रमसे, अर्थात सहश प्रचयरूपसे वढते हुए उत्कृष्ट स्थितितक चले जाती है । इसलिए सक्लेशोसे विशुद्धियाँ पृथग्भूत होती है, ऐसा अभिप्राय जानना चाहिए । अतएव यह स्थित हुआ कि साताके वन्ध योग्य परिणामका नाम विशुद्धि है ।
- ध. ११/४,२.६.५१/२१०/१ तदो स किलेसट्ठाणाणि जहण्णटि्ठदिष्पहुडि विसेसाहियबङ्ढीए, उक्कस्सटि्ठदिष्पहुडि विसोहिट्ठाणाणि विसे-साहियबङ्ढोए गच्छंति [ क्ति ] विसोहिट्ठाणेहितो सक्लिसट्ठा-णाणि विसेसाहियाणि चि सिद्ध ।= अतएव सक्लेशस्थान जघन्य स्थितिसे लेकर उत्तरोत्तर विशेष अधिकके क्रमसे तथा विशुद्धिस्थान उक्त्रष्टस्थितिसे लेकर विशेष अधिक क्रमसे जाते है । इसन्निए विशुद्धियानोकी अपेक्षा सक्लेशस्थान विशेष अधिक है।

#### ७. द्विचरम समयमें ही उरकुष्ट संक्लेश सम्मव है

- ष. ख १०/४.२.४/सूत्र ३०/१०७ दुचरिमतिचरिमसमए उझस्सस किलेसं गदो ।३०।
- ध. १०/४ २,४,३०/पृष्ठ/पंक्ति दो समए मोक्तूण बहुमु समएमु णिरतर-मुकस्ससकिलेस किण्ण णीदो। ण, एदे समए मोक्तूण जिरतरमुकस्स-सकिलेसेण बहुकालमबट्ठाणामाबादो। (१०७/६)। हेट्ठा पुण-सब्बत्थ समयविरोहेण उक्कस्सस किलेसो चेब। (१०८/२)। हेट्ठा पुण-सब्बत्थ समयविरोहेण उक्कस्सस किलेसो चेब। (१०८/२)। हेट्टा चरम व त्रिचरम समयमें उत्कृष्ट सक्लेशको प्राप्त हुआ। प्रइन---उक्त दा समयोको छोडकर बहुत समयतक निरन्तर उत्कृष्ट सक्लेशको क्यो नही प्राप्त कराया गया। उत्तर--नही, क्योकि, इन दो समयो-को छोडकर निरन्तर उत्कृष्ट मबलेशके साथ बहुत कालतक रहना सम्भन नही है। चरम समयके पहिले तो सर्वत्र यथा समय उत्कृष्ट सबलेश ही होता है।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

#### मारणान्तिक समुद्धातमें उत्कृष्ट संक्लेश सम्मव नहीं

ध. १२/४.२.१३.७/३୬८/३ मारण तियस्स उक्कस्सस किलेसाभावेण उक्कस्स-ज गाभावेण य उक्कस्सदव्वसामित्तविरोहादो । स्मारणान्तिक समु-द्धातमे जीवके न तो उत्कृष्ट संक्लेश होता है और न उत्कृष्ट योग ही होता है. अतएव वह उत्कृष्ट द्रव्यका स्वामी नहीं हो सकता ।

## ९. अपर्याप्त काल्ज्में उत्कृष्ट विशुद्धि सम्मव नहीं

ध १२/४,२,७,३८/३०/७ अप्पद्धत्तकाले सव्युक्कस्सविसोही णद्थि। अपयप्तिकालमे मर्वोत्कृष्ट विशुद्धि नहीं होती है।

## १०, जागृत साकारोपयोगीको हो उस्कृष्ट संक्लेश विद्युद्धि सम्मव है

- ध. १९/४.२.६.२०४/३३३/१ दसणोवजोगकाले अइसकिलेसविसोहीणम-भावादो ।
- ध १९/४.२,७,३८/३०/८ सागार जागारद्वासु चेव सञ्चुक्रस्सरिसोहीयो सञ्चुक्रस्ससकिलेसा च होति त्ति । —दर्शनोपयोगके समयमें अतिशय (सर्वोत्कृष्ट) संवलेश और विशुद्धिका अभाव होता है। साकार उपश्रोग व जागृत समयमें ही सर्वोत्कृष्ट विशुद्धियाँ व सर्वो-रकृष्ट संवलेश होते है।

## विशुद्धि लब्धि—<sub>दे. सम्भि/२।</sub> विशेष—

- स, सि /६/९/३२६/६ विशिष्यतेऽर्थोऽर्थान्तरादिति विशेष । ≕जिससे एक अर्थ दूसरे अर्थसे विशेषताको प्राप्त हो वह विशेष है । (रा. वा. ६/९/११/६१४/१६ , (रा. वा /१/१/१/३/२३)
- न्या वि /मू /१/१२१/४५० समानभाव सामान्य विशेषो अन्यो व्यपे-क्षया ।१२१। = समान भावको सामान्य कहते है और उससे अन्य अर्थात् विसमान भावको विशेष कहते है।
- च्या. वि /वृ /१/४/१२१/११ व्यावृत्तबुद्धिहेतुत्वाद्विरोष । =व्यावृत्ति अर्थात भेदको बुद्धि उत्पन्न करनेवाला विशेष है । (स्या. म /८/ ६९/२६)
- द्र. सं /टो./२८/९६/३ विशेषा इत्यस्य कोऽर्थ । पर्याय । = विशेषका अर्थ पर्याय है ।- दे अपनाद/१/१ ।
- स्या. म /४/१७/१५ स एव च इतरेभ्य सजातोयविजातीयेभ्यो द्रव्यक्षेत्र-कालभावैरात्मान व्यावर्तयन् विशेषव्यपरेशमश्तुते। = यही (घट पदार्थ) दूसरे सजातीय और विजातीय पदार्थीसे द्रव्य क्षेत्र काल और भावसे अपनो व्यावृत्ति करता हुआ विशेष कहा जाता है। ध,/उ /२ अस्त्यल्पव्यापको यस्तु विशेष सद्दशेतर ।२। = जो विसट-शताका योत्तक तथा अल्प देश, व्यापी विशेष होता है।

## २. विशेषके भेद

प मु,/४/६–७ विशेषश्च/६ं/ पर्यायव्यतिरेकभेदात ।७। ==पर्याय और व्यतिरेकके भेड़से विशेष भी दो प्रकारका है ।—( इन दोनोके लक्षण दे, बह बह नाम )

## ज्ञान विशेषोपयोगी है

पंका./त प्र /४० विशेषधाहिज्ञानम् । ⇔विशेषको ग्रहण करनेवाला ज्ञान है ।

स्या म /१/१०/२३ प्रधानविशेषमुपसर्जनीकृतसामान्य च ज्ञानमिति । ⇒ सामान्यको गौण करके विशेषकी सुरूपतापूर्वक किसी वस्तुके प्रहणको ज्ञान कहते है ।

\* वस्तु सामान्य विशेषात्मक है---<sub>दे, सामान्य</sub> ।

- \* गणित विषयमें विशेषका उक्षण----Commondifference, चय-दे, गणित/II/k/3 ।
- विशेष गुण—<sub>दे गुण/१</sub>।

विशेष नय-द, नय/J/१।

विशेषावश्यक भाष्य - श्वेताम्बर आम्नाय का प्राकृत गथा बढ यह विशालकाय प्रन्थ क्षमाश्रमण जिनभद्र गणी ने वि. स. ६५० (ई. ५६३) में पूरा किया था। (दे परिशिष्ट)।

सिशोक - विजयार्धको उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे विद्याधर।

विइलेषण - Analysis ( घ. १/४ २९)

विश्व----एक लौकान्तिक देव--- दे. लौकातिक।

- विश्वनन्दि—म पु/६७/श्लो –राजगृहके राजा विश्वभू तिका पुत्र था १७२१ चचा विशाखभूतिके पुत्र विशाखनन्दि द्वारा इसका घन छित जानेपर उसके साथ युद्ध करके उसे परास्त किया । पीछे दीक्षा घारण कर जी। (७६-७८) । मथुरा नगरीमे एक वछडेने धझा देकर गिरा दिया, तब वेश्याके यहाँ बैठे हुए विशाखनन्दिने इसकी हॅसी उडायी। निदानपूर्वक मरकर चचाके यहाँ उत्पन्न हुआ। (७१-८२) (म. पु/७४/८६-११८) यह वर्द्धमान भगवात्त्रा पूर्वका १६वाँ भव है। --दे वर्द्धमान।
- विदेवभू ---- म पु /६७/२१४-४५५ सगर चक्रवर्तीका मन्त्री था। इसने षड्यन्त्र रचकर अपने स्वामीका विवाह सुलसासे करा दिया। मधु-पिगलसे नही होने दिया।
- विश्वसेत---भगवान् पार्श्वनाथके पिता-तीर्थं कर/६।

विश्वास-दि, अद्वान ।

- विष ----- १. विष झाणिज्य कर्म-दे सावद्य/१। २. निर्विष ऋद्धि-दे, ऋद्धि/१।
- विषम दृष्टान्ते न्या वि./वृ /१/४२/२१२/२४ टष्टान्तो विषमो दार्ष्टान्तिकसटको न भवति । = जो दार्ष्टान्तिक सटका न हो उसे विषम दृष्टान्त कहते है ।

## विषमधारा-दे गणित/IJ/१/२।

## विषय----

- स. सि /१/२६/१३२/४ विषयो ज्ञेय । ≕विषय ज्ञेयको कहते है । ( रा. वा /१/२६/-/८६/१४ )
- गो जो /म /४७१/स्८५ पचरसपचवण्णा दो गधा अट्ठफाससत्तसरा। मणसहिदट्ठावीसा इदियविसया मुणेदव्वा ।४७१। == पॉच रस, पाँच वर्ण, दो गन्ध आठ स्पर्श और सात स्वर ऐसे यह २७ भेद तो परँचो इन्द्रियोके विषयोके है और एक भेद मनका अनेक विवरूपरूप विषय है। ऐसे कुल विषय २८ है।

विषय व्यवस्था हानि-दे, हानि।

विषय संरक्षण ध्यान---- हे रौद्रध्यान ।

498

- विधरथ----ख़ कथा कोष/कथा नं, ४/१ -- उज्जैनीके राजाका पुत्र था ।१४। अति भोजन करनेसे विसुचिका रोग हो गया और अन्तमें मर गया ।१६।
- विष्कंभ—Width-(ज, ४./प्र. १०८)। दे गणित/II/७/२।

विष्कंभ क्रम-दे, क्रम/२।

विष्कंभ सूचो —<sub>दे, सूचो ।</sub>

- विष्टा--- १. औदारिक शरीरमें विष्ठाका प्रमाण-दे. औदारिक १/७। २. मत्त मुत्र क्षेपग विधि ।--दे समिति/१/प्रतिष्ठ,पना ।
- विष्णु ति प /3/११८ तह य तिविट्ठदुविट्ठा सयंभु पुरिसुत्तमो पुरिससोहो । पुडरीयदत्तणारायणा य किण्हो हुर्वति णव विण्हू १११८ = त्रिपृष्ठ, द्विपृष्ठ, स्वयम्भू, पुरुषोत्तम, पुरुषसिंह, पुण्डरीक, दत्त, नारायण और कृष्ण ये नौ विष्णु (नारायण) है । ११८ - (विशेष दे. शलाका पुरुष/४) ।
- दे० जीव/१/२/२—(प्राप्त हुए शरीरको व्याप्त करनेके कारण जीवको विष्णु कहते है । )
- द्र. स./टी-/१४/४७/३ सकलविमलकेवलज्ञानेन येन कारणेन समस्त लोकालोक जानाति व्याप्नोति तेन कारणेन विष्णुर्भण्यते। - च्योकि पूर्ण निर्मल केवलज्ञान द्वारा लोक-अलोकमें व्याप्त होता है, इस कारण वह परमारमा विष्णु कहा जाता है।

\* परम विष्णुके अपर नाम —वे॰ मोक्षमार्ग/२/५।

- विष्णुकुमार---ह. पु/२०/श्लो. "महापद्म चक्रवर्तीके पुत्र थे। पिता-के साथ दीक्षा ले घोर तप किया ।१४। अकम्पनाचार्यके ७०० मुनियोके संघपर बलि कृत उपसर्गको अपनी विक्रिया द्वारा दूर किया ।२१-६२। अन्तमें तप कर मोक्ष गये ।६३।"
- विष्णु दत्त वृ. कथा कोष/कथा ३/ए. एक दरिद्र अन्धा था।१। वृक्ष से सर टकराने के कारण ऑखे खुल गयी।१। दूसरे अन्धोने भी उसकी नकल की पर सब मर गये।१।
- विष्ठणुनंदि----श्रुतावतारके अनुसार आप भगवान् वीरके पश्चात् पंचम श्रूतकेवली हुए ! समय-वी.नि. ६२-७६ (ई. पू. ४६६-४४१) । अपर नाम नन्दि था-दे० इतिहास/४/४।
- विष्ठणु यशोधर्म चतुर्मु ख नामक हूनवंशी कश्की राजा। समय-वी. नि. १०४४-१०७३ (ई ४२८-४४४) । (दे. इति./३/३) ।
- खिष्णुवर्धन कणटिक देशके पोप्सल नरेश थे। गंगराज इनके मन्त्रो थे, जिसने अपने गुरु शुभचन्द्रकी निषद्यका श• स, १०४५ में बनत्रायी थी। यह पहले जैन थे जिन्होने श सं. १०३६ (ई. १११७) में वैष्णव र्म स्वीकार करके हलेबेड अर्थात् दोन्समुद्रमे अनेक जिनमन्दिर का ध्वस किया था। उसके उत्तराधिकारी नारसिंह और तत्पश्चात् वीर बरलालदेव हुए जिन्होने जैनियोके क्षोभको नीति पूर्व ह शान्त किया। समय-अनुमानत श. स १०२६-१०५० (ई. ११०३-११२६), (ध, प्र. १९/H. L. Jam)।
- विसंयोजना उपशम व क्षायिक सम्यक्त्व प्राप्ति विधिमें अनन्ता-नुत्रन्धी कोध, मान, माया, लोभका अप्रत्याख्यानादि क्रोध, मान, माया, लोभ रूपसे परिणमित हो जाना विसयोजना कहजाता है।
  - विसंयोजनाका उक्षण
- क पा./२/२-२२/ ३२४६/२११/६ का विसंयोजना। अणताणुवंधिचउक-क्खंदाण परसरूवेण परिणमनं विसयोजना । = अनन्तानुवन्धी

चतुष्कके स्कन्धोके परप्रकृति रूपसे परिणमा देनेको विसंयोजना कहते है ।

गो. क /जो प्र /३३६/४८७/१ गुगपदेव विसयोज्य द्वादशकथायनोकथाय-रूपेण परिणम्य\*\* । = अनम्तानुवन्धी चतुष्ककी गुगपत विसयो-जना करके अर्थात बारह कथायो व नव नोकषायों रूपसे परि-णमा कर ।

## विसंयोजना, क्षय व उपशममें अन्तर

- क पा /२/२-२२/§२४६/२११/७ ण परोदयकम्मवखवणाए वियहिचारो, तैर्सि परसरूवेण परिणदाण पुणरुष्पत्तीए अभावादो । = वि 'यो-जनाका इस प्रकार लक्षण करनेपर, जिन कमोंकी पर-प्रकृतिरूपसे क्षपणा होतो है, उनके साथ व्यभिचार (अतिव्याग्नि) आ जायेगी सो भी बात नही है, क्योंकि अनन्तानुबन्धीको छोडकर पररूपसे परिणत हुए अन्य कमोंकी पुन उत्पत्ति नही पायी जाती है। अतः विसयोजनाका लक्षण अन्य कमोंकी क्षपणामे घटित न होनेसे अतिव्याग्नि दोष नही आता है।
- दे० उपशम/१/६ ( अपने स्वरूपको छोडकर अन्य प्रकृति रूपसे रहना अनन्तानुबन्धीका उपशम है और उदयमें नही आना दर्शनमोहको तान प्रकृतियोका उपशम है।)

## ३, विसंयोजनाका स्वामिष्व

क, पा,/२/२~२२/६ २४४/२१८/६ अट्ठात्रीससंतकम्मिएण अणताणुनंधी विसजोइदे चउवीस बिहत्तीओ होदि। को विसजोअओ । सम्मा-दिट्ठी। मिच्छाइट्ठीण विसजोएदि त्ति कुदो णव्वदे। सम्मा-दिट्ठी वा सम्मामिच्छादिट्ठी वा चजवीस विहत्तिओ होदि त्ति एदम्हादो सुत्तादो णव्वदे । अगत्र,णुवधिविसजोइदसम्मादिट्ठिम्हि मिच्छत्तं पडिवण्णे चउवीस विहत्ती किण्ण होदि। ण. मिच्छत्तं पडिवण्णपढमसमए चेव चरित्तमोहकम्मक्खधेसु अणताणुकधि-सरूवेण परिणदेसु अट्ठावीसपयडिसंतुष्पत्तीदो । ·· अविसंजोएंतो सम्मामिच्छाइट्टी कथ चउवोसविहत्तीओ । ण, चउवीस सत-कम्मियसम्मादिट्ठीसु सम्मामिच्छत्तं पडिवण्णेसु तथ्य चउवीस-पयडिससुवलभादो । चारित्तमोहनीय तत्थ अणताणुकधिसरूवेण किण्ण परिणमइ । ण, तत्थ तम्परिणमनहेदुमिच्छत्तुदयाभावादो, सासणे इव तिव्वसंकिलेसामावादो वा। 📼 अट्ठाईस प्रकृतियोंकी सत्तावाला जीव अनन्तानुबन्धीकी विसयोजना कर देनेपर चौत्रीस प्रकृतियोकी सत्तावाला होता है। प्रश्न-विसयोजना कौन करता है । उत्तर --सम्यग्दष्टि जोव जिसयोजना करता है । प्रष्टन -- मिथ्या-इष्टि जीव विसयोजना नहीं करता है, यह कैसे जाना जाता है। उत्तर-'सम्यग्हष्टि या सम्यग्मिथ्यादृष्टि जीव चौबीस प्रकृतिक स्थानका स्वामी है' इस सूत्रसे जाना जाता है। प्रश्न – अनन्ता-नुबन्धीकी त्रिसयोजना करनेत्राले सम्प्रग्र्दाष्ट जीवके मिथ्यात्वको प्राप्न हो जानेपर मिथ्यादृष्टि जोव चौवीस प्रकृतिन स्थानका स्वामी क्यो नहीं होता है। उत्तर-नहीं, क्योंकि, ऐसे जीवके मिष्यात्व-को प्राप्त होनेके प्रथम समयमे हो चारित्र मोहनोध के कर्मस्कन्ध अनन्तानुअन्धी रूपसे परिणत हो जाते है। अत उसके चौचीस प्रकृतियोकी सत्ता न रहकर अट्ठाईस प्रकृतियोकी ही सुत्ता पायी जाती है। प्रश्न-जब कि सम्यग्मिभ्यादृष्टि जीव अनन्तानूबन्धोकी विसंयोजना नहीं करता है तो वह चौबीस प्रकृतिक स्थानका स्वामी कैसे हो सकता है 1 उत्तर- नहीं, क्योंकि, चौबीस वर्मोकी सत्ता वाले सम्यग्दष्टि जीवोके सम्प्राग्मिथ्यात्वको प्राप्त होनेपर उनके भी चौत्रीस प्रकृतियोकी सत्ता बन जानी है। प्रश्न-सम्य-ग्मिथ्यारव गुणस्थानमे जीव चारित्रमोहनीयको अनन्तानुबन्धी रूपसे क्यो नही परिणमा लेताई ' उत्तर-नही क्योकि, वहाँ पर चारित्रमोहनीयको अनन्तानुत्रन्धोरूपसे परिणमानेका कारण-

भूत मिथ्यात्वका उदय नहीं पाया जाता है। अथवा सासा दन गुणस्थानमें जितप्रकारकेतीव सक्तेशरूपपरिणमा पाये जाते है, सम्य-गिमथ्यादृष्टि गुणस्थानमे उस प्रकारके तीव सक्तेशरूप परिणाम नहीं पाये जाते है।

ध. १२/४,२.७,१७८/२२/६ जदि सम्मत्तपरिणामेहि अणंताणुक्धीणं विसजोजणा कोरदे तो सञ्चसम्माइहीस तब्भावो पसर्जाद त्ति बुत्ते ण. विसिट्ठेहि चेव सम्मत्तपरिणामेहि तब्विसजोयणव्भुवगमादोत्ति । ज्यप्रेन-यदि सम्यक्त्वरूप परिणामोकी अपेक्षा अनन्तानुबन्धी कषायोकी विसयोजना की जाती है, तो सभी सम्यग्दष्टि जीवोमें उसकी विसयोजनाका प्रसग आता है ? उत्तर--नहीं, क्योकि, बिशिष्ट सम्यक्त रूप परिणामोके द्वारा ही अनन्तानुबन्धी कषायो-की विसयोजना स्वीकार की गयी है ।

#### ४. विसंयोजनाका जघन्य उत्क्रष्ट काल

चउवीसविहत्ती क. मा, २/२-२२/§ २८३-२८४/२४६/२ केवचिरं कालादो। जहण्णेण अत्तोमुहुत्त (चूर्णसूत्र) कुदो । अट्टावीससतकम्मि-यस्स सम्माइट्टस्स अणताणुवधिचउक्कं विसंजोइय चउवीस विह-त्तीए आदि कादूण सन्वजहण्णतोमुहूत्तमच्छिय खबिदमिच्छत्तस्स चउवीस बिहत्तीए जहण्णकालुक्तभादो । उक्कस्सेण वेछावट्ठिन्सागरो-वमाणि स।दिरेयाणि । ( चूर्ण सूत्र )। कुदो । छव्वीससंतकम्मियस्स लातवकाविट्टमिच्छाइट्टिदेवस्स चोहससागरोवमाउट्टिदियस्स तत्थे पढमे सागरे अतोमुहुत्तावसेसे उवसमसम्मत पडिवज्जिय सब्बलहुएण कालेण अणताणुत्रधिचउक्क विसजोइय चउयोसविहत्तीए आदि कादूण विदियसागरोवमपढमसमए वेदगसम्मत्त पडिवज्जिय तेरस-सागरोवमाणि सादिरेयाणि सम्मत्तमणुपालेदूण काल कादूण पुठवको-डिआउमणुस्सेम्रुववज्जिय पुणो एदेण" (आगे केवल भावार्थ दिया है) =१ ( चौबीस प्रकृति स्थानका कितना काल है १ जघन्य काल अन्तर्मुहूर्त है। ( चूर्ण सूत्र )। वह ऐसे कि २८ प्रकृतिक स्थानवाले किसो जीवने अनन्तानुबन्धी चतुष्ककी विसयोजना करके चौत्रीस प्रकृतिक स्थानका प्रारम्भ किया। और अन्तर्गुहूर्त कालतक वहाँ रहकर मि यात्वका क्षय किया। २ चौबोस प्रकृतिक स्थानका उत्कृष्ट काल साधिक १३२ सागर है। ( चूर्ण सूत्र) वह ऐसे कि---२६ प्रकृतिक स्थानवाले किसी लातव कापिष्ठ स्वर्गके मिथ्यादृष्टि देवने अपनी आयुके प्रथम सागरमे अन्तर्मुहूर्त वोष रहनेपर उपशम सम्य-क्त्वको प्राप्त किया। तहाँ सर्व लघुकाल द्वारा अनन्तानुबन्धीको विसयोजना करके २४ प्रकृतिक स्थानको प्रारम्भ कर लेता है। फिर दूसरे सागरके पहले समयमें वेदक सम्यक्त्वको प्राप्त करके साधिक १३ सागर काल तक वहाँ सम्यक्त्वका पालन करके और मरकर पूर्वकोटि प्रमाण आयुवाले मनुष्योमे उत्पन्न हुआ। तत्पश्चाद २२ सागर आयु-वाले देव, मनुष्य तथा ३१ सागर आयुवाले देवोमें उत्पन्न होता है। वहाँ सम्यग्मिथ्यात्वको प्राप्तकर पुन सम्यक्तको प्राप्त होता है। वहाँसे मरकर कमसे मनुष्य, २० सागर आयुवाले देव, मनुष्य, २२ सागर आयुवाले देव, मनुष्य, २४ सागर आयुवाले देव तथा मनुष्योमें उत्पन्न होकर अन्तमे मिथ्यात्वका क्षय करता है। [नोट-मनुष्योकी आयु सर्व कोटि पूर्व तथा देवोको आयु सर्वत्र कोटि पूर्व कम वह-वह-बह आयु जाननी चाहिए। इस प्रकार १३+२२+३१+२०+ २२ + २४ = १३२ सागर प्राप्त होता है। इस कालमे अन्तमूं हुर्त पहिला तथा अन्तर्मुहूर्त अधिक आठ वर्ष अन्तिम भवके जोडनेपर साधिक-का प्रमाण आता है. क्योंकि अन्तिम मनुष्य भवमे इतना काल बोतनेपर मिथ्यात्वका क्षय करता है । ]

★ पुनः सयोजना हो जानेपर अन्तर्मुहूर्त कालके विग मरण नहीं होता----दे० मरण/३/६।

## 

विस्तारासंख्यात

#### ५. अनन्तानुबन्धीकी विसंयोजना विधिमें त्रिकरण

#### ६. अनन्तानुबन्धी विसंयोजन विधि

मो, क /जो, प्र,/१५०/७४३/१६ अध'प्रवृत्तकरणप्रथमसमयात्प्रागुक्तचतु-रावश्यकानि कुर्वच्- तच्चरमसमये सर्वं विसयोजितं द्वादशक्षाय-नवनोकषायरूप गीत । ={ कोई एक वेदक सम्यग्दृष्टि जीव अध'-प्रवृत्त करणके योग्य चार आवश्यकोको करके सदनन्तर अधूवंकरणको प्राप्त होता है। बहाँ भी उसके योग्य चार आवश्यकोको करते हुए प्रथमोपशम सम्यवस्वको उत्पत्तिमें अथवा सयम या सयमासयमकी उत्पत्तिमें गुणश्रेणी द्वारा प्रति समय असंख्यात गुणे अनन्तानुषम्धी-के द्रव्यका अपकर्षण करता है। इससे भी असरूपात गुणे द्रव्य अन्य कषायो रूपसे परिणमाता है। अनन्तर समयमे अनिवृत्तिकरणमें प्रवेश पाकर स्थिति सत्त्वापसरण द्वारा (दे० अपकर्षण/३) अनन्ता-नुबन्धीकी स्थितिको घटाता हुआ अन्तमे उच्छिष्टावली मात्र स्थिति क्षेष रखता है। अनिवृत्तिकरणकालका अन्तिम अवसीमें उस आवली प्रमाण द्रवयके निषेकोको एक-एक करके प्रति समय अन्य प्रकृति रूप परिणमा का गलाता है और इस प्रकार उस उच्छिष्ठा-वलीके अन्तिम समय अनन्तानुबन्धी चतुष्कवा पूरा द्रव्य बारह कषाय और नव नोकषाय रूप हो जाता है। ]

[ नोट-जिकरणोका स्वरूप दे० 'करण' ]

\* सम्यक्त्व व भिश्र प्रकृतिकी उद्वेकना

--दे० संद्रमण/४।

विसंवाद---दे॰ नाद ।

विसद्ता प, ध,/५,/३२८ यदि वा तदिह ज्ञान परिणाम परिणमन्न तदिति यत । स्वावसरे यत्सत्त्व तदसत्त्व परत्र नययोगात् ।३२८। ज्ज्ञानरूप परिणाम परिणमन करता हुआ 'यह पूर्व ज्ञानरूप नहीं है' यह विसदृशका उदाहरण है। क्योंकि विवक्षित परिणामका अपने समयम जो सत्त्व है दूसरे समयमे पर्यायाधिक नयसे उसका वह सत्त्व नही है।

विसद्वा प्रत्यभिज्ञान---दे० प्रत्यभिज्ञान ।

विस्तार—१. जीवकी सकोच विस्तार शक्ति। --दे० जीव/३। Width or diameter, (ज, प/प्र, १०८)। ३. Details (ध. ४/प्र २८)।

विस्तार सम्यक्तव --- दे० सम्यग्दर्शन/1/१।

विस्तार सामान्य--दे॰ क्रम/६/तिर्यक प्रचय।

विस्तारासंख्यात-दे० असंख्यात ।

५७२

## विस्रसोपचय---

- ध. १४/१, ६, ३०२/४३०/११ को विस्सामुब चओणाम । प चण्णं सरीराणं परमाणुपोग्गलाणं जे णिढादिगुणेहि तेमु पंचसरीरपोग्गलेमु लग्गा पोग्गला तेसि विस्सामुबचओ क्ति सण्णा । तेसि विस्सामुबचयाणं सबधस्स जो कारण पंचसरीरपरमाणुपोग्गलगओ णिढादिगुणो तस्स वि विस्सामुबचओ क्ति सण्णा , कारणे कज्जुवयारादो । ज्याद वि विस्सामुबचओ क्ति सण्णा , कारणे कज्जुवयारादो । ज्यापन – विस्तसोपचय किसकी संझा है । उत्तर – पाँच शरीरोके परमाणुपुइगलोके मध्य जो पुद्रगल स्निग्ध आदि गुणोके कारण उन पाँच शरीरोके पुद्रगलोमें लगे हुए है, उनकी विस्तसोपचय सज्ञा है । उन विस्तसोपचयोके सम्बन्धवा पाँच शरीरोके परमाणु पुद्रगलगत स्निग्ध आदि गुणरूप जो कारण है उसकी भी विस्तसोपचय संज्ञा है, क्योकि, यहाँ कार्यमे कारणका उपचार किया है ।
- गो. जी./सू. व जो प्र./२४१/५१५/१५ जीवादोण तगुणा पडिपरमाणुम्हि विस्ससोवचया। जीवेण य समबेदा एककेक्क पडिसमाणा हु ।२४१। विससा स्वभावेनैव आत्मपरिणामनिरपेक्षतयैव उपचीयन्ते-तत्तत्वर्भ-नोकर्म परमाणुस्निग्धरूक्षत्त्वगुणेन स्कन्धता प्रतिपद्यन्ते इति विससो-पचया' कर्मनोकर्मपरिणतिरहितपरमाणव इति भावः। = कर्म या नोकर्मके जितने परमाणु जीवके प्रदेशोके साथ बद्ध है, उनमेंसे एक-एक परमाणुके प्रति जीवराशिसे अतन्तानन्त गुणे विससोपचयरूप परमाणु जीवप्रदेशोके साथ एक क्षेत्रावगाही रूपसे स्थित है।२४९। विससा अर्थात आत्मपरिणामसे निरपेक्ष अपने स्वभावसे ही उप-चीयन्ते अर्थात् मिलते है वे परमाणु विससोपचय है। क्र्म व नोकर्म रूपसे परिणमे बिना जो उनके साथ स्निग्ध व रूक्ष गुणके द्वारा एक स्कन्धरूप होकर रहते है वे विससोपचय है ऐसा भाव है।
  - \* विस्तसोपचय बन्ध- दे० प्रदेशनन्ध ।
  - \* विस्रसोपचर्थोंमें अह्वबहुरव दे० अल्प बहुरव/३।

# विहायोगति---

- स. सि /९/११/°११/७ विहाय आकाशम् । तत्र गतिनिर्वर्तक तद्विहायो-गतिनाम । = विहायस्का अर्थ आकाश है । उसमें गतिका निर्वर्तक कर्म विहायोगति नामकर्म है । (रा.वा./९/११/१९/५७८/११). (ध. ६/९.६-९.२८/६१/१), (गो.क/जी प्र /३३/२६/२२)।
- ध, १३/३.१.१०९/३६६/२ जस्स कमस्मुदएण भूमिनोट्ठहियअणोट्ठहिय वा जीवाणमागसे गमण होदि त विहायगदिणामं ।= जिस कर्मके उदयसे भूमिका आश्रय लेकर या बिना उसका आश्रय लिये भी जोवोका आफाशमे गमन होता है वह विहायोगति नामकर्म है।
- ध. ६/१.६-१.२८/६१/२ तिरिक्ख-मणुसाण भूमोए गमण कस्स कम्मस्स उदएण । विहायगदिणामस्स । कुदो । विहत्थिमेत्तप्पायजीवपदेसेहि भूमिमोट्ठहिय सयलजीवपएसाणामायासे गमणुवलभा । = प्रश्न---तियँच और मनुष्योका भूमिपर गमन क्सि कर्मके उदयसे होता है उत्तर---विहायोगति नामकर्मके उदयसे, क्यो कि, विहस्तिमात्र ( नारह अगुल प्रमाण ) पॉथवाले जीवप्रदेशोके द्वारा भूमिको व्याप्त करके जीवके समस्त प्रदेशोका आकाशमे गमन पाया जाता है ।

# २. विहायोगति नामकर्मके भेद

व. ख ६.४.१-१/सूत्र ४३/७६ जंत विहायगइणामकम्मं त दुविह. पसत्यविहायोगदी अप्पसत्थविहायोगदी चेदि ।४३। ≕जो विहायोग गति नामकर्म है वह दो प्रकारका है -- प्रशस्त विहायोगति और अप्र-शस्तविहायोगति । (प सं /प्रा /२/४/व्याख्या/४९/११), (स सि / ६/११/३६१/७). (रा. वा /ा११/१८/६७८/१२), (गो. क./जो प्र / ३३/२६/२२)।

## प्रशस्ताप्रशस्त विहायोगति नामकर्म

रा, वा./</28/84/24/24 वरवृषभद्विरदादिप्रशस्तगतिकारणं पशस्त-विहायोगतिनाम । उष्ट्रखराद्यप्रशस्तगतिनिमित्तमप्रशस्तविहायो-गतिनाम चेति । = हाथी बैल आदिकी प्रशस्त गतिमें कारण प्रशस्त विहायोगति नामकर्म होता है और ऊँट, गधा अ।दिकी अप्रशस्त गतिमें कारण अप्रशस्त विहायोगति नामकर्म होता है ।

## ४. मनुष्यों आदिमें विहायोगतिका ळक्षण कैसे घटित हो

# \* विद्यायोगति नाम कर्मके बंध उदय सत्त्व सम्बन्धी

#### विषय-देवह बह नाम ।

विहार --- एक स्थानपर रहनेसे राग वढता है इसलिए साधु जन निस्य विहार करते है। वर्धायोगके अतिरिक्त अधिक काल एक स्थानपर नहीं ठहरते। सघमें ही विहार करते है, क्योकि, इस कालमें अकेले विहार करनेका निषेध है। भगवान्का विहार इच्छा रहित होता है।

# १ साधुको विहार चर्या

\* एक छ विहारी साधुका स्वरूप-दे० एकल विहारी।

## १. एकाको विहार व स्थानका निषेध

मु. आ /गा. स्वच्छं दगदागदसयणणिसियणादाणभिवखवोसरणे । स्व-च्छ दजपरोचि य मा मे सत्तुरिव एगागी ।१६०। गुरुपरिवादो सुद-वोछेदो तित्थस्स मइलणा जउदा । भेभलकुसीलप!सत्थदा य उस्सारकप्पम्हि ।१५१। कंटयखण्णुप्रपडिणियसाणागेणादिसप्पमे-च्छेहि । पावइ आदविवत्ती विसेण व विसूड्या चेत्र ११५२। गारविओ मिद्वीक्षो माइल्ली अलसलुद्रणिद्धम्मो । गच्छेवि संवसतो णेच्छइ संघाडय मदो ११४३। आणा अणतत्था विध मिच्छत्ताराहणादणासो य। सजमविराहणा विय धदेदुणिकाइया ठाणा। १६४। तत्थण कप्पइ वासो जत्थ इमे णरिथ पच आधारा । आइरियउवज्मायापवत्त-थेश गणधरा य ।१५५। आइरियकुलं मुच्चा विहरदि समणो य जो दु एगागी। ण य गेण्हदि उवदेस पावसमणोत्ति बुच्चदि दु।१५१। आयग्रियत्तण तुरिओ पुव्व सिस्सत्तण अकाऊण । हिडइ ढढायरिओ णिर कुसो मत्तहृत्थिव्व । १६०। - सोना, बैठना, ग्रहण करना, भिक्षा, मल त्याग करना, इत्यादि कार्योके समय जिसका स्वच्छन्द गमना-गमन है, स्वेच्छासे ही बिना अवसर बोलनेमें अनुरक्त है, ऐसा एकाकी मेरा बेरी भी न हो ।१४०। गणको छोड अकेले विहार करनेमें इतने दोध होते है-दीक्षागुरुको निन्दा, श्रुतका विनाश, जिनशासनमें वत्तक (जैसे-सब साधु ही ऐसे होगे), मूर्खता, विद्रलता. कुशीलपना, पार्श्वस्थता ।१५१। जो स्वच्छन्द विहार करता

#### For Private & Personal Use Only

है वह कॉटे, स्थाणु, कोधसे आये हुए कुत्ते बैल आदि, सर्प, मलेच्छ, विष, अजीर्ण, इनके द्वारा मरण व दु'ल पाता है ।११२। शिथिला-चारी मुनि मुद्धि आदि गौरववाता, भोगोको इच्छावाला, कुटिल स्वभावी, उद्यम रहित, लोभी, पापबुद्धि, होता हुआ मुनिसमूहमे रहते हुए भो दूसरेको नहीं चाहता ।११३। एकाकी स्वच्छन्द विहारी साधुको आझाकोप, अतिप्रसंग, मिथ्यात्त्वकी आराधना, अपने सम्य-ग्दर्शनादि गुणोका घात, सयमका घात, ये पापस्थान अवश्य होते है ।११४। ऐसे गुरुकुलमें रहना ठीक नही, जहाँ आचार्य, उपा-ध्याय, प्रवर्त क. स्थविर और गणधर ये पॉच मुनिराज सघके आधार-भूत न हो ।११४। जो अमण सपको छोडकर सघ रहित अनेला बिहार करता है और दिये उपदेशको ग्रहण नही करता है वह पाप-अमण कहा जाता है ।६४६। जो पहिले शिष्यपना न करके छाचार्य-पना करनेको वेगवान है वह पूर्वापर विवेकरहित ढोढाचार्य है, जैसे अकुशरहित मतवाला हाथी। १६६०।

सू पा•/मू./१ उकिट्ठसीहचरियं बहुपरियम्भी य गरुय भारो य। जो विरहि सच्छदं पाव गच्छदि होदि मिच्छत्त ।१ा⇒जो मुनि होकर उत्कृष्ट सिहवृत्ति रूप प्रवर्तता है, बहुत तपश्चरण आदिसे संयुक्त है, बडा प्रधारो है, परन्तु स्वचछन्द्र प्रवर्तता है, बहु पाप व मिथ्यात्वको ही प्राप्त होता है ।१।

\* एकाकी स्थानमें रहनेकी विधि-दे० जिवक शध्यासन ।

#### २. एक स्थानमें ठहरनेकी अज्ञ जि

- मू. आ./७९५ गामेयरादिवासी णयरे पचाहवासिगो धीरा। सवला फामुबिहारी विवित्तएगतवासी य ७८८५। चजो प्राममें एक रात और नगरमें पाँच दिनतक रहते है वे साधु धेर्यवात् प्राम्नक विहारी है, स्त्री आदि रहित एकान्त जगहमें रहते है - दे. वसतिका।
- वो, पा./टो /४२/१०७/१ वसिते वा यामनगरादौ वा स्थातव्यं, नगरे पञ्चरात्रे स्थातव्य, प्रामे विशेषेण न स्थातत्र्यं।=अथवा, वसतिका या ग्राम नगर आदिमें ठहरना चाहिए। नगरमें पॉच रात ठहरना चाहिए और ग्राममें विशेष नहीं ठहरना चाहिए।
- दे. मासैकवासता— (वसंतादि छहो ऋतुओमेंसे एक एक ऋतुमें एक मास पर्यंत ही एक स्थानमे मुनि निवास करे, अधिक नही )।
- दे. पाद्य स्थिति करप-[वर्षांकालमें आषाढ शु १० से कार्त्तिक शु, पूर्णिमातक एक स्थानमें रहते है। प्रयोजनवश अधिक भी रहते है। परिस्थितिवश इस कालमे हानि वृद्धि भी होती है ]।

#### साधुको अनियत विहारी होना चाहिए

भ. आ /वि./उत्थानिका/१४२/३२४/इ योग्यस्य गृहीतमुझ्युपायत्तिङ्गस्य श्रुतशिश्रापारस्य पञ्चविधविनय.वृत्ते स्ववशीकृतमनस अनियत-वासो युक्त'। = जो समाधिमरणके लिए योग्य है, जिसने मुक्ति-के उपायभूत लिगको धारण किया है, जो शास्त्राध्ययन करनेमें तरपर है, पॉच प्रकारका विनय करनेवाले, अपने मनको वश करने वाले, ऐसे मुनियोके लिए प्राप्त नगर आदिक अनियत क्षेत्रमे निवास करना है।

#### ४. अनियत विहारका महत्त्व

भ. आ /सू /१४२-१५०/३२४-३४४ दसणसोधी ठिदिकरणमावणा, अदियत्तकुसलत्त । खेपरिमग्गणावि य अणिमदवासे गुणा होति ११४२। जम्मण अभिणिश्खवण णाणुप्पत्ती य तित्थणिसहीओ । पासंतस्स विजाण सुविग्रद्ध दसणं होदि ।१४३। स्विग्ग सविग्गाण जणयदि सुविहिरो । सुविहिराण जुत्तो आउत्ताण विग्रुद्वसेरसो सुलेस्साणं ।१४४। = अनियत विहारी साधुको सम्यग्दर्शनकी बुद्धि, स्थितिकरण, रत्नत्रयको भावना व अभ्यास, शास्त्र-कौशल, तथा समाधिमरण्के यौग्य क्षेत्रकी मार्गणा, इतनी वाते प्राप्त होती है ।१४२। अनियत बिहागीको तीर्थंकरोंके जन्म, निष्क्रमण, हान आदिके स्थानोका दर्शन होनेसे उसके सम्यग्दर्शनमें निर्म-लता होती है ।१४३। अन्य मुनि भी उसके सवेग वैराग्य, शुद्ध लेश्या, तप आदिको देखकर वैसे ही बन जाते है, इसंलिए उसे स्थितिकरण होता है ।१४३। [ तथा अन्य साधुओके गुण्)को देख-कर वह स्वय भी अपना स्थितिकरण करता है ।१४६। परीषह सहन करनेकी शक्ति प्राप्त करता है ।१४७। देश-देशान्तरोकी भाषाओ आदिका ज्ञान प्राप्त होता है ।१४७। देश-देशान्तरोकी भाषाओ आदिका ज्ञान प्राप्त होता है ।१४७। अनेक आचार्योंके उपदेश मुननेके कारण सूत्रका विशेष अर्थ व अर्थ करनेकी अनेक पद्धतियोका परिज्ञान होता है ।१४६। अनेक मुनियोका सयोग प्राप्त होनेसे साधुके आचार-बिहार आदिकी विशेष जानकारी हो जाती है ।१४०।]

## भ. वोतराग सर्वदा अनियत विहारी है

भ आ /मू./१५२/३५० वसधी सु य उवधी सु य गामे णयरे गणे य सण्णिजणे। सञ्जन्ध अपडिवद्वो समासदो अणियदविहारो ।१५३। ब्बसतिका, उपकरण, गॉव, नगर, स्वस्तध, आवकतोक, इन सबोमें जो ममध्य रहित है, वह साधु भी अनियत विहारी है; ऐसा संक्षेपमे जानना चाहिए ।१५३।

\* चातुर्मासमें व अन्य काठोंमें विहार करने सम्बन्धी

कुछ नियम----दे० विहार/१/२ ।

## ६, विहार विभि योग्य कृतिकर्म

भ• आ,/बि,/१५०/३४४/१ स्वावासदेशदेशान्निर्गन्तुमिच्छता झीतला-दुष्णाद्वा देशाच्छरीरप्रमार्जन कार्यं, तथा विशतापि। किमर्थ। शीतोष्णजन्तूनामात्राधापरिहारार्थं अथवा क्वेतरक्तगुणामु भूमिषु अन्यस्या नि क्रमेण अन्यस्याश्च प्रवेशने प्रमाजन कटिप्रदेशादधः कार्यं । अन्यथा विरुद्वयोनिसक्रमेण पृथिवीकायिकाना तइभूमिभा-गोत्पन्नाना त्रसाना चानाधा स्यात्। तथा जलं प्रविशता सचित्ता-चित्तरजसो पदादिषु लग्नयोन्निरास । यावच पाधौ शुष्यतस्तावन्न गच्छेज्जलान्तिक एव तिष्ठेत। महतीना नदीना उत्तरणे आराज्रागे कृतसिद्धवन्दन' यावरपरक्क्लप्राप्तिस्तावन्मया सर्व शरीरभोजनमुपक-रण च परित्यक्तमिति गृहीतप्रत्याख्यान समाहितचित्तो द्रोण्यादि-कमारोहेत । परकूले च कायोरसर्गेण तिष्ठेत् । तदतिचारव्यपोहार्थं । = स्व आवासदेशसे देशान्तरको जानेका इच्छुक साधु जव शीतल रथानसे उष्ण रथानमें अथवा उष्ण स्थानसे शीतल स्थानमें, श्वेत भूमिसे रक्त भूमिमे अथवारक्त-भूमिसे श्वेत भूमिमे प्रवेश करता है तत्र उसे कोमल पीछीसे अपने शरीरका प्रमाजन करना चाहिए अन्यथा बिरुद्ध योगि संक्रम द्वारा क्षुद्र पृथिवीकायिक व त्रस जीवोको बाधा होगी। जलमे प्रवेश करनेके पूर्व साधुको पॉव आदि अगयत्रोसे सचित्त व अचित्त धूलिको दूर करना चाहिए और जलसे बाहर आनेपर जबतक पाँव न सूख जाय तबतक जलके समीप हो खडा रहे । बडी नदियोंकी उल्लघन करते समय प्रथम तटपर सिद्ध बन्दना कर दूसरे तटकी प्राप्ति होनेतक-के लिए शरीर आहार आदिका प्रत्याख्यान करना चाहिए। प्रत्याख्यान करके नौका वगैरहपर आरूढ होवे। और दूसरे तटपर पहुँचकर अतिचार दूर करनेके लिए कायोत्सर्ग करना चाहिए। (म.आ /बि /६६/२३४/८,१२०६/१२०४/६) ।

\* अवसर पड़नेपर नौकाका झहण-- दे० ऊपर वाला श्रोर्षक।

498

#### ५७५

## ७, साधुके विहार योग्य क्षेत्र व मार्ग

- भ आ /मू. व वि /११२/३४६ संजदजणस्स य जहिं फासुविहारो य सुलभवुत्ती य। त खेतं विहरंतो णाहिदि सल्लेहणाजोग्गं ।११२। फासुविहारो य प्रासुकं विहरण जीवनाधारहितं गमनं अत्रसहरित-बहुलत्वादप्रचुरोदककर्दमत्वाच क्षेत्रस्य । सुलभवुत्ती य सुखेना-वल्लेशेन लभ्यते वृत्तिराहारो यस्मिन्क्षेत्रे । त खेत्तं त क्षेत्रं । = सयमी मुनिको प्रासुक और सुलभ वृत्ति योग्य क्षेत्रोका अवलोकन करना योग्य है। जहॉ गमन करनेसे जीवोको बाधा न हो, जो त्रस जीवो व बनस्पतियोसे रहित हो, जहॉ बहुत पानी व कीचड न हो बह क्षेत्र प्रासुक है। मुनियोके विहारके योग्य है। जिस क्षेत्रमे मुनियोको सुलभतासे आहार मिलेगा वह क्षेत्र अपनेको व अन्य मुनियोको सल्लेखनाके योग्य है।
- मू. आ./३०४-३०६ सयहं जाण जुग्गं वा रहो वा एवमादिया। बहुसो जेण गच्छांति सो मग्गो फाम्लुओ हवे ।३०४। हत्थी अस्सो खरोट्ठो वा गोमहिसगवेलया। बहुसो जेण गच्छाति सो मग्गो फाम्लुओ हवे ।३०४। इच्छी पुसादि गच्छाति आदावेण य ज हद । सत्थपरि-णदा चेव सो मग्गो फाम्लुओ हवे ।३०६। = बैलगाडी, हाथोकी अवारो, डोली आदि, रथ इत्यादिक बहुत बार जिस मार्गसे चलते हो वह मार्ग प्राप्तुक है ।३०४। हाथी, घोडा, ऊँट, गाय, भैंस, बकरी आदि जोव बहुत वार जिस मार्गसे गये हो, वह मार्ग प्राप्तुक है ।३०४। स्त्रो, पुरुष, जिस मार्गमें तेजोसे गमन करे और जो सूर्य आदिके आतापसे व्याप्त हो, तथा हसादिसे जोता गया हो, वह मार्ग प्राप्तुक है। ऐसे मार्गसे चलना योग्य है।३०६।
- २. अहँत भगवान्की विहार चर्या

# आकाशमें पदविक्षेप द्वारा गमन होता है

- स्त्र स्तो /१०८ · । भूरपि रम्या प्रतिपदमासीज्ञातविकोशाम्बुज-मृदुहासा ।१०८। = हे मल्लिनाथ जिन • आपके विहारके समय पृथिवी भो पद-पदपर विकसित कमलोसे मृदु हास्यको विथे हुए रमणीक हुई थी।
- ह, पु/३,२४ पादपत्र' जिनेन्द्रस्य सम्रपद्दमे पदे पदे । भुवेव नभसा-गच्छदुद्धगच्छद्भि प्रपूजितम् ।२४। =भगवान् पृथिवीके समान आकाश मार्गसे चल रहे थे, तथा उनके चरण कमल पद-पदपर खिले हुए सात-सात कमलोसे पूजित हो रहे थे।२४। (चैन्यभक्ति/ १ की टोका)।
- एकोभावस्तोत्र/७ पादन्यासादपि च पुनतो यात्रया ते त्रिलोकी, हेनाभासो भवति सुरभि श्रीनिवासश्च पद्म गर्गा =हे भगवन् गआपके पादन्याससे यह त्रिलोककी पृथिवी स्वर्णसरीस्ती हो गयी।
- भक्तामर स्तोत्र/३६ पादौ पदानि तब यत्र जिनेन्द्र धत्त पद्मानि तत्र विबुधा षरिकलपयन्ति ।३६। =हे जिनेन्द्र । आप जहाँ अपने दोनो चरण रखते है वहाँ ही देव जन कमलोकी रचना कर देते है ।
- दे० अहर्त/६, --- ( 'आकाश गमन' यह भगवान्के केवलज्ञानके अति-शयोमे-से एक है )।
- चेत्य भक्ति/टोका/१ तेषा वा प्रचारो रचना 'पादन्यासे पद्म' सप्त पुर' पृष्ठतश्च सप्त' इत्येवंरूप तत्र विजुम्भितौ प्रवृत्तौ विक्षसितौ वा।= [ सूलमे 'हेमाम्भोजप्रचारविजम्भिता' ऐसा पद है। उसका अर्थ करते है।] भगव।न्के दोनो चरणोका प्रचार अर्थात् रचना। भगवान्के

भादन्यासके समय उनके घरणोके नीचे सात सात कमलोंकी रचना होती है । उससे उनके चरण शोभित होते है ।

## २. आकाशमें चरणक्रम रहित गमन होता है

चैत्य भक्ति/टीका/१ प्रचार ९. १७ णेऽन्यजनासंभवी चरणक्रमसंचार-रहितश्चारों गमन तेन विर्जाम तो विलसितौ शोभितौ। क [ मूल श्लोकमे 'हेमाम्भोजप्रचारविज्योन्भतौ' यह पद दिया है। इसका अर्थ करते है ] प्रचार अर्थात प्रकृष्ट चार या गमन। अन्य जनोको जो सम्भव नहीं ऐसा चरणक्रम संचारसे रहित गमनके द्वारा भगवान्के दोनो चरण शोभित होते है।

## ३. कमलासनपर बैठे-बैठे ही विहार होता है

- जिन सहस्रनाम (ज्ञानपीठ प्रकाशन)। पृ २०७, १०८, १०, १६७, १८३ का भावार्थ — [भगवात् मुषभदेवका केवलज्ञान काल कुछ कम पूर्वकोटि और भगवात् महावीरका ३० वर्ष प्रमाण था — (दे० तीर्थ कर/१)। ] — उपरोक्त प्रमाणोमे भगवान्को उत्कृष्टत कुछ कम पूर्वकोटि और जधन्यत ३० वर्षप्रमाण कालतक पद्मासनसे स्थित रहना बनाया है । इस प्रकार अपने सम्पूर्ण केवलज्ञान कालमें एक आसनपर स्थित रहते हुए ही विहार व उपदेश आदि 'देते हैं । अथवा जिम १००० पॉखुडो वाले स्वर्ण कमलपर ४ अंगुल ऊँचे स्थित है वही कमलासन या पद्मासन है । ऐसे पद्मासनसे ही वे उपदेश व विहार आदि करते है ।
- बिहारवत् स्वस्थान-दे क्षेत्र/१।

वीचार--- दे विचार।

वीचारस्थान-दे. स्थिति/१।

वीतभय—म, पु./४९/रलोक—पूर्व धातको खण्डमें राजा अर्हदासकी पुत्रीसे उत्पन्न एक बलभद्र था। दीर्घकाल राज्य किया।२७६-२७१। अन्तमे दीक्षा ले लान्तव स्वर्गमें उत्पन्न हुआ ।२८०। यह 'मेरु' नामक गणधरका पूर्वका दूसरा भव है –दे मेरु ।

#### वीतराग—१. लक्षण

- ध. १/१.१.११/१९८/१९८/१ वीतो नष्टो रागो येषा ते वीतरागाः । = जिनका राग नष्ट हो गया है उन्हे वीतराग कहने है ।
- प्र. सा /ता. प्र /१४ सकलमोहनीयविपाकविवेकभावनासौष्ठवस्फुटोकृत-निर्मिकाराश्मस्वरूपत्वाद्विगतराग । =सकल मोहनीयके विपाकसे मेदकी भावनाकी उत्कृष्टतासे ( समस्त मोहमीय कर्मके उदयसे भिन्न-त्वकी उत्कृष्ट भावनासे निर्विकार आत्मस्वरूपको प्रगट किया होनेसे जो वीतराग है, ( वह अमण शुद्धोपयोगी है )।
- ल सा,/जी. प्र./३०४/३८४/१७ वीतोऽपगतो राग' संक्लेशपरिणामो यस्मादसौ वीतराग. । ≕राग अर्थात् सक्लेश परिणाम नष्ट हो जानेसे वीतराग है।
- दे. सामायिक/१/समता (समतः, माध्यस्थ्य, शुद्धभाव, वीतरागता, चारित्र, धर्म, स्वभावकी आराधना ये सब एकार्थवाची है।)— (और भी दे मोक्षमार्ग/२/४)

\* वैशग्य व वैशगी-दे, बैराग्य।

वीतराग कथा—-<sub>दे. कथा ।</sub>

वीतराग चारित्र—दे. चारित्र/१।

वोतराग छद्मस्थ—दे, छबस्थ/२।

वीतराग सम्यग्दर्शन-द. सम्यग्दर्शन/II/४।

वीतराग स्तोत्र--- श्वेताम्बराचार्य हेमचन्द्र सूरि (ई. १०८८--१९७३) कृत एक संस्कृत छन्दबद्ध स्तोत्र ।

- वीतशोक --- १, एक ग्रह दे. ग्रहा २ विजयार्धको उत्तर श्रेणीका एक नगर--- दे. विद्याधर।
- वीतशोका--- १. अपर थिदेहके सरित क्षेत्रकी प्रधान नगरी-दे. लोकः /२,२. नन्दी श्वर द्वीपकी दक्षिण दिशामे स्थित एक वापी--दे. लोक/४/४ व ४/९९ ।
- वीर--- १, नि./सा./ता. वृ./१ वीरो विक्रान्त वीरयते श्रूरधते विक्रा-मति कर्मारातीन् विजयत इति वीर —श्री वर्द्रमान-सन्मतिनाथ-महतिमहावीराभिधानै समाथ परमेश्वरो महादेवाधिदेव पश्चिम-तीर्थनाथ । = 'बीर' अर्थति विकान्त (पराक्रमी), वीरता प्रमट करे, शौर्य प्रगट करे, विक्रम (पराक्रम) दर्शाये, कर्म शत्रुओपर विजय प्राप्त करे, वह 'वोर' है। ऐसे वीरको जो कि श्री वर्द्धमान, श्री सन्मतिनाथ, श्री अतिवीर तथा श्री महावीर इन नामोसे युक्त है, चो परमेश्वर है. महादेवाधिदेव है तथा अन्तिम तोर्थनाथ है।--(विशेष-दे, महावोर) / २, म. पु,/सर्ग/श्तो - अपर नाम गुगसेन था। (४४/३७५)। पूर्वभव नं, ईमे नागदत्त नामका एक वणिकू-पुत्र था। (८/२३१)। पूर्व भवन. ५ में वानर (५/२३३)। पूर्व भव न. ४ में उत्तरकुरुमे मनुष्य। ( १/१०)। पूर्वभवन. ३ में ऐशान स्वर्गमे देव। ( १/१९७) पूर्वभव न २ में रतिषेण राजाका पुत्र चित्राग (१०/१५१) । पूर्वभव न १ में अच्छुत स्वर्गका इन्द्र (१०/ १७२) अथना जयन्त स्वर्गमे अहमिन्द्र (११/१०, १६०)। वर्तमान भवमें वीर हुआ (१६/३)। [युगपत सर्वभव दे स. पु./४७/३७४-३७५] भरत चक्रवर्तीका छोटा भाई था (१६/३)। भरत द्वारा राज्य मॉंगनेवर दोसा धारण कर ली ( ३४/१२ई )। भरतकी मुक्तिके पश्चात भगवान् ऋषभदेवके गुणसेन नामक गणधर हुए (४७/३७४) । अन्तमे मोस सिधारे (४७/३८८)। ३ विजयार्धको उत्तर श्रेणीका एक नगर-दे, विद्याधर। ४ सौधर्म स्वर्गका ध्याँ पटल-दे स्वर्ग/६/३।
- वीरचंद्र—- १ नागसेन (ई. १०४७) के शिक्षा गुरु। समय तदनुसार ई श ११ पूर्व। (दे. नागसेन। २ नन्दिसघ अलात्कार गण को सूरत शाखा में लक्ष्मोचन्द्र के शिष्य। कृतिये — वीर विलास फाग, जम्बू स्वामी वेलि, जिनान्तर, सीमन्धर स्वामी गीत इत्यादि ९ काव्य। समय-वि १४४६-१४८४। (दे. इतिहास/७/४), (ती,/२/३७४)।
- वीरनंदि १ मन्दिसथ बलारकारगणको गुर्वावलीके अनुसार आप वसुनन्दिके शिष्य तथा रत्मनन्दिके गुरु थे। समय-विक्रम शक सं. ५३६-५६१ (ई ६०६-६३६)-(दे इतिहास/७/२)। २ मन्दि संघ देशीयगण के अनुसार आप पहले मेघचन्द्र त्रैविद्य के शिष्य थे और पीछे विशेष अध्ययन के खिए अभयनन्दि की शाखा में आ गए थे। इन्द्रनन्दि तथा नेमिचन्द्र सिद्धान्त चकवर्त्ती के सहधर्मा थे, परन्तु ज्येष्ठ होने के कारण आपको नेमिचन्द्र गुरु तुश्य मानते है। कृतिये - चन्द्रप्रभ चरित्र (महानाव्य), शिल्पसंहिता, आचारसाग। समय-नेमिचन्द के अनुसार ई ६५०-६९६। (दे इतिहास/७/४), (तो /३/४३-४४)। ३. नन्दिसथ देशीयगण की गुणर्नान्द शाखा के अनुसार आप दाम नन्दि के शिष्य तथा श्रीधर के गुरु थे। समय-वि. १०२४-१०५४ (ई. ६६६-१९८)। (दे इतिहास/७/४)। ४. नन्दि-सघ देशीयगण के अनुसार आप मेघचन्द्र त्रैथिद्य देव के शिष्य है। कृति-आचारसार तथा उसकी कन्नड टीका। समय- मेघचन्द्र के

समाधिकास (शक १०३७) के अनुसार ई, श. १२ का मध्य। (ती /३/२७१) ।

वीरनिर्वाण संवत्-वे, इतिहास/२/२,२०

495

(विशेष दे कोश १/ परि शिण्ट/१९)।

- वीर मातंडी --- वामुण्डराय (ई. श १०--११) द्वारा रचित गोमह-सारको कन्नड वृत्ति ।
- वीरवित पुन्नाटसवकी गुर्वावलीके अनुसार आप सिहवनके शिष्य तथा पद्मसेनके गुरु थे - दे इतिहास/अ/८ ।
- वीर शासन दिवस-दे. महाबीर।
- वीरसागर बम्बई प्राप्तके वीर ग्राम निवासी एक खण्डेलवाल जैन थे। पिताका नाम रामदास था। श्री झान्तिसागरके झिण्य तथा आ, शिवसागरके गुरु थे। आश्विन शु. ११ वि. १६८१ को द सित हुए। अपने अन्तिम दो वर्षोमें आचार्य पदपर आसीन रहे। समय---वि. १६८१-२०१४ (ई १६२४-१६५७)
- वोरसेन-१, पचस्तूप सघ के अन्वय में आप आ येन न्दि के शिष्य और जिनसेन के गुरु थे। चित्रकूट निवासी ऐलाचार्य के निकट सिद्धान्त शास्त्रों का अध्ययन करके आप बाटग्राम (मडौदा) आ गए। वहा के जिनालय में षटखण्डागम तथा कषायपाहुड नी आ मप्पदेव कृत व्यारूपा देखी जिससे प्रेरित होकर आपने इन दोनों सिद्धान्त प्रन्थों पर धवला तथा जयधवला नाम की विस्तृत टीकाये लिखी। इनमें से जयधवला की टीका इनकी मृत्यु के परचात् इनके शिष्य जिनसेनाचार्यने ई. ८३७ में पूरीकी थी। धवलाकी पूर्ति के विषय में मतभेद है। कोई ई. ८१६ में और कोई ई. ७८१ में मानते है। हरिवश पुराण में पुन्नाटस घीय जिनषेण द्वारा जयधवलाकार जिनसेन का नामोल्लेख प्राप्त होने से यह बात निश्चित है वि शक ७०३ (ई. ७८१) में उनकी विद्यमानता अवश्य थी। (दे कोच २ में परिशिष्ट १)। पुन्नाट संघ को पूर्वविली के साथ इसकी तुलना करने पर हम वौरसेन स्वामी को शक ६१०-७४१ (ई ५७०-८२७) में स्थापित कर सकते है। (जै /१/२४४), (ती /२/३२४)। २. माथुरसंघ की गुर्वावली कें अनुसार आप रामसेन के शिष्य और देवसेन के गुरु थे। समय – वि. १५०-१९० (ई. ९९३-१९३)। (दे इतिहास/७/११)। ३ लाडवागड गच्छ का गुर्वावली के अनुसार आप ब्रह्ममेन के शिष्ध और गुणसेन के गुरु थे। समय-वि. ११०४ (ई. १०४८)।(दे. इतिहास/७/१०) ।
- वीरसेन--- ह पु / ८३/रलो. न -वटपुर नगर का राजा था १६३। राजा मधु द्वारा स्त्रीवा अपहरण हो जाने-पर पागल हो गया १९७७ तापस हाकर तप किया, जिसके प्रभावसे धूमकेतु नामका विद्याधर हुआ ।२२११ यह प्रद्यु मन दुमारको हरण करनेवाले धूमकेतुका पूर्व भत्र हे ।--- दे० धूमकेतु ।

वीरासन----दे आसन।

वीर्य---

स सि /६/६/३२३/१२ द्रव्यस्य स्वशक्तिविशेपो वीर्यम् । = द्रव्यकी अपनी शक्ति विशेष वीर्य है । ( रा. वा./६/६/६/६/११२/७) ।

- ध. १३/५.५,१३८/३१०/३ वीयँ शक्तिरित्वर्थः । ∞वीर्यका अर्थ शक्ति है । मोक्ष पंचाशत/४७ आत्मनो निर्विकारस्य कृतकृत्यत्वधीश्च या। उत्साहो वीर्यमिति तत्कीर्तितं मुनिपुंगवै ।४७। = निर्विकार आत्मा-का जो उत्साह या कृतकृत्यत्वस्प बुद्धि, उसे ही मुनिजन वीर्य कहते है ।
- स. सा /आ./परि/शक्ति नं. ६ स्वरूपनिवर्तनसामर्थ्यरूपा वीर्यशक्तिः । =स्वरूप ( आरमस्वरूपकी ) रचनाकी सामर्थ्यरूप वीर्य शक्ति है ।

## २. वीर्यके भेद

न, च, वृ /१४ को टिप्पणो- क्षायोपशमिकी शक्ति क्षायिकी चेति शक्तेद्वी भेदी। = क्षायोपशमिकी व क्षायिकीके भेदसे शक्ति दो प्रकार है।

## क्षायिक वीर्यका स्वक्षण

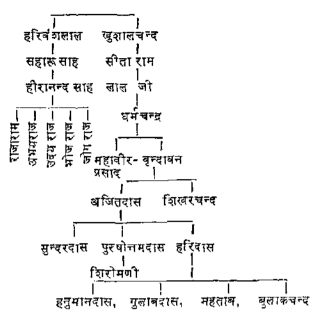
- स, सि /२/४/१४४/१० वीयन्तिरायस्य कर्मणोऽत्यन्तक्षयादाविर्भूतमन-न्तत्रीयं क्षायिकम् । =वीर्थान्तराय कर्मके अत्यन्त क्षयसे क्षायिक अनन्त वीर्य प्रगट होता है । ( रा. वा /२/४/६/१०६/१ ) ।
- रा. वा /२/४/७/१४४/१६ केवलज्ञानरूपेण अनन्तवीर्यवृति ।=सिद्ध-भगवाद्में केवलज्ञानरूपसे अनन्त वीर्यकी वृत्ति है ।
- प प्र्रिटो /१/६१/६१/१२ केवलज्ञानविषये अनन्तपरिच्छित्तिशक्तिरूपम-नन्तवोर्य भण्यते। =केवलज्ञानके विषयमें अनन्त पदार्थोंको जानमेकी जो शक्ति है वही अनन्तवोर्य है (द्र. स /टी /१४/४२/११)।

## ४. बीयँगुण जीव व अजीव दोनोंमें होता है

गो. क./जो. प्र /१६/११/१० वीर्यं तु जोवाजीवगतमिति ।=वीर्य जीव तथा अजीव दोनोंमें पाया जाता है ।

## ५. वीर्यं सर्व गुणोंका सहकारी है

- द्र, सं,/टी/४/१४/७ छग्नस्थानां वीर्यान्तरायक्षयोपशमः केवलिना तु निरवशेषक्षयो ज्ञानचारित्राखुत्पत्तौ सहकारो सर्वत्र ज्ञातव्यः। —छग्नस्थानोंके तो वीर्यान्तरायका क्षयोपशम और केवलियोके उसका सर्वथा क्षय ज्ञान चारित्र आदिकी उत्पत्तिमे सर्वत्र सहकारो कारण है।
  - \* सिद्धोंमें अनन्त वीर्य क्या--- दे दान/२।
- वीर्य लब्धि-दे, लब्ध/१।



कृतियॉ—१ तीस चौबोसी पाठ, २ चौबीसी पाठ, ३, समवशरण पूजा पाठ, ४, अईत्पासाकेवली, ५, छन्दशतक, ६ बृन्दावन विलास, ( पिंगल ग्रन्थ), ७. प्रवचनसार टीका। समय, ई, १८०३-१८४४। वि. १८६०-१९०५।वि.१९०५ में अन्तिम कृति प्रवचनसार टीका पूरी की। ( वृन्दावन विलास/प्र ४/प्रेमी जी )। (ती०/४/२१९)

- वृंदावली----आवलीके समय/३।

वृक्ष — जैनाम्नायमें कल्पवृक्ष व चैत्य वृक्षोंका प्राय' कथन आता है। भोगभूमिमे मनुष्योको सम्पूर्ण आवश्यकताओंको चिन्ता मात्रसे पूरी करने वाले कल्पवृक्ष है और प्रतिमाओके आधयभूत चैत्यवृक्ष है। यद्यपि वृक्ष कहलाते है, परन्तु ये सभी पृथिवीकायिक होते है, वनस्पति कायिक नही।

## १. कल्पवृक्ष निर्देश

#### १. कल्पचृक्षका सामान्य छक्षण

ति. प /४/३४१ गामणयरादि सव्व ण होदि ते होति सव्यकप्पतरू। णियणियमणसंकप्पियवरधूणि देति जुगलाणं ।३४१। = इस ( भोग-भूमिके) समय वहाँभर गाँव व नगरादिक सज नहीं होते, केवल वे सत्र कल्पवृक्ष होते है, जो जुगलोंको अपने-अपने मनकी कल्पित वस्तुओको दिया करते है।

## २. १० कल्पचुक्षोंके नाम निर्देश

ति प /४/३४२ पाणंगतूरियंगा भूसणवर्थंगभोयणंगा य । आलय-दीवियभायणमालातेजग आदि कप्पतरू ।३४२। =भोगभूमिमें पानाग, तूर्यांग, भूषणाग, वस्त्राग, भोजमांग, आलयाग, दीपाग, भाजनाग, मालाग और तेजाग आदि वल्पवृक्ष होते है ।३४२। (म. पू /१/३४). (त्रि सा./७२७)।

#### ३. १० कल्पवृक्षोंके लक्षण

ति. प /४/३४३-३५३ पाणं मधुरसुसादं छरसेहि जुद पसत्थमइसीद । बन्नोसभेदजुत्त पाणगा देंति तुट्ठिपुट्ठियर ।३४३। तूरगा

वरबीणापद्रपटहमुइंगफल्लरीसंखा । दुंदुभिभंभाभेरीकाहलपहुदाइ देति तूरग्गा ।३४४। तरओ वि भूसणगा ककणकडिमुत्तहारकेयूरग मंजीरकडयकुंडलतिरोडमउडादिय देति ।३४६। वर्थ्यंगा णित्त पड-चीणमुवरखउमपहुदिवस्थाणि । मणणयणाणदकरं णाणगवत्थादि ते देति ।३४६। सोलसविहनाहार सोलसमेयाणि बेंजणाणि पि । चोहसविहसोबाई खजाणि विगुणचउवण्ण ।३४७। सायाणं च पयारे तेसट्ठीसंजुदाणि तिसयाणि रसभेदा । तेसट्ठी देति फुडं भोयण गढुमा ।३४८। सत्थिअणदावत्तव्यमुहा जे के वि दिव्यपासादा । सोलसभेदा रम्मा देति हुते अख्यगदुमा ।३४६। दीव दुमा साहाप-वार्गफलकुमुममकुरादीहि । दोवा इव पज्जलिदा पासादे देति उज्जोध ।३४०। भायणअगा कचणबहुरयणविणिम्मियाइ धवलाइ । मिगारकलसगरगरिचामरगोढादिय देति ।३५१। बल्लीतरुगुच्छल-दुग्भवाण सोलससइस्सभेदाण । मालागदुमा देति हु कुमुमाणं विविहमालाओ ।३६२। तेजगा मउफदिणदिणयरकोडीणकिरण-संकासा । णक्खत्तच दसरप्यद्रदोणं कतिसहरणा ।२४३।

वृक्ष

म, पु /¿/३७-३१ मद्याङ्घा मधुमैरेयसीध्वरिष्टासवादिकान् । रसभेदास्त-तामोदान् वितरन्त्यमृतोपमान् ।३७। कामोद्वीपनसाधम्यति मदा-मित्युपचर्यते । तारवो रसभेदोऽय य सेव्यो भोगभूमिजै ।३८। मद-स्य करण मद्य पानशौण्डीर्यदाहतम् । तद्वर्जनीथमार्थाणाम् अन्त करण-मोहदम् ।३१। = इनमें से पानांग आतिके कल्पवृक्ष भोगभूमिजोको मधुर, सुस्वादु, छह रसोसे युक्त, प्रशस्त, अतिशोत और तुष्टि एव पुष्टि-को करनेवाले, ऐसे बत्तीस प्रकारके पेप इत्यको दिया करते हैं। (इसी-का अपर नाम मद्याग भी है, जिसका लक्षण अतमे किया है) । १४३। तुर्यांग जातिके कन्पवृक्ष उत्तम वीधा, पटु, पटह, मृदग, मालर, शख, दुदुभि, भंभा, भेरी और काहल इत्यादि भिन्न-भिन्न प्रकारके बादित्रोंको देते है । ३४४। भ्षणाम जातिके कल्पवृक्ष ककण, कटि-सूत्र, हार, केयूर, मजोर, कटक, कुण्डल, किरोट और मुकुट इत्यादि आभूषणोको प्रदान करते है।३४५। वे बस्त्राग जातिके कल्पवृक्ष नित्य चीनपट एव. उत्तम क्षीमादि बस्त्र तथा अन्य मन और नयनो-को आनम्दित करनेवाले नःना प्रकारके वस्त्रादि देते है। ३४६। भीजनांग जातिके कल्पवृथ सोलइ प्रकारका आहार व सोलह प्रकार-के व्यजन, चौदह प्रकारके सूप ( दाल आदि ), एक सौ आठ प्रकारके खाद्य पदार्थ, रवाद्य पदार्थकि तीन सौ तिरेसठ प्रकार, और तिरेसठ प्रकारके रसभेदोको पृथक्-पृथक् दिया करते है । ३४७ ३४८ । आल-यांग जातिके कल्पष्ट्स, स्वस्तिक और नम्यावर्त इत्यादिक जो सोलह प्रकारके रमणीय दिव्य भवन होते हैं। उनको दिया करते हैं। 1388। दीर्पांग जातिके कल्पवृद्ध प्रासादोमें जाखा, प्रवाल ( नवजात पत्र), फल फूस और अकुरादिके द्वारा जलते हुए दीपकोके समान प्रकाश देते है। ३४०। भाजनांग जातिके कल्पवृध्य सुवर्ण एव। बहुत्रसे रस्नोंसे निमित धवन फारी, कलश, गागर, चामर, और आसनादिक प्रदान करते हैं (३८१) मालाग जातिके करपत्रुथ वल्ली, तरु, गुच्छ, और सताओसे उत्पनन हुए सोलह हजार भेदरूप पुष्पोकी विविध मालाओको देते है ।३४२। लेजाग जातिके कल्पवृक्ष मध्यदिनके करोडो सुर्योंकी किरणोके संभाग होते हुए नक्षत्र, चन्द्र, और सूर्या-रिककी कान्तिका सहरण करते हे। ३४३। (म पु/१/३१-४८) (पानौग जातिके कल्पवृक्षको सथाप भी कहते हैं) इनमे मद्याग जातिके वृक्ष फेलती हई सुगन्धीसे युक्त तथा अमृतके समान मीठे मधु-मैरेय, सौधु, अरिष्ठ और आसव आदि अनेक प्रकारके रस देते है ।३७। कामोद्दीपनकी समानतः होनेसे शोध ही इन मधु आदिको उपचारसे मदा कहते हैं। वास्तवमें ये वृक्षोंके एक प्रकारके रस है जिन्हे भोगभूमिसे उत्पनन होनेवाले आर्य पुरुष सेवन करते है ।३८। मद्यपायी सम्य जिस मयका पान करते है, वह नजा करने वाला है और अन्त करणको म'हित करने बाला है, इसलिए आर्य पुरुषोके लिए सर्वथा रयाज्य है ।३१३

\* वृक्षों व कमलों आदिका अवस्थान, विस्तार व चिन्न -- दे० लोक।

#### भ. छोकमें वर्णित सब वृक्ष व कमल आदि प्राथवी-कायिक होते हैं

- ति प /४/ गाथा नं. गंगाणईण मज्मे उब्भासदि एउ मणिमओ कुडो। ।२०६। वियत्तियकमत्तायारो रम्मो वेरुलियणालसजुत्तो । . . ।२०६। चामोयरकेसरेहि संजुत्तो ।२०७। ते सब्वे कप्पदुमा ण नणप्फदी णो वेतरा सब्वे । णवरिं पुढविसरूवा पुण्णफल देति जीवाणं ।३५४। सहिदो वियसिअकुसुमेहि सुहसच्यरयणरचिदेहि ।१६४९। दहमज्मे अर्टविदयगाल नादालकोसमुठिवद्ध । इगिकोस बाहव्तं तस्स मुणालं ति रजदमयं ।१६६७। कदो यरिटुरयण णालो वेरुलिपरयणणिम्म-विदो । तस्मुवरि दरवियसियपण्डम चउकोसमुब्विद्धं ।१६६९। सोहेदि तस्स खंघो फुर तवरकिरणपुरसरागमओ ।२९६५। साहासुं पत्ताणि मरगयवेरुलियणीलइंदाणि । विविहाइ कक्केण्णचानीयरनिइदुम-मयाणि ।२१५७। सम्मलितरुणी अकुर कुसुमफलाणि निचित्तरय-णाणि । पणपवण्णसोहिदाणि णिरुवमरूवाणि रेढंति ।२१५२। साम-त्तिरुक्तसरिच्छ जबूरुक्ताण बण्णण सयलं ।२१६६।
- ति प /८/४०४ सयसिदम दिराणं पुरदो णग्गोहपायवा होति । एककेकक पुढमिमया पुठ्योदिद जबुदुमसरिसा ।४०५। =१ गगा नदीके कीचमें एक मणिमय कूट प्रकाशमान है।२०५। यह मणिमय कूट विकसित क्सलके आकार, रमणीय और वैडूर्यमणि मालमे संयुक्त है।२०६१ यह सुत्रर्णमय परागसे संयुक्त है।२०७। (ति, प/४/३६३-३६१)। २ ये सब कल्पवृक्ष न तो वनस्पति ही है और न कोई व्यन्तर देव है, किन्तु विशेषता यह है कि ये सब पृथिवीरूप होते हुए जीवोंको उनके पुण्य कर्मका फल देते है।३४४। (म पु/१/४१),(अन घ/ १/३८/४८ पर उद्दधृत । ३. पद्म द्रह शुभ सचय युक्त रत्नोसे रचे गये विकस्ति फ़ूलोंसे सहित है ।१६४९। तालाबके मध्यमें व्याली**स** कोस ऊँचा और एक कोस मोटा कमलका नाल है। इसका मृणाल रजतमय और तोन कोस बाहल्यसे युक्त है। १६६७। उस कमलका कन्द अरिष्ट रत्नमय और नाल बैडूर्य मणिसे निर्मित है। इसके ऊपर चार कोस ऊँचा विकसित पदा है। १६६८। (सो कमल पृथिवी साररूप है बनस्पति रूप नाही है--( त्रि, सा /भाषाकार ) ( त्रि. सा./ ४६१)। ४ उस शाल्मली वृक्षका प्रकाशमान और उत्तम किरणोसे संयुक्त पुखराजमय स्वन्ध कोभायमान है। २१४४। उसकी झाखाओं-में मरकत, बैड्र्य, इन्द्रनील, क्वेंतन, सुवर्ण और मूँगेसे निर्मित तिविध प्रकारके पसे है ।२१५७। शाल्मसी वृक्षक विचित्र रत्नस्वरूप और पाँच वर्णोसे शोभित अनुपम रूपवाले अंकुर, फूल एव फल शोभायमान है ।२१६८) जम्बूबुक्षोंका सम्पूर्ण वर्णन शाल्मसी चृक्षोन के ही समान है ।२११६ं। । ४ समस्त इन्द्र मन्दिरोके आगे न्यग्रोध वृक्ष होते है। इसमे एक एक वृक्ष पृथिवीस्वरूप और पूर्वोक्त जम्बू-वृक्षके सहश है । (६/२०४ ) ।
- स. सि / ३/सूत्र/पृष्ट/पक्ति उत्तरकुरुणा मध्ये जम्बूवृक्षोऽनादिनिधन' पृथिवीपरिणामोऽकृत्रिम सपरिवार । ( १/२१२/१) जम्बूद्वीपे यत्र जम्बूवृक्ष स्थित , तत्र धातकीखण्डे धातकीबृक्ष सपरिवार । ( ३३/ २२७/६ ) । यत्र जम्बूवृक्षस्तत्र पुष्कर सपरिवारस् । ( ३४/२२८/४ ) । = उत्तरकुरुमें अनादि निघन, पृथिवीसे बना हुआ, अकृत्रिम और परिवार वृक्षोसे युक्त जम्बुवृक्ष है । जम्बूद्वीपमे जहॉ जम्बूवृक्ष स्थित है, धातकी खण्ड द्वीपमे परिवार वृक्षोके साथ वहॉ धातकी वृक्ष स्थित है । और पुष्कर द्वीपमें वहॉ अपने परिवार वृक्षोंके साथ पुष्कर इक्ष है ।
- त्रि सा /६४८ णाणारयणु३साहा पवालसुमणा मिदिगसरिसफला । पुढ-विमया दसतुगा मउभग्गे छरचदुट्यारुा । ∞वह जम्बूवृक्ष नाना

प्रकार रत्नमधी उपशाखाओने मुँगा समान फूनोसे तथा मृदग समान फनोसे युक्त है। पृथिवीकांश्रमग्री हैं, जनरणतिरूप नहीं हैं।

## २. चैरय वृक्ष निर्देश

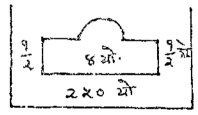
#### १. जिन प्रतिमाओंके आश्रय स्थान होते हैं

- ति, प /३/३० चेलतरूण मूल पत्तेकर चउदिसामु ९ चेवता चेट्ठति जिलपपडिमा पलियकठिया मुरेहि महणिजा। ३०० चचेव्यवृशोके मूलमे चारो दिशाओ मेंमे प्रत्येव दिशामे पद्मासनसे स्थित और देवामे पूजनीय पॉच-पॉच जिन प्रतिमाएँ विराजमान होती है ३२० ( ति, प /३/१३७ ), ( त्रि सा /२१४ )।
- ति प /८/८० मजिमयजिगवडिमाओ अट्ठमहापडिहेर सजुत्ता । एककेकसि चेतइदुमस्मि चतारि चत्तारि ।=०७। = एक-एक चैत्य वृक्षके आधित आठ महाप्रातिहायसि सयुक्त चार चार मणिमत्र जिन प्रतिमार्थे होती है ।=०७। ( त्रि सा /२४४, १००२) (

#### २. चैरय वृक्ष श स्वरूप व विस्तार

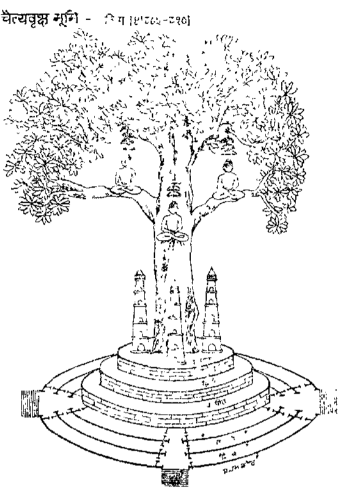
ति. प /३/३१-३६ तब्बाहिरे असोर्थ सत्तच्छदचपच्चूरवणपुण्णा । णिय-णाणातरुजुत्ता चेट्ठति चेत्ततरुमहिदा ।३१। चेत्तदुमस्थलरु द दोण्णि समा जोयणाणि पण्णासा । चत्तारो मज्ममिम य अते कोसइध-मुच्छेहो ।२२। छट्टे भुमुहरु दा चउजोयण उच्छिदाणि पीढाणि । पीढोवरि बहुमउभे रम्मा चेट्ठति चेत्तदुमा ।३२। पत्तेक रुभवाण अवगार्ढ कासमेक्मुद्दिर्ट । जोयणखदुच्छेहो साहादीहत्तण च चत्तारि ।३४। विविहवररयणसाहा विचित्तकुमुमोवसोभिदा सब्वे । वरमरगयगरपत्ता दिव्वतरु ते विरायति ।३४। विविष्ठकुरुचेचइया विविष्ठकत्ता विविहरयणपरिणामा । छत्तादिछत्तजुत्ता वटाजातादि-रमणिज्जा ।३६। = भवनवासी देनोंके भवनोके बाहर वेदियाँ है ] वेदियोके बाह्य भागमे चैरयवृश्नोसे सहित और अपने नाना वृक्षोसे युक्त पवित्र अशोक वन, सप्तच्छदवन, चपकवन और आध्रवन स्थित

है।३१: चैंग्यवृयोके स्थल-का किन्तार २६० योजन तथा ऊँचाई मध्यमे चार योजन ओर अन्तमे अर्द्ध कोसप्रमाण होतो है '३२। पीठोकी भूमिका विस्तार छह योजन और ऊँचाई



चार योजन होती है । इन पीठोक उपर बहुमध्य भागमे रमणीय चैत्य वृक्ष स्थित ह रे है । ३३। प्रत्येक वृक्षका अवगाढ एक कोस, स्कन्धका उत्सेध एक रोजन और झाखाओकी लम्बाई योजनप्रमाण कहो गयो है । ३४। वे तब दिव्य वृत्त विधिध प्रकारके उत्तम रत्नोकी शाखाआसे युक्त. विर्त्वत्र पुष्पोसे अलकृत और उत्कृष्ट मरकत मणि-मय उत्तम पत्रांसे व्याप्त होते हुए अतिशय शोभाको प्राप्त हरे है । ३१। विविध प्रकारके अकुरोसे मण्डित, अनेक प्रकारके फलोसे युक्त, नानाप्रकारके रत्नोसे निर्मित छत्रके जपर छत्रसे सयुक्त घण्टाजाल् आदिते रमणोय है । ३६।

ति प /४/८०६-८१३ का भावार्थ २, समदशरणोमें स्थित चैत्यवृक्षोके आश्रित तीन-तीन कोटोसे वेष्टित तीन पोठोके एपर चार-चार मान-स्तम्भ होते हैं । ५०१। जो वाश्रियो क्रीडनशालाओ व नृत्यवालाओ व उपवनभूमियोसे शोभित है । ८१०-८१२। (इसका चित्र दे, 'समत्रदारण') चैत्य वृक्षोकी ऊँचाई अपने-अपने तीर्थं करोकी ऊँचाई-से १२ गुणी है । ८०६।



## ३. चैत्यवृक्ष पृथिचीकायिक होते है

ति प./४/३७ आदिणिहणेण होणा पुढरिम् ना सटक्मवलचेत्तदुमा। जोबुप्पत्तिलयाण होति णिमित्ताणि ते फियमा २०० - (भवनवासी देवोके भवनोमें स्थित) ये सब चोत्यवश्व प्राटिअन्तसे रहित तथा पृथिवीकायके परिणामरूप होते हुए निधमसे जोवोकी उरपत्ति और विमाशके निमित्त होते हे ।३७। [ इसी प्रकार पाण्डुकवनके चैत्या-जयमें तथा व्यन्तरदेवोके भवनोमे स्थित जो चैत्यवृक्ष है उनके सम्बन्धमे भी जानना ] (ति प./४/२६०८), (ति. प /६/२९) (और भी दे उपरका शोधक)

#### 8. चैत्यवृक्षोके भेद निर्देश

- ति प /३/१३६ सस्सरथसत्तवण्णः सपलजन्नू य वेतसव डवा । तह पीयगु-सरिसा पतासरायहदूमा व्ययत् ।१३६।
- ति प /६/२० कमसो असीप्रचपयणागइतुमत्तवूर य णग्गोहे । कटयरुक्स्वो तुम्नसी कदब विदओ ति ते अट्ठ ।२८। = अम्रुरकुमारादि दस प्रकारके भवनवासी देवोके भवनोमे क्रमसे – अश्वत्थ (पीपल), सप्त-पर्ण, शाल्मली, आमुन, वेतस, कदम्ब तथा प्रियगु, शिरीष, पलाश और राजद्रुय ये दश प्रकारके चैत्यवृक्ष होते है ।१३६। किंशर आदि आठ प्रकारके व्यन्तर देवोके भवनोमे क्रमसे – अशोक, चम्पक, नाग-द्रुम, तम्बूरु, न्यग्रोव (वट), कण्टकवृक्ष, तुलसी और कदम्ब वृक्ष ये आठ प्रकारके होते है ।१८।
- सि, ५ /४/००४ एक्केकाए अवत्रणखिदिए तरवो यसोयसत्तदला। चपय-चूदा सुदरभूदा चत्तारि चत्तारि ।००४। =समवजरणोमें ये अशोक, सप्तब्छद, चम्पक व आम्र ऐसे चार प्रकारके होते है ।८०४।

#### ५. चैंग्यवृक्ष देवोंके चिह्न स्वरूप हैं

ति. प./8/१३५ ओलगसालापुरदो चेत्तदुमा होति विविहरयणमया। असुरप्पहुर्वि कुलाणं ते चिण्हाई इमा होति ।१३६। = ( भवनवासी देवोके भवनोमें ) ओलगशालाओके आगे विविध प्रकारके रत्नोसे निर्मित चैरयवृक्ष होते हैं। वे ये चैत्यवृक्ष असुरादि देवोके कुलोसे चिद्रहूप होते है।

## ६. अशोकनृक्ष निर्देश

- ति, प,/४/११४-१११ जेसि तरूणमूखे उप्पण्ण जाण केवल णाणं। उप-सहष्पहुदिजिणाणं ते चिय असोयरुक्त ति । ११६। णग्गोहसत्त पण्णं साल सरतं पियंगु तं चेव। सिरिसं णागतरू वि य अक्ला धूली पलास तेंदूर्व १११६। पाङलजबूपिप्पलदहिवण्णो णंदितिलयचूदा य। कंकलि चंपवउलं मेसयसिंगं धव साल १९१७। सोइंति असोयतुरू पछत्रकुसुमाणदाहि साहाहि । लंबंतमालदामा घटाजालादिरमणिज्जा 18१म। णियणियजिणउदएणं नारसगुणिदेहि सरिसउच्छेहा। उसह-जिणप्पहुदीणं असोयरुक्खा नियर ति । १९१। = ऋषभ आदि तीर्थकरों-को जिनवृक्षोके मीचे केवलज्ञान उत्पन्न हुआ है (दे, तीर्थं कर/५) वे ही अशोकवृक्ष है । ११५। न्यग्रोध, सप्तपर्ण, साल, सरल, प्रियगु, शिरीष, नागवृक्ष, अस (बहेड़ा), धूलिपलाश, ते दू, पाटल, जम्बू, पीपल, दधिपण, नन्दी, तिलक, आध, ककेलि ( अशोक ), चम्पक, बकुल. मेषशू ग. धव और बाल ये २४ तीथ करोके २४ अशोकवृक्ष है. जो लटकतो हुई मालाओसे युक्त और घण्टासमूहादिकसे रमणीक होते हुए पखन एवं पुष्पोसे मुकी हुई शाखाओसे शोभायमान होते हैं । ११ ६ -- १९ ९। ज्रुपभादि तीर्थं करोंके उपर्युक्त चौबीस अशोकवृक्ष बारहमे गुणित अपने-अपने जिनको (तीर्थंकरकी) ऊँचाईसे युक्त होते हुए बोभायमान है । ११९। [प्रत्येक तीर्थकरकी ऊँचाई-दे. तीर्थंकर/४]
- वृक्षमूल--१, वर्षाकालमे वृक्षके नीचे ध्यान लगाना वृक्षमूल योग कहलाता है-दे, कायक्लेश। २. वृक्षमूल आदि वनस्पति--दे. \_ वनस्पति।
- **वृत्त—**Circle—( जं. प./प्र. १०० ); ( ध. ५,/प्र. २९ )
- -दे. मणित/II/७। वृत्तविष्कं भ-Diameter, width of a ring वृत्तविष्कंभ निकालनेकी प्रकृति-दे. मणित/II/७।
- वृत्ति --- १, न्या, वि./वृ./२/३०/६२/१४ वृत्तिः वर्तनं समवायो । =वृत्ति अर्थात वर्तन या समवाय । गुण गुणीकी अभिन्नता । २ गोचरी आदि पॉच भिक्षा वृत्ति --दे. भिक्षा/१ ।

#### वृत्ति परिसंख्यान----

भ. आ./मू./९१८--२२१/४३३ गत्तापचागर उज्जु वीहि गोमुत्तियं च पेल-विया । सबूकावट्ट पि य पदंगवोधी य गोपरिया ।२१८ । एडियणिय-सणभिवला परिमाण दत्तिचासपरिमाणं । पिडेहणा य पाणेसणा य जायूय पुग्गलया ।२१८ । ससिट्ठ फलिह परिक्ता पुष्फोवहिद च सुद्धगोइहिदं ।२२०। पत्तस्स टापग्गस्स य अवग्गहो बहुविहो ससत्तीए । इच्चेत्रमादिविधिणा णादव्या बुत्तिपरिसंखा ।२२१। - जिस मार्गसे आहारार्थ गमन किया है, उसी मार्गसे लौटते समय. अथवा सरल रास्तेसे जाते समय, अथवा गोमूत्रवत् मोड़ोसहित भ्रमण करते हुए; अथवा सन्दूक या पेटीके समान चतुष्कोण रूपसे भ्रमण करते हुए, अथवा शंलके समान आवर्तों सहित भमण करते हुए, अथवा पक्षियोकी पंक्तिकी भॉति भ्रमण करते हुए, अथवा जिस आवकके घरमें आहार यहण करनेका सकरण् किया है उसीमें, इरयादि प्रकारसे आहार मिलेगा तो ग्रहण करूँगा अन्यथा नही 1२१८। एक-दो आदि फाटको तुक प्राप्त ही अथवा विवक्षित फाटकमें प्राप्त ही, अथवा विवक्षित घरके ऑगनमें ग्राप्त ही, अथवा विवक्षित फाटककी भूमिमें प्राप्त ही, ( घरमें प्रवेश न करके फाटककी भूमिमें ही यदि प्राप्त होगा तो ), अथवा एक या दो बार परोसा ही, अथवा एक या दो आदि दालाओं द्वारा दिया गया ही, अथवा एक या दो आदि ग्रास ही, अथवा पिण्डरूप ही द्रवरूप नहीं, अथवा द्रवरूप ही पिण्डरूप नही, अथवा विवक्षित धान्यादिरूप आहार मिलेगा तो ग्रहण करूँगा अन्यथा नही । २११। कुलत्थादि धान्योंसे मिश्रित ही, अथवा थाली-के मध्य भात रखकर उसके चारो ओर आक पुरसा होगा तो, अथवा मध्यमें अन्न रखकर चारो तरफ व्यंजन रखे होगे तो, अथवा व्यंजनों-के नीचमे पुष्पोके समान अन्न रखा होगा तो, अथवा मोठ आदि धान्यसे अमिश्रित तथा चटनी वगैरह व्यजनोसे मिश्रित ही, अथवा लेवड (हाथको चिकना करनेवाला आहार) हो, अथवा अलेवड हो, अथवा भातके सिक्थो सहित या रहित ही भोजन मिलेगा तो छूँगा अन्यथा नहीं ।२२०। सुवर्ण या मिट्टी आदिके पात्रमें पुरसा ही, अथवा बालिका या तरुणी आदि विवक्षित दातारके हायसे हो, अथवा भूषण-रहित या ब्राह्मणी आदि विवक्षित स्त्रीके हाथ से ही आहार मिलेगा तो ग्रहण करू मा अन्यथा नहीं । इत्यादि नानाप्रकारके नियम करना वृत्तिपरिसख्यान नामका तप है।२२१।

- मू आ./३५५ गोयरपमाणदायगभायणणाणविधाण ज गण्णं । तह एसणस्स गहणं विविधस्स वृत्तिपरिसंखा ।३५५। च्युहोका प्रमाण, भोजनदाताका विशेष, कॉसे आदि पात्रका विशेष, मौठ, सत्तू आदि भोजनका विशेष, इनमें अनेक तरहके विकल्पकर भोजन प्रहण करना वृत्तिपरिसख्यान है ।३५५। (अन. ध./७/२६/६७५)
- स. सि /१/११/४३८/७ भिक्षाधिनो मुनेरेकागारादिविषय. सकल्प चिन्तावरोधो वृत्तिपरिसरुयानम्। – भिक्षाके इच्छुक मुगिका एक घर आदि विषयक सकल्प अर्थात् चिन्ताका अवरोध करना वृत्ति-परिसरुयान तप है।
- रा. वा./१/११/१/६१९/२४ एकागारसप्तवेश्मैरध्यार्छ ग्रामादिविषय. संकल्पो वृत्तिपरिसंख्यानम् । = एक अथवा सात घर, एक-दो आदि गली, आधे ग्राम आदिके विषयमें संकल्प करना कि एक या दो घरसे ही मोजन खूँगा अधिकसे नहीं, सो वृत्तिपरिसंख्यान तप है। (चा. सा./१३४/१)
- ध. १३/५,४,२६/५७/४ भोयण-भायण-धर-वाड-दादारा बुत्ती णाम। तिस्से बुत्तोए परिसंखाणं गहणं बुत्तिपरिसंखाण णाम। एदम्मि बुत्तिपरिसखाणे पडिवद्धो जो अवग्गहो सो बुत्तिपरिसखाण णाम तवों त्ति भणिदं होदि। = भोजन, भाजन, घर बार (मुहल्ला) और दाता, इनकी वृत्ति संज्ञा है। उस वृत्तिका परिसख्यान अर्थात प्रहण करना वृत्तिपरिसख्यान है। इस वृत्तिपरिसख्यानमें प्रतिबद्ध जो अवग्रह अर्थात् परिमाण नियन्त्रण होता है वह वृत्तिपरिसख्यान नामका तप है, यह उक्त कथनका तात्पर्य है।
- त, सा /अ/१२ एकवस्तुब्शागारपानमुद्रगादिगोचरः । संकश्प. क्रियते यत्र वृत्तिसख्या हि तत्तप. । १२। = मैं आज एक वस्तुका ही भोजन करूँगा, अथवा दश घरसे अधिक न फिरूँगा, अथवा अमुक पान-मात्र ही करूँगा या मूँग ही खाऊँँगा इत्यादि अनेक प्रकारके संकल्प को वृत्तिपरिसंख्या तप कहते है ।
- का अ/मू/४४१ एगादि-गिहपमाणं किचा संकल्प-कल्पियं विरस। भोडजं पसुब्व भुंजदि वित्तिपमाणं तवो तस्स। = जो सुनि आहार-के लिए जानेसे पहिंचे अपने मनमें ऐसा संकल्प कर लेता है कि आज एक घर या दो घर तक जाऊँगा अथवा नीरस आहार मिलेगा तो आहार प्रहण करूँ गा, और वैसा आहार मिलनेपर पशुकी तरह उसे चर लेता है, उस सुनिके वृत्तिपरिस रूँयान तप होता है।



- स सि./१/११/४३८/५ वृत्तिपरिसख्यानमाज्ञानिवृत्त्वर्थमवगन्तव्यम् । =वृत्तिपरिस्ख्यान तप आशाकी निवृत्तिके अर्थ किया जाता है । ( रा. वा /१/११/४/६१८/२४ ); ( चा सा /१३४/२ )
- ध १३/१. ९. ९६/१७/६ एसा केसि कायठवा । सगतवोधिसेसेण भव्वजण-मुवसमेदूण सगरस-रुहिर-माससोसणदुवारेण इंदियसंजममिच्छातेहि साहहि कायठवा भायण-भोयणादिविसयरागादिपरिहरणचिक्ते हि वा । = प्रश्न – यह किसको करना चाहिए । उत्तर – जो अपने तप विशेषके द्वारा भव्यजनोको शान्त करके अपने रस. रुधिर और मास-के शोषण द्वारा इन्द्रिय संयमकी इच्छा करते है, उन साधुओको करना चाहिए. अथवा जो भाजन और भोजनादि विषय रागादिको दूर करना चाहते हैं, उन्हे करना चाहिए (चा. सा /१३५/१)
- भ आ./वि./६/३२/१८ आहारसंज्ञाया जयो वृत्तिपरिसख्यान । = आहार संज्ञाका जय करना वृत्तिपरिसंख्यान नामका तप है ।

## ३. वृत्तिपरिसंख्यान नित्य करनेका नियम नहीं

भ. आ. मू./बि./१४७/४६१ अणुपुठवेणाहार संवट्ठंतो य सल्लिहइ देहं। दिवसुग्गहिएण तवेण चाबि सल्लेहण कुणइ ।१४७। दिवसुग्गहिगेण तवेण चाबि एकैकदिन प्रतिगृहोतेन तपसा च. एकस्मिन्दिनेऽनशन, एकस्मिन्दिने वृत्ति परिसरव्यान इति । क्रमसे आहार कमी करते-करते क्षपक अपना देह कृश करता है। प्रतिदिन जिसका नियम किया है ऐसे तपश्चरणसे अर्थात एक दिन अन्शन, दूसरे दिन वृत्ति-परिसंख्यान इस क्रमसे क्षपक सल्लेखना करता है, अपना देह कृश करता है।

#### ४. वृत्तिपरिसंख्यान तपके अतिचार

- भ. आ,/बि,/४९८७/७०७/९ वृत्तिपरिसख्यानस्यातिचारा'। गृहसग्रकमेव प्रविशामि, एकमेव पाटकं दरिद्रगृहमेक। एवंभूतेन दायकेन दायि-कया वा दत्त गृहीष्यामीति वा कृतसंकल्प । गृहसप्रकादिकादधिक-प्रवेश'. पाटान्तरप्रवेशस्व। परं भोजयामीत्यादिक'। = "मैं सात घरों में ही प्रवेश करू ँगा, अथवा एक दरवाजे में प्रवेश करू ँगा, किवा दरिद्री के घरमे ही आज प्रवेश करू ँगा, इस प्रकारके दातासे अथवा इस प्रकारकी खीसे यदि दान मिलेगा तो लेगे''-- ऐसा सकल्प कर सात घरोसे अधिक घरोमे प्रवेश करना, दूसरोंको मै भोजन कराऊँगा इस हेतुसे भिन्न फाटकमे प्रवेश करना, ये वृत्तिपरिसख्यानके अति-चार है।
- वृत्तिमत्त्व --- वृत्तिता सम्बन्धसे पदार्थमें अन्वयवाला । जैसे -- 'भूतले घटोऽस्ति' यहाँ विवक्षित भूमिपर घटका वृत्तिमत्त्व है ।
- वृत्तिविलास --- कन्नड भाषाके 'धर्म परोक्षा' ग्रन्थके कर्ता एक जैन कवि । समय --वि. श. १२ । (समाधितंत्र/प्र, १/पं जुगल किशोर)

#### वृद्ध---

- भ आ /मू./१०७०/१०९६ थेरा वा तरुणा वा बुड़ा सीलेहि होति बुड़ीहि। थेरा वा तरुणा वा तरुणा सीलेहि तरुणेहि ।१०७०। म्ममुष्य वृद्ध हो अथवा तरुण यदि उसके क्षमा आदि शील गुण वृद्धिगत है तो वह वृद्ध है और यदि ये गुण वृद्धिगत नही है तो वह तरुण है। (केवल वय अधिक होनेसे वृद्ध नही होता।)
- इग /१५/४.५.१० स्वतःवनिकधोइभूतः विवेकालोकवद्धितम् । येषां बोधमय चक्षुस्ते वृद्धा विदुषा मता ।४। तप श्रुतधृतिष्यानविवेक-यमसयमे । ये वृद्धास्तेऽत्र शस्यन्ते न पुनः पत्तिताङ्करै । ५। हीना-चरणसंभ्रान्तो वृद्धोऽपि तरुणायते । तरुणोऽपि सतां धन्ते श्रिय सरसगवासितः ।१०। = जिनके आत्मतत्त्वरूप कसौटीसे उत्पन्न भेद-

ज्ञानस्तप आलोकसे बढाया हुआ ज्ञानस्तपी नेत्र है उनको विद्वानोने वृद्ध कहा है। ४। जो मुनि तप, शास्त्राध्ययन, धैर्य, विवेक (भेद-ज्ञान), यम तथा सयमादिकसे वृद्ध अर्थात बढे हुए है वे ही वृद्ध होते है। केवल अवस्था मात्र अधिक होनेसे या केश सफेद होनेसे हो कोई वृद्ध लही होता। ६। जो वृद्ध होकर भी हीनाचरणोसे व्याकुल हो अमता फिरे वह तरुण है और सरसगतिसे रहता है वह तरुण होनेपर भी सत्पुरुषोकी-सी प्रतिष्ठा पाता है। १०।

- भ आ।/वि./११६/२७४/८ वाचनामनुप्रोगंवा शिक्षयतः अवमररन-त्रयस्याम्युरथातव्यं तन्यू लेऽध्ययनं कुर्वद्भि सर्वे रेव। क्लो प्रन्थ और अर्थ को पढ़ाता है अथवा सदादि अनुयोगों का शिक्षण देता है, वह व्यक्ति यदि अपने से रत्नत्रय में होन भी हो तो भी उसके आने पर जो जो उसके पास अध्ययन करते है वे सर्वजन खडे हो जावे।
- प्र, सा /ता./वृ /२६३/३५४/१५ यदापि चरित्र गुणेनाधिका म भवन्ति तपसा वा तथापि सम्यग्ज्ञानगुणेन ज्येष्ठत्वाच्छूतविनयार्थ-मम्युत्थेयाः ।
- भ. सा./ता,/१ /२६७/३६९/१७ यदि बहुअुतानां पार्श्वे झाना दिगुण-वृद्धयर्थ स्वय चारित्रगुणाधिकाऽपि वन्दना दिक्रियाम् वर्तन्ते सदा दोशो नास्ति । यदि पुन. केवल ख्या सिष्ठ्रजालाभार्थ वर्तन्ते सदाति-प्रसगाहोषो भवति । - चारित्र व तप में अधिक न होते हुए भी सम्यग्ज्ञान गुण से ज्येष्ठ होने के कारण अुतकी विनय के अर्थ बह अम्युत्थानादि विनय के योग्य है । यदि कोई चारित्र गुण में अधिक होते हुए भी ज्ञानादि गुण की वृद्धि के अर्थ बहुभूत जनो के पास वन्दनादि क्रिया में वर्तता है तो कोई दोष नही है । परन्तु यदि केवल ख्याति पूजा व लोभ के अर्थ ऐसा करता है तब अति दोष का प्रसग प्राप्त होता है ।
- भ सा. मू./२६६ गुणदो धिगस्स विणयं पडिच्छगो जो वि हो मि समजो त्ति. ( होज्जं गुणधरो जदि सो हो दि अणतसंसारी (= को अमण्य में अधिक गुण वाले है तथापि होन गुणवालों के प्रति (कन्दनादि) क्रियाओं में वर्तते है वे मिथ्या उपयुक्त होते हुए चारित्र से भ्रष्ट होते हैं।

#### वृद्धि---

रा. वा./४/४२/४/२५०/१८ अनुवृत्तपूर्वस्वभावस्य भावान्तरेण आधिक्य वृद्धिः । ---- पूर्व स्वभावको कायम रखते हुए भावान्तररूपसे अधि-कत्ता हो जाना वृद्धि है। २. चय अर्थाद Common difference,

#### २. अन्य सम्बन्धित विषय

- षट् वृद्धियोंके छिए नियत सहनानियाँ 1 दे० गणित/J/३/४ ।
- २. गुणहानि-वृद्धि । —दे० गणित/II/१/३।

वृष-----स्व. स्तो./५/१३ वृषो धर्म । = वृष अर्थात्त धर्म ।

- वृ्धभ---- द. स./टी /१/६/१ वृषभो प्रधान । = १. वृषभ अर्थात प्रधान ।
- स्व, स्तो.टो.१/३ वृषो धर्मस्तेन भाति शोभते स वा भाति प्रगटो-भवति यस्मादसौ वृषभः। ⇔वृष नाम धर्मका है। उसके द्वारा शोभाको प्राप्त होता है या प्रगट होता है इसलिए बह वृषभ कह-लाता है---अर्थात् आदिनाथ भगवान्।
- ति. प./४/२१६ सिंगमुहकण्णजिहालोयणभूआदिएहि गोसरिसो । बसहो चि तेण भण्णह रयणामरजीहिया तत्थ ।२१६। - (गंगा नदीका) वह कूटमुख सींग, मुख, कान, जिहा, लोधन और भ्रकुटी आदिक-से गौके सटश है, इसलिए उस रत्नमयी जिहिका (जून्भिका) को वृषभ कहते है। (ह. पु./६/१४०--१४१), (त्रि. सा./६८६); (ज प./३/१६१)।

#### बृहत् क्षेत्र समास

- वृषभ गिरि--- ति. प /४/२६८--२६१ सेसा वि पच रा डा णामेण होति म्लेच्छखड ति । उत्तरतियखडेमु मज्मिमखडस्स बहु-मजमे ।२६८ चक्कोण माणमलणो णाणाचक्कहरणामसंखण्णो । सूसोव-रिममजमेसं रयणमओ होदि वसहगिरि ।२६१। = (भरत क्षेत्रके आर्यखण्डको छोडुन्र) शेष पाँचो हो खण्ड म्हीच्छखण्ड नाम-से प्रसिद्ध है । उत्तर भारतके तीन खण्डोंमें-से मध्यखण्डके बहु-मध्य भागमे चक्रवर्तियोके मानका मर्टन करनेवाला, नाना चक्र-वर्तियोके नामोसे व्याप्त और सूलमे उत्पर एवं मध्यमे रत्नोंसे निर्मित ऐसा ब्रथम गिरि है ।२६८-२६१। (जि. सा /७१०)। इसी प्रकार ऐरावत क्षेत्रमें जानना । - दे० लोक/३/३ ।
- वृषभसेन म, पु/सर्ग/श्लो पूर्वभव न ७ में पूर्वविदेहमे प्रीति-वर्धन राजाका सेनापति। ( ५/२११), पूर्वभव न. १ मे उत्तरवुरुमें मनुष्य। ( ८/२१२)। पूर्वभव न. १ मे ऐशान स्वर्गमे प्रभावर नामका देय। ( ८/२१४), पूर्वभव न. १ मे अकम्पनसेनिक। ( ५/-२११)। पूर्वभव न ३ मे अधोप्रैवेयकमे अहमिन्द्र । ( १/१०.१२), पूर्वभव न २ में राजा वज्रसेनका पुत्र 'पीट'। ( १९/१३)। पूर्व-भव नं १ से सर्वार्थसिद्धिमे अहमिन्द्र । ( ११/१६०)। वर्तमान भवमं म्रुवभदेवका पुत्र भरतका छोटा भाई। ( १६/२)। [ युगपत्त सर्व भव-४७/२६७-३६१]। पुरिमताल नगरका राजा था। भग-वात्त म्रुवभदेवके प्रथम गणधर हुए। ( २४/१७१)। अन्तमें मोक्ष सिधारे। ( १७/३११)।
- विणा—१. भरतक्षेत्रमे आर्यखण्डकी एक नदी (दे० मनुष्य/४)। २ यम्बई प्रान्तमें सितारा जिलाकी एक नदी। वर्तमान नाम 'वेण्या'। (ध. १/प्र ३१/H L.,Jam)
- वेणु-१. विजयार्धको उत्तरश्वेणोका नगर (दे० विद्याधर)। २. मानुषोत्तर पर्वतके रत्नक्र्टका स्वामी गरुडकुमारदेव-पे०लोक७/१०। \_ ३. जाल्मूली वृक्ष का रक्षक देव।-दे. लोक/३/१३।

विणुधारी ----मालुवात्तर पर्वतके मर्वरल्न क्र्टका स्वग्मी सुपर्णकुमार देव -- देल्तोक/४/१०। २- शाल्मली वृक्ष का रक्षक नेव --( दे० लोक ३/ १३) ।

- वेणुन—हालार और बरडो प्रान्तके नीचकी पर्वत श्रेणीको 'वरडो' कहते है। इसी श्रेणीके किसी पर्वतका नाम वेणुन है। (नेमि चरित/प्र./प्रेमी जी)।
- वेणुपुर--दक्षिणके कर्नाटक देशका मुडबिझी नामक ग्राम । ( विशेष दे० मुडबिग्री ) ।
- वेणुमति—मानुपोत्तर पर्वतके सर्वरत्नकूटका स्वामी एक भवनवासी सुपर्णकुमार देव—दे० लोक/०।
- **वेणुवती** पूर्वी आर्यखण्डकी एक नदी । —दे० मनुष्य/४ ।
- वेत्ता----जोवको वेत्ता कहनेको विवक्षा दे० जीव/१/३ ।
- वेत्रवती—१ 'मेवदूत'की अरेक्षा यह मातवादेशकी नदी है। और 'नेमिचरित' की अपेक्षा द्वारिकाके प्रकारके पास है। गोमती नदीका हो दूसरा नाम 'वेत्रवतो' प्रतीत होता है। (नेमिचरित/ प्र/प्रेमो जो)। २ वर्त्तमानकी मालवा देशकी वेतवा नदी (म. पु./ प. ४१/प. पन्नालाल)।

वेद -- व्यक्तिमे पाये जानेवाचे खोत्व, पुरुषत्व व नपुसकत्वके भाव वेद कहजाते है। यह दो प्रकारका है—भाव व द्रव्यवेद। जीवके उपरोक्त भाव तो भाववेद हैं और शरीरमे स्त्री, पुरुष व नपुसन्के अगोपाग विशेष द्रव्यवेद है। द्रव्यवेद जन्म पर्यन्त नहीं बदलता पर भाववेद कपास सिक्षेष ह!नेक कारण क्षणमात्रमे यटल सवता है। द्रव्य वेदसे पुरुषको हो मुक्ति सम्भव है पर भाववेदसे तीना~ को मोक्ष हो सकती है।

| 9        | भेद, लक्षण व तद्गत शंका समाधान                                          |  |  |  |  |
|----------|-------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| १        | वेद सामान्यका रुक्षण                                                    |  |  |  |  |
|          | १ लिगके अर्थ में।                                                       |  |  |  |  |
|          | २ ज्ञास्त्रके अर्थ में ।<br>२-२-२-२-२-                                  |  |  |  |  |
| २<br>    | वेदके मेद।                                                              |  |  |  |  |
| *        | रत्री आदि वेदोंके उक्षण । —दे० वह-उह नाम ।<br>द्रव्य व भाववेदके ठक्षण । |  |  |  |  |
| ≺  <br>* | द्रव्य य माववदभा छज्ञणा<br>साधुके द्रव्यमाव लिंग। —दे० लिग।             |  |  |  |  |
| *        | सानुरु द्रव्या स्वया । — २० सिल्म<br>अपगत बेदका रूझण ।                  |  |  |  |  |
| ¥        | वेदके छक्षणी सम्बन्धी रुकाएँ ।                                          |  |  |  |  |
| جً       |                                                                         |  |  |  |  |
| ۲.       | वेद निर्देश                                                             |  |  |  |  |
| 8        | वेद मार्गणामे भात्रवेद इष्ट है।                                         |  |  |  |  |
| २        | त्रेद जीवका औदयिक भाव है।                                               |  |  |  |  |
| *        | वेद कथाय रागरूप है। —दै० कथाय/४।                                        |  |  |  |  |
| *        | जीवको वेद व्यपदेश।                                                      |  |  |  |  |
| *        | वेद व मैथुन सइामें अन्तर। — दे० सज्ञा।                                  |  |  |  |  |
| ₹        | अपगत नेद कैसे सम्मन है।                                                 |  |  |  |  |
| ĸ        | तीना वेदोंकी प्रवृत्ति कमसे होती है।                                    |  |  |  |  |
| *        | तीनों वेदोंके बन्ध योग्य परिणाम ।                                       |  |  |  |  |
| *        | दे० मोहनीय/३/६ ।<br>वेद मार्गणामें ऋर्मीका बन्ध उदय सत्त्व ।            |  |  |  |  |
| <b>*</b> | पद मागणाम कामाका बन्द उदय सरप ।<br>दे० कह-बह नाम ।                      |  |  |  |  |
| *        | पुरुषादि वेद कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व -दे० वह-वह नाम                    |  |  |  |  |
| *        | मार्गणा स्थानोंमें आयके अनुसार व्यय होनेका                              |  |  |  |  |
|          | नियम ।                                                                  |  |  |  |  |
| 3        | तीनों वेदोंके अर्थमें प्रयुक्त शब्दोंका परिचय                           |  |  |  |  |
| ې        | को पुरुष व नपुंसकका भयोग।                                               |  |  |  |  |
| र        | ्य उर्डन राउपयता नगा।<br>तिर्यंच व तिर्यचनीका मयोग ।                    |  |  |  |  |
| Ę        | तिर्यंच व योनिमती तिर्यंचका भयोग ।                                      |  |  |  |  |
| 8        | मनुष्य ममुख्यणी व योनिमती मनुष्यका अयोग ।                               |  |  |  |  |
| 44       | उपरोक्त शब्दोंके सैद्धान्तिक अर्थ ।                                     |  |  |  |  |
| 8        | द्रच्य व भाववेदमें परस्पर सम्बन्ध                                       |  |  |  |  |
| 8        | दोनोंके कारणभूत कर्म भिन्न ह ।                                          |  |  |  |  |
| २        | दोनां कहीं समान होते है और कहीं असमान ।                                 |  |  |  |  |
| ३        | चारों गतियोंकी अपेक्षा दोनोंमें समानता और                               |  |  |  |  |
|          | असमानता ।                                                               |  |  |  |  |
| 8        | भाववेदमें परिवर्तन सम्भत्र है ।                                         |  |  |  |  |
| ч        | द्रव्यवेदमें परिवर्तन सम्भव नही ।                                       |  |  |  |  |
| *        | साधुके द्रव्य व भावलिंग सम्बन्धी चर्चा व समन्वय ।<br>दे० लिंग ।         |  |  |  |  |
| 1        | ·                                                                       |  |  |  |  |

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

www.jainelibrary.org

| 4        | गति                                                                                   | आदिकी                     | अपेक्षा          | वेद      | मार्गणाका               |  |  |
|----------|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|------------------|----------|-------------------------|--|--|
| ł        | स्वाभित्व                                                                             |                           |                  |          |                         |  |  |
| *        | वेद मार्गणा में गुणस्थान मार्गणास्थान आदि रूप                                         |                           |                  |          |                         |  |  |
|          | २०                                                                                    | সৰুণলাই।                  |                  |          | दे० सद् ।               |  |  |
| *        | वेद मार्ग                                                                             | गाके स्वा <mark>मी</mark> | सम्बन्धी स       | तत् संग  | ल्या क्षेत्र-           |  |  |
|          | काल                                                                                   | मान न अ                   | ल्पबहुत्व रू     | ५८भ      | रूपणार्थे ।             |  |  |
|          | दे० वह-वह नाम ।                                                                       |                           |                  |          |                         |  |  |
| 2        | नरकमें केवल नपुंसकवेद होता है।                                                        |                           |                  |          |                         |  |  |
| २        | भोगभूमिज तिर्यंच मनुष्योंमें तथा सभी देवोंमें दो                                      |                           |                  |          |                         |  |  |
|          | -                                                                                     | वेद होते है               | •                | ~        | A P AN                  |  |  |
| ₹        | -                                                                                     |                           | य व सम्मू        | -        | तियंचोंमें              |  |  |
| ,<br>, i |                                                                                       |                           | र होता है        |          |                         |  |  |
| 8        |                                                                                       |                           | शौ तियंच व       | । मनुष   | यत्तीनों वेदवाछे        |  |  |
| .        |                                                                                       | है।<br>>>                 |                  |          |                         |  |  |
| 4        |                                                                                       | में वेदमावव<br>ि'         |                  |          |                         |  |  |
| 8        | चींटी आदि नपुंसकवेदी ही कैसे।                                                         |                           |                  |          |                         |  |  |
| 9        | विग्रहगतिमें अव्यक्त वेद होता है।                                                     |                           |                  |          |                         |  |  |
| <b>5</b> | वेदमार्गणामें सम्यक्तव व गुणस्थान                                                     |                           |                  |          |                         |  |  |
| १        |                                                                                       |                           | स्वामित्व वि     |          |                         |  |  |
| २        |                                                                                       |                           | क सम्यग्ट        | ছি अন    | यन्त अल्प               |  |  |
|          |                                                                                       | (官)                       |                  |          |                         |  |  |
| *        |                                                                                       | मरकर वि                   | व्यमिं मा ब      | उत्पन्न  | नहीं होते               |  |  |
|          | है ।                                                                                  |                           |                  |          | दे० जन्म/३।             |  |  |
| *        |                                                                                       |                           | त्थान कैसे।<br>- |          | दे० वेद/७/६ ।           |  |  |
| *        | जपरके गुणस्थानोंमें वेदका उदय कैसे ।दे० सज्ञा ।                                       |                           |                  |          |                         |  |  |
| ३        | अप्रशस्ते वेदके साथ आहारक आदि ऋदियोंका                                                |                           |                  |          |                         |  |  |
|          | नि थे                                                                                 | । भ                       |                  |          |                         |  |  |
| 19       | स्त्री प्रव                                                                           | ाज्या व र्                | रुक्ति निषे      | ध        |                         |  |  |
| 8        | स्त्रीकी तः                                                                           | इवसे मोक्ष                | <b>न</b> हीं ।   |          |                         |  |  |
| २        | फिर मी                                                                                | भवान्तरमें                | मुक्तिको उ       | ਸ਼ੀਮਲਾਥ  | ासे जिन-                |  |  |
| į        | दीष्ट्र                                                                               | ग लेती है                 | ĩ                |          |                         |  |  |
| <b>₹</b> | तद्भव मु                                                                              | क्तिनिषेधमे               | हेतु उसका        | ন্বঁৰন্ত | व प्रमाद-               |  |  |
| -        | बहु                                                                                   | ठ स्वमाव ।                |                  |          |                         |  |  |
| ۲        | तद्भव मु                                                                              | क्तिनिषेधमें              | हेतु सचेल        | 11       |                         |  |  |
| *        | स्त्रीको मं                                                                           | ो <b>कदा</b> चित्         | नग्न रहने        | की आइ    | ជា រ                    |  |  |
|          |                                                                                       |                           |                  |          | ० लिग/१/४।              |  |  |
| ዓ        |                                                                                       |                           | कैसे कहते        | -        | ~ ~                     |  |  |
| ଞ୍       | फिर मनुष्यणीको १४ गुणस्थान कैसे कहे गये।                                              |                           |                  |          |                         |  |  |
| e        | स्रीके सवस्रलिंगमें हेतु।                                                             |                           |                  |          |                         |  |  |
| 4        | मुक्तिनिषेधमें हेतु उत्तम संहननादिका अमाव।<br>मुक्ति निषेधमें हेतु शुक्छध्यानका अभाव। |                           |                  |          |                         |  |  |
| *        | ्मुक्ति नि                                                                            | षधम हतुः                  | गुक्लध्यानव      |          | त्र ।<br>शुक्रध्यान/३ । |  |  |
| ٩,       | ¦<br>¦ स्त्रीको तं                                                                    | र्थिकर कह                 | ना युक्त नह      |          | AShear 114              |  |  |

#### १. भेद, लक्षण व तद्गत शंका-समाधान

#### १. वेद सामान्यका छक्षण- लिगके अर्थमें।

- स. सि /२/४२/२००/४ वेद्यत इति वेद लिङ्गमित्यर्थ'। ≕जो वेदा आता है उसे वेद कहते है। उसका दूसरा नाम लिंग है। (रा. वा./ २/४२/१/१४७२); (ध. १/१.१.४/१४०/४)।
- पं. सं./प्रा./१/१०१ वेदस्सुदरिणाए बालत्त पुण णियच्छदे बहुसो । इत्थी पुरिस णर्जसय वेयति तदो हवदि वेदो ।१०१। = वेदकर्मकी उदौरणा होनेपर यह जीव नाना प्रकारके बालभाव अर्थात चाचल्यको प्राप्त होता है; और स्त्रीभाव, पुरुषभाव एव नर्षुसक्भावका वेदन करता है । अतरव वेद कर्मके उदयसे होनेवाले भावको वेद कहते है । (ध. १/१.१.४/गा. ५६/१४१). (गो. जी /मू./२७२/४६३) ।
- ध १/१,१,४/पृष्ठ/पक्ति-विद्यत इति वेदः । (१४०/४) । अथवारमप्रवृत्तेः समोहोत्पादो वेदः । (१४०/७) । अथवारमप्रवृत्तेर्मेथुनसंमोहोत्पादो वेदः । (१४१/१) ।
- ध. १/१.१.१०१/३४१/१ वेदनं वेद' । = १, जो बेदा जाय अनुभव किया जाय उसे वेद कहते है। २. अथवा आत्माकी चैतन्यरूप पर्यायमें सम्मोह अर्थात्त रागद्वेष रूप चित्तविक्षेण्के उत्पन्न होनेको मोह कहते है। यहॉपर मोह झन्द वेदका पर्यायवाची है। (ध. ७/२.१.३/७); (गो जो /जी. प्र./२७२/४९४/३)। ३, अथवा आत्माकी चैतन्यरूप पर्यायमें मैथुनरूप चित्तविक्षेपके उत्पन्न होनेको बेद कहते है। ४, अथवा बेदन करनेको बेद कहते है।
- ध. ५/१.७.४२/२२२/८ मोहणीयदव्यकम्मक्खंधो तज्जणिदजीवपरिणामो वा वेदो। = मोहनीयके द्रव्यकर्म स्कन्धको अथवा मोहनीय कर्मसे उत्पन्न होनेवाले जीवके परिणामको वेद कहते है।
  - २ शास्त्रके अर्थमें
- ध १३/५,५,५०/२८६/८ अशेषपदार्थाम् वेक्ति वेदिष्यति अवेदीदिति चेदः सिद्धान्तः । एतेन सूत्रकण्ठग्रन्थकथाया वितथरूपायाः चेदरवमपा-स्तम्। = अशेष पदार्थोंको जो बेदता है, वेदेगा और चेद चुका है, बह वेद अर्थात् सिद्धान्त है। इससे सूत्रकण्ठों अर्थात् बाह्यणोकी ग्रन्थकथा वेद है, इसका निराकरण किया गया है। (श्रुतज्ञान ही वास्तवर्मे वेद है।)

## २. वेदके भेद

- ष. स्वं /१/१.१/सूत्र १०१/३४० वेदाणुवादेण अत्थि इत्यिवेदा पुरिसवेदा णर्वुसयवेदा अवगदवेदा चेदि ।१०१। ≃वेदमार्गणाके अनुवादसे स्त्री-वेद. पुरुषवेद: नपुंसकवेद और अपगतवेदवाले जीव होते हैं ।१०१।
- पं. से./प्रा./१/१०४ इस्थि पुरिस णउसय वेया खलु दव्वभावदो होंति। स्त्रोवेद, पुरुषवेद और नपुंसक ये तीनों ही वेद निश्चयसे द्रव्य और भावकी अपेक्षा दो प्रकारके होते है।
- स. सि /२/६/१५१८/४ लिड्गं त्रिभेदं, स्त्रीवेद' पुंबेक्षो नपुंसकवेद इति । '='लिंग तीन प्रकारका है—स्त्री वेद, पुरुषवेद और नपुंसकवेद । ( रा. वा./१/७/११/६०४/४ ), ( द्र. सं./टी /१३/३७/१० )।
- स. सि./२/४२/२००/४ तद्द द्विविर्ध-द्रव्यत्तिड्गं भावसिड्गं चेदि। इसके दो भेद है-द्रव्यत्तिंग और भावत्तिग। (स सि./१/४७/ ४६२/३), (रा. वा./२/६/३/१०१/१), (रा. वा /१/४७/४/६३८/१०); (प. घ./उ./१०७१)।

## ३. द्रव्य व भाव वेदके रूक्षण

स. सि /२/५२/९००/४ द्रव्यत्तिङ्गं योनिमेहनादिनामकर्मोदयनिर्व-तितम् । नोकषायोदयापादितवृत्ति भावलिङ्गम् । =जो योनि मेहन आदि नाम कर्मके उदयसे रचा जाता है वह द्रव्यत्तिग है और जिसकी

स्थिति नोकषायके उदयमे प्राप्त होती है वह भावलिग है। ( गो. जी./ मू./२७१/४६१ ), ( प. घ./उ./१०८०-१०८२ )।

रा वा /२/६/३/१०१/२ द्रव्यलिङ्ग नामकर्मोदयापादितं भावलिङ्ग-मात्मपरिणाम. स्त्रीपुंनपुंसकान्योत्याभिनाषसक्षण । स पुनश्चारित्र-मोहविकल्पस्य नोकषायस्य स्त्रीवेदपुवेदनपुंसकवेदस्योदयाद्भवति । =नामकर्मके खदयसे होनेवाला डव्यलिंग है और भावलिंग आरमपरिणामरूप है । वह स्त्री पुरुष व नर्णसक इन तीनोमे परस्पर एक दूसरेकी अभिलाषा लक्षण वाला होता है और वह चारित्रमोहके विकल्परूप स्त्री पुरुष व नपुसकवेद नामके नोकषायके खदयसे होता है।

#### ४. अपगतवेदका लक्षण

- पं. सं./प्रा./१/१०८ करिसलणेट्टाबग्गीसरिसपरिणामवेदणुम्मुक्का । अवगयवेदा जोवा सयसंभवणंतवरसोक्खा ।१०=। = जो कारोष अर्थात् कण्डेकी अग्नि तृणकी अग्नि और इष्टपाकको अग्निके समान क्रमशः स्त्रीवेद, पुरुषवेद और नपुंसकवेदरूप परिणामोके वेदनसे उम्मुक्त है और अपनी आत्मामें उत्पन्न हुए श्रेष्ठ अनन्त सुखके घारक या भोक्ता हैं, वे जीव अपगत वेदो कट्ताते है। (ध. १/१.१, १०१/गा. १७३/३४३); (गो. जो./मू./२७६/४९७)।
- ध. १/१,१.१०१/३४२/३ अपगतास्त्रयोऽपि वेदसतापा येषा तेऽपगत-वेदाः । प्रक्षीणान्तदहि इति यावत् । = जिनके तीनो प्रकारके वेदोसे उत्पन्न होनेवाला सन्ताप या अन्तर्दाह दूर हो गया है के वेदरहित जीव है ।

## ५. वेदके रक्षणों सम्बन्धी जंकाएँ

- घ. १/९.१.४/१४०/५ वेग्रत इति वेदा। अष्टकमोंदयस्य वेदव्यपदेशः प्राप्तोति वैद्यस्व प्रत्यविशेषादिति चेन्न, 'सामान्यचोदनाश्च विशेषे-ष्वत्रतिष्ठन्ते' इति विशेषात्रगते 'स्टितन्त्रा व्युत्पत्ति' इति वा। अथवात्मप्रवृत्तेः संमोहोत्पादो वेदः । अत्रापि मोहोदयस्य सकलस्य बैदव्यपदेश' स्यादिति चेन्न, अत्रापि रूढिवशाद्वेदनाम्नां कर्मणामु-दयस्यैव वेदव्यपदेशात् । अथवारमप्रवृत्तेर्मेथूनसंमोहोत्पादो वेद'। -- जो वेदा जाय उसे वेद कहते है। प्रष्टन -- वेदका इस प्रकारका लक्षण करनेपर आठ कर्नोंके उदयको भी वेद सज्जा प्राप्त हो जायेगो, क्योंकि, वैदनको अपेक्षा वेद और आठ कर्म दोनो ही समान है ? उत्तर--ऐसा नहीं है. १. क्योंकि, सामान्यरूपसे की गयी कोई भी प्ररूपणा अपने विशेषोमें पायो जाती है, इसलिए विशेषका जान हो जाता है । ( घ ७/२,१,३७/७९/३) अथवा २ रौढिक ठाब्दोकी व्युत्पत्ति रूढिके अधीन होती है, इसलिए वेद शब्द पुरुषवेदादिसें रूढ होनेके कारण 'वेदाते' अर्थाद जो वेदा जाय इस व्युत्पत्तिसे वेदका ही ग्रहण होता है, ज्ञानावरणादि आठ कमीके उदयका नहीं । अथवा आत्म प्रवृत्ति-में सम्मोहके उत्पन्न होनेको वेद कहते हैं । प्रश्न---इस प्रकारके लक्षण-के करनेपर भी सम्पूर्ण मोहके उदयको वेद संज्ञा प्राप्त हो जावेगी, क्योंकि, वैदकी तरह शेष मोह भी व्यामोहको जत्पन्न करता है ग उत्तर-ऐसी शका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि, रूढिके बलसे वेद नामके कर्मके उदयको ही वेद सज्जा प्राप्त है । अथवा आरमप्रवृत्ति में मैथुन की उत्पत्ति बेद है।
- दे॰ वेर/२/१ (यद्यांप लोकमें मेहनादि लिगोंको स्त्री पुरुष आदि पना प्रसिद्ध है, पर यहाँ भाव वेद इष्ट है द्रव्य वेद नही )।

## २. वेद निर्देश

## १. वेदमार्गणामें माववेद इष्ट है

रा वा /</১/४/४७४/२२ ननु लोके प्रतीत योनिमृदुस्तनादिस्त्रीवेद-लिङ्गम्, न, तस्य नामकर्मोदयनिमित्तत्क्वात, अत्त<sup>,</sup> पंसोऽपि स्त्री- वेदोदय । कदाचित्रोषितोऽपि पुंबेदोदयोऽप्याभ्यन्तरविशेषात् । शरीराकारस्तु नामकर्मनिर्वत्ति । एतेनेतरौ व्याख्यातौ ।

- ध. १/१.१.१०४/३४६/१ न द्रव्यवेदस्याभावस्तेन विकाराभावात् । अधिकृतोऽत्र भाववेदस्ततस्तदभावादपग्तवेदो नान्यथेति । = यद्यपि ध्वें गुणस्थानसे आगे द्रव्यवेदका सद्भाव पाया जाता है; परन्तु केवल द्रव्यवेदसे हो विकार उत्पन्न नहीं होता है । यहाँपर तो भाववेदका अधिकार है । इसलिए भाववेदके अभावसे हो उन जोवोको अपगतनेद जानना चाहिए, द्रव्यवेदके अभावसे नहीं ।-- ( विशेष दे. शोर्षक न ३ ) ।
- ध.२/१.१/५१३/२ इत्थिवेदो अवगदवेदो वि अदिथ. एत्थ भाववेदेण पयदं ण दब्बवेदेण । कि कारणं । भावगदवेदो वि अदिथ एत्थ भाववेदेण पयदं = मनुष्य स्त्रियोके ( मनुषणियोके ) स्त्रीवेद और अपगत वेद स्थान भी होता है । यहाँ भाववेदसे प्रयोजन है, द्रव्य वेदसे नहीं । इसका कारण यह है कि यदि यहाँ द्रव्यवेदसे प्रयोजन होता तो अपगत वेदरूप स्थान नही बन सकता था, क्योकि, द्रव्यवेद चौदहवे गुणस्थानके अन्ततक होता है । परन्तु 'अपगत वेद भी होता है इस प्रकार बचन निर्देश नौवे गुणस्थानके अवेद भागसे किया गया है ( दे. ष. ख, १/१.१/सूत्र १०४/३४४ ) । जिससे प्रतीत होता है कि यहाँ भाववेदसे प्रयोजन है द्रव्यसे नहीं ।
- घ. ११/४,२,६,१२/११४/६ देवणेरइयार्ण उक्षस्साउअनंधस्स तीहि बेदेहि विरोहो णस्थि ति जाणावणट्ठ इत्थिवेदस्म वा पुरिवेदस्स वा णवुसयवेदस्स वा क्ति भणिद। एत्थ भाववेदस्स गहणमण्णहा दव्तित्रिथवेरेण वि णेरइयाणमुङ्गस्साउअस्स बधप्पसंगादो । ण च तेण स तस्स व वो, आ पचमो सि सीहा इत्थीओ जति छट्टियपुढवि त्ति एदेण सुत्तेण सह विरोहादो । ण च देवाण उक्कस्साउव दव्विस्थि वेदेण सह वज्फह, णियमा णिग्गंथलिगेणे ति सुत्तेण सह विरोहादो । ण च दब्द्रियीण णिग्गथत्तमरिथा = देवो और नारकियोकी उत्कृष्ट आयुके जन्धका तीनों वेदोके साथ विरोध नही है, यह जत-लानेके लिए 'इत्थिवेदस्स वा पुरिसवेदस्स वा णवुसयवेदस्स वा' ऐसा उपरोक्त सूत्र नं. १२ में कहा है। यहाँ भाववेदका ग्रहण करना चाहिए, क्योकि १, द्रव्यवेदका ग्रहण करनेपर द्रव्य स्त्रीवेदके साथ भी नारकियोकी उरकृष्ट आधुके बन्धका प्रसंग आता है। परन्तु उसके साथ नारकियोंको उत्कृष्ट आयुका बन्ध होता नही है, क्योंकि, पॉचवी पृथिवी तक सिंह और छठी पृथिवी तक स्त्रियॉ जाती है इस सूत्रके साथ विरोध आता है। (दे. जन्म/६/४)। देवोकी भी उत्कृष्ट आयु द्रव्य स्त्रीवेदके साथ नहीं बॅधतो, क्योकि, अन्यथा 'अच्युत कल्पसे ऊपर नियमत निर्धन्थ लिगसे ही उत्पन्न होते है इस सूत्रके साथ विरोध आता है। (दे० जन्म/१/३,६) और द्रव्य स्त्रियों (व ट्रव्य नर्षुंसको) के निर्यन्थता सम्भव नहीं है (दे. बेद/७/४)।
- दे. मार्गणा (सभी मार्गणाओकी प्ररूपणाओमे भाव मार्गणाएँ इष्ट है द्रव्य मार्गणाएँ नहीं )।

For Private & Personal Use Only

#### २. वेद जीवका औदयिक माव है

रा. वा /२/६/३/१०९/२ भावलिङ्गमात्मपरिणाम । स पुनञ्चारित्रमोह-विकल्पस्य नोकषायस्य स्त्रीवेदपुंयेदनपुसकवेदस्योदयाद्भवतीत्यौ-दयिक । म्मावलिग आत्मपरिणाम रूप है। वह चारित्रमोहके विकल्प रूप जो स्त्री पुरुष व नपुंसकवेद नामके नोकषाय उनके उदयसे उत्पन्न होनेके कारण औदयिक है (पं. घ./उ./१०७५); ( और भी. दे. उदय/१/२)।

#### अपगत वेद कैसे सम्मव है

ध. ५/१,७,४२/२२२/३ पत्थ चोदगो भगदि-जोणिमेहणादीहि समण्णिदं सरीर वेदो, ण तस्स विणासो अरिथ, संजदाणं मरणप्पसंगा। ण भाववेदविणासो वि अस्थि, सरीरे अविणट्ठे तब्भावस्स विणासवि-रोहा। तदो णावगदवेदत्तं जुज्जदे इदि। एत्थ परिहारो उच्चदे—ण सरीरमित्थिपुरिसवेदो, णामकम्मजणिदस्स सरीरस्स मोहणीयत्त-विरोहा । ण मोहणीयजणिदमवि सरीर, जीवविवाइणो भोहणीयस्स पोग्गलविवाइत्तविरोहा। ण सरीरभावो वि वैदो, तस्स तदो पुध-भूदरस अणुवलंभा । परिसेसादा मोहणीयदव्वकम्मवखंधो तज्जणि-दजीवपरिणामी वा वेशी। तत्थ तज्जणिदजीवपरिणामस्स वा परिणामेण सह कम्मवखंधस्स वा अभावेण अवगदवेदो होदि त्ति तेण गेस दोसो त्ति सिद्धं ।≔प्रश्न-योनि और लिग आदिसे सयुक्त शरीर वेद कहलाता है। सो अपगतवेदियोके इस प्रकारके वेदका विनाश नहीं होता, क्योंकि ऐसा माननेसे अपगतवेदी सयतोंके मरणका प्रसंग प्राप्त होता है। इसी प्रकार उनके भाववेदका विनाज्ञ भी नहीं है, क्योंकि, शरीरके विनाशके विना उसके धर्मका विनाश माननेमें विरोध आता है। इसलिए अपगतवेदता युक्ति संगत नहीं है । उत्तर—न तो शरीर स्त्री या पुरुषवेद है, क्योकि नामकर्मजनित शरीरके मोहनीयपनेका विरोध है। न शरीर मोहनीयकर्मसे ही उत्पन्न होता है, क्योकि, जीवविपाकी मोहनीय कर्मके पुद्रगलविपा-की होनेका विरोध है। न शरीरका धर्म ही वेद है, क्योंकि शरीरसे पृथग्भूत वेद पाया नहीं जाता। पारिशेष न्यायसे मोहनीयके द्रव्य कर्मस्कन्धको अथवा मोहनीय कर्मसे उत्पन्न होनेवाले जोवके परिणामको बेद कहते हैं । उनमें बेद जनित जीवके परिणामका अथवा परिणामके सहित मोहकर्म स्कन्धका अभाव होनेसे जीव अपगत वेदी होता है। इसलिए अपगतवेदता माननेमें उपग्रुंक्त कोई दोष नहीं आता, यह सिद्ध हुआ।

## श. तीनों वेदोंकी प्रवृत्ति क्रमसे होती है

- ध. १/१.१.१०२/३४२/१० उभयोर्वे दयोरक्रमेणैकस्मिम् प्राणिनि सत्त्वं प्राप्नोतीति चेन्न, विरुद्धयोरक्रमेणैकस्मिन् सत्त्वविरोधात् । = प्रप्त-इस प्रकार तो दोनो वेदोका एक जीवमें अस्तित्व प्राप्त हो जायेगा । उत्तर-नही, क्योकि, विरुद्ध दो धर्मोंका एक साथ एक जीवमें सद्भाव माननेमें विरोध आता है । ~ (विशेष दे० वेद/४/३) ।
- ध. १/१.१.१०७/३४६/७ त्रयाणां वेदानां क्रमेलैव प्रवृत्तिनक्रिमेण पर्यायत्वात । क्लीनो वेदोकी प्रवृत्ति क्रमसे ही होती है, युगपत् नहीं, क्योकि वेद पर्याय है ।

## ३. तीनों वेदोंके अर्थमें प्रयुक्त शब्दोंका परिचय

## १. स्त्री पुरुष व नपुंसकका प्रयोग

दे० वेद/५ ( नरक गतिमें, सर्व प्रकारके एकेन्द्रिय व विकलेन्द्रियोमें तथा सम्मूच्र्छन मनुष्य व पचेन्द्रिय तिर्यंचोमें एक नपुंसक वेद हो होता है। भोगभूमिज मनुष्य व तिर्यचोमें तथा सर्व प्रकारके देवोंमें स्त्री व पुरुष ये दो वेद होते है। कर्मभूमिज मनुष्य व पंचेन्द्रिय तिर्यंचोंमें स्त्रो पुरुष व नपुंसक तीनो वेद होते है। ) दे० जन्म/३/३ (सम्यग्दृष्टि जीव सब प्रकारकी स्त्रियोमें उत्पन्न नहीं होते :)

## २. तिर्यंच व तिर्यंचनीका प्रयोग

- ध १/१.१.२६/२०१/४ तिरश्ची ज्वपयधिाद्धाया मिथ्याइब्टिसासादना एव सन्ति, न शेषास्तत्र तन्निरूपकार्षांभावात्। तत्रासंयतसम्यण्डण्टी-नामुत्पत्तेरभावात्। = तिर्यचनियोके अपर्याधकालमें मिथ्याइण्टि और सासादन ये दो गुणस्थान ही होते है, शेष तीन गुणस्थान नहीं होते, क्योंकि तिर्यंचनियोंमें अस्यत सम्यण्डण्टिकी उत्पत्ति नहीं होती।
- दे० वेद/ई ( तिर्यं चिनियोमें क्षायिक सम्पग्दर्शन नहीं होता । )
- दे० वेद/४ (कर्मभूमिज व तिर्यंचनियोमे तीनो वेद सम्भव है। पर भोगभूमिज तिर्यंचोमे स्त्री व पुरुष दो ही वेद सम्भव है।)

## ३ तियँच व योनिमति तियँचका प्रयोग

- दे० तिर्यंच/२/१,२ (तिर्यंच चौथे गुणस्थानमें क्षायिक सम्यग्हष्टि होते है, परन्तु पाँचवें गुणस्थानमे नही होते। योनिमति पंचेन्द्रिय तिर्यंच चौथे व पाँचवे दोनो ही गुणस्थानोमें क्षायिक सम्यग्हष्टि नहीं होते।)
- देः वेद/६ ( क्योकि, योनिमति पचेन्द्रिय तिर्यंचोमें क्षायिक सम्यग्दष्टि मरकर उत्पन्न नही होते । )
- ध• ८/३, ६४/११४/३ जोणिणीसु पुरिसवेदर्बधो परोदओ । =योनिमती तिर्यंचोर्मे पुरुष वेदका बन्ध परोदयसे होता है ।

## ४. मनुष्य व मनुष्यणीका प्रयोग

- गो जो./जी प्र /७०४/११४१/२२ क्षायिकसम्यक्त्वं तु असंयतादिचतु-गुंणस्थानमनुष्याणा असयतदेशसंयताभचारमहाव्रतमानुषीणां च कर्मभूमिवेदकसम्यग्दष्टीनामेव। =क्षायिक सम्यग्दर्शन, कर्मभूमिज वेदक सम्यग्दष्टि असंयतादि चार गुणस्थानवर्ती मनुष्योंको तथा असंयत और देशसंयत और उपचारसे महाव्रतधारी मनुष्यणीको ही होता है।
- दे० वेद/४— (कर्मभूमिज सनुष्य और मनुष्यनीमें तीनों वेद सम्भव है। परंभोगभूमिज मनुष्योमें केवल खो व पुरुष ये दो ही वेद सम्भव है।)
- दे० मनुष्य/श/१,२ (पहले व दूसरे गुणस्थानमें मनुष्य व मनुष्यणी दोनो ही पर्याप्त व अपर्याप्त दोनो प्रकारके होते है, पर चौथे गुण-स्थानमें मनुष्य तो पर्याप्त व अपर्याप्त दोनो होते है और मनुष्यणी केवल पर्याप्त ही होती है । १-१। गुणस्थान तक दोनो पर्याप्त ही होते हैं ।
- दे० वेद/ई/१/गो जी, (योनिमति मनुष्य पौँचवे गुणस्थानसे ऊपर नही जाता।)
- दे० आहारक/४/३ ( मनुष्यणो अर्थात् द्रव्य पुरुष भाव स्त्रीके आहारक व आहारक मिश्र काय योग नहीं होते है, क्योकि अप्रशस्त वेदोंमें उनको उत्पत्ति नहीं होती । )

## ५. उपरोक्त शब्देंकि सैद्धान्तिक अर्थ

[वेद मार्गणानें सर्वत्र स्त्री आदि चेदी कहकर निरूपण किया गया है (शोर्षक नं. १)। तहाँ सर्वत्र भाव वेद ग्रहण करना चाहिए (दे० वेद/२/१)। गति मार्गणार्से तिर्यंच, तिर्यंचनी और योनि-मत्तो तिर्यंच इन शब्दोका तथा मनुष्य व मनुष्यणी व योनिमती मनुष्य इन शब्दोका प्रयोग उपलब्ध होता है। तहाँ 'तिर्यंच' व 'मनुष्य' तो जैसा कि अगले सन्दर्भमें स्पष्ट बताया गया है भाव पुरुष व नपुंसक लिंगीके लिए प्रयुक्त होते है। तिर्यंचिनी व मनु-ष्यणी शब्द जैसा कि प्रयोगोंपरसे । इ है द्रव्य पुरुष भाव स्त्रीके

लिए प्रयुक्त है। यद्यपि मनुष्यणी शब्दका प्रयोग द्रव्य स्त्री अर्थमे भी किया गया है, पर वह अत्यन्त गौण है, क्योकि, ऐसे प्रयोग अत्यन्त अब्प है। योनिमती तिर्प्रंच व योनिमती. मनुष्य ये शब्द विशेष विचारणीय है। तहाँ मनुष्यणीके लिए प्रयुक्त किया गया तो स्पष्ट ही द्रव्यस्त्रीको सुचित करता है, परन्तु तियंचोमे प्रयुक्त यह शब्द द्रव्य व भाव दोनो प्रकारकी स्त्रियोके लिए समभा जा सकता, क्योकि, तहाँ इन दोनोके हो आलापोमे कोई भेद सम्भन नही है। कारण कि तियंच पुरुषोंकी भाँति तिर्यंच स्त्रियों भी पाँचवे गुणस्थानसे ऊपर नही जातीं। इसी प्रकार द्रव्य स्त्रीके लिए भी पाँचवे गुणस्थान तक जानेका विधान है।]

क. पा. ३/३-२२/§ ४२६/२४१/१२ मणुस्सो सिं बुत्ते पुरिसणवुंसयवेदोद-इल्लाण गहण । मणुस्सिणो सिं बुत्ते इरिधवेदोदयजीवाण गहणं । ---सूत्रमे मनुष्य ऐसा कहनेपर उससे पुरुषवेद और नपुंसकवेदके उदयवाले मनुष्योका ग्रहण होता है। 'मनुष्यिनी' ऐसा कहनेपर उससे स्त्रीवेदके उदयवाले मनुष्य जीवोका ग्रहण होता है। (क. पा. २/२-२२/§३३८/२१९/१)।

## ४, द्रव्य व भाव वेदोंमें परस्पर सम्बन्ध

## १. दोनोंके कारणभूत कर्म मिन्न हैं

५, सं./प्रा./१/१०३ उदयादु णोकसायाण भाववेदो य होइ जंतूणं। जोणी य लिग्रमाई णामोदय दब्ववेदो दु ।१०३। == नोकषायोके उदयसे जोबोके भाववेद होता है। तथा योनि और लिग आदि द्रव्यवेद नामकर्मके.उदयसे होता है।१०३। (त सा./२/७६), (गो. जी/मू./२७१/४६१.), (और भो दे० वेद/१/३ तथा वेद/२)।

## २. दोनों कहीं समान होते हैं और कहीं असमान

- पं सं /प्रा /१/१०२. १०४ तिब्वेद एव सब्बे वि जीवा दिट्ठा हु दब्ब-भावादो। ते चेव हु विवरीया सभवति जहाक्म सब्वे ।१०२। इत्थी पुरिस णउंसय वेया खलु द्रव्वभावदो होति। ते चेव य विवरीया हवति सब्वे 'जहाक्मसो ।१०४। = द्रव्य और भावकी अपेक्षा सर्व ही जीव तीनो वेदवाले दिखाई देते है और इसी कारण वे सर्व ही यथाक्रमसे विपरीत वेदवाले भी सम्भव है ।१०२। स्त्रीवेद पुरुषवेद और नपुसक्वेद निश्चयसे द्रव्य और भावकी अपेक्षा दा प्रकारके होते है और वे सर्व हो विभिन्न नोकषायोके उदय होनेपर यथा-क्रमसे विपरीत वेदवाले भी परिणत होते है ।१०४। [अर्थात कभी द्रव्यसे पुरुष होता हुआ भावसे रत्री और कभी द्रव्यसे स्त्री होता हुआ भावसे पुरुष भी होता है – दे० वेद/२/१ ]
- गो जी/ मू/२.११/१९१ पुरिच्छिसढवेदोदयेण पुरिसिच्छिसडओं भावे । णामोदयेण दब्वे पाएण समा कहि विसमा ।२७१। = पुरुष स्त्री और नपुंसक वेदकर्मके उदयसे जीव पुरुष स्त्री और नपुसक रूप भाव-वेदोको प्राप्त होता है और निर्माण नामक नामकमके उदयसे द्रव्य वेदोंको प्राप्त करता है । तहाँ प्राय करके तो द्रव्य और भाव दोनों वेद समान होते है, परन्तु कही-कही परिणामोकी विचित्रताके कारण ये असमान भी हो जाते है ।२७११ ~ (विशेष दे० वेद/२/१) ।

## १. चारों गतियोंको अपेक्षा दोनोमें समानता व असमानता

गो, जो,/जो. प्र /२७१/५१२/२ एते द्रव्यभाववेदा प्रायेण प्रचुरवृत्त्या देवनारवेषु भोगभूमिसर्वतिर्यग्मनुष्येषु च समा द्रव्यभावाभ्या सम-वेदोदयाडिूता भवन्ति । व्वचिरकर्मभूमि-मनुष्यतिर्यग्गतिद्वये विषमाः—विसदृशा अपि भवन्ति । तद्यथा – द्रव्यत पुरुषे भाव-पुरुष भावस्त्री भावनपुसक । द्रव्यस्त्रियां भावपुरुष' भावस्त्री

अविनेषसक ) इव्यनपुंसके भाषपुरुष भावस्त्री भावनपुसक इति विषमत्व द्रव्यभावयोरनियम कथित । कुत द्रव्यपुरुषस्य क्षपकश्रेण्यारूढानिवृत्तिकरणसवेदभागपर्यन्तं वेदत्रयस्य परमागमे "सेसोदयेण वि तहा भाणुवजुत्ता य ते दु सिज्म्हति ।'' इति प्रतिपादकत्वेन सभवात् । =ये द्रव्य और भाववेद दोनो प्रायः अर्थात प्रचुररूपसे देव नारकियोमे तथा सर्व हो भोगभूमिज मनुष्य व तिर्यचोमें समान ही होते है. अर्थात् उनके द्रव्य व भाव दोनों ही वेदोंका समान उदय पाया जाता है। परन्त कचित् कर्मभूमिज मनुष्य व तिर्यंच इन दोनो गतियोमे विषम या विसदश भी होते है। वह ऐसे कि द्रव्यवेदसे पुरुष होकर भाववेदसे पुरुष, स्त्री व नपुसक तीनो प्रकारका हो सकता है। इसी प्रकार इट्यसे स्त्रो और भावसे स्त्री, पुरुष व नपुसक तथा द्रव्यसे नर्पुसक और भावसे पुरुष स्त्री व नपुसक। इस प्रकार की विषमता होनेसे तहाँ द्वव्य और भाववेदका कोई नियम नही है । क्योकि, आगममे नवे गुणस्थानके सवैदभाग पर्यन्त द्रव्यसे एक पुरुषवेद और भावसे तीनों बेद है ऐसा कथन किया है।—देव वेद/७। ( पं. ध /उ./१०१२-१०१४)।

## ४. भाववेदमें परिवर्तन सम्भव है

- ध. १/१.१.१०७/३४६/७ कषायबन्नान्तर्मुहूर्तस्थायिनो वेदो आजन्मः आमरणात्तदुदयस्य सत्त्वात् । = [पर्यायरूप होनेके कारण तीनो वेदोकी प्रवृत्ति क्रमसे होती है-(दे० वेद/२/४), परन्तु यहाँ इसनी विशेषता है कि] जैसे विवक्षित क्याय केवल अन्तर्मुहूर्त पर्यन्त रहती है, वैसे सभी वेद केवल एक-एक अन्तर्मुहूर्त पर्यन्स ही नही रहते है, क्योकि, जन्मसे लेकर मरणतक भी किसी एक वेदका उदय पाया जाता है।
- ज, ४/१,५,६१/३६१/४ वेदतरसकंतीष अभावादो । = भोगभूमिमे वेद परिवर्तनका अभाव है ।

## ५. द्रव्य वेदमें परिवर्तन सम्भव नहीं

गो जी /जी प्र./२७१/५११/१८ ९ुवेदोदयेन निर्माणनामक्मोंदययुक्ताझो-पाझनोकर्मोदयवशेन श्मश्रुकुच्च शिश्नादिलिङ्गाड्कितशरीर-विशिष्टो जीवो भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमयपर्यंत द्रव्यपुरुषो भवति। भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमय-पर्यन्तं द्भव्यस्रो भवति। भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमय-पर्यन्तं द्भव्यस्रो भवति। भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमय-पर्यन्तं द्भव्यस्रो भवति। भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमय-पर्यन्तं द्भव्यस्रो भवति। भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमसमय-पर्यन्तं द्भव्यस्रो भवति। भवप्रथमसमयमादि कृत्वा तद्भवचरमस् समयपर्यन्त द्भव्यस्रो प्रवति। चपुरुषवेदके उदयसे तथा निर्माण नामकर्मके उदयसे युक्त अंगोपाय नामकर्मके उदयके वशसे मछ दाढी व लिग आदि चिह्नोसे अंक्ति शरीर विशिष्ट जीव, भवके प्रथम समयको आदि करके उस भवके अन्तिम समयतक द्भव्य पुरुष होता है । इसी प्रकार भवके प्रथम समयसे लेकर उस भवके अन्तिम समयतक द्भव्य-स्त्री व द्भव्य नपुंसक होता है ।

# ५. गति आदिकी अपेक्षा वेद मार्गणाका स्वामित्व

## १. नरकमें केवल नपुंसक वेद होता है

- ष ख /१/१.२/ सू. १०६/३४५ णेरइया चदुष्ठु ट्ठाणेसु सुद्धा णवुसयवेदा। ।१०६। ≕नारकी जीव चारो हो गुणस्थानोमें शुद्ध (केवल) न९ुसक-वेदी होते है— ( और भी दे० वेद/४/३ ) ।
- प. ध /उ /१०८२ नारकाणा च सर्वेशा वेदकश्चैको नपुंसक । द्रव्यतो भावतश्चापि न स्त्रीबेदी न वा पुमान् ।१०८१। = सम्पूर्ण नारकियोके द्रव्य व भाव दोनो प्रकारसे एक नपुंसक ही बेद होता है उनके न स्ती वेद होता है और न पुरुष वेद ।१०८१।

420

२. मोगभूमिज तिर्यच मनुष्योमें तथा समी दंवोंमे दो ही वेद होते है

वेद

- ष रत. १/१,१/स्त्र ११०/३८७ देत्रा चतुसु ट्ठाणेसु दुवेदा, इत्थिवेटा पुरिसवेदा ११९०। = देव चार गुणस्थानों में स्त्री और पुरुष इस प्रकार दो वेदभाले होते हैं ।
- म आ,/११२६ देवा य भोगभूमा असखवासाउगा मणुर्यतरिगा। ते हाति दोसु वेदेमु णति्य तेसि तदियवेदो ।१९२६। = चारो प्रकारके देव तथा असख्यान पर्धनी आयुवाले मनुष्य और तिर्यंच, इनके दो (स्त्री व पुरुष) टी वेद हरते है, तीसरा (नपुसकवेद) नही। (ज १/१.९.९१०/३४७/१२)।
- त सू, व स सि./२/४१/१२६ न देवा ।५१। न तेषु नपुमकानि सन्ति ।=देवोमें नपुसकवेदी नही होते । (रा वा /२/४९/१४६/२७) (त सा /२/४०)।
- गो, जो /नू /११/२१४० । सुरभोगभूमा पुरिसिच्छीवेदगा चेत्र ११३। = देव तथा भोगभू भिज मनुष्य व तिर्यंच केवल पुरुष व स्त्री वेदी ही होते है।
- प घ /उ /१०-७०-१०८८ यथा दिविजनारीणा नारोवेदोऽस्ति नेतर । देवाना चापि सर्वेषा पाक पुवेद एव हि ।१०-७। भोगभूमौ च नारोणां नारीवेदी न चेतर । पूवेद केवल पुसा नान्यो वाभ्योन्यसभव । ।१००८, = जेसे सम्पूर्ण देवागनाओंके केवलस्त्री वेदका खदय रहता है अन्य वेदका नही, बैसे ही सभी देवोके एक पुरुषवेदका ही उदय है अन्यका नही ।१०८७। भोगभूमिमें स्त्रियोके स्त्री वेद तथा पुरुषवेद ही होता है अन्य नही । स्त्रीवेदीके पुरुषवेद और पुरुषवेदीके स्त्री-वेद नही होता है ।१०८८। - और भी देव/बेद/४/३)।

## ३. कर्मशूमिज विकलेन्द्रिय व सम्मूच्छिंम तिर्यंच व मनुष्य केवल नपुंसक वेदी होते हैं

- ष. ख १/१,१/सूत्र १०६/३४४ तिरिक्ला सुद्धा णवुंसगवेदा एइदिय-प्प्हुडि जात्र चउरिदिया सि ।१०६। —तिर्धंच एकेन्द्रिय खोवोसे लेकर चसु-रिन्द्रिय तक शुद्ध ( केवल ) नपुसकवेदी होते हैं ।१०६।
- म् आ./११२८ एइ दिय विगलिदिय णारय सम्मुच्छिमा य खलु सब्वे। वेदो गवुसगा ते णादव्वा होति णियमादु ।११२८। = एकेन्द्रिय, विकत्तेन्द्रिय, नारकी सम्मूच्छिम असज्ञी व सज्जी तियँच तथा सम्मूच्छिम मनुष्य नियमसे नपुसक लिगी होते है। (जि.सा/३३१)।
- त, सू,/२/४० नारक संयुच्छिनो नेपुसकानि १४०। =नारक और सम्मु-च्छिम नपुसक होते है । ( तु. सा,/२/५० ), ( गो जो /मू /१३/२१४ )
- घ. १/१.१,११०/३४७/११ तियंड्मनुष्यलब्ध्यपर्याप्ता समुर्न्छिमपञ्च-द्रिपाश्च नपुसका एव । =लब्ध्यपर्याप्त तिर्यंच और मनुष्य तथा सम्मूच्र्डन पचेन्द्रिय जीव नपुसक हो होते है ।
- प, ध./उ /१०१०-१०११ तिर्यग्जोतौ च सर्वेषा एकाक्षाणा नपुसक -बेदो विकलत्रयाणा वनीब स्यात केवल. किल ।१०१०। पञ्चाक्षा-सजिना चापि तिरश्चा स्यात्तपुसक । द्रव्यतो भावतश्चापि वेजो नान्य कदाचन '१०११ = तिर्यंचजातियोमें भी निश्चय करके द्रव्य और भाव दानोकी अपेक्षासे सम्पूर्ण एवेन्द्रियोके, विकले-निद्रयोके और (सम्पूर्च्छिम) असज्ञी पचेन्द्रियोके केवल एक नपु-सक देद हाता है. अन्य वेद कभी नही होता ५१०१०-१०११।

## ४. कर्मभूमिज संज्ञी असंज्ञी तिर्यंच व मनुष्य तीनों वेदवाळे होते हैं

ष ख १/१ १/सूत्र १०७-१०१/३४६ तिरक्खा तिवेदा असण्णिपचिदिय-व्पहुडि जाव सजदासजदा त्ति ।१०७। मणुस्सा तिवेदा मिच्छाइ-ट्ठिप्पहुडि जाव अणियट्टित्ति ।१०८। तेण परमवगदवेदा चेदि ।१०१। = तिर्भच असङी पचेन्द्रियसे लेकर संयतासयत गुणस्थान तक तीनो वेदोसे युक्त होते है। १०७। मनुष्य मिथ्यादृष्टि गुणस्थानसे लेकर अनिवृत्तिकरण गुणस्थान तक तीनो वेदवाले हाते है। १०९। नवमें गुणस्थानके सवेदभागके आगे सभो गुणस्थानवाले जी। वेट रहित हते हैं। १०६।

- मू आ /११३० प चिदिया दु सेसा सण्णि असण्णि य तिरिय मणुमा य। ते होति डत्थिपुरिसा णपंसगा चावि देवेहि।११३०। = उपरोक्त सर्व विकल्पोसे शेष जो सज्ञी असज्ञी पचेन्द्रिय तिर्यंच और मनुष्य स्त्री पुरुष व नपुसक तीनो वेदावाले होते है ।११३०।
- त सू /२/४२<sup>7</sup> शेषास्त्रिवेदा ।**४२। = शेषके सब** जीव तीन वेद वाले होते हैं। (न.सा./२/∽०)।
- गो जो /मू /हइ/२१४ णर तिरिये तिण्णि होंति। = नर और तिर्यंचो-में तीनो बेद होते हैं।
- त्रि सा /१३१ तिवेदा गव्भणरतिरिया । =गर्भज मनुष्य व तिर्यंच तीनो वेदवाले होते है ।
- पं. घ /उ /१०१२ कर्मभूमौ मनुष्याणा मानुषीणा तथेव च । तिरष्ठचा वा तिरण्चीना त्रयो वेदास्तथोदयात ।१०१२। चकर्मभूमिमें मनुष्योके और मनुष्यनियोके तथा तिर्यंचोके और तिर्याचनियोंके अगने-अपने उदयके अनुसार तीनो वेद होते है ।१०१२। [ अर्थात द्रव्य वेदकी अपेक्षा पुरुष व स्त्री वेदी हाते हुए भी उनके भाववेदकी अपेक्षा तीनोमेसे अन्यतम वेद पापा जाता हे ।१०१२-१०१६। ]

## ७. एकेन्द्रियोंमें वेदमावकी सिद्धि

ध- १/१,१,१०३/३४३/५ एकेन्द्रियाणं न द्रव्यवेद अपसभ्यते, तटनुपलव्धौ कथ तरय तत्र सत्त्वमिति चेन्माभूत्तत्र द्रव्यवेद , तस्यात्र प्राधान्धा-भावात् । अथवा नानुपत्तव्ध्या तदभावः सिद्धयेत्, सकलप्रमेयव्याप्यु-पलम्भवलेन तरिसद्धि । न स छद्मस्थेष्वस्ति । एकेन्द्रियाणामप्रतिप-जस्त्रीपुरुषाणा कथं स्त्रीपुरुषविषयाभित्तापे घटत इति चेन्न. अप्रति-पन्नस्त्रीवेदेन भूमिगृहान्तवृ द्विमुपगतेन यूना पुरुषेण व्यभिचारात् । =प्रश्न-एकेन्द्रिय जीवोके द्रव्यवेद नहीं पाया जाता है, इसलिए द्रव्यवेरकी उपलब्धि नहीं होनेपर एकेन्द्रिय जीवोमें तर्सक वेदका अस्तित्व केसे बतलाया १ उत्तर-एकेन्द्रियोमे द्रव्यवेद मृत् होओ. क्योंकि, उसकी यहॉंपर प्रधानतां नहीं है । अथवा द्रव्यवेदकी एके-न्द्रियोंमे उपलब्धि नहीं होती है. इसलिए उसका अभाव सिद्ध नहीं होता है। किन्तु सम्पूर्ण प्रमेयोमे व्याप्त होकर रहनेवाले उपलम्भ-प्रमाण ( वेवलज्ञानसे ) उसको सिद्धि हो जाती है । परन्तु वह उप-लम्भ (केवलज्ञान) छद्मस्थोमें नहीं पाया जाता है। प्रश्न--जो स्त्रीभाव और पुरुषभावसे सर्वथा अनभिज्ञ है ऐसे एकेन्द्रियोकी स्त्री ओर पुरुष विषयक अभिलाषा कैसे बन सक्सी है ? उत्तर-नही, क्योकि. जो पुरुष स्त्रीवेदसे सर्वथा अज्ञात है और भूगृहके भीतर वृद्धिको प्राप्त हुआ है, ऐसे पुरुषके साथ उक्त कथनका व्यभिचार देखा जाता है।

## चीटी आदि गपुंसक वेदी ही कैसे

ध. १/१,१,१०६/३४६/२ पिपीलिकानामण्डदर्शनान्न ते नपुसक इति चेन्न, अण्डाना गर्भे एवोत्पत्तिरिति नियमाभावात् । ⇔ प्रश्न—चीटियोंके अण्डे देखे जाते है, इसलिए वे नपुंसकवेदी नही हो सकते है । उत्तर—अण्डोंकी उत्पत्ति गर्भमें ही होती है। ऐसा कोई नियम नही।

## ७, विग्रह गतिमें भी अञ्यक्तवेद होता है

ध. १/१,९,१०६/३४६/३ विग्रहगती न वेदाभावस्तत्राप्यव्यक्तवेदस्य सत्त्वात् । च्चविग्रहगतिमें भी वेदका अभाव नही है, क्योंकि, बहाँ भी अन्यक्त वेद पाया जाता है ।

For Private & Personal Use Only

## ६. वेदमार्गणामें सम्यक्तव व गुणस्थान

वेद

## सम्यक्त व गुणस्थान स्वामित्व निर्देश

- दे० वेद/ ४/नं. [नरक गतिमें नपु सक वेदी १-४ गुणस्थान वाले होते है। १। तियंच स ने गे यदोवाले १-४ गुणस्थान वाले होते हैं। ४। मनुष्य तोनो वेदोमे १-९ गुणस्थानवाले होते हैं। और इससे आगे वेद रहित होते हैं। ४। देव स्त्री व पुरुष वेदमें १-४ गुणस्थान वाले होते हैं। २। ]
- दे॰ नरक/४/ न [नरककी प्रथम पृथिवीमे झायिक औपशमिक व क्षायोपशमिक तीनो सम्यक्त्व सम्भव है, परन्तु शेष छ पृथिवियोमे क्षायिक रहित दो ही सम्भव है ।२। प्रथम पृथिवी सम्यग्द्रश्चि पर्याप्तक व अपर्याप्तक दोनो अवस्थाओमें होते है पर शेष छ' पृथिवियोमें पर्याप्तक ही होते है ।३। ]
- दे तियेंच/२/नं. [तियेंच व योनिमति तियंच १-५ गुण स्थानवाले होते है। तियंचको चोथे गुणस्थानमे झायिक सम्यवृत्व सम्भव है, परन्तु पोचवे गुणस्थानमे नहीं। योनिमती तिर्यंचको चौथे व पाँचवें दोनो ही गुणस्थानों आधिक्सम्यग्दर्शन सम्भव नहीं।१। तिर्यंच तो चौथे गुणस्थानमें पर्याप्त व अपर्याप्त दोनों सम्भव है, परन्तु योनि-मति तियंच केवल पर्याप्त हो सम्भव है। पाँचवें गुणस्थानमे दोनो ही पर्याप्त होते है अपर्याप्त नहीं /२। ]
- दे मनुष्य/३/न. [मनुष्य व मनुष्यणी दोनो ही सयत व क्षायिक सम्यग्दृष्टि होने सम्भव है ।१। मनुष्य तो सम्यग्दृष्टि पर्याप्त व अपर्याप्त दोनो प्रकारके होते है, परम्तु मनुष्प्रणी सम्यग्दृष्टि केवल पर्याप्त ही होते है । शेष ४-१४ गुणस्थानोमे दोनो पर्याप्त ही होते हैं ।२। ]
- दे देव,/२/नं, [ कच्पवासी देवीसे क्षायिक औपरामिक व क्षायोपशमिक तीनों सम्यक्तव समभव है, परन्तु भवनत्रिक देवो व सर्व देवियोंमें क्षायिक रहित दो हो सम्यक्त्व सम्भव है ।१। कज्पवासी देव तो असंयत सम्यग्दष्टि गुजस्थानमें पर्याप्त व अपर्याप्त दोनो होते है, पर भवमत्रिकदेव व सर्व देवियाँ नियमसे पर्याप्त ही होते है ।२। ]
- क. पा. ३/३-२२/§४२१/२३ जहा अप्पसत्थ वेदोदएण मणपज्जवणा-णादीणं ण संभवो तहा दंसणमोहणीयक्खवणाए तत्थ कि संभवो अत्थि णरिथ त्ति संदेहेण धुलंतहियस्स सिस्ससदेहविणासणट्ठं मणुसस्स मणुसिणीए वा त्ति भणिदं। ⇒जिस प्रकार अप्रशस्त वेदके उदयके साथ मन पर्यय ज्ञानादिकका होना सम्भव नही है--(दे शोर्षक नं. ३) इसी प्रकार अप्रशस्त वेदके उदयमें दर्शनमोहनीयकी क्षपणा क्या सम्भव है या नहीं है, इस प्रकार सन्देहसे जिसका हृदय घुल रहा है उस शिष्यके सन्देहको दूर करनेके लिए सूत्रमे 'मणुसस्स मणुस्सणीए वा' यह पद कहा है। (मनुष्यका अर्थ पुरुष व नपुंसक वेदी मनुष्य है और मनुष्यणोका अर्थ स्त्रीवेदी मनुष्य है।--दे. वेद/३/६। अत तोनो वेशेमे दर्शनमोहकी क्षपणा सम्भव है।]
- गो. जी /जी /प्र /७१४/११४३/११ असयततैरहच्या प्रथमोपशमकवेदक-सन्यवस्वद्वर्यं, असंयतमानुष्या प्रथमोपशमवेदकक्षायिकसम्यवस्वत्रय च सभवति तथापि एको भुज्यमानपर्याप्तालाप एव। योनिमतीना पद्ममगुणस्थानादुपरि गमनासभवात् द्वितीयोपशमसम्यवस्व नास्ति । = असयत तिर्यंचोंमे प्रथमोपशम व वेदक ये दो ही सम्यवस्व होते है और मनुष्यणोके प्रशमोपशम, वेदक व क्षायिक ये तीनो सम्यवस्व सम्भव है। तथापि तहाँ एक भुज्यमान पर्याप्त आलाए ही होता है। योनिमती मनुष्य या तिर्यंचका तो पंचमगुणस्थानसे उत्पर जाना असम्भव होनेसे यहाँ द्वितीयोपशम सम्यवस्व नहीं होता।

## २, अप्रशस्त वेदोंमें क्षायिक सम्पग्दष्टि अत्यन्त अल्प होते हैं

ष. स्व ५/१, म/सू ७५/२७म णवरि विसेसो, मणुसिणीमु असंजद संजदा-सजद-गमत्तात्पमत्तसजदट्ठाणे सव्वत्योषो खइयसन्माइट्ठी ७५। ध १/१,२,७१/२७९/१० कुरो । अप्पसत्थवेदोदएण दंसणमोहणीय खवेत-जीवाणं बहुणमणुवलभा । ⇒केवल विशेषता यह है कि मनुष्यणियो-मे असयत सम्यादृष्टि, सयतासयत, प्रमत्तसयत और अप्रमत्तसयत गुणस्थानमे क्षायिकसम्यग्दुष्टि जीव सबसे कम है ।७६१ क्योकि, अप्रशस्त वेदके उदयके साथ दर्शनमोहनीयको क्षपण करनेवाले जीव बहुत नही पाये जाते है ।

### ३. अप्रशस्तवेदके साथ आहारक आदि ऋदियोंका निषेध

- दे /वेद/६/१-मे क. पा --- (अप्रशस्तवेदके उदयके साथ मन पर्यय ज्ञान आदिका होना सम्भव नहीं।)
- दे. आहार /४/३- (भाव पुरुष द्रव्य स्त्रीको यद्यपि संयम होता है, परन्तु उनको आहारक मुद्धि नहीं होती । द्रव्य स्त्रीको तो संयम ही नहीं होता, तहाँ आहार ऋद्धिका प्रश्न ही क्या ।)
- गो. जी./मू. व जी प्र./७११/११५४/१. मणुसिणि पमत्त विरदे आहार-दुगं तु णरिथ णियमेण । ७९१। नुझब्दाल अशुभवेदोदये मन पर्यय-परिहारविशुद्धी अपि न। = मनुष्यणीको प्रमत्तविरत गुणस्थानमें नियमसे आहार व आहारक मिश्र योग नही होते। 'तु' झब्दसे अशुभ वेदके उदयमे मन पर्ययज्ञान व परिहारविशुद्धि संयम भी नही होता, ऐसा सममना चाहिए।
- गो. जी /मू. व जी. प्र./७२४/११६०/२. १ णवरि य संढिच्छीणं णस्थि हु आहारगाण दुगं ।७२४/--भावषण्डद्वव्यपुरुषे भावस्तीद्रव्यपुरुष च प्रमत्तसंयते आहारकतन्मिश्वालापौ न। -- इतनी विशेषता है कि नपुसक व स्त्री वेदीको आहारकद्विक नहीं होते हैं। तात्पर्य यह कि भावनपुसक द्रव्यपुरुषमें अथवा भावस्ती द्रव्यपुषरुमे प्रमत्तसंयत गुणस्थानमें आहार व आहारकमिश्र ये आलाप नहीं होते हैं।

# ७. स्त्रीप्रव्रज्या व मुक्तिनिषेध

## १. स्त्रीको तन्द्रवसे मोक्ष नहीं होता

- शी, पा /मू /२१ सुणहाण य गोपसुमहिलाण दीसदे मोक्खो। जे ग्रोधंति चउत्थं पिच्छिउजता जगेहिं सब्वेहिं।२१। = श्वरन, गर्दभ, गौ आदि पशु और स्त्री इनको मोक्ष होते हुए किसने देखा है। जो चौथे मोक्ष पुरुषार्थका शोधन करता है उसको ही मुक्ति होती है।२१।
- प्र. सा./प्रक्षेपक/२२१-म/३०४ जदि दसणेण सुद्धा सुत्तज्फस्यणेण चावि संजुत्ता। घोर चरदिय चरिय इत्थिस्स ण णिज्जरा भणिदा।८। =सम्यग्दर्शनसे शुद्धि, सूत्रका अध्ययन तथा तपश्चरणरूप चारित्र इन कर सयुक्त भी स्त्रीको कर्मीकी सम्पूर्ण निर्जरा नहीं कही गयी है।
- दे. शीर्षक न. ४—( सावरण होनेके कारण उन्हे मुक्ति नही है । )
- दे. मोक्ष/४/५---(तीनो ही भाव लिगोसे मोक्ष सम्भव है, पर द्रव्यसे केवल पुरुषवेदसे ही होता है)।

## २, फिर भी मवान्तरमें मुक्तिको अभिछाषासे जिन दीक्षा छेती हैं

प्र. सा /ता. चृ /प्रक्षेपक २२५-न/३०५/७ यदि पूर्वोक्तदोषा' सन्त. स्त्रीणां तर्हि सीतारुनिमणीकुन्तीद्रौपदीग्रुभद्राप्रभृतयो जिनदीक्षा गृहीत्वा निशिष्टतपश्चरणेन कथं षोडशस्वर्भे गता इति चेत्। परिहारमाह-तत्र दोषो नास्ति तस्मारस्वर्गादागत्य पुरुषवेदेन मोक्षं यास्यन्त्यग्रे।

For Private & Personal Use Only

तइभवमोक्षो नास्ति भवान्तरे भवंतु को दोष इति । = प्रश्न – यदि सियोके पूर्वोक्त सब दोष होते है (दे. आगेके शोर्षक) तो सीता, रुक्मिणी. कुन्ती. दौपड़ी. सुभदा आदि सतियाँ जिनदीक्षा ग्रहण करके विशिष्ट तपश्चरणके द्वारा १६वें स्वर्गमें कैसे चली गयीं । उत्तर – इसमें कोई दोष नहीं है, इसलिए कि स्वर्गसे आकर. आगे पुरुषवेदसे मोक्षको प्राप्त करेंगो । स्त्रीको तइभवसे मोक्ष नहीं है, परन्तु भवान्तरसे मोक्ष हो जानेमें क्या दोष है।

#### ३. तद्भव मुक्ति निषेधमें हेतु चंचलस्वमाव

प्र, सा,/म्न, प्रक्षेपक गाथा/२२१-३ से १/३०२ पहडीपमादमइया एतासि वित्ति भासया पमदा। तम्हा ताओ पमदा पमादबहुलोत्ति णिद्दिठा 1३। संति धुवं पमदाणं मोहपदासा भयं दुगुंच्छा य। चित्ते णिद्दिठा 1३। संति धुवं पमदाणं मोहपदासा भयं दुगुंच्छा य। चित्ते चित्ता माया तम्हा तासि ण णिव्वाणं 18। ण विणा वट्टदि णारो एक्छं वा तेम्रु जीवलोयम्हि। ण हि संडडं च गत्तं तम्हा तासि च संवरण 1९। चित्तस्सावो तासि सित्थिक्लं अत्तवं च पक्षत्लर्णं। विडजदि सहसा ताम्रु 1६। = खियाँ प्रमादकी मूर्ति हैं। प्रमादकी बहुलतासे ही उन्हे प्रमदा कहा जाता है 1३। उन प्रमदाओको नित्य मोह, प्रद्वेष, भय, दुगुंछा आदिरूप परिणाम तथा चित्तमें चित्र-विचित्र माया बनी रहती हैं, इसलिए उन्हे मोक्षकी प्राप्त नहीं होती 18। खियाँ कभी भी दोष रहित नहीं होतीं इसलिए उनका शरीर सदा वस्तसे ढका रहता है 1६। (यो, सा /अ/=/४१-४८)

## ४, तद्मव मुक्ति निषेधमें हेतु सचेलता

- सू. पा./मू./२२ लिंग इतथीण हवदि भुंजइ पिर्ड सुएयकालम्मि। अज्जिम वि एकवस्था वस्थावरणेण भंजेइ ।२२। = स्त्रीका लिंग ऐसा है – एक काल भोजन करे, एक वस्त धरे और भोजन करते समय भी बस्त्रको न उतारे।
- प्र. सा./मू /प्रक्षेपक/२२५-२/३०२ णिच्छयदो इत्थीण सिद्धी ण हि जम्हा दिट्ठा । तम्हा तप्पडिस्तवं वियप्पियं 'लिंगमित्थीणं ।२। = क्योकि, स्वियोको निश्चयसे उसी जन्मसे सिद्धि नही कही गयी है, इसलिए स्वियोका लिग सावरण कहा गया है ।२। (यो सा /अ /८/४४)
- दे. मो./४/४–( सग्रन्थ लिगसे मुक्ति सम्भव नहीं )
- घ. १/१,१ १३/३३१/१ अस्मादेवाषदि द्रव्यस्तीणां निवृत्ति' सिद्धचेदिति चेन्न, सवासत्त्वादप्रत्यारूयानगुणस्थितानां संयमानुपपत्ते.। भाव-संयमस्तासां सवाससामप्यविरुद्ध इति चेत, न तासा भावसंयमोऽस्ति भावासंयमाविनाभाविवस्ताइयुपादानान्यथानुपपत्ते'। = प्रश्न-इसी आगमसे (मनुष्यणियोमें संयत गुणस्थानके प्रतिपादक सूत्र नं. १३ से) द्रव्य स्त्रियोका मुक्ति जाना भी सिद्ध हो जायेगा ' उत्तर-नही, क्योंकि, वस्तसहित होनेसे उनके संयत्तासंयत गुणस्थान होता है अत्तएव उनके संयमकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । प्रश्न-वस्न सहित होते हुए भी उन द्रव्यस्तियोके भावसंयमके होनेमें कोई विरोध नहीं आना.चाहिए ' उत्तर--उनके भावसयम नहीं है. क्योकि, अन्यथा अर्थात्व भावसंयमके माननेपर, उनके भाव असंयमका अविनाभावी वस्त्र आदिका ग्रहण करना नहीं वन सक्ता है।
- ध, ११/४.२.६.१२/११४/११ ण च दव्वत्थोणं णिग्गंत्थत्तमत्थि, चेलादि-परिचाएण विणा तासि भावणिग्गंथत्ताभावादो । ण च दव्वत्थिण-वंसयवेदेण चेलादिचागो अत्थि. छेदमुत्तेण सह विरोहादो । = इव्य सियोके निर्ग्रन्थता सम्भव नहीं है, क्योकि, वस्तादि परित्यागके बिना उनके भावनिर्ग्रन्थताका अभाव है । द्रव्य स्त्रीवेदी व नपुसक-वेदी बस्तादिका त्याग करके निर्ग्रन्थ लिग धारण कर सकते है, ऐसी आशका भी ठीक नही है, क्योंकि, वैसा स्वीकार करनेपर छेदसूत्रके साथ विरोध होता है ।

#### ५. आर्थिकाको महावती कैसे कहते हो

प्र सा /ता. वृ./प्रक्षेपक गाथा/२२६-=</३०४/२४ अथ मतं--यदि मोक्षो नास्ति तर्हि भवदीयमते किमर्थमर्जिकाना महावतारोपणम्। परिहारमाह -- तदुःचारेण कुलव्यवस्थानिमित्तम् । न चोपचारः साक्षाद्वभवितुमईति ...। कितु यदि तद्दभवे मोक्षो भवति स्रीणा तर्हि शतवर्षदीक्षिताया अर्जिकाया अवदिने दीक्षितः साधुः कथं वन्द्यो भवति। सैव प्रथमत कि न वन्धा भवति साधो । =प्रश्न---यदि स्त्रीको मोक्ष नही होता तो आर्यिकाओको महावतो-का आरोप किस लिए किया जाता है। उत्तर--- साधुसंघकी व्यव-स्थामात्रके जिए उपचारसे वे महावत कहे जाते है और उपचारमें साक्षाद होनेकी सामर्थ्य नही है। किन्तु यदि तद्रभवसे स्त्री मोक्ष गयी होली तो १०० वर्षकी दीक्षिता आर्यिकाके द्वारा आजका नव-दीक्षित साधु वन्द्य कैसे होता। वह आर्थिका हो पहिले उस साधुकी वन्द्या क्यो न होती । (मो. पा /टी./१२/३१३/१८); (और भी दे. आहारक/४/३, वेद/३/४ गो जी, )

## ६. फिर मनुष्यणीको १४ गुणस्थान कैसे कहे गये

घ १/१,१,६३/३३३/४ कथं पुनस्तामु चतुर्दरा गुणस्थामानीति चेन्न, भाव-स्त्रीविशिष्टमनुष्यगतौ तत्सत्त्वाविरोघात । भाववेदो वादर≉षायान्नो-पर्यस्तीति न तत्र चतुर्दशगुणस्थाना संभव इति चेन्न, अत्र वेदस्य प्राधान्याभावात् । गतिस्तु प्रधाना न साराद्विनश्यति । वेदविशेषणायां गतौ न तानि संभवन्तीति चेन्म, विमध्टेऽपि विशेषणे उपचारेण तट्टवपदेशमादधानमनुष्यगतौ तत्सत्त्वाविरोधात् । = प्रष्टम-- तो फिर 'सियोंमें चौदह गुणस्थान होते है यह कथन कैसे बन सकता है ? उत्तर-नहीं, क्योंकि, भावस्तीमें अर्थात् स्ती वेदयुक्त मनुष्यगतिमें चौरह गुणस्थानोके सद्भाव मान खेनेमें कोई विरोघ नहीं आता है। प्रश्न--बादर कषाय गुणस्थानके ऊपर भाववेद नहीं पाया जाता है, इसलिए भाववेदमे १४ गुणस्थानोंका सद्भाव नही हो सकता है। उत्तर---नही, क्योकि, यहाँपर वेदकी प्रधानता नहीं है, किन्तु गति प्रधान है, और वह पहिले नष्ट नहीं होती है। प्रश्न---ग्रद्यपि मनुष्यगतिमें १४ गुणस्थान सम्भव हैं, फिर भी उसे वेद विशेषणसे युक्त कर देनेपर उसमें चौदह गुणस्थान सम्भव नहीं हो सकते ' उत्तर---नही, क्योंकि, विशेषणके नष्ट हो जानेपर भी उपचारसे उस विशेषण युक्त सज्जाको धारण करनेवाली मनुष्य गतिमें चौदह गुणस्थानोका सद्भाव मान लेनेमे कोई विरोध नहीं आता है।

## ७. खीके सवस्त्र लिंगमें हेतु

प्र. सा,/मू /प्रक्षेपक गाथा/२२६/१-१ ण विणा वहुदि णारी एककं वा तेसु जीवलोयम्हि। ण हि सउडं च गत्तं तम्हा तासि च सवरणं ११। अत्तवच पक्सलणं। विज्जदि सहसा तासु ख उप्पादो सुहममणु-आणं १६। लिग हि स इत्थोणं थणंतरे णाहिकस्वपदेसेसु । भणिदो सुहुमुप्पदो तासि कह सजमो होदि १७। तम्हा तं पडिरूवं लिंगं तासि जिणेहि णिदिट्ठं ११। =१ सियाँ कभो दोषके बिना नहीं रहतीँ इसीलिए उनका शरीर वस्तसे ढका रहता है और विरक्त अवस्थामें वस्त्रसहित लिग धारण करनेका ही उपदेश है १९। (यो. सा /अ./=/ ४७)। २ प्रतिमास चित्तशुद्धि विनाशक रक्त सवण होता है ।ई। (यो सा /अ./=/ ४७)। २ प्रतिमास चित्तशुद्धि विनाशक रक्त सवण होता है ।ई। (यो सा /अ./=/ ४७)। २ प्रतिमास चित्तशुद्धि विनाशक रक्त सवण होता है ।ई। (यो सा /अ./=/४=), (दे शुक्तध्यान/३/४)। ३. शरीरमें बहुत-से सूक्ष्म जीयोंकी उत्पत्ति होती है ।ई। उनके कॉख, योनि और स्तन आदि खवयवोमे बहुत-से सूक्ष्म जीव उत्पन्न होते रहते हैं. इसलिए) उनके पूर्ण सयम नही फल सकता ।७। (सू. पा /सू./२४); (यो. सा /अ./=/४८-४१): (मो. पा./टी./१२/३१३/१२)। ४ इसीलिए' जिनेन्द्र भगवात्त्ते सियोके लिए सावरण लिगका निर्देश किया है।

प्र सा /ता, वृ /प्रलेपक २२५-०/३०४/१८ किच यथा प्रथमसहनना-भावारखो सप्तमनरक न गच्छति तथा निर्वाणमपि। पुवेद वेदंता पुरिसा जे खनगमेडिमारुढा। सेसोदयेण वि तहा भाषुत्रजुत्ता य ते दु सिङ्कति। इति गाथाकथितार्थाभिप्रायेण भावस्त्रीण कथं निर्वाणमिति चेद् । तासा भावस्रोणा प्रथमसहननमस्ति द्रव्यस्त्रीवेदा-भावात्तद्वभवमायपरिणामप्रतित्रन्वकतोत्रकामोद्वेकोऽपि नास्ति । इव्यन्त्रीणा प्रथमसहनन नास्तोति, कस्मान्नागमे कथितमास्त इति चेत् । =प्रश्न – जिस प्रकार प्रथम सहमनके अभावसे स्त्रो सन्नम नरक नही जाती है, उसी प्रकार निर्वाणको भी प्राप्त नहीं करती है। सिद्ध-भक्तिमे कहा है कि द्रव्यसे पुरुषवेदको अथवा भावमे तीनो वेदोको अनुभव करता हुआ जीव क्षपकश्रेणीपर आरूढ ध्यानसे संयुक्त होकर सिडि प्राप्त करता है। इस गाथामे कहे गये अभिप्रायसे भावस्त्रियोको निर्वाण कैसे हो सकता है ' उत्तर-भावस्त्रीको प्रथमसहनन भी होता है और दब्ध खीवेदके अभावसे उसको मोक्षपरिणामका प्रसि-बन्धक तीव कामोट्रेक भी जही होता है । परन्तु द्रव्य खोको प्रथम सहनननही होती, स्वोकि, आगममें उसका निषेध किया है।

# <. स्त्रीको तोर्थंकर कहना युक्त नहीं

- दे. सहनन ।
- प्रसा./ता चृ/प्रसेपक २२५---/३०५/३ किंतु भवन्मते मल्लितीर्थकर मीति कथ्यते तदप्ययुक्तम् । तीर्थकरा हि सम्यग्दर्शनविझुद्धचादि-षं.डशभावना पूर्वभवे भावयित्वा पश्चाइभवन्ति । सम्यग्दण्टे सीवेदकर्मणो बन्ध एव नास्ति कथं स्त्री भविष्यतीति । कि च यदि मल्लितीर्थकरो बान्य कोऽपि वा स्तीभूत्वा निर्वाण गत तर्हि स्त्री-रुपप्रतिमाराधना कि न क्रियते भवहभि । = किन्तु आपके मतमें मल्लितीर्थकरको स्त्री कहा है, सो भी अयुक्त है, ज्योकि, तीर्थकर पूर्वभवमे षोडशकारण भावनाओको भाकर होते है । ऐसे सम्यग्दष्टि जीव स्त्रीवेद कर्मका बन्ध ही नहीं करते, तब वे स्त्री कैंसे बन सकते है । [ सम्यग्दष्टि जीव स्त्रियोमे उत्पन्न नहीं होते – दे० जन्म/3 ] । और भी यदि मल्लितीर्थं कर या कोई अन्य स्त्री होकर निर्वाणको प्राप्त हुआ है तो आप जोग स्त्रीरूप प्रतिमाकी भी आराधना क्यो नहीं करते ।
- दे० तीर्थंकर/२/२ ( तीर्थंकर प्रकृतिका बन्ध यद्यपि तीनो वेदोमें होता है पर उसका उदय एक पुरुषवेदमे ही सम्भव है । )
- वेदक-- ल सा /भाषा/२०२/३२१/७ वेदक कहिए उदयका भोक्ता। २ वेदकका सत्त्वकाल- दे० काल/६।
- वेदक सम्यग्दर्शन १ वेदक व कृतकृत्य वेदक सम्यग्दर्शन निर्देश। - दे० सम्यग्दर्शन। IV/४। २-- वेदक व क्षायोपशमिक सम्यक्ष्वमें अन्तर। -- दे० क्षायोपशम/२।
- **वेदन--**त्या, वि./वृ /१/३/१७/२१ वेदनम् ज्ञानम् । =वेदन अर्थात् इगन ।

#### वेदना----

१ सुख दुःख अर्थमें

- स सि /१/३२/४४७/४ वेदनाशब्दः सुखे दु खे च वर्त्तमानोऽपि आर्तस्थ प्रकृतत्वाह दु खवेदनाया प्रवर्तते । = 'वेदना' शब्द यद्यपि सुख और दु ख दोनो अर्थोमे विद्यमान है पर यहाँ आर्त्त ध्यानका प्रकरण होनेसे उससे दु खवेदना ली गयी है । (रा वा /१/३२/१/६२९/२०)।
- रा. वा,/६/११/१२/४२१/६ विदेश्चेतनार्थस्य ग्रहणात । विदे चुरादिण्य-न्तस्य चेतनार्थस्येदं वेद्यमिति । = विद्व, विद्वल, विन्ति और विद्यति ये चार विद्व धातुएँ क्रमग झान. साभ, विचार और सद्भाव अर्थको कहती है । यहाँ चेतनार्थक विद्व धातुसे चुरादिण्यन्त प्रत्यय करके वेद्य शब्द बना है ।

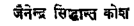
- ध १२/४,२.१०,१/३०२/७ अनुभवनं वेदना। = अनुभव करनेका नाम वेदना है।
- दे, उपलग्धि—( चेतना, अनुभूति, उपलग्धि व वेदना ये ञब्द एकार्थ-वाची है।)
  - कर्म व नोकर्मके अर्थमें
- ध ११/१२.२.१०.१/३०२/४ वेश्वते वेदिण्यत इति वेदनाशव्द सिद्धः । अट्ठ-विहकम्मपोग्गलवस्तं धो वेयणा । णोकम्मपोग्गता वि वेदिउजति क्ति तेर्सि वेयणासण्णा किण्ण इच्छज्जदे । ण. अट्ठविहकम्मपरूवणाए परूविज्जमाणाए णोकम्मपरूवणाए संभवाभावादो । = जिसका वर्त-मानमें अनुभव किया जाता है, या भविष्यमें किया जायेगा वह वेदना है, इस निरुक्तिके अनुसार आठ प्रकारके कर्म पुद्रगलस्वन्धको वेदना कहा गया है । = प्रश्त-नोकर्म भी तो अनुभवके विषय होते है, फिर उनकी वेदना संज्ञा क्यों अभीष्ट नही है । उत्तर-नही, क्योकि, आठ प्रकारके कर्मकी प्रस्पणाका निरूपण करते समय नोकर्म प्ररूपणाकी सम्भावना ही नही है ।
- ध १४/५,६,६९/४९/३ वेदन्त इति वेदना । जीवादो पुधभूदा कम्मणो-कम्मर्जधपाओग्गरवंधा अवधणिज्जा गाम। तेसि कधं वेदणाभावो जुज्जदे। ण, दव्वखेत्तकालभावेहि वेदणापाओगोसु दव्वटि्ठयण-यमस्सिद्रण वेदणासद्दपवुत्तीप अन्भुवगमादो । वेदनात्वमात्मा स्वरूपं णिज्जत्ताभावादो । ते च बधणिज्जा पोग्गला खंधसमुद्दिट्ठा, खध-सरूवाणंताणंतपरमाणुपोग्ग्लसमुदयसमागमेण बंधपाओग्गपोग्ग्लस -मुप्पत्तीहो । चजो वेदे जाते है उन्हे वेदन कहते है, जीवसे पृथग्धृत बन्धयोग्य कर्म और नोकर्म स्कन्ध बन्धनीय वहलाते है। प्रश्न — वे वेदनरूप कैसे हो सकते हैं ? उत्तर — नही, क्यो कि, जो द्रव्य क्षेत्र काल और भावकी अपेक्षा वेदनायोग्य है, उनमें द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा वेदना शब्दकी प्रवृत्ति स्वीकार की गयी है। वेरनपना जिनका आरमा अर्थात् स्वरूप है वे वेदनात्मा कहनाते है। यहाँ इस पदसे पुद्रगलोका ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि अन्य कोई पदार्थ बन्धनीय नहीं हो सकते। वे बन्धनीय पुद्रगल स्कन्धसमुद्दिष्ठ अर्थात स्कन्ध स्वरूप कहे गये हैं, क्योंकि स्वन्धरूप अनन्तानन्त परमाणुपुढुग्लोंके समुदायरूप समान गमसे बन्धयोग्य पुइगल होते हैं।

## २. निक्षेपोंको अपेक्षा वेदनाके भेद व छक्षण

ध. १०/४.२.१.३./अ८ तब्बदिरिक्तणोआगमदव्यवेयणा कम्मणोकम्म-भेएण दुविहा । तत्थ कम्मवेयणा णाणावरणादिभेएण अटुविहा । णोकम्मणोआगमदव्यवेयणा रूचित्त-अचित्त-मिस्सभेएण तिविहा । तत्थ सचिक्तदव्यवेयणा कम्मणोकम्मभेएण दुविहा । तत्थ सचित्तदव्य-वेयणा सिद्धजोवदव्य । अचित्तदव्यवेयणा पोग्गलकालागास-धम्मा-घम्मदव्याणि । मिस्सदव्यवेयणास सारिजीवदव्य. कम्मणोकम्मजीव-समयायस्स जीवजीवेहितो पुधभावद सणादो । व्यापास स्थापना, आदि निक्षेपो रूप भेद तो यथायोग्य निक्षेपोवत जानने ] तद्वयति-रिक्त मोआगम दव्यवेदना कर्म और नोक्म के भेदसे दो प्रकारकी है । उनमेत्ते कर्मवेदना छानावरण आदिके भेदसे आठ प्रकारकी है । उनमेत्ते कर्मवेदना छानावरण आदिके भेदसे आठ प्रकारकी है । उनमेत्ते कर्मवेदना छानावरण आदिके भेदसे आठ प्रकारकी है । उनमेत्ते नोआगम द्रव्यवेदना सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकारकी है । उनमेंसे सचित्त द्रव्यवेदना सिद्धजीव द्रव्य है । अचित्त द्रव्यवेदना पुद्दगल, काल, आकाश, धर्म और अधर्म द्रव्य है । मिश्र द्रव्यवेदना पुद्दगल, काल, आकाश, धर्म और जोर नोवर्मका जीव-के साथ हुआ सम्बन्ध जीव और अजीवसे भिन्न रूपसे देखा जाता है ।

## बध्यमान द्रव्यको चेदना सज्ञा कैसे

ध १२/४,२,१०,३/१०४/६ सिया वज्ममाणिया वैयणा होदि, तत्तो अण्णाणादि फलुप्पत्तिद'सणादो । वज्ममाणस्स कम्मस्स फलम-



कुणंतस्स कधं वेयणाववएसो । ण, उत्तरकाले फलदाइत्तण्णहाणुवव-त्तीदो बंधसमए वि वेदणभावसिद्धीए । म्च क्यंचित् वध्यमान वेदना होती है, क्योकि, उससे अज्ञानादिरूप फलको उत्पत्ति देखी जाती है । प्रश्न-जूँ कि बॉधा जानेवाला कर्म उस समय फलको करता नही है, अत उसकी वेदना सज्ञा कैसे हो सकती है १ उत्तर-नहीं. क्योंकि, इसके बिना वह उत्तरकालमें फलदाता बन नहीं सकता.

अतएव बन्धसमयमें भो उसे वेदना सिद्ध है ।

## वेवना समुद्घात---

- रा. वा./१/२०/१२/७७/१३ वातिकादिरोगविषादिद्रव्यसंबन्धसंता-पापादितवेदनाकृतो चेदनासमुद्रघात । ⇒ वात पित्तादि विकार जनित रोग या विषभान आदिकी तीधवेदनासे आस्म प्रदेशोंका बाहर निकलना वेदना समुद्रघात है ।
- ध. ४/१.३.२/२६/७ तथ्य वेदणसमुग्धादो णाम अनिख-सिरोवेदणादीहि जीवाणमुक्कस्सेण सरीरतिगुणविष्फूज्जां । =नेत्र वेदना, शिरोवेदना, आदिके द्वारा जोवोके प्रदेशोंका उत्कृष्टतः शरीरसे तिगुणे प्रमाण विसर्पणका नाम वेदनासमुद्दधात है। (ध. ७/२.६.१/२११/८): (ध. ११/४.२.५.१/१८/७)।
- द्र सं /टी /१०/२५/३}तीववेदनानुभवान्ध्रलशरीरमस्यक्स्वा आत्मप्रदेशानां बहिनिगमनमिति वेदनासमुद्धातः । = तीव पीडाके अनुभवसे यूल शरीर न छोडते हुए जो आत्माके प्रदेशोंका शरीरसे बाहर निकलना सो वेदना समुद्दधात है ।

## २. वेदना ससुद्घातमें प्रदेशोंका विस्तार

भ. ११/४.२.४.१/१८/७ वेयणावसेण जीवपरेसाणं विक्खंधुस्सेहेहि तिगुण-विधंजणं वेयणासमुग्धादो णाम । ण च एस णियमो सब्वेसि जीव-पदेसा वेयणाए तिगुणं चेव विधुंजंति त्ति, किंतु सगविक्खंभादो तर-तमसरूवेण ट्विदवेयणावसेण रगदोपदेसादी हि वि बड्डी होदि ! – १ - वेदनाके वशसे जीव प्रदेशोंके विष्कम्म और उत्सेधकी अपेक्षा तिगुने प्रमाणमें फैलनेका नाम वेदना समुद्रधात है। (ध. ७/ २.६.१.२६६/८); (ऊपरवाला लक्षण): (गो. जी./जी. प्र./६ ४१०२४/ ८)। २. परन्तु सबके जीवप्रदेश वेदनाके वशसे तिगुणे ही फैलते हो, ऐसा नियम नहीं है। किन्तु तरतम रूपसे स्थित वेदनाके वशसे अपने विष्कम्भकी अपेक्षा एक दो प्रदेशादिकोसे भी वृद्धि होती है।

#### निगोद जीवको यह सम्मव नहीं

ध. ११/४.२.५.१२/२१/२ णिगोदैसुप्पज्जमाणस्स अइतिव्ववेयणाभावेण स्रोरतिगुणवेयणससुग्धादस्स अभावादो । म्लनिगोद जीवोर्मे उत्पन्न होनेवाले जीवके असिशय तीव वेदनाका अभाव होनेसे वि्व-क्षित शरीरसे तिगुणा वेदना ससुद्रधात सम्भव नहीं है ।

## 8. जीव प्रदेशोंके खण्डित होनेकी संमावना

स्या. मं /१/१०२/१६ शरगरसं बद्धात्मप्रदेशेभ्यो हि कतिपयात्मप्रदेशानां खण्डितशरीरप्रदेशेऽवस्थानादात्मनः खण्डनम् । तच्चात्र विद्यत एव । अन्यथा शरोरात् पृथग्ध्रतावयवस्य कम्पोपलव्धिर्न स्यात् । न च खण्डितावयवानुप्रविष्ठस्यात्मप्रदेशस्य पृथगात्मत्वप्रसङ्घ , तत्रैवानु-प्रवेशात् । .. कथ खण्डितावयवयो. संधट्टनं पश्चाइ इति चेत, एकान्तेन छेदानभ्युनगमात । पद्मनालतन्तुवत् छेदस्यापि स्वीकारात्त । - शरीरसे सम्बद्ध आत्म-प्रदेशोंमें कुछ आत्मप्रदेशोंके खण्डित शरोरमें रहनेकी अपेक्षासे आत्माका खण्डन होता है, अन्यथा तत्तवार आदिसे कटे हुए शरीरके पृथग्ध्रत्त अवयवोंमें कम्पन न देखा जाता । खण्डित अवयवोमें प्रविष्ट आत्मप्रदेशोमें पृथक् आत्मा- का प्रसग भी नहीं आता है, क्योंकि, वे फिरसे पहले ही शरीरमें लौट आते है। प्रश्न-आत्माके अवयव खण्डित हो जानेपर पीछे फिर एक कैंसे हो जाते है। उत्तर---हम उनका सर्वथा विभाग नही मानते। कमलनालके तन्तुओकी तरह आत्माके प्रदेशोका छेद स्वीकार करते है।

#### 🛪 अन्य सम्बन्धित विषय

498

- \* बद्धायुष्क व अबद्धायुष्क सबको होता है। -दे० मरण/४/७।
- \* वेदना व मारणान्तिक समुद्वातमें अन्तर ।
- वेदना समुद्धातकी दिशाएँ व काल स्थिति । —दे॰ समुद्द्धात ।

#### १. वेदनीय कर्मका सामान्य लक्षण

- स. सि /८/४/३८०/४ वेदयति वेद्यत इति वा वेदनीयम् ।
- स. सि /८/२/३७६/१ वैद्यस्य सदसक्लक्षणस्य मुखदु खसंवेदनम् । --जो वेदन कराता है या जिसके द्वारा वेदन किया जाता है वह वेदनीय कर्म है। सत्-असत् लक्षणवाले वेदनीयकर्मकी प्रकृति मुख व दु ख-का संवेदन कराना है। (रा वा /</३/२/४६८/१+४/४६७/३), (ध. ६/२,६-१,७/१०/७,६), (गो क /मू /१४/१०); (गो. क./-जी. प्र./२०/१३/१४)।
- ध ई/१.६-१.७/१०/१ जीवस्स सुह-दुक्खाणुहवणणिवधणो पोग्गलक्ष्वंधो मिच्छत्तादिपच्चयवसेण कम्मपज्जयपरिणदो जीवसमवेदो बेद-णीयमिदि भण्णदे । =जीवके सुख और दुखके अनुभवनका कारण, मिध्यात्व आदिके प्रत्ययोके वशसे कर्मरूप पर्यायसे परिणत और जीवके साथ समवाय सम्बन्धको प्राप्त पुद्रगलस्कन्ध 'वेदनीय' इस नागसे कहा जाता है।
- ध. १३/५,५,११/२०८/७ जीवस्स सुह-दुक्खण्पापयं कम्म वैयणीयं णाम । ≕जीवके सुख और दु खका उत्पादक कर्म वेदनीय है। (ध. १५/३/-६/६), (द. सं./टी /३३/१२/१०)।

# २. वेदनीय कर्मके भेद-प्रभेद

- ष. खं./६ं/१.१-१/सूत्र १७-१८/३४ वेदणीयस्स कम्मस्स दुवे पयडीओ ।१७। सादावेदणीयं चेव असादावेदणीयं चेव ।१८। ≕वेदनीय कर्मकी दो प्रकृतियाँ है ।१७। सातावेरनीय और असातावेदनीय, ये दो ही वेदनीय कर्मकी प्रकृतियाँ है ।१८। (ष खं./१२/४,२,१४/-सूत्र ६-७/४८१); (ष. खं./१३/४०४/सूत्र ८७-८८/३४६); (म. वं./ १/§४/२८), (म्र. आ./१२२६), (त. सू /८/८), (पं. सं./प्रा./२/-४); (त. सा./४/२७); (गो. क/जी, प्र./२५/१७७)।
- ध. १२/४.२.१४.७/४०१/४ सादावेदणीयमसादावेदणीयमिदि दो चेव सहावा, सुहदुक्खवेयणाहिंतो पुधभूदाए अण्णिस्से वेयणाए अणुव-संभादो । सुहभैदेण दुहभैदेण च अर्णतवियप्पेण वेयणीयकम्मस्स अर्णताओ सत्तीओ किण्ण पढिदाओ । सच्चमेद जदि पज्जवट् ठियणओ अवसंबिदो कितु एत्थ दव्वट्टियणओ अवसंबिदो त्ति वेयणी-यस्स ण तत्तियमेत्तसत्तीओ, दुवे चेव । स्सातावेदनीय और असातावेदनीय इस प्रकार वेदनीयके दो ही स्वभाव है, क्योंकि, सुख व दुखरूप वेदनाओंसे भिन्न अन्य वोई वेदना पायी नहीं जाती । प्रश्न - अनन्त विकल्प रूप सुखके भेदसे और दुखके

भरसे वेश्नीय कर्मकी अनन्त शक्तियाँ क्यों नहीं कही गयी हैं ! उत्तर - यदि पर्यायार्थिक गयका अवलम्बन किया गया होता तो. यह कहना सत्य था, भरन्तु चूँकि यहाँ द्रव्यार्थिक नयका अड-तम्बन किया गया है, अतएव बेदनीयकी उतनी मात्र शक्तियाँ सम्भव नहीं हैं, किन्तु दंग्ही शक्तियाँ सम्भव हैं।

#### ६. साता-असाता वेदुनीयके रुक्षण

- स. सि. /=/</2428/8 यदुदयाद्वे वादिगतिषु शरोरमानसमुखप्राग्निस्तर्स-हेचम् । प्रशस्तं येचं सहेदामिति । यरफलं दुःखमनेकविधं तद-रहेचम् । अप्रशस्तं वेचमसद्वेचमिति । = जिसके उदयसे देवादि गतियोंमें शरार और मन सम्बन्धो मुखकी प्राप्ति होतो है वह सद्वेच है । प्रशस्त वचका नाम सद्वेच है । जिसके फलस्वरूप अनेक प्रकारके दुःख मिन्नते हैं वह असद्वेच है । अप्रशस्त वेचका नाम असद्वेच हे । (गो. क./सू./१४/१०); (गो. क./जा. प्र./२३/-२७/१६) ।
- रा. वा./</4/२/१-२/१७२/२० देवादिषु गतिषु बहुप्रकारजातिविशिष्टासु यस्यादयात् अनगृहोत्। तृ द्वव्यसंवन्धापेक्षःत् प्राणिनां शरीर-मानसानेकविधसुखपारणामस्तरसद्वेद्यम् । प्रशस्तं वेद्यं सद्वेद्यं । १। नारकादिषु गतिषु नानाप्रकारजाति।वशेषावकीणीमु कायिकं बहु-विधं मानसं वाति दुःसहं जन्मजरामरणप्रियविष्ठयोगाप्रियसंयोग-व्याधिवधबन्धादिजनितं दुःखं यस्य फलं प्राणिनां तदसद्वद्यम् । अत्रशस्तं वेद्यम् असद्वद्यम् । व्यबहुत प्रकारको जाति-विशिष्ट देव आदि गतियोमें इष्ट सामग्रीके सन्निधानको अपेक्षा प्राणियोंके अनेक प्रकारके शारोरिक और मानसिंक मुखोंका, जिसके उदयसे अनेक प्रकारके शारोरिक और मानसिंक मुखोंका, जिसके उदयसे अनुभव होता है वह सातावेदनीय है और जिसके उदयसे नानाा प्रकार जातिरूप विशेषोंसे अवकीर्ण नरक आदि गतियोमें बहुत प्रकारके कायिक मानस अतिदुःसह जन्म जरा-मरण प्रियवियाग अप्रियसंयोग व्याधि वध् और बन्ध आदिसे जन्म दुःखका अनु-भव होता है वह असातावेदनीय है ।
- ध. ६/१.१~१.१~/३४/३ सादं सुहं, लं वेदावेदि भुंजावेदि त्ति सादा-वेदणीयं । असादं दुक्खं, तं वेदावेदि भुंजावेदि त्ति असादा-वेदणीयं । स्पता यह नाम सुखका है, उस सुखको जो वेदन कराता है अर्थात भोग कराता है, वह सातावेदनोय कर्म है। असाता नाम दुखका है, उसे जो वेदन या अनुभवन कराता है उसे असाता वेदनीय कर्म कहते हैं। (ध. १३/४.४.८८/३४७/२)।
- गो. क./जो. प्र./२४/१७/२ रतिमोहनीयोदयक्षतेन जीवस्य सुलकार-णेन्द्रियांवपश्चनुभवनं कारयति तस्सातवेदनीयं । दुःखकारणेन्द्रिय-श्वियानुभवनं कारयति अरतिमोहनीयोदयत्रलेन तदसातवेद-नायं । = रतिमोहनीय कर्मके उदयसे सुखके कारणमूत इन्द्रियों-के विषयोंका जो अनुभव कराता है वह सातवेदनीय कर्म है । दुःखके कारणभूत इन्द्रियोंके विषयोंका अनुभव, अरति मोहनीय-कर्मके उदयसे जो कराता है वह असातवेदनीय कर्म है ।

#### ४. सातावेदनीयके बन्ध योग्य परिणाम

- त. सू./६/१२ भूतवत्यनुकम्पादानसरागसंयमादियोगः क्षान्तिः शौच-मिति सद्वेधस्य ।१२।
- स. सि./६/१२/२३१/पंक्ति 'आदि शब्देन संयमासंयमाकामनिर्जरात्राज्ञ-तपोऽनुरोधः ।२। ...इति शब्दः प्रकारार्थः । के पुनस्ते प्रकाराः । अर्हरपूजाकरणतरपरतात्रालवृद्धतपस्तिवैमावृत्त्यादयः । = भूत-अनु-कम्पा, व्रती अनुकम्पा, दान और सराग संयम आदिका योग तथा क्षान्ति और शोच ये साता बेदनोयकर्मके आसव हैं । सुत्रमें सरागसंयमके आगे दिये गये आदि पदसे संयमासंयम अकाम-निर्जरा और बालतपका प्रहण होता है। सूत्रमें आया हुआ 'इति' शब्द प्रकारवाची है। वे प्रकार ये हैं, --अईन्तकी पूजा

करनेमें तरपरता तथा वाल और वृद्ध तपस्वियोंकी वैयावृत्त्य आदिका करना। (रा.वा,/¤/१२/७/४२२/२६:१३/४२३/१३); (त. सा./४/२५-२६); (गो,क./मू,/८०१/१६०)।

#### भ. असातावेदनीयके बन्धयोग्य परिणाम

- त. सू./६/११ नुःखशोकतापक्रन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्य-सट्वेद्यस्य १११ = अपनेमें अथवा परमें अथवा दोनोंमें विद्यमान दुःख, शोक, ताप, आक्रन्दन, वध और परिदेवन ये असातावेदनीय कर्मके आसव हैं। (त. सा./४/२०)।
- रा,वा,/६/११/१५/३२१/१२ इमे शोकादयः दुःखविकरुपा दुःखविकरुपाना-मुपलक्षणार्थमुपादीयन्ते, ततोऽन्येषामपि संग्रही भवति । के पुत्रस्ते । अशुभग्रयोगवरपरिवाद - पैशुल्य - अनुकम्पाभाव - परपरितापनाङ्घो -पाङच्छेदन-भेदन-ताडन-प्रासन-तर्जन-भर्त्सन-तक्षण-विशंसर-बन्धन-रोधन-मर्दन-दमन-वाहन-विहेडन-होपण-कायरौक्ष्य-पर्रानन्दारम-प्रशंसासकलेशप्राद्भीवनामुर्वहमानता-निर्दयस्व-सत्त्वव्यपरोपण-महा-रम्भपरिग्रह् - विश्रम्भोपधात- वक्रशोलतापापकर्मजीविःवानथदण्ड-विषमिश्रण - शरजालपाशवागुरापञ्जरयन्त्रापायसजेन-मलाभियोग -शस्त्रप्रदान-पार्पामश्रभावाः ( एंते दुःखादयः परिणामा आरमपरो-, भयस्था असङ्घर्यस्यासवा वेदितव्याः । - उपरोक्त सूत्रमें शाकादिका ग्रहण दूःखके विकल्पोंके उपलक्षण रूप है। अतः अन्य विकल्पोंका भी संग्रह हो जाता है। वे विकल्प निम्न प्रकार हैं--अशुभप्रयोग, परपरिवाद, पैत्रुन्य पूर्वक अनुकम्पाभाव, परपरिताप, अगांपौग-च्छेदन, भेदन, ताडन, त्रासन, तर्जन, भरसन, तक्षण, विशंसन, नन्धन, रोधन, मर्दन, दमन, बाहन, विहेडन, होपन, शरोरको रूखा कर देना, परनिन्दा, आरमप्रशंसा, संक्लेशप्रादुर्भाव, जीवनको यों ही बृरवाद करना, निर्दयता, हिंसा, महाआरम्भ, महापरिग्रह, विश्वासघात, कुटिलता, पापकर्मजीवित्व, अनर्थदण्ड, विषमिश्रण बाण-जल पाश रस्सी पिंजरा, यन्त्र, आदि हिंसाके साधनोंका उरपादन, जत्ररदस्तो शस्त्र देना, और दुःखादि पापमिश्रित भाग। ये सब दुःख आदिक परिणाम अपनेमें, परमें और दोनोंमें रहने वाले होकर असातावेदनीयके आसवके कारण होते हैं। (त. सा/-४/२१-२४ ) ।
- भ. आ / वि./ ४४६/ ६५२/ १८ पर उद्द धृत अन्येश यो दुः खमज्ञोऽनु कम्पां रय स्रवा तीव तां व्रसंक्खे शयुक्तः । बन्धच्छे दैस्ताउन मरिणे श्च दाहै राधे श्चापि निरुध करोति । सौरूध कांक्षज्ञात्मनो दुष्ट चित्तो नीचो नाचं कर्म कुर्वन्सदैव । पश्चात्तापं तापिना याः प्रयाति मध्नात्ये पां उसा तवेद्य सदैवस् । - रोगाभिभवाञ्चष्ट दुद्धिचेष्टः कथमैव हितोद्योगं कुर्यात्त । = जा मूर्ल मनुष्य दयाका त्याग कर तीव्र संक्लेश परि-णामो होकर अन्य प्राणाको नाँधना, तोड्ना, पीटना, प्राण लेना, खानेके और पनिके पदार्थों वित्त रखना ऐसे हो कार्य हमेशा करता है । ऐसे कार्यमें हो अपनेको मुखी मानकर जो नोच पुरुष ऐसे हो कार्य हमेशा करता है, ऐसे कार्य करते समय जिनके मनमें पश्चात्ताप होता नहीं, उसीको निरन्तर असातावेदनीय कर्मका बन्ध होता है, जिससे उसका देह हमेशा रोग पीडि़त रहता है, तब उसको बुद्धि व कियाएँ नष्ट होती हैं । वह पुरुष अपने हितका उद्योग कुछ भो नहीं कर सकता ।
  - ६. साता-असाताके उद्यका ज. उ. काल व अग्तर
- घ, १३/५,४,२४/५३/११ सादावदणीयस्स उदयकालो अंतोमुहुत्तमेत्तो फिट्टितूण देसूणपुठत्रकोडिमेत्तो होदि चे-ण, सजागिकेवलिं मोत्तूण अण्णस्थ उदयकालस्स अंतोमुहुत्तणियमच्भुवगमादो । स्प्राइन-इस तरह तो सातावेदनीयका उदयकाल अन्तर्मुहूर्त्त विनष्ट होकर कुछ कम पूर्वकोटि प्रमाण प्राप्त होता है ! उत्तर-नहीं, क्योंकि, सयोगिकेवली गुणस्थानको [छोड़कर अन्यत्र उदयकालका अन्तर्मुहूर्त प्रमाण नियम ही स्वीकार किया गया है ।

- ध. १४/१४/५ कि सादरस जहण्णएण एग्रसम् आ, उक्कस्सेण छन्म/सा । असादस्स जहण्णएण एगसमओ, उक्कस्सेण तेत्तीसंसागरो-वमाणि अंतोमुहूतत्रभहियाणि । कुद्दो । सत्तमपुढविपवेसादी पुत्र्वं पच्छा च असादस्स अंतोमुहत्तमे तकालमुदीरणुवलंभादो । ( ६२/२) । सादस्स जहण्णेण एगसमओ, उत्रकस्सेण तेत्तोसं सागरोवमाणि सादि-रेयाणि। साइस्स गदियाणुवादेण जहण्णमंतरमंतोमुहूत्तं, उकस्सं पि अंतोमुहत्तं चेत्र। असादस्स जहण्णमंतरमेगसमओ उनकस्सं छन्मासा । मणुसगदोर असादस्स उदीरणंतरं जहण्णेण एयसमओ, अकरसेण अंतोमुहुत्तं । ( <</< ) । = सातावेदनीयकी उदीरणाका काल जधन्यसे एक समय और उरकर्षसे छह मास है। असाता-वेदनीयकी उदीरणाका काल जबन्यसे एक समय और उत्कर्षतः अन्तर्भुहूर्तरे अधिक तेत्तीस सागरोपम प्रमाण है, क्योंकि. सातवीं पृथिवामें प्रवेश करनेसे पूर्व और पश्चात अन्तर्मुहूर्त मात्र काल तक असातावेदनोयकी उदोरणा पायी जाती है। सातावेदनीयकी उदीरणामें अन्तरकाल जधन्यसे एक समय और उत्कर्षसे साधिक तें तीस सागरोपम प्रमाण है। गतिके अनुवादसे सात्।वेदनीयकी उदोरणाका अन्तरकाल जघन्य व उत्कृष्ट भी अन्तर्मुहूर्त ही है। असाताबेदनोयका जवन्य अन्तर एक समय और उरकृष्ट छह मास प्रमाण है। मनुष्य गतिमें असाताकी उदीरणाका अन्तर जधन्यसे एक समग्र और उस्कर्षसे अन्तर्मुहूर्त प्रमाण है।
- ध, १२/४.९.१३.५५/४००/२ वेयणीयउक्कस्साणुभागशंधस्स टि्ठदी वारसमुहत्तमत्तां। –वेदनोयके उत्कृष्ट अनुभागको स्थिति वारह मुहूर्स मात्र है।

#### ७. अन्य कमोंको वेदनीय नहीं कहा जा सकता

- ध, ६/१, १-९, ७/१०/७ वेद्यत इति वेदनीयम् । एदीए उप्पत्तीए सब्ब-कम्मणं वेदणीयत्तं पसज्जदे । ण एस दोसो. रूढित्रसेण कुसलसद्दो व्व अप्पिदपोग्गलपुंजे चेत्र वेदणीयसदृष्पउत्तीदो । म्प्रम्न-'जो वेदन किया जाय वह वेदनीय कर्म हैं' इस प्रकारकी व्युत्पत्तिके द्वारा तो सभी कमोंके वेदनीयपनेका प्रसंग प्राप्त होता हैं ! उत्तर-यह कोई दोध नहीं. क्योंकि, रूढिके वशसे कुशल शब्दके समान विवक्षित पुद्गल पुंजमें ही वेदनीय, इस शब्दकी प्रवृत्ति पायी जाती है । जैसे 'कुशल' शब्दका अर्थ 'कुशको लानेवाला' ऐसा होने-पर भी वह 'चतुर' अर्थमें प्रयोग होता है, इसी प्रकार सभी कर्मों-में वेदनोयता होते हुए भी बेदनीय संझा एक कर्म विशेषके लिए ही रूढ़ है । )
- ध. १०/४.२.३,३/१६/६ वेदणा णाम सुह-दुक्खाणि, लोगे तहा संववहार-दंसणादो । ण च ताणि सुहदुक्खाणि वेधणीयपोग्गलक्खंधं मोत्तूण अण्णकम्मदव्वे हिंतो उप्पडजंति, फलाभावेण वेयणीय-कम्माभावप्पसंगादो । तम्हा सब्वकम्माण पडिसेह काऊण पत्तोदयवेयणीयदर्क्व चेव वेयणा ति उत्तं। अट्ठण्णं कम्माणमु-दयगदगोग्गलवर्खधो वेदणा ति किमट्ठं एत्थं ण घेष्पदे। ण, एदम्हि अहिष्पाए सदसंभवादो । ण च अण्णम्हि उजुसुवे अण्णस्स उजुमुदस्स संभवो, भिण्णविसयाणं णयाणमेयविसयसविरो-हादो । =वेदनाका अर्थ छुख दुख है. क्योंकि, लोकमें वैसा व्यवहार देखा जाता है। और वे मुख-दुख वेदनीय रूप पुद्दगलस्कन्धके सिवा अन्य कर्म देव्योंसे नहीं उस्पन्न होते हैं, क्योंकि, इस प्रकार फलका अभाव होनेसे वेदनीय कर्मके अभावका प्रसंग आता है। इसलिए प्रकृतमें सब कर्मोंका प्रतिषेध करके उद्यगत वैदनीय द्रव्यको ही वेदना ऐसा कहा है। प्ररन-आठ कर्मोंका उदयगत पुद्रगलस्कन्ध वेदना है, ऐसा यहाँ क्यों नहीं ब्रहण करते—दे. वेदना । उत्तर—नहीं, क्योंकि, वेदनाको स्वीकार करनेवाले ऋजुसुत्र नयके अभिप्रायमें वैसा मानना सम्भव नहीं है। और अध्य ज्युजुसूत्रमें अन्य ऋजुसूत्र सम्भव

नहीं है, क्योंकि, भिन्न-भिन्न विषयोंवाले. नयोंका एक विषय माननेमें विरोध आता है।---दे, नय/IV/३/३।

493

#### ८. चेदनीयका कार्य बाह्य सामग्री सम्पादन है

- ध,ई/१,६-१,१८/३६/पंक्ति--दुवख्वसमहेउम्रदव्वसंपादणे तस्स वावारादो ।१।...ण च मुहदुक्वहेउदव्वसंपादयमण्णं कम्ममस्थि चि अणुद-संभादो ।७। = दुःख उपशमनेके कारणभूत मुद्रव्योंके स्रम्पादनमें सातावेदनीय कर्मका व्यापार होता है। मुख और दुःखके कारणभूत द्रव्योंका सम्पादन करनेवाला दूसरा कोई कर्म नहीं है।
- ध. १२/६.६.९८/२ हुस्खपडिकारहेटुदठ्वसंपादयं ... कम्म सादावेद-णीर्य णाम !...दुस्खसमणहेदुदव्वाणमवसारयं च कम्ममसादावेदणीयं णाम ! = दुःखके प्रतीकार करनेमें कारणभूत सामग्रीका मिलनेवाला कर्म सातावेदनीय है और दुःख प्रशमन करनेमें कारणभूत द्वव्योंका अपसारक कर्म असातावेदनीय कहा जाता है !
- ध. १६/३/६/६ दुक्खुत्रसमहेउदव्यादिसंपत्ती वा सुहं णाम । तत्थ वेयणीयं णित्रद्धं, तदुष्पत्तिकारणत्तादो । च्दुःखोपशान्तिके कारणभूत द्रव्यादिकी प्राप्ति होना, इसे सुख कहा जाता है । उनमें वेदनीय कर्म नियद्ध है, क्योंकि वह उनकी उत्पत्तिका कारण है ।
- पं. ध./पू./८ू-१ सहेवोदयभावःस् गृहधनधान्यं कलत्रपुत्रांश्व । स्वयमिह करोति जोवो भुनक्ति वा स एव जीवश्व ।८ू-११ च्सातावेदनीयके उदयसे प्राप्त होनेवाले घर धनधान्य और सी पुत्र वरीरहको जीव स्वयं ही करता है तथा स्वयं ही भोगता है ।
- दे प्रकृतिबंध/३/३ ( अधाती कर्मोंका कार्य संसारकी निमित्तभूत सामग्रीका प्रस्तुत करना है । )
- वर्णव्यवस्था/१/४ (राज्यादि सम्पदाकी प्राप्तिमें साता जेदनीयका व्यापार है)।

#### ९. उपघात नाम कर्म उपरोक्त कार्यमें सहायक है

ध. ६/१.१-१.२-/५१/५ जीवस्स दुक्खुप्पायणे असादावेदणीयस्स बावारो चे, होदु तत्थ तस्स वावारो, किंतु उवधादकम्मं ५ि तस्स सहकारि-कारणं होदि, तदुदयणिमित्तपोग्गलदव्वसंपादणादो। ⇔जीवके दुःख उरपन्न करनेमें तो असातावेदनीय कर्मका व्यापार होता है। [ फिर यहाँ उपधात कर्मको जीव पीड़ाका कारण कैसे बताया जा रहा है ] ! उत्तर-तहाँ असाता वेदनीयका कारण कैसे बताया जा रहा है ] ! उत्तर-तहाँ असाता वेदनीयका कारण रहा आवे, किन्तु उपधात-कर्म भी उस असातावेदनीयका सहकारी कारण होता है, क्योंकि, उसके उदयके निमित्तसे दुःखकर पुद्रगल द्रव्यका सम्पादन होता है।

#### १०. सातावेदनीय कर्यांचित् जीवपुद्गक विपाकी है

ध. १/१.१-१.१८/३६/२ एवं संते सादावे यणीयस्स पोग्गलविवाइत्त होइ ति णासंकणिउजं, दुक्खवसमेणुप्पण्णसुवत्थियकणस्स दुक्खा-विणाभाविस्स जवयारेणेव लद्धमुह्तप्रण्णस्स जीवादो पुधभूदस्स हेदुत्त-णेण सुत्ते तस्य जीवविवाइत्तमुह्हहेदुत्ताणमुवदेसादो। सो वि जीव-पोग्गलविवाइत्तं सादावेदणीयस्स पावेदि ति चेण, इट्ठत्तादो। तहोवएसो णरिथ ति चेण, जीवस्स अस्थित्तणहाणुववत्तीदो तहोव-देसच्थित्तसिद्धीए। ण च सुह्-दुक्लहोड्टव्वसंपादयमण्णं कम्ममत्थि ति उपणुवर्खभादो। - [ सुख्के हेतुभूत नाह्य सामग्री सम्पादत्तमें

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

साताबेदमीयका व्यापार होता है ] इस व्यवस्थाके माननेपर साता-बेदनीय प्रकृतिके पुद्रगल विपाकिस्व प्राप्त होगा, ऐसी भी आशका मही करनी चाहिए. क्योकि दु खके उपशमसे उत्पन्न हुए दु खके अविनामाबी उपचारसे ही सुख सज्जाको प्राप्त और जीवसे अपृथग्भूत ऐसे स्वास्थ्यके कणका हेतु होनेसे सूत्रमें साताबेदनीय कर्मके जीव-विपाकित्वका और मुख हेतुस्वका उपदेश दिया गया है। यदि कहा जाय कि उपर्युक्त व्यवस्थानुसार तो साताबेदनीय कर्मके जीव-विपाकित्वका और पुद्ध हेतुस्वका उपदेश दिया गया है। यदि कहा जाय कि उपर्युक्त व्यवस्थानुसार तो साताबेदनीय कर्मके जीव-विपाकीपना और पुद्धगत्तविपानीपना प्राप्त होता है, सो भी कोई दोष नही है, क्योकि, यह बात हमें इष्ट है। यदि कहा जाये कि उक्त प्रकारका उपदेश प्राप्त नही है, सो भी नही, क्योकि, जीवका अस्तित्व अन्यथा बन नही सक्ता है, इसलिए उस प्रकारके उपदेशको सिद्धि हो जाती है। सुख और दु खके कारणभूत द्रव्योका सम्पादन करने-वाला दूसरा कोई कर्म नही है, क्योकि बैसा पाया नही जाता।

\* वेदनोय कर्म जीव विपाठी है--दे. प्रकृति बन्ध/२।

## ) अधाती होनेसे केवरू वेदनीय वास्तवमें सुलका विपक्षी नहीं है

प घ /उ/१९१४-१११५ कर्माष्टर्क विपक्षि स्याद्य मुखस्यैक्गुणस्य च । अस्ति किचिन्न कर्मेकं तद्विपक्षं तत पृथक् ।१९१४। वेदनीय हि कर्मेकमस्ति चेतद्विपक्षि च । न यतोऽस्थास्त्यघातित्वं प्रसिद्धं परमागमात् ।१९१५। = आत्माके मुख नामक गुणके विपक्षी वास्तवमें आठो हो कर्म है. पृथक्से कोई एक कर्म नही ।१९१४। यदि ऐसा कहो कि उसका विपक्षी एक वेदनीय कर्म ही है तो यह कहना भी ठीक नही है. क्योकि, परमागममें इस वेदनीय कर्मको अघातियायना प्रसिद्ध है ।१९१४।--( और भी दे माक्ष/३/३)

# १२. वेदनीयका व्यापार कथंचित् सुख-दुःखमें होता है

- ष रवं १६/सू ३.१८/पृष्ट ई. ११ वेयणीय सुहदुक्खम्हि णिवद्धाः । सादासादाणमप्पाणम्हि णिवधो ।११। चवेदनीय सुख व दुखमें निवद्ध है । १। सातावेदनीय और असाता वेदनीय आत्मामें निवद्ध हैं । ११।
- प्र. सा /त, प्र /७ई विच्छिन्न हि सदसद्वेयोदयप्रच्यावितसद्वेयोदय-प्रवृत्ततयानुभवत्वादुद्धूत्तविपक्षतयाः ः ⇒विच्छिन्ज होता हुआ असाता वेदनीयका उदय जिसे च्युत कर देता है, ऐसे सातावेदनीयके उदयसे प्रवर्तमान होता हुआ अनुभवर्मे आता है, इसलिए इन्द्रिय सुख विपक्षकी उत्पत्तिवाला है।
- दे अनूभाग/३/४ (वेदनीय कर्म कथ चित् घातिया प्रकृति है । )
- वे. वेदॅनीय/१/३ (साता मुखका अनुभव कराता है और असातावेदनीय दु खका ।)

## **१३. मोहनीयके सहवर्ती ही वेदनीय कार्यकारी है** अन्यथा नहीं

ध १३/५,४,२४/५३/२ वेदिदं पि असादवेदणीय ण वेदिदं, सगसहकारि-कारणघादिकम्माभावेण दुक्खजग्णसत्तिरोहादो। ----असाता वेदनीयसे वेदित होकर भी (केवलो भगवास्) वेदित नहीं है, क्योकि अपने सहकारिकारणभूत घाति कर्मोंका अभाव हो जानेसे उसमे दुखको उत्त्पम्न करनेकी दाक्ति माननेमें विरोध है। ----और भी दे० नेवली/ ४/११/१। दे० अनुभाग/३/३ ( घातिया कर्मोके विमा वेदनीय अपना कार्य करने-को समर्थ नहीं है, इसलिए उसे घातिया नहीं कहा गया है ।)

#### १४. वेद्नीयके बाह्य व अन्तरंग व्यापारका समन्वय

- ध. १३/४.४.ई३/३३४/४ इट्टब्थसमागमो अणिद्वत्थविओगो च सुहं णाम। अणिट्ठत्थ समागमो इट्टत्थ वियोगो च दुख णाम। ==इष्ट अर्थके समागम और अनिष्ट अर्थके वियोगका नाम सुख है। तथा अनिष्ट अर्थके समागम और इष्ट अर्थके वियोगका नाम दुख है। [और मोहके कारण विना पदार्थ इष्टानिष्ट होता नही है।---दे० राग/२/४।
- ध. १६/३/६/६ सिरोवेयणादी दुक्खं णाम । तस्स उवसमो तदणुप्पत्ती वा दुक्खुवसमहेउदव्वादि संपत्ती वा मुहं णाम । तस्थ वेयणीयं णिवद्धं, तदुप्पत्तिकारणत्तादो । स्सिरकी वेदना आदिका नाम दुख है । उक्त वेदनाका उपशान्त हो जाना अथवा उसका उत्पन्न ही न होना, अथवा दुखोपशान्तिके कारण भूत द्रव्यादिककी प्राप्ति होना, इसे मुख कहा जाता है । उसमें वेदनीय कर्म निवद्ध है ।
- दे० वेदनीय/ १० ( दु खके उपशमसे प्राप्त और उपचारसे मुख संज्ञाको प्राप्त जीवके स्वास्थ्यका कारण होनेसे ही साता वेदनीयको जीव विपाकी कहा है अन्यथा वह पुद्रगल विपाकी है। )
- दे॰ अनुभाग/३/३,४ ( मोहनीय कर्मके साथ रहते हुए वेदनीय धातिया वत् है, अन्यथा वह अघातिया है )।
- दे० मुख/२/१० ( दु ख अवश्य असाताके उदयसे होता है,पर' स्वाभाविक सुख असाताके उदयसे नहीं होता । साता जनित सुख भी वास्तवमें दु ख ही है । )
- दे० वेदनीय/३ (वाह्य सामग्री के सन्निधानमें ही ग्रेख-दुख उत्पन्न होता है।)

## \* अन्य सम्बन्धित विषय—

- १. वेदनीय कर्मके उदाहरण । दे० प्रकृतिवन्ध/३ ।
- २. साता असाताका उदय युगपत् भी सम्भव है।

-- दे० केवली/४,११,१२,।

- ३. वेदनीय प्रकृतिमें दसों करण सम्भव है। —दे० करण/२।
- ४. वेदनीयके बन्ध उदय सरव । —दे० वह वह नाम ।
- प वेदनीयका कथंचित् घाती-अघातीपना । —दे० अनुभाग/३।
   ६. तीर्थंकर व केवलीर्मे सात्ता असाताके उदय आदि सम्बन्धी ।
  - दे० केवली/४।
- ७ वेदनीयके अभावसे सासारिक सुख नष्ट होता है । स्वाभाविक सुख नहीं । —दे० मुख/२/११
- ८ असाताके उदयमें औषधियाँ आदि भी सामध्येहीन हो जाती है। –दे० कारण/III/१/४।

## वेदान्त—

- १ विदान्त सामान्य
- १ सामान्य परिचय
- २ प्रवर्त्तक, साहित्य व समय
- ३ 🛛 जैन व वेदान्तकी तुलना
- ४ | हैत व अहैत दर्शनका समन्वय
- ५ भतृ प्रपंच वेदान्त

वेदान्त

#### शंकर वेदान्त या ब्रह्माद्वेत R १ शंकर वेदान्तका तत्त्व विचार माया व सृष्टि २ ş इन्द्रिय व शरीर पंचीकृत विचार لا मोक्ष विचार ч प्रमाण विचार Ę मास्कर वेदान्त या द्वैताद्वैत Ę. सामान्य विचार Ł R तत्त्व विचार ş मुक्ति विचार रामानुज वेदान्त या विशिष्टाहैत 8 Ł सामान्य परिचय तत्त्व विचार २ ज्ञान व इन्द्रिय विचार \$ रुष्टि व मोभ विचार ۲ ч, प्रमाण विचार निवाकं वेदान्त या हैताहैतवाद ч १ सामान्य विचार ٦, तत्त्व विचार ş शरीर व इन्द्रिय माध्व वेदान्त या द्वैतवाद ą ł सामान्य परिचय R तत्त्व विचार ₹ द्रब्य विचार गुण कर्मादि शेष पदार्थ विचार ۲ ч सृष्टि व प्रलय विचार Ę. मोक्ष विचार कारण कार्म विचार 8 **इान व अमाण** विचार 4 शुद्धाद्वैत ( शैव दर्शन ) 3 सामान्य परिचय Ł तत्त्व विचार Ś सुष्टि व मुक्ति विचार 3

#### १. वेदान्त सामान्य

#### १. सामान्य परिचय

स्या म./परि च /४३८ १, उत्तर मीमासा या व्रह्ममीमासा ही बेदति है। वेदोके अन्तिम भाषमे उपदिष्ट होनेके कारण ही इसका नाम वेदान्त है। यह अद्वैतवादो है। २, इनके साधु बाह्यण ही होते है। वे चार प्रकारके होते है-जुटीचर, बहुदक, हस और भरमहस। ३ इनमेंसे कुटोचर मठमे रहते है, त्रिदण्डी होते है, शिखा व वह्यसूत्र रखते है। गृहत्त्यागी होते है। यजमानोंके अथवा क्दाचित अपने पुत्रके यहाँ भोजन करते हैं। ४ बहुदक भी कुटीचरके समान है, परन्तु बाह्यणोके वर नीरस भोजन लेते है। विष्णुका जाप करते है. तथा नदीमें स्मान करते हैं। १ हस साधु ब्रह्म सूत्र व शिखा नहीं रखते । कषाय वस्त्र धारण करते है, दण्ड रखते हैं, गॉवमे एक रात और नगरमें तोन रात रहते है। धुँआ निकलना वन्द हा जाय तब ब्राह्मणोके घर भोजन करते है । तप करते है और देश विशेषमें भ्रमण करते है। ई. आत्मज्ञानी हो जानेपर वही हस परमहस कहलाते है। ये चारो वणीके घर भोजन करते है। शकरके वैदान्तकी त्लना Bradley के सिद्धान्तोसे की जा सकती है। इसके अन्तर्गत समय-समयपर अनेक दार्शनिक जाराएँ उत्पन्न होती रही जो अद्वेतका प्रतिकार करती हुई भी किन्ही-किन्ही बातोमे दृष्टिभेदको प्राप्त रही । उनमें-से कुछकें नाम ये है — भर्नृ प्रपच वेदाश्त (ई इग ७), इाकर बेदान्त या ब्रह्माद्वेत (ई. श ८), भास्कर वेदान्त, रामानुज वेदान्त या विशिष्टाद्वैत (ई श ११), माध्यवेदान्त या द्वैतवाद (ई श, १२-१३), बल्लभ बेदान्त या शुद्धाद्वेत (ई श १४), श्रीकण्ठ बेदान्त या अत्रिभागद्वैत (ई श, १७)।

## २, प्रवर्त्तक साहित्य व समय

स्या म /परि च /४३८ १ वेदान्तका कथन महाभारत व गीतादि प्राचीन ग्रन्थोमे मिलता है। तत्पश्चात् औडुलोमि, आश्मरथ्य, कासकृरस्न, काष्णीजिनि, बादरि, आन्नेय और जैमिनी वेदान्त दर्शनके प्रतिपालक हुए । २ वेदान्त साहित्यमे कादरायणका ब्रह्मभूत्र सर्व प्रधान है। जिसका समय ई० ४०० है। ३. तत्पश्चात बोधायन व उपबर्यने उनपर वृत्ति लिखी है। ४ द्रविडाधार्य टक्व भर्तृ प्रपच (ई. श. ७) भी टीकाकारोमें प्रसिद्ध है। १ गौडपाद (ई०७८०) उनके झिष्य गोविन्द और उनके झिष्य शकराचार्य हुए। इनका समय ई० ८०० है। शकराचार्यने ईशा, केन, कठ आदि १० उपनिषदोपर तथा भगवद्वगीता व वेदान्त सुत्रोपर टोकाऍ लिखी है। ६ मण्डन और मण्डन मिश्र भी शकरके समकालीन थे। मण्डनने बह्य सिद्धि आदि अनेक म्रन्थ रचे। ७ हाकरके झिष्य सुरेश्वर (ई० ८२०) थे। इन्होने नैष्कर्म्स सिद्धि, बृहवारण्यक उपनिषदु भाष्य आदि ग्रन्थ लिखे । नैष्कर्म्य आदिके चिश्मुख आदिने टीकाएँ लिखी । ५ पद्मपाद (ई० < २०) **शकराचा**र्यके दूसरे शिष्य थे। इन्होने प चपद आदि प्रन्थोको रचनाकी। ६ वाचरेपति मिश्र (ई० ५४०) ने दाकर भाष्यपर भामती और ब्रह्मसिद्धिपर तत्त्व समीक्षा लिखी। १० सुरेश्वरके शिष्य सर्वज्ञारम मुनि (ई० २००) थे, जिन्होने सक्षेप झारीरिक नामक ग्रन्थ लिखा। ११ इनके अतिरिक्त आनन्दबोध (ई० श० ११-१२) का न्याय मरकन्द और न्याय दीपावली, श्री हर्ष (ई० ११६०) का खण्डन खण्ड खाद्य, चित्सुखाचार्य (ई०१२६०) की चित्मुखी, विद्यारण्य ( ई० १३५० ) की पंचराती और जीवन्मुक्ति-विवेक, मधुसूदन सरस्वती (ई० श० १६ की) अद्वैत सिद्धि, अप्षय दीक्षित (ई० श० १७) का सिद्धान्त लेश और सदानन्दका बेदान्त सार महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है।

## जैन व चेदान्तकी लुलना

(जैनमत भी किसी न किसी अपेक्षा वेदान्तके सिद्धान्तोको स्वीकार करता है, सग्रह व व्यवहारनयके आश्रयपर विचार करनेसे यह रहस्य स्पष्ट हो जाता है। जैसे -पर सग्रह नयकी अपेक्षा एक सत मात्र ही है इसके अतिरिक्त अन्य किसी चोजकी सत्ता नहीं। इसीका व्यवहार करनेपर वह सत् उत्पाद व्यय धौव्य रूप तीन शक्तियोसे युक्त है, अथवा जोव व अजीव दो भेद रूप है। सत ही वह एक है, वह सर्व व्यापक, जह्य है। उत्पाद व्यय धौव्य रूप रात्ति शक्तियोसे युक्त है, अथवा जोव व अजीव दो भेद रूप है। सत ही वह एक है, वह सर्व व्यापक, जह्य है। उत्पाद व्यय धौव्य रूप राक्ति उसकी माया है। जीव व अजीव पुरुष व प्रकृति है। उत्पादादि वयसे हो उसमें परिणमन या चंचलता होती है। उसीसे मृष्टिकी रचना होती है। इत्यादि (दे० साख्य) इस प्रकार दोनोमे समानता है। परन्तु अनेकान्तवादी होनेके कारण जन तो इनके विपक्षी नयो-को भी स्वीकार करके अद्वेतके साथ द्वेत पक्षका भी प्रहण कर खेते है। परन्तु वेदान्तो एकान्तवादी होनेके कारण द्वेतका सर्वथा निरास करते है। इस प्रकार दोनोमे भेद्द है। वेदान्तवादी सग्रहनयाभासी है। (दे० अनेकान्त/२/१)।

## ४, हैत व अहैत दर्शनका समन्वय

- प. बि./१/२१ द्वैतं समृतिरेव निश्वयवशादद्वेतमेवामृतं, संक्षेपाट्रुभयच जलिग्तमिदं पर्यन्तकाष्ठागतम्। निर्गत्यादिपवाच्छनै शवलितादन्य-त्समासम्बते, य सोऽसज्ञ इति स्फुट व्यवहते ब्रह्मादिनामेति च ।२१। अनिश्वयसे द्वेत हो ससार तथा अद्वेत हो मोक्ष है, यह दोनोके विषयमें सक्षेपसे कथन है, जो चरम सोमाको प्राप्त है। जो भव्य जीव धीरे-घोरे इस प्रथम (द्वेत) पदसे निकलकर दूसरे अद्वैत पदका आश्रय करता है वह यद्यपि निश्चयत्त वाच्य वाचक भावका अभाव हो जानेके कारण सज्ञा (नाम) से रहित हो जाता है, फिर भी व्यवहारसे वह ब्रह्मादि (पर ब्रह्म परमात्मा आदि) नामको प्राप्त करता है।
- दे, द्रब्य/४ वस्तु स्वरूपमें द्वेत व अद्वेतका विधि निषेध व उसका समन्वय।
- दे उत्पाद/२ ( नित्य पक्षका विधिः निषेध व उसका समन्वय ) ।

## ५, मर्तृप्रपंच वेदांत

स्याः म./परि-च/ए. ४४० भर्तृ प्रपंच् नामक आचार्य द्वारा चलाया गया। इसका अपना कोई ग्रन्थ इस समय उपतब्ध नहीं है। मर्तृ -प्रपंच बैश्वानरके उपासकथे। शकरकी भाँति ब्रह्मके पर अपर दो भेद मानतीथे।

# २. शंकर वेदांत या ब्रह्माद्वैत

## १. शकर वेदांतका तत्त्व विचार

षड दर्शन समुच्चय/६८/६७); (भारतीय दर्शन) १, सत्ता तीन प्रकार है--पारमार्थिक, प्रातिभासिक व व्यावहारिक। इनमे-से ब्रह्म ही एक पारमार्थिक सत् है। इसके अतिरिक्त घट. पट आदि व्यावहारिक सत् है। वास्तवमें ये सब रस्सीमे सपकी भाँति प्रातिभासिक है ' २. ब्रह्म, एक निर्विशेष, सर्वव्यापो, स्वप्रकाश, नित्य, स्वयं सिद्ध चेतन तत्त्व है। ३. मायासे अवच्छित्र होनेके कारण इसके दो रूप हो जाते है-ईश्वर व प्राज्ञ। दोनोमें समष्टि व व्यष्टि, एक व अनेक, तिशुद्ध सन्द्र व मलिन सत्त्व, सर्वज्ञ व अल्पङ, सर्वेश्वर व अनोश्वर, समष्टि-का कारण शरीर और व्यष्टिका कारण शरीर आदि रूपसे दो भेद है। ईश्वर, नियन्ता, अव्यक्त, अन्तर्यामी, सृष्टिका रचयिता व जोवोंको उनके कर्मानुसार फलदाता है। ४, साख्य प्ररूपित बुद्धि व पाँचो ज्ञानेन्द्रियोसे मिलकर एक विज्ञानमय कोश बनता है। इसोमें चिरा हुआ चैतन्य उपचारसे जीव कहलाता है, जो क्तर्र, भोक्ता, सुख, दुख, जन्म मरण आदि सहित है। ५ इस झरीर युक्त चैतन्य (जीव) में ही झान, इच्छा व क्रिया रूप राक्तियाँ रहती है। वास्तवमें (चैतन्य) ब्रह्म इन सबसे अतीत है। ६. जगत इस ब्रह्मका विवर्तमात्र है। जो जल-बुद्बुद्वत् उसमें-से अभिव्यक्त होता है और उसीमे लय हो जाता है।

## २. माया व सृष्टि

(तस्व कोध), (भारतीय दर्शन) १. सत्त्वादि तीन गुणोकी साम्या-वस्थाका नाम अव्यक्त प्रकृति है । व्यक्त प्रकृतिमे सत्त्व गुण ही प्रधान होनेपर उसके दो रूप हो जाते है--माया व अविद्या। विशुद्धि सत्त्व प्रधान माया और मलिन सत्त्व प्रधान अविद्या है। २. मायासे अव-च्छिन्न त्रह्य ईश्वर तथा अविद्यासे अवच्छिन्न जीव कहाता है। ३. माया न सत् है न असत्, बल्कि अनिर्वचनीय है। समष्टि रूपसे एक होती हुई भो व्यष्टि रूपसे अनेक है।मायार्वाच्छन ईश्वर संकल्प मात्रसे सृष्टिको रचना करता है। चेतन्य तो नित्य, सूक्ष्म व अपरि-णामी है। जितने भी सूक्ष्म व स्थूल पदार्थ है वे मायाके विकास है। त्रिगुणोकी साम्यावस्थामें माधा कारण शक्तिरूपसे /विद्यमान रहती है। पर तमोगुणका प्राधान्य होनेपर उसकी विक्षेप शक्तिके सम्पन्न चैतन्यसे आकाशकी, आकाशसे वायुकी, वायुसे अग्निकी, अग्निसे जलकी, और जलसे पृथिवीकी क्रमश उत्पत्ति होती है। इन्हे अप-चीकृत भूत कहते है । इन्हीसे आगे जाकर सूक्ष्म व स्थूल झरीरोकी उरपत्ति होती है। ४. अविद्याकी दो शक्तियाँ है-आवरण व विक्षेप। आवरण द्वारा ज्ञानकी हीनता और विक्षेप द्वारा राग द्वेष होता है।

## ३. इन्द्रिय व शरीर

( सत्त्व कोध ), ( भारतीय दर्शन ) ९ आकाशादि अपंचीकृत भूतोके पृथक-पृथक् सात्त्विक अंशोसे क्रमश अोत्र, त्वक्, चक्षु, जिहा, और घाण इन्द्रियकी उत्पत्ति होती है । २, इन्ही पॉचके मिलित सात्त्विक अशोमें चुद्धि, मन, चित्त व अहंकारकी उत्पत्ति होती है। ये चारो मिलकर अंत करण कहलाते है। ३, बुद्धि व पॉच ज्ञानेन्द्रियोके सम्मेलको ज्ञानमय कोष कहते है। इसमें घिरा हुआ चैतन्य ही जीव कहलाता है। जो जन्म मरणादि करता है। ४. मन व ज्ञानेन्द्रियोके सम्मेलको मनोमय कोष कहते हैं। ज्ञानमय कोषकी अपेक्षा यह कुछ स्थूल है। ६. आकाशादिके व्यष्टिगत राजसिक अंशोसे पाँच कर्मे-न्द्रियाँ उत्पन्न होती है । ई. और इन्ही पाँचोके मिलित अंशसे प्राण-की उत्पत्ति होती है। वह पॉच प्रकारका होता है---प्राण, अपान, व्यान, उदान और समान । नासिकामें स्थित वायु प्राण है, गुदाकी ओर जानेवाला अपान है, समस्त शरीरमें व्याप्त व्यान है, कण्ठमें स्थित उदान और भोजनका पाक करके बाहर निकलनेवाला समान है। ७, पाँच कर्मे न्द्रियो व प्राणके सम्मेलसे प्राणमय कोष थनता है। ८. शरीरमे यही तीन कोष काम आते है। ज्ञानमय कोषसे ज्ञान, मनोमय कोषसे इच्छा तथा प्राणमय कोषसे क्रिया होती है। १ इन तोनो कोषोके सम्मेलसे सूक्ष्म शरीर बनता है। इसीमें वास-नार्षे रहती है। यह स्वप्नावस्था रूप तथा अनुपभोग्य है। १०. समष्टि रूप सूक्ष्म शरीरसे आच्छादित चैतन्य सुत्रात्मा या हिरण्य-गर्भ या प्राण कहा जाता है तथा उसीके व्यष्टि रूपसे आच्छादित चैतन्य तेजस कहा जाता है। ११. पचीकृत उपरोक्त ५ च भूतोसे स्थूल शरीर अनता है। इसे ही अन्नमय कोष कहते है। यह जागृत स्वरूप तथा उपभोग्य है। वह चार प्रकारका है-जरायुज, अण्डज, स्वेदज, व उइमिज्ज (अनस्पति)। १२, समष्टि रूप स्थूल शरीरसे आच्छादित चैतन्य बैश्वानर या विराट कहा जाता है। तथा व्याष्ट रूप स्थूल शरीरसे आच्छादित चैतन्य विश्व कहा जाता है।



## वैदान्त

### ४. पंचीकृत विचार

(तत्त्व बीध), (भारतीय दर्शन) प्रत्येक भूतका आधा भाग ग्रहण करके उसमे शेष चार भूतोके १/८-१/२ भाग मिला देनेसे वह पचीकृत भूत कहलाता है। जेसे-१/२ आकाश+१/२ वायु+१/२ तैजस +१/९ जल+१/९ प्रथिवी, इन्ही पचीकृत भूतोसे समष्टिव व्यष्टि रूप स्थूल शरीरोकी उत्पत्ति हाती है।

## ५. मोक्ष विचार

( तत्त्व बोध ): ( भारतीय दर्शन ) अविद्या वश ईश्वर व प्राइ. सूत्रात्मा व तैजस, वैश्वानर व विश्व आदिमे भेदको प्रतीति होतो है । तत्त्वमसि ऐसा गुरुका उपदेश पाकर उन सर्व भेदोसे परे उस अद्वैत ब्रह्मकी ओर सक्ष्य जाता है । तत्र पहले 'साऽह' और पीछे 'अह ब्रह्मकी ओर सक्ष्य जाता है । तत्र पहले 'साऽह' और पीछे 'अह ब्रह्मकी प्रतीति होनेसे अज्ञानका नाश होता है । चित्त वृत्तियाँ नष्ट हो जातो है । चित्प्रतित्रिम्ब ब्रह्मसे एकाकार हो जाता है । यही जीव व ब्रह्मका ऐक्य है । यही ब्रह्म साक्षात्कार हे । इस अवस्थाकी प्राप्तिके लिए श्रवण, मनन, निदिध्यासन, व अष्टाग योग साधनकी आवश्य-कता पडती है । यह अवस्था आनन्दमय तथा अवाड्मनसगोचर है । तत्पश्चात् प्रारब्ध कर्म शेष रहने तक शरोरमें रहना पडता है । उस समय तक वह जीवन्धुक्त कहलाता है । अन्तमें शरीर छूट जानेपर पूर्ण मुक्ति हो जाती है ।

## ६. प्रमाण विचार

(भारतीय दर्शन) १. प्रमाण छह है-प्रत्यक्ष. अनुमान, उपमान, आगम. अर्थापत्ति व अनुपलन्धि । पिछले चारके लक्षण मीमांसकों वत है। चित्त वृत्तिका इन्द्रिय द्वारसे नाहर निकलकर विषयाकार हो जाना प्रत्यक्ष है। पर ब्रह्मका प्रत्यक्ष चित्त वृत्तिसे निरपेक्ष है। २ इस प्रत्यक्षके दो भेद है- सविकल्प व निर्विकल्प अथवा जीव-साक्षी व ईश्वर साक्षी अथवा ज्ञाग्निगत व ज्ञेयगत अथवा इन्द्रियज व अतोन्द्रियज । सविकल्प व निर्विकल्प तो नैयायिको वत्त है। अन्त-करणकी उपाधि सहित चैतन्यका प्रत्यक्ष जीव साक्षी है जो नाना रूप है। इसी प्रकार मात्योपहित चैतन्यका प्रत्यक्ष ईश्वर साक्षी है जो एक रूप है। इसिगत स्वप्रकाशक है और ज्ञेयगत ऊपर कहा गया है। पॉचों इन्द्रियोका ज्ञान इन्द्रिय प्रत्यक्ष और झित्व-दु त्वका वेदन अतीन्द्रिय प्रत्यक्ष है। ३. व्याप्ति ज्ञानसे उत्पन्न अनुमतिके कारणको अनुमान कहते है। वह केवल अन्वय रूप ही होता है व्यतिरेक रूप नहो। नैयायिकोकी भॉति तृतोय लिग परामर्शका स्वीकार नही करते।

# ३. भास्कर वेदान्त या द्वैताद्वेत

## १. सामान्य परिचय

स्या./सं म./परि-च./४४१ ई. श १० में भट्ट भास्करने ब्रह्मसूत्रपर भाष्य रचा। इनके यहाँ ज्ञान व क्रिया दोनो मोक्षके कारण है। ससारमे जीव अनेक रहते है। परन्तु मुक्त होनेपर सब ब्रह्ममें लय हो जाते है। ब्रह्म व जगत्में कारण कार्य सम्बन्ध है, अत दोनो ही सत्य है।

## २. तत्त्व विचार

(भारतीय दर्शन) १. मूल तत्त्व एक है। उसके दो रूप है---कारण व्रह्म व कार्य व्रह्म । २, कारण ब्रह्म एक, अखण्ड, व्यापक, नित्य, चैतन्य है और कार्य ब्रह्म जगत स्वरूप व अनित्य है। ३, स्वत परिणामी होनेके कारण वह कारण ब्रह्म ही कार्य ब्रह्ममें परिणमित हो जाता है। ४. जीव व जगत्का प्रपञ्च ये दानों उसी ब्रह्मकी शक्तियों है। प्रलयावस्थामें जगत्का सर्व प्रपञ्च और मुक्तावस्थामें जोव स्वयं ब्रह्ममें सय हो जाते है। जीव उस ब्रह्मकी भोक्त्श्वाक्त है और आकाशादि उसके भोग्य। १, जोब उणु रूप व नित्य है। कर्तृत्व उसका स्वभाव नहीं है। १, जड़ जगत् भी ब्रह्मका ही परि-णाम है। अन्तर केवल इतना है कि जीवमें उसकी अभिव्यक्ति प्रत्यक्ष है और उसमें अप्रत्यक्ष।

## ३. सुक्ति विचार

(भारतीय दर्शन) १. विद्याके निरन्तर अभ्याससे ज्ञान प्रगट होता है और आजीवन शम, दम आदि योगानुष्ठानोके करनेसे शरीरका पतन, मेंदका नाश, सर्वज्ञत्वकी प्राप्ति और क्तृत्वका नाश हो जाता है। २. निवृत्ति मार्गके क्रममें इन्द्रियाँ मनमे, बुद्धि आरमामें और अन्तमें वह आत्मा भी परमात्मामें लय हो जाता है। ३. मुक्ति दो प्रकार को है—सचोमुक्ति व क्रममुक्ति। सचोमुक्ति साक्षात बह्यको उपासनासे तत्क्षण प्राप्त होती है। और क्रममुक्ति, कार्य बह्य द्वारा सत्कृत्योके कारण देवयान मार्गसे अनेको लोकोमें घूमते हुए हिरण्य-गर्भके साथ-साथ होती है। ४. जीवन्मुक्ति कोई चीज नही। बिना शरीर छूटे मुक्ति असम्भव है।

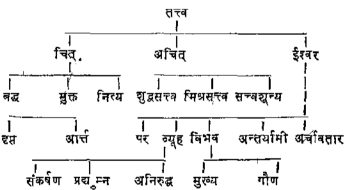
# ४. रामानुज वेदान्त या विशिष्टाद्वैत

## १. सामान्य परिचय

(भारतीय दर्शन) यामुन मुनिके शिष्य रामानुजने ई. १०४० में श्री भाष्य व वेदान्तसारकी रचना द्वारा विशिष्टाद्वैतका प्रचार किया है। क्योकि यहॉ चित्व अचित्रको ईश्वरके विशेष रूपसे स्वीकार किया गया है। इसलिए इसे विशिष्टाद्वैत कहते है। इसके विचार बहुत प्रकारसे निम्बार्क वेदान्तसे मित्तते है। (दे. वेदान्त/४)

## २. तत्त्व विचार

भारतीय दर्शन



१. मम बुद्धिसे भिन्न ज्ञानका आश्रयभूत, अणु प्रमाण, निरवयव, निख, अव्यक्त, अचिन्त्य, निर्विकार, आनन्दरूप जीवात्मा चित् है। यह ईश्वरको बुद्धिके अनुसार काम करता है। २, संसारी जीव बद्ध है इनमें भी प्रारब्ध कर्मका आश्रय लेकर मोक्षकी प्रतीक्षा करनेवाले दप्त और शीध्र मोक्षकी इच्छा करनेवाले आर्त है। अनुष्ठान विशेष द्वारा बैकुण्ठको प्राप्त होकर वहाँ भगवात्तकी सेवा करते हुए रहनेवाला जीव मुक्त है। यह सर्व लोकोमें अपनी इच्छासे विचरण करता है। कभी भी ससारमें न आनेवाला तथा सदा ईश्वरेच्छाके आधीन रहनेवाला नित्य जीव है। भगवात्तके अवतारके समान इसके भी अवतार स्वच्छासे होते हैं। ३. अचित् जड तत्त्व व विषारवार होता है। रजतम गुण्से रहित तथा आनन्दजनक शुद्धसत्त्व है। बैकुण्ठ धाम तथा भगवात्तके शरीरोके निर्माणका कारण है। जड है या अजड़ यह नष्टीं कहा जा सकता। त्रिगुण मिश्रित तथा बढ पुरुषोके ज्ञान व आनन्दका आवरक मिश्रसत्त्व है। प्रकृति, महत, अर्हकार, मन,

डन्द्रिय, विषय, व भूत इस होके परिणाम है। यही अविद्या था माया है। त्रिगुण शून्थ तथा सृष्टि प्रलयका कारण काल सत्त्वशून्य है। ४, चित् अचित तत्त्वोका आधार, ज्ञामानन्द स्वरूप, सृष्टि व प्रलय कर्ता, भक्त प्रतिपालक व दुष्टोका निग्रह करनेवाला ईश्वर है। नित्य आनन्द स्वरूप व अपरिणामी 'पर' है। भक्तोकी रक्षा व दुष्टोका निग्रह करनेवाला व्युह है। सकर्षणसे सहार, प्रद्यु स्नसे धर्मोपदेश व वर्गोंकी सृष्टि तथा अनिरुद्ध रक्षा, तत्त्वज्ञान व सृष्टि होती है। भगवात्त्वा साक्षात अवतार मुख्य है और शक्त्याविश अवतार गौग। जिवोंके अन्त करणकी वृत्ति योका नियामक अन्तर्यामी है और भग-वात्की उपास्य मूर्ति अर्चावतार है।

## ३. ज्ञान व इन्द्रिय विचार

(भारतीय दर्शन) १. ज्ञान स्वयं गुण नही प्रव्य है। सुख, दु.ख, इच्छा, प्रयत्न ये ज्ञानके ही स्वरूप हैं। यह नित्य आनन्द स्वरूप व अजड़ है। आत्मा संकोच विस्तार रूप नही है पर ज्ञान है। आत्मा स्व प्रकाशक और ज्ञान पर प्रकाशक है। अचितके संसर्गसे अविद्या, कर्म, व बासना ब रुचिसे वेष्टित रहता है। बद्ध जीवोका ज्ञान अव्यापक, नित्य जोवोंका सदा व्यापक और मुक्त जीवोंका सादि अनन्त व्यापक होता है। २. इन्द्रिय अणुप्रमाण है। अन्य लोको मे भ्रमण करते समय इन्द्रिय जीवके साथ रहती है। मोक्ष होनेपर छूट जाती है।

## ४. सृष्टि व मोक्ष विचार

(भारतीय दर्शन) १ भगवान्के संकल्प विकल्पसे मिश्रसत्त्वकी साम्या-वस्थामे वैषम्य आनेपर जब वह कर्मोन्मुख होती है तो उससे महत अहंकार, मन ज्ञानेन्द्रिय व कर्मेन्द्रिय उत्पन्न होती है। मुक्त जीवोन को छोडी हुई इन्द्रियाँ जो प्रलय पर्यन्त संसारमें पडी रहती है. उन जीवोके द्वारा ग्रहण कर ली जाती है जिन्हे इन्द्रियाँ नहीं होती। २. भगवानुके नाभि कम्लसे ब्रह्मा, उनसे क्रमश देवर्षि, ब्रह्मर्षि, १ प्रजापति, १० दिवपाल, १४ इन्द्र, १४ मनु, २ वसु, ११ रुद्र, १२ आदित्य, देवयोनि, मनुष्यगण, तिर्यग्गण, और स्थावर उत्पन्न हुए (विश्रेष दे, वेदान्त/ ६ )। ३. लक्ष्मीनारायणको उपासनाके प्रभावसे स्थूज शरीरके साथ-साथ सुकृत दुष्कृतके भोगका भी नाश होता है। तब यह जीव सुबुम्ना नाडीमें प्रवेश कर ब्रह्म-रन्धसे निकलता है। सूर्यको किरणोके सहारे अग्नि लोकमे जाता है। मार्गमे-दिन, शुक्ल पक्ष, उत्तरायण व सवरसरके अभिमानी देवता इसका सरकार करते है। फिर ये सूर्यमण्डलको भेदकर पहले सूर्यलोकमें पहूँचते है। वहाँसे आगे कम पूर्वक चन्द्रविद्युद् वरुण, इन्द्र व प्रजापतियो द्वारामार्ग दिखाया जानेपर अतिवाहक गणोके साथ चन्द्रादि लोकोसे होता हुआ बैकुण्ठकी सीमामें 'विरजा' नामके तीर्थमे प्रवंश करता है। यहाँ सूक्ष्म शरीरको छोडकर दिव्य शरोर धारण करता है. जिसका स्वरूप चतुर्भूज है । तत्र इन्द्र आदिकी आज्ञासे बैकुण्ठमे प्रवेश करता है। तहाँ 'एरमद' नामक अमृत सरोवर व 'सोमसवन' नामक अष्ट्वत्थ को देखकर ५०० दिव्य अप्सराओंसे सत्कारित होता हुआ महा , >84के निकट अपने आचार्यके पलगके पास जाता है। बहाँ साक्षाच भगवान्को प्रणाम करता है । तथा उसकी सेवामे जुट जाता है । यही उसकी मुक्ति है।

#### भ, प्रमाण विचार

भारतीय दर्शन



१. यथार्थ ज्ञान स्वत प्रमाण है। इन्द्रियज्ञान प्रत्यक्ष है। योगज प्रत्यक्ष स्वयसिद्ध और भगवत्प्रसादसे प्राप्त दिव्य है। २. व्याप्तिज्ञान अनुमान है। पाँच अवयवोका पक्ष नहीं। ५.३, वा २ जितने भी अवयवोसे काम चले प्रयोग किये जा सकते है। उपमान अर्थापत्ति आदि सब अनुमानमें गर्भित है।

# ५. निम्बार्क वेदान्त या द्वैताद्वैत वाद

## १. सामान्य परिचय

ई इा. १२ में निम्बार्काचार्यने स्थापना की। वेदान्त पारिजात, सौरभ व सिद्धान्त रत्न इसके प्रमुख ग्रन्थ है। भेदाभेद या द्वैता-द्वेत वादी है। इनके यहाँ झूद्रोको ब्रह्म-विद्याका अधिकार नही। पापियोको चन्द्रगति नहीं मिलतो। दक्षिणायणमें मरनेपर विद्वानो-को ब्रह्म प्राप्ति होती है। यमालयमें जानेवालोको दुखका अनुभव नहीं होता। विष्णुके भक्त है। राधा-कृष्णको प्रधान मानते है। रामानुज वेदान्तसे कुछ मिलता-जूलता है।--देव वेदान्त/४।

## २. तत्त्व विचार

१, तत्त्व तीन है---जीवात्मा, परमात्मा व प्रकृति । तीनोको पृथक-पृथक् माननेसे भेदवादो है और परमात्माका जीवात्मा व प्रकृतिके साथ सागर तर ग वत्त सम्बन्ध माननेसे अभेदवादी है । २. जीवात्मा तीन प्रकारका है सामान्य, बद्ध व मुक्त। सामान्य जीव सर्व प्राणियोमें पृथक्-पृथक् है। बन्ध व मोक्षकी अपेक्षा परमात्मा पर निर्भर है। अणुरूप होते हूए भी इसका अनुभवात्मक प्रकाश सारे शरीरमे व्याप्त है, आनन्दमय नही है पर नित्य है। शरीरसे शरीरान्तरमें जाने वाला तथा चतुर्गतिमे अत्मबुद्धि करने वाला बद्ध-जीव है। मुक्त जीव दो प्रकारका है--जित्य व सादि। गरुड आदि भग्वाच् नित्य मुक्त है। सरकर्मों द्वारा पूर्व जन्मके कर्मोंको भोगकर ज्योतिको प्राप्त जीव सादि मुक्त है। ईश्वरकी लीलासे भी कदाचित् सकरप मात्रसे शरीर उत्पन्न करके भोग प्राप्त करते है। पर ससारमें नही रहते । ३ परमात्मा स्वभावसे ही अविद्या अस्मिता, राग-देव, तथा (अभिनिवेश इन पॉच दोषोसे रहित है। आनन्दं स्वरूप, अमृत, अभय, ज्ञाता, द्रष्टा, स्वतन्त्र, नियता विश्वका व जीवोको जन्म, मरण, दुख, सुखका कारण, जीवोको कर्मानुसार फलदायक, पर स्वयं पुण्य पाप रूप कर्मोसे अतीत, सर्वशक्तिमान् है। जगत्के आकार रूपसे परिणत होता है। वैकुण्टमें भी जीव इसीका ध्यान करते है। प्रज्ञयावस्थामें यह जीव

इसीमें लीन हो जाता है। ४. प्रकृति तीन प्रकार है—अप्राकृत, प्राकृत और काल। तीनो ही नित्य व विभु है। त्रिगुणोसे अतीत अधाकृत है। भगवान्त्का दारीर इसीसे बना है। त्रिगुणरूप प्राकृत है। ससारके सभी पदार्थ इसीसे बने है। इन दोनोसे भिन्न काल है।

#### ३. शरीर व इन्द्रिय

पृथिवीसे मास व मन, जलसे सूत्र, शोणित व प्राण; तेजसे हड़ी, मजा व वाक् उत्पन्न होते है। मन पार्थिव है। प्राण अणु प्राण है तथा अवस्थान्तरको प्राप्त वायु रूप है। यह जीवका उपकरण है। इन्द्रिय ग्यारह है--- वॉच ज्ञानेन्द्रिय, पॉच कर्मेन्द्रिय, और मन। स्थूल शरीरकी गरमीका कारण इसके भीतर स्थित सुक्ष्म शरीर है। (विशेष दे० वेदान्त/२)।

#### ६ माध्व वेदान्त या द्वैतवाद

#### १. सामान्य परिचय

ई, श. १२~१३ में पूर्ण प्रज्ञा माध्व देव द्वारा इस मतका अन्म हुआ । न्याय सुधा व पदार्थ संग्रह इसके मुख्य ग्रन्थ है । अनेक तत्त्व मानने-से भेदवादी है ।

#### २. तत्त्व विचार

पदार्थ १० है -- द्रव्य, गुण, कर्म, सामान्य, विशेष, विशिष्ट, अंशी, शक्ति, सादश्य व अभाव।

#### ३. द्रव्य विचार

१. इव्य दो-दो भागोमें विभाजित है---गमन प्राप्य, उपादान कारण, परिणाम व परिणामी दोनो स्वरूप, परिणाम व अभि-व्यक्ति। उसके २० भेद है--परमात्मा, सक्ष्मी, जीव, अव्याकृत-आकाश, प्रकृति, गुणत्रय, महत्तत्त्व, अहकार, बुद्धि, मन, इन्द्रिय, तन्मात्रा, भूत, ब्रह्माण्ड, अन्धिया, वर्ण, अन्धकार, बासना, काल तथा प्रतिविम्ब । २, परमात्मा-यह शुद्ध, चित्स्वरूप, सर्वज्ञाता, सर्बद्रष्टा, नित्य, एक, दोष व विकार रहित, सृष्टि, सहार, स्थिति, बन्ध, मोक्ष आदिका क्ताँ, ज्ञान शरीरी तथा मुक्त पुरुषसे भी परे है। जीवों व भगवान्के अवतारोंमें यह ओत-प्रोत है। मुक्त जीव तो स्वच्छासे शरीर धारण करके छोड देता है। पर यह ऐसा नहीं करता। इसका शरीर अप्राकृत है। ३ लक्ष्मी-पग-मारमाकी कृपासे लक्ष्मी, उत्पत्ति, स्थिति व लय आदि सम्पादन करती है। ब्रह्मा आदि लक्ष्मीके पुत्र है। निरय मुक्त व आप्न काम है। सक्ष्मी परमात्माकी पत्नी समभी जातो है। श्री, भू, दुर्गा, नृणी, हो. महालक्ष्मी. दक्षिणा, सीता, जयती, सत्या, रुविमणी, आदि सब सक्ष्मीकी मूर्तियाँ है। अप्राकृत शरीर धारिणी है। ४. जीव-ब्रह्मा आदि भी संसारी जीव है। यह असंख्य है। अज्ञान, दुख, भय आदिसे आवृत है। एक परमाणु प्रदेशमें अनन्त जीव रह सकते है। इसके तीन भेद है-मुक्ति योग्य, तमो योग्य व नित्य ससारी। त्रह्या आदि देव, नारदादि जुषि, विश्वामित्रादि पितृ, चक्रवर्ती व मनुष्योत्तम मुक्ति योग्य संसारी है। तमो योग्य संसारी दो प्रकार है-चतुर्गुणोपासक, एकगुणोपासक है। उपासना द्वारा कोई इस शरीरमें रहते हुए भी मुक्ति पाता है। तमोयोग्य जोव पुन' अपि चार प्रकार है-दे रय, राक्षस, पिशाच तथा अधम मनुष्य । नित्य संसारी जीव सदैव सुख भोगते हुए नरकादिने घूमते रहते हैं। ये अनन्त है। ४, अञ्याकृत आकाश—यह नित्य व विभु है, परन्तु भूताकाश से भिन्न है। वैशेषिक के दिक् पदार्थ वत्त है। ६. प्रकृति —

जड, परिणामी, सत्त्वादि गुणत्रयसे अतिरिक्त, अव्यक्त व नाना रूपा है। नवोन सृष्टिका कारण तथा नित्य है। लिग झरीरकी समष्टि रूप है। ७ गुणत्रय-सत्त्व, रजस् व तनस् ये तीन गुण है। इनकी साम्यावस्थाको प्रलय कहते है। रजो गुणसे सृष्टि, सत्तव गुणसे स्थिति, तथा तमोगुणसे सहार होता है। महत्-त्रिगुणोके अंशोके मिश्रणसे उत्पन्न होता है । बुद्धि तत्त्वका कारण है। १ अहंकार-इसका लक्षण साख्य वर्त्रहे। यह तीन प्रकारका है-वैकारिक, तैजस व तामस । १०. बुद्धि- महत्तसे बुद्धिको उत्पत्ति होती है। यह दो प्रकार है-तत्त्व रूप व ज्ञान रूण। १**१. मनस्**—यह दो प्रकार है—तत्त्वरूप व तत्त्वभिन्न । प्रथमकी उत्पत्ति वैकारिक अहकारसे होती है। तत्त्व-भिन्न मन इन्द्रिय है। वह दो प्रकार है-नित्य व अनित्य। परमात्मा आदि सब जीवोके पास रहनेवाला नित्य है। बद्ध जीवोका मन अचेतन व मुक्त जीवोका जेतन है। अनित्य मन बाह्य पदार्थ है। तथा सर्वजीवोके पास है। यह पॉच प्रकार है-सन, बुद्धि, अह-कार, चित व चेतना। मन सकल्प विकल्पात्मक है। निश्चया-त्मिका बुद्धि है। परमे स्वकी मति अहंकार है। स्मरणका हेतु चित्त है। कार्य करनेकी शक्ति स्वरूप चेतना है। १२ इन्द्रिय---तत्त्वभूत व तत्त्वभिन्न दोनो प्रकारकी ज्ञानेन्द्रियाँ व कर्मेन्द्रियाँ, नित्य व अनित्य दो-दो प्रकारकी है। अनित्य इन्द्रियाँ तैजस अहरूपरकी उपज है। और नित्य इन्द्रिया परमात्मा व लक्ष्मी आदि सब जोवोके स्वरूप भूत है। ये साक्षी कहलाती है। १३, तन्मात्रा- शब्द स्पर्शादि रूप पॉच है। ये दो श्कार है। तत्त्व रूप व तत्त्वभिन्न ! तत्त्व रूपको उपज तामस अहकारसे है। (सांख्य वत्)। १४- भूत-पॉच तन्मजाओसे उत्पन्न होने वाले आकाश पृथिवी आदि पाँच भूत है। (साख्य वत्त)। १५, ब्रह्माण्ड---पचास कोटि योजन विस्तोर्ण ब्रह्माण्ड २४ उपादानोसे उत्पन्न होता है। धिष्णुकायीज है। घडेके दो कपालो बत् इसके दो भाग है। जपरला भाग 'चौ' और निचला भाग 'पृथिवी' कहलाता है। इसीमे चौदह भुवनोका अवस्थान है । भगवान्ने महत् आदि तत्त्वोके अशको उदरमें रखकर ब्रह्माण्डमें प्रवेश किया है। तव उसको नाभिमें कमल उत्पन्न हुआ, जिससे चतुमुंख ब्रह्माकी उत्पत्ति हुई। तत्पश्चात् देवता. मन, आकाश आदि भाँच भूतोकी क्रमशः उत्पत्ति हुईं। १६ अविद्या--पाँच भूतोके पश्चात सूक्ष्म मायासे भगवान्ने स्थूल अविद्या उत्पन्न की, जिसको उसने चतू-मूंखमें धारण किया। इसकी पॉच श्रेणियाँ है—मोह, महामोह, तामिस्र, अन्ध तामिस्र, तथा तम, विषर्थय, आग्रह, क्रोध मरण, तथा शावर क्रमश इनके नामान्तर है। १७. वर्णसत्तव-सर्व शब्दो-के मुस भूत वर्ण ५१ है। यह निश्य है तथा समवाय सम्बन्धसे रहित है। १८. अन्धकार—यह भाव रूप द्रव्ये है। जड प्रकृतिसे उत्पन्न होता है। इतना धनीभूत हो सकता है कि हथियारोंसे काटा जा सके । १९. वासना-स्वध्नज्ञानके उपादान कारण्को वासना कहते है। स्वप्न ज्ञान सत्य है। जाग्रतावस्थाके अनुभवोसे वासना उत्पन्न होती है, और अन्त करणमें टिक जाती है। इस प्रकार अनादिकी वासनाएँ संस्कार रूपसे वर्तमान है. जो स्वप्त-के विषय बनते है। 'मनोरथ' प्रयत्न साथेक्ष है और 'स्वप्न' अदष्ट सापेक्ष । यही दोनोमें अन्तर है । २० काल – प्रकृतिसे उत्पन्न, क्षण स्तव आदि रूप काल अनित्य है, परन्तु इसका प्रवाह नित्य है। २१, प्रतिविम्ब - चिम्बसे पृथज्, क्रियावान्, तथा विम्ब-के सहज्ञ प्रतिबिम्ब है। परमात्माका प्रतिबिम्ब दैत्योमें है। यह दो प्रकार है--नित्य व अनित्य । सर्व जीवोमें परमारमाका प्रतित्रिम्ब नित्य है तथा दर्पणमे मुखका प्रतिक्मित्र अनित्य है। छाया, परिवेष, चन्द्रचाप, प्रतिसूर्य, प्रतिध्वनि, स्फटिकका सौहित्य इत्यादि भी प्रतिबिम्ब कहलाते है।

४. गुण कर्मादि शेष पदार्थ विचार

१. द्रव्यके लिए दे० उपरोक्त शीर्षक । २. दोषसे भिन्न गुण है । यह

अनेक है - जैसे रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, सख्या, परिमाण, सयोग,

विभाग, परत्व, अपरत्व, द्रवत्व, गुरुत्व, लघुत्व, मृदुत्व, काठिन्य,

स्नेह, शब्द, बुद्धि, सुख, दुख, इच्छा, द्वेष, प्रयरन, धर्म, अधमे,

संस्कार, आलोक, शम, दम, कृपा, तितिक्षा, बल, भय, लज्जा,

गांभीर्य, सौन्दर्य, धेर्य, स्थैर्य, झौर्य, औदार्य, सौभाग्य आदि।

रूप,रस,गन्ध,स्पर्शव शब्द ये पॉच गुण पृथिवी में पाकज है और

कार्योन्मुख करता है। फल स्वरूप महत्से ब्रह्माण्ड पर्यन्त तत्त्व तथा देवताओंकी सृष्टि होती है। फिर चेतन अचेतन अशोको उदरमें निक्षेपकर हजार वर्ष पश्चात नाभिमें एक कमल उत्पन्न होता है. जिससे चतुर्मुख ब्रह्मा उत्पन्न होते है। ब्रह्माके सहस्र वर्ष पर्यन्त तपश्चरणसे प्रसन्न परमात्मा पचभूत उत्पन्न करता है, फिर सूक्ष्म रूपेण चौदह लोकोका चतुर्मूखमें प्रवेशकर स्थूल रूपेण चौदह लोको-को उत्पन्न करते है। वादमे संब देवता अण्डके भीतग्से उत्पन्न होते है। (और भो दें० वेदान्त ४) २, धर्म सकटमें पड जानेपर दश अवतार होते है-मरस्य, कूर्म, वराह, नृसिंह, वामन, राम, परशु-राम, श्री कृष्ण, बुद्ध, कल्वी। श्रीकृष्ण स्वयं भगवात् है और रोष अवतार परमात्माके अञा। ३, प्रलय दो प्रकार है-महाप्रलय व अवान्तर प्रलय । महाप्रलयमे प्रकृतिके तीन गुणोका व महत् आदि तत्त्वोका तथा समस्त देवताओका विध्वस, भगवानुके मुखसे प्रगटी ज्वालामे हो जाता है। एक बटके पत्रपर द्युन्य नामके नारायण शयन करते है. जिनके उदरमे सब जीव प्रवेश करके रहते हैं। अवा-न्तर प्रलय दो प्रकार है - देनंदिक तथा मनुप्रलय। दैनन्दिकमें तीनो लोकोका नाश होता है। पर इन्द्रादिक महर्लोकको चले जाते. है। मनुप्रलयमे भूलोकमे मनुष्यादि मात्रका नाश होता है. अन्य दोनो लोकोके वासी महलेकिको चले जाते है।

#### ६. मोक्ष विचार

१. भक्ति, कोर्तन, जप बतादिसे मोक्ष होता है । वह चार प्रकार है-कर्मक्षय, उत्कान्तिलय, अचिरादि मार्ग और भोग। इनमेंसे न. २ व ३ वाला मोक्ष मनुष्योको ही होता है, देवताओं आदिको नहीं। २ अपरोक्ष झान उत्पन्न होनेेपर समस्त नवीन पुण्य व पाप कमौंका नाश हो जाता है। कल्पो पर्यन्त भोग करके प्रारब्ध कमका नाश होता है। प्रारब्ध कर्मके माशके पश्चात सुषुम्नानाडी या ब्रह्मनाडी द्वारा देहसे निकल कर आत्मा ऊपर उठता है। तब या तो चतुमूख ( ब्रह्मा ) तक और या परमात्मा तक पहुँच जाता है । यही कर्मक्षय मोक्ष है। अत्यन्त दीर्घ कालके लिए देव योनिमें चले जाना अति-कान्ति मुक्ति है, यह वास्तविक मुक्ति नहीं। क्रम मुक्ति-उत्तरोत्तर देहोमे क्रमश जय होते-होते. चतुर्मुखके मुखमे जब जीव प्रविष्ट होता है तब ब्रह्माके साथ-साथ बिरजा नदीमें स्नान करनेसे उसके लिग वारीरका नावा हो जाता है। इसके नावा होनेपर जीवत्वका भी नावा समफा जाता है।--( विशेष दे० वेदान्त/ र्द)। ४, भोगमोक्ष--अपनी-अपनी उपासनाकी तारतम्यताके अनुसार सामीप्य, सालोक्य, सारूच्य, और सायुज्य, इन चार प्रकारके मोक्षोंमे ब्रह्मादिकोंके भोगोमे भी तारतम्यता रहती है, पर वे ससारमें नहीं आते ।

#### ७, कारण कार्य विचार

कारण दो प्रकार है-ज्यादान व अपादान या निमित्त। परि-णामी कारणको उपादान कहते है। कार्यकी उत्पत्तिसे पूर्व वह सत् है और उत्पत्तिके पश्चात् असत्। उपादान व उपादेयमें भेद व अभेद दोनों है। गुण क्रिया आदिमें अभेद है और द्रव्यके साथ न रहनेवालोमे भेद व अभेद दोनो ।

#### ८, ज्ञान व प्रमाण विचार

१ आत्मा, मन, इन्द्रिय व विषयोंके सन्निकर्षसे होनेवाला आरमाका परिणाम ज्ञान है। वह संविकल्प हो होता है। ममता रूप, व अप-रोक्ष रूप । ममता रूप एसारका और अपरोक्ष रूप मोक्षका कारण है। तथा बैराग्ध आदिसे उत्पन्न होता है। ऋषिसोग अन्तर्द्राष्ट, मनुष्य बाह्य दृष्टि और देवता लोग सर्वदृष्टि है। २, स्व प्रकाशक होनेके कारण ज्ञान स्वत, प्रमाण है। वह तीन प्रकार है-प्रत्यक्ष अनुमान व शब्द ) ३. प्रत्यक्ष आठ प्रकार है - साक्षी, यथार्थ

For Private & Personal Use Only

अन्य द्रव्योमे अपाकज । ये लोग पीछपाक वाद ( दे० वैशेषिक ) नही मानते । ३ पुण्य पापका असाधारण व साक्षात् भारण कर्म है, जो तीन प्रकार है... बिहित. निषिद्व और उदासीन। बेद बिहित कियाएँ विहित कर्म है। यह दो प्रकार है-फत्तेच्छा सापेश 'काम्य कर्म तथा ईश्वरको प्राप्त करनेके लिए 'अकाम्य' कर्म । काम्य कर्म वो प्रकार है—प्रारब्ध और अप्रारब्ध । अप्रारब्ध भी दो प्रकार है— इष्ट व अनिष्ट। वेद निषिद्ध कार्य निषिद्ध कर्म है 1 उत्सेपण, अप-क्षेपण. आकुचन, प्रसारण, गमन, भ्रमण, वमन, भोजन, विदारण इत्यादि साधारण कर्म उदासीन कर्म है। कर्मकेअन्य प्रकार भी दो भेद है-नित्य और अनित्य । ईश्वरके सृष्टि सहार आदि नित्य कर्म है । अनित्य वस्तु भुत शरीरादिके कार्य अनिज्य कर्म है। ४ सामान्य---रो प्रकारका है---नित्य और अनित्य । अन्य प्रकारसे जाति व उपाधि इन दो भेदो रूप है। ब्राह्मणत्व आदि जाति सामान्य है। और प्रमेयत्व जीवत्व आदि उपाधि सामान्य है। यावद्वस्तु भावि जाति नित्य सामान्य है और ब्राह्मणत्वादि यावद्वस्तु भावि जाति अनित्य सामाभ्य है। सबज्जत्व रूप उपाधि नित्य सामान्य है और प्रमेय-म्यादि अनित्य सामान्य है। ५ देखनेमें भेद न होनेपर भी भेदके व्यवहारका कारण गुण गुणीका भेद विशेष है। नित्य व अनित्य दो प्रकारका है । ईश्वरादि निष्य द्रव्योमें निष्य और घटादि अनित्य दन्योमे अनित्य है। ६ विशेषणके सम्बन्धसे विशेषका जो आकार वही विशिष्ट है। यह भी नित्य व अनित्य है। सर्वज्ञश्वादि विशे-षणोसे विशिष्ट परवह्य नित्य है और दण्डेसे विशिष्ट दण्डो अनित्य । ७ हाथ, वितस्ति आदिसे अतिरिक्त पट, गगन आदि, प्रत्यक्ष सिद्ध पदार्थ अज्ञी है। यह भी नित्य व अनित्य दो प्रकार है। आका-शादि नित्य अशी है और पट आदि अनित्य । मु शक्ति चार प्रकार है। – अचिन्त्य शक्ति, सहज शक्ति, आधेय और पद शक्ति। पर-मात्मा व लक्ष्मी आदि की अणिमा महिमा आदि शक्तियाँ अचिन्त्य है। कार्यमात्रके अनुकूल स्वभाव रूप शक्ति ही सहज शक्ति है जैसे-दण्ड आदिमे घट बनानेकी शक्ति । यह नित्य द्रव्योमे नित्य और अनित्य द्रव्योमे अनित्य होती है। आहित या स्थापित आधेय शक्ति कहलाती है जैसे प्रतिमामे भगवान् । पद व उसके अर्थमें वाच्य वाचकपनेकी दाक्ति पदर्शक्ति है। वह दो प्रकार हैं - मुख्या व पर-मुख्या । परमात्मामें सब शब्दोकी शक्ति परमुख्या है, और शब्द में केवल मुख्या। १. भ्यह उसके सहश है ' ऐसे व्यवहारका कारण पदार्थ 'साहरा' कहलाता है। यह नाना है। नित्य द्रव्यमे नित्य और अनित्य द्रव्यमे अनित्य है । १०. ज्ञानमें निषेधात्मक भाव 'अभाव' है । वह चार प्रकार है--प्राक्, प्रध्वस, अन्योन्य व अत्यन्त । कार्य-की उत्पत्तिसे पूर्व अभावको प्रागभाव, उसके नाहा हो जानेपर प्रध्वंसाभाव है ) सार्वकालिक परस्परमें अमाव अन्योन्यामाव है । वह नित्य व अनित्य दो प्रकार है । अनित्य पदार्थोमें परस्पर अभाव अनित्य है और नित्य पदार्थोंमें नित्य। अप्रामाणिक वस्तुमे अत्यन्ता-भाव---जैसे शशरा ग। ५. सृष्टि व प्रखय विचार

१. सृष्टिका कम निम्न प्रकार है--इच्छा युक्त परमात्मा 'प्रकृति'के गर्भ-

में प्रवेश करके उसके त्रिगुणोमे विषमता उत्पन्न करनेके द्वारा उसे

इति, तथा छ' इन्द्रियोसे साक्षात् उत्पन्न झान । ४, अनुमान तीन प्रकार है----केवलान्वयी, केवलव्यतिरेकी और अन्वयव्यतिरेकी । पॉच अत्रयवीका नियम नहीं । यथावसर हीनाधिक भी हो सकते हैं । ४ शब्द--- दो प्रकार है--- पौरुषेय व अपौरपेय । आप्नोक्त पौरुषेय है और वेद वाक्य अपौरुषेय है ।

## ७. शुद्धाद्वैत ( शैव दर्शन )

#### १. सामान्य परिचय

ई श. १४ में इसको स्थापना हुई। वल्तभ, श्रीकण्ठव भास्कर इसके प्रधान संस्थापक थे। श्रीकण्ठकृत शिवसूत्र व भास्कर कृत वार्तिक प्रधान ग्रन्थ है। इनके मतमें ब्रह्मके पर अवर दो रूप नहीं माने जाते। पर ब्रह्म ही एक,तत्त्व है। ब्रह्म अशोर जड व अजड जगत् इसके दो अंश है।

#### २. तत्त्व विचार

१. शिष्त ही केवल एक सत्र है। शंकर वेदान्त मान्य माया व प्रकृति सर्वथा कुछ नही है। उस शिवकी अभिव्यक्ति १६ प्रकारसे होती है-∽परम शिव, शक्ति, सदाशिव, ईश्वर, शुद्रविद्या, माया, मायाके पाँच कृंचक या कला, विद्या, राग, काल, नियति, पुरुष, प्रकृति, महात् या बुद्धि, अहकार, मन, पाँच ज्ञानेन्द्रिय, पाँच कर्मेन्द्रियाँ, मॉच तन्मात्राएँ, और पॉच भूत। उनमेंसे पुरुष आदि तत्त्व तो सांख्यवत् है। शेष निम्न प्रकार है।--२. एक व्यापक, नित्य, चेंतन्य, स्वरूप शिव है। जड व चेतन सबमें यही आतेत्रोत है। आत्मा, परमेश्वर व परासं वित् इसके अपरनाम है । ३ सष्टि, स्थिति व सहार (जत्पाद, धौव्य व्यय) यह तीन उस शिवकी शक्तियाँ है। सृष्टि शक्ति द्वारा वह स्वय विखाकार होता है। स्थिति शक्तिसे विश्वका प्रकाशक, संहार शक्तिसे सबको अपनेमें लय कर लेता है। इसके पाँच भेद है-चित्, आनन्द, ज्ञान, इच्छा व क्रिया। ४. 'अहं' प्रत्यय द्वारा सदा अभिव्यक्त रहनेवाला सदाशिव है। यहाँ इच्छा शक्तिका प्राधान्य है। १, जगत्की क्रमिक अभिव्यक्ति करता हुआ वही सदाशिव ईश्वर है। यहाँ 'इद अह' की भावना होनेके कारण ज्ञान शक्तिका प्राधान्य है। ६ 'अहं इद' यह भावना शुद्धविद्या है। ७ 'अहं' पुरुष रूपमे और 'इदं' प्रकृति रूपमें अभिव्यक्त होकर हैत को स्पष्ट करते है यही शिवकी माया है। र इस मायाके कारण वह शिव पाँच कचुकोमें अभिव्यक्त होता है। सब कर्तासे असवे कर्ता होनेके कारण कलावान् है, सर्वज्ञसे असर्वज्ञ होनेके कारण विद्यावान्, अपूर्णताके बोधके कारण रागी, अनित्यत्वके बोधके कारण काल सापेक्ष तथा सक्चित ज्ञान शक्तिके कारण नियतिवान् हो जाता है। ९. इन पॉच कचुकोसे आवेष्टित पुरुष संसारी हो जाता है।

## **१**. सृष्टि व मुक्ति विचार

१. जैसे वट बोजमें वट वृक्षकी शक्ति रहती है वैसे ही शिवमें ३५ तत्त्व सटा शक्तिरूपसे विद्यमान है। उपरोक्त क्रमसे वह शिव ही मंसारी होता हुआ सृष्टिकी रचना करता है। २. पॉंच कचुकोसे आवृत पुरुषकी शक्ति सकुचित रहती है। सूक्ष्म तत्त्वमें प्रवेश करनेपर वह अपनेको प्रकृतिके सूक्ष्म रूपके वरावर समफता हुआ 'यह मै हूँ' ऐसे द्वैतकी प्रतीति करता है। इस प्रतीतिमें 'यह' और 'मै' समान महत्त्ववाले होते है। तत्पश्चात 'यह मै हूँ' की प्रतीति होती है। यहाँ 'यह' प्रधान है और 'मै' गौण। आगे चलकर 'यह' 'मै' में अन्तर्लान हो जाता है। तब 'मै हूँ' ऐसी प्रतीति होती है। यहाँ भी 'मैं और 'हूँ' का द्वेत है। यही सदाशिव तत्त्व है। पश्चात इससे भी सूक्ष्म भूमिमें प्रवेश करनेपर केवल 'अहं'की प्रतीति होती है यही शक्ति तत्त्व है। यह परम शिवको उन्मीलनावस्था है। यहाँ आनन्दका प्रथम अनुभव होता है। यह प्रतीति भी पीछे परम शिवमें लीन होनेपर शून्य प्रतीति रह जाती है। यहाँ वास्तवमें सर्व चिन्मय दीखने लगता है। यही वास्तविक अद्वैत है। ३. जनतक शरीरमें रहता है तनतक जीवन्मुक्त कहाता है। शरीर पतन होनेपर शिवमें प्रविष्ट हो जाता है। यहाँ आकर 'एकमेवाद्वितीय' नेह नानास्ति किंचन' तथा 'सव खल्विदं ब्रह्म'का वास्तविक अनुभव होता है।

- वेदिका पर्वत नदी द्वीप आदिको धेरे रहनेवाली दीवारको वेदिका कहते है । लोकमे इनका अवस्थान व विस्तार—दे० लोक/७।
- वेदिका बद्ध-कायोरसर्गका एक अतिचार-दे० व्युरसर्ग/१।
- वेदिम—द्वव्य निक्षेपका एक भेद—दे० निक्षेप/४/१।

वेदी-Boundary wall -- दे० लोक ३/११;६/४।

**वेद्य---**दे० बेदना/१।

- वेलंब मानुवोत्तर पर्वतका एक कूट त्र उसका रक्षक एक भवनवासी देव—दे० लोक/४/१०।
- वैकालिक गो जी /जी. प्र /३६७/७१०/६ विशिष्टा काला विका-लास्तेषु भवानि वैकालिकानि । दश वैकालिकानि वर्ण्यन्तेऽस्मिन्निति दशवैकालिक तच्च मुनिजनानां आचरणगोचरविधि पिण्डशुद्धिलक्षणं च वर्णयति । = विशेषरूप कालको विकाल कहते है । उस कालके होनेपर जो होते है वे बैकालिक कहलाते है । इसमें दश वैकालिक-का प्ररूपण है, इसलिए इसका नाम दशवैकालिक प्रकोर्णक है । इसमें मुनियोंके आचार व आहारकी शुद्धता और लक्षणका प्ररूपण है ।
- वैक्रियिक देवो और नारकियोके चक्षु अगोचर शरोर विशेषको बैक्रियिक शरीर कहते है। यह छोटे वडे हलके भारी अनेक प्रकारके रूपों में परिवर्तित किया जा सकता है। किन्ही योगियोको ऋदिके बलसे प्रगटा बैक्रियिक शरीर वास्तवमे औदारिक ही है। इस शरीरके साथ होनेवाला आत्म प्रदेशोंका कम्पन बैक्रियिक काययोग है और कुछ आत्मप्रदेशोंका शरीरसे बाहर निकल कर फैलना बैक्रियिक समुद्धात है।
  - अ वैक्रियिक शरीर निर्देश
  - १ वैक्रियिक शरीरका छक्षण ।
  - २ वैक्रियिक शरीरके मेद व उनके लक्षण।
  - ३ वैक्रियिक शरोरका स्वामित्व ।
  - ४ | कौन कैसी विकिया करे ।
  - प वैकियिक शरीरके उ. ज. प्रदेशोंका स्वामित्व ।
  - ६ | मनुष्य तिर्यचोका वैक्रियिक शरीर वास्तवमें अप्रधान है।
  - ७ तिर्यंच मनुष्योंमें वैक्रियिक शरीरके विधि निषेधका समन्वय ।
  - ८ उपपाद व लब्धि प्राप्त वैकियिक शरीरोंमें अन्तर ।
  - 🥿 🕴 वैक्रियिक व आहारकर्मे कथंचित् प्रतिघातीपना ।
  - \* इस शरीरकी अवगाहना व स्थिति ।-- दे बह वह नाम
  - \* पॉचों शरीरोंमें उत्तरोत्तर सुक्ष्मता । -- दे शरीर/१।

वैक्रियिक

| *  | वैकियिक शरीर नामकर्मका बंधउदय सख ।                     |
|----|--------------------------------------------------------|
|    | दे, वह वह नाम ।                                        |
| *  | वैक्रियिक शरीरकी संवातन परिशातन इति ।                  |
|    | ( दे. घ. १/४,९,५४/३५५-४५१ )                            |
| *  | विक्रिया ऋदि । — दे. ऋदि/३ ।                           |
| २  | वैक्रियिक व मिश्र काययोग निर्देश                       |
| १  | वैक्रियिक व मिश्र काय योगके छञ्चण ।                    |
| ę. | वैक्रियिक व मिश्र काययोगका स्वामित्व ।                 |
| *  | पर्याप्तको मिश्रयोग क्यों नही । -दे, काय/३ ।           |
| *  | भाव मार्गणा इष्ट है। दे, मार्गणा ।                     |
| *  | इसके स्वामियोके गुणस्थान मार्गणास्थान जीव समास         |
|    | आदि २० मरूपणाएँ। — दे, सत्।                            |
| *  | इसके स्वामियोंके सत् संख्या क्षेत्र स्पर्श्व काल अन्तर |
|    | भाव व अल्पबहुत्व । दे. वह वह नाम ।                     |
| *  | इस योगमें कर्मोंका बन्ध उदय सत्त्व ।                   |
|    | - दे. वह वह नाम ।                                      |
| Ł  | वैक्रियिक समुद्घात निर्देश                             |
| १  | वैक्रियिक समुद्घातका रुक्षण ।                          |
| *  | इसमें आत्मप्रदेशोका विस्तार । -दे. वेक्रियिक/१/९।      |
| *  | इसकी दिशा व अवस्थिति। —दे. समुद्रात।                   |
| *  | इसका स्वामित्व ।दे क्षेत्र/३ ।                         |
| *  | इसमें मन वचन योगकी सम्भावना ।दे योग/४।                 |

# १. वैक्रियिक शरीर निर्देश

## १. वैक्रियिक शरीरका उक्षण

- स सि./२/३६/१९१/६ अण्टगुणै श्वर्ययोगादेकानेकाणुमहच्छरीरविविध-करणं विक्रिया, सा प्रयोजनमस्येति वैक्रियिकम्। = अणिमा महिमा आदि आठ गुणोके (दे. ऋद्रि/३) ऐश्वर्यके सम्भन्धसे एक, अनेक. छोटा, वडा आदि नाना प्रकारका शरीर करना विक्रिया है। वह विक्रिया जिस शरीरका प्रयोजन है वह वैक्रियिक शरीर है। (रा. वा /२/३६/६/ १४६/७); (ध. १/१,१,५९/१८१/६)
- ष खं. १४/४,६/मू, २३८/३२४ 'विविहइड्ढिगुणजुत्तमिदि वेउव्वियं। ४३८ ।=चिविधगुण ऋद्धियोसे युक्त है (दे० ऋद्धि/३), इसलिए वैक्रियिक है ।२३८। (रा. वा./२/४१/८/१४३/९३), (दे० वैक्रियिक/ २/१)।

## २. विक्रियाके सेद व उनके रुक्षण

रा. वा./२/४७/४/१५२/७ सा द्वेधा---एकत्वविक्रिया पृथवत्वविक्रिया चेति। तत्रैकत्वविक्रिया स्वदारोरादपृथग्भावेन सिहव्याघह सकुररादि-भावेन विक्रिया। पृथवत्वविक्रिया स्वदारीरादन्यत्वेन प्रासादमण्ड-पादिविक्रिया। = वह विक्रिया दो प्रकारको है---एकत्व व पृथवत्व। तहाँ अपने दारीरको ही सिंह व्याघ हिरण इंस आदि रूपसे बना लेना एकत्व विक्रिया है और दारोरसे भिन्न मकान मण्डप आदि चना देना पृथवत्त्व विक्रिया है ।

## ३. वैक्रियिक शरीरका स्वामित्व

- त. सू /२/४६,४७ औपपादिक वैक्रियिकम् १४६। लब्धिप्रत्यसं च १४७। = वेक्रियिक शरीर उपपाद जन्मसे पैदा होता है। तथा लब्धि ( ऋद्धि ) से भी पैदा होता है।
- रा. वा /२/४१/८/१५३/२३ वैक्रिपिक देवनारकाणाम्, तेजोवायुकायिक-पञ्चेन्द्रियतिर्यञ्जजुष्याणा च केषाचित् । --देव नारकियोको, (पर्याप्त) तेज व वायु कायिकोको तथा किन्ही किन्ही (पर्याप्त) पचेन्द्रिय तिर्यंचो व मनुष्योको वैक्रियिक शरीर होता है। (गो. जी./म्./ २३३/४१६ )।
- ध, ४/१,४.६६/१४४८/३ तेउकाइयपज्जत्ता चेव बेज व्यियसरीर उट्ठावे ति, अपज्जत्ते सु तदभावा। ते च पज्जत्ता कम्मभूमो सु चेव होति ति। -=तेजस्कायिक पर्याप्तक जीव ही वैक्रियिक शरीरको उत्पन्न करते है, क्यो कि अपर्याप्तक जीवो में बैक्रियिक शरीरके उत्पन्न करनेकी हाक्तिका अभाव है। और वे पर्याप्त जीव कर्मभूमिमें ही होते है।
- दे. शरीर/२ (पॉचो शरीरोके स्वामित्वकी ओव आदेश प्ररूपणा/.)।

## ४. कौन कैसी विक्रिया करे

- रा. वा /२/४७/४/१५२/१ सा उभयी च विद्यते भवनवासिव्यन्तरज्यो-तिष्ककरुपवासिनाम् । वेमानिकाना आसर्वार्थसिद्धे प्रशस्तरूपे-कत्वविक्रियेव। नारकाणा त्रिशूलचकासिमुद्रगग्परशुभिण्डिवाला-दानेकायुधैकरवविक्रिया न पृथवरवविक्रिया आ षष्ठया । सप्तम्या महागोकीटकप्रमाणलोहितकुन्धुरूपैकत्वविक्रिया नानेकप्रहरण-विक्रिया, न च पृथक्त्वविक्रिया । तिरश्चा मयूरादीना कुमारादिभावं प्रतित्रिष्टिकत्वविक्रिया न पृथवत्वविक्रिया । मनुष्याणा' तपोवि-प्रतिविशिष्टैकल्वपृथक्त्वविक्रिया । = भवनवासी द्यादिप्राधान्यातः व्यन्तर ज्योतिषी और सोलह स्वर्गीके देवोके एकरव व प्रयक्त दोनों प्रकारकी विक्रिया होती है। ऊपर ग्रैवेयक आदि सर्वार्थसिद्धि पर्यन्तके देवोके प्रशस्त एकत्व विक्रिया हो होती है। छठवे नरक तकके नारकियोंके त्रिश्त चक्र तलवार मुद्रगर आदि रूपसे जो विकिया होती है वह एकत्व विक्रिया ही है न कि प्रथक्त विक्रिया। सातवें नरकमें गाय वरावर कीडे लोह आदि रूपसे एकत्वविक्रिया हो होती है, आयुधरूपसे पृथक् बिकिया नही होती। तिर्यंचोमें मयूर आदिके कुमार आदि भावरूप एकरव विक्रिया ही होती है प्रथक्त्व विक्रिया नहीं होती । मनुष्योके तप और विद्याकी प्रधानतासे एकत्व व प्रथक्त्व दोनो विक्रिया होती है ।
- ध. १/४,९,७१/३५५/२ णेरइएमु वेउव्त्रियपरिसादणकदी णस्थि पुध-विउव्त्रणाभावादो । ≕नारकियोमे वैक्रियिक हारीरकी परिशातन कृति नहीं होती, क्योकि उनके पृथक् विक्रियाका अभाव है ।
- गो, जी,/जी, प्र 1233/88%/३ येषां जीवानां औदारिकशरीरमेव विगूर्वलात्मक बिक्रियारमक भवेत ते जीवा अपृथग्विक्रियया परि-णमन्तीत्यर्थाः । भोगभूमिजाः चक्रवर्तिनश्च पृथग् विगूर्वन्ति । = जिन जीवोके औदारिक शरीर ही विक्रियारमक होते है अर्थात तिर्यंच और मनुष्य अपृथक् विक्रियाके द्वारा ही परिणमन करते है । परन्तु भोगभूमिज और चक्रवर्ती पृथक् विक्रिया भी करते है ।

## ५. वैकिथिक शरीरके उ. ज. प्रदेशोंका स्वामित्व

ध. स्वं, १४/५,६/सूत्र ४३१-४४४/४११-४१३ उक्कस्सपदेण वेउव्वियसरीरस्स उक्कस्सय पदेसग्ग कस्स ।४३१। अण्णदरस्स आरणअच्चुदकप्प-वासियदेवस्स वावीससागरोवमष्ट्रिदियस्स ।४३२। तेणे पढमसमय-आहारएण पढमसमयतव्भवत्थेण उक्कस्र जोगेण आहारिदो ।४३३। उक्कस्सियाए वड्ढोए वर्डि्ढदो ।४३४। अतोमुहुत्तेण सव्वक्तहुं सव्वाहि पऊत्तीहि पज्जत्तपदो ।४३६। तस्स अप्पाओ भासद्धाओ ।४३६। अप्पाओ मलजोगद्धाओ ।४३६॥ जरिथ अविच्छेदा ।४३६। अप्पदरं

विउव्विदो १४३१। थोवावसेसे जीविदव्वर त्ति जोगजवमउफस्सुवरि-मतोमुहुत्तद्वमच्छिदो १४४०। चरिमे जोवगुणहाणिट्राणंतरे आवत्ति-याए असखेज्जदिभागमच्छिदो १४४१। चरिमदुचरिमसमए उप्रकस्स-जोग गदो १४४२। तस्स चरिमसमयतब्भवत्यस्स तस्स वेउन्विय-सरीरस्स उप्रकस्सपदेसग्ग १४४३। तब्बदिरित्तमणुक्कस्स १४४४।

६०३

ष. ख १४/४,६/सूत्र ४९३-४८६/४२४-४२४ जहण्णवे उवित्र यसरी रस्स जहण्णय पदेसाग कस्स ।४८३। अण्णदरस्स देवणेरइयस्स असण्णि-पच्छायदस्स १४८४। पढमसमयआहारयस्स पदमसमग्रतेक्भवत्थस्स जहण्णजोगिस्स तस्स वेउव्वियसरीररस जहण्णय पदेसग्ग १४८४। तव्वदिरिचमजहण्णं ।४८६। = उत्त्रष्ट । पदकी ओक्षा वै क्रियिकश्रारे-के उत्कृष्ट प्रदेशायका स्वामी कौन है।४२१। जो बाईस सागरकी स्थितियाला आरण, अच्युत, कल्पयासी अन्यतरदेव हे 180२। उसी देवने प्रथमसमयमें आहारक और तद्भवस्थ हाकर उत्कृष्ट योगसे आहारको प्रहण किया है 1833। उत्कृष्ट वृद्धिसे वृद्धिको प्राप्त हुआ है अ३४। सर्वलघु अन्तमुं हत्ते काल द्वारा सत्र पर्याप्तियों में पर्याप्त हुआ है ।४३६। उसके बोलनेके काल अहप है ।४३६। मनांयागके काल अहप है।४३७। उसके अविच्छेद नहीं हैं।४३८। उसने अल्पतर विक्रिया को है ।४३१। जीवितव्यके स्तोक रोध रहनेपर वह यांगयवमध्यके ऊपर अन्तर्मुहूर्त काल तक रहा ।४४०। अन्तिम जीवगुगहानिस्थानान्तरमे आव लिके असंख्यातवे भागप्रमाण कालतर्क रहा 1889, चरम और द्विचरम समयमें उत्कृष्ट योगको प्राप्त हुआ ।४४२। अस्तिम समयमे तहभवस्थ हुआ, वह जीव वै कियिक शरीरके उत्रृष्ट प्रदेशायका स्वामी है। ४४३। उससे व्यतिरिक्त अनुत्कृष्ट है। ४४४। जघन्य पदको वे बि यिक शरीरके जयन्य प्रदेशायका स्वामी कौन है 186२। अनझियोमे आकर उरपन्न हुआ जो अन्यतरदेव और नारमी जीव है। ४८८% प्रथम समयमे आहारक और तद्वभवस्थ हुआ जघन्य योगवाला वह जीव वैक्रियिक शरीरके प्रदेशायका स्वामी है।४८४। उससे अन्यतर अजनन्य प्रदेशाय है ।४९६।

# मनुष्य तिर्यचोंके वैक्रियिकशरीर अप्रधान हैं

- ध १/१.९.४९/२६६/१ तिर्मचो मनुष्याष्टच वेकियिकशरीरा श्रुयनते तत्कय घटत इति चेन्न, औदारिकशरोर द्विचिध विक्रियात्मवम-विक्रियात्मकमिति। तत्र यद्विक्रियात्मक तट्ठैकियिकमिति तत्रोक्त न तदत्र परिगृद्यते विविधपुण्द्वर्यभावात् । अत्र विविधगुमद्वर्यात्मक परिगृह्यते, तच देवनारकाणामेव । अत्र विविधगुमद्वर्यात्मक परिगृह्यते, तच देवनारकाणामेव । अत्र विविधगुमद्वर्यात्मक यरिगृह्यते, तच देवनारकाणामेव । अत्र विविधगुमद्वर्यात्मक यरिगृह्यते, तच देवनारकाणामेव । अत्र विविधगुमद्वर्यात्मक यहिगृह्यते, तच देवनारकाणामेव । अत्र विविधगुमद्वर्यात्मक यहिमद्वात्म द्वीरात्मले सुने जाते है, (इसलिए उनके भी वक्रियिक काययोग होना चाहिए) । उत्तर-नही, क्योंकि, औदारिक शरीर दो प्रकारका है, विक्रियात्मक और अविक्रियात्मक । उनमे जो विक्रियात्मक औदारिक शरीर है वह मनुष्य और तिर्यंचोके वेकि-त्यिक रूपमें वहा गया है । उसवा यहॉपर प्रहण नही क्रिया है, क्योंकि उसमें नाना गुण और ऋद्वियोका अभाव है । यहॉपर नाना गुण और ऋदियुक्त वैक्रियिक शरीरका ही प्रहण क्रिया है ब्योर वह देव और नारकियोके ही ह ता है । (ध ६/४.१.६१/३२७/१२)
- ध १/४.१.११/३२७/१२ णत्थि तिरिक्खमणुस्सेसु वेउव्वियसरीर, एदेसु वेउव्वियसरीराणामकम्मोदयाभावादो । = तियंच व मनुष्योके बैंक्रियिकशरीर सम्भव नही है, क्योंकि, इनके वैक्रियिकशरीर नाम-कर्मका उदय नहीं पाया जाता।

## ७. तिर्यंच व मनुष्योंमें वैक्रियिक शरीरके विधिनिषेधका समम्बय

२. वैक्रियिक व मिश्रकाययोग निदेश

पीत्युच्यते, तदिदमार्धविरुद्धमिति, अत्रोच्यते—न, अन्यत्रोषदेशात ≀ व्याख्याप्रज्ञप्तिदण्डवेषु शरीरभङ्गे वायोगौदारिववे क्रियिवत्ते जसवार्म-णानि चरवारि इररोराण्युक्तानि मनुष्याणा पञ्च । एवम्प्यार्थयोस्तयो-विरोध . न विरोध , अभिप्रायकत्वातु । जीवस्थाने सर्वदेवनारकाणा अर्वकाल वैक्रियिकदर्शनान तद्योगविधिरित्याभ्रप्राय नेव तिर्थग्-मनुष्याणा लब्धिपत्वरं वेक्रियिक सर्वेषा सर्वकालमस्ति कादाचित्क-रवाद । व्याख्याप्रज्ञप्तिदण्डवेषु त्वस्तित्वमात्रमभिप्रत्यःत्तम् ।= प्रश्न — जीव स्थानके योगभग प्रकरणमे सिर्यंच और मनुष्योके औदारिक और आदौरिकमिश्र तथा देव ओर नारकियोके वेक्रियिक और वेक्रियिक-मिश्र काय योग वताया है (दे वैक्रियिक/२), पर यहाँ तो तिर्यंच और मनुष्योंके भी बेक्रियिक्का विवान किया है। इस तरह परस्पर विरोध आता है १ उत्तर-व्याख्याप्रज्ञप्ति दण्डकके शरीर भगमे वायु-कायिकके आदारिक, बैक्रियिक, तैजस और कार्माण ये चार झरीर तथा मनुष्योके आहारक सहित पॉच शरीर बताये है (दे शरीर/ ५/२)। भिन्न-भिन्न अभिप्रायोसे लिखे गये उक्त सन्दर्भीने परस्पर विरांध भी नहीं है। जीवस्थानमें जिस प्रकार देव और नारकियोके सर्वदा बेकियिक शरीर रहता है, उस तरह तिर्यच और मनुष्योके नही होता, इसलिए तिथेच और मनुष्योके बैक्रियिक शरीरका विधान नही किया है। जब कि व्यारुधा प्रज्ञप्तिमें उसके सद्वभावमात्र-से ही उसका विधान कर दिया है।

#### ८. उपपाद व लब्धिप्राप्त बैक्रियिक शरीरोमें अन्तर

- रा वा /२/४७/३/१३२/१ उपपादो हि निश्चयेन भवति जैन्मनिमित्त-त्यात. लव्धिस्तु कादाचित्को जातस्य स्त उत्तरवाल तपोविशेषाद्य पेक्षरवादिति, अयमनयोर्विशेष । =उपपाद तो जन्मके निमित्तवक्ष निश्चित रूपसे होता है और लव्धि किसीके ही विशेष तप आदि करनेपर कभी होती है । यही इन दोनोमे विशेष है ।
- गा जी /माषा/ १४३/१४९/३ इहा ऐसा अर्थ जानना जो देवनिकै मूल हारीर तौ अन्यक्षेत्रविषै तिष्ठै है अर विहारवर क्रियारूप हारी-अन्य क्षेत्र विषैतिष्ठै है। तहा दोऊनिके वीचि आरमाके प्रदेश सूच्य गुलवा असल्यातवा भागमात्र प्रदेश ऊँचे चौडे फेले हैं अर यह मुल्यताको अपेक्षा संख्यात योजन लवे वहे हे (दे बेक्रियिक/३)। बहुरि देव अपनो-अपनी इच्छात हस्ती घोटक इरयादिक रूप विक्रिया करे ताको अवगाहना एक जीवको अपेक्षा संख्यात धनागुल प्रमाण है। (गा जी /माषा ६४८/६५७/१८)

## ९, बैक्रियिक व आहारक शारीरमें कथंचित् प्रतिघातीपना

स सि./२/४०/१९३/११ ननु च वेक्रियिकाहारकयोरपि नास्ति प्रति घात । सर्वजाप्रतिघाताऽत्र विवक्षित । यथा तेजसकार्मणयोरा लोकान्ताल सर्वत्र नास्ति प्रतिधात न तथा वेक्रियिकाहारकया = वैक्रियिक और आहारक्का भो प्रतिघात नही होता. फिर यहो तैजस और कार्मण शरीरको ही अप्रतिघात क्यो कहा (दे दारीर, १/५) । उत्तर-इस सूत्रमे सर्वत्र प्रतिधातका अभाव विवक्षित है जिस प्रकार तैजस ओर कार्मण शरीरका लोकपर्यन्त सर्वत्र प्रतिघात नही होता, यह त्रात बैक्रियिक ओर आहारक शरीरको नहीं है।

# २. बैक्रियिक व मिश्रकाययोग निर्देश

## १. वैकियिक व मिश्रकाययोगके लक्षण

९ म /प्रा /१/१४-१६ विविहगुणइड् दिजुत्त वेउव्वियमहवविकिरिय चेत्र । तिस्से भव च पेय वेउव्वियकायजोगो सो ११४। अतोमुहृत्त-मउफ वियाण मिस्स च अपरिपुण्गो त्ति । जो तेण सपक्षोगो चेउ-व्वियमिस्सकायजोगो सो ११६१ = विविध गुण और ऋद्वियोसे युक्त, अथवा विशिष्ट कियावाले शरीरको वैकियिक कहते है । उसमें उत्पन्न होनेवाला जो योग है, उसे वैकियिककाययोग जानना चाहिए १६४। वेकियिक शरीरकी उत्पत्ति प्रारम्भ होनेके प्रथम समयसे लगा-कर शरीर पर्याप्ति पूर्ण होनेत्तक अन्तर्मुहूर्तके मध्यवर्ती अपरिपूर्ण शरीरको वैकियिकमिध काथ कहते है। उसके द्वारा होनेवाला जो सयोग है (दे. योग/१) वह वैकियिकमिश्र काययोग कहलाता है। अर्थात देव नारकियोंके उत्पन्न होनेके प्रथम समयसे लेकर शरीर-पर्याप्ति पूर्ण होनेतक कार्मणशरीरकी सहायतासे उत्पन्न होनेवाले वैकियिक काययोगको वैकियिकमिश्र काययोग कहते है। (ध १/ १.९.६६/गा १६२-१६३/२६१), (गो जी, मू /२३२-२३४/४६६,४६७)

- ध १/१.९.५६/२९१६ तदवष्टम्भत समुत्पन्नपरिस्पन्देन योग' वैक्रि-यिककाययोग । कार्भणवेक्रियकस्कन्धत' समुत्पन्नवीर्येण योग वैक्रियिकमिश्रकाययोग । = उस (वैक्रियिक) शरीरके अवलम्बन से उत्पन्न हुए परिस्पन्द द्वारा जो पयत्न होता है उसे वैक्रियिक काययोग कहते है। कार्मण और वैक्रियिक वर्गणाओके निमित्तसे उत्पन्न हुई शक्तिसे जो परिस्पन्दवे लिए प्रयत्न होता है, उसे वेक्रियिकमिश्र काययोग कहते है।
- गो, जो,/जी प्र /२२३/४६४/१४ वैगूर्विककायार्थं तद्भपपरिणमनसोग्य-शरीरवर्गणास्कन्धाकर्षणशक्तिविशिष्ठारमप्रदेशपरिस्पन्द स वैगू-विककाययोग इति झेय ज्ञातव्य । अथवा वैक्रियिककाय एव वैक्रियिककाययोग कारणे कार्योपचारात्।
- गो. जी./जी. प्र./२३४/४६८/१ बैक्रियिककार्यमिश्रेण सह यः सप्रयोग कर्मनोकर्माकर्षणशक्तिसगत्तापश्चीप्तकालमात्रारमप्रदेश - परिस्पन्दरूपो योग स वैक्रियिककायमिश्रयोग । अपर्याप्तयोगे मिश्रकाययोग इत्यर्थः । व्वैक्रियिक शरीरके अर्थ तिस शरीररूप परिणमने योग्य जो आहारक वर्गणारूप स्कन्धोके प्रहण करनेकी शक्ति, उस सहित आत्मप्रदेशोंके चंचलपनेको वैक्रियिक काययोग कहते है। अथवा कारणमें कार्यके उपचारसे वैक्रियिक काय ही वैक्रि-यिक काय योग है। वैक्रियिक कायके मिश्रण सहित जो संप्रयोग अर्थात कर्म व नोकर्मको प्रहण करनेकी शक्ति, उसको प्राप्त अर्थात कर्म व नोकर्मको प्रहण करनेकी शक्ति, उसको प्राप्त अर्थात कर्म व नोकर्मको प्रहण करनेकी शक्ति, उसको प्राप्त अर्थात कर्म व नोकर्मको प्रहण करनेकी शक्ति, उसको प्राप्त अर्थात्व कर्म व नोकर्मको प्रहण करनेकी शक्ति, उसको प्राप्त अर्थात्व कर्म व नोकर्मको प्रहण करनेकी शक्ति, उसको प्राप्त तात्पर्य है।

## २. वैकियिक व सिश्रयोगका स्वामित्व

- ष. ख. /१/१,१/सूत्र/१ष्ठ वेउठिवधकायजोगो वेउठिवधमिस्सकायजोगो-देवणेरइयाणं । (४८/१९६) । वेउठिवधकायजोगो सण्णिमिच्छा-इट्ठिप्पहुडि जाव असंजदसम्माइट्ठि त्ति । (६२/३०५) । वेउ-ठिवधकायजोगो पज्जत्ताण वेउठिवधमिस्सकायजोगो अपउज्ज-ताणं । (७७/३१७) ! = देव और नारकियोके वैक्रियिककाययोग और वैक्रियिक मिधकाययोग होता है ।४८ । वैक्रियिककाययोग और बैक्रियिक मिधकाययोग सही मिथ्याइष्टिसे लेकर असयत सम्यण्टष्टि तक होते है ।६२। वैक्रियिककाययोग पर्याप्रकोके और वैक्रियिकमिश्रकाययोग अपर्याप्तकोके होता है ।७७। – (और भी दे० वैक्रियिकमिश्रकाययोग अपर्याप्तकोके होता है ।७७। – (और भी दे० वैक्रियिक/१/३) ।
- ३. वैक्रियिक समुद्घात निर्देश

## १. वैक्रियिक समुद्धातका लक्षण

रा. वा./१/२०/१२/७७/१६ एकस्वपृथवस्वनानाविधविक्रियशरीरवाक्-प्रचारप्रहरणादिविक्रियाप्रयोजनो वैक्रियिकसमुद्धात' । = एकस्व पृथक् आदि नाना प्रकारको विक्रियाके निमित्तसे शरीर और वचनके प्रचार, प्रहरण आदिको विक्रियाके अर्थ वैक्रियिक समुद्र-घात होता है ।

- ध. ४/१,३.२/२६/२ चेउव्वियसमुग्घादो णाम देवणेरइयाण वेउ-व्वियसरीरोदहल्लाण सामावियमागार छड्डिय अण्णागारेणच्छण । च्वैक्रियिक शरीरके उदयवाले देव और नारकी जीवोका अपने स्वाभात्रिक आक्वारको छोडकर अन्य आक्वारसे रहने तकका नाम चैक्रियिक समुद्धात है ।
- ध. ७/२.६.१/२११/१० विविइद्धिरस माहण्पेण सखेज्जासखेज्जजोय-णाणि सरीरेण ओट्ठहिंग अवट्ठाणं वेउव्वियसमुद्रघादो णाम । = विविध ऋद्धियोके माहारम्यसे संख्यात व असंख्यात योजनो-को शरीरमे व्याप्त कर के जीवप्रदेशोके अवस्थानको वैक्रियिक समुद्रघात कहते है।
- द स./टी./१०/२४/४ मूलशरीरमपरित्यज्य किमपि विकर्तुमात्म-प्रदेशाना बहिनमनमिति विक्रियासमुद्धातः। ---किसी प्रकारकी विक्रिया ज्ह्यन्न करनेके लिए अर्थात् शरीरको छोटा-जडा या अन्य शरीर रूप करनेके लिए यूल शरीरका न त्याग कर जो आत्माका प्रवेशोंका बाहर जाना है उसको 'विक्रिया' समुद्दघात कहते है।

## वैखरी वाणी- के॰ भाषा।

- वैजयंत--१ विजयार्धको दक्षिण व उत्तर श्रेणीके दो नगर। ---दे० विद्याधर। २ एक ग्रह---दे० ग्रह। ३. एक ग्रस---दे० यहा। ४. स्वर्गके पच अनुत्तर विमानॉर्मे-से एक। ---दे० स्वर्ग/३.४। ४ जम्ब्रुद्वीपको वेदिकाका दक्षिण द्वार---दे० लोक/३/१।
- वैजयती--- १. अपर विदेहके छुप्रभ क्षेत्रकी प्रधान नगरी। -- दे० लोकश/२। २ नन्दीश्वर द्वीपकी पश्चिम दिझामें स्थित एक वाणी -- दे० लोकश/१९। ३. रुचक पर्वत निवासिनी दिवकुमारी देवी व महत्तरिका -- दे० लोक/४/१३।
- वै डूर्य १.मध्य लोकके अन्तमे सप्तम सागर ब द्वीप। दे० लोक/ ४/१। २ सुमेरु पर्वतका अपरनाम सुबै डूर्य चूलिका है- दे० सुमेरु। ३. महा हिमवान्त पर्वतका एक क्रूटव उसका रक्षक देव। -- दे० लोक/ ४/४। ४. पद्म द्वदमे स्थित एक क्रूट -- दे० लोक/ १/०। ४. मानुषोत्तर पर्वतका एक क्रूट-- दे० लोक/ १/१०। ६. रुचक पर्वतका एक क्रूट -- दे० लोक/ ४/१३। ७ सौधर्म स्वर्गका १४ वॉ पटल-- दे० स्वर्ग/ ६/३।
- वैतरणी---- १, नरककी एक नदो २ भरतक्षेत्र आर्य खण्डकी एक नदी--दे० मनुष्य/४।
- **वैतराणी**—अप्रुरकुमार जातिका एक भवनवासी देव-दे० अप्तुर ।
- वैताद्धय --- भरत और ऎरावत क्षेत्रके मध्यमे पूर्वापर सम्नायमान विजयार्थ पर्वतको, तथा ३२ विदेहोंके ३२ विजयार्थोंको वैताढ्य कहते है। हैमवत आदि अन्य क्षेत्रके मध्य शब्दवान् आदि क्रूटाकार पर्वत वैताढ्य कहलाते हैं। ---दे० लोक/६,७।
- **वैतृष्णा** दे० उपेक्षा।
- वैतुष्ण्य --- समताका पर्यायवाची---- दे० सामायिक/१।
- वैदर्भ-भरत क्षेत्र आर्य खण्डका एक देश-दे० मनुष्य/४ ।
- वैदिक दर्शन----वैदिक दर्शन व उनका विकास-क्रम ---दे० दर्शन ।
- वैद्यसार--आ, पूज्यपाद (ई. श. १) कृत आयुर्वेद विषयक संस्कृत प्रन्थ। --दे० पूज्यपाद।



अवृत्तित्व अर्थात् न रहना निश्चित हो उसको वैधर्म्य कहते हैं। २ उदाहरणका एक भेद – दे० उदाहरण।

#### वैधर्म्यसमा - दे० साधर्म्यसमा ।

#### वैनयिक--१. वैनयिक मिथ्याखका स्वरूप

- स. सि /८/१/३७६/८ सर्वदेवताना सर्वसमयाना च सम्यग्दर्शनं वैनयि-कम् । =सब देवता और छत्र मतोको (एक छमान मानना वैनयिक मिथ्यादर्शन है । (रा वा /८/१/२८/१६४/२१), (त. सा /६/८) ।
- ध, ९/३,६/२०/७ अइहिय-पारत्तियसुहाइ सव्वाइ' पि विणयादो चेव, ण णाण-दंसण-तवोववासकिलेसेहितो त्ति अहिणिवेसो वेणेड्य-मिच्छत्तं। = ऐहिक एवं पारलौकिक सुख सभी विनयसे हो प्राप्त होते है, न कि ज्ञान, दर्शन, तप और उपवास जनित वलेशोंसे, ऐसे अभिनिवेशका नाम वैनयिक मिथ्यारव है।
- द. सा /मू /१९-११ सब्वेसु य तित्थेसु य बेणइयाण समुब्भवो अत्थि। सजडा मुडियसीसा सिंहिणो णॅगा य केइ य ।१८ दुट्ठे गुणवते वि य समया भक्ती य सब्वदेवार्ण। णमणं द डुब्व जणे परिकलिय तेहि मूढेहि ।११। – सभी तीर्थंकरोके तीथोंमे वैनयिकोका उद्धव होता रहा है। उनमे कोई जटाधारो. कोई मुण्डे, कोई शिखाधारी और कोई नग्न रहे है।१८। चाहे दुष्ट हो चाहे गुणवान् दोनोमें समानतासे मक्ति करना और सारे ही देवोको दण्डवत्त नमस्कार करना, इस प्रकारके सिद्धान्तोको उन मूर्खोने लोगोमे चलाया।११।
- भावसप्रह/२५, ९१ वेणइयमिच्छादिट्टी हवइ फुडं तावसो हु अण्णाणी। णिगुण्जणं पि विणओ पउउजमाणो हु गयविवेओ ।२९। विणयादो इह मोक्स किउजइ पुणु तेण गहहाईणं । अमुणिय गुणागुणेण य विष्य मिच्छत्तनडिएण ।९९। = वैनयिक मिथ्याद्यष्टि अभिवेकी तापस होते हैं। निर्भुण जनोकी यहाँ तक कि गधेकी भी विनय करने अथ्वा उन्हे नमस्कार आदि करनेसे मोश होता है, ऐसा मानते है। गुण और अवगुणसे उन्हे कोई मततन नहीं।
- गो, क, /मू /===/१०ँ७० मणवयणकायदाणगविषयो सुरणिवइणाणि जदिवुड्दे । बाले पिदुम्मि च कायठत्रो चेदि अटठचऊ ।== देव, राजा, झानी, य'ते. वृद्ध, बालक, माता, पित्ता इन आठोकी, मन-वचन, काय व दान, इन चारो प्रकारोसे बिनय करनी चाहिए ।==। (ह पु /१०/४१) ।
- अन, ध /२/६/१२३ शिवपूजादिमात्रेण मुक्तिमभ्युपगच्छताम् । नि शड्कं भूतघातोऽयं नियोग कोऽपि दुर्विधे ।६। = शिव या गुरुकी पूजादि मात्रसे मुक्ति प्राप्त हो जाती है, जा ऐसा मानने वाले है, उनका दुर्वेव नि शक होकर प्राणिवधमे प्रवृत्त हो सकता है । अथवा उनका सिद्धान्त जीवोको प्राणिवधकी प्रेरणा करता है ।
- भा, पा./टी /१३६/२९३/२१ मातृपितृनृपत्नीकादिविनयेन मोक्षक्षेपिणा तापसानुसारिणा द्वात्रिशन्मतानि भवन्ति । –माता, पिता, राजा य लोक आदिके विनयसे मोक्ष माननेवाले तापसानुसारी मत ३२ होते है ।

#### २. विनयवादियोंके ३२ भेद

रा. वा /८/१/१२/५६२/१० वशिष्ठपाशारजतुकर्णवाल्मी किरोमहर्षिणि-सत्यदत्तव्यासैलापुत्रौपमन्यवेन्द्रदत्तायस्थूलादिमार्गभेदात् वैनयिका द्वात्रिशइगणना भत्रन्ति । व्यशिष्ठ, पाराशर, जतुकर्ण, वाल्मी कि. रोमहर्पिणि, सत्यदत्त, व्यास, एलापुत्र, औपमन्यु, ऐन्द्रदत्त, अय-स्थूल आदिकोके मार्गभेदसे वैनयिक ३२ होते है । (रा वा./१/-२०/१२/७४/७). ( ध. १/१.९.२/१०८/३), ( घ /१/४.९.४५/-२०१/७) । ह पु/१०/६० मनोवाकायदानाना मात्राद्यष्टकयोगत । द्वान्तिझात्परि-सख्याता वैनयिक्यो हि दृष्टय ।६०। = [ देव, राजा आदि आठकी मन, वचन, काय व दान इन चार प्रकारोसे विनय करनी चाहिए – – दे० पहले झीर्षकर्मे गो, क /मू./८८८ ]। इसलिए मन, वचन, काय और दान इन चारका देव आदि आठके साथ सयोग करनेपर वैनयिक मिथ्याद्दष्टियोके ३१ भेद हो जाते है।

#### 🛪 अन्य सम्बन्धित विषय

- १. सम्यक् विनयवाद । ←दे० विनय/१/१।
- ॰ दादशाग श्रुतशानका पॉचतॉ अग । 🛛 दे॰ ध्रुतज्ञान/III ।
- ३. वैनयिक मिथ्वाल व मिश्रगुणस्थानमे अन्तर । दे० मिश्र/२।

वैभाविक शक्ति--- दे० विभाव/१।

वैभाषिक—दे० बौद्ध दर्शन ।

वैमनस्क---चतुर्थ नरकका पॉचवॉ पटल--दे० नरक/४/११**।** 

वैमानिक देव----दे<sub>० स्वर्ग</sub> /१।

#### वैयधिकरण्य----

- रतो, वा /४/१/३३/न्या,/४५१/५५१/१६ पर भाषाकार द्वारा उद्दधृत— युगपदनेकत्रावस्थितिर्वैयधिकरण्यम् । = एक वस्तुमे एक साथ दो विरोधी धर्मीके स्वीकार करनेसे, नैयायिक लोग अनेकान्तवादियो परेलैयधिकरण्य दोष उठाते है ।
- स भ त./८२/१ अस्तित्वस्याधिकरणम्म्यन्नास्तित्वस्याधिकरणमन्य-दिस्यस्तित्वनास्तित्वयोर्वेयधिकरण्यम् । तच्च विभिन्नकरण्ठृत्ति-त्वस् । = अस्तित्वका अधिकरण अन्य होता है और नास्तित्वका अन्य होता है, इस रीतिसे अस्तित्व और नास्तित्वका वैयधिवरण्य है । वैयधिकरण्य भिन्न-भिन्न अधिकरणमें वृत्तित्वरूप है । [ अर्थात् इस अनेकान्त वादमें अस्तित्व और नास्तित्व दोनो एक ही अधि-करणमे है । इसलिए नैयायिक लोग इसपर वैयधिकरण्य नामका दोष लगाते है । ]
- वैयाकरणी ---- १ वेशेषिक दर्शन शब्दार्थ परसे सिद्धाग्तका निर्धारण करनेके कारण वैयाकरणी है-दे० वेशेषिक दर्शन। २. वैयाकरणी मत शब्द समभिरूढ व एवभूत नयामासी है--दे० अनेकान्त/२/१।

## वैयावृत्त्य---

१. व्यवहार रुक्षण

- ८. के आ./११२ व्यापत्तिव्यपनोद पदयो सवाहन च गुणरागात्तं। वैयावृत्त्य यावानुपग्रहोऽन्योऽपि सर्यामना ।११२। == गुणोमे अनु-रागपूर्वक सयमो पुरुषोके खेदका दूर करना, पॉव दवाना तथा और भी जितना कुछ उपकार करना है, सो वैयावृत्त्य कहा जाता है।
- स सि./ई/२४/३३६/३ गुणबइदु खोपनिपाते निरवयोन विधिमा तद-पहरण वैयावृत्त्यम् ।
- स. सि /१/२०/४३१/७ कायचेष्टया द्रव्यान्तरेण चोपासनं वैयावृत्त्यम् । = १, गुणी पुरुषोके दु'खमें आ पडनेपर निर्वोष विधिसे उसका दु ख दूर करना वैयावृत्त्य भावना है । (रा.वा /६/२४/१/१५३०/४), (चा. सा /६४/१); (त. सा./७/२६), (भा.पा./टी./७७/२२१/१)। २. शरीरकी चेष्ठा या दूसरे द्रव्य द्वारा उपासना करना वैयावृत्त्य तप है । (रा वा /१/२४/२/१२३/१)।
- रा. वा./१/२४/१४-१६/६२३/३१ तेषामाचार्यादीना व्याधिपरीषह-मिथ्यात्वाद्यु पनिपाते प्राप्तुकौषधिभक्तपानप्रतिश्रयपीठफलकसंत्तर-णादिभिधर्मोपकरणैस्तत्प्रतीकार. सभ्यनत्वप्रत्यवस्थापनमित्त्येवमादि-त्रैयाधृत्त्यम् ११५। बाह्यस्यौषधभक्तपानादेरसभवेऽपि स्वकायेन रसेष्मसिघाणकाद्यन्तर्मलापकर्षणादि तदानुकूच्यानुष्ठानं च वैया-

For Private & Personal Use Only

वृत्त्यमिति कथ्यते ११६। = उन आचार्य आदिषर व्याधि परीषह मिथ्यात्व आदिवा उपद्रव हानेपर उसका प्रामुक ओषधि आहार-पान आश्रय-चौको तल्ता और साथरा आदि धर्मापकरणोसे प्रती-कार करना प्तथा सम्यत्तव मार्गमे दृढ करना वैयावृत्त्य है।१६१ औषधि आदिके अमावमे अपने हाथसे खकार नाक आदि भीतरो मनका साफ करना आर उनके अनुक्ल बातावरणको बना देना आदि भी वैयावृत्त्य है।१६। (चा सा./१६२/१)।

- ध. ८/३,३१/८८/≍ व्यापृते यत्कियते तद्वे यावृत्त्यम् । --- व्यापृत अर्थात् रागादिसे व्याकुल साधुके विषयमं जो कुछ किया जाता है उसका नाम वैयाधृत्त्य है ।
- ध १अ५.४.२६/६३/६ व्यापदि यक्तिियते तद्वयावृत्त्यम् । = आपत्तिके समय उसके निवारणार्थ जो किया जाता है वह वैयावृत्त्य नामका तप है।
- चा सा./१५०/३ कायपोड'दुण्परिणामध्युदासार्थं काखचेष्ठया द्रव्या-म्तरेणापदेशेन च वयावृत्तस्य यत्कर्म तद्वेयावृत्त्या ⊨ झरीरकी पीडा अथवा दुष्ट परिणामोको दूर करनेके लिए झरीरकी चेष्ट्रामे, किसो औषध आण्डि अन्य द्रव्यसे, अथवा उपदेश देकुर प्रवृत्त होना अथवा काई भी क्रिया करना येयावृत्त्य है। (अन. घ/७/९८/७११)।
- का अ /मू /४४६ जा उवधरदि जदीण उवसग्ग जराइ स्वीणवायाण । प्रयादिमु णिरवेरस्व वेज्ञावच्च तवो तस्स ।४४६। -- जो मुनि उपसर्ग-ने पीडित्तैं हा और बुढापे आदिके कारण जिनको काय क्षीण हो गयी हो । जो अपनी पूजा प्रतिष्ठाकी अपेक्षा न करके उन मुनियोका उप-आर करता हे, उसके वेयावृक्त्य तम होता हे ।
  - **>** নিংন্য সগগ
- का अ/म् /2६० जो ब्रावरड संस्वे समदमभावस्मि सुद्ध उवजुत्तो। लग्यप्रवहारविरदो वैयःथच्च पर लग्म। =विद्युद्ध उप्योगमे युक्त हुआ जो मुनि शनदम भाव रूप अपने आत्मस्वरूपमे प्रवृत्ति करता है और लाक व्यवहारमे विरक्त रहता है, उसके उस्दृष्ट वेयावृत्त्य तप हाता है।

# २. वैयावृत्त्वके पात्रोंकी अपेक्षा १० मेद

- मू आ / ३६० गुणधीए अव उक्ताए तवरिस सिस्से य दुब्बले । साहुगणे कुले सचे समणुण्णे थ चापदि । ३६०। च गुणाधिकमे, उपाध्यायोमे, तपस्वियोमे, शिष्योमे, पुत्र लोमे, साधुओमे, गणमे, साधुओके कुल-में, चतुर्विध सघमे, मनोजमे, इन दसमे उपद्रव आनेपर वैयावृत्त्य करना कर्त्तव्य है।
- त. सू./१/२४ आचार्योण्ण्ध्यायतपस्विशेक्षग्लानगणकुलसवसाधुमनो-झानास् ।२४) - आचार्या, उपाध्याय, तपस्वी, शैक्ष (शिष्य), ग्लान (रोगी), गण, कुज्ञ, सध, साधु और मनोज्ञ इनकी वैयावृत्त्य-के भेदसे वेयावृत्त्य दस प्रकारका है ।२४। (ध १३/६,४,२६/६३/६), (चा. सा./१६०/३), (भा पा/टी./७-/२२४/११)।

# ३. वैयावृत्त्य योग्य कुछ कार्य

भ, आ /मू /१०४-३०६/४११ सेज्जागासणिसेज्जा उववीपडिलेहणा-उवग्गहिदे । आहारो सहवायणविकिचणुव्वत्तणादोसु ।३०४। अद्धाण तेण सावयरायणदीरावेगासिवे ऊमे । वेज्जावचच उत्तं संगहणार-वखणोवेद ।३०६ं। = रायनस्थान- बैठनेवा स्थान, उपकरण इनका शोधन करना, निर्दोष आहार-औषध देकर उपकार करना, स्वा-ध्याय अर्थात् व्यास्व्यान करना, अशुक्त मुनिका मैला उठाना, उसे करवट दिलाना बेठाना वगैरह कार्य करना ।३०४। धके हुए साधुके पोव हाथ व अग दवाना, नदीसे रुके हुए अथवा रोग पीडितका उपदर निद्या आदिसे दूर करना, दुर्भिक्ष पीडितको मुभिक्ष देशमें लाना ये सब वार्थ वेयावृत्त्य कहलाते है। (मु आ /३९१-३१२), (वमु आ /३३७-३४०), (और भी दे०वेयावृत्त्य/१), (और भी दे० सलेखना/४)।

#### ४. वैयावृत्त्यका प्रयोजन व फल

808

- भ. आ /मू /३०१-३१०/१२३ गुणपरिणामो सङ्ढा बच्छल्लं भत्तिपत्त-लभो य। सघाण तवपूता अव्वोच्छित्ती समाधी य ३०१। आणा सजनसाखिल्लदा य दाण च अविदिगिछा य। वेज्जावघरस गुणा पभावणा नज्जपुण्णाणि ।३१०। =गुणग्रहणके परिणाम अद्धा, भक्ति, वात्सल्य, पात्रकी प्राप्ति, विच्छिन्न सम्यवत्व आदिना पुन' सधान, तप, पूजा, तीर्थ, अव्युच्छित्ति, समाधि ।३०१। जिनाज्ञा, संयम, सहाय, दान, निर्विधिकिरसा, प्रभावना, कार्य निर्वाहण ये वैयावृत्त्य-के १९ गुण है। (भ. आ./मू./३२४-३२८)।
- स. सि /१/२४/४४२/११ समाध्याधान विचिकिरसामावप्रवचनवारस-ल्याद्यभिव्यक्त्यर्थम् । = यह समाधिकी प्राप्ति, विचिकिरसाका अभाव और ग्रवचन वारस्त्र्यकी अभिव्यक्तिके लिए किया जाता है । (रा वा /१/२४/१७/३२४/१), (चा सा./१६२/४)।
- वे धर्म/७/६ ( सम्यग्दष्टिको वयावृत्त्य निर्जराकी निमित्त है )।

## ५. वैयावृत्त्य न करनेमें दोष

- भ आ /मू /२००-२०८/४२१ अणिभूहिदवलविरिओ बेज्जावच्च जिलोब-देसेल। जदि ज करेदि समस्थो सतो सो होदि णिद्धम्मा १३०७। तित्थयराणाकोधो मुदधम्पविराधणा अणायारो। अप्पापरोपवयण च नेण णिज्जुहिदं हादि ।२०८। = समर्थ होते हुए तथा अपने वलको न छिपाते हुए भी जिनोपदिष्ट वैयावृत्त्य जो नही करता है वह धर्म-भ्रष्ट है ।३०७१ जिनाज्ञाका गग, शास्त्र कथित धर्मका नाश, अपना साधुवर्गका व आगमका १ गग, ऐसे महादोध वैयावृत्त्य न करनेसे उत्त्वन्न होते है ।३०९१ -- ( और भी दे. सावध/९ ) ।
- भ-आ,/मू,/१४१६/१३१३ वेज्ज वचस्स गुणा जे पुठत्रं विच्छरेण अवखादा। तैसि फडिओ सो होड जो उत्रेक्खेक त खवय ।१४१६६(=वैयावृत्त्यके गुणोका पहले ( ञीर्षक न ४ में ) विस्तारसे वर्णन किया है। जो क्षपककी उपेक्षा करता है यह उन गुणोसे भ्रष्ट होता है।९४१६ँ।

## चैथावृत्त्यकी अस्यम्त प्रधानता

- भ. आ•/मू व वि./३२१/१४१ एदे गुणा महल्ला वेज्जावच्चुज्जदस्स बहुया य । अप्पट् ठिदो हु जायदि सजमाय चेव , कुव्वतो ।३२१ आध्मप्रयोजनपर एव जायने स्वाध्यायमेव कुर्वे द् । वैयावृत्त्यकरस्तु स्व पर चोद्धरतीति मन्गते ।=वैयावृत्त्य करनेवालेको उपरोक्त (दे. दार्षिक/३) बहुतसे गुणोकी प्राप्ति होती है । केवल स्वाध्याय करनेवाला स्वत की ही अत्मोन्नति कर सक्ता है, जब कि वैयावृत्त्य करनेवाला स्वयको व अन्यको दोनोको उन्नत बनाता है – ( और भी दे. सल्लेखना/४) ।
- भ आ./मूलारा टीका/३२१/१४२/७ स्वाध्यायकारिणोऽपि विषदुपनि-पाते तन्मुखप्रेक्षिरवान् । = स्वाध्याय करनेवालेपर यदि विपक्ति आयेगी तो उसको वेयावृत्त्य वालेने मुखकी तरफ ही देखना पडेपा ।
- दे, सम्रत/३/२—[ वैयोवृत्त करनेकी प्ररणा दी गयी है ] ।

## ७. वैयावृत्त्यमें शेष १५ माववाओका अन्तर्माव

ध ८/३.४१/८८/= जेल सम्मत्त-णाण-अरहंत-बहुसुदभत्ति-पवयणवच्छ-रुलादिणा जीवो जुज्जइ वेज्जावच्चे सो वेज्जावच्चजोगो देसणविश्च-उफ्तदादि. तेल जुत्तदा वेउजावच्चजोगजुत्तदा । ताए एव विहाएएवकाप वि तित्थयरणामकम्म त्रधइ । एत्थ सेसकारणाण जहासभवेण अत-ब्भावो वत्तत्र्वो ।= जिससम्यक्त्व, ज्ञान, अरहन्तभक्ति, त्रहुश्रुतभक्ति एवं प्रवचनत्ररसलत्वादिसे जोव वैयावृत्त्यमे लगता है वह वयावृत्त्य- योग अर्थांच दर्शन विशुद्धतादि गुण है, उनसे सयुक्त होनेका नाम वैयावृत्त्ययोगयुक्तता है। इस प्रकारकी उस एक ही वैयावृत्त्ययोग-युक्ततासे तीर्थंकर नामकर्म वॅधता है। यहाँ शेष कारणोंका यथा-सम्भव अन्तर्भाव कहना चाहिए।

# ८. वैयावृत्त्र गृहस्थोंको सुख्य और साधुको गौण है

- प्र. सा./मू./२५३-२४४ वेज्जावचणिमित्तं गिलाणगुरुवालवुड्ढसमणाणं । लोगिगजणसभासा ण णिदिदा वा सुहोवजुदा ।२५३। एसा पसत्थभूदा समणाणं वा पुणो घरत्थाण । चरिया परेत्ति भणिदा ताएव परं लहदि सोक्रवं ।२५४।
- प्र, सा./त प्र/२५४ एवमेष प्रशस्तचर्या रागसंगत्वाइगौणः श्रमणानां, गृहिणां तु क्रमत' परमनिर्वाणसौख्यकारणत्वाच मुख्य । – रोगो, गुरु, जाल तथा वृद्ध श्रमणोकी वैयावृत्त्यके निमित्त शुभोपयोगयुक्त लौकिकजनोके साथकी जातचीत निन्दित नही है ।२५३। यह प्रशस्तभूत चर्या रागसहित होनेके कारण श्रमणोको गौण होती है और गृहस्थोको क्रमश परमनिर्वाण सौख्यका कारण होनेसे मुख्य है । ऐसा शास्त्रोमें कहा है ।

## \* अन्य सम्बन्धित विषय

वैर

\* एक वैयावृत्त्यसे ही तोर्थंकरत्वका बन्ध सम्भव है

—दे० भावना/२।

\* सल्लेखनागग क्षपकके योग्य वैयावृत्त्रको विशेवताएँ

—दे० सल्लेखना/१।

\* वैयावृत्त्यका अर्थं सावद्य कर्मंयोग्य नहीं 👘 – दे० सावद्य/न ।

वरकुमार — बृ. कथा कोष/कथानं १२/ पृष्ठ — इसके पिता सोमदत्त-ने इसके गर्भमें रहनेपर ही दीक्षा ले ली थी। इसकी माता इसको ध्यानस्थ अपने पतिके चरणोमे छोड गयी। तब दिवाकर नामके विद्याधरने इसे उठा लिया । ६१। अपने मामासे विद्या प्राप्त की। एक विद्याधर कन्यासे विवाह किया और अपने छोटे भाईको युद्धमें हराया । ६२-६३। जिसके कारण माता रुष्ट हो गयी, तभी अपने विद्याधर पितासे अपनी कथा मुनकर पिता सोमदत्तके पासमें दीक्षा ले ली । ६४-६४। नौद्धोके रथसे पहले जैनोका रथ चलवाकर प्रभावना की । ६४-६४।

## वैराग्य—

- रा वा./७/१२/४/५३१/१३ विरागस्य भाव कर्म वा वैराग्यम्≕ (विषयौं-से विरक्त होना विराग है । दे० विराग ) विरागका भाव या कर्म वैराग्य है '
- द्र, स /टा./३४/११२/८ पर उद्दधृत—संसारदेहभोगेसु विरत्तभावो य वैरग्गं।⇔ससार देह तथा भोगोंमें जो विरक्त भाव है सो वैराग्य है।
- दे, सामाधिक/१। (माध्यस्थ्य, समता, उपेक्षा, वंराग्य, साम्य, अस्पृहा, वैतृष्ण्य, परमशान्ति, ये सब एकार्थवाची है।)

# वैराग्य की कारणभूत मावनाएँ

- त. सू./७/१२ जगरकायस्वभावौ वा संवेगवैराग्यार्थ म् ।१२।
- स सि /अ/१२/३४०/४ जगरस्वभावस्तावदनादिरनिघनो वेत्रासनफल्ल्री-मृदङ्गनिभ । अत्र जीवा अनादिस सारेऽनन्तकालं नानायो निषु दु ख भाज भोज पर्यटन्ति । न चात्र किचिन्नियतमस्ति जतवुद्दवुदापम जीत्रित्म, विद्युन्मेघादिविकारचपला भोगसंपद इति । एवमादिजग-रस्त्रभावचिन्तनारसंसारारसवेगो भत्रति । कायस्वभावष्टच अनित्यता

दे, अनुप्रेक्षा— ( अनित्य अशरण आदि १२ भावनाओका पुन. पुन चिन्त-वनकरना वैराग्यके अर्थ होता है इसोलिए वे १२ वैराग्य भावना कहलाती है )।

\* सम्यग्दष्टि विरागी है --- हे, राग/ई।

- वैरात्रिक मु आ / भाषा/२७० आधी रातके बाद दो घडी बीत जानेपर वहाँसे लेकर दो घडी रात रहे तबतक कालको वैरात्रिक काल कहते है।
- वैरिसिंह-- एक राजा। समय-- वि. १०० (ई २४३) ( सा. ध /पं: अक्षाधरका परिचय/१) !

वैरोटो--- १, भगवान् अनन्तनाथकी शासक यक्षिणी---दे तीर्थंकर/ १/३ । २ एक विद्या (---दे, विद्या )।

- वैशाखा वृ कथाकोष/कथा न ८/पृष्ठ पाटलीपुत्र नगरके राजा विशालका पुत्र था। सात दिनकी नव विवाहिता पत्नीको छोड मित्र सुनिदत्त सुनिको आहार दानकर दीक्षा ले ली। २९। स्त्री मरकर-क्यतरी हुई, जिसकं उपसर्गके कारण एक महीना तक उपवास करना पडा। चेलनाने परदा डालकर आहार दिया। अन्तमें मोक्ष पधारे 1२१।

# वैशेषिक---१. सामान्य परिचय

(वैशेषिक लोग भेदवादी है, ये द्रव्य. गुण, पर्याय तथा वस्तुके सामान्य व विशेष अशोकी पृथक्-पृथक् सत्ता स्वीकार करके सम-वाय सम्बन्धसे उनकी एकता स्थापित करते है। ईश्वरको सृष्टि व प्रलयका कर्ता मानते है। शिवके उपासक है, प्रत्यंक्ष व अनुमान दो प्रमाण स्वीकार करते है। इनके साधु वैरागी होते है।)

# २. प्रवर्तक, साहित्य व समय

इस मतके आध प्रवर्तक कणाद ऋषि थे, जिन्हे उनकी कापोती वृत्ति-के कारण कण भक्ष तथा उल्दक ऋषिका पुत्र होनेके कारण औल्द्रुग्य कहते थे। इन्होने ही वैशेषिक सूत्रकी रचना की थी। जिसपर अनेकों भाष्य व टीकाएँ प्राप्त है, जैसे-प्रशस्तपाद भाष्य, रावण भाष्य, भारद्वाज वृत्ति। इनमे-से प्रशस्तपाद भाष्य प्रधान है जिसपर अनेकों वृत्तियाँ लिखी गयी है, जैसे-व्योमशेखरकृत व्योमवत्ती, आधरकृत न्यायकन्दली, उदयनकृत किरणावली, श्री वरसकृत लीलावती, जगदोश महाचार्यकुत भाष्य सुक्ति तथा शंकर निश्रकृत

For Private & Personal Use Only

कणाद रहस्य। इसके अतिरिक्त भी शिवादित्यकृत सप्त पदार्थी, लोगाशिभास्करकृत तर्ककौसुदी, विश्वनाथकृत भाषा परिच्छेद, तर्क-संग्रह, तर्कामृत आदि वैशेषिक दर्शनके महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इनमे-से वैशेषिक सूत्रकी रचना ई. श. १ का अन्त तथा प्रशस्तपाद भाष्य-को रचना ई. श. ६-६ अनुमान की जातो है। [स. म /परि-ग / पृ. ४१८)

## १. तत्त्व विचार

(वैशे. सू /अधिकार १-१) (षट् दर्शन समुचय/६०-६६/६३-६६) (भारतीय दर्शन) १ पदार्थ ७ है-द्रव्य, गुण. कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय व अभाव। २. द्रव्य ९ है --पृथिवी, जल, तेजस्, वायु, आकाश, काल, दिक्, आत्मा तथा मनस्। प्रथम ४ निरय व अनित्यके भेदसे दो-दो प्रकार है और शेष पाँच अमित्य है। नित्यरूप पृथिवी आदि तो कारण रूप तथा परमाणु है और अनित्य पृथिवी आदि उस परमाणुके कार्य है। इनमें क्रमसे एक, दो, तीन व चार गुण पाये जाते है। निरय द्रव्योमें आत्मा, काल, दिक व आत्माकाञ्च तो विभ्रहे और मनस् अभौति अपरमाणु है । आकाश शब्दका समवायि कारण है । समय व्यवहारका कारण काल, और दिशा-विदिशाका कारण दिक् है। आत्माव मनस् नैयायिकोकी भौति है। (दे. न्याय/१/५)। ३. कार्यका असमवायि कारण गुण है। वे २४ है-रूप, रस, गन्ध, स्पर्श, संख्या, परिमाण, पृथवत्व, सयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, गुरुत्व, इव्यत्व, स्नेह, शब्द, ज्ञान, सुख, दू'ल, इच्छा, द्वेष, प्रयत्न, धर्म, अधर्म तथा संस्कार। प्रथम ४ मौतिक गुण है, शब्द आकाशना गुण है, ज्ञानसे सस्कार पर्यन्त आत्माके गुण है और शेष आपेक्षिक धर्म है। धर्म व अधर्मदोनो गुण जीवोके पुण्य पापा-रमक भाग्यके वाचक है। इन दोनोको अदृष्ठ भी कहते है। ४, कर्म-क्रियाको कर्म कहते हैं। वह पाँच प्रकारकी है-उत्क्षेपण, अवक्षेपण, आकुंचन, प्रसारण, व गमनाममन। वह कर्म तीन प्रकारका है-सःप्रत्यय, असःप्रत्यय और अप्रत्यय। जीवके प्रयत्नसे उत्पन्न कायिक चेष्टा सत्प्रत्यय है, जिना प्रयत्नको चेष्टा असत्प्रत्यय हैं और पृथिवी आदि जडपदार्थोंमें होनेवाली क्रिया अप्रत्यय है । ५. अनेक वस्तुओंमे एकत्वकी बुद्धिका कारण सामान्य हैं। यह नित्य है तथा दो प्रकार है-पर सामान्य या सत्ता सामान्य, अपर सामान्य या सत्ता विशेष। सर्व व्यापक महा सत्ता पर सामान्य है तथा प्रत्येक वस्त वयापक द्रव्यरन गुणस्न आदि अपर सामान्य है, क्योकि अपनेसे ऊपर-ऊपरकी अपेक्षा इनमें विशेषता है। ६ द्रव्य, गुण, कर्म आदिमे परस्पर विभाग करनेवाला विशेष है। ७. अयुत सिद्ध पदार्थोंमें आधार आधेय सम्बन्धको समवाय कहते है जैसे-इव्य व गुणमे सम्बन्ध, यह एक व नित्य है । ८, अभाव चार प्रकारका है प्रागभाव, प्रव्यसाभाव, अन्योन्याभाव व अत्यन्ताभाव (दे. वह-वह नाम)। १ ये लोक नैगम नयाभासी हैं।—( दे अनेकांत/२/१)

# ४. ईइवर, सृष्टि व प्रकय

१ यह लोग सृष्टि कर्ता बादी है। शिवके उपासक है ( दे. परमात्मा/ ३/५)। २. आहारके कारण घट आदि कार्य द्रव्योके अवयवोमें क्रिया विशेष उत्पन्न होनेसे उनका विभाग हो जाता है तथा उनमेसे संयोग गुण निकल जाता है। इस प्रकार वे द्रव्य नष्ट होकर अपने-अपने कारण द्रव्य परमाणुओमें लय हो जाते है। इसे ही प्रसय कहते है। इस अवस्थामें सृष्टि निष्क्रिय होती है। समस्त आत्माएँ अपने अटट, मनस् और संस्कारोके साथ विद्यमान रहती है। ३. ईश्वरकी इच्छा होनेपर जीवके अटट तथा परमाणु कार्योन्मुख होते है. जिसके कारण परस्परके संयोगसे द्विअणुक आदि स्थूल पदार्थोंकी रचना हो जाती है। परमाणु या द्विअणुकोके मिलनेसे स्थूल द्रव्य नही होते त्रिअणुकोंके मिलनेसे ही होते है। यही सृष्टिकी रचना है। सृष्टिकी प्रक्रियामे ये लोग पीछपाक सिद्धान्त मानते है --- (दे आगे नं. १)। ४ पूर्वोपार्जित कर्मोंके अभावसे जीवके शरीर, योनि, कुल आदि होते हैं। वही संसार है। उस अइष्टके विषय समाप्त हो जानेपर मृत्यु और अइष्ट समाप्त हो जानेपर मुक्ति हो जाती है।

## **७. पीछपाक व पिठरपाक सिद्धा**न्त

(भारतीय दर्शन) १ कार्य वस्तुएँ सभी छिद्रवाली (Porous) होतो है। उनके छिद्रोमे तैजस द्रव्य प्रवेश करके उन्हे पका देता है। वस्तु ज्यो की त्यो बनी रहती है। यह पिठरपाक है। २, कार्य व गुण पहले समवायि कारणमे उत्पन्न होते है। पीछे उन समवायि कारणोके संयोगसे कार्य द्रव्योकी उत्पत्ति होती है, जैसे- घटको आगमें रखनेसे उस घटका नाश हो जाता है फिर, उसके परमाणु पककर लाल रगसे युक्त होते हैं, पोछे इन परमाणुओके ग्योगसे घडा वनता है और उसमे लाल रंग आता है। यह पीलुपाक है।

#### ६. ज्ञान प्रमाण विचार

(वैशे. द./अधिकार ८-१), (षट्दर्शन समुच्चय/६७/६६), (भार-तीय दर्शन) १ नै यायिकोवस बुद्धि व उपलब्धिमा नाम ही ज्ञान है. ज्ञान टो प्रकार है—निद्या व अविद्या। प्रमाण ज्ञान विद्या है और संशय आदिको अविद्या कहते है। २ प्रमाण २ है—प्रत्यक्ष, अनुमान। नैयायिको वत्त इन्द्रिय ज्ञान प्रत्यक्ष है, अनुमानका स्वरूप नैयायिकोवत् है। योगियोको भूत, भविष्यप्राही प्रातिभ ज्ञान आर्ष है। ३. अविद्या—चार प्रकारकी है— संशय, विषर्यय, अनध्य-वसाय, तथा स्वप्न। सशय, विपर्यय व अनध्यवसायके लिए दे वह वह नाम। निद्राके कारण इन्द्रियाँ मनमे विलीन हो जाती है और मन मनोवह नाडीके द्वारा पुरीतत्व नाडीमे चला जाता है। तहाँ अदृष्टके सहारे, सस्कारो व वात् पित्त आदिके कारण उसे अनेक विषयोका प्रत्यक्ष होता है। उसे स्वप्न कहते है।

## ७. साधु चर्या

(स म /परि-ग./पृ. ४१०) इनके साधु, दण्ड, कमण्डलु, या तुम्थी, कमण्डल, लॅंगोटी व यज्ञोपवीत रखते है, जटाएँ बढाते है तथा शरीरपर भस्म लगाते है। नीरस भोजन या कन्दमूल खाते है। शिवका ध्यान करते है। कोई-कोई स्त्रीके साथ भी रहते है। परन्तु उल्कृष्ट स्थितिमे नग्म व रहित ही रहते है। प्रात.काल दॉत, पैर आदिको साफ करते है। नमस्कार करनेवालोको 'ॐ नम' शिवाय' तथा संन्यासियोको 'नम. शिवाय' कहते है।

# ८. वैशेषिकों व नैयायिकोंमें समानता व असमानता

- स्या मं./परि-ग./पृ ४१०-४११/ १ नैयायिक व वैशेषिक बहुतसी मान्यताओमे एक मत है। उद्योतकर आदिके लगभग सभी प्राचीन न्यायशास्त्रोंमें वैशेषिक सिद्धान्तीका उपयोग किया गया है। २. पीछे वैशेषिक लोग आत्मा अनात्मा व परमाणुका विशेष अध्ययन करने लगे और नैयायिक तर्क आदिका। तज इनमे भेद पड गया है। ३. दोनो हो वेदको प्रमाण मानते है। वैशेषिक लोक प्रत्यक्ष व अनुमान दो ही प्रमाण मानते है, पर नैयायिक उपमान व शब्दका भिन्न प्रमाण मानते है। ४ वैशेषिक सूत्रोमे द्रव्य गुण कर्म आदि प्रमेयकी और न्याय सूत्रोमे तर्क. अनुमान आदि प्रमाणोकी चर्चा प्रधान है। ६. न्याय सूत्रमें ईश्वर की चर्चा है पर वैशेषिक सूत्रोमें नहीं। ६. न्याय सूत्रमें ईश्वर की चर्चा है पर वैशेषिक सूत्रोमें नहीं। ६. नेशेषिक लोग मोक्ष को नि श्रेयस या मोक्ष कहते है। और नैयायिक लोग-अपवर्ग। ७. वैशेषिक लोग पोलुपाक वादी है और नैयायिक लोग पीठरपाक वादी।
  - \* वैदिक दर्शनोंका स्थूलसे स्टूक्ष्मकी ओर विकासकम - दे. दर्शन।

## ९. जैन व वैशेषिक मतकी तुलना

वेगेपिकांकी भॉति जैन भी पर्यायार्थिक व स्ट्रभूत व्यवहार संयकी इष्टिसे द्रव्यके गुण व पर्यायोको, उसके प्रदेशोको तथा उसके सामान्य व विशेष सर्व भावोको पृथक्-पृथक् मानसे हुए द्रव्य, क्षेत्र. काल व भाव रूप चतुष्टयसे वस्तुमे भेद करते है (दे नय/IV/३ तV/8, k) परन्तु उसके साथ-साथ द्रव्यार्थिक नयको दृष्टिसे उसका विरोधी अभेद पक्ष भी स्वीकार करनेके कारण जैन तो अनेकान्तवाडी है (दे नय /V/१,२), परन्तु वेशेपिक लोग अभेद पक्षको सर्वथा स्वीकार न करनेके कारण एकान्तवादो है। यही दानोमे अन्तर है।)

- वैश्य म पु/मर्ग/श्लाक ' वेश्याश्च कृषित्राणिज्यपाशुपाल्योप-जोविता । (१६/१०४] । ऊरभ्या दर्शयत्त् यात्राम् असाक्षीइ वणिज प्रभु । जत्तस्थलादियात्राभि सहवृत्तिर्वात्तया यत । (१६/२४४)। वणिजोऽर्थार्जनान्त्र्याय्यात । (३८/४६) । = जो खेती,व्यापार तथा पशुपालन आदिके द्वारा जीविका करते थे वे वेश्य कहलाते थे। (१६/१८४)। भगवान्ते अपने उरुओसे यात्रा दिखलाकर अर्थात् परदेश जाना सिम्बनाकर वैश्योकी रचना की मो ठीक ही है, क्योंकि, जल, स्थल आदि प्रदेशोमे यात्रा कर व्यापार करना ही उनकी मुख्य आजीविका है। (१६/२४४)। न्याय पूर्वक घन कमानेसे वेश्य होता है। (३८/४६)।
- वैश्रवण- १ लोकपाल देवोका एक भेद दे० लोकपाल । २ आकाशोपपन्न देवोमे-से एक - दे० देव/II/३ । ३ विजयाधकी वंशिण श्रेणीका एक नगर - दे० विद्याधर । ४. हिमवाद पर्वतका एक क्ट व उसका रक्षक देव - दे० लोक ५/४। ६. विजयार्ध पर्वतका एक क्ट व उसका रक्षक देव - दे० लोक ५/४। ६ पग्न ख़दके वनमे स्थित एक क्ट - दे० लोक ५/७। ७ रुचक पर्वतका एक क्ट - दे० लोक ५/१'। पूर्व विदेहका एक वश्मार व उसका क्ट तथा रक्षक देव - दे० लोक ५/३। ६ मानुषोत्तर पर्वतके कनक्क्टका रक्षक सुपर्ण, कुमार देव - दे० लोक/१/१० ।
- वैश्ववण १ प. पु /अश्लोक यक्षपुरके धनिक विश्ववसका पुत्र था १९२६ विद्याधरोके राजा इन्द्र द्वारा प्रदत्त लक्तका राज्य किया, फिर रावण द्वारा परास्त किया गया ।२४६। अन्तमें दोश्रित हो गया ।२४१। २. म पु /६६/श्लोक - कच्छकावती देशके बीतशोक नगरका राजा था ।२। तप कर तीथ कर प्रकृत्तिका बन्ध किया और मरकर अपराजित विमानमे अहमिन्द्र हुआ ।१४-१६। यह मण्लिनाथ भगवात्तका पूर्वका दूसरा भव है । - दे० मण्लिनाथ ।

## २. इक्ति व मक्ति आदिकी अपेक्षा मेद व परिचय

शक्तिसंग तन्त्रके अनुसार इसके १० भेद है-वैखानस, श्री राधा-बल्लभी, गोकुलेश, वृन्दावनी, रामानन्दी, हरिव्यासी, निम्त्रार्क, भागवत, पाचरात्र और वीर वैष्णव। १, वेस्वानस मुनिके उप- देशानूमार दीक्षित हानेवाले ये स्मार्त बैष्णव कहे जाते है। २ श्री राधावरूलभीके आदिप्रवर्त्तक १५०३ ई में हरिवदा गोस्वामी ट्रुए । ये लोग जप, त्यांग आदि व्यवहारमें सलग्त रहते हैं। 3 गोकुलेश कृष्णको केलि या गमलीलाके उपासक है। गौओंसे प्रेम करने हैं। अपने हारीरको लताओ, आभूषणो व सुगन्वित इब्योसे सजाते हैं। अक्तिके उपासक है। ४ वृन्दावनी विष्णुके भक्त है। अपनेको प्रणंकाम मानते है। खिपाके ध्यानमें रत रहते है। शरीरपर सुगन्धित द्रव्योंका प्रयोग करते हैं। सारूप्य मुत्तिको स्वीकार करते हैं। ५ रामानन्दी इक्ति व झिबके साम-रस्य प्रयुक्त आनन्दमे मग्न रहने हैं। रामानन्द स्वामी द्वाराई १३०० में इसका जन्म हुआ था। दं हरिब्यासी विष्णु भक्त व जितेन्द्रिय है। यम नियम आदि अष्टाग योगका अभ्याम करते है। ई १५१० में हरिराम शुक्तने इसकी स्थापना की थी। ७ निम्बाक बिष्णुके भक्त है। पूजाके बाह्य स्वरूपमें नियम पूर्वक लगे रहते है। शरीर एव बस्नोंको स्वच्छ रखते हैं। म भागवत विष्णुके भक्त और शिवके कड़र द्वेषी है। इच्छिय बजी है। १ पाचरात्र बिबके द्वेषी व 'रण्डा' को श्रीकृष्ण के नामसे पूछने वाले हैं । प चराचि बत करते हैं । ३० चीर बिष्णु केवल विष्णुके भक्त तथा अन्य सर्व देवताओके द्वंपी है।

वसादृश्य--- दे० विसटश ।

वैस्रसिक क्रिया- दे० क्रिया/२/,ा

वैस्रसिक बंध—देक बन्य/१।

वैस्रसिक शञ्द---<sub>दे० अथ्द ।</sub> व्यंजन---

- स. सि /१/१८/११६/७ व्यञ्जनमव्यक्त शृश्दादिजात ।
- स सि / E/88/888/8889 हे व्यञ्जन वचनम् । = १ अव्यक्त शब्दादिके समूह-को व्यजन कहते है । (रा वा / १/१९/~/६६/२७)। २. व्यजनका अर्थ वचन है । (रा वा / E/88/-/६३४/१०)।
- ध १३/४.४.४४/अग/१/२/२४९ व्यव्जन त्वईमात्रक्स्। व्यंजन अर्ध मात्रा बाला होता है।
  - \* व्यंजनकी अपेक्षा अक्षरोंके भेद-प्रभेद--- हे असर ।
  - \* निभित्तज्ञान विशेष--- दे० निमित्त /२।
- व्यंजन नैगम नय-दे॰ नय/III/२।
- रगंजन पर्याय- दे० पर्याय/३ 1
- **वयंजन शुद्धि** भ आ /वि /११३/२६१/१० तत्र व्यञ्जनशुद्धिर्नाम यथा गणधरादिभिद्धीत्रिंशदोषवर्जितानि सूत्राणि कृतानि तेषा तथैव पाठ । शब्दश्रुतस्यापि व्यजते झायते अनेनेति ग्रहे झानशब्देन गृहीतत्वात तन्मूल ही श्रुतज्ञानं ।=गणधरादि आचार्योने नत्तीस दोषोंसे रहित सूत्रोंका निर्माण किया है, उनको दोष रहित पढना व्यजन शुद्धि है। शब्दके द्वारा ही हम वस्तुको जान सेते है। ज्ञानोत्यत्तिके लिए शब्द कारण है। समस्त श्रुतज्ञान शब्दकी भित्ति-पर खडा हुआ है। अत शब्दोंको 'झायतेऽनेन' इस विग्रहसे झान कह सकते है।—(विशेष दे० उभय शुद्धि)।

#### व्यंजनावग्रह- दे० अवग्रह।

**ध्यंतर** — भूत, पिशाच जातिके देवोंको जैनागममे व्यतर देव कहा गया है। ये लोग वैक्रियिक शरीरके धारी होते है। अधिकतर मध्य-लोकके सूने स्थानोंमें रहते है। मनुष्य व तिर्यंचोंके शरीरमें प्रवेश करके उन्हे लाभ हानि पहुँचा सकते है। इनका काफी कुछ वैभव व परिवार होता है।

जैनेन्द्र सिद्धान्त कोश

Jain Education International

व्यंतर

|        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   |
|--------|---------------------------------------------------------|
| 9      | व्यंतर देव निर्देश                                      |
| Ł      | व्यंतरदेवका लक्षण ।                                     |
| २      | व्यंतरदेवोंके मेद।                                      |
| *      | किनर किपुरुष आदिके उत्तर भेद                            |
|        | दे० वह-वह नाम ।                                         |
| ₩      | व्यंतर मरकर कहाँ जन्मे और कौन स्थान                     |
|        | याप्त करें। दे० जन्म/६।                                 |
| *      | व्यंतरोंका जन्म, दिव्य शरीर, आहार, सुख,                 |
|        | दुःख सम्यक्तवादि । - दे० देव /II/२/३।                   |
| ą      | व्यतरोंके आहार व श्वासका अन्तराल-।                      |
| 8      | व्यंतरोंके ज्ञान न शरीरकी शक्ति निक्रिया आदि ।          |
| પુ     | व्यंतरदेव मनुष्योंके शरीरोंमें प्रवेश करके उन्हें विकृत |
| -      | कर सको है।                                              |
| ε      | व्यतरोंके शरीरोंके वर्णं व चैत्य वृक्ष ।                |
| *      | व्यतरोंकी आयु व अवगाहना ।दे० वह-वह नाम ।                |
| *      | व्यंतरोंमें सम्भव कवाय, छैश्या, वेद,                    |
|        | पर्याप्ति आदि । —दे॰ वह-त्रह नाम ।                      |
| *      | व्यतरोंमें गुणस्थान, मार्गणास्थान आदि                   |
| *      | को २० प्ररूपणाः ।                                       |
|        | म्या रेण प्रख्या ? म्या संत्र संख्या क्षेत्र स्पर्शन    |
| *      | काल अंतर भाव व अल्पबहुत्व ।                             |
| *      |                                                         |
| *      | व्यंतरोंमें कर्मोंका वन्ध उदय सत्त्व ।                  |
| ъ.     | दे० वह-वह नाम ।                                         |
|        | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                   |
| ₹      | व्यंतर इन्द्र निर्दे <b>श</b>                           |
| 8      | व्यतर इन्द्रोंके नाम व संख्या ।                         |
| ૨      | व्यंतरेद्रोंका परिवार ।                                 |
| •      |                                                         |
| 3      | ध्यंतरोंकी देवियोंका निर्देश                            |
| १      | १६ इन्द्रोंकी देवियोंके नाम व संख्या ।                  |
| े<br>२ | श्री हो आदि देवियोंका परिवार ।                          |
|        |                                                         |
| 8      | व्यंतर लोक निर्देश                                      |
| १      | व्यंतर लोक सामान्य परिचय ।                              |
| २      | निवासस्थानोंके मेद व रक्षण ।                            |
| ३      | व्यंतरोंके भवनों व नगरों आदिकी संख्या ।                 |
| ሄ      | भवनों व नगरों आदिका स्वरूप ।                            |
| ዓ      | मध्यलोकमें व्यन्तरों व भवनवासियोंका निवास ।             |
| ક્     | मध्यलोकमें व्यंतर देवियोंका निवास ।                     |
| ૭      | द्वीप समुद्रोके अधिपति देव ।                            |
| 6      | भवर्चा आदिका विस्तार ।                                  |
|        | भवनों आदिका विस्तार ।                                   |
|        |                                                         |
|        | t i i i i i i i i i i i i i i i i i i i                 |

१. व्यंतरदेव निर्देश

## १. व्यंतरदेवका छक्षण

स. सि./४/११/२४३/१० विविधदेशान्तराणि प्रेषा निवासास्ते 'व्यन्तरा.' इत्यन्तर्था सामान्यसज्ञेयमण्टानामपि विकल्पानाम्। चजिनका नाना प्रकारके देशोमें निवास है, वे व्यन्तरदेव कहलाते है। यह सामान्य संज्ञा सार्थक है जो अपने आठो ही भेदोंमें लागू है। (रा. वा./४/११/१/२१७/१६)।

## २. व्यंतरदेवोंके भेद---

स. सू /४/११ व्यन्तरा किनरकिंपुरुषमहोरगगन्धर्वयक्षराक्षसभूत-पिशाचा. १९१७ च्व्यन्तरदेव आठ प्रकारके है-किन्नर, किन्पुरुष, महोरग, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, भूत और पिशाच (ति. प./६/२५); (त्रि. सा./२५१)।

#### ३. च्यंतरोंके आहार व श्वासका अन्तराल

ति प /६/८८-८९ पग्लाउजुदै देवे कालो असणस्स पंच दिवसाणि। होण्णि च्चिय णादव्वो दसवाससहस्सआइम्मि ।८८। पलिदोवमा-उजुत्तो पचग्रुहुत्तेहि एदि उस्सासो । सो अजुदाउजुदै वेतरदवम्मि अ सत्त पाणेहि । ९१ = पश्यप्रमाण आयुसे युक्त देवोके आहारका काल १ दिन. और १०,००० वर्षप्रमाण आयुवाले देवोके आहारका काल दो दिन मात्र जानना चाहिए । ८२। व्यन्तर देवोमें जो पल्य-प्रमाण आयुसे युक्त है वे पाँच मुहूत्तोंमे और जो दश हजार प्रमाण आयुसे संयुक्त है वे सात प्राणो ( उच्छ्वास निश्वासपरिमित काल विशेष दे० गणित/J/१/४) में उच्छ्वासको प्राप्त करते है । ५१। (ति. सा./१०१)।

## ४. ज्यंतरोंके ज्ञान व शरीरकी शक्ति विक्रिया आदि

ति प /६/गा अवरा आहिधरित्ती अजुदाउजुदस्स पंचकोसाणि। उक्किटठा पण्णासा हेट्ठोवरि परसमाणस्स ११०। पलिदोवमाउ जुत्तो वेतरदेवो तलम्मि उवरिम्मि। अवधीए जोयणाणं एक्कं लक्ख पलोए दि । ११। दसवास सहस्साऊ एक्कसयं माणुसाण मारेद्ं । पोमेद् पि समत्थो एक्केक्को बेतरो देवो । १२। पण्णाधियसय-दंडप्पमाणविक्खंभवहूलजुत्त सो । खेत्तं णिय सत्तीए उक्खणिटूणं खवेदि अण्णस्थ ।९३। पण्लहदि भाजेहि छक्खडाणि पि एक्कपण्लाऊ । मारेवूं पोसेदु तेसु समत्थो ठिदं लोय ।१४। उक्कस्से रूवसद देवो विकरेदि अजुदमेत्ताऊ। अवरे सगरूवाणि मजिफमयं विविहरूवाणि ।१११ ऐसा वेतरदेवा णियणिय ओहीण जेत्तियं खेता। पूर ति तेत्तियं पि हू पत्तेक्क विक्ररणयलेण १९६। संखेज्जजोयणाणि संखेज्जाऊ य एक्कसमयेण । जादि असंखेटजाणि ताणि असंखेउजाऊ य ।१७। क्वीचे व ऊपर देखनेवाले दश हजार वर्षप्रमाण आयुसे युक्त व्यन्तर देवोंके जवन्य अवधिकां विषय पाँच कोश और उत्कृष्ट ३० कोश मात्र है 1801 पल्योपमप्रमाण आयुसे युक्त व्यन्तरदेव अवधिद्धानसे नीचे व उपर एक लाख योजन प्रमाण देखते है। ११। दश हजार प्रमाण आयुका धारक प्रत्येक व्यन्तर देव एक सौ मनुष्योंको मारने व पालनेके खिए समर्थ है ।१२। वह देव एक सौ पचास धनुषप्रमाण विस्तार न बाहुण्यसे युक्त क्षेत्रको अपनी शक्तिसे उखाडकर अन्यत्र फँक सकता है। १३। एक पल्यत्रमाण आयुका धारक प्रत्येक व्यन्तर देव अपनी भुजाओंसे छह खण्डोंको उत्तर सकता है और उनमें स्थित सोगोंको मारने व पालनेके लिए भी समर्थ है ।१४। दश हजार वर्षमात्र आयुका धारक व्यंतर देव उत्कृष्टरूपसे सौ रूपोंकी और जयन्य रूपसे सात रूपोंकी विक्रिया करता है। मध्यमरूपसे वह देव सालसे ऊपर और सौ से नीचे विविध रूपोंकी विक्रिया करता है । १६। बाकीके व्यन्तर देवोमेंसे प्रत्येक देव अपने-जपने अवधिज्ञानोंका जिसना क्षेत्र है

उतने मात्र श्वेत्रको बिक्रिया बत्तसे पूर्ण करते हैं ३९६। सस्प्रात वर्ष-प्रमाण आयुसे युक्त व्यन्तर देव एक समयमे सख्यात योजन और असख्यात वर्षप्रमाण आयुसे युक्त असख्यात योजन जाता है ।१७।

# ५. ज्यतरदेव मनुष्योंके श्वरीरोंमें प्रवेश करके उन्हे विकृत कर सकते हैं

- भ. आ /मू /१९७५/१७४१ जदि वा एस ण कीरेज्ज विधो तो तथ्य देवदा कोई । आदाय तं कलेवरमुट्ठिज्ज रमिज्ज घोधेज्ज ।११७७। =- यदि यह विधि न की जावेगी अर्थात क्षपकके मृत शरीरके अग बॉधे या छेदै नही जायेगे तो मृत शरीरमे क्रीडा करनेका स्वभाव-वाला कोई देवता (भूत अथवा पिशाच) उसमे प्रवेश करेगा। उस प्रेतको लेकर वह उठेगा, भागेगा, क्रीडा करेगा।११७७।
- स्या, मं/११/१३४/१० यदपि च गयाश्राद्वादियाचनमुपसभ्यते, तदपि ताहशविम्रसम्भकविभगज्ञानिव्यन्तरादिकृतमेव निश्चेयम् ! = बहुत-से पित्तर पुत्रोके शरीरमें प्रविष्ट होकर जो गया आदि तीर्थस्थानोमे श्राद्ध करनेके लिए कहते हैं, वे भी कोई ठगनेवाले विभगज्ञानके धारक व्यन्तर आदि नीच जातिके देव ही हुआ करते है।

# ६. ब्यंतरोंके शरीरोंके वर्ण व चैत्य दृक्ष

ति प /ई/गा, नंग ( त्रि, सा./२५२-२४३ )

| नाम<br>गा २५ | वर्ण<br>गर. ५४-५६ | च्रुश्<br>गा २८ | नाम<br>गा २५ | वर्ण<br>गा,<br>६७-६८ | बृक्ष<br>गा २८ |
|--------------|-------------------|-----------------|--------------|----------------------|----------------|
| किन्नर       | प्रिय गु          | अशोक            | यक्ष         | श्याम                | न्यप्रोध       |
| किम्पुरुष    | सुवर्ण            | चम्पक           | राक्षस       | श्याम                | कण्टक वृक्ष    |
| महोरग        | श्याम             | नागद्रुम        | भूत          | श्याम                | तुलसी          |
| गन्धर्व      | सुवर्ण            | तुम्खुर         | पिशाच        | कउजन                 | कदन            |

# २. व्यंतर इन्द्र निर्देश

# १. व्यन्तरोंके इन्द्रोंके नाम व संख्या

ति. प /६/गा ताणं किपुरुसा क्णिरा दुवे इदा ।३५। इय क्पिपुरिसा-णिंदा सप्पुरुसो ताण सह महापुरिसो ।३७। महोरगया । महाकाओ अतिकाओ इंदा ।३९। गधव्वा । गोदरदी गोदरसा इंदा ।४९। ताण वे माणिपुण्णभद्विदा ।४३। रवखसइदा भीमो महाभीमो ।४५। भूदिदा सरूवो पहिरूवो ।४९। पिसाचइदा य काखमहाकाला ।४९। सोलस-मोम्हिदाण किणरपहुनोण होति १६०। पढमुच्चारिदणासा दक्षिणइंदा हवति एदेसु । चरिद उच्चारिदणामा उत्तरहदा १भावजुदा ।१९। (त्रि सा./२७३-२७४)।

| देवका नाम | । दक्षिणे द्र | उत्तरेद्र | देव का<br>भाम | दक्षिणे द | उत्तरेद्र  |
|-----------|---------------|-----------|---------------|-----------|------------|
| किन्नर    | कि3ुरुष       | किन्नर    | यक्ष          | मणिभद्र   | पूर्ण भद्र |
| किपुरुष   | सःधुरुष       | महापुरुष  | राक्षस        | भीम       | महाभीम     |
| महोरग     | महाकाय        | अतिकाय    | भूत           | स्वरूप    | प्रतिरूप   |
| गधर्व     | गातरति        | गोतरस     | पिशाच         | काल       | महाकाल     |

इस प्रकार किन्नर आदि सालह उपन्तर इन्द्र है। १०।

#### २. व्यंतरेन्द्रोका परिवार

- ति, प / ६/६= पडिइदा सामणिय तणुरक्ता होति तिण्णि परिसाओ । सत्ताणीय-पड्णा अभियोगं ताण पत्तेय । ६८। च उन उपरोक्त इन्द्रोमे-से प्रत्येकके प्रतीन्द्र, सामानिक, तनुरक्ष, तीनों पारिषद, सात अनीक, प्रकोर्णक और आभियोग्य इस प्रकार ये ५ परिवार देव होते है ( और भी दे० ज्योतिष/१/१) ।
- दे० व्यतर/३/१ (प्रत्येक इन्द्रके चार-चार देवियॉ और दो-दो महत्त-रिकाऍ होती है।)

प्रस्येक इन्द्रके अन्य परिवार देवोका प्रमाण — ( ति. प /६/६१ ७६ ); ( त्रि सा /२७१-२८२ ) ।

| न०          | परिवार देवका<br>नाम                                                                     | गणना                                                        | नं०                | परिवार देवका नाम<br>-                                                                                                | र्गलन्।                                                                                   |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 0 m x x m y | प्रतीन्द्र<br>सप्मानिक<br>आत्मरक्ष<br>अभ्यतर पारि०<br>मध्य पारि०<br>बाह्य पारि०<br>अनोक | <b>१</b><br>४०००<br>१६ँ०००<br>८०००<br>१०,०००<br>१२,०००<br>७ | ८<br>१०<br>१९<br>१ | प्रत्येक अनीक्की<br>प्रथम कक्षा<br>द्वि० आदि कक्षा<br>हाथी (कुल)<br>सातो अनीक<br>प्रकोर्णक<br>आभियोंग्य व<br>किल्बिष | २८०००<br>दूनो दूनो<br>३४५६०००<br>२४ <sup>-</sup> ६२०००<br>अस <i>र</i> ल्य<br>,, (त्रि.सा. |

# ३. व्यंतरोंको देवियोका निर्देश

# २. १६ इन्द्रोंको देवियोंके नाम व संख्या

(ति म/ई/३४-१४), (त्रि, सा./२४= २०=)।

| न ०                                   | इन्द्रका नाम | गणिव         | <br>آرو    | वल्लभिका  |             |
|---------------------------------------|--------------|--------------|------------|-----------|-------------|
|                                       |              | न०१          | न०२        | न∘ १      | मं०२        |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | किपुरुष      | मधुरा        | मधुरालापा  | अवतःसा    | केतुमती     |
|                                       | किन्नर       | मुस्वरा      | मृदुभाषिणी | रतिसेना   | रतिप्रिया   |
|                                       | सरपुरुष      | पुरुषाकाता   | सोम्या     | राहिणी    | नवमी        |
|                                       | महापुरुष     | पुरुषदर्शिनी | भोगा       | ही        | पुष्पवती    |
|                                       | महाकाय       | भोगवती       | भुजया      | भोगा      | भोगवती      |
|                                       | अतिकाय       | भुजगप्रिया   | विमला      | आनन्दिता  | पुप्पगधी    |
|                                       | गीतरसि       | सुधोषा       | अनिन्दिता  | सरस्वती   | स्वरसेना    |
|                                       | गीतरस        | सुस्वरा      | सुभद्रा    | नन्दिनी   | प्रियदर्शना |
|                                       | मणिभद्र      | भद्रा        | मालिनी     | कुन्दा    | बहुपुत्रा   |
|                                       | पूर्णभद्र    | पद्ममालिनी   | सर्वश्री   | तारा      | उत्तमा      |
|                                       | भीम          | सर्वसेना     | रुद्रा     | पद्मा     | बहुमित्रा   |
|                                       | महाभीम       | रुद्रवती     | भूता       | रत्नाढ्या | क चनप्रमा   |
|                                       | स्वरूप       | भूतकान्ता    | महावाह     | रूपवती    | बहुरूपा     |
| १४                                    | प्रतिरूप     | भूतरक्ता     | अम्बा      | सुभुखी    | सुसीमा      |
| २ <b>४</b>                            | काल          | कल्ला        | रसा        | कमला      | कम्रजप्रभा  |
| १ई                                    | महाकाल       | सुरसा        | सदर्शनिका  | उत्पला    | सदर्शना     |

## र श्री ही आदि देवियोंका परिवार

ति प /४/गा का भावार्थ — हिमवान् आदि ६ कुलघर पर्वतोके पद्म आदि ६ हरोमें श्री आदि ६ वपतर देवियाँ सपरिवार रहती है। तहाँ श्री देवीके सामानिक देव ४००० (ग्रा १६७४), जायस्त्रिज्ञ १०२ (गा १६९६), अभ्यतर पारिषद ३२००० (गा १६७२), मध्यम पारि-घर ४०.००० (गा १६७९) बाह्य पारिषद ४२००० (गा १६७२), मध्यम पारि-घर ४०.००० (गा १६७९) बाह्य पारिषद ४२००० (गा १६७२), आत्मरक्ष १६००० (गा, १६७६), सप्त अनीकमें प्रत्येक की सात-सात कक्षा है। प्रथम कक्षामे ४००० तथा द्वितीय आदि उत्तरोत्तर दूने-दूने है। (गा १६९३)। ही देवीका परिवार श्रीके परिवारसे दूना है (गा १७२९)। हो देवीका परिवार श्रीके परिवारसे दूना है (गा १७२९)। छितिका ह्रीसे भी दूना है। ] कीर्त्तिका छतिके समान है। (गा. २३३३) बुद्धिका कीर्त्तिसे खाधा अर्थात होके समान (गा. २३४४) और लक्ष्मीका श्रीके समान है (गा २३६१)।---(विशेष दे० त्रोक/३/६)।

# ४. व्यंतर लोक निर्देश

## १. व्यंतर लोक सामान्य परिचय

- ति प /६/५ रज्ञ्युकदी गुणिदव्या णवणउदिसहस्स अधियलवखेण । तम्मउभे तिवियप्पा वेतरदेवाण होंति पुरा ।५। = राजुके वर्गको १११००० से गुणा करनेपर जो प्राप्त हो उसके मध्यमें तीन प्रकारके पुर होते है ।५।
- त्रि. सा /२१६ चित्तवइरादु जावय मेरुदय तिरिय लोयवित्थार । भोम्मा हवंति भवणे भवणपुरावासगे जोगो ।२१६ं। च चित्रा और वज्रा पृथिवीर्को मध्यसधिसे लगाकर मेरु पर्वतकी ऊँचाई तक, तथा तियँक् लोकके विस्तार प्रमाण लम्बे चौडे क्षेत्रमें व्यतर देव भवन भवनपुर और आवासोमे वास करते है ।२१६ं।
- का, अ /मू./१४५ 'खरभाय पकभाए भावणदेवाण होति भवणाणि । वितरदेवाण तहां दुण्ह पि य तिरियलोयस्मि ।१४५। = स्वरभाग और पकभागमें भवनवासी देवोंके भवन है और व्यंतरोके भी निवास है । तथा इन दोनोके तिर्यंकलोकमे भी निवास स्थान है । ।१४५। (पकभाग= ४००० यो., खरभाग = १६००० यो, मेरुकी पृथिवीपर ऊँचाई = १६००० यो । तीनोका योग = १६६००० यो, । तिर्यक् लोकका विस्तार १ राजु २ । कुल घनक्षेत्र = १ राजु २ ×१६-६००० यो. ] ।

# निवासस्थानोंके भेद व छक्षण

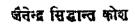
- ति. प /६/६-७ भवणं भवणपुराणि आवासा इय भवति तिवियण्पा। ।६। रयणण्पहणुढवीए भवणाणि दीउवहिउवरिम्मि। भवणपुराणि दहगिरि पहुदीणं उवरि आवासा ।७। = (व्यतरोके) भवन, भवन-पुर व आवास तीन प्रकारके निवास कहे गये है ।६। इनमेसे रत्नप्रभा पृथिवीमे अर्थति खर व एक भागमें भवन, द्वीप व समुद्रोके ऊपर भवनपुर तथा द्रह एव पर्वतादिके ऊपर आवास हाते है। ( त्रि सा / २१४-२१६ )।
- म. पु./३१/११३ वटस्थानवटस्थांश्च क्रूटस्थान् कोटरोटजान् । अक्षपाटान् क्षपाटाश्च विद्धि न सार्व सर्वगान् ।११३। च्हे सार्व (भरतेञ्च) ' वटके वृक्षोंपर, छोटे छोटे गड्ढोमे, पहाडोके शिखरोपर, वृक्षोकी खोलो और पत्तोकी फोपडियोमें रहनेवाले तथा दिन रात अमण करनेवाले हम खोगोको आप सब जगह जानेवाले समफिए।

## ब्यंतरोंके मवनों व नगरें आदिकी संख्या

ति ५ /६/गा. एवविहरूवाणि तौंस सहस्साणि भवणाणि ।२०। चोद्दस-सहस्समेत्ता भवणा भूदाण रक्ष्स्रसाण पि । सोलससहस्ससखा सेसाण णस्थि भवणाणि ।२६ं। जोयणसदत्तियक्दीभ जिवे पदरस्स रुखभा-गम्मि । ज लद्व त माण वेतरलोए जिणपुराण । =१ इस प्रकारके रूपवाछे ये प्रासाद तीस हजार प्रमाण है ।२०। तहाँ (खरभागमें) भूतोके १४००० प्रमाण और (पंकभागमें) राक्षसोके १६००० प्रमाण भवन है ।२६ं। (ह. प्रु /४/६२), (त्रि. स्म्र /२६०), (ज. प /११/ १३६ं)। २, जगत्प्रतरके संख्यातभागमें २०० योजनके वर्गका भाग देनेपर जो लब्ध आवे जतना व्यन्तरलोकमे जिनपुरोका प्रमाण है ।१०२।

# ४. मवनों व नगरों आदिका स्वरूप

- ति. प /६/गा का भावार्थ । १. भवनोंके बहुमध्य भागमे चार वन और तोरण द्वारो महित कूट होते हैं ।११। जिनके ऊपर जिनमन्दिर स्थित हैं 1 १२। इन कूटो के चारो ओर सात आठ म जिले प्रासाद होते है। ।१८। इन प्रासादोका सम्पूर्ण वर्णन भवनवासी देवोके भवनोके समान है। २०१ (विशेष दे० भवन/४/४); त्रि सा./२९९)। २. आठो व्यत्तरदेवोके नगर क्रमसे अंजनक वज्रधातुक, सुवणे, मन शिलक, वज्र, रजत, हिगुलक और हरिताल इन आठ द्वीपोमे स्थित है। ई०। द्वीपकी पूर्वादि दिशाओमे पॉचपॉच नगर होते हैं. जो उन देवोंके नामोसे अकित है। जैसे किन्नरप्रभ, किन्नरक्रान्त, किन्नरावर्त, किन्नरमध्य । ६१। जम्बूद्वीपके समान इन द्वीपोर्मे दक्षिण इन्द्र दक्षिण भागमें और उत्तर इन्द्र उत्तर भागमें निवास करते हैं।६२। सम चौकोण रूपसे स्थित उन पुरोके सुवर्णमय कोट विजय देवके नगरके कोटके (दे० अगला सन्दर्भ) चतुर्थ भागप्रमाण है। ६३। उन नगरोके बाहर पूर्वादि चारो दिवाओमें अशोक, सप्तच्छद, चम्पक तथा आधवृशोके वन है । ईश वे वन १०००,०० योजन लम्बे और ५०,००० योजन चौड़े है।६५। उन नगरोंमें दिव्य प्रासाद है । ईई। [ प्रासादोका वर्णन ऊपर भवन व भवनपुरके वर्णनमे किया है । ] ( त्रि, सा,/२८३-२<६ ) ।
- ह पु./६/ श्लोकका भावार्थ-विजयदेवका उपरोक्त नगर १२ योजन चौडा है। चारो ओर चार तोरण द्वार है। एक कोटसे वेष्टित है। ।३९७-३९९। इस कोटकी प्र<del>त</del>्येक दिशामें २५-२५ गोपुर हैं।४००। जिनको १७-१७ मजिल है।४०२। उनके मध्य देवोकी उत्पत्तिका स्थान है जिसके चारो ओर एक वेदिका है।४०३-४०४। नगरके मध्य गोपुरके समान एक विशाल भवन है।४०५। उसकी चारो दिशाओमें अन्य भी अनेक भवन है। ४०६। (इस पहले मण्डलकी भाँति इसके चारो तरफ एकके पश्चात एक अन्य भी पाँच मण्डल है )। सभीमें प्रथम मडलकी भॉति ही भवनोकी रचना है। पहले. तीसरे व पॉचवे मण्डलोके भवनोका विस्तार उत्तरोत्तर आधा-आधा है। दूसरे. चौथे व छठे मण्डलोके भवनोका विस्तार क्रमझ, पहले. तीसरे व पाँचवेके समान है ।४०७-४०१। बीचके भवनमें विजयदेवका सिंहासन है ।४११। जिसकी दिशाओं और विदिशाओमे उसके सामा-निक आदि देवोंके सिहासन है ।४१२-४१६। भवनके उत्तरमे सुधर्मा सभा है।४१७। उस सभाके उत्तरमें एक जिनालय है, पश्चिमोत्तरमें उपपार्श्व सभा है। इन दोनोका विस्तार सुधर्मा सभाके समान है। 18१८-४१६। विजयदेवके नगरमें सब मिलकर ५४६७ भवन है 18२०।
- ति. प./४/२४५०-२४५२ का भावार्थ लवण समुद्रकी अभ्यंतर वेदीके ऊपर तथा उसके बहुमध्य भागमे ७०० योजन ऊपर जाकर आकाश-में क्रमसे ४२००० व २८००० नगरियाँ है।



## ५. मध्यलोकमें व्यन्तरो व मवनवासियोंके निवास

|                                                                                                                                                        | ध्यलोकमें व्यन्तरो व मवनव<br>प•/४/गा. नं०                      | ।(सियोंके निवास                    | <b>T</b>      | ति. ५,/<br>४/गा,         | स्थान                                                           | देव                                       | भवनादि            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|------------------------------------|---------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------|
| ति प,/<br>४/गाः                                                                                                                                        | स्थान                                                          | देव                                | भवनादि        |                          | देवकुरुके दिग्गज पर्वत<br>उत्तर कुरुके २ यमक ,,                 | वरुण(वाहनदेव)<br>पर्वंतके नाम<br>वाले देव | भवन<br>"          |
| રક                                                                                                                                                     | जम्बूद्वीपकी जगतीका<br>अभ्यन्तर भाग                            | महोरग                              | भवन           | २१३१-२१३५<br>२१५=-२११०   |                                                                 | वाहनदेव<br>सपरिवार वेणु<br>युगल           | 11<br>21          |
| ৬৩                                                                                                                                                     | उपरोक्त जगतीका विजय द्वारके<br>ऊपर आकाशमें                     | विजय                               | नगर           | २११७                     | उत्तरकुरुमें सपरिवार जबू वृक्ष                                  | संपरिवार<br>आदर-अनादर                     | -11               |
| न्ह्<br>१४०                                                                                                                                            | उपरोक्त ही अन्य द्वारोपर<br>विजायाधके दोनो पार्श्व             | अन्य देव<br>आभियोग्य               | नगर<br>श्रेगी | <b>२२</b> ६१             | विदेहके कच्छा देशके विजयार्थ<br>के आठ कूट                       | वाहनदेव                                   |                   |
| १४३                                                                                                                                                    | उपरोक्त श्रेणीका दक्षिणोत्तर<br>भाग                            |                                    | <b>,</b> ,    | २२६४-२३०३<br>२३०६-२३११   |                                                                 | <br>व्यंत्तर                              | ु,<br>नगर         |
| १६४                                                                                                                                                    | विजयार्धके                                                     | व्यंतर                             | भवन्          |                          | तीन क्ट                                                         |                                           | ļI                |
| २७५<br>१६४४                                                                                                                                            | वृषभगिरिके ऊपर<br>हिमवात्त् पर्वतके १० क्रूट                   | वृषभ<br>सौधर्में नद्रके            | भवन<br>नगर    | <b>२३</b> <i>९४</i> २३२४ | पूर्व व अपर विदेहके मध्य व )<br>पूर्व पश्चिममें स्थित देवारण्यक | ' सौधर्मेंन्द्रका<br>परिवार               | भवन               |
|                                                                                                                                                        |                                                                | परिवार<br>- र्न                    | नगर           | ંર્ફરદ                   | व भूतारण्यक वन                                                  | 74                                        | ] <b>,</b> ,      |
| १६६३<br>१३६४                                                                                                                                           | पद्म हृदके कूट<br>पद्म हृदके जलमें स्थित कूट                   | व्यंतर<br>व्यतर                    | नगर           | २३३०                     | नोल पर्वतके आठ कूट                                              | कूटोके नामवाले                            |                   |
| <i>९२५४</i><br>१६७२–१६⊂⋍                                                                                                                               | पद्म द्वहके कमल                                                | व्यतर<br>सपरिवार श्री              | भवन           | રરફદ                     | रम्यक क्षेत्रका नाभिगिरि<br>चिन्न चर्नच्छेल च                   | **                                        | "                 |
| <q~q~<_<q< td=""><td>וארי אפיי זייזעו</td><td>देवी<br/>देवी</td><td></td><td>2383</td><td>रुक्मि पर्वतके ७ क्रूट</td><td>**</td><td>"</td></q~q~<_<q<> | וארי אפיי זייזעו                                               | देवी<br>देवी                       |               | 2383                     | रुक्मि पर्वतके ७ क्रूट                                          | **                                        | "                 |
| १७१२                                                                                                                                                   | हैमवत क्षेत्रका राब्दवान् पर्वत                                | श्वा                               | ,,            | २३५१                     | हैरण्यवत क्षेत्रका नाभिगिरि                                     | त्रभास<br>जा ४२ जन्म जारे                 | "                 |
| <b>૧</b> ૭૨૬                                                                                                                                           | महाहिमवान् पर्वतके ७ कूट                                       | कूटोके नामवाले                     | नगर           | 3452                     | शिखरी पर्वतके १० कूट<br>रेसरस केररे जिस्तर्ग्य                  | कूटोंके नामवाले<br>( जेनन-)               | "                 |
| १७२२<br>१७३३                                                                                                                                           | महा पद्म दहके बाह्य ४ कूट                                      | <sub>श्</sub> टान गाननाथ<br>व्यंतर | नगर           | <b>२३</b> ई४             | ऐरावत क्षेत्रके विजयार्ध, वृषभ-<br>गिरि आदि पर                  | (भरत क्षेत्रवत)                           | "                 |
| રહ્યર                                                                                                                                                  | हरि क्षेत्रमें विजयवान् नाभिगिरि                               |                                    | ) भवन         |                          |                                                                 |                                           | नगर               |
| १७६०                                                                                                                                                   | निषध पर्वतके आठ कूट                                            | कुटोके मामवाले                     | नगर           | ર૪૪૯–૨૪૨૪                | लबण समुद्रके ऊपर आकाशमें<br>स्थित ४२००० व २८००० नगर             | वेलंधर व भुजग                             |                   |
| र्७हं <i>द</i>                                                                                                                                         | निषध पर्वतके तिगिछ हदके                                        | व्यत्तर                            | नगर           | <b>૨</b> ૪૬૬             | ात्यत ४२००० व २८००० नगर<br>उपरोक्त हो अन्य नगर                  | देव                                       |                   |
| N- X                                                                                                                                                   | बाह्य १ कूट                                                    |                                    |               | २४६३<br>२४६३             | जगरापत हा जन्य नगर<br>लवणसमुद्रमे स्थित आठ पर्वत                | वेलंधर                                    | 11                |
| <b>१</b> ≂३ <b>१−१</b> =३१                                                                                                                             | सुमेरु पर्वतका पाण्डुक वनको  <br>पूर्व दिशामें                 | लोकपाल<br>सोम                      | भवन           | ૧૦ૡ૨<br>૨૪૭੩–૨૪૭ફ        |                                                                 | पश्चयर<br>मागध<br>प्रभास                  | ਮਕ <b>ਜ</b><br>,, |
| २≂४३                                                                                                                                                   | उपरोक्त बनको दक्षिण दिशा                                       | यम                                 | ,, <b>j</b>   | <b>૨</b> <u>૨</u> ૨      | धातको खण्डके २ इष्वाकार                                         | व्यतर                                     | ,,                |
| १=४७                                                                                                                                                   | ,, ,, ,, पश्चिम ,,                                             | वरुण                               | ,,            |                          | पर्वतोके तीन-तोन कूट                                            |                                           |                   |
| १=४१                                                                                                                                                   | ,, ,, ,, उत्तर ,,                                              | कुवेर                              | 14            | રહ્યદ્                   | जम्ब्रुद्वीपवत्त सर्व पर्वत आदि                                 | 54                                        | ,,                |
| 2880                                                                                                                                                   | ., ., ., की वापियोके                                           | देव                                | भवन           | ২৩৩২                     | मानुषोत्तर पर्वतके १८ कूट                                       | ,,                                        |                   |
| <b>\$</b> 883- <b>\$</b> 888                                                                                                                           | चहुँ ओर<br>मुमेरु पर्वतके सौमनस वनको                           | उपरोक्त ४                          | पुर           | ति, प,/६/<br>गा,         |                                                                 |                                           |                   |
|                                                                                                                                                        | चारो दिशाओमें<br>जनकोच जनक का                                  | चोकपाल<br>                         |               | १३~-३೮                   | नन्दीस्वर द्वीपके ६४ वनोमेसे                                    | <b>च्य तर</b>                             | भवन               |
| ११८८४                                                                                                                                                  | उपरोक्त वनका बसभद्र क्रूट<br>जनेक पर्वतने जनक वलको             | वतभद्र<br>जण्मोन ॥                 | पुर<br>भाषान  |                          | प्रत्येकमें एक-एक भवन                                           |                                           |                   |
| \$568                                                                                                                                                  | मुनेरु पर्वतके नन्दन वनको<br>चारो दिशाओमे<br>नगरोन नगर करणा जा | उपरोक्त ४<br>लोकपाल<br>चन्नपर      | भवन           | १२४<br>१३=               | कुण्डलगिरिके १ई क्रूट<br>कुण्डलगिरिकी चारो दिशाओ-               | कूटोके नामवाले<br>कुण्डलद्वीपके           | नगर<br>''         |
| <u>=</u> 338                                                                                                                                           | उपरोक्त वनका वतभद्र कूट<br>मौमचन स्वत्नको ( कर                 | वत्तभद्र<br>क्रूटोके नाम-          | 11            |                          | में ४ कूट                                                       | अधिपति                                    |                   |
| <b>२०४२</b> -२०४४                                                                                                                                      |                                                                | क्ष्टाक नाम-<br>बाले देव           | 21            | १७०                      | रुचकवर पर्वतकी चारो<br>दिशाओमे चार कूट                          | चार दिग्गजेन्द्र                          | अवास              |
| २०५३                                                                                                                                                   | विद्युत्प्रभ गजदन्तके ६ कूट                                    |                                    | ••            | * १⊏०                    | असरूयात द्वीप समुद्र जाकर                                       | বিজয আবি                                  | नगर               |
| २०५८                                                                                                                                                   | गन्धमादन गजदन्तके दै कूट                                       | ••                                 | "             |                          | द्वितीय जम्बूद्वीप                                              | ्रदेव                                     |                   |
| २०६१<br>२०६१                                                                                                                                           | माल्यवान ,, ,, ८ क्र्ट<br>देवकुरुके २ यमक पर्वत                | <br>पर्वतके नाम                    | ,व            | 305                      | पूर्वदिशाके नगरके प्रासाद                                       | विजय                                      | ਮਕਜ               |
| 8205<br>8205                                                                                                                                           | दवकुरुक र यमक पवत<br>देवकुरुके १० द्रहोके कमस                  | पवतक नाम<br>इहोके नामवात्ते        |               | <b>ર</b> ર્ફ             |                                                                 | अशोक<br>हेन्नून-१२-                       | 11                |
| २०१२<br>२०११                                                                                                                                           | रवकुरुके काचन पर्वत                                            | द्रहाक नामवास<br>काचन              | 17            | <b>२</b> ३७<br>२२७       | दक्षिणादि दिशाओमे<br>सन्दर्भाषा सम्मरोने ज्यानिम भाषा           | वैजयतादि                                  | नगर               |
| २०८८<br>२१०५-२१०=                                                                                                                                      | प्रकुर्ण का पर्न न्युत<br>                                     | यम् (बाहनदेव)                      | •••           | ति. प /४/                | सत्र द्वीप समुद्रोके उपरिम भाग                                  | उन उनके स्वामी                            | नगर               |
| · · · · · ·                                                                                                                                            | та та ск. 100 г. 1000.<br>Политика                             | 11112(37)                          | "             | ¥0                       |                                                                 |                                           |                   |

# ६. मध्यलोकमें व्यंतर देवियोंका निवास

| ति. प /४/<br>गा. | स्थान                             | देवी              | भवनादि | ति, प,/४/<br>गा,   | स्थान                                   | देवी           | भवनादि |
|------------------|-----------------------------------|-------------------|--------|--------------------|-----------------------------------------|----------------|--------|
| २०४              | गंगा नदीके निर्गमन स्थानकी        | दिक्कुमारिया      | মৰল    | २०४३               | सौमनस गजदन्त विमलक्र्ट                  | श्रीवत्समित्रा | निवास  |
|                  | समभूम <u>ि</u>                    |                   |        | २०१४               | विद्युत्प्रभ गजदम्तका स्वस्तिक          | व्यसा          | 13     |
| २०१              | गंगा नदीमे स्थित कमसाकार          | वला               | .,     |                    | कूट                                     |                |        |
|                  | कूट                               |                   |        | ••                 | ., का कनककूट                            | वारिपेणा       |        |
| २५१              | जम्बूद्वीपको जगतीमें गंगा नदी     | दिक्कुमारी        |        | २०११               | गन्धमादन गजदन्तपर लोहितक्र्ट            | भोगवती         |        |
|                  | के जिलद्वारपर                     |                   |        | ,,,                | , स्फटिक कूट                            | भोगंकृति       | ,,     |
| २५८              | सिन्धु नदीके मध्य कमलाकार         | अवना या लवणा      |        | २०ई२               | माल्यवान् गजदन्तपर सागरकूट              | भोगवती         |        |
| -                | क्र्ट                             |                   |        | **                 | ,, ,, रजतकूट                            | भोगमालिनी      | .,     |
| रई२              | हिमवान्के मूलमें सिन्धुकूट        | सिन्धु            | ,,     | <b>२१७</b> ३       | शाल्मलोवृक्ष स्थलको चौथो                | वेणु युगलकी    |        |
| 19649            | हिमवान् पर्वतके ११ में से ६ क्रूट | क्तूटके नामवाली   | 71     | İ                  | भूमिके चार तोरण द्वार                   | देवियॉ         |        |
| ર્ક્ષહર          | पद्म हदके मध्य कमलपर              | গী                |        | २१६६               | जम्बूबृक्ष स्थलकी भी चौथी               | आदर युगलकी     | ,,     |
| १७२८             | महा पद्म हदके ,, ,, ,,            | ही                | ,,     |                    | भूमिके चार तोरण द्वार                   | <b>दे</b> वियॉ | l l    |
| શ્હદ્વર          | तिगिछ ,, ,, ,, ,, ,,              | धृति              | ••     | ज, प <i>. ६</i>    | देवकुरु व उत्तरकुरुके २० दहोके          | सपरिवार नोल-   | মৰন    |
| <b>१</b> १७६     | सुमेरु पर्वतके सौमनस वनको         | मेधकरा आदि न      | निवास  | ३१४३               | कमलोंपर                                 | कुमारी आदि     |        |
|                  | चारो दिशाओमे ८ कूट                |                   | ļ      | ति, प <b>./४</b> / | रुचकबर पर्वतके ४४ क्रूट                 | दिक्कन्याएँ    |        |
| 2083             | सौमनस गजदन्तका काचन कूट           | <b>सुत्र</b> त्सा | 14     | ૧૪૪–૧૭૨            | , i i i i i i i i i i i i i i i i i i i |                |        |

# द्वीप समुद्रोंके अधिपति देव

(ति. प /४/३=-४९); (ह, पु./४/६३७-६४६); (त्रि. सा./१६१-१६४)

संकेल-द्रो=द्वोप; सा=सागर, ← = जो नाम इस ओर लिखा है वही यहां भी है।

|                 | ति प./४/३८-४६   |                                               | ह पु/६/६३७-६४६ |               | त्रि. स⊺./१६१-१६४ |                |
|-----------------|-----------------|-----------------------------------------------|----------------|---------------|-------------------|----------------|
| द्वीप या समुद्र | दक्षिण          | उत्तर                                         | द क्षिण        | उत्तर         | द क्षिण           | उत्तर -        |
| जंबू द्वी०      | आदर             | अनादर्                                        |                | नावृत         | ←                 |                |
| लवण सा          | प्रभास          | प्रियदर्शन                                    | - सु           | स्थित         |                   | _ <b>-</b>     |
| <b>धात</b> की   | प्रिय           | दर्शन                                         | प्रभास         | प्रियदर्शन    | ↔                 | ←              |
| कालोद           | काल             | महाकाल                                        | -→             | <del>~~</del> | ←                 | ←              |
| पुष्करार्ध      | पद्म            | पुण्डरोक                                      | ←              | ←             | पद्म              | पुण्डरीक       |
| मानुबोत्तर      | चक्षु           | मुचक्षु                                       | ←              | ←             | ←                 | <del>~</del>   |
| पुष्करार्ध      | ×               | ×                                             | ) ×            | ×             | चक्षुष्मान्       | सुचक्षु        |
| पुष्कर सा०      | श्रीप्रभु       | श्रीधर                                        | ←              | ←             | ←                 | <del>~ -</del> |
| वारुणीवर द्वी०  | बरुण            | <b>ब रु</b> ण प्र भ                           | _ <b>←</b>     | <b>←</b>      | ←                 | ←-             |
| ,, सा०          | मध्य            | मध्यम                                         | ←              | -→            | ←                 | ← .            |
| क्षीरवर द्वी०   | प⊺ण्डुर         | पुष्वदन्त                                     | ←              | ←             | ←                 | ۥ              |
| ., सा०          | विमल प्रभ       | विमल                                          | विमल           | विमत्तप्रभ    |                   | ←              |
| धृतवर द्वी०     | ਸ਼ੁਸ਼ਮ          | घृतवर                                         | <b>सु</b> प्रभ | महाप्रभ       | ←                 | ←              |
| ., सा०          | उत्तर           | महाप्रभ                                       | कनक            | ক্রন্কাম      | क्रनक             | कनक्ष्रभ       |
| क्षौद्रवर द्वी० | कनक             | कनकाम                                         | पूर्ण          | पूर्णप्रभ     | पुण्य             | पुण्यप्रभ      |
| ,, सा०          | पूर्ण           | पूर्ण भद्र                                    | गन्ध           | महागन्ध       | <b>←</b>          | <del>~~</del>  |
| नदीश्वर द्वी०   | ग≓ध             | महागन्ध                                       | नन्दी          | नन्दीप्रभ     | ←                 | ←-             |
| ,, सा०          | नन्दि           | नदिप्रभु                                      | ਮੁਫ਼           | सुभद          | <b>~</b>          | ←              |
| अरुणवर द्वी०    | चन्द्र          | ਸ਼ੁਮੜ                                         | ওাহ্চগ         | অহৃগরম        | ←                 | ←              |
| ,, सा०          | <b>अ</b> रुग    | অহলসম                                         | सुग∓ध          | सर्वगन्ध      | . ←               | <del>~~</del>  |
| अरुणाभास द्वी०  | सुगन्ध          | सर्वगन्ध                                      | ×              | ×             | ×                 | ×              |
| अन्य—           | ↔ कथन नष्ट है 🗧 | <u>,                                     </u> |                |               |                   |                |

#### ८, मवनों आदिका विस्तार

१. सामान्य प्ररूपणा

ति प्र/६/गा का भावार्थ-९. उत्रृष्ट भवनोका जिस्तार और बाहज्य क्रमसे १२००० व ३०० योजन है। जधन्य भवनोका २५ व १ योजन अधवा १ कोश है १८-१०। उत्कृष्ट भवनपुरोका ५१०००,०० योजन और जधन्यका श्योजन है । २१। [ त्रि सा / २०० मे उत्कृष्ट

#### विद्योग प्ररूपणा

भवनपुरका विस्तार १०००,०० योजन चताया है ।] उत्कृष्ट आवास १२२०० योजन और जघन्य ३ कोश प्रमाण विस्तारवाले है। ( त्रि. सा./२६८-३०० ) । ( नोट-जॅचाई सर्वत्र लम्बाई व चौडाईके-मध्यवर्ती जानना, जैसे १०० घो लम्बा और ५० घो. चौडा हो तो ऊँचा ७५ यो होगा। क्रुटाकार प्रासादोका विस्तार सूलमें ३, मध्यमें २ और ऊपर १ होता है। ऊँचाई मध्य विस्तारके सनान होती है।

| ति, प,/१/गा,           | स्थान                         | भवनादि     | ज, उ.म.  | आकार    | लम्बाई          | चौडाई               | ॐचाई                |
|------------------------|-------------------------------|------------|----------|---------|-----------------|---------------------|---------------------|
| २ <b>१-२</b> ९         | जबूद्वीण्की जगतीपर            | ਮਕਜ        | ज, !     | चौकोर   | १०० घ           | <u> १० घ</u>        | <b>૭</b> ૬ ઘ.       |
| ३०                     | जगतीपर                        | **         | ਤ.       | ••      | ३०० घ,          | १५० घ               | २२१ घ.              |
| <b>₹२</b>              |                               | 19         | <b>–</b> | ••      | २०० घ           | १०० ध               | १५० घ               |
| ७४                     | विजय द्वार                    | पुर        |          | 54      | ×               | २ यो,               | ४ यो,               |
| ୧୧                     | l l                           | नगर        |          | .1      | १२००० यो०       | ६००० यो             |                     |
| १६६                    | विजयार्ध                      | प्रासाद    |          | **      | १ को.           | १/२ को              | ३/४ को.             |
| २२४                    | गंगाकुण्ड                     | <b>b</b> 4 |          | कुटाकार | ×               | ३००० घ.             | २००० घ              |
| १६५३                   | हिमवान्                       | भवन        |          | चौकोर   | ×               | ३१- यो.             | ६२ <del>३</del> यो. |
| १६७४                   | पद्म ह्रद                     |            |          | 41      | १ को            | १/२ को              | ३/४ को.             |
| १७२१                   | अन्य हद                       | ਸਕਜ        |          | 17      |                 | हृदसे उत्तरोत्तर दू |                     |
| 3 208                  | महाहिमवान आदि                 | ਸੱਕਰ       |          | ٠.      |                 | मवानसे उत्तरोत्तर   |                     |
| १=३ई-३७                | पांडुकवन                      | प्रासाद    |          | ••      |                 |                     | १ को.               |
| 8838                   | सौमनस                         | पुर        |          | ,,      |                 | राडुकवनवालेसे दुर   |                     |
| <b>\$</b> 33 <b>\$</b> | नन्दन                         | মষন        |          | **      | →₹              | गैमनस वालेसे दुगु   | ने⊷                 |
| २०८०                   | यमकगिरि                       | प्रासाद    |          | 19      | ×               | १९५ को.             | । २५० को,           |
| 2600                   | <b>दिग्गजेंद्र</b>            | 14         |          | 11      | १२५ को          | ६२ <del>१</del> को. | 8 <b ३ को.          |
| २१६२                   | शाल्मली वृक्ष                 | 11         |          | ,5      | १ को            | १/२ को              | ३/४ को,             |
| <b>૨</b> १૬            | ., स्थल                       | *1         | }        | 17      | 19              | 1 ,1                | 11                  |
| 2480                   | इष्वाकार                      | ਮਕਰ        |          | ••      |                 | → निषध पर्वतवत      |                     |
| ≂o                     | नंदीश्वरके बनोंमें            | त्रासदि    | 1        | ••      |                 | ) ३१ यो             |                     |
| ९४७                    | रुचकवर द्वी,                  | মৰন        |          |         |                 | तमदे≊के भवनके क     |                     |
| <b>१</b> ८ <b>१</b>    | द्वि, जम्बूद्वीय विजयादिके    | नगर        |          | ••      | 1               | (६००० यो )          | [ ×                 |
| 254                    | उपरोक्त नगरके                 | ਸਕਜ        |          | , 1     | ्र यो.          | ्रश्यो,             |                     |
| १=१                    | उपरोक्त नगरके मध्यमें         | प्रासाद    |          | 17      | <b>X</b>        | १२५ यो,             | २५० यो.             |
| १९६५                   | उपरोक्त नगरके प्रथम दो<br>मडल | a j        |          | **      |                 | → मध्य प्रासादवत्   | <del>«</del>        |
| \$2\$                  | तु० चतु० मडल                  |            |          |         | $  \rightarrow$ | • मध्य प्रासादसे अ  | गधा ←               |
| २३२-२३३                | चैरय वृशके बाहर               | 17         |          | **      | ×               | ३१ <del>°</del> यो. | ६२ई यो.             |
| ति ५,/१/गा.            |                               |            |          |         | ·               |                     |                     |
| 30                     | व्यंतरोंकी गणिकाओके           | नगर        |          | **      | ं४०००यो .       | ८४००० यो.           | ×                   |

च्यकलन----घटाना या Substraction,---(दे० गणित/II/ ११०)।

व्यक्त राग-दे० राग/३।

व्यक्ति-

न्या. सू./२/२/६४ व्यक्तिगुणविश्रेषाश्रयो सूक्ति १६४।

न्या. सू./भा•/१/२/६/४४४/१६ व्यक्तिरारमलाभ' । ≓ १, इन्द्रियोंसे ग्रहण करने योग्य विशेषगुणोको आश्रयरूप मूर्सि व्यक्ति है। २. अथवा स्वरूपके लाभको व्यक्ति कहते है ।

न्या, बि./बृ /१/१९४/४२१/१६ व्यक्तिश्च दृश्यमानं रूपं 'व्यज्यत इति व्यक्तिः' इति व्युत्पत्ते । मजो व्यक्त होता है उसे व्यक्ति कहते हैं ऐसी ब्युरपत्ति होनेके कारण दृश्यमान रूप व्यक्ति है ।

न्या, वि /वृ./१/३४/२५७/१४ अनभिव्यक्ति अप्रतिपत्ति । ≠ अप्रतिपत्ति अर्थात वस्तुके स्वरूपका ज्ञान न होना अनभिव्यक्ति है ।

## व्यतिकर---

- स्या मं/२४/२१२/११ येन स्वभावेन सामान्य तेन विशेष', येन विशेष-स्तेन सामान्यमिति व्यतिकर । = पदार्थ, जिस स्वभावसे सामान्य है उसी स्वभावसे विशेष है और जिस स्वभावसे विशेष है उसीसे सामान्य है अनेकान्तवादमें यह बात दर्शाकर नैयायिक लोग इस सिद्वान्तमें व्यतिकर दोष उठाते है।
- स. भ त./८२/८ परस्परविषयगमन व्यतिकर । = जिस अवच्छेदक स्वभावसे अस्तित्व है उससे नास्तित्व क्यो न बन बैठे और जिस स्वभावसे नास्तित्व नियत किया है उससे अस्तित्व व्यवस्थित हो जाय । इस प्रकार परस्पर्ग्से व्यवस्थापक धर्मोंका विषयगमन करनेमे अनेकान्त पक्षमें व्यतिकर टोष आता है, ऐसा नैयायिक कहते है ।
- व्यतिक्रम—सामाधिक पाठ। अमितगति/१ व्यतिक्रम शीलवर्तेवि-लड्घनम्। = शील वत्तोंका उल्लंघन करना व्यतिक्रम है। व्यतिरेक —
- रा वा./४/४२/११/२५२/१६ अथ के व्यतिरेका । वाग्विज्ञानव्यावृत्ति-लिङ्गसमधिगम्यपरस्परविलक्षणा उरपत्तिस्थितिविपरिणामवृद्धिस्य-विनाशधर्माण गतीन्द्रियकाययोगवेदकषायज्ञानसयमदर्शनलेश्या-सम्यक्तादय । = व्यावृत्ताकार अर्थात भेुद चोतक बुद्धि और शब्दसयोगके विषयभूत परस्पर विलक्षण उत्पत्ति, स्थिति, विपरिणाम, बृद्धि, हास, क्षय, विनाश, गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, दर्शन, सयम, लेश्या, सम्यक्त्व आदि व्यतिरेक धर्म है ।
- म मु /४/१ अर्थान्तरगतो विसटशपरिणामो व्यतिरेको गोमहिषादिवत ।
   =भिन्त-भिन्न पदार्थोंमे रहनेवाले विलक्षण परिणामको व्यतिरेक विशेष कहते है, जैसे गौ और भेंस ।
- दे० अन्वय ( अन्वय व व्यतिरेक शब्दसे सर्वत्र विधि निषेध जाना जाता है । )

# २. व्यतिरेकके भेद

पं. ध,/पू /भाषाकार/१४६ द्रव्यक्षेत्र काल व भावसे व्यतिरेक चार प्रकार-का होता है।—विशेष दे० सप्तभंगी।

# ३. द्रव्यके धर्मों या गुर्णोमें परस्पर व्यतिरेक नहीं है

पं. ध./पू/श्लो ननू च व्यतिरेकस्व भवतु गुणाना सदम्बयस्वेऽपि । तद-नेकस्वप्रसिद्धौ भावव्यतिरेक्त सतामिति चेत् ११४५। तन्न यतोऽस्ति विशेषो व्यतिरेकस्यान्वयस्य चापि यथा । व्यतिरेकिणो हानेकेऽप्येक स्यादन्वयी गुणो नियमात् ।१४६। भवति गुणांश कश्चित् स भवति नान्यो भवति स चाप्यम्य । सोऽपि न भवति तदन्यो भवति तदन्योऽपि भावव्यतिरेक ११५०। तल्लक्षणं यथा स्याउज्जानं जीवो य एव ताबांश्च। जीवो दर्शनमिति वा तदभिज्ञानात् एव तावाश्च 1१४४। = प्रश्न----स्वत सद् रूप गुणोमें सत् सत यह अन्वय वरावर रहते हुए भी, उनमें परस्पर अनेक्ताकी प्रसिद्धि होनेपर उनमे भाव-व्यतिरेक हेतुक व्यतिरेकत्व होना चाहिए ? १९४६। उत्तर--- यह कथन ठोक नही है, क्योंकि अन्वयका और व्यतिरेकका परस्परमें भेद है। जैसे---नियमसे व्यतिरेकी अनेक होते है और अन्वयी गुण एक होता है ।१४६। [ भाव व्यतिरेक भी गुणोंमें परस्पर नहीं होता है, भक्तिक ) जो कोई एक गुणका अविभागी प्रतिच्छेद है, यह वह ही होता है, अन्य नही हो सकता, और वह दूसरा भी वह पहिला नहीं हो सकता, किन्तु जो उससे भिन्न है वह उससे भिन्न ही रहता है।१४०। उसका लक्षण और गुणोमे भाषव्यतिरैकका अभाव इस प्रकार है, जैसे कि जो ही और जितनाही जीव ज्ञान है वही तथा उतना ही जीव एकस्व प्रत्यभिज्ञान प्रमाणसे दर्शन भी है। १५४।

- \* पर्याय व्यतिरेकी होती है -- दे पर्याय/२।
- \* अन्वय ब्यतिरेकमें साध्यमाधक माव ---हे मप्तमगी/y/y।

व्यतिरेक व्यास अनुमान--- दे अनुमान ।

व्यतिरेको हेतु--- दे हेतु ।

ट्यधिकरण- विसी एक धर्मीमे एक धर्म रहता है और अन्य कोई धर्म नही रहता। तत्र वह अभावभूत धर्म उस पहले धर्मका व्यधि-करण कहलाता है। जेसे पटरव धर्म घटरवजा व्यधिकरण है।

#### व्यभिचार—

रा वा /१/१२/१/५३/५ अतस्मिस्तदिति ज्ञान व्यभिचार' । = अतत्को तत् रूपसे ग्रहण करना व्यभिचार है ।

## २. ज्यभिचारी हेत्वामास सामान्यका रक्षण

- प, मु /ई/३० विपक्षेऽप्यविरुद्धवृत्तिरने कास्तिकः ।३०। = जो हेतु पश्च, विपक्ष व सपक्ष तीनोमे रहे उसे अने कास्तिक कहते है ।
- न्या दी /३/\$४०/=६/११ सव्यभिचारोऽनैकान्तिकः (न्या. सू /मू / १/२/४) यथा—'अनित्य इाव्द प्रमेयत्व।त्त' इति । प्रमेयत्वं हि हेतु साध्यभूतमनित्यत्व व्यभिचरति, गगनादौ विपक्षे नित्यत्वेनापि सह वृत्तो । ततो विपक्षाइव्यावृत्त्यभावादनैकान्तिक । पक्षसपश्चविपश्च-वृत्तिरनैकान्तिकः । = जो हेतु व्यभिचारो हो सो अनैकान्तिक है । जैसे—'इाव्द अनित्त्य है, क्योकि वह प्रमेय है', यहॉ 'प्रमेयत्व' हेतु अपने साध्य अनित्यत्वका व्यभिचारी है।कारण, आकाशादि विपक्ष-मे नित्यत्वके साथ भी वह रहता है । अत विपक्षसे व्यावृत्ति न होनेसे अनैकान्तिक हेत्वाभास है ।४०१ जो पक्ष, सपक्ष और विपक्षमे रहता है वह अनैकान्तिक हेत्वाभास है ।६२।

# ब्यभिचारी हेखामासके भेद

न्या दो./३/§६२/१०१ स द्विविध —निश्चितविपक्षवृत्तिक शङ्कित-विपक्षवृत्तिकश्च । =वह दो प्रकारका है—निश्चित विपक्षवृत्ति और शकित विपक्षवृत्ति ।

# ४. निश्चित व शंकित विपक्ष वृत्तिके ऌक्षण

- प. मु /६/३१-३४ निश्चितविपक्षवृत्तिरनित्य शब्द प्रमेयत्वात् घटवत् ।३१। आकाशे नित्येऽप्यस्य निथयात् ।३२। शङ्कितवृत्तिस्तु नास्ति सर्वज्ञो वक्तृत्वात्त ।३३। सर्वज्ञत्वेन वक्तृत्वाविरोधात् ।३४। च जो हेतु विपक्षमें निश्चित रूपसे रहे उसे निश्चित विपक्षवृत्ति अनैकान्तिक कहते है । जैसे-- शब्द अनित्य है, क्योकि प्रमेय है जैसे घडा ।३१-३२। जो हेतु विपक्षमें सशयरूपसे रहे उसे शक्तिवृत्ति अनैकान्तिक कहते है । जैसे-- सर्वज्ञ नहीं है. क्योकि, वक्ता है ।
- म्या दो,/६/९६२/१०१ तत्राचो यथा धूमवानय प्रदेशोऽग्निमत्त्वादिति । अत्र अग्निमत्त्व पक्षीकृते सदिह्यमानधूमे पुरोवत्तिति प्रदेशे वर्तते, सपक्षे धूमवति महानसे च वर्तते, विपक्षे धूमरहितत्वेन निश्चितेऽड्-गारावस्थापन्नाग्निमतिप्रदेशे वर्त्तते इति निरचयान्निश्चितविपक्षवृ-त्तिक । द्वितीयो यथा, गर्भस्थो मैत्रीतनयः श्यामो भवितुमर्हति मैत्रीतनयत्वादितरतत्तनयवदिति । अत्र मैत्रीतनयत्व हेतु पक्षीकृते गर्भस्थे वर्त्तते, सपक्षे इतरतत्पुत्रे वर्त्तते, विपक्षे अश्यामे भवितुमर्हति वर्त्ततापीति शङ्काया अनिवृत्ते श्रद्धितविपक्षवृत्तिक । अपरमपि शङ्कितविपक्षवृत्ति-कस्योदाहरणम्, अर्हर्स्यद्वी ने भवितुमर्हति वक्षत्त्वात् रथ्यापुरुष-वदिति । वक्तृत्वस्य हि हेतो पक्षीकृते अर्हति, सपक्षे रथ्यापुरुषे यथा-वृत्तिरस्ति तथा विपक्षे सर्वज्ञेऽपि वृत्ति सभाव्येत, वक्तृत्वज्ञातृत्वयो-र्विरोधात्त । यद्वि येन सह विरोधि तत्व्वछ तद्वति न वर्त्तते । न च

वचनज्ञानयोर्लोके विरोधोऽस्ति, प्रन्युत ज्ञानवत एव वचनभौष्ठव स्पष्ट दृष्टम् । ततो ज्ञानोत्वर्पवति सर्वज्ञे वचनोत्कर्पे कानुपपत्ति-रिति। = १ उनमें पहलेका (निश्चितविपक्षवृत्तिका) उदाहरण यह है---'यह प्रदेश धूमवाला हे, क्योंकि वह अग्निवाला है।' यहाँ 'अग्नि' हेतु पक्षभूत संदिग्ध धूमवाले सामनेके प्रदेशमे रहता है, और सपक्ष रसोईघरमें रहता है तथा विपक्ष धूमरहित रूपसे निश्चित रूपसे निश्चित अगारस्वरूप अग्निवाले प्रदेशमें भी रहता है, ऐसा निश्चय है, अत' वह निश्चित विपक्ष वृत्ति अनैकान्तिक है। २, दूसरेका ( शंकित विषक्ष वृत्तिका ) उदाहरण यह है--- 'गर्भस्थ मैत्रीका पुत्र श्याम होना चाहिए, क्योंकि मैत्रीका पुत्र है, दूसरे मैत्रीके पुत्रोकी तरह' यहाँ 'मैत्रीका पुत्रपना' हेलु गर्भस्थ मैत्रीके पुत्रमे रहता है, सपक्ष दूसरे मंत्रीपुत्रोमें रहता है, और विपक्ष अश्याम-गोरे पुत्रमे भी रहे इस शकाकी निवृत्ति न होनेसे अर्थाद्य विपक्षमें भी उसके रहनेकी शका त्रनी रहनेसे वह शकित विपक्षवृत्ति है। ३ शकित विपक्षवृत्तिका दूसरा भी उदाहरण है - अर्हत सर्वज्ञ नही होना चरहिए, क्योंकि वे वक्ता है, जेसे राह चलता पुरुष'। यहाँ 'वक्तापन' हेतु जिस प्रकार पक्षभ्रत अर्हतमें और सपसभूत रथ्यापुरुषमें रहता है उसी प्रकार सर्वज्ञमें भी उसके रहनेकी सम्भावना की जाय, च्योकि वक्तापन और ज्ञातापनका कोई विरोध नही हे । जिसका जिसके साथ विरोध होता है. वह उसवालेमे नही रहता है, और वचन तथा ज्ञानका लोकमे विरोध नहीं है, बल्कि लानीके ही बचनोमे चतुराई अथवा मुन्दरता स्पष्ट देखनेमे आती हे। अत विशिष्ट ज्ञानवान सर्वज्ञमे विशिष्ट बक्तापनके होनेमे क्या आपत्ति है १ इस तरह बक्तापनकी विपक्षभूत सर्वज्ञमे भी सम्भावना होनेसे वह शकित विषक्षदृत्ति नामका हेरवाभास है।

**ठ्यय---**दे, उत्त्पाद व्यय भौव्य ।

व्यवच्छेद—-न्या, वि /वृ /१/४६/६ व्यवच्छेरो निरास'। ⇒निरा-करण या निवृत्ति करना व्यवच्छेद है।

\* अन्ययोग आदि व्यवच्छेद—<sub>दे एव</sub> )

## व्यवसाय—

- न्या. वि./वृ./१/७/१४०/१७ अवसायोऽधिगमस्तदभावो व्यवसायो विशव्दस्याभावार्थस्वात् विमलादिवत् । = अधिगम अर्थात् ज्ञानको अवसाय कहते है । उसका अभाव व्यवसाय है, क्योकि, 'वि' उपसर्ग अभावार्थक है, जैसे 'विमल' का अर्थ मल रहित है ।
- द्र. स /४२/१<sup>८</sup>१/४ व्यवसायात्मकं निश्चयात्मकमित्यर्थः ।∞व्यवसाया-त्मक अर्थात् निश्चयात्मक ।
- दे. अवाय—( अवाय, व्यवसाय, वुद्धि, विज्ञ प्ति, आमुंडा, और प्रत्यामुंडा ये पर्यायवाची नाम है । )

\* कृषि व्यवसायकी उत्तमता- हे, सावदा/ई।

- **टयवस्था** रा वा./४/१/२१/४३४/२ अवतिष्ठन्ते पदार्था अनया आकृत्येत्यवस्था, विविधा अवस्था व्यवस्था विविधसंनिवेशो, वेत्रादासनाकार इत्यर्थ. । = जिस आकृत्तिके द्वारा पदार्थ ठहराये जाते है वह अवस्था कहलाती है। विविध अवस्था व्यवस्था है। वेत्रासनादि आकाररूप विविध सन्निवेश, यह इसका अर्थ है।
- नोट-( किसी विषयमें स्थितिको व्यवस्था कहते है और उससे विष-रीतको अव्यवस्था कहते है।)

**ब्यवस्था पद**----दे. पह ।

Jain Education International

व्यवस्था हानि-दे हानि।

६१७

व्यवहार - \* मनुष्य व्यवहार - दे मनुष्य व्यवहार ।

ब्यवहारत्व गुण — भ आ /मू /४४०/६७३ पचविहं ववहारं जो ज्ञाणइ तचादो सवित्यार । बहुसो य दिट्ठक्यप2्ठवणो ववहारव होइ १४४८। = पाँच प्रकारके प्रायश्चित्तोंको जो उनके स्वरूपसहित सविस्तार जानते है । जिन्होने अन्य आचार्योंको प्रायश्चित्त देते हुए देखा है, और स्वय भी जिन्होने दिया है, ऐसे आचार्यको व्यव-हारजान् आचार्य कहते है ।

द्यवहारद्रव्य--- हे नय/ 1/8/२/४।

व्यवहार नय----दे नय/V/8-१।

व्यवहार पल्य - दे गणित/1/१/१,६ ।

व्यवहार सत्य- दे, सत्य/१।

**व्यवहारावलंबी**—<sub>दे. साधु/२ ।</sub>

च्यसन—

- प वि /१/१६, ३२ च तमांससुरावेश्याखेटचौर्यपराङ्गना'। महापापानि सप्तेति व्यसनानि त्यजेह्बुध' ।१६। न परमियन्ति भवन्ति व्यसना-न्यपराण्यपि प्रभूतानि । त्यवत्वा सत्पथमपथप्रवृत्तय क्षुद्रबुद्धीनाम् ।३२। = १ जूआ. मास. मद्य. वेश्या. जिकार, चोरी और परस्ती, इस प्रकार ये सास महापावरूप व्यसन हैं । बुद्धिमान् पुरुषको इन समका त्याग करना चाहिए । (पं वि /६/१०), (वसु श्रा-/६१); (चा. पा /टी /२१/४३/पर उद्धृत), (ना. सं /२/११३) । २. केवल इतने हो व्यसन नही है, किन्तु दूसरे भी बहुतसे है । कारण कि अण्पमति पुरुप समीचीन मार्गको क्रोडकर कुरिसत मार्गमें प्रवृत्त हुआ करते है ।३२।
  - \* अन्य सम्बन्धित विषय

| १. | वेश्या व्यसनका | निषेध | दे  | बह्यचर्य/३ | 1- |
|----|----------------|-------|-----|------------|----|
| १. | वेदया व्यसनका  | নিষ্ধ | दे, | बह्यचर्य/३ | 1  |

- २. परस्री गमन निषेध —दे ब्रह्मचर्य/३।
- ३. चोरी व्यसन ---दे, अस्तेय।

- ठ्याकरण— १. आ पुज्यपाद देवनांन्द (ई. श. १) द्वारा रचित ३००० सुत्र प्रमाण संस्कृत की जैनेन्द्र व्याकरण । टीकार्ये पुज्यपाद कृत जेनेन्द्र न्यास. प्रभाचन्द्र नं. ४ कृत शब्दाम्भोज भास्कर, अभयनन्दि कृत महावृत्ति, श्रुतकी तिं कृत पंचवस्तु । (जै /१/३८७) (सी /२/२२०) २ पुज्यपाद (ई. श. १) कृत मुग्धबोध व्याकरण । ३ हैमचन्द्र सूरि (ई. १०८८ ११७३) कृत प्राकृत तथा गुजराती व्याकरण । ४ नयसेन (ई. ११२१) कृत प्राकृत तथा गुजराती व्याकरण । ४ नयसेन (ई. १४८१-१४९६) कृत प्राकृत व्याकरण । ६. धुभचन्द्र (ई. १४२१-१४६६) कृत प्राकृत व्याकरण । ६. धुभचन्द्र (ई. १४१६-१४६६) कृत प्राकृत व्याकरण ।

व्याख्या-- नन्दा भद्रा आदि व्याख्याएँ-दे. वॉचना।

ट्याख्या प्रज्ञाप्ति—- १ द्वादशांगका एक भेद-दे श्रुतज्ञान/III। २. आ अमितगति ( ई. १८३-१०२३) द्वारा रचित एक संस्कृत प्रन्थ। (दे. अमित गति)। ३. आ अप्पदेव (वि. श. ७) कृत ६०,००० रत्नोक प्रमाण कर्म विषयक प्राकृत ग्रन्थ । (दे, परिशिष्ट)।

#### व्याघात—

- ध, ७/२,२,६७/१५१/८ अधवा कायजोगद्धाखएण मणजोगेआगदे विदियसमए वाधादिहस्स पुणरनि कायजोगो चेव आगदो ।
- ध. ७/२.२.१२१/१६०/१० कोधस्स वाघादेण एगसमओ पत्थि, वाघादिदे वि कोधस्सेव समुप्पत्तीदो। = अथवा काययोगके कालके क्षयसे भनोयोगको प्राप्त होकर द्वितीय समयमे व्याघात (मरण) को प्राप्त हुए उसको फिर भी काययोग ही प्राप्त हुआ। क्रोधके व्याघातसे एक समय नही पाया जाता, क्योकि, व्याधात (मरण) को प्राप्त होनेपर भी पुन क्रोधकी ही उत्पत्ति होती है।
- ल. सा./भाषा/६०/१२/१ जहाँ स्थिति काण्डकघात होइ सो व्यावात कहिए ।---( विशेष दे. अपकर्षण/४ )
- **ठयाझभूति —**एक अक्रियानादी—दे. अक्रियाबाद ।
- **व्याझी**-----भरत क्षेत्रमें आर्यखण्डकी एक नदी---दे, ममुब्य/४।

**व्याज**—Interest ( ध, ६/प्र, २९)

**उपापक** स. ४/१,३,१/८/२ आगासं गगणं देवपर्थं गोज्फगाचरिदं अवगाहणलक्खलं आधेर्यं वियापगमाधारो भूमि त्ति एयट्टो। ल.१. आकाश, गगन, देवपथ, गुह्यकाचरित (यश्नोंके विचरणका स्थान), अवगाहनलक्षण, आधेय, व्यापक, आधार और भूमि ये सब नोआगम द्रव्य क्षेत्रके एकार्थवाचक नाम हैं - दे, क्षेत्र/१/१३। २ जोव शरीरमे व्यापक है पर सर्व व्यापक नहीं है-- दे, जीव/३।

**व्यापकानुपलब्धि-**अनुमानका एक भेद-दे, अनुमान/१।

#### व्यापार---

- रा. बा./१/१/१/२/२८ व्यापृतिव्यापारः अर्थप्रापणसमर्थ क्रियाप्रयोग । = 'व्यापृतिव्यापारः' इस व्युत्पत्तिके अनुसार अर्थ प्राप्त करनेकी समर्थ क्रिया प्रयोगको व्यापार कहते है।
- प्र. सा /ता, वृ /२०४/२७१/८ चिच्चमत्कारप्रतिपक्षभूत आरम्भो व्यापार' । = चिच्चमत्कार मात्र जो हाता द्रष्टाभाव उससे प्रतिपक्षभूत आरम्भका नाम व्यापार है।
- **व्याप्ति** न्या. दी./२/६६४/१०४/२ व्याप्तिर्हि साध्ये बहूवादौ सत्त्येव साधन धुमाविरस्ति, असति तु नास्तीति साध्यसाधननियतसाहचर्य-लक्षणां । एतामेव साध्यं विना साधनस्याभावादविनाभावमिति च व्यपदिश्यन्ते । = साध्य अग्नि आदिके होनेपर ही साधन धूमादिक होते है तथा उनके नही होनेपर नही होते, इस प्रकारके साहचर्यस्तप साध्य साधनके नियमको व्याप्ति कहते है । इस व्याप्तिको ही साध्यके तिना साधनके न होनेसे अविनाभाव कहते है ।—( विशेष दे. तर्क व दृष्टान्त/१/१)
- पं. ध /ड /८१४ व्याग्नित्वं साहचर्यस्य नियम स यथा मिथ ! सति यत्र य स्यादेव न स्यादेवासतीह यः ।८१४। =परस्परमें सहचर नियमको व्याग्नि कहते है, वह इस प्रकार है, कि यहॉपर जिसके होनेपर जो होवे और जिसके न होनेपर जो नहीं ही होवें ।—( विशेष दे. तर्क)

#### 🖈 अन्य सम्बन्धित विषय

| १ व्यतिरेक व्याप्त अनुमान ।         | दे. अनुमान ।    |
|-------------------------------------|-----------------|
| », अन्याप्त, अतिव्यास लक्षण ।       | - दे. लक्षण ।   |
| ३. अन्वय व्यतिरेक व्यास दृष्टान्त । | -दे. इष्टान्त । |
| ४. अन्वय व्यतिरेक व्याप्त हेतु ।    | - दे हेतु ।     |
| ५ व्याप्त व्यापक सम्बन्ध ।          | दे सम्थन्ध।     |
| ६. कारण कार्यमें परस्पर व्याप्ति ।  | दे कारण/1/३।    |

- व्याप्य--- १ व्याप्य व्यापक सम्बन्ध--दे. सम्बन्ध । २. व्याप्य हेतु---दे हेतु । ३. व्याप्यासिद्ध हेरवाभास---दे. असिद्ध ।
- व्यामोह मो पा /टी /२७/३२२/११ व्यामोह पुत्रकलत्र मित्रादि-स्तेहः । वामाना स्त्रीणा वा ओहो वामौह तत्तथोक्त समाहारो द्वन्द्व. । — पुत्र कलत्र मित्रादिका रनेह व्यामोह है । अथवा वाम अर्थात स्नियोंका ओह वाम ओह है । वाम — ओह ऐसा यहाँपर द्वन्छ समास है ।

#### व्यावृत्ति—

- न्या. वि./व./२/११/११/७ व्यावृत्ति स्वत्रक्षणानां विच्छेर । = अपने लक्षणोंका विच्छेर व्यावृत्ति है ।
- स्या, में /४/१७/१ व्यतिवृत्तिः व्यावृत्तिः, सजातीयविजातीयेम्य' सर्वथा व्यवच्छेद ।
- स्या./मं./१४/१६६/७ व्यावृत्तिर्हि विवसितपदार्थे इतरपदार्थ प्रतिषेधः । =सजातीय और विजातीय पदार्थोसे सर्वथा अलग होनेवाली प्रतीतिको व्यावृत्ति अथवा विशेष कहते है । अथवा विवक्षित पदार्थ मे दूसरे पदार्थके निषेधको व्यावृत्ति कहते हैं ।
- दे, पर्योग/१/१/२ ( पर्याअ, ब्यावृत्ति, विशेष व अपवाद ये एकार्थ-वाची है । )
- **द्यास---**Diameter ( ध ४/त्र. २८) 1-दे. गणित/II/ % 1
- **ध्यास** १. पा. पु./सर्ग/श्लोक--भीष्मका सौतेला भाई था। धोवर-को कन्यासे उत्पन्न पाराशरका पुत्र था। (७/११४-११७)। इसके तीन पुत्र थे-घृतराष्ट्र, पाण्डु व विदुर। (७/११७)। अपर नाम धृतमर्र्य था (८/१७)। २. महाभारत आदि पुराणोके रचयिता। समय-अत्यन्त प्राचीन। ३ योगदर्शनके भाष्यकार। समय-ई. श./४ (दे० योगदर्शन)। ४. व्यास एलापुत्र एक विनयवादी था। - दे० वैनयिक।
- टयुच्छित्ति--- घ. /=/३.४/वृष्ठ/पंक्ति एदम्मि गुणट्ठाणे एदासि पय-डीण बध वोच्छेदो होदि त्ति कहिरे हेट्ठिल्ल गुणट्ठाणाणि तासि पयडीण बंधसामियाणि त्ति सिद्धीदो। किच बोच्छेदो दुविहो उप्पादाणूच्छेदो अणूप्पादाणूच्छेदो । उत्पाद सत्त्वं, अनुच्छेदो विनाश अभाव नीरूपिता इति यावत्। उत्पाद एव अनुच्छेद' उत्पादानुच्छेद , भाव एव अभाव इति यावत् । एसो दव्वटि्ठयणम≁ व्ववहारो । ण च एसो एमदेण चप्पलओ, उत्तरकाले अप्पिदपज्जायस्स विणासेण विसिट्ठदव्यस्स पुठिवल्लकाले वि उवलंभादो । (५/७)। अनुत्पाद असत्तव, अनुच्छेदो विनाश', अनुत्पाद एव अनुच्छेद' (अनुत्पाद।नुच्छेद ) असत अभाव इति यावत्, सत असत्त्वविरो-धात । एसो पज्जवटि ठयणयववहारो । एत्थं पुण उप्पादाणुच्छेदम-स्सिदूण जेल सुत्तकारेण अभावव्ववहारो कदो तेण भावो चेव पयहिब्धस्स परूविदो । तेणेदस्स गंथस्स बधसामित्तविचयसण्णा धडदिति । ( ६/५)। = १, इस गुणस्थानमें इतनी प्रकृतियोंका वन्धव्युच्छेद होता है, ऐसा कहनेपर उससे नीचेके गुणस्थान उन प्रकृतियोंके बन्धके स्त्रामी है यह स्वयमेव सिद्ध हो जाता है। २ दूसरी वात सह है कि व्युच्छेद दो प्रकारका है— उत्पा-हानू स्छेद और अनुत्पादानु स्छेद । उत्पादका अर्थ सत्त्व और अनू-च्छेदका अर्थ विनाश, अभाव अथवा नीरूपीपना है। उत्पाद ही अनुच्छेद सो उत्पादानुच्छेद (इस प्रकार यहाँ कर्मधारय समास है)। उक्त कथनका अभिगाय भाव या सत्त्वको ही अभाव बतलाना है। यह द्रव्याधिक नयके आधित व्यवहार है, और यह सर्वथा मिथ्या भी नहीं है. क्योकि, उत्तरकालमें विवक्षित पर्यायके विनाशसे बिशिष्ट द्रव्य पूर्वकालमें भी पाया जाता है। अनुरपादका अये असत्त्व और अनुच्छेदका अर्थ विनाह है। अनुस्पाद ही अनु-

For Private & Personal Use Only

च्छेर अर्थात् असत्का अभाव होना अनुत्पादानुच्छेद है. क्योकि सतके असत्त्वका विरोध है। यह पर्यायाधिक नयके आश्रित व्यव-हार है। ३ यहॉपर चूँकि सूत्रकारने उत्पादानुच्छेदका ( अर्थात् पहले भेदका ) आश्रय करके ही अभावका व्यवहार किया है, इसलिए प्रकृतिवन्धका सद्भाव हो निरूपित किया गया है। इस प्रकार इस ग्रन्थका बन्धस्वामिस्वविचय नाम संगत है।

गो.क./जो.प्र/१४/५०/४ वयव्युच्छित्तौ द्वौ नयौ इच्छन्ति— उरपत्दानुच्छेदोऽनुत्पादानुच्छेदश्चेति । तत्र उत्पादानुच्छेदो नाम द्रव्यार्थिक तेन सत्त्वावस्थायामेत्र विनाशमित्त्व्वति । असत्त्वे बुद्धि-विषयातिकान्तभावेन वचनगोचरातिकान्ते सति अभावव्यवहारा-ज्रूपपत्ते । तस्मात भाव एव अभाव इति सिद्धं। अनुत्पादानू-च्छेदो नाम पर्यार्थार्थक तेन असत्त्वावस्थायामभावव्यपदेश-मिच्छति । भावे उपलभ्यमाने अभावत्वविरोधात् । • अत्र पुनः सूत्रे द्रव्धाधिकनय. उत्पादानुच्छेदौऽवत्तम्त्रितः उत्पादस्य विद्यमानस्य अनुच्छेदः अविनाशः यस्मिन् असौ उत्पादानुच्छेदो नय । इति द्रव्याथिकनयापेक्षया स्वस्वगुणस्थानचरमसमये बन्धव्युच्छित्ति. मन्धविनाश । पर्यायायिकनयेन तु अनन्तरसमये बन्धनाशः । -- व्युच्छित्तिका कथन दो मयसे किया जाता है--- उत्पादानुच्छेद और अनुत्यादानुच्छेद। तहाँ उत्पादानुच्छेद नाम द्रव्याधिकनयका है। इस नयसे सत्त्वको अवस्थामें ही विज्ञाश माना जाता है, क्योंकि बुद्धिका विषय न बननेपर तब वह अभाव वचनके अगोचर हो जाता है, और इस प्रकार उस अभावका व्यवहार ही नहीं हो सकता । इसलिए सद्भावमे ही असद्भाव कहना योग्य है यह सिद्ध हो जाता है। अनूत्पादानुच्छेद नाम पर्या-यार्थिक नयका है। इस नयसे असत्त्वकी अवस्थामें अभावका व्यपदेश किया जाता हे। क्योंकि, सड्भावके उपलब्ध होनेपर अभावपनेके होनेका विरोध है। यहाँ सूत्रमें द्रव्याथिक नय अर्थात् उत्पादानुच्छेदका अत्रलम्बन लेकर वर्णन किया गया है। उत्पादका अर्थांत् विद्यमानका अनुच्छेद या विनाश जिसमे होता है अर्थात सद्भावका विनाश जहाँ होता है, वह उत्पादानु-च्छोद नय है। इस प्रकार द्रव्यार्थिक नथको अपेक्षासे अपने-अपने गुणस्थानके चरम समयमें बन्धव्युच्छित्ति अर्थात् बन्धका विनाश होता है। पर्यायार्थिक नयसे उस चरम समयके अनन्तर वाले अगले समयमे बन्धका नाश होता है, ऐसा समफना चाहिए ।

# व्युच्छेद—दे० व्युच्छित्ति ।

ट्युर्सर्ग — नाहरमें क्षेत्र वास्तु आदिका और अभ्यन्तरमे कथाय आदिका अथवा नित्य व अनिधत कालके लिए शरीरका त्याग करना व्युरसर्ग तप या व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त है। व्युत्सर्ग प्रायश्चित्तका अपर नाम कायोत्भर्ग है जो देवसिक, रात्रिक, चातुर्मासिक आदि दोषोके साधनार्थ विधि धूर्वक किया जाता है। शरीरपरसे ममत्व बुद्धि छोडकर. उपसर्ग आदिको जीतता हुआ, अन्तर्मुहूर्त या एक दिन नास व वर्ष पर्यंत निरचल खडे रहना कायोत्सर्ग है।

# १. कायोत्सर्गं निर्देश

## १. कायोल्सगेका लक्षण

- नि सा /मु /१२१ कायाई परदब्वे थिरभावं परिहरत्तु अप्पार्ण । तस्स हवे तणुसग्ग जो भायइ णिव्विअप्पेण ।१२१। = काय आदि पर-द्रव्योंमें स्थिर भाव छोडकर, जो आत्माको निर्विकल्परूपसे ध्याता है, उसे कायोत्सर्ग कहते है । १२१।
- मू. आ /२८ देवस्सियणियमादिमुं जहुत्तमाणेण उत्तकालम्हि । जिण-गुणचितणजुत्तो काओसग्गो तणुविसग्गो ।२९। = दैवसिक निश्चित

क्रियाओमे यथोक्त कालप्रमाण पर्यंत उत्तम क्षमा आदि जिनगुणोंकी भावना सहित देहमे ममरवको छोडना कायोत्सर्ग है।

- रा वा /६/२४/११/५३०/१४ परिमितकालविषया शरीरे ममत्वनिवृत्ति काथोत्सर्ग । == परिमित कालके लिए शरीरसे ममत्वका त्याग करना कायोत्सर्ग है। (चा सा /५६/३)।
- भा आ /वि /१/३२/२१ देहे ममत्वनिरास कायोरसर्ग । ==देहमें मभरवका निरास करना वायोरसर्ग है।
- यो. सा./अ./४/४२ झात्वा योऽचेतनं काय नश्वर कर्मनिर्मितं। न तस्य वर्तते कार्ये कायोत्सगं करोति सं ।४२। चदेहको अचेतन, नश्वर व कर्मनिर्मित सममकर जो उसके पोषण आदिके अर्थ कोई कार्य नहीं करता, वह कायोत्सर्गका धारक है।
- का, अ./मू./४६७-४६२ जग्लमल लित्तगत्तो दुस्सहवाही सु णिष्प-डीयारो । मुहधोवणादि-विरओ भोयण सेज्जादिणिरवेक्लो ।४६७ ससस्वर्षितणरओ दुज्जण सुयणाण जो हु मउफ त्थो । देहे वि णिम्ममत्तो काओ सग्गो तओ तस्स ।४६८। - जिस मुनिका शरीर जग्ल और मलसे लिप्त हो, जो दुस्सह रोगके हो जानेपर भी उसका इलाज नहीं करता हो, मुख धोना आदि शरीरक संस्कारसे उवासीन हो, और भोजन शय्या आदिकी अपेक्षा नहीं करता हो, तथा अपने स्वरूपके चिन्तनमें ही जीन रहता हो, दुर्जन और सज्जनमें मध्यस्थ हो, और शरीरसे भी ममरबन करता हो उस मुनिके कायोत्सर्ग नामका तप होता है।
- नि. सा /ता. वृ./७० सर्वेषां जनानां कायेषु वह्रयः क्रिया विद्यन्ते, तासां निवृत्ति' कायोत्सर्ग', स एव गुप्तिर्भवति । स्सव जनोंको काय-सम्बन्धी बहुत क्रियाएँ होती हैं: उनकी निवृत्ति सो कायोत्सर्ग है। वही गुप्ति है।
- दे०कृतिकर्म/३/२( खडे-खडे या कैठे कैठे शरीरका तथा कषायोंका स्याग करना कायोर्सर्ग है ।)

# २. कायोरसगंके भेद व उनके लक्षण

- म्, आ,/६७३−६७७ उट्ठिद उट्८िद उट्ठिदणिविट्ठ उवविट्ठ-उट्टिठदो चेव । उबविट्ठदणिविट्ठोवि य काओशग्गो चदुर्ठाणो ।६७३। धम्म सुक्क च दुवे फायदि जफाणाणि जो ठिदो सतो। एसो काओसग्गो इह उट्ठिदउट्ठिरो णाम । १७४। अट्ट रुह च दुवे भायदि भाणाणि जो ठिंदो सतो । एसो काओसग्गो उट्टिठद-णिबिट्ठिदो णाम ।३७४। धम्म सुक्क च दुवे भायदि भाणाणि जो लि-सण्णो दु। एसो काउसग्गो उवविट्ठउट्ठिदो णाम ।६७६। अट्टं रुह् च दुवे भायदि भागाणि जो णिसण्णो दु। एसो काउसग्गो णिसण्णि÷ दणिसण्णिदो णाम ।६०७। ⇔अश्थितां स्थित. उत्थितनिविष्ट, उप-विष्टोरियत और उपविष्ट निविष्ट, इस प्रकार कायोत्सर्गके चार भेद है। ई७३। जो कायोरसर्गसे खडा हुआ धर्म शुक्ल ध्यानोको चिन्तवन करता है वह उत्थितोदिथत है। ६७४। जो कायोत्सर्गसे खडा हुआ आर्त रौद्र ध्यानोको चिन्तवन करता है वह उत्थित-निविष्ट है।६७४। जो बठे हुए धर्म व शुक्तध्यानोका चिन्तवन करता है वह उपविष्टोत्थित है ।६७६। और जो बैठा हुआ आर्त रौद्र ध्यानोका चिन्तवन करता है वह उपविष्ठोपविष्ठ है।६००। ( अन. ध. ८/१२३/९३३)।
- भ. आ,/वि /११६/२७८/२७ उरियतोरिथलं, उरियतनिविष्टम्, उपविष्टो-रिथत, उपविष्टोपविष्ट इति चरवारो विकल्पा । घर्मे शुरुले वा परि-णतो यस्तिष्ठति तस्य कायोरसर्ग' उरिथतोरिथतो नाम । द्रव्यभावो-रथानसमन्वितत्वादुरथानप्रकर्ष' उरिथतोरिथतशब्देनोच्यते । तत्र द्रव्योरथान' शरीर' स्थाणुबदूर्ध्व अविचलमवस्थान । ध्येयैकवस्तु-निष्ठता झानमयस्य भावस्य भावोरथानं । आर्तरौद्रयो' परिषतो यस्तिष्ठति तस्य उरिथतनिषण्णो नाम कायोरसर्गः । शरीरोरथाना-

For Private & Personal Use Only

दुरिथतत्व शुभगरिणामोद्दगतिरूपस्योत्थानस्याभावाग्निषण्ण इत्यु-च्यते । अतएव विरोधाभावो भिन्ननिमित्तत्वादुरथानासनयो । एकत्र एकदा। यस्त्वासीन एव धर्मशुक्लध्यानगरिणतिमुपैति तस्य उत्थित-निषण्गो भवति परिणामोत्थानात्कायानुत्थानाच्च । यस्तु निषण्णो-Sशुभध्यानपरस्तस्य लिषण्णनिषण्णकः । काम्राशुभपरिणामःभ्या अनुस्थानात् । स्वनामोरसर्गके उत्थितोरिथत, उत्थितनिविध्ट, खपविष्टोत्थित, और उपविष्टोपविष्ट ऐसे चार भेद कहे है । धम व शुक्तध्यानमे परिणत होकर जो खडे होते है उनका कायोत्सर्ग उत्थितोत्थित मामवासा है। स्थोकि द्रव्य व भाव दोनोका उत्थान होनेके कारण यहाँ उत्थानका प्रकर्ष है जो उत्थितोत्थित शब्दके द्वारा कहा गया है। तहाँ शरीरका खम्बेके समान खडा रहना द्रव्योत्थान है तथा ज्ञानका एक ध्येय वस्तुमें एकाग्र होकर ठहरना भावोत्थान है। आर्त और रौद्रध्यानसे परिणत होकर जो खडे हाते है उनका कायोरसर्ग उत्थितनिविष्ट है। झरीरके उत्थानसे उत्थित और झुभ-परिणामोकी उद्गतिरूप उत्थानके अभावसे निविष्ट हैं। इारीर व भावरूप भिन्न-भिन्न कारण होनेसे उत्थितावस्था और आसनावस्थामे यहाँ विरोध नही है। जो मुनि कैठकर ही धर्म और शुक्लध्यानमें लबलीन होता है उसका उपविष्टोत्थित कायोरसर्ग हे, क्योकि उसके परिणाम तो खडे है, पर शरीर नहीं खडा है। जो मुनि बैठ-कर अशुभध्यान कर रहा है वह निषण्णनिषण्ण कायोरसर्ग युक्त समभनाचाहिए । क्योंकि,वह शरीरसे बैठा हुआ है और परि-णामौसे भी उत्थानशील नहीं है।

\* कायोत्सर्ग बैठे व खडे़ दोनों प्रकारसे होता है --वे॰ व्युत्सर्ग/१/२।

# ३. मानसिक व कायिक कायोखर्ग विधि

- मू. आ,/गा वोसरिवबाहुजुगलो चदुर गुल अंतरेण समवादो । सब्बग-चलणरहिओ काउसग्गो विसुद्धो दु । ६६०। जे केई उवसग्गा देव माणु-सतिरिक्खचेदणिया । ते सब्वे अधिआसे काओसग्गे ठिदो संते । ६५६। काओसग्गाम्म ठिदो चिचिदु इरियावधस्स अतिवार । त सब्व समाणित्ता घम्म सुक्क च चितेज्जो । ६६४। = जिसने दोनो बाहु सम्बी को है, चार अंगुलके अन्तर सहित समपाद है तथा हाथ आदि अगोका चालन नही है वह शुद्ध कायोरसर्ग है । ६५०। देव, मनुष्य, तियंच व अचेतनकृत जितने भी उपसर्ग है । ६५०। देव, मनुष्य, तियंच व अचेतनकृत जितने भी उपसर्ग है सबको कायो-रसर्गमें स्थित हुआ मै अच्छी तरह सहन करता हूँ । ६५६१। कायोरसर्गमें तिष्ठा ईर्यापथके अतिचारके नाराको चिन्तवन करता मुनि उन सब नियमोको समाप्त कर धर्मध्यान और शुक्लध्यानका चिन्तवन करो । । ६६४। (भ आ/बि./११६/२०८/२०), (अन ध./म/७६/८०४)।
- भ. आ /वि / १०१/७२१/१६ मनसा शरीरे ममेदंभावनिवृत्ति मौनस कायोरसर्ग । प्रलम्बभुजस्य, चतुरङ्गुलमात्रपादान्तरस्य निश्चलाव-स्थानं कायेन कायोरसर्ग. । = मनसे शरीरमें ममेद बुद्धिकी निवृत्ति मानस कायोरसर्ग है और ('मै शरीरका त्याग करता हूँ ऐसा वचनो-चार करना वचनकृत कायोरसर्ग है')। बाहु नीचे छांडकर चार अगुलमात्र अम्तर दोमो पॉवोंमें रखकर निश्चल खडे होना वह शरीरके द्वारा कायोरसर्ग है।
- अन. ध./१/२२-२४/८६६ जिनेन्द्रमुद्रया गाथा ध्यायेत् प्रीतिविकस्वरे । हरपंकजे प्रवेश्यान्तर्निरुध्य मनसानित्तम् ।२२। पृथग् द्विद्वचेकगाथा-शचिन्तान्ते रेचयेच्छने । नवकृत्व. प्रयोक्तैव दहत्यह सुधीर्महत् । ।२३। बाचाप्युपांशु व्युत्सर्गे कार्यो जप्य स वाचिक । पुण्य शतगुणं चैत्त सहस्रगुणमाबहेत् ।२४। चव्युत्सर्गके समय अपनी प्राणवायुको

भीतर प्रविष्ट करके, उसे आनन्दसे विकसित हृदयक्मसमे रोककर, जिनेन्द्र मुद्राके द्वारा णमोकार मन्त्रको गाथाका ध्यान करना चाहिए ।२३। गाथाके दो-दो और एक अशको पृथक्-पृथक् चिन्तवन करके अन्तमे उस प्राणवायुको घीरे-घीरे बाहर निकालना चाहिए। इस प्रकार नौ बार प्रयोग करनेवालेके चिरस चित महाद कर्मराशि भस्म हो जाती है ।२३। प्राणायाममें असमर्थ साधु वचनके द्वारा भी उस मन्त्रका जाप कर सकता है, परन्तु उसे अन्य कोई न सुने इस प्रकार करना चाहिए। परन्तु वाचनिक और मानसिक जपोके फलमे महान् अन्तर है। दण्डकोके उच्चारणकी अपेक्षा सौगुना पुण्य सचय वाचनिक जापमे होता है और हजारगुणा मानसिक जापमे ।२४।

# ४. कायोत्सर्गके योग्य दिशा व क्षेत्र

भ. आ /मू /५१०/७६३ पाचीणोदीचिमुहो चेदिमहुत्तो व कुणदि एगते। आसोयणपत्तीय काउसग्ग अणाबाधे ।५१०। = पूर्व अथवा उत्तर दिशाकी तरफ मुँह करके किया जिनप्रतिमाकी तरफ मुँह करके आसाचनाके लिए क्षपक कायोत्सर्ग करता है। यह कायोत्सर्ग वह एकान्त स्थानमें, अवाधित स्थानमें अर्थात् जहाँ दूसरोका आना-जाना न ही ऐसे अमार्गमें करता है।

# ५, कार्योत्सर्गके योग्य अवसर

- मू. आ /ईई३.ईई६ भत्ते पाणे गामतरे य चतुमासिवरिसचरिमेष्ठ । णाऊण ठति धीरा घणिदं दुक्खकखयद्वाए ।ईई३। तह दिवसिय-रादियपविखयचदुमासिवरिसचरिमेष्ठ । त सठव समाणित्ता धम्म सुक्क च फायेज्जो ।ईई६। =भक्त, पान, ग्रामान्तर, चातुर्मासिक, वार्षिक, उत्तमार्थ, इनको जानकर धीरपुरुष अतिशयकर दु खके क्षयके अर्थ कायोरसर्गमे तिष्ठते है ।ईई३। इसी प्रकार दैवसिक, रात्रिक, पाक्षिक, चातुर्मासिक, वार्षिक व उत्तमार्थ इन संग नियमो-को पूर्णकर धर्मध्यान और शुक्तध्यानको ध्याये ।ई६६।
- दे० अगला शीर्षक— (हिसा आदि पापोके अतिचारोमें, भक्त पान व गोचरीके पश्चात, तीर्थ व निषद्यका आदिकी वन्दनार्थ जानेपर, लघु व दीर्घ शंका करनेपर, ग्रन्थको आरम्भ करते समय व पूर्ण हो जानेपर, ईयपिथके दोषोकी निवृत्तिके अर्थ कायोरसर्ग किया जाता है।)

## यथा अवसर कायोत्सर्गके कालका प्रमाण

मू आ / ई१ ई- ६६१ सवरच्छरमुझस्स भिण्णमुहुत्तं जहण्णयं होदि । सेसा काओसग्गा होति अणेगेष्ठ ठाणेष्ठ । ६५६। अट्ठसद देव सियं कछद्धं पविख्वयं च तिण्णिसयां । उस्सासा कायव्वा णियमता अप्पमत्तेण । । ६१७। चादुम्मासे चउरो सदाई सवत्थरे य पचसदा । काओसग्गु-स्सासा पचसु ठाणेसु णादव्वा । ६१८ । पाणिवह मुसावाए अदत्त मेहुण परिग्गहे चे य । अट्ठसद उस्सासा काओसग्गम्हि कादव्वा । ६११। भत्ते पाणे गामतरे य अरहहत समणसेज्जासु । उच्चारे पस्सवणे पणवीस होति उस्सासा । ६६०। उड़देसे णिइदेसे सजमाए वंदणेय परिधाणे । सत्तावी सुस्सासा काओसग्गम्हि कादव्वा । ६६१। व्ह कायत्वा । ६१७ । वर्षका उत्कृष्ट और अन्तर्भुष्ठूतं प्रमाण जघन्य होता है । शेष कावो-त्सर्थ दिन-रात्रि आदिके भेदसे बहुत है । ६१६।



म्युत्सर्ग

| Ę | २ | १ |  |
|---|---|---|--|
|---|---|---|--|

| Q             | अनसर                                                             | उच्छ्-<br>वास |
|---------------|------------------------------------------------------------------|---------------|
| <i>१</i>      | दैवसिक प्रतिक्र.                                                 | १०न           |
|               | रात्रिक ,,                                                       | 48            |
| <b>२</b><br>३ | पाक्षिक ,,                                                       | 300           |
| 8             | चातुर्मासिक ,                                                    | 800           |
|               | बाषिक ,                                                          | 800           |
| *             | हिंसादिरूप अतिचारोमें                                            | 20=           |
| ů.            | गोचरीसे आनेपर                                                    | 28            |
| 6             | निर्वाण भूमि                                                     | 24            |
| 3             | अहँत राय्या                                                      | 24            |
| ₹0            | , निषद्यका                                                       | 3.8           |
| <u>۲</u> ۲    | अमण राध्या                                                       | 74            |
| १२            | सघुव दीर्घ शकः                                                   | 28            |
| १३            | ग्रन्थके आरम्भमें                                                | 20            |
| 28            | य न्थकी समाप्ति                                                  | રહ            |
| 24            | वन्दना                                                           | 20            |
| 24            | अशुभ परिणाम                                                      | 2.9           |
| 29            | कायोरसर्गके श्वास भूल जानेपर                                     | 5-            |
|               |                                                                  | অধিক          |
| नोत           | सर्व प्रतिक्रमणोंमें यह कायोत्सर्ग वीर भक्तिके पश्च।<br>जाता है। | च किया        |

(भ• आ./वि./११६/२७८/२२); (चा.सा /१५८/१); (अन. ध./९/७२-७३/८०१)।

## ७. कायोत्सर्गका प्रयोजन व फल

- मू. आ./६६२.६६६ काओमग्ग इरियावहादिचारस्स मोवखमगगम्मि। बोसद्रुचत्तदेहा कर ति दुक्खक्खयट्टाए ।६६२। काओसग्गम्हि कदे जह भिज्जदि अंगुवंगसंघीओ । तह भिज्जदि कम्मरय काउसग्गस्स करणेण ।६६६। =ईयपिथके अतिचारको सोधनेके लिए (तथा उप-रोक्त सर्व अवसरोपर यथायोग्य दोषोको शोधनेके लिए ) मोक्ष-मार्ग में स्थित शरीरमें ममत्वको छोडनेवाले मुनि दु खके नाश करने-के लिए कायोरसर्ग करते है ।६६२। कायोत्सर्ग करनेपर जैसे अंगो-पागोकी संधियाँ भिद जाती है उसी प्रकार इससे कर्मरूपी धूलि भी अलग हो जाती है ।६६६॥ (अन. ध./८/७६/८०४)।
  - \* कायोरसर्ग व धर्मध्यानमें अन्तर- do धर्मध्यान/३।
  - \* कायोस्सर्गं व कायगुत्तिमें अन्तर----दे० गुन्नि/१/७।
  - कायोस्सर्ग शक्ति अनुसार करना चाहिए
- मू, आ./६६७,६७१-६७१ बलवीरियमासेज्ज य खेत्ते काले सरीरसहडणं। काओसंग्ग कुजा इमे दु दोसे परिहरतो ।६६७। णित्रकूडं सविसेस बलाणुरून वयाणुरूवं च। काओसग्ग घीरा कर ति दुवखवख्य ट्ठाए ।६७१। जो पुण तीसदिसरिसो सत्तरिवरिसेण पारणायसमो । विसमो य झुडनादी णिन्विण्णाणी य सो य जडो ।६७२। = वत्त और आत्म शक्तिका आभयकर क्षेत्र काल और सहनन इनके बलकी अपेक्षा कर कायोत्सर्ग के कहे जानेवाले दोषोका त्याग करता हुआ कायोत्सर्ग वरे ।६६७। मायाचारीसे रहित (दे. आगे इसके अतिचार) विशेषकर सहित, अपनी शक्तिके अनुसार, बाल आदि अवस्याके अनुकून धीर पुरुष दु-खके क्षयके लिए कात्योत्सर्ग करते है ।६७१। जो तीस वर्ष प्रमाण यौवन अवस्थावाला समर्थ साधु ७० वर्षवाले असक्त वृद्धके

साथ कायोत्सर्गकी पूर्णता करके समान रहता है वृद्धकी अरावरी करता है, वह साधु झान्त रूप नहीं है, मायाचारी है, विज्ञानरहित है, चारित्ररहित है और मूर्र्स है ।६७२।

## ९. सरणके विना कायका त्याग कैसे ?

भ. आ./बि./११६/२७८/१३ ननु च आयुषो निरवशेषगलने आत्मा शरीरमुत्सृजति नान्यदा तत्क्मिुच्यते कायोत्सगं इति । अन्धा-यित्वेऽपि शरीरे अशुचित्वं · तथानित्यत्व, अपायित्वं, दुर्वहत्वं, असारत्वं, दु,खहेतुत्व, शरीरगतममताहेतुकमनन्तसंसारपरिभ्रमणं इत्यादिकान्सप्रधार्य दोषान्नेद मम नाहमस्येति सकल्पवतस्तदादरा-भावात्कायस्य त्यागो घटत एव । यथा प्राणेभ्योऽपि प्रियतमा कृता-पराधावस्थिता ह्येकस्मिन्मन्दिरे त्यक्तेत्युच्येते तस्यामनुरागाभावान्म-मेद भावव्यावृत्तिमपेक्ष्य एवमिहापि । किचन शरीरापार्यानराकरणा-नुत्सुकश्च यतिस्तस्माद्युज्यते कायश्यागः। = प्रश्न – १ आयुके निरवशेष समाप्त हो जानेपर आत्मा शरीरको छोडती है, अन्य समय-मैं नहीं, तब अन्य समयमें कायोत्सर्गका कथन कैसा 1 उत्तर- शरोर-का विछोह न होते हुए भी, इसके अशुचिरव, अनिस्यरव, विनाश-शील. असारस्व, दु.खहेतुत्व, अनन्तससार परिभ्रमणहेतुत्व इत्यादि दोषोका विचारकर 'यह शरीर मेरा नहीं है और मै इसका स्वामी नहीं हूँ' ऐसा सकल्प मनमें उत्पन्न हो जानेसे शरीरपर प्रेमका अभाव होता है, उससे शरीरका, त्याग सिद्ध होता है । जैसे प्रियतमा परनीसे कुछ अपराध हो जानेपर, पतिके साथ एक ही घरमें रहते हुए भी, १तिका प्रेमका हट जानेके कारण वह रयागी हुई कही जाती है। इसी प्रकार यहाँ भी समफना। २. और भी दूसरी वात यह है कि शरीरके अपायके कारणको हटानेमें यति निरुत्सुक रहते हैं, इसलिए उनका कायरयाग योग्य ही है।

#### १०. कायोत्सगँके अतिचार व उनके लक्षण

भ. आ /बि./११६/२७१/८ कास्रोरसर्गं प्रपन्नः स्थानदोषान् परिहरेत्। के ते इति चेद्रुच्यते। १ तुरग इव कुण्टीकृतपादेन अवस्थानम्, २. लतेवेतस्ततग्रचलतोऽवस्थान, ३. स्तम्भवरस्तव्धशरीर कृत्वा ४. रतम्भोपाश्रयेण वा कुङ्याश्रयेण वा मालावलग्न-स्थान, शिरसा वावस्थानम्, ५० लम्बिताधरतया, स्तनगतदृष्ट्या वायस इव इतस्ततो नयनोद्वतेनं कृत्वावस्थानम्, ई, खलीनावपीडितमुखहय इव मुखचालनं सपादयतोऽवस्थान, ७. युगावष्टव्धवलीवर्ह् इव ८. कपित्थफलग्राहीव विकाशिकरतलं, शिरोऽध पातयता, संकुंभिताड्गुलिपञ्चकं वा कृत्वा, ९, शिररचालनं कुर्वस्, १०, सूक इव हुकार संपाद्यावस्थान, ११ मुक इव नासिकया वस्तूपदर्शयता वा, १२. अड्गुलिस्फोटनं, १३. भूनर्तन वा कृत्वा, १४. शबरवधूरिव स्वकौपीनदेशाच्छादनपुरोगं, १५. शृङ्खलाबद्धपाद इवावस्थानं, १ई. पीलमदिर इव परवशगतशरीरो वा भूत्वावस्थानं इत्यमी क्षेषा. । =१. मुनियोको उत्थित कायोत्सगंके दोषोक्षा त्यांग करना चाहिए । उन दोषोंका स्वरूप इस प्रकार है-१. जेसे घोडा अपना एक पॉव अकड सँगडा करके खडा हो जाता है वैसे खडा होना घोटकपाद दोष है। २ बेलकी भॉति इधर-उधर हिलना लताबक्र दोष है। ३ स्तम्भवत् शरीर अकडाकर खडे होना स्तंभस्थिति दोष है। ४. खम्बेके आश्रम स्तंभावष्टंभ । ५. भित्तिके आधारसे कुड्याशित । ६. अथवा मस्तक ऊपर करके किसी पदार्थका आश्रय देकर खडा होना मालिकोदूहन दोष है। ७, अधरोष्ठ लम्बा करके खडे होना या, ८. स्तनकी ओर इष्टि देकर खडे होना स्तन दृष्टि। ६ कौवेकी भॉति दृष्टिको इतस्ततः फेकते हुए खडे होना काकावलोकन दोव है। १०, लगामसे पीडित घोडेवद मुखको हिलाते हूए खडे होना स्वलीनित दोष है। १९. जेंसे बैल अपने कन्धसे जूयेकी मान नीचे करता है उसपर कन्धे फुकाते हुए खड़ा होना युगकन्धर



दोष है। १२. कैथका फल प्कडनेवाले मनुष्यकी भॉति हाथका तलभाग पसारकर या पाँचो अंगुली सिकोडकर अर्थात् मुट्टी बॉधकर खडे होना कपिस्थमुष्टि है। सिरको हिलाते हुए खडे होना सिरचालन दोष है। १३. गंगेकी भॉति हुकार करते हुए खडे होना अंगुलीसे नाक या किसी वस्तुकी ओर सकेत करते हुए खडे होना मुकसंझा दोष है। १४. अँगुली चलाना या चुटकी बजाना अंगुलिचालन है। १४. भौह टेढी करना या नचाना अक्षेप दोष है। १६. भीलकी स्त्रीकी भाँति अपने गुहा प्रदेशको हाथसे ढकते हुए खडे होना शबरीगुद्धगूहन दोष है। १८. बेडीसे जकडे मनुष्यकी भाँति खडे होना श खतिती दोष है। १८. मद्यपायीवत झरीरको इधर-उधर फुकाते हुए खडे होना उन्मत्त दोष है। ऐसे ये कायोरसगके दोष है ( अन. ध / ५१ १२ - १११ २ थेष देव आगे )।

- चा. सा /१४६/२ व्युत्सृष्टबाहुयुगले सर्वाङ्गचलनरहिते कायोरसर्गेऽपि दोषा' स्यु.। घोटकपाद, सतावक्र, स्तम्भावष्टम्भ, कुडग्राश्रित, मालिकोद्वहनं, शत्ररीगुह्यगूहन. शृह्वलितः लम्बितं उत्तरित, स्तन-दृष्टि, काकालोकनं, खलीनितं, युगकन्धरं, कपिरथमुष्टि, शीर्षप्र-कम्पितं. मूकसज्ञा, अड्गुलिचालन, भूक्षेप, उन्मत्तं, पिशाच, अष्टदि-गवलोकनं, ग्रोबोञ्चमन, ग्रोबावनमन, निष्ठोवन, अङ्गस्पर्शनमिति द्वात्रिशहोषा भवस्ति। = जिसमे दोनो भुजाएँ लम्त्री छोड दी गयी है, चार अगुलके अन्तरसे दोनों पैर एकसे रबखे हुए हैं और शरोरके अगोपांग सब स्थिर है ऐसे कायोत्सर्गके भी ३२ दोष होते है-घोटकपाद, ततावक, स्तभावण्टंभ, कुड्याश्रित, मालिकोद्वहन, शवरीगुह्यगूहन, शृ'खलित, लंबित, उत्तरित, स्तनदृष्टि, काकालोकन, खली नित, युगकन्धर, कपित्थमुष्टि, शीषप्रकपित, भूकसज्ञा, अगुलि-चालन, भूक्षेप, उन्मत्त, पिझाच, पूर्वदिशावलोवन, आग्नेयदिशाव-सोकन, दक्षिण दिशावलोकन, नैऋत्य दिशावलोकन, पश्चिमदिशाव-लोकन, बायव्य दिशावलोकन, उत्तर दिशावलोकन, ईशान दिशा-वलोकन, ग्रीबोन्नमन, ग्रीवावनमन, निष्ठीवन, और अगस्पर्श। [ इनमेंसे कुछके लक्षण ऊपर भ-आ / वि में दे दिये गये है. शेषके लक्षण स्पष्ट है। अथवा निमन प्रकार है। ]
- अन. ध,/९/११४-१२१ सम्त्रित नमनं मूर्ध स्तस्योत्तरितमुन्नम । उन्न-मय्य स्थितिवेक्ष स्तनदावत्स्तनोन्नति ।११६। रशोषेकम्पनम् ।११७। झिर' प्रकम्पित सज्ञा- ।।११८। - ऊर्ध्व नग्रनं झिरोधेर्बहु-धाष्यध' ।१११। निष्ठीवनं वपु स्पर्शो न्यूनत्वं दिगवेक्षणम् । माया-प्रायास्थितिश्चित्रा बयोपेक्षा विवर्जनम् ।१२०। व्याक्षेपासक्तचित्तरवं कालापिक्षाव्यतिक्रमः । लोभाकुलत्वं मूढत्व पापकर्मेंक्सर्गता । १२१। = १. शिरको नीचा करके खडे होना सम्बित दोध है। २. शिरको जपरको उठाकर खड़े होना उत्तरित दोष है। ३. बालकको दूध पिलानेको उद्यत स्त्रीवत् वक्ष स्थलके स्तनभागको ऊपर उठा कर खडे होना स्तनोग्नति दोष है। ४, कायोरसर्गके समय शिर हिलाना शीर्षप्रकम्पित. ६. ग्रोबाको ऊपर उठाना ग्रीबोध्वंनयन । ई ग्रीवाको नीचेकी तरफ कुकाना श्रीवाधोनयन या ग्रीवावनमन दोष है 1११४-११६। ७. श्रुकना आदि निष्ठीवन । ८. शरीरको इधर-उधर स्पर्श करना वयु स्पर्श । १ कायोत्सर्गके योग्य प्रमाणसे कम काल लक करना होन या न्यून। १०, आठों दिशाओंकी तरफ देखना दिगवलोकन । ११. लोगोको आश्चर्योत्पादक ढगसे खडे होना मायाशायास्थिति । १२, और वृद्धावस्थाके कारण कायोरसर्यको छोड देना वयोपेक्षाविवर्जन नामक दोष है ।१२०। १३. मनमें विक्षेप होना या चलायमान होना व्याक्षेपासक्तचित्तता। १४ समयको कमीके कारण कायोत्सगैके अशोको छोड देना कालापेक्षा व्यति-क्रम। १४. लोभ वश चित्तमे विक्षेप होना सोभाकुलता । १६ वर्त्तव्य अकर्तव्यके विवेकसे झून्य होना सूढता और कायोत्सर्गके समय हिंसादिके परिणामोका उत्कर्ष होना पापकर्भेकसर्गता नामक दोष है ।र९१।

#### > १. वन्दनाके अतिचार व उनके कक्षण

- म्. आ./ र्व०३- र्द०७ अणादिट्ठं च थद्धं च पविट्ठं परिपीडिदं । दोलाइ-यमकुसिर्थ तहा कच्छभरिंगिय । ६०३। मच्छुठ्वत्तं मणोदुट्ठं वेदिआ-बद्धमेव य । भयदोसो वभयत्त इडि्हगारव गारवं । ६०४। तेणिदं पडिणिदं चात्रि पदुट्ठ तज्जिद तथा । सद्दं च हीलिदं चावि तह् तिवलिदक्षिदं । ६०४। दिट्ठमदिट्ठं चावि य सगस्स करमोयणं । आलद्धमणालद्धं च होणमुत्तरचूलियं । ६०६। मूर्गं च दहदुरं चावि चुलुलिदमपच्छिम । बत्तीसदोसविमुद्धं किदियम्मं पजचदे । ६०७। = अनाइत, स्तन्ध, प्रविष्ट, परिपीडित, दोलायित, अंकुशित, कच्छपरिगित, मरस्योद्धर्त, मनोदुष्ट, वेदिकाबद्ध, भय, विभ्य, ऋदिगौरव, अन्य गौरव, स्तेनित, प्रतिनोत्त, प्रदुष्ट, तर्जित, राब्द, हीलित, त्रित्र जित, कुचित, दृष्ट, अदृष्ट, सधकरमोचन, आलब्ध, अनालच्ध हीन, उत्तरचूलिका, मूक, दर्दुर, चलुलित, इन बत्तीस दोषोंसे रहित विशुद्ध कृतिकर्म जो साधु करता है, उसके बहुत निर्जरा होती है । ६०३-६०७। (चा. सा./१४४/३) ।
- अन. ध./=/१८-१९१/=२२ अनाहतमतात्पर्यं बन्दनायां मदोद्रधृतिः । स्तब्धमत्यासन्नभावः प्रविष्ट परमेष्ठिनाम् ।६८। हस्ताम्यां जानुनोः स्वस्य संस्पर्शः परिपीडितम् । दोलायितं चलन् कायो दोलावत्त प्रत्ययोऽथवा ।११। भात्तेङ्कुशवदङ्गुष्ठवि**न्यासोऽङ्कु**शितं मतम् । निषेदुष' कच्छपवदिङ्खा कच्छपरिङ्गितम् ।१००। मृत्स्योद्वतं स्थिति-मंस्स्योद्वर्तं वत्र त्वेकपार्श्वतः । मनोदुष्ट खेदकृतिर्गुवद्यि परि चेतसि 1१०१। वेदिबइ्घ स्तनोत्पीडो सोम्यां वा जानुबन्धनम् । भयं क्रिया सप्तभयाद्विभ्यक्ता विभ्यती गुरी' ।१०२। भक्तो गणो मे भावीति वन्दारोर्ऋ द्विगौरवस् । गौरव स्वस्थ महिमन्याहारादावथ स्पृहा ।१०३। स्याद्वन्दने चोरिकया गुर्वादे स्तैनित मले । प्रतिनीतं गुरोराज्ञा-खण्डन प्रातिक्रूज्यतः । १०४। प्रदुष्टं बन्दमानस्य द्विष्ठेऽकृत्वा क्षमा त्रिधा। तजितं तजनान्येषा स्वेन स्वस्याथ सुरिभि ।१०४। शब्दो जल्पक्रियान्येषासुपहासादि हेलितम् । त्रिवलितं कटिप्रोवाह्रइभङ्गो भृकुटिनेवा ।१०६१ करामर्शोऽथ जान्वम्त' क्षेपः झीर्षस्य कुञ्चित्रम् । हण्ट परयच्च दिश: स्तौति परयन्स्वान्येषु सुष्ठु वा । १०७। अट्टण्टं गुरुइड्मार्गत्यागो वाप्रतिलेखनम् । विष्ठि सधस्येयमिति धीः संघकर-मोचनम् ११०८। उपध्यात्त्या क्रियालव्धमनालव्धं तदाशया । हीनं-न्युनाधिकं चूला चिरेणोत्तरचूलिका । १०१। मूको मुखान्तवन्दारो-ईङ्काराद्यथ कुर्वत । दुर्दरो ध्वनिनान्येषां स्वेन च्छादयतो ध्वनीस् ग्११०। द्वात्रिशो वन्दने गोखा दोषः सुससिताह्रयः । इति दोषोज्मि-ता कार्या वन्दना निजरायिना । १९११ - १. बन्दनामें तत्परता या आदरका अभाव अनाइत दोष है, २, आठ मदोके वश होकर अहकार सहित बन्दना करना स्तब्ध दोष है, ३, अहँतादि परमेष्ठियोंके अत्यन्त निकट होकर वन्दना करना प्रधिष्ठदोष है, ४, वन्दनाके समय जधाओका स्पर्श करना परिपीडित दोध है, १, हिडोलेकी भौंति शरीरका अथवा मनका डोलना दोलायित दोष है !हद-हहा ई. अकुशको भौति हाथको मस्तकपर रखना अकुशित दोष है, ७. मैठे-मैठे इधर उधर रौंगना कच्छपरिंगित दोष है ।१००। ८. मध्रजीकी भौति कटिभागको ऊपरको निकालना मत्स्योद्धर्त दोष है, ९, आचार्य आदिके प्रति आक्षेप या खिन्नता होना भनोदुष्ट दोष है। १०१। १०, अपनी छातीके स्तनभाग मईन करना अथवा दोनीं भुजाओंसे दोनों घुटने बाँधकर बंठना वेदिकाबद्ध दोष है, ११. सप्तभय युक्त होकर वन्दनादि करना भयदोष, १२. आचार्य आदिके भयसे करना विभय दोष है।१०२। १३, चतुः प्रकार संघको अपना भक्त बनानेके अभि-प्राग्धसे बन्दनादि करना ऋदि गौरव, १४. भोजन, उपकरण आदिकी चाहसे करना गौरव दोष है ।१०३। १४. गुरुजनोसे छिपाकर करना स्तेनित, १६. और गुरुको आज्ञासे प्रतिकूल करना प्रतिनीत दोष है । १०४। १७, तीनों योगोंसे द्वेषीको क्षमा धारण कराये जिनाया

उसे क्षमा किये विना करना प्रदुष्ट, और १९, तर्खनी अंगुलीके द्वारा अन्य साधुओको भय दिखाते हुए अथवा आचार्य आदिसे स्वयं तजित होकर वन्दनादि करना तर्जित दोष है ।१०५। १९, वन्दनाके भीचमें मातचीत करना शब्द, २०. बन्दनाके समय दूसरोंको धका आदि देना या उनको हँसी आदि करना हेलित, २१, कटि ग्रीवा मस्तक आदिपर तोन वल पड जाना त्रिवलित दोष है ।१०६ं। २२. दोनों घुटनोंके बीचमें सिर रखना कूंचित, २३, दिशाओंकी तरफ देखना अथवा दूसरे उसकी ओर देखें तब अधिक उत्साहसे स्तुति आदि करना हुष्ट दोष है ।१०७। २४, गुरुकी इष्ठिसे ओफल होकर अथया पीछेसे प्रतिलेखना न करके वन्दनादि करना अट्टष्ट, २४, 'संघ जगरवस्ती मुमसे वन्दनादि कराता है' ऐसा विचार आना 'संघकर सोचन दोष है।१०८। २६, उपकरणादिका लोभ हो जानेपर क्रिया करना आलग्ध, २७, ७ पकरणादिकी आशासे करना अनालब्ध, २८-मात्राप्रमाणकी अपेक्षा होन अधिक करना हीन, २९, वन्दनाको थोडी ही देरमें ही समाप्त करके उसकी चूलिका रूप आलोचनादिको अधिक समय तक करना उत्तर चूलिका दोष है ।१०१। ३०, मन मनमें पढना ताकि दूसरा न सुने अथवा बन्दना करते करते कीच-वीचमें इशारे आदि करना मूक दोष है, ३१. इतनी जोर जोरसे पाठका उचारण करना जिससे दूसरोंको आधा हो सो दुईर दोष है ।११०। ३२. पाठ-को पंचम स्वरमें गा गाकर बोलना सुललित या चलुलित दोष है। इस प्रकार ये वन्दन।के ३२ दोष कहे ।१११।

# २. व्युत्सगं तप या प्रायश्चित्त निर्देश

# १. ब्युस्सर्ग तप व प्रायदिवत्तका बक्षण

- स, सि./१/२०/४३१/न आत्माउरमीयसंकल्पत्यागो व्युत्सर्गः ।
- स. सि./१/२२/४४०/ कायोत्सर्गादिकरणं व्युत्सर्ग ।
- स. सि./१/२६/४४३/१० व्युत्सर्जनं व्युत्सर्गस्त्यागः । = १, अहं कार और ममकाररूप संकल्पका त्याग करना व्युत्सर्ग तप है। २. कायोत्सर्ग आदि करना व्युत्सर्ग प्रायश्चित्त है। (रा, वा./१/२२/६/६२१/२२); (त. सा./७/२४)। ३. व्युत्सर्जन करना व्युत्सर्ग है। जिसका नाम त्याग है। (रा. वा./१/२६/१/६२४/२६)।
- ध. ८/३,४१/८/२ सरीराहारेमु हु मणवयणपवुत्तीओ खोसारिय ज्मेयम्मि एअग्गेण चित्तणिरोहो विओसग्गो णाम। = शरीर व आहारमें मन एवं वचनकी प्रवृत्तियोंको हटाकर ध्मेय वस्तुकी ओर एकाग्रतासे चित्तका सिरोध करनेको व्युत्सर्ग कहते है।
- ध. १३/१,४.२६/६१/२ फाणेण सह कायमुजिभदूण मुहुत्त-दिवस-पनख-मासादिकालमच्छणं उवसग्गो णाम पायच्छित्तं। == कायका उरसर्भ करके ध्यानपूर्वक एक मुहूर्त, एक दिन, एक पक्ष और एक महीना आदि काल तक स्थित रहना व्युत्सर्ग नामका प्रायश्चित्त है। (चा. सा./१४२/३); ( अन. ध./७/४१/६१४)।
- अन ध, ७/१५/७२१ आधाम्यन्तरदोषा ये विविधा बन्धहेतवः । यस्तेषा-मुत्तमः सर्गः स व्युरसर्गो निरुच्यते ।१४। = बन्धके हेतुभूत विविध प्रकारके बाह्य और अभ्यन्तर दोषोका उत्तम प्रकारसे त्याग करना, यह 'व्युत्सर्ग' की निरुक्ति है ।

# २. व्युत्सर्ग तपके भेद-प्रभेद

- मू, आ /४०६ दुविहो य विउसग्गो अव्भतर बाहिरो मुणेयव्वो ।४०६। व्युरसर्ग दो प्रकारका है--अभ्यन्तर व बाह्य। (त.सू १/२६); (त.सा./७/२९)।
- चा,सा /पृष्ठ/पंक्ति अभ्यन्तरोपधिव्युरसर्गे स द्विविध'-यावज्जीत्रं, नियत-कालश्चेति । ( १५४/३ ) । तत्र यावज्जीवं त्रिविध'---भक्तप्रत्याख्या-नेङ्गिनीमरणप्रायोपगमनभेदात् । (१५४/३) । जियतकालो द्विविध'---

## १. बाह्य व अभ्यंतर व्युत्सगँके लक्षण

६२३

- मू. आ./४०६ अभ्यंतरः क्रोधादिः बाह्य क्षेत्रादिक द्रव्यं ।४०६। = अभ्यन्तर उपधिरूप क्रोधादिका त्याग करना अभ्यन्तर व्युरसर्ग है और बाह्य उपधि रूप क्षेत्र वास्तु आदिका त्याग करना बाह्योपधि व्युरसर्ग है ।४०६। विशेष (दे० ग्रन्थ/२) ।
- स. सि, /१/२६/४४३/११ अनुपात्तं वास्तुधनधान्यादि बाह्योपधिः । क्रोधादिरात्मभावोऽभ्यन्तरोपधिः । कायत्यागरुच नियतकालो यावज्जीवं वाभ्यन्तरोपधित्याग इत्युच्य्यते । अआत्मासे एकत्वको नहीं प्राप्त हुए ऐसे वास्तु, धन और धान्य आदि बाह्य उपधि हैं ओर क्रोधादि आत्मभाव अभ्यन्तर उपधि हैं । (इनका त्याग बाह्य व अभ्यन्तर उपधि व्युत्सर्ग है ) । तथा नियत काल तक या याव-ज्जीवन तक कायका त्याग करना भी अभ्यन्तर उपधित्थाग कहा जाता है । (रा. वा /१/२६/३-४/६२४/३०); (त सा /७/२६); (चा. सा /१५४/१); (अन ध-/७/१३,१६/७२०) ।
- चा. सा./१११/२ नित्य आवश्यकादय । नै मित्तिक पार्वणी क्रिया निषद्याक्रियाद्याश्च । -- किाय सम्बन्धी अभ्यन्तर व्युत्सर्ग नियत व अनियतकालको अपेक्षा दो प्रकारका है । तहाँ अनियतकाल व्युत्सर्ग भक्तप्रत्याख्यान, इगिनी व प्रायोपगमन विधिसे शरीरको त्यागनेकी अपेक्षा तीन प्रकारका है । (इन तोनोके लक्षण दे. सल्लेखना/२)। नियतकाल व्युत्सर्ग नित्य व नै मित्तिकके भेदसे दो प्रकारका है---(दे. व्युत्सर्ग/२/२)] इन दोनोंमेंसे आवश्यक आदि क्रियाओंका करना नित्य है तथा पर्वके दिनोमें होनेवाली क्रियाएँ करना व निषद्या आदि क्रिया करना नै मित्तिक है । (अन. ध /७/१७-१९/७२२)।
- भा, पा /टी /२२५/१६ नियतकालो यावज्जीव वा कायस्य त्यागोऽम्यन्त-रोपधिव्युरसर्ग' । बाह्यस्श्वनेकप्रायो व्युरसर्ग' । = कायका नियतकालके लिए अथवा यायज्जीवन त्याग करना अम्यन्तरोपधि व्युरसर्ग है । बाह्योपधि व्युरसर्ग अनेक प्रकारका है ।

# \* बाह्य व अभ्यन्तर उपधि---दे. मन्थ/२।

## ४. ब्युत्सर्गंतपका प्रयोजन

- स पि /१/२६/४४३/१२ निस्संगरवनिर्भयत्वजीवित्ताशाव्युदासाद्यर्थः ।
- रा. वा./१/२६/१०/१२५/१४ निसद्भश्व मिर्भयत्वं जीविताशाव्युदासः, दोषोच्छेदो, मोक्षमार्गप्रभावनापरत्वमिरयेवमाद्यर्थो व्युत्सगोंऽभि धीयते द्विविध । = नि'संगत्व, निर्भयत्व, जीविताशाका रयाग, दोषोच्छेद और मोक्षमार्गप्रभावना, तत्परत्व आदिके लिए दोनों प्रकारका व्युत्सर्ग करना आवश्यक है । (चा. सा./१६६/५), (भा पा /टो /७/२२४/१७)

# ५. ब्युत्सर्गंतपके अतिचार

भ. आ /बि /४०७/७०७/२३ व्युत्सर्गातिचारः । कुतो भवति शरीरममता-यामनिवृत्ति. । = शरीरपरसे ममता हटाना व्युत्सर्ग तप है । परन्तु ममत्त्व दूर मही करना यह व्युत्सर्ग तपका अतिचार है ।

# ६. व्युरसर्ग तप व प्रायदिवसमें अन्तर

रा. वा /१/२६/८/६२४/७ अथ मतमेतत-प्रायश्चित्ताम्यन्तरो व्युत्सर्ग-स्ततः पुनस्तस्य वचनमवर्धकमिति; तन्नः किं कारणम् । तस्य प्रतिद्व-न्द्विभावात्, तस्य हि व्युत्सर्गस्यातिचारः प्रतिद्वन्द्वी विद्यते, अयं ६२४

पुनरनपेक्ष क्रियते इत्यस्ति विशेष । =प्रश्न-प्रायश्चिक्तके भेदोमें व्युत्सर्ग कह दिया गया। पुन तपके भेदोमें उसे गिनाना निरर्थक है ' उत्तर-ऐसा नही है, क्योकि इनमे भेद है। प्रायश्चिक्तमें गिनाया गया व्युत्सर्ग, अतिचार होनेपर उसकी शुद्धिके लिए किया जाता है, पर व्युत्सर्ग तप स्वय निरपिक्षभावसे किया जाता है।

#### ७. च्युरस्गंतप व परिग्रहत्याग वर्तमें अन्तर

रा वा /१/६/६/६२६/१ स्यादेतत् – महावतोपदेशकाले परिग्रहनिवृत्ति-रुका, तत पुनरिद वचनमनर्थकमिति, तन्न, कि कारणम्। तस्य धनहिरण्यवसनादिविषयत्वात् ।= प्रश्न – महावतोंका उपदेश देते समय परिग्रहत्याग कह दिया गया। अन तप प्रकरणमें पुन व्युत्सर्ग कहना अनर्थक है १ उत्तर-- ऐसा नहीं है, क्योकि, परिग्रहत्याग व्रतमें सोना-चॉदी आदिके त्यागका उपदेश है, अत यह उससे पृथक् है।

#### ८, ब्युरसमंत्रिप व त्याग धर्ममें अन्तर

- रा. वा / १/६/११/११/१६ स्यात्मतम्-वश्यते तपोऽभ्यन्तर षड्विधम्, तत्रोत्सर्गलक्षणेन तपसाग्रहणमस्य सिद्धमित्यनर्थक त्यागग्रहणमितिः तन्न, कि कारणम् । तस्यान्यार्थत्वात् । तद्धि नियतनगल सबेत्सिर्गलक्ष-णम्, अथ पुनस्त्याग यथाद्यक्ति अन्यितकालः क्रियते इत्यस्ति भेद । = प्रश्न--- श्रह त्रकारके अभ्यन्तर तपमें उत्सर्ग लक्षणवाले तपका ग्रहण किया गया है, अतः यहाँ दस धर्मोके प्रकरणमे त्यागधर्मका ग्रहण निर्र्यक है १ उत्तर---नही, क्योकि, वहाँ तपके प्रकरणमें तो नियत-कालके लिए सर्वत्याग किया जाता है और त्यागधर्ममें अनियत-कालके लिए मर्थाद्यक्ति त्याग किया जाता है ।
- रा वा./१/२६/७/६२६/४ स्यादेतत- दशविधघर्मेऽन्तरीभूतस्त्याग इति पुनरिद वचनमनर्थकमिति, तन्न; कि कारणम् । प्राप्तुकनिरवद्याहारा-दिनिवृत्तितन्त्रत्वात्त तस्य := प्रश्न - दश धर्मोंमे त्याग नामका धर्म अन्तर्भूत है अत यहाँ व्युत्सर्गका व्याख्यान करना निरर्थक है ? उत्तर-ऐसा नही है, क्योकि, त्याग धर्म प्राप्तुक औषधि व निरवद्य आहारादिका अमुक समय तक त्यागके लिए त्याग धर्म है । अत यह उससे पृथक् है ।

# ★ ब्युत्सर्गं प्रायश्चित्त किसको कब दिया जाता है

व्युदास-दे अभाव ।

#### ---दे. प्रायश्चित्त/४।

ट्युत्क्रांती — प्रथम नरकका ११ वॉ पटला दे. नरक/६।

च्युपरत क्रिया निवृत्ति—दे, शुक्रध्यान ।

व्युष्टि-क्रिया--दे. संस्कार/२।

**व्रणमुख—**औदारिक शरीर में इनका प्रमाग ।—दे. औदारिक/१/७।

प्रती — यावउजीवन हिंसादि पापोंकी एकदेश या सर्वदेश निवृत्तिको अत कहते है । वह दो प्रकारका है—आवकोके अणुबत या एकदेशवत तथा साधुओके महावत या सर्वदेशवत होते है । इन्हे भावनासहित निरतिचार पालनेसे साधकको साक्षात या परम्परा मोक्षकी प्राप्ति होती है, अतः मोक्षमार्ग में इनका बहुत महत्त्व है ।

| 1 | वत सामान्य निर्देश                         |
|---|--------------------------------------------|
| १ | वत सामान्यका छक्षण ।                       |
| ২ | निश्चयसे व्रतका छक्षण।                     |
| * | व्यवद्वार निश्चय व्रतोंमें आस्तव संवरपना । |
|   | दे, संवर ।                                 |
| ¥ | निश्चय व्यत्रहार वर्तोकी मुख्यता गौणता ।   |

---दे. चारित्र/४-७।

|   | *                                                    | वत निश्वयसे एक है। व्यवहारसे पाच है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|---|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   |                                                      | -दे छेदोपस्थापना ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | २                                                    | वत सामान्यके भेद ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | *                                                    | गुण व शोत व्रतोंके भेद व लक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   |                                                      | -देवह वह नाम।<br>वर्तोंमें सम्यक्त्वका स्थान ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | *                                                    | मताम सम्यक्षणका रयान् ।<br>नि.शल्य व्रत ही यथार्थ है । —दे. व्रती ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | *                                                    | संयम व वतर्मे अन्तर । —दः वता ग<br>संयम व वतर्मे अन्तर । —दे सयम/२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | *                                                    | त्रतके योग्य पात्र । दे अगला हार्षिक ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | ų                                                    | वत दान व ग्रहण विथि।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | *                                                    | त्रत ग्रहणमें द्रव्य क्षेत्रादिका विचार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ļ |                                                      | दे वत/१/४.५ तथा अपवाद/२।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | ६                                                    | वत गुरु साक्षीमें लिया जाता है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | ও                                                    | वतभंगका निषेध ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | *                                                    | कर्यन्तित व्रतमंग की स्नाज्ञादेव्धर्म/६/४व चारित्र६/४।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | 5                                                    | व्रतमंग शोधनार्थं प्रायञ्चित यहणः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Į | ९                                                    | अक्षयवत आदि कुछ व्रतोंके नाम-निर्देश ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | *                                                    | अक्षयनिधि आदि व्रतोंके रूक्षण ।  — दे. वह वह नाम ।<br>वत्त धारण का कारण व प्रयोजन — दे०प्रव्रज्या/१/७।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| İ |                                                      | वतको भावनाएँ च अतिचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | ÷.                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|   | १                                                    | मत्येक जतमें थॉच पॉच भावनाएँ व अतिचार।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | *                                                    | भावनाओंका प्रयोजन वृतकी स्थिरता - दे. व्रत/२/१।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Į | *                                                    | पृथक् पृयक् प्रतोंके अतिचार - दे, वह वह नाम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | ર<br>સ્                                              | वत रक्षार्थ कुछ भावनाएँ ।<br>ये भावनाएँ मुख्यतः मुनियोंके लिए है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | - P                                                  | 1 ST FLEMIN, PRESS, FLMSIC 1991 S. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   |                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ł | 8                                                    | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेश।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   |                                                      | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेंश।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | 8                                                    | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेश।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | ४<br>५                                               | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | ४<br>५<br><b>३</b><br>२                              | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्धूरू व स्ट्रभव्रतका तात्पर्थ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | 8 5 <b>92</b> 8 7 87                                 | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सूक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतोंके पॉच मेद ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | ४<br>५<br><b>३</b><br>२                              | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेश।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तात्पर्थ।<br>महाव्रत व अणुव्रतोंके पॉच मेद।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | хи <b>ж</b> % к т т %<br>* *                         | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतोंके पाँच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | * * * * * * * * * * * * * * * * * * *                | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूरू व स्क्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महावत व अणुव्रतोंके पॉच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —हे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —हे. वह/७/१ ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | хи <b>ж</b> % к т т %<br>* *                         | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मवतका तात्पर्थ ।<br>महावत व अणुव्रतोंके पॉच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे, वेद/अ/६ ।<br>मिथ्यादृष्टिको व्रत कहना उपचार है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | × v, m, v, w, * * *                                  | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेश।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तार्त्यथे ।<br>महावत व अणुव्रतोंके पॉच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>श्रावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वर /७/१।<br>मिथ्यादृष्टिको व्रत कहना उपचार है ।<br>—दे, चारित्र/६/८।                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | × v. m. × × × × v.                                   | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेंश।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं।<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतकि पाँच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्र त ।दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है ।दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है ।<br>                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | × v, pg > r m, × * * v, w                            | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेंश।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तार्त्यर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतोंके पॉच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>श्रावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह ////////////////////////////////                                                                                                                                                                                                                                |
|   | 8 5 <b>5</b> 8 7 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने थोग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मवतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतकि पाँच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है ।<br>—दे, वारित्र/६/८ ।<br>अणुव्रतीको स्यावरधात आदिकी आझा नहीं ।<br>महाव्रतको महाव्रत व्यपदेशका कारण ।<br>अणुव्रतको अणुव्रत व्यपदेशका कारण ।                                          |
|   | \$ U B \$ 7 7 7 8 * * * U U U                        | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेंश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूरु व सक्ष्मव्रतका तार्त्यर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतोंके पांच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्वाग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है ।<br>मव्यादृष्टिको व्रत कहना उपचार है ।<br>—दे, बारित्र/६/८ ।<br>अणुव्रतीको स्यावरधात आदिकी आझा नहीं ।<br>महाव्रतको महाव्रत व्यपदेशका कारण ।<br>अणुव्रतको अणुव्रत व्यपदेशका कारण ।<br>आणुव्रतमें कथंचित् महाव्रतपना । |
|   | 8 5 <b>5</b> 8 7 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 87 | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निर्देश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने थोग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूल व सक्ष्मवतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतकि पाँच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है ।<br>—दे, वारित्र/६/८ ।<br>अणुव्रतीको स्यावरधात आदिकी आझा नहीं ।<br>महाव्रतको महाव्रत व्यपदेशका कारण ।<br>अणुव्रतको अणुव्रत व्यपदेशका कारण ।                                          |
|   | \$ U B \$ 7 7 7 8 * * * U U U                        | कथंचित् आवकोंको भी भानेका निदेंश ।<br>व्रतोंके अतिचार छोडने योग्य हैं ।<br>महाव्रत व अणुव्रत निर्देश<br>महाव्रत व अणुव्रतके रुक्षण ।<br>स्थूरु व सूक्ष्मव्रतका तात्पर्थ ।<br>महाव्रत व अणुव्रतके एॉच मेद ।<br>रात्रिभुक्ति त्याग छठा अणुव्रत है ।<br>शावक व साधुके योग्य व्रत । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है । —दे. वह वह नाम ।<br>स्त्रीके महाव्रत कहना उपचार है ।<br>—दे, वारित्र/६/८ ।<br>अणुव्रतीको स्थावरघात आदिकी आझा नहीं ।<br>महाव्रतको महाव्रत व्यपदेशका कारण ।<br>अणुव्रतको अणुव्रत न्यपदेशका कारण ।<br>आणुव्रतमें कथचित् महाव्रतपना ।<br>अणुव्रतको महाव्रत नहीं कह सकते ।        |

#### १. व्रत मामान्य निर्देश

#### १. वत सामान्यका उक्षण

- त मू /७/१ हिंसानृतस्तेयात्रक्षपरिप्रहेभ्यो विरतिर्घतम् ।१। = हिंसा, अमस्य, चोरी, अत्रक्ष ओर परिप्रहमे (यावज्जीवन दे भ आ/वि तथा द्र सं /टो) निवृत्त होना वत है ।१। (घ ८/२,४१/८२/४), (भ, आ /वि /११९८/११६), (भ आ /वि /४२१/६१४/१९.२०) (द्र सं /टो/३५/१०९/१)।
- स. सि./अ१/३४२/६ वतमभिसधिकृतो नियम', इदं कर्त्तव्यमिद न कर्त्तव्यमिति वा। =प्रतिज्ञा करके जो नियम लिया जाता है वह वत है।यथा'यह करने योग्य है, यह नहीं करने योग्य है' इस प्रकार नियम करना वत है। (रा वा./अ/१/३/१३१/१६), (चा. सा /५/३)।
- प प्र /टो /२/४२/१७३/४ वर्त कोऽर्थ । सर्वनिवृत्तिपरिणाम । = सर्व निवृत्तिके परिणामको व्रत कहते है ।
- सा ध /२/९० संकल्पपूर्वक सेव्ये नियमोऽशुभकर्मणः । निवृत्तिर्था वतं स्याद्वा प्रवृत्ति अभकर्मणि ग्रन्था चिनिन्ही पदार्थोंके सेवनका अथवा हिंसादि अशुभकर्मोका नियत या अनियत कालके लिए संकल्पपूर्वक क्याग करना वत है । अथवा पात्रदान आदि शुभ क्रमोंमें उसी प्रकार सकल्पपूर्वक प्रवृत्ति करना वत है ।

#### २. निइचयसे वतका लक्षण

- द स/टी /३६/१००/१३ निश्चयेन विशुद्वज्ञानदर्शनस्वभावनिजात्मतत्त्व-मावनोत्पत्नसुखसुधास्वादवखेन समस्तशुभाशुभरागादि-विकल्पनिषृ-त्तिव तम् । = निश्चयनयको अपेक्षा विशुद्ध ज्ञानवर्शन रूप स्वभाव धारक निज आत्मतत्त्वको भावनासे उत्पन्न सुखरूपी अमृतके आस्वाद-के बलसे सब शुभ व अशुभ राग आदि विकल्पोंसे रहित होना वत है।
- प, प्र./२/६७/१९९/२ स्वात्मना कृत्वा स्वारमनिर्वतनं इति निश्चयव्रतं । =शोस अर्थात् अपने आत्मासे अपने आत्मामें प्रवृत्ति करमा, ऐसा निश्चय व्रत ।
- पं, ध,/ड./श्लो. सर्वत' सिद्धमेवैतड्वत' नाह्य दयाङ्गिषु । व्रतमन्त' कषायाणां त्याग' सैवात्मनि कृपा १७१३। अर्थाद्वागादयो हिसा चास्त्य-धर्मो व्रतच्युति' । अहिंसा तत्परित्यागो वर्त' धर्मोऽथवा किल १७१६ तत' शुद्धोपयोगो यो मोहर्क्सोदियादते । चारित्रापरनामैतइवर्त निश्चयत' परम् १७१९ = १. प्राणियोंपर दया करना नहिरंग व्रत है, यह नात सन प्रकार सिद्ध है। कषायोंका त्याग करना नहिरंग व्रत है, यह नात सन प्रकार सिद्ध है। कषायोंका त्याग करना नहिरंग व्रत है, यह नात सन प्रकार सिद्ध है। कषायोंका त्याग करना नहिरंग व्रत है, यह नात सन प्रकार सिद्ध है। कषायोंका त्याग करना स्वप स्वदया अन्तरंग वत है १७५३। २. राग आदिका नाम हो हिसा अधर्म और अवत है, तथा निश्चयसे उसके रथागका हो नाम अहिंसा वत और धर्म है १७४६। ( और भी दे अहिंसा/२/१) । ३. इसलिए जो मोह-नोय कर्मके उदयके अभावमें शुद्धोपयोग होता हैं, यही निश्चयनयसे, चारित्र है दूसरा नाम जिसका ऐसा उत्कृष्ट व्रत है १७६८।

## वत सामान्यके भेद

- त. सू./७/२ देशसर्वतोऽणुमहती ।२। देशत्यागरूप अणुव्रत और सर्व-त्यागरूप महावत, ऐसे दो प्रकार वत हैं। (र. क आ./४०)।
- र, क, आ, / ११ गृहिणां त्रेधा तिष्ठत्यणुगुणशिक्षाव्रतारमकं चरणं। पञ्चत्रिचतुर्भेदं त्रय यथासंख्यमारूयातं १९११ च्च गृहस्थोका चारित्र भाँच अणुनत, तीन गुणवत और चार शिक्षाव्रत इस प्रकार १२ भेदरूप कहा गया है। (चा, सा. /१३/७); (पं वि/६/२४:७/१); (वसु. आ./२०७); (सा. घ./२/१६)।

#### ४. चर्तोमें सम्यक्ष्वका स्थान

- भ आ /ति /११६/२७७/१६ पर उद्दधृत प चवदाणि जदीर्ध अणुव्वदाड् च देसविरदाण । ण हु सम्मत्तेण विणा तौ सम्मत्त पढमदाए । ---सुनियोके अहिसादि पच महाबत और आवकोके पाँच अणुब्रत. मे सम्यग्दर्शनके जिना नहीं होते है, इसलिए प्रथमत आचार्योने सम्यक्षका वर्णन किया हे ।
- चा, सा /१/६ एव विधाष्टाङ विशिष्ट सम्यन्श्वं तद्विवसयोरणुवतमहा-वतयोर्भामापि न स्थात । = इस प्रकार आठ अगोसे पूर्ण सम्यग्दर्शन होता है। यदि सम्यग्दर्शन न हो तो अणुवत तथा महावतोका नाम तक नही होता है।
- अ, ग. आ /२/२७ दवीय कुरुते स्थान मिथ्यादृष्टिरभीष्सितम् । अन्यत्र गमकारीय थोरे युक्तो वर्त रपि ।२७। क्योर वर्तोसे सहित भी मिथ्या-दृष्टि वॉछित स्थानको. मार्गसे उलटा चलनेवालेको भाँति, अति दूर करता है ।
- दे धर्म/२/६ (सम्यज्ख रहित वतादि अकिचित्कर है, वाल वत है )।
- दे. चारित्र/६/८/ (मिथ्यादृष्टिके बतोको महाव्रत कहना उपचार है)। दे अगला शोर्षक (पहिले तत्त्वज्ञानी होता है पीछे वत ग्रहण करता है)।

#### ५. व्रतदान च ग्रहण विधि

- भ आ /बि /४२१/६१४/११ ज्ञातजीवनिकायस्य दातव्यानि नियमेन वतानि इति षष्ठ स्थितिकल्प । अचेलताया स्थित उद्गदेशिकरज-पिण्डपरिहरणोद्यतः गुरुभक्तिकृतविनीतो वतारोषणाहीं भवति । .. इति वतदानक्रमोऽयं स्वयमासीनेषु गुरुषु, अभिमुखं स्थिताभ्यो विरतिभ्य आवकथाविकावर्गीय वतं प्रयच्छेत स्वयं स्थितः सरिः स्ववामदेशे रिथताय विरताय वतानि दयात् !.. ज्ञास्वा श्रद्धाध पापेभ्यो विरमण वर्त-।=जिसको जीवोंका स्वरूप माल्लम हुआ है ऐसे मुनिको नियमसे व्रत देना यह व्रतारोपण नामका छठा स्थिति कल्प है। जिसने पूर्ण निर्ग्रन्थ अवस्था धारण की है, उड्देशिकाहार और राजपिडका त्याग किया है, जो गुरु भक्त और विनसी है, वह वतारोपणके लिए योग्य है। (यहाँ इसी अर्थकी दोलक एक गाथा उद्दधूत की है) बत देनेका कम इस प्रकार है-जब गुरु बैठते हैं और आर्थिकाएँ सम्मुख होकर बैठती है, ऐसे समयमें आवक और आवि-काओंको वत दिये जाते है । वत प्रहण करनेवाला मुनि भी गुरुके बायी तरफ बेठता है। तब गुरु उसको बत देते है। ब्रतोंका स्वरूप जानकर तथा अद्धा करके पापोंसे विरक्त होना वत है। ( इसलिए पुरु उसे पहले व्रसोंका उपदेश देते हैं---( दे० इसी मूल टीकाका अगला भाग)। वत दान सम्बन्धी यृतिकर्मके लिए-देव कृतिकर्म)।
- मो मा. प्र /७/३५१/१७ व ३५२/७ जैन धर्मविषे तौ यह उपदेश है, पहलें तौ तत्त्वज्ञानी होय, पीछे जाका रयाए करे, ताका दोध पहिचामें । त्याग किए गुण होय, ताकौ जानें । बहुरि अपने परिणामनिको ठीक करे । वर्त्तमान परिणामनि हीके भरोसै प्रतिज्ञा न करि बैठें । आगामी निर्वान होता जानें तौ प्रतिज्ञा करे । बहुरि शरीरकी शक्ति वा द्रव्य क्षेत्र काल भाषादिकका विचार करे । बहुरि शरीरकी शक्ति वा द्रव्य क्षेत्र काल भाषादिकका विचार करे । ऐसे विचारि पीछैं प्रतिज्ञा करनी. सो भी ऐसी करनी जिस प्रतिज्ञातें निरादरपना न होय. परिणाम चढते रहै। ऐसी जैनधर्मकी आम्नाय है। - सम्यग्दछि प्रतिज्ञा करे है, सो तत्त्वज्ञानादि पूर्वक ही करे है ।

## वत गुरु साक्षोमें किया जाता है

दे. वत/१/५ (गुरु और आर्थिकाओं आदिके सम्मुख, गुरुकी नायीं ओर नैठकर शावक न शाविकाएँ वत लेते हैं )।

दे वत/१/७ ( गुरु साक्षीमें लिया गया वत भंग करना योग्य नहीं )।

दे, संस्कार/२ ( व्रतारोपण किया गुरुकी साक्षीमें होती है ) ।

## ७. इत भंगका निषेध

নন

- भ. आ /मू /१६३३/१४८० अरहंतसिद्धकेवलि अविउत्ता सञ्वसंघस-विखस्स । पद्मक्खाणस्स कद्र्स भंजणादो वरं मरणे ।१६३३। = पच-परमेष्ठी, देवता और सर्व संघकी साक्षीमें कृत आहारके प्रत्याख्यान-का त्याग करनेसे अच्छा तो मर जाना है ।१६३३। (अ ग. आ./ १९/४४)।
- सा ध. / / / १२ प्राणान्तेऽपि न भङ्कव्यं गुरुसाक्षित्रितं वतं । प्राणान्त-स्तस्क्षणे दु खं वतभड़ो भवे भवे । १२। म्प्प्राणान्त होनेकी सम्भावना होनेपर भी गुरु साक्षीमें लिये गये वत्तको भुग्र- नहीं करना चाहिए । क्योंकि, प्राणोंके नाशसे तो तस्वर्णही दुख होता है, पर वत भंगसे भव-भवमे दुख होता है ।
- दे दिग्वत/३ (मरण हो तो हो पर वत भंग नहीं किया जाता)।
- मो मा. प्र /अ/पृष्ठ/पक्ति-प्रतिज्ञा भंग करनेका महा पाप है। इसतें तौ प्रतिज्ञा न लेंनो ही भली है। (३५१/१४)।…मरण पर्यन्त कष्ठ होय तौ होष्ट्र, परन्तु प्रतिक्षा न छोडनी। (३५२/४)।

#### ८. वत मंग शोधनार्थ प्रायरिचत्त ग्रहण

सा, ध /९/७१ समीक्ष्य वतमादेयमात्तं पाक्यं प्रयस्मतः । छिन्नं दर्पास्त्र-मादाद्वा प्रत्यवस्थाप्यमञ्जसा ।७१। = इव्य क्षेत्रादिको देखकर वत लेना चाहिए, प्रयत्नधूर्वक उसे पालना चाहिए। फिर भी किसी मदके आवेक्षसे या प्रमादसे व्रत्त छिन्न हो जाये तो उसी समय प्रायरिचत्त लेकर उसे पुनः घारण करना चाहिए।

## ९. अक्षयव्रत आदि कुछ वर्तोंके नाम निर्देश

- ह, पु/३४/श्लो, नं---सर्वतोभद्र (१२), वसन्तभद्र (१६), महासर्वतो-भद्र ( ४७ ), त्रिलोकसार ( ४१ ),वज्रमध्य ( ६२ ),मृदङ्गमध्य ( ६४ ), मुरजमध्य ( ६६ ), एकावली ( ६७ ), द्विकावली ( ६९ ), मुक्तावली ( ६१ ), रत्नावली ( ७१ ), रत्नमुक्तावली ( ७२ ), कनकावली ( ७४ ), द्वितीय रत्नावली ( ७ई ), सिंहनिष्क्रीडित ( ७८-५० ), नन्दीश्वरव्रत (८४), मेरुपक्तिवत (८६), शातकुम्भवत (८७), चान्द्रायण वत ( १० ), सप्तसप्तमतपोधत ( ११ ), अष्ट अष्टम वा नवनवम आदि वत ( १२ ), आचाम्ल वर्द्धमान वत ( १४ ), श्रुतवत ( १७ ), दर्शनशुद्धि वत ( १८ ), तप शुद्धि वत ( ११ ), चारित्रशुद्धि व्रत ( १०० ), एक करुयाणवत ( ११० ), पंच करुयाण वत ( १११ ), शील करुयाणकवत (११२), भावना विधि वत (११२), पंचविंशति कल्याण भावना-विधि मत ( ११४ ), दु'खहरण विधि वत ( ११८), कर्मक्षय विधि वत ( १२१ ), जिनेन्द्रगुण संपत्ति विधि वत ( १२२ ), दिव्य लक्षण पंक्ति विधि वत ( १२३), धमेचक विधि वत. परस्पर कल्याणविधि वत् (१२४)। (चा. सा /१४१/१ पर उपरोक्तमेसे केवल १० वतोंका निर्देश है)।
- वसु आ /श्लोक नं.---पंचमी वत (३११), रोहिणीवत (३६३), अश्विनी वत (३६६), सौख्य सम्पत्ति वत (३६८), नन्दीश्वर पंक्ति वत (३७३), विमान पंक्ति वत (३७६)।
- वत विधान संग्रह—[ उपरोक्त सर्वके अतिरिक्त निम्न ग्रतोका अधिक उल्लेख मिलता है ।] -अक्षयनिधि, अनस्तमी, अष्टमी, गन्ध-अष्टमी, नि'शल्य अष्टमी, मनचिन्ती अष्टमी, अष्टाहिका, आचार-वर्धन, एसोनव, एसोदश, कंजिक, कर्मचूर, कर्मनिर्जरा, श्रुत-कल्याणक, समावणी, ज्ञानपचीसी, चतुर्दशी, अनन्त चतुर्दशी, कली चतुर्दशी, चौतीस अतिशय, तीन चौबीसी, आदिनाथ जयन्ती, आदिनाथ निर्धाण जयन्ती, आदिनाथ शासन जयन्ती, वीर जयन्ती, वीर शासन जयन्ती, जिन यूजा पुरन्धर, जिन

मुखावत्तोकन, जिनरात्रि, ज्येष्ठ, णमोकार पैतीसी, तपो विधि, तभो शुद्धि, त्रिलोक तीज, रोट तोज, तीर्थं कर बत, तेला बत त्रिगुणसार, त्रेपन क्रिया, दश मिनियानी, दशसक्षण, अक्षयफत्त-दशमी, उडंड दशमी, चमक दशमी, छहार दशमी, भावदशमी, तमोर दशमी, पान दशमी, फल दशमी, फूलदशमी, बारा दशमी. भण्डार दशमी, सुगन्ध दशमी, सौभाग्य दशमी, दीपमालिका, द्वादशीवत, काजी बारस, थावण दशमी, धनकलश, नवविधि, नक्षत्रमाला, नवकार वत, पचपोरिया, आकाश पंचमी, ऋषि पंचमी, कृष्ण पंचमी, कोकिल पंचमी, गारुड पंचमी, निर्जर पंचमी, अुतपंचमी, श्वेत पंचमी, लक्षण पंक्ति, परमेण्डीगुण वत, पल्लव विधान, पुष्पांजली, बारह तप, बारह विजोरा, बेला, तीर्थकर बेला, शिवकुमार बेला, यष्ठम बेला, भावना वत, पंच-विंशति-भावना, भावना पश्चीसी, मुरजमध्य, मुष्टि-विधान, मेध-माला, मौन बत, रक्षा जन्धन, रत्नत्रय, रविवार, दुग्धरसी, निल्यरसी, षट्रसी, रुक्मणी, रुद्रवसंत, संब्धिविधान, वसन्त-भद, शीलवत, श्रुतज्ञानवत, पच-श्रुतज्ञान, श्रुतस्कन्ध, षष्ठीवत, चन्दन अच्छो, घोडशकारण, सकट हरण, कौमार संग्रमी, नन्द-सप्तमी, निर्दोष सप्तमी, मुकुट सप्तमी, मोक्षसप्तमी, कीलसप्तमी, समकित चौबोसी, समवशरण, सर्वार्थसिद्धि, भाद्रवन-सिंह-निष्क्री-डित, सुखकारण, सुदर्शन, सौबीर भुक्ति।

नोट---[इनके अतिरिक्त और भी अनेको वत-विधान प्रसिद्ध है, तथा इनके भी अनेकों उत्तम-मध्यम आदि भेद है। उनका निर्वेश--दे० बह-बह नाम।]

# २. व्रतको भावनाएँ व अतिचार

# 1. प्रस्येक व्रतमें पाँच-पाँच मावनाएँ व अतिचार

- त. सू./७/३२४ तरस्थैयर्थिं भावना पञ्च-पञ्च ।३। व्रतशीलेपु पञ्च-पद्म यथाक्रमम् ।२४। == उन वतोको स्थिर करनेके लिए प्ररयेक वतको पॉच-पाँच भावनाएँ हरेती है ।३। वतों और शीलोमे पाँच-पाँच अतिचार है जो क्रमसे इस प्रकार है ।२४। (विशेष देखो उस-उस वतका नाम)। (त. सा./४/६२)।
- त. सा./४/९३ सम्यक्तवत्रतशीलेषु तथा सल्लेखनाविधौ । अतोचाराः प्रवक्ष्यन्ते पञ्च-पञ्च यथाक्रमस् ।९३। स्लसम्यक्त्व वत शील तथा सल्लेखनाकी विधिमें यथाक्रम पॉच-पॉंच अतिचार कहते है ।

# २. वत रक्षणार्थ कुछ मावनाएँ

त. सू./७/१-१२ हिंसादिष्विहामुत्रापायाव यदर्शनम् ।१। दु खमेव वा ११०। मैत्रोप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थानि च सत्त्वगुणाधिकविलश्य-मानाविनेयेषु ।११। जगत्कायस्वभावौ वा संवेगवैराग्यार्थ ।१२। =१ हिंसादि पाँच दोषों में ऐहिक और पारलौकिक अपाय और अवछका दर्शन भावने योग्य है ।१। अथवा हिंसादि दु ख ही हैं ऐसी भावना करनी चाहिए ।१०। २. प्राणीमात्र में मैत्री, गुणा-धिकों में प्रमोद, क्लिश्यमानो में करुणा वृत्ति, और अविनेयों में माध्यस्थ भावकी भावना करनी चाहिए ।११। ( ज्ञा./२७/४); ( सामायिक पाठ/अमितगति/१ ) । ३. सबेग और वैराग्यके लिए जगत्रके स्वभाव और शरीरके स्वभावकी भावना करनी चाहिए ।१२।--( विशेष दे० वैराग्य ) ।

# ३. ये भावनाएँ मुख्यतः मुनियोंके किए हैं

त. सा,/४/६२ भावना संप्रतीयन्ते मुनीना भावितारमनाम् । ६२। = ये पॉच-पॉच भावनाएँ मुनिजनोंको होती हैं।

# व्रत

#### 8. कथंचित् आवकोंके छिए भी भानेका निर्देश

सा. सं./४/१९४-१८६ सर्वसागारधर्मेषु देशशब्दोऽनुवर्तते । तेनान-. गारयोग्याया कर्त्तव्यास्ता अपि क्रिया. १९८४। यथा समितय पश्च सन्ति तिसरच गुप्तय । अहिसावतरक्षार्थं कर्त्तव्या देशतोऽपि तैः ।१९४) 🗰 चाइाइ क्यमिमा, पञ्च भावना मुनिगोचरा । न पुनर्भावनीयास्ता देशतोवतधारिभि । १९७। यतोऽत्र देशशब्दा हि सामान्यादनुवर्तते । ततोऽणुवतसज्ञेषु वतत्वात्राव्यापको भवेत् ।१८८) अलं विकल्पसकल्पै कर्त्तव्या भावना इमा । अहिसाव्रतरक्षार्थं देशतोऽणुवतादिवस ।१८६। =गृहस्थोके धर्मके साथ देश झब्द लगा हुआ है, इसलिए मुनियोके योग्य कर्त्तव्य भी एक देशरूपसे उसे करने चाहिए 1१८४। जैसे कि अहिसावतकी रक्षाके लिए श्रायकको भो साधुकी भॉति समिति और गुप्तिका पालन करना चाहिए ।१९५। यहाँपर यह शका करनी योग्य नहीं कि अहिसावतकी 'समिति, गुप्ति आदि रूप' ये पॉच भावनाएँ तो मुनियोका कत्तव्य है. इसलिए देशव्रतियोको नही करनी चाहिए ।१८७। क्यो कि यहाँ देश शब्द सामान्य रीतिसे चला आ रहा है जिससे कि यह बतोकी भॉति समिति गुप्ति आदिमें भी एक देश रूपसे व्यापकर रहता है ।१९८४ अधिक कहनेसे म्या, श्रावकको भी अहिंसा-बतकी रक्षके लिए ये भावनाएँ अणुवतको तरह हो अवश्य करनो योग्य है। १८६। - ( और भी दे० अगला झीर्ष के ) ।

# भ, वर्तोंके अतिचार छोड़ने योग्य हैं

- सा. ध./४/११ मुद्धत् वन्धं बधच्छेदमतिभाराधिरोपणं । भुक्तिरोधं च दुर्भावाद्भावनाभिस्तदाविशेत् ।११। = दुर्भावसे किये गये नध बन्धन आदि अहिसा बतके पाँच अतिचारोको छोडकर आवकोको उसकी पाँच भावनाओरूप समिति गुप्ति आदिना भी पालन करना चाहिए।
- त्रत-विधान सग्रह पृ २१ पर उद्धृत—''वतानि पुण्याय भवन्ति जन्तो-र्न सातिचाराणि निषेवितानि । शस्यानि किं कापि फलन्ति लोके मसोपलीढानि कदाचनापि : ≕जीवको व्रत पुण्यके कारणसे होते है, इसलिए उन्हे अतिचार सहित नहीं पालना चाहिए, क्या लोकमें कहीं मस सिम्न धान्य भी फल देते है।
- दे० ब्रत/१/७,० ( किसी प्रकार भी वर्त भग करना योग्य नहीं। परि-स्थिति वक्ष भग हो जाने अथवा दोष लग जानेपर तुरत प्रायश्चित्त लेकर उसकी स्थापना करनी चाहिए।)

# ३. महाव्रत व अणुव्रत निर्देश

#### १. महावत व अणुवतके छक्षण

- चा. पा./मू /२४ थूले तस नायबहे थूले मोषे अदत्त थूले य । परिहारो परमहिला परिग्गहार भपरिमाग ।२४१ = स्थूल हिसा मृषा व अदत्त-ग्रहणका त्याग, पर-स्त्री तथा बहुत आरम्भ परिग्रहका परि-माण ये पॉच अणुव्रत है ।२४। (बसु आ /२०८) ।
- त. सू./७/२ देशसर्वतोऽणुमहती ।२। = हिसादिकसे एक देश निवृत्त होना अणु-वत और सब प्रकारसे निवृत्त होना महावत है :
- र क. आ / ५२. ७२ प्राणतिपातवितथव्याहारस्तेयकाममूच्छें भ्य, । स्थूलेभ्य पापेभ्यो व्युपरमणमणुवतं भवति । ५२। पञ्चाना णपानां हिसादीनां मनोवच काये । कृतकारितानुमोदै स्त्यागस्तु महाव्रतं महतां ।७२। = हिसा, असत्य, चोरी, काम (कुशील) और मूच्छा अर्थात् परिग्रह इन पॉच स्थूल पापोसे विरक्त होना अणु-वत है । ५२। हिंसादिक पॉचों पापोंका मन, वचन काय व कृत-कारित अनुमोदनासे त्याग करना महाउरुषोका महाव्रत है । ५३।

- सा घ./४/४ विरति स्थूलवधादेर्मनोवचोऽङ्गकृतकारितानुमतै । क्रचिद-परेऽप्यननुमतै पञ्चाहिसाद्यणुवतानि स्यु ।४। = स्थूल वध आदि पाँचो स्थूल पापोका मन वचन काग्रसे तथा कृत कारित अनुमोदना-से त्याग करना अणुबत है ।
- प. घ /उ /७२०-७२१ तत्र हिसानृतस्तेयाब्रह्मकृत्स्मपरिग्रहात । देशतो विरति प्रोक्त गृहस्थानामणुबतम् ।७२०। सर्वतो विरतिस्तेषा हिंसा-दीना व्रत महत् । नैतत्सागारिभि कर्तुं शक्यते सिझमईताम् ।७२१। = सागार व अनागार दोनो प्रकारके धर्मांमे हिसा क्रूठ चोरी कुशील और सम्पूर्ण परिग्रहसे एक देश विरक्त होना गृहस्थोका अणुवत कहा गया है ।७२०। उन्ही हिंसादिक पाँच पापोका सर्वदेशसे त्याग करना महावत कहलाता है । यह जिनरूप मुनिलिग गृहस्थोके द्वारा नही पाला जा सकता ।७२१।

# स्थूळ व सृक्ष्म व्रतका ताल्पर्य

- दे, श्रावक/४/२ [मद्य मांस आदि त्याग रूप अष्ट मूत्त गुणोमें व सप्त व्यसनोमें ही पाक्षिक श्रावकके स्थूत्त अणुवत गर्भित है।]

## महावत व अणुवर्तीके पाँच भेद

- भ आ./मू /२०८०/१७१६ पाणवधमुसावादादत्तादाणपरदारगमणेहि । अपरिमिदिच्छादो वि य अणुव्वयाइ विरमणाइ । = प्राण वध, असत्य, चोरी, परस्त्री सेवन, परिग्रहमें अमर्यादित इच्छा, इन पापों-से बिरक्त होना अणुवत है ।२०४०।
- चा पा./मू /३० हिसाबिरइ अहिसा असम्वविरई अदत्तविरई य । तुरियं अब भविरई पचम संगम्मि विरई य । चहिसासे विरति सो अहिसा और इसी प्रकार असव्य विरति, अदत्तविरति, अब्रह्मविरति और पाँचवी परिग्रह विरति है ।३०।
- मू. आ•/४ हिसाविरदी सच्च अदत्तपरिवज्जण च बभं च। सगविमुत्ती य तहा महव्वया पच पण्णत्ता ।४। = हिसाका त्याग, सत्य, चोरीका त्याग, ब्रह्मचर्य, और परिग्रहत्याग ये पॉच महाव्रत कहे गये है ।४।
- दे, शीर्षक नं १- [ अणुबत व महाव्रत दोनो ही हिसादि पॉचों पापो-के त्यागरूपसे सक्षित है । ]

# ४. रात्रिभुक्ति स्याग छठा अणुवत है

- स. सि./७/१/३४३/११ ननु च षष्ठमणुवतमस्ति रात्रिभोजनविरमणं तदिहोपसंख्यातव्यम् । न, भावनास्वम्सभावात् । अहिसावतभावना हि वक्ष्यन्ते । तत्रालोकितपानभोजनभावनाः कायति । = प्रश्न — रात्रिभोजनविरमण नाम छठा अणुवत है. उसकी यहाँ परिगणना करनो थी । उत्तर – नहीं, क्योकि, उसका भावनाओं अन्तर्भाव हो जाता है । आगे अहिंसावतकी भावनाएँ कहेगे । उनमें एक आलोकित पान-भोजन नामको भावना है, उसमे उसका अन्तर्भाव होता है । (रा वा /७/१/१६/६३४/२९)।
- पाशिकादि प्रतिक्रमण पाठमें प्रतिक्रमणभक्ति—'आधावरे छट्ठे अणुक्वदे सब भत्ते ! राईभोयणं पच्चक्खामि । = छठे अणुव्रत-रात्रिभोजनका प्रत्याख्यान करता हूँ ।
- चा सा / १३/३ पचेधाणुवतं रात्र्यभुक्ति पष्ठमणुव्रतं । रूपाँच प्रकारन का अणुव्रत है आरेर 'रात्रिभोजन स्याग' यह छठा अणुव्रत है ।

# ५ अणुव्रतीको स्थावर घात आदिकी भी अनुमति नही है

- क पा. १/१ १/गा ५४/१०४ सजदधम्मकहा विय उपासमार्ग सदार-संतोसो । तसबहविरईस्विला थावरघादो क्ति णाणुमदो ।५४। = सयतधर्मवो जो कथा है उसमे श्रावकोको (केवन) स्वदारसतोप और त्रसवध विरतिकी शिक्षा दी गयी है। पर इससे उन्हे स्थावर घातकी अनुमति नही दी गयी है।
- सा ध,/४/११ यन्मुवस्यङ्गमहिसैव तन्मुमुश्रुरुपासक । एकाक्षत्रध-मप्युउभेख स्यान्नावर्ज्यभोगकृत ।११। ≕जो अहिसा ही मोक्षका साधन है उसका मुमुश्रु जनोको अत्रश्य सेवन करना चाहिए। भोगो-पभोगमें होनेवाली एकेन्द्रिय जीवोकी हिसाको छोडकर अर्थात् उससे बचे शेष एकेन्द्रिय जीवोकी हिसाका त्याग भी अत्रश्य कर देना चाहिए।

#### ६. महावृतको महाव्रत व्यपदेशका कारण

भ.आ./म् /११८४/९१७० साधे ति जं महत्थ आयरिइरा च ज महल्लेहि। ज च महत्लाइ सय महत्वदाइ हवे ताइ ।१९८४। = महान् मोक्षरूप अर्थको सिद्धिं करते है। महान् तीर्थं करादि पुरुषो ने इनका पालन किया है. सब पापयोगोका त्याग होनेसे स्वत महान् है, यूज्य है, इसलिए इनका नाम महावत है। ११८४। (मू आ /२९४), (चा पा/मू/३१)।

#### ७. अणुत्रतको अणुत्रत व्यपदेशका कारण

स सि /७/२०/३४८/६ अणुजञ्दोऽल्पत्रचन । अणूनि वतान्यस्य अणु-वतोऽगारीत्युच्यते । कथमस्य वतानामणुरवस् । सर्वसावद्यनिवृत्त्य-सभवात्। कुतस्तद्यंसौ निवृत्ताः त्रसप्राणिव्यपरोपरोपणान्निवृत्त अगारीरयाद्यमणुव्रतम् । स्नेहमोहादिवशाइ गृहविनाशे ग्रामविनाशे वा कारणमित्यभिमतादसत्यवचनान्नित्रतो गृहीति द्वितीयगणुवतम् । अन्यरोडाकर पार्थिवभयादिवशादवश्य परिष्यक्तमपि प्रददत्त तत प्रतिनिवृत्तादर श्रावक इति तृतीयमणुवतम् । उपात्ताया अनुपत्ता-याश्च पराङ्गनाया सङ्गान्निवृत्तरतिगृहीति चतुर्थमणुवतम् । धन-धान्यक्षेत्रादीनामिच्छावशात कृतवरिच्छेदो गृहोति पञ्चममणुवतस् । 🛲 अणु इग्व्द अल्पवाची है। जिसके वत अणु अर्थात् अल्प है, वह अणुत्रतवाला अगारी यहा जाता है। प्रश्न-अगारीके वृत अल्प केसे है । उत्तर-अगारोके पूरे हिसादि दोषोका त्याग सम्भव नही है, इसलिए उसके वत अल्प है। प्रश्न—तो यह किसका त्यागी है ' अहिसा अणुव्रत होता है। गृहस्थ स्नेह और मोहादिके वशसे गृह-विनाश और ग्रामविनाशके कारण असत्य वचनसे निवृत्त है इसलिए उसके दूसरा सत्याणुव्रत होता है। आवक राजाके भय आदिके कारण दूसरेको पीडाकारी जानकर खिना दी हुई वस्तुको लेनेसे उसको प्रोति घट जाती है, इसोलिए उसके तीसरा अचौर्याणुवत होता है । गृहस्थके स्वीकार की हुई या जिना स्वीकार को हुई धरस्त्री-का सग करनेसे रति हट जाती है, इसलिए उसके परस्त्रीत्याग नाम-का चौथा अणुवत होता है। तथा गृहस्थ धन, धान्य और क्षेत्र आदिका स्वेच्छासे परिमाण कर लेता है, इसलिए उसके पाँचवाँ परिग्रहपरिमाण अणुवत होता है। (रा. वा /७/२०/-/४४७/४)।

## ८, अणुन्नतमें कथचित् महान्नतपना

- दे. दिग्वत, देशवत-[ की हुई मयदिासे बाहर पूर्ण रयाग होनेसे आवक-के अणुवत भी महावतपनेको प्राप्त होते है । ]
- दे. सामायिक/३ [ सामायिक कालमे आवक साधु तुल्य है । ]

## ९, महाव्रतमें कथंचित् देशव्रतपना

इ. सं./टी./४७/२३०/४ प्रसिद्धमहावतानि कथमेकदेशरूपाणि, जातानि । इति चेदुच्यते—जोवघातनिवृत्तौ सत्यामपि जोवरक्षणे प्रवृत्तिरस्ति । तथे वामत्यवचनपरिहारेऽपि सत्यवचनप्रवृत्तिरस्ति । तथै व चादत्ता-दानपरिहारेऽपि दत्तादाने प्रवृत्तिरन्तीत्येकदेशप्रवृत्यपेक्षया देश वतानि तेषामेन देशवताना त्रिगुप्तिन्धणनिविकन्पसमाधिकारं त्याग । = प्रश्न-प्रसिद्ध अहिसादि महावता एकदेशरूप केसे ह गये १ उत्तर-अहिसा, मत्य और अचौर्य महावतामे यद्यपि जीव घातको, असत्य बोलनेकी तथा अदत्त प्रहुणको निवृत्ति है, परन्त जीवरक्षाकी, सत्य बोलने और दत्तग्रहणकी प्रवृत्ति है। इस एकदेश प्रयुत्तिकी अपेक्षा ये एक देशवत है। त्रिगुप्तिरूरण निविकल्प समाधि कालमे इन एक देशवतोका भो त्याग हो जाता है [अर्थात् उनक विकल्प नही रहता।-दे० चारित्र/७/१०]। [प, प्र /टो./२/४२ १७३/७), (दे० सवर/२/४)।

दे० धर्म/३/२ [ बत व अवतसे अतीत तोसरी भूमिका ही यथार्थ वत्त है । ]

## १०. अणु व महावतोंके फलोंमें अन्तर

चा. सा /४/६) सम्यग्दर्शनमणुव्रत्युक्त स्वर्गाय महाव्रत्युक्त मोक्षाय च । = अणुवत युक्त सम्यग्दर्शन स्वर्गका और महावत युक्त मोक्षकः कारण है ।

वतचर्या क्रिया- हे, सरकार/२।

# वत प्रतिमा----

- र.क आ/ १३८ निरतिक्रमणमणुव्रतपञ्च कमपि शीलसप्तकं चापि । धारयते नि शल्यो योऽसौ वतिना मतो वतिक ११३२। = जो शल्य रहित होता हुआ अतिचार रहित पाँचो अणुवतोको तथा शील सप्तक अर्थात तीन गुणवतो और चार शिक्षावतोको भी धारण करता है, ऐसा पुरुष व्रतप्रतिमाका धारी माना गया है । (व. आ /२०७), (का. आ./मू /३३०), (द. स /री /४४/११४/४) ।
- सा ध /४/१-६४ का भावार्थ---पूर्ण सम्यग्दर्शन व मूल गुणो सहित निरतिचार उत्तर गुणोको धारण करनेवाला ब्रतिक आवक है।श तहाँ अहिसाणुव्रत गौ आदिका वाणिज्य छोडे। यह न हो सके तो उनका बन्धनादि न वरे। यह भी सम्भव न हो तो निर्देयतासे बन्धन आदि न करे 18ईं। कषायवंश कदाचित् अतिचार लगते है 1891 रात्रि भोजनका पूर्ण त्याग करता है। २७। अन्तराय टालकर भोजन करता है । ३०। भोजनके समय । ३४। व अन्य आवश्यक क्रियाओके समय मौन रखता है।३९ सत्याणुव्रत-कूठ नही बोलता, कूठी गवाही नहीं देता, घरोहर सम्बन्धी भूठ नहीं बोलता परन्तु स्वपर आपदाके समय फ्रुठ बोजता है ।३१। सत्यसत्य, असत्यसत्य, सत्यासत्य तो बोलता है पर असच्यासव्य नहीं बोलता ।४०। सावद्य वचन व याँचो अतिचारोका त्याग करता है ।४५। अचौर्याणुव्रत कहीपर भी गडा हुआ या पडा हुआ धन आदि अदत्त ग्रहण नही करता ।४८। अपने धनमें भी सशय हो जानेपर उसे प्रहण नहीं करता। ४१। अतिचारोंका स्याग करता है । १०। ब्रह्मचर्याणुव्रत--स्वदारके अति-रिक्त अन्य सब स्त्रियोका त्याग करता है ।५१-५२। इस वतके पॉचो अतिचारोका त्याग करता है । १९ परिग्रहपरिमाणव्रत--एक घर या खेतके साथ अन्य घर या खेत जोडकर उन्हे एक गिनना, एक गाय रखनेके लिए गर्भवती रखना, अपना अधिक धन सम्बन्धियोको दे देना इत्यादि क्रियाओका त्याग करता है ।ई४।
- सा. ध./४/१४-२३ भोगोपभोग परिमाण वतके अन्तर्गत सर्व अभक्ष्यका त्याग करता है ।१४-११। १४ प्रकारके खर कर्मोका त्याग करता है ।२१-२३।
- सा, ध,/६/१९-२६ अनवद्य व्यापार करे ।१९ ा उद्यानमें भोजन करना, पुष्प होडना आदिका त्याप करे ।२०। अनेक प्रकारके पूजन विधान आदि करे ।२३। दान देनेके पश्चात स्वय भोजन करे ।२४। आगम भूच किरे ।२६।

वत शुद्धि---दे. शुद्धि । वतारोपण योग्धता----दे. वत/१/४ । वतायरण क्रिया-----दे. सस्कार/२ ।

# व्रती—

स. सि./६/१२/३३०/११ व्रतान्यहिसादी नि वक्ष्यन्ते, तद्वन्तो वतिन । = अहिंसादिक व्रतोका वर्णन आगे वरेगे। (कोशमें उनका वर्णन वतके विषयमें किया जा चुका है)। जो उन व्रतीसे युक्त है वे व्रती कहलाते है। (रा. वा./६/१२/४२२/१४)।

# २. व्रवीके भेद व उनके लक्षण

- त. सू./७/१९ अगार्यनगारश्च ।११।=उस त्रतीके अगारी और अनगारी ये दो भेद है।
- स. सि / ई/१२/३३०/१२ ते दिविधा । अगार प्रति निवृत्तौरसुक्या संयता' गृहिणश्च संयतासयता' । ⇔वे व्रती दो प्रकारके है-पहले वे जो धरसे निवृत्त होकर संयत हो गये है। और दूसरे गृहस्थ संयतासंयत । (रा. वा / ई/१२/४२२/४१) ।
- त. सा./४/७१ अनगारस्तथागारी स द्विधा परिकथ्यते। महावता-नगार स्यादगारी स्यादणुवत ।७१। = वे व्रती अनगार और अगारी-के भेदसे दो प्रकारके है। महाव्रतधारियोको अनगार और अणु-ब्रतियोको अगारी कहते है। (विशेष दे. वह वह नाम अथवा साधु ब आवक)

# त्रती निःशल्य ही होता है

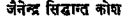
भ आ./मु /१२१४/१२१३ णिस्सर्ललसेव पुणो महव्यदाइ सव्याई। वदमुबहम्मदि तोहि दु णिदाणमिच्छत्तमायाहि ।१२१४। = शल्य रहित यतिके सम्पूर्ण महावतोका सरक्षण होता है। परन्तु जिन्होने शल्योका आश्रय लिया है, उनके वत माया मिथ्या व निदान इन तीनसे नष्ट हो जाते है। त सू./७/१८ नि शल्यो वती ।१९। = जो शल्य रहित है वह वती है। (चा. सा./७/१)।

वती

- स. सि /0/१८/३४६/१ अत्र चोद्यते- शल्याभावान्नि शल्यो वताभि-संबन्धाइ बती, न निश्शल्यत्याइ बती भवितुमई ति। म 🕃 🗇 देवदत्तो दण्डसम्बन्धाच्छत्री भवतीति । अत्रोच्यते**⊶उभयविशेषण-**⊸ विशिष्टस्येष्टत्वात् । न हिसाख्परतिमात्रवर्ताभिसंबन्धाद् वती भवत्यन्तरेण शल्याभावम् । सति शल्यापगमे वतसंबन्धाइ वती विवक्षितो यथा बहुक्षीरघृतो गोमानिति व्यपदिश्यते । बहु क्षीरघृता-भावारसतीच्वपि गोषु न गोमास्तथा सज्ञल्यत्वात्सरस्वपि वृतेषु न वती। यस्तु नि शल्य' स वती । = प्रश्न - शल्य न होनेसे नि'शल्य होता है और व्रतोके धारण करनेसे व्रती होता है । शल्यरहित होने-से बती नहीं हो सकता। जैसे--देवदत्तके हाथमें लाठी होनेसे वह छत्री नही हो सक्ता १ उत्तर---वती होनेके लिए दोनो विशेषणोमें युक्त होना आवश्यक है। यदि किसीने शल्योका त्याग नहीं किया और केवल हिसादि दोषोको छोड दिया है तो बह ब्रती नही हो सकता। यहाँ ऐसा बती इष्ट है जिसने शल्योका त्याग करके बतोको स्वीकार किया है। जैसे जिसके यहाँ बहुत घी दूध होता है, वह गाय वाला कहा जाता है। यदि उसके घी दूध नही होता और गायें है तो वह गायवाला नहीं कहलाता । उसी प्रकार जो सशल्य है, वतोके होनेपर भी वह वती नही हो सकता। किन्तु जो नि शल्य है वह बती है । ( रा. वा./७/१९/४-७/४४६/४ ) ।
- ज्ञा /११/६२ मती नि शक्ष्य एव स्यात्सशल्यो वतवातकः…।६३। =व्रती तो नि शल्य ही होता है। सशल्य वतका घातक होता है। (भ, आ /बि /१९१/२७७/१३)।
- अ ग. भा /७/१९ सस्यास्ति इल्य हृदये त्रिधेयं, वतानि मश्यन्त्य-स्विलानि तस्य। स्थिते शरीरं ह्यवगाह्य काण्डे, जनस्य सौख्यानि कुतस्तनानि ।१९। = जिसके हृदयमें तीन प्रकारकी यह शक्य है उसके समस्त वत नाशको प्राप्त होते हैं। जैसे---ममुख्यके शरीरमें वाण घुसा हो तो उसे सुख कैसे हो सकता है।१९।

\* सब वर्तोको एक देश धारनेसे वती होता है मात्र एक या दोसे नहीं-द, श्रावक/३/६।

# इति तूतीयः खण्डः



www.jainelibrary.org

# [ परिशिष्ट ]

१. दिगम्बरीय प्राकृत पंचसंग्रह – सबसे अधिक प्राचीन है। इसके पांच अधिकारों के नाम है-जीवसमास, प्रकृतिसमुत्कीर्तना, कर्मस्तव, शतक और सग्नितका। घट लण्डागमका और कथायपाहुडका अनुसरण करने वाले प्रथम दो अधिकारों में जीवसमास, गुणस्थान मार्गणा स्थान आदि का तथा मुलोत्तर कर्म प्रकृतियों का विवेचन किया गया है। कर्मस्तव आदि अपर तीन अधिकार उस उस नाम वाले आगम प्राभूतों को आत्मसात करते हुए कर्मों के बन्ध उदय सत्त्व का विवेचन करते है। ३४३। इसमें कुल १३२४ गाथायें तथा ४०० रलोक प्रमाण गय भाग है। समय-इसके रचयिताका नाम तथा समय ज्ञात नहीं है। तथापि अकलंक भट्ट (ई. ६२०-६८०) कृत राज-बार्तिक में इसका उल्लेख प्राप्त होने से इसका समय थि. श. ८ से पूर्व ही अनुमान किया जाता है/३५१। (जै 1१/पृष्ठ)। डा. А. Ы. Up. ने इसे वि श ५-९ में स्थापित किया है। (पं. स./प्र. ३१)।

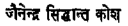
२, श्वेताम्बरीय भाकत पचसंग्रह — श्वेताम्बर आम्नास का भाकृत गाथानद्व यह प्रन्थ भी दिगम्बरीय की भांति १ अधिकारों में विभक्त है। उनके नाम तथा विषय भी सगभग वही हैं। गांथा संख्या १००१ है। इसके रचयिता चन्द्रषि महत्तर माने गए हैं, जिन्होंने इस पर स्वयं ८००० श्लोक प्रमाण 'स्वोपह्य' टीका सिखी है। इसके अतिरिक्त आ मलयगिरि (वि.श.१२)कृत एक संस्कृत टीका भी उपलब्ध है। मूल प्रन्थ को आचार्य ने महान या यथार्थ कहा है। ३११। समय - चन्द्रषि महत्तर का कास वि. श. १० का अन्तिमचरण निर्धारित किया गया है। ३६६ । (दे. चन्द्रर्षि), (जे /१/३५१ ३६६)।

३-४. संस्कृत पंचसंग्रह--दो उपलब्ध हैं। दोनों ही दिगम्झ-रीय प्राकृत पंचसंग्रह के संस्कृत ख्वाम्तर मात्र है। इनमें से एक चिन्नकृट (चित्तौड) निवासी श्रीपाल हुत डड़ढा की रचना है और दूसरा आ अमित गति की। पहले में १२४३ और दूसरे में ७०० अनुष्टुव पथ हैं, और साथ साथ क्रमश' १४५६ और १००० श्लोक प्रमाण गय भाग है। समय-आ अमितगत्ति वाले की रचना वि-स. १०७३ में होनी निश्चित है। डड्ढा वाले का रचनाकाल निम्न तथ्यों पर से वि १०१२ और १०४७ के मध्य कभी होना निर्धारित किया गया है। वयोकि एक ओर तो इसमें अमृतचन्द्राचार्य (बि. १६२-१०१२) कृत तत्त्वार्थसार का एक श्लोक आ जयसेन नं. ४ (बि १०५०) में उद्धृत है। तीमरी ओर गोमट्टसार (बि. १०४०) का प्रभाव जिस प्रकार अमिलगति कृत पंचर्स ग्रह पर दिखाई देता है उस प्रकार इस पर दिखाई नहीं देता है। इस पर से यह अनुमान होता है कि गोमट्टसार की रचना डेड्ढा कृत पंचसग्रह के पश्चाद हुई है। (जे /१/३७२-३७४)।

१-६ पंचसंग्रह की टीकायें --१ दिगम्बरीय पचसंग्रह पर दो टोकाये उपलब्ध है। एक वि. १५२६ की है जिसका रचयिता अझात है। दूसरो वि. १६२० को है। इसके रचयिता भट्टारक सुमतिकोहि है। ४४८⊂। परन्तु भ्रान्तिवश इसे मुनि पद्मनन्दि की मान लिया गया है। वास्तव में ग्रन्थ में इस नाम का उक्लेख ग्रन्थकार के प्रति नहीं, प्रत्युत उस प्रकरण के रचयिता की ओर संकेत करता है जिसे ग्रन्थकर्त्ता भट्टांरक सुमतिकीर्ति ने पद्रमनन्दि कृत 'जंब्रुदीव पण्णति' से लेकर ग्रन्थ के 'शतक' नामक अन्तिम अधिकार में ज्यों का त्यो आरमसात कर लिया है। ४४१। पंचसंग्रह के आधार पर लिखो गयी होने से भले इमे टोका कहो, परन्तु विविध ग्रन्थों से उद्दभृत गाथाओ तथा प्रकरणों की बहुलता होने से यह टीका तो नाममात्र ही है । ४४८ । लेखक ने स्वयं टीका न कहकर 'आराधना' नाम दिया है । ४४१ । चूर्णियों की झैली में लिखित इसमें ५४६ गाथा प्रमाण तो पद्यभाग है और ४००० इस्तोक प्रमाण गद्य भाग है। (जै,/१/पृष्ठ संख्या), (ती,/३/३७९) । ६ इन्हीं भट्टारक सुमति-कौति द्वारा रचित एक अन्य भी पचसंग्रह वृत्ति प्राप्त है। यह वास्तव में अवेले सुमतिकोर्त्ति की न होकर इनकी तथा झानभूषण की साफली है। वास्तव में पंचसंग्रह की न होकर गोमट्टसार को टीका है. क्योंकि इसका मूल आधार 'पचसंग्रह' नहीं है, मरिक गोमट्ट-सार की 'जोवप्रगोधिनी' टीका के आधार पर ज्ञिखित 'कर्म प्रकृति' नामक प्रन्थ है। ग्रन्थकार ने इसे 'समुगोमट्टसार अपर नाम 'पंच-संग्रह कहा है। समय---वि. १६२०। (जै /१/४७१-४८०)।

अस्यान्थ पंचसंग्रह — इनके उतिरिक्त भी पंचसग्रह नामक कई ग्रन्थों का उल्लेख प्राप्त होता है। जैसे 'गोमट्टसार' के रचयिता श्री नेमिचम्द्र सिद्धान्त चक्रवर्ती ने उसे 'पंचसंग्रह' कहा है। श्रीहरि दामोदर वेलकर ने अपने जिनरत्न कोश में 'पचसग्रह दीपक' नाम के किसी ग्रन्थ का उल्लेख किया है, जो कि इनके अनुसार गोमट्ट-सार का इन्द्र वामदेव द्वारा रचित संस्कृत पद्यानुवाद है। पौच अधिकारों में विभक्त इसमें १४१८ पद्य हैं। (पं सं./प्र. १४/ A. N. Up.)।

पद्धति टोका - इन्द्रनन्दी कृत श्रुतावतार के कथनानुसार आ शाम-कुण्ड ने 'कवायपाहुड' तथा 'वट्खण्डागम' के आदा पांच खण्डों पर 'पर्छति' नामक एक टीका लिखी थी, जिसकी भाषा संस्कृत तथा प्राकृत का मिश्रण थी, परन्तु शामकुण्ड क्योंकि कुन्द कुन्द का ही कोई बिगडा हुआ नाम प्रतीत होता है इसलिए कुछ विद्वानों का ऐसा अनुमान है कि आ, कुन्द कुन्द कृत 'परिकर्म टोका' का ही यह कोई अपर नाम है । (जे . १/२७४) ।



৭হিছি

- परिकर्म टीका इन्द्रनम्दी कृत श्रुताबतार के कथनानुसार आ कुन्दकुन्द ने धब्खण्डागम के आख १ खंडों पर १२००० श्लीक प्रमाण इस नाम को एक टीका रची थी । २६४ । धवला टीका में इसके इद्वरण प्राय 'जीवस्थान' नामक प्रथम खड के द्वितीय अधिकार 'द्रव्य प्रमाणानुगम' में आते है, जिस पर से यह अनुमान होता है कि इस टीका मे जीवों की सख्या का प्रतिपादन बहुलता के साथ किया गया है । धवनाकार ने कई स्थानों पर 'परिकर्म सूत्र' कहकर इस टीका का ही उल्लेख किया है, ऐसा प्रतीत होता है । २६४ । कुन्द कुन्द की समयसार आदि अन्य रचनाओं की भांति यह ग्रन्थ गाथा के नहीं है, तदिप प्राकृत भाषा के अवस्य है । प. कैलाशचन्द इसे कुन्दकुन्द कृत मानते हैं । (जे /१/पूष्ठ संख्या) ।
- **बप्पदेव** इन्द्रनस्दि कृत श्रुतावतार रलोक न. १७१-१७६ के अनुसार भागीरथी और कृष्णा नदी के मध्य अर्थाद घारवाड या बेलगांव जिले के अन्तगंत उरकलिका नगरो के समीप 'मगणवल्ती' याम में आ शुभनन्दि तथा शिवनन्दि (ई श २-३) से सिद्धान्त का अवण करके आपने कषायपाहुड सहित. पट्खडागम के आच पांच र्वडों पर ६०,००० श्तोक प्रमाण और उसके महाबन्ध नामक षष्टम खंड पर २००० श्तोक प्रमाण और उसके महाबन्ध नामक षष्टम खंड पर २००० श्तोक प्रमाण व्याख्या लिखी थी। (जै /१/२७१), (तो,/२/६५)। इन्होने घट्खडागम से 'महाबन्ध' नामक षष्टम खंड को पृथक करके उसके स्थान पर उर्ण्युक्त 'व्याख्या प्रज्ञग्नि' का संक्षिप्त रूप उसमे मिता दिया था। समय-इनके गुरु शुभनन्दि को बी नि श ६ का बिद्वान कचिपत करके डा नेमिचन्द्र ने मयपि बी, नि श. ६-६ (ई. श. १) में प्रतिष्ठित किया है, परन्तु इन्द्रनन्दि कृत श्रुतावतार के अनुसार ये वि. श. ७ (ई. श ६-७) के बिद्वान है। (जी,/१/३व्६) ।
- मरूयगिरि— "कर्म प्रकृति/२९३', सित्तरि या सप्ततिका । ३१८ ।, प चसंग्रह । ३६० । आदि श्वेताम्बर प्रन्थों के टीकाकार एक प्रसिद्ध रवेताम्बराचार्य । समय – 'कर्मप्रकृति' की टीकाये गर्गर्षि (बि.श १०) और पचसग्रह की रचना गुजरात के चालुक्थवंशी नरेश के शासन–

व्याख्या प्रज्ञप्ति

६३२

- विशेषावश्यक भाष्य जिनभद्र गणी क्षमाश्रमण द्वारा रचित यह एक विशालकाय सिद्धान्त विषयक श्वेताम्बर प्रन्थ है। प्रन्थ समाप्ति में इसका समाप्ति काल वि ६६६ बताया गया है। परन्तु पं. मुखलाल जी के अनुसार यह इसका लेखन काल है। प्रन्थ का रचना काल उसमे पूर्व लगभग वि, ६४० में स्थापित किया जा सकता है। (जी./२/३३१)।
- व्याख्या प्रज्ञापित पट्खण्डागम के छ ' खंडों से अधिक वह अति-रिक्त खड जिसे आ. भूतवली ने छोड दिया था. और जिसे आ. भप्पदेव (वि इा. ७) ने ६०,००० श्लोक प्रमाण व्याख्या लिखकर पूरा किया था। वाटयाम (वडौदा) के जिनमन्दिर में इसे प्राप्त करके हो थी 'वीरसेन स्वामी' ने 'सरकर्म' नाम से धवला के परिशिष्ट रूप एक अलिरिक्त खड की रचना की थी। (दे सरकर्म) (इन्द्रमन्दि भुतावतार श्ल १७३-१८८१); (जे /१/२७६), (ती /२/६६)।

समाध

