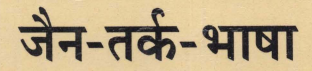
Saraswati Oriental Series No.-7

महोपाध्यायश्रीयशोविजयगणिरचिता



[ तात्पर्यसंग्रहाख्यवृत्तिसहिता ।]

#### सम्पादक

पण्डित सुखलालजी संघवी [भूतपूर्व - जैनदर्शनाध्यापक-हिन्दू विश्वविद्यालय, बनारस, दर्शनशास्त्राध्यापक-गूजरात पुरातत्त्वमन्दिर-अहमदाबाद ]

तथा

पण्डित दलसुख मालवणिया न्यायतीर्थ,

पण्डित महेन्द्रकुमार न्यायशस्त्री न्यायतीर्थ,

प्रकाशक सरस्वती पुस्तक भंडार

अहमदाबाद-३८०००१

For Private & Personal Use Only

Saraswati Oriental Series No,-7

# JAINA TARKABHĀṢĀ

### OF

# MAHOPĀDHYĀYA ŚRĪ YAŚOVIJAYA GAŅI

WITH TATPARYASANGRAHA

#### **EDITORS**

## PANDIT SUKHLALJI SANGHAVI PANDIT MAHENDRA KUMAR SASTRI PANDIT DALSUKH MALVANIA

## SARASWATI PUSTAK BHANDAR

#### AHMEDABAD 380001

Published By: SARASWATI PUSTAK BHANDAR 112, HATHIKHANA, RATANPOL AHMEDABAD 38 00 01 Phone : 35 66 92

First Edition 1938 Reprint 1993

Price : Rs. 125

Printed at : RAJ Offset Printers महोपाध्यायश्रीयशोविजयगणिरचिता

जैन-तर्क-भाषा

[ तात्पर्यसंग्रहाख्यवृत्तिसहिता ।]

सम्पादक

पण्डित सुखलालजी संघवी

[भूतपूर्व - जैनदर्शनाध्यापक-हिन्दू विश्वविद्यालय, बनारस,

दर्शनशास्त्राध्यापक-गूजरात पुरातत्त्वमन्दिर-अहमदाबाद ]

तथा

पण्डित महेन्द्रकुमार न्यायशस्त्री न्यायतीर्थ. पण्डित दलसुख मालवणिया न्यायतीर्थ,

प्रकाशक सरस्वती पुस्तक भंडार

अहमदाबाद--३८०००१

www.jainelibrary.org

परिमल कोम्प्यू० सिस्टम ४६, संस्कृत नगर, रोहिणी सेक्टर १४, दिल्ली ११००८५

मुद्रित, द्वारा

मूल्य - १२५

पुनर्मुद्रण १९९३

प्रथम संस्करण १९३८

सरस्वती पुस्तक भंडार ११२, हाथीखाना, रतनपोल अहमदाबाद—३८०००१ फोन: ३५ ६६ ९२

प्रकाशक :

भूयांसि प्रन्थरत्नानि संस्कृत्य पुण्यसञ्चयात् । सार्थकाख्यतया ख्यातः श्रीपुण्यविजयो मुनिः ॥ वृद्धतरस्य वृद्धस्य कान्तेश्च चतुरस्य च । विजयान्तस्य सेवासु मुदितस्थिरमानसः ॥ कार्यार्थिभ्यः समस्तेभ्यः झास्त्रसंस्कारकर्मसु । साहाय्यं ददते तस्मै क्वतिरेषा समर्प्यते ॥ सुखलाल्संघविना

.

## संकेतानां सूची

अनु० टी०-असुयोगद्वारस्त्रदीका ( देवचन्द लालभाई, सूरत ) । ) अनुयो० सु०-अनुयोगद्वारसूत्रम् ( 22 33 आचा०---आचाराङ्गसूत्रम् ( आगमोदयसमिति, सूरम )। आव० नि०-आवदयइनियुंक्तिः ( आगमोदयसमिति, स्रत )। तत्वार्थमा ---- तत्वार्थमाव्यम् ( देवचन्द छालभाई, स्रत )। तरवार्थमा० इ०-तत्त्वार्थमाध्यप्रतिः सिद्धसेमगणिकृता ( " )। तत्त्वार्थरा० तरवार्थराजवासिंहम् ( सनातन जैनप्रन्थमाखा, काशी )। राजवा० तरवार्यश्लोकवा०---तत्त्वार्यश्लोकवात्तिकम् ( गांधी नाथारंग जैनप्रग्थमाला, मुंबई ) । नयोपदेशः ( भावनगर )। न्यायकु०---न्यायकुतुमाअलिः ( चौखम्बा संस्कृत सिरीझ, काशी )। न्यायदी -- न्यायदीपिका ( जैमविद्धान्तप्रकाशिमी संस्था, कलकत्ता )। न्यायवि० टी - न्यायविन्दुटीका ( विव्लीमोधेका बुद्धिका )। प्रस्वश्वचि०---प्रस्वक्षचिन्तामणिः ( कछकत्ता )। प्र. न.--- प्रमाणनयतः वालोकः ( विजयधर्मसुरि ग्रन्थमाला, उडजैन ) । प्रमाणवा०---प्रमाणवार्त्तिकम् ( अमुद्रितम्---भोराहुङसांकृत्यायनसःकम् ) । प्र॰ मी॰-प्रमाणमीमांसा ( आईतमतप्रभाकर, प्ना ) परी०-परीक्षामुखसूत्रम् ( फूकचन्द्रशास्त्री, काशी )। मुक्ता०—मुक्तावली । रसाकरा०--स्याद्वादरत्नाकरावतारिका ( यशोविजय जैनग्रन्थमाछा, काशी )। छघीय० - छघीयस्त्रयम् ( माणिकचन्द ग्रन्थमाला, मुंबई ) । छधीय० स्ववि०---छधीयस्त्रयस्वविदृतिः ( अमुद्रिता ) । वादन्यायः ( पटना ) । विशेषा०-विशेषावश्यकभाष्यम् ( यशोविजय जैनग्रन्थमाला, काशी )। विशेषा० वृ०-विशेषायायकभाष्ययहर्षुतिः ( ) I इछोडवा० - मीमांसाइलोडवार्सिडम् ( चौलम्बा संस्कृत सिरीस, काशी ) । सन्मति० सन्मतितर्कप्रकरणम् ( गृजरातपुरातस्वमन्दिर; अमदावाद )। सन्मतिरी०---सन्मतितर्कंप्रकरणरीका ( ) I 44 37 सर्वार्थ० सर्वार्थसि० सर्वार्थसितिः । रया० र० - स्याद्वादरक्षाकरः ( आईतमतप्रभाकर, पुना )। मु०----सुद्रितप्रतिः का -----कारिका मु-टि॰ - मुद्रितप्रतिगतरिष्पणी गा०---गाथा व०---वसंज्ञकप्रति पं०---पङ्क्तिः पृ**ः----पृष्ठम्** सम्पा०---सम्पादकः प्र०---- प्रसंजनप्रतिः



ट्रुतः पूर्व सिंघी जैन प्रन्थमालामें जितने प्रन्थ प्रकाशित हुए वे मुख्यतया इतिहास विषयक हैं; प्रस्तुत प्रन्थके प्रकाशनके साथ, प्रन्थमाला दर्शन विषयक साहित्यके प्रकाशन कार्यका प्रशस्य प्रारम्भ करती है। मालाके मुख्य सम्पादकत्व और सखालकत्वके सम्बन्धसे, यहाँ पर कुछ वक्तव्य प्रकट करना हमारे लिये प्रासंगिक होगा।

जैसा कि इस प्रन्थमालाके प्रकाशित सभी प्रन्थोंके प्रधान मुखप्रष्ठ पर इसका कार्य-प्रदेशसूचक उल्लेख अङ्कित किया हुआ है–तदनुसार इसका जैनसाहित्योद्धार विषयक ध्येय तो बहुत विशाल है। मनोरथ तो इसका, जैन-प्रवचनगत 'आगमिक, दार्शनिक, साहित्यिक, पेतिहासिक, कथात्मक' इत्यादि सभी विषयके महत्त्वके प्रन्थोंका, विशिष्टरूपसे संशोधन-सन्पादन कर यथाझक्य उन्हें प्रकाशित करनेका है। परन्तु सबसे पहले अधिक लक्ष्य हमने इतिहास विषयक साहित्यके प्रकाशित करने पर जो दिया है, उसके दो प्रधान कारण हैं। प्रथम तो यह कि-इस विषय पर हमारी, अपने अध्ययनकालके प्रारम्भ ही से कुछ विशेष प्रीति रही और उससे इस विषयमें हमारी कुछ थोड़ी-बहुत गति भी उल्लेख योग्य हुई। इस इतिहासान्वेषणसे हमारी कुछ बौद्धिक सीमा भी विस्तृत हुई और असांप्रदायिक दृष्टि भी विकसित हुई । इमारे स्वानुभवकी यह प्रतीति है कि इस इतिहास विषयक साहित्यके अध्ययन और मननसे जो कुछ तत्त्वावबोध हमें प्राप्त हुआ उससे हमारी बुद्धिकी निरीक्षण और परीक्षण शक्तिमें विशिष्ट प्रगति हुई और भूतकालीन भावोंके खरूपको समझनेमें वह यत्किचित् सम्यग् हुष्टि प्राप्त हुई जो अन्यथा अप्राप्य होती । इस स्वानुभवसे हमारा यह एक हढ़ मन्तव्य हुआ कि मूतकाछीन कोई भी भाव और विचारका यथार्थ अवबोध प्राप्त करनेके लिये सर्व-प्रथम तत्काळीन ऐतिहासिक परिस्थितिका सम्यग् ज्ञान प्राप्त होना परमावश्यक है। जैन प्रन्थभण्डारों में इस इतिहासान्वेषणके उपयुक्त बहुत कुछ साहित्यिक सामग्री यत्र तत्र अस्त-व्यस्त रूपमें **उपलब्ध होती है, लेकिन उसको** परिश्रमपूर्वक संकलित कर, शास्त्रीय पद्धतिसे व्यवस्थित कर, अन्यान्य प्रमाण और उल्लेखादिसे परिष्कृत कर, आलोचनात्मक और ऊहापोहात्मक टीका-टिप्पणीयोंसे विवेचित कर, विद्वद्माद्य और जिज्ञासुजनगम्य रूपमें उसे प्रकाशित करनेका कोई विशिष्ट प्रयन्न अभी तक जैन जनताने नहीं किया। इसलिये इस ग्रन्थमालाके संस्थापक दानशीछ श्रीमान् बाबू श्रीवहादुर सिंहजी सिंघी-जिनको निजको भी हमारे ही जैसी, इतिहासके विषयमें खूब उत्कट जिज्ञासा है और जो भारतके प्राचीन स्थापत्य, भास्कर्य, चित्र, निष्क एवं पुरातत्त्वके अच्छे मर्मज्ञ हैं और लाखों रूपये व्यय कर जिन्होंने इस विषयकी अनेक बहुमूल्य वस्तुर्थे संगृहीत की है-उनका समानझील विद्याव्यासंगपरक सौहार्दपूर्णे परामर्श पाकर, सबसे पहले हमने, जैन साहित्यके इसी ऐतिहासिक अङ्गको प्रकाशित करनेका उपक्रम किया।

[ २ ]

और दूसरा कारण यह है कि-जैन वाङ्मयका यह विभाग, जैन धर्म और समाजकी दृष्टिसे तो महत्त्वका है ही, लेकिन तदुपरान्त, यह समुख्य भारतवर्षके सर्वसाधारण प्रजाकीय और राजकोय इतिहासकी दृष्टिसे भी उतना ही महत्त्वका है। जैनधर्मीय साहित्यका यह ऐतिहासिक अङ्ग जितना परिपुष्ट है उतना भारतके अन्य किसी धर्म या सम्प्रदायका नहीं। न ब्राह्मणधर्मीय साहित्यमें इतनी ऐतिहासिक सामग्री उपलब्ध होती है, न बौद्धधर्मीय साहित्यमें। इसलिये जैसा कि हमने ऊपर सूचित किया है, तदनुसार जैन ग्रन्थभण्डारोंमें जहाँ तहाँ नाज्ञोन्मुख दशामें पड़ी हुई यह ऐतिहासिक साधन-सम्पत्ति जो, यदि समुचित रूपसे संशोधित-सम्पादित होकर प्रकाशित हो जाय, तो इससे जैन धर्मके गौरवकी ख्याति तो होगी ही, साथ में भारतके प्राचीन स्वरूपका विशेष ज्ञान प्राप्त करनेमें भी उससे विशिष्ट सहायता प्राप्त होगी और तद्द्वारा जैन साहित्यकी राष्ट्रीय प्रतिष्ठा विशेष प्रख्यापित होगी। इन्हीं दो कारणोंसे प्रेरित होकर हमने सबसे पहले इन इतिहास विपयरु ग्रन्थोंका प्रकाशन करना प्रारम्भ किया। इसके फलस्वरूप अद्यपर्यन्त, इस विषयके ६-७ ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं और प्राय: १०-१२ तैयार हो रहे हें ।

अब, प्रस्तुत मन्थके प्रकाशनके साथ, सिंघी जैन मन्थमाला, जैन प्रवचनका विझिष्ट आधारभूत जो दार्शनिक अङ्ग है तद्विषयक साहित्यके प्रकाशनका उपक्रम करती है और इसके द्वारा ध्येय-निर्दिष्ट कार्यंप्रदेशके एक विशेष महत्त्वके क्षेत्रमें पदार्पण करती है।

जैन साहित्यका यह दार्शनिक विभाग भी, इतिहास-विभागके जितना ही सर्वोपयोगी और आंकर्षक महत्त्व रखता है। भारतवर्षकी समुचय गंभीर तत्त्वगवेषणाका यह भी एक बहुत बड़ा और महत्त्वका विचारभंडार है। पूर्वकालीन जैन श्रमणोंने आत्मगवेषणा और मोक्षसाधनाके निमित्त जो कठिनसे कठिनतर तपस्या की तथा अगम्यके ध्यानकी और आनन्त्यके ज्ञानकी सिद्धि प्राप्त करनेके छिये जो घोर तितिक्षा अनुभूत की-उसके फछ स्वरूप उन्हें भी कई ऐसे अमूल्य विचाररत्न प्राप्त हुए जो जगत्के विशिष्ट कल्याणकारक सिद्ध हुए। अहिंसाका वह महान विचार जो आज जगतकी शांतिका एक सर्व श्रेष्ठ साधन समझा जाने लगा है और जिसकी अप्रतिहत शक्तिके सामने संसारकी सर्व संहारक शक्तियाँ छण्ठित होती दिखाई देने लगी हैं; जैन दर्शन-शास्त्रका मौलिक तत्त्वविचार हे। इस अहिंसाकी जो प्रतिष्ठा जैन दर्शनशास्त्रोंने स्थापित की है वह अन्यत्र अज्ञात है। मुक्तिका अनन्य साधन अहिंसा है और उसकी सिद्धि करना यह जैन दर्शनशास्त्रोंका चरम उद्देश है। इसलिये इस अहिंसाके सिद्धान्तका आकलन यह तो जैन दार्शनिकोंका आदर्श रहा ही; लेकिन साथमें, उन्होंने अन्यान्य दार्शनिक सिद्धान्तों और तात्त्विक विचारोंके चिन्तनसमुद्रमें भी खूब गहरे गोते लगाये हैं और डसके अन्तस्तल तक पहुँच कर उसकी गंभीरता और विशा-छताका नाप छेनेके छिये पूरा पुरुषार्थ किया है। भारतीय दर्शनशास्त्रका ऐसा कोई विशिष्ट प्रदेश या कोना बाक़ी नहीं है जिसमें जैन विद्वानोंकी विचारधाराने मर्मभेदक प्रवेश न किया हो। महावादी सिद्धसेन दिवाकरसे छेकर न्यायाचार्य महोपाध्याय यशोविजयजीके समय तकके-अर्थात् भारतीय दर्शनशास्त्रके समय इतिहासमें दृष्टिगोचर होनेवाली प्रारस्भिक संकलनाके उद्गम कालसे लेकर उसके विकासके अन्तिम पर्व तकके सारे ही सर्जन-

समयमें-जैन तार्किक भी इस तर्क भूमिके उध-नीच और सम-विषम तलोंमें सतत चंक्रमण करते रहे हैं और अपने समकक्ष बाह्यण और बौद्ध मतके दार्शनिकों और तत्त्वचिन्तकोंकी तत्त्वचर्चामें समानरूपसे भाग लेते रहे हैं। बौद्ध और बाह्यण पण्डितोंकी तरद्द जैन पण्डितोंने भी अनेक नये तर्क और विचार उपस्थित किये; अनेक नये सिद्धान्त स्थापित किये। अनेक वादियोंके साथ उन्होंने वाद-विवाद किया और अनेक शास्त्रोंका खण्डन-मण्डन किया। जीव, जगत् और कालकी कल्पनाओंके समुद्रमन्थनमें उन्होंने भी अपना पूरा योग दिया। पक्ष-प्रतिपक्षकी विचार भूमिमें ब्राह्मण और वौद्ध तार्किकोंके साथ उन्होंने भी अपने तर्क तुरग खूब वेगके साथ दौड़ाये और अपने साथियोंके साथ बरावर रहनेकी पूरी कसरत की। इसके फल स्वरूप अनेक उत्तमोत्तम ग्रन्थरब्र निर्मित हुए और उनसे जैन साहित्यकी समृद्धिका शिखर अधिकतर उन्नत हुआ।

जैन विद्वानोंने दार्शनिक विचारोंकी मीमांसा करनेवाले अनेकानेक ग्रन्थ बनाये हैं। इनमें कई प्रन्थ मौलिक सिद्धान्त प्रतिपादन करनेवाले शास्त्र ग्रन्थ हैं, कई दार्शनिक और न्यायशास्त्रकी परिभापाओंका संचय करनेवाले संग्रह ग्रन्थ हैं; कई अनेक मतों और तत्त्वोंका निरूपण करनेवाले समुचय ग्रन्थ हैं और कई विशाल विवेचना करनेवाले व्याख्या ग्रन्थ हैं। इन जैन तार्किकोंमेंसे कई विद्वानोंने-खास करके श्वेताम्बर सम्प्रदायानुयायी आचार्योंने-कितने एक बौद्ध और बाह्यण शास्त्रोंपर भी, बहुत ही निष्पक्ष दृष्टिपूर्वक, मूल प्रन्थकारोंके भारे ही अविकल रक्षा करते हुए, प्रौढ़ पाण्डित्यपूर्ण टीकाएँ की हैं, जो उन प्रन्थोंके अध्येताओंके लिये उत्तम कोटिकी समझो जाती हैं। बौद्ध महातार्किक दिइन्तागके न्याय-प्रवेश सूत्र ऊपर जैनतर्कशिरोमणि हरिभद्र सूरिकी टीका, तथा ब्राह्यण महानैयायिक भार्सवेज्ञके न्यायसार नामक प्रतिष्ठित शास्त्र पर जैन न्यायविद् जयसिंह सूरिकी व्याख्या इसके प्रांजल उदाहरण हें।

इन जैन दार्शनिक प्रन्थोंका सूक्ष्मताके साथ अवलोकन करनेसे हमें इस वातका वहुत कुछ ज्ञान हो सकता हे कि-भारतमें दार्शनिक विचारोंका, किस कमसे विकास और विस्तार हुआ। इन जैन तर्क प्रन्थोंमेंसे, कई एक ऐसे दार्शनिक सिद्धान्तों और विचारोंका भी पता लगता है जो प्रायः पीछेसे विछुप्त हो गये हैं और जिनका उल्लेख अन्य झास्त्रोंमें अप्राप्य है। आजीवक, त्रेराशिक, कापालिक, और कई प्रकारके तापस मत इनके विषयमें जितनी ज्ञातव्य वातें जैन तर्क प्रन्थोंमें प्राप्त हो सकती हैं, उतनी अन्य तर्क झास्त्रोंमें नहीं। इन जैन तार्किकांने चार्वाक मतको भी पड्दर्शनके अन्तर्हित माना और उसको जैन, बौद्ध, सांख्य, न्याय और मीमांसा दर्शनकी समान पंक्तिमें विठाया। उन्होंने कहा, चार्वाक मत भी भारतीय तत्त्वज्ञानरूप विराट पुरुषका वैसा ही महत्त्वका एक अङ्ग है जैसे अन्यान्य प्रधान मत हैं।

जैन तार्किकोंके दार्शनिक विचार परोक्षाप्रधान रहे। किसी आगम विशेषमें कथित होनेसे ही कोई विचार निर्श्नान्त सिद्ध नहीं हो सकता; और किसो तीर्थंकर या आप्त-विशेषके नामकी छाप लगी रहनेसे ही कोई कथन या वचन अवाधित नहीं माना जा सकता। आगमकी भी परीक्षा होनी चाहिए और आप्त पुरुषकी भी परीक्षा करनी चाहिए। परीक्षा करने पर जो विचार युक्तिसंगत सिद्ध हो उसका स्वीकार करना चाहिए--चाहे फिर वह विचार किसीका क्यों न हो । यह कथन तो तीर्थंकर महावीरका किया हुआ है इसलिये इसमें कोई शंका न होनी चाहिए, और यह वचन तो ऋषि कपिलका कहा हुआ है इसलिये इसमें कोई तथ्य नहीं समझना चाहिए--ऐसा पक्षपातपूर्ण विचार-कदाग्रह जैन तार्किकोंकी दृष्टिमें कुल्सित माना गया है । अढा-प्रधान उस प्राचीन युगके ये परीक्षाकारक विचार निस्सन्देह महत्त्वका स्थान रखते हैं ।

जैन तार्किकोंने अपने दार्शनिक मन्तव्योंका केन्द्र स्थान अनेकान्त सिद्धान्त बनाया और 'स्यात' शब्दाङ्कित वचन भंगीको उसकी स्वरूपबोधक विचार-पद्धति स्थिर कर उस 'स्याद्वाद' को अपना तात्त्विक ध्रवपद स्थापित किया। इस अनेकान्त सिद्धान्त और स्याद्वाद विचार-पद्धतिने जैन विद्वानोंको तत्त्व-चिन्तन और तर्क-निरूपण करनेमें वह एक विभिष्ट प्रकारकी समन्वय दृष्टि प्रदान की जिसकी प्राप्तिसे तत्त्वज्ञ पुरुष, राग-द्वेषरूप तिमिरपरिपूर्ण इस तमोमय संसार कान्तारको सरलता पूर्वक पार कर अपने अभीष्ट आनन्द स्थानको अव्या-बाधतया अधिकृत कर सकता है। जीव और जगतु-विषयक अस्तित्व-नास्तित्व नित्यत्व-अनित्यत्व एकत्व-अनेकत्व आदि जो भिन्न भिन्न एवं परस्पर विरोधी सिद्धान्त तत्तन तत्त्ववेत्ताओं और मत प्रचारकोंने प्रस्थापित किये हैं उनका जैसा सापेक्ष रहस्य इस समन्वय दृष्टिके प्रकाशमें ज्ञात हो सकता है, वह अन्यथा अज्ञेय होगा। इस समन्वय दृष्टिवाला तत्त्वचिन्तक, किसी एक विचार या सिद्धान्तके पक्षमें अभिनिविष्ट न होकर वह सभी प्रकारके विचारों-सिद्धान्तोंका मध्यस्थता पूर्वक अध्ययन और मनन करनेके लिये तत्पर रहेगा। उसकी जिज्ञासा बुद्धि किसी पक्षविशेषके प्रसापित मत-विचारमें आग्रहवाली न बनकर, निष्पक्ष न्यायाधीशके विचारकी तरह, पक्ष ओर विपक्षके अभिनिवेशसे तटस्थ रहकर, सत्यान्वेषण करनेके लिये उद्यत रहेगी। वह किसी युक्ति विशेषको वहाँपर नहीं खींच छे जायगा. जहां उसकी मति चोंट रही हो; लेकिन वह अपनी मतिको वहाँ ले जायगा, जहां युक्ति अपना स्थान पकड़े वैठी हो। अनेकान्त सिद्धान्तके अनुयायिओंके ये उदार उद्रार हैं। शायद, ऐसे उद्रार अन्य सिद्धान्तोंके अनुगामिओंके साहित्यमें अपरिचिति होंगे।

अपरकी इन कण्डिकाओंके कथनसे झात होगा कि, जैन साहित्यका यह दार्शनिक प्रन्यात्मक अंग भी, समुचय भारतीय दर्शन-साहित्यके रङ्ग मण्डपमें कितना महत्त्वका स्थान रखता है। विना जैन तर्कशास्त्रका विशिष्ट आकल्जन किये, भारतीय तत्त्वज्ञानके इतिहासका अन्वेषण और अवलोकन अपूर्ण ही कहलायगा।

जैनेतर विद्वानों में, बहुत ही अल्प ऐसे दार्शनिक विद्वान् होंगे जो जैन वर्क प्रन्थोंका कुछ विशिष्ट अभ्ययन और मनन करते हों। विद्वानोंका बहुत बड़ा समूह तो यह भी नहीं जानता होया कि स्याद्वाद या अनेकान्तवाद क्या चीज है। हजारों ही बाह्यण पण्डित को यह भी ठीक नहीं जानते होंने कि बौद्ध और जैन दर्शनमें क्या भेद है। जो कोई विद्वान माधवाचार्यका बनाया हुआ सर्वदर्शनसंग्रह नामक प्रथका अध्ययन करते हैं उन्हें कुछ थोड़ा बहुत ज्ञान जैन दर्शनके सिद्धान्तोंका होता है। इसके विपरीत जैन विद्वानोंका दार्शनिक ज्ञान विशेष व्यापक होता है। वे कमसें कम न्यायशास्त्रके तो मौलिक प्रन्थोंका अवत्र्य परिचय प्राप्त करते हैं; और इसके उपरान्त, जिन कितने एक जैन तर्क प्रन्थोंका वे अध्ययन-मनन करते हैं, उनमें, थोड़ी बहुत, सब ही दर्शनोंकी चर्चा और आलोचना की हुई होती है। इससे सभी दर्शनोंके मूलभूत सिद्धान्तोंका थोड़ा-बहुत परिचय जैन तर्काभ्यासियोंको जरूर रहा करता है।

भारतीय इतिहासके भिन्न-भिन्न युगों और उसके प्रमुख प्रज्ञाशालियोंका जब हम परि-चय करते हैं तब हमें यह एक ऐतिहासिक तथ्य विदित होता है कि जिस तरह जैन विद्वानोंने अन्य दार्शनिक सिद्धान्तोंका अविपर्यासभावसे अवलोकन और सत्यता-पूर्वक समालोचन किया है, वैसे अन्य विद्वानोंने-ख़ासकर ब्राह्मण विद्वानोंने-जैन सिद्धान्तोंके विषयमें नहीं किया । उदाहरणके लिये वर्तमान युगके एक असाधारण महापुरुप गिने जाने लायक स्वामी द्यानन्दका उल्लेख किया जा सकता है। स्वामीजीने अपने सत्यार्थप्रकाश नामक सर्वप्रसिद्ध प्रम्थमें जैन दर्शनके मन्तव्योंके विषयमें जो ऊटपटांग और अंड-बंड बातें लिखी हैं, वे यद्यपि विचारशील विद्वानोंकी दृष्टिमें सर्वथा नगण्य रही हैं; तथापि उनके जैसे युगपुरुपकी कीर्तिको दे अवश्य कल्रङ्कित करने जैसी हैं और अक्षम्य कोटिमें आनेवाली आन्तिकी परिचायक हैं। इसी तरह हम यदि उस पुरातन कालके ब्रह्मवादी अद्वैताचार्य स्वामी शङ्करके यन्थोंका पठन करते हैं तो उनमें भी, स्वामी दयानन्दके जैसी निन्चकोटिकी तो नहीं, लेकिन आस्तिमलक और विपर्याससूचक जैनमत-मीमांसा अवइय दृष्टिगोचर होती है। स्वामी शङ्करा-चार्यने अपने ब्रह्मसत्रोंके भाष्यमें, अनेकान्तसिद्धान्तका जिन युक्तियों द्वारा खण्डन करनेका प्रयन्न किया है, उन्हें पढ़कर, किसी भी निष्पक्ष विद्वान्को कहना पड़ेगा कि-या तो शक्रराचार्य अनेकान्त सिद्धान्तसे प्रायः अज्ञान थे या उन्होंने ज्ञानपूर्वक इस सिद्धान्तका विपर्यासभावसे परिचय देनेका असाधु प्रयत्न किया है। यही बात प्रायः अन्यान्य शास्त्रकारोंके विषयमें भी कही जा सकती है। इस कथनसे हमारा मतलब सिर्फ इतना ही है कि-ठेठ प्राचीन काल ही से जैन दार्शनिक मन्तव्योंके विषयमें, जैनेतर दार्शनिकोंका ज्ञान बहत थोड़ा रहा है और स्याद्वाद या अनेकान्त सिद्धान्तका सम्यग् स्हस्य क्या है इसके जाननेकी राख जिज्ञासा बहत थोड़े विद्वानोंको जागरित हुई है।

अस्त, भूवकालमें चाइे जैसा हुआ हो; परंतु, अब समय बदला है। वह पुरानी मत-असहिष्णुता धीरे-भीरे बिदा हो रही है। संसारमें झान और विझानकी बड़ी अद्भुत और बहुत वेगवाली प्रगति हो रही है। मनुष्य जातिकी जिझासावृत्तिने आज बिलकुल नया रूप धारण कर लिया है। एक तरफ हजारों विद्वान् भूतकालके अझेय रहस्यों और पदार्थोंको सुबिज्ञेय करनेमें आकाश-पाताल एक कर रहे हैं; दूसरी तरफ हजारों विद्वान् झात विचारों और सिद्धान्तोंका विशेष व्यापक अवलोकन और परीक्षण कर उनकी सत्य-असत्यता और तात्त्विकतात्री मीमांसाके पीछे हाथ घो कर पड़ रहे हैं। भारतीय तत्त्वझान जो कलतक सात्र बाझणों और श्रमणोंके मठोंकी ही देवोत्तर सम्पत्ति समझी बाती थी वह आज सारे भूखण्डवासियोंकी सर्वसामान्य सम्पत्ति बन गई है। प्रध्वीके किसी भी कोनेमें रहने वाला कोई भी रंग वा जातिका मनुष्य, यदि चाहे तो आज इस सम्पत्तिका यथेष्ट उपमोग कर सकता है। जिनके सात सौ पुरुषों तकके पूर्वजोंने जिस ब्रह्मवाद, शून्यवाद या स्याद्वादका कभी नाम भी नहीं सुना था और जिनकी जीभ इन शब्दोंका उचारण करनेमें भी ठीक समर्थ नहीं हो सकती, वे पश्चिमी आर्य, आज इन तत्त्ववादोंके, हम भारतीय आर्योंसे अधिकतर पारगामी समझे जाते हैं। ब्रह्मवादका महत्त्व आज हम किसी काशीनिवासी ब्राह्मण महामहोपाध्यायके वचनोंसे वैसा नहीं समझते जैसा आंग्लद्वीपवासी डाक्टर मॅक्षमुझरके शब्दों द्वारा समझते हैं; शून्यवादका रहस्य हम किसी लंगवासी बौद्ध महाथेरके कथनोंसे वैसा नहीं अवगत कर सकते जैसा रूसवासी यहुदी विद्वान डॉ० त्सेरवेटत्स्कीके लेखों द्वारा कर सकते हैं। स्याद्वादका तात्पर्य हम किसी जैनस्रिचकचकवर्ताकी जिह्वासे वैसा नहीं सुन सकते जैसा जर्मन पण्डित डॉ० हेरमान याकोबीके व्याख्यानों में सुन पाते हैं। यह सब देख-सुनकर हमें मानना और कहना पड़ता है कि अब समय बदला है।

जिनके पूर्वजोंने एक दिन यह घोषणा की थी कि-'न वदेद् यावनीं भाषां प्राणैः कण्ठगतैरपि' उन्हीं ब्राह्मणोंकी सन्तान आज प्राणोंके कण्ठ तक आ जानेपर भी यावनी भाषाका पारायण नहीं छोड़ती। और, इसी घोषणाके उत्तरार्ढ्में उन्हीं भूदेवोंने अपनी सन्तानोंके लिये यह भी कह रखा था-'हस्तिना ताड्यमानोऽपि न गच्छेत् जैनमन्दिरम्' वे ही ब्राह्मणपुत्र आज प्रत्येक जैन उपाश्रयमें शूद्रप्राय समझते हुए भी जैन भिक्षुओंकों अहर्निश शास्ताध्ययन कराते हैं और विशिष्ट दक्षिणा प्राप्त करनेकी लाल्सासे मनमें महामूर्ख मानते हुए भी किसी को 'शास्त्रविशारद' और किसीको 'सूरिसम्राट्' कहकर उनकी काव्यप्रशस्तियां गाते हैं।

अब ब्रह्मविद्या और आईतप्रवचन केवल मठों और उपाश्रयों में बैठकर ही अध्ययन करनेकी वस्तु नहीं रहीं । उनके सम्मानका स्थान अब ब्राह्मण और श्रमण गुरुओंकी गदियाँ नहीं समझी जातीं, लेकिन विश्वविद्यालयोंके व्याख्यान-व्यासपीठ माने जाते हैं । कौनसे विद्यापीठने किस शास्त्रको अपने पाठ्यक्रममें प्रविष्ट किया है, इसपरसे उस शास्त्रका वैशिष्ट्य समझा जाता है और उसके अध्ययन-अध्यापनकी ओर अभ्यासियोंकी जिज्ञासा आकर्षित होती है । अब अध्यापकगण भी-चाहे वह फिर ब्राह्मण हो या चाहे अन्य किसी वर्णका-शूद्र ही क्यों न हो-सभी शास्त्रोंका सहानुभूतिपूर्वक पठन-पाठन करते-कराते हैं और तत्त्वजिज्ञासा पूर्वक उनका चिन्तन-मनन करते हैं । काशी हिन्दू विश्वविद्यालय, तथा कलकत्ता, बम्बई और इलाहावादकी युनिवर्सिटियोंने अपने अध्ययन विषयोमें अन्यान्य ब्राह्मण शास्त्रोंके साथ जैन शास्त्रोंको भी स्थान दिया है और तदनुसार उन विद्यापीठोंके अधीनस्थ कई महाविद्यालयोंमें इन शास्त्रोंका पठन-पाठन भी नियतरूपसे हो रहा है । काशी हिन्दू विश्वविद्यालयने तो जैनशास्त्रके अध्यापककी एक स्वतन्त्र गदी भी प्रतिष्ठित की है ।

इस प्रकार, शास्त्रप्रसार निमित्तक इस नवयुगीन नवविधानके कारण, अनेक विद्यार्थी जैन शास्त्रोंका अध्ययन करने लगे हैं और जैन न्यायतीर्थ न्यायविशारद आदि उपाधियोंसे विभूषित होकर विद्योत्तीर्ण होने लगे हैं। जो विद्या और जो ज्ञान पूर्वकालमें बहुत ही कष्ट-साध्य और अति दुर्लभ समझा जाता था वह आज बहुत ही सहज साध्य और सर्वत्र सुलभ जैसा हो गया है। अब जो किसी खास बातकी आवइयकता है तो वह है जैन शास्त्रोंके अच्छे शास्त्रीय पद्धतिसे किये गये संशोधन-संपादनपूर्वक उत्तम संस्करणों की। अपने शास्त्रोंका प्रचार करनेकी अभिलाषावाले जैन संघके ज्ञानप्रेमी जनोंको लिये यह परम कर्त्तव्य उपस्थित हुआ है, कि अब जैन साहित्यके उन प्रन्थरत्नोंको, उस तरहसे अलंकृत कर प्रकाशमें लाये जायँ, जिससे अध्ययनाभिलापी विद्यार्थियोंको और अध्यापक जनोंको अपने अध्ययन-अध्यापनमें प्रोत्साहन मिले। जैन प्रवचनकी सची प्रभावना ऐसा ही करनेसे होगी।

यद्यपि, इतःपूर्व, जैन समाजके कुछ विद्यानुरागो अमण और श्रावक वर्गने, जैन प्रन्थोंका प्रकाशन कर कितना एक उत्तम एवं प्रशंसनीय कार्य किया है, और अब भी कर रहे हैं; लेकिन उनकी वह कार्यपद्धति, आधुनिक प्रन्थ सम्पादनकी विद्वन्मान्य पद्धति और विशिष्ट उपयोगिताकी दृष्टिसे अलंछत न होनेसे, उनके प्रकाशन कार्यका जितना प्रचार और समादर होना चाहिए, उतना नहीं हो पाता। उनके प्रकाशित वे प्रन्थ प्रायः लिखित रूपसे मदित रूपमें परिवर्तित मात्र कर दिये हुए होते हैं, इससे विशेष और कोई संस्कार उनपर नहीं किया जाता; और इस कारणसे, उनका जो कुछ उचित महत्त्व है वह विद्वानोंके रुक्ष्यमें योग्यरूपसे नहीं आने पाता। यद्यपि हीरेका वास्तविक मूल्याङ्कन उसकी अन्तर्निहित तेजस्विताके आधारपर ही होता रहता है; तथापि सर्वसाधारणकी दृष्टिमें उसके मूल्यकी योग्यता कुशल शिल्पी द्वारा उसपर किये गये मनोरम संस्कार और यथोचित परिवेष्टनादि द्वारा ही सिद्ध होती रहती है। ठीक यही हाल प्रन्थ रत्नका है। किसी भी प्रन्थका वास्तविक महत्त्व उसके अन्दर रहे हुए अर्थगौरवके अनुसार ही निर्धारित होता रहता है, तथापि, तद्विद् मर्मज्ञ संपादक द्वारा उसका उचित संस्कार समापन्न होने पर और विषयोपयुक्त उपोद्धात, टीका, टिप्पणी, तुल्लना, समीक्षा, सारालेखन, पाठ-भेद, परिशिष्ट, अनुक्रम इत्यादि यथायोग्य परिवेष्टनादि द्वारा अलंकृत होकर प्रकाशित होने पर, सर्व साधारण अभ्यासियोंके लक्ष्यमें उस प्रन्थकी उपयोगिताका वह महत्त्व. आ सकता है।

सिंघी जैन प्रन्थमालाका आदर्श इसी प्रकार प्रन्थोंका संपादन कर प्रकाशित करनेका है। इसका लक्ष्य यह नहीं है कि कितने प्रन्थ प्रकाशित किये जायँ, लेकिन यह है कि किस प्रकार प्रन्थ प्रकाशित किये जायँ। संस्कारप्रिय बाबू श्रीबहादुर सिंहजी सिंभीका ऐसा ही उच्च ध्येय है, और उसी ध्येयके अनुरूप, इस प्रन्थमालाके दार्शनिक अङ्गका यह प्रथम गन्धरत्न, इसके सुमर्मज्ञ बहुश्रुत विद्वान संपादक द्वारा, इस प्रकार सर्वाङ्ग संस्कृत-परिस्कृत होकर प्रकाशित हो रहा है।

इसके सम्पादन और संस्करणके विषयमें विशेष कहनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। हाथ कंकणको आरसीकी क्या जरूरत है। जो अभ्यासी हैं और जिनका इस विषयमें अधि-कार है वे इसका महत्त्व स्वयं समझ सकते हैं। अध्यापकवर्य पण्डित श्रीसुखलालजीका जैन दर्शन विषयक अध्ययन, अध्यापन, चिन्तन, अवलोकन, संशोधन, संपादन आदि अनुभव गंभीर, तल्लपर्शी, तुल्लामय, मर्मप्राही और स्पष्टावभासी है। पण्डितजीके इस प्रखर अवबोधका जितना दीर्घ परिचय हमको है उतना और किसी को नहों है। आज प्रायः २० से भी अधिक वर्ष व्यतीत हो गये, हम दोनों अपने ज्ञानमय जीवनकी दृष्टिसे एक पथके पथिक बने हुए हैं और हमारा वाद्य जीवन सहवास और सहचार भी प्रायः एकाधिकरण रहा है। तर्कशास्त्रके जो दो चार शब्द हम जानते हैं वे हमने इन्हींसे पढ़े हैं। अत एव इस विषयके ये हमारे गुरु हैं और हम इनके शिष्य हैं। इसलिये इनके ज्ञानके विषयमें हमारा अभिप्राय अधिकारयुक्त हम मानते हैं।

पण्डितजीके इस दार्शनिक पाण्डित्यका बिशिप्टत्व निदर्शक तो, सन्मतिप्रकरण नामक जैन तर्कका सबसे महान् और आकर स्वरूप प्रन्थका वह संस्करण है जो अहमदाबादके गूजरात पुरातत्त्व मन्दिर द्वारा प्रकाशित हुआ है। पचीस हजार क्लोक परि-माणवाछे उस महाकाय प्रन्थकी प्रत्येक पङ्क्ति अशुद्धियोंसे भरी पड़ी थी। उसका कोई भी ऐसा पुरातन आदर्श उपलब्ध नहीं है जो इन अशुद्धियोंके पुंजसे प्रश्रष्ट न हो। चर्मचश्चुविहीन होनेपर भी अनेक आदर्शोंके शुद्धाशुद्ध पाठोंका परस्पर मिलान कर, बहुत ही सूक्ष्मताके साथ प्रत्येक पद और प्रत्येक वाक्यकी अर्थसंगति लगाकर, उस महान् प्रन्थका जो पाठोद्धार इन्होंने किया है वह इनकी 'प्रज्ञाचक्षता'का विस्मयावयोधक प्रमाण है।

इसी जैनतर्कभाषा के साथ साथ, सिंघी जैन ग्रन्थमालाके लिये, ऐसा ही आदर्श सम्पा-दनवाला एक उत्तम संस्करण, हेमचन्द्रस्रि रचित प्रमाणमीमांसा नामक तर्क विषयक विशिष्ट ग्रन्थका भी पण्डितजी तैयार कर रहे हैं, जो शीघ्र ही समाप्त प्रायः होगा। तुल्जनात्मक दृष्टिसे न्यायशास्त्रकी परिभाषाका अध्ययन करनेवालोंके लिये 'मीमांसा' का यह संस्करण एक महत्त्वकी पुस्तक होगी। बौद, ब्राह्मण और जैन दर्शनके पारिभाषिक शन्दोंकी विशिष्ट तुल्लाके साथ उनका ऐतिहासिक क्रम बतलामेवाळा जैसा विवेचन इस प्रन्थके साथ संकलित किया गया है, वैसा संस्कृत या हिन्दीके और किसी प्रन्थमें किया गया हो ऐसा हमें ज्ञात नहीं है।

क्यपि, इसमें हमारा कोई कर्तृत्व नहीं है, तथापि हमारे लिये यह दार्दिक आह्वादकी बात है कि, हमारी ब्रेरणाके वझीभूत होकर, झारोरिक दुर्बल्लताकी अस्वस्थकर परिस्थितिमें भी, आज तीन चार वर्ष जितने दीर्घ समयसे सतत बौद्धिक परिश्रम उठाकर, पण्डितजीने इन झानमणियोंको इस प्रकार सुसज्जित किया और सिंघी जैन प्रन्थमाछाके सूत्रमें इन्हें पिरोकर वद्द्वारा मालाकी प्रविष्टामें हमें अपना सहयोग देते हुए 'सहवीर्य करवावहें' वाले महर्षियोंके मन्त्रको चरितार्थ किया । अन्वमें हमारी प्रार्थना है कि---'तेजस्वि नावधीतमस्त ।'

अनेकान्त विहार शांतिनगर, अहमदाबाद

जिन विजय

# परिचय ।

#### <u>→&</u>←

ग्रन्थकार — प्रस्तुत ग्रन्थ जैनतर्फभाषाके प्रणेता उपाध्याय श्रीमान् यशोविजय हैं। उनके जीवनके बारेमें सत्य, अर्धसत्य अनेक बातें प्रचलित थीं पर जबसे उन्हींके समकालीन गणी का-न्तिविजयजीका बनाया 'सुजशवेली भास' पूरा प्राप्त हुआ, जो बिलकुल विश्वसनीय है, तबसे उनके जीवनकी खरी खरी बातें बिलकुल स्पष्ट हो गईं। वह 'भास' तत्कालीन गुजराती भाषामें पद्यबन्ध है जिसका आधुनिक गुजरातीमें सटिप्पण सार-विवेचन प्रसिद्ध लेखक श्रीयुत मोहन-लाल द० देसाई B. A., LL. B. ने लिखा है। उसके आधारसे यहां उपाध्यायजीका जीवन संझेषमें दिया जाता है।

उपाध्यायजीका जन्मस्थान गुजरातमें कलोल ( बी॰ बी॰ एण्ड सी॰ आई॰ रेलवे ) के पास 'कनोडुं' नामक गाँव है, जो अमी मी मौजूद है । उस गाँवमें नारायण नामका व्यापारी था जिसकी धर्मपत्नी सोमागदे थी । उस दम्पतिके जसवंत और पद्मसिंह दो कुमार थे । कमी अकबरप्रतिबोधक प्रसिद्ध जैनाचार्थ हीरविजय सूरिकी शिष्य परंपरामें होनेवाले पण्डितवर्थ श्री नयविजय पाटणके समीपवर्ती 'कुंणगेर' नामक गाँवसे बिहार करते हुए उस 'कनोडुं' गाँवमें पधारे । उनके प्रतिबोधसे उक्त दोनों कुमार अपने माता-पिताकी सम्मतिसे उनके साथ हो लिए और दोनोंने पाटणमें पं० नयविजयजीके पास ही वि० सं० १६८८ में दीक्षा ली और उसी साल श्रीविजयदेव सूरिके हाथसे उनकी बड़ी दीक्षा भी हुई । ठीक ज्ञात नहीं कि दीक्षाके समय दोनोंकी उम्र क्या होगी, पर संभवतः वे दस-बारह वर्षसे कम उम्रके न रहे होंगे । दीक्षाके समय 'जसवत' का 'यशोविजय' और 'पद्मसिंह' का 'पद्मविजय' नाम रखा गया । उसी पद्मविजयको उपाध्यायजी अपनी क्रतिके अंतमें सहोदर रूपसे स्मरण करते हैं ।

गया। उसा पंजावजयका उपाव्यायजा जपना क्रांतक जतन सहादर रूपस स्मरण करत हा सं० १६९९ में 'अहमदाबाद' शहरमें संघ समक्ष पं० यशोविजयजीने आठ अवधान किये। इससे प्रभावित होकर वहाँके एक धनजी सूरा नामक प्रसिद्ध व्यापारीने गुरु श्रीनयविज-यजीको विनति की कि पण्डित यशोविजयजीको काशी जैसे स्थानमें पढ़ा कर दूसरा हेमचन्द्र तैयार कीजिए। उक्त सेठने इसके वास्ते दो हजार चाँदीके दीनार ख़र्च करना मंज़ूर किया और हुंडी लिख दी। गुरु नयविजयजी शिष्य यशोविजय आदि सहित कार्शामें आए और उन्हें वहाँके प्रसिद्ध किसी मट्टाचार्यके पास न्याय आदि दर्शनोंका तीन वर्षतक दक्षिणा-दान-पूर्वक अभ्यास कराया। काशीमें ही कभी वादमें किसी विद्वान् पर विजय पानेके बाद पं० यशो-विजयजीको 'न्यायविशारद' की पदवी मिली। उन्हें 'न्यायाचार्य' पद मी मिला था ऐसी प्रसिद्ध रही। पर इसका निर्देश 'सुजशवेली भास'में नहीं है।

काशीके बाद उन्होंने आगरामें रहकर चार वर्ष तक न्यायशास्त्रका विशेष अभ्यास व चिन्तन किया । इसके बाद वे अहमदाबाद पहुँचे जहाँ उन्होंने औरंगज्ञेबके महोबतसाँ नामक गुजरातके सूबेके समक्ष अठारह अवधान किये । इस विद्वत्ता और कुशरुतासे आक्रष्ट होकर सभीने पं० यशोविजयजीको 'उपाध्याय' पदके योग्य समझा । श्री विजयदेव स्रिके शिष्य श्रीविजयप्रभसूरिने उन्हें सं० १७१८ में वाचक-उपाध्याय पद समर्पण किया ।

वि० सं० १७४३ में डमोई गाँव, जो बड़ौदा स्टेटमें अभी मौजूद है उसमें उपाध्या-यजीका स्वर्गवास हुआ जहाँ उनकी पादुका वि० सं० १७४५ में प्रतिष्ठित की हुई अभी विद्यमान है।

उपाध्ययजीके शिष्य परिवारका निर्देश 'युजशवेली' में तो नहीं है पर उनके तत्त्वविजय, आदि शिष्यप्रशिष्योंका पता अन्य साधनोंसे चलता है जिसके वास्ते 'जैनगूर्जरकविओ ' भा० २. ए० २७ देखिए।

उपाध्यायजीके बाह्य जीवनकी स्थूल घटनाओंका जो संक्षिप्त वर्णन ऊपर किया है, उसमें दो घटनाएँ ख़ास मार्केकी हैं जिनके कारण उपाध्यायजीके आन्तरिक जीवनका स्रोत यहाँतक अन्तर्मुख होकर विकसित हुआ कि जिसके बल पर वे भारतीय साहित्यमें और ख़ासकर जैन परम्परामें अमर हो गए। उनमेंसे पहली घटना अभ्यासके वास्ते काशी जानेकी और दूसरी न्याय आदि दर्शनोंका मौलिक अभ्यास करने की है। उपाध्यायजी कितने ही बुद्धि व प्रतिभासम्पन्न क्यों न होते उनके वास्ते गुजरात आदिमें अध्ययनकी सामग्री कितनी ही क्यों न जुटाई जाती, पर इसमें कोई संदेह ही नहीं कि वे अगर काशीमें न आते तो उनका शास्त्रीय व दार्शनिक ज्ञान, जैसा उनके ग्रन्थोंमें पाया जाता है, संभव न होता। काशीमें आकर भी वे उस समय तक विकसित न्याय-शास्त्र ख़ास करके नवीन न्याय-शास्त्रका पूरे बलसे अध्ययन न करते तो उन्होंने जैन-परम्परा-को और तद्द्वारा भारतीय साहित्यको जैन विद्वान्की हैसियतसे जो अपूर्व भेंट दी है वह कभी संभव न होती।

दसवीं शताब्दीसे नवीन न्यायके विकासके साथ ही समग्र वैदिक दर्शनों में ही नहीं बरिक समग्र वैदिक साहित्यमें सूक्ष्म विश्लेषण और तर्ककी एक नई दिशा प्रारम्भ हुई और उत्तरोत्तर अधिकसे अधिक विचारविकास होता चला जो अभी तक हो ही रहा है। इस नवीनन्यायकृत नव्य युगमें उपाध्यायजीके पहले भी अनेक श्वेताम्बर दिगम्बर विद्वान् हुए जो बुद्धि-प्रतिभासम्पन्न होनेके अलावा जीवन भर शास्त्रयोगी भी रहे फिर भी हम देखते हैं कि उपाध्यायजीके पूर्ववर्ती किसी जैन विद्वान्ने जैन मन्तव्योंका उत्तना सतर्क दार्शनिक विश्लेषण व प्रतिपादन नहीं किसी जैन विद्वान्ने जैन मन्तव्योंका उतना सतर्क दार्शनिक विश्लेषण व प्रतिपादन नहीं किया जितना उपाध्यायजीने किया है। इस अन्तरका कारण उपाध्यायजीके काशीगमनमें और नव्य-न्यायशास्त्रके गम्भीर अध्ययनमें ही है। नवीनन्यायशास्त्रके अभ्याससे और तन्म्रूल्क सभी तत्कालीन वैदिक दर्शनोंके अभ्याससे उपाध्यायजीका सहज बुद्धि-प्रतिभासंस्कार इतना विक-सित और सम्रद्ध हुआ कि फिर उसमेंसे अनेक शास्त्रोंका निर्माण होने लगा । उपाध्यायजीके प्रन्थोंके निर्माणका निश्चित स्थान व समय देना अभी संभव नही। फिर भी इतना तो

and the second second

अवस्य ही कहा जा सकता है कि उन्होंने अन्य जैन साधुओंकी तरह मन्दिरनिर्माण, मूर्तिप्रतिष्ठा, संघनिकालना आदि बहिर्मुख धर्मकार्योंमें अपना मनोयोग न लगाकर अपना सारा जीवन जहाँ वे गये और जहाँ वे रहे वहीं एक मात्र शास्त्रोंके चिन्तन तथा नव्य-शास्त्रोंके निर्माण में लगा दिया।

उपाध्यायजीकी सब कृतियाँ उपलब्ध नहीं हैं। कुछ तो उपलब्ध हैं पर अधूरी। कुछ बिलकुल अनुपलब्ध हैं। फिर भी जो पूर्ण उपलब्ध हैं, वे ही किसी प्रखर बुद्धिशाली और प्रबल पुरुषार्थीके आजीवन अभ्यासके वास्ते पर्याप्त हैं। उनकी लभ्य, अलभ्य और अपूर्ण लभ्य कृतियोंकी अभी तककी यादी अलग दी जाती है जिसके देखने से ही यहां संक्षेपमें किया जानेवाला उन कृतियोंका सामान्य वर्गीकरण व मूल्याङ्कन पाठकोंके ध्यानमें आ सकेगा।

उपाध्यायजीकी कृतियाँ संस्कृत, प्राकृत, गुजराती और हिंदी-मारवाड़ी इन चार भाषाओंमें गद्यबद्ध, पद्यबद्ध और गद्य-पद्यबद्ध हैं। दार्शनिक ज्ञानका असली व व्यापक ख़ज़ाना संस्कृत भाषामें होनेसे तथा उसके द्वारा ही सकल देशके सभी विद्वानोंके निकट अपने विचार उपस्थित करनेका संभव होनेसे उपाध्यायजीने संस्कृतमें तो लिखा ही, पर उन्होंने अपनी जैनपर-म्पराकी मूलमूत प्राकृत भाषाको गौण न समझा। इसीसे उन्होंने प्राकृतमें भी रचनाएँ कीं। संस्कृत-प्राकृत नहीं जानने वाले और कम जानने वालों तक अपने विचार पहुँचानेके लिए उन्होंने तत्कालीन गुजराती भाषामें भी विविध रचनाएँ कीं। मौक्रा पाकर कभी उन्होंने हिंदी-मारवाड़ीका भी आश्रय लिया।

विषयइष्टिसे उपाध्यायजीका साहित्य सामान्य रूपसे आगमिक, तार्किक दो प्रकारका होनेपर भी विशेष रूपसे अनेक विषयावरुम्बी है। उन्होंने कर्मतत्त्व, आचार, चरित्र आदि अनेक आगमिक विषयों पर आगमिक शैलीसे मी लिखा है; और प्रमाण, प्रमेय, नय, मङ्गल, मुक्ति, आत्मा, योग आदि अनेक तार्किक विषयों पर भी तार्किक शैलीसे ख़ासकर नव्य तार्किक शैलीसे लिखा है। व्याकरण, काव्य, छन्द, अलड़ार, दर्शन आदि सभी तत्काल प्रसिद्ध शास्त्रीय विषयों पर उन्होंने कुछ न कुछ पर अति महत्त्वका लिखा ही है।

रैालीकी दृष्टिसे उनकी कृतियाँ खण्डनात्मक भी हैं, प्रतिपादनात्मक भी हैं और समन्वयात्मक भी। जब वे खण्डन करते हैं तब पूरी गहराई तक पहुँचते हैं। प्रतिपादन उनका सूक्ष्म और विशद है। वे जब योगशास्त्र या गीता आदिके तत्त्वोंका जैनमन्तव्यके साथ समन्वय करते हैं तब उनके गम्भीर चिन्तनका और आध्यात्मिक भावका पता चलता है। उनकी अनेक कृतियाँ किसी अन्यके प्रन्थकी व्याख्या न होकर मूल, टीका या दोनों रूपसे स्वतन्त्र ही हैं, जब कि अनेक कृतियाँ प्रसिद्ध पूर्वाचार्योंके प्रन्थोंकी व्याख्यारूप हैं। उपाध्यायजी थे पक्के जैन और श्वेताम्बर। फिर भी विद्या विषयक उनकी दृष्टि इतनी विशाल थी कि वह अपने सम्प्रदाय मात्रमें समा न सकी अतएव उन्होंने पातझल योगसूत्रके ऊपर भी लिखा और अपनी तीव्र समालोचनाकी ल्क्ष्य-दिगम्बर परम्पराके सुक्ष्म-

2

प्रज्ञ तार्किकप्रवरं विद्यनन्दके कठिनतर अष्टसहस्री नामक ग्रन्थके ऊपर कठिनतम व्याख्या भी लिखी ।

गुजराती और हिंदी--मारवाड़ी में लिखी हुई उनकी कृतियोंका थोड़ा बहुत वाचन, पठन व प्रचार पहिले ही से रहा है; परंतु उनकी संस्कृत-प्राकृत कृतियोंके अध्ययन-अध्यापनका नामो-निशान भी उनके जीवन कालसे लेकर ३० वर्ष पहले तक देखनेमें नहीं आता। यही सबच है कि ढाई सौ वर्ष जितने कम और खास उपद्रवोंसे मुक्त इस सुरक्षित समयमें भी उनकी सब कृतियाँ सुरक्षित न रहीं। पठन-पाठन न होनेसे उनकी कृतियोंके जपर टीका टिप्पणी लिखे जानेका तो संभव रहा ही नहीं पर उनकी नकलें भी ठीक-ठीक प्रमाणमें होने न पाई। कुछ कृतियाँ तो ऐसी भी मिल रही हैं कि जिनकी सिर्फ एक एक प्रति रही। संभव हे ऐसी ही एक-एक नकल वाली अनेक कृतियाँ या तो छप्त हो गई, या किन्हीं अज्ञात स्थानोंमें तितर बितर हो गईं हों। जो कुछ हो पर अब मी उपाध्ययजीका जितना साहित्य रूभ्य है उतने मात्रका ठीक-ठीक पूरी तैयारीके साथ अध्ययन किया जाय तो जैन परम्पराके चारों अनुयोग तथा आगमिक, तार्किक कोई विषय अज्ञात न रहेंगे।

उदयन और गड़ेश जैसे मैथिल तार्किक पुझवोंके द्वारा जो नव्य तर्कशास्त्रका बीजा-रोपण व विकास प्रारम्भ हुआ और जिसका व्यापक प्रभाव व्याकरण, साहित्य, छन्द, विविध-दर्शन और धर्मशास्त्र पर पड़ा और खूब फ़ैला उस विकाससे वश्चित सिर्फ दो सम्प्रदायका साहित्य रहा। जिनमेंसे बौद्ध साहित्यकी उस चुटिकी पूर्तिका तो संभव ही न रहा था क्योंकि बारहवीं तैरहवीं शताब्दीके बाद भारतवर्षमें बौद्ध विद्वानोंकी परम्परा नाम मात्रको भी न रही इसलिए वह चुटि उतनी नहीं अखरती जितनी जैन साहित्यकी वह चुटि । क्योंकि जैन-सम्प्रदायके सैकड़ों ही नहीं बल्कि हजारों साधनसम्पन्न त्यागी व कुछ गृहस्थ भारतवर्षके प्रायः सभी भागोंमें मौजूद रहे, जिनका मुख्य व जीवनव्यापी ध्येय शास्त्रचिन्तनके सिवाय और कुछ कहा ही नहीं जा सकता । इस जैन साहित्यकी कमीको दूर करने और अकेले हायसे पूरी तरह दूर करनेका उज्ज्वल व स्थायी यश अगर किसी जैन विद्वानको है तो वह उपाध्याय यशोविजयजीको ही है ।

ग्रन्थ—प्रस्तुत ग्रन्थके जैनतर्कभाषा इस नामकरणका तथा उसे रचनेकी कल्पना उत्पन्न होनेका, उसके विभाग, प्रतिपाद्य विषयका चुनाव आदिका बोधप्रद व मनोरज्जक इति-हास है जो अवश्य ज्ञातव्य है।

जहाँ तक माद्धम है इससे पता चलता है कि प्राचीन समयमें तर्कप्रधान दर्शन प्रन्थोंके-चाहे वे वैदिक हों, बौद्ध हों या जैन हों--नाम 'न्याय'पदयुक्त हुआ करते थे। जैसे कि न्यायसूत्र, न्यायमाष्य, न्वायवार्तिक, न्यायसार, न्यायमझरी, न्यायबिन्तु, न्यायमुख, न्याया-बतार आदि । अगर प्रो० व्यूचीका रखा हुआ 'तर्कशास्त्र' यह नाम असलमें सचा ही है बा

1. Pre-Dinnag Buddhist Logic यत 'तर्कशास्त' नामक प्रन्थ ।

ममाणसमुचयवृत्तिमें निर्दिष्ट 'तर्कशास्त्र' नाम सही है तो उस प्राचीन समयमें पाये जानेवाले न्यायशब्दयुक्त नामोंकी परम्पराका यह एक ही अपवाद है जिसमें कि न्याय शब्दके बदले तर्क शब्द हो। ऐसी परम्पराके होते हुए भी न्याय शब्दके स्थानमें 'तर्क' शब्द लगाकर तर्क-भाषा नाम रखनेवाले और उस नामसे धर्मकीत्तिकृत न्यायबिन्दुके पदार्थी पर ही एक प्रकरण लिखनेवाले बौद्ध विद्वान मोक्षाकर हैं, जो ब रहवीं शताब्दीके माने जाते हैं। मोक्षाकरकी इस तर्कभाषा ऋतिका मभाव वैदिक विद्वान केशव मिश्र पर पडा हुआ जान पडता है जिससे उन्होंने वैदिक परम्परानुसारी अक्षपादके न्यायसूत्रका अवलम्बन लेकर अपना तर्कभाषा नामक प्रन्थ तेरहवी-चौदहवीं शताब्दीमें रचा। मोक्षाकरका जगत्तरु बौद्धविहार केशव मिश्रकी मिथिलासे बहुत दूर न होगा ऐसा जान पड़ता है । उपाध्याय यशोविजयजीने बौद्ध विद्वान्की और वैदिक विद्वान्की दोनों 'तर्कभाषाओं' को देखा तब उनकी भी इच्छा हुई कि एक ऐसी तर्कभाषा लिखी जानी चाहिए, जिसमें जैन मन्तव्योंका वर्णन हो । इसी इच्छासे प्रेरित होकर उन्होंने प्रस्तुत ग्रन्थ रचा और उसका केवल तर्कभाषा यह नाम न रखकर जैनतर्क-भाषा ऐसा नाम रखा। इसमें कोई संदेह नहीं कि उपाध्यायजीकी जैनतर्कभाषा रचनेकी कल्पनाका मूल उक्त दो तर्कभाषाओंके अवलोकनमें है । मोक्षाकरीय तर्कभाषाकी प्राचीन ताड-पत्रीय प्रति पाटणके भण्डारमें है जिससे जान पडता है कि मोक्षाकरीय तर्कभाषाका जैन भण्डारमें संग्रह तो उपाध्यायजीके पहिले ही हुआ होगा पर केशवमिश्रीय तर्कभाषाके जैन भण्डारमें संगृहीत होनेके विषयमें कुछ भारपूर्वक कहा नहीं जा सकता। संभव है जैन भण्डारमें उसका संग्रह सबसे पहिले उपाध्यायजीने ही किया हो क्योंकि इसकी भी विविध टीकायुक्त अनेक प्रतियाँ पाटण आदि अनेक स्थानोंके जैन साहित्यसंग्रहमें हैं।

मोक्षाकरीय तर्कमाषा तीन परिच्छेदोंमें विभक्त है जैसा कि उसका आधारमूत न्यायबिन्दु मी है। केशवमिश्रीय तर्कमाषामें ऐसे परिच्छेद विभाग नहीं हैं। अतएव उपाध्यायजीकी जैनतर्कमाषाके तीन परिच्छेद करनेकी कल्पनाका आधार मोक्षाकरीय तर्कमाषा है ऐसा कहना असंगत न होगा। जैनतर्कमाषाको रचनेकी, उसके नामकरणकी और उसके विभागकी कल्पनाका इतिहास थोड़ा बहुत ज्ञात हुआ। पर अब प्रश्न यह है कि उन्होंने अपने मन्थका जो प्रतिपाद्य विषय चुना और उसे प्रत्येक परिच्छेदमें विभाजित किया उसका आधार कोई उनके सामने था या उन्होंने अपने आप ही विषयकी पसंदगी की और उसका परिच्छेद अनुसार विभाजन भी किया ?। इस प्रश्नका उत्तर हमें भट्टारक अकलडक्क लघीयस्वयके अवलोकनसे मिल्ता है। उनका लघीयस्त्रय जो मूल पद्यबद्ध है और स्वोपज्ञविवरणयुक्त है उसके मुख्य-तया प्रतिपाद्य विषय तीन हैं-प्रमाण, नय और निक्षेप। उन्ही तीन विषयोंको लेकर न्याय पस्थापक अकलक्कने तीन विभागमें लघीस्त्रयको रचा जो तीन प्रवेशमें विभाजित है । बौद्ध-वैदिक दो तर्कमाषाओंके अनुकरणरूपसे जैनतर्कभाषा बनानेकी उपाध्यायजीकी इच्छा तो हुई बी ही पर उन्हें मतिपाद्य विषयकी पसंदगी तथा उसके विभागके वास्ते अकलक्ककी कृति मिल गई जिससे उनकी प्रन्थनि पसंदगी तथा उसके विभागके वास्ते अकलक्ककी कृति मिल गई जिससे उनकी प्रन्थनि पसंदगी तथा उसके विभागके वास्ते अकलक्ककी कि छघीयस्त्रयमें भमाण, नय, और निक्षेपका वर्णन है पर वह प्राचीन होनेसे इस विकसित युगके बास्ते पर्याप्त नहीं है । इसी तरह शायद उन्होंने यह मी सोचा हो कि दिगम्बराचार्यकृत रुघीयस्त्रय जैसा, पर नवयुगके अनुकूछ विशेषोंसे युक्त खेताम्बर परम्पराका मी एक प्रन्थ होना चाहिए । इसी इच्छा से भेरित होकर नामकरण आदिमें मोक्षाकर आदिका अनुसरण करते हुए मी उन्होंने विषयकी पसंदगीमें तथा उसके विभाजनमें जैनाचार्य अकलक्कका ही अनुसरण किया। उपाध्यायजीके पूर्ववर्ती घ्वेताम्बर-दिगम्बर अनेक आचार्योंके तर्क विषयक सूत्र व प्रकरण प्रन्थ हैं पर अकलक्कके लघीयस्त्रयके सिवाय ऐसा कोई तर्क विषयक प्रन्थ नहीं है जिसमें प्रमाण, नय और निक्षेप तीनोंका तार्किक शैलीसे एक साथ निरूपण हो । अतएव उपाध्यायजीकी विषय पसंदगीका आधार लघीयस्त्रय ही है इसमें तनिक मी संदेह नहीं रहता । इसके सिवाय उपाध्यायजीकी प्रस्तुत कृतिमें रुघीयस्त्रयके आनेक वाक्य ज्योंके त्यों हैं जो उसके आधारत्वके

अनुमानको और भी पुष्ट करते हैं।

बाह्यस्वरूपका थोड़ा सा इतिहास जान लेनेके बाद आन्तरिक स्वरूपका मी ऐतिहासिक वर्णन आबइयक है। जैनतर्कभाषाके विषयनिरूपणके मुख्य आधारमृत दो जैन मन्थ हैं— सटीक विद्योपावइयकभाष्य और सटीक प्रमाणनयतत्त्वालेक। इसी तरह इसके निरूपणमें मुख्यतया आधारमृत दो न्याय प्रन्थ भी हैं-कुमुमाझलि और चिन्तामणि। इसके मलावा विषय निरूपणमें दिगम्बरीय न्यायदीपिकाका मी थोड़ा सा साक्षात् उपयोग अवश्य हुआ है। जैन-तर्कभाषाके नयनिरूपण आदिके साथ लघीयस्त्रय और तत्त्वार्थस्त्रोक्ववार्तिक आदिका शब्दशः साइदय अधिक होनेसे यह प्रश्न होना स्वामाविक है कि इसमें लघीयस्त्रय तथा तत्त्वार्थस्त्रोक-वार्श्विककी साक्षात् उपयोग क्यों नहीं मानते, पर इसका जवाब यह है कि उपाध्यायजीने जैन-तर्कभाषाके विषयनिरूपणमें वस्तुतः सटीक प्रमाणनयतत्त्वालेकका तार्क्तिक प्रन्थ रूपसे साक्षात् उपयोग किया है। रचना की जानेके कारण जैनतर्कभाषाके साथ लघीयस्त्रय और तत्त्वार्थ इलोक्तका शब्द शाख्य सटीक प्रमाणनयतत्त्वालेकके द्वारा ही आया है. साक्षात्

मोक्षाकरने धर्मकी चिंके न्याय बिन्दुको आधारम्त रसकर उसके कतिपय सूत्रोंकी व्याख्या-इत्यसे योड्रा बहुत अन्य अन्य शास्त्रार्थीय विषय पूर्ववर्ती बौद्ध प्रन्योंमें से लेकर अपनी नाति-संक्षिप्त नातिवित्तृत पेसी पठनोपयोगी तर्कभाषा छिली। केशव मिश्रने मी अक्षपादके मयम सूत्रको आधार रख कर उसके निद्धपणमें संझेप इत्यसे नैयायिकसम्मत सोकट पदार्थ और बेशेविकसम्मत सात पदार्थोंका विवेषन किया। दोनोंने अपने अपने मन्तव्यकी सिद्धि करते हुए तत्काछीन विरोधी मन्तव्योंका निवेषन किया। दोनोंने अपने अपने मन्तव्यकी सिद्धि करते हुए तत्काछीन विरोधी मन्तव्योंका भी जहाँ तहाँ सण्डन किया है। उपाध्यायजीने मी इसी सरणीका अवस्वन्वन करके जैनतर्कभाषा रची। उन्होंने झुख्यतया अमाणनयत्तत्वाकोकके सूत्रों को ही जहाँ संभव है आधार बनाकर उनकी व्याख्या अपने ढंगसे की है। व्याख्याने ग्रास कर पद्यक्षाननिरूपणके प्रसङ्गनें सदीक विशेषावद्यकपाध्यका ही अवस्वन्वन है। वाकीके प्रमाण और नय निरूपणमें प्रमाणनयतत्त्वाकोककी व्याख्या-रत्माकरका अवक्रम्यन है अथवा यों कहना चाहिए कि पञ्चज्ञान और निक्षेपकी चर्चा तो विशेषावद्मयकभाष्य और उसकी वृत्तिका संक्षेप मात्र है और परोक्ष प्रमाणोंकी तथा नयोंकी चर्चा प्रमाणनयतत्त्वाछोककी व्याख्या-रत्नाकरका संक्षेप है। उपाध्यायजी जैसे प्राचीन नवीन सकछ दर्शनके बहुश्रुत विद्वान्की कृतिमें कितना ही संक्षेप क्यों न हो पर उसमें पूर्वपक्ष या उत्तरपक्ष रूपसे किंवा वस्तुविश्लेषण रूपसे शास्तीय विचारोंके अनेक रंग पूरे जानेके कारण यह संक्षिप्त प्रन्थ मी एक महत्त्वकी कृति वन गया है। वस्तुतः जैनतर्कभाषा यह आगमिक तथा तार्किक पूर्ववर्ती जैन प्रमेयोंका किसी हद तक नव्यन्यायकी परिभाषामें विश्लेषण है तथा उनका एक जगह संग्रह रूपसे संक्षिप्त पर विश्वद वर्णन मात्र है।

प्रमाण और नयकी विचारपरम्परा इत्रेताम्बरीय प्रन्थोंमें समान है पर निक्षेपोंकी चर्चा-परग्ररा उतनी समान नहीं। लघीयस्त्रयमें जो निक्षेपनिरूपण है और उसकी विस्तृत व्याख्या कुमुदचन्द्रमें जो वर्णन है वह विशेषावझ्यक भाष्यकी निक्षेप चर्चासे इतना भिन्न अवस्य है जिससे यह कहा जा सके कि तत्त्वमें मेद न होने पर भी निक्षेपोंकी चर्चा दिगम्बर-स्वेताम्बर दोनों परंपरामें किसी अंशमें भिन्नस्वरूपसे पुष्ट हुई, जैसा कि जीवकांड तथा चौथे कर्मग्रन्थके विषयके बारेमें कहा जा सकता है। उपाध्यायजीने जैनतर्कभाषाके बाह्यरूपकी रचनामें लघी-यस्त्रयका अवलम्बन लिया जान पड़ता है, फिर भी उन्होंने अपनी निक्षेप चर्चा तो पूर्णतया विश्वेषक आधारसे ही की है।

तात्पर्यसंग्रहा वृत्ति-पठनपाठनका प्रचार न होनेके कारण जैनतर्कभाषाके ऊपर पीछेसे भी कोई मूलानुरूप उपयुक्त व्याख्याकी रचना अबतक हुई न थी। पिछले तीन वर्षोंसे यह तर्कभाषा बनारस क्वीन्स कालेजके तथा हिन्दू युनिवर्सिटीके जैन अभ्यासकमर्मे रखी गई और इसके अभ्यासी भी तैयार होने लगे। तब इसके स्पष्टीकरणका प्रश्न विशेषरूपसे सामने आया। यों तो पच्चीस वर्षके पहिले जब मेरे मित्र पण्डित भगवानदास--महावीर जैन विद्यालय बंबईके धर्माध्यापकने इस तर्कभाषामेंसे कुछ मुझसे पूछा तभीसे इसकी ओर मेरा ध्यान गया था। इसके बाद भी इसपर थोड़ासा विचार करनेका तथा इसके गूढ़ भावोंको स्पष्ट करनेका जब जब प्रसंग आया तब तब मनमें यह होता था कि इसके ऊपर एक अच्छी व्याख्या आवश्यक है। लम्बे समयकी इस भावना को कार्यमें परिणत करनेका अवसर तो इसके पाठ्यकममें रखे जानेके बाद ही आया। जैनतर्कभाषाके पुनः छपानेके मइनके साथ ही इसके ऊपर एक व्याख्या लिखनेका भी महन आया। और अन्तमें निर्णय किया कि इसपर व्याख्या लिखी ही जाय। अनेक मित्रोंकी खास कर पं० श्रीमान् जिनविजयजीकी इच्छा रही कि टीका संस्कृतमें ही किलना ठीक होगा। इसपर मेरे दोनों मित्र-पं० महेन्द्रकुमार-अध्यापक स्याद्वाद महाविचालय, बनारस तथा पं० दछन्नुल मालवणिया-के साथ परामधी किया कि व्याख्याका स्वरूप केसा हो !। अन्तमें हम तीनोंने टीकाका स्वरूप निश्चित कर तदनुसार ही जैनतर्क भाषाके ऊपर यह इति किली, और इसका नाम तारपर्यसंग्रहा रखा। नामकी योजना अर्थान्तरिणी होनेसे इसके पीछेका भाव बतला देना जरूरी है जिससे अभ्यासी उसका मूल्य व उपयोग समझ सके।

इस वृत्तिकी रचना दो दृष्टिओंसे हुई है-एक संग्रहदृष्टि और दूसरी तात्पर्यदृष्टि। उपाध्यायजीने जहाँ जहाँ विशेषावश्यकभाष्यके तथा प्रमाणनयतत्त्वालोकके पदार्थोंको लेकर उनपर उक्त दो अन्थोंकी अतिविस्तृत व्याख्या मलधारिवृत्ति तथा स्याद्वादरत्नाकरका अति संक्षेप करके अपनी चर्चा की है वहाँ उपाध्यायजीकृत संक्षिप्त चर्चाके ऊपर अपनी ओरसे विरोष ख़ुलासा या विरोष चर्चा करना इसकी अपेक्षा ऐसे स्थलोंमें उक्त मलधारिवृत्ति तथा स्याद्वादरत्नाकरमेंसे आवश्यक भागोंका संग्रह करना हमने लाभदायक तथा विशेष उप-युक्त समझा, जिससे उपाध्यायजीकी संक्षिप्त चर्चाओंके मूल स्थानों का ऐतिहासिक दृष्टिसे पता भी चल जाय और वे संक्षिप्त चर्चाएँ उन मूल प्रन्थोंके उपयुक्त अवतरणों द्वारा विशद भी हो जायँ, इसी आशयसे ऐसे स्थलोंमें अपनी ओरसे खास कुछ न लिख कर आधारभूत मन्थोंमें से आवश्यक अवतरणोंका संग्रह ही इस वृत्तिमें किया गया है । यही हमारी संग्रहदृष्टि है। इस दृष्टिसे अवतरणोंका संग्रह करते समय यह वस्तु खास ध्यानमें रखी है कि अना-वश्यक विस्तार या पुनरुक्ति न हो । अतएव मरुधारिवृत्ति और स्याद्वादरत्नाकरमें से अवतरणोंको लेते समय बीच-बीचमें से बहुत-सा भाग छोड़ भी दिया है। पर इस बातकी ओर ध्यान रखनेकी पूरी चेष्टा की है कि उस-उस स्थलमें तर्कभाषाका मूल पूर्ण रूपेण स्पष्ट किया जाय । साथ ही अवतरणोंके मूल स्थानोंका पूरा निर्देश भी किया है जिससे विशेष जिज्ञासु उन मूल प्रन्थोंमें से मी उन चर्चाओंको देख सके ।

उपाध्यायजी केवल परोपजीवी लेखक नहीं थे। इससे उन्होंने अनेक स्थलोंमें पूर्ववर्षी जैन ग्रन्थोंमें प्रतिपादित विषयों पर अपने दार्शनिक एवं नव्यन्याय शास्त्रके अभ्यासका उपयोग करके थोड़ा बहुत नया भी लिखा है। कई जगह तो उनका लेख बहुत संक्षिप्त और दुरूह है। कई जगह संक्षेप न होनेपर भी नव्यन्यायकी परिभाषाके कारण वह अत्यन्त कठिन हो गया है। जैन परंपरामें न्यायशास्त्रका खास करके नव्यन्यायशास्त्रका विशेष अनु-शीलन न होनेसे ऐसे गम्भीर स्थलोंके कारण जैनतर्कभाषा जैन परंपरामें उपेक्षित सी हो गई है। यह सोच कर ऐसे दुरूह तथा कठिन स्थलोंका तात्पर्य इस वृत्तिमें बतला देना यह भी हमें उचित जान पड़ा। यही हमारी इस वृत्तिकी रचनाके पीछे तात्पर्यदृष्टि है। इस दृष्टिके अनुसार हमने ऐसे स्थलोंमें उपाध्यायजीके वक्तव्यका तात्पर्य तो वतलाया ही है पर जहां तक हो सका उनके प्रयुक्त पदों तथा वाक्योंका शब्दार्थ बतलानेकी ओर भी ध्यान रखा है। जिससे मूल्यन्थ शब्दतः लग जाय और तात्पर्य भी ज्ञात हो जाय।

तात्पर्य बतलाते समय कहीं उत्थानिकामें तो कहीं व्याख्यामें ऐतिहासिक दृष्टि रखकर उन प्रन्थोंका सावतरण निर्देश भी कर दिया है जिनका भाव मनमें रखकर उपाध्यायजीके द्वारा लिखे जानेकी हमारी समझ है और जिन प्रन्थों को देखकर विशेषार्थी उस-उस स्थानकी बातको और स्पष्टताके साथ समझ सके।

इस तर्कभाषाका प्रतिपाद्य विषय ही सूक्ष्म है । तिस पर उपाध्यायजीकी सूक्ष्म विवेचना और उनकी यत्रतत्र नव्यन्याय परिभाषा इन सब कारणोंसे मूल तर्कभाषा ऐसी सुगम नहीं जैसीकि साधारण अभ्यासी अपेक्षा रखे । संग्रह द्वारा या ताल्पर्य वर्णन द्वारा तर्कभाषाको सरल बनाने का कितना ही प्रयत्न क्यों न किया गया हो, पर ऐसा कभी सम्भव नहीं है कि प्राचीन नवीन न्यायशास्त्रके और इतर दर्शनोंके अमुक निश्चित अभ्यासकें सिवाय वह किसी तरह समझनेमें आ सके । मूल ग्रन्थ कठिन हो तो उसकी सरल व्याख्या भी अन्ततो गत्वा कठिन ही रहती है । अतएव इस तात्पर्यसंग्रहा वृत्तिको कोई कठिन समझे तब उसके वास्ते यह ज़रूरी है कि वह जैनतर्कभाषा मूल और इस नव्यवृत्तिको समझनेकी प्राथमिक तैयारी करनेके बाद ही इसे पढ़नेका विचार करे ।

इस वृत्तिका उक्त दो दृष्टियोंके कारण तात्पर्यसंग्रहा ऐसा नाम रखा है पर इसमें एक विरोषता अवहय ज्ञातव्य है। वह यह की जहाँ मूल्लप्रन्थोंमेंसे अवतरणोंके संग्रह ही मुख्यतया हैं वहां भी व्याख्येय भागका तात्पर्य ऐसे संग्रहोंके द्वारा स्पष्ट करनेकी दृष्टि रखी गई है और जहां अपनी ओरसे व्याख्या करके व्याख्येय भागका तात्पर्य वतलानेकी प्रधान दृष्टि रखी है वहां भी उस तात्पर्यके आधारभूत जैन जैनेतर ग्रन्थोंका सूचन द्वारा संग्रह करनेका भी ध्यान रखा है।

प्रतिओंका परिचय—प्रस्तुत संस्करण तैयार करनेमें चार आदर्शोंका उपयोग किया गया है जिनमें तीन लिखित प्रतियां और एक छपी नकरू समाविष्ट हैं। छपी नकरू तो वही है जो भावनगरस्थ जैनघर्म प्रसारक सभा द्वारा प्रकाशित न्यायाचार्य श्री यशोविजय छत प्रन्थमालाके अन्तर्गत ( ए० ११२ से ए० १३२ ) है। हमने इसका संकेत मुद्रितार्थ सूचक मु० रखा है। मुद्रित प्रति अधिकांश सं० प्रतिसे मिल्रती है।

रोष तीन हस्तलिखित प्रतिओंके प्र० सं० व० ऐसे संकेत हैं। प्र० संज्ञक प्रति प्रवर्तक श्रीमत् कान्तिविजयजीके पुस्तकसंमह की है। सं० और व० संज्ञक दो प्रतियां पाटन-गृत संघके पुस्तक संग्रह की हैं। संघका यह संग्रह वखतजीकी रोरीमें मौजूद है। अतएव एक ही संग्रह की दो प्रतिओंमेंसे एकका संकेत सं० और दूसरीका संकेत व० रखा है। उक्त तीन प्रतिओंका परिचय संक्षेपमें कमशः इस प्रकार है।

प्र०----यह प्रति १७ पत्र परिमाण है। इसकी लम्बाई---चौड़ाई ९॥।×४। इझ है। प्रत्येक पृष्ठमें १५ पंक्तियां हैं। प्रत्येक पंक्तिमें अक्षर संख्या ४९ से ५२ तक है। लिपि सुन्दर है। प्रति किसीके द्वारा संशोधित है और शुद्धपायः है। पन्ने चिपक जानेसे अक्षर घिसे हुए हैं फिर मी दुष्पठ नहीं हैं। किनारियोंमें दीमकका असर है। अन्तमें पुष्पिका है-बह इस प्रकार----

छ० सम्बत् १७३६ वर्षे आषाढशुदि ८ शनौ दिने लिखित पं० मोहनदास पं० रविवर्द्धनपठनार्थ०

सं०—यह प्रति संघके भाण्डारगत डिब्बा नं० ४० में पोथी नं० ३६ में है जो पोथी 'जैनतर्कभाषादि प्रकरण' इस नामसे अक्तित है । इस पोथीमें ४० से ५३ तकके पत्रोंमें तर्कभाषा है। इसकी लम्बाई—चौड़ाई १०×४॥ इझ है। प्रत्येक प्रष्ठमें १७ पंक्तियाँ हैं। प्रत्येक पंक्तिमें ४४ से ५५ तक अक्षर संख्या है। संशोधित और टिप्पण युक्त है। पानीसे मीगी हुई होनेपर भी लिपि बिगड़ी नहीं है। जीर्णपाय है। इसके अन्तमें पुष्पिका आदि कुछ नहीं है।

व०—-यह प्रति संघके भण्डारगत डिब्बा नं० २७ पोथी नं० २५ में मौजूद है। इसके २२ पत्र हैं। जिनमें हर एक पृष्ठमें पंक्ति १५–१५ और प्रत्येक पंक्तिमें ३८–४० अक्षर संख्या है। इसकी लम्बाई–चौड़ाई १०४४॥ ईच्च है।

आभारप्रदर्शन--प्रस्तुत संस्करणमें सर्वप्रथम सहायक होनेवाले वयोवृद्ध सम्मानाई प्रवर्तक श्रीमत कान्तिविजयजीके प्रशिष्य श्रद्धेय मुनि श्री पुण्यविजयजी हैं जिन्होंने न केवल लिखित सब प्रतियोंको देकर ही मदद की है बहिक उन प्रतियोंका मिलान करके पाठान्तर लेने और तत्सम्बन्धी अन्यान्य कार्यमें भी शुरूसे अन्त तक पूरा समय और मनोयोग देकर मदद की है। मैं अपने मित्र पं० दलसुल मालवणियाके साथ ई० स० १०.३५ के अप्रैल की ३० तारीखको पाटन इस कार्य निमित्त गया तमी श्रीमान मुनि पुण्यविजयजीने अपना नियत और आवइयक कार्य छोड़कर हम लोगोंको प्रस्तुत कार्यमें पूरा योग दिया। इतनी सरलतासे और त्वरासे उनकी मदद न मिलती तो अन्य सब सुविधाएँ होनेपर भी प्रस्तुत संस्करण आसानीसे इस तरह तैयार होने न पाता । अतएव सर्वप्रथम उक्त मुनिश्रीके प्रति कृतज्ञता प्रकट करना मेरा प्राथमिक कर्तव्य है। तत्पश्चात में अपने विद्यागुरु पं० बालकृष्ण मिश्र जो हिन्द युनिवर्सिटी गत ओरिएण्टल कोलेजके प्रीन्सिपल हें और जो सर्वतन्त्र स्वतन्त्र हैं, ख़ास न्याय और वेदान्तके मुख्य अध्यापक हैं उनके प्रति सबहुमान कृतज्ञता प्रदर्शित करता हूँ। यों तो मैं जो कुछ सोचता-बोलता-लिसता हूँ वह सब मेरे उक्त विद्यागुरुका ही अनुप्रह है पर प्रस्तुत तर्कभाषाके संस्करणमें उन्होंने मुझको ख़ास मदद की है । जब इस तर्कभाषाके ऊपर वृत्ति लिखनेका विचार हुवा और उसका तात्पर्य अंश मैंने लिखा तब मैं उस अंशको अपने उक्त विद्यागुरुजीको सुनाने पहुँचा । उन्होंने मेरे लिखित तात्पर्यवाले भागको ध्यानसे सुन लिया और यत्र तत्र परिमार्जन भी सुझाया जिसे मैंने सश्रद्ध स्वीकार कर लिया। इसके अलावा ताल्पर्यांश लिखते समय मी उन्होंने जब जब जबरत हुई तब तब मुझको अनेक बार अपने परामर्शसे प्रोत्साहित और निःश्वझ किया। उनकी सहज उदारता-पूर्ण और सदासुलम मददके सिवाय में इतने निःसंकोचत्व और आत्मविश्वासके साथ स्वतन्त्र भावसे तात्पर्य वर्णन करनेमें कमी समर्थ न होता । अतएव में उनका न केवल कृतज्ञ ही हूँ प्रस्युत सदा ऋणी मी हूँ । इस जगह मैं अपने सला एवं विद्यार्थी जिन्होंने प्रस्तुंत पुस्तक छपते समय प्रफ देखने आदिमें हार्दिक सहयोग किया है उनका भी आभारी हूँ। उनमेंसे पहिले मुनि क्रूण्णचन्द्रजी हैं जो पञ्जाब पञ्चकूला जैनेन्द्र गुरुकुलके मृतपूर्व अधिष्ठाता हैं और सम्प्रति काशीमें जैन आगम और जैन तर्कके अभ्यासके अलावा आयुर्वेदका मी बिशिष्ट अध्ययन करते हैं। उन्होंने अनेक बार अपने वैयाकरणत्व तथा तीक्ष्ण दृष्टिके द्वारा प्रफ

| पार्श्व |
|---------|
| द्वितीय |
|         |
|         |
| पत्र,   |
| आघ      |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ALLE ALLE ALLE ALLE ALLE ALLE ALLE ALLE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Annal and a second s                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | प्रदेशपरेण्डा<br>प्रदेशपरेण्डा<br>वियास्तार्थन्त<br>समागास्वपस्<br>भूमागास्वपस्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                        |
| ระระกอที่ได้ และการใหญ่และจะต่อสมชาวตาลออกระการการการการการการการการการการการการการก                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | स्वति स्<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वते स्वति स्व<br>स्वते स्वति स्व<br>स्वते स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स्व<br>स्वति स्वति स् |                                                                                                                                        |
| and the stand of t | म्प्रस्तान्त्<br>व्यक्तत्वाद्<br>भग्नान्याद्वात्<br>एप्रतान प्रम<br>प्रतस्त त्म<br>धातस्त त म्प्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | स्तारस्या सन्<br>छन्नरस्यापि<br>निर्देछाननिस्<br>निर्देछाननिस्<br>रागप्तस्वान<br>पाननिस्तान<br>सन्मारस्थल्या<br>स्वारस्थल्या           |
| นะสาวารอาการ<br>สถานสาวารถาน<br>สาวารารระสา<br>สาวารณระสา<br>สาวารณระสา                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | यानायन्त्रात्<br>यान्ध्रयम्तापिन्<br>सिर्धायन्त्रप्र<br>सियवतित्तप्र<br>स्वयत्तित्वित्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | મૃત્યુચ્યાવ્યું વ્<br>સંતિ ચંદ્રાયાં ગાં<br>કોર્ય તા તર્ગા<br>દા ન ગાં તે તે તે ગાં<br>દા ન ગાં તે |
| odi, yan ekalbu<br>Maya (da nahra<br>manuta (da nahra<br>manuta (da nahra<br>(da nahra)<br>(da nahra)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | मंचायतिप्र्य<br>कार्दानोबादि<br>बिणाईडिक्स<br>स्वत्स्य<br>स्वत्स्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ः व्या १ नज्जात<br>गान् (सेचना हि<br>न मिहास न<br>रागे प्रमाणम<br>रागरन्त निम्हा<br>व यासा भुष<br>संस्थान नुस्कृत                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                        |

[जैन तर्कभाष।

सिंघी जैन प्रन्थमाला]

अस्तिम पत्र, द्वितीय पार्श्व

Ě या तर्वत्ताया मिमो इत्या मया यहा एपम जिने। याख्यो तना वि इत्तों प्रमाने दर्श पट्रे। याखीखा थ ोजासदितयग्राभग्नायपित्रम्बानंपवित्तप्रवा ह. रवधादितयग्राधासंवित्ताचां लनतन्द्रसाथ ावे हताप्रमेच समयप्रविद्य सातः छ थीः सार्ट्रकोन्स्याय विद्या २ हिने दितासा अवति यो वा छा थे। स्रिष्ठावित्रयाहितिहसुग्र गण्डनामनेत यंग्यांमेदितात्वा उक्तोविद् लेमोहे वितोहं तथा श ानेन तर्वास्त्राधार्त्य सिम्ध्राम्रियाणसंघाय यस्यासन्धुरहीवजातविजयप्रांत्रिहेष्टांचायाः स्वाद्वेत्वे समयान्यासिविजयप्राञ्चविद्याप ਫ਼ਗ਼ਗ਼ਸ਼ਖ਼: । एक वेस्ट्रगता**नां नामाहानों सावादिता द्व**रात्व्यनिया हमान्न हाहमाय्यकार**ः। इन्ह वाय** ह नान्यर से संविधनान न द्यमि नित्त त्नाय् हिन्द्र हरू हर छहा दिस् विषयं ये प्रश्ने में मा रिजी के द व के विषत म पंतित्तयास्ता सहितयना शिष्यावृत्सप्ते ति सम ਸ਼੍ਰ ਦਿਤਾ ਕਿ ਸਾਰ ਦੇ ਦੇ ਦੇ ਦੇ ਦੇ ਸ਼ੁਰੂ ਸੰਸ਼ ਦੇ ਸ਼ੁਰੂ ਸੰਸ ਸ਼੍ਰਿ ਜ ਜ ਸ਼ੁਰੂ ਸ਼ੁਰੂ ਸੰਸ਼ ਸ਼ੁਰੂ ਸੰਸ਼ ਦੇ ਸ਼ੁਰੂ ति योगा पं तित्रष्याय सक्तियमा दा र र गाये यानिः हर्मयत्र जेदानंगर्भा स्टर्नहोतिनंग 500 (Jac) (Jac) Ă

फउमविजय रतप्रभत्त

सिंघी जैन प्रन्थमाला

िजैन लर्कभाषा

संशोधनमें ख़ास मदद पहुँचाई है। शेष दो व्यक्तियों मेंसे एक है पझाब गुजरानवाला गुरुकुल का छात्र शांतिल्राल जो काशीमे पाचीन न्याय और जैनागमका अध्ययन करता है। दूसरा है मेवाड छोटी सादडी गोदावत गुरुकुलका छात्र महेन्द्रकुमार जो अभी काशीमें नव्य न्यायका अध्ययन करता है। इन दोनोंने जब चाहा तब निःसंकोचभावसे, क्या लिखनेमें, क्या पूफ आदि देखनेमें जहां ज़रूरत हुई उत्साहसे मदद की है। में इन तीनोंके हार्दिक सहयोग का कृतज्ञ हूँ।

विशिष्ट कृतज्ञता — संस्करणकी तैयारीसे लेकर उसके छप जाने तकमें सहयोगी होने-वाले समीका आभार पदर्शन कर लेनेपर भी एक विशिष्ट आभार प्रकट करना बाक्री है और वह है सिंधी सिरीजके प्राण-प्रतिष्ठाता श्रीमान् वाबू बहादुर सिंहजी तथा पण्डित श्रीमान् जिन-विजयजीका । इतिहास विशारद श्रीमान् जिनविजयजी मुझको अनेक वर्ष पहिलेसे प्रसङ्ग प्रसङ्ग पर कहा करते थे कि उपाध्यायजीके पाळ्यग्रन्थोंको टीकाटिप्पणी युक्त सुचारु रूपसे तैयार करो जो इस समय बड़े उपयोगी सिद्ध होंगे । उनका यह परामर्श मुझको अनेक बार प्रेरित करता था पर मैं इसे कार्यरूपमें अभी परिणत कर सका । उनका स्निग्ध और उपयोगी परामर्श प्रथमसे अन्ततक चाल न रहता तो सम्भव है मेरी प्रवृत्ति इस दिशामें न होती । इस कारणसे तथा सिंधी सिरीजमें प्रस्तुत संस्करणको स्थान देना उन्होंने पसन्द किया इस कारणसे मैं श्रीमान् पं० जिनविजयजीका सविशेष कृतज्ञ हूँ । यह कहने की ज़रूरत ही नहीं कि काग़ज साईज टाईप गेटअप आदिकी आखिरी पसन्दगी योग्यता तथा सिरीजसञ्चालकत्त्वके नाते उन्हींकी रही और इससे भी मुझको एक आधासन ही मिला ।

श्रीमान् बाबू वहादुरसिंहजी सिंघीके प्रति विशेष क्रतज्ञता प्रकाशित करना इसलिए उचित है कि उनकी सबाँगपूर्ण साहित्य प्रकाशित करनेकी अभिरूचि और तदनुरूप उदारतामेंसे ही प्रस्तुत सिंघी सिरीजका जन्म हुआ है जिसमें कि प्रस्तुत पुस्तक प्रकाशित हो रही है। विशिष्ट संस्करण तैयार व प्रकाशित करनेमें उपयोगी सभी बाह्य साधन निःसंकोच भावसे जुटानेकी सिरीजकी साधनसम्पत्ति प्राप्त न होती तो धैर्यपूर्वक इतना शान्तचिन्तन शायद ही सम्भव होता।

कार्यका प्रारम्भ, पर्यवसान और विभाजन - ऊपर सूचित किया गया है कि तर्क-भाषाके प्रस्तुत संस्करणका बीजन्यास पाटनमें १९३५ मईके प्रारम्भमें किया गया। वहां प्रतियोंसे पाठान्तर लेनेके साथ ही साथ उनकी शुद्धि-अशुद्धिके तरतम भावानुसार विवेक करके वहीं पाठान्तरोंका प्रथक्करण और वर्गीकरण कर दिया गया। तदनन्तर अहमदाबादमें उसी छुट्टीमें पुनः अर्थहृष्टिसे अन्थका चिन्तन कर उन प्रथक्कृत और वर्गीकृत पाठान्तरोंको यथायोग्य मूळ वाचनामें या नीचे पादटीकामें रख दिया। इसके बाद वह कार्य स्थगित रहा जो फिर ई० स० १९३६ के वर्षाकाल्यमें काशीमें शुरू किया गया। उस वक्त मुख्य काम अवतरणोंके संग्रहका हुआ जिसके अधार पर ई० स० १९३७ के आरम्भमें तर्कभाषाकी वृत्तिके दोनों तात्पर्य और संग्रह जंश तैयार हुए। और उसी समय सारा मैटर प्रेसमें गया जो १९३८ के प्रारम्भमें ही कमशः छप कर तैयार हो गया। इस तरह इस छोटेसे मूल और वृत्ति ग्रन्थने भी करीब पौनेतीन वर्ष ले लिए।

जब कोई छोटा बड़ा काम सम्म्यकारितासे ख़ासकर अनेक व्यक्तियोंके द्वारा सिद्ध करना हो तब उस कार्यके विविध हिस्सोंका विभाग करके व्यक्तिबार बांट लेना ज़रूरी होता है। इस नियमके अनुसार प्रस्तुत संस्करणका कार्षविभाग हम लोगोंने कर लिया। जिसका परिज्ञान अनेक सम्म्यकारी व्यक्तियोंको उपयोगी होगा। इस हष्टिसे उस विभाजनका यहां संक्षेपमें वर्णन करना प्रस्तुत होगा।

कार्यविभाजनका मूल सिद्धान्त यह है कि जो जिस अंशको अधिक सरलतासे, विशेष पूर्णतासे और विशेष सुचारु रूपसे करनेका अधिकारी हो उसे वह अंश मुख्यतया करनेको सौंपा जाय । दूसरा सिद्धान्त यह भी है कि समूह गत अन्य व्यक्तियों भी अपने-अपने अपरिचित अल्पपरिचित या अल्प अभ्यस्त अंशोंको भी दूसरे सहचारियोंके अनुभव व कौशल्से ठीक-ठीक सीख लें और अन्तमें सभी सब अंशोंको परिपूर्णतया सम्पादित करनेके अधिकारी हो जायें । इन दो सिद्धान्तोंके आधार पर हम तीनोंने अपना-अपना कार्यप्रदेश मुख्यरूपसे स्थिर कर लिया। यों तो किसी एकका कोई ऐसा कार्य न था जिसे दूसरे देखते न हों । पर कार्यविभाग जवाबदेही और मुख्यताकी दृष्टिसे किया गया ।

मेरे जिम्मे मूल मन्थकी पाठ शुद्धि तथा लिये गए पाठान्तरोंका शुद्धाशुद्धत्वविवेक-ये दो काम रहे। और संगृहीत अवतरणोंके आधारसे तथा स्वानुभवसे नई दृत्ति लिखनेका काम मी मेरे जिम्मे रहा।

टीका लिखनेमें उपयोगी होनेवाले तथा तुलनामें उपयोगी होनेवाले समय अवतरणोंके संप्रहका कार्यभार पं० महेन्द्रकुमारजीके ऊपर रहा । कमी-कभी जरूरतके अनुसार प्रेस पूफ और मैटर देखनेका कार्य भी उनके ऊपर आता ही रहा । पर संगृहीत सभी अवतरणोंकी या नवीन लिखित टीकाकी आख़िरी काट छांट करके उसे पेस योग्य अन्तिमरूप देनेका तथा अथेतिसमय पूर्फोंको देखनेका एवं मूलके नीचे दी हुई तुरुना, विषयानुकम, परिशिष्ट आदि बाक्रीके सब कामोंका भार पं० दलसुखजीके ऊपर रहा ।

अन्तमें मैं यह सत्य प्रगट कर देना उचित समझता हूँ कि मेरे दोनों सहृदय सहकारी मित्र अपनी धीर कुशलतासे मेरा उपयोग न करते तो मैं अपनी नितान्त परतन्त्र स्थितिमें कुछ भी करनेमें असमर्थ था। अतएव अगर इस नये संस्करणकी थोड़ी भी उपयोगिता सिद्ध हो तो उसका सबांश श्रेय मेरे दोनों सहकारी मित्रोंको है।

सुखलाल संघवी

# महोपाध्याय श्रीमद यशोविजयविरचित यन्थों की सूची ।

|           | लभ्य ग्रन्थ                                                                         | ३व       |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 9         | अध्यात्ममतपरीक्षा ( स्वोपज्ञटीका )                                                  | 80       |
| -<br>२    | अध्यात्मसारः                                                                        |          |
| ર         | अध्यात्मोपनिषत्                                                                     |          |
| 8         | अनेकान्त <b>ब्</b> यवस्था                                                           |          |
| ч         | आध्यास्मिकमतदल्लनम् ( स्वोपज्ञटोका )                                                |          |
| Ę         | आराधकविराधकचतुर्भङ्गी ( " )                                                         |          |
| e         | अष्टसहस्रीविवरणम्                                                                   |          |
| ٢         | ····                                                                                | 1        |
| ٩         |                                                                                     | •        |
|           | कर्मप्रकृतिटीका<br>                                                                 | 1        |
|           | गुरुतश्वविनिष्दचयः                                                                  | ,        |
|           | ज्ञानबिन्दुः                                                                        |          |
|           | ज्ञानसारः                                                                           |          |
|           | जैनतर्कभागा<br>२००४ - २०००                                                          |          |
|           |                                                                                     | 1        |
|           | द्वान्निशत्द्व।त्रिंशिका ( ,, )                                                     | 1        |
|           | धर्मपरीक्षा ( ")<br>धर्मसंग्रहटिप्पनम्                                              |          |
|           | वमत्तप्रदीपः ( " )                                                                  |          |
| 2 0 F     | नबोपदेशः ( स्वोपज्ञनयाम्टततरंगिणी टीका )                                            | ,        |
|           | नयरहस्यम्                                                                           |          |
|           | निज्ञाभक्तप्रकरणस्                                                                  |          |
|           | म्याय खण्ड खाद्यम्-वीरस्तवः ( स्वोपज्ञटीका )                                        | 19       |
|           | म्यायालोकः                                                                          | 1        |
|           | परमारमयञ्चविंशतिका                                                                  | 1        |
|           | परमज्योतिपञ्चविंशतिका                                                               | 1        |
| <b>२७</b> | पातअलयोगदर्शमविवरणम्                                                                | 1        |
| २८        | प्रतिमाशतकम् ( " )<br>भाषारहस्यम् ( " )                                             | 1 8      |
|           |                                                                                     | 3        |
|           | मार्गपरिश्चदिः                                                                      | 3        |
|           | <b>वत्तिरुझ</b> वसमुचयः                                                             | 3        |
|           | योगविंशिकाटीका<br>-                                                                 | 1        |
|           | वैशग्यकस्पछता                                                                       | २<br>२   |
|           | बोगदीपिका ( पोदशकबुत्तिः )                                                          | ्र       |
|           | । सामाचारीप्रकरणम् ( स्वोपर्श्वटीका )<br>- स्याद्वादकरुपख्ता ( शाखवार्तासमुखयढीका ) | र        |
|           | स्याद्वादकल्पलता ( शाखपातास गुचपधाका /<br>स्त्रोणावस्तिः                            | २<br>  २ |
|           | ्ल्लम्बिश्वर्याश्वर्यनाथस्तोत्रम् ।<br>संसेश्वरवर्याश्वर्यनाथस्तोत्रम् ।            | 2        |
| 40        | · ····································                                              | • •      |

९ समीकापाइवेनाथस्तोन्नम् १ विजयप्रभसूरिस्वाध्यायः **'** ० आदिजिनस्तवनम् . गोडीपादर्वनाथस्तोत्रादिः, द्रम्यपर्याययुक्तिः इत्यादि । अपूर्णलभ्य ग्रन्थ १ अस्पृशद्गतिवादः २ उत्पाद व्यय-धौब्यसिद्धिशका ३ कर्मप्रकृतिलघुवृत्तिः ४ कूपद्रष्टान्तविशदीकरणम् ५ ज्ञानार्णंवः सटीकः ६ तिङन्तान्वयोक्तिः ७ तत्त्वार्थटोका अलभ्य ग्रन्थ १ अध्यात्मोपदेशः २ अल्द्वारचुडामणिशीका ३ अनेकान्तप्रवेशः ४ आस्मख्यातिः ५ आकरप्रन्थः (?) ६ काब्यप्रकाशरीका ७ ज्ञानसारावचुणिः ८ छन्दद्यचूडामणिः ९ तस्वालोकस्वोपज्ञविवरणम् ० न्निसुऽयाङोकः १ द्रग्यालोकस्वोपश्चविवरणम् २ व्यायबिन्दुः ३ प्रमाणरहस्यम् ४ संगलवादः ५ छताद्वयम् ६ वादमाछा ৬ বাবার্णবং ८ वादरहस्यम् ९ विधिवादः १० वेदान्तनिर्णयः ११ शठप्रकरणम् २२ सिद्धान्तत्तर्रुपरिष्कारः १३ सिद्धान्तमअरीटीका

- २४ स्याद्वादरहरयम्
- २५ स्याद्वादमम्जुषा ( स्याद्वमअरीटीका )

# विषयानुक्रमः ।

١

|                                              |                      | <b>U</b>        |         |      |            |
|----------------------------------------------|----------------------|-----------------|---------|------|------------|
| चिषयः                                        |                      |                 |         |      | पृष्ठम     |
| जैनतर्कभाषा                                  |                      |                 |         |      | १-३०       |
| १. प्रमाणपरिच्छेदः                           | •••                  | ***             | •••     | •••  | १-२१       |
| १. प्रमाणसामान्यस्य लक्षणनि                  | नेरूपणम्             | •••             | •••     | •••  | 1          |
| २. प्रत्यक्षं लक्षयिखा सांध्यवह              | म्                   | •••             | २       |      |            |
| ३. सांग्यवहारिकप्रत्यक्षस्य नि               |                      |                 | •••     | •••  | २          |
| ४. मतिज्ञानस्य अवप्रहादिभेदे                 |                      |                 | •••     |      | Ę          |
| ५. व्यञ्जनावप्रहस्य चातुर्विध्यः             | व्रदर्शने मनश्वक्षुष | ोरप्राप्यकारिखस | पर्थनम् | •••  | 3          |
| ६. अर्थावग्रहस्य निरूपणम्                    | •••                  | •••             | •••     | •••  | 8          |
| ७. ईहावायधारणानां क्रमशो                     |                      | •••             | •••     | •••  | ч          |
| ८. श्रुतज्ञानं चतुर्देशघा विभउ               | य तन्निरूपणम्        | •••             | •••     | •••  | 9          |
| ९. पारमार्थिकं प्रत्यक्षं त्रिधा             | विभज्य प्रथममब       | वेर्निरूपणम्    | •••     | •••  | •          |
| १०. मनःपर्यंवज्ञानस्य निरूपणः                | म्                   | •••             | •••     | •••  | 6          |
| 11. केवलज्ञानस्य निरूपणम्                    | •••                  | •••             | •••     | •••  | 6          |
| १२. परोक्षं रुक्षयित्वा पद्मधा ।             | विभज्य च स्मृतेगि    | र्रेरूपणम्      | •••     | •••  | 6          |
| १३. प्रत्यभिज्ञानस्य निरूपणम्                |                      |                 | ***     |      | ٩          |
| १४. तर्कस्य निरूपणम्                         |                      | •••             | •••     | •••  | 10         |
| १५. अनुमानं द्वेधा विभज्य स्व                | ार्थानुमानस्य रुध    | रणम्            | · •••   | •••  | 15         |
| <b>१६. हेतुस्वरूपचर्चा</b>                   | •••                  | •••             | •••     | •••  | 58         |
| १७. साथ्यस्त्ररूपचर्चा                       | •••                  | •••             | •••     | •••  | 12         |
| १८. परार्थानुमानस्य प्रतिपादनः               | म्                   | ***             | ***     | •••  | ૧૫         |
| १९. हेतुप्रकाराणामुपदर्शनम्                  | •••                  | •••             | •••     | •••  | 98         |
| २०. हेखाभासनिरूपणम्                          | •••                  | •••             | •••     | •••  | 16         |
| २१. आगमप्रमाणनिरूपणम्                        | •••                  | •••             | •••     | •.•• | 19         |
| २२. सप्तभङ्गीस्वरूपचर्चा                     | • • •                | ´ • • •         | •••     | •••  | 19         |
| २. नयपरिच्छेदः                               |                      | ***             | •••     | •••  | ૨૧–૨૪      |
| १. नयानां स्वरूपनिरूपणम्                     | •••                  | •••             | •••     | •••  | २१         |
| २. नयाभासानां निरूपणम्                       | •••                  | •••             |         | •••  | २४         |
| ३, निश्लेपपरिच्छेदः                          | •••                  | ***             | •••     | •••  | ર્પ્ર-ર્ઙ  |
| १. नामादिनिःक्षेपनिरूपणम्                    | •••                  | •••             | ***     | •••  | २५         |
| २. निःक्षेपाणां नयेषु योजना                  | •••                  | •••             |         | •••  | <b>२७</b>  |
| <ol> <li>जीवविषये निःक्षेपाः</li> </ol>      | •••                  | •••             | ***     | •••  | <b>L</b> 0 |
| प्रशस्तिः                                    | •••                  | •••             | •••     | •••  | २८         |
| तात्पर्यसंग्रहा द्वतिः                       | •••                  | •••             | •••     | •••  | રૂ१-૬५     |
| परिशिष्टानि                                  | •••                  | •••             |         |      | ६७.७७      |
| <ol> <li>जैनतर्कभाषागतानां विशेषन</li> </ol> | ान्नां सूची          | •••             | •••     | •••  | হত         |
| २. जैनतर्कभाषागतानां पारिमा                  | षिकशब्दानां स्       | ्ची             |         | •••  | ६८         |
| ३. जैनतर्कभाषागतानामवतरण                     |                      |                 | •••     | •••  | ٩          |
| ४. तात्पर्यसंग्रहवृत्त्यन्तर्गतानां वि       |                      | ft              | ***     | ***  | ٩٥         |
| ४. शुद्धिपत्रकम्                             | •••                  | •••             | •••     | •••  | 96         |
|                                              |                      |                 |         |      |            |

•

महोपाध्यायश्रीयशोविजयकृता

# ॥ जैनतर्कभाषा॥

# १. प्रमाणपरिच्छेदः ।

4-4%ExX-

## ऐन्द्रधृन्द्नतं नत्वा जिनं तत्त्वार्थदेशिनम् । प्रमाणनयनिंक्षेपेस्तर्कभाषां तनोम्यहम् ॥

[ १. प्रमाणसामान्यस्य लक्षणनिरूपणम् । ]

§ १. तत्र-स्वपरव्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम्<sup>3</sup> स्वैम् आत्मा ज्ञानस्यैव स्वरूपमित्य-र्थः, परः तस्मादन्योऽर्थ इति यावत्, तौ व्यवस्यति यथास्थितत्वेन निश्चिनोतीत्ये- 5 वंशीलं स्वपरव्यवसायि । अत्र दर्शनेऽतिव्याप्तिवारणाय ज्ञानपदम् । संश्वयविपर्ययान-ध्यवसायेषु तद्वारणाय व्यवसायिपदम् । परोक्षबुद्ध्यादिवादिनां मीमांसकादीनाम्, बाद्यार्थापलापिनां ज्ञानाद्यद्वैतवादिनां च मतनिरासाय स्वपरेति स्वरूपविशेषणार्थमुक्तम् । ननु यद्येवं सम्यग्ज्ञानमेव प्रमाणमिष्यते तदा किमन्यत् तत्फलं वाच्यमिति चेत् ; सत्यम् ; स्वार्थव्यवसितेरेव तत्फलत्वात् । नन्वेवं प्रमाणे स्वपरव्यवसायित्वं न स्यात् , 10 प्रमाणस्य परव्यवसायित्वात् फलस्य च स्वव्यवसायित्वादिति चेत् ; न ; प्रमाण-फलयोः कथश्चिदमेदेन तदुपपत्तेः । इत्यंचात्मव्यापाररूपमुपयोगेन्द्रियमेव प्रमाणमिति स्थितम् ; म हाव्याप्रुत आत्मा स्पर्शादिप्रकाशको भवति, निर्व्यापारेण कारकेण क्रियाजननायो-गात्, मसृणत्लिकादिसन्निकर्पेण सुषुप्तस्यापि तत्प्रसङ्गाच ।

§ २. केचित्तु-

## "ततोऽर्थेग्रहणाकारा दाक्तिज्ञानमिहात्मनः। करणत्वेन निर्दिष्टा न विरुद्धा कथञ्चन॥१॥"

[ तत्त्वार्थश्ठोकवा० १.१.२२ ]

इति-लब्धीन्द्रियमेवार्थग्रहणशक्तिलक्षणं प्रमाणं सङ्गिरन्ते; तदपेशलम् ; उपयोगात्मना

१-०निःक्षेपै०-प्र० सं० व० । २ प्र. न. १. २. । ३ स्या. र. प्र० ३३-३४ । ४ स्या. र. प्र० ५० ।

15

## जैनतर्कभाषा ।

करणेन लब्धेः फलॆ व्यवधानात्, शक्तीनां परोक्षत्वाम्युपगमेन करण फर्लज्ञानयोः परोक्ष-प्रत्यक्षत्वाम्युपगमे प्राभाकरमतप्रवेशाच । अथ ज्ञानशक्तिरप्यात्मनि स्वाश्रये परिच्छित्रे द्रव्यार्थतः प्रत्यक्षेति न दोष इति चेत् ; नः द्रव्यद्वारा प्रत्यक्षत्वेन सुखादिवत् स्वसंवि-दितत्वाव्यवस्थितेः, 'ज्ञानेन घटं जानामि' इति करणोल्लेखानुपपत्तेश्व ; न हि कलज्ञ-5 समाकलनवेलायां द्रव्यार्थतः प्रत्यक्षाणामपि कुशूलकपालादीनाम्रुल्लेखोऽस्तीति ।

[ २. प्रत्यक्ष लक्षयित्वा सांव्यवहारिक-पारमार्थिकत्वाभ्यां तद्विभजनम् । ]

§ ३. तद् द्विभेदम्-प्रत्यक्षम्, परोक्षं चै । अक्षम् इन्द्रियं प्रतिगतम् कार्यत्वे-नाश्रितं प्रत्यक्षम्, अथवाऽरुनुते ज्ञानात्मना सर्वार्थान् व्यामोतीत्यौणादिकनिपातनात् अक्षो जीवः तं प्रतिगतं प्रत्यक्षम् । न चैवमवध्यादौ मत्यादौ च प्रत्यक्षव्यपदेशो न 10 स्यादिति वाच्यम्; यतो व्युत्पत्तिनिमित्तमेवैतत्, प्रद्वत्तिनिमित्तं तु एकार्थसमवायिनाऽ-नेनोपलक्षितं स्पष्टतावत्त्वमिति । स्पर्धता चानुमानादिभ्योऽतिरेकेण विशेषप्रकाशनमि-त्यदोषः । अक्षेभ्योऽक्षाद्वा परतो वर्तत इति परोक्षम् अस्पष्टं ज्ञानमित्त्यर्थः ।

§ ४. प्रैत्यक्षं द्विविधम्-सांव्यवहास्किम्, पारमार्थिकं चेति । समीचीनो बाधा-रहितो व्यवहारः प्रद्वत्तिनिद्वत्तिलोकाभिलापलक्षणः संव्यवहारः, तत्प्रयोजनकं सांख्यव-15 हारिकम् अपारमार्थिकमित्यर्थः, यथा अस्मदादिप्रत्यक्षम् । तद्धीन्द्रियानिन्द्रियव्यवहि-तात्मव्यापारसम्पादत्वात्परमार्थतः परोक्षमेव, धूमात् अग्निज्ञानवद् व्यवधानाविशेषात् । किञ्च, असिद्धानैकान्तिकविरुद्धानुमानाभासवत् संशयचिपर्ययानध्यवसायसम्भवात्, सदनुमानवत् सङ्केतस्मरणादिपूर्वकनिश्चयसम्भवाच परमार्थतः परोक्षमेवैतत् ।

[ ३. सांव्यवहारिकप्रत्यक्षस्य निरूपणम्, मतिश्रुतयोर्विवेकश्च । ]

20 §५. एतर्चे द्विविधम् इन्द्रियजम्, अनिन्द्रियजं च । तत्रेन्द्रियजं चक्षुरादि-जनितम्, अनिन्द्रियजं च मनोजन्म । यद्यपीन्द्रियजज्ञानेऽपि मनो व्यापिपतिं; तथापि तत्रेन्द्रियस्यैवासाधारणकारणत्वाददोषः । द्वयमपीदं मतिश्रुतभेदाद् द्विधा । तत्रेन्द्रिय-मनोनिसित्तं श्रुताननुसारि ज्ञानं मतिज्ञानम्, श्रुताचुसारि च श्रुतज्ञानम् । श्रुतानुसा-रित्वं च-सद्केतविषयपरोपदेशं श्रुतग्रन्थं वाऽनुसृत्य वाच्यवाचकभावेन संयोज्य 'घटो 25 घटः' इत्याधन्तर्जन्या( र्जल्पा )कारग्रादित्वम् । नन्वेवमवप्रह एव मतिज्ञानं स्यात्र त्वीहादयः, तेषां श्रब्दोछेखसहितत्वेन श्रुतत्वप्रसङ्गादिति चेत् ; न; श्रुतनिश्रिताना-मप्यवग्रहादीनां सङ्केतकाले श्रुतानुसारित्वेऽपि व्यवहारकाले तदननुसारित्वात्, अभ्या-सपाटववशेन श्रुतानुसरणमन्तरेणापि विकल्पपरम्परापूर्वकविविधवचनप्रव्वत्त्वर्त्तात्त् । अङ्गोपाङ्गादौ शब्दाद्यवग्रहणे च श्रुताननुसारित्वान्मतित्वमेव, यस्तु तत्र श्रुतानुसारी 30 प्रत्ययस्तत्र श्रुतत्वमेवेत्यवधेयम् ।

१ तुलना-प्र, न २. १. । २ तुलना-प्र. न. २, ३.। ३ तुलना-प्र. न. २. ४.। ४ तुलना-प्र.

1

३

[४. मतिझानस्य अवमहादिभेदेन चातुर्विध्यप्रकटनम् ।] § ६. मतिझानम्-अवग्रहेहापायधारणामेदाचतुर्विधम् । अवकृष्टो ग्रहः-अव-ग्रहः । से द्विविधः-व्यञ्चनावग्रहः, अर्थावग्रहश्च । व्यज्यते प्रकटीक्रियतेऽथोंऽनेनेति व्यञ्चनम्-कदम्बपुष्पगोलकादिरूपाणामन्तर्निर्धत्तीन्द्रियाणां शब्दादिविषयपरिच्छेदहेतु-शक्तविश्वेषलक्षणध्रुपकरणेन्द्रियम् , शब्दादिपरिणतद्रव्यनिकुरुम्बम्, तदुभयसम्बन्धश्च । 5 ततो व्यञ्जनेन व्यञ्चनस्यावग्रहो व्यञ्चनावग्रह इति मध्यमपदलोपी समासः । अथ अज्ञानम् अयं बधिरादीनां श्रोत्रशब्दादिसम्बन्धवत् तत्काले ज्ञानानुपलम्भादिति चेत् ; न; ज्ञानोपादानत्वेन तत्र ज्ञानत्वोपचारात्, अन्तेऽर्थावग्रहरूपज्ञानदर्श्वनेन तत्कालेऽपि चेष्टाविश्वेषादनुमेयस्वप्रज्ञानादितुल्याव्यक्तज्ञानानुमानाद्वा एकतेजोऽवयववत् तस्य तनु-त्येनानुपल्रक्षणात् ।

[ ५. व्यञ्जनावप्रहस्य चातुर्विध्यप्रदर्शने मनश्चक्षुषोरप्राप्यकारित्यसमर्थनम् । ]

§ ७. से च नयन-मनोवर्जेन्द्रियमेदाचतुर्धा, नयन मनसोरप्राप्यकारित्वेन व्य झनावग्रहासिद्धेः, अन्यथा तयोर्ज्ञेयकृतानुग्रहोपघातपात्रत्वे जलानलदर्शन-चिन्तनयोः क्केद-दाहापत्तेः । रवि-चन्द्राद्यवलोकने चक्षुपोऽनुग्रहोपघातौ दृष्टावेवेति चेतुः नः प्रथ-मावलोकनसमये तददर्शनात् , अनवरतावलोकने च प्राप्तेन रविकिरणादिनोपघातस्या- 15 (स्य), नैसर्गिकसौम्यादिगुणे चन्द्रादौ चावलोकिते उपघाताभावादनुग्रहाभिमानस्योप-पत्तेः । मृतनष्टादिवस्तुचिन्तने, इष्टसङ्गमविभवलाभादिचिन्तने च जायमानौ दौर्बल्योरः-क्षतादि-वदनविकासरोमाञ्चोद्रमादिलिङ्गकावुपघातानुग्रहो न मनसः, किन्तु मनस्त्वपरि-णतानिष्टेष्टपुद्रलनिचयरूपद्रव्यमनोऽवष्टम्भेन हृत्निरुद्धवायुभेषजाभ्यामिव जीवस्यैवेति न ताभ्यां मनसः प्राप्यकारित्वसिद्धिः । नतु यदि मनो विषयं प्राप्य न परिच्छिनत्ति तदा 20 कथं प्रसप्तस्य 'मेर्वादी गतं मे मनः' इति प्रत्यय इति चेतु; न; मेर्वादी श्वरीरस्येव मनसो गमनस्वप्रस्यासत्यत्वात्, अन्यथा विबुद्धस्य कुसुमपरिमलाद्यध्वजनितपरिश्रमा-बनुप्रहोपंघातप्रसङ्गात्। ननु स्वमानुभूतजिनस्नात्रदर्शन समीहितार्थालाभयोरनुग्रहोपघातौ विबुध(द)स्य सतो दृश्येते एवेति चेतु ; दृश्येतौं स्वमविज्ञानकृतौ तौ, स्वमविज्ञानकृतं क्रि-याफलं त तृप्त्यादिकं नास्ति, यतो विषयप्राप्तिरूपा प्राप्यकारिता मनसो युज्येतेति ब्रमः । 25 क्रियाफलमपि स्वप्ने व्यखनबिसर्गलक्षणं दृक्यत एवेति चेत् ; तत् तीव्राध्यवसायकृतम्, न त कामिनीनिधुवनकियाकुतमिति को दोषः ? नजु स्त्यानधिनिद्रोदये गीतादिकं मृण्वतो व्यखनावप्रहो मनसोऽपि भवतीति चेत् ; नः तदा स्पमाभिमानिनोऽपि अव-णाचवप्रहेणेवोपपत्तेः । नतु "'ब्पवमानो न जानाति' इत्यादिवचनात् सर्वस्यापि छच-स्थोवयोगस्यासञ्चयेयसमयमानस्वात् , प्रतिसमयं च मनोद्रव्याणां प्रहणात् विषयमस- 80 =प्राप्तस्यापि मनसा देहादैनिगतस्य तस्य च स्वसचिहितहृदयादिचिन्तनवेलायां कर्थ

१ अवग्रदा । २.व्यक्तनावमहः । १ आहार्षकं तृतीयपुरुवद्विवयनम्-सम्पा० । ४ ''तुद्स्सामिति जाणइ तुएमिति जाणइ वयमाणे न याणेइ झुहुमे णे के काले पत्रते ।''-आवा० २,९७६ । ५ देद्दानिर्ग०-सं० । ६ तस्य स्व०-प्र० व० ।

### जैनतर्कभाषा ।

व्यञ्जनावग्रहो न भवतीति चेत् ; श्रष्टुः ग्रहणं हि मनः, न तु ग्राह्मम् । ग्राह्मवस्तुग्रहणे चं व्यञ्जनावग्रहो भवतीति न मनोद्रव्यग्रहणे तदवकाशः; सत्निहितहृदयादिदेशग्रह-वेलायामपि नैतदवकाशः, बाह्यार्थापेक्षयैव प्राप्यकारित्वाप्राप्यकारित्वव्यवस्थानात् , क्षयोपश्चमपाटवेन मनसः प्रथममर्थानुपरुध्धिकालासम्भवाद्वा; श्रोत्रादीन्द्रियव्यापार-काल्ठेऽपि मनोव्यापारस्य व्यञ्जनावग्रहोत्तरमेवाभ्युपगमात् , 'मनुतेऽर्थान् मन्यन्तेऽर्थाः अनेनेति वा मनः' इति मनःशब्दस्यान्वर्थत्वात्, अर्थभाषणं विना भाषाया इव अर्थ-मननं विना मनसोऽप्रवृत्तेः । तदेवं नयनमनसोर्न व्यञ्जनावग्रह इति स्थितम् ।

## [ ६. अर्थावमहस्य निरूपणम् । ]

४८. स्वरूपनामजातिक्रियागुणद्रव्यकल्पनारहितं सामान्यग्रहणम् अर्थावग्रहः । 10 कथं तर्हि 'तेन शब्द इत्यवगृहीतः' इति छत्रार्थः, तत्र शब्दायुल्लेखराहित्याभावादिति चेत् ; न; 'शब्दः' इति वक्त्रैव भणनात् , रूपरसादिविशेषव्यावृत्त्यनवधारणपरत्वाद्वा । यदि च 'शब्दोऽयम्' इत्यध्यवसायोऽत्रग्रहे भवेतु तदा शब्दोछेखस्यान्तर्भुहूर्त्तिकत्वादर्था-वग्रहस्यैकसामा(म)यिकत्वं भज्येत । स्यान्मतम्-'शब्दोऽयम्' इति सामान्यविशेषग्रहणम-प्यर्थावग्रह इष्यताम् , तदुत्तरम्-'प्रायो माधुर्यादयः अङ्खशब्दधर्मा इह, न तु शार्ङ्गधर्माः 15 खरकर्कशत्वादयः' इतीहेात्पत्तेः-इति; मैवम्; अशब्दव्यावृत्त्या विशेषप्रतिभासेनास्या-ऽपायत्वात् स्तोकग्रहणस्योत्तरोत्तरभेदापेक्षयाऽव्यवस्थितत्वात् । किश्च, 'ज्ञब्दोऽयम्' इति ज्ञान(नं) शब्दगतान्वयधर्मेषु रूपादिव्यावृत्तिपर्यालोचनरूपामीहां विनाऽनुपपनम् , सा च नागृहीतेऽर्थे सम्भवतीति तद्ग्रहणं अस्मदभ्युपगतार्थावग्रहकालात् प्राक् प्रति-पत्तव्यम्, स च व्यञ्जनावग्रहकालोऽर्थपरिशून्य इति यत्किञ्चिदेतत् । नन्वनन्तरम्-'क 20 एष श्रब्दः' इति श्रब्दत्वावान्तरधर्मविषयकेहानिर्देशात् 'शब्दोऽयम्' इत्याकार एवाव-ग्रहोऽभ्युपेय इति चेत्; न; 'शब्दः शब्दः' इति भाषकेणैव भणनात् अर्थावग्रहेऽव्यक्त-शब्दश्रवणस्यैव सत्रे निर्देशात् , अव्यक्तस्य च सामान्यरूपत्वाद्नाकारोपयोगरूपस्य चास्य तन्मात्रविषयत्वात् । यदि च व्यञ्जनावग्रह एवाव्यक्तश्रब्दग्रहणमिष्येत तदा सोऽप्यर्थावग्रहः स्यात् , अर्थस्य ग्रहणात् ।

25 § ९. केचित्तु-'सङ्केतादिविकल्पविकलस्य जातमात्रस्य बालस्य सामान्यग्रह-णम् , परिचितविपयस्य त्वाद्यसमय एव विशेषज्ञानमित्येतदपेक्षया 'तेन ज्ञब्द इत्यव-गृहीतः' इति नातुपपत्रम्'-इत्याहुः; तन्न; एवं हि व्यक्ततरस्य व्यक्तज्ञब्दज्ञानमति-क्रम्यापि सुबहुविशेषग्रहप्रसङ्गात् । न चेष्टापत्तिः; 'न पुनर्जानाति क एष ज्ञब्दः' इति सूत्रावयवस्याविशेषेणोक्तत्वात् , प्रकुष्टमतेरपि ज्ञब्दं धर्मिणमगृहीत्वोत्तरोत्तरसुबहुधर्म-30 ग्रहणानुपपत्रेश्र ।

§ १०. अन्ये तु-'आलोचनपूर्वकमर्थावग्रहमाचक्षते, तत्रालोचनमव्यक्तसामा-

न्यग्राहि, अर्थावग्रहस्त्वितरव्यावृत्तवस्तुस्वरूपग्राहीति न सत्रानुपपत्तिः'-इति; तदसत्; यत आलोचनं व्यञ्जनावग्रहात् पूर्वं स्यात्, पश्चाद्वा, स एव वा १ नाद्यः; अर्थव्यञ्जन-सम्बन्धं विना तदयोगात् । न द्वितीयः; व्यञ्जनावग्रहान्त्यसमयेऽर्थावग्रहस्यैवोत्पादा-दालोचनानवकाञ्चात् । न तृतीयः; व्यञ्जनावग्रहस्यैव नामान्तरकरणात् , तस्य चार्थ-ञून्यत्वेनार्थालोचनानुपपत्तेः । किञ्च, आलोचनेनेहां विना झटित्येवार्थावग्रहः कर्थं 5 जन्यताम् १ युगपचेहावग्रहौ पृथगसङ्ख्येयसमयमानौ कथं घटेताम् १ इति विचारणीयम् । नन्त्वत्रग्रहेऽपि क्षिप्रेतरादिभेदप्रदर्शनादसङ्ख्वत्यसमयमानत्त्वम् , विशेषविषयत्वं चाविरुद्ध-मिति चेत्; न; तत्त्वतस्तेषामपायभेदत्वात् , कारणे कार्योपचारमाश्रित्यावग्रहभेदत्वप्रति-पादनात् , अविशेषविषये विशेषविषयत्त्वस्यावास्तवत्वात् ।

§ ११. अथवा अवग्रहो दिविधः-नैश्वयिकः, व्यावहारिकश्च । आद्यः सामा 10 न्यमात्रग्राही, दितीयश्च विशेषविषयः तदुत्तरग्रुत्तरोत्तरधर्माकाङ्क्षारूपेहाप्रवृत्तेः, अन्यथा अवग्रहं विनेहानुत्थानप्रसङ्गात् अत्रैव क्षिप्रेतरादिमेदसङ्गतिः, अत एव चोपर्युपरि ज्ञान-प्रवृत्तिरूपसन्तानव्यवहार इति द्रष्टव्यम् ।

[ ७. ईहावायधारणानां क्रमशो निरूपणम् । ]

§ १२. अर्वगृहीतविशेषाकाङ्गणम्-ईहा, व्यतिरेकधर्मनिराकरणपरोऽन्वयधर्म- 15 घटनप्रवृत्तो बोध इति यावत्, यथा-'श्रोत्रग्राह्यत्वादिना प्रायोऽनेन शब्देन भवितव्यम्' 'मधुरत्वादिधर्मयुक्तत्वात् शाङ्खादिना' वा इति । न चेयं संशय एवः तस्यैकत्र धर्मिणि विरुद्धनानार्थज्ञानरूपत्वात् , अस्याश्च निश्चयाभिम्रखत्वेन विरुक्षणत्वात् ।

§ १३. ईहितस्य विशेषनिर्णयोऽवायैः, यथा-'श्रब्द एवायम्', 'शाङ्क एवायम्' इति वा ।

§ १४. स एव दृढतमावस्थापन्नो धारणाँ । सा च त्रिविधा-अविच्युतिः, स्मृतिः, वासना च । तत्रैकार्थोपयोगसातत्यानिवृत्तिः अविच्युतिः । तस्यैवार्थोपयोगस्य काला-न्तरे 'तदेव' इत्युल्लेखेन समुन्मीलनं स्मृतिः । अपायाहितः स्मृतिहेतुः संस्कारो वासना । द्वयोरवग्रहयोरवर्ग्रहत्वेन च तिसृणां धारणानां धारणात्वेनोपग्रहान्न विभागव्याघातः ।

§ १५. केचित्तु-अपनयनमपायः, धरणं च धारणेति व्युत्पत्त्यर्थमात्रानुसारिणः- 25 'असद्भ्तार्थविशेषव्यतिरेकावधारणमपायः, सद्भूतार्थविशेषावधारणं च धारणा'-इत्याहुः; तन्न; कचित्तदन्यव्यतिरेकपरामर्शात्, कचिदन्वयधर्मसमनुगमात् , कचिचोभाभ्यामपि भवतोऽपायस्य निश्वयैकरूपेण मेदाभावात् , अन्यथा स्पृतेराधिक्येन मतेः पश्चमेद-त्वप्रसङ्गात् । अथ नास्त्येव भवदभिमता धारणेति मेदचतुष्टया(य)व्याघातः; तथाहि-उपयोगोपरमे का नाम धारणा १ उपयोगसातत्यलक्षणा अविच्युतिश्रापायान्नातिरिच्यते । 30

१ प्र. मी. १. १. २७। २ तुलना प्र. न. २. ९। ३ प्र. न. २. १०। ४-०रवप्रहत्वेन तिस्रणां च धारणानाम्-इति पाठः सम्यग् भाति ।

Ł.

या च घटाद्यपयोगोपरमे सङ्ख्वचेयमसङ्ख्वचेयं वा कालं वासनाऽभ्युपगम्यते, या च 'तदेव' इतिरुक्षणा स्मृतिः सा मत्यंश्चरूपा धारणा न भवति मत्युपयोगस्य प्रागेवोपरतत्वात् , कालान्तरे जायमानोपयोगेऽप्यन्वयम्रुख्यां. धारणायां स्मृत्यन्तर्भावादिति चेत्; न; अपायप्रवृत्त्यनन्तरं कचिदन्तर्ग्रहूर्त्तं यावदपायधाराप्रवृत्तिदर्शनात् अविच्युतेः, पूर्वापर-5 दर्शनानुसन्धानस्य 'तदेवेदम्' इति स्मृत्याख्यस्य प्राच्यापायपरिणामस्य, तदाधायक-संस्कारलक्षणाया वासनायाश्च अपायाभ्यधिकत्वात् ।

§ १६. नन्वविच्युतिस्मृतिलक्षणौ ज्ञानभेदौ गृहीतग्राहित्वाच प्रमाणम् ; संस्कारश्व किं स्मृतिज्ञानावरणक्षयोपशमो वा, तज्ज्ञानजननशक्तिर्वा, तद्वस्तुविकल्पो वेति त्रयी गतिः १ तत्र-आद्यपक्षद्वयमयुक्तम् ; ज्ञानरूपत्वाभावात् तद्भेदानां चेह विचार्यत्वात् । 10 तृतीयपक्षोऽप्ययुक्त एव; सङ्ख्वचेयमसङ्ख्वचेयं वा कालं वासनाया इष्टत्वात्, एतावन्तं च कालं वस्तुविकल्पायोगादिति न कापि धारणा घटत इति चेत् ; न; स्पष्टस्पष्टतरस्पष्ट-तमभिन्नधर्मकवासनाजनकत्वेन अन्यान्यवस्तुग्राहित्वादविच्युतेः प्रागननुभूतवस्त्वेक-त्वग्राहित्वाच स्मृतेः अगृहीतग्राहित्वात्, स्मृतिज्ञानावरणकर्मक्षयोपश्रमरूपायास्तद्विज्ञान-जननशक्तिरूपायाश्च वासनायाः स्वयमज्ञानरूपत्वेऽपि कारणे कार्योपचारेण ज्ञानभेदा-15 भिधानाविरोधादिति ।

§ १७. एते<sup>१</sup> चावग्रहादयो नोत्कमव्यतिकमाभ्यां न्यूनन्वेन चोत्पद्यन्ते, ज्ञेयस्ये-त्थमेव ज्ञानजननस्वाभाव्यात् । कचिदभ्यस्तेऽपायमात्रस्य दृढवासने विषये स्मृति मात्रस्य चोपलक्षणेऽप्युत्पलपत्रं शतव्यतिमेद इव सौक्ष्म्यादवग्रहादिक्रमानुपलक्षणात् । तदेवम् अर्थावग्रहादयो मनंइन्द्रियैः षोढा भिद्यमाना व्यञ्जनावग्रहचतुर्भेदैः सहाष्टार्वि-20 शतिमीतिभेदा भवन्ति । अथवा बहु-बहुविध-क्षिप्रा-ऽनिश्रित-निश्चित-ध्रुवैः सप्रतिपक्षेर्द्या-दश्वभिभेदैर्भिन्नानामेतेषां पट्त्रिंशद्धिकानि त्रीणि शतानि भवन्ति । बह्वादयश्व भेदा विषयापेक्षाः ; तथाहि-कश्चित् नानाञ्चब्दसमूहमाकर्णितं बहुं जानाति-'एतावन्तोऽत्र शङ्खशब्दा एतावन्तश्च पटहादिशब्दाः ' इति पृथग्भिन्नजातीयं क्षयोपशमविशेषात् परि-च्छिनत्तीत्यर्थः । अन्यस्त्वल्पश्चयोपञ्चमत्वात् तत्समानदेशोऽप्यबँहुम् । अपरस्तु अयोप-25 शमवैचित्र्यात् बहुविधम्, एकैकस्यापि शङ्खादिशब्दस्य स्निग्धत्वादिबहुधर्मान्वितत्वेना-प्याकलनात् । परस्त्ववहुविधम् , स्निग्धत्वादिस्वल्पधर्मान्वितत्वेनाकलनात् । अन्यस्तु क्षिप्रम् , शीघ्रमेव परिच्छेदात् । इतरस्त्वक्षिप्रम् , चिरविमर्शेनाकलनात् । परस्त्वनिश्रितम् , लिङ्गं विना स्वरूपत एव परिच्छेदात् । अपरस्तु निश्रितम् , लिङ्गनिश्रयाऽऽकलनात् । किश्वित्तु निश्चितम्, विरुद्धधर्मानालिङ्गितत्वेनावगतेः । इतरस्त्वनिश्चितम्, विरुद्धधर्मा-30 क्विततयावगमात् ।] अन्यो ध्रुवम्, बह्वादिरूपेणावगतस्य सर्वदैव तथा बोधात् । अन्य-स्त्वध्रवम् , कदाचिद्धह्नादिरूपेण कदाचित्त्वबह्वादिरूपेणावगमादिति । उक्ता मतिभेदाः ।

ģ.

१ तुलना-प्र. न. २. १४। २ बहु जा०-प्र० व०। ३-बहु अ०-प्र०। ४ अयं पाठः कोछके एव पूर्व मुद्रितः । स च अन्यत्र क्वापि प्रतावसन्नपि आचित्यवद्यास् तथैवात्र गृहीतः ।

[८. श्रुतज्ञानं चतुर्देशधा विभज्य तन्निरूपणम्।]

§१८. श्रुतमेदा उच्यन्ते−श्रुतम् अक्षर-सञ्ज्ञि-सम्यक्-सादि-सपर्यवसित-गमिका-ऽङ्गप्रविष्टभेदैः सप्रतिपक्षेश्वतुर्दशविधम् । तत्राक्षरं त्रिविधम्-सञ्ज्ञा·व्यञ्जन·लव्धिभेदात् । सञ्ज्ञाक्षरं बहुविधलिपिभेदम् , व्यञ्जनाक्षरं भाष्यमाणमकारादि-एते चोपचाराच्छुते । लब्ध्यक्षरं तु इन्द्रियमनोनिमित्तः अतोपयोगः, तदावरणक्षयोपग्रमो वा-एतच परोपदेशं 5 विनापि नासम्भाव्यम् , अनाकलितोपदेशानामपि मुग्धानां गवादीनां च शब्दश्रवणे तदाभिमुख्यदर्शनात्, एकेन्द्रियाणामप्यव्यकाक्षरलाभाच । अनक्षरश्रुतमुच्छ्वासादि, तस्यापि भावश्चतहेतुत्वात्, ततोऽपि 'सशोकोऽयम्' इत्यादिज्ञानाविर्भावात् । अथवा श्रुतोपयुक्तस्य सर्वात्मनैवोपयोगात् सर्वस्यैव व्यापारस्य श्रुतरूपत्बेऽपि अत्रैव झास्त्रज्ञ-लोकप्रसिद्धा रूढिः । समनस्कस्य श्रुतं सञ्ज्ञिश्रुतम् । तद्विपरीतमसञ्ज्ञिश्रुतम् । 10 सम्यक्श्रुतम् अङ्गानङ्गप्रविष्टम्, लौकिकं तु मिथ्याश्रतम् । स्वामित्वचिन्तायां तु भजना-सम्यग्दष्टिपरिगृहीतं मिथ्याश्रुतमपि सम्यक्श्रुतमेव वितथभाषित्वादिना यथास्थानं तदर्शविनियोगात, विपर्ययान्मिथ्यादृष्टिपरिगृहीतं च सम्यक्थ्रुतमपि मि-थ्याश्चतमेवेति । सादि द्रव्यत एकं पुरुषमाश्चित्य, क्षेत्रतश्च भरतैरावते ! कालत उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यौ, भावतश्च तत्तज्ज्ञापकप्रयत्नादिकम् । अनादि द्रव्यतो नानापुरुषा- 15 नाश्रित्य, क्षेत्रतो महाविदेहान्, कालतो नोउत्सर्पिण्यवसर्पिणीलक्षणम्, भावतश्र सामान्यतः क्षयोपश्चममिति । एवं सपर्यवसितापर्युवसितभेदावपि भाव्यौ । गमिकं सदृशपाठं प्रायो दृष्टिवादगतम् । अगमिकमसदृशपाठं प्रायः कालिकश्रतगतम् । अङ्ग-प्रविष्टं गणधरकृतम् । अनङ्गप्रविष्टं तु स्थविरकृतमिति । तदेवं सप्रभेदं सांव्यवहारिकं मतिश्रतलक्षणं प्रत्यक्षं निरूपितम् । 20

[ ९. पारमार्थिकं प्रत्यक्षं त्रिधा विभज्य प्रथममवधेर्निरूपणम् । ]

§ १९. स्वोत्पत्तावात्मव्यापारमात्रापेक्षं पारमार्थिकंम् । तत् त्रिविधम्-अवधि-मनःपर्यय-केवलभेदात् । सकलरूपिद्रव्यविपयकजातीयम् आत्ममात्रापेक्षं ज्ञानमवधि-ज्ञीनम् । तच षोढा अनुगामि-वर्धमान-प्रतिपातीतरभेदात् । तत्रोत्पत्तिक्षेत्रादन्यत्राप्य-नुवर्तमानमानुगामिकम् , भास्करप्रकाशवत् , यथा भास्करप्रकाशः प्राच्यामाविर्भूतः 25 प्रतीचीमनुसरत्यपि तत्रावकाशमुद्योतयति, तथैतदप्येकत्रोत्पत्तमन्यत्र गच्छतोऽपि पुंसो विषयमवभासयतीति । उत्पत्तिक्षेत्र एव विषयावभासकमनानुगामिकम् , प्रश्नादेशपुरुष-ज्ञानवत् , यथा प्रश्नादेशः कचिदेव स्थाने संवादयितुं शक्नोति प्रच्छचमानमर्थम् , तथेदमपि अधिकृत एव स्थाने विषयमुद्योतयतितृमरुमिति । उत्पत्तिक्षेत्रात्क्रमेर्णः विषय-व्याप्तिमवगाहमानं वर्धमानम् , अधरोत्तरारणिनिर्मथनोत्पत्नोपात्तशुष्कोपत्त्रीयमानाधीय- 30 मानेन्धनराश्यग्निवत् , यथा आग्नः प्रयत्नादुपजातः सन् पुनरिन्धनलाभाद्विवृद्धिमुपा-गच्छति एवं परमञ्जभाध्यवसायलामादिदमपि पूर्वोत्पन्नं वर्धत इति । उत्पत्तिक्षेत्रापेक्षया

१ तुलना-प्र. न. २. १८। २ तुलना-प्र. न. २. २९।

कमेणाल्पीभवद्विषयं हीयमानम् , परिच्छिन्नेन्धनोपादानसन्तत्याग्नेशिखावत्, यथा अपनीतेन्धनाग्निज्वाला परिहीयते तथा इदमपीति । उत्पच्यनन्तरं निर्मूलनश्वरं प्रतिपाति, जलतरङ्गवत्, यथा जलतरङ्ग उत्पन्नमात्र एव निर्मूलं विलीयते तथा इदमपि । आ के-बलप्राप्तेः आ मरणाद्वा अवतिष्ठमानम् अप्रतिपाति, वेदवत्, यथा पुरुषवेदादिरापुरुषा-दिपर्यायं तिष्ठति तथा इदमपीति ।

[ १०. मनःपर्यवज्ञानस्य निरूपणम् । ]

§२०. मनोमात्रसाक्षात्कारि मनःपर्यवज्ञांनम् । मनःपर्यायानिदं साक्षात्परिच्छे-चुमलम्, बाह्यानर्थान् पुनस्तदन्यथाऽनुपात्त्याऽनुमानेनैव परिच्छिनचीति द्रष्टव्यम् । तद् द्विविधम् — ऋजुमति-विपुलमतिभेदात् । ऋज्वी सामान्यग्राहिणी मतिः ऋजुमतिः । 10 सामान्यशब्दोऽत्र विपुलमत्त्यपेक्षयाऽल्पविशेषपरः, अन्यथा सामान्यमात्रग्राहित्वे मनः-पर्यायदर्शनप्रसङ्गात् । विपुला विशेषग्राहिणी मतिर्विपुलमतिः । तत्र ऋजुमत्या घटा-दिमात्रमनेन चिन्तितमिति ज्ञायते, विपुलमत्या तु पर्यायश्वोपेतं तत् परिच्छिद्यत इति । एते च द्वे ज्ञाने विक्रलविषयत्वाद्विकलप्रत्यक्षे परिभाष्येते ।

[ ११. केवलज्ञानस्य निरूपणम् । ]

15 §२१. निखिलद्रव्यपर्यायसाक्षात्कारि केवलर्ज्ञानम् । अत एवैतत्सकलप्रत्यक्षम् । तचावरणक्षयस्य हेतोरेक्याझेदरहितम् । आवरणं चात्र कमैंत्र, खविषयेऽप्रवृत्तिमतोऽ-स्मदादिज्ञानस्य सावरणत्वात्, असर्वविषयत्वे व्याप्तिज्ञानाभावप्रसङ्गात्, सावरणत्वा-भावेऽस्पष्टत्वानुपपत्तेथ । आवरणस्य च कर्मणो विरोधिना सम्यग्दर्शनादिना विना-शात सिद्धति केवल्यम् ।

20 §२२. 'योगजधर्मानुगृहीतमनोजन्यमेवेदमस्तु' इति केचित्; तन्न; धर्मानुगृहीते- ' नापि मनसा पश्चेन्द्रियार्थज्ञानवदस्य जनयितुमज्ञक्यत्वात् ।

§ २३. 'कवलमोजिनः कैवल्यं न घटते' इति दिक्पटः; तन्न; आहारपर्याध्यसा-तवेदनीयोदयादिप्रद्वतया कवलञ्चक्त्या कैवल्याविरोधात्, घातिकर्मणामेव तद्विरोधि-त्वात् । दग्धरज्जुस्थानीयात्ततो न तदुत्पत्तिरिति चेत्; नन्वेवं तादद्यादायुषो 25 भवोपग्रहोऽपि न स्यात् । किश्च, औदारिकग्ररीरस्थितिः कथं कवलञ्चक्ति विना भग-वतः स्यात् । अनन्तवीर्यत्वेन तां विना तदुपपत्तौ छत्रस्थावस्थायामप्यपरिमितवर्लंत्व-श्रवणाद् ञ्चक्त्यभावः स्यादित्यन्यत्र विस्तरः । उक्तं प्रत्यक्षम् ।

( १२. परोक्षं लक्षयित्वा पद्धधा विभज्य च स्मृतेर्निरूपणम् । ]

§ २४. अथ परोक्षग्रुच्यते-अँस्पष्टं परोक्षम्। तच्च स्मरण-प्रत्यभिज्ञान-तर्का-ऽनुमाना-30 ऽऽगमभेदतः पञ्चप्रकारम्ँ । अनुभवमात्रजन्यं ज्ञानं स्मरणम् , यथ्ना तत् तीर्थकरबिम्बर्म् ।

Ċ

१ुतुलना-प्र. न. २.२२ । २,तुलना-प्र. न.२.२३ । ३ -०लवत्वश्र०-मु० । -०लश्र०-प्र० । ४ प्र. न.३.९ । ५ तुलना-प्र. न.३.९ । ६ तुलना-प्र. न.३.३ -४ ।

न चेदमप्रमाणम्, प्रत्यश्वादिवत् अविसंत्रादकत्वात् । अतीततत्तांशे वर्तमानत्त्वविषय-त्वादप्रमाणमिदमिति चेत्; न; सर्वत्र विशेषणे विशेष्यकालभानानियमात् । अनुभव-प्रमात्वपारतन्त्र्यादत्राप्रमात्वमिति चेत्; न; अनुमितेरपि व्याप्तिज्ञानादिप्रमात्वपार-तन्त्र्येणाप्रमात्वप्रसङ्गात् । अनुमितेरुत्पत्त्ते परापेक्षा, विषयपरिच्छेदे तु स्वातन्त्र्यमिति चेत्; न; स्मृतेरप्युत्पत्तावेवानुभवसव्यपेक्षत्वात्, स्वविषयपरिच्छेदे तु स्वातन्त्र्यात् । 5 अनुभवविषयीकृतमावावभासिन्याः स्मृतेविंषयपरिच्छेदेऽपि न स्वातन्त्र्यात् चेत्; तर्हि व्याप्तिज्ञानादिविषयीकृतानर्थान् परिच्छिन्दत्या अनुमितेरपि प्रामाण्यं दूरत एव । नैय-त्येनाऽमात एवार्थोऽनुमित्या विषयीक्रियत इति चेत्; तर्हि तत्त्याऽभात एवार्थ: स्मृत्या विषयीक्रियत इति तुल्यमिति न किश्चिदेतत् ।

## [ १३. प्रत्यभिज्ञानस्य निरूपणम् । ]

§ २५. अनुभवस्मृतिहेतुकं तिर्यगूर्ध्वतासामान्यादिगोचरं सङ्कलनात्मकं ज्ञानं प्रत्य-भिज्ञानम् । यथा 'तजातीय एवायं गोषिण्डः' 'गोसदृशो गवयः' 'स एवायं जिनदत्तः' 'स एवानेनार्थः कथ्यते' 'गोबिलक्षणो महिषः' 'इदं तस्माद् दूरम्' 'इदं तस्मात् समी-पम्' 'इदं तस्मात् प्रांग्रु हस्वं वा' इत्यादि ।

§ २६. तत्तेदन्तारूपस्पष्टास्पष्टाकारमेदात्रैकं प्रत्यभिज्ञानस्वरूपमस्तीति आक्यः, 15 तत्रः आकारमेदेऽपि चित्रज्ञानवदेकस्य तस्यानुभूयमानत्वात् , स्वसामग्रीप्रभवस्यास्य वस्तुतोऽस्पष्टैकरूपत्वाच, इदन्तोस्ठेखस प्रत्यभिज्ञानिबन्धनत्वात् । विषयाभावाके-दमस्तीति चेत् ; न; पूर्वापरविवर्तवत्त्येकद्रव्यस्य विशिष्टस्यैतद्विपयत्वात् । अत एव 'अग्रुहीतासंसर्गकमनुभवस्मृतिरूपं ज्ञानद्वयमेवेतद्द' इति निरस्तम् ; इत्थं सति विशिष्टज्ञानमात्रोच्छेदापत्तेः । तथापि 'अक्षान्वयव्यतिरेकानुविधायित्वात् प्रत्यक्षरूपमेवेदं 20 युक्तम्' इति केचित् ; तत्र; साक्षादक्षान्वयव्यतिरेकानुविधायित्वात् प्रत्यक्षरूपमेवेदं 20 युक्तम्' इति केचित् ; तत्र; साक्षादक्षान्वयव्यतिरेकानुविधायित्वात् , अन्यथा प्रथम-व्यक्तिदर्श्चनकालेऽप्युत्पत्तिप्रसङ्गात् ।

§ २७. अथ पुनर्दर्शने पूर्वदर्शनाद्दितसंस्कारप्रबोधोत्पन्नस्मृतिसहायमिन्द्रियं प्रत्य-भिज्ञानग्रुत्पादयतीत्युच्यते; तदनुचितम्; प्रत्यक्षस्य स्मृतिनिरपेक्षत्वात् । अन्यथा 25 पर्वते वह्विज्ञानस्यापि व्याप्तिस्मरणादिसापेक्षमनसैवोपपत्तौ अनुमानस्याप्युच्छेद-प्रसङ्गात् । किञ्च, 'प्रत्यभिजानामि' इति विरुक्षणप्रतीतेरप्यतिरिक्तमेतत् , एतेन 'विशेष्येन्द्रियसमिकर्षसत्त्वाद्विशेषणज्ञाने सति विशिष्टप्रत्यक्षरूपमेतदुपपद्यते' इति निरस्तम्; 'एतत्सदृशः सः' इत्यादौ तदमावात् , स्मृत्यनुभवसङ्कलनक्रमस्यानुभवि-कत्वाचेति दिक् । 30

१ प्र. न. ३. ५ । २ तुलना-प्र. न, ३. ६ । ३, ०६पत्रान०-प्र० ।

§२८. अत्राह भाट्टः−नन्वेकत्वज्ञानं प्रत्यभिज्ञानमस्तु, सादृ्रयज्ञानं तूपमानमेव, गवये दृष्टे गवि च स्पृते सति सादृ्रयज्ञानस्योपमानत्वात् , तदुक्तम्−

> "तस्माचत् स्मर्थते तत् स्पात् सादृइयेन विशेषितम् । प्रमेयमुपमानस्य सादृश्यं वा तद्न्वितम् ॥ १ ॥ प्रत्यक्षेणावनुद्धेऽपि सादृइये गवि च स्मृते ।

विशिष्टस्यान्यतोऽसिद्धेरुपमानप्रमाणता ॥ २ ॥"

[ श्लोकवा० उप० श्लो० ३७-३८ ]

इति; तन्न; दृष्टस्य सादृइयविशिष्टपिण्डस्य स्मृतस्य च गो: सङ्कलनात्मकस्य 'गोसदृशो गवयः' इति ज्ञानस्य प्रत्यभिज्ञानताऽनतिक्रमात् । अन्यथा 'गोविसदृशो 10 महिषः' इत्यादेरपि सादृइयाविषयत्वेनोपमानातिरेके प्रमाणसङ्ख्याव्याघातप्रसङ्गात् । §२९. एतेन-'गोसदृशो गवयः' इत्यतिदेशवाक्यार्थज्ञानकरणकं सादृृइयविशिष्ट-पिण्डदर्शनव्यापारकम् 'अयं गवयशव्दवाच्यः' इति सञ्ज्ञासञ्ज्ञिसम्बन्धप्रतिपत्तिरूप-म्रुपमानम्-इति नैयायिकमतमप्यपहस्तितं भवति । अनुभूतव्यक्तौ गवयपदवाच्यत्वसङ्क लनात्मकस्यास्य प्रत्यभिज्ञानत्वानतिक्रमात् प्रत्यभिज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमविशेषेण
15 यद्धर्मावच्छेदेनातिदेशवाक्यान् द्यार्भदर्शनं तद्धर्मावच्छेदेनैव पदवाच्यत्वपरिच्छेदोपपत्तेः । अत एव ''पयोम्चुभदी हंसः स्यात्'' इत्यादिवाक्यार्थज्ञानवतां पयोऽम्बुभेदित्वादि-विशिष्टव्यक्तिदर्शने सति 'अयं हंसपदवाच्यः' इत्यादिवात्रतीतिर्जायमानोपपद्यते । यदि च 'अयं गवयपदवाच्यः' इति प्रतीत्यर्थं प्रत्यभिज्ञातिरिक्तं प्रमाणमाश्रीयते तदा आमलकादिदर्शनाहितसंस्कारस्य बिल्वादिदर्शनात् 'अतस्तत् सूक्ष्मम्' इत्यादिप्रतीत्यर्थं 20 प्रमाणान्तरमन्वेषणीयं स्यात् । मानसत्वे चासाम्रुपमानस्यापि मानसत्वप्रसङ्गात् । 'प्रत्यभिजानामि' इति प्रदीत्त्या प्रत्यभिज्ञानत्वमेवाभ्युपेयमिति दिक् ।

[ १४. तर्कस्य निरूपणम् । ]

§ ३०. सकलदेशकालाद्यवच्छेदेन साध्यसाधनभावादिविषय ऊहस्तर्कः, यथा 'यावान् कश्चिद्रमः स सर्वो वह्वौ सत्येव भवति, वह्विं विना वा न भवंति' 'घटशब्द-25 मात्रं घटस्य वाचकम्' 'घटमात्रं घटशब्दवाच्यम्' इत्यादि। तथाहि-स्वरूपप्रयुक्ताऽब्यभि-चारलक्षणायां व्याप्तौ भूयोदर्शनसहितान्वयव्यतिरेकसहकारेणापि प्रत्यक्षस्य तावद-विषयत्वादेवाप्रवृत्तिः, सुतरां च सकलसाध्यसाधनव्यक्तपुपसंहारेण तद्वह इति साध्य-साधनदर्श्वनस्मरणप्रत्यभिज्ञानोपजनितस्तर्क एव तत्प्रतीतिमाधातुमलम् ।

§ ३१. अथ स्वव्यापकसाध्यसामानाधिकरण्यलक्षणाया व्याप्तेर्योग्यत्वाद् भूयोदर्श्व-30 नव्यभिचारादर्शनसहक्रतेनेन्द्रियेण व्याप्तिग्रहोऽस्तु, सकलसाध्यसाधनव्यक्त्युपसंहार-स्यापि सामान्यलक्षणप्रत्यासंच्या सम्भवादिति चेत् ; न; 'तर्कयामि' इत्यनुभवसिद्धेन

१ तुलना-प्र. न. ३. ७-८। २-०युक्तव्यभि०-सं० मु०। ३-०सत्यसम्भ० - प्र० व०।

80

तर्केणेव सकलसाध्यसाधनव्यक्त थुपसंहारेण व्याप्तिग्रहोपपत्तौ सामान्यलक्षणप्रत्यासत्ति-कल्पने प्रमाणाभावात्, ऊढं विना ज्ञातेन सामान्येनापि सकलव्यक्त यनुपस्थितेश्व । वाच्यवाचकमावोऽपि तर्केणेवावगम्यते, तस्यैव सकलज्ञब्दार्थगोचरत्वात् । प्रयोजक-वृद्धोक्तं श्रुत्वा प्रवर्तमानस्य प्रयोज्यवृद्धस्य चेष्टामवलोक्य तत्कारणज्ञानजनकतां ज्ञब्दे-ऽवधारयन्तो (यतो)ऽन्त्यावयवश्रवण पूर्वावयवस्मरणोपजनितवर्णपदवाक्यविषयसङ्कलना- 5 त्मकप्रत्यभिज्ञानवत्तं आवापोद्वापाभ्यां सकलव्यक्त्युपसंहारेण च वाच्यवाचकभाव-प्रतीतिदर्शनादिति । अयं च तर्कः सम्बन्धप्रतीत्यन्तरनिरपेक्ष एव स्वयोग्यतासामर्थ्या-त्सम्बन्धप्रतीतिं जनयतीति नानवस्था ।

§ ३२. प्रत्यक्षपृष्ठभाविविकल्परूपत्वाचायं प्रमाणमिति बौद्धाः; तच्च; प्रत्यक्षपृष्ठ-भाविनो विकल्पस्यापि प्रत्यक्षगृहीतमात्राध्यवसायित्वेन सर्वोपसंहारेण व्याप्तिग्राहकत्वा- 10 भावात् । तादद्यस्य तस्य सामान्यविषयस्याप्यजुमानवत् प्रमाणत्वात् , अवस्तुनिर्भासेऽपि परम्परया पदार्थप्रतिवन्धेन भवतां व्यवहारतः प्रामाण्यप्रसिद्धेः । यस्तु-अग्निधूमव्यतिरि-कतदेशे प्रथमं धूमस्याजुपलम्भ एकः, तदनन्तरमग्नेरुपलम्भस्ततो धूमस्येत्युपलम्भद्वयम्, पश्चादग्रेरनुपलम्मोऽनन्तरं धूमस्याप्यजुपलम्भ इति द्वावनुपलम्भाविति प्रत्यक्षानुपलम्भ-पश्चकाद्वयाप्तिग्रहः-इत्येतेषां सिद्धान्तः, तदुक्तम्-

# "धूमाधविह्विद्धानं धूमज्ञानमधीस्तयोः। प्रत्यत्तानुपलम्भाभ्यामिति पश्चभिरन्वयः॥"

इति; स तु मिथ्याः उपलम्भानुपलम्भस्वभावस्य द्विविधस्यापि प्रत्यक्षस्य सन्निहितमात्र-विषयतयाऽविचारकतया च देशादिव्यवहितसमस्तपदार्थगोचरत्वायोगात् ।

§ ३३. यत्तु 'व्याप्यस्याहार्यारोपेण व्यापकस्याहार्यप्रसञ्जनं तर्कः । स च विशेष- 20 दर्शनवद् विरोधिशङ्काकालीनप्रमाणमात्रसहकारी, विरोधिशङ्कानिवर्तकत्वेन तदनुकूल एव वा । न चायं स्वतः प्रमाणम्' इति नैयायिकैरिष्यते; तत्र; व्याप्तिग्रहरूपस्य तर्कस्य स्वपरव्यवसायित्वेन स्वतः प्रमाणत्वात्, पराभिमततर्कस्यापि कचिदेतद्विचाराङ्गतया, विपर्ययपर्यवसायिन आहार्यशङ्काविघटकतया, स्वातन्त्र्येण शङ्कामात्रविघटकतया वोप-योगात् । इत्थं चाज्ञाननिवर्तकत्वेन तर्कस्य प्रामाण्यं धर्मभूषणोक्तं सत्येव तन्न(तत्र) 25 मिथ्याज्ञानरूपे व्यवच्छेद्ये सङ्गच्छते, ज्ञानाभावनिइत्तिस्त्वर्थज्ञांतताव्यवहारनिबन्धन स्वव्यवसितिपर्यवसित्वेव सामान्यतः फलमिति द्रष्टव्यम् ।

१-०ज्ञानवत् आवा०-मु० । २-०तया चोपयो०-प्र० मु० । ३ धर्मभूषणेम हि खोकवार्ति-कीयवाक्योल्लेखेन स्वमतं समर्थितम्, तथाहि-''तदुक्तं खोकवार्तिकमाष्ये-'साध्यसाधनसम्बन्धाज्ञाननिवृ-तिरूपे हि फले साधकतमस्तर्कः' इति ।'' [न्यायदी० प्र० १९ ] । द्रष्टव्यं चैतत् तत्त्वार्थछोकवा० १. १३. १९५-८ इतौ । धर्मभूषणोकं तत्र सखेव मिथ्याज्ञाने व्यवच्छेये सङ्घच्छते ज्ञानरूपे । ज्ञानामाव०-मु० । ४ -०ज्ञानता०-मु० ।

## जैनतर्कभाषा ।

[ १५. अनुमानं देधा विभज्य स्वार्थानुमानस्य उक्षणम् । ]

§ ३४. साधनात्साध्यविज्ञानम्-अनुमानम् । तद् द्विविधं स्वार्थं परार्थं चें । तत्र हेतु-ग्रहण-सम्बन्धसरणकारणकं साध्यविज्ञानं स्वार्थम्ँ, यथा गृहीतधूमस्य स्मृतव्याप्तिकस्य 'पर्वतो वद्धिमान्'इति ज्ञानम् । अत्र हेतुग्रहण-सम्बन्धसरणयोः सम्रुदितयोरेव कारण-ठ त्वमवसेयम्, अन्यथा विस्मृताप्रतिपन्नसम्बन्धस्यागृहीतलिङ्गकस्य च कस्यचिदनु-मानोत्पादप्रसङ्गात् ।

## [१६. हेतुस्वरूपचर्चा । ]

§ ३५. निश्चितान्यथानुपपत्त्येकलक्षणो हेतुः, न तु त्रिलक्षणकादिः<sup>\*</sup> । तथाहि-त्रिलक्षण एव हेतुरिति बौद्धाः । पक्षधर्मत्वामावेऽसिद्धत्वच्यवच्छेदस्य, सपक्ष एव सत्त्वा-10 भावे च विरुद्धत्वच्युदासस्य, विपक्षेऽसर्वनियमाभावे चानैकान्तिकत्वनिषेधस्यासम्भवे-नानुमित्यप्रतिरोधानुपपत्तेरितिः तन्नः पक्षधर्मत्वाभावेऽपि उदेष्यति शकटं इत्तिकोद-याद्, उपरि सविता भूमेरालोकवत्त्वाद्, अस्ति नभश्चन्द्रो जलचन्द्रादित्याद्यनुमान-दर्शनात् । न चात्रापि 'कालाकाशादिकं भविष्यच्छकटोदयादिमत् इत्तिकोदयादिम-स्वात्' इत्येवं पक्षधर्मत्वोपपत्तिरिति वाच्यम् ; अननुभूयमानधर्मिविषयत्वेनेत्थं पक्षधर्म-15 त्वोपपादने जगद्धर्म्यपेक्षया काककाष्ण्येन प्रासादधावल्यस्यापि साधनोपपत्तेः ।

§ ३६. नजु यद्येवं पक्षधर्मताऽजुमितौ नाङ्गं तदा कथं तत्र पक्षभाननियम इति चेत्; कचिदन्यथाऽजुपपत्त्यवच्छेदकतया ग्रहणात् पक्षभानं यथा नमश्चन्द्रास्तित्वं विना जलचन्द्रोऽजुपपन्न इत्यत्र, कचिच्च हेतुग्रहणाधिकरणतया यथा पर्वतो वह्विमान् धूमवत्त्वादित्यत्र धूमस्य पर्वते ग्रहणाद्वह्वेरपि तत्र भानमिति । व्याप्तिग्रहवेलायां तु 20 पर्वतस्य सर्वत्राजुव्दूत्त्यभावेन न ग्रह इति ।

§ ३७. यत्तु अन्तर्व्याप्त्या पक्षीयसाध्यसाधनसम्बन्धग्रहात् पक्षसाध्यसंसर्गमानम्, तदुक्तम्-"पक्षीकृत एव विषये साधनस्य साध्येन व्यासिरन्तव्यासिः, अन्यत्र तु बहिव्यासिः" (प्र. न. ३.३८) इतिः, तर्ज्ञः अन्तर्व्याप्त्या हेतोः साध्यप्रत्यायनशक्तौ सत्यां बहिव्यासिः" (प्र. न. ३.३८) इतिः, तर्ज्ञः अन्तर्व्याप्त्या हेतोः साध्यप्रत्यायनशक्तौ सत्यां बहिव्यासिरुद्धावनव्यर्थत्वप्रतिपादनेन तस्याः स्वरूपप्रयुक्त(क्ताऽ)व्यभिचारलक्षण-25 त्वस्य, बहिव्याप्तेश्व सहचारमात्रत्वस्य लाभात्, सार्वत्रिक्या व्याप्तेर्विषयभेदमात्रेण भेदस्य दुर्वचत्वात् । न चेदेवं तदान्तव्याप्तिग्रहकार्ल एष एवं(काल एव) पक्षसाध्यसंसर्ग-भानादनुमानवैक(फ)ल्यापत्तिः विनापर्वतो बह्विमानित्युदेश्यप्रतीतिमिति यथातन्त्रं भाव-

१ प्र. मी. १. २. ७. । २ तुलना प्र. न. ३. ९. । ३ प्र. न. ३. १०. । ४ प्र. न. ३. ११– १२ । ५-०भावे वानै०- छ० । ६ तत्रान्तव्या०- छ० प्र० । ७ तुलना - प्र. न. ३. ३७ । ८-० ढाल एव च पक्ष० - मु० । ६ ''बिना पर्वतो वहिमानित्युदेश्यप्रतीतिम्" इत्यप्रेतनः पाठः सङ्गतार्थकतया अत्रैव सूपपादः । तथा च - तदान्तव्यांक्षिग्रहकाल एव पर्वतो बहिमानित्युदेश्यप्रतीतिं विना पक्षसाध्यसंसर्यभाना-दसुमानवैफल्यापतिरित्यादिरर्थः सम्पद्यते ।

22

Jain Education International

www.jainelibrary.org

नीयं सुधीभिः । इत्थं च 'पकान्येतानि सहकारफलानि एकग्नाखाप्रभवत्वाद् उप-युक्तसहकारफलवदित्यादौ बाधितविषये, मूर्खोऽयं देवदत्तः तत्पुत्रत्वात् इतरतत्पुत्रवदि-त्यादौ सत्प्रतिपक्षे चातिप्रसङ्गवारणाय अबाधितविषयत्वासत्प्रतिपक्षत्वसहितं प्रागुक्त-रूपत्रयमादाय पाश्चरूप्यं हेतुलक्षणम्' इति नैयायिकमतमप्यपास्तम् ; उदेष्यति शकट-मित्यादौ पक्षधर्मत्वस्यैवासिद्धेः, स क्यामः तत्पुत्रत्वादित्यत्र हेत्वाभासेऽपि पाश्चरूप्य 5 सचाच, निश्चितान्यथानुपपत्तेरेव सर्वत्र हेतुलक्षणत्वौचित्त्यात् ।

### [१७. साध्यस्वरूपचर्चा । ]

§ ३८. ननु हेतुना साध्यमनुमातव्यम् । तत्र किं लक्षणं साध्यमिति चेत् ; उच्यते-अंप्रतीतमनिराक्रतमभीष्सितं च साध्यम् । शङ्कितविपरीतानध्यवसितवस्तूनां साध्यता-प्रतिपत्त्यर्थमप्रतीटमिति विशेषणम् । प्रत्यक्षादिविरुद्धस्य साध्यत्वं मा प्रसाङ्क्षीदित्यनि- 10 राक्तग्रहणम् । अनभिमतस्यासाध्यत्वप्रतिपत्त्तयेऽभीष्सितग्रहणम् ।

§ ३९. कथायां शक्कितस्येव साध्यस्य साधनं युक्तमिति कश्चित् ; तत्र; विपर्यस्ता-व्युत्पत्रयोरपि परपक्षदिदृक्षादिना कथायाम्रुपसर्पणसम्भवेन संशयनिरासार्थमिव विपर्य-यानध्यवसायनिरासार्थमपि प्रयोगसम्भवात् , पित्रादेर्विपर्यस्ताव्युत्पन्नपुत्रादिशिक्षाप्रदान-दर्शनाच । न चेदेवं जिगीषुकथायामनुमानप्रयोग एव न स्यात् तस्य साभिमानत्वेन 15 विपर्यस्तत्वात् ।

§ ४०. अनिराकृतमिति विशेषणं वादिप्रतिवाद्युभयापेक्षया, द्वयोः प्रमाणेनावाधि-तस्य कथायां साध्यत्वात् । अमीप्सितमिति तु वाद्यपेक्षयैव, वक्तुरेव स्वाभिप्रेतार्थ-प्रतिपादनायेच्छासम्भवात् । ततश्र परार्थाश्वक्षुरादय इत्यादौ पारार्थ्यमात्राभिधाने-ऽप्यात्मार्थत्वमेव सायं(०मेव साध्यं) सिध्यति । अन्यथा संहतपरार्थत्वेन बौद्धैश्वक्षु- 20 रादीनामभ्युपगर्मा[त् साधनवैफल्या]दित्यनन्वयादिदोषदुष्टमेतत्साङ्ख्यसाधनमिति वद-न्ति । स्वार्थानुमानावसरेऽपि परार्थानुमानोपयोग्यभिधानम्, परार्थस्य स्वार्थपुरः-सरत्वेनानतिभेदज्ञापनार्थम् ।

§ ४१. व्याप्तिग्रँहणसमयापेक्षया साध्यं धर्म एव, अन्यथा तदनुपपत्तेः, आनुमानिक-प्रतिपत्त्यवसरापेक्षया तु पक्षापरपर्यायस्तद्विश्विष्टः प्रसिद्धो धर्मी । इर्त्थं च स्वार्थानुमा- 25 नस्य त्रीण्यङ्गानि धर्मी साध्यं साधनं च । तत्र साधनं गमकत्वेनाङ्गम् , साध्यं तु

१ तुल्ना-प्र. न. ३. १४-१७ । २-०गमादित्यनन्वय०-व० । अत्रायं पाठोऽनुसन्धेयः-''ततश्व परार्थाश्वश्चरादय इत्यादौ पारार्थ्यमात्राभिधानेऽप्यास्मार्थरवमेव साध्यस्य प्रसिद्धधति । तद्धीच्छ्या व्याप्तं साङ्ख्यस्य बौद्धं प्रति साध्यमेव । आत्मा हि साङ्ख्येन साधथितुमुपकान्तस्ततोऽसावेद साध्यः । अन्यथा साधनस्य बैफल्यापत्तेः, संहतपरार्थत्वेन बौद्धेश्वश्चरादीनामुपगमात । एवं चात्मनः साध्यत्वे देतोरिष्टवि-षातकारितया विशेषविषद्धत्वं साध्यस्य च देष्टान्तदोषः साध्यवैफल्यमिति ।''-स्या. र. पृ० ५३८ । ३-०प्रदूसमया०-सं० व० मु० । प्र. न. ३. १७, २० । अतुल्जा-न्यायदी० पृ० २२ ।

### जैनतर्कभाषा ।

गम्यत्वेन, धर्मा पुनः साध्यधर्माधारत्वेन, आधारविशेषनिष्ठतया साध्याद्धे(साध्यसिद्धे)-रजुमानप्रयोजनत्वात् । अथवा पक्षो हेतुरित्यङ्गद्वयं स्वार्थानुमाने, साध्यधर्मविशिष्टस्य धर्मिणः, पक्षत्वातु इति धर्मधर्मिभेदाभेदविवक्षया पक्षद्वयं द्रष्टव्यम् ।

§ ४२. धर्मिणः प्रसिद्धिश्व कचित्प्रमाणात् कचिद्विकल्पात् कचित्प्रमाणविकल्पा-5 भ्याम् । तत्र निश्चितप्रामाण्यकप्रत्यक्षाद्यन्यतमावधृतत्वं प्रमाणप्रसिद्धत्वम् । अनिश्चित-प्रामाण्याप्रामाण्यप्रत्ययगोचरत्वं विकल्पप्रसिद्धत्वम् । तद्द्वयविषयत्वं प्रमाणविकल्प-प्रसिद्धत्वम् । तत्र प्रमाणसिद्धो धर्मां यथा धूमवच्चादग्निम्चे साध्ये पर्वतः, स खछ प्रत्यक्षेणानुभूयते । विकल्पसिद्धो धर्मां यथा भूमवच्चादग्निम्चे साध्ये पर्वतः, स खछ प्रत्यक्षेणानुभूयते । विकल्पसिद्धो धर्मां यथा सर्वज्ञोऽस्ति सुनिश्चितासम्भवद्वाधकप्रमाण-त्वादित्यस्तित्वे साध्ये सर्वज्ञः, अथवा खरविषाणं नास्तीति नास्तित्त्वे साध्ये खरवि-10 पाणम् । अत्र द्वि सर्वज्ञखरविषाणे अस्तित्वनास्तित्वसिद्धिभ्यां प्राग् विकल्पसिद्धे । उभय-सिद्धो धर्मां यथा शब्दः परिणामी छतकत्वादित्यत्र शब्दः, स द्वि वर्तमान(नः) प्रत्यक्ष-गम्यः, भूतो भविष्यंश्व विकल्पगम्यः, स सर्वोऽपि धर्मीति प्रमाणविकल्पसिद्धो धर्मी । प्रमाणोभयसिद्धयोधर्मिणोः साध्ये कामचारः । विकल्पसिद्धे तु धर्मिणि सत्तासत्तयोरेव साध्यत्वमिति नियमः । तदुक्तम्-"चिकल्पसिद्धे तसिमन् सत्ततरे साध्ये" 15 [ परी० ३. २३ ] इति ।

§ ४३. अत्र बौद्धः सत्तामात्रस्यानभीप्सितत्वाद्विशिष्टसत्तासाधने<sup>3</sup> वानन्वयाद्विक-ल्पसिद्धे धर्मिणि न सत्ता साध्येत्याह ; तदसत् ; इत्थं सति प्रकृतानुमानस्यापि भङ्ग-प्रसङ्गात्, वह्विमात्रस्यानभीष्सितःवाद्विशिष्टवह्वेश्वानन्वयादिति । अथ तत्र सत्तायां साध्यायां तद्वेतुः-भावधर्मः, भावाभावधर्मः, अभावधर्मो वा स्यात् ? । आद्येऽसिद्धिः, 20 असिद्धसत्ताके भावधर्मासिद्धेः । द्वितीये व्यभिचारः, अस्तित्वाभाववत्यपि द्वत्तेः । तृतीये च विरोधाभा(विरोधोऽभा)वधर्मस्य भावे कचिदप्यसम्भवात् , तदुक्तम्-

# ''नासिद्धे भावधर्मोऽस्ति व्यभिचार्युभयाश्रयः ।

धर्मो विरुद्धोऽभावस्य सा सत्ता साध्यते कथम् ?॥"

[ प्रमाणवा० १. १९२ ]

25 इति चेत्; न; इत्थं वह्विमद्धर्मत्वादिविकल्पैर्धूमेन वद्वचनुमानस्याप्युच्छेदापत्तेः । § ४४. विकल्पस्याप्रमाणत्वाद्विकल्पसिद्धो धर्मी नास्त्येवेति नैयायिकः । तस्येत्थंवच-

नस्यैवानुपपत्तेस्तूष्णीम्भावापत्तिः, विकल्पसिद्धधर्मिणोऽप्रसिद्धौ तत्प्रतिषेधानुपपत्तेरिति ।

§ ४५. इदं त्ववधेयम्-विकल्पसिद्धस्य धर्मिणो नाखण्डँस्यैव भानमसत्ख्यातिप्रस-ङ्गादिति, शब्दादेविंशिष्टस्य तस्य [भा]नाभ्युपगमे विशेषणस्य संशयेऽभावनिश्वये वाँ

१ तुल्लना- प्र. न. ३.२९। २ अनिश्वितप्रामाण्यप्रत्य०-प्र० । ३-०साधने चानन्वया०-मु०। ४ नाखण्डलस्यै०-सं० । नाखण्डस्यैवाभानं-व० । ५ तस्य भानाभ्यु०-मु० । ६ वा विशिष्टवैशिष्टय-भानातु०-मु०।

वैशिष्ट्यभा[ना]नुपपत्तेः विशेषणाद्यंशे आहार्यारोपरूपा विकल्पात्मिकैवानुमितिः स्वीकर्त-व्या, देशकालसत्तालक्षणस्यास्तित्वस्य, सकलदेशकालसत्ताऽभावलक्षणस्य च नास्ति-त्त्वस्य साधनेन परपरिकल्पितविपरीतारोपव्यवच्छेदमात्रस्य फलत्वात् ।

§ ४६. वस्तुतस्तु खण्डञ्ञः प्रसिद्धपदार्थाऽस्तित्वनास्तित्वसाधनमेवोचितम् । अत एव ''असतो नत्थि णिसेहो" [विशेषा० गा० १५७४] इत्यादि भाष्यग्रन्थे खरविषाणं 5 नास्तीत्यत्र 'खरे विषाणं नास्ति' इत्येवार्थ उपपादितः । एकान्तनित्यमर्थक्रियासमर्थं न भवति क्रमयौगपद्याभावादित्यत्रापि विशेषावमर्श्वद्शायां क्रमयौगपद्यनिरूपकत्वामावे-नार्थक्रियानियामकत्वाभावो नित्यत्वादौ सुसाध इति सम्यग्निभालनीयं स्वपरसमय-दत्तदृष्टिभिः ।

[ १८. परार्थानुमानस्य प्रतिपादनम् । ] 10

§ ४७. पैरार्थं पक्षहेतुवचनात्मकमनुमानमुपचारात्, तेन श्रोतुरनुमानेनार्थवोधनात् । पक्षस्य विवादादेव गम्यमानत्वादप्रयोग इति सौगतः; तत्र; यत्किञ्चिद्वचनव्यवहितात् ततो व्युत्पत्नमतेः पक्षप्रतीतावप्यन्यान् प्रत्यवश्यनिर्देश्यत्वात् प्रकृतानुमानवाक्वाक्यावय-वान्तरैकवाक्यतापन्नात्ततोऽवगम्यमानस्य पक्षस्याप्रयोगस्य चेष्टत्वात् । अवश्यं चाम्यु-पगन्तव्यं हेतोः प्रतिनियर्त्वधर्मिधर्मताप्रतिपत्त्यर्थम्रुपसंहारवचनवत् साध्यस्यापि तद्र्धं पक्ष- 15 वचनं ताथागतेनापि, अन्यथा समर्थनोपन्यासादेव गम्यमानस्य हेतोरप्यनुपन्यासप्रस-ङ्गात्, मन्दमतिप्रतिपत्त्यर्थस्य चोभयत्राविशेषादिति । किञ्च, प्रतिज्ञायाः प्रयोगानर्हत्वे शास्त्रादावर्प्यसौ न प्रयुज्येत, दृश्यते च प्रयुज्यमानेयं शाक्ष्यशास्त्रेऽपि । परानुग्रहार्थ शास्त्र तत्प्रयोगश्व वादेऽपि तुल्यः, विजिगीषूणामपि मन्दमतीनामर्थप्रतिपत्तेस्तत प्रवोपपत्तेरिति ।

§ ४८. आगमात्परेणैव ज्ञातस्य वचनं परार्थानुमानम्, यथा बुद्धिरचेतना उत्पत्तिम-च्वात् घटवदिति साङ्ख्यानुमानम् । अत्र द्वि बुद्धावुत्पत्तिमत्त्वं साङ्ख्याने(ख्येन) नैवाभ्यु-पगम्यते इति; तदेतदपेशलम् ; वादिप्रतिवादिनोरागमप्रामाण्यविप्रतिपत्तेः, अन्यथा तत एव साध्यसिद्धिप्रसङ्गात् । परीक्षापूर्वमागमाभ्युपगमेऽपि परीक्षाकाले तद्धाधात् । नन्वेवं भवद्भिरपि कथमापाद्यते परं प्रति 'यत् सर्वथैकं तत् नानेकत्र सम्बध्यते, तथा च सामान्य-25 म्' इति १ । सत्यम् ; एकधमोंपगते(मे) धर्मान्तरसन्दर्शनमात्रं(त्र)तत्परत्वेनैतदापादनस्य वस्तुनिश्चायकत्वाभावात् , प्रसङ्गविपर्ययरूपस्य मौलहेतोरेव तनिश्चायकत्वात् , अनेकद्वत्ति-त्वच्यापकानेकत्वनिद्वत्त्यैव तन्निद्वत्तेः मौलहेतुपरिकरत्वेन प्रसङ्गोपन्यासस्यापि न्याय्य-

१ विशेषामर्श॰--प्र॰ व॰ । २ तुलना-प्र. न ३. २३. । ३-०मानशक्या०--सं॰ प्र॰ । व॰ प्रतो 'वाक्यावय' इत्यादि पाठः प्रथमं लिखितोऽपि पश्चात् 'शक्यावय' इत्यादिरूपेण शोधितो दृश्यते । ४ ततः-विवादात् । द्रष्टव्यः-स्या. र. प्र॰ ५५० । ५ तुलना-प्र. न. ३. २४. ६ प्रतिनियतधर्मिता प्रति॰-प्र॰ सं॰ । ७ तदर्थपक्ष॰-सं॰ । ८-०प्यस्मे न-सं॰ । ०प्यस्ये न-प्र॰ ।

#### जैनतर्कभाषा ।

त्वात् । बुद्धिरचेतनेत्यादौ च प्रसङ्गविपर्ययहेतोव्यीप्तिसिद्धिनिबन्धनस्य विरुद्धधर्माध्या-सस्य विपक्षबाधकप्रमाणस्यानुपस्थापनात् प्रसङ्गस्याप्यन्याय्यत्वमिति वदन्ति ।

§ ४९. हेतुंः साध्योपपत्त्यन्यथानुपपत्तिभ्यां द्विधा प्रयोक्तव्यः, यथा पर्वतो नह्वि-मान् , सत्येव वह्वौ धूमोपपत्तेः असत्यनुपपत्तेर्वा । अनयोरन्यतरप्रयोगेणैव साध्यप्रतिप-5 त्तौ द्वितीयप्रयोगस्यैकत्रानुपयोगः ।

§ ५०. पक्षैहेतुवचनलक्षणमवयवद्वयमेव च परप्रतिपस्यङ्गं न दृष्टान्तादिवचनम् , पक्षहेतुवचनादेव परप्रतिपत्तेः, प्रतिबन्धस्य तर्कत एव निर्णयात् , तत्सरणस्यापि पक्षहेतुद-र्शनेनैव सिद्धेः, असमर्थितस्य दृष्टान्तादेः प्रतिपत्त्यनङ्गत्वात्तरसमर्थनेनैवान्यथासिद्धेश्व ! समर्थनं हि हेतोरसिद्धत्वादिदोषात्रिराक्ठत्य स्वसाध्येनाविनाभावसाधनम्, तत एव 10 च परप्रतीत्युपपत्तो किमपरप्रयासेनेति ? ।

§ ५१. मॅन्दमतींस्तु व्युत्पादयितुं दृष्टान्तादिप्रयोगोऽप्युपयुज्यते, तथाहि-यः खलु क्षयोपग्नमविशेषादेव निर्णातपक्षो दृष्टान्तस्मार्यप्रतिबन्धग्राहकप्रमाणस्मरणनिपुणो-ऽपरावयवाभ्युहनसमर्थश्व भवति, तं प्रति हेतुरेव प्रयोज्यः । यस्य तु नाद्यापि पक्ष-निर्णयः, तं प्रति पक्षोऽपि । यस्तु प्रतिबन्धग्राहिणः प्रमाणस्य न स्मरति, तं प्रति 15 दृष्टान्तोऽपि । यस्तु दार्ष्टान्तिके हेतुं योजयित्तुं न जानीते, तं प्रत्युपनयोऽपि । एवमपि साकाङ्क्षं प्रति च निगमनम् । पक्षादिस्वरूपविप्रतिपत्तिमन्तं प्रति च पक्षश्रुष्ट्योदिकमपीति सोऽयं दश्चावयवो हेतुः पर्यवस्यति ।

[ १९. हेतुप्रकाराणामुपद्र्शनम् । ]

§५२. सँ चायं द्विविध-विधिरूपः प्रतिषेधरूपश्च । 'तत्र विधिरूपो द्विविध-20 विधिसाधकः प्रतिषेधसाधकश्च । तत्राद्यः षोढाँ, तद्यथा-कश्चिद्याप्य एव, यथा शब्दोऽ नित्यः प्रयत्ननान्तरीयकत्वादिति । यद्यपि व्याप्यो हेतुः सर्व एव, तथापि कार्याद्य-नात्मव्याप्यस्यात्(त्र) प्रहणाद्भेदः, वृक्षः शिंश्वपाया इत्यादेरप्यत्रैवान्तर्भावः । कैश्चि-त्कार्यरूपः, यथा पर्वतेऽयमग्निमान् धूमवत्त्वान्यथानुपपत्तेरित्यत्र धूमः, धूमो ह्यग्ने कार्यभूतः तदभावेऽनुपपद्यमानोऽग्निं गमयति । कश्चित्कारणरूपः, यथा वृष्टिभविष्यति, 25 विशिष्टमेवान्यथानुपपत्तेरित्यत्र मेधविशेषः, स हि वर्षस्य कारणं स्वकार्यभूतं वर्षं गम-यति । ननु कार्याभावेऽपि सम्भवत् कारणं न कार्यानुमापकम्, अत एव न बह्विर्धुमं गम-यतीति चेत्; सत्यम्; यैसिमन्सामर्थ्याप्रतिबन्धः कारणान्तरसाकल्यं च निश्चेतुं शक्यते, तस्यैव कारणस्य कार्यानुमापकत्वात् । कश्चित् पूर्वचरैः, यथा उद्देष्यति शकटं कृत्तिको-

१ तुलना-प्र. न. ३.२९-३१।२९ प्र. न. ३. ३२। ३ तुलना-प्र० न० ३. २८, ३३-३६। ८ तुलना-प्र. न. ३. ४२। ५ दिगम्बरजैनपरम्परायां पश्चधा शुद्धिर्न दृश्यते। ६ तुलना-प्र. न.३. ५४-५५। ७ तुलना-प्र० न० ३. ६८-६९, ७७। ८-०व्याप्यः स्यात् प्र० सं०। ९ तुलना-प्र. न.३. ७८। १०-तुलना-प्र. न.३. ७९. । ११ तुलना-प्र. न.३. ७०. । १९ तुलना प्र. न.३. ८०।

दयान्यथानुपपत्तेरित्यत्र इत्तिकोदयानन्तरं म्रहूर्तान्ते नियमेन शकटोदयो जायत इति इत्तिकोदयः पूर्वचरो हेतुः शकटोदयं गमयति । कश्चित् उत्तरचरैः, यथोदगाद्धरणिः प्राक्, इत्तिकोदयादित्यत्र इत्तिकोदयः, इत्तिकोदयो हि भरण्युदयोत्तरचरस्तं गमय-तीति कालव्यवधानेनानयोः कार्यकारणाभ्यां मेदः । कश्चित् सहचरैंः, यथा मातुलिङ्गं रूपवद्भवितुमईति रसवत्तान्यथानुपपत्तेरित्यत्र रसः, रसो हि नियमेन रूपसहचरितः, 5 तदभावेऽनुपपद्यमानस्तद्भमयति, परस्परस्वरूपपरित्यागोपलम्भ-पौर्वापर्याभावाभ्यां स्व-मावकार्यकारणेभ्योऽस्य मेदः । एतेषूदाहरणेषु भावरूपानेवाग्न्यादीन् साधयन्ति धूमादयो हेत्वो भावरूपा एवेति विधिसाधकविधिरूपास्त एवाविरुद्धोपलब्ध्य इत्युच्यन्ते ।

§ ५३. दितीयस्तुं निषेधसाधको विरुद्धोपलब्धिनामा । स च स्वर्भावविरुद्ध-तद्व्याप्यायुपलब्धिमेदात् सप्तधा । यँथा नास्त्येव सर्वथा एकान्तः, अनेकान्त- 10 स्योपलम्भात् । नास्त्यस्य तत्त्वनिक्चयः, तत्र सन्देहात् । नास्त्यस्य क्रोधोप-शान्तिः, वदनविकारादेः । नास्त्यस्यासत्यं वचः, रागाद्यकलाङ्कितज्ञानकलितत्वात् । नोद्गमिष्यति ग्रहूर्त्तान्ते पुष्यतारा, रोहिण्युद्गमात् । नोदगान्ग्रहूर्तात्पूर्वं मृगश्चिरः, पूर्वफा(फ)ल्गुन्युदयात् । नास्त्यस्य मिध्याज्ञानं, सम्यग्दर्श्वनादिति । अत्रानेकान्तः प्रतिषेध्यस्यैकान्तस्य स्वभावतो विरुद्धः । तत्त्वसन्देहश्च प्रतिषेध्यतत्त्वनिश्चयविरुद्ध- 15 तदनिश्चयव्याप्यः । वदनविकारादिश्च क्रोधोपशमविरुद्धतदन्जुपश्मकार्यम् । रागाद्य-कलङ्कितज्ञानकलितत्वं चासत्यविरुद्धसत्यकारणम् । रोहिण्युद्धमश्च पुष्यतारोद्धमविरुद्ध-मृगशीर्षोदयपूर्वचरः । पूर्वफल्गुन्युदयश्च मृगशीर्षोदयविरुद्धमघोदयोत्तरचरः । सम्यग्-दर्शनं च मिथ्याज्ञानविरुद्धसम्यग्ज्ञानसहचरमिति ।

§ ५४. प्रतिषेधरूपोऽपि हेतुर्द्विचिः-विधिसाधकः प्रतिषेधसाधकश्चेति । आंद्यो 20 विरुद्धानुपलब्धिनामा विधेयविरुद्धकार्यकारणस्वभावव्यापकसहचरानुपलम्भभेदात्पञ्च-धा । यथा अस्त्यत्र रोगातिशयः, नीरोगव्यापारानुपलब्धेः । विद्यतेऽत्र कष्टम्, इष्टसंयो-गामावात् । वस्तुजातमनेकान्तात्मकम् , एकान्तस्वभावानुपलम्भात् । अस्त्यत्र च्छाया, औष्ण्यानुपलब्धेः । अस्त्यस्य मिथ्याज्ञानम्, सम्यग्दर्श्वनानुपलब्धेरिति ।

§ ५५. द्वितीयोऽविरुद्धानुपलब्धिनामौं प्रतिषेध्याविरुद्धस्वभावव्यापककार्यकारण 25 पूर्वचरोत्तरचरसहचरानुपलब्धिमेदात् सप्तधा । यथा नास्त्यत्र भूतले क्रम्भः, उपलब्धि-लक्षणप्राप्तस्य तत्स्वभावस्यानुपलम्भात् । नास्त्यत्र पनसः, पादपानुपलब्धेः । नास्त्य-त्राप्रतिद्दतशक्तिकम् बीजम्, अङ्कुरानवलोकनात् । न सन्त्यस्य प्रशमप्रभृतयो भावाः, तत्त्वार्थअद्धानाभावात् । नोद्दमिष्यति म्रहूर्शान्ते स्वातिः, चित्रोदयादर्शनात् । नोद-

१ तुलना-प्र. न. ३. ८१. । २ तुलना-प्र. न. ३. ७१। ३ तुलना-प्र. न. ३. ८२। ४ तुलना-प्र. न. ३. ७६ । ५ तुलना-प्र. न. ३. ८३-९२। ६ विरुद्धस्वभावव्यापककार्यकारणपूर्व चरोत्तरचरसहचरोपलम्मभेदास्सप्तधा। ७ तुलना-प्र० न० ३. ८४, ८५, ८७-९२ । ८ पूर्वाफाल्गु-प्र० । ९ तुलना-प्र. न. ३. १०३-१०९ । १० तुलना-प्र. न, ३. ९४-१०२ ।

З

गमत्पूर्वभद्रपदा ग्रुहूर्तात्पूर्वम् , उत्तरभद्रपदोद्रमानवगमात् । नास्त्यत्र सम्यग्ज्ञानम् , सम्यग्दर्श्वनानुपलब्धेरिति । सोऽयमनेकविधोऽन्यथानुपपत्त्येकलक्षणो हेतुरुक्तोऽतोऽन्यो हेत्वाभासः ।

[ २०. हेत्वाभासनिरूपणम् ! ]

§५६. स त्रेधौ-असिद्धविरुद्धानैकान्तिकमेदात् । तत्राप्रतीयमानस्वरूपो हेतुर-5 सिद्धैः । स्वरूपाप्रतीतिश्वाज्ञानात्सन्देहाद्विपर्ययाद्वा । स द्विविधः-उभयासिद्धोऽन्यतरा-सिद्धश्व । आद्यो यथा श्रब्दः परिणामी चाक्षुपत्वादिति । द्वितीयो यथा अचेतनास्त-रवः, विज्ञानेन्द्रियायुर्निरोधलक्षणमरणरहितत्वात्, अचेतनाः सुखादयः उत्पत्तिमत्त्वा-दिति वा ।

§५७. नन्वन्यतरासिद्धो हेत्वाभास एव नास्ति, तथाहि-परेणासिद्ध इत्युद्धाविते यदि वादी न तत्साधकं प्रमाणमाचक्षीत, तदा प्रमाणामावादुभयोरप्यसिद्धः । अथा-चक्षीत तदा प्रमाणस्यापक्षपातित्वादुभयोरपि सिद्धः । अथ यावन्न परं प्रति प्रमाणेन प्रसाध्यते, तावत्तं प्रत्यसिद्ध इति चेत्; गौणं तर्ह्यसिद्धत्वम्, न हि रत्नादिपदार्थस्त-त्त्वतोऽप्रतीयमानस्तावन्तमपि कालं ग्रुरूयतया तदाभासः । किञ्च, अन्यतरासिद्धो यदा हेत्वाभासस्तदा वादी निग्रहीतः स्यात्, न च निग्रहीतस्य पश्चादनिग्रह इति युक्तम् । 15 नापि हेतुसमर्थनं पश्चायुक्तम्, निग्रहान्तत्वाद्वादस्येति । अत्रोच्यते-यदा वादी सम्यग्-घेतुत्वं प्रतिपद्यमानोऽपि तत्समर्थनन्यायविस्मरणादिनिमित्तेन प्रतिवादिनं प्राक्षिकान् वा प्रतिबोधयितुं न शक्नोति, असिद्धतामपि नाजुमन्यते, तदान्यतरासिद्धत्वेनैव निग्-ह्यते । तथा, स्वयमनभ्युपगतोऽपि परस्य सिद्धइत्येतावाँनै(इत्येतावत्ते)वोपन्यस्तो हेतुरन्य-

तरासिद्धो निग्रहाधिकरणम्, यथा साङ्ख्यस्य जैनं प्रति 'अचेतनाः सुखादय उत्पत्ति-20 मच्चात् घटवत्' इति ।

§ ५८. साध्यविपरीतव्याप्तो विरुद्धैः । यथा अपरिणामी श्रब्दः क्रतकत्वादिति । क्रुतकत्वं ह्यपरिणामित्वविरुद्धेन परिणामित्वेन व्याप्तमिति ।

§५९. यस्यान्यथानुपपत्तिः सन्दिद्यते सोऽनैकान्तिकः । स द्वेधा - निर्णातविपक्ष-वृत्तिकः सन्दिग्धविपक्षवृत्तिकश्व । आद्यो यथा नित्यः ग्रब्दः प्रमेयत्वात् । अत्र हि 25 प्रमेयत्वस्य वृत्तिर्नित्ये व्योमादौ सपक्ष इव विपक्षेऽनित्ये घटादावपि निश्चिता । द्वितीयो यथा अभिमतः सर्वज्ञो न भवति वक्तृत्वादिति । अत्र हि वक्तृत्वं विपक्षे सर्वज्ञे संदिग्ध-वृत्तिकम्, सर्वज्ञः किं वक्ताऽऽद्दोस्विन्नेति सन्देहात् । एवं स व्यामो मित्रापुत्रत्वादित्या-द्यप्युदाहार्यम् ।

§६०. अकिञ्चित्कराख्यअतुर्थोऽपि हेत्वाभासमेदो धर्मभूषणेनोदाहृतो न अद्भेयः ।

१ तुलना प्र. न. ६. ४७ । २ तुलना-प्र. न. ६. ४८-५१। ३- इत्येतावामेवोप०-सं०। ध तुलना- प्र. न. ६. ५२, ५३ । ५ तुलना-प्र. न. ६. ५४-५७ ।

सिद्धसाधनो बाधितविषयश्रेति द्विविधस्याप्यप्रयोजकाह्वयस्य तस्य प्रतीत-निराकृता-ख्यपक्षाभासभेदानतिरिक्तत्वात् । न च यत्र पक्षदोषस्तत्रावश्यं हेतुदोषोऽपि वाच्यः, दृष्टान्तादिदोषस्याप्यवश्यं वाच्यत्वापत्तेः । एतेन कालात्ययापदिष्टोऽपि प्रत्युक्तो बेदितव्यः । प्रकरणसमोऽपि नातिरिच्यते, तुल्यबलसाध्य तद्विपर्ययसाधकहेतुद्वयरूपे सत्यस्मिन् प्रकृतसाध्यसाधनयोरन्यथानुपप्थ्यनिश्चयेऽसिद्ध एवान्तर्भावादिति संक्षेपः । 5

[ २१. आगमप्रमाणनिरूपणम् । ]

§ ६१. आप्तैवचनादाविर्भूतमर्थसंवेदनमागमः । न च व्याप्तिग्रहणवलेनार्थप्रति-पादकत्वाद् धूमवदस्यानुमानेऽन्तर्भावः, क्रूटाक्र्टकार्पापणनिरूपणप्रवणप्रत्यक्षवदभ्यास-दशायां व्याप्तिग्रहनैरपेक्ष्येणैवास्यार्थवोधकत्वात् । यथास्थितार्थपरिज्ञानपूर्वकहितोपदेज्ञ-प्रवण आप्तैः । वर्णपदवाक्यात्मकं तद्वचनम् । वर्णोऽकारादिः पौद्धलिकः । पदं सङ्केत- 10 वत् । अन्योऽन्यापेक्षाणां पदानां सम्रुदायो वाक्यम् ।

§ ६२. तैदिदमागमप्रमाणं सर्वत्र विधिप्रतिषेधाभ्यां स्वार्थमभिदधानं सप्तभङ्गीमनु-गच्छति, तथैव परिपूर्णार्थप्रापकत्वलक्षणतात्त्विकप्रामाण्यनिर्वाहात् , कचिदेकभङ्गदर्शनेऽपि व्युत्पन्नमतीनामितरभङ्गाक्षेपश्रौव्यात् । यत्र तु घटोऽस्तीत्यादिलोकवाक्ये सप्तभङ्गी-संस्पर्श्वज्ञुन्यता तत्रार्थप्रापकत्वमात्रेण लोकापेक्षया प्रामाण्येऽपि तत्त्वतो न प्रामाण्यमिति 15 द्रष्टव्यम् ।

# [ २२. सप्तभङ्गीस्वरूपचर्चा । ]

§ ६३. केयं सप्तभङ्गीति चेदुच्यते – एकत्र वस्तुन्येकैकधर्मपर्यनुयोगवश्चादविरोधेन व्यस्तयोः समस्तयोश्च विधिनिषेधयोः कल्पनया स्वात्काराङ्कितः सप्तधा वाक्व्रयोगः सप्तभर्ङ्गा<sup>®</sup> । इयं च सप्तभङ्गी वस्तुनि प्रतिपर्यायं सप्तविधधर्माणां सम्मवात् सप्तविध- 20 संशयोत्थापितसप्तविधजिज्ञासामूलसप्तविधप्रश्नानुरोधादुपपद्यते<sup>®</sup> । तत्र स्यादस्त्येव सर्व-मिति प्राधान्येन विधिकल्पनया प्रथमो भर्ङ्गः । स्यात्-कथश्चित् स्वद्रव्यक्षेत्रकालभावा-पेक्षयेत्यर्थः । अस्ति हि घटादिकं द्रव्यतः पार्थिवादित्वेन, न जलादित्वेन । क्षेत्रतः पाटलिपुत्रकादित्वेन, न कान्यकुव्जादित्वेन । कालतः शैशिरादित्वेन, न वासन्तिका-दित्वेन । भावतः झ्यामादित्वेन, न रक्तादित्वेनेति । एवं स्यान्नास्त्येव सर्वमिति प्राधा- 25 न्येन निषेधकल्पनया द्वितीयैः । न चासत्त्वं काल्पनिकम् ; सत्त्ववत् तस्य स्वातन्त्र्येणानुभ-वात्, अन्यथा विपक्षासत्त्वस्य तात्त्विकस्याभावेन हेतोस्तैरूप्यव्याघातप्रसङ्कात् । स्या-दस्त्येव स्यान्नास्त्येवेति प्राधान्येन कमिकविधिनिषेधकल्पनया तृतीर्थः । स्यादवक्तव्य-मेवेति युगपत्प्राधान्येन विधिनिषेधकल्पनयां <sup>°</sup>वतुर्थः, एकेन पदेन युगपदुभयोर्वक्तुम-

१्प्र. न. ४.१। २ तुलना-प्र. न. ४.४। ३ तुलना-प्र. न.४.८,९। ४ तुलना-प्र. न.४.१०। ५ तुलना-प्र. न.४. १३। ६ प्र. न. ४.१४। ७ तुलना-प्र. न.४. ३७-४२। इतुलना-प्र. न. ४. १५। ५ तुलना-प्र. न. ४.१६। १० तुलना-प्र. न. ४.१७। ११ तुलना-प्र. न. ४. १८।

#### जैनतर्कभाषा ।

शक्यत्वात् । शतृशानंशौ सदित्यादौ साङ्केतिकपदेनापि क्रमेणार्थद्वयबोधनात् । अन्यतर-त्वादिना कथञ्चिदुभयबोधनेऽपि प्रातिस्विकरूपेणैकपदादुभयबोधस्य ब्रह्मणापि दुरुपपा-दत्वात् । स्यादस्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति विधिकल्पनया युगपद्विधिनिषेधकल्पनया च पञ्चमैः । स्यात्नास्त्येव स्यादवक्तव्यमेवेति निषेधकल्पनया युगपद्विधिनिषेधकल्पनया च उ च पष्ठैः । स्यादस्त्येव स्याजात्स्येव स्यादवक्तव्यमेवेति विधिकिषेधकल्पनया युगपद्विधिनिषेधकल्पनया द्विधिनिषेधकल्पनया च सप्तर्मं इति ।

§ ६४. सेयं सप्तमङ्गी प्रतिभङ्ग(ङ्गं) सकलादेशस्वभावा विकलादेशस्वभावा चे । तत्र प्रमाणप्रतिपञ्चानन्तधर्मात्मकवस्तुनः कालादिभिरभेदवृत्तिप्राधान्यादभेदोपचाराद्वा यौगपद्येन प्रतिपादकं वच: सकलादेशः । नयविषयीकृतस्य वस्तुधर्मस्य भेदवृत्तिप्राधा-10 न्याद्भेदोपचाराद्वा क्रमेणाभिधायकं वाक्यं विकलादेशः । ननु कः क्रमः, किं वा यौगर्षद्यम् १ । उच्यते-यदास्तित्वादिधर्माणां कालादिभिभेंदविवक्षा तदैकशब्दस्यानेका-र्थप्रत्यायने शक्त्यभावात् क्रमः । यदा तु तेषामेव धर्माणां कालादिभिरभेदेन वृत्तमा-त्मरूपमुच्यते तदैकेनापि शब्देनैकधर्मप्रत्यायनमुखेन तदात्मकतामापन्नस्यानेकाशेषरूप-स्य वस्तुनः प्रतिपादनसम्भवाद्यौगपद्यम् ।

§ ६५. के पुनः कालादयः १। उच्यते-काल आत्मरूपमर्थः सम्बन्ध उपकारः 15 गुणिदेशः संसर्गः शब्द इत्यष्टौ । तत्र स्याजीवादि वस्त्वस्त्येवेत्यत्र यत्कालमस्तित्वं त्वत् ( तत् )कालाः शेषानन्तधर्मा वस्तुन्येकत्रेति तेषां कालेनाभेदवृत्तिः । यदेव चास्ति त्वस्य तद्गुणत्वमात्मरूपं तदेवान्यानन्तगुणानामपीत्यात्मरूपेणाभेदवृत्तिः । य एव चाधारे(रो)ऽर्थो द्रव्याख्योऽस्तित्वस्य स एवान्यपर्यायाणामित्यर्थेनामेदव्वत्तिः । य एव 20 चाविष्वग्भावः सम्बन्धोऽस्तित्वस्य सं एवान्येषामिति सम्बन्धेनामेदव्दत्तिः । य एव चोपकारोऽस्तित्वेन स्वानुरक्तत्वकरणं स एवान्यैरपीत्युपकारेणाभेदवृत्तिः । य एव गुणिनः सम्बन्धी देशः क्षेत्रलक्षणोऽस्तित्वस्य स एवान्येपामिति गुणिदेशेनामेदवृत्तिः । य एव चैकवस्त्वात्मनाऽस्तित्वस्य संसर्गः स एवान्येषामिति संसर्गेणामेदवृत्तिः। गुणीभृत-भेदादभेदप्रधानात् सम्बन्धाद्विपर्ययेण संसर्गस्य भेदः । य एव चास्तीति शब्दोऽस्ति-25 त्वधर्मात्मकस्य वस्तुनो वाचकः स एवाशेषानन्तधर्मात्मकस्यापीति शब्देनाभेदवृत्तिः, पर्यायार्थिकनयगुणभावेन द्रव्यार्थिकनयप्राधान्यादुपपद्यते । द्रव्यार्थिकगुणभावेन पर्या-यार्थिकप्राधान्ये तु न गुणानाममेदवृत्तिः सम्भवति, समकालमेकत्र नानागुणानामसम्भ-वात्, सम्भवे वा तदाश्रयस्य मेदप्रसङ्गात् । नानागुणानां सम्बन्धिन आत्मरूपस्य च भिन्नत्वात्, अन्यथा तेषां मेदविरोधात्, स्वाश्रयस्यार्थस्यापि नानात्वात्, अन्यथा 80 नानागुणाश्रयत्वविरोधात् । सम्बन्धस्य च सम्बन्धिभेदेन मेददर्शनात्, नानासम्बन्धि-

१-०नची-रत्नाकरा० ४. १८ । २ प्र. न. ४. १९ । ३ प्र. न. ४. २० । ४ तुल्लना प्र. न. ४. २१ ।

५ तुलना प्र. न. ४. ४३ । ६ प्र. न. ४. ४४ । ७ तुलना-प्र. न. ४. ४५ । ८ इष्टव्या-रत्नाकरा० ४. ४४ ।

Jain Education International

भिरेकत्रैकसम्बन्धाघटनात् । तैः क्रियमाणस्योपकारस्य च प्रतिनियतरूपस्यानेकत्वात् , अनेकैरुपकारिभिः क्रियमाणस्योपकारस्यैकस्य विरोधात् । गुणिदेशस्य च प्रतिगुणं मेद्रात् , तदमेदे भिन्नार्थगुणानामपि गुणिदेशाभेदप्रसङ्घात् । संसर्गस्य च प्रतिसंसर्गि मेदात् , तदमेदे संसर्गिभेदविरोधात् । शब्दस्य प्रतिविषयं नानात्वात् , सर्वगुणानामे-कञ्चब्दवाच्यतायां सर्वार्थानामेकशब्दवाच्यतापत्तेरिति कालादिभिर्भिजात्मनामभेदोप- 5 चारः क्रियते । एवं भेदवतितदुपचारावपि वाच्याविति । पर्यवसितं परोक्षम् । ततभ निरूपितः प्रमाणपदार्थः ।

इति महामहोपाध्यायश्रीकल्याणविजयगणिशिष्यमुख्यपण्डितश्रीलामविजयगणिशिष्यावतं-सपण्डितश्रीजीतविजयगणिसतीर्थ्यपण्डितश्रीनयविजयगणिशिष्येण पण्डितश्रीपद्म-विजयगणिसहोदरेण पण्डितयशोविजयगणिना ऋतायां जैनतर्क-भाषायां प्रमाणपरिच्छेदः सम्पूर्णः ।

# २. नयपरिच्छेदः।

----

[ १. नयानां स्वरूपनिरूपणम् । ]

§ १. प्रमाणान्युक्तानि । अथ नया उच्यन्ते । प्रमाणपरिच्छित्रस्यानन्तधर्मात्म-कस्य वस्तुन एकदेशग्राहिणस्तदितरांशाप्रतिक्षेपिणोऽध्यवसायविशेषा नयाः । प्रमाणे- 15 कदेश्वत्वात् तेषां ततो भेदः । यथा हि सग्रुद्रैकदेशो न सग्रुद्रो नाप्यसग्रद्रस्तथा नया अपि न प्रमाणं न वाऽप्रमाणमिति । ते च द्विधा - द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकभेदात् । तत्र प्राधान्येन द्रव्यमात्रग्राही द्रव्यार्थिकः । प्राधान्येन पर्यायमात्रग्राही पर्यायार्थिकः । तत्र द्रव्यार्थिकस्त्रिधा नैगमसङ्ग्रहच्यवहारभेदात् । पर्यायार्थिकश्वतुर्धा ऋजुम्रत्रज्ञ्द्समभिरू-देवंभूतमेदात् । ऋजुम्रुत्रो द्रव्यार्थिकस्यैव मेद इति तु जिनमद्रगणिश्वमाश्रमणाः । 20

§ २. तत्र सामान्यविशेषाद्यनेकधर्मोपनयनपरोऽध्यवसायो नैगमः, यथा पर्या ययोर्द्रव्ययोः पर्यायद्रव्ययोश्च ग्रुख्याग्रुख्यरूपतया विवक्षणपरः। अत्र सचैतन्यमात्मनीति

१ तुलना--प्र. न. ७. १। २ तुलना--पंनाप्रमाणं प्रमाणं वा नयो झानात्मको मतः । स्यात्प्रमाणेकदेशस्तु धर्वथाप्यविरोधतः ॥ नाथं वस्तु नचावस्तु वस्त्वंशः कथ्यते यतः । नाधमुद्रः धमुद्दो वा धमुदांशो यथोच्यते ॥" तत्त्वार्थस्लोकवा० १.६.२१,५ । ३ तुलना-प्र. न. ७. ५ । ४ तुलना-प्र. न. ७. ६ । ५ तुलना-प्र. न. ७. २७ । ६ तुलना-प्र. न. ७. ७ । "तुलप्रधानभावेन धर्मयोरेकधर्मिणि । विषक्षा नैगमोऽखन्तभेदोक्तिः स्यात्तदाक्ततिः ॥" लघीय० ६.१८ । तत्त्वार्थस्लोकवा० १.३३. २१ ।

२१

पर्याध्रमोर्ग्रेख्याग्रुख्यतया विवक्षणम्। अत्र चैतन्याख्यस्य व्यञ्जनपर्यायस्य विशेष्यत्वेन ग्रुस्प्रेस्वान्, सत्त्वाख्यस्य तु विशेषणत्वेनाग्रुख्यत्वात्। प्रद्वत्तिनिद्वत्तिनिबन्धनार्थक्रिया-कार्रस्वान्छक्षितो व्यञ्जनपर्यायः। भूतभविष्यस्वसंस्पर्श्वरदितं वर्तभानकालावच्छित्रं वस्तु-स्वर्द्धव्याग्रिपर्यायः। वस्तु पर्यायवद्द्रव्यमिति द्रव्ययोर्धुख्याग्रुख्यतया विवक्षणम्, पर्या-यवद्व्द्रव्याख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन प्राधान्यात्, वस्त्वाख्यस्य विशेषणत्वेन गौण-त्वक्ष्य्व्व्याख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन प्राधान्यात्, वस्त्वाख्यस्य विशेषणत्वेन गौण-त्वक्ष्य्व्व्याख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन प्राधान्यात्, वस्त्वाख्यस्य विशेषणत्वेन गौण-त्वक्ष्य्व्व्याख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन प्राधान्यात्, वस्त्वाख्यस्य विश्वणम्, अत्र विषयासक्तजीवाख्यस्य धर्मिणो विशेष्यत्वेन ग्रुख्यत्वात्, सुखलक्षणस्य तु धर्मस्य तद्विद्येक्ष्याद्वेनाग्रुख्यत्वात्। नं चैवं द्रव्यपर्यायागाद्वत्वेन नेगमस्य प्रामाण्यप्रसङ्गः, प्राधान्येनः तद्वभ्रयावगाहिन एव ज्ञानस्य प्रमाणत्वात्।

§ ३. सामान्यमात्रग्राही परामर्भः सङ्ग्रहेः-स द्वेघा, परोऽपर्र्श्व । तत्राशेषविशेषे-10 घ्वौदासीन्यं मजमानः शुद्धद्रव्यं सन्मात्रममिमन्यमानः परः सङ्ग्रहेः । यथा विश्वमेकं सदविशेषादिति । द्रव्यत्वादीन्यवान्तरसामान्यानि मन्वानस्तद्भेदेषु गजनिमीलिकाम-वलम्बमानः पुनरपरसङ्ग्रहेः । सङ्ग्रहेण गोचरीक्ठतानामर्थानां विधिपूर्वकमवहरणं येनाभि सन्धिना क्रियते स व्यवहारीः । यथा यत् सत् तद् द्रव्यं पर्यायो वी । यद् द्रव्यं तजीवादि षड्रियम् । यः पर्यायः स द्विचिधः - क्रमभावी सहमावी चेत्यादि ।

15 § ४. फ्रेंजु वर्तमानक्षणस्थायिपर्यायमात्रं प्राधान्यतः सूचयत्रभिप्राय ऋजुसूत्रः । यथी सुरिविवर्तः सम्प्रत्यस्ति । अत्र दि क्षणस्थायि सुसाख्यं पर्यायमात्रं प्राधान्येन प्रद-रेयते, तद्धिकरणभूति पुनरात्मद्रव्यं गौणतया नार्प्यत इति ।

र्ड के कोलादिसेदेन घ्वनेरर्थमेदं प्रतिपद्यमानः श्रन्दः । कालकारकलिङ्गसङ्ख्या-पुरुषोपसर्गाः कालादयः । तत्र बभूव भवति मविष्यति सुमेरुरित्यत्रातीतादिकालमेदेन 20 सुमेरोभेंद्रप्रतिपत्तिः, करोति क्रियते क्रम्भ इत्यादी कारकमेदेन, तटस्तटी तटमित्यादी लिङ्गमेदेन, दाराः कल्वमित्यादी संख्यामेदेन, यास्यसि त्वम्, यास्यति भवानित्यादी पुरुषमेदेन, सन्तिष्ठते अवतिष्ठते इत्यादाषुपसर्गमेदेन ।

िति तिर्वे तिर्वे तिर्वे विकार विकार विकार विकार करते हैं। तिर्दे दिन्ती में स्वान्द्रेष्ट्र निरुक्ति मेद्रेन मिलमर्थं समभिरोहन् समभिरूढः । अन्दनयो हि पर्याय मेदेऽप्यर्था मेदमभिप्रेति, समभिरूढस्तु पर्याय मेदे मिल्रानर्थानभिमन्यते ।

१ तुलना-प्र. न. ७. ८। तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३, ३२, ३३ । २ तुलना-प्र. न. ७. ९। तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. ३९ । ३ तुलना-प्र. न. ७. १० । तत्त्वार्थल्लोकवा १. ३३. ४३. । ४ तुलना-तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. २२, २३ । ५ प्र. न. ७. १९ । तल्वार्थल्लोकवा १. ३३. ४३. । ४ तुलना-तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. २२, २३ । ५ प्र. न. ७. १९ । तल्वार्थल्लोकवा १. ३३. ४३. । ४ तुलना १. ३३. ५१, ५५ । ६ तुलना-प्र. न. ७. १४ । ७ प्र. न. ७. १९ । त्र्व्वा-ल्युप्रिंग ६. १९ । तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. ५१, ५५ । ६ तुलना-प्र. न. ७. १४ । ७ प्र. न. ७. १९ । ह्युलना-प्र. न. ७. १९ । ९ प्र. न. ७. १९ । १० प्र. न. ७. २३ । तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. ५८ । ११ तुलना-प्र. न. ७. २४ । १२ तुलना-प्र. न.७.२८, २९ । तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. ६९ । १३. ५८ । १९ तुलना-प्र. न. ७. २४ । १२ तुलना-तत्त्वार्थरलोकवा १. ३३. ६८ - ७२ । १४ तुलना प्र. न. ७. ३३ । १५ प्र. न. ७. ३६ । तुलना-तत्त्वार्थ-स्तोकवा १. ३३. ७६, ७७ । अभेदं त्वर्थगतं पर्यायशब्दानाम्रुपेक्षत इति, यथा ईन्दनादिन्द्रः, शकनाच्छकः, पूर्दा-रणात्पुरन्दर इत्यादि ।

§७. ग्रैब्दानां स्वप्रष्टतिनिमित्तभूतक्रियाविष्टमर्थं वाच्यत्वेनाभ्युपगच्छक्रेवम्भृतः । यथेन्दनमनुभवक्रिन्द्रः । समभिरूढनयो हीन्दनादिक्रियायां सत्यामसत्यां च वासवादे-रर्थस्येन्द्रादिव्यपदेश्वमभिप्रैति, क्रियोपलक्षितसामान्यस्यैच प्रष्टत्तिनिमित्तत्वात्, पशु- 5 विश्वेषस्य गमनक्रियायां सत्यामसत्यां च गोव्यपदेशवत्, तथारूढेः सद्भावात् । एव-म्भूतः पुनरिन्दनादिक्रियापरिणतमर्थं तत्क्रियाकाले इन्द्रादिव्यपदेश्वभाजमभिमन्यते । न हि कश्विदक्रियाश्वव्दोऽस्यास्ति । गौरश्व इत्यादिजातिश्वव्दाभिमतानामपि क्रियाश बदत्वात्, गच्छतीति गौः, आशुगामित्त्वादश्व इति । शुक्लो, नील इति गुणश्वव्दाभि-मता अपि क्रियाशव्दा एव, शुचीमवनाच्छुक्लो, नीलनाक्रील इति । देवदत्तो यझदत्त 10 इति यद्दव्छाश्वब्दाभिमता अपि क्रियाशव्दा एव, देव एनं देयात्, यज्ञ एनं देयादिति । संयोगिद्रव्यर्थब्दाः समवाय(यि)द्रव्यश्वव्दाश्वाभिमताः क्रियाशव्दा एव दण्डोऽस्या-स्तीति दण्डी, विषाणमस्यास्तीति विषाणीत्यस्तिक्रियाप्रधानत्वात् । पश्चतयी त श्वव्दानां च्यवहारमात्रात्, न तु निश्वयादित्ययं नयः स्वीक्रुरुते ।

६८. ऍतेष्वाद्याश्वत्वारः प्राधान्येनार्थगोचरत्वादर्थनयाः अन्त्यास्तु त्रयः प्राधा- 15 न्येन झब्दगोचरत्वाच्छब्दनयाः । तथा विश्चेषग्राद्दिणोऽपितनयाः, सामान्यग्राद्दिणश्चान-पिंतनयाः । तत्रानपिंतनयमते तुल्यमेव रूपं सर्वेषां सिद्धानां मगवताम् । अपिंतनयमते त्वेकद्विज्ञ्यादिसमयसिद्धाः स्वसमानसमयसिद्धेरेव तुल्या इति । तथा, लोकप्रसिद्धार्थानु-वादपरो व्यवद्दारनयः, यथा पञ्चस्वपि वर्णेषु अर्मरे सत्सु इयामो अमर इति व्यपदेशः । तात्त्विकार्थाम्युपगमपरस्तु निश्चयः, स पुनर्मन्यते पञ्चवर्णो अमरः, बादरस्कन्धत्वेन 20 तच्छरीरस्य पञ्चवर्णपुद्वलैनिंष्पन्नत्वात् , श्रुङ्घादीनां च न्यग्भूतत्वेनानुपलक्षणात् । अथवा एकनयमतार्थग्राही व्यवद्दारः, सर्वनयमतार्थग्राही च निश्चयः । न चैवं निश्वयस्य प्रमाणत्वेन नयत्वव्याघातः, सर्वनयमतस्यापि स्वार्थस्य तेन प्राधान्याम्युपगमात् ! तथा, ज्ञानमात्रप्राधान्याम्युपगमपरा ज्ञाननयाः । क्रियामात्रप्राधान्याम्युपगमपराश्च क्रियानयाः । तत्रर्ञुक्षत्रादयश्वत्त्वारे नयाश्चारित्रलक्षणायाः क्रियाया एव प्राधान्यमप्रु-पगच्छन्ति, तस्या एव मोक्षं प्रत्यव्यवद्विकारणत्वात् । नैगमसंग्रहव्यवद्दारास्तु यद्यपि चारित्रश्रुतसम्यक्त्वानां त्रयाणामपि मोश्वकारणत्वात् । नैगमसंग्रहव्यवद्वारास्तु यद्यपि चारित्रश्रुतसम्यक्त्वानां त्रयाणामपि मोश्वकारणत्वमच्छन्ति, तथापि व्यस्तानामेव, न तु समस्तानाम्, एतन्मते ज्ञानादित्रयादेव मोक्ष इत्यनियमात्, अन्यथा नयस्वद्दानि-प्रसङ्गात् , सम्रुदयवादस्य स्थितपक्षत्वादिति द्रष्टव्यम् ।

१ तुलना प्र. न. ७. ३७। २ प्र. न. ७. ४०, ४९ । तुलना-तत्त्वार्थश्वोकवा० १. ३३. ७८, ७९ । ३-०स्य च गमन०-प्र० व० । ४-०शब्दः स०-सं० । ० शब्दा स०-प्र० । ५ तुलना-प्र. न. ७. ४४ । तत्त्वार्थश्वोकवा० १. १३. ८१ । ६-०अमेरंषु सःख्र-सं० प्र० ।

#### जैनतर्कभाषा ।

§ ९. कः पुनरत्र बहुविषयो नयः को वाऽल्पविषयः ?, इति चेदुच्येते-सन्मात्र-गोचरात्संग्रहात्तावन्नेगमो बहुविषयो भावाभावभूमिकत्वात् । सद्विशेषप्रकाश्चकाद्यवहा-रतः संग्रहः समस्तसत्समूहोपदर्शकत्वाद्वहुविषयः । वर्तमानविषयावरुम्विन ऋजुद्यत्रा-त्कालत्रितयवर्त्त्यर्थजातावरूम्बी व्यवहारो बहुविषयः । कालादिभेदेने भिन्नार्थोपदेशका-ठ च्छब्दात्तद्विपरीतवेदक ऋजुद्वत्रो बहुविषयः । न केवलं कालादिभेदेनेवर्जुद्यत्रादल्पार्थता श्रब्दस्य, किन्तु मावघटस्यापि सद्भावासद्भावादिनाऽर्पंतस्य स्याद् घटः स्यादघट इत्यादिभङ्गपरिकरितस्य तेनाम्युपगमात् तस्यर्ज्जद्वत्राद् विशेषिततरत्वोपदेशात् । यद्य-पीद्यसम्पूर्णसप्तभङ्गपरिकरितं वस्तु स्याद्वादिन एव सङ्गिरन्ते, तथापि ऋजुद्वक्ठत्वेतद-म्युपगमापेक्षयाऽन्यतरभङ्गेन विशेषितप्रतिपत्तिरत्रादुष्टेत्यदोष इति वदन्ति । प्रतिपर्याय शब्दमर्थभेदमभीप्सतः समभिरूढाच्छब्दस्तद्विषया(द्विपर्यया)नुयायित्वाद्वहुविषयः । प्रति-क्रियं विभिन्नमर्थं प्रतिजानानादेवम्भूतात्समभिरूढः तदन्यथार्थस्थापकत्वाद्वहुविषयः । § १०. नर्यवाक्यमपि स्वविषये प्रवर्त्तमानं विधिप्रतिषेधाभ्यां सप्तभङ्गीमनुगच्छति, विकलादेशत्वात् , परमेतद्वाक्यस्य प्रमाणवाक्याद्विशेष इति द्रष्टव्यम् ।

#### [ २. नयाभासानां निरूपणम् । ]

15 § ११. अथ नयामासाः । तत्र द्रव्यमात्रग्राही पर्यायप्रतिक्षेपी द्रव्यार्थिकाभासः । पर्यायमात्रग्राही द्रव्यप्रतिक्षेपी पर्यायार्थिकाभासः । धैर्मिधर्मादीनामे (मै)कान्तिकपार्थक्या-भिसन्धिनैंगमाभासः, यथा नैयायिकवैशेषिकदर्शनम् । संत्ताऽद्वैतं स्वीक्रुर्वाणः सकलविशेषा-भिसन्धिनैंगमाभासः, यथा नैयायिकवैशेषिकदर्शनम् । संत्ताऽद्वैतं स्वीक्रुर्वाणः सकलविशेषा-श्रिराचक्षाणः संग्रहामासः यथाऽखिलान्यद्वैतवादिदर्शनानि सांख्यदर्शनं च । अपार-मार्थिकद्रव्यपर्यायविभागाभिग्रायो व्यवहारामासः, यथा चार्वाकदर्शनम्, चौर्वाको हि 20 प्रमाणप्रतिपत्रं जीवद्रव्यपर्यायादिप्रविभागं कल्पनारोपितस्वेनापद्वुतेऽविचारितरमणीयं भूतचतुष्टयप्रविभागमात्रं तु स्थूललोकव्यवद्वाराचुयायितया समर्थयत इति । वैर्तमान-पर्यायाभ्युपगन्ता सर्वथा द्रव्यापलापी ऋजुद्धत्रामासः, यथा त्रायागतं मतं । कौलादि-मेदेनार्थभेदमेवाभ्युपगच्छन् शब्दाभासः, यथा वभूव भवति भविष्यति सुमेरुरित्यादयः श्रब्दा भिन्नमेवार्थमभिदघति, भिन्नकालश्वब्दत्वात्तादक्सिद्वान्यशब्दवदिति । पैर्याय-25 घ्वनीनामभिधेयनानात्त्वमेव कक्षीकुर्वाणः समभिरूढाभासः, यथा इन्द्रः शकः पुरन्दर इत्यादयः शब्दा भिन्नाभिधेया एव, भिन्नशब्दत्तवात्त् , करिक्वरङ्गवद्वदिति । क्रिया-

१ तुलना---प्र. न. ७. ४६--५२ । सर्वार्थ० १. ३३। तस्वार्थळोकवा० १. ३३. ८२--८९। २ तुलना--प्र. न ७. ५३. । ३ तुलना--प्र. न. ७. १९, १२ । लधीय० स्ववि० ५. ९. । तस्वार्थ-रूठोकवा० १. ३३. ३१, ३४, ३६, ३८, ४०, ४२, ४४, ४७ । ७ तुलना--प्र. न. ७. १७, १८, २१, २२। लघीय० ५. ८। तत्त्वार्थळोकवा० १. ३३. ५२--५४, ५७। ५ तुलना--प्र. न. ७. २५, २६। लघीय० ५. १२. । तत्त्वार्थळोकवा० १. ३३. ६०। ६ स्या. र. ए० १०५८। ७ तुलना--प्र. न. ७. ३०, ३६. ३०, ३१ तत्त्वार्थळोकवा० १. ३३. ६०। ६ स्या. र. ए० १०५८। ७ तुलना--प्र. न. ७. ३५, ३५ । तत्त्वार्थळोकवा० १. ३३. ६० स्व. स्व. र. ए० १०९८ । ७ तुलना--प्र. न. ७. २५, २६ । तत्त्वार्थळोकवा० १. ३३. ६० द्र स्यागतमतं--धं० मु० । ९ तुलना--प्र. न. ७. ३४, ३५ । तत्त्वार्थळो कवा. १. ३३ ८०. १ १० तुलना--प्र. न. ७. ३८, ३९ । ११ तुल्ला-प्र. न. ७. ४२, । नाविष्टं वस्तु शब्दवाच्यतया प्रातीक्षिपत्रेवंभूताभासः, येथा विशिष्टचेष्टा शून्यं घटारूयं वस्तु न घटशब्दवाच्यं, घटस्रब्दप्रद्वत्तिनिमित्तभूतक्रियाशून्यत्वात् , पटवदिति । अर्था भिधायी शब्दप्रतिक्षेपी अर्थनयाभासः । शब्दाभिधाय्यर्थप्रतिक्षेपी शब्दनयाभासः । अपितमभिदधानोऽनर्पितं प्रतिक्षिपत्रपितनयाभासः । अनर्पितमाभिदधदर्पितं प्रतिक्षिपत्र-नर्पितामासः । लोकव्यवद्दारमम्युपगम्य तस्वप्रतिक्षेपी व्यवद्दाराभासः । तत्त्वमम्युप- 5 मम्य ब्यदद्दारप्रतिक्षेपी निश्वयाभासः । ज्ञानमम्युपगम्य क्रियाप्रतिक्षेपी ज्ञाननयाभासः । क्रियामम्युपगम्य ज्ञानप्रतिक्षेपी क्रियानयाभास इति ।

इति महामहोपाध्यायश्रीकस्याणविजयगणिशिष्यमुख्यपण्डितश्रीलाभविजयगणिशिष्या-वतंसपण्डितश्रीजीतविजयगणिसतीर्थ्यपण्डितश्रीनयविजयगणिशिष्येण पण्डितश्रीपद्मविजयगणिसहीदरेण पण्डितयशोविजयगणिना विरचितायां जैनतर्कभाषायां नयपरिच्छेदः सम्पूर्णः ।

10

રષ

# ३. निक्षेपपरिच्छेदः ।

missing ---

[ १. नामादिनिःश्चेपनिरूपणम् । ]

§ १. नया निरूपिताः । अथ निःक्षेपा निरूप्यन्ते । प्रकरणादिवशेनाप्रतिपत्या-(त्त्या)दिव्यवच्छेदकयथास्थानविनियोगाय शब्दार्थरचनाविशेपा निःक्षेपाः । मङ्गलादि- 15 पदार्थनिःक्षेपान्नाममङ्गलादिविनियोगोपपत्तेश्व निःक्षेपाणां फलवत्त्वम्, तदुक्तम्-"अप-स्तुतार्थापाकरणात् प्रस्तुतार्थव्याकरणाच निःक्षेपः फलवान्" [ ल्त्री० स्ववि० ७. २ ] इति । ते च सामान्यतश्वतुर्धा-नामस्थापनाद्रव्यभावभेदात् !

§ २. तत्र प्रकृतार्थनिरपेक्षा नामार्थान्यतरपरिणतिर्नामनिःक्षेपः । यथा सङ्केति-तमात्रेणान्पार्थस्थितेनेन्द्रादिश्चब्देन वाच्यस्य गोपालदारकस्य ग्रक्तादिपर्यायश्चब्दानभि- 20 धेया परिणतिरियमेव वा यथान्यत्रावर्तमानेन यदच्छाप्रष्टत्तेन डित्थडवित्थादिश्चब्देन वाच्या । तत्त्वतोऽर्थनिष्ठा उपचारतः श्चब्दनिष्ठा च । मेर्वादिनामापेक्षया यावद्रव्यभा-विनी, देवदत्तादिनामापेक्षया चायावद्रव्यभाविनी, यथा वा पुस्तकपत्रचित्रादि-लिखिता वस्त्वभिधानभूतेन्द्रादिवर्णावली ।

§ ३. यर्त्तु वस्तु तदर्थवियुक्तं तदमिप्रायेण स्थाप्यते चित्रादौ ताद्दशाकारम्, 25 अक्षादौ च निराकारम्, चित्राद्यपेक्षयेत्वरं नन्दीश्वरचैत्यप्रतिमाद्यपेक्षया च यावर्त्कथिकं स स्थापनानिःक्षेपः, यथा जिनप्रतिमा स्थापनाजिनः, यथा चेन्द्रप्रतिमा स्थापनेन्द्रः।

§ ४. भूतेंस भाविनो वा भावस कारणं यत्निक्षिप्यते स द्रव्यनिःक्षेपः, यथा-

१ प्र. न. ७. ४३ । २ -०प्रतिपत्सवर्च्छदक०-व० प्रते। प्रथमं लिखितं पठ्यते । ३ -०क्षया वा याव० -प्र• व० । ४ तुज्जना-विशेषा० गा० २६ । ५ तुल्लना-विशेष० गा० २८ ।

ऽनुभूतेन्द्रपर्यायोऽनुभविष्यमाणेन्द्रपर्यायो वा इन्द्रः, अनुभूतघृताधारत्वपर्यायेऽनुभवि-ण्यमाणघृताधारत्वपर्याये च घृतघटव्यपदेशवत्तत्रेन्द्रश्चब्दव्यपदेशोपपत्तेः । क्वचिदप्रा-धान्येऽपि द्रव्यनिःक्षेपः प्रवर्तते, यथाऽङ्गारमर्दको द्रव्याचार्यः, आचार्यगुणरद्वितत्वात् अप्रधानाचार्य इत्यर्थः । क्वचिदनुपयोगेऽपि, यथाऽनाभोगेनेहपरलोकाद्यार्श्वसालक्षणे-5 नाविधिना च भक्त्यापि क्रियमाणा जिनपूजादिक्रिया द्रव्यक्रियैव, अनुपयुक्तक्रियायाः साक्षान्मोक्षाङ्गत्वाभावात् । भक्त्याऽविधिनापि क्रियमाणा सा पारम्पर्येण मोक्षाङ्गत्वा-पेक्षया द्रव्यतामञ्चते, भक्तिगुणेनाविधिदोषस्य निरनुबन्धीकृतत्वादित्याचार्याः ।

§५. विवक्षितक्रियानुभूतिविशिष्टं स्वतत्त्वं यत्निक्षिप्यते स भावनिःक्षेपः, यथा इन्दनक्रियापरिणतो भावेन्द्र इति ।

§ ६. नर्तुं भाववर्जितानां नामादीनां कः प्रतिविश्रेषस्त्रिष्वपि ष्टच्यविशेषात् ?, 10 तथाहि-नाम तावन्नामवति पदार्थे स्थापनायां द्रव्ये चाविशेषेण वर्तते । भावार्थशून्यत्वं स्थापनारूपमपि त्रिष्वपि समानम्, त्रिष्वपि भावस्याभावात् । द्रव्यमपि नामस्थापना-द्रव्येषु वर्तत एव. द्रव्यस्यैव नामस्थापनाकरणात् , द्रव्यस्य द्रव्ये सुतरां वृत्तेश्वेति विरुद्ध-धर्माध्यासामावान्नेषां भेदो युक्त इति चेत् ; न; अनेन रूपेण विरुद्धधर्माध्यासामावेऽपि 15 रूपान्तरेण विरुद्धधर्माध्यासात्तद्भेदोपपत्तेः । तथाहि-नामद्रव्याभ्यां स्थापना तावदा-काराभिप्रायबुद्धिक्रियाफलदर्शनाद्भिद्यते, यथा हि स्थापनेन्द्रे लोचनसहस्राद्याकारः. स्थापनाकर्त्तश्च सद्भतेन्द्राभिप्रायो, द्रष्टुश्च तदाकारदर्श्वनादिन्द्रबुद्धिः, भक्तिपरिणतबु-द्धीनां नमस्करणादिकिया, तत्फलं च पुत्रोत्पच्यादिकं संवीक्ष्यते, न तथा नामेन्द्रे द्रव्येन्द्रे चेति ताभ्यां तस्य भेदः । द्रवैयमपि भावपरिणामिकारणत्वात्रामस्थापनाभ्यां 20 भिद्यते, यथा हानुपयुक्ती वक्ता द्रव्यम्, उपयुक्तत्वकाले उपयोगलक्षणस्य भावस्य कारणं भवति, यथा वा साधुजीवो द्रव्येन्द्रः सद्भावेन्द्ररूपायाः परिणतेः, न तथा नाम-स्थापनेन्द्राविति । नामापि स्थापनाद्रव्याभ्यामुक्तवैधर्म्यादेव भिद्यत इति । दुग्ध-तकादीनां श्वेतत्वादिनाऽमेदेऽपि माधुर्यादिना मेदवस्नामादीनां केनचिद्रुपेणामेदेऽपि रूपान्तरेण मेद इति स्थितम् ।

25 § ७. नर्नुं भाव एव वस्तु, किं तदर्थशून्यैर्नामादिभिरिति चेत् ; न; नामादीना-मपि वस्तुपर्यायत्वेन सामान्यतो भावत्वानतिक्रमात् , अविशिष्टे इन्द्रवस्तुन्युचरिते नामादिभेदचतुष्टयपरामर्श्वनात् प्रकरणादिनैव विशेषपर्यवसानात् । भाँवाक्रत्वेनैव वा नामादीनाम्रुपयोगः जिननामजिनस्थापनापरिनिर्वृतम्रुनिदेहदर्शनाद्भावोछासानुभवात् । केवलं नामादित्रयं भावोल्लासेऽनैकान्तिकमनात्यन्तिकं च कारणमिति ऐकान्तिकाल्य-

१ तुलना-विशेषा० गा० ५२। २ तुलना-विशेषा० गा० ५३। ३ तुलना-विशेषा० गा० ५४। अतुलना-विशेषा० गा० ५५। ५ -०परामर्शदर्शनात्-सं०। ६ तुलना-विशेषा० गा० ५६-५८।

नितकस्य भावस्याभ्यर्हितस्वमनुमन्यन्ते प्रवचनद्वद्वौः । एतच भिन्नवस्तुगतनामाद्य-पेक्षयोक्तम् । अभित्रवस्तुगतानां तु नामादीनां भावाविनाभूतत्वादेव वस्तुत्वम् , सर्वस्य वस्तुनः स्वाभिधानस्य नामरूपत्वात् , स्वाकारस्य स्थापनारूपत्वात् , कारणतायाश्च द्रव्यरूपत्वात् , कार्यापन्नस्य च स्वस्य भावरूपत्वात् । यदि च घटनाम घटधर्मो न भवेत्तदा ततस्तत्संप्रत्ययो न स्यात् , तस्य स्वाप्टथग्भूतसंबन्धनिमित्तकत्वादिति सर्वं नामा <sup>5</sup> त्मकमेष्टव्यम् । साकारं च सर्वं मति-शब्द घटादीनामाकार्रंवच्चात् , नीलाकारसंस्थान-विशेषादीनामाकाराणामनुभवसिद्धत्वात् । द्रव्यात्मकं च सर्वे उत्फणविफणकुण्डलिताका रसमन्वितसर्पवत् विकाररहितस्याविर्भावतिरोभावमात्रपरिणामस्य द्रव्यस्यैव सर्वत्र सर्व-दानुभवात् । भावात्मकं च सर्वं परापरकार्यक्षणसन्तानात्मकस्यैव तस्यानुभवादिति चतुष्टयात्मकं जगदिति नामादिनयसम्रुदयवादेः ।

[ २. निःक्षेपाणां नयेषु योजना । ]

§ ८. अथ नामादिनिक्षेपा नयैः सह योज्यन्ते । तत्र नामादित्रयं द्रव्यास्तिक-नयस्यैवाभिमतम्, पर्यायास्तिकनयस्य च भाव एव । आद्यस्य भेदौ संग्रहव्यवहारौ, नैगमस्य यथाक्रमं सामान्यग्राहिणो विशेषग्राहिणश्च अनयोरेवान्तर्भावात् । ऋजुस्रत्रा-दयश्व चत्वारो द्वितीयस्य मेदा इत्याचार्यसिद्धसेनमतानुसारेणाभिहितं जिनभद्रग- 15 णिक्षमाश्रमणपूज्यपादैः-

"नामाइतियं दृब्बद्वियस्य भावो च पज्जवणयस्स । संगहववहारा पढमगस्स सेसा उ इयरस्स ॥" [৬५] इत्यादिना विशेषावत्र्यके । स्वमते तु नमस्कारनिक्षेपविचारस्थले–

"भावं चिय सदुद्णया सेसा इच्छन्ति सव्वणिक्खेवे" [ २८४७ ] 20

इति वचसा त्रयोऽपि शब्दनयाः शुद्धत्वाद्भावमेवेच्छन्ति ऋजुस्रत्रादयस्तु चत्वा-रश्रतुरोऽपि निक्षेपानिच्छन्ति अविशुद्धत्वादित्युक्तम् । ऋजुस्रत्रो नामभाव-निक्षेपावेवेच्छतीत्यन्ये; तत्र( तन्न ); ऋजुस्रत्रेण द्रव्याभ्युपर्गमस्य सत्राभिहि-तत्वात्, पृथवत्वाभ्युपगमस परं निषेधात् । तथा च सत्रम्—"उज्जुसुअस्स एगे अणुवडत्ते स्नागमओ एगं दव्वावस्सायं, पुहत्तं नेच्छइ त्ति" [ अनुयो० 25 सू० १४ ] । कैथं चायं पिण्डावस्थायां सुवर्णादिद्रव्यमनाकारं भविष्यत्कुण्डलादि-पर्यायलक्षणमावहेतुत्वेनाभ्युपगच्छन् विशिष्टेन्द्राद्यभिलापहेतुभूतां साकारामिन्द्रादिस्था पनां नेच्छेत् ?, न हि दृष्टेऽनुपपर्कं नामेति । किश्व, इन्द्रादिसञ्ज्ञामात्रं तदर्थरहित-मिन्द्रादिश्वब्दवाच्यं वा नामेच्छन् अयं भावकारणत्वाविशेषात् कुतो नामस्थापने

१ -- मन्यन्ते च प्रव -- प्र । ३ विशेषा० गा० ५९ । ३ तुलना-विशेषा० ६० । ४-०माकारत्वाञ्ची०-प्र । ५ तुलना-विशेषा० गा० ६६-६८ । ६ तुलना-विशेषा० गा० ६९-७१ । ७ तुलना-विशेषा० गा० ७२, ७३ । ८ तुलना-विशेषा० गा० २८४८ । ९ द्रव्याभ्युपगतस्य-सं० । १० तुलना-विशेषा० गा० २८४९ ।

नेच्छेत् १ । प्रत्युत सुतरां तदम्युपगमो न्याय्यः । इन्द्रम्तिंख्ञणद्रव्य-विश्विष्टतदा-काररूपस्थापनयोरिन्द्रपर्यायरूपे भावे तादात्म्यसंबन्धेनावस्थितत्वात्तत्र वाच्यवात्रक् भावसंबन्धेन संबद्धान्नाम्नोऽपेक्षया सन्निहिततरकारणत्वात् । सङ्ग्रहेव्यवहारौ स्थापना-वर्जास्त्रीन्निक्षेपानिच्छत इति केचितः तन्नानवद्यं यतः संग्रहिकोऽसंग्रहिकोऽनर्पित मेदः परि-पूर्णो वा नैगमस्तावत् स्थापनामिच्छतीत्यवश्यमम्युपेयम् , सङ्ग्रहव्यवहारयोरन्यत्र द्रव्यार्थिके स्थापनामयुपगमावर्जनात् । तत्राद्यपक्षे संग्रहे स्थापनाम्युपगमप्रसङ्गः, संग्रहनयमतस्य संग्रहिकनैगममताविशेषात् । दितीये व्यवहारे तदम्युपगमप्रसङ्गः, तन्मतस्य व्यवहारमतादविशेषात् । तत्रीद्यपे च निरपेक्षयोः संग्रहव्यवहारयोरन्यत्र ख्यापनान्द्युपगमोपपत्तावपि सम्रुदितयोः संपूर्णनैगमरूपत्वात्तदम्युपगमप्रसङ्गः, तन्मतस्य व्यवहारमतादविशेषात् । तृतीये च निरपेक्षयोः संग्रहव्यवहारयोन् स्थापनान्द्युपगमोपपत्तावपि सम्रुदितयोः संपूर्णनैगमरूपत्वात्तदम्युपगमप्रसङ्गः, वात्स्थापनाम्युपगमित्रत्येकं तदेकैकमागग्रहणात् । किञ्च, सङ्ग्रहव्यवहारयोर्नेगमान्दर्मा बात्स्थापनाम्युपगमलक्षणं तन्मतमपि तत्रान्दर्भुतमेव, उभयधर्मलक्षणस्य विषयस्य प्रत्येकमप्रवेशेऽपि स्थापनारूथणस्यैकधर्मस्य प्रवेशस्य प्रवेशस्य स्रपादत्वात्, स्थापनासामान्यत-द्विशेषाभ्युपगममात्रेणैव सङ्ग्रहव्यवहारयोभेदोपपत्तेति यथागमं भावनीयम् । एतैश्व नामादिनिक्षेपैर्जीवादयः पदार्था निक्षेप्याः ।

15

## [ ३. जीवविषये निःक्षेपाः । ]

§९. तत्र यद्यपि यस्य जीवस्याजीवस्य वा जीव इति नाम क्रियते स नाम-जीवः, देवतादिप्रतिमा च स्थापनाजीवः, औपश्रमिकादिमावशाली च मावजीव इति जीवविषयं निक्षेपत्रयं सम्भवति, न तु द्रव्यनिक्षेपः । अयं हि तदा सम्भवेत्, यद्यजीवः सम्नायत्यां जीवोऽमविष्यत्, यथाऽदेवः सम्नायत्यां देवो भविष्यत्(न्) द्रव्यदेव 20 इति । न चैतदिष्टं सिद्धान्ते, यतो जीवत्वमनादिनिधनः पारिणामिको माव इष्यत इति । तथापि गुणपर्यायवियुक्तत्वेन बुद्धचा कल्पितोऽनादिपारिणामिकमावयुक्तो द्रव्यजीवः, ग्रून्योऽयं मङ्ग इति यावत्, सतां गुणपर्यायाणां बुद्धचापनयस्य कर्तुम-श्रक्यजीवः, ग्रून्योऽयं मङ्ग इति यावत्, सतां गुणपर्यायाणां बुद्धचापनयस्य कर्तुम-श्रक्यत्वात् । न खल्ज ज्ञानायत्तार्थपरिणतिः, किन्तु अर्थो यथा यथा विपरिणमते तथा तथा ज्ञानं प्रादुरस्तीति । न चैवं नामादिचतुष्टयस्य व्यापितामङ्गः, यतः 25 प्रायः सर्वपदार्थेच्वन्येषु तत् सम्भवति । यद्यत्रैकस्मिम्न सम्भवति नैतावता मवत्य-व्यापितेति वृद्धाः । जीवश्वव्दार्थंज्ञस्तत्रान्जपयुक्तो द्रव्यजीव इत्यप्याहुः । अपरे तु वद-न्ति--अहमेव मनुष्यजीवो [द्रव्यजीवो]ऽभिधातव्यः उत्तरं देवजीवमप्रादुर्भूतमाश्रित्य अदं हि तस्योत्पिरसोर्देवजीवस्य कारणं भवामि, यतश्वाहमेव तेन देवजीवमावेन भवि-ण्यामि, अतोऽहमधुना द्रव्यजीव इति । एतत्कथितं तैर्भवति-पूर्वः पूर्वो जीवः

१ तुलना-विशेषा० वृ० गा० २८४७ । २-०८सङ्घाहिको-प्र० व०। ३ सङ्घाहिके नैग०-छं०। ४ तुलना-विशेषा० गा० २८५५ । ५ व० प्रतो प्रथमलिखितं 'मनुष्यजीवो द्रव्यजीवोऽभि०' इति पाठं परिसार्ज्य 'मनुष्यजीवोऽभि०-' इत्यादि इतं दृश्यते ।

परस्य परस्योत्पित्सोः कारणमिति । अस्मिश्च पक्षे सिद्ध एव भावजीवो भवति, नान्य इति-एतदपि नानवद्यमिति तत्त्वार्थटीकाठ्ठतैः ।

§ १०. इदं पुनरिहावधेयं-इत्थं संसारिजीवे द्रव्यत्वेऽपि भावत्वाविरोधः, एक-वस्तुगतानां नामादीनां भावाविनाभूतत्वप्रतिपादनात् । तदाह भाष्यकारः-

> "अहवा वत्धूभिहाणं, नामं ठवणा य जो तयागारो । कारणया से दुव्वं, कज्जावकं तयं मावो ॥१॥" [ विशेषा० ६० ]

इति । केवलमविशिष्टजीवापेक्षया द्रव्यजीवत्वव्यवहार एव न स्यात्, मनुष्यादेर्दे-वत्वादिविशिष्टजीवं प्रत्येव हेतुत्वादिति अधिकं नेयरहस्यादौ विवेचितमस्माभिः ॥

II इति महामहोपाध्यायश्रीकत्त्याणविजयगणिशिष्यमुख्यपण्डितश्रीलाभविजयगणिशिष्यावतंस-पण्डितश्रीजीतविजयगणिसतीर्थ्यपण्डितश्रीनयविजयगणिशिष्येण पण्डितश्रीपद्म-विजयगणिसोदरेण पण्डितयशोविजयगणिना विरचितायां जैनतर्कभाषायां निक्षेपपरिच्छेद: संपूर्ण:, तत्संपूत्तों च संपूर्णेयं जैनतर्कभाषा ।।

॥ स्वस्तिश्रीश्रमणसङ्घाय ॥

#### १ तत्त्वार्थ• भा० ह० ए० ४८ । २ ए० ८४ ।

www.jainelibrary.org

९ दर्यमानादर्शेषु दर्यते वृत्तमिदं पृथगङ्कान्वितम् , तेनानुमीयतेऽदो यदन्यप्रकरणादेतत्कर्तृकादुपनीतं अवेत्केनापि, यद्वा प्रकरणप्रन्यत्वेनास्य शिष्यशिक्षानिमित्तकस्वकियाज्ञापनाय पूज्यपादैरेवेदं पृथग्न्यस्तं पक्षाद्ववेत्-मुर्नट•। व० प्रतौ चतुर्थपर्यं नास्त्येव ।

----

माप्नुया तन विपुरुा परमानन्दसम्पदम् ॥ २ ॥ पूर्वे न्यायविश्वारदत्वाबिरुदं काइयां प्रदत्तं वुधैः न्यायाचार्यपदं ततः क्रुतदातग्रन्थस्य यस्यार्पितम् । दिाष्यप्रार्थनया नयादिविजयप्राज्ञोत्तमानां शिद्युः तत्त्वं किञ्चिदिदं यशोविजय इत्याख्याभृदाख्यातवान् ॥ ४ ॥

तर्कभाषामिमां कृत्वा मया यत्षुण्यमर्जितम् । प्राप्नुयां तेन विषुल्ञां परमानन्दसम्पदम् ॥ ३ ॥

यस्यासन् गुरवोऽत्र जीतविजयप्राज्ञाः प्रकृष्टारायाः, भ्राजन्ते सनया नयादिविजयप्राज्ञाश्च विचाप्रदाः । प्रेम्णां यस्य च सद्म पद्मविजयो जातः सुधीः सोदरः तेन न्यायविशारदेन रचिता स्तात्तर्कभाषा मुदे ॥ २ ॥

सूरिश्रीविजयादिदेवसुगुरोः पटाम्बराहर्मणौ, सूरिश्रीविजयादिसिंहसुगुरौ इाक्रासनं भेजुबि। तस्सेबाऽप्रतिमधसादजनितश्रद्धानद्युद्धत्या कृतः, ग्रन्थोऽपं वितनोतु कोविद्कुले मोदं विनोदं तथा॥ १॥

३०

5

जैनतर्कभाषायाः

॥ तात्पर्यंसङ्ग्रहा वृत्तिः ॥

# न्यायविशारदं नत्वा यशोविजयवाग्मिनम् । तन्यते तर्कभाषाया वृत्तिस्तात्पर्यसङ्ग्रहा ॥

पू० १. पं० ६. यद्यपि सन्मतिटीकाकृता अभयदेवेन द्वितीयकाण्डप्रथमगाथाव्याख्यायां दर्शनस्यापि प्रामाण्यं स्पष्टमुक्तम् , यद्यपि च स्वयं प्रन्थकरिणापि [पू० ५. पं० १०.] सामान्य-मात्रप्राहिणो नैश्चयिकावग्रहत्वं वदता दर्शनस्य मतिज्ञानोपयोगान्तर्गतत्वेनैव प्रामाण्यं सूचितं 5 भाति तथापि माणिक्यनन्दि-वादिदेवसूरिप्रभृतिभिर्जैनतार्किकैः यत् दर्शनस्य प्रमाणकोटेर्बहिर्माव-समर्थनं कृतं तदभिषेत्य ग्रन्थकृता अत्र दर्शनस्य प्रमाणारुक्ष्यत्वं मन्वानेन 'दर्शनेऽतिव्याग्नि-वारणाय' इत्याद्युक्तम् ।

प्ट० १. पं० ७. **'मीमांसकादीनाम्'**--कुमारिल्पमृतयो हि ज्ञानमात्रस्य परोक्षत्वेन पर-प्रकाश्यत्वं मन्वानाः अर्थप्राकट्याख्येन तत्फलेनैव हेतुना तदनुमितिमङ्गीकुर्वाणाः तस्य स्वप्रका- 10 शत्वं निरस्यन्तीति ते परोक्षबुद्धिवादिनोऽभिधीयन्ते ।

ए० १. पं० ८. जैनमते हि सर्वस्यापि ज्ञानस्य स्वपरमकाशत्वनियमात् 'स्वपर'इति विशे-षणाऽभावेऽपि स्वपरव्यवसायित्वरूपस्य अर्थस्य सिद्धान्तवलेनैव लाभात् 'स्वपर'इति विशेषणं कस्मात् ?, इत्याशक्कां निवारयितुमुक्तम् - 'स्वरूपविशेषणार्थम्' इत्यादि । तथा च नेदं विशेषणं किश्चिद्यावर्तकतया लक्षणे निवेशितं येन व्यावृत्त्यभावप्रयुक्ता तद्वैयर्थ्याशक्का स्यात् । किन्तु स्वरूप- 15 मात्रनिदर्शनतात्पर्येणैव तत् तत्र निवेशितम् । न च स्वरूपविशेषणो व्यावृत्तिलामप्रत्याशा । विशे-ध्यस्वरूपविषयकबोधजननरूपं तत्फलं तु अत्रापि निर्वाधमिति नैतस्य विशेषणस्य वैयर्ध्याशक्का ।

पूरु १. पंरु ९. 'ननु यद्येवम्'--प्रस्तुतस्य शक्कासमाधानप्रन्थस्य मूलं स्याद्वादरलाकरे [ ए० ५२. ] इत्थं दृश्यते--

> "ज्ञानस्याऽथ प्रमाणत्वे फलत्वं कस्य कथ्यते ?। स्वार्थसंवित्तिरस्त्येव ननु किन्न विलोक्यते ?॥ स्यात्फलं स्वार्थसंवित्तिर्यदि नाम तदा कथम्। स्वपरव्यवसायित्वं प्रमाणे घटनामियात् ?॥

उच्यते--

# स्यादंभेदात् प्रमाणस्य स्वार्थव्यवसितेः फलात् । नैव ते सर्वथा कश्चिद् द्रपणक्षण ईक्ष्यते ॥"

पृ० १. पं० ११. 'स्वव्यवसायित्वात्'-ननु देवस्र्रिकृतं 'स्वपर'इत्यादिस्त्तं तदीयां 5 च रत्नाकरव्याख्यामवल्रन्ब्य प्रमाणस्य फलं दर्शयता श्रीमता उपाध्यायेन 'स्वार्थव्यवसितेरेव तत्फलत्वात्' इत्युक्तम् ; अस्य च उक्तसूत्र-तदीयव्याख्यानुसारी स्वपरव्यवसितिरेवार्थः फलत्वेन पर्यवस्यति । तथा च अत्रत्यः स्वमात्रव्यवसितेः फल्स्वमद्र्शनपरः आशङ्कामन्थः कथं सङ्गच्छेत ?, यतो हि 'स्वपरव्यवसायि' इत्यादिसूत्रव्याख्यायां अमेतने च 'स्वपरव्यवसितिक्रियारूपाऽज्ञान-निवृत्त्याख्यं फलं तु' इत्यादिसूत्रे [प्र. न. ६. १६] स्वयं देवसूरिणा स्वपरव्यवसितेरेव फलस्वस्य 10 प्रतिपादनात् । किञ्च, प्रमाणफलस्वरूपविषयको जैनतर्कसिद्धान्तोऽपि इदानीं यावन्निविंवादं स्वपरप्रकाशयोरेव फलत्वं प्रतिपादयन् सर्वत्र दृइयते इति तं सिद्धान्तमपि प्रस्तुतशक्काग्रन्थः कथं न बाधेत इति चेत्; अवभ्रेहि; यद्यपि स्वपरव्यवसितेरेव प्रमाणफल्रत्वं निर्विवादं जैनतर्फसम्मतं सथापि अत्र ग्रन्थकृता विज्ञानवादीयबौद्धपरम्परायां लब्धप्रतिष्ठः स्वमात्रसंवेदनस्य प्रमाण-फलत्वसिद्धान्तः, इदानीं यावत् जैनतर्कपरम्परायां अलब्धप्रतिष्ठोऽपि औचित्यं समीक्ष्य सन्नि-15 वैशितः । तथा च ग्रन्थकर्त्तुस्तास्पर्यमत्र इत्थं भाति – यद्यपि ज्ञानं स्वं परं चोभयं प्रकाशयति तथापि तदीयं स्वमात्रप्रकाशनं फलकोटौ निपतति । स्वमात्रप्रकाशनस्य फलत्वोक्तावपि वस्तुतः ज्ञानात्मकस्वप्रकाशनस्य 'विषयनिरूप्यं हि ज्ञानम् , ज्ञानवित्तिवेद्यो विषयः' [मुक्ता० का० १३६.] इति सिद्धान्तानुसारेण स्वविषयविषयकत्वान्यथानुपपत्त्या परप्रकाशनगर्भितत्वमपि पर्यवस्यति इति परव्यवसितेः अर्थादेव लभ्यत्वेन गौरवादेव स्वपरोभयव्यवसितेः साक्षात् फलत्वेनाभिधानं 20 मन्थकृता नाहतम् । प्रमाणफल्बोरमेदपक्षं समाश्रित्य च प्रमाणस्य स्वपरव्यवसायित्वोक्तिः फलस्य च स्वपरव्यवसितित्वोक्तिः सङ्ग्रमिता । ग्रन्थकर्तुरयमभिप्रायः अग्रेतनेन 'ज्ञानाभावनिष्टत्तिस्त्वर्थ-ज्ञातताव्यवहारनिबन्धनस्वव्यवसितिपर्यवसितैव सामान्यतः फलमिति द्रष्टव्यम्' [ पृ० ११. पं०

२६ ] इति मन्थेनापि स्फुटीमवति ।

पृ० १. पं० १६. **'ततोऽर्थ'**-श्रीमता विद्यानन्देन स्वकीयस्य शक्तिकरणत्वपक्षस्य 25 तात्पर्यं प्रस्तुतपद्यव्याख्यायामित्थं प्रकटीक्वतम्-"नहि अन्तरज्ञवहिरज्ञार्थमहणरूपात्मनो ज्ञान-शक्तिः करणत्वेन कथश्चित्रिदिश्यमाना विरुध्यते, सर्वथा शक्तितद्वतोर्भेदस्य प्रतिहननात् । ननु च ज्ञानशक्तिर्यदि प्रत्यक्षा तदा सकल्पदार्थशक्तेः प्रत्यक्षत्वप्रसङ्गात् अनुसेयत्वविरोधः । यदि पुनरप्रत्यक्षा ज्ञानशक्तिस्तदा तस्याः करणज्ञानत्वे प्राभाकरमतसिद्धिः, तत्र करणज्ञानस्य परोक्षत्व-व्यवस्थितेः फलज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वोपगमात् । ततः प्रत्यक्षकरणज्ञानमिच्छतां न तच्छक्तिरूप-30 मेषितब्यं स्याद्वादिभिः इति चेत्; तदनुपपन्नम्; एकान्ततोऽस्मदादिप्रत्यक्षत्वस्य करणज्ञाने अन्यत्र वा वस्तुनि मतीतिविरुद्धत्वेनाऽनभ्युपगमात् । द्रव्यार्थतो हि ज्ञानं अस्मदादेः प्रत्यक्षम्, प्रतिक्षणपरिणामशक्त्यादिपर्यायार्थतस्तु न प्रत्यक्षम् । तत्र स्वार्थव्यसायात्मकं ज्ञानं स्वसं-

विदितं फलं प्रमाणाभिन्नं वदतां करणज्ञानं प्रमाणं कथमप्रत्यक्षं नाम १ । न च येनैव रूपेण तत्प्र-माणं तेनैव फलं येन विरोधः । किं तर्हि १ । साधकतमत्वेन प्रमाणं साध्यत्वेन फलम् । साधक-तमस्वं तु परिच्छेदनशक्तिरिति मत्यक्षफलज्ज्ञानात्मकत्वात् मत्यक्षं शकिरूपेण परोक्षम् । ततः त्यात् प्रत्यक्षं स्यादमत्यक्षम् इत्यनेकान्तसिद्धिः । यदातु प्रमाणाद्धिन्नं फलं हानोपादानोपेक्षाज्ञान-लक्षणं तदा स्वार्थव्यवसायात्मकं करणसाधनं ज्ञानं प्रत्यक्षं सिद्धमेवेति न परमतभवेशः तच्छ- 5 क्तेरपि सूक्ष्मायाः परोक्षत्वात् । तदेतेन सर्वं कत्रीदिकारकत्वेन परिणतं वस्तु कस्यचित् प्रत्यक्षं परोक्षं च कर्त्रादिशक्तिरूपतयोक्तं प्रत्येयम् । ततो ज्ञानशक्तिरपि च करणत्वेन निर्दिष्टा न स्वागमेन युक्त्या च विरुद्धा इति सूक्तम् ।" –तत्त्वार्थश्लेकवा॰ प्ट॰ ६०.

विद्यानन्दीयं मतं पराकर्तुकामेन श्रीमता देवसूरिणा तदीयपक्षोपन्यासपुरःसरमित्थं निराकरणं कृतम्—"केचित्तु—'ततोऽर्थप्रहणाकारा…'' इति परमार्थतो भावेन्द्रियस्यैव अर्थप्रहणज्ञक्तिरुक्षणस्य 10 साधकतमतया करणताध्यवसायादिति च ब्रुवाणा रुब्धीन्द्रियं प्रमाणं समगिरन्त; तत्त समगंस्त; उपयोगात्मना करणेन रुब्धेः फले व्यवधानात्, सन्निकर्षीदिवदुपचारत एव प्रमाणतोपपत्तेः ।

अध न जैनानामेकान्तेन किञ्चित् प्रत्यक्षममत्यक्षं वा, तदिह द्रव्यार्थतः प्रत्यक्षा ज्ञानशक्तिः पर्या-यार्थतस्तु परोक्षा । अयमर्थः-स्वपरपरिच्छित्तिरूपात् फलात् कथञ्चिदप्रथग्भूते आत्मनि परिच्छिन्ने तथाम्त्ता तज्जननशक्तिरपि परिच्छिन्नेवेति । नन्वेवं आत्मवर्त्तिनामतीतानागतवर्तमानपर्धाया- 15 णामशेषाणामपि द्रव्यार्थतः प्रत्यक्षत्वात् यथा ज्ञानं स्वसंविदितं एवं तेऽपि स्वसंविदिताः किन्न स्युः !। किश्च, यदि द्रव्यार्थतः प्रत्यक्षत्वात् स्वसंविदिता ज्ञानशक्तिः तदाऽहं घटज्ञानेन घटं जानामि इति करणोल्लेखो न स्यात् । नहि कल्शसमाकल्गवेल्ययां द्रव्यार्थतः प्रत्यक्षत्वेऽपि प्रति-क्षणपरिणामिनामतीतानागतानां च कुश्रूकपालादीनामुलेखोऽस्ति ।" -स्या. र. ए० ५३.

प्र० २. पं० १०. 'यतो व्युत्पत्ति'--- "अक्षाश्रितत्वं च व्युत्पत्तिनिमित्तं शब्दस्य, न तु 20 प्रवृत्तिनिमित्तम् । अनेन तु अक्षाश्रितत्वेनैकार्श्वसमवेतमर्श्वसाक्षात्कारित्वं ब्रक्ष्यते । तदेव शब्दस्य प्रवृत्तिनिमित्तम् । ततश्च यत्किञ्चिदर्श्वस्य साक्षात्कारि ज्ञानं तत् प्रत्यक्षमुच्यते । यदि त्वक्षाश्रितत्वमेव प्रवृत्तिनिमित्तं स्यादिन्द्रियज्ञानमेव प्रत्यक्षमुच्येत न मानसादि । यथा गच्छतीति गौरिति गमन-कियायां व्युत्पादितोऽपि गोशड्दो गमनकियोपलकितमेकार्श्वसमवेतं गोत्वं प्रवृत्तिनिमित्तीकरोति तथा च गच्छत्यगच्छति च गवि गोशब्द: सिद्धो भवति ।" -न्यायबि० टी० १. ३. । स्या. र. 25 ष्ट० २६०.

ए० २. पं० ११. 'स्पष्टता'-

"अनुमानाद्यतिरेकेण विशेषप्रतिभासनम् ।

तद्वेश्वद्यं मतं बुद्धेरग्नेश्वधमतः परम् ॥" -ल्धाय . . .

प्ट० २. पं० १५. 'तद्धीन्द्रिया'-"इदमुक्तं भवति-अपौद्धलिकत्वादमूर्त्तो जीवः पौद्धलि- 30 कत्वात् तु मूर्त्तानि द्रव्येन्द्रियमनांसि, अमूर्त्ताच मूर्त्त प्रधामूतम्, ततस्तेभ्यः पौद्धलिकेन्द्रिय-मनो-भ्यो यन्मतिम्नुतल्म्हाणं ज्ञानमुपजायते तद् धूमादेरग्न्यादिज्ञानवत् परनिमित्तत्वात् परोक्षम् ।'' -विश्वेषा० ४० गा० ९०.

#### जैनतर्कभाषायाः

**ए० २. पं० २१. 'यद्यपि इन्द्रियज'**—"इन्द्रियाणि चक्षुरादीनि तानि मानसबलाधानसहि-तानि प्राधान्येन निबन्धनमस्य इति इन्द्रियनिबन्धनम् ।" -स्या॰ र. ष्ट॰ ३४४.

पृ० २. पं० २३. 'अतानुसारित्वं'— "श्रूयते इति श्रुतं द्रव्यश्रुतरूपं शब्द इत्यर्थः, स च सिककेतविषयपरोपदेशरूपः श्रुतमन्थात्मकश्चेह गृह्यते तदनुसारेणैव यदुत्पद्यते तत् श्रुतज्ञानम् नान्यत् । इदमुक्तं भवति—सक्केतकारुप्रवृत्तं श्रुतमन्थसम्बन्धिनं वा घटादिशब्दमनुस्तत्य वाच्य-वाचकभावेन संयोज्य 'घटो घटः' इत्यन्तर्जस्पाद्याकारमन्तःशब्दोल्लेखान्वितमिन्द्रियादिनिम्तितं यज्ज्ञानमुदेति तत् श्रुतज्ञानमिति । शेषम् इन्द्रियमनोनिमित्तम् अश्रुतानुसारेण यदवप्रहादिज्ञानं तत् मतिज्ञानम् इत्यर्थः ।" –विशेषा० ३० गा० १००

पृ० २. पं० २५. 'नन्वेवम्'—"अत्राह कश्चित्–ननु यदि शब्दोल्ठेलसहितं श्रुतज्ञानमिष्यते 15 शेषं तु मतिज्ञानं तदा वक्ष्यमाणस्वरूपः अवग्रह एव मतिज्ञानं स्यात् न पुनः ईहापायादयः तेषां शब्दोलेखसहित्वात्, मतिज्ञानभेदत्वेन चैते प्रसिद्धाः, तत्कथं श्रुतज्ञानलक्षणस्य नातिव्याप्तिदोषः ? । अपरञ्च, अङ्गानङ्गप्रविष्टादिषु 'अक्लरसन्नी सम्मं साईयं खलु सपज्जवसियं च' [आव. वि. १९] इत्यादिषु च श्रुतमेदेषु मतिज्ञानमेदस्वरूपाणामवप्रहेहादीनां सद्भावात् सर्वस्यापि तस्य मति-20 ज्ञानत्वमसङ्गात् मतिज्ञानभेदानां चेहापायादीनां साभिलापत्वेन श्रुतज्ञानत्वमाप्तेः उभयलक्षणसङ्गी-णतादोषश्च स्यात् । तदयुक्तम् ; यतो यद्यपीहादयः सामिरूापाः तथापि न तेषां श्रुतरूपता, श्रुतानुसारिण एव साभिलापज्ञानस्य श्रुतत्वात् । अथ भवग्रहादयः श्रुतनिश्रिता एव सिद्धान्ते मोक्ताः युक्तितोऽपि चेहादिषु शब्दामिलापः सङ्केतकालाद्याकर्णितशब्दानुसरणमन्तरेण न सङ्ग-च्छते, अतः कथं न तेषां श्रुतानुसारित्वम् ? । तदयुक्तम् ; पूर्वं श्रुतपरिकर्मितमतेरेवैते समुपजायन्त 25 इति श्रुतनिश्रिता उच्यन्ते, न पुनर्ज्यवहारकाले श्रुतानुसारित्वमेतेष्वस्ति । सङ्केतकालाधाकर्णित-शब्दपरिकर्मितबुद्धीनां व्यवहारकाले तदनुसरणमन्तरेणापि विकल्पपरम्परापूर्वकविविधवचन-मवृत्तिदर्शनात् । न हि पूर्वमवृत्तसङ्केताः अधीतश्रुतमन्थाश्च व्यवहारकाले मतिविकल्पन्ते -- 'एत-च्छब्दवाच्यत्वेनैतत् पूर्वं मयाऽवगतम्' इत्येवंरूपं सङ्केतम् , तथा, 'अमुकस्मिन् अन्थे एत-दित्थमभिहितम्'इत्येवं श्रुतप्रन्थं चानुसरन्तो दृश्यन्ते,अभ्यासपाटववशात् तदनुसरणमन्तरेणाप्य-30 नवरतं विकल्पभाषणप्रवृत्तेः । यत्र तु श्रुतानुसारित्वं तत्र श्रुतरूपताऽस्माभिरपि न निषिध्यते । तस्मात् श्रुतानुसारित्वाभावेन श्रुतत्वाभावादीहापायधारणानां सामस्त्येन मतिज्ञानत्वात् न मति-ज्ञानलक्षणस्याव्याप्तिदोषः, श्रुतरूपतायाश्च श्रुतानुसारिष्वेव साभिलापज्ञानविशेषेषु भावान्त्र श्रुत- | ज्ञानलक्षणस्यातिव्याप्तिकृतो दोषः । अपरं च, अङ्गानङ्गप्रविष्टादिश्रुतभेदेषु मतिपूर्वमेव श्रुतमिति

वक्ष्यमाणवचनात्, प्रथमं शब्दाद्यवग्रहणकाले अवग्रहादयः समुपजायन्ते । एते च अश्रुतानु-सारित्वात् मतिज्ञानम् । यस्तु तेष्वज्ञानज्ञप्रविष्टश्रुतमेदेषु श्रुतानुसारी ज्ञानविशेषः स श्रुतज्ञानम् । ततश्च अज्ञानज्ञप्रविष्टादिश्रुतमेदानां सामस्त्येन मतिज्ञानत्वामावात्, ईहादिषु च मतिमेदेषु श्रुता-नुसारित्वामावेन श्रुतज्ञानत्वासम्भवात् नोभयलक्षणसङ्कीर्णतादोषोप्युपपद्यत इति सर्वं सुस्थम् । तस्मादवग्रहापेक्षया अनभिलापत्वात् ईहाद्यपेक्षया तु साभिलापत्वात् साभिलापानभिलापं मतिज्ञा-नम् , अश्रुतानुसारि च, सङ्केतकालप्रवृत्तस्य श्रुतग्रन्थसम्बन्धिनो वा शब्दस्य व्यवहारकाले अन-नुसरणात् । श्रुतज्ञानं तु साभिलापमेव श्रुतानुसार्येव च, सङ्केतकालप्रवृत्तस्य श्रुतग्रन्थसम्बन्धिनो वा श्रुतस्य व्यवहारकाले अवश्यमनुसरणात् इति स्थितम् ।" -विशेषा॰ ब॰ गा॰ १००.

पू० ३. पं० ३. 'व्यज्यते'—"तत्र कदम्बकुसुमगोलुकाऽऽकारमांसलण्डादिरूपाया अन्त-र्निर्वृत्तेः शब्दादिविषयपरिच्छेदहेतुः य शक्तिविरोषः, स उपकरणेन्द्रियम्, शब्दादिरच श्रोत्रा- 10 दीन्द्रियाणां विषयः । आदिशब्दाद् रसगन्धस्पर्शपरिम्रहः तद्भावेन परिणतानि च तानि भाषा-वर्गणादिसम्बन्धीनि द्रव्याणि च शब्दादिपरिणतद्रव्याणि । उपकरणेन्द्रियं च शब्दादिपरिणत-द्रव्याणि च, तेषां परस्परं सम्बन्ध उपकरणेन्द्रियशब्दादिपरिणतद्रव्यसम्बन्धः - एष तावद् व्यझन-मुच्यते । अपरञ्च, इन्द्रियेणापि अर्थस्य व्यज्यमानत्वात् तदपि व्यञ्जनमुच्यते । तथा, शब्दादि-परिणतद्वव्यनिकुरम्बमपि व्यज्यमानत्वात् व्यञ्जनमभिधीयते इति । एवमुपलक्षणव्याख्यानात् 15 त्रितयमपि यथोक्तं व्यञ्जनमवगन्तव्यम् । ततश्च इन्द्रियलक्षणेन व्यञ्जनेन शब्दादिपरिणतद्रव्य-सम्बन्धस्वरूपस्य व्यञ्जनस्यावमहो व्यञ्जनावमहः, अथवा तेनैव व्यञ्जनेन शब्दादिपरिणत-द्रव्यात्मकानां व्यञ्जनानामवग्रहो व्यञ्जनावम्रह इति । उभयत्रापि एकस्य व्यञ्जनहाब्दस्य लोपं कृत्वा समासः ।" –विशेषा॰ इ॰ गा॰ १९४.

प्र० ३. पं० ६. 'अथ अज्ञानम्'-"स व्यञ्जनावग्रहोऽज्ञानं-ज्ञानं न भवति, यथा हि 20 बधिरादीनामुपकरणेन्द्रियस्य शब्दादिविषयद्रव्यैः सह सम्बन्धकाले न किमपि ज्ञानमनुमूयते, अननुभूयमानत्वाच तल्नास्ति, तथेहापीति भावः । अत्रोत्तरमाह-यस्य ज्ञानस्यान्ते तज्ज्ञेयवस्तू-पादानात् तत एव ज्ञानमुपजायते तज्ज्ञानं दृष्टम्, यथार्थावग्रहपर्यन्ते तज्ज्ञेयवस्तूपादानत ईहा-सद्वावादर्थावग्रहो ज्ञानम्, जायते च व्यञ्जनावग्रहस्य पर्यन्ते तज्ज्ञेयवस्तूपादानात् तत एवार्थाव-श्रहज्ञानम्, तस्माद् व्यञ्जनावग्रहो ज्ञानम् ।'' -बिशेषा॰ २० गा॰ १९५. 25

प्र० ३. पं० ८. "तदेवं व्यञ्जनावग्रहे यद्यपि ज्ञानं नानुभूयते तथापि ज्ञानकारणत्वादसौ ज्ञानम्, इत्येवं व्यञ्जनावग्रहे ज्ञानाभावमभ्युपगम्योक्तम् । साम्प्रतं ज्ञानाभावोऽपि तत्रासिद्ध एवेति दर्शयन्नाह"—'तत्कालेऽपि'—"तस्य व्यञ्जनसम्बन्धस्य कालेपि तत्रानुपहतेन्द्रियसम्बन्धिनि व्यञ्ज-नावग्रहे ज्ञानमस्ति केवलं एकतेजोऽवयवप्रकाशवत् तनु—अतीवाल्पमिति; अतोऽव्यक्तं स्व-संवेदनेनापि न व्यज्यते । बधिरादीनां पुनः स व्यञ्जनावग्रहो ज्ञानं न भवतीत्यत्राविप्रति- 30 पत्तिरेव, अव्यक्तस्यापि च ज्ञानस्याभावात् ।" -विशेषा० वृ० गा० १९६.

"परः सासूयमाह—ननु कथं ज्ञानम्, अव्यक्तं च इत्युच्यते ?, तमःप्रकाशाबभिधानवद् विरुद्धत्वाद् नेदं वक्तुं युज्यते इति भावः। अत्रोत्तरम्–सुप्तमत्तमूच्छितादीनां सूक्ष्मबोधवदव्यक्तं

ર્વ

#### जैनतर्कभाषायाः

झानमुच्यते इति न दोषः । सुप्तादयः स्वयमपि तदारमीयविज्ञानं नावबुध्यन्ते-न संवेदयन्ति, अतिसूक्ष्मत्वात् ।" -विशेषा० २० गा० १९७.

"तर्हि तत् तेषामस्तीति एतत् कथं रूक्ष्यते ?, इत्याह—सुप्तादयोऽपि हि स्वमायमानाधव-स्थायां केचित् किमपि भाषमाणा दृश्यन्ते, शब्दिताश्चौधतो वाचं प्रयच्छन्ति, सद्कोच-विकोचा-5 ऽङ्गमङ्ग-जूम्भित-कूजित-कण्डूयनादिचेष्टाश्च कुर्वन्ति, न च तास्ते तदा वेदयन्ते, नापि च मबुद्धाः स्मरन्ति । तर्हि कथं तचेष्टाभ्यस्तेषां ज्ञानमस्ति इति रुक्ष्यते ? । यस्मात्कारणात् ना-ऽमतिपूर्वास्ता वचनादिचेष्टा विधन्ते, किन्तु मतिपूर्विका एव, अन्यथा काष्ठादीनामपि तत्प्रसङ्गात्" -विशेषा • बृ॰ गा • १९८.

पू० ३. पं० १२. 'स च नयन'-"इदयुक्तं भवति-विषयस्य, इन्द्रियस्य च यः परस्परं 10 सम्बन्धः प्रथममुपर्रेषमात्रम् , तद्यञ्जनावप्रहस्य विषयः । स च विषयेण सहोपर्रुषः प्राप्यकारि-ष्वेव स्पर्शन-रसन-घाण-श्रोत्ररुक्षणेषु चतुरिन्द्रियेषु भवति, न तु नयनमनसोः । अतस्ते वर्ज-बित्वा रोषस्पर्शनादीन्द्रियचतुष्टयभेदाचनुर्विध एव, व्यञ्जनावग्रहो भवति ।

कुतः पुनरेतान्येव प्राप्यकारीणि ?, इत्याह-उपघातश्चानुमहश्चोपघातानुमहौ तयोर्दर्शनात्-कर्कशकम्बलादिस्पर्शने त्वक्क्षणनाबुपघातदर्शनात् , चन्दनाक्वनाहंसतूलादिस्पर्शने तु शैत्याषनुमह-15 दर्शनात् । नयनस्य तु निशितकरपत्र-सेष्ठ-भल्लादिवीक्षणेऽपि पाटनाचुपघातानवल्लोकनात् , चन्दना-गुरुकर्पूराद्यवल्लोकनेऽपि शैत्याचनुमहाननुभवात् ; मनसस्तु वद्द्यादिचिन्तनेपि दाहाद्यपघातादर्श-नात् , जल्जचन्दनादिचिन्तायामपि च पिपासोपशमाधनुमहासम्भवाच्च ।" -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ २०४.

प्र० ३. पं० १४. 'रविचन्द्र'—"अथ परो हेतोरसिद्धतामुद्धावयन्नाह — जल-घृत-नील्रवसन-वनस्पतीन्दुमण्डलाचवलोकनेन नयनस्य परमाश्वासलक्षणोऽनुब्रहः समीक्ष्यते; सूर-सितमित्त्यादि-20 दर्शने तु जलविगलनादिरूप उपघातः सन्दृत्त्यते ।'' -विशेषा० वृ० २०९.

प्र० ३. पं० १४. 'न; प्रथमाव'—'' नैतदेवम्—अभिप्रायाऽपरिज्ञानात् , यतः प्रथमत एव विषयपरिच्छेदमात्रकालेऽनुमहोपघातशून्यता हेतुत्वेनोक्ता, पश्चात्तु चिरमघलोकयतः प्रतिपत्तुः प्राप्तेन रविकरादिना, चन्द्रमरीचि-नीलादिना वा मूर्त्तिमता निसर्गत एव केनाप्युपघातकेन, अनुमाहकेण च विषयेणोपघातानुमहौ भवेतामपि इति ।" -विशेषा० ब० २११

25 "नहि वयमेतद् ब्रूमो यदुत चक्कुषः कुतोऽपि वस्तुनः सकाशात् कदाचित् सर्वथैव अनु-महोपघातौ न भवतः । ततो रविकरादिना दाहाद्यात्मकेन उपघातवस्तुना परिच्छेदानन्तरं पश्चा-चिरमवल्लोकयतः मतिपत्तुः चक्कुः प्राप्य—समासाद्य स्पर्शनेन्द्रियमिव दब्बेत तथा यत् स्वरूपेणैव सौम्यं शीतलं शीतरहिम वा जलघृतचन्द्रादिकं वस्तु तसिंमश्चिरमवल्लोकिते उपघातामावादनुम्रह-मिव मन्येत चक्कुः को दोषः १।" -विशेषा० २० गा० २१०.

न्नपि चिन्त्यमानविषयात् मनसः किरु परो मन्यते, तस्य जीवात् कथञ्चिदव्यतिरिक्तत्वात् । ततश्चैवं मनसोऽनुग्रहोपघातयुक्तत्वात् तच्छून्यत्वरुक्षणो हेतुरसिद्धः ।" -विशेषा० वृ० गा० २३९.

"तदेतत्सर्वं परस्याऽसम्बद्धभाषितमिवेति दर्शयन्नाह—मनस्त्वपरिणतानिष्टपुद्गलनिचयरूपं इःयमनः अनिष्टचिन्ताप्रवर्त्तनेन जीवस्य देहदौर्वेल्याद्यापत्त्या हन्निरुद्धवायुवद् उपघातं जनयति, तदेव च ग्रुभपुद्गलपिण्डरूपं तस्यानुकूलचिन्ताजनकत्वेन हर्षाद्यभिनिर्वृत्त्या भेषजवदनुग्रहं विधत्त 5 इति । अतो जीवस्यैतौ अनुग्रहोपघातौ द्रव्यमनः करोति ।'' -विशेषा० वृ० गा० ३३०.

प्र० ३. पं० २०. 'ननु यदि'--- ''ननु जाम्रदवस्थायां मा भुद् मनसो विषयप्राप्तिः, स्वापा-वस्थायां तु भवत्वसौ अनुभवसिद्धत्वात्, तथाहि 'अमुत्र मेरुशिखरादिगतजिनायतनादौ मदीयं मनो गतम्' इति सुप्तैः स्वमेऽनुभूयत एव इत्याशङ्क्य स्वमेऽपि मनसः प्राप्यकारितामपाकर्तुमाह---इह 'मदीयं मनोऽमुत्र गतम्' इत्यादिरूपो यः सुप्तैरुपरुभ्यते स्वमः, स यथोपरुभ्यते न 10 तथारूप एव, तदुपरुब्धस्य मनोमेरुगमनादिकस्यार्थस्यासत्यत्वात् । कथम् ? । यथा कदा-चिदात्मीयं मनः स्वमे मेर्वादौ गतं कश्चित् पश्यति, तथा कोऽपि शरीरमात्मानमपि नन्दनतरुकुसुमावचयादि कुर्वन्तं तद्गतं पश्यति, न च तत् तथैव, इह स्थितैः सुप्तस्य तस्या-ऽत्रैव दर्शनात्, द्वयोश्चात्मनोरसम्भवात्, कुसुमपरिमरुाद्यध्वजनितपरिश्रमाद्यनुमहोपघाताभावाच्च । -विश्चेषा॰ २० गा ०२२४.

प्र० ३. पं० २३. 'ननु स्वमानु'—"अत्र विबुद्धस्य सतस्तद्गतानुम्रहोपघातानुपरुम्भादि-त्यस्य हेतोरसिद्धतोद्घावनार्थं परः पाह—इह कस्यचित्पुरुषस्य स्वमोपरुम्भानन्तरं विबुद्धस्य सतः स्फुटं दृश्यन्ते हर्षविषादादयः । तत्र—

'स्वमे दृष्टो मयाद्य त्रिभ्रुवनमहितः पार्श्वनाथः शिशुत्वे द्वात्रिंग्रद्भिः सुरेन्द्रैरहमहमिकया स्नाप्यमानः सुमेरौ । 20 तस्माद् मत्तोऽपि धन्यं नयनयुगमिदं येन साक्षात् स दृष्टो द्रष्टव्यो यो महीयान् परिहरति भयं देहिनां संस्मृतोऽपि ॥'

इत्यादिस्वमानुभूतसुखरागलिङ्गं हर्षः, तथा—

'प्राकारत्रयतुङ्गतोरणमणिप्रेङ्खतप्रभाव्याहताः

नष्टाः कापि रवेः करा द्रुततरं यस्यां प्रचण्डा अपि। 25 तां त्रैलोक्यगुरोः सुरेश्वरवतीमास्थायिकामेदिनीं

हा ैयावत् प्रविश्वामि तावदधमा निद्रा क्षयं मे गता ॥' इत्यादिकः स्वमानुमूतदुःखद्वेषल्जिङ्गं विषादः इति विबुद्धस्यानुप्रहोपघातानुपलम्भात् इत्यसिद्धो हेतुः ।'' –विशेषा० वृ० गा० २२६.

ए० ३. पं० २४. 'दृइयेताम्' "अत्रोत्तरमाह-स्वभे सुखानुभवादिविषयं विज्ञानं स्वम- 30 विज्ञानं तस्मादुत्पद्यमाना हर्षविषादादयो न विरुद्धयन्ते – न तान् वयं निवारयामः जायदवस्था-विज्ञानहर्षादिवत् , तथाहि-हृस्यन्ते जायदवस्थायां केचित् स्व[य]मुत्प्रेक्षितसुखानुभवादिज्ञानादृ

## जैनतर्कभाषायाः

हृष्यन्तः, द्विषन्तो वा, ततश्च दृष्टस्य निषेद्धुमशक्यत्वात् स्वमविज्ञानादपि नैतन्निषेषं ब्रूमः । तर्हि किमुच्यते भवद्भिः १। क्रिया - भोजनादिका तस्याः फलं तृप्त्यादिकं तत्पुनः स्वमविज्ञानाद् नास्त्येव, इति ब्रूमः । यदि बेतत् तृप्त्यादिकं मोजनादिकियाफलं स्वमविज्ञानाद् भवेत् तदा विषयप्राप्तिरूपा प्राप्यकारिता मनसो युज्येत, न चैतदस्ति, तथोपलम्भस्यैवामावात् ।" 5 –विशेषार् बूब् गा. २२७.

ए० ३. पं० २६. 'क्रियाफलमपि स्वमे'-"कियाफलं जाग्रदवस्थायामपि परो दर्शयझाह -यत्र व्यञ्जन(ग्रुक)विसर्गः तत्र योषित्संगमेनापि भवितव्यम् , यथा वासभवनादौ, तथा च स्वमे, ततो-ऽत्रापि योषित्प्राप्त्या भवितव्यम् इति कथं न प्राप्यकारिता मनसः १। " -विशेषा० ग्र॰ गा• २२८.

"अथ योषित्संगमे साध्ये व्यञ्जनविसर्गहेतोरनैकान्तिकतामुपदर्शयज्ञाह—स्वमे योऽसौ व्यञ्ज-10 नविसर्गः /स तत्माप्तिमन्तरेणापि 'तां कामिनीमहं परिषजानि' इत्यादिस्वयमुस्नेक्षिततीव्राध्यवसाय-क्वतो वेदितव्यः । जामतोपि तीव्रमोहस्य प्रवरुवेदोदययुक्तस्य कामिनीं स्मरतः दृढं घ्यायतः प्रत्यक्षामिव पश्यतो बुद्घ्या परिषजतः परिभुक्तामिव मन्यमानस्य यत् तीव्राध्यवसानं तस्मात् यथा व्यञ्जनविसर्गो भवति तथा स्वमेपि, अन्यथा तत्क्षण एव प्रबुद्धः सन्निहितां प्रियतमामुपरुमेत तत्क्वतानि च स्वमोपरुब्धानि नखदन्तपदादीनि पश्येत् न चैवम् ।" –विशेषा० इ० गा० २२९.

15 पु० ३. पं० २७. 'नजु स्त्यानधिं'---- "नजु स्त्यानद्विनिद्रोदये वर्चमानस्य द्विरददन्तोत्पा-टनादिपद्यचत्त्यस्य स्वभे मनसः प्राप्यकारिता तत्पूर्वको व्यञ्जनावग्रहइच सिद्धग्रति, तथाहि स तस्या-मवस्थायां 'द्विरददन्तोत्पाटनादिकं सर्वमिदमहं स्वभे पश्यामि' इति मन्यते इत्ययं स्वभः, मनोविकरूपपूर्विकां च दशनाद्युत्पाटनक्रियामसौ करोति इति मनसः प्राप्यकारिता तत्पूर्वकश्च मनसो व्यञ्जनावमहो भवत्येव इत्याशङ्क्याह-स्त्यानग्रद्धिनिद्रोदये पुनर्वर्त्तमानस्य जन्तोः मांस-20 भक्षण-दशनोत्पाटनादि कुर्वतो गाढनिद्रोदयपरवशीभूतत्वेन स्वभमिव मन्यमानस्य स्यात् व्यञ्ज-नावमहः, न वयं तत्र निषेद्वारः । सिद्धं तर्हि परस्य समीहितम् ; सिद्धयेत् यदि सा व्यञ्जनावग्रहता मनसो भवेत् । न पुनः सा तस्य । कस्य तर्हि सा १ । सा सञ्ज प्राप्यकारिणां श्रवणरसनघ्राण-स्पर्शनानाम् । इदमुक्तं भवति –- स्त्यानर्द्धिनिद्दोदये प्रेक्षणकरक्रभूम्यादौ गीतादिकं श्रुण्वतः श्रोत्रेन्द्रियस्य व्यञ्जनावग्रहो भवति ।'' -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ २३४.

25 पृ० ३. पं० २९. 'ननु च्यवमानो न जानाति'—''यस्मात् कारणात् 'च्यवमानो न जाना-ति'।इत्यादिवचनात् सर्वोपि च्छद्मस्थोपयोगोऽसङ्ख्येयैः समयैर्निर्दिष्टः सिद्धान्ते न तु एकद्यादि-मिः । यस्माच तेषु उपयोगसम्बन्धिषु असङ्ख्येयेषु समयेषु सर्वेष्वपि प्रत्येकमनन्तानि मनोद्रव्याणि मनोवर्गणाभ्यो गृह्णति जीवः, द्रव्याणि च तत्सम्बन्धो वा प्रागत्रैव भवद्भिर्व्यिञ्जनमुक्तम् । तेन कारणेन तत् तादृशं द्रव्यं तत्सम्बन्धो वा व्यञ्जनावमह इति युज्यते मनसः । यथाहि—श्रोत्रा-30 दीन्द्रियेण असङ्ख्येयान् समयान् यावद् गृह्यमाणानि शब्दादिपरिणतद्रव्याणि, तत्सम्बन्धो वा व्यञ्जनावमहः तयाऽत्रापि ।" विशेषा० वृ० गा २३७-८

"तदेवं विषयासंप्राप्तावपि भङ्ग्यन्तरेण मनसो व्यञ्जनावग्रहः किल परेण समर्थितः साम्प्रतं विषयसंप्राप्त्यापि तस्य तं समर्थयन्नाह--शरीराद् अनिर्गतस्यापि मेर्वाद्यर्थमगतस्यापि स्वस्थान-

#### तात्पर्यसङ्घ्रहा वृत्तिः ।

स्थितस्यापि स्वकाये स्वकायस्य वा हृदयादिकमतीव सन्निहितत्वादतिसम्बद्धं विचिन्तयतो मनसो योऽसौ ज्ञेयेन स्वकायस्थितहृदयादिना सम्बन्धः तत्माप्तिरुक्षणः तस्मिन्नपि ज्ञेयसन्धे व्यञ्जना-वम्रहः मनसः" युज्यत एव । -विशेषा० वृ० गा० २३९.

पृ० ४ पं० १. 'इति चेत्; श्रणु'—"तदेवं प्रकारद्वयेन मनसः परेण व्यञ्जनावमहे समर्थिते आचार्यः प्रथमपक्षे तावत् प्रतिविधानमाह—चिन्ताद्रव्यरूपं मनो न प्राह्मम्, किन्तु गृह्यते अवगम्यते 5 शब्दादिरयोंऽनेन इति म्रहणम् अर्थपरिच्छेदे करणम् इत्यर्थः । प्राह्यं तु मेरुशिखरादिकं मनसः सुप्रतीतमेव अतः कोऽवसरः तस्य करणमृतस्य मनोद्रव्यराशेः व्यञ्जनावमहे अधिकृते १ । न कोपि इत्यर्थः । प्राह्यवस्तुमहणे हि व्यञ्जनावमहो मवति । न च मनोद्रव्याणि म्राह्यरूपतया गृह्यन्ते ।" –विशेषा० बृ० गा० २४०.

"या च मनसः प्राप्यकारिता प्रोक्ता सापि न युक्ता; स्वकायहृदयादिको हि मनसः स्वदेश 10 एव। यच्च यस्मिन् देशेऽवतिष्ठते तत् तेन सम्बद्धमेव भवति कस्तत्र विवादः १। किं हि नाम तद्-वस्त्वस्ति यदात्मदेशेनाऽसम्बद्धम् १। एवं हि प्राप्यकारितायामिष्यमाणायां सर्वमपि ज्ञानं प्राप्य-कार्येव, पारिशेष्याद् बाह्यार्थापेक्षयैव प्राप्यकारित्वाप्राप्यकारित्वचिन्ता युक्ता ।" -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ २४१.

पृ० ४. पं० ४. 'क्षयोपश्चमपाटवेन'- "भवतु वा मनसः स्वकीयहृदयादिचिन्तायां 15 प्राप्यकारिता तथापि न तस्य व्यञ्जनावग्रहसंभवः इति दर्शयन्नाह-- यस्मात् मनसः प्रथमसमय एव अर्थावग्रहः समुत्पचते न तु श्रोत्रादीन्द्रियस्येव प्रथमं व्यञ्जनावग्रहः, तस्य हि क्षयोपशमापाट-वेन प्रथममर्थानुपरुब्धिकारुसम्भवात् युक्तो व्यञ्जनावग्रहः, मनसस्तु पदुक्षयोपशमत्वात् चक्षुरा-दीन्द्रियस्येव अर्थानुपरुम्भिकारुस्यासंभवेन प्रथममेव अर्थावग्रह एव उपजायते । अत्र प्रयोगः---इह यस्य ज्ञेयसंबन्धे सत्यप्यनुपरुब्धिकारुत्ते नास्ति न तस्य व्यञ्जनावग्रहो दृष्टः, यथा चक्षुषः, 20 मास्ति चार्थ संबन्धे सत्यप्यनुपरुब्धिकारुत्तमलो मनसः, तस्माद् न तस्य व्यञ्जनावग्रहो दृष्टः, यथा चक्षुषः, 20 मास्ति चार्थ संबन्धे सत्यनुपरुब्धिकारुत्तम्तारं, तस्माद् न तस्य व्यञ्जनावग्रहो, यत्र तु अयमभ्युप-गम्यते न तस्य ज्ञेयसंबन्धे सत्यनुपरुब्धिकारुासंभवः, यथा श्रोत्रस्येति व्यतिरेकः । तस्मादुक्त-प्रकारेण मनसो न व्यञ्जनावग्रहसम्भवः । " -विशेषा॰ १० गा॰ २४१.

ए० ४. पं० ४. 'श्रोत्रादीन्द्रिय'— "इदमुक्तं भवति-न केवलं मनसः केवलावस्थायां भयमम् अर्थावग्रह एव व्यापारः, किन्तु श्रोत्रादीन्द्रियोपयोगकालेपि तथैव, तथाहि—श्रोत्रादीन्द्रि- 25 योपयोगकाले व्याप्रियते मनः केवलमर्थावग्रहादेव आरभ्य, न तु व्यञ्जनावग्रहकाले । अर्थानव-बोधस्वरूपो हि व्यञ्जनावग्रहः तदवबोधकारणमात्रत्वात् तस्य, मनस्तु अर्थावबोधरूपमेव 'मनु-तेऽर्थान् मन्यन्ते अर्था अनेन इति वा मनः' इति सान्वर्थाभिधानाऽभिधेयत्वात् । किञ्च, यदि व्यज्जनावग्रहकाले मनसो व्यापारः स्यात् तदा तस्यापि व्यव्जनावग्रहसद्भावादष्टाविंशतिभेद-भिन्नता मतेर्विंशीर्येत, तस्मात् प्रथमसमयादेव तस्यार्थग्रहणमेष्ठव्यम् । यथा हि स्वाभिधेयानर्थान् 30 भाषमाणेव भाषा भवति, नान्यथा; यथा च स्वविषयभूतानर्थानवबुध्यमानान्येवावध्यादिज्ञाना-न्यात्मलामं लभन्ते, अन्यथा तेषामप्रदृत्तिरेव स्यादिति, एवं स्वविषयभूतानर्थान् प्रथमसमयादा-

#### जैनतर्कभाषायाः

रभ्यं मन्वानमेव मनो भवति, अन्यथा अवध्यादिवत् तस्य प्रवृत्तिरेव न स्यात् । तस्मात् तस्यानुप-लब्धिकालो नास्ति, तथा च न व्यञ्जनावग्रह इति स्थितम् ।'' -बिशेषा॰ १० गा॰ २४२,२४३.

पृ० ४. पं० ९. 'स्वरूप'-"याद्यवस्तुनः सामान्य-विशेषात्मकत्वे सत्यप्यर्थावम्रहेण सामान्यरूपमेवार्थं गृह्णति, न विशेषरूपम् अर्थावम्रहस्यैकसामयिकत्वात्, समयेन च विशेष-5 महणायोगादिति । सामान्यार्थश्च कश्चिद् माम-नगर-वन-सेनादिशब्देन निर्देश्योऽपि भवति तद्व्यवच्छेदार्थमाह-स्वरूपनामादिकल्पनारहितम्, आदिशब्दात् जाति-क्रिया-गुण-द्रव्यपरिमहः । तत्र रूपरसाद्यर्थानां य आत्मीयचक्षुरादीन्द्रियगम्यः प्रतिनियतः स्वभावः तत् स्वरूपम् । रूप-रसादिकस्तु तदभिधायको ध्वनिर्नाम । रूपत्व-रसत्वादिका तु जातिः । प्रीतिकरमिदं रूपं पुष्टि-करोऽयं रसः इत्यादिकस्तु शब्दः क्रियाप्रधानत्वात् किया । क्रष्ण-नीलादिकम्तु गुणः । प्रथि-10 व्यादिकं पुनर्द्रव्यम् । एषां स्वरूप-नाम-जात्यादीनां कल्पना अन्तर्जल्पारूषितज्ञानरूपा, तया रहित-मेवार्थमर्थावम्रहेण गृह्याति जीवः ।" -विशेषा० वृ० गा० २५२.

प्ट० ४. पं० १०. 'कथं तहिं' "यदि स्वरूपनामादिकल्पनारहितोऽथोंऽर्थावग्रहस्य विषयः इत्ये-वं व्याख्यायते भवद्भिः तर्हि यन्नन्द्यध्ययनसूत्रे (सू० ३६.) प्रोकम्—'से जहा नामए केइ पुरिसे अञ्वत्त सहं सुणेज्जा तेणं सद्देत्ति उग्गहिए न उण जाणइ के वेस सद्दाइ त्ति' तदेतत् कथमविरोधेन नीयते ? । 15 अस्मिन्नन्दिसूत्रे अयमर्थः प्रतीयते-यथा तेन प्रतिपत्त्रा अर्थावग्रहेण शब्दोऽवगृहीतः इति । भव-न्तस्तु शब्दायुष्ठेखरहितं सर्वथाऽमुं प्रतिपादयन्ति ततः कथं न विरोधः ? ।" -विशेषा॰ वृ॰ गा॰२५२.

पृ० ४. पं० ११. 'शब्द:' इति'—"अत्रोत्तरमाह—'शब्दस्तेन अवगृहीतः' इति यदुक्तं तत्र 'शब्दः' इति सूत्रकारः प्रतिपादयति । अथवा शब्दमात्रं रूपरसादिविशेषव्यावृत्त्या अनवधारि-तत्वात् शब्दतयाऽनिश्चितं गृद्धाति इति एतावतांशेन 'शब्दस्तेन अवगृहीतः' इत्युच्यते न पुनः
शब्दबुद्ध्या 'शब्दोऽयम्' इत्यध्यवसायेन तच्छब्दवस्तु तेन अवगृहीतम्, शब्दोछिलस्य आन्त-मुंद्वत्त्विकत्वात्, अर्थावम्रहस्य तु एकसामयिकत्वादसम्भव एवायमिति भावः । यदि पुनरर्थाव-महे शब्दनिश्चयः स्यात् तदा अपाय एवासौ स्यात् नत्वर्थावम्रहः निश्चयस्यापायरूपत्वात् ।" –विशेषा० व० गा० २५३.

ए० ४. पं० १३. 'स्यान्मतम्'–''ननु प्रथमसमय एव रूपादिव्यपेहिन 'शब्दोऽयम्' 25 इति प्रत्ययोऽर्थावग्रहत्वेन अभ्युपगम्यताम् , शब्दमात्रत्वेन सामान्यत्वात् , उत्तरकालं तु 'पायो माधुर्यादयः शङ्खशब्दधर्मा इह घटन्ते, न तु शार्क्तधर्माः खरकर्कशत्वादयः' इति विमर्शबुद्धिरीहा, तस्मात् 'शाङ्ख एवायं शब्दः' इति तद्विरोषस्त्वपायोऽस्तु ।" -विरोषा० ३० गा० २५४.

प्र० ४ पं० १५ 'मैवम्, अश्रब्द'---- "यस्माद् न रूपादिरयम्, तेभ्यो व्यावृत्तत्वेन गृही-तत्वात् , अतो 'नाऽशब्दोऽयम्' इति निश्चीयते। यदि तु रूपादिभ्योऽपि व्यावृत्तिर्गृहीता न स्यात् , 30 तदा 'शब्दोऽयम्' इति निश्चयोऽपि न स्यादिति भावः । तस्मात् 'शब्दोऽयं नाऽशब्दः' इति विशेषप्रतिभास एवाऽयम् । तथा च सत्यस्याऽप्यपायप्रसङ्गतोऽवग्रहाभावप्रसङ्ग इति स्थितम् ।" -विशेषा० वृ० गा० २५४.

पृ० ४. पं० १६. 'स्तोकग्रहणम्'---- "अथ परोऽवग्रहापाययोर्विषयविभागं दर्शयलाह--

इदं शब्दबुद्धिमात्रकं शब्दमात्रस्तोकविशेषावसायित्वात् स्तोकविशेषमाहकम्, अतोऽपायो न भवति, किन्तु अवमह एवायम् । कः पुनस्तर्हि अपायः १ । 'शाक्कोऽयं शब्दः' इत्यादि-विशेषणविशिष्टं यज्ज्ञानं तदपायः बृहद्विशेषावसायित्वादिति । हन्त ! यदि यत् यत् स्तोकं तत् तत् नापायः, तर्हि निवृत्ता सांप्रतमपायज्ञानकथा, उत्तरोत्तरार्थमहणापेक्षया पूर्वपूर्वार्थ-विशेषावसायस्य स्तोकत्वात् । एवमुत्तरोत्तरविशेषमाहिणामपि ज्ञानानां तदुत्तरोत्तरमेदापेक्षया 5 म्तोकत्वाद्पायत्वाभावो भावनीयः ।" -विशेषा॰ बु॰ गा॰ २५५.

प्र० ४. पं०. १६ 'किञ्च श्रब्दोऽयमिति'— "किञ्च, शब्दगतान्वयधर्मेषु रूपादिभ्यो ज्यावृत्तौ च गृहीतायां 'शब्द एव' इति निश्चयज्ञानं युज्यते । तद्ग्रहणं च विमर्शमन्तरेण नोपपचते, विमर्शश्च ईहा, तस्मादीहामन्तरेण अयुक्तमेव 'शब्द एव' इति निश्चयज्ञानम् । अथ निश्चयकालात् पूर्वमीहित्वा भवतोऽपि 'शब्द एवायम्' इति ज्ञानमभिमतम् ; हन्त ! तर्हि 10 निश्चयज्ञानात् पूर्व असावीहा भवद्वचनतोऽपि सिद्धा ।" -विशेषा० व० गा० २५७.

पृ० ४. पं० १८. 'सा च नागृहीते'---"नन्वीहायाः पूर्व किं तद् वस्तु प्रमात्रा गृहीतम् , यदीहमानस्य तस्य 'शब्द एवायम्' इति निश्चयज्ञानमुपजायते १ । नहि कश्चिद् वस्तुन्यगृहीते-ऽकस्मात् प्रथमत एवेहां कुरुते ।" -विशेषा॰ गु॰ गा॰ २५८.

"ईहायाः पूर्वं यत् सामान्यं गृह्यते तस्य तावद् प्रहणकालेन भवितव्यम् । स चास्मद- 15 भ्युपगतसामयिकार्थावम्रहकालरूपो न भवति, अस्मदभ्युपगताङ्गीकारप्रसङ्गात् । किं तर्हि ? । अस्मदभ्युपगतार्थावम्रहात् पूर्वमेव भवदभिप्रायेण तस्य सामान्यस्य प्रहणकालेन भवितव्यम् , पूर्वं च तस्याऽस्मदभ्युपगतार्थावम्रहस्य व्यञ्जनकाल एव वर्तते । भवत्वेवम् , तथापि तत्र सामान्यार्थ-म्रहणं भविप्यति इत्याशङ्क्याह-स च व्यज्जनकालः अर्थपरिशून्यः, न हि तत्र सामान्यरूपो विशेषरूपो वा कश्चनाप्यर्थः प्रतिभाति, तदा मनोरहितेन्द्रियमात्रव्यापारात् , तत्र चार्थप्रतिभासाऽ- 20 योगात् । तस्मात् पारिशेष्यात् अस्मदभ्युपगतार्थावम्रह एव सामान्यम्रहणम्, तदनन्तरं चान्वय-व्यतिरेक धर्मपर्यालोचनरूपा ईहा, तदनन्तरं च 'शब्द एवायम्' इति निश्चयज्ञानमपायः ।" -विशेषाः वृः गाः २४९.

पृ० ४. पं० १९. 'नन्वनन्तरम्'-''न उण जाणइ के वेस सद्देत्ति अस्मिन् नन्दिसूत्रे 'न पुनर्जानाति कोप्येष शाङ्खशार्ङ्वाचन्यतरः शब्दः' इति विशेषस्यैवापरिज्ञानमुक्तम् । शब्दसामान्य- 25 मात्रप्रहणं तु अनुज्ञातमेव । शब्दसामान्ये गृहीत एव तद्विशेषमार्गणस्य युज्यमानत्वात् ।" -विशेषा० वृ० गा० २६०.

पृ० ४. पं० २१. 'न; शब्द: शब्द:'-"अत्रोत्तरमाह-सर्वत्रावम्रहस्वरूपं प्ररूप-यन् 'शब्द: शब्द:' इति प्रज्ञापक एव वदति न तु तत्र ज्ञाने शब्दप्रतिभासोऽस्ति अन्यथा न समयमात्रे अर्थावम्रहकाले 'शब्द:' इति विरोषणं युक्तम्, आन्तर्मुहूर्तिकत्वात् शब्दनिश्चयस्य" । 30 -विशेषा० बृ० गा० २६१.

पृ० ४. पं० २१. 'अर्थावग्रहे'- "यदि तव गाढः श्रुतावष्टम्भः तदा तत्राप्येतत् मणितं यदुत प्रथममव्यक्तस्यैव शब्दोल्लेखरहितस्य शब्दमात्रस्य ग्रहणम् । केन पुनः स्त्रावयवेनेद-

ε

#### जैनतर्कभाषायाः

मुक्तम् ?। नन्द्रध्ययने 'से जहा नामए केइ पुरिसे अव्वत्तं सद्दं सुणेज्जत्ति'-अत्र अव्यक्तमिति कोऽर्थः ?। 'शब्दोऽयम्' 'रूपादिर्वा' इत्यादिना प्रकारेणाव्यक्तमित्यर्थः । न च वक्तव्यम्-शाङ्क-शार्क्तमेदापेक्षया शब्दोल्लेस्त्याप्यव्यक्तत्वे घटमाने कुत इदं व्यास्यानं रुभ्यते ?, इति; अवग्रहस्यानाकारोपयोगरूपतया सूत्रेऽघीतत्वात् , अनाकारोपयोगस्य च सामान्यमात्रविषयत्वात् , 5 प्रथममेवाऽपायप्रसक्त्याऽवग्रहेहाऽभावप्रसङ्ग इत्यायुक्तत्वाच ।" -विशेषा० २० ग० २६२.

पृ० ४. पं० २३. 'यदि च व्यञ्जनावग्रहे'—"ननु यदि व्यञ्जनावग्रहेपि अव्यक्तशब्दग्रहणं भवेत् तदा को दोषः स्यात् ?, इत्याह—यदि च व्यञ्जनावग्रहे असौ अव्यक्तशब्दः प्रतिभासत इत्यभ्यु-पगम्यते तदा व्यञ्जनावग्रहो न प्राप्तोति, अर्थावग्रह एवासौ अव्यक्तार्थावग्रहणात् । अथ अस्यापि सूत्रे प्रोक्तत्वादस्तित्वं न परिद्वियते तर्हि द्वयोरप्यविशेषः सोपि अर्थावग्रहः सोपि व्यञ्जनावग्रहः 10 प्राप्तोति ।" –विशेषा० वृ० गा० २६५.

पृ० ४. पं० २५. 'केचित्तु'-''केचिदेवमाहुः-यदेतत् सर्वविशेषविमुखस्याव्यक्तस्य सामान्यमात्रस्य ग्रहणं तत् शिशोस्तत्क्षणजातमात्रस्य भवति नात्र विप्रतिपत्तिः, असौ सङ्के तादिविकलोऽपरिचितविषयः । यः परिचितविषयः तस्य आधशब्दश्रवणसमय एव विशेषविज्ञानं जायते स्पष्टत्वात् तस्य, ततश्चामुमाश्रित्य 'तेण सद्देत्ति उग्गहिए' इत्यादि यथाश्रुतमेव व्याख्यायते, 15 न कश्चिद्दोषः ।'' -विशेषा० २० गा० २६८.

प्र० ४. पं० २७. 'तन्न, एवं हि'-"अत्रोत्तरमाह-यदि परिचितविषयस्य जन्तोः अञ्यक्तशब्दज्ञानमुल्लब्स्य तस्मिन्नर्थावमहेकसमयमात्रे शब्दनिश्चयज्ञानं भवति तदा अन्यस्य कस्यचित् परिचिततरविषयस्य पटुतरावबोधस्य तस्मिन्नेव समये व्यक्तशब्दज्ञानमप्यतिकम्य 'शाङ्सोऽयं शब्दः' इत्यादिसङ्ख्यातीतविशेषम्राहकमपि ज्ञानं भवदभिमायेण स्यात् । दृश्यन्ते 20 च पुरुषशक्तीनां तारतम्यविशेषाः । भवत्येव कस्यचित् प्रथमसमयेऽपि सुबहुविशेषम्राहकमपि ज्ञानमिति चेत् ; न; 'न उण जाणइ के वेस सद्दे' इत्यस्य सूत्रावयवस्य अगमकत्वप्रसङ्गात् । विमध्यमशक्तिपुरुषविषयमेतत् सूत्रमिति चेत्; न; अविशेषेण उक्तत्वात् सर्वविशेषविषयत्वस्य च युक्त्यनुपपन्नत्वात् । नहि प्रकुष्टमतेरपि शब्दधर्मिणमगृहीत्वा उत्तरोत्तरबहुसुधर्मम्रहण-संभवोऽस्ति निराधारधर्माणामनुपपत्तेः । -विशेषा० इ० गा० २६९.

25 पृ० ४. पं० ३१. **'अन्ये तु आलोचना'**—''विषयविषयिसन्निपातसमयानन्तरमाद्य-महणमवम्रहः । विषयविषयिसन्निपाते सति दर्शनं भवति तदनन्तरमर्थस्य म्रहणमवम्रहः ।" -सर्वार्थ० १. १५.

प्र० ५. पं० २. 'यत आलोचनम्)---- "यदेतत् भवदुत्प्रेक्षितं सामान्यप्राहकमालोचनं तत् व्यञ्जनावग्रहात् पूर्वं वा भवेत् , पश्चाद्वा भवेत् , स एव व्यञ्जनावग्रहोऽपि आलोचनं भवेत् १, 30 इति त्रयी गतिः । किञ्चातः १ । » -विशेषा० कृ० गा० २७४.

"पूर्वं तत् नास्ति । कुतः १ । अर्थव्यञ्जनसम्बन्धाभावादिति । अर्थः–ज्ञब्दादिविषयभावेन परिणतद्रव्यसमूहः, व्यञ्जनं तु श्रोत्रादि, तयोः सम्बन्धः, तस्याभावात् । सति हि अर्थव्यञ्जन-

#### तात्पयसङ्ग्रहा यृत्तिः।

सम्बन्धे सामान्यार्थालोचनं स्यात् अन्यथा सर्वत्र सर्वदा तद्धावप्रसङ्गात् । व्यञ्जनावग्रहाच पूर्वम् अर्थव्यञ्जनसम्बन्धो नास्ति, तद्धावे च व्यञ्जनावग्रहस्यैव इष्टत्वात् तत्पूर्वकालता न स्यादिति ।" -विश्तेषा॰ ह॰ गा॰ २०४०

पृ० ५. पं० ३. 'न द्वितीयः'— ''द्वितीयविकरूपं शोधयत्ताह—अर्थावमहोऽपि यस्मात् ज्यञ्जनावप्रहस्यैव चरमसमये भवति तस्मात् पश्चादपि ज्यञ्जनावप्रहादालोचनज्ञानं न युक्तम् , 5 निरवकाशत्वात् । नहि ज्यञ्जनार्थावप्रहयोरन्तरे कारुः समस्ति यत्र तत् त्वदीयमालोचनज्ञानं स्यात्, ज्यञ्जनावप्रहचरमसमय एवार्थावप्रहसद्भावात् ।" -विशेषा० वृ० गा० २७५.

ए० ५. पं० ४. 'न तृतीयः'— "पूर्वपश्चात्कालयोर्निषिद्धत्वात् पारिशेप्याद् मध्य-कालवर्ती तृतीयविकल्पोपन्यस्तो व्यञ्जनावग्रह एव भवताऽऽलोचनाज्ञानत्वेनाभ्युपगतो भवेत् । एवं च न कश्चिद् दोषः, नाममात्र एव विवादात् ।" <sup>-विशेषा० दृ० गा० २७५</sup>. 10

प्र० ५. पं० ४. 'तस्य च'— "कियतां तर्हि प्रेरकवर्गेण वर्धापनम् , त्वदभिप्रायाविसंवाद-लाभादिति चेत् ; नैवम् ; विकल्पद्वयम्येह सद्भावात् , तथाहि तद्वयञ्जनावग्रहकालेऽभ्युपगम्य-मानमालोचनम्-किमर्थम्यालोचनम् , व्यञ्जनानां वा १, इति विकल्पद्वयम् । तत्र प्रथमविकल्पं दूषय-न्नाह--तत्समालोचनं यदि सामान्यरूपम्य अर्थम्य दर्शनमिप्यते तर्हि न व्यञ्जनावग्रहात्मकं भवति, व्यञ्जनावग्रहस्य व्यञ्जनसम्बन्धमात्ररूपत्वेन अर्थश्रून्यत्वात् । अथ द्वितीयविकल्पमङ्गीकृत्याह— 15 अथ व्यञ्जनस्य शब्दादिविषयपरिणतदव्यसम्बन्धमात्रम्य तत्समालोचनमिप्यते तर्हि कथम् आलोचकत्वं तम्य घटते १, अर्थशून्यस्य व्यज्जनसम्बन्धमात्रान्वितत्वेन सामान्यार्थालोचकत्वा-नुपपत्तेः ।" विश्वपाः वृः गा० ६०६

पूरु ५. पंरु ५. **'किञ्च, आलोचनेन'**—"भवतु तस्मिन् व्यञ्जनावमहे सामान्यं गृहीतम् तथापि कथमनीहिते तस्मिन् अकस्मादेव अर्थावमहकाले 'शव्द एपः' इति विशेषज्ञानं युक्तम् १। 20 'शब्द एव एषः' इत्ययं हि निश्चयः । न चायमीहामन्तरेण झगित्येव युज्यते । अतो नार्थावमहे 'शब्दः'इत्यादिविशेषबुद्धिर्युज्यते ।"-विशेषाः वृः गा०२७८.

पू० ५. पं० ६. 'युगपच्च'—"अथ अर्थावप्रहसमये शब्दाद्यवगमेन सहैवेहा भविष्यतीति मन्यसे; तत्राह—यदिदमथावप्रहे विशेषज्ञानं त्वया इष्यते सोऽपायः, स च अवगमस्वभावो निश्च-यस्वरूप इत्यर्थः । या च तत्समकालमीहाऽभ्युपेयते सा तर्कस्वभावा अनिश्चयात्मिका इत्यर्थः । 25 तत एतौ ईहापायौ अनिश्चयेतरस्वभावौ कथमर्थावप्रहे युगपदेव युक्तौ, निश्चयानिश्चययोः परस्पर-परिहारेण व्यवस्थितत्वात् । अपरच्च समयमात्रकालोऽर्थावप्रहः ईहापायौ तु प्रत्येकमसङ्ख्येय-समयनिष्पन्नौ कथम् एकस्मिन्नर्थावप्रहसमये स्याताम् अत्यन्तानुपपन्नत्वात् ।" विश्वेषा० २० गा० २०९.

पृ० ५ पं० ७. 'नन्ववग्रहे'—"क्षिप्रमवग्रहाति, चिरेणावग्रहाति, बहुवग्रहाति, अबहुव-ग्रहाति, बहुविधमवग्रहाति, अबहुविधमवग्रहाति, एवमनिश्रितम्, निश्रितम्, असन्दिग्धम्, 30 सन्दिग्धम्, ध्रुवम्, अध्रुवमवग्रहाति-इत्यादिना अन्थेनावमहादयः शास्त्रान्तरे द्वादशभिर्विशेषणै-विंशेषिताः । ततः 'क्षिप्रं चिरेण वाऽवग्रहाति' इति बिशेषणान्यथानुपपत्तेर्ज्ञायते नैकसमय-

## जैनतर्कभाषायाः

मात्रमान एवार्थावग्रहः, किन्तु चिरकालिकोऽपि, नहि समयमात्रमानतयैकरूपे तस्मिन् क्षिम-चिरग्रहणविशेषणमुपपद्यत इति भावः। तस्मादेतद्विशेषणबल्छात् असङ्ख्येयसमयमानोऽप्यर्थावग्रहो युज्यते । तथा, बहूनां श्रोतृणामविशेषेण प्राप्तिविषयस्थे शङ्क्षमेर्यादिबहुतूर्यनिर्धोषे क्षयोपशमवैचि-च्यात् कोऽप्यबहु अवगृह्णाति-सामान्यं समुदिततूर्यशब्दमात्रमवगृह्णाति इत्यर्थः । अन्यस्तु बहुव-च्यात् कोऽप्यबहु अवगृह्णाति-सामान्यं समुदिततूर्यशब्दमात्रमवगृह्णाति इत्यर्थः । अन्यस्तु बहुव-गृह्णति-शङ्कभर्यादितूर्यशब्दान् भिन्नान् बहून् गृह्णातीत्यर्थः । अन्यस्तु स्नी-पुरुषादिवाद्यत्व-मधुरत्वादिबहुविधविशेषविशिष्टत्वेन बहुविधमवगृह्णति । अपरस्तु अवहुविधविशेषविशिष्टत्वादबहु-विधमवगृह्णति । अत एतस्माद् बहु-बहुविधाद्यनेकविकरूपनानात्ववशात् अवग्रहस्य कचित् सामान्यग्रहणम्, कचित्तु विशेषग्रहणम् इत्युभयमप्यविरुद्धम् । अतो यत् सूत्रे 'तेणं सद्देत्ति उग्गहिए' इति वचनात् 'शब्दः' इति विशेषविज्ञानमुपदिष्टम्, तदप्यर्थावग्रहे युज्यत एव इति केचित्" 10 प्तिशेषाः बृः गाः २८०

पूरु ५. पं० ८. 'न; तत्त्वतः' "अत्रोत्तरभाह-बहुबहुविधादिग्राहको हि विशेषावगमो नि-श्रयः, स च सामान्यार्थग्रहणं ईहां च विना न भवति, यश्च तदविनाभावी सोऽपाय एव, कथ-मर्थाबग्रह इति भण्यते ? । आह-यदि बहुबहुविधादिग्राहकोऽपाय एव भवति तर्हि कथमन्यत्र अवग्रहादीनामपि बह्वादिग्रहणमुक्तम् ?; सत्यम् ; किन्तु अपायस्य कारणमवग्रहादयः । कारणे च 15 योग्यतया कार्यस्वरूपमस्ति इति उपचारतस्तेऽपि बह्वादिग्राहकाः प्रोच्यन्ते इत्यदोषः । यद्येवं तर्हि वयमपि अपायगतं विशेषज्ञानमर्थावग्रहेपि उपचरिष्याम इति । नैतदेवम् ; यतो मुख्याभावे सति प्रयोजने निमित्ते च उपचारः मवर्तते'। न चैवमुपचारे किश्चित् प्रयोजनमस्ति । 'तेणं सदेत्ति उग्ग-हिए' इत्यादिसूत्रस्य यथाश्चतार्थनिगमनं प्रयोजनमिति चेत् ; न; 'सद्देत्ति भणइ वत्ता' इत्यादिग्रकारेणाअपि तस्य निगमितत्वात् । सामर्थ्यव्याख्यानमिदम् , न यथाश्चतार्थव्याख्येति 20 चेत् ; तर्हि यद्युपचारेणापि श्रौतेाऽर्थः सूत्रस्य व्याख्यायत इति तवाभिप्रायः, तर्हि यथा युज्यत उपचारः तथा कुरु । न चैतत् सामयिकेऽर्थावग्रहेऽसङ्ख्येयसामयिकं विशेषग्रहणं कथमप्युपपद्यते ।" -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ २८१.

प्ट० ५. पं० १०. 'अथवा अवग्रहो'— ''प्रथमं नैश्चयिके अर्थावग्रहे रूपादिभ्योऽव्याद्र-त्तमव्यक्तं शब्दादिवस्तुसामान्यं गृहीतं ततः तस्मिन्नीहिते सति 'शब्द एवाऽयम्' इत्यादिनिश्च-25 यरूपोऽपायो भवति । तदनन्तरं तु 'शब्दोऽयं किं शाङ्क्षः शार्क्तो वा' इत्यादिशब्दविशेष-विषया पुनरीहा प्रवर्तिप्यंते, 'शाङ्क एवायं शब्दः' इत्यादिशब्दविशेषविषयोऽपायश्च यो भवि-प्यति तदपेक्षया 'शब्द एवायम्' इतिनिश्चयः प्रथमोऽपायोऽपि सन्नुपचारादर्थावग्रहो भण्यते ईहा-ऽपायापेक्षात इति, अनेन चोपचारस्यैकं निमित्तं सूचितम् । 'शाङ्कोऽयं शब्दः' इत्यादेशब्दविशेष वीषया येनाऽसौ सामान्यशब्दरूपं सामान्यं गृह्णति इति, अनेन तूपचारस्यैव द्वितीयं निमित्त-षापेक्षया येनाऽसौ सामान्यशब्दरूपं सामान्यं गृह्णति इति, अनेन तूपचारस्यैव द्वितीयं निमित्त-30 मावेदितम् , तथाहि-यदनन्तरमीहापायौ प्रवर्तेते, यश्च सामान्यं गृह्णति सोऽर्थावग्रहः, यथाचो नैश्चयिकः, प्रवर्तते च 'शब्द एवायम्' इत्याद्यपायानन्तरमीहापायौ, गृह्णति च 'शाङ्कोऽयम्' इत्यादिभाविविशेषापेक्षयाऽयं सामान्यम् । तस्मादर्थावग्रह एष्यविशेषापेक्षया सामान्यं गृह्ण-तीति उक्तम् । ततस्तदनन्तरं किं भवति १ । ततः सामान्येन शब्दनिष्टचरूपात् प्रथमापायादन-

## तात्पर्यसङ्महा वृत्तिः ।

म्तरम् 'किमयं शब्दः शाङ्कः शार्ङ्को वा; इत्यादिरूपेहा प्रवर्तते । ततस्तद्विशेषस्य--शङ्कप्रभवत्वादेः शब्दविशेषस्य 'शाङ्क एवायम्' इत्यादिरूपेणापायश्च निरुचयरूपो भवति । अयमपि च भूयोन्यत-द्विशेषाकाङ्क्षावतः प्रमातुर्माविनीमीहामपायं चापेक्ष्य, एप्यविशेषापेक्षया सामान्यालम्बनत्त्वाचार्था-वग्नह इत्युपचर्यते । इयं च सामान्यविशेषापेक्षा तावत् कर्तव्या यावदन्त्यो वस्तुनो विशेषः । यस्माच विशेषात् परतो वस्तुनोऽन्य विशेषा न सम्भवन्ति सोऽन्त्यः, अथवा सम्भवत्त्वपि अन्य- 5 विशेषेषु यतो विशेषात् परतः प्रमातुस्तजिज्ञासा निवर्तते सोऽन्त्यः, तमन्त्यं विशेषं यावद् व्या-वद्यारिकार्थावग्रहेद्दापायार्थं सामान्यविशेषापेक्षा कर्तव्या ।" -विशेषाः २५२-४.

"सर्वत्र विषयपरिच्छेदे कर्तव्ये निरुचयतः ईहापायौ भवतः 'ईहा, पुनरपायः, पुनरीहा, पुनरप्यपायः' इत्ययं क्रमेण यावदन्त्यो विशेषः तावदीहापायावेव भवतः, नार्थावम्रहः । किं सर्वत्रैक्मेव ?। न; आद्यमव्यक्तं सामान्यमात्रालम्बनमेकं सामयिकं ज्ञानं मुक्त्वाऽन्यत्रेहापायौ भवतः । 10 इदं पुनर्नेहा, नाप्यपायः, किन्तु अर्थावम्रह एच । संव्यवहारार्थं व्यावहारिकजनप्रतीत्यपेक्षं पुनः सर्वत्र यो योऽपायः स स उत्तरोत्तरेहाऽपायापेक्षया, एष्यविशेषायेक्षया चोपचारतोऽर्थावम्रहः । एवं च तावद् नेयम् यावत्तारतम्येनोत्तरोत्तरविशेषाकाङ्क्षा प्रवर्तते ।"-विशेषा॰ बु॰ गा॰ २८४.

"लोकेऽपि हि यो विशेषः सोऽपि अपेक्षया सामान्यम्, यत् सामान्यं तदप्यपेक्षया विशेष इति व्यवह्रियंत, तथाहि—'शब्द एवायम्' इत्येवमध्यवसितोऽर्थः पूर्वसामान्यापेक्षया विशेषः, 15 'शाङ्कोऽयम्' इत्युत्तरविशेषापेक्षया तु सामान्यम् । अयं चोपर्युपरिज्ञानप्रवृत्तिरूपेण सन्तानेन लोके रूढः सामान्यविशेषव्यवहारः औपचारिकावम्रहे सत्येव घटते नान्यथा तदनभ्युपगमे हि प्रथमापायानन्तरमीहानुत्थानम्, उत्तरविशेषाम्रहणं चाभ्युपगतं भवति । उत्तरविशेषामहणे च मधमापायव्यवसितार्थस्य विशेषत्वमेव न सामान्यत्वम् इति पूर्वोक्तरूपो लोकप्रतीतः सामान्य-विशेषव्यवहारः समुच्छिदेत । अथ प्रथमापायानन्तरमभ्युपगम्यत ईहोत्थानम्, उत्तरविशेषमहणं 20 च; तर्हि सिद्धं तदपेक्षया प्रथमापायव्यवसितार्थस्य सामान्यत्वम्, यश्च सामान्यम्राहकः, यद-नन्तरं च ईहादिप्रवृत्तिः सोऽर्थावम्रहः नैश्चयिकाद्यर्थावम्रहवत् इत्युक्तमेव । इति सिद्धो व्याव-हारिकार्थावम्रहः तत्सिद्धौ च सन्तानप्रवृत्त्याऽन्त्यविशेषं यावत् सिद्धः सामान्यविशेषव्यवहारः ।" -विशेषा॰ व॰ गा॰ २८८.

पूरु ५. पं० १५. 'अवगृहीत'--''नैश्चयिकार्थावमहे यत् सामान्यमहणं रूपाधव्यावृत्त्याऽ- 25 व्यक्तवस्तुमात्रमहणम्, तथा व्यवहारार्थावमहेऽपि यदुत्तरविशेषापेक्षया शब्दादिसामान्यमहणम्, तस्मादनन्तरमीहा प्रवर्तते । कथम्भूतेयम् १। तत्र विद्यमानस्य गृहीतार्थस्य विशेषविमर्शद्वारेण मीमांसा । केनोल्ठेखेन १। 'किमिदं वस्तु मया गृहीतम्--शब्दः, अशब्दो वा रूपरसादिरूपः' १। इदं च निश्चयार्थावमहानन्तरमाविन्या ईहायाः स्वरूपम् । अथ व्यवहारार्थावमहानन्तरसम्भविन्याः स्वरूपमाह--'शाङ्ख-शार्ङ्गयोर्मध्ये कोऽयं भवेत् शब्दः शाङ्खः शार्ङ्गो वा' १ इति । ननु 'किं शब्दः 30 अशब्दो वा' इत्यादिकं संशयज्ञानमेव कथमीहा भवितुमर्हति १; सत्यम्, किन्तु दिङ्मात्रमेवेद-मिह दर्शितम्, परमार्थतस्तु व्यतिरेकधर्मनिराकरणपरः अन्वयधर्मघटनमवृत्त्व्यापायाभिमुख एव बोधः-ईहा द्रष्टव्या ।" -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ २८९.

#### जैनतर्कभाषायाः

प्र० ५. पं० १७. 'नचेयं संशय'-"निर्णयादर्शनात् ईहायां तत्प्रसङ्ग इति चेत्; न; अर्थादानात्।" "संशयपूर्वकत्वाच्च।" -तत्त्वार्थरा॰ १. १५. ११, १२ । प्र. न. २. ११.

प्र० ५. पं० १९. 'ईहितस्य'—"मधुरस्निग्धादिगुणत्वात् शङ्कस्यैवाऽयं शब्दः, न शृङ्गस्य इत्यादि यद् विरोषविज्ञानम्, सोऽपायो निश्चयज्ञानरूपः। कुतः ?। पुरोवर्त्यर्थधर्माणामनु-5 गमभाव्रादस्तित्वनिश्चयसद्भावात् , तत्राविद्यमानार्थधर्माणां तु व्यतिरेकमावात् नास्तित्वनिश्चय-सत्त्वात् । अयं च व्यवहारार्थावप्रहानन्तरभावी अपाय उक्तः, निश्चयावप्रहानन्तरभावी तु श्रोत्र-प्राह्यत्वादिगुणतः 'शब्द एवायं न रूपादिः' इति ।" -विशेषा० वृ० ग० २९०.

पूरु ५. पं० २१. 'स एव दृढ'—"अपायेन निश्चितेऽर्थे तदनम्तरं यावद्द्यापि तदर्थोपयो-गसातत्त्येन वर्चते न तु तस्मानिवर्चते तावत् तदर्थोपयोगादविच्युतिर्नाम सा धारणायाः प्रथममेदो 10 भवति । ततः तस्य अर्थोपयोगस्य यदावरणं कर्म तस्य क्षयोपशमेन जीवो युज्यते येन कालान्तरे इन्द्रियव्यापारादिसामग्रीवशात् पुनरपि तदर्थोपयोगः स्मृतिरूपेण समुन्मीलति सा चेयं तदा-वरणक्षयोपशमरूपा वासना नाम द्वितीयस्तद्वेदो भवति । कालान्तरे च वासनावशात् तदर्थस्य इन्द्रियेरुपलव्यस्य अथवा तैरनुपलब्धस्यापि मनसि या स्मृतिराविर्भवति सा तृतीयस्तद्वेद इति । एवं त्रिभेदा धारणा विज्ञेया ।" -विशेषा वृ गा॰ २९१.

15 ए० ५. पं० २५. 'केचित्तु अपनयन'- "तत्र विद्यमानात् स्थाण्वादेर्योऽन्यः तत्प्रतियोगी तत्राविद्यमानः पुरुषादिः तद्विरोषाः शिरः कण्ड्रयनचलनस्पन्दनादयः तेषां पुरोवर्चिनि सद्भूतेऽर्थ अपनयनं निषेधनं तदन्यविरोषापनयनं तदेव तन्मात्रम् अपायमिच्छन्ति केचन अपायनमपनयनम-पाय इति व्युत्पत्त्यर्थविश्रमितमनस्काः । अवधारणं धारणा इति च व्युत्पत्त्यर्थश्रमितास्ते धारणां ब्रुवते । किं तत् ? । सद्भूतविरोषावधारणम् - सद्भूतस्तत्र विवक्षितप्रदेरो विद्यमानः स्थाण्वादिर्र्थवि-20 रोषस्तस्य 'स्थाणुरेवायम्' इत्यवधारणम् । " -विरोषा० इ० गा० १८५.

प्र० ५. पं० २७. 'तस्र'-"तदेतद् दूषयितुमाह-कस्यचित् प्रतिपत्तुः तदन्यव्यतिरेकमात्राद-वगमनं निश्चयो भवति तद्यथा-यतो नेह शिरःकण्डूयनादयः पुरुषधर्मा दृश्यन्ते ततः स्थाणुरेवा-यमिति । कस्यापि सद्भूतसमन्वयतः यथा स्थाणुरेवायं वरूरुयुत्सर्पणवयोनिरुयनादिधर्माणामि-हान्वयादिति । कस्यचित् पुनः तदुभयाद् अन्वयव्यतिरेकोभयात् तत्र भूतेऽर्थेऽवगमनं भवेत् ; 25 तखथा यस्मात् पुरुषधर्माः शिरःकण्डूयनादयोऽत्र न दृश्यन्ते वरूरुयुत्सर्पणादयस्तु स्थाणुधर्माः समीक्ष्यन्ते तस्मात् स्थाणुरेवायमिति । नचैवमन्वयात् व्यतिरेकात् उभयाद्वा निश्चये जायमाने कश्चिद्दोषः । परव्याख्याने तु वक्ष्यमाणन्यायेन दोषः ।" -विशेषा० वृ० गा० १८६.

ए० ५, पं० २८. 'अन्यथा स्मृतेः'—"यस्माद् व्यतिरेकाद् अन्वयादुभयाद्वा भूतार्थ-विशेषावधारणं कुर्वतो योऽध्यवसायः स सर्वोऽपि अपायः न तु सद्भूतार्थविशेषावधारणं धारणा 30 इति । व्यतिरेकोऽपायः अन्वयस्तु धारणा इत्येवं मतिज्ञानतृतीयभेदस्य अपायस्य भेदे अभ्यु-पगम्यमाने पश्च भेदा भवन्ति आभिनिबोधिकज्ञानस्य । तथाहि—अवमहेहापायधारणारुक्षणा-भ्यत्वारो भेदास्तावत् त्वयैव पूरिताः पश्चमस्तु भेदः स्मृतिरुक्षणः प्रामोति अविच्युतेः स्वसमान-

# ष्ट्र ६. पं० १६. ] तात्पर्यसङ्ग्रहा वृत्ति: ।

कालमाविन्यपाये अन्तर्भूतत्वात् , वासनायास्तु स्मृत्यन्तर्गतत्वेन विवक्षितत्वात् , स्मृतेरनन्यशरण-त्वात् मतेः पद्यमो मेदः प्रसज्यते ।" -विशेषा० वृ० गा० १८७.

पृ० ५. पं० २९. 'अथ नास्त्येव' "ननु यथैव मया व्याख्यायते-व्यतिरेकमुखेन निश्चयोऽपायः, अन्वयमुखेन तु धारणा-इत्येवमेव चतुर्विधा मतिर्युक्तितो घटते । अन्यथा तु व्याख्यायमाने-अन्वयव्यतिरेकयोर्द्वयोरप्यपायत्वेभ्युपगम्यमाने-अवग्रहेहापायमेदतस्तिमेदा मतिर्भ- 5 वति न पुनश्चतुर्धा, धारणाया अघटमानत्त्वात् ।" -विशेषा० इ० गा० १८७.

ए० ५. पं० २९. 'तथाहि उपयोगोपरमे'-- "कथं पुनर्धारणाऽमावः ?। इह तावत् निश्चयो-ऽपायमुखेन घटादिके वस्तुनि अवम्रहेहापायरूपतया अन्तर्म्यहूर्घप्रमाण एव उपयोगो जायते तत्र च अपाये जाते या उपयोगसातत्यलक्षणाऽविच्युतिभेवताऽभ्युपगम्यते सा अपाय एव अन्तर्भूता इति न ततो व्यतिरिक्ता । या तु तस्मिन् घटाद्युपयोगे उपरते सति सङ्ख्वचेयमसङ्ख्वचेयं वा कालं 10 वासनाऽभ्युपगम्यते 'इदं तदेव' इतिल्क्षणा स्मृतिश्चाङ्गीक्रियते सा मत्यंशरूपा धारणा न भवति मत्युपयोगस्य प्रागेवोपरतत्वात् । कालान्तरे पुनर्जीयमानोपयोगेऽपि या अन्वयमुखोपजायमाना-ऽवधारणरूपा धारणा मया इष्यते सा यतोऽपाय एव भवताऽभ्युपगम्यते ततस्तत्रापि नास्ति धृतिः धारणा, तस्मादुपयोगकाले अन्वयमुखावधारणरूपाया धारणायाः त्वयाऽनभ्युपगमात् उपयोगोप-रमे च मत्युपयोगाभावात् तदंशरूपाया धारणायाः अघटमानकत्वात् त्रिप्तैव भवदभिप्रायेण मतिः 15 प्राप्नोति न चतुर्धा इति पूर्वपक्षाभिप्रायः ।" -विश्वेषा॰ वृ० गा० १८८-९०

पूरु ६. पं० ३. 'नः अपाय'-"अत्रोत्तरमाह-कालान्तरे या स्मृतिरूपा बुद्धिरुपजायते, नन्विह सा पूर्वप्रवृत्तादपायात् निर्विवादमभ्यधिकैव पूर्वप्रवृत्तापायकाले तस्या अभावात् साम्प्रता-पायस्य तु वस्तुनिश्चयमात्रफलत्वेन पूर्वापरदर्शनानुसन्धानायोगात् । यस्माच वासनाविशेषात् पूर्वोपलब्धवस्त्वाहितसंस्कारलक्षणात्-'इदं तदेव' इतिलक्षणा स्मृतिर्भवति सापि वासनापाया- 20 दभ्यधिका इति । या च अपायादनन्तरमविच्युतिः प्रवर्चते साऽपि । इदमुक्तं भवति--यस्मिन् समये 'स्थाणुरेवायम्' इत्यादिनिश्चयस्वरूपोऽपायः प्रवृत्तः ततः समयादूर्ध्वमपि 'स्थाणुरेवायं स्थाणुरेवायम्' इति अविच्युत्या या अन्तर्मुहूर्च कचिदपायप्रवृत्तिः सापि अपायाविच्युतिः प्रथमप्रवृत्तापायादभ्यधिका । एवमविच्युति-वासना-स्मृतिरूपा धारणा त्रिधा सिद्धा ।" -विशेषा० इ॰ गा॰ १८८-९.

पृ० ६. पं० ७. 'नन्वविच्युति'-"नन्वविच्युतिस्पृतिलक्षणौ ज्ञानमेदौ गृहीतमाहि-त्वान्न प्रमाणम्, वासना तु किरूपा ?, इति वाच्यम् । संस्काररूपेति चेत् ; कोऽयं संस्कारः-स्पृतिज्ञानावरणक्षयोपशमो वा तज्ज्ञानजननशक्तिर्वा, तद्वस्तुविकल्पो वा ?, इति त्रयी गतिः । तत्राधपक्षद्वयमयुक्तम्, ज्ञानरूपत्वामावात् । तृतीयपक्षोप्ययुक्त एव भिन्नधर्मकवासनाजनकत्वा-दप्यविच्युतिप्रवृत्तद्वितीयाधपायविषयं वस्तु भिन्नधर्मकमेव, इति कथमविच्युतेर्गृहीतमाहिता ? । 30 स्मृतिरपि पूर्वोत्तरदर्शनद्वयानधिगतं वस्त्वेकत्वं गृह्याना न गृहीतमाहिणी । सङ्ख्येयमसङ्ख्येयं वा कालं वासनाया इष्टत्वात्, एतावन्तं च कालं तद्वस्तुविकल्पायोगात् । तदेवमविच्युति-स्पृति-

### जैनवर्कभाषायाः

वासनारूपायास्त्रिविधाया अपि धारणाया अघटमानत्वात् त्रिधैव मतिः प्राम्नोति, न चतुर्धा ।" विशेषा० वृ० गा० १८९.

ए० ६. पं० ११. 'न; स्पष्ट-'- "अत्रोच्यते-यत् तावत् गृहीतम्राहित्वादविच्युतेरप्रामा-ण्यमुच्यते, तदयुक्तम्, गृहीतम्राहित्वरुक्षणस्य हेतोरसिद्धत्वात्, अन्यकारुविशिष्टं हि वस्तु
प्रथमप्रवृत्तापायेन गृह्यते, अपरकारुविशिष्टं च द्वितीयादिवारा प्रवृत्तापायेन । किञ्च, स्पष्ट-स्पष्टतर-स्पष्टतमवासनापि स्मृतिविज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमरूपा तद्विज्ञानजननशक्तिरूपा चेष्यते सा च यद्यपि स्वयं ज्ञानरूपा न भवति तथापि पूर्वप्रवृत्ताविच्युतिरुक्षणज्ञानकार्थत्वात् उत्तरकारु-भाविस्मृतिरूपज्ञानकारणत्वाच उपचारतो ज्ञानरूपाऽभ्युपगम्यते । तद्वस्तुविकरूपपक्षस्तु अनभ्यु-पगमादेव निरस्तः । तस्मादविच्युति-स्मृति-वासनारूपाया धारणायाः म्थितत्वात् न मतेस्नेविध्यम्,
10 किन्तु चतुर्घा सेति म्थितम् । " -विशेषा० व० गा० ३८९.

ए० ६. पं० १६. 'एते च अवग्रहा'—"ननु एते अवग्रहादय उक्तमेण, व्यतिक्रमेण वा किमिति न भवन्ति, यद्वा ईहादयस्त्रयः, द्वौ, एको वा किं नाभ्युपगम्यन्ते, यावत् सर्वेप्यभ्युप-गम्यन्ते ? । इत्याशङ्कचाह—तत्र पश्चानुपूर्वीभवनमुत्कमः अनानुपूर्वीभवनं त्वतिक्रमः, कदाचि-दवग्रहमतिकम्येहा, तामप्यतिरुङ्घचाऽपायः, तमपि अतिवृत्य धारणेति—एवमनानुपूर्वीरूपोऽतिकमः । एताभ्यामुत्कम-ड्यतिकमाभ्यां तावदवग्रहादिभिर्वम्तुस्वरूपं नावगम्यते । तथा एषां मध्ये एक-स्याप्यन्यतरस्य वैकल्ये न वस्तुस्वभावाववोधः, ततः सर्वेप्यमी एष्टव्याः, न त्वेकः, द्वौ, त्रयो वा ।" –विशेषा० व० गा० २९५.

"यस्मादवम्रहेणाऽगृहीतं वस्तु नेह्यते ईहाया विचाररूपत्वात् , अगृहीते च वस्तुनि निरा-स्पदत्वेन विचारायोगादिति अनेन कारणेनादाववम्रहं निर्दिश्य पश्चादीहा निर्दिष्टा । न चाऽनी-20 हितम् अपायविषयतां याति अपायस्य निश्चयरूपत्वात् , निश्चयस्य च विचारपूर्वकत्वात् । एत-दभिप्रायवता चाऽपायस्यादौ ईहा निर्दिष्टेति । न चापायेनानिश्चित्तम् धारणाविषयीभवति वस्तु धारणाया अर्थावधारणरूपत्वात् , अवधारणस्य च निश्चयमन्तरेणायोगादित्यभिप्रायः । ततश्च धारणादौ अपायः । ततः किम् १ । तेनावम्रहादिक्रमो न्याय्यः नोत्कमाऽतिक्रमौ, यथोक्तन्यायेन वस्त्वयामाभावप्रसक्कात् । " -विशेषा० वृ० गा० २९६.

25 "ज्ञेयस्यापि शब्दादेः स स्वभावो नास्ति य एतैरवम्रहादिभिरेकादिविकलैरभिन्नैः समकालमा-विभिः उत्कमातिकमवद्भिरचावगम्येत किन्तु शब्दादिज्ञेयस्वभावोपि तथैव व्यवस्थितो यथा अमीभिः सर्वैः भिन्नैः असमकालैः उत्कमातिकमरहितैश्च सम्पूर्णो यथावस्थितश्चावगम्यते अतो ज्ञेयवरोनाप्येते यथोक्तरूपा एव भवन्ति ।" -विशेषा० व० गा० २९७। प्र. न. २. १४-१७.

पृ० ६. पं १७. 'क्वचिद्म्यस्ते' ''अत्र परः माह-अनवरतं दृष्टपूर्वे विकल्गिते, भाषिते च 30 विषये पुनः कचित् कदाचिदवलोकितेऽवमहेहाद्वयमतिकम्य प्रथमतोऽप्यपाय एव लक्ष्यते निर्विवा-दमरोषेरपि जन्तुभिः, यथा 'असौ पुरुषः' इति । अन्यत्र पुनः कचित् पूर्वापलब्धे सुनिश्चिते दृढवासने विषये ऽवमहेहापायानतिलङ्घ्य स्मृतिरूपा धारणैव लक्ष्यते, यथा 'इदं तद् वस्तु यद-

#### तात्पर्यसङ्ग्रहा वृत्तिः ।

स्माभिः पूर्वमुपऌब्धम्' इति । तत् कथमुच्यते–उत्कमातिकमाभ्याम् , एकादिवैकस्ये च न वस्तु-सद्भावाधिगमः १ ।"-विशेषा० बृ० गा० २९८.

"आन्तोऽयमनुभव इति दर्शयन्नाह-यथा तरुणः समर्थपुरुषः पद्मपत्रशतस्य सूच्यादिना वेधं कुर्वाण एवं मन्यते- मया एतानि युगपद् विद्धानि । अथ च प्रतिपत्रं तानि कालमेदेनैव भिद्यन्ते । न चासौ तं कालमतिसौक्ष्म्याद् भेदेनावजुद्घ्यते । एवमत्रापि अवमहादिकालस्य अतिसूक्ष्मतया 5 दुर्विभावनीयत्वेन अप्रतिभासः, न पुनरसत्त्वेन । तस्मादुत्पल्पत्रशतवेधोदाहरणेन आन्त एवायं प्रथमत एव अपायादिप्रतिभासः । यथा शुष्कशप्कुल्ठीदशने युगपदेव सर्वेन्द्रियविषयाणां उपलब्धिः प्रतिभाति, तथैषोऽपि प्राथम्येनापायादिप्रतिभासः । पञ्चानामपि इन्द्रियविषयाणां उपलब्धिः प्रतिभाति, तथैषोऽपि प्राथम्येनापायादिप्रतिभासः । पञ्चानामपि इन्द्रियविषयाणां उपलब्धिः प्रतिभाति । न चेयं सत्या, इन्द्रियज्ञानानां युगपदुत्पादायोगात् । तथाहि-लब्ध्र्युगपदेवास्य प्रतिभाति । न चेयं सत्या, इन्द्रियज्ञानानां युगपदुत्पादायोगात् । तथाहि-भनसा सह संयुक्तमेवेन्द्रियं स्वविषयज्ञानमुत्पादयति, नान्यथा, अन्यमनस्कस्य रूपादिज्ञानानु-10 पलम्मात् । न च सर्वेन्द्रियैः सह मनो युगपत् संयुज्यते तस्यैकोपयोगरूपत्वात् , एकत्र ज्ञातरि एककालेऽनेकैः संयुज्यमानत्वाऽयोगात् । तस्मात् मनसोऽत्यन्ताऽऽशुसंचारित्वेन कालभेदस्य दुर्लक्षत्तात् युगपत् सर्वेन्द्रियविषयोपत्तब्ध्र्यते तथाऽत्वम्हादिकालेऽपीति प्रकृतम् । तदेवम् अवप्रहादीनां नैकादिवैकल्यम् , नाऽप्युक्तमातिकमौ इति स्थितम् ।" -विशेषा॰ उ॰ गा॰ २९९. 15

प्ट० ६. पं० १९. 'तदेवम् अर्थावग्रहादयः' -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ ३००, ३०१.

पृ० ६. पं० २०. 'अथवा बहुबहु'-विशेषा॰ बृ० गां० ३०७.

पृ० ६. पं० २१. 'बह्वादयरच मेदाः'-विशेषा॰ गृ॰ गा॰ ३०८-३१०.

पृ० ७. पं० २. 'श्रुतम् अक्षर'-आव॰ नि॰ १९. विशेषा॰ वृ॰ गा॰ ४५४.

ए० ७. पं० ३. 'तत्राक्षरं त्रिविधम्'-विशेषा० वृ० गा० ४६४-४६६.

20

25

30

ए० ७. पं० ४. 'एते चोपचाराच्छुते'--"सञ्ज्ञाक्षरम् , व्यञ्जनाक्षरं चैते द्वे अपि भाव-श्रुतकारणत्वात् द्रव्यश्रुतम् ।" -विशेषा० वृ० गा० ४६७.

पृ० ७. पं० ५. 'एतच परोपदेशं विनापि'—"यदपि परोपदेशजत्वमक्षरस्य उच्यते तदपि सञ्ज्ञा-व्यञ्जनाक्षरयोरेवाऽवसेयम् । ल्रब्ध्यक्षरं तु क्षयोपशमेन्द्रियादिनिमित्तमसव्ज्ञिनां न विरुध्यते ।" -बिशेषा० बृ० गा० ४४५.

"यथा वा संज्ञिनामपि परोपदेशाभावेन केषाश्चिदतीवमुग्धप्रकृतीनां पुलिन्दबारूगोपारू-गवादीनामसत्यपि नरादिवर्णविशेषविषये विज्ञाने रुब्ध्यक्षरं किमपीक्ष्यते, नरादिवर्णोच्चारणे तच्छ्रवणात् अभिमुखनिरीक्षणादिदर्शनाच । गौरपि हि शबरूाबहुरुादिशब्देन आकारिता सती स्वनाम जानीते प्रदृत्तिनिदृत्त्यादि च कुर्वती दृश्यते । नचैषां गवादीनां तथाविधः परोपदेशः समस्ति ।" -विशेषा० व० गा० ४७६.

ए० ७. पं० ७. 'अनक्षरश्रुत'-आव॰ नि॰ २०.

"इह उच्छ्वसिताचनक्षरश्रुतं द्रव्यश्रुतमात्रमेवावगन्तव्यं शब्दमात्रत्वात् । शब्दश्च भावश्रुतस्य कारणमेव । यच्च कारणं तद् द्रव्यमेव भवतीति भावः । भवति च तथाविधोच्छ्वसितनिःश्वसि-

### जैनतर्कभाषायाः

तादिश्रवणे 'सशोकोऽयम्' इत्यादिशानम् । एवं विशिष्टाभिसन्धिपूर्वकनिष्ट्यूतकासितक्षुतादि-श्रवणेऽपि आत्मज्ञानादि ज्ञानं वाच्यमिति । अथवा श्रुतज्ञानोपयुक्तस्य आत्मनः सर्वात्मनैवोपयोगात् सर्वोऽपि उच्छ्वसितादिको व्यापारः श्रुतमेवेह प्रतिपत्तव्यम् इति उच्छ्वसितादयः श्रुतं भवन्त्येवेति ।" –विशेषा० ह० गा० ५०२.

5

40

पृ० ७. पं० १०. 'सञ्ज्ञिश्चतम्' -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ ५०४.

"इदमुक्तं भवति—यतः स्मरणचिन्तादिदीर्घकालिकज्ञानसहितः समनस्कपश्चेन्द्रियः संज्ञी-त्यागमे व्यवह्रियते, असंज्ञी तु प्रसद्यप्रतिषेधमाश्रित्य यद्यप्येकेन्द्रियादिरपि लभ्यते तथापि समनस्कसंज्ञी तावत् पश्चेन्द्रिय एव भवति । ततः पर्युदासाश्रयणात् असंज्ञ्यपि अमनस्कसंमूच्छेन-पश्चेन्द्रिय एव आगमे प्रायो व्यवह्रियते । तदेवंमूतः संज्ञासंज्ञिव्यवहारो दीर्घकालिकोपदेरोनैव 10 उपपद्यते ।" -विशेषा॰ १० गा॰ ५२६.

पू० ७. पं० ११. 'सम्यक्'-"इह अङ्गप्रविष्टम् आचारादि श्रुतम्, अनङ्गप्रविष्टं तु आवश्यकादि श्रुतम् । एतद् द्वितयमपि स्वामिचिन्तानिरपेक्षं स्वभावेन सम्यक् श्रुतम् । लौकिकं तु भारतादि प्रकृत्या मिथ्याश्रुतम् । स्वामित्वचिन्तायां पुनः लौकिके भारतादौ लोकोत्तरे च आचारादौ भजनाऽवसेया । सम्यग्दष्टिपरिगृहीतं भारताद्यपि सम्यक् श्रुतं सावधभाषित्व-भवहेतुत्वादियथा-15 बस्थिततत्त्वस्वरूपबोधतो विषयविभागेन योजनात् । मिथ्याद्दष्टिपरिगृहीतं तु आचाराद्यपि अय-थावस्थितबोधतो वैपरीत्थेन योजनादिति भावार्थ इति ।" विशेषा० वृ० गा० ५२७.

**ए० ७. पं० १४. 'सादि द्रव्यतः'** विशेषाः वृ॰ गा॰ ५३८, ५४८.

प्रृ० ७. पं० १४. 'क्षेत्रतश्च'-"क्षेत्रे चिन्त्यमाने भरतैरावतक्षेत्राण्याश्रित्य सम्यक् श्रुतं सादि सनिधनं च भवति । एतेषु हि क्षेत्रेषु प्रथमतीर्थकरकाले तद्भवतीति सादित्वं, चरमतीर्थ-20 कृत्तीर्थान्ते तु अवइयं व्यवच्ळियते इति सपर्यवसितत्वमिति । काले तु अधिक्रियमाणे द्वे समे उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यौ समाश्रित्य तत्रैव तेष्वेव भरतैरावतेष्वेतत् सादि सपर्यवसितं भवति; द्वयोरपि समयोः तृतीयारके प्रथमं भावात् सादित्वम् । उत्सर्पिण्यां चतुर्थस्यादौ, अवसर्पिण्यां तु पञ्चम-स्यान्ते अवइयं व्यवच्छेदात् सपर्यवसितत्वम् । भावे पुनः विचार्यमाणे प्रज्ञापकं गुरुम्, श्रुतप्रज्ञाप-नीयांश्च अर्थानासाद्य इदं सादि सपर्यवसितं स्यादिति ।" —विश्रेषा॰ वृ० गा॰ ५४६.

पृ० ७. पं० १७. 'गमिकम्'-गमा भन्नका गणितादिविशेषाश्च तद्बहुलं तत्सङ्कलं गमिकम् ।

षट् ९. पं० १.]

## तात्पर्यसङ्प्रहा वृत्तिः ।

अथवा गमाः सदृशपाठाः ते च कारणवरोन यत्र बहुबो भवन्ति तद् गमिकम्, तच्चवंविधं प्रायः हृष्टिवादे । यत्र प्रायो गाथास्ठोकवेष्टकाद्यसदृशपाठात्मकं तदगमिकम्, तच्चवंविधं प्रायः कालिकश्रुतम् ।" विशेषा० वृ० गा० ५४९.

पृ० ७. पं० १८. 'अङ्गग्रविष्टम्'--"गणधरकृतं पदत्रयलक्षणतीर्थकरादेशनिष्पनम् , ध्रुवं च यच्छ्रुतं तदङ्गप्रविष्टमुच्यते, तच्च द्वादशाङ्गीरूपमेव । यत्पुनः स्थविरकृतं मुत्कलार्थाभिधानं चलं च 5 तद् आवश्यकप्रकीर्णादिश्रुतम् अङ्गबाद्यमिति ।" -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ ५५०.

ए० ८. पं० ७. 'मनोमात्र' -विशेषा॰ वृ॰ गा॰ ८१०.

प्र० ८. पं० ८. 'बाह्यानर्थान्'--"तेन द्रव्यमनसा प्रकाशितान् बाह्यांश्चिन्तनीयघटादी-ननुमानेन जानाति, यत एव तत्परिणतानि एतानि मनोद्रव्याणि तस्मादेवंविधेनेह चिन्तनीय-वस्तुना भाव्यम् इत्येवं चिन्तनीयवस्तूनि जानाति न साक्षादित्यर्थः । चिन्तको हि मूर्त्तममूर्त्तं च 10 वस्तु चिन्तयेत् । न च छद्मस्थोऽमूर्त्तं साक्षात् पश्यति । ततो ज्ञायते अनुमानादेव चिन्तनीयं बस्त्ववगच्छति । " -विशेषा० बृ० गा० ८१४.

पृ० ८. पं० १५. 'निखिलद्रव्य' -विशेषा॰ बृ॰ गा॰ ८२३.

पृ० ८. पं० २२. 'कवलभोजिनः कैवल्यम्'---

"जरवाहिदुक्खरहियं आहारणिहारवजियं विमलं। सिंहा(घा)णखेलसेओ णत्थि दुगंछा य दोसो य ॥" <sup>बोधप्राप्टत-३७.</sup>

"कवलाभ्यवहारजीविनः केवलिनः इत्येवमादिवचनं केवलिनामवर्णवादः ।" सर्वार्थसि० ६.१३. राजवा०. ६. १३.

पू० ९. पं० १. न्याय-वैशेषिक-साङ्ख्य-योग-मीमांसा-बौद्धादिदर्शनानां स्मृतेरप्रमात्वं जैनदर्शनस्य पुनस्तस्याः प्रमात्वमभिमतम् । अत एव ग्रन्थकारेण अत्र स्मृत्यप्रमात्वसम- 20 र्थनपरां विविधां युक्तिं निरसितुकामेन पूर्वं चिन्तामणिकारोपन्यस्ता स्मृत्ययथार्थत्व-समर्थिका युक्तिः समाछोचयितुमुपकान्ता 'अतीततत्तांशे' इत्यादिना। चिन्तामणिकारो हि—''यद्वा स घटः इति स्मृतौ तत्ताविशिष्टस्य वर्त्तमानता भासते ।....तत्र विशेष्यस्य विशेषणस्य वा वर्तमानत्वाभावात् स्मृतिरयथार्थैव" [ प्रत्यक्षचि० प्र० ८४५ ] इत्यादिना ग्रन्थेन 'स घटोऽस्ति' इत्यादिस्मृतौ तद्देशकाल्वर्त्तित्वरूपतत्ताविशिष्टे विशेष्यभूते घटे तद्देशकाल्वर्तित्वरूपे तत्ता- 25 विशेषणे वा वर्तमानकालीनास्तित्वावगाहितया तत्र च तथाभूते विशिष्टे विशेषणे वा वर्तमानका-ष्ठीनास्तित्वस्य बाधात् स्मृतेरयथार्थत्वं दर्शितवान् ।

अन्थकारस्तु चिन्तामणिकाराज्ञीक्वतं विशेषणे विशेष्यकालभाननियमं सार्वत्रिकत्वेन अन-भ्युपगम्य तक्षियमबलेन चिन्तामणिकारसमर्थितं स्मृत्ययथार्थत्वमपाकरोति 'सर्वत्रं विशेषणे विशे-ष्यकालभानानियमात्' इत्यादिना । तथा च अन्थकारमते 'स घटः' इत्यादौ अतीततत्तांशे 30 धर्तमानकालवर्तित्वस्य भानाभावात् एकस्मिक्षेव घटात्मके धर्मिणि अतीततत्तायाः वर्त्तमानकाल-

### जैनतर्कभाषायाः

वर्तित्वस्य च स्वातन्ञ्येणैव भानात् न स्पृतेरयथार्थत्वम् इति भावः । अत्रेदमाकूतम्-'चैत्रो धनवान् वर्तते' इत्यादिस्थलीयशाब्दबोधे चैत्राधिकरणकालवर्तित्वस्य धनांशे, 'भुझाना-इशेरते' इत्यादिस्थलीयशाब्दबोधे तु भोजनाधिकरणकालवर्तित्वस्य शयनांशे भासमानतया कचित् विधेयांशे उद्देश्यसमानकालीनत्वस्य कचिच्च उद्देश्यतावच्छेदकसमानकालीनत्वस्य भानमिति सार्वत्रिको नियमः चिन्तामणिकारस्याभिप्रेतः । परन्तु 'ब्राक्षणः श्रमणः' इत्यादि-स्थलीयशाब्दबोधे ब्राक्षणत्त्वांशे श्रमणाधिकरणवर्तमानकालवर्तित्वस्य श्रमणत्वाधिकरणतत्काल-वर्तित्वस्य वा भानाभावात् नोक्तनियमस्य सार्वत्रिकत्वं किन्तु प्रामाणिकप्रतीतिवलात् यत्र यत्र विधेयांशे उद्देश्यकालीनत्वं उद्देश्यतावच्छेदककालीनत्वं वा भासते तत्र तत्रैव उक्तनियमस्य प्रसरो न तु सर्वत्र इति प्रन्थकाराभिप्रायः ।

10 प्र० ९. पं० २. अन्यदीयप्रमात्वनिरपेक्षत्वे सत्येव प्रमात्वस्य प्रमाव्यवहारप्रयोजकतया स्मृतेर्यथार्थत्वेऽपि अनुभवप्रमात्वाधीनप्रमात्वशालितया न प्रमात्वमिति उद्यनाचार्यादिभिस्स-मर्थितं (न्यायङ् ४.१) स्मृत्यप्रमात्वं आशङ्कते 'अनुभवप्रमात्वपारतन्त्र्यात्' इत्यादिना ।

प्र० ९. पं० ३. प्रतिवन्द्या अनुमितेरप्रमाखापादनेन निराकरोति 'अनुमितेरपि' इत्यादिना । प्र० ९. पं० ७. अनुमित्याः स्मृतेर्वेरुक्षण्यमुपपादयितुमाह—'नैयत्येन' इति । तथा च 15 अनुमितिकारणीभूते व्याप्तिज्ञाने हेतुज्ञाने वा यः पक्षतावच्छेदकरूपो वा तद्यापकसाध्यप्रति-योगिकसंसर्गरूपो वा अर्थः अवश्यंतया न भासते सोऽपि अनुमितेर्विषय इति तस्याः स्ववि-षयपरिच्छेदे स्वातन्त्र्यमिति पूर्वपक्षार्थः ।

ए० ९. पं० ८. तुरुययुक्त्या समाधत्ते—'तर्हि' इत्यादिना । तथा च पूर्वं अनुभवेन विषयीक्वतस्यापि अर्थस्य तत्त्तया अनवगाहनात् स्पृत्या च अनुभूतस्याऽपि तस्येव अर्थस्य तत्त्तया 20 अवगाहनात् तस्या अपि अनुमितिवत् विषयपरिच्छेदे स्वातन्त्र्यमबाधितमेव इति भावः ।

पृ० ९. पं० १८. प्राभाकरा हि सर्वस्याऽपि ज्ञानस्य यथार्थत्वं मन्यमानाः 'शुक्तौ इदं रजत-म्' इत्यादिप्रसिद्धअमस्थलेऽपि स्युतिप्रत्यक्षरूपे द्वे ज्ञाने तयोश्च विवेकाख्यातिपरपर्यायं भेदाग्रहं करूपयित्वा सर्वज्ञानयथार्थत्वगोचरं स्वकीयं सिद्धान्तं समर्थयमानाः तुल्ययुक्त्या प्रत्यभिज्ञास्थ-लेऽपि अगृहीतभेदं स्युतिप्रत्यक्षरूपं ज्ञानद्वयमेव कल्पयन्ति इति तेषामपि कल्पना अत्र निरास्य-25 त्वेन 'अत् एव' इत्यादिना निर्दिष्टा ।

पृ० ९. पं० १९. यदि च सर्वज्ञानयथार्थत्वसिद्धान्तानुरोधेन अमस्थले प्रत्यंभिज्ञास्थले च ज्ञानद्वयमेव अभ्युपगम्यते न किश्चिदेकं ज्ञानम् , तदा विशिष्टज्ञानस्यापि अनझीकार एवं श्रेयान् , सर्वस्यापि हि विशिष्टज्ञानस्य विशेष्यज्ञान-विशेषणज्ञानोभयपूर्वकत्वनियमेन अवश्यवऌप्ततदुभय-ज्ञानेनैव अगृहीतमेदमहिम्ना विशिष्टबुद्ध्युपपादने तदुभयज्ञानव्यतिरिक्तस्य तदुत्तरकालवर्तिनो 30 विशिष्टज्ञानस्य कल्पने गौरवात् इत्यभिप्रायेण प्राभाकरमतं दूषयति-'इत्थं सति' इत्यादिना ।

ए० ९. पं० २०. प्रत्यभिज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वमेव न तु तद्यतिरिक्तज्ञानत्वमिति नैयायिक-मतमाशक्कते 'तथापि अश्वान्वय' इत्यादिना ।

### तात्पर्यसस्महा वृत्तिः ।

पृ० ९. पं० २१. प्रत्यभिद्वानस्य इन्द्रियसम्बन्धपश्चाद्वावित्वेऽपि न साक्षात् तत्सम्बन्धा-न्वयव्यतिरेकानुविधानं किन्तु साक्षात् प्रत्यक्षस्मरणान्वयव्यतिरेकानुविधानमेव इति प्रत्यभिज्ञानौ-त्पत्तौ प्रत्यक्षस्मरणाभ्यां इन्द्रियसंसर्गस्य व्यवहितत्वात् साक्षात् तज्जन्यत्वाभावेन प्रत्यभिज्ञानस्य न प्रत्यक्षत्वं करुग्नाईमित्यभिप्रायेण दूषयति 'तन्त्र' इत्यादिना ।

पू० ९. पं० २६. 'अनुमानस्यापि'-अयं भावः-यदि स्मृतिमपेक्ष्य चक्कुरादिबहिरि- 5 न्द्रियं 'स एवायं घटः' इत्यादिरूपं प्रत्यक्षजातीयमेव प्रत्यभिज्ञानं जनयेत् तदा तुल्ययुक्त्या व्याप्तिस्मृत्यादिसापेक्षमेव अन्तरिन्द्रियं पक्षे साध्यवत्ताज्ञानं प्रत्यक्षजातीयमेव बनयेत् , तथा च प्रत्यमिज्ञानवत् अनुमितेरपि प्रत्यक्षजातीयताप्रसञ्जनेन सिद्धान्तसम्मतस्य अनुमानप्रमाणपार्थ-क्यस्य विच्छेदापत्तिः ।

पृ० ९. पं० २७. 'स एवायं घटः' इत्यादौ विशेष्यीभूतघटांशे चक्षुरादीन्द्रियसत्ति- 10 कर्षसत्त्वात् तत्तारूपविशेषणविषयकस्यृतिरूपद्वानवलेन प्रत्यभिज्ञानं विशिष्टविषयकमेव मत्यक्ष-जातीयं अविद्यमर्हतीति नैयायिकविशेषमतमाश्रद्भ्य निराकरोति 'एतेन' इत्यादिना ।

ए० ९. पं० २९. 'एतत्सदद्य'-'स एवायं घटः' इत्यादौ विशेष्यांशे इन्द्रियसन्नि-कर्षसत्त्वेऽपि यत्र न पुरोवर्त्तिनो विशेष्यत्वं यथा 'एतत् सद्दशः' इत्यादिस्थले किन्तु तस्य विशेषणत्वं तत्र विशेष्येन्द्रियसनिकर्षाभावेन विशेषणज्ञानसदृकृतविशेष्येन्द्रियसनिकर्षजन्यत्व- 15 स्यापि दुष्करूपत्वात् न विशिष्टपत्यक्षजातीयत्वं समुचितमिति भावः ।

पू० १०. पं० १. ननु क्छप्तप्रस्यक्षप्रमाणान्तर्गतत्वेन प्रत्यभिज्ञायाः प्रामाण्यमभ्युपगच्छ-न्तोऽपि मीमांसक-नैयायिकादयः स्थैर्यंरूपमेकत्वमेव तस्याः विषयत्वेन मन्यन्ते न पुनर्जेना इव साहइय-वैसहइय-दूरत्व-समीपत्व-हूस्वत्व-दीर्घत्वादिकमपि । ते हि साहस्यादिप्रमेयप्रतिप-त्त्यर्थमुपमानादिप्रमाणान्तरमेव प्रत्यभिज्ञाविष्ठक्षणं करूपयन्ति इति एकत्ववत् साहस्यवैसहश्यादेरपि 20 प्रत्यभिज्ञाविषयत्वसमर्थनेन तेषां मतमपासिद्धं प्रन्थकारः पूर्वे माट्रपक्षं उपन्यस्यति 'नजु' इत्यादिना ।

पू० १०. पं० ११. नैयायिकास्तु मीमांसकवत् नोपमानस्य प्रमेयं साइझ्यादिकं मन्यन्ते किन्तु सञ्ज्ञासञ्ज्ञिसम्बन्धरूपमेव प्रमेयं तद्विषयत्वेन करूपयन्ति इति सञ्ज्ञासम्ज्ञिसंबन्धस्यापि प्रत्यभिज्ञाविषयत्वसमर्थनेन नैयायिकाभ्युपगतं उपमानस्य प्रमाणान्तरत्वं निरसितुं तन्मतमुप-न्यस्यति 'एतेन' इत्यादिना ।

पू० १०. पं० २०. 'आसाम्'-सूक्ष्मत्व-स्थूहत्व-दूरत्व-समीपत्वादिगोचराणां सङ्गल-नारिमकानां सर्वासां प्रतीतीनामित्यर्थः ।

पृ० १०. पं० २५. 'स्वरूपप्रयुक्ता'-स्वाभाविकाऽव्यमिचाररूपा व्याप्तिरित्यर्थः। तच्छू-न्यादृत्तित्वरूपोऽव्यभिचारो द्विविधः अनौपाधिकः औषाधिकश्च । धूमे वह्रिश्त्यादृत्तित्वस्य ज्पाध्यक्रुतत्वेन अनौपाधिकत्वात् स्वाभाविकत्वम् । वह्रौ तु धूमशून्यादृत्तित्वस्य आर्द्रेन्धन- 30 संयोगरूपोपाधिक्वतत्वेन औपाधिकत्वात् न स्वाभाविकत्वम् इति बोध्यम् । स्वाभाविकाव्यभिचार-रूक्षणैव व्याप्तिरनुमित्यौपयिकीत्यभिप्रायेण उक्तम् 'स्वरूपप्रयुक्ताव्यभिचारलश्चणायाम्' इत्यादि ।

લર

### जैनतर्कभाषायाः

[ पू० १०. पं० २९-

पृ० १०. पं० २९. ननु मा मृत् अन्यमिचाररुक्षणा न्याप्तिरयोग्यत्वात् प्रत्यक्षस्य विषयः किन्तु सामानाधिकरण्यरूपायाः व्याप्तेत्तु योग्यत्वात् प्रत्यक्षविषयत्वं सुशकमेव । सामानाधि-करण्यं व्यक्तिविश्रान्ततया तत्तद्व्यक्तियोग्यत्वे प्रत्यक्षयोग्यमेव इति तत्तद्व्यक्तिप्रहे तत्सामानाधि-करण्यस्यापि सुग्रहत्वम् । सकलसाध्यसाधनोपसंहारेण सामानाधिकरण्यज्ञानस्य लौकिकसन्नि-5 कर्षजन्यंत्वासम्भवेऽपि सामान्यलक्षणाऽलौकिकसक्षिकर्षद्वारा सुसम्भवत्वात् तादशव्याप्तिज्ञानार्थ न प्रमाणांन्तरकच्पनमुचितमित्याशयेन नैयायिकः शक्कते 'अध' इत्यादिना ।

पृ० ११. पं० २. 'प्रमाणाभावात्'-न्यायनयेऽपि सामान्यरुक्षणप्रत्यासत्तिस्वीकारे नैकमत्यम् । तस्याः चिन्तामणिकृता सामान्यरुक्षणाग्रन्थे समर्थितायाः दीधितिकृता तत्रैव निष्प्रयोजनत्वोपपादनेन निरस्तत्वात् ।

पू० ११. पं० २. 'ऊईं विना'-ज्ञायमानसामान्यं सामान्यज्ञानं वा सामान्यरुक्षणा 10 प्रत्यासत्तिः । तथा च सामान्यमपि सकल्ज्यक्त्युपस्थापकं तदैव स्यात् यदा व्यक्तिसाकरूयं विना अनुपपद्यमानतया तज् ज्ञायेत । तथा च सकल्व्यक्त्युपस्थितये सामान्ये व्यक्तिसाकल्या-न्यथानुपपद्यमानताज्ञानमावदृयकम् । सामान्यनिष्ठा तादृद्रयनुपपद्यमानता च व्यक्तिसाकृल्य-व्याप्तिरूपा । सा च 'यदि सामान्यं व्यक्तिसाकल्यत्र्यभिचारि स्यात् तदा सामान्यमेव न 15 स्यात्' इत्यायृहं विना दुर्ज्ञानेति सकल्ज्यक्थुपस्थापनोपयोगिसामान्यज्ञानार्थम् ऊहस्य सामान्य-लक्षणापक्षेऽपि अवश्यस्वीकार्यत्वात् तेनैव सर्वत्र व्याप्तिज्ञानकरूरनं समुचितमिति भावः ।

पृ० ११. पं० ८. 'नानवस्था'-निरस्तशङ्कव्याप्तिज्ञानजननाय अन्तरोदीयमानां व्यभि-चारशक्कां निरसितुं अनिष्टापादनं आवश्यकम् । तच न व्याप्तिज्ञानं विना सम्भवति इति व्याप्तिज्ञानेऽपि व्याप्तिज्ञानान्तरापेक्षा, तत्रापि तदन्तरापेक्षा एवं क्रमेण एकस्मिक्षेव व्याप्तिज्ञाने 20 कर्तव्येऽनन्तानन्तव्याप्तिज्ञानानामपेक्षणीयतया अनवस्था समापतति इति तन्निरासः योग्यतावलात् ग्रन्थकृता दर्शितः ।

पृ० ११. पं० ९.· निर्विकरूपस्यैव मुख्यं प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां बौद्धानां मते विचारा-त्मकस्य तर्कस्य विकच्ररूपत्वेन प्रामाण्यं ने सम्भवति इति तेषां मतमाशक्कते 'प्रत्यक्ष-प्रप्रभाविविकल्प' इत्यादिना ।

25

पूर्व ११. पं० ९. 'तस्त' इत्यादिना विकल्प्य दूषयति । तथाहि-ननु कि तर्कस्य विकल्प-रूपतया अश्रामाण्यं प्रत्यक्षप्रष्ठमावित्वेन तद्गृहीतमात्रप्राहित्वकृतम्, आहोस्वित् तत्प्रष्ठभावि-त्वेऽपि तदगृहीतसामान्यग्राहित्वकृतम् ? । तत्र नाद्यः, प्रत्यक्षगृहीतस्वरुक्षणमात्रमाहित्वेन विकल्पस्य अप्रामाण्येऽपि तस्य सक्तलोपसंहारेण व्याप्त्यनवगाहितया अस्मदभ्युपगततर्कप्रामा-ण्यक्षतेरभावात् । न द्वितीयः, प्रत्यक्षागृहीतसामान्यविषयकत्वेऽपि प्रत्यक्षपृष्ठमाविनो विकस्पस्य 80 अनुमानवत् प्रामाण्ये बाधाभावात् । बौद्धाः अपि अवस्तुभूतसामान्यभासकत्वेन अनुमितेः प्रत्यक्षवत् साक्षात्स्वरुक्षणात्मकप्राधजन्यत्वाभावेऽपि तस्याः अतद्वग्र**ाट्टतिरूपसामान्यात्मना** ज्ञायमानविशेषप्रतिबद्धस्वरुक्षणात्मकलिज्जन्यतया 'प्रतिबद्धस्वभावस्य तद्धेतुत्वे समं द्वयम्' इत्यादिना प्रामाण्यं समर्थयन्ते । समर्थयन्ते च ते पुनः दृश्यप्राप्ययोरैक्याध्यवसायेन अविसंवाद-बलात् प्रत्यक्षस्य इव अनुमितेरपि प्राप्यानुमेययोरैक्याध्यवसायरूपाविसंवादबलादेव प्रामाण्यम् । एतदेव च तस्याः व्यवहारतः प्रामाण्यं गीयते । तथा च यथा बौद्धमते अनुमानस्य प्रामाण्यं व्यवहारतो न विरुद्धं तथा अस्मन्मते तर्कप्रामाण्यमपि न विरोधास्पदमिति भावः ।

. ए० ११. पं० ११. 'अवस्तु'—अनुमानस्य वस्तुभूतस्वलक्षणविषयानवगाहित्वेऽपि इत्यर्थः । 5

पृ० ११. पं० १२. **'परम्परया'**—अनुमीयमानविषयव्याप्तस्वलक्षणात्मकलिङ्गजन्यत्वात् इत्यर्थः ।

प्ट० ११. पं० २०. तर्कस्य न स्वतः प्रामाण्यं किन्तु प्रमाणसहकारितया प्रमाणानुकूरु-तया वा प्रमाणानुम्राहकत्वमेव इति नैयायिकमतमुपन्यस्यति 'यत्तु' इत्यादिना ।

ए० ११. ५० २०. 'आहार्य्यप्रसञ्जनम्'--बाधनिश्चयकालीनेच्छाजन्यं प्रत्यक्षं ज्ञानमा- 10 हार्यज्ञानम् । पर्वते धूमं स्वीक्रत्य बह्विमाशक्कमानं प्रति यत् 'यदि बह्विनं स्यात् तर्हि अत्र धूमोऽपि न स्यात्' इत्यनिष्टापादनम् , तत् व्याप्यस्य आहार्यारोपेण व्यापकस्य आहार्यप्रसञ्जनम् , तत्र बह्व्य-भावस्य व्याप्यत्वात् धूमाभावस्य च व्यापकत्वात् । धूमाभावाभावरूपधूमवत्त्रया निर्णति पर्वते बह्व्यभावरूपव्याप्यारोपेण धूमाभावरूपव्यापकापादनस्य आहार्यज्ञानरूपत्वं सुरूपष्टमेव ।

ए० ११. पं० २०. 'विशेषदर्शनवद्'--यथा स्थाणुर्वा पुरुषो वा इत्यादिसंशयदशायां 15 एकतरकोटिव्याप्यवत्तारूपविशेषदर्शनम् एकतरकोटिविषयके निर्णये जननीये इन्द्रियं सहकरोति, यथा वा तत् अपरकोटिनिवारकमात्रं तथा तर्कोऽपि प्रमाणं सहकरिष्यति विरोधिशङ्कामात्रं वा निवर्त्त्य प्रमाणानुकूल्जे भविष्यति इत्यर्थः ।

१० ११. पं० २१. 'विरोधिशङ्का'-तर्कस्य प्रमाणानुम्राहकत्वं द्वेधा सम्भवति विरोधिशङ्काकालीनप्रमाणकार्थकारित्वरूपसहकारित्वेन प्रमाणकार्थप्रतिवन्धकविरोधिशङ्कापसारण- 20 मात्रेण वा। तत्र प्रथमपक्षमपेक्ष्य द्वितीयपक्षानुसरणे लाघवात् उक्तम् 'विरोधिशङ्कानिवर्त्तकत्वेन' इत्यादि । सहकारित्वं हि एकधर्मावच्छित्रकार्यतानिरूपितकारणतावत्त्वम् यथा-दण्डस्य कुम्भ-कारसहकारित्वम् , तदसमवधानप्रयुक्तफलोपधायकत्वाभाववत् तत्कत्वं वा यथा-उत्तेजकमण्यादेः वहिसहकारित्वम् यथा वा अद्दष्टस्य कुम्भकारादिसहकारित्वम् । द्विविधस्यापि प्रमाणसहकारित्व-स्य तर्के कल्पनमपेक्ष्य विरोधिशङ्कानिवर्त्तकत्वनात्रकल्पने लाघवात् ।

प्र० ११. पं० २३. 'क्वचिदेतत्'-'यत्र व्याप्तिमहानन्तरं 'पक्षे हेतुरस्तु साध्यं मास्तु' इति व्यभिचारशङ्का समुललेत् तत्र 'यदि पर्वते वह्विने स्यात् तदा धूमोऽपि न स्यात्' इति व्याप्यारोपाहितस्य व्यापकारोपस्य नैयायिकाभिमतस्य तर्कस्य धूमाभावाभाववत्त्रया वह्वयभावा-भाववत्त्वरूपविपर्ययसाधनपर्यवसायित्वेन आहार्यशङ्काविघटकतया व्याप्तिनिर्णय एव उपयोगः । यत्र पुनर्व्याप्तिविचारो न प्रस्तुतः न वा तादृशी आहार्यशङ्का तत्र विचारानज्ञत्वेपि 30 स्वातन्त्र्योणेव शङ्कामात्रविघटकतया तादृशस्य तर्कस्य उपयोगित्वम् इति भावः ।

पृ० ११. पं० २५. नैयायिकानुरोधेन यदि शङ्कामात्रविघटकतया तर्कस्य उपयोगित्वं

### [ पू० ११. पं० २६-

### जैनत्र्कभाषायाः

जैनेनापि स्वीक्रियेत तर्हि धर्मभूषणेन न्यायदीपिकायां अज्ञाननिवर्तकतया समथितं तर्फस्य मामाण्यं कथं सङ्गमनीयमित्याशङ्कामपाकर्तुमाह 'इत्थं च' इति । तथा च अज्ञानपदस्य तत्र मिथ्याज्ञान-परत्वेन मिथ्याज्ञाननिवर्तकत्वं तर्कस्य तत्र धर्मभूषणाभिषेतत्वेन बोद्धव्यम् इति न कश्चिद्विरोधः ।

ए० ११. पं० २६. ननु यदि व्याप्तिविषयकसंशयात्मकमिथ्याज्ञाननिवर्त्तकतया तर्कस्य 5 प्रामाण्यं समर्थ्यते तर्हि प्रमाणसामान्यफलतया ज्ञानाभावरूपाऽज्ञाननिष्टत्तिः जैनाभिप्रेता तर्क-प्रमाणफलत्वेन कथं निर्वहेत् इत्याशक्कायामाह—'ज्ञानाभावनिष्टत्तिः' इत्यादि । तथा च जैनमते ज्ञानमात्रस्य स्वप्रकाशतया तर्कस्यापि स्वप्रकाशत्वेन स्वव्यवसितिपर्यवसायित्वम् । स्वव्यवसितिश्च विषयव्यवसितिगर्भिततया बाह्यविषयज्ञातताव्यवहारप्रयोजकत्वेन विषयाज्ञाननिष्टत्तिरूपत्वमिति वस्तुतः स्वव्यवसितेरेव ज्ञानाभावनिष्टत्तिरूपतया न तर्कस्यापि अज्ञाननिष्टत्तिरूपसामान्यफलानुपपत्तिः।

10 पृ० १२. पं० ४. अनुमितिनिरूपितकारणतायां पक्षद्वयं वर्तते—हेतुमहण-संबन्धस्मरणयोर्द्ध-योरेव समुदितयोः कारणत्वमिति एकः पक्षः, नोक्तयोर्द्वयोः कारणत्वं किन्तु तद्द्वयजन्यस्य एकस्यैव लिङ्गपरामर्शस्य अनुमितिकारणत्वमित्यपरः पक्षः । अत्र प्रन्थकृता प्रथमं पक्षमाश्रित्यो-क्तम् 'सम्रुदितयोः' इति ।

प्र० १२. पं० २१. अन्तर्व्याप्तिरेव अनुमितिप्रयोजिका। अन्तर्व्याप्तौ चावश्यमेव पक्ष-15 स्यान्तर्भावः । व्याप्तिज्ञानीया धर्मिविषयतैव अनुमितिधर्मिविषयतायां तन्त्रमिति हेतुरुक्षणे पक्षधर्मत्वाऽप्रवेशेऽपि अन्तर्व्याप्तिज्ञानवल्खदेव तज्जन्यानुमितौ पक्षस्यैव धर्मितया भानं न पुनरन्य-थानुपपत्त्यवच्छेदकतया हेतुम्रहणाधिकरणतया वा तस्य भानमित्यभिप्रायेण प्रमाणनयंतत्त्वालो-कीयं अन्तर्व्याप्तिबहिर्व्याप्तिरुक्षणपरं सूत्रं अवल्प्रच्य कस्यचिदेकदेशिनो मतमुपन्यस्यति— 'यत्त्र' इत्यादिना ।

20 प्र० १२. पं० २८. न पक्षान्तर्भावानन्तर्भावक्वतोऽन्तर्व्याप्तिबहिर्व्याप्त्योर्भेदः किन्तु स्वरू-पत एव तयोर्भेदः, अन्तर्व्याप्तेः साध्यशून्यावृत्तित्वरूपत्वात् , बहिर्व्याप्तेश्व साध्याधिकरणवृत्तित्व-रूपत्वात् । तथा च अनुमितिप्रयोजकान्तर्व्याप्तौ पक्षस्याधटकतया न तद्भानवलाद् अनुमिति-विषयता तत्र पक्षे निर्वाहयितुं शक्येति अनुमितौ तद्भाननिर्वाहाय अस्मदुक्तेव क्वचिदन्यथा-नुपपत्त्यवच्छेदकतया इत्यादिरीतिरनुसरणीया । यदि च अन्तर्व्याप्तौ नियमतः पक्षभानं स्यात् 25 तदा अन्तर्ज्याप्तिमह एव पक्षसाध्यसंसर्गस्य भासितत्वात् किं प्रथगनुमित्या ?, इत्याशयेन पूर्वोक्तं एकदेशिमतं निराकरोति 'तन्त्र' इत्यादिना ।

प्र० १४ पं० २७. 'ननु विकल्पसिद्धो धर्मी नास्ति' इत्यादिवचनस्य उपपत्त्यसंभवप्रति-पादनेन विकल्पसिद्धधर्म्यनक्कीकारवतो नैयायिकान्प्रति यत् मौनापत्तिरूपं दूषणं दत्तं तत् जैनमतेऽपि समानम् ; तत्रापि हि 'असतो नत्थि निसेहोे' इति भाष्यानुरोधेन असत्स्व्यात्यनभ्युपगमात् अभावांशे 30 असतः प्रतियोगिनो विशेषणतया भानाऽसंभवात् 'शशश्र्रक्कं नास्ति' इत्यादितः विशिष्टविषयक-शाब्दबोषानुपपत्त्या तादशवचनव्यवहारस्य असम्भवात् इत्याशक्कां निराकर्त्तु तादशस्थठे शाब्द-

#### तात्पर्यसङ्ग्रहा वृत्तिः ।

बोषोपपादनाय अनुमित्युपपादनाय च प्रन्थकारस्त्वामिप्रेतां प्रक्रियामादर्शयति 'इदं त्ववधेयम्' इत्यादिना ।

अयं भावः-विकल्पसिद्धधर्मिस्थलीये शाब्दनोधे अनुमितौ वा विकल्पसिद्धस्य धर्मिणो भाने त्रय एव पक्षाः सम्भवन्ति, तथाहि--तस्य अखण्डस्यैव वा भानम्, विशिष्टरूपतया वा, खण्डशः प्रसिद्धतया वा । तत्र स्वसिद्धान्तविरोधितया प्रथमपक्षो नाङ्गीकर्तुं शक्यते । जैनसिद्धान्ते 5 हि सर्वत्रापि ज्ञाने सत एव मानाभ्युपगमेन असतो मानस्य सर्वथा अनभिमतत्वात । विकल्प-सिद्धधर्मिणः प्रमाणासिद्धत्वेन अखण्डस्यासत्त्वात् अखण्ड-तद्भानाभ्युपगमे असद्भानस्यावर्जनीयत्व-मेव । द्वितीयपक्षस्तु कथश्चिदभ्युपगमार्हः । यत्र स्थले 'शशश्वनं नास्ति' इत्यादौ 'श्वङ्गं शशीयं न वा' इत्यादिर्न संशयः, न वा 'श्वन्नं शशीयं न' इति बाधनिश्चयस्तत्र अभावांशे शशीयत्वविशेषण-विशिष्टस्य शृङ्गस्य भाने बाधकाभावात् । यत्र च स्थले तादृशः विशेषणसंशयः तादृशो 10 विशेषणबाधनिश्चयो वा तत्र विशिष्टभानासम्भवेऽपि 'श्रुन्ने शशीयत्वज्ञानं जायताम्' इतीच्छा-जनितं बाधनिश्चयकालीनमाहार्यज्ञानं सम्भवत्येव । तथा च 'शशश्वकं नास्ति' इत्यादिशाब्दबोधे 'एतत् स्थानं शशश्वज्ञाभाववत्' इत्याद्यनुमितौ वा अभावांशे प्रतियोगितया भासमाने श्वज्ञांशे शशीयत्वविशेषणस्य आहार्यभानोपपत्त्या प्रतिवादिपरिकल्पितविपरीतारोपनिराकरणाय तादृशस्य शब्दस्य तादृश्या वा अनुमितेः सुसम्भवत्वमेव । इत्थं च द्वितीयपक्षस्य उपपाद्यत्वेऽपि तत्र 15 अनुमितेराहार्यात्मकत्वं एकदेशीयाभिमतमेव कल्पनीयमिति तत्पक्षपरित्यागेन सर्वथा निर्दोष-स्तृतीयपक्ष एव आश्रयितुमुचित इति मत्वा ग्रन्थकारेण 'वस्तुतः' [ पृ० १५. पं० ४. ] इत्या-दिना अन्ते खण्डशः प्रसिद्धपदार्थभानगोचरस्तृतीयपक्ष एव समाश्रितः । तथा च 'शशश्वक्वं नास्ति' इत्यादौ अभावांशे नाखण्डस्यासतः शशश्वन्नस्य भानम्, न वा शशीयत्ववैशिष्टयस्य आहार्यभान किन्तु प्रसिद्ध एव श्वक्तांशे प्रसिद्धस्यैव शशीयत्वस्य अभावो भासते। तथा च 'एका- 20 न्तनित्यं अर्थक्रियासमर्थं न भवति, क्रमयौगपद्याभावात्' इत्यादिरूपायां जैनस्थापनायां एकान्त-नित्यस्य जैनमते सर्वथाऽसम्भवेऽपि तादृशस्थले अनित्यत्वासमानाधिकरणरूपनित्यत्वस्य खण्डशः प्रसिद्धतया खण्डशः प्रसिद्धतादृशपक्षविषयायाः अर्थक्रियासामर्थ्याभावसाध्यिकायाः क्रमयौग-पद्यनिरूपकत्वाभावहेतुकायाः 'एकान्तनित्यत्वं अर्थकियासामर्थ्यानियामकं क्रमयौगपद्यनिरूपक-त्वाभावात्' इत्याकारिकायाः अनुमितेर्निर्बाधसम्भवेन न ताहशी जैनस्थापना विरुष्यते । 25

पृ० १४. पं० २९. 'ज्ञब्दादेः'--शब्दात् , 'आदि'पदेन व्याप्तिज्ञानादेः परिमहात् व्याप्ति-ज्ञानादेस्सकाशादित्यर्थः ।

पृ० १५. पं० १. **'विकल्पारिमकैव'**--अनुमितेः शब्दज्ञानानुपातित्वानियमेन शब्दज्ञाना-नुपातिविकल्परूपत्वाभावेऽपि वस्तुक्तून्यविकल्पसदृशतया विकल्पात्मिकेत्युक्तम् । तथा च वि-कल्पाकार**ष्ट**त्तिसदृनी इत्यर्थः ।

पूरु १५. पं० ७. 'विशेषावमर्शदशायाम्'-अर्थक्रियासामर्थ्याभावरूपसाध्यव्याप्यीभूतकम-यौगपद्याभावरूपविशेषधर्मनिर्णयरूपपरामर्शदशायामित्यर्थः ।

# [ पू० १५. पं० ८-

### जैनतर्कभाषायाः

पृ० १५. पं० ८. 'नित्यत्वादौं'-कूटस्थनित्यत्वस्य जैनमतेऽपसिद्धत्वेऽपि अनित्यत्वसमाना-धिकरणनित्यत्वरूपस्य कथश्चित्रित्यत्वस्य प्रसिद्धतया तादृरों नित्यत्वे अनित्यत्वसामानाधिकरण्या-भावाऽवच्छेदेन उक्ताभावः सुखेन साधयितुं शक्य इत्यर्थः ।

ए० १५. पं० १६. 'समर्थन'—"त्रिविधमेव हि लिङ्गमप्रत्यक्षस्य सिद्धेरङ्गम्-स्वभावः कार्थ-5 मनुपल्लम्भश्च । तस्य समर्थनं साध्येन व्याप्तिं प्रसाध्य धर्मिणि भावसाधनम् । यथा यत् सत् कृतकं वा तत् सर्वमनित्यं यथा घटादिः सन्कृतको वा शब्द इति । अत्रापि न कश्चित्कमनियमः इष्टार्थ-सिद्धेरुभयत्राविरोषात् । धर्मिणि प्राक् सत्त्वं प्रसाध्य पश्चादपि व्याप्तिः प्रसाध्यत एव यथा सन् शब्दः कृतको वा, यश्चेवं स सर्वोऽनित्यः यथा घटादिरिति ।"-वादन्याय ए॰ ३-६.

पू० १५. पं० २१. यद्यपि वादिप्रतिवाद्युभयसम्प्रतिपन्नमेव साधनं वादभूमिकायामुपयुज्यते 10 इति सर्वसम्मता वादमर्थावा, तथापि कश्चित् साङ्ख्यमख्यः स्वसिद्धान्तं स्थापयितुं स्वानभिमतमपि किञ्चित् साधनं प्रतिवादीष्टत्वमात्रेण वादकाल एव प्रयोक्तुमिच्छन्नेव तां सर्वसम्मतवादमर्थादामति-कम्य स्वाभिप्रायानुकूल्जमेव परार्थानुमानीयं यत् लक्षणान्तरं प्रणीतवान् तदेवात्र प्रन्थकारः स्याद्वादरत्नाकर [१० ५५९] दिशा निरसितुं निर्दिशति 'आगमात् परेणेव' इत्यादिना । 'आगमात्'-आगमानुसारेण, 'परेणेव'-प्रतिवादिनैव, 'ज्ञातस्य'-सम्मतस्य, 'वचनम्'-साधनतया वादकाले 15 वादिना प्रयोग इत्यर्थः । तथा च वादिना प्रतिवादिनि स्वसिद्धान्तप्रत्यायनं साधनसिद्ध्या सम्पा-दनीयम् । सा च साध्यसिद्धिर्थदि केवल्प्रतिवादिन्यपि स्यात् तावतैव वादी कृतार्थो भवेत् इति किम् उभयसिद्धसाधनगवेषणप्रयासेन ?, इति परार्थानुमानीयलक्षणान्तरकारिणः पूर्वपक्षिणः आशयः ।

ए० १५. पं० २३. प्राग्निर्दिष्टं रुक्षणान्तरं निराकरोति 'तदेतदपेशल्म्' इत्यादिना । अत्रायं मावः – वादिप्रतिवाद्युमयसिद्धस्यैव साधनस्य परार्थानुमानोपयोगितया न वादिपतिवाद्येकतर-20 सिद्धसाधनेन अनुमानप्रवृत्तिरुचिता । तथा च साधनसिद्धये समाश्रीयमाणः आगमोऽपि वादि-प्रतिवाद्युमयसम्प्रतिपन्नप्रामाण्यक एव परार्थानुमानोपजीव्यः, न तु तदन्यतरमात्रसम्मतप्रामाण्यकः । एवं च न प्रतिवादिमात्राभ्युपगतप्रामाण्यकेन आगमेन साधनमुपन्यस्य अनुमानप्रवर्तनं वादिनो न्याय्यम्। वादी हि प्रतिवाद्यागमं तेन परीक्ष्य स्वीकृतं अपरीक्ष्य वा स्वीकृतं मत्वा तमागममाश्रय-न्ननुमानावसरे साधनमुपन्यस्येत् १। न प्रथमः पक्षः, वादिनापि तदागमप्रामाण्यस्य स्वीकरणीयत्वा-यत्तेः । न हि परीक्षितं केनापि प्रामाणिकेन उपेक्षितुं शक्यम् । तथा च प्रतिवाद्यागमानुसारेणैव साधनवत् साध्यकोटेरपि वादिना अवश्याज्ञीकार्यत्वेन तद्विरुद्धसाधनाय अनुमानोपन्यासस्य वैयर्थ्यात् आगमबाधितत्वाच्च । न द्वितीयः, अपरीक्ष्याभ्युपगतस्य प्रामाण्यस्य प्रतिवादिनोऽपि शिथिलमूल्तया सन्दिग्धतया च सन्दिग्धप्रामाण्यकतादृश्यत्रितवाद्यागमानुसारेण असन्दिग्धसाधनो-पन्यासस्य वादिना कर्त्रुमशक्यत्वात् ।

30 पृ० १५. पं० २३. 'अन्यथा'-विप्रतिपत्नप्रामाण्यकागमाश्रयेण साधनोपन्यासे इत्यर्भः । 'तत एव'-प्रतिवादिमात्रसम्मतादेव, तदीयादागमात् साध्यसिद्धिप्रसङ्गत्-प्रतिवादिनि स्वकोटेः ष्टु १६. पं० १.]

स्वागमेनैव निश्चितत्वात् वादिकोटेश्च तेनैव आगमेन बाधितत्वात् संशयरूपपक्षतायाः अभावेन तत्र नानुमितिसम्भव इत्यर्थः ।

पृ० १५. पं० २४. ननु अनुमानोत्तरकारुं तु प्रतिवादिना परीक्ष्य आगमः स्वीकरिष्यते अनुमानकाले पुनः परम्परायातेन अभिनिवेशमात्रेण तेन स्वीक्वत इति तदाश्रयेण साधनमुपन्य-स्यन् वादी कथमुपालम्भास्पदं भवेत् ?, इत्याशद्वायामाह 'परीक्षाकाले तद्वाधात्' इति । तथा 5 च अनुमानावसरे वादिविरोधं सहमानस्य प्रतिवादिनः स्वागमधामाण्यं न निश्चितं नाम । एवं च यथा प्रतिवाद्यागमः वादिनोऽनिश्चितप्रामाण्यकस्तथा प्रतिवादिनोप्यनिश्चितप्रामाण्यक इति न तदाश्रयेण साधनोपन्यासः कामपि इष्टसिद्धि पुष्णातीति भावः ।

ए० १५. पं० २७. 'प्रसङ्गविपर्यय'-''पसङ्गः सल्वत्र व्यापकविरुद्धोपलब्धिरूपः । अ-नेकव्यक्तिवर्तित्वस्य हि व्यापकमनेकत्वम् , ऐकान्तिकैकरूपस्यानेकव्यक्तिवर्तित्वविरोधात् । अने- 10 कत्रवृत्तेरनेकत्वं व्यापकं तद्विरुद्धं च सर्वथैक्यं सामान्ये त्वयाऽभ्युपगम्यते ततो नाऽनेकवृत्तित्वं स्यात् , विरोध्यैक्यसद्भावेन व्याप्येन व्यापकस्यानेकत्वस्य निवृत्त्या व्याप्यस्यानेकद्यत्तित्वविरोधात् । अने- 10 कत्रवृत्तेरनेकत्वं व्यापकं तद्विरुद्धं च सर्वथैक्यं सामान्ये त्वयाऽभ्युपगम्यते ततो नाऽनेकवृत्तित्वं स्यात् , विरोध्यैक्यसद्भावेन व्याप्येन व्यापकस्यानेकत्वस्य निवृत्त्या व्याप्यस्यानेकद्वत्तित्त्त्याऽवद्दयं निवृत्तेः । न च तन्निवृत्तिरभ्युपगतेति रूब्धवस्तरः प्रसङ्गविपर्ययाख्यो विरुद्धव्याप्तेष्ठव्यक्तिप्तिः तदनेकद्व नौलो हेतुः । यथा यदनेकवृत्ति तदनेकम् अनेकवृत्ति च सामान्यमिति । एकत्वस्य हि विरुद्धमनेकत्वं तेन व्याप्तमनेकवृत्तित्तं तस्योपलब्धिरिह । मौलत्तं चास्यैतदपेक्षयैव प्रसङ्गस्योपन्यासात् । न 15 चायमुभयोरपि न सिद्धः । सामान्ये जैनयौगाभ्यां तदभ्युपगमात् । ततोऽयमेव मौल्लो हेतुरयमेव वस्तुनिश्चायकः ।''-स्या॰ र॰ ४५३-४.

प्र० १५. पं० २७. 'अनेकद्वत्तित्व'--अनेकदृत्तित्वस्य व्यापकं यदनेकत्वं तस्य था सर्व-भैक्यस्वीकारे सति निद्वत्तिः तयैव व्यापकनिदृत्त्या व्याप्यीम्तानेकदृत्तित्वनिदृत्तेः प्रसङ्गः 'यदि सामान्यं सर्वथैकं स्यात् तदा अनेकद्वत्ति न स्यात्' इत्यादिरूपो यः क्रियते स एव सामान्ये 20 उनेकत्वसाधके अनेकदृत्तित्वरूपे मौल्हेतौ 'सामान्यमनेकदृत्ति भवतु मा भूदनेकम्' इत्येवंरूपायाः व्यभिचारशङ्कायाः निवर्तकत्वेन तर्कापरपर्यायः परिकरो अभिधीयते एताडशस्य प्रसङ्गाख्यपरि-करस्य व्यभिचारशङ्काविधूननद्वारा मौल्हेतुगतव्याप्तिसिद्धिपर्यवसायिनः उपन्यासस्य सर्वसम्मततया न्याय्यत्वमेव इति भावः ।

प्र० १ ६. पं० १. "नन्वेवं प्रसन्नेऽझीकियमाणे बुद्धिरचेतना, उत्पत्तिमत्वादित्ययमपि साङ्ख्ये- 25 न ख्यापितः प्रसन्नहेतुर्भविष्यति । तथा हि यदि बुद्धिरुत्पत्तिमती मवद्भिरभ्युपगम्यते तदानीं तद्यापकमचैतन्यमपि तस्याः स्यान चैवमतो नोत्पत्तिमत्यपीयम्" [स्या॰ र॰ प्र॰ ५५४.] इत्याशङ्क्य समाधत्ते (बुद्धिरचेतनेत्यादौ च' इत्यादिना ।

"प्रसङ्गविपर्ययदेतोमैंकिस्य चैतन्यास्त्यस्य साङ्ख्यानां बुद्धावपि प्रतिषिद्धत्वात् चैतन्यस्वीकारे-ऽपि नाऽनथोः प्रसङ्ग-तद्विपर्यययोर्गमकत्वं अनेन प्रसंज्ञेनात्र प्रसङ्गविपर्ययदेतोर्न्याप्तिसिद्धि- 30 निवन्धनस्य विरुद्धधर्माध्यासस्य विपक्षे बाधकप्रमाणस्यानुपस्थापनात् । चैतन्योत्पत्तिमत्त्वयो-

[ पू० १६. पं० १६-

#### जैनतर्कभाषायाः

विरोधाभावात् । एवं बचेतनत्वेनोत्पत्तिमत्त्वं व्याप्तं भवेद्यदि चैतन्येन तस्य विरोधः स्यात् नान्यथा । न चैवमिति नैतौ प्रसङ्गतद्विपर्ययौ गमकौ भवतः ।" स्या॰ र॰ ष्ट॰ ५५४-५.

ए० १६. पं० २१. 'तथापि कार्याद्यनात्म' --- स्या॰ र॰ ए॰ ५९४. पं॰ २३. ए॰ ५९५. पं॰ ६.

15 पृ० २०. पं० १. 'शतृशानशौ'----"तौ सदिति शतृशानयोः संदेतितसच्छब्दवत् द्वन्द्ववृत्तिपदं तयोः सक्वदभिधायकम् इत्यनेनापास्तम् , सदसत्त्वे इत्यादिपदस्य क्रमेण धर्मद्वय प्रत्यायनसमर्थत्वात् ।" तत्त्वार्धश्लोकवा० ९० १४०. ।

ए० २१. पं० २०. 'जिनमद्र'-विशेषा० बृ० गा० ७५ विशेषा० गा० ७७, २२६२. ।

प्रo २३. पं० १६. तथा विशेषग्राहिणः'—''अर्प्यते विशेष्यते इत्यपितो विशेषः 20 तद्वादी नयः अपितनयः समयप्रसिद्धो ज्ञेयः। तन्मतं विशेष एवास्ति न सामान्यम् । अनर्पितम-विशेषितं सामान्यमुच्यते तद्वादी नयः अनर्पितनयः । सोऽपि समयप्रसिद्ध एव बोद्धव्यः । तन्मतं तु सामान्यमेवास्ति न विशेषः ।" -विशेषा० वृ० गा० ३५८८.

प्ट० २३. पं० १८. 'तथा लोकप्रसिद्धार्था' -विशेषा॰ गा॰ ३५८९।

प्ट० २३. पं० २१. 'अथवा एकनय'--- "अथवा यत् किमप्येकैकस्यैव नयस्य मतं तद् 25 व्यवहारः प्रतिपद्यते नान्यत् । कुतः १। यस्मात् सर्वथा संवैरपि प्रकारैर्विशिष्टं सर्वनयमतसमूहमयं वस्त्वसौ प्रतिपत्तुं न शकोति स्थूलदर्शित्वादिति । विनिश्चयस्तु निश्चयनयः यद् यथामूतं पर-मार्थतो वस्तु तत् तथैव प्रतिपद्यते इति ।" विशेषा० इ० गा० ३५९० ।

प्ट० २३. पं० २४. 'तथा, झानमात्र'—विशेषा० ड० गा० ३५९२। नयोपदेश का∙ १२९-१३८.

30. 20 २३. पं० २५. 'तन्नर्जुस्त्रा' -विशेषा० गा० २६२१-२६३२ ।

Ę٥

पू० २३. पं० २९. 'स्थितपक्षत्वात्'—अत्रायं भावः—स्थितपक्षः सिद्धान्तपक्ष इति गीयते । तथा च सिद्धान्तपक्षे ज्ञानादित्रयादेव मोक्ष इति नियमात् ज्ञानादित्रयपर्याप्तैव मोक्षनिरूपित-कारणता शिक्षाऽभ्यासप्रतिभात्रयपर्याप्ता काव्यकारणतेव पर्यवस्यति न तु तृणारणिमणिवत् प्रत्येक-ज्ञानादिविश्रान्ता ।

नैगमादिनयानां गते पुनः मोक्षनिरूपितकारणतायाः प्रत्येकं ज्ञानादिषु, बह्विकारणतायाः प्रत्येकं 5 तृणारणिमणिष्विव विश्रान्ततया न तेषां स्थितपक्षत्वं सम्यग्दष्टित्वं वा । अयमेव हि नयवाद-सिद्धान्तवादयोर्भेदो यन्नयाः त्रीनपि ज्ञानादीन् मोक्षकारणत्वेन मन्यमाना अपि प्रत्येकस्मिन् स्वात-न्ञ्येणैव कारणत्वं कल्पयन्तस्त्रीनपि प्रथक् प्रथक् मोक्षकारणत्वेन मन्यमाना अपि प्रत्येकस्मिन् स्वात-न्ञ्येणैव कारणत्वं कल्पयन्तस्त्रीनपि प्रथक् प्रथक् मोक्षकारणत्वेन स्थापयन्ति । तन्मते हि ज्ञानमात्र-सेविनाम् , दर्शनमात्रसेविनाम् , चारित्रमात्रसेविनां च तुल्यतया मोक्षाधिकारात् । सिद्धान्तवादस्तु न कुतोऽपि ज्ञानादेरेकैकस्मात् मोक्षलाभमिच्छति किंतु परस्परसहकारिभावापन्नात् तत्त्रयादेव । 10 अत एव व्यस्तकारणतावादी नयः समस्तकारणतावादी च सिद्धान्त इत्यप्यभिधातुं शक्यम् । अत्रार्थे विरोषा० २९३२. गाथानुसन्धेया ।

पू० २४. पं० ६. 'किंतु भावघटस्यापि'--- "अथवा प्रत्युत्पन्नऋजुसूत्रस्याविशेषित एव सामान्येन कुम्भोऽभिषेतः, शब्दनयस्य तु स एव सद्भावादिभिः विशेषिततरोऽभिमतः इत्येवम-नयोर्भेतः । तथाहि--स्वपर्यायैः परपर्यायैः उभयपर्यायैश्व सद्भावेन असद्भावेन उभयेन चार्पितो 15 विशेषितः कुम्भः--कुम्भाकुम्भावक्तव्योभयरूपादिमेदो भवति--सप्तमर्ङ्गी प्रतिपद्यत इत्यर्थः । तदेवं स्याद्वाददृष्टं [ऋजुसूत्राभ्युपगतं] सप्तमेदं घटादिकमर्थं यथाविवक्षमेकेन केनापि भङ्गकेन विशे-पिततरमसौ शब्दनयः प्रतिपद्यते नयत्वात् ऋजुसूत्राद् विशेषिततरवस्तुमाहित्वाच । स्याद्वादिनस्तु संपूर्णसप्तभङ्ग्यात्मकमपि प्रतिपद्यन्त इति । "-विश्रेषा॰ इ॰ गा॰ २२३१-२

पृ० २४. पं० १२. 'नयवाक्यमपि'-तत्त्वार्थक्षोकवा० १. ३३. ९१-९५. स्या० र० ७. ५३. 20

प्र० २५. पं० १९. 'तत्र प्रकृतार्थ'---

"पजायाऽणभिधेयं ठिअमण्णत्त्रे तयत्थनिरवेक्सं ।

जाइच्छियं च नामं जाव दुव्वं च पाएण ॥" -विशेषा॰ गा॰ २५

"यत् कस्मिश्चिद् भृतकदारकादौ इन्द्राधभिधानं क्रियते, तद् नाम भण्यते। कथंभूतं तत् ?, इत्याह-पर्यायाणां शक-पुरन्दर-पाकशासन-शतमस-हरिप्रभृतीनां समानार्थवाचकानां ध्वनीनाम् 25 अनभिधेयम्-अवाच्यम् , नामवतः पिण्डस्य संबन्धी धर्मोऽयं नाग्न्युपचरितः । स हि नामवान् भृत-कदारकादिपिण्डः किल्केन सद्वेतितमात्रेणेन्द्रादिशब्देनैवाऽभिधीयते न तु रोषैः शक-पुरन्दर-पाकशासनादिशब्दैः । अतो नामयुक्तपिण्डगतधर्मे नाग्न्युपचरितः पर्यायानमिधेयमिति ।

पुनरपि कथंमूतं तजाम ?, इत्याहं- 'ठिअमण्णत्थे'ति विवक्षिताद् मृतकदारकादिपिण्डा-दन्यश्चासावर्थश्चाऽन्यार्थो देवाधिपादिः, सद्भावतस्तत्र यत् स्थितम् , मृतकदारकादौ तु संद्वेत- 30 मात्रतयेव वर्तते । अथवा सद्भावतः स्थितमन्वर्थे अनुगतः संबद्धः परमैश्वर्यादिकोऽर्थो यत्र सो-ऽन्वर्थः शचीपत्यादिः । सद्भावतस्तत्र स्थितं भृतकदारकादौ तर्हि कथं वर्तते ?, इत्याह--तदर्थ-निरपेक्षं तस्येन्द्रादिनाम्नोऽर्थस्तदर्थः परमैश्वर्वादिस्तस्य निरपेक्षं संक्रेतमात्रेणैव तदर्थशून्ये भृत-कदारकादौ वर्तते इति पर्यायानभिधेयम्, स्थितमन्यार्थे, अन्वर्थे वा, तदर्थनिरपेक्षं यत् कविद् 5 भूतकदारकादौ इन्द्राद्यभिधानं क्रियते तद् नाम, इतीह तात्पर्यार्थः ।

प्रकारान्तरेणापि नाझः स्वरूपमाह--याद्धच्छिकं चेति । इदमुक्तं भवति--न केवल्मनन्तरो-क्तम्, किन्स्वन्यत्रावर्तमानमपि यदेवमेव यदच्छया केनचिद् गोपालदारकादेरभिधानं कियते, तदपि नाम, यथा डित्थो डवित्थ इत्यादि । इदं चोभयरूपमपि कथंभूतम् ?, इत्याह--यावद् द्रव्यं च प्रायेणेति--यावदेतद्वाच्यं द्रव्यमवतिष्ठते तावदिदं नामाप्यवतिष्ठत इति भावः । किं 10 सर्वमपि ? । न, इत्याह-प्रायेणेति, मेरु-द्वीप-समुद्रादिकं नाम प्रभूतं यावद्दव्य्यभावि दृश्यते, किन्चित्त अन्यथापि समीक्ष्यते, देवदत्तादिनामवाच्यानां द्रव्याणां विद्यमानामामपि अपरापरनामपरा-वर्तस्य लोके दर्शनात् । सिद्धान्तेऽपि यदुक्तम्--'नामं आवकहियं ति' तत् प्रतिनियतजनपदादिसंज्ञा-मेवाज्ञीकृत्य, यथोत्तराः कुरव इत्यादि । तदेवं प्रकारद्वयेन नाझः स्वरूपमत्रोक्तम् । एतच तृतीय-प्रकारस्योपलक्षणम्, पुस्तक-पत्र चित्रादिलिसितस्य वस्त्वभिधानभूतेन्द्रादिवर्णालीमात्रस्याप्यन्यत्र 15 नामत्वेनोक्तत्वादिति । एतच सामान्येन नाम्नो लक्षणमुक्तम् ।"----विशेषा० दृ० गा० २५.

# "यद्वस्तुनोऽभिधानं स्थितमन्यार्थे तदर्थनिरपेक्षम् । पर्यायानभिष्वेयं च नाम यादच्छिकं च तथा ॥"

अस्या आर्याया व्याख्या अनुयोगद्वारटीकातः [ ए॰ ११ ] अवसेया ।

प्र० २६. पं० ८. 'विवक्षित'--

प्र० २६. पं० ४. 'कचिदनुपयोगेपि'-"इदमुक्तं भवति-योऽनुपयुक्तो जिनभणीतां 20 मज्जरूपां प्रत्युपेक्षणादिकियां करोति स नोआगमतो इशरीर-भव्यशरीरातिरिक्तं द्रव्यमज्ञरुम्, उपयोगरूपोऽत्रागमो नास्तीति नोआगमता । ज्ञशरीर-भव्यशरीरयोर्ज्ञानापेक्षा द्रव्यमज्ञरुता, अत्र तु कियापेक्षा, अतस्तदृव्यतिरिक्तत्वम्, अनुपयुक्तस्य कियाकरणात् तु द्रव्यमज्ञरुत्वं भावनीयम्, उप-युक्तस्य तु किया यदि गृद्येत तदा भावमज्ञरुत्तेव स्यादिति भावः ।"---विशेषा॰ दृ॰ गा॰ ४६.

25

# "भावो विवक्षितकियाऽनुभूतियुक्तो हि वै समाख्यातः । सर्वज्ञैरिन्द्रादिवदिहेन्दनादिकियाऽनुभवात् ॥" इति ।

"अत्रायमर्थः--भवनं विवक्षितरूपेण परिणमनं मावः, अथवा भवति विवक्षितरूपेण संपद्यत इति मावः । कः पुनरयम् ?, इत्याह---वक्तुर्विवक्षिता इन्दन-ज्वलन-जीवनादिका या किया तस्या अनुम्तिरनुभवनं तया युक्तो विवक्षितकियानुभूतियुक्तः, सर्वज्ञैः समाख्यातः । क इव ?, 30 इत्याह--इन्द्रादिवत् स्वर्गाधिपादिवत्, आदिशब्दाज्ज्वलन-जीवादिपरिग्रहः । सोऽपि कयं मावः ?, इत्याह--इन्द्रनादिकियानुभवात् इति, आदिशब्देन ज्वलन-जीवनादिकियास्वीकारः, विवक्षितेन्दनादिकियान्वितो लोके प्रसिद्धः पारमार्थिकपदार्थो माव उच्यते।"--विश्वेषा॰ २० मा॰४९. प्र० २७. पं० ४. 'यदि च घटनाम'-''अयमभिप्रायः-बस्तुनः स्वरूपं नाम, तत्प्रत्यय-हेतुखात् स्वधर्मवत् , इह यद् यस्य प्रत्ययहेतुत्तत् तस्य धर्मः, यथा घटस्य स्वधर्मा रूपादयः, बच्च यस्य धर्मो न भवति न तत् तस्य प्रत्ययहेतुः, यथा घटस्य धर्माः पटस्य, संपद्यते च धटामिधानाद् घटे संप्रत्ययः, तस्मात् तत् तस्य धर्मः, सिद्धश्य हेतुरावयोः, घटशब्दात् पटादि-व्यवच्छेदेन घट इति प्रतिपत्त्यनुभूतेः ।"-विशेषा॰ बृ॰ गा॰ ६१.

पू० २७. पं० ६. 'साकारं च सर्व'-"मतिस्तावत् ज्ञेयाकारप्रहणपरिणतत्वात् आकारवती, तदनाकारवत्त्वे तु नीलस्येव संवेदनं न पीतादेः इति नैयत्यं न स्यात् नियामकाभावात्। नीलाद्याकारो हि नियामकः, यदा च स नेष्यते तदा 'नीलग्राहिणी मतिः न पीतादिमाहिणी'इति कथं व्यव-स्थाप्यते विरोषाभावात् ? । तस्मादाकारवत्येव मतिरम्युपगन्तव्या । शब्दोपि पौद्गलिकत्वादा-कारवानेव । घटादिकं वस्तु आकारवत्त्वेन मत्यक्षसिद्धमेव । तस्मात् यदस्ति तत् सर्वमाकारमयमेव 10 यत्त्वनाकारं तज्ञास्त्येव वन्ध्यापुत्रादिरूपत्वात् तस्य ।"-विशेषा इ॰ गा॰ ६४.

पूर २७. पं० १०. 'चतुष्टया'-- "धट-पटादिकं यत् किमपि वस्स्वस्ति लोके तत् सर्वं प्रत्येकमेव निश्चितं चतुष्पर्यायम् । न पुर्नर्यथा नामादिनयाः प्राहुः-- यथा केवलनाममयं वा, केवला-काररूपं वा, केवलड्वच्यताहिल्ष्टं वा केवल्भावात्मकं वा । प्रयोगः--- यत्र शब्दार्थबुद्धिपरिणामसद्धा-वः तत् सर्वं चतुष्पर्यायम् । चतुष्पर्यायत्वाभावे शब्दादिपरिणामभावोऽपि न दृष्टः, यथा शशश्वक्रे । 15 तस्माच्छब्दादिपरिणामसद्भावे सर्वत्र चतुष्पर्यायत्वं निश्चितम् इति भावः । इदमुक्तं भवति---अन्योन्यसंवलितनामादिचतुष्टयात्मन्येव वस्तुनि घटादिशब्दस्य तदभिधायकत्वेन परिणतिर्द्दष्टा, अर्थस्यापि पृथुबुध्नोदराकारस्य नामादिचतुष्टयात्मकत्येव परिणामः समुपलब्धः, बुद्धेरपि तदाकार-प्रव्यात्र्यापि पृथुबुध्नोदराकारस्य नामादिचतुष्टयात्मकत्येव परिणामः समुपलब्धः, बुद्धेरपि तदाकार-प्रहणरूपतया परिणतिस्तदात्मन्येव वस्तुनि अवलोकिता । न चेदं दर्शनं भान्तं बाधकाभावात् । नाप्यदृष्टाशद्वयाऽनिष्टकरूपना युक्तिमती, अतिमसज्ञात् । नहि दिनकराऽस्तमयोदयोपल्ब्घरात्रिन्दि 20 वादिवस्तूनां बाधकसंभावनयाऽन्ययात्वकरूपना संगतिमावहति । न चेहापि दर्शनाऽदर्शने विहा-याऽन्यद् निश्चायकं प्रमाणमुपल्जमामद्दे । तस्मादेकत्वपरिणत्यापन्ननामादिमेदेष्वेव शब्दादिपरि-णतिदर्शनात् सर्वं चतुष्पर्यायं वस्त्वति स्थितम् ।" -विशेषाः इत्याप्त्राप्त्रान्य ०० ३.

प्र० २७. पं० १२. 'तत्र नामादित्रयम्'-"दव्वद्वियनयपयडी सुद्धा संगहपरूवणाविसओ । पडिरूवे पुण वयणत्थनिच्छओ तस्स ववहारो ॥" सन्मति॰ १. ४.

''अत्र च संग्रहनयः शुद्धो द्रव्यास्तिकः व्यवहारनयस्तु अशुद्धः इति तात्पर्यार्थः ।" -सम्मतिटी॰ ष्ट• ३१५.

# ''मूलणिमेण पजनणयस्स उज्जुसुयवयणविच्छेदो।

तस्स उ सद्दाइआ साहप्पसाहा सुद्रुममेया ॥ " सन्मति १. ५. 30-"पर्यायनयस्य प्रकृतिराद्या ऋजुसूत्रः स लशुद्धा, शब्दः शुद्धा, शुद्धतरा समभिरूढ़ः, अत्यन्ततः शुद्धा त्वेवंभूत इति ।" -सन्मतिटी ९ ४९ ३१७.

Б

### जैनतर्कभाषायाः

# "नामं ठवणा दविए त्ति एस दव्वडियस्स निक्खेवो । भाषो उ पज्जवडिअस्स परूवणा एस परमत्थो ॥ " सन्मति• १. ६.

प्र० २७ पं० १४. "ननु नया नैगमादयः प्रसिद्धाः ततस्तैरेवाऽयं विचारो युज्यते । अध तेऽत्रैव्र द्रव्यपर्यायास्तिकनयद्वयेऽन्तर्भवन्ति, तर्क्षुच्यतां कस्य कस्मिन्नन्तर्भावः ?, इत्याशङ्कघाह" 5 [ विर्हेषा॰ गा॰ ৬५. ] – 'नैगमस्य' इति

प्र० २७. पं० २४. 'उज्जुसुअस्स'—"उज्जुसुअस्स इत्यादि—ऋजु अतीतानागतपर-कीयपरिहारेण प्राझलं वस्तु सूत्रयति—अभ्युपगच्छतीति ऋजुसूत्रः । अयं हि वर्त्तमानकालमाव्ये-व वस्त्वभ्युपगच्छति नातीतं विनष्टत्वात् नाप्यनागतमनुत्पन्नत्वात् । वर्त्तमानकालमाव्यपि स्वक्रीय-मेव मन्यते स्वकार्यसाधकत्वात् स्वधनवत्—परकीयं तु नेच्छति स्वकार्याप्रसाधकत्वात् परधनवत् । 10 तस्मादेको देवदत्तादिरनुपयुक्तोऽस्य मते आगमत एकं द्रव्यावश्यकमस्ति 'पुहुत्तं नेच्छइ ति' अतीतानागतमेदतः परकीयमेदतश्च प्रथक्त्वं पार्थक्य नेच्छत्यसौ । किं तर्हि ?, वर्त्तमानकालीनं स्वगतमेव चाभ्युपैति तच्चकमेव इति भावः ।'' -अत्र॰ टी॰ सत्र॰ १४. प्र॰ १८.

प्र० २७. पं० २६. 'कथं चायं'-"इदमुकं भवति-यो ह्यनाकारमपि भावद्देतुत्वात् द्रव्य-मिच्छति ऋजुसूत्रः स साकारामपि विशिष्टन्द्रादिभावद्देतुत्वात् स्थापनां किमिति नेच्छेत् ?, 15 इच्छेदेव नात्र संशयः ।" -विशेषा० वृ० गा० २८४९.

प्रु० २७. पं० २८. 'किश्च'-"उपपत्त्यन्तरेणापि द्रव्यस्थापनेच्छामस्य साधयन्नाह-ननु ऋजुसूत्रस्तावत् नाम निर्विवादमिच्छति । तच्च नाम इन्द्रादिसञ्ज्ञामात्रं वा भवेत् , इन्द्रार्थरहितं वा गोपालदारकादि वस्तु भवेदिति द्वयी गतिः । इदं चोभयरूपमपि नाम भावकारणसिति कृत्वा इच्छन्नसौ ऋजुसूत्रो द्रव्यस्थापने कथं नाम नेच्छेत् ?। भावकारणत्वाविशेषादिति मावः । 20 अथ इन्द्रादिकं नाम भावेऽपि भावेन्द्रेऽपि सन्निहितमस्ति तस्मादिच्छति तद्दजुसूत्रः । तर्हि जितमस्माभिः अस्य न्यायस्य द्रव्यस्थापनापक्षे सुलभतत्त्वात् । तथाहि-द्रव्यस्थापने अपि भावस्य इन्द्रपर्यायस्य आसन्नतरौ हेतू शब्दस्तु तन्नामरुक्षणो बाह्यतर इति । एतदुक्तं भवति-इन्द्रमूर्त्ति-लक्षणं द्रव्यम् , विशिष्टतदाकाररूपा तु स्थापना । एते द्वे अपि इन्द्रपर्यायस्य तादात्म्येनावस्थितत्त्वात् सन्निहिततरे शब्दस्तु नामरुक्षणो वाच्यवाचकभावसम्बन्धमात्रेणैव स्थितत्वात् बाह्यतर इति ।

25 अतो भावे सन्निहितत्वात् नामेच्छन्नर्जुसूत्रो द्रव्यस्थापने सन्निहिततरत्वात् सुतरामिच्छेदिति । -विंशेषा ०१० गा० २८५०-९

२० २८. पं० ४. 'तन्नानवद्यम्' "तत् परिहरन्नाह-इह संग्रहिकोऽसंग्रहिकः सर्वो वा नैगम-स्तावद् निर्विवादं स्थापनामिच्छत्येव । तत्र संग्रहिकः संग्रहमतावरुम्बी सामान्यवादीत्यर्थः, असं-ग्रहिकस्तु व्यवहारनयमतानुसारी विशेषवादीत्यर्थः, सर्वस्तु समुदितः । ततश्च यदि संग्रहमताव-30 रूम्बी नैगमः स्थापनामिच्छति, तर्हि संग्रहस्तत्समानमतोऽपि तां किं नेच्छति ?, इच्छेदेवेत्यर्थः । अथ यद्यपि सामान्येन सर्वो नैगमः स्थापनामिच्छति तथापि व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तेरसंग्र-हिकोऽसौ तामिच्छतीति प्रतिपत्तव्यम्, न संग्रहिकः, न ततः संग्रहस्य स्थापनेच्छा निषिध्यते । तर्हि एकत्र संधित्सतोऽन्यत्र प्रच्यवते, एवं हि सति व्यवहारोऽपि स्थापनां किं नेच्छति ? । कुतः ? । असंग्रहिकनैगमसमानधर्मा व्यवहारनयोऽपि वर्तते, विशेषवादित्वात् । ततश्चेषोऽपि स्थापनामिच्छेदेवेति, निषिद्धा चास्यापि त्वया। अथ परिपूर्णों नैगमः स्थापनामिच्छति न तु संग्रहिकोऽसंग्रहिको वेति भेदवान्, अतस्तद्दृदृष्टान्तात् संग्रहव्यवहारयोर्न स्थापनेच्छा साध-यितुम् । अत्रोच्यते--तर्हि नैगमसमानधर्माणौ द्वावपि समुदितौ संग्रहव्यवहारौ युक्तावेव । इदमत्र हृदयम्---तर्हि गत्येकं तयोरेकतरनिरपेक्षयोः स्थापनाभ्युपगमो मा भूदिति समुदितयोस्तयोः सम्पूर्णनैगमरूपत्वाद् तदभ्युपगमः केन वार्यते ?, अविभागस्थाद् नैगमात् प्रत्येकं तदेकैकता-महणात इति ।"-विशेषा॰ वृ॰ गा॰ २८५३-३.

पृ० २८. पं० १०. 'किंच संग्रहव्यवहार'—"इदमुक्तं भवति—यथा विभिन्नयोः संग्र-हव्यवहारयोर्नेंगमोऽन्तर्भूतः तथा स्थापनाभ्युपगमलक्षणं तन्मतमपि तयोरन्तर्भूतमेव । ततो भिन्नं भेदेन तौ तदिच्छत एव—स्थापनासामान्यं संग्रह इच्छति, स्थापनाविशेषांस्तु व्यवहार इत्येतदेव युक्तम् तदनिच्छा तु सर्वथाऽनयोर्न युक्तेति ।"—विशेषा॰ ब॰ गा॰ २८५४.

-messionen.

# परिशिष्टानि' ।

# १. जैनतर्कभाषागतानां विशेषनाम्नां सूची ।

अङ्ग ( आचारादि ) २. २९. अङ्गप्रविष्ट ७. ३; ११; १८. अहेतवादिदर्शन २४. १८. इन्द्र २ हे. १; ५; ७; २४. २५. उत्तरभद्रपदा १८. १. ऐरावत ( क्षेत्र ) ७ १४. कल्याणविजय २१. ८; २५. ८; २६. ९. काम्यकुब्ज १६..२४. काशी दे०, ११. क्रसिका १६. २८; १७. १.३. चार्वाक २४. १९. चार्वाकदर्शन २४. १९. चित्रा १७. २९. जिन १. १: ३. २३. जिनदत्त &. १२. बिनमद्रगणिन् २१. २०: २७. १५. जीतविजय २१. ९; २५. ९; २६. १०; ३०. ५. जैन १७ १९. जैनतर्कभाषा २१. १०; २५. १९; २१. ११; १२. ज्ञानाच है तवा दिन् १. ८. त खार्थ टीका २८. २. तर्कभाषा १.२:३०.८:९. ताथागत १५. १६; २४. २२. दिक्पट ८. २२. दृष्टिवाद ७. १८. देवदत्त २३. १०. धर्मभूषण ११. २५; १८. २९. न य र ह स्य २६. ८. मय विजय २१. ९; २५. ९; २६. १०; ३०. ६; १३. नैयायिक १०. १३; ११. २२; १३. ४; १४. २६; 28. 10. पद्म विजय २१. ९; २५. १०; २६. १०; ३०. ७. पनस १७. २୬. परोक्ष बुद्धया दि वा दि न् १. ७ पाटलिप्रजन १६.२४. पुरन्दर २३. २: २४. २५. पुष्पतारा १७. १३: १७.

पूर्वफल्गुनी १९. १४; १८. पूर्वभद्रपदा १८. १. प्रभाकरमत २. २. बाह्यार्थाप छापिनु १.८. बौद्ध ११. ९; १२. ९; १३. २०: १४. ५६: भरणि १७. २: ३, भरत ( क्षेत्र ) ७. १४. मा ह १०. १. भाष्यकार २६. ४. भाष्य मन्थ १५. ५. मधा १७. १८. महाविदेह ( क्षेत्र ) ७. १६. मात्रलिङ्ग १७: ४. मित्रा १८. २७. मीमांस क १.७. मृगशिरस् १७. १३. मृगशीर्ष १७ १८. मेरु ३. २१. यज्ञदत्त २३. १०. य शो वि जय ग णिन् २१. १०; ६५. १०; २८. ११; 30. 18. रोहिणी १७. १३: १७. का भ वि ज य २१. ८; २५. ८; २६. ९. वासव २३. ४. बिजय देव ३०, १. विजयसिंह ३०. २. विशेषा व क्य क २७. १९. वैशेषिक २४. १७. शकट १६. २८; १७. १; २. शक २३. १: २४. २५. शाक्य है. १५. शा क्य शा ख १५. १८. साङ्ख्य १३. २१; १५. २२; १८, १९. सारू स्पद्धन २४. १८. सिदासेन २७. १५. समेर २२. १९; २०; २४. २३. सौगत १५. १२. स्वाति १७. २९.

१. परिशिष्टेषु स्थूलाङ्काः पृष्ठसूचकाः सुरमाथ पर्कासूचकाः ।

### जैनतर्कभाषागतानाम्-

अक्रिझिम्कर १८, २९. अक्ष (इन्द्रिय) २. ७. ८. २०: २१. अक्ष (जीव) २.९; अक्षर ( श्रुतज्ञान ) ७. २; ३. अगमिक 9. १८. अजीब २८. १६; १८. भज्ञान १८. ५. ०निवर्तक ११. २५. अतिवेशवाक्य १०. ११; १५. अध्यवसाय ४. १२; २१. १५; २१. अनक्षर ( श्रुतज्ञान ) ७. ७. अनङ्गप्रविष्ट ७. ११; १९. अनध्यवसाय १३. १४. अनध्यवसित १३. ९. अनन्तधर्मात्मक २०. ८; २१. १४. अनन्तवीर्थस्व इ. २६. भनम्वय १४. १६: १८. ०दोष १३. २१. अम्भिमत १३. ११. अनम्युपगत १८. १८. अनर्पितनय २३. १६; १७. अनर्पितामास २५. ५. अनाकारोप्रयोग ४. २२. अनादि ( श्रुतज्ञान ) ७. १५. अनादिनिधन २८. २०. अनानुगामिक ( अवधिज्ञान ) ७. २७. अनिग्रह १८. १४. अनिन्द्रियज ( सांग्यवहारिक ) २. २०; २१. अनिराकृत १३. ९; १०; १७. अनिश्रित ( मतिज्ञान ) ६. २०. अनुगामिन् ( अवधिज्ञान ) ७. २४. अनुपयुक्त २६. २०. अनुपयोग २६. ४. मनुपछन्न ११. १३; १४; १७; १८. अनुमव ह. २; ६; 11; 19; २९. मनुस्त १०. १३. अनुमान ⊏. ८; २९; ६. २६; १२, २; ५; १२; २७; **શ્વ.** ૧૫; દ્રષ્ટ, ૨; ૧७; ૨૫; **દ્ર**પ્ર. ૧૧; ૧૨. 28. 4. अंतुसिति & ३, ४, ७, ८, १२. ११, १६. १५. १, |

६८

अनुबृत्ति १२. २०. अनुसन्धान दे. ५. अनैकान्तिक ( हेरवाभास ) १८. ४; २३ अनैकाम्तिकत्व १२. १०. अन्तर्जस्प २. २५ अन्तर्मुहर्त्त ६. ४. अन्तर्म्यासि १२. २१-२३; २६. अन्यतरासिद (हेरवाभास) १८. ५, ९, १६, १७, १८. अन्यथानुपपत्ति ८. ८; १२. ८; १७; १३. ६; १६. ર; १७, 1; १⊏. ૨; ૨૨; १૯. ખ. अन्वय &. २०.२२; १०. २६. ०धर्म ५. १५; २७. अपर ( संग्रहनय ) २२. ९, १२. अपयंबसित ( भुतज्ञान ) ७. १७. अपाय है. २; ४. १६; ५. ८; २३; २५; २८; ३०; E. 8 E. 90. अपारमाधिक २. १५, ९४. १८. अप्रतिपातिन् ( अवधिज्ञान ) =. ४. अप्रतीत १३. ९; १०. अप्रधानाचार्य २६. ४. अप्रमाणत्व १४. २६: अप्रमाख 8. २. अप्रयोजक १६. १. अप्राप्यकारिखें दे. १२; ४. ३. अबाधित १३. १७. अबाधितविषयत्व १३. ३. अभीष्सित १३. ९; ११; १८; १४. १६; १८. अभेदबृत्ति २०. ८, १७-२३; २५; २७. भमेरोपचार २०. ८; २१. ५. अम्यस्त ६. १७. अम्यूहन १६. १३. भर्थ ( कालादिगत ) २०. १५; १९; २९. अर्थकिया १५. ८: २२. २. अर्थकियासमर्थ १५ ९. અર્થનચ શ્રે. ૧૬, अर्थनयामास २५. ३. अर्थपर्याय २२. ४. अर्थप्रतिपादक १८. ७. अर्थप्रापकला १६. १५ अर्थसंबेदन १६. ५.

# २. जैनतर्कभाषागतानां पारिभाषिकशब्दानां सूची ।

भाम्सर्मुहूर्त्तिक ४. १२ अर्थाक्यइ (मत्तिज्ञान) है. रे; ४. ९; १२; १७; 14; 23; 28; 27; ¥ 3; 2; 4; 2; 34. मांस १६. १०. अर्थितमय २३. १९: १७. आसवचन १६. ७. अपिंहनयामास २५. ५. **अष्य १८.** २८: २०. ३.५. अबग्रह ( मतिज्ञान ) २. २५; २७; ३. २; ४. १२; आवरणक्षय ८. १६ ₹•1 ¥. ₹.61 303 38; ₹. 34; 36; भवथि ( ज्ञान ) २. ९: ७. २२; २३. अवयव १६. ६: १३. अवसर्पिजी 9. 14. इतन्तोस्केस &. १७. अवस्तुनिर्मास ११. ११. भवहरण २२. १२. अवान्तरसामान्य २२. 11. 20. 20. अवाय ( सतिज्ञान ) ५, १९. अविष्युति ५. २१, ३०, ६. ४, ७. अविरुद्दानुपढव्धि ( हेतु ) १७. २५. मविड्योपलन्धि ( हेतु ) १७. ८. उण्छ्वास ७ ७. **সবিদ্দাগৰ ২০**. **২০**. उक्तम द. १६. मविसंवादकस्य ८. १०. अव्यक्त थे. २२, भव्यकाक्षर ७. ७. મથ રરૂ. ૧. उत्सर्पिणी ७. १५ असंघरिङ ( नेगमनव ) २८. ४. मसत्क्वाति १४. २८. उपकरणेन्द्रिय ३. ५. मसला १८. २६. उपकारिन् २१. २. असत्प्रतिप्रसत्व १३. १. असालबेदनीप ८. २२. उपनय १६. १५. મલિદ્ધ (૪. ૨૨. असिद (हेरगमास) १८. ४; ९; १०; १२! १८. ५. उपपत्ति १६. २. असिदता १८. १७. असिदत्व १२. ९. 12; 20. असिदि १४. १९. अस्तित्व १५. २. ۹: ૨૬, ૨૦. अस्पष्ट २. १२; ८. २९; ६. १५; १७. आगम ८. ३०; १५. २१; २३; २४; १६. ७; १२: 26. 11 भारमरूप ( कारूादिगत ) २०, १२; १५; १८; २८. आलम् १. १३. उपाज २. २९ मालार्थल १३, २० **ৰান্দ্ৰনানিক ( ধৰৰি**হ্বান ) ও. ২৭. मानुमानिक १३. २४. उभयासिद ( हेखानास ) १८. ५.

आलोचन ४. ३१; ४. २; ४; ५. आवरण ७. ५; ८. १९; १८. आवापोद्वाप ११. ९. **आहारपर्याप्ति ८.** २२-आहार्यारोप ११. २०; १५. १. आहार्यप्रसञ्जन ११. २०. इन्द्रस्थापना २७. २० इन्द्रिय २. ७; ६. १९; ७, ५; ६. २४; २८; इन्द्रियज ( सांग्यवहारिक ) २. २०. र्देहा २. २६; ३. २; ४. १५: १७; २०; ५. ५. \$; 11; 12; 14; उत्तरचर ( हेतु ) १७. २; १८. उत्तरबरानुपर्खन्थि ( हेतु ) १७. २६ उत्पछपत्रशतम्यतिभेद ६. १८. उपकार ( काळादिगत ) २०. १५; २१; २१. १; २. उपचार ७. ४; १५. ११. उपमान (प्रमाण) १०. १; २; ४; ६; १०; उपयोग १. १९; ३. १०; ५. १०; ६. १; १; ७. उपयोगेन्द्रिय १. १२. उपलम्भ ११. १६, १८. उपसंहारवचन १५. १५. उपसर्ग २२. १९; २२. उभयसम्बन्ध ( म्पअन ) ३. ५. उभयसिद्ध १४. १०: १३.

## जैनतर्कभाषागतानाम्-

उहोस २. ५. उर्ष्वतासामान्य & 11. उह ( प्रमाण ) १०, २३; ११. २. ऋजु २२. १५. ऋजुमति ८. ९; ११. ऋज़सत्र ( नय ) २१. १९; २०; २२. १५; २३. રષ; ૨૪. ૨, ૫, ૭, ૮, ૨૭. ૧૪, ૨૧-૨૨. ऋजुसुत्राभास २४, २२ एकरवज्ञान १०. 1. एकान्सनिख १५. ६. एकार्थसमवायिन् २. १०. एकेन्द्रिय ७. ७. एवम्भूत ( नय ) २१. २०; २३. ३; ६; ६४. ११. एवग्भूताभास २५. १. औदारिकशरीर ८. २५. औपशमिक २८, १७-कथा १३. १२; १३; १८. करणोछेख २. ४. कमेन् ८. १६; १८; कारक २२. १८: २०. कारण १७. १७ कारण ( हेतु ) १६. २४ कारणस्व १२. ४. कारणानुपरुच्धि १७. २५. कारणाम्तरसाकव्य १६. २७. कार्य ( हेतु ) १६. २१; २३. कार्य १७, १६ कार्यानुपळविध १७. २५ कार्षापण १६. ८. काल २४. २२ काल ( द्रव्यादिगत ) ७, १४; १६. १८. २२; २४. काल ( कालादिगत ) २०. ८; ११; १२; १५, १७; ૨૧. ૬ काल ( कालकारकादिगत ) २२. १८; १९; २४. ५; कालात्ययापतिष्ट ११. २ कालिकश्रत ७. १८ केवल ( ज्ञान ) ७. २३; ८. ३; १५. कैवस्य म. १९; २२; २३. क्रम २०, १०: १२, क्रमभावी २२. १४ क्रमयीगपच १५. ७. किया ( करपना ) ४. ९.

100

कियाशब्द २३. ८; १०-१२ क्रियानय २३. २५ कियानयामास २५. ७ क्षयोपशम ४. ४: ६. ८; १३; ७. ५; १७; १०, 18: 28. 12. क्षिप्र ( सतिज्ञान ) ५. ७; १२; ६ २०. क्षेत्र ७. १४: १६: १६. २२; २३; गजनिमीलिका २२, ११. गणधर ७. १९. यमिक ( श्रुत ) ७. २; १८. गुण २८. २१; २२. गुण ( कल्पना ) ४. ९. गुणशब्द २३. ९. गुणिदेश (कालादिगत) २०. १६; २२; २१. २: ३. गौ २३. ९. महण ४. १; १२. ३; ४. प्राह्य थ. १. घटनाम २७. ४. घातिकर्मनू म. २३. चक्षरादिजनित २. २०. चारित्र २३. २५; २७. चित्रज्ञान &. १६. ष्यवसान हे. २९. छन्नस्थ दे. २९; ८. २६. जाति (कल्पना) ४.९ জারিহার্টর ২ই. ८. जिगीषुकथा १३. १५. जिज्ञासा १६. २१ जिननाम २६. २८ जिनस्थापना २६. २८ जीव २. ९; २२. ११; २४. २०; २८. १४; १६; 16; 28; 29. जीवत्व २८. २० ज्ञान १. ६ ज्ञाननय २३, २४; ज्ञाननयाभास २५. ६. तक ... २९; १०. २३; २८; ११. १; ३; ७; २०; २२; २३; २५; १६. ७. तिर्यंग्सामान्य &. ११ त्रिङ्झण १२.९.

ब्रेडप्प १८. २७ हण्डिन् २३. ११ वर्षोंन १. ६: ६. ५; ६. २४; १०. २८. दार्षान्तिक १६. १५. RE 20. 2. रष्टान्त १६. ६; ८; ११; १२; १५. इलाम्तदोष १८. ३. वेवजीव २८. २७; २८. म्रन्य हे. ५; ७. १४; १५; ८. १५; ६. १८; 18. 22; 22; 22. 14; 22; 22, 8; 4; 0; 12; 10; 28. 34; 14; 14; 20; 22; 20. 6. इब्य ( निक्षेप ) २५. १८; २८; २६ ३; ११-१३; 14; 19; 20; 27; 20, 8; 0; 23; RE. 9; 96. इव्यकल्पना ४. ९. द्रव्यक्रिया २६. ५. द्रव्यजीव २८. २२; २६; २७; २९. द्रव्यजीवत्व २६. ७. इष्यत्व २२. ११; २६. ३. ज्रव्यदेव २८. १९. ज्रब्यनिकुरुम्ब दे. ५. द्रव्यमन ३. १९. द्रम्याचार्यं २६. १. ज्रव्यात्मक २७. ७; 34012 R. 2; 4. इष्यार्थिक २१. १७-२०; २८. ६; व्रम्पाधिकनय २०. २९. इष्यार्थिकामास २४. १५. जुग्धास्तिकनय २७ १२. जन्मेन्द्र २६. १९; २१. भम १३. २४: १४. ३: १8. २०: २४. १६. धर्मिन् १३. २५; २६; १४. १; ३; ४;७;८; 19-12: 90: 28-26: 28. 98. धारणा है. २; ५. २१; २४ २६; २९; ३०; \$. . . . . . ध्रुव ( मतिशान ) दे. २०. ध्वनि २२. १८, नसस्कारनिक्षेप २७. १९. नय १. २: २०. ९: २१. १४-१६: २३. १४: २३; ર4: **२४. १४: २७. १**२:

नयन है. १२: ४. ७. नयवांक्य २४. १२: नयामास २४. १५. नाम (निशेष) २५. १८: १९: २६. १०--१३: ٩4; 94; 22; 22; 24; 20-24; **23**. 9-2; १२; २२; २९; २८, ३; २४; २६. ४. नाम ( कर्रपना ) ४. ९. नामजीव २८. १९. नामात्मक २७ ५. नामादिनयसमुदयवाद २७. १०. नामादिनिक्षेप २८. १४. नामेन्द्र २६. १८; २१; नास्तित्व १५.२. निःक्षेप (निक्षेप) १. २; २५. १४-१७; 29. 12; 22; 25. 8; 14. निगमन १६. १६. निग्रहीत १८. १४; निग्रह १८. १५, निग्रहाधिकरण १८. १९. निराकत १८. १. निरुक्ति २२. २३. निर्णीतविपक्षयुत्तिक १८. २१. निर्वत्तीन्द्रिय हे. ४. निश्चय २३. १४: निश्चय ( नय ) २३. २०: २२. निश्चयामास २५. ६. निश्चित ( मतिज्ञान ) ६. २०. निषेध १६. १९. निषेधकस्पना १९. २६; २८; २९; २०. १-६. निषेधसाधक ( हेतु ) १७. ९. नील २३. १०. नैगम ( नय ) २१. १९; २१; २२. ७; ६२. २६; 28. 2; 29. 38: 26. 4; 10. नैगमामास २४. १७. नैश्वयिक ५. १०. पक्ष १३. २५; १४. २; ३; १५. ११--१४; १६. ६; 0; 17-18; 14; पक्षदोष १६. २. पक्षधर्मता १२. १६. पक्षधमंस्व १२. ९; ११; १४; १३. ५. पक्षभान १२. १६; १७.

### जैनतर्कभाषागतानाम्-

पक्षरचम १४. १५. पक्षयुद्धि १६. १९. पक्षसाध्यसंसगे १९. २१; २१. पक्षीयसाध्यसाधनसम्बन्ध १९. २१. पद १६. १०; ११; २९; २०. १; २; पदार्थप्रतिबन्ध ११. १२. पर ( सङ्ग्रहमय ) २२. ९; १०. परप्रतिर्पास १६. ६: ७, १०. परसमय १५. ८. परामर्श २२. ९. परार्थ ( अनुमान ) १२. २; १३. २२; १५. 11: 21. परार्थ १३. १९. परिपूर्ण ( नैगम ) २८. ४. परोक्ष २. ७, १२; १६; १८; =. २९; २१. ६. पर्याय ( शब्द ) २२. २३; २४: २३. १; २४ २४. वर्याय =. १५; २१. १८; २१; २२; २२. १; ४; 4; 0, 98; 98; 98; 98; 98; 94; 94; 98; 98; २०; २२: **२८:** २१; २२; पर्यायाधिक २०. २६; २१. १७-१९. पर्यायार्थिकाभास २४. १९. वर्यायास्तिकनय २७. १३. पाम्बरूप्व १ई. ४; ५; पारमाधिक ( प्रत्यक्ष ) २. १३; ७. २२. वारार्थ्य १३. १९. पारिणामिक ( भाव ) २८ २०. प्रहण २२. १९; २२. पुरुपवेद इ. ४; प्रवंधर ( हेतु ) १६. २८; १७. २; १८; पूर्वंचरानुपरुव्धि १७. २६. पौद्रखिक १६ १०. प्रकरणसम ('हेल्वाभास ) १८. ४. प्रतिज्ञा १५. १७. प्रतिपत्ति १३. २५; १५. १५; १७; १९; १६. ४; ८. प्रतिपातिन् ( अवधि ) ७. २४; इ. २. प्रतिबच्च १६. ७; १२; १४. प्रतिवादिन् १३. १७; १५. २३; १=. १६; प्रतिषेध १६. १२; २४, १२. प्रतिपेधरूप ( हेतु ) १६. १९; १७. २०. प्रतिपेधसाधक ( हेतु ) १६. २०; १७. २०. प्रतीत १६. १.

**bR** 

प्रस्वस २. ४; ९; १३; ७. २०; ८. २७; ८. १; २०; २२; २५; **१०**, ५; २६; ११, ५; १०; १४; 14; 14; 28: 4; 4; 4; 28. 4; जल्बसगल्य १४. ३३. प्रत्यापिक्ट १३. १०. प्रस्वभिज्ञा हैः १७; १०, १८. त्रस्वमिञ्चान = २९; & 11; 14; २१; २४; 20. 1; 26; 22. 4; प्रत्यभिज्ञानता १०. ९. प्रत्यभिष्ठानत्व १०. १४; २१. प्रमाण १. २; ४; ९; १२; १९; १०. १०; १८; २०; ११.२१;२२;१४ ४: १६, १२: २१. \*; 38: 10. प्रमाणला २२. ८; २३. २३. प्रमाणप्रसिद्धस्व १४. ५. प्रमाणविकस्पप्रसिद्धस्व २४. ६. प्रमाणविषक्षपसिस १४. १२. प्रमाणसिद्ध १४ ७; १३. प्रमाणवाच्य २४ १२. प्रमाणैकदेशत्व २१. १५. प्रमाख & रे. प्रमेच १०. ४. प्रयोजकनूद ११. १. प्रयोज्यबद्ध ११. ४. प्रदृत्तिनिमित्त २. १०. प्रभ १६. २१. प्रसादेश छ. २७; २८. प्रसङ्गविपर्यंग १५. २७. १६. १. प्रसिद्ध १३. २५. प्रसिद्धि १४. ४. प्रातिस्विक २०.२. प्राप्यकारिता हे. २५. प्राप्यकारित्व ३. २०; ४. १. प्रामाण्य ११. २५; १६. १९; १५; २२. ७. प्राक्षिक १८. १९. 458 **११**. २७. बहिब्बासि १२. २३-२५. बहु ( मतिज्ञान ) ६. २०; २१. बहुविध ( मतिज्ञान ) ६. २०. वाधितविषय १३. २; १६. १. बोध ५. १९.

वर्धमान ( अवधि ) ७. २४; ३० मह १६. १३. १४; २२; २०. ७. बस्तु २२. ४. संजना ७. १२. वाक्वयोग १६. १९. भाव ७. १५; १८. २२; २५; २५. १८; ६६. ८; 10; 12; 14; 20; 24; 24; **25**; **1**; 2; वाक्य १8. ११. बाख्यवाचकभाव ११. ३; ६; २८. २; 8; 12; 20; 22, 23; 28. 8; वाद १५. १९; १=. १५. भावजीब २८. १७; २६. १. वादिन् १३, १७;१८; १५. २३;१८, १०;१४;१५; भावत्व २९. ३. वासना ५. २२; २३; ६. १; ६; १०; १२; १४. भावभत ७. ८. विकलप्रत्यक्ष म. १२. भाबात्मक २७. ९. विकलादेश २०. ७; १०; २४. १३. भावोज्ञास ६६. २८: २९. बिकस्प ४. २५; ११. ९; १०; १४. ४; २५; २६. भाषा ४. ९. विकल्पगम्य १४. १२. भूतचत्रस्य २४. २१. विकल्पप्रसिद्धस्व १४. ६. मेदविवक्षा २०. ११. विकल्पसिद १४. ८; १०; १३; १४: १६; २६-२८ मेदबसि २०. ९; २१. ६. विकल्पात्मिका १५. १. मेदोपचार २०. १०: २१. ६. विजिगीषु १५. १९. मति (ज्ञान) २. ९; २२; २६; २५; ३. २; ५. २८; विधि १६. १२; १९; २५. १२. **4**. 7; 70; ₹1; 0. 70. विधिकल्पना १8. २२; २८; २९; २०. १-६. मनस् २. २१; ३. १२; १८; २०-२२; २५; २८; विधिरूप ( हेतु ) १६. १९; १७. ८. **19; 8. 9;** 8-0; **2. 99; 0. 4; 8. 0**; विधिसाधक ( हेतु ) १६. २०; १७. ८; २०. 21. 8. 24. विपक्ष १२, १०. मनःपर्यंथ ( ज्ञान ) ७. २३; विपक्षबाधकप्रमाण १६. २. मनःपर्यंथ ( ज्ञान ) स. ७. विपक्षासत्त्व १६. २७. सनःपर्याय ८. ७. विपरीत १३. ९. मनःवर्यायदर्शन ८. १०. विपरीतारोप १५. ३. मनोजन्म २ २१. विपर्यंथ १३. १३; १८ ... ५. मनोजम्प द. २० विप्रस्मति =. ९; ११; १२. मनोत्रच्य ३. ३०; ४. २. विरुद्ध १४. २३; १७. १५. मानसख १०. २०. विरुद्ध (हेल्वाभास) १८. ४; २१. मिथ्या ( श्रुत ) ७. ११-१३. विरुद्धकारणानुपलम्भ १७. २१. मिथ्याददि ७. १३. विरुद्धकार्यानुपलम्भ १७. २१. मोझ वृद्दे. २६-२८. विस्तुत्व १२. १०. मीलहेतु १५. २७; २८. विरुद्धमाध्यास १६. १; २६. १३-१५. यहच्छाशस्त ५३. ११. विरुद्धध्यापकानुपलम्भ १७. २१. यौगपद २०. ११: १४. विरुद्धसहचरानुपद्यम्भ १७. २१. कविध ( अक्षरमत ) ७. ३ विरुद्धस्वभावानुपलम्भ १७. २१. छच्चि ( इन्द्रिय ) १. १९. २. १; विरुद्धानुपलब्धि १७. २१. सरप्यकार ७. ५. विरुद्धोपरुन्धि १७. ९. BF 22. 16; 21. विरोध १४. २१. कोकिक ७. ११. विरोधिशद्वा ११. २१. बचन १६. १०. aan 22. 18. यम १६. १०. 10

| विशिष्टमस्यक्ष है. २८.                                                | धब्दनयाभास २५. ३.                         |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| विशेषदर्शन ११. २०.                                                    | शब्दाद्य छेस ४. १०.                       |
| विशेषावमर्श १५. ७.                                                    | शब्दाभास २४. २३.                          |
| विपाणी २३. १३.                                                        | धाबदोक्लेख २. २६; ४. १२.                  |
| विसद्दश १०. ९.                                                        | शास १५. १८; १९.                           |
| विद्य २०००                                                            | गुक रहे. १०.                              |
| च्यअन ( अक्षरश्रुत ) ७. ३.                                            | जुद्ध रूप २२. १०.                         |
| म्यअन ३. ४; ६; ५. २.                                                  | अत २, २२; २३; ७. २; ९; २०; २३. २७.        |
| ध्यअनपर्याय २२. १; ३.                                                 | भूतनिश्चित २. २६.                         |
| व्यअनाक्षर ( श्रत ) ७. ४.                                             | भूसाननुसारिन् २. २१.                      |
| ब्यअनावप्रह ( मति ) ३. २; ६; १२; २८; ४. १;                            | अतानुसरण २. २८.                           |
| ર; 4; છ; ૧૬, ૨૨; 4. ૨; ૪, ૬. ૧૬.                                      | श्रतानुसारित्व २. २३; २७.                 |
| ब्यतिकम ६. १६.                                                        | भूतानुसारिन् २. २३.                       |
| व्यतिरेक है. २०-२२; १०. २६.                                           | असोपयोग ७. ५.                             |
| व्यतिरेकधर्म ५. १५.                                                   | ઓથ છે. કું પુ. ૧૬.                        |
| ब्यभिचार १४. २०.                                                      | संग्रह (नय) २१. १९; २२. ९; १०; १२;        |
| व्यमिचारिन् १४. २२.                                                   | 23. 24; 28. 2; 2; 20. 12; 22. 2;          |
| ब्यवसायिन् १. ७.                                                      | 4-6; 90; 92.                              |
| व्यवहार ( नय ) २१. १९; २२ १३; २३. १९;                                 | संग्रहाभास २४. १८.                        |
| ૨૨; ૨૬; ૨૪. ૨; ૪; ૨૭. ૧૨; ૨૮. ૨; ૫;                                   | संप्रहिक (नैगम) २८. ४; ७,                 |
| ७; ८; १०; १३.                                                         | संपूर्णनैगम २८. ९.                        |
| स्यवहार २३. १४.                                                       | संबन्ध १२. १; ४;                          |
| व्यवहाराभास २४. १९; २५. ५.                                            | संबन्ध (काखादिगत) २०. १५; २०; २४; ३०;     |
| ड्यापक १०. २९; ११. २०.                                                | <b>२</b> १. १.                            |
| ड्यापकानुपरुब्धि १७. २५.                                              | संबन्धिन् २७. ३०.                         |
| व्यासि ६. २६: १०. २६; ३०; ११. १; ३०, २२;                              | संयोगित्रव्यशब्द २३. १२.                  |
| <b>१२</b> . १९; २५; <b>१३</b> . २४; <b>१</b> ६ १; <b>१८</b> . २१; २२; | संम्यवहार २. १४.                          |
| ब्यासिमह १२. ९.                                                       | संशय ४. १७; १३. १३; १६. २१.               |
| ध्यासिग्रहण १८ ७.<br>ध्यासिज्ञान इ. १७. ६. ३; ७,                      | संसगं (काछादिगत) २०. १६; २३; २४; २१. ३.   |
| •यातिशन म. १९. ८. २, ७.<br>ब्याप्य ११. २०; १७. १६.                    | संसगिम २१. ३; ४.                          |
| ब्याप्य ११, २७३१७, ३२,<br>हयाप्य ( हेतु ) १६, २०; २९.                 | संसारिजीव २.६. ३.                         |
| વ્યાપ્ય ( દુલુ / ૧૨, ૧૦,<br>ક્યાપ્યોવસ્ટક્રિય <b>૧</b> ૭, ૧૦.         | संस्कार 9. २३; ६. ६; ७.                   |
| •याण्यापलाब्व २७: १७:<br>ड्यावहारिक ५. १०.                            | संस्कारप्रबोध &. २४                       |
| ब्युत्पत्तिनिमित्त २. १०.                                             | संहतपरार्थंख १३. २०.                      |
| •युत्पत्तानानत्त २. ७७.<br>शङ्कामात्रविघटक ११. २४.                    | सकलप्रस्यक्ष म. १५.                       |
| राक्कागात्रायवटक ६६० २००<br>राक्कित १३. ९; १३. १२.                    | सकलादेश २०. ७; ९.                         |
| राक्षत १९. १, १९. १.<br>इातृशानश् २०. १.                              | सङ्कलम है. २९;                            |
| शतृशानस् २७. गः<br>शब्द २३. ३.                                        | सङ्क्रक्षमास्मक है. ११; १०. ८; १३, ११, ५. |
| शब्द (कालादिगत) २०. १६; २४; २५; २१. ४; ५.                             | सङ्ख्या २२ १८; २१.                        |
| शब्द (नय) २१. १९; २२. १८; २३; २३, १६;                                 | सम्ज्ञा ( अक्षरश्रुत ) ७. ३, ४.           |
| <b>२४</b> . ५; ६; १०; २७. २१.                                         | सम्हासन्दिसम्बन्ध १०. १२.                 |
|                                                                       |                                           |

सन्दिन् ( अतज्ञान ) ७. २; १०. सत्ताद्वेत २४. १७. सट्यतिपक्ष १३. २. सहस १०. ९; ११. सन्दिग्धविपक्षवृत्तिक ( हेत्वामास ) १८. २४. सन्देह १८, ५. सन्निकर्ष & २८. सपक्ष १२.'९. सपर्यवसित ( श्रुतज्ञान ) ७. २; १७. . સપ્તમજ્ઞ ૨૪. ૮. सप्तभन्नी १६. १२; १४; १८; २०; २०. ७. २४. १२. समनस्क ७. १०. समभिरूड (नय) २१. १९; २२, २३; २४; २३. ४. समभिरूढाभास २४. २५. समवायिद्रव्यशब्द २३. १२. समर्थन १५. १६; १६. ८; ९. समर्थनन्याय १८. १६. समुदबबाद २३. २९. समुदित १२. ४. सम्बक् ( अतज्ञान ) ७. २; ११-१३. सम्बन्ध २३. २७. सम्बग्जान १. ९. सम्बग्दर्शन द. १८. सम्बग्दष्टि ७. १२. सहचर ( हेतु ) १७. ४; १९. सहचरात्रपरुन्धि १७. २६. सहचार १२. २५. सहभाविन् २२. १४. सांग्ववहारिक २. १३; १४; ७. १९. साकार २७. व. सादि ( अतज्ञान ) ७. २; १४ साद्यय १०, ३-५; ८; १०; ११ सादावज्ञान १०. 1; २. साधन १०. २७; २८; ३०; ११. १; १२. २; १५; २९; २२; १३. १२: २६: १८. ५. साम्य १०.२७;२९; ३०; ११. १; १२ २;३; २१--२३; **१३.** ८; ९; १२; २०; २४, २६; 28. 1: 4: 4: 13-18: 28. 14; 28; **१६.** ३; ४; १८. २९: १८. ४; ५. साज्यधर्मविशिष्ट १४. २. साम्यधर्माधार १४. १.

साध्यसाधनभाष १०. २३. सामर्थ्याप्रतिबन्ध १६. २७. सामानाधिकरण्य १०. २९. सामान्य १५. २५. सामान्यलक्षणप्रत्वासत्ति १०. ३१: ११. १. सावरणस्व ८. १७. सिद १८. १८; सिद्ध ( भगवान् ) २३. १७. सिद्धसाधन १६. १. स्त्यानहिंनिवा ३. २७. स्थविर ७. १९. स्थापना २५. १८; २७; २६. ११-१३; १५; १९; રર; ૨૭. ર; ૨૧; ૨૦. ર; ર; ૫; ૬; ૬; 11; 12; 10; स्थापनाजिन २५. २७. स्थापनाजीव २८. १७. स्थापनेम्द्र २५. २७: २६. १६: २२. स्थितपक्षत्व २३. २९. RTE & 14. स्पष्टता २ ११. स्मरण =. २९; ३०; ६. २२; २६, १०, २८; ११. ५; **१२.** ३; ४; **१६**. ७. रमृत १०. ५: ८. स्पृति ५. २१; २३; २८; ६. २; ३; ५; ७; १३: ٥७; ٤. ٧; ٤; ٢; ١٩; ١٩; ٦٧; ٦٧; ٦٩. स्मृतिज्ञानावरण ६. ८; १३. स्यात् १९. २२. स्यात्कार १६. १९ स्वपरब्यवसायित्व ११. २३. स्वपरव्यवसायित्र १. ४; १. स्वभावविरुद्ध १७. ९. स्वभावानुपछब्धि १७. २५. स्वरूप ( कल्पना ) ४. ९. स्वरूपप्रयुक्ताब्यभिचार १०. २५, १२. २४. स्वरूपविशेषण १. ८. स्वरूपाप्रतीति १८. ५. स्वसंविदितत्व २. ३. स्वसमय १५. ८. स्वानुरक्तत्वकरण २०. २१. स्वामिस्व ७. ११. स्वार्थ ( अनुसान ) १२. २; ३. १३. २२; २५; 28. 2.

स्वार्थम्यवसिति १. १०. इंस १०. १६. इंस १०. १६. इंस १०. १६. इंसमान ( जवविज्ञान ) ज. १. देत्र १२. २; ४; ८; ९; १८; २६; १६. ४; ९; १; ८; १३; १५; १७; २१; १७. ८; २०; १८. २; इंतुरोप १८. १५. हंतुरामर्थन १८. १५. १३; १५; १७; २१; १७. ८; २०; १ज. २; हंतुरामर्थन १८. १५. हंतुरामर्थन १८. १५. हंतुरामर्थन १८. ९, ५; १४; २९;

# ३. जैनतर्कभाषागतानामवतरणानां सूची ।

अप्रसुतायांपाकरणात्-[ ल्या॰ स्ववि॰ ७. २. ] २५. १६ असतो नत्थि णिखेहो-[ विशेषा॰ गा॰ १५७४ ] १५. ५ अहवा बत्थूभिहाणं-[ विशेषा॰ गा॰ ६० ] २९. ५ उज्जुसुअस्स एगे-[ अनुयो॰ द॰ १४ ] २७. २४. ततोऽर्थप्रहणाकारा-[ तत्वार्थत्लोकवा॰ १. १. २२ ] १. १२. तत्सात् यत् स्मर्यते तत्स्यात्-[ स्ठोकवा॰ उप० स्ठो॰ ३७-३८ ] १०. ३ धूमार्थार्वह्रिविज्ञानम्--[ योकवा॰ उप० स्ठो॰ ३७-३८ ] १०. ३ धूमार्थार्वह्रिविज्ञानम्--[ ] ११. १६. नासाइतियं दञ्वष्टियस्स--[ विशेषा॰ गा॰ ७५ ] २७. १७ नासिद्धे भावधर्में।ऽस्ति--[ प्रयाणवा॰ १. १९९ ] १४. १६ पक्षीक्ठत एव विषये--[ प्र. न. ३. ३८. ] १२. २१ पयोम्बुभेदी हंसः स्यात्--[ ] १०. १६. भावं चिय सहणया--[ विशेषा॰ गा॰ २८५७ ] २७. २० विकल्पसिद्धे तस्मन्--[ परी॰ ३. २३ ] १४. १४

# ४. तात्पर्यसंग्रहहस्यन्तर्गतानां विश्वेषनाम्नां सूचा ।

| अभवदेव देरे. १                          | जमसूचल ५६. १, १.                            |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------|
| भाषार ( अङ्ग ) ५०. ११, १५.              | नम्दियुद्र ४०. १५, ४१. २४.                  |
| आवषयक ( सूत्र ) ५०. १२; ५१. ६           | नन्यप्ययन ४२. १.                            |
| उदयनाचार्य ५२. ११.                      | नन्धध्ययनसूत्र ४०. १३.                      |
| डपाच्याय ३२. ५.                         | नैयायिक प्र२. ११, प्रदे. १८, २२, २४, ५४. ६, |
| पुराबत ५०. १८.                          | 44. 9, 26, 27, 48, 26.                      |
| कुमारिल ३१. ९.                          | नैयायिकविज्ञेष ५३. १२.                      |
| चिन्सामणिकार ४१. २१; २२; २८; २९; ५२. ५. | म्यास ५१. १९.                               |
| चिम्सामणिकृत् ५४. ८.                    | न्यायदीपिका ५६. १                           |
| जेन ११. ११, ५१. २०; ५३. १८, ५६. १; ५.   | म्पायनय ५४. ७.                              |
| जैनतर्क ३२. १०.                         | परोक्षबुद्धिवादिन् ३१. ११.                  |
| जैनमत ३१. १२, ५६. ३, २८.                | पार्धनगय ३७. १९.                            |
| ताल्पर्यसङ्ग्रहा ३१. २:-                | प्रकीर्ण ५१. ६.                             |
| वीथितिकृत् ५४. ८.                       | प्रसा <b>जनयतत्त्वाकोक ५</b> ६ १७.          |
| दष्टिवाद ५१. २.                         | माभाकर प्रे. २१.                            |
| देवसूरि ३२. ४; ९; ३३. ९.                | प्राभाकरमत ३२. २८, ५२. ३०.                  |

wĘ

## विशेषनाम्नां सूची

बौद्ध प्र१. १९; ५४. २२; ३०. बौद्धमत ५५. ३. भरत ( क्षेत्र ) ५०. १८. भाष्टत ५०. ३३; १४. माणिक्यनन्दित् ३१. ६. मीमांसक ३१. ९; ५३. १८; २२. मीमांसा ५१. १९. यशोविजय ३१. १. ररनाकर ३२. ५. वादिदेवसूरि ३१. ९. विद्यानन्द ३२. २४; ३३. ९. वैशेषिक ५१. १९. सन्मतिटीकाकृत ३१. १. सांख्य ५१. १९. सामान्यलक्षणा ( प्रन्थ ) ५४. ८. सुमेरु ३७. २०. स्याद्वादररनाकर ३१. १८. स्याद्वादर ३९. १०.

# सुखादिना सुखान्तेन लालान्तेन दिलादिना । महेन्द्रेण च संभूय कृतिरेषा समापिता ॥



# SARASWATI PUSTAK BHANDAR

AHMEDABAD 380001