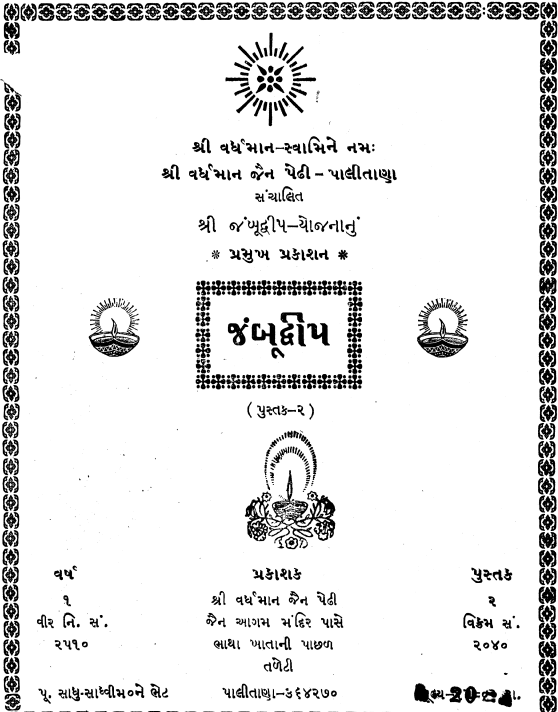




USIEIS \_ SINGLE SHIEI OF OF PERSONAL & Private Use Only Www.jainelibrary.org





શ્રી વર્ધ માન-સ્વામિને નમઃ શ્રી વર્ધ માન જૈન પેઢી – પાલીતાણા સંચાલિત

શ્રી જંખૂદ્વીપ–યાજનાનું

પ્રસુખ પ્રકાશન \*







( पुस्तक-२ )



२५१०

**પ્રકાશક** 

શ્રી વર્ધ માન જૈન પેઢી कैन आगम मंहिर पासे <mark>ભાથા ખાતાની પાછળ</mark>

તળેટી

પૂ. સાધુ-સાધ્વીમ**ેને લે**ટ

**પુસ્તક** 

વિક્રમ સં.

२०४०

# ા મુસ્તક–પ્રાપ્તિ–સ્થાન મે પ્રાપ્તિ કર્યાન જૈન પેઢી ભૂ,–ભ્રમણ શોધ સંસ્થાન જૈન આગમ મંદિર પાસે પા. આ. નં. ૧૬ તળેડી મહેસાણા પાલીતાણા–૩૬૪૨૭૦ ૩૮૪૦૦૧

પ્રેરક–મુનિ–મંડળ ૦ પૂ. પં. શ્રી અલયસાગરછ મહારાજ ગણી

- ૦ ગણીશ્રી અશાકસાગરજ મ. ાણીશ્રી નિરૂપમ સાગરજ મ. ● ગણીશ્રી કલ્યાણ સાગરજ મ.
- ૦ મુનિશ્રી હેમચંદ્ર સાગરજ મ• ૦ મુનિશ્રી રવીન્દ્રસાગરજ મ• ૦ મુનિશ્રી પુષ્ટ્યશેખર સાગરજ મ•

### સંપાદક-મંડળ

# ડા. રૂદ્રદેવ ત્રિપાઠી M. A. Ph. D. D. LIT દ્વીલ્હી ડા. નેમિચંદ્ર જૈન M. A. Ph. D. ઇન્દાર ડા. નારણલાઇ એમ. કંસારા M. A. Ph. D. અમદાવાદ ડા. પ્રહ્લાદલાઇ જી. પટેલ M. A. Ph. D. વડનગર ડા. જિતુલાઈ પી. શાહ M. B. B. S. પાલનપુર

### સહ સંપાદક-મંડળ

| પં. રતિલાલ ચી. દાેશી            |
|---------------------------------|
| અમદાવાદ                         |
| પં. વસંતભાઈ દેાશી મુંબઇ         |
| રમણ <b>લાલ</b> અબાભાઇ શાહ       |
| અમદાવાદ.                        |
| આશિષ <b>કુમાર માણેકલાલ શા</b> હ |
| B. Com. LL.B. અમદાવાદ.          |
| કુમારપાળ જે. શાહ                |
| B. Com. M. Com. અમદાવાદ         |
| જિનદાસભાઇ રજનીકાંત શાહ          |
| B. Com, LL.B.C.A. અમદાવાદ       |



### શ્રી વધ માનસ્વામિને નમઃ

પ્રકાશક—તરફથી.......

અનંત-ઉપકારી શ્રી જિનશાસનની મંગલકૃપાથી વિજ્ઞાનવાદની અંજામણી છાયાતળે પ્રચારખળે આવી રહેલ નવી પેઢીની ધર્મ શ્રદ્ધાને ટકાવવા ઉપયાગી ભૂગાળ-ખગાળના શાસ્ત્રીય અને વૈજ્ઞાનિક સિદ્ધાંતાના રહસ્યને સમજાવનારા વિવિધ મામિ ક–નિખંધાના સંગ્રહરૂપ શ્રી ''જ' ખૂદ્ધીપ" નામનું છ–માસિક આ દ્વિતીય પ્રકાશન જિજ્ઞાસુ પાઠકોના કરકમલમાં મૂકતાં અમા પરમ હર્ષ અનુભવીએ છીએ.

वि. सं. २०३८ना वैशाण मिंहने पालीताणा कैन आगममं हिरमां थयें केन्द्ररन्स वणते छन्होर (म. प्र.) थी प्रगट थता "तीर्थ' हर" हिन्ही मासिक्ष्मा तंत्री श्री नेभी यह कैन द्वारा प्रेत्साहित थयेंद्व भूगेंद्व-णगाण अंगेनी विद्वाने।नी विविध विचारधाराओंनी परामर्श करवानी अभारी वर्षानी कावना गतवर्ष पाद्वनपुरना वि. सं. २०३६ना पू. एपा० श्री धर्भ सागर्थ म. श्रीना शिष्य पू. पं. श्री अक्षयसागर्थ म.ना चातुर्भासमां आसे। वह ७-८-६ ता. २८-२६-३० ओक्टोअरना रोज करायेंद्व "तत्त्वज्ञान-विज्ञान संगोर्धी" द्वारा सहद्व थर्छ.

આ સંગાષ્ઠી (સેમીનાર) માં ભારતના ગુજરાત, સૌરાષ્ટ્ર, મહારાષ્ટ્ર, એમ. પી., સી. પી; યુ. પી., બંગાલ, બિહાર હરીયાણા, પંજાબ, અને રાજસ્થાનમાંથી અમારા આમંત્રણને માન આપી ભારતીય–રીલિના વિદ્વાના અને વિશિષ્ટ સંશાષ્ટ્રના કરનારા વૈજ્ઞાનિકા પધાર્યા હતા.

તેઓએ સવારે ૯ થી ૧૨, અપારે ૨ થી ૪, રાત્રે ૯ થી ૧૦ લ્યોળ-ખંગાળ અંગે તેમજ આત્મા અને પુનજેન્મ જેવા દાર્શનિક વિષયા ઉપર ગુજરાતી, હિન્દી, અંગ્રેજ અને સંસ્કૃત ભાષામાં પાતાના નિખધા રજૂ કર્યા હતા. અને તેના સંક્ષપસાર વિગત-પૂર્વક રજૂ કર્યો હતા.

આ બધા નિબંધા ભવિષ્યની પ્રજાને ઉપયાગી થઇ રહે તે આશયથી દર છ મહિને આના સંગ્રહ પ્રગટ કરવાની વિચારણા સંગાષ્ઠીના કાર્યવાહકાએ કરી, તે મુજબ આ બીજું પુસ્તક વાચકા સમક્ષ રજૂ કર્યું છે.

આ પ્રકાશન પ્રેરક–મંડળના પૂજ્ય સાત મુનિરાજોના સહયોગથી કરી શકયા છીએ. ભવિષ્યમાં પ્રેરક–મંડલના પૂજ્ય શ્રમણ–ભગવંતાની આવી કરૂણાદૃષ્ટિ મળતી રહે તેવી અમારી આકાંક્ષા છે.

આ ઉપરાંત સંપાદક અને સહસંપાદક મંડળના સજ્જનાએ હાર્દિક ઉમંગથી અમારા પ્રકાશનને સુ–વ્યવસ્થિત કરી આપવા ખૂબ જ જાત–મહેનત અને હાર્દિક સહયાગ આપ્યા છે.

જે ખદલ તેઓના અમે ચિરઋંણી છીએ. પ્રકાશનનું કામ કેટલું કપરૂં છે તે તો કરે તેને ખબર પડે! તેમાંય શાસ્ત્રીય અને તત્ત્વજ્ઞાનના પદાર્થીથી ભરપૂર પુસ્તકનું કામ

આજના સગવડીયા યુગમાં શિક્ષણનું સ્તર ઘટતું જતું હાઇ વિશિષ્ટ મેધાવી–ખુદ્ધિશાલી કારીગરાની અછતમાં સાંગાપાંગ પુરું પાડવું, તે વિવિધ પરમાથી –મહાનુભાવાના હાર્દિ ક સહયાગથી સુશકય બન્યું છે.

જેમાં ખાસ કરીને રદ્રદેવ ત્રિપાઠી (દિલ્હી-જયપુર) ની ખૂબ અનુમાદના કરીએ છીએ કે-જેઓએ અમારી સાહિત્યિક-પ્રવૃત્તિના પ્રાથ્ય પૂ. ઉપાધ્યાયશ્રી ધર્મ સાગરજ મ. ના શિષ્ય પૂ. પંન્યાસ શ્રી અભયસાગરજ મ. પાસે આવી સઘળા નિળધાની ગાઠવણી કરવામાં સક્રિય ભાગ લીધેલા છે.

આ રીતે વડનગર કેલિજના પ્રોફેસર ડા. પ્રહ્લાદભાઈ જી. પટેલે પણ પૂજ્ય-શ્રી પાસે વાર વાર આવી પુસ્તકના અંતર ગ–કલેવરને સુસજ્જિત કરવામાં સક્રિય સહ-યાગ આપ્યા છે અને અંગ્રેજી–મેટર સુબ્યવસ્થિત તૈયાર કરવા માટે તથા તેના પ્રૂફરિડીંગ માટે ડા. પટેલે, ડા. હાશ્મી તથા ડા. શ્રી ઉમાળહેન આયરના સહયાગ સાધી અમારૂં કાર્ય સરલ કરી આપ્યું છે.

તે ખદલ તેઓના પુનિત સહયોગની સાદર નાંધ લઇએ છીએ.

વળી આ પ્રકાશનમાં ગુજરાતી, હિન્દી, અને સંસ્કૃતના બધા પ્રુફેા તપાસી સુધાર વાની ભારે જહેમત સેવાભાવે ઉઠાવનાર શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય જૈન પાઠશાળા અમ-દાવાદના અધ્યાપક પં. શ્રી રતિલાલ ચી. દાશી તથા સૌથી કપરાકામ રૂપે ચાલુ સવિ'સે પ્રેસના ધક્કા ખાઇ ઠેઠ પાલીતાણા પૂજ્યશ્રી પાસે રૂખરૂ પ્રુફેા સુધરાવી પ્રકાશનની સુંદરતા વધારવામાં મૂંગી સેવા આપનાર શ્રી કુમારપાલ જે. શાહ (અમદાવાદ) ના ધમે પ્રેમની અનુમાદના ભરી નાંધ લઇએ છીએ.

આ ઉપરાંત આ પ્રકાશનમાં પૂજ્યશ્રીની આજ્ઞાને શિરાધાર્ય કરી વિવિધ રીતે સહયાગી અનનાર શ્રી પારસકુમાર એન. શાહ (ભાવનગર) તથા શ્રી નાગેશ આર. લાજક (વડગામ) ના સહયાગની સાદર નાંધ લઇએ છીએ.

વળી બીજા પણ નામી–અનામી સઘળા સહયાેગીએાની સાદર નાંધ લઇએ છીએ. છેવટે છદ્મસ્થતા–વશ કે પ્રેસદાેષથી રહેલી ક્ષતિએા બદલ સુધારવાની તૈયારી સાથે હાદિ<sup>૧</sup>ક ક્ષમા માંગીએ છીએ.

ભાતા ખાતા પાછળ જૈન આગમ મંદિર પાસે તળેટી, **પાલીતાણા** (સૌ.) ૩૬૪૨૭૦ વિ. સં. ૨૦૪૦ અષાડ સુ. ૧૨ ૧૦–૭–૮૪

નિવેદક **શ્રી વર્ધ માન જૈન પેઢી** ના યહુમાન પૂર્વ ક પ્રહ્યામ,

# શ્રી જં **ખૂદ્વીપ (પુસ્તક ર)ના પ્રકાશનમાં** લામ લેનારા પુષ્યશાલીઓની હાદિ<sup>૧</sup>ક અનુમાદના

- ૦ **શ્રી એાપેરા સાસાયટી જૈન શ્રી સ**ંઘે આ પુસ્તકના પ્રકાશનમાં જ્ઞાનખાતામાંથી સારી રકમનું દાન કર્યું છે.
- વિ. સં. ૨૦૪૦ ના પોષ સુદ ૧૩ ના મંગલ સુહૂર્તે ચાણ્રસ્મા (ઉ. શુ.) નિવાસી હો. અંબાલાલ પુનમચંદભાઈએ પ્જય આગમાં હારક આચાર્ય દેવ શ્રી આનંદસાગર સૂરીશ્વરજી મ. પક પ્રભાવક પ્. આ. શ્રી ચંદ્રસાગર સૂરીશ્વર મ. ના પટ દીપક પ્. આ. શ્રી દેવેન્દ્રસાગર સૂરીશ્વરજી મ. ની અનુજ્ઞાથી પ્. આ. શ્રી ચંદ્રસાગર સૂરીશ્વરજી મ. ના પરમ વિનેય પ્. ઉપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજી મ. ના શિષ્ય પ્. પં-યાસ શ્રી અલયસાગર મ. ની નિશ્રામાં ચારૂપ તીર્થ ને છરી પાલતા સંઘ (જેમાં શાસ્ત્રીય મર્યાદા પૂર્વ ક ૧૦૦ યાત્રિકાએ 'છ'રીનું પાલન વ્યવસ્થિત રીતે કર્યું હતું એટલે કે પગે ચાલવા ઉપરાંત ૪૫૦ યાત્રિકા એકાસણાવાળા, ૧૫૦ યાત્રિકા બીયાસણાવાળા જેડાયા હતા)નું આયાજન કરેલ.

આ સંઘ પાેષ સુદ ૧૫ ના રાેજ **ચારૂપ તીર્થે** પહેાં<sup>જ્</sup>યા હતાે. અને પાેષવદ ૧ ના રાેજ ભવ્ય મહાેત્સવ પૂર્વંક તીર્થ માળની વિધિ થઈ **હ**તી.

તે પ્રસંગે પ્. ઉપાધ્યાયશ્રી ધર્મ સાગરજ મ. ના શિષ્ય પ્જય વચાવૃદ્ધ પ્રવર વ્યાખ્યાતા મુનિ શ્રી પૂર્ણાનંદ સાગરજ મ.ના ઉપદેશ-પ્રેરણાથી ચાણુસ્મા સંઘના નીચેના લાલુક પુષ્યાત્માંઓએ આ પુસ્તકના પ્રકાશન માટે ઉદારતા પૂર્વ ક લાલ લીધા હતો. તેઓની અમે ખરા અંતઃકરણ પૂર્વ ક ધર્મ સ્નેહલરી હાર્દિ ક અનુમાદના કરીએ છીએ.



### ચાણુસ્મા–સંઘના પુષ્યાત્માએા

શાહ પુનમચંદ જોઈતાચંદ હ. સંઘવી ડૉ. અંખાલાલ

શાહ ગાેવીં દજી કરમચં દ

શાહ ગભરૂચંદ શીવલાલ

શાહ નરાત્તમદાસ ઉત્તમચંદ

શાહ કેશવલાલ રવચંદ

શાહ છેાટાલાલ માહનલ:લ

શાહ અખલદાસ ગભરૂચ'દ

શાહ લહેરચંદ ચુનીલાલ

શાહ રમણુલાલ ત્રીકમલાલ

શાહ પાપટલાલ માતીચંદ

શાહ વાડીલાલ પુંજરામ

શાહ ખાખુલાલ પાેપટલાલ દ્રલાલ ખી. યશવ તલાલ

શાહ શીવલાલ તારાચ'દ

શાહ રાયચંદ હરીચંદ

શાહ કાન્તિલાલ તારાચંદ

શાહ પાેપટલાલ મંછાલાલ

શાહ સકરચંદ મગનલાલ

શાહ ચીમનલાલ ઉત્તમચંદ

શાહ સામચંદ ત્રીલાવનદાસ

શાહ મનસુખલાલ લહેરચંદ

શાહ માણેંકલાલ ચતુરચંદ

શાહ સાભાગચંદ માહનલાલ

શાહ સેવંતીલાલ જેશીંગલાલ

શાહ કીતિ ભાઇ વાડીલાલ વાલચંદ

શાહ પાપટલાલ ગભરૂચંદ

શાહ થાલણદાસ લક્ષ્મીચંદ

શાહ અખલદાસ ચતુરચંદ

શાહુ ખાલચંદ હાલાચંદ

શાહ જગજીવનદાસ નીહાલચંદ

શાહ જેઠાલાલ લહેરચંદ

શાહ ચતુરચંદ યું છરામ

શાહ સકરચંદ કીરચંદ

શાહ કેશવલાલ નાનચંદ

શાહ સેવ તીલાલ કેશવલાલ

# જંખૂદ્વીપ (પુ. ર) વિ-ષ-યા-નુ-ક્રે-મ - ગુજરાતી -

|    | લેખ                                                | લેખક                                                      | મું જે                 |
|----|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------|
| 9  | ઉપક્રમ                                             | સ પાદકીય                                                  | ٩                      |
| ર  | વૈદિક પર પરામુજબ પ્રકાશગતિ                         | શ્રી અટુકપંડયા મહુવા                                      | ર                      |
| 3  | વિશ્વદરા <sup>°</sup> ન                            | મુનિશ્રી રવીન્દ્રસાગરજ મ.                                 | 3-6                    |
| 8  | જૈનદર્શ <sup>°</sup> ન અને વિજ્ઞાનના<br>અનાખા સંગમ | નરેશભાઈ મદ્રાસી–સુરત                                      | <b>૯</b> –૧૩           |
| ય  | વૈજ્ઞાનિક ભૂગાલના સિદ્ધાંતાના<br>શાસ્ત્રીય ઉલ્લેખ  | ગાંધી રતિલાલ પાનાચંદ<br>ગાંધી કાંતિલાલ મ'ગળદાસ<br>વડાેદરા | <b>૧૪</b> –૧૬          |
| \$ | ભારત અને ભરત                                       | રમણુલાલ <b>બખાભાઇ શાહ</b><br>અમદાવાદ                      | ૧७– <b>૧</b> ૯         |
| y  | આર્યોનું ભૂગાળજ્ઞાન<br>(બીજો હુપ્તા)               | શ્રી જશવ તભાઈ ભદ્દ                                        | २०–२२                  |
| 6  | પૃથ્વી સપાટ છે                                     | મૂ.લે.મિ. માર્શલ કે. જોન્સન<br>અમેરિકા                    |                        |
|    |                                                    | અનુ. સ્વામી સ્વરૂપાન દ                                    | <b>२</b> 3– <b>२</b> ७ |
| ۴  | સૂર્ય'ગતિ–પડછાયાની ગતિ                             | આર. થી. શાહ અમદાવાદ                                       | २८–३१                  |
| ૧૦ | ગુરૂત્વાકેષ <sup>ે</sup> છુ                        | રમણભાઇ શાહ અમદાવાદ                                        | 32-36                  |
| 99 | માનવીનું ચંદ્ર પર અવતરણ                            | ડાે. પી. છ. પટેલ                                          | ૩ <b>૯</b> –૫૪         |
| ૧૨ | पुनक <sup>९</sup> न्म विचार                        | જે. જે. પટેલ ઉત્તરસંડા                                    | યપ– ६ ६                |

| ૧૩ | સુક્ષ્મશરીર અંગે            |                                                         |               |
|----|-----------------------------|---------------------------------------------------------|---------------|
|    | ીજ્ઞાનિક સંશાધન             | ડા. નારાયણ કંસારા                                       | <i>६७</i> –७१ |
| ૧૪ | પૃ <sup>8</sup> વી સપાટ છે. | મૂ, લે. જે. મેકડાનલ્ડ અમેરિકા<br>અનુ. સ્વામી સ્વરૂપાનંદ | <i>७</i> २–७८ |
| ૧૫ | ના ! પૃથ્વી ગાળ નથી !       | જયેશભાઈ R. શાહ– <b>અમદાવાદ</b>                          | <b>७</b> €    |
| १६ | રશિયન ગૈજ્ઞાનિકોની નવી શાેધ | લે. ડો. જે. એમ જેની<br>અનુ. પ્રો. વાય. એમ. હાશ્મી       | ८०-८२         |
| ঀ७ | પૃથ્વી સ્થિર છે             | વડનગર<br>પાકિસ્તાનના એક ખગાળશાસ્ત્રીના<br>દાવા.         |               |
|    |                             | પ્રસ્તાવક : પૂ. મુનિશ્રી હેમચંદ્રસાગરજ                  | મ. ૮૩–૮૪      |

- ૦ શ્રી નવકારની મંગળમયતા અનુભવવા માટે આપણી વૃત્તિએાને પૌદ્દગલિકભાવથી અળગી કરવાની જરૂર છે.
- ૦ પરમેષ્ઠીએાના આદર્શને લક્ષ્યમાં રાખી જીવન શુદ્ધિ માટે મથામણી યથાથ<sup>ે</sup> આરાધના છે.
- ૦ અમંગળ આ જીવન ટાળે શ્રી નવકાર; મંગળ કરીને જીવનું, આપે શિવપદ સાર.

|            | <u>स</u>                                             | स्कृत विभाग                    |               |
|------------|------------------------------------------------------|--------------------------------|---------------|
|            | ठेख                                                  | लेखक                           | पृष्ठ         |
| १          | जैन-दर्शने आत्मद्रव्य-विवेचना                        | डो. एम. पी. पटौरिया            | १–६           |
| े <b>२</b> | जंबृद्वीपस्य शास्त्रीयं स्वरूपं<br>तन्निर्माणयोजना च | मुनि अभयसागरः                  | <b>৩—१४</b>   |
| 3          | विज्ञानवादस्य घटस्फीटकं<br>जैन-वाङ्मयम्              | डो. रुद्रदेव त्रिपाठी          | <b>१५</b> –२५ |
|            | <u>f</u> i                                           | हेन्दी विभाग                   |               |
|            | लेख .                                                | लेखक                           | पृष्ठ         |
| <b>१.</b>  | जैनद्श नमें आत्मस्वरूप                               | हो. उदयचंद्र जैन               | १-९           |
| ₹.         | शास्त्रोमें पुनज <sup>्</sup> न्म                    | डो. सत्यभामा छखनउ              | १०-१७         |
| ₹.         | पृथ्वी−श्रमणके निषेधमें<br>कुछ वैज्ञानिक कारण        | डो <b>. रूद्रदे</b> व त्रिपाठी | १८–२०         |
| ૪.         | चन्द्रछोक भारतीय−शास्त्रोंकी<br>दृष्टिमें            | विश्वनाथ मिश्र                 |               |

बिकानेर

| <b>4.</b> | जैन और वैदिक भूगोलमें    |  |  |
|-----------|--------------------------|--|--|
|           | जंबूद्वीप तथा भरतक्षेत्र |  |  |

कपूरचंद जैन डो. आर. डी. त्रिपाठी

६. गंभीरतासे पढें

दिल्ही

# અંગ્રેજ વિભાગ

| Ño. | Name                                                                | <b>W</b> riter                                           | Page           |
|-----|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|----------------|
| 1.  | 'Thesoul (Atman)' in<br>Samkara-Vedanta.                            | Prog: K. N. Iyer PATAN                                   | (N.G.)<br>1-11 |
| 2.  | The Eat R Not a Globe                                               | D. P. G. Patel<br>&<br>શ્રી વર્ષમાન જૈન પેઢી<br>પાલીતાણા | 12–13          |
| 3   | પૂર્વાકત અંગ્રેજી પુસ્તિકાનું મુખપૃષ્ઠ                              |                                                          | 14             |
| 4.  | પૂર્વિકિત અંગ્રેજી પુસ્તિકા<br>ઇનર ટાઇટ <b>લ</b>                    |                                                          | 15             |
| 5.  | પૂર્વેક્તિ અંગ્રેજ પુરિતકા<br>અંગે Introduction                     | John. B. Day<br>LonDon.                                  | 16             |
| 6.  | પુર્વોકત અંગ્રેજી પુસ્તિકા અંગે<br>The Second Edition<br>ની Preface |                                                          | 17             |
| 7.  | Zetetic Astronomy<br>chapter-1                                      | G. Go,<br>Parallax.                                      | 18-22          |
| 8.  | COSMOLOGY OLD&NEW  Appendix B  Satellites of the Earth              | 7 Prof-G.R. Jain                                         | 23-24          |



વિ. સં. २०३૯ આસા વદ ૮–૯–૧૦ તા. ૨૮–૨૯–૩૦ એક્ટોઅરના સજ પાલનપુર મુકામે થયેલ તત્ત્વજ્ઞાન-વિજ્ઞાન- સંગાષ્ઠા પ્રસંગે ઉપસ્થિત થયેલ વિદ્વાનાએ તત્ત્વજ્ઞાન અને ભૂગાળ-ખગાળ અંગે વિશિષ્ટ-નિઅ'ધા ૨જૂ કરેલા, સમયની મર્યાદા પ્રમાણે સંક્ષેપમાં વાંચ્યા પણ હતા.

તેમાંથી મહત્વના આ નિઅધા વાચકાના લાભાર્થ રજૂ કર્યા છે.

આમાંના કેટલાક નિઅ'ધાને વિચારા જૈન–દર્ષિને સંગત નથી, છતાં વિચારાની રજૂઆત પ્રામાણિક રીતે સાપેક્ષ રીતે કરેલ હાઈ આદરણીય સમજી હ સક્ષીર–ન્યાયે રજૂ કરેલ છે. વિવેકબુદ્ધિ પૂર્વંક મનન કરવા ભલામણ છે.

સંપાદકાે.



# વૈદિક પરંપરા અને વર્તમાન વિજ્ઞાન દષ્ટિએ પ્રકાશ ગતિની સમાનતા

લેખક: ખડુક પંડયા ખાખરી મસ્છદ નામરવાડા મહુવા કક્ષ્યરહ

પૂ. શ્રી સાયણુઆચારે હિંદુઓના પવિત્રતમ પ્રાચીન શ્રી ઋડ**ેવેદની** એક ઋચાના ભાષ્યમાં જણાવ્યું છે કે—

तथाच स्मर्थते—

'' योजनानां सहस्रे द्वे द्वे क्षते द्वे च योजने ।

एकेन निमेषाधे न क्रयमाण ! नमोऽस्तु ते ॥ ''

ભાવાર્થ — " હૈ સૂર્ય દેવ નિમેષાર્ધમાં ૨૨૦૨ યાજન ચાલનારા આપને નમસ્કાર થાએ."

એટલે સૂર્ય પ્રકાશની ગતિ અર્ધા નિમેષ (૮/૭૫ સેક'ડ) માં ૨૨૦૨ યાજનની સૂર્ય પ્રકાશની ગતિ છે.

શ્રી મહાભારત (શાંતિપર્વ અધ્યાય ૨૩૧) પ્રમાણે ૧ નિમેષ = ૧૬/૭૫ સેંક્ડ થાય છે.

તેથી અર્ધા નિર્મેષની ૮/૭૫ સે કડ ગણી શકાય! ભારત સરકાર તરફથી પ્રકાશિત સરકારી પુસ્તકના છાપેલ કાેષ્ટક પ્રમાણે ૧ ચાેજન = ૯૧, માઈલ થાય.

આ પ્રમાણે પ્રકાશની ગતિ ગણતાં વૈદિક પરંપરા પ્રમાણે ૧,૮૭૦૮૪ માઇલની ગતિ પ્રકાશની દર સેકંડે થાય. કે જે ગતિ વૈજ્ઞાનિકાએ પ્રકાશની નક્કી કરેલ ૧૮૬૦૦૦ પ્રતિ સેકંડની ગતિ સાથે ખૂબ જ સમાનતા ધરાવે છે.

આ ઉપર હજ વધુ ગંભીરપણ પ્રકાશ પાથરવા વિદ્વાનાને ભાવભર્યું નમ્ન આમંત્રણ છે.



# િવિશ્વ દર્શાન….

પ્રસ્તાક—પૂ. પ' અભયસાગરજ મ. સા. ના શિષ્ય સુનિશ્રી રવી દ્રસાગરજ મ.

વિશ્વનું નિરૂપણ કરતાં શ્રી જિનેશ્વર પ્રમાતમા કરમાવે છે કે ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આક્રાશાસ્તિકાય, પુરગલાસ્તિકાય, જીવાસ્તિકાય અને કાળ રૂપ છ દ્રવ્યાનું આ વિશ્વ છે.

ગતિમાં પરિણુત જીવ કે પુદ્દગલને ગતિમાં સહાય કરે તે **ધર્માસ્તિકાય, જે**મ આ**ગ્યનિ ગતિમાં સહાયક જલ છે** તેમ.

સ્થિતિમાં પરિછ્યુત જીવ કે પુદ્દગલને સ્થિરતામાં સહાય કરે તે અધમાસ્તિકાય. જેમ થાકેલા પથિકને વિસામા માટેનું વિશ્વામ સ્થાન અથવા વૃક્ષ છાયા

જીવ અને પુક્રગલને ગતિ કે સ્થિતિ સમયે અવકાશ આપે તે આકાશ.

આ આકાશના બે લેદ છે. લાેકા કાશ અને અલાેકાકાશ.

ઉપરાક્ત છ એ દ્રવ્યા જયાં વ્યવસ્થિત છે તે લાકાકારા અને ફક્ત આકાશાસ્તિ-કાય જ જયાં છે તે અલાકાકારા.

પૂરશુ=વૃદ્ધિ અને ગલન=ક્ષય પામે જે તે પુદ્દગલા. તે વર્ણ –ગંધ–રસ અને સ્પર્શવાળું હાય છે.

્રાન- દર્શન-ચારિત્ર-તપ-વીર્ય અને ઉપયોગ રૂપ લક્ષણ છે જેનું તે જીવા વસ્તુને નવી–જુની પરિસ્થિતિમાં સુક-નારને કાળ કહેવાય છે.

આવા **લક્ષણવાળાં છએ દ્રવ્યા જ્યાં સદા** માટે અવસ્થિત **રહેલ છે તે વિશ્વના પેટા લેંદ રૂપ** લેં! કાકાશના આકાર કેંડે હાથ દઇને પગ પહેાળા કરીને ઉભા રહેલ પુરૂષ જેવા છે. જેની પગ પાસે સાત રાજ પહાળાઈ છે. કેંડ પાસે એક રાજ, કુણી પાસે પાંચ રાજ અને મસ્તક પાસે એક રાજ પહેાળાઇ છે.

આ વાત કપાલ-કલ્પિત નથી. પરંતુ આંખા-આંખ પ્રત્યક્ષ કેખેલ વસ્તુની જેમ જ અપ્રતિઘાતી લાેકાલાેક–પ્રકાશક **કેવલજ્ઞાનના** આધારે સાક્ષાત્ પ્રત્યક્ષ રીતે જ જેઈને નિષ્કારણુ–કરૂણાળુ ત્રિલાેકનાથ તીથે કર–**દેવ** પરમાત્માએ અનુગ્રહ બુહિથી ધર્મ દેશના ક્ષારા દેવ–મનુષ્યની બાર પર્ષદાને જ**ણાવેલ** છે.

શ્રીક્ષેત્ર-લાેકપ્રકાશ નામના શ્ર'થમાં પૂ. ઉ**પા. શ્રી વિનયવિજયજી મ. સા**. **લ**ખે છે કે–

नरं वैशाखसंस्थान-स्थितपादं कटीतटे।
न्यस्तहस्तद्वयं सर्व-दिश्च स्रोकोऽनुगच्छिति।
क्षेत्रदेष सर्ग-१२ श्देष र वैशाण संस्थान गेटदे वदाेश करती આહીરખું જે રીતે પગ પહાળા કરીને ઉભી રહે તે આકારે ઉભા રહેલા તેમજ કેંડે સુકયા છે બે હાથ જેણે એવા પુરૂષને સવે દિશામાં અનુસરનારા આ લાક અથવા વિશ્વ છે.

આ લાકાકારાના પગથી માથા સુધીમાં ૧૪ વિભાગ કલ્પવા–આ પ્રત્યેક વિભાગને રજ્જુ=રાજ કહેવાય છે.

એક **રાજનું** પ્રમાણ જાણવા માટે એક રૂપક દર્શાંત અતાવતાં કહે છે કે–

એક હજાર-ભાર-પ્રમાણ લાખંડના તપાવેલા ગાળા કાઈ શક્તિ-સ'પનન દેવ સવ'-શક્તિથી અધાગતિએ ફે'કે અને તે ગાળા અવિરત-ગતિએ નીચે આવતા છ માસ, છ દિવસ છ, ઘડી અને છ પળ પર્ય'તના સમયમાં જેટલું અંતર કાપે તેટલા અ'તરને એક રાજ કહેવાય છે. આ વાત રતનસંચય પ્રકરણમાં કહેલ છે.

આવા ૧૪ રાજ પ્રમાણના આ લાકા-કાશ રૂપ લાક-પુરૂષના પગ-તલથી સાતમી નરક-બૂમિના ઉપરના તલ સુધી આવીએ ત્યારે એક રાજ પૂરા થાય છે.

એવી **રી**તે છઠ્ઠી નરક પૃથ્વીના ઉપર તલે **બે રાજ** થાય.

માંચમી નરકની બૂમિના ઉપર તલે ત્રહ્યુ **રાજ પૂ**ર્ણ થાય.

**ચાથી ન**રક ભૂમિના ઉપર તળીયે ચાર **રાજ** થાય.

ત્રીજ નરક ભૂમિના ઉપર તળીયે પાંચ **રાજ** પુરા થાય.

**ખીજી નરક ભૂ**મિએ છ રાજ પુરા થાય.

પહેલી નરકના ઉપરના તળીએ સાત રાજ પૂર્ણ થાય છે તેમ જાણવું.

વળી આઠમા **રાજ** પહેલા–બીજા દેવ-લાેક પૂર્ણ થાય.

નવમા રાજ ત્રીજા-ચાથા દેવલોકે, દશમા રાજ છઠ્ઠા દેવલોકે, અગીયારમા રાજ આઠમા દેવલોકે, ખારમા રાજ ૧૧–૧૨ દેવલોકે. તથા તેરમા રાજ નવમા ગ્રેવેયકે પૂર્ણ થાય અને ચીદમા રાજ સિદ્ધશિલા પાસે અર્થાત્ લોકાંતે પૂર્ણ થાય છે.

આ વાત **શ્રી ક્ષેત્રક્ષાકમાં સર્ગ ૧૨** શ્લાક ૮ થી ૧૪ માં છે.

લાકાકારાના ત્રણ વિભાગને અનુક્રમે ઊધ્વલાક, મધ્યલાક અને અધાલાક કહેવા માટે હેતુ જણાવતાં શ્રી ક્ષેત્રલાક પ્રકાશ પ્રધામાં પૂ ઉપા શ્રી વિનય-વિજયજ મ જણાવે છે કે-

कोकस्यास्य त्रयो भेदा, मध्याध ऊर्ध्वभेदतः ॥ उर्ध्वमध्याधः स्थितत्वाद् व्यपदिश्यन्त

इत्यमी ॥

यद्वोत्कुष्टमध्यहीन-परिणामात्त्रथोदिताः॥

લાકપુરૂષના ઉપર વચ્ચે અને નીચે રહેલ હાવાથી લાકના ત્રણ વિભાગને અનુક્રમે ઊધ્વલાક, મધ્યલાક અને અધાલાક કહેવામાં આવે છે.

અથવા તેા ઉત્કૃષ્ટ-મધ્યમ અને હીન પરિષ્ણામમાં પરિષ્ણુત થયેલા જીવા અને પુદ્દ-ગલાની અનુક્રમે વિદ્યમાનતા-સ્થિતિ હાવાના કારણે લાક-પુરૂષના અનુક્રમે ઉપરના ભાગને ઊદ્વલાક કહેવામાં આવે છે. તેજ રીતે જે માટે શ્રી ભગવતી-સૂત્રની વૃત્તિમાં પૂ. આચાય દેવશ્રી અભયદેવસૂરિજી મ. સા. લખે છે કે-

आह चऽहो परिणामो खित्राणुभावेण जेण उस्सण्णं।

असुभो अहोत्ति भणिओ

दुव्वाणं तेणऽहोळोञ्जो ॥ उड्डढं उवरिं ज हिभ

स्रमितित्तं खित्तओ अ दव्वगुणा। उप्पन्नंति स्रभा वा जेण तश्रो उड्डलोओ ति॥ मज्ब्रणुभावं खित्तं जं

तं तिरियंति वयणपञ्जवशो । भण्णइ तिरिश्र विसालं

अओ अ त' तिरियलोगुत्ति ॥
क्षेत्रना અનુભાવથી જયાં અશુભ પરિधुाममां પરિઘુત થયેલા હીન પુદ્દગલા અને
અશુભ - અધ્યવસાયવાળા જીવા આવીને રહેલ
હાય છે, તે કારઘુથી સમભૂતલાથી ૯૦૦
યાજનથી નીચેની ભૂમિને અધાલાક કહેવામાં આવે છે.

તે રીતે જયાં ક્ષેત્રના અનુભાવના કારણે શુભ વર્ણુ –ગંધ–રસ અને સ્પર્શમાં પશ્ચિત થયેલા પુદ્દગલા તેમજ શુભ–લેશ્યામાં પશ્ચિત જવા આવીને ઉત્પન્ન થાય છે તે કારણથી સમભૂતલાથી ૯૦૦ ચાજનથી ઉપરના લાકાંત–પર્યતના વિભાગને ઊધ્વલાક કહેવામાં આવે છે.

તથા મધ્યમ પરિણામ પામેલ, મધ્યમ લેશ્યાવાળા જીવા અને મધ્યમ વર્ણ—ગંધ— રસ–સ્પર્શ પરિછામ પામે**લા** પુદ્દગ**લ રેક** ધા જ્યાં રહેલા હાેય છે તે ક્ષેત્ર **મધ્યમલાકના** નામે એાળખાય છે.

ઊદવ લોકમાં મુખ્યતયા પુષ્યશાળી – દેવા રહે છે, અધાલાકમાં મુખ્યતયા પાપાત્મા – નારકા રહે છે, તેમજ મધ્યમ-લાકમાં મધ્યમ પુષ્ય – પાપવાળા મનુષ્યા અને તિર્યા રહે છે.

હવે રત્નપ્રભા નામની પ્રથમ નરક ભૂમિની ઉપર જે બે ક્ષુક્લક પ્રતર છે, તેમાં જ્યાં મેરૂ પર્વત છે તે મેરૂ પર્વતના કંદ સ્વરૂપ ૧૦૦૦ યાજનની અરાભર ઉપરના ભાગે જ્યાં મેરૂ પર્વતના પહેાળાઇના બરાભર મધ્યભાગ છે ત્યાં આઠ રચક પ્રદેશ છે. તેમાંના ચાર રચક પ્રદેશા ગાસ્તનાકારે બે ક્ષુક્લક પ્રતરમાંના ઉપરના ક્ષુક્લક પ્રતરમાં છે તથા બીજા ચાર રચક પ્રદેશા નીચેના (બીજા) ક્ષુક્લક પ્રતરમાં એમ અનુક્રમે ઉપર—નીચે ૪ + ૪ = ૮ રચક પ્રદેશા વિદ્યાન છે.

આ આઠ આકાશ પ્રદેશાને **રૂચક પ્રદેશ** કહેવાનું કારણ એ છે કે-

हैभधातु पाठमां ६३८ मा नं भरना हिच दीप्तौ अभिप्रीत्यां च । हच धातु ७५२थी ३२४ शण्ड भनेद छे. रोचते योऽसौ रुचकः अर्थातु के हेडीप्यमान हाय तेमक ध्रशे। क धिर हाय ते ३२४ डेडेवाय.

આ વિશ્વમાં જેટલા પણ આત્માઓ છે તે બધાના–પ્રત્યેક જીવાત્માઓના લાેકાકાશ જેટલા જ આત્મ–પ્રદેશા છે.

સંસારમાં કર્માનુસાર પરિભ્રમણુ કરી રહેલ પ્રત્યેક–જીવાત્માએાના આઢ સિવાયના અધા જ આત્મપ્રદેશા વિવિધ પ્રકા**રની કર્મોની**  ધર્મ હ્યું એાથી અવરાયેલા છે, જ્યારે ફક્ત આઠ રુચક પ્રદેશા જ એવા છે કે જેએા સદા કાળ સ્પંદન ન હાવાથી નિર્મળ જ રહે છે. સહેજ પહ્યુ કર્મનું આવરહ્યુ ત્યાં નથી.

નિર્મળ તે આઠ પ્રદેશા કર્મના કાદવથી સંપૂર્ણતયા નિર્લેષ હૈાવાના કારણે જ પ્રત્યેક આત્માઓને તે આઠ પ્રદેશા અભિપ્રેત છે અર્થાત્ ઇષ્ટ છે. ઇષ્ટતર છે. અરે! ઇષ્ટતમ છે, એમ કહીએ તાે પણ ખાટું નથી!

જયારે આત્મા શ્રી જિનશાસનની વિધિ-વત્ સમ્યગ્ આરાધનાના પરિદ્યામે ક્ષપક શ્રેલિમાં આરૂઢ થઇ કેવલજ્ઞાન પામી માક્ષે જવાની તૈયારીમાં હાય છે, ત્યારે આયુષ્યની સ્થિતિથી અવશિષ્ટ કર્મો વધુ પડતાં આકી સ્દ્યાં હાય તા તેમને સમ–સ્થિતિમાં લાવવા માટે સસદ્યાત કરે છે.

તે સસુદ્રઘાત દરમ્યાન તે પુષ્યાતમાં જ્યારે સંપૂર્ણ લોકાકાશમાં વ્યાપીને રહેલ દ્વાય છે, ત્યારે તે મૂળભૂત અનાદિ કાળથી નિર્મલ રહેલ જે આઠ રચક પ્રદેશા હતા. તે આઠ રચક-પ્રદેશા મેરૂ પર્વતની અંદર કંદની ઉપરના ભાગે જે છે ક્ષુલ્લક પ્રતરના મધ્ય કેન્દ્રમાં ૪ + ૪ આકાશ પ્રદેશા છે. ત્યાં આવીને સ્થિર થાય છે.

આ કારણથી તે આકાશ પ્રદેશા પણ રૂચક પ્રદેશના નામે વિશ્વ-વિખ્યાત બન્યા છે. આ આઠ રૂચક-પ્રદેશા જ્યાં વિદ્યમાન છે, તે ભૂમિને સમભૂતલા કહેવામાં આવે છે.

હવે આ લાકાકાશ રૂપ વિશ્વના આઠ રૂચક-પ્રદેશથી ૯૦૦ યાજન નીચના એમ ૧૮૦૦ યાજનના વિભાગને મધ્યલાક કહેવામાં આવે છે. મધ્યલાકના આકાર ઝઘરી નામના વાલ જેવા છે. જેને આપશે ખંજરીના નામે આળખીએ છીએ.

રૂચક પ્રદેશથી ૯૦૦ યાજન પછીના નીચેના અલેાક-પર્યાતના વિભાગને અધાલાક કહેવામાં આવે છે. તેના આકાર તપ્ર અર્થાત્ ઊંધા મૂકેલ કુંડા-શરાવના જેવા છે.

તે જ રીતે રૂચક-પ્રદેશની ઉપરના લ૦૦ યાજનથી ઉપરના અલાક-પર્ય તના ઉપરના અલાક-પર્ય તના ઉપરના વિભાગને ઉદ્ય લાક કહેવામાં આવે છે, તેના આકાર ઊલા રાખેલ મુદંગ-વાદ્યના જેવા છે.

આ વાત શ્રી ક્ષેત્રલાક પ્રકાશ (સર્ગ-૧૨ શ્લાક ૪૫–૪૬-૪૭) માં પૂ. ઉપા શ્રી વિનયવિજયજી મ. શ્રીએ લેખી છે.

भध्यक्षी इमां भुण्यतया द्वीप अने सभुद्री आवेक छे. ते द्वीप अने सभुद्री हैटला छे? ते लाखुवा माटे श्री क्षध्रिश्च-समास अंथ ( गा. २ )मां श्रीमान् रतन-शे भरसू (२९० म. श्री क्षे छे है-तिरि-एग-रज्जु-खित्ते

असंख-दीवोदहीउ ते सब्वे । उद्धार-पछिअ-पणवीस

कोडिकोडि-समय-तुल्ला॥

મધ્યલાક ઘંદીના પડ સરખા ગાળ
અર્થાત્ ચપટ-ગાળ છે. અર્થાત્ ઝલ્લારીખંજરી જેવા છે કે જે ૧૮૦૦ યાજન જાહાઇ અને એક રાજ લંબાઈ-પહાળાઈ પ્રમાણના છે.

મધ્યલાકમાં સર્વથી છેલ્લે વલયાકારે વ્યવસ્થિત સ્વય ભૂરમણુ સસુદ્ર છે કે જે સમુદ્રના પૂર્વથી પશ્ચિમ સુધીતું માપ કે ઉત્તરથી દક્ષિણ છેડા સુધીતું માપ એક રજજુ પ્રમાણ છે. અર્થાત્ સંપૂર્ણ લેાકની ઊચાઇનાં ૧૪ મા ભાગ જેટલા મધ્યલાક લાંબા–પહાળા છે કે જે ચાજનના માપે અસંખ્ય કાટાકાટિ ચાજન પ્રમાણ લાંબા–પહાળા છે.

એક રાજ પ્રમા**લ** ક્ષેત્ર રૂપ **મધ્યલો ક**માં જેટલા પણ દ્વીપ-સમુદ્રો છે. તેની સંખ્યા ગણતાં શાસ્ત્રકાર મહિષ જણાવે છે કે-

રાા સૂક્ષ્મ-ઉદ્ધાર-સાગરાયમ અર્થાત્ ૨૫ કાઢાકાંડિ સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પહેરાપમના જેટલા સમયા હાય છે તેટલા દ્વીપ-સમુદ્રો મધ્યલાકમાં છે. (૧૦ કાડાકાંડી પલ્યાપમ = ૧ સાગરાપમ થાય છે તેથી રાા સૂક્ષ્મ-ઉદ્ધાર-સાગરાપમના ૨૫ કાટાકાંટિ સૂક્ષ્મ-ઉદ્ધાર-પહેરાપમ થાય છે.)

આ-સ્ફમ-ઉદ્ધાર પલ્યાપમની જાણકારી માટે શાઓમાં જે વાત જણાવી છે, તે વાત ખૂબ જ ગ'ભીરતાથી શ્રદ્ધાપૂર્વક અવધારીને ચિંતવવાથી જ સમજી શકાય તેમ છે તે નીચે મુજબ છે.

### પલ્યાપમની સમજણ....

હત્સેધ – (વ્યાવદ્વારિક) અંગુલના માપે એક યાજન લાંબા–પદ્ધાળા અને ઊંડા એવા ઘનવૃત્ત કૂવા = પલ્ય કલ્પવા, ત્યાર પછી દૈવકુરૂ ક્ષેત્રમાં ૧થી ૭ દિવસ સુધીના ઘેટાના એક હત્સેધ–અંગુલ–પ્રમાણુ વાળના સાત વખત આઠ આઠ ખંડ=ડુકડા કરવા, તે આ રીતે– પ્રથમ એક હત્સેધ અંગુલ પ્રમાણુ વાળ લેવા. તેના આઠ ડુકડા કરવા. (ઇતિ પ્રથમ– વેલા) હવે તે આઠે ડુકડા=ખંડના દરેકના

યુનઃ આઠ-આઠ ડ્રકડા કરવા. તેમ કરતાં  $c \times c = ६४ ८,७८३। थया. (धति द्वितीय-$ વેલા) પુનઃ તે દરેક ટુકડાના આઠ-આઠ ખંડ કરીએ ત્યારે ૬૪×૮=૫૧૨ ખંડ થાય. (ઇતિ તૃતીય-વેલા) પુનઃ તે પ્રત્યેક ખંડના ૮ – ૮ ખંડ કરીએ ત્યારે પ૧૨ x ८ = ४०६६ भंउ थाय. ( धति चतुर्थ-वेदा) વળી પછ્યુ તે અધાજ વાળના ટુકડા માના અહ-આઠ ભાગ કરવા. એમ કરતાં ૪૦૯૬ x ૮ = ૩૨૭૬૮ વાળ–ખંડ બન્યા. ( ઇતિ પંચમ– વે**લા)** પુનઃ પ્રત્યેક વાળ ખંડના ૮ – ૮ ભાગ બનાવીએ ત્યારે 32066 × 6 = રદ્દર૧૪૪ (ઇતિ ષષ્ઠ-વેલા) વળી પાછા તે દરેક ડ્રકડાના ૮ – ૮ ભાગ કરીએ ત્યારે ઉત્સેધ અંગુલ પ્રમાણ વાળના વીશ લાખ સત્તાર્ણ હજાર એકસા ને બાવન ટુકડા થાય છે. અર્થાત એક ઉત્સેધાંગ્રલ પ્રમાણ ભૂમિ = જગ્યામાં ૨૦,૯૭,૧૫૨ રામ ખંડ સમાય છે.

આવા નાના—નાના વાળના ટુકડાઓથી ઉપરાક્ત કૂવા = પલ્ય ખીચાખીચ એવા તા લરવા કે—કદાચ તે કૂવા ઉપર થઇને ચક્ક-વર્તા ની સેના (જેમાં કે ૮૪ લાખ હાથી, ૮૪ લાખ ઘોડા, ૮૪ લાખ રથ અને ૯૬ કોડ પાયદળ હાય છે. તેવી વિશાળ સેના) પસાર થાય તા પણ તસુ માત્ર=ઇંચ માત્ર દખાય નહિ, આવી રીતે ભરેલ તે પલ્ય— કૂવામાં કુલે ૩૩૦૭૬૨૧૦૪૨૪૬૫૬૨૫૪૨૧— ૯૯૬૦૯૭૫૩૬૦૦૦૦૦૦૦૦ વાળના ટુકડા સમાયા છે. આ વાળના ટુકડાને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં સંખ્યાતા (મધ્યમ સંખ્યાતે રહેલા છે એમ) કહેવામાં આવે છે. હવે

આ પ્રત્યેક વાળના પ્રત્યેક ટુક્ડાના પુનઃ અસ'ખ્ય∸અસ'ખ્ય વિભાગ કલ્પવો.

એ રીતે કલ્પના કર્યા પછી તે પ્રત્યેક અસંખ્યેયાંશ રૂપ વિભાગને સમયે-સમયે ઉદ્ધરવા અર્થાત્ પલ્ય-કૂવામાંથી બહાર કાઢવાં. એમ પ્રતિ સમય વાળ-ખંડના અસંખ્યેયાંશને બહાર કાઢતાં કાઢતાં જયારે પલ્ય-કૂવા સંપૂર્ણ-તયા વાળ-ખંડથી ખાલી થાય ત્યારે એક સફમ ઉદ્ધાર પલ્યાપમ થયું-એમ જાણવું. આપણી દિષ્ટિએ વિચારતાં સંખ્યાતા કોડ વર્ષ પ્રમાણ કાળ થયા છે એમ જાણવું.

આવા ૧૦ કાંઠાકાંડી પલ્યાપમ = ૧ સાગરાપમ થાય છે. આવા રાા સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર સાગરાપમ અર્થાત્ ૨૫ કાંઠાકાંડી સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પલ્યાપમના જેટલા સમય થાય તેટલા જ ખરાબર સંખ્યામાં મધ્યલાકમાં દ્વીપ અને સમુદ્રો અત્યારે વિદ્યમાન છે. ભૂતકાળમાં હતા અને ભવિષ્યકાળમાં રહેવાના.

૨૫ કાેડાકાેડી એટલે ૨૫ કાેડ × ૧ કાેડ = ૨૫,૦૦,૦૦,૦૦૦ × ૧,૦૦,૦૦,૦૦૦ = ૨૫,૦૦,૦૦,૦૦૦,૦૦,૦૦૦ સૂક્ષ્મ ઉદ્ધાર પદ્ધાપમના સમય પ્રમાણ દ્વીપ–સસુદ્રો મધ્યલાેકમાં છે

ઃ આ વાતને પૂ. રત્નશેખરસૂરિજી મ. લઘુ-ઃક્ષેત્ર÷સમાસ–થ્ર'થમાં લખતાં જણાવે છે કે– कुरुसगदिणाविञंगुलरोमें सगवारविहिय अडखंडे। बावण्णसयं सहसा सगणउई वीसलक्खाण्य ॥ गार्थांक उ॥

ते थूला परछे वि हु
संखिज्जा चेव हुंति सन्वेवि ।
ते इकिक असंखे सहुमे खंडे पकप्पेह ॥४॥
सहुमाणुणिचिअ-उस्सेहंगुलचउकोसप्लिल घणवेहे ।
पइसमयमणुग्गह-णिखिद्यमि

उद्धार पलिउत्ति ॥५॥

ત્રણે ગાથાના ભાવાથ<sup>ર</sup> ઉપર આવી ગયેલ હાેવાથી કરી વાર લખ્યા નથી.

આ રીતે અસંખ્ય કાટાકાટિ દ્વીપ– સમુદ્રો મધ્યલાકમાં વિદ્યમાન છે એ વાત સુદદ રીતે નિશ્ચિત થઈ છે.

હવે તે અધા જ દ્રીય-સમુદ્રોની અરાબર મધ્ય કેન્દ્રમાં જ જ'બૂદ્રીય નામના દ્રીય થાળીના આકારે ગાળ=પરિમ'ડલ વૃત્તાકારે રહેલ છે તે એક લાખ ચાજન વિષ્ક'ભવાળા જ'બ્ દ્રીયના જ ભરતક્ષેત્ર નામના એક વિભાગમાં આપણે અત્યારે રહેલા છીએ....





# જ્ઞાન કર્યાન અને વિજ્ઞાનના અનાખા સંગમ

—નરેશભાઇ અમરચ'દ મદાસી M S.C. સુરત

### 

િ આ નિષ્યંધ વિ. સં. ૨૦૩૯ આસા વદ ૭−૮−૯ તા. ૨૮−૨૯−૩૦ એક્ટો.ના રાજ પાલનપુરની તત્ત્વજ્ઞાન-વિજ્ઞાન–ગાષ્ઠીમાં વંચાવવા આવેલ.

આ નિખ'ધ અમારા સંશોધનના ઉદ્દેશ્યને મળતા હાઇ જિજ્ઞાસુઓના **લાભાય** યાગ્ય સુધારા-વધારા સાથે સ્જુ કરીએ છીએ. સંપા ]

### 

અના દિ-કાળથી પ્રદ્માંડની રહસ્યમય રચના, તેમાં વસતા સૂર્ય, ચંદ્ર, ચંદ્ર, નક્ષત્ર, તારા, પૃથ્વી વગેરે પ્રત્યે માનવીને આકર્ષણ તથા કુતૃહલ રહ્યા છે. અને પાતાને મળેલ ખુદિ તથા સાધન—સામગ્રીના સહારે એના રહસ્યો ઉકેલવા પ્રયત્નો કરતા આવ્યા છે.

વર્ષોના પ્રયોગો ખાદ, ગણિત તથા અનુ-માનાને આધારે એં આવે સમીકરણો માંડયાં ને આ અવકાશી—પદાર્થોની રચના, ખંધારણ, ઉંમર ગતિ વગેરે વિષે તારણો કાઢ્યાં. પાતાના અનુમાનાને ચકાસવા માટે પ્રયોગો કર્યા ને જરા જેટલા પણ જે એ અંધે બેસતા લાગ્યા તા પાતાનું અનુમાન પરમ અને ચરમ—સત્ય છે, એવા ભ્રમમાં રાચવા લાગ્યા, અને પાતાની માન્યતાને સત્ય–માન્યતા કહી જગત–સમક્ષ રજુ કરવા લાગ્યા.

ત્યાં તો વળી **ખીજા કાેઈ માનવીએ નવા** અનુમાન કર્યા ને એજ પ્રયાગ-ગણિત વગેરેની ઘટમાળ વડે નવા તારણ <mark>બહાર પાડચા. એટલે</mark> પ્રથમનું નક્કી થયે**લ** ચરમસત્ય અસત્ય**માં** પલટાતું ગયું.

આમ યુગે-યુગે, દેશ-દેશે, નવી-નવી માન્યતાએ બહાર પડી. નવી માન્યતાએ જુની માન્યતાનો છેદ ઉડાડી દીધા, યા તા જુની માન્યતાની સુધારા સાથેની નવી આવૃત્તિ જેવી જ ખની રહી.

આમ માનવીને મળેલ મર્યાદિત–જ્ઞાન તથા અનુમાનને સહારે બહાર પાડેલી માન્યતાઓને કારણે ગૂંચવાડા ભરેલી પરિસ્થિતિ ઉભી થઇ અને માનવી ચરમ અને પરમ સત્ય સુધી ક્યારેય પહેાંચી શક્યો નહિ.

ખરેખર! તા આવા પ્રયાગના અભિગમમાં વૈજ્ઞાનિકતા રહી હાવા છતાં અધૂરા–જ્ઞાનને કારણે અંતિમ–સત્ય સુધી પહેાંચી શકાયું નહિ.

તેથી જ **પ**ંહિત મદનમાહન માલવિયાજી જેવા વિદ્વાન–પુરુષે એક સત્ય વાત જગત સમક્ષ કરી. કે જે વર્ષોના મંથન ખાદ માલ-વીયાજીએ. કહેલી કે—"Where Science ends, Religion starts."

"જ્યાં વિજ્ઞાનના અ'ત છે, ત્યાં ધર્મની શરૂઆત છે."

આ સત્યને જો સૌ કાઇ સમજશે તો ભૌતિકવાદ રૂપી અજગરના ફૂંફાડાનું વિષ જરા પણ ચડશે નહિ.

આપણી આર્ય –પર પરા ષડ્દર્શન વગેરે ધર્મા –પ્રેવાહાએ પણ જગત–સમક્ષ ભૂગાળ– ખગાળ તથા એના રહસ્યા વિષે પાતાની માન્યતાઓ જગત સમક્ષ રજુ કરી છે.

આધુનિક-માન્યતાએ પ્રત્યેના આંધળા પ્રેમને જરા બાજુ પર મૂકીને નિખાલસ-હૃદયથી, બ્રાંથમુક્ત-ભાવાથી એ શાસ્ત્રીય-વાતા વિશે વિવાસએ તાેચે ઋષિ-મુનિએ તથા શ્રમણ- ભાવ તાે જરૂર અહેા- ભાવ ઉત્પન્ન થાય.

જૈન-દર્શને પણ ભૂગાળ તથા ખગાળના ક્ષેત્રે અગાધ કહેવાય અને વાંચતાં અધધધ ખાલાઇ જાય એટલું વિશાળ-સાહિત્ય જગતને ભેટ ધર્યું છે. કાળ-પ્રભાવે ઘણું સાહિત્ય લુખ્ત થઇ ગયું, પણ જે કાંઈ પણ વિદ્યમાન છે, તે પણ આવી રહસ્યમય-વાતા પર સારા પાક છે.

એ સાહિત્યમાં મુખ્યત્વે શ્રી જ ખૂદીપ પ્રમ્નિ, શ્રી સૂર્ય પ્રમ્નિ, શ્રી ચંદ્ર પ્રમૃતિ વગેરે આગમા તથા શ્રી ખૃહત્-સંગ્રહણી શ્રી લેધુ-સંગ્રહણી, શ્રી ક્ષેત્રસમાસ વગેરે પૂર્વાચાર્યા-ગીતાર્થ મુનિ-લગવ તાએ રચેલ પ્રશ્નો છે.

વિદ્વાન અને જિજ્ઞાસ વર્ગ માટે ખૂબ સુંદર વાતા એમાં રજુ કરવામાં આવી છે, એ વાંચીને શ્રદ્ધાળુવર્ગ તા જરૂરથી એમ કહેશે કે જેઓએ રાગ-દ્વેષના સંપૂર્ણ પણે નાશ કર્યા છે. તેઓએ જે વસ્તુ જે સ્વરૂપે છે, તેજ સ્વરૂપે રજુ કરી છે, એથી શ્રી તીર્થ કર-ભગ વંતાના વચનમાં લેશમાત્ર શંકાને સ્થાન નથી, એજ પરમ અને ચરમ સત્ય છે.

પરંતુ જે વર્ગ શ્રદ્ધાને ખાજુ પર મૂકીને સંશોધન, તર્ક અને પ્રયોગોની એરલ પર એ શાસ્ત્રીય–વાતાને મૂકીને ચકાસવાની વૃત્તિ સેવે છે, એ વર્ગ પણ એટલું તો સ્વીકાર છે જ કે શાસ્ત્રીય–વાતા વૈજ્ઞાનિક તો છે જ! કારણ કેં તે માન્યતાઓને પણ ગણિતનું પીઠળળ છે, પ્રત્યક્ષ દેખાતા કેટલાક પરિમાણોના ટેકા છે, અને સાપેક્ષ–દિષ્ટ એ વૈજ્ઞાનિક–પરિમાણ સાથે ઘણે ઠેકાણે મેળ ખાય છે. દલીલા દ્વારા એ માન્યતાઓને પુરવાર કરવાના સુંદર પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યા છે અને પરસ્પર વિસંવાદિતા જણાતી નથી.

છેશક! આધુનિક—માન્યતા અને જૈન-દર્શને વર્ણ વેલ શાસ્ત્રીય-વાતોના પ્રવાહ કેટલેક પ્રસંગે એક-બીજામાં સમાઇ જાય છે, તેમ કેટલેક ઠેકાણે ઉલ્ટી દિશામાં પણ વહે છે. અને એ ઉલ્ટા—પ્રવાહને સૂક્મ–દૃષ્ટિએ ન વિચારનાર વર્ગ, અશ્રદ્ધાળુ અનીને શાસ્ત્રીય-વાતાની જે હાંસી ઉડાવે તે જરાપણ વૈજ્ઞાનિક–દૃષ્ટિ ન ગણાય.

તેથી શાસ્ત્રીય-માન્યતાઓને જે પૂણ<sup>ડ</sup>પણે વૈજ્ઞાનિક–દર્ષિએ મૂલવીએ તો એ નિવિ<sup>ડ</sup>વાદ પણે સમજાશે કે જેન દર્શન એ પૂણ્<sup>ડ</sup>પણે વૈજ્ઞાનિક દર્શન છે.

ઉપરાકત-વિધાન પ્રમાણે જૈન-દર્શન અને વિજ્ઞાન કચાંક ભેગાં પણ થાય છે, તો કચાંક ઉત્તર અને દક્ષિણ ધ્રુવની જેમ સામ-સામે છેડે ઉભાં છે. આમ અર્વાચીન-માન્યતાઓના સ્પષ્ટ-પણે આપણે બે વિભાગ પાડી શકીએ. ૧. જૈન–દરા<sup>૧</sup>નના પ્રવાહમાં આંશિક કે પૂર્ણ<sup>૧</sup>પણે ભળતી વૈજ્ઞાનિક–વાતાે. (માન્યતાએા)

### ર. જૈન-દર્શનથી વિરુદ્ધ માન્યતાઓ.

આજના યુગમાં આર્ય સંસ્કૃતિના રક્ષણ માટે તથા તન અને મનની પરમ શાંતિ માટે ધર્મની તા**તી જરૂરિયા**ત છે, અને તેના મૂળમાં શ્રહાની પરમ આવશ્યકતા છે.

એ શ્રહા નક્કર અને એ દર્ષિભંદુ નજર– સમક્ષ રાખી શ્રી જૈન દર્શનની એવી કેટલીક માન્યતાઓની ચર્ચા કરીશું કે જેને વિજ્ઞાનના આંશિક કે પૃર્ણ ટેકા છે, જે જાણીને અશ્રહાળુ– વર્ગ શ્રહાળુ અનશે તો આ પ્રયત્ન જરૂર સાર્થક માનીશું.

શ્રી જૈન–દર્શાને દ્રવ્ય–ગુર્ણ પર્યાય વિશે વિશદ-ચર્ચા કરી છે.

સમય-શ્રીદ્વાદશાંગીનું મૂળ જે ત્રિપદી તરીકે પ્રખ્યાત છે, એ પણ દ્રવ્ય અને પર્યાયની વાતો કરે છે. દ્રવ્ય સ્થિર છે, શાશ્વત છે. ત્રણે કાલમાં તેનું મૂળ-સ્વરૂપ નષ્ટ નથી થતું. જે દ્રવ્ય અને ત-વર્ષો પહેલાં જે-સ્વરૂપે હતું, તે જ સ્વરૂપે આજે પણ છે, ને અને તા વર્ષો પછી પણ એ જ સ્વરૂપે રહેશે. જે કાંઈ પણ પરિ-વર્તન દેખાય છે એ તો એનો પર્યાય છે. જે નાશવંત છે, એ અદલાતું રહે છે. પર્યાયરૂપે અદલાતા દ્રવ્યના મૂળ-ગુણ અને સ્વરૂપ અદલાતા નથી. દ્રવ્ય એ શાશ્વત અને ચિરંજીવ છે. પર્યાય એ નાશવંત અને ક્ષણભાગર છે.

શાસ્ત્રોમાં સુવર્ષ દ્રવ્ય અને વીંટી, બંગડી, મંગલસૂત્ર જેવા એના પર્યાયાની વાતા કરવામાં આવી છે. જેનું વિસ્તૃત વર્ષ ન અત્રે અપ્રસ્તુત છે.

વિજ્ઞાને પણ વર્ષોના સંશાધન ખાદ ધ્ર્વય-સંચયના નિયમ (Theory of conservation of Mass) રજુ કર્યો. જે પણ એમ જ કહે છે કે મૂળ–દ્રવ્યના નાશ કે ઉત્પત્તિ થતી નથી. એના પર્યાય અદ્યી શકે છે.

ઉપરાક્ત (શાસ્ત્રીય) માન્યતાના ભૂગાળ-શાસ્ત્રીઓ તથા ખગાળશાસ્ત્રીઓને પણ સ્વીકાર કરવા પડ્યો. પ્રદ્માંડની રચના, આકાર, કદ, વય વગેરેની ઘણી ચર્ચાઓ કરી. પ્રદ્માંડની ઉત્પત્તિ વિશે પણ પાતાના મત રજુ કર્યા. જે કે એ બધા મતા ભિન્ન-ભિન્ન છે. જેમ કે—

-કેા'કે પ્રદ્માંડની ઉત્પત્તિમાં Big Bang theory (બીગ બેન્ગના સિદ્ધાંત) રજુ કર્યા જે એમ કહે છે કે—

"અબને વર્ષ પહેલાં આવા કાઇ આકાશી પદાર્થો જેવા કે આકાશગંગા, નિહારિકા, સૂર્ય, શ્રેહ, નક્ષત્ર, તારા વગેરે ન હતા, પરંતુ વાયુના ફક્ત એક ગાળા જ હતા. જે જખર-જસ્ત માટા હતા. જેની ઘનતા (એકમ કહ્નનું દળ) અસંખ્ય ટન હતી. આ વાયુના ગાળા પાતાના જ ગુરુત્વા કર્ષા છુના અતિ—અળને કારે છું એાગિ તો ફાટ્યો અને એ ગાળાના નાના-માટા અસંખ્ય ડુકડા થઈ ગયા. જેમાંથી આકાશગંગા, નિહારિકા, સૂર્ય માળા રચાયાં."

ખીજા કાં'ક ખગાળશાસ્ત્રીએ Two gas Bulb theory રજુ કરી, જે એમ કહે છે કે-

"વાયુના એક નહિ છે ગાળા હતા. જેમાંના એક ખૂબ માટે હતો અને બીજે ઘણો નાના હતો. અકસ્માત એ બન્ને ગાળા એક-બીજાની ખૂબ નજીક આવ્યા. જેથી માટા ગાળાએ નાના ગાળાને પોતાના તરફ આક્રેપીં. એ

તીવ્ર- ખેંચાણના કારણે નાના ગાળાના અસંખ્ય હુકડા થઈ ગયા જેના વડે ઉપરાક્ત આકાશી પદાર્થા સ્થાયા."

આવી અલગ-અલગ ઘણી માન્યતાએ (Hypothesis) રજુ કરવામાં આવી.

પરંતુ દરેકના મૂળમાં કાઇને કાઇ દ્રવ્ય (વાયુ) તા હતું જ એમ ભારપૂર્વ કહ્યું. એ દ્રવ્ય (વાયુના) ગાળાઓ કંઇ ઓચિંતા ઉત્પન્ન નથી થયા. એ હતા જ, એટલે કાઇએ ઉત્પન્ન નથી કર્યા. અલગ સ્વરૂપે સ્ચાયેલા એ આકાશી પદાર્થો એના (દ્રવ્યના) પર્યાય છે. એ પર્યાયે કાળાંતરે અદલાતા રહે છે.

આમ શાસ્ત્રમાં કહેલ શાધ્વત દ્રવ્ય અને નાશવંત પર્યાયની વાતો વિજ્ઞાને મૂળ-સ્વરૂપે સ્વીકારી જ છે. ભલે! ખ્રદ્યાંડની ઉત્પત્તિની વાતા સાથે જૈન-દર્શનને વિરાધ હાય, છતાં એ શાસ્ત્રીય-માન્યતાને સમર્થન તા મળ્યું જ છે.

જૈન–દર્શાન પ્રમાણે લાક, કે જે કેડ હાથ દઇને બે પગ પહાળા કરીને ઉભા રહેલા પુરુષના આકારના છે, તે લાેકની બહાર અનંત અલાેક છે.

ષડ્ દ્રવ્ય (ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય, જીવ, કાળ) ની વ્યવસ્થા ફક્ત લોકમાં જ છે. અલોકમાં ફક્ત આકાશ છે.

ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય, જે જીવ અને પુદ્દગલને ગતિમાં સહાય કરે છે, તેના અલાકમાં અભાવ છે અને તેથી જીવ કે પુદ્દગલ લાેકની અહાર જરા જેટલા પણ જતા નથી.

આ માન્યતાને વિજ્ઞાને પણ સમર્થન આપ્યું છે.

-"વિજ્ઞાને આ પ્રક્ષાંડની ખહાર અલાેક

માન્યું છે. અને આ પ્રદ્માંડને હાઇડ્રાડાઇન– મિકસના (Hydro-Dynamics)ના સિદ્ધાંત પ્રમાણે Isentropic–આઇસનફાપિક સિસ્ટમ માની છે. જે સિસ્ટમની મર્યાદા અહાર, કાઇ પણ પરમાણુ (પુદ્દગલ) કે શક્તિ જઇ શકતા નથી. એની ફેર-રચના, ગતિ વગેરે પ્રદ્માંડ પ્રતી જ મર્યાદિત છે."

આમ આ શાસ્ત્રીય વાતને પણ વિજ્ઞાને સમર્થ'ન આવ્યું છે.

આધુનિક–માન્યતાએ પ્રમાણે પ્રદ્માંડની રચના ખૂબ જ અટપેટી છે.

અસંખ્ય આકાશગંગાએા, નિહારિકાએા તથા સૂર્યમાળાએા પ્રદ્માંડમાં વસે છે.

-ભૂગાળ-ખગાળશાસ્ત્રીઓ એમ કહે છે કે-આ પ્રદ્યાંડને પણ પાતાનું કેન્દ્ર છે, અને તે કેન્દ્રની પશ્કિમા આ પ્રદ્યાંડના દરેક અવ-કાશી પદાર્થો કરી રહ્યા છે.

તેથી આપણે વસીએ છીએ તે સૂર્ય માળાના તમામ સભ્યાે પણ પાતાના જનક સૂર્ય ની સાથે ઉપરાક્ત કેન્દ્રની પરિક્રમા કરે છે.

જૈન દર્શન પ્રમાણે પૃથ્વી સ્થિર છે તે ચર નથી. પરંતુ સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા વગેરે સર્વ જ્યાતિષવિમાના, જે અઢી દ્વીપમાં આવ્યાં છે તે સર્વે મેરૂપર્વતને કેન્દ્રમાં રાખી પ્રદક્ષિણા કરી રહ્યાં છે.

તેની વિગત આ પ્રમાણે-

મેરુ પર્વાતના મૂળમાં સમભૂત**લા** પૃથ્વી નામનું કેન્દ્ર છે. જ્યાં ખરાખર મધ્યમાં આઠ રુચક પ્રદેશા આવ્યા છે, જે આ સમસ્તલાેકનું મધ્ય કેન્દ્ર છે. ઉપરાક્ત તમામ ચર–જયાતિષ વિમાના આ લાકના મધ્યભિંદુ (અષ્ટ–૨ુચક–પ્રદેશ)થી ઊંચે ૭૯૦ યાજનથી ૯૦૦ યાજન સુધીમાં મે૨્-પર્વતને પરિક્રમા કરી રહ્યા છે.

આમ આપણી આ શાસ્ત્રીય-માન્યતાને પણ અર્વાચીન-માન્યતાનું સમર્થન મળે છે. લહે! એ પૂર્ણપણે ન હેત્ય છતાં જબરજસ્ત ટેકા તા મળે જ છે!

લોકની મધ્યમાં તિચ્છાલાક રહ્યો છે. તેમાં અસંખ્ય દ્વીપ અને સમુદ્રો છે. જં ખુદ્રીપ (જે તિચ્છાલાકની મધ્યમાં છે, અને આપણું ભરત ક્ષેત્ર એ જં ખુદ્રીપના દક્ષિણ છેડે આવ્યું છે.) થી કેટલાક દ્વીપ અને સમુદ્રને અંતરે અરુણ-વર દ્વીપ આવ્યા છે.

આ અરુણવર દ્વીપને ફરતા અરૂણ-વરસમુદ્રમાંથી તમસ્કાય ફેલાય છે, જે પાંચમા **પ્રદાસાકના પ્ર**તર સુધી પહેાંચે છે જેને કારણે પ્રગાઢ-અંધકાર છવાય છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે આ પ્રગાઢ-અંધકારને કારણે એમાં અવધિજ્ઞાનના ધણી એવા દેવા પણ અટવાઈ જાય છે.

વત માન-વિજ્ઞાને પ્રદ્યાંડમાં આવા શ્યામ-છિદ્રો (Black Holes) શોધી કાઢ્યા. એ શ્યામ-છિદ્રોના પ્રદેશમાં પણ પ્રગાઢ-અંધકાર છવાયા છે, જેથી જ એ શ્યામ-છિદ્રો અતિ ઘનત્વ ધરાવતાં હાવાથી તેઓના પ્રચંડ ગુરુત્વાક ષેણુને કારણે કાઇ પદાર્થ કે શક્તિ પરાવર્તિ ત થતાં નથી, પરંતુ એ છિદ્રોમાં જ સમાઇ જાય છે. આમાં પ્રકાશનું જરાપણ પરાવર્તન ન થવાને કારણે એ પ્રદેશા શ્યામ લાસે છે.

વર્ત માન ઉપરાક્ત–માન્યતા શાસ્ત્રીય તમ-સ્કાયની વાતને જરૂર સમર્થન આપે છે.

વળી વિજ્ઞાન એમ માને છે કે— વાતાવરણનું જાડું પડ પૃથ્વીની ઉપર આવ્યું છે. પરંતુ એ વાતાવરણનું બંધારણ ને ઘટકા દરેક ઠેકાણે સરખા નથી, પણ જુદાજુદા અંતરે એમાસ્ફ્રીયર, સ્ટ્રેટાસ્ફ્રીયર, આયના-સ્ફ્રીયર વગેરે વાતાવરણના થર માનવામાં આવ્યા છે. જેમ જેમ પૃશ્વીની ઉપર જઈ એ તેમ તેમ તે પાતળું અને અતિ—પાતળું બનતું જાય છે. એના બંધારણીય ઘટકોમાં પણ તે જ પ્રમાણે ફેરફાર થાય છે.

આપણા આગમ વગેરે શ્રંથામાં ઘનવાત, તનુવાત, ઘનાે કધિ વગેરેની લંબાણપૂર્વ ક ચર્ચા કરવામાં આવી છે. જેના આધારે લાે કમાં વાયુ, પાણી વગેરેના અલગ અલગ ઘનત્વ ધરાવતા પડ આવ્યા છે. અને જેના આધારે આ રત્નપ્રભા પૃથ્યી વગેરે રહ્યાં છે.

આમ ઉપરાક્ત શાસ્ત્રીય-વાતનું વર્ત માન-કાલીન-વાતાવરણના વિષયમાં પણ જે ઊંડાણ પૂર્વ ક સંશોધન કરવામાં આવે તો ઘણી માન્યતાઓને સમર્થન મળશે જ!

આમ ઘણી ઘણી શાસ્ત્રીય-માન્યતાએ**ાને** વર્તિમાન-કાલીન-સિદ્ધાંતા દ્વારા પૂર્ણ પણે યા આંશિક સમર્થ ન મળે છે.

જે આ વિષયમાં હજુ પણ ઊંડું સંશાધન કરવામાં આવે તાે શ્રદ્ધા છે કે ઘણી માન્યતા-માં સામ્યતા જણાશે.

જે કે શ્રી વીતરાગ-ભગવંતના વચનાની ચકાસણી કરવાની હાયજ નહિં, પરંતુ વર્ત્ત' માન-જગતને અને ખાસ કરીને શંકાની નજરે જોતા અપૂર્ણજ્ઞાની–વર્ગ'ને ધર્મ'સન્મુખ કરવા હાય કે તેઓને શ્રદ્ધાળુ બનાવવા હાય તાે તે માટે આવાં સંશાધન કરવાં જરૂરી છે.

ઉપરાક્ત ચર્ચા કરતાં શ્રી જિનાજ્ઞા-વિરુદ્ધ કાંઇ પણ કહેવાયું હાય તા ત્રિવિધે મિચ્છામિ દુક્કડં.

> –'સવ'થા સૌ સુખી થાંએા, ધર્મ' સૌ કોઇ આચરાે.'

### 

# ભૂગાળ-ખગાળશાસ્ત્રના સિદ્ધાન્તાના શાસ્ત્રદષ્ટિએ ઉકેલ

( આછી રૂપરેખા )

લેખકો :- ગાંધી રતિલાલ પાનાચ'દ (વડાદરા) ગાંધી કાન્તિલાલ મંગળદાસ (વડાદરા)

### 

[ આ લેખ અમારી સંસ્થાના મુખ્ય-પ્રાથસમા ભાઇઓના પાલનપુરની તા. ૨૮, ૨૯, ૩૦ ઓક્ટોખર ૧૯૮૩ ના તત્ત્વજ્ઞાન-ગાષ્ઠિમાં નિખ ધરૂપે આવેલ, તેને યાગ્ય રીતે પરિમાજિલ કરી જિજ્ઞાસુઓના લાભાર્થ અહીં પ્રસ્તુત કરીએ છીએ.

### 

અમા જ્યારે સ્કૂલમાં અભ્યાસ કરતા હતા. ત્યારે ભૂગાળમાં પૃથ્વી સંખંધી જ્ઞાન અપાતું અને શ્રી પશુંષગ્-પર્વમાં વ્યાખ્યાનમાં કલ્ય-મૃત્રમાં ચંદ્ર અને સૂર્ય સ્વવિમાને અત્રે આવ્યા તે સાંભળતા. આ સાંભળીને ભૂગાળમાં શીખેલું સત્ય નહોતું લાગતું. કેવળીની વાણી સત્ય લાગતી હતી.

વધુમાં શ્રી જંખૂદ્રોપ-પ્રજ્ઞપ્તિ તથા અન્ય ગ્રંથાના પ. પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રી ધર્મસાગરજી મ. સા. ના શિષ્ય પૂ. પં. મુનિ શ્રી અભય-સાગરજીએ ઊંડા અભ્યાસ કર્યા અને આપણી ભૂગાળ-ખગાળ ઉપર સચાટ વ્યાખ્યાના આપવા માંડ્યાં, તે સાંભળીને આપણી વાતા વધુને વધુ સત્ય લાગવા લાગી.

પરિણામે શ્રી જ ખૂદ્મીપના વર્ણન મુજબ તેને માપ-પ્રમાણસર આરસમાં રજુ કરવા માટે શ્રીપાલીતાણા તીર્થમાં જ ખૂદ્મીપ અને મેર- પવ'ત તથા તેની રચના સ્કેલ-મુજબ બનાવવા માંડી અને તેનું વિગતથી વર્ણન આરસમાં લખવાનું નક્કી કર્યું, જેથી કાઇ પણ જિજ્ઞાસને તે રચના જોઇને અને લખાણ વાંચીને શ્રી જ'બૂદ્રીપના સંપૂર્ણ ખ્યાલ આવે.

આ અધી રચના સાથે આપણા શ્રંથામાં દર્શાવ્યા મુજબ બે સૂર્ય-ચંદ્ર તથા રાત-દિવસ તથા ચંદ્ર જે દરરાજ ૪૮ મિનિટ (બેઘડી) માડા દેખાય છે અને અમાસને દિવમે સૂર્યની સાથે હાય છે.

આ બધી બાબતાને પ્રેક્ટીકલ બતાડવા માટે નાના–માટા માડલ બનાવીએ તા પ્રત્યક્ષ સમજી શકાય. તેથી અમા બંનેએ પ. પૂ. પં. શ્રી સાથે ચર્ચા-વિચારણા કરી બે માડલ બનાવ્યાં.

જેથી પ્રેક્ટીકલ જોઈ અને સમજી શકાય. તથા આ માેડલ ઉપરથી માેડું માેડલ ખનાવ-વાથી વિસ્તારથી સમજણ પડે. પરદેશાના વૈજ્ઞાનિકા અને સરકાર લખલ્ંટ ખર્ચા કરીને રાેકેટ, ઉપગ્રહ વગેરે આકાશમાં તરતા મૂકે છે.

ચંદ્ર ઉપર રોકેટ ગયાનું કહે છે, જે આપણી માન્યતા મુજબ બંધબેસતું નથી. તેમના સખ્ત પ્રચારથી તે અસત્ય માનવા ન પ્રેરાઇએ પણ આપણામાં જે શ્રી જ'બૂદીપનું વર્ણન છે ચંદ્ર-સૂર્યનું અંતર પૃથ્વીથી છે, તે બધું જોતાં ચંદ્ર ઉપર રોકેટ ગયાનું યોગ્ય લાગતું નથી.

આ આપણી વાત કાઈ માનવા તૈયાર થાય નહિં, પણ આપણે તા એક વાત છે કે આપણા શાસ્ત્રોમાં કહ્યા મુજબના માહલથી તથા સ્ચનાથી સત્ય બતાડવું છે અને તેની સમજણ આપવાના અમારા પ્રયત્ન છે.

પશ્ચિમની વાતમાં અંજાયેલને આપણી વાતો ગળ ન ઉતરે, પણ જે સત્ય છે તે જ્યારે સમ-જશે ત્યારે તે સત્ય લાગશે.

### સૂર્ય અને ચંદ્રની ગતિ

એક લાખ ચાજનના શ્રી જંખૂદીય જે વતુ લાકારે છે અને તે લવણ-સમુદ્રથી વિંટ- ળાયેલ છે. શ્રી જંખૂદીપની જમણી (બાર્ડર)થી અંદર ખાજુ ૧૮૦ ચાજન અને લવણ સમુદ્ર ખાજુ ૩૩૦ ચાજન એમ ૫૧૦ ચાજનમાં બે સૂર્ય અને બે ચંદ્ર પૂર્વથી પશ્ચિમ વર્ત્તા લાકારે ફરે છે.

સૂર્યનાં ૧૮૪ માંડલાં છે. એથી તે દરરાજ ર યાજન દૂર જાય. છ મહિને તે છેવટના આ દુએ જઈ રહે અને છેલ્લા માંડલાથી એ જ રીતે પાછા ફરે તેથી છ મહિને અંદરના છેલ્લા માંડલામાં આવે.

ું આ મુજબ ચંદ્રનાં ૧૫ માંડલાં છે તેથી તે **હરરો**જ ૩૫ યાજન દૂર જાય અને એ ચન્દ્ર ૧૫ દિવસમાં છેલ્લા માંડલે જાય અને ત્યાંથી એ જ રીતે પાછા કરે તેથી ૧૫ **દિવસમાં** અંદરના માંડલામાં આવી જાય.

આ માેડલથી સમજ શકાશે. ૧૪ જાન્યુ-આરીથી ઉત્તર ખાજુ એટલે અંદરની ખાજુ આવે છે અને ત્યાર ખાદ છ મહિને દક્ષિણ ખાજુ આવે છે તેથી ઋતુઓ થાય છે.

આપણે સુ. ૨ ના દિવસે આકાશમાં પશ્ચિમ બાજુ જોઇશું તો ચંદ્ર દેખાશે અને ૯૬ મિનિટમાં અસ્ત થતા દેખાશે.

સુ. ૭/૮ સાંજના સમયે માથા ઉપર ચંદ્ર દેખારો તો આ ઉપરથી વિચાર થાય કે શું ચંદ્ર પશ્ચિમમાં ઊગે છે? આપણે ભણ્યા કે ચંદ્ર પૂર્વ માં ઊગે તો આ કેવી રીતે?

સૂર્ય કરતાં ચંદ્રને વધુ ફરવાનું હોવાથી તે દરરાજ ૪૮ મિનિટ (બે ઘડી) મોડા પડતા જાય. સુ. ૧૫ ચંદ્ર અને સૂર્ય સામ—સામે હોય તે વ. ૧ થી ૪૮ મિનિટ માડા પડવાથી તે મુજબ માડા દેખાય અને અમાવસ્થાના દિવસે પુરા ૧૨ કલાક માડા થાય. તેથી અમાસને દિવસે સૂર્યની સાથે સવારમાં પૂર્વમાં ઉગે છે અને સૂર્ય સાથે પશ્ચિમ દિશામાં જાય છે તેથી અમાસને દિવસે રાત્રે ચંદ્ર આપણને દેખાતા નથી. પણ સુ. ૧, ૪૮ મિનિટ માડા અને સુ. ૨, ૯૬ મિનિટ માડા હાય તેથી તે સુ. ૨ સાંજના ૯૬ મિનિટ પશ્ચિમ—આકાશમાં દેખાય.

### ચંદ્ર નાના માટા શાથી ?

ચંદ્રની સાથે નિત્યરાહુ ચંદ્રની સાથે ૧૫ દિવસ અવળી અને ૧૫ દિવસ સવળી ગતિથી બ્રમણ કરે છે. અને તેથી ચંદ્રની કલા સુ. ૧ થી ૧૫ અને વદ ૧ થી ૦)) સુધી જુદી જુદી રીતે દેખાય છે. પર્વરાહુથી બ્રહ્ય થાય છે.

આપણી પૃથ્વીનું જેટલું ડાયામીટર છે, તેનાથી શ્રી જ'બૂદ્ધીપ ૧૬૦૦૦ ગણે ા ડાયા- મીટરમાં હાેવાની ગણત્રી હાલ આવે છે. આ વસ્તુ વધુ વિચારણા માગે છે.

સૂર્ય અને ચંદ્રની ગતિ લગભગ ૧ સેકન્ડની ૨ યોજનની થાય છે. પૃથ્વી ૬ યોજન ગણીએ તો તેથી તો (હાલ જે પૃથ્વી જાણીએ છીએ તે) તેથી તેની ઉપર સૂર્ય ૩ સેકંડ રહે છે, પણ આપણે તેનું અજવાળું ઉનાળામાં ૧૩૬ અને શિયાળામાં ૧૦૬ કલાક જોઇએ છીએ.

આ હકીકત અરાબર ન બેસે તો તે માટે નીચેની વાત વિચારી જેશા

એક પ્લેન પૂર્વ થી પશ્ચિમ બાજુ ૧ સેકંડના ૧ કીલોમીટર એટલે ૧ મિનિટના ૬૦ કીલે! મીટરની ગતિથી ઉડે છે. આપણે મકાનની અગાશીમાંથી પૂર્વ બાજુથી આવતું તેને ૧૦ મિનિટથી જોઈ શકીએ છીએ, અને પશ્ચિમ બાજુ ૧૦ મિનિટ જતું જોઈ શકીએ છીએ, પણ તે પ્લેન આપણા માથા ઉપર સેકંડના ૧૦૦ મા ભાગ સુધી રહે છે. પણ તેને આપણે ૨૦ મિનિટ જોઈ શકીએ છીએ. તેમાંથી જોરદાર લાઇટ ફેંકાતું હોય તા ૨૦ મિનિટ જોઈ શકીએ છીએ. આ મુજબ સૂર્યનું છે તેનું અજવાળું ૧૦ મીને થી ૧૩ કે કલાક જોઈ શકાય છે.

### દ્રષ્ટિભ્રમ

- ૧. અ. રેલ્વેના બે પાટા ક્રુર લેગા થતા લાગે છે, પણ તેવું નથી. તેમ પૃથ્વી અને આકાશ ક્ષિતિજમાં લેગું થતું લાગે છે, પણ તેવું નથી.
- અ. એરાપ્લેન સીધું ઉડે છે અને બ્રિતિ-જમાંથી આવતું અને બ્રિતિજમાં જતું લાગે છે, પણ તેવું નથી.

- ખ. તેમ સૂર્ય અને ચંદ્ર આકાશમાં પૃથ્વીથી ૮૦૦ યાજન અને ૮૮૦ યાજન અને ૮૮૦ યાજન સરખી ઉંચાઇએ સીધું ભ્રમણ કરે છે, પણ ક્ષિતિજમાં ઉગતા અને આથમતા લાગે છે.
- 3. અ. એરોપ્લેન દ્વસ્થી આવતું હોય તે આગલા ભાગ ઊંચા અને પાછલા ભાગ નીચા દેખાય છે અને દ્વર જતું તેનાથી ઊંધું દેખાય છે, માથા ઉપર ખરી સ્થિતિમાં દેખાય છે.
  - બ. તે મુજબ સૂર્ય ચંદ્ર પૂર્વ માં દૂર જે સ્થિતિમાં દેખાય છે તેનાથી પશ્ચિમમાં દૂર તેનાથી ઉલ્ટો દેખાય છે, જ્યારે માથા ઉપર ખરી સ્થિતિમાં.

આ રીતે નાના-માટા જવાએ આપણા શાસ્ત્રો મુજબ એસે છે. આજના વિજ્ઞાનની કેટલીક–હકીકતાના જવાબ આપણે આપી શકીયે તેમ છીએ. આપણા જવાએ તેમની કસાેટીએ ચઢે તાે ખરી સ્થિતિની સવ'ને જાણકારી થાય.΄

છતાં આપણે હજુ ઘણા ઉકેલ કરવાના રહે છે. ભારત અને અમેરિકા વચ્ચે ૧૦૫ કલા- કનો ફેર તથા ઉત્તરધ્રુવમાં ઘણા સમય અજવાળું અંધારૂં વગેરે. આના ઉકેલ શાધી શકાય તેવા છે, આ માટે વધુ સમય અને પ્રયત્નની જરૂર છે. આમાં રસ લેનારના સહકારની અપેક્ષા પણ ઘણી રહે છે.

અમારૂં નવું સંશોધન નથી, પણ શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલ ને સ્કેલથી માેડલમાં મૂકીને શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલ નક્કર હકીકતને પ્રત્યક્ષ સિદ્ધ કરી અતાવવાના અલ્પ પ્રયત્ન છે.

### ભારત અને ભરત

રમણલાલ અબાભાઇ **સાહ**ે ૧૦ વિધેષ'લુ સાસાયદ્રી પાલડી–અમદાવાદ

[ भंने वश्ये शण्हनी सभानताथी थती भ्रमणानुं निरसन ]

આજના વર્ષ માન-કાળમાં ભારત અને ભારત વચ્ચે નામની સમાનતાને કારણે ઘણી વખત ગુંચવાડા થઈ જતા માલુમ પડી આવે છે અને જે સ્થાને ભારતક્ષેત્રના ઉલ્લેખ આવે છે, તે સ્થાને તેના દૂંકા નામ ભારતને સ્થાને ભારત શખ્ક ન્વપરાયેલા જોવામાં આવે છે અને તેથી સામાન્ય-જનસમૂહ ઉપર સમય ભારતક્ષેત્રને સ્થાને ભારત એટલે ભારતવર્ષ (જૂનું હિંદુસ્તાન)ના જ આભાસ ઉપસી આવે છે.

આ પરિસ્થિતિ લાંબા—સમયથી ચાલી આવે છે અને આ કારણે કેટલાક પ્રશ્નો ગુંચ-વાઈ ગયા છે અને જે શાસ્ત્ર—કથિત સ્થળાના ઉલ્લેખા આવે છે તે સ્થળાના સમગ્ર ભરત-ક્ષેત્રમાં જ સમાવેશ થતા હાેવા છતાં તે તે સઘળા—સ્થળાના પ્રાયઃ ભારતવર્ષમાંજ સમા-વેશ કરવાની ભૂલ પણ થઈ જાય છે.

આવી ભુલા ન થાય, તે માટે આપણે ભારતક્ષેત્ર અને ભારત-વર્ષની સાચી પરિસ્થિતિ જાણી લેવી જરૂરી છે.

ભરતક્ષેત્ર–એ બે વિભાગ (ઉત્તરાર્ધ-ભરત અને દક્ષિણાર્ધ-ભરત) માં અથવા છખંડ (ઉત્તરાર્ધના પૂર્વ-મધ્ય અને પશ્ચિમ તથા દક્ષિણાર્ધ-ભરતના પણ પૂર્વ-મધ્ય અને પશ્ચિમ એમ ૩+૩=કુલ ૬ ખંડ) માં વહેં ચાએલાે છે તથા ઉત્તરાધ<sup>°</sup> અને દક્ષિણાધ<sup>°</sup> ભરત<mark>ક્ષેત્ર એમ</mark> અ'ને વિભાગમાં સાળ–સાળ હજાર **મળીને કુલ્** ૩૨૦૦૦ દેશા રહેલા છે.

આ ભારતક્ષેત્ર ઉત્તરથી દક્ષિણ પર દ્ ચાજન પહેાળું અને પૂર્વથી પશ્ચિમ આશરે ૧૪૪૭૧ ચાજન લાંખું છે. તેનું કુલ ક્ષેત્રફળ પર લાખ ચાજનથી અધિક છે.

દક્ષિણાર્ધ ભરતક્ષેત્રનું ક્ષેત્રફળ ૧૮ લાખ ચાજનથી અધિક છે,

સમગ્ર ભરતક્ષેત્રમાં આવેલા ખત્રીશ હજાર દેશા પૈકી દક્ષિણાર્ધ ભરતના મધ્યખંડમાં પંતર ૦ દેશા આવેલા છે જે પૈકી ૨૫૧ દેશા આપ છે. (બાકીના બધાજ દેશા અનાર્ય છે) તેવા એક દેશનું સરેશશ ક્ષેત્રફળ લગભગ સવાસો વાજ-નનું છે. (આ ચાજન પ્રમાણાંગુલ ચાજન= ગણવાના છે અને ૧ પ્રમાણાંગુલ ચાજન= ૩૬૦૦ માઈલ આશરે થાય છે.)

મા રીતે ૩૨૦૦૦ દેશો, છ ખંડ **અને ખે** વિભાગ (ઉત્તરાધ અને દક્ષિણા**ધ)**વાળું જે ક્ષેત્ર તે ભરતક્ષેત્ર.

ભારતવર્ષ એટલે આજના ભારત. પાકિસ્તાન અને ખ'ગલા **દેશની સામૂર્હિક** ભૂમિ.

નજીકના ભૂતકાળમાં હિ દુસ્તાન તરીકે એાળખાતા આ ભારતને જ આપણે ભારતસેત્ર માની લેવાની ભૂલ ઘણી વખત કરી નાં ખીંચી

3

છીએ, પરંતુ આ ભારતવર્ષ કે હિંદુસ્તાન તો એશિયા—ખંડના જ એક વિભાગ છે. અને આ ભારત-વર્ષવાળા એશિયા ખંડ સહિત કુલ છ કે આત ખંડ (એશિયા— આફ્રિકા— યુરાપ— ઉત્તર અમેરિકા, દક્ષિણ અમેરિકા, એાસ્ટ્રેલીયા અને દક્ષિણ ધ્રવ ખંડ) ભૂમિ જ આજના માનવસમુદાયથી પરિચિત થઈ શકી છે. આ સાતુ ખંડને જ આજના માનવસમૂદ્ધ આખી પૃથ્વી તરીકે સ્વીકારી લે છે.

આજના આધુનિક-શિક્ષણમાં પલાેટાયેલા માનવસમૂદ્ધ જેને આખી પૃથ્વી કહે છે તે આખી પૃથ્વી (મહાસાગરા સહિતની સાત ખંડાવાળી ભૂમિ) ના આપણે 'પરિચિત દશ્ય જગત ' તરીકે ઉલ્લેખ કરવા વધુ સુગમ થઈ પડશે.

આ 'પરિચિત દશ્ય જગત' ના વિસ્તાર વધુમાં વધુ ૨૦૦૦ માઇલ લાંગા અને ૨૦૦૦ માઇલ પહાળા છે અને તે શાસ્ત્રીય માપ પ્રમાણાંગુલ ચાજન પ્રમાણે તા લગભગ છ યાજન લાંથી અને છ યાજન પહાળી ભૂમિ કહી શકાય.

**ે** જેનું કુલ ક્ષેત્રફળ લગભગ ૩૫ ચાજન **થાય.** 

આ ૩૫ યાજન (લગલગ) ક્ષેત્રફળવાળા આધુનિક દશ્ય–જગતનાં સાત ખંડા પૈકી એશિયા ખંડના એક વિભાગ એ જ ભારત વર્ષ

આ ભારત-વર્ષ (જુના સમયનું સમય હિંદુસ્તાન) ઉત્તર-દક્ષિણમાં ૧૯૦૦ માઇલ લાંખું અને પૂર્વથી પશ્ચિમ ૧૮૦૦ માઇલ પહેાળું છે, જે પ્રમાણાં શુલથી માપીએ તા લગભગ ગા ચાજન લાંખું અને ગા ચાજન પહેાળું છે. જેનું ક્ષેત્રફળ આશરે ગ ચાજન જ થાય.

આ **ગ યાજન ક્ષેત્રફળવાળી ભૂામ તે** જ ભારતવર્ષ.

અા ભારત-વર્ષ તું ભારત-ક્ષેત્રમાં સંભ-વિત સ્થાન ક્યાં ? રો સમજવા વિચારવું જરૂરી છે કે–

આપણુ ત્યાં શ્રી શાંતિસ્નાત્ર વગેરમાં બાલાય છે કે ભરતક્ષેત્રે દક્ષિણાધ° ભરતે મધ્ય ખ'ડ....

(દક્ષિણ-ભરતના મધ્ય-ખંડમાં), પણ ખરી રીતે મધ્ય ભાગ-આયાં વતે (૨૫૬) આર્ય દેશાના સમૂહ) દક્ષિણ તે (દક્ષિણ છેડે) સગર ચક્રવતી દ્વારા આકર્ષિત લવણ જલ મધ્ય દ્વીપ સમૂહ (એશિયા-આફ્રિકા વિગેરે સાત દ્વીપ અથવા ખંડ) એશિયા દ્વીપ-ભારત એમ બાલવું ઠીક લાગે છે.

એટલે દક્ષિણ ભરત ક્ષેત્રના-મધ્ય ખડમાં આર્યાવર્તના-દક્ષિણ કિનારે લવણ-સમુદ્રના આવેલા પાણી વચ્ચે એશિયા ખંડમાં-આ ભારત વર્ષ રહેલા છે.

એટલે ભરતક્ષેત્ર ૩૨૦૦૦ દેશા જેમાં સમાઈ જાય છે, તેવી છ-ખંડવાળી ભૂમિ અને ભરતક્ષેત્રના જ દક્ષિણાર્ધ – ભરતના મધ્ય ખંડના આયાંવર્તના છેક દક્ષિણ કીનારે આવેલા દ્વીપ સમૂહામાંના એક એશિયા દ્વીપ (ખંડ) ના એક નાના સરખા વિભાગ એ ભારતવર્ધ.

ભરતક્ષેત્રમાં આવેલા છ ખંડ-વૈતાઢય પર્વત-૩૨૦૦૦ દેશ કે ગંગા કે સિધુ નદીના સમાવેશ ભારતવર્ષમાં થઇ શકે નહિ. આ બધાંના સમાવેશ તો ભરતક્ષેત્રમાં જ થઈ શકે.

કેટલીક જરૂરી સ્પષ્ટતાએા. ભરતક્ષેત્રમાં

ઉત્તરે— હિમવ'ત પવેલ મધ્યમાં— વૈતાહય પવેલ પૂર્વ તરફ વહેલી– ગંગા નદી પશ્ચિમ તરફ વહેલી–સિંધુ નદી આ ચાર શાશ્વત પવેલ તથા નદી રહેલ છે. ભારત <sub>ય</sub>ુ'માં

ઉત્તરે - હિમાલય પર્વત મધ્યમાં– વિ'ધ્યાચલ પર્વત પૂર્વ તરફ્ર— ગ'ગા નદી પશ્ચિમ તરફ વહેતી–સિંધુ નદી આ ચાર અશાશ્વત પર્વત તથા નદી રહેલ છે.

પરંતુ આ ચારે સમાન નામવાળા પર્વતો તથા નદીઓ ભરતક્ષેત્ર માફક ભારત**વર્ષમાં** પણ હેાવાથી ભરતક્ષેત્ર તરીકે ભારતવર્ષને જ માની લેવાની ગુંચવણ વધુ દઢળની છે.

પરંતુ ભરતક્ષેત્રની ઉત્તરે આવેલ હિમવંત પર્વતની ઉત્તરમાં હિમવંતક્ષેત્ર આવેલું છે, જે અકર્મ ભૂમિ છે, અને ત્યાં અસિ–મસિ કે કસિ (કૃષિ) (શસ્ત્ર–લેખન સામગ્રી–ખેતીવાડી) ના કાઇજ વ્યવહાર નથી. યુગલિક એટલે સ્ત્રી–પુરૂષના જોડકા બે માનવા વિચરે છે. કલ્પવૃક્ષા તમામ સામગ્રી કે ઇચ્છાઓ પૂર્ણ કરે છે, ત્રીજા આરાના ભાવ પ્રવર્તે છે, ત્યાંના માનવીનું એક ગાઉનું શરીર અને એક પલ્યાપમનું આયુષ્ય હોય છે.

જ્યારે ભારતવર્ષ ની ઉત્તરમાં આવેલ હિમાલય પર્વતની ઉત્તરે ચીન-તિએટ અને અફઘાનિસ્તાન આદિ દેશા આવેલા છે. તે કર્મ ભૂમિ એટલે અસિ–મસિ અને કસિ (શસ્ત-લેખન– ખેતીવાડી) ના વ્યવહારવાળા અને પાંચમા આરાના ભાવ યુક્ત છે, માનવી અલ્પ- આયુષ્યવાળા અને નાના માપવાળા શરીરના હેાય છે.

જેથી ભારતવર્ષ ને સમગ્ર ભરતક્ષેત્ર **તથા** હિમાલય–પર્વાતને હિમવ ત–પર્વાત તરીકે માની શકાય તેમ નથી, એમલાગે છે.

×

આજનું અધકચરા પ્રયોગના આધારે જીવનારું વિજ્ઞાન કચાં ? અને આપણું પારમાર્થિ'ક —સત્ય વિજ્ઞાન કચાં ? કેટલા તફાવત ? આજના માનવી આ તફાવતને ભૂલી ભીતિક—સુખાના બ્રમણમાં શું શું કરતા નથી ? આવા આજના બ્રાંત માનવ અજ્ઞાન અને માહની આવૃત્તિ, ચિંતન શક્તિના દુરુપયાગ કરી વાસ્તવિક વિજ્ઞાનના માર્ગ'થી છોડી માત્ર મન–ખુદ્ધિથી સમ-બતા તત્ત્વહીન—માર્ગોને સત્ય–સિદ્ધ કરવાથી ચેપ્ટા કરી રહ્યો છે, અજ્ઞાન–માર્ગ' ખનાવવા મથે છે. ઉદ્યોગ–માર્ગ'ના આશ્રય લઈ માત્ર પુરુષાર્થ'ને ખાટી રીતે અચ–પદ આપી રહ્યો છે, યંત્ર-વાદના ધારણે જઈ વિજ્ઞાનવાદમાં ફસાઈ રહ્યો છે, રાજસી નીતિના માર્ગ'ને અવલંખી ઘણું મેળવવાના તાનમાં અવળે રસ્તે ધસી રહ્યો છે, છતાં તેની માનસિક વ્યથાએા ઘટી છે ખરી ? યુંચવાઈ રહેલ પ્રશ્નોનું સમાધાન જડ્યું છે ? જીવનની વાસ્તિવકતાનાં દર્શ'ન થયાં છે ?



# આર્યાનું ભૂગાળ-જ્ઞાન

—જશયંત ભટ્ટ

(સં. ૨૦૩૯ પુસ્તક–૧ પૃ. ૧૫ થી ૧૯ ચાલુ)

### 

( આ લેખ અખ'ડઆન'દ (જાન્યુ. ૬૮) માં પ્રકાશિત થયેલ, આ લેખમાં કેટલીક વિગતો અમાને માન્ય નથી, છતાં પ્રાચીન–સ'સ્કૃતિના ગૌરવના ધારણે કેટલીક વાતો ઉપયાગી હાઇ ભાત પુસ્તકથી બાકી રહેલ ભાગ અહીં સાભાર પ્રગટ કર્યો છે.—સંપાદક

### 

'એપિક ઇંડિયા' નામના ગ્રંથમાં નીચેની વિગતા સિદ્ધ કરવામાં આવી છે.

- (૧) પૃથ્વી પર કેટલાક દ્વીપા અને અને તેની આસપાસ મહાસાગરો હતા.
- (૨) જે ભૂ(મ પર આપણે રહીએ છીએ, તેનું નામ જ'અૂઢીપ હતું.
- (3) આપણી પૃથ્વીની દક્ષિણે ક્ષાર-સમુદ્ર હતે। અને ઉત્તરે ક્ષીર હતા. તેની પૂર્વ-પશ્ચિમે પણ સમુદ્રો હતા.
- (૪) પૃ<sup>રુ</sup>વીના મધ્ય–ભાગમાં સોનાનો મેરુ પલ<sup>°</sup>ત હતો.

આ પર્વ'તની દક્ષિણે તથા પૂર્વ'-પશ્ચિમે જનારી ત્રણ પર્વ'તાની હારમાળા હતી.

એક હિમાલયની,

**ખી**જી કારાકેારમ અથવા કૈલાસની, અને ત્રીજી નિષેધની,

હિમાલયની દ્રક્ષિણે ભારતવર્ષ હતું. ઉત્તરે હૈમવત; તેમાં ત્રિવિષ્ઠપ (તિએટ અને ચીન) હતાં. કૈલાસની પેલી તરફ અને નિષધ પર્વ તની આ તરફ હિત્વિષ, મંગાલિયા અને ઉત્તરે તકે સ્તાન આવે છે.

(પ) ઇલાવૃત્ત વર્ષના વ્યાર ભાગ મેરુ, ગ'ઘ-માદન અને માલ્યવાન પર્વાતાથી થયા છે.

અહીં જ બૂદ્રીપ અને જ બૂ–વૃક્ષામાંથી નીકળેલી જ બૂ નદી હતી.

પશ્ચિમની તરફ ભદ્રાધ અને કેતુમાલ બે દેશ આવેલા હતા.

- (६) કૈલાસ પર્વતની ઉત્તરે માેડું રેતીનું રણ અને સરોવર હતું. તે ગાભીના રણ– આરભ સમુદ્રથી આજે આળખાય છે.
- (૭) ભારત વર્ષની ઉત્તરે યત્રના, કંગોજો, દારુણ, કુલત્યા, હૂણ, પારસિકા વગેરે લોકા રહેતા હતા, તેમ ભીષ્મપવધમાં લખેલ છે.
- (૮) ઈ. સ. પૂર્વ ૪૫૦માં-હિરાેડાટ્સે પાતાના ઇતિહાસ લખ્યા.

તે વખતે હિં દુઓને યવનાના પરિચય હતા.

આ પૂર્વે હિંદુએા આસિરિયન અને આલ્ડિયન લોકો સાથે વેપાર–ધંધા કરતા.

તેના પણ નકશા આપવામાં આવ્યા છે.

પણ હિરા ડાર્સ તથા સ્ટ્રેબાના પૃથ્વીના નકશામાં અમેરિકા ખતાવવામાં આવ્યા નથી. જ્યારે આપણા નકશા. નં. ૧ માં તે ખતાવવા-માં તેમજ યાગ્ય સ્થાને આપવામાં આવેલા છે. એના અર્થ એ કે તે દિવસે અમેરિકાની પણ માહિતી હતી.

અંગ્રેજોના જૂનામાં જૂના પૃથ્વીના નકશાે દશમા શતકનાે છે. એ એટલાે ગાેટાળાવાળાે છે કે તે પરથી સ્થળબાેધ થઇ શકતાે નથી.

### જાપાનીઝ નકશા સરળ છે.

તેમાં નદીઓ બહુ માેટી, સાગરો માટે જગ્યા એાછી અને દેશાની નિશાની અરાબર મળી આવતી નથી, છતાં તેમાં વિશેષતા દક્ષિણ ધુવની છે. તેની રૂપરેખા આપવામાં આવી છે.

આથી તે સમજી શકાય છે કે આજે જે પ્રદેશની શાધ અંગ્રેજ–ખલાસીઓ કરી રહ્યા છે, તે સ્થળનું જ્ઞાન જાપાનીઓને હતું.

આટલાંટિક–મહાસાગરની પછી જમીન છે. જમીન એટલે કે અમેરિકા જ છે.

હિરાહાર મે જે રીતે નકશા કાઢ્યા છે, તે જ રીતે પ્રાચીન હિંદુ—નકશા ચીતરવામાં આવ્યા છે, અને તે આકારમાં ગાળ છે. તેમાં ભૂગાળની રૂપરેખા સારી કાઢી શકાય છે; કારણ પૃશ્વી પણ ગાળ જ છે ને (!)

તેમાં જૂના ખંડાની આસપાસ મહાસાગર ખતાવવામાં આવ્યા છે. તેની પેલી તરફ સુવર્ષુ ભૂમિ શ્વેતદ્વીપ દેખાડેલ છે; તે હાલનું ઉત્તર અને દક્ષિણ અમેરિકા છે, એમ સહજ સમજ શકાય તેમ છે. પશ્ચિમ ભાગમાં ફાટ અતાવવામાં આવી છે, તે ફાટ હાલના કેરિબિયન સમુદ્ર તથા મેકસિકાના અખાત છે.

એ ઉત્તર અને દક્ષિણ અમેરિકાની વચમાં હાેવાથી બંનેને સાંધે છે. તેપરના માર્ગથી બંને દેશાનું જોડાણ થયું છે અને વ્યવહાર ચાલે <mark>છે.</mark>

અમેરિકાના નકશામાં આપેલ સુવર્ણ ભૂમિ અને શ્વેતભૂમિ તે આપણા પ્રાચીન ભૂગાળ વર્ણનમાં વર્ણવવામાં આવેલ છે.

આપણા પ્રાચીન ઇતિહાસમાં શ્વેતદ્વીપ એ અતિ મહત્ત્વનું સ્થળ છે; કારણ, "તે ઉપર શ્રી વિષ્ણુ ભગવાન (અમેરિકન ઓસોનિયસ)નું આધિપત્ય છે," એવું પુરાણામાં વર્ણન આવે છે.

આ જગ્યાને આપણા લાેકા તમાભૂમિ, જલભૂમિ, અને વિષ્ણુસૂમિ–વૈક ઠે એમ કહે છે.

એ પ્રમાણે ઉત્તર અમેરિકાના લોકો આ જગ્યાને આશિયાનમ કહે છે.

આ એાશિયાનસ પ્રમાણે ભગવાન વિષ્ણુ જલદેવ છે. તે અમેરિકાના અધિદેવતા છે.

અમેરિકાની છૂટેલી જમીનને આપણે બીજું નામ 'લાેકાલાેક પર્વતની જમીન' એવું આપ્યું છે.

પૂર્વ ના લાેકાેની એવી સમજ હતા કે "આ દ્રીપમાં દુર્ઘ'ઠ પર્વ'તાેની હાેરાે માજુદ છે.''

ઉત્તર અમેરિકામાં 'રાકી પર્વાત 'ની શ્રેણિ છે, અને કક્ષિણ અમેરિકામાં 'એડિસ ' પર્વાતની છે.

આ લાંબી લાંબી પવેલની હારમાળાઓને આપણા નકશામાં 'લાકાલાક પવેલ' કલ્પના આપવામાં આવી તે સયુક્તિક અને સાધાર દેખાયા વિના રહેતી નથી.

આટલા પ્રતિપાદન પછી પણ પાશ્ચાત્ય યુરાપિયનના હાથના ન હાવાથી નકશા નં. ૧ અને તેની વિગત ગણનાને પાત્ર થતી નથી.

પુરાષ્-કાળથી ભૌગાલિક તેમજ ઐતિહાસિક સાહિત્યના નકશા એક અંગ બની રહ્યો છે, છતાં તેને યાગ્ય સ્થાન મળ્યું નથી: બલ્કે તેની અવગષ્યના કરવામાં આવે છે.

ઇતિહાસકારાએ આપણા વેદ, પુરાણ, કે, મહાકાવ્યાના ભૂગાળ કે ઇતિહાસને ક્ષેત્રે યાગ્ય ઉપયોગ કર્યા હોત અને એક-પક્ષી પલ્લું નમાવી દીધા વિના જે નિષ્પક્ષ તાલ કર્યા હોત, તા આજે જગતના સાહિત્યમાં—સંશોધનમાં આર્યાની સંસ્કૃતિ અવ**લ** દરજ્જો ભાગવતી હાત તેમાં શંકા નથી.

સાહિત્ય-પ્રવર્ત કા તેના અ ગુ**લિ**-નિ દે શ કરાવે

ઋષિ મુનિઓએ આપેલી અઢળક સામગ્રીના પશ્ચિય વિશ્વને કરાવવા એ વિષયના ગ્રાતાની પવિત્ર ક્રજ છે.

એથી એ જાણ થશે કે -

" અર્યો ''અજ્ઞાની' નહેાતા અને ભારતની સ સ્કૃતિ સરવાણી, ઈ. સ. પૂર્વે'થી પુષ્ટ થતી આવી છે;"

ઋષિમુનિઓએ કરેલા જળ-સિંચનથી એના વેલા મજખૂત અન્યા છે.

黑

વિજ્ઞાનવાદના કારણે સાચુ જીવન—જે અમૃતમય છે, સ્વાધીન છે, ઘનિષ્ઠ છે, નિકટતમ છે, પરિશુદ્ધ છે, નિમંળ છે, દોષમુક્ત છે, જાગ્રત છે, જ્યાતિષમાન છે, સુંદર—મધુર—લલામ અને અભિરામ છે, પરિપૂર્ણ છે, સત્ય છે અને શાશ્વત છે, તેને આજના માનવ સાવ ભૂલી રહ્યો છે, અને વિજ્ઞાનવાદથી અંજાયેલ આજના ખુદ્ધિ જીવન માનવ ઇન્દ્રિય, મન અને ખુદ્ધિ પર વિશ્વાસ કરી લીકિક અને ભીતિક જીવનને જીવન માની રહ્યો છે, શરીરને જ આતમા માની ખેઠા છે. ભાગ–રસના સુખને સવ'સ્વ સમજે–માને છે; નામના એજ તેના વૈભવ ખની રહ્યો છે, રૂપને જ સુંદરતા ગણે છે, શરીરખળને જ ખળ કહે છે. સંતતિ–પ્રજાથી અમરતા માને છે, કીત્તિ'ને પુષ્ય કહે છે. અને પ્રવૃત્તિને જીવન માર્ગ સમજી ખાદ્ય જગતની કલ્પનાને સાકાર ખનાવવામાં જ માનવ જન્તની સફળતા સિદ્ધ કરવાના પ્રયાસા આદરે છે.

# પાણીની સપાટી સરખી છે !!!

### માટે

## પૃથ્વી સપાટ છે!!!

અંગ્રેજમાં લેખક મિ. ચાલ્સ**ે કે જોન્સન**–અમેરિકા

અનુવાદક

સ્વામી સ્વરૂપાન કછ

( ૪૯ ૬/૧ વૃંદાવન પાર્ક, સેક્ટર-૨૨, ગાંધીનગર )

[ આ લેખ ધ ઈન્ડર નેશનલ ફલેટ અર્થ સા માયડી—કેલિફાનિ યા, અમેરિકાના પ્રમુખ તથા સંપાદક મિ. ચાલમ કે. જોન્સને પોતાના પ્રખ્યાત મુખપત્ર "ફલેટ અર્થ ન્યુઝ"ના (ફ્યુ. ૧૯૮૨) અંકમાં છાપેલ, તેના પરથી સાભાર ઉદ્ધત કરીને ક્રમશા અહીં છાપ્યા છે. આનું મૂળ અંગ્રેજી લખાણ ક્રમશા "જ' ખૂદ્રીપ" પ્રથમ પુસ્તક (આસા ૨૦૩૯)માં (પૃ. ૧ થી પ અંગ્રેજી વિભાગ) છપાઈ ગયા છે.)]

### 

આ નિખંધમાં એડફોર્ડ ઘટનાની વધારે સમજ આપવાનું નક્કી કર્યું છે. કારણ કે પ્રથમ તો હું પૃથ્વી સપાટ હાેવા અંગેની સાબિતી-રૂપ આપણા કેટલાક મૂળ-પ્રયોગોના ચીલા આપણે ખાઇ બેસીએ તેમ ઇચ્છતા નથી. તેમજ તેમની વિશ્વસનીયતાને ઓછી કરવા માગતા નથી.

અને બીજું, વાશિંગ્ટન ડી. સી. ખાતેની સ્મીથસાનિયન ઇ'સ્ટીટચુટ તરીકે ઓળખાતા ખ્રિસ્તી-વિજ્ઞાનના સ્થાપક ચર્ચે પણ એપ્રિલ '૭૮ ના અંકમાં બેડફાેડે પ્રયાગ વિશે મારી મચડી નાખેલું વિકૃત જુઠાણું છાપ્યું છે.

આપણે યુનિવસ'લ ઝેટેડિક સાસાયઠી ઓફ અમેરિકા અને શ્રેટ ાબ્રેટનનું નામ બદલીને તેમાં '' ઇન્ટરનેશનલ ફ્લેટ અર્થ' (રસર્ચ સાસાયટી'' નામ ઉમેર્યું તે પહેલાં તેને માટે તનતાડ કામગીરી બજાવનાર 3ા. સેમ્યુઅલ બી. રાવેબાથન એમ ડી.ના કહુંબ કળીલા ફૂલેફાલે અને તેમનું નામ અમર બને.

આ આપણા દ્રંકામાં દ્રંકા પ્રયાગ છે. પરંતુ તેની પૂર્ણતાની દૃષ્ટિએ તે અમર છે. અને તેના દ્રારા તે ''પૃથ્વી દૃડા જેવી છે'' એ વૈજ્ઞાનિક– ભ્રમણાના કાયમ માટે અંત લાવે છે.

ઝેટેરિક શબ્દની વ્યાખ્યા અને ઉપયોગ આપણે ઘણા વર્ષાથી જે રીતે કરી રહ્યા છીએ તે ગ્રીક ક્રિયાપદ ''ઝીટો''માંથી ઊતરી આવ્યો છે; જેના અર્થ 'ખાજ કરવી', 'શાધ કરવી', 'તપાસ કરવી', 'હકોકત પુરવાર કરવી', એવા થાય છે.

વીતેલાં વર્ષોમાં આ પ્રકારના પ્રયોગાના

ઉપયાગ અમે \* ક્લેઠ અર્થ ન્યૂઝમાં કર્યો છે. પરંતુ હાલના સ્વરૂપમાં ઉપયાગ શરૂ કર્યા પછી તેના ઉપયાગ કર્યા નથી.

આપણે આ વાત આગળ ધપાવીએ તે પહેલાં મને કહેવા દો કે—

વર્ત માન પેઢીનું મગજ દવાઓ અને વ્યવ-સ્થિત વૈજ્ઞાનિક પેવલાવ (Pavlov) કાર્ય કમા દ્વારા એટલું તા કલુષિત થઇ ગયું છે કે ઘટના-ઓનું તથ્ય જાણવાની માત્ર "ક્ષમતા" જ નહીં મૂળભૂત "ઇચ્છા" અથવા "અભિલાષા" ગુમાવી દીધી છે, તેને સ્થાને છે માંદલું, વિકૃત, દુષિત પ્રતિભાવાળું હેવાનનું મગજ, જેને કંઇ જ્ઞાન નથી અને જાણવાની પણ એાછી તમા રાખે છે.

....તે તો ખસ માત્ર ઇચ્છા રાખે છે અન્ય તમામ પશુઓ જેવા ખની જવાના કોઈ ગાંડી -દેલસા–યુક્ત માન્યતાઓ....નશાખારી, વધુ કેફી દવાઓ, વધુ જાતીય સુખ, વધુ પૈસા. આ અંગે કોઈ શંકા સેવનારને ધિક્કારે છે.

અને તેના વૈજ્ઞાનિકા તેને જેમ કહે છે તેમ વિચારે છે, કે થાડાક દિવસામાં તે પ્લાસ્ટીકનું શરીર ધારણ કરીને અજર–અમર બની જશે અને રાેકેટયાનમાં સ્વર્ગમાં જઈ શકશે.

એટલે આ પ્રકારના લોકો સમજ શકશે નહીં અને એ પણ સમજશે નહીં કે ડા. સેમ્યુઅલ બી. રાવેબાથાનના બેડફાર પ્રક્ 'અર્થ ફ્લેટ''ના આ પ્રયાગ કેફી દવાઓની અસરવાળી માન્યતાઓના અંત લાવે છે. અને વિજ્ઞાન તરીકે ગણાતી ડુબીટ ફાની રેઝલ-ડેઝલ જબરીશની મૂળ બુનિયાદના કાયમને માટે અને સંપૂર્ણપણે અંત લાવે છે. જો દૃરિયા-પૃથ્વી ગાળાકાર હાય અથવા વૈજ્ઞાનિક—માન્યતા મુજબ ચપટા ગાળાકાર હાય તો લાંબા—અંતરમાં તેની સપાટી ઉપર વળાંક યાગ્ય ઊંગ્યાઇઓ ઉપરથી નરી આંખે જોઈ શકાશે, અને ટેલિસ્કાપથી દ્રંકા અંતરની બાબતમાં પણ તે ધ્યાન બહાર જશે નહીં.

પ્રયોગથી પાણીની સપાટી સમતલ માલૂમ પડી છે અને ગાળાકાર ઉપરના અથવા તેની આસપાસના પાણીની સપાટી એકસરખી હોવાનું અશક્ય છે એટલે પુરવાર થાય છે કે દરિયા-પૃશ્વીના ગાળાકારનાં સિદ્ધાંત ખાટા જણાય છે. દરેક સ્થળે પાણીની એક સરખી સપાટી પૃશ્વી ગાળાકાર ધરી ઉપર અથવા ચકાકાર ગતિએ કરતી હોવા અંગની તમામ ધારણાઓ અને ગુરુત્વાકષંણની માન્યતાને પણ ખાટી પાડે છે.

કે બ્રિજ-વિસ્તારમાં "ઓહડ બેલ્ફ્રેડ" નામની એક કૃત્રિમ નદી અથવાં નહેર છે, તે ૨૦ માઇલ કરતાં વધુ લાંબી છે. અને "બેડફોર્ડ લેવલ" નામના નીચાણવાળા ભીના વિસ્તારના ભાગમાંથી સીધી પસાર થાય છે.

આ નહેરમાં પાણી લગભગ સ્થિર છે-ઘણું-ખરું સંપૂર્ણ તયા આમ હાય છે. અને તેની સંપૂર્ણ – લંબાઈમાં કોઈ પણ પ્રકારના હ્યાંક અથવા પાણીના દરવાજાથી વિક્ષેપ પહેાંચતા નથી. એટલે કાઇ પણ પ્રમાણમાં વળાંકનું વાસ્તવમાં અસ્તિત્વ છે કે નહીં? તે નક્કી કરવા માટે આ નહેર બધી રીતે સુયાગ્ય છે. પ્રયોગ–૧

(વિખ્યાત જળ-માર્ગ) વેલ્ચેસ ઉમ નામના એક સ્થળેથી વેલની બ્રીજ નામના બીજા સ્થળે જવા માટે લાકડી ઉપર ધ્વજ સહિતની એક હોડીને જવાના આદેશ અપાયા હતા, લાકડી ઉપરના ધ્વજ પાણીની સપાટીથી પાંચ ફૂટ અહર હતા.

<sup>\*</sup> આ લેખના લેખકે સ્થાપેલ "ઇન્ટર નેશનલ ફ્લેટ અર્થ રિસર્ચ સાસાયટી (કેલિફોનિયા) નું આ મુખ-પત્ર છે.

આ બંને સ્થળા વચ્ચેનું અંતર છ સ્ટેચ્યુટ માઇલનું છે. ડા. રાવેબાથાન શક્તિશાળી ટેલિસ્કાપ લઇને પાણીમાં ઊતર્યા અને પાણીની સપાટીથી આશરે આઠ ઇંચ ઉપર રાખીને વેલની બ્રોજ જતી હાેડીનું તેને પહેાંચતાં લાગેલા પૂરેપૂરા સમય સુધી નિરીક્ષણ કર્યું.

ધ્વજ અને હાેડી સમગ્ર અંતર સુધી ચાેપ્યાં દેખાતાં હતાં. હાેડી દ્વારા આ અંતર કપાય તે દરમ્યાન કાેઈ ભૂલ ન થાય તે માટે હાેડી ચલાવનારને સ્વચના આપવામાં આવી હતી. કે જેવા તે બ્લાજે પહાેં ચે કે તરત જ તેનું એક હલેસું કમાનની ટાેચે ઊંચું કરે.

ઉનાળાના એક દિવસે અપારે લગભગ ૩-૦૦ વાગે આ પ્રયાગ શરૂ કરવામાં આવ્યા હતો, સૂર્યના પ્રકાશ ઘણા હતો અને હોડીની સંપૂર્ણ મુસાફરી દરમિયાન હોડીની લગભગ આગળ કે પાછળ સૂર્યના પ્રકાશ હતો. દરેક જરૂરી શરત લગભગ પૂર્ણ કરવામાં આવી હતી અને પરિણામ તેની છેલ્લી માત્રા સુધી ચાક્કસ અને સંતાષકારક હતં.

અનિવાર્ય પરિષ્ણામ એ હતું કે-''છ માઇલની પૂરેપૂરી લંખાઈ દરમિયાન પાષ્ણીની સપાડી નિરીક્ષણ સ્થળથી કાઈ નાંધપાત્ર પ્રમાણમાં ઘટવાની ન હતી, અથવા નીચેની તરફ વળાંક લેવાની ન હતી."

પરંતુ જે પૃથ્વી ગાળાકાર હાત તા આલેખ (આકૃતિ ૧)માં ખતાવ્યા પ્રમાણે છ માઇલ



લં બાઇની પાણીની સપાટી તેના બે છેડા કરતાં મધ્ય ભાગમાં છ ફૂટ વધારે ઊંચી હોત. પરંતુ ટેલિસ્કાપ પાણીની સપાટી કરતાં માત્ર આઠ જ ઈંચ ઉપર હાવાથી પાણીની સપાટીનું સૌથી ઊંચુ' બિંદુ નિરીક્ષણ સ્થળથી એક માઇલ દ્વર હાત અને તે બિંદુની નીચે પાણીની સપાટી આડીના પાંચ માઇલના અંતે ૧૬ ફૂટની હાત.

એ. બી. પાણીની છ માઇલની લાંબી કમાન દર્શાવે છે. અને એ. સી. નિરીક્ષણ રેખા દર્શાવે છે. પાણીની કમાન સાથેના સંપર્કનું એક બિંદુ ડી. અનશે, જે ઉપરના નિરીક્ષણથી એક માઇલના અંતરે છે.

ડી થી બ્રીજ સુધીનું બીજું અંતર પાંચ માઇલનું હશે. અને ડી થી બી સુધીના વળાંક છ ફૂટ આઠ ઇંચના થશે. અને તે ડી ની ક્ષિતિજ નીચે ૧૧ ફૂટ ૮ ઇંચ થશે અને સંપૂર્ણપણે દેખાશે નહીં.

પરંતુ આવી પરિસ્થિતિ જેવામાં આવી નહીં. પરંતુ નીચેના આલેખ (આકૃતિ ૨) આ અંગેની સાચી પરિસ્થિતિ દર્શાવે છે.



દષ્ટિ રેખા એ, બી છ માઇલના સંપૂર્ણ અંતર દરમ્યાન પાણીની સપાટીથી સમાન અંતરે અને સમાન્તર છે. આના ઉપરથી પુરવાર થાય છે કે સ્થિર પાણીની સપાટી અહિગાંળ નથી સંપૂર્ણ પણે એક સરખી છે.

આ જ નહેરમાં પાણીના એક છેડાથી બીજા છેડાની ધાર ઉપર પાણીની સપાટીથી દરેક ધ્વજની ટોચ પાંચ ફૂટ ઉપર રહે તે રીતે છ ધ્વજ એક બીજાથી એક સ્ટેચ્યુટ માઇલના અંતરે રાખવામાં આવ્યા.

છેલ્લા ધ્વજની પાસે એક ત્રણ ફૂટના ચારસ ધ્વજવાળી વધારે લાંબી લાકડી ગાઠવવામાં આવી. આ ધ્વજની ટાંચ પાણીની સપાટીથી આઠ ફૂટ ઉપર હતી અને તેના નીચેના ભાગ વચ્ચે ગાઠવવામાં આવેલા અન્ય ધ્વજોની ટાંચની રેખામાં રહે તે રીતે રાખવામાં આવેલ.

શક્તિશાળી ટેલિસ્કેાપની મદદથી ધ્વજ એ થી બી સુધીના ધ્વજોની ઉપર અને એક છેડેથી બીજે છેડે સુધી નિરીક્ષણ કરતાં બી ઉપરના માટા ધ્વજના નીચેના ભાગ ઉપર દષ્ટિ રેખા પડે છે.

ડી ઉપરના પાણીથી ખી ના નીચેના ભાગ પાંચ ઉપર છે અને સી ઉપર પાણીથી એ ઉપરના ટેલિસ્કાપની ઊંચાઇ પાંચ ફૂટ હતી અને વચ્ચેના દરેક ધ્વજની ઊંચાઇ પણ એટલી જ હતી. આથી સી, ડી વચ્ચેની સપાટી દૃષ્ટિ રેખા એ, ખી. એ. સાચી રેખા હાવાથી તેને સમાન્તર સી ડી પણ સાચી રેખા છે.

અથવા બીજા શખ્દોમાં કહીએ તો છ ચે માઈલની જળ સપાટી સી.ડી. સંપૂર્ણ પણે એક સરખી હતી.

જો પૃથ્વી ગાળાકાર હાત તા છેલ્લા પ્રયા-ગમાની ધ્વજોની શ્રેણી આલેખ (આકૃતિ ૪માં)



દર્શાવ્યા પ્રમાણેના આકારની અને પરિણામા દર્શાવતી થાત.

સી થી ડી સુધીના પાણીની સપાટીના વળાંક રેખા એ. બી થી જણાવેલા પ્રમાણમાં નીગા હોત. પ્રથમ અને બીજા ધ્વજે એ થી બી સુધીની દૃષ્ટિ રેખાની દિશા નક્કી કરી હોત. અને ત્રીજે ધ્વજ બીજા ધ્વજની આઠ ઇંગ નીગા, ગાથા ધ્વજ ૩૨ ઇંગ, પાંચમા છ ફૂટ અને સાતમા ૧૬ ફૂટ આઠ ઇંગ, નીચા હોત. પરંતુ છેલ્લા અને સૌથી માટા ધ્વજની ટોગ નાના ધ્વજે કરતાં ત્રણ ફૂટ વધારે હોવાથી

બિંદુ બી ઉપર દેહ રેખાથી ૧૩ ફૂટ ૮ ઇંચ નીચે હાત.

પૃથ્વીના ગાળાકારને લીધે આવી પરિસ્થિતિ સર્જાઈ હાત; પરંતુ આવી પરિસ્થિતિનું અસ્તિત્વ ન હાવાથી, હકીક્તમાં કાેઈ પણ જાતના આધાર નહીં ધરાવતા માત્ર સરળ સિદ્ધાંત તરીકે આ માન્યતાને જાહેર કરવી જોઈએ.

આ માન્યતા સંપૂર્િત ગેરમાર્ગે દારાયેલી પ્રતિભાની શાધથી વિશેષ કંઈ નથી. આમ છતાં ગાણિતિક અને તાકિ ક જરૂરિયાતા તેની સંપૂર્ણ જૂઠાણા તરીકે જાહેરાત કરવાની ફરજ ન પાડે ત્યાં સુધી તેની સવ'–ગ્રાહ્યતા અને પ્રાકૃતિક ઘટનાઓના સંબ'ધની દૃષ્ટિએ ભગ્ય છે છ માઇલની જળ સપાટીના એક દેર વળાંક ચાવીસ કૂટના થાત.

ઉપર જણાવેલા પ્રયોગા ડા. સેમ્યુઅલ બી રાવેબાથાન-એમ. ડી. એ કરેલા શ્રેણીબધ્ધ પ્રયોગા પૈકીના માત્ર બે જ છે.

આ તક સંગત સંશોધનના સંશોધક આમાં ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલી નહેરના કાંઠે સતત નવ મહિના સુધી રહ્યો હતો. અને સ્થિર–પાણીની સપાડી સંપૂર્ણ પણે એક સરખી હોય છે એવા કેર ફાર રહિત એ જ નિર્ણય તરફ તેના તમામ નિરીક્ષણા દોરી ગયા હતા એમ તે જણાવે છે.

#### હવે તા હૃદ થઈ

"ક્લેં**ઠ અર્થ** ન્યૂઝ" ના ડિસેમ્બર મહિનાના અંકમાં માજ<sup>દ</sup>રી અને મેં તાજેતરમાં કરેલા એક પ્રયોગને સમાવિષ્ટ કરવામાં આવશે.

પરંતુ આપ જાણા છે! અને હું પણ જાણું છું કે તમે એક વાર તેના વિચાર કરા એટલે હકીકતમાં એકધારા ''પ્રયાગો'' ચાલુ રાખવાની 'કાઇ જરૂર નથી. એક પ્રયાગ પર્યાપ્ત છે.

પાણીની સપાડી દરેક સ્થળે એક સરખી જ છે. હું બાર વર્ષ ના થયા તે પહેલાં મેં સાન એ ગલીયા ટેકસાસમાંનું નાસવધી સરા-વર અને કાન્ગા નદી જોયાં હતાં, અને નિર્ણય કર્યો હતો કે અંને સપાટ છે— ૧૯૩૬ની વાત છે; ત્યારખાદ ૪૩ માં ફાર્ટ વર્થ-ડલાસ ખાતે લેક વર્થ જોઈન્ટે પણ આ જ નિર્ણય કર્યો હતો.

આમ છતાં હવે આપ દરેક જાણા છા કે પાણીની સપાડી એક સરખી છે એમ સાબિત કરીને પૃશ્વી સપાડ હાવાનું પુરવાર કર્યું છે. એમ કહેવા માટે ન તો હું, ન તા માજેરી કે ન તો ડા. રાવેબાથાન તમારા અથવા તમારા સમય બરબાદ કરવા માગતા નથી.

જો હકીકત જુદી જ હાત તાે, સૌ પ્રથમ અમે અને અમારી સામેના તમામ ઝેટેટિક ક્લેટ અર્થક્ષમાં એક વસ્તુ સર્વ સામાન્ય છે.

અમે તમામ જૂઠું બાલનારાઓને, ઢાંગી-ઓને, તમામ બનાવડી વાતોને ધિકઠારીએ છીએ. અમે "સત્ય" સાંલળવા ઈચ્છીએ છીએ; અને "સત્ય" કહેવા ઈચ્છીએ છીએ.

કેવી દયનીયતા ? દુનિયાની ટીકા-ટીપ્પણુ જયારે કોઈક સાદી, સામાન્ય ખુદ્ધિના કે સમજણના ઉપયોગ કરી રહ્યું છે, જૂઠું બાલનારાઓ અને બનાવટ કરનારાઓનું ખંડન કરીને સત્ય બાલી રહ્યું છે ત્યારે "આવા લોકોના સમૂહના વફાદાર અનુયાયીઓ" પૃશ્તી પરના ધર્મ પણ....પૃશ્વી સપાટ છે એવું સરળ સત્ય કહેવાની હિંમત કરનાર કાઈની પણ સામે ઝનુને ચઢ છે અને ગુસ્સાથી લાલ-પીળા થઇને તેની સામે ધિક્કાર ફેલાવે છે.



## સૂર્યની ગતિ અને પડછાયાની ગતિ

લેખક : રમણલાલ વ્યવાસાઇ શાહ (૧૦, વિશ્વખંધુ, સાસાયટી–સરખેજ રાેડ, પાલડી, અમદાવાદ-૭)

(આ લેખમાં કેટલાક વિચારા અમાને સંમત નથી, પણ સૂર્ય-પ્રકાશમાં ક્ષેત્રાશ્રયી અંતર કેમ પડે છે? તે અંગે ઉપયાગી ધારી યાગ્ય વિચારણા માટે રજુ કર્યો છે. સં.)

સૂર્ય જંખૂદ્વીપની આસપાસ ૪૮ કલાકમાં એક ચક્કર લગાવે છે. જંખૂદ્વીપના પરિઘ લગલગ ૩ લાખ ૧૬ હજાર યાજન આશરે છે. જેથી સૂર્ય દર એક કલાકના આશરે ૬૫૦૦ યાજન કરતાં પણ કંઇક વધુ ઝડપથી ગતિ કરવા પૂર્વક ગાળ–વર્તુળાકારે ભ્રમણ કરી રહેલ છે.

આ રીતે સૂર્યની ગૅતિની ઝડપ કલાકના આશરે ૬૫૦૦ ચેજનથી પણ કંઇક વધુ થઇ જ્યારે તેના પડછાયા કે પ્રકાશની ગતિ સ્થાને સ્થાને જુદ્દી હોય છે.

જ'અૂદ્ધીપની અહાર લવણ-સસુદ્રમાં પડતા પડછાયા કે પ્રકાશની ગતિ સૂર્યની ગાતની ઝડપ કરતાં પણ વધી જાય. જેમ પડછાયા કે પ્રકાશ જ'અૂદ્ધીપની જગતીથી વધુ દૂર, તેમ તેની ગતિ પણ વધારે.

ત્યારે જ'અૂદ્ધીપની અંદર મેરૂ તરફ પડતા પડછાયા કે પ્રકાશની ગતિની ઝડપ સૂર્ય ની ગતિની ઝડપ કરતાં એાછી, જગતીથી જેમ જેમ મેરૂ—પવેત તરફ આગળ વધીએ તેમ-તેમ તે સ્થાને પડતા પડછાયા કે પ્રકાશની ગતિની ઝડપ એાછી થતી જાય.

મેરૂપવ<sup>°</sup>તની તળેટીમાં પડતા પડછાયા કે પ્રકાશની ગતિ સૌથી વધુ એાછી.

સૂર્ય જે સીધાને સીધા જ ગતિ કરતા હાય તા જ સૂર્યની ગતિની ઝડપ અને પડછા- યાની ગતિની ઝડપ એક સરખી રહી શકે.

પરંતુ સૂર્ય ગાળ વર્તુળાકારે ભ્રમણ કરતા હાવાથી જે સર્કલ (ગાળાકાર ભ્રમણ ક્ષેત્ર) ની જે રેખા ઉપર ભ્રમણ કરતા હાય તે વર્તુળની અહારની બાજૂના પડછાયાની ગતિ વધી જાય.

કારણકે સૂર્ય ના ભ્રમણ ક્ષેત્ર કરતાં પડછા-યાનું ભ્રમણ ક્ષેત્ર વધી જાય છે. અને સૂર્ય ની ગતિના સમય જેટલા સમયમાં જ સૂર્ય ના ભ્રમણક્ષેત્ર કરતાં પડછાયા વધુ ભ્રમણક્ષેત્રમાં એક ચક્કર પુરૂં કરે છે.

પરંતુ સૂર્ય જે. સર્કલની જે રેખા ઉપર ભ્રમણ કરે છે. તે સર્કલની અંદરના ભાગમાં પડછાયાનું ભ્રમણક્ષેત્ર એાછું શાય છે. અને સર્કલના મધ્યભાગે તો ભ્રમણ બિલકુલ એાછું શઈ જાય છે.

દાખલા તરીકે-જં અૂદીપતી જગતીની રેખા પર ભ્રમણક્ષેત્ર આશરે ૩ લાખ ૧૬ હજાર ચાજનનું છે જ્યારે મેરુપર્વતની તળેટીમાં (મેરૂપર્વત ને અડીને રહેલી ભૂમિ ઉપર) પડછાયાનું ભ્રમણક્ષેત્ર આશરે ફક્ત લગભગ ૩૧ હજાર ૬૦૦ ચાજનનું જ થાય.

જેથી જંગ્રુદ્ધીપની જગતી ઉપર સૂર્ય જ્યારે કલાકના આશરે ૧૫૦૦ ચાેજનની ઝડ-પથી ગતિ કરે ત્યારે મેરુપવે તની તળેટી પાસે પડછાયાની ગતિ કલાકના લગભગ ૧૫૦ ચાેજનની જ હાેય. પડછાયા કે પ્રકાશની આ ગતિ ક્ષેત્ર અપેક્ષાએ જ સમજવી.

પરંતુ ઉપરાકત ક્ષેત્રની અંદર પણ વૃત્તા-કાર પર્વતો તથા શિખરા વગેરે ઉપર પડતા સૂર્યના પ્રકાશના પડછાયાની ગૃતિની ઝડપ પણ ભિન્ન—ભિન્ન હોય. પર્વતોના વ્યાસ તથા પરિઘ ઓછા કે વધારે તેમ તે પર્વતો ઉપર પડતા પડછાયાની ગૃતિ પણ ઓછી—વધતી હોય. પર્વત કે શિખરાના જે પરિઘ હાય તેના અડતાલીસમા કે ચાવીસમા ભાગની ગૃતિની ઝડપ થાય.

(સંભવતઃ જંખૂદોષની જગતીની નજીકમાં આવેલા પવેતા કે શિખરા ઉપર પરિઘના ૨૪ મા ભાગની ગતિ–ઝડપ અને મેરુપવેતની નજીકના ભાગમાં આવેલાં વૃત્ત–પર્વતો કે શિખરા ઉપર પરિઘના ૪૮ મા ભાગની ગતિ–ઝડપ હોવાના સંભવ છે. છતાં પણ આ વિચારણા ઉપર વિશેષ વિચાર કરવાની આવશ્યકતા છે.

આપણું પરિચિત-પ્રચલિત વિશ્વ (હાલની શાેધાયેલી અને પરિચિત ભૂમિ) પણ સંભવતઃ લગભગ ૩૦ થી ૩૫ હજાર માઇલના પરિઘ-વાળું અને ચારેબાજુથી ઢાળ પડતું અને વચમાંથી ઉપરાક્ત ઊંચાઇવાળું ટેકરા સ્વરૂપ હાેય તેમ લાગે છે તેથી આ ભૂમિ ઉપર પડતા પડછાયાનીગતિ પણ આ ભૂમિના પરિઘના ૨૪ મા ભાગ જેટલી થાય.

સૂર્ય સીતા નકીના મુખ પાસે આવે ત્યારથી અને ભરતક્ષેત્ર પસાર કરીને સીતાદા નકી સુધી પહેાંચે તે દરમ્યાન સૂર્ય ને ચાવીસ કલાક થાય છે. તે જ ચાવીસ કલાક દરમ્યાન આપણા પરિચિત જગત ઉપર એક રાત્રિ-દિવસ થતો હોવાથી વર્તમાન જગતની પરિઘના ૨૪ મા ભાગની પડછાયાની ગતિ થાય.

ા વધુવવૃત્ત− રેખા ઉપર પરિઘ દાર્થ ગ ૨૪૦૦૦ માઈલ હેાવાથી વિધુવવૃત્ત રેખા ઉપર પડછાયાની ગતિ કલાકના આશરે ૧૦૦૦ માઈલની થાય.

વિષુવવૃત્ત-રેખા થી જેમ જેમ ઉત્તરમાં જઈએ તેમ તેમ પરિઘ ઓછા થતા હાવાથી જેમ જેમ ઉત્તર તરફ જઈએ તેમ તેમ પડછા-યાના ગતિ ઝડપ ઓછી થાય.

જયારે વિષુવવૃત્ત-રેખાથી જેમ જેમ દક્ષિ-ણમાં જઇએ તેમ તેમ પરિઘ વધવાથી પડછા-યાની ગીત-ઝડપ પણ વધતી જાય.

આ રીતે વિષુવગૃત્ત-રેખા ઉપર તથા તેની નજદીકના પ્રદેશા ઉપર પડછાયાની ગતિની ઝડપ આશરે કલાકના એક હજાર માઇલની થતી હાવાથી દર એક હજાર માઇલે એક કલાક માંડો સૂર્યોદય તથા સૂર્યાસ્ત થાય.

હિમાલયથી ઉત્તર-તરફના પ્રદેશામાં દર એક કલાકના સૂર્યોદયના અંતર વચ્ચે ૧૦૦૦ માઈલ કરતાં એાછા માઈલનું અંતર રહે જ્યારે વિષુવન્ન્તથી દક્ષિણના પ્રદેશામાં જેમ જેમ દક્ષિણમાં આગળ જઈ એ તેમ તેમ ૧૦૦૦ માઈલ કરતાં વધુ દ્વર અંતરે ૧ કલાક માઉા સૂર્યોદય કે સૂર્યાસ્ત થાય—

અમેરિકા અને ભારત વચ્ચે લગલગ ૧૦– ૧૧ હજાર માઇલનું અંતર હોવાથી આ કાર પુથી ૧૦–૧૧ ક્લાકનું અંતર સૂર્યોદય કે સૂર્યાસ્તમાં થાય છે. અને તેથી ભારતમાં દિવસ હોય ત્યારે અમેરિકામાં રાત્રિ અને ભારતમાં રાત્રિ હોય ત્યારે અમેરિકામાં દિવસ થાય છે.

ઉત્તર ધ્રુવ પ્રદેશ–ઉચ્ચ ટેકરા સ્વરૂપ વર્ત<sup>દ</sup>-માન જગતમાં છેક **મધ્યભાગે અને** ઉચ્ચપ્રદેશમાં આવેલા હાવાથી, ત્યાં ઘણા-લાંબા સમય સૂર્યપ્રકાશ રહી શકવાની સભાવના છે. એક સૂર્ય દૂર ચાલ્યા જાય તે જ સમયની લગભગ બીજા સૂર્યના પ્રકાશ ચાલુ થતા હાવાથી લાંખા સમય સુધી (લગભગ છ મહિના સુધી પણ) દિવસ ચાલુ રહેવાના સંભવ છે.

આ વિસ્તારને બીજું કાઇ ભૌગાલિક આવ-રેષ્ણુ ના નડતું હાય તા આ ભૂમિ ઉપર સદા— કાળ (બારેમાસ) દિવસ રહેવાની સંભાવનાની શક્યતા છે. પરંતુ આ ભૂમિને પણ (ઉત્તરધ્રુવ પ્રદેશને) તેના કરતાં પણ વધુ ઉચ્ચભૂમિનાં આવરણ નડતાં હાવાની સંભાવના છે.

તિએટ અને તેની આજુબાજુના પ્રદેશા (આશરે ૫૦-૫૫ અક્ષાંશવાળા પ્રદેશા) ઉત્તર-ધ્રુવ-પ્રદેશ કરતાં પણ વધુ ઊંચા હાવાની સંભાવના જણાય છે. (નદીઓના વહેણુ ઉપરથી ભૂમિની ઊંચાઇ-નીચાઇ જાણી શકાય છે.) અને તેથી કરીને સૂર્ય જ્યારે દ્ભરના મંડળા ઉપર રહીને ભ્રમણ કરે ત્યારે આ ઉચ્ચ ભૂમિ (૫૦-૫૫ અક્ષાંશવાળા પ્રદેશા) ના આવર-રણ ને લઇને ઉત્તરધ્રુવ ઉપર સૂર્ય પ્રક્રશ બિલકુલ ન પડે ત્યારે ત્યાં લાંબી રાત્રિ થાય.

ભારત અને અમેરિકા વચ્ચે ૧૦–૧૧ કલાક સૂર્યોદયનું અંતર અને છ-છ મહિના રાત્રિ— દિવસ થવાના કારણામાં આપણા વર્ત માન જગતની ભૌગોલિક-પરિસ્થિતિ કેવા ભાગ ભજવે છે? તેની સામાન્ય રૂપરેખા અમાએ અમારી મંદ-સ્થૂળ ખુદિ અનુસાર જે રીતે અમારી સમજમાં આવ્યું છે તે રીતે અમા અહીં જણાવીએ છીએ.

આના અર્થ એવા નથી કે જે અમાએ જણાવ્યું છે તે બધું સાચું જ છે. અને બધું આ રીતિએ જ ખને છે. તેવું નથી. પરંતુ આ રીતે છ-છ મહિના રાત્રિ–દિવસ થવામાં અને ભારત–અમેરિકા વચ્ચે ૧૦–૧૧ કલાકના સ્પેક્યિનું જે અંતર પડે છે. તે શાથી બને

છે ? તેમાં જે–જે કારણાથી આ રીતિએ બનતું હાય તેમાં કયા કયા કારણાની સંભાવના છે. ? તેમાં અમારી ખુદ્ધિમાં જે અમને ઠીક લાગ્યાં તે કારણા અમાએ અત્રે રજુ કર્યાં છે. છતાં પણ આ કારણા ન હાય અને બીજાં જ વધુ યાગ્ય કારણા પણ મળી આવે.

આજે પ્રત્યક્ષપણે જોઇ શકાય છે કે-

ભારત-અમેરિકા વચ્ચે ૧૦-૧૧ કલાક સ્પ્રેક્ષિયનું અંતર હાય છે. અને ધ્રુવપ્રદેશમાં છ-છ મહિના રાત્રિ-દિવસ હાય છે. અને તેનો ઇન્કાર આપણાથી કરી શકાય તેમ નથી. તેા પછી આ પરિસ્થિતિ, શ્રી જૈન-દર્શનની માન્યતા પ્રમાણે શક્ય છે કે નહિં? તેની જ અમાએ વિચારણા કરી છે.

શ્રી જૈન-દર્શનની માન્યતા પ્રમાણે પણ આ પરિસ્થિતિ પ્રમાણે હોઇ શકે તેવી શક્ય તામાં કઈ કઇ બાબતા કારણભૂત હાઇ શકે? તેવી અનેક કારણભૂત બાબતામાંથી અમાને જે-જે બાબતા કારણભૂત લાગી છે તે અમાએ અત્રે દર્શાવી છે.

ખીજા વિદ્વાન–મહાશયેાને પણ આ સિવાય જે–જે કારણા જણાય તે તે કારણ અવશ્ય તેઓ શ્રી રજુ કરે તેવી હું વિજ્ઞાપના કરૂ છું. જેથી આ વિષય ઉપર સારાે પ્રકાશ પાડી શકાય.

મને આશા છે કે જૈન વિદ્વાના આ વિષ-યમાં રસ લઇને વધુ મહેનત–ખંતથી સંશાધન કરશે તા જરૂર આપણે યાગ્ય વિગતા ભેગી કરી શકીશું. અને હાલના મુંઝવતા પ્રશ્નોના ઉકેલ કરી શકાશે.

અમાએ આ વિષયમાં જે–જે વિચારણા રજુ કરી છે તે કેવળ પ્રાથમિક–કક્ષાની જ છે અને તેથી તેમાં ઘણી ઘણી સ્ખલનાએ થવાના પૂરા સંભવ છે. આ વિષયમાં વિશેષ વાંચન—મનનની જરૂર છે. તદુપરાંત કેટલાક સ્થળા જેવાં કે ઉત્તરધુવ પ્રદેશ કે તેની નજીકના બે–ત્રણ માસના દિવસ-વાળાં સ્થાના, એાસ્ટ્રેલિયા–તથા તેની આજુ– બાજુના પ્રદેશા વગેરમાં જાત-નિરીક્ષણની ખાસ આવશ્યકતા છે.

આ સ્થાના ઉપર સૂર્યની ગતિ અને તેના પ્રકાર, ગ્રહ, નક્ષત્ર, તારા વગેરેની ગતિ–માપ વગેરેની જાત–નિરીક્ષણની ખાસ આવ-શ્યકતા છે.—

આ ઉપરાંત સમુદ્રની ભરતીના પ્રમાણ, પાણીની ખારાશનું પ્રમાણ, લાંબા રાત્રિ–દિવસ વખતે સૂર્યોદય–સૂર્યાસ્તનાં સ્થાના, લાંબા દિવસા દરમ્યાન સૂર્ય કેટલે ઊંચે જઇને કેટલી નીચાઈ સુધી જાય છે. ? તેની વિગતા તથા દક્ષિણુધુવ નજીકના તારા–નક્ષત્રાની ગતિની દિશા–ચાલ વગેરેની પણ જાત–નિરીક્ષણની ખાસ આવશ્યકતા છે.

આ બધાં નિરીક્ષણા બા**દ જે વિગતા** એકત્ર કરવામાં આવે તે વધુ આધારભૂત ઉપયોગી થઈ શકે.

આ નિરીક્ષણા કર્યા સિવાય જે વિચારણાએ એકત્ર થાય તેમાં ભૂલા થવાના વધુ સંભવ છે. અને તેથી તે વારંવાર ફેરવવી પડે.

જૈન સંઘના વિદ્વાના આ દિશામાં પ્રયત્ન કરીને ઝીણી–ઝીણી વિગતા એકત્ર કરીને કાર્ય આગળ ધપાવશે તો જરૂર આ વિષય ઉપર સારા પ્રકાશ પાડી શકાશે.

અમા આશા રાખીએ છીએ કે-શ્રી જૈન સંઘના વિદ્વાના આ વિષયમાં રસ લઇને આ ગૂંચવણ ભર્યા પ્રશ્નનું નિરાકરણ શાધવામાં પાતાના કિંમતી સમય અવશ્ય આપશે-એ અભ્યર્થના....

黑

વાસ્તિવિક વિજ્ઞાનની સાધના સાંસારિક જીવનમાં નથી, આ જગત ઈપ્ટ લાેક નથી, પ્રચલિત માર્ગ સિદ્ધિ માર્ગ નથી, બાહ્ય ખુદ્ધિજ્ઞાન યથાર્થ સાધન નથી, જીવનનું ઉદ્દેશ્ય, જીવનનું સત્ય અને જીવન માર્ગ પણ વિજ્ઞાનવાદમાં નથી, આ આજના વિજ્ઞાનથી અંજાયેલ માનવ ભૂલી બેઠાે છે.

એટલે જ ભૂલ્યાને સાચા માર્ગ અતાવવાની ઝું ખેશ મનમાં રાખી, જીવનમાં વાસ્તિવિક લક્ષ્યને સમજાવી તત્ત્વજ્ઞાનના માર્ગ ચીંધવાની ઉત્તમ ભાવનાથી બ્રાંતિ-મિશ્યાત્વ અવિદ્ય માહે, તૃષ્ણા, વગેરેના સાગરમાં ડાળાતી પ્રજાને અભ્યુદયના માર્ગે દારી જવાની ઇચ્છાથી પ્રયાસ કરવામાં આવે છે, તે અતિ આનંદના વિષય છે.



## ગુરુત્વાકધ<sup>°</sup>ણ

લે. રમણભાઇ ખત્રાભાઈ શાહ-અમદાવાદ

વૈજ્ઞાનિકા ખતાવે છે કે– " દરેક વસ્તુને તેના કરતાં માેટી વસ્તુ આકર્ષણ કરે છે."

રેતીના એક કહ્યુ પણ તેનાથી નાની વસ્તુને આકર્ષ છુ કરે છે. અને રેતીના કહ્યુંને તેનાથી માટા પદાર્થ આકર્ષ છુ કરે છે.

રેતીના કહ્યુને કાંકરી, કાંકરીને પત્થરના ટુકડા, પત્થરના ટુકડાને માટે પત્થર, માટા પત્થરને પર્વાતની શિલા, શિલાને પર્વાત.

એમ એક-એકથી માટા તથા વધુ વજન-દાર-પદાર્થી નાના-પદાર્થને પાતાના તરફ એ'એ છે.

તથા પૃથ્વીપરના નાના–માેટા તમામ પદાર્થને પૃથ્વી પાેતાના તરફ ખે<sup>\*</sup>ચે છે.

ખુરવીને સૂર્ય પાતાના તરફ આકર્ષે છે. અને સૂર્યને આકાશગંગાના મધ્યવતી સૂર્ય (કેન્દ્ર) પાતાના તરફ આકર્ષે છે.

આ રીતે-

"એક-એકથી ચઢીયાતા-બળવાળા પાતાનાથી-એાછા બળવાળાને પાતાની તરફ આકર્ષે છે."

આમ આધુનિક-વૈજ્ઞાનિકાનું મંતવ્ય છે!!! વળી જેઓ કહે છે કે-માટા ગુરૂત્વા-કર્ષણની હાજરીમાં આછા-ખળવાળું નાનું શુરત્વાકર્ષણ કામ કરી શકતું નથી. એટલે કે માટા ગુરુત્વાક**ર્ષણની હાજરીમાં** નાનું ગુરુત્વાકર્ષણ બળ નિષ્કળ **જાય છે**.

ઉદાહરણ તરીકે-હિમાલય ઉપરના સરાવરમાં રહેલ પાણીને હિમાલય પર્વ-તનું ગુરૂત્વાકર્ષણ હોય છે જ, પરંતુ પૃશ્વીના મધ્યબિ'દુનું આકર્ષણ વધારે હોવાથી લગ-ભગ ૨૦–૨૫ હજાર કૂટ ઉંચે રહેલ પાણીને નીચે પાડીને લગભગ ૧૦૦૦ થી ૧૫૦૦ માઈલ દ્વર સમુદ્ર ખેંચી જય છે. આ પાણીને હિમાલય જેવા માટા પર્વતનું ગુરૂત્વાકર્ષણ તા હાય છે જ.

અને તે પણ એકદમ નજીકનું અડીને રહેલું ગુરૂત્વાક પંણુ હોવા છતાં પણ તેને નિષ્કળ અનાવીને ૨૦ થી ૨૫ હજાર કૂંટ નીચે અને ૧૦૦૦ થી ૧૨૦૦ માઈલ દ્વર રહેલું ગુરૂત્વાક પંણુ પોતાના તરફ ખેંચી જાય છે.

આથી સમજી શકાય છે, કે—**હિમાલય** જેવા માેટા પર્વાતનું એકદ્દમ અડીને રહેલું ગુરૂત્વાકર્ષણ પૃથ્વીના ગુરૂત્વાકર્ષણ આગળ તાકાત વગરનું અની જાય છે. અને **હિમા**-**લય** પર્વાતના ગુરૂત્વાકર્ષણની અસર **ખીલકુલ** —સ્હેજ પણ કામ કરી શકતી નથી.

પાણીને પર્વાત તરફ રહેજ પશુ આકર્ષણ કે ખેંચાણ થઇ શકતાં નથી: આ રીતે હિમાલયના સાંનિધ્યમાં રહેલ હિમાલયના ગુરૂત્વાકર્ષણની મર્યાદામાં રહેલા પાણીને, પૃથ્વીના ગુરૂત્વાકર્ષણ આગળ હિમાલયનું ગુરૂત્વાકર્ષણ સ્હેજ પણ આઈ- હિમાલયનું ગુરૂત્વાકર્ષણ સ્હેજ પણ આઈ- હિમાલયનું ગુરૂત્વાકર્ષણ સ્હેજ પણ આઈ- હિમાલયનું ગુરૂત્વાકર્ષણ પાણ કરતાં અસંખ્યગુણ ખળવાળા સૂર્યોના ગુરૂત્વાકર્ષણ આગળ પૃથ્વીનું ગુરૂત્વાકર્ષણ પણ કામ કરી શકે નહિં.

અને સૂર્ય નું ગુરૂત્વાકર્ષ હુ પૃથ્વીના ગુરૂત્વાકર્ષ હુને નિષ્ફળ બનાવીને પૃથ્વી ઉપ-રથી કપાઇને રહેલા પતંગા, નાનાં-માટાં પક્ષીઓ, ઉડતાં એરાપ્લેના તથા જમીન ઉપરથી ઉંચે આકાશમાં બંદુક વડે છાડેલી ગાળીઓ વિગેરને પહુ સૂચે પાતાના તરફ એંચી લેવાં એઈએ.

વળી પૃથ્વીના વાતાવરણ **ખહાર ( પૃથ્વીથી** ૩૦૦ માઇ**લ** ઉપર ) ગએલી ચીજોને તેા **સૂર્યે** પાતાના, ગુરૂત્વાકર્ષણ વડે એ ચી લેવા જોઇએ

કારણ કે સૂર્ય અને પૃથ્વી વચ્ચે જેટલું અંતર મનાય છે તેના કરતાં પણ અત્યંત દ્વર દ્વર લગભગ ત્રણસા કાડ માઇલ જેટલા દ્વર રહેલા 'લુટા તથા પૃથ્વી કરતાં ઘણા જ માટા નેપ્ચ્યુન જેવા ગ્રહને જે પકડમાંથી છુટવા નથી દેતું તે સૂર્ય નું ગુરૂત્વાકર્ષણ ખળ પૃથ્વીના ગુરૂત્વાકર્ષણની મર્યાદામાં રહેલું કપાઈને ઉડી રહેલા પતંગા, નાના-માટા પક્ષીઓ, અને બંદુકમાંથી ઊંચે છાડવામાં આવેલ ગાળીઓને પૃથ્વીની જેમ હિમાલયની અસર નાબુદ કરીને હિમાલયના ગુરૂત્વાકર્ષણની મર્યાદામાં રહેલા પાણીને હિમાન લયના ગુરૂત્વાકર્ષણની અસર નાબુદ કરીને પાતાની પાસે ખેંચી લે છે.

તેવી જ રીતે સૂર્ય પણ શા માટે પાતાના તરફ ખેંચી લેતા નથી.

પૃશ્વીનું ગુરૂત્વાકર્ષ છુ અળ જે રીતે હિમાલયના સાંનિધ્યમાં તેના ગુરૂત્વાકર્ષ છુની મર્યાદામાં તેમજ તેને અડીને જ રહેલા પાણી ઉપર જેમ હિમાલયના ગુરૂત્વાકર્ષ છુની અસર થવા દેતું નથી, તેવી જ રીતે, પૃથ્વી કરતાં પણ અનેકગણું અળવાળું સૂર્યનું ગુરૂત્વાકર્ષ છુની અસર કપાઈને ઉડી રહેલા પતંગ, પક્ષીઓ, અંદુકની ગાળી ઉપર થવા દે.

પરંતુ આપેલું પ્રત્યક્ષ જોઈ શકીએ છીએ કે પૃથ્વીના બળ આગળ હિ**માહ્મયના ગુર્**ત્વાકર્ષાં અળની કાઈજ અસર દેખાતી નથી અને પાણીને ખેંચવા માટે રહેજ પ્રયત્ન સરખા પણ કરી શકતું નથી.

તેનાથી ઉલદું આકાશમાં કપાઈ ને ઉડી રહેલા પતંગ કે બ**ંદુકની** ગાળી ઉપર પૃથ્વી કરતાં અનેકગણા બળવાળા **સૂર્ય'ના ગુરૂ**ત્વા-કર્ષણની સહેજ પણ અસર દેખાતી નથી.

આવા પરસ્પર વિરાધાભાસી ગુરૂત્વાક**ષ ઘુની** કાર્ય વાહી અતાવી આપે છે કે–

વૈજ્ઞાનિકા તરફથી બતાવાતા ગુરૂ-ત્વાકષ<sup>્</sup>ણના આ નિયમ વાસ્તવિક ન**થી.** 

ન્યુટનના નિયમ પ્રમાણે કેરી નીચે પડવાનું કારણ પૃથ્વીનું ગુરૂત્વાકર્ષણ અતા-વવામાં આવે છે તે વાસ્તવિક નથી, પણ તેનું કારણ તદ્દન જુદું જ છે. કેરી નીચે કેમ પડે છે!

મી. ન્યુટને એક વખત ઝાડ ઉપરથી તૂટી ગયેલ કેરીને કે સફરજનને નીચે પડતાં જોઇ. તેમને વિચાર આવ્યા, કે ઝાડ ઉપર તુટી ગએલી કેરી ઊંચે આકાશમાં અથવા બીજી કાઇ દિશામાં જવાને બદલે જમીન ઉપર જ કેમ પડી ? તેના વિચાર કરતાં ગુરૂત્વાકપાં ખુના નિયમ શાધી કાઢ્યો.

તેઓએ શાધી કાઢ્યું કે દરેક માેડી વસ્તુ, નાની વસ્તુને પાતાની તરફ આકર્ષે છે, અને તે નિયમ મુજબ પૃથ્વી કેરીને આકર્ષલી હોવાથી કેરી નીચે પડી.

પર'તુ તેમણે શોધેલ આ નિયમ તેમણે સૌથી પ્રથમ શાધ્યા છે, એવી જે માન્યતા હાલમાં પ્રચાર પામેલી છે, તે સાચી નથી. ગુરૂત્વાકર્પણના નિયમ તા તેમના પહેલાં અનેક સહીઓ પહેલાં શાધાવા પામેલા છે.

ભારતીય વિદ્વાન આય ભટ્ટે વિક્રમના ત્રીજા સૈકામાં તે જાહેર કરેલા છે. એટલું જ નહિ પરંતુ જ્યારથી પૃશ્વી ફરતી હાવાની માન્યતા પ્રચારમાં આવેલી છે. ત્યારથી અથવા તેના નજીકના થાડા કાળ પછી આ માન્યતા અસ્તિત્વમાં આવેલી હાવા જોઇએ, કારણ કે ગુરૂત્વાકર્ષણની માન્યતા સ્વીકાર્યા સિવાય પૃથ્વી ફરતી હાવાની માન્યતા ટકી શકે તેમ નથી.

માટે ગુરૂત્વાકર્ષ શુના આ નિયમ ન્યુટનની શાધ છે તેમ કહી શકાય નહિં, પરંતુ પૃથ્વી ક્રતી હાવાની માન્યતા જેટલી જૂની છે તેટલા જ જૂના કાળથી આ માન્યતા એાછા વત્તા પ્રમાશુમાં પ્રચારમાં આવેલી હોવી જોઇએ.

છતાં **ગુરૂત્વાકર્ષ ણુના આ** નિયમ પણ ઘણી વિચારણા માંગી લે તેવાે છે. ગુરૂત્વા-ક્ર**ષ ણુ દ**રેક પદાર્થ ઉપર એક સરખી રીતે અસર કરી શકતું નથી, પરંતુ પદાર્થના ગુણ –ધર્મ પ્રમાણે એાછા વત્તા પ્રમાણમાં જ અસર કરે છે

જેથી કરીને પૃથ્વી પાતાની ધરી ઉપર દૂમતી વખતે તથા સૂર્યની આજીબાજી પ્રદ-ક્ષિણા કરતી વખતે કપાઈ ગએલ આકાશમાં ઉડતા પતંગ, નાના માટા પક્ષી, જમીન ઉપરથી ઊંચે આકાશમાં છાડવામાં આવેલી ખંદુકની ગાળી, નાના–માટા એરાપ્લેના તથા હલકાં–ભારે વાદળા વગેરેને એક સરખી ઝડપી ગતિથી પાતાની સાથે ખેંચી લઇ જઈ શકે નહિ.

શ્રી જૈન દર્શને આ બાબતમાં પુદ્-ગલોના ગુણુ-ધર્મનું જે વર્ણન બતાવેલું છે તે ખૂબ સમજવા જેવું છે, અને તેથી ઝાડ પરથી કેરી નીચે પડવાનું કારણ પણ સમજ શકાય છે.

શ્રી **જૈન દર્શ'ને** ચાર પ્રકારના ધર્મ વાળા પુદ્દગલાે અતાવેલા છે.

- (૧) ગુરૂ સ્વભાવી (૨) લઘુ સ્વભાવી
- (૩) ગુરુ–લઘુ સ્વભાવી (૪) અગુર્–લઘુ સ્વભાવી

આ ચાર પ્રકારના પુદ્દગલા વિશ્વમાં ભરચક પ્રમાણમાં રહેલા છે.

- (૧) ગુરૂ-પત્થર, માટી, પાણી, ધાતુ વગેરે નીચે જવાના સ્વભાવ-વાળા.
- (ર) લઘુ–વરાળ, ધુમાઉા વગેરે ઊ'ચે જવાના સ્વસાવવાળ!.
- (૩) ગુરલઘુ-વાચુ, વાદળ, જ્યાતિષ્ક વિમાના વગેરે તિચ્છાં ગમન કરવાના સ્વભાવવાળા.

(૪) અગુરૂલઘુ-શ્રાકાશમાં સ્થિર રહે વાના સ્વભાવવાળા. (વૈમાનિક દેવાનાં વિમાન તથા સિદ્ધશિલા વગેરે).

આ ચાર પ્રકારના સ્વભાવવાળા પુદ્દગલા વિશ્વમાં ભરચક પ્રમાણમાં રહેલા છે, અને પાત-પાતાના સ્વભાવ મુજબ જ ઊંચે, નીચે કે તિચ્છી ગતિ તરફ ગમન કરે છે, તથા અગુરૂલઘુ સ્વભાવવાળા સ્થિર રહે છે.

કેરી નીચે પડી તેનું કારણ પણ તે ગુર્-સ્વભાવી પુદ્દગલ હોવાથી નીચે પડે છે. જ્યારે લઘુ સ્વભાવી, વરાળ, ધુમાડા, અગ્નિની જ્યાત, વગેરે પૃથ્વી તરફ નીચે નહિ જતાં લંચે-ઉપર ચડે છે, તેને પૃથ્વીનું કહેવાતું આકર્ષણ બીલકુલ ખેંચી શકતું નથી.

વાદળ, હવા, વગેરેને પવન આદિ બીજા કાઇનું દબાણુ, ખેંચાણુ કે ધક્કો ન લાગતા હાય ત્યારે તિચ્છી ગતિએ કાયમ ગમન કરતા રહે છે, પરંતુ તે ઊંચે જતા નથી કે પડતા નથી.

આ રીતે દરેક પદાર્થ પાતાના ગુણ-ધર્મ પ્રમાણે જ નીચે, લાંચે કે તિચ્છી ગતિએ ગમન કર્યા કરે છે, અને તે પ્રત્યક્ષ જોઈ શકાય છે.

જે નાના પદાર્થ ને માટા પદાર્થ નું ગુરૂત્વા-કર્ષ છુ જ માનવામાં આવે તેં હિમાલય પર્વત ઉપર ૨૦ થી ૨૫ હજાર ફૂટ ઊંચે રહેલું પાણી નીચે ઉતરીને ૧૦૦૦-૧૨૦૦ માઇલ મુસાફરી કરીને (સિ'ધુ, ગંગા, પ્રદ્યપુત્રા) સમુદ્રમાં ચાલ્યા જય છે તેને હિમાલય પર્વતનું ગુરૂત્વાકર્ષ છુ પકડી રાખીને દ્વર જવા દેત નહિ વળી હિમાલય ઉપર રહેલા એજ પાણીની નજીકમાં રહેલા પત્થરના છુટા પડી ગયેલા ડુકડા તો જ્યાં પડયા હાય ત્યાંના ત્યાં જ (પાણીના વહેલુમાં આવતા હોય નહિ તેવા) પડી રહે છે, તે પર્વત ઉપરથી નીચે પડી જતા નથી. કે, સમુદ્ર તરફ ખેં ચાઈ જતા નથી પરંતુ જ્યાં હોય, ત્યાંના ત્યાં જ પડચા રહે છે.

જો પૃથ્વીનું ગુરૂત્વાકર્ષે છુ ત્યાં રહેલા પાણીને આકર્ષ છુ કરતું હોય તા, ત્યાં પડેલા પત્થરના ટુકડાને પછુ પાતાના તરફ ખેં ચવાના પ્રયત્ન કરત.

શું પૃથ્વીનું આકર્ષણ પાણીને લાગે છે, અને પત્થરના ડુકડાને નથી લાગતું?

અથવા શુ**ં હિમાલય પર્વત પત્થરના** ટુકડાને પકડી રાખે <mark>છે અને પાણીને પકડી</mark> રાખતા નથી ?

શું એક જગાએ પૃશ્વીનું અને **બીજ** જગાએ **હિમાલય પર્વતનું એમ નનુદાં** જીદાં આકર્ષણ કામ કરે છે ?

वणी याणुनि ये।ताना तरह आडपंवाने। सडेज पण प्रयत्न िक मासयनी गुइत्वाहपं ध्र शिक्त हरी शहती नथी, तथा पाणु सडेज पणु पर्वतना पत्थरा तरह आहर्षातुं नथी, ते हडीहत छे.

ખરી હકીકત એ છે કે-પત્થર અને પાણીના ગુણ-ધર્મ (સ્વભાવ) જીદા છે. પાણી રહેજ પણ રસ્તો મળતાં નીચાણ તરફ જવાના સ્વભાવવાળું છે.

અને તેથી જ તે છેક સમુદ્ર સુધી ઢાળા-વના માર્ગે પહેાંચી **જાય છે, તે** પૃથ્વીના ગુરૂત્વાકર્ષ થુથી નહિ પરંતુ પાતાના સ્વ ભાવના કારણે જ સમુદ્ર સુધી પહેાંચી જાય છે.

વળી એજ હિમાલય પર્વતના મથાળે જ્યાં બાજુમાં માટી ઊંડી ખીછુ હાય તેની બાજુમાં જ ધાર ઉપર ઉભા રહીને એક પત્થરના ટુકડા એકદમ સીધા ઉંચે ઉછાળીએ તા ટુકડા સીધા જ આપશે જ્યાંથી ઉછાળી હેં.

તે વખતે બાજાની ખીશુ તરફ ખેંચાઇ જશે નહિ, તેમજ એકદમ સીધી ઊંચે પાણીની પિચકારી ઉઠાવવામાં આવશે તો તે પાણી પણું જે પવન નહિ હાય તા સીધું જ પાછું ત્યાંને ત્યાં જ આવશે. પરંતુ ખીશુ તરફ એ ચાઈ જશે નહિં.

જે પૃથ્વીના મધ્યભિંદુનું ગુરૂત્વાકર્ષણ કાર્ય કરતું હોય તા તિચ્છી (ત્રાંસી) ગતિ-માંથી પણ પૃથ્વીના ગુરૂત્વાકર્ષણે ઉપરાક્ત ઉછાળેલા પત્થરના ડુકડાને તથા પાણીને પાતાના તરફ ખેંચીને ખાઇમાં લઇ જવાં જેકેએ, પરંતુ પર્વત ઉપર રહેલા પત્થરના ડુકડા કે લેંગ સીધી લીડીમાં ઉછાળેલા પત્થરના ડુકડા કે લેંગ સીધી લીડીમાં ઉછાળેલું પાણી કાઈ પણ પ્રકારની તિચ્છી ગતિમાં થઇને ખાઈમાં પડતાં નથી, પરંતુ સીધી લીડીમાં લેંગ નીચે ઉછાળેલા પદાર્થી સીધી લીડીમાં જ નીચે પડે છે.

તે જ ખતાવે છે કે ઉપરાક્ત પદાર્થોના સ્વભાવ-ગુણુ જ નીચે પડવાના છે. જે પૃથ્વીનું મધ્યબિંદુ આકર્ષણ કરતું હાેય તાે જે ઉપરાદ્યા લેકા પ્રાથમાં હુકઢાને તથા ઉછા- બેલા પાણીને બીજો કાેઈપણ અટકાવ નહિ હાેવાના કારણે ખાઈ તરફ ખેંચી લાવત.

જયારે પર્વાત ઉપર રહેલું પાણી રસ્તો મળતાં વહી જઈ ને છેક દરિયા સુધી પહેાંચી જાય છે, અને તેને પર્વાતનું ગુરૂત્વાકર્ષણ પણ રાકી શકતું નથી.

આ હકીકતા ખતાવે છે કે, **દરેક પદાર્થી** પાતાના જ ગુણ-ધર્મ (સ્વભાવ) પ્રમાણે કાર્ય કરે છે.

ગુરૂ સ્વભાવી પદાર્થના સ્વભાવ સીધી લીટીમાં નીચે પડવાના છે, તેમાં પણ ગુરૂ સ્વભાવી પાણી નીચાણુ તરફ વહી જવાના સ્વભાવવાળું છે.

વળી લાખંડ કે પત્થરના એકદમ ઘસીને લીસા બનાવેલા ગાળા પણ પવેલી નીચે સુધીના ઢાળ સારા હશે તા રગડતા રગડતા નીચે પહેાંચી જશે, તે કાંઇના ગુરૂત્વા-કંષે ખુંથી નહિં, પરંતુ પાતાના ગુરૂ સ્વભાવને કારણે જ. એ જ્યારે રગડે છે ત્યારે પવેલનું ગુરૂત્વાકર્ષણ ત્યાં કાંઇ જ અટકાવ કે પાતાના તરફ ખેંચાલ કરી શકતું નથી.

વળી લાહ ચું ખકમાં લાખંડને આકર્ષ-વાની શક્તિ રહેલી છે, અને તેથી પાતાની આકર્ષણ શક્તિની મર્યાદામાં રહેલ લાખંડને પાતાના તરફ ખેંચી લે છે. ત્યારે પૃથ્વીનું ગુરૂત્લાકર્ષણ તેને અટકાવી શકતું નથી.

જે લાહેચું બકના નાના સરખા કકડા તેની શક્તિના પ્રમાણમાં બીજા લાખ ડના ડુકઠાને પૃથ્વીના ગુરૂત્વાક ષેંણના પંજામાંથી ઉપાડીને પાતાના તરફ ખેંચી લે છે તા હિમાલય જેવડા માટા પર્વત નાનકડા પત્થરના ડુકડાને શા માટે ખેંચી શકતા નથી! આથી સાબિત થાય છે કે-લાેહ ચુ'બકમાં આકર્ષ'ણ-શક્તિ છે, પર તુ હિમાલય જેવડા માેટા પર્વ'તમાં ગુરૂત્વા-કર્ષ'ણ શક્તિ નથી.

વળી જે પૃથ્કીની ગુરૂત્લાકર્ષણુ શક્તિમાં ૧૦૦ માઈલ ઊંચે રહેલા પાંચ મણના પત્થરને નીચે ખેંચી લાવવાની શક્તિ હેાય તા નદીમાં વહેતા પાણીને વહેવા દેત જ નહિ, પરંતુ સ્થિર પકડી રાખત

વળી સ્થિર એવા તળાવના પાછીને પવનની એક સામાન્ય લહરી પણ હલાવે છે તે હલાવી શકત નહિ, અને પવનથી હાલી રહેલા પાણીને સ્થિર કરી નાખત.

ઝાડ ઉપર રહેલા કાઇપણ પાંદડાં ટટ્ટાર ઊંચાં રહી શકત નહિં, ખધાં જ પાંદડાં જમીન તરફ એકદમ ઝૂકી ગએલાં રહેત.

ભાય ઉપર પડેલા કાગળના ટુકડાઓને પવન ઉડાડી શકત નહિ

જે પૃથ્વીનું શુરૂત્લાકર્ષ શું લગભગ ર\ શું લાખ માઇલ દ્વર રહેલા ચાંદ્ર જેવા માટા ઉપગ્રહને પણ છટકવા દઇ શકતું નથી. તે શું પવનને પાતાની પદ્ધડમાં રહેલા કાગળના ટુકડાને કે પાંદડાને ઉઠાવવા દે ખર્ ? પક્ષીઓને આકાશમાં ઉડવા દે ખર્ ? તથા મનુષ્યને ચાલવા માટે પગ ઉંચા કરવા દે ખરૂં?

ચાંદ્ર જેવા ઉપગ્રહને રફ લાખ માઇલ દૂરથી પકડી રાખનાર પૃથ્વીનું ગુરૂત્વાકર્ષણ બળ જમીન ઉપર પડેલા કાગળના ડુકડાને કે ઝાડના પાંદડાને પવનથી ઉડવા દઇ શકે નહિ, પક્ષીઓને આકાશમાં ઉડવા દે નહિ, અને માણસોને ચાલવા માટે પગ પણ ઊંચા કરવા દે નહિં.

પરંતુ આપણે જોઇ શકીએ છીએ કે, નજીવા પવન પણ ઝાડના પાંદડાં હલાવે છે. જમીન ઉપર પડેલા કાગળના ડુકડાને કે ઝાડના પાંદડાને ઉડાડે છે, તથા પક્ષીઓ આકાશમાં ઉડી શકે છે, અને માણસા ચાલવા માટે જમીનથી પગ ઉપાડી શકે છે, તે અતાવે છે કે પૃથ્વીનું કાઇપણ પ્રકારનું ગુરુત્વાકપણ લાગતું નથી.

વળી કેટલીકવાર એમ પણ જણાવવામાં આવે છે કે જ્યારે આપણે ચાલુ ટ્રેનમાંથી નીચે ઉતરવાના પ્રયત્ન કરીએ છીએ ત્યારે આપણે જો જે દિશામાં દ્રેઇન ચાલતી હોય તેનાથી અવળી દિશામાં ચાલવાના પ્રયત્ન કરીએ તો આગગાડી ( દ્રેઇન)ના ગુરૂત્વા-કર્ષણના કારણે દ્રેઇનની ગતિની દિશામાં દિશામાં ખેંચાઇ છીએ, અને તેથી કાઇવાર અકસ્માત પણ થઇ જાય છે, અને આ રીતે આગગાડીની ગતિની દિશામાં ખેંચાવા માટે દ્રેઇનનું ગુરૂત્વાકર્ષણ માનવામાં આવે છે.

પરંતુ આના જો વિચાર કરીશું તા તે ગુરૂત્વાકર્ષણ આગગાડીનું હાતું નથી, ઉભી રહેલી આગગાડીનું બિલકુલ ખેંચાણુ થતુ નથી, પરંતુ જયારે ખૂબ ગતિમાં હાય ત્યારે જ આ પ્રકારનું ખેંચાણુ થાય છે. અને તે ખેંચાણુ આગગાડીનું નથી પરંતુ આગગાડીનું નથી પરંતુ આગગાડીની ઝડપી ગતિના કારણે પવનના ઝપા-ટાના ધક્કાને કારણે જ ગાડીની ગતિની (દિશામાં ખેંચાણુ થાય છે, સ્થિર ગાડીનું આકર્ષણ કે ખેંચાણુ થીલકુલ હોતું નથી.

આ રીતેં સૂર્ય, ચંદ્ર તથા તારા વગેરે પણ જ્યારે ખૂબ ઝડપથી ગતિ કરતા હોય છે. ત્યારે આજીબાજીની હવામાં ધક્કા લાગે અને તેના પરિણામે હવા ગતિમાન બને ને ગતિ-માન હવામાં તેની નજીક આવતા પદાર્થો પણ હવાની સાથે ખેંચાય.

ઝડપથી ઉડતા એરાપ્લેનાના પણ આ પ્રમાણે તેની આજુબાજુની હવામાં ધક્કો લાગે અને તેના પરિણામે એાછા વજનવાળી વસ્તુએા પણ શકચ પ્રમાણુમાં ખેંચાય, પરંતુ આ ખે ચાથુ ગુરૂત્વાકર્ષ થુને કારણે નથી, પર તુ હવામાં લાગતા ધક્કાને કારણે જ હાય છે.

સૂર્ય, ચંદ્ર, તારા આદિ ગતિમાન હોય ત્યારે જ આ પ્રકારનું ખેંચાણ ઉત્પન્ન થાય છે, સ્થિર હોય ત્યારે થતું નથી, પૃથ્વી પણ જો ગતિમાન હે.ય તા જ આ પ્રમાણે ખેંચાણ થઈ શકે પરંતુ પૃથ્વી સ્થિર હાવાથી આ પ્રકારનું ખેંચાણ કરી શકે નહિ.

XX

### 

વર્તમાનકાળમાં વિતાન-જગત અને ધાર્મિક જગતમાં આત્ય તિક વિરાધ અને સંઘર્ષ જેવું દેખાય છે.

ઉપાસના, અધ્યાત્મ–વિચાર, ધર્મ–કર્મ આદિની વાૉા આ આણુવિક-યુગમાં પુરાણી, સારહીન અને મ્યુઝિયમમાં મૂકી રાખવા જેવી કહેવાય છે.

વિત્રાત વડે અપાયેલા અસંખ્ય ભૌતિક સુખ–સમૃદ્ધિના સાધનાને પ્રાપ્ત કરી માનવતી માનવતા લુપ્ત બની પાશવિકતામાં પલટાઈ રહી છે

અધર્મના વ્યવહાર જાણે માનવના ધર્મ જ ભની ગયા હાય તેમ સ્વાકારાય છે.

ધર્મના અભાવમાં મનુષ્યના જીવનમાં કામવાદ, કામચાર, કામભક્ષ વિગેરે રૂપે સ્વચ્છેવાદ ફૈલાતા દેખાય છે.

ખરેખર તા વિજ્ઞાન માત્ર ઇંદ્રિય ગાચર વિષયા સુધી જે સીમિત છે. માન-વીય જીવનના મૂલ્યોના વિચાર તેની સીમાથી પર છે.

#### FRENERICAL RULE SELECTE COLOR FOR FRENCH FRE



## માનવનું ચંદ્ર ઉપર ઉતરાણ

ડા. પ્રહ્લાદ ગ. પટેલ M.A Ph.D. વડનગર

ભારતીય-સંસ્કૃતિ ચિર'તન-સંસ્કૃતિ છે. ઈજપ્ત, રાેમ, શ્રીસ, બેબિલા-નિયાની સંસ્કૃતિએા કચારનીયે કાળના ગત માં વિલીન થઇ ગઇ.

રામ-એથન્સના સુવર્ણ-યુગા પહેલાં તા ભારતમાં શ્રમણ-પ્રાહ્મણ સંસ્કૃતિ શતદલ ક્રમલશી કાલી-કૂલી હતી. તેના મહામની દેષ્ટાઓએ ચિંતન-સાગરમાં ડૂબકી મારીને સમય માનવ જાતને સનાતન-સત્યાનાં માતીની ભેટ ધરી હતી.

ભારતીય સંસ્કૃતિ તપાવનની સંસ્કૃતિ છે. તેના જન્મ ઉછેર, સન્માર્જન અને સંવર્ધન વગેરે વીતરાગી દિવ્યાત્માએ ના સાન્નિધ્યમાં થતાં તેને ગળથૂથીમાં જ સત્ય અને દિવ્યતાનાં ચાઢણ અપાયાં છે.

પરિણામે હજારા વર્ષોથી તેની સનાતન-તામાંથી કાંકરી ખરી નથી, અને કાળની પ્રચંડ થપાટા વચ્ચે પણ ટકી રહી છે

આજે સર્વત્ર વિજ્ઞાનની અદ્દલુત સિદ્ધિ-એાના ઝળઝળાટ દેખાય છે, છતાં તેના સિદ્ધાંતાની અક્ષુષ્ણુતાકે સનાતનતા કેટલી ?

પ. પૂ. ઉ. શ્રી ધમ<sup>°</sup>સાગરજીમ શ્રીના શિષ્યરત્ન ૫. પૂ**. પ**ે. શ્રી અલયસાગરજી મહારાજશ્રીએ, અવકાશ-યુગમાં પ્રવેશતા વિજ્ઞાનની સત્યતા તપાસવા આપણા પ્રાચીન– ગ્રંથાનું ઊંડું અવલાેકન કર્યું; વર્તામાન– ભૂગાેળનું પરિશીલન કર્યું. વિશ્વના મૂર્ધન્ય– વૈજ્ઞાનિકા, ખગાેળવેત્તાએા સાથે પત્ર વ્યવહારા કર્યાઃ

જીવનની પા સદીથી ય ઝાઝેરા સમય જપ-તપ અને અધ્યાત્મની સમાન્તર સત્ય માટે તપશ્ચર્યા આદરી.

અથી 'તીથે' કર' હિન્દી સામયિક, ( ઇંદોર M. P.)ના સંપાદક હૈા. નેમિચંદ જૈને તેમની સત્યનિષ્ઠતા અને તપઃ પૂતતાને મુગ્ધતાથી બિરદાવી છે, અને " ભૂગાળ અંક" માટેની બે દિવસની લીધેલ મુલાકાતમાં તેઓશ્રીને કીતિ – કાંક્ષા રહિત 'કળીર' કહ્યા છે.

પૂ. પં. શ્રી અભયસાગરજી મહા-રાજશ્રી પાસે કાઇ શાળા-મહાશાળાનું અધ્યયન કે ઠીબ્રી નથી, છતાંય પ્રાચીન જૈન ભૂગાળ અને વર્તમાન ભૂગાળનું તેમનું અધ્યયન આશ્ચર્યકારક છે, તેથી જ તા વિધની કેટલીક ભૂગાળ-ખગાળની સ'સ્થાએા તેમના તરફ આદરથી જુએ છે અનેક વિષયના મર્મારા તેમની મુલાકાતે આવે છે. માનવ જાતની એ કમનસીબી છે કે— તેણે સમર્થ ચિંતકાની તથા સત્યાન્વેષી-એાની તેમની હયાતીમાં ઉપેક્ષા જ કરી છે. પછી આવનાર પેઢીઓએ તેમની નિષ્ઠા સામે નત-મરતક બની તેમનાં માર્ગ દર્શન શિરા-માન્ય ગણ્યાં છે; પછી તે સાક્રેટીસ હાય કાપરનિક્સ હાય; ગેલેલિયા હાય કે ગાંધી હાય. ઝેરના પ્યાલા, ક્રોસ, બંદુકની ગાળી કે ઉપેક્ષાનાં આવરણા આવા જીવન– વીરાને અનુભૂત સત્યમાંથી રજમાત્ર પણ ચલિત કરી શક્યાં નથી.

પૂ. **અલયસાગરજી મહારાજ** આવા અલગારીએાની પંગતમાં બેઠેલ સત્ય શાધક છે.

પુજ્યશ્રીએ ભૂગાળ-ખગાળનાં સંશાધના માટે પાલ'તાણામાં ''જ'અદ્વીપ નિર્માણ ચાજના'' નામે એક સંસ્થા ઊભી કરી છે.

આ સ'સ્થા, સત્ય શાધક ભૂગોળ-ખગાળજ્ઞા માટે પરમ તીર્થ રૂપ બની રહેશે.

પ્રસ્તુત લેખમાં ચંદ્રયાત્રા સંખંધી રજૂ-આત પૂ. અભયસાગરજી મહારાજશ્રીના તાત્ત્વિક ચિંતનનું સુસંકલન માત્ર છે.

વર્ત માન-ભૂગાળની દૃષ્ટિથી વિચારતાં ''માનવીની દૃષ્ટિ–મર્યાદામાં આવતી પૃથ્વીને જ પૃથ્વી માની બેસવું'' એ ભૂલ ભરેલું છે.

સંપૂર્ણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી ચૂકેલા તીર્થ કર ભગવંતાએ તેમજ અન્ય દિવ્યાત્માએ એ સમગ્ર જગતને હસ્તામલકવત્ નિહાળીને આગમગ્ર થા તેમજ અન્ય પુરાષ્ટ્ર ગ્રંથામાં તેનું સવિસ્તર વર્ણુન કરેલું છે.

ચૌદ રાજલાકના સવિગત વર્ણન સાથે જ'અૂદ્ધીપનું પણ વિગતે નિરૂપણ છે. બ્રાહ્મણ શ્રંથાના "**સાગવતપુરાણુ"માં** પાંચમા સ્કંધના સાળમા અધ્યાયમાં ભૂમંડ-ળતું સવિસ્તર વર્ણન છે.

આ રીતે લાેક-સ'સ્થિતિનું, આગમિક કૈ પાૈરાણિક સ્વરૂપ આધુનિક યુગમાં માનવણ-દ્ધિને સુગમ નથી;

પણ એના અર્થ એવા નથી કે જે "પ્રત્યક્ષ નથી તેનું અસ્તિત્વ જ નથી ?" ખરેખર! તેા આગમિક-પૌરાશિક દિવ્યાતમાં એમએ કાઇ પણ પ્રકારનાં વૈજ્ઞાનિક સાધના વગર માત્ર આંતર-પ્રતિભાશી જેયેલાં ખગાળ-ભૂગાળ જયાતિષનાં રહસ્યા આધુનિક વૈજ્ઞાનિકોને નવીન સંશોધન રૂપે હાથ લાગી રહ્યાં છે.

ત્યારે ખુદ વૈજ્ઞાનિકા અને ખંગાળવેત્તાએ પણ આપણા પૂર્વજોની ખુદ્ધ-પ્રતિભા સામે નતમસ્તક બની જાય છે.

જૈન આગમ ચ'શામાં તેમજ અન્ય ચ'શામાં વિજ્ઞાન અને ખગાળને લગતું વિપુલ સાહિત્ય આજે પણ અસ્તિત્વ ધરાવે છે;

જો કે કેટલાક મૂલ્યવાન ચંથા અને તેમના ઉપરની ટીકાચ્યા કાળના પેટાળમાં વિલીન થઇ ગઇ છે.

વિજ્ઞાનને લગતા ગ્ર'થામાં 'સૂય' પ્રજ્ઞપિત' અને 'ચ'દ્રપ્રજ્ઞપિત' નાંધ પાત્ર છે.

ડા. વિન્દ્રનિટઝ તા આવા બ્ર'થાને વૈજ્ઞાનિક બ્ર'થ માને છે. અને ડા. શુબ્રિ'ગના મતાનુસાર ''સૂપ્ય' પ્રજ્ઞપ્તિ" વર્ત માન વૈજ્ઞાનિક બ્ર'થ છે, વૈજ્ઞાતિકાની દૃષ્ટિએ પણ અમૂલ્ય બ્ર'થ છે.

www.jainelibrary.org

આ બ્ર'થમાં જ્યાતિષ અને ગણિત પર ગ'ભીરતાથી વિચાર કરવામાં આવ્યા છે અને તેના અધ્યયન વગર ભારતીય—જ્યાતિષના ઇતિહાસને સમજ શકાય તેમ નથી.

જૈનદર્ષિ અનુસાર **ભૂ**ગાળ**નું** સ્વરૂપ **આ** પ્રકારનું છે :

ચૌદ રાજલાકના-મધ્યભાગ-તિય ગ્લાકમાં અસંખ્યદ્વીપા અને સમુદ્રો છે. તેમાં મનુષ્યોના વસવાટમાત્ર જંખૂદ્વીપ-ધાતકી ખંડ-અને અધે પુષ્કરાવત દીપ એ અહીદ્વીપમાંજ છે.

ખાકીના દ્વીપામાં મનુષ્યા ઉત્પન્ન થતાજ નથી) અહીદ્વીપની ખહાર સૂર્ય-ચંદ્ર વગેરેનાં વિમાના સ્થિર હાય છે. ગતિશીલ હાતાં નથી.

તિચ્છોલાેક અસંખ્ય યાજનાના છે. તેમાં મનુષ્યલાેક માત્ર ૪૫ લાખ યાજનના જ છે.

પૃથ્વીતું આટલું વિસ્તૃત સ્વરૂપ વર્ત-માન દુનિયાને ભલે કાલ્પનિક લાગે, પરંતુ ખગાળની દેષ્ટિએ તેમાં કશું આશ્ચર્યજનક નથી.

ખગાળમાં જોવા મળતાં અવનવાં રહ-સ્યાથી વર્તમાન વૈજ્ઞાનિક યુગ પછ્યુ દિગ્મૂહ ખની જાય છે.

જેમકે 'હિન્દુસ્તાન–ટાઇમ્સ'માં એક વખતે એક રશિયન વૈજ્ઞાનિકનું વિધાન હતું કે—

આપણું જે પૃથ્વી ઉપર રહીએ છીએ ને જાણીએ છીએ તેનાં કરતાં તે એક કરાેંદ્ર ગણી વધુ છે.' એક સમયે રશિયન વૈજ્ઞાનિકાેંએ સલામત ભૂમિ માટે ઉત્તર ધ્રુવ તરફ નજર કરી ત્યાં તેમણે રડાર ગાેઠવ્યું તાે ત્યાં ૨૫ હજાર ચારસ માઇલના ભૂમિ વિસ્તાર તેમની નજરે પડયાે.

ત્યાં જવા માટે તેમણે અદ્યતન સાધના દ્વારા પ્રયાસા કર્યા, પરંતુ તમામ પ્રયાસા નિષ્ફળ ગયા; તે ભૂમિ ઉપર તેઓ જઈ શકયા નહીં.

"લાંડન સાસાયટી ફોર રીસચ<sup>૧</sup>'' ના પ્રમુખ છ. એન. એમ ટેરિલે પ્રમુખ તરીકે પાતાના એક ભાષણમાં કહ્યું હતું કે-

"એમ માનવાને કાઈ કારણ નથી કે જગતની નાંધ લેવાની આપણી ઈન્દ્રિયાની મર્યાદા આવી જાય ત્યાં કુદરત અડકી જાય છે, અને એ હદની બહાર કાઈ જીદાજ નિયમા ન પ્રવતે"

અમેરિકન વિદ્વાન ધ્રુકે નાંધ્યું છે કે "આપણી પૃથ્વી જેવી બીજી ૧૦ કરાેહ પૃથ્વીઓ હાેવાનું જાલાય છે." (ધર્મ-યુગ-૮-૭-૬૭)

આ સવે<sup>૧</sup>નું પરીક્ષ**ણ** કરતાં **સહજ રીતે** સમજી શકાય છે કે—

અત્યારે આપણા મનમાં વૈજ્ઞાનિ-કાએ દઢ કરેલ સિદ્ધાંતા કે સંશાધના અ'તિમ સત્ય નથી:'

આથીજ એક જમેન ગૈજ્ઞાનિકનું માનવું છે કે— "વિજ્ઞાન હજુ પાતાની બાલ્યાવસ્થામાં છે અને વિજ્ઞાન વહે જે જણાયું છે, તે અંતિમ સત્ય નથી."

બન્દ્રન્ડિ રસેલ જેવા વિશ્વ-વિખ્યાત ચિંતકનું આ દિશામાં જે મ'તવ્ય છે તે પથ ખૂબ મનનીય છે. '' માનવ જીવનમાં વિજ્ઞાને અત્યારે એક તાત્ત્વિક સ્થાન પ્રહેણું કર્યું' છે... ધર્મની પ્રાચીનતા વિષે આટલા વિધાસપૂર્વંક કહી શકાય તેમ નથી, છતાં વધારે સંભવ છે કે ધર્મના વિકાસ કલાની સાથે થયા હાય; અનુમાનતઃ કલા અને ધર્મ બંને લગભગ ૮૦ હજાર વર્ષા પુરાણાં છે, પણ એક મહત્ત્વપૂર્ણ શક્તિના રૂપમાં, વિજ્ઞાનનું અસ્તિત્વ લગભગ ૩૦૦ વર્ષ પુરાણું છે.''

ડા. પાલ થ્રન્ટને લખ્યું છે કે

'' पहेंदा विश्वयुद्ध पछी कोति के विद्यानमां એક कान्ति यादी रही छे. ओ गण्डी सभी सहीना सीधा साहा करवाह हवे विश्वसनीय रह्यो नथी.... प्राचीन-काणना ज्ञानी-पुर्वाना सिद्धांत्रोने- के ि खेलिया, क्षण्य अने कारतना का धेले समक्याना आपण्डे प्रारंक करी ही धेले छे.... स्मृति उपरथी क्षंसार्ध गयेद्धा प्राचीनाओं के वाता करी हती तेतुं पण्ड करा कुही रीते पुनरुष्यार्ण् करवाना प्रारंक विज्ञान करी रह्युं छे."

પરિષ્ણામ-સ્વરૂપે વિજ્ઞાને અને ધર્મે હાથ મિલાવ્યા વગર છૂટકા નથી; કારણ કે વિજ્ઞાન દિવસે દિવસે તત્ત્વજ્ઞાનની નજીક જઈ રહ્યું છે. આ વાતને વિશ્વના મૂર્ધ ન્ય-ચિંતકા અને વૈજ્ઞાનિકાના ટેકા છે.

ક્વાન્ડમ-થીયરીના પિતા મેકસપ્લેક જણાવે છે કે- "એક કાયડા ઉકેલીએ છીએ કે એથીય વધુ ગુ ચવાડા **લ**ર્યો નવા કાયડા સામે આવીને ઊલા રહે છે."

એડીન્ટનના મતાનુસાર- " આ ભૌતિક-જગતનું ચેતના સાથે અનુ-સંધાન ન કરીએ તાે એ એક કલ્પના માત્ર જ બની રહે છે.''

આઇન્સ્ટાઇન પણ માને છે કૈ: " વિશ્વને આલિંગતા આધ્યાત્મિક-અનુભવ એ- ગૈજ્ઞાનિક સંશાધનાના અત્યુત્તમ અને પ્રબળ આધાર-મૂળ છે... જે આશ્વર્ષ સુગ્ધ હૃદયે ઊંડા અહાલાવમાં ખાવાઈ નથી જતા તે નિષ્પ્રાણ છે.

ઉપરાક્ત મહાનુભાવાના અનુભવા અને કથના પ્રાચીત ધર્માએ કહેલા ભીતિક અને ખગાળ વિષયક સંદર્ભમાં નેતાં સત્યની કસોડીએ પાર ઊતરે છે.

આજના વૈજ્ઞાનિકાને દિવસે દિવસે પ્રાચીન ધર્મ શ્રંથાનાં કથના ચકાસ્યા સિવાય પૂર્ણ – સત્ય પ્રાપ્ત થવું સુશ્કેલ છે. અને આ દિશામાં અનેક સમર્થના મળે છે, એના એકાદ પુરાવા જોઇએ:–

"જેંન સૃષ્ટિ વૃત્ત અનુસાશ-જમ્બુ-દ્વીપમાં સુમેરુ-પર્વતની પ્રદિક્ષણા કરનાર બે સુર્યો છે અને આપણી વર્તમાન દુનિયા આ જમ્બુદ્વીપના જ એક ભાગ છે.

હવે " કારમાલાજ ઓલ્ડ એન્ડ ન્યૂ" (પરિ.બી,)ના લાગ વિચારણીય છે.

ે '' લાકા આજસુધી પૃથ્વીના એક ચંદ્ર માનતા આવ્યા છે. પરંતુ આ સત્ય નથી. લાસં ડેનીલ્સન (રાયલ-ઈન્સ્ટીટયૂટ એાફ ટેકનાલાજ) સ્ટાકહામ, સ્વીડન, અને ડખલ્યુ. એચ. એ. આઈ. પી. (યુનિવર્સિટી એાફ કેલિફોર્નિયા, અમેરિકા) એ હાલમાં પૃથ્વીના બીજા ચંદ્રની શોધ કરી છે. અને એતું નામ ''ટારા" રાપ્યું છે.

" ટોરો " નું પૃથ્વીથી તદ્દન નજી-કનું અંતર એક કરોડ બાવીસ લાખ માઈલ એટલે કે ૩૦૦૦, મહાયાજન છે."

નાેબલ લાેરિયેટ હેન્સ અને અલ્ફ-વેન તથા ગુસ્તાડ્રઆનિ યુસે (કેલિફો-નિ યા યુનિયસિંડી)" (ફેઝિક્સ- ડૂ-દે" માં સૌર માં ડળના ભાવિ-સંશાધનમાં આ બીજા ચંદ્ર સુધી માનવ ઉદ્ધયન અંગેની પ્રસ્તાવના કરી છે....

....આ સર્વ સંશાધના જૈન ખગા-ળનાં તથ્યા–પૃથ્વીને બે ચંદ્રો છે– સાથે સંપૂર્ણ સુસ'ગત છે.''

દૂં કમાં સે કડા વર્ષો પૂર્વ આપણા મહા-મનીષી આર્ય દેશાઓએ પ્રસ્થાપિત કરેલ ખગાળના તથ્યા ઉપર વૈજ્ઞાનિકાએ સત્યતાના હસ્તાક્ષર કર્યા છે!

धर्भ अने विज्ञानने પરસ્પર કાઈ વિરોધ નથી; પરંતુ છેલ્લી સહીમાં વકરેલા વિજ્ઞાનવાદે ધર્મની સાથે હાથ મિલાવવાને અદલે સામાન્ય રીતે ધર્મનાં મૂળ હલાવી નાખવાની ધૃષ્ટતા કરી છે.

આજની દુનિયામાં વિજ્ઞાનવાદની કહેવાતી અંજામણી સિદ્ધિઓની ઘેરી અસર વર્તમાન પ્રજા–માનસ પર પડી છે. પરિણામે વિજ્ઞાનના સાચા અર્થ સમ-જવા પણ કાેઇ તૈયાર નથી.

વિજ્ઞાન શખ્દની વિચારણા કરતાં વિ+ જ્ઞાન એમ બે 'પદા મળે છે. અહિ' વિ= વિશેષ તથા-વિ=વગરનું, રહિત એમ બે અર્થો પ્રાપ્ત થાય છે.

સાચા અર્થમાં તા વિજ્ઞાન શાહ '' વિશેષ જ્ઞાન '' માટે પ્રયાજય છે: પરંતુ વિજ્ઞાનવાદની પ્રભળ અસરમાં આધુ-નિક યુગ અંજાઈ ગયા હાવાથી તે વિજ્ઞાન • ' વિશેષ જ્ઞાન ' નહીં પરંતુ વિજ્ઞાનવાદ • નેજ માનતા થઈ ગયા છે.

હવે આ સહીમાં જગતના મહાન વૈજ્ઞા-નિકાએ પણ આ અંગે પાછું વળીને જોયું-વિચાર્યું; તેથી વિજ્ઞાનવાદના વિત'ડાને મૂકીને તેઓ વિજ્ઞાનના માગે આગળ વધી રહ્યા છે.

આથી હવે તેમને ભારતના મહામનીષી-એાની શાધખાળામાં પુનઃ વિચારણા કરવા જેવું લાગ્યું અને તેમણે વિજ્ઞાનની અધ્રપને સ્વીકારવામાં કાઇ પણ જાતના સંકાચ અનુ-ભવ્યા નથી.

જેમ્સ જીન્સ જેવા વૈજ્ઞાનિકે તેા કહ્યું પણ છે કે- ".... અમારી જ્ઞાન–નદીના પ્રવાહ સતત ફરતા રહે છે. અમારા કેટલાય નિર્ણુયા–

બરફની જેમ '' મેલ્ટી'ગ પાઇંટ '' ઉપર આવીને ઊભા છે. સા વર્ષ ઉપર જાહેર થયેલા અમારા કેટલાય આવિ-બ્કારા સા વર્ષ બાદ સાવ ખાંટા સાબિત થયા છે." '' માટે અમે તમને કહીએ છીએ કે અમે સત્યના શોધકા હાવા છતાં સદા સત્યને પામતા નથી, માટે અમારી ઉપર સંપૂર્ણ વિશ્વાસ રાખવા નહીં."

જયારે ભારતના સર્વ ત્ર-મુનિવરાએ હજારા વર્ષ પૂર્વ પાતાના પ્રાતિભ-જ્ઞાન વહે વિશ્વમાં વિલસી રહેલા સત્યાનું હસ્તામલકવત દર્શન કર્યું છે, તેમણે ભાખેલાં સત્યા કે રજ્ય કરેલી વિગતામાં '' અમે ખાડા પડીએ '' એવી શંકામાત્રને સ્થાન આપ્યું નથી.

તેમજ આજે વિશ્વના મહાન ખગાળ-વેત્તાઓ કે વૈજ્ઞાનિકા માટે "સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ" " અંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ " " જ્યાતિષ કરે હક " " ક્ષેત્ર લાક પ્રકાશ " " ખુહત્ સંપ્રણી " " ક્ષેત્ર સમાસ " જેવા પ્રાચીન શ્રંથાનું અવલાકન આકર્ષક લાગતું જાય છે, અને એમાં પ્રાચીનાએ ભાખેલા સત્યાનું દર્શન થતું જાય છે.

ઉપર-કથિત પ્રસ્તાવનના અનુસંધાનમાં વિજ્ઞાનના સર્વ ક્ષેત્રે વિચારણા શક્ય નથી, પરંતુ ખગાળ સંખંધી વિચારતાં '' હજારો વર્ષ પૂર્વે આપણા દિવ્ય દેશઓએ માનવજાત સામે મૂકેલાં સનાતન સત્યા આજે પણ અક્ષુષ્ણ રીતે જ પ્રવતે છે."

આ સંબંધમાં માનવનું ચંદ્ર ઉપર ઉતરાણુ વિજ્ઞાનની દેષ્ટિએ વર્તમાન યુગના મહાન ચમત્કાર છે. છેલ્લી પા સહીમાં માનવે આકાશમાં હરણુ ફાળ ભરીને છેલ્લા થાડાંક વર્ષોમાં તા ચંદ્ર ઉપર પહેાંચ્યાની વિગતા નાંધાવા લાગી. અને હવે, મંગળ ઉપર પહેાંચવાની તૈયારીઓ થવા લાગી છે!!

તેથીજ કેટલાક વૈજ્ઞાનિકાએ ઉત્સાહમાં આવીને પૃથ્વીને ' માનવજાતનું પારાશું' કહ્યું છે, અને અવકાશ યાત્રામાં ભાવિ– વિકાસની હરણ ફાળની વાત જાહેર કરી છે.

પરંતુ ચંદ્ર ઉપર માનવના ઉતરા-ણુમાં કેંદલું તથ્ય છે! એ યાત્રાના આયોજનનું શું રહસ્ય છે? તથા ચંદ્ર ઉપરથી અવકાશયાત્રીઓએ પૃથ્વી ઉપર માક-લેલા રેડીયા સંદેશાઓ, ફાટાઓ વાતાવરણ વગેરમાં શું સત્ય છે!—વગેરે ખાબતા તદ્દન તાટસ્થ્ય અને વિજ્ઞાનના અંજમણા પ્રચારથી પર રહીને વિચારવાની ખાસ જરૂર છે.

આગમિક-પૌરાણિક તથ્યા પર આધારિત આપણા આધ્યાત્મિક વારસા સાબિત કરે છે કે-' એપોલાની ચંદ્રયાત્રા નિષ્ફળ છે '

વૈજ્ઞાનિકા ખાસ કરીને રાજકીય-કાવત-રાના એક પ્રચાર-વાદ ઊલા કરીને માનવ જાતને ભ્રમમાં નાખીને સત્યથી વંચિત રાખી રહ્યા છે.

સમય પરિશીલનને આધારે એ સ્વયં સ્પષ્ટ થાય છે કે " ચંદ્ર ઉપર માનવતું ઉતરાણુ આ એક નાડચાત્મક ઉક્તિ માત્ર છે. એમાં કશું વાસ્તવિક સત્ય નથી."

ચંદ્ર ઉપશ્ના ઉતરાણુના પ્રથમ પડકાર ઉદેપુરમાં એાસ્ટ્રેલિયાના સહકારથી ''સૌર વેધશાળા''નું તા. ર૩-૯-૭૫ ના રાજ રાજસ્થાન મુખ્યમંત્રી શ્રી હરદેવ જોષીના હસ્તે ઉદ્દ્ઘાટન થયું તે વખતે ગુજરાતના મુખ્યમંત્રી શ્રી બાબ્યમાં પટેલ પહુ હાજર હતા.

त्यारे श्रीस्ट्रेक्षियन वैज्ञानिक्षेती ढाक-रीमां त्यां भढ़िसाणुानी '' सू-स्रमणु-शोध संस्थान" तरक्षी, क्या एपोला चन्द्र पर उत्तरा १ नामे श्रेक्ष प्रचार पत्रिक्षा वर्षे यवामां आवी ढती.

" ભૂ-ભ્રમણ શાધ સંસ્થાન '' ના આઘ સ્થાપક પૂ પં શ્રી અભયસાગરજી મ. શ્રી એ છેક ઈ. સ. ૧૯૫૦ થી ભૂગાળ- ખગાળનાં રહસ્યા અને સિહાંતાનું ગઢન અધ્યયન શરૂ કર્યું.

એ માટે તેઓ શ્રીએ અમેરિકા, જમંની, ઈંગ્લેંડ, જાપાન વગેરે દેશામાંથી, નકશાએા, ચિત્રા, પુસ્તકા, અનેક નિવેદના વગેરેની વિપુલ સામથી એકત્ર કરી.

આ ઉપરાંત વિશ્વના અનેક મર્મ જ્ઞા સાથે સુ-દીર્ઘ-પત્ર વ્યવહાર કરીને તદ્દન નક્કર સત્યા મેળવ્યાં છે. અને વિશ્વ સમક્ષ પડકાર ઊલા કર્યો છે કેઃ-

'' વૈજ્ઞાનિકાની કહેવાતી ચંદ્ર-યાત્રામાં કશું સત્ય નથી, એક ભ્રામક પ્રચાર માત્ર છે."

આપણું વર્ત માનકાળમાં આપણી દેષ્ટિ મર્યાદામાં આવતી પૃથ્વીને જ પૃથ્વી માનીએ છીએ, પરંતુ જૈન દર્શનમાં વર્ણિત ચોદ રાજલાકની દેષ્ટિએ તે વાસ્તવિક સત્ય નથી. માનવીના ચમ<sup>૧</sup>–ચક્ષુઐાની કે વૈજ્ઞાનિકાની બુદ્ધિની કેટલીક મર્યાદાએા **હોય છે. વિજ્ઞાન** તાે તત્ત્વ–જ્ઞાનના જ એક **ભાગ છે.** 

સ્થળ સાધના કે ઇન્દ્રિયા દ્વારા જે દેખાતું નથી તેનાથી પેલેપાર કશું નથી, તેમ માનવું એ ગંભીર ભૂલ છે.

વીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવ તાએ તા પાતાના પ્રાતિભ જ્ઞાન વડે સમગ્ર વિશ્વને ચીદ રાજ લાક–લાક-અલાકને હસ્તામલકવત્ નિહાળ્યું છે.

આ દરિથી વિચાર કરતાં-" માનવી ચંદ્ર ઉપર ઊતર્ચા જ નથી પરન્તુ આગમ-વર્ણિત વિશાળ પૃથ્વીના જ એક પર્વાતાય પ્રદેશમાં ઊતર્ચો છે." પૃથ્વી અને ચંદ્ર વચ્ચેના અંતરમાં જ મતલેદ

વિશ્વના વૈજ્ઞાનિકામાં પૃથ્વી-ચંદ્ર વચ્ચેના અંતર અંગે જ ભારે મતલેકા પ્રવતે છે. રશિયા અને અમેરિકાના વૈજ્ઞાનિકા પૃથ્વીથી ચંદ્રને ૭ લાખ, ૧૩ લાખ, અને ૨૨ લાખ માઇલના અંતરે માને છે.

ઋંાન્સ અને જમ<sup>ે</sup>નીના વૈજ્ઞાનિકામાં પણ ચંદ્રને ૫ લાખ, ૧૩ લાખ અને ૨૧ લાખ માર્દલને અંતરે માનનારાએા છે.

आजकल-( હिन्ही भासिः कान्युकारी १६५६) ना अंडमां आ अंगेनी नेांघ मन-नीय छे:-

"અમેરિકાની આમી સિગ્નલ કારના વૈજ્ઞાનિકાએ ઈ. સ. ૧૯૪૬ માં અંદ્ર ઉપર માકલેલ અંદ્રના પ્રકાશના પરા-વર્ષનના સમયનું ગણિત ૨૬–૨– અને બીજા બે ઇલેક્દ્રોનિક મશીના દ્વારા કરેલું; તા અહીં થી માકલેલ પ્રકાશ ચંદ્ર ઉપર થઇને પાછા પૃથ્વી ઉપર રાા સેકંડમાં આવેલા. અને મશીન ઉપર હ ૧ ૦૦૦ માઇલના આંકડા આવ્યા."

આ સંખ્યાને અડધી કરવામાં આવે તો 3૮૩૦૦૦ માર્કલ માય, તા ચંદ્ર અહિંથી આટલા દ્વર તા ખરાજ! પરંતુ વૈજ્ઞાનિકાનાં ખધાં જ રાેકેટા ૨૩૦૦૦ ના અંતરના ગણિ-તથી જ ચંદ્ર ઉપર જાય છે! તા આ બે ખાબનામાં સાચી કઈ માનવી!

વળી રશિયાએ ચંદ્ર તરફ માેકલેલ રાકેટા કલાકની ૧૨૦૦૦ માઇલની ઝડપે ૩૪ કલાકે પહાંચ્યાના દાવા કર્યા હતા, તા અમેરિકાએ ૧૦૦૦ માઇલની ઝડપથી ૧૦ કલાકે પહાંચ્યાની વાત જાહેર કરી હતી.

આ ખંને દેશાના વૈજ્ઞાનિકાના ચંદ્રના અંતર વિશેના મતાંતર સંખંધી શું માનવું ?

એક જર્મન वैज्ञानिक ते। क्षे छ के,

Jorny Of Moon Thou Sand Miles With a Single Stop!!

તા-२०-૯-६४માં અલિ ન મુકામે વિશ્વના ખ્યાતનામ વૈજ્ઞાનિકાની બેઠકમાં મ્યુ.નિચના-ડા. એચ-એન પાનડીરી ગ શાફેન, તેમજ મારભગના ડા-ઇ-એચ-શ્રાઉલે પરિષદમાં અ'તિમ પ્રવચન આપતાં કહેલું કે—

''માણુસ પ્રકાશની ગતિએ અવ-કાશના ગ્રહાની મુસાફરી કરી શકે તે બિલકુલ અ–સંભવિત અશક્ય છે.

આપણી સૂર્ય માળાની બહાર

નજીકમાં રહેલા ''આલ્ફા સેન્ટાઉરી' નામના તારા છે. પ્રકાશની ગતિ સેક-ન્ડમાં ૧૮૬૩૨૪ માઇલની છે; તે ગતિથી દશમા ભાગની ગતિએ પણ તારાની સુસાફરી કરવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે તા પણ તેના ઉપર પહાંચતાં માણુસને પ્રાં સા વર્ષ લાગી જાય."

સૂર્ય માળાના પૃથ્વી સાથેના તેમજ પૃથ્વા ના ચંદ્ર સંખંધ અંગે પણ વિકસતું વિજ્ઞાન સિન્ન સિન્ન મંતવ્યા રજુ કરે છે.

બુખારેસ્ટ યુનિવસિ'ટીના પ્રેા. હા. વિક્ટર વિક્ટોજેવિસીએ સાલર સિસ્ટમ અ'ગે જણાવ્યું કે—

સૂર્ય માળાના બીજા પાંચ ગ્રહેા કરતાં પૃથ્વી, મ'ગળ, શુક્ર, અને લુધના ઉદ્દલવ જુદી રીતે શ્રયા છે... ચાર ગ્રહેા સૂર્ય માંથી છુટા પડેલા પદાર્થો માંથી બનેલા છે, જ્યારે અન્ય ગ્રહા આકાશ ગ'ગા અથવા નિહારિકાનાં વાદળાથી બનેલા છે.......

આ રીતે સૂર્યમાળાના ગ્રહા બે જૂથમાં વહે ચાયેલા છે."

કેલિફાનિ'યા યુનિવર્સિ'ટીના એલ પારિતાષિક વિજેતા હાે. હેરલ્ડ હુરે ૩૦ વર્ષના ચંદ્ર સંશાધનના સાર જણાવે છે કે-

" ચંદ્ર ઠંડા છે અને તે પૃથ્વીથી અલગ રીતે જન્મેલા છે. સૂર્ય જેમાંથી બનેલા છે તે પ્રકારની રજમાંથી ચંદ્ર બનેલા છે."

( ટાઈમ્સ એાક ઇન્ડિયા, તા. ૨૯–૧૨–૬૮)

વિજ્ઞાન પાસે ચંદ્રનું પૃથ્વીથી સાચું અંતર કે તેની ઉત્પત્તિ વિષે સાચું જ્ઞાન નથી, તેા તેના ઉપર પહેાંચવાની તા વાત જ શી?

ચંદ્રના અંતર સં**બંધી તે**ા ઠીક, પરંતુ આજના વૈજ્ઞાનિકામાં પૃથ્વીની પરિધિ વિષે પણ ઠીક-ઠીક મતભેદ પ્રવતે<sup>૧</sup> છે!

સામાન્ય રીતે પૃથ્વીની પરિધિ ૨૫,૦૦૦ માઈલની માનવામાં આવે છે, પરંતુ '' એસ્ટ્રેાલાજુકલ મેગેઝીન " (ઓગસ્ટ-૧૯૪૬ ના અ'ક) માં જે. મેકંડાનલ નામે અમેરિકન વૈજ્ઞાનિક અનેક મુદ્દાઓની ચર્ચા કરીને પૃથ્વીની પરિધિ ૨૫,૦૦૦ માઇલની હોવા અ'ગે શ'કા વ્યક્ત કરી છે.

ચ દ્રયાત્રામાં પ્રસ્થાપિત વૈજ્ઞાનિક સત્યાના પરસ્પર વિરોધ

ચંદ્ર તરફ માનવીની નજર અને તેના અવકાશ યુગમાં પ્રવેશ સંખંધી વિચારણ કરતાં આ દિશામાં **રશિયા–અમેરિકા**એ લગભગ સાથે પ્રયાસા કર્યા છે.

સૌ પ્રથમ ૧**૯૫૭ માં એ કિટાળરની ૪ થી તારીએ રશિયાએ** ૮૩ કી. ગ્રા. નાે ઉપગ્રહ અવકાશમાં માેકલ્યાે અને પૃથ્વી વાસીઓએ અનંત એવા અવકાશી વિસ્તારમાં પ્રવેશ કર્યો.

ત્યારબાદ ૧૯૬૦ ના **ઓાગસ્ટમાં** રશિયાએ બે કૂતરાએ માકલ્યા અને ૧૯૬૧ ના એપ્રીલની ૧૨ મી. તારીએ ચુરી ગાગારીનની આગેવાની નીચે સૌ પ્રથમ માનવે અવકાશમાં અનંતના યાત્રી તરીકે પગ ઉપાડ્યા.

ત્યારપછીના અમેરિકાના પ્રયાસામાં એપોલાની ચંદ્રયાત્રાનું અનાખું મહત્ત્વ છે. અંતે અમેરિકાએ ૧૯૬૮ ના ડીસે-મ્બરમાં જાહેર પણ કરી દીધું કે માનવે ચંદ્રની ધરતી પર પગ મૂક્યા!!

પરંતુ અમેરિકાના એપોલાયાનની ચંદ્રયાત્રાના સૂક્ષ્મ અભ્યાસને અંતે કેટલાક વિચારણીય મુદ્દાએા ઉપસ્થિત થાય છે અને કલશ્રુતિ એ આવે છે કે-'' માનરી ચંદ્ર ઉપર ઊતર્ચા નથી. ''

પર'તુ ' પ્રાચીન–ગ્ર'થામાં વર્ણુ <mark>વેલ</mark> સુવિશાળ પૃ<sup>શ્</sup>વીના અજ્ઞાત એવા પૂર્વી 'ય–પવે'તીય પ્રદેશમાં ઊતર્ચો **છે.**" – ચંદ્રયાત્રામાંથી ઉદ્દભવેલા કેટલાક સુદ્દા-ઓના ઉકેલ કે સ્પષ્ટતા વૈજ્ઞાનિકા પાસે નથી!

(૧) એપાલા ૮ પૃથ્વીથી ૧૯૦ માઇલ ઊંચી પૃથ્વીની પ્રદક્ષિણા કરીને પૃથ્વીની ભ્રમણુકક્ષામાંથી બહાર નીકળીને ચંદ્ર તરફ તીચ્ર્જું ૨,૩૦,૦૦૦ માઈલ દ્વર પૂર્વમાં ગયું.

હવે વૈજ્ઞાનિકા બતાવે છે તે પ્રમાણુ સૂર્ય ને કેન્દ્રમાં રાખતા છુધ, શુક્ર, પૃથ્વી એમ ક્રમ આવે છે. તેથી ગ્રહાની સ્થિતિમાં પૃથ્વીના ત્રીજો ક્રમ આવે છે. ચંદ્ર પૃથ્વીના ઉપગ્રહ છે. તેથી તે પૃથ્વીની આસપાસ ફરતા હોવાથી એપાલા યાન તીચ્છું ગયું હોય તે સંભવિત છે.

હવે વૈજ્ઞાનિકાની કહેવાતી વ્યવસ્થા પ્રમાણે— ત્રીજું રાેકેંદ છાેડયા પછી એપાેલા ૮ ક્લાકના ૩૯૩૬૦ કી. મી. ની ઝડપે ચંદ્ર તરફ ધસ્યું છે અને તે ૬૩ ક્લા-કમાં ચંદ્ર ઉપર પહેાંચશે." એવી રીતે 3૯૩૬૦ x ૬૩=૨૪,૭૯,૬૮૦ માઇલની ચંદ્ર તરફની યાત્રા થઇ! પણ ચંદ્ર તાે પૃથ્વીથી લગભગ ૨,૩૦,૦૦૦ માઇલ જ દ્વર છે! તાે આ ગણતરી પ્રમાણે એપાેલા યાન ચંદ્ર ઉપર કેવી રીતે પહેાંચ્યું હશે ?

(ર) આ ઉપરાંત એપોલાયાનની ગતિ ચંદ્ર તરફ ધસતાં કલાકે ૩૯,૩૬૦ કી. મી. ની હતી, જ્યારે ઉપર પહોંચતાં ૬૩ કલાક થયા અને પૃથ્વી પર આવતાં પ૪ કલાક અને ઝડપ કલાકે ૩૮,૬૦૦ કી. મી. હતી. આમ અંતર એક સરખું હાવા છતાં જતા–આવતાં ઝડપમાં ફેરફાર કેમ પડયો ?

માની લઈએ કે કેાઇ કારભુસર સમયમાં ફેરફાર થાય પરંતુ ઝડપ વધવાને બદલે એાછી કેમ થઇ ?

એપોલા ૮, ૨૩-૧૨-૬૮ ના રાજ સવારે પા કલાકે પૃથ્લીથી ૧ લાખ માઇલ દ્વર પહોંચ્યું, ત્યારે ત્યાંથી ચંદ્ર ૧,૨૩,૩૩૭ માઇલ દ્વર હતા એમ વૈજ્ઞાનિકા કહે છે. હવે કલાકે ૨૪,૬૦૦ માઇલની ઝડપથી એપોલા ૮ ગયું તા તેણે પૃથ્વીથી ૨૪૬૦૦ × ૨૪ ખરાબર ૫,૯૦,૪૦૦ માઇલ દ્વર પહોંચવું એઇએ; તેને બદલે તે પૃથ્વીથી એક લાખ માઇલ દ્વર શી રીતે પહોંચ્યું ?

(૪) એપોલા ૮ ના ચંદ્ર યાત્રીઓએ અવકાશમાંથી પૃથ્વી ઉપરનાં સ્ટેશન સાથે સ'પર્ક સાધ્યા હતા; તેમાં ૨૫-૧૨-૬૮ નું નિવેદન આ પ્રમાણે હતું:

" પૃથ્વીથી ૧૪૦૦ કી. મી. સુધી પૃથ્વીપરનાં સ્ટેશના સાથે અંકુશ કે સ'પક' સ્થાપિત રહી શકશે, પછી યાનનું ભાવિ અવકાશયાત્રીઓની બુદ્ધિ અને કુદરત પર નિર્ભર છે."

પરંતુ ચંદ્રની ૧૦ પ્રદક્ષિણા પછી અવ-કાશયાત્રીઓને ઊંઘની ગેણી લેવાનું, ચંદ્ર સપાટી અંગેની વિગતા, નાતાલ સંદેશા, એપાલાનું મુખ ફેરવવાનું સ્ચન, આવી અનેક બાબતા જાહેર થઈ છે, તા તે કેવી રીતે સંભવિત બન્યું?

આ ઉપરાંત વૈજ્ઞાનિકા દ્વારા પ્રસ્થાપિત કરેલી કેટલીય હકીકતા સાથે પ**ણ અવકાશ**-યાત્રાની વિગતા પ્રતીતિકારક ખનતી નથી.

(૫) અમેરિકા રીડસે ડાયજેસ્ટ કંપનીએ પ્રકટ કરેલ ''ધ વર્લ્ડ એટ-લાસ "ના પાના ૧૦૮ ઉપર પૃથ્વી ઉપ-રના વાયુમ ડળના લિજ્ઞ લિજા પટાએ! બતાવ્યા છે.

તેમાં પૃથ્વીથી ૨૦૦ માઇલ ઉપર આયનાસ્ફ્રીયર અતાવ્યું છે.

"ત્યાં સુધી ગયેલા રેડીયા તરંગા ક્રીથી પાછા પૃથ્વી ઉપર આવી શકે છે. પણ તેથી ઉપરના એક ઝાસ્ફ્રીયરમાં કારમીકરેઝની વ્યાપકતા હાવાથી, રેડી-યાવેઝ કરી પાછા પૃથ્વી ઉપર આવી શકતા નથી. આવી વૈજ્ઞાનિકાની સ્થાપિત માન્યતા છે.

હવે પૃથ્વીથી એપોલાન્ટ **ઊંચે ગયું** હાય તાે લગભગ ૨૫ લાખ માઇલ દ્વરના અવકાશયાત્રીઓ સાથે **નાસા**ના વૈજ્ઞાનિકા સંપ**ર્ક**શી રીતે સાધી શકચા <sup>?</sup>

नासाना वैज्ञानिके वात क्षरी शक्या तेक अतावे छे के:

'' એપાલાયાન પૃથ્વીથી ઊંચે ૧૯૦ માઇલમાં આયનાેેેેેેેેેેેે યરની મર્યાદા **સુધી જ ગયું છે અને પછી તીરછું** પૂ**વ' દિશામાં રાા લાખ મા**ઈલ **ગયું છે**."

(પ) વૈજ્ઞાનિકાના કથન પ્રમાણે પૃથ્વીથી રાા લાખ માઇલની ઊચાઇએ વાતાવરણ નથી, તાે રાેકેટમાં ધડાકાે થયાે શી રીતે?

ચંદ્રનાં ગુરૂત્વાકર્ષણમાં પેસી તેની ભ્રમણ-કક્ષામાં સ્થિર થવા, તેમજ ચંદ્રના શુરુત્વા-કર્ષણમાંથી છૂટવા એપોલાયાનનાં યાત્રીઓએ રાકેટનાં ધઢાકા તા કર્યા જ છે, તા વેક્યુમમાં બળતણુ શી રીતે અળે ?

માની લા કે ઓક્સીજનની ટાંકીમાંથી બળતા ગેસના ધડાકા થયા, તા પણ બળેલ બળતણુ કે તેનાં અવશેષા–ધુમાડા વગેરે વાતાવરણ બહાર નિકળે જ શી રીતે?

બીજું, વેજ્ઞાનિકાની માન્યતા છે કે-ચંદ્ર પૃથ્વીના ઉપગ્રહ છે, તેથી ચંદ્ર પૃથ્વીની એકજ કક્ષામાં છે અને જે માત્ર પ અંશના જ ખૂણા કરે છે.

પણ પૃથ્વી-કેન્દ્રવાસીઓની માન્યતા છે કે '' પૃથ્વીથી ઊંચે ચંદ્ર છે' એ વાત આજનું વિજ્ઞાન માનતું નથી; તેથી એપાેલાેને ઊંચે માકલે શા માટે ?

હકીકતમાં તા ચંદ્ર ઉપર છે, તીરછા નથી, એથી એપાલાની તિરછી ગતિ જ બતાવે છે કે તે મધ્યખંડનાં પ કરાેડ માઇલના વ્યાસવાળા ક્ષેત્રમાં રાા લાખ માઇલ દૂર કાે'ક અજ્ઞાત પ્રદેશમાં ઉત્તર્યું છે."

તા. ૨૪–૧૨–६૮ ના રાજ અવકાશ-

યાત્રીઓના કેટલાક નિવેદના જાહેર કરવામાં આવ્યા છે, તે વિચારણીય છે.

" અવકાશયાનની બે બારીઓ ઉપર ઝાકળ પહેયું છે. એક બારી ધુમ્મસથી ઘેરાઈ ગઈ છે."

હવે પૃથ્વીના વાતાવરણની બહાર સૂર્યની પ્રચંડ ગરમી અવકાશમાં ફે**લાયે**લી છે, એમ વૈજ્ઞાનિકા માને છે; તા આ અવકાશયાનની બારી ઉપર ધુમ્મસ અને ઝાકળ આવ્યા કર્યાંથી?

બીજું નિવેદન હતું કે-

'' અવકાશયાનની એક બારી બરફથી હ'કાઈ ગઈ હેાવાથી બરાબર એઈ શકાતુ' નથી."

ચંદ્રની બીજી પ્રદક્ષિણા વખતે આપેલું આ નિવેદન ખતાવે છે, તેવા ખરફની ત્યાં સંભાવના જ કેવી રીતે હોય ?

તારીખ રપ-૧૨-૬૮ નું નિવેદન આ પ્રમાણે છે:-'' સંદ્રયાત્રીઓ ચંદ્રની પાછળ ૧૦ મિનિટ રહ્યા" ચંદ્રની પ્રદ-ક્ષિણા કલાકના લગભગ ૩૭૨૦ માઇલની ઝડપે કર્યાનું છાપાઓમાં છે, તે પ્રમાણે ચંદ્રની પૂરી પ્રદક્ષિણામાં ૨ કલાક ૨ મિનિટના સમય લાગતા હતા તો અડધી પ્રદક્ષિણામાં ૧ કલાક ૧ મિનિટ લાગે, તા પછી ચંદ્રની પાછલી ખાજી માત્ર ૧૦ મિનિટ જ કેવી રીતે રહ્યા ?

આ ઉપરાંત **૨૧–૧૨–**૬૮ ની સાંજે ૬–૧૫ કલાકે છૂટેલા એપોલાયાને પૃથ્વીની ૯૦ મિનિટે એક એવી બે પ્રદક્ષિણા કરી.

જયારે ૨૪–૧૨–૬૮ નાં રાજ અંદ્રની પ્રદક્ષિણા કરવામાં તેને ૨ કેલાક ૨ મિનિટ જેટલા સમય લાગ્યા. કેમકે પૃથ્વી કરતાં ચંદ્ર ચાથા ભાગના જ હોવાથી તેની પ્રદક્ષિણામાં ૧૨૧ મિનિટ જેટલાે સમય થાય જ્યારે ચાર-ગણી માટી પૃથ્વીની પ્રદક્ષિણામાં માત્ર ૯૦ મિનિટ જ! આમ કેમ અન્યું?

(૭) એપોલાયાન ચંદ્ર ઉપર ગયું હાય તો અહીંથી આપણને પૂનમના ચંદ્ર હ ઇંચની રકાળી જેવડા લાગે છે, તો ચંદ્ર ઉપર પહોંચ્યા પછી પૃથ્વી ચંદ્ર કરતાં ચાર ગણી માટી હાવાથી પૃથ્વીના દેખાવ ૩૬ ઇંચના વ્યાસવાળા—માટી કથરાટ જેવા લાગવા જોઇએ. પરંતુ કેપકેનેડીથી ખાસ પ્રકાશિત "સ્પેસ પિકચર્સ સીરીઝ"માં તેમજ "લાઈફ" "સ્પાન" વગેરમાં છપાયેલાં કાઈ ફાટામાં પૃથ્વીના વ્યાસ માટા જણાતા નથી.

તેથી આ ફાટા લક્ષે પૃથ્વીના કહેવાતા હાય! પણ હકીકતમાં તા વૈજ્ઞાનિકા જેને અંદ્ર કહે છે ત્યાં એપાલા પહોંચ્યા પછી પણ ત્યાંથી આગળ અંદ્ર દેખાયા અને તેના આ ફાટા ઝડપાયા પણ હવે તેની વ્યાખ્યા વૈજ્ઞાનિકાએ પૃથ્વીરૂપે લાકાની સમક્ષ રજ્ર કરી એ અનવાજાગ છે.

અાથી વૈજ્ઞાનિકાએ " **રા**'દ્ર ઉપર**થી** પૃથ્**વીના ઉદય** " શીર્ષક તળે જે દશ્ય ઘટાવ્યું છે તે સાગું નથી.

હકીકતમાં તેા વૈજ્ઞાનિકા રાા લાખ માઇલ દ્વર ગયા. ત્યાંથી જેવા ચંદ્ર દેખાયા તેનું દેશ્ય હાેવા વધુ સંભવ છે.

અવકાશના આ ફાટાએ અંગે મળેલી જાણકારીનાં આધારે એમ કહી શકાય કે– " આ ફેાટાએ રેડીયા તરંગનાં જુદા જુદા અ'શરૂપે લેવાય છે અને એ બધાને એક કરીને એક ચિત્ર રજુ કરાય છે. તેથી જેવી રીતે માન-સિક ધારણા થઈ ચૂકી હાય તે જ રીતના ફાટા-ગાળ આકારવાળા છાપા-એામાં આવ્યા છે પણ તે ખરેખર તેવા હાતા નથી." (જન્મભૂમિ ર-૧૨-૬૮)

## અવકાશયાત્રીએાનાં પરસ્પર–વિરાેધી મંતવ્યાે.

સમગ્ર અવકાશ-યાત્રામાંથી ઉદ્દભવે**લા** નિવેદનાના અભ્યાસ પણુ કેટલાક મુદ્દાએા ઉમા કરે છે. કારણુ કે અવકાશયાત્રીઓનાં નિવેદના પરસ્પર વિરાધી છે. જેમકે–

\* રેરીયિન-અવકાશયાત્રી ચુરી ગાગારીનને પૃથ્વી પરથી દેખાતા સૂર્ય'– પ્રકાશ કરતાં પૃથ્વીના વાતાવરણુ અહાર નિકળી ગયા પછી અવકાશમાં સૂર્ય'–પ્રકાશ સે'કડા ગણા પ્રકાશિત લાગ્યા.

પણ તે પછી ૧૯૬૧ માં અમદાવાદમાં આવેલ અવકાશયાત્રીઓ ની કાલાયેવ, હ્લા-કાવત્સકી અને શ્રીમતી વેલેન્ટીનાને પૂછેલા પ્રશ્નોનાં ઉત્તરમાં જુદા જુદા જવાયા છે.

જેમકે–" તેમને પૃથ્વી પરથી તારાના પ્રકાશમાં અને અવકાશમાં દેખાતા તારાના પ્રકાશમાં કાેઈ તફાવત દેખાયા નથી."

\* ગુજરાત સમાચાર તા. ૨૬-૧૨-૬૮ નાં એ અવકાશયાત્રીઓનાં નિવેદન જુઓ :-'' સેન્ડસે' કહ્યું કે ''નાની વિગતા નિહાળી શકાય છે. '' લાવેલ નાંધ છે '' જો કે સ્પબ્દ દેખાતુ' નથી પણ જ્વાળાસુખીની અસર દર્શાવતા કેટલાક ખડકા જણાય છે. ''

પરંતુ ૨૮-૧૨-૬૮ નાં રાજ ચંદ્ર સંશોધનનાં અઠંગ અલ્યાસી કેલીફાેની યા યુનીવસી દીનાં ડાે. હેરલ્ડ હૂરેએ માર્મિક રીતે કહ્યું હતું કેે

'' જે લાેકા એમ માને છે કે ચંદ્ર ઉપર લાવાના પ્રવાહા છે, તેમને તસ્વી-રાેમાં લાવાના પ્રવાહા દેખારાે."

એટલે કે અવકાશયાત્રીઓના મગજમાં રહ થઇ ગયેલી જગાળામુખીની વાત જતી નથી, આથી તેઓ આવી કલ્પના કરે છે. તેમના જ કહેવા પ્રમાણે ચંદ્રને નજરાનજર જોવા છતાં કશું નક્કી ન થઈ શકતું હોય. આ જાતના વિરાધી મંતવ્યા હાય છે તે ગંભીર વિચારણા માંગી લે છે.

આ ઉપરાંત અવકાશયાત્રીએાના કેટલાક કથના પણ ગંભીરતાપૂર્વક વિચારણીય છે.

- \* " ચંદ્રના પ્રદેશ ખડકાવાળા, રંગ વગરના ઝાંખા અને જવાળામુખીના મેદાનવાળા છે"
- \* બારમેને કહેલું કે " ચંદ્ર અમારા ત્રણે માટે જુદી વસ્તુ છે. મારા મત પ્રમાણે તે વિશાળ ખાલી જગ્યા જેવા છે."
- \* લાવેલે જણાવ્યું કે, '' વિશાળ અવ-કાશમાં તે રણદ્વીપ જેવા લાગે છે."
- \* એન્ડસે<sup>c</sup> આ પ્રમાણે કહ્યું હતું કે–"આ પ્રક ઉપર સંખ્યાબધ ચીજોના પ્રહારો થયા હોય તેમ લાગે છે." '' ચંદ્રની અધારી બાજાએ રેતીના

હગલા છે.'' "વળી ચંદ્ર રાખાડી ર'ગના છે" " તેને કાઇ ખાસ ર'ગ નથી" એવા નિવેદના પણ છે.

જો કે તા. ૨૬-૧૨-૬૮ નાં નિવેદનમાં ચંદ્રને શ્વેત અને શ્યામ સાગર જેવા વર્ણુ વ્યા છે. આ ઉપરાંત ''જમીન સરળતાથી નીહાળી શકાય છે'' જેવા નિવેદના પણ છે.

- \* ''વિશાળ–ખડકોવાળા મેદાના, ખર-બચડા મેદાના અને પવ'તા ઉપર સ'ખ્યાબ'ધ ખડકા દેખાય છે'' '' કેટલાક ખડકાની દિવાલા અગાસી જેવી છે.''
- ન્યા બધા નિવેદના સૂચવે છે કે '' એપોલાના યાત્રીઓએ રજુ કરેલું વર્ણુન કાે'ક વિશાળ વિસ્તાર-વાળા પર્વાતીય પ્રદેશનું છે.

આ નિવેદનને ચંદ્ર સાથે મેળ બેસે તેનાં કરતાં કાઈક પ્રવૈતીય પ્રદેશનાં વાસ્તવિક વર્ષુન સાથે વધુ મેળ બેસે છે.

આથી સહજ સમજાય તેમ છે કે **એપાે**-લાેના યાત્રીઓએ જયાં ઉતરાણુ કર્યું તે ચંદ્રની ભૂમિ નથી, પરંતુ તેમણે ભારતીય પ્રાચીન-ભૂગાળમાં વર્ણુ**વેલ** અતિ-વિસ્તૃત પૃ<sup>થ</sup>ીના જ પૂ**વીંય** પર્વતાય–પ્રદેશમાં ઉતરાણુ કર્યું છે.

કારણ કે આખ<sup>°</sup>દેશએાએ વિલક્ષણ પ્રતિભાથી હજારા વર્ષો પૂર્વે બતાવેલી –નીરૂપેલી પૃથ્વી અતિ વિશાળ છે."

" ચમ<sup>°</sup>ચક્ષુથી નિહાળેલી, વૈજ્ઞા-નિકાને માન્ય તેવી આજની પૃથ્વી તાે તેના એક અતિ-સૃક્ષ્મ માત્ર અ'શ જ છે."

આ સાથે છાપાએામાં **જાહેર થયેલ** કૈટલાક પ્રસ'ગા અને તેની પાછળના રહસ્યા પુષ્યુ વિચારણીય છે.

**એપોલા યાન ૧,**૬૦,૦૦૦ **નાેટીકલ** માઇ**લ (આશરે** ૨૯૬૦૦ કી: મી.) ખાદ્યાવકાશ હતું ત્યારે નીચેની ઘટના ખનેલી.

"આ અગાઉ ચંદ્ર પરથી પૃથ્વી ભાષી પાછા ફરતાં એપોલાયાનમાંથી અત્રેના મીશન કંદ્રોલમાં ધસમસતા વિચિત્ર અવાનેથી અધિકારીઓ લારે મું ઝવણમાં સુકાઈ ગયા હતા; રેડ ઇંડીયનાની યુદ્ધ કિક્યારીઓ અને લારે અઢહારય સમા એ અવાનેએ શ્રોતાઓને ગઈ રાતે ચોંકાવી મુક્યા હતા... મીશન કંદ્રોલે નીલ આમે સ્ટ્રેંગ, એડવિન અને કાલીન્સને પુછ્યું કે તમારી સાથે ત્યાં કાઈ નથી? કલાકા પછી ય એ વિચિત્ર અવાનેના ખુલાસા થયા ન હતા."

" अनसता " २४-७-६६ पा. नं. १

" જ'ગી ટાેળું વિજયના ઉન્માદમાં ઘાંઘાટ કરી મૂકે તેવા અવાજો હ્યુસ્ટ-નના કેન્દ્ર પર નાંધાયા હતાં....પુછવામાં આવ્યું, ત્યાં તમારી સાથે કાેઈ નથી ને ? થાેડા કલાકાે સુધી જવાબ મૃત્યાં નહીં....પછી સંદેશ વ્યવહાર ફરી સ્થપાયા ત્યારે જાહેર કરવામાં આવ્યું કે વિચિત્ર અગમ્ય અવાજો એપાેલા -૧૧ માંથી આવ્યા ન હતાં.... ભૂમિ-ક્રેન્દ્ર પર આવા વિચિત્ર અવાજો નાંધાયા છે પણુ એના કાઈ ખુલાસા મળતા નથી."

> "જયહીન્દ્ર" ૨૪–૭–૬૬ યા. નં. ૩ કેમાન્ડેર નીલે જણાવ્યું કે–

"એ અવાજો તા અમારી પાસેની દેપરેકાંડી' ગ પરથી તમને સંભળાવ્યા હતાં; બરાબર ૨૦ વર્ષ અગાઉ મેં એ આલ્બમ તૈયાર કર્યું હતું. છે ને એ ચંદ્રતું સંગીત!!

"જનસત્તા" ર૪-૭-૬૯ પા. નં. ૧ ૨૦ વર્ષ અગાઉ તૈયાર થયેલી ટેપ!! કંદ્રોલ અધિકારીઓની જાણ અહાર તેઓ લઇ ગયા; કેવા લુલા અચાવ!

રશિયાએ કરેલા નિવેકના રશિયન વૈજ્ઞા-નિક ત્સિસાલ્ક વસ્કીનાં "આઉટ સાઇડ અથ'" પુસ્તકની " અવકારી ઉડ્ડયનના સંજોગા" પ્રકરણની ટુ કાેપી જેવા છે. જયારે અમેરિકાના નિવેકના જુલેવન'ની પુસ્તિકા "એ ટ્રીપ ધ અર્થ દુ ધ સુન" માં કરેલાં વર્ણના જેવા છે!!

અમેરિકાએ ન્યૂચાર્ક નજીક હાંટસન પાસે પ્લેનેટેરીયમ બનાવીને ત્યાં ચંદ્ર-યાત્રા કરી, તેવા ઉામ બનાવેલા. એપોલા તરફથી જે દર્શા રીલે કરવામાં આવ્યા તે આ બનાવડી ચંદ્રયાત્રામાં પણ બતાવી શકાય તેવા હતાં!

ચંદ્ર ઉપર માનવીનાં ઉતરાણની લવ્ય-જાહેરાતની ભીતરમાં શું છે ?

વિશ્વમાં શુદ્ધ વિજ્ઞાન ક્ષેત્રે કામ કરતી

મુખ્ય બે સંસ્થાએ છે (૧) એલ્ડેા ચુરાે-પીયન લાંચર એન્ડ ડેવલપમેન્ટ એાગે નાઇઝેશન.

આ સંસ્થામાં બ્રિટન, ક્રાન્સ, પ• જમ<sup>6</sup>ની, ઇટાલી, નેધરલેન્ડ, બેલ્જીયમ, એાસ્ટ્રેલીઆ વગેરે દેશા બેડાયેલા છે.

જ્યારે (ર) **ઇસરો**માં ચુરાપનાં ૧૦ <sup>દે</sup>શા સાથે **છે.** 

આ સંસ્થાએનાં કાર્યક્ષેત્રમાં કે ભાવી યાજનામાં ચંદ્રયાત્રાની કાઇ જ વાત કે વિચારણા આવતી નથી.

જયારે ચંદ્ર ઉપર માનવ માેકલનારી રશિયાની 'તાસ' અને અમેરિકાની 'નાસા' સંસ્થાએ છે કે જેમને સાચા અર્થમાં તાે વૈજ્ઞાનિક સંસ્થાએ કહી શકાય નહિ.

કારણ કે તેમનું ક્ષેત્ર રાજકીય આયો-જનાના એક ભાગ રૂપે હાેઇ તેઓ સંપૂર્ણતયા રાજક્ષારી–પુરુષાના હાથમાં છે.

આની સાબિતીરૂપે એ વાત નાંધી શકાય કે∸

અવકાશયાત્રીઓની પસંદગી સાચા વૈજ્ઞા-નિકાને બદલે લશ્કરી-અધિકારીની કરવામાં આવે છે.

કેમકે ચંદ્રલાકનાં પ્રવાસી તરીકે નીલ આમ'સ્ટ્રાંગની પસંદગી કરવામાં આવી તે નીકાદળના સૈનિક હતા!

આવા લશ્કરી–સંશાધના પાછળ જાસૂસી ભાવ ઉપરાંત લશ્કરી આધિપત્ય અને વૈજ્ઞા-નિક ક્ષેત્રે વિશ્વ પર પાતાની સર્વાપરિતા સિદ્ધ કરવા જેવા ખ્યાલ હાઈ શકે. તેથી જ આ બંને દેશામાં ચંદ્ર યાત્રા તરફ ઉદાસીનતા જેવા મળે છે. અમેરિકાના રી-પબ્લીકન પક્ષે તાે વાર'વાર જાહેર કહું' કૈ-

'' અવકાશી–સફરની હરીફાઇના સ્ડ'ડ છેાડી આ પૈસા ધરતી પર ખર્ચ°વા."

અવકાશ-યાત્રાની દિશામાં **રશિયા-**અમેરિકાની સ્પર્ધા રહી છે.

ચીનના સત્તાધીશ વૈજ્ઞાનિક કે પ્રજા-જનમાંથી કાઈ એમ માનતું નથી કે '' ચ'દ્ર ઉપર માનવી ગયા.''

ચીનના કાૈઈ પણ છાપા કે **રે**ઢીચાે બ્રોડકાસ્ટી<sup>:</sup>ગે રશિયના કે અમેરિકના ચંદ્ર ઉપર ગયા **હાૈ**ય તેવું **જાહેર** ક્યું<sup>:</sup> નથી.''

વિખ્યાત ખગાેળવેત્તા બર્નીં**ડ** લાવેલે તા કહેલું કે–

'' ચંદ્ર પર માનવીનાં ઉતરાણુની ક્ષણ માનવજાતનાં ઇતિહાસમાં મહાન નાટકીય ક્ષણ ગણી શકાય."

અમેરિકન પ્રમુખ જોન્સનને તેા ડેા. એડવર્ડ વેલ્સે સલાહ આપીને રશીયના પહેલાં ચંદ્ર પર પહેાંચવાની તમજા સાથે અવકાશી બજેટ-કાપની વાત ક્ષ્યુલ રાખેલી.

**અમેરિકન** પ્રમુખ **નિકેસને** તેમની ભારતની મુલાકાત વખતે કહેલું કે–

" ચંદ્ર ઉપરતું ઉતરાણુ એક મહાન કેદમ હતું, કારણુ કે તેણુ અમેરિકન રાષ્ટ્રને આત્મસંતુષ્ટતા-માંથી બહાર આવવામાં સહાય કરી છે.''

આ બધા કથના પાછળના ભાવ શુદ્ધ વૈજ્ઞાનિક–સંશાધના કરતાં રાજકીય–સર્વાપરિતા સિદ્ધ કરવાના હાય, તેવું અનાયાસે ફલિત થાય છે.

વળી અવકાશી યાનાના ઉપયાગ જાસૂસી-યાના તરીકે પણ થઈ રહ્યો છે જેમકે રશિ-યાએ ઝેકાસ્લાવાકીયા પર આક્રમણ કર્યું ત્યારે અમેરિકન-ઉપગ્રહાએ રૂમાનીયા-માંથી ક્ર્ચ કરી રહેલા લશ્કરી એક-માને આળખી પાડ્યા હતા.

જ્યારે સાવિયત-સાહસ દ્વારા અમેરિ-કન લશ્કરવાદીઓની લેદી રમત પણ બહાર પડી ગઇ છે. અમેરિકાના બે લેદી કાર્યક્રમાની તેણે આગાહી કરી દીધી હતી. અમેરિકાએ બીજ કાર્ય કેમાને માનવયુક્ત તરતી પ્રયાગશાળા સંબ'ધી નામ આપ્યું છે, છતાં તે લશ્કરી–કાર્ય ક્રમ છે. કારણ કે તે હવાઇ**દળના અંકુશ** નીચે છે.

આ સર્વ અવલાકના સ્પષ્ટ કરે છે કે માનવ ચંદ્ર ઉપર પહોંચ્યા જ નથી, પરંતુ હજારા વર્ષ પૂર્વે ભારતીય– મહામનીષીઓએ આવે દ્રષ્ટિથી ધર્મ- ગ્રંથામાં નિરૂપેલ ભારતીય–ભૂગાળ સ'મત અતિ–વિશાળ પૃથ્તીના એક પર્વતીય–પ્રદેશમાં ઊતર્યો છે.

ડા પ્રહલાદ ગ. પટેલ M. A. Ph. D. હાલા જોષીની શેરી વડનગર. (ઉ. ગુ.)

#### 12

# गःसारप्रे वियारवा केंब्र

વર્તમાન યુગમાં ભૌતિકવાદના આધારે ખુદ્ધિ અને શ્રહાની સંવાદિતા ઘટવા પામી છે.

આજની નવયુગીન જનતા ધર્મ અને શાસ્ત્રોની પ્રામાણિકતાને માન્ય કરવાના બદલે વિજ્ઞાન અને તેના પ્રમાણિત પદાર્થીને વધુ પડતા આદરથી જુએ છે

હડીકતમાં विज्ञान प्रये:गे। **७५२ निर्भ**र होंधे रेाक-भ-रेाक भन्नातुं क रहे छे.

છતાં અમુક સિક્ષિઓના અંજમણા પ્રચારમાં દારવાયેલ જનતા વિજ્ઞાનને અંતિમ સત્ય રૂપ માની લેવાની ઉતાવળ કરી બેસે છે.

આ પૃથ્વીના આકારનિર્ણય (ગુજ.)માંથી

## TREATMENT OF THE PROPERTY OF T



# પુનજ'ન્મ–વિચાર

લે. શ્રી જગદીશચંદ્રજી ચોરા પાસે, પે. ઉત્તરસંડા (ગુજ.)

શ્રીમદ આદ્ય શંકરાચાર્ય મહારાજે ઘણા વર્ષો પહેલાં ચર્પ ૮૫ જિંકા સ્તાત્રમાં લખ્યું છે:

પુનરિષ જનનં પુનરિષ મરેણું, પુનરિષ જનની જઠેરે શયનમ્ ઇહ સંસારે ખેલુ દુસ્તારે કૃપયાપારે પાહિ સુરારે.

અર્થાત્ '' દુ:ખથી તરી શકાય તેવા અને જેના પાર પામી શકાય તેમ નથી તેવા આ સંસારને વિષે ખરેખર જન્મ કરી-કરીને થાય છે, મરણ કરી-કરીને થાય છે અને માતાના ઉદરમાં પણ કરીકરીને શયન કરવું પડે છે, માટે હે મુરારિ ભગવાન! કૃપા કરીને માર્ર રક્ષણ કરા."

પુનર્જન્મ એટલે શરીરના નાશ થયા પછી થાડા વખત રહીને જીવ પાછું બીજું શરીર ધારણ કરે છે, યાને જ્યારે તે શરીર મરણ પામે છે, ત્યારે તેને છાડીને બીજા નવા શરીરમાં દાખલ થાય છે, એટલે કે જન્મ—મરણ રહિત જીવ, જન્મ—મરણ પામવાવાળા શરીરમાં વારંવાર દાખલ થાય છે. આનું નામ જ પુનર્જન્મ છે.

માણુસ એટલે કે ઊંચી દુનિયાનું

આત્મિક પ્રાણી, અનુભવ મેળવવા માટે ડૂબકી भारी इनियामां आवे छे, से अनुसव तेना આત્માની ઉન્નતિના ખારાક છે, જેને હજમ (પાચન) કરી અક્કલ, ખાસિયત, સદાચારી ગુણ, બુદ્ધિષળ અને અંતઃકરણમાં ખદલી દેવા માટે તે પાતાની સાથે પાતાને ઘેર લઈ જાય છે જ્યારે એક જિં**દ**ગીના અનુભવ હજમ થઇ જાય છે; ત્યારે તે હજી વધારે ને વધારે અનુભવ માટે બીજી જિંદગી લેવા પૃથ્વી પર પાછે৷ આવે છે. અને પાતાની વધારે ખીલેલી-હાલાને લાયકના વધારે સારાં શરીરમાં કાખલ થાય છે, એ રીતે તેની અસલ અથવા ખરી જિંદગી લાખાે વર્ષની હાય છે, અને જેને આપણે એક જિંદગી કહીએ છીએ. તે તેા તેની ખરી જિંદગીના ફક્ત એક દિવસ છે, અને વળી આ દુનિ-યામાં લગભગ ૬૦ વર્ષની જિંદગી પછી પાતાની ઉન્નતિનાં પ્રમાણમાં સાધ રહ્ય રીતે બેથી વીસ ગણા વર્ષોની મુદ્રત સુધી તેને ઉંચી દુનિયાએામાં રહેવું પડે છે.

આપણને પાછલી જિં<mark>દગીઓ વિષે શા</mark> માટે કંઈ યાદ નથી **રહેતું ? પહેલાં તે**ા આપણે એ વાત જાણવી જેઇએ કે આપણે હાલની ચાલુ જિંદગીના માટે લાગ ભૂલી જઈએ છીએ. સાધારણ—માણુસના મગજમાં એટલી તાકાત હોતી નથી કે આ જ જન્મમાં થયેલી વાતા યાદ રાખી શકે. જે વાતા અચપણમાં અનેલી હોય છે, તે માટપણમાં ચાદ નથી રહેતી, એટલું જ નહિ, પણ ચાર દિવસ અગાઉ શું ખાધું હતું, તે પણ ઘણા ખરા માણુસ ચાદ રાખી શકતા નથી. અંગારામાં હાથ રાખવાથી તે બળી જાય છે, એવી સમજ તા બધાને હાય છે, પણ તે સમજ કપે વખતે અને કેમ આવી! તે વાતની યાદ બહુ થાડા લોકોને હશે.

આપણા કારણ શરીર અને ઉંચા શરીરા આપણા બધા–જન્મામાં આપણી સાથે રહે છે. પણ સ્થળ, કાય અને માનસિક-શરીર દ્વરેક જન્મમાં જુદા પડી નાશ પામે છે, અને જ્યારે આપણે કાેઇ નવી જિંદગી માટે ત્રણ નીચલાં નાશવંત શરીર ધારણ કરીએ છીએ, ત્યારે જન્મ ધારણ કરવાવાળા જીવાતમા તર-કથી એ નવા શરીરાને પુરાણી વાતાના વિગતવાર અનુસવ મળતા નથી, પણ તે અનુભવાથી અનેલા ગુણ, ખાસીયત અને મહાશક્ત (Capacities) મળે છે. આપણ માંત:કરણ, ભલાઇ -ખુરાઇના મૂળ તત્વાની પિછાણ, ભલી મનાવૃત્તિ અથવા લાગણી, અને અક્કલની વાતાના સ્વાભાવિક સ્વીકાર. એ બધી વાત આપણા પુરાણા જન્માના અનુભવાનાં ચિક્ષ અથવા નિશાની છે. કુદરતી દાંશિયારી પથ પાછલા જન્મામાં શીખેલી વાતાની અભાવતાં રાખેલી એક યાદદાસ્ત છે. આ જન્મમાં કાઈ શાસ્ત્ર— દાખલા તરીકે ગિલ્તિશાસ્ત્ર–શીંખીને તેને વર્ષો સુધી લુદ્ધી જવા છતાં, આપણે તેને એકદમ જલ્દીથી પાછા શીખી શકીએ છીએ, કારણું કે તે જાણીતા રસ્તા પર કરીથી ચાલવા જેવું છે. એજ પ્રમાણે કાઈ વિજ્ઞાન કે ફિલસુફી જલ્દીથી શીખી જવાય છે, અથવા તા કાઇ હુત્રર વધારે અભ્યાસ વગર ખરાખર આવડી જાય છે; તા ત્યાં પણ પુરાણી જિંદગીઓની યાદદાસ્ત હાય છે, જો કે તે વાત કચારે શીખવામાં આવી હતી તેની યાદ હાતી નથી.

ખીજું જ્યારે કાઈ નવા અથવા અજાણ્યા માણસને પહેલી વાર મળતાં જ આપણને એવું માલમ પડે કે જાણે આપણે તેને પહે-લાંથી જ એાળખીએ છીએ, અથવા કાેઇ માહસને પહેલીવાર જેતાં જ તેની તરફ પ્રેમથી ખેંચાઇએ છીએ, ત્યારે આ વાત પુરાણી યાદદાસ્તથી જ થાય છે, એટલે કે પૂર્વજન્માના દારતને જીવાતમાં આળખી લે છે, અથવા એક જીવાત્મા બીજા જીવાતમા તરફ દોરતી દેખાડે છે અને પુરા વિધાસ અને મિત્રભાવથી તે ખ'ને પુરાણા દાસ્ત એક ખીજાના હાથ પ્રેમથી પકડે છે, એજ માક્ક જયારે કાઇ અજાણ્યા માણસને પહેલી-વાર જોતાં જ આપણને ધિક્કાર પેદા થાય. તા તે પણ પુરાણા જન્માની યાદદાસ્ત સળ-ખથી હાય છે, કારણ કે તે પણ પુરાણા દુશ્મનને પહેલી વાર મળવાની પિછાછ છે.

ઘણું કરીને પુરા**છા** જન્માની યા**દદા**સ્ત ખાસ કરીને આળકામાં મળી આવે છે, તેઓને પાતાના પૂર્વજન્મની કાઇ કાઇ વાદ

થાડીયણી દંખાય છે, અને કાઇ કાઇ વખતે, ખાસ કરીને જ્યારે કાઇ માણસ બીજાની જખરદસ્તીથી કમાતે માર્ચી ગયા હાય, त्यारे તેને ખીજે જન્મ ખાળક તરીકે કાઈ વાત પુરી અને વિગતવાર યાદ રહે છે. તે ઉપ-રાંત એવી યાદદોસ્ત મેળવી પણ શકાય છે, જો કે તે મેળવવા માટે હુઢ કાશિશ અને લાંગા વખત સુધી ધ્યાન કરવાની જરૂર હાય છે, જેથી હ મેશ ચંચળ રહેવાવાળું મન કાળમાં ( દાખમાં ) આવી જાય, અને જીવાતમા કે જેને બધા પુરાણા જન્માની યાદ હાય છે, तेने क बायक अने तेना क काणुमां रहे-વાવાળું તે મન અની જાય, જે એમ કરવામાં આવે, તા પાછલા જન્માની વાતા યાદ આવી જાય છે, પરાણા દારત એાળખી શકાય છે અને પુરાણા સંખંધ જોઇ શકાય છે.

ખરી વાત તા એ છે કે જીવાતમાં એ બધી વાતામાંથી પસાર થયા છે, અને મરણ પછી तेखे अधा अनुसवीने अध्यशक्ति (Capacities ), ખાસિયત, અહિલ અને અ'તઃકરણમાં ખદલી નાખ્યા છે, સાધારણ આદમીનું ભાન જીવતી હાલતમાં ફક્ત, કામ માનસિક ભુવન સુધી જ જઈને થાેેેલી જાય છે. એક વૃદ્ધ भ शसने तेना आणपश्नी अधी वाता याह નથી હાતી, તેમ છતાં તેના મન પર થયેલી તે વાતાની અસરને લીધે બાળકની સરખા-મણીમાં તેને વધારે અક્કલ હાય છે. તા એ વાતની સહેલાઈથી સમજ પડશે કે પાછલા अन्भानी वाता याह न रखेवा छतां हरेड માણસ થાડી ઘણી અક્કલ સાથે જન્મ લે છે. તે તેને પાછલા જન્મામાં મળેલા અનુભવાનું પરિણામ છે. તેજ રીતે જન્માની સરખા- મણીમાં વર્ષોની કિંમત કંઈ પણ નથી, એટલે લગભગ પાંચસા જન્મ જેયેલ એક વીસ વર્ષની ઉંમરના જુવાન છે કરા, કદાચ સા જન્મ જેએલા પચાસ વર્ષની ઉંમરના કાઇ કુલી કરતાં વયારે અક્કલવાળા હાવા જેઇએ, જો આપણે પુનર્જન્મને કખુલ નહિ રાખીએ, તા બધા બાળકા એકસરખી અક્કલવાળાં પેદા થવાં જોઈએ, પણ તેમ હાતું નથી, એ બંને વચ્ચેના ફરક પુનર્જન્મ માનવાથી જ સમજ પડે છે. એ ફરક જુવાતમાની જીદી જીદી ઉંમર પર આધાર રાખે છે એક ભારતીય કે એક યુરાપિયન કે એક આફ્રિકન છા કરામાં જે આસમાન—જમીનના ફરક માલુમ પડે છે, તેની સ્પષ્ટતા પુનર્જન્મના કાયદાને માનવા વગર થઇ જ નથી શકતી.

व'शपर'पराने। नियम स्थूण खुवन माटे ક્યુલ રાખી શકાય, જેમાં મા-બાપના સ્થૂળ શરીરના ચાળા કરવાની આદત આળકમાં આવે છે, પણ મા-ખાપની માનસિક અને નીતિ तेमक याद्ययदागतनी ખાસિયત અને આદત સાધારણ રીતે માનીએ છીએ તેટલી આળકમાં ઉતરતી નથી. વ'શપર પરાના નિયમમાં ફક્ત સમાનતા અથવા સરખાપણાના ખુલાસા મળે છે, પણ ક્રક-તફાવતના ખુલ સા તા પુનર્જન્મના કાયદાથી જ થઈ શકે છે. તે ઉપરાંત હવે વિજ્ઞાનથી સાબિત થયું છે કે મા-બાપ મેળવેલા ગુણુ બાળકામાં ઉતરતા નથી, એટલું જ નહિ, પણ ઘણ ખરૂં બહુ અક્કલમંદ માણુલને તા બાળક થતા નથી. ઘણી માટી વાતાના ખુલાસા વ'શ-પર'પરાના નિયમથી થતા નથી, તેના ખુલાસા પુન-જેન્મથી મળે છે, એટલે ફે—

- એક જ મા-આપના બાળકા એકસરખી ખુદ્ધિ અથવા તા સ્વભાવના હાતા નથી.
- ર. જોડકાં–ગાળકા પણ સ્થૂળ–શરીર, ખુદ્ધિ અને સ્વભાવમાં જીદાં જીદાં હાય છે.
- 3. સ્થુળ ભુવન ઉપર સરખાે ચહેરા અને રૂપ હેાવા છતાં આપ અને દીકરાની બુહિ અને ખાસિયતમાં ફરક હાય છે.
- ૪. ગરીબાઇને લીધે શીખ્યા વગરનાં અને મૂખ મા-બાપને ત્યાં બહુ હોશિયાર અને બુહિશાળી બાળકોનું પેઢા થવું.
- પ. બુદ્ધિશાળી મા-આપને ત્યાં સાધારણ બુદ્ધિવાળા-મૂર્ખ બાળકાનું પેદા થવું.
- દ. પવિત્ર મા-ખાપને ત્યાં પાપી-ખાળકતું અને પાપી-મા-ખાપને ત્યાં પવિત્ર બાળકતું પેઢા થવું.
- છ. એક ભાઇમાં સ'ગીત અથવા હુન્નર કારીગરીના ગુગ્રુ જરાય ન હોવા છતાં ખીજા ભાઇમાં તે ગુણે સંપૂર્ણતાથી હોવા.

પ્રગટીકરણ (Evolution) ના કાયદા બીજ બધી ચીંજો માટે સમાન સર્વલાક માને છે, પણ આ મનુષ્ય માટે ન માની શકાય. બાળક જન્મ લીધા પછી થાડાજ કલાક કે દિવસમાં મરી જાય છે, એ જીવને આ જન્મના આ દુનિયાના અનુભવા મેળ-વવાની તક ન મળવાને લીધે તે હ'મેશના ગરીમ અને કમનસીભ રહેશે, જ્યારે એક જીવ ઘડપણ સુધી દુ:ખ-દદો ખમી પાપાથી ખચો જવે છે, અને છેવટે હ'મેશના દાજ-ખમાં જવાનું જેખમ પણ ઉઠાવે છે, ત્યારે જલ્દી મરી ગયેલા બાળકને કાઈ જેખમ ઉઠાવવું પડતું નથી અને કાઈ દુ:ખ-દદે ખમવું પડતું નથી.

બીજી વાત એ કે જે ઇશ્વર (God) એક તરફ ખરાબ-રસ્તે ચાલવાવાળાને સજ કરે છે, તે જ ઈશ્વર એ પ્રમાણે પાપમાં પેદા થયેલ હજારા બાળકામાં જીવ મૂકે છે, તેથી દરેક વખતે નવા જીવ પેદા થવાની કલ્પના કે અનુમાન કરવું મૂર્ખાઇ ભરેલું લાગશે, જ્યાં સુધી માણસ પાતાની મરજ મનાવિકાર અથવા જસ્સાના કાયમાં આવીને બાળકનું શરીર પેદા ન કરે, ત્યાં સુધી તે શરીરમાં જીવ રાખવા માટે ઇશ્વરને તેના નાકરની માફક થાલવું પડે છે. અહીં પુનજેન્મના કાયદા જ વ્યાજબી અને ન્યાયી રહે છે.

પુનર્જન્મ, તક શાસ્ત્ર (Logic) ની દિષ્ટિએ જોઈએ તે પુનર્જન્મ જરૂરી છે, કારણ કે તે વગર આ જિંદગીની સમસ્યા સમજાતી નથી. એક જંગલી માણસ ખૂન કરે, લુંટે, દારૂ પીએ અને અંતે પાતાનાથી વધારે જોરાવર—માણસના હાથે માર્યા જાય, તે પાતાનું સ્થૂળ—શરીર છાંડી કામ—ભુવનમાં જાય, ત્યારે તેને માલુમ પહે છે કે જે લાકોને તેણે મારી નાખ્યા હતા તે બધા જીવતા જ છે, અને પાતાની જીની વાત નહિ ભૂલી જવાને લીધે તે બધા તેની સાથે ખરાબ રીતે વતે છે, તે એ રીતે પાતાના પહેલા પાઠ શીખવા લાગે છે, પણ તે શીખવાને તેને ઘણા જન્મ લેવા પડે છે.

પુનર્જન્મસમજાવે છે કે અનુભવથી મેળવેલા તેસદાચારી ગુણાને પાતાની ખાસિ-યતના એક ભાગ બનાવીને તે માણસ પાછા જન્મ મેળવે છે, અને પરિણામ એ આવે છે કે કાઇ પણ અનુભવ નકામા જતા નથી. એ રીતે માણુસ જેમ જેમતક શાસ્ત્રથી— ખુદ્ધિથી વિચારે છે તેમ તેમ તેને પુનર્જન્મ અનિવાર્ય (ન ટાળી શકાય તેવા) જરૂરી માલુમ પડે છે.

विज्ञानना કાયદાથી સામાજક (Social) અને સદાચરણ ( Moral ) ના ગુણા કેમ વધે છે ? તે જોઈ એ. કામળતા અને દયાના ગુણા આત્મત્યાગ (Self-sacrifice) થી વધે છે, પણ આત્મત્યાગી તા મરી જાય છે. અને જો તે જન્મ લઇ દુનિયામાં પાછા આવતા ન હાય, તા તે સારા ગુણુ નાશ જ પામે, એ રીતે સચ્ચાઇને ખાતર પાતાના જાન આપ વાવાળા માણસ, પાતાના દેશને માટે પાતાની જિંદગી કુરખાન કરવાવાળેત વીર પુરુષ, કાઈ ભયંકર દુઈ સાથે લડતાં લડતાં પાતાના જીવના ભાગ આપનાર ડાેકટર, પાતાના બાળક માટે પાતાના જાન આપનારી મા, એવા અધા વીર પુરુષા પાતે આપેલા લાગ ( ખલિદાન ) ને ખાતર, એથી પણ વધારે લલા ગુણ લઇને અને તે સારા ગુણાને તે પાતાના જવાત્માની ખાસિયતના એક ભાગ ખનાવીને આ દુનિયામાં કરીથી જન્મ લે છે, અને પાતાની કુરખાની (ભાગ)ના બદલામાં જતમેવાની વધારે અને માટી શક્તિ મેળવે છે.

નીતિશાસ, પુનર્જન્મ માટે બહુ જોર-દાર દલીલ આપે છે. કારણ કે જો પુનર્જન્મ ન માનવામાં આવે તા સૃષ્ટિમાં ઇશ્વરી ન્યાય અથવા પ્રેમ હાઇ જ શકે નહિ. એક માણુસ વેશ્યામાં અને દારૂડીયા ખાપને ત્યાં અની-તિની જગામાં પેદા થાય છે, પાપ અને ગાળાગાળી સિવાય તેને કંઇ પણ શિખવ-વવામાં આવતું નથી. પાતાના ગુજરાન માટે ચારી કરવાની તેને કરજ પાડવામાં આવે છે. अने ह्या अथवा ते। प्रेम वगर पेषाधनी તે માટા થાય છે, એવા માણસને લૂંટફાટ કરવાની ટેવ પડી જાય છે, અને દારૂની લતમાં કાઇ પર જોરથી હાથ ઉઠાવતાં તેને મારી નાખે છે. અને પાતે કાંસીએ જાય છે. મરહા પછી તે કચાં જશે ? કારણ કે તેને જિંદગી-ભર કાઇ પણ ભલાઈ કરવાની તક તા મળી જ નહાતી. બીજો માણસ એક સુધરેલા અને સદાચારી પરિવારમાં પેદા થઇ પ્રેમ અને માયાથી ઉછરી માટેા થાય છે, તેને સમજાવીને ફાેસલાવીને સારી ચાલ, સારા ગુણા શિખવ-વામાં આવે છે અને ઊંચું શિક્ષણ આપ-વામાં આવે છે. સારી લાયકાતના ખદલામાં તે ઇનામ મેળવે છે. જનસેવા કરી પ્રખ્યાત થઇ, લાંભુ જીવન ગુજારીને તે મરણુ પામે છે, આ બધી વાતાને લાયક થવા માટે તેણે પાતે શું કર્યું છે ? આ બંનેમાં શું ઇશ્વરના ન્યાય છે ? શું તે ગુન્દ્રગારને ઇશ્વરને એવું કહેવાના હક્ક નથી કે '' તે' મને એવા ખરાબ શા માટે બનાવ્યા ?"

અહીં પણ પુનર્જન્મની સ્પષ્ટતા ઇશ્વરના ન્યાય અને માણસની પાતાની મરજ માફક કરવાની શક્તિ એટલે પુરુષાર્થ (Free-will) સાબીત કરે છે. કારણ કે પુનર્જન્મ એવું સમજાવે છે કે પાપી અને ગુન્હેગાર માણસ થાડા જ જન્મ જેએલ અને પ્રગટી કરણમાં ખીલ્યા વગરના જવ છે; તે એક જંગલી જવ છે. જેણે તે બીજા માણસની બહુ પાછળથી મનુષ્ય તરીં કે જન્મ લીધા છે, અને તે બીજો માણસ ઘણા જન્મ જોઇ લાંધા અનુભવ પામેલા જવ છે, અને તે ખંને પાતાના પુરાણા કર્માથી એ રીતે પેદા થયા છે, અને તેઓ વચ્ચેના ફરક ફ્રુજ્ત તેઓના જ્વાત્માની ઉંમર અને

हैन्नतिने सीधे छे. पुर्ना करमेना अयहा सम-लवे छे डे के आणड़े। करमधी क भराष रागधी पीडाय छे, ते थे। पाछसा-करमानी पातानी भराष-यासने सीधे आ करममां तेवा क भराष-रागथी पीडाता मा आपने त्यां पेदा थाय छे; ते राग त्था हु: भनुं डारणु ते आणड़े। नुं पाताना पाछसा-करमनुं डमं छे.

ખાસ કરીને કર્મ અને પુનર્જન્મના કાયદાને માનવાવાળા હિંદુ અને ખુદ્ધ લાેકા છે, હાલના જમાનામાં દુનિયાની લગસગ અડધી વસતિ કર્મ અને પુનર્જન્મમાં માને છે.

પ્રેમ જ્વાત્માઓની વચમાંનું બંધન છે. અને માતથી તે તૂરી શકતું નથી. પાત-પાતામાં પ્રેમ રાખવાવાળા જવાતમા, નવા કપડાં પહેરેલા દાસ્તાની માફક, નવાં શરી-રામાં એકળીજને આળખી લે છે. તા પણ એમ હાતું નથી કે તેઓની વચ્ચે પહેલાંની માફકની સગાઈ હાય. પવિત્ર પ્રેમનું અંધન તા રહે છે, પણ એક જન્મનાં ધણી-ધણ્યાણી બીજા જન્મમાં બે ભાઈ, અથવા બે બહેન તરીકે પેઠા થાય છે, અથવા તેઓની વચ્ચે ખાપ-દીકરાની સગાઇ બને છે અથવા એમાંના એક બીજાના દાદા બને છે, અથવા એવી કાઈ બીજી પણ સગાઈ હાય છે,

પરંતુ જે કાઇ (કર્મથ) એક જ પડાશીનાં જુદા જુદા કુટું બમાં અથવા દ્વરના દેશામાં પેદા થયા હાય, તો તે છતાં મળે તો છે પ્રેમીઓ અથવા સાચા દારતા મારૂક તેઓ એક બીજા તરફ ખેંચાઇ ખાવે છે, કારણ કે દુનિયામાં તા શું, પણ સ્વર્ગમાં પણ કાઇ એવી ચીજ નથી જે પ્રેમના નાશ કરી શકે, અથવા તેનું બંધન તાડી શકે જો તે બંધન ધિક્કાર અથવા

ખૂરાઈનું હોય તો જુના દુશ્મન એક જ કુટું-ખમાં ખેંચાઇ આવે છે, જ્યાં તેએ પાત-પાતાની કરેલી ખુરાઇના ખદલા વહારી દુઃખ -શાક-આફત પામે છે. જો કાઈ માણસને જોતાં જ ધિક્કારની લાગણી જન્મે તા જુના દુશ્મનને આળખવા માટે જ્વાત્માએ આપેલી ચતવણી છે, ધિક્કારનું ખંધન પ્યારની આગથી જ પીગળી શકે છે.

એ પ્રમાણે આપણે ખધા જુના દાસ્ત, કાઈ કાઈ વખત જૂના દૂશ્મન સાથે પણ આવીએ છીએ, જો કે દરેક જન્મ વખતે આપણે નવાં કપડાં પહેરેલાં હાય છે. એટલે કે નવાં શરીર લીધેલાં હાય છે. સ્થળ ભુવન પર મરણ થયા પછી માણસ પાતાના સ્થૂળ, કામ, અને માનસિક શરીરાને એક પછી એક ફે'કી દે છે. એ પ્રમાણે ફે'કાઇ ગયા પછી તે શરીરાના નાશ થાય છે, અને તેઓના પરમાણુ અને માલીક્યુલસ પાત-પાતાના લુવનન પદાર્થમાં મળી જાય છે. ઊચી દુનિયામાં થાભવાના વખત પૂરા થયા પછી. જીવાતમા પાતાને લાયકનું અને પાછલા જન્મને મળતું જ, એક નવું માનસિક અને में नवुं धाम-शरीर पातानी तरह भें थी લે છે. એ વખતે લીપિકા નામની કાઇ બહ માટી બુહિશાળી અને સારી શક્તિઓ જેઓને કર્મના દેવતા કહે છે અને જેઓ દરેક માણુસના કિસ્મતની દારી પાતાના હાથમાં રાખે છે. તેઓ દરેક જન્મ લેવાવાળા જીવાતમા માટે વંશ, કામ, કુટુંખ, માબાપ, દેશ વગેરે પસંદ્ર કરે છે, તેને લાયકની હાલત (દશા, આદત. લત) માં તે જીવાતમાને જન્મ અપાવે છે. તે માણસે પુરાણા-જન્મમાં કરેલાં કર્મના ખદલે મેળવવાને લાયક અને તેના ગુ**ણ**ા

પ્રગટ થવાને લાયક એક નવા સ્થૂળ-શરીરનું ખાણું તેને કર્મના દેવતા આપે છે, અને તે ખાખાના નમુનાની માકકનું એક નવું છાયા શરીર માતાના ગર્ભમાં અને છે. તે છાયા શરીરમાં દરેક પરમાછની સાથે સાથે જ સ્થૂળ શરીરના પરમાણ ખને છે, અને વંશ-પરંપરાની અસર સ્થળ પદાર્થ પસંદ કરતી વખતે પુરેપુરી થાય છે. આસપાસના ખાસ કરી મા-ખાપના વિચાર અને શક્તિ **બધાં શરીરની અનાવટ પર અસર કરે છે.** છાયા શરીરના સંભ'ધમાં આવી, નવું કામ શરીર, તે છાયા શરીરની ખનાવટ પર ખહ અસર કરે છે, અને તેની મારફતે મજ્જા-તંત્રએ! (Nerves) ની રચના પર માનસિક શરીરની અસર થાય છે. મગજ અને મજન-તંત્રઓની બનાવટ અને કામ તથા માનસિક શરીરાની સાથેના તેઓના સંબંધ સાતમા વર્ષ સુધી ચાલતા રહે છે. અને ત્યારે જ અસલ અથવા ખરા માણસ અને તેની સ્થળ ઉપાધિ વચ્ચેના સંબંધ પુરેપુરા બની રહે છે.

એડાલ અથવા ખદશિકલ શરીર જુના જન્મામાં કરેલી કૂરતા (ઘાતકીપણું) ના ખદલા હોય છે, અને એવી કૂરતા બીજા જન્મમાં ઘણું ખરૂં દિવાનાપણું (ગાંડપણુ) પણુ લાવે છે. હાલના વખતમાં જીવતા પ્રાણીઓને કાપી તેઓના અનુભવ લેવાવાળા ડોક્ટર, અને તેજ પ્રમાણે પ્રેમને ખદલે હરથી કામ લેવાવાળા ડાક્ટર, અને તેજ પ્રમાણે પ્રેમને ખદલે હરથી કામ લેવાવાળા શિક્ષકા જે ખચ્ચાંને (ખાળકાને) ત્રાસ આપી પાતાની સત્તાના ગેરલપ્યાંગ કરે છે, તેવા લાકા એવા કદરૂપા શરીરમાં પેદા થાય છે. કુરતા સૌથી વધારે

ખરાખ પાય છે, કારણ કે તે પ્રેમના કાર્યદાથી ઉલ્ટા ગુના છે. જીવતા—પ્રાણીઓને કાપી પ્રયાગ કરવાવાળાઓ આ રાગ્ય માટે 
શરીરને ખચાવવાનું માત્ર ખહાનું લાવે છે, તે જ રીતે શિક્ષકા પ્રેમથી, સારી શિખામણ અને સારા ઉદાહરણ (Example) થી બાળકાને સુધારી શકે છે, કારણ કે જો એક કમજાર ખાળક સાથે ક્રેરતાથી વર્તવામાં આવે, તા તે તે વખતે પાતાના સ્થળમાં જ હુ:ખ નથી પામનું, પણ તે હિચકારૂં અને ખુશામતિયું ખને છે, અને જ્યારે તે શક્તિશાળી ખનવા પામે છે ત્યારે તે પાતે પણ 
ઘણુંખરૂં ક્રેર થઇ જાય છે.

નુકા-નુકા જ્વાને નુકી-નુકી જાતના અનુસવ લેવાની જરૂર દેશવાને લીધે જ કાઇ ખાસ રીતે, કાઇ ખાસ આશ્રુસના સંખંધમાં, દુનિયામાં કાઇ ખાસ કેશ અથવા ખાસ ધમ'ના લાકામાં અને કાઇ ખાસ કુટુંખમાં તેને જન્મ લેવા પડે છે.

જીવ પુરુષ નથી, તેમજ સ્ત્રી પણ નથી, સ્ત્રી અને પુરુષ આકાર અથવા ઉપાધના લક્ષણ છે. પણ મનુષ્ય—પ્રગટીકરણુના હાલના દરજ્જામાં એ ખંને ઉપાધિઓમાં જુદી જુદી ખાસિયત હાય છે, જેમકે પુરુષમાં હિંમત, દહતા, બળ વગેરે, અને સ્ત્રીમાં દયા, નમ્નતા પવિત્રતા, ભક્તિભાવ, સહનશીલતા વગેરે હાય છે. એ ગુણામાંથી જે ગુણની કમી હાય તે ગુણ પુરા મેળવવા માટે તે સ્ત્રી અથવા પુરુષની ઉપાધિમાં વારંવાર જન્મ લેવાની જરૂર પડે છે, તે ઉપરાંત; એક જાતિ (સ્ત્રી પુરુષ લેદ) જ્યારે ખીજ જાતિને નુકશાન પહેાંચાડે છે, ત્યારે કર્મના ખદલા તરીકે,

પાતાના પુરાણા-જન્મના પાપના બદલા મેળ-વવા માટે, તે ખરાબ કામ કરવાવાળાને જે જાતિને તેણે નુકશાન પહેંાંચાડેયું હતું, તે જાતિના રૂપમાં જન્મ લેવા પહેં છે. ઘણું ખરૂં એક સાધારણ જીવાતમાં એક જાતિથી બીજી જાતિમાં બદલાવા પહેલાં એ છામાં એ છા ત્રણ અને વધારેમાં વધારે સાત જન્મ પાતાની જ જાતિમાં લે છે.

હિન્દુસ્તાનના ઋષિઓએ પાછા જન્મ લેવાની ત્રણ રીત ખતાવી છે:

- (૧) મૃતોત્થાપન એટલે મુએલાંનું જીવતું થવું. ( Resurrection ).
- (૨) યાનિભ્રમણ કે દેહાંતર પ્રવેશ. (Transmigration or Metempsychosis)
  - (૩) યુનજેન્મ. ( Reinearnation )
- (૧) આપર્શું શરીર પરમાણુઓ અને માલીકચુલાનાં અને માઈ કાેળ્સ અને બેકટે. રિયા નામના જીવાના એક સંસ્થાન જેવું છે, જેમાં દરેકને પાતપાતાના જુદા જીદા જીવ હાય છે. આખા વખત આપણે એવી કરાેડા સૂક્ષ્મ જીવદાર વસ્તુઓને અથવા પર-માણુઓના જીવાને આપણા શરીરમાંથી ખહાર ફેંકયા કરીએ છીએ, એ અધી જીવ-વાળી વરતુઓ, આપણે તેઓને આપેલી આદત માફક, સૃષ્ટિનાં જીદાં જીદાં ભુવનામાં ખેંચાઇ ન્ય છે; અને એ ખધા જીવતા મણ-પરમાણ, જેનાથી આપણાં સ્થૂળ શરીરનાં કૃ (Ceils) બન્યાં છે, તે પૃથ્વીભરમાં વિખરાઈ જાય છે, અને પાતાના જેવી જ ટેવ રાખવાવાળી નવી જીવદાર વસ્તુ તરફ ચાલી જાય છે, એ પ્રમાણે भृतेत्थापननुं (Doctrine) प्रक्रिया ते।

જીવતા અણુઓ અને સૂક્ષ્મ પદાર્થો જે આદમી પાતાની જિંદગીભર અને મરણ પછી ફેંકે છે તેઓ માટે છે.

- (ર) એક માણુસના માત પછી તેનું કામિક तत्त्व (કામ રૂપનું ખાખું-shell) થાડા વખત સુધી રહે છે. અને પછી છેવટે કામલુવનમાં વિખરાઇ જાય છે, ત્યારે આકર્ષણ अने निःसारण (Attraction & Repulsion) ના નીચ જાતના માણુસ<sup>ે</sup> અથવા જાનવરાનાં કામિક તત્ત્વામાં ખેંચાઈ જાય છે. એટલે કે મનુષ્યના જીવ કાઇ પશુના જીવ નથી અની જતા, ફક્ત તે જીવ પશુના જીવની સાથે ખેડીમાં જંકડાઇ જાય છે, અને તે વિચારવાન માણસની બધી શક્તિઓ થાડા વખત પુરી રાકાઇ રહી તે પાત પશ્-દેહમાં બંધાયેલા રહે છે, આ તા અત્યંત પાપી માણસ માટે હાય છે, બાકી જીવ મનુષ્ય–શરીર તાે લે છે, પણ તે સ્થૂળ-શરીર પર કુતરા અ**થ**વા ડું કરેર (મૂંડ) ના માહા માફકનાં પશુ લક્ષણનાં ચિન્હ અથવા નિશાની હોય છે, એટલે કે તે માણુસના ચહેરા કુતરા અથવા ડુક્કરના માઢા જેવા દેખાય છે.
- (3) જ્યાં સુધી એ જીવ અથવા મનસ, જે અધા વખત કામ-તત્ત્વના કાણમાં રહેલા હાય છે, તે નીચલા-લુવનાના સંપૂર્ણ અનુલવ લઈ, પ્રગટીકરણના કાયદા માફક તેને માટે સુકરર થયેલા લક્ષ-ધ્યેયને પહોંચવાને લાયક ન અની જાય, અને જ્ઞાની-પવિત્ર ન થઇ જાય, અને નિર્વાણ સુધીનાં પાંચે લુવના પર પુરા લાન સાથે કામ કરી શકે, ત્યાં સુધી તેને જન્મ લેવાની જરૂર રહે છે, ત્યારખાદ

જ જન્મ-મરાણના ખંધનથી છૂટી મુક્ત થઇ જાય છે.

માણુસને જે ચીજો દુનિયામાં પાંછા ખેંચી લાવે છે, તે તો તેનું કર્મ છે, બીજાં તૃષ્ણા છે અને જે સ્થૂળ—ભુરન પર ચૈતન હસ્તી એટલે ભાન સહિત હસ્તી ભાગવવાની ઈચ્છા છે. માણુસ કર્મ કર્યા વગર તા એક પળ પણ રહી શકતા નથી; વિચારથી, ઈચ્છાથી અને સ્થૂળ—ભુવનના કામાથી કર્મ તા હે મેશાં થયા જ કરે છે, કર્મનું ફળ ભાગવવાની ઈચ્છા જ જીવને અંધનમાં નાંખે છે, માટે કર્મ કરવાનું અંધ ન કરવું, સત્કર્મ તા કરવાં જ જોઈએ, પણ ફળની ઈચ્છા વગર નિષ્કામ કર્મ કરવામાં આવે અને કરેલા કર્મોના ખદલા કાંઈપણ ખડખડયા વગર ભાગવવામાં આવે તો, નવું કર્મ પેદા થતું નથી અને જીવ ખંધનમાં પડતા નથી.

વધુમાં અનુભવ લેવાના ખાકી રહે છે, ત્યાં સુધી તૃષ્ણા એટલે ભાન સાથે હસ્તી ભાગવાની ઈચ્છા રાખવી જરૂરી અને લાભ કારી છે, કારણ કે ઇશ્છાની તરસ છિપાયા વગર રહેવાથી જીવાતમા વારંવાર પૃથ્વી ઉપર પાછા આવી સંપૂર્ણ અનતા નાય છે, ઈચ્છા કાયદાને લીધે સ્વાથી હોય છે, એ

માટે ઇચ્છાઓ ફાયદાઓને છાંડી હંમશાં સારાં કામા કરવાની જરૂર છે, તેથી જીવાતમાએ પાતાની ઉન્નતિ કરવા માટે તમામ ઇચ્છાઓ, જેમ કે એશ-આરામ, પાતાના ફાયદા, ખાગળ વધવાની ઇચ્છા, સૂશ્મ ઇચ્છા સવે છાંડી દેવી જોઇએ. આ રીતે ખધા કમીના નાશ કરવા અને સ્વાર્થી ઇચ્છાઓને મારી નાંખવી, એ ખંને બાબત જન્મ-મરણના ખંધનથી છુટકારા પામવા માટે જરૂરી છે.

જેટલા મહાન પુરુષો થઈ ગયા, તે સર્વનું કહેવું છે, કે મુક્તિ કાેઇ એવી ચીજ નથી, જે મેળવવાની જરૂર હાેય, અધાં પ્રાણી મુક્ત જ છે, પણ જ્ઞાન વગર આશા– તૃષ્ણા મરી શકતી નથી, તેથી જ્ઞાન વગર મુક્તિ મળી શકતી નથી.

મરણ અને બીજા સ્થૂળ જન્મ (પુનર્જન્મ) મેળવવાની વચમાંના વખત, જે માણસ ઘણું ખરૂં પાતાના માનસિક શરીરમાં નીચલા લુવનની અંદર ગુજારે છે, તે જુદા જુદા લાકા માટે ખડુ જુદા જુદા હાય છે. એ આપણું આગળ કાષ્ટક પરથી સમજશું.

મરણ અને બીજા જન્મ (પુનર્જન્મ) ની વચમાંના સમય જે કૈાષ્ટકમાં બતાવવામાં આવ્યા છે, તેમાં કામ ભુવન પર થાભવાના

## —: પુનજેન્મનું કાેબ્ટક :—

|            | <b>છ</b> વાત્માના વગ <sup>૧</sup>                                                           | થાેલવાના                           | લગલગ સમય                             | —વરસામાં                              |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------|
|            |                                                                                             | માત અને પુનર્જન્મ<br>ની મધ્યના સમય | કામ શરીરમાં<br>કામ ભુવન પર           | કારણ શરીરમાં ઉંચા<br>માનસિક લુવન પર   |
| ٩,         | છવાત્મા જે ગુરુના માર્ગ<br>અથવા આહિમક ઉન્નતિ<br>ના માર્ગ પર હેાય.                           | १५००-२०००                          | <b>જલદી અને</b><br>બેસાન હાલતમાં     | १५०–२००                               |
|            | જીવાતમાં જે આત્મિક ઉન્ન <sup>ુ</sup><br>તિના માર્ગની નજીક હ <del>ોય</del> .                 | ७०० <u>–</u> १२००                  | ય                                    | ૫૦                                    |
| 3.         | જાણીતા કસબી–હુંજ્ઞરી-<br>લાકા વિજ્ઞાન જાણનારા<br>અને માટા લક્તો.                            | ७००-१२००                           | <b>૧૫</b> –૨૦                        | 30-3Y                                 |
| ٧.         | સારા ગૃહસ્થ, ઢાકટર,<br>વકીલ, જેવા ઉંચા ધંધા-<br>દારી, માટા વેપારી, ગામ-                     | <b>६००-१२००</b>                    | <b>૨</b> ૦–૨૫                        | જીવાત્મામાં<br>ભાનના સ્પરા            |
|            | હારા, પાટા વપારા, ગામ-<br>ડાના ગૃહસ્થ અને બીજા<br>સુધરેલા અને પરદુઃખ<br>ભંજન માણુસ.         |                                    |                                      |                                       |
| પ.         | સાધારણુ માેટા વેપારી.                                                                       | ४००-५००                            | રય ,                                 | જન્મ લેતા પહેલાં<br>યાદદાસ્તની એક ચમક |
| ξ.         | નીચલા મધ્યમ વર્ગ-નાના<br>દુકાનદાર, ખેડુત વગેરે.                                             | २००–३००                            | 80                                   | <b>,</b> , ,,                         |
| <b>७</b> . | કારીગર કસબી, સુથાર,<br>લુહાર, સાની વગેરે.                                                   | 900-200                            | ૪૦<br>(કામ લાેકના મ <sup>દ્</sup> ય- | ,, ,,                                 |
|            | મજુર, અને ઉંચા દરજ્જાના<br>આદિવાસી લાેક.                                                    | <b>₹०-१००</b>                      | ભાગમાં)<br>૪૦–૫૦<br>નીચલા ભાગમાં     | <b>3</b> 7 <b>7</b> 9                 |
| t.         | નરમ સ્વભાવના આદિ<br>વાસી માણુસ, આળસુ,<br>નકામા, બેકાર, દારૂડીયા,<br>અનીતિના ધામમાં રહેનારા. | ४०–५०                              | ૪૦–૫૦<br>છકુા વિભાગમાં               | ",                                    |
| Lo.        | સૌથી હલકા વર્ગના લાેક<br>ખહુજ નિર્દેયી આદિવાસી<br>લાેક, ચાેર, લુંટારા, <b>હ</b> ત્યારા      | ય                                  | પ<br>સાતમા વિભાગમાં                  | 29 27                                 |
|            | ગુનેગારા <u>તથા</u> સ્રી–ંખાળ-<br>કાને મારવાવાળા.<br>ે                                      |                                    |                                      |                                       |

સમય, તેમજ નીચલા માનસિક–ભુવનની અંદર અને ઉચા માનસિક–ભુવનની અંદર થાલવાના સમય આવી જાય છે.

डेंग्टिडमां पહेंदा वर्णना दे। इ. भास डरी पेताना डाम अने मानसिंड-शरीराने हैं उथा वगर डाम खुवनथी पाछा इरी स्थूण-खुवन पर जन्म दे छे, अने इसमा-छेद्दा वर्णना दे। इ पेतानां पापडमेंने दीधे हुनियाथी भें यायेदा रहे छे, पांयमा वर्ण्या इसमा वर्ण सुधीना दे। हैंने ७ या मानसिंड-खुवनमां सान साथे छवन है। तुं नथी, पखु जन्म देवा पहेंद्वां याइहास्तनी इंडल એंड यमंड क छीय छे. है। एटडमां सरेशश ६० वर्षनी स्थूण छंहगी से। गववावाणा माखुसे माटेने। समय आपवामां आव्या छे.

ઉદાહરણ तरी है येथा वर्णना पर्यास वर्षनी छंभरे मरी गयेका छोड़ छोड़ होना "भेत अने पुनर्णन्मनी वयमांना समय" ६०० थी १००० वर्ष छे। वाने अह के हहाय २०० थी ३०० वर्ष अ छे। धड़े, तेमक क्यारे छेड़ आणड़ मरी क्या छे, त्यारे इरीथी कन्म देवा अगा ते पण्य थे। समय डाम खुवनमां क्या छे, अने मरण्य व भतनी तेनी छंभर तेमक मननी अने सारा आयारनी टेवना प्रमाण्यमां तेने। "भीत अने पुनर्णन्मनी मध्यने। समय" थेडा महिनाथी थाडा वर्षा सुधीना छाय छे.

જુવાનીમાં મૃત્યુ પામનારને આત્મિક મળ ઉત્પન્ન કરવાની તક મળતી નથી. કેટલાક માણુસ ખાસ કરી ઘણી આત્મ-સ્વરૂપતા (Spiritvality) પેઠા કર્યા વગર લાંખુ જીવન ગુજારે છે, જે કારણુથી બે જન્માની વચમાંના સમયની સુદ્દત કુદરતી રીતે એાછી હોય છે. ઉપરાંત જ્વાતમા ટાળામાં કે પરિવારમાં પેઠા થઈ એકબીજના ન∞કમાં આવે છે, અને એ સ'ળ' ધને લીધે તેઓના બે જન્માની વચમાંના સમય એક સરખા પણ થઈ જવાના સ'ભવ રહે છે. દરેક માણસ તેના આત્મા સંખંધી બળના પ્રમાણમાં સુખ−દુઃખ ભાગવવાના પ્રમાણને ઘટાડવા કે વધારવાની જરૂર મુજબ જેવું વાવે છે તેવું જલાણે છે, કરે છે તેવું પામે છે.

જ્યાતિષ પહિતામાં પણ પાંચમું સ્થાન પૂર્વ જન્મ તથા ખારમું સ્થાન મૃત્યુ પછીની ગિત બતાવે છે. ચર્પટ-પંજરિકા-સ્તાત્રમાં લખ્યું છે. રાત્રિ, દિવસ, પક્ષ, માસ, ઉત્તર-દિક્ષિણ અયન અને વર્ષ એ સર્વ વારંવાર આવે છે, કાળ એ પ્રમાણે કીડા કરી રહ્યો છે અને આપણું આયુષ્ય નાશ પામે છે.!! પુન ર્જન્મ બાબત ડા. એની બેસન્ટે, બિશપ સી. ડબલ્યૂ લેડબિટરે પણ પાતાના ઘણા વિચારા વ્યક્ત કર્યા છે; તથા આજના વૈજ્ઞાનિકા પણ પુનર્જન્મને માનવા લાગ્યા છે તથા સંશાધના કરીને રજુઆત પણ કરે છે અને ભારત તથા વિદેશમાં ઘણી સંસ્થા પુન જેન્મના કેસા શાધી લોકોને આશ્ચર્યમાં મુકે છે

### \* પુનર્જન્મના સિદ્ધાન્તને માનતા વિદ્વાના \*

૧. **ઇમરસન**, કે જે ઇંગ્લાંડના એક નામાંકિત વિદ્વાન થઇ ગયા, તે જીવનને સીડીની ઉપમા આપતાં લખે છે, કે "એવી સીડી ઉપર છે, ને નીચે પણ લખે છે કે કાઈ વાર આપણે ઉપર ચઢીએ છીએ, ને કાઇ વાર નીચે ઉત્તરીએ છીએ, " ્ર. રામના પાદરીઓ (Latin fathers) નામિસિઅસ (Nomesius), સાઇનેસિઅસ (Synesius), અને હિલેરીઅમ (Hilarium) પણ ખુલ્લી રીતે પુનર્જન્મના સિદ્ધાન્તનું સમર્થન કરતા હતા.

ં ૩**. એરિસ્ટાેટલે લ**ખેલું છે, કે જીવ પાતાને માટે હંમેશ નવાં નવાં વસ્ત્ર ખનાવતાે **રહે છે**.

૪. **ઓ વિહ** (Ovid) નામના એક વિદ્વાને પા**ઈથાગારાસ** પર એક કવિતા લખી છે. તેમાં તેં**ણે** મૃત્યુને પુરાણી માતા તરીકે આલેખતાં લખ્યું છે, કે ''તે હ'મેશાં નવા નવા સ્વ-રૂપમાં પ્રગટ થયા કરે છે."

પ. એ (રિજીન (Origin) જે એક કિશ્ચિયન વિદ્વાન થઇ ગયા, ઇસ્વીસનની શરૂઆતમાં, તે પૂર્વ જન્મના સિહાન્તને માનતા હતા, તેણે એક ઠેકાણે લખ્યું છે, કે " જે આત્માઓને શરીર આપીને આ દુનિયામાં માકલ-વામાં આવે છે, તે જે અપરાધ કરે છે, તેથી તેની હવે પછીના જન્મની અવસ્થા બગડે છે, એની વર્તમાન અવસ્થાનું કારણ પણ તેના પૂર્વ કર્મા જે છે."

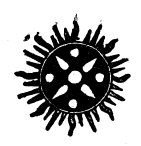
ઉપરના વિધાના નાચેના પુસ્તકામાં <mark>છે</mark> તેનાં નામ.

- 1 Reincarnation by walker p. 23
- 2 " " " " p. 237
- 3 " " " " p. 27
- 4 Drydens translation in English.
- 5 Reincarnation by walker p. 236-237

X

### સુ....વિ....**ચા** ... ર**.**

શ્રી નવકાર આરાધનાનું હૃદય છે. આમાનું પાલન આરાધનાના પ્રાણ છે. જ્ઞાનીની નિશ્રા મુખ્ય મસ્તિષ્ક છે. શુભક્રિયાં–ધર્માચરણ આરાધના, શરીર છે. ભક્તિમાં નિષ્ઠા પ્રાણ છે! વિનય શણગાર છે. નિખાલસતાની કેળવણી સ્વ–દોષદર્શન અને અંતર–નિરીક્ષણથી થાય છે.



### સૂક્ષ્મ શરીર અને વૈજ્ઞાનિક સંશેષધન

ડા. નારાયણ કંસારા સંસ્કૃતના પ્રખ્યાપક અને સંસ્કૃત વિભાગના અખ્યક્ષ; એમ પી. શાહ આર્ટલ એન્ડ સાયંસ ક્રોલેજે સ્**રેન્દ્રનગર**.

પ્રાચીન ભારતીય-સાહિત્યમાં ઉપનિષદા, રામાયણ, મહાભારત, પુરાણા, સ્મૃતિઓ, આસ્તિક અને નાસ્તિક દર્શના વગેરમાં સીધી કે આડકતરી રીતે, ભોતિકશરીરનું આધાર-ભૂત, અને તેને ટકાવી રાખવામાં કારણ તરીકે, લિંગશરીર ('એસ્ટ્રલ ઍાડી') ના સ્વીકાર થયેલા જોવા મળે છે.

સાંખ્ય કારિકામાં તેને 'લિ'ગ શરીર' તરીકે એાળખાવવામાં આવ્યું છે.

આ લિંગ-સૃક્ષ્મશરીશમાં પંચ-તન્માત્રા= મહાભૂતના ખનેલા સ્થૂળ-શરીરને બાદ કરતાં બાકી બચતાં, એાગણીસ તત્વાના સમાવેશ થાય છે. આ લિંગ=સૂક્ષ્મ શરીર મૃત્યુ પછી બીજા દેહમાં જન્મ લેવા માટે 'સ'સર્ણુ' કરે છે.

શ્રીમદ્ ભગવદ્ધ ગીતામાં પણ બીજા અધ્યાયમાં-જીણે થયેલા વસ્ત્રોની ઉપમા આપીને વધુ સરળ શબ્દામાં આ આધ્યાત્મિક રહસ્ય રજા કરવામાં આવ્યું છે.

ભારતમાંના લગભગ ઘણાંખરાં દર્શના સ'પ્રદાયા કે પ'થા તેમજ બધાજ સ'તા અને સિદ્ધોએ જીવાતમાં, તેનું ભૌતિક શરીર ઉપરાંતનું લિંગ શરીર, ઋત-કર્માનો અક્રર ગૂઢ વૈધિક, સર્વ વ્યાપી નિયમ અને પુનજેન્મના સિદ્ધાન્તને એકમતે સ્વીકાર્યો છે.

તેના પાયામાં **લિંગ શરીરની હ**યાતી પ્ર<sub>ત્</sub>યક્ષ કે પરાક્ષ રીતે સ્વીકારાયેલી જણાઈ આવે છે.

છતાં આધુનિક વૈજ્ઞાનિક-યુગમાં આ પ્રાચીન જ્ઞાનની સત્યતા અંગે ઘણી શ'કાઓ સેવવામાં આવે છે. ખરેખર વિચારતાં એમ જણાય છે કે આ સ'શયવાદની ઉદ્ભાવનામાં " પ્રાચીન-કાળના માનવીના બોલ્ફિક અને માનસિક વિકાસ આજની સરખામણીએ એાછો હતા " એવી ડાવિલ પ્રવર્તિત વિકાસવાદની વિચારસણીએ મહત્વના કાળા આપ્યા છે.

ગઈ સદીથી વધુ પ્રભળ અને**લી** પ્રત્યક્ષ મૂલક વિજ્ઞાનની પ્રયાગ-પદ્ધતિને સવ<sup>°</sup> પ્રકારના જ્ઞાન-વિજ્ઞાનના સ**ંશાધનમાં** પાયાની લેખ-વામાં આવી છે.

આ સ'શય જીજ્ઞાસા-વૃત્તિના સ્વ-રૂપના રહે ત્યાં સુધી તાે તત્ત્વ વિચા-રહ્યામાં સહાયભૂત થતાે આવ્યા છે. પશુ જ્યારે તે પ્રત્યક્ષ-પ્રધાન પ્રયોગ-પ્રણા-લિના ચાકઠામાં જ અતીન્દ્રિય–તત્વાને પકડવાની ચેષ્ટા કરે.

ત્યારે સ્વાલાવિ–કરી તે જ મહદંશે નિષ્ફળ જાય.

વધુમાં પાતાની પહિતની ઉથુપ સ્વી-કારવાને બદલે 'એ તત્ત્વના અસ્તિત્વના જ ઇનિકાર કરે' એવું બને.

ત્યા<sup>રે</sup> આ સંશયવાદ 'ગ્રાનની **ક્ષિતિજો વિસ્તારવાના માનવ–જાતિના' લક્**યની પ્રાપ્તિના માગે' વિઘ્નરૂપ થતા આવ્યા છે.

પરંતુ છેલ્લી અધી<sup>૧</sup>-પાણી સદીથી આ **બીજા** પ્રકારના **સંશયવાદની ઉ**ણ્પા અનેક તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વૈજ્ઞાનિકાના લહ્યમાં આવી ગઈ છે.

તેથી તેમણે જેમ-જેમ પાતાપાતાની વિજ્ઞાનની શાખા-ઉપશાખામાં વધુ ઊંડા ઉતરવા માંડ્યું, તેમ તેમ અંતિમ-તત્ત્વ અંગેના પાતાના અનુમાનામાં અનિશ્ચિતતાના અંશ તેમને પ્રતીત થવા લાગ્યા છે.

વળી ભૌતિક, રાસાયણિક અને જૈવિક વિજ્ઞાનમાં અનેકાનેક શાખા—પ્રશાખાઓનું ખેડાણ થવા લાગતાં તે બધાના સંકલન દ્વારા વિજ્ઞાનની સીમા–અહારના ક્ષેત્રને વિજ્ઞા-નની સીમામાં આણ્વા પ્રયાગ–પદ્ધતિમાં પણ જરૂરી–પરિવત<sup>8</sup>ના સ્વીકારવામાં આવ્યાં છે.

આપણી પ્રશ્તુત-વિચારભાની દ્રષ્ટિએ મનાવિજ્ઞાનના ક્ષેત્રે થયેલ વિકાસ અહિં વધુ સંગત છે.

મના-વિજ્ઞાનના ક્ષેત્રે છેલ્લી અધી'-સદીથી ઋનેક પ્રયાગા અને નવી અનુભવ-નાંધ- सामश्रीने પરિણામે પરા-મના વૈજ્ઞાન નામના એક નવા, અને દેશ-પરદેશમાં સ્વતંત્ર-વિજ્ઞાન તરીકે માન્યતા પામી ચૂકેલા વિજ્ઞાનના પ્રાદુર્ભાવ થયા છે.

આ ક્ષેત્રે થઇ ગયેલ નાંધપાત્ર-વૈજ્ઞા-નિકામાં વિ**લિયમ મેક**ડુગલ, ડાે. રહા-ઈન, પ્રો. સી. ડી. બ્રોર્ડ, ડાે ગ*દ્ધ*-**હેરમા માઇહલેર**, હેા. મિલન રીઝલ ડેા. થેલ્પા માસ, ડાે. સ્ટેનલી ક્રાપ**્** નર, ડાે. બેથાલ્ડ એરિક સ્વાર્ઝ. ડાે. વિસિલિવ, મેડમ કુલાગિના, યુરીગેલેર, મોફેસર ટેલર, ડાે. શીગેમી સાસાકી, હળલ્યુ છે. રાેલ, હાે. જુલે આઈ ઝેન **છાડ, ડાે. ઈઆન સ્ટીવન્સન, ડાે. જે.** જી. પાટ, ડેા હેલ્સુટશ્મીટ, એડગર મિશેલ, ડા. કારલીસ એાસીસ, પ્રા. નિહાલાસ્કી, પ્રો, હાલ પૂરાદ, ડાે. રાેબર્ડ એચ, થાઉલેસ, એ. એમ. યુંગ, હાે. રેક્સ સ્ટેનફર્ડ અને જોનકરન वगेरेने गणुनामां दीवा पंडे तेम छे.

આ વૈજ્ઞાનિકાએ ઇલેક્ટ્રો-એન્સેફેલાગાફ, કીરલીયન ફાેટાગ્રાફી, રેડીએશન ફાેટા-ગ્રાફી, પાલીગ્રાફ, વગેરેની મહત્થી જગતમાંના ઇન્દ્રિયાતીત ક્ષેત્રગત અનેક રહસ્યાે પ્રગટ કરવા પ્રયાગાત્મક સંશાધન કાર્ય કર્યું છે.

જગ-વિખ્યાત વૈજ્ઞાનિક આલ્મરે આઇ-ન્સ્ટાઈને કહ્યું હતું કે–

ભૌતિક–શાસ્ત્રોના પૂરતેા ઊ'ડાણથી અલ્યાસ કરનાર કાેઈ પણ વ્યક્તિ અનિવાય<sup>૧</sup>૫ણ આધ્યાત્મિક-વિદ્યામાં પહેાંચી જાય છે.

આ જ રસ્તે સ્ટેનફ લ્લે રીસર્ચ યુનિ-વસિ દીના-મહિરિયલ્સ સાય સવિલા-ગના અધ્યક્ષ હો. વિલિયમ દીલરે મજલ કાપી અને માનવીના લોતિક-શરીરની લીત-રમાં તેને વ્યાપીને કાર્ય કરી રહેલા ઉત્ત-રાત્તર વધુને વધુ સૂક્ષ્મતા ધરાવતા સાત સ્તરાની ખાજ કરી છે.

આ સાત રતરાને તેમણે ત્રણ ભાગમાં વહેં<sup> ક</sup>યા છે.

ભૌતિક શરીર (ફિઝિકલ બૅાડી 'મેટર) અને તન્માત્રિક (ઇયરિક) એ બેને તે લૌકિક-સત્યના વિભાગમાં ફાળવે છે.

સૂક્ષ્મ શરીર એસ્ટ્રલ ને તે ધૃતિ-વાહક ('ક ટેનમેન્ટ વૅહિકલ') નામના બીજ વિભાગમાં મૂકે છે.

અને મનને M-1 (એમ-૧) M-2 (એમ-૨) તથા M-3 (એમ-૩) એવા પેટા-ભાગમાં વહેંચી. આત્મા ('સ્પરિટ') ને અવિનાશી – સત્ય (' ઇન્ડિસ્ટ્રીક્ટીઅલ રિયાલિડી') નામના ત્રીજા-વિભાગમાં દર્શાવે છે.

વળી આ સાત સ્તરા**ને હ**ઠયાેગ**માં** નિ**કે`શિ**ત સાત ચકાે સાથે તે સાંકળે <mark>છે.</mark>

આની સાથે બ્રિટનની રાયલ કાલેજ એાક સર્જન્સના સલ્ય હૈંા. શહિકા કારાગુલ્લાના અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ (એકસ્ટ્રા સેન્સરી પર્સોશન 'ઈ એસ. પી.') ને લગતા પ્રયોગા સાંકળીને આ દિશામાં વધુ સંશાધન ચલાવવામાં આવ્યું. જાપાનના હૈા. હિરાશી માટાયા માએ પણ ચક્રો, નાડીએા અને એક્યુ-પંકચર માટેના મજજા–તંતુ–કેન્દ્રના પારસ્પરિક–સબંધને લગતું સંશોધન કર્યું છે.

જયારે કવાન્ડમ નિકેનિકસના પ્રખર વિદ્રાન, ભૌતિક-વિજ્ઞાની કવાન હેરિસ વૉકરે અમેરિકામાંના મેરિલેન્ડમાં આવેલા આમી એબરડીન પ્રુવીંગ પ્રાઉન્ડમાંની યુ. એસ. બૅલિસિક રીસર્ચ લેબાડીરેઝમાં રહીને ભૌતિક-જગતની ભીતરમાં રહીને તેમાંની ઘટનાએાનું સ્ફમ-સ્તરે નિયંત્રણ કરતી પ્રક્રિયાએા અંગે પ્રયોગાત્મક સંશોધન કર્યું છે.

સૂક્ષ્મશરીરને લગતી સૈહાન્તિક છણા-વટ એલિફાસ લેવી, એ. ઈ. વેઈત, ડા. ક્રાન્ઝ હાર્ડમાન, મેજર આર્થર એ. પાવેલ તથા લેડબીટર અને એનીબેસ-ન્ટના થંથામાં પુષ્કળ-પ્રમાણમાં થઈ છે.

પરંતુ વૈજ્ઞાનિક—સંશાધન માટે ઉપયાગી વ્યાવહારિક—સામગ્રી તરીકે આ ગંથા બહુ ઉપયાગી નથી.

આ વાત દ'આસીર, એમ. ગીફર્ડ, શાઈન ચાહાન, વાન માનેન, કેરાેલીન ઠી. લારસન અને નિઝદાના ગ્રથાને લાગુ પહે છે.

**છ. આર. એસ. મીડે** આ અંગે અલ્યાસની પર'પરાના ઐતિ**હા**સિક અહેવાલ આપ્યા છે.

**એાલિવર ફેાક્સ,** એચ. દુરવિલ અને **ચાલ્સ** લેન્સેલિનના થ'થામાંની સામથી પ્રયોગાત્મક-દ્રષ્ટિએ પૂળ નેાંધપાત્ર છે. પણ દેશ-પરદેશના મનાવેજ્ઞાનિક-સંશા-ધકામા ખ્યાતિ ધરાવતા બ્રિટીશ વૈજ્ઞાનિક ડા. કેશિંગ્ટને ઈ. સ. ૧૯૨૯ માં સિલવન જે. સુલદ્ભનના જાત-અનુભવાને આધારે સૂક્ષ્મ-શરીરને લગતા સંશાધનને પ્રગટ કર્યું છે, તે આશ્ચર્ય-કારક ગૂઢ-તથ્યાને છતા કરે છે.

આ ગ્ર'થમાં સાળ (૧૬) પ્રકરણા છે.

પ્રથમ પ્રકરણમાં-મૂલદૂનને પાતાને પ્રથમવાર સૂક્ષ્મ-શરીર સ્થળ-શરીરથી છુટું પઢવાના અનુભવ કેવા થયા ! તેનું બયાન છે.

**બીજા પ્રકરણમાં** સૂક્ષ્મ શરીર છુટું પડવાના વિવિધ અનુસવ-પ્રકારાની ચર્ચા છે.

ત્રીજા પ્રકરણમાં સૂક્ષ્મ-શરીર કયા માર્ગ છુટું પડે છે ? અને સ્થૂળ-શરીર સાથે તેનું જોડાથુ કઈ રીતે રહેલું છે ? તેને લગતી માહિતી છે.

ચાથા પ્રકરણમાં-સૂક્ષ્મ-શરીરના પ્રક્ષેપણને લગતા સ્વ<sup>પ</sup>નાની.

પાંચમા પ્રકરણમાં-એ અવસ્થા દર-મિયાન અનુભવાતી અસ્થિરતા-ભ્રાન્તિએ! તથા દ્વિવિધ-સ'વેદનાની.

છદ્દા પ્રકેરણુમાં-ઉંઘ અને સૂક્ષ્મ-શરીરના સંબંધની.

સાતમા પ્રકરણમાં-મનુષ્ય શરીરમાંની વિવિધ ચંથિએા અને સૂક્ષ્મ શરીર સાથેના તેમના સંબંધની; ચર્ચા-વિગતા છે.

વળી આઠેમા પ્રકરણમાં-સૂક્ષ્મ શરી-રના પ્રક્ષેપણ દરમિયાન તેમાં પ્રતીત થતી સ્વ-સ'વેદનાને લગતી. નવમા **પ્રકરણુમાં - અર્ધ** - ચેતના વસ્થા<sup>રે</sup> ઉત્તેજિત કરતી બાળતા.

દસમા પ્રકરે હુમાં – નિદ્રાવસ્થા – દરમિ-યાન કરવાને લગતા રાગ (સામના મળ્યુ-લીઝમ).

અગિયારમા પ્રકરે ામાં - સૂક્ષ્મ – શરી-રને પ્રક્ષેપિત કરવાને લગતી પ્રક્રિયાની, વિગતા દર્શાવી છે.

તથા **બારમા પ્રકરણમાં** ઈચ્છા–શક્તિના જોરે સૂક્ષ્મ–શ**રીરને** પ્રક્ષેપવાના અનુભવાની.

તેરમા પ્રકેરણમાં અર્ધ-જાગૃત-મનની અવસ્થાને લગતી નાંધી છે.

તથા ચોદમા પ્રકરણમાં-માનસિક-શક્તિ દ્વારા ભૌતિક-પદાર્થોને ગતિમાન કર-વાને ('ટેલીકાઈનેસીસ') લગતી.

પં**દરમા પ્રકરણમાં-**ભૂત-પ્રેતના આવે-શને લગતી.

અને **સાળમા પ્રકરણમાં**-હાકટરી ઉપચાર દરમિયાન આણુવામાં આવતી બેહાેશી. (**એનસ્થેડિકેસ્લીપ**)–ની અવસ્થાને લગતી છણાવડ છે.

આ ઉપરાંત અમેરિકાના મેટા સાય સ કારપારેશને પ્રગટ કરેલા જ્યાજે મીકનાં અને ડા ચેસે હર્મન હેમ્સ તથા તેમના રીસર્ચ જૂથમાંના વૈજ્ઞાનિકાનાં તારણા રજુ કરતા ચંથ આધુનિક યુગના સુધરેલા છુહિપ્રધાન માનવીને વિચાર કરતા કરી મૂકે તેવા છે.

જોજ મીકે મૃત્યુ પછીની અવ-સ્થાને લગતા પાતાના ગ્રંથમાં- મરણુ શય્યા પરની અવસ્થાના. મરણુની પૂર્વની ક્ષેણા દરમિયાનના.

અને મરણુ પછી તરત શરીરની બહાર પડવાને લગતા અનુભવાે.

માધ્યમ દ્વારા સંદેશાની આપ–લે કરવાને લગતી વિગતા.

તેમજ ભૂતાવળ તથા પ્રેત **દર્શનને લ**ગતા અનુભવા.

> પ્રેતાવેશના અનુભવા. ભૂવાએા, અને ભૂત કાઢનારાએા. પ્રેતાના ફાેટાએા.

મૃત્યુ પામેલા વ્યક્તિનું સ્થૂળ સ્વરૂપે કવચિત્ પાકટચ.

ુપુનર્જન્મ, સ્થળ અને કાળને લગતા સંખેધા.

પદાર્થ અને શક્તિ વચ્ચેના વિનિમયા-ત્મક સંબંધ.

અને ઇન્દ્રિયાતીત જગતના આત્માએ! સાથે ઇલેક્ટ્રેરાનિક સાધનાની મદદથી સ'પર્ક સાધવાના પ્રયાસાની માહિતી આપી છે.

ગ્રંથના અંતે આશરે પાેેેેેેંગાયું અસા સંદર્મ ગ્રંથાની યાદી આપી છે. જે આ વિષયમાં રસ ધરાવનાર જિજ્ઞા. સુને વધુ અભ્યાસમાં ઉપયોગી નિવઉ છે.

આ વિદ્વાને માધ્યમ તરીકે કાર્ય કરતા સારાહ ગ્રાન અને ત્રણ મદદનીશ સંશાધકા યુજનફીલ્ડ, જહાન પાલ જોન્સ અને લીલિયન સ્કારની મદદથી ૧૯૪૨ માં ગુજરી ગયેલા અમેરિકા માંની સ્વાયમાર યુનિવર્સિટીના કેમિસ્ટ્રીના પ્રાફેસર ડા. યેસે હમેન હામ્સ અને તેમની માફક.

્યૂવે ગુજરી ગયેલ, એફ, સ્ટાક ફીટ્ઝ-રાઈલ્ડ (૧૯૪૦).

કેથલીન નારિસ (૧૯૭૬).

ચુજીન ફિલ્ડ (૧૮૯૫).

રુક્સ જોન્સ (૧૯૪૮).

મેરી રાબર્ટસ રહાઈન હા**ટ**' (૧૯૫૮).

હાે**રાથી પારકર** (૧૯૬७).

એલન સીજર (૧૯૧૬).

અને એડગર રાઇસ બરોઝ (૧૯૫૦).

એ આઠ વૈજ્ઞાનિકાએ આ દૃશ્યમાન સ્થૂળ-જગતની પેલે-પારના વિશ્વને લગતાં રહસ્યાે સ્જૂ કર્યા છે.





# દુ પૃથ્વી સપાટ છે ? દુ

### લે. જે. મેક્ડાનાલ્ડ એમ. ડી. (અમેરિકા)

[ પૃથ્વીના ગાળાકારથી આપણે એટલા ખધા પરિચિત થઈ ગયા છીએ કે જ્યારે કાઈપણ લેખક એકાદ નવા સિદ્ધાન્ત લઇ આગળ આવે છે. ત્યારે તેના વિચારા તરફ અવિશાસ અને સંશયની દૃષ્ટિથી જોવાય છે.

આ લેખ અમેરિકાથી પ્રગટ થતા સાય-ન્ટીફિક વલ્કે મેગેઝીન (એપ્રીલ ૧૯૪૬) પ્રગટ થયેલ જેના ઉતારા રમણ પબ્લિકેશન્સ એ ગ્લારથી પ્રગટ થતા ધ એસ્ટ્રેલાજિકલ મેગેઝીન (૧૯૪૬ જુલાઇ એાગસ્ટ) ના અંકમાં અક્ષરશઃ આવેલ, તેના ગુજરાતી અનુવાદ જિજ્ઞાસુઓના હિતાથે રજૂ કરવામાં આવે છે. જે ખગાળ વિદ્યાના સ્વીકૃત સિદ્ધા તાને એક પડકાર રૂપ છે. સં.]

આ એક એવા નવા સિદ્ધાન્ત છે જે વિજ્ઞાન અને માનવજાત માટે અતિ મહ-ત્ત્વના છે.

એટલા બધા મહત્ત્વના કે આ યુગના કેટલાક મહાન વૈજ્ઞાનિકાએ કહ્યું છે તેમ જો આ શાધમાં સત્ય હાય અને કસાટીમાંથી એ પાર ઊતરી શકે તા અત્યાર સુધી થયેલી શાધામાં એ શાધ સૌથી મહાન સ્થાન પામે. પૃથ્વી થાળી જેવી ગાળાકાર છે અને અતુવાદક : શ્રી સ્વરૂપાન દ સ્વામી

એના છેઢા કરતાં મધ્યમાં સાધારણ ઊડી છે; અને આપણને માની લેવાનું શીખવવામાં આવે છે તેમ એ નારંગી જેવી નથી.

ચંદ્ર અને બધા જ ગ્રહો હંમેશાં પૃથ્વી તરફની એમની એક જ બાજુની સપાટી બતા**વે છે**.

જો તે અધા કઠા જેવા ગાળકાર હાય, અને એમની ધરી ઉપર કરતા હાય, તા તેઓ કરરાજ, દ્રર મહિને અને દર વર્ષે તેમની જુદી-જુદી સપાટીઓ ખતાવે. જો આ પ્રમાણે હાય તા ચંદ્ર તેમજ બધા ય શ્રહા થાળી જેવા ગાળાકાર હાય તા પછી પૃથ્વીના ઘાટ પણ એવા જ હાય.

આપણુને એવું શીખવવામાં આવ્યું છે કે પૃથ્વી દડા જેવી ગાળ છે, એના વ્યાસ ૮,૦૦૦ માઇલના છે, અને પરિઘ ૨૫,૦૦૦ માઇલના છે.

જે આની ગણુતરી કરીએ તા માઇલના અંતરના વર્ગને આઠ ઇંચે ગુણીએ તેટલા (પૃથ્વીના) કુદરતી વળાંક-ઢાળાવ આવે. પૃથ્વીની સપાટીના પાણા ભાગ પાણીના ખનેલા છે, તેથી પાણીના પ્રત્યેક Streth વિસ્તારના– ઢાળાવના વળાંક માઇલના પ્રત્યેક અંતરના વર્ગ<sup>8</sup>ને આઠ ઇંચે ગુણીએ તેટલા થવા નેઇએ આ પ્રમા**ણે** થાય છે ?

જો પૃથ્વી દંડાકાર ગાળ હોય તે! સતત સ્થાયી ખરફની ઊંચાઇ વિષુવવૃત્તની ઉત્તરે જેટલી છે તેટલી જ દક્ષિણે પણ થવી જોઈએ. ખરફની સતત સ્થાયી હારમાળાની ઊંચાઇ દક્ષિણ અમેરિકામાં સૌથી વિશેષ—૧૬,૦૦૦ ફૂટની છે. અને આપણે જેમ દક્ષિ-ણમાં જતા જઈએ તેમ તેમ એ એાઇી થતી જાય છે, અને—

જયારે આપણે અલાસ્કા પહોંચીએ છીએ ત્યારે તા તે ફક્ત ૨,૦૦૦ કૂટની જ હાય છે; અને જો હજુ પણ ઉત્તર દિશા તરફ વધારે આગળ જઇએ તા તે કાયમ દરિયાની સપાટીથી ૫૦૦ ફૂટ જેટલી જ ઊચી માલૂમ પડે છે.

જો પૃથ્વી ગાળ હોય તો જેવી રીતે ઉત્તર ધ્રુવ નજીક વનસ્પતિ લગી શકે છે તેવી દક્ષિણ ધ્રુવ નજીક પણ તે લગવી જોઇએ. ઉત્તર ધ્રુવથી ૨૦૦ માઇલની અંદર (લગતી) વનસ્પતિના કેટલાક પ્રકાર મળી આવ્યા છે એ હકીકત છે.

ઉત્તરે ઉત્તરધુવ વૃત્ત સુધી **ગ્રીનલેન્ડ,** આઈસ**લેન્ડ, લેપલેન્ડ અને સાઇબેરિયાના** કેટલાક ભાગામાં ખટાકા, આટ, પી. (વટાણા), ખાલિ<sup>દ</sup> (જવ) અને બીજો ઘાસચારા ઊગે છે અને પાક આપે છે.

પ**ણ એના કે નીની** દક્ષિણે હત્ર અંશે દક્ષિણ શેટલેન્ડમાં એક પણ જીવન્ત પદાર્થ મળતા નથી.

को पृथ्वी शेषा क्षेत्र ते। विधुव-

વૃત્તની ઉત્તરમાં જે રેખા પર જેટલા સંધિ કાળ પ્રકાશ—ઉષઃકાળ કે સાચંકાળના થાય તેટલા જ દક્ષિણુમાં પણુ એવી જ રેખા પર પણુ થાય.

હેકીકત એ છે કે એ એાછે છે. ધારા કે ઉત્તરમાં ૪૦ અક્ષાંશ પર ઉષાકાળ ૯૦ મિનિટના છે તા વર્ષ દરમ્યાન એ ને એ જ સમયે વિષુવવૃત્ત પર એ ૧૫ મિનિટના હશે અને દક્ષિણે ૪૦ અક્ષાંશ પર પાંચ મિનિટથી પણ એ એાછા હશે.

ઉત્તરે ફીલાહેલ્ફિયા જેટલા અક્ષાંશ પર દક્ષિણમાં એાસ્ટ્રેલિયામાં આવેલા મેલ-બાર્નમાં રેવ. ફા. જહાનસન તેમના અહેવાલમાં કહે છે તેમ '' અમારે પાંચથી છ મિનિટના ઉષ:કાળ અને સંધ્યાકાળ હાય છે; અને સૂર્ય પ્રકાશતા હાય ત્યાં સુધીમાં ખમારે રાત્રિ માટેની તૈયારીએા કરી લેવાની હાય છે, કારણ કે સૂર્ય આથમે કે તરત જ અંધાર,' થઇ જાય છે."

એટલે એ તદ્દન સ્પષ્ટ છે કે- જો પૃથ્વી દડાકાર ગાળ હાત તા વિષ્વવૃત્તની ઉત્તર તેમજ દક્ષિણે એક સરખી સ્થિતિ હાત.

સને ૧૮૩૯માં Capt. J. Ross—કેપ્ટન જે. રાસે Capt. Crosier—કેપ્ટન ફેચિયર સાથે Erebns 'એરહનસ' અને Terror— 'ટેરર'માં પૃથ્વીની આસ-પાસ સમુદ્ર-પથર્ટન કર્યું અને દક્ષિણ ઘુવ તરફ જેટલે દ્વર જઈ શકાય તેટલે દ્વર ગયા.

એમના અહેવા**લ** પ્રમાણે તેઓએ ૧૦,૦૦૦ થી ૧૩,૦૦૦ ફૂટ ઊંચા **પર**ત માપ્યા હતા, અને તેમને ૪૫૦ થી ૧,૦૦૦ કૂટ ઊંચા ખરકના અવરાષક પ્રદેશ મળી આવ્યા હતા, જેની ટાંચ સંપૂર્ણ સમથળ તેમજ કાટ કે પાલાણુ વગરની હતી. આ જળ-પ્રવાસ પાછળ ખાર વર્ષ ગાળવામાં આવ્યાં હતાં.

અને તેમની નાંધપાથીમાં દર્શાવ્યા પ્રમાણે, પ્રવાસ-અ'તર આશરે ૪૦,૦૦૦ માર્ધલનું હતું.

જેતે પૃથ્વી દડાકાર ગાળ હાય તા અહીં પ્રસ્તુત અંતર આશરે ક્રક્ત ૧૦,૮૦૦ માઇલ જેટલું થાય

ે જે પૃથ્વી દંડાકાર ગાળ હાય તા ચાહ્કસ, વિષ્વવૃત-રેખા કેન્દ્ર નથી; કેમકે રેખાંશની લીટીઓની પહેાળાઈ, 'વિષ્વ-वृत्तंंनी उत्तरभां थाय छे तेम घटवाने ખદલે વિષ્વવૃત્તની દક્ષિણે વધતી જાય છે. આ તર્ક નથી. પણ પ્રત્યક્ષ હકીકત છે. રેખાંશના એક અંશ કર્ક વૃત્તમાં ૪૦ માઇ-લના, પણ સકરવૃત્તમાં ૭૫ માઇલના અને દક્ષિણધુવવૃત્તમાં ૧૦૩ માઇલના હાય છે. ' **કામ** ' વહાણ ઉપરથી નાનસેને દરિયાઇ શિ'ડાઇ માપવા માટે કરેલા પ્રયાસાનાં નાંધ-પાત્ર પરિણામા ખતાવે છે કે ઉત્તરઘુવ તર-કુના દરિયા ૧૦,૦૦૦ થી ૧૩,૦૦૦ ફ્રેટ લ 3ા હતા. જ્યારે કાઇ જમીન ૫૦૦ ફૂટથી ઊંચી માલૂમ પડી ન હતી. દક્ષિણ્ધવમાં પુવ્યતાની ઊંચાઇ ૧૦,૦૦૦ થી ૧૬,૦૦૦ કટની છે એવા રાસના અહેવાલ સાથે આને સરખાશે.

અને એનું પરિષ્ણામ છે. આ સિદ્ધાન્તની બીજ સાબિતી કે પૃથ્વા એની ધરી ઉપર ગાળ ગાળ ક્રે છે અને એના બાહ્ય સીમાન્ત સૌથી વધુ ઊંચા છે. નવી શાધાયેલી આ હકીકતાના વિચાર કરતાં ખગાળ વેત્તાઓ અને ભૂસ્તરશાસ્ત્રીઓ હવે એકમત થતા ભય છે કે પૃથ્વીનાં આકાર પીઅર-Pear ભમફળ-જેવા છે ઉત્તરધુવ તરફ ચપટા થતા અને દક્ષિણધુવ તરફ પહાળા થતા તા પછી 'પૃથ્વી શાળી જેવી ગાળ છે' એવા વધારે સમજપૂર્વકના ખ્યાલના સ્વીકાર શા માટે ન કરવા ?

પૃથ્વી સપાટ છે એની બીજી સાબિતી સૂર્ય બહા ઉપરથી છે. ૩૦ મી ઓગસ્ટ, ૧૯૦૫નું ઉદાહરણુ લાે—પશ્ચિમ યુરાપ અને ઉત્તર આદ્રિકા, ઉત્તર આટલાંટિક મહાસાગર અને બ્રિટિશ અમેરિકાના પૂર્વ લાગ, ગ્રીન-લેન્ડ, આઇસલેન્ડ અને ઉત્તર એશિયા (સાઈ- બેરિયા) ના પૂર્વ લાગમાં (એ બ્રહ્મણ હતું.

જો પૃથ્વી દડાકાર હાય તા એ ગ્રહ્યુ આફ્રિકા અને એશિયામાં એક જ સમયે જેઇ શકાત નહિ. જ્યારે સપાટ પૃથ્વીના સિહાન્ત પ્રમાણે આ ઘટના સરળ છે. તમારા ગાળા જાએ અને પ્રયાગ કરા.

એ તા પ્રયાગથી નિશ્ચિત થયેલી હકીકત છે કે ઉત્તર ધ્રુવથી આપણે જેમ જેમ દ્વર જતા જઇએ તેમ તેમ શુરુત્વાકર્ષણનું બળ એાછું થતું જાય છે, ઉત્તર ધ્રુવના ભૂમિ– શાધકા આપણને જણાવે છે કે ઉત્તર તરફ લાગ્યે જ તેઓ ૧૦૦ રતલ વજન ઉંચકી શકે છે, જ્યારે દક્ષિણધ્રુવના ભૂમિશાધકા કહે છે કે તેઓ ૩૦૦ અને ૪૦૦ રતલ વજન સહેલાઇથી ઊંચકી શકે છે

નાનસેને લીધેલાં ઊંડાણ-માપ ખતાવે છે કે ઉત્તર ધ્રુવ તરફના દરિયા ઘણા ઊંડા છે.

કેપ્ટન રાસ જણાવે છે કે તેમને દક્ષિણધુવના અન્વેષણમાં ૪૦૦થી ૧,૦૦૦ ફૂટનાં ઊંઠાણુ મળી આવ્યા હતાં–અહુ મોટા ફરક!

જો પૃથ્વી દડાકાર ગોળ હાય અને દર કલાકે ૧,૦૦૦ માઈલની ઝડપે પ્રદક્ષિણા કરતી હાય અને ૨૪,૦૦૦ માઇલ ૨૪ કલાકમાં ફરતી હાય તા આવી ઝડપ તેની સપાટી ઉપરની દરેક વસ્તુને ઉખાડીને ફે'કી દે, અથવા તા ગુરુ-ત્વાકર્ષણનું અધિક અળ ઘટનાને સમતાલ અનાવતું હાય.

જો પૃથ્વી દડાકાર ગોળ હોય તો, ન્યૂચોર્કથી ૧,૦૦૦ માઇલ દ્વર આવેલા શ્રીકાગો જવા ઇચ્છતા માણસે એટલું જ કરવાનું રહે કે વિમાનમાં એણે ઉપદ જવું ત્યાં એક કલાક રાકાવું અને શીકાગોમાં નીચે ઉતરી આવવું, આમ ત્યાં ઊંચે ત્રણ કલાક રાકાવું અને સાન્ફ્રાન્સિસ્કામાં નીચે ઉતરી આવવું.

પૃથ્વી સપાટ હાઈ આકાશમાં અક્ષુષ્ધ-પશે તરતી હાવાથી, હવાના પ્રવાહા ભિન્ન-ભિન્ન દિશાઓમાં વહે છે અને એમના પ્રવાહા સાથે વાદળાં પણ વિમાનની જેમ ગમે તે દિશામાં જાય છે, લાક પાસ્ટ અને રાશેસ્ટર જેમની વચ્ચે ૬૦ માઈલનું અંતર છે તેમનું ઉદાહરણ લઇએ.

પૃ<sup>શ્</sup>વીના દઢાકાર ગોળપણાના સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે, બ'ને છેડા કરતાં કેન્દ્ર ર, પકર ફૂટ ઊંચું હોવાથી (એ ખંને વચ્ચે) ક્વિ ફૂટના વળાંક હોવા જોઈએ, પેથુ રાજ્યના ઈજનેરાના અહેવાલ પ્રમાણે વાસ્તવિક વળાંક ૩ ફૂટ કરતાં પથુ ઓછા છે.

દડાકાર ગાળ તરીકે પૃથ્વીના કુદરતી વળાંક ઉપરથી ખંને છેડા કરતાં આશરે ૧૬૦૦ ફૂટની ઉંચાઈથી નીચાણ હાેવું જોઇએ, જ્યારે ભૂમધ્ય-સમુદ્રની સરેરાશ સપાટીથી રાતા સમુદ્રની સરેરાશ સપાટી ક્કત ૬ ઈંચ જ વધારે છે.

મહાસાગરના કિનારા ઉપર ઊલું રહેતાં વહાણ દેખીતી રીતે ક્ષિતિજથી નીચે ઉતરે છે જેથી ફક્ત એના કૂવાય ભ જ દેખાય છે. પણ જે શક્તિશાળી દ્વરબીનથી જેવામાં આવે તા વહાણનું ખાખું ફરીથી પૂરેપૂર દેખાય છે. જો પાણી વકાકાર હાય તા આમ ખને છે ?

રેલવેના પાટા વચ્ચે ઉભા રહેવાથી અને આશરે એકાદ માઈલના અંતર સુધીની સપાટી તરફ આગળ નજર નાંખવાથી પાટા ભેગા થતા દેખાય છે. જયારે વહાલુ દેખીતી રીતે ક્ષિતિજથી નીચે ગયું ત્યારે તે ક્રીથી દેખાવા લાગ્યું એમ કહેવામાં આવે છે.

એ જ સિદ્ધાંતને આધારે આમ કહેવામાં આવે છે ? આપણને શીખવવામાં આવે છે કે પૃથ્વી એક બહુ માટું ચુંબક છે અને એના ચુંબકત્વને લીધે જ હાકાયંત્રની સાય ઉત્તર– ધુવ તરફ ખેંચાય છે.

જો પૃથ્વી દડાકાર ગોળ હૈયા તા વિષુવવૃત્તની દક્ષિણે જતાં સાય ઉંધી દિશામાં જવી જોઈએ, અને એણે દક્ષિણુધુવ તરફની દિશા ખતાવવી એઈ એ. હા ક્રાયંત્રની સ્થિતિને— સ્થળને અવગણીને સાય હંમેશાં કેન્દ્ર તરફ જ વળે છે એ નક્કર સાબિતી છે કે પૃથ્વી થાળી જેવી ગાળ છે.

એ પણ ખરૂં કે સૌથી વધારે પરિઘ વિધુવવૃત્તની નીચે છે અને સૌથી એાછેા ઉત્તરધુવ પર છે.

જો પ્ર<sup>શ્</sup>વી દડાકાર હેાય તા **મિસિસિપી નદી** અગૂક પર્વતાની ઉપલી દિશામાં વહેશે, કારલ કે એનું મૂળ એના નિગ'મદાર કરતાં નીચુ' છે. દુડાકાર પૃથ્વીના સિક્કાન્ત પ્રમાણે પૃથ્વીની વિષ્વ-૧૩ માર્ધલ નઃની છે. અને તેથી કરીને **અંને કુવ પરના** છેડાના આકાર અણીદાર છે. મિસિસિપી નદી ૩૦ અક્ષાંશ પરથી નીકળે છે અને ૩૦ અંશના અંતર ઉપર શર્કને અથવા વિષુવવૃત્તથી ધ્રુવ સુધીના અંતરના ત્રીજા ભાગ ઉપર થઇને સીધી વિષુવવૃત્ત તરફ વહે છે. તેનું મૂળ એક તૃતીયાંશ માઈલ ઊંચું છે, એટલે એટલું અંતર ખાદ કરતાં તેનું નિગ મહાર તેના મળ કરતાં પૃથ્વીના કેન્દ્રથી સાડાચાર માઇલ દ્વર છે.

પાણી પર્વતા ઉપર નીચેની ઉપર વહે છે? ગુરુત્વાકર્ષ છાનું સૌથી વધારે ખળ ઉત્તર ધુવ પર છે અને જેમ જેમ દક્ષિણ તરફ જતા જઇએ તેમ તેમ એ ખળ એાછું થતું જાય છે—સહેલાઇથી સાખિત થયેલી આ ખીજ હકીકત છે. પાણીના વહનનું કારણ ગુરુત્વા-કર્ષણ હોય તા આપણને નવાઈ લાગશે કે શા માટે સમુદ્રોનું પાણી ધુવા તરફ ધસી ગયું નથી?

ગુરુત્વાકમં ખુનું અળ હાવા છતાં પાણીને એના સ્થળે જ જકડી રાખતા પૃથ્વીના ત્વરિત પરિભ્રમભુથી ઉત્પન્ન થતા મધ્યાત્સારી અળની આ સાખિતી છે. દરિયાઈ સપાડી આળવવામાં મધ્યાત્સારી અળ વપરાઈ જવાથી, દરિયાની સપાડીથી ઉપર વહેતા કાઈપણ જળપ્રવાહનું વહન ફક્ત ગુરુત્વાકમં ખુને લીધે જ થાય છે.

જો પૃથ્વી દડાકાર હાય તા ઉત્તર-કાવના તારા વિષુવવૃત્તની દક્ષિણે દેખાય નહિ. હકીકતમાં તે એ રેખાની ઉત્તરે ૩૦ અંશ દેખાય છે. જો પૃથ્વી દડાકાર ગાળ હાય તા ઉત્તરકૃષવૃત્ત અને દક્ષિણુકૃવવૃત્તના પ્રદેશમાં ત્રણ માસના દિવસ અને ત્રણ માસની રાત્રિ હાય, પણ વાશાંગ્ટનના વહાણવટા ખાતાએ બહાર, પાડેલા સાગર—ખેડુઓના પંચાંગ મુજબ દક્ષિણ શેટલેન્ડ (દક્ષિણે અંશ)માં લાંબામાં લાંબા દિવસ ૧૪ કલાક અને પર મિનિટ ચાલતા હાય છે. નાવેંમાં (ઉત્તરે ૭૦ અંશ) હેમરફાસ્ટમાં લાંબામાં લાંબા દિવસ ૩ માસ ચાલે છે.

જો પૃથ્વી દડાકાર ગાળ હોય તા રેખાંશના એક અંશ ઉત્તરે ૫૦ અંશ પર એક સરખી સંખ્યાના માઈલના સમાવેશ કરે, પણ લંડન અને ન્યૂયાર્ક જેટલા જ અંશે એકબીજાથી દ્વર આવેલ કેઇપ એાફ ગૂડ હાપ અને કેઈપ હાર્ન વચ્ચે જમીતનું માઈલમાં ખરેખરું અંતર અથવા એ અંતર પસાર કરવામાં જતા સમય લંડન અને ન્યૂયાર્ક કરતાં બેવડા હાય છે.

જો પૃથ્વી દડાકાર ગાળ હાત તા ઉત્તરકુવવૃત્ત અથવા દક્ષિણુકુવવૃત્ત પ્રદેશમાં ઉત્પેન્ન થતા અવાજની અસર વચ્ચે અચૂક કાેેેડિયા ફરક ન હાેત.

હકીકત એમ છે કે દક્ષિણ કુવવૃત્તમાં પિસ્તાલના અવાજ તાપના અવાજ જેટલા માટા સંભળાય છે અને તરતા હિમગિરિના પડવાના અવાજ એવા તા ભયંકર કડાકા ઉત્પન્ન કરે છે કે તે સાંભળી પણ ન શકાય! ઉત્તરના પ્રદેશામાં આવું ખનતું નથી.

કેપ્ટન હોલ કહે છે કે ૨૦ ફૂટથી દ્રર અવાજ ભાગ્યે જ સંભળાય છે. કેપ્ટન-મીલ્સ તેમની દક્ષિણધુવવૃત્તની આસપાસની સફર વિષે વાત કરતાં કહે છે કે ખુલ્લી આંખે ૪૦ માઈલથી વધારે અંતર સુધી દેખવું અશક્ય છે. ઉત્તરધુવના ભૂમિશાધકા ૧૦૦ થી ૨૦૦ માઈલ સુધી નરી આંખે જોઇ શક્વાના દાવા કરે છે.

સને ૧૮૯૪ના એક્ટોબરની રગ્મી તારીખના 'હાપ'સે વીકલી'માં સરકારી પ્રવાસ-સંશોધનના અહેવાલ છે. આ પ્રવાસી-એ ખૂબ ચળકતાં દર્પણાની મદદથી માઉન્ટ અન્કાપહથી (કાલારેડા-લચાઈ ૧૪,૪૧૮ કૂટ) અને માઉન્ટ એલન (ઉરાહ-લચાઇ ૧૧,૪૧૦ ફૂટ) વચ્ચેના ૧૮૩ માઇલ અંતરે સંદેશા ચમકાવ્યા હતા.

જો પૃથ્વી દહાકાર ગોળ હોત તા આ અશક્ય બનત, કારણ કે ૧૮૩ માઈલના અંતરના પૃથ્વીના કુદરતી વળાંકને લીધે એ અંતરના કેન્દ્ર ભાગ અંને Lease કરતાં ૨૨,૩૦૬ કૂટ ઊંચા હોત.

જો પૃ<sup>શ્</sup>વી ગોળ હાત તા એના કુદરતી વળાંકને લોધે ઇંગ્લિશ ચેનલના મધ્ય

ભાગમાંના વહાણુ પરથી જમીન એઈ શકાય નહિ; આમ છતાં કે ચ અને ઇંગ્લિશ ખંને કિનારા પરની દીવાદાંડીઓ ઇંગ્લિશ-ચેનલના મધ્ય-ભાગમાં ઊભેલા વહાણુના તુતક પરથી સ્પષ્ટ એઈ શકાય છે. પૃથ્વી ગાળ હાય તા વિમાનમાંથી એનાર વ્યક્તિને બહિંગાળ લાગે. હકીકત આનાથી ઊલટી છે. વિમાનમાંથી એનાર માણુસને પૃથ્વી પહાળા માઢાના માઢા વાસણુ જેવી લાગે છે.

સૂર્યની પૃથ્વી ઉપરની સમકેન્દ્રી ગતિ પ્રત્યેક અર્થમાં વસ્તુતઃ સમજાવી શકાય એવી છે. સૂર્ય કરે છે અને તે આપણી (સાત) સૃષ્ટિનું કેન્દ્ર છે.

"પૃથ્વી એની પાતાની ધરી ઉપર કલાકના હજાર માઇલની ઝડપથી ક્રે છે"—એ ખ્યાલ જ હાસ્યપાત્ર છે અને આવા તર્ક તત્ત્વ- જ્ઞાનનું કલંક છે, અને ધાર્મિક હિતને માટે નિઃશંક લયાવહ છે.

કારણ કે બધા જ ધાર્મિક (અને પૌરાણિક) ઇતિહાસ શ્રંથામાં સૂર્ય ની ગતિના ઉદ્દેશષ અને સ્વીકૃતિ મળે છે. પૃથ્વી એક વખત બીજા શ્રહના સંપર્કમાં આવી હતી. અને પછી જુદી પડી ગઇ હતી. આફ્રિકાના વાયવ્ય કિનારા મેકિસકાના અખાત સાથે કેવા સંધાઇ જાય છે? કેટલા કિનારા સામી બાલુએ સંધાય છે? તે નકશામાં જુઓ.

પૃથ્વીના ઊંચામાં ઊંચા ભાગ દક્ષિણ અમેરિકામાં એન્ડીઝની ઉત્તર અમેરિકામાં રાેડી પર્વતાની, અને એશિયામાં હિમા-લયની પર્વત-માળાએાના છે. સપાટ ધર- તીના નકશા તરફ જુંએા. તમે જેશો કે તેઓ લગભગ સીધી રેખામાં છે. બીજ ચહા સાથેની આ અથડામણે પૃથ્વીની સમતુલાને જિંધી વાળી હતી. અને પિરામિડાની ઉત્તર-દક્ષિણ હારા મેકિસકાની એક છે તેનું કારણ પણ આ જ છે.

પ્રાચીન ચીની વિશ્વવિજ્ઞાન આપ-ણુને જણાવે છે કે કુવના તારા પૃથ્વીના કેન્દ્ર ઉપર છે.

પ્રાચીન ગ્રીક પર'પરા કહે છે તેમ અધા બ્રીક દેવા પૃથ્વીના કેન્દ્ર ઉપર હતા.

Talmud-'ટેલમડ'×માં આપણે વાંચીએ છીએ કે પૃથ્વી મનુષ્યના હાળા જેવી છે અને ભગવાન પૃથ્વીમાં બેઠા છે. 'ટેલમેડ'માં " આગળ પાછળ, ડાખી તરફ અને જમણી તરફ" એવા શખ્દપ્રયાગામાં આવ્યા છે.

ઉત્તર ધુવ ખાખત કીર્તિ મેળવનાર, યુ. એ. નિવાસી જનરલ એ. હખલ્યુ શ્રીલી ૧૮૯૭ના 'લેડીઝ હામ જને લ'માં દક્ષિણ ધુવ વિશેના એમના એક લેખના ઉપસંહાર કરતાં જણાવે છે કે–

'' ….તાે પછી દક્ષિણ ધ્રવવૃત્ત દુનિયામાં અજોડ ખંડ-ભૂમિ છે. એ એવા ખંડ છે કે

× યદ્દદી ધર્મશાસ્ત્ર

જેમાં પ્રાણીજીવન-સસ્તન પ્રાણીએા, પંખીએા, જીવ–જંતુ, અથવા પેટે ચાલનારાં જનાવર નથી. વાસ્તવિક રીતે તેની સરહદના ६०० મહિલની અંદર એક પણ સજીવ તત્વનું અસ્તિત્વ નથી. એ કાઇ પણ જાતની વનસ્પતિ, ફર્ન, ફૂલ છાડ કે ઝાડ સિવાયની છે. અન્ય પ્રદેશાને અજા એવી પાતાની તાકાત કુદરત અહીં ખતાવે છે આ દક્ષિણ ખ'ડ ઉપર પરસ્પર વિરાધી પ્રાચીન પ્રકૃતિ તત્વા-અગ્નિ અને પાણી વચ્ચે સતત વિકરાળ સંગ્રામ ચાલ્યા જ કરે છે અને એમણે દક્ષિણ ધ્રુવવૃત્ત ખ'ડના એક છેડાથી બીજા છેડાને ધુજાવી મુક્તી જવાળામુખીએાની ગર્જનાએા વચ્ચે હિમાચ્છાદિત હિમનદીઓ આવકારે છે. ઉત્તર-ધુવવૃત્તેથી કેટલું ખધું ઊલડું! દક્ષિણ ધુવ તરફ દરિ માંડવાના ખ્યાલ ખુદ્ધિહીન અને બહુ કષ્ટસાધ્ય છે.

પરિચિત પૃથ્વીના છેક છેડાને વીંટળ ઇ વળેલા ખરફના અવરાધકા ૬૦,૦૦૦ કરતાં પણ વધારે માઇલ ઉપર ફેલાયેલા છે પણ વહાણુ પ્રવેશી શકે એવું એકાદ પાલાણુ પણ તેમાં દેખાતું નથી.

જુલાઈ–અગસ્ત ૧૯૪૬ [ 'એસ્ટ્રેાલે**ાજિકલ મે**ગેઝીન' થી સાભાર. ] **બે'ગલાેર** 



### **ૻૄૄાં** ના ! પૃથ્વી ગાેળ નથી !!!

રજૂ કરતાર : જયેશ આર, શાહ C.A.L.L.B. અમદાવાદ

િવર્તમાનકાળે પૃથ્વીના આકાર ગાળ હોવા સંભ'ધમાં લગભગ ઘણાખરા નિશ'ક થઈ ગયા છે, પણ સમજદાર પુદ્ધિશાળીઓની આંખ ઉદ્યાડનાર નીચેના લેખ ઉપયાગી ધારી અહીં રજૂ કરીએ છીએ.

તા. ૯-૧-૧૯૫૯ 'ગુજરાત સમાચાર'ના સંસાર-સખરસ-વિભાગમાં પ્રગટ થયેલ તેના અક્ષરશઃ ઉતારા જિજ્ઞાસુએાના લાભાર્થ રજૂ કરીએ છીએ.

પૃથ્વીના વૈજ્ઞાનિક રીતે મનાતા ગાળ આકાર સંબ'ધે આધુનિક સુએજ નહેરના નિર્માતા એ જનીયરાનું મ'તવ્ય ખૂબ જ વેધક પ્રકાશ પાયરે છે તે અહીં રજૂ કરીએ છીએ. સ'.]

વડાપ્રધાન લાેર્ડ પાલ મર્સ્ટને સિવીલ એ'જિ-યરાની સંસ્થાના પ્રમુખને ઉદ્દેશીને નીચે મુજબના કડક શખ્દા ઉચ્ચારેલા-

મિ. પ્રેસિડેન્ટ! કનિનાન્ડ દ લેસેપ્સ નામના એક કે'ચ ઇજિનીયર મધ્ય સમુદ્ર અને રાતા સમુદ્ર વચ્ચે ફક્ત ૧૦૦ માઇલના દરિયાઈ માર્ગ તૈયાર કરવા માટે શા માટે જહેમત ઉડાવી રહ્યો છે. એ મને સમજાવશા ?

સુએઝથી ઉત્તર બાજી એ નહેર બાંધ-વાની આ વાત છે તમે આ યાજના સંખં-ધમાં સાંભળ્યું તેા હશે ?

" જરૂર! સાંભળ્યું છે સાહેબ! હું અને મારા સાથીદારા! "

'' તા પછી બ્રિટિશ ઇજનેરાએ શા માટે આ કાર્ય ઉપાડી નથી લીધું ? "

" દું કમાં મારે તમને એટલું જ કહે-વાનું છે કે આ તાે બ્રિટનની આળરૂને ઝાંખપ લાગી રહી છે."

તમે માના કે ન માના, પણ બ્રિટનના ઈંજનેરાની સંસ્થાના પ્રમુખે વડાપ્રધાન સમક્ષ એવા ખુલાસા કરી કે " હું અને મારા સાથીદારા એવા અભિપ્રાય ધરાવીએ છીએ

" ૧૮૫૫માં એક દિવસે બ્રિટનના કે ફ્રાંસના ઇજનેરની ચાજના જરૂર નિષ્ફળ જવાની છે. ૧૦૦ માઇલ જેવા અંતરમાં પૃથ્વીના વાંકથી (વળાંકથી) નહેરના કાંઠાએા તરડાઈ જવાના!

> આવા પ્રકારની અવ્યવહાર યાજના સાથે પાતાનું નામ જોડવાની ખ્રિટિશ ઇજિનેરાની ઇચ્છા નથી! "

> આ સુએઝ નહેરનું સર્જન '' પૃથ્વી સપાટ છે" એ સિહાંત લક્ષ્યમાં રાખીને થવા પામ્યું છે. સુએઝ નહેરની યાજના હાથ ધરતાં પહેલાં તેના સજ ક ફે'ન્ચ ઈજ-નેર દ. લેસેપ્સે પાતાના એ સાથીદારા લીનત અને બે મુગલબેને સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કહેલું કે ''સદ્દગૃહસ્થા પૃથ્વી સપાટ છે. એમ માનીને આપણે આ નહેરની યાજના તૈયાર કરવાની છે. સને ૧૮૭૭ માં બ્રિટનની પાલોમેન્ટે અગાઉના એક કાયદામાં એક સુધારા પસાર કર્યા. આ સુધારામાં નક્કી કરવામાં આવ્યું છે કે ભવિષ્યમાં રેલ્વેએ અને નહે-રાનાં બાંધકામ માટેના એવા ઇજનેરાના ટેંડરા વિચારવામાં આવશે કે જેઓ '' પૃથ્વીના કહેવાતા વળ!ક માટે કાઈપણ પ્રકારના વાંધા લેતા ન હાય. આ કાયદા હજુ આજે પણ બ્રિટનની ધારા પાંચી પર છે.



### રશિયન વૈજ્ઞાનિકાની નવી શાેધ

જેમાં વૈજ્ઞાનિકાએ શાધેલ નવા ચંદ્ર, શ્રહમાળાના સિદ્ધાંત અને બે સૂર્યોની વાત છે. લે. ડા. જે. એલ. જૈની

અનુવાદક : પ્રાે. વાય. એસ. હાશ્મી વડનગર (ઉ. ગુ.)

[ દિગ' ખર જૈન વિદ્વાન શ્રીયુત્ હા. જે. એલ. જૈનીએ શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્રના પાંચમા અધ્યાયના ફિલાસોફીના સૂત્રા ઉપર ઇંગ્લીશમાં "કારમાલો છ એહડ એન્ડ ન્યૂ" ગ્રંથ લખેલ. તેના પરિશિષ્ટમાં " સેટેલાઇટ્સ એન ધ અર્ધ" નામે એક નાના નિળધ છે, જે નિખંધ વૈજ્ઞાનિક—માહિતીથી સભર છે. જે શાસ્ત્રીય—માન્યતા સાથે સંગત નથી, છતાં આ લેખમાં રશિયાના ઉત્તરભાગમાં અમુક સમય માટે છે સૂર્ય દેખાય છે. એ માહિતી અર્થપૃથ્ સમજ વિદ્વાનાની વિચારણા માટે અહીં રજા કર્યો છે. સં.]

પૃથ્વીના સૌથી પહેલા ઉપગ્રહ ચંદ્ર છે. તેના વ્યાસ પૃથ્વીના વ્યાસના કુ જેટલા છે; એટલે ૨૦૦૦ માઇલ કરતાં થાડાક વધારે છે અને તે આપણાથી ૨૩૯,૦૦૦ માઇલ અથવા ૬૦ મહાયાજનના અંતરે આવેલા છે.

પૃથ્વીનું વજન ૫ – ૮૭ × ૧૦ <sup>૨૧</sup> ટનનું છે. અને ચંદ્રનું વજન પૃ<sup>થ્</sup>વીના વજનના ૧/૮૧ જેટલું છે. તે પૃથ્વીની ચારેકાર લમણ કરે છે અને આ ભ્રમણ ૨૭–૩ દિવસમાં પૂરું થાય છે. આ એ જ ચંદ્ર છે જેના હયર માનવે હમણાં જ ઉતરાણ કર્યું છે.

અત્યાર સુધી લાેકા એમ જ માનતા હતા ફ્રેક 'પૃ<mark>થ્વીને ફક્ત એક જ ચંદ્ર</mark> દેશે.' પરંતુ આ સત્ય નથી.

સ્વીડન ખાતે સ્ટોક્હોમમાં આવેલ સંસ્થા " રાયલ ઇન્સ્ટીટયુટ ઓફ ટેક્- નાેલાેજી ''ના શ્રી લાસ હેન્યીલસન અને સંયુક્ત-રાષ્ટ્ર-સંઘ અમેરિકા ખાતેના સેન હિયાગામાં કેલીફાેર્નિયા યુનિવર્સિટીના વિદ્વાન W.H.I.P. એ તાજેતરમાં પૃથ્વીના બીજા ચંદ્રની શાેષ કરી છે. જેનું નામ ''ટાેરાે'' છે.

આ વિદ્વાને ટાેરાેના માર્ગની ગણતરી કરી અને શાેધી કાઢ્યું કે તેની ભ્રમણ–ચાેજના પૃથ્વીના ચંદ્ર જેવી જ છે.

ટારાનું સંપૂર્ણ પરિભ્રમણ પૃથ્વીની આજીબાજી ૧૦૬ વર્ષે પૂરું થાય છે. પૃથ્વીના સૌથી નજીકના આગમનમાં તેનું અંતર ૧૨–૨ લાખ માઈલ છે. એટલે ૩૦૦૦ મહા- યાજન છે.

સેત હિયાગાના કેલિફાર્નિયા યુનિ-વર્સિટીના મહાન લાેરિયટ હેન્સ એલ્ફ- વેન અને ગુસ્ટાફ એલહેનિયસે સૌર-પ્રથાની વધુ તપાસ માટે બીજા ચંદ્ર સુધી માનવીના ઉદ્યનનું સૂચન કર્યું છે.

આ બધું જ જૈન વિચારણાને મળતું આવે છે કે પૃથ્વીના બે ચંદ્રો છે.

#### એ સુર્યો

જૈન મતાનુસાર પ્રદ્માંડમાં સુમેરુ પર્વ-તેની ચારે બાજા જં ખૂદીપમાં બે સૂર્યો પરિભ્રમણ કરે છે. જં ખૂદીપના શાબ્દિક અર્થ છે. લે ખગાળ આકારની પૃથ્વી અંડાકાર પૃથ્વી જે જં ખુતા કળને મળતી આવે છે. આપણી પૃથ્વી પણ જં ખૂદીપના એક સાગ છે.

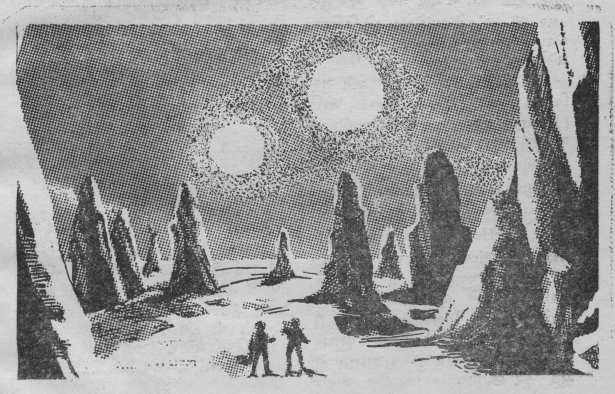
આધુનિક-માન્યતા પ્રમાણે આપણું સૌર-

મ'ડળ આકાશગંગાના એક લાગ છે. આ આકાશગંગા ખરેખર જાંબુના ફળના આકારની છે.

સૌર-માંડળ સૂર્ય અને નવા શહાનું ખનેલું છે. તેમાં જયુપીટર ગ્રહ તેના તેર ચકો સાથે ખૂબ જ રસપ્રદ અને રહસ્યમય ગ્રહ છે.

र का भाग १६७२ ना हिवसे अभे-िरेडाओ 'पायानियर १० नामन' औड अवडाशयान अमध्य माटे मूड्युं. १६७३ डिसेम्भर मासमां ते प्युद्धस्पति (ज्युपीटर) अह नक्ष्डिय पसार थ्युं अने पृथ्वी पर तेना विषे भूभ ज डिंमती माहिती भाडती आपी.

### રશિયામાં દેખાતા બે સૂર્યો (પૃ. ૮૨)



જયુપીટરનું તાપમાન ગુરુત્વાકર્ષ હ્યુ ક્ષેત્ર પ્રકાશની પટ્ટીઓ અને વાતાવરહ્યુની રચનાનું માપ લીધા પછી અને જયુપીટરની જે વિગતા માંકલી છે, તેના અનુસંધાનમાં અમેરિકી ખગાળ શાસ્ત્રીઓએ એક અનુમાન મૂક્યું છે કે " જયુપીટર ઉત્પત્તિની દબ્ટિએ સૂર્યના નાના ભાઈ હતા."

રશિયાની વિજ્ઞાન-અકાદમીના ડેંગ. &. એમ. ડેાબી શેવસ્કીના ૫ જીલાઇ ૧૯૭૪ ની ''નેચર'' પત્રિકામાં છાપેલ લેખ ઉપરના દર્ષિકાણને પુષ્ટિ આપે છે.

આ મત પ્રમાણે—'' જુચુ'પીઠર સૌર મંડળના કેન્દ્રમાં હતા, સૂર્ય' નહી∴'

આ સિદ્ધાંત ખગાળશાસ્ત્ર—સંખંધી ઘણી ખધી સમસ્યાઓના ઉકેલમાં મદદરૂપ થયા છે. સુધ, શુક્ર અને મંગળ ગ્રહાની જેમ ગુરુ નક્કર નથી. પરંતુ તે હાઇડ્રોજન અને હિલિયમ જેવા કાહક-વાયુઓમાંથી સૂર્યની જેમ જ ખનેલા છે.

આ સિદ્ધાંત પ્રમાણે સૂર્ય અને ગુરુ વિશ્વની શરૂઆતમાં દિશાસન પદ્ધતિ (Binary) ગુરુ દ્વારા ફેંકાયેલી ધાતુઓ વડે સૂર્ય ની રચના થઈ છે.

(સાયંસ ડુ ડે ૧૯૭૪ " ગુરુ એક **પદચ્યુત રાજા** " (Dethroned kiug)

આ વિષય માટે જ્યારે હા. આઇ. હી. સેરેબ્રેકાવ—Head of the institute of orientel studies, Moscow (U.S.S.R.) તાં સંપર્ક સાધવામાં આવ્યા ત્યારે એ વિદ્વાન આપણને લખી જણાવે છે કે- "પ્રહાની આવી યાજનાના અસ્તિત્વની શક્યતા ખગાળશાસ્ત્રીઓએ પૂરવાર કરી છે કે જ્યાં પ્રહાનું સંચાલન બે સૂર્ય કરે છે.

આ વિદ્વાન જણાવે છે કે- ''આપણા દેશના છેક ઉત્તરના ભાગમાં ખાસ કરીને જ્યારે સખત ઠંડી હૈાય છે. (૩૫ સી. ૪૦ સી શુન્યથી નીચે) ત્યારે કાંક વખત આપણને વાતાવરણ સંબ'ધી રસપ્રદ દશ્યા-બનાવા, જેમકે સૂર્યની બે પરિધિઓ દેખાય છે. પરંતુ એવું દશ્ય ઈન્દ્ર-ધનુષ્યની જેમ હ'ગામી હાય છે.

યુનાઇ ટેડ સાવિચેટ રશિયાના છેક ઉત્તરીય-વિભાગ જે પૃથ્વીના ઉત્તર ધુવ છે, તેને પ્રાચીન જૈન ભાષામાં સુમેરુ કહે છે. બીજા શબ્દોમાં આમ કહેવાય કે સુમેરુની ચારે બાજુ બે સૂર્ય દેખાય છે.

( ખેલાક પૃ. ૮૧)

આ સિદ્ધાંતના આધાર રૂપે ભારકરા-ચાય'ના '' સિદ્ધાંત શિરોમણિ ''માંથી આપણે નીચેની પંક્તિઓના ઉલ્લેખ કરી શકીએ છીએ.

लकाकुमध्ये यमकोटिरस्याः

प्राक् पश्चिमे रोमकपत्तनं च।

अधस्ततः सिद्धपुर' सुभेरः

सौम्येऽथ याम्ये बडवानलश्च ॥

लंकापुरेऽर्कस्य यदोद्यः

स्थात्तदा दिनार्घ यमकोटिपुर्याम् । अधस्तदा सिद्धपुरेऽस्तकालः

स्याद् रोमके रात्रिदल तदैव ॥
पृथ्वीना डेन्द्रभां क्ष' का स्थित छे. तेनी
पूर्वभां यभके। ८ अने रेशमके पट्टन पश्चिममां छे. सिन्धपुर सामा प्रदेशमां छे अने
सुभेरु (अरुमां छे.

ું લુંકામાં જ**યારે** સૂર્યોદય છે, ત્યારે ય**મકાહિમાં** ભપાર, **સિન્દ્રપુરમાં** સૂર્યાસ્ત રામકપ**દનમાં** મધ્યશત હાય છે. પ

*??*;



### પૃથ્વી સ્થિર છે

### પાકિસ્તાનના એક ખગાળશાસ્ત્રીના દાવા

પ્રસ્તાવક : મુનિશ્રી હેમચંદ્રસાગરજ મ.

पाहिस्तानना पाटनगर धस्तामाणाह णाते त्यांना क्येंड भगेणिशास्त्री क्यती कश्यार भाने पृथ्वी स्थिर हे।वाने। हावे। इरतां ताळेतरमां क्यांच्युं छे हैं, "पृथ्वी सूर्यंनी आसपास इरे छे को प्रवर्षमान सिद्धांत भाटे। छे अने हरानना ७ पहेश-विइद्धने। छे. क्यारे पृथ्वी विश्वना हेन्द्रमां स्थिर छे कोवुं श्रीह हिससूह कोरीस्टे।सनुं मंतव्य वास्तविहतानी नल्ड छे. पश्चिमना नवर्यात्मह विचारहाको का सिद्धांत स्वीहायें। नहीं तेनी पाछण नवी श्रीष्ठभेण नहीं पण्च धर्मने हेसहा पाउवानी वृत्ति क्वाणहार छे."

શ્રી ખાને વધુમાં કહ્યું કે, '' પશ્ચિમના વૈજ્ઞાનિકાએ અનાદ્દર કરેલા પ્રત્યેક સિહાંતાના અભ્યાસ માટે તમામ ઈસ્લામી-દેશોના ચિંતકા અને અભ્યાસીઓએ એક સંગઠન રચવું જોઈએ. ધર્મ પ્રત્યેના પાતાના અણુગમાના કારણે માનવજાતને ગેરરસ્તે દારવામાં પશ્ચિ-મના વૈજ્ઞાનિકાએ જરાય કચાશ રાખી નથી."

જૈન–ધર્મશાસ્ત્રમાં પણ પૃથ્વી સ્થિર હોવાના અને સૂર્ય ફરતા હોવાના વિધાના છે. આ માન્યતાના સમર્થન માટે છેલ્લા ૩૦ વર્ષથી પૃજ્ય ઉપાધ્યાયશ્રી ધર્મસાગરજી मહाराजना शिष्यरत्न विद्रह्वर्थ पूज्य पंन्यासश्री अलयसागरळ महाराज अविरत परिश्रम ઉઠाવी रह्या छे. पूज्य पंन्यासश्रीना आ प्रयासानी पश्चाइलूमिमां पाश्चात्य विज्ञानवाह अने आजनी शिक्षण्—पद्धतिथी श्री भाने हरेल हावे। पूज्यश्रीनी वातनु प्रतिपाहन हरे छे.

શ્રી ખાને પશ્ચિમના વૈજ્ઞાનિકા અને વિચારકા પર ધર્મને અપમાનિત કરવાના અને માનવજાતને ગેરસ્તે દારવાના કરેલા આક્ષેપાથી તેમજ અનાદર પામેલા સિદ્ધાંતાના અભ્યાસ માટે તમામ ઇસ્લામી દેશેના ચિંત-કાનું સંગઠન રચવા કરેલ અપીલથી સ્પષ્ટ થાય છે કે ઇસ્લામ ધર્મ માટે પાશ્ચાત્ય વિજ્ઞાનવાદે એક માટી સમસ્યા ઊભી કરી છે.

આજથી ૩૦ વર્ષ પહેલા આ સમસ્યાની પિછાણુ પૂજ્ય પંન્યાસશ્રી અભયસાગરજી મહારાજને તેના સમાધાન અને ઉકેલ માટે ખનતા પ્રયત્ના કરવા આગળ આવ્યા શરૂ-આતમાં તેઓશ્રીએ ભૂગાળ-ખગાળ સંમધી શાસીય-જ્ઞાનનું ઊંડું-અધ્યયન કરવા સાથે દેશ-વિદેશના ભૌગાલિક-વિજ્ઞાનના તલસ્પશી અભ્યાસ કર્યા. આ માટે ઘણા જ પુસ્તકી,

ચિત્રા, નકશાઓ મેળવી તથા બાલુકારા પાસે ચર્ચા-વિચારણા કરી, વિદ્ધદ્ગાષ્ઠીએા અને પરિસ વાદા ચાજ, તેમ જ વધુ અલ્યાસ માટે અમેરિકા, જર્મન, જાપાન, ઇંગ્લેન્ડ રશિયા વગેરે દેશાની ગૈજ્ઞાનિક સ'સ્થાએ તથા એ विषयना विद्वाना साथै पत्रव्यवद्वार क्षरी नक्षर सत्या भेणव्या तेनी इसश्रुतिइपे प्रवर्तभान વિજ્ઞાનની લાંત અને અપૂર્ષ માન્યતાએાનું રહસ્ય ખુલ્લું કરતું અને શાસ્ત્રાક્ત વિધાનાની વાસ્તવિકતા સાબિત કરતું, જુદી જુદ્રી ભાષામાં; વિશદ છણાવટપૂર્વં કર્નું ઘણું સાહિત્ય પાતે બહાર પાડ્યું; અને દેશ-વિદેશના અનેક कैन-केनेतर विद्वाना द्वारा सार् येव સમર્થિત સાહિત્ય પ્રગટ કરાવ્યું તેમ જ નકશા, ગ્રાક, બાર્ડ, ચિત્રા, જંખૂદ્ધીપનું માનચિત્ર અને તેના માેડેલ વગેરે તૈયાર કરાવી; અને તૈના આધારે વિવિધ પ્રયોગો દર્શાવી, ઉપરાંત શાસ્ત્રીય–ભૌગાલિક રચનાની પ્રત્<mark>યક્ષ પ્રતીતિ ્પ્રમા</mark>ણ્યુવ<sup>૧</sup>ક કરાવવા પાલી-તાણામાં શ્રી જ'અૂદીપ–નિર્માણની વિશાળ/ વિરાટ ચાજના હાથ ધરી પૂજ્ય પંન્યાસશ્રીએ ભગીરથ પુરુષાર્થ આદર્યો છે. સૌ કાેઇની પવિત્ર કુરજ છે કે આગળ આવે. સમસ્યા ઘણી માટી અને ઘેરી છે.

કારણ, આપણી ભારતીય સંસ્કૃતિને તેમ જ ધર્મ ત્રન્યો, શાસ્ત્રીય માન્યતાઓ, પ્રણા-લિકાઓ તયા આત્મલક્ષી અને અહિંસામય ધર્મ ભાવનાને પણ ખડિત કરવામાં આ પાશ્ચાત્ય વિજ્ઞાનવાદ અને શિક્ષભુપ્રથાએ માટે! ભાગ ભજવ્યા છે. આજે પાશ્ચાત્ય પ્રચાર અને પ્રભાવથી એવી માન્યતા શિક્ષિતવર્ગમાં થવા પામી છે કે " વિજ્ઞાનથી જે દેખાય-અતુભવાય એ જ સાચું!"

પણ, આપણે વિચારવું જોઇએ કે વિજ્ઞાન એ માત્ર પ્રયોગાત્મક-સ્વરૂપનું જ્ઞાન છે. તેની મર્યાદા સીમા છે. જ્યારે પદાર્થોના મૌલિક સૈહાંતિક—સ્વરૂપને જણાવનાર તત્ત્વજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર ઘણું જ વિશાળ છે. આધુનિક વિજ્ઞાન તત્ત્વ-જ્ઞાનમાંથી અમુક બાબતાને પ્રયોગાત્મક રૂપે રજૂ કરે છે. જ્યારે તત્ત્વજ્ઞાનની એવી ઘણી બાબતા છે, જેને વિજ્ઞાન હજ સમજ પણ શક્યું નથી વળી વિજ્ઞાનની અનેક માન્યતાએ જે ભૂતકાળમાં હતી તે આજે નથી; અને જે આજે છે તે ભવિષ્યમાં બીજી પણ હાઇ શકે છે. આજ સુધી અનેક માન્યતાએ ક્રતી આ શી છે.

તેમ છતાં પાશ્ચાત્ય વિજ્ઞાનવાદના અંજ-મણા પ્રસાર-પ્રચારથી, વર્ત માન શિક્ષણપદ્ધતિથી અને ભૌતિક સુખં-સગવડાના સાધનાની લાલસાથી આપણું સત્યાસત્યને સમજવાની વિવેકશક્તિ છુદ્ધિમત્તા અને દીર્ઘ દેષ્ટિ ગુમાવી છેઠા છીએ. આ વિષમ-પરિસ્થિતિમાં લુપ્ત અનતી ભારતીય સંસ્કૃતિ અને તત્ત્વજ્ઞાનને જો આપણું સ્થિર દેઢ નહીં અનાવીએ તો ભવિષ્ય આપણા માટે અંધકારમય હશે, એ નિશ્ચિત છે. આ અંધકારમય-ભવિષ્યથી અચવા આપણું વહેલી તકે જાગૃત થઈએ; અને આપણું ઉજ્જવળ ધર્મ પરંપરા અને સંસ્કૃતિનું જતન કરવા કેટિઅહ અનીએ, એ ખૂબ જરૂરી

> **જૈન તા.** ૧૬–૪–૮૩ માંથી **સા**ભાર <sup>ઉધ્</sup>યૃત





### जैन-दर्शने आत्मद्रव्य-विवेचना



### 🕮 डॉ. एम॰ पी॰ पटैरिया

आत्मशब्दस्य व्युत्पत्ति :

जैनदर्शने षड्डच्येषु प्रमुखं द्रव्यं जीवा- **६यम् । अन्यैः** अजीवपदार्थैः सह तस्यैव संयो-गादस्य विश्वस्य विस्तारो जायते । तथा च अयं विश्वव्यापारः सततं प्रचलमानः इह दरीदश्यते ।

अयं जीवः आत्मपदेनापि व्यवहियते।

अतएव जैनदारीनिकैः जीवात्मनोः अभेदेन यत्र
कुत्रचित् जीवस्य विवेचनं कृतम्, तत्र 'आत्म'
पदेनापि तद्बोधः कारितः। अतोऽत्र उभयोरपि

शब्दयोः व्युत्पत्तिः जैनप्रन्थानुमारं प्रदीयते।

अतति-गच्छति-जानाति इति आत्मा।

'सर्वे गत्यर्थाः ज्ञानार्थाः' इति वचनात् गमनशब्देन अत्र ज्ञानं मण्यते। अर्थात् ग्रुभाग्रुभ- स्त्रैः काय-वाङ्-मनोव्यापारैः यथासम्भवं तीत्र- मनदादि स्त्रेण ज्ञानादिगुणेषु आ-समन्ताद् अतिन-वर्तते यः स 'आत्मा' इत्युच्यते।

भथवा उत्पाद-च्यय-ध्रीव्यत्रिकैः आ-समन्ताद् वर्तते यः से आत्मेति ।

'जीव' शब्दं व्याख्यायद्भिः जैनाचार्यैः अभिहितम्-चतुर्भिः प्राणैः यो जीवति, अजीवत्, जीविष्यति च सः जीवः। अर्थात्, त्रैकालिकजीवनगुणयुक्तो जीव इति। यबि इमे प्राणाः दश्चविधाः, परं मूलत-रचातुर्विध्यं भजन्ते । तथाहि—बलप्राणाः, इन्द्रि-यप्राणाः, आयुःप्राणाः, स्वासोच्छ्वासप्राणा-रचेति ।

बलप्राणाः काय-वाङ्-मनोभेदात् त्रिविधाः।
स्पर्शन-रसन-प्राण-चक्षुः --श्रोत्रभेदाद्
इन्द्रियप्राणाः पञ्चविधाः। एते अष्टौ प्राणाः
स्वासोच्छ्वास-आयुस्सहिताः दशविधाः भवन्ति।
अत्र-

इन्द्रियः अगोचराः ये शुद्धचैतन्यप्राणाः तत्प्रतिपक्षभूताः क्षायोपशमिकाः इन्द्रियप्राणाः । धनन्तवीर्यस्तपाश्च ये बलप्राणास्तेषामनन्त-भागेषु एकभागप्रमाणाः काय—वाङ्—मनःप्राणाः । धनाधनन्तशुद्धचैतन्यात्मकाः (ज्ञानस्तपाः) ये प्राणाः, तद्विपरीतलक्षणाः साधन्ताः आयुःप्राणाः

श्रद्धचित्प्राणाः, तद्धिपरीताः श्र्वासीच्छ्वास-प्राणाः।

एवं-

व्यवहारनयेन यथासम्भवं चतुर्भिः प्राणै-र्युक्तो जीवः ।

> निश्चयनयेन तु चेतनालक्षणो जीवः। इयं चेतना संसारिषु मुक्तेषु चापि प्राप्यते।

१. बृहद् द्रव्य संप्रहे-५७ २. पञ्चास्तिकाये-३० ३. बृहद् द्रव्य संप्रहे-३

तथा च, त्रिकालाबाधितानविष्ठ-नरूपेण सदा तिष्ठति च।

अत एव पुद्गलादिक्रपाः इन्द्रियादिदश-विधाः प्राणाः 'द्रव्यप्राणाः' । चेतना तु 'भाव-प्राणाः' इत्युच्यते । मुक्तेषु एषां दशविधानां द्रव्यप्राणानां अभावेऽपि भावप्राणानां स्थितत्वात् तेषामपि जीवत्वं सिध्यति ।

### जीवस्य लक्षणम्

जैनदृष्ट्या जीवस्य लक्षणम् उपयोगः स्वीकृतः।

उपयोगस्तु बाह्य-आभ्यन्तरहेतुद्वयसनि-धाने सित यथासम्भवं उपलब्धुः चैतन्यानुवि-धायी परिणामः ।

अत्र-

ं भाष्मभूत—अनाष्मभूतरूपेण बाह्यहेतुः द्विविधः ।

आत्मना सम्बद्धे शरीरे चक्षुरादीन्द्रियाणि आत्मभूताः बाह्यहेतवः प्रदीपादयञ्च अनात्मभूताः बाह्यहेतवः ।

आभ्यन्तरहेतुरिप आत्मभूत—अनात्मभूत-रूपेण द्विविधः ।

काय-वाङ् मनोवर्गणानिमित्तः आत्मप्रदेश-परिस्पन्दरूपो द्रव्ययोगः अन्तःप्रविष्टत्वाद् आभ्यन्तरः अनात्मभूतहेतुः ।

द्रव्ययोगनिमित्तकज्ञानादिरूपो भावयोगः आत्मनो विशुद्धिरच आभ्यन्तरः आत्मभूतहेतुः इति ।

ं उपयोगो द्विविधः ज्ञानोपयोगः, दर्शनो-पयोगश्चेति ।

तत्र दर्शनं निर्विकल्पकं, ज्ञानश्च सविक-ल्पकम् । इत्थं व्यवहारेण ज्ञानस्य दर्शनस्य च यो धारकः स एव जीवः इति । शुद्धनिश्चयनयेन तु शुद्धज्ञान-दर्शने एव जीवस्य लक्षणमिति आत्मनोऽमूर्तत्वम्

आत्मनः कथिश्चनमूर्त्तत्वं कथिश्चत् अमूर्त्त-त्व च स्वीकृतं जैनदर्शने ।

अनादिकालादेवात्मा पुद्गलरूपैः कर्मभिः नीर—क्षीरवत् सम्मिश्रितो विद्यते । पुद्गलस्य मूर्त्तस्वरूपात्मकत्वात् तदपेक्षया जीवस्यापि मूर्ते-त्वमुपजायते ।

वस्तुतस्तु आत्मा इन्द्रियैः अगोचरः अतीन्द्रियपदार्थः । अतोऽस्य शुद्धस्वरूपा-पेक्षया अमूर्त्तत्वमपि विद्यते ।

आत्मनः पुद्गलेन संयोगात् वर्ण-रस-गन्ध-रपर्शादीनां युक्तत्वं जायते । तथा च अमूर्त-अतीन्द्रियात्मज्ञानरहितेन मूर्त्तपञ्चेन्द्रियविषयेषु आसक्तेन जीवेन मूर्त्तकर्मोपार्जितत्त्वात् , तदु-दयात् व्यवहारापेश्चया मूर्तत्त्वम् ।

शुद्धनयापेक्षया तु अयं जीवोऽमूर्त-स्वभावो रूप-रस-गन्ध-स्पर्शसंस्थानादिक-पुद्गलभावविरहितः, चैतन्यात्मकत्वात् च धर्म-अधर्म-आकाश-कालादिचतुर्भ्यः अमूर्त्तद्रव्येभ्यो-ऽपि भिन्नः सन् शुद्धबुद्धैकस्वभावधारणाद् 'अमूर्त्ती' भवतीति।

आत्मनः कर्तृत्वम्

अयमात्मा-

व्यवहारनयापेक्षया परपर्यायेषु निमज्जन-द्वारा पुद्गलकर्मणां, अशुद्धनिञ्चयनयापेक्षया च

४. बृहद् द्रव्य संप्रहे (वृत्तिः)-३ ५. तत्त्वार्थराजवः िके-१।४।७, भगवती-२।१०, उत्तराध्ययने २८।१०, ठाणाङ्गे-५।३।५३० ६. द्रव्य संप्रहे-७

रागद्वेषादिचेतनभावकर्मणां, ग्रुद्धद्रव्यार्थिक— निश्चयनयापेक्ष्या तु ग्रुद्धज्ञानदर्शनादि-स्वा-त्मभावानामेव कर्ता भवति ।

यद्यपि इमे ज्ञानदर्शनादिभावाः आत्मनः अभिन्नाः, तथापि पर्यायार्थिकनयापेक्षया भेदात्मकत्वाद् भिन्ना अपि भवन्ति ।

अत आत्मा स्व-ज्ञानदर्शनादीनां कथित्रित् कर्तातिष्ठति।

यदा च छद्मवस्थायां शुभ-अशुभ-काय-वाङ्-मनोयोग-व्यापार्रहितेन शुद्धस्व-भावेन जीवः परिणमति, तदा अनंतज्ञान-सुखादि-शुद्धभावानां भावनारूपेण विवक्षितेन एकदेश-शुद्धनिश्चयनयेन कर्ता भवति ।

मुक्तावस्थायां तु शुद्धनिश्चयनयेन अनंत-ज्ञानादिशुद्धभावानामेव कर्ता भवति ।

अत्र शुद्धाशुद्धभावानां यत्परिणमनं, तस्यैव जीवे कर्तृत्वं श्चेयम् , न तु इस्तादिव्यापाररूप-परिणमनस्य । यतो हि नित्यो, निरञ्जनो, निष्क्रियरच य आत्मस्वरूपः, तद्भावनारहितो यो जीवः, तस्मिनेव कर्मादीनां कर्तृत्वम् । अर्थात्, आत्मा व्यवहारेण पुद्गलकर्मणां, निरचयेन चेतन—कर्मणां, शुद्धनयेन च शुद्धभावानामेव कर्त्ता तिष्ठति ।

परिणाम-परिणामिनोः परस्परं अभेदात् , परिणामी एव स्वपरिणामानां कर्ता भवति ।

अतो जीवस्य यः परिणामः सः जीव एव । जीवपरिणामस्य जीविक्रयात्मकत्वात् । यस्य द्रव्य- स्य या परिणामरूपा किया भवति, तया तद्द्रव्यं तन्मयं भवति ।

अतएव जीवस्य तन्मयत्वात् तिक्तया, परिणामो वा जीवमय इत्युच्यते । या च क्रिया जीवेन स्वातन्त्रयेण विहिता, सैव कर्मेति । अत्यच आत्मनो रागादि—विभावपरिणामरूपया आत्मिक्रयया यत् तन्मयत्वं, तदेवास्य भावकर्म । अस्मात् कारणादेवात्मा भावकर्मणामेव कर्ता सिध्यति, च तु द्रव्यकर्मणाम् 'े।

पुद्गलस्य यः परिणामः स पुद्गल एव । परिणाम—परिणामिनोः एकत्वात्, परिणामिनः परिणामकर्तृत्वाच्च । सर्वेद्रव्याणां परिणामक्तप्क्रियया तन्मयत्वात् , पुद्गलपरिणामोऽपि पुद्गलक्रिया । या च क्रिया, सेव कर्म । अतः
पुद्गलस्यापि स्वातन्त्रयेण कर्तृत्वात् पुद्गलद्वव्यकर्मक्रपपरिणामानामेव कर्तृत्वम् , न तु जीवभावकर्मक्रपपरिणामानाम् ।

इत्थं पुद्गलस्यैव पुद्गलरूपद्रव्यकर्मणां कर्तृत्वात् , आत्मिन द्रव्यकर्मणां कर्तृत्वं न व्यवतिष्ठते''।

आत्मनः भोकतृत्वम्।

आत्मा व्यवहारापेक्षया सुख-दुःख-रूप-पुद्गछकर्मफलानां भोक्ता अस्ति । निइचयेन तु चेतनभावस्यैव भोक्ता १३ ।

स्वशुद्धात्मज्ञानाद् यो यः पारमार्थिक् सुसा-मृतरसः, तमभुञ्जानो य आत्मा स उपचरिता-

७. अध्यात्मकमलमात्तिण्डे-३।१३ ८. बृहद्द्रव्यसंग्रहे-८ ९. प्रवचनसारे-२।३० १०. समयसारे-१०२ ११. समयसारे-१०३ १२. प्रवचनसारे-२।७५

सद्भूतन्यवहारनयापेक्षया इष्ट-अनिष्टपञ्चे-न्द्रियविषयोत्पन्नं सुसं दुःखं च मुङ्कते ।

एवमेव अनुपचरितासद्भूतव्यवहार-नयापेक्षया अन्तः सुसदुःस्रोत्पादकं द्रव्यकर्मरूपं साता-असातोदयं भुङ्क्ते ।

शुद्धनिश्चयेन तु परमात्मस्वभावस्य यत् सम्यक् श्रद्धानं ज्ञानमाचरणञ्च तदुत्पन्नमविनाशि— आनन्दरूपैकलक्षणं सुखामृतं भुङ्कते । स्वदेहप्रमाणत्वम्

देहे ममत्वमूळककारणेषु आहार-भय-मैथुन-परिप्रहादिसमस्तरागादिविभावेषु आस-कितया, निश्चयेन स्वदेहाद् भिन्नस्य केवळज्ञाना-धनन्तगुणराशितोऽभिन्नस्य आत्मगुद्धस्वरूपस्य धन्नाप्तितया च जीवेन यन्नामकर्म उपार्जितं, तदुदयाद् यत्सूक्म-स्थूळदेहप्राप्तिः, तत्प्रमाणः आत्मप्रदेशोपसंहार-प्रसर्पणस्वभावाद् देहप्रमाणो भवति।

यथा खल प्रदीपो बह्वायामिते प्रकोष्ठे प्रतिष्ठापितः सन् तत्प्रकोष्ठिस्थितान् सर्वान् अपि पदार्थान् यथा प्रकाशयित, तथैव अत्यन्ते अल्पायामितेऽपि प्रकोष्ठे, पात्रे वा प्रतिष्ठापिते सित, तदल्पपात्र—प्रकोष्ठिस्थितान् पदार्थान् प्रकाशयित ।

तद्देव आत्मा अपि स्थूलशरीरस्थितः सन्
प्रसर्पणस्वभावात् तद्देहप्रमाणः । सूक्ष्मशरीरस्थितश्च उपसंहारस्वभावात् सूक्ष्मशरीरप्रमाणो
भवति, किन्तु वेदना—कषाय-वैक्रिय—आहा-

रक-मारणान्तिक-तैजस-केवलीति-समुद्घाता-चवस्थासु न देहप्रमाणः तिष्ठति ।

आत्मनः गुरु-लघुदेहप्रमाणता अनुपचरि-तासद्भूतन्यवहारनयापेक्षया एव अस्ति ।

निश्चयनयेन तु लोकाकाशप्रमाण-असं-ख्येयप्रदेशप्रमाणोऽयमात्मा । १३

अर्थात् स्वसंवित्तिसमुत्पन्नकेवलज्ञानाव-स्थायां ज्ञानापेक्षया व्यवहारेण लोकव्यापक भारमा तिष्ठति ।

एवमेव पञ्चेन्द्रियाणां मनसरच विकल्प-रहिते समाधिकाले आत्मज्ञानरूपे ज्ञाने विद्यमाने सत्यिप बाह्यविशेषरूपेन्द्रियज्ञानाभावात् जडः धापि सात्मा स्वीकृतः।

तदा आत्मनो राग-द्वेषादिविभावपरिणाम-शून्यत्वात् तस्मिन् शून्यत्वमि अस्ति ।

यच्च आत्मनः ृअणुमात्रशरीरत्वम् तदत्रो-त्सेधघनाङ्गुलस्य असंख्येयभागमात्रं हब्ध्य-पर्याप्तसूक्ष्मनिगोदशरीरमेव गृह्यते, न तु पुद्गल-परमाणुः ।

अत्र गुरुपदेन एकसहस्रयोजनपरिमाणस्य महामस्यशरीरस्य, मध्यमेन च मध्यमशरीराणामेव प्रहणं कियते ।

इत्थम् अयं जीवः, व्यवहारेण समुद्वातं विना संकोच-विस्ताराभ्यां गुरुछघुदेहप्रमाणः, निश्चयेन च लोकप्रमाणासंख्यातप्रदेशधारको विद्यते।

### संसारित्वं सिद्धस्वश्च

द्रव्ये खलु भाववत्यः क्रियावत्यश्च द्विविधाः शक्तयः तिष्ठन्ति ।

१३. प्रवचनसारे-२।४४

जीव-पुद्गलयो-स्तावद् , द्विविधा अपि क्रियाः भवन्ति । तथा च अवशिष्टेषु चतुर्षु केवलं भाववत्य एव शक्तयः ।

आभिरेव कियाभिः द्रव्येषु परिणमनं जायते। तत्र भाववत्या शक्त्या शुद्धः परिणामः, क्रियावत्या च शक्त्या अशुद्धः परिणामो भवति।

अतः भाववतीशक्तिनिमित्तोत्पन्नपरि-णामः शुद्धपर्यायवाच्यः भवति ।

क्रियावतीशक्तिनिमित्तोत्पन्नपरिणाम-स्तु अशुद्धपर्यायवाच्यो भवति ।

अतएव जीव—पुद्गलयोः शुद्धाशुद्धो परि-णामः जायते ।

किश्व शेषेषु चतुषु द्रव्येषु केवलं भाववती-शक्तेर्विद्यमानत्वात् तत्कृतः परिणामोऽपि केवलं शुद्धपर्यायवाच्यो भवति ।

अत्र जीवे यः द्विविधो परिणामः जायते, तत्र जीवद्रव्ये यत् स्वप्रदेशमात्रपरिणम्नं, तत् तस्य शुद्धः पर्यायः ।

तथा च कर्म संयोगाद अवस्थातो ऽवस्थान्तर-रूपं यत्परिणमनं, तत्तस्य अशुद्धपर्यायो भवति । अत्र, 'कर्मपहिताः जीवाः' 'संसारिणः', तथा च 'कर्मरहिताः जीवाः' 'म्रकाः'

देहधारिणां नरक—तिर्यङ्-मनुष्यादि-गतिषु यत् शरीरावाप्तिः, तदाकारऋपं यदात्म-प्रदेशपरिणमनश्च, तद् अशुद्धात्मपर्यायेण अशुद्धा- त्मद्रव्येण वा उच्यते । एतस्यैव अशुद्धी जीवः, संसारी वा इति नामान्तरम् । यतश्च, कर्म-संयोगनिमित्तादेव देशान्तरम्, अवस्थान्तरम् , शरीरान्तरस्र आत्मा भेष्मधगच्छति ।

> ये खलु— ज्ञानावरणाद्यष्टविधकमेरहिताः, सम्यक्त्वाद्यष्टगुणधारकाः, अन्तिमशरीरात् किंचित् न्यूनाः, शास्त्रताः.

> न पुनर्जगति परावर्तनशीलाः, आत्मगुणानां पिण्डीभूताः, जन्ममरणादिविरहिताः, अमूर्तिकाः,

अतएव

अभेद्याः,

अच्छेद्याः.

चेतनद्रश्यस्य शुद्धपर्यायस्त्रपाः तिष्ठन्ति, ते एव जीवाः सिद्धाः, ग्रुक्तजीवाः विमला-त्मानो वेति ।

इमे सिद्धाः अर्ध्वगमनस्वभावात् लोकाग्रे स्थिताः उत्पाद-ज्यय-भ्रीव्ययुक्ताः तिष्ठन्ति ।

जीवः खलु यत्र कर्मविष्रमुक्तो भवति, स तत्रैव न तिष्ठति, अपि तु पूर्वप्रयोगाद, असङ्गाद, बन्धोच्छेदात् तथा च गतिपरिणामात् इति हेतु-चतुष्टयेन,

आविद्ध कुलालचक्रवत् , व्यपगतलेपालाबु-वत् , एरण्डबीजवत् , अग्निशिखावत् चेति दृष्टा-न्तचतुष्टयवद्

इत्युच्यन्ते ।

१४. अध्यातमकमलमार्त्तण्ड-२।११ १५. तत्रैव-२।१०

तदूर्ध्वगमनम्ब लोकाग्रे गतिसहायकद्रव्यस्य धर्मास्तिकायस्य अभावात् लोकाप्रपर्यन्तमेव भवति, न तत ऊर्ध्व गन्तुं प्रभवति ।

एतेषु संसारकारणभूतानां द्रव्यप्राणानाम-भावो भवत्येव, तथापि भावप्राणानां सत्त्वात्, कथंचित् प्राणसत्ता विद्यत एवेति ।

अत एव इमे शरीररहिताः, अमूर्तिकाः, अवाग्गोचराः इत्यादिशब्दैः अभिधीयन्ते । आत्मनः वैविध्यम्

द्रव्यार्थिकनयापेश्चया यद्यि आत्मा खलु एक एव । तद्यि परिणामात्मकत्वात् पर्याया-र्थिकनयापेश्चया स त्रिविधो "मवति । ते च भेदाः बहिरात्मा-अन्तरात्मा-परमात्माख्याः।

यावत् संसारिणो जीवस्य शरीरादिपर-द्रव्येषु आत्मबुद्धिः तिष्ठति, मिध्यात्वदशा वा भवति, तावत् सः 'बहिरात्मा' <sup>१७</sup>इत्युच्यते ।

यदा च शरीरादिषु आत्मबुद्धेः, मिथ्यात्व-स्य चापगते सति सम्यग्दिष्ट भेवति, तदा स 'अन्तरात्मा' इत्युच्यते "। अयमन्तरात्मापि उत्तम-मध्यम-जघन्य-भेदै: त्रिविधः ।

समस्तपरिग्रहत्यागी निःसपृहो शुद्धोपयोगी आत्मध्यानी मुनीश्वर 'उत्तमः'।

देशवतानां धारकाः गृहस्थाः, षष्ठगुणस्थान-वर्तिनो निर्प्रन्थाः साधवश्च मध्यमाः । चतुर्थ-गुणस्थानवर्तिनः वतरहिताः सम्यग्दष्टिजीवाः जघन्याः ।

अन्तर्देष्ट्यात्मकत्वाद् एते त्रिक्था अपि अन्तरात्मानः मोक्षमार्गसाधकाः भवन्ति ।

परमात्मानः द्विविधाः-सकलपरमात्मा, विकलपरमात्मा चेति ।

घातिकर्मणां विनाशकाः, सर्वपदार्थवेत्तारो-ऽहेन्तः सकलपरमात्मानः ।

घाति-अघाति-सर्वविधकर्मर्राहताः, अश-रीरिणः सिद्धपरमेष्ठिन एव विकल्लपरमात्मान इत्युच्यन्ते १९ ।

इदं सिद्धत्वम् , परमात्मत्वमेव जैन-दर्शनस्य जैनधर्मस्य चापि ध्येयमिति ।

१३. मोक्षप्राभृते-४ १७. अध्यात्मकमलमार्त्तण्डे-३।१२ १८. तत्रेव १९. समिवतन्त्रे-५





### जम्बूद्धीपस्य शास्त्रीयं स्वरूपं तन्निर्माण योजना च



छे० पूज्योपाध्यायश्री धर्मसागरजी म. शिष्याणुः ग्रुनिराज-पं०-श्री अभयसागरः

### कस्मै किम्रच्येत ?

मानव—बुद्धेर्विकास—समकालमेव तस्यां बुद्धौ नैकविधाः प्रश्नाः समुपस्थिताः । तेषु प्रश्नेषु केचनान्तरङ्गभूताः परे च बाह्यभूता अभूवन् । धन्तस्ङ्ग—प्रश्नानामुत्तराणि निरन्तरमीश्वर—चिन्त-नेनाध्यात्मिकतत्त्वज्ञानेन समाधानं प्राप्तानि । बहि रङ्ग—प्रश्नानामुत्तराणि द्वाभ्यां मार्गाभ्यां समाधातुं प्रयत्ना आहिताः । तत्र प्रथमो निष्कण्टकः पन्था ज्ञानमार्गे आसीत् द्वितीयश्च विज्ञानमार्ग इति ।

पृथ्वी-सूर्य-चन्द्र-धन-वनस्पति-वहिप्रभृति-प्राकृतिक सम्पदां कि मूल्लीमित प्रश्नेन
सहैव समस्तस्यापि बाद्यविश्वस्य संरचना केन
विहिता ! कथं कृता ! कस्मै हेतवे कृतेति ज्ञानायापि
तत्परता समुद्भूता | ज्ञानमार्गानुयायिनस्तत्र।न्तःस्फुरणगाऽऽन्तरचेतनयाऽनुभूत्या पर्येषणया चावस्यकं ज्ञातव्यं ज्ञातवन्तः । यदुपयोगि ज्ञानमासीत्
तत् संगृह्य परिष्कृत्य च शास्त्रेषु लोकोपकाराय
प्रकाशितवन्तः ।

परं विज्ञान—माध्यमेन समस्तानामुपर्युक्तानां प्रश्नानां विशिष्टज्ञान—विज्ञान—प्राप्तये विहितेषु प्रयासेषु विज्ञानमार्गानुयायिनो मानव—सुलम-दोषवशात् स्वल्पज्ञानाच्चाद्यापि वास्तविकं तस्त्वं ज्ञातुं नाशकन्, केचिदारभ्भश्राः कियति दूरे गत्वा श्रान्ताः, परे मध्येमार्गं भीताः, अन्ये परिश्रम्यापि पारं न प्राप्ताः, अपरे भूयो भूयो विध्नैः परिहन्य-माना विमार्गगामिनः सञ्जाताः । इत्थं नश्वरशरी-राणां सत्यमार्गश्रष्टानां विशिष्टज्ञान—प्राप्तयेऽभि-लाषुकाणां कथाऽद्यापि साम्प्रतमपि न समा-प्तिमिता । मन्ये ! यत् तस्याः कथाया अन्तं कदापि भविष्यत्यपि नैव । यतो हि तेषां मार्गो नास्ति वास्तविकः ।

अत-एव यदद्य ज्ञातं तद् श्वः परिवर्तितं, यद् ह्यो वीक्षितं तत् परश्वो न जाने क्व गतम्, एषा परम्परा प्रचल्लयेव। न कोऽपि निश्चितम-वेदीत् न कोऽपि वेत्ति न वाऽग्रेऽपि वेत्स्यतीत् प्रत्ययः।

क्षणभङ्गुराणां जीवनं कर्म मनोरथाश्च दरिद्राणामिव क्षणभङ्गुरा एव भवन्ति । अत एवोच्यते— "उत्पद्यन्ते विस्तीयन्ते दरिद्राणां मनोरथाः।" तथैव-

''उत्पद्यन्ते विलीयन्ते वैज्ञानिक-मनोरथाः।'' इत्यपि वक्तुं शक्यते । इति ।

अत्र विषये वैज्ञानिकम्मन्यानां हठतादिता विडम्बनामेवाहेति । यतस्ते शास्त्रेषु न विश्वसन्ति, धर्म-कर्मणां महत्त्वं न स्वीकुर्वन्ति, आत्मानुमानेन पश्यन्ति, छन्दोऽनुरोधेन प्रचलन्ति, भौतिकज्ञान-मेत्र च सार्वभौमं ज्ञानमाकल्यन्ति । तदेतत् स्पष्टमेत्र सर्वमसाफल्यद्योतकमिति कस्मै किमुच्येत ? नायं स्थाणोरपराधः

प्रत्येकं धर्मप्रन्थेषु विश्वस्य संरचनाया उद्-भव-विकास-गति प्रमृति-विषया अप्याप्यात्मक-ज्ञानेन सह चर्चिताः सन्ति । अध्यात्मज्ञानस्यैको भागो विज्ञानरुप' इति निर्दिश्य तत्र तत्राचार्थै-विमर्शाः कृताः ! तद्धि विज्ञानं शास्त्रसम्मतमिति घोषयित्वाऽतीन्द्रियपदार्थानां विषये समुत्पद्यमा-नानां सर्वेषां प्रश्नानां समाधानान्यपि प्रस्तुतानि । तानि त्रिकालाबाधितानि सन्ति वास्तविकं सत्यं प्रस्तुवन्ति, रहस्यं स्फुटयन्ति, जटिलतां श्लथयन्ति च।

अध्यातम—विज्ञानेनानुप्राणितेषु जैनागमेषु
भगवता महावीरेण ज्ञानमार्गे जगजीवविषयेऽतिविस्तरेण तात्त्विकपद्धत्या विचारितं विद्यते,
सहैवानेन मानवजीवने सुख—दुःखानां कारणानि
विचार्य बन्ध—मोक्षयोः स्थित्या साकं मोक्षोपलबिधसाधनान्यपि गहनरूपेण प्रदर्शितानि सन्ति ।

श्रीमहावीरपरमात्मना मानव-पशु-पक्षि-वनस्पति-प्रमृत्यतिरिक्तं पृथ्वी-जलादि-जड- सुष्ट्या सहाप्यात्मभावः साधित आसीत्। तत एव जैनदर्शने तेषां वचांसि वास्तविकी वैज्ञानिकतां वहन्ति। अस्या वैज्ञानिकताया मूळे सर्वज्ञता सर्वतोमुखेन विकसिता विद्यते। 'आत्मविकास-स्योर्ध्वदिशं प्रति सम्यक् प्रकाश-विस्तारकं विज्ञानं वस्तुतो विज्ञानगस्तीति' प्रतीत्या धर्ममार्गे विहस्तां जैनागमानां लोक-संस्थिति-विज्ञानमि पूर्णे महत्त्वं धारयति।

सत्यप्येवं विज्ञान—शब्दान्तर्वर्तिनो ' वि ' उपसर्गस्य विशिष्टरूपमर्थे परित्यज्य विच्विपगीत-मित्यर्थमात्मसात्कृत्य विपरीतज्ञानसम्पादनरता विज्ञानवादोपासका यदि शास्त्रीयं सत्यं न परि-चिचीषन्ति चेद् कथनीयमेव 'नायं स्थाणोरप-राध' इति ।

### लोकस्वभाव-भावना जम्बुद्वीपश्च

सुख-शान्ति-प्राप्तौ वैकल्यमनुभवतां जीवानां मोक्षाय कृपाल्लभिस्तीर्थंकरपरमात्मभि-धर्मतीर्थस्य प्रवर्तना-पूर्वकं बोधितं यत्—''ये जीवाः सुखं शान्ति च कामयन्ते तैः स्वात्मसु मोक्षाभि-लाषरूपः संवेगभावस्तथा पुद्गलजन्य—सुखानि प्रत्युद्वेगभावस्त्रपो निर्वेदः सेवनीयः।'' इत्थ-मात्मनि संवेगभावोद्बोधाय द्वादश—भावनानां भावना अपि तत्र निर्दिष्टाः। एतासु भावनासु लोकस्वभाव—भावनाऽप्यावश्यकी।

लोकस्वभाव-भावना च लोकस्वरूप-ज्ञानं विना सर्वथाऽसग्भविनी । लोकशब्दश्च जगत्- जनसमुदाय-क्षेत्राणामर्थे बोधयति । पातालः लोकोध्वेलोकादयस्तथा षड्द्रव्यात्मक-धर्मास्ति-

अत्र षड्च द्रव्याणि यस्मिन् विल्सन्ति स 'चतुर्दश राजलोक ' इत्यशें ऽस्त्यमिप्रेतः, श्रुस्य लोकस्याकारो ह्रौ पाद्दौ विस्तार्य कटिप्रदेशे द्वावेव हस्तौ निवेश्योपस्थितस्य पुरुषस्येव वर्तते । अस्य लोकस्योध्वधिस्तर्यक् चेति त्रयो भागा विद्यन्ते । तत्र नाभिभागस्थ—तिर्यग्लोकस्य मध्ये विद्यमानाया रत्नप्रभानाम्न्या पृथ्व्याः समतलभ्भागे जम्बूद्धीपादयो द्वीपा लवणादयश्च समुद्राः सन्ति, तत्रवे मध्ये सर्वतो लघुरेकलक्षयोजन—दैर्ध्य—विस्तारशाली स्थाल्याकारो वृत्तस्त्रपो जम्बू-नामा द्वीपोऽस्ति ।

अस्य निबन्धस्य मुख्य—प्रतिपाद्यवस्तुतयाऽत्र केवलं जम्बूद्धीपस्यैव शास्त्रीयं स्वरूपं किञ्चित् प्रस्तुमः ।

जैन—मान्यतानुसारं चतुर्णां घातिकर्मणां क्षयं विधाय श्रीतीथेङ्कर—भगवन्तः केवलज्ञानं शुद्धस्वरूपं प्राप्नुवन्ति । केवलज्ञानरूपे दर्पणे ते यादशं जगतः पश्यन्ति, तादशमेव वर्णयन्ति । आगमेषु तदेव वर्णनं विद्यते । इत्थं तिर्यग्लोकस्य मध्ये प्रथमो जम्बूद्धीपोऽस्ति । तस्य मध्ये मेरुपर्वतः । तस्य जम्बूद्धीपस्य सर्वतः कङ्कणाकारेण समुद्रा द्वीपाश्च वर्तन्ते ।

जम्बूदीपे षट् पर्वताः सन्ति, तस्मादस्य सप्त (भागाः) क्षेत्राणि जातानि । तानि दक्षि-णत उत्तरभागं प्रति गच्छन्ति । मेरुपर्वतस्य पूर्व— पश्चिमभागयो**र्महाविदेह—क्षेत्रं** विद्यते, तथोत्तर— दक्षिणभागयोस्त्रयः पर्वतास्त्रीणि च मनुष्यक्षेत्राणि क्रमशः सन्ति । अर्थात् मेरुपर्वताद् दक्षिणस्यां निषधपर्वतस्तदनन्तरं हरिवर्षक्षेत्रं, ततो हिमवत् पर्वतः, पश्चाद् हिमवत्क्षेत्रं तदनन्तरं छघुहिम-वत्पर्वतस्ततश्च भरतक्षेत्रं विद्यते ।

भरतक्षेत्रस्य च वैताढच पर्वतेन पूर्वपश्चिमा-यतेन दौ भागौ उत्तरभरतं, दक्षिणभरतं च।

तस्य दक्षिण-भरतस्य गंगासिधुन्यां द्विधा कृतस्य मध्यखण्डे दक्षिण-पश्चिम-कोणे (अष्ट-सहस्र) ८००० मीलमितन्यासवति क्षेत्रे साम्प्र-तिकं अस्मदीयं विश्वं वर्तते ?

एवं मेरुपर्वतस्योत्तरभागे नीलवत्पर्वता-दनन्तरं रम्यकक्षेत्रं, ततो रुक्मीपर्वतः, ततो हिर-ण्यवत्क्षेत्रम् , हिरण्यवतः क्षेत्रादम्ने शिखरी पर्वतः, पश्चादैरवतक्षेत्रमस्मत्—भरतक्षेत्रसदृशं षट्खण्डा-त्मकं वर्तते ।

अस्मिन् जम्बूद्वीपे-

२६९ शाश्वताः पर्वताः सन्ति ।

४६७ शाश्वत-पर्वतकूटाः (शिखराणि) सन्ति ।

१०२ शाश्वत-तीर्थानि (नदी-समुद्रसङ्गमाः)

सन्ति ।

१३६ श्रेणयः (विद्याधराणामाभियोगिकदेवानां) सन्ति ।

३४ विजया वर्त्तनते ।

१६ बृहद्-द्रहाः (कुण्डानि ) सन्ति ।

१४,५६,००० शाश्वत्यः नद्यो विद्यन्ते ।

८४ महानद्यः सन्ति (शाश्वत्यः)

ता एतदनुसारं ६४३२ विजयानां नद्यः सन्ति । (प्रत्येकं विजस्य द्व-दे नद्यो )

ર

८४ युगलिक-क्षेत्राणां नद्यः ।(प्रत्येकं क्षेत्रस्य दे-द्वे नद्यः )

- ०२ भरत-क्षेत्रस्य हे नद्यौ
- ०२ ऐरवत-क्षेत्रस्य द्वे नद्यौ
- •२ शीता शीतोदा च (महाविदेहस्य दे महानधी)
- ०६ महाविदेह-क्षेत्रे ६ अन्तर्नद्यः

8

१२ योजन विस्तृता (नीचैः)

४ योजन-विस्तृता (अर्ध्वम् )∫ शाश्वतजगती

८ योजनोच्चा

इयन्ति वस्तूनि महत्त्वपूर्णानि सन्ति, शिष्टा-न्यवान्तर वस्त्नि बहूनि विद्यन्ते ।

### श्रीजम्बूद्वीपस्यैक छक्ष-योजन-प्रमाणं क्यारीत्या ?

१-भरतक्षेत्रस्य प्रमाणम् ५२६ यो. ईंट कलाः २-ऐरवत क्षेत्रस्य ,, ५२६ यो. ईंट कलाः ३-लघु-हिमवत्-पर्वतस्य प्रमाणम्

१०५२ थो. १ के कलाः

8-शिखरि पर्वतस्य ,, १०५२ यो. १ेहे कलाः

५-हिमवत्-क्षेत्रस्य ,, २१०५ यो. चें कलाः

६-हिरण्यवत्-क्षेत्रस्य ,, २१०५ यो. ने कलाः

७-महाहिमवत्-पर्वतस्य,,४२१० यो. दैँ कलाः

८-हिक्म-पर्वतस्य ,, ४२१० यो. रैहै कलाः

९ - हरिवर्ष-क्षेत्रस्य ,, ८४२१ यो. 🕏 कलाः

१०-रम्यक-क्षेत्रस्य ,, ८४२१ यो. चैंट कलाः

११-निषध-पर्वतस्य ,, १६८४२ यो. चेंट कछाः

१२-नीलवत्-पर्वतस्य प्रमाणम्

१६८४२ यो- 🕫 कलाः

१३-महाविदेह-क्षेत्रस्य प्रमाणम् ३३६८४ यो. 🕇 कलाः

१,००,००० योजनानि पूर्णानि ।

२६९ शाश्वत-पर्वतानां गणना

७ वर्षधर-पर्वताः

१-लघु हिमवान् पर्वतः

२-महाहिमदान् पर्वतः

३ -- निषध-- पर्वतः

सप्त वर्षधराः

४-नीलवत्-पूर्वतः

(क्षेत्रव्यवस्थाकर्तारः)

५-रुक्मी पर्वतः

६ –िशस्त्रशे–पर्वतः

७मेरु-पर्वतः

एतेषु मेरुपर्वतातिरिक्ताः षड् वर्षधरपर्वताः कुल्रगिरयोऽपि कथ्यन्ते । ४ वृत्तवैताढय-पर्वताः

१ —हिमवत् —क्षेत्रम् ३ —हरिवर्ष —क्षेत्रम् २ —हिरण्यवत् —क्षेत्रम् ४ —रम्यक —क्षेत्रम् एतेषां चतुर्णां युगलिक —क्षेत्राणां मध्यभागे गोलाकारो वैतादय —पर्वतो वर्तते ।

३४ दीर्घ-वैतादच-पर्वताः

१-भरत-क्षेत्रम्

१-ऐरवत-क्षेत्रम्

३२-विजयाः

एतेषां ३४ क्षेत्राणां मध्य भागे पूर्व-पश्चिमप्रछम्बा वैताढचपर्वताः सन्ति । येषामाधारेण तस्य क्षेत्रस्योत्तरदक्षिणरूपे-

णर-द्रौ विभागौ भवतः।

३४

१६-वक्षस्कार-गिरयः

पूर्वमहाविदेहक्षेत्रे शीतानद्या उभयोः

पार्श्वयोः ८-८ विजयाः सन्ति । तेषां ८ विज-यानां ७ अन्तरेषु क्रमशः ४ वक्षस्कारगिरयस्तथा दीर्घायताः ३ अन्तर्नेद्यो विद्यन्ते ।

२ यमकगिरी

१ चित्र-पर्वतः (दोकुरुक्षेत्रे)

१ विचित्र-पर्वतः (उत्तरकुरुक्षेत्रे)

#### २०० काश्चनगिरयः

एकस्मिन् देव-कुरुक्षेत्रे पञ्च द्रहाणां (लम्ब-चतुरस्रकुण्डानाम् ) उभयतो दश दश काञ्चन-गिरयो वर्तन्ते ।

२०×५ = १०० एवमुत्तर–कुरुक्षेत्रे–का**द्वनगिरयो विद्यन्ते ।** २०×५ = १००

#### ४ गजदन्त-पर्वताः

देवकुरोः - उत्तरकुरोश्च सीमाविधात्रयः निषध-पर्वताद् गजदन्ताकारेण निःसताश्चतस्त्रो दंष्ट्राः, या मेरुपर्वतं प्रति गच्छन्ति ।

एवं-

७ वर्षधर-पर्वताः

४ वृत्त-वैताढच-पर्वताः,

३४ दोर्घ-वैताढच-पर्वताः,

१६ वक्षस्कार-गिरयः,

२ यमक-गिरी,

२ चित्र-विचित्र-पर्वतौ,

२०० काञ्चन-गिरयः,

४ गजदन्त पर्वताः

२६९ पर्वताः ।

४६७ क्टाः ( शिखराणि )

६४ वक्षस्कार-गिरे: क्रटानि, एकैक वक्षस्कार-गिरी ४-४ क्रटा: १६ वक्षस्कार-गिरिषु १६×४=६४ द्रयो: गजदन्त-पर्वतयो: १४ क्र्टी (सौमनस-गजदन्त पर्वते ७ क्रटा: गन्धमादन-गजदन्तपर्वते ७ क्रटा:)

७**+**२**=१**४

९ विद्युत्प्रभ-गजदन्त-पर्वते ९ कूटा :

९ माल्यवत् - गजदन्त - पर्वते ९ कूटा :

३०६ -दीर्ध-वैतादचाः ३४, तेषां कूटाः

प्रत्येकं पर्वते ९-९ कूटाः

३४+९=३०६

२२ लघुहिमवतस्तथा शिखरि पर्वते

वर्तमानाः कूटाः

प्रत्येकं पर्वतोपरि ११-११ कूटा:

११+२=२२

१८ निषध—नीलपर्वतयोः प्रत्येकं

पर्वते ९-९ कूटाः

9+7=86

१६ रुक्मि-महाहिमवत्-पर्वतयोः १६

प्रत्येकं पर्वते ८-८ कूटा :

८+८=१६

८ नन्दनवनस्य करिकूटा :

१ मेरुपर्वतस्य चूलिका

४६७

एवंविधस्य निस्तिछस्यापि जम्बूद्वीपस्य शास्त्रीयं स्वरूपं पूर्वाचायैः प्रतिपादितं विद्यते । स्थूछह्रपे- णाप्यस्य वर्णनिमदं स्मरणीयतां प्राप्नोति । शास्त्र-काराः पुण्यवत्सु स्मरणेषु जम्बूद्दीपस्य स्मरणमिष पुण्यकरं कथयन्ति । अतो ऽस्माभिर्यत् स्मर्यते सस्य प्रत्यक्षद्दीनमिष भवेच्चेत्तदतीव पुण्यकरं भविष्यतीति निश्चितमेव ।

### प्रस्यक्ष-प्रिया हि साम्प्रतिकाः

इदानीं सर्वोऽपि लोकः सर्वे प्रत्यक्षमीक्षितुं चेष्टते । तस्येयं भावना हितायैव, परं यद् द्रष्टव्यं विचते तावदेव प्रयतनीयम् । स्वकीया शक्तिः साधनानि शक्यतां च विमृश्येवाग्रे पदं वर्धनीयम् ।

> "सहसा विद्धिति न क्रियाम-विवेकः परमापदां पदम् । षृणुते हि विमृश्यकारिणं गुणछुब्धाः स्वयमेव सम्पदः ।

इत्युक्त्यनुसारं मनसः स्वच्छन्दताऽनुरूपं विहरणं न हितावहम् ।

किञ्च यच्चर्मचक्षुभ्यो वीक्षितुं क्षमते तत्र प्रयासान् कुर्वन्तु नाम लोकाः । नास्ति तत्रारमाकं वैमत्यं, परं जनानां वञ्चनाय सत्यस्यापलापाय स्वस्य प्रभाव—वर्धनाय स्वार्थसाधनाय कूटनीत्या 'मनस्यन्यद् वचस्यन्यत् कर्मण्यन्यदिति' पद्धत्या मनोमोहनाय वा कृतानि कर्माणि न श्लाघयामः ।

परं हन्त ! आधुनिका विज्ञाननाम्ना विज्ञान-वादमाश्रिता यन्न कर्तव्यं तदेव कुर्वन्ति, यनालो-चनीयं तदेवालोचयन्ति, यच्च नाश्रयणीयं तदेवा-श्रयन्ति । मानव—जीवनं कियत्स्वव्पं ! कियती च क्षमता ! इति सर्वे विचार्थेवास्माभिजेम्बृद्वीप— दर्शनहेतवे मङ्गलमयी योजना समादता, यस्याः संक्षितः परिचयोऽग्रे दीयते ।

जम्बूद्वीप-निर्माण-योजनोदयः

वर्तमान-काले कालबलात् तस्वज्ञानस्याव-

बोधस्तथा तिष्कषियणी अभिरुचिर्मन्दत्वं प्राप्नुतः । परिणामतो भौतिकवादिन्या जीवनसरण्याः शिक्षण-पद्धत्याश्च विकृतानि तत्त्वानि जीवने प्रविश्य स्थिरतां लब्धुं प्रवृत्तानि ।

तत्कारणादाध्यात्मिक—तत्त्वज्ञानरूपसम्पदः सुरक्षायाः सदुपयोगस्य च भावना न्यूनतां भजमाना जाता । अस्य च परिणतिबलादेव जनेषु शास्त्रानुसा-रिण्या आराधनाया बलमपि क्षीणमिव विलोक्चते ।

अस्याः परिस्थितेः स—तालघोषं समाधानाय धर्मानुरागिण्यां जनतायामात्मिक—विचारधारायाः प्राधान्याभिवृद्धये तथा भौतिकवादीय—प्रभावाद-लिसतया व्यवहृतये ''श्रीजम्बृद्धीय—निर्माण— योजना'' या उदयः समजनि ।

इयं योजना ध्यानस्थ—स्वर्गत—प्ज्यपादाचार्य—वर्यागमोद्धारक—श्रीमद्—आनन्दसागरद्धरीश्वर—महाराजानां पृष्ट्धर—गच्छाधिपतिप्.आ.
श्रीमाणिक्यसागरसूरीणां च शुभाशीः बलेन परम—
प्ज्य—श्रीमदागमोद्धारक—पृष्ट — प्रभावक—पृज्याचार्यदेव—श्रीचन्द्रसागरसूरीश्वराणां परमिवनेय—तपोमूर्ति—शासन—ज्योतिर्धर—परमपूज्योपाध्यायश्रीधर्मसागरमहाराजानां वरदकृपामिश्र—प्रेरणया तथा च भारतीयास्तिकजनतायाः
परमाप्रहेण शास्त्रानुमोदितस्य भूगोल्ल—खगोल्ल—
विज्ञानस्य प्रत्यक्षज्ञानायास्माभिः (पंन्यास—श्री
अभ्यसागराभिधः) निश्चिता।

जैन-भ्गोल-खगोलयोर्वास्तिवकं द्रयमुप-स्थापयन्तीयं 'जम्बृद्धीप-प्रतिकृतिः' साग्वतं गूर्जरप्रदेशस्य श्रीसिद्धाचलमहातीर्थस्य पावनायां भूमी 'श्रीवर्धमान जैनपेढी' माध्यमेन साका-रतां लभमानाऽस्ति ।

#### योजनाया उद्देश्यानि

भारतीय-संस्कृतिः तथाऽऽध्यात्मिकं तत्त्वज्ञानं आत्म-पुनर्जन्म-स्वर्ग-नरक-पुण्य - पाप-धर्म - कर्म-जन्म-मृत्यु-मोक्षेषु आधारिते स्तः । अस्मिन् विषये साम्प्रतिक-विकृत-शिक्षण-प्रथायास्तथा भौतिकवादीय-विज्ञानस्य भामक-प्रचारादि कंटेनऽस्माकं वैदेशिककूटनीत्या पूर्णत्या आकान्ता भारतीया संस्कृतिः विलोक्यते । तेषां मानसानि मूयोऽपि भारतीयायां श्रेयःप्रधानायां संस्कृती शास्त्रेषु च निष्ठावन्तः सन्तस्त्रिकालाबाधितं सत्यं परिचिनुयुः, किञ्च सत्यानां तत्त्वानां वास्तविकृतां प्रत्यक्षीकुर्यु रेतदर्थं 'जम्बूद्धीप'-निर्माण-योजना विदिता ।

साम्प्रतं काल-बलेनाध्यात्मिकताया हास-वित कालेऽत्रत्यानां जीवानां पुण्यस्य नैयून्येन विदेशिभिः प्रसारितायाः कूटनीतेश्च न्यापकतया— •अद्यतन—संस्कारहीनस्य शिक्षणस्य,

- ० साम्प्रतिक-लक्ष्यविहीन-जीवनस्य,
  - •भौतिकवादस्य जडाया विचारसरणेः
- ० विज्ञानवादस्य विकास-प्रगतिप्रमृति-श्रामकानां मोहकानां शब्दानां जवनिकायाःपृष्ठे-ऽसत्यानां कल्पनामयानां तत्त्वानां च-

भ्यान् प्रचारो मुक्तरूपेण प्रभवित स्म । अतो वर्तमानकाले विज्ञानवादस्य चाकचि-क्याये प्रकाशे विवेक-बुद्धेः प्रकाशस्य मन्दतया नवीन-वैद्यानां श्रद्धाया भित्तिभूमिः शिथिलतां गच्छति ।

तथैत अपोलोयानस्य चन्द्रयात्राया भ्रामक-प्रचारेण धर्मनिष्ठात्मनामपि श्रद्धाया भवनानि दोलायमानानि दृश्यन्ते । एतत्फलस्वरूपं प्रायः सर्वेऽप्यनुभवन्तीव यद्
माध्यमिकोच्वशाला — महाविद्यालय— विद्यापीठ—
विश्वविद्यालय—प्रमृतिष्वधीत्य निःसृतस्तथाकथितः
शिक्षितवर्ग आत्म—परमात्म—स्वर्ग—नरक—पुण्य—
पापा—दिकान् भारतीय—संस्कृतेः प्राणभूतान्
पदार्थान् प्रति भयञ्चरी घृणा दुर्भावोपेक्षा
तिरस्कारश्चेत्यादिकं—नवीन—सभ्यतायाः प्रतीकरूपेणोररीकुर्वन्ति ।
तन्निवारणायैव

सुबुद्ध-विवेकि-तटस्थ-तत्त्वज्ञ-विचारकाणां सुद्धसात्त्विक-तत्त्वदृष्ट्यनुसारं-

\* अस्मिन् विश्वे तथा तदन्तर्गतेषु षड्द्रव्येष्व-स्माकमस्तित्वं कुत्र वर्तते ? इति बोधयितुं—

\* आध्यात्मिक—शिक्षाप्रदासु द्वादश भाव-नासु दशम्या छोकभावनायाः साकारकर्तृृणां चतुर्दश—राजछोकानां तिर्यग्छोकसाधद्वीप—मनुष्य-क्षेत्र—प्रभृतीनां प्रमाणसम्मतमानचित्राणि निर्माय तद्विषयकं ज्ञानं प्रदातुं तथा जम्बूद्वीप—सम्बन्धि सर्वमिष ज्ञानं यथा—सारल्येन सर्वोऽपि जिज्ञासु-वर्गः प्राप्नुयात् तादशेन प्रमाणबद्ध—मानेन सुन्दरस्य व्यवस्थितस्य वास्तविकस्य जम्बूद्वीपस्य निर्माणाय योजनेयं सङ्गल्पानुसारं शोघमेव सम्पादनीयेत्यस्त्यस्माकमुदेश्यम् । योजनायाः प्रभावः

\* अस्या योजनायाः प्रभावात् साम्प्रतिक-विज्ञानस्य बाह्याडम्बैरस्तथा प्रयोगशालाया विवि-घेदेंत्याकारेर्यन्त्रेः काल्पनिकाभासिन्यो घारणाः प्रमाणियतुं मध्नतां वैज्ञानिकानां कूपमण्ड्कतायाः प्रतीतिभविष्यति । \* तत्त्वदृष्टेः प्राथिमिकम्मिकारूपेण विज्ञान-वादस्य निरर्थकः प्रभावो न्यूनतां यास्यति ।

\* वयं यरिमन् भारतेदशे वसामः, स हि भरतक्षेत्रस्यातिसूक्ष्मो भागोऽस्ति, तथा तद् भरत-क्षेत्रमि जम्बूद्धीपसदृश्या विशालाया भुवोऽङ्गं विद्यते, तस्य प्रत्यक्षं ज्ञानं दर्शनं च सम्पत्स्यते ।

\* साम्प्रतिकेषु नवीनशिक्षादीक्षावत्सु मौति-कवाद -प्रधानया विदेशिपद्धत्या भयावहत्त्वे सम्पद्य-मानस्य शिक्षणस्य स्थितेन्येवहतेर्विचार-सरण्याश्च प्रतिकूलतानां निदर्शनं भविष्यति । सहैव-

#### परिणामः

\* अस्या योजनायाः परिणामस्त्ररूपं नवयुगीना अपूर्व-स्फूर्ति-तत्परता - विश्वासोत्साहैर्भारतीय-संस्कृतेस्तत्त्वज्ञानस्य च संरक्षणाय पोषणाय तनु-मनो-धनैरग्ने वर्धिष्यन्ते ।

\* भौतिक-सिद्धिभिर्मुग्धाया जनताया मानसो-परि स्वीयमान्यताया धारणायाश्व प्रभावं संस्थाप्य पृथ्वी-पूर्य - चन्द्र-प्रमृत्यतीन्द्रियविषयाणां सम्ब-न्धेऽपि स्वीयाः काल्पनि हधारणाः सत्यघटना इव संस्थापनालिकाया वैदेशिकानां राजनीतिक्या कूटनीत्या विकृतिं प्राप्ताया अभिनव-प्रजाया मानसं भारतीय-संस्कृतेराध्यत्मिक-तत्त्वज्ञानस्य च सुदृद्धायां भूमौ योजनेयमानेतुं प्रभविष्यति । \* अमेरिका-फान्स-एशिया-जर्मनी-इंग्लेण्ड-ष्रिटेन - प्रभृतिदेशानामनेकाभिवेज्ञानिकसंस्थाभि- स्तथाऽनेकैः प्रखर्-वैज्ञानिकैः सह सम्पर्कसाधनात् प्राप्तं परिज्ञानं व्यवस्थित-प्रयोगात्मकरूपेणोप-स्थाप्य खगोल-भूगोलयोः कतिपयानां प्रन्थीनां तर्कशुद्धं स्पष्टीकरणं श्लथीकरणञ्चानया योजनया लप्स्यते ।

विशेषतोऽनया जिनशासनस्याद्वितीयता, सर्व-ज्ञस्य प्रभोः सर्वेहितकराणां वचनानां प्रामाणिकता च प्रत्यक्षतां प्राप्स्यति ।

संक्षेपत अस्या योजनाया उद्देश्यं केवलमिदमस्ति—

०आर्यावर्तस्य गौरव-शालिन्याः

संस्कृतेः सुरक्षा भवेत् !!!

०तीर्थङ्कर-परमात्मनां

दायरूपेण प्राप्ताया वाण्याः

सत्यता सर्वेषां जनानां मानसे स्थानं प्राप्तुयात् !!!

०तान् प्रति श्रद्धा

चिरस्थायितां छमेत !!! इति ।

प्रत्यक्षं वीक्ष्यतां ! सत्यं च साक्षात् ! क्रियताम्!

एषा बहुन्ययसाधिका सुदीर्घा योजना साम्प्रतं सफ्छ-प्राया ! शिल्प-निर्माण-प्रवर्तनं सम्पन्नप्रायम् । शीष्रमेव जम्बूदीपस्य तथा तदन्त-वैर्तिनो भगवतः महावीर-परमात्मनो भन्य-जिनालयस्य दर्शनाय द्वाराण्युद्वाटयिष्यन्ते ।

विश्वस्य दर्शनीयेषु स्थलेषु धर्म-विज्ञानयोरिदमद्भुतमैक्य-स्थलं ''गूर्जरप्रदेशस्य पालीताणा-नगरे' दृष्टा भवन्त आत्मनो वर्तमानविज्ञानविषयिणीनां शङ्कानां स्वस्थं सनाधानं
प्राप्स्यन्ति, मार्गस्य निर्देशनं लप्स्यन्ते, जीवनस्य
सार्थक्यं च करिष्यन्तीति सुदृढं नः प्रत्ययः ॥

" जयतु जिनशासनं "





#### वास्तविक-भूगोल-स्वगोल-तत्त्वप्रदर्शकं

#### विज्ञानवादस्य घटस्फोटकं जैन-वाङ्मयम्



ले. डॉ. रुद्रदेव त्रिपाठी M. A. PH. D. LIT. जयपुर (राज.)

#### निश्चेष्टता न श्रेयस्करी

इदं सर्वथा सत्यमस्ति यद् विज्ञानं विज्ञान-वादश्चिति द्वयमि पृथक् पृथगस्तित्वं धते । साम्प्र-तिकास्तथाकथिता वैज्ञानिका 'विज्ञानवादमेव विज्ञान' मिति घोषयन्तः स्वार्थसाधने नितरां प्रवृत्ता इव प्रतीयन्ते । जागतिका जनास्तद्विषये विशिष्टं किमप्यविमृज्ञन्तः किमप्यजानन्तो 'यदु-च्यते तदेव सत्य'मिति मत्वा कदाचनोदासीन-वदासीनाः, क्वचन स्थूल्रूपेण चिन्तयित्वाऽपि तद्विषये प्रयोजनाभावादुपेक्षावन्तः सन्तः, कुत्रचन सूक्ष्म—विश्लेषणेन वास्तविकं तथ्यं ज्ञात्वाऽपि 'वयं किं कर्तुं समर्थाः ?' इति विचार्य निश्चेष्टा इव तिष्ठन्ति । सा च निश्चेष्टता न श्रेयस्करीति ध्येयम् ।

#### - सत्य-तत्त्व-निर्देशका ग्रन्थाः

एतादश्यां परिस्थितौ सत्यस्यापलापः सार-ल्येन कर्तु शक्यते । 'यदस्माभिर्दृष्टं, यदस्माभि-ज्ञातं, यच्चास्माभिर्विचारितं तदेव 'सार्वकालिकं सत्य'मिति प्रयुञ्जानां वैज्ञानिकम्मन्यानां सम्प्रति नास्ति किमपि नैयृन्यम् । परं ते जानन्ति किं यत्-सारमाकं पूर्वाचार्याः प्रातिभेन चक्षुषा यद विचारित- वन्तस्तत् त्रिकालाबाधितं सत्यं न को ऽपि विलोपयितुं मिलनीकर्तुं वा शक्नोति । यथा धूमावृतोऽिनः स्वल्पेनापि वायोः सहयोगेन भूयोऽपि तेजस्तितं सम्धत्ते तथैव स्वल्पेन ज्ञानपूर्वक—चिन्तनेन तत् पुरः स्फूरदिव प्रतीयते, अत एवायं संक्षिप्तोऽपि सत्यतत्त्वनिर्देशकप्रन्थानां परिचयो विदुषां तत्त्व- जिज्ञासनां पुरत उपदीकियते ।

#### स्व-पर-कल्याण-साधनाध्ययनम्

यद्यपि भारतीयं समग्रमिष वाङ्मयं विभिन्नेषु विभक्तं सद् भिन्न-भिन्नेमाँगैः स्वान् विचारान् समुपस्थापयति, तथापि विज्ञानस्य नाम्ना ख्यातिं गतवतो विज्ञानवादस्य विचारेषु न विश्वसीति, न तत्स्वीकरोति, न वा तेन सह साम्यं स्थिरयति । परमत्र केवलं जैन-बाङ्मये समुपलम्यमानानां केषाश्चिद् प्रन्थानामेव परिचयं प्रस्तुमः। आशास्महे च निष्ठावन्तः प्रेष्ठा विद्वांसोऽध्ययनेनैतेषां स्वपर-कल्याणं साधियष्यन्तीति ।

#### आगमेषु विज्ञान-विषया :

जैन-सम्प्रदाय-प्रन्थेष्वागमाः प्रकरणानि तथा तानधिकृत्य विवेचितानि प्रन्थरत्नानि अतीव मह्त्वशालीनि वर्तन्ते । तेषां प्रतिपादं यद्यपि नास्ति केवलं विज्ञानम्, तथापि प्रसङ्गतस्तत्र तत्र बोधनीयं विज्ञानमध्यात्मसाधनोपयोगीति दशैव लक्षितं विद्यते। यथा वेदेषु सर्वदिक्का वाचो विचारकेभ्यः सार्वभौमिकं ज्ञानं प्रयच्छन्ति, तथैव जैनागमेष्वपि तत्त्वज्ञानोपदेशेन सार्वभौमं ज्ञानं विमृश्योपस्थापितं विद्यते, अत एव विमर्शकास्त-तस्तत्त्वानि समासाद्य सूत्र—भाष्य—टीका—प्रटीका-दिमाध्यमेन लोक—विज्ञानं प्रस्तुतवन्तः।

इत्थं जैनागमेषु तत्सम्बद्धेष्वनयेषु प्रक्ररणादि-प्रन्थेषु विज्ञान विषयकं विपुलं साहित्यं श्रोतन्यं मन्तन्यं निदिध्यासितन्यं विद्यते । तत्रापि निम्न-लिखिता प्रन्था अत्यन्तमुपयोगिनो वर्तन्ते । यथा—

(१) लोक-परिचयार्थम्-

१-जैन-सम्प्रदाये 'श्वेताम्बर-दिगम्बर-स्थानकवासी' ति नामभिस्तयः सम्प्रदाय-मेदाः प्रसिद्धाः सन्ति। एतेषु चागमविषयिणी मान्यताऽपि भिन-भिन्नाऽस्ति । केचन पंचचस्वारिंशदागमान् स्वीकुर्वन्ति, परे कांश्चिदुच्छिन्नान् मत्वा ततो न्यूना-नन्ये चान्यया दशःऽन्यतमान् कतिपयानिति । सत्र श्वेताम्बरसम्प्रदायानुरोधेनागमाः स्वीकृताः । १-आचाराङ्ग-सूत्रे-प्रथमः श्रुतस्कन्धः, द्वितीयं-अध्ययनम्, प्रथम उद्देशकश्च ।

२-आवश्यक-स्त्रे-द्वितीयंअध्ययनम्
(क) विशेषावश्यकभाष्यम् (द्वि. अ.)
३-स्थानाङ्ग-स्त्रे-प्रथमं स्थानं, तृतीयमुदेशकं
१५३ तमं सूत्रम् ।

**४-सूत्रकृताङ्गम्** , **५-समवायाङ्ग-सूत्रे-**प्रथमः समवायः । ६-भगवती-सूत्रे-त्रयोदशे शतके, चतुर्थे उदे-शकः तथा एकादशे शतके दशम उद्देशकः।

(२) लोकस्याकार-ज्ञानार्थम्१-स्थानाङ्गसूत्रे-तृतीये स्थाने दशम उदेशकः ।
२-भगवती-सूत्रे-सप्तमे शतके तृतीय उदेशकः
२६१ तमं सूत्रम्, त्रयोदशे
शतके दशम उदेशकः एकादशे
शतके दशमोदेशकस्य ४२०
तमं ४८७ तमं सूत्रां च।

३-आचाराङ्ग-सूत्रे-प्रथमश्रुतेऽष्टमाध्ययनस्य प्रथमउद्देशकः ।

शीलाङ्काचार्येणास्य सूत्रस्य टीकायामिष विचारः कृतः । अस्मिन् सूत्रे भूकम्प-सम्बन्धेऽपि विचारो दर्शनीयतामर्हति ।

- (३) तिर्यग्-छोक-विचारार्थम्-१-स्थानाङ्ग-स्रत्रे-तृतीयस्थानस्य द्वितीय उद्देशः। २-अनुयोगद्वार-स्रत्रे-तृतीयं स्त्रम् । ३-स्त्रकृताङ्ग-स्त्रे-प्रथमश्रुतस्य पञ्चमाध्ययने प्रथम उद्देशकः ।
- (४) जम्बृद्धीप-विचारार्थम्-१-जम्बृद्धीप-प्रज्ञप्तिः, २-आवश्यकस्त्रे प्रथममध्ययनम् , ३-जीवाभिगम-स्त्रम् , ४-द्वीप-सागरप्रज्ञप्तिः, ५-समवायाङ्ग-स्त्रम् , ६-अनुयोगद्वार-स्त्रम् , ७-स्त्रकृताङ्ग-स्रुत्रम् ,

#### ८-स्थानाङ्गस्त्रे द्वितीय-स्थानस्य तृतीय उद्देशकः ।

(५) भरतक्षेत्र-विचारार्थम्-१-जम्बृद्धीप प्रज्ञितः-वक्षस्कारः ३ सूत्रम् ७१, २-स्थानाङ्ग स्रत्रे-नवमं स्थानम् । ३-प्रश्नव्याकरणे-चतुर्थेभास्त्रवद्वारम् ।

(६) खगोल-सम्बन्धि-गतिविचारज्ञानार्थम्-१-सूर्यप्रज्ञप्तौ, २-चन्द्रप्रज्ञप्तौ, ३-भगवतीस्त्रे, ४-ज्योतिष्करण्डके, ५-काललोक-प्रकाशे, ६-मण्डल-प्रकरणे, ७-बृहत्-सङ्ग-हण्यां, ८-तत्त्वार्थसूत्र-प्रभृतिषु च।

(७) भूगोल-सम्बन्धि-विचार प्राप्त्यर्थम्-१-लघुक्षेत्र-समासे, २-बृहत्क्षेत्र-समासे, ३-जम्बूद्दीप-समासे, ४-क्षेत्रलोक-समासे, ५-तत्त्वार्थ-सूत्रे तथा तदीय-क्षोकवार्तिक-टोकायाम् । अस्याञ्च पृथिव्या गतिशीलतायाः खण्डनं विद्यते ।

उपर्युक्तिर्प्रन्थेः सहैवानेकेः प्राचीनार्वाचीनैराचार्येविद्विद्भः समालोचकेश्वानेके प्रन्था
विरचिताः सन्ति । ये प्रन्था विशिष्टा चर्चा—
योग्याः शास्त्रीय—तत्त्वप्रतिपादका आसँस्तानिधकृत्य तेषां टीका—प्रटीकादि—निर्माणेऽपि तत्परा
अभवन् । इत्थं वैज्ञानिक—विवेचन—सम्पृक्तानां
प्रन्थानामित महती सम्पत् जैन—सम्प्रदाये विराजते । तस्याः कियत् महत्त्वमूलकं साहित्यं अत्र
भूयोऽपि परिचाय्यते ।

पृथि व्या आकार-गति-प्रमृति-विषयाणां परिज्ञानाय तथा तत्सम्बन्घे शास्त्रीया दृष्टिः कीदृशी विद्यत इति बोधनाय निम्निलिखितानां प्राचीनानां जैनप्रन्थानामनुशीलनमत्यावस्यकमस्ति यथा—

(१) जम्बूद्धीप-प्रज्ञप्तिः (जंबूदीव-पण्णती)
प्राकृते संस्कृते चास्मिन् प्रन्थेपूर्वाचार्थैजम्बूद्धीपस्य सर्वेऽपि विषया स्पष्टीकृताः ।
अस्यामेक-मध्ययनं तथा सप्त वक्षस्काराः
सन्ति । सम्प्राप्यमाणस्य मूळपाठस्य श्लोकपरिमाणं ४१४६ विद्यते । १६८ गद्यस्त्राणि
५२ पद्यस्त्राणि सन्ति ।

प्रथमे वक्षस्कारे भरतक्षेत्रस्य वर्णनं विद्यसित । द्वितीये वक्षस्कारे कालनिरूपणं तथा शिष्टेषु वक्षस्कारेषु भरतचक्रवर्तिनश्चुल्लहिमवतो वर्णनं, जिनजन्माभिषेकः, जम्बूद्रीप-पदार्थसङ्ग्रहस्तथा ज्योतिष्कस्य वर्णनं विद्यते ।

विशेषतो १-२-३-४-७ वक्षस्काराणां विलोकनेन जैन भूगोल विज्ञानस्य पर्याप्तं ज्ञानं प्राप्यते। अनया दृष्टचाऽस्मिनागमे भूगोलस्य महत्त्वपूर्णं वर्णनं सङ्गलितमस्ति। जैनदृष्टचा सृष्टिविद्याया बीजानि अस्मन् लब्धुं शक्यन्ते।

आचार्यः श्रीमलयगिरिर्जम्बूद्वीप-प्रज्ञानौ एकां
टीकामरचत्, परमधुना सा नोपळभ्यते।
वि. सं. १६३९ वर्षे श्रीहीरविजयस्रिणाऽपि
रचितायाधीकाया उल्लेखः प्राप्यते। अस्य
प्रन्थस्यका टीका 'प्रमेय-मञ्जूषा' नामनी
श्रीशान्तिचन्द्रस्रिणा (वि. सं. १६६०) निर्मिता
तथा श्रोपुण्यसागरेणा (वि. सं. १६४५) पि
लिखिता टीका प्राप्यते।

धर्यं प्रन्थः शान्तिचन्द्रवृत्या संयुतो देव-चन्द्रलालभाई—जैन—पुस्तकोद्धार—फण्ड — बम्बई (साम्प्रतम् सुरत) तः सन् १९२० ई. वत्सरे प्रकाशं प्राप्तः धनपतिसहेन च कालिकातातः सन् १८८५ ई. वर्षे हिन्दी भाषानुवादेन सह तथा अमोलकऋषिणा हैद्राबादतो वीरसं. २४४६ वर्षे प्रकाशितः।

#### २-सूर्य-प्रज्ञितः। (सूरियपण्णत्ती)

षष्ठोपाङ्गरूपेण मान्यतां प्राप्तेयं प्रज्ञितः सूर्यादि—ज्योतिष्कचकाणां परिज्ञानायात्यन्तमुप-योगितां बिभर्ति ।

डॉ. विन्टरनिट्जमहोदय एनं प्रन्थं वैज्ञानि-कप्रनथरूपेण स्वीकृतवान् । डॉ. क्रिंगमहोदयेन च (जर्मन) शार्मण्यदेशस्य हेमबर्ग-विश्वविद्यालये स्वस्यैकरिमन् भाषणे कथितमासीत्-

"जैन-विचारकैर्ये तर्कसम्मतास्तथा सुसङ्गताः सिद्धान्ताः प्रस्तुताः सन्ति, ते वर्तमानविज्ञानवेत्तणां दृष्टचाऽिष अमूल्या महत्त्वपूर्णाश्च
सन्ति । विश्वरचनायाः सिद्धान्तेः सहैव तेषूच्चकोटिकं गणितं तथा ज्योतिष-विज्ञानमिष
मिछति । सूर्य-प्रज्ञप्तौ ज्योतिष्कस्य गणितस्य च
विषयेऽिष गाम्भीर्येण विचारः सञ्जातः । अतः
सूर्यप्रज्ञप्तेरध्ययनं विना भारतीय-ज्योतिषस्येइतिहासं वास्तविकरीत्या ज्ञातुं न शक्यते।"

श्रीवेबरोऽपि सन् १८८१ तमे वर्षे 'उवेर डो. सूर्य-प्रज्ञप्ति' नामकं निवन्धं प्राकाशयत् । डो. सार. शामशाश्चिणाऽस्योपाङ्गस्य "ए ब्रीक द्रान्सकेशन आफ महावीराज सूर्य-प्रज्ञिति" नाम्ना संक्षितानुवादोऽपि विहितः । अस्यां द्वयोः सूर्ययोद्वयोश्वन्द्रयोश्व वर्णनं विद्यते । यदाधारेण डा. छिबी—महोदयो 'जर्नल ओफ दि ऐशियाटिक सोसायटी—बंगाल' तः प्रकाशिते पत्रे 'आन द सूर्यप्रज्ञप्ति' नामके छेखे भारतीय ज्योतिषस्यातिप्राचीनेन वेदाङ्गेन सह सूर्य-प्रज्ञप्तेः सिद्धान्तानां साम्यं दर्शित बान्।

अस्मिनागमे विश्वतिः प्रामृतानां सन्ति. तथाऽत्र गणधर-गौतमेन प्रस्तुतानां जिज्ञासानां शमनाय भगवता महावीरेण 'सूर्यस्तन्मण्डलं, मण्डलानां रचना, उदयास्त-व्यवस्था, चन्द्र-सूर्यादिभिः प्रकाशिता द्वीप-समुद्राः, सूर्य-चन्द्र-मसोः संस्थाननि, सूर्यस्य छेश्याः, सूर्यस्यौजः, सूर्यस्य प्रकाशः, सूर्यस्य परिश्रमणेन दिनस्य रात्रेश्व व्यवस्था, पौरुषीछाया-प्रमाणं, नक्षत्राव-लिका, नक्षत्रकुलं, संबत्सराणामाद्यन्तैनेक्षत्राणा योगाः, संवत्सराः, ऋतवः, कृष्णशुक्लपक्षौ, पक्षयोद्धयोज्योत्स्नायास्त्रथाऽन्धकारस्य चन्द्रसूर्ययो श्च्यवनमुपपातश्च, तथा तत्सम्बन्धीनि पञ्चविंशतिर्मतमतान्तराणि, भूमेश्वन्द्र-सूर्यादीनामुः च्चतायाः परिमाणं, लोकप्रकाश—िचारस्तथा चन्द्रादीनां स्वरूपस्य वर्णनमत्रात्यन्तं विस्तरेण सूक्ष्मतया च विहितमस्ति ।

आचार्यश्री मलयगिरिः 'सूर्यप्रज्ञप्त्यु-पाङ्ग-टीका' नाम्नाऽस्याः ९५०० श्लोक-प्रमाणां टीकामररचत् !

'सूर्य-प्रज्ञप्ति निर्युक्ति' रप्यासीत् परं साऽ-धुना नोपलम्यते । अस्याः प्रकाशनानि— १-मलयगिरि-वृत्तिसहितं, आगमोदय—समितिः, बम्बई-तः सन् १९१९ ई. वर्षे समजायत । २-रोमन-ल्रिप्यां मूलं-जे. एफ. स्ट्रगर्टः सन् १९३७, वर्षेऽकरोत् । तथा-

३-हिन्दीभाषानुवादेन सह श्रीअमोलक ऋषिणा हैद्रावादतः वी. सं. २४४५ वर्षे विहितम् ।

#### (३) चन्द्र-प्रज्ञप्तिः (चंद्र-पण्णत्ती)

अस्मिन्नागमे प्रामुख्येन चन्द्रस्य परिश्रमण-मुल्छिखितम् । सूर्य-प्रज्ञप्तेस्तथा चन्द्र-प्रज्ञप्तेर्वर्णने प्रायः साम्यमस्ति । केवलं मङ्गलाचरणे या १८ गाथाः सन्ति ता एव विशेषाः सन्ति । अत्र सम्पन्नं प्राचीन-ज्योतिषसम्बन्धिनीनां मूलमान्य-तानां सङ्कलं महत्त्वपूर्णं विद्यते ।

वेदाङ्गज्योतिषवदत्र पञ्चवर्षात्मकस्य युगस्य मानं व्यवस्थाप्य सूर्यस्याथवा चन्द्रस्य गणितमपि प्रायः समानं प्रतीयते । उदयास्तविचारः, दिनमानं उत्तरायण-दक्षिणायने, सूर्यस्य सिंहगतिस्तथा गजगतिः, रात्रिदिनव्यवस्था, नक्षत्रेषु गोत्रादीनां वर्णनमित्यादयो विषया अस्य प्रन्थस्य महत्तां वर्धयन्ति ।

चन्द्रप्रज्ञप्तेः कानिचन वैशिष्ट्यानि दर्शनी-यानि सन्ति । यथा-

१ - चन्द्रस्य दैनिक्या योजनवत्या गतेः कथनम् । २ - उत्तरायण - दक्षिणायनयोवीर्थीनां - मार्गाणां पृथक् पृथक् - विस्तारं निष्कास्य सूर्यस्य चन्द्रस्य च गतेर्निर्णयः ।

३—वीथिषु चन्द्रमसि वर्तमानानां चतुरस्र—प्रभृ-त्याकाराणां खण्डनं तथा समचतुस्र—गोलाका-रयोः प्रतिपादनम् । ४ - कालपरिवर्त - रूपस्य युगस्य श्रावणकृष्णप्रति-पदाया दिवसे जम्बूद्दीपस्य प्रथमः सूर्यः पूर्व-दक्षिणाग्नेयकोणे, तथा दितीयः सूर्यः पश्चि-मोत्तर-वायन्यकोणे प्रचलितः,

तथैव प्रथमचन्द्रः पूर्वोत्तरेशानकोणे द्वितीय-चन्द्रश्च पश्चिम-दक्षिण-नैर्ऋत्यकोणे प्रचलितः । सूर्या-चन्द्रमसोरियं गमन-प्रक्रिया ज्योतिषशास्त्रे निरूपिताभ्यां नाडीवृत्त-कदम्ब वृत्ताभ्यां साम्यं भजते । ज्योतिषस्य दृष्टचा विषयोऽयं महत्त्वशाली विद्यते ।

५-छायासाधनस्य तथा छायाप्रमाणस्याधारेण दिनमानस्य साधनसम्पाद्यमानं महत्त्वपूर्णम् । इयं साधनप्रक्रिया प्रतिभा-गणितस्य मूलस्रोतः । यतः प्रतिभागणितस्य विकासो-ऽभवत् ।

६ - छाया - साधने कीलकच्छायायास्तथा कील-कगणितस्य वर्णनमस्ति ।

यदाधारेण शङ्कुच्छायायाः शङ्कुगणितस्य च विकासः समवर्ततेति मन्यते ।

७—पुरुषच्छायाया अत्र विशिष्य वर्णनं विद्यते । वराहमिहिरोऽपि पुरुषच्छाया-विषयेऽ-लिखत् । सम्भाव्यते यत् तस्य मूलकोतोऽप्ये-तदेव भवेत् !

८-अस्मिनागमे वृत्त-त्रिकोण-चतुरस्न-वस्तूनां छाया अपि वर्णिताः सन्ति ।

९-अत्रैव चन्द्रः स्वतः प्रकाशमानो वर्णित-स्तस्य क्षय-वृद्धचोः कारणं राहुरस्ति ।

इत्थमयमागमो ज्योतिषशास्त्र—दृष्टचा ऽतीव महत्त्वं घारयति । चन्द्रप्रज्ञप्तेरुपि श्रीमलयगिर्याचार्यस्य 'चन्द्र-प्रज्ञप्युपाङ्ग-टोका ९५०० श्लोकप्रमाणा समुपल्लभ्यते । ५-श्रीतिल्ञोय पणात्ती (दिगम्बर प्रन्थः)

वि. सं. ५३० तः ६६६ वर्षाणां मध्ये जातस्याचार्यस्य श्रीयतिवृषमस्येयं कृतिरस्ति । अस्यां १-सामान्य २-नारक ३-भवन ४-मनुष्य-तिर्यक् ५-व्यन्तर ६-ज्योतिष ७- कल्पवासि ८-देव ९ सिद्धानां लोकवर्णनं नवसु महाधिकारेषु विद्यते । प्रत्येकं महाधिकारे कतिपया अधिकारा अपि वर्तन्ते । ५०६७७ गाथा अत्र प्रत्ये विद्यन्ते ।

अस्मिन् प्रन्थेऽनेकेषां महत्त्वपूर्णानां विषयाणां सुव्यवस्थितं विवेचनं प्रस्तुतम् । अत्र मूळाचार— छोकविभाग—छोकनिश्चय—प्रन्थानां पाठान्तराण्य- प्युल्छिखितानि । श्वेताम्बराणामागमः 'सूर्यप्रज्ञित— चन्द्र —प्रज्ञप्ति—जम्बूद्धीप—प्रज्ञप्तिभः सह विषय-साम्यमप्यस्मिन् प्रन्थे दृश्यते ।

डॉ. हीरालालो जैनोऽस्य प्रन्थस्य-विषयाणां श्वेताम्बरश्रीजिनभद्रगणि क्षमाश्रमणस्य-बृहत्क्षेत्रसमास-बृहत्संग्रहणीभ्यां तथा
नेमिचन्द्रस्य 'प्रवचन-सार-' प्रन्थेन सह
तुल्लनामकरोत्। लोकविचार-म्लाचार-भगवत्याराधना - पञ्चास्तिकाय-प्रवचनसार -समयसारप्रभृति-ग्रन्थानां म्यस्यो गाथा 'तिलोय-पण्णत्ती'
प्रन्थस्थ-गाथाभिः साम्यं घारयन्ति।

जैन-संस्कृति-संरक्षक - सङ्घ-सोलापुरतः (इ. स. १९४३ तथा १९५१ वर्षयो) रयं प्रन्थः प्रकाशितः ।

#### ५-श्रीबृहत्क्षेत्र-समास-प्रकरणम्

आचार्य श्रीजिनभद्रगणि—क्षमाश्रमणस्य (प्रायः षष्ठशत्यां समुत्पत्रस्य) रचनेयं प्राकृतगा-थासु निर्मिताऽस्ति । प्रत्येकं गाथाऽनीव सारगर्भा विद्यते, या विस्तृतं भाष्यं विना ज्ञातुं शक्या नास्ति । गूर्जरभाषान्तरेण सहास्य प्रन्थस्य द्वयो-र्भागयोः प्रकाशनं सञ्जातम् ।

प्रथमे भागे १ — 'जम्बूडीपाधिकारो' विद्यते तथा दितीयस्मिन् भागे २ — छवण—समुद्र ३ — — धातकीखण्ड ४ — काछोदधि -- समुद्र ५ — पुण्कराधे द्वीपानां वर्णनानि सन्ति । अस्मिन् सर्वा आहत्य ६५५ संख्यका गाथा वर्तन्ते । विक्रमस्य ५४१ वत्सरे समुत्पनोऽयं प्रन्थकारो युगप्रधानस्य गणनायां त्रिंशत्तमो युगप्रधानोऽभवत् । गणितानु-योगगर्भितोऽयं प्रन्थः । अस्याधारेणैव 'छष्ठक्षेत्र-समास' प्रन्थस्य निर्माणमिकयत । साधिद्वयद्वीपे स्थितानां पर्वतानां क्षेत्राणां नदीनां द्रहाणां कुण्डानां च विस्तार।यामोच्चता—गभीरता—प्रभृतीनामतीव विस्तत्या वर्णनान्यत्र राजन्ते ।

त्रयोदश्यां शत्यां वर्तमानैः श्रीमलयगिरि-महाराजैरस्य संस्कृत टीका निर्मिता तथा विस्तृतं गूर्जरभाषात्मकं विवेचनं पंन्यासश्रीनित्यानन्द— विजयमहाराजैर्विहितम् । बम्बई—पालीताणा— अहमदाबादतोऽयं प्रन्थो लभ्यते ।

#### ६-श्रीलघुक्षेत्र समास-प्रकरणम्

चतुर्दश्यां शत्यामुत्पन्नस्य श्रीवज्ञसेनस्ररेः शिष्यष्ये श्रीरत्नशेखरस्रिभिरस्यां कृतौ २१३ गाथाः अंकिश्वहाः सन्ति । तथा क्रमशो १—जम्बू-द्वीपाधिकार २—छवणसमुद्राधिकार— ३—घातकी- खण्डाधिकार ४ – कालोदधिसमुद्राधिकार ५ – पुष्कराधिद्वीपाधिकार ६ – अवशिष्टप्रक्रीणधिकारा- दिषु षद्दस्वधिकारेषु जम्बूद्वीपादिसमुद्दैस्तस्मिन् वर्तमानैः क्षेत्रैर्वर्षधरपर्वतैर्महानदीभिद्वीपसमुद्राणां वेदिकाभिस्तियेक्लोके वर्तमानैश्च शाश्वतपदार्थैः सम्बद्धानां दैर्ध्य – विस्तारौन्नत्य – गाम्भीर्यादीनां प्रमाणैः सह वर्णनं विहितम्।

अस्य गूर्जरभाषान्तरं श्रेष्ठिवर्यनानचन्द्रात्म-जेन पं. चन्दुलालभ्रात्रा कृतम् । 'श्रीकुमुद-चन्द्र जेसीगंभाई वोरा (एडवोकेट), ५,१/ए पङ्कज सोसायटी, सरखेज रोड, अहमदाबाद-७' स्थलत एतस्य प्रकाशनमभूत् ।

७-श्रीक्षेत्रलोक प्रकाशः (श्रीलोक प्रकाशः)

महोपाष्याय-श्रीकीर्तिविजयशिष्य-महो-पाष्याय-श्रीविनयविजयगणिभिः श्रीलोक-प्रकाशस्य विरचनं कृतम्।

अस्मिन् चत्वारो भागाः सन्ति, तेषु द्वितीयो भागः 'क्षेत्रलोक प्रकाश' नाम्ना ख्यातः। द्वादशतः सप्तविंशतितमं सर्गे यावत् क्षेत्रसम्बद्धानां सर्वेषां विषयाणां क्रमशो ज्ञानं वितरन्तयं प्रन्थ एकरूपेण सर्वाङ्गसम्पूर्णे विवेचनं प्रस्तौति । मध्ये भागमानां प्रामाणिकं मूलरूपं प्रस्तुवन्तयं प्रन्थः संस्कृतभाषात्मकश्लोकैः क्षेत्र—स्वरूपं ख्यापयति । भस्यान्यस्मिन् भागत्रये १—द्रव्यलोक २—काललोक ३—भावलोकानां विस्तृतं वर्णनमस्ति ।

अयं प्रन्थः पत्राकारेण 'देवचन्द लालभाई जैन पुस्तकोद्धारस्य प्रन्थाङ्क ७४ तमे क्रमे मुद्धितः । ततः परं गूर्जर भाषानुवादसहितोऽपि सम्मुद्धितः ।

#### ८-मण्डल-प्रकरणम्

पण्डित-विनयकुश्चलरिन स्वोपज्ञवृतिः सहितेऽस्मिन् प्रकरणे सूर्य-चन्द्रादि-मण्डलानां बहुवो विषयाः नवनवति-९९ गाथासु प्रस्तुताः।

भस्मिन् 'जीवाजीवाभिगमस्त्र' स्य तथा श्रीमुनिचन्द्ररचितस्य 'मण्डल-विचार-कुलक' स्य गाथानामुपयोगेन सहैव भिन्न-भिनागमेषु वर्णितानां प्रकीर्णानां मण्डलसम्बन्धिनीनां गाथा-नामप्यपयोगो विहितः।

एतेन सहैव प्रन्थकारः स्वोपज्ञवृत्ती जिना-गमोपाङ्ग-प्रकरणादि-प्रन्थेषु समागतानां मण्डल-सम्बद्धानां विचाराणामुत्तमविचाराणामपि प्रस्तुर्ति व्यदधात् । अतोऽस्य महत्त्वं द्विगुणितमभूत् ।

अस्य प्रकाशनं श्रीजैन आत्मानन्द सभा-भावनगर' तः ई. सन् १९२२ वर्षे सञ्जातद्। ९-जम्बृद्धीप-समासः

आचार्यश्री उमास्वातिविरचितेऽस्मिन् संक्षिप्ते प्रन्थे चलार्याहिकानि सन्ति ।

येषु प्रथमाहिके-भरतक्षेत्रसंक्षेपः, हिमव-त्संप्रहः, हैमवतसमाहारः, महाहिमवत्समाहारः, हरिवर्षक्षेत्रसमासः, निषधोद्धारः, नीलगिरि-समासः, रभ्यक-रुक्मि-हैरण्यवद्-शिखरि-ऐरावताश्चिति वर्णनं विहितम्।

द्वितीय आह्निके मेरु-वक्षस्कार-उत्तरकुरु-विजयानां संक्षेपो विद्यते । तृतीयाह्निके छवणो-दिध-धातकी-काछोदिध - पुष्कर - नन्दीश्वर दीपानां संक्षेपः प्रस्तुतः । चतुर्थे चाह्निके करणाधिकरणस्य वर्णनं विभाय प्रन्थः पूर्णतां नीतः ।

अस्य टीका श्रीविजयसिंहस्रिणा रचिता। सत्यविजय-मन्थमाला-क्र. २ रूपेणाहमदाबाद-तोऽस्य प्रकाशनं संवृत्तम्।

#### १० बृहत्सङ्ग्रहणी-सुत्रम्-

सिद्धान्त-महोदिध-श्रीचन्द्रसुरीणामियं रचना त्रेलोक्शदीपिका' ऽपरनामिकाऽपि वर्तते । अस्यां जैनस्रगोल विषयकाः सिद्धान्ता नि ह्रिपताः।

बद्यपि गणितानुयोग—इन्यानुयोगसम्बद्धा एव विषया मुख्यत्वेनात्र चर्चितास्तथाप्येकत्र संक्षिप्तो इन्यानुयोगादि—चतुर्णामप्यनुयोगानां कियताचिदंशेनास्तित्वं विलोक्यते ।

श्रीजिनभद्रगणिणक्षमाश्रमण-रचितायाः 'श्रीबृहस्संग्रहण्या' इदं संक्षिप्तं रूपम् । अत्रा-र्थस्य प्राधान्यं गाम्भीर्यञ्चानेतुं विशिष्य प्रयतितम् । स्वयं श्री चन्द्रमहर्षिणेयं वार्ता चर्चिता ।

अस्य प्रन्थस्यानुवादो मुनिश्री यशोविजयेन
महाराजेन विहितः । भाषान्तरेण सह विविधानामन्येषां प्रन्थानामुद्धरणानां टिप्पणानि तथा
सप्तितिमितानि ७० चित्राण्यप्यत्र प्रस्तुतानि
सन्ति । मुक्तिकमल्ल—मोहनमाला—कोठीपोल,
बडौदा (गुज०) तोऽस्य प्रकाशनमभूत् ।

#### ११ लोकतत्त्व-निर्णयः

अनेकेषामुत्तमग्रन्थानां निर्माणकुशलानां श्री इरिभद्रस्रीणां ग्रन्थेऽस्मिन् प्रथमं वक्त्-श्रोतॄणां योग्यतादर्शनपूर्वकमस्य जगतः स्वरूपं, आत्मनः स्वरूपं तथा कर्मणः स्वरूपमन्ये दार्शनिकाः केन केन रूपेण स्वीकुर्वन्तीति बोधितम् ।

ततः पर तेषां तेषां दर्शनानां मन्तव्यैः सह जैनदर्शनस्य मान्यता चर्चिता । जगतः स्वरूप-निरूपणमस्य भूगोलविषयं स्पृशति तद्विलोकनाईम् ।

अस्य भाषान्तरं श्रीहंसविजयमहाराजा अकुवन् । श्रीहंसविजय—जैन—जैन—फी—लायबेरी —प्रन्थमालायां दशमपुष्पस्रपेणास्य प्रकाशनं १९७८ वैकमे वस्तरे सम्पन्नम् ।

#### १२-लोकबिन्दुः (क्षेत्रसमासवृत्तिः)

अस्य प्रन्थस्य निर्मता याकिनीमह० सूनु श्रोहरिभद्राचार्या विद्यन्ते। विक्रमस्य षष्टचां शताब्द्यामयमुत्पन्न इति तद्विदः। अस्य नाम्नैव स्पष्टं
भवति यदस्य प्रन्थस्य प्रकाशनं छोकवर्णन—प्रमुख़ैविषयैः समन्वितं विद्यत्, इति । श्रीबेबराख्येन
वैदेश्यविदुषाऽप्यस्य स्वीय—विवरणप्रन्थे स्मरणं
कृतम्।

#### १३ लोक-विभागः (लोय-विभागो)

दिगम्बर—परम्परायां भौगोल्लिकं विषयमधि-कृत्य विरचितेषु प्रन्थेषु मन्येऽययेव प्रन्थः प्रथमो-ऽस्ति । मूलुरूपेणायं न लम्यते ।

कुन्दकन्दकृते नियमसारे सप्तदश्यां गाथायां 'लोयविभागे सुणादव्वं' इत्युल्केखा-ज्झायते । अस्य रचयिता सम्भवतः सर्व नन्दिः स्यात् ।

साम्प्रतं संस्कृत-पद्यात्मकोऽयं प्रन्थः सिंहसूरिकृत उपलम्यते । सिंहसूरिणैतदिष हिस्ति यदयं होकिविभागस्यैव रूपान्तरभूतः संक्षेप इति । अत्र २२३० श्लोकाः सन्ति । एका-दश-विभागेषु जम्बूद्धीपादीनां वर्णनानि सन्ति । अन्तिमो भागो मोक्षाख्योऽस्ति । तिल्लोय-पण्णत्ति -धादिपुराणादीनामुद्धरणाघारेणास्य कालः ११ तमा शती कल्पते ।

१४ जंबुद्दीय-पण्णत्ति-संग्रहो (दिगम्बर-प्रनथः) श्रीबलनन्दिनः शिष्यस्य श्रीपद्मनन्दिन इयं कृतिः । अस्या रचना-कालः प्राय एकादशी शती मन्यते ।

अरिमन्प्रन्थे—उपोद्धातः, १-भरतैरावत— वर्ष-२-शेल-नदी-भोग-भूमि ३-सुदर्शन (मेरु पर्वत) ४-मन्दिर-जिनभवन ५-देवोत्तरकुरू ६ -कक्षा विजय-७-८-प्वादि-विदेहयुग्म-९ लवणसमुद्र-१०-द्वीप-सागर ११-अध ऊर्व -सिद्धलोक १२-ज्योतिलोक प्रमाण-१३ परि-च्लेदादि-त्रयोदशोदेशकानि सन्ति, अयं संप्रहः २३७९ गाथासु पूर्णतामगात्।

'तिलोय-पण्णत्ति'-'त्रिलोक-सार'-'म्ला-चार'-प्रभृति-प्रन्थानां बह्वीभिर्गाथाभिः सहास्य सङ्ग्रहस्य गाथानां साम्यं परिलक्ष्यते।

श्रीपद्मनन्दी बहुश्रुतो विद्वानासीत् । एतेन स्वस्य परिचयो 'गुणगणकिलतः' 'त्रिंदण्ड—रहितः' तथा 'त्रिशल्य—परिशुद्ध' इति लिखित्वा दत्तः । अस्य निर्माणं कोटा—राजस्थानस्य 'बारां' नामक मामे दशम्यां शताब्द्यामभूत् ! एतत्पुस्तकस्य प्रकाशनं जैन—संस्कृति - संरक्षक—सङ्घ—सोलापुर (महाराष्ट्र) तो वि. २०१४ संवत्सरे समभवत्।

#### १५ क्षेत्र-समास-वृत्तिः

श्रीहरिभद्रसूरे: रचनात इयं वृत्तिरन्या विद्यते । अस्या निर्माणं श्रीमता विजय-सिंहेन पाली (राजस्थान) नगरे चतुर्देश्यां शत्यां विहितम् । विषयस्तु नामानुह्मप एव ।

#### १६-चन्द्रविजय-प्रबन्धः

मालव-प्रदेशस्य शासकस्य होशंगगोरी-नामकस्य प्रधानमन्त्रिणः श्रीमण्डनकवेरियं कृतिरस्ति । अस्य रचना-तिथिः सं. १५०४ अस्ति ।

अस्मिन् ग्रन्थे चन्द्रमसो युद्धं तथाऽन्ते चन्द्रविजयस्य वर्णनं विद्यते । एतन्माध्यमेन चन्द्र —विषयको विचारोऽत्र कविनोपस्थापितः ।

#### १७-लोकनालिका-द्वात्रिंशती (प्रकरणम् )

श्रीधर्मघोषस्र्रि-विरचितेयं दात्रिंशिका सामान्याध्येतृणां कृते संक्षेपेण लोकस्वरूपं बोध-यितुमत्युत्तमा विद्यते ।

अस्यां छोकस्याकृति -स्वरूपं कीदशं ? कथं च तस्योत्पत्तिभवतीति द्वात्रिंशत्या गाथाभिरतीव स्पष्टतया संग्रहः प्रकटितः ।

प्रत्येकं गाथाया अधस्तात् संस्कृत—भाषायां व्याख्यानमपि विद्यते । 'आत्मानन्द —प्रन्थरःन-माला' यास्तृतीयरत्नरुपेणास्याः प्रकाशनं १९६८ वैक्रमवत्सरेऽभवत् ।

#### १९ विचार-सार-प्रकरणम्

भाचार्यश्रीदेवस्रेः शिष्यस्याचार्यश्रीप्रद्यु-म्नस्रेरियं कृतिरस्ति । अस्याः समयस्रयोदशी शतीत मन्यते । अस्यां ९०० गाथाभिः 'कर्मभूमिः भोगभूमिः आर्यानार्यदेशाः, राजधान्यस्तिश्रेङ्कराणां पूर्व-मतानि, माता—पिता, स्वप्न—जन्मादिः, कल्कि—शक-विक्रमाणां कालगणना, दश निह्नवाः, ८४ लक्षयोनयस्तथा सिद्धा' इस्थं विभिन्ना विषया वर्णिताः सन्ति । आचार्यश्रीमाणिवयसागरस्ररि-रचिता संस्कृतच्छायाप्यस्या उपलम्यते ।

#### १९-जम्बूद्वीप-प्रज्ञप्तिका

महोपाध्याय-पुण्यसागरस्येयं कृतिः १५८८ ई. वत्सरे राजस्थानस्य जैसलमेरनगरे निर्मिताऽभवत् । विषयश्चास्याः कृतेर्नाम्नैव स्पष्टोऽस्ति ।

#### २०-जम्बृद्वीप-प्रज्ञप्ति-टीका

क्षेमेन्द्रकीर्तः शिष्यः श्रीसुरेन्द्रकीर्तिः सन् १७८६ ई. वर्षे संस्कृतभाषयाऽस्य रचनामकार्षीत्।

#### २१-जैनगणित-विचारः (गुजराती)

जैनशास्त्रेषु चःवार्यनुयोगेष्वेको गणितानुयो-ऽस्ति । तस्मिन्नष्टविधानि गणितानि विद्यन्ते । एतानि यः साधयति स गणितप्रक्रियायां काठिन्यं नानुभवति । एतल्छक्ष्यं मनसि निधायास्य पुस्त-कस्य रचनाऽभूत ।

अस्मन् १-परिधि-२-गणितपद-२इषु-३-जीवा-४-धनु:पृष्ठ-५-बाहा-६-विचार-७-धनगणितानि तथा ९-पुष्करार्घेद्वीप सम्ब-न्धिविचार-१०-जम्बूद्वीपस्य सूर्य-चन्द्रसम्बन्धि -विचारास्त्र प्रतिपादिताः । एवं किल केवलम्नाशीतिपृष्ठेषु गणितस्य पूर्णाः प्रक्रियाः सरसायां शैल्यां बोधनस्य प्रयासी-ऽस्मिन् साध्वी-लाभश्रीमहाभागाभिः कृतस्तथा शा. कुंवरजीआणन्दजीमहोदयेन शोधनं परिवर्धनं कृत्वा वि. १९८३ संवत्सरे भावनगरात् प्रकाशितः।

२२-जम्बृद्धीपः (हिन्दीभाषात्मको दिगम्बर-प्रन्थः)

आयिकारत-श्रीमती ज्ञानमतीमातुरियं कृतिर्जम्बृद्वीपस्य सामान्यवर्णन-षट्कुळाकुळ-षट्सरोवर-भरतक्षेत्र-हैमवतक्षेत्र-हिरक्षेत्र-विदेह-क्षेत्र - रम्यकक्षेत्र-हैरण्यवतक्षेत्र - ऐरवत-क्षेत्राणां तथा तेषु विद्यमानानां पर्वतनदी-कूट-देव-देवीनां स्वरूपं दिगम्बरसम्प्रदायस्य मान्यतानुसारं ज्यवस्थितरूपेण प्रस्तौति ।

प्रत्येको विषय्श्चित्रमाध्यमेन बोधनार्थं प्रदा-यास्य निर्माणमतीव महत्त्वपूर्णम् । अत्र स्वसम्प्र-दायमनुराध्य गणितस्य साम्प्रतिकमानेनापि स्पष्टी-करणं दत्तम् । तालिकारूपेणायाम—विस्तारोज्चता —मूल—मध्यमान्त्य—प्रभृति—गणना प्रस्तुत्या सर्वे-ऽपि पाठकाः सारल्येन कठिनमपि विषयमिमं ज्ञातुमहिन्त । ७४ पृष्ठात्मिका पुस्तिकेयं 'दिगम्ब-रजैन त्रिलो कशोधसंस्थान हस्तिनापुर मेरठ) तः प्रकाशिता ।

#### २३-जैन-ज्योतिलॉॅंकः

वीरज्ञानोदयग्रन्थमालाया द्वितीय—पुष्परूपेण प्रकाशनं प्राप्ता रचनेयमपि 'विदुषीरत्न—आर्यिका-श्रीमती ज्ञानमती महामती महाभागा' या उपदे-शेभ्यः श्रीमोतीचन्द्रजैनेन सङ्गलिता। अस्यां कृती 'लोकस्योच्चताप्रमाणं, मध्य-लोक-जम्बूद्वीप-ज्योतिलोंकानां विस्तृतं प्रमाणं, सूर्य-चन्द्र-ज्योतिष्कदेवानां विमानानि जिन-मन्दिराणि भवनानि गमनक्षेत्राणि तारकाः नक्ष-त्राणि चेति विषयाणां सम्यग्शास्त्राणामाधारेण विहितं, तथा प्रान्ते भू-स्रमण-सिद्धान्तस्यापि खण्डनं कृतमस्ति । पाठकानां ज्ञानवर्धनाय मान-चित्राणि सूच्यश्चापि विद्यन्ते । अस्यापि पुस्तकस्य प्रकाशनं हस्तिनापुरादेव सम्पन्नम् ।

#### उपसंहार :

एतेम्यो प्रन्थेभ्य इदं राष्टं भवति यज्जैना-चार्या अध्यात्म-प्रन्थेषु यथा दत्तावधाना आस-स्तथैवाध्यात्मसिद्धये सहयोगिनोऽस्य मूगोल-खगोलात्मकबोधविषयस्यापि परिशोलने परिष्करणे च दत्तावधाना अवर्तन्तेति ।

उपरि—निर्दिष्टा प्रन्थाः केवलं प्रतिनिधिभूता एव सन्ति । एतैरतिरिक्ता अपि बहवो प्रन्था विषयमिमं विवेचयन्ति, तेषां गणना दुःशकैव ।

एवमेव जैन-पुराणेष्विप भूगोल-खगोल-विषय-प्रतिपादकानि विवरणानि सुबहूनि लभ्य-नते । त्रिविधशलाकापुरुषचिर त्रे हरिवंशपुराणे (४ तः ७ सर्गान् यावत्), महापुराणे, चउपण्णमहा-पुरिसचित—यदिगुणालंकारादिषु च त्रैलौक्यवर्ण नानि परिशोलनीयानि विद्यन्ते ।

एतेषामाधारेण साम्प्रतिकानां विज्ञानवादिनामिदं कथनं सर्वथा वितथं भवति यत् 'पूर्वे प्रन्थकर्तारो भूगोल-खगोलतत्त्वज्ञा नासन् न वा ते स्रक्ष्मतया विषयमिमं परिशीलित-वन्तश्चेति ।' विज्ञानवादे कल्पनायाः प्रचुरता विद्यते । प्रतिपदं तेषां निर्णयाः परिवर्तन्ते । नवीनशोधात् परं पूर्वशोधितस्य खण्डनं स्वत एव भवति । परमेतेम्यो प्रन्थेम्य पुरातनकालात् प्रवर्तिता दृढनिश्चयात्मिका विश्वविज्ञानसम्बन्धिनी वास्तविकता कदापि कुत्रापि न विल्रुप्ता, न केनापि खण्डिता, न चाप्रेऽपि कोऽपि खण्डनं कर्त्वं समर्थो भविष्यति ।

यत् त्रिकालावधितं तदेव सत्यं भवति । सत्ये न भवति विमति नेवा तिष्ठति विकृतिः ।

अत एवास्तीदं निवेदनम्-

विज्ञानवादो मिथ्यैवानल्पं जल्पति कल्पितम्। विस्मृत्य तस्मिस्तु मास्म श्रद्धां वृथा कृथाः॥



# सम्यक् पठत ! विचारयत!

- ० ध्रुवप्रदेशे मासष्ट्रकस्याहोरात्रे कथम् ?
  - ० आस्ट्रेलिया-भारतयोर्भध्ये ऋतुभेदः कस्मात् ?
    - ० चन्द्रस्यापि स्वकीयः प्रकाशो विद्यते ?
      - ० समुद्रे वेला चन्द्रमस आकर्षणेन नाऽऽयाति!
        - ० पृथिव्याः कि स्वरुपम् ?
- विज्ञाननाम्ना प्रचारितेषु सिद्धान्तेषु सत्यमात्रा कियती ? इत्यादीनां विषयाणां प्रामाणिकरुपेण तटस्थद्द्या संशोधनाय संरुग्नस्य भू-भ्रमण-शोध-संस्थानस्य साहित्यम्

तटस्थद्य्या

समीक्षया जिज्ञासया योग्यनिश्रया च पठत ! तत्त्वावबोधं कुरुत !! सत्यं च तत्त्वं जानीत !!!

鲘

साहित्यप्राप्ति सङ्केतौ :-

श्री-भू-भ्रमण-शोध-साहित्य कार्यालयः

**भि** कर्यवाहक

भू-भ्रमण-शोध-संस्थान पो. बो. नं. ६ मु. महेसाणा (उ. गु.)

×

श्री वर्धमान जैन पेढी जैन आगम मंदिर पासे पाळीताणा (३६४२७०)

#### दिगं. पिकया के आधार पर जैनदर्शन में आत्म-स्वरूप

हे. डॉ. उदयचंद्र जैन जैनविद्या एवं प्राकृत विभाग सुखाड़िया विस्वविद्यालय, उदयपुर

जैनदर्शन एक आध्यात्मिक दर्शन है । इस दर्शन में आत्मा से परमात्म-पद की प्राप्ति का गहन-ऊध्ययन प्रस्तुत किया गया है । अर्धमागधी-आगम, शौरसेनी-आगम, जैन-न्याय एवं जैनसिद्धान्त के प्रन्थों से लेकर अब तक आत्म-स्वरूप के विषय में चर्चाएं की जाती है और प्रमाणित किया है कि आत्मा ज्ञानवान है, ज्ञान स्वरूप है, ज्ञायक स्वभाववाला है, अनादि-निधन है । सापेक्ष-दृष्टिसे सोचा जाय तो आत्मा साक्षात् ज्ञान है, ज्ञान साक्षात् आत्मा है, इसलिए आत्मा ज्ञान के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है।

आत्मा अनंतगुणों का पिण्ड है, पर ज्ञान उन अनंत—गुणों में से एक गुण है। यह ज्ञान—गुण आत्मा से सर्वथा भिन्न नहीं है। (१)

#### \_ इसिलए कहा भी है।

"जे आया से विण्णाणे जे विण्णाणे से आया।

"अर्थात्—"जो आत्मा है, वह विज्ञान है है, जो विज्ञान है, वह आत्मा हैं। (२)" आत्मा का स्वरुप:—

आत्मा चैतन्य-स्वरुप है, कर्ता है, मोक्ता है, प्रमाता है, प्रमेय है, अमूर्त है, असंख्यात प्रदेशवाला है । (३)

आत्मा जीव है—जीव वर्तमानकाल में जीवित है, भूतकाल में जीवित था और अनागत काल में भी अनेक जन्मों तक जीवित रहेगा।

आत्मा प्राणी है-पाँच इन्द्रिय, तीन बल, आयु और स्वासोच्छवास ये दस प्राण आत्मा में विद्यमान हैं, इसलिए प्राणी हैं। आत्मा जन्तु है-बार-बार जन्मों के धारण करने के कारण जन्तु है।

आत्मा क्षेत्रज्ञ है-याने स्वरुप-क्षेत्र को जानता है, इसल्लिए क्षेत्रज्ञ है।

आत्मा पुरुष है—पुरू अर्थात् शरीर-इन्द्रिये के विषयोंमें शमन अर्थात् प्रवृत्ति करने के कारण पुरूष है ।

आत्मा-पुमान् है-अपने आपको पवित्र करने के कारण पुमान् है।

आत्मा आत्मा है-नर-नरकादि पर्यायों में निरन्तर गमन करते रहने के कारण आत्मा है।

आत्मा अन्तरात्मा है-ज्ञानावरणादि कर्मों के अन्तर्वर्ती मूलभूत ज्ञानादिगुणपिंडरूप होने के कारण अन्तरात्मा है ।

आत्मा ज्ञ है-ज्ञानगुण इसका स्वभाव है।

आत्मा ज्ञानी है-ज्ञानगुण की विशेषता के कारण ज्ञानी है। (४)

आत्मा भव्य है, अभव्य है, परिणामी है और अपने शरीर-प्रमाण है। (५)

आत्मा में हर्ष-विणाद, सुख-दु:ख, मित आदि ज्ञान, चक्षु-आदिदर्शन, गति-रूप अवस्थाएं एवं शरीर के कारण पुद्गल-परमाणुओं से संबंध है। आत्मा अनादि अनंत है। सब जीवों से सब प्रकार से संबंध रखनेवाला है।

आत्मा संसारी है, क्रोधादि भावों से युक्त है, हास्य, राति, अरित, शोक भय आदि भाववाला है।

स्ती-पुरुष-नपु सक आदि पर्यायोवाला है।

इन्ही से अन्धा, खला, लगडा आदि भी है। (६)

आत्मा ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तप, सामर्थ्य और उपयोग, वाला है। <sup>7</sup> आत्मा का कार्य ज्ञान है, ज्ञान का कार्य-जो पदार्थ जहाँ है, उन पदार्थों को उसी रूप में जानना और दीपक की तरह स्वयं प्रकाशित होकर दूसरों को प्रकाशित करना है। <sup>8</sup>

आत्म चेतनामय अमूर्त सता है 9 और उपयोग जिसका रुक्षण है 10 । ज्ञान, दर्शन, सुख, दुःख आदि के द्वारा उपयोग (चेतना की किया) न्यक्त होता है 11 । जिसके कारण आत्मा विज्ञाता है । विज्ञाता आत्मा में शब्द, रूप, रस, गंध और स्पर्श नहीं होती है । विज्ञात-आत्मा न दीर्घ है, न सख्त है, न सुत्त है, न स्पर्स है, न स्पर्स है, न परिमण्डरु रूप है । न कारण, न पीरा न नीरा और न सफेद है, न सुगन्धित है, न दुर्गन्धित आदि है । अपितु यह आत्मा ज्ञान, दर्शन, सुख—आदि रूप है । आत्मा ही ज्ञान में है, आत्मा ही दर्शन और चारित्र रूप में है । "

आत्मा के अधिकार:-12(१) जीव (२) उपयोग (३) अमूर्तिक (४) कर्ता (५) स्वेदेह परिमाण (६) भोक्ता (७) संसारस्थ(८) सिद्ध और है उर्ध्वगमन-स्वभावी ।

- १. जीव:—जो रसरहित, रूपरहित, मंघ-रहित, अन्यक्त हैं, चेतनागुण से सहित हैं, जिसको किसी चिह्न या इन्द्रिय द्वारा अहण नहीं किया जा सकता है और जिसका आकार भी न कहने में आए, वह जीव है। 13 जीव कई प्रकार के कहे गये हैं। फिर भी त्रिविध—चेतना की अपेक्षा वह तीन प्रकार का है—(क) 14 कर्मफल—चेतना (ख) कर्म—चेतना और (ग) ज्ञानचेतना
- (क) कर्मफलचेतना :— त्रस—स्थावर जीव कर्मफल का अनुभव करते हैं।
- (ख) कर्मचेतना :- त्रस जीव इष्ट-अनिष्ट् पदार्थों में आदान-प्रदान रूप कर्म करते हैं।
- (ग) ज्ञानचेतना :—प्राणीपने के व्यवहार से परे रहने के कारण अतीन्द्रिय—ज्ञानी अरहंत-सिद्ध ज्ञानमात्र का वेदन करते हैं। ज्ञान, कर्म और फल ये तीनों आत्मा के परिणाम हैं।
- २. उपयोग :—आत्मा के चैतन्य—गुण के परिणमन को उपयोग कहा गया है। यह उपयोग आत्मा से अनन्यभूत-अभिन्न रहता है। 15 उपयोग-ज्ञानोपयोग और दर्शनोपयोग रूप है। साकार-विकल्प सहित पदार्थों का ज्ञानना ज्ञानोपयोग से होना है। तथा अना-कार-विकल्प रहित पदार्थ को जानना दर्शनो-

पयोग से होता है। एक साकार रूप है। और अनाकार रूप है। घट-पट आदि की व्यवस्था लिए हुए किसी वस्तु के मेदमहण करने को आकार कहा गया है और घट-पट आदि को सामान्य रुप से महण करना अनाकार है। 16 ज्ञानोपयोग वस्तु को मेद-पूर्वक महण करता है, इसलिए साकार—विकल्प है और दर्शनोपयोग वस्तु को सामान्य रुप से महण करता है, इसलिए अनाकार—विकल्प रहित है। 17

- ३. अमृतिक : रूप, रस, गंध, वर्ण और स्पर्श से रहित होने के कारण आत्मा अमृतिक है। यह कथन आत्मा के शुद्ध स्वरुप का है। कम पुद्गलमय परमाणुओं से आत्मा को मृतिक कहा गया है। 18 जिस प्रकार एक ही मनुष्य को पिता पुत्र रुप से पुकारा जाता हैं, उसी प्रकार आत्मा को मृतिक इन्द्रियों से जान नहीं सकते हैं, इसिलिए अमृतिक कहा आता है, शरीर के कारण मृतिकमी कहा जाता है। 19
- ४. कर्ता:—आत्मा द्रव्यकर्म और भाव-कर्म को करनेवाला है। ज्ञानावरणादिकर्म आत्मा के द्रव्यकर्म हैं और राग-द्वेष आदि भाव कर्म है। 20 आत्मा अपने भावों का कर्ता है, फिर भी यह आत्मा अनेक प्रकार के पुद्गल कर्मों को कर्ता है। मिध्यात्व, योग, अविरति, अज्ञान को पुद्गल कर्म कहा गया हैं, इनके कारण से आत्मा जिस भाव को करता है,

वह उसी का कर्ता हो जाता है। जो जीव पर को अपना और अपने को परका करता हुआ मानता है, वह विकल्प रूप है। यह विकल्प अज्ञान-भाव का कारण हैं, जिसके कारण आत्मा परद्रव्य का कर्ता हो जाता है। पुद्गल—द्रव्य को उत्पन्न करना, बांचना, परिणमन कराना, प्रहण कराना, आदि क्रियाओं को आत्मा करता हैं। 21

५. भोक्ता:- आत्मा ज्ञानगुण को भोगनेवाला है. शुभ-अशुभ कर्मी को भोग-नेवाला है । आत्मा व्यवहार से सुख-दःख रूप पुद्गल कर्मों को भोगनेवाला है और निश्चयनय से शुद्ध ज्ञान-दर्शन को भोगने-वाला है । इसलिए कहा जाता कि आत्मा अपना कर्ता है और अपना मोक्ता है।22

प्रमाण के बराबर है- सर्व व्यापक और अणुरूप नहीं है । आत्मा दीपक के प्रकाश की तरह संकोच तथा विस्ताररूप परिणमन करनेवाला है । अर्थात् आत्मा छोटे शरीर में छोटा और बडे शरीर में बडा । जिस प्रकार दूध में डुबोई गई पद्मरागमणि दूध को अपने रूप कर लेती है, उसी प्रकार आत्मा शरीर के विकास और द्वारा उसके अनुसार संकोच एवं विस्तार रूप हो जाता है। 23

७. संसारस्य :- राभ और अराभ परिणामों के कारण आत्मा संसारी है । स्थावर नाम कर्म के कारण जीव स्थावर कहलाता है और

त्रस नामकर्म के कारण त्रस जीव कहलाता है।<sup>24</sup> मनुष्य तिर्यंच आदि के रूप को प्राप्त कर आत्मा संसार में परिश्रमण करता हैं।

- ८. सिद्ध:-आत्मा सिद्ध स्वरुप है। शरीर से रहित निरीकार, क्षेत्र एवं कर्म रहित आत्मा सिद्ध है । कर्मों से रहित्त एवं अनंत गुणों से युक्न आत्मा सिद्ध है। विमुक्त आत्मा लोक के अप्र-भाग तक जाता है।<sup>25</sup>
- ९. उध्व<sup>°</sup>गमन-स्वभावी :- आत्मा प्रकृति, स्थिति, अनुभाव और प्रदेश इन चार बन्धों से रहित होकर स्वभावतः उर्ध्वगमन को प्राप्त होता है।

आत्मा के भेद: -योग, वेद, कषाय, ज्ञान, दर्शन, संयम लेक्या, भन्यत्व, संज्ञी, असंज्ञी, मित आदि के कारण आत्मा के अनेक भेद ६. स्वदेह-प्रमाण :-आत्मा शरीर के कहे गये हैं। मार्गणा, गुणस्थान और सत् संख्या आदि अनुयोगों के द्वारा आत्म-स्वरूप ओर आत्मा के भेदों का कथन किया हैं। गति, इन्द्रिय, काय, योग, वेद, कषाय, ज्ञान, संयम, दर्शन, लेक्या, भन्यत्व, सम्यक्त्व, संज्ञित्व और आहारक इन मार्गणाओं मिध्यात्व, सास्वादन आदि चौदह गुणस्थानों, सत्, संख्या, क्षेत्र, स्पर्शन, काल, भाव, अंतर, अल्पबहुत्व इन आठ अनुयोगों द्वारा आत्मा का अन्वेषण करना चाहिए 126

> आत्मा के मूल तीन मेद हैं -27 (१) बहिरात्मा (२) अन्तरात्मा (३) और परमात्मा (१) बहिरात्मा :-तत्वों के ज्ञान से

रहित शरीर और आत्मा को एक माननेवाला जीव बहिरात्मा है। 28

इस बहिरात्मा को गुणस्थान की दृष्टि से भी समझा सकता है। मिथ्यात्व, साखा-दन, और मिश्र इन तीन गुणस्थानों में तारतम्य न्यूनाधिक रुपसे है, जिनके कारण ये तीन गुणस्थान बहिरात्मा रूप हैं। षड्-आवश्यक कमों से रहित आत्मा बहिरात्मा है। इन्द्रियाँ बहिरात्मा है। 29

अन्तरातमा: -ज्ञान -दर्शनस्वरूप आत्मा का नाम अन्तरात्मा है। इस अन्तरात्मा के उत्तम, मध्यम और जघन्य मेद्द किये गये है।

२४ प्रकार के परिग्रह-रहित (14+10) शुद्ध परिणाभी, आत्मध्यानी मुनि उत्तम आत्मा हैं।

देशयित गृहस्थ और सरागी छट्टे गुण स्थानवर्ती मुनि मध्यम अन्तरात्मा है।

वत रहित सम्यक्दष्टि जघन्य अन्तरात्मा है ।

क्षीणकषाय—गुणस्थान में उत्तम अन्तरात्मा है, अविरत और क्षीण गुणस्थान के बीच में जो सात गुणस्थान हैं, उनमें मध्यम अन्तरात्मा हैं और अविरत—गुणस्थान में उसके योग्य अग्रुम—लेक्या से परिणत आत्मा, जघन्य अन्तरात्मा है।

आवश्यक कर्म सहित बाह्य और अभ्यंतर परिग्रह से युक्त एवं धर्मध्यान और शुक्ल ध्यान से परिणत आत्मा अन्तरात्मा हैं। 30 'अंतरप्पा हु अप्पा संकप्पो' अन्तरात्मा आत्मी का संकल्प है ।

परमात्मा :- ''कम्मकल कविमुक्को परमप्पा" कर्मरूपी कलंक से रहित आत्मा परमात्मा है । यह परमात्मा अतीन्द्रिय है. केवल है, विशुद्धात्मा है, परमेष्ठी हैं, परम-जिन, है, शिव-शङ्कर है, शास्त्रत है और सिद्ध है। $^{31}$  परमात्मा के भी दो भेद हैं (१) सकल परमात्मा (सयोग-केवली) और निकल परमात्मा (अयोगकेबली) । चार घातियाँ कर्मों से रहित लोक और अलोक के पदार्थी को देखनेवाले अरहंत सकल-परमात्मा हैं । द्रव्यकर्म और भावकर्म तथा नोकर्म (औदारिक, (मनुष्य और पशुओं के) वैकियक-(देव, नारकियों का शरीर) आहारक-ऋद्भि धारीयों के मस्तक से निकला रुप) से रहित 🖍 तथा ज्ञान ही जिन का शरीर हैं, वे विकल परमात्मा हैं।

आतमा क्या है ?— आतमा ब्राहक है (ज्ञाता है) इन्दियां पदार्थों के ब्रहण करने में साधन हैं। 32 आतमा के चले जाने पर शरीर का कोई अस्तित्व नहीं रह जाता हैं। कल्पना से आत्मा का माप नहीं किया जा सकता हैं और न वाणी द्वारा एवं तर्क के द्वारा उसका प्रतिपादन किया जा सकता है। क्यों कि आत्मा के विविध रुप हैं। फिर भी उन्हें दो भागों में विभक्त किया जा सकता है—(१) मुक्त-आत्मा और (२) बद्ध-आत्मा

(१) मुक्त-आमाः -कर्म-बंधनों से रहित, जन्म-मरण रुप पर्यायों से मुक्त, आत्मीय स्वरुप को पाप्त आत्मा विशुद्ध-स्वरुप है। विशुद्ध, स्वरुप एवं विशुद्ध उपयोग सहित है। जहाँ न आवरण है, न अन्तराय है, और न मोह ही है। आवरणों से रहित आत्मा केवलज्ञान, केवलदर्शन और उत्कृष्ट तेजस्वरुप हो जाता है। अन्त-राय से रहित आत्मा उत्कृष्ट-बल का धनी हो जाता है। और मोह रूपी रज से रहित ज्ञाता हो जाता है, ज्ञेय भूत पदार्थों को जानने लगता हैं।33 यही नहीं, अपितु आत्मा ज्ञाता होने के कारण सन्वगदो, जिणवसहो, केवलणाणी, अरह त, सिद्ध, श्रीमान्, स्वयंभू, शंभव, विस्वात्मा, विस्वलोकेश, विश्वविद्, अजन्मा, परमेष्ठी, शुद्ध, बुद्ध, प्रबु-द्धात्मा, सिद्धार्थ, सर्वात्मा, प्रभूतात्मा आदि एक हजार आठ-गुण युक्त कहलाने लगते है | मुक्त-आत्माए अनंत हैं ।

बद्ध-आत्मा :— जो आत्मा मिथ्यात्व, अविरित, प्रमाद, कषाय और योग के कारण बद्ध है, वह बद्ध-आत्मा है। बद्ध-आत्मा मिथ्यात्व आदि के कारण ससार में परित्रमण करता रहता है। आत्मा को घादि-आश्रवो में प्रवृत्त होता हुआ कमों का संचार करता रहता है। आत्मा के साथ बंधे हुए कर्म अध्रव हैं, अनित्य हैं, शरणरहित है, दुःख है, दुःख के कारण हैं। 34 आत्मा रागादि से युक्त होता हुआ नवीन कर्मों को बद्ध करता है। जब तक मिथ्यात्व आदि भाव विपाक-अवस्था को नहीं प्राप्त होते हैं, तब तक यह आत्मा कर्मों

से बद्ध रहता है । इसिलए आत्मा को बद्ध— आत्मा कहा गया है । बद्ध—आत्माएं, मुक्त-आत्माओं से अनंतगुणी है ।<sup>35</sup>

आत्मा का परिणाम :-आत्मा ज्ञान से ज्ञाता है, ज्ञेय का अभेद कर्ता है। जिस पकार सूर्यके पकाश से जगत प्रकाशित होता है तथा दीपक से घट-पट आदि का प्रकाशक कि है । उसी तरह प्रत्यक्ष दीखनेवाले पदार्थी का प्रकाशक आत्मा है <sup>36</sup>। जब इस आत्मा का चिदानंद-स्वरूप प्रकट होता है, तब आत्मा परमात्मा, शिव, सिद्ध कहलाता है। राग-द्वेष,-मोह आदि से रहित समभाव आत्मा का अभिन्न परिणाम है। आत्मा का समभाव धर्म है । 37 परंतु जब यह आत्मा शुभ से शुभ रूप और अशुभ से अशुभ परिणमन द्भारता है तथा शुद्ध से शुद्ध रूप परिणमन करता है । यह भी आत्मा का परिणमन है। इस परिणमन से ही आत्मा विविध-पर्यायों को प्राप्त करता है।

आतमा की प्रभुत्व शक्ति :—आतमा बंधरहित, पर के स्पर्श रहित, अन्यपने—रहित, विशेष—रहित, चञ्चलता—रहित और अन्य पदार्थों के संयोग से रहित आत्मा प्रभु शक्ति वाला है । प्रभु सत्तायुक्त आत्मा ज्ञानी है, जो अनंत पुद्गल—परमाणुओं को जानता हुआ भी पर द्रव्य और पर पर्याय रूप न परिणमन करता है, न उन्हें ग्रहण करता है और न उनमें उत्पन्न ही होता है । 38 आत्माका बंधन

एवं मुक्ति रूप परिणाम स्वयं आत्मा का है। अन्य किसीका नहीं है। सुख, दुःख, पीडा, जन्म, मरण, इन्द्रियों, उपसर्ग, मोह, विस्मय, निद्रा, क्षुधा, तृषा, कर्म, नोकर्म, आर्तध्यान, रौद्र—ध्यान, धर्म और शुक्ल ध्यान आदि से रहित आत्मा विशुद्ध है। ज्ञानादिक चार गुणरूप स्वभाव से सहित है, अक्षय है, अविनाशी है, अभेद्य है, अनिन्द्रिय है, अनुपम है, पुण्य—पाप से निर्मुक्त है, पुनरागमन से रहित है ।39

प्रमाण की दृष्टि से आत्मा:—जैनदर्शन में ''स्व पर-व्यवसायि ज्ञानं प्रमाणम्''40 अर्थात् स्व और पर—व्यवसायरूप ज्ञान को प्रमाण माना है। ग्रुद्ध निश्चयनयसे आत्मा को विशुद्ध ज्ञान रूप माना गया है। आत्मा ज्ञान है और ज्ञान आत्मा है ऐसा भी कर्यन किया गया है। इसिल्ए आत्मा स्व और पर रूप है। आत्मा का स्वरूप भी ज्ञान और दर्शन से युक्त स्व-पर-प्रकाशक है।

प्रमाण का कथन भी दो दृष्टियों से किया जाता है। प्रत्यक्ष और परोक्ष । जब आत्मा का प्रत्यक्ष प्रमाण से निरूपण किया जाता है, तब आत्मा अविध, मनःपर्यय और केवलज्ञान स्वरूप होता है और जब आत्मा को परोक्ष—दृष्टि से देखा जाय तो शरीर—बद्ध, इन्द्रियज्ञान—जन्य आत्मा पदार्थों के

गुणो एवं उनके विविध पर्यायोंको न जान सकता है और न देख सकता है ।

नयहिष्ट से आत्मा :— जैनदर्शन में व्यवहारनय और निश्चयनय ये दो नय माने गये हैं। इसके अतिरीक्त सात नय भी है। परन्तु सही आत्मा को इन दोनों को आधार लेकर कहा जा रहा है। निश्चयनय मूतार्थ—सत्यार्थ है और जो सत्यार्थ होता है, वह विशुद्ध कहा जाता है 41। इसलिए यह नय आत्मा के विशुद्ध ज्ञान एवं दर्शन को सब कुछ मानता है। निश्चयनय अमेद है, सम्यन्दर्शन, सम्यन्ज्ञान और सम्यक्चारित्र यद्यपि मेंद रूप हैं, पर इन तीनों की जो दृष्टि है, वह अमेद है। इसलिए ये तीनों आत्मा के गुण हैं। पर इन तीनों को मेद दृष्टि से कथन किया जाता है, तब ये तीनों पृथक्-पृथक् होने से व्यवहारनय के विषय बन जायेंगे।

उत्पाद—व्यय—और भ्रोब्य दृष्टि से आत्मा :—पर्याय के बिना पदार्थ नहीं होता, पदार्थ पर्याय बिना नहीं रहता । 42 द्रव्य, गुण और पर्याय आत्मा के अस्तित्व—गुण को अभिव्यक्त करते हैं। आत्मा एक पर्याय से दूसरे पर्याय को प्राप्त होता है, इसल्लिए यह आत्मा उत्पाद और व्यय रूप है, तथा एक पर्याय से दूसरे पर्याय में जाने पर भी आत्मा का विनाश नहीं होता है, इसल्लिए अध्रुव है।43

संक्षेप में यह कथन किया जा सकता है कि आत्मा ज्ञान-स्वरूप है, दर्शन, चारित्र, तप और वीर्य स्वरूप है । अपने परिणामों के कारण आत्मा विविध—पर्यायों एवं विविध रूपों को प्राप्त करता है । विकारीभावों से युक्त होकर यह आत्मा शुभ और अशुभ परिणामों को कर्ता है । विशुद्ध—परिणामों के कारण विशुद्ध ज्ञान—स्वरूप है, जन्म - मृत्यु से रहित है और नियम से सिद्धत्व को प्राप्त कर उर्ध्वंगमन को प्राप्त होने वाला है.

आत्मा अनादि—निधन, सादि, सांत, अनंत एवं विविध भावों से युक्त है। चैतन्यलक्षण के कारण अनादि निधन है। औदियक और शिमक, क्षायोपशिमक, भाव को अपेक्षा सादि सान्त, क्षायिकभाव की अपेक्षा सादि—अनंत है। सत्ता—स्वरूप की अपेक्षा अनंत हैं, विनाश-रहित है अथवा द्रव्यसंख्या की अपेक्षा अनंत हैं और व्यवहार की अपेक्षा औदियक, औपशिमक, क्षायोक, क्षायोपशिमक तथा पारिणामिक भावों की प्रधानता लिए प्रवर्तमान है ।43

#### संदर्भ :-

- १. कुन्दकुन्दभारती पृ. ११८
- २. आचारांग ५/१७१
- (अ) समयसार अ० ३०-५५ (ब)
   आचारांग, (ग) षइदर्शनसमुच्चघ पृ. ३३७
   आं हरिभद्र
- ४. जिनसेन-अदिपुराण-पर्व. २४/क्लो. १०० से १०८
- ५, द्रव्यसंग्रह वृ. गा. २

- ६. (क) समयसार-५०-से ५५ षड्दर्शन-समुच्चय-पृ. ३३७
- ं. (क) उत्तराध्ययन—णाणं च दंसणं चेव,
   चरित्तं च तवो तहा । वीरियं
   उवओगो य एवं जीवस्स स्रक्खणम्
  - (ख) स्याद्वादमंजरी
- ८. अर्हत्गीता-मेघविजयगणी पृ. १९७
- ۹.
- १०. (क) तत्वसार-१७, (स) उपयोगो लक्षणम् तत्वासू. २/८
- ११. कर्मप्रन्थ पृ. २२१
- १२. द्रव्यसंग्रह गा. २
- १३. समयसार गा. ४९-अरसमह्वमगंधं अञ्वर्तं चेदणागुणसमिद्धं।
- 🛂 ४. (क) द्रव्यसंग्रह पृ. टी. १४
  - (ख) पञ्चास्तिकाय गा. ३८
- १५. (क) सिद्धसेन-सन्मति तर्क २/२०
  - (ख) जिनवल्लभगणी कर्मश्रनथ-पृ. २२१
- १६. (क) आदिपुराण पर्व-२४/४००-१०२
  - (ख) संउपयोगो द्विविधः साकारोऽनाकार इच (तत्वा-भा २/९
- १७. वही. २४/१००-१०२
- १८. द्रव्यसंप्रह गा. २
- १९. पञ्चास्तिकाय गा. ९९
- २०. आदिपुराण २०/९२
- २१. समयसार गा. १०७
- २२. वही गा. ८३

२३. (क) तत्वार्भभाष्याधिगम ५/१६ (स)

२४.

२५. नियमसार गा. १८१

२६. आदिपुराण २४

२७. कवि पुष्पदंत महापुराण-११/२९ द्रव्यसंग्रह-१४

२८. अण्टपाहुड-मोक्षपाहुड गा. ५ 'अक्खाणि बहिरणा'

२९. वही. गा. ५

३०. वही गा. ५

३१. वही-५

३२. जैनदर्शन मनन और मीमांसा—मुनि नथमल ए. २२५

३३. (क) योगप्रदीप ए. ८, प्रवचनसार गा. १५ एवं १९

३४. समयसार गा. ७४
गा. ६९-७०
गा. ६९-७०
जीवणिवद्धा एए
अधुव अणिचा तहा असरणा।
दुक्खा दुक्खफला ति य
णादूण णिवत्तए तेहि ॥

३५. मंगलविजय-योगप्रदीप ए. ८

३६. वही-

३७. (क) वही (ख) मोक्षप्राभृत गा. ५०

(ग) प्रवचनसार गा. ७

(क) चरणं हवइ स धम्मो धम्मो सो हवइ अप्पसमभावो । सो रागदोसरहिओ जीवस्स अणप्णपरिणामो ॥

(ग) चारितं खडु धम्मो धम्मो जो सो समो त्ति णिद्दिहो । मोहक्खोहिवहीणो परिणामो अप्पणो द्व समो ॥

३८. समयसार—गा. ७६-७७' णवि परिणम**इ** ण गिण्हइ उप्पज्जइ ण परदन्वपज्जाए ।''

39.

४०. (क) प्रमाणनयतत्त्वालोक । (ख) न्याय-विनिश्चय-१/४ ''आत्मा हि स्व-पर-प्रकाशरुपः''

४१. समयसार-गा. ९-११

४२. प्रवचनसार-गा. १० " णित्थ विणा परिणामं अत्थो अत्थं विणेह परिणामो ।"

४३. (क) पञ्चास्तिकाय गा. ५३

(ख) कुन्दकुंदभारती पृ. १२-१३

"(१): साद्यनन्ताः, (२) जीवभावतः क्षायिको भावस्तस्मात् (३) अनंता विनाशरिहताः, अथवा द्रव्य स्वभावगणनया पुनरनन्ताः । सान्तानंतशब्दयोद्धितीयव्याख्यानं क्रियते सहान्तेन संसार—विनाशेन वर्तन्ते सान्ता भव्याः, न विद्यतेऽन्तः संसार—विनाशो येषां ते पुनरनन्ता अभव्याः ते च अभव्या अनंत—संख्यास्तेभ्योऽपि भव्या अनंतगुणसंख्यास्तेभ्योऽप्यभव्य—समान भव्या अनंतगुणा इति ।" जः वृ.

''बहुसुदअत्थेसु वित्थिष्णा''

### शास्त्रोंमे पुनर्जन्म

—डॉ. (कु.) सत्यभामा श्रीवास्तव

#### उदात्त भावना

धर्म अपने में एक व्यापक शब्द है, जो सामने आते ही किसी जाति या समाज के जीवन की भूमिका तथा उसका इतिहास प्रस्तुत करने में समर्थ होता है। 'धर्म' शब्द में जाति—विशेष की सभ्यता, संस्कृति, आचार—विचार, रहन—सहन, रीति—रिवाज तथा जीवन प्रणाली की प्रक्रिया और निदर्शन प्रस्तुत होता है। 'धारणात् धर्म इत्याहुः' के अनुसार धर्म जीवन का मूलाधार है। इसी से मनुष्य को प्रेरणा और प्रकाश उपलब्ध होता है। धर्म जीवन की गतिविधि और प्रगति में सहायक होता है। धर्म का क्षेत्र संकुचित न होकर अपितु विशद, महान् और उदात्त भावना से प्रकाशित होता है।

कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त भारतीय धर्म और दर्शन के मौलिक—सिद्धान्तों में परिगणित है। शरीर की मृत्यु हो जाने पर मनुष्य का क्या होता है? यह प्रश्न प्रायः सभी व्यक्तियों के अन्त में उठा करता है। यह एक विशाल विषय है, जिसने सभी हिंदुओं, जैनों तथा बौद्धों को प्रभावित किया है। प्राचीन-काल में बहुत से देश पुनर्जन्म में विश्वास करते थे। हेरोडोटस का कथन हैं कि कुछ यूनानियों ने उस सिद्धान्त का प्रयोग अपना समझ कर किया, किन्तु सर्वप्रथम मिस्र देशके निवासियों ने ऐसा कहा कि मानव आत्मा अजर-अमर है, और शरीर की मृत्यु के उपरान्त वह किसी अन्य जीवित-वस्तु में, जो जन्म लेने वाली होती है, प्रवेश कर जाता करेटो ने भी आत्मा के पूर्वजन्म और उत्तर-जन्म में विश्वास किया है।

पुनर्जन्म-सम्बन्धी सभी विश्वासों के साथ कुछ सम्भावनाएं चलती हैं, यथा-(१) मनुष्य की एक आत्मा होती है जो नित्य और भौतिक शरीर से पृथक है। (२) अन्य जीवों, जैसे-पशुओं, औषधियों एवं निर्जीव पदार्थों में भी आत्मतत्त्व होता है। (३) मनुष्य एवं निम्न-स्तर के पशुओं की आत्मा एक भौतिक-शरीर से दूसरे में प्रविष्ट हो जा सकती है (४) आत्मा कर्म करने वाला एवं दुःख को सहने वाला होता है। कर्म के अनुसार ही मनुष्य पुनर्जन्म प्रहण करता है। ऋग्वेद में अग्नि से प्रार्थना की गई है कि वह मृत-व्यक्तियों

को उन लोगों के लोक में ले जाये, जिन्होंने अच्छे कर्म किये हैं। इस प्रकार अमरत्व के लिए सभी देवों की स्तुति की गयी है। यथा— अग्नि की, मरुत् की, मिन्न और वरूण की, विश्वदेव की तथा सोम की, किन्तु दुष्कृत्य करने वालों के लिए ऋग्वेद में कुछ नहीं कहा गया है। (१)

#### सत्कर्मी के फल की अवधारणा

ब्राह्मण-प्रन्थों में सत्कर्मों के फलों एवं दुष्कर्मों के प्रतिकार के विषय में पर्याप्त वर्णन हुआ है। शतपथ-ब्राह्मण में प्रतिकार की भावना का व्यक्तीकरण हुआ है। (२)

शतपथ-ब्राह्मण के काल तक धारणा बँध चुकी थी जो व्यक्ति एक जीवन में दुष्कृत्य करता है, वह दूसरे में उसी व्यक्ति द्वारा, जिसका अ वह किये रहता है, दुष्कृत्य का प्रतिकार प्राप्त करता है। शतपथ-ब्राह्मण में आया है कि-जो व्यक्ति इस आत्मा को जानते हैं, या जो पवित्र कर्म करते हैं, वे पुनः मरने के उपरांत इस लोक में आते हैं, और आने के उपरान्त अमरता को प्राप्त करते हैं, किन्तु वे लोग जो इसे नहीं जानते या इस पवित्र कर्म का सम्पादन नहीं करते, मरणोपरान्त पुनर्जीवन प्राप्त करते हैं और वे मृत्यु का ब्रास बार-बार बनते हैं। तैत्तिरीय-ब्राह्मण में आया है कि मृत्यु ने नचिकेता को तीन वर दिये जिनमें तीसरा कठोपनिषद् से भिन्न है । वह तीसरा वरदान यह है कि ''मैं 'पुनर्मृत्यु' को किस प्रकार दूर करूँ, इसकी मुझसे धोषणा करो।"

मनुष्य अपने कर्मीं एवं आचरण से अपने निर्मल-भविष्य का निर्माण करता है, जो जैसा आचरण करता है, वह वैसा ही होगा, अच्छे-कर्मीं वाला अच्छा जन्म पायेगा, दुष्कर्मीं-वाला बुरा जन्म पायेगा। पुण्य-कर्मीं से पुण्य होता है, दुष्कर्मीं से बुरा। (३)

जिस प्रकार एक झिनगा घास के एक अङ्कुर के शिखाप्र पर पहुँचने के उपरांत दूसरे अङ्कुर के पास पहुँचने की गित में रत रहना है, उसकी ओर अपने को खींच लेता है और उस पर अपने को अवस्थित कर लेता है उसी प्रकार यह आत्मा मृत्यु पर अपने शरीर को त्याग कर, अविद्या को हटाता हुआ, दूसरे शरीर की ओर पहुँचता हुआ उसकी ओर अपने को खींच लेता है और उसी में अपने को अवस्थित कर लेता है। (४)

इससे स्पष्ट हो जाता है कि इस जीवन
में किये गये कर्म एवं आचरण मनुष्य के
भावी-जीवन का निर्माण करने वाले होते हैं
और वर्तमान-जीवन अतीत जीवन में
किये गये कर्मों या व्यवहार का फल है,
किन्तु कर्म एवं आचरण मानव की इच्छा
शांक्त पर निर्भर करते हैं और यह इच्छा
कामनाओं के कारण ही जागृत होती है।
मनुष्य की अनेक कामनायें हो सकती है, वह
उनमें से कुछ को दबा सकता है, किन्तु कुछ
कामनाआं की निष्पत्ति अथवा सिद्धि के लिए
वह सङ्कल्प ले सकता है। अतः कामनायें
संकल्प या इच्छा, कर्मों एवं आचरण का

आधारस्तम्भ है और अन्ततोगत्त्वा वही जन्म एवं मरणों के चक्र के मूल में भी है।

शरीर के मरणोपरान्त क्या होता है, यह तीन सम्भावनाओं को जन्म देता है-

- १. सम्पूर्ण विलोप
- २. स्वर्ग या नरक में फल भोगना
- ३. पुनज न्म

पुण्य-कर्मी का सम्पादन करने वाला स्वर्ग का भोग करता है और दुष्कर्म करने बाला व्यक्ति नरक का भोग करता है इस प्रकार कर्म ही पुनर्जन्म का कारण है

जो व्यक्ति आत्मा की अमरता में विश्वास नहीं करते हैं वे प्रथम-मत में आस्था रखते हैं। जो छोग केवल ईश्वर, स्वर्ग एवं नरक में विश्वास करते हैं उनमें बहुत से छोग्ड आत्मा के पूर्वअस्तित्त्व में विश्वास न करके दूसरे अस्तित्त्व में विश्वास करते हैं।

वे० स्० (वेदान्तस्त्र) में पुनर्जन्म के सिद्धान्त के विषय में महत्त्वपूर्ण वाते आयी है। विरोधी कहताहै— 'यह कहना कि ईश्वर संसार का कारण है, युक्तिसङ्गत नहीं प्रतीत होता। इस पर उत्तर पक्ष कहता है— यदि ईश्वर ने संसार में वेषम्य की रचना केवल अपने मन से की होती, तथा किसी अन्य वात पर विचार न किया होता तो निःसन्देह उस पर असमान— व्यवहार का अभियोग लगाया जाता। ईश्वर पशुओं, मनुष्यों एवं देवों की रचना का एकमात्र कारण है, जो विषमता दृष्टिगोचर होती है, वह विभिन्न—जीवों की अपनी—अपनी विशिष्ट वृत्तियों एवं शक्तियों पर निर्भर करती है। (५)

कर्म एवं पुनर्जन्म के विषय में अति प्राचीन काल से ही लोगों का मन प्रभावित था। आपस्तम्ब-धर्मसूत्र में कहा गया है कि विभिन्न-वर्णी के लोग अपने-अपने व्यवस्थित कर्मी के सम्पादन से अपरिमित सुख का भोग करते हैं। कर्मफल शेप रह जाने के कारण ही वे इस लोक में पुनः जन्म प्रहण करते है और यथोचित कुल, रुप, वर्ण, बल, बुद्धि, प्रज्ञा, सम्पत्ति के साथ जनम लेते हैं, धर्मानुष्टान का लाभ उठाते है। यही नियम दुष्कर्मियों के लिए भी प्रयुक्त होता है। कर्म-सिद्धान्त तीन बातों पर विशेष रूप से बह देता है- (१) यह वर्तमान अस्तिन्व को अतीत अस्तित्त्व में किये गये कर्मी का क्क मानता है। (२) दुष्कर्म का नाश सत्कर्म क नहीं हो सकता, दुष्कर्मी का फल तो भोगना ही है। (३) दुष्कर्म के लिए जो दण्ड होता है, वह व्यक्तिगत अथवा स्वयं होने वाला होता है। कर्म सिद्धान्त ही हमें पुनर्ज नम के सिद्धान्त की ओर ले जाता है। एक व्यक्ति के कमें का फैल वर्तमान जीवन में नहीं भी घटित हो सकता— दुष्कर्म अपना फल गौ के समान तुरन्त ही नहीं उपस्थित कर देता अपित शनैः शनैः वह अपने कर्ता के जड़ को समाप्त कर डालता है। (६)

वेदान्त सृत्रमें कहा गया है कि सभी मनुष्य चन्द्रलोक में नहीं जाते, केवल वे लोग ही जाते हैं जो लोग यज्ञ या जनकल्याण के कार्यों को सम्पादित नहीं करते, इसके सिवायके नरक की यातनाओं को भोगने के लिए यमलोक जाते हैं और तदुपरान्त इस पृथ्वी पर लौट आते हैं। (७) जो श्रद्धा एवं तप के मार्ग का अनुकरण करते हैं, वे देवयान मार्ग से जाते हैं और जो यहा, दान एवं जनकल्याण के कमीं का सम्पादन करते हैं वे पितृयाण मार्ग से जाते हैं; (८) और जो इन दोनों में से किसी भी मार्ग का अनुसरण नहीं करते वे तीसारे स्थल पर जाते हैं, और किहे, मकोडे आदि की योनि में जन्म ग्रहण करते हैं। कठोपनिषद में भी कहा गया है— जो व्यक्ति अविज्ञानवान है, मन को संयमित न रखने वाला है, जो सदा अपवित्र रहने वाला है उसे वह सर्वोच्च पद प्राप्त नहीं होता और वह आवागमन के चक्र में पड़ा रहता है। (९)

भगवद्गीता में भी भगवान् श्रीकृष्ण द्वारा यह कहा गया है कि योग के मार्ग में जो व्यक्ति श्रद्धापूर्वक व्यवसाय करता है। वह व्यर्थ नहीं जाता, भले ही! उसका फल उसे तत्काल न प्राप्त हो। ऐसा व्यक्ति जो पूर्णता प्राप्ति में असफल हो जाता है, किसी बुरे अन्त को नहीं प्राप्त होता, क्वह सदाचारी लोगों के लोकों को जाता है और वहां पर बहुत वर्षी तक निवास करता है। समृद्ध एवं पवित्र लोगों के घरों में जन्म लेता है और सभी पापों से मुक्त हो कर परम पद को प्राप्त करता है। (१०)

एक अन्य स्थ एर भगवान् श्रीकृष्ण ने कहा है – मेरे बहुत से जीवन हैं जो बीत चुके हैं और तुम्हारे भी। मैं उन सभी को जानता हूँ, किन्तु तुम नहीं जानते। (११)

इसी प्रकार द्रौपदी और युधिष्ठिर के वार्तालाप से पुनर्जन्म विषयक धारणा को पुष्टि मिलती है- युधिष्ठिर ने कौरवों के साथ चूतकीडा में सर्वस्व खो दिया था और वन में कष्टपूर्ण जीवन यापन कर रहे थे। द्रौपदी को इस बात का आइचर्य था कि युधिष्ठिर जैसे सत्यवादी, उदार और कर्तन्न्य निष्ठ व्यक्ति कस प्रकार चूत जैसे निकृष्ट कार्य में प्रवृत्त हुए। भगवान् समस्त जीवों के साथ माता-पिता का समान व्यवहार नहीं करता। उसे कष्ट हुआ कि सदाचारी व्यक्ति दुः व भोग रहे हैं, और दुराचारी लोग आनन्द-पूर्वक जीवन यापन कर रहे है। इस पर युधिष्ठिर ने द्रौपदी से कहा कि मैंने दान किये, यज्ञ किये, कर्म किये, किन्तु इस लिए नहीं कि उसका पुरस्कार मुझे मिले अपित उन्हे सम्पादित करना अपना कर्तव्य माना और अन्त में यही निष्कर्ष निकाला कि व्यक्ति जो कुछ भी प्राप्त करता है वह उसके पूर्वजनमों का फल है।

कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त से हमारा हिन्दु—समाज पूर्णतया प्रभावित है। रघुवंश में इस प्रकार का वर्णन प्राप्त होता है

जब राम वामन के आश्रम में पहुँचे तो वे मन से अस्थिर हो गये, वामन के रूप में अपने कर्मों का स्मरण नहीं कर सके। इसी प्रकार शाकुन्तल के सप्तम अंक में जब शकुन्तला और दुष्यन्त का पुनर्मिलन होता है तो शकुन्तला अपने पति दुष्यन्त के पूर्वत्याग की और सङ्केत कर कहती है कि अवदय ही उस समय मेरे दुष्कर्मों ने सुकृत्यों को प्रतिबंधित किया होगा और वे स्वयं प्रतिफलित हुए।

हम अपने वर्तमान-जीवन की कतिपय समस्याओं में भी पुनर्जनम-सम्बन्धी धारणाओं का अवलोकन कर सकते हैं । उदाहरणार्थ जब दो अनजान व्यक्ति एक दूसरे से मिलते हैं तो उनमें मित्रता एवं वैर की भावना क्यों उमड पड़ती है ? इससे यह कल्पना मन में आती है कि सम्भवतः पूर्वजन्म में वे एक दसरे के मित्र या दुइमन रहे हैं। इसी प्रकार देखने में आता है कि कुछ लोग बिना किसी योग्यता के आनन्दोपभोग करते हें और कुछ लोग योग्यता रहते हुए भी कष्टमय जीवन व्यतीत करते हैं । इससे हम यह मानने को विवश हों जाते हैं कि पूर्वजन्म के कर्मी का ही यह परिणाम है । अन्य उदाहरण जैसे-कभी-कभी एक दरिद्र व्यक्ति राजा हो जाता है और अपनी प्रतिभा और योग्यता के बल पर लोगों को आइचर्यचिकत कर देता है। सम्भवतः इन सब के मूल में पूर्वजन्म के कर्म और संस्कार हैं।

रामायण की भी यह मान्यता है कि वर्तमान—जीवन की चिन्ता या दुःख अतीत जीवन या पूर्वजन्म में किये गये ऐसे ही कमों का परिणाम है। कैकेयी की वरयाचना पर दशरथ द्वारा राम को वनवास दिये जाने पर राम की माता कौशल्या विलाप करती हुई कहती हैं—में विश्वास करती हूँ कि मैंने पूर्वजन्म में बहुत से लोगों को उनके पुत्रों से दूर कर दिया होगा या जीवित—प्राणियों को हानि पहुँचाई होगी, इसी से यह दुःख मुझ पर आ पड़ा है।

पुराणों में भी सद् एवं असद् कर्मों की महत्ता पर बल दिया गया है। नारदीय पुराण (उत्तरभाग) के अनुसार अच्छे या बुरे कर्मों का फल भीगना पड़ता है, जब तक कर्म का नाश नहीं हो जाता । सैकड़ों जीवन के उपरांत भी कर्म का नाश नहीं होता । (१२)

मनुष्य अपने कर्मीं द्वारा देवता बन सकता है यो मानव बन सकता है, पशु या पक्षी, क्षुद्रजीव या स्थावर बन सकता है। अपनी शक्ति या सन्तान की उत्पत्ति से कोई व्यक्ति पूर्वजन्म में किये गये कर्मों के प्रभावों को दूर नहीं कर सकता। (१३)

उपनिषद् प्रन्थों में पुनर्जन्म सम्बन्धी दो महत्त्पर्ण सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया गया है—(१) जीवात्मा एवं परमत्रह्म की अभिन्नता (२) व्यक्ति के कर्तव्यों एवं आचरण पर आत्मा का आवागमन (पुनर्जन्म) निर्भर करता है। उपनिषद् का यह सिद्धान्त है कि व्यक्ति को अच्छे या बुरे कर्मी का फल अवइय भोगना पडता है। गौतमधर्मसूत्र में कहा गया है–िक पापों के शमन हेत्र प्रायश्चित्तों के विषय में दो मत है-जिनमें एक यह है कि पापों के लिए प्रायश्चित्त नहीं किया जाना चाहिए क्योंकि जब तक उनके फलों को भोग नहीं लिया जाता, उसका नाश नहीं होता और दूसरा मत है कि जो अश्वमेध यज्ञ करता है। वह सभी पापों यहां तक कि ब्रह्महत्या को भी लांघ जाता है। (१४)

महापातकी लोग बहुत वर्षी तक घोर नरक में रह कर अनेक जन्म प्राप्त करते हैं। ब्रह्म हत्यारा, कुत्ता, सूअर, गधा, ऊँट, कौआ, बकरी, भेड, हरिण, पक्षी एवं चाण्डाल के जन्मों को प्राप्त करता है। सुरा-पान करने

वाला बाह्मण मकोडों, पतङ्गो, मल खाने वाले पक्षियों, मांस-भक्षी पशुओं के विभिन्न जन्मों को पाता है। ब्राह्मण के सोने को चुराने वाला ब्राह्मण मकडों, सपेी, छिपकलियों, जलचरों और निशाचर योनियों में सैकडो बार जन्म प्रहण करता है। गुरु के पर्यंक को अपवित्र करने वाळा, घासों, गुल्मों, लताओं, मांस-मक्षी पशुओं, फणिधरों तथा व्याघ जैसे कूर पशुओं की योनियों में सैकडों बार जन्म प्रहण करते हैं। लोगों की हत्या करने वाले व्यक्ति कच्चा मांस खाने वाले योनि में जन्म छेते हैं। निषिद्ध भोजन करने वाला व्यक्ति कीट होता है, जो चारी करते हैं वे अपनी जाति के जीवां का खा डालते है। जा लेग हीन-जाति के नारियों के साथ संभाग करते है, वे प्रेत होते है, दूसरां की पत्नीयों के साथ सम्भाग करने वाला. ब्राह्मणें की सम्पत्ति का अपहरण करने वाला ब्रह्मराक्ष्म होता है, अन्न चुराने वाला ब्राह्मण चूहा हेाता है, मधु चुराने वाला डंक मारने वाला जीव होता है, मीठा रस चुराने वाला कुत्ते की यानि में जन्म छेता है। इसी प्रकार जा नारियां उपराक्त प्रकार की चारी करती हैं, वे भी पातकी होती हैं। इस प्रकार स्पष्ट हो जाता है कि पाप-कर्मी को भागने के लिए व्यक्ति को पुनर्जन्म प्रहण करना पडता है।

कर्म का सिद्धान्त यह स्पष्ट करता है कि सद् और असद् कर्म एक दूसरे पर स्थानान्तरित नहीं हो सकते और न कोई व्यक्ति किसी अन्य के पापा का भाग सकता है, किन्तु ऋग्वेद में एक स्थल पर आया है कि ईश्वर पिताओं के पापों के कारण उनके उनके पुत्रों को दिलत कर सकता है। भग-वद्गीता में कहा गया है-कि नेत्र, मन, वचन और कर्म इन चार प्रकारों से व्यक्ति जो कुछ करता है वह वैसा ही फल पाता है। दूसरे द्वारा किये गये अच्छे या बुरे कर्म के फल को अन्य व्यक्ति नहीं भोगता, व्यक्ति वही पाता है जो स्वयं करता है। (१५)

गौतम धर्मसूत्र में कहा गया है कि राजा को शास्त्र में वर्णित-विधियों से वर्णी एवं आश्रमों की रक्षा करनी चाहिए, क्योंकि राजा को उनके द्वारा किये गये धर्म का अंश प्राप्त होता है। मनुस्मृति में कहा गया है कि वह राजा जो प्रजा की रक्षा में तत्पर रहता है, प्रजा के आध्यात्मिक पुण्य का छठा भाग प्राप्त करता है, यदि ऐसा नहीं करता है तो उनके पाप ज्ञा छठा भाग प्राप्त करता है। शाकुन्तल में भी इसी प्रकार का वर्णन हुआ है। (१६)

पति—पत्नी के विषय में धर्मशास्त्रों में वर्णित विचारों से भी पुनर्जनम विषयक धारणाओं की पुष्टि होती हैं । मनुस्मृति में कहा गया है—पति से मिध्या व्यवहार करके पत्नी इस जीवन में तो निन्दा का पात्र बनती ही है, मरणोपरान्त वह लोमडी की योनि में जन्म लेती है, और कुष्ठ रोग जैसे भयंकर रोग से प्रसित होती हैं । मन, वचन एवं कर्म में संग्रमित नारी अपने आचरण द्वारा इस जीवन में सर्वोच्च यश अर्जन करती है और परलोक में पति के साथ निवास करती है । (१७)

भट्ट वामदेव कृत 'जन्म-मरण विचार' में, जो कारमीर के शैव-सम्प्रदाय से सम्बन्धित है, तीन शिवशक्तियों का वर्णन हैं-१ चित्रक्षित (जो प्रकाश या चेतना के समान हैं) २. खातन्त्र्य एवं ३. आनन्द्शक्ति । जब शरीर का यन्त्र दूट जाता है, तो चेतना प्राण पर अवरोध करके आतिवाहिक शरीर द्वारा दूसरे शरीर में छे जाई जाती है । इसमें कहा गया है कि सभी मनुष्य मुक्ति नहीं पाते, किन्तु वे, जो दीक्षा, मन्दिरों एवं सत्यज्ञान को घृणा की दृष्टि से देखते हैं, नरक में पडते हैं ।

समस्त मानवीय-कियाओं के मूल में प्रारब्ध, संस्कार एवं प्रयत्न पाये जाते हैं। देहपात के उपरान्त परमेश्वर सिक्चित पुण्य एवं पाप का फल देना आरम्भ कर देता है और उममें जो प्रवल होता है, उसी के अनुसार यथोचित शरीर का आरम्भ कर देता है। जब मिश्र अर्थात् अच्छे-बुरे कर्म अत्यिक प्रवल होते हैं, तो व्यवित ब्राह्मण-कुल में जन्म लेता है, जब पाप-कर्म अधिक प्रवल होता है जो तिर्वक् योनि-में तथा जब पुण्य कर्म प्रवल होता है जो देवत्त्व को प्राप्त होता है।

कतिपय-विद्वानां ने कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त के विरोध में अपना मत दिया है। पिंगिल पैरिसन के अनुसार पूर्वजीवन की कोई स्मृति नहीं होती, बिना स्मरण के अमरता व्यर्थ है। कैननस्ट्रीटर ने कहा है—क्या कोई कालित अपने जीवन के प्रथम हो वर्षों की पर लोग अपने पौत्रों के नाम ठीक से स्मरण नहीं कर पाते। अपने गत जीवन में दस वर्ष पूर्व क्या किया ? वास्तविक रुप से यह सारी

वातें स्मरण नहीं रह जातीं । यदि अतीत जीवन की सभी बातें स्मरण होने छगें तो हमारा मन व्यामोह में पड जाय । पुनर्जन्म के सिद्धान्त को मानने वालों का कथन है कम एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त में विश्वास करने से लोग मानवीय—दुःख के प्रति कूर हो जार्थेंगे और किसी दुःखित—व्यक्ति को सहायता नहीं करेंगे । वे सोचेंगे कि दुःख तो पूर्वजन्मों का फल है ।

किन्तु कतिपय-विरोधों के होते हुए भी शास्त्रों, धार्मिक मान्यताओं तथा दार्शनिक विचारधाराओं के अध्ययन से पुनर्जन्म विषयक धारणा युक्तिसङ्गत प्रतीत होती है । इसी प्रसङ्ग में कठोपनिषद् का एक मन्त्र दर्शनीय हैं – कि मृत्यु के परचात् कुछ छोग वृक्ष के तने हो जाते हैं और कुछ छोग विमिन्न शरीर धारण करते हैं। यह सब उनके कर्म पर निर्मर होता है। (१२)

गीता के दूसरे अध्याय में देही अर्थात् जीवात्मा को अजन्मा, अमृत, नित्य, शास्वत और पुराण कहा गया है। शरीर नष्ट होता है, किन्तु शरीरी (आत्मा) नहीं। जिस प्रकार पुराने कपड़े बदल कर हम नये कपड़े पहन लेते हैं, बैसी ही जीवात्मा एक शरीर का परित्याग कर दूसरा शरीर धारण कर लेता है।

इस प्रकार अनेक प्रमाणों से यह स्पष्ट हो जाता है पुनर्जन्म विषयक धारणा शाइवत एवं सत्य है। जो छोग इसे नहीं मानते वे अज्ञानतावश ही ऐसा कहते हैं।

समाप्त

#### सन्दर्भ

- तामिर्वहैनं सुकृताम् अलोकम् ।–ऋग्वेद् (१०-१६-४)
- २. एतस्माहैं यज्ञात्पुरुषो जायते । स यद्वा अस्मिंल्लोके पुरुषोन्नमत्ति तदेनम मुर्ष्मिंल्लोके प्रत्यत्ति ।—शतपथ ब्राह्मण (१२-१-१)
- ३. बृहदारण्यकोपनिषद् (४-४-५-६)
- ४. वही. (४-४-३)
- ५. आपस्तम्बधर्मसूत्र (२-१-२-२-३)
- इ. नाधम इचिरतो छोके सद्यः फलति गौरिव ।
   शनैशवर्तमानस्तु कर्तुभू लानि कृन्ति ।
   —मर्नुस्मृति (४–१६२)
- ७. वेदान्तसूत्र (३-१-१३-१६)
- ८. छीन्दोग्योपनिषद (५-१०-३)

- ९. यस्त्वविज्ञानवान् भवत्यमनस्क-सदाऽशुचि । न स तत्पदमाप्नोति संसारं चाधिगच्छति ॥ —कठोपनिषद् ३-६
- १०. भगवदु गीता (६-४०)
- ११. वही (४-५)
- १२. नारदीय पुराण, उत्तर भाग (२९-१८)
- १३. पद्मपुराण (२-८१-१२)
- १४. गौतम धर्मसूत्र (१९-३-१०)
- १५. भगवदुगीता, शान्तिपव<sup>९</sup> (१५३–३८)
- १६. यदुत्तिष्ठित वर्णेभ्यो नृपाणां क्षयि तत्कलम् । तपः षड्भागमक्षय्यं दद्त्यारण्यका हि नः ॥ —अभिज्ञान शाकुन्तलम् २-१३
- १७. मनुस्मृति (५-१-६४)
- १८. कठोपनिषद् (५-६-७)



मानव की बुद्धि की सीमायें काफी पर्याप्त होने पर भी भौतिकवाद के उन्माद में कमी कभी मानव अपने आपको प्रकृति के सनातन सत्यों का मार्मिक झाता बनने का दावा करता है।

वर्तमान युग में विज्ञानवाद की चकाचौंध में समझदारी—विचारशीलता पर कुछ आवरण—सा आ जानेसे मानव की धूमिल धारणाएँ पनप कर मानव के प्राकृतिक विकास को अवरोध पहुंचा रही हैं।

## पृथ्वी\_भ्रमण के निषेधक कुछ वैज्ञानिक कारण

ले. डो. रुद्रदेव त्रिपाठी M.A.PH.D. D.LIT. दिल्ही-जयपुर

भूगोल-विज्ञान के परिशीलन की प्रक्रिया मानव-मस्तिष्क की एक अनूठी उपज है, जो कि बहुत ही प्राचीन-काल से निरन्तर चलती आ रही है।

इस परिशीलन की दिशा में किये गये और किये जा रहे प्रयासों का एक विस्तृत इतिहास है, जिसे ज्ञान और विज्ञान की दोनों दृष्टियों से देखा गया है।

प्राचीन-महर्षि पृथ्वी को अचल ही मानते थे और उनकी इस धारणा के अनुरूप ही पृथ्वी के पर्यायवाची नामों में 'अचला, स्थिरा, ध्रुषा' आदि नामों से सम्बोधित करने की परम्परा चलती रही।

कुछ वर्षीं विज्ञान का आश्रय है कर अनुसन्धान की प्रवृत्ति चल पड़ी और उसके सहारे अनेक भौतिक—साधनों में नवीनता आई ।

जनजीवन के लिये सुखसुविधाओं का आधार विज्ञान ही बन गया। तभी से विज्ञान के नाम पर विज्ञानवाद ने भी अपने चरण बढ़ाये और आज यह परिस्थिति है कि—

विज्ञानवाद-प्रचारित भ्रमणापूर्ण धारणायें प्रेस-प्लेटफार्म के बल पर मुग्धजनों के मानव-मास्तिष्क में ठोस सत्य के रूपमें परिणत हो पाई है

जिनका रहस्योद्घाटन करना आज समय आ गया है

नमूने के तौर पर 'पृथ्वी घूमती है' इस चीज के सामने विज्ञानकी कुछ नई शोधोमें से प्रमुख शोधरुप थ्री वान एवन बेल्ट (तीन किरणोत्सर्गी पट्टे) की बात.

पाठकों के सामने प्रस्तुत की नारदी हैं.

पृथ्वी से उपर उठने पर वातावरण की परिस्थिति वैज्ञानियों के मंतव्यानुसार निम्न प्रकार मानी जाती है:

पृथ्वी से ७ से १८ किले।मीटर तक बादल, कुहरा, पवन आदि होते है। यहाँ तक ८० प्रतिशत हवा होती है।

२० से ३० किलेग्मीटर तक पतली हवा होती है ।

३० से ८० किलोमीटर तक वातावरण ठण्डा होता जाता है । इसके उपरांत तीन (वान एवन बेस्ट) किरणोत्सर्गी पट्टे पृथ्वी को अंगूठी के समान घेरे हुए है ।

- (१) पहला पट्टा प्रथ्वी की ५०० से ६०० किलोमीटर की ऊँचाइ तक घेरे हुए है। किसी स्थान पर वह ३०० किलोमीटर जितना नीचा भी है।
- (२) दूसरा पट्टा पृथ्वी से ४० से ६० हजार किलोमीटर ऊँचा है। उसके इलेकट्रोन की शक्ति पहले पट्टे की अपेक्षा एक हजार गुना कम है।
- (३) तीसरा पट्टा पृथ्वी से छगभग १ छाख किलोमीटर ऊँचा है ।

ये तीनों पट्टे मुख्यतः सूर्य में से निकलते हुए कास्मिक किरणों के पृथ्वी के वातावरण में प्रविष्ट होती हुई प्रक्रिया द्वारा होने वाले रुपान्तर से बने हुए होते हैं।

पहले की अपेक्षा दूसरे पट्टे की इलेक्ट्रोन शक्ति हजारवें भाग जितनी है । जिससे वह पहले पट्टे से अधिक दूर-स्थित है ।

तीसरा पट्टा दूसरे पट्टे की अपेक्षा बहुत दूरी पर स्थित है, जिससे उसकी शिक्त दूसरे पट्टे की अपेक्षा से भी बहुत कम होनी चाहिये।

इस प्रकार सूर्य में से आते हुए कॅास्मिक किरणों को पृथ्वी अपने चुम्बकीय-बल द्वारा भी किरणों की शक्ति की असमानता से न्यूनाधिक रूपमें अपनी ओर आकृष्ट कर सकती है।

परन्तु न्यूनाधिक-शक्तिवाली सभी किरणों को एक समानान्तर तक आकृष्ट नहीं कर सकती । परन्तु किरणों की शक्ति के अनुपात में ही न्यूनाधिक-अनुपात से आकर्षित कर सकती है ।

इस प्रकार पृथ्वी का तथाकश्वित गुरुत्वा-कर्षण-बल अथवा चुम्बकीय-शिक्त किसी भी पदार्थ पर पदार्थगत घनत्व के अनुपात में (कास्मिक किरणों को उसकी शिक्त की समता में) न्यूनाधिक प्रमाण में ही अ। कर्षण कर सकती है।

पदार्थ के घनत्व की समता में न्यूनाधिक आकर्षण कर सकनेवाली पृथ्वी का गुरुत्वा- कर्षण वल पृथ्वी जब सूर्य के आसपास प्रद्धिणा करती हुई दौडती रहती है, तो न्यूनाधिक घनत्ववाले पदार्थी को एक—समान शांक से अपनी दौड़ के साथ—साथ दौड़ा नहीं सकती और इसी से अधिक घनत्ववाले पदार्थी की अपेक्षा कम घनत्ववाले पदार्थ पीछे रह जाते हैं।

इसी प्रकार किरणोत्सर्गी पट्टे में रहने वाली केंक्सिक-किरणों को भी पृथ्वी अपनी वेगपूर्ण गति के साथ-साथ एक समान तेजी से खींचकर (दौडाकर) साथ नहीं छे जा सकती।

और उपर्युक्त तीनों पट्टे एक एक की अपेक्षा अन्तर में भी बहुत दूर है।

वैज्ञानिकों का अनुमान है कि....पृथ्वी और पदार्थ में जितना अन्तर अधिक दूर होता है उतना ही गुरुत्वाकर्षण बल भी कम होता जाता है।"

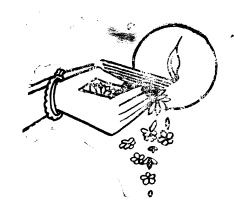
ऐसा होने से पहले पट्टे की किरणों से कम शांक्तवाली और अधिक दूरी पर स्थित दूसरे पट्टे की किरणों पर पृथ्वी का चुम्बकीय बल कम होने से दूसरे की अपेक्षा तीसरे पट्टे को भी कम-शक्ति से आकर्षण कर सकता है।

और इसीसे पृथ्वी सूर्य के आसपास प्रदक्षिणा करते समय एक जैसे बल से आकर्षण नहीं कर सकने के फलस्वरूप पास के वायुवाले वातावरण तथा वायुरहित दूर के वातावरण में स्थित तीसरे पट्टे को एक जैसी तेज—गति से खींच नहीं सकती।

जिससे पृथ्वी पहले पट्टे के बीच में से आगे निकल जाये। पहले पट्टे की अपेक्षा दूसरा पट्टा उससे पीछे रह जाये और तीसरा पट्टा तो बहुत ही पीछे रह जाये, इसी कारण से पृथ्वी पर ये तीन पट्टे स्थिर रह नहीं सकते हैं।

पृथ्वी सूर्य के आसपास प्रदक्षिणा नहीं करती हो तो ही पृथ्वी के निकट की ऊँचाई में स्थित स्थूल वायु के स्तर, ऊपर की पतली हवा के स्तर तथा उससे बहुत दूर एवं एक-एक से भी अत्यन्त दूर और एक-एक से कम शक्तिवाले किरणोत्सगी पट्टे पृथ्वी पर सदा के लिये टिक सकते हैं।

यह बात प्रमाणित करती है कि "पृथ्वी सूर्य के आसपास नहीं घूमती है।"



#### विज्ञानका विश्लेषण

धारणा अथवा मान्यता की मूलभित्ति कल्पना और लौकिक-प्रयास की परिणित से निर्मित होती है, जब कि वास्तविकता के लिये आत्म-प्रत्यय और अलौकिक-उपादानों का सबल सहयोग होता हैं।

#### 

#### "चहद्रलोक" भारतीय-शास्त्रों की हिष्टमें

हे. विश्वनाथ मिश्र (प्राचार्य, राजकीय संस्कृत कालेज,) बीकानेर्

#### 

आजके वैज्ञानिक—युग में वैज्ञानिकों की अन्बेषणशक्ति का यह परिणाम हुआ कि २१ जुलाई १९६९ को दो अमेरिकी अन्तरिक्षयात्री तथाकथित चांद (!) पर उत्तर्र कर कुछ दूर भ्रमण कर वहां से १०० पौण्ड मिट्टी और कुछ पाषाणखण्ड अपने साथ लेकर पृथ्वी पर सकुशल वापस आ गये।

चन्द्रयात्रियों द्वारा छाई गयी मिट्टी का परीक्षण करने के उपरान्त बैज्ञानिक जिस निष्कर्ष पर आये हैं उसका सारांश निम्न- छिखित है —

१ चन्द्रमा (!) पर की मिट्टी पृथ्वी के जीवों के लिये हानिकर नहीं है ।

चन्द्रयात्री जब पृथ्वी पर आये तो ऊनका स्वागत तो किया गया परन्तु किसीको उनसे हाथ मिलानेका अवसर नहीं मिला ।

क्योंकि वैज्ञानिको को यह सन्देह था कि चन्द्रयात्रियों के साथ ऐसे जीवाणु तो नहीं आ गये हैं, जो पृथ्वी के जीवधारियों को क्षति पहुंचा सके। इसिलये चन्द्रयात्रियों को कुछ दिन पृथक् रखा गया। जब चन्द्रमाकी चट्टानें एवं उसकी धूल का खटमल पर किये गये प्रयोग का कोई असर पड़ा दिखाई नहीं दिया, तब यह निरुचय किया गया कि चन्द्रमा (!) में कोई विषात्मक कीटाणु नहीं है।

२ चन्द्रमा (!) की चट्टान ४ अरब वर्ष ﴿पुरानी

अमरिकी-ठौज्ञानिकों ने यह मत प्रकट किया है कि अपोलो ११ के चन्द्रयात्री जो चांद (!) की चट्टानों के नमूने लाये हैं। वे २ अरब से ४ अरब ५० करोड वर्ष पुरानी हैं।

पृथ्वी पर जो प्राचीनतम पत्थर हैं उनकी अधिकतम अनुमानित आयु ३ अरब ३० करोड वर्ष पुरानी है ।

इस प्रकार चाँद (!) की मिट्टी पृथ्वी से १ अरब वर्ष से भी ज्यादा पुरानी सिद्ध होती है। इस प्रकार चन्द्रमा (!) पृथ्वी का ही एक दुकडा है। इस गलत-धारणा के सम्बन्ध में भ्रामक मोह सदा के लिये भंग हो जाना चाहिये। ३ चन्द्र और जल-चन्द्रमा (!) पर पानीके आस्तत्व के विषय में वैज्ञानिकों में मत हैं।

कुछ वैज्ञानिको का मत है कि चाहे थोडी ही मात्रा में हो, के चन्द्रमा (!) पर पानी है।

केलिफोर्निया इन्स्टीटयूट आफ टेक्नालाजी के डा. सेम्युएल एसटीनने कहा-कि

"चन्द्रमा (!) से लाये गये नमूने के विश्ले-षण से पता चलता है कि-

उन के प्रति दश् लाख कणों में २० भाग हाइड्रोजन है ।

इसिलिए ये चांद (!) पर पानी की धूमिल संभावना है।"

इस के विपरीत टेा. हेरल्ड उरे का विचार है कि—

"चांद (!) के नमूने से पानी का अस्तित्व वहाँ कतई सिद्ध नहीं होता ।"

यही बात जीवन के सम्बन्ध में भी है की कइ वैज्ञानिक कहते हैं कि ''चन्द्रमा (!) पर जीवन और उस के लिए आवश्यक तत्त्व ही नही है।"

भारतीय-मनीषियों ने जिन्होंने जगत् के स्थूलतम पदार्थों से लेकर सूक्ष्मतम पदार्थों का गंभीर चिन्तन बिगेर निरुपण किया है, उन्होंने चन्द्र के विषय में भी पर्याप्त विचार किया है, जो आज के समय में बहुत ही महत्वपूर्ण एवं अनुसन्धेय है।

भारतीय-ज्योतिषशास्त्रने आज से हजारों वर्ष पूर्व अपनी आर्षप्रतिभा के बलसे यहां से लाखों मील दूर के प्रहों का रूप, रंग, कक्षा और गतिका निरुपण कर दिया है, वह आजके टौज्ञानिकों को नई से नई दिशा देने में पूर्ण सक्षम है।

शास्त्रीय-आधार पर हिन्दी विश्वभारती बीकानेर के चन्द्रानुसन्धानपरिषद् ने १९६६ में चन्द्र के सम्बन्ध में एक विज्ञप्ति प्रकाशित की थी। जिसमें निम्निलिखित बातों का उल्लेख था—

- श भारतीयशास्त्रों के अनुसार चन्द्र का एक भाग प्रकाशात्मक और दूसरा भाग अन्धकार से परिपूर्ण है। यह दर्श और पौर्णमासीका प्रमुख केन्द्र है।
- २ चन्द्र का जीवन आप्यु (जलीय) है और उसका ॑जल पार्थिव—जल से सर्व था पृथक् सोमात्मक है।
- ३ चन्द्र स्वयं प्रकाशमान नहीं । उसका समस्त प्रकाश सूर्य की सुषुम्णा नामकी रिक्रम से जनित है।
- ४ चन्द्र का वर्ण भूरा और भस्मसदृश है।
- ५ चन्द्र समतल नहीं, बल्कि ऊबड्खबड़ है।
- ६ उसके कुछ भाग पृथ्वी के समान है और कुष्ण वर्ण के है।
- ७ वह रज से (धूलि) युक्त है।
- ८ चन्द्र पर रत्नों के मिल्लने की पूर्ण संभा-वना है ।
- ९ चन्<sup>द्र</sup> अपने दृइयमान दायरों में ही सीमित नहीं है ।

इसका मण्डल षरमव्यापक है।

कुछ शास्त्रीय (भागवत) वर्ण नों के आधार पर चन्द्र सूर्य से भी उपर है। चंद्र पर सूर्य अनेक दिशाओं से उदित होता हुआ दिखाई देता है। दक्षिणायन भर्गस्थो यदा भवति रिश्मवान्। तथा सर्व प्रहाणां स सूर्योऽधस्तात् प्रसर्पति॥ विस्तीर्णं मण्डलं कृत्वा तस्योध्व चरते शशी॥ वायु ३५-९५

चन्द्र धरातल पर मानव के उतरने से पूर्व ही बीकानेर की चन्द्रानुसन्धानपरिषद्ने एक विज्ञाप्त निकाल कर रुस और अमेरिका आदि देशों के जैज्ञानिकों को यह सूचित कर दिया था कि—

"चन्द्र विषात्म कीटाणुओं से सर्वथा शून्य है ।

उसका सोमतत्व जीवनपोषक एवं अन्न वर्द्धन की क्षमता रखता है।"

चन्द्रमा के विषय में निम्नलिखित शास्त्रीय बातें ध्यातव्य है—

१ चन्द्रमा सूर्य से प्रकाशित हे। चन्द्र स्वयं प्रकाशमान नहीं हैं, अपितु वह सूर्य से ही प्रकाशित होता हे।

(क) आदित्यतोऽस्य दीप्तिथ भ विति । निरुक्त २-६-३

(त्व) स सूर्येण रोचते । **ऋ** ९-२-६ (ग) सुषुम्णः सूर्य रिक्सइयचन्द्रमा गन्धर्यः १८।४० आपूरयन् सुषुम्नेन भागं भागमहः कमात् । सुषुम्नाप्यायमानस्य शुक्ला वर्धे न्ति वैं कलाः । इत्येवं सूर्यवीयेण चन्द्रस्याप्यादिता तनुः । वायु ५२-५६-५०

> प्रीणाति देवानमृतेन सूर्यः सोमं सुषुम्नेन विवधं यित्वा ।

५२-३६ पृथ्वी के समान ही चन्द्र पर सूर्य प्रकाश से दिन रात होते हे ।

इस बात को स्पष्ट करते हुए सिद्धान्त शिरोमणिकार कहेते हे—

> दिने दिनेशस्य यतोत्र दश ने, तमो तमोहन्तुरदश ने सति, कुपृष्ठगानां चुनिशं यथा नृणां. तथा पितृणीं शशिष्टुण्ठवासिनाम् ॥

अन्तर इतना ही हे कि चन्द्र अहोरात्र १५-१५ तिथिमान के होते हैं।

इन्द्रोम ण्डलस्योद्धे स्थितास्ते पितरो रिवम् । उचितं कृष्णपक्षाधे पदयन्त्यस्तं सिताध के ॥ चन्द्रका रंग (सूर्यसिद्धान्त)

प्रकाश-अन्धकार, हवा दिन-रात के परि-णाम के समान चन्द्रमाके वर्ण के सम्बन्धमें भारतीय-शास्त्रोमें यह स्पष्ट घोषित किया गया हे कि—

''चन्द्र जिस समय भस्म के सर्देश वर्ण' वाला रुक्ष, अरुणवर्ण, किरणहीन हो, इयाम वर्ण हो, स्फुरित या कम्पायमान हो, तो वह युद्ध, रोग एवं भयका कारण होता है।

> भस्मनिभः परुषोरुणमूर्तिः, शीतकरः किरणैः परिहीन ः । इयामतनुः स्फुरितः स्फुटो वा श्चत्समरीमय चौरभयाय बृहत्संहिता ॥ ४।२९

#### चन्द्र और मानव-

आजकी धारणा के अनुसार सृष्टि के इति-हासमें यह पहला अवसर हैं जब साहसी मानव ने चन्द्र धरातल पर अपना पैर रखा।

किन्तु सृष्टि का इतिहास इतना प्राचीन और अज्ञेय हे कि कोई ऐसा निदिचत रूपसे नहीं कह सकता कि यह घटना कभी घटी ही नहों।

प्राचीन काल में रावणने चन्द्रलोक में जाकर वहां बाणों का प्रयोग किया था।

दुर्गा सप्तशती में लिखा है कि महिषासुरने सूर्यादिदेवों का अधिकार स्वयं लें लिया था। सूर्य चन्द्र ग्न्यनिलेन्दूनां यमस्य वरुणस्य च। अन्येषां चाधिकारान् स स्वयमेवा धितिष्ठति॥ तलवकार आदि सामवेदीय ब्राह्मण-प्रन्थों के आधार पर मनुष्य का चन्द्र के साथ सीधा सम्बन्ध था—

आदित्य एष देवलोकः चन्द्रमा मनुष्यलोकः। तलव—३–१३–१२

शास्त्रीय-आधारों पर यह स्पष्ट कहा जा सकता है कि-

"भारतीय मानव चन्द्रसे अपरिचित नहीं रहा है।"

इस मान्यता के अनुसार चन्द्र पर जो कृष्णभाग है, वह पृथ्वी का है।

इस विषय में निम्न श्रुतियां पृष्टव्य हैं। (क) पुरा क्रूरस्य विसृपो विरस्यन् उड़ादाय पृथिवीं जीवदानुं यो मेदयंश्चन्द्रमसि स्वधामिः। यजुर्वेद १–२८

इस मन्त्र की व्याख्या करता हुआ शतपथ ब्राह्मण कहता है कि- उदादाय हि परस्मै पृथिन्यौ जीवमासीत् तद् चन्द्रमसि न्यद्धत् ।

श० ब्रा० १-२-५-१९

(ख) स यदास्मे पृश्वित्या अनामृतं देव यजनमासीत् तत् चन्द्रमसि न्यद्धत् । तदेतच्चन्द्रमसि कृष्णाम् । तस्मादाहुः चन्द्रमस्यौ पृथित्यौ देवयजनमिति । श० ब्रा० १-७-५-९८

इन श्रुतियों का सारांश यह है कि :

"पूर्वकाल में किसी विशेष-युद्ध में इस पृथ्वीका बहुत बड़ा भाग जो जीवपोषक था, इसे पूर्व मनीषियोंने चन्द्रलोक में ले जाकर स्थापित किया ।

चन्द्र में दिखाई पडनेवाला काला भाग पृथिवी का अंग है।"

इस प्रकार चुन्द्रमा से मानव के सम्बन्ध का संकेत स्पष्ट ही मिलता है ।

इस के साथ ही चन्द्रमा में पार्थिव अंग की सिद्धि तथा उसका जीवनदायकत्व भी सिद्ध होता है।

### चन्द्र और प्राणी

चन्द्रमा पर प्राणी हैं या नहीं ? इस विषय में अन्वेषण चल रहा है ।

आधुनिक-वैज्ञानिकों को वहाँ कुछ नहीं मिला और कोई प्राणी नहीं मिला। इस से अनुमान लयाया गया कि वहाँ कोई जीव या जीवन नहीं है।

किंतु जीवविज्ञान के मौलिकरूप को समझे बिना कुछ कहना साहसमात्र ही होता है। शास्त्रीय-परम्परा के अनुसार पृथ्वी से जो जीव पितरों के रूप में चन्द्रलोक में जाते हैं उनका शरीर स्थूल न हो कर सूक्ष्म होता हैं, जिस के अढारह अवयव होते हैं। और वे इतने सूक्ष्म होते हैं जिन्हें इन चर्म-चक्षुओं से देखा नहीं जा सकता।

कहा जा सकता है कि जब सशरीर मानव चन्द्र (!) धरातल पर उतर गथा तो इस प्रकार की बातें श्रद्धेय कैसे हो ?

उत्तर में निवेदन है कि-

जो चन्द्रयात्री चन्द्रलोक (!) में गये हैं, वे उस पृथिवी के वातावरण से परिवेष्टित होकर विशेष प्रकार के प्रिधान को धारण कर के ही गये थे और उसी रूप में वहाँ कुछ दूर चले थे।

विशुद्ध—चन्द्रलोकीय वातावरण में उन की वहाँ की स्थिति अभी सुदूर—काल तक परी-क्षणीय ही रहेगी।

चन्द्रमा की किरणमें हम एक विशेष प्रकार के तत्त्व को प्राप्त करते हैं जो अन्न, फल आदि की पुष्टि एवं सरसता आदि विशेषतादि सम्पन्न होती हैं। उन्हें देखते हुए यह निश्चय-पूर्वक कहा जा सकता है कि—

''चन्द्रमा में जीवनदायक तत्त्व हैं।'' चन्द्रमा के तेंजस होने के कारण वहाँ का शरीर भी उसी के अनुसार होने का संकेत मिलता है।

### चन्द्र और जल

चन्द्रमा पर जल है बा नही ? यह भी आधुनिक-वैज्ञानिकों के लिये महत्वपूर्ण अन्वे-षणीय विषय है । अभी तक प्राप्त साधनों के अनुसार वैज्ञानिकों का यही निर्णय रहा है कि-

चन्द्रमा (!) में जल नहीं है।

यद्यपि चन्द्रमा (!) पर विस्तृत नदी-प्रवाहों के चित्र उनके सामने आये हैं, परन्तु उनके आधार पर अभी तक कोई निर्णयात्मक सूचना नहीं उपलब्ध हो सकी है।

भारतीय-शास्त्रों के अनुसार चन्द्रमा में जल का अस्तित्व प्रमाणित होता है। जैसे—

- १ चन्द्रमा अप्स्वन्तरा सुपर्णो धावते दिवि । ऋग्वे<sup>९</sup>द १–१०५–१
- २ आपो हि सोमस्य लोकः। इत्तपथ ब्राह्मण ४-४-५-७१
- ३ चन्द्रमास्तु स्मृतः सोमः तस्यात्मा ओषधिगणः -वायु २७-३६
- ४ अम्मयः चन्द्रमाःस्मृतः । वायु २८-४८
- ५ सोमाधारं जगत् सर्वं मेतत् तथ्यं प्रकीर्तितम्। सूर्योत् उष्मा प्रवंतते,

सोमात् शीतं प्रवत<sup>र</sup>ते ॥ शीतोष्णवीयौ<sup>र</sup> हावे तौ युक्तौ <mark>धारयति</mark> जगत् ॥ ५१–१८–१९

६ धनतोयात्मकं तत्र मण्डलं शशिनः स्मृतम् । घनतेजोमयं शुक्लं मण्डलं

भास्करस्य तु ॥ ५२-५६ पठ्यते चाग्निरादित्यः उद्कश्चन्द्रमाः समृतः । न्यायसिद्धान्तमुक्तावळीकार ने तेजो-निरुपण-प्रसग में उष्णस्पर्शवान् को तेज बता कर यह शंका की है कि—

'उष्णस्पर्शवत्तेज' : यह तेज का स्रक्षण चन्द्रकिरणों में अन्याप्त हो रहा । ऐसी शंका करके उसके समाधानमें कहा कि— ''तद्न्तः पातिजलस्पर्शेनाभिभवाद्ग्रहः"। चन्द्र

माकेआन्तःपाती जल के आंभभव के कारण चन्द्रकिरणों में तेजकी अनुभूति नहीं होती!"

उससे चन्द्रमा में जलकी मात्रा स्पष्ट प्रमा-णित होती है, किन्तु वह जल विशुद्ध सोमात्मक है न कि पृथिवी के जल के समान है। अभिज्ञानशाकुन्तल में कालिदासने कहा है—

> "शीतरिश्मत्विमन्दोः" चन्द्रमा शीतरिश्म है।

उसके अतिरिक्त जगत् के समस्त प्राणियों को सूर्य में उष्मा की ओर चन्द्र में शीतता-प्रतीति स्वानुभवसिद्ध है।

ससे स्पष्ट है कि चन्द्रमा में जल तत्त्व है। आधुनिक-वैज्ञानिकों को एतर्व्य अपने अनुसंधानको आगे बढाना चाहिए।

वैदिक-सिद्धांत के अनुसार अग्नि और सोम इन दो तत्त्वों की लीला ही सृष्टि का प्रवर्तक है।

''अग्निषोमात्मकं जगत्।" अग्नि ही सूर्यरूप में तथा सोम चन्द्ररूप से ट्याप्त है। स्टब्टि में दोनों की अनिवार्य आवश्यकता है।

प्रश्नोपनिषद में कहा गया है कि—

''प्रजाकामनासे प्रजापति ने तप कर के

एक मिथुन उत्पन्न किया। वह था रवि और

प्राण।

प्राणका स्थ्ल रुप आदित्य और रिवका स्थल रुप चन्द्रमा है।"

इन देानों का स्टाष्ट्रसे प्रत्यक्ष सम्बन्ध है। अन्न-फछादि का परिपाक औपिधयों में विशेष गुणाघात तथा मनुष्येां के स्वास्थ्य पर उनका प्रत्यक्ष प्रभाव है ।

जैसे सूर्य मण्डल से पृथक् भी सूर्य का प्रभाव हैं, बैसे ही चन्दमण्डल से पृथक् चन्द्रका प्रभाव रहता है।

उस प्रकार अग्नि और सेाम ये देानें। सारे विश्व में व्याप्त है। जैसे इन्धन के बिना अग्निका प्रव्वलन नहीं होता, वैसे सोम के अखण्ड धारापात के बिना सूर्य का भी प्रज्वलन नहीं हो सकता।

इसीलिये श्रीमद्—भागवत में सोम या चन्द्रभण्डलको सूर्य से ऊपर बताया गया है। सोमका महान अर्णव सर्वट्यापक है, किन्तु उसका विशुद्ध रुप सूर्य के ऊपर है। जिसकी पूर्णता में पूर्णमासी होती है, वह दृदय चन्द्र उसी महान सोमार्णव का स्थूल रुप है।

आज वैज्ञानिक स्वन्द्रलोक (!) पहुंच गये हैं। ऐसा मानकर शास्त्रीय-रहस्य से अपरिचित-व्याक्तयोंने शास्त्रीय-शान्यताओं के उपर कटु प्रहार किया ! परन्तु चन्द्र! यात्रा के उस १५ वर्षी के अन्तराल में चन्द्र-सम्बन्धी झान में क्या कुछ प्रगति हुई है ?

स्थिति यह है कि वहां का दिव्य भोग या वैभव सूक्ष्म है, स्थूल नहीं। उसकी प्राप्ति के लिये धर्म-कर्मानुष्ठान ही मार्ग है।

जो पड़ार्थ सूक्ष्म वीक्षणयन्त्रों से दिखाई देता है, वह मात्र नेत्रों से दृष्ट नहीं होता टौसे ही धर्म कर्मानुष्ठान साध्य सूक्ष्म दिव्य पदार्थ का दशीन सूक्ष्मवीक्षणयन्त्रों से भी नहीं होता। महान सोमार्णव के स्थूल रूप दृष्ट चन्द्र— मण्डल में भी बहुत सी दिव्यताओं के होने पर भी बैज्ञानिकों को उनका अनुभव नहीं हो सकता । उन्हें वहां मिट्टी एवं ज्वालामुखी का ही अनुभव हुआ ।

जिस प्रकार पृथ्वी पर पार्थिव-शरीर होता है, तथा सूर्य छोक में तैजस शरीर होता है, उसी प्रकार चन्द्रछोक की सारी दिव्य वस्तुएं ऊस छोक के अनुरूप ही है।

परमाणु रूप पृथ्वी की भाँति उस दृश्य चन्द्र से पृथक व्यापक सोम-मण्डल है जो सूर्यभण्डल से करोडों मील उपर है। स्वर्गीय-लोगों का सम्बन्ध उसीसे है। वैज्ञानिकोंकी चन्द्रकोक की यात्रा से धार्मिक-मान्यताओं पर किसी प्रकारकी आंच नहीं आई है।

क्योंकी विशिष्ठ के मान्त्रिक-प्रभाव से राजा रघु का रथ जल स्थल, पर्वत, तथा आकाश में समान गति से जाता था।

वणादिकी चन्द्रलोक यात्रा प्रसिद्ध ही है। ऊन लोगों को जहाँ इन लोकों की दिव्यता का अनुभव हुआ था, वहाँ वैज्ञानिकों के लिये वे दिव्य सारी बातें आज अनुसन्धेय ही बनी हुई है।

भविष्य बतायेगा कि **बैज्ञानिकों को** उसमें कितनी सफलता मिलती **है** ?



#### धारणा और वास्तविक्ता

ज्ञान की पारिसीमा पर्याप्त विस्तृत है। विभिन्न-मनीषियों द्वारा • विभिन्न-माध्यमों से जिसका अन्वेषण किंबा गया हो उसे केवल कतिपय धारणाओं से धूमिल नहीं किया जा सकता हैं।

धारणा केवल मन की भूमिका पर अधिकार जमाती है, जबिक वास्तविक्ता सत्य के समीप ले जाकर उस की परतों को एक-एक करके उघाडती-हैं और हृद्य पर ऐसा सुदृढ़ प्रभाव स्थापित कर देती हैं कि-वृक्षों को उखाड फेकने वाले वायु का वेग उन्नत शिलोच्चथी पर्वत के समक्ष मूर्छित मात्र रह जाता हैं।

## "जैन और वैदिक भूगोल में जम्बूद्धीप तथा भरत क्षेत्र"

प्रो. कपूर चन्द जैन अध्यक्ष–संस्कृत विभाग श्री कुन्द कुन्द जैन डिग्री कालिज, मु. खतौली, (मुजफ्फ्रनगर) (ड. प्र.)

पृथ्वी, उसकी उत्पत्ति, ग्रह-नक्षत्र, सूर्य-चन्द्र-विमान पर्वत, द्वीप, समुद्र, निदयां, देश, जनपद, नगर, ग्राम ये सभी भूगोल के विषय हैं।

प्रत्यक्ष होने से पृथ्वी के एक भाग के संबंध में तो प्रत्यक्ष प्रमाण मिल जाते हैं। किन्तु स्वर्ग-नरक, सूर्य-चन्द्र आदि के संबंध में अनुमान प्रमाण ही मुख्य है। अनुमान में भी योगियों, महापुरुषों या तीर्थं करों द्वारा किया गया आत्म-साक्षात्कार ही मुख्य है।

यद्यपि आज के विज्ञान, (जो अपने को उन्नित के चरम-शिखर पर मानता है) अपनी गवेषणा से अनेक भौगोलिक-गुल्थियों को सुल्ज्ञाने का प्रयास कर रहा है, पर वह अणुमात्र है, ऐसी दशा में योगियों द्वारा किया गया प्रत्यक्ष ही इस संबंध में प्रमाण माना जाना चाहिए।

सृष्टि की उत्पत्ति, पालन और नाश इन प्रश्नों पर सभी धर्मों ने अपनी अपनी दृष्टि से विचार किया है. भारतीय-दर्शनों की श्रमण और वैदिक दोनों परम्पराओं ने इस विषय में पर्याप्त गवेषणा की हैं।

श्रमण-परम्परा की जैन और बौद्ध दोनों धाराओं में पर्याप्त साहित्य इस संबंध में मिलता है।

जैन परम्परा में प्रथमानुयोग ((१) पौरा•िणक तथा कथात्मक साहित्य) के प्रन्थों के साथ साथ करणानुयोग (२) के अनेक प्रन्थ इस विषय पर प्रकाश डालने वाले है.

्रिक्क वसुबन्धु कृत 'अभिधर्मकोष' बौद्ध परम्परा का आदर्श है ।

वैदिक-परम्परा में पौराणिक साहित्य के साथ अनेक ज्योतिष आदि के ग्रन्थ इस विषय में उपलब्ध है।

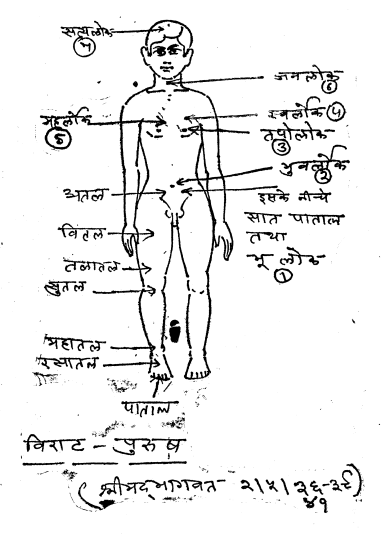
सर्वप्रथम सृष्टि के उत्पत्ति को लें।

जैन परम्परा के अनुसार सृिंट जिसे लोक शब्द से अभिहित किया गया है, अनादि है। इसे न किसी ने बनाया है और न कभी इसका नाश होगा। (३) वैदिक परम्परा के अनुसार ईश्वर ही सृष्टि का उत्पत्तिकर्ता है। स्वयंभुव ईश्वर अपने तीन रूपों में इसकी सृष्टि पालन और प्रलय करता है—

"ब्रह्मत्वे सृजते छोकान् विष्णुत्वे पालयत्यपि। रुद्रक्ते संहरत्वेव तिस्नोवस्था स्वयंभुवः॥"

श्रीमद्भागवत् के अनुसार एकसे अनेक होने की इच्छा से विष्णु ने काल कर्म और स्वभाव को स्वीकार किया। इनके कारण हुये विकार से शब्द स्पर्श और रूप के योग से जल, जल से गंध, और गन्ध से पृथ्वी उत्पन्न हुई। इसके बाद उसी सतोगुणी अहम् से मन बुद्धि प्राण और दस इन्द्रियां (पाँच ज्ञानेन्द्रयां ४पाँच कर्म इन्द्रियां) तथा इनके देवता उत्पन्न हुए।

ये सब मिल कर अपनी शक्ति से कुछ न कर सके तब विष्णु की शरण में गये। विष्णु ने सबको मिलाकर ब्रह्माण्ड नामक शरीर की रचना की। हजारों वर्षों तक जल में पडे रहने

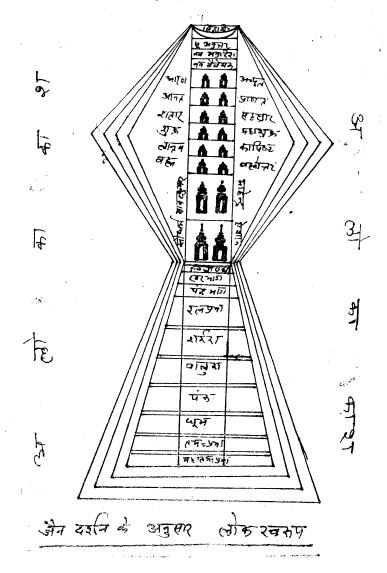


के बाद भगषान ने उसे चैतन्य किया तथा उस से संद्रुष्टों चरण, भुजा, नेत्र, मस्तिक वाला विराट पुरुष निकाला (४)

उसी विराट-पुरुष के विभिन्न-अंगो में समस्त छोकों और वस्तुओं कीं कल्पना की जाती है। उससे कमर के नीचे के अंगो में सात पाताल की ओर पेट से उपर के अंगो में सात स्वर्गों की कल्पना की जाती है (५) उसके पैरो से छेकर कटिपर्यन्त सातो पाताल तथा भूलोक की कल्पना की गयी है।

नाभि में भुवलोक की, हृदय में स्वलीं की और परमात्मा के वक्षस्थल में महलोक की कल्पना की गयी है। गले में जनलोक, स्तनों में तपोलोक और मस्तक में ब्रह्म का नित्य—निवास—स्थान सत्यलोक है। (६)

अब जैन परम्परा को छें।



जैन परम्परा के अनुसार लोक का आकार दोनों पैर फैलाकर कमर पर हाथ रखकर खड़े हुये पुरुष के समान है। यह घनोद्धि, घनवात और तनुवात इन तीन वातवलयों से घिरा है, इसके कारण यह तीन रिस्सियों से बने हुए छीं के के तुल्य प्रतीत होता है। (७)

लोक के तीन विभाग है अघोलोक, मध्य-लोक और उर्ध्वलोक । (८)

अधोलोक में निगोद नरक आदि है। मध्य-लोक में यह पृथ्वी और उर्ध्वलोक में स्वर्ग सिद्धशिला आदि है।

अधोलोक (जो कमर से नीचे का भाग है में सात नरक है। उर्ध्वलोक में सोलह स्वर्ग तथा अनुत्तर, अनुदिश आदि हैं। सबसे उपर सिद्धशिला है। (दे. चित्र २)

वैदिक-भूगोल भी लगभग इसे स्वीकार करता है विराट-पुरुष के पैरों से कटिपर्यन्त सात पाताल ही सात नरक है जो सात स्वर्ध और महलोक, जनलोक और तपोलोक की कल्पना की गयी है वह जैनाभिमत, स्वर्ध और अनुत्तर अनुदिश आदि है। सबसे उपर सिद्ध शिला (मोक्ष)

जैन परम्परानुसार है वैदिक परम्परानुसार भी विराट पुरुष के मस्तक पर ब्रह्म का नित्य निवास स्थान सत्यलोक (मोक्ष) है ।

वैदिक परम्परानुसार सृष्टि अंडाकार है। आधुनिक विज्ञान पृथ्वी को गोल और नारंगी की तरह चपटी मानता है।

जैन परम्परानुसार लोक तीन वातवलयों से घिरा है। वेदांत के अनुसार ब्रह्माण्ड सात आवरणों से घिरा है। पृथ्वी से दसगुना जल है। जल से दस-गुनी अग्नि, अग्नि से दसगुना वायु, वायु से दसगुना आकाश, आकाश से दसगुना अहंकार, अहंकार से दसगुना महतत्त्व और महतत्त्व से दसगुनी मूल प्रकृति है। (९)

विष्णु पुराण के अनुसार इस पृथ्वी पर जम्बू, प्लक्ष, शाल्मिल, कौंच, शाक और पुष्कर ये सात द्वीप तथा लवणोद, इक्षुरस, सुरोद, सिर्पिस्सलिल, दिवतोय, श्लीरोद और स्वादुसलिल ये सात समुद्र के जो चृड़ी है आकार रूप से एक दूसरे को वैष्टित करके स्थित है ये द्वीप पृर्व पूर्व द्वीप की अपेक्षा दुगने विस्तार वाले हैं। (१०)

जैन परम्परानुसार भी मध्यलोक में वलया-कार रुप से अवस्थित असंख्यात द्वीप और समुद्र एक के पीछे एक को वैष्टित करके स्थित है। प्रत्येक द्वीप और समुद्र पूर्व पूर्व की अपेक्षा दूने विस्तार से युक्त है। (११)

वास्तव में द्वीप और समुद्रों से ५थ्वी के घिरे होने का उल्लेख लगभग सभी प्रन्थो में आया है।

कथासरित् सागर के अनुसार पृथ्वी द्वीपों एवं समुद्रों से घिरी है। (१२)

काव्यमीमांसा में भी इसी आधार पर सात समुद्रों और सात द्वीपों की गणना की गयी है। (१३)

कथासरिनसागर में ही पृथ्वी को कहीं सात और कहीं चार समुद्रों से घिरा बताया गया है (१४)

राजशेखर ने पृथ्वी ४ समुद्रों से घिरी है या ७ समुद्रों से ? इस प्रश्न का समाधान करते हुए दोनो मतों को ठीक माना है (१५) कविकुल गुरु महाकवि कालिदास पृथ्वी को ४ समुद्रो से परिवेष्टित मानते है (१६)

भागवत के अनुसार स्वांयंभुव मनु के पुत्र प्रियन्नत गृहस्थाश्रम से विरक्त थे, तथापि पिता की आज्ञा से उन्होंने राजतिलक कराया और राज्यशासन करने लगे।

एक बार उन्होंने देखा कि सुमेर की परिक्रमा करते हुए सूर्य का रथ जिधर से

जाता है उधर तो प्रकाश रहता है परन्तु दूसरी और प्रकाश नहीं रहता तब उन्होंने यह संकल्प लेकर कि 'मैं रात को भी दिन में बदल दूँगा' सूर्य के पीछे ही एक ज्योतिर्मय रथ पर चढ़ कर द्वितीय सूर्य की भांति सूर्य के पीछे पीछे पृथ्वी की सात परिक्रमाये कर डाली। तब उस समय प्रियन्नत के रथ के पहियों से जो लीके बनी वे ही सात समुद्र वन गये और पृथ्वी में सात द्वीप हो गये (१७)



जैनेन पिद्याना भेष से साभार

जिनके नाम उपर्युक्त विष्णुपुराण के ही अनुसार है। इनमें पहले पहले की अपेक्षा आगे के द्वीप का परिमाण दुगुना है। ये समुद्र के बाहरी भागों में चारों ओर फैले हुए है। (१८)

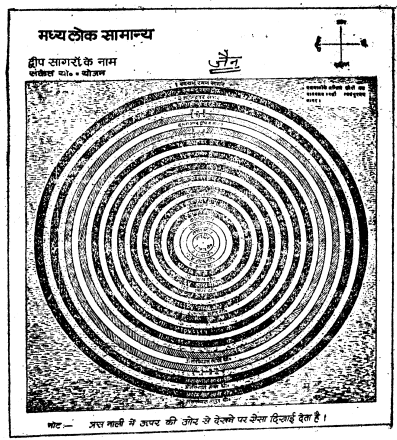
सात समुद्र क्रमशः छवणोद इक्षुरस, सुरोद, सर्पिस-सिलल, दिधतोय, क्षीरोद और स्वादु जल के है । (१९)

यहाँ क्रम में थोडा अन्तर है। भागवत के अनुसार पाँचवां समुद्र दूध का तथा छठा

जिनके नाम उपर्युक्त विष्णुपुराण के ही मद्ठे का है, विष्णु पुराण के अनुसार <mark>पाँचवा</mark> सार है । इनमें पहले पहले की अपेक्षा मद्ठा तथा छठा दूय का है ।

> बौद्ध परम्परानुसार आठ पर्वत और आठ समुद्र है ।

> अन्तिम समुद्र में जम्बूद्वीप आदि ४ द्वीप हैं। तद्नुसार लोक के अधोभाग में १६००००० योजन ऊँचा अपिरिमित वायु मण्डल है, इसके ऊपर ११२०००० योजन ऊँचा जल मण्डल है, जिसमें ३२०००० योजन भूमण्डल है। भूमण्डल के वीच में मेरू पर्वत है। आगे



जैनेन्द्र सिद्धान्त नीका से साभार

८००० यो० विम्तृत सीता समुद्र है, जो मेर को चारो ओर से वेष्टित करके स्थित है। इसके आगे ४०००० यो० विस्तृत युगन्धर पर्वत वल्रयाकार स्थित है। आगे भी इसी प्रकार एक एक समुद्र के अन्तराल से उत्तरो-तर आधे आधे विस्तार से युक्त क्रमशः ईषाधर; खदिरक, सुद्र्शन, अब्बवर्ण, विनतक और निमिधर पर्वत है। (दे. चित्र ५.) अन्त में लोहमय चक्रवाल पर्वत है। (२०)

निमिधर और चक्रवाल पर्वतों के मध्य में जो समुद्र है उसमें चार द्वीप है (देखिये चित्र ६) मेर पर्वत की पूर्व दिशा में अर्धचन्द्राकार पूर्व विदेह, दक्षिण दिशा में शर्कराकार जम्बूद्वीप, पश्चिम दिशा में मण्डलाकार अवर गोदानीय, और उत्तर में समचतुष्काण उत्तर कुरु है। (२०)

दो द्वीपो के बीच में हो हो अन्तर्द्वीप है। जम्बूद्वीप के पूर्व अन्तद्वीप में राक्षसों का और शेष में मनुष्यों का निवास है। (२१) (देखिये चित्र ६)

कुछ भी हो इस बात से सभी एक मत है कि पृथ्वी को घेरकर द्वीप और समुद्र स्थित है और ये सभी दूने दूने विस्तार-बाले है।

जैन परम्परानुसार भी समुद्र दूध घी आदि के हैं, पाँचवा समुद्र क्षीरोद्धि है जिसका जल दूध के समान है। तीर्थ कर का अमिषेक इसी के जल से होता है।

जैन और टैदिक दोनों मान्यताओं के अनुसार सभी द्वीपों और समुद्रों के बीच में जम्बूद्वीप है और उसके बीचों बीच सुमेर पर्वंत है जो एक लाख योजन विस्तार वाला है। इसका एक हजार थोजन भाग तो पृथ्वीतल के नीचे है। शेष ९९ हजार थोजन भाग पृथ्वी तल से उपर है। (२२)

विष्णु पुराण के अनुसार सुमेर की कँचाई ८४००० योजन है। भागवत के अनुसार यह स्वर्णमण पर्वंत एक छाख योजन है। जो सोछह हजार योजन पृथ्वी के अन्दर धंसा हुआ है और ८४००० यो. पृथ्वी के बाहर। (२३)

अभिधर्मकोश के अनुसार सुमेर की कँवाई एक छाख ६० हजार थोजन है जिसमें ८०००० योजन तो जल में निमग्न है और ८०००० योजन जल से उध्य है। (२४)

जैन परम्परानुसार मध्य लोक में एक लाख योजन विस्तारवाला जम्बूहीप है। उसे घेरकर २ लाख योजन विस्तारवाला लवणसमुद्र, उसे घेरकर ४ लाख योजन विस्तार वाला घातकी हीप, उसे घेरकर ८ लाख योजन विस्तार वाला कालोद्धि समुद्र, ऊसे घेरकर १६ लाख योजन विस्तारवाला पुष्करवस्त्रीप है।

इसी प्रकार आगे के द्वीप तथा समुद्र दुगुने दुगुने होते गये हैं। (दे. चित्र. ४)

पुष्करवर द्वीप के ठीक बीचों बीच मानुषोत्तर पर्वं त है। ऐसी दशा में यह द्वीप दो भागों में विभक्त हो जाता है। मनुष्यों की गति पुष्करवर द्वीप के प्रथम आधे भाग तक ही है (प्राड्:मानुषोत्तरान् मनुष्याः) (२५)

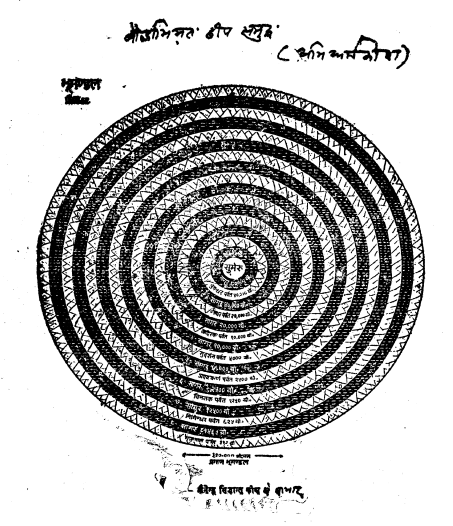
भागवत के अनुसार पुष्करवरद्वीप में स्वर्णमय कमल होने से इसका नाम पुष्करद्वीप हैं इसके बीचों बीच मानुषोत्तर नामका पर्वत है। इसके आगे स्वर्णमयी पृथ्वी हैं जो दर्पण के समान स्वच्छ है। इसमें गिरी हुई कोई बस्तु फिर नहीं मिलती। इसलिए वहां देवताओं के अतिरिक्त कोई प्राणी नहीं रहता, अर्थात् भागवत के अनुसार मानुषोत्तर पर्वत के आगे मनुष्यों की गति नहीं है (२६)

#### जम्बूद्वीप :

जैन और बैदिक दोनों परम्पराओं के अनुसार जम्बूद्वीप सभी द्वीप-समुदों के मध्य में है । बौद्धदर्शन के अनुसार इसकी स्थिति निमिन्धर और चक्रवाल पर्व त के मध्य सागर में सुमेर के दक्षिण में है । (चित्र ५-६)

तीनों परम्पराओं के अनुसार इस द्वीप में जम्बूब्र्झ होने के कारण इसका नाम जम्बूद्वीप है। जैन और वैदिक परम्पराओं के अनुसार इसका विस्तार एक छाख योजन है। (२७)

अभिधर्मकोश के अनुसार जम्बूद्वीप के तीन पाइव २००० योजन के है। एक पाइव



३.५ योजन का है इसलिए यह शकट की आफ़तिका है। (२८) (हे. चित्र ६)

विष्णुपुराण के अनुसार जम्बूद्वीप में सुमेर के दक्षिण में हिमवान, हेमकूट और निषध तथा उत्तर में नील, इवेत शुङ्गी ये छ पर्व त है जो इसको भारतवर्ष, किंपुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्यक, हिरण्यमय और उत्तरपूर्व इन सात क्षेत्रों में विभक्त कर देते हैं।

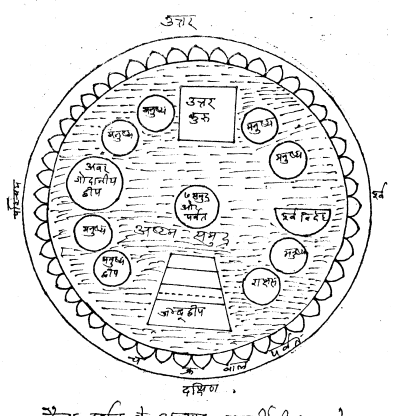
वर्ष (खंड) है।

प्रियन्नत ने द्वीपों का विभाग कर जम्बू-द्वीप का अधिपति आग्नीध्र को बनाया था।

आग्नीध्र के नाभि, किंपुरुष, हरिषष , इलावृत, रम्यक, हिरण्यमय, कुर, भद्रास्व और केतुमाछ ये नौ पुत्र हुए। (२९)

जम्बृद्वीप के विभाग करके इन्हीं के समान नाम वाले नौ खंड बनाये और उन्हें एक एक पत्र को सौंप दिया। (३०)

ये नौ वर्ष नौ नौ हजार योजन विस्तार भागवत के अनुसार जम्बूद्वीप में नौ वाले है। इन्हें बाँटने वाले आठ पर्वत है। यहां भागवत और विष्णुपुराण में स्पष्टतः



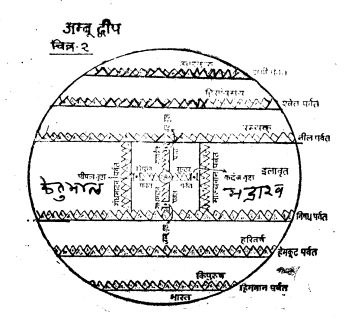
बीद्ध दर्शन के अनुसार न्यात ही जीय भूगोल

अंतर है अतः भागवत के अनुसार नौ क्षेत्र और आठ पर्वत है जबिक विष्णुपुराण के अनुसार सात क्षेत्र और छ पर्वत है। भागवत का कथन समीचीन जान नहीं पडता क्योंकि आगे जो कथन किया गया है वह विष्णुपुराण का ही समर्थन करता सा प्रतीत होता है। यद्यपि येनकेनप्रकारेण नौ खंडों का समाधान करने का प्रयास किया गया है तथापि वह असमीचीन है। इस संबंध में यह कथन द्रष्टव्य है—

"एषां मध्ये इलावृत नाम अभ्यन्तर वर्ष उत्तरोत्तरेणेलावृतं नीलः व्वेतः श्रृङ्गवानिति त्रयो रम्यक-हिरण्यमय-कुरुणां वर्षाणां मर्यादागिरयः एषां दक्षिणेन इलावृतं निषधो हेमक्टो हिमालय इति प्रागायता यथा नीलादयोऽयुत-योजनोत्सेथा हरि वर्ष -किंपुरुष-भारता यथाक्रमं तथैवेला वृतमपरेण पूर्वण च माल्यवद्—गन्ध माद्नावानील—निषधायतो द्विसहस्तम— पत्रयुतः केतुमाल भद्राश्वयोः सीमानं विद्धते

श्रीमद्भागवत ५/१६/७-१० इसका रेखाचित्र दर्शाया जा सकता है। (दे. चित्र सं. ७)

इस प्रकार भागवत का नौ क्षेत्रों वाला कथन असमीचीन है क्योंक नौ नौ हजार योजन वाले नौ क्षेत्रों का जो कथन किया गया है वह उपयुक्त उदाहरण से संगत नहीं होता। इस कथन के आधार पर रम्यक और भद्राध्य या केतुमाल एक से नहीं हो सकते क्योंकि इलाइत में ही इलाइत कर दिये गये है इसी प्रकार आठ पर्व तो में निषध और माल्यवान या गन्धमादन एक से विस्तार वाले नहीं हो सकते।



जैन भूगोल के अनुसार सात क्षेत्र है और उन्हें बांटने वाले छ पर्वत है भरत, हैमवत, हिरण्यवत और ऐरावत ये सात क्षेत्र है। (३१)

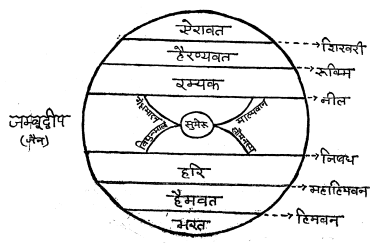
इन्हे बांटने वाले हिमवन्, महाहिमवन्, निषध, नील रूक्मी और शिखरी ये छ पर्वत है। (३२)

भागवत और विष्णुपुराण के अनुसार मेरुपर्वत की आधारभृत युतियों के समान बने हुए चार पर्वत है जिन पर एक एक विशाल दृक्ष है पर्वतों और दृक्षों के नामों में थोडा अंतर है।

भागवत के अनुसार मन्दर, मेरूमन्दर, सुपाइर्व और कुकुद, ये चार पर्वत है तथा इनके ऊपर आम, जामून और यट के वृक्ष है।

विष्णुपुराण के अनुसार मन्दर, गंधमादन, विपुल और सुपादव पर्वत है तथा इन पर क्रमशः कदंव, जम्बु पीपल और वट के वृक्ष है। (३३) इस प्रकार ये पर्यं त इलावृत क्षेत्र में है। जैन भूगोल के अनुसार इन सभी क्षेत्रों के मध्य में इलावृत की तरह विदेह क्षेत्र हैं, जिसमें सुमेर के दक्षिण और उत्तर में निषध व नील पर्वं तस्पर्शों, सौमनस्य, विद्युतप्रभ गंधमादन व माल्यवान नाम के दो दो गजदंताकार पर्वं त है, इसे एक चित्र द्वारा इस प्रकार दर्शाया जा सकता है। (दे. चित्र सं०८)

इस प्रकार हम देखते हैं कि न केवल जम्बूद्वीप संबंधी क्षेत्रों और पव तों की संख्या में समानता है अपितु उनके नामों में भी समानता है। पर्व तो में विष्णुपुराण जिसे हेमकूट कहता है तत्त्वार्थ सूत्र उसे महाहिमवान, त्रिष्णुपुराण जिसे इवेत कहता है तत्त्वार्थ सूत्र उसे रुक्मी और विष्णुपुराण के शृंगी को तत्वार्थ सूत्र शिखरी (शिखरी शृंगी का ही अपंत्र रूप माना जाना चाहिये) कहता है, विष्णुपुराण भारत को तत्वार्थ सूत्र भरत किंपुरुष को हेमवत, हरिवर्ष को हरि, इलावृत को विदेह, रम्थकको रम्यक,



हिरण्यमय को हैरण्यवत और उत्तरकुर को ऐरावत कहता है, सुमेरु के पास चार पर्व तो की कल्पना दोनों में समान है. पर्व तो के नाम गन्धमादन व माल्यवान समान ही है।

यि भागवत के नौ क्षेत्रो वाला कथन प्रमाणिक माना जाये तो जैन भूगोल का इससे पूर्ण मेल बैठ जाता है।

भागवत में इलावृत क्षेत्र में पर्वतो द्वारा किये गये तीन पर्वतों की कल्पना है। इलावृत किंपुरुष और भद्राद्य. जैन परम्परा भी पर्वतो द्वारा विदेह क्षेत्र में तीन खंड सानती है। देयकुर, उत्तरकुरु और विदेह। (दे० चि०७ तथा ८)

भरत क्षेत्र:--

उमास्वाति कृत तत्त्वार्धसूत्र में 'भरत हैमवत हरिबिदेह रंग्यक हिरण्यवतेरावत वर्षाः क्षेत्राणि" सूत्र के अनुसार जम्बूद्वीप में पहला खंड भरत खंड है। भागवत के अनुसार पहले इसका नाम नाभि खंड था क्योंकि आग्नींध्र ने पुत्रो के नाम पर खण्डों के नाम रखे थे और नाभि—प्रथम पुत्र थे। अतः पहला खण्ड नाभि खण्ड के नाम से प्रसिद्ध हुआ। चूँकि नाभि आंजनाभ भी कहलाते थे। अतः इस खंड का नाम अंजनाथ खंड रहा। डा० बसुदेव शरण अप्रवाल ने लिखा है—

"स्वायं भुव मनु है प्रियन्नत, प्रियन्नत के पुत्र नाभि, नाभि के ऋषभ और ऋषभ के सो पुत्र हुये जिनमें भरत ज्येष्ठ थे।

यही नाभि अंजनाभ भी कहलाते थे

और जिनके नाम पर यह देश अंजनाथ वर्ष कहलाता था" (३४)

भागवत में भी अंजनाभ का उल्लेख आया है।

एक बार भगवान इन्द्र ने ईर्घ्यावश उनके राज्य में वर्षा नहीं की, तब योगेश्वर भगवान ऋषभदेव ने इन्द्र की मूर्खता पर हंसते हुये अपनी योगमाया के प्रभाव से अपने वर्ष अंजनाम वर्ष में ख़ब जल बरसाया ३५

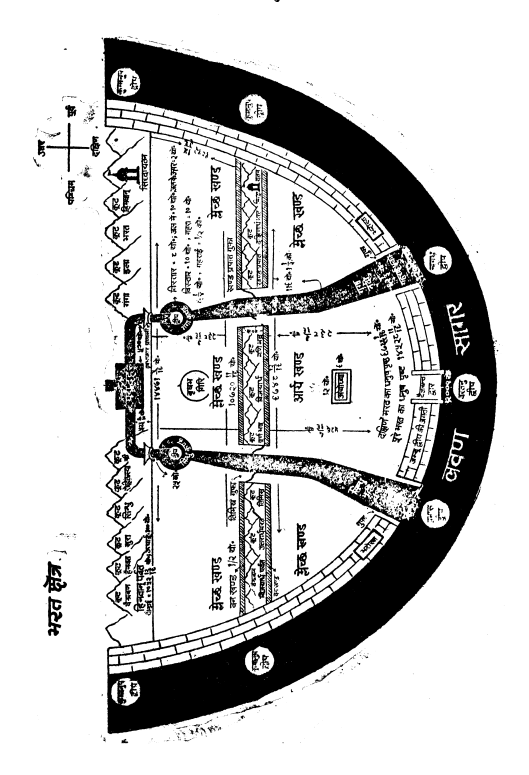
यहीं अंजनाम वर्ष आगे चलकर ऋषम के ज्येष्ठ पुत्र भरत के नाम पर भारत बर्ष कहलाया (३६)

वायुप्राण, आग्नपुराण, माक ० हेय, ब्रह्मण्ड नारद, छिङ्ग, स्कन्द शिव कूर्म, वाराह तथा मत्स्य पुराण के अनुसार भी ब्रियब्रत के पुत्र अग्नींध्र, नाभि, नाभि के ऋषभ और ऋषभ के ज्येष्ठ पुत्र भरत के नाम पर इस देश का नाम भारतवर्ष पदा। (३७)

अनेक जैन आगम तथा पौराणिक ग्रन्थों के आधार पर भी ऋषभ पुत्र भरत के नाम पर इस देश का नाम भारतवर्ष पडा।

इस प्रकार दोंनों परम्पराओं के आधार पर इस खण्ड (देश) का नाम भारत पडा।

तत्त्वार्थ-सूत्र एवं अन्य जैन प्रन्थों के अनुसार जम्बूढीपमें क्षेत्रों को विभाजित करने वाले जो छह कुलाचल पर्व त है, उनमें प्रत्येक पर एक महाहृद है, हिमवत, महाहिमवत, निषध नील, रुक्मी, शिखरी इन छ पर्व तों पर कमशः पद्म महापद्म, तिगिच्छ केसरी, महा-पुण्डरीक, और पुण्डरीक ये छ महा (तालाव) है। (३८)



इनमें से प्रत्येक हृद से दो दो निदयां निकलती है (३९) और अपने अपने क्षेत्रों को सींचती हुई समुद्र में जा गिरती है। भरत और हैमवत क्षेत्र के बीच जो हिमवान पर्वत है उस पर अवस्थित पद्महृद से गंगा और सिंधु दो निदयां निकलती है, गंगा पूर्व की और सिंधु पिचम की ओर जाती है। ४० (दे. चित्र-८)

साथ ही भरत-क्षेत्र के मध्य में पूर्व से पिर्चिम तक फैला रजतमय विजयार्घ पर्व त है (४१) (दे. चित्र ८)

विजयार्ध से उत्तर में तीन तथा दक्षिण में तीन खण्ड हैं, इनमें दक्षिण भरत खण्ड के तीन खण्डों में मध्य का आर्यखण्ड है बाकी पाँच म्लेच्छ खण्ड़ के नाम से जाने जाते हैं। (४२)

इस प्रकार दोनों दश नों का भूगोल अनेक-अंशो में समानता रखता है।

- ० लोक की स्थिति दोनों में पुरूषाकार ही है।
- चूडी के आकार में द्वीपों का नामकरण
   मुक्षों के आधार पर.
- मानुषोत्तर पर्वत से आगे मनुष्यों का
   अवस्थान न होना,
- जम्बृद्धीप का सभी द्वीपों और पर्व तों
   के मध्य में होना,
  - ० जम्बूद्वीप के बीच सुमेर का होना,
- ॰ जम्बूद्वीप में सात या नौ वर्षो (क्षेत्रों) का होना।
  - ० छह कुलाचलों का होना,
  - ० उनके नामों का लगभग समान होना,
  - ० बीच में विदेह का होना।

- विदेह में सुमेर और उसके पास चार
   अन्य पर्व तों का होना ।
- भरत खण्ड का नामकरण वृषभ पुत्र
   भरत के नाम पर होना—

—आदि विषयों में दोनों समान है।
उध्व और अधोलोक सम्बन्धी अनेक
समानताएँ हैं, जिनका आकलन इस लघु
निबन्ध में सम्भव नहीं है।

वस्तुतः प्रस्तुत विषय तीन स्वतन्त्र शोध प्रवन्धों की अपेक्षा रखता है—

- १ जैन और वैदिक भूगोल का तुलनात्मक अध्ययन.
- २ बैदिक-पुराणों में वर्णित भूगोल का तुलनात्मक अध्ययन.
- ३ जैन करणानुयोग के आधार पर विद्य की का भूगोल।

संस्थान इस दिशा में अग्रणी हो ऐसी आशा है।

#### सन्दर्भ

- १ रत्नकरण्ड श्रावकाचार वीर सेवा-मंदिर ट्रस्ट दिल्ही १९७२, २/२
- २ वही २/३
- ३ आदि पुराणः भारतीय ज्ञानपीठ काशी १५६३ ४/१५
- ४ श्रीमद् भागवतः गीताप्रेस सं० २०१८, २/५/२१-३५
- ५ वही २/५/३६
- ६ वही २/५/३८-३९
- ७ आदिपुराण ४/४२-४४
- ८ वही ४-४०
- ९ श्रीमद् भगवद् गीता (प्रथम भाग) का पृष्ट ६८,

१० विष्णुपुराण अध्याय २

११ 'द्विद्विर्विष्कम्भाः पूर्व पूर्व'-परिक्षेपिणो वलया-कृतयः" तत्त्वार्थं सूत्र वाराणसी;१९५०,३–८

१२ कथा सरित्सागर का सांस्कृतिक अध्ययन डा० वाचस्पति द्विवेदी पुष्ठ १८

१३ काव्यमीमांसाः बिहार राष्ट्रभाषा परिषद् पटना १९६५, पृष्ठ २३०

९४ क० स० का सा० अ० पृष्ठ १९

१५ काव्य-मीमांसा पृष्ट २३२

१६ अभिज्ञान–शाकुन्तलम् ः रतन प्रकाशन मन्दिर आगरा १९८२, ४–१९

१७ श्रीमद् भागवत-५-ण-३०

१८ वही ५-१-३२

१९ वही ५-१-३३

२० अभिधम कोश ४८-४९

२० व अभिधम कोश: हिन्दुस्तानी एकेडमी इलाहाबाद, पृष्ठ ३६८

२१ वही पृष्ठ ३७०

२२ जम्बूद्वीप पण्णत्तीः सोलापुर १९५८, ४-२२

२३ श्रीमद् भागवत् ५-१६-७

२४ अभिधम कोश एष्ठ ३६७

२५ तत्त्वाथ सूत्र ३-३५

२६ श्रीमद् भागवत ५-२०-३५-३७

२७ वही ५-१६-५ तथा जम्बूद्वीप पण्णत्ती १-२०

२८ अभिधम कोश ३-५३-५४

२९ श्रीमद् भागवत ५-२-१९

३० वही ५-२-२१

३१ तत्त्वाथ सूत्र ३-१०

३२ वही ३-११

३३ श्रीमद् भागवत ५-१६-१२

३४ जैन साहित्य का इतिहास (पूर्व पीठिका) मथुरा, प्रस्तावना पृष्ट ८

३५ श्रीभद्भागवत ५-४-३

३६ वही एवं अन्य

३७ तत् तत् पुराण

३८ तत्त्वाथ सूत्र ३-११-१४

३९ वही ३-२०

४० वही ३-२१-२२

४१ जम्बूदीवपण्णत्ती २–३२ तथा तिलोयण्णत्ती ४–१०७

४२ तिलोय पण्णत्ती ४-२६६-६८

१३०, बडा बाजार खतौली—२५१**२**०१ (उ०प्र)



### गंभीरतासे पढें

**छे. डो. आर. डी. त्रिपाठी–दिल्ही** 

हम अपने शालेय पाट्य — ग्रन्थों के द्वारा प्राप्त सीमित ज्ञान के आधार पर पृथ्वी का आकार गोल मानते हैं। इस ज्ञान की वृद्धि में पाट्य — पुस्तकों के क्रमिक ज्ञान से पृष्ट हमारे भूगोल के अध्यापक भी वैसा ही अपना सहयोग प्रदान करते हैं। इस प्रकार 'द्विर्वद्धं सुबद्धं भवति' वाली उक्ति इस मान्यता पर दृढ़ बने रहने में प्रेरक हो जाती है।

यदि हम कहीं किसी धार्मिक-प्रनथ अथवा आस्तिक विद्वान के मुख से 'पृथ्वी का आकार गोल नहीं है,' यह सुनते हैं । तो कहते हैं – 'यह भूगोल क्या जाने ?' और यदि वह हठ पूर्वक शास्त्र का उद्धरण दे बैठा तो कहें गे—'शास्त्रों में तो सब कपोल—कल्पना अथवा दन्त कथाओं का ही संप्रह है, जैसे रावण के दस शिर, कार्तवीर्यार्जून के एक हजार हाथ' आदि।

यदि इससे भी वह नहीं माना तो हमारा उत्तर होगा "आज जैसे वैज्ञानिक अन्वेषणा के साधन उपलब्ध है, उनमें से क्या एक भी उस समय उनके पास उपलब्ध था ?" आखिर में कंटालकर नास्तिक या धर्म-विमुख कहकर वह पंडित पिण्ड छुडा लेगा।

#### धारणा और वास्तविकता:-

ज्ञान की परिसीमा पर्याप्त विस्तृत है। विभिन्न मनीषियों द्वारा विभिन्न—माध्यमों से जिसका अन्वेषण किया गया हो, उसे केवल कितिपय धारणाओं से धूमिल नहीं किया जा सकता है।

धारणा केवल मन की भूमिका पर अधि-कार जमाती है, जब कि वास्तविकता सत्य के समीप लें जाकर उसकी परतों को एक-एक करके उघाडती है और हृदय पर ऐसा सुदृढ़ प्रभाव स्थापित कर देती है कि-पृक्षों को उखाड फेंकने वाले वायु का वेग उन्नत शिलोच्चयी पर्वत के समक्ष मूर्छित मात्र रह जाता है।

धारणा अथवा मान्यता की भूलिमिति कल्पना और लौकिक प्रयास की परिणति से निर्मित होती है, जब कि वास्त-बिकता के लिये आत्मप्रत्यय और अलौकिक उपादानों का सबल सहयोग होता है।

इस दृष्टि से पृथ्वी के आक्रार-चिन्तन में दो धाराएँ प्रवहमान है, एक धारणामूलक और दूसरी वास्तविकतामूलक । उपर्युक्त दो धाराओं में किसे वास्तविक कहा जाय ? किसे धारणा रुप ? यह एक प्रश्न है ।

प्रत्यक्ष के किये प्रमाग की क्या आव-इयकता है ?:—

यहां भी लोग कह देते है कि 'जो प्रत्यक्ष-प्रमाणित है, वही वास्तविक है, और जिसके लिए वैसा साध्य नहीं वह है धारणा रूप। किन्तु इसमें भी यह आपत्ति आ सकती है और वह यह कि आप जिसे प्रत्यक्ष कहते है, वह भी अप्रत्यक्ष ही है, वहां भी धारणा ने अपना प्रभाव मस्तिष्क पर जमा रखा है, जिससे धारणा के अनुरुप संयोजना की जाती है।

मानव-बुद्धि की सीमाएं काफी पर्याप्त होने पर भी भौतिकवाद के उन्माद में कभी कभी मानव अपने आपको प्रकृति के सनातन सत्यों का मार्मिक ज्ञाता बनने का दावा करता है।

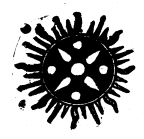
वर्तमान युग में विज्ञानवाद की चकाचौंध में समझदारी-विचारशीलता पर कुछ आवरण सा आ जाने से मानव की धूमिल धारणाएं पनप कर मानव के प्राकृतिक-विकास को अवरोध पहुंचा रही है।

अतः विज्ञाम के अनेक क्षेत्रों में से भूगोल के क्षेत्र पर कुछ मार्मिक-प्रकाश प्राप्त करनेका प्रयास करना जरुरी है.

आशा है कि तटस्थ विद्वान, विचारक योग्य विचार करेंगे।

खास बात: - "पुराणिमत्येव न साधु सर्व" यह काळीदास की उक्ति को सामने रख करके ही यह प्रयास करना जरुरी. है।





## The Soul (Atman) In Samkara-Vedanta

By

prof. K. N. Iyer PATAN (N. G.)

#### Introductory

There is a mystery in all of us by which we hear, see, move, taste, feel, think, etc. What is this mystery? As the KENA Upanishad, I, 1 puts it 'By whom willed and directed does the mind light on its objects? By whom directed does PRANA (life), the first, move? By whose will do we utter words? What intelligence directs the eye and the ear?'. This mystery is called the 'soul' (ATMAN) in Samkara – Vedanta, a subject to which we shall turn later after a few necessary words on Nature and God.

#### on Nature and God

Many even educated men and women may be heard to explode the above stupendous mystery in us all in a jiffy with the magic word 'Nature' (a word which ancient Greek philosophy has bequeathed to us for which we should be profoundly thankful to it), but, then, the

philosophic questions here to be irrefutably answered are:

- (1) 'Why should what we call a dead person not hear, see, move, etc. when death is no less 'Nature' than life?';
- (2) 'Why should 'Nature' behave, or seem to behave, exactly as she does and not otherwise?'

To explain question 2 above briefly. Why should, for instance, 'the anomalous expansion of water' set in only at four degrees Centigrade and not at, say, five or three? why should KCN (potassium cyanide) dissolve the souls of men and women (unless it be, perhaps, that it disgold which dissolves the solves of men and women) souls not, for example, KOH (potassium hydroxide) or Nacl (sodium chloride, 'common salt')? why should the laws of light, electricity, liquids, motion, magnetism, etc., be exactly

what they are and not other? Why should the formula for the force of attraction between two bodies be the Newtonian  $F = \frac{m1m2}{r2}$  and not, say,  $\frac{m1m2}{r3}$ 

Why should the 'specific gravity' of kerosene, for example, be only .8 and not, let us say, .7 or .9. Instances might be multiplied almost endlessly not only from the exact sciences but also from thremmatology, psychology, palaeontology, from any walk of life. In short, as has already been said, why should Nature behave, or seem to behave, precisely as she does and not in some other way? Why should she obey only one particular set of scientific mathematical laws to the exclusion of the infinitude of other such sets? The matter, the mystery in us all by which we see, hear, feel etc. is not half so easy to answer unopposably as the ready omniscience of the uninformed might think, seeking shelter behind the magic word 'Nature' easy for us all to utter.

The objection here that the "specific gravity" of kerosene is only .8 and not .7 or .9, that the laws of light, liquids, etc. are what they are and not other, and so on, in short, that Nature (or the universe) obeys only one particular set of scientific and mathematical laws, is itself

'Nature': we need not go behind her for its cause' cannot hold; for it is begging the question. It will resemble one's offering for a tough equation in x the grand solution x = x.

Samkara will therefore perceive, after refuting the Samkhya philosophy whose PRAKRTI is roughtly equal to our 'Nature', a stupendous, immeasurable intelligence behind 'Nature', sometimes called 'The Cosmic Mind' in philosophy, which it calls 'God' (Isvar) who imposes on the universe one particular set of scientific and mathematical laws, eliminating others whose number is infinite and vigilantly sees to it that they are rigorously observed by the universe, or 'Nature' if one will. But for His, this climination and vigilant supervision matter and mind should behave differently at different times. The sky should now appear blue, now red, now yellow, and so liquids should now keep a level surface, now an uneven one, now a corrugated one, and so following; sugar, should now taste sweet, now sour, now astringent, and so forth,..... There should thus be chaos and not cosmos in the universe. In other words, 'God' (Isvara) is, philosophically a 'Limit' in the universe, a, principle of Limit behind the universe,' If one will prefer to have it

that way, separating the innumerable worlds of Possibility from the observed one of Actuality. As Samkara puts it 'The Lord' is a bank. a limitary support, that these worlds (the worlds of Possibility and that of Actuality) may not be confounded...... Just as a dam stems the spreading of water so that the boundaries of the (contiguous) fields are not confounded, so that self (God) acts as a limitary dam in order that these outer and inner worlds (the worlds of possibility and that of Actuality) may not be confounded.1. To put it in a much simpler language, 'Take away God from the universe, and Chaos, Disorder, comes to reign with possibility (i. e. the possibility of innumerable ever-changing, disorderly universes) as its prime Minister'. On a rational further move God might be seen to emerge as the Giver to the universe of its science and mathethe Ground of matics and thus reason, a corollary to which is that

1 'Samkara's Commentary on the Vedanta Sutras. I, iii, 16. (Italics ours.) of, also id., III, ii, 32; id., I, i, 20, and especially 'Samkara's commentary on the chandogya Upanishad; VIII, iv, 1 which makes to matter much clearer but which is too long to be reproduced in an article of this length.

what is conformable to science and mathematics which are at work everywhere in the universe including what is called 'empty space' is conformable to reason and what is opposed to them is opposed to reason...a matter of vital importance for rational philosophers to note. On such a further tough Advaitic move involving metaphysics which it will take too long to deal with here. He might be seen to come off as being '(fundamentally) one' with Truth, the substratum of the universe called in 'Brahman' as Samkara Samkara holds Him to be in his commentary on "Vedanta Sutra," III. iii. 39.

# The Samkara-Vedantic Solution, of the mystery; the 'soul' in Samkara-Vedanta

The Samkara-Vedantic solution of the great problem mooted above by the KENA Upanishad is there is an immaterial 'soul' (AT-MAN) in men and women by which they see, hear, feel, etc. and not merely by the sense organs as is generally thought because if that were so we should not see objects in our dreams when our eyes are closed. Samkara-Vedanta will go on to add that this soul or ATMAN is the same as God, strictly speaking Truth (NIRGUNA BRAHMAN) with which God is, according to Samkara, (funda-

mentally) one. Aham BrahmoSmi 1 (I am God), Tat Tvam Asi2 (That thou art). The outer Mystery that governs the universe is the same as the inner mystery in men and women which governs them and renders their seeing, hearing, feeling, thinking, reasoning, etc. possible. This is perhaps the boldest, most startling utterance of 'Samkara-Vedanta which, nevertheless, is not easy to challenge. Thus, to give but a single instance, no less than Max Muller (to whom Samkara-Vedanta was the highest and truest philosophy) says in his Three Lectures on The Vedanta Philosophy (1894, p. 91) 'The soul is God, sounds startling even to us, but, if it is not God, what can it be?'.

It may be of interest to note here incidentally that the Samkara-Vedantic tenet 'The soul is God' will not only embrace with warmth the Biblical 'No man hath seen God at any time' (John, I) but clearly explain it epistemologically. No man can ever see God because the seer in him, his

soul, is itself God. The perceiving subject can never come to stand out there, epistemologically, as the perceived object. So no man can ever come to see God as someone or something standing outside him. As the Brudaranyaka Upanishad puts it, 'You cannot see the seer of the seeing, the hearer of the hearing' (III, iv, 2).

Secondly, we all see things alike (when our senses do not function abnormally through drink, madness, and the like) because the calm perceiver in us all is the same God who has created these things. Thus we all see a tree, for instance, as a tree in our normal state. One doesn't see it as a tall giant with shivering locks brandishing a mace, another as a beautiful maiden with curly hair, an oval face, and large dark eyes, another as a lion couchant, and so on.

# Arguments against the soul and Samkara's meeting them.

Many are the scientific, semi-scientific, and unscientific and unmathematical arguments against a 'soul' in a man or woman doubting it, denying it, scoffing at it, holding it to be merely an 'epiphenomenon', questioning its habitation in the body, and so on; the advances of modern surgery alone will provide us with some powerful arguments to deny the soul with and

<sup>1 &</sup>quot;Brhdaranyaka Upanishad," I, iv, 10 quoted approvingly in 'Samkara's commentary on the Vedanta Sutras, I, i. 4.

<sup>2</sup> Of. "chandogya Upanishad," Vi, viii 7 and 'Samkara's commentary on it, 'Samkara's commentary on the Vedanta Sutras, I, i, 6, passim.

dismiss it to the limbo of discredited superstitions. We cannot stop to consider them all, even mention them all, in an article of this length. We can only cast a very quick glance, or rather side-glance, at the matter as below:

- (1) Says Bertrand Russell, perhaps the most royal intellect of our century, on scientific and mathematical grounds 'only on the firm foundation of unyielding despair can the soul's habitation henceforth be safely built.1
- (2) Voltaire, a no mean intellect, says 'Four thousand volumes of metaphysics cannot teach us what the soul is'-2 that is, the existence of the soul and what it is are highly questionable.
- (3) The Ranters, who may be described as the left wing of the famous 'Seeker Movement' in England took more or less the same
- 1 Bertrand Russell quoted in J. W. N. Sullivan's 'Limitations of science' (PELICAN, 1933. p. 182).
- 2 Voltaire's dictionary article on the soul.
- 3 The Carol of the Ranters quoted in Rufus Jones's 'Studies in Mystrical Religion'.
- 4 Cp. 'The Vedanta is more sceptical or critical than even Kant's Critical philosophy' (Max Muller in his 'Six Systems', p. 172).

stand as Voltaire's with respect to the soul. They sang

'They prate of God!.....

Let them but tell us what a soul is, then
We shall believe in these mad,
brainsick men.3

Catholic Samkara-Vedanta, which is therefore not without a skeptic phase to it,4 will agree with all these and much more that might be said on the soul in the like or even a worse vein, also because it is perfectly aware that man with his limited senses, of limited powers, again, is by nature a doubting animal...to whose doubts about the soul, its imortality, God etc., as Samkara says somewhere in his works, there can be no end. When the great Upanishadic (Samkara-Vedantic) scholar Naciketas questions Yama, the god of death. in the Katha Upanishad about death and the beyond, about the soul, whether it is or not, whether it is immortal, Yama replies, 'Please do not press me for the answer to the problem of the soul. Here even the gods of yore had doubts. Indeed, it is not easy to know. Ask for some other thing, however great, as my third boon promised to you, and I will it'.1 Thus Samkara-Vedanta will agree that there are doubts about and arguments against the soul by

1 Cf. "Katha Upanishad," I, 9-25 and Samkara's commentary on them.

the very gods with many more senses, much greater knowledge, far greater intellectual, argumentative, other powers, than man. It will point out, however, that, say what you will on the subject of the soul in worst strain that you can command, the soul cannot be denied successfully, which is all that need count for purposes of genuine philosophy dealing with the soul. The short, baculine argument of Samkara against the defial of the soul is 'It is even the soul of the person who denies it'.2 That is to say, every denial implies, in fact needs for it, intelligent denier; the true denier in the man or woman who denies the soul is itself his or her soul. will Samkara with a single argument bury deep the whole world of light and laboured arguments against the soul so that none of them can ever rise again. If even this argument of Samkara's, alongwith others in him in favour of the soul, its immortality, its oneness with Truth, etc., doesn't resolve one of one's doubt about the soul, whether it is or not, whether death destroys it or not, the quickest and surest way to be enlightened on the head is, as the Katha Upanishad puts it naively, to go to Yama, the god of death, who being Death necessarily knows of the matter aright, to question him on the heads, that is, kill oneself.

As for the seat of the soul in the body, Samkara will generally locate it in the heart although he will admit that it is all-pervasive and is thus in a senese everywhere in the body-like a point PON, say, a circle which, by virtue of the fact that satisfi**e**s the equation to the circle x2+y2=c2 may be said to be everywhere on it. Samkara will thus concede in a measure to the Jaina philosophy that the soul is of the same size as the body it inhabits. It may be worth noting here that although Samkara-Vedanta may seem to be a bloodlessly intellectual system all head and no heart (as. Swami Vivekananda for one saw it nearly to be), it is not indifferent to the emotional needs of men and women, whence its locating the soul in the heart (which is generally acknowledged to be the seat of feelings and emotions) and not the wonderful head or the mysteryridden 'pineal gland' where Descartes located it.

#### A question and its answer; the JIVA and the MANAS.

It might be asked here 'If man is God (i. e., the perceiving soul in man is God), how is it that he sometimes feels miserable, sometimes depressed, sometimes angry, and the

<sup>2</sup> Samkara's commentary on the VEDANTA-SUTRAS, I, i, 4.

like ! Is not God (Brahman) above all misery, sorrow, depression, anger, fear, shame, etc. as He is held to be in Samkara-Vedanta?'. Samkara-Vedanta will bring in here the JIVA, 'the empiric soul' of the individual. The JIVA, 'the empiric soul', is the 'atman' (the metaphysical soul which is one with God, Brahman) plus the MANAS (mind) of the individual. Samkara-Vedanta will give conclusive proofs of the existence in men and women of such an entity as the MANAS. We cannot enter into this subject in an article of this length dealing with the Samkara-Vedantic 'soul.' We can only say the 'Samkara-Vedantic MANAS roughly the equivalent of 'the brain' in a living person of physiology which none whose brain is in order will doubt or deny. Now, the MANAS, which according to Samkara-Vedanta is matter, subtle matter,1 is always mobile except in the deep, dreamless sleep of the individual to whom it belongs. It assumes various (metaphysical) shapes according to its perceptions of object and presents them to the soul ('atman') statrioned in the heart which then comes to perceive the objects, it is thus that perception is rendered

possible, not merely through the sense organs as is generally thought. These shapes of the MANAS called its VRTTIs (modalities) in -Samkara-Vedanta. In fact, even all the so-called internal states such as joy, misery, depression, sense of shame, happiness, anger are but the VRTTIs of the MANAS which the 'atman' stationed in the heart perceives the ever-unaffected 'witness' of modalities. What is more, man-no less than woman-identifies his 'atman' with the JIVA (which is the 'atman' plus the VRTTI, modality, of the MANAS) because of his AVIDYA (primeval Nescience, Ignorance of Truth), and feels joyous, happy, miserable, angry, etc. according to the VRTTIs (modalities) of his MANAS (mind). If the MANAS takes, say, a triangular shape, the individual whom it belongs feels, let us say, unhappy; if it takes a circular shape, he or she feels happy; if it takes a skew-quadrilateral shape, he or she feels cross, and so on. All the while the soul ('atman') in him or her is the ever-unaffected 'witness' (pure consciousness) of the various states or modalities of his or her MANAS. In other words, it is the IIVA the individual, his or her 'atman' plus his or her MANAS, that feels happy, miserable, angry, etc. The 'atman' is never miserable, angry,

<sup>1</sup> Cf. CHANDOGYA Upanishad, VI, vi-vii and Samkara's commentary on them,

depressed, etc. It simply is-like NIR-GUNA BRAHMAN with which it is one. To put it all in an extremely simple, although perhaps a little crude, way, misery, sorrow, anger, etc. are 'states of mind', not states of the soul within. It is thus that Samkara-Vedanta will explain man feels angry, miserable, pained at heart, etc. although he is in reality God who is lifted above all sorrow, anger, sense of shame, etc. Man is thus God playing the fool. not be out of place to observe here that the highest power of the soulknower or Truth-knower (BRAHMA-JNANI) is not the ability to amass wealth, get the whole world of nibile women, perform miracles, etc. but the ability to command the MANAS in him to assume only certain modalities of his choice, especially the one which it assumes on man's perception of Truth (Brahman) which is sometimes called 'ineffable bliss'.

It may be worth while nothing here that there are thus according to Samkara-Vedanta two souls as it were in a man 'and', we hasten to add, 'a woman'-, the JIVA and the 'atman', a philosophy to which advaned modern psychology will lend a mea sure of support. As J. W. N. Sillivan says, it has been suggested by advanced modern psychology that 'in all of us there is another personality,

aware of our unconscious as well as of our conscious processes, but that this second personality never, in normal states, emerges and takes control of the body' ('Limitations of science', PELICAN, 1933, p. 154).

#### Transmigration.

The subject of the JIVA dealt with above takes us to the Advaitic philosophy of metempsychosis. It may outright be observed here that it is only the JIVA, 'the empiric soul', of the individual that transmigrates on his or her death, not his or her 'atman' which is one with Truth (Brahman). The JIVA will seem to resemble a number. As number two. for instance, can fly in a flash from 'two frogs' to 'two foxes' and attach itself to the latter as easily at it did to the former, so does the JIVA of a being fly from it on its death and attach itself to another being that is born in the universe. The nature of one's rebirth depends on one's knowledge acquired. The greater one's knowledge, the higher one's rebirth in the tionately, is universe. As Samkara says in his commentary on the chandogya Upanishad, VI, ix, 5, 'Births are in accordance with knowledge.' Man can thus ascend to godhead, even Godhead, through knowledge-or fall to the state of even inanimate matter through ignorance or indifferenceto

knowledge since 'Transmigration ensues from the highest state (of Prajapati, the Creative Deity) downwards to the lowest state of inani, mate matter' (Samkara's commentary on the Brhdaranyaka Upanishad, introduction). Samkara will elsewhere add in his works that rebirth depends also on one's works (actions-Karmas). Transmigration in Samkara-Vedanta will thus seem to be a 'function' to use a rich mathematical term of knowledge and actions, F (k, a) where k is knowledge and actions. The exact law of rebirth or transmigration is known only to the supreme Mathematician behind the universe governing it. Man, unenlightened man, cannot know it. As Shakespeare has it in a tense context, 'They say the owl was a baker's daughter. Lord, we know what we are, but know not what we may be The most consoling (after death) part of the transmigration philosophy of Samkara, at any rate to those on the knowledge-way (InanaMarga) to Truth, is that knowledge once acquired is never lost. Once one has mastered. say, the first forty-six theorems of Euclid, one need not do them again with effort as a reborn human being how many births soever as a fox, a lion, an ant, etc.

might intervene owing to one's wrong actions. They will all be easily, very easily understandable with practically no effort, one can dash through them as through a few pages of a delightful romance. It is the forty-seventh theorem that will begin to offer resistance.

A few words more as below on the transmigration philosophy of Samkara which is a corollary to his Karmic philosophy, 'a categorical imperative' to use a well-known phrase of Kant's, are imperative. Samkara's philosophic stand is that there can be no injustice at all in the universe that is not righted in it now or at some other time by Himwho is a strict Mathematician, not a Historian, Geographer, Engineer, Biologist, psychologist, etc. as Jeans in modern times will have us note.2 You cannot wrong-a man or woman. nay, even a fly or a boulder, and escape payment for it here or hereafter in the universe which is gover-

<sup>1</sup> HAMLET, IV, v, 41-43. (Globe edition.)

<sup>2</sup> Cp. 'We have already considered with disfavour the possibility of the universe having been planned by a biologist or an engineer, from the intrinsic evidence of his creation the Great Architect of the univers begins to appear as pure mathematician'—'The Mysterious Universe' (1930), p. 134,

ned by a strict mathematician. (The question of what is 'right' and what is 'wrong' will crop up here, indeed but we cannot enter in an article of this length into a discussion of this vast, oceanic theme.) You cannot sin but you have to pay for it in this or in some other birth of yours on earth or elsewhere in the universe which is bubbling with life in innumerable forms and consciousness. In other words, death is not the end of things although it may seem to be so, that good and bad, right and wrong, great and small, meet massed in death. Transmigration, rebirth, secures perfect, mathematical, justice for all, even the so-called inanimate objects that are not really 'inanimate' but Brahman (consciousness) Samkara will have us note. It is to be noted here that what may seem to us to be 'perfect justice' is not so on close and critical analysis. Thus, the Biblical 'a tooth for a tooth' will seem to be perfect justice but is not, for the one tooth may be old and useless and the other young and useful. To give another instance. When the fat Doctor Johnson violently kicked at an innocent boulder that had in no way harmed him, saving, to Boswell if we remember, 'I refute him (Berkely) thus', the boulder pomptly returned the kick to him in accordance with the Newtonian third law of motion 'Action

contrariam semper at aequalem esse reactionem' (for every action there is a reaction which is equal to it in magnitude and opposite in direction). This may seem to us to be perfect justice, indeed. It was not, for there was what is called in physics 'frictional loss' in the kick of the boulder to Dr. Johnson, and the poor boulder had therefore only a kind of justice but not 'perfect justice'. This 'loss' sustained by the boulder can be righted cent per cent only if Dr. Johnson and the boulder change places on earth, that is to say, only if Dr. Johnson is reborn on earth at some near or far off time as a boulder and the boulder as Dr. Johnson who kicks at the boulder a violently as Dr. Johnson did. 'Thou shalt suffer as much and for as long as thou hast made another suffer undeservedly, thou shalt be as happy and for as long as thou hast deservedly made another happy', this may be said to be the spirit of Samkara's transmigration philosophy which is a necessary corollary to his famous Karmic philosophy, and this austere philosophy applies to the gods, men, women, frogs, mice, spirits, devils, stones.....

## A brief justification of God as a mathematician.

A brief justification of God asbeing primarily a mathematician to

which reference has been made above is as follows. God (Isvara) is Giver to the universe of its laws of science as we have already seen. Now, the exact sciences in their higher walks are all mathematics, its symbols, equations, formulae etc. as Eingstin, prof. A. N. Whitehead, sir James Jeans, and others will point out. Thus the laws of science embedded in the universe, or in Nature if one will, and governing it are expressible only in mathematical language. As Sir James Jeans says, 'We have (in Nature) a perfect specification of the pattern of events written, as it necessarily must be, in the language of mathematics, but this does not admit of interpreation in mechanical terms, or indeed in any terms other than those of mathematics' ('physics and philosophy', 1942, p. 121-22). God is thus primarily a mathematician, supreme of course.

# On the immortality of the soul.

An independent (i. e., non scriptural) scientific argument in favour of the soul's immortality is the follo-

wing. According to science a fundamental property of matter is its indestructibility. How then can that in men and women, the soul ('atman'), which perceives this be itself destructible since the perceiver is greater than the perceived? As Shelley puts it poetically.

'Naught we know, dies. shall that alone which knows Be as a sword consumed before the sheath By sighless lightning? (Adonais, Stanza xx, lines 6–8).

#### Conclusion.

The conclusion of Samkara-Vedanta about the soul in fact the very substance of Samkara Vedanta, is:

'Slokardhena pravaksyami yaduktam grantha kotibih Brahmasatyam Jaganmithya Jivobrahmaiva naparah.

Patan 2. (North Gujarat) Monday, 17/10/1983

(K. N. Iyer)

1 'I express in half a verse what has been said in crores of treatises: Brahman is (true), the perceived universe is false, the individual soul is none other than Brahman.'



# Zetetic Astronomy The Earth Not A Globe

### 

[ આ વિષયનું આજથી ૧૨૫ વર્ષ પહેલાનું, લખાએલ છપાએલ આ એક જ પુસ્તક છે. ] વર્ત`માન દુનિયાની માેટી માેટી લાયખ્રેરીએા અને જૂના પુસ્તકાલયામાં તપાસ્યાં પણ આની એક પણ નકલ ૧૮ વર્ષ સુધી ઘણી મહેનત કરવા છતાં મળવા નહીં **પામેલ**,

પૂ. આત્મારામજી મ. શ્રી એ પણ **તત્ત્વનિર્ણય પ્રાસાદ** હિંદી ગ્રંથમાં (પા. ૩૨૭ ઉપર) આ શ્રંથના ઉદલેખ કરેલ.

પૂ. આત્મારામજ મ. શ્રી તે પાશ્વાસ વિદ્વાના સાથે સંપર્ક સારા હોઇ પૂજ્યશ્રીની આ તેાંધતે વજીદવાળી માની મારી નાની વય (વિ. સં. ૧૯૯૮ માં આ ગ્રંથ વાંચ્યા ત્યારથી) ૧૭ વર્ષની વયથી આ પ્રાચીન સાહિત્યતે મેળવવા ખૂબ પ્રયત્ના કર્યા અને સં. ૨૦૦૬ થી તાં શાસ્ત્રીય ખેગાળ- ભૂગાળના સિહ્હાંતા સવ<sup>જ</sup>ત્તકથિત હાઇ કદી અસત્ય હોય જ નહીં, એ દઢ શ્રહ્ધાના આધારે ગૈત્તાનિક રીતે આ વિષયનું તટસ્થ સંશોધન શરૂ થયું અને આ અંગે પરદેશમાં ઘણા પત્રવ્યવહાર થયા. જમ્મન-ઇંગ્લેન્ડ-અમેરિકા-ચીન-જાપાન આદિ દેશાનાં જૂનાં ગ્રંથાલયા-લાયખ્રેરીઓ-અકસેલરા સાથે ખૂબ પત્રવ્યવહાર કર્યા. પ્રસ્તા પત્રા પ્રસ્તા કર્યા.

છેવડે ભારત–હિન્દુસ્તાનની ભૂમિ આય<sup>ર</sup>સ સ્કારાની ખાણ, રત્નપ્રસૂ અને રત્નગર્ભા–આદિ વિશેષણાથી શાભતી હોવાના સળલ પુરાવા એ મળ્યો કે—

પરદેશમાં છપાએલ ૧૦૦ વર્ષ પૂર્વના આ શ્રંથ અહારના વિદેશામાં ઘણા પ્રયત્ના છતાં ન મહ્યો તે છેવટે ભારતના–ઉત્તર–ગુજરાત વિભાગના–મહેસાણા જિલ્લાના– ચાણસ્મા ગામે (જ્યાં ૬ લાખ વર્ષ પ્રાચીન વેલુરેતીના શ્રી ભટેવા પાર્શનાથ પ્રભુ અહ્યપદ્માસન મુકામે ભિરાજમાન છે)

વિં. સં. ૨૦૧૪ ના ચામાસામાં ૧૦ વર્ષ પછી શ્રી ભટેવા પાર્ધ પ્રભુના દેરાસરની ૧૫૦ મી સાલગીરા પ્રસંગે સ્મારક્ષ્યુંથ પ્રકાશિત કરવાની શ્રી સંઘની યાજનાને સાકાર રૂપ આપવા માટે પ્રાચીન જ્ઞાનભંડારને વ્યવસ્થિત કરતાં એક બાજુ ખૂણામાં એક જૂની પેટીની અંદર ઊંડા પેટાળમાંથી ફુલસ્ક્રેપ પાનાનું, અત્યંત જૂની ફાઇલમાં જરા–જૂની દોરીથી બાંધેલ બંડલ મળી આવ્યું.

"જૂનું તે સાનું" એ કહેવતના આધાર મેં સાચવીને ખાલ્યું. પ્રથમ પાનું વાંચતા મારું હૈયું ગજગજ ઉછળી રહ્યું. ક્રેમકે જે અંગ્રેજી પુસ્તક Earth Not A Globe ની તપાસ

વરસાથી હું કરતા હતા એજ પ્ર'થની અક્ષરશઃ ભવ્ય સુંદર મરાડદાર ત્રીજ ચાંથી એખીસીડીમાં લખેલ અને ચિત્રા સાથેની ભવ્ય પ્રેસ કોપી–નકલ જોઈ ખૂબ ખૂબ આનંદ થયા.

પછી તો એને જતન કરી જીવની જેમ સાચવી રાખી તેના ઉપરથી બીજી નકલ કરાવી પણ બરાબર ન થવાથી મૂળ પ્રતને બરાબર જાળવી રાખી અવસરે ઝેરાક્ષ નકલ કરાવરાવી.

એના ઉપરથી અંગ્રેજીના સમર્થ વિદ્વાન પ્રેષ. શ્રી કે. નટરાજન્ આયર. પાટ્ણ (ઉ. ગુ.) ના ધમ પત્ની શ્રી ઉમાખહેન (પ્રેષ્ટ્રેસર–વડનગર કોલેજ.) દ્વારા અમારા સંપાદક મંડળમાંના, જા. પી. છ. પટેલે ખૂબ પ્રયત્ન કરી આ ગ્રંથ સ્થાયી રહે તેવી રીતે શુદ્ધ અંગ્રેજીમાં આખા ગ્રંથ લખાવી આપ્યા તેના આધારે આ અંગ્રેજી લખાણ રજૂ કર્યું છે. આના શુદ્ધ ગુજરાતી અનુવાદ પણ પ્રેષ. ઉમાખહેન અને ડા. પી. છ. પટેલ કરી રહ્યા છે જે અવસરે પ્રકાશિત કરવા વિચારણા છે.

આ કાર્ય`માં ઘણાં નામી–અનામી પુષ્યાત્માઓના પવિત્ર સહયાગ મળ્યો છે. તે બધાની આ તકે ઢાર્દિક અનુમાદના કરીએ છાએ.

— પ્રકાશક

### વિજ્ઞાનની વિકૃત અસરના પડછાયા

આજે યંત્રવાદના રવાડે ચહેલ માનવીના જીવનનાં દરેક પાસાં યંત્રવત્ ગતિ-શીલતાના વધારા અનુભવે છે. પણ સાથે જ જાડતા અને મંડલાકારે નિમવાની ક્રિયા–લક્ષ્યહીનતા વધતી જાય છે.

જીવનમાં દરેક પાસાંની સઘળી પદ્ધતિ કેન્દ્રમાં સમજણ કે વિશિષ્ટ આદશ રાખવાથી સહેલાઇથી અપનાવાય છે.

તથાકથિત સ્વરાજ્ય (!) ભારતને મળ્યાને એ દાયકા વીતી જવા છતાં વ્યવહારિક જીવનના એક પણ ક્ષેત્રે ખરેખર કાળૂ મેળવાયા નથી.

તેમાં પણ શિક્ષણ ક્ષેત્ર તો વિચાર કરતાં ખૂબ દયામણી કક્ષાએ દેખાય છે. આમને આમ જ ખરેખર જો તંત્ર ચાલશે તો જગતના અન્ય દેશાના ગુરુ તરીકે બિરદાવાતા, વિશિષ્ટ સંસ્કૃતિ સંપન્ન ભારત દેશ ખરેખર ખૂબ જ શાચનીય દશામાં ધકેલાઈ જશે.

આ લાવીના એ ધાહુને દીર્ઘ દેષ્ટિથી પારખી અત્યારે જ ચાંપતા ઉપાયા અજમાવવા ઘટે.



# Zetetic Astronomy

Earth not a Globe



# Zetetic Astronomy

Earth not a Globe

an

Experimental Inquiry
into the
Figure of the Earth
Proving it a Plane
without orbital or axial motion
and the only

Known material world;
Its true position in the Universe,
Comparatively recent formation,
present Chemical Condition

and

Approaching Destruction by fire etc, etc, etc. By "Parallax"

Author of "Patriarchal longevity"

and

Other works, founder of the

### Modern Zetetic Philosophy

The illustrations by George Davey, F. Z. S.

Second Edition Revised and Enlarged London

John B Day, 3 Savoy Street Strand, 1873 all Rights Reserved.

### Introduction

"parallax" the author of "Patriarchal Longevity" is the founder of the Modern Zetetic philosophy. He has published a book named 'Zetetic Astronomy-Earth not a globe' in 1873 in London. In this book he logically proves that the Earth is not round but a plane. He further proves by a number of experiments that the earth has not got either the orbital or axial motion. In this connection he has also discussed the problems of the solar and lunar eclipses, the cause of tides etc. In the days of Newton one needs courage of Conviction to establish a theory exactly opposite to the modern Astronomical theory.

The editors thank the author and the publisher, John B. Day, 3. Savoy street strand, London for their Cooperation.

# Preface To the Second Edition

To the various critics who reviewed unfavourably the first edition of this work, and to those also who wrote and published replies to it, my thanks are due and now respectfully tendered. They pointed out several matters which, on proper examination, were not, as evidence, entirely satisfactory, and as my object is to discover and to hold to that only which is true beyond doubt, I have omitted them in the present edition. The true business of a critic is to compare what he reads with known and provable data, to treat impartially the evidence he observes, and point out logical deficiencies and inconsistencies with first principles, but never to obtrude his own opinions. He should in fact, at all times take the place of Astrea, the Goddess of justice and firmly hold the scales in which the evidence is fairly weighed.

I advise all my readers who have become zetetic not to be content with anything less than this, and also not to look with disfavour upon the objections of their opponents. Should such objections be well or even plausibly founded, they will only tend

to free us from error, and to purify and exalt our zetetic philosophy. In a word, let us make friends, or at least, friendly and useful instruments of our enemies, and if we cannot convert them to the better cause, let us carefully examine their objections, fairly meet them if possible, and always make use of them as beacons for our future guidance. In all directions there is so much truth in our favour that we can well affort to be dainty in our selection and magnanimous, charitable, and condescending towards those who simply believe, but cannot prove that we are wrong. We need not seize upon very crude and ill-developed result which offers, or only seems to offer, the slightest chance of becoming evidence in our favour, as every theorist is obliged to do if he would have his theory clothed and fit to be seen. We can afford to patiently wait, carefully weigh, and well consider every point advanced, in the full assurance that simple truth, and not the mere opinions of men, is destined, sooner or later, to have ascendancy.

"In Veritate Victoria"

"Parallax"

London September 24, 1872

### Zetetic Astronomy

Chapter-I
Zetetic and Theoretic
Defined and Compared

The term Zetetic is derived from the greek verb Zeteo; which means to search, or examine to proceed only by inquiry to take nothing for granted, but to trace phenomena to their immediate and demonstrable causes. It is hereby used in contradistinction from the word "theoretic" the meaning of which is speculative imaginary not tangible, scheming but not proving.

None can doubt that by making special experiments, and collecting manifest and undeniable facts, arranging in logical order, and observing what is naturally and fairly deducible there from, the result must be more consistent and satisfactory than contrary method of framing a theory or system assuming the existence and operation of causes of which there is no direct and practical evidence, and which is only claimed to be

"admitted for the sake of argument" and for the purpose of giving apparent and plausible, but not a necessarily truthful explanation of phenomena. All theories are of this character, supposing instead of inquiring, imagining systems instead of learning from observation and experience the true constitution of things. Speculative men, by the force of genius may invent systems that will perhaps greatly admired for a time, these, however are phantoms which the force of truth will sooner or later dispel; and while we are pleased with the deceit, true philosophy with all the arts and improvements that depend upon it, suffers. The real state of things escapes our observation; or if it presents itself to us, we are apt either to reject it wholly fiction, or, by new efforts of a vain ingenuity to interweave it

with our own conceits and labour to make it tally with our favourite schemes. Thus by blending together parts so ill-suited the whole comes forth an absurd composition of truth and error. These have not done near so much harm as that pride and ambition which has led philosophers to think it beneath them to offer anything less to the world than a complete and finished system of Nature; and in order to obtain this at once, to take the liberty of inventing certain principles and hypothesis from which they pretend to explain all her mysteries. Theories are things of uncertain mode. They depend in a great measure, upon the humour and caprice of the age, which is sometimes in love with one and sometimes with another.

The system of Copernicus was admitted by its author to be merely an assumption, temporary and incapable of demonstration. The following are his words:

'It is not necessary that hypotheses should be true, or even probable. It is sufficient that they lead to results of calculation which agree with calculation. Neither let anyone, so far as hypothesis is concerned expect anything certain from astronomy, since that science can afford nothing of the kind, lest, in case he should adopt for truth, things feigned for

another purpose, he should leave this Science more foolish than he come. The hypothesis of the terrestrial motion was nothing but an hypothesis, valuable only so far as it explained phenomena, and not considered with reference to absolute truth or falsehood.

The Newtonian and all other "views" and "Systems" have the same general character as the "hypothesis of the terrestrial motion" framed by Copernicus. The foundations or premises are always unproved, no proof is ever attempted, the necessity for it is denied, it is considered sufficient that the assumptions seem to explain the phenomena selected. In this way it is that theory suppla. nts theory, and system gives way to system, often in rapid succession, as one failure after another compels opinions to change. Until the practice of theorising is universally relinquished philosophy will continue to be looked upon by the bulk of mankind as a vain and mumbling pretension, antogonistic to the highest aspirations of humanity. Let there be adopted a trueand practical free-thought method, with sequence as the only test of truth and consistency, and the philosopher may become the Priest of science and the real benefactor of his species, "Honesty of thought is to look truth in the face, not in the

side face, but in the full front; not merely to look at truth When found, but to seek it till found. There must be no tampering with conviction, no hedging, or mental prevarication, no making the wish father to the thought' no fearing to arrive at a particular result. To think honestly, then, is to think freely, freedom and honesty of thought are truly but interchangable terms. For how can he think honestly, who dreads his being landed in this or that conclusion? Such a one has already predetermined in his heart how he shall think and what he shall believe. Perfect truth, like perfect love, casteth out fear."

Let the method of simply, inquiry the Zetetic Process be exclusively adopted—experiments tried and facts collected—not such only as corroborate an already existing state of mind, but of every kind from hearing on the subject before a conclusion is drawn, or a conviction affirmed "Nature speaks to us in a peculiar language; in the language of phenomena. She answers at all times the questions which are put to her; and such questions are experimented.

"Nature lies before us as a panorama, let us explore and find delight, she puts questions to us, and we may also question her, the answers may oft times be hard to spell

but no dreaded Sphinx shall interfere when human wisdom falters."

We have an excellent example of a "Zetetic" process in arithmetical operation, more especially so in what is called the "Golden Rule", or the "Rule of three". If a hundred-weight of any article costs a given sum, what will sum other weight, less or more, be worth? The separate figures may be considered as the elements or facts in the inquiry; the placing and working of them as the logical arrangement of the evidence and the quotient, or answer, as the fair and natural deduction, the unavoidable or necessitated verdict. Hence in every Arithmetical or 'Zetetic' process, the conclusion arrived at is essentially quotient; which if the details are Correctly worked must of necessity be true and beyond the reach or power of contradiction.

We have another example of the 'Zetetic process in our courts of Justice. A prisoner is placed at the bar, evidence for and against him as demanded; when advanced it is carefully arranged and patiently considered. It is then presented to the jury for solemn reconsideration and whatever verdict is given, it is advanced as the unavoidable conclusion necessitated by the whole of the evidence. In trials, for Justice, society would not tolerate any other procedure

Assumption of guilt and prohibition of all evidence to the contrary is a practice not to be found among any of the civilised nations of earth-scarcely indeed, among savages and barbarians, and yet assumption of premises, and selection of evidence to corroborate assumptions, is everywhere and upon all subjects the practice of theoretical philosophers!

The 'Zetetic' process is also the most natural method of investigation, Nature herself always teaches it, it, is her own continual suggestion; children invariably seek information by asking questions, by earnestly inquiring from those around them, Fearlessly, anxiously and without the slightest regard to consequences question after question, in rapid and exciting succession, will often proceed from a child, until the most profound in bearing and philosophy, will feel puzzled to reply, and often the searching cross-examinations of a more natural tyro can only be brought to an end by an order to retire-to bed -to scoool-to play to anywhere rather than that the fiery 'Zetetic' ordeal shall be continued.

If then both Nature and Justice, as well as the common sense and practical experience of mankind demand and will not be content with less or other than 'Zetetic' process, why it is ignored and constantly violated by

the learned in philosophy? what right have they to begin their disquisitions with fanciful data, and then to demand that, to these all surroundings phenomena be moulded. As private individuals they have, of course, a right to "do as they like with their own." but as authors and public teachers their unnatural efforts are immeasurably pernicious, like a poor animal tied to a stake in the centre of a meadow, where it can only feed in a limited circle, the theoretical philosopher is tethered to his premises enslaved by his own assumptions, and however great his talent, his influence, his opportunities, he can only rob his fellow men of their intellectual freedom and independence, and convert them into slaves like himself In this respect astronoscience is especially faulty. It assumes the existence of certain data, it then applies these data to the explanation of certain phenomena. If the solution seems plausible it is considered that the data may looked upon as proved demonstrated by the apparently satisfactory explanation they have afforded, facts and explanations of a different character are put aside as unworthy of regard, since that which is already assumed seems to explain matters, there need be no further concern, guided by this principle, the secretary of the

Royal Astronomical Society (professor Dr. Morgan, of Trinity college Cambridge) reviewing a paper by the author, in the Othenorum for march 25th, 1865 says, "The evidence that the earth is round but cumulative and circumstantial, scores of phenomena ask, separately and independently, what other explanation Can be imagined except the sphericity of the earth? It is thus clly admitted that there is no direct and positive evidence that the earth is round, that it is only "imagined" or assumed to be so in order to afford an explanation of "scores of phenomena." This is precisely the language of Copernicus, of Newtion and of all astronomers who have laboured to prove the rotundity of the earth. It is pitiful in the extreme that after so many ages of almost unopposed indulgence, philosophers instead of beginning to seek, before everything else, the true constitution of the physical world, are still to be seen labouring only to frame hypotheses, and to reconcile phenomena with imaginary and ever shifting foundation. Their labour is simply to repeat and perpetuate the self deception of their predecessors. Surely the day is not far distant when the very complications which their numerous theories have created, will startle them into wakefulness, and convince them that for long ages past they have but been idly dreaming.

Time wasted, energies thrown away, truth obscured and falsehood rampant, constitute a charge, so grave that coming generations will look upon them as the bitterest enemies civilization, the heaviest drags the wheels of progress the most offensive embodiment of frivolity, pride of learning, and formality, worse than this by their position, their standing in the front ranks of learning, they deceive the public. They appear to represent a solid phalanx of truth and wisdom, when in reality they are but as the flimsy ice of an hour's duration all surface, without substance, or depth, or reliablity, or power to save from danger and ultimate destruction.

Let the practice of theorising be abandoned as one oppresive to the reasoning powers, fatal to the full development of truth, and in every sense, inimical to the solid progress of sound philosophy.

If to ascertain the true figure and condition of the earth, we adopt the 'Zetetic' process, which truly is the only one sufficiently reliable. shall find that instead of its being a globe-one of an infinite number of worlds moving on axes and in an orbit round the sun, it is the directly contrary - a Plane without diurnal or progressive motion, and unaccompanied by anything in firmament itself, or in other to words, that it is the only known material world.

### COSMOLOGY OLD & NEW

By
Prof. G. R. Jain, M. Sc. (Alld)
APPENDIX 'B'

SATELLITES OF THE EARTH

The first satellite is the moon, which has a diameter nearly 1/4 th of that of the Earth i. e. a little over 2000 miles and is situated at a distance of 239,000 miles or 60 Mahayojanas from us. Its mass is only 1/81 of that of the Earth, the latter being 5.87×10<sup>21</sup> tons. It revolves round the Earth in a circular orbit and takes 27.3 days to complete the revolution. It is on this moon that the man has recently landed.

Till now people believed in only one moon of the Earth but it is not true. Lars Danielsson of the Royal Institute of Technology, Stockholm, Sweeden and W. H. IP of the University of California, San-Diego, U. S. A., have recently discovered the second moon of the Earth which has been named TORO. They computed TORO's Orbit and found it to be in consonance with the Earth Moon system. Toro has a period of 1-6 years, i. e it takes 1-6 years to go completely round the Earth. At its closest approach it is at a distance of 12-2 million miles or 3000 Mahayojanas from the Earth. Nobel Laureate Hannes Allven and Gustaf Arrhenius, both of the University of California, San Diego (Physics Today, 24, 17) have suggested manned flights to the second moon for further investigation of the solar system.

This agrees quite well with the Jain View that there are two moons

of the Earth

The two suns: According to Jain Cosmography there are two suns in Jambu Dvipa revolving round mount Sumerue371. Jambu Dvipa literally means—a land of oval shape with a bulge in the middle resembling a Jambolan fruit. Our Earth is a part of Jambu Dvipa.

According to modern reckoning, our solar system is a part of a galaxy called the Milky way. This galaxy is exactly of the shape of a Jambolan (Jambu Phal). The Solar System is composed of a sun and nine Planets. Out of these Jupiter with its thirteen moons is the most interesting and mysterious planet.

On March 2, 1972 a little spacecraft named Pioneer-10 was launched from America. Last December it flew past Jupiter and transmitted back to Earth a wealth of valuable information. After taking measurements of Jupiter's temperature, magentic field, radiation belts, atmospheric composition etc. and using the data sent by Pioneer-10 the American astronomers have advanced the hypothesis that Jupiter was originally the little brother to the Sun.

(The American Span, May 1974) The above view has been confirmed by recent theory of Dr. E. M. Drobyshevski of the Academy of Sciences of USSR published in Nature of 5th July, 1974 according to which Jupiter was originally in the centre of the solar system and not the sun. This theory has succeeded in resolving a number of Astronomical riddles. Unlike the planets Mercury, Venus and Mars which are solid, the Jupiter is made up of gases like hydrogen and helium akin to that of the sun. According to this theory sun and Jupiter formed a binary system in the beginning of the universe, the sun being evolved from the matter thrown out of Jupiter-(Read the article 'Jupiter-A Dethroned king' published in 'Science Today, Sept-1974)

The matter was referred to Dr. I. D. Serebreakov, Head of the Institute of Oriental Studies, Moscow (USSR) and the learned Dr. writes to inform us that the possibility of existence of such planetary systems (where two suns rule movement of planets) is proved by astronomers.

He further adds: In some northern most area of our country some times, especially during severe frost (35°C-40°C below Zero) we can see such interesting meteorological phenomena like a sun in two circles (see picture in the Frontispiece). But this phenomena is temporary like a rainbow.

The northern most region of USSR is arctic zone of the Earth which in the language of ancients is called the Sumeru (स्मेह). In other words it means that the Phenomena of two suns is seen round about Sumeru. In support of this view we quote the following verses from Siddhanta Siromani of Sri Bhaskaracarya.

लंका कुमध्ये ममकोटिरस्याः प्राक् पित्रचमे रोमकपत्तनंच । अधस्ततः सिद्धपुरं सुमेकः सौम्येऽथ याम्ये बडवानलरुच ॥ लंकापुरेऽकंस्य यदोदयः स्यात्तदा दिनाधे यमकोटिपुर्य्याम् । अधस्तदा सिद्धपुरेऽस्तकालः स्याद्रोमके रात्रिदलं तदैव ॥ (१, २)

Lanka is situated in the centre of the Earth, to the east of it is Yamakoti, and Romaka Pattana in the west. Siddhapura is Situated in the antipodes and Sumeru in the north.

At the time of sunrise in Lanka, it is noon in Yamakoti, sunset

Siddhapura and midnight in Romaka Pattana.





ખાસ વાંચા ! વિચારા !

વાંચીને સત્ય જાણા !!!

૦ શં પૃથ્વી ગાળ છે? કરે છે?

# શું એપાેેેલા-૧૧

ચંદ્ર પર ઉતર્યું છે ખર ?

આ અંગે તર્ક શુદ્ધ વૈજ્ઞાનિક સાબિતીઓ જાણવી હોય તેા પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર)માં પુંગ લાખના ખર્ચે આકાર લઈ રહેલ શ્રી જ'બૂદીપ ચાજના નિહાળવા જરૂર પધારા !!

rai

- (૧) વિશ્વના આકાર
- (ર) આપણી પૃથ્વી
- (૩) દિવસ-રાત
- (૪) શ્રહ માળા (૫) ચ'દ્રકળાની વધઘટ
  - (६) ऋतुसिंह
- (૭) લાંખા ઢુંકા દિવસ રાત કેમ?

(૮) ભારત-અમેરિકા વચ્ચે ૧ ગા કલાકનું સૂર્ય પ્રકાશનું અંતર કેમ ? આવા અનેક કૃટ પ્રશ્નાના ખુલાસાએા, અનેક વિવિધ માેડલાે, નકશાએા. મશીનાે આદિથી જાણવા મળશે !!! ि ज्ञासुओ। जुइर साम से !!!

શ્રી જૈન આગમ મ'દિર પાસે ભાતાખાતાની પાછળ, તળેટી પાલીતાણા (સૌરાષ્ટ્ર)-૩૬૪૨



निवेहर શ્રી વર્ધમાન જૈન પેઢી

આવરણ - દીપક પ્રિન્ટરી . અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૦૧