# જાણ્યું અને જોયું

: લેખક : મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા

ં પ્રકાશક : શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા <sub>ખારચેટ,</sub> ભાવનગ્રર

## भाक्षनुं भूण

"अनुसिनी पर पराधी ज्ञान मेणपवुं अनी मननी प्रमृति छे. शरुआतमां के विश्वार सम्क्राय नहीं अने मनन याय नहीं, ते मनमां वारंवार धारख् अरवाथी, आणरे सहकरवालाविक अने प्रभृतिइप थहें क्रिय छे. ओक घंधी शीणवानी शरुआत अरता छोडराने, केम तेनां हथियार अलतां पण् पूरुं आवडतुं होतुं नथी, ओटले तेना अर्थायर उपतां पण् पूरुं आवडतुं होतुं नथी, ओटले तेना अर्थायर उपयोग थवा क मुश्डेल. ते छोडरी लांको अल्यास अने महावरा पछी केम पूर्ण स्पणताथी अने सर्वेतिपृष्ट यतुराध्यी तेने वापरे छे, तेमक भननी स्थिति प्रथम आत्मानुलव अराववा क मुश्डेल हेणाय ते स्थिति प्रथम आत्मानुलव अराववा क मुश्डेल हेणाय ते स्थिति प्रथम अने अल्यासथी आपरे मेणनी शक्षाय छे, अने ते स्थिति प्रभूतिकत्य अने स्वालाविक याहित्रइपे अध्याय छे. पेतानी ट्रेवा, पेतानी स्थिति स्थता को तेने सुधारवानी मननी आ शितमां मनुष्यना मेलिनं मूण छे अने अहंलाव पर काणू आवेशी पूर्ण स्वातंत्र्यने। मार्ग जुल्सी थाय छे."

મહાત્મા જેમ્સ એલન.

### શ્રી આત્માનંક જૈન ગ્રંથમાળા—પુષ્પ ૯૮.

: લેખક :

મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા

: પ્રકાશક :

શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા ખારગેટ, ભાવનગર.

#### પ્રકાશક :

ખીનચંદ ચાંપશી શાહ अभुभ થી જૈન આત્માન ક સભા ખાર્ગેટ, ભાવનગર,

7,5

@ સર્વ હક્ક લેખકને સ્વાધીન

મૂલ્ય રૂપિયા 80/

\*

સં. ૨૦૨૭ – ઈ. સ. ૧૯૭૧

\*

प्रथम आवृत्ति પ્રત: ૧૨૫૦

\*

#### ं भुद्रक्षः

શ્રી જગદીશચંદ્ર અંબાલાલ પટેલ. ંએન. એમ. પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ, કરિસાપર, ડબગરવાડ, અમદાવાદ-૧.

"The truly wise and good man sees good in all, evil in none. He has abandoned the folly of wanting others to think and act as he thinks and acts, for he sees that men are variously constituted, are at different points in their spiritual evolution, and must, of necessity, think and act differently. Having put away hatred, condemnation, egotism, and prejudice he has become enlightened, and sees that purity, love, compassion, gentleness, patience, humility, and unselfishness are manifestations of light and knowledge: while impurity, hatred, cruelty, passion, anger, pride, and selfishness are manifestations of darkness and ignorance; and that whether men are living in light or darkness they are one and all doing that which they think is necessary, are acting in accordance with their own measure of light or darkness. The wise man understands, and understanding, he ceases from all bitterness and accusation."

James Allen.

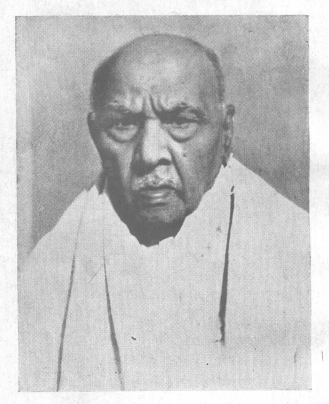
## વિષયાનું ક્રમ

| ૧  | કુદરતી ઉપચાર વિષ                 |     |
|----|----------------------------------|-----|
|    | મારા અનુભવ                       | ૧   |
| ર  | સંવત્સરીની કરુણ કહાણી            | ١ ٤ |
| ક  | ધર્મકળા                          | ૧૧  |
| 8  | સહશિક્ષણ                         | ૧૫  |
| પ  | સિમલાનું મ'દિર અને               |     |
|    | શ્રમણ ખેળગાળ                     | ર ૧ |
| ξ  | નિઃસ્પૃહી વૈદ્યરાજ               | રહ  |
| હ  | ંચુનેગાર કે નિર્દોષ <sup>?</sup> | 30  |
| 4  | ં આ <b>પ</b> ણા આદર્શો અને       |     |
|    | જીવન <i>વ્યવ</i> હાર વચ્ચેની     |     |
|    | અસંગતતા                          | 33  |
| ૯  | ભગવાન મહાવીરના                   |     |
|    | એક સાચા ઉપાસક                    | ૩૫  |
| ૧૦ | ધાર્મિક ઉત્સવા                   | ૪૨  |
| ૧૧ | स्वधर्मे निधनं श्रेयः            | ४४  |
| १२ | ઉપદેશ અને આચરણ                   | 80  |
| ૧૩ | परं व। परसंगं वा                 |     |
|    | घम्मं मनइ जो जडो                 | પા  |

| ૧૪         | ક્ષમાપના                                 | પપ          |
|------------|------------------------------------------|-------------|
| ૧૫         | દીર્ધ દ્રષ્ટા આ. વિજય<br>વલ્લભસૂરીશ્વરજી | <b>કે</b> ૧ |
|            |                                          |             |
| ૧ ૬        | સુવર્ણ સિદ્ધિ                            | ક પ         |
| ૧૭         | અવિસ્મરણીય સ્મરણે৷                       | દૃછ         |
| १८         | પરિવર્ <u>ત</u> ન                        | છછ          |
| ૧૯         | વર્તમાન જૈન શ્રમણ                        |             |
|            | સંધની અવનતિ                              | ८२          |
| <b>ર</b> ૦ | कोघो <b>ज्ञानवता</b> कुतः                | ८६          |
| <b>ર</b> ૧ | त्वमेव भर्ता न च                         |             |
|            | विप्रयोगः                                | ૯ર          |
| २२         | માનવ અને દેવ                             | १००         |
| <b>ર</b> ૩ | <i>લક્ષ્</i> મી <b>પૂજન</b>              | ૧૦૯         |
| २४         | ભાવના– <mark>ભવનાશિન</mark> ી            | ૧૧૩         |
| રપ         | જીવન ઘડતરમાં                             |             |
|            | સાહિત્યનું સ્થાન                         | १२०         |
| <b>ર</b> ૬ | નીતિ અને ચારિત્ર–                        |             |
|            | ભ્રષ્ટતા                                 | ૧૨૭         |
|            |                                          |             |



#### સાવરકું ડલા નિવાસી સંઘવી વીરજીલાઈ ગાપાલજી



જન્મ : સાવરકુંડલા संवत : १६३६

દેહાત્સર્ગ સાવરકું હલા सं. २०२५

## સાવરકુંડલા નિવાસી ધર્માનિષ્ઠ સંઘવી વીરજીભાઈ ગાેપાલજીનું સંક્ષિપ્ત જીવનવૃત્તાંત

સદ્દગત શ્રી. વીરજી ગાપાલજી સંઘવીની જન્મતિથિના ચા કક્કસ દિવસ તા માલૂમ નથી, પરંતુ તેઓ ૮૬ વર્ષની ઉંમરે ઈ સ. ૧૯૬૯ માં સ્વર્ગવાસ પામ્યા એટલે તેમના જન્મ ઈ. સ. ૧૮૮૨ની સાલમાં થયા હતા એમ કહી શકાય તેમના પિતાનું નામ સંઘવી ગાપાલજી હંસરાજ. શ્રી ગાપાલજી સંઘવીને પાંચ પુત્રો અને ચાર પુત્રીઓ હતા. તેમના પુત્રા શ્રી. રામચંદલાઈ, શ્રી. વીરજીલાઈ, શ્રી. હરજીવનલાઈ, શ્રી. મહિલાઈ અને શ્રી. દલીચંદલાઈ. ચાર પુત્રીઓમાં સૌથી માટાં કસ્તૂરબહેન જેઓ આજે પણ લગભગ ૯૭ વર્ષની વયે તન્દુરસ્ત જીવન જવે છે તેમનાથી નાનાં જડીયહેન અને અજવાળી-ખરન પણ હયાત છે જયારે સંતાકબહેન સ્વર્ગવાસ પામ્યાં છે. આ રીતે શ્રી. ગાપાલજી સંઘવીનું બહેાળુ કુટુમ્બ હતું. પાંચેય પુત્રોમાં આજે સૌથી નાના પુત્ર શ્રી. દલીચંદલાઈ હયાત છે લારે અન્ય સૌ લાઈ આ સ્વર્ગવાસ પામ્યા છે. સૌ લાઈ—બહેનોને સાં વિશાળ કૃટુંબ પરિવાર છે.

શ્રી. વીરજી સંઘવીનાં માતાનું નામ શ્રી. જમકુબહેન. શ્રી. જમકુમા અસંત દયાળુ, વ્યવહારકુશળ, ભારે પ્રતાપી અને જાજર-માન નારીરત્ન હતાં. નિમિત્ત અને શુકનશાસ્ત્રનું તેઓ સરસ જ્ઞાન ધરાવતાં અને તેમનું વિશાળ કુટુમ્બ આજે જે જાહાજલાલી બાગવી રહ્યું છે, તે બધું જમકુમાનાં પુષ્ય પ્રતાપને આભારી છે એમ તેમને સઘળા પરિવાર આજે પણ માને છે. **અતિથિદેવો મન** એ એમનું જીવનમત્ર હતું. કાઈ પણ અતિથિ એમને સાં જાય એટલે ભાવપૂર્વક તેમના સત્કાર થતા. સાધુ કે સાધ્વી જયારે પણ ગામમાં હોય સારે

ં આતિશ્વસતકારના આ મહાન ગુણના પૂરેપૂરા વારસા શ્રી. • મારજી આપાને પણ પ્રાપ્ત થયા હતા. કુંડલામાં કાઈ પણ શ્રાવક ગમે તેને ત્યાં અતિથિ બનીને જાય પણ શ્રી. વીરજીયાપા તેમના આતિથ્ય-સતકાર કર્યા વિના ન રહે. અતિથિસ વિભાગ એ શ્રાવકાનાં બાર વ્રતા પૈકીનું એક મુખ્ય વ્રત છે અને તેનું માહાત્મ્ય પણ સવિશેષ છે. સાચા શ્રાવક સ્વધર્મીના સ વિભાગ કર્યા પછી જ આહાર લઈ શકે, અને આ નિયમનું પાલન શ્રી. વીરજી બાપાને ત્યાં જ્યારે જ્યારે કુંડલા જવાનું બનતું ત્યારે થતું જોવામાં આવતું હતું. જ્યારે જુઓ ત્યારે કાઈ ને કાઈ મહેમાન તેમને ત્યાં હાય જ. આ રીતે શ્રી. વીરજી બાપાનું કુંડલાનું નિવાસસ્થાન એક પ્રકારનું સાધર્મિક—અતિથિ— ગૃહ જેવું જ હતું. ઈ. સ. ૧૯૪૭ માં તેઓ તેમના ધંધાના કાર્ય અંગે અમરેલીમાં

છી. સ. ૧૯૪૭ માં તેઓ તેમના ધંધાના કાર્ય અંગે અમરેલીમાં કુવ દલીચંદ હેમચંદને ત્યાં પધાર્યા હતા, ત્યારે મને તેઓશ્રીના સૌથી પ્રથમ પરિચય થયા. શ્રીમદ્ આનંદધનજી, શ્રીમદ્ દેવચંદ્રજી અને શ્રીમદ્ યશાવિજયજીનાં કેટલાંચે સ્તવના તેમને કંઠસ્થ હતાં. એ વખતે, એમની પાંસક વર્ષની ઉંમરે આ સ્તવનાના મુદાર્થ અને રહસ્ય સમજ્યવવાની તેમની શૈલી જોઈ હું ભારે પ્રભાવિત બન્યા. તે પછી તા મારા તેમની સાથેના પરિચય વધ્યા અને તેમના માટા પુત્ર શ્રી. કપુરચંદભાઇની પુત્રીનું લગ્ન મારા માટા પુત્ર સાથે થતાં અમે વેવાઇ સંબંધે જોડાયા, અને વધુ નિકટમાં આવવાનું શક્ય બન્યું.

ઈ. સ. ૧૯૫૦ ના ઑક્ટોબર માસમાં મારી ખને નાની પુત્રીઓ સાથે શ્રી. વીરજીયાપાના સંગાથમાં આપણા પૂર્વના મહાન તીર્થો સમેતશિખરજી, પાવાપુરી વગેરે તીર્થોની જાત્રાએ જવાનું બન્યું. અમારા યાત્રાસંઘમાં હું, મારી ખને પુત્રીઓ, શ્રી. વીરજીયાપા અને તેમના એક માણસ માહનલાલ હતા. આ જાત્રા નિમિત્તે લગભગ એક માસ સુધી શ્રી. વીરજીયાપા સાથે રહેવાનું બન્યું અને તે વખતે તેમના જીવન વિષે વિશેષ જાણવા મળ્યું.

શ્રી. વીરજીયાપાને વ્યવહારિક શિક્ષણ તા નહિવત હતું પણ લાલત કરતાં તેમનું ગણતર અનેકગણું હતું. નાની ઉંમરે જ તેમનાં લગ્ન આંબાનિવાસી શાહ હરિચંદ જસરાજનાં પુત્રી શ્રી. જીણીબહેન સાથે થયાં હતાં. કુટુંબ માટું એટલે કૌટુબ્બિક વ્યવહાર પણ માટે.

ધાંધાદારી જવાબદારીને બદલે કોંદુ બ્લિક વ્યવહારની માટી જવાબદારી શ્રી. વીરજીબાપા પર રહેતી. બહેાળા સગાસ બંધી સમુદાયના લગ્ન પ્રસંગે હાજરી આપવી, બહેતા, દીકરીઓના સાસરે સારેમાઠે પ્રસંગે જવું તેમજ કોંદુ બ્લિક સબ્યોના વેશવાળ, લગ્ન વગેરે કાર્યોની વ્યવસ્થા કરવાની જવાબદારી પણ અસંત કશળતા પૂવ ક તેઓ સંભાળતા. ગ્રાતિમાં મરણ થાય ત્યારે રમશાને જવું, સાદડીમાં જવું, ખરખરા નિમિત્તે બહાર ગામ જવું, લગ્ન વગેરે પ્રસંગમાં હાજરી આપવી વગેરે જવાબ-દારી પણ હતી, એટલે યુવાવસ્થા થતાં સુધી ધંધામાં શ્રી. વીરજી બાપાનું લક્ષ અને ધ્યાન બહુ એાછું હતું.

તેમની જીલમાં અમૃત હતું અને વળી વ્યાવહારિક કાર્યોમાં અસંત નિપુણ અને નિષ્ણાત. માણસની કસાડી કરી પરખી લેવાની તેમનામાં અપૂર્વ શક્તિ હતી, કારણકે બાલ્યાવસ્થામાં અનેક ગામાની મુસાકરી કરી હતી અને લિન્નલિન્ન પ્રકૃતિ ધરાવતી અનેક વ્યક્તિઓના પરિ-ચયમાં પણ આવ્યા હતા. માડા થયા પછી પેઢીની ઉધરાણી પતા-વવાનું કાર્ય પણ તેમના શિરે આવ્યું. સામા માણસને વાતચીતમાં આનંદ પમાડવાની તેમનામાં અજબ શક્તિ હતી. એટલે ધંધાદારી કુનેહથી પાતાનું કાર્ય વિના તકલીફે સાધી લેતા. સામા માણસને પ્રેમ જીતી લઈ પાતાનું ધાર્યું કામ કરાવી લેવાની ભારે આવડત અને તેથી જ બહારગામની ઉધરાણી વસ્ત કરવાનું કામ પણ તેમના જ કૃતિ આવેલું

સં. ૧૯૭૫ની આસપાસ શ્રી. ગાપાલ સંઘવીએ પાતાના પાંચેય પુત્રો વચ્ચે મજિયારા વહેંચી આપ્યા. ન્યાયના કાઈ અટપટા કેસમાં સાચા નિર્ણય પર આવવાનું કામ એક બાહાશ ન્યાયાધીશ માટે પણ જેમ મુશ્કેલ હાય છે, તેમ કુટુંબના વડીલ માટે સંતાના વચ્ચે મજિયારા વહેંચવાનું કામ પણ મુશ્કેલ હાય છે. કોંદુન્બિક સંપત્તિનું પ્રમાણ જેટલા અંશે વધુ, તેટલા અંશે આ કાર્યની કઠિનતા પણ વધારે. મહાલારતનું યુદ્ધ પણ સંપત્તિની વહેંચણીના કારણે જ શ્ર્યું હતું ને! તેથી જ કાઈ વિદ્વાને સાચું જ કહી દીધું છે કે—The greatest humbug in the world is the idea that

money can make a man happy અર્થાત્ પૈસા માણસને સુખા કરી શકે છે, એ માન્યતા દુનિયામાં માટામાં માટી ભ્રમણા જ છે. શ્રી. વીરજીવાપાના શબ્દોમાં કહું તો, મજિયારાની વહેં ચણીમાં ભૌતિક દિષ્ટિએ તેમને શું પ્રાપ્ત થયું એ વાત બાજુએ રાખા આપ્યાત્મિક દિષ્ટિએ તેમને માટામાં માટા જે હિરસા પ્રાપ્ત થયા તે પિતાના શુભ આશીર્વાદ. શ્રી. વીરજીબાના સુપુત્રોને આ વાતની ખબર હશે કે કદાચ નહિ પણ હાય, પરંતુ આજે તેઓ જે રિદ્ધિસિદ્ધિ ભાગવી રહ્યા છે, તે તેમના પિતામહે તેમના પિતાને આપેલા આવા શુભ આશીર્વાદના કારણે જ છે. કારણ વિના કાર્ક કાર્ય નિયજતું નથી. સંતાના માટે માતા અને પિતા એ જીવન્ત તીર્થ કર રૂપ જ છે અને માતાપિતાની સેવા કરી તેમને સંતાય આપનાર સંતાના આ જગતમાં કદી પણ દુ:ખી થતાં જ નથી. મજિયારાની વહેં ચણી બાદ થાડા થાડા સમયને આંતરે પ્રથમ શ્રી. જમકુમા અને પછી શ્રી. ગોપાલજીદાદા સ્વર્ગવાસ પામ્યા અને શ્રી. વીરજીબાપાએ બહુ નાના પાયા પર દેશી કાપડના વણાટકામનું કાર્ય શરૂ કર્યું. એક નાનકડી દુકાન ભાડે લઈ સંઘવી વીરજીબાઇ ગોપાલજીના નામે સ્વતંત્ર ધંધાની શરૂઆત કરી.

શરૂઆતનાં વરસોમાં અનેક મુશ્કેલીઓ ભોગવવી પડી અને ગરીબાઇ પણ વેઠવી પડેલી. પંદર વરસો સુધી તેમણે ગીર (ઉના જુનાગઢની આસપાસના ગામડાઓ) ખેડી હતી અને એ વિભાગના ગામડાઓમાં ધંધા અર્થ તેમને અવારનવાર જવું પડતું. તેઓ એક ઉત્તમ કાેટિના ધોડેસવાર હતા. એ જમાનામાં મુસાકરી માટે બસ કે એવાં અન્ય સાધના ન હતાં. એ સમયે વેઠેલી ગરીબાઇનું તેમના એક પુત્રે ખ્યાન આપતાં મને કહેલું કે એક વખત હરિકેન કાનસના પાટા કૂટી ગયા અને તાતકાલિક નવા પાટા લઈ આવવાના અશક્યાના કારણે ઘરમાં આખી રાત સૌએ અધારામાં જ વીતાવવી પડી. હતી. શ્રેષ્ઠ માણસનું ઘડતર ધનની રેલમાએલ વચ્ચે નહીં પણ ગરીબાઇનાં જ થાય છે, એ વાત શ્રી. વીરજીબાપાના જીવન પરી સમજ્ય છે.

શ્રી. વીરજીયાપાએ વણાડકામની સાથાસાથ ઉનતું કામ પણ શરૂ કર્યું. પછી તા સારાયે સૌરાષ્ટ્ર, ગુજરાત અને કચ્છ વિભાગમાં પણ નાના પાયા પર શરૂ થયેલી દુકાન, સંઘવી વીરજી ગાપાલજી ધાયળાવાળાના નામથી એક મશદૂર પેઢી બની ગઇ. હવે આજે એ જ પેઢી સંઘવી વિનયચંદ વીરજીલાઇના નામે કું ડેલામાં ધમધાકાર ચાલે છે.

શ્રી. વીરજીળાપાને પાંચ પુત્રો. શ્રી. કપુરચંદ, શ્રી. જય તિલાલ, શ્રી. જગુલાઈ, શ્રી. મનુલાઈ અને શ્રી. વિનયચંદ. પછી તાે પુત્રો ઉંમરલાયક થતાં તેઓએ પણ અમદાવાદ, સુરત અને મુંબઇમાં માટા પાયા પર ધંધાની જમાવટ કરી. હવે તા સૌ ભાઈ એા પાત-પાતાના સ્વતંત્ર ધંધા કરે છે અને પિતા તરકથી પ્રાપ્ત **થયેલા** સંરકાર અને ધર્મના વારસા સાથે ધનના વારસાને પણ અનેકગણા ગુર્શિત કર્યો છે. શ્રી. કપુરચંદભાઈ મુંબઈમાં, શ્રી. મનુભાઈ સુરતમાં, શ્રી. જય તિલાલ અને જગુભાઈ અમદાવાદમાં અને શ્રી. વિનયચંદ કુંડલામાં, પાતપાતાના સ્વતંત્ર ધંધા કરે છે. શ્રી. વીરજીયાપાને એક જ પુત્રી અને તે બધા સંતાનામાં સૌથી માેટાં. તેમનાં પુત્રી શ્રી. કમળા ખહેનનાં લગ્ન સં. ૧૯૮૦ માં શિહોરવાળા શ્રી. ત્રિભોવનદાસ કેશવજી સાથે કર્યાં હતાં. શ્રી. ત્રિભાવનદાસભા**ઇ**, શ્રી. વીરજીયાપાની જેકલી માંદગી દરમિયાન સ્વર્ગવાસ પામ્યા. શ્રી. વીરજીયાપાના સમગ્ર જીવનમાં તેમના તમામ પુત્રો–પુત્રવધૂએા અખંડ હતાં. માત્ર આ એક જ દુઃખદ બનાવ તેમને જોવાે પદ્યો અને તેના આઘાત પણ તેમને માટા પ્રમાણમાં થયા.

શ્રી. વીરજીયાપાએ છે. સ. ૧૯૩૦ માં આજીવન પ્રદ્મચર્યવત અંગીકાર કર્યું હતું. શ્રી. સુયગડાંગ સૂત્રમાં કહ્યું છે કે **તનેસુ વા હત્તમ વંમચેરં** અર્થાત્ તપમાં સર્વ શ્રેષ્ઠ તપ પ્રદ્મચર્ય છે. સમેત-શિખરજીની તીર્થયાત્રા વખતે મેં તેમને સ્વાભાવિક રીતે જ પૂજ્યું કે વનપ્રવેશના (એકાવનમું વર્ષ વનપ્રવેશનું વર્ષ કહેવાય છે) સમય પહેલાં વૈરાગ્યનું એવું તે શું નિમિત્ત મૃત્યું કે જેથી આવું મહાન તપ સ્વીકાર્યું ? એ ત્રતની પાજળના ઇતિહાસની વાત કહેતાં તેમણે કહ્યું કે : કપુરચંદનાં માતુશ્રી (શ્રી. જ્રણીએન) ને ઇ.સ.૧૯૩૦ની સાલમાં bleeding (લોહીવા) નું દર્દ થયું અને એ વખતે એ દર્દની સારવારનાં અદ્યતન સાધના ન હતાં. દર્દના કારણે શરીરમાંથી લોહી ઊડી ગયું અને દર્દી નું જીવન ભયમાં મૂકાઈ ગયું. તે વખતે શ્રી. વીરજીળાપાએ મનમાં સંકલ્પ કર્યો કે જ્રણીબહેન જો દર્દ મુક્તા થશે તો આજીવન વ્યલચર્ય વતના સ્વીકાર કરશે. તેના સંકલ્પના કારણે અગર તા ભવિતવ્યતાના કારણે એ વખતે તેમના એક આડતિયા તેમને ત્યાં જઈ પહેંચ્યા અને લોહીવા માટેની સાદી આયુર્વે દિક દવા બતાવી. યાગાનુયાં એ દવાથી દર્દી ના રાગ ગયા અને સંકલ્પ મુજબ વ્યલચર્ય વતના સ્વીકાર કર્યો. માનવીમાં જે ભાવનાનું બળ હોય તા સંયમી જીવનનાં નિમિત્તો એવા માનવીને આપાઆપ મળી જ રહે છે. આ રીતે શ્રી. વીરજીળાપા ઈ. સ. ૧૯૩૦ (વિ. સ. ૧૯૮૬) થી વંદનીય બની ગયા.

તેઓ અત્યંત આનંદી, રમુજી, હસમુખા અને નિષ્પાપ હતા. એમના દીર્ઘ અને તન્દુરસ્ત જીવનનું મુખ્ય કારણ પણ એ જ હતું. કલકત્તામાં અમે સૌ મ્યુઝીયમ જોવા ગયા હતા. શ્રી. વીરજીયાપા તો અસ્યંત શાકેલા હતા, એટલે પશ્ચરના એક લાંબા બેન્ચ પર પાતાનો ફેંટા માથે ઓઢી સાઈ ગયા. અમે બધું ફરીને તેમની પાસે પહોંચ્યા એટલામાં એક યુરાપિયન કુટુંબ કરતું કરતું ત્યાં આવ્યું અને બાપાને માથે એાઢી સાતેલા જોઈ મને પૂછ્યું: 'શું આ પણ કોઈ ઈન્ડીયન પ્રાણી છે?' બાપા જગી ગયા અને મેં પેલા યુરાપિયનના પશ્ચ બાપાને સમજાવી શું જવાબ આપું તેમ પૂછ્યું. બાપાએ હસતાં હસતાં મને કહ્યું કે, તેમને કહેા કે વહાવસ્થામાં નિવૃત્ત થતું બે પગ અને બે હાથવાળું ભારતનું આ એક વિચિત્ર પ્રકારનું માનવપ્રાણી છે. પેલા ગૃહસ્થને બાપાએ આપેલા જવાબ અંગ્રેજી ભાષામાં સમજાવ્યા એટલે પેલા લાકો તા પેટ પકડીને હસવા જ લાગ્યા અને બાપાએ પણ તેમાં સાથ પુરાવ્યા. નિર્દાંષ મજા અને આનંદ માણવાની તેમનામાં અદ્દસત શક્તિ અને આવડત હતાં.

લગભગ બાલ્યાવસ્થાથી જ તેઓ હંમેશાં નિયમિત સામાયિક કરતા અને પાતાના નિવાસસ્થાનની અગાશામાં આ કાર્ય માટે એક અલાયદા રમ પણ રાખ્યા હતા. ગમે ત્યાં જાય પણ સામાયિક કર્યા વિના કદી ન રહે. આ રીતે બ્રાવકનાં બાર વૃતા પૈકી ચાથા (બ્રહ્મચર્ય), નવમા (સામાયિક) અને બારમા (અતિથિ સંવિભાગ) વૃતને શ્રી. વીરજીબાપાએ પાતાના જીવનમાં વણી લીધાં હતાં. પાતાના ધંધાના વ્યવસાયમાં મદદરૂપ થતા કારીગરા પ્રત્યે તેમને અત્યંત લાગણી હતી અને શુભ અવસરના પ્રસંગે તેઓના માટે જીદા ભાજનસમારંભ ગાંકવી અપૂર્વ પ્રેમથી ભાજન કરાવતા.

ઇ. સ. ૧૯૬૫માં એટલે કે મૃત્યુ અગાઉ ચારેક વરસ પહેલાં તેમને લકવાના નરમ હુમલા થયા હતા. શરીરના અન્ય અંગા પર તેના નજીવ અસર થયેલા પણ જીલ પર વધુ અસર થઈ હતા. તેથા તેમનું ખાલવાનું લગભગ બધ થઈ ગયું. મૌન વ્રત કરજિયાત ખના ગયું. મૌનથી ચિત્તમાં નિરવ શાંતિ ઉત્પન્ન થાય છે અને અંદર કેલેશા ઉત્પન્ન થવા પામતા નથી. તેમના છેલ્લા માંદગી દરમ્યાન જ્યારે જ્યારે તેમના પાસે જવાનું બનતું ત્યારે ત્યારે હું તેમને રમુજમાં કહેતા કે મૌનવ્રતના કારણે કદરતે તમારા માટે ઉત્પન્ન કરેલા ઉપાધિયાગ પણ તમને તા સમાધિયાગ રૂપે પરિણમ્યા છે. પાટીમાં પેનથા લખા પ્રથમ માક્ક જ સૌને હસાવતા અને નિર્દાય આનંદ પ્રાપ્ત કરી અન્ય સૌને પણ આનંદ પ્રમાડતા.

છી. સ. ૧૯૬૬ ના મે માસમાં તેમના સુપુત્ર શ્રી. મનુભાઈ એ પોતાના ળધુઓ સાથે મળી સાવરકું હલાથી શત્રું જય તીર્થના સંઘ અત્યંત ઉત્સાહ અને ઉત્લાસપૂર્વક બસ રસ્તે કાઢ્યો હતો. શ્રી. મનુભાઈ અને તેમનાં પત્ની સૌ. શાંતાબહેને તે વખતે પાલીતાણા તલાડી બાણુના દેરાસરમાં ભગવાનની પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠામહોત્સવના અપૂર્વ લાભ લીધા હતા અને શ્રી. વીરજીબાપાએ નાદુરસ્ત તિબયત હોવા છતાં સિદ્ધગિરિની છેલ્લી યાત્રાના અપૂર્વ લહાવા લઈ શત્રું જય પર સંધપતિની માળા પહેરી હતી. સાવરકું ડલા—પાલીતાણા તીર્થયાત્રા સંધના યાત્રિકાએ, એ પ્રસંગે શ્રી. વનમાળીદાસ ઝવેરચંદ મહેતાના પ્રમુખપદે એક ભવ્ય સમારંભ યોજી, સિદ્ધક્ષેત્ર જૈન બાલાશ્રમમાં

શ્રી વીરજીયાપાનું અપૂર્વ સન્માન કરી અ<mark>ભિનંદન પત્ર</mark>ાએનાયત કર્યું હતું.

આ સંઘયાત્રાના પ્રસંગે એક વાતનું રમરે થઇ આવ્યું. શ્રી. તીરજીયાપાના સુપુત્રોએ જેમ તેમની છેલ્લી માંદગીમાં સપૂર્વ ભાવ. ઉલ્લાસ અને ઉત્સાહપૂર્વ કે શત્રું જય તીર્ધ ની જત્રા કરાવી, તે જ રીતે શ્રી. વીરજીયાપાએ પણ તેમના પિતાશ્રી શ્રી. ગાપાલજીયાપા અને કાકીને પણ ભક્તિભાવપૂર્વ કે કેસરીયાજી અને અન્ય તીર્થ સ્થાનાની જત્રા કરાવી હતી. માણસ જેવું વાવે છે તેવું જ લાણે છે એ વાત આ હકીકન પરથી સમજ શકાય છે. શ્રી. વીરજીયાપાના હાથે અનેક ધર્મ અનુષ્ઠાના થયાં હતાં. કુંડલાના ભગવાન શાંતિનાથના મંદિરમાં જે મંડપ છે, તેની ઉપરના ઘુમ્મડ પર શિખર ચડાવવાના આદેશ છે. સ. ૧૯૪૨ માં તેમના સુપુત્ર ભાઈ જયંતીલાલે લીધા હતા અને પૂ મુક્તિવિજય મહારાજશ્રીના સાંનિધ્યમાં આ શુભ ક્રિયા બાપાના વરદ હસ્તે થઈ હતી.

શ્રી. વીરજીળાપાના અંતિમ દિવસોમાં યોગાનુયોગે સાધ્વીશ્રી સદ્યુણાશ્રી કુંડલામાં હતાં. સાંસારિક સંબંધની દિષ્ટિએ આ સાધ્વીજી તેમનાં ભાષોજી થાય. છેક્લા દિવસોમાં ળાપાની પાસે રહી તેમણે અપૂર્વ ધર્મ આરાધના કરાવી, અને સં. ૨૦૨૫ ના ખીજા આષાઢ વદી પશ્નિવારતા. ૨–૮–૧૯૬૯ નારે જ ૮૬ વર્ષની પાકટ ઉં મરે અત્યંત શાંતિપૂર્વ ક નવકાર મંત્રના જાપ કરતાં કરતાં તેમના જીવનદીપ ખૂઝાઈ ગયા. જેણે જીવનમાં સહેવ સૌનું કલ્યાણ કર્યું છે, તેવા જીવા માટે નિઃશંક સદ્દગતિ જ હાય છે. Death is natural, but life is an accident. અર્થાત મૃત્યુ સ્વાભાવિક છે, પણ જીવન એક અકસ્માત છે. जातस्य ह ધ્રુવં મૃત્યું જે જન્મે છે તેનું ખૂત્યું નિશ્ચિત હોય છે એમના રથૂલ દેહના જો કે નાશ થયા, પણ તેમના દીર્ઘ કાળપર્ય તના જીવનની સુવાસ અને સુગંધ સૌના અંતરમાં વસીને આપણને ચિરકાળ સુધી પ્રેરણા અને પ્રોત્સાહન આપશે. એમની જેવા પુષ્યાત્માંઓની યશઃકાયાને જરા અને મૃત્યુનો ભય ફોતો નથી. હિસર એનના આત્માને ચિરશાંતિ આપો એ જ સભ્ય ના ક્રિતો નથી.

#### પ્રાક્કથન

જાણ્યું અને જોયું એ સૂચક નામ જ આ પરસ્પર અસંક-લિલ-વિરલિત લેખાના સંગ્રહરૂપ પુસ્તકના વસ્તુનિર્દેશ કરી જાય છે. લેખકે જીવનમાં જોયું અને જાણ્યું તે અત્ર આલેખ્યું છે, એમ અત્ર અનુભૂત પ્રસંગાનું આલેખન છે. પાતાના અંગત જીવનમાં કેટલાક પ્રસંગામાં તેમજ કેટલાક સામાન્ય સામાજિક-ધાર્મિક પ્રસંગામાં પાતાને જે દષ્ટિગાચર થયું અને તે પરથી જે વિચારસ્કુરણા પાતાને થઇ તેનું તાદ્દસ્ય શખ્દચિત્ર લેખકે અત્ર આલેખ્યું છે. મનુષ્યમાં જો નિરીક્ષણ શક્તિ (observation power) અને સમીક્ષણ શક્તિ (Thinking power) હોય તા સાવ સામાન્ય (Common place) દેખાતા પ્રસંગામાંથી પણ સુવિચારણાના કલરૂપ બાધ તારવી શકે છે. આ નિરીક્ષણ શક્તિ અને સમીક્ષણ શક્તિ લેખકમાં વિપુલ પ્રમાણમાં દ્યાગાચર થાય છે, તેને લઇ ને જ અત્ર લેખકે સાવ સામાન્ય દેખાતા અંગત જીવનપ્રસંગા આદિ પરથી કલિત થતા બાધ તારવાના શક્ય પ્રયત્ન કર્યા છે.

પ્રાચીન કથાનકોના અર્વાચીન સ્વાંગમાં ઉપન્યાસ કરવાની કળા જેમ શ્રી મનસુખલાલભાઈ એ સાધી છે, તેમ સામાન્ય દૈન દિન પ્રસંગા પરથી કલિત થતા બાધ રજ્ કરવાની કળા પણ તેમણે હસ્તગત કરી છે, તે અભિન દનને પાત્ર છે! તેમજ–કેટલાક સામાજિક કે ધાર્મિક પ્રસંગામાં અને તદ તર્ગત આનુષ ગિક કથાનકાના ઉલ્લેખામાં પણ તેમની આ કળા તે તે પ્રસંગાને બાધક અને રાચક બનાવે છે,— તે પણ પ્રશંસનીય છે. જો કે મહાન્ શ્રી હરિભદ્રસ્ત્રિએ દર્શાવેલી યાગદષ્ટિ—જેનું સવિસ્તર દિગ્દર્શન આ પ્રાક્કથન લેખકે યાગદષ્ટિ સમુચ્ચય શ્રંથ વિવેચનમાં કરાવ્યું છે, તે જગતમાં વિરલ દેખાતી અલીકિક યાગદષ્ટિનું —અધ્યાત્મ દષ્ટિનું દર્શન અત્ર પ્રસ્તુત નથી; અત્ર તો જગતમાં વ્યાપકપણે પ્રવર્તા રહેલી એાઘદષ્ટિનું દર્શન મુખ્યપણે વિવક્ષિત છે, કારણ કે અત્ર લીકિક પ્રસંગાનું પ્રાય:તદનુરૂપ લીકિક 'દષ્ટિયી' બાધદર્શક અવલાકન કરાયું છે.

કેટલાક લાેકા <u>જા</u>એ છે છતાં <u>જા</u>ણતા નથી.. **પર્યક્રપિ ન** पच्यितः, કેટલાક લોકો નહિ જોતાં છતાં જાણે છે, કેટલાક લોકો: જોતા નથી અને જાણતા નથી; કેટલાક લાકા જુએ છે અને જાણે છે. અત્ર તા લેખક દષ્ટિ ખાલીને દેખનાર અને વિચારથી જાણનાર એ અર્થમાં 'જાલ્યું અને જોયું ' કર્યું છે. મનુષ્ય જો વિવેકદરિ ખાલીને દેખે તાે જગતમાં ડગલે ને પગલે એાધ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. અરે! **ધૂ**ળ ને કાંકરા જેવી તુચ્છ નિર્માલ્ય ગણાતી વસ્તુ પાતાની **મહત્તાનાે કાં**કા રાખનારા મનુષ્યને બાેધ આપી શકે છે. અત્રે લેખકે પણ દર્ષ્ટિ ઉન્મીલિત રાખી કેટલાક અંગત જીવનપ્રસંગાનું તટસ્થ અવલાકન કર્યું છે અને તે પરથી સ્વદૃષ્ટિ અનુસાર કૃલિત થતા બાધ તારવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તેમાં કવચિત પાતાની ભૂલ ને ક્ષતિ માટે જાણે પાતે પાતાને ઠપકા આપતા હાેય કે શરમાં દા બનતા હાેય એવી હૃદય**ન**િ સત્યતા દર્શન દે છે, કવચિત દુ:ખી-અનુક પા યાગ્ય પ્રત્યેની સહજ સહદયતા દર્શન દે છે; કવચિત્ તે અવલાકન માર્મિક કટાક્ષનું રીદ્ર સ્વરૂપ ધારણ કરે છે, કવચિત્ તે સમાજહિતચિંતનનું સૌમ્ય સ્વરૂપ ધારણ કરે છે. અત્ર સર્વત્ર સ્વદૃષ્ટિ અનસાર લેખકની શબ્દ સૃષ્ટિ ' જાણ્યું અને જોયું'ને સાર્થક કરે છે.

પ, ચોપાટી રાેડ, **ડાે. ભગવાનદાસ મનસુખભાઈ મહેતા,** મુંબઇ–િછ. તા. ૧૦–૧–૧૯૭૧.

#### લેખકનું નિવેદન

' જાણ્યું અને જોયું ' નામના આ લઘુ ગ્રંથમાં જીવનમાં જે કેટલાક પ્રસંગા જાતે અનુભવ્યા, જોયા અને જાણ્યા છે તેનું આલેખન કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રસંગા પૈકી માટા ભાગના પ્રસંગા જૈન સામયિકામાં અને બાકીના અન્ય સામયિકામાં છપાઈ ગયેલા છે. જે જે સામયિકામાં તે છપાયેલા છે તેના નામા તેમ જ સમયના નિર્દેશ દરેક પ્રસંગના અને જણાવવામાં આવેલ છે. આ પ્રસંગા અંગે વિવેચન કરવાનું અત્રે જરૂરી નથી કારણકે પ્રસંગા પાતે જ જેવાત કહેવાની છે તે કહી જાય છે.

આ ગ્રંથના પ્રાકૃકથનમાં તેના વિદ્વાન અને આત્માર્થી લેખક ડા. ભગવાનદાસભાર્ષ એ સાચી જ વાત કહેતાં લખ્યું છે કે અહીં આલેખેલા બધા પ્રસંગામાં મારા મનની ભિન્ન ભિન્ન વૃત્તિઓનું દિગુદર્શન થાય છે. જેમ તળાવના પાણીમાં પ<sup>શ</sup>થર નાખીએ છીએ. ત્યારે પાણી માજાનું સ્વરૂપ લઈ ને પથ્થાની સામે પ્રતિક્રિયા કરે છે, તેમ માનવ મનમાં પણ કાે આવત વિષે આઘાત થાય છે ત્યારે મન પ્રતિક્રિયા કરે છે, જેને આપણે ઘર્ષણ કહીએ છીએ. આવી આધાત પ્રસાધાતની લાગણીઓના કારણે મારા ચિત્તે જે ધર્ષણ અને સંવેદના અનુભવ્યાં તેનું ચિત્ર આ ગ્રંથમાં શખ્દા દ્વારા રજૂ કરવા. મેં નમ્ર પ્રયત્ન કર્યો છે. માનવમનથી વધુ વિચિત્ર આ જગતમાં ખીજાં કાંઈ જ નથી. મહાસાગરમાં તરતા ખરકના પહાડના માત્ર ઉપલા ભાગ તરતા આપણે જોઈ શકીએ છીએ, પણ પાણીમાં રહેલા ભાગ જોવામાં આવતા નથી. એવું જ આપણા મનની બાબતમાં છે-અને તેથી જ શાસ્ત્રકારાએ કહ્યું છે કે જેણે પાતાની જાતને જાણી એશે સઘળ જાણ્યું. જ્યાં આપણે આપણા મનને જ એાળખી શકતાં નથી. ત્યાં જાતને એાળખવાની તાે વાત જ કર્યા રહી ? મનને સાચા અર્થમાં સમજવા માટે તેા જન્મજન્માંતરની સાધના પણ એાછી. પડે એ સાચું, પરંતુ તેમ છતાં આ દિશામાં પ્રયત્ના કરવાની તેહ માનવ માત્રની કરજ છે.

એક વિમા કંપનીના મુખ્ય સંચાલક તરીકેની ત્રીસ વર્ષ સુધીની કારકિર્દીમાં અનેક તીર્ધ રથાના અને સુપ્રસિદ્ધ રમણીય સ્થાના જોવાનાં મળ્યાં, અને લિન્નલિન્ન પ્રકૃતિ અને સ્વભાવના માનવા તેમ જ સંત પુરુષાના પરિચયમાં આવવાનું બન્યું. આ બધામાંથી જે સાર કાઢ્યો તે એ છે કે સાનવજીવન જેમ દુર્લલ છે તેમ ક્ષ્પ્રમ્ય પણ છે. ઊંચામાં ઊંચું વૃક્ષ પણ ગગનને તા સ્પર્શા શકતું જ નથી. આ જગતમાં કાર્કપણ માણસ માત્ર ગુણાથી (Perfect) ભરેલા નથી તેમ માત્ર દોષાથી પણ ભરેલા નથી. કાર્કમાં ગુણનું પ્રમાણ વધારે છે તો કાર્કમાં દોષનું પ્રમાણ વધારે છે. પરંતુ આપણે જેમ ફળાના રસનું જ ગ્રહણ કરીને છાલ ગાટલાની ઉપેક્ષા કરીએ છીએ, કડવા ઔષધા પણ જેમ કડવાશની ઉપેક્ષા કરી દર્દના વિનાશ અર્થે પા જઈએ છીએ, તેમ ગુણદૃષ્ટિ કેળવી જો માણસમાં રહેલા ગુણોને જ જોતાં થઈ જઈ એ તો આપણા પાતાના જીવનમાંથી ઘણી કડવાશ એાઇી થઈ જાય છે અને જીવન આનં દરૂપ અની જાય છે.

સારામાં સારા માણુસમાં પણ કાઈ તે કાઈ જાતની નળળાઈ રહેલી હોય છે, તેમ અધમમાં અધમ માનવીના હૈયામાં પણ કાઈ અગાચર પૂણે દેવી શકિતના વાસ રહેલા જ હાય છે. અને તેથી જ, એક વખતના મહાપાપી અને અધમ એવા દદ પ્રહારી, અર્જુ નમાળી તેમજ ચિલાતી પુત્ર જેવા પણ પાતાના સ્વભાવનું પરિવર્તન કરી સંત મહાત્માની કાટિથી પણ અધિક આગળ વધી શક્યા હતા. એટલે આ જગતમાં એકાન્તે કાઈ ને પાપી કે અધમ માની લેવા તે યથાર્થ નથી. ગઈ કાલના પાપી જો આજે સંત બની શક્યા છે, તા આજના મહાપાપીઓ પણ આવતી કાલે સંત કેમ ન બની શકે! મનુષ્ય દેવ અને દાનવનું મિશ્ર સ્વરૂપ છે એ વાત એક દિષ્ટિએ તદ્દન સાચી છે. માણુસ જયારે પાતાની વૃત્તિ અને વાસનાના ગુલામ બને એ સારે તે પશુર્થી પણ વધુ નપાવટ બની જાય છે. કૂતરા, ધાડા, ગાય વગેરે પ્રાણીએન જયારે તેઓનું પેટ ભર્યું હોય સારે તેની પામે ખાદ્ય પદાર્થ મુકાય તા પણ ખાતાં નથી. એથી ઉલડું રામન

એમ્પાયરની જાહેજલાલીના દિવસોમાં ત્યાંના અમીરા પેટ ભરી ખાઈ લીધા પછી તરત જ નવા સ્વાદ માણવા ખાધેલા ખારાકનું ઇરાદા-પૂર્વક વમન કરી નાખતા. એટલે માનવજન્મ પ્રાપ્ત થયા પછી માનવે પશુ બનવું કે મહામાનવ બનવું તે વાત તેના પાતાના હાથની જ છે. તે ધારે તા પશુથી પણ અધમ કાટિના બની શકે અને ઇચ્છે તા દેવ કરતાં પણ વધુ મહાન બની શકે છે.

આ પુસ્તકનું પ્રકાશન કરનાર શ્રી જૈન આત્માનંદ સભાના હું અત્યંત ઋણી છું તેમજ સંસ્થાને આ પુસ્તક પ્રકાશનના અર્થે આર્થિક સહાય આપનાર મારા કુડુમ્ખી જેવા શ્રી. કપુરચંદ વીરજી સંધવીના પણ હું અત્યંત આભારી છું.

મારાં સદ્દગત પત્ની અને હું આ પુસ્તકમાં પ્રાક્કથન લખી આપનાર 'ચાગ દિષ્ટ સમુચ્ચય', 'લિલત વિસ્તરા' અને 'અધ્યાત્મ રાજચંદ્ર' જેવા મહાન પ્રાંથાના વિદ્વાન અને આત્માર્થી લેખક ડાં. ભગવાનદાસ મહેતાના અનેક રીતે ઋહ્યા છીએ. સંયુક્ત રીતે કરેલા કરજને ભરપાઈ કરવાની જવાબદારી પણ સંયુક્ત રીતે જ રહેલી હોય છે, એટલે એમના ઋણના ભાર આ જન્મે હવે એાછા કરવાની તા શક્યતા જ નથી રહી. આવા સામાન્ય પુસ્તકનું પ્રાક્કથન ડાંકટર સાહેબ જેવા પાસે લખાવવું એ એક પ્રકારની મારી આળગેણ છે એ વાતથી હું અજાણ નથી. પરંતુ તેમની જેવા આધ્યાત્મિક અને આત્માર્થીનું દેવું વધારવામાં પણ એક પ્રકારની લાલચ જ રહી છે આવા ઋણભાર સંબંધના કારણે અન્ય જન્મામાં પણ તેમના જવાતમા સાથે સંબંધ ચાલુ રહી શકે એવી તીલ ઇચ્છાથી મારા પરના એમના ઋણભારના વધારા કર્યો છે. આ માટે માત્ર તેમના આભાર કે ઉપકાર માની એમના દેવામાંથી મુક્ત થઇ શકાય તેમ નથી અને એમ મુક્ત થવાનું હું પસંદ પણ ન કરું, તેથી એવી ધુષ્ટતાથી દૂર રહું હું.

અંતમાં આ શ્રંથમાં જે પ્રસંગા આપેલા છે તેમાંથી જે કાંઈ મનન કરવા યાગ્ય, આદરણીય અને આચરણીય લાગે તે ક્ષીર નીર ન્યાયે વિવેકપૂર્વક સુત્ર વાચકા શ્રહણ કરે એ જ અભ્યર્થના ! ૧૧, પારસી બજાર સ્ટ્રીટ ) મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા ક્રાંટ, મુંબઈ, ૧૫–૧-૭૦ )

#### પ્રકાશકનું નિવેદન

શ્રી જૈન આત્માનંદ સભાના એક ઉદ્દેશ એ છે કે જૈન સમાજમાં ધાર્મિક, નૈતિક, વ્યાવહારિક જ્ઞાનના પ્રચાર કરવા અને આ ઉદ્દેશ લક્ષમાં રાખી છેલ્લાં સિત્તેર ઉપરાંત વર્ષાંથી આ સભા વિવિધ પ્રકારનાં પુસ્તકા પ્રકાશન કરતી આવી છે. (૧) શ્રી આત્માનંદ જૈન શ્રથમાળા (૨) શ્રી આત્માનંદ જૈન શ્રથ સત્નમાલા (૩) શ્રી આત્માનંદ જન્મ શતાયદી સીરીઝ (૪) પ્રવર્તક કાંતિ વિજયજી ઐતિહાસિક શ્રંથમાળા ઇત્યાદિ શ્રંથમાળાઓ દ્વારા ગુજરાતી, સંસ્કૃત, પ્રાકૃત—અર્ધ માગધી, અંગ્રેજી વગેરે ભાષાઓમાં લગભગ ૨૧૦ જેટલાં પુસ્તકા પ્રગટ કર્યાં છે, જેમાંનાં કેટલાંક પૂજ્ય સાધુ—સાધ્વી મહારાજોને તથા સભાના પેટ્રના, લાઇફ મેમ્પરા અને અન્ય સભ્યોને એટ આપવામાં આવ્યાં છે. અને આ રીતે સભાએ પાતાના ઉદ્દેશ સિદ્ધ કરવા પુરુષાર્થ કરેલા છે.

સાવરકું ડલા નિવાસી જૈન સમાજના એક કુશળ વ્યાપારી ધર્મનિષ્ઠ શેઠ શ્રી વીરજ ગાપાલજ સંઘવી સ્વર્ગવાસી થતાં તેમના સુપુત્ર શેઠ શ્રી કપુરચંદભાઈ એ પાતાના સ્વર્ગસ્થ પિતાના પુષ્ય સ્મરણ નિમિત્તે કાંઈક જ્ઞાનસાધના થાય તેવી શુલ ભાવનાથી આ સલાને રૂ. ૧૦૦૦ એક હજાર આપવા ઇચ્છા દર્શાવી. સલાએ તે દરખાસ્ત આભાર સહિત સ્વીકારી અને શ્રી આત્માનંદ જૈન ગ્રંથમાળાના હત્ય મા પુષ્પ તરીકે એક પુસ્તક છપાવી પ્રસિદ્ધ કરવાનું ઠરાવ્યું.

આ પુસ્તક શ્રી મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતાના લેખાના સંગ્રહ છે. શ્રી મનસુખલાલભાઈ એક સિલ્લહરત લેખક છે. તેમની લેખન- શૈલી સીધી અને સરળ છે. પાતાને જે કાંઈ કહેવું છે તે ક્રાેઈ પણ પ્રકારના અલંકાર કે ચમત્કૃતિના ઓપ આપ્યા સિવાય તદ્દન સાદી લાકભાગ્ય શૈલીમાં તેઓ કહી જાય છે. આમ છતાં તેઓ પ્રસંગાને માનસશાસ્ત્રની દષ્ટિએ માપે છે અને તેનાં જુદાં જુદાં પાસાની નિષ્પક્ષપાત ચર્ચા કરી આપણને વિષયનું સ્પષ્ટ દર્શન કરાવે છે અને

વિચારની ઉચ્ચ ભૂમિકા ઉપર લઈ જાય છે. તેમણે ધર્મના જુદા જુદા અંશાને રકૂટ કરતી કથાએ લખી છે, જેમાંની કેટલીક 'શીલ ધર્મની કથાએ લા. ૧–૨' નામના પુસ્તક રૂપે પ્રસિદ્ધ થઈ છે અને આ બધી કથાએ વાચક વર્ગમાં આદરપાત્ર બની છે. કથાએ ઉપરાંત સામાન્ય માણસને ઉપયોગી થાય તેવા વ્યાવહારિક વિષયો ઉપર પણ તેમણે નાના નાના લેખા લખ્યા છે, જે જુદા જુદા સામયિકામાં જુદે જુદે સમયે પ્રસિદ્ધ થયા છે. આ બધા લેખાને એકત્ર કરી પુસ્તકરૂપે છપાવ્યા હોય તો તે કાયમી બને અને સમાજને વધુ ઉપયોગી થાય તેમ અમને લાગવાથી અમે તે માટે શ્રી. મન-સુખલાલભાઈની અનુમતિ માગી અને તેમણે સહર્ષ આપી. અમે તે માટે તેમના ઋણી છીએ.

આ પુસ્તકનું નામ 'જાણ્યું અને જોયું' રાખવામાં આવ્યું છે. આમાં લેખકે પાતાના જીવન દરમિયાન જે બાબતા જોઈ, જાણી અને અનુભવી, તેમાંથી છવીસ બાબતા ઉપરનું તેમનું મનન અને વિવેચન આપવામાં આવેલ છે, અને સ્વ. શેઠ શ્રી વીરજીલાઈ સંઘવીના નામ સાથે જોડી પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

આજે જયારે નવસર્જન અને નવનિર્માણના પવન ચારે બાજુ કું કાય છે, ત્યારે આ લેખા આપણી ઊગતી પ્રજ્ઞને માર્ગદર્શક નિવડશે એવી અમે શ્રદ્ધા રાખીએ છીએ.

**જૈન** આત્માનંદ સભા ∗ભાવનગર તા. ૧૦–૧–૭૧ ખીમચંદ ચાંપશી શાહ પ્રમુખ

#### (૧૬)

જીવનના કલહ છે, જીવન ખહલાવવા, કલહ વિણ જીવનની ન્હાેય પૂર્ત્તિ; દુઃખ દર્શન પછી થાય સર્જન સદા, દુઃખ છે શક્તિની પરમ મૂર્ત્તિ.

\*

જગતમાં જીવન જે મધુરમાં મધુર છે, તે અધિક દુઃખમાં રહે દળાતું; મિષ્ટમાં મિષ્ટ ફળ વૃક્ષ પર હાય તે, શ્રીટને પક્ષીના ભક્ષ થાતું!

\*

'દરા'નિકા ' (વિકાસની વેદના)

કવિ ખબરદાર



શ્રી. પ્રાણજીવનદાસ ગાંધી [ બી.એ. ]

## सेवाधर्मः परमगहनो योगिनामप्यगम्यः

એ સૂત્રને પાતાના જીવનમંત્ર ખનાવી જૈન સમાજની શૈક્ષણિક, ધાર્મિક અને સામાજિક સંસ્થાએ! ને પાતાનું કાર્યક્ષેત્ર ખનાવ્યું તેવા સૌજન્ય અને સેવાભાવી વડીલ અને આમજન એવા

શ્રી. પ્રાણુજીવનદાસ હરગાવિ દદાસ ગાંધી બી. એ.

ने साहर समर्पण्

[ મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા ]

#### 🦦 કુંદરતી ઉપચાર વિષે મારો અનુભવ

દવાઓની નવી નવી શોધો થતી જય છે, ડાંકટરા અને વૈદ્યોની સંખ્યા દિનપ્રતિદિન વધતી જ જાય છે અને તેમ છતાં દર્દોના નવા નવા પ્રકારા અને દરદીઓની સંખ્યામાં વધારા જ થતા જેવામાં આવે છે. આનું કારણ એમ લાગે છે કે, દવાઓમાં દર્દને બેસાડી દેવાની શક્તિ કદાચ હશે, પણ દર્દને નાશ કરવાની શક્તિ નથી. દર્દને મૂળમાંથી કાઢવા માટે કુદરતી સારવાર જેવા બીજો કાઈ સરળ માર્ગ નથી. દવાથી એક રાગ મટે છે, અને બીજો ઉત્પન્ન થાય છે. ટાઈફાઇડ તાવમાં ક્લારામાઇસેટીનની ગાળીઓ આપવામાં આવે છે. એ દવા એવી જલદ છે કે તેનાથી તાવ તા ઊતરી જય છે, પણ શરીરમાં એટલી બધી અશક્તિ આવી જાય છે કે ગુમાવેલી શક્તિ પાછી મેળવવા માટે દરદીને ચાર છ માસ સુધી હેરાન થવું પડે છે. કરજ કરીને મેળવેલાં નાણાંથી તાત્કાલિક કામ પતે છે, પરંતુ પાછળથી ત્યાજ સાથે તે રકમ પાછી આપવી પડે છે, તેવું જ લગભગ દવાઓની બાબતમાં છે.

મહાત્મા ગાંધીજીએ તેમના પાતાના તેમ જ આશ્રમન વાસીઓનાં સંબંધમાં કુદરતી સારવારના અનેક સફળ પ્રયાગા કર્યા છે, અને તેના પરિણામે પૂનાથી સાલાપુરના રસ્તે, પૂનાથી ૧૮ માઇલ દૂર આવેલા ઉરૂલીકાંચનમાં તેમણે નિસર્ગોપેચાર આશ્રમની સ્થાપના ઈ.સ.૧૯૪૬માં કરી. રેલવે રસ્તે, પૂનાથી ધાંડ જતાં ત્રીજું સ્ટેશન ઉરૂલી આવે છે, અને સ્ટેશનથી માત્ર પાંચ મિનિટના રસ્તે, આ આશ્રમ આવેલ છે. અત્યારે આશ્રમ-માં લગભગ ૪૦ દરદીઓ રહી શકે તે જાતની વ્યવસ્થા છે. આશ્રમમાં ગૌશાળાની વ્યવસ્થા છે, અને તેની સરસ દેખરેખ રાખવામાં આવે છે.

આશ્રમમાં એક ડૉક્ટરની વ્યવસ્થા રાખવામાં આવી છે, પરંતુ દવા અગર ઇન્જેક્શનોના બીલકુલ ઉપયાગ કરવામાં આવતા નથી. દરદીઓને આશ્રમ તરફથી ચલાવવામાં આવતા રસાડેથી ડૉક્ટરની સલાહ અને સૂચના અનુસાર તૈયાર રસાઇ આપવામાં આવે છે. દરદીઓના ખારાકમાં મુખ્યત્વે તા દૂધ, દહીં, સુપ વગેરે આપવામાં આવે છે. ચા, કૉફી, કૅાકા, તમાકુ, તેમ જ આવા બીજા પદાર્થોના ઉપયાગ આશ્રમમાં કરવામાં આવતા નથી. દૂધ અને ફલાહાર કે રસાહાર પર રાખવામાં આવતા દરદીઓનાં માટે પણ તમામ પ્રકારની વ્યવસ્થા આશ્રમ તરફથી કરી આપવામાં આવે છે. સવારે અને સાંજે બંને વખત પ્રાર્થના થાય છે, અને તેમાં લગભગ તમામ આશ્રમનાસીઓ તથા દરદીઓ હાજરી આપે છે. આશ્રમમાં એક પ્રસ્તકાલયની પણ વ્યવસ્થા છે.

આશ્રમમાં ટખરનાન, કટિસ્નાન, વરાળસ્નાન, માલીશ વ. બધી વ્યવસ્થા રાખવામાં આવી છે. આશ્રમના ડૉક્ટર હમેશાં એક વખત તમામ દરદ્દીઓની મુલાકાત લઈ જાય છે, અને દરદી વિભાગમાં વ્યવસ્થાપક દરદીઓની ખાસ સંભાળ અને કાળજી રાખે છે. સાધારણ રીતે ખારાક પર રહેતાં દરદીઓને માસિક ખર્ચ રૂ. ૭૫ થી ૮૦ આવે છે. જયારે દુગ્ધાહાર, ક્લાહાર કે રસાહાર પર રહેતાં દરદીઓને માસિક ખર્ચ રૂ. ૧૨૦— ૧૨૫ની આસપાસ આવે છે. હવા, પાણી અને વાતાવરશુ એવાં શુદ્ધ અને સાત્ત્વિક છે કે જેનાં અંગે દરદીઓને શારીરિક તંદ્દરસ્તી ઉપરાંત માનસિક તેમજ આધ્યાત્મિક દષ્ટિએ પણ ભારે લાભ થાય છે.

ગયા ડિસેમ્બર માસમાં મારા પગની સારવાર અર્થે હું ત્યાં ગયા હતા. મારા ડાબા પગ ઉપર સાંજે આવવાનું કારણ જુદા જુદા હૉક્ટરોના અભિપ્રાય પ્રમાણે જુદું જુદું હતું. લીમ્ફેઝાઇટીસ, હાથીપગા, પગમાં વાળા, એક જાતના વા, પગની નસામાં સાંજો, આ પૈકી કાઇ દર્દના હું ભાગ થઇ પડ્યો છું, એમ ડૉક્ટરોનું માનવું હતું. લગભગ એક માસ સુધી પેનીસીલીન, સ્ટ્રેપ્ટામાઇસીનનાં ઇન્જેક્શના, પગ પર ઇલેક્ટ્રીક શેક (Short Wave), મહાયાગરાજ ગુગળ, રાસકવાથ વગેરેના ઉપયાગ પછી, પગ ઉપર આરામ થવાને અદલે, પગ ઉપરના સાંજાએ પાતાનું મક્કમ સ્થાન જમાન્યું, અને ચાલવામાં પણ અડચણ આવવી શરૂ થઈ.

આખરે કંટાળીને, તા. ૨૨ ડિસેમ્બરના હું ઉરૂલી-કાંચનના નિસર્ગોપચાર આશ્રમમાં દાખલ થયો. ખારાક બંધ કરી મને માત્ર રસાહાર પર રાખવામાં આવ્યા. પગ ઉપર માલીશ ઉપરાંત લીં બડાનાં પાન સાથે ઉકાળેલા પાણીમાં પગ રાખવાનું, પગ પર કાળી માટીના લેપ, બે વખત કટિસ્નાન, અક્વાડિયામાં ત્રણ વખત વરાળસ્નાન, આ બધા ઉપચાર શરૂ કરવામાં આવ્યા, અને પ્રથમ અઠવાડિયાના અંતે વગર દવાએ આપાઓપ મારા પગ પરના સાંજો દ્વર થયા. ચાર અઠવાડિયાં સુધી હું આશ્રમમાં રહ્યો. રસાહારથી મારું વજન ૧૫ રતલ ઘટ્યું, ચરબી એાછી થઈ, અને નિરાેગી બન્યાે. રસાહાર ઉપર રહેવા છતાં, સાંજ સવાર મળી હું દશ માઈલ કરતાે અને સરસ સ્કૃતિ રહેતી.

રાગ માત્ર આપણે કરેલા કુદરતી નિયમાના ભંગની શિક્ષારૂપે છે, પરંતુ એ શિક્ષામાંથી છટકવા માટે દવા અને ઇન્જેક્શનોના આશ્રય લેવા, એ એક રીતે તા કુદરતના નિયમાના તિરસ્કાર કરવા જેવું છે, અને એ માર્ગ માટા ભાગના કિસ્સાઓમાં દરદી દદ માંથી મુક્ત થવાને બદલે દદ થી ઘેરાઈ જાય છે. કુદરતી સારવારથી આપણા દદ ના મૂળમાંથી નાશ થાય છે, ત્યારે દવાઓથી આપણા દદ ના નાશ થયા છે, એવા માત્ર ભ્રમ આપણામાં ઉત્પન્ન થાય છે.

નજીવાં અને સામાન્ય દર્દીની બાબતમાં ડાક્ટરા દવાએ માટેનું માટું લીસ્ટ આપે છે. જમ્યા પછી અન્ન પચાવવા માટેની ગાળીઓ, જમ્યા પહેલાં ભૂખ લગાડવાની ગાળીઓ, રાત્રે સૂતી વખતે દસ્ત સાફ લાવવાની ગાળીઓ, સવારમાં વિટામીનની ગાળીઓ, સાંજના શક્તિ માટેની ગાળીઓ, અવારમાં બપારના સ્ફૂર્તિ રહે તે માટેની ગાળીઓ, અને આમ ઘણી વખત તા ભાજનની વસ્તુઓની સંખ્યા કરતાં દવાઓની સંખ્યાઓના નંબર વધી જાય છે. પછી તા ધીમે ધીમે દરદીઓને દવાનું વ્યસન લાગુ થાય છે. પરદેશની મોંઘી દવાઓથી આપણા દેશના કરાેડા રૂપિયાનું પાણી થાય છે, અને તંદુરસ્તીમાં ફાયદા થવાને બદલે પરિણામે આપણા દેશનાં સ્ત્રી પુરુષાનાં શરીર અને મન નાજીક, નખળાં અને વિકૃત થતાં જોવામાં આવે છે.

હિંસા, અસત્ય, ચારી, અખ્રદ્મચર્ય, અને પરિગ્રહની કિયામાં આપણે જેમ પાપ માનીએ છીએ, તેમ માંદ્ય પડવાની કિયા પણ એક પ્રકારના પાપ રૂપે માનવી જોઈએ. ડૉક્ટર જૉનસને એક સ્થળે કહ્યું છે કે: Every sick man is a kind of rascal. બીજા એક વિદ્વાન પુરુષે કહ્યું છે કે: A man who does not take care of his health commits a fraud upon himself અર્થાત્ જે માણસ પાતાની તંદુરસ્તીની કાળજી નથી રાખતા, તે પાતાની જાત સાથે દેશા રમે છે.

દવાઓથી કંટાળેલા તેમજ દવાઓની પાેકળતાની જેને ખાતરી કરવી હાેય, તેવાં દરેક સ્ત્રી-પુરુષાને નિસર્ગોપચાર આશ્રમ-ઉરૂલીકાંચનની એક વખત મુલાકાત લેવા મારી નમ્ર વિનંતી છે.

[તંદુરસ્તી, માર્ચ ૧૯૫૪.

#### ૨. સંવત્સરીની કરુણ કહાણી

આજથી લગભગ ૨૧ વર્ષ પહેલાંની એટલે કે ઈ. સ. ૧૯૩૬ની આ વાત છે. એ વખતે હું મલાડમાં શેઠ દેવકરણ મુલજ જૈન દેરાસરવાડીમાં રહેતા હતા (આ વાડીમાં તે વખતે ભવ્ય જૈન દેરાસર અને ઉપાશ્રય હતા, પણ આજે તા દેરા-સર અને ઉપાશ્રય વધુ ભવ્ય અને વિશાળ અની ગયાં છે).

એ વખતે જૈન શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં પર્યુ ષણમાં કયા દિવસે સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવું તે અંગે માટે મતલેદ હતો, અને અમુક લાકાએ એક દિવસ પ્રતિક્રમણ કર્યું તા વળી બીજા લાકાએ તે પછીના દિવસે પ્રતિક્રમણ કર્યું હતું તેવું મને યાદ છે.

એ ચામાસામાં મલાડ જૈન સંઘના આમંત્રણ અને આયહેથી મુંબઈમાં બિરાજતા પૂ. આચાર્ય વિજય પ્રેમસૂરી-શ્વરજ મહારાજ સાહેબના (હવે સ્વર્ગસ્થ) બે કે ત્રણ મુનિમહારાજો ચામાસા અર્થે મલાડ જૈન ઉપાશ્રયમાં પધાર્યા હતા. મલાડના જૈન ભાઈ બહેનોનો મોટા ભાગ બીજા દિવસે સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવાની તરફેણમાં હતા, ત્યારે અમુક ભાઈ બહેનોએ પ્રથમ દિવસે જ ત્યાં બિરાજતા મુનિ મહારાજો સાથે પ્રતિક્રમણ કરવાના નિશ્ચય કર્યા હતા. મને પાતાને કયા દિવસે (પ્રથમ દિવસે કે બીજા દિવસે) સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવું તેની ખબર ન પડે અને હજા પણ આ બાબતનું જ્ઞાન હું

ધરાવતા નથી. જેના કારણે રાગદ્વેષાદિ ઉત્પન્ન થાય તે જ્ઞાન જૈનશાસ્ત્રોની દર્ષિએ જ્ઞાન જ નથી, એટલે આ બાબતના અજ્ઞાનને એક રીતે તા હું આશીર્વાદ રૂપ જ માનું છું.

साधु मुनि महारालेने मलाड पधारवा आमंत्रण हैवा क्वामां हुं सामेल हता, એटले स्वालाविह रीते क ते लेवा प्रत्ये मारी नैतिह कवाणहारी हती. तेथी में अने मारा पत्नीओ साथे केसी निर्णुध हवीं है मारे प्रथम हिवसे मुनि महारालेनी साथे क संवत्सरी प्रतिहमण हरवुं अने मलाड केन संधना माटा लागना लाई के नो अविनय न थाय ओ हिए को मारां पत्नीओ थी के हिवसे ओ दें। होना समूहमां प्रतिहमण हरवुं. पति पत्नी ओह थी जानां पूरह केवां छे, ओटले अमुह अपेक्षाओ अमारा निर्णुध निश्चय हिए ने व थाय ओ प्रहारने हतो. संवत्सरी प्रतिहमण् निर्णुध निश्चय हिए ने व थाय ओ प्रहारने हतो. संवत्सरी प्रतिहमण् निष्ठि ते मारा रागदेषने अव हाश न हतो. आम अमारा हितु ते। उत्तम हतो, पण के हता न हतो. आम अमारा हितु ते। उत्तम हतो, पण के हता सर्वा आनि हा सहारा न हती. आम अमारा हता ते हता मारी आजतमां न सर्वा अने हुं सहांतर निष्हण पुरवार थये।.

પ્રથમ દિવસે મેં આનંદ અને ગૌરવપૂર્વ સંવતસરી પ્રતિક્રમણ મુનિ મહારાજોના સાંનિધ્યમાં કર્યું. બીજા દિવસે મેં પારણું કર્યું ત્યારે એ દિવસે મારાં પત્નીને ઉપવાસ હતો. બીજા દિવસે ચાર વાગે સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ શરૂ થવાનું હતું તે પહેલાં, ત્યાં બિરાજતા મુનિ મહારાજોએ પ્રતિક્રમણ કરનાર લોઈ બહેનોની સગવડતા અર્થે એક નાના રૂમ સિવાય

ંબીજી તમામ જગ્યા ખાલી કરી દીધી. આમે છતાં ખાલી ંથચેલી જગ્યામાં પ્રતિક્રમણ કરનાર સ્ત્રી પુરુષોના સમાવેશ ન થયા એટલે એ લાેકાના માવડીઓએ મુનિ મહારાજીવાળા ંનાના રૂમનાે પણ કબજો લેવા આગ્રહ રાખ્યો અને મુનિમહારાજોને નીચે જવા માટે કહ્યું. આ અધા મુનિમહારાજોના નામા તો મને અત્યારે યાદ નથી, પણ તેઓ સૌ અત્યંત સરળ અને નરમ સ્વભાવના હતા. સાધુઓને આપણે આપણા ગુરુદેવ માનીએ છીએ અને તેમની સાથેના વ્યવહાર, વર્તન અને ંવર્તાવ પણ એને અનુરૂપ જ હેાવાં જોઇએ. મેં અને મારા કેટલાક મિત્રોએ (એ મિત્રો પૈકી ઘણા તા કાળધર્મ**ં પા**મ્યા છે, પણ એક શ્રી. પુરુષાત્તમદાસ ઝવેરચંદ સુરેન્દ્રનગરમાં છે) સાધુએાને નીચે માેકલવાની બાબત માટે વાંધા દર્શાવ્યા. કાેઇ વ્યક્તિ પ્રત્યે આપણને અણુગમા, નારાજી કે તિરસ્કાર હાય ેતા પણ વ્યવહારમાં તેની સાથેનું આપણું વર્તન આપણે અહુ સલુકાઈભયું રાખીએ છીએ, ત્યારે અહિં તા પંચમહાવત-ધારી સાધુએાની વાત હતી. એક તરફથી આપણે દરરોજ નવકાર મંત્રના જાપ કરીએ અને બીજી બાજી જેનું નિત્ય સ્મરણ કરીએ તેની જ સાથે આવું બેહૂદું વર્તન ચલાવીએ એ અત્યંત કઠાર અને માક ન થઈ શકે એવું હીન કૃત્ય કહેવાય. મલાડના ભાઈ અહેનાના સાધુઓને નીચે ઉતારવાના પગલામાં મને તાછડાઈ અને ઉધ્ધતાઈનાં દર્શન થયાં અને ્દું આવેશમાં આવી ગયો. શાંત મુનિરાજો આ તકરાર વિકૃત સ્વરૂપ ન પકડે એ દર્ષિએ પેલા નાના રૂમ પણ ખાલી કરી ેનીચેના ભાગમાં ચાલી ગયા. મને આમાં મારા પરાજ્ય લાગ્યા

અને તેથી કાંધના આવેશમાં આવી જઈ ત્યાંના પ્રતિક્રમ**ણ** કરનાર લાઈ બહેનાને કહી દીધું કે :≟હવે શાંતિ થઈ <del>ને</del> તમને! તમે લહે હવે ત્યાં રાંડા નચાવા!

મારા ઉપરાક્ત કથનથી ત્યાં ખળભળાટ મચી ગયો. મારા બાલવાના એવા અર્થ કરવામાં આવ્યા કે ત્યાં પ્રતિક્રમણ કરવા આવનાર ખહેનાને મેં નાચનારીઓ કહી. રાતે મારા રૂમમાં હું સૂતા હતા ત્યાં મારી પત્ની પ્રતિક્રમણ કરી મને જ્યારે ખમાવવા આવી ત્યારે તેનાં ચક્ષુઓમાંથી અશ્ર ટપકી રહ્યાં હતાં. ઉપવાસી પત્નીને મેં ભારે અશાતા ઉપજાવી હતી તે હું જોઈ શક્યો. મેં મારા બાલેલા શબ્દોના કેવા ઊંધા અર્થ ઘટાવાયા છે તે તેને સમજાવ્યું અને આવેશમાં આવી જઈ કરેલા અપરાધ માટે અંતઃકરણપૂર્વ ક્ષમા માગી. જે પત્નીની નજરે હું સંયમી, અદ્વેષી અને એકાધી હતા, તેની જ સામે અનેગાર તરીકે ઊભા રહેતાં જે શરમ અને આઘાત મને થયા તે કરતાં અનેકગણી શરમ અને આઘાત મારા વર્તનના કારણે તેના અંતરાત્માને થયાં.

વળતે જ દિવસે તે વખતના દૈનિકપત્ર 'જયભારત'માં મારાથી થયેલા અપરાધની મેં જાહેર માફી માગી. આમ આ વાતના જે કે અંત આવી ગયા, પણ આ બનાવમાંથી મને જે બાધપાઠ મળ્યા તે તા જીવનના અંત સુધી પણ હું ભૂલી શકું તેમ નથી.

તે પછીથી, ક્રાેધ અને ગુસ્સાનું પ્રદર્શન થાય તે પહેલાં જ મારા સદ્ગત પત્નીની સ્રાંવત્સરી પ્રતિક્રમણ પછીની પેલી અશ્રુભીની આંખા મારી સમક્ષ ખડી થાય છે અને ક્રાેધ અને ગુસ્સા કરતાં હું અટકી જાઉં છું. એક કવિની નીચેની પંક્તિ મારી ડાયરીમાં મેં નાંધી રાખી છે.

કટુ વાણી સુણે જા તું, મીઠી વાણી સદા કહેજે; પરાઈ મૂર્ખાતા કાજે, મૂખે ના ઝેર તું લેજે. ('જૈન' તા. ૪–૫–૫૭ માં છપાયેલ લેખ પરથી સૂચિત.)

#### ૩. ધર્મ કળા

મરીનડ્રાઇવ પર મારા એક મિત્રે સરસ ખ્લાક લીધા હતા, અને તે જોવા માટે તેઓ ઘણા વખતથી આગ્રહ કરતા હતા, એટલે એક રવિવારે સવારના ફરવા જતાં હું ત્યાં જઈ પહોંચ્યા.

ખ્લાક સરસ હતા. ત્રણ–ચાર સ્નાનગૃહ અને તેમાં સ્નાન કરવા માટેનાં રંગબેરંગી માટાં ટબા હતાં. બેડ રૂમા અને રસાેડાની વ્યવસ્થા પણ ઉત્તમ હતી. દિવાનખાનું સૌથી સરસ હતું. દિવાનખાનામાં મરીનડાઇવના દરિયાની ઠંડી હવા આવતી હતી, પણ તેમ છતાં ત્યાં ત્રણ ચાર સીલીંગ ફેન હતા. દીવાલ પર સુંદર, સુશાભિત, કળાયુક્ત અનેક ચિત્રા ટાંગવામાં આવ્યાં હતાં. અધાં ચિત્રામાં ક્ષમામૃતિ ભગવાન મહાવીરનું ચિત્ર સૌથી સરસ હતું. ઇટાલીના એક પ્રખ્યાત કળાકાર પાસે, માેડી રકમ આપી, તે ચિત્ર તૈયાર કરાવવામાં આવ્યું હતું. ચંડકૌશિક સર્પની આખી કથા એ ચિત્રમાં આવી જતી હતી. ચંડકૌશિક સર્પ પૂર્વજન્મમાં ગાેભદ્ર નામે તપસ્વી સાધુ હતાે. ક્રીધ કરવાના પરિણામે કનકખલ નામના સ્થાનમાં કુલપતિને ત્યાં પત્ર તરીકે જન્મ લેવા પડ્યો. ત્યાં પણ ક્રોધ કર્યો અને પરિષ્ણામે એ જ સ્થાનમાં દર્ષિવિષ (અર્થાત દર્ષિ પડતાં જ ઝેર વ્યાપી જાય અને સામાના નાશ થાય તેવા ) સર્પ'રૂપે ઉત્પન્ન થયા. ભગવાન મહાવીર એક વખતે એ સ્થાને જઈ પહેાંચ્યા

અને ધ્યાનસ્થ થઈ ઊભા રહ્યા. ચંડકૌશિકે એ જોયું અને કુંકાંડા મારી ભગવાનના પગ પર દંશ માર્યો.

અમૃત અને વિષ—પ્રેમ અને દ્વેષનું મિલન થતાં વિષનું અમૃતમાં પરિવર્તન થયું; દ્વેષનું પ્રેમમાં રૂપાંતર થયું. અંડ-કોશિકના ઝેરની અસર ભગવાન મહાવીર પર થવાને બદલે પ્રેમરૂપી અમૃત જેવા રૂધિરના સ્પરો અંડકોશિકના શરીરમાં વ્યાપી રહેલા હળાહળ ઝેરનું અમૃતમાં રૂપાંતર થયું, અને તરતજ તેને પાતાના પૂર્વજન્મનું જ્ઞાન થયું. પ્રેમમાં કેવી અદ્ભુત શક્તિ રહેલી છે, અને પ્રેમના જાદ્યી કેવા કૂર–હિંસક પ્રાણીઓ પણ પાતાના સ્વભાવ છાડી સમતા અને સંયમને ધારણ કરવા પ્રેરાય છે, એ હિકિકતને સમજાવતું આ સુંદર ભાવવાહી ચિત્ર જોઈ કાઈપણ માનવીને આનંદ થયા સિવાય ન રહે.

મારા મિત્ર આ ચિત્રની કથાના સાર મને કહી સંભળાવતા હતા ત્યાં તેમના રસાયા અમારા માટે ચાની ટ્રે અને બીસ્કીટ લઈ આવ્યા. ચામાં ખાંડ સહેજ એાછી લાગી, એટલે મારા મિત્રના મિજાજ ગયા અને રસાયા પર ગુસ્સે થતાં બાલ્યા 'તમે ચામાં ધાંધિયા કરા છા, અને રસાઈ પણ દમ વિનાની થાય છે. તમને માસિક રૂપિયા પચાસના પગાર શું આવી ચા પીવા માટે આપીએ છીએ ? ચા તૈયાર કરવાની કળા પણ જાણવી જોઈએ, સમજ્યા કે?'

એ આગળ બાલવા જતા હતા, પણ મેં એમને શાંત પાડચા અને કહ્યું: મને પાતાને મીઠી પેશાબનું દરદ છે, એટલે મારા પૂરતી તાે આ ચા કળાયુક્ત તૈયાર થયેલી ગણાય. भारा भित्रे ह्ली अं इरतां इह्युं: 'આપણી સરકારના દિ' ક્રીં ત્રયો છે. એ વળી હવે ઘરના ઘાડી અને નાકરાના ઉત્કર્ષ અર્થે કાંઈ નવું બીલ પાસ કરવા માગે છે. આવી પરિસ્થિતિમાં, ઘરના નાકરા પર કાળૂ ન રાખીએ તા ઘરની વ્યવસ્થા ચલા-વવી મુશ્કેલ થઈ પડે, એટલે મને તા જ્યારે જ્યારે તક મળે ત્યારે આ લાકોને ધમકાવ્યા વિના રહેતા નથી.' મારા મિત્રની વાત સાંભળી મેં ધીમા નિશ્વાસ નાખ્યા. સામેની દિવાલ પર ડાંગેલું ક્ષમામૂર્તિ ભગવાન મહાવીરનું ચિત્ર આ દિવાન-ખાનને શરમાવે છે કે શાભાવે છે? એવા વિચાર કરતા ત્યાંથી હું ઊઠ્યો.

જ્ઞાની પુરુષોએ સાચું જ કહ્યું છે કે જીવન ટકાવવું સ્હેલું છે, પણ જીવન જીવવું સ્હેલું નથી. પાતાની જાતને કળાપ્રેમી તરીકે ઓળખાવતા આ મિત્ર જેવાઓને કાેણુ કહે. કે આવા માેટાં માેટાં અને બહુ મૂલ્યવાળાં ચિત્રો ઘરઆંગણે ટાંગવામાં કળાના વિકાસને બદલે કળાના વિલાસ પણ નિમિત્ત-રૂપ હાેય. મહાતમા ટાલસ્ટાયે સાચું જ કહ્યું છે કે "સારાય! માનવસમાજને સત્યાનાશને પંથે લઈ જનાર આ કહેવાતા ઉચ્ચ વર્ગની વિલાસી ટેવા જ છે."

જીવન જીવવાની પણ શ્રેષ્ઠ કળા છે, અને એટલે જ સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન અને સમર્થ વિચારક રામાં રાલાંએ જગતના સર્વ શાસ્ત્રામાં 'જીવનશાસ્ત્ર'ને પ્રથમ સ્થાન આપ્યું છે. એની શ્રેષ્ઠતાના માપ વિષે લખતાં તે જણાવે છે કે: 'જે પ્રમાણે જીવન ગાળવાથી જગતનું એાછામાં એાછું અકલ્યાણ થાય અને વધારમાં વધારે કલ્યાણ સધાય તેજ ઉત્તમ જીવનશાસ્ત્ર છે. તદ્ધત્ જગતની સર્વ કળાઓમાં જ્ઞાન એ ઉત્તમમાં ઉત્તમ કળા છે. પણ એ જ્ઞાન એવું હોવું જોઈએ કે જેની પ્રાપ્તિથી ઓછામાં ઓછી મહેનતે જગતનું અકલ્યાણ દ્ભર કરી શકાય અને સાથે જ તેનું કલ્યાણ સાધી શકાય."

આપણાં શાસ્ત્રામાં તેથી જ કહેવામાં આવ્યું છે કે, 'સર્વ' કળા પર વિજય પામવા માટે ધર્મ'કળા જ સાચું -સાધન છે. '

(જૈન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા, મે–૧૯૫૯)

### ૪. સહશિક્ષણ

ઉનાળામાં લાંબી રજાએા પછી હવે કૉલેજોની નવી ટમેં શરૂ થશે. મહારાષ્ટ્ર અને ગુજરાતમાં આ વખતે એસ. એસ. સી. ની પરીક્ષામાં ઘણી ખહેના ઉત્તીર્ણ થઈ છે, અને તે પૈકીના માટા ભાગ આગળ અભ્યાસ અર્થે કૉલેજોમાં પણ દાખલ થશે.

માર્ચ ૧૯૫૪ માં મારી નાની પુત્રી જે એ વખતે માત્ર પંદર વરસની હતી, તે એસ. એસ. સી. ની પરીક્ષામાં પાસ થઈ મુંબઈની સિદ્ધાર્ધ કાેલેજમાં દાખલ થઈ, પણ એ વખતે મને એક વિચિત્ર મૂંઝવણ ઊભી થઈ.

કાલેજોમાં સહશિક્ષણના કારણે યુવાન વિદાર્થાંઓ, વિદાર્થિંનીઓ પરસ્પર છૂટથી હળે મળે, સાથે હરવા કરવા જાય, અભ્યાસના નિમિત્ત એકાંતમાં બેસે—અને આમ છતાં તેઓ નિર્વિકારી રહે અને નાજીક પરિસ્થિતિમાં ન મુકાઈ જાય, એ વાત એ વખતે મને મુશ્કેલ લાગતી, અને હવે આજના નાટક—સિનેમાના યુગમાં એ વાત લગભગ અશક્ય લાગે છે.

જૈન દર્શન નિમિત્ત કારણને પણ ઉપાદાનના ઉત્તેજક માને છે, અને તેથી જ વ્યક્તિ માત્રે-પુરૂષ તેમજ સ્ત્રી અંનેના માટે નિમિત્ત કારણાથી સાવધ રહેવા શાસ્ત્રામાં ભારપૂર્વક જણાવવામાં આવ્યું છે.

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કેપિલ અને ખ્રહ્મદત્તની એ જીદી જીદી કથાએાના ઉલ્લેખ છે. કપિલને વિદાર્થી અવસ્થામાં તેના પિતાજના મિત્રે કાેઈ બાઈ ને ત્યાં જમવા માટેની સગવડતા કરાવી આપી, અને પરિણામે તે બાઈ સાથેના સહવાસના કારણે તે લપસી પડ્યો. બ્રહ્મદત્તના પૂર્વ જીવનમાં જ્યારે તે સાધુ હતા ત્યારે સુનંદા રાણી તેને વંદન કરવા ગયેલાં, અને તે વખતે શરતચૂકથી તેના માથાના વાળ**ની** એક **લ**ટ સ**રી** સાધુ પાસે જઈ પડી, અને તે નિમિત્તના કારણે સાધુએ એવી અનેક સ્ત્રીઓની સાથે લાેગા લાેગવવાનું નિયાણું બાંધ્યું. આના પરિષામે પ્રહ્મદત્તના જીવને અધમમાં અધમ યાનિ એટલે સાતમી નારકીમાં જહું પડ્યું. આવી રીતે નિમિત્તો બહુ બળવાન છે, અને જીવની ઉર્ધ્વગતિ તેમજ અધાગતિમાં તેનું સ્થાન મહત્ત્વનું છે. સ્ત્રી–પુરૂષ વચ્ચેના સંબંધ ગાબતમાં લખતાં સદ્ગત શ્રી કિશારલાલ મશરૂવાળાએ કહ્યું છે કે : આધુનિક જીવનમાં બીજાં યે ઘણાં ભયસ્થાના વધી ગયાં છે. એ ભયસ્થાના એકાંતવાસથી ઊલટા પ્રકારનાં એટલે અતિ સહવાસનાં હાય છે. અનેક પ્રવૃત્તિએ। અને શહેરી જીવનને અંગે સ્ત્રી પુરૂષને એક બીજાનાં અંગાના સ્પર્શ કાેેેક્વાર અજાણતાં, કાેેે વાર અનિવાય પણ, અને કાેંડિવાર જેતજેતામાં થઈ જાય છે. ગાડી-એામાં, માેટરામાં, સભાએામાં, રસ્તાએામાં એક બીજા જેડે લીં સાઈને બેસવું પડે છે. વાર્તાલાપ કરવા પડે છે. શિક્ષકાને છાકરીઓ કે બાળાઓને શીખવલું પડે છે-અને એ સવે' બન્નેને માટે ભયસ્થાના છે. આ અધી પરિસ્થિતિમાં જે પાતાની પવિત્રતા માટે વધારે પડતું ગુમાન રાખે છે તે પડે જ છે; જે જાગત રહે છે તે એ પ્રસંગાને સુખરૂપ નહીં, પણ આપત્તિરૂપ સમજે છે. એમાંથી જેમ અને તેમ તસુભર પણ દૂર રહેવું પણ નજીક

ન આવવું એવી મનાવૃત્તિથી રહે છે-તે જ ઇશ્વરની કૃપાથી ખરી શકે છે.

હું પાતે પણ આવા વિચારામાં માનું છું એટલે મારી પુત્રી સિદ્ધાર્થ કૉલેજમાં દાખલ થઈ તે ન ગમ્યું. આ પુત્રીની માતા તેમ જ પિતાની અંને જવાબદારી મારા શિર પર હતી પણ તેમ છતાં હક્ક, સત્તા કે અધિકારના ઉપયાગ કરી સિદ્ધાર્થ કૉલેજના અદલે એસ. એન. ડી. ટી. (માત્ર સ્ત્રીએમના માટેની કૉલેજ) માં દાખલ કરાવવાનું મને ઉચિત ન લાગ્યું. તેમ છતાં મારા દિલમાં એક પ્રકારના ઉચાટ અને ઉકળાટ ચાલુ જ રહ્યો. મારૂં વલણુ ગેરવાજબી અગર ખાટું હાય એમ પણ અની શકે, એટલે આ સંખંધમાં મારા નિકટના સંખંધી અને હિતેચ્છુ પંડિત બેચરદાસ દાશી જેઓ છેલ્લાં ૨૫ વરસથી અમદાવાદની એલ. ડી. આર્ટસ કૉલેજના અધ્યાપક છે, તેઓને મારી મૂંઝવણ જણાવી મને માર્ગદર્શન આપવા વિનંતી કરી.

એ પછી, પંડિતજીએ મારી પુત્રીને પત્ર લખી માર્ગ દર્શન આપ્યું અને પરિણામે સિદ્ધાર્થ કૉલેજ છાડી તે પાતે રાજ- ખુશીથી એસ. એન. ડી. ટી. કૉલેજમાં દાખલ થઈ અને એમ. એ. સુધીના અભ્યાસ કર્યો. ઘણાં માબાપા પાતાની છાકરીઓને આગળ અભ્યાસ કરાવવામાં મારી જેમ મૂં ઝવણ અનુભવતાં હશે એમ માની, પંડિતજીના પત્રમાં લખેલી સૂચનાએ તેઓને ઉપયાગી થઈ પડશે એ દર્શિએ આ પત્ર અક્ષરશ: નીચે આપવામાં આવ્યા છે.

૧૨, **ન**-ભારતીનિવાસ સાસાયટી એલિસબ્રિજ, અમદાવાદ નં. ૬ તા. ૨–૬–૫૪.

ચિ. અરુ**ણા,** શુભ આશીર્વાદ.

તારા આપુજના પત્રથી જાલ્યું કે તું ઘણા સારા ચુણુ મેળવીને મેટ્રિકની પરીક્ષામાં પાસ થઈ છે. આ જાણીને અમે અંને અહુજ રાજી થયાં છીએ, અને હવે પછી દિનપ્રતિદિન તારા અલ્યુદય વધતા રહે એમ જગિલયંતા પરમેશ્વર પાસે પ્રાર્થના કરીએ છીએ. જો કે મેં તારા પર કહી પત્ર નથી લખ્યા. હા, તને અવારનવાર આશીર્વાદ માકલવાનું ચાલુ રહ્યું છે. પરંતુ આ ટાંકણે તારા ઉપર પત્ર લખવાનું મને વિશેષ મન થઈ આવે છે, તેને રાકી શકતા નથી. મેટ્રિકમાં પહેલી જ વારને પ્રયાસે પાસ થઇ જવું અને તે પણ સારા ગુણ મેળવીને તે આ જમાનામાં ઘણું વિરલ અને છે. જે વિદ્યાર્થી એમ અલ્યાસમાં દત્તચિત્ત હાય, ખંતીલા હાય તેઓ જ પહેલીવાર જતી જાય છે. તું પહેલી જ વારે જતી ગઈ તે માટે તને અમારા સેંકડા શુભ આશીર્વાદો છે.

જીવનમાં આ એક વિકાસનું પ્રથમ પગથિયું છે. હવે બીજું પગથિયું કયું હોવું જોઈએ ? તે વિષે તને થાહું સૂચન કરવાની મારી કરજ સમજીને આ લખવા બેઠા છું. અહીંની એલ. ડી. આર્ડસ કાલેજમાં હું ૧૫–૧૬ વરસથી ભણાવું છું, તેથી કાલેજ વિષે મારા જે પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે તે જ તને

જણાવું છું. તું દીકરાે હાેત અને મારા જ શાસનમાં હાેત તા તને તરત જ કહી દેત કે ખાપુ! ધ ધામાં ગાઠવાઈ જાએા, કાલેજમાં જવાનું આપણું કામ નથી. જ્યારથી કાલેજમાં હું દાખલ થયેા છું ત્યારથી દિવસે દિવસે તમામ કાંલેને એટલે મું ખઈ પ્રાંતની કે ળીજા પ્રાંતની તમામ કોલેજોનું વાતાવરણ હીન, હીનતર, હીનતમ થતું હું પ્રત્યક્ષ નજરે નેયા કરૂં છું અને ક્લાસમાં વિદ્યાર્થી એાને કહું છું પણ ખરા કે ભાઈ એા! શા માટે વખત ખગાડા છા અને પૈસાના પણ શા માટે અપવ્યય કરા છા ? ધંધા ઉદ્યોગમાં લાગી જાએ તા તમને અને તમારા કુટુંબને જરૂર ફાયદા થશે. આ ઉપરથી તને કાલેજના હીનતમ વાતાવરણનાે ખ્યાલ આવશે. દુર્ગુણા, વ્યસનાે અને ઉધ્ધતાઈના સંસ્કારા વિદ્યાર્થી એ। પૈસા અને વખત ્ષત્રાડીને મેતટે લાગે કાૅલેજોમાંથી ખરીદે છે, અને પરિણા**મે** એકાર ખનીને જીવનની નિષ્ફળતા અનુભવે છે. તેમ છતાં તારું જો આગળ અભ્યાસ કરવાનું મન જ હાેય અને તારા વડિલાેની સંમતિ હાય તા તું ત્યાં કેવળ છાકરીઓની કૉલેજમાં જા તા ઉચિત કહેવાય. કર્વે કૉલેજ ત્યાં છે જ, તેમાં જે અભ્યાસક્રમ છે તે છેાકરીઓને ભવિષ્યમાં વિશેષ ઉપયોગી નિવડે એ રીતે ગાેઠવેલ છે. ગૃહવિજ્ઞાન, શીવણ, રાંધણ, આળઉછેર વગેરે વિદ્યાએ છાકરીઓનાં જવનમાં વિશેષ લાભકારક નિવઉ છે અને તે સાથે ભાષા, ઇતિહાસ, ભૂગાળ અને ગણિત વગેરે ઉપયોગી વિષયા પણ હાય છે. વળી માનું છું કે તારા ઘરથી તે કાૅલેજ દૂર પણ નથી. જો તારે કાૅલેજમાં જવું જ હાેય તા મારી આ નમ્ર સૂચના–લલામણ છે. આ સિવાય બીજી

કૉલે જો આપણા જીવન માટે ભારે ખતરનાક અને જીવનના મંડપને વણસી નાખે એવી મને મારા પ્રત્યક્ષ અનુભવથી દેખાય છે. એકવાર પાલીતાણાવાળા નગરશે ઠે તેમના પૌત્ર માટે કૉલેજમાં દાખલ થવા વિષે પૃછેલું, તેના મેં જવાબ આપેલા કે ઘરના ધંધા હાય તા તેને તેમાં જ ગાંઠવી ઘો, અને પૈસા વધારાના હાય તા છાકરાને બગાડવા કૉલેજમાં મૂકવા હાય તા ભલાસ વિષે મારા તરફથી કાઈ સહાયતાની જરૂર હાય તા જરૂર તું મને લખજે. હું તા ઇચ્છું કે તું સારૂં સંસ્કૃત, ગુજરાતી અને અર્ધમાગધી તથા અંગ્રેજી શીખીને એક સારી લેખિકા અથવા સંપાદિકા બની જા, પણ આ જોગ તને કવે કૉલેજ સિવાય બીજે થવાના સંભવ જ નથી. આ પત્ર નિરાંતે વાંચજે અને ગંભીરપણે વિચારજે.

—એચરદાસ

(જેન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા, જૂન-૧૯૬૩.)

### **પ**. સિમલાનું મંદિર અને શ્રમણ બેળગાળ

**રઠ્ઠી સપ્ટેમ્બર ૧૯૫૩** એટલે કે **પર્યુ ઘણુ પર્વાના** બીજે દિવસે મારી કંપનીના એક અગત્યના કામ અર્થે મારે સિમલા જવું પડ્યું, અને હું ત્યાં તા. ૮મી સપ્ટેમ્બરે પહોંચ્યા.

એ દિવસા પર્યુષણ પર્વના હતા, અને સંવત્સરીના દિવસે તો મારા ઇરાદા પાછા મુંબઈ આવી પહેંચવાના હતા. પરન્તુ સરકારી કામ હતું, એટલે કદાચ એ દિવસ વધુ પણ રાકાઈ જવું પહે, એવી ગણતરી કરી જતી વખતે પર્યુષણમાં જરૂર પહે એવાં ઉપકરણા સાથે લઈ લીધાં હતાં. તા. ૧૨ મી એ સંવત્સરીના દિવસ હતાં, અને મારે સિમલામાં જ સંવત્સરી પ્રતિક્રમણ કરવું પડ્યું.

સિમલામાં શ્વેતામ્ખર સંપ્રદાયનું કાઈ જૈન મંદિર નથી. પણ તપાસ કરતાં માહિતી મળી કે ત્યાંની કઠ્ઠી ગલ્લીમાં દિલ્હીવાળા મથુરાદાસ પ્રભુદયાળનું એક દિગમ્ખર જૈન મંદિર છે. ભાદરવા સુદિ ચાથના વહેલી સવારના મારી હાેટલના કમ્પાઉન્ડમાંથી પૂજા માટેનાં ફૂલા તથા મુંબઇથા લઈ ગયેલ સફરજનનું ફળ લઈ હું ત્યા પૂજા કરવા ગયા. પૂજાનાં કપડાંની જોડ તા મારી સાથે હતી.

મંદિરમાં જઈ ને ત્યાંના વ્યવસ્થાપકને હું શ્વેતામ્બર જૈન છું, અને પર્યુષણ હાેઇ (દિગમ્બર સંપ્રદાયના પર્યુષણ આપણા પર્યુષણ પુરા થયા પછી શરૂ થાય છે) મારે મંદિરમાં પૂજા કરવી છે એમ કહ્યું, એટલે તરત જ તેમણે મારા માટે ગરમ પાણીની વ્યવસ્થા કરી આપી. મંદિરમાં મુખ્ય પ્રતિમા મહાવીર સ્વામી ભગવાનની છે, અને તે ધાતુની છે. આ સિવાય આરસની પણ બીજી બે પ્રતિમાઓ છે. કેશર, સુખડ ઘસવા માટે આપણા મંદિરા માક્ક ત્યાં પુજારીઓ રાખવામાં આવતા નથી, પણ પૂજા કરનારાઓ પાતાના હાથે જ ઘસી લે છે.

ભગવાનની પ્રતિમાની મારે કઈ રીતે પૃજા કરવી એ વસ્તુ મને મૂં ઝવતી હતી, કારણ કે હું જાણતા હતો કે દિગમ્ખર સંપ્રદાયમાં આપણી માફક નવે અંગા પર પૃજા કરવામાં આવતી નથી. મેં નમ્રતા પૂર્વ કત્યાંની વ્યવસ્થા કરતા ભાઈ ને પૂછ્યું: મારે તમારી પદ્ધતિ મુજબ પૃજા કરવી જોઇએ, તા આપની રીત મને ખતાવશા ? કારણ કે ઘણા દિગમ્બર તીર્થા અને મંદિરા જોયા છતાં કાઈ પ્રતિમાની પૂજા કરવાના લહાવા હજા સુધી મને મળ્યા નથી.

પેલા વ્યવસ્થાપક ભાઈ મારી મૂંઝવણ સમજી ગયા પણ ભારે ઉદારતા ખતાવી તેમણે મને કહ્યું: આપણે બધા ભગવાન મહાવીરના ભક્તો છીએ, અને તમને રૂચે, અનુકુળતા રહે, તે રીતે તમે પૂજા કરી શકા છા. અમારી પદ્ધતિ મુજબ પૂજા કરવી જોઈએ એલું બંધન શા માટે હાલું જોઈએ ? તેમની વાત સાંભળી મારૂં મસ્તક તેમને નમી પડ્યું, અને તેમના સદ્ભાવના અત્યંત આભાર માનતાં, પ્રકુદ્ધ અને સ્વસ્થ ચિત્તે નવે અંગે પૂજા કરી.

આવા જ બીજો સુખદ અનુભવ શ્રમણ બેળગાળના ચંદ્રગિરિ પહાડ પરના દિગમ્બર મંદિરાના છે. ચાંદ્રિગિરિ અને વિન્ધ્યગિરિની એ ટેકરીઓ વચ્ચે એક અતિરિળિયામણું સ્વચ્છ ચારસ તળાવ છે, આનું નામ એળ-ગાળ અથવા ધવલ સરાવર. ભૂતકાળમાં શ્રમણા અહિં આવીને રહેતાં તેથી જ આનું નામ શ્રમણ એળગાળ પડ્યું હાય એમ લાગે છે. એમ પણ કહેવાય છે કે ભદ્રભાહુસ્વામી આ જગ્યામાં આવી રહ્યા હતા.

ચંદ્રગિરિ પહાડ પર દિગમ્બર સંપ્રદાયનાં કેટલાંક મંદિરા છે, અને ત્યાં અતિભવ્ય અને આહ્લાદક પ્રતિમાએ છે. સંસારથી વિરક્ત અની સંલેખના કરવા માટે ઘણા સાધુઓએ આ રમણીય સ્થાન પસંદ કર્યું હતું.

આ પવિત્ર તીર્થાની જાત્રાએ હું તા. ૧૧મી એપ્રિલ ૧૯૫૪ના ગયેલા. વહેલી સવારમાં હું ચંદ્રગિરિ પહાડ પર ચડી ગયેલા. એની ઉંચાઈ આપણા તલાજાના પહાડ જેટલી છે. ત્યાંનું શાંત વાતાવરણ અને ભવ્ય પ્રતિમાઓ જોઈ હું મુગ્ધ બની ગયા. પાર્શ્વનાથ ભગવાનની એક પંદર ફીટ ઊભી પ્રતિમા ત્યાં છે, અને તેના દર્શન કરતાં એક આચાર્ય કહ્યું છે તેમ यःकारण्य कटाश्च कान्ति हहरी प्रक्षाह्यद्याशयम् અર્થાત્ જેના કારુણ્યપૂર્ણ કૃપાદિષ્ટના જલપ્રવાહથી હૃદયના ભાવા ધાવાઈને શુદ્ધ થાય છે—આ વર્ણનની યથાર્થતાના અહિં મને પૂરેપરા અનુભવ થયા. ત્યાંના વ્યવસ્થાપકને હું શ્વેતામ્બર સંપ્રદાયના છું, પણ મારે અહીં પૂજા કરવી છે એમ કહ્યું, એટલે તેણે અધી તૈયારી કરી આપી. અહારના ભાગના તળાવના પાણીથી મેં સ્નાન કર્યું, અને સૌ પ્રથમ અભિષેકની કિયા કરી. અભિષેક કરવા માટે મંદિરના અંદરના ભાગમાં ૨૦—

રર ફીટ ઉપર ચહવાનું હતું. ચહવા માટે નિસરણી કે પગથિયાં ન હતાં; પણ કૂવામાં ઉતરવા માટે બે કે ત્રણ ફીટના અંતરે જેમ પગથિયાં મૂકવામાં આવે છે, તેમ અહિં પણ વ્યવસ્થા કરવામાં આવી છે. આમ ચારે બાજી પથ્થર પથરાયેલા છે, એટલે ઉતરવા કે ચહવામાં જરાપણ બૂલ થાય તા જીવલેણ અકસ્માત સર્જાય ત્યાંના બે માણુસાએ મારા બંને હાથા પકડી લારે કાળજીપૂર્વક મને ઉપર ચડાવ્યા, અને ઉપરના ભાગ પરથી મેં અભિષેકની ક્રિયા કરી. ચૈત્ર મહિના હતા એટલે ઉપર ચઢતાં હું પરસેવાથી રેબઝેબ થઈ ગયા, અને પછી નીચે ઉતરી પાર્યાનાથ ભગવાનની એ ભવ્ય પ્રતિમાની મેં પૂજા કરી. ચંદ્રગિરિ પહાડ પરનું વાતાવરણ, ત્યાંથી દેખાતાં કુદરતી દરયા, અને આસપાસનાં મંદિરામાંની ભવ્ય પ્રતિમાઓ એટલા બધા સુંદર અને સાહામણા છે કે ત્યાંથી પાછા ફરવાનું મન થાય.

જૈનામાં દિગમ્બર, શ્વેતામ્બર, સ્થાનકવાસી, તેરાપંથી ઇ. વિધવિધ સંપ્રદાયના લેદા છે, પણ આ બધા લેદા નામ માત્ર છે. આપણે બધા જૈના લગવાન મહાવીરના શાસનને અનુસરનારા છીએ; અને અહિંસા, સંયમ અને તપ આપણા ધમેના મુખ્ય અંગા છે. કાઈ પણ સંપ્રદાયના સ્ત્રી—પુરુષમાં ધમેના મુખ્ય અંગાની બાબતમાં કશા મતલેદ નથી, તેથી આપણામાં કિયા કે બીજી ક્ષુલ્લક બાબતામાં જુદી જુદી માન્યતા પ્રવર્તતી હાય તા પણ આવી બધી બાબતાને ગૌણ માની, મુખ્ય બાબતામાં આપણે બધા એક જ રૂપ છીએ એમ માની વત્તી 'એ, તા જૈન ધમેના ડંકા માત્ર ભારતમાં નહિ પણ સકળ

વિશ્વમાં વાગે. ભગવાનની જીદા જીદા આકારની પ્રતિમાઓ આપણા તીર્થ કરોના પ્રતીક રૂપ છે, એ માટે જ આપણે તેની ભાવપૂર્વ ક પૂજા કરીએ છીએ. પૂજા કે ભક્તિમાં સંપ્રદાયની સંકુચિત દૃષ્ટિ ન હોવી ઘટે, એટલે કે શ્વેતામ્બર કે દિગમ્બર સમાજની પ્રતિમા છે, એટલા જ માટે આપણે પૂજા કરવાનું હોતું નથી.

આપણે બધાં આ દિષ્ટિએ વિચારતાં થઈ જઈ એ તો પ્રતિમાઓ સંખંધમાં દિગમ્બર-શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય વચ્ચે જે કેલેશ અને કંકાસ થાય છે, તેના નાશ થઈ જાય. આવી બધી તકરારા અને તોકાના એક જાતના દિષ્ટરાગને આભારી છે. આપણે યાદ રાખવું જોઈ એ કે કામરાગ અને સ્નેહરાગ કરતાં પણ દિષ્ટરાગ અતિ ભયંકર છે, અને દિષ્ટરાગમાંથી મુક્ત થયા સિવાય સાચા જૈન બનવાનું અશક્ય છે.

ચંદ્રગિરિના પહાડ પરની પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પ્રતિ-માની પૂજા કર્યા પછી, એ સંઅંધમાં મારી ડાયરીમાં નોંધ કરતાં મેં લખ્યું છે કે: 'આજે ચંદ્રગિરિ પહાડ પરના મંદિરમાં પાર્શ્વનાથ ભગવાનની ભગ્ય પ્રતિમાના અભિષેક અને પૂજા કરતાં ચિત્તમાં જે પ્રસન્નતા અને આનંદના એાઘ ઊલટચો, તેનું વર્ણન શખ્દા કે વાણી દ્વારા કરવાનું કાર્ય મારા માટે અશક્ય છે. હૃદયના કેટલાક અલીકિક ભાવાને સાચા સ્વરૂપે શખ્દા દ્વારા પ્રગટ કરવાનું કાર્ય ઘણીવાર સુશ્કેલ હાય છે. પરંતુ આનંદ અને શાક એ અંને તા જોડકાં જેવા છે. બીજી જ પળ વિચાર આવ્યા કે આથી વધુ ભવ્ય અને વિશાળ પ્રતિમાએા, આવું ઉત્તમ અને પવિત્ર વાતા-વરણવાળું સ્થળ, અને ચિત્તના અશુદ્ધ ભાવાનું શુદ્ધિકરણમાં પરિવર્તાન કરે એવી હવા, આજન્મે આ ક્ષેત્રમાં હવે શેષ જીવનમાં જોવા મળવાના નહિ, અને એ વિચારે ચિત્તમાં ગ્લાનિ ઉત્પન્ન થઈ.

दक्षिण प्रदेशनी आ तीर्थ भूमिनी सरणामणी जिलारना राजितिना पहाडा पेंडी वैलारिजितना पहाड साथ डरी शहाय आ अने तीर्थ भूमि पर हुं लारे हृद्दे अने हुणवा पजते हिंधी छं. छवनना अंत तो सौ डें। छना माटे जन्म थती वणते ज निश्चित थर्ड बूंडेंद्री हें। ये छे, पण आपणे आपणी छवन बीदा आपणी मरळ विइद्ध संडेद्री देवानी इरज पडें छे, त्यारे तीर्थोनी लूमि पर अनेड श्रमण् लगवंती अ अन्शन्त्रत धारण् डरी पेतानी ध्या प्रमाणे पेतानी छवन-द्रीदा संडेद्री देवाने क्यारे तेना नवा जन्म तिर्थ अये। निमं थवाने। छे तेनी अथर पडे अने के आधात-प्रत्याद्याते। वं तो इान तेओना मनमां जाे, तेनी डांध अंणी आ तीर्थ भूमिना पहाडे। परथी नींचे अतरतां में अनुलवी छे.

" દ્વારકાથી જગન્નાથપુરી " અને " હરદ્વારથી રામેશ્વર " વચ્ચેના જૈન-જૈનેતર સંપ્રદાયોના લગભગ ઘણાં તીર્થોમાં હું કરી ચૂક્યો છું, પરંતુ ચિત્તની જે પ્રસન્નતા અને વિશુધ્ધતા મેં આ અંને પહાડા પર અનુભવી, તેવી ખીજા કાઈ સ્થળે નથી અનુભવી. અલબત, આ તીર્થભૂમિએક આપણા અનેક શ્રમણ ભગવંતાની અંતિમ શચ્ચા રૂપે હતી, એ હિકિકત પણ આમાં નિમિત્તરૂપ હાઈ શકે.

(જૈન શિક્ષણ સાહિત્યપત્રિકા, ઑગસ્ટ-૧૯૬૩)

## દ. નિઃસ્પૃહી વૈદ્યરાજ

ઈ. સ. ૧૯૪૨ માં મારાં પત્નીને હૃદયરાગની બીમારી લાગુ પડી, અને મુંબઈ-પૂનાના સારા સારા ડૉક્ટરોની સારવાર નીચે તેને રાખ્યા છતાં તબિયતમાં સુધારા ન થયા. શરીરના બધા ભાગામાં સોજા આવવા શરૂ થયા અને રાગની અસર કીડની પર થતાં હૃદયરાગ સાથે જલાદરના વ્યાધિ પણ શરૂ થયા. આખરે દવા-ઇન્જેકશનાથી કંટાળી અમે પચ્છેગામ પહેાંથી ગયાં, અને ત્યાંના એક વૈદ્યરાજની સારવાર શરૂ કરી.

એ ઋતુ શિયાળાની હતી અને વૈદ્યરાજે તિખયત સુધારવા અથે મારાં પત્નીને દ્વધના પ્રયાગ શરૂ કરાવ્યા. લગભગ સાડા ત્રણ માસ સુધી દર્દીને માત્ર દ્વધ પર જ રાખવામાં આવ્યાં, અને સવારમાં પ્રથમ આદુના રસ આપ્યા પછી જેટલું લઈ શકાય તેટલું દ્વધ લેવાની રજા હતી. દવામાં માત્ર તાસ ભરમ આપતા. દ્વગ્ધવેદીના પ્રયાગના અંતે શરીર માંથી સાજ અને બીજી વિકૃતિઓ દ્વર થઈ, અને ત્રણ વર્ષની સતત પથારીની મૈત્રી ખાદ એકાદ માઈલ કરી શકે તેવી તિખયત થઈ ગઈ. જૂન માસની શરૂઆતમાં મારી પત્નીની તિખયત કરી પાછી લથડી, અને હું પચ્છેગામ દાડયો. દવા ચાલુ કરી. કરી આરામ દેખાયા અને અમે વૈદ્યરાજની સલાહ મુજબ પચ્છેગામથી મુંબઈ આવવા રવાના થયાં.

પચ્છેગામથી રવાના થવાના એક દિવસ અગાઉ બંધારના સમયે ત્યાંના મારા સ્નેહી સાથે દવાની ફીના રૂ. ૩૦૧ લઈ હું વૈદ્યરાજને આપવા તેમના ઘેર ગયા, અને એ રકમ ઓછી હાય તા જે વાજબી રકમ થાય તે આપવા માટે મેં વદ્યરાજ-ને વિવેકપર્વક વાત કરી.

વધરાજે મારી વાત શાંતિપૂર્વ સાંભળી લઈ મને કહ્યું: 'અત્યારે તમારી પાસેથી દવા માટે મારાથી એક પાઈ પણ ન લઈ શકાય, પરંતુ તેમની તબિયત ખરાબર સારી થયા ખાદ તમે બંને અહીં જરૂર આવજો, અને તે વખતે તમે જે કંઈ આપશા તે બધું હું સ્વીકારી લઈશ.'

વૈદ્યરાજની વાત સાંભળી હું આશ્ચર્યચકિત થયા અને કહ્યું: 'તમને જે આપવાનું છે તે તા હું અને મારાં પતની કરી વખત આવશું ત્યારે જ આપશું, પરંતુ જે દવાઓ તમે આપી છે તેની મૂળ કિંમત પેટે ઓછામાં ઓછી ત્રાથુસા એક રૂપિયાની રકમ તા તમારે સ્વીકારવી જ પડશે.'

મારી વાત સાંભળી વઘરાજ પ્રથમ તાે હસી પડ્યા પણ પછી કહ્યું: 'સ્થૂલ દૃષ્ટિએ પૈસા લેવાદેવાની આ બધી ક્રિયાઓને અમે ભ્રમરૂપ માનીએ છીએ. આમાં આપનાર કાેેેે શું લેનાર કાેેે શું કું અને તમે તાે માત્ર સાક્ષીરૂપે જ છીએ. આપણું લક્ષ્યબિંદુ આવી તુચ્છ બાબત પ્રત્યે નહિ પણ માનવતા પર નિર્ભર હાેવું જોઈએ. એટલે દવાના પૈસા લેવાની વાતને હું માનવતાના કલંક જેવી માનું છું.'

વૈદ્યરાજને લાગ્યું કે હું રડી પડીશ, એટલે ઊભા થઈ મારા હાથમાંથી સાેસાેની ત્રણ નાેટા સાથેની જે એક રૂપિયાની નાેટ હતી તે લઈને કહ્યું: 'અસ! હવે આ રૂપિયાે સ્વીકારી તમને ઋણમુક્ત કરું છું.' ખીજા દિવસે એમના આશીર્વાદ લઈ અમે મુંબઈ આવવા માટે પચ્છેગામ છેાડેશું. વૈદ્યરાજની આ વાત યાદ કરું છું ત્યારે એમ લાગે છે કે આવા વિષમકાળમાં પણ દેવા સ્વર્ગ-માંથી માનવરૂપે આ અવિન પર આવી માનવતાના મધુર પુષ્પની સુગ'ઘ ફેલાવી જાય છે. કેવી નિ:સ્પૃહતા!\* ('અખંડઆનંદ' સપ્ટેમ્બર, ૧૯૬૩)

<sup>\*</sup>પ્રચ્છેગામના આ સુપ્રસિદ્ધ વૈદ્યરાજ શ્રી. નાગરદાસ બાપા હવે સ્વર્ગવાસ પામ્યા છે. મુંબઈમાં અનેક વૈદ્યરાજો છે અને બહાર-ગામથી પણ ધ'ધાકિય દષ્ટિએ મુંબઈમાં અનેક વૈદ્યરાજો આવતા જતા હોય છે. પણ હવે તો વૈદ્યરાજોએ પણ કનસલડી ગ ચાર્જ – ફીના રૂપિયા લેવાનું શરૂ કર્યું છે અને એ દવાના પડીકાંએ ની કિંમત પણ એલો પથી દવાના કરતાં એ છી હોતી નથી. આ માટે વૈદ્યરાજો પણ દોષિત નથી, કારણ કે લે કોને જે કાંઈ સસ્તુ મળતું હોય તેની કિંમત નથી અને તેમાં શ્રદ્ધા પણ નથી. આજે તો જયાં જાએ ત્યાં અર્થની પ્રધાનતા છે એટલે જેના ભાવ વધુ તેને ત્યાં ગ્રાહકોની સંખ્યા પણ વધારે. તેથી હવે આ યુગમાં નાગરદાસ બાષા જેવા વૈદ્યરાજો ભાગ્યે જ જોવાના મળે છે.

## ૭. ગુનેગાર કે નિદેષિ ?

31 મી જુલાઈ ૧૯૫૧ ના મુંબઇની હાઇકાર્ટમાં જજ શ્રી. આર. બી. મહેતા પાસે કાેલીવાડા રાઉલી કેમ્પ ખૂન કેસ શરૂ થયા. જયુરીના બધા મળી નવ સભ્યામાં બે ગુજરાતી, ત્રણ પારસી, એક મદ્રાસી, બે મહારાષ્ટ્રીયન અને એક દક્ષિણી બહેન હતાં. આ જયુરીમાં હું પણ એક સભ્ય હતાં.

આ ખૂન કેસની બાબત આમ હતી: તા. ૧૧-૪-૧૯૫૧ ના કાલીવાડા રાઉલી કેમ્પમાં એક સ્ત્રીની છેડતીના કારણે ગાવાનીઝ લોકાની એક ટાળીએ મદ્રાસી લોકાની એક ટાળી સામે ઝઘઉા કર્યો, અને તેમાં એક મદ્રાસીનું ખૂન થતાં ચાર ગાવાનીઝ ભાઈ એ જેઓ બધા લગભગ ૨૨ થી ૩૦ વર્ષની વય વચ્ચેના હતા, તેમને પકડવામાં આવ્યા હતા. આ બધા આરાપીએ ઉપર ગેરકાયદેસર ટાળી (Unlawful assembly)માં ભાગ લેવા માટે, હુલ્લડ મચાવવા માટે, હૃથિયાર રાખવા માટે તેમજ ખૂન અને ખૂનના કાર્યમાં મદદ કરવા માટેનો કેસ હતો.

સરકાર તરફથી આ કેસમાં મી. પંડિતને રાેકવામાં આવ્યા હતા, જ્યારે આરાેપીએા તરફે મી. ગાેડીવાળા હતા.

તા. ૧-૮-૫૧ ના નામદાર જજે જયુરી સમક્ષ સમી ગ-અપ (કેસ પૂરા થયા પછી જજ જયુરીના સભ્યાને જીખાનીના આધારે આખા કેસના મહત્ત્વના મુદ્દાઓ કહી સંભળાવે છે, જેને Summing up કહેવામાં આવે છે) શરૂ કર્યું; અને બીજા દિવસે પણ અઢી કલાક સુધી આ કિયા ચાલુ રહી. જયુરીના સભ્યા ખેપારના ૧ાા વાગે હાઇકાર્ટના ઉપલા માળે નિર્ણય કરવા ગયા. આરાપી નં. ર–૩–૪ ની બાબતમાં અધા સભ્યાએ સર્વાનુમતે તેઓને નિર્દોષ ઠરાવ્યા. પણ આરાપી નં બર એકની બાબતમાં સભ્યા વચ્ચે તીવ્ર મતલે હતો, અને લંચના ટાઇમ સુધીમાં અમે નિર્ણય પર આવી ન શક્યા.

લંચ પછી બધા સભ્યાેએ એકમત પર આવવા પ્રયત્નાે કર્યા પણ તેમાં સફળતા ન મળી. જયુરીના નવ સભ્યાે પૈકી પાંચ સભ્યાેના મત ોવા હતા કે પહેલા નંબરના આરાપી મરનારના ખૂન માટે નડિ એવી ઈજા કરવા માટે જવાબદાર હતાે. જયારે ત્રણ પારસી સભ્યાે અને હું આરાપીને શકનાે લાભ આપી નિર્દોષ ઠરાવવાના મતમાં હતા.

દરેક વ્યક્તિને પાતપાતાના સ્વતંત્ર મત હાય છે, અને કાઈ એક બાબત પરત્વે જુદીજીદી વ્યક્તિએ જુદાજીદા અભિ-પ્રાયા ધરાવી શકે છે. આમાં અકળાવાના કે કચવાટના પ્રશ્ન ન હતા. આમ છતાં બહુમતી ધરાવનારા પક્ષના સભ્યાને અમારૂં દિષ્ટિબિન્દુ સમજાવવા મેં કહ્યું: કાઇપણ વ્યક્તિના અઘિત અગર દ્વરાચારભર્યા આચરણ વિષે ન્યાય કરતાં પહેલાં કેવા સંજોગા અને પરિસ્થિતિ વચ્ચે એ કાર્ય બનવા પામ્યું છે, એ હિકકત પણ ધ્યાનમાં લેવી જરૂરી છે. સ્ત્રીના કારણે રામે રાવણને મારી નાંખ્યા, પણ તેમ છતાં આપણે રામની ગણના આદર્શ પુરૂષ તરીકે કરીએ છીએ, આ કેસ પણ રામ અને રાવણવાળી રામાયણની નાની આવૃત્તિ

નથી તો બીજું શું છે ? પેલા દક્ષિણીબહેનના હૃદયમાં અનુક પા અને દયા જાગત થાય તે દૃષ્ટિએ મેં કહ્યું કે હિકિકતમાં તો આ તોફાનના કારણે એક સ્ત્રી વિધવા થઈ છે, જ્યારે બીજી સ્ત્રીના ધણીને જેલમાં માકલવાનું કામ કરી આપણે તેને પણ વિષમ પરિસ્થિતિમાં મૂકવાનું કાર્ય કરી રહ્યા છીએ. આ કેસ ચાલતા હતો ત્યારે કાેંદેમાં આરોપીની પત્ની તેના નાના બાળક સાથે આવી બેન્ચ પર બેસી રહેતી.

પરંતુ આમ છતાં, બેઉ પક્ષાના સલ્યા પાતપાતાના અભિપ્રાયમાં મક્કમ રહ્યા. લગભગ ચાર વાગે નામદાર જજ પાસે જઈ જયુરીના ફારમેને અમારા ભિન્નભિન્ન અભિપ્રાયા તેમની સમક્ષ જાહેર કર્યા.

તે જ સાંજના કેસનું જજમેન્ટ આવી ગયું, અને નામ-દાર જજે તમામ આરાપીઓને નિર્દોષ જાહેર કરી છાેડી દીધા. લઘુમતીના બહુમતી ઉપર વિજય થયાે કે આખરે સત્યના જય થયાે, એ કહેવું એ તાે આજે પણ મારા માટે અશક્ય છે.

(જૈન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા, નવેમ્બર ૧૯૬૩)

# **૮. આપણા આદર્શો અને** જીવનવ્યવહાર વચ્ચેની અસંગતતા

મૃત્યુ પામેલા માણસની પાછળ કારજની તિથિ મુકરર શાય છે, અને તે માટે લખાતા પત્રોમાં લખાય છે કે: 'પંચમ કાળ ઘણા જ કઠણ છે, માટે ધર્મ કરશે તે સુખી થશે.' આમ લખવાની પ્રથા બહુ જૂના કાળથી ચાલી આવે છે, એટલે એક વાત તા સાખીત થાય છે કે જેમ જેમ કપરા કાળ આવે તેમ તેમ માણસોનું લક્ષ ધર્માચરણ તરફ વધુ ને વધુ વળવું તોઈએ, કારણકે કઠિન કાળમાં ધર્મ કરનાર જ સુખપૂર્વક જીવી શકે છે.

કેટલાક કેળવાયેલા અને શિક્ષિત માણસા પ્રશ્ન કરે છે કે વર્ત માન કાળે ધાર્મિક કિયાઓ તો માટા પ્રમાણમાં થતી જોવામાં આવે છે, ધાર્મિક અનુષ્ઠાના પણ ઘણા થાય છે, તપશ્ચર્યા વધી છે, જિનપૂજા—સામાયિક—પ્રતિક્રમણ કરનારા-એાની સંખ્યામાં પણ વધારા થયેલા દેખાય છે. આમ છતાં, આ ખધાના પરિણામે ચારિત્રની ઉજ્જવલતા—તેજસ્વીતા જે દેખાવાં જોઈએ તેના અનુભવ કેમ નથી થતા ? આ પ્રશ્નના વિચાર કરતાં લાગે છે કે બાહ્ય કિયાની દિષ્ટિએ આપણા વિકાસ થયા છે. પરન્તુ આવી અધી કિયાને અનુરૂપ આચરણની આખતમાં આપણે પછાત છીએ. જિનપૂજા અને બીજા ધર્મ અનુષ્ઠાના માણસા કરે છે, તેમાં તેઓની દૃષ્ટ જુદી જુદી સાથે છે. ઘણા લોકા આ અધી ક્રિયાઓ તેમના વડીલા કરતા એટલે ગતાનુગતિક માફક તેઓ પણ કરે છે. બીજો વર્ય એવા

પણ છે કે જેમને તેમના અપકૃત્યાના પસ્તાવા થાય છે, અને પાપના બાજો હળવા થાય એ દેષ્ટિએ તેઓ ક્રિયા કરે છે. ત્રીને વર્ગ જીવનવ્યવહાર વ્યવસ્થાની જાળવણી અર્થે આવી અધી કિયાએ કરે છે, કારણ કે સમાજમાં તેમને રહેવું છે, સંતાનાને વરાવવાં-પરણાવવાં છે, એટલે આવી અધી કિયાએ! કરવાની તેમને જરૂર લાગે છે. અલખત્ત, એવા પણ વર્ગ છે કે જે સમજણ અને નિષ્ઠાપૂર્વક આવી અધી ક્રિયાઓ કરે છે, પણ આ વર્ગ ની સંખ્યા અલ્પ છે. આમ ધાર્મિક ક્રિયાએા-ધ**ર્મ** અનુષ્ઠાના જીવનમાં જરૂરનાં છે, અને કાઈ માણુસને આ બધાના પરિણામે કાંઈ ફળ ન દેખાતું હાય તા તે માટે ધર્મ અનુષ્ઠાનામાં है। ब लेवाने अहते पातानी जतमां है। ब लेवानी अइर छे. આપણી ધાર્મિક ક્રિયાએ અને જીવનવ્યવહાર વચ્ચે કાઈ મેળ દેખાતા નથી. દાખલા તરીકે, અહીં આપણે બધા છીએ તે પૈકીના લગભગ સૌ દરરાજ ચૈત્યવંદન કરતાં જયવીયરાયનું સૂત્ર ભગવાનની પાસે બાલીએ છીએ, અને પ્રાર્થનાનું આ સત્ર છાલતી વખતે સૌથી પ્રથમ ભગવાનની પાસે આપણે ' ભવ- નિ**ંવેએ!** 'ની માંગણી કરીએ છીએ. ભવ નિબ્વેઓના અર્થ સંસાર પ્રત્યેના અણગમા એમ થાય છે. પરંતુ વાસ્તિધિક જીવનમાં આપણે તેથી તદ્દન ઊંધી રીતે વતી એ છીએ. સંસાર પ્રત્યે અણગમાં આવે, તેને જન્મ-મરણની ક્રિયા દુઃખ અને કંટાળારૂપ લાગે, એને અદલે આપણે વધુ ને વધુ ભવા કરવા પહે એ રીતનું જીવન જીવીએ છીએ. આમ આપણા આદર્શ અને જીવનવ્યવહાર વચ્ચે કાઈ મેળ ખાતા નથી, એટલે ચારિત્રની ઉજ્જવલતા કે તેજસ્વીતા જે દેખાવાં જોઈ એ તે જોઈ શકાતાં નથી. (એક પ્રવચન આધારિત જૈન સેવક ૨૦-૮-૧૯૬૪.)

#### ૯. ભગવાન મહાવીરના એક સાચા ઉપાસક

જૈન સંસ્કૃતિ અને સાહિત્યમાં સંયમધર્મ તરફ વળતાં તેમજ સમાજસેવાને વરેલાં એવાં મનુષ્યાનાં ચરિત્રાની રૂપ-રેખા જાળવી રાખવાની પ્રથા છે. આર્ય સંસ્કૃતિના સાહિત્યમાં પણ ઉપનિષદા, મહાભારત અને પુરાણ શ્રાંથામાં કર્મયાગ, જ્ઞાનયાગ તેમજ ભક્તિયાગને વરેલાં એવાં અનેક મનુષ્યાના ચરિત્રો આપણે જોઈ શકીએ છીએ. જૈનધર્મના મૂળભૂત સાહિત્યમાંના સાતમા અંગમાં ભગવાન મહાવીરના દશ ઉપાસકાના જીવનની રૂપરેખા પણ અતાવવામાં આવી છે.

વિક્રમની વીસમી સંદીમાં ભગવાનના આ દશ ઉપાસકાની હરાળમાં મૂકી શકાય એવા જે થાડા શ્રાવકા થઈ ગયા, તેમાં શ્રી વીરચંદભાઈ રાઘવજી ગાંધીનું નામ અપ્રસ્થાને આવે છે. એમની જન્મશતાબ્દિના ઉત્સવ તા. ૨૫–૮–૧૯૬૪ના દિવ્ય સાન સંઘ સંચાલિત સ્વ. વીરચંદભાઈ રાઘવજી ગાંધી સ્મારક સમિતિએ મુંબઈના કાેટ જૈન ઉપાશ્રયમાં પૂજ્ય મુનિરાજ શ્રી ચિત્રભાનુની નિશ્રામાં ભવ્ય રીતે ઉજવ્યા.

સદ્ગત વીરચંદભાઈ ગાંધીના જન્મ તા. ૨૫-૮-૧૮૬૪ ના દિવસે સૌરાષ્ટ્રમાં મહુવા ગામે થયા. મહુવા અતિપ્રાચીન અને ઐતિહાસિક શહેર છે, અને મહુવાની ભૂમિમાંથી જૈન-સમાજને અનેક રત્ના સાંપડ્યાં છે. શાસનસસ્રાટ, તીર્થાહારક, તીર્થરક્ષક સદ્ગત શ્રી. વિજયનેમિસ્સરિયરજ તેમજ સદ્ગત આચાર્ય વિજયધર્મ સૂરી ધરજી જૈન સમાજને મહુવાની પવિત્ર ભૂમિમાંથી સાંપડ્યા છે.

શ્રી. વીરચ'દભાઈ એ ૧૬ વર્ષ ની ઉ'મરે મૅટ્રિકની પરીક્ષા પાસ કરી, અને વીસ વર્ષ'ની ઉંમરે એાનર્સ સાથે મુંબઇ યુનિવર્સિંટીની બી. એ. ની પરીક્ષા પાસ કરી. બાલ્યાવસ્થાથી જ તેએ। જ્ઞાનપિપાસુ હતા. બી.એ.ની પરીક્ષા પાસ કર્યા બાદ મુંબઈની જાણીતી સાહીસીટરની પેઢી મેસર્સ લિટલ એન્ડ કંપનીમાં સાેલીસીટરનું કામ શીખવું શરૂ કર્યું, અને તે માટે અભ્યાસ પણ ચાલુ કર્યો. પરન્તુ એમનું આયુષ્ય દ્રંકું હતું. તેમ છતાં કુદરતે તેની પાસે મહાન કાર્યી કરાવવાનું નિર્માણ કરેલું, એટલે વીરચંદભાઈ સાેલીસીટર ન થયા. ષ્રી. એ. પાસ થયા પછી, ખાસ કરીને એમની જ મહેનત અને પ્રયત્નાેશ્રી મુંબઈમાં ' જૈન એસોસિયેશન એાક ઇન્ડિયા ' સંસ્થાની સ્થાપના થઈ, અને તેના તેઓ પ્રથમ મંત્રી નિમાયા. આ સંસ્થા આજે પણ ચાલે છે, પરન્તુ એક રીતે તેા આ સંસ્થા એ વીરચંદ-ભાઈની પ્રથમ સંતતિ. તેમની જાહેર જીવનની કારકિટીંની શારૂઆત આ સંસ્થાથી જ થઈ.

શતુંજય તીર્થ અને સમેતશિખર તીર્થ સંખંધમાં પાલીતાણા દરખાર અને પાલગંજના રાજા સાથે મુશ્કેલીએક ઊભી થઈ, અને શ્રી. વીરચંદભાઇએ આ ખંને કેસોમાં ભારે જહેમત ઉઠાવી જૈન સમાજના લાભમાં ન્યાય મેળવ્યા. સમેત-શિખર તીર્થને લગતા તામ્રપત્રો, દસ્તાવેજો વિ. ખંગાળી ભાષામાં હતા, એટલે આ કેસના તમામ કાગળા અને હકીકત સમજના માટે વીરચંદભાઈએ ખંગાળી ભાષાનો ખાસ અલ્યાસ

કર્યો, અને કલકત્તા હાઇકાર્ટમાં જૈનસમાજની તરફે**થુમાં** વિજય મેળવ્યા. અંગાળી, અંગ્રેજી અને ગુજરાતી ભાષાએો ઉપરાંત બીજી દશ ભાષાએો તેઓ જા**થુતા** હતા.

प्रातः स्मरणीय पूज्य आत्माराम् महाराजनी प्रेरणा અને દાેરવણી નીચે, ઇ. સ. ૧૮૯૩માં ચિકાગામાં વિશ્વધમ પરિષદમાં તેઓ જૈનધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે ગયા. ચિકામા જતાં પહેલાં સતત છમાસ સુધી તેઓ આત્મારામજ મહારાજના સાન્નિધ્યમાં રહ્યા. અને જૈન આગમશાસ્ત્રો તેમજ તત્ત્વન્નાનના અભ્યાસ કર્યો. વિશ્વધર્મ પરિષદમાં જગતના જુદા જુદા દેશામાંથી જીદા જુદા ધર્મીના પ્રતિનિધિએા આવ્યા હતા, અને આ પરિષદમાં જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા રજૂ કરી જૈનુ ધર્મના ડં કાે તેમણે વગાડ્યો. વિશ્વના જુદા જુદા દેશના પ્રતિનિધિએા વીરચ દભાઈની વાણી અને જ્ઞાનથી મુગ્ધ થયા. ભારતની બહાર, યુરાપ અને અમેરિકા જેવા દૂર દેશામાં ભગવાન મહાવીરે ઉપદેશેલા ધર્મના સફળતા અને સમજણપૂર્વંક સૌથી પ્રથમ પ્રચાર કરવાના કાર્યના યશ સદુગત વીરચંદ ગાંધીના ફાળે જાય છે, અને તેથી જ તેમને આપણે ભગવાન મહાવીરના એક સાચા ઉપાસક તરીકે ભગવાન મહાવીરના દશ ઉપાસકાની હરાળમાં મૂકીએ તા તેમાં કશું અતિશયાેકિત જેવું નથી.

વિશ્વધર્મ પરિષદ તો સત્તર દિવસ જ ચાલી, પણ શ્રી વીરચંદભાઈની પ્રતિભા અને પ્રભાવ એ પરિષદના સબ્યા પર એવા જબ્બર પ્રમાણુમાં પડ્યા કે પરિષદ પૂર્ણ થયા પછી અમેરિકા તથા ઇંગ્લેન્ડમાં તેમનાં સંખ્યાબંધ પ્રવચના થયાં. અને યુરાપ તેમજ અમેરિકાના લોકાને જૈન તત્ત્વજ્ઞાન સમજ- વાના આ સૌથી પ્રથમ અવસર મળ્યા. અમેરિકામાં એમણે 'ધી સ્કૂલ એક એારિયેન્ટલ ફિલાસાફી' અને 'ધી ગાંધી ફિલાસાફિકલ સાસાઇટી' સંસ્થાએાની સ્થાપના કરી, અને તે દ્વારા 'જૈન ધર્મમાં યાગનું સ્વરૂપ', 'જૈનધર્મમાં ધ્યાનનું સ્વરૂપ', 'જૈન ધર્મમાં કર્મનું સ્વરૂપ' તેમજ અવધિજ્ઞાન, સ્વરાદય, વિ. ગહન વિષયાનું જ્ઞાન ત્યાંના લાકાને આપ્યું. મુંબઇમાં પણ તેમણે 'હેમચંદ્રાચાર્ય' સત્ર' સ્થાપી તે દ્વારા શ્રમણ સંસ્કૃતિનું પ્રચાર કાર્ય કર્યું' હતું.

શ્રી વીરચંદભાઈ માત્ર સાંપ્રદાયિક માનવી ન હતા, તેમના દેશપ્રેમ અને વિધવિધ ધર્મા પ્રત્યેના સદ્ભાવ અદ્ભુત હતા. તેમણે કહ્યું છે કે: 'કાઈ પણ ધર્મની નિંદા કરવી એ કંઈ એ ધર્મનું વિરાધી પ્રમાણ બની જતું નથી; એજ રીતે પાતાના ધર્મની પ્રશાંસા કરવી એ આપણા ધર્મની સત્યતાનું પ્રમાણ બનતું નથી. આવા માનવીએ ઉપર મને તા દયા ઉપજે છે.' જૈનધર્મમાં રહેલી વ્યાપકતા અને વિશાળતાના ખ્યાલ શ્રી વીરચંદભાઈના આ કથનમાંથી મળી રહે છે.

શ્રી વીરચંદભાઈ ને દરેક ધર્મા પ્રત્યે સદ્દભાવ અને સમભાવ હતો, તે હકીકત વિશ્વધમ પરિષદમાં લંડનના પ્રતિનિધિ રેવરન્ડ પેન્ટકાસ્ટે ભારતના દક્ષિણ વિભાગના કેટલાંક હિન્દુ મંદિરામાં તે વખતે ચાલતી દેવદાસીની પ્રથા પર કરેલા પ્રહાર સામે વીરચંદભાઈ એ કરેલા બચાવ પરથી સમજી શકાય છે. શ્રી વીરચંદભાઈ જન્મે જૈન હતા અને જૈનધર્મના પ્રતિનિધિ તરીકે ગયા હતા, તેમ છતાં તેઓ પ્રથમ ભારતીય છે એ વસ્તુ તેમના ધ્યાન બહાર ન હતી. રેવરન્ડ પેન્ટકાસ્ટે

કરેલા આક્ષેપથી તેમનું લાહી ઊકળી આવ્યું અને તેને સણ-સણતા જવાબ આપી તેની બીનજવાબદારી ભરી ટીકાને નિરથ'ક બનાવી હતી.

ઈ. સ. ૧૮૯૬માં જ્યારે તેઓ અમેરિકામાં હતા ત્યારે ભારતમાં દુષ્કાળ પડ્યાની ખબર પડતાં તેમણે ભારતીય લોકોના હિતાથે ત્યાં દુકાળ રાહત સમિતિની સ્થાપના કરી, અને તે દ્વારા અમેરિકાની પ્રજા પાસેથી રૂ. ૪૦,૦૦૦ રાકડા તેમજ અનાજનું એક વહાણ માકલાવ્યાં હતાં. શ્રી વીરચંદભાઈનું આ કાર્ય રાષ્ટ્ર પ્રત્યેની તેમની ભક્તિનું નિદર્શન કરાવે છે.

ઇ. સ. ૧૯૦૧માં જયારે તેઓ ઇંગ્લેન્ડમાં હતા, ત્યારે તેમની તિબિયત લથડી, અને ભારતમાં આવ્યા બાદ માત્ર ૩૭ વર્ષ ની નાની ઉંમરે તેમના દેહાંત થયા. અંગ્રેજમાં એક કહેવત છે કે જેની આપણે અહીં બહુ જરૂર છે, તેની સ્વર્ષ લોકમાં પણ જરૂર પડે છે, અને તેથી જ બુદ્ધિશાળી અને શક્તિશાળી વ્યક્તિઓનાં આયુષ્ય અલ્પ હાય છે. આ કહેવત સદ્વત વીરચંદભાઈની બાબતમાં યથાર્થ પુરવાર થઈ, અને સાં વર્ષમાં પણ જે કાર્ય ન થઈ શકે, એ કાર્ય અલ્પવયમાં પતાવી યશસ્વી જીવન જીવી પોતે પાતાના માર્ગે ચાલી ગયા. યુરાપ અને અમેરિકામાં બધા મળીને તેમણે પાંચસા ઉપરાંત વ્યાખ્યાના આપ્યાં હતાં. જેન સમાજનું દુર્દેવ છે કે આ વ્યાખ્યાનાનો સંબ્રહ રાખી શકાયા નથી. સ્વામી વિવેકાનંદ અને સદ્યત વીરચંદ ગાંધી બંને સમકાલીન હતાં, અને બંનેનું આયુષ્ય અને કાર્યક્ષેત્ર લગભગ સમાન હતાં. આમ છતાં સ્વામી વિવેકાનંદનાં વ્યાખ્યાના જળવાઈ રહ્યાં છે, અને તેનું

વિપુલ સાહિત્ય આજે જેવામાં આવે છે. સદ્ગત વીશ્ચંદ ગાંધીનાં વ્યાખ્યાના એ રીતે જળવાઈ રહ્યાં હોત તા માત્ર ભારતની પ્રજા માટે નહિ, પણ જગતની તમામ પ્રજા માટે ભારે ઉપયાગી થઈ પડત. પુષ્પ ખીલે છે, તે કાઈ સુવાસ લે તે હેતુથી જ નહિ, પરંતુ ખીલવું એ એની પ્રકૃતિ છે અને સુવાસ ફેલાવવી એ એના સ્વભાવ છે. વીરચંદભાઈ એમનું આયુષ્ય અલ્પ હાવા છતાં ભારે સુવાસ ફેલાવી ગયા. જેન-સમાજ એ સુવાસના લાભ ન લઇ શક્યો એ જેન સમાજની કમનસીથી છે.

જે જમાનામાં શ્રી વીરચંદભાઈ પરદેશ ગયા તે જમાનામાં દરિયાપારના દેશમાં જનું અને અનાય લોકો સાથે રહેલું એ પાયનું કાર્ય લેખાતું હતું. આજથી ૨૫૦૦ વરસા પહેલાં ભગવાન મહાવીર વિહાર કરી અનાર્ય પ્રદેશમાં ગયા હતા, એ હકીકત આજે આપણે સૌ જાણીએ છીએ. આજે તા પરદેશમાં જનારાઓ માન સન્માનને લાયક ગણાય છે, અને ભારતની પ્રગતિ પણ પરદેશનાં નાણાં અને મદદથી જ થઈ રહી છે, એ હકીકત સૌ જાણે છે. પરન્તુ તે વખતે પરિસ્થિતિ જીદી હતી. ભગવાન મહાવીરના ધર્માપદેશના પ્રચાર માટે, ભગવાન મહાવીરના શાસનના ધર્માપદેશક—એક મહાન શ્રમણની આજ્ઞા અને દોરવણી નીચે શ્રી. વીરચંદભાઈ પરદેશ ગયા હતા, તેમ છતાં, ભારતમાં પાછા કર્યા ખાદ રૂઢિગુસ્ત લોકોનું તેમની સાથેનું વર્તન અને વર્તાવ જૈનસમાજના માટે ભારે કલેકરૂપ હતાં.

એમની જન્મશતાબ્દિના આ લવ્ય પ્રસંગે જૈન સમાજે લગવાન મહાવીરના એ લવ્ય ઉપાસકનું તેને છાજે એ રીતનું લવ્ય સ્મારક રચી, ભૂતકાળના એ કલંકને ભૂસી નાખવું જોઈ એ. એમની જન્મશતાબ્દિના શુલ અવસર ભૂતકાળની આપણી ભૂલનું પ્રાયશ્ચિત કરવાની ઉત્તમાત્તમ તક છે, એમ માની શ્રમણ સંઘ તેમજ લારતના જીદા જીદા પ્રાંતાના જૈન સંઘાએ એમના સ્મારકના કાર્યમાં સાથ અને સહકાર આપવા જોદા એ, અને આમ થાય તા એમના લવ્ય સ્મારકનું કાર્ય જરા પણ મુશ્કેલ નથી.

( આત્માન દ પ્રકાશ ઍાક્ટોબર, ૧૯૬૪)

#### ૧૦. ધાર્મિક ઉત્સવા

પૂ. કસ્તુરખાના સ્વર્ગવાસ પછી તેના સમારક માટે આખા દેશના ગામડાઓમાં વસતી શ્રી જાતિના લાભાથે રૂ. ૭૫ લાખ ભેગા કરવાનું નક્કી કરવામાં આવ્યું, અને તે ફાળા તેનું લક્ષ્યબિંદુ વટાવી એક કરાડ ધીસ લાખની આસપાસ પહોંચ્યા. આ ફાળાની રકમ તા. ૨ જ ઓક્ટાખર ૧૯૪૪ ને દિવસે શ્રી. સરાજિનીદેવીને ઢાથે ગાંધીજને અપ'ણ કરવામાં આવી હતી.

સેવાંગામમાં આ ભવ્ય મેળાંવડાના અવસરે પૂ. વિનાબાજ હેઠળ કેળવણી પામેલા શ્રી. જમનાલાલજના ઉત્સાહી પુત્રી મદાલસાએ થેલી સમપં છુની સાંજે મંડપમાં સુંદર રંગાળીઓ દેારી, કસ્તુરબાના માટે ફાંટા વચ્ચે મુકાવીને અને અગરબત્તી-ઓના મઘમઘાટ વચ્ચે દીપમાળાઓ પૂરીને મંડપને ઝળાંઝળાં કરી મૂકવાનું ગાઠવેલું. પૂ. ગાંધીજીએ આવી બધી તૈયારીઓ જોઈ કહ્યું: "ગામડામાં હજારા લાખા લાકાને તેલ ખાવાય નથી મળતું, ને તમે અહીં શાભા શાશુગાર કરવા પાછળ આટલાં તેલ ખાળા એ શું કહેવાય ?' અને કાેડિયાં ને દીપમાળા ત્યાં ન જ પ્રગટી.

જૈનસમાજ ધાર્મિક અનુષ્ઠાના વધુ અને વધુ પ્રમાણમાં ઉજવે, એ તા આનંદની વાત છે. એ લહે ગમે તે સ્થળે ઉજવાય, પણ એ સાદી અને ગૌરવલરી રીતે દેશની પરિસ્થિતિના ખ્યાલ રાખી ઉજવાય એ જરૂરનું છે. અહારના લપકા અને

આડં ખરા ઘણી વખત અંદરની ભક્તિની ન્યૂનતાના પ્રતીક રૂપે હોય છે. એટલે આવા અધા ઉત્સવા અને સમાર લામાં જેટલી વધુ સાદાઈ અને એાછી ટાપટીપ હશે એટલા પ્રમાણમાં તે વધુ દીપી નીકળશે.

દેશકાળ અને અન્ય બહાના નીચે આવા ધાર્મિક સમારં ભા અને અનુષ્ઠાનાની અવહેલના અને ટીકા કરવી, તેમજ ગલીચ ભાષામાં પત્રિકાએ બહાર પાડવી, એ આજે આપણા સમાજમાં એક પ્રકારની ફેશન થઈ પડી છે. પરન્તુ આવી પદ્ધતિ રચનાત્મક નથી અને તેથી અનુમાદનને પાત્ર નથી. નિંદા અને માત્ર ટીકાએ કરવાથી લાકસમાજ સુધરી શકતા નથી, પણ આવા ઉત્સવા અંગે દેશકાળને અનુસરી જરૂરી ફેરફારા કરવાની આવશ્યકતા સંખંધમાં શાંતિપૃવધ લાકમત કેળવવા બોઈએ. સત્તાના અળથી અગર નિંદાના પ્રહારથી આ કાર્ય સિદ્ધ ન થઈ શકે, પણ માત્ર પ્રેમ અને વિનમ્રતાના માર્ગે જ આ કાર્ય સરળ અને શક્ય અને.

('क्रेन' २३-१-६५.)

# ११. स्वधर्मे निधनं श्रेयः

ભગવદ્ગીતાના ત્રીજા અધ્યાય પર સ્વામી શ્રી ચિન્મયાનં દજ વિવેચન કરી રહ્યા હતા. મહાભારતના યુદ્ધ વખતે અર્જુનને પોતાના જ સંખંધીઓ, સ્નેહીએ અને કુટું બીજના સામે યુદ્ધ કરવામાં ક્ષાભ થતા હતા, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણું તેને ઉપદેશ આપતાં કહ્યું: 'આચરવામાં કઠેશું છતાં પશુ સ્વધમ, આચરવામાં સહેલા પરધર્મથી વધારે વખાશુવા લાયક છે. સ્વધર્મમાં મરણ શ્રેષ્ઠ છે, પશુ પરધર્મ ભયજનક છે.' પરધર્મ—પારકાનું કર્મ શરૂઆતમાં તા સહેલું લાગી માણસને ભરમાવી મૂકે પણ છેવટે તેના પરાજય થાય છે. પ્રાણી માત્રે રાગ-દ્રેષ સિવાય પ્રવર્તવાનું છે, અને જ્યાં રાગ દ્રેષની શૂન્યતા હાય ત્યાં પરધર્મ માટે દુરાશ્રહ ન હાઈ શકે.

સ્વામીજીએ આ સંબંધમાં એક દેષ્ટાંત આપતાં કહ્યું: 'હરદ્વારમાં એક વયાવૃદ્ધ સંન્યાસી હતા, અને તેની ઉંમર પણ ૮૦ વર્ષની આસપાસ હશે. હું પદયાત્રા દ્વારા કેરાળા પ્રદેશ તરફ જવાના હતા, એટલે તેમણે મને બાલાવી કહ્યું કે: અમુક ગામમાં અમુક સ્થળે મારા પુત્ર અને પત્ની રહે છે. પચાસ વર્ષો પહેલાં પુત્રને છ માસના મૂકી તેની માતાને રાતી કકળતી મૂકી મેં સંન્યાસ તા લીધા, પણ મને શાંતિ પ્રાપ્ત ન થઈ. જીવનના કાંઠે આવ્યા એટલે મનમાં થાય છે કે

તેઓનું શું થયું તે તો જાણી લઉં.' પચાસ પચાસ વર્ષોના સંન્યસ્ત પછી પણ ભૂતકાળમાં સંન્યાસીએ કરેલી ભૂલ તેના અંતરાત્માને ડંખી રહી હતી. તપ, ત્યાગ અને સંયમના આચરણથી સંન્યાસીને અપૂર્વ શાંતિ અને આત્મદર્શન થવાને બદલે તેના પુત્ર અને પત્નીની ફીકર થતી હતી. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે મનુષ્ય માત્રે પાતે જેને લાયક છે, તેમજ પાતાને ભાગે આવેલાં કર્ત બ્ય કર્મમાં રાત દિવસ મંડ્યા રહેવું જોઈ એ. પાતાના કર્ત ત્યમાં આચરણની દૃષ્ટિએ કઠિનતા હાય તો પણ તેના સામના કર્ત ત્ર અંતમાં જેના જેના જે સ્વભાવ નથી તેને તે વફાદાર રહી શકતા નથી. તેથી કહેવાય છે કે આચરેલા પરધર્મ કરતાં તા કઠિનતાથી આચરાતા સ્વધમ વધારે પ્રશસ્ત છે. કાગડા હંસની ચાલ ચાલી શકતા નથી, અને તેમ છતાં ચાલવા જાય તા પરિણામે તે પાતાની ચાલ પણ ભૂલી જાય છે.

ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં પણ આવા જ પ્રકારની વાત કરતાં કહેવામાં આવ્યું છે કે કાઈ માણસ માત્ર પાતાનું મસ્તક મુંડાવી લે, તેથી કાંઈ સાધુ ખની શકતા નથી, પણ સાધુ થવા માટે તા તેનામાં સમતા—સમભાવના ગુણા હાવા જોઈએ. માત્ર ૐ કારના જાપ જપવાથી કાેઈ બ્રાહ્મણ ખની શકતા નથી પણ બ્રાહ્મણ ખનવા માટે તા શુદ્ધ બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું જાઈએ. નિર્જન વનમાં એકાન્ત સ્થળે રહેવા માત્રથી કાંઈ મુનિ થઈ શકાતું નથી, પણ મુનિ થવા માટે તા જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું જરૂરનું છે. વલ્કલનાં કપડાં શરીર પર ધારણ

કરવાથી કાેં તપસ્વી અની જતાે નથી, પણ તે માટે તાે તપશ્ચર્યા કરવી જરૂરી છે.

માણુસ પાતે પાતાના સ્વભાવ-પ્રકૃતિના બારીકાઇથી અલ્યાસ કરે, વૈજ્ઞાનિક પદ્ધતિ મુજબ સંશાધન કરે અને પછી જ પાતાના જીવનમાંગ નક્કી કરે. માણુસ પાતાનું સાચું મૂલ્યાંકન સમજી શકે તો તે જ તેના જીવનની એક માટામાં માટી સકળતા છે.

(જૈન સેવક, હિસેમ્યર, ૧૯૬૫.)

### ૧૨. ઉપદેશ અને આચરણ

ગિરનારજ તેા હું ઘણી વખત ગયા છું, પણ ૧૯૫૦ ના મે-જૂનમાં લગભગ એકાદ માસ સુધી કુટુમ્બ સાથે ગિર-નારજ પર રહેવાનું સદ્ભાગ્ય મને પ્રાપ્ત થયું હતું. અંબાજની જગ્યા પાસે આવેલી શેઠ નાનજ કાલિદાસની જગ્યામાં અમે રહ્યા હતા.

ગિરનારની ભવ્યતાના સાચા ખ્યાલ તા ચાંદની રાતે જ આવી શકે છે. દેવલાકનાં વર્ણન આપણે ધર્મશાસ્ત્રોમાં વાંચીએ છીએ, પણ તેમ છતાં ચાંદનીની રાતે ગિરનારજી પર દેવલાકની ઝાંખી આપણને થઈ શકે છે. દેવલાકને પૃથ્વી પર સાકાર રૂપમાં જોવું હાય તેણે ગિરનારજ પર રહેવું જોઇએ.

ઉપરકાટના જૈન મંદિરા, શેષાવન, ભરતવન, હનુમાન-ધારા, ગૌમુખી ગંગા, અંબાજ, ગારખ ટૂંક, દત્તાત્રયની ટૂંક, સાત પડા, રાજીલ ગુકા, હાથી પગલા, પચ્ચરચેટી, સેવાદાસની જગ્યા અને તેની ગુકાએા, કમંડળ કુંડ અને પાંડવ ગુફા—આ અધાં પવિત્ર અને મનાહર સ્થાના જુદા જુદા પ્રકારનાં દેવ-વિમાના જેવાં લાગે છે. ગિરનારજ એટલે પૃથ્વી પરનું જ્વંત-જાગ્રત દેવલાક. ભાવિ ચાવીશીના બધા તીથે કરાની નિર્વાણભૂમિ ગિરનાર છે, તેથી એક રીતે તા દેવલાકના દેવા માટે પણ ગિરનાર એ તીર્થ ભૂમિ છે.

के क्यामां अमे रहेता हता तेनी तमाम व्यवस्था त्यां रहेता साधु वशरामिशिक्क (हवे तो तेओ डाणधर्म पाम्या छे.) डरता हता. तेओ वयावृद्ध, आनं ही अने मिलन-सार प्रकृतिना हता. मारा माटा लागना वणत हुं तेमनी साथे धर्म यर्थामां पसार डरतो. कैनधर्मनी विशाणता, तात्त्विडता अने गहनतानी माटी माटी वाता हुं तेमनी पासे डरतो. केन धर्म ओटले त्याग—तप—संयमना धर्म ओम इही हुं केन धर्मना सिद्धांता तेमने समकावता. अहिं सा—सत्य—अस्तेय—प्रद्धायर्थ अने अपरिष्ठ विषे केटली अण्वट अने शिंडाध्री कैन धर्म शास्त्रोमां छण्यावट डरवामां आवी छे, तेटली अण्वट अने शिंडाध्री कैन धर्म शास्त्रोमां छण्यावट डरवामां आवी छे, तेटली अण्वट अने शिंडाध्री कैन धर्म शास्त्रोमां छण्यात नथी, ओवी मारी हलील सामे तेओ मात्र स्मित डरता, पण् यर्थामां उत्तरता नहि. तेओ आवी यर्था वफते यूप रहेता तेथी मने आश्र्यं

શતું. ખાંડન કે માંડન કરે તો તો ચર્ચામાં આનંદ આવે, પણ તેઓ તો મૌન જ સેવતા.

ગિરનારજ પર જૂન માસથી જ વર્ષાદનાં ઝાપટાં પડવાં શારૂ થાય છે. જે જગ્યામાં હું રહેતા હતા તે જગ્યાના બે સાધુઓ એક દિવસે જૂનાગઢ કાઈ વસ્તુઓ ખરીદ્વા ગયા હતા અને પાછા કરતાં રાત પડી ગઈ. ઉપરકાેટ આપણાં જેન મંદિરા નજીક પહેાંચતાં વરસાદ તૂટી પડયો અને માેડી રાતે પલળતા તેઓ આવ્યા. બીજે દિવસે અમે સૌ નીચે ઊતરવાના હતા. મેં પલળી ગયેલા સાધુઓને કહ્યું: 'આમ ભીંજાતા ભીં જાતાં આવવાને અદલે તમારે રાત અમારી (જૈનાની) ધર્મશાળામાં જ રહી જવું હતું ને!' અંને સાધુએાની પાસે જ વશરામગિરિજી ઊભા હતા અને મારી વાત સાંભળી મનમાં જ હસતા હાય એવું મને લાગ્યું. પછી મારી તરક જોઇને બાલ્યા : 'મનસુખભાઈ! અમારી ધર્મશાળાએામાં કાઈ પણ જ્ઞાતિ કે કાઈ પણ ધર્મના લાકા આવીને રહી શકે છે. પૃથ્થર-ચેટીની જગ્યામાં જુએાને તમારા પરમાન દદાસભાઈ (પ્રબુધ્ધ જીવનના તંત્રી શ્રી પરમાન દેદાસ કાપડિયા પણ તેમના કુટુંબ સાથે એ વખતે થાડા દિવસા માટે ગિરનારજ રહેવા આવ્યા હતા.) પણ રહી ગયા. પણ જૈન ધર્મ તા બધા ધર્મા કરતાં માટા એટલે તમારી (જૈન) ધર્મશાળાએામાં તા અમારા જેવા અન્ય ધર્મી ને કચાંથી આશરા મળી શકે ? તમે તે જેન ધમી અને અમે તે! અન્ય ધમી '?

વશરામગિરીની વાત સાંભળી હું શરમાઇને નીચું જોઇ ગયા, એટલે જૈનધર્મ વિષે તેની સાથે કરેલી માટી માટી વાતાના એ કેમ જાણે પ્રત્યુત્તર આપી રહ્યા હાય તેમ ભાલ્યા: "જૈનધર્મ મહાન ધર્મ છે એવા તમારા કથનમાં મને જશ પણ શંકા નથી, પરંતુ કથનની પાછળ તેને અનુરૂપ આચરણુ ન હાય તા એવા કથન એક પ્રકારના પાખંડરૂપ બની જાય છે. ધર્મના ઉપદેશ આપવા એ એક વસ્તુ છે અને ધર્મ નું આચરણુ કરવું તે જુદી વસ્તુ છે જૈન ધર્મ વિશ્વધર્મ થવાને યાગ્ય છે તે સાચું પણ એ વિશ્વધર્મ થાય તે પહેલા તમારા જુદા જુદા વાડા—દિગમ્બર, શ્વેતામ્બર, સ્થાનકવાસી, તેરાપંથી, લાકાગચ્છ, તપાગચ્છ, અંચળગચ્છ, ખડતલગચ્છ, આ બધાને તા એક કરા. જગતને સુધારવા નીકળ્યા હાવાના દાવા કરનારાઓ સૌથી પ્રથમ તમારૂં ઘર તા તપાસા! તમે સૌ ભગવાન મહાવીરના અનુયાયીઓ હાવાના દાવા કરા છા, પણ મહાવીરના અનુયાયી કહેવરાવવા માટેની તમારી લાયકાત શી છે તેના તા જરા વિચાર કરા!"

વશરામગિરીજીની વાત સાંભળી હું સ્તબ્ધ થઇ ગયો. જૈનધર્મ અને જૈન સમાજમાં પરિવર્તા રહેલી પરિસ્થિતિ વિષેના તેના જ્ઞાનથી હું ડઘાઈ ગયા અને મને કાપા તા લોહી ન નીકળે એવી મારી સ્થિતિ થઇ. બીજે દિવસે તા રજા લઇ અમે સૌ ગિરનારજી પરથી નીચે ઉતરી ગયા.

આપણે એ ભૂલી જઇએ છીએ કે ધર્મનું બીજ, ધર્મ-શાસ્ત્રોમાં નહિ પણ માનવહૃદયમાં છે. જો એ બીજ માનવ-હૃદયમાં ન હાય તા ધર્મશાસ્ત્રા અને ધર્મશ્રાયાના એવા માણસ માટે કરાા ઉપયોગ નથી રહેતા.

( જેન સેવક તો. ર્ંબ-3-કંદ્ર)

# ९३. परं वा परसंगं वा धम्मं मन्नइ जो जडो

થાડાં વરસાે પહેલાંની વાત છે.

વિદ્યાર્થી'ઓને સહાય આપવા માટે એક ટ્રસ્ટ તરફથી અરજીઓ માંગવામાં આવી હતી. તે અરજીઓમાં મારા એક નિકટના સંખંધી તેમજ દરેક રીતે સાધન સંપન્ન એવા એક વડીલ અને સ્નેહીજનના પૌત્રની અરજી એઈ આશ્ચર્ય અને આઘાત થયાં.

અરજદાર વિદ્યાર્થી ના પિતા એટલે પેલા વડીલ અને સ્નેહીજનના પુત્રને બાલાવી અરજી કરવાનું કારણ પૃ્છતાં તેણે જણાવ્યું કે તેના પિતાથી છૂટા થઇને તે મુંબઇમાં સ્થાયી થયા છે, અને તેની કફાડી આર્થિક પરિસ્થિતિના કારણે અરજી કરવી પડી છે. પાતાને પિતાથી ફારેગ થવું પડ્યું અને પિતાની સંપત્તિ પર હવે તેના કાઈ હક્ક રહ્યો નથી એ બધી વાત જાણતાં દિલને સખત આંચકા લાગ્યા.

પેલા સંગંધી અને સ્નેહી બારવ્રતધારી શ્રાવક છે અને તેના ગામમાં મુખ્ય શેઠ તરીકેની સારી પ્રતિષ્ઠા ધરાવે છે. ગામના તેમજ જ્ઞાતિના ક્ંડકાળામાં તેનું નામ માખરે હાય છે. જિનમાર્ગની આરાધના પ્રત્યે અપૂર્વ પ્રેમ અને ચારિત્ર પણ ઉત્તમ. જ્ઞાન અને કિયા અંનેના એના જવનમાં સુમેળ, એટલે મને વિચાર આવ્યા કે આવા માણસ એક પિતા તરીકે પેતાના જ પુત્ર અને પૌત્રા સાથે આવા બહુદા વર્તાવ કેમ રાખતા હશે ?

દેશમાં જવાનું થયું ત્યારે પેલા વડીલ સ્નેહીજનના ગામે ગયા અને તેના મહેમાન બન્યા. રાતે અમે એક જ રૂમમાં સૂતા હતા એટલે મેં મુંબઈમાં તેના પુત્રની કઢ'ગી આર્થિક પરિસ્થિતિ અંગે ચર્ચા કરી તેથી તેમણે કહ્યું : મારા દ્વિતીય લગ્ન પછી ત્રણેક વરસે મારા પુત્રના લગ્ન કર્યાં. મારી મૃત પત્નીનાં સ્મરણ રૂપે તે એકજ પુત્ર હતા એટલે તેના પ્રત્યે મને ઘણા પ્રેમ હતા. પણ સુનદા (તેમની પુત્રવધૂ)-ને તેની સાસુ સાથે ન બન્યું. દરરાજ ઝઘડા થવા લાગ્યા અને પરિણામે અમારા–પિતાપુત્રનાં મન પણ ઊંચાં રહેવા લાગ્યાં. સુન દા તેની સાસુની સ્પર્ધા કરતી અને જે વસ્તુ તેની પાસે હાેય તે વસ્તુ તેની પાસે પણ હેાવી જ જોઇએ એવેા આગ્રહ ધરાવતી. તેની આવી વર્તજીકથી ઘરની શાંતિ લુપ્ત થઇ અને પુત્રને મારી મિલકતના અમુક હિસ્સાે આપી ફારગતી લખાવી છૂટાે કર્યાે. ત્યાં ધ'ધામાં મારી આપેલી સઘળી રકમ તેણે ગુમાવી અને ભીખ માગતા થયા તેમાં મારા શા દાષ ? પુત્ર પ્રત્યેના ધર્મ**ની** માકક પત્ની પ્રત્યેના પણ ધર્મ હાેવા જોઇએ. મારા ધન મિલકત પર હવે તેના કશા કાયદેસર હક્ક રહેતા નથી.

પુત્રવધૂના દેશવને આગળ કરતા અને પત્નીના પક્ષ એ ચતા માણસ પ્રત્યે મને નકરત થઈ, અને તેની અધી વાતો સાંભળી હું મનમાં સમસમી રહ્યો. વહેલી સવારમાં શેઠ ઊઠીને પ્રાથ'ના કરતા એાલી રહ્યા હતા: 'હે પરમાત્મા! તમારાં કહેલાં તત્ત્વ વિના મારા માક્ષ નથી હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડ્યો છું. મારામાં વિવેક શક્તિ નથી, હું મૂઠ છું, નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું. નિરાગી પરમાત્મા! હવે હું તમારું, તમારા મુનિનું શરણ ગ્રહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઈ હું તે સર્વ પાપથી મુક્ત થાઉં એ મારી અભિલાષા છે. આગળ કરેલાં પાપાનો હું હવે પશ્ચાત્તાપ કરૂં છું.'

કૈાઈપણ સત્ય વાત હંમેશાં મધુર ભાષામાં જ કહેવી **જો**ઇએ, તેમ છતાં કેટલાંક સત્યા એવાં હાય છે કે જે કહેતાં સ્વાભાવિક રીતે જ તેમાં કટૂતા–કડવાશ આવી જાય છે. શેઠ વરસાથી નિયમિત સવારના તેની પ્રાર્થના બાલતા એની મને જાણ હતી. એટલે પથારીમાંથી એઠા થઇને તેની પ્રાર્થનાને આગળ જતી અટકાવતાં મેં તેમને કહ્યું : '**ભૂતકાળનાં પાપાના** પશ્ચાત્તાપ પ્રાર્થના દ્વારા તેા દરરાજ કરા છેા, પણ એને અનુરૂપ આચરણ કર્યા સિવાય પાપાના નાશ થઈ શકતા નથી. વાણી અને વર્તન વચ્ચે સુમેળ ન હાય તા તેના માટે બાેધદાયિક પ્રાર્થના બાેલવી એ પણ એક પ્રકારના દંભરૂપ ખની જાય છે. તમારા પુત્ર તેનાં કરેલાં કર્મા ભાગવે છે એ તાત્ત્વિક દબ્ટિએ સાચું હાય તાપણ ન્યાય દબ્ટિએ તાે તે તમારાં કરેલાં કર્માનું ફળ ભાેગવે છે. મૃત પત્નીના સ્મરણ રૂપેના એકના એક પુત્રને તમે રસ્તાના રખડતા **ભિખારી** ખનાવ્યો છે. તમને તા મૃત પત્નીને અદલે જીવન્ત પત્ની મળી ગંઈ, પણ પુત્રની સાચી માતા ગઈ એ કાંઇ તેને ફરી એાછી મળવાની છે ? મૃત પત્નીનું સ્મરણુ નવી પત્ની લાવીને નથી જાળવી શકાતું, એનું સ્મરણ તાે એના પુત્રની માતા થઇને જ તમે જાળવી શક્યા હોત!'

મારી દલીલની કશી અસર વ્રતધારી શેઠ સાહેબ પર ન થઈ. જે માણુસ પાતે એશઆરામ અને સુખ वैक्षवभां आनं हपूर्व के रहेता है। वा छतां पातानी मिला अने कुंदुंणील नानी सारसं लाण न राणे, अने उपरंथी वणी तें था तेमनां क्रेमें जुं क्ष्ण लें। जवे छें सेवी ह्वीक्ष करें ते लें हुं छे. आवा मानवी धिवरलक्ष है। य ताथे शुं? धर्म अनुष्ठाना करता है। य ताथे शुं? जार के आरसी बतधारी है। य ताथे शुं? हानवीर के महाज्ञानी अधातो है। य ताथे शुं? माणुसमां गमे तेवा सह्गुणे। हो। धर्मा छतां को तेनामां विवेक-विनयनी अध्य है। य ते। विद्वान पांठित्य कर अने छे, तत्त्वज्ञानी वांक्रहेणे। अने छे, सैनिक्ष हेवान नीव छें अने गमे ते माणुस अकारे। अनी लय छें.

આવા અવિવેકી અને જડ માણસા વિષે મહર્ષિ હરિભદ્ર-સૂરિજીએ કહ્યું છે કે:—

> सुअवं सीलवं चाइ जिणमग्गायरणारई । परं वा परसंग वा घम्मं मन्नइ जो जडो ॥

અર્થાત શ્રુતજ્ઞાની, શીલવંત, ત્યાગી અને જિનમાર્ગની આચરણામાં પ્રીતિવાળા જે પરવસ્તુને કે પરવસ્તુના સંગને **ધર્મ** માનતા હાય તા તેને જડ–અવિવેકી સમજવા.

( कैन सेवड १२-५-५६)

#### ૧૪. ક્ષમાપના

મંત્રામાં નવકાર મંત્ર, તીર્થ ધામામાં શ્રી શત્રું જય, દાનામાં અભયદાન, ગુણામાં વિનય ગુણ, વ્રતામાં પ્રદ્વાચર્ય વ્રત અને સર્વ પર્વામાં શ્રી પર્યુ ષણ પર્વ જેમ શ્રેષ્ઠ છે, તેમ શાસ્ત્રકારાએ તપમાં ક્ષમાને શ્રેષ્ઠ કહેલ છે. ક્ષમાના અર્થ સહન કરવું એવા થાય છે. આપણા સાધ—મુનિરાને તેમજ ખૌદ્ધ ધર્મના ભિક્ષુઓને 'ક્ષમણક' પણ આજ અર્થમાં કહે- વામાં આવે છે. શાસ્ત્રકારાએ પર્યુ ષણ પર્વની આરાધના અર્થ મુખ્ય પાંચ કર્ત્વયા અતાવ્યાં છે, તે આ પ્રમાણે છે:— (૧) અમારી પ્રવર્ત (૨) સાધર્મિક વાત્સલ્ય (૩) પરસ્પર ક્ષમાપના (૪) અઠ્ઠમ તપ (૫) ચૈત્ય પરિપાટી.

ક્ષમાના અર્થ દરગુજર કરવું અર્થાત માફી એવા થાય છે. પર્યુષણ પર્વ પણ એક રીતે ક્ષમાની આપ-લે માટેનું પર્વ છે. આખા વરસ દરમ્યાન જેની જેની સાથે મનદુ:ખ, ઘર્ષણ કે કલેશ કંકાસ થયા હાય, દ્વેષભાવના જગી હાય અગર મનમાં અન્યના આપણી સાથેના વર્તાવ બાબતમાં કડુતા ઉત્પન્ન થઇ હાય તા, તેઓ સૌ સાથે પર્યુષણ પર્વમાં ક્ષમાપના કરવી જેઇ એ અર્થાત અરસપરસ માફી માગીને મનમાંથી એ શહ્યને દૂર કરવું જોઈ એ.

બાહ્ય વસ્તુએ। મલિન થઈ ગઈ દ્વાય તાે તેને સ્વચ્છ કરવા આપણે પુરતું લક્ષ આપીએ છીએ. કપડાં મેલાં થઈ જાય કે તરત જ ધાવા માટે આપણે વાશી ગ કંપનીમાં માકલી આપીએ છીએ. એક દિવસ પણ નહાવાનું ન અને તા આપણને શરીર ગંદુ ગંદુ લાગે છે અને સ્નાન કર્યા પછી જ આપણે સ્કૃર્તિ અનુભવીએ છીએ. પેટમાં કચરા જામતાં આપણને બેચેની થાય છે. એકજ દિવસ માટે પણ આપણને દસ્ત સાક નથી આવતા તા અકળામણ થાય છે અને જલદીથી ડાંકટર પાસે દાેડી જઈ એ છીએ. કળજિયાત થાય ત્યારે ભૂખ મરી જાય છે, કારણ કે પેટમાં કચરા જામી ગયા હાય છે અને તેને દ્ભર કર્યા વિના ખાવાનું મન નથી થતું. નિત્ય જીવનમાં આપણે આ ખધી વસ્તુઓ સારી રીતે સમજૂએ છીએ. તનના રાગાની બાબતમાં બધું સમજવા છતાં મનના રાેગાેની બાબતમાં આપણને ભાગ્યેજ વિચાર આવે છે. ક્રોધ, કામ, ઇર્ધ્યા, અહ કાર, કપટવૃત્તિ, અન્ય પ્રત્યે ધિક્કાર, નફરત, તિરસ્કાર, વૈરભાવ, દ્રેષવૃત્તિ આ બધાં જ મનના રાગા છે. આ રાગના જ તુઓ જ્યાં સુધી આ બધા શલ્યાે દૂર નથી કરવામાં આવતાં ત્યાં સુધી આપણને ચાંટી જ રહે છે. દેહના રાગા કરતાં પણ મનના રાગા ભારે ખતરનાક હાય છે, એટલું જ નહિ, પણ વિજ્ઞાને હવે પૂરવાર કર્યું છે કે માણુસ માત્રને જે શારીરિક રાગા થાય છે તેના માટે મનની અસ્વસ્થતા, કહુષિતતા અને અવ્યવસ્થા જ માટા ભાગે જવાબદાર હાય છે. પશુપાણ પવ મહાપર્વ ગણાય છે તેનું કારણ એ છે કે આ પર્વમાં ઉપવાસ દ્વારા દેહની શુદ્ધિ થાય છે, ક્ષમાપના દ્વારા મનની શુદ્ધિ થાય છે અને જેટલા પ્રમાણમાં દેહ અને મન વિશુદ્ધ અને છે તેટલા પ્રમાણમાં આત્મા પણ નિર્મળ અને છે.

જે યુગમાં આપણા ભાગે જીવન જીવવાનું આવ્યું છે તે સંઘર્ષના યુગ છે. આજે એક ખીજા વચ્ચે સંઘર્ષ અને કલેશનું ચક ચાલી રહ્યું છે. વેપારીઓ ગ્રાહકાને અને ગ્રાહકા વેપારી-એાને, મુનિમ શેઠને અને શેઠ મુનિમને, શિક્ષકા વિદ્યાર્થીઓને અને વિદ્યાર્થી એ શિક્ષકોને, પત્ની પાતાના પતિને અને પતિ પત્નીને, સાસુએા પુત્રવધૂઓને અને પુત્રવધૂઓ સાસુઓને, પુત્રા પિતાને અને પિતા પુત્રાને, ભાભીઓ નણ દાને અને નણ દા ભાભીઓને અરસપરસ હેરાન કરે છે. આમ આખા સમાજમાં પરસ્પર એક બીજાનું એક બીજા વચ્ચે હેરાનગતિનું વિષચક્ર ચાલી રહેલું જોવામાં આવે છે. દરેક વ્યક્તિને અન્ય વ્યક્તિ**ની** આખતમાં કાંઈ ને કાંઈ કરિયાદ કરવાની **હાે**ય છે. ધર્મસૂત્ર ખાલતી વખતે 'શ્રી ખુદ્ધા લાકસ્ય શાંતિ ભવતું' એમ ખાલીએ છીએ ખરાં, પણ પ્રત્યક્ષ રીતે તા સમસ્ત જીવલાક અશાંતિથી જ પીડાઈ રહેલા જોવામાં આવે છે. આ પરિસ્થિતિના ઉકેલ માટે સાચા માર્ગ એ છે કે પ્રત્યેક માણસે પાતાની સ્ખલનાએા, દાેષા અને ભૂલા પ્રત્યે સતત દુષ્ટિ રાખવી–સજાગ રહેવું અને ંપરિચયમાં આવતી તમામે તમામ વ્યક્તિઓનાં દેોષ–અપરા**ધ** પ્રત્યે માેટું મન રાખી ક્ષમા અને ક્ષમાપના માંગે<sup>૧</sup>, ચકલાએ જેમ આપણા માથેથી ઊડી ચાલી જાય છે, પણ તેને આપણા માથા ઉપર માળા બાંધવા નથી દેતા તેમ, તેઓના દાષાને આપણા મનમાં ઘર કરવા ન દેવું. જો આ રીતે નહિ વર્તાશું તો આપણા મનના કચરામાં દિનપ્રતિદિન વધારા થતા જશે -અને પરિણામે મન**ુઅને તનના રાગામાં વધારા થશે. તેથી** જ જીવનના કર્ત વ્ય ઉપર લખતાં આપણાં એક વિદ્વાન કવિરાજે

કહ્યું' છે કે: 'સર્વ અન્યાય ને જીલમ સહેવા જગે, સર્વ અપરાધને દેવ લામવા.'

પર્યુ પર્વના અંતે સગા સંખંધીઓ, મિત્રો અને સ્નેહીજના પાસે આપણે 'મિચ્છામિ દુક્કડ' માગીએ છીએ અને ક્ષમાપના માટે પત્રો પણ લખીએ છીએ. વ્યવહારથી લાકા ખમે અને ખમાવે છે, પણ આ બધું માત્ર ઔપચારિક બાદ્ય દેખાવ પુરતું જ છે. ક્ષમા અને ક્ષમાપનાના હેતુ માત્ર વ્યવહાર નથી, આ ક્રિયા તા આંતરિક શુદ્ધિ અર્થે કરવાની છે. ક્ષમાપનાના સાચા ઉદ્દેશ જવન સુધારણા—જવનશુદ્ધિ કરવાના છે, મનને શલ્ય રહિત બનાવવાના છે. પગમાં એક નાનકડા કાંટા લાગ્યા હાય તે વખતે પણ આપણને ચાલવામાં સુશ્કેલી થાય છે અને આપણું મન કાંટામાં જ વળગી રહે છે. જો નાનકડા કાંટા આપણને આવી હરકત કરી શકે તો અન્ય વ્યક્તિ પ્રત્યેના તિરસ્કાર, ધિક્કાર, ઘૃણા આપણી જાતને કેટલું નુકસાન કરી શકે તેના આપણે વિવેક દર્ષિએ વિચાર કરવા જોઈ એ.

સમાની વ્યાખ્યા આપતાં આપણા એક વિદ્વાન આચાર્ય મહારાજ શ્રીએ કહ્યું છે કે: 'જો કાઈ કાંધાવેશમાં આવી જઈ શાતુની માફક વિચિત્ર વિરૂપ ચેષ્ટાઓ કરે અને નહિ સાંભળી શકાય તેવાં કર્કશ વચના બાલે; ગાલીપ્રદાન કરે, ત્યારે પણ તેના પ્રતિ કાપાત્પાદક કારણ છતાં મનનાં પરિણામાને કલુપિત ન થવા દે, તેને જ સમા કહેવામાં આવે છે.' મહર્ષિ પતંજલીએ પણ આવી આધ્યાત્મિક શાંતિ દ્વારા જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે, તેને 'ઋતં ભરા પ્રજ્ઞાત્' અર્થાત્ 'સત્યથી ભરપૂર જ્ઞાન' એમ કહ્યું છે.

સંસાર અને જીવન વિષે જેએ! એાછામાં એાછું જાણે છે તેઓ જ અન્ય વ્યક્તિએ અને સંબંધીઓની માટામાં માટી કરિયાદા કરતા જોવામાં આવે છે. સંસાર અને જીવન વિષે જેઓ વધુમાં વધુ સમજતા હાય છે, તેઓને કાઈની વિરુદ્ધમાં ભાગ્યે જ કસ્યાદ કરવાની હાય છે, કારણ કે તેઓ જાણતા હાય છે કે વ્યક્તિ માત્ર તેની પ્રકૃતિ અનુસાર જ વર્ત તો હાય છે અને પ્રકૃતિ કર્માનુસાર પ્રાપ્ત થયેલી હાય છે, પછી એ બાબતની કરિયાદ—ગુસ્સો—કાધ કરવાના અર્થ શું છે?

ઉપકારી, અપકારી, વિપાક, આજ્ઞા અને ધર્મોત્તર એવા પાંચ ક્ષમાના પ્રકારા છે. 'આ મારા ઉપકારી છે, તો તેના દુર્વંચનાદિ સહન કરવા યાંગ્ય છે.' એમ સમજી ઉપકારીને વિશે ક્ષમા રાખવી તે ઉપકારી ક્ષમા. 'હું તેના દુર્વંચનાદિ નહિ સહન કરૂં તો તે મારા અપકાર કરશે' એ ભાવનાથી જે ક્ષમા રાખવામાં આવે તે ક્ષમાના પરિણામને અપકારી ક્ષમા કહેવાય. 'નરકાદિ દુર્ગતિમાં કર્મના કળના અનુભવ કરવા પડશે' એવા વિચારથી દુ:ખથી ભીરુ હોવાને લીધે ક્ષમાના પરિણામ થવા, તેને વિપાક ક્ષમા કહેવામાં આવે છે. 'કાંધ ન કરવા' ઇ યાદિ આગમને અવલ બીને ક્ષમાના પરિણામ થાય તેને આજ્ઞાક્ષમા કહેવાય છે. શરીરના છેદ, દાહ વગેરે થાય તેને આજ્ઞાક્ષમા કહેવાય છે. શરીરના છેદ, દાહ વગેરે થાય તે પણ બીજાના ઉપકાર કરનાર—સહજભાવે સ્વાભાવિક રીતે થયેલાં ક્ષમાના પરિણામને ધર્મોત્તર ક્ષમા કહેવામાં આવે છે, અને આપણ ધ્યેય આ ધર્મોત્તર ક્ષમાનું હોવું જોઈ એક ધર્મોત્તર ક્ષમા એ જ ઉત્તમાત્તમ ક્ષમા છે.

શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્યે યાગશાસ્ત્રમાં (અ. ર–૨૦) કહ્યું छे डे: 'आत्मवत् सर्व भूतेषु सुखदुःखे प्रियाप्रिये ' अर्थात् केस આપણને પાતાનું સુખ વહાલું છે તેમ આ સંસારમાં તમામ જીવાને પણ સુખ પ્રિય હાય છે અને દુઃખ અપ્રિય હાય છે; એટલે આ સંસારમાં અન્ય જીવાે સાથે આપણે એવું વર્તન રાખવું જોઈએ કે જે વર્તા નથી સામા જીવને દુઃખ કે પરિતાપ ન ઉપજે. આમ કાળજપૂર્વંક જીવવા છતાં આપણાથી જાણતાં– અજાણતાં કાેઈ જીવ પ્રત્યે અપરાધ થઈ જાય તાે ક્ષમા માગવાના આપણા ધર્મ છે. આમ ક્ષમાપના માર્ગે માણસનું જીવન શુદ્ધ અને દાેષરહિત અની જવું જોઈએ. 'આગે સે ચલી આવી હૈ'ની માફક માત્ર ક્ષમાપનાનાં સૂત્રાે બાલવાથી કે લખવાથી તેા માત્ર એક પ્રકારના દંભ કેળવાય છે. ક્ષમાપનાનું મૂલ્ય એાર્છું ન આંકતાં જીવનશુદ્ધિ અને જીવન સુધારણા માટે એ એક સર્વોત્તમ રસાયણ છે તે આપણે સમજી ેલેવ**ં જો**ઈએ.

(સેવા સમાજ ૧૮-૯-૬૬)

## ૧૫. દીર્ઘ દ્રષ્ટા આ. વિજયવલ્લભસુરીશ્વરજી

જેમ ઋતુઓ અને સમય અદલાય છે તેમ જીવન-વ્યવહારમાં પણ ફેરફાર કરવા પહે છે. આ રીતે ધર્મનાં મૂળ-તત્ત્વો ત્રિકાલાઆધિત હોાવા છતાં તત્ત્વોને નિરૂપતા અર્થોમાં ફેરફાર કરવા પહે છે. પ્રત્યેક સજીવ વસ્તુ ફેરફારને પાત્ર છે. જીવનના અર્થ જ પરિવર્તન છે. આપણા શરીરની અમુક પ્રચિઓ ઘસાઈ નકામી થતાં બીજી નવી તેજ પ્રમાણમાં ગાઠ-વાઈ જાય છે. આ રીતે ફેરફારા કરવા જરૂરી થાય ત્યારે તેમાં ફેરફારા કરવાના કારણે દિલગીર થવાની જરૂર નથી, પણ એવા ફેરફારા આપણે ન કરી શકીએ તાે એ સ્થિતિ દુ:ખદ

દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની મહત્ત્વતા જૈન સમાજ જાણતા હાવા છતાં, જૈન સમાજ તેને વર્તનમાં ઉતારી શકતા નથી. કદાચ આ વસ્તુ આ સમાજ માટે એક શાપરૂપ છે. સિદ્ધસેન દિવાકર, આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિજી અને આનંદઘનજ જેવા જ્ઞાની મહાત્માઓને પણ આ કારણે જ સહન કરવું પડ્યું છે. સમાજના હિતાર્થ શ્રમણ સંઘ ઘણું ઘણું કરી શકે તેમ છે, પણ સમાજ અને રાષ્ટ્રનાં કામામાં આરંભ—સમારંભ છે અને તેથી આ માર્ગ અંધનરૂપ છે—માક્ષમાર્ગ તેથી જુદાે છે, આવી સંકુચિત સમજણ જૈન સમાજમાં પ્રવતે છે. તેમ છતાં સમયને આંળખનાસ અને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવને

અનુસરનારા ઘણા સાધુએા અને સાધ્વીએા વર્ત માનકાળે પણ આપણા સમાજમાં જોવામાં આવે છે તે જૈન સમાજનું એક મહાન સદ્ભાગ્ય છે.

કેળવણી અને સમાજના રચનાત્મક કાર્યમાં છેલ્લી સદીમાં જે કાર્ય આચાર્ય શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિજીએ કર્યું છે તે કાર્ય સમસ્ત શ્રમણ સંઘના માટે માર્ગદર્શનરૂપ થઈ શકે તેવું છે. તેમનામાં અપાર દીર્ઘદષ્ટિ હતી એટલું જ નહિ પણ તેઓ તેમના જમાના કરતાં પચાસ વર્ષ આગળ હતા, તે બાબત નીચેની હકીકત પરથી દેખાઈ આવે છે.

વંથળી(સારઠ) નિવાસી શેઠશ્રી દેવકરણ મૂલજ, આચાર્ય મહારાજશ્રીના એક પરમ ભક્ત હતા. કેન્સરની અસદ્ય બીમારીથી તેઓ પીડાતા હતા અને ભાગ્યયાએ એ વખતે આચાર્ય શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિજી મહારાજ સાહેબ મુંબઈમાં હતા. શ્રી દેવકરણ શેઠે એમનું છેલ્લું વીલ મે, ૧૯૨૯માં તૈયાર કર્યું અને તેમાં જેના માટે એક હાસ્પિટલ કરવા માટેની વ્યવસ્થા રાખવામાં આવી હતી, તેમજ સસ્તા ભાડાની ચાલ માટે એક લાખ રૂપિયાની જોગવાઈ કરવામાં આવી હતી.

શ્રી દેવકરણ શેઠે એ વીલ પૂ. આચાર્ય મહારાજશ્રીને માર્ગંદર્શન અર્થે વાંચવા માકલાવ્યું. પૂ. આચાર્ય શ્રીએ એ વીલ વાંચ્યું. એ જમાનામાં મુંબઈમાં જગ્યાની તંગીના કાઈ પ્રશ્ન ન હતા. પરંતુ આચાર્ય શ્રીએ માત્ર વર્ત માન ન જોતાં ભવિષ્યમાં શી પરિસ્થિતિ આવવાની છે તેના પણ ખ્યાલ કર્યો અને આ બાબતમાં તેઓ શ્રીએ સદ્ગત શ્રી દેવકરણ શ્રીઠ પર નીચે મુજબના એક પત્ર લખ્યા:-

<u>" દાનવીર શેઠ શ્રી દેવકરણ મુળ્છ નેગઃ</u>

"ધર્મલાભની સાથે માલમ થાય જે ગઈ કાલે અમારી સાથે તમારી જે વાત થઈ હતી તે મુજબ અને અમુક વિશ્વાસુ આદમીની સાથે થયેલી વાતચીત મુજબ અમારા વિચાર નીચે મુજબ જણાય છે."

" હૉસ્પિટલની વાત ઘણી માેટી અને અશકય જેવી અમને લાગે છે, તા એના ખદલામાં હાસ્પીટલની જલદી જરૂરત ન પહે એવી રીતે આપના સાધિમ ક ભાઈ એાની ત' ह-રસ્તીને માટે ખાસ સગવડ માટા પાયા ઉપર થાય તા વધારે સારૂ. આ કામ જૈન સમાજમાં આજસુધી થયું નથી. આપનુ નામ પ્રથમ નંબરે આવશે અને હંમેશને માટે કાયમ રહેશે, માટે ઘણાં નાનાં નાનાં કામા કરવા કરતાં એક જ માેટું અને સંગીન કામ થાય તા કાંઇ પણ કામ કર્યું કહેવાય. આ આખત પ્રથમ પણ કઇક વખતે પત્રામાં તમને જણાવેલ યાદ હશે.-એ ઉપરાંત શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલયમાં આપનું અમર નામ અમદાવાદવાળા શ્રી વાડીલાલ સારાભાઇની માફક થવાની જરૂરત છે એ આપ પાતે જાણા છા. કારણ કે પ્રથમથી જ આપે શ્રી મહાવીર જૈન વિદ્યાલયનું કામ માથે લીધું છે. આ બે કામ ખરાં આપની જુંદગીમાં લ્હાવા લેવાનાં સમજવામાં આવે છે, તા આશા છે કે આપ જરૂર ઉદારતા દાખવી વિચારી એક મક્કમપણં જણાવશા-માતીચંદભાઈ આવશે ત્યારે અની શકશે તો હું આવીશ. હાલ એજ.

> દા. વલ્લભ વિ.ના ધર્મ લાભ <sup>1</sup>9–૬–**૨**૯

सह्यत हेवडरण् शेंठे तुरत क आयार्थ श्री विकयव ब्सिस् स्मूरिली धंच्छानुसार वीदमां हेरहार डेर्था. डेस्पीटल माटें भात्र के लाफ इपियानी रडम लुदी राणी अने सस्ता लाउानी याल माटें ओड लाफने जहते यार लाफ इपियानी रडम लुदी राणवामां आवी. वीदनी शरता मुक्क अधी रडमा अपार्ध गया पछी आडीनी तमाम स्थावर—कंगम मिलडत मढावीर विद्यालयने मणे ओवी व्यवस्था डरवामां आवी अने तह् अनुसार प्रिन्सेस स्ट्रीट परनुं में। हुं मडान 'हेवडरण् मेन्शन' केनी वार्षिड आवड इपिया सवा लाउानी याल ट्रस्टनी व्यवस्था अनुसार माटुंगानी हेवडरण् शेठनी यालीओमां आके प्यासथी पण् वधु डुटुम्का लाल ले छे अने मुझुन्डमां पण् आ ट्रस्टना ट्रस्टीओओ कैन हेरासर सामे यार ढकार वारने। प्लाट याली अधी कें। अधी अधी कें।

આચાર્ય મહારાજશ્રીએ આ રીતે પાતાની દીર્ઘ દ્રષ્ટિ વાપરી જૈન સમાજના હિતાર્થ એક મહાન કામ કર્યું. આપણા મુનિમહારાજો અને સાધ્વીઓ પણ શ્રી વિજયવલ્લભસૂરિજીના પગલે ચાલી સમાજનું કલ્યાણ થાય એવાં રચનાત્મક કાર્યોમાં વિશાળ દ્રષ્ટિ રાખી દારવણી આપે એજ અભ્યર્થના!

( સેવાસમાજ તા. ૯–૧૦–૬૬ )

<sup>\*</sup> આ જગ્યામાં ૪૦ કુટુમ્ખાે રહી શકે તેવા બે મકાના 'દેવકરણુ ભવન ' અને 'પૂતળાબાઈ ભવન ' નામે દ્રસ્ટીઓએ બ'ધાવેલા છે.

## ૧૬. સુવર્ણ સિદ્ધિ

શ્રીમદ્ આનં દઘનજી મુક્તિ પંથ–નિર્વાણપદના પ્રવાસી હતા અને આવી મહાન વિભૂતિઓ કાઈ સિદ્ધિમાં કરી અટ-વાઈ જતી નથી તેઓ આબુ પહાડ અને મંડળાચળ પર્વતની ગુફાઓ, સિધ્ધાચલ, તલાજા, ગિરનાર, ઇડર, તારંગા વગેરે સ્થળાએ એકાન્ત સ્થાનમાં રહી ધ્યાન ધરતા. વળી ત્યાંના કેટલાક યાગીજના આનં દઘનજીના મિત્ર થયા હતા અને તેઓ સૌ તેમની અવારનવાર મુલાકાત લેતા હતા.

એક વખત એક યાગી મિત્રે અનેક પ્રયત્ના અને પ્રયોગાના અતે સુવર્ણ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી અને સુવર્ણ બનાવવા માટેના રસાયણના એક સીસા ભરી પાતાના શિષ્ય સાથે આનંદઘનજીને માેકલાવ્યા. શિષ્યે આનંદઘનજી પાસે આવી પાતાના ગુરુએ પ્રાપ્ત કરેલી મહાન સિદ્ધિની વાત કરી પેલા રસાયણના સીસા આપ્યા અને પથ્થર પર તે રસાયણના છંટકાવથી, પથ્થરનું સાનાની શિલામાં રૂપાંતર થઈ જાય છે તે વાત સમજાવી.

શ્રીમદ્ આનં દઘનજીએ તેા પેલા સીસાને હાથમાં લઇ પહાડ પરથી નીચેની ખીણમાં ફેંકી દીધા. શ્રીમદ્ના આવા વિચિત્ર વર્તાવ જોઈ પેલા શિષ્યને ભારે આઘાત થયા અને શ્રીમદ્ની સાથે ગુસ્સાપૂર્વક યદ્વાતદ્વા વાત કરવા લાગ્યા.

શ્રીમદ્ આનં દઘનજીએ શિષ્યને શાંત કરતાં કહ્યું: ભાઇ! સુવર્ણ સિદ્ધિના રસાયણ દ્વારા કાંઈ આત્મસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થતી નથી. મનને નિર્મળ બનાવવું –ચિત્તને સ્કૃટિક જેવું શુદ્ધ કરવું એજ માટામાં માટી સિદ્ધિ છે. ચિત્તના મેલ અનેક પ્રકારના હોય છે. સફેદ કપડાં પર કાળા ડાઘ પડે તા તે જેમ મેલું કહેવાશે, તેમ, લાલ પીળા-ગુલાખી ડાઘ પડે તા પણ તે વસ્ત્ર મેલું જ ગણાશે. જીવનમાં આવી સ્ત્રિદ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરવી તે એક રીતે ચિત્તને મેલું બનાવવાની કિયા છે. મન અને ચિત્તને મેલ રહિત બનાવવા અર્થે સાધકે કામ કાધાદિ વિકાર ન ઉઠે તે સ્થિતિએ પહેાંચવું જોઇએ. સાધક આ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરે તા તેજ માટામાં માટી સિદ્ધિ છે અને તેમાં જ માનવજીવનની સાર્થકતા છે. અલબત્ત, ચાગીજના માટે પણ આ એક અત્યંત સુશ્કેલ પ્રક્રિયા છે, કારણ કે એમ ન હોત તો તારા ગુરુદેવને આ સુવર્ણ સિદ્ધિની માથાકૂટમાં પડવાનું મન ન થયું હોત. તારા ગુરુદેવને સારા ગુરુદેવને મારા વતી કહેજે કે ચિત્તને સ્થિર કરે. જયાં સુધી ચિત્ત સ્થિર નથી થતું ત્યાં સુધી જ સાધકનું મન આવી તુચ્છ બાબતને વશ થાય છે, પણ ચિત્તની સ્થિરતા પ્રાપ્ત કર્યા વિના સાચી શાંતિ કદાપિ પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી.

શ્રીમદ્ આનં દઘનજીની આવી વાત સાંભળી પેલા શિષ્યના મિજાજ ગયા અને આવેશમાં આવી જઈ બાલ્યા: ફિલસ્ફીની આવી વાતા કરતાં તા મને પણ આવડે છે, પણ આવા રસા-યણનું એક જ દીપું માત્ર તૈયાર કરી અતાવા તા આપની વાતના મને પરચા થાય. શિષ્યની આવી વાત સાંભળી આનં દ-ઘનજી મુક્ત મને હસ્યા અને થાડે દ્વર જઈ પથ્થરની એક શિલા પર લઘુ શંકા કરી. શિષ્યે દ્વરથી જોયું કે એ આખી શિલા સુવર્ણની અની ગઈ હતી. પછી તા પેલા શિષ્યની અજાયબીના પાર ન રહ્યો અને આનં દઘનજીના ચરણે પડી તેની માફી માગી પાતાના ગુરુદેવ પાસે જવા પાછા કર્યા.

( कैन सेव**ड २५**-८-६७ )

### ૧૭. અવિસ્મરણીય સ્મરણાે.

સ્વ. કત્તેહચંદ ઝવેરભાઈ સાથેના કેટલાક ન ભૂલાય એવા પ્રસંગા મારી નિત્ય નાેંધના આધારે તેમની સ્મૃતિ અંક માટે લખી માેકલાવું છું.

(9)

તા. ૧૪ નવેમ્બર ૧૯૬૪ના દિવસે વાલ કેશ્વર ઉપાશ્રયમાં પૂ. આ. વિજયધમ સૂરિજીના આશીર્વાદ લઈ અમે આઠ-દશ ભાઈ એોએ એક 'અધ્યાત્મ મંડળ'ની સ્થાપના કરી. મુ. ક્તેહ ચંદભાઈ એ મંડળના પ્રમુખ હતા. મંડળના મુખ્ય હેતુ મંડળના સભ્યાએ મુંબઈમાં બીરાજતાં મુનિરાં નેના સંપર્ક સાધી યાગ અને અધ્યાત્મ વિષય પર વાર્તાલાપ કરવા અને વરસમાં એક વખત બધા સભ્યાએ સાથે મળી તીર્થયાત્રા કરવાના હતા. સભ્યની ફી કશી ન હતી પણ સભ્યાએ અમુક સંખ્યામાં નવકારમંત્રના જાપ કરવા, વરસમાં એક વખત પૂજા ભણાવવી, દરેક માસમાં એક વખત સૌ સભ્યાએ જીદા જીદા સભ્યાના નિવાસસ્થાને ભેગા થવું અને ધાર્મિક ચર્ચા કરવી—આવા બધા નિયમા રાખ્યા હતા. કાળા અને કંડની લપથી દ્વર રહેવું એ પણ આ મંડળના એક મુખ્ય હેતુ હતા.

આ માંડળની કાર્યવાહી પ્રથમ વરસે તાે ખરાખર ચાલુ રહી. વરસના અંતે પાયધુની પર નમિનાજીના માંદિરે સરસ પૂજા ભણાવવામાં આવી. પૂ. આ. ધર્મપૂરિજી તથા પૂ. યશાેન વિજયજી મહારાજ સાહેબ પણ પૂજામાં પધાર્યા હતા. પૂજાના ખર્ચાનો (પ્રભાવના સહિત) બધા મળીને રૂ. ૩૦૦ના આંકડા આવેલા, અને અમે પાંચ છ સબ્યાએ એ રકમ પચાસ પચાસ રૂપિયાના ફાળામાં વહેંચી લીધી હતી. મુ. ક્ત્તેહચંદભાઇએ પણ તેમાં પાતાના ફાળાની રકમ આપી હતી.

भातानी पासे पुत्र पाताना मननी गमें तेवी शंश केम थेधऽड रीते पूछी शहे तेम मारा मननी शंशों विषे हुं तेमनी साथे भुद्धा हिंदी यर्या इरता. अभ इरवामां घड़ी वजत मारी अज्ञानतानुं प्रदर्शन थतुं, पछ ते संअंधमां हिंछि पछ वजत इशी पछ टीडा डर्या विना माता क्रेम नाना आणडने समजवे ते रीते तेओ मारा अज्ञान अने शंडाने हर इरता. पूजमां थयेदा जर्यानी रहमनी हाणा आपतां में तेमने पूछ्युं: 'के हेशमां लयंडर गरीआई प्रवर्ता रहेदी हाय तेम क के समाकना माटे लाग हः जमां रीआई रही हाय, ते हेश अने समाकमां पूज निमित्ते आवा जर्या इरवा अग्रे आपछा माटे हे आपछा मंडजना ध्येयने अंधिसतुं छे?'

મુરખ્બી કત્તેહચંદભાઇએ મને સમજાવ્યું કે બીજી રીતે માણુસને તેના ધનની મુચ્છા ન જતી હોય અને ભાવ તેમજ ઉલ્લાસપૂર્વક આવી રીતે પૂજા ભણાવવામાં તેને આનંદ પ્રાપ્ત થતા હોય, તા તેમ કરવામાં કશું અયાગ્ય કે ખાેટું તા નઘી જ. આવી પૂજાઓ પણ ભક્તિના એક પ્રતીક રૂપ છે.

તેમની વાત પાસે મારી અન્ય દલીલ તો ઉભી રહી શકે તેમ ન હતી, એટલે મેં મૂળ વસ્તુને મારીમચડી ખીજ રીતે રજૂ કરતાં કહ્યું: 'હું અને તમે બેઉ તો નિવૃત્ત બની ગયા

છીએ. ધનપ્રાપ્તિ પ્રત્યે આપણી દિષ્ટ જ નથી, અને તે અર્થે આપણે કેંદિ પ્રવૃત્તિ કે શ્રમ કરતા નથી. આવાં શુલ કાર્યોમાં આ રીતે જે આપણે આપણી મૂડીમાંથી—અચાવેલી રકમમાંથી ખર્ચ કરતા હોઇએ તો તે ખરાખર છે, પરન્તુ આપણી અંગત મૂડી જેવું તો કાંઇ છે નહીં, તેથી આવા કપરા અને કહિન કાળમાં જે આવી રકમ માટે આપણે આપણા સંતાના પાસે હાથ લંબાવવા પડતા હાય તો, એક રીતે આપણાં સંતાનાને આપણે મદદરૂપ થવાને અદલે બાજરૂપ નથી અની જતા ?'

મારી આ વાત સાંભળી મુ. ક્ત્તેહચંદભાઈ મુક્ત મને હસી પડ્યા અને મને થયું કે આવી વાત કરવામાં મેં કચાંક કાચું કાપ્યું છે. તેમણે મને સામા પ્રશ્ન કર્યોઃ 'તમારા પુત્રા અને પુત્રીઓને ઉછેરવામાં, કેળવણી આપવામાં અને ધંધાસર કરવામાં જે કાળજી અને મહેનત તમે લીધેલાં, તે બધું તે વખતે તમને બાજરૂપ લાગેલું ?' પછી વળી કહ્યુંઃ 'તમારી પુત્રીઓની તમામ જવાબદારી તા તમારા એકલાને શિરે પહેલી, એટલે એ બાબત કદાચ તમને ભારરૂપ લાગી હશે ?'

મેં એકદમ ઉતાવળે જવાબ આપતાં કહ્યું: 'આ તે તમે કેવી વાત કરો છે ? પુત્રપુત્રીઓને ઉછેરવામાં તો બાજાને બદલે મને આનંદના જ અનુભવ થયા છે, અને વળી કાઈ પિતાને પાતાના સંતાનાને ઉછેરવાનું કામ તે બાજારૂપ લાગતું હશે ?' આમ જવાબ આપી હું હસવા લાગ્યા એટલે તેમણે કહ્યું: 'જે પિતાને પાતાના સંતાનાને ઉછેરવામાં તેમજ તેમની જરૂરિયાતા પૂરી પાડવામાં બાજા ન લાગ્યા હાય, તે જ પિતાના સંતાનાને–પિતાની વૃદ્ધાવસ્થામાં તેની જરૂરિયાત પૂરી પાડ

વામાં બાેજો લાગી શકે એમ વિચારવું, એ સંતાનાનું અપ-માન કરવા બરાેબર નથી લાગતું ?'

હું તેમની વાત સાંભળી ચૂપ થઈ ગયા અને શરમપૂર્વ ક નીચું જોઈ ગયા.

#### (२)

મુ. કત્તેહ ચંદભાઇએ જૈન સમાજની અનેક સંસ્થાઓ ની અપૂર્વ સેવા કરી છે, પરન્તુ અધી સંસ્થાઓમાં ભાવનગરની જૈન આત્માનંદ સભાનું સ્થાન સૌથી માખરે આવી શકે. છેલ્લાં વીસથી વધુ વર્ષો કરતાં તેઓ આ સંસ્થાના ઉપપ્રમુખ હતા. છેલ્લાં ત્રણ ચાર વર્ષો દરમ્યાન આ સભાના તેઓએ ત્રીસથી ચાલીસ પેટ્રના કરાવી આપ્યા અને એ રીતે સભાને આર્થિક દેષ્ટિએ સદ્ધર કરવામાં અપૂર્વ કાળા આપ્યા.

આ સભાના મણિમહાત્સવ ચાલુ વરસના ઍપિલ-મે માસમાં ભાવનગર મુકામે બહુ ભવ્ય રીતે ઉજવાયા. તે પ્રસંગે સભાએ મુ. કત્તેહચંદભાઈ એ સંસ્થા માટેની કરેલી સેવા અથે માનપત્ર આપવાનું નક્કી કર્યું હતું. પરન્તુ નાદુરસ્ત તિબયતના કારણે તેઓ આ પ્રસંગે ભાવનગર હાજર ન રહી શક્યા, એટલે એ માનપત્ર તૈયાર કરી મુંબઈ માકેલી આપવામાં આવ્યું, અને મને તેમજ શ્રી પ્રાણુજવનદાસ હ. ગાંધી અને શ્રી હીરાલાલ જીઠાલાલ શાહને વિધિપૂર્વક એ માનપત્ર શ્રી કૃત્તેહચંદભાઈ ને અપંણુ કરવાનું જણાવવામાં આવ્યું. એ વખતે મુ. કૃત્તેહચંદભાઈના લઘુખંધુ શ્રી જાદવજભાઈ જેઓ જૈન આત્માનંદ સભાના મંત્રી છે, તે પણુ મુંબઈમાં હતા. તેઓ

તા. ૫-૯-६७ના રાતની ટ્રેઇનમાં ભાવનગર જવાના હતા. તેથી સંસ્થાના મંત્રીની હાજરીમાં એ વિધિ પતી જાય તે! સારૂં એમ વિચારી મેં મંગળવાર તા. ૫-૯-६७ના એ માનપત્ર મુ. ક્ત્તેહચંદભાઇ સમક્ષ વાંચી સંભળાવ્યું.

એ માનપત્રમાં પૂ. આ. વિજયધર્મ સૂરી ધરજીએ તેમની **બાબતમાં કરેલ** ઉલ્લેખની પંક્તિઓ આ મુજબ લખી હતી: 'ગુણાનુરાગની દષ્ટિએ વિચારવામાં આવે તેા ભારતનાં નાનાં માટાં શહેરામાં અનેક શ્રહાસંપન્ન વ્રતધારી પ્રથમ પંક્તિના શ્રાવકા છે, તેમાં આપણા કત્તોહ્ય દભાઈનું સ્થાન પણ વિશિષ્ઠ શ્રાવકામાં મૂકવામાં આવે તા જરાય અનુચિત નથી.' આ વાકચ મેં વાંચ્યું કે તરત જ તેમણે કહ્યું: 'આ બધું મારા વિષે વધારે પડતું છે.' મૃત્યુ અગાઉના ૧૯ કલાકની આ વાતચીત છે, જે પરથી તેમની માનસિક શક્તિ અને સમજુતિ અંતિમ કાળે પણ કેવી શુદ્ધ અને સબળ હતી તે સમજ શકાશે. મેં તેમના મનનું સમાધાન કરતાં કહ્યું કે આ શબ્દો સભાએ તા પૂ. આ વિજયધમ હરિજીના તમારા વિષેના ઉલ્લેખમાંથી લીધા છે, એટલે તેમાં સભા કશેા ફેરફાર કેમ કરી શકે ? માનપત્ર પૂરૂં વંચાઈ રહ્યું એટલે કહે : 'જ્યારે મારી બાબતમાં આ બધી વાતા કહેવામાં આવી છે ત્યારે તેમાં એમ પણ ઉમેરવું જોઇએ કે હું છદ્મસ્થ છું અને મારામાં અનેક ત્રુટીએ પણ છે.' મેં હસતાં હસતાં કહ્યું: સભા તરફથી તમને માનપત્ર અર્પવાનું નક્કી થયું છે, અને માનપત્રમાં આવી वातना ७६ के अधित न दागे. भारी वात ता तेथा अरा- ખર સમજ્યા, પણ મેં ધારેલું તેવું સ્મિત ન જોતાં માત્ર ગંભીરતા અને મૌન જ તેમણે જાળવ્યાં.

તેઓ કેટલા અને કેવા નિરિભમાન અને નિર્મળ હતા તે હકીકત આ બનાવ પરથી સમજી શકાશે. મંગળવારે ટ્રેઇનના ટાઇમે જ ભાવનગરથી આત્માનંદ સભાના તાર આવ્યા કે સભાના પ્રમુખ શ્રી ખીમચંદભાઇ શાહ બુધવારે સવારના મુંબઇ પહેંચશે અને તેથી જાદવજીભાઇએ રાકાઇ જવું. તદનુસાર શ્રી જાદવજીભાઇ રાકાઇ ગયા અને મુ. ક્ત્તેહચંદ-ભાઇએ તેમના પુત્રવધૂને બાલાવી બુધવારે ભાવનગરથી આવતા મહેમાના અર્થ દ્રધપાક પૂરીનું ભાજન બનાવવાની આજ્ઞા કરી.

પરન્તુ .બુધવારે ભાજન સમયના ટાઇમે તાે તેમનાે પવિત્ર આત્મા આ નશ્વર દેહ છાેડી ઉચ્ચ ગતિમાં ચાલી ગયાે. હંસ ઊડી ગયાે અને ખાલી ખાેખું અહીં રહી ગયું.

(3)

ર3 મી જૂન ૧૯૬૭ના દિવસે સાડા ત્રણ વાગે હું મું કત્તે ક્રચંદભાઈની પાસે ગયા ત્યારે તેમના પુત્ર શ્રી હિમ્મત-ભાઈ અને શ્રી પ્રાણજીવનદાસ ગાંધી ત્યાં જ બેઠેલા હતા. એ દિવસામાં અમે તેમના ઘરની લીક્ટ શરૂ થવાના ટાઇમ પહેલાં પહેાંથી જતાં, કારણ કે લીક્ટ શરૂ થયા પછી તા તબિયત જોવા આવનારની સંખ્યા માટી રહેતી.

હું બેઠાે કે તરત જ મુ. કત્તેહચંદભાઇએ આછા સ્મિત-પૂર્વંક મારી તરફ જોઈ કહ્યું: 'તમારાં પત્ની ગુજરી ગયાં પછી તમે કરી લગ્ન ન કર્યાં તે ભૂલ કરી છે.' આમ તાે તેઓ કતી મારી મરકરી કરે નહિ, એટલું જ નહિ, પણ મારી મરકરી થાય એવું કાેઈ વર્ત ને મેં કર્યું હાેય અગર એવા પ્રકારનું બાલ્યા હાેઉં તા પણ તેઓ હંમેશાં મારી ભૂલના અચાવ જ કરે. તેથી, તેમની આવી વાત સાંભળી મને જરા આશ્ચર્ય થયું, પણ ત્યાં તાે તેમણે તરત જ કહ્યું : 'આ અમારા હિમ્મતભાઈ કાલે આમ વાત કરતા હતા, તાે તેના મનનું સમાધાન કરાે.'

મુ. કત્તેહ ચંદભાઈની વાત સાંભળી શ્રી હિમ્મતભાઈ જેઓ પણ ત્યાં જ હતા, તેમણે કહ્યું: 'આજે પણ તમારા શરીરની પરિસ્થિત જેતાં, વિધુર થયા એ વખતે લગ્ન કર્યા હોત તો કશું ખાટું તો ન જ કહેવાત. વૃદ્ધાવસ્થામાં ઘરની સ્ત્રી વિના પરાધીન અનવાના વખત આવે છે. એવા સમયે ઘરનું માણસ હોય તો અહુ ફેર પડે. તમારાં સંતાનાના હિતાર્થે તમે લગ્ન ન કર્યાં….'

મેં અધવચેથી જ એમની વાતના જવાબ આપતાં કહ્યું: 'લગ્ન ન કરવામાં સંતાનાના હિતની કાેઈ વાત જ ન હતી, પણ મારા પાતાના સ્વાર્થ—સુખ—શાંતિ અર્થ જ લગ્નની વાતથી હું દૂર રહ્યો છું; તેમાં સંતાના કે અન્ય કાેઈના હિતના પ્રશ્ન જ ન હતાે. સ્વભાવથી અત્યંત લાગણીવશ અને પ્રકૃતિથી વધુ પડતા કાેમળ હાેવાને કારણે બીજાં લગ્ન કર્યાં હાેત તાે આપઘાત કરી મરવાના પ્રસંગ મારા માટે ઊભાે થયા હાેત, અને કહાચ તેમ ન થયું હાેત તાે, મારી થનાર પત્નીને તાે અવશ્ય આપઘાત કરવાે પડચો હાેત.' પછી હસીને મેં કહ્યું: 'એટલે એક સ્ત્રીને આવા અપમૃત્યુ અને આપત્તિ-

માંથી અચાવી લેવા માટે મારી ભૂલ જેવાને બદલે તમે સૌએ તો મને ધન્યવાદ આપવા જોઈએ!'

#### (8)

મૃત્યુ અગાઉ પંદરેક દિવસથી મુ. કત્તેહચંદભાઈ જે પ્રવાહી લઈ શકતા હતા તેનું પ્રમાણ દિનપ્રતિદિન ઘટતું ગયું અને તેથી નખળાઈ વધતી ચાલી. એ પરિસ્થિતિમાં શરીરની શક્તિ જળવાઈ રહે એ માટે ગ્લુકાંઝના ખાટલા આપવાનું શરૂ કર્યું.

આ દિવસોમાં હું તેમની પાસે દરરાજ જતા અને શ્રીમદ્ આનં દઘનજી, શ્રીમદ્ દેવચં દ્રજના રચેલાં સ્તવના તેમજ સજુઓ બાલતા હતા. આઠ પદની સજુઆય બાલતા વખતે કહે: 'મારા પિતાશ્રી પણ તેની અંતિમ અવસ્થામાં આ સજુઆય બહુ સાંભળતા.' તેમની શ્રવણ શક્તિ જરા એાછી થવા લાગી હતી, એટલે તેઓ માટેથી બાલવાનું સ્ચન કરતા પણ તેમની માનસિક શક્તિ કે મનનાં અધ્યવસાયામાં કરાા પણ ફેર પહેલા નહીં. એતા અંત સમય સુધી તેવા ને તેવા જ જળવાઈ રહ્યાં.

મૃત્યુ અગાઉ દશેક દિવસા પહેલાં મને કહ્યું: "આવતી કાલે આવા ત્યારે શ્રીમદ્ આનં દઘનજીવાળું " કાયા-ચલા સંગ હમારે" વાળું પદ લખીને લેતા આવજો, મારે તે સાંભળવું છે અને તમારે પણ તે સમજવાની જરૂર છે. આ. ખુદ્ધિસાગરજીના આનં દઘન પદસં શ્રહમાં આ પદ આપવામાં આવેલું છે અને તે નીચે મુજબ છે:— चिम यही। संग हमारे, काया चही। संग हमारे, तहांये अही। यत्न करी राणी, काया चल चही। ॥ तांथे कारण में જિવ संहारे, जाहे कूठ चपारे; चारी करी परनारी सेवी, कूठ परिवृह धारे. काया. ॥ पट चालूषण सुंधा चूचा, चशनपान नित्य न्यारे; देर हिने जटरस ताथे सुंहर, ते सलमलकर ठारे. काया ॥ छव सुख़े। या रीत चनाहि, कहा करत वारंवारे; में न चलुंशी तेंथे संगचतन, पाप पुष्य है। लारे. काया. ॥ जिनवर नामसार लक चातम, कहा लरम संसारे; सुगुरु वचन प्रतीत लयतल, चानन्हधन ७५गारे. काया. ॥

ચેતન અને કાયા વચ્ચેના આ અદ્ભુત સંવાદ છે. કેન્સર જેવા ભયંકર વ્યાધિ અને પીડાજનક રાગમાં મુ. કત્તો હ્યાં દભાઈ પાતાના ચિત્તની સ્વસ્થતા, મગજની સમતુલા અને શાંતિ કઈ રીતે જાળવી શકયા તેનું રહસ્ય ઉપલા પદમાંથી સમજી શકાય છે. આત્મા અને કાયા અંનેની ભિન્નતાનું અદ્ભુત જ્ઞાન એમને હતું અને તેથી આવા ભયંકર ત્યાધિ પણ તેના ચિત્તને કદી પણ અસ્વસ્થ ન અનાવી શકયા.

છેલ્લા દિવસોમાં નખળાઇના કારણે ડોકટરાએ શક્તિ આવે તે માટે લાહી આપવાનું નક્કી કર્યું અને શક્તિ આવ્યા ખાદ પેટના માર્ગે ખારાક આપવાનું વિચારેલું. એક વખત નહિ પણ બે વખત તેમને લાહી આપવામાં આવ્યું હતું, પરંતુ તે તેમની જાણ ખહાર. ગ્લુકાેઝ આપવામાં આવે છે એમ તેમને સમજાવવામાં આવેલું કારણ કે લાહી લેવા માટે તેઓ કદાપિ પણ સંમતિ ન આપે.

એમની બાલવાની શક્તિ દિનપ્રતિદિન ઘટતી જતી હતી, પણ ગ્રાનત તુઓ પહેલાંની જેવા જ શક્તિશાળી રહ્યા હતા. સ્તવન અને સજઝાય બાલતી વખતે જરા પણ થાલું અગર એકાદ શબ્દની પણ ભૂલ કરું તો તરત જ તેના નિદેશ કરતા અને હું આશ્ચર્યમુગ્ધ બની જતા. ખરેખર! એમની સ્મરણશક્તિ અદ્ભુત હતી.

કાયાનું સાચું સ્વરૂપ એમને સમજાઇ ગયું હતું, પણ એ જ્ઞાન સેવા કરનારાએાને કચાંથી હાેય ? તેઓ રાગમુક્ત થઈ ગયા હતા પણ અન્ય સૌ તાે રાગયુક્ત હતા.

એમ કહેવાય છે કે કાળ માનવીને ઝડપી લે છે, પરન્તુ મુ. કત્તે હચં દલાઇની બાબતમાં તો તેથી ઉલડું બન્યું. તેમની અંતિમ અને છેલ્લી ઇચ્છા તેમના પૌત્ર અજીતકુમારને અમેરિકાથી અહીં બાલાવી તેના લગ્ન તેમની હાજરીમાં કરી નાખવાની હતી. તેમની આ ઇચ્છા પૂર્ણ થઈ એટલું જ નહિ પણ તા. પ–૯ એટલે મૃત્યુ અગાઉ એક જ દિવસ પહેલાં પૌત્ર અને પૌત્રવધૃને હસ્તા મુખડે અમેરિકા વિદાય કર્યાં. તે પછી તેમની એક પણ ઇચ્છા બાકી ન રહી એટલે કાળ તેને ઝડપવા આવે તે પહેલાં જ કાળને તેણે ઝડપી લીધા. કાળને તેણે બાલાવી કહી દીધું કે અકુદરતી માર્ગે આ શરીરને ટકાવી રાખવા મારી ઇચ્છા નથી અને મારું અહીંનું કામ સમાપ્ત થયું છે, માટે મારા માટે હવે વિલંબ કરવાની જરૂર નથી. ખરેખર! તેઓ લત્ય જવન જવી ગયા અને લત્ય રીતે સમાધિ મરણ પ્રાપ્ત કરી ગયા.

( આત્માનંદ પ્રકાશ ઍાક્ટોબર, ૧૯૬૭)

### ૧૮. પરિવર્તન

સ્વામી વિવેકાનં દનું મૂળ નામ નરેન્દ્રનાથ દત્ત હતું, અને સ્વામી વિવેકાનં દના નામથી જાહેર થયા પહેલાં તેઓ. નરેન્દ્ર અગર નરેનના ડૂંકા નામથી એાળખાતા હતા.

નરેન્દ્રમાં બાલ્યવયથી જ યાગીમાં જે ગુણા હાવા જોઈએ તેવા ગુણા હતા. સામાન્ય રીતે સ્થળ અને વાતા- વરણની અસર માનવી પર થાય છે, તેમ બીભત્સ દરયા, ઉત્તેજિત કરે તેવા પ્રકારનું સંગીત અને સિનેમા—નાટકનાં દરયા પણ માનવી પર ખરાબ અસર ઉત્પન્ન કરે છે. એથી યાગીજના આવાં દરયાથી હંમેશાં દ્વર ભાગે છે. વીસ વર્ષની ઉમરે પણ કલકત્તામાં જ્યારે તેઓ કાઈ સિનેમા થિયેટર પાસેથી પસાર થતા ત્યારે, તેની કૂટપાથ પર ચાલવાને બદલે સામી બાજીએ જઈ ચાલતા હતા.

ઈ. સ. ૧૮૯૩માં જયારે તેઓ અમેરિકા ગયા તે વખતે જયપુરની નજીક આવેલા ખેતરીના મહારાજાએ તેમને 'વિવેકાનંદ'નું નામ સૂચવ્યું, ને ત્યારથી જ નરેન્દ્ર વિવેકાનંદ ના નામથી આળખાવા લાગ્યા. ખેતરીના રાજાએ આ નામ સૂચવ્યું તેની પાછળ પણ એક નાનકડા રમૂજી ઇતિહાસ છે. ઈ. સ. ૧૮૯૧માં સ્વામી વિવેકાનંદ ખેતરી રાજ્યના મહેમાન બન્યા હતા. ખેતરીના રાજાને સ્વામીજ પ્રત્યે અપૂર્વ માન અને પ્રીતિ હતાં. એક રાતે રાજમહેલમાં જ્યારે સ્વામીજ અને

ખેતરીના રાજા વચ્ચે વાર્તાલાય ચાલી રહ્યો હતો, ત્યારે નૃત્ય-કલાકારાની એક પાર્ટી ત્યાં જઈ પહેાંચી અને તેની મુખ્ય નિર્તિકા, કાનને અતિપ્રિય લાગે એવા મધુર અવાજે એક ભજન ગાવાની તૈયારી કરવા લાગી.

નરેન્દ્ર તો એ વખતે પણ સંન્યાસી વેશમાં જ હતા, અને તેઓ તેના નિયમપાલનમાં ભારે ચુસ્ત અને અત્યંત કડક હતા. તેઓ સમજતા હતા કે વિકારોત્તેજક શખ્દોના પડનથી કે શ્રવણથી પતન થવાના પૂરા સંભવ છે, એટલે સંન્યાસીએ હરહંમેશ પ્રસુપ્ત કામવાસના જગાડે એવા સંગીત વાજિંત્રથી દૂર જ રહેવું ઘટે. નૃત્યકારાની પારી નું કામ શરૂ થાય તે પહેલાં જ નરેન્દ્રે ત્યાંથી ઊભા થઈ ચાલી જવાની તૈયારી કરી.

ખેતરીના રાજા નરેન્દ્રના સ્વભાવથી સારી રીતે પરિચિત હતા, પણ તેઓના આમ એકાએક ચાલી જવાને કારણે નૃત્ય-કારોનું ભારે અપમાન થતું લાગ્યું, અને તેથી એક ભજન સાંભળીને જવા વિનંતિ કરતાં કહ્યું: 'આપણે લાેકાના બે ભાગ પાડીએ છીએ, પાપી અને પુષ્યશાળી. પરંતુ તેમ કરવામાં ઘણી વખત ગંભીર ભૂલ કરી બેસીએ છીએ. લાેકા જેને સભ્ય અને પ્રતિષ્ઠિત માને છે એવી સ્ત્રીઓમાં આપણુંને કલ્પના પણ ન આવે એવી નિર્ભળતા-ઇર્ષા-પાપવૃત્તિ હાેઈ શકે છે, ત્યારે વધારે આશ્ચર્યકારક હકીકત તાે એ છે કે લાેકા જેમને પતિત-પાપી-અધમ માને છે, એવી સ્ત્રીઓમાં પણ પશ્ચાત્તાપ, ભલમનસાઈ અને હૃદયની સાચી ઉદારતા ભારાભાર ભરી હાેય છે. માનવજીવનનાં મૂલ્ય એની બાદ્ય રીતભાત

દ્ધારા નહિ, પરંતુ અભ્યંતર વૃત્તિઓના આધારે અંકાવાં જોઈએ, એ હકીકત તમારા જેવા સંન્યાસીએ તાે ખાસ 'ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ.'

વિવેકના લાપ ન થાય તે અર્થે નરેન્દ્રે ચાલી ન જતાં ત્યાં બેસવાનું કળ્લ તા રાખ્યું, પણ તેઓ આંખ મીંચીને લગલગ ધ્યાનસ્થ થઈ ગયા. નરેન્દ્રની પ્રતિભા, પવિત્રતા ને વિશુદ્ધતાની પેલી નર્તાકી પર ભારે અસર થઈ. આ સંન્યાસી તેનું ભજન સાંભળે તેમાં તેને તેના જીવનની ધન્યતા લાગી.

મહારાજાના આમહને વશ થઈ નરેન્દ્ર ત્યાં બેઠા, એટલે મધુર અને સુકેામળ કંઠે પેલી નત<sup>6</sup>કીએ ભક્ત સ્રરદાસનું નીચેનું ભાવવાહી ભજન શરૂ કર્યું:—

> પ્રભુ મારે અવગુષ્ય ચિત્ત ન ધરા, સમદર્શા હૈ નામ તિહારા, ચાહે તા પાર કરા. કઈ નિદયા કઈ નાવ કહાવત, મેલા હિ નીર ભરા, જખ મિલ કરકે ઇંક વર્ણ ભયા, સુરસરિ નામ પડ્યો. ઇંક લાહા પૂજામેં રાખત, ઇંક ઘર અધિક પડ્યો, પારસગુષ્ય અવગુષ્ય નહિ ચિંતવે, કંચન કરત ખરા.

(હે પ્રભુ! મારા અવગુણા પર તમે ધ્યાન ન આપશા; કારણ કે, તમે તા સમદરી છાં, એટલે કે બધા જ જવા તમારી દિષ્ટિએ તા સમાન છે. વરસાદનું એક ટીપું નદીમાં પહે છે, બીજું ગંદા પાણીથી ભરેલા નાળામાં પહે છે, પણ જ્યારે આ ટીપાંઓ ગંગા નદીના શુદ્ધ પવિત્ર જળમાં એકઠાં થાય છે, ત્યારે તા તે પવિત્ર થઈ જાય છે. લાખંડના એક ટૂકડામાંથી મંદિરની મૂર્તિ બને છે અને લાકા તેને પૂજે છે,

જ્યારે ખીજા ટ્રકડાની છરી બનીને તે કસાઈનું હથિયાર બને છે, પરંતુ પારસમિશુના સ્પર્શ થતાં એ બંને કંચન સ્વરૂપમાં ફેરવાય છે.)

નરેન્દ્ર જેમ જેમ ભજન સાંભળતા ગયા તેમ તેમ તેના અંતરાત્મા પર નવા પ્રકાશ પડવા લાગ્યા. પેલી નર્તા કીની અપાર આંતરિક સમૃદ્ધિ ને સૌન્દર્યાના તેને સરસ ખ્યાલ આવ્યા. તેને ખાતરી થઈ કે ભવબ્રમણની દૃષ્ટિએ જીવમાત્ર સમાન છે. ભજન દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનમાંથી તેને લાગ્યું કે કાઈ પણ માનવ ઉચ્ચ નથી કે કાઈ નીચ નથી. ઉચ્ચતાના અભિમાનથી આત્મા કલે કિત અને છે.

નરેન્દ્ર તો વિદ્વાન, ખુદ્ધિશાળી અને સંયમી સંન્યાસી હતા, પણ આ લજનના ઉપદેશથી તેમના જીવનમાં લારે પરિવર્તન થયું. લજન દ્વારા જે પ્રાપ્ત થયું તેની અસર તેના હુદય પર એટલી તો સચાટ થઈ કે તેઓ ગદ્ગદ કં ઠે પેલી નર્તાકીને ઉદ્દેશી બાલી ઊઠ્યા: 'માતા! મેં ઘણાને ઉપદેશ આપ્યા છે, પણ આજે તારી પાસેથી આ પરમ પવિત્ર ઉપદેશ સાંભળી હું ખરેખર પાવન થયા છું. ઉચ્ચપણાના હુર્ષ તેમજ નીચપણાના દ્વેષ કરવા એ બુદ્ધિમાન પુરુષનું લક્ષણ નથી, તેની મને આજે ખાતરી થઈ ગઈ.'

તે પછી તો પાપીએ પણ સંત હોઈ શકે છે એ ઉક્તિ મુજબ નરેન્દ્રને ઘણી હલકી પંક્તિના ચારા અને લૂંટારાએના સહવાસમાં પણ સંકાેચ ઊડી ગયા. મધ્યભારતના પ્રવાસ વખતે ત્યજી દેવાયેલાં અને ઝાડુ કાઢનારાએનાં કુટું બામાં પણ તેઓ નિઃસંકાેચપણે રહ્યા હતા અને તિબેટિયન જાતિના એક કુંદું ખમાં છ ભાઈ એ વચ્ચે એક પત્ની હતી તેવા કુંદું ખ પ્રત્યે ધિક્કાર દર્શાવવાને ખદલે તેની સાથે મહેમાન તરી કે રહેવામાં નાનપ નહિ અનુભવેલી. નીચલા થરના હેરાન થતાં લાકાનાં કષ્ટ અને અપમાન માટે તેઓ લડ્યા અને કાઈપણ જાતિના–પ્રકારના માનવીએ પ્રત્યે ધિક્કાર, સૂગ કે તિરસ્કાર સેવવાને બદલે દયા અને અનુકંપા સેવતા થઈ ગયા.

નરેન્દ્રમાં થયેલ પરિવર્તન જોઈ તેના વિવેક-વિનય માટે ખેતરીના રાજાને અપૂર્વ માન ઉત્પન્ન થયું અને તેથી ઈ. સ. ૧૮૯૩માં અમેરિકા જતી વખતે તેમણે નરેન્દ્રને 'વિવેકાનંદ' નામ રાખવા સૂચવ્યું અને નરેન્દ્ર તેના સ્વીકાર કર્યા. આ રીતે ભારતને નરેન્દ્રમાંથી એક મહાન વિભૃતિ સ્વામી વિવેકાનંદની પ્રાપ્તી થઈ.

('જનકલ્યાણુ' વિશેષાંક–૧૯૬૯)

# ૧૯. વર્તમાન જૈન શ્રમણ સંઘની અવનતિ

આપણા અનેક પૂર્વાચાર્યોના દાર્શનિક, સાંપ્રદાયિક, વ્યાકરણ, છંદ, અલંકાર, જ્યાતિષ, નિમિત્ત, લક્ષણ, આયુર્વેદ, યાગ-ઇત્યાદિ વિષયક પરના સંખ્યાબંધ શ્રું શાની સરખામણીમાં આપણા વર્તમાન કાળના આચાર્ય ભગવંતાની કૃતિઓના જ્યારે આપણે વિચાર કરીએ છીએ, ત્યારે આપણી સમક્ષ એક અત્યંત નિરાશાજનક ચિત્ર ખડું થાય છે, જે હકીકત ઘણી ખેદજનક છે.

આપણા વર્તમાનકાળના આચાર્ય ભગવંતા અને વિદ્વાન મુનિ મહારાજોની જાણ બહાર આ વસ્તુ છે એવું નથી, એથી ઉલટું આ વિદ્વાન મુનિરાજોએ આ વસ્તુ પર જૈન સમાજનું અનેકવાર લક્ષ પણ ખેંવ્યું છે. પરંતુ ખેદની વાત એ છે કે જૈન સમાજને આવી ગંભીર વાતાની કાંઈ પડી નથી, કારણ કે આપણા સમાજ આજે શાસન પ્રભાવનાના નામે માત્ર માટા માટા વરઘાડા, તીર્થસંઘા, પ્રતિષ્ઠા અને ઉપધાન કાર્યામાં એટલા બધા રત બની ગયા છે, કે તેને આહે તેઓ બીળું કશું વિચારી શકતા નથી

આજથી પાંત્રીસ વરસાે અગાઉ આગમપ્રભાકર પૂજ્ય શ્રી મુનિવર્ય પુષ્યવિજયજ મહારાજ સાહેબે તેમના એક લેખમાં સાચું જ કહ્યું છે કે: '' આજે આપણા શ્રમણુ વર્ગની સ્થિતિ જેટલી સાધનસંપન્ન છે, તેટલી જ આજે એમની જ્ઞાન વિષયક દશા સંકુચિત તેમજ સુષ્ત, મત્ત અને મૂર્જિત છે. આ સ્થિતિ દ્વર કરવા માટે આપણે યાગ્ય પ્રયત્ના કરવા જોઇએ. આજે આપણે કચાં ઘસડાઇ રહ્યા છીએ? જ્ઞાનાગાર અને ધર્માગાર તરી કેનાં આપણા ઉપાશ્રય, જૈન મંદિર આદિ જેવાં ધર્માલયા કેવાં કલેશના સ્થાન રૂપ ખની રહ્યાં છે? આપણી વિદ્યાવિષયક અને ચારિત્ર વિષયક કેવી દરિદ્ર સ્થિતિ છે? આજે જૈન તરી કે એાળખાતી પ્રજા જૈન ધર્મથી કેવી અને કેટલી વિમુખ થતી જાય છે એનાં કારણા અને ઉપાયા કયા?" ૧

સ્વ. યોગનિષ્ઠ આચાર્ય શ્રી ખુદ્ધિસાગરજી મહારાજે પણુ આજથી લગભગ પચાસ વરસા પર આ બાળત પર લખતાં જણાવ્યું છે કે: "સાધુઓને પૂર્વની પેઠે ભણાવવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવે તો સાધુઓનું જ્ઞાન વધે અને તેથી તેઓ ઉપદેશ દઇને લાખા કરોડા મનુષ્યાનું કલ્યાણ કરી શકે. હાલમાં પ્રાચીન પઠન-વ્યવસ્થા કમ જોઇએ તેવા રહ્યો નથી. પૂર્વે ગૃહસ્થા ગૃહસ્થાવસ્થામાં સંસ્કૃત આદિ ભાષાના જાણકાર હતા, તેથી તેઓ સાધુ થતા ત્યારે હાલની પેઠે પંચ સંધિથી અભ્યાસ શરૂ કરાવવા પડતા નહોતો એમ પ્રાય: દેખાવમાં અનુભવવામાં આવે છે. પ્રાચીન અને અર્વાચીન એ બે જમાનાના અભ્યાસનું યાગ્ય એવું મિશ્રણ કરીને સાધુઓને અભ્યાસ કરાવવાની આવશ્યકતા છે. જમાનાને ઓળખવા જોઇએ." ર

આપણા શ્રમણ સંઘમાં વર્તમાન કાળે પ્રવર્તી રહેલી પરિસ્થિતિનું અત્યંત ક્લુષિત અને દુઃખદ છતાં હકીકતની દ્રષ્ટિએ તદ્દન સાચું એવું ચિત્ર રજૂ કરતાં આપણા આચાર્ય શ્રી વિજય લક્ષ્મણસૂરીજીએ થાેડા વખત પહેલાં કહ્યું હતું

૧. 'જૈન જ્યાતિ' શિક્ષણાંક-કારતક સં. ૧૯૯૦

ર. 'યાગનિષ્ઠ આચાર્ય' લેખક : જયભિખ્ખુ.

કે: "આજે આપણા શ્રમણ સંઘ છિન્નભિત્ર થઈ ગયા છે. એકએકના મન ખદલાઈ ગયાં છે. સૌના દિલ જીદાં છે, એને લઈને સંગઠ્ઠન તૂટી ગયું છે. એટલે કાઈ પણ કાર્ય આપણે સંકલનાપૂર્વંક નથી કરી શકતા. આજે ધર્મના માર્ગે પ્રતિ વર્ષે લાખા રૂપિયાના વ્યય થાય છે. નિંદા, ટીકા અને ઇર્ષ્યા એ ભયંકર દુર્ગું છે! એ શાસનના આંગને ફાલી ખાધું છે. ૪૦ –૫૦ વર્ષ પૂર્વે સાધુ પ્રત્યે જે પ્રેમ હતા, જે સદ્ભાવ હતા, તે આજે નથી. પરસ્પરની ખાદણી અને પરસ્પરના મતલેદા, એને લઇને આજે ભયંકર દુર્દશા જોઈ રહ્યા છીએ ' ૩

શ્રીમદ્ આનં દઘનજીએ તેમના સમયમાં પ્રવર્તતા ગચ્છના લેદો માટે એક સુંદર પૃષ્ણુ તમતમતી ટકાર ભગવાન અનં તનાથજીના સ્તવનમાં કરી છે. પૃષ્ણુ આજે તો આપણા (સુ?) શ્રાવકા એક સંઘાડાના સાધુઓના ભક્ત હાઈ અન્ય સંઘાડાના સાધુઓને વંદન કરવામાં પૃષ્ણુ મિશ્યાત્વપૃષ્ણું જીવે છે. અરે!! વંદન કરવાની વાત તો બાજીએ રહી પૃષ્ણુ દર્શન કરવામાં પૃષ્ણુ પાપ થઈ જાય એવું માનનારા કાઈ કાઈ મહાનુભાવા વર્તમાન કાળે જૈન સમાજમાં હસ્તિ ધરાવે છે. આને સાંપ્ર-દાયક ધર્મ કહેવા કે ઝેર? એક વિદ્વાન મુનિરાજે જ્યારે મને કહ્યું કે જૈન સમાજમાં આજે 'નમા લાએ સબ્વ સાહૂ્યું'ને ખદલે 'નમા લાએ સંઘાડા સાહૂ્યું'ની પરિસ્થિતિ પ્રવતી રહેલી છે ત્યારે શરમપૂર્વક હું નીચું જોઈ રહ્યો.

ચતુર્વિધ સંઘની શુદ્ધિ અને શક્તિ કેળવવા આજથી છ વર્ષ પહેલાં અખિલ ભારતીય જૈન શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક શ્રી સંઘ સમિતિની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી, પરંતુ એ

૩. સા¹તાહિક 'જૈન' તા. ર−૧૨–૬७.

સમિતિનું વિસર્જન કરલું જરૂરી અન્યું, જે હકીકત સમગ્ર જૈન સમાજ માટે શરમ અને કલંકભરી છે. આમ કેમ કરલું પડેયું તેનાં કારણા દર્શાવતાં એક સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાન લેખકના શખ્દોમાં કહું તા-આ સમિતિનું વિસર્જન, એ શ્રમણ સંઘની સત્તાપ્રિયતા, નિષ્ક્રિયતા અને અગુણ્રતા તેમજ અદ્ભર-દર્શિતાની કરૂણ કથા રૂપ છે.

(સેવાસમાજ ૭ ૯-૬૯)

# २०. "क्रोधो ज्ञानवतां कुतः"

ज्ञानीओने वणी के ध કે वे। ? એમ કહેવાય છે ખરૂં, પણ વાસ્તિવિક જીવનમાં આપણે જોઈ એ છીએ કે મહા ज्ञानी- જના પણ ઘણી વખત કા ધને વશ થઈ જાય છે. ધર્મશાસ્ત્રા તા ત્યાં સુધી કહે છે કે કામ જીતવા દુષ્કર છે, પણ કા ધ પર વિજય મેળવવાનું અત્યંત દુષ્કર છે. આપણા એક વિદ્વાન મુનિરાજે સાચું જ કહ્યું છે કે કિયા સુસાધ્ય છે, તપ સુસાધ્ય છે, જ્ઞાનસુસાધ્ય છે, નિયમા સુસાધ્ય છે; પણ એક વસ્તુ દુ:સાધ્ય છે અને તે કા ધના નિરાધ.

કાેધ ઉત્પન્ન થવાનાં અનેક કારણા હાેય છે. માણસ માત્રમાં 'અહમ્' પડેલું હાેય છે. આ 'અહમ્' જ્યારે ઘવાય છે ત્યારે માણસ ઉશ્કેરાય છે અને તેનામાં કાેધ ઉત્પન્ન થાય છે. કાેધ થવાના કારણે માણસના શરીરમાં એક એવા પ્રકારની પ્રક્રિયા થાય છે કે જેનાથી એક 'એડ્રીનીલીન' નામના પ્રવાહી પદાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે, અને તે પદાર્થ લાહીમાં મળતાં, લાહી ગરમ થાય છે. આ લાહી શરીરમાં એરનું કામ કરે છે. આજના વિજ્ઞાને આ શાેધ કરી છે. ધર્મશાસ્ત્રાએ સ્પષ્ટ રીતે કહ્યું છે કે જેને તું હણે છે, પીડે છે, તે અન્ય કાેઈ નથી પણ તું પાતે જ છે. આજના વિજ્ઞાનના નિયમા અને ધર્મશાસ્ત્રાએ કહેલી વાતમાં કેટલું બધું સામ્ય છે તે આ હકીકતપરથી સમજ શકાય છે.

મનો વિશ્લેષણ શાસ્ત્રના અભ્યાસીઓ કહે છે કે આપણે કોઈ પ્રત્યે કશાથી કાંધે ભરાઈએ છીએ, ત્યારે એવા વખતે જે કારણે કાંધ ચડ્યો હાય, તેના જેવું જ આચરણ કરવા આપણા અજ્ઞાત મનો વ્યાપાર પ્રવૃત્ત થાય છે. મહાન સિદ્ધાંતકાર અને પ્રખર દાર્શાનિક-વિચારક જેણે જૈન યાંગ સાહિત્યમાં એક નવા જ યુગ સ્થાપિત કર્યો છે, એવા શ્રી હરિભદ્રસ્ર્રિજીના જીવનમાં અની ગયેલી એક વાત પરથી આ હકી ત સરસ રીતે સમજી શકાશે.

હંસ અને પરમહંસ અંને હરિભદ્રસ્ર્રિજીના પ્રખર વિદ્વાન શિષ્યો હતા. સંસારી સંબંધની દિષ્ટિએ તે અંને ભાઈ એ હરિભદ્રસ્ર્રિજીના ભાષોં એ હતા. અંને શિષ્યો યુવાન હતા, અને બૌદ્ધ વિદ્યાપીઠની કીર્તિ સાંભળી બૌદ્ધ શાસ્ત્રોના અભ્યાસ અથે આચાર્ય ભગવંતની મનાઈ છતાં ચાલી નીકળ્યા. હંસ અને પરમહંસ થોડા સમય માટે મુનિમાંથી બૌધભિલુ બન્યા અને વિદ્યાપીઠમાં દાખલ થઈ કુલપતિ પાસે બૌદ્ધ શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કર્યો.

ખુ હિમાં અને ભાઈ એ ભારે તેજસ્વી હતા. ટ્રંક વખતમાં તેઓએ અભ્યાસ પૂર્ણ કર્યો અને સાથાસાથ બૌ હ્ર શાસ્ત્રોમાં આવેલા જૈન મતના પ્રતિવાદના પણ પ્રતિવાદ લખી તૈયાર કર્યો. આ લખાણ તા તેઓએ અત્યંત ગુપ્ત રીતે રાખ્યું હતું, પણ દુર્ભાગ્યે તે કુલપતિના હાથમાં ગયું. કુલપતિને શંકા પડી કે આ ભિલુઓ બૌ હ નથી પણ જૈન છે, અને વેશપલટા કરી આવ્યા છે. આ બાબતની ચકાસણી અર્થે અંને ભાઈઓની એારડી બહાર શ્રી જિન પ્રતિમા આલેખાવી, અને

तेना पर तेओ पण हઈ ने यादे छे हे नि तेनुं धूपी रीते ध्यान रेणाव्युं. प्रकाते अहार नीहणतां हं स अने परमहं से योहथी यितरायेदी प्रतिमा कें ही, अने तेना पर पण ही धा सिवाय अहार नीहणवानु शहय न हतुं એટલે अं ने मूं आया. अं नेना हृहयमां अपूर्व किनलिक हती अने शुद्धिनुं तेक पण अदीहिंह हतुं. हं स अने परमहं से युक्तिपूर्वं ह योहने। ઉपयोग हरी प्रतिमाना इं ह उपर त्रण रेणा हरी कें थी किनप्रतिमा शुद्ध प्रतिमामां हेरवाई गई अने पछी तेना पर पण मूही अहार नीहल्या. विद्यापीहना इद्यप्तिओ आ काष्युं अने अंने कां कां भी कांने कां भी कांने शही रोते मारी नाणवानुं हावतुं रथ्युं.

હંસ અને પરમહંસને આ વાતની ખખર પડતાં તરતજ ત્યાંથી નાસી છૂટ્યા. ખૌદ્ધ ધર્મના અનુયાયી રાજાનું લશ્કર તેઓની પાછળ પડ્યું, તેથી હંસે પાતાના નાના ભાઈ પરમહંસને હરિભદ્રભરિ પાસે પહેાંચાડવાની વ્યવસ્થા કરી. હંસ સહસંયોધી હતા અને લશ્કરની સામે અભિમન્યુ માફક ઝઝુમ્યા અને મૃત્યુ પામ્યા. પરમહંસ પણ મરણતાલ હાલતમાં હરિભદ્રસ્રિ પાસે પહેાંચ્યા અને બૌદ્ધ વિદ્યાપીઠમાં અનેલી તમામ હકીકત જણાવી તરતજ મૃત્યુ પામ્યા. પણ આ બધી હિકિકત જાણતાં હરિભદ્રસ્રિજીના કાપના પાર ન રહ્યો. તેના કાધામિ ભભૂકી ઊઠ્યો અને બૌદ્ધ ભિદ્યુઓ પર તેઓએ કરેલા અત્યાચાર માટે વેર લેવાના દઢ નિશ્ચય કર્યા.

હરિભદ્રસૂરિજીએ ખૌધભિક્ષુએ સાથે વાદવિવાદ કરવાની વ્યવસ્થા ગાંઠવી, અને એક રાજવીની રાજસભામાં આ વાદ-વિવાદમાં જેની હાર થાય તે ધગધગતા તેલના કડાયામાં પડે એવી શરત નક્કી થઈ, અને વાદવિવાદમાં બૌદ્ધભિક્ષુએ હારી ગયા. બૌદ્ધવિદ્યાપીઠના કુલપતિ ઉકળતા તેલના કડાયામાં પડતાં જ ભડશું થઈ ગયા. પછી તો શરત મુજબ એક પછી એક બધા જ બૌદ્ધભિક્ષુઓને તેલની ઉકળતી કડાયમાં પડવાનું હતું. આ વાત હરિભદ્રસૂરિના ગુરુ શ્રી જિનદત્તસૂરિજીના જાણવામાં આવતાં તેઓ સ્તબ્ધ થઈ ગયા.

ગુરુદ્દેવે હરિભદ્રસૂરિજના કાંધના ઉપશાંત અર્થે गुणसेण अग्निसम्मा तेमक उत्रसमेण हणेकोहं ઇ. ની ગાથાઓ માંકલાવી. પછી તો હરિભદ્રસૂરિજનો કાંપ શમ્યો અને બૌદ્ધભિક્ષુઓને જીવતદાન મળ્યું. આ બનાવમાંથી જ 'સમરાઇચ્ચ કહા 'ની મહાન કથાના જન્મ થયા. હજારથી પણ વધુ વર્ષો આ કથા લખાયાને થયા છતાં તેની મહત્ત્વતા અને લાેકપ્રિયતા એવી ને એવી જ રહી છે.

યાગીઓ અને મહામુનિઓ પણ કાંધના આવેશમાંથી નથી બચી શકયા, એવા અનેક દાખલાએ ધર્મશાસ્ત્રામાં જોવામાં આવે છે. ગૌતમ ઋષિની પત્ની અહલ્યા ઘણી સુંદર હતી, અને એક વખત ઇન્દ્રદેવે છળકપટ કરી ગૌતમ ઋષિનું રૂપ ધારણ કરી તેની સાથે મૈથુન ક્રિયા સેવી. ન્યાય દિષ્ટિએ આમાં અહલ્યાને દાષિત ગણી શકાય તેમ ન હતું, છતાં કાેધના આવેશને વશ થઈ ગૌતમ ઋષિએ અહલ્યાન શાપ આપી શિલા (પથ્થર) બનાવી દીધી. જે વ્યક્તિના શીલ, સદાચાર

અને નીતિના આદર્શોનું ધારણ ઉચ્ચ હાય છે, તેને તેનાથી વિરુદ્ધ પ્રકૃતિ ધરાવતા અન્ય માણસા પ્રત્યે ધિક્કાર અને કોધ ઉપજે છે, પણ આ રીત ખરાખર નથી. એક અંગ્રેજ વિદ્વાને કહ્યું છે કે: 'Never does the human soul appear so strong as when it forgoes revenge, and dares to forgive an injury.' અર્થાત્ થયેલી ઇજા કે નુકસાન ખાખતમાં તે કરનાર પર વેર લેવાની વાત જતી કરી માનવીના આત્મા જયારે ક્ષમા આપે છે, ત્યારે તે જેટલા સખળ દેખાય છે તેવા કાઈ વખતે દેખાતા નથી. કાઈ એ સાચું જ કહ્યું છે કે: 'Under all circumstances keep an even mind, take it, try it, walk with it, lean on it, believe in it, for ever.' અર્થાત્ સર્વ સંજોગામાં એક સરખું મન રાખા–આ શિક્ષા હયા; તેને અજમાવા; તેની સાથે ચાલા; તેની સાથે વાત કરા; તેના ઉપર જ આધાર રાખા અને હંમેશાં તેમાં શ્રદ્ધા રાખા.

અપરાધી પ્રત્યે પણ કોધ કરવાના માણસને અધિકાર નથી. કારણ કે કર્મ શાસ્ત્રના સિદ્ધાંત અનુસાર તા આપણી પ્રત્યે અપરાધ કરનાર માણસ આપણા અમુક પ્રકારના કર્મોના ઉદયના કારણે જ આપણા અપરાધ કરતા હાય છે. દરેક આત્મા તેના મૂળ સ્વભાવની દષ્ટિએ તા નિર્મળ છે. આપણને જે કાઈ દોષ જણાય તા તે તેની પ્રકૃતિના છે. પ્રકૃતિના આધાર તેના કર્મ પર અવલ બે છે. તેથી તેના કર્મો કે પ્રકૃતિના વિચાર ન કરતાં તેની પાછળ રહેલા આત્માના ખ્યાલ લાવીએ તા આપણને દરેક જવ ઉપર પ્રેમ થાય અને દ્વેષ માત્ર આપણા હૃદયમાંથી નાશ પામે. સંગમદેવે કરેલાં અનેક ઉપસંગાં પછી સમાધિમાંથી ભગવાન મહાવીર જાગ્રત થયા, ત્યારે સંગમ પ્રત્યે ભગવાનને ક્રાંધ કે તિરસ્કાર ન આવ્યા, પણ અનુકંપા વહે તેમની આંખની ક્રીકીઓ અલ્પ અશ્રુ વહે ભીની થયેલ છે. કાેઈ પણ કાર્ય કારણ વિના અની શકતું નથી એવી દઢ શ્રદ્ધા થયા પછી, એવા માણસ ગમે તેવા વિષમ કે કોધાત્પાદક અનાવા વખતે પણ પાતાના મગજ પર સંપૂર્ણ કાંખ્ર રાખી સમતા રાખી શકે છે. અન્યના દાષ કે અપરાધ પ્રત્યે કોંધ કરવા, એ એક રીતે તાે અન્યના દાષ કે અપરાધ શ્રત્યે કાેધ કરવા, એ એક રીતે તાે અન્યના દાષ કે અપરાધ શ્રત્યે કાેધ કરવા, એ એક રીતે તાે અન્યના દાષ કે અપરાધની આપણી જાત પર શિક્ષા કરવા જેવું મૂર્ખાઈ ભરેલું કૃત્ય છે.

( આત્માનંદ પ્રકાશ, નવેમ્બર '૬૫.)

## २१. त्वमेव भर्ता न च विप्रयोगः

રાવણ પર વિજય મેળવી રામ, લક્ષ્મણ અને સીતા નંદીત્રામ જઈ ત્યાંથી સૌ અયાષ્યા આવ્યાં અને ત્યાં રામ-ચ**ં**દ્રને**ા રા**∝યાભિષેક થયેા. અરાઅર ચૌદ વર્ષ ઉપર જે -અયાે ધ્યાથી તાપસના વેશમાં રામચંદ્ર પગપાળા વિદા<mark>ય થયા</mark> હતા, તે અયાેધ્યામાં રામચંદ્ર સિંહાસન પર બેઠા અને -આખાય કેાશલમાં તેમની આણ વર્ત<sup>°</sup>વા લાગી. ત્યારપછી થાેડે જ વખતે રામે સીતાના ત્યાગ કર્યા. અયાધ્યાવાસીઓની છૂપી માન્યતા હતી કે રાવણના મહેલમાં સીતા રહ્યાં એટલું જ તેમની પવિત્રતાના નાશ કરવા માટે ખસ છે, અને અયાેધ્યાના મેલને ધાનારા ધાખીના મુખમાંથી આવી વાણી નીકળી ત્યારે રામચંદ્રજને ભારે આઘાત થયેા અને સીતાને અરણ્યમાં છાડી આવવાની એમણે લક્ષ્મણને આજ્ઞા કરી. લક્ષ્મણે સીતાને તમસ નદીને કાંઠે વાલ્મીકિના આશ્રમ પાસે છાડી દીધાં ત્યારે સીતાએ લક્ષ્મણ સાથે રામને સંદેશો માેકલાવતાં કહ્યું કે: "भूयो यथामे जन्मान्तरेऽाप त्वमेव भर्ता न च विष्रयोगः" अर्थात् જન્માન્તરે સાથ રહેા તમારા, વિભક્ત નાહા કદી સાથ આપણા. સ્થુલ દેહદષ્ટિએ તેએા વિખુટા પડ્યાં પણ આંતરદષ્ટિએ કાેઈ तत्त्व तेमने विभुटा पाडी शक्टे तेम न હतुं. सीतामाता થઈ ગયાને તેા અનેક સૈકાએા વીતી ગયા, પણ વર્**ત**માન જેવા ભીષણ કાળમાં પણ સીતામાતાની નાની નાની આવૃત્તિએક

આપણી વચ્ચે વહી રહી છે, તેની આપણને ભાગ્યે જ ખબર પડે છે. આવા જ પ્રકારની એક સ્ત્રીની આ સાચી કહાણી છે.

ઈ. સ. ૧૯૫૫ના જૂન માસમાં નેપચુન વિમા કંપનીના એક પાેલીસી હાેલ્ડર શ્રી. એસ. ગુરુસ્વામીના મૃત્યુ બાબતમાં તપાસ કરવા હું મદુરા ગયા હતા. ઇ. સ. ૧૯૪૯માં આ માણુસે તેના આળકના વિમા કંપનીમાં લીધા હતા, પણ એ વિમાની પાેલીસીના પ્રકાર માત્ર બચત યાેજનાનાે હતાે. **ઈ.** સ. ૧૯૫૪ સુધીમાં આ પાેલીસી પર કુલ રૂ. ૩૦૦૦ની પ્રિમિયમની રકમ કંપનીને પ્રાપ્ત થઈ હતી અને આ તમામ ભરેલી રકમ મજરે આપવાની શરતે ગુરુસ્વામીએ ક'પનીમાં રૂપિયા દશ હજારની પાેેલીસી લીધી. પાેેલીસી અગાઉના વરસમાં લીધી હાય તે રીતે પાછલી તારીખમાં ઇસ્યુ કરી આપી અને આ હિસાબ પેટે થાડી રકમ ગુરુસ્વામીએ કંપનીને આપવાની હતી. ૧૯૫૪ના એાગસ્ટ માસમાં આ રકમ ભરવાને **ખદ**લે તા. ૨૭–૧૨–૫૪ના તેણે આ રકમ ભરી અને ડાંક્ટરના સારી તંદુરસ્તી માટેના રીપાર પણ આપ્યા. આ ગુરુસ્વામી અચાનક તા. ૧૯–૩–૫૫ના મરણ પામ્યેા અને પાેલીસી લીધા પછી ત્રણ જ માસમાં મૃત્યુ થવાના કારણે કંપની માટે તપાસ કરવાનું જરૂરી અન્યું.

તા. ૧૨મી જૂન ૧૯૫૫ના દિવસે હું મદુરા પહેાંચ્યાે. અમારી મદુરાની ઑાફિસનાે માણુસ પણ કદાચ આ કેસમાં સંઉાવાયેલાે હાેય એમ માની મદ્રાસથી એક અનુભવી માણુસ મી. આલક્રીષ્ણુન મેનનને પણ મેં મારી સાથે રાખ્યાે. ડાક્ટરાે પાસેથી તેમજ બીજી કરેલી તપાસમાં મરનાર ગુરુસ્વામી

बांणा समयथी णीमार હता तेवी माहिती मणवा छतां, तेने बगता है। संताष हार है मण्णूत पुरावा न मणी शहयो. विमा माटे हरेबी अरळमां वारसहार तरी है मरनारनी पत्नी नं नाम हतुं. माण्य ठी हठी ह पैसाहार हता अने तेने पातानी माति ही नं महान पण्ण हतुं आम छतां आव ही प्णूननी तपासमां ओह णीळ महत्त्वनी वात जडी आवी. मरनार शुरुस्वामी तेनी छेडबी मांहणीमां तेने हेरे न रहेतां तेनी रुआत ओह भीना नामनी स्त्रीने त्यां रहेता अने तेने ज त्यां मृत्यु पामें देता. मरनारे तामिस लाषामां पातानुं वीस हरे हुं अने तेमां आ विमानी पासी सीनी रहम भीनाने मणे तेने। उद्देश हते। मने आ वीसनी सत्यता माटे शंहा हती, पण्णु तेम छतां ओह साधन तरी हे तेने। उपयोग आ हेसनी पतावटमां यह शहे अंवु साग्यु.

મરનારની પત્ની તરફે મદુરાના વકીલ મી. નાગાસ્વામી કામ કરતા હતા. હું તેમને મળવા ગયા અને પાલીસી લીધા પછી ત્રણ જ માસમાં મૃત્યુ થયું છે, એટલે મરનારે વિમા લીધા ત્યારે તેની તબિયતની સાચી હકીકત છુપાવી રાખી લાગે છે અને તેથી ભરેલી તમામ રકમ પાછી લઈ આ કેસમાં સમાધાન કરાવી અપાવવા મેં તેમને સમજાવ્યું. મી. નાગાસ્વામીએ આ કેસની સચ્ચાઈ અંગે એક મહત્ત્વની વાત કહી. તેણે કહ્યું કે મરનાર જો લાંબા સમયથી બીમાર રહેતા હોત અને તેના ઇરાદા કંપનીને છેતરવાના જ હોત, તો તેણે વિમાની અરજી પાસ થયા બાદ તરત જ પ્રિમિયમની રકમના તફાવત ભરી આપ્યા હોત. અહીં તો ચાર માસ માંડી રકમ

ભરવામાં આવી છે. વળી મરનાર સાધન સંપન્ન માણુસ હતો અને વરસાથી તે નિયમિત ઇન્કમટેક્ષ પણ ભરે છે. મને લાગ્યું કે મરનારની તરફેણમાં આ એક મહત્ત્વના મુદ્દો હતો અને ન્યાય કાર્ટમાં કંપનીના કેસ ઊભા રહી શકે તેમ ન હતું. પરંતુ આમ છતાં બનતા પ્રયત્ન કરી ઓછી રકમથી પતાવટ થતી હાય તા સારું એમ માની એ દિશામાં મેં પ્રયત્ના શરૂ કર્યા.

અમે મીનાળાઈ પાસે કાૅંદેમાં એક કળ્લાતનામું કરાવ્યું કે મરનાર ગુરુસ્વામી તેના પતિની માધક તેની સાથે રહેતા હતા અને તેનાથી તે એક પુત્રની માતા પણ અનેલી છે. મરનારનું મૃત્યુ પણ તેના જ ઘરમાં થયું હતું. મરનારના વીલની શરત મુજબ પાલીસીની રકમ પર તેના જ હક લાગે છે અને તે રકમ કંપનીએ તેને જ આપવી જોઈએ વગેરે. મી. આલકી જાને આ બધી વ્યવસ્થા તા કરી, પણ મીનાઆઈની ભાષા ન જાણવા છતાં તેના દેદાર અને માહાના હાવભાવ પરથી મને લાગ્યું કે એ બાઈ સદંતર જાડ્ડી અને લુચ્ચી છે, તેમજ મરનારની પત્નીની અદનક્ષી કરી પાેેેલીસીની રકમ હજમ કરવાના એક તાગડા રચ્યાે છે. મરનારે વિમાની અરજમાં વારસદાર તરીકે પાેતાની પત્નીનું નામ લખ્યું હતું, એટલે કાયદાની પરિસ્થિતિ અનુસાર પણ મીનાબાઈના દાવા પાકળ અને જુઠ્ઠો જ હતા. પણ અમારે તા સમાધાન કરવાની સામેની પાર્ટીને કરજ પહે તેવું કાઈ સાધન જોઈતું હતું, અને આ પ્રકારના કળુલાતનામાથી અમને તે પ્રાપ્ત થઈ ગયું. સૌથી છેલ્લે અમે મી. નાગાસ્વામી વકીલને લઈ મરનારની વિધવા પાસે તેને સમજાવવા ગયા. હું તો તામિલ ભાષા જાહું નહિ એટલે નાગાસ્વામી પાસે કહેવરાવ્યું કે, આ વિમાની પાલીસીના રૂપિયા માટે મીના નામની બાઈ એ પણ પાતાના હક આગળ કર્યા છે અને ન્યાયકાર્ટમાં આ બધી બાબત ચૂંથાતાં કુટું બની આબરુને લાંછન લાગવા જેવું થશે. પ્રાહ ઉંમરની પેલી બાઈએ રૌદ્ર સ્વરૂપ ધારણ કરી તેની ભાષામાં વકીલને જે કહ્યું તેના સાર એ હતા કે 'આ માણસા જે મારા પતિની બદનક્ષીની વાત મારી સમક્ષ કરી રહ્યા છે, તેમને મારા ઘરમાંથી દ્વર કરા. હું આ લોકાનું માહું જ જોવા નથી માગતી અને વિમાની પાલીસીના રૂપિયા પણ મારે જોઈતા નથી.'

આ રીતે અમારા પ્રયત્ન એક દેગ્ટિએ નિષ્ફળ ગયા તા બીજી રીતે સફળ પ્રવાર થયા, પણ સફળતાના મારા આનંદ લુમ થયા. એ બેનનું આવું તાછડું વર્તન મારી સાથેના લાકોને અપમાન રૂપ લાગ્યું, પણ હું તા માતાની માફક તેને મનામન વંદી રહ્યો. મને સીતામાતા યાદ આવ્યાં. સગર્ભાવસ્થામાં વનમાં જ્યારે વાલ્મીકિના આશ્રમમાં તેઓ રહેતાં હતાં, ત્યારે પ્રાતઃકાળે રામના નામની માળા ફેરવતા જોઈ તેની પાસે રહેલી એક વૃદ્ધ તાપસીએ ઠપકા આપતાં તેને કહ્યું: 'વિના અપરાધે તારા પતિ રામે તારી આવી નાજુક સ્થિતિના ખ્યાલ કર્યા વગર તને જંગલમાં માકલી દ્રીધી, અને એમ છતાં પણ રામના નોમની માળા ફેરવવાના અર્થ શું છે?' સીતાએ હસીને તેને કહ્યું 'માજી! જીવનમાં જેને પ્રેમ પ્રાપ્ત થયા હાય તેવી વ્યક્તિને આવા વિચાર કહી ન આવી શકે. મને મારા રામના પ્રેમ પ્રાપ્ત થયા છે. પ્રેમ એ સ્થૂલ આપવા દેવાની વસ્તુ નથી. પ્રેમ પ્રાપ્ત થાય તેના માટે જીવન અને જગતમાં કશું પ્રાપ્ત કરવાપણું રહેતું નથી. હા, એક મનીષા માત્ર બાકી રહે છે. પણ તતા કેવળ સમર્પણની—પાતાના પ્રેમ પાત્ર માટે સર્વધ્વ ન્યાછાવર કરી દેવાની, માત્ર દેહજ નહિ, આત્મા સુદ્ધાં! પ્રેમને ખાતર દુ:ખ વેઠવામાં દુ:ખ એ દુ:ખરૂપ લાગવાને બદલે ઐશ્વર્યરૂપ બની જાય છે.' સીતાની વાત તાપસી ન સમજ શકી એટલે મનામન બબડી પણ ખરી: "મૃત્યુલાકના માનવામાં પ્રેમના રાગ મહા હઠીલા પણ ખરી: "

કવિઓ અને જ્ઞાનીઓએ પણ પ્રેમને અંધ કહ્યો છે. એનો અર્થ એજ છે કે જ્યાં સાચા પ્રેમ છે ત્યાં પ્રેમી પાતાના પ્રેમપાત્રના દાષ જેઈ શકતા જ નથી. આમ છતાં સ્ત્રી અને પુરુષ અંનેની પ્રકૃતિમાં એક મૂળભૂત લેદ છે. સ્ત્રીના પ્રેમ અને સમર્પણ ભાવમાં જે ઊંડાણ, સહિષ્ણુતા, અભિનિવિષ્ટતા, અભિન્નતા અને એકરૂપતા જોવામાં આવે છે, તે પુરુષમાં ભાગ્યે જ જોવામાં આવે છે. પુરુષ દારુડિયા, જીગારી, ત્યભિચારી, ચાર, ગુંડા, લક્ંગા કે રક્તપિત્તિયા હશે, તો તેવા પતિમાં પણ ઇશ્વર સ્વરૂપ જોનારી ભારતમાં એક નહિ પણ અનેક નારીઓ થઈ ગઈ છે. સગર્ભાવસ્થામાં જંગલમાં દમયંતીને આપવામાં આવેલી સીતા તેમજ ભયંકર જંગલમાં દમયંતીને એકલી મૂકી ચાલી ગયેલા નળમાં, સીતા કે દમયંત્રીએ પતિના દાષ નથી જોયા. વિશુદ્ધ અને દૈવી પ્રેમનું આ અના ખું સ્ત્રુપ છે.

તેથી ઊલડું કુલટા સ્ત્રીએાના પતિરાજો તેમની પત્નીએાથી ત્રાસી જઈ સંન્યાસી ખની ગયાના અગર સીધા કે આડકતરી રીતે પત્નીઓના પ્રાથ લઈ લીધાના અનેક દાખલાએ આપણ ત્યાં જોવાના મળે છે. આ વસ્તુ એમ પૂરવાર કરે છે કે નારી જાતની સહન કરવાની અને દુ:ખ પચાવવાની શક્તિ, પુરુષ જાતિ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ કાૈટિની છે. જેની ગણતરી આ વિશ્વના મહાન માણસામાં થઈ શકે એવા અષ્રહામલિંકન, મહાતમા ટાલસ્ટાય, સાકેટીસ અને સંત તુકારામને કુ**ભારળ પત્ની** પ્રાપ્ત થયેલી અને એવી સ્ત્રીએ સાથે પનારા પડવાને કારણે તેઓને અત્યંત સહન કરવું પડ્યું હેાવા છતાં, આ સ્ત્રીઓનાં પતિરાજો તેમની પત્નીઓનાં દાેષા પ્રત્યે ભારે નજરે જોયા વિના તા નથી જ રહી શકચા. ટાલસ્ટાય તા મૃત્યું વખતે પણ સ્પષ્ટ રીતે કહી ગયા હતા કે 'ઈવિરની ખાતર મારા મૃતहें હनी નજીક મારી પત્નીને આવવા ન हेळी.' પુરુષ અને સ્ત્રીની પ્રકૃતિના આવા મૂળભૂત ભેદના કારણે જ આ સંસારમાં કદાચ પુરુષ કરતાં સ્ત્રી વધુ વંદનાને પાત્ર છે. ખાકી તાે સમગ્ર માનવ જાતના પરિષકવનું મૂળ સ્થાન તા આખરે સ્ત્રી જ छ ने!

ગુરુવામીની પત્નીએ દર્શાવેલા રાષ પછી સમાધાનનું કામ સહેલું થઈ ગયું. તેમના વકીલ નાગાસ્વામીને પણ લાગ્યું કે તેની અસીલ બાઈ વિમાની પાલીસીની રકમ વસુલ કરવા ન્યાયકાર્ટમાં તા જવાની જ નહિ. એટલે મેં વકીલને કહ્યું કે તમામ પરિસ્થિતિ પછી પણ, પાલીસીની રકમના પચાસ ટકા એટલે પાંચ હજાર રૂપિયા તેમજ તેના અસીલની

ફીની રકમના રૂપિયા પણ કંપની આપવા તૈયાર છે. મારી અંગત સલાહ આપતાં વળી કહ્યું કે, મને એવા અનુભવ છે કે આવા ગૂંચવણ ભર્યા કેસામાં ઘરમેળે પતાવટ થાય એ જ ઇષ્ટ છે, કારણ કે કાેર્ટમાં વળી નવા નવા ઇસ્યુ ઊભા થાય છે અને તેના અંત જ આવતા નથી.

બીજે દિવસે અમારી મદુરાની આફિસે આવી મી. નાગાસ્વામી રૂપિયા પાંચ હજારના ચેક તેમજ તેમની ફીના રૂપિયા અહીસા લઈ ગયા. કંપનીને પાંચ હજાર રૂપિયાનો ફાયદા થયા તેના આનંદ કરતાં, પેલી પતિભક્ત બાઈને પાંચ હજાર રૂપિયા એછા મળ્યા તેના મને ખેદ અને દુઃખ હતું. પરંતુ જે પરિસ્થિતિ અને સંજોગા ઊભા થવા પામ્યાં હતાં તેમાં આવી વ્યવસ્થા અનિવાર્ય હતી. મરનારે તબિયતની સાચી સ્થિતિ છૂપાવી કંપની સાથે ખરેખર છેતરપિંડી કરી હતી, કે કંપનીએ તકના લાભ લઈ પેલી બાઈને પાંચ હજારનું નુકસાન પહેાંચાડયું, તે બાબત તે વખતે તેમજ આજે પણ મારા માટે કાયડા રૂપ જ રહી છે.

તે પછીના બીજા દિવસે પેલી વિધવા સ્ત્રીનું તેના સદ્-ગત પતિ પ્રત્યેના પૂજ્ય ભાવનું સ્મરણ કરતાે મદુરાથી જ્યારે મદ્રાસ જવા નીકળ્યાે, ત્યારે કાેઈ એ કહેલી નીચેની પંક્તિ મારા સ્મરણ પટ પર રમી રહી હતી:—

> ઘેરી લીયે કંટક છેા ગુલાખને : ના આંચ આવે કશી યે સુવાસને.

> > ('આત્માનંદ પ્રકાશ ' હિસેમ્બર ૧૯૬૯)

#### ૨૨. માનવ અને દેવ

ઈ. સ. ૧૯૫૨ ના ૨૩મી ઍાગસ્ટ અને શનિવારના દિવસની આ વાત છે.

પર્યુ પર્યા પર્યાના સાતમા દિવસ હતા અને તે દિવસે મારે અકુમના બીજો ઉપવાસ હતા. હું મારા નિવાસસ્થાનના પહેલા માળના અલાયદા રૂમમાં સવારના નવ વાગે વાંચી રહ્યો હતો. ત્યાં મારી નાની પુત્રી ગભરાયેલી સ્થિતિમાં મારી પાસે આવી અને ગળગળા અવાજે કહ્યું: 'ખાપુજી! જલદી ઉપર ચાલાે, શશીકાંતભાઈ ને કાંઈક થઈ ગયું છે.' હું તરત જ તેની સાથે ઉપર ચાથા માળે જયાં અમારૂં રહેઠાણ છે ત્યાં ગયા અને જોયું તેા મારા માેટા પુત્ર શશીકાંત જેની ઉંમર તે વખતે પચીસ વર્ષની હતી, તેના અંગે અંગા ખેંચાતાં હતાં અને પથારીમાં સુતાે સુતાે સખત રીતે ધ્રજતાે હતાે. તાવ પણ સારા પ્રમાણમાં હતા. અમારી બાજુમાં જ ડાૅ. હરિલાલ શાહ્ રહે એટલે તેમને તરત જ દવાખાનેથી બાલાવ્યા. તેણે આવીને પેનીસીલીન અને સ્ટ્રેપ્ટામાઇસીનનું ઇન્જેક્ષન આપ્યું. ડાૅકટરે કહ્યું કે સખત શરદીના અંગે આમ એકાએક થઈ ગયું લાગે છે, પણ કશું ભય જેવું અત્યારે તેા નથી. વળી અગિયાર વાગે તેને છાતીમાં સખત શૂળ નીકળવા લાગ્યું અને પરિસ્થિતિ ખગડતી લાગી એટલે ડાં. હરિલાઈની સલાહ લઈ એમ્ખ્યુલન્સ બાલાવી તેને તરત જ બાેમ્બે હાૅસ્પિટલમાં ડાૅ. કાેલિયારના વાેડ°માં દાખલ કરી દીધાે.

पार्श्वनाथ लगवाननां अधिष्ठायी हेवी श्री पह्मावती माता पर मने अनन्य श्रद्धा, अने माता डही पुत्रनुं अद्धित न थवा हे अेवी अपूट आस्था, એट से मुश्डे सी अने मूं अविष्ठाना प्रसंगे हुं हं मेशां तेने शरे अर्थ कि निश्चित अनुं. मारी माता तो मारी आक्यवये क स्वर्णवास पाम्यां એट से समके षो थये। त्यारथी मातानी अवेळमां में पह्मावती हेवीने क माता इपे मानी सीधां. ते हिवसे मारे ઉपवास हते। એट से क्यां स्थी शंभिधरळ पार्श्वनाथ कि त्यां पह्मावती मातानी मूर्ति पासे अियार श्रीइणनुं तोरे व न आंधुं त्यां सुधी, पुत्रने। रेश हर थाय से अर्थ ह्रध तेमक के मां ह्रध मिश्रित है। ये तेवी तमाम वस्तु से। त्यां ने। मनमां संड स्थ धीं.

બામ્બે હાસિપટલના ડાંકટરને મેનીનઝાઇ ટીસના વહેમ ગયા એટલે પાકી ખાતરી કરવા ખપારે ત્રણ વાગે પછવાડેના ભાગમાંથી પંકચર કરી પાણી કાઢવાની બધી તૈયારી કરી, પણ ત્યાં જ ડાં. કાેહિયાર આવ્યા અને તેે છે શરીર તપાસ્યા બાદ કહ્યું કે દર્દીની આવી પરિસ્થિતિના મૂળમાં શારીરિક દર્દ કરતાં મહદ્ અંશે માનસિક અવસ્થા જ જવાબદાર લાગે છે, અને તેણે પંકચર કરવા માટે એક દિવસ ચાબી જવા કહ્યું. ત્રણ ચાર દિવસ સુધી તાવ ૧૦૨–૧૦૩ વચ્ચે રહ્યો પણ ચાથે દિવસે તાવ ઉતરી ગયા અને તા. ૩૦ મી ઑગસ્ટે તા તેને હાંસ્પિટલમાંથી ઘેર આવવાની ડાં. કાેહિયારે રજા પણ આપી દ્વીધી.

ચાનું મને ભારે વ્યસન, ઑફિસમાં જે જે મળવા આવે તેને માટે ચા મગાવું અને હું પણ તેની સાથે ચા લઉં. એમ આવનારને ચા આપી દઇએ અને આપણે તેની સાથે ચા ન લઇએ તો વિવેક વિનયના ભંગ થાય એવા ખાટો બ્રમ હું સેવતા. માણસને સૌથી વધુ પ્રમાણમાં કાઇ છેતરતું હોય તો અન્ય કાઇ નહિ પણ તેનું પાતાનું મન જ છે. વિવેક અને વિનયના ખાટાં ઓઠાં નીચે મારૂં મન પણ મને છેતરતું. ભૂતકાળની એ વાત યાદ કરું છું ત્યારે આજે તા સ્પષ્ટ જોઇ શકું છું કે મને ચાની વારંવાર જે તલપ થતી, તેની તૃપ્તિ કરવા વિવેક વિનયના ખહાના નીચે મારી પાસે આવનારાએ માટે હું અચૂક ચા મગાવતા, અને એ રીતે આવનારની નહીં પણ મારી પાતાની જ ચાની તલપ તૃપ્ત કરતા. આદિસમાં જ એ દિવસામાં હું ઓછામાં એાછા પાંચ સાત કપ ચા પીતા.

પણ દ્રધ ન લેવાના સંકલ્પ કર્યા હતા એટલે ચા પી શકતા નહિ. મારા એક મિત્ર ડાંકટરે દ્રધ વિનાની ચામાં લીં ખુ નીચાવી પીવાના માર્ગ અતાવ્યા, પણ તેથી ચાની મારી ઇચ્છા તૃપ્ત ન થતી. આ પરિસ્થિતિમાંથી મુક્ત થવા માટે છેવટે શંખેશ્વરજી જઈ આવવાના નિશ્ચય કર્યા.

તા. ૧૩–૯–૫૨ ના દિવસે જ્યારે કંપનીના કાઇક કામ માટે પાટડી દરબાર સાહેબને મળવા આછુ ગયા, ત્યારે ત્યાંથી પાછા કરતાં મહેસાણા ઉતરી ગયા અને હારીજ રાતે અગિયાર વાગે પહેાંચ્યા. હારીજ પહેલી જ વખત જવાના એ પ્રસંગ. રાતે ધર્માશાળામાં સૂઈ રહ્યો અને વહેલી સવારમાં ઉઠી ઉપાશ્રયમાં તે વખતે ત્યાં બીરાજતા શ્રી. મહેન્દ્રવિજય મુનિરાજને મળવા ગયા. ચામાસાના ચારેક માસ દરમ્યાન વિરમગામથી કે હારીજથી શાંખેધરજી જવાની બસ તે વખતે બંધ રહેતી.

ેપૂ. મુનિરાજને શંખેશ્વરજી જવા માટેની વાત કરી, તેથી તેઓએ કાઈ છાકરા સાથે મને ત્યાંના શેઠ શ્રી. રમણીકલાલ જેચંદને ત્યાં માકલાવ્યા, અને તેણે આવવા જવાના રૂપિયા દશના ભાડાથી એક ગાડાની સગવડતા કરાવી આપી.

હારીજથી સવારના આઠ વાગે ગાડામાં બેસી શંખે ધરજ જવા રવાના થયા અને લગભગ બપારે એક વાગે ત્યાં પહેાંચ્યાે. મંદિરના કમ્પાઉન્ડમાં દાખલ થતાં પહેલાં જ એક દકાને ંઅગિયાર શ્રીફળનું તાેરણ પદ્માવતી માતાની દેરીએ અાંધી શકાય એ રીતે તૈયાર કરવાનું કહી દીધું અને પછી પૂજા ંકરી, તાેરણ આંધવાની ક્રિયા પૂર્્ કરી અનન્ય ભક્તિ ભાવે જયારે પદ્માવતી માતાની મૂર્તિ સામે એ હાથ જોડી ઉલા રહ્યો, ત્યારે મારા આંતર મનમાં કાેઈ નવા પ્રકાશ પ્રગટ્યો. પરંતુ એ પ્રકાશના કારણે મને મારી જાત માટે શરમ અને આઘાત થયાં. મને લાગ્યું કે પદ્માવતી માતા પ્રત્યે ભાવ અને ભક્તિ દેખાડવાના એાઠા નીચે, આ તાે માત્ર છેતરપિંડી જ કરી છે. શંખેશ્વરજી જવાની ભીતરમાં માતા પ્રત્યેની ભક્તિ ાનહિ પણ સાચી વાત તેા ચાની તાલાવેલી હતી. પછી તેા ુઆ આખીયે વાત મને એક પ્રકારના સાદા જેવી લાગી. પદ્માવતી માતાએ મારા પુત્રને રાેગમાંથી મુક્ત કરવા, તેના ∘ષદલામાં મારે શંખેશ્વરજી જઈ તેમની સમક્ષ અગિયાર શ્રીફળ ંધરવાં, અને તેના બાન તરીકે એ ક્રિયા પૂર્ણ થતાં સુધી મારે દ્ભધના ઉપયાગ ન કરવા, આવા જ અર્થ મેં કરેલા સંકલ્પમાંથી ્નીકળતો હતો. મને થયું કે માતા અને પુત્ર વ<sup>ર</sup>ચે આવા પ્રકારના કરાર થતા કદી સાંભગ્યા છે ? માતા તો પુત્રની જરૂરિયાત શકય હાય ત્યાં સુધી કાઈ પણ જાતની શરત વિના જ પૂરી પાડે છે. આમ છતાં પુત્ર જો કાઈ પણ શરત કરવા તૈયાર થાય, તા તેના અર્થ એટલા જ કે પુત્રમાં માતા પ્રત્યે શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસના અભાવ છે. આમ થશે તા આમ કરીશ એ વાત જ ધંધાદારી સાદા જેવી છે અને તેમાં ભક્તિ, શ્રદ્ધા અને વિશ્વાસના સદંતર અભાવ છે. આપણા દેવ–દેવીએ! જેને માટે આપણને સંપૂર્ણ માન, પ્રેમ અને ભક્તિ ભાવ હાય તેની સાથે આવા સાદા કરવા તે તા એક પ્રકારની ચાકખી છેતરપિંડી જ કરવા જેવું છે.

तात्त्विक दृष्टिओ तो हैव-हैवीओ नी सहाय शाधवी એ પણ એક પ્રકારની પરાધીનતા અને કંગાલતા છે. ल. મહાવીરના જીવનની એક વાત છે. દીક્ષાના પ્રથમ દિવસે કુમાર ગામે, ગામની બહાર ભગવાન મહાવીર ધ્યાનસ્થ દશામાં હતા ત્યારે, એક ગાવાળિયા બળદની રાશ ઉપાડી ભગવાનને મારવા દોડ્યો, એ વખતે ભગવાનને બચાવવા ઇન્દ્ર ત્યાં દાેડી આવ્યા પણ ભગવાને તેને સ્પષ્ટ ભાષામાં કહી દીધું કે: "દે ઇંદ્ર! કર્મ ક્ષયના માર્ગમાં બીજા કાર્કની મદદ કામ લાગતી નથી. મારા પૂર્વ કર્મોના ક્ષય મારે તેના ફળ ભાગવીને જ કરવા પડવાના છે, માટે તારે આ પ્રકારે મારી પાછળ કરવાનું કાઈ પ્રયાન ભગવાને જયારે અસ્વીકાર કર્યો છે, ત્યારે ધંધાદારી દિધની માફક આપણે દેવાની સહાય શાધવા જાત જાતના પૂજનો અને વિધિ વિધાના કરીએ છીએ, એ હકીકત ભગવાનના અને આપણા જીવન વચ્ચે કેવી કરુણ અસંગતતા અતાવે છે!

આપણે ત્યાં શાલિલદ્ર અને લદ્રા માતાની ખહુ પ્રચલિત કથા છે. માતા અને પુત્રને દેવલાકમાંથી દરરાજ નવ્વાલું પેટીઓ આવતી, પરંતુ તેમાં કાઈ જગ્યાએ એવા ઉલ્લેખ નથી આવતા કે માતા અને પુત્રે દેવને પ્રસન્ન કરવા મહાપૂજન કે કાઈ બીજી સાધના કરી હાય. કથા એવી છે કે શાલિલદ્રના પિતા જેને પત્ની અને પુત્ર પ્રત્યે અત્યંત રાગ હતા, તે મૃત્યુ બાદ દેવલાકમાં ગયા અને રાગના કારણે આવી પેટીઓ દરરાજ ત્યાંથી માકલતા હતા. એટલે આમાંથી જે તત્ત્વ બ્રહ્યુ કરવાનું છે તે તા એ છે કે આપણે આપણા પુરુષાર્થ દ્વારા એવું શુલ કર્મ કરવું કે જેથી આપણને જરૂરી વસ્તુ માટે લીખ માગવા જવાને બદલે એ વસ્તુ જ આપણા આરણાં ખખડાવતી આપણે ત્યાં આવે.

દેવા કે દેવીઓને પૂજન, ક્ષુદ્ર માનતા કે ખાધા દ્વારા નથી રીઝવી શકાતાં. એમને રીઝવવા તા આપણે આપણા ચારિત્રનું ઘડતર ઉત્કૃષ્ટ કાેટિનું કરવું જોઈએ. તેથી જ ઉત્તરા-ધ્યયન સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે દેવા પણ નિર્મળ અને સુંદર (પ્રદ્મચર્ય પાલનના અર્થમાં) ઉત્કૃષ્ટ કોટિનાં ચારિત્રશીલ પ્રદ્મચારીને વંદન કરે છે અર્થાત્ તેઓના દાસ અને છે.

આખરે દેવા પણ કર્માધીન છે. દેવલાકનું તેમનું આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં એક સેકન્ડ પણ તેઓ દેવલાકમાં રહી શકતા નથી. કર્માનુસાર દેવા અને દેવીઓને પણ બીજ ચાનિમાં જન્મ લેવા પડે છે, કારણ કે દેવલાકમાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં કોઈના માક્ષ થઈ શકતા નથી. દેવા અને દેવીઓની સહાય વિના આપણે ન જ રહી શકતાં હાેઈએ તાે, દુઃખ અને આપત્તિના પ્રસંગે આપણે જરૂર તેમને પ્રાર્થના કરી શકીએ કે હે દેવા! હું જે ભાગવી રહ્યો છું તે મારા પાતાના જ કર્માનું કળ છે. ઉદયમાં આવેલા કર્મના એ ફળાને હવે આતે કે રૌદ્ર ધ્યાન વિના સમભાવ અને શાંતિપૂર્વક ભાગવવાની મને શક્તિ અને છુદ્ધિ આપા, કે જેથી નવાં કર્મ બાંધ્યા સિવાય મારા કર્મની નિજેશ થઈ શકે.

જિવલેષ્યું માંદગીને આપષ્ણું આકત અને આપત્તિરૂપ માનીએ છીએ, પરંતુ તેમાંથી પણુ માનવી બાંધપાઠ લઈ શકે છે. દીનઅંધુ એન્ડ્રું એક ઠેકાષ્ટ્રો લખ્યું છે કે: "શાંતિ નિકેતન હું હતો ત્યારે મને કૉલેરા થયા હતો. હું મૃત્યુની એકદમ નજીક પહાંચી ગયા હતા, એમ જ કહા કે ઘણા દિવસા સુધી મૃત્યુનાં અંધ બારણા પર પડી રહ્યો. એ સમયે હું અંતર્મુખ અની આત્માની શાંતિના અદ્ભુત પાઠ ખુદ પરમ પિતા પાસેથી શીખ્યા."

દુ:ખ, આઘાત કે વેદનાની લાગણીથી ગભરાવાનું કે ભય પામવાનું કશું કારણ નથી. માનવી પર દુ:ખના ઘા પઢે તેનું કારણ તેનામાં કાંઈક ખરાબ તત્ત્વ છે એમ માનવું યથાઈ નથી. એકાન્તે એમાં પાપના ઉદય છે એમ પણ માની શકાય નહિ. માણસ જયારે અનિત્ય, નાશવંત અને અશાધત વસ્તુની પાછળ દાંઢે છે, ત્યારે આ વાતનું તેને ભાન કરાવવા અને તેની સાન ઠેકાણે લાવવા આવું બધું ખને તા તેમાં ખાંદું શું છે? તેથી જ ખલિલ જિબ્રાને કહ્યું છે કે: "તમારા જ્ઞાન ઉપર બાઝી ગયેલું જડત્વનું પડ દૂર કરવા માટે, તમને જે

એક વસ્તુ કુદરત તરફથી આપવામાં આવે, એ તમારી વેદના છે."

જવનને તેના યથાર્થ સ્વરૂપમાં સમજવાની છુદ્ધિ અને જવન જવવાની સાચી કળા માણસને સુખ દ્વારા નહિ પણ દુ:ખના માર્ગે જ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી કાઈ એ કહ્યું છે કે दु:खं सत्यं, सुल माया, दुखं जन्ता: परं घनम् અર્થાત્ દુ:ખ છે સત્ય, સુખ માયા; દુ:ખ એ જંતુનું પરમ ધન છે. એટલે દુ:ખના પ્રસંગામાં દેવાના પૂજન દ્વારા તેમની સહાય શાધવા નીકળી પડવું એ માનવજાત માટે શાભાસ્પદ નથી. જાતજાત અને ભાતભાતનાં પૂજનાની શાધ કરી આપણા દેવદેવીઓ પ્રત્યે ખહુમાન ખતાવવાને ખદલે, આપણે તેને દુ:ખ દૂર કરાવવા અગર સુખ માટેના મામુલી દલાલા ખનાવી રહ્યા છીએ, અને એ રીતે દેવાની ભક્તિ કરવાને ખદલે એક રીતે તેઓ સાથે અપમાનજનક રીતે વતી રહ્યા છીએ.

हः भथी दूर क्षांगनारा अने सुण तथा आनं हनी पाछण होंडनारा माटे जर्भन डिव गेटें ओ એક सुंहर वात डेंडेतां डह्यं छे हें 'सुण ओ ता प्रक्षुओ अज्ञानीओने आपेडी अक्षिस छे, ज्यारे हः भ ओ ता ज्ञानीओना वारसा छे.' सुण मनुष्य स्वक्षावमां जे डांडी निर्भण अने अस्थिर अंशा छे तेने उत्तेजनार वस्तु छे, ज्यारे हः भ मानवीमां जे डांडी समण ने अवण अंशा छे तेमने उत्तेजे छे. ओड विद्वान पुरुषे डह्यं छे हें 'आनंह मनुष्यनी हः भ सड़न डरवानी शिक्तिना नाश डरी अंते तो ओने हः भमां ज डुआडे छे.' जैन शास्त्रीमां हेवेंडानां व्यवनडाणे तेने थता आधात अने वेहनानुं हेवेंडांडमां हेवेंडानां व्यवनडाणे तेने थता आधात अने वेहनानुं

જે વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે, તે આબેહૂબ આ પ્રમાણનું જ છે. કાઈએ સાચું જ કહ્યું છે કે ઈશ્વર માણસને શાક એટલા માટે આપે છે કે, એના દ્વારા એ વધુ સુંદર, વધુ પવિત્ર અને. માણસ જાતને આનંદ કરતાં વધુ માટી ભેટ શાકની મળી છે. પશ્ચિમના એક વિદ્વાન પુરુષે પણ આજ અર્થમાં કહ્યું છે કે Meritorious are those who experience grief. આપણે પણ કહીએ જ છીએ કે पुण्यवंता हि दु: समाजो मवन्ति. એટલે દુ: ખમાં દેવા કે દેવીઓની પાછળ પડવું એ જરાએ ઉચિત નથી.

('આત્માનંદ પ્રકાશ ' ફેપ્યુઆરી, ૭૦)

## ૨૩. લક્ષ્મીપૂજન

દિવાળીના દિવસે વેપારીઓ લક્ષ્મીપૂજન કરે છે અને નવા ચાપડામાં જૈન વેપારીભાઈઓ મથાળે લખે છે કે: 'ગૌતમસ્વામીની લખ્ધ હોજો', 'શાલિબદ્રની સિદ્ધિ હોજો', 'અભયકુમારની ખુદ્ધિ હોજો', 'કયવન્ના શેઠનું સૌભાગ્ય હોજો', આમ આવી અધી માગણીઓ છે તો ઉત્તમ પ્રકારની; પરંતુ કર્મશાસ્ત્રના નિયમાં અનુસાર માનવીને માગવાથી કશું મળતું નથી. માનવીને તેના કર્માનુસાર અધું મળે છે, એટલે એને જેની જરૂર હોય તેને અનુરૂપ કર્મ કરવું જોઈએ. કર્મ એ યૌદ્દગલિક વસ્તુ છે. જે વસ્તુ જોઈએ, તેને અનુરૂપ પુરૂષાર્થ કરવાથી તે વસ્તુ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. પશ્ચિમના દેશાની પ્રજા પણ હવે Law of cause and effect અર્થાત કાર્ય-કારણના નિયમમાં માનતી થઈ ગઈ છે. વસ્તુની પ્રાપ્તિ માટે ઇચ્છા નહિ પણ ઉપાસનાની આવશ્યકતા છે.

ગૌતમસ્વામીએ અનેક લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત કરી હતી, પણ તેની પાછળ મહાન તપની આરાધના હતી. તપ કર્યા સિવાય ચાપડામાં 'ગૌતમસ્વામીની લબ્ધિ હોં જો ' એમ લખવા માત્રથી કાંઈ લબ્ધિઓ પ્રાપ્ત થતી નથી. આવા શુદ્ધ તપની સાથાસાથ સ્વસ્થતા, પ્રસન્નતા અને વિશુદ્ધતા આપાઆપ આવતાં જ જાય છે. આવા તપસ્વીઓ ઇચ્છે કે ન ઇચ્છે તો પણ લબ્ધિઓ તેને પ્રાપ્ત થાય જ છે.

શાલિભદ્રની સિદ્ધિના મૂળમાં તેની દાનવૃત્તિ કારણરૂપ હતી. પૂર્વજન્મમાં જ્ઞાન અને સંસ્કાર ન હોવા છતાં, માતા પાસે રડી રડીને ખાવા માટે તૈયાર કરાવેલી ખીર, જરાએ આંગ્રકા ખાધા સિવાય મુનિરાજના પાત્રામાં ઉદ્ઘાસ અને ભાવપૂર્વક વહારાવી દીધી હતી. રિદ્ધિ કે સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરવા અર્થે તેણે આ કિયા કરી ન હતી. પણ ભક્તિભાવે તેણે આ કાર્ય કર્યું અને તેના ફળરૂપે રિદ્ધિ–સિદ્ધિ ન ઇચ્છી હોવા છતાં ખીજા જન્મમાં તેને તે પ્રાપ્ત થયા. તમે જે ખી વાવા તેનાં કળ તમને મળે છે જ.

અભયકુમારની ખુદ્ધિના મૂળમાં તેની પિતૃલક્તિ કારણુ રૂપે હતી. જન્મથી જ વિરક્ત હાેવા છતાં તેના પિતા શ્રેણિક પ્રત્યે તેના લક્તિ લાવ અનન્ય અને અપૂર્વ હતા સંયમી, તપસ્વી અને ત્યાગી હાેવા છતાં અલયકુમારે પાતાના પિતાની કાેઈ પણ ઇચ્છાને અતૃપ્ત રહેવા દીધી ન હતી.

કયવનના શેઠના સૌભાગ્યની માગણી કરનારાઓ માંથી ઘણા વેપારીભાઇ એાને તેના જવનની માહિતી પણ નહીં હાય. રાજગૃહીમાં ધને ઘર નામના શેઠને ત્યાં પુત્રના જન્મ થયા, અને તેનું નામ કૃતપૃષ્યક પાડ્યું. પુષ્ય કરીને, પુષ્ય ભાગવવા જ બાળક જન્મ્યા, એટલે તેનું કૃતપુષ્યક નામ યથાર્ય જ હતું. બાળક જન્મથી જ નિર્વિકારી અને નિષ્પાપી. એકના એક પુત્ર હાવાથી અને સાધુઓના સંગમાં રહેતા એઈ માતાપિતાને ભય લાગ્યા કે રખેને પુત્ર સાધુ થઈ જાય! ભૌતિક સુખા અને વૈભવથી દ્વર નાસતાં હાવા છતાં ભાગાવલી કર્મા તો ભાગવે જ છૂટકા. પિતાએ પુત્રને વૈભવ અને વિદ્યાસના

માર્ગે દારવવા વારાંગનાની સાખત કરાવી. ધનના નાગ થતાં વારાંગનાની પ્રીતિના પણ અંત આવ્યા. પૂર્વજન્મના કમેદિયના કારણે કૃતપુષ્યકને ધનાશેઠના મૃત્યું પામેલા પુત્ર જિનદત્ત-શેઠની સંતાન વિહીન ચાર પત્નીઓના પતિદેવ તરીકે રહેવાનું થયું. ખાર વરસના આવા દાંપત્ય જીવનના અંતે ચાર પુત્રાના પિતા થયા. પછી તાે શ્રેણિકના રાજ્યના અમુક ભાગ મળ્યા અને તેની પુત્રી મનારમા સાથે લગ્ન પણ થયાં. પાતાના પૂર્વ-જન્મની હકીકત અને સંસારની વિચિત્રતાનું સ્વરૂપ લગવાન મહાવીર પાસેથી સમજાણું અને સંસાર પરથી દિલ ઉઠી ગયું. કૃતપુષ્ટ્યક શેઠે અધું છેઃડી દીક્ષા લીધી. ચાપડામાં <mark>લખાતાં</mark> કયવન્ના શેઠ એ આ જ કૃતપુષ્ચક શેઠ. એનું સૌભાગ્ય ઉત્તમ પ્રકારનું હતું તેમાં શંકા નથી, પણ અંતે તેા એ સૌભાગ્યને છાેડી તેમણે ત્યાગ–તપ–સંચમનાે માર્ગ સ્વીકાર્યા. ચાપડામાં કયવન્ના શેઠનું સૌભાગ્ય માગનારાએાએ તેએા કયવન્ના શેઠના પૂર્વાર્ધ કે ઉત્તરાર્ધ જીવનનું સૌભાગ્ય માગે છે તે જરા સમજ લેવું જોઇએ. કારણ કે ઉત્તરાર્ધ જીવનના સૌભાગ્ય પ્રાપ્ત કરવામાં કાઈ જાતના અંતરાય નથી. દરેક વેપારી પાતે આજે પણ એ માર્ગે જવા મુક્ત છે.

આવા મહાન આત્માઓએ રિદ્ધિ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરેલી, તેવી રિદ્ધિ સિદ્ધિની માગણી કરતી વખતે તેમના અને આપણા જીવન જીવવાની પદ્ધતિ વચ્ચે કેવી અને કેટલી સુસંગતિ રહેલી છે, તેના આપણે વિવેકપૂર્વક વિચાર કરવા જોઈએ. ઇચ્છા મુજબ વસ્તુઓની પ્રાપ્તિમાં સાચું સુખ નથી, પરંતુ સાચું સુખ તા ઇચ્છાના અભાવમાં જરહેલું છે. મહાનલબ્ધિએા, રિદ્ધિ સિદ્ધિ અને અપરિમિત સુખા મળ્યાં છતાં, એમના અધિકારીઓએ એ બધામાં ન રાચતાં, તેને છાડી ત્યાગ-તપ— સંચમના માર્ગ સ્વીકાર્યો હતા. સુખ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા હાવા છતાં, અને તે માટે દરેક દિવાળીએ માગણી કરવા છતાં શા માટે હંમેશાં આપણને દુ:ખ, ચિંતા, ઉદ્દેગ અને અશાંતિ અનુભવવાં પડે છે? ચાપડાના સરવૈયામાંથી આ હકીકત ન સમજ શકાય. ધર્મ સંખંધમાં માટી માટી વાતા કરતા હાવા છતાં આપણે દિવસે દિવસે ધર્મથી વિમૂખ થતા જઇએ છીએ અને આ કારણે જ દુ:ખ, ચિંતા, ઉદ્દેગ અને વ્યાકળતા આપણે અનુભવવાં પડે છે. આ બધું આપણા જ કૃત્યનું પરિણામ છે અન્ય કાંઈ નથી.

આ રીતે દિવાળી વખતે આવક જાવકનું સરવૈયું કરી. ચાપડા પૂજન કરનાર વેપારી પાતાની જીવન પદ્ધતિનું પણ સરવૈયું કાઢે અને આ દ્રષ્ટિના ખ્યાલ રાખી અન્ય જનાને 'સાલ મુખારક' કરે એ જરૂરનું છે.

(સેવાસમાજ, તા. ૧–૧૧–૭૦)

## ૨૪. ભાવના – ભવનાશિની

हीक्षा बीधा पछीना अगियारमा वर्षे यातुमास अर्थे क्षायान महावीर वैशाबीनगरीना समर नामना उद्यान तरह कर्ष रह्या हता. ये मार्गेथी क्षणवानना पसार थया आह वैशाबीना कूना नगरशें किनहत्त ते क रस्ते हे। हि हामें पसार थर्ष रह्या हता, त्यारे तेमछे क्षणवान महावीरना यरणुनी रेणाया लेहि वियार्थ है नक्षी आ मार्गेथी है। धि महान यहवर्ती अगर तीर्थ हर हमणुं क पसार थ्ये बा हेणाय छे. ये महामानवनी शेष अर्थ किनहत्त शें पग वियास पग के समर उद्यानमां क्षणवान महावीरने ध्यानस्थ के हेता लेहि तेना यित्तमां प्रसन्नता छवारी गर्ध किनहत्त शें हैने णातरी थर्ष गर्ध है अवश्य आ तीर्थ हरने। छव छे अने क्षणवानने कावपूर्व व दन हर्यों क्षणवान महावीरने। ये साधना हाण हते। अने ते उद्यानमां ये व अते क्षणवाने यार मासना उपवासनुं उप तप हर्य हर्तं हतुं.

જિનદત્ત શેઠના જીવન પાછળ પણ એક ઇતિહાસ હતો. એક વખત તેઓ વૈશાલીના નગરશેઠ હતા. વિપુલ ધન વિના નગરશેઠ ન ખની શકાય અને ધન પ્રાપ્ત કરવામાં અને તેને સાચવી રાખવામાં અનેક કાવાદાવા કરવા પડતા, જે જિનદત્ત્ત શેઠના સ્વભાવ અને પ્રકૃતિ વિરૃદ્ધ હતું. જિનદત્ત શેઠે નગર-શેઠાઈ છાંડી દીધી અને નિષ્પાપ માર્ગે જે કાંઈ પ્રાપ્ત થતું तेमां संतोष मान्ये। विपुत धन यात्री कतां किनहत्त शेंडने क्षेत्रें। જર્ણ શ્રાવક तरीं से से णण्णा ताय्या. धन प्राप्त थतां नाथियामांथी केम नाथातात शेंड जनी कवाय છે, तेम धन कतां नाथातात नामनुं परिवर्तन पण्ण नाथियामां क थर्ध ज्य છે. જર્ણ શ્રાવકની जाजतमां पण्ण त्याला साम क जन्युं હतुं. विपुत धन सने वैलवने। क्षय थतां नामने। पण्ण क्षय थर्ध जय छे. सा रीत क्यतमां साकनी नथी, सनाहिडाजथी सावी क रीत यात्रु रहेती केवामां सावे छे.

હવે જીર્જી બ્રાવક દરરાજ પ્રાતઃકાળે ધ્યાનમગ્ન બેઠેલા ભગવાન મહાવીર પાસે વંદના અર્થે જવા લાગ્યા અને પાછા કરતી વખતે વિનંતી કરતા કેઃ 'પ્રભુ! આજે મારા ઘેરે ગાંચરી લેવા જરૂર પધારજો.' જીર્જુ શેઠને ભગવાન તરફથી તો કરાા પ્રત્યુત્તર ન મળતો. પણ તેમ છતાં તેને ખાતરી થઈ ગઈ કે ભગવાનની ઉથ્ર તપશ્ચર્યા પૂરી થતાં પારણાંને દિવસ જરૂર મારૂં આંગણું પાવન કરશે. એક, બે, ત્રણ અને ચાર માસ પૂરા થયા. ચાતુર્માસના અંત આવ્યા એટલે વળતે દિવસે પ્રાતઃકાળે વંદન કરી વિનંતી કરતાં જીર્જુ બ્રાવકે ભગવાનને કહ્યું: 'પ્રભુ! મને લાગે છે કે આજે આપના પારણાંના દિવસ છે અને તેથી મારા પર અનુશ્રહ કરી આપ જરૂર મારે ત્યાં ભિક્ષા લેવા પધારજો.'

જર્ણ શ્રાવકનું હૃદય આજે અત્યંત પ્રસન્ન હતું. ભગ-વાન તેને ત્યાં ચાક્કસ ગાચરી લેવા પધારશે એવા વિચારથી તેનું ચિત્ત આનંદ્દવિભાર ખની ગયું હતું. જે શેરીમાં પાતાનું મકાન હતું ત્યાં તેણે પાણી છંટાવ્યું અને રસ્તામાં આસો- પાલવનાં તાેરણ અંધાવ્યાં. ઘેરે અનેક પ્રકારના સ્વાદિષ્ટ ખાદ્ય પદાર્થી તૈયાર કરાવ્યા અને ચાતક પક્ષી આતુર થઈ જેમ વર્ષાની રાહ જુવે છે, તેમ પાતાના ઘરની પાસે ઉભા રહી જુણે શ્રાવક ભગવાન મહાવીરના આવવાની રાહ જેવા લાગ્યા. જીણું શ્રાવક પાતાના મનામનમાં વિચારી રહ્યા હતા: 'અહાઢા! આજના દિવસ કેવા પવિત્ર! આજે મારા ગરીબના આંગણે તીથ 'કર ભગવાન પધારશે, મારું આંગણું એમની ચરણરજથી આજે પવિત્ર થશે. ખરેખર! આજે મારૂં મહાન સદ્ભાગ્ય જાગ્યું, નહિ તો આવા તીર્થ કર ભગવાનના પાતરામાં મારા હાથે ગાેચરીના પદાર્થી કચાંથી પડે? ચાર ચાર માસ સુ**ધીની** વિનંતીનું ફળ આજે પ્રાપ્ત થશે.' જીણું શ્રાવક આવી સુંદર ભાવના ભાવતા ભૂતકાળમાં સરી પડ્યા. ધનવાન હતા ત્યારે જમણા હાથની અનામિકામાં એક મહામૂલ્યવાન હીરાની મુદ્રિકા પહેરતા અને હીરાના તેજથી હાથ શાભી ઊઠતા. જીર્ણ શ્રાવકે પાતાના જમણા હાથ ઊચા કરી મનામન કહ્યું : 'અરે જીવ! હીરા તા કાલસાની ખાણમાંના કાલસાના સંગાથી. એવા એકેન્દ્રિય જીવ મારા જેવા પંચેન્દ્રિય માનવીને શું સંદર ખનાવી શકે ? આ હાથ તાે આજે જ્યારે ભગવાન મહાવીરના પાતરામાં ગાેચરીના પદાર્થી મૂકશે ત્યારે ખરેખર સુંદર અની જશે. અરે! માત્ર મારા હાથ જ શા માટે? મારા સમગ્ર દેહ અને આત્મા સુદ્ધાં સર્વાંગ રીતે સુંદર બની જશે!' આમ જર્ણ શ્રાવકના આત્મા જ્યારે આનં દ વિભાર અની ભક્તિ-ભાવમાં નાચી રહ્યો હતો, ત્યારે આકાશમાં દેવદુન્દુભીના નાદ થયા અને 'અહાદાન' ના ધ્વનિ ગાજ ઊઠ્યો. દેવદુન્દુ ભીના નાદ સાંભળતાં જીર્ણું પ્રાવકની આગળ અને આગળ વધતી શુભ ભાવધારા તૂરી પડી. એના આઘાતના પાર ન રહ્યો, પશુ તે તો સમ્ચક્દષ્ટિ શ્રાવક હતો. પાતે જ પાતાના મનને સાન્ત્વન આપતાં કહેવા લાગ્યાઃ' ભગવાન તો વીતરાગ કહેવાય, એને તો સર્વ જીવ સમાન! ભગવાનને કાંઈ માનવી માનવી વચ્ચે વળી ભેદભાવ હાય? એમાં ભગવાનની કૃપાદિષ્ટિના દાષ નથી, દાષ તો મારા ભાગ્યના છે. કાેઈ પણ વસ્તુની ઇચ્છા કરીએ પણ એ ઇચ્છાને અનુરૂપ આપણું કર્મ ન હાેય તો એવી ઇચ્છા ક્યાંથી ફળે?'

[२]

यार मासनुं उभ तप करी लगवान ते हिवसे लिक्षा क्षेवा माटे नीक्षण्या हता तो ज्ञार, पण वयमां वैशाबीना नगरशें अलिनवनी हवेबी आवी अने लिक्षा अर्थे लगवान त्यां गया. अलिनव श्रेष्टिनुं मूण नाम तो अलेगं ह हतुं, पण पासे धन थया पछी अेवुं नाम ते कांछे शाले ? ओटबे अलेगं हनुं अलिनवमां नामांतर थयुं हतुं. पछी तो तेने नगरशें हनुं अलिनवमां नामांतर थयुं हतुं. पछी तो तेने नगरशें हनुं अलिनवमां नामांतर थयुं हतुं. पछी तो तेने नगरशें हनुं अलिनवमां नामांतर थयुं हतुं. पछी तो तेने नगरशें हनुं अलिनवमां मामांतर थयुं हतुं. पछी तो तेने नगरशें हनुं अलिनव श्रेष्टिनी पासे धनने। केंछि पार न हते। धननी. अलिनव श्रेष्टिनी पासे धनने। केंछि पार न हते। तेनी हवेबीमां अनेक प्रकारनां सहावता यावतां हतां अने हर आंग्रेष्टे अनेक गरीअलनो तेमल लिक्षकें।नी वाहन वागती। आम छतां आ अर्ध मात्र आहा हेणावइप हतुं अने तेनी पाछणने। मुण्य हेतु तो पातानी वाहवाह आवाववाने। हते। हान तो हहुं करता पण्ड तेन। हृहयमां अनुकंपानुं नाम

નિશાન ન હતું. અંતર જુએા તેા કાેેેે ધાકાેેર પણ આહ્ય આડંબરનાે કાેઈ પાર નહિ.

આવા શ્રેષ્ઠિને ત્યાં ભગવાન જ્યારે ભિક્ષા અર્થ ગયા ત્યારે અભિનવ શેઠ ગાદી તિકયા પર માેઢામાં પાન ચાવતા ચાવતા આરામથી એઠા હતા. અનેક ભિક્ષુકાની માક્ક આ પણ ભિક્ષુક છે એમ શેઠશ્રીને પ્રથમ વિચાર આવ્યા, પણ ભાગવાનના તેજની તેના પર અસર થઈ એટલે ગુસ્સે ન થતાં ઘરમાંથી દાસીને એાલાવી, આવેલા ભિક્ષુક એટલે ભગવાનને ઘરમાં જે કાંઈ હાય તે આપવા આજ્ઞા કરી. માેટા ધનવાનાને ત્યાં જે નાેકર ચાકરા હાય છે તે વળી ધનવાનાને માથે પછાડવા જેવા હાય છે અને એવા નાલાયક હાેવાના કારણે જ નાેકરી માટે તેની પમંદગી થયેલી હાય છે. ભૂલેચૂંકે કાેઈ સારાે કે સાચા માનવી તેમને ત્યાં નાેકર તરીકે રહી જાય, તાે પણ તે લાંબા ટાઈમ ટકી શકતા નથી. ધનનાે કાેઈ આવાજ પ્રકારનાે પ્રભાવ હાેય છે.

વેઠ ઉતારતી હોય તેમ દાસી રસોડામાંથી અડદના ખાકળા જે તૈયાર હતા તે લઈ આવી અને પાતરામાં વહેા-રાવ્યાં. ભગવાન અડદના ખાકળા વહારી જેવા હવેલીની ખહાર પગ મૂકે છે ત્યાં તરત જ ચમત્કાર થયા. આકાશમાં દેવ-દુન્દુલીના નાદ થયા અને 'અહાદાનં, અહાદાનં'ના ધ્વનિ સંભળાયા. ત્યાં તા તરત જ પુષ્પઆદિ પાંચ વસ્તુઓની વૃષ્ટિ થઈ. અભિનવ શેઠને પછી તા તરતજ ભાન થયું કે આ કાઈ સામાન્ય ભિલ્લક નથી, આ તા કાઈ મહાન વિભૂતિ લાગે છે. અભિનવ શઠને થયું કે આવી મહાન વિભૂતિને માત્ર

ખોકળા વહેારાવ્યા એવું લોકા જાણુરો તા પાતે ટીકાપાત્ર ખનશે. તેથી દાસીને બાલાવી આજ્ઞા કરી કે કાઈ પૃછે કે શું વહાેરાવ્યું તા કહેવું કે મેં જાતે ખીર વહાેરાવી છે. પછી તા લાેકા અભિનવશેઠને ત્યાં ભગવાનનાં તેને ત્યાં પગલાં થયાં એ અર્થે અભિનંદન આપવા આવ્યા અને કહેવા લાગ્યા કે ' ભાઈ!' માેટાનાં નસીબ પણ માેટાં હાેય ને! મહાપુષ્યના ઉદય વિના કાંઈ આવા લાભ પ્રાપ્ત થઈ શકે ? જાર્ષુ શ્રાવક ભગવાનની રાહ જોતા ઘેરે ઊભા જ રહ્યા, પણ અકકમીંના પડિયા કાણાં શું કાંઈ અમસ્તું કહેવાયું હશે!' અભિનવ શેઠ પણ સાના માેઢે કેવા અપૂર્વ ભાવથી પાતે ભગવાનને પાતાના હાથે ખીર વહારાવી, તે વાત કહેતાં થાકતા જ નહીં.

થાડા દિવસા બાદ ભગવાન પાર્શ્વનાથની પરંપરાના એક મહા જ્ઞાની મુનિને વૈશાલીમાં આવવાનું બન્યું, ત્યારે ગામલાકાએ અભિનવશેઠની બડાઈની વાતા કરતાં તેમને કહ્યું: 'અમારા ગામના નગરશેઠ કેવા ભાગ્યશાળી! થાડા દિવસા પહેલાં ચાર માસના ઉપવાસી એવા મહા તપસ્વી ભાગવાન મહાવીરને ગાંચરી વહારાવવાના લાભ તેને પ્રાપ્ત થયા. જીણે શ્રાવકને એ લાભ લેવાની તીવ ઇચ્છા હતી, પણ ગરીબના નસીબ ગરીબ જ હાય ને! આવા મહાન લાભ તા પુષ્યશાળીને જ પ્રાપ્ત થાય ને!'

લાકાની આવી વાત સાંભળી જ્ઞાની મુનિરાજે ગંભીર ભાવે કહ્યું: 'મહાનુભાવા! અભિનવ શેઠે ભગવાન મહાવીરને આપેલી ભિક્ષા તા માત્ર દ્રવ્ય ભિક્ષા હતી, ભાવની દૃષ્ટિએ તા એ ભિક્ષાના લાભ જીણું શ્રાવકને જ પ્રાપ્ત થયા છે!' મુનિની આવી વાત સાંભળી લાેકાે દિગ્મૂઢ અન્યા અને પૂછ્યું: 'ભગવંત! એ કઈ રીતે!'

ज्ञानी भुनिराके आ वातनुं रहस्य भुद्धं करतां कहुंः सगवानने वहेताववानी छाई श्रावक्षनी सावना सेट्सी उच्यतम स्मिक्षा पर हती, के को देवहुन्हुसी मात्र थेडी पण मेडी वाणी होत तो, सेवी तीव्रतम सावनाना क्ष्ण इपे त्यां क तेना द्याति क्रेमेंना नाश थर्ध तने केवणज्ञान प्राप्त थयुं होत! परंतु देवहुन्हुसीना कारे तेनी सावधाराना संग थया सने केवणज्ञान प्राप्त थतां रही गयुं, परंतु आम छतां सावदृष्टि से शेवणज्ञान प्राप्त थतां रही गयुं, परंतु आम छतां सावदृष्टि से शेवणज्ञान प्राप्त थतां रही गयुं, परंतु आम छतां सावदृष्टि से शेवणज्ञान प्राप्त थतां वहाराववानुं क्षण ता तेने प्राप्त थर्ध युक्षयुं क छे! थिछ आकु समिनव शेठे सगवानने भीर वहारावीक नथी सने आ वातने करासे महत्त्व आप्या सिवाय तेषे तो तेनी द्वासी पासे मात्र अद्वना आकणा क वहाराव्या छे. द्रव्यद्वाननं महत्त्व नहिवत् छे, सायुं महत्व तो सावनुं छे. उक्कवद्ध सने निर्मां सावथी स्वाय अपायेद्वं हान सगर मात्र सेवा हानने। हह संक्ष्य पण्च माणुसना द्वाति क्षींने। नाश करवामां निभित्तर्थ अनी शक्षे छे.'

શ્રીમદ્ **આનં દઘનજ**એ તેથી જ કહ્યું છે કે :-

નામ અધ્યાતમ ઠેવણ અધ્યાતમ, દ્રેવ્ય અધ્યાતમ છ*ે*ડેરે:

ભાવઅધ્યાતમ નિજગુણ સાધે, તાે તેહ શું રઢ મ'ડાેરે.

(જૈન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા જાન્યુઆરી, ૧૯૭૦)

## ૨૫. જીવનઘડતરમાં સાહિત્યનું સ્થાન

ભારતના સુપ્રસિદ્ધ સાહિત્યકાર શ્રી શરદળાળુએ અનુ-ભવેલા પ્રસંગની આ વાત છે. શ્રી શરદળાળુએ લખેલી અનેક નવલકથાએામાં તેમની 'ચારિત્રહીન' પણ એક પ્રખ્યાત નવલકથા છે અને આ રસમય ઘટના પણ આ ગ્રંથ અંગેની છે.

એક વખત શ્રી શરદબાબુ કાશીની મુસાફરીએ ગયા હતા અને ત્યાં તેઓ 'ઉત્તરા' પત્રના સંપાદક સુરેશ ચક્રવર્તીને ઘેર ઊતર્યા હતા. એક દિવસે વહેલી પ્રભાતે કાશીમાં રહેતા ચાર પાંચ બંગાળી ભાઈ એ તેમને મળવા ગયા અને તેઓએ શ્રી શરદબાબુના માનમાં ગાઠવેલા એક સમારં ભમાં પધારવા માટે વિનંતી કરી. શરદબાબુએ પ્રથમ તો કહ્યું કે આવા સમારં ભમાં હાજરી આપવી અને પ્રશંસાની અતિશયાજિતભરી વાણી સાંભળવી તેમને પસંદ નથી અને વળી ક્યાંય ભાષણ કરવું એ પણ તેની પ્રકૃતિને અનુકૂળ નથી. આવેલા ગૃહસ્થાએ કહ્યું કે એ સમારં ભમાં તમણે માત્ર હાજરી જ આપવાની છે અને કશું લાયણ કરવાનું નથી. અંતે શરદબાબુએ પેલા ગૃહસ્થાની આબહભરી વિનંતીને વશ થવું પડ્યું અને સમારં ભમાં મુકરર કરેલા ટાઇમે તેઓ ગયા.

એ સભામાં શરદબાબુના અનેક પ્રશાંસકાએ હાજરી આપી અને હારતારાથી તેમનું ઉત્તમ સન્માન પણ કર્યું. ત્યાં આવેલા ભાઈઓની સ્નેહભરી લાગણીથી શરદબાબુને

અત્યંત આનંદ થયા અને સમારંભ પૂરા થતાં સૌ ભાઈ એ ગાલી ગયા. સૌથી છેલ્લે શરદબાબુ પણ જવા માટે ઊભા થયા પણ તેવામાં બે વિધવા બહેના ત્યાં આવી પંડાંચી અને વંદન કરી શરદબાબુ નજીક ઊભી રહી. બંનેમાંથી એક પ્રૌઢા હતી જયારે બીજી બહેન પચીસ વર્ષ આસપાસની યુવતી હતી.

પેલી યુવાન વિધવાએ શરદબાબુની નજીક જઈ ચરણ-સ્પર્શ કર્યા અને શરદબાબુને સારી રીતે જાણતી હોય તેમ ઊભી રહી, પણ શરદબાબુને તેની ઓળખાણ ન પડી. પેલી યુવતીને ચરણસ્પર્શ કરતી જોઈ શરદબાબુએ તેને કહ્યું: 'બહેન! મને તમારી કશી ઓળખાણ નથી અને લાગે છે કે આપણે આ પ્રથમ વખત જ મળીએ છીએ.' પેલી યુવાન વિધવાએ ગદ્દગદિત સ્વરે કહ્યું: 'શરદબાબુ! આપ તા મારા ગુરૂ સમાન છા અને મારા માટે પૂજ્ય પણ છા. સીધી રીતે નહિ પણ આડકતરી રીતે આપે મારું રક્ષણ કર્યું' છે અને તેથી આપની તા હું જીવનભર ઋણી છું.'

યુવાન વિધવાની વાત સાંભળી શરદબાબુએ આશ્ચર્ય અનુભવ્યું અને કહ્યું: 'મેં તમારું રક્ષણ કર્યું' છે? કર્યા અને કચારે રક્ષણ કર્યું'? મને તો કાંઈ યાદ આવતું નથી. આપણું પરસ્પરનું આ મથમ જ મિલન છે, તો પછી તમારું રક્ષણ મારાથી કઈ રીતે થયું તે તો તમે સમજાવા ત્યારે જ ખળર પહે.' યુવતીએ આછું સ્મિત કરી મૃદુ સ્વરે કહ્યું: 'પ્રત્યક્ષ રીતે આપણું આ પ્રથમ મિલન છે તે વાત સાચી, પરંતુ પરાક્ષ રીતે તમારી નવલકથાએ દ્વારા તા આપની સાથે મારી બહુ જૂની એાળખાણ છે.'

યુવતીની વાત સાંભળી શરદબાબુ હસ્યા અને પૂછચું: 'પણ તેથી હું આપના ગુરુ, પૃજ્ય અને રક્ષક કેવી રીતે અની ગયા ?'

ખંને વિધવાઓએ શરદબાબુને નીચે બેસાહ્યા અને પેલી સુવતીએ ગદ્ગદિત કંઠે પાતાના જીવનના રહસ્યની વાત કરતાં કહ્યું: 'મારા પિતા બંગાળના એક શહેરની સુપ્રસિદ્ધ કૉલેજના અધ્યાપક હતા અને બાલ્યવયથી જ તેમને મારા પ્રત્યે અનહદ પ્રેમ હતા. મારા કમભાગ્યે હું જ્યારે બે વર્ષની થઈ ત્યારે મારી માતાનું મૃત્યુ થયું અને પિતાએ મને પુત્રની માફક ઉછેરી. જો કે માતાનું સુખ ન મળ્યું પણ પિતાએ માતાની ખાટ મને જરાએ ન જણાવા દીધી.'

'सत्तर वर्षनी वये मारां सम थयां, पण मारा लाज्यमां केम भातानुं सुण न હतुं तेम पितनुं सुण पण न હतुं. सम पितनुं सुण पण न હतुं. सम पितनुं हु णह अवसान थयुं अने ढुं विधवा थर्ध. भारा हु: ण अने संतापना केष्टि पार न रह्यो. भारा पिताने पण मारा पितना मृत्युना असह्य आद्यात थया, पण तेओ लारे ज्ञानी अने समज्ज હता. ढुं सासरेथी मारा पितृणृहे पाछी क्री अने वैधव्यना हु: णने प्याववा अने विसरवा मारा पिताओ मने पुनः अल्यास कराववानुं शर् क्युं. अल्यासमां में मारुं मन ओत्रोत क्युं अने पिताना रक्षण अने सहाय वरे मारुं हु: ण सूदवा ढुं प्रयत्ना करवा साराी.'

'પિતા જે કેલિંજમાં અધ્યાપક હતા તે કેલિંજના એક યુવાન વિદ્યાર્થી' અમારે ત્યાં રહેતા અને ભણતા. અમારા ઘરનું બધું કામકાજ પણ તે કરતા અને પિતાને તેની પર પુત્ર માફકના રાગ હતા. મારા અભ્યાસની બાબતમાં હું કાઈ કાઈ वणत तेनी सहाय क्षेती. तेनुं ज्ञान अने समजाववानी शैक्षी અનુપમ હતા. આ રીતે અભ્યાસમાં સહાય લેવાના કારણે अभारे वधु निष्ठट आववानुं अनतुं अने परिषामे अभारी વચ્ચે એક પ્રકારનું અના ખું આકર્ષણ ઉત્પન્ન થયું. અમે भंनेकों आ प्रधारना आधर्ष खुने शरूआतमां ते। टाणवा प्रयतन કર્યો, પરંતુ મારામાં કાંઈક વધુ પડતી નખળાઈ હતી. આ પરિસ્થિતિ લાંબા ટાઈમ ચાલુ રહે તાે તેનું પરિણામ પતનમાં आवे એમ વિચારી પેલા છાકરાએ મને શીખવવા સ્પષ્ટ ના પાડી દીધી, પિતાને આ હકીકતના આછા ખ્યાલ આવ્યા વિના ન રહ્યો અને દીર્ઘ દષ્ટિ વાપરી તેમણે મને મારા માસાળ માકલાવી દીધી. માસાળ આવી અને પેલા છાેકરાથી આ રીતે જુદી પડ્યા છતાં આકર્ષણ ઘટવાને બદલે ઊલટું વધતું ચાલ્યું. ઘણી વખત જેનું આપણે વિસ્મરણ ઇચ્છતા હાઈએ, તેની જ સતત યાદ આપણને પજવતી રહે છે. એ છેાકરાે મને સ્વપ્નમાં આવવા લાગ્યાે અને મેં તેની સાથે છૂપાે પત્રવ્યવહાર શરૂ કર્યાે અંતે જે નબળાઈ મારામાં હતી, તેના ચેપ પેલા છેાકરાને પણ લાગ્યા અને માસાળમાંથી અમારે ખંનેએ સાથે નાસી જઈ લગ્ર કરી લેવાં એવી એક યાજના કરી. મારા માસાળના ગામમાં એ છેાકરા આવ્યા અને અમે બ નેએ છૂપી રીતે મળી એક રાતે નાસી જવાના દિવસ નક્કી કર્યાે. અમારા ખંનેની ટિકિટા તે લઈ આવ્યા અને વહેલી સવારના ત્રણ वाज्यानी जाडीमां याबी कवाना प्राथाम हता. के राते याबी

જવાનું હતું તે રાતે ઉંઘ ન આવી જાય તે માટે મારા મામાના દિકરાને એક રસમય નવલકથા પુસ્તકાલયમાંથી લઈ આવવા મેં કહ્યું. મામાના નિવાસસ્થાન નીચે પાછલી તરફના એારડામાં હું સૂતી, ત્યાં પેલા છાકરાએ રાતે બે વાગે આવવું અને આરણા પર બે ટકારા મારવા એટલે હું બારણું ઉઘાડીશ અને સામાનની બેગ સાથે તૈયાર રહીશ એવું અમે નક્કી કર્યું હતું.'

'તે રાત મને બરાબર યાદ છે. રખેને ઉંઘ આવી જાય એ ભયે નવલકથા વાંચતી હું પલંગમાં પડી રહી. એ નવલકથા તમારી લખેલી 'ચારિત્રહીન' હતી. રાતે બે વાગે એ પુસ્તક પૂરું થવા આવ્યું. તમારી નવલકથાનું પાત્ર પેલી િકિરણમચીએ, નાસી જવાના મારા નિર્ણયના ચૂરેચૂરા ઊડાવી ્દીધા. કિરણમચી અને દિવાકરની દુર્દ'શાનું આબેહુબ જીવન્ત ચિત્ર મારી નજર સમક્ષ ખડું થયું, અને હું કેવું નિંઘ અને અધમ પાપકૃત્ય કરવા તૈયાર થઈ છું તે વાત મને સમજાણી. રાતના ખરાખર અઢી વાગે પેલાે યુવાન શેરીના ્નાકે ટાંગાને ઊભાે રાખી આવી પહેાંચ્યાે અને ખારણે ્ટકારા માર્યા. એારડાનું દ્વાર તેો મેં ન ઉઘાડ્યું પણ ખારી ઉઘાડી. ખારી વચ્ચે સળિયા હતા, પણ દીવાના ઝાંખા પ્રકાશમાં અમે એક બીજાને જોઈ શકતાં હતાં. તેણે કહ્યું કે ટાંગા રસ્તા **પ**ર રાખ્યો છે અને સમય થઈ ગયાે હાેવાથી વગર વિલંબ આપણે રવાના થઈ જવું જોઈએ.' મેં આંખમાં અશુ સાથે કહ્યું: <u> ' લાઈ! આપણું આવું પગલું સમાજ અને ધર્મ વિરાધી</u> 😼 એટલું જ નહિ પણ જે પિતાએ મને પુત્રની માફક ઉછેરી છે, તેના વિશ્વાસના ઘાર દ્રોહ કરનારૂં છે. અસત્ય અને ખાટા માર્ગે જઈ કાેઈ પણ વ્યક્તિ કાયમ માટે સુખી રહી શકે નહીં, આ વાત માેડી માેડી પણ મને બરાેબર સમજાઈ ગઈ છે. આપણી વચ્ચે જે અની ગયું છે તે ભૂલી જઈ સંપૃર્ણ રીતે નિષ્પાપ જીવન જીવવાના મેં નિશ્ચય કરી લીધાે છે. તે યુવાન ઘડી બે ઘડી તેા નિરાશ અને હતાશ અની શૂન્યચિત્ત ઊભા રહ્યો, પરંતુ અંતે તાે તેને પણ મારા નિર્ણય સાચા લાગ્યાે અને મને વંદન કરી ચાલી ગયાે. તે પછી, હું મારી વિધવા અહેન સાથે અહીં જ રહું છું. તે દિવસે જો આપની 'ચારિત્રહીન'ની કિતાબ મને ન મળી હાત, અને પેલા છાકરા સાથે નાસી ગઈ હાત તા આજે મારી શી સ્થિતિ હોત, તેની કલ્પના કરતાં પણ કંપી ઊઠું છું. પ્રત્યક્ષ રીતે નહિ, પણ પરાક્ષ રીતે મારા જીવન પર તમારા જે અપૃર્વ ઉપકાર થયા છે, તે માટે આ રીતે આજે તમારા આભાર માનવાની મને જે તક મળી છે તેને પણ પરમકૃષાળુ પરમાત્માની હું પ્રસાદી જ માનું છું!'

યુવાન વિધવા ખહેનની આવી વાત સાંભળી શરદબાબુ વિસ્મિત થયા અને તેને આનંદ થયા કે તેની 'ચારિત્રહીન' નવલકથાએ એક સ્ત્રીને અધઃપતનના માગે જતી બચાવી લીધી.

માનવ અને પશુ વચ્ચે મૂળભૂત ભેંદ એ છે કે, પશુઓ પાતાની વૃત્તિ મુજબ જીવે છે જયારે માનવને વિચાર કરવાની અદ્ભુત શક્તિ પાપ્ત થયેલી છે જે દ્વારા, એ પાતાની વૃત્તિ ઓનું શુદ્ધિકરણ કરી મુક્તિપદ પામવાના અધિકારી પણ અની શકે છે. પરંતુ ધંધાના માટા સાદામાં જેમ માટા

લાભની શકચતા રહેલી છે તેમ માટા નુકસાનની પણ શકચતા રહેલી હાય છે. આ રીતે માનવને પ્રાપ્ત થયેલી આ અદ્ભુત વિચારશક્તિની બીજી બાજા પણ છે. વૃત્તિઓનું શુદ્ધિકરણ કરવાને બદલે વૃત્તિઓને પાષી વાસનાતૃપ્તિના માર્ગે જે તે વળે, અને વિચાર શક્તિના દુરૂપયાેગ કરી અધમ પાપકૃત્યાે કરતા થઈ જાય, તા મુક્તિપદને અદલે સાતમી નરકના અધિ-કારી પણ તે ખની જવા પામે છે. આ દ્રષ્ટિએ જોતાં, માણ સને પણ સંસ્કાર પામેલા પશુની ઉપમા આપી શકાય. નરક અને દેવયાનિ કરતાં માનવયાનિને શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવી છે, પરંતુ તેમ છતાં નરક અને દેવાનાં જવાત્માઓએ આયુષ્ય પૂર્ણુ થતાં નરકમાં જ્યારે નથી જવું પડતું, ત્યારે માનવીને જીવન જીવતાં ન આવંડે તો તેના પરિણામે અધમમાં અધમ ગતિ એટલે સાતમી નરકે પણ જવું પડે છે. સિંહ જેવા હિંસક પ્રાણીને પણ જયારે મૃત્યુ બાદ ચાથી ઉપરની નરકમાં નથી જવું પડતું, ત્યારે માણસના જવાતમા તેનાથી નીચેની ગતિમાં જવાની શકચતા ધરાવે છે, એ હકીકત માનવી તરીકે જીવવામાં કેટલું બધું સાવચેત રહેવું જરૂરી છે તેના નિદે ધ કરે છે. માત્ર માનવયાનિ પ્રાપ્ત થવાથી જીવનમરણના ચક્રના અંત નથી આવી શકતો, કારણ કે એમ તો આપણા જવાતમા અનં તીવાર માનવજન્મ પ્રાપ્ત કરી ચૂકચો છે. જીવન-મરણના ચક્રમાંથી મુક્ત ખનવા માટે તા માનવતા પ્રાપ્ત કરવાની રહે छे. तेथी ज धर्म शास्त्रों से इहुं है माणुस्सं खल दुरलहं भात्र માનવચાેનિ નહિ પણ મનુષ્યત્વ પામવાની બાબત જ દુર્લ**ભ** છે.

આવી બાબતમાં સાધુએા અને સંતાના સમાગમ તેમજ ઉચ્ચ કાેટિનું સાહિત્ય બહુ મદદરૂપ બનતું જોઈ શકાય છે. ('જૈન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા' જીલાઈ, ૧૯૭૦)

## રફ. નીતિ અને ચારિત્રબ્રષ્ટતા

છેલ્લાં **૫૦-૬૦** વરસમાં ચારિત્ર બળ અને નૈતિક આબતમાં આપણી પ્રજાનું કેવું ઘાર પતન થયું છે, તે નીચેના એક પ્રસંગ પરથી સમજી શકાશે.

ઈ. સ. ૧૯૧૩ ની આ વાત છે. એ વખતે મુંબઈ શહેરમાં સરકારી ન્યાયખાતાના ઉચ્ચ અધિકારથી નિવૃત્ત થયેલા શ્રી દયારાખ ગિદુમલા રહેતા હતા. તે વખતે તેઓની ઉંમર સાઠથી વધુ વર્ષની હતી અને તેઓ નીતિ— ચારિત્રથી એક સંત મહાતમા પુરુષ જેવા આદર લાકમાં પામેલા હતા. તેઓ અત્યંત વિદ્વાન, પ્રતિભાશાળી, પવિત્ર તેમજ સેવાભાવી હતા. મુંબઇની સામાજિક, શૈક્ષણિક અને અન્ય સંસ્થાઓમાં તેઓ આગેવાનીભર્યો ભાગ લેતા હતા તેમજ મહાન સમાજ સુધારક હતા. સિંધની પ્રજાને તો તેમના ઉત્તમ ચારિત્ર વિધે શંકા કરવી એ પણ પાપ કાર્ય ગણાતું.

श्री दयाराम स्व साक्षर श्री नः सि હરાવ के जाना श्र दिवेटियाना અંગત મિત્ર હતા અને તેમને ઘેરે અવારનવાર જતા. શ્રી દયારામે મુંબઈમાં સાશિયલ સર્વિસ લીગની સ્થાપના કરેલી અને તે સંસ્થાના તેઓ મુખ્ય કાર્યકર હતા. શ્રી દયારામને શ્રી નરસિંહરાવને ત્યાં તેમની ૨૬ વર્ષની પુત્રી ઊર્મિલા સાથે ઓળખાણ થઈ અને ઊર્મિલા પણ એ સંસ્થાના એક કાર્યકર તરીકે જેડાઈ. આ કારણે તેઓ અંને નિકટ પરિચયમાં આવવાનું બન્યું અને પરિણામે અંને વચ્ચે platonic love (પુરૂષ અને સ્ત્રી વચ્ચે જાતિય વાસનારહિત નિષ્કામ પ્રેમ દ્વારા જે મૈત્રી ઉત્પન્ન થાય છે તેને મના-વિજ્ઞાનની પરિભાષામાં પ્લેટાનિક લવ કહેવાય છે. પરંતુ મના-વિશ્લેષણની એક વિચારદૃષ્ટિએ આવા પ્રેમની વાત એક અત્યંત વિવાદાસ્પદ હકીકત છે) થયા, જે પાછળથી પ્રણ્યમાં પરિણુમ્યા. પરિણુમે ઊર્મિલાએ માબાપની રજા લીધા વગર તેમને અંધારામાં રાખી છૂપી રીતે દ્યારામ સાથે તા. 3-૪-૧૯૧૩ ના રાજ લગ્ન કરી લીધાં. આ કિસ્સાની અત્યંત કરૂણ ખાબત તા એ હતી કે આ લગ્ન વખતે શ્રી દ્યારામનાં પ્રથમ પત્ની હયાત હતાં અને દ્યારામ અને ઊમિલાની વય વચ્ચે માં ટું અંતર હતું. ખંને પાત્રા અત્યંત સંસ્કારી, અભ્યાસી, ઉચ્ચ કુટુંબનાં

અંને પાત્રા અત્યંત સંસ્કારી, અભ્યાસી, ઉચ્ચ કુટુંઅનાં અને પ્રતિષ્ઠિત હતાં, એટલે જ્યારે આ લગ્નની વાત અહાર આવી ત્યારે એ સમાચારે મુંબઈ શહેરમાં ભારે ખળભળાટ મચાવી દીધા. શ્રી નરસિંહરાવની રાજનીશી પરથી એટલું તો નિઃસં દેહ પુરવાર થાય છે કે નરસિંહરાવને કે એમનાં પત્ની સુશીલાબહેનને લેશ પણ શંકા આવી નહાતી, કે ઊમિલા તરફ પિતાના જેવા ભાવ રાખનાર દયારામ એની જોઠે લગ્ન કરશે, અગર તા દયારામ પ્રત્યે પુત્રીવત્ સંખંધ રાખનાર ઊમિલાના હુદયમાં એ પૂજ્ય વ્યક્તિ પ્રત્યે લગ્ન સંખંધમાં પરિણમે તેવા સ્નેહ ઉત્પન્ન થશે.

ત્રીજ ઍપ્રિલે લગ્ન કરી લીધાં હોવા છતાં દયારામ અને ઊર્મિલાએ આ વાત ખહાર પડવા ન દીધી અને માબાપથી પણ ખાનગી રાખી. નરસિંહરાવનું કુટુંબ તથા દયારામ અને ઊર્મિલા તા. ૧૬–૪–૧૯૧૩ના દિવસે દાર્જલિંગ હવાફેર અર્થે ગયાં. ત્યાં તા. ૨૫–૪–૧૯૧૩ના દિવસે દયારામે એક પત્ર લખી નરસિંહરાવને આ લગ્નની વાત જણાવી છેલ્લે

લખ્યું કે: I admit I have violated the law of the world we move in; for that law gives no right to an old man-to love a young woman. And for that violation I am willing to be punished by the world and by you." અર્થાત્ હું કખૂલ કરું છું કે જે જગતમાં આપણે રહીએ છીએ તે જગતના કાયદાનું મેં ઉદલંઘન કર્યું છે, કારણ કે એ કાયદા એક વૃદ્ધ માણસને એક યુવાન સ્ત્રી સાથે પ્રેમ કરવાના અધિકાર આપતા નથી, અને આવા ઉદલંઘન માટે હું ઇચ્છું છું કે જગત અને તમે (નરસિંહરાવ) મને શિક્ષા કરા.

श्री ह्यारामने थयेल आवे। असहा आधात पेडिण न हती. पेतानाथी थर्ड अयेली लूलने। पश्चाताप डरी तरत क तमाम लांहेर प्रवृत्तिओ मांथी, समाक अवनमांथी, तेओ निवृत्त थर्ड अया अने पेतानी मिलडतनी इार अती पांच इियाना स्टेम्पना डागण पर लणी नाणी. पेताना ट्रस्टनी मिलडत छे। दीधी ओटलुं क निह पण वडी दे। पार्कित सर्व मिलडत परथी पेताने। संपूर्ण हड़े छे। दीधे। हयाराम अने अमिलाने। आधार मात्र हयारामना पेन्शन पर क रह्यो. आ लग्ने ओड महान अपराधी इत्य मानी हयारामें संपत्तिने। त्याग अने पेति पेतानी कर्त क पेताने। समाक अहिण्डार डरी, शेष अवन भूषे। पाणनारी विधवानी क्रेम ओडांतवास अने शेष णवन भूषे। पाणनारी विधवानी क्रेम ओडांतवास अने शेष णवन भूषे। पाणनारी विधवानी क्रेम ओडांतवास अने शेष णवन भूषे। पाणनारी विधवानी क्रेम ओडांतवास अने शेष णवनां. मानवी मात्र सूलने पात्र छे. पापहत्य माटे आधात थाय अने ओ आधातमांथी वेहना अने पश्चात्ताप छत्पन्न थवा पामे, ते। ओवा पश्चात्ताप इपी अन्निमां अमे तेवा पापेने। नाश डरवानी शिक्त छे. श्राह्मण, स्त्री, आणक

અને ગાયની હત્યા કરનાર દહપ્રહારીના જીવાતમા નરકમાં જવાને બદલે એજ ભવે મુક્તિપદ પામ્યા, એમાં કારણભૂત પાપ માટેના પશ્ચાત્તાપ અને વેદના જ છે. તેથી જ કહેવાય છે કે માનવજીવનની માટામાં માટી સિદ્ધિ કાઈ દિવસ નિષ્ફળ નહિ જવામાં રહેલી નથી, પણ દરેક પ્રસ'ગે પડતી વખતે પાપકૃત્યને સમજ લઇ પશ્ચાત્તાપ દ્વારા તેમાંથી પાછા કરી જવામાં રહેલી છે.

આજથી ૬૦ વર્ષ પહેલાંના લાકમાનસ અને વર્તમાન લાકમાનસ વચ્ચે માટા ભેદ દેખાઈ આવે છે. આજે તા અનેક રીતે પતન પામેલાં સુવાન, પ્રૌઢ અને માેટી ઉંમરના સ્ત્રી પુરુષા પાતાના એવા કૃત્યા માટે ગૌરવ અને અભિમાન લેતાં જોવામાં આવે છે. તેઓંને જયાં શરમ કે લજ્જા જ ન**થી**, ત્યાં પશ્ચાત્તાપની તા વાત જ કચાં કરવી ? શિક્ષિત, સંસ્કારી અને ઉચ્ચ ગણાતા કુટુંબની લગ્ન કરેલી યુવતીએ પતિ અને ખાળકાને પણ ત્યજી દઈ પરપુરૂષ સાથે આનંદપૂર્વક રહેતી જોવામાં આવે છે, તેા બીજું બાજુ ઘેરે સુશીલ પત્ની અને સંતાના હાેવા છતાં એવા પુરુષ ખુલ્લી રીતે અન્ય સ્ત્રી સાથે દુરાચાર સેવતા હાય એવું પણ જોવામાં આવે છે. વિજ્ઞાન અને ભૌતિક આખતામાં આપણે આગળ ને આગળ વધી રહેવાના દાવા કરી રહ્યાં છીએ, પણ ચારિત્ર ખળ અને નૈતિક દિષ્ટિએ દિવસે દિવસે આપણે અધઃપતનના માર્ગે જ ઘસડાઈ રહ્યાં છીએ, એ અહાંત દુઃખંદઅને આઘાતજનક ખાબત છે. રામન એમ્પાયરના જાહાજલા**લી**ના દિવસામાં ચારિત્ર અને નૈતિક બાબતમાં એ પ્રજાનું એટલું બધું અધઃપતન થવા પામ્યું હતું, કે તેવીસમી સ્ત્રી અને એકવીસમા પતિ કરનાર પુરૂષ અને સ્ત્રીનાં લગ્ન થયાંની નાંધ મળી આવે છે. વૈભવ, સમૃદ્ધિ અને વાસના તૃષ્તિમાં એ પ્રજા અંતે ડૂળી ગઈ અને રામનું ભવ્ય ગૌરવ નાંશ પામ્યું.

પૂ. ગાંધીજી પાતાની પાસે ત્રણ વાંદરાની એક સુંદર કલાકૃતિ રાખતા હતા. આ ત્રણમાંના એક પાતાનું મુખ હાય વડે ઢાંકી રાખ્યું હતું, બીજાએ પાતાની આંખા પર હાય દીધા હતા અને ત્રીજાએ પાતાના હાય બે કાન પર રાખ્યા હતા. એના બાધપાઠ એ હતા કે ખૂરું બાલીશ નહિ, બૂરું સાંભળીશ નહિ. આજે જમાના બદલાઈ રહ્યો છે, હવે પૂ. ગાંધીજી વાળા વાંદરાની કૃતિ જૂની થઈ ગઈ છે. વર્તમાન વાંદરાની કૃતિમાં મુખ પર હાય ઢાંકવાને બદલે મુખ આગળ માઇકોફાન (માઇક) પકડી રાખ્યું છે. આંખા પર હાય રાખવાને બદલે આંખા પર બાઇના ક્યુલર (દ્વરબીન) રાખ્યું છે. કાન ઢાંકવાને બદલે પાતાની હથેલી કાન પાછળ લઈ જઈ કાનને સરવા કર્યા છે, એટલે કે 'બૂરું બાલજે, બૂરૂ જોજે અને બૂરૂં સાંભળજે.'

યોગિવિદ્યાનાં આજે હાટડાં મંડાવા શરૂ થયાં છે અને ત્યાં આ વિદ્યા ભાજપાલાની માફક લીલામના ભાવે વેચનારા તત્ત્વજ્ઞાનીઓનો પણ રાફડા ફાટવા લાગ્યા છે. લુચ્ચા, બદમાશ, નાલાયક, હલકટ – કાેંકપિણ આવા, એને આ વર્ત માન તત્ત્વ જ્ઞાનીઓ માત્ર એક જ સેકંડમાં સમાધિના લાભ આપવાના દાવા કરે છે. શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજે તત્ત્વાર્થમાં 'મેશુન અપ્રક્ષા' સ્ત્ર આપેલું છે, પણ વર્ત માન તત્વજ્ઞાનીઓ તા પેલા વાંદરાની નવી કૃતિ માફક આ સ્ત્રને ઉલટાવી કહેવા લાગ્યા છે કે 'મેશુન પ્રક્ષા.' મેશુનને પણ તેઓ સમાધિ સાધવા માટે યાગની એક પ્રક્રિયા રૂપ જ માને છે. મહિષ્ પતં જલિના પણ ગુરુ કહેવરાવતાં આજના આ ઢાંગી અને દ'લી ઉપદેશકા પાછળ, દેશના યુવાના અને યુવતીઓ ઘેલાં અને એ હકીકત આપણી યુવાન પ્રજ્ઞ કેવા કરુણ અધઃપતનના માર્ગે જઈ રહી છે તે અતાવી આપે છે.

Beauty lies partly in him who sees it & पोते क इर्ज घंथी लहें हो छैं तो यारे तरहथी मने इर्ज घंनी क वास आववानी. & विष्ठृत मनेदिशा धरावती छैं छैं अने कित्य वासनाथी पीडाती छैं छैं, तो मने पण अमक क्षागशे हैं रामायणुनुं पात्र क्षमणु वासनायुक्त छै।वाना कारणे, मातासमान काली सामे अविकारी दिण्यों कीई क शक्तो न छतो. रावणु क्यारे क्यारे सीतानी समक्ष कई अले कर्श तो त्यारे त्यारे तेने सीतामां पातानी मातानी आकृतिनां दर्शन थतां अने वीके में दे ते पाछे। इरी कतो, अवी वात रामायणुमां आवे छैं. छवे आ नवी रामायणु शे।धनाराओनां मेंनी रेणाओ। अने आंणाना कावा आरीकिधी अक्यासनी दिष्टिओं केवा प्रयत्न करकी, तो त्यां विकृतिनुं ओक विराट स्वरूप तमारी नकर समक्ष आवीने अकुं रहेशे.

ભારતના માજી રાષ્ટ્રપતિ અને પ્રખર વિદ્વાન ડૉ. રાધાકૃષ્ણુને તેમના એક પુસ્તકમાં એક સુંદર વાત કહેતાં સાચું જ કહ્યું છે કે: "એક રીતે આપણે આપણા પૂર્વ ને કરતાં ઊતરતા છીએ એમ ચાક્કસપણે કહી શકાય. આપણે રહિઓને અનુસરતા નથી એ મુશ્કેલી નથી. પણ આપણે બહુ જ સામાન્ય શક્તિના માણસા છીએ એ મુશ્કેલી છે. આપણા જવન અને વિચારણામાં ક્ષુલ્લક્તા સ્પષ્ટ દીસી આવે છે. આ ભયં કર ઉણ્યમાંથી ને આપણી પેઢીને બચાવવી હાય તા આપણે જે માર્ગ પસંદ કરીએ તે માર્ગ વીરતાપૂર્વ પુરુષાર્થ કરવા મંડી જવું નેઈએ. ખડતલપણું, તિતિક્ષા, સંચમ, ત્યાગ, માનવલાવ, સહિષ્ણુતા—ટ્રંકમાં સ્વીકાર અને સાહસના નિયમને સ્વીકાર્ય વિના વીરત્વ ન સંભવે."

('જૈન શિક્ષણ સાહિત્ય પત્રિકા' સપ્ટેમ્બર ૧૯૭૦)

## શીલધર્મની કથાઓ

ભાગ ૧–૨

શીલ અને ધર્મના માર્ગ ખતાવતી ભાવવાહક અને અત્યંત મનનીય —ચાલીસ કથાએા—

ક્રાઉન સોળ પેજી ૪૫૦થી વધુ પાનાં – સુંદર જેકેટ

મુલ્ય રૂપિયા પાંચ

: લેખક:

શ્રી. મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા

#### : પ્રકાશક:

શ્રી અધ્યાત્મ જ્ઞાન પ્રસારક મંડળ ૭૭, મારવાડી અજાર, મુંબઇ-ર.

## શ્રમણ સંઘના પૂજ્ય મુનિ મહારાજ સાહેબા અને પૂજ્ય સાધ્વીએાના મનનીય અભિયાયા

'ધર્માનુરાગી શ્રીયુત મનસુખલાલ તારાથંદ મહેતાની કલમથી ગુજરાતી ભાષામાં તૈયાર થયેલ આ 'શીલધર્મ'ની કથાએ 'એ નામના અંથ આજની ઊગતી પ્રજાના જીવન- ઘડતરમાં અત્યંત ઉપયાગી થાય તેવા ધર્મ કથાનુયાગેના સુંદર પ્રનથ છે.'

**પ. પૂ. આ. વિજયધર્મ સૂરિજી મહારાજ** ચેમ્બુર–મુંબઇ. પાેષ સુ. ૭ સં ૨૦૨૩.

' વર્ત માન પ્રજાને રૂચિકર અને એ હેતુને લક્ષ્યમાં રાખી આ લખેલી આ બાધક અને પ્રેરક કથાએ આ આલગાપાલ વર્ષના યથાયાય કલ્યાણમાં યથાચિત ફાળા આપ્યા વિના નહિ રહે. ' મુંબઇ ક્-૫-૭૦ શ્રી યશાવિજયજ મહારાજ

'પુસ્તક મેં વાંચ્યું. લેખકે ખૂબ સરસ બાેધક ભાષામાં શીલધર્મની સુગંધ ફેલાવી છે. વર્તમાનકાળમાં સદાચારના ભીષણુ દુષ્કાલ પડચો છે અને આ પરિસ્થિતિમાં આ પુસ્તક અમૃતવર્ષા સમાન ઉપયાગી સિદ્ધ થશે.'

મુંબર્ધ, ૨૬–૪–૭૦ મુનિ શ્રી પદ્મસાગર–' પંકજ. '

'આ પુસ્તક જેના ઘરમાં જશે એ પુસ્તક તરીકે નહીં પણ ઘરના એક આભૂષણ તરીકે જનતા અપનાવશે. આજના ભૌતિકવાદના જમાનામાં જ્યારે આત્મિક ધર્મ'ના લગભગ લાપ થયા છે ત્યારે આવું સાહિત્ય બહુ જ કિમતી છે.' કાગણ વિદ ૮, સં ૨૦૨૩ **મુનિશ્રી પૂર્ણાનન્દ વિજયજ મહારાજ** (કુમાર શ્રમણ)

'પ્રત્યેક કથામાં આપના લખા**ણની શૈલી રાચક, સુવાચ્ય** (સામાને કંટાળા ન આપે તેવું) ને વિશેષ તા ટૂંકામાં રહસ્ય ગર્ભિત દર્શિત કરેલું દેખી શકયો છું જે અન્ય વિરલ વ્યક્તિમાં સંભવી શકે.'

વવાણીયા તા. ૪–૯–૭૦

મુનીશ્રી પુષ્યવિ**જયછ**.

ખાલાઓનાં સંસ્કાર – અધ્યયન – સત્રના નિર્માતા સાહિત્ય-રતન, ભાષારતન પૂ. સાધ્વી શ્રી નિર્મળાશ્રીજી એમ. એ. અમદાવાદથી લખે છે કે: – "સાધનાના માર્ગે દેઢતા પૂર્વ ક પ્રયાણ કરનારા મહાપુરૂષાના જીવન – વૃતાન્તથી પરિપૂર્ણ 'શીલધર્મ કથા' અર્વાચીન યુગમાં અતિ પ્રેરણાદાયી યશસ્વી કૃતિ છે. મનને વાસનામાંથી ઉપાસનામાં લઈ જવાનું, અંધ-કારમાંથી પ્રકાશને શાેધવાનું, અસત્યમાંથી સત્ય તરફ દાેરવાનું અને સંસ્કારા તથા વિચારાને ઉધ્વંગામી બનાવવાનું લેખકની વાર્તાઓમાં સારૂં બળ છે. લેખકને મારાં હાદિ ક ધર્મ લાભ."

પ્રવચન પ્રભાવક પૃ. સાધ્વીશ્રી મૃગાવતીજી એંગલાેરથી લખે છે કે:-'' શીલધમ'ની કથાએા સચ્ચારિત્રવાન્ ધર્મ નિષ્ઠ શ્રી. મનસુખલાલભાઈ તા. મહેતાની સુલેખની દ્વારા તૈયાર થયેલ આ શ્રંથ સૌ કાેઈના ચારિત્ર નિર્માણ, માનવતાના ગુણાેના વિકાસ અને ધર્મભાવનાની વૃદ્ધિમાં વિશેષ ઉપયાેગી થાએા! એ જ શુભેચ્છા."

સુપ્રસિદ્ધ લેખિકા અને વિદુષી પૂ. સાધ્વીશ્રી સૂર્ય'શિશુ-શ્રીજી મદ્રાસથી લખે છે કે:—

" સં સારની કથા માનવીના જીવન ઘડતરમાં જ્યારે વ્યથા રૂપ બની જાય છે ત્યારે માનવી સ્વયં આ કથાએાના કિનારાને વળગીને આગળ વધી શકે છે. કથાના પ્રસંગા કડવા, કુર કે કાેેેમળ યા કરુણાસભર હાેય ત્યારે ય પણ ક્ષેખકના આંતરિક 'કલ્યાણના શુભ ભાવ'ના સાદ સંભળાતાે જ રહે છે. તેથી વાચકહૈયાંને તે વધુ સ્પરી જય છે."

શ્રી પાર્ધાં ચંદ્ર ગચ્છીયા વિદ્વાન સાધ્વીશ્રી સુનં દાશ્રીજી લખે છે કે: — "કથાએ એવી સરલ અને સહેલી ભાષામાં છે કે સાધારણ બુદ્ધિવાળાને પણ તરત સમજ પડે. જીવનના ઘડતરમાં વિપત્તિમાં અને આત્મદઢતામાં પુસ્તક ઘણું જ ઉપયોગી નિવડશે. શાસ્ત્રીય, ઐતિહાસિક અને અર્વાચીન કથાએ થી પુસ્તક સમૃદ્ધ અનેલું છે. જનતા ઉપર મહાન્ ઉપકાર કર્યો છે."

આળ પ્રદ્માચારિણી અને વિદુષી પ્ સાધ્વીશ્રી સદ્દ્રાણા-શ્રીઝ સાવરકું ડલાથી લખે છે કે: – '' શીલધર્મ'ની કથામાં લેખકતું જીવન બાેલે છે. એમના જાગૃત જીવન્ત જીવનમાંના શીલ સંસ્કારના એમાં મધુર રણકાે છે. સાથે શીલ સંસ્કારની મઘમઘતી સુગંધી છે. આ શીલ સુગંધ પવનની જેમ પ્રજા જીવનમાં પ્રસરાવવા રસમય પવિત્ર કથાસાહિત્ય આજના યુગની માંગ પૂરી પાઉ છે."

પરમ પૂજ્ય સાધ્વીશ્રી પ્રિયંવદાશ્રીજી, દાેલતનગર – બારી વલી (મુંબઈ)થી લખે છે કે: — '' શીલધર્મ'ની કથાએ ભાગ ૧–૨ પુસ્તક સાદ્યંત વાંચ્યું. વાંચતાં ખૂબ આનંદ અનુભવ્યા ને થયું કે ખરેખર આ જડવાદના જમાનામાં અને સદાચારના ભયંકર દુષ્કાળમાં અમૃતની વર્ષાતુલ્ય આજની ઊગતી પ્રજાના જીવનઘડતરમાં અત્યંત ઉપયાગી નીવડે તેવા આ શ્રંથ છે. વાંચતાં પુસ્તક છાડવાનું મન થાય તેવું નથી. શીલધર્મ'ની કથા એટલે શીલની જ સુગંધ પ્રસરાવી છે. વધારે શું લખું ?"

## પાશવ વૃત્તિઓનું ઉચ્ચતર વૃત્તિઓમાં રૂપાંતર

"हरेड आत्मा अण्विङसेदी व्यक्ति छे. ये पाश्यप्रतिओधी पूर्ण पछे मुझ्त नथी, छतां उच्यतर प्रतिओमां
तेतुं इपांतर डरवाने ये शिक्तिमान छे. यात्मानी करियाताने
प्रथम स्थान आपवुं किर्ड के ये वस्तु को स्थापछे यान हपूर्व ड स्वीडारी बार्ड के याने तेना नियमे। यानुसार आपणी
प्रकृतिने। निश्रद इरीये ते। आपछे विडास साधी शुडीये,
आपछे आपणी इसप्रति जहारीये याने आपछो सुन्ति
मानसने नवेसरथी डेक्पिये ते। क आपछो वासना प्रधान
मेटी आप्यात्मिक जनी शुडीये. येने। अर्थ ये थ्या डे
आपछो संयम अने शिस्त पाछवां कोर्ड ये. आपछी
नैसर्जिक प्रतिथी पर ध्वाना प्रयत्नमां उपले ने पण्ये सादि
प्रवासिक जने तेनी सामे प्रवत्नमां उपले ने पण्ये सादि
प्रवासिक जने तेनी सामे प्रवत्नमां उपले ने पण्ये सादि
प्रवासिक या तेनी सामे प्रवत्नमां उपले ने पण्ये सादि
प्रवासिक या प्रयत्नमां प्रदेश आपर्थ है.
को डे आ प्रयत्न आपणी प्रस्ति सादि सोण माणे छे, छतां
तेने। जहते। पण थेवी क भावान छे."

ડા. રાધાકૃષ્ણન.

# શીલધર્મની કથાઓ

क्रांग १-२

અભિપ્રાય

'' आर्चे देगसाय' ધ પુરતકા પ્રગટ થાય છે, वैचाय છે અને વંચાય છે. पण ओमां साया धर्म प्रत्ये अनुराग ७५०वनार, प्रायीन संरक्षति भाटे નવી પેડીમાં માનની લાગણી જન્માવનારા અને સંરકાર પ્રેરક પુસ્તકા કેટલાં ? એવા સવાલ પુછવાથી નિરાશાજનક જવાય જ મળવાના. શીલધર્મનું આવા સમયે બહાર પડેલું આ પુસ્તકકથાએ। વધુ આવકારપાત્ર ઠરે છે. આપણા દેશમાં વૈદિક, બૌદ તેમજ જૈનધર્મની દર્શાત કથાઓના વિપક્ષ ભંડાર છે. આમાંથી લેખકે ચાકકસ દરિ રાખી અહિં દ્રષ્ટાન્તકથાએ રજૂ કરી છે. ચારિત્રનું ધડતર ચાય છતાં વાંચવામાં પણ રસ જાગે એવી સરળ શૈલીમાં આ પુરતક લખવામાં આવ્યું છે. આજના ભૌતિકવાદના યુગમાં ભારત પણ સપડાયલ છે અને તેની સાધન સંપત્તિ હોવા છતાં માનવી માટે સાચા સુખની આશા એાછી છે. ત્યારે સાચા સુખના રસ્તા આ દર્શાન્તકથાએ આપી જાય છે. આ દુષ્ટાન્તકથાઓ માત્ર મનારંજન અર્થે લખાયેલી આધુનિક વાર્તાઓ નથી પણ ઉચ્ચ જીવનના આશય વ્યક્ત કરતી કથાઓ છે. આ કથાઓમાં સત્ય, પ્રેમ, દયા, ક્ષમા, ઉદારતા, માનવતા આદિ ગુણાને ખીરદાવતી કથાએ પસંદ કરવામાં આવી છે. આ દખ્ટાન્તકથાએ મૌલિક નથી પણ એની રજાઆત મૌલિક છે.

dt. २०-१२-७०

' મું બઈ સમાચાર '