

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

## FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.





"प्रकाशककी ओरसे विनामूल्य वितरित।"



## नमो जिनाय ।

# जिनपूजाधिकार-मीमांसा।



# लेखक–

# बाबू जुगलकिशोर मुख्तार, देवबन्द

#### जिला सहारनपुरनिवासी।

#### प्रकाराक-

# सेठ नाथारंगजी गांधी, बम्बई।

श्रीवीरनि० संवत् २४३९

अप्रैल १९१३.

# Printed by R. Y. Shedge, at the N. S. Press, 23, Kolbhat Lane, Kalbadevi Road, Bombay.

Published by Sheth Natharangij Gandhi, Dabara Lane, Mandvi, Bombay.

•<del>•</del> - ----

जो चाहता है अपना, कल्याण मित्र, करना । जगदेकबन्धु जिनकी, पूजा पवित्र करना ॥ दिल खोल करके उसको, करने दो कोइ भी हो । फलते हैं भाव सबके, कुल जाति कोइ भी हो ॥ —जैनहितैषा ।



# श्री अकलंकाय नमः ।

# जिन-पूजाऽधिकार-मीमांसा ।

उत्थानिका ।

जो

~ை)ை(்்

) मनुप्य जिस मतको मानता है-जिस धर्मका श्रद्धानी और अनुयायी है, वह उर्मा मत वा धर्मके पूज्य और ( उपास्य देवताओंकी पूजा और उपासना करता है। परन्तु , आजकलके कुछ जैनियोंका खयाल इस सिद्धान्तके विरुद्ध है। उनकी समझमे प्रत्येक जैनधर्मानुयायीको ( जैनीको ) जिनेंद्रदेवकी पूजा करनेका अधिकार

नहीं हैं। उनकी कल्पनाके अनुमार बहुतसे लोग जिनेन्द्रदेवके पूजकोंकी श्रेणीम अवस्थान नहीं पाते। चाहे वे लोग अन्यमतके देवी देवताओंकी श्रेणीम अवस्थान नहीं पाते। चाहे वे लोग अन्यमतके देवी देवताओंकी पूजा और उपासना भले ही करें, पर जिनेन्द्रदेवकी पूजा और उपासनासे अपनेको कृतार्थ नहीं कर सकते। े शायद उनका ऐसा श्रद्धान हो कि ऐसे लोगोके पूजन करनेसे महान् पापका बन्ध होता है और वह पाप शास्त्रोक्त नियमोंका उछघन करके संकामक रोगकी तरह अड़ीमियों-पड़ीसियों, मिलने जुलनेवालों और खासकर सजातियोंको पिचलता फिरना है। परन्तु यह केवल उनका श्रम है और आज इसी अमको दृर करने अर्थात् श्रीजिनेंद्र-देवके पूजनका किस किसको अधिकार है, इस विषयकी मीमांसा और विवेचना करनेके लिये यह निवन्ध लिखा जाता है।

ॐ इमी प्रकारके विचारोसे खातौस्टीके दस्सा और बीसा जैनियोके मुकदमेका जन्म हुआ और ऐसे ही प्रांढ विचारोसे सर्धना जिला मेरठके जिन-मंदिरको करीब करीब तीनसालतक ताला लगा रहा <u>।</u>

#### पूजन-सिद्धान्त ।

जैनधर्मका यह मिद्धान्त है कि यह आत्मा जो अनादि कर्ममलसे मलिन हो रहा हूँ और विभावपरिणनिरूप परिणम रहा है, वही उन्नति करते करते कर्ममलको दुर करके परमान्मा बन जाता है, आत्मास भिन्न और प्रथक कोई एक ईश्वर या परमाल्मा नहीं है। आत्माकी परम-विराज अवस्थाका नाम ही परमात्मा है-अरहंत, जिनेन्द्र, जिनदेव तीर्थंकर, सिड, सार्व, सर्वज्ञ, वीतराग, परमेष्टि, परमज्योति, जुड, बुद्ध, निरंजन, निर्विकार, आप्त, ईश्वर, परवहा, इत्यादि उमी परमाग्मा या पर-मात्मपदके नामान्तर हे-या दसरे शब्दोंमें यों कहिये कि परमात्मा आत्मीय अनन्तगणोंका समुदाय हे । उसके अनन्त गणोंकी अपेक्षा उसके अनन्त नाम हैं ) वह परमात्मा परम वीतरागी और शान्तस्वरूप है, उसको किसीसे राग या द्वेप नहीं है. किसीकी स्ट्रांत, भक्ति और प्रजास वह प्रसन्न नहीं होता और न किसीकी जिल्हा, अवज्ञा या कट शब्दोसे अप्रसन्न होताः धनिक श्रीमानों, विदानों और उच्च श्रेणी या वर्णके मनुष्योको वह प्रेमकी दृष्टिमे नहीं देखता आर न निर्धन कगालों, सुर्वे और निम्नश्रेणीके मनुष्योंको घणाकी दृष्टिसं अवलोकन करता, न सम्यग्दृष्टि उसके अपापात्र हैं और न मिथ्यादृष्टि उसके कोपभाजन, वह परमानदमय और कृतकृत्य है, सांसारिक झगडोंसे उसका कोई प्रयोजन नही । इसऌिये जैनि-योंकी उपासना, भक्ति और पूजा, हिन्दु सुमलमान और ईमाइयोंकी तरह, परमाल्माको प्रसन्न करनेके लिये नहीं होती । उसका एक इसरा ही उद्देश्य है जिसके कारण वे ऐसा करना अपना कर्तच्य समझते है और वह संक्षिप्तरूपसं यह है कि ---

यह जीवात्मा खभावसे ही अनन्त दर्शन. अनन्त ज्ञान, अनन्त सुख और अनन्त वीर्याद अनन्त शक्तियोंका आधार है । परन्तु अनादि कर्म-मलसे मलिन होनेके कारण इसकी वे समम्न शक्तियां आच्छादित है-क-मोंके पटलसे वेष्टित है और यह आत्मा संसारम इनना लिस और मोह-जालमें इतना फेसा हुआ है कि उन शक्तियोंका विकाश होना तो दूर रहा, उनका स्परणतक भी इसको नहीं होता। कर्मके किंचित् क्षयोपशमसे जो

कुछ थोड़ा बहुन ज्ञानादि लाभ होता है, यह जीव उतनेहींमें सन्तुष्ट होकर उसीको अपना स्वरूप समझने लगता है। इन्हीं संसारी जीवोंमंसे जो जीव, अपनी आत्मनिधिकी सुधि पाकर धानुभेदीके सदृश प्रशम्न ध्यानाऽ-धिके बलसे, इस समल कर्ममलको दर कर देता है, उसमें आत्माकी वे सम्पूर्ण म्वाभाविक बक्तियां सर्वतोभावसं विकमित हो जाती है और तव वह आत्मा म्बच्छ और निर्मल होकर परमात्मदद्याको प्राप्त हो जाता हँ तथा परमात्मा कहलाता है । केवलज्ञान (मर्वज्ञा) की प्राप्ति होनेके पश्चात जबतक देहका सम्बन्ध वाकी रहता है, नबतक उस परमात्मा-को सकल्परमान्मा ( जीवन्मुक्त ) या अरहंत कहते हैं और जब देहका सम्बन्ध भी छट जाता है और मुक्तिकी प्राप्ति हो जाती है तब वही सकल परमात्मा निष्कलपग्मात्मा (विदेहमुक्त) या सिद्ध नामसे विभूपित होता है। इस प्रकार अवस्थाभेदसे परमात्माक हो भेद कहे जाते है। वह परमान्मा अपनी जीवन्मुक्तावस्थामे अपनी दिव्यवाणीके द्वारा संसारी जीवोंको उनकी आत्माका स्वरूप और उसकी प्राप्तिका उपाय बनलाता है अर्थात उनकी आन्मनिधि क्या है, कहां है, किम किम प्रकारके कर्म-पटलोंसे आच्छादित है, किस किस उपायसे वे कर्मपटल इस आत्मासे जटा हो सकने है, संसारके अन्य समम्न पटार्थीस इस आत्माका क्या सम्बन्ध है, दुःखका, सुखका और मंसारका म्वरूप क्या है, कैसे दुःखकी निवृत्ति और सुग्वकी प्राप्ति हो सकती है-इत्यादि समम्न बातोंका विस्ता-रके साथ सम्यकप्रकार निरूपण करता है, जिससे अनादि अविद्याग्रसित संसारी जीवोको अपने कल्याणका मार्ग सूझता है और अपना हित साधन करनेमें उनकी प्रवृत्ति होती हैं । इस प्रकार परमात्माके द्वारा जग-नि सीम उपकार होता है । इसी कारण परमात्माके सार्च, तका पग्महितोपदेशक, पर्महितैपी और निर्निमित्तवन्धु इत्यादि भी नाम हैं। इस महोपकारके बदलेमे हम ( संसारी जीव) परमात्माके प्रति जितना आटर सन्कार प्रदर्शित करे और जो कुछ भी कृतज्ञता प्रगट करें वह सब तुच्छ है। दूसरे जब आग्माकी परम स्वच्छ और निर्मल अव-स्थाका नाम ही परमात्मा है और उस अवस्थाको प्राप्त करना अर्थात् पर-माल्मा बनना सब आन्माओंका अभीष्ट है, तब आत्मस्वरूपकी या दृसरे

शब्दोंमें परमात्मस्वरूपकी प्राप्तिके लिये परमान्माकी पूजा, भक्ति और उपासना करना हमारा परम कर्त्त्रच्य है । पग्मान्माका ध्यान. परमान्माके अल्रोकिकचरित्रका विचार और परमात्माकी ध्यानावम्थाका चिन्त-वन ही हमको अपनी आत्माकी याद दिलाना है--अपनी भूली हुई निधि-की म्यूर्ति कराता है। परमात्माका भजन और म्वन ही हमारे लिये अपनी आग्माका अनुभवन हैं । आग्मोर्न्नानमें अग्रसर होनेके ऌिये परमात्मा ही हमारा आदर्श है। आत्मीय गुणोंकी प्राप्तिके लिये हम उमी आदर्शको अपने सन्मुख रखकर अपने चरित्रका गठन करते हैं । अपने आदर्शपुरुपके गुणोंस भक्ति और अनुरागका होना म्वाभाविक और जरूरी है। थिना अनुरागके किसी भी गुणकी प्राप्ति नहीं हो सकती। जो जिस गुणका आदर सन्कार करता है अथवा जिस गुणसे प्रम रखता है; वह उस गुणके गुणीका भी अवस्य आदरमत्कार करता है और उससे प्रेम रखता हैं। क्योंकि गुणीके आश्रय विना कहीं भी गुण नहीं होता। आदरसत्कार-रूप प्रवर्त्तनका नाम ही पुजन है । इस लिये पग्मात्मा, इन्हीं समस कारणोंसे हमारा परमपुज्य उपास्य देव हैं और द्रव्यद्दष्टिसे समस्त आत्माओंक परस्पर समान होनेके कारण वह परमात्मा सभी मंसारी जीवोंको समान भावसे पूज्य है। यही कारण है कि परमान्माके जैलोक्यपुज्य और जगत्पुज्य इलाहि नाम भी कहे जाते हैं। परमात्माका पूजन करने, परमात्माके गुणोंमें अनुराग बढाने और परमा-त्माका भजन और चिन्तवन करनेसे इस जीवात्माको पापोंसे बचनेके साथ साथ महन्पुण्योपार्जन होता हैं। जो जीव परमान्माकी पूजा, भक्ति और उपासना नहीं करता, वह अपने आत्मीय गुणोस पराङ्मुख और अपने

१ इन्हीं कारणोसे अन्य वीतरागी साधु और महात्मा भी जिनमे आत्माकी कुछ शक्तिया विकसित हुई है और जिन्होंने अपने उपदेश, आचरण और शास्त्रनिर्माणसे इमारा उपकार किया है, वे सब हमारे पूज्य है। आत्मलाभसे वंचित रहता है-इतना ही नहीं, किन्तु वह रुत्वेघ्नताके दोषसे भी दृषित होता है।

अतः परमाग्माकी पूजा, भक्ति और उपासना करना सबके ऌिये उपादेव और ज़रूरी है ।

परमात्मा अपनी जीवन्मुक्तावस्था अर्थात अरंहन अवस्थामे सदा और सर्वत्र विद्यमान नही रहता, इस कारण परमात्माके स्मरणार्थ और परमात्माके प्रति आदर सत्काररूप प्रवर्त्तनेके आलम्बनस्वरूप उसकी अरहंत अवस्थाकी सृति बनाई जाती है। वह मृति परमात्माके वीतरागता, शान्तता और ध्यानमुद्रा आदि गुणोंका प्रतिविस्व होतो है। उसमे स्थापनानिक्षपसे मंत्रोंद्वारा परमात्माकी प्रतिष्टा की जाती है। उसके पूजनेका भी समम्त वही उद्देश्य है, जो ऊपर वर्णन किया गया है. क्योंकि मृत्तिके पूजनसे धानु पापाणका पूजना अभिन्नेत (इष्ट) नहीं है. बल्कि मृत्तिके पूजनसे धानु पापाणका पूजना अभिन्नेत (इष्ट) नहीं है. वल्कि मृत्तिके ट्राग परमात्माहीकी पूजा. भक्ति और उपायनाकी जाती है। इसी लिये इस मृत्तिपूजनके जिनपूजन, देवार्चन, जिनार्चा, देवपूजा इत्यादि नाम कट जाते है और इर्सालिये इस पूजनको साक्षात्र जिनदेवके पूजननुत्य वर्णन किया है। यथा---

## ''भक्त्याऽईत्प्रतिमा पूज्या कृत्रिमाकृत्रिमा सदा । यतन्तद्दुणसंकल्पात्प्रत्यक्षं पूजिनो जिनः ॥''

- नमसम्रहआवकाचार अ० ९, रोव ४२

परमात्माकी इस परमज्ञान्त और वीतरागमृत्तिके पूजनमे एक बडी भागे खुवी और महत्त्वकी वात यह है कि जो संसारी जीव संसा-रके मायाजाल और गृहर्म्धाके प्रपंचमे अधिक फंसे हुए है, जिनके चित्त अति चंचल है और जिनका आत्मा इतना वलाढ्य नहीं है कि जो केवल

१ अहसान फरामोशा–किये हुए उपकारको भूल जाना या छतन्नता। ''अभिमतफर्असद्वेग्स्युपाय सुवोध , प्रभवति स च शास्त्रात्तस्य चोत्पत्तिगप्तात् । इति भवति स पृज्यस्तत्प्रसादात्प्रवुद्धेर्न हि छतमुपकारं साधवो विस्परन्ति ॥'' ––गोम्मटसार–टीका । शास्त्रोंमें परमात्माका वर्णन सुनकर एकदम बिना किसी नक़रोके परमात्म-स्वरूपका नकशा (चित्र) अपने हृदयमें खींच सके या परमात्मस्वरूपका ध्यान कर सके, वे ही उस मूर्तिके द्वारा परमात्मस्वरूपका कुछ ध्यान और चिन्तवन करनेमें समर्थ हो जाते हैं और उसीसे आगामी दुःखों और पापोंकी निवृत्तिपूर्वक अपने आग्मस्वरूपकी प्राप्तिमें अग्रसर होते हैं।

जब कोई चित्रकार चित्र खींचनेका अभ्यास करता है तब वह सबसे प्रथम सुगम और सादा चित्रोंपरसे, उनको देखदेखकर, अपना चित्र खींचनेका अभ्यास बढ़ाता है, एकट्म किसी कठिन, गहन और गम्भीर चित्रको नहीं खींच सकता । जब उसका अभ्यास बड जाता है, तब कठिन, गहन और रंगीन चित्रोंको भी सुन्दरताके साथ बनाने लगता है और छोटे चित्रको बड़ा और बड़ेको छोटा भी करने लगना है । आगे जब अभ्यास करते करते वह चित्रविद्यामें पूरी तैंग्रस निपुण और निष्णात हो जाता है. तब वह चलती, फिरती,-दाँडती, भागती वस्तुओंका भी चित्र बड़ी सफ़ाईके साथ वातकी बातमें खींचकर रख देता है और चित्र-नाय-कको न देखकर, केवल व्यवस्था और हाल ही मालूम करके, उसका सा-क्षान जीता जागता चित्र भी अंकित कर देता है। इसी प्रकार यह संसा-री जीव भी एकटम परमात्मस्वरूपका ध्यान नहीं कर सकता अर्थात परमात्माका फोट्ट अपने हृदयपर नहीं खीच सकता, वह परमात्माकी परम वीतराग और शाल्त मूर्त्तिपरसे ही अपने अभ्यासको बढाता है। मुत्तिके निरन्तर दर्शनादि अभ्यासरे जब उस मुर्तिकी वीतरागछवि और ध्यानमुदासे वह परिचित हो जाता है. तब शनेः शनेः एकान्तमं बैठकर उस मृतिंका फोट्र अपने हृदयमे खींचने लगता है और फिर कुछ देरनक उसको स्थिर रम्भनेके लिपे भी समर्थ होने लगता है। ऐसा करने-पर उसका मनोवल और आत्मवल वट जाता है और वह फिर इस योग्य हो जाता है कि उस मूर्त्तिके मूर्त्तिमान् श्रीअरहंतदेवका समव-मरणादि बिभूति सहित साक्षान् चित्र अपने हृद्यमं खींचने लगता हूँ। इस प्रकारके ध्यानका नाम रूपस्थध्यान है और यह ध्यान प्रायः मनि अवस्थाहीमें होता है।

आत्मीय बलके इतने उन्नत हो जानेकी अवस्थामें फिर उसको धातु पाषाणकी मुक्तिके पूजनादिकी वा दूसरे शब्दोंमे यों कहिये कि परमात्माके ध्यानादिके लिये मूर्त्तिका अवलम्बन लेनेकी ज़रूरत बाकी नहीं रहती; बल्कि वह रूपस्थध्यानके अभ्यासमें परिपक होकर और अधिक उन्नति करता है और साक्षात सिद्धोंका चित्र भी खींचने लगता है जिसको रूपातीतध्यान कहते हैं। इसप्रकार ध्यानके बलसे वह अपनी आत्मासे कर्ममलको छांटता रहता है और फिर उन्नतिके सोपानपर चढ़ता हुआ शुक्रध्यान लगाकर समस्त कर्मोंको क्षय कर देता है और इस प्रकार आत्मत्वको प्राप्त कर लेता है। अभिप्राय इसका यह है कि मूर्ति-पूजन आत्मदर्शनका प्रथम सोपान है और उसकी आवश्यकता प्रथमावस्था (गृहस्थावस्था) हीमें होती है । बल्कि दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि जितना जितना कोई नीचे दर्जेमें है, उतना उतना ही जियादा उसको मूर्त्तिपूजनकी या मूर्त्तिका अवलम्ब**न** लेनेकी जरूरत है। यही कारण है कि हमारे आचायौंने गृहस्थोंके लिये इसकी खास ज़रूरत रक्खी है और निखपूजन करना गृहस्थोंका मुख्य धर्म वर्णन किया है।

#### सर्वसाधारणाऽधिकार ।

भगवज्जिनसेनाचार्यने श्रीआदिपुराण (महापुराण)मे लिखा है कि-

"दानं पूजा च शीलं च दिने पर्वण्युपोषितम् । धर्मश्रतुर्विधः सोऽयमाम्नातो ग्रहमेधिनाम् ॥"

---- पर्व४१, स्रोक १०४।

अर्थान्-दान, पूजन, वर्तोका पालन (वतानुपालन कीलं) और पर्वके दिन उपवास करना, यह चार प्रकारना गृहस्थोंका धर्म है। अमितगतिश्रावकाचारमें श्रीअमितगति आचार्यने भी ऐसा ही वर्णन किया है । यथाः---

> "दानं पूजा जिनैः शीलग्रुपवासश्वतुर्विधः । श्रावकाणां मतो धर्मः संसारारण्यपावकः ॥" —अ० ९, क्षे० १।

श्रीपद्मनन्दि आचार्य पद्मनन्दिपंचाविंशतिकामें श्रावकधर्मका वर्णन करते हुए लिखते हैं कि---

> "देवपूजा गुरूपास्तिः खाध्यायः संयमस्तपः । दानं चेति गृहस्थानां पट्कर्माणि दिने दिने ॥"

----अ० ६, श्रो० ७।

अर्थात्-देवपूजा, गुरुसेवा, स्वाध्याय, संयम, तप और दान, ये षटकर्म गृहस्थोंको प्रतिदिन करने योग्य है--भावार्थ, धार्मि-कदृष्टिसे गृहस्थोंके ये सर्वसाधारण नित्य कर्म हैं । श्री सोमदेवसूरि भी यशस्तिल्ठकमे वर्णित उपासकाध्ययनमे इन्हीं पटक-मोंका, प्रायः इन्हीं (उपर्युछिखित) शब्दोंमे गृहस्थोंको उपदेश देते हैं । यथा:---

"देवसेवा गुरूपास्तिः स्वाध्यायः संयमस्तपः ।

दानं चेति गृहस्थानां षद्कर्माणि दिने दिने ॥ "

–कल्प ४६, श्ले०७।

गृहस्थोंके लिये पूजनकी अत्यन्त आवरयताको प्रगट करते हुए श्री-पद्मनन्दि आचार्य फिर लिखते हैं कि----

"ये जिनेन्द्रं न पञ्चन्ति पूजयन्ति स्तुवन्ति न ।

निष्फलं जीवितं तेषां तेषां धिक् च गृहाश्रमम् ॥"

---अ० ६, श्रो० १५।

अर्थात्-जो जिनेन्द्रका दर्शन, पूजन और स्तवन नहीं करते हैं, उनका जीवन निष्फल है और उनके गृहस्थाश्रमको धिकार है। इसी आवइयक- त्ताको अनुभव करते हुए श्रीसकलकीर्ति आचार्य सुभाषितवलीमें यहांतक लिखते हैं किः----

"पूजां विना न कुर्येत भोगसौख्यादिकं कदा।"

अर्थात्—गृहस्थोंको बिना पूजनके कदापि भोग और उपभोगादिक नहीं करना चाहिये । सबसे पहले पूजन करके फिर अन्य कार्य करना चाहिये । श्रीधर्मसंग्रहश्रावकाचारमें गृहस्थाश्रमका खरूप वर्णन करते हुए लिखा है किः—

"इज्या वात्ती तपो दानं खाध्यायः संयमस्तथा। ये षद्कर्माणि कुर्वन्त्यन्वहं ते गृहिणो मताः॥"

----अ० ९, क्षो० २६।

अर्थात्—इज्या (पूजन), वार्त्ता (कृपिवाणिज्यादि जीवनोपाय), तप, दान, स्वाध्याय, और संयम, इन छह कर्मोंको जो प्रतिदिन करते हैं, वे गृहस्थ कहलाते हैं। भावार्थ-धार्मिक और लांकिक, उभ-यद्टिप्टिसे ये गृहस्थोंके छह नित्यकर्म हैं। गुरूपास्ति जो ऊपर वर्णन की गई है, वह इज्याके अन्तर्गत होनेसे यहां प्टथक् नहीं कही गई।

भगवज्जिनसेनाचार्य आदिपुराणके पर्व ३८ में निम्नलिखित श्ठोकों हारा यह सूचिन करते हैं कि ये इज्या, वार्त्ता आदि कर्म उपासक सूत्रके अनुसार गृहस्थोंके षटकर्म है । आर्यषट्कर्मरूप प्रवर्त्तना ही गृहस्थोंकी कुलचर्या है और इसीको गृहस्थोंका कुलधर्म भी कहते हैं:---

"इज्यां वार्ता च दत्तिं च खाध्यायं संयमं तपः ।

श्रुतोपासकस्रत्रत्वात् स तेभ्यः सम्रुपादिशत् ॥ २४ ॥ विद्युद्धा व्वत्तिरस्यार्येषट्कर्मानुप्रवर्त्तनम् ।

गृहिणां कुलचर्येष्टा कुलधर्मोऽप्यसौ मतः ॥ १४४ ॥"

महाराजा चामुण्डरायने चारित्रसारमें और विद्वद्वर पं० आशाधर-जीने सागरधर्मामृतमें भी इन्हीं षदकर्मोंका वर्णन किया है । इन पदकर्मोंमें दान और पूजन, ये दो कर्म सबसे मुख्य हैं। इस विषयमें पं॰ आशाधरजी सागरधर्मामृतमें लिखते है किः--

# "दानयजनप्रधानो ज्ञानसुधां श्रावकः पिपासुः स्यात्।"

---अ० १, स्रो० १५।

अर्थात्—दान और पूजन, ये दो कर्म जिसके मुख्य हैं और ज्ञानाऽमृ-तका पान करनेके लिये जो निरन्तर उत्सुक रहता है वह श्रावक है। भा-वार्थ-श्रावक वह है जो कृषिवाणिज्यादिको गौण करके दान और पूजन, इन दो कर्मोंको नित्य सम्पादन करता है और शास्त्राऽध्ययन भी करता है।

स्वामी कुंदकुंदाचार्य, रयणसार प्रंथमं; इससे भी बढ़कर साफ तौ-रपर यहांतक लिखते है कि बिना दान और पूजनके कोई श्रावक हो ही नहीं सकता या दूसरे शब्दोंमें यों कहिये कि ऐया कोई श्रावक ही नहीं होसकता जिसको दान और पूजन न करना चाहिये। यथाः---

#### "दाणं पूजा मुक्रवं सावयधम्मो ण सावगो तेण विणा । झाणज्झयणं मुक्रवं जइ धम्मो तं विणा सोवि ॥ १० ॥"

अर्थात्-दान देना और पूजन करना, यह आवकका मुख्य धर्म हँ इसके विना कोई आवक नहीं कहला सकता और ध्यानाऽध्ययन करना यह मुनिका मुख्य धर्म है। जो इससे रहित है, वह मुनि ही नहीं है। भावार्थ-मुनियोंके ध्यानाऽध्ययनकी तरह, दान देना और पूजन करना ये दो कर्म आवकोंके सर्व साधारण मुख्य धर्म और नित्यके कर्त्तव्य कर्म हैं।

अपरके वाक्योंसे भी जब यह स्पष्ट है कि पूजन करना गृहस्थका धर्म तथा नित्य और आवश्यक कर्म हे-विना पूजनके मनुष्यजन्म निष्फल और गृहस्थाश्रम धिक्कारका पात्र हे और विना पूजनके कोई गृहस्थ या श्रावक नाम ही नहीं पा सकता. तव प्रत्येक गृहस्थ जनीको नियमपूर्वक अवश्य ही नित्यपूजन करना चाहिये, चाहे वह अग्रवाल हो, खंडेलवाल हो, या परवार आदि अन्य किसी जातिका; चाहे स्त्री हो या पुरुष; चाहे वती हो या अवती; चाहे बीसा हो या दस्सा और चाहे बाह्यण, क्षत्रिय, वैश्य हो या झूद्र, सबको पूजन करना चाहिये । सभी गृहस्थ जैनी है, सभी श्रावक हैं, अतः-सभी पूजनके अधिकारी हैं ।

श्रीतीर्थंकर भगवानके अर्थात् जिस अरहंत परमात्माकी मूर्ति बनाकर हम पूजते हैं उसके समवसरणमें भी, क्या स्त्री, क्या पुरुष, क्या वती, क्या अवती, क्या ऊंच और क्या नीच, सभी प्रकारके मनुष्य जाकर साक्षात् भगवानका पूजन करते हैं। और मनुष्य ही नहीं, समवसरणमें पंचेन्द्रिय तिर्यंच तक भी जाते है-समवसरणकी बारह सभाओंमें उनकी भी एक सभा होती है-वे भी अपनी शक्तिके अनुसार जिनदेवका पूजन करते हैं। पूजन-फल्प्राप्तिके विषयमें एक मेडककी कथा सर्वत्र जैनशास्त्रोंमें प्रसिद्ध है। पुण्यास्त्रवकथाकोश, महावीरपुराण, धर्मसंग्रहश्रावकाचार आदि अनेक प्रंथोंमे यह कथा विस्नारके साथ लिखी है और बहुतसे प्रंथोंमें इसका निम्नलिखित प्रकारसे उल्लेख मात्र किया है। यथा:---

रत्नकरण्डश्रावकाचारमें,

''अर्हचरणसपर्या महानुभावं महात्मनामवदत् ।

भेकः प्रमोदमत्तः कुसुमेनैकेन राजगृहे ॥" १२० ॥ सागरधर्माप्टनमं,

#### ''यथाशक्ति यजेताईदेवं नित्यमहादिभिः ।

मंकल्पतोऽर्पितं यष्टा भेकवत्स्वमहीयते ॥" २-२४ ॥

कथाका सारांश यह है कि जिस समय राजगृह नगरमें विपुलाचल पर्वनपर हमारे अन्तिम तीर्थंकर श्रीमहावीर स्वामीका समवसरण आया और उसके सुसमाचारसे हपौंछसित होकर महाराजा श्रेणिक आनंदभेरी बजवाते हुए परिजन और पुरजन सहित श्रीवीरजिनेन्द्रकी पूजा और वन्द-नाको चले, उससमय एक मेंडक भी, जो नागदत्त श्रेष्ठीकी बावडीमें रहता था और जिसको अपनी पूर्वजन्मकी खी भवदत्ताको देखकर जा- तिस्मरण होगया था, श्रीजिनेंद्रदेवकी पूजाके लिये मुखमें एक कमल दबाकर उछल्ता और कूदता हुआ नगरके लोगोंके साथ समवसरणकी ओर चल दिया। मार्गमें महाराजा श्रेणिकके हाथीके पैरतले आकर वह मेंडक मर गया और पूजनके इस संकल्प और उद्यमके प्रभावसे, मरकर सौधर्म स्वर्गमें महार्द्धिक देव हुआ। फिर वह देव समवसरणमें आया और श्रीगणधरदेवके द्वारा उसका चरित्र लोगोंको माऌम हुआ। इससे प्रगट है कि समवसरणादिमें जाकर तिर्यंच भी पूजन करते और पूजनके उत्तम फलको प्राप्त होते हैं।

समवसरणको छोड़कर और भी बहुतसे स्थानोंपर तिर्थचोंके पूजन करनेका कथन पाया जाता है । पुण्यास्त्रव और आराधनासार-कथाकोशमं लिखा है कि धाराशिव नगरमें एन वॅवी थी जिसमें श्रीपार्श्वनाथ स्वामीकी रतमयी प्रतिमा एक मंजूषेमें रक्खी हुई थी। एक हाथी, जिसको जातिसारण होगया था, प्रतिदिन तालाबसे अपनी सुंदमें पानी भरकर छाता और उस बेबीकी तीन प्रदक्षिणा देकर वह पानी उस-पर छोड़ता और फिर एक कमलका फूल चढाकर पूजन करता और मस्तक नबाता था। इस प्रकार वह हाथी श्रावकधर्मको पालता हुआ प्रतिदिन उस प्रतिमाका पूजन करता था। जब राजा करकंडुको यह समाचार माऌम हआ, तब उसने उस बॅबीको खुद्वाया और उसमेसे वह प्रतिमा निकली। प्रतिमाके निकलनेपर हाथीने सन्यास धारण किया और अन्तम वह हाथी मरकर सहस्त्रारस्वर्गमे देव हुआ । इसीप्रकार तिर्थचोंके पूजनसंबंधमें और भी अनेक कथाएँ है। जब तिर्थंच भी पूजन करते और पूजनके उत्तम फलको प्राप्त होते हैं, तब ऐसा कौन मनुष्य होसकता है कि जिसको पूजन न करना चाहिये और जो भावपूर्वक जिनेंद्रदेवका पूजन करके उत्तम फलको प्राप्त न हो ? अभिप्राय यह कि, आत्महितचिन्तक सभी प्राणि-योंके लिये पूजन करना श्रेयस्कर है। इसलिये गृहस्थोंको अपना कर्तव्य समझकर अवश्य ही नित्यपूजन करना चाहिये।

#### पूजनके भेद ।

पूजन कई प्रकारका होता है। आदिपुराण, सागरधर्मामृत, धर्म-संग्रहश्रावकाचार, चारित्रसार आदि प्रन्थोंमें निर्त्य, अष्टॉन्हिक, पेन्द्रध्वज, चर्तुर्मुख, और करुपंदुम, इस प्रकार पूजनके पांच मेद वर्णन किये हैं। वसुनन्दिश्रावकाचार और धर्मसंग्रहश्रावकाचार-

भ नित्यपूजनका स्वरूप आगे विस्तारके साथ वर्णन किया गया है।

२-३, ''जिनार्चा कियते भव्येर्या नन्दीश्वरपर्वणि ।

अष्टाहिकोऽसौ सेन्द्राद्यैः साध्या लैन्द्रभ्वजो गहः॥''-सागरधर्मा०। अर्थात्-नन्दीश्वर पर्वमें ( आपाढ़, कार्तिक और फाल्गुण इन तीन महीनोंके अन्तिम आठ आठ दिनोमे )जो पूजन किया जाता है, उसको अष्टाहिक पूजन कहते है और इन्द्रादिक देव मिलकर जो पूजन करते है, उसको ऐन्द्र्रस्वज पूजन कहते है ।

४ ''महामुकुटवद्भैस्तु कियमाणो महामहः । चतुर्मुख. स विज्ञेयः सर्वतोभद्र इत्यपि ॥''— आदिपुराण । ''भक्त्या मुकुटबद्धैर्या जिनपूजा विधीयते तदाख्याः सर्वतोभद्रचतुर्मुखमहामहाः ॥—सागारध० ।

अर्थात्—मुकुटबद्ध ( माडलिक ) राजाओके द्वारा जो पूजन किया जाता है, उसको चतुर्मुख पूजन कहते है । इसीका नाम सर्वतोभद्र और महामह भी है ।

५ ''दत्वा किमिच्छुकं दानं सम्राड्भिर्यः प्रवत्त्र्यते । कल्पवृक्षमहः सोऽयं जगदाशाप्रपूरणः ॥''—आदिपुराण । ''किमिच्छकेन दानेन जगदाशाः प्रपूर्य यः । चकिभिः कियते सोऽईयज्ञः कल्पद्वमो मतः ॥''—सागारध० ।

अर्थात्—याचकोको उनकी इच्छानुसार दान देकर जगतकी आशाको पूर्ण करते हुए चकवर्त्ति सम्राट्द्रारा जो जिनेंद्रका पूजन किया जाता है, उसको करुपद्रम पूजन कहते हैं ।

#### में प्रकारान्तरसे नाम, स्थांपना, द्रैव्य, क्षेत्रें, कॉल और र्माव, ऐसे

९ ''उचारिऊण णामं, अरुहाईणं विसुद्धदेसम्मि । पुफ्फाईणि खिविज्ञंति विण्णेया णामपूजा सा ॥''

---वसुनन्दिश्रा० ।

अर्थात्---अईतादिकका नाम उचारण करके किसी द्युद्ध स्थानमे जो पुष्पा-दिकक्षेपण किये जाते है, उसको नामपूजन कहते है ।

२ तदाकार वा अतदाकार वस्तुमें जिनेन्द्रादिके गुणोंका आरोपण और संकल्प करके जो पूजन किया जाता है, उसको स्थापनापूजन कहते हैं। स्थापनाके दो भेद है—१ सद्भावस्थापना और २ असद्भावस्थापना। अरहंतोंकी प्रतिष्ठाविधिको सद्भावस्थापना कहते है। (स्थापनापूज-नका विशेष वर्णन जाननेके लिये देखो वसुनन्दिधावकाचार आदि प्रंथ।)।

३ "दब्वेण य दवस्स य, जा पूजा जाण दब्वपूजा सा । दव्वेग गंधसखिलाइपुव्वभणिएण कायव्वा ॥ तिविहा दव्वे पूजा सचित्ताचित्तमिस्सभेएण । पच्चक्खजिणाईणं सचित्तपूजा जहाजोग्गं ॥ तेसि च सरीराणं दव्वसुदस्सवि अचित्तपूजा सा । जा पुण दोण्हं कीग्इ णायव्वा मिस्सपूजा सा ॥ —वसुनन्दिश्राव०।

अर्थात्---द्रव्यसे और द्रव्यकी जो पूजाकी जाती है, उसको द्रव्यपूजन कहते है। जलचंदनादिकसे पूजन करनंको द्रव्यसे पूजन करना कहते है और द्रव्यकी पूजा सचित्त, अचित्त और मिश्रके भेदसे तीन प्रकार है। साक्षात श्रीजिनेंदादिके पूजनको सचित्त द्रव्यपूजन कहते हैं। उन जिनेंदादिके शरीरो तथा द्रव्यश्रतके पूजनको अचित्त द्रव्यपूजन कहते हैं। उन जिनेंदादिके एक साथ पूजन करनेको मिश्रद्रव्यपूजन कहते हैं। द्रव्यपूजनके आगम-द्रव्य और नोआगमद्रव्य आदिके भेदसे और भी अनेक भेद है।

४ "जिणजणमणिक्खवणणाणुप्पत्तिमोक्खसंपत्ति ।

णिसिही सुखेत्तपूजा पुव्वविहाणेण कायव्वा ॥—वसुनंदि श्रा० । अर्थात्—जिन क्षेत्रोमें जिनेंद्र भगवानके जन्म~तप–ज्ञान–निर्वाण कल्याणक हुए है, उन क्षेत्रोमें जरूचंदनादिकसे पूजन करनेको **क्षेत्रपूजन क**हते हैं । छह प्रकारका पूजन भी वर्णन किया है। परन्तु संक्षेपसे पूजनके, नित्य और नैमित्तिक, ऐसे दो भेद हैं। अन्य समस्त भेदोंका इन्हींमें अन्त-भाव है। अष्टान्हिक आदिक चार प्रकारका पूजन नैमित्तिक पूजन कह-लाता है और नामादिक छह प्रकारके पूजनोंमें कुछ नित्य नैमित्तिक और कुछ दोनों प्रकारके होते हैं। प्रतिष्ठा भी नैमित्तिक पूजनका ही एक प्रधान भेद है। तथापि नैमित्तिक पूजनोंमें बहुत्तसे ऐसे भी भेद हैं जिनमें पूजनकी विधि प्रायः नित्यपूजनके ही समान होती है और दोनोंके पूजकमें

५ ''गर्भादि पंचकत्त्याणमईता यद्दिनेऽभवत् । तथा नन्दीश्वरे रत्नत्रयपर्वणि चाऽर्चनम् ॥ स्नपनं कियते नाना रसैरिक्षुप्रतादिभिः । तत्र गीतादिमाङ्गल्यं काल्पूजा भवदियम् ॥''

----धर्मसंग्रहश्रा० ।

अर्थात् — जिन तिथियोमे अरहंनोके गर्भ, जन्मादिक कल्याणक हुए है, उनमें तथा नंदीश्वर, दशलक्षण और रलत्रयादिक पर्वोंमें जिनेंद्रदेवका पूजन, इक्षुरस आर दुग्ध-ष्टतादिकसे अभिषेक तथा गीत, नृत्य और जागरणादि मांगलिक कार्य करनेको काल्यपूजन कहते है।

६ ''यदनन्तचतुष्काद्यैविंधाय गुणकीर्त्तनम् । त्रिकालं कियते देववन्दना भावपूजनम् ॥ परमे४िपदैर्जापः क्रियते यत्स्वशक्तितः । अथवाऽईद्वणस्तोत्रं साप्यर्चा भावपूर्विका ॥ पिडस्थं च पदस्थं च रूपस्थं रूपवर्जितम् । ध्यायते यत्र तद्विद्धि भावार्चनमनुत्तरम् ॥"

----धर्मसंग्रहश्रा० ।

अर्थात्—जिनेंद्रके अनंत दर्शन, अनंत ज्ञान, अनंत सुख और अनंत वी-र्यादि गुणोकी भक्तिपूर्वक स्तुति करके जो त्रिकाल देववन्दना की जाती है, उसको तथा शक्तिपूर्वक पंच परमेष्ठिक जाप वा स्तवनको और पिंडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत ध्यानको भावपूजन कहते है । पिडस्थादिक ध्या-नोंका खरूप ज्ञानार्णवादिक प्रंथोंमें विस्तारके साथ वर्णन किया है, वहांसे जानना चाहिये । भी कोई भेद नहीं होता, जैसे अष्टान्हिक पूजन और कास्ठ पूजनादिक; इस लिये पूजनकी विधि आदिकी मुख्यतासे पूजनके नित्य-पूजन और प्रतिष्ठादिविधान, ऐसे भी दो भेद कहे जाते हैं और इन्हीं दोनों मेदोंकी प्रधानतासे पूजकके भी दो ही भेद वर्णन किये गये हैं--पूक नित्य पूजन करनेवाला जिसको पूजक कहते हैं और दूसरा प्रतिष्ठा आदि विधान करनेवाला जिसको पूजकाचार्य कहते हैं। जैसा कि पूजासार और धर्मसंग्रहथावकाचारके निम्नलिखित श्लोकोंसे प्रगट है:---

"पूजकः पूजकाचार्य इति देघा स पूजकः ।

आंद्यो नित्यार्चकोऽन्यस्तु प्रतिष्ठादिविधायकः ॥ १६ ॥" —पूजासार ।

चतुर्मुखादिक पूजन तथा प्रतिष्ठादि विधान सदाकाल नहीं बन सकते और न सब गृहस्थ जैनियोंसे इनका अनुष्ठान हो सकता है-क्योंकि कल्पट्टम पूजन चकवर्त्ति ही कर सकता है; चतुर्मूख पूजन मुकुटवद्ध राजा ही कर सकते हैं; ऐन्द्रध्वज पूजाको इन्द्रादिक देव ही रचा सकते हैं; इसी प्रकार प्रतिष्ठादि विधान भी ख़ास ख़ास मनुप्य ही सम्पादन कर-सकते हैं-इस लिये सर्व साधारण जैनियोंके वास्ते नित्यपूजनहीकी मुख्यता है । ऊपर उल्लेख किये हुए आचार्यों आदिके वाक्योंमें 'दिने दिने' और 'अन्चहं' इत्यादि शब्दों द्वारा नित्यपूजनका ही उपदेश दिया गया है । इसी नित्यपूजनपर मनुप्य, तिर्यंच, झी, पुरुष, तीच, ऊंच, धनी, निर्धनी, वती, अनती, राजा, महाराजा, चकवर्त्ति और देवता, सबका समानअधिकार है अर्थात् सभी नित्यपूजन कर सकते हैं ।

नित्यपूजनको नित्यमह, नित्याऽर्चन और सदार्चन इत्यादि भी कहते हैं । नित्यपूजनका मुख्य स्वरूप भगवज्जिनसेनाचार्यने आदिपुराणमें इसप्रकार वर्णन किया है:--

### 

---अ. ३८, श्रो० २७ ।

अर्थात---प्रतिदिन अपने घरसे जिनमंदिरको गंध, पुष्प, अक्षतादिक पूजनकी सामग्री ले जाकर जो जिनेन्द्रदेवकी पूजा करना है उसको नित्य-पूजन कहते हैं । धर्मसंग्रहश्रावकाचारमें भी नित्यपूजनका यही स्वरूप वर्णित है । यथा:-

## ''जलाद्यैधौंतपूताङ्गेर्ग्रहाम्रीतैर्जिनालयम् । यदर्च्यन्ते जिना युक्त्या नित्यपूजाऽभ्यधायि सा ॥''

---९--२७।

प्रतिदिन क्या स्त्री, क्या पुरुष, क्या बालक, क्या बालिका-सभी ग्रहस्थ जन अपने अपने घरोंसे जो बादाम, छुहारा, लौग, इलायची या अक्षत ( चावल ) आदिक लेकर जिनमंदिरको जाते हैं और वहां उस द्रव्यको, जिनेन्द्रदेवादिकी स्तुतिपूर्वक नामादि उच्चारण करके, जिनप्रतिमाके सन्मुख चढ़ाते हैं, वह सब नित्यपूजन कहलाता है। नित्यपूजनके लिये यह कोई नियम नहीं है कि वह अष्टद्रव्यसे ही किया जावे या कोई खास दव्यसे या किसी खास संख्यातक पूजाएँ की जावे, बल्कि यह सब अपनी श्रद्धा, शक्ति और रुचिपर निर्भर हे-कोई एक द्रव्यसे पूजन करता है, कोई दोसे और कोई आठोंसे; कोई थोड़ा पूजन करता और थोडा समय लगाता है, कोई अधिक पूजन करता और अधिक समय लगाता है; एक समय जो एक द्रव्यसे पूजन करता हे वा थोड़ा पूजन करता है दूसरे समय वही अष्टद्रव्यसे पूजन करने लगता है और बहतसा समय लगाकर अधिक पूजन करता है-इसी प्रकार यह भी कोई नियम नहीं है कि मंदिरजीके उपकरणोंमें और मंदिरजीमें रक्खे हुए वस्त्रोंको पहिनकर ही नित्यपूजन किया जावे। हम अपने घरसे शुद्ध वस्त्र पहिनकर और शुद्ध वर्तनोंमें सामग्री बनाकर मंदिरजीमें ला सकते-हैं और ख़ुशीके साथ पूजन कर सकते हैं। जो लोग ऐसा करनेके लिये জি০ দু০ ২

असमर्थ है या कभी किसी कारणसे ऐसा नहीं कर सकते हैं, वे मंदिरजीके उपकरण आदिसे अपना काम निकाल सकते हैं, इसीलिये मंदिरोंमें उनका प्रबंध रहता है। बहुतसे स्थानोंपर श्रावकोंके घर विद्यमान होते हुए भी, कमसे कम दो चार पूजाओंके यथासंभव नित्य किये जानेके लिये, मंदिरोंमें पूजन सामग्रीके रक्से जानेकी जो प्रथा जारी है, उसको भी आज कलके जैनियोंके प्रमाद, शक्तिन्यूनता और उत्साहाभाव आदिके कारण एक प्रकारका जातीय प्रबंध कह सकते हैं, अन्यथा, शास्त्रोंमे इस प्रकारके पूजन सम्बन्धमें, आमर्तारपर अपने घरसे सामग्री लेजाकर पूजन करनेका ही विधान पाया जाता है-जैसा कि ब्रह्मस्तूरिकृत् त्रिवर्णा-चारके निम्नलिखित वाक्यसे भी प्रगट है:---

''ततश्वेत्यालयं गच्छेत्सर्वभव्यप्रपूजितम् । जिनादिपूजायोग्यानि द्रव्याण्यादाय भक्तितः ॥"

----अ. ४-१९**० ।** 

अर्थात्—संध्यावन्दनादिके पश्चात् गृहस्थ, भक्तिपूर्वक जिनेन्द्रादिके पूजन योग्य द्रव्योंको लेकर, समस भव्यर्जावों द्वारा पूजित जो जिनमंदिर तहां जावे । भावार्थ-गृहस्थोंको जिनमंदिरमें पूजनके लिये पूजनोचित द्रव्य लेकर जाना चाहिये । परन्तु इसका अभिप्राय यह नहीं है कि विना द्रव्यके मंदिरजीमें जाना ही निषिद्ध है, जाना निषिद्ध नहीं है । क्योंकि यदि किसी अवस्थामें द्रव्य उपलब्ध नहीं है तो केवल भावपूजन भी हो सकता है । तथापि गृहस्थोंके लिये द्रव्यसे पूजन करनेकी अधिक मुख्यता है । इसीलिये नित्यपूजनका ऐसा मुख्य स्वरूप वर्णन किया है ।

जपर नित्यपूजनका जो प्रधान स्वरूप वर्णन किया गया है, उसके अतिरिक्त, ''जिनबिम्ब और जिनालय बनवाना, जिनमन्दिरके खर्चके लिये दानपत्र द्वारा प्राम गृहादिकका मंदिरजीके नाम करदेना तथा दान देते समय मुनीश्वरोंका पूजन करना, यह सब भी नित्यपूजनमें ही दाखिल (परिगृहीत) है।'' जैसा कि आदि्पुराण पर्व ३८ के निम्नलिखित वाक्योंसे प्रगट है:--- "चैस्यंचैत्यालयादीनां भक्त्या निर्मापणं च यत् । शासनीकृत्य दानं च ग्रामादीनां सदाऽर्चनम् ॥ २८ ॥ या च पूजा म्रुनीन्द्राणां नित्यदानानुषङ्गिणी । स च नित्यमहो ज्ञेयो यथाशक्त्युपकल्पितः ॥ २९ ॥"

श्रीसागारधर्मामृतमें भी नित्यपूजनके सम्बंधमें समग्र ऐसे ही वर्णन पाया जाता है, बल्कि इतना विशेष और मिलता है कि अपने घरपर या मंदिरजीमें त्रिकौल देववन्दना-अरहंतदेवकी आराधना-करनेको भी नित्यपूजन कहते हैं। यथाः---

"प्रोक्तो नित्यमहोऽन्वहं निजगृहात्रीतेन गन्धादिना । पूजा चैत्यगृहेऽईतः खविभवाचैत्यादिनिर्मापणम् ॥ भक्त्या ग्रामगृहादिशासनविधादानं त्रिसंध्याश्रया । सेवा खेऽपि गृहेऽर्चनं चयमिनां नित्यप्रदानानुगम्॥२–२५"

धर्मसंग्रहश्चावकाचारमें, भी "त्रिसंध्यं देववन्दनम्" इस पदके द्वारा ९ वें अधिकारके स्रोक नं. २९ में, त्रिकाल देववन्दनाको नित्यपूजन वर्णन किया है। और त्रिकाल देववन्दना ही क्या, "बलि, अभिषेक (हवन), गीत, नृत्य, वादित्र, आरती और रथयात्रादिक जो कुछ भी नित्य और नैमित्तिकपूजनके विशेष हें और जिनको भक्तपुरुष सम्पा-दन करते हैं, उन सबका नित्यादि पंच प्रकारके पूजनमें अन्तर्भाव निर्दिष्ट होनेसे, उनमेंसे, जो नित्य किये जाते है या नित्य किये जानेको है, वे

१ इन दोनों स्ठोकोका आशय वही है जो ऊपर अतिरिक्त शब्दके अन-न्तर " " दिया गया है।

२ आदिपुराणके श्लोक नं. २७,२८,२९ के अनुसार ।

३ आदिपुराणमें पूजनके अन्य चार भेदोका वर्णन करनेके अनन्तर ऋोक नं. ३३ मे त्रिकाल देववन्दनाका वर्णन ''त्रिसंध्यासेवया समम्'' इस पदके द्वारा किया है। भी नित्यपूजनमें समाबिष्ट हैं ।" जैसा कि निम्नलिखित प्रमाणोंसे प्रगट हैः—

"बलिस्नपननाव्यादि नित्यं नैमित्तिकं च यत् । भक्ताः कुर्वन्ति तेष्वेव तद्यथाखं विकल्पयेत् ॥" —सागारधर्मा० अ० २, क्षो० २९ ।

### "बलिस्नपनमित्यन्यत्रिसंध्यासेवया समम् । उक्तेष्वेव विकल्पेषु ज्ञेयमन्यच तादृशम् ॥"

----आदिपुराण० अ० ३८, स्रो० ३३।

जपरके इस कथनसे यह भी स्पष्टरूपसे प्रमाणित होता है कि अपने पूज्यके प्रति आदर सत्काररूप प्रवर्त्तनेका नाम ही पूजन है। पूजा, भक्ति, उपासना और सेवा इत्यादि शब्द भी प्रायः एकार्थवाची हें और उसी एक आशय और भावके द्योतक हैं। इसप्रकार पूजनका स्वरूप समझकर किसी भी गृहस्थको नित्यपूजन करनेसे नहीं चूकना चाहिये। सबको आनंद और भक्तिके साथ नित्यपूजन अवश्य करना चाहिये।

#### शूद्राऽधिकार ।

यहांपर, जिनके हृदयमें यह आशंका हो कि, शूद भी पूजन कर सकते हैं या नहीं ? उनको समझना चाहिये कि जब तिर्यंच भी पूजनके अधि-कारी वर्णन किये गये हैं तब शूद, जो कि मनुप्य हैं और तिर्यंचोंसे ऊंचा दर्जा रखते हैं, कैसे पूजनके अधिकारी नहीं हैं ? क्या शूद्र जैनी नहीं हो सकते ? या श्रावकके व्रत धारण नहीं कर सकते ? जब शूदोंको यह सब कुछ अधिकार प्राप्त है और वे श्रावकके बारह वर्तोंको धारणकर ऊंचे दर्जेंके श्रावक बन सकते हैं और हमेशासे शूद्र लोग जैनी ही नहीं; किन्तु ऊंचे दर्जेंके श्रावक (श्रुछकतक) होते आये हैं, तब उनके लिये पूजनका निषेध कैसे हो सकता है ? श्रीकुन्दकुन्द मुनिराजके वचनातु-सार, जब विना पूजनके कोई श्रावक हो ही नहीं सकता, और शुद्र लोग भी श्रावक जरूर होते हैं, तब उनको पूजनका अधि-कार स्वतः सिद्ध है।

भगवानके समवसरणमें, जहां तिर्यंच भी जाकर पूजन करते हैं, वहां जिसप्रकार अन्य मनुष्य जाते हैं, उसीम्रकार शुद्धलोग भी जाते हैं और अपनी शक्तिके अनुसार भगवानका पूजन करते हैं । श्रीजिनसेना-चार्यकृत हरिवंशपुराणमें, महावीरखामीके समवसरणका वर्णन करते हुए, लिखा है-समवसरणमें जब श्रीमहावीरस्वामीने मुनिधर्म और आवकधर्मका उपदेश दिया, तो उसको सुनकर बहुतसे बाह्यण, क्षत्रिय और वैइय लोग मुनि होगये और चारों वणोंके स्वीपुरुषोंने अर्थान् ब्राह्मण, क्षत्रिय वैश्य और शुद्रोंने, श्रावकके बारह वत धारण किये । इतना ही नहीं, किन्तु उनकी पवित्रवाणीका यहांतक प्रभाव पड़ा कि कुछ तिर्यंचोंने भी श्रावकके वत धारण किये । इससे. पूजा-वन्दना और धर्म-श्रवणके लिये शुद्रोंका समवसरणमें जाना प्रगट है । शुद्रोंके पूजन सम्बं-धमें बहुतसी कथाएँ प्रसिद्ध है । पुण्यास्त्रवकथाकोशमे लिखा है कि एक माली ( शूट ) की दो कन्याएं, जिनका नाम कुसुमावती और पूप्पवती था, प्रतिदिन एक एक पुष्प जिनमंदिरकी देह लीपर चढाया करती थीं। एक दिन वनसे पुष्प लाते समय उनको सर्पने काट खाया और वे दोनों कन्याएँ मरकर, इस पूजनके फलसे सौधर्मस्वर्गमें देवी हईं।'' इसी शास्त्रमें एक-पश्चचरानेवाले नीच कुली ग्वालेकी भी कथा लिखी है, जिसने सहस्रकूट चैलालयमें जाकर, चुपकेसे नहीं किन्तु राजा, सेठ और सुगृप्ति नामा मुनिराजकी उपस्थिति (मौजुदगी) में एक बहत कमल श्रीजिनदेवके चरणोंमें चढ़ाया और इस पूजनके प्रभावसे अगले ही जन्ममें महाप्रतापी राजा करकुंडु हुआ। यह कथा श्रीआराधनासारकथाकोशमे भी लिखी है। इस प्रथमें ग्वालेकी पूजन-विधिका वर्णन इसप्रकार किया हैः----

"तदा गोपालकः सोऽपि स्थित्वा श्रीमजिनाग्रतः । 'भोः सर्वोत्कुष्ट ! मे पद्मं ग्रहाणेदमिति' स्फुटम् ॥१५॥

## 

#### करकुडुकथा

अर्थात्—जब सुगुसिमुनिके द्वारा ग्वालेको यह माऌम होगया कि, सबसे उल्हृष्ट जिनदेव ही हैं-तब उस ग्वालेने, श्रीजिनेंद्रदेवके सन्मुख खड़े होकर और यह कहकर कि 'हे सर्वोल्हृष्ट मेरे इस कमलको स्वीकार करो' वह कमल श्रीजिनदेवके चरणोंपर चढा दिया और इसके पश्चात् वह ग्वाला मंदिरसे चला गया । प्रन्थकार कहते हैं कि, भला काम (सल्कर्म) मूर्ख मनुप्योंको भी सुखका देनेवाला होता है । इसीप्रकार शूद्रोंके पूजन सम्बंधमें और भी बहुतसी कथाएँ हैं।

कथाओंको छोडकर जब वर्त्तमान समयकी ओग देखा जाता है, तब भी यही मालूम होता है कि, आज करु भी बहनसे स्थानोंपर शुद्र लोग पूजन करते हैं। जो जैनी शुद्ध हैं वा शुद्धोंका कर्म करते हुए जिनको पीड़ियाँ बीत गई, वे तो पूजन करते ही हैं; परन्तु बहुतसे ऐसे भी झूड़ हें जो प्रगटपने वा व्यवहारमें जैनी न होते वा न कहलाते हुए भी, किसी प्रतिमा वा तीर्थस्थानके अतिशय ( चमत्कार ) पर मोहित होनेके कारण, उन स्थानोंपर बराबर पूजन करते हैं---चांदनपूर ( महावीरजी), केस-रियानाथ आदिक अतिशय क्षेत्रों और श्रीसम्मेदशिखा, गिरनार आदि तीर्थस्थानोंपर ऐसे शद्रपूजकोंकी कमी नहीं है। ऐसे स्थानोंपर नीच ऊंच सभी जातियाँ पूजनको आती और पूजन करती हुई देखी जाती हैं। जिन लोगोंको चैतके मेलेपर चांदनपुर जानेका सुअवसर प्राप्त हुआ है, उन्होंने प्रत्यक्ष देखा होगा अथवा जिनको ऐसा अवसर नहीं मिला वे जाकर देख सकते हैं कि चैत्रशुक्का चतुर्दशीसे लेकर तीन चार दिनतक कैसी कैसी नीच जातियोंके मनुष्य और कितने शुद्ध, अपनी अपनी भाषाओंमें अनेक प्रकारकी जय बोलते, आनंदमें उछलते और कूदते, मंदिरके श्रीमंडपमें घुस जाते हैं और वहांपर अपने घरसे लाये हए द्रव्यको चढ़ाकर तथा प्रदक्षिणा देकर मंदिरसे बाहर निकलते हैं । बल्कि वहां तो रथोत्सवके समय यहांतक होता है कि मंदिरका ज्यासमाली. जो चढ़ी हुई सामग्री लेनेवाला और निर्मास्य भक्षण करनेवाला ह, स्वयं वीरभगवानकी प्रतिमाको उठाकर रथमें विराजमान करता है।

यदि शूदोंका पूजन करना असर्क्स ( बुरा काम ) होता और उससे उनको पाप बन्ध हुआ करता, तो पशुचरानेवाले नीचकुली ग्वालेको कमलके फूलसे भगवानकी पूजा करनेपर उत्तम फलकी प्राप्ति न होती और मालीकी लड़कियोंको पूजन करनेसे स्वर्ग न मिलता। इसीप्रका युद्रोंसे भी नीचापद धारण करनेवाले मेंडक जैसे तिर्थंच ( जानवर ) को पूजनके संकल्प और उद्यम मात्रसे देवर्गानकी प्राप्ति न होती [ क्योंकि जो काम बुरा है उसका संकल्प और उद्यम भी बुरा ही होता है अच्छा नहीं हो सकता ] और हाथीको, अपनी सूंडमें पानी भरकर अभिषेक करने और कमलका फूल चढाकर बाँबीमें स्थित प्रतिमाका नित्यपूजन करनेसे, आले ही जन्ममे मनुष्यभवके साथ साथ राज्यपद और राज्य न मिलता । इससे प्रगट है कि शूद्रोंका पूजन करना असत्कर्म नहीं हो सकता, बल्कि वह सत्कर्म है । आराधनासारकथाकोशमें भी ग्वालेके इस पूजन कर्मको सत्कर्म ही लिखा है, जैसा कि ऊपर उल्लेख किये हुए श्लोक नं. १६ के चतुर्थ पदसे प्रगट है ।

इन सब बातोंके अतिरिक्त जॅनशास्त्रोंमें शूट्रोंके पूजनके लिये स्पष्ट आज्ञा भी पाई जाती है । श्रीधर्मसंग्रहश्रावकाचारके ९ वें अधि-कारमें लिखा है कि—

"यजनं याजनं कर्माऽध्ययनाऽध्यापने तथा ।

दानं प्रतिग्रहश्वेति षट्कर्माणि द्विजन्मनाम् ॥ २२५ ॥ यजनाऽध्ययने दानं परेषां त्रीणि ते पुनः ।

जातितीर्थप्रभेदेन द्विधा ते ब्राह्मणादयः ॥ २२६ ॥"

अर्थात्---ब्राह्मणोंके-पूजन करना, पूजन कराना, पढ़ना, पढ़ाना, टान देना, और दान लेना-ये छह कर्म हैं। शेष क्षत्रिय, वैश्य और शूढ़, इन तीन वर्णोंके पूजन करना, पढ़ना और दान देना-ये तीन कर्म हैं। और वे ब्राह्मणादिक जाति और तीर्थके भेदसे दो प्रकार हैं। इससे साफ प्रगट है कि पूजन करना जिसप्रकार ब्राह्मण, क्षत्रिय, चैरुयोंका धार्मिक कर्म है उसीप्रकार वह शूद्रोंका भी धार्मिक कर्म है।

इसी धर्मसंग्रहश्रावकाचारके ९ वें अधिकारके श्लोक नं. १४२ में, जैसा कि ऊपर उल्लेख किया गया है, श्रीजिनेन्द्रदेवकी पूजा करनेवाले-के वो भेद वर्णन किये हैं-एक नित्यपूजन करनेवाला, जिसको पूजक कहते हैं। और दूसरा प्रतिष्ठादि विधान करनेवाला, जिसको पूजकाचार्य कहते हैं। इसके पश्चात् दो श्लोकोंमें, उंचे दर्जेके नित्यपूजकको लक्ष्य करके, प्रथम भेद अर्थात् पूजकका स्वरूप इसप्रकार वर्णन किया है:----

"ब्राह्मणादिचतुर्वर्ण्य आद्यः शीलव्रतान्वितः । सत्यशौचदटाचारो हिंसाद्यवतदूरगः ॥ १४३ ॥ जात्या कुलेन पूतात्मा शुचिर्वन्धुसुहज्जनैः । गुरूपदिष्टमंत्रेण युक्तः स्यादेष पूजकः ॥ १४४ ॥"

अर्थात्—वाह्मण, क्षत्रिय, वैञ्य और शूड़, इन चारों वर्णोंमेसे किसी भी वर्णका धारक, जो—दिग्विरति, देशविरति, अनर्थदंडविरति, सामायिक, प्रोषधोपवारः), भोगोपभोगपरिमाण और अतिथिमंविभाग, इसप्रकार सप्तशील वतकर सहिन हो, सत्य और शौचका टढ़तापूर्वक (निरतिचार) आचरण करनेवाला हो, मत्यवान् शौचवान् और टढाचारी हो, हिंसा, झ्र. चोरी, कुशील और परिग्रह, इन पांच अवतों (पापों) से रहित हो, जाति और कुलसे पवित्र हो, बन्धु मित्रादिकसे शुद्ध हो और गुरु उपदेशित मंत्रसे युक्त हो वा ऐसे मंत्रसे जिसका संस्कार हुआ हो; वह उत्तम पूजक कहलाता है। इसीप्रकार पूजासार प्रथमें भी पूज-कके उपर्युक्त दोनों भेदोंका कथन करके, निम्न लिखित दो स्ठोकोंमें निल्:-पूजकका, उत्कृष्टापेक्षा, प्रायः समस्त यही स्वरूप वर्णन किया है। यथा:—

''ब्राह्मणः क्षत्रियो वै्यः शुद्रो वाऽऽद्यः सुझीलवान् । टटवतो टटाचारः सत्यशौचसमन्वितः ॥ १७ ॥

14

# क्कुलेन जात्या संशुद्धो मित्रबन्ध्वादिभिः शुचिः । गुरूपदिष्टमंत्रात्यः प्राणिवाधादिदूरगः ॥ १८ ॥"

उपरके इन दोनों प्रंथोंके प्रमाणोंसे भल्ली भांति स्पष्ट है कि, शूद्रोंको भी श्रीज्ञिनेंद्रदेवके पूजनका अधिकार प्राप्त है और वे भी नित्यपूजक होते हैं। साथ ही इसके यह भी प्रगट है कि शूद्र लोग साधारण पूजक ही नहीं, बल्कि उंचे ट्रोंके नित्यपूजक भी होते हैं।

यहांपर यह प्रश्न उठ सकता है कि, ऊपर जो पुजकका खरूप वर्णन किया-गया है वह एजक मात्रका स्वरूप न होकर, उंचे दर्जेके नित्यपूजकका ही स्वरूप हे वा उत्कृष्टकी अपेक्षा कथन किया गया है, यह सब. किस आधा-रपर माना जावे? इसका उत्तर यह है कि -धर्मसंग्रहश्रावकाचारके स्रोक नं. १४४ में जो "एष" शब्द आया है वह उत्तमनाका वाचक है। यह शब्द ''एतद'' शब्दका रूप न होकर एक पृथक् ही शब्द है। वामन जिवराम आपटे कृत कोशमें इस शब्दका अर्थ अंग्रेजीमें desirable और to be desired किया है। संस्कृतमें इसका अर्थ प्रश्नस, प्रशंसनीय और उत्तम होता है। इसीप्रकार पुजासार प्रंथके श्लोक नं, २८ में जहां-पर पुजक और पूजकाचार्यका खरूप समाप्त किया है . रांपर, अन्तिम वाक्य यह लिखा है कि, ''एवं लक्षणवानायों जिनपजास शस्यते।'' (अर्थात ऐसे लक्षणोंसे लक्षित आर्थपुरुष जिनेन्द्रदेवकी पूजामें प्रशंस-नीय कहा जाता है।) इस वाक्यका अन्तिम शब्द "शस्यते" साफ बतला रहा है कि जपर जो स्वरूप वर्णन किया है वह प्रशस्त और उत्तम पुजकका ही खरूप है। दोनों प्रथोंमें इन दोनों शब्दोंसे साफ प्रकट है कि यह स्वरूप उत्तम पूजकका ही वर्णन किया गया है। परन्तु यदि ये दोनों शब्द (एष और झस्यते) दोनों ग्रंथोंमें न भी होते, या थोड़ी देरके लिये इनको गौण किया जाय तब भी, जपर कथन किये हुए पूजनसिद्धान्त, आचायोंके वाक्य और नित्यपूजनके स्वरूपपर चिचार करेंदेसे, यही नतीजा निकलता है कि, यह खरूप उंचे दर्जेंके नित्यपूजकको लिस्टय करके ही लिखा गया है। लक्षणसे इसका कुछ सम्बंध नहीं है 4 क्योंकि लक्षण लक्षके सर्व देशमें व्यापक होता है । अपरका स्वइत्य ऐसा नहीं है जो साधारणसे साधारण पूजकमें भी पाया जावे, इसलिये वह कदापि पूजकका लक्षण नहीं हो सकता। यदि ऐसा न माना जावे अर्थात्-इसको उंचे दर्जेके नित्य-पूजकका खरूप खीकार न किया जावे बल्कि, नित्य पूजक मात्रका खरूप वा दूसरे शब्दोंमें पूजकका लक्षण माना जावे तो इससे आज कलके प्रायः किसी भी जैनीको पूजनका अधिकार नहीं रहता। क्योंकि सप्त शीलवत और हिंसादिक पंच पापोंके त्याग रूप पंच अणुव्रत, इसप्रकार आवकके बारह वतोंका पूर्णतया पालन दूसरी (व्रत) प्रतिमामें ही होता है और वर्त्तमान जैनियोंमें इस प्रतिमाके धारक, दो चार त्यागियोंको छोड़कर, शायद कोई विरले ही निकलें! इसके सिवाय जैनसिद्दान्तोंसे बडा भारी विरोध आता है । क्योंकि जैनशास्त्रोंमें मुख्यरूपसे आवकके तीन भेद वर्णन किये हैं---

१ पाक्षिक, २ नैष्ठिक और ३ साधक । आवकधर्म, जिसका पक्ष और प्रतिज्ञाका विषय है अर्थात्-आवकधर्मको जिसने स्वीकार कर रक्सा है और उसपर आवरण करना भी प्रारंभ कर दिया है, परन्तु उस धर्मका निर्वाह जिससे यथेष्ट नहीं होता, उस प्रारब्ध देश संयमीको पाक्षिक कहते हैं। जो निरतिचार आवकधर्मका निर्वाह करनेमें तत्पर है उसको नैष्ठिक कहते हैं और जो आत्मध्यानमें तत्पर हुआ समाधिपूर्वक मरण साधन करता है उसको साधक कहते हैं २। नैष्ठिकआवकके दर्शनिक, व्रतिक आदि ११ भेद हैं जिनको ११ प्रतिमा भी कहते है। व्रतिक आवक अर्थात्-दूसरी प्रतिमावालेसे पहली प्रतिमा भी कहते है। व्रतिक आवक अर्थात्-दूसरी प्रतिमावालेसे पहली प्रतिमा जी कहते है। व्रतिक आवक अर्थात्-दूसरी प्रतिमावालेसे पहली प्रतिमा वाला, और पहली प्रतिमावालेसे पाक्षिक आवक, नीचे दर्जेपर होता है। दूसरे शब्दोंमें यों कहिये कि पाक्षिक आवक, मूल भेदोंकी अपेक्षा, दर्शनिकसे एक और व्रतिकसे दो दर्जे नीचे होता है अथवा उसको सबसे घटिया दर्जेका आवक कहते हैं। परन्तु शास्त्रोंमें व्रतिकके समान, दर्शनिकहीको नहीं किन्तु, पाक्षिको भी पूजनका अधिकारी वर्णन किया है, जैसा कि धर्मसंग्रहश्रावका-

> ''पाक्षिकादिभिदा त्रेधा श्रावकस्तत्र पाक्षिकः । तद्धर्मेग्रह्मस्तनिष्ठो नैष्ठिकः साधकः खयुक ॥ २० ॥

> > -सागारधर्मामृते ।

चार (अ०५)में निम्नलिखित श्लोकों द्वारा उनके खरूप कथनसे प्रगट हैं:---

''सम्यग्दष्टिः सातिचारमूलाणुप्रतिपालकः ।

अर्चादिनिरतस्त्वग्रपदं कांक्षी हि पाक्षिकः ॥ ४ ॥" "पाक्षिकाचारसम्पत्या निर्मलीक्ठतदर्शनः । विरक्तो भवभोगाभ्यामईदादिपदार्चकः ॥ १४ ॥ मलान्मूलगुणानां निर्मूलयत्रग्रिमोत्सुकः । न्याय्यां वार्त्ता वपुःस्थित्यै दघदर्शनिको मतः ॥ १५ ॥

जपरके श्लोकोंमं, ''अर्चादिनिरतः" (पूजनादिमें तल्पर) इस पदसे, षाक्षिकश्रावकके लिये पूजन करना जरूरी रक्खा है। और ''अईदादि-यदाऽर्चकः'' (अईन्तादिकके चरणोंका पूजनेवाला) इस पदसे, दर्शनिक श्रावकके लिये पूजन करना आवश्यक कर्म वतलाया है। सागारधर्मामृतके दूसरे अध्यायमें, जिसका अन्तिम काव्य, ''सेषः प्राथमकलिपकः...'' इत्यादि है, पाक्षिकश्रावकका सदाचारवर्णन किया है। उसमें भी, ''यजेत देवं सेवेत गुरून्...'' इत्यादि श्लोकों द्वारा, पाश्चिकश्रावकके लिये नित्यपूजन करनेका विधान किया है। भगवजिन्नसेनाचार्य भी आदिपुराणमे निम्न लिखित श्लोक द्वारा सूचित करते है कि, पूजन करना प्राथमकल्पिकी (पाक्षिकी) दृत्ति अर्थात् पाक्षिकश्रावकका कर्म वा श्रावक मात्रका प्रथम कर्म है। यथाः---

"एवं विधविधानेन या महेज्या जिनेशिनाम् ।

विधिज्ञास्ताग्रुशन्तीज्यां वृत्तिं प्राथमकल्पिकीम् ॥"

ष. ३८–३४

यह तो हुई पाक्षिकश्रावककी बात, अब अविरतसम्यम्दष्टिको लीजिये अर्थात्-ऐसे सम्यग्दष्टिको लीजिये, जिसके किसी प्रकारका कोई वत होना तो दूर रहा, व्रत वा संयमका आचरण भी अभीतक जिसने प्रारंभ नहीं किया। जैनशास्त्रोंमें ऐसे अव्रतीको भी पूजनका अधिकारी वर्णन किया है। प्रथमानुयोगके प्रंथोंसे प्रगट है कि, स्वर्गादिकके प्रायः सभी देव, देवांगना सहित, समवसरणादिमें जाकर साक्षात् श्रीजिनेंद्र-देवका पूजन करते हैं, नंदीश्वर द्वीपादिकमें जाकर जिनबिम्बोंका अर्चन करते हैं और अपने विमानोंके चैत्यालयोंमें नित्यपूजन करते हैं । जगह जगह शास्त्रोंमें नियमपूर्वक उनके पूजनका विधान पाया जाता है । परन्तु वे सब अव्वती ही होते हैं-- उनके किसी प्रकारका कोई वत नहीं होता । देवोंको छोड़कर अवती मनुप्योंके पूजनका विधान पाया जाता है । परन्तु वे सब अव्वती ही होते हैं-- उनके किसी प्रकारका कोई वत नहीं होता । देवोंको छोड़कर अवती मनुप्योंके पूजनका भी कथन शास्त्रोंमें स्थान स्थान-पर पाया जाता है । समवसरणमें अवती मनुष्य भी जाते हैं और जिन-वाणीको सुनकर उनमेंसे बहुतसे वत प्रहण करते हैं, जैसा कि ऊपर उछेख किये हुए हरिवंशपुराणके कथनसे प्रगट है । महाराजा श्रेणिक भी अवती ही थे, जो निरन्तर श्रीचीरजिनेंद्रके समवसरणमें जाकर भगवानका साक्षात् पूजन किया करते थे । और जिन्होंने अपनी राजधानीमे, स्थान स्थानपर अनेक जिनमंदिर बनवाये थे, जिसका कथन हरिवंशपुराणा-दिकमें मौज्द है । सागारधर्मामृतमें पूजनके फलका वर्णन करने हुए साफ लिखा है किः---

# "दक्पूतमपि यष्टारमईतोऽभ्युदयश्रियः ।

अयन्त्यहंपूर्विकया किं पुनर्वतभूषितम् ॥ ३२ ॥"

अर्थात्—अईंतका पूजन करनेवाले अविरतसम्यग्दष्टिको भी, पूजा, धन, आज्ञा, ऐश्वर्य, बल और परिजमादिक सम्पदाऍ–में पहले, ऐमी शी-घता करती हुईं प्राप्त होती हैं। और जो वतसे भूषित है उसका कहना ही क्या? उसको वे सम्पदाएँ और भी विशेषताके साथ प्राप्त होती हैं।

इससे यही सिद्ध हुआ कि-धर्मसंग्रहश्रावकाचार और पूजासारमें वार्णित पूजकके उपर्थुक्त स्वरूपको पूजकका लक्षण माननेसे, जो वतीश्रावक दूसरी प्रतिमाके धारक ही पूजनके अधिकारी ठहरते थे, उसका आगमसे बिरोध आता है। इसलिये वह स्वरूप पूजक मात्रका स्वरूप नहीं है किन्तु ऊंचे दर्जेके नित्य पूजकका ही स्वरूप है। और इसलिये झूट्र भी ऊंचे दर्जेका नित्यपूजक हो सकता है।

यहांपर इतना और भी प्रगट कर देना जरूरी है कि, जैन झाखोंमें आच-

रण सम्बंधी कथनशैलीका लक्ष्य प्रायः उरकुष्ट ही रक्खा गया मालूम होता है। प्रत्येक प्रंथमें उत्कृष्ट, मध्यम और जवन्यरूप समस्त भेदोंका वर्णन नहीं किया गया है। किसी किसी प्रथमें ही यह विशेष मिलता है। अन्यश्व जहां तहां सामान्यरूपसे उत्कृष्टका ही कथन पाया जाता है । इसके कार-गोंपर जहांतक विचार किया जाता है तो यही माऌम होता है कि. प्रथम तो उत्कृष्ट आचरणकी प्रधानता है । दसरे समस भेद-प्रभेदोंका वर्णन करनेसे प्रंथका विस्तार बहुत ज्यादह बढ़ता है और इस ग्रंथ-विस्तारका भय हमेशा प्रंथकत्तीओंको रहता है । क्योंकि विस्तृत प्रंथके सम्बंधमें पाठकोंमें एक प्रकारकी अरुचिका प्रादुर्भाव हो जाता है और सर्व साधार-णकी प्रवृत्ति उसके पठन-पाठनमें नहीं होती । तथा ऐसे प्रंथका रचना भी कोई आसान काम नहीं है-समस्तविषयोंका एक ग्रंथमें समावेश करना बढा ही दुःसाध्य कार्य है। इसके लिये अधिक काल, अधिक अनुभव और अधिक परिश्रमकी सविशेषरूपसे आवश्यक्ता है। तीस्परे प्रंथोंकी रचना प्रायः ग्रंथकारोंकी रुचिपर ही निर्भर होती है-कोई ग्रंथकार संक्षेपप्रिय होते हैं और कोई विस्तारप्रिय-उनकी इच्छा है कि वे चाहे, अपने प्रंथमें, जिस विषयको मुख्य रक्खें और चाहे, जिस विषयको गौण। जिस विषयको प्रंथकार अपने ग्रंथमें मुख्य रखता है उसका प्रायः विस्तारके साथ वर्णन करता है। और जिस विषयको गौण रखता है उसका सामान्यरूपसे उत्कृष्टकी अपेक्षा कथन कर देता है। यही कारण है कि कोई विषय एक ग्रंथमें विस्तारके साथ मिलता है और कोई दसरे ग्रंथमे । बल्कि एक विषयकी भी कोई बात किसी प्रंथमें मिलती है और कोई किसी ग्रंथमें । दृष्टान्तके तौरपर युजनके विपयहीको लीजिये-स्वामी समन्तभद्राचार्यने, रत्नकरं-डश्रावकाचारमें, देवाधिदेव चरणे..."तथा"अईचरणसपर्या..." इन, पूजनके प्रेरक और पूजन-फल प्रतिपादक, दो श्लोकोंके सिवाय इस विषयका कुछ भी वर्णन नहीं किया। श्रीपदानन्दिआचार्यने, पदानं-दिपंचविंदातिकामें, गृहस्थियोंके छिये पूजनकी खास जरूरत वर्णन की है और उसपर जोर दिया है। परन्तु पूजन और पूजकके भेदोंका कुछ वर्णन नहीं किया । बसुनन्दिआचार्यने, बसुनन्दिश्रावकाचारमें, भगवज्जिनसेनाचार्वने आदिपुराणमें, इसका कुछ कुछ विशेष वर्णन

किया है। इसीप्रकार सागारधर्मामृत, धर्मसंग्रहश्चावकाचार और पूजासार वगैरह प्रंथोमें भी इसका कुछ कुछ विशेष वर्णन पाया जाता है, परन्तु पूरा कथन किसी भी एक ग्रंथमें नहीं मिलता । कोई बात किसीमें अधिक है और कोई किसीमें । इसीप्रकार ग्यारह प्रतिमाओंके कथनको लीजिये-बहुतसे प्रंथोंमें इनका कुछ भी वर्णन नहीं किया, केवल नाम मात्र कथन कर दिया वा प्रतिमाका भेद न कहकर सामान्य रूपसे आवकके १२ वर्तोंका वर्णन कर दिया है। रत्नकरंडश्वाचकाचारमें इनका बहत सामान्यरूपसे कथन किया गया है । वसनन्दिश्रावकाचारमें उससे कुछ अधिक वर्णन किया गया है। परन्तु सागारधर्मामृतमें, अपेक्षाकृत, प्रायः अच्छां खुलासा मिलता है। ऐसी ही अवस्था अन्य और भी विषयोंकी समझ लेनी चाहिए। अब यहांपर यह प्रश्न उठ सकता है कि, ग्रंथकार जिस विषयको गौण करके उसका सामान्य कथन करता है वह उसका उत्क्रष्टकी अपेक्षासे क्यों कथन करता है, जघन्यकी अपेक्षासे क्यों नहीं करता? इसका उत्तर यह है कि, प्रथमतो उत्कृष्ट आचरणकी प्रधानता है। जबतक उत्कृष्ट दर्जेके आचरणमे अनुराग नहीं होता तबतक नीचे दर्जेके आचरणको आचरण ही नहीं कहते, + इससे उसके लिये साधन अवश्य चाहिये । दसरे ऊंचे दर्जेंके आचरणमे किंचित भी स्वलित होनेसे स्वतः ही नीचे दर्जेका आचरण हो जाता है। संसारीजीवोंकी प्रवृत्ति और उनके संस्कार ही प्रायः उनको नीचेकी और ले जाते हैं, उसके लिये निय-मित रूपसे किसी विशेष उपदेशकी जरूरत नहीं। तीसपे ऊंचे दर्जेको

+ सागारधर्मामृतके प्रथम श्लोककी टीकामे लिखा है, ''यतिधर्मा-नुरागरहितानामागारिणां देशविरतेरप्यसम्यक्रूपत्वात् । सर्व विरतिलालसः खलु देशविरतिपरिणामः ।'' अर्थात् यतिधर्ममे अनुराग रहित गृहस्थियोका 'देशवत' भी मिथ्या है । सकलविरतिम जिसकी लालसा है वही देशविरतिके परिणामका धारक हो सकता है । इससे भी यही नतीजा निकलता है कि, जघन्य चारित्रका धारक भी कोई तब ही कहलाया जा सकता है जब वह ऊंचे दर्जेके आचरणका अनुरागी हो और शक्ति आदिकी न्यूनतासे उसको धारण न कर सकता हो । छोड़कर अफ्रमरूपसे नीचे दर्जेका ही उपदेश देनेवालेको जैनशासनमें दुर्बुद्ध और दण्डनीय कहा है, जैसा कि खामी अमृतचंद्रआचार्यके निम्न लिखित वाक्योंसे ध्वनित हैः---

"यो मुनिधर्ममकथयचुपदिशति गृहस्थधर्ममल्पमतिः ।

तस्य भगवत्प्रवचने प्रदर्शितं निग्रहस्थानम् ॥ १८ ॥

अक्रमकथनेन यतः प्रोत्सहमानोऽतिदूरमपि शिष्यः । अपदेऽपि संप्रतप्तः प्रतारितो भवति तेन दुर्मतिना ॥१९॥" —yरुषार्थसिद्युपायः ।

यह शासन दंड भी संक्षेप और सामान्य लिखनेवालोंको उत्क्रष्टकी अपेक्षासे कथन करनेमें कुछ कम प्रेरक नहीं है। इन्हीं समस्त कारणोंसे आचरण सम्बंधी कथनशैलीका प्रायः उत्क्रष्टाऽपेक्षासे होना पाया जाता है। किसी किसी प्रंथम तो यह उत्कृष्टता यहांतक बढ़ी हुई है कि साधारण पूजकका खरूप वर्णन करना तो दूर रहा, ऊंचे दर्जेंके नित्यपूजकका भी स्वरूप वर्णन नहीं किया है । बल्कि पूजकाचार्यका ही स्वरूप लिखा है। जैसा कि बसुनन्दिश्रावकाचारमें, नित्यपूजकका स्वरूप न लिखकर, पूजकाचार्य (प्रतिष्ठाचार्य) का ही खरूप लिखा है । इसीप्रकार एकसंधिभद्रारककृत जिनसंहितामें पूजकाचार्यका ही खरूप वर्णन किया है। परन्तु इस संहितामें इतनी विशिष्टता और है कि, पूजक शब्दकर ही पुजकाचार्यका कथन किया है । यद्यपि 'पूजक' शब्दकर पूजक ( नित्यपूजक ) और पूजकाचार्य ( प्रतिष्ठादिविधान करनेवाला पूजक ) दोनोंका प्रहण होता है-जैसा कि ऊपर उल्लेख किये हुए पूजासार प्रथके. "पूजकः पूजकाचार्यः इति द्वेधा स पूजकः," इस वाक्यसे प्रगट है-तथापि साधारण ज्ञानवाले मनुष्योंको इससे अम होना संभव है। अतः यहांपर यह बतला देना ज़रूरी है कि उक्त जिनसंहितामें जो पूजक-का स्वरूप वर्णन किया है वह वासत्वमें पूजकाचार्यका ही स्वरूप है। वह स्वरूप इस संहिताके तीसरे परिच्छेदमें इसप्रकार लिखा है !---

त्रैवर्णिकोऽभिरूपाङ्गः सम्यग्दष्टिरणुव्रती । चतुरः शौचवान्विद्वान् योग्यः स्थाजिनपूजने ॥ २ ॥ न शुद्रः स्यात्रदुईष्टिने पापाचारपण्डितः । न निकृष्टकियावृत्तिर्नातंकपरिदूषितः ॥ ३ ॥ नाऽधिकाङ्गो न हीनाङ्गो नाऽतिदीर्घो न वामनः । नाऽविदग्धो न तन्द्रालुर्नाऽतिवृद्धो न बालकः ॥ ४ ॥ नाऽतिऌुब्धो न दुष्टात्मा नाऽतिमानी न मायिकः । नाऽग्रुचिर्न विरूपाङ्गो नाऽजानन् जिनसंहिताम् ॥५॥ निषिद्धः पुरुषो देवं यद्यर्चेत् त्रिजगः प्रभुम् । राजराष्ट्रविनाशः स्यात्कर्त्तकारकयोरपि ॥ ६ ॥ तसाद्यलेन गृह्णीयात्पूजकं त्रिजगदुरोः । उक्तलक्षणनेवाऽऽर्यः कदाचिदपि नाऽपरम् ॥ ७ ॥ <sup>44</sup>यदीन्द्रवृन्दार्ऽार्चेतपादपंकजं जिनेश्वरं प्रोक्तगुणः समर्चयेत । नृपश्च राष्ट्रं च सुखास्पदं भवेत् तथैव कर्त्ता च जनश्व कारकः ॥ ८ ॥

भावार्थ इसका यह है कि, "हे राजन्, मैं अब श्रीजिनभगवानके वचनानुसार पूजकका लक्षण कहता हूं, उसको तुम सुनो । "जो तीनों वर्णोंमेंसे किसी वर्णका धारक हो, रूपवान हो, सम्यग्दष्टि हो, पंच अणु-व्रतका पालन करनेवाला हो, चतुर हो, शौचवान् हो और विद्वान् हो वह जिनदेवकी पूजा करनेके योग्य होता है। (परन्तु) शूद, मिथ्याद्दष्टि, पापाचारमें प्रबीण, नीचकिया तथा नीचकर्म करके आजीविका करने-बाला, रोगी, अधिक अंगवाला, अंगहीन, अधिक लम्बेक़दका, बहुत छोटे-कृदका (वामना), मोछा वा मूर्ख, निद्वालु वा आखसी, अतिवृद्ध, बालक, अतिलोभी, दुष्टात्मा, अतिमानी, मायाचारी, अपचित्र, कुरूप और जिन-संहिताको न जाननेवाला पूजन करनेके योग्य नहीं होता है । यदि निषिद्ध पुरुष भगवानका पूजन करे तो राजा और देशका तथा पूजन करनेवाले और करानेवाले दोनोंका नाश होता है । इसलिये पूजन करानेवालेको-यलके साथ जिनेंद्र देवका पूजक ऊपर कहे हुए लक्षणोंवाला ही प्रहण करना चा/हये-दृस्ररा नहीं । यदि ऊपर कहे हुए गुणोंवाला पूजक, इन्द्र समूहकर बंदित श्रीजिनदेवके चरणकमलकी पूजा करे, तो राजा और देश तथा पूजन करनेवाला और करानेवाला सब सुखके भागी होते है ।"

अब यहांपर विचारणीय यह है कि, यह उपर्युक्त स्वरूप साधारण-नित्यपूजकका है या ऊंचे दर्जेंके नित्यपूजकका अथवा यह खरूप पूजकाचार्यका है । साधारण नित्यपूजकका स्वरूप हो नहीं सकता । क्योंकि ऐसा माननेपर आगमसे विरोधादिक समस वही दोष यहां भी पूर्ण रूपसे घटित होते हें, जो कि धर्मसंग्रहश्रावकाचार और प्रजासारमें वर्णन किये हुए उंचे दर्जेंके नित्यपूजकके खरूपको नित्यपूजक मात्रका स्वरूप स्वीकार करनेपर विस्तारक साथ ऊपर दिखलाये गये हैं। बल्कि इस स्वरूपमं कुछ बातें उससे भी अधिक हैं, जिनसे और भी अनेक प्रकारकी बाधाएँ उपस्थित होती हैं और जो विम्तार भयसे यहां नहीं लिग्वीं जाती। इस स्वरूपके अनुसार जो जैनी रूपवानू नहीं है, विद्वानू नहीं है, चतुर नहीं है अर्थात् भोला वा मूर्ख है, जो जिनसंहिताको नहीं जानता, जिसका कद अधिक लम्बा था छोटा है, जो बालक है या अतिवृद्ध है, जो पापके काम करना जानता है और जो अति-मानी, मायाचारी और लोभी है, वह भी पूजनका अधिकारी नहीं ठहरता। इसको साधारण नित्यपूजकका खरूप माननेसे पूजनका मार्ग और भी अधिक इतना तंग ( संकीर्ण ) हो जाता है कि वर्तमान १३ लाख जैनियोंमें शायद कोई बिरलाही जैनी ऐसा निकले जो इन समस्त लक्षणोंसे सुसम्पन्न हो और जो जिनदेवका पूजन करनेके योग्य समझा जावे। वास्तवमे भक्तिपूर्वक जो नित्यपूजन किया जाता है उसके लिये इन बहुतसे विशेषणोंकी आवश्यकता नहीं है, यह ऊपर कहे हुए नित्यपुजन-के स्वरूपसे ही प्रगट है । अतः आगमसे विरोध आने तथा पूजन जिन्य ये 3

सिद्धान्त और नित्यपूजनके स्वरूपसे विरुद्ध पड़नेके कारण यह स्वरूप साधारण निर्य पूजकका नहीं हो सकता । इसी प्रकार यह स्वरूप ऊंचे दर्जेंके नित्य पूजकका भी नहीं हो सकता । क्योंकि ऊंचे दर्जेंके नित्य-पूजकका जो स्वरूप धर्मसंग्रहश्चावकाचार और पूजासार प्रंथोंमें वर्णन किया है और जिसका कथन ऊपर आचुका है, उससे इस स्वरूपमें बहुत कुछ विरुक्षणता पाई जाती है । यहांपर अन्य बातोंके सिवा त्रैवर्णिक-को ही पूजनका अधिकारी वर्णन किया है; परन्तु ऊपर अनेक प्रमाणोंसे यह सिद्ध किया जाचुका है कि ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्व्य और शूद्ध, चारों ही वर्णके मनुष्य पूजन कर सकते हैं और उंचे दर्जेके नित्यपूजक होसकते हैं । इसलिये यह स्वरूप उंचे दर्जेके नित्यपूजकतक ही पर्याप्त नहीं होता, बल्कि उसकी सीमासे बहुत आगे वढ जाना है ।

दसरे यह बात भी ध्यान रखने योग्य है कि उंचा दर्जा हमेशा नीचे दर्जेकी और नीचा दर्जा ऊंचे दर्जेकी अपेक्षासे ही कहा जाता है। जब एक दर्जेका मुख्य रूपसे कथन किया जाता है तब द्सरा दर्जा गौण होता है, परन्तु उसका सर्वथा निषेध नहीं किया जाता। जैसा कि सकलचारित्र ( महावत ) का वर्णन करते हुए देशचारित्र ( अणुवत ) और देशचा-रित्रका कथन करते समय सकलचारित्र गौण होता है: परन्त उसका सर्वथा निवेध नहीं किया जाता अर्थान यह नहीं कहा जाता कि जिसमें महावतीके लक्षण नहीं वह वती ही नहीं हो सकता । वती वह जरूर हो सकता है: परन्तु महावती नहीं कहला सकता। इससे यह सिख होता है कि यदि प्रंथकार महोदयके लक्ष्यमें यह स्वरूप उंचे दर्जेंके तित्य पूजकका ही होता, तो वे कदापि साधारण ( नीचे दर्जेंके ) निख पूजकका सर्वथा निषेध न करते-अर्थात, यह न कहते कि इन लक्षणोंसे रहित दूसरा कोई पूजक होनेके योग्य ही नहीं या पूजन करनेका अधिकारी नहीं। क्योंकि दूसरा नीचे दर्जेवाला भी पूजक होता है और वह नित्यपूजन कर सकता है। यह दसरी बात है कि वह कोई विशेष नैमित्तिक पूजन न कर सकता हो । परन्तु प्रंथकार महोदय, "उक्तलक्षणामेवार्यः कदाचिदपि नाऽपरम" इस सप्तम श्लोकके उत्तरार्धद्वारा स्पष्टरूपसे उक्त लक्षण रहित दुसरे मनु-ज्यके पूजकपनेका निषेध करते हैं, बल्कि छट्टे श्लोकमें यहांतक लिखते हैं

कि यदि निषिद्ध ( उक्तलक्षण रहित ) पुरुष पूजन कर ले, तो राजा, देश. पूजन करनेवाला, और करानेवाला सब नाशको प्राप्त हो जावेंगे । इससे प्रगट है कि उन्होंने यह स्वरूप उंचे दर्जेके नित्यपूजकको भी लक्ष्य करके नहीं लिखा है। भावार्थ, इस स्वरूपका किसी भी प्रकारके नित्यपूजकके साथ नियमित सम्बन्ध ( लजम ) न होनेसे. यह किसी भी प्रकारके नित्य पूजकका स्वरूप या लक्षण नहीं है।बल्कि उस नैमित्तिक पूजनविधानके कर्तासे सम्बन्ध रखता है जिस पूजनविधानमें पूजन करनेवाला और होता है और उसका करानेवाला अर्थात उस पूजनविधानके लिये दव्यादि खर्च करानेवाला दूसरा होता है। क्योंकि स्वयं उपर्युक्त श्लोकोंमें आये हुए, ''कर्त्नकार-कयोः" "गृह्णीयात्" और "तथैव कर्त्ता च जनश्च कारकः" इन प-दोंसे भी यह बात पाई जानी है। "यत्नेन गृह्वीयात पूजकं," "उक्त-लक्षणमेवार्यः." ये पद साफ बतला रहे हैं कि यदि यह वर्णन नित्य पूजकका होता तो यह कहने वा प्रेरणा करनेकी जुरूरत नहीं थी कि पूज-नविधान करानेवालेको तलाश करके उक्त लक्षणोंवाला ही पूजक ( पूजन-विधान करनेवाला ) ग्रहण करना चाहिये, दुसरा नहीं । इसीप्रकार पूजन-फलवर्णनमें, ''कर्त्तकारकयोः'' इत्यादि पदोंद्वारा पूजन करनेवाले और करानेवाले दोनोंका भिन्न भिन्न निर्देश करनेकी भी कोई ज़रूरत नहीं थी; परन्तु चुंकि ऐसा किया गया है, इससे खयं ग्रंथकारके वाक्योंसे भी प्रगट है कि यह नित्यपूजकका स्वरूप या लक्षण नहीं है । तब यह स्व-रूप किसका है ? इस प्रश्नके उत्तरमें यही कहना पड़ता है कि पूजकके जो मुख्य दो भेद वर्णन किये गये हैं--- १ एक निलपूजन करनेवाला और २ दसरा प्रतिष्ठादिविधान करनेवाला--उनमेंसे यह खरूप प्रतिष्ठादिवि-धान करनेवाले पूजकका ही होसकता है, जिसको प्रतिष्ठाचार्य, पुजका-चार्य और इन्द्र भी कहते हैं । प्रतिष्ठादि विधानमें ही प्रायः ऐसा होता है कि विधानका करनेवाला तो और होता है और उसका करानेवाला दसरा। तथा ऐसे ही विधानोंका ज्ञभाग्रभ असर कथंचित राजा, देश, नगर और करानेवाले आदिपर पड़ता है। प्रतिष्ठाविधानमें प्रतिमाओंमें मंत्रद्वारा अ-ईतादिककी प्रतिष्ठा की जाती है। अतः जिस मनुष्यके मंत्रसामर्थ्यसे प्रति-माएँ प्रतिष्ठित होकर पूजने योग्य होती हैं वह कोई साधारण व्यक्ति नहीं

होसकता। वह कोई ऐसा ही प्रभावशाली, माननीय, सर्वगुणसम्पन्न असाधारण व्यक्ति होना चाहिये।

इन सबके अतिरिक्त, पूजकाचार्य या प्रतिष्ठाचार्यका जो स्वरूप, धर्म-संग्रहश्चावकाचार, पूजासार और प्रतिष्ठासारोद्धार आदिक जैनशा-स्रोंमं स्पष्टरूपसे वर्णन किया गया है उससे इस स्वरूपकी प्रायः सब बातें मिलती है। जिससे भल्लेप्रकार निश्चित्त होता है कि यह स्वरूप प्रतिष्ठादि-विधान करनेवाले पूजक अर्थात् प्रतिष्ठाचार्य या पूजकाचार्यसे ही सम्बन्ध रखता है। यद्यपि इस निबन्धमें पूजकाचार्य या पूजकाचार्यसे ही सम्बन्ध रखता है। यद्यपि इस निबन्धमें पूजकाचार्य या पूजकाचार्यसे ही सम्बन्ध रखता है। यद्यपि इस निबन्धमें पूजकाचार्य या प्रतिष्ठाचार्यका स्वरूप वि वेचनीय नहीं है, तथापि प्रसंगवश यहापर उसका किं।चत्त दिग्दर्शन करा-देना ज़रूरी है ताकि यह माऌस करके कि दूसरे शास्त्रोंमे भी प्रायः यही स्वरूप प्रतिष्ठाचार्य या पूजकाचार्यका वर्णन किया है, इस विषयमें फिर कोई संदेह बाकी न रहे। सबसे प्रथम धमसंग्रहश्रावकाचाग्रहीको लीजिये। इस प्रंथके ९ वें अधिकारमे, नित्यपूजकका स्वरूप कथन करनेके अनन्तर, श्लोक् नं. १४५ से १५२ तक आट श्लोकोंमे पूजकाचार्यका स्वरूप वर्णन किया है। वे श्लोक इम प्रकार हं:---

''इदानीं पूजकाचार्यलक्षणं प्रतिपाद्यते ।

बाह्मणः क्षत्रियो वैश्यो नानालक्षणलक्षितः ॥ १४५॥ कुलजात्यादिसंशुद्धः सदृष्टिर्देशसंयमी । वेत्ता जिनागमस्याऽनालस्यः श्रुतबहुश्रुतः ॥ १४६ ॥ ऋजुर्वाग्मी प्रसन्नोऽपि गंभीरो विनयान्वितः । शोचाचमनसोत्साहो दानवान्कर्मकर्मठः ॥ १४७ ॥ साङ्गोपाङ्गयुतः शुद्धो लक्ष्यलक्षणवित्सुधीः । स्वदारी ब्रह्मचारी वा नीरोगः सत्क्रियारतः ॥ १४८ ॥ वारिमंत्रव्रतस्नातः प्रोषधव्रतधारकः । निरभिमानी मौनी च त्रिसंध्यं देववन्दकः ॥ १४९ ॥ श्रावकाचारपूतात्मा दीक्षाशिक्षागुणान्वितः । कियाषोडश्वभिः पूर्तो ब्रह्मसूत्रादिसंस्कृतः ॥ १५० ॥ न हीनाङ्गो नाऽधिकाङ्गो न प्रलम्बो न वामनः । न कुरूपी न मूटात्मा न वृद्धो नातिबालकः ॥ १५१ ॥ न क्रोधादिकषायाढ्यो नार्थार्थी व्यसनी न च ।

नान्त्यास्तयो न तावाद्यौ आवकेषु न संयमी ॥ १५२॥"

इन उपर्युक्त पूजकाचार्यस्वरूपप्रतिपादक श्लोकोंमें जो--- 'ब्राह्मण-(ब्राह्मण हो), क्षत्रियः (क्षत्रिय हो), वैरुयः (वरय हो), नानालक्ष-णलक्षितः ( शगीरसे सुन्दर हो ), सदृष्टिः ( सम्यग्दृष्टि हो ), देशसं-यमी ( अणुवती हो ), जिनागमस्य वेत्ता ( जिनसंहिता आदि जनज्ञा-स्रोंका जाननेवाला हो ). अन। तस्यः ( आलस्य वा तन्दारहित हो ), चाग्मी ( चतुर हो ), चिनयान्वितः (मानकपायके अभावरूप विनयसहित हो ), शौचाचमनसोत्साहः (शौच और आचमन करनेमें उग्माहवान हो ), साङ्गोपाङ्गग्रतः ( ठीक अङ्गोपाङ्गका धारक हो ), रादुः ( पवित्र हो ), लक्ष्यलक्षणवित्सधीः ( लक्ष्य और लक्षणका जाननेवाला बुद्धिमान् हो ). खदारी ब्रह्मचारी वा ( म्वदारमंतोषी हो या अपनी स्त्रीका भी त्यागी हो अर्थात ब्रह्मचर्याणवतके जो तो भेट हैं उसमेंसे किसी भेदका धारक-हो ), नीरोगः ( रोगरहित हो ), सत्कियारतः ( नीची कियाके प्रति-कुल ऊची और श्रेष्ठ क्रिया करनेवाला हो ), वारिमंत्रवतस्नातः ( जल-स्नान, मंत्रस्नान और व्रतस्नानकर पवित्र हो ), निरभिमाना ( अभि-मानरहित हो ), न हीनाङ्गः ( अंगहीन न हो ), नाऽधिकाङ्गः ( अधिक अंगका धारक न हो ), न प्रत्यावः ( लम्बे कृटका न हो), न वामनः ( छोटे-क्दका न हो ), न कुरूपी ( बदसूरत न हो ), न मूढान्मा (मूर्ख न हो ), न बुद्धः ( बृढा न हो ), नाऽतिबालकः ( अति बालक न हो ), न क्रोधादिकषायाढ्यः (क्रोध, मान, माया, लोभ, इन कषायोंमेंसे किसी कपायका धारक न हो ), नार्थार्थी ( धनका लोभी तथा धन लेकर पूजन करनेवाला न हो ), न च व्यसनी ( और पापाचारी न हो ),"---इत्यादि विशेषणपद आये हैं, उनसे प्रगट है कि उपर्युक्त जिनसंहितामें जो विशेषण पूजकके दिये है वे सब यहांपर साफ तौरसे पूजकाचार्यके वर्णन किये हैं । बल्कि श्ठो० नं. १५१ तो जिनसंहिताके श्लोक नं ४

से प्रायः यहांतक मिलता जुलता है कि एकको दूसरेका रूपान्तर कहना चाहिये। इसीप्रकार निम्नलिखित तीन श्लोकोंमें जो ऐसे पूजकके द्वारा कियेहुए पूजनका फल वर्णन किया है वह भी जिनसंहिताके श्लोक नं. ६ और ८ से बिलकुल मिलता जुलता है। यथाः---

"ईदृग्दोषसृदाचार्यः प्रतिष्ठां क्रुरुतेऽत्र चेत् । तदा राष्ट्रं पुरं राज्यं राजादिः प्रलयं व्रजेत् ॥ १५३ ॥ कर्ता फलं न चाप्नोति नैव कारयिता ध्रुवम् । ततस्तछक्षणश्रेष्ठः पूजकाचार्य इष्यते ॥ १५४ ॥ पूर्वोक्तलक्षणैः पूर्णः पूजयेत्परमेश्वरम् । तदा दाता पुरं देशं स्वयं राजा च बर्द्धते ॥ १५५ ॥

अर्थात — यदि इन दोपोंका धारक पूजकाचार्य कहींपर प्रतिष्ठा करावे, तो समझो कि देश, पुर, राज्य तथा राजादिक नाशको प्राप्त होते हैं और प्रतिष्ठा करनेवाला तथा करानेवाला ही अच्छे फलको प्राप्त दोनों नहीं होते इस लिये उपर्युक्त उत्तम उत्तम लक्षणोंसे विभूपित ही पूजकाचार्य (प्र-तिष्ठाचार्य) कहा जाता है। जपर जो जो पूजकाचार्यके लक्षण कह आये हैं, यदि उन लक्षणोंसे युक्त पूजक परमेश्वरका पूजन (प्रतिष्ठादि विधान) करे, तो उस समय धनका खर्च करनेवाला दाता, पुर, देश तथा राजा ये सब दिनोंदिन वृद्धिको प्राप्त होते हैं।

पूजासार ग्रंथमें भी, निख पूजकका खरूप कथन करनेके अनन्तर, श्लोक नं० १९ से २८ तक पूजकाचार्यका खरूप वर्णन किया गया है। इस खरूपमें भी पूजकाचार्यके प्रायः वेही सब विशेषण दिये गये हैं जो कि धर्म-संग्रहश्रावकाचारमें वर्णित हैं और जिनका उल्लेख जपर किया गया है। यथाः---

''र्लक्षणोञ्चासी, जिनागमविशारदः, सम्यग्दर्शनसम्पन्नः, देशसंयमभूषितः, वाग्मी, श्रुतबहुग्रन्थः, अनालख्यः, ऋजुः,विनयसंयुतः, पूर्तात्मा, पूर्तवाग्वत्तिः,

9 शरीरसे सुन्दर हो. २ पापाचारी न हो. ३ सच बोलनेवाला हो तथा नीच किया करके आजीविका करनेवाला न हो. शौचाचमनतत्परः, साङ्गोपाङ्गेन संशुद्धः, लक्षणलक्ष्यबित्, नीरोगी, ब्रह्मचारी च खदारारतिकोऽपि वा, जलमंत्रवतस्नातः, निरभिमानी, विचक्षणः, सुरूपी, सच्क्रियः, वैश्यादिषु समुद्भवः, इत्यादि । "

इसी प्रकार प्रतिष्ठासारोद्धार प्रंथके प्रथम परिच्छेदमें, श्लोक नं०१० से १६ तक, जो प्रतिष्ठाचार्यका स्वरूप दिया गया है, उसमें भी---"कल्याणाङ्गः, रुजा हीनः, सकलेन्द्रियः, ग्रुभलक्षणसम्पन्नः, सौम्यरूपः, सु-दर्शनः, विप्रो वाक्षत्रियो वैश्यः, विकर्मकरणोऽज्झितः, ब्रह्मचारी गृहस्थो वा, सम्यग्दष्टिः, निःकषायः, प्रशान्तात्मा, वेश्यादिव्यसनोज्झितः, दृष्टसृष्टक्रियः, विनयान्वितः, ग्रुचिः, प्रतिष्ठाविधिवित्सुधीः, महापुराणशास्त्रज्ञः, न चार्थार्थी, न च द्वेष्ट--"

इत्यादि विशेषण पदोंसे प्रतिष्ठाचार्यके प्रायः वे ही समस्त विशेषण वर्णन किये गये हैं, जो कि जिनसंहितामें पूजकके और धर्मसंग्रहश्रावका-चार तथा पूजासार प्रंथोंमें पूजकाचार्यके वर्णन किये हैं ।

यह दूसरी बात हे कि किसीने किसी विशेषणको संक्षेपसे वर्णन किया और किसीने विसारसे; किसीने एकशब्दमें वर्णन किया और किसीने अनेक शब्दोंमें; अधवा किसीने सामान्यतया एकरूपमें वर्णन किया और कि-सीने उसी विशेषणको शिष्योंको अच्छीतरह समझानेके लिये अनेक बि-शेषणोंमें वर्णन कर दिया परन्तु आशय सबका एक है, अतः सिद्ध है कि जिनसंहितामें जो पूजकका स्वरूप वर्णन किया है वह वास्तवमें प्रतिष्ठादि-विधान करनेवाले पूजक अर्थात् पूजकाचार्य या प्रतिष्ठाचार्यका ही है।

इस प्रकार यह संक्षिप्त रूपसे, आचरण सम्बधी कथनशैलीका रहस्य है। धर्मसंग्रहश्रावकाचार और पूजासार प्रन्थमें जो साधारणनिख-पूजकका स्वरूप न लिखकर ऊंचे दर्जेंके नित्यपूजकका ही स्वरूप लिखा गया है, उसका भी यही कारण है।

यद्यपि ऊपर यह दिखलाया गया है कि उक्त दोनों प्रंथोंमें जो पूजकका स्वरूप वर्णन किया गया है वह ऊंचे दर्जेके नित्य पूजकका स्वरूप होनेसे और उसमें शूद्रको भी स्थान दिये जानेसे, शूद्र भी ऊंचे दर्जेका नित्य पूजक हो सकता है । तथापि इतना और समझ

लेना चाहिये कि द्युद्ध भी उन समस्त गुणोंका पात्र है जो कि, निख पूजकके स्वरूपमें वर्णन किये गये हैं और वह ११ वीं प्रतिमाको धारण करके जंचे दर्जेका श्रावक भी होसकता है, अतः उसके जंचे दर्जेके नित्य पुजक हो सकनेम कोई बाधक भी प्रतीत नहीं होता । वह पूर्ण रूपसे नित्य पूजनका अधिकारी है। अब जिन लोगोंका ऐसा खयाल है कि ग्रद्वोंका उपनीति ( यज्ञोपवीत धारण ) संस्कार नहीं होता और इस लिये वे पजनके अधिक री नहीं हो सकने; उनको समझना चाहिये कि पजनके किसी खास भेदको छोड़कर आमतौरपर पूजनके लिये यज्ञोपवीत ( ब्रह्म-सत्र जनेक )का होना ज़रूरी नहीं है । स्वर्गादिकके देव और देवांगनायें प्रायः सभी जिनद्रदेवका नित्यपूजन करते है और खास तौरसे पूजन कर-नेके अधिकारी वर्णन किये गये हुः परन्तु उनका यज्ञोपवीत संस्कार नहीं होता। ऐसी ही अवस्था मनुष्यस्त्रियोंकी है। व भी जगह जगह शास्त्रोंम पुजनकी अधिकारिणी वर्णन की गई है। स्त्रियोंकी पूजनसम्बधिनी असंख्य कथाओंसे जनसाहित्य भरपूर है। उनका भी यज्ञोपर्वात संस्कार नहीं होता। अपर उल्लेख की हुई कथाओंम जिन गज-ग्वाल आहिने जिनेन्द्र-देवका पूजन किया है, वे भी यज्ञोपवीत संस्कारसे संस्कृत ( जनेऊके धारक ) नहीं थे । इससे प्रगट हैं कि नित्य पूजरुके लिये यहाँ। प्वीत संस्कारसे संस्कृत होना लाजमी और जरूरी नहीं है और न यत्नोपचात पूजनका चिन्ह है। बल्कि वह दिजोंके वतका चिन्ह हैं । जैमा कि आदिपुराण पर्व ३८-३९-४१ मे, भगवज्जिन-सेताचार्यके निम्नलिखित वाक्योसे प्रगट है:---

"वतचिह्नं दधत्सूत्रम्....."

" व्रतसिद्धवर्थमेवाऽहमुपनीतोऽसि साम्प्रतम्..."

" व्रतचिह्नं भवेदस्य सूत्रं मंत्रपुरःतरम्...."

" वतचिहं च नः सूत्रं पवित्रं सूत्रदर्शितम्।"

" व्रतचिद्धानि सुत्राणि गुणभूमिविभागतः ।"

बर्त्तमान प्रवृत्ति ( रिवाज़ ) की ओर देखनेसे भी यही माऌम होता है कि निरापूजनके लिये जनेजका होना ज़रूरी नहीं समझा जाता । क्योंकि स्थान स्थानपर निरापूजन करनेवाले तो बहुत हैं परंतु यज्ञोपवीतसंस्कारसे संस्कृत ( जनेऊधारक ) बिरले ही जैनी देखनेमें आते हैं । और उनमें भी बहुतसे ऐसे पाये जाते हैं जिन्होंने नाममात्र कन्धेपर सूत्र ( तागा ) डाਲ लिया ह, वैसे यज्ञोपवीतसंबधी कियाकर्मसे वे कोसों दूर हैं । दक्षिण देशको छोडकर अन्य देशोंस तथा खासकर पश्चिमोत्तर प्रदेश अर्थात् युक्त-प्रांत और पंजाबदेशमें तो यज्ञोपवीतसंस्कारकी प्रथा ही, एक प्रकारसे, जैनियोसे उठ गई हैं; परन्तु नित्यपूजन सर्वत्र बराबर होता है । इससे भी प्रगट है कि नित्यपूजनके लिये जनेऊका होना आवश्यक कर्म नहीं है और इस लिये जनेऊका न होना शूट्रोंको नित्यपूजन करनेमें किसी प्रकार भी बाधक नहीं हो सकता । उनको नित्यपूजनका पूरा पूरा अधिकार प्राप्त है ।

यह दूसरी बात है कि कोई अस्पूरुय द्यूद्र, अपनी अस्पृत्र्यताके कारण, किसी मंदिरमे प्रवेश न कर सके और मूर्तिको न छ सके; परन्त इससे उसका पूजनाधिकार खंडित नहीं होजाता। वह अपने घरपर त्रिकाल देववन्दना कर सकता है, जो नित्यपूजनमें दाखिल है । तथा तीर्थस्थानों. अतिशय क्षेत्रों और अन्य ऐसे पर्वतोपर-जहां खुले मैदानमे जिनप्रतिमाएँ विराजमान हैं और जहां भील. चाण्डाल और मलेच्छतक भी विना रो-कटोक जाते है-जाकर दर्शन और पूजन कर सकता है । इसी :कार वह बा-हरसे ही मंदिरके शिखरादिकमें स्थित प्रतिमाओंका दर्शन और पूजन कर सकता है। प्राचीन समयमें प्रायः जो जिनमान्दर बनवाये जाते थे, उनके शिखर या द्वार आदिक अन्य किसी ऐसे उच्च स्थानपर, जहां सर्व साधार-णकी दृष्टि पड सके, कमसेकम एक जिनप्रतिमा जुरूर विराजमान की जाती थी, ताकि ( जिससे ) वे जातियां भी जो अस्प्रइय होनेके कारण, मंदि-रमें प्रवेश नहीं कर सकतीं, बाहरसे ही दर्शनादिक कर सके। यद्यपि आज-कल ऐसे मंदिरोंके बनवानेकी वह प्रशंसनीय प्रथा जाती रही है-जिसका प्रधान कारण जैतियोंका कमसे हास और इनमेसें राजसत्ताका सर्वथा लोप हो जाना ही कहा जा सकत। है-तथापि दक्षिण देशमें, जहांपर अन्तम जैति-योंका बहुत कुछ चमत्कार रह चुका है और जहांसे जैनियोंका राज्य उठे-हुए बहुत अधिक समय भी नहीं हुआ है, इस समय भी ऐसे जिनमंदिर विद्यमान हैं जिनके शिखरादिकमें जिनप्रतिमाएँ अंकित हैं।

इस प्रकार ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैइय और शृद्र, चारों ही वर्णके सब मनुष्य नित्यपूजनके अधिकारी हैं और खुशीसे नित्यपूजन कर सकते हैं। नित्यपूजनमें उनके लिये यह नियम नहीं है कि वे पूजकके उन समस गुणोंको प्राप्त करके ही पूजन कर सकते हो, जो कि धर्मसंग्रहआवकाचार और पजासार प्रंथोंमें वर्णन किये हैं। बल्कि उनके विना भी वे पूजन कर-सकते हैं और करते हैं। क्योंकि पूजकका जो खरूप उक्त ग्रंथोंमें वर्णन किया है वह ऊंचे दर्जेंके नित्यपूजकका खरूप है और जब वह खरूप ऊंचे दर्जेके निराप्रजकका हे तब यह खतःसिद्ध है कि उस खरूपमें वर्णन किये हए गुणोंमेंसे यदि कोई गुण किसीमें न भी होवे तो भी वह पुजनका अधिकारी और नित्यपूजक हो सकता है-दूसरे शब्दोंमें यों कहिये कि जिनके हिंसा, झठ, चोरी, कुशील (परखीसेवन)-परिग्रह-इन पंच पापों या इनमेंसे किसी पापका लाग नहीं है, जो दिग्विरतिआदि सस-शीलवत या उनमेंसे किसी शीलवतके धारक नहीं हैं अथवा जिनका कुल और जाति शुद्ध नहीं है या इसी प्रकार और भी किसी गुणसे जो रहित हैं, वे भी नित्यपूजन कर सकते हैं और उनको नित्यपूजनका अधि-कार प्राप्त है।

यह दृसरी बात है कि गुणोंकी अपेक्षा उनका दर्जा क्या होगा ? अथवा फलज्पासिमें अपने अपने भावोंकी अपेक्षा उनके क्या कुछ न्यूना-धिक्यता ( कमीबेशी ) होगी ? और वह यहांपर विवेचनीय नहीं है ।

यद्यपि आजकल अधिकांश ऐसे ही गृहस्थ जैनी पूजन करते हुए देखे जाते हैं जो हिंसादिक पांच पापोंके लागरूप पंचअणुव्रत या दिग्विरति आदि सप्तशीलव्रतके धारक नहीं है; तथापि प्रथमानुयोगके प्रंथोंको देखनेसे माऌम होता है कि, ऐसे लोगोंका यह (पूजनका) अधिकार अर्वाचीन नहीं बल्कि प्राचीन समयसे ही उनको प्राप्त है। जहां तहां जैन-शास्नोंमे दियेहुए अनेक उदाहरणोंसे इसकी भले प्रकार पुष्टि होती है:----

लंकाधीश महाराज रावण परस्रीसेवनका खागी नहीं था, प्रत्युत वह परस्तीलम्पट विख्यात है। इसी दुर्वासनासे प्रेरित होकर ही उसने प्रसिद्ध सती सीताका हरण किया था। इसविषयमें उसकी जो कुछ भी प्रतिज्ञा थी वह एतावन्मात्र ( केवल इतनी ) थी कि, "जो कोई भी परस्ती मझको नहीं इच्छेगी. मैं उससे बलात्कार नहीं करूंगा।" नहीं कह सकते कि उसने कितनी परस्तियोंका जो किसी भी कारणसे उससे रजामन्द ( सहमत ) होगई हों-सतीरवमंग किया होगा अधवा उक्त प्रतिज्ञासे पूर्व कितनी परदाराओंसे बलात्कार भी किया होगा । इस पर-खीसेवनके अतिरिक्त वह हिंसादिक अन्य पार्पोंका भी त्यागी नहीं था। दिग्विरति आदि सप्तशील वतोंके पालनकी तो वहां बात ही कहां? परन्तु यह सब कुछ होते हुए भी, रचिषेणाचार्यकृत पद्मपुराणमें अनेक स्थानोंपर ऐसा वर्णन मिलता है कि ''महाराजा रावणने बढी भक्तिपूर्वक श्रीजिनेंईदेवका पूजन किया। रावणने अनेक जिनमंदिर बनवाये । वह राजधानीमें रहतेहुए अपने राजमन्दिरोंके मध्यमें स्थित श्रीशांतिनाथके स्विशाल चैलालयमें पूजन किया करता था । बहुरूपिणी विद्याको सिद्ध करनेके लिये बैठनेसे पूर्व तो उसने इस चैत्यालयमें बडे ही उत्सवके साथ पूजन किया था और अपनी समस्त प्रजाको पूजन करनेकी आज्ञा दी थी। सदर्शन मेरु और कैलाश पर्वत आदिके जिनमंदिरोंका उसने पूजन किया और साक्षात केवली भगवानका भी पूजन किया।

कौशांबी नगरीका राजा सुमुख भी परस्तीसेवनका त्यागी नहीं था। उसने बीरक सेठकी स्ती वनमालाको अपने घरमें डाल लिया था। फिर भी उसने महातपस्ती वरधर्म नामके सुनिराजको वनमालासहित आहार दिया और पूजन किया। यह कथा जिनसेनाचार्यकृत तथा जिनदास बस्रचारीकृत दोनों हरिवंदा पुराणोंमें लिखी है।

इसी प्रकार और भी सैकड़ों प्राचीन कथाएँ विद्यमान हैं, जिनमें पापियों तथा अव्यतियोंका पापाचरण कहीं भी उनके पूजनका प्रतिबन्धक नहीं हुआ और न किसी स्थानपर ऐसे लोगोंके इस पूजन कर्मको असत्कर्म बतलाया गया। वास्तवमें, यदि विचार किया जाय तो माऌस होगा कि जिनेंद्र-देवका भावपूर्वक पूजन स्वयं पापोंका नाश करनेवाला है, शास्त्रोंमें उसे अनेक जन्मोंके संचित पापोंको भी क्षणमान्नमें भस्मकर देनेवाला वर्णन किया है\*। इसीसे पापोंकी निवृत्तिपूर्वक इष्ट मिद्धिके लिये लोग जिन-देवका पूजन करते हें। फिर पापाचरणीयोंके लिये उसका निषेध कैये हो सकता है ? उनके लिये तो ऐसी अवस्थामें, पूजनकी और भी अधिक आ-वश्यकता प्रतीत होती है। पूजासार प्रथमें माफ ही लिखा है कि:--

### "ब्रह्मघोऽथवा गोघो वा तस्करः सर्वपापकृत् ।

जिनाङ्किगंधसम्पर्कान्मुक्तो भवति तत्क्षणम् ॥"

अर्थात-जो ब्रह्महत्या या गोहत्या कियेहए हो, दूसरोंका माल चुरा-नेवाला चोर हो अथवा इससे भी अधिक सम्पूर्ण पापोंका करनेवाला भी क्यों न हो. वह भी जिनेंद्र भगवानके चरणोंका, भक्तिभावपूर्वक, चंदनादि सगंध द्रव्योंसे पूजन करनेपर तत्क्षण उन पापोंसे छुटकारा पानेमें समर्थ होजाता है। इससे साफ तौर पर प्रगट है कि पार्रासे पापी और कलंकीसे कलंकी मनुप्य भी श्रीजिनंद्रदेवका पूजन का सकताहै और भक्ति भावसे जिनदेवका प्रजन करके अपने आत्माके कल्याणकी ओर अग्रसर हो सकता है। इस लिये जिस प्रकार भी बन सके सबको निन्य-पुजन करना चाहिये। सभी नित्यपूजनके अभिकारी है और इसी लिये जपर यह कहा गया था कि इस नित्यपूजनपर मनुष्य, तिर्यंच, स्रो, पुरुष, नीच, ऊंच, धनी, निर्धनी, वती, अवती, राजा, महाराजा, चक्रवर्ती और देवता सबका समानाऽधिकार है। समानाधिकारसे, यहां, कोई यह अर्थ न समझ लेवे कि सब एकसाथ मिलकर, एक थालीमें, एक संदर्ली या चौकीपर अथवा एक ही स्थानपर प्रजनकरनेके अधिकारी हैं किन्तु इसका अर्थ केवल यह है कि सभी पूजनके अधिकारी हैं। वे, एक रसोई या मि-अभिन्न रसोईयोंसे भोजन करनेके समान, आगे पीछे, बाहर भीतर, अलग और शामिल, जैमा अवसर हो और जेसी उनकी योग्यता उनको इजाजुत ( आज्ञा ) दे, पूजन कर सकते हैं।

> \* जिनपूजा कृता हन्ति पापं नानाभवोद्भवम् । बहुकालचितं काष्ठराशि वह्तिमिवाखिलम् ॥ ९–१०३ ॥ —घर्मसंप्रदृशावकाचार।

## दस्साधिकार ।

यद्यपि अब कोई ऐसा मनुष्य या जातिविशेष नहीं रही जिसके पूज-नाऽधिकारकी मीमांसा की जाय-जैनधर्ममें श्रद्धा आँर भक्ति रखने-वाले, ऊंच नीच सभी प्रकारके, मनुष्योंको नित्यपूजनका अधि-कार प्राप्त है-तथापि इतनेपर भी जिनके हृदयमे इस प्रकारकी कुछ शंका अवशेष हो कि दस्से ( गाटे ) जैनी भी पूजन कर सकते हैं या कि नहीं, उनको इतना और समझ लेना चाहिये कि जैनधर्ममें 'दस्से' और 'बीसे' का कोई भेद नहीं है; न कहींपर जैनशास्त्रोंमें 'दस्से' और 'बीसे' श-व्दोंका प्रयोग किया गया है ।

जिस प्रकार ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैइय और शुद्ध, इन चारों वणोंस बाह्य (बाहर) धीसोंका कोई पांचवा वर्ण नहीं है, उसी प्रकार दस्सोंका भी कोई भिन्न वर्ण नहीं है। चारों वर्णोंमें ही उनका भी अन्तर्भाव है। चारो ही वर्णके सभी मनुष्योंको पुजनका अधिकार प्राप्त होनेसे उनको भी वह अधिकार शास है। वैश्य जातिक देस्सोंका वर्ण वैश्वय ही होता है। वे वैश्वय होनेके कारण शुद्रोसे ऊचा दर्ज़ा रखते है और शुद्र लोग मनुष्य होनेके कारण तिर्यंचोंस जंचा दर्जा रखते है। जब शह तो शह, निर्यंच भी पूज-नके अधिकारी वर्णन किये गये है-और नियंच भी कैसे ? मेंडक जैसे ! तब वैश्य जातिके दस्से पूजनके अधिकारी कैसे नहीं ? क्या वे जैनगृहस्थ या श्रावक नहीं होते ? अथवा श्रावकके बारह व्रतोंको धारण नहीं करस-कते ? जब दस्से लोग यह सब कुछ होते है और यह सब कुछ अधिकार उनको प्राप्त है, तब वे पूजनके अधिकारसं कैसे वंचित रक्खे जा सकते हैं ? पूजन करना ग्रहस्थ जैनियोंका परम।वश्यक कर्म है। उसके साथ अग्रवाल, खं-डेलवाल या परवार आदि जातियोंका कोई बन्धन नहीं है-सबक लिये स-मान उपदेश है--जैसा कि ऊपर उल्लेख किये हुए आचार्योंके वाक्योंसे प्रगट है। परमोपकारी आचायौंने तो ऐस मनुष्योंको भी पूजनाऽधिकारसे वंचित नहीं रक्ला, जो आकण्ठ पापमें मग्न हैं और पापीसे पापी कहलाते हैं। फिर

भ वैश्यजातिके दस्सोको छोटीसरण (अणि) या छोटीसेनके बनिये अथवा विनैकया भी कहते है। वैश्य जातिके दस्सोंकी तो बात ही क्या होसकती है? श्रीकुन्दकुन्द मुनिराजका तो वचन ही यह है कि विना पूजनके कोई श्रावक हो ही नहीं सकता । दस्से लोग श्रावक होते ही हैं, इससे उनको पूजनका अधिकार स्वतःसिद्ध है और वे बराबर पूजनके अधिकारीहैं।

रोलापुरमें दस्से जैनियोंके बनाये हुए तीन शिखरबन्द मंदिर और अनेक चैसालय मौजूद हैं। ग्वालियरमें भी दस्सोंका एक मंदिर है। सिवनीकी तरफ दस्से भाईयोंके बहुतसे जैनमंदिर हैं। श्रीसम्मेद शिखर, रात्रुंजय, मांगीतुंगी और कुन्थलगिरि तीथॉंपर शोलापुरवाले प्रसिद्ध धनिक श्रीमान् हरिभाई देवकरणजी द्स्साके बनायेहुए जि-नमंदिर हैं। इन समस मंदिर और चैत्यालयोंमें द्स्सा, बीसा, सभी-लोग बराबर एजन करते है।

शोलापुरके प्रसिद्ध विद्वान सेठ ही राचंद नेमिचंदजा आनरेरी म-जिड्रेट दस्सा जैनी हैं। उनके घरमें एक चैलालय है जिसमें वे और अन्य भाई सभी पूजन करते हैं। इसी प्रकार अन्य स्थानोंपर भी दस्सा जैनियोंके मन्दिर हैं जिनमें सब लोग पूजन करते हैं। जहां उनके प्रथक् मंदिर नहीं हैं वहां वे प्रायः बीसोंके मंदिरमें ही दर्शन पूजन करने हैं।

यह दूसरी बात है कि कोई एक द्रव्य या दो द्रव्यसे पूजन करनेको अ-थवा मंदिरके वस्त्रों और मंदिरके उपकरणोंमें पूजन न करके अन्य वस्ता-दिकोंमें पूजन करनेको पूजन ही न समझता हो और इसी अभिप्रायके अनु-सार कहीं कहींके वीसो अपने मंदिरोंमें दस्सोंको मंदिरके वस्त्र पहनकर और मंदिरके उपकरणोंको लेकर अष्ट द्रव्यसे पूजन न करने देते हों, परन्नु इसको केवल उनकी कल्पना ही कह सकते हैं-शास्त्रमें इसका कोई आ-धार और प्रमाण नहीं है। पूजनसिद्धान्त और नित्यपूजनके स्वरूपके अ-नुसार वह पूजन अवश्य है। तीर्थस्थानों और अतिशय क्षेत्रोंकी पूजा व-न्दनाको-दस्से बीसे-सभी जाते हैं और सभी अष्टद्रव्यसे पूजन करते हैं।

श्रीतारंगाजी तीर्थपर नानचंद पदमसी नामके एक मुनीम हैं जो दस्सा जैनी हैं। वे उक्त तीर्थपर बीसोंके मंदिरमें-मन्दिरके वस्त्रोंको पहन कर और मंदिरके उपकरणोंको लेकर ही---नित्य अष्ट द्रव्यसे पूजन करते हैं। अन्य स्थानोंपर भी-जहांके बीसोमें इस प्रकारकी कल्पना नहीं है-दस्सा जैनी बीसोंके मंदिरमें उसी प्रकार अष्ट द्रव्यादिसे पूजन करते हैं जिस प्रकार कि वे अपने मंदिरोंमें करते हैं। जिनको ऐसा देखनेका अवसर न मिला हो वे दक्षिण देशकी ओर जाकर स्वयं देख सकते हैं। उधर जानेपर उनको ऐसी जैनजातियां भी आम तौरपर पूजन करती हुई मिलेंगी जिनमें पुनर्वि-वाहकी प्रथा भी जारी है।

इसके अतिरिक्त दुस्सा जैनियोंने अनेक प्रतिष्ठाएँ भी कराई हैं। एक प्रतिष्ठा शोलापूरके सेठ रावजी नानचंदने कराई थी। पिछले साल भी दस्सा जैनियोंकी दो प्रतिष्ठाएँ हो चुकी हैं । प्रतिष्ठा करानेवाले भगवान-की प्रतिमाके साथ रथादिकमें बैठते हैं और स्वयं भगवानका अष्ट द्रव्यसे यजन करते हैं । इसप्रकार प्रवृत्ति भी दस्सोंके पूजनाऽधिकारका भले प्रकार समर्थन करती है। इसलिये दस्सोंको बीसोंके समान ही पूजनका अधि-कार प्राप्त है। किसी किसीका कहना है कि अपध्वंसज अर्थात व्यभि-चारजातको ही दस्सा कहते हैं और व्यभिचारजात पूजनके अधिकारी नहीं होते; परन्तु ऐसा कहनेमें कोई प्रमाण नहीं है। जब प्रवृत्तिकी ओर देखते हैं तो वह भी इसके विरुद्ध पाई जाती है-जो मनुष्य किसी वि-धवा स्त्रीको प्रगट रूपसे अपने घरमें डाल लेता है अर्थात उसके साथ क-राओ ( धरेजा ) कर लेता है वह स्वयं व्यभिचारजात ( व्यभिचारसे पैदा हआ मनुष्य ) न होते हुए भी दस्सा समझा जाता है। यदि कोई बीसा किसी नीच जाति ( शुदादिक ) की कन्यासे विवाह कर लेता है तो वह भी आजकल जातिसे च्युत किया जाकर दस्सा या गाटा बनादिया जाता है और उसकी संतान भी दस्सोंमें ही परिगणित होती है। इसीप्रकार यटि विधवाके साथ कराओ कर लेनेसे कोई पुत्र पैदा हो और उसका विवाह विधवासे न होकर किसी कन्यासे हो तो विधवा-पुत्रकी संतान व्यभिचारजात न होते हुए भी दस्सा ही कहलाती है । बहुधा वह संतान जो भर्तारके जीवित रहते हुए जारसे उत्पन्न होती है, वह व्यभि-चारजात होते हुए भी दस्सोंमें शामिल नहीं की जाती । कहीं कहींपर दस्सेकी कन्यासे विवाह कर लेनेवाले बीसेको भी जातिसे खारिज (च्युत) करके दस्सोंमें शामिल कर देते हैं; परन्तु बम्बई और दक्षिण प्रान्तादि बहतसे स्थानोंमें यह प्रथा नहीं है । वहांपर दस्सों और बीसोमें परस्पर

विवाह संबंध होनेसे कोई जातिच्युत नहीं किया जाता । हमारी भारत-वर्षीय दिगम्बर जनमहासभाके सभापति, जैनकुलभूषण श्रीमान सेट माणिकचंटजी जे. पी. बम्बईके भाई पानाचंदजीका विवाह भी एक दरसंकी कन्यासे हुआ था; परन्तु इससे उनपर कोई कलंक नहीं आया और कलंक आनेकी कोई बात भी न थी। प्राचीन और समीचीन प्रवृत्ति भी, शास्त्रोंम, ऐसी ही देखी जाती है जिससे ऐसे विवाह सम्बन्धोंपर कोई दोषारोपण नहीं हो सकता । अधिक दूर जानेकी ज़रूरत नहीं है । श्री-नेमिनाथ तीर्थकरके चचा वस्ट्रेवजीको ही लीजिये । उन्होंने एक ध्यभिचारजातकी पुत्रीसे, जिसका नाम प्रियंगुसुंदरी था, विवाह किया था। प्रियंगुसुंदरीके पिताका अर्थात् उस व्यमिचारजातका नाम एणीपुत्र था । वह एक तापसीकी कन्या ऋषिदत्तासे, जिससे श्रा-वस्ती नगरीके राजा शीलायुधने व्यभिचार ाक्या था और उस व्यभि-चारसे उक्त कन्याको गर्भ रह गया था, उत्पन्न हुआ था। यह कथा श्रीजिन-सेनाचार्यकृत हरिवंदापुराणमं लिखी है। इस विवाहसं वसुदेवजीपर, जो बड़े भारी जनधर्मा थे कोई कलंक नहीं आया। न कहींपर वे पूजनाधिकारसे वंचित रक्खे गये । बल्कि उन्होंने श्रीनेमिनाथर्जाके समवसरणमे जाकर साक्षान् श्रीजिनेंद्रदेवका पूजन किया है और उनकी उक्त प्रियंगुम्द्रेदरी राणीने जिनदीक्षा धारण की है। इससे प्रगट है कि व्यभिचारजातही-का नाम दस्सा नहीं है और न कोई व्यभिचाग्जात ( अपध्वंसज़ ) पूजनाऽधिकारसे वंचित है। "शुद्राणां तु सधर्माणः सर्वेऽपध्वं-सजाः स्मृताः' अर्थात् समस्त अपध्वंसज (व्यभिचारसे उत्पन्न हए मनुष्य) झूदोंके समानधर्मी हैं, यह वाक्य यद्यपि मनुस्मृतिका Ê; परन्तु यदि इस वाक्यको सत्य भी मान लिया जाय और अपध्वंसजोंहीको दस्से समझ लिया जाय, तो भी वे पूजनाधिकारसे वं-चित नहीं हो सकते । क्योंकि शुद्धोंको साफ तौरसे पूजनका अधिकार दिया गया है, जिलका कथन ऊपर विस्तारके साथ आचुका है। जब शूट्रोंको पूजनका अधिकार प्राप्त है, तब उनके समानधर्मियोंको उस अधिकारका प्राप्त होना स्वतःसिद्ध है।

१ व्यभिचारजात भी दस्सा होता है ऐसा कह सकते हैं।

और पूजनका अधिकार ही क्या ? जैनशाकोंके देखनेसे तो आखूम होता है कि अपण्वंसज लोग जिनदीक्षातक धारण कर सकते हैं, जिसकी अधि-कार-प्राप्ति शूव़ोंको भी नहीं कही जाती । उदाहरणके तौरपर राजा कर्णहीको लीजिये । राजा कर्ण एक कुँवारी कन्यासे व्यभिधारद्वारा उत्पन्न हुका था लीजिये । राजा कर्ण एक कुँवारी कन्यासे व्यभिधारद्वारा उत्पन्न हुका था लौर इस लिये वह अपप्यंसज और कानीन कहलाता है । श्रीजिनसे-नाचार्यकृत हरियंशपुराणमें लिखा है कि महाराजा जरासिधके मारे जानेपर राजा कर्णने सुदर्शन नामके उद्यानमें जाकर दमखर नामके दिगम्बर मुनिके निकट जिनेश्वरी दीक्षा धारण की । श्रीजिनदास ज्वा-चारीकृत हरिवंशपुराणमें भी ऐसा ही लिखा है, जैसा कि उसके निन्न-लिखित श्लोकसे प्रगट है:---

"विजितोऽप्यरिभिः कर्णो निर्विण्णो मोक्षसौख्यदाम् ।

दीक्षां सुदर्शनोद्यानेऽग्रहीइमवरान्तिके ॥ २६--२०८ ॥"

अर्थात्—शत्रुओंसे विजित होनेपर राजा कर्णको वैराग्य उत्पद्म होगया और तब उन्होंने सुद्र्झन नामके उद्यानमें जाकर श्रीद्मवर नामके -मुनिके निकट, मोक्षका सुख प्राप्त करानेवाली, जिनदीक्षा धारण की ।

इससे यह भी प्रगट हुआ कि अपध्वंसज लोग अपने वर्णको छोड़-कर द्राुद्र नहीं हो जाते; बल्कि वे शूद्रोंसे कथंचित् ऊंचा दर्जा रखते हैं और इसीलिये दीक्षा धारण कर सकते हैं। ऐसी अवस्थामें उनका पूजनाऽ-धिकार और भी निर्विवाद होता है।

यदि थोड़ी देरके लिये व्यभिचारजातको पूजनाऽधिकारसे वंचित रक्खा जावे तो कुंड, गोलक, कानीन और सहोढादिक सभी प्रकारके व्यभिचारजात पूजनाऽधिकारसे वंचित रहेंगे—भर्त्तारके जीवित रहनेपर जो संतान जारसे उत्पन्न होती है; वह कुंड कहछाती है। भर्त्तारके मरे पीछे जो संतान जारसे उत्पन्न होती है उसको गोलक कहते हैं। अपनी माताके घर रहनेवाली कुँवारी कन्यासे व्यभिचारद्वारा जो संतान उत्पन्न होती है वह कानीन कही जाती है और जो संतान ऐसी कुँवारी कन्याको गर्भ रह जानेके पश्चात् उसका विवाह हो जानेपर उत्पन्न होती है, उसको स-होढ कहते हैं—हन चारों भेदोंमेंसे गोलक खौर कानीनकी परीक्षा जि॰ पू॰ ४ (पचान) तथा प्रायः सहोढकी परीक्षा भी आसानीसे हो सकती है; परम्तु कुंडसंतानकी परीक्षाका और खासकर ऐसी कुंडसंतानकी परी-क्षाका, कोई साधन नहीं है, जो भर्त्तारके बारहों महीने निकट रहते हुए (अर्थात परदेशमें न होते हुए) उत्पन्न हो । कुंडकी माताके सिवा और किसीको यह रहस्य माख्म नहीं हो सकता । बल्कि कभी कभी तो उसको भी इसमें श्रम होना संभव है-वह भी ठीक ठीक नहीं कह सकती कि यह संतान जारसे उत्पन्न हुई या असली भर्त्तारसे । व्यभिचारजातको पूजनाऽधिकारसे वंचित करनेपर कुंडसंतान भी पूजन नहीं कर सकती, और कुंड संतानकी परीक्षा न हो सकनेसे संदिग्धावस्था उत्पन्न होती है । संदिग्धाऽवस्थामें किसीको भी पूजन करनेका अधिकार नहीं होसकता । इससे पूजन करनेका ही अभाव सिद्ध हो जायगा, यही बड़ी भारी हानि होगी । अतः कोई व्यभिचारजात पूजनाऽधिकारसे वंचित नहीं होस-कता । दूसरे जब पापीसे पापी मनुष्य भी नित्यपूजन कर सकते हैं तो फिर कोरे व्यभिचारजातकी तो बात ही क्या हो सकती है ? वे अवझ्य पूजन कर सकते हैं ।

वासवमें, यदि विचार किया जाय तो, जैनमतके एजनसिद्धान्त और नित्यपूजनके स्वरूपाऽनुसार, कोई भी मनुष्य नित्यपूजनके अधिकारसे वंचित नहीं रह सकता। जिन लोगोंने परमात्माको रागी, द्वेषी माना है-पूजन और भजनसे परमात्मा प्रसन्न होता है, ऐसा जिनका सिद्धान्त है और जो आत्मासे परमात्मा बनना नहीं मानते, यदि वे लोग झूद्रोंको या अन्य नीच मनुष्योंको पूजनके अधिकारसे वंचित रक्खें तो कुछ आश्चर्य नहीं क्योंकि उनको यह भय हो सकता है कि कहीं नीचे दर्जेके मनुष्योंके पूजन कर लेनेसे या उनको पूजन करने देनेसे परमात्मा कुपित न हो जावे और उन सभीको फिर उसके कोपका प्रसाद न चखना पड़े । परन्तु जैनि-योंका ऐसा सिद्धान्त नहीं है। जैनी लोग परमात्माको परमवीतरागी, ज्ञा-नत्स्वरूप और कर्ममलसे रहित मानते हैं । उनके इष्ट परमात्मामें राग, द्वेष, मोह और काम, कोधादिक दोपोंका सर्वथा अभाव है । किसीकी निन्दा-स्तुतिसे उस परमात्मामें कोई विकार उत्पन्न नहीं होता और न उसकी वीतराग्ता या शान्ततामें किसी भी कारणसे कोई बाधा उपस्थित

हो सकती है। इसलिये किसी क्षद्र या नीचे दर्जेके मनुष्यके पूजन कर लेनेसे परमात्माकी आत्मामें कुछ मलिनता आ जायगी, इसकी प्रतिमा अ-प्रज्य हो जायगी. अथवा प्रजन करनेवालेको कुछ पाप बन्ध हो जायगा. इस प्रकारका कोई भय ज्ञानवान जैनियोंके हृदयमें उत्पन्न नहीं हो सकता। जैनियोंके यहां इस समय भी चांदनपुर (महावीरजी) आदि अनेक स्थानोंपर ऐसी प्रतिमाओंके प्रत्यक्ष दृष्टान्त मौजूद हैं, जो जूद या बहुत नीचे दर्जेके मनुष्योंद्वारा भूगर्भसे निकाली गई-स्पर्शी गई-पूजी गई और पूजी जाती हैं, परन्त इससे उनके स्वरूपमें कोई परिवर्त्तन नहीं हुआ, न उनकी पूज्यतामें कोई फर्क ( मेद ) पड़ा और न जैनसमाजको ही उसके कारण किसी अनिष्टका सामना करना पड़ा; प्रत्युत वे बराबर जैनियोंहीसे नहीं किन्तु अजैनियोंसे भी पूजी जाती है और उनके द्वारा सभी पूजकोंका हितसाधन होनेके साथ साथ धर्मकी भी अच्छी प्रभावना होती है। अतः जैनसिद्धान्तके अनुसार किसी भी मनुष्यके लिये निल्पपूजनका निषेध नहीं हो सकता। दस्सा, अपध्वंसज या व्यभिचारजात सबको इस पूजनको पूर्ण अधिकार प्राप्त है। यह दूसरी बात है कि-अपने आन्तरिक द्वेष. आपसी वैमनस्य, धार्मिक भावोंके अभाव और हृदयकी संकीर्णता आदि कारणोंसे-एक जैनी किसी दसरे जैनीको अपने घरू या अपने अधि-कृत मंदिरमे ही न आने दे अथवा आने तो दे किन्त उसके पूजन कार्यमें किसी न किसी प्रकारसे वाधक हो जावे। ऐसी बातोंसे किसी व्यक्तिके पूजनाऽधिकारपर कोई असर नहीं पड़ सकता। वह व्यक्ति ख़शीसे उस मंदिरमें नहीं तो, अन्यत्र पूजन कर सकता है । अथवा स्वयं समर्थ और इस योग्य होनेपर अपना दुसरा नवीन मंदिर भी बनवा सकता है । अनेक स्था-नोंपर ऐसे भी नवीन मंदिरोंकी सृष्टिका होना पाया जाता है।

यहांपर यदि यह कहा जावे कि आगम और सिद्धान्तसे तो दस्सोंको पूजनका अधिकार सिद्ध है और अधिकतर स्थानोंपर वे बराबर पूजन करते भी हैं; परन्तु कहीं कहींपर दस्सोंको जो पूजनका निषेध किया जाता है वह किसी जातीय अपराधके कारण एक प्रकारका तन्नस्थ जातीय दंड है; तो क-हना होगा कि शास्तोंकी आज्ञाको उछंघन करके धर्मगुरुओंके उद्देश्य बिरुद्ध ऐसा दंड बिधान करना कदापि न्यायसंगत और माननीय नहीं हो सकता और न किसी सभ्य जातिकी ओरसे ऐसी आज्ञाका प्रचारित किया जाना समुचित प्रतीत होता है कि अमुक मनुष्य धर्मसेवनसे वंचित किया गया और उसकी संतानपरम्परा भी धर्मसेवनसे वंचित रहेगी।

सांसारिक विषयवासनाओं में फँसे हुए मनुष्य वैसे ही धर्म कार्योंमें शि-थिल रहते हैं, उलटा उनको दंड भी ऐसा ही दिया जावे कि वेधर्मके कार्य न करने पावें, यह कहांकी बुद्धिमानी, वरसलता और जातिहितैषिता हो सकती है ? सुदूरदर्शी विद्वानोंकी दृष्टिमें ऐसा दंड कदापि आदरणीय नहीं हो सकता । ऐसे मनुष्योंके किसी अपराधके उपलक्षमें तो वही दंड प्रशंसनीय हो सकता है जिससे धर्मसाधन और अपने आत्म-सुधारका और अधिक अवसर मिले और उसके द्वारा वे अपने पापोंका शमन या संशोधन कर सकें । न यह कि डूवतेको और धक्ता दिया जावे ! बिरादरी या जातिका यह कर्तव्य नहीं है कि वह किसीसे धर्मके कार्य छुड़ाकर उसको पापकार्योंके करनेका अवसर देवे ।

इसके सिवा जो धर्माऽधिकार किसीको स्वाभाविक रीतिसे प्राप्त है उसके छीन लेनेका किसी बिरादरी या पंचायतको अधिकार ही क्या है? बिरादरीके किसी भाईसे यदि बिरादरीके किसी नियमका उछंघन हो जावे या कोई अपराध बन जावे तो उसके लिये बिरादरीका केवल इतना ही कर्त्तव्य हो सकता है कि वह उस भाईपर कुछ आर्थिक दंड कर देवे या उसको अपने अपराधका प्रायश्चित्त लेनेके लिये बाधित करे और जबतक वह अपने अपराधका प्रायश्चित्त न ले ले तबतक बिरादरी उसको बिरादरीके कामोंमें अर्थात् विवाह शादी आदिक लौकिक कार्योंमे शामिल न करे और न बिरादारी उसके यहां ऐसे कार्योंमें सम्मिलित हो । इसी-प्रकार वह उससे खाने पीने लेने देने और रिश्तेनातेका सम्बध भी छोड़ सकती है । परन्तु, इससे अधिक, धर्ममें इसक्षेप करना बिरादरीके अधि-कारसे बाह्य है और किसी बिरादरीके द्वारा ऐसा किये जानेका फलितार्थ यही हो सकता है कि वह बिरादरी, एक प्रकारसे, अपने पूज्य धर्मगुरू-ओंकी अवज्ञा करती है ।

जिन लोगों (जैनियों) के हृदयमें ऐसे दंडविधानका विकल्प उत्पन्न हो उनको यह भी समझना चाहिये कि किसीके धर्मसाधनमें विघ्न करना बड़ा भारी पाप है। अंजनासुंदरीने अपने पूर्वजम्ममें थोड़े ही कालके लिये, जिनप्रतिमाको छिपाकर, अपनी सौतनके दर्शन पूजनमें अंत-राय डाला था। जिसका परिणाम यहांतक कटुक हुआ कि उसको अपने इस जन्ममें २२ वर्षतक पतिका दुःसह चियोग सहना पड़ा और अनेक संकट और आपदाओंका सामना करना पड़ा, जिनका पूर्ण विवरण श्रीपग्न-पुराणके देखनेसे माऌम हो सकता है।

रयणसार ग्रंथमें श्रीकुन्दकुन्द मुनिराजने लिखा है कि "दूसरोंके पूजन और दानमें अन्तराय (विध्न) करनेसे जन्मजन्मान्तरमें क्षय, कुष्ट, शूल, रक्तविकार, भगंदर, जलोदर, नेत्रपीड़ा, शिरोवेदना आदिक रोग तथा शीत उष्णके आताप और (कुयोनियोंमें) परिञ्रमण आदि अनेक दुःखोंकी प्राप्ति होती है।" यथा:-

# ''खयक्कटस्रलम्लो लोयभगंदरजलोदरक्खिसिरो । सीदुण्हबद्वराइ पूजादाणंतरायकम्मफलं ।। ३३ ॥"

इसलिये पापोंसे डरना चाहिये और किसीको दंडादिक देकर पूजन-से वंचित करना तो दूर रहो, भूल कर भी ऐसा कार्य नहीं करना चाहिये जिससे दूसरोंके पूजनादिक धर्मकार्योंमें किसी प्रकारसे कोई बाधा उप-स्थित हो। बल्कि---

#### उपसंहार ।

उचित तो यह है कि, दूसरोंको हरतरहसे धर्मसाधनका अवसर दिया-जाय और दूसरोंकी हितकामनासे ऐसे अनेक साधन तैयार किये जाँय जिनसे सभी मनुष्य जिनेन्द्रदेवके शरणागत हो सकें और जैनधर्ममें श्रद्धा और भक्ति रखते हुए ख़ुशीसे जिनेन्द्रदेवका नित्यपूजनादि करके अपनी आत्माका कल्याण कर सकें।

इसके लिये जैनियोंको अपने हृदयकी संकीर्णता दूरकर उसको बहुत कुछ उदार बनानेकी ज़रूरत है। अपने पूर्वजोंके उदार-चरितोंकों पढ़कर, जैनियोंको, उनसे तद्विषयक शिक्षा प्रहण करनी चाहिये और उनके अनु-करणद्वारा अपना और जगतके अन्य जीवोंका हितसाधन करना चाहिये। भगवज्जिनसेनाचार्यप्रणीत आदिपुराणको देखनेसे माऌस होता है कि आदीश्वर भगवानके सुपुत्र भरतमहाराज, प्रथम चक्रवत्तींने अपनी राजधानी अयोध्यामें रत्नखचित जिनबिम्बोंसे अलंकृत चौबीस चौबीस घंटे तय्यार कराकर उनको, नगरके बाहरी दरवाजों और राजम-हल्लोंके तोरणद्वारों तथा अन्य महाद्वारोंपर, सोनेकी जंजीरोंमें बांधकर प्रलम्बित किया था। जिससमय भरतजी इन द्वारोंमेंसे होकर बाहर निकल्ते थे या इनमें प्रवेश करते थे उससमय वे तुरन्त अर्हन्तोंका स्ररण करके, इन घंटोंमें स्थित अर्ह्तप्रतिमाओंकी वन्दना और उनका पूजन करते थे। नगरके लोगों तथा अन्य प्रजाजनोंने भरतजीके इस कृत्यको बहुत पसंद किया, वे सब उन घंटोंका आदर सत्कार करने लगे और उसके पश्चात् पुरजनोंने भी अपनी अपनी शक्ति और विभवके अनुसार उसी प्रकारके घंटे अपने अपने घरोंके तोरणद्वारोंपर लटकाये शा भरतजी-का यह उदारचरित बड़ा ही चित्तको आकर्षित करनेवाला है और इस (प्रकृत) विषयकी बहुत कुछ शिक्षाप्रदान करनेवाला है। उनके अन्य

\* उपर्युक्त आशयको प्रगट करनेवाले आदिपुराण (पर्व ४१) के वे आर्षवाक्य इसप्रकार हैः—

"निर्मापितास्ततो घंटा जिनविम्बैरऌंकृताः । परार्ध्यरत्ननिर्माणाः सम्बद्धा हेमरज्जुभिः ॥ ८७ ॥ लम्बिताश्च बहिर्द्वारि ताश्चतुर्विशतिप्रमाः । राजवेश्ममहाद्वारगोपुरेष्वप्यनुकमात् ॥ ८८ ॥ यदा किल्ठ विनिर्याति प्रविशत्यप्ययं प्रभुः । तदा मौलाग्रलग्नाभिरस्य स्यादर्हतां स्मृतिः ॥ ८९ ॥ स्मृत्वा ततोऽर्हदर्चानां भक्त्या कृत्वाभिवन्दनाम् । पूजयत्यभिनिष्कामन् प्रविशंश्च स पुण्यधीः ॥ ९० ॥ रत्नतोरणविन्यासे स्थापितास्ता निधीशिना । दघ्ट्वाऽर्हद्वन्दनाहेतोर्लोकोऽप्यासीत्कृतादरः ॥ ९३ ॥ पौरौर्जनैरतः स्वेषु वेश्मतोरणदामसु । यथापिभवमाबद्धा घंटास्ताः सपरिच्छदाः ॥ ९४ ॥ डदार गुणों भौर चरितोंका बहुत कुछ परिचय आदिपुराणके देखनेसे मिल सकता है। इसीप्रकार और भी सैकड़ों और हजारों महात्माओंका नामोछेख किया जा सकता है । जैनसाहित्यमें उदारचरित महात्माओंकी कमी नहीं है। आज कल भी जो अनेक पर्वतोंपर खुले मैदानमें तथा गुफाओंमें जिनप्रतिमाएँ विराजमान है और दक्षिणादिदेशोंमें कहीं कहींपर जिनप्रतिमाओं सहित मानस्तं भादिक पाये जाते हैं, वे सब जैन पूर्वजोंकी उदार चित्तवृत्तिके ज्वलन्त दृष्टान्त हैं । उदारचरित महात्माओंके आश्रित रहनेसे ही यह जैनधर्म अनेकबार विश्वव्यापी हो चुका है । अब भी यदि राष्ट्रधर्मका सेहरा किसी धर्मके सिर बंध सकता है तो वह यही धर्म है जो प्राणीमात्रका ग्रुभचिन्तक है। ऐसे धर्मको पाकर भी हृदयमें इतनी संकीर्णता और स्वार्थपरताका होना. कि एक भाई तो पूजन कर सके और दूसरा भाई पूजन न करने पावे, जैनियोंके लिये बड़ी भारी लज्जाकी बात है। जिन जैनियोंका, "वर्सुधैव कुट्रम्बकम्," यह खास सिद्धान्त थाः क्या वे उसको यहांतक मुला बेठे कि अपने सहधार्मियोंमें भी उसका पालन और वर्त्ताव न करें! जातिभेद या वर्णभेदके कारण आपसमें ईर्षा द्वेष रखना, एक दृसरेको घृणाकी दृष्टिसे अवलोकन करना और अपने लौकिक कार्योंसंबंधी कपायको धार्मिक कार्योंमें निकालना, ये सब जैनि-योंके आत्म-गौरवको नष्ट करनेवाले कार्य हैं । जैनियोंको इनसे बचना चाहिये और समझना चाहिये कि व्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शद्भ ये चारों वर्ण अपनी अपनी कियाओं (वृत्ति) के भेदकी अपेक्षा वर्णन किये गये हैं। वासवमें चारों ही वर्ण जैनधर्मको धारण करने एवं जिनेंद्र-देवकी पूजा उपासना करनेके योग्य हैं और इस सम्बन्धसे जैनधर्मको पालन करते हुए सब आपसमें भाई भाईके समान हैं \* । इसलिये, हृद-यकी संकीर्णताको त्यागकर धार्मिक कार्योंके अनुष्ठानमें सब जैनियोंको परस्पर

१ समस्त भूमंडल अपना कुटुम्ब है । \*''विप्रक्षत्रियविट्शूदाः प्रोक्ताः कियाविशेषतः । जैनधर्मे पराः शक्तास्ते सर्वे बान्धवोपमाः ॥''

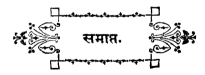
----सोमसेनाचार्य ।

बन्धुताका बत्तांव करना चाहिये और आपसमें प्रेम रखते हुए एक दूसरेके धर्मकायोंमें सहायक होना चाहिये । इसीप्रकार जो लोग जैनधर्मकी झरणमें आवें या आना चाहें, ऐसे नवीन जैनियों या आत्महितेषियोंका सचे दिलसे अभिनन्दन करते हुए. उनको सब प्रकारसे धर्मसाधनमें सहा-यता देनी चाहिये।

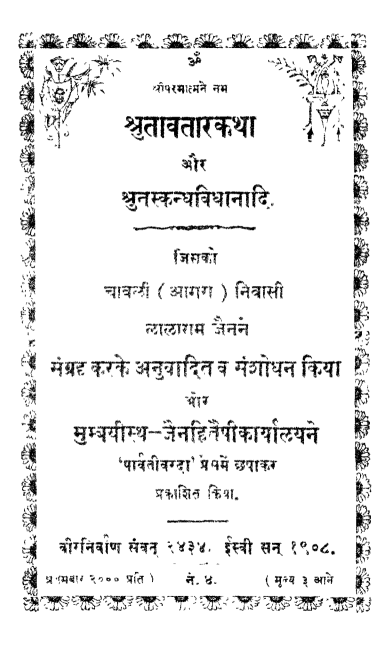
आशा है कि हमारे विचारशील निष्पक्ष विद्वान् और परोपकारी भाई इस मीमांसाको पड़कर संखासत्यके निर्णयमें इढता धारण करेंगे और अपने कर्त्तव्यको समझकर जहां कहीं, सुशिक्षाके अभाव और संसर्गदोषके कारण, आगम और धर्मगुरुओंके उद्देश्यविरुद्ध प्रवृत्ति पाई जावे उसको उठाने और उसके स्थानमें शास्त्रसम्मत समीचीन रीतिका प्रचार करनेमें दत्तचित्त और यस्नशील होंगे। इत्यलं विज्ञेषु।

निष्पक्ष विद्वानोंका चरणसेवक---

जुगलकिशोर जैन, मुखतार देवबन्द जि॰ सहारनपुर।



• •



# भूमिका ।

" जिस जातिमें अपने पूर्व पुरुषोंके गौरवका अभिमान नहीं है, जो अपने जातीय त्योहारोंका अनादर करती है, वह जाति बहुत शीघ्र नष्ट होजाती है, उसकी गणना जीवित जातियोंमें नहीं हो सकती ।" विचारशील विद्वानोंके उपर्युक्त वाक्योंकी ओर हम अपने जैनसमाजका चित्त आकषित करते हैं और प्रेरणा करते हैं कि, बह अपने इस अधःपतनके समयमें एक बार एकान्तमें बैठकर विचार करें कि, हमारे हृदयम पूर्व पुरुषाओंका कितना गौरव है <sup>2</sup> हम ऐसे कितने महात्माओंके नाम जानते है, जिन्होंने हमारे लिये अनंत परिश्रम किया है, हमारे जातीय त्योंहार कौन २ हैं, और उनमेंसे हम किन २ का आदर करते हैं. तथा अपनी जातीयताकी रक्षा करनेके लिये हमारे पास इस समय क्या २ साधन हैं । आशा है कि इन विषयोंका अनुशीलन करनेसे समाजमें अपने खोये हुए गौरवको प्राप्त करनेके लिये उत्सुकता उत्पन्न हुए बिना नहीं रहेगी ।

पाठक महाशय ! आज जो यह छोटासा किन्तु अनन्त उप-कारी प्रन्थ आपके समक्ष है. एक जातीय प्राचीन पर्वका स्मरण करानेके लिये, उसका गौरव प्रगट करनेके लिये और उसका छप्त हुआ प्रचार पुनः प्रचलित करनेके लिये प्रकाशित किया जाता है। इसमें जैनागमका अवतार संसारमें किस प्रकारसे हुआ इस विषयका इतिहास है।

आपको स्मरण होगा कि श्रुतपंचमी पर्वका उत्सव प्रचालित कुनावें। लिये अनेक वर्षोंसे आन्दोलन किया जा रहा है. परन्तु उसका <sub>शास्तों-</sub> इतिहास तथा अभिपाय सर्व साधारणपर प्रगट नहीं है, इसलिये आन्दोलनकी जैसी चाहिये, वैसी सफरुता नहीं हुई । यह देखकर हमने यह प्रन्थ सरस्वतीसेवक पन्नालालजी बाकलीवालके अनुरोधसे अनुवादित गया किया है। आशा है कि, इसके एक बार पाठ करनेसे पत्येक मनुप्य इस पर्वके करनेके लिये उत्सुक होगा।

पाठक देखेंगे कि, हमारे पवित्र धर्ममें पहले कैसे २ ऋषिमहर्षि होगये हैं और उन्होंने कैसे २ महान् प्रन्थ निर्माण किये थे | हमारे प्रमादसे आज उन प्रन्योंकी प्राप्ति तो कहां, उनके नाम जाननेवाले भी संसारमें न रहे | हाय ! जिन सिद्धान्तोंकी रक्षाके लिये संसारत्यागी निर्ममत्व महात्मा धरसेन जीको अतिशय आकुलता हुई थी, उनकी खोज करनेके लिये—शक्ति रहते भी उनका उद्धार कर-नेके लिये—हमारी प्रदत्ति नहीं होती. जिनशास्त्रोंके प्रभावसे आजतक संसारमें हमारे धर्मका अस्तित्व है, अन्यान्य धर्मवाले उद्दंड विद्वान, जिनके पाठसे गर्वगलित होजाते थे और मुक्तकंठसे जैन-धर्मकी प्रशंसा करके उसके अनुपायी हो जाते थे, उन्हीं प्रन्थोंकी आज ऐसी दुर्दशा है कि, देखकर रोना आता हे | आज ये ही अपूर्व प्रन्थ किसी दूमरी जीवित जातिके हाथमें होते तो वह संसारमें जैनधर्मकी धूम मचा देती ।

अवश्य ही हम लोगोंके हृदयसे जिनवाणी माताका गौरव नष्ट हो गया है । अपने आचार्योकी वृत्तिका अभिमान विलुप्त होगया है । नहीं तो उदारशील कहलाकर प्रतिवर्ष करोड़ों रुपये धर्ममें लगाकर भी हमारी जातिका एक पैसा प्रन्थजीर्णोद्धारके नहीं लगता. यह बात कब संभव होसकती थी ? आज एक का लाल पेसा नहीं दिखता है, जिसने किसी एक विलुप्त हुए नामरोष प्रन्थका किसी प्रकारसे भी जीणोंद्धार कराया हो। यह कितनी लज्जाकी बात है, कि लाखों पाचीन प्रन्थोंके स्वामी होकर भी जैनी लोग एक ऐसा सरस्वतीभंडार स्थापित नहीं कर सकते हैं, जिसमें हजार दोहजार प्रंथोंका संप्रह हो । श्रुतावतारका पाठ करके-श्रुतपंचभीके भूलेहुए पर्वको पुनः प्रचलित करके-हमको आशा है कि जैनियोंमें शास्त्रोंके जीणेंद्धिरकी चर्चा होने लगेगी. और थोडे ही दिनोंमें हमको एक दो बडे २ भारी सरस्वतीमंडारों-को स्थापित देखनेका सौमाग्य प्राप्त हो जावेगा !

पूर्वकालमें हमारे यहां सर्वत्र इस पर्वका उत्सव मनाया जाता था. और इसीसे उत्तेजित होकर लोग अन्थोंके संप्रह करनेमें-जीणोंद्धार करानेमें लाखों रुपये खर्च करते थे | ईडर, जैसलमेर, कामा, कारंजा, नागौर, सौनागिरजी, आमेर, जयपुर, कोल्हापुर, कामा, कारंजा, नागौर, सौनागिरजी, आमेर, जयपुर, कोल्हापुर, आदि स्थानों के मंडार; जिनमें दो २ तीन २ हजार अन्थ संअहीत हैं इस विषयके मत्यक्ष जीवित उदाहरण है । वे लोग धन्य हैं, जिनकी सच्ची उदारतासे सरम्वती माताकी मक्तिसे आज हमको इस बातके कहनेका साहस होता है कि, लाखों अन्योंके नष्ट होजा-नेपर भी जेनियों में अभी इतने अन्थ मौजूद हैं कि, दश पांच लाख रुपये लगाने पर भी उनका उद्धार करना कठिन हे ।

हम अपनी जातिके विद्वानोंसे मुलियोंसे प्रार्थना करते हैं किं, वे इम वर्ष प्रयत्न करके प्रत्येक नगर और प्राममें इस पर्वको प्रचलित करें । श्रुतपंचमीके दिन प्रत्येक मंदिरमें जिनवाणी माताकी विधिपूर्वक पूजा करें, रतुति करें, प्रन्यविस्तार करके जुद्धस निकालें, और इस श्रुतावतारकी पवित्र कथाको पढ़ कर खुनार्वे । उस दिन प्रत्येक माईको प्रत्येक मंदिरके तथा अपने गृहके शास्तों- को सोलकर धूप दिसाना चाहिये. यदि वेष्टन जीर्ण होगये हों तो बदलकर नये बांधना चाहिये । इसके सिवाय उस दिन अपनी शक्तिके अनुसार नवीन प्रन्थ लिखवाकर अथवा छपे हुए मंगाकर मंदिरजीको, तीथोंको, गृहत्यागियोंको विद्यार्थियोंको तथा असमर्थ श्रावक श्राविकाओंको भेंट करना चाहिये क्योंकि शास्तदानके समान संसारमें कोई भी दान नहीं है ।

यह प्रन्थ श्रीइन्द्रनंदि आचार्थकृत मूलप्रन्थका अनुवाद है। हम चाहते थे कि, इसको विम्तृत ऐतिहासिक टिप्पणियोंसे अलंकृत करके प्रकाशित करें. जिससे हमारा सचा इतिहासका सर्व साधारणमें अचार हो। । परन्तु श्रुतपंचमी बहुत समीप आगई हैं. इसकारण अवकाशके और उपयुक्त साधनोंके अभावसे हमारी उक्त इच्छा पूर्ण नहीं हुई । यदि समाजने हमारे इस छोटेसे परिश्रमका सत्कार किया और श्रुतपंचमीका पर्व प्रचलित होगया तो बहुत शीघ्र हम विस्तृतरूपसे इस अन्थको प्रकाशित करनेका उद्यम करेंगें। अन्तमं सरस्वतीजनक श्रीजिनेन्द्रदेवसे यह प्रार्थना करके हम इस भूमिकाको समाप्त करते हैं कि इसके द्वारा हमारे समाजमें जिनवाणी माताकी भक्तिका प्रवाह बढ़े और उसमें पड़कर हम लोग भगवान भट्टाकलंक समन्तभद्रादि महात्माओंके स्मारक बनाने तथा उनकी जयन्तियां मनानेके लिये तत्पर हो जावें। समाजमें ऐसी बुद्धि उत्पन्न हो जावे कि, हमारी उन्नति तब ही होगी. जब कि हम जिनवाणी माताकी सची सेवा करेंगे, और अपने ऋषि महर्षियोंके पारिश्रमका सत्कार करना सखिंगे।

बम्बई. सरस्वतीसेवक-अक्षयतृतीया अविरि नि॰ संवत् २४३४ अीलालाराम गुप्त ।

#### ॐनम. सिद्धेभ्यः ।

## अथ श्रुतावतारकथा लिख्यते।

#### मंगलाचरण ।

### सर्वनाकीन्द्रवन्दितकल्याणपरं परं देवम् । प्रणिपत्यवर्धमानं श्रुतस्य वक्ष्येऽहंमवतारम् ॥ १ ॥

यद्यपि श्रुत अनादि निधन है । अर्थात् अनादिकालसे है और अनन्तकालतक रहेगा परन्तु यहां पर कालके आश्रयसे जो उसका अनेक बार उत्पाद और विनाश हुआ है, उसका वर्णन करते हैं ॥ २ ॥ इस भरतक्षेत्रमें अवसर्षिणी और उत्सर्पिणी नामके दो काल प्रवर्तते रहते हैं जिनमें कि निरन्तर जीवोंके शरीरकी उंचाई और आयुमें न्यूनाधिकता हुआ करती है ॥ ३ ॥ अवसर्भिणी और उत्सर्पिणी कालकी स्थिति पृथक् २ दश कोडाकोडी सागरकी है। दोनोंकी स्थितिके कालको कल्पकाल कहते हैं। 8 ॥ इस समय अवसींपणी काल प्रवर्तमान हो रहा है। कालके मेद जानने-वाले गणधरदेवने इसके छह मेद वतलाये हैं; खुषमसुषमा, सुषमा, सुषमदुःषमा, दुःषमसुषमा, दु.षमा और दुःषमदुःषमा । इनमेंसे पहला चार कोड़ाकोडी सागरका, दृसरा तीन कोड़ाकोडी सागरका, तीसरा दो कोड़ाकोड़ीका, चौथा व्यालीस हजार वर्ष न्यून एक कोडाकोडी सागरका, पांचवां इक्कीस हजार वर्षका और छठ्ठा इक्कीस हजार वर्षका ॥ ९ ॥ पहले कालमें मनुष्योंकी उंचाई छह हजार धनुष, दूसरेमें चार हजार धनुष, तीसरेमें दो हजार धनुष, चौथेमें पांचसौ धनुष पांचवेमें सात हाथ और छठेमें

अंराक्निप्रमाण होती है और उन मनुष्योंकी आयु पहले कालमें तीन पल्य, दूसरेमें दो पल्य, तीसरेमें एक पल्य, चौथेमें एक करोड़ वर्ष पूर्व पांचवेमें एकसौ वीस वर्ष और छठेमें बीस वर्ष होती है ॥ १० ॥ ११ ॥

पहले दो काल बीत जानेपर और तीसरे कालमें पश्यका आठवाँ भाग शेष रहजानेपर प्रतिश्रुति, सन्मति, क्षेमंकर, क्षेमंधर, सीमंकर, सीमंधर, विमल्वाहन, चक्षुप्मान, यशम्वान, अभि-चन्द्र, चन्द्राभ, मरुदेव, पसेनजित और नाभिराय इन चौदह कुलकरोंकी उत्पत्ति हुई। इन्होंने अपने प्रतापसे हा ! मा ! धिक् ! इन शब्दोंसे ही पृथ्वीका शासन किया अर्थात् उन्हें यदि कभी दंड देनेकी आवश्यकता होती थी, तो इन शब्दोंका व्यवहार कर-तेथे। पहले पांच कुलकरोंने ' हा ' शब्दसे दूसरे पांचने हा ! मा ! और अन्तके पांच कुलकरोंने हा ! मा ! और धिक् शब्दोंसे राज्य शासन किया था ॥ १६ ॥

पहले कुलकरने सूर्यचन्द्रमाके प्रकाशसे जो लोग भयभीत हुए थे उनका भय निवारण किया । दूसरेने तारागणके प्रकाशसे भयभी-त लोकोंका भय निवारण किया । तीसरेने सिंह सर्पादिकसे जो लोग भयभीत हुए थे उनका भय निवारण किया। चौथेने अन्धका-रके भयको दीपक जलानेकी शिक्षासे दूर किया। पांचवेने कल्पवृक्षोंके स्वत्वकी मर्यादा बांधी। छठेने अपनी नियमित सीमामें शासन कर-

१ कनिष्टिकाविहीन मुठी बंधे हुए हाथके मापको अर्रात्म कहते है। यह प्रमाण हाथसे कुल्लेक छोटा होता है।

२ श्रीवृषभदेवको भी पन्द्रहवां कुलकर माना है.

ना सिखलाया | सातवेंने घोडे रथ हाथी आदि सवारियोंपर चढना सिखलाया | आठवें कुलकरने जो लोग अपने पुत्रका मुख देखनेसे भयभीत हुए थे उनका भय निवारण किया। नौवें कुलकरने पुत्रपु-त्रियोंके नामकरणकी विधि बतलाई । दशवेंने चन्द्रमाको दिखलाकर बच्चेंको क्रीडा करना सिखलाया । ग्यारहवेंने पितापुत्रके व्यवहारका प्रचार किया अर्थात् लोगोंको सिखलाया कि यह तुम्हारा पुत्र है तुम इसके पिता हो | बारहवेंने नदी समुद्रादिकमें नाव जहाज आदिके द्वारा पारजाना तैरना आदि सिखलाया । तेरहवेंने गर्भ, मलके शुद्ध करनेका अर्थात् खानादिकर्मका उपदेश दिया । नौदहवेंने नाल काटनेकी विधि बतलाई ।

पश्चात् चौदहवें कुलकर श्रीनाभिगयकी मरुदेवी महाराणीके गर्भसे आदितीर्थकर श्रीवृषभनाथ भगवान उत्पन्न हुए और भरत-क्षेत्रमें उन्होंने अपने तीर्थकी प्रवत्ति की । उनके निर्वाण होनेपर पचा-सलाख कोटिसागर वर्षतक सम्पूर्ण श्रुतज्ञान अविच्छिन्न रूपसे प्रका-शित रहा । अनन्तर दूसरे तीर्थकर श्रीअजितनाथ भगवानने अवतार लिया और वे भी अपने शिप्योंको भलीभांति उपदेश करते हुए मोक्ष पधारे । उनके पश्चान् भी श्रुतज्ञान अस्खलित गतिसे चलता रहा ।

श्रीअजितनाथके निर्वाण हो जानेके तीसलाखकोटि सागर पीछे शम्मवनाथजी, उनसे दशलाखकोटि सागर पीछे श्रीअभिनन्दन उनसे नोलाख कोटि सागर पीछे श्रीसुमतिनाथ नव्वेहजार कोटि-सागर पीछे पद्मनाथ नो हजार कोटिसागर पीछे श्रीसुपार्श्वनाथ, नौसेकोटिसागर पीछे श्रीचन्द्रप्रभ और चन्द्रप्रभसे नव्वेकोटिसा-

गर पछि श्रीपुष्पदन्त हुए । यहांतक समस्त श्रुते अव्यवहित प्रका-शित रहा और इसके आगे श्रीपुष्पदन्तके तीथके नौ कोटिसागर पूर्ण होनेमें जब चौथाई पल्य शेष रहा था तबतक अतका प्रकाश रहा । इसके पश्चात् चौथाई पल्यतक श्रुतका विच्छेद रहा । अन-न्तर श्रीशीतलनाथ अवतरित हुए. इन्होंने फिर श्रुतका प्रकाश किया और वह ६६२९००० वर्ष घाट ९९९९०० सागरमें आधापल्य शेष रहा था तबतक रहा. इसके पश्चात् आधा पल्यतक विच्छेद रहा। अनन्तर श्रेयान् तीर्थकरने फिर श्रुतका प्रकाश किया । इनके निर्वाणके पश्चात् ५४ सागरमें पौनपल्य रोष रहा था तब फिर श्रुनका विच्छेद हुआ और वह पौनपल्यतक रहा । तद-नन्तर श्रीवासुपूज्य तीर्थंकर हुए । इन्होंने फिर श्रुतका प्रकाश किया । इनके निर्वाणानन्तर ३० सागरमें जब एक पल्य रहगया तब फिर श्रुतविच्छेद हुआ और वह एक पल्यतक रहा । अनन्तर श्रीविमलनाथ हुए । इन्होंने फिर श्रुतका प्रकाश किया । इनके तीर्थके ९ सागरमें जब एक पल्य रहा तब फिर श्रुतका विच्छेद हुआ और वह एकपल्यतक रहा। तत्पश्चात् श्रीअनन्तनाथ भगवानने फिर श्रुतकाप्रकाश किया। इनके निर्वाणके पश्चात् चार सागरमें पौनपल्य शेष रहनेपर पौनपल्यतक फिर श्रुतका विच्छेद रहा । अनन्तर श्रीधर्मनाथने फिर प्रकाश किया । इनके निर्वाणके पश्चात् पौनपल्य-कम तीनसागरमें जब आधापल्य शेष रहगया तब फिर श्रुतका बिच्छेद हुआ और वह आधा पल्यपर्यन्त रहा। अनन्तर श्रीशा-न्तिनाथतीर्थकर हुए। इन्होंने फिर श्रुतका प्रकाश किया। इनके पश्चात् आधा पल्य बीतनेपर श्रीकुन्धुनाथ, हजारकोटि वर्षघाट पाव

पस्य बीतनेपर श्रीअरनाथ, हजारकोटि वर्ष वीतनेपर श्रीमछिनाध, ५४ लाखवर्ष वीतनेपर श्रीमुनिसुन्नत, छहलाख वर्ष वीतनेपर श्रीनमि-नाथ, पांच लाख वर्ष वीतने पर श्रीनेमिनाथ, पौने चौरासी हजार वर्ष वीतनेपर श्रीपार्श्वनाथ तींथकर, और २५० वर्ष वीतने पर श्री वर्द्धमान तीर्थंकर हुए । श्रीशान्तिनाथसे वर्द्धमानतीर्थंकर पर्यन्त श्रुतका विच्छेद नहीं हुआ । कुशामबुद्धि यतिवरों द्वारा ज्योंका त्यों प्रकाशित रहा ।

श्रीपार्श्वनाथ भगवानके तीर्थके अन्तमें कुंन्दनपुरके राजा सिद्धार्थ-की प्रियकारिणी ( त्रिसला ) रानीके गर्भसे अन्तिम तीर्थकर श्रीमहा-वीरका जन्म हुआ । उन्होंने तीस वर्षकी आयुमं कुमारावस्थामें ही जिनदीक्षा लेली आर घोर तपम्या करके बारह वर्षमें केवलज्ञान लक्ष्मी प्राप्त करली । उनके केवलज्ञान सूर्यके उदय होनेपर इन्द्रकी आज्ञासे कुनेरने समवसरण नामक सभाकी रचना की । उस महासभामें देव, मनुप्य, मुनि आदि सबका समूह एकत्रित था, तौ भी त्रिजगदुरु भगवानकी दिव्यध्वनि ६६ दिनतक निःस्त नहीं हुई । यह देखकर इन्द्रने जब विचार किया, तो उसे विदित हुआ कि, गणधरदेवका अभाव ही दिव्यध्वनि न होनेका कारण है । अतएव गणधरकी शोध करनेके लिये वह इंद्र गौतम आमको गया । वहां एक ब्राह्मणशालामें इन्द्रमूति नामका पांडित अपने पांचसे शिप्योंके सन्मुख व्याख्यान दे रहा था । इन्द्रमूति अखिल वेदवेदांगशास्लोंका विद्वान था और विद्याके मदमें चूर हो रहा था।

<sup>9</sup> यह स्थान मगध देशमें पावापुरके समीप अब भी इसी नामसे प्रसिद्ध है। २ इन्द्रभूतिके गोत्रका नाम गौतम था। अनेक इतिहासकारोंने अममें पड़कर गौतम गणधरको गौतम बुद्ध लिख मारा है।

इन्द्र छात्रका वेष धारण करके उस पाठशालामें एक ओर जाकर खड़े होगये और उसके व्याख्यानको सुनने लगे । इन्द्रभूतिने बोड़ी देरमें विराम लेते हुए जब कहा कि, "क्यों तुम्हारी समझमें आया ?" और छात्र वृन्द जब कहने लगे कि, " हां आया." तब इन्द्रने नासिकाका अग्रभाग सिकोड़कर इस प्रकारसे अरुचि मगट की कि, वह छात्रोंकी दृष्टिमें आगई। उन्होंने तत्काल ही उस मावका गुरु महाराजसे निवेदन करदिया । तब इन्द्रभूति त्राझण इस अपूर्व छात्रसे बोला कि, " समस्त शास्त्रोंको मैं हथेलीपर रक्से हुए आंवलेके समान देखता हूं और अन्यान्य वादी गणोंका दुष्ट मद मेरे सन्मुख आते ही नष्ट होजाता है। फिर कहो, किस कारणसे मेरा व्याख्यान तुम्हें रुचिकर नही हुआ । " इन्द्रने उत्तर दिया, " यदि आप सम्पूर्ण शास्त्रोंका तत्त्व जानते हैं. तो मेरी इस आर्याका अर्थ लगा दीजिये। " आर यह आर्या उसी समय्य पढके सुनाई—

षड्द्रव्यनवपदार्थत्रिकाऌपश्चास्तिकायषद्कायान् ।

विदुषां वरः स एव हि यो जानाति प्रमाणनयैः ॥ १ ॥

इस अश्रुतपूर्व और अत्यन्त विषम अर्थवाली आर्याको सुनकर इन्द्रभृति कुछ भी नहीं समझा ! इसलिये वह बोला, तुम किसके बिद्यार्थी हो / इन्द्रने उत्तर दिया '' मैं जगदुरु श्रीवर्धमान मटा-

9 छह द्रव्य, नव पदार्थ, तीन काल, पंचअस्तिकाय और छह कायोंकेः प्रमाणनयपूर्वक जानता है. वहां पुरुष विद्वानोंमें श्रेष्ठ है।

२ आर्याके शब्दोंका अर्थ कुछ कठिन नहीं है किन्तु उसमें जिन पदा-योंकी संख्या बतलाई है, वह किसी भी दर्शनमें नहीं मानी गई है। इसीलिये इन्द्रभूति उसका अभिप्राय प्रगट नहीं कर सका था।

रकका छात्र हूं।" तब इन्द्रभूतिने कहा. ''ओह! क्या तुम उसी सिद्धार्थनन्दनके छात्र हो, जो महा इन्द्रजालविद्याका जाननेवाला है. और जो लोगोंको आकाशमार्गमें देवोंको आते हुए दिखलाता है'? अच्छा तो मैं उसीके साथ शास्त्रार्थ करूंगा । तेरे साथ क्या करूं। तम्हारे जैसे छात्रोंके साथ विवाद करनेसे गौरवकी हानि होती है। चले। चलें, उससे शास्त्रार्थ करनेके लिये।'' ऐसा कहकर इन्द्रमृति इन्द्रको आगे करके अपने भाई अग्निमृति और वायुमृतिके साथ समवसरणकी ओर चला। वहां पहुंचनेपर ज्यों ही मानस्तम्भके द्रीन हुए त्यों ही उन तीनोंका गर्व गलित हो गया। पश्चात् जिनेन्द्र भगवानको देखकर इनके हृदयमें भाक्तिका संचार हुआ । इसलिये उन्होंने तीन प्रदक्षिणा देकर नमम्कार किया. स्त्तिपाठ पढा और उसी समय समम्त परिग्रहका त्याग करके जिनदीक्षा छे ली। इन्द्रमृतिको तत्काल ही सप्तऋद्धियां प्राप्त होगईं और आखिरमें वे भगवानके चार ज्ञानके धारी प्रथम गणधर हो गये। समवसरणमें उन इन्द्रभूति गणधरने भगवान्से "जीव अस्तिरूप है. अथवा नास्तिरूप है ! उसके क्या२ लक्षण हैं; वह कैसा है. " इत्यादि साठ हजार प्रश्न किये । उत्तरमें '' जीव अस्तिरूप है, अनादिनिधन है. ग्रुमाशुमरूप कर्मोंका कर्ताभोक्ता है. प्राप्त हुए शरीरके आकार है, उपसंहरणविसर्पणधर्मवाला और ज्ञानादि गुणोंकरके युक्त है. उत्पाद, व्यय, धौव्य लक्षणाविशिष्ट है, स्वसंवेदनप्राह्य है. अनादिप्राप्त कर्मेंकि सम्बन्धसे नोकर्म-कर्मरूप पुद्धलोंको प्रहण करता हुआ, 9 मगवानुके कल्याणकोमे जब देवोका आगमन होता था. तब मिथ्याती

लोग समझते थे कि-यह कोई इन्द्रजालिया है, जो अपनी विद्यासे यह असंभव् हरय दिखलाता है।

छोडता हुआ भवभवमें अमण करनेवाला और उक्त कमेंकि क्षय होनेसे मुक्त होनेवाला है" इस प्रकारसे अनेक भेदोंसे जीवादि वस्तुओंका सद्भाव भगवानने दिव्य ध्वनिके द्वारा प्रस्फुटित किया । पश्चात् श्रावणमासकी प्रतिपदाको सूर्योदयके समय रौद्रमुहूर्तमें

जब कि चन्द्रमा अभिजित नक्षत्र पर था. गुरुके तीर्थकी (दिव्य-ध्वनिकी अथवा दिव्यध्वनिद्वारा संसारसमुद्रसे तिरनेमें कारणभूत यथार्थ मोक्षमार्गके उपदेशकी ) उत्पत्ति हुई । श्रीइन्द्रभूति गण-धरने भगवानकी वाणीको तत्त्वपूर्वक जानकर उसीदिन सायंकालको छंग और पूर्वोंकी रचना युगपत् की और फिर्रे उसे अपने सह-धर्मी सुधर्मा स्वामीको पटाया । इसके अनन्तर खुधर्माचार्यने अपने सधर्मी जम्बूस्वायको और उन्होंने अन्य सनिवरोंको वह श्रुत पढाया।

पश्चात् जगत्पूज्य श्रीसन्मतिनाथ अनेक निकट भव्यरूपी सस्योंको (धान्यको ) धर्मामृतरूपि वर्षाके सिंचनसे परमानन्दित करते हुए तीसवर्षतक अनेक देशोमें विहार करते हुए कमलोंके वनसे आतिशय शोमायमान पावापुरके उद्यानमें पहुँचे। और वहांसे जब तीन वर्ष साढ़ेआठ महीने चतुर्थकालके शेष रह गये, तब कार्तिक कृष्णा चतुर्दशीको मोक्ष पधारे । भगवानके निर्वाण होनेके साथ ही श्रीइन्द्रमूति गणधरको केवलज्ञान उत्पन्न हुवा और वे बारहवर्ष विहार करके मोक्षको प्राप्त हुए। उनके

9 इसी दिन दीपमालिकाका उत्सव मनाया जाता है। निर्वाण कल्याणका रूपान्तर ही दीपमालिकाका उत्सव है. इसी दिनसे वीरनिर्वाणसंवत् चला है जिसका इससमय २४३४ वां वर्षे चलता है. गुजरात बगेरह अनेक प्रांतोंमें वर्त-मानमें इसी दिः से ही नवे वर्षका प्रारम होता है। निर्वाण होते ही सुधर्माचार्यको केवलज्ञानका उदय हुआ। सो उन्होंने भी बारहवर्ष विहारकरके अन्तिमगति पाई और तत्काल ही जम्बूस्वामीको केवलज्ञान हुआ। उन्होंने ३८ वर्ष विहार करके भव्य जीवोंको धर्मोपदेश दिया और अन्तमें मोक्षमहलको पयान किया। इन तीनों मुनियोंने परम केवल विभृतिको पाई तबतक केवल दिवाकरका उदय निरन्तर बना रहा परन्तु उनके पश्चात् ही उसका अस्त होगया।

जम्बूस्वामिकी मुक्तिके पछि आंविष्णुमुनि सम्पूर्ण श्रुतज्ञानके पारगामी श्रुतकेवली (द्वादशांगके धारक) हुए और इसीमकारसे नन्दिमित्र, अपराजित, गोवर्द्धन और भद्रवांहु ये चार महामुनि भी अशेषश्रुतसागरके पारगामी हुए। उक्त पांचों श्रुतकेवली १०० वर्षके अन्तरालमें हुए अर्थात् भगवानकी मुक्तिके पश्चात् १०० वर्षके अन्तरालमें हुए अर्थात् भगवानकी मुक्तिके पश्चात् १२ वर्षमें ३ केवली हुए और फिर १०० वर्षमें ५ श्रुतकेवली हुए देखने २ श्रुतकेवलि सूर्य भी अस्त होगये. तब ग्यारह अंग और दश पूर्वके धारण करनेवाले ग्यारह महात्मा हुए। विशास्वदत्त, प्राष्ठिल, क्षत्रिय, जयसेन, नागसेन, सिद्धार्थ, धृतिषेण, विजयसेन, बुद्धिमान, गंगदेव और धॅमेसेन । इतनेमें १८३ वर्षका समय व्यतीत होगया । पश्चात् दो सौ वीस वर्षमें नक्षत्र, जयपाल, पाण्डु, टुमसेन और कंसाचार्य ये पांच

। बीर निर्वाणके पश्चात् ६२ वर्षतक केवलज्ञानका अस्तित्व भरतक्षेत्रमें रहा। २ सुप्रसिद्ध ज्योतिषी और अष्टाग निभित्त ज्ञानके ज्ञाता भद्रबाहु इनसे भिन्न हैं। वे इनसे बहुत पीछें हुए हैं। ३ विशाखदत्तको किसी २ ने विशाखात्वार्यभी लिखा है। ४ एक पठमें धर्मसेनके स्थानमे 'दत्त 'लिखा है। ५ अन्यान्य प्रन्थोंमें ध्रुवसेन लिखा है।

मुनि ग्यारह अंगके ज्ञाता हुए । पश्चात् एकसौ अठारह वर्षमें सुभद्र, अभयभद्र, जयबाहुँ और छोहाँचार्य ये चार मुनीश्वर आचारांग शास्त्रके परम विद्वान हुए। यहांतक अर्थात श्रीवीरनि र्बाणके ९८३ वर्ष पीछेतक अंगज्ञानकी प्रवृत्ति रही, अनन्तर कालदोषसे वह भी छप्त होगयी।

लोहाचार्यके पश्चात् विनयधर, श्रीदत्त, शिवदत्त, और अहेदत्त ये चार आरातीय मुनि अंगपूर्वदेशके अथोत् अंगपूर्व ज्ञानके कुछ भागके ज्ञाता हुए । और फिर पूर्वदेशके पुण्टूबर्द्धन-पुरमें श्रीअईद्वछि मुनि अवतीर्ण हुए । जे। अंगपूर्वदेशके मी एकदेश (भाग) के जाननेवाले थे, प्रसारणा धारणा विशुद्धि आदि उत्तम कियाओंमें निरन्तर तत्पर थे, अष्टांगनिमित्त ज्ञानके ज्ञाता थे, और मुनिसंघका निग्रहअनुग्रहपूर्वक शासन करनेमें समर्थ थे। इसके सिवाय वे प्रत्येक पाच वर्षकें अन्तमें सौ योजन क्षेत्रमें निवास करनेवाले मुनियोंके समूहको एकत्र करके युग-प्रति-कमण कराते थे। एकवार उक्त भगवान, अईब्द्लि आचार्यने युगप्रतिकमणके समय मुनिजनोंके समूहसे पूछा कि, '' सब यति आगये ? " उत्तरमें उन मुनियोंने कहा कि, " भगवन् ! हम सब अपने २ संघसहित आगये।" इस वाक्यमें अपने २ संघके પ્રતિ મુનિયોં**જી નિ**जत्व લુદ્ધિ (**પક્ષ**લુદ્ધિ) **પ્ર**ગટ દોતી થી. इसलिये तत्काल है। आचार्य भगवानने निश्चय कर. लिया कि, इस कलिकालेमें अब आगे यह जैन**धर्म** भिन्न २ गणोंके पक्षपातसे ठहर सकैंगा, उदासीन भावसे नहीं।

१ पनार्श्तकायकी टांकामें अभयभद्रके स्थानमे यशोधर जयबाहके स्थानमे महायश लिखा हो। जान पडता है ये उक्त आचायों के नामान्तर होंग ।

अर्थात् आगेके मुनि अपने २ संघका-गणका गच्छका पक्ष धारण करेंगे, सबको एकरूप समझकर मार्गकी मवृत्ति नही कर सकेंगे। इस प्रकार विचार करके उन्होंने जो मुनिगण गुफामेंसे आये थे, उनमेंसे किसी २ की नंदि और किसी २ की वीर संज्ञा रक्खी। बो अशोकवाटसे आये थे उनमेंसे किसीकी अपराजित और कि-सीकी देव संज्ञा रक्खी। जो पंचस्तृपोंका निवास छोड़कर आये थे, उनमेंसे किसीको सेन और किसीको भद्र बना दिया। जो महाशा-रुमली (सेंवर) वृक्षोंके नीचेसे आये थे, उनमेंसे किसीकी गुणधर और किसीकी गुप्त संज्ञा रक्खी और जो खंडकेसर (बकुल) वृक्षोंकेनीचेमे आये थे उनमेंसे किसीकी सिंह और किसीकी चन्द्र संज्ञा रक्खी। \*

अनेक आचार्यांका ऐसा मत है कि, गुहासे निकलनेवाले नन्दि, अशोक वनसे निकलनेवाले देव, पचस्तूपोंसे आनेवाले सेन बने भारी शाल्मलिवृक्षके नीचे निवास करनेवाले वीर और खंडकेसर वृक्षके नीचे रहनेवाले भद्र संज्ञासे प्रसिद्ध किये गये थे । \* इस प्रकारसे मुनिजनोंके संघ प्रवर्तन करनेवाले उक्त श्रीअर्ह-द्धलि आचार्यके वे सब मुनीन्द्र शिप्य कहलाये । उनके पश्चात् \*उक्त च--आयातां सन्धिधीरौ प्रकटगिरिग्रहावासताऽशोकवाटा-द्वाधान्योऽपराादर्जित इति यतिपां सेनभद्दाह्व यौ च । पद्यस्तृप्यास्सगुप्तौ गुणधरवृपनः शाल्मलीवृक्षमूला-त्रियांतां सिंहचन्द्रौ प्रथितगुणगणौ केसरात्खण्डपूर्वात् ॥ १ ॥ तथा-गुहाया वासितो ज्येष्टा द्वितीयोऽशोकवाटिकात् । निर्याता नन्दिदेवाभिधानावाद्यानुकमात् ॥ १ ॥ पचस्तूप्यास्तु सेनानां वीराणा शाल्मलिद्धनः । खण्डकेसरनामा च भद्रः स ( घ ) स्य सम्मतः ॥ २ ॥ एक श्रीमाधनन्दि नामक मुनिपुंगव हुए और वे भी अंगपूर्व-दे-शका मलीभांति प्रकाश करके स्वर्गलोकको पधारे। तदनन्तर सु-राष्ट्र ( सोरठ ) देशके गिरिनगरके समीप ऊर्ज्जयन्तगिरि ( गि-रनार ) की चन्द्रगुफामें निवास करनेवाले महातपस्वी श्रीधरसेन आचार्य हुए । इन्हें अग्रायणीपूर्वके अन्तर्गत पंचमवस्तुके चतुर्थ महाक्रमेत्राभृतका ज्ञान था।अपने निर्मल ज्ञानमें जब उन्हें यह भासमान हुआ कि, अब मेरी आयृ थोडी रोष रह गई है और अब मुझे जो शास्त्रका ज्ञान है वही संसारमें अलम् होगा । अर्थात् इससे अधिक शास्त्रज्ञ आगे कोई नहीं होगा । और यदि कोई प्रयत नहीं किया जावेगा तो श्रुतका विच्छेद होजावेगा । ऐसा विचारकर निपुणमति श्रीधरसेन महर्षिने देशेन्द्रदेशके बेणातटाकपुरमें निवास करनेवाले महामहिमाशाली मुनियोंके निकट एक ब्रह्मचारीके द्वारा पत्र भेजा । ब्रह्मचारीने पत्र ले जाकर उक्त मुनियोंके हाथमें दिया । उन्होंने बंधन खोलकर वांचा । उसमें लिखा हुआ था कि, " स्व-स्तिश्री बेणाकतटवासी यतिवरोंको उर्ज्जयन्ततटनिकटस्थ चन्द्र-गुहानिवासी धरसेनगणि अभिवन्दना करके यह कार्य सूचित करते हैं कि, मेरी आयु अत्यन्त स्वल्प रहगई है । जिससे मेरे हृदयस्थ शास्त्रकी व्युचिछति होजानेकी संभावना है, अतएव उसकी रक्षा करनेके लिये आप लोग दो ऐसे यतीश्वरोंको मेज दीजिये जो शास्त्रज्ञानके प्रहण-घारण करनेमें समर्थ और तीक्ष्ण बुद्धि हों। " इन समाचारोंका आशय भलीभांति समझकर उन मुनियोंने भी दो बुद्धिशाली मुनियोंको अन्वेषण करके तत्काल ही भेज ।दिये।

जिस दिन वे मुनि ऊर्ज्जयन्तगिरिपर पहुंचे उसकी पहली रात्रिको श्रीधरसेन मुनिने स्वप्नमें दो इवेत बैलोंको अपने चरणोंमें पड़ते हुए देखा । स्वप्नके पश्चात् ज्यों ही वे " जयतु श्री- 🚈 देवता " ऐसा कहते हुए जागके खडे़ हुए त्यों ही उन्होंने देखा कि, वेणातटाकपुरसे आये हुए दो मुनि सन्मुख खडे हैं। আঁ अपने आगमनका कारण निवेदन कर रहे हैं । श्रीधरसेनाचार्यने आदरपूर्वक उनका अतिथि-सत्कार ( प्राधूर्णिक विधान ) किया और फिर मार्गपरिश्रम शमन करनेके लिये तीन दिन-तक विश्राम करने दिया । तत्पश्चात् यह सोचकर कि " सुपरीक्षा चित्तको शान्ति देनेवाली होती है '' अर्थात जिस विषयकी मली-भांनि परीक्षा कर ली जाती है. उसमें फिर किसी प्रकारकी शंका नहीं रहती है, उन्होंने उन दोनोंको दो विद्यायें साधन करनेके लिये दीं, जिनभेंसे एक विद्यामें अक्षर कम थे और दमरीमें आधिक थे।

उक्त मुनियोंने श्रीनेमिनाथतीर्थंकरकी सिद्धाशलापर ( निर्वाण भूमिपर ) जाकर विधिपूर्वक विद्याओंका साधन किया । परन्तु जो अक्षरहीन विद्या साध रहा था. उसके आगे एकआंखवाली देवी और अधिक अक्षर साधनेवालेके सम्मुख बड़ेदांतवाली देवी आकर खड़ी हो गई । यह देखकर मुनियोंने सोचा कि, देवताओंका यह स्वभाव नहीं है–यह असली स्वरूप नहीं है । अवश्य ही हमारी साधनामें कोई मूल हुई है । तब उन्होंने मंत्र व्याकरणकी विधिसे न्यूनाधिक वर्णोंके क्षेपने और अपचय करनेके विधानसे मंत्रोकों

१ वेणातटकपुर भी कहते हैं।

युद्ध करके फिर चिन्तवन किया। जिससे कि उन देवियोंने केयूर ( अजापर पहरनेका आभरण ) हार, नूपुर ( बिछुए ), कटक ( कंकण ) और कटिसूत्र ( करधनी ) से सुसज्जित दिव्यरूप धारण करके दर्शन दिया और समक्ष उपस्थित होकर कहा कि, " कहिये-किस कार्यके लिये हमको आज्ञा होती है ? " यह सुनकर मुनियोंने कहा कि हमारा ऐहिक पारलौकिक ऐसा कोई भी कार्य नहीं है जिसे तुम सिद्ध कर सको। हमने तो केवल गुरु देवकी आज्ञासे मंत्रोंकी सिद्धि की है। मुनियोंका अभीष्ट सुनकर वे देवियां उसी समय अपने स्थानको चली गई।

इसमकारसे विद्यासाधन करके संतुष्ट होकर उन दोनों मुनि-योंने गुरुदेवके समीप जाकर अपना सारा वृत्तान्त निवेदन किया उसे सुनकर श्रीधरसनाचार्यने उन्हें अतिशय योग्य समझकर छाभ तिथि, छामनक्षत्र और छाभ समयमें प्रन्थका व्याख्यान करना मारंभ कर दिया और वे मुनि भी आलस्य छोड़ कर गुरुविनय तथा ज्ञानविनयकी पालना करते हुए अध्ययन करने लगे ।

खुछ दिनके पश्चात् आपाद उर्रत हुए अञ्चर्य करने लगा कुछ दिनके पश्चात् आपाद शुक्का ११ को विधिपूर्वक मन्थ समाप्त हुआ । उसदिन देवेंने प्रसन्न होकर प्रथम मुनिकी दंतपं-क्तिको-जो कि विषमरूप थी, कुन्दके पुर्ण्योसरीखी कर दी । और उनका पुष्पदन्त ऐसा सार्थक नाम रखदिया । इसी प्रकारसे भूत जातिके देवेंने द्वितीय मुनिकी तूर्यनाद-जयघोष तथा गन्धमाल्य धूपादिकसे पूजा करके उनका भी सार्थक नाम भूतपति रख दिया । दूसरे दिन गुरुने यह सोचकर कि, मेरी मृत्यु सन्निक्रट है, यदि ये समीप रहेंगे, तो दुःखी होंगे, उन दोनोंको कुरीइवर भेज दिया। तब वे ९ दिन चलकर उस नगरमें पहुंच गये। वहां आषाट कूर्टण ५ को योग ग्रहण करके उन्होंने वर्षाकाल समाप्त किया। और पश्चात् दक्षिणकी ओरको विहार किया। कुछ दिनके पश्चात् वे दोनों महान्मा करहाट नगरमें पहुंचे। वहां श्री-पुष्पदन्त मानिने अपने जिनपालित नामक भानजेको देखा और उसे जिनदीक्षा देकर वे अपने साथ ले वनवास देशमें जा पहुंचे। इघर मृतबलि द्रविडदेशके मथुरा नगरमें पहुंचकर ठहर

गये । करहाट नगरसे उक्त दोनों मुनियोंका साथ छूट गया । श्रीपुटपदन्त मुनिने जिनपालितको पढानेके लिये विचार किया कि, कर्मश्रकृति प्राभृतकी छहखंडोंमें उपसंहार करके प्रन्थरूप रचना करनी चाहिये और इसलिये उन्होंने प्रथम ही जीवस्थाना-धिकारकी जिसमें कि गुणस्थान, जीवसमासादि बीस प्ररूपणाओंका वर्णन है, बहुत उत्तमताके साथ रचना की । फिर उस शिप्यके सौ सूत्र पढ़ाकर श्रीभूतबलिमुनिके पास उनका अभिप्राय ज्ञान करनेके लिये अर्थात् यह जाननेके लिये कि वे इस कार्यके करनेमें सहमत हैं, अथवा नहीं हैं, और हैं तो जिसरूपमें रचना हुई है. उसके विषयमें क्या सम्मति देते है, भेज दिया । उसने भूतबलि मह-षिके समीप जाकर वे प्ररूपणासूत्र खुना दिये । जिन्हें खुनकर उन्होंने श्रीपुटपदन्त मुनिका षट्खंडरूप आगमरचनाका अभिप्राय जानलिया और अब लोग दिनपर दिन अल्पायु और अल्पमति हो-ते जाते हैं, ऐसा विचार करके उन्होंने स्वयं पांच खंडोंमें पूर्व सूत्रोंके सहित छह हजार श्रीकावीशिष्ट द्रव्यप्ररूपणाद्यषिकारकी

१ दक्षिण देशमें पहिले शुरू पक्ष पछिं कृष्ण पक्ष आता है ।

٩

रचना की और उसके पश्चात् महाबन्ध नामक छठेखंडको तीस इजार सूत्रोंमें समाप्त किया । पहले पांच खंडोके नाम ये हैं, जीवस्थाम, क्षुल्लकवन्ध, बन्धस्वामित्व, भाववेदना और वर्षणा।

श्रीभूतबाले मुनिने इसप्रकार षट्खंडागमकी रचना करके उसे असद्भाव स्थापनाके द्वारा पुस्तकोंमें आरोपण किया अर्थात् लिपि बद्ध कियां और उसकी ज्येष्ट शुक्ला पंचमीको चतुर्विधि संघके सहित वेष्टनादि उपकरणोंके द्वारा क्रियापूर्वक पूजा की । उसी दिनसे यह ज्येष्ट शुक्ला पंचमी संसारमें श्रुतपंचमीके नामसे प्रख्यात हो गई । इस दिन श्रुतका अवतार हुआ है. इसलिये आजपर्यंत समस्त जैनी उक्त तिथिको श्रुतपूजा करते हैं ।

कुछ दिनके पश्चात् भूतबलि आचार्यने षटखंड आगमक: अध्ययन करके जिनपालित शिप्यको उक्त पुस्तक देकर श्रीपुष्प-दन्त गुरुके समीप भेजदिया । जिनपालितके हाथमें षट्खंड आगम देखकर और अपना चिन्तवन किया हुआ कार्थ पूर्ण होगया जानकर श्रीपुप्पदन्ताचार्यका समस्त शरीर प्रगाह श्रुतानुरागमें तन्मय होगया और तब अतिशय आनन्दित होकर उन्होंने भी चतुर्विधि संघके साथ श्रुतपंचमीको गन्ध, अक्षत, माल्य, वस्त, वितान, घंटा, ध्वजादि द्रव्योंसे पूर्ववत् सिद्धान्तप्रंथकी महापूजा की ।

१ ऐसा जानपड़ता है कि. तब तक आगमज्ञान गुरुपरपरासे कठस्थ हा चला आया था, लिपिबद्ध नहीं हुआ था। परन्तु इससे ऐसा नही समझ लेना चा-ाहिये कि, इसके पहले लिखनेकी प्रणाली ही नही थी।

१ यह दूसरे वर्षकी श्रुतपंचमी होगी।

इस प्रकार षद्संड आगमकी उत्पत्तिका वर्णन करके अब कषायमामृत सूत्रोंकी उत्पात्तिका कथन करते हैं।

( बहुत करके श्रीधरसेनाचार्वके समयमें ) एक श्रीगुणधर नामके आचार्य हुए । उन्हें पांचवें ज्ञानप्रवाद पूर्वके दशमवस्तुके वृतीय कषायप्राम्हतका ज्ञान था । श्रीगुणधर और श्रीवरसेनाचार्यकी पूर्वापर गुरु परंपराका कम हमको ज्ञात नहीं है. क्योंकि उनकी परिपाठीके बतलानेवाले ग्रन्थों और मुनिजनोंका अभाव है। इसलिये इस विषयमें कुछ नहीं कहा जासकता। अस्तु श्रीगुणधर मुनिने मी वर्तमान पुरुषोंकी शाक्तिका विचार करके कषायमाभूत आगमको जिसे कि दोषप्राभृत भी कहते हैं. एकसे। तिरासी १८३ मूल गाथा और ५३ तिरेपन विवरणरूप गाथाओंमें बनाया। फिर १५ महा-अधिकारोंमें विभाजित करके श्रीनागहस्ति और आर्थमंक्षु मुनि-योंके लिये उसका व्याख्यान किया । पश्चात् उक्त दोनों मुनिर्योके समीप शास्त्रनिपुण श्रीयतिवृषभ नामक सुनिने दोषप्रासृतके उक्त सूत्रोंका अध्ययन करके पीछे उनकी सूत्ररूप चूर्णिवृत्ति छह हजार स्ठोक प्रमाण बनाई । अनन्तर उन सूत्रोंका भलीभांति अध्ययन करके श्रीउच्चारणाचार्यने १२००० श्लोक प्रमाण उच्चारणवृत्ति नामकी टीका बनाई । इसप्रकारसे गुणधर, यति-वृषम और उचारणाचार्थने कषायप्राभृतका गाथा--चूर्णि और उचारणवृत्तिमें उपसंहार किया।

न ज्ञायते तदन्वयकथकागममुनिजनाभाषात् ॥ १५० ॥

१ यथा मूल पुस्तके-गुणधरधरसेनान्वयगुर्वीः पूर्वापरकमोऽस्माभिः ।

इसप्रकारसे उक्त दोनों कर्मप्रामृत और कषायप्राभृत सिद्धा-

न्तोंका ज्ञान द्रव्यभावरूप पुस्तकोंसे और गुरुपरंपरासे कुण्डकुन्द्-पुरमें ग्रन्थपारिकर्म ( चूलिका-सूत्र ) के कर्चा श्रीपद्ममुनिको प्राप्त हुआ सो उन्होंने भी छह खंडोंमेंसे पहले तीन खंडोंकी बारह हजार श्ठोकप्रमाण टीका रची।

कुछ काल बीतनेपर श्रीदयामकुण्ड आचार्यने सम्पूर्ण दोनों आगमोंको पढ़कर केवल एक छठे महाबन्ध खंडको छोड़कर शेष दोनों ही प्राभृतोंकी बारह हजार श्लोक प्रमाण टीका बनाई । इन्ही आचार्यने प्राकृत संस्कृत और कर्णाटक भाषाकी उत्कृष्ट पद्धति ( प्रन्थपरिशिष्ट ) की रचना की ।

इसके कुछ समय पश्चात् तुम्बुऌूर प्राममें एक तुम्बुऌूर नामके आचार्य हुए और उन्होंने भी छटे महाबन्घ खंडको छोड़कर शेषदोनों आगमोंकी कर्णाटकीय भाषामें ८४ इजार स्ठोक प्रमित चूड़ामणि नामकी व्याख्या रची। पश्चात् उन्होंने छठे खंडपर भी सात हजार स्ठोक प्रमाण पंजिका टीका की रचना की।

कालान्तरमें वार्किकसूर्य श्रीसमन्तभद्र स्वामीका उदय हुआ।

१ लिखित ताडपत्र अथवा कागज आदिकी पुस्तकोको द्रव्य पुस्तक और उसके कथनको भाव पुस्तक कहते है.

२ हेमकेश्वमे पद्धतिका अर्थ ग्रन्थपरिशिष्ट लिखा है । जान पडता है उक्त आचार्यने उक्तभाषाओंके व्याकरण विषयक परिशिष्ट ग्रन्थ बनाये है. और यह पद्धति शब्द उन्ही ग्रन्थोसे सम्यध रखता है इतिहासकारोंका भी ऐसा मत है कि कर्णाटक भाषाका व्याकरण जैनऋषियोंने ही बनाया है।

३ मूल पुस्तकमे आसन्ध्यापत्ठरि इसप्रकारका पद पड़ा हुआ है परन्तु ठांक २ नहीं पढ़ा जाता है वह किसी नगर वा प्रामका नाम है जहां समन्तभद स्वामी हुए थे। तब उन्होंने भी दोनों प्राभ्तोंका अध्ययन करके प्रथम पांच खंडोंकी अड़तालीस हजार श्लोक परिमित टीका अतिशय सुन्दर सुकोमल संस्कृत भाषामें बनाई । पीछेसे उन्होंने द्वितीय सिद्धान्त-की व्याख्या लिखना भी प्रारंभ की थी, परन्तु द्रव्यादि शुद्धिकर-ण-प्रयत्नोंके अभावसे उनके एक संघर्मी (मुनि) ने निषेध कर दिया । \* जिससे वह नहीं लिखी गई ।

इसप्रकार व्याख्यानकम (टीकादि) से तथा गुरु परंपरासे उक्त दोनों सिद्धान्तोंका बोध अतिशय तीक्ष्णबुद्धिशाली श्री शुभनन्दि और रविनन्दि मुनिको प्राप्त हुआ। ये दोनों महामुनि भीमरथि और कृष्णमेणा नदियोंके मध्यमें बसे हुए रमणीय-उ-त्कलिका प्राप्तके समीप सुप्रसिद्ध अगणबछी प्राप्तमें स्थित थे। उनके समीप रहकर श्रीवप्पदेवगुरुने दोनों सिद्धान्तोंका श्रवण किया और फिर तज्जन्यज्ञानसे उन्होंने महाबन्ध खंडको छोड़कर शेष पांच खंडोंपर व्याख्याप्रज्ञाप्ति नामकी व्याख्या बनाई। उसमें महाबन्धका संक्षेप भी सम्मिलित कर दिया। पश्चात् कषाय प्राभृतपर प्राकृतभाषामें साठ हजार और केवल महाबन्ध खण्डपर आठ हजार पांच स्ठोक प्रमाण, दो व्याख्यायें रचीं।

कुछ समय पीछे चित्रकूटपुरनिवासी श्रीमान् एलाचार्य अया मूल पुस्तके-विलिखन् द्वितीयसिद्धान्तस्य व्याख्यां सधर्मणा स्वेन । द्रव्यादिशदिकरणप्रयत्नविरहात्प्रतिनिषिद्धम् ॥ १६९ ॥

१ श्रीकुन्दकुन्दाबार्यका भी अपर नाम एलाचार्य प्रसिद्ध है । क्या ये ८४ प्राभुतप्रन्थोंके कत्ती कुन्दाकन्दाचार्यसे भिन्न हे ? सिद्धान्त तत्त्वोंके ज्ञाता हुए । उनके समीप वीरसेनाचार्यने समस्त सिद्धान्तका अध्ययन किया और उपरितम ( प्रथमके ) निबंधनादि आठ अधिकारोंको लिखा। पश्चात् गुरु भगवानकी आज्ञासे चित्रकूट छोडकर वे वाट प्राममें पहुंचे । वहां आनतेन्द्रके बनाये हुए जिनमन्दिरमें बैठकर उन्होंने व्याख्याप्रज्ञाप्त देखकर पूर्वके छह खंडोंमेंसे उपरिम बन्धनादिक अठारह अधिकारोंमें सत्कर्म नामका ग्रन्थ बनाया और फिर छहों खंडोंपर ७२००० क्लोकोंमें संस्कृत प्राकृत भाषा मिश्र धवल नामकी टीका बनाई । और फिर कषाय प्राभृतकी चारों विभक्तियों ( मेदों )? पर जय-धवल नामकी २० हजार श्लोक प्रमाण टीका लिखकर स्वर्गलो-कको पघारे। उनके पश्चात् उनके प्रिय शिष्य श्रीजयसेन गुरुने चालीस हजार स्होक और बनाकर जयधवल टीकाको पूर्ण की. जयधवल टीका सब मिलकर ६० हजार श्लोकोंमें पूर्ण हुई। इस प्रकारसे श्रीइन्ट्रनन्दियतिपतिने भव्यजनोंके लिये श्रुतपंचमीके दिन ऋषियोंद्वारा व्याख्यान करने योग्य इस श्रुताबतारका निरूपण किया । इसमें यदि मुझ अल्पबुद्धिने आग-मके विरुद्ध कुछ लिखा हो, तो उसे आगम तत्त्व जाननेवाले पुरुषोंको संशोधन कर लेना चाहिये । इस प्रकार दो अनुष्टुप् एक

यह प्रन्थ पूर्ण किया है ॥

#### इति श्रुतावतार कथा समाप्ता ।

शार्दूलवृत्त और १८१ आर्यावृत्तोंके द्वारा २०७ स्ठोक संख्यामें



शाई्लविकीडितम् ।

अईत्सिद्धगुरुप्रपाठकमहासाधून्समाराध्य स-द्धारत्युत्तमपादपद्मयुगलं मूर्धा प्रणम्य त्रिधा। विद्यानन्द्यकलङ्कपूज्यचरणत्रेविद्यविद्यास्पद-श्रीमत्स्वामिसमन्तभद्रमवतार्यार्चे श्रुतस्कन्धकम्१ इति श्रुतस्कन्धपूजाप्रतिज्ञानाय श्रुतस्कन्धोपारि पुप्पाज्जलिन्निपेत्। आर्था.

मतिमूलं लब्ध्यक्षरमुखप्रकाण्डं सदङ्गशाखाद्यम् । शब्ददलं चार्थफलं प्रशमच्छायं अये अतस्कन्धम्।। ओं हीं धुतस्कन्धस्वामित्रत्र एहि एहि । संवौषर् । ओं हीं धुतस्कन्धस्वामित्रत्र तिष्ठ । ठः ठः । ओं हीं श्रुतस्कन्धस्वामित्मम सन्निहितो भव भव वषर् ॥ ( इति आह्वाननस्थापनसन्तिघापनम् । ) अथ साधुचरणकथकं सहस्रमष्टादशाह्तं सुदयम् ।

सुपदामाचाराङ्गं सदङ्गमर्चाम्युदकमुख्यैः ॥ ३ ॥ ओं ऱ्हीं आचाराङ्गाय जलं निर्वेपामीति स्वाहा । ओं ऱ्हीं आचाराङ्गाय गन्धं निर्वेपामीति स्वाहा ।

धर्माधर्मजगरखं जीवं चैकं विनान्त्यमाद्यमिमम् । द्वीपं सर्वार्थकरं विमानमपि वापिकां सुविस्ताराम् नान्दीश्वरीं च कालं भवं च भावं निरूपयदिशदम् समवायाङ्गं चार्चे लक्षचतुःषष्ठिमित्सहस्रपदम् ॥७॥ ओ हीं समवायाङ्गाय जर्ह निर्वपामीति खाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि ७ द्रव्यभी चढाना )

( इसामकार चदनाद सात द्रव्य भा चढाना ) षड्द्रव्यैकाद्युत्तरस्थानव्याख्यानकारकं स्थानम् । द्राचत्वारिंशत्पदसदस्तमचामि वारिमुखेः ॥ ५ ॥ ओं हीं स्थानाङ्गाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीमकार चंदनादि सात द्रव्यमी चढाना )

ओं च्हीं आचाराङ्गाय अक्षतान् निर्वपामीति स्वाहा । ओं च्हीं आचाराङ्गाय पुष्पं निर्वपामीति स्वाहा । ओं हीं आचाराङ्गाय नैवेद्यं निर्वपामीति स्वाहा । ओं हीं आचाराङ्गाय दीपं निर्वपामीति स्वाहा । ओं हीं आचाराङ्गाय भूपं निर्वपामीति स्वाहा । ओं हीं आचाराङ्गाय भरूं निर्वपामीति स्वाहा । ओं हीं आचाराङ्गाय भरूं निर्वपामीति स्वाहा । ओं हीं आचाराङ्गाय अर्ध्य निर्वपामीति स्वाहा । सम्यग्ज्ञानसुविनयच्छेदेापस्थापनाकियावरदम् । स्रज्ञकृतं षद्त्रिंशात्सद्दस्तपदमर्चयामि गन्धाचेः ॥शा ओं च्हीं सूत्रकृताङ्गाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि सात द्रव्य भी चढाना ) जीवोऽस्ति वेति सुरिप्रश्नसहसं प्रवक्ति षष्टिरणम् । लक्षद्रयाष्टविंशति सहस्रपदपद्धतिर्यत्र ॥ ८ ॥ व्याख्या प्रज्ञप्तिरिमां यजामि जलचन्दनाक्षतप्रसवैः चरुदीपधूपसुफलैर्विमुक्तिफलहेतवे सततम् ॥ ९ ॥ ओ हीं व्याख्यामज्ञप्तये जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि ७ द्रव्य भी चढाना )

जिनपतिगणपतिसुकथज्ञातृकथापञ्चलक्षपदसहिता षट्पञ्चाशत्सत्पदसहस्रसमिता च पूज्यते सुबुधैः ॥ ओं हीं ज्ञातृकथाङ्गाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि भी चढाना )

लक्षैकादशसप्ततिसहस्रपदसंयुतं यजामि सदा। आह्निकसद्रतकथकं विनयेनोपासकाध्ययनम् १९१॥ ओं हीं उपासकाध्ययनाय जढं निर्वपामीति स्वाहा। ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना)

शून्यत्रयाष्टनेत्रत्रिनेत्रमर्चामि चान्तकृद्दशकम् । उपसर्गादाप्ताशिवं प्रतितीर्थं चान्तकृद्दचकम् ॥१२॥ ओं च्हीं अन्तकृदशाङ्गाय जल्रं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीमकार चंदनादि चढाना )

दिनवतिलक्षचतुर्श्वतचत्वारिंशत्सहसपदसहितम् । तद्रदनुत्तरपददं यजाम्यनुत्तरजनुर्दशकम् ॥ १३ ॥

### अथ दृष्टिवादनामधेयं द्वादृश्वमङ्गं पञ्चप्रकारं पूज्यते। तन्त्र प्रथमप्रकारे पञ्चप्रकाराः पूज्यन्ते । चन्द्रायुर्गतिदिभवप्ररूपिका पञ्चपद्सहस्रयुता ॥

इत्येकादशर्सर्ववित्प्रकथितान्यङ्गानि यः पूजरे-द्भव्यो भूरिसुगन्धपुष्पनिचर्येभक्तया जिनोक्तौ रतः स स्यात्कर्मकलङ्कपङ्करहितो भव्याब्जसम्बोधने हंसः शंसित एव कर्मकुरिपुर्ध्वंसैकशूरोजिनः ॥१६॥ ऑ व्ही एकादशाङ्गेभ्यः पूर्णार्ध्यं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

उदयोदीरणसत्ताविचारकं कर्मणां यजामि मुदा। नित्यं विपाकसूत्रं कोटिपदं चतुरशीतिलक्षपदम् ॥ ओं व्हीं विपाकसूत्राङ्गाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चटाना )

( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

ल्रक्षत्रिनवतिषोडशसहस्रपदसत्पदं जलप्रमुखैः । नष्टमुष्ट्यादिकथकं प्रश्नव्याकरणमिदमर्चे ॥ १४॥ ओ न्धां प्रश्नव्याकरणाङ्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा ।

आं द्धां अनुत्तरोपपादकदशाङ्गाय जलं निर्वपामीति स्वाद्या । ( इसीमकार चंदनादि चढाना )

षदत्रिंशऌक्षपदा चन्द्रप्रज्ञप्तिरिज्येत ॥ १७॥ ओं हीं चन्द्रप्रज्ञाये जलं निर्वपामीति स्वाहा। ( इसीमकार चंदनादि चढाना ) त्रिसहस्रलभ्रपत्रकलिताललितशद्रसुविचित्रा सूर्यायुरादिकथिका सूर्यप्रज्ञप्तिरच्येंत ॥ १८ ॥ ओं हीं सर्यमज्ञत्तये जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीमकार चंदनादि चढाना ) लक्षत्रयं सपादं सुपदानां यत्र जिनवरोद्दिष्टम् । तदर्णना च जम्ब्रदीपप्रज्ञप्तिरह्येत ॥ १९ ॥ ओं हीं जम्बूद्वीपत्रज्ञप्तये जलं निर्वेषामीति स्वाहा । ( इसीमकार चंदनादि चढाना ) दापञ्चाशरुक्षा षद्त्रिंशत्पदसहस्रयुक्तियुता। सर्वद्वीपाब्धिगता प्रज्ञप्तिर्द्वेपसागरीज्या मे॥ २०॥ ओं हीं द्वीपसागरप्रज्ञप्तये जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) पदचतुरशीतिलक्षा षट्त्रिंशत्पदसहस्रसम्मिलिता । षड्द्रव्यरूपिताद्या व्याख्याप्रज्ञप्तिरिह पूज्या॥२१॥ ओं हीं व्याख्याप्रज्ञप्तये जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीमकार चंदनादि चढाना )

( इसीमकार चंदनादि चढाना ) षण्णवतिलक्षसुपदं मुनिमानसरतकाञ्चनाभर णम् । अङ्गाग्रार्थनिरूपकमर्च्य चायायणीयामिदम्।।

द्रैव्यैर्नव्यवधूमिवाश्रयति संश्वरः सं मुक्तिश्रियम् ॥ ओं ऱ्हीं पञ्चमकाराय परिकर्मणे महाघ्यं निवेषामीति स्वाहा । कर्तृत्वादि विधानं भूतोद्भवनादिनिन्दनं सूत्रम् । लक्षाष्टाशीतिपदं जीवस्यार्चामि भन्धाद्यैः ॥२३॥ ओं ऱ्हीं स्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) श्रीमन्महापुराणं त्रिषष्ठिसत्पुरुषचारुचरितकथम् । बोधिसमाधिनिधानं पदपञ्चसहस्रमर्चेऽहम् ॥ ओं ऱ्हीं प्रथमान्नुयागाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) अथ पूर्वगते भेदे प्रथमं पूर्वं भवेच कोटिपदम् । वस्तूत्पादादिकथं नाम्रोत्पादं समर्हामि ॥ २५ ॥ ओं ऱ्हीं उत्पादपूर्वीय जलं निर्वपामीति स्वाहा ।

व्याख्यातं च समर्चितं च विनयादिज्ञानरत्नास्प**दम्।** 

अस्मै योऽर्घ्यमनर्घमर्पयति ना पूर्णं जलाद्यष्टभि-

इत्येवं परिकर्भ शर्मकरणं भव्यात्मनां पञ्चधा

जों द्हीं अग्रायगीयपूर्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) पदसप्ततिलक्षपदं श्रीमत्तीर्थंकरान्तवलकथकम् । महयामि मलयजाद्यैः पुरुर्वार्यानुप्रवादमिदम् ॥ ओं द्हीं वीर्यानुप्रवादपूर्वीय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

वस्त्वस्तिनास्तिचेति प्ररूपकं षष्ठिल्रभपदविशदम्। अञ्चामि वञ्चितापत्तदस्तिनास्तिप्रवादमिदम् ॥ ओं इतं अस्तिनास्तिभवादपूर्वाय जलं निर्वेषामीति स्वाहा। ( इसीनकार चंदनादि चढाना )

अष्टज्ञानतदुद्गमहत्वाधारप्ररूपकं प्रयजे । ज्ञानप्रवादपूर्वं कोटिपदं हीनमेकेन ॥ २९ ॥ ओं द्धां ज्ञानमवादपूर्वाय जलं निर्वेषामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) वर्णस्थानदिखमुखजन्तुवचोगुप्तिसंस्ऋतिप्रकटम् । सत्यप्रवादमर्चे षट्पदयुतकोटिपदसुमितम् ॥ ३०॥ ऑ द्धां सत्यमवादपूर्वाय जलं निर्वेषामीति स्वाहा ॥ ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) ज्ञानाद्यात्मककर्तृत्वादियुतात्मस्वरूपकथकमिमम् । आत्मप्रवादमर्चे षङ्गिरातिकोटिपदसुपदम् ॥ ३१॥

(इसीप्रकार चंदनादि चढाना) अष्टाङ्गवैद्यविद्या गारुडविद्या च मन्त्रतन्त्रगता । प्राणावायं च यजे दशकोटिपदं त्रिकोटिपदम् ॥

(इमाप्रकार चदनाद चढाना) अर्हचत्रयादिशुभव्यावर्णनमत्र यत्र पूज्यमिदम् । षड्विंशतिकोटिपदं कल्याणं नाम तत्सुधियाम् ॥ ओ च्हां कल्याणपूर्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा ।

(इमीप्रकार चंदनादि चढाना)

पञ्च च सप्त च गुरवः क्षुद्रा विद्या श्च यत्र शतसंख्याः दशलक्षपदं कोट्या महविद्यानुप्रवादमिदम् ॥ ओं न्हीं विद्यानुषवादपूर्वाय जलं निवेषामीति स्वाहा ।

( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

प्रत्याख्यानं द्रव्ये पर्याये चापि यत्र निश्चलनम् । प्रत्याख्यानमिहार्चे तत्सततं चतुरशीतिलक्षपदम् ॥ ओं च्हीं मत्याख्यानपूर्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा ।

( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

बन्धोदयोपशमनोदीरणनिर्जरणमपि च कर्मततेः । कर्मप्रवादमर्चे अशीतिलक्षायकोटिपदम् ॥ ३२ ॥ ओं द्धां कर्मभवादपूर्वीय जलं निर्वेपामीति स्वाहा ।

ओ र्च्हों आत्मप्रवाटपूर्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) ओं र्ही शाणाबायपूर्वाय जलं निर्वेपामीति स्वाह्या। ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

छन्दोऽलङ्कारकलामहास्पदंसकलविन्मुखादुदितम्। कियाविशालं चालं नवकोटिपदं सदैव यजे ॥३७॥ ओं च्हीं कियाविशालपूर्वाय जलं निर्वेपामीति स्वाहा । ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना)

सार्द्धद्वादशकोटीपदप्रमाणं गणन्ति यतिव्रुषभाः । तल्लोकविन्दुसारं लोकायसुखप्रदं प्रयजे ॥ ३८ ॥ ओं चीं लोकविन्दुसारपूर्वाय जलं निर्वपामीति स्वाहा ।

( इसीमकार चंदनादि चढाना )

शार्दुलविकीडितम् ।

पूर्वाण्यत्र चतुर्दशेति गदितान्यर्हझिरागश्च्युतै-रिष्ट्वा यो विधिप्रवंकं बुधजनश्चार्घेण संयोजयेत । स श्रीपालउदारसारसुकृतस्त्रैलोक्यपूज्यं पदं लब्ध्वा सिद्धिपदं लभेत दुरघं दूरं च शूरो यजेत् ॥ ओं च्हीं चतुर्दशपूर्वेभ्यां महार्घ्यं निर्वपामीति स्वाहा॥ ३९ ॥ स्वनेत्ररन्श्रवसुनवखनेत्रपदसंयुता मता महताम् । स्याच्चूलिकाजलगता जलादिभिः पूज्यतेसततम्।। ओं च्हीं जलगताये चूलिकाये जलं निर्वपामीति स्वाहा॥ ४० ॥ ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना )

₹

तदिवपदमानसहितासुचूलिकास्थलगतासुमन्त्राचैः स्थलगमनकार्यसारा समर्च्यते गन्धतोयाद्यैः ॥ ओं र्झी स्यलगतायै चूलकायै जलं निर्वपामीति स्वाहा ॥४१॥ ( इसीमकार चंदनादि चढाना )

इन्द्रजालादिमन्त्रा मायाश्रितचूलिका चमत्कृतिका पूर्वोक्तपदसमाना जलदलतान्तादिभिः पूज्या ॥ औं द्धां मायागतायै चुलिकायै जलं निर्वपामीति स्वाहा।/४२।।

(इसीप्रकार चंदनादि चढान;) गगनगमनादिमन्त्राकाशगताचूलिकापितावतिका **भुवनवरचन्दनाद्यैःसमर्च्यतेचतुरनरनिकरैः**॥४३॥ ओं ऱ्हीं आकाशगतायै चूलिकायै जलं निर्वपामीति स्वाहा । (इसीप्रकार चंदनादि चढाना)

दीपिदिपनरसुखररूपविधात्री सुमन्त्रतन्त्राद्यैः । उपारेपरिकथितमाना रूपगताचूलिका चर्च्या ॥ ओं -हीं रूपगतांचे चूलिकांचे जलं निर्वपामीति स्वाहा ॥४४॥

(इसीमकार चंदनादि चढाना) शार्द्लविकीडितम् ।

इत्येवं घनपुष्पचन्दनलसच्छालीयसत्तण्डुलैः सौरभ्याधिकपुष्पचारुचरुसदीपौघधूपैः फलैैः। दूर्वास्वस्तिकपूर्वकेश्च रचितं रक्षोघ्नमूपं ददे

चूलाभ्योऽर्घ्यमनर्घसम्पदिशुभश्रीपालजेनालये ॥ ओं चीं जल्स्यल्मायाकाक्षरूपगताभ्यश्र्लिकाभ्यो महार्घ्य निर्वपामीति स्वाहा ॥ ४५॥

सत्सामायिकसंस्तवौ जिनवरे स्यादन्दना च प्रति-कान्तिर्वेनयिकं यथार्थमुदितं दीक्षादिसत्कर्मणः । वक्तुस्यात्कृतिकर्म च हुमसुमादीनां दशानां भिदां स्याद्वैकालिकमेतदादियतिनामाचारशेषाश्रयम् ॥ भिक्षणामुपसर्गतत्फलकथं शास्त्रं प्रकीर्णाष्टमं । ना. म्राभाणि तदुत्तराध्ययनकं योग्यान्य या शोधनम् । तत्कल्पन्यवहारमाईतयतित्रातस्य पुण्यास्पदं कल्पाकल्पमयोग्ययोग्यकथकंकालाहि बालिङ्किनां । दीक्षाशिक्षणमावनात्मविऌसत्संस्कारवर्थार्थवत् साधनां गणपोषणादि च महाकल्पं बनीति धुवम् । देवत्वाप्ति च पुण्डरीकममरेतत्कामिनीकृन्महा शब्दाप्रं किल पुण्डरीकमुदिता चारगितिकाशोधनं॥ तद्पन्थः खलु पत्रविंशतिगुणं लक्षं सहस्रत्रयं त्रीण्येवात्रशतान्यशीतिसहितानित्रिश्च व्हवाक्षरेः। शासं चैतदिहप्रकीर्णकमिति दिःसप्तसंख्यं ददे

सस्मे चार्च्यमनर्घमुक्तिपदवीदीपायसिद्धिभिषे॥ ओं च्हां चतुर्दन्नमकीर्णकेभ्यो जलं निर्वपामीति स्वाहा ॥४९। ( इसीप्रकार चंदनादि चढाना ) अथ जयमाला। गुणरत्ननिधानं कृतिसन्मानं सकलविमलकेवल सदृशम् । श्रुतममऌमुदारं त्रिभुवनसारं संस्तवीमि विनयादनिशम् ॥ जिनेन्द्रस्य वार्जातसंजातमर्थं समुद्योतयन्तं समुद्घं समर्थम् । समेयाक्षरं चाप्यमेयार्थभारं श्रुतस्कन्धर्माडे त्रिलोकैकसारम् ॥ २ ॥ फलं सद्धतानां तपःसन्ततीनां सुनिर्दूषणं भूषणं हृद्यतीनाम् । महातीर्थभूतं प्रपूतावतारं श्रुतस्कन्धमीडे त्रिलेकिकसारम् ॥ ३ ॥ महाश्वभ्रपाते करालम्बदानं सतां केवलज्ञानसम्पनिदानम् । विमुत्तयङ्गनाकण्ठशृङ्गारहारं श्रुतस्कन्धर्म हे त्रिलोकैकसारम् ॥ ४ ॥

सुविद्रजनानां सुराधीशमानं सगस्तं शुभं वस्तु नैतत्समानम्। चिदानन्दशुद्धात्मसद्धयानतारं ञ्चतत्कन्धमीडे त्रिलोक्किसारम् ॥ ५॥ अमुष्यार्चया शत्रवो यान्ति नाशं समाप्रोति चानन्तमत्रापि ना शम्। किमन्येन वाग्जालवादेन वारं श्रुतस्कन्धमीडे त्रिलेकिकसारम् ॥ ६॥ प्रचण्डापि किं डाकिनी शाकिनीयं विधत्ते भयं ऋरकर्माविनेयम् । ग्रहः पीडयत्यत्र भक्तिप्रकारं श्रुतस्कन्धमीडे त्रिलोकैकसारम् ॥ ७॥ सुवन्ध्यापि नारी लभेतात्मजातं न दुर्भिक्षमारीतिकोपात्मघातम्। निरीक्षेत जन्तुः स्मृतेरस्य चारं ञ्चतस्कन्धमीडे त्रिलोकैकसारम् ॥ ८ ॥ ग्निमजोज्ज्वले स्वर्धुनीनां जले तं किमेषि त्रिनेत्रादिकेष्ट्या महत्त्वम् ।

षत्ता। सम्यक्त्वसुरत्नंसइतयत्नंसकलजन्तुकरुणाकरणम् श्रुतसागरमेतं भजत समेतं निखिलजगत्परितः शरणम् ॥ ९२॥

ओं ऱ्हीं श्रीश्रुतस्कन्धाय प्रश्नीणकर्मबन्धाय महार्घ्य निर्वपार मीति स्वाहा ।

भाष त्याहा । ओं प्हीं श्रीं वद वद वाग्वादानि भगवति सरस्वति र्हीं नमः)

(अयं जाप्यमन्त्रः अष्टोत्तरशतं एकविंशतिर्वा नव वा जपेत्।)

श्चतस्कन्धर्माडे त्रिलोंकैकसारम् ॥ ९ ॥

श्रतस्कन्धमीडे त्रिलोंकैकसारम् ॥ १०॥

श्रुतस्कन्धर्माडे त्रिलोंकेकसारम् ॥ ११॥

फलार्थी च पीयूषपानेच्छुकात्मा।

विनैतं न चाप्नोषि संसारपारं

अधार्कप्रतापेन चेत्पीढितात्मा

अरे दुर्मते मुत्र मिथ्याविचारं

सुदेवेन्द्रकीर्त्तिश्च विद्यादिनन्दी

तयोर्विद्धि मां मूलसङ्घे कुमारं

गरीयान् गुरुमें आईदादिप्रवन्दी।

## पूजितोऽयं श्रुतस्कन्धो ददातु तव वाञ्छितम् । शान्तिरस्तु नृपादीनां चतुर्विधगणस्य च ॥ ( इत्याशीर्वादः । ) इतिश्रीश्रुतस्कन्धपूजाविधिः समासः ।

# अथ सरस्वतीपूजा भाषा लिख्यते।

दोहा ।

जनम जरा मृति छय केरे, हेरे कुनय जडरीति । भवसागरसों ले तिरे, पूजें जिनवचप्रीति ॥ १ ॥ ॐ व्हीं श्रीजिनमुखोद्धवसरस्वतिवाग्वादिनि ! अत्र अब-तर अवतर । संवौषर् । अत्र तिष्ठ तिष्ठ । ठः ठः । अत्र मम सन्निद्दिता भवभव । वषद् ।

त्रिभंगी ।

छीरोदधि गंगा, विमल तरंगा, सलिल अभं-गा, सुससंगा। भरि कंचनझारी, धार निकारी, तृषा निवारी, द्वित चंगा ॥ तीर्थंकरकी धुनि, गनधरने सुनि, अंग रचे चुनि, ज्ञानमई । सो जिनवरबानी, शिवसुखदानी, त्रिभुवन मानी प्रज्य भई ॥ २ ॥

ं ॐ प्हीं श्रीजिनमुखोद्धवसरस्वतीदेव्यें जलं निर्वेषा-मीति स्वाहा।

करपूर मंगाया, चन्दन आया, केशर लोया, रंग भरी । शारदपद बंदौं मन अभिनंदौं, पापनि-कंदौं, दाह हरी ॥ तीर्थ० सो० ॥ २ ॥

कारे दीपक ज्योतं, तमछय होतं, ज्योति उदोतं, तुर्माहं चढ़ें | तुम हो परकाशक, भरमवि-नाशक, हम घटभासक,ज्ञान बढ़े।।तीर्थoसोo॥६॥ ॐ ची श्रीजिनमुखोद्धवसरखतीदेव्ये दीपं निर्वपामि॥ शुभगंध दशोंकर, पावकमें घर, धूप मनोहर.

भाया, मिष्ट महा । पूर्ज़ शुति गाऊं, प्रीति बढ़ाऊं, श्चधा नशाऊं, हर्ष लहा ॥ तीर्थं० सो० ॥ ५ ॥ ॐ व्हा श्रीजिनमुखोज्जवसरस्वतीदेव्ये नेवेद्यं निवेषामि ॥

धरे । मम काम मिटायो, शीलबढ़ायो, सुखउ पजायो, दोष हरे ॥ तीर्थ० सो० ॥ ४ ॥ ॐ द्धां श्रीजिनम्रखोद्धवसरस्वतीदेव्ये पुष्पं निर्वेषामि ॥ पकवान बनाया, बहुघृत लाया, सबविधि

चंदसमं। बहुभक्ति बढ़ाई, कीरति गाई, होहु सहाई, मात ममं॥ तीर्थ० सो०॥ ३॥ ॐ दी श्रीजिनमुखोद्धवसरस्वतीदेव्यै अक्षतान् निर्वभाषि॥ बहुफूलसुवासं, विमलप्रकाशं, आनँदरासं, लाय

ॐ दी श्रीजिनमुखोद्धवसरस्वतीदेच्ये चन्दनं निर्वपार्शति स्वाहा ॥ सुखदासकमोदं, धारप्रमोदं, अतिअनुमोदं, खेवत हैं। सब पाप जलावे, पुण्य कमावे, दास कहातें, सेवत हें।। तीर्थं० सो० ।। ७।। अ र्च्ही श्रीजिनमुखोद्भवसरस्वतीदेव्ये ध्रुपं निर्वपामि । बादाम छुहारी, लोंग सुपारी, श्रीफलभारी, ल्यावत हैं। मनवांछित दाता, मेंट असाता, तम ग्रन माता, गावत हैं ॥ तीर्थं० सो० ॥ ८ ॥ ॐ ऱ्हीं श्रीजिनमुखोद्भवसरस्वतीदेव्यै फलं निर्वपामि ।। नयननसुखकारी, मृदुगुनधारी, उज्ज्वलभारी-मोल घरे। शुभगंधसम्हारा, वसननिहारा, तुमतर-धारा, ज्ञानकरें ॥ तीर्थं० सो० ॥ ९ **॥** ॐ चीं श्रीजिनमुखोद्धवसरस्वतीदेव्ये वस्तं निर्वेपामि । जलचंदन अच्छत, फूल चरोंचत, दीपधूप अति, फल लावें। पूजाको ठानत, जो तुम जानत, सो नर द्यानत, सुख पाँवे ॥ तीर्थं० सों० ॥ १० ॥ ॐ ईां श्रीजिनमुखोद्भवसरस्वतीटेव्यै अर्ध्यं निर्वपामि ॥ अथ जयमाला ।

सोरठा :

# ओंकार धुनिसार, दादशांग वाणी विमल । नमों भक्ति उरधार, ज्ञान करे जड़ता हरे॥ १॥

पहला आचारांग बखानो । पद अष्टादश सहस प्रमानो ॥ दूजा सूत्रकृतं अभिलाषं । पद छत्तीस सहस गुरु भाषं॥ १ ॥ तीजा ठाना अंग सुजानं। सहस बियालिस पदसरधानं ॥ चौथो समवायांग निहारं । चौसठ सहस लाख इकधारं ॥ २ ॥) पंचम व्याख्या प्रगपति दरशं।दोय लाख अठाइस सहसं॥ छट्ठा ज्ञातूकथा विसतारं । पांचलाख छप्पन्न हजारं॥ २ ॥ सप्तम उपासकाध्ययनंगं । सत्तर सहस ग्यारलख भंगं ॥ अष्टम अंतकृतं दस ईसं । सहस अठाइस लाख तेईसं ॥ ४ ॥ नवम अनुत्तर अंग विशालं।लाख बानवें सहस चवालं।। दशम प्रश्नव्याकरण विचारं। लाख तिरानवें सोल हजारं॥ ५॥ ग्यारम सुत्रविपाक सो भाखं। एक कोड चौरासी लासं ॥ चार कोडि अरु पन्द्रह लाखं। दो हजार सब पद गुरुशाखं॥ ६॥ द्वादश दृष्टिवाद पनभेदं । इकसौ आठ कोडि पद् वेदं ॥ अठसठलाख सहस छप्पन हैं। सहित पंचपद मिथ्याहन हैं ॥७॥ इक सौ बारह कोड़ि ब-

83

अजंगमयात । जिनादेश जाता जिनेन्द्रा विख्याता । विशुद्ध

नमो केवल नमो केवलरूप भगवान । मुख ओंकार धुनि सुनि अर्थ गणधर विचारे ! रचि आगम उपदिशे भविक जीव संशय निवारे॥ सो सत्यारथ शारदा, तासु भक्ति उर आन । इंद भुजंगप्रयातमं अष्टक कहों बखान ॥ १॥

शारदाष्ट्रक बस्तुछंद।

# म्बर्गीय कविवर् पं॰ बनारसीदास कृत

द्वी श्रीजिनमुखाइतसरस्वत्ये देच्ये पूर्णार्थ्य वि इति सरस्वतीपूजा समाप्ता ॥

धता । जा बानीके ज्ञानसों, सुझै लांक अलोक । खानतं जग जयवंत हो, सदा देत हूं धोका।श। ॐदीं श्रीजिनमुखांहतसरस्वत्ये देन्ये पूर्णार्घ्य निर्वपामि।

खाने । लाख तिरामी उपर जाने ॥ अठावन सह-स पंच अधिकाने। दादश अंग मात्र पद माने॥<॥ इकावन कोड़ि आठ ही लाखं। सहस चुरासी छहसौ भाखं॥ साढे इकीस शिलोक बताये। एक एक पदके ये गाये॥ ९॥

त्रखुद्धा नमो लोकमाता ॥ दुराचार दुर्नेहरा शंक-रानी । नमो देवि वागेश्वरी जैनवानी ॥ २॥ सुधा धर्म संसाधनी धर्मशाला। सुधा तापनिर्नाशनी मेघमाला ॥ महामोहविध्वंसनी मोक्षदानी। नमो देवि वागेश्वरी जैनवानी ॥ ३॥ अलै वृक्ष शाखा व्यतीताभिलाखा । कथा संस्कृता प्राकृता देश भाखा ॥ चिदानंद भूपालकी राजधानी **।** नमो देवि वागेश्वरी जैनवानी ॥४॥ समाधान रूपा अनूपा अछटा। अनेकान्तधा स्यादवादांकमुदा॥ त्रिधा समधा दादशांगी बखानी। नमोदेविवागे श्वरी जैनवानी ॥ ५॥ अकोपा अमाना अदंभा अलो-भा । श्रुतज्ञानरूपी मतिज्ञान शोभा ॥ महापावनी भावना भव्य माना । नमो देवि वागेश्वरी जैन-बानी ॥ ६ ॥ अतीता अजीता सदा निर्विकारा । विषै वाटिका खंडिनी खुइगधारा ॥ पुरापाप विश्वेपकर्त कृपानी । नमो देवि वागेश्वरी जैन-वानी ॥ ७ ॥ अगाधा अबाधा निरंघ्रा निराशा । अनंता अनादीश्वरी कर्मनाशा ॥ निशंका निरंका चिदंका भवानी । नमो देवि वागेश्वरी

जैनवानी ॥ ८ ॥ अशोका मुदेका विवेका वि-धानी । जगजंतुमित्रा विचित्रावसानी ॥ समस्ता-वलोका निरस्ता निदानी । नमो देवि वागेश्वरी जैनवानी ॥ ९ ॥ व्ह्युछंद ।

जैनवाणी जैनवाणी सुनहि जे जीव। जे आगमरुचि घेरं जे प्रतीति मनमाहि आनहि। अवधारहिं जे पुरुष समर्थ पद अर्थ जानहि॥ जे हित हेतु बनारसी, देहिं धर्म उपदेश। ते सब पावहिं परम सुख, तज संसार कलेशा। १०॥ इति बारदाष्टक।

देवरी निवासी कवि-नाथूरामप्रेमीकृत.

# सरस्वतीस्तवन ।

शिखारेणी ।

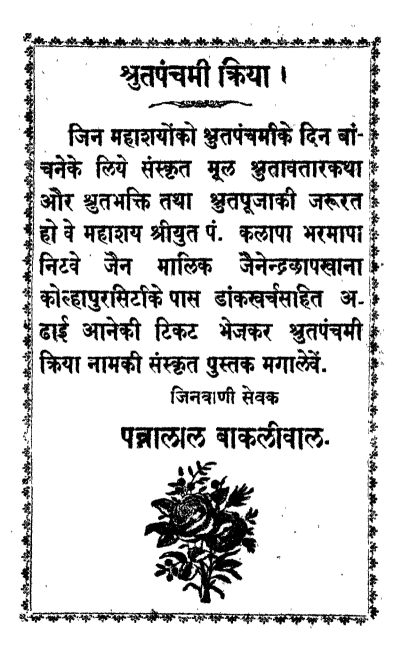
जगन्माता ख्याता जिनवरमुखांभोजउदिता। भवानी कल्याणी मुनिमनुजमानी प्रमुदिता ॥ महादेवी दुर्गा देरनि दुखदाई दुरगती। अनेका एकाकी द्रययुतदशांगी जिनमती॥१॥ कहें मातः! तो कें यदपि सब ही नादिनिधना। कथंचिन् तो भी तू उपजि विनशे यों विवरना ॥

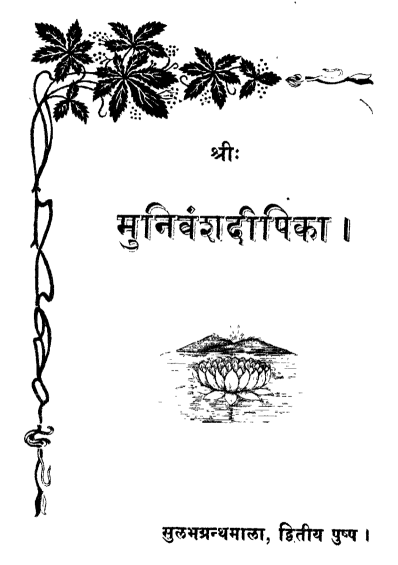
१ डु.खद ई डुगीतको नष्ट करनेवाली । २ द्वादशागी । ३ अनादिनिधन ।

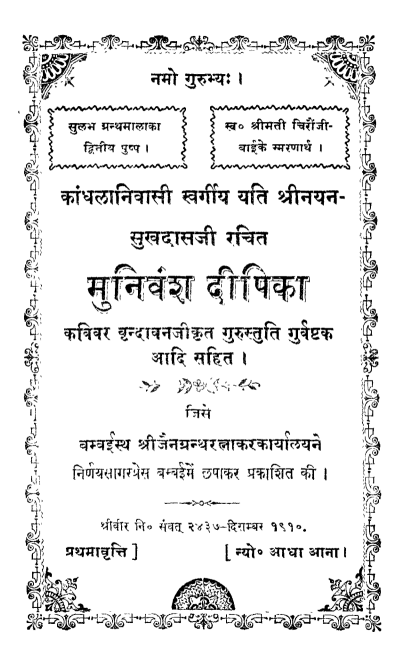
धरे नाना जन्मं प्रथमजिनके बाद अवलों। भयो त्यों विच्छेंद-प्रचुर तुव लाखों बरषलों ॥२॥ महावीरैस्वामी जब संकर्टज्ञानी सुनि भये। विडोजिकि लाये समवसृतमें गौतम गये॥ तंबे नौकारूपा भवजलुधि माहीं अवतरी। अरूपा निर्वर्णा विगतभ्रम सांची सुख करी ॥३॥ कों जैसें मेघध्वनि मधुर त्यें। ही निरर्खरी। स्विरी प्यारी प्रानी यहण निजभाषामहँ करी॥ गणेशॉने झेळी बहुत दिन पाली मुनिवर । रही थी पे तौलां तिन हृदयमें ही घर करें ॥ ४॥ अवस्था कायाकी दिनदिन घटी दीखन लगी। तथा धीरे धीरे सुबुधि विनशी अंगश्चतकी॥ तंबे दो शिष्योंको सुगुरु धरसेनार्य मुनिने।

पढ़ाया कर्म-प्राभ्रत सुखद जाना जगतने ॥९॥ उन्हींने हे मातः लिखि लिपि करी अक्षरवती । सँवारी यन्थोंमें श्रुँततिथि मनाई सुखवती ॥ सहारा देते जो नहिं तुमहिं वे यों तिहि समें। १-२-३ इन अक्षरोंको सस्कृतके नियमानुसार दार्ष पढना चाहिये । ४क्षेवल

झानी । ५ इन्द्रके बुलाये हुए । ६ निरक्षरी-अक्षररहित । ७ गणधरोंने । ८--९ संस्कृतमें पादान्त्य दीर्घ होता है । १० श्रुतपचमीका पर्व ।







Published by Shrí Nåthuram Premi, Proprietor Shri-Jain Grantha-Ratnakar, Hırabag, Bombay.

.

Printed by Balkrishna Ramchandra Ghanekar at the Nirnsya-sagar Press, House No. 23, Kolbhat Lane, Kalbadevi Road, Bombay.



# यति श्रीनयनम्रखजी विरचित । सूनिर्वदादीपिका ।

दोहा ।

नमूं आप्त निग्रंथगुरु, अरु आगम निर्दोष । दरसि परसि उपदेश सुनि, पावत मन संतोष॥ १॥ ज्ञान गुरुनतैं होत है, गुरुजनतैं उपगार । गुरुजनतैं जान्या परें, बंधमोक्षंअधिकार ॥ २ ॥ ' टगसुख ' या संसारमें, गुरुसम हितू न कोय । सुपथ कुपथ बतला गये, जातैं परहित होय ॥ ३ ॥ पंचम काल करालमें, प्रोहेण गुरुउपदेश । छोड़ि गये भवि जीवै हो, तारन तरन विशेष ॥ ४ ॥ पेसे सद्गुरु देवकौ, मत विसरौ उपगार । तुम भवसागरमें पड़े, वे जिहाज करतार ॥ ५ ॥ गुणसमेत मुनिवंशकौं, सुनि करो तम्न शरीर ॥ ६ ॥ मुर्छ मांवर-अन्वयविषें, जैनजती निर्ग्रथ-। यथा यथा ज्ञानी भये, सुन तिनकौ विरतंत ॥ ७ ॥

९ बंध और मोक्षका अध्याय वा विषय । २ जहाज । ३ हे भव्यजीवो । ४ दिशारूपी जिनके वस्त्र हे ऐसे दिगम्बर, उनकी आम्रायमे । मुनिवंशदीपिका ।

# महान् दिगम्बराचार्य ।

सवैया इकतीसा ( मनहर ) ।

चीरजिनराय जदं पायो है अकार्य-पद, केवली सु तीन ताके पीछे और भये हैं । गौतम सुधर्मसुरि फेरि जम्बू कर्म चूरि, बासठ वरसमाहिं तीनों शिव गये हैं ॥ तीनों भग-वंत अरहंत हितू जान गुण, ज्ञानके निधान उपगार बड़े किये हें । देके पंथ सांचौ आप-सांचौ छोड़ि सांचे भए, ऐसे गुरु-पाँय दास नैनसुग्व नये हें ॥ ८ ॥ जंबूखामीके पिछार सौ वरसकेमँझार, पांच श्रुतकेवलि जिनेन्द्र-च धरै हैं । संपूर-न श्रुतज्ञान द्वादशांगके निधान, दुखी देखि जीवनपे दयाभाव करे हैं ॥ जीव औ अजीवके दरव गुण परजाय, लोकथिति आदिके कथन अनुसरे हें। ऐसे विष्णु दृजे नंदिमित्र और अमांजित, गोवर्डन भद्रबाहुपाँय हम परे हैं ॥ ९ ॥ पीछे एकसौ तिरासी वर्षमाहिं ग्यारा साध, भए ग्यारा अंग दशपूर्व विद्या पढ़ी है । प्रथम चिश्राखासूरि प्रोष्ठिल सुगुणभूरि, क्षत्रिय तृतीय जयसेन बुधि बढ़ी हे ॥ नागसेन सिदारथ धृतिषण विजैदेव, वुद्धिमान तथा गंगदेव गुण गढ़ी है। धर्मसेन आदि गुरुदेवकी सुज-स-बेलि, देखौं भविजीव लोक-मंडपपे चढ़ी हैं ॥ १०॥ धर्म-सेनदेवके पिछारी कालदोप पाय, द्वादशांगमाहिं एक अंग ज्ञान गयौँ हैं। वीस और दोयसौ वरसमाहिं पंच मुनि,

<sup>9</sup> यदा–जब। २ सिद्धपद। ३ अपना सांचा अर्थात् शरीर छोड़कर। ४ अण्णाजितमरि। ५ बढिलिंग मा नाम है।

भए जिन एकादश अंग पार लयाँ है।। जयपाल महातप पांडुदेव ध्रुवसेन,तथा कंसदेव नाम आचारज भयौ है। जाके उपगारकी सुगंधतें जगत सब, देखी भविजीव अजौं महकाय रह्यों है।। ११।। फेर कंससूरिके पिछार एकसौ अठार, वरसमँझार पांच गुरु जस लियों है । निग्रंथ भए जैन पंथ पग दए एक, आचारांग अंगको उद्योत जिन कियौ है।। गुरुने सुभद्र यशाभिद्र भद्रबाहु तथा, महायश लोइस्ट्ररि नामधेय दियों है। पीछे अर्त्तभूमिमाहिं अंग ज्ञान रह्यों नाहिं, नैनसुख तिनके पदाज प्रनमीयों है ॥ ॥ १२ ॥ सुनो भाई भव्य महावीरजीकों मोक्ष गए, छस्सै पांच वरस वितीतेकी कहानी है। उज्जैन नरेश वीर विकस-को शाको चल्यौ, अजौं वृद्धिरूप यह पुन्यकी निज्ञानी है ॥ विक्रमको संवत अठत्तर वरतमान, तामें अंगज्ञान गयौ संतन वखानी है। पेंांचों अंक जोड़ लेहु छस्सैंपै तिरासी देहु, लोहसूरि गुरुनै सन्यास विधि ठानी है ॥ १३ ॥

#### जिनवाणीकी परम्परा।

#### मनहरण ।

### नीसरी अनंततीर्थराज हिमवंतनतें, गणधर मुखकंडपरि

९ दसरा नाम नक्षत्राचार्य है । २ भग्तक्षेत्रमे । ३ निर्वाणके ६०५ वर्ष पीछे उज्जैन नरेश विकमादिख नही, किन्तु शक विकम अर्थात् शालिवाहन है, जिसका शक संवत् चलता है । कविवरका यह अम है, जो संवत्कर्त्ता विकमको ६०५ वर्ष पीछे लिखते है । ४ पहले कहे हुए ६२, १००, १८३, २२० और ११८ वर्षको जोड दो-६८३ वर्ष । ५ अनन्ततीर्थकररूपीहिमाल-योसे निकली।

Ş

विसतरी है । स्राद्वाद जोरतें मिथ्यात नंग तोर फोर, धारा बही सदा ज्ञानसागरमें परी है । करम भरम भेत निजानंद-भूति देत, ग्रुनिभिरुपाँसित पवित्र सुँरसरी है । विसराम भूमि जानि जीवनपे दया ठानि, उमास्वामी आदि सूत्र रचना सु करी है ॥ १४ ॥

छप्पय छंद् ।

है अनादि जैवंत, मुक्तिपर्यंत तासु हॅंद । तारन शील सदीव, हरे चिरकर्म महांगद ॥ पशु पंछी सुनि तिरें, देव नर इन्द्र कहावें । मुनि हत्याके भरे, अनुक्रम शिवपुर पावें ॥ मणिमंत्ररूप जिन शारदा, मिथ्याविष नाशन जरी। परहेत सूत्रको पारमथि,टीका करि गुरु उद्धरी॥१५॥ सूत्रकारों तथा टीकाकारोंकी प्रदांसा ।

दोहा ।

इस बारहमासेकी । राग-वरवा ।

भगवान उमास्वामी।

प्रथम उमास्वामी तत्त्वार्र्थ,-अधिगम श्रुत बरना। मोक्षद्यास्त्र जैवंत जगतमें, है तारन तरना ॥ आप्तको जानैं सिर न्याया,

९ पर्वत । २ मुनियोके द्वारा पूजनीय । ३ गंगा । ४ सीमा । ५ महारोग । ६ तत्त्वार्थाधिगमसूत्र ।

8

दर्शनज्ञानचरित्रमई शिवमारग बतलाया ॥ १७ ॥ जीव अजीव दरव गुण परजय, नाना बिध गाये । लागी कर्म अविद्या जिनके, तिनकों समझाये ॥

गुरूनें दश अध्याय करी,

कलिकलॅंकनिर्दलन धर्मकी, दे गये मूल जरी ॥ मेरे मन ऐसा गुरु भावे,

आप तिरै औरनकों तारे, मारग बतलावे ॥ १८ ॥

#### समन्तभद्रस्वामी।

श्रीसामंतभद्र आचारज, कथन किया नीका । गंधदातके नामा जिन रचियोे, महाभाष्य टीका ॥ सप्त नय जामें गुरु बरनी,

तत गय जान उर परगा, जिनैंतं वस्तु म्वभाव संघे अरु, मंशय अम हरनी ॥१९॥ भई आतमा अष्ट सदातें, मारग ना पावे । संशय विश्रम हेत औरकी, औरहि बतलावे ॥

सुगुरुने सबका अम खंडा,

शिप्यनकों दे गये जैनका, जैवंता झंडा ॥

मेरे मन ऐसा गुरु भावे, आप तिरे औरनिकों नारे, मारग बतरुावे ॥ २० ॥

#### अकलंकभद ।

पीछे श्रीअकलंकदेव मुनि, भए सुगुरु ज्ञानी । बड़े वंशमैं जनम लियों जिन, बड़ी दया ठानी ॥ सूत्रमैं जाने मन दीना,

**९ गन्धहस्तिमहाभाष्य-तत्त्वार्थसूत्रको बड़ी टीका** ।

रचिकै राजवारनिक टीका, अर्थ प्रगट कीना॥२१॥ नय निक्षेप प्रमाण कथन सब, सम्यकके कारन । सोलह सहस प्रमान रच्यों भौ,-सागरसे तारन ॥ उमास्वामीका मत लीना. ताका शुभ उपदेश सुगुरुनें, हमकौं दे दीना ।। मेरे मन ऐसा गुरु भावै, आप तिरै औरनिकों तारे, मारग बतलावे ॥ २२ ॥ विद्यानन्दि स्वामी । विद्यानंदि मुनिंद जगतमें, भए सुरुरु ज्ञानी । आसपरीक्षा शास्त रच्यौ, त्रय सहस्र परवानी । आप्तमीमांसा पुनि बरनी, ठारा सहस प्रमाण ग्रंथ, सो मिथ्यातमहरनी ॥ २३॥ पुरुष प्रमाणतनी सुरनर मुनि, कर सबी पूजा । वीतराग सर्वज्ञ विना नाहें, आप्तदेव द्जा । वही है देव देव नीका. श्टोकवारतिक रची फेरि, दशमुत्रनिकी टीका॥२४॥ बीस हजार प्रमाण कही इस, ग्रंथतनी सूची । परउपगारनिमित्त दे गए, मोक्षमहल-कूँची ॥ पार नहिं सतगुरुके गुनका, रचे और बहु ग्रंथ ठीक नहिं, मिला मुझे उनका। मेरे मन ऐना गुरु भावे, आप तिरै औरनिकौं तारै, मारग बतलावै ॥ २५ ॥ पूज्यपादस्वामी ।

पादपूज्य गुरुदेवज्ञानकी, जाऊं बलिहारी । जिन रचियौ सर्चार्थसिद्धि ग्रम, टीका अवहारी ॥ जीवकौं बहुविधि समझाया, तत्त्वारथ अधिगम शिवश्रुतका, भेद जु बतलाया ॥२६॥ चार सहस परमित वह टीका, सतग्ररुनैं भाखी। बंध मोक्षकी कथा जीवकी, छानी नहिं राखी ॥ सुगुरुका जो कोई गुण भूलै, हिंडैं बहु संमार सदा, जगजालमाहि झ्लै ॥ मेरे मन ऐसा गुरु भावे. आप तिरै औरनिकों तारै, मारग बतलावै ॥ २७ ॥ धरसेन स्वामी। श्रीधरसेन मुनीश्वर जगमें, ऐसा तप कीना। अग्रायणी पूर्वका किंचित्, ज्ञान जिनौं लीना। शिष्य गुणवंत दोय जिनके। पुष्पदंत सजवली ज्ञानकी, इद्धि भई तिनकै ॥२८॥ धवल कोक (१) गंभीर ग्रंथमें, कर्मप्रकृति भाखी। जैसें उदय उदीरण हो है, छानी नहीं राखी॥ देशकणीटकके माहीं, विद्यमान इस कालमाहिं, पर ज्ञानैगम्य नाहीं। मेरे मन ऐसा गुरु भावे,

9 फिरें, अमण करें । २ छुपी । ३ मूडबिद्री (सौथ-कानड़ा)मे । ४ ज्ञान-गम्य नहीं है, इसका अभिप्राय यही लेना कि, कठिन है । पर परिश्रम कर-नेसे विद्वान् उन्हें अब भी पढ़ सकते है और अभिप्राय समझ सकते है ।

आप तिरे औरनिकों तारे, मारग बतलावे ॥ २९ ॥ धरसेनकी जिाष्यपरंपरा। ताही संप्रदायके श्रीग्रुरु,-देवोंके कारन । धवल जय धवल महाधवल श्रुत, तीनौं अपहारन। उसी करणाटकमैं पावें. सुन नर सुनि धर भाव भक्ति नित, दर्शनकों आवें॥३०॥ श्रीचामुंडरायकृत वनमें, जिनमंदिर कहिये । तामैं तीनौं ग्रंथ ताडके, पत्रोंपर लिहिये ॥ लिखी करणाटकवरणोंमें। एक बात तम और सुनो जी अपने करणोंमें। मेरे मन ऐसा गुरु भावे, आप तिरै औरनिकौं तारै, मारग बतलाबै ॥ ३१ ॥ नेमिचन्द्रसिद्धान्तचऋवर्ती। सवैया इकतीसा। आचारज सिरी नेमिचंद्र करणाटकमें, धवलादि मुत्र-नके पारगामी भये हैं । ताही अनुसारतैं गोमद्दसार आदि कैई, गाथाबंध ग्रंथ सतगुरु वरनये हैं ॥ लौकिक अलौकिक गणितकार तामें कह्यों, द्रव्य क्षेत्र काल भाव भिन्न भिन्न कहे हैं। पायौ है 'सिद्धांतचकवतिं' पद जगमाहिं. ऐसे गुरुजानि दास **नैनसु**ख नये हैं ॥ ३२ ॥ गुणधरस्वामी । गीताछंद । मुनिराज श्रीगुणधर जगतमें, ज्ञान गुण ऐसा लिया ।

9 पुरानी कर्णाटकी लिपिमें—जिसके पढ़नेवाले जानवाले इने गिने है ।

ज्ञानप्रवाद सिद्धांतका, जिन तीसरा प्राभ्टत किया ॥ कुज्ञान अरु सुज्ञान कहि, विज्ञानकी कथनी करी । सो गुरु सदा जयवंत जिन, भविजीवकी संशय हरी॥३३॥ हस्तिनाग और यतिनायक । सबैया।

हस्तिनाग नामा मुनि ज्ञान परवादतने, तीजे प्राभृत-को ज्ञान पढ़ लियो है। तानें यतिनायक मुनीशकों पढ़ा-यो तब, तानें सूत्रचूर्णिका तदनुकूल कियो है।। ताकों फेरि अरथ-समुखरण टीका करी, सत्यक्षीरसागरतें सार काढ़ि पियो है। ताहीके रसेया परमारथ संघेया जन, तिनके पदा-राविंदमाहिं सीस दियो है।। ३४॥

#### कुन्द्कुन्द्ाचार्य ।

कुंदकुंद मुनिराज चूणिका ममुद्ररण, दोनौंतनौं ज्ञान पाय तीन सूत्र कहे हैं। पंचासतिकाय समैसार प्रवच-नसार, जाकौं सुनि संतनक चित्त थिर भए हैं ॥ आतमी-क परम धरम करता करम, कियाके सरूप भिन्न भिन्न वरन-एं हैं। जीव नटवाके सब नाटक बताये गुरु, साद्वाद जोर-तैं मिथ्यात वन दहे हैं ॥ ३५ ॥

#### अमृतचन्द्रसूरि ।

अमृतसुचंद ग्रुनि रची देवैंवंद पुनि, टीका समैसार प्रवचनसार प्रंथकी । 'पुरुषर्अरथसिडिकौ उपाय'

१ रसिया । २ इन तीन सूत्रोके सिवाय कुन्दकुन्दखामीके ८१ पाहुड़ तथा द्वादशानुप्रेक्षा आदि और भी बहुतसे प्रन्थ है । ३ देवों करके पूज्य । ४ पुरु-षार्थसिद्धुपाय । पंचास्तिकायटीका तथा तत्त्वार्थसार आदि और भी कई ग्रंथ फेर, रच्यौ जामें राखी मरयाद मोक्ष पंथकी ॥ चरणा-जुयोग दरवानुयोग जामें कहे, जाकौं सुनि छद्ध बुद्धि होत है असंतकी । वीतराग भाव धरि जानिवेकौं आप पर, कीये हैं कथन जैसी आज्ञा अरहंतकी ॥ ३६ ॥

# वसुनन्दि, वद्दकेर, योगीन्द्रदेव,

### और शुभचन्द्र।

वसुनंदि तथा वहकेर मुनिइंद चंद, दोऊ मुनि धरमधुरं-धर सु भए हैं ॥ कहे वसुनंदिसंहितादिक अनेक ग्रंथ, जाकों सुनि मिध्यामती जैनी होय गए हैं । जोगीन्द्र मुनिंद्रचंद्रजीने फेर आतमाके, हेत परमातमाप्रकाद्या वरनए हैं । द्युभचंद्रजीने ज्ञानअर्णव सिद्धांत कह्यो, जामें दब्रालक्षण धरम कह दए हैं ॥ ३७ ॥

पद्मनन्दि, शिवकोटि।

पद्मनंदिजीनें पद्मनंदिपंचवीसी रची, महाज्ञान-के प्रमान देव गुण गाये हैं । आराधनंसार शिवकोटि म्रुनिजीनें रच्यौ, सातसंधिमाहिं ग्रुभ मारग बताये हैं ॥ दरशन ज्ञान और चारितको रूप कह्यों, चौथी बेर बाराभाव-नाके भाव भाये हैं । जाकी कथा सुनि राग दोप भाव हनि सदा, भव्य जीव अनुक्रूल मारगमें आये है ॥ ३८ ॥

#### देवनन्दि स्वामी।

देवनंदिने जिनें द्रैव्याकरण आगममें, नाना भांति ग्रन्थ अम्रतचन्द्रखामीके हैं । १ भगवती आराधना । २ पूज्यपाद और देवनंदिको दो समझकर कविवरने दो जगह लिखे है। यथार्थमें पूज्यपादका ही दूसरा नाम देवनन्दि है । ३ जैनेन्द्रसूत्र । प्राक्वैतके शब्द सिद्धि किये हैं । सातौं ही विभक्ति पटलिंग करता करम, कर्ण संप्रदान अपादान कहि दिये हैं ॥ फेरि अधिकरण समास द्वंदजादि कहे, तद्धितादि कियाके सुभाव दरसिये हें । तेई शब्द फेरि संसकृतसेती सिद्ध किये, शब्द-विद्याधीश ज्ञानी ताकौं प्रणमिये हैं ॥ ३९ ॥

#### यशोनन्दि माणिक्यनन्दि आदि ।

रची हैं रुचिर जैनसंहिता सुगुरु फेर, वर्ण और आश्र-मोंकी संहिता सुनाई है । यद्यानिंदिसंहिता रची है वीर संहिता सुनी हैं दग्नसंहिता सुगुरुनें बनाई है ॥ भये सुनि माणिकादिनंदि नामा महागुणी, सातौं नय पांचौं परमाणता जनाई है। रच्या है प्रमेय-अर विंद-मारतंड प्रंथ, वस्तुकी खभाव साधि अमता हनाई है ॥ ४०॥

#### जिनसेन स्वामी।

सिरी जिनसेन मुनि भये हें महान गुनि, रच्यौ हैं महापुराण ऑदि नाम धरिके । कल्पकालतनें पटकाल-नकी गति थिति, रचना प्रलेकौ हाल कह्यों शुद्ध करिके ॥ च्यार वीस तीर्थकर द्वदोध चक्रधर, नारायण नवकौ कथानक उचरिके । नव प्रतिनारायण नव हल्घर कहे, जैसें जीव पुन्य पाप भोगें बंध परिके ॥ ४१ ॥ भोग भूमि-को उद्योत जैसें जैसें सुख होत, चादा मनुअंतरकी जैसी कही कथा है । जैसें भोगभूमि गई जैसें कर्मभूमि भई, आदि

9 प्रसिद्ध जैनेन्द्रमें प्राकृतके शब्दोकी सिद्धि नहीं है । २ वीरनांन्दसंहिता । ३ प्रमेयकमलमार्तण्ड । ४ महापुराणका पूर्वभाग आदिपुराण रचा । १२

नाथ ईश्वरको जन्मयोग यथा है। प्रधुने भवांतरमें जैसें जैसें तप कीये, जैसें दान दीये जातें जन्ममर्ण हता है। देश वर्ण वंश असि मसि कृषि दीक्षा निरवान इतिहासनकों ठीक ठीक पता है ॥ ४२ ॥

#### गुणभद्राचार्य ।

गुणभद्रस्तुरि भए गुणभरपूर जानैं, कियौ भर्म दूरि रच्यौ उत्तरपुरान है । भूत वा भविष्यत वरतमान तीर्थराज,-तनैं मात तात गोत कुलकौ कथान है ।। आयु काय जनम पुरीकौ भिन्न भिन्न भेद, अंतराल भोग जोग पांन्ट्रैं ही कल्यान है । वर्तमानकालमैं कलंकी जेते होनहार, रचना प्रलैकौ जामें ठीक ठीक ज्ञान है ॥ ४३ ॥

#### रविषेण और जिनसेन।

सिरी रविषेण मुनिरायनें रच्यौ है सिरी, रामको पुराण जाके सुनैं कर्म कटें हैं । पुन्य और पापको प्रगट फल जामें देखि, ज्ञान पाय जीव अम भावनतें हटें हैं ॥ पुन्नाटक गणमें भये हैं पुनि दूजे सिरी, जिन सोन मुनि जाकों सब जीव रटें हैं । रच्यो हरिवंदाको पुराणतनों सुवखान, जामें साधु संतनके चित्त आय डटें हैं ॥ ४४ ॥

### गमकाचार्य और वादिराजमुनि । भये हैं गमक नाम साध तजिकै उपाधि, ज्ञानकी चम-

) हरिवंशके कर्त्ता जिनसेन और आदिपुराणके कर्त्ता जिनसेन एक ही है। यह बात अब निर्विबाद सिद्ध हो चुकी है । पहले कविवर सरीखा बहुत लोगोका ख्याल था। २ गमक नामके आवार्य नही हुए है। नयनसुखर्जाने वृन्दावनजीकी गुर्वावलीका **'वंदामि गमक साधु जो टीकाके धेरैया'**  कतैं रमक राग हरी है। छमक छमक पद पदकी जमक जोरि, नाना भांति काव्यनकी रचना सु करी है।। चादिराज सुनि परवाद हरवेके हेत, रचे हैं अनेक ग्रंथ जामैं नय धरी है। ज्ञानकी छरी है लर परी है अज्ञानसेती, सुघरमैं धरी है सुगंधसेती भरी है।। ४५॥

#### सिडसेनआदि।

सिंडसेन भये फेर भये देवदिवाकर, फेर जयवाद फेर सिंहदेव भये हैं। फेर सिंहजय जसोधरजी भये हैं फेर, सिरीदत्त काणभिक्ष आठवें सु कहे हैं। पात्रकेशरी-मुनीश सिरी वज्रसूरी ईश, महासेन वीरसेन जय-सेन लहे हैं। फेर सिरी जटाचार तथा सिरीपाल देव, वागमीक प्रभाकर तिन्हें हम नये हैं॥ ४६॥

#### उपसंहार ।

ऐसे ऐसे च्यारौं अनुजोगके कथैया श्रुत-सिंधुके मथैया शिवपंथ पग दीनों है। पर उपगारहेत होयके प्रशांतचेत,

यह पद देखकर गमक नामके कोई साधु समझ लिये है और यहां लिख दिया है । यथार्थमें गमक का अर्थ 'ग्रन्थकर्ताकी कृतिका मर्म शोधकर निकालनेवाले' होता है । इन्दावनजीने वाग्मी, गमक, वादी और कवि सबको नमस्कार किया है । ९ इन्दावनजीकी गुर्वावलीका अभिप्राय न समझकर नयनसुखजीने यहां भी ऐसी ही भूलकी है । देवदिवाकर कोई जुदे आचार्य नहीं है । सिद्धसेन ही सिद्धसेनदिवाकर कहलाते थे । 'देव' शब्द दिवाकरके साथ नहीं है । सिद्धसेन ही सिद्धसेनदिवाकर कहलाते थे । 'देव' शब्द दिवाकरके साथ नहीं है, किन्तु गुरुके साथका है यथा-"जयवंत सिद्धसेन सुगुरूदेव दिवाकर । जय वादिसिंह देवसिंह जैति जसोधर ॥२४॥ '' इसी प्रकारसे जयवाद, सिंहदेव और सिंहजयमें भी ' दसरामसरा ' हुआ है । वादिसिंह और देवसिंह चाहिये । रचे जैन ग्रंथ और जग जस लीनों है ॥ प्रथमानुजोगमें कह्यों है पुन्य पाप फल, करणानुजोगमें त्रिलोक दरसीनों है। चरणानुजोग मुनि श्रावक अचार भेद, दरवानुजोग आतमीक रस भीनों है ॥ ४७ ॥ ऐसें मुनिवंदादीपिका-को वरनन कियो, गुरुनकी जैसी करतृति सुनि लही है। पिछले समैकी बात ग्रंथनमें अवदात, सोई मैं करी विख्यात जानों याही सही है ॥ जब गुरुकुलइतिहास सुनिवेमें आवे, तब मन भावे जैनपंथ झुठा नहीं है। ऐसी परतीतसें जगत विपरीत लागे, याहीतें गुरोंकी नाममाल, हम कही है ॥ ४८॥

### ग्रन्थकर्त्ताका परिचय ।

देश कुरुजांगलमें वसें हैं अनेक पुर, सिरी हस्तनागपुर जैनहीको धाम है । ताहीकी पछांहमाहिं कांधलानगर एक, तामें मेरे गुरु जाको भूधरजी नाम है ॥ ताके हम शिष्य परतच्छ जग जानत है, चलन गृहस्थ कहिवेकों यति राम है । दास नैनसुख अरदास करें संतनसों, रची में सुधारो तुम थारों यह काम है ॥ ४९ ॥ विक्रमको संवत उन्नीससौ छवीस अब, भाद्रपदतनी वर्त्तमान तिथि कारी है । पांचें भृगुवार अक्वनी नक्षत्रकेमँझार, रचना जमक जोरि मोरिके सुधारी है । जौलौं नभमाहिं भानु मंडल मगांक रहे, जौ लौं कनकाचल अचल अविकारी है ॥ तौलौं भवि जीवनके कंठमें उद्योत करों, गुरुनकी नाममाला आ-शिप हमारी है ॥ ५० ॥

इति श्रीमुनिवंशदीपिका समाप्ता ।

88

# काशी निवासी कविवर वाबू वृन्दावनजी कृत



ञौर ।

जैवंत दयावंत सुगुरु देव हमारे । संसार विषमखारसौं जिन भक्त उधारे ॥ टेक ॥ जिनचीरके पीछैं यहां निर्वानके थानी । वासठ वरषमें तीन भये केवलजानी ॥ फिर सौ वरषमें पांच ही श्रुतकेवली भये । सर्वांग द्वादशांगके उमंग रस लये।। जैवंत ।। १ ॥ तिस बाद वर्ष एक शतक और तिरासी। इसमें हुए दुइापूर्व ग्यार अंगके भासी ॥ ग्यारे महामुनीश ज्ञानदानके दाता । ग्रुरुदेव मोइ देंहिंगे भविवृन्दको साता ॥जैवंत ॥ २ ॥ तिसवाद वर्ष दोय शतक बीसकेमाहीं । म्रुनि पंच ग्यार अंगके पाठी हुए यांहीं ॥ तिस बाद वग्प एकसौं अठारमें जानी । मुनि चार हुए एक आचारांगके ज्ञानी।।जैवंत ॥ ३ ॥ तिम बाद हुए हैं जु सुगुरु पूर्वके धारक। करुणानिधान भक्तको भवसिंधुउधारक ॥ करकंजतैं गुरु मेरे ऊपर छाँह कीजिये । दुखद्वंदको निकंदके, अनंद दीजिये ॥ जैवंत ॥ ४ ॥ जिनवीरके पीछेसौं वरष छहसौ तिरासी । तब तक रहे इक अंगके गुरुदेव अभ्यासी ॥

#### गुरुस्तुति ।

तिस बाद कोइ फिर न हुए अंगके धारी। पर होते भये महा सुविद्वान उदारी ॥ जैवंत ॥५॥ जिनसौं रहा इस कालमें जिनधर्म्मका साका । रोपा है सात भंगका अभंग पताका ॥ गुरुदेव नयंधरको आदि दे बड़े नामी । निरग्रंथ जैनपंथके गुरुदेव जो स्वामी ॥ जैवंत ॥६॥ भाखों कहां लौं नाम बड़ी बार लंगेगा। परनाम करौं जिस्से बेड़ा पार लगैगा ॥ जिसमेंसे कछुक नाम सुत्रकारके कहों । जिन नामके प्रभावसौं परभावको दहों।। जैवंत ।। ७ ।। तत्वार्थसूत्र नामि उमास्वामि किया है। गुरुदेवने संछेपसे क्या काम किया है ॥ जिसमें अपार अर्थने विश्राम किया है । बुधवृंद जिसे ओरसे परनाम कियाहै।। जैवंत ।।८॥ वह सूत्र है इस कालमें जिनपंथकी पूंजी । सम्यक्तव ज्ञान भाव हे जिस मुत्रकी क्रुंजी ॥ लड़ते हैं उसी स्त्रसौं परवादके मूंजी। फिर हारके हट जाते हैं इक पक्षके ऌंजी ॥ जैवंत ॥९॥ खामी समंतभद्र महाभाष्य रचा है। सर्वंग सात भंगका उमंग मचा है ॥ परवादियोंका सर्व गर्व जिस्से पचा है। निर्वान सद्नका सोई सोपान जचाहै।। जैवंत ।। १०॥ अकऌंकदेव राजवारतीक बनाया।

परमान नय निछेपसौं सब बस्तु बताया ॥ इसलोकचारतीक विद्यानंदजी मंडा। गुरुदेवने जड्मूलसौं पाखंडको खंडा ।। जैवंत ।।११।। गुरु पुज्यपादजी हुए मरजादके धोरी। सर्वार्थसिडि सूत्रकी टीका जिन्हों जोरी || जिसके ठखेसौं फिर न रहै चित्तमें भरम । भविजीवको भाषे है सुपरभावका मरम ।। जैवंत ।। १२।। धरसेन गुरूजी हरों भवि इंदकी व्यथा। अग्रायणीय पूर्वमें कुछ ज्ञान जिन्हें था ॥ तिनके हुए दो शिष्य पुष्पदंत सुजवली। धवलादिकोंका सुत्र किया जिस्से मग चली जि०१३ गुरु औरने उस सुत्रका सब अर्थ लहा है । तिन धवल महाधवल जयसुधवल कहा है।। गुरु नेमिचंद्रजी हुए धवलादिके पाठी । मिर्खानके चक्रीकांकी पदवी जिन्हों गांठी।जै०।१४। तिन तीनौंही मिद्धांतके अनुसारसौं प्यारे। गोमदृसार आदि सुसिद्धांत उचारे ॥ यह पहिले सुसिद्धांतका विरतंत कहा है। अब और सुनो भावसौं जो भेद महा है।।जै०।।१५॥ गुणधर मुनीशने पढ़ा था तीजा प्राभृत । ज्ञानप्रवाद पूर्वमें जो मेद है आश्रित। गुरु इस्तिनागजीने सोई जिनसौं लहा है। फिर तिनसौं यतीनायकने मूल गहा है।। जै० ।।१६॥ तिन चूर्णिका खरूप तिस्से सूत्र बनाया ।

#### गुरुस्तुति ।

परमान छै हजार यौं सिद्धांतमें गाया ॥ तिसका किया उद्धरण समुद्धरण जु टीका। वारह हजारके प्रमान ज्ञानकी ठीका ॥ जै० ॥ १७ ॥ तिसहीसे रचा कुंद्कुंदजीने सुशासन। जो आत्मीक पर्म धर्मका है प्रकाशन ॥ पंचास्तिकाय समयसार सारप्रवचन। इत्यादि सुसिद्धांत खादवादका रचन॥ जै०॥ १८॥ सम्यक्तवज्ञान दुई सुचारित्र अनूषा । गुरुदेवने अध्यात्मीक धर्म निरूपा ।। गुरदेव अमीइंटुने तिनकी करी टीका।। झरता है निजानंद अमीवृंद सरीका ॥जै० ॥१९॥ चरनानुवेदभेदके निवेदके करता । गुरदेव जे भये हैं पापतापके हरता ॥ श्रीबद्दकेर देवजी वसुनंदर्जी चकी। निरग्रंथ ग्रंथ पंथके निरग्रंथक राक्री ॥ जैवंत ॥ २०॥ योर्गीद्वदेवने रचा परमातमा-प्रकाश । द्यभचंद्रने किया हैज्ञानआरणौ विकाश ॥ की पद्मनंदुजीने पद्मनंदिपचीमी। श्चिवकोटिने आराधनासुसार रचीसी॥ जवंत ॥२१॥ दोसंध तीनसंध चारसंध पांचसंध । पटसंध सातसंधलौं गुरू रचा प्रबंध ॥ गुरु देवनंदिने किया जिनेन्द्रव्याकरन । जिस्से हुआ परवादियोंके मानका हरन ॥ जैवंत ॥ २२ ॥ गुरुदेवने रची है रुचिर जैनसंहिता।

× 9 ये दूसरे जिनसेन नही है किंतु आदिपुराणके कर्ता ही है।

वरनाश्रमादिकी क्रिया कहें हैं संहिता ॥ वसुनंदि वीरनंदि यशोनंदि संहिता। इत्यादि बनी हैं दशों परकार संहिता ॥ २३ ॥ परमेयकमलमारतंडके हुए कर्ता । माणिक्यनंदि देव नयप्रमाणके भर्ता ॥ जैवंत सिडसेन सुगुरुदेव दिवाकर। जैवादिसिंह देवसिंह जैति यशोधर॥ जैवंत।२४। अदित्त काणभिक्षु और पात्रकेसरी। **श्रीवज्रसूर महासेन श्रीप्रभाकरी** ॥ श्रीजटाचार वीरमेन महासेन हें। जैमेन शिरीपाल मुझ कामधेनहैं॥ जैवंत ॥ २५ ॥ इन एक एक गुरूने जो ग्रंथ बनाया। कहि कौन सके नाम कोई पार न पाया ॥ जिनमेन गुरूने महापुराण रचा हैं। मरजाद कियाकांडका सब भेद खचा है ॥ २६ ॥ गुणभद्र गुरूने रचा उत्तरपुराणको । सो दंव सुगुरुदेवजी कल्यानथानको ॥ रविसंन गुरूजीने रचा रामका पुरान । जो मोह तिमर माननेको भानुके समान ॥ जै० ॥ २७॥ पुन्नाटगणविषें हुए जिनसेन दुंसरे । हरिवंदाको बनाके दास आसको भरे ॥ इत्यादि जे वसुवीस सुगुण मूलके धारी । निर्ग्रेथ हुए हैं गुरू जिनग्रंथके कारी ॥ जैवंत ॥२८ ॥

#### गुरुस्तुति ।

वंदौं तिन्हें ग्रुनि जे हुए कवि काव्य करेंया । वंदामि गमक साधु जो टीकाके धरेया ॥ वादी नमो ग्रुनिवादमें परवाद हरेंया । गुरुवागमीककों नमों उपदेशभरेया ॥जेवंत॥२९॥ ये नाम सुगुरुदेवका कल्याण करें है । भवि वृंदका ततकाल ही दुखद्वंद हरे है ॥ भवि वृंदका ततकाल ही दुखद्वंद हरो है ॥ भवि वृंदका ततकाल ही दुखद्वंद हरो । इह कंठमें धारे जो सुगुर नामकी माला । मरतीतिसौं उरप्रीतिसौं ध्यावै ज त्रिकाला ॥ यह लोकका सुख भोग सो सुर लोकमें जावै । नरलोकमें फिर आयके निखानको पावे ॥ ३१ ॥ जेवंत दयावंत सुगुरु देव हमारे । संसार विषम खारसौं जिन भक्त उधारे ॥ इति श्रीगुरुस्तुति समाप्त ।

#### कविवर ग्रन्दावनर्जा रचित ।

# गुर्वष्टक ।

कवित्त ३१ मात्रा।

संघसहित श्रीकुंदकुंद गुरु, वदंन हेत गए गिरनार । वाद परौ तहँ संशयमतिसौं, साक्षी वदी अंचिकाकार ॥ ' सत्य पंथ निरग्रंथ दिगम्बर, ' कही सुरी तहँ प्रगट पुकार। सो गुरुदेव वसौ उर मेरे, विघ्न हरण मंगल करतार ॥ १॥ श्रीअकलंकदेव मुनिवरसौं, वाद रच्यौ जहँ बौद्ध विचार ।

तारा देवी घटमें थापी. पटके ओट करत उचार ॥ जीत्यौ खादवादवल मुनिवर, बौद्धवेधि नारामदटार। सो.।।२।। खामि संमतभद्र मुनिवरसौं, शिवकोटी हठ कियौ अपार । वंदन करों शंभुपिंडीकों, तब गुरु रच्यों खयंभू भार ॥ वंदन करत पिंडिका फाटी, प्रगट भये जिनचंद्र उदार । सो•३ श्रीमत मानतुंग मुनिवरपर, भूप कोप जब कियौ गँवार । बंद कियौ तालेमें तबहीं, भक्तामर गुरु रच्यौ उदार ॥ चक्रेश्वरी पगटतब हैके, बंधन काट कियो जयकार। सो.।।४॥ श्रीमतवादिराज मुनिवरसौं, कह्यौ कुष्ट भूपति जिहँबार । आवक सेठ कह्यौ तिहँ अवसर, मेरे गुरु कंचनतन धार ॥ तबहीं एकीभाव रच्यों गुरु, तन सुवर्णदुति भयौ अपार।सो.।५। श्रीमत कुमुद्चंद्र मुनिवरमों, वाद परो जहँ सभामझार । तबहीं श्रीकल्यानधाम धुति, श्रीगुरु रचनारची अपार ॥ तब प्रतिमा श्रीपार्श्वनाथकी, प्रगट भई त्रिभुवन जयकार।सो.६ श्रीमत विद्यानंदि जुबै,श्रीदेवागम धृति सुनी सुधार। अर्थहेत पहुंचौ जिनमंदिर, मिलो अर्थ तहँ सुखदातार ॥ तब वत परम दिगम्बरको धर, परमतको कीनो परिहार ।सो.।७। श्रीमत अभयचंद्र गुरुसों जव, दिल्लीपति इमि कही पुकार। के तुम मोहि दिखावहु अतिशय, के पकरों मेरो मत सार ॥ तब गुरु प्रगट अलौकिक अतिशय, तुरत हरौ ताको मदभार। सो गुरुदेव बसौ उर मेरे, विघ हरण मंगल करतार ॥ ८ ॥ दोहा ।

> विधन हरण मंगलकरण, वांछित फलदातार । इंदावन अष्टक रच्यौ, करौ कंठ सुखकार ॥ इति गुर्वष्टक ।

# प्रकीर्णक ।

माधवी छन्द ।

रविसे रविसेन अचारज हैं, भविवारिजके विकसाबन हारे | जिन पद्मपुरान बखान कियौ, भवसागरतें जग जन्तु उधारे || सियराम कथा सु जथारज भाखि, मिथ्यात समूह समस्त विदारे | भवि वृन्द विथा अब क्यौं न हरौ, गुरूदेव तुम्हीं मम प्रान अधारे || १ ||

भगवज्जिनसेन कविंद नमौं, जिन आदि जिनिंदके छंद सुधारे । प्रथमानुसुवेद निवेदनमैं, जिनको परधान प्रमान उचारे ॥ जगमैं सुद मंगल भूरि भरे, दुख दूर करे भवसागर तारे । भवि वृन्द विथा अब क्यौं न हरौ, गुरुदेव तुम्हीं मम प्रान अधारे ॥ २ ॥

> अशोकपुष्पमंजरी छन्द । जासके मुखारविंदतें प्रकास भास वृन्द खादवाद जैन वैन इंदु छंदछंदसे । तासके अभ्यासतें विकास भेद-ज्ञान होत, मूढ़ सो लखे नहीं कुबुद्धि छुंदछुंदसे ॥ देत हैं असीस सीस नाय इंद चंद जाहि, मोह-मार-खंड मारतंड छंदछुंदसे । सुद्ध बुद्धि वृद्धिदा प्रसिद्ध रिद्धि सिद्धिदा, हुष न हैं न होंहिंगे मुनिंद छुंदछुंदसे ॥ ३॥

#### सुलभ ग्रन्थमालाका

#### विज्ञापन ।

Ser Seres अनुभवसे विदित हुआ है कि, पुस्तकोंकी कीमत जित-नी कम होती है, उतना ही उनका अधिक प्रचार होता है। इसलिये श्रीजैनग्रन्थरत्नाकरकी ओरसे सुलमजैनग्रन्थमाला-नामकी एक सीरीज प्रकाशित करनेका विचार किया गया है। इस ग्रन्थमालाकेद्वारा जितनी पुस्तकें प्रकाशित होगीं, वे लाग-तके दामोंपर अथवा उसमें भी यथासंभव घाटा खाकर बेची जावेंगी । लागतके दामोंमें पुस्तकर्का बनवाई, प्रूफ संशोधन कराई. छणई. बायडिंग बगैरह सब खर्च शामिल समझे जावेंगे। रकमका व्याज नहीं लिया जायगा। घाटेकी रकम कार्यालयके धर्मादा खातेसे अथवा दूसरे धर्मात्माओंसे पूरी कराई जायगी। सुलभ प्रन्थमालाकी यह दूसरी पुस्तक है । यह इन्दौर निवासी रोठ ऋषभचन्दजी काशलीवालकी खर्गवासिनी पत्नी सौ० चिरौंजीबाई-के सारणार्थ प्रकाशित की जाती है । इसकी १५०० प्रतियोंका कुलखर्च लगभग ५० रुपय<sub>।</sub> इसलिये मूल्य आधा आना रक्खा पडा है जाता है। मन्थमालाकी तीसरी पुस्तक शीघ्र ही प्रकाशित की जायगी। **बम्बडे-**हीराबाग । निवंदक--

पौषकष्णा पञ्चमी

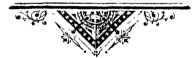
श्रीवीर नि॰ स॰ २४३७

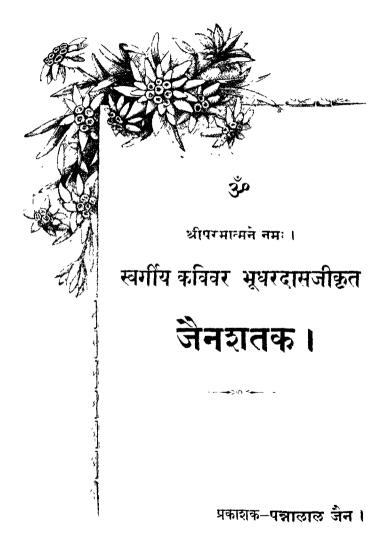
श्रीनाथरामप्रेमी

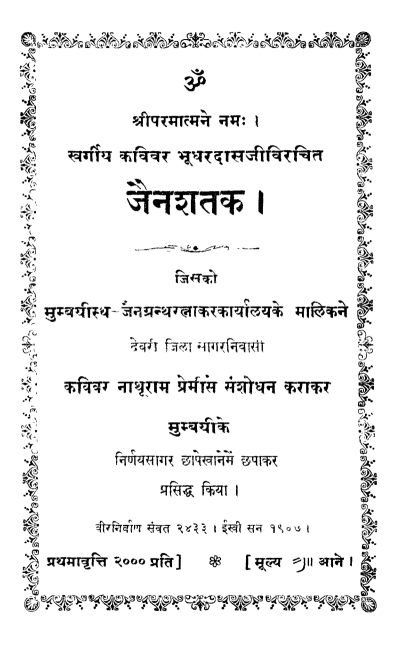


# सूचीपत्र मंगाइये । सब जगहके छपे हुए संस्कृत, प्राकृत, हिन्दी, मराठी, और गुजरातीके शुद्ध जैनग्रन्थोंके मिलनेका ठिकानाः----मैनेजर--श्रीजैनप्रन्थरबाकरकार्यालय,

हीराबाग पो० गिरगांव ( बम्बई. )







ओंनमःसिद्धभ्यः । कविवर भूधरदासविरचित जैनशतक।

## श्रीआदिनाथस्तुति ।

सँवया (मात्रा ३१)

ज्ञानजिहाज बैठ गनधरसे, गुनपयोधि जिस नाहिं तरे हैं अमरसमूह आन अवनीसों, घसि घसि शीम प्रनाम करे हैं ॥ किधाँ भाल-कुकरमकी रेखा. दृर करनकी वुद्धि घरे हैं। ऐसे आदिनाथके अह-निशि. हाथ जोर हम पॉय परे हैं ॥ १ ॥

काउसँग्गमुदा धरि वनमें, ठाड़े रिषभ रिद्धि तज हीनी । निहचल अंग मेरु है मानों. दोऊं भुजा छोर जिन दीनी॥ फॅंमे अनंत जंतु जग-चहले, दुखी देख करुना चित लीनी । काहन काज तिन्हें समरथ प्रभु, किधां बाँह ये दीरघ कीनी ॥ २ ॥

करनों कछ न करनतें कारज, तातें पानि प्रलंब करे हैं। रह्याँ न कछु पाँयनते पैवी. ताहीतें पद नाहिं टर हें ॥ निरख चुके नैनन सब यातें, नैन नासिका-अंनी धरे हैं । कानन कहा सुने?यों कानन, जोगलीन जिनराज खरे हैं ॥ ३ ॥

१ अहर्निशि--रात्रिदिन । २ कायोत्सगे । ३ कीचडमे । ४ चलना । ५ नोक । ६ कानोसे । ७ जगलमे ।

CONTRACTOR CONTACTOR CONTRACTOR C

#### छप्पय ।

जयो नाभिभ्रपालबाल, सुकुमाल सुलच्छन। जयो स्वर्ग पातालपाल, गुनमाल प्रतिच्छन ॥ हग विशाल वर भाल, लाल नख चरन विरज्जहिं।

रूप रसाल मराल चाल, सुन्दर लखि लज्जहिं ॥ रिपुजाल काल रिसैंहेश हम, फँसे जन्म जंबालदह । यातें निकाल बेहाल अति, भो दयाल दुखटाल यह ॥

#### चन्द्रप्रभस्तुति 1

सँवया (मात्रा ३२)।

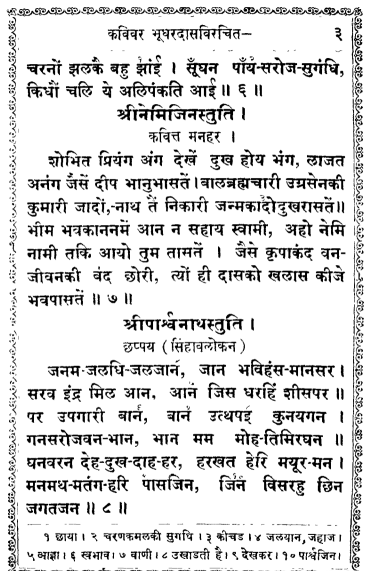
चितवत वदन अमल चंद्रोपम, तज चिंता चित भये अकामी । त्रिभुवनचंद पापतपचंदन, नमत चरन नामी । तिहुँ जग छई चंद्रिकाकीरति. चंद्रादिक चिहुँनचंद्र चिंतत शिवगामी । बन्दों चतुर-चकोर-चंद्रमा, चंद्रवरन चंद्रप्रभ स्वामी ॥ ५ ॥

#### **ञान्तिनाथस्तुति** ।

मत्तगयन्द ( संवैया ) ।

शांति जिनेश जयो जगतेश, हरें अघताप निशेश-। सेवत आय सुरासुरराय, नमें सिरनाय की नाई मोलि लगे मनिनील दिपैं, प्रभुक महीतलताई 11 १ ऋषभेश, आदिनाथ । २ कीचडका द्रहा ३ चन्द्रमाका है चिन्ह जिसके । ४ चन्द्रमा । ५ मुकुटमें ।

CARCENCES CENCES CENCES CENCES CENCES CENCES CENCES AL



शोभित प्रियंग अंग देखें दुख होय भंग, लाजत अनंग जैसें दीप भानुभासतें।वाल्ब्रह्मचारी उग्रसेनकी कुमारी जादों,-नाथ तें निकारी जन्मकादीदुखरासतें॥ भीम भवकाननमं आन न सहाय स्वामी, अहो नेमि नामी तकि आयो तुम तामनें । जैसे कृपाकंद वन-जीवनकी बंद छोरी. त्यों ही दासको खलास कीजे भवपासतें ॥ ७ ॥

## श्रीपार्श्वनाथस्तुति ।

छप्पय (सिंहावलोकन)

जनम जलधि-जलजान, जान भविहंस-मानसर। सरव इंद्र मिछ आन, आने जिस धरहिं शीसपर ॥ पर उपगारी बार्न, वानं उत्थपई कुनयगन मोह-तिमिरघन ॥ गनसरोजवन-भान, भान मम धनवरन देह-दुख-दाह-हर, हरखत हेरि मयूर-मन। मनमध-मतंग-हरि पासजिन, जिन विसरहु छिन जगतजन || ८ ||

९ छाया। २ चरणकमलकी सुगघि । ३ कीचड । ४ जलयान, जहाज। ५ भाज्ञा। ६ स्वभाव। ७ वाणी। ८ उखाडती है। ९ देखकर। १० पार्श्वजिन। 

#### ~© © © **© ©** © © © © © © जैनशतक ।

8

## श्रीवर्डमानजिनस्तुति ।

#### दोहा ।

दिढ़ कर्माचल दलनपैवि, भवि सरोज-रविराय । कंचनछवि कर जोर कवि, नमत वीर जिन पाय ॥९ सँवया ( ३१ मात्रा. )

ݵݞݕݛݐݞݕݛݑݟݛݔݙݡݛݵݠݛݱݥݟݛݑݚݵݛݸݷݞݕݸݕݞݛݵݠݛݵݠݛݸݠݛݸݠݛݸݠݛݸݠݛݸݠ ݚݝݕݛݐݞݕݛݑݥݛݔݚݡݛݵݠݛݱݥݔݛݵݚݵݛݵݚݵݛݵݾݵݸݠݛݵݠݛݵݠݛݸݠݛݸݠݛݸݠݛݸݠݛݵ

रहो दूर अंतरकी महिमा, बाहिज गुनवरनत बल कॉंपें । एक हजार आठ लच्छन तन, तेज कोटि रवि किरनि डथांपे ॥ सुरपति सहस आंखअंजुलिसों. रूपामृत पीवत नहिं धाँपे । तुम विन को समरत्थ वीरजिन, जगसों काँहि मोखमें थापे ॥ १० ॥

#### श्रीसिडस्तुति ।

#### मत्तगयंद ।

र्ध्यानहुताशनमें अरि ईंधन झोंक दियो रिपु रोक निवारी । शोक हस्रो भविलोकनको वर, केवलभान-मयूँख उघारी ॥ लोक अलोक विलोक भये शिव, जन्मजगमृतपंक पखारी । सिद्धन थोक बसें शिव-लोक, तिन्हें पगधोक त्रिकाल हमारी ॥ ११ ॥

तीरथनाथ प्रनाम करें, तिनके गुनवर्ननमें बुधि فمصحفه ومرتدين हारी।मोम गयो गल मूंममझार रह्यो,तहँ व्योमं तदा-कृतिधारी । लोक गहीरनदीपति नीर, गये तिरतीर

१ वज्र। २ तृप्त होवे।३ निकालकर।४ ध्यानरूपी आंग्रमे। ५ किरणे । ६ साचेमे । ७ आकाश । ८ गभीर समुद्र ।

कविवर मुधरदासविरचित-ಅರ್ಥಿಯಿಂದು ಮಾಡು ಮಾಡು ಮಾಡು ಮಾಡು ಮಾಡು ಮಾಡು ಮಾಡು भये अविकारी। सिद्धनथोक बसें शिवलोक, तिन्हें पग-

#### धोक त्रिकाल हमारी ॥ १२ ॥ साधुस्तुति।

#### कवित्त मनहर ।

शीतरितू-जोरें अंग सब ही सकोरें तहां, तनको न मोरें नदीधोरें धीर जे खरे। जेठकी झकोरें जहां अंडा चील छोरें पशु, पंछी छांह लोरें गिरिकोरें तपवे घरे॥ घोर घन घोरें घटा चहुंओर डोरें, ज्यों ज्यों चलत हि-लोंरें त्यों त्यों फोरें बल ये अरे। देहनेह तोरें परमारथसों प्रीति जोरें. ऐसे गुरुओरें हम हाथ अंजुली करें॥१३॥

#### जिनवाणीस्तति।

मत्तगयंद ( सँवया ) ।

वीरहिमाचलतें निकरी, गुरु गौतमके मुखकुंड-ढरी हैं। मोह-महाचल भेद चली, जगकी जडतातप दूर करी हैं ।। ज्ञानपयोनिधिमाहिं रली, बहु भंगत-रंगनिसों उछरी हूँ । ता शुचि शारद गंगनदीप्रति, में अँजुली निजशीस घरी है ॥ १४ ॥

මා පාංඥා කොක් කොළේ සොදෙන සොදො කොළො කොළො සොදන සොදන

या जगमंदिरमें अनिवार, अज्ञान अँधेर छयो अति भारी। श्रीजिनकी धुनि दीपशिखा सम, जो नहिं होत प्रकाशनहारी ॥ तो किहँभांति पदारथपांति, कहां

१ जोरमे । २ हुँढे । ३ मोहरूपी महापर्वत । ४ जिसका निवारण न हो सके । ५ पदार्थांकी तत्त्वोकी पक्ति ।

जैनशतक । દ્ लहते रहते अविचारी। याविधि संत कहें धनि हैं, धनि हैं जिनवैन बड़े उपगारी ॥ १५ ॥

इति मंगलाचरण ।

## जिनवाणी और मिथ्यावाणी। कवित्त मनहर ।

कैसेकर केतकी कनेर एक कहे जाँय, आकदध गाय दुध अंतर घनेर है। पीरी होत री री पैन रीसँ करे कंचनकी, कहां कागवानी कहां कोयलकी टेर है ॥ कहां भान भारो कहां, आंगिया विचारो कहां, पूनोंको उजारो कहां मावसअँधेर हैं । पच्छ छोर पारखी निहारो नेक नीके करि, जैनवैन औरवैन इतनों ही फेर है ॥ १६ ॥

#### वैराग्यकामना ।

कब गृहवाससों उदास होय वन सेऊं. विंऊं निजरूप गति रोकूं मनॅ-करीकी । रहि हों अडोल एक आसन अचल अंग, सहि हों परीसा शीत घाम-मेघ-झरीकी ॥ सांरंगसमाज खाज कबधों खुजै है आन, ध्यानदलजोर जीतूं सेना मोहअरीकी । एकलविहारी १ भीतल । २ हिस-बराबरी । ३ खधोत, पटवीजना । ४ अमावस्या । ५ दूसरे धर्मवालोके वचनोमे । ६ जानू-अनुभन्नू । ७ मनरूपी हाथीकी ८ मृगोके समूह ।

*ୡ୕୶*ଡ଼୶ଌ୶ଡ଼୶ଡ଼୶ଡ଼୶ଡ଼୶ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵ଡ଼୵

जथाजातलिंगधारी कब, होहुं इच्छाचारी बलिहारि-हुं वा घरीकी ॥ १७ ॥

एमें लागें जैसें नाग कारे हैं । रागहीसों पाग रहे तनमें सदीव जीव, राग गये आवत गिलानि होत न्यारे हैं ॥ रागमां जगतरीति झूटी सब सांच जाने, राग मिटे सुझत असार खेल सारे हैं। रागी विनरागीके विचा-रमें बड़ो ही भेद, जैंसे "भटा पथ्य काहु काहुको बयारे हैं'' ॥ १८ ॥

किमि पहे। कर्मसँजोग मिल कहि जोग, गहे तब रोग न भोग सके हैं ॥ जो दिन चारको व्यांत वन्यो कहुँ, तो परि दुर्गतिमें पछत्ते हैं । याहितें यार! सलाह यही है "गई कर जाहु" निबाह न ह्वै है ॥ १९ ॥

मातपिता-रज-वीरजसों, उपजी सब सात कुधात १ भटा अर्थात् वैगन किसीको पथ्य होते है और किसीको वादी होते है।

जैनशतक । भरी है । मार्खिनके पर माफिक बाहर, चामके बेठन बेढ़. धरी हैं॥ नाहिं तो आय लगें अब ही, बक वायस जीव बचें न घरी है। देहदशा यहि दीखत भ्रात ! घिनात नहीं किन ? बुद्धि हरी है ॥ २० ॥

#### संसारस्वरूप ।

कबित्त मनहर ।

काहूघर पुत्र जायो काहूके वियोग आयो, काहू रागरंग काह रोआ रोई करी है। जहां भान ऊगत उछाह गीत गान देखे, सांझसमें ताही थान हाय हाय परी हैं ॥ ऐसी जगरीतको न देख भयभीत होय, हा ! हा ! नर मूढ़. तेरी मति कोने हरी हे ? । मानुषजनम पाय सोवत बिहायो जाय, खोवत करोर-नकी एक एक घरी है।। २१ ॥

#### सोरठा ।

कर कर जिनगुन पाठ, जात अकारथरे जिया ? आठ पहरमें साठ, घरीं घनेरे मोलकीं ॥ २२ ॥ कानी कौडी काज, कोरिनको लिख देत खत । ऐसे मुरखराज, जगवासी जिय देखिये ! ॥ २३ ॥ १ मक्खियोक पत्नो जैसे चमडेके बठनसे | वेष्टनसे ] घिरी हुई।

ب فَحدُ الْحَدُ الْحَدَقَ الْمَا ل

कवियर भूधरदासविरचित– २ दोहा। कानी काँड़ी विषय सुख, भवदुख करज अपार। चिना दिय नहिं छुटि ई, लेभक दाम उधार॥ २४॥ चिपय। दश दिन विषयविनोद. फेर वहु विपतिपरंपर। अशुचिगेह यह देह, नेह जानत न आप पर॥ सित्र वंधु सनमंधि और. परिजन जे अंगी। अरे अंध ! सब धंध. जान स्वारथके संगी ॥ परहितअकाज अपनो न कर, मृदराज!अब समझ उर। तजि लोकलाज निजकाजको. आज दाव है कहत गुर ॥ वर्यित मनहर । जांहों देह तेरी काहू रोगमों न घेरी जालों, जरा नाहिं नेरी जासों पराधीन परि हैं। जालों जमनामा वैरी देय न दमामा जालों, माने कान रांमा बुद्धि जाइ न विगरि है॥ तालों मित्र! मेरे निज कारज सवार ले रे, पीरुप थकंगे फेर पीछे कहा करि है। अहो आग आये जब झोंपरी जरन लागे, कुआके खुदाये तब कौन काज सरि है ॥ २६ ॥ 

सैं। वरप आयु ताका लेखा करि देखा जब, आधी तो अकारथ ही सोवत विहाय रे । आधीमें अनेक रोग बालवृद्धदशाभोग, और हुं सँजोग केते ऐस बीत जाँयरे ॥ बाकी अब कहा रही ताहि तू विचार सही.कारजकी वात यही नीक मन लाय रे। खातिरमें आवे तो खलासीकर इतनेमें. भावें फँसि फंदवीच दीनों समुझाय रे ॥ २७ ॥

#### बुढ़ापा ।

बालपने वाल रह्यो पीछे गृहभार बह्यो, लोक-**टाजकाज वांध्यो पापनको ढेर हैं । अपनो अका**ज कीनों लोकनमें जस लीनों. परमाँ विमार दीनों विषे वश जेर है ॥ ऐसे ही गई विहाय अलपर्मा रही औय. नरपरजाय यह आंधेकी वटेर हैं। आये सेतें भेया ! अब काल हैं अवैया अहो ! जानी रे सयाने तेरे अजाँ डू अँधेर हैं ॥ २८ ॥

मत्तगयंद ( सँवया ) ।

۲<u>۵ هېرى مەردىمە مەردىمە مەردىمە مەردىمە مەرمە</u> مەرمە مەرمە वालपने न सॅभार सक्यो कछु, जानत नाहिं हिता-हितहीको । यौवन वैसँ वसी वनिता उर, के नित राग रह्यो ऌछमीको ॥ यों पन दोइ विगोइ दये नर,डारत

DEDENSION CONTRACTOR CONTRACTOR CONTRACTOR

१ आयु-उमर । २ सफेद वाल । ३ वयस-उमर ।

## 5, the controver or the territies of the territies of the control कविवर भूधरदासविरचित-क्यों नैर्रक निजजीको । आये हैं सेतं अजों शठ चेत, ''गई सुगई अब राख रहीको'' ॥ २९ ॥ कवित्त मनहर ।

## सार नर देह सब कारजको जोग यह, यह तो विख्यात बात वेदनमें बँचे हैं । तामें तरुनाई धर्म-सेवनको सम भाई, सेये तव विषे जैसे माखी मधुरचे हे ॥ मोहमदभोय धनरामाहित रोज रोये, योंही दिन खोये खाय कोदों जिम मर्च है। अरे सुन बौरे ! अब आये मीस धारे अजाँ, सावधान हो रे नर नरक-सों बच्चे हैं॥ ३०॥

#### मत्तगयन्द् ( सँवया ) |

そうないないので、いたいないないないないないないないないできょうできょうできょうがい ちょうしょう しょうしょう वाय लगी कि बंलाय लगी. मदमत्त भयो नर भूळत त्यों ही । वृद्ध भये न भर्ज भगवान, विर्षे विष खात अघातन क्यों ही ॥ सीस भयो बगुलासम सेत, रह्यो उरअंतर इयाम अजों ही । मानुपभौ मुकता-फलहार, गँवार तगाहित तोरत यों ही ॥ ३१ ॥

#### संमारीजीवका चिंतवन।

चाहत हैं धन होय किसी विध, तो सव काज सरें

१ नरकमे । २ सफेदवाल । ३ मोहरूपी मदमे मझ हुए । ४ सफेद वाल । ५ प्रेतवाधा । ६ सूतके धागेके लिये ।

aver to the teres 

जियरा जी । गेह चुनाय करूं गहना कछ, व्याह सुतासुत बाँटिये भौजी ॥ चिन्तत यों दिन जाहिं चले जम, आन अचानक देत दगाजी । खेळत खेळ खिलारि गये, "रह जाइ **रुपी दानरंजकी बाजी**"॥

ब्याह ब्याह हे चले च खेल जी"॥ उतंग उतंग करोरन ! छोर ! छोर ! रहे, तेज तूरंग सुरंग भले रथ, मत्त मतंग उतंग खरे ही । दास खवाम अवाम अटा धन,-जोरकरोरन कोज्ञ भरे ही ॥ ऐसे भये तो कहा भयो हे नर ! छोर चले जब अंत छरे ही । धाम खरे रहे काम परे रहे, दाम गैरे रहे ठाम धरे ही ॥ ३३ ॥

#### अभिमाननिषेध ।

#### कवित्त मनहर ।

कंचनभंडार भरे मोतिनके पुंज परे, घने छोग द्वार खरे मारग निहारने । जान चटि डोलत हैं झीने सुर वोलत हैं, काहुकी हू ओर नेक नीके न चितारते ॥ कौलों धन खांगे कोऊ कहे यें। न लांगे तेई,फिर पाँय नांगे कांगे परपग झारते । एते पै अयाने गरवाने रहें विभौ पाय. धिक हैं समझ ऐसी धर्म ना सँभारते ३४ देखो भरजोबनमें पुत्रको वियोग आयो, तसंहि

१ विवाह वगैंग्ह उत्सवोंमें जो मिष्टान बाटा जाना है, उसे भाजी कहते है। २ जमी हुई। ३ 'गडे रहे' तथा-'डरे रहे' ऐसा भी पाठ है ।

Des as a ser as a ser as as a ser as as as a ser as as as as as as as as as a  कविवर भूधरदासविरचित-

ᡩ ᢂᢁᡘ᠖ᢐᡐᡋᡡᡋᡡᡋᡡᡋᡡᡋᡡᡡᡎᠧᡋᡊᡄᡊᠤᢊᠦ᠖ᠬᢦ᠅ᡔᡚ᠅᠂᠂ᡗ᠖᠆᠔᠅᠂᠈ᢌᡳ᠖ᠬᠬᠬ᠁᠈ᢣᢘᠶ᠙᠂᠅᠖᠅᠈᠈᠂᠂᠙᠅᠙᠈᠂᠙᠈᠂᠙᠈᠂᠙᠉ᡬ᠖ᢆᡚᡚᠣᢆᠥ निहारी निजनारी कालमगमें । जे जे पुन्यवान जीव दीखते थे यानहींपै, रंक भये फिरें तेऊ पन-हीं न पगमें ॥ एते पे अभाग धनजीतवसों धेर राग, होय न विराग जाने रंहगो अलगमें । आंखिन विलोक अंध सूमेकी अँधेरी करें, ऐसे राजरोगको इलाज कहा जगमें ॥ ३५ ॥

#### दोहा ।

जैनवचन अंजनवटी, आंजें सुगुरु प्रवीन । रागतिमिर ताँह न मिंट. वडो रोग ठख लीन॥३६॥

#### मनहर ।

जोई दिन कट सोई आवमें अवस्य घट, बुंद बुंद वीत जैसे अंजुलीको जल है । देह नितझीन होत नैन तेज हीन होत, जोवन मलीन होत छीन होत बल है ॥ आवे जरा नेरी तके अंतकअहेरी आय, परमाँ नजीक जाय नरमाँ निफल हुँ। मिलके मिलापी जन पूछत कुशल मेरी, 'एसी दु**शामाहीं मित्र** ! काहेकी कुराल हैं ॥ ३७ ॥

 भ शशक ( खर्गोंश ) अपनी आखे बद करके जानता है, अब सव जगह अधेरा हो गया, मुझे कोई देखता ही नहीं है । २ जमराज-रूपी व्याधा ।

#### बुढ़ापा ।

मत्तगयंद् ( सँवया ) |

दृष्टि घटी पलटी तनकी छवि, बंक भई गति लंक नई है। रूस रही पैरनी घरनी अति, रंक भयो परंयंक लई है।। काँपत नार वह मुख लार, महामति संगति छांर दई है। अंग उपंग पुराने पर, तिशना उर आंर नवीन भई है ॥ ३८ ॥

#### कवित्त मनहर ।

रूपकों न खोज रह्यो तरु ज्यों तुपार दह्यो. भयो पतझार किधां रही डार सूनीसी। कृवरी भई है कटि दूवरी भई है देह, ऊवरी इतेक आयु मेरमाहिं पूनीसी ॥ जोवनने विदा लीनी जराने जुहार कीनी, हीनी भई सुधि वुधि सबै वात ऊनीसी । तेज ध**ट्यो ताव घट्यो जीतवको चाव घट्यो. और** सब घट्यो एक तिस्ना दिन दृनीसी ॥ ३९॥

अहो इन आपने अभाग उर्दे नाहिं जानी, वीतरागवानी सार दयारस भीनी हैं । जोवनके जोर थिर जंगम अनेक जीव, जाने ज सताये कछु करु-ना न कीनी हूँ । तेई अब जीवरास आये परलोकपास, लेंगे बैर देंगे दुख भई नानवीनी है ।उनहीके भयको १ विवाहित । २ चार पाई । ३ गर्दन ।

ຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎຎ

कविवर् मधरदामविरचित-१५ भरोसो जान कांपत हैं, याही डर ं डोकराने लाठी हाथ लीनी हैं '॥ ४० ॥ जाको इंद्र चाहें अहमिंद्रसे उमाहें जासों, जीवमुक्तमाहें जाय भामल बहावे हैं ऐसो नरजन्म पाय विपे विष खाय खोयो, जैसें काच सांटें मूढ़ मानक गमावे हैं ॥ मायानदी वूड़ भीजा कायावल नेज छीजा, आया पन तीजा अव कहा वनि आँव हैं। तातें निज सीम ढोर्ट नीचे नैन किये डोलै, कहा बड़ वोलै वृद्ध वदन दुरावे हैं ॥ ४१ ॥ मनगयद ग्येवया ग देखह जोर जराभटको, जमराज महीपतिको अगवानी । उज्जलकेश निशान धरं, वहु रोगनकी मँग फांज पलानी॥ कायपुरी तजि भाजि चल्यो जिहिं, आवत जोवनभूप गुमानी । ऌट छई नगरी सिगरी, दिन दोयमं खोय है नाम निज्ञानी ॥ ४२ ॥ दोहा । सुमनीहित जोवन समय. सेवहु विषय विडार । खलसांटें नहिं खोड्ये. जन्मजवाहर मार ॥ ४३ ॥ कर्तव्यशिक्षा । मनहर । देव गुरु सांचे मान सांचो धर्म हिये आन, सांचो ही <sup>9</sup> बुट्रैने । २ बद्छेमें । 

१६ जैनशतक ।  $\mathfrak{m}$  devised and the set of t पुरान सुनि सांचे पंथ आव रे । जीवनकी दया पाल झूंठ तज चोरी टाल, देख नी विरानी बाल तिसना घटाव रे ॥ अपनी बड़ाई परनिंदा मत करें भाई, यही चतुराई मद मांसको बचाव रे । साध खटकर्म धीर संगतिमें बैठ वीर, जो है धर्मसाधनको तेरे चित चाव रे ॥ ४४ ॥ सांचो देव सोई जामें दोषको न छेश कोइ. वहै गुरु जाके उर काहुकी न चाह हैं। सही धर्म वही जहां करुनां प्रधान कही, प्रंथ जहां आदि अंत एकसौ निवाह है।। यही जग रल चार इनको परख यार! सांचे लेहु झूठे डार, नरभाको लाह है। मानुप विवेक विना पशुकी समान गिना, तातें यह ठीक बात पारनी सलाह है।। ४५ ॥ सांचे देवका लक्षण। छप्पय । जो जगवस्तु समस्त, हस्ततल जम निहार । जगजनको संसार, सिंधुके पार उतारे ॥ आदि-अंत-अविरोधि, वचन सबको सुखदानी । गुन अनंत जिहंमाहिं, रोगकी नाहिं निज्ञानी ॥ माधव महेश ब्रह्मा किधां, वर्धमान के बुद्ध यह । १ स्त्री । २ दया। 

<u>ᡦᢦᡦᠥᡋᠥᡋᡋᡢᡂᡆᡘᡄᠥ</u>ᢧᠧᡁᡄ᠖᠆᠁ᡩᢋᠬᡡᡜ᠆᠃᠃᠅ᡔᡄ᠁᠂᠅ᡔᡄ᠁᠅ᡁᢋᡊᡀᢁ᠁ᡩᡇᡊᡀᡄᡡᡂᡂᡂᡂᡂᡋᡋ कविवर भृधरदासविरचित-१७ ये चिहन जान जाके चरन, नमो नमो मुझ देव वह॥ यज्ञहिंसक । कवित्त मनहर । कहै दीन पशु सुन यज्ञके कररया मोहि, होमत कानसी वड़ाई हे?। स्वगसुख में न चह़ं हुताशनमें " देहु मुझे " यों न कहं, घास खाय रहं मेरे यही मन भाई है ॥ जो तू यह जानत है वेद यों बखानत है, जज्ञजस्वो जीव पाव स्वर्गसुखदाई है। डारे क्यों वीर यामें अपने कुटुंबहीको, मोह जिन जाँर जगदी-शकी दुहाई है ॥ ४७ ॥ सानां बारगभिन पंट्कमोंपदेश। छप्पय । अघ ॲंधेर आदित्य, नित्य स्वाध्याय करिज्जे। सोमोपम संसार तापहर, तप करलिजें ॥ जिनवरपूजा नेम करो, नित <mark>मंग</mark>ल दायन । वुध संजम आदरहु, धरहु चित श्रीगुरुपायन ॥ निजवितसमान अभिमान विन, सुकर सुपत्तहिं दानकर यों सनि सुधर्म पटकर्म भनि, नरमौलाहो लेहु नर ॥ दोहा । ये ही छह विधि कर्म भज, सात विसन तज बीर । इस ही पेंडे पहुंचि है, कम कम भवजल्तीर ॥४९॥ १ इस छप्पयमे साता दिनके नाम आये हैं । २ मार्गसे ।

जनगतक । १८ सप्तव्यसने । जूआखेलन मांस मद, वेश्याविसन शिकार । चोरी पररमनीरमन, सातों पाप निवार ॥ ५० ॥ जुआनिषेत्र । उपय । सकल-पापसंकेत, आपदाहेत कुलच्छन । कल्हखेत दारिद्र देत,दीसत निज अच्छेन ॥ गुनसमेत जससेत, केत रवि रोकत जैसे । औगुननिकरनिकेत, लेत लख बुधजन ऐमे ॥ जुआ समान इह लोकमें, आन अनीति न पेखिये । इस विसनरायके खेलको, कांनुक ह़ नहिं देखिये॥५१ मांसनिषेध । जंगम जियको नाज्ञ होय. तत्र मांस कहाँव । सपरम आकृति नाम, गन्ध उर घिन उपजावे ॥ नरक जोग निरदई खाहिं, नर नीच अधरमी । नाम ठेत तज देत असन, उत्तमकुलकरमी ॥ यह निपटनिंद्य अपवित्र अति,कृमिकुलरासनिवासनित । आमिष अभच्छ याको सदा, वरजो दोप दयाऌचित५२ मदिरान्िपेध । दुर्मिले ( सैवेया ) । कृमिरास कुवास सराय दँह, ग़ुचिता सब छीवत १ नेत्रोंसे । ଏହା ଅନ୍ତ କ୍ରାନ୍ତ କ୍ରାନ୍ତ びいいののどう

कविवर भूधरदासविरचित-

१९

(P)(P)

जात सही। जिहिं पान किये सुधि जात हिये, जन-नीजन जानत नार यही ॥ मदिरा सम आन नि-पिद्ध कहा, यह जान भल्ठे कुलमें न गही । धिक हैं उनको वह जीभ जलो,जिन मूट्नके मत लीन कही५२

#### वेठयानिषेध ।

क जात सही । जि नीजन जानत न पिद्ध कहा, यह उनको वह जीभ उनको वह जीभ जथा तिनको । द सव जाय छिये । सदा, अँधरे विम सठ लीन रहें,धि धनकारन पापनि पीति करें, नहिं तोरत नेह जथा तिनको । ठैव चाखत नीचनके मुँहकी, शुचिता सव जाय छियें जिनको ॥ मद मांस वजारनि खाय सदा, अँधळे विमनी न करें घिनको । गनिका सँग जे सठ लीन रहे,धिक है! धिक है! धिक है! तिनको ५४

#### आग्वेटनिषेध ।

#### कवित्त मनहर ।

काननमें बर्स ऐसो आन न गरीव जीव, प्राननसों प्यारे प्रान पूंजी जिस यहँ है। कायर सुभाव घर काह़ंसों न द्रोह करें, सवहीसों डरें दांत लिये तृन रहे हैं ॥ काह़सों न रोप पुनि काह़पें न पोप चहे, काहूकेपरोप परदोप नाहिं कहे हैं। नेकु स्वाद सारि-वेको ऐसे मृग मारिवेको, हाहा रे ! कठोर ! तेरो कैसें कर बहे है ॥ ५५ ॥

१ तिनका, तृण। २ लार। ३ जगलमे। ४ परोक्षमे। ५ द्दाथ चलता है, उठता है।

#### चोरीनिषध ।

छप्पय । चिंता तजे न चोर, रहे चौंकायत सारे । पीटे धनी विलोक, लोक निर्देइ मिलि माँर । प्रजापाल करि कोप, तोपमां रोप उड़ावें। मरें महा दुखपेख, अंत नीची गति पावे ॥ अति विपतिमूल चोरीवि-सन, प्रगट त्रास आवे नजर । परवित अदत्त अंगार गिन, नीतिनिपुन परसं न कर ॥ ५६ ॥

#### परम्त्रीसेवननिषेध।

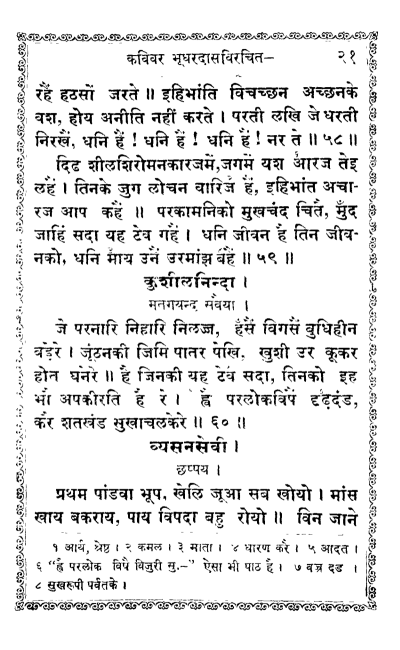
कुगतिबहन गुनगहनदहन दावानुलसी है । सुजम-चंद्रघनघटा, देहकुशकरन खसी हैं ॥ धनसरसोखन धूप, धरमदिनसांझ समानी । विपतभुजंगनिवास-चांवई बेद वखानी ॥ इहिविधि अनेक औंगुनभरी. प्रानहरनफाँसी प्रवल । मत करहु मित्र ! यह जान जिय,परवनितासों प्रीति पछ॥ ५७॥

#### स्त्रीत्यागप्रशंसा ।

दुर्मिल सँवया ।

दिवि<sup>\*</sup> दीपकलोय वनी वनिता, जडजीव पतंग जहां परते । दुख पावत प्रान गँवावत हैं, बरजे न १ दूसरेका धन । २ विना दिया । ३ सुयशरुपी चन्द्रमाको ढकनेक लिये बादलोकी घटा । ४ क्षयीरोग । ५ धर्महर्पा दिनका अन्त करने-वाली संध्या। ६ सांपके रहनेकी बाबी। ७ आकाशमे। ८ दीपककी शिखा ।

ೆ ಗಾಗಾಗ್ ಗ್ರಾಮಿಗಳು ಗ್ರಾಮಿಗಳು



ଅ<u>ଞ୍ଚିତ ଅନ୍ଥ</u>ିର ଅନ୍ତର ମହାର ମହାର ମହାର ମହାର ଜନ୍ମ କୁହାର କୁହାର କୁହାର କୁହାର ଅନ୍ତର ଅନ୍ତର ଅନ୍ତର ହାରେ ହୋଇ ହୋଇ ହୋଇ ହୋଇ ଅ ଅନ୍ତର ଜନ୍ମ କୁହାର ଅନ୍ତର ମହାର ଅନ୍ତର କୁହାର କୁହାର କୁହାର କୁହାର କୁହାର ଅନ୍ତର ଅନ୍ତର ଅନ୍ତର କୁହାର ଅନ୍ତର ହୋଇ ହୋଇ ଅନ୍ତର ଅନ୍ତ ଅନ୍ତର ଅନ୍ତ ଅନ୍ତର मदपानजोग, जादोंगन दंज्झे । चारुदत्त द्ख सहे, वेसैवा-विसन अरुज्झे॥ नृप ब्रह्मदत्त आखेटैसों, द्विज शिवभूति अदत्तरति । पररमनिराचि रावन गयो, सातां संवत कांन गति ? ॥ ६१ ॥

#### दोहा ।

पाप नाम नरपति कॅंर, नरक नगरमें राज । तिन पठये पायक विमन,निजपुरवसती काज॥६२ जिनकें जिनके वचनकी, बसी हिये परतीत । विसनप्रीति ते नर तजाँ, नरकवास भयभीत ६३

#### कुकविनिन्दा ।

मत्तगयन्द सँवया ।

राग उदे जग अंध भयो, सहजें सब लोगन लाज गमाई । सीखू विना नर सीखत हैं. विषयादिक सेव-नकी सुघराई ॥ तापर और रचें रसकाव्य, कहा कहिये तिनकी निटुराई । अंध्र असूझनकी अँखिया-नमें, झोंकत हैं रजे रामदुहाई ॥ ६४ ॥

कंचन कुंभनकी उपमा, कहि देत उरोजनको कवि वारे । उपर श्याम विलोकत वे, मनिनीलमकी ढकनी ढँकि छारे ॥ यों सतवेन कहें न कुपंडित, CORRECTION CONTRACTION CONTRACTION CONTRACTION CONTRACTION CONTRACTION CONTRACTION CONTRACTION CONTRACTION CONT ये जुग आमिपपिंड उघारे। साधन झार दई मुंह छार. भये इहि हेत किधां कुच कारे ॥ ६५ ॥

१ जले । २ वेरयाव्यसन । ३ शिकारमे । ४ सिपाही । ५''विषयानके सेवनवी" ऐसा भी पाठ है । ६ मूर्ख । ७ मासके लाँदे ।

हे विधि ! भूल भई तुमतें, समुझे न कहां कशतूरि बनाई । दीन कुरंगनके तनमें, तृन दंत घर करुना नहिं आई ॥ क्यों न करी तिन जी-भन जे, रसकाव्य करें परकों दुखदाई । साधु अनुग्रह दुर्जन दंड. दुह सधते विसरी चतुराई ॥ ६६ ॥

#### मनरूपहाथी ।

#### छप्पय ।

ज्ञान महावत डारि. मुमति संकल गहि खंडे । गुरु अंकुञ नहिं गिनै. ब्रह्मब्रत-विरग्व विहेंडे ॥ करि निधंत सर न्हानि. केलि अघरजसों ठाने । केरनच-पलता धरें, कुमति करनी रति माने ॥ डोलत सुछन्द मदमत्त अति, गुण-पथिकन आवत उँरे । वैराग्य संभतें बांधि नर ! मनमतंग विचरत वुरें ॥ ६७ ॥

#### गुरुउपकार।

कवित्त मनहर ।

ढईसी सराय काय पंथी जीव वस्यो आय,रलत्रय निधि जाँप मोख जाको घर है । मिथ्यानिशि कारी जहां मोहअंधकार भारी, कामादिक तस्कर समूहनको थर है।। सोव जो अचेत सोई खोवे निज संपदाको, तहां गुरु पाहरू पुकारें दया कर है । गाफिल न हूजे २ वृक्ष। ३ कानोंकी चपळता, पक्षमें इन्द्रियोके १ हरिणोके । विषयोकी चपलना। ८ हथिनी । ५ निकट।

ส่งอาณาจัมาณาแม่งเมาแม่งเมาแม่งเมาเมาเมาเมาเมาแม่งเมาแม่งเมา ୡୖୄୄୄୣୄୣୄୣୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄ जैनशतक । 28 भ्रात ! ऐसी है अँधेरी रात, जाग रे बेटोही ! इहाँ चोरनको डर है ॥ ६८ ॥ कषायजीतनेका उपाय । मत्तगयन्द संवया छेमनिवास छिमा धुवनी विन, कोध पिशाच उरे न टरेगो । कोमलभाव उपाव विना, यह मान महा-मद कॉन हॅरगो ॥ आर्जवसार कुठार विना, छल-वेल निकंदन कॉन करेंगो । तापशिरोमनि मंत्र पट्टे विन, ऌोभ फैणीविष क्यों उत्तरगो ॥ ६९ ॥ मिछवचन। काहेको वोलत बोल चुरे नर ! नाहक क्यों जम धर्म गमावे । कोमल वैन<sup>ि</sup>चर्व किन ऐन, लग कछु हैं न सबैं मन भावै ॥ तालु छिँद रसना न भिंद, न घँट कछु अंक दरिद्र न आवै । जीभ कहें जिय हानि नहीं, तुझ जी सव जीवनको सुख पाँच ॥ ७० ॥ धँग्धारणोपदेश। कवित्त मनहर । आयो हैं अचानक भयानक असाताकर्म, ताके दूर करवेको बली काँन अह रे । जे जे मन भाये ते कमाये पूर्व पाप आप, तेई अव आये निज उदे काल १ मुसाफिर । २ धूनी । ३ सर्पका जहर । 

कविवर भूधरदासविरचित-

लहरे ॥ एरे मेरे वीर ! काहे होत है अधीर यामें, कोऊको न सीर तू अकेलो आप सह रे । भये दिल-गीर कछू पीर न<sup>े</sup>विनसि जाय, याहीतें सयाने त् तमासगीर रह रे ॥ ७१ ॥

## होनहार दुर्निवार ।

ᡚᢆᡍᢆᢧᡚᡚᡚᡘᡚᡳᢆᡚᡘᡍᢦᠿᠥᡚᡘᡆᠤᢙᠺᡋᡍ᠕ᡷ᠆ᠤᡐᠦᡄ᠊ᡸᡛᠦᡠᢦᡋᢑ᠆ᡥᡳ᠂ᠤᡎ᠔᠆ᢜ᠕᠉᠉ᡘᡊᡡ᠙ᡬᡩᢆᡘᡗᡆᡘᡚᡐᡚᡡᠬᡠᡎᠬᠬᡎᢤᡎᠬᡇᢆᡨᠬᡂᡏᠦ ᡚᢤᡚᡘᡚᢁᡷᡇᡗᡳ᠖ᢆᡘᡍᢦᠿᡉᡚᠧᠬᠥᡐᡂᠺᡋᡍ᠕ᡷ᠆ᠤᡐᠦᡄᡸᡛᠥᡩᢦᡋᢑ᠃ᡎᡳ᠖᠆ᡎ᠖᠆ᡩᡀᡐᡆᡘᠬᡋᡘᢤᢤ᠙ᡔᡚ᠙ᡘᡆᡘᡚᡐᠬᡡᡎᢌᡎᡎᠬᡇᢆᡍ कैसे कैसे बली भूप भूपर विख्यात भये, वैरीकुल कांपे नेकु भोंहोंके विकारसों । लंघे गिरि सायर दिवाँ यरसे दिपें जिनों, कायर किये हैं भट कोटिन हुँका-रसों॥ ऐसे महामानी मात आय हून हारमानी, उतरे न नेकु कभू मानके पहारमों । देवसों न हारे पुनि दैनिसों न हारे और, काहसों न हारे एक हारे ही-नहारसों ॥ ७२ ॥

#### कालसामर्थ्य ।

लोह मई कोट केई कोटनकी ओट करो, काँगुरे-न तोपरोपि राखो पट भेरिकें। इन्द्र चन्द्र चौंकायत चौकस हूँ चौकी देहु, चाव रंग चंमू चहूं ओर रहो घरिके ॥ तहाँ एक जोहिरा बनाय वीच बैठो पुनि, बोलो मत कोऊ जो बुलाव नाम टेरिकें । ऐसी पर पंच पांति रचो क्यों न भांति भांति, कैसेहू न छोरैं जम देख्यो हम हेरिकें ॥ ७३ ॥

१ साझा । २ सागर-समुद्र । ३ दिवाकर सूर्य । ४ दानव-देख । ५ सेना ।

**ത്ത്**ക്കുന്നത്. ഇത്ത് ഇത്ത

| $\mathcal{D}_{\mathbf{c}}$ and $\mathcal{D}_{\mathbf{c}$ | RAERA                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| <sup>&amp;</sup> ्र६ जैनझतक ।<br>सु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ್ಲ್ ಸ್ಟ್<br>ಬ್ರೈ ಸ್ಟ್ರೇ |
| 🖇 मत्तगयन्द् सँवेया ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 9. CO                   |
| 🖞 अन्तकसों न छुटै निहचे पर, म्रख जीव नि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | tu)                     |
| 🖁 न्तर धूजै । चाहत है चितमें नित ही, सुख होय न ल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | L++                     |
| हुँ मनोरथ पूर्ज ॥ तो पन मूढ़ बँध्यो भय आस, वृ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
| 🖁 बहु दुःखद्वानल ! भूजै । छोड़ विचच्छन ये उ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ার্ 🎖                   |
| 👸 रुच्छन, धीरज धारि सुखी किन हूजें ॥ ७४॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <u>∕</u> €00-0          |
| है वैर्यचिक्षा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ζ                       |
| 🕴 जो धन्लाभ लिलार लिख्यो, लघु दीरघसु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                         |
| 🖞 तके अनुसाँर । सो ऌहि है कछु फेर नहीं, मरुदेश                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| 🖁 ढेर सुमेर सिधारे ॥ घाट न वाढ़ कहीं वह होय, क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                         |
| 🐐 कर आवत सोच विचारे । कूप किधों भर साग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | रमें 🎖                  |
| र्क्षु नर !, गागर मान मिर्छ जल सारे ॥ ७५ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ()<br>()                |
| हु आज्ञानदी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                         |
| र्धुं मनहर कवित्त ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                         |
| है मोहसे महान ऊंचे परवतसों ढर आई, तिहूं ज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | त्रग 🎉                  |
| 🦸 भूतलको पाय विसतरी है । विविध मनोरथमें भू                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ्रि 🎉                   |
| 🖁 जुल भरी बहु, तिसना तरंगनिसों आकुलता धरी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                         |
| 👸 परै भ्वम और जहां रागसो मगर तहां, चिंता त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۳ - <b>ک</b> ا          |
| 💈 तुंग धर्मवृच्छ ढाय परी है। ऐसी यह आज्ञा न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                         |
| 🖁 नदी है अगाध ताको, धन्य साधु धीरजजह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>জে</b> 🎖             |
| <b>श्वै चढ़ि तरी है ॥ ७६ ॥</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ALC C                   |
| थे<br>१ जमराज । २ कार्प डरें ।<br>अध्येत्या आजिया कार्या कार्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | a<br>a<br>Fara          |

#### कविवर भूधरदासविरचित-

২ ৩

è

30 30 30

## महामूढ़ वर्णन।

जीवन कितेक तामें कहा वीत बाकी रह्यो, तापे अंध कौन कौन करें हेर फेर ही । आपको चतुर जानै औरनको मूढ मानै, सांझ होन आई है विचारत सवेर ही ॥ चामहीके चखनतें चितवै सकछ चाल, उरसों न चौंध कर राख्यो है अंधेर ही। वाई बानतानकै अचानक ही ऐसो जम,दीस है मसान थान हाडनको ढेर ही ७७ केती बार स्वान सिंघ सांबर सियाल सांप, बानर बिलाव सूसा सूरी उदरैं पस्तो । केती वार चील चम-गीदर चकोर चिरा, चक्रवाक चातक चँडूल तन भी धस्तो॥ केती बार कच्छ मच्छ मेंडक गिंडोला मीन, शंख सीप कोंडी है जॡकाँ जलमें तिस्रो । कोऊ कहें ''जायरे जनावर !'' तो बुरो मानै,यों न मूढ जानै में अनेकबार हैं मस्त्रो ॥ ७८ ॥

#### दुष्टकथन ।

न्डप्पय.

करि गुणअम्रतपान, दोषविष विषम समप्पै। बँकचाल नहिं तर्जे, जुगल जिह्वा मुख थप्पै ॥ तके निरन्तर छिद्र, उदै परदीप न रुँचै । विन कारण दुख करे, वैरविष कबहुं न मुच्चे ॥७९ १ देखे । २ शुक्ररी । ३ जोक । ४ अच्छालगताई ५ छोडताई । 

# ୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୣୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄୄ **ফ অংশল যে অংশসংগ্ৰহ যে বাল যে ৮ এ০ যে আ ৰাহ যে যে** जैनशतक २८ वर मानमंत्रसों होय वश, संगत कीये हान है। वह मिलतबान यातें सही, दुर्जन सांप समान है॥ विधातासों तर्क। मनहर कवित्त ।

सज्जन जो रचे तो सुधारस सों काँन काज, दुष्ट जीव किये कालकूटसों कहा रही । दाता निरमापे फिर थापे क्यों कलप वृच्छ, याचक ीिचारे लघु तृण हूतें हैं सही ॥ इष्टके संयोगतें न सीरो घनसार कछ, जगतको ख्याल इँद्रजाल सम है वही । ऐसी दोय दोय बात दीखें विधि एकहीसी, काहेको वनाई मेरे धोखो मन है यही **॥ ८० ॥** 

#### चौवीमनीथिकरोंके चिह्न।

छप्पय ।

गंऊपुत्र गजराज, बाजि बानर मनमोहै । कोक कमल सांथिया. सोमें सफरीपति सोहे ॥ ँसुरतरु गेंडा महिष, कोर्ऌ पुनि सेही जानो ।

वज्र हिरन अज मीन, कल्श कच्छप उरआनो ॥ शंतपत्र शंख अंहिराज हरि, ऋषभदेवजिन आदि ले । श्रीवद्धमानलों जानिये, चिहन चारु चाँवीस ये॥८१॥

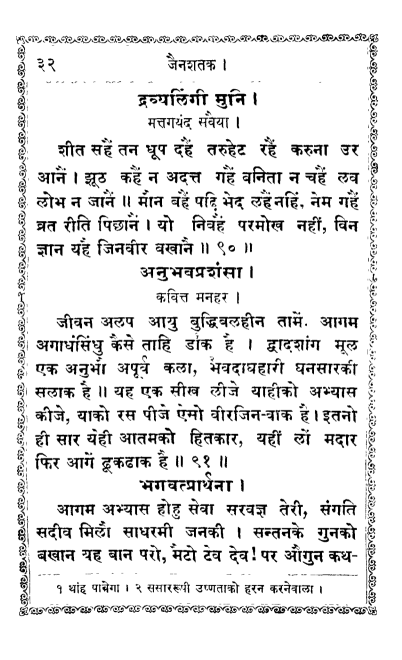
१ शीतल । २ बैल । ३ चन्द्रमा । ४ मकर । ५ कल्पवृक्ष । ६ शुकर । ७ रक्तकम√ा ८ सर्प।

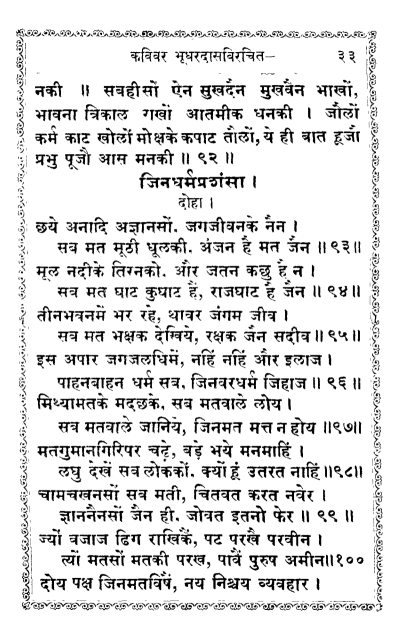
ಹಾಡಾ

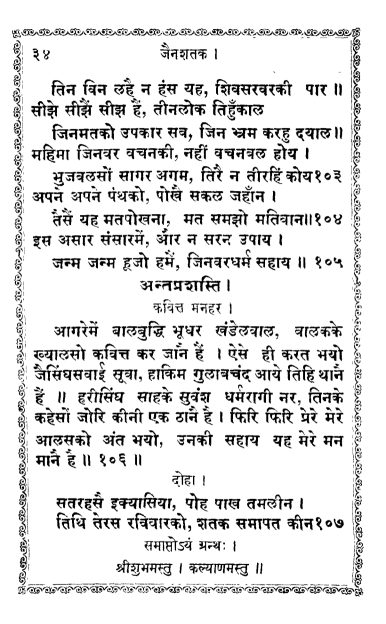
कविवर भूधरदासविरचित-श्रीऋषभदेवके पूर्वभव । कवित्त मनहर । आदि जयवर्मा दूजे महाबलभूप तीजे, सुरगई-शान ऌलितांग देव थयो हैं। चौथे वज्रजंघ एह पांचवें जुगल देह, सम्यक ले दूजे देवलोक फिर गयो हं ॥ सातवें सुवुद्धिराय आठवें अच्युतइन्द्र, नवमें नरेन्द्र वज्रनाभ नाम भयो है । दशैं अहमिन्द्र जान ग्यारवें ऋषभभान, नाभिवंश भूधरके सीस जन्म लयो है ॥ ८२ ॥ श्रीचन्द्रप्रभंक प्रवंभव। गीता.। श्रीवर्म भूपति पाल पुंहमी, स्वर्ग पहले सुर भयो। पुनि अजितमेन छखंडनायक. इन्द्र अच्युतमें थयो॥ वर परम नाभिनरेश निर्जर, वैजयंति विमानमें । चं-द्राभ स्वामी सातवें भव, भये पुरुषपुरानमें ॥८३॥ श्रीद्यान्तिनाथके पूर्वभव । कवित्त ( ३१ मात्रा ) सिरीसेन आरज पुनि स्वर्गां, अमिततेज खेचर पद पाय । सुर रविचूल स्वर्गे आनतमें, अपराजित वलभद्र कहाय ॥ अच्युतेंद्र वज्रायुध चक्री, फिर १ पृथ्वी । 

जैनशतक । ३० अहमिंद्र मेघरथराय । सरवारथसिद्धेश शान्तजिन, ये प्रभुकी द्वादश परजाय ॥ ८४ ॥ नेमिनाथके पूर्वभव । छप्पय । पहले भव वनभील, दुतिय अभिकेतु सेठ घर । तीजे सुर सौधर्म. चाम चिन्तागति नभचर ॥ पंचम चौथे स्वर्ग, छठं अपराजित राजा । अच्युतेंद्र सातयें, अमरकुलतिलक विराजा ॥ सुप्रतिष्ठराय आठम नवें, जन्मजयन्तविमान धर । फिर भये नेमि हरिवंशशशि,ये दशभव सुधि करहु नरा। श्रीपार्श्वनाथके भवान्तर। कवित्त ( ३१ भात्रा)। विव्रपूत मरुभूत विचच्छन, वज्रघोष गज गहन मंझार । सुर पुनि सहसरहिम विद्याधर, अच्युतस्वर्ग अमरिभरतार ॥ मनुजइंद्र मध्यम प्रैवेयिक, राजपुत्र आनंदकुमार । आनतेंद्र दशवें भव जिनवर, भये पासप्रभुके अवतार ॥ ८६ ॥ राजा यशोधरके भवान्तर। मत्तगयंद सवैया । राय यशोधर चुन्द्रमती, पहुले भव मंडल मोर कहाये । जाहक सर्प नदीमध मच्छ, अजा अज भैंस and the service and the servic

ୄୄୄୄୄୄୄ ଌୄୄୄୄୄୄୄୄୄ ୄ कविवर भूधरदासविरचित-ಯ ಮಾರ್ಯಾಲ್ ಎಂದು ಸ್ರಾಮಾ ಮಾರ್ಯಾಲ್ ಎಂದು ಮಾರ್ಯ अजा फिर जाये ॥ फेरि भये कुकड़ा कुंकड़ी, इन सात भवांतरमें दुख पाये । चूनमई चरणायुध मार, कथा सुन संत हिये नरमाये ॥ ८७ ॥ सुवुद्धिसखीके प्रति वचन । मनहर् कवित्त । कहें एक सखी स्यानी सुनरी सुबुद्धि रानी, तेरो पति दुखी देख लागे उर आर है। महा अपराधी एक पुग्गल है छहों माहिं, सोई दुख देत दीखे नान-परकार है।। कहत सुबुद्धि आली? कहा दोष पुग्गल को, अपनी ही भूल लाल होत आप ख्वार है।"खोटो टाम आपनो सराफ कहा लगै बीर," कोऊको न दोष 51.00 मेरो मॉंदू भरतार है ॥ ८८ ॥ ആ.അ.ൺ.അ.ൺ.അ.സംസംസംസംസംസംസംസംസംസംസംസംസം गुजराती भाषामें शिक्षा। करिग्ता । ज्ञानमय रूप रूंडो सदा सासता, ओउँखे क्यों न सुखपिंड भोला। वेर्गळी देहंथीनेह तूं र्झ् करें, एहनी टेंब जो मेहँ ओछा ॥ मे मान भवदुक्ल पाम्यां पैंछी, चैन छाँध्यो नैंथी एक तोला । वेंळी दुख **वृच्छ**नो बीज बाँवै ऊँने, आपथी आपनै आप बोला ॥ ८९ ॥ ९ मुर्गी । २ मुर्गी । ३ झूल, ४ मुन्दर । ५ पहिचानें । ६ पुथकृ । ७ देहसे । ८ क्या । ९ मेरुके प्रमाण । १० पाये । ११ पीछे । १२ मि-ला। १३ नहीं। १४ फिर। १५ बोता है। १६ - और । 











मुंशीलाल एम्. ए.

## छात्रोंकेलिये उपदेश।

-412 - E&

## जिमे

# लाला मुंञीलाल एम. ए. गवर्नमेंटपेन्शनर लाहौरने वनाया

### और

## देवरीनिवासी श्रीनाथूरामप्रेमीद्वारा

बम्बईके निर्णयसागर प्रेनमें वालकृष्ण रामचन्द्र वाणेकरके प्रबन्धसे छपाकर प्रकाशित किया ।

प्रथमावृत्तिः ] जून सन १९१० ई० [ मूल्य ।) ॥



#### १.

#### ञीलका प्रभाव ।

किसी देसकी उन्नति इसपर निर्भर नहीं है कि उसकी आय अधिक हो. सीमा हड़ हों वा गृह सुन्दर हों, वरञ्च उसकी उन्नति इसपर आश्रित है कि वहांके रहनेवाले लोग सभ्य सुझील और सुंशिक्षित हाँ।

संमारमें जील एक बहुन बड़ी प्रेरक शक्ति समझी जाती है, क्योंकि यह मनुष्यको उच्च पदवीपर पहुंचाकर उत्तमताका आदर्श बना देनी है । स्वभावतः जो लोग उत्तम नियमोंपर चलनेवाले हैं वे परिश्रमी सरल और निष्कपट होते है और इतर जन उनके कहनेपर चलते है । प्रकृति यही चाहती है कि ऐसे मनुष्योंपर भरोसा करना और उनके अनुसार चलना चाहिये । संसारमें स-कल गुण और भलाइयां इन्हींके कारण विद्यमान हैं और जबतक ऐस महात्मा और साधुजन इस संसारमें न हों तबतक यह संसार रहनेक योग्य हो ही नहीं सकना ।

यद्यपि धीशक्ति वा वुद्धिमत्ता श्लाघनीय हे तथापि सुझीलता सम्माननीय है । बुद्धिमत्ता मस्तकसे और सुझीलता हृदयसे स-म्बन्ध रखती है । सच पूछो तो हृदयशक्ति ही इस जीवनमें स-वेत्र प्रबल है । प्रत्येक समाजमें बुद्धिमान् पुरुषका आदर उसकी तीक्ष्ण बुद्धिके कारण और सुशील पुरुषका सम्मान उसके शुद्ध अन्त करण वा संज्ञानके कारण होता है, परन्तु भेद यह है कि बुद्धिमान् पुरुषकी केवल श्लाघा ही श्लाघा होती है और सुशील पुरुषके आचरणको सब लोग प्रहण करना चाहते हैं।

उच्च पदवीके लोग साधारण मनुष्य जातिमे अलग है और यह पदवी एक दूमरेकी अपेक्षा हीमे प्राप्त हो सकती है। मानुषी जीवनका कम प्रत्येक दशामें ऐसा परिमित रक्खा गया है कि वहुत थोड़े लोगोंको उच्च पदवीतक पहुंचनेका अवसर मिलता है. परन्तु प्र-त्येक पुरुष आदरसत्कारपूर्वक अपना जीवन सुष्ठु रीतिसे व्यतीत कर सकता है। छोटे २ कामोंमें भी मनुष्य सरलता विशुद्धता और श्रद्धालुताका बर्तात कर सकता है और अपनी २ दशामें उसके अनुमार कृत्य करता रहता है।

मनुष्यका जीवन वहुधा साधारण क्वत्योंके लिए ही है और अधिक करके वही गुण प्रबल है जिनसे नित्यप्रति काम पडता रहता है ।

प्रत्येकको अपना क्रत्य या कर्तव्य करना चाहिये। जान वृझकर कृत्य न करना एक वड़ा भारी दोष है, इस दोषमे हमें वचना चाहिये और कटिवद्ध होकर इसका सामना करना चाहिये। क्र त्यके करनेमें आनन्द है और उसके न करनेसे दुःख प्राप्त होता है। प्रत्येकको, चाहे स्त्री हो चाहे पुरुष, अपने २ क्रत्य वा कर्तव्य धर्मका जानना अवश्य हैं। धर्म वा क्रत्य मनुष्यके साथ यहां भी है और इस जीवनके अन्तमें भी साथ रहेंगे।

वुद्धिमत्तासे मनुप्य अधिक चमत्कारी और आश्चर्यजनक काम कर सकता है, प्रचुर धनसे बहुतसे अद्गृत काम निकल सकते है, परन्तु जो काम दृढ़ श्रद्धालु और धार्मिक पुरुषोंसे प्रकट होते हैं वे बहुत ही हृदयंगम और योग्य होते हैं। देखो तीक्ष्णवुद्धि बिरलोंहीके भाग्यमें होती है और धनसम्पदा भी किसी २ को मिलती है, परन्तु यह सब लोग कर सकते है कि वे अपने २ अर्झाकार किये हुए कृत्यको पूरे २ बल और हृदयसे करें। अपना २ कृत्य करना लोगोंका परम धर्म है; इस कृत्यका करना, चाहे एक छोटीसी बात प्रतात हो. अवश्य है और जो कोई अपना कृत्य करता है वह इसके बदलेंमें किसी प्रकारकी श्राधा वा पारितोषिकका अधि-कारी नहीं है. परन्तु केवल कृत्य और निष्काम कृत्य होनेके का-रण आप ही आप उसका उत्तम फल मिलेगा ! भक्त और अद्धा-लुका परिश्रम कभी वृथा नहीं जाता, उसका फल अवश्य उसको मिलेगा, विपरात इसके तीक्ष्णवुद्धिवालोंके हार कुम्हलाकर मुरझा जाते है और निरे माग्यवालोके पारितोषिक वृथा आडम्बर हैं।

इस संसारमें. उसकी रचनाके अनुसार, प्रत्येक मनुप्यके जीव-नकी, सामाजिक और गृहम्धा होनेके कारण. अपनी अलग २ दशा है । कुछ पुरुष तो राज्य करते हैं, कुछ सेवक हैं, कुछ शिक्षक वा गुरु है और कुछ शिप्य वा चेले है इत्यादि । इन कई शिक्षक वा गुरु है और कुछ शिप्य वा चेले है इत्यादि । इन कई प्रकारके सम्बन्धोंसे अनेक प्रकारके ऋण और कृत्य उत्पन्न होते हैं । जीवनका वड़ा उद्देश्य और लाभ यह है कि अपने ही आनु-न्दको न बढ़ाया जाए बरख औरोंके आनन्द और सुखको अधिक किया जाए और यह तब ही हो सकता है जब हम अपने २ कृत्योंको अद्धा और भक्तिसे पूरा करें ।

यहां हम छात्रसम्बन्धी कुछ कृत्य वर्णन करते हैं । छात्रोंको ये कृत्य करने योग्य है–१. आज्ञानुवृत्तिः २. कालानुवृत्तिः (का-लानुवर्तिता ) ३. परिश्रम ४. परस्पर एकता और प्रेम जो मीतिके अनुसार हों और न्यायपर आश्रित हों ५. निष्कपटता, सरलता और सत्यवादिता।

१. आज्ञानुवृत्ति या वश्यताके अर्थ पाठशालाके बनाए हुए नियमोंके अनुसार चलना है । इस कृत्य वा गुणका होना मनुप्य-सम्बन्धी समाजके सकल भागोंमें आवश्यक है। इसके विना स-माज ही नहीं रह सकती । फ़ौजी सिपाहियोंके लिए भी यह सबसे उत्तम गुण हैं; उन्हें चाहिये कि चुप चाप होकर अपने अफसरका हुकम मानें और तनिक भी चूं न करें, नहीं तो सारा प्रबन्ध उलट पुलट हो जायगा और खलबली मच जाएगी। देखो अपने माता पिताके कहेमें चलना अच्छे बालकोंका सबसे पहला कृत्य है । वश्यता ईश्वरका सर्वोपरि न्याय है । इसी प्रकार छात्रोंमें वश्यताका होना अतीव आवश्यक है, क्योंकि इसके विना पाठ-शालाका प्रबन्ध और शासन रखना बडा कठिन है, और जहां शासन नहीं वहां किसी प्रकारकी ठीक २ शिक्षा हो नहीं सकती । पाठशालामें इस गुणका होना अतीव श्लाघनीय है,क्योंकि और सब गुण इसीपर निर्भर हैं और इसीसे उत्पन्न होते है। सोचो यदि तम अपने गुरु वा शिक्षककी आज्ञा न मानोगे, तो फिर तुम उ-सके उपदेशका कुछ भी आदर न करोगे और उसकी उत्तमंसे उत्तम और उपयोगी शिक्षापर तनिक भी ध्यान न दोगे । इससे तुम्हें आज्ञा उल्लंघन करनेकी बान पडजाएगी और तुम अपना समय वृथा खोने लगोगे, और इस प्रकार शिक्षासे तुम्हारे आचरण नहीं सुधरेंगे, वरश्व शिक्षाका तुमपर उलटा प्रभाव पडेगा और तुम समाजके लिए भार और कष्टका कारण होगे।

फिर यह भी याद रखना चाहिये कि आज्ञाभङ्ग करनेसे हमारा

आत्मसम्मान जाता रहता है। यदि हम सुशील और नियमोंके अनुसार चलनेवाले हैं, तो हमपर उत्तम रीतिसे शासन किया जा-एगा; और यदि हम नियमोंको उल्लंघन करेंगे और इस कारण दुर्वि-नीत और दुराचारी बनेंगे, तो हमपर कुरीतिसे शासन किया जाएगा और हमें दण्ड मिलेगा। किसी विभागके अध्यक्षको अ-त्यन्त ताड़ना करनी और कठोर नियम बनाने पड़ेंगे, यदि जिन लोगोंमे उसे बरतना है वे अन्यायी दुराचारी और दुर्दान्त हों। इस लिए आत्ममान रखने और अपनेसे बड़ोंकी आशीर्वाद लेनेके लिए हमें आज्ञाकारी होना चाहिये।

आज्ञानुवर्ता होनेसे तुम आगे जाकर अपने जीवनमें ऋद्धि सिद्धि प्राप्त करोगे । तुम्हें यह भी याद रखना चाहिये कि आज्ञा-पालन और मकल गुणोंकी नाई दो परमकोटियोंका मध्यभाग है, अर्थात् इसके एक ओर आज्ञामंग है और दूसरी ओर दासत्व है और यह इन दोनोंसे भिन्न है और इनके मध्यमें स्थित है । तुम्हें चाहिये कि आज्ञानुवृत्तिके उत्तम गुणको अपनेमें धारण करो और उसके अनुसार चलो ।

२. एक और ऐसा ही आवश्यक गुण कालानुवृत्ति है । जीव-नके सब कामोंमें इस गुणका होना अवश्य है । यदि यह न हो तो पत्येक वस्तुमें खलबली पड़जाए । छात्रोंमें इस गुणका होना अतीव आवश्यक है । कालानुवृत्तिसे हमारा तात्पर्य यह है कि प्रतिज्ञाके समयका ध्यान रक्खा जाए, यह नहीं कि एक बार वा दो बार वा कभी २, वरश्च सदाके लिए ध्यान रक्खा जाए; यदि वह प्रतिज्ञाकी अवधि कुछ कालतक वा सदाके लिए हो तो उस समयतक बराबर ध्यान रखना चाहिये । यदि कोई छात्र पाठशा-

लामें नित्य और ठीक समयपर नहीं आता, तो वह नियमोंका उल्लंघन करके अपने अध्यापकोंका निरादर करता है; इस लिए एक तो उसके अध्यापक उसको ऋपादृष्टिसे नहीं देखते, दूसरे वह शिक्षासे लाभ नहीं उठा सकता और आयुःपर्यन्त मूर्ख रहता है । और यदि यह वुरी बान उसमें सदाके लिए पडगई और आयुः-पर्यन्त रही, तो उसका शील भङ्ग हो गया और वह किसी सांसा-रिक काममें नहीं फलता फ़लता । तुममें सोच समझ है और आगे जाकर तुम संतानवाले होगे, तुम्हें चाहिये कि आज्ञापालन और कालानवृत्तिके गुणोंको प्रहण करो इसलिए कि तुम अपने छोटे भाई बहनों और सन्तानको श्रेष्ठ उदाहरण बताओ और खयं उ-त्तम आद्री बनकर दिखाओ । तुम अगले वंशके चलानेवाले हो. इस लिए हिन्द्स्तानकी अगली दशाका उत्तम होना बहत करके तुम्होरे ही उत्तम और धार्मिक शीलपर निर्भर है । कहते है कि जाति व्यक्तियोंसे मिलकर बनी है और यदि किसी जातिकी प्र-त्येक व्यक्ति उत्तम सज्जन और धार्मिक है तो वह सारी जाति उत्तम सज्जन और धार्मिक कहलाई जा सकती है। अपने समयको बहुमूल्य समझनेमे तुम अपने आपको जीते जी बहुत कुछ सुधार सकते हो और तुम्हारे पीछे लोग तुमको भलाईसे याद करेंगे और तुम्हारा यश और कीर्ति इस संसारमें रहेगी और लोग तुम्हारा अनुकरण करेंगे ।

३. अब हम परिश्रमका वर्णन करते है । प्रत्येक मनुप्यको अपना २ काम करना पड़ता है और यह काम करनेकी शक्ति सर्वोत्तम दान है जो ईश्वरने मनुप्यको दी है । जीवनका सबसे अधिक रग्ख उन लोगोंको दिया गया है जो अच्छे और पवित्र कामके करनेमें लगे हुए है। निकम्मे और आलसी मनुष्य अपने लिए भार हैं और उनको अपने जीवनमें कुछ भी स्वाद नहीं आता। इस कारण परिश्रम शाप वा हानि नहीं है वरझ एक महादान और लाभ है। जो कुछ कि मनुप्य कर सकता है वह उ-सका सबसे बड़ा भूषण है और उस कामके करनेसे वह अपना ही मान और हर्ष बढ़ाता है अर्थात् काम करनेसे मनुप्यका सब आदर करते हैं और वह उच्च पदवी और आनन्दको प्राप्त होता है।

ओ हो! जो लोग परिश्रम करते है और जो यल करते है, उनमें एक बड़ी भारी शक्ति आ जाती है। तुम्हें चाहिये कि अपने अमृल्य समयको वृथा न खोओ, उसमें यथाशक्ति उत्तम २ कार्य करते रहो। कामका करना सर्वोत्तम अधिकार है और मनुप्यके लिए बडा उत्तम दान है। तुम्हें उचित है कि अपने जन्मके अ-धिकारपर अपने आपपर और अपनी आत्माओंपर हढ़ रहो। जो लोग ठाली बैठे रहते हैं और कुछ करना नहीं चाहते, वे अपने जीवनमें क्लान्त और दीन रहते हैं और उनका जीना धिक्कार है।

परिश्रमका फल अवश्य मिलता है। इस लिए तुम्हें अपने इष्ट मनोरथकी सिद्धिके लिए परिश्रम करना योग्य है। तुम्हें चाहिये कि जो काम करना है उसे तन मन धनसे करो। विद्या बड़े क-ठिन परिश्रमसे ही प्राप्त हो सकती है और विद्याके प्राप्त करनेके लिए कोई सीधी सड़क वा राजमार्ग नहीं बना हुआ है। जिन लोगोंको तुम पूर्व समयमें धीशक्तिसम्पन्न कहते हो, जिन्होंने बड़ी कीर्ति और यश प्राप्त किया है और जो बड़े बुद्धिमान् प्रसिद्ध हुए हैं, उन सबको अपने कार्यमें सिद्धि प्राप्त करने और अपनी की- र्तिको स्थित रखनेके लिए बड़ा भारी परिश्रम करना पड़ा है और वे आधी २ राततक दीपक जलाकर पढ़ते और सोचते रहे हैं और खयंसिद्ध तो इनमेंसे एक ही आध निकलेंगे।

और लो ! परिश्रम करनेसे मनुप्य आलसी और निकम्मा नहीं रहता और अपनी शक्तियोंको वृथा नहीं गंवाता, अर्थात् परिश्रम आलस्यका नाश करनेवाला है । बाल्य और तरुण अवस्थामें हमारी शक्तियां अति प्रवल होती हैं और यदि इनको किसी उपयोगी कार्यमें न लगाया जाए तो ये हमें बुरे कामोंकी ओर ले जाएंगी । अंगरेज़ी भाषामें एक कहात्रा प्रसिद्ध है जिसका अर्थ यह है कि निकम्मा और आलसी पुरुप वा स्त्री मूत पिशाच को अपनी ओर लुभा लेती है, अर्थात् ठाली बैठेको बुराइयां ही बुराइयां सूझती रहतो हैं ।

8. चौथी बात परस्पर एकता और प्रेम है । तुममें परस्पर प्यार और प्रीति होनी चाहिये । बहुधा छोटी २ बातोंपर लड़ाई भिड़ाई हो जाती है; तुम्हें चाहिये कि इस उत्तम नियमपर चलो, '' तुम औरोंके साथ इसी प्रकार वर्तो, जैसा कि तुम चाहते हो कि और लोग तुम्हारी साथ वर्ते'' । तुम्हें एक दूसरेके भावोंका ध्यान रखना चाहिये, और किसीका वृथा जी नहीं दुखाना चाहिये । तुम्हारी एकताकी नीव सच्चे और धार्मिक नियमोंपर होनी चाहिये, क्योंकि जो एकता अधर्मपर आश्रित होती है उसकी जड़ बोदी होती है और वह चाहे जब ट्रट जाती है । और यह अधर्मसम्बन्धी एकता कभी ठीक नहीं, क्योंकि यह नीतिविरुद्ध है और जलके बुलबुलेके समान झट नष्ट हो जाती है । तुम्हें चाहिये कि ऋजुता और सरलता बर्तो, सज्जन पुरुषोंके सङ्गमें

रहो और दुर्जनोंसे बचो । यदि तुम्हारा साथी वा तुम्हारी श्रेणीका लड़का कोई बुरा काम करे तो तुम झट उस कामको बुरा कहो और अपने साथीको सुधारनेका यत करो । तुम्हें चाहिये कि पाठ-शालाका शासन रखने, दुर्जनोंका पता लगाने और उन्हें उचित दण्ड दिलानेमें अपने शिक्षकोंके सहायक बनो । ऐसा करनेसे तुम अपने साथियोंका भला कर रहे हो, क्योंकि तुम इस प्रकार सरलताके पक्षपाती होकर भलाईका बीज बो रहे हो और बुराईको जड़से उखाड़ रहे हो ।

५. सबसे पिछली बात यह है कि तुम अपने शीलमें निष्कपट, सरल और सत्यवादी वनो । निष्कपटता वा ऋजुता सर्वोत्तम गुण है । कई एक निकम्मे और दुष्ट छात्र परीक्षामें सफल होनेके लिए अनुचित उपाय करते हैं, पाठशालासे छुट्टी लेनेके लिए अपने पिता वा रक्षकके झुठे हस्तलेख बना लेते हैं वा सच्चा हेतु छोड़कर झुठा हेतु घड़ लेते हैं, इस भयसे कि सच्ची वार्ता लिखनेसे उन्हें छुट्टी नहीं मिलगी । तुम्हें कदापि ऐसा नहीं करना चाहिये और आशा है कि तुम अपना मनोरथ सिद्ध करनेके लिए अनुचित उपाय काममें लाना बहुत ही बुरा समझोगे और अपने सारे बर्तावमें सर्चाई और साधुतासे काम लोगे ।

सबसे उत्तम बात यह हैं कि तुम ईश्वर परमात्माको पहचानो, उससे प्यार करो और उसीकी आज्ञाका पालन करो यहां तक कि तुम्हारे शीलमें परमात्माकेसे गुण आजाएं।

हे छात्रो ! तम आगे आनेवाले वंशके चलानेवाले हो और तुमहीपर हिन्दुस्तानकी आगामी उन्नति और उच्च दशाका नि-र्भर है। लडकपनमें जैसी तुम्हारी बान पड जाएगी, वैसी ही बान जवानी और बुढापेमें होंगी । तुम्हें चाहिये कि अपनी बान डालनेमें नियम और शीतिसे काम लो और सज्जन और धार्मिक बनना सीखो । इस संसारमें और विशेष करके युवा अवस्थामें हमारा शील पूरा २ मुधरा हुआ नहीं होता और हमारी बान परिवर्त्तनशील होकर बदलती रहती है उम समय हमारी प्रवृत्ति बराई प्रहण करनेकी ओर होती है । परन्तु तुम्हें यह बात जाननी अवश्य है कि आनन्द वा परम मुख सज्जनताईमें ही है । सुखी होनेके लिए हमारा अन्तःकरण शुद्ध और पवित्र होना चाहिये अर्थात् जब हमारा अन्तःकरण प्रसन्न और संतुष्ट होकर हमारे कामोंको सराहता है तब ही परमयुख प्राप्त होता है। जिस मनुष्यकी वृत्ति सात्विक और धार्मिक है और जो अपना कृत्य भक्तिसे श्रद्धापूर्वक करता है, उसका भीतरी आत्मा वा अन्तःकरण सर्वदा संतुष्ट रहता है। विपरीत इसके पापी मन, जो पछतावेके दुःख और कप्ट सहता रहता है, सदा बेचैन रहता है और कभी भी सुखी नहीं होता । फिर देखोे कि आनन्द वा सुख चिरस्थायी और निरन्तर होना चाहिये न कि क्षणिक और थोडे काल के लिए हो, ऐसा सुख पुण्य वा धर्मसे ही प्राप्त होसकता है क्योंकि धर्म सदा स्थिर है और काल और दशासे बदल नहीं सकता । धार्मिक पुरुषका सुख बाह्य बातोंपर निर्भर नहीं होता, इस रूए प्रायः उसका सुख उससे पृथक् नही होसकता अर्थात् धार्मिक पुरुष सदा आनन्दमें मझ रहता है। प्रत्येक वस्तुमें पवित्रताका होना उत्तम है, परन्तु हृदयकी पवित्रता वा वि-रुगुद्धताकी सब बड़ाई करते हैं और उसे प्राप्त करना चाहते हैं। पुण्य वा धर्म वा सात्त्विक वृत्ति निर्मरु जल्की नाई है और प्रकाशका चिन्ह है, और पाप वा अधर्म वा तामसिक वृत्ति मैले और गंदले जलके समान है और अन्धकारका चिन्ह है। इस कारण यह बात अतीव आवश्यक है कि हम पवित्र रुद्ध और धार्मिक जीवन व्यतीत करें और तब ही हमको अपने जीवनमें ऋद्धि सिद्धि और परम मुख मिल सकता है।

इससे पहले हम उन गुणोंका वर्णन कर चुके हैं जिनका बीज हमें अपने हृदयम बोना चाहिये । वे गुण आज्ञापालन, समयानु-सरण (कालानुवृत्ति), परिश्रम, एकता और प्रेम, निष्कपटता, मरलता और सत्यवादिता है । इनके अतिग्क्ति हमारे आचरण भी उत्तम होने चाहिय और हमें एक दूसरेके साथ मित्रता रखनी चाहिये ।

१. कभी २ ऐसा होता है कि तुम अपनी श्रेणीके किसी लड़के-से एक पुस्तक वा लेखिनी मांगी लेत हो और वह तुम्हें क़ुपा करके दे देता है, परन्तु तुम उस पुस्तकको लेते समय और उल्टा केरके दे देता है, परन्तु तुम उस पुस्तकको लेते समय और उल्टा देने समय उसके अनुप्रहीत नहीं होते अर्थात् दोनों समय यह नहीं कहते कि मै आपका बड़ा अनुप्रहीत हूं। कभी २ तुम ऐसे अक्खड़ और अविनीत हो जाते हो कि उस वस्तुको दूरसे ही उसकी ओर फेंक देते हो तथा उस वस्तुको जहांका तहां पड़ा रहने देते हो और उसे लौटाकर नहीं देते। इस कारण वह वस्तु सोई जाती है और उसके सोए जानेका दोष तुमपर होता है। याद रक्लो कि छोटेसे छोटे कामके लिए भी तुम्हें अनुग्रहीत होना चाहिये ।

२. कभी २ तुम वृथा अभिमानके मारे अपने आपेमें फूले नहीं समाते और मनमें यह समझने लगते हो कि हमें औरोंसे अधिक ज्ञान है; पर तुम्हें यह जानना चाहिये कि शून्य थैला सीधा नहीं खड़ा हो सकता । औरोंको दोष लगानेसे पहले अपने ही दोषोंपर दृष्टि डालो । बुद्धिमान् और नम्र बनो । इस निम्नलिखित स्रोकके अनुसार चलो—

#### विद्या ददाति विनयं विनयः याति पात्रताम् । पात्रत्त्वाद्धनमाप्नोति धनाद्धर्म ततः सुखम् ॥

३. अवधान और वश्यता, अर्थात् ध्यान और नम्रता विद्या-माप्तिके लिए आवश्यक हैं। यदि श्रेणिमें कोई बात सिखलाई जाए और तुम पाठको सुनो ही नहीं वरम्च अपनी श्रेणिमें पास बैठे हुए लड़केसे चुपके २ बातें करने और कानाफ़सी करने लगो तो तुम और तुम्हारी श्रेणीके लड़के भी शिक्षासे लाभ नहीं उठा सकते। फिर यह देखो कि पड़ते समय बातें करना और पाठपर ध्यान न देना उत्तम आचरणके विरुद्ध है, क्योंकि ऐसा करनेसे तुम अपने शिक्षकका निरादर करते हो और अपना और उसका समय भी वृथा खोते हो। जब तुम्हारा शिक्षक श्रेणीमें नहीं है या कुछ और काम कर रहा है तो तुम्हें चाहिये कि तुम सब चुप चाप रहो और वृथा कोलाहल न करो, क्योंकि यह बात उत्तम आचरणके विरुद्ध है कि जब तुम अकेले हो तो कब्बोंकी नांई कांएं २ करने और चिछाने लगो।

४. आज कल उन्नतिका समय है। हिन्दुस्तानके सकल भागों-

में समाजें बन रही हैं और हमारे बहुतसे भाई नई २ बातें सी-खने, विद्या और कला प्राप्त करने, डिंगरियां लेने इत्यादि कामोंके लिए अंगरेजोंकी विलायत और अन्य देशोंमें जाते हैंं । तुममेंसे बहुतसे अनेक धर्मसम्बन्धी समाजों और सभाओंके सभासद हो और देशके सुधारके लिए बहुधा जो उपदेश दिए जाते हैं उन्हें सुनने जाते हो । निस्संदेह ये सब अच्छे समयके चिन्ह हैं और इनसे विदित होता है कि आगे उन्नतिका काल शीघ्र ही आनेवाला है । हमें केवल इस बातका ध्यान रखना चाहिये कि हम आपसमें फूट न डालें और पृथक् २ भेद न बना लें और हमें चाहिये कि जो नई बात प्रहण करें उसे पहले मली भांति सोच समझलें और भेड़ाचालकी नाईं अंधाधुंद काम न करें ।

५. तुम्हें छात्रोंकी नाई सर्वहितकारी पुस्तकालयोंमें जाना चा-हिय । वहां जाकर पुस्तकें पढ़ो, जो कुछ पढ़ो उसे सोचो और अपने शब्दोंमें वर्णन करनेका यल करो । महान् और कुलीन पुरुषोंके जीवनचरित्र पढ़ो और उनके वृत्तान्तसे धर्म और नीतिकी शिक्षा ग्रहण करो ।

६. आज कल लोगोंमें जो दूषण फैल गए है उनका अनुकरण न करो । हमारे कुछ भाइयोंको कोरी बातें बनाने और मदिरा पीनेका चस्का पड़ गया है । बड़े खेदकी बात है कि आज कल ज्यों २ सभ्यता बढ़ती जाती है लोगोंमें मदिरापान करनेकी बुरी बान फैलती जाती है । विपरीत इसके तुम्हें चाहिये कि धैर्य और दढतासे अपना काम किए जाओ और शांतखभाव और संयत रहो; क्योंकि जबतक धीरता, लगातार परिश्रम, और संयमसे काम न किया जाए, तो कुछ भी स्डाधनीय कर्म नहीं हो सकता । यही प्रार्थना करो कि परमात्मा तुमको बुद्धि दे और तुम्हारी प्रवृत्ति उत्तम और धार्मिक कामोंमें हो और तुम अपने जीवनमें परिश्रम और सोच विचारसे काम छो और परमेश्वरपर भरोसा रक्लो।

#### ર.

(क) हिन्दुस्तानकी अगली दशा, भली वा बुरी, बहुत कुछ तुम्हारी ही शक्ति पर निर्भर है। तुम जो आज कलके वंशकी नई पौद वा बच्चे हो अगले वंशके पिता हो । इसलिए तुम्हें विचारना चाहिये कि तुम्हारा बाख्यावस्थामें क्या कृत्य है । बहुतसे लोग यह कहते हैं कि आज कल्की अंग्रेज़ी पाठशालाओंकी शिक्षासे उत्तम और व्युत्पन्न पुरुष बनकर नहीं निकलते जैसे कि पुरानी देशी पाठशालाओंसे पटकर निकलते थे; वरश्च अब जो युवा पुरुष पटकर निकलते हैं उनमें पहावग्राही पांडित्य होता है, वे निरे अभिमानसे भरे होते हैं और अपने शील और गुणोंकी वृथा बडाई करते रहते है। आज कलकी विद्यासे उनमें निरर्थक स्वतन्नता उत्पन्न हो जाती है, वे अपने वडोंका ठीक २ सम्मान और आदर नहीं करते, उनके आचरण बिगड जाते है और वे पुरुषार्थहीन और सहजचकित हो जाते हैं। हम ठीक २ निर्णय नहीं कर सकते कि ये दूषण कहां तक ठीक हैं, परन्तु हम यह कह सकते हैं कि अंग्रेजी और नागरी पुस्तकें जो लडकोंको मिडल और हाईस्कूलों-में पढाई जाती है उनमें इतनी नीतिशिक्षा और उत्तम भाव भरे हुए हैं कि यदि वे लड़कोंको भली प्रकार समझाकर पढाई जाएं और यदि शिक्षक आप आदर्श बनकर दिखाएं और उन पुस्तकोंके

लेखोंको भली भांति हृदयस्थ करके उनके भाव और तात्पर्यका उत्तमता जतलाएँ तो अवश्य इन युवा पुरुषोंके मनपर हितकारी · और उत्तम प्रभाव पडेगा। ये ऊपर लिखे हुए दूषण भी कहीं २ पाए जाते हैं, पर बहुधा ये दूषण निर्मूल हैं। परन्तु हमें इन दुषणोंको योंही नहीं समझना चाहिये; विपरीत इसके हम सबको एक एक करके इन बातोंको सोचना चाहिये और अपना शील सधारनेका युव करना चाहिये और धीरे २ ऐसा युव करना चाहिये कि हममें लेशमात्र भी दृषण न रहे । देखो जो लोग हमें हमारे दुषण बताते हैं उनको हमें अपना शत्रू नहीं जानना चाहिये वरुच्च उन्हें अपना हित्तेषी, परम मित्र और नीतिशिक्षा करनेवाले जानना चाहिये। इस लिए हमें किसी बातको साधारण दृष्टिसे नहीं पटना वा देखना चाहिये और उसको सुसपर नहीं लीपना चाहिये वग्च उसको ठीक २ विचारना और उसके गुण और तोषको समझना चाहिये। हमें चाहिये कि अपनेमें वश्यता, परिश्रम, अध्यवसाय, कालानुवर्तिता, अर्थशुचित्त्व और मत्यशीलताकी बान डालकर अपने छोटे भाई, बहन और बच्चों और अपने पड़ौसी मित्र और महपाठियोंके साम्हने अपने आपको उत्तम आदर्श बनाकर दिखाएं: सबके साथ सजनता और शिष्टा-चारसे बर्ते; अपने बडोंका सम्मान करें और उनके उत्तम उपदेश-को कान देकर सुनें और उसके अनुसार चलें; लजा और आ-त्मसम्मानको ग्रहण करें अर्थात् अवमानना और अभिमानितासे बचें। हमें अपने शीलमें शुद्ध और पवित्र होना चाहिये। हम यह तो जानते हैं कि बाह्य वस्तुओंमें पवित्रताका होना कैसा अवश्य है। यथा हम सदा पवित्र और निर्मल जल पीना,खच्छ और उज्ज्वल

वस्त पहनना और शुद्ध और सरल भोजन खाना चाहते हैं। पर इससे अवश्यतर यह है कि हमारा मन और हमारे आचरण पवित्र हों। सच है ' साचे राचे राम ' अर्थात् जिनका हृदय शुद्ध और मन पवित्र है वे साक्षात् ईश्वरके दर्शन करके कृतार्थ होंगे। इसके लिए ' पवित्र जीवन और नीतिशिक्षा, ' 'शान्तिसार,' और 'शोल और भावना ' नामकी पुस्तकें पड़ो जिनका मूल्य केवल डेड़ २ आना है।

(ख) हमें जड और मूट होकर विद्याके केवल प्राहक नहीं होना चाहिये। अर्थात् हम ऐसे थैले वा पात्र नहीं हैं कि जिसमें विद्या ठूस २ कर बिना सोचे समझे भर लें, विपरीत इसके हमें अतन्द्रित और व्यवसायी बनना चाहिये और सचे जान और विद्यासागरको जहांसे मिले सोच समझकर प्राप्त करना चाहिये। हमें अपनी उपलम्भन और अवेक्षणशक्तियोंको बढाना और उन्नति देना चाहिये । अवेक्षण और तुलनाके विना केवल पुस्तकीय विद्यासे हमारी मानसिक शक्तियां उन्नत नहीं हो सकती । शिक्षाका मुख्य उद्देश्य यह है कि मनुप्यको मनुप्य बनाया जाए, उसकी खाभाविक शक्तियोंको उन्नति दी जाए, और साथ ही उसे नीगेगता विद्यासार ज्ञान और नीतिकी वड़ी २ बातें सिखाई जाएं, इस लिए कि वह इस संसारमें आनन्दमय धार्मिक और पवित्र जीवन व्यतीत करे. आगेके लिए उच्च और उत्तम आशाएं रक्खे जैसा कि उसके मा-नसिक संतोष और शुद्ध अन्तःकरणसे प्रकट है। स्कूलमें तुम्हें ' डाइंग ' अवस्य सीखना चाहिये, क्योंकि उससे हाथ जमता है, अवेक्षण और तुलनाकी शक्तियां बढ़ती हैं, हमारा वस्तुओंका ज्ञान जो पहले अनिश्चित और संदिग्ध था अब ठीक २ और

विशेष ( विशिष्ट ) हो जाता है और धीरे २ अनेक आकृतियोंके देखने और मिलाने जुलानेसे नई आकृतियां बना लेते और नई २ बातें निकाल सकते है । इस कारण ' ड्राइंग ' बड़ा उपयोगी है । ड्राइंगका व्यवहारिक लाभ यह है कि इससे वम्तुओंमें सौन्दर्य जिदिन करने और उनको कम देनेकी शक्ति बढ़ती है और हस्त-लेख युधरता है । ड्राइंगके सीखनेसे कुछ छात्र दफतरोंमें क्लार्क और नक्श-नवीस ( लेखक वा चित्रकार ) बन सकेंगे । एक प्रसिद्ध मनुष्यका लेख है, -'' म्वेच्छालेख ( Free-hand Drawing ), आदर्शलेख ( Model Drawing ), यथादृश्यचित्रालेख ( Perspective Drawing ) सब स्कृलोमें सिखाने चाहिये, क्योंकि यह विषय शिक्षाके विचारसे बहुमूल्य है अर्थात् यह हम्त-चक्षुसाधन है और इसके सिवा ड्राइंग प्रत्येक शिल्पकारके लिए भी बड़ा उपयोगी है " ।

(ग) मानसिक शिक्षाके साथ २ शारीरिक शिक्षा भी होनी चाहिये। म्क्रलोंमें शारीरिक शिक्षाके फैलानेक लिए बहुत कुछ किया जाता है। आधा घंटा प्रतिदिन ड्रिल और जिमनैम्टिक्सके लिए दिया जाता है और शिक्षाकी इस अतीव आवश्यक शाखामें छात्रोंकी उन्नति विदित करनेके लिए विशेष २ शिक्षक नियत है। प्रतिवर्ष व्यायाम और गेंदबछाके खेल होते रहते हैं और इन खलोंके कारण सरकारी, इमदादी (साहाय्यकारी) और निजकी पा-ठशालाओंमें मित्रतापूर्वक स्पर्धा बढ़ती जाती है। इन खेलोमें तुम्हें सदा निष्कपटतासे बर्तना चाहिये और सरलतापूर्वक यथाशक्ति औरोंसे बढ़नेका यत्न करना चाहिये और फिर यदि हम हार जाएं तो कुछ बात नहीं। हार जानेसे तुम्हें किसी प्रकार अपना जी नहीं छोड़ बैठना चाहिये विपरीत इसके तुम्हें आगेके लिए दुगने उत्साह और साहससे काम करना चाहिये । व्यायाम बड़ी अच्छी वम्तु है, इससे मनुष्य नीरोग रहता है, शरीर मुडौल और सुन्दर निकल आता है, मूख अधिक लगती है, जो खाओ सो पच जाता है और जी प्रसन्न रहता है ।

इसके अतिरिक्त एक बात और है जिसका तुम्हें अवश्य ध्यान रखना चाहिये। कुछ लड़के हट्टे कट्टे होते हैं पर और कुमार्गगामी लड़के उन्हें बिगाड़ देते हैं और इस कारण उनका सारा यांवन और सान्दर्य नष्ट हो जाता है और इसी लिए उनका बुद्धिचातुर्य भी जाता रहता है। तुम जानते हो कि युख्य मनके लिए सुख्य शरीरका होना अवश्य है। ये सव बातें सोचकर तुम्हें चाहिये कि बुरी संगतसे बचो और उन सब वातों से दृर रहो जिनसे आचरण बिगड़े और जीवन अपवित्र हो जाए। इस मंसारमें बहुतसी वम्तुएँ ऐसी हैं जो हमें बुराईकी ओर ले जाती हैं और उनसे बचनेकी सबसे उत्तम रीति यही हैं कि हमें सदा अच्छे काम करनेमें लगे रहना चाहिये।

(घ) सबसे पिछली पर सबसे उत्तम शिक्षा यह है कि हम धर्मसम्बन्धी कृत्योंको अर्थात् वश्यता परिश्रम आदिकको भली भांति समझें और उनको अपने जीवनमें वर्ते, और सभ्य जातिकी नांई अच्छे आचरण मीर्खे और सुशील बनें । इन सब बातोंकी आवश्यकता हम पहले तुम्हारे आगे वर्णन कर चुके है और बहुधा तुम्हारी पड़ाईकी पुस्तकोंमें भी इन बातोंका व्याख्यान दिया हुआ है और तुम्हारे शिक्षक भी प्रायः तुम्हें यही बातें सिखाते रहते हैं । तुम्हारे जैसे छात्रोंके लिए सबोंत्तम उपदेश यह है कि अपना काम आदिसे ही कमानुसार विधिवत् और सुन्दरतासे करो, अपने ही बनाए हुए संक्षेप और सारसंग्रहपर भरोसा रक्तो और दूसरोंने जो रुपया कमानेके लिए पुस्तकोंके संक्षेप किये हैं उनको मोल लेकर न पट़ो और न कण्ठ करो, अपने कृत्य करनेमें बराबर लगे रहो और अपनी नीरोगता और आचरणका ध्यान रखकर प्रयबसे पढ़ते लिखते रहो ।

8.

(क) जीवनके सरल नियम ।

अब हम कुछ प्रसाब वर्णन करते है जिनके अनुसार काम करनेसे श्रेय प्राप्त होता है । ये एक प्रकारकी पगडंडियां हैं जिन-पर चलनेस मनुप्य उत्तम पद प्राप्त कर लेता है । आध्यात्मिक पगडंडियोंमें सबसे उत्तम पगडंडी यह है कि मनुप्य जीवनके सीधे मादे नियमोंको भल्ठे प्रकार समझे । जो मनुप्य इन नियमोंको समझकर उनके अनुसार चलता है, उसे परम सुख और शान्ति भाप्त होती है, लोम जाता रहता है, संशय अम और घबराहट मिट जाती है और सकल दुःखोंसे निष्टत्ति हो जाती है । जो नियम सांसारिक वा मौतिक वस्तुओंमें हैं वे ही आध्यात्मिक बस्तुओंमें भी पाए जाते हैं ।

सांसारिक वम्तुओंमें यह एक नियम है कि प्रत्येक मनुष्य अपना पालन पोषण आप करे, अपनी जीविका आप कमाए, और जो काम नहीं करेगा उसे भोजन भी नहीं मिलेगा । लोग इस नियमको ठीक और अच्छा जानकर इसपर चलते हैं और इस प्रकार अपनी रोज़ो कमाते हैं । परन्तु वे आध्यासिक वस्तु-ओंमें इस नियमके व्यापारको नहीं मानते । उनका विचार है कि मौतिक वस्तुओंकी प्राप्तिके लिए तो कमाना अवश्य है और जो कोई संसारमें इस नियमके विरुद्ध करेगा, वह मुखा नंगा फिरेगा । उनके मतमें आध्यास्मिक वम्नुओंके लिए भीख मांगना उचित है । क्योंकि उनका विचार है कि आध्यास्मिक वम्नुओंकी प्राप्तिके लिए परिश्रम करने या उनके लेनेके लिए अपने आपको योग्य वनानेकी आवश्यकता नहीं अर्थात् ये आध्यास्मिक श्रेय आप ही आप प्राप्त हो जाएगे । इसका फल यह है कि बहुतमे लोग अध्यात्मविद्यामे रहित होकर यों ही भीग्व मांगते फिरने हें, दुःग्व और कष्ट महने है और अध्यात्ममम्बन्धी आनन्द ज्ञान और जाग्ति उनको नहीं मिल्ती ।

यदि तुम्हें किसी सांसाण्कि बम्तु भोजन बम्बादिकी आवश्य-कता होती है नो तुम बेचनेवालेसे भीग्व नहीं मांगतेः उससे इनके दाम पूछते हो और अपने पाससे दाम देकर वम्तु ले लेते हो । मूल्य देकर ही वम्तुका लेना ठीक समझते हो और इससे भिन्न कुछ करना नहीं चाहते । यही नियम आध्यात्मिक वम्तुओं में भी मचलित है । इसी प्रकार यदि तुम्हें किसी आध्यात्मिक वम्तु आनन्द विश्वाम या शान्तिकी आवश्यकता हो तो उसके बदलेमें कुछ देकर ही उसे लेना चाहिय अर्थात् उसके दाम दे देने चा-हियें । जैसे तुम्हें किसी सांसारिक वस्तुके लिए अपना भौतिक धन देना पड़ता है, इसी प्रकार आध्यात्मिक वस्तुके लिए भी कोई न कोई अमूर्त वस्तु अवश्य दान करनी होगी । तुम्हें पहले किसी बुरी कामना व्यसन विषयभोग अभिमान या लाल्साका त्याग करना होगा और फिर तुम्हें उसके बदलेमें आध्यात्मिक सुख मिल सकता है । देखो जबतक कृपण अपना रूपया हाथसे नहीं छोड़ता उसे कोई सांसारिक सुख प्राप्त नहीं हो सकर, धन दौलत होनेपर भी सदा कष्ट भोगता रहता है । इसी प्रकार जो मनुप्य भोग विलास नहीं छोड़ता और जो कोध, निर्दयता, विषयभोग, अभिमान, अहंकार आदिमें आसक्त होकर इनहीमें निमम रहता है वह मानो आध्यात्मिक कृपण है, उसे कोई आत्मसम्बन्धी सुख प्राप्त नहीं हो सकता और वह सांसारिक आनन्दका धन होनेपर भी सदा आत्मसम्बन्धी दुःख भोगता रहता है ।

जो मनुष्य सांसारिक कामोमें चतुर हूँ वह न तो भीख मांगता है, न चोरी करता हूँ. वरश्च पश्चिम करता है और प्रत्येक वम्तुको मोल देकर लेता हूँ और संसार उसकी इस ऋजुताके लिए उसका आदर सन्कार करता हूँ। जो मनुष्य आध्यात्मिक रीतिमें चतुर हूँ वह भी न तो भीख मागता हूँ न चोरी करता है, वरञ्च अपने भीतर्रा संसारमें परिश्रम करता रहता हूँ और अपनी आध्यात्मिक वम्नुओंको त्यागढ़ारा मोल लेता रहता है । सारा संसार इसकी धर्मपरायणता और न्यायके कारण इसका मन्मान करता है ।

मांगारिक वम्तुओं में यह एक और नियम है कि जो मनुप्य दुमरेके लिए कुछ कर्म वा सेवा करता है उसे जो वेतन ठहर गया है उसपर संतुष्ट रहना पड़ता है । यदि सप्ताहभर काम करने और अपना वेतन लेनके अनन्तर वह अपने स्वामीसे कुछ और अधिक रुपया मागे और यह कहे कि यद्यपि मेरा अधिक मांगना ठीक नहीं है और न मै वस्तुतः इसका अधिकारी हूं तथापि मैं आपसे उच्छ अधिक लेनेकी आशा रखता हूं, तो उसे अधिक तो कुछ मी नहीं मिलेगा वरख वह अपने कामसे अलग कर दिया जायगा। परन्तु आध्यात्मिक वस्तुओंमें लोग वह श्रेय सम्पत्ति अर्थात् आध्यात्मिक वेतन मांगते हैं जो उन्होंने पहले नियत नहीं किया था, न जिसके लिए परिश्रम किया और न जिसके वे अधिकारी थे और यह नहीं समझते कि ऐसा करना हमारी मूर्खता या स्वार्थपरता है। कामके अनुसार ही वेतन मिलता है और पत्येक विचार और कर्मका ठीक २ बदला मिलता है यह जानकर ही ज्ञानी पुरुष सदा संतुष्ट और शान्त रहता है। वह जानकर ही ज्ञानी पुरुष सदा संतुष्ट और शान्त रहता है। वह जानता है कि मुझे अपने कियेका ही बुरा या भला फल मिलेगा। यह सर्वोत्तम नियम किसीका ऋण या अधिकार नहां रखता, जितना जिसका है वह अवश्य उसको मिलेगा। इस लिए प्रत्येक दशामें संतुष्ट रहना चाहिये, कष्ट और दुःसमें बुड़वुड़ना कदापि उचित नहीं, क्योंकि यह सब कुछ हमारी ही कमाईका फल है। जैसा किया वैसा पाया।

फिर यदि कोई मनुप्य सांसारिक धन सम्पत्ति इकट्ठी करके धनाव्य बनना चाहता है तो उसे चाहिये कि विवेकसे व्यय करे और अपनी आयको इस प्रकार काममें लाए कि उससे पर्याप्त धन इकट्ठा कर ले और फिर इस धनको सोच समझकर किसी अच्छे काममें लगाए, इससे उसकी सांसारिक बुद्धि और सांसारिक धन दोनो बढ़ेंगे । जो मनुप्य निकम्मा है और वृथा खर्च कर डालता है, वह कभी धनवान् नहीं बन सकता; वह तो अतिव्ययी और प्रभूतभक्ष्यपेयी है । इसी प्रकार जो आध्यात्मिक वस्तुओंसे भरपूर होना चाहता है, उसे भी विवेकसे काम करना चाहिये और अपनी मानसिक विभवसे ठीक २ काम लेना चाहिये । उसे अपनी जिह्वा और मनकी प्रेरणाओंको वशमें रखना चाहिये, निकम्मी बातें नहीं बनानी चाहिये, न झूठी युक्ति देनी चाहिये, और कोध अहंकारादिककी अतिसे बचना चाहिये । इस प्रकार वह कुछ ज्ञानका मण्डार इकट्ठा कर लेगा और यही उसका आध्या-लिमक मूलधन होगा, और फिर वह इस आध्यात्मिक ज्ञानसे संसारके लोगोंको लाभ पहुंचा सकता है, और जितना वह इसे खर्च करेगा उतना ही धनाव्य अर्थात् श्रेयवान् होगा । इस प्रकार मनुष्य स्वर्गीय ज्ञान और स्वर्गीय धन इकट्ठा कर सकता है । जो मनुष्य खर्गीय ज्ञान और खर्गीय धन इकट्ठा कर सकता है । जो मनुष्य अपनी तामसी वृत्तिके वशमें होकर विषयभोग और अनुचित कामनाओंके अनुसार चलता है और अपने मनको वशमें नहीं रख सकता वह आध्यात्मिक अतिव्ययी है: उसे देवी श्रेय और स्वर्गीय सम्पत्ति कदापि नहीं प्राप्त हो सकती ।

यह एक शारीरिक वा भौतिक नियम है कि यदि हम किसी पहाड़की चोटीपर चढ़ना चाहते हैं तो हमें उस ओर चढ़ना चा-हिये। पगडण्डी ढूंड़कर सावधानीसे उसपर चलना चाहिये और चढ़नेवालेको परिश्रम कठिनाइयों और थकनके कारण साहस नहीं छोड़ना चाहिये और न उल्टा हटना चाहिये। यदि ऐसा करेगा तो उसका प्रयोजन पूरा नहीं होगा। आध्यात्मिक नियम भी यही है। जो मनुप्य नीति या ज्ञानकी पराकाष्ठाको पहुंचना चा-हता है, उसे वहां अपने ही उद्योगसे चढ़ना चाहिये। उसे मार्ग या पगडण्डी ढूंड़कर परिश्रम करके उसपर चलना चाहिये। उसे चाहिये कि धैर्यको हाथसे न जाने दे और न उल्टा किरे, वरच सारी कठिनाइयोंका सामना करे और कुछ कालके लिए सब प्रकारके प्रलोभन, मनोव्यथा और इदयपीड़ाको सह ले और अन्तमें वह उत्तम नीतिकी पराकाष्ठा या सबसे ऊंची चोटीपर जा खड़ा होगा, सांसारिक विषयभोग मोह और दुःख आदिको नीचे छोड़ जाएगा और उसे अपने सिरके चारों ओर ऊपरकी तरफ़ अथाह खर्ग ही खर्ग दिखाई देगा।

यदि कोई मनुप्य किसी दूरके शहर या किसी अभीष्ट स्थानमें पहुंचना चाहता है, तो उसे वहां विचरण करना होगा । कोई ऐसा नियम नहीं है कि वह झट वहां जा बैठे, वह वहांपर अवश्य परिश्रम करके ही पहुंच सकता है। यदि वह पांव २ चले तो उसे बहुत कुछ परिश्रम करना पड़ेगा, पर उसे रुपया नहीं खर-चना पडेगा; यदि वह बग्गी या रेलगाडामें बैठकर जाए तो उसे परिश्रम कम करना पडेगा पर रुपया देना पडेगा जो रुपया उसने परिश्रम करके कमाया है। इस लिए किसी स्थानपर पहुंचनेके लिए परिश्रमकी आवश्यकता है; परिश्रम विना कुछ नहीं हो सकता; यह नियम है। आध्यात्मिक नियम भी यही है। जो मनुष्य किसी आध्यात्मिक स्थान यथा शुद्धता, द्या, ज्ञान, या शान्तिपर पहुंचना चाहता है तो उसे पर्य्यटन करना चाहिये और वहां पहुंचनेके लिए परिश्रम करना चाहिये। कोई ऐसा नियम नहीं है कि वह इन सन्दर आध्यात्मिक स्थानोंमें विना परिश्रम किए झट जा बैठे। पहले उसे अत्यन्त सीधा मार्ग ढूंड लेना चाहिये और फिर वहां पहुंचनेके लिए परिश्रम करना चाहिये और अन्तमें वह अपने अभीष्ट स्थानपर अवरुय पहुंच जाएगा ।

जो कुछ होता है राभ ही राभ है, क्योंकि सव कुछ नियमा-नुसार होता है और इसी कारण प्रत्येक मनुप्य अपने जीवनेमें पवित्र राद्ध और सीधा मार्ग विदित कर सकता है और ऐसा मार्ग

#### ( २५ )

विदित करके प्रसन्न रह सकता है और सच्चा आनन्द प्राप्त कर लेता है।

यद्यपि इस संसारमें बहुत कुछ पाप और अज्ञान भरा हुआ है, बहुत कुछ कष्ट और दुःख सहना पड़ता है और बहुतसे आंस् बहाने पड़ते हैं; तथापि यह संसार बहुत कुछ पवित्रता और ज्ञानसे भरपूर है और इसमें बहुत कुछ शान्ति और प्रसन्नता विद्यमान है । देखो प्रत्येक पवित्र विचार और निष्काम कार्यका बहुघा छुम परिणाम हुए विना नहीं रहता और यह परिणाम इस जीवनका प्रशस्त प्रयोजन है । मीठा बोलना, प्यारसे रहना, श्रद्धापूर्वक सुष्ठु रीतिसे अपने २ कृत्यको करना, कलह मेटना, प्रुराना विरोध छोड़ देना, कठोर वचनोंको क्षमा कर देना, मित्रका मित्रसे मिल्जाप होना. पापरूपी अन्धकारसे निकलकर धर्मके उ-ज्वल मार्गमें आ जाना, बहुत कुछ देख माल करके और ठोकरें खाकर पवित्र जीवन प्रहण करना, अर्थात् दिव्य मार्गको प्राप्त कर लेना, ये सब सुखावह और मनोज्ञ प्रयोजन हैं । प्रत्येक मनु-प्यको ऐसे प्रशस्त कार्य करनेका यत्न करना चाहिये ।

#### ٩.

(ख) गुप्त त्याग या उत्सर्भ।

त्यागके समान कोई वस्तु नहीं। त्यागसे तात्पर्य धर्म या पु-ण्यका त्याग नहीं है, वरख्व अधर्म या पापका त्याग है। सार्थ-पूर्वक सुख और पापके व्हासमें धर्मकी वृद्धि, प्रमादके त्यागमें सत्य मार्गकी माप्ति होती है। देखो पुराने वस्त उतारकर ही नए वस्त. पहन सकते हैं; माली घास पात उखाड़कर ही पेड़ोंको बढ़ा और फैला सकता है; मूर्खताके दूर करनेसे ही बुद्धिमत्ता आती है। इसी प्रकार पवित्र जीवन भी खार्थ और विषयभोगके त्यागनेसे ही प्राप्त हो सकता है।

पहले पहल यह त्याग और हानि बड़ी भारी और दूभर प्रतीत होती है और इस त्यागसे अन्तमें जो लाभ और परमसुख प्राप्त होता है, मनुष्य उसे खार्थ और मोहके वशमें होकर इस समय अनभव नहीं कर सकता । देखो जब कोई मद्यप ( शराबी ) मद्य पीनेका त्याग करना चाहता है, तो उसे कुछ कालतक कैसा भारी दुःख होता है और वह अनुभव करता ह कि अब मेरा बड़ा सुख चला; परन्तु जब उसकी पूर्ण जीत हो जाती है, जब मद्यपानकी इच्छा सर्वथा नष्ट हो जाती है और जब उसका मन शान्त होकर मद्यपानमें तनिक भी प्रवृत्त नहीं होता, तब जाकर उसे यह जान पडता है कि मैंने अपना खार्थविषयक युख त्याग करनेसे अनगि-नत और अनन्त लाभ उठाए हैं। अर्थात् उसने वह वस्तु तज दी है जो पाप और मिथ्या थी और जो पास रखनेके योग्य नहीं थी, वरन् उस वस्तुके रखनेमें निरन्तर दुःख ही दुःख मिलता थाः अब उसके स्थानमें सुशीलता, वृश्यता, मनकी झान्ति और संयम प्राप्त किया है, और यह नई वस्तु पुण्य और सत्य ही है, जिससे उसको अत्यन्त लाभ पहुंचा है ।

सच्चा त्याग यही है। और जितने सचे त्याग हैं, वे सब पहले पहल दुःखदायी होते हैं, और इसी कारण मनुष्य इस सचे त्यागसे डरते और परे मागते हैं। वे अपने खार्थसम्बन्धी भोगके त्यागने और उसको पराजय करनेमें कुछ भी लाभ और प्रयोजन ( २७ )

नहीं देखते; उन्हें उसका त्याग ऐसा भासता है जैसे कि किसी मिष्टान या सुलका लोया जाना, विष या दुःलका प्रहण करना और सर्व प्रकारके आनन्दको हाथसे दे बैठना।

मनुष्यको चाहिये कि बडी प्रसन्नता और नम्रतासे और लो-गोंको सुख पहुंचानेके लिए अपनी खार्थसम्बन्धी बान और रीतोंको त्याग दे और इसके बदलेमें अपना लाभ न चाहे और अपने भलेकी आशा न रक्खे, अर्थात् औरोंको निष्काम लाभ पहुंचानेके आश-यसे अपने सार्थको छोड़ दे; वरश्च अपना आनन्द और अपने प्राणतक भी देनेके लिए उद्यत रहे, यदि ऐसा करनेसे वह संसा-रको अधिक सुन्दर, रमणीय और परम आनन्दका धाम बना सके। अब प्रश्न यह है क्या उसे इस त्यागसे सचमुच हानि पहुंचती है ? क्या कृपणको स्वर्णकी लालसाका त्याग करनेसे हानि पहुंचती है ? क्या चोरको चोरी करनेकी बान छोडनेसे हानि पहुंचती है ? क्या लुच्चे या व्यभिचारीको अपने निकम्मे विषयभो-गोंके छोड देनेसे हानि पहुंचती है ? खार्थके सर्वथा वा एकदेश त्यागनेसे किसी मनुप्यको हानि नहीं पहुंचती; फिर भी वह यह विचार करता है कि मुझे ऐसा करनेसे हानि पहुंचेगी और इसी विचारके कारण उसे दुःख और कष्ट सहने पड़ते हैं। इस दुःख सहनेमें ही त्याग है और इस हानिमें ही लाभ है।

सम्पूर्ण सचा त्याग भीतरी त्याग है; यह आत्मोत्सर्ग और गुप्त त्याग है और हृदयकी अतीव नम्रतासे उत्पन्न होता है । आत्मो-त्सर्ग या आपेको त्यागनेसे ही कुछ लाभ पहुंच सकता है और जो मनुष्य आध्यात्मिक उन्नति करना चाहते हैं उनकी कभी न कभी यही दशा होगी । अब प्रश्न यह है कि यह आत्मोत्सर्ग किस हृद्यसम्बन्धी वा हार्दिक गुप्तत्याग भी हैं जिनसे दोनोंको अर्थात त्यागीको और उनको जिनके लिए वे त्याग किए जाते हैं बहुत कुछ लाभ पहुंच सकता है, यद्यपि इन त्यागोंके करनेमें बहुत कुछ यत करना और कष्ट उठाना पडता है। मनुष्य कोई बडी बात करनी चाहते है और कुछ ऐसे महान् त्यागके करनेकी इच्छा रखते हैं जो उनके वितसे वाहर है, परन्तु वे कोई अवश्य काम करना नहीं चाहते और वे उस वम्तुको जो उनके पास है और जो त्यागनेके योग्य है कदापि त्यागना नहीं चाहते। जो बात तुम्हारे भीतर अतिदोषयुक्त है, जिस वानमें तुम्हारी मृर्खता पतीत होती है और जिस वातके करनेकी तुम्हें अत्यन्त लालसा होती है, सबसे पहले तुम उसे त्याग दो । इससे तुम्हें शान्ति प्राप्त होगी। कदाचित यह कोध या निर्दयता है। क्या तुम इस बातके लिए उद्यत हो कि कोधका भाव और वचन. निर्दयताका विचार और कार्य त्याग दो? क्या तुम इस बातके लिए उद्यत हो कि जो तुम्हें बुग भला कहे. तुमपर आक्रमण करे, दोष लगाए और तुम्हारी साथ निर्दयतासे वर्त, इस सबको चुपकेसे सह लो और उस मनुष्यसे कुछ बदला न लो ? वरश्च क्या तुम इस बातके लिए उद्यत हो कि इन बुरे मुर्खताके कामोंके बदले उसके साथ दया और प्यारसे बतें। और उसकी रक्षा करो? यदि ऐसा है, तो

फिर हम यह कह सकते हैं कि तुम परम आनन्ददायक गुप्त त्याग करनेके लिए प्रस्तुत हो ।

इस लिए तुम्हें कोध और निर्दयता छोड़कर भारी भरकम होना चाहिये; अपने आपेको अपने वशमें रक्सो और निरन्तर पुण्य और धर्मके काम करनेसे अपराधीपर दया और क्षमा करनी सीखो । चण्ड खभाव, असहिष्णुता और अक्षमाको त्याग दो । इसी प्रकार और खार्श्वसम्बन्धी विषयभोग और क्षणभङ्गुर आन-न्दोंको त्याग दो; उत्तम और उत्कृष्ट मुग्वमें अपने चित्तको लगाओ, और विषयातीत होकर परमात्मामें मझ हो और सच्चा आनन्द अनुभव करो । किसीसे द्वेषभाव न रक्यो और सबके साथ प्री-तिसे वर्तो । अपवित्र इच्छाएं, आत्मकरुणा, आत्मश्लाघा और अभिमानको त्याग दो, क्योंकि ये सव मनके बुरे भाव हैं और हृदयके दृषक है ।

यह आत्मोत्सर्ग और इस कारण परम ज्ञान और आनन्द किमी एक बड़े कामके करनेसे नहीं मिलता, वरख नित्यप्रति सां-सारिक जीवनमें बहुतसी छोटी २ बातोंके त्याग करनेसे और धीर २ खार्थपर सत्यकी जय होनेसे ही मिलता है। जो मनुष्य प्रतिदिन अपने आपेकी थोड़ा २ करके वशमें करता रहता है और जो मनुष्य किसी निर्दयताक़े भाव, किसी अपवित्र वासना और किसी पापकी प्रवृत्तिको सर्वथा जीतकर उसपर प्रबल होता है, वही मनुष्य नित्यप्रति अधिक बल्वान्, पवित्र, शुद्धहृदय और बुद्धिमान होता जाता है, और प्रतिदिन सत्यकी उस पराका-ष्ठाको पहुंचता रहता है जो प्रत्येक निष्काम और खार्थरहित का-र्यके द्वारा कुछ २ भासती है। सत्यके प्रकाश और श्रेयको अपने नाहर और अपने परेन दूंड़ो, वरच अपने भीतर खोजो; सत्य तुम्हें अपने धर्म या कृत्यके सूक्ष्म और अविस्तृत गोल्में और तुम्हारे अपने हृदयके गुप्त और छोटे २ त्यागोंमें ही मिलेगा।

#### ξ.

(ग) आनन्दका मार्ग।

आनन्द संसारमें एक लोकविरुद्ध वस्तु है । आनन्द प्रत्येक भूमिमें उत्पन्न हो सकता है और पत्येक दशामें मिल सकता है । आनन्द बाह्य पदार्थों में विद्यमान नहीं है, परन्त भीतरसे ही उपजता है। आनन्द आत्मिक सुख है और भीतरी जीवनका बाह्य विकास है। जैसे कि प्रकाश और तेज प्रकट होकर सूर्यके द्योतक हैं इसी प्रकार परम आनन्द या पूर्ण सुखसे शुद्ध आत्माका ज्ञान होता है। जिसका मन शान्त और हृद्य पवित्र है, उसका शरीर कदापि द्र्मतिके तापसे तप्त नहीं होता । जो मनुष्य अपने धर्मपर स्थित है यदि उसको सुलीपर भी चटाया जाए, तो उसको वह आनन्द होगा जो राजाको अपने राज्यसिंहासनपर भी नहीं मिल सकता। मनुष्य आप ही अपने आनन्दका उत्पादक है अर्थात जो मनुष्य अपने जीवनको परम धर्म और उत्कृष्ट नियमोंके अनुसार व्यतीत करता है, पूर्ण आनन्द उसीको प्राप्त होता है। जो कुछ कि म-नुष्य औरोंसे सीखता है वह केवल प्राप्ति या एक प्रकारका लाभ है, पर सच्चा लाभ या उन्नति वही है जो कुछ कि मनुप्य अपने यनसे आप ग्रहण करता है। जब आत्मा शुद्ध होकर अपने आ-

पको पहचान लेता है और दुर्मद परमात्माको प्राप्त कर लेता है, वास्तविक आनन्द यही है। इस जीवनमें मनुप्यके लिए अपरिमित और पूर्ण आनन्दका प्राप्त होना कठिन क्या वरश्व असम्भव प्रतीत होता है। पूर्ण आनन्दसे बुद्धिकी पूर्णता, ज्युत्पत्तिका परिपाक और सौभाग्यकी पारदर्शिता अभिप्रेत है। आनन्द लोकविरुद्ध इस लिए है कि वह दुःख कष्ट और दरिद्रता होनेपर भी प्रतीत हो सकता है, क्योंकि आनन्द हृदयकी प्रसन्नता और आत्मिक सुख है और सकल बाह्य दशाओंसे बढ़कर है।

आनन्दकी प्राप्ति इन चार बातोंसे अर्थात् समर्पण, सरलीकरण, विजय या दमन और संज्ञानसे है।

समर्पणसे यह तात्पर्य है कि मनुप्य अपने जीवनको औरोंकी सेवामें, किसी उत्तम कार्यमें, या किसी निप्काम उद्देश्य और पर-मार्थकी प्राप्तिमें लंगा दे। जीवनका अभिप्राय यह नहीं है कि हम घटनाओंके वश होकर अपने दिन किसी न किसी प्रकार पूरे कर दें, परन्तु जीवनका अभिप्राय यह है कि हम दिनपर दिन उन्नति करके परम धर्मकी पराकाष्ठापर पहुंच जाएं । जीवनका उद्देश्य निरा धनोपार्जन नहीं है। जो मनुप्य निप्काम होकर औरों-पर दया करता है, उनसे प्रीति रखता है, उनकी सहायता करता है, उनका दुःख निवारण करता है, कायरों और पतितजनोंको धीर बंधाता है, और औरोंकी सेवा करनेमें कभी २ अपने आ-पेको भी मुला देता है, वही मनुप्य आनन्दके ठीक मार्गपर चल रहा है। समर्पणमें मनुप्य सदा परोपकारमें रत होकर यथाशक्ति अपना सर्वस्व औरोंके लिए दे डालता है और अपना और औ-रोंका सुधार करते हुए उत्तम कार्योंके करनेमें ज्यम रहता है और

## ( ३२ )

अन्य किसी प्रकारसे डरता नहीं है। सत्य हैः--- " परोपकाराय सतां विभूतयः । "

सरलीकरणमें मनृष्यका जीवन अधिक सरल और अधिक गम्भीर हो जाता है। इससे जीवनकी बाहरी टीपटाप और झूठे बखेडे जाते रहते है और सचे गुण रह जाते हैं । इससे घवराहट, डर, व्यर्थ पछतावा और ऐसी बातें जो मन, आत्मा या शरीरको हानिकारक है सब जाती रहती हैं । जीवनका एक बड़ा उद्देश्य जिससे प्रत्येक दिनके विचार एकाग्रित हो जाते हैं और जिससे जीवनके दुःख, शोक और प्रमाद कुछ रीडा नहीं पहुंचा सकते, यही उद्देश्य सरलीकरणमें वड़ा सहायक है । देखो लड़ाईके समय सिपाही घायल होकर भी अपने घावोंको मूल जाते हैं या वे अपने घावोंकी पीडाको अनुभव ही नही करते, क्योंकि वे जानते हैं कि हम सचके लिए लड़ रहे हैं; इसी प्रकार सरलीकरणमे एक निक्टप्ट पदका जीवन भी उन्नत हो जाता है, इससे जीवनमें उत्त-मता और बड़ाई आ जाती है। इससे चित्तमें उदारता आ जाती है, आत्माकी उन्नति होती है और नैतिक शिक्षा मिलती है । इससे मनुष्य निष्काम होकर सरलता और ऋजुताका मार्ग महण करता है केवल इस लिए कि वह मार्ग सरल है न कि उसमें कुछ रू।भ होगा या कोई सांसारिक कार्य सिद्ध होगा । इससे मनुष्यको ऐसी शान्ति और संतोष प्राप्त होगा जिसमें सूर्यरूपी आनन्दकी झलक होगी। सच कहा है:----

> अयं निजः परो वेति गणना ऌघुचेतसां । उदारचरितानां तु वसुधेव कुटुम्बकम् ॥

( ३३ )

विजयसे यह तात्पर्य है कि बुरी बानको वशर्मे कर लें, कोघ और अन्य कषायोंको जीत लें, और इन्द्रियोंको दमन करके आ-त्मिक उन्नति प्राप्त कर लें । कभी २ जब तुम इस सांसारिक युद्धमें परास्त होने लगो; जब तुम्हें यह प्रतीत हो कि न्याय एक स्वप्त-मात्र है, सरलता भक्ति और सत्यको कोई नहीं पूछता, और भूत चुडैल ही खामी है: जव आशा घटने और डिगमगाने लगे, यही तो समय है जब तुम्हें इस बातका पूर्ण विइवास रखना चाहिये कि कुछ ही क्यों न हो सत्य अवश्य प्रबल होगा और सत्यही-की जय होगी और इसी समयमें तुम्हें संदेह और निराशाको अपने मनसे सर्वथा दूर कर देना चाहिये, और तुम्हें इस भवसा-गरसे पार उतरनेके लिए कटिबद्ध होना चाहिये और इन सांसा-रिक घटनाओंपर प्रबल होनेके लिए अपने आपेको जीतना चा-हिये। यही विजय है और यही एक सर्वोत्तम बात है । बहते पानीकी ओर चलना सगम है, परन्तु पुरुष वही है जो, बहावके प्रतिकृल चले और कठिनाइयोंका सामना करे । जीवनका सार इसमें है कि जब तुम्हें अपने जीवनमें ईप्यी, विरोध, नीचता, विमति और प्रमाद आदि आक्रमण करें, उस समय तुम इन सब-पर प्रबल हो जाओ । उस स्थिर दीपकगृहकी नाई बनो, जो सम-दनी प्रचण्ड लहरोमें खड़ा होकर उजाला देता रहता है और उनके तीव्र झकोरोंका धीरतासे सहन करता है । विजय यही है । जब तुम्हें अपनी प्रतिष्ठा या नियमके भङ्ग करनेसे ख्याति, धन हार्दिक इच्छा या मनोकामनाके प्राप्त करनेका अवसर मिले और तुम उसके लोभमें आकर अपना नियम भङ्ग न करो. उस समय

### ( ३४ )

तुम जयी कहलाते हो । यह भी विजय है और विजय आनन्दके राजमार्गका अंश है ।

संज्ञानसे सदा आनन्द मिलता है क्योंकि यह अच्छे मन्नीका काम देता है और प्रत्येक कार्यमें हमारा उपदेशक और पथदर्शक है। जब कोई व्यक्ति बल या दिखावेकी युक्तिसे काम लिए विना अपने संज्ञान वा अन्तःकरणपर भरोसा करके उसकी सम्मति महण कर सकता है, तब वह सचा आनन्द अनुभव करने लगता है। परन्तु मनुष्यको इस बातका ध्यान रखना चाहिये कि उसका संज्ञान बिगड़ा हुआ न हो, इससे वह अरे काम करेगा और उ-सका संज्ञान जो पहले उसको रोकता था अब परास्त हो जाएगा और बरे कामोंके बार २ करनेसे उसमें बान पड जाएगी और अपने संज्ञानके उपदेशपर कुछ भी ध्यान न देगा । जो मनुष्य अपना जीवन समर्पण, सरलीकरण और विजयके अनुसार व्यतीत करना चाहता है और अपने भीतरी शुद्ध अन्तःकरणपर चटनेसे दिनपर दिन उत्तम बननेका यन करता है, वह संज्ञानपर प्ररा २ भरोसा कर सकता है । वह सांसारिक लोगोंके कहनेकी कुछ परवाह नहीं करता और अपने संज्ञानकी सम्मतिपर चलता है। यह मं-ज्ञान उसका भीतरी आत्मा है जो उसके घटमें बोल रहा है और इसके पट खोलकर देखनेसे उसको मम्यग्ज्ञान हो जाता है ।

सचा आनन्द व्यक्तिगत नहीं है । सचा आनन्द उन्हींको प्राप्त होता है जो दया और प्रेमके द्वारा औरोंको भी उत्तम बनाना चाहते हैं और समष्टिके आनन्दमें ही अपना आनन्द ढूंड़ते हैं और इतर मनुप्योंके सुखमें ही अपना सुख अनुभव करते हैं।

#### ( ३५ )

(घ) किसी कार्यका ठीक २ पारम्भ करना । देखो इस मौतिक संसारमें प्रत्येक वस्तु पहले छोटीसी होती हे और फिर धीरे २ बड़ी हो जाती है । देखो एक छोटासा नाला फैलकर एक बड़ी भारी नदी वा दर्या बन जाता है, बूंद २ करके घड़ा और फ्रइयां २ करके एक तालाब भर जाता है, एक छोटीसी बड़बद्दीसे एक बड़ा भारी बड़का पेड़ ऊगकर बहुत दूर-तक फैल जाता है जो सेकड़ों वर्षसे आंधी और मेहको झेल रहा है और जिसकी छाया तले एक पलटन विश्राम कर सकती है । मेहकी थोड़ी २ बूंदोंसे एक बड़ा भारी जलका प्रवाह वा जलौघ उत्पन्न हो जाता है । एक सुलगती हुई दियामलाईके असावधानीसे गिर जानेसे मारा घर, आमपासके घर, वरुछ गांव भी जल स-कना हे ।

इसी प्रकार आध्यात्मिक संसारमें भी जो वातें आदिमें छोटी २ प्रतीत होती हैं अन्तमें जाकर उनका प्रादुर्भाव वड़ी २ बातोंमें होता है। देखो एक सूक्ष्म कल्पनासे एक आश्चर्य्यजनक वस्तुका उत्पादन हो सकता है, एक वाक्यके कहनेसे एक देशकी अवस्था पल्टा खा जाती है, एक पवित्र विचारसे सारे संसारका उद्धार हो जाता है और एक क्षणभरके इन्द्रियविकार वा कामचेष्टासे घोर पाप बंध जाते है।

प्रत्येक मनुप्यका जीवन छोटी २ वातोंसे प्रारम्भ होता है । ये बातें और घटनायें प्रतिदिन और प्रतिक्षण मनुप्यके सामने आती रहती हैं । यद्यपि आदिमें जैसा कि ऊपर वर्णन किया गया है ये बातें छोटी २ हैं और तुच्छ और क्षुद्र प्रतीत होती हैं, परन्तु सच पूछो तो ये ही छोटी २ बातें इस जीवनमें अधिक आवश्यक हैं । प्रारम्भहीसे सब कुछ होता है। प्रारम्भ कारण है और कार-णसे कार्य्यसन्तति उत्पन्न होती है और कार्यमें सदा कारणके गुण होते हैं। प्रारम्भिक वा आदिकी प्रेरणासे उसके फल निश्चित होते हैं प्रत्येक प्रारम्भका अन्त वा उद्देश्य भी होना चाहिये। जैसे कि द्वारसे किसी नार्गको जाते हैं और मार्गसे किसी विशेष स्थानपर पहुंचते हैं इसी प्रकार उद्योग वा प्रारम्भ करनेसे फल प्राप्त होते हैं और फलोंसे कार्यसमाप्ति होती है।

इसी कारण शुद्ध रीतिपर प्रारम्भ करनेसे शुद्ध कार्य और अ-शुद्ध रीतिपर प्रारम्भ करनेसे अशुद्ध कार्य उत्पन्न होते हैं । तुम्हें चाहिये कि अत्यन्त सोच विचारपूर्वक काम करके अशुद्ध प्रार-म्भोंसे बचो और शुद्ध प्रारम्भोंसे काम लो और इस प्रकार बुरे फलोंसे बचो और उत्तम फल भोगो ।

कुछ प्रारम्भ ऐसे भी हैं जो हमारे वशमें नहीं है। ये प्रारम्भ हमसे बाहर हैं, चराचर जगत्में है, हमारे चारोंओर इस खाभा-विक संसारमें है, और इतर जनोंमें हैं जो हमारी नाई खतन्न और खाधीन हैं।

इस प्रकारके प्र.रम्भोंसे तुम्हारा कुछ प्रयोजन नहीं, वरच्च तुम्हें अपनी शक्ति और ध्यान उन प्रारम्भोंकी ओर लगाना चाहिये जिनपर तुम्हारा पूरा २ वश है और जिनसे तुम्हारे जीवनमें तुम्हें अनेक प्रकारके फल उत्पन्न होते हैं । ये प्रारम्भ तुम्हारे ही विचार और कर्मोंमें पाए जाते हैं, अनेक घटनाओंमें तुम्हारी ही मनोव्ट-जियां उपस्थित हैं, तुम्हारे नित्यके व्यवहारमें दीख पड़ती हैं अर्थात् तुम्हारे जीवनमें विद्भ्यमान हैं और तुम्हारा जीवन ही तुम्हारे का-र्योंके अनुसार तुम्हारा उत्तम वा अधम संसार है । नित्यमति मातःकाल उठो और शौचादिकसे निवृत्त होकर और नहा धोकर प्रार्थना करो और ईश्वरका धन्यवाद कहो कि उसने अबतक तुम्हारी रक्षा की । फिर वायुसेवनके लिये कुछ दूर बाहर जाओ, कहीं ऊंचे टीलेपर चढ़कर सूर्यको निकलते देखो। नित्यमति उत्तम बातोंपर विचार करो और श्रेष्ठ कार्य्योंके भाव मनमें सोचो, भद्र पुरुष और महात्माओंसे मिल्जे जुलो और जहांतक हो सके परोपकार करनेमें तत्पर रहो ।

प्रातःकाल उठनेसे मनुप्य सदा प्रसन्न रहता है, नीरोग रहता है और अपने कामकाजमें लगनेसे धन कमाता है । विपरीत इसके जो लोग दिन चढ़ेतक विछोनोंपर पड़े रहते हैं वे कमी प्रसन्न और प्रफुछवदन नहीं रहते, तनिक २ सी बातोंपर लड़ पड़ते हैं, खिजेहुए, निगश और घबराए हुए रहते हैं ।

एक और बड़ा आवश्यक उद्योग यह है कि कोई विशेष और भारी काम प्रारम्भ करो । देखो ! मनुप्य घर किस प्रकार बनाने लगता है ? पहले वह उस घरका खाका सोच समझकर बनाता है और फिर पक्की नींव रखकर उस खाकेके अनुसार प्रत्येक काम करता है । यदि वह प्रारम्भर्मे उपेक्षा करे अर्थात् ठीक २ सोच-कर खाका न बनाए और योंही अंधाधुन्द काम करने लगे, तो उसका परिश्रम दृथा जाएगा । और यद्यपि उसका घर बिना ढए पूरा बन भी जाए तथापि उसकी नींव पक्की न होगी, उसके गिर जानेका भय होगा और वह किसी कामका न होगा । यही नियम प्रत्येक अवश्य कार्यमें प्रचलित है । अर्थात् प्रत्येक कार्यके ठीक २ पारम्भ करनेमें पहली आवश्यक बात यह है कि उसके करनेसे पहले बड़ी २ बातें मनमें सोच लेनी चाहिये अर्थात् वह काम कितना है, उसको किस कम और किन २ उपायोंसे किया जाए, उसके करनेका क्या उद्देश्य है और उसकी समाप्तिसे क्या प्रयोजन सिद्ध होगा। जो काम विना सोचे समझे किया जायगा, उसके प्रारम्भ करनेमें सोच विचारसे ठीक २ उद्योग नहीं किया जाता और अन्तमें सिद्धि नहीं प्राप्त होती।

## (ङ) छोटे २ काम और कृत्य ।

हम पहले बता चुके हैं कि प्रत्येक कामका प्रारम्भ ठीक २ और भले प्रकार होना चाहिये; अर्थात् पहले सोच समझकर उस कामके करनेके प्रकार, उपाय और फल जान लेने चाहिये, क्योंकि जो काम पहलेहीसे सोच समझकर किया जाता है उसीमें सिद्धि हो सकती है । जो मनुप्य अपने विचारोंके तत्त्व और महत्वपर ध्यान रखता है और जो बुरे भावोंको दूर करके अच्छे भाव वा विचार मनमें भरता रहता है, अन्तमें वह यह जान लेगा कि जो फल बह भोगता है उसके विचार ही उन फलोंके प्रारम्भ हैं, और विचार ही उसके जीवनकी प्रत्येक घटनामें प्रभाव डालते हैं, और इसी कारण शुद्ध और उत्तम विचारोंसे झान्ति और सुख प्राप्त होता है और अशुद्ध और अधम विचारोंसे घवराहट और दुःख मिलता है ।

अब इम यह बताना चाहते हैं, कि छोटे २ कामों और कृत्योंके करनेमें विषाद और हर्ष विद्यमान हैं। इसका यह तात्पर्य नहीं है कि कृत्यमें ही थिषाद वा हर्ष उत्पन्न करनेकी कोई शक्ति है। उस कृत्यके विषय मनकी जो भावना होती है उस भावनामें यह शक्ति है और जिस प्रकार कोई कृत्य किया जाता है उसीपर प्रत्येक वस्तुका आश्रय है। देखो छोटे २ कामोंको निष्कामता, बुद्धिमत्ता और पूर्णतासे करनेसे परम आनन्द वा हर्ष ही नहीं प्राप्त होता वरच्च एक बड़ी शक्ति वा सामर्थ्य उत्पन्न हो जाती है, क्योंकि सम्पूर्ण जीवन छोटी २ बातोंसे ही मिलकर बना है । बुद्धिमत्ता इसीमें है कि जीवनके सारे काम जो नित्य प्रति होते रहते हैं सोच विचारकर किये जाएं और जब किसी वस्तुके भाग पूरे २ बनाए जाएंगे तो वह सम्पूर्ण वस्तु भी अति सुन्दर और निर्दोष होगी ।

संसारमं देखो प्रत्येक वस्तु छोटी २ वस्तुओंसे मिरुकर बनी है और बड़ी २ वस्तुओंकी पूर्णता छोटी २ वस्तुओंकी पूर्णतापर निर्भर है । छोटे २ कामोंपर ध्यान न देनेसे बड़े २ काम बिगड़ जाते है । यथा ईंटपर ईंट भली प्रकार लगानेसे और लम्बसूत्रको ठीक २ रखकर काम करनेसे एक बड़ा और सुन्दर मन्दिर बन जाता है । इससे स्पष्ट विदित है कि छोटेसे ही बड़े होते हैं और जबतक छोटे २ कण और सामग्री ठीकसिर न मिर्लाई जाए तब-तक कोई उत्तम वस्तु प्रकट नहीं हो सकती ।

जो पुरुष केवल स्टाघाके अभिलाषी हैं और बड़े बनना चाहते हैं वे किसी बड़े कार्यके करनेकी तो इच्छा रखते हैं पर जिन छोटे २ नित्यके कार्योंपर तत्काल ही ध्यान देना चाहिये उनको तुच्छ समझकर छोड़ देते हैं। जैसे नम्रता न होनेके कारण मूर्ख विद्यासे शून्य रहता है और अपने घमण्डमें होकर अपने आपको बड़ा बानता है और अनहोने काम करने चाहता है। छोटे २ क्वत्योंपर ही ध्यान देनेसे धीरे २ बड़ा पुरुष बनता है । स्ठाघा और पारितोषिककी अपेक्षा न करके और अभिमान और घमण्डको त्याग करके जो छोटे २ अवश्य क्वत्योंको करता रहता है वही बुद्धिमान और सामर्थ्यवान होता है । यह मनुष्य बड़ाई नहीं चाहता; केवल आज्ञापालन, निष्कामता, सत्य और सरलताकी अभिलाषा रखता है और छोटे २ कार्यों और कृत्यों-द्वारा इन गुणोंको प्राप्त करके उन्नतिको पहुंच जाता है ।

सच पूछो तो बड़ा मनुप्य वह है जो किसी कार्य्यको असाव-धानीसे नहीं करता और कभी घबराता नहीं, मूल और मूर्खताको छोड़कर और किसी बातसे बचना नहीं चाहता, जो कार्य्य वा इत्य उसके आगे आता है उसे ध्यान देकर करता है और वि-रूम्ब नहीं लगाता । अपने कार्य और नित्यके कृत्यमें पूरा २ ध्यान लमाता है और उसके करनेमें दुःख सुख दोनोंको मूल जाता है और इस कारण उसमें आप ही आप वह सरलता और सामर्थ्य आ जाती है जिस बड़ाई कहते हैं ।

जो मनुप्य प्रत्येक कृत्यको यथायोग्य पूर्णता और निष्कामतासे ध्यान देकर करता है उसमें काम करनेकी सामर्थ्य बुद्धिमत्ता सा-धुता और शीलके गुण उत्पन्न हो जाते हैं। बड़ा पुरुष वही है जो आप ही आप धीरे २ लगातार परिश्रम, धेर्य और यनसे उन्नति प्राप्त करे जैसे कि एक पेड़में धीरे २ समय पाकर सुन्दर फूल लगते हैं।

याद रक्सो कि जैसे समुद्र बिन्दुओंसे मिलकर बना है, प्रथिवी कर्णोंसे और तारे ज्योतिकी नोकोंसे, उसी प्रकार यह जीवन भी विचारों और कार्योंसे मिलकर बना है। जैसे किसीके विचार और कार्य होंगे वैसे ही उसका जीवन होगा। जैसे कि वर्ष क्षणोंसे मिलकर बना है, उसी प्रकार मनुप्यका शील भी उसके विचार और कार्योंसे मिलकर वना है और पूर्ण वस्तुमें उसके भागोंका चिन्ह अवश्य होगा। छोटे २ क्रपा दान और उत्सर्गके काम कर-नेसे एक दयालु और दानी शील बनता है। छोटे २ कष्ट और दुःख सह लेने अपने आपको वशमें करने और इन्द्रियोंको जीत लेनेसे एक दद्द और उत्तम शील बनता है। छोटे २ कष्ट और अर्थग्रुचि (हाथका सच्चा) मनुप्य वही है, जो अपने जीवनकी छोटी २ वातोंमें सरलता और निप्कपटता बर्तता है। उत्तम और साधु जन वही है जो प्रत्येक बातमें जिसे वह कहता है और करता है साधुतासे काम लेता है।

तुम्हें अपने कृत्य करनेमें जो कष्ट और खेद होता है वह के-वल तुम्हारा मनका खेद है। यदि तुम उस कृत्यके विषयमें अपनी मनोभावनाको बदल दो, तो उसी समय टेढ़ा मार्ग सीधा हो जा-एगा और दुःख वा खेदके बदले सुख और आनन्द प्रतीत होगा।

इस बातका ध्यान रक्खो कि प्रतिक्षण तुम दृढ़ता शुद्धता और किसी विशेष उद्देश्यसे काम करो; प्रत्येक कर्म और कृत्यमें एका-प्रता और निःखार्थसे काम लो; अपने प्रत्येक विचार वचन और कर्ममें मीठे और सच्चे बनो; इस प्रकार अनुभव और अभ्यास-द्वारा अपने जीवनकी छोटी २ बातोंको उत्तम समझनेसे तुम धीरे २ चिरस्थायी श्रेय और परम सुख प्राप्त कर लोगे । (च) कठिनाइयों और संशयोंपर प्रबल होना ।

हम पहले बता चुके हैं कि किसी कामको प्रारम्भ करनेसे पहले आदिमें उसके करनेकी सारी बातें सोच लेनी चाहिये, और कोई कृत्य हो, चाहे छोटा चाहे बड़ा, उसे तन मन धनसे करना चा-हिए | नित्यके छोटे २ इत्योंके करनेमें कदापि असावधानी नहीं करनी चाहिए, क्योंकि इन्हीं कृत्योंको मली प्रकार और सोच स-मझकर करनेसे ही हमारा शील बनता है | अब हम यह बताना चाहते हैं, कि हमें कठिनाइयों और संशयोंका सामना करना चाहिये |

सच पूछो तो कठिनाइयां अज्ञान और दुर्बलतासे उत्पन्न होती हैं, और उनसे हमें ज्ञान और बल प्राप्त करनेकी मेरणा होती है। मले प्रकार जीवन व्यतीत करनेसे ज्यों २ समझ बढ़ती जाती है, कठिनाइयां घटती जाती हैं, संशय और घबराहट दूर होते जाते हैं, जैसे कि किरणोंके प्रकाशसे धुन्द जाती रहती है।

वस्तुतः तुम्हारी कठिनाई किसी घटनासे उत्पन्न नहीं हुई, व-रख तुम्हारी मानसिक अवस्था ही तुम्हारी कठिनाईका कारण है, क्योंकि जिस प्रकार तुम किसी घटनाको विचारते और सोचते हो उसी सोच विचारसे तुममें कठिनाई उपजती है। देखो जो बात बालकके लिए कठिन होती है, परिपक्क बुद्धिवाले मनुप्यके लिए कठिन नहीं होती, और जिस बातसे मूर्खको विह्वलता उत्पन्न होती है, उससे ज्ञानीके मनमें तनिक भी विह्वलता नहीं होती।

देखो बालकके अशिक्षित मनको किसी सरल और सुगम पाठके सीखनेमें कितनी भारी २ कठिनाइयां प्रतीत होती हैं । इस कठि-नाईका कारण बच्चेकी अज्ञता या अज्ञान है और उसमें समझ उत्पन्न करने, उसे प्रसन्न रखने और दूसरोंके लिए उपयोगी बना-नेके लिए इस अज्ञान और मूर्खताका दूर करना अवश्य है। क-ठिनाइयोंके विषयमें बड़े लड़कोंकी भी यही दशा है। प्रत्येक क-ठिनाईकी हमें नई २ बातें विदित होती जाती हैं, हमारा ज्ञान और बुद्धिमत्ता बढ़ती जाती है, इससे बड़ी शिक्षा मिलती है और कठिनाईके साधनमें सफल होनेसे जी बड़ा प्रसन्न होता है।

कठिनाइयोंके विना उन्नति और बुद्धिप्रकाश नहीं हो सकता । जब मनुप्यको किसी काममें कठिनाइयों और रोकका सामना क-रना पड़ता है, तो इसका यह तात्पर्य है कि वह मूर्खताकी किसी विशेष सीमाको पहुंच गया है, और अब उसे इस कठिनाईसे निकलने और उत्तम मार्ग विदित करनेके लिए अपनी सम्पूर्ण शक्ति और बुद्धिमत्तासे काम लेना होगा, और उसकी मीतरी श-कियां प्रकाशित होना चाहती हैं।

बहुतसे मार्ग ऐसे है जिनका अन्त घवराहट है, और ऐसे भी मार्ग हैं, जो अवश्य दुःख और कष्टकी टेड़ी मेड़ी औखी घाटियोंसे निकाल देते हैं । चाहे मनुप्य दुःखके बन्धनसे कैसा ही जकड़ा हुआ क्यों न हो फिर भी वह चाहे और यत करे तो उस बन्ध-नको तोड़कर निकल सकता है । परन्तु उससे निकलनेकी यह रीति नहीं है, कि निराश होकर बैठा रोने लगे, या बुड़बुड़ाने लगे और बेसोचे समझे यह चाहे कि मेरी तो इससे अन्य दशा हो जाए । उसे चाहिए कि इस दुविधामें सोच विचार और उद्यमसे काम ले, अपने आपको वशमें रक्से, और पुरुषार्थ और उद्योग करके अपने आपको संभाले, घबराहट और चिंतासे तो अन्धकार

बदता है, और कठिनाई और भी अधिक प्रतीत होती है। यदि वह शान्त खभाव होकर उद्यम करने लगे और पिछली बातोंको एक २ करके सोचे तो वह अपनी भूल जान जाएगा. और उसे विदित हो जाएगा कि मैंने कहां २ ठोकरें खाई थीं, और यदि मैं तनिक विचार विवेक नियमावली या आत्मोत्सर्गसे काम लेता. तो सीधे मार्गपर पड जाता, और ठोकरें न खाता । जिस प्रकार अज्ञान, स्वार्थ, मूर्खता और अन्धकारके मार्ग हैं जिनका अन्त धबराहट और संशय है. उसी प्रकार ज्ञान, आत्मत्याग, वुद्धिमत्ता और प्र-काशके भी मार्ग हैं जिनसे परम शान्ति और आनन्द प्राप्त होता है। जो मनुष्य इस बातको जानता है, वह साहस और धैर्यसे कठिनाइयोंका सामना करेगा और उसे उनपर प्रबल होनेसे भूल और प्रमाद्में सत्य, दुःखमें सुख और मनःक्षोभमें शांति प्राप्त होगी। अपनी कठिनाइयोंको दुःखदाई न समझो, वरच यह समझो कि इनसे आगे जाकर लाभ होगा । यह भी न विचारो कि तुम इन कठिनाइयोंसे किसी प्रकार बच सकते हो, नहीं ऐसा कदापि नहीं हो सकता । तुम्हें चाहिये कि तुम इन कठिनाइयोंका शान्ति और गम्भीरतासे सामना करो, इनकी ऊंच नीचको देखो, इनके आदि अन्तपर विचार करो, और पूर्वापरपर ध्यान दो, भली भाँति सोचो समझो और अन्तमें इनपर प्रबल हो जाओ । ऐसा करनेसे तुममें बल और ज्ञान उत्पन्न होगा, और इस प्रकार श्रेय और सिद्धि प्राप्त करोगे । सच है:----

> न संशयमनारुह्य नरो भद्राणि पश्यति । संशयं पुनरारुह्य यदि जीवति पश्यति ॥

#### ( 84 )

# (छ) बोझ सिरसे उतारकर डाल देना।

प्रत्येक मनुप्य यह चाहता है कि मैं बोझ उतारकर हलका हो जाऊं, परन्तु बोझ उतारनेकी उत्तम रीति क्या है? कोई मनुष्य सदाके लिए बोझ उठाना नहीं चाहता, उसका तात्पर्य केवल यह होता है कि इस बोझको थोड़ी दूर जाकर डाल दूं। युक्ति नहीं चाहती कि तुम निरन्तर दुःखका बोझ उठाते रहो। जिस प्रकार मौतिक वस्तुओंमें बोझ इसलिए उठाते हैं कि उसे एक स्थानसे लेकर दूसरे स्थानमें रख दें, इसी प्रकार आध्यात्मिक वस्तुओंमें भी बोझ उठाने वा दुःखके सहनेसे यही तात्पर्य होता है कि उ-ससे अन्तमें कोई भलाई प्रतीत हो और इस मलाईके प्राप्त होने-पर हम उस बोझको अलग कर देते हैं, फिर इस बोझका उठाना आनन्ददायक होगा।

इस कारण कई एक तपस्वी और साधु जो अपने शरीरको अनेक प्रकारके कष्ट पहुंचाते है. यह सब वृथा है और इसी प्रकार मानसिक कष्ट भी वृथा है । ऐसा कोई बोझ नहीं जिससे खेद पहुंचे । यदि तुम कोई काम करना चाहते हो तो उसे हंसी खु-शीसे करो, बुड़बुड़ाते हुए न करो । यदि कोई आवश्यक समय दुमपर आ पड़े वा कोई आवश्यक काम करना पड़े तो तुम्हें उसे अपना मित्र और सहायक समझना चाहिए, और यह तुम्हारी बड़ी भारी मूर्खता है जो तुम उस आवश्यक समय और कामको अपना शत्रु समझकर उससे बचना चाहते हो । देखो जो कृत्य हमें करने हैं यदि हम उनको प्रसन्नतापूर्वक न करें तो वह हमारे लिए बोझ और कष्टका कारण होंगे । तुम्हें चाहिए कि अपने जीवनके कामोंको बड़ी प्रसन्नता निःखार्थ और ध्यानसे करो ।

तुम कहते हो, कि तुम्हें किसी विशेष कार्य्य वा क्रत्यके कर-नेमें दुःख होता है और तुम यह कहकर उसे करते हो, "मैं यह क्रत्य करता तो हूं, पर यह एक वड़ा भारी, कठिन और दुःखदाई काम है"। अब प्रश्न यह है कि क्या वह काम सचमुच दुःख-दाई है या तुम्हारा खार्थ तुम्हें दुःख पहुंचा रहा है। सच पूछो तो जिस क्रत्यके करनेको तुम एक शाप, पराधीनता और दुःख समझ रहे हो, वही कृत्य तुम्हारे श्रेय खाधीनता और दुःख समझ रहे हो, वही कृत्य तुम्हारे श्रेय खाधीनता और सुखका कारण है। सारी वम्तुएं एक प्रकारके दर्पण है जिनमें तुम अपना ही प्रतिविम्ब देखते हो, और तुम अपने कृत्यमें जो बुराई और कष्ट देखते हो, वह केवल तुम्हारी ही भीतरी वा मानसिक दशाका प्रतिबिम्ब है। यदि तुम उस वस्तु वा कृत्यके विषयमें अपने मन और हृदयमें ठीक और अच्छे विचार सोचो, तो वही कृत्य वा वस्तु तुम्हारी दृढता और कल्याणका कारण होगी और उसमें

जिस कृत्यका करना ठीक और आवइयक है, उसे अवश्य करो । यदि तुम अपने कृत्यसे बचना चाहो, तो वही कृत्य देव-ताकी नाई तुम्हें बुरा भला कहेगा, और जिस भोग विलासके पीछे तुम दाइना चाहते हो, वही तुम्हारा शत्रु बनकर तुम्हें चाट्रक्तियां कहेगा । हे मूर्ख मनुप्यो! तुम्हें कव समझ आवेगी और अपने भल्ले बुरेको कब पहचानोगे?

कौनसी वस्तु है जो दुःख देती है, कष्ट पहुंचाती है और बो-झल प्रतीत होती है? यह भोग विलास और तीव इच्छावाली तामसिक वृत्ति है। इस तीव्र अनुराग मूर्खता और खार्थको अपने मन और हृदयसे निकाल दो, फिर तुम्हें अपने जीवनमें कष्ट नहीं पहुंचेगा। बोझ उतार डाल्नेका तात्पर्य यह है कि अपने भीतरी खार्थको तज दो और गुद्ध और पवित्र प्रेमको स्थान दो। तुम अपना काम सच्चे प्रेमसे करने लगो, फिर तुम प्रसन्न और आनन्दमय रहोगे।

सच पूछो तो मन मूर्खताके कारण अपने लिए आप बोझ उत्पन्नकर लेता है, और इस कारण आप ही दण्ड भोगता है । किसी मनुप्यके भाग्यमें सारी उमर वोझ उठाना नहीं लिखा है और टु:ग्व और कष्ट योंही किसीके सिरपर नहीं आन पड़ते । ये सब अपनी ही बनाई हुई वम्तु है । विवेक मनका राजा है, और जब काम प्रवल हो जाता है, तो आध्यात्मिक राज्यमें खलबली मच जाती है ।

यहां हम दृष्टान्त देते है.-एफ स्वी है उसका बड़ा कुनवा है और वह प्रत्येक सप्ताहमें पांच रुपएमें गुज़ारा करती है । अपने घरके सार कृत्य करती है, कपड़ेतक भी आप ही घोती है अपने रोगी पड़ोसियोंको देखने और उनकी दवा दारू करनेके लिए भी समय निकाल लती है, और न उधार लेती है न कभी निराश होती है । प्रातःकालसे लेकर राततक प्रसन्न रहती है और कभी अपनी दशापर वुड़बुड़ाती नहीं । वह यह सोचकर आनन्दों है कि मुझसे औरोंको सुख मिलता है । यदि वह यह सोचती कि और लोग तो छुट्टियां मनाते हैं, सुन्दर पदार्थ रखते है, मैं न रक्तभूमिमें जाकर नाटक देख सकती हूं, न गाना सुन सकती हूं, न अच्छी पुस्तकें पढ़ सकती हूं, न लोगोंके साथ मेल जोलकर सकती हूं, मुझे कोई आनन्द नहीं, सारे दिन घरके धंधोंमें ही फंसी रहती हूं और कठिनाईसे अपना और अपने बच्चोंका पेट पालती हूं तो उसका जीना बड़ा दूमर हो जाता।

अब एक दूसरी स्त्रीका दृष्टान्त लो । इसकी निजकी आय बहुत अधिक है, इसे समय और ऐश्वर्य खुखकी भी प्राप्ति है, परन्तु जो इसे अपना कुछ थोड़ासा समय सुख और रुपया किसी अवझ्य और ग्रुभ कार्य्यमें लगाना पडता है, इसीसे वह सदा दुःखी और बेचैन रहती है । सच है कि जिसमें खार्थ है, उस-को काम करनेमें आनन्द कहां ?

ऊपरकी दो घटनाओंसे क्या यह सिद्ध नहीं है, कि इनमें से कोई घटना भी दुःखदायी नहीं है, और दोनों घटनाएं प्रेम वा स्वार्थकी दृष्टिके अनुसार भल्ली वा बुरी हैं | अर्थात् मन में ही सब कुछ है, बाह्य घटनामें कुछ भी नहीं रक्खा । सच है मनुप्य अपने मनहीके द्वारा स्वर्गका नरक और नरकका स्वर्ग बना सकता है;---

### मन एव मनुष्याणां कारणं वन्धमोक्षयोः ।

जिस मनुष्यने वेद, वेदान्त दा मीमांसाको अभी पढ़ना पारम्भ किया है, जब वह यह कहता है ''यदि मैं व्याह न करता और इस प्रकार स्त्री और वाल बच्चोंका वोझ अपने सिर पर न लेता, तो मैं बहुत काम कर सकता था, और जो कुछ मैंने अब सीखा है यदि वह बात मैं बरसों पहिले जानता, तो मैं कभी भी विवाह न करता,'' मेरे मतमें वह मनुष्य ठीक मार्गपर नहीं है, और जो बड़ा काम चह करना चाहता है उसे करनेके लिये असमर्थ है । क्योंकि यदि किसी मनुष्यको अपने भाइयोंसे इतना गहरा प्रेम है कि वह उनके लिये कुछ बड़ा काम करना चाहता है, तो वह इस अपने प्रेमको सदा और प्रत्येक दशामें रहकर प्रकट कर सकता है ।

सच पूछो तो बोझ थोड़ा ही थोड़ा करके इकटा होता है और धीरे २ ही उसका भार बटता जाता है । देखो ! विना विचारे काम करने, अन्धे अनुरागमें वार २ फँसने, अपवित्र विचारको हृदयमें स्थान देने, कटोर शब्द वा वचन बोलने, मूर्सताका काम बार २ करने और इसी प्रकार बहुतसे बुरे काम करनेका भार दुःसह और कष्टदायी हो जाता है । पहले पहल और कुछ काल तक तो यह भार प्रतीत नहीं होता, परन्तु यह भार दिन २ बढ़ता जाता है और कुछ कालके अनन्तर यह इकट्ठा भार बड़ा दुःसह और भारी प्रतीत होने लगता है जब कि हम अपने खार्थका फल चखते हैं और हमारा हृदयइस कष्टदायक जीवनसे दुःसी हो जाता है। इस समय मनुप्यको चाहिये कि अपनी दशापर मली भांति विचार करे और इस बोझको उतारने अर्थात् इस कष्टको निवारण करनेकी अच्छी रीति हुंडे । और इस रीतिके हूंडनेके अनन्तर वह मज्ञा, पवित्र और प्रेमको विदित कर लेगा जिससे वह भली भांति जीवन व्यतीत करेगा, सुखसे रहेगा और उत्तमताईसे बर्तेगा । और इस कष्ट और भारको दूर करके फुर्तीसे काम करेगा और दिन रात आनन्द से बिताएगा।

( 40 )

## ( ज ) दान ।

दान देने वा दूसरोंको लाभ पहुंचानेकी आठ सीढ़ियां कम-सहित निम्नलिखित रीतिसे वर्णन की गई हैं।

पहली और सबसे निचली सीढ़ी यह है, दान देना पर इच्छा-से न देना, अर्थात् हाथसे देना पर हृदयसे न देना ।

दूसरी सीढ़ी यह है-प्रसन्नतापूर्वक दान देना, परन्तु दुःखी पुरुषके कष्ट वा विपद्के अनुसार दान न देना ।

तीसरी—प्रसन्नतापूर्वक और कष्टके अनुसार दान देना, पर विना मांगे न देना।

चौथी----प्रसन्नतापूर्वक, कष्टके अनुसार और मांगनेसे पहले ही दान देना पर दरिद्रीके हाथमें आप देना और सबके सामने देना, जिससे उसे लज्जाका दुःख सहना पड़े।

पांचवीं—इस प्रकार देना कि दुःखी मनुप्य दान ले लें और उन्हें देनेवालेका पता विदित न हो । कितने एक पूर्वले पुरुष अर्थात् हमारे पिता और पितामद अपनी चादरके पिछले अंचल वा दुपट्टेके पल्लेमें रुपया बाँध दिया करते थे इस लिए कि द-रिद्री जन उसे अलक्षित रीतिसे सोलकर ले लें।

छठी सीढ़ी—जो इससे कुछ बढ़कर है यह है कि जिनको हम दान देते हैं उनको तो जान लेना परन्तु अपने आपको उन्हें न जताना।

सातवीं—इस प्रकार दान देना कि दाता और महीता दोनों-मेंसे कोई किसीको न जाने। प्रायः करके कहीं २ मन्दिरोंमें गुप्त स्थान होता है वहांपर भले और सज्जन पुरुष कुछ द्रव्य, जो उनका जी चाहे चुपकेसे रख देते हैं और इस द्रव्यसे दरिद्रों-का पालन पोषण होता है और उन्हें भी यह प्रतीत नहीं होता कि कौन उनका पालन पोषण करता है। हम आगे जाकर इस विषयमें एक कहानी लिखेंगे। इसीको गुप्तदान महादान मी कहते हैं।

आठवीं—सबसे पिछली और अत्युत्तम सीढ़ी यह है कि दान-का ऐसा प्रबन्ध करना जिससे दरिद्रता आने ही न पाए, अर्थात् जिस भाईपर विपत् पड़ी है उसकी इस प्रकार सहायता करना कि उसको कुछ व्यापार सिखा दें या उसे किसी काममें डाल दें, जिससे वह निष्कपटतासे परिश्रम करके आप अपनी जीविका और उदरपूरणा कर सके और उसे दान लेनेके लिये दूसरोंके आगे द्दाथ पसारना न पड़े । वस्तुतः सर्वोत्तम दान इसीको कहते हैं । इसीलिये हमारा सबका यह कृत्य है कि दीन मनुप्यों, याचकों, भिखारियों और विधवा और दुःखी स्त्रियोंको काम सिखावें और अन्घों और अपाइजोंके लिये भी यथायोग्य काम सिखानेका प्रवन्ध करें और हट्टे कट्टे आज कलके साधुओंको भी पढ़ने लिखने धर्मोपदेश देनेमें प्रवृत्त करें, जिससे सबका उपकार हो और सारे संसारका उद्धार हो ।

हे परम पिता, परमेश्वर, परमात्मा ! ऐसी कृपा कर कि हम सब उत्तम २ कार्य्य करनेमें प्रवृत्त हों, अपने आचरण और शील सुधारें, एक दूसरेकी सहायता करें, और तेरे परम भक्त होकर तेरे गुणानुवाद सदा गाते रहें।

#### ( 47 )

## (झ) उत्तम शिक्षा । (गुप्त दान महादान )

हमारे एक विश्वविद्यालयमें एक युवा विद्यार्थी एक आचार्य्य-के साथ बाहर जा रहा था। यह आचार्य विद्यार्थियोंका मित्र कहलाता था। क्योंकि जो इससे किसी प्रकारकी शिक्षा प्रहण करने आते थे, उनसे यह बड़ी दयालुतासे बर्तता था और उनका हित चाहता था। जब वे दोनों चल्ठे जा रहे थे, उन्होंने मार्ग-में एक पुरानी जूतियोंका जोड़ा पड़ा देखा और विचार किया कि यह जोड़ा किसी दीन दरिद्री वा धनटीन मनुष्यका है जो पास-के खेतमें काम कर रहा है और जो अपना दिनका काम लग-भग पूरा कर चुका है।

विद्यार्थीने आचार्यसे कहा "आओ हम इस मनुप्यसे दाव खेलें, अर्थात् हम इसकी जूतियां छुपा देते हैं और आप इन झा-डियोंकी ओझलमें हो जाते हैं। फिर वहां खड़े होकर यह देखेंगे कि जब वह मनुप्य यहां आकर अपनी जूतियां न देखेगा, तब कैसा घवरायगा" आचार्यने उत्तरमें यह कहा, "हे मित्र ! हमें दीनों और निर्धनोंसे कभी ऐसी हंसी नहीं करनी चाहिये जिसमें उनको कुछ हानि पहुंचे। देखो ! तुम तो घनवान् हो और इस निर्धनके कारण तुम इस प्रकार काम करनेसे और भी अधिक हर्ष लाभ कर सकते हो। अर्थात् प्रत्येक जूतीमें एक २ अठमाशी या अशरफी डाल दो और फिर देखो कि अशरफी देखकर इस निर्धनकी क्या दशा होती है"। विद्यार्थीने ऐसा ही किया और फिर वे दोनों पास ही झाड़ीके पीछे छुप कर खड़े हो गए। न् वह निर्धन शीघ्र ही अपना काम पूरा करके खेतके उस मार्ग-में आया जहां यह अपना कोट और जूतियां उतार कर रख गया था। कोट पहनते समय पहले उसने एक जूतीमें पैर रक्खा, परन्तु किसी कठिन वस्तुके लगनेसे वह उसे टटोलनेके लिये द्युका और उसे एक अशरफी मिली । फिर तो उसके मुखपर आश्चर्य और विस्मयके चिद्व प्रकट हुए। उसने उस मोहरको गाढ़ दृष्टिसे देखा, उलट पुलट किया और बार २ ध्यान देकर देखा। फिर उसने अपने चारों ओर देखा, पर कोई मनुष्य दि-र्खाई न दिया। अब उसने अशरफी अपनी पाकटमें डाल ली और फिर दूसरी जूती पहनने लगा, परन्तु दूसरी अशरफी देख कर तो उसे और भी अधिक आश्चर्य हुआ।

अब उसका जी हर्ष और कृतज्ञतासे भर आया । घुटनोंके बल होकर उसने ऊपर आकाशकी ओर देखा और बड़े उत्साह-से ईश्वरका घन्यवाद किया । इस पार्थनामें उसने अपनी रोगी और दीन स्त्रीका वर्णन किया और यह भी कहा कि मेरे बालक भूखे हैं, वे सब इस यथासमयके दानद्वारा, जो किसी अनजाने मनुष्यने कृपा करके दिया है, मरनेसे बच जाएंगे । परमात्मा उसका भला करे ।

विद्यार्थीपर इस बातका बड़ा प्रभाव पड़ा और उसकी आसों-में आंसू भर आए । तब आचार्यने कहा—यह बताओ कि तुम अब अधिक प्रसन्न हुए या अपना दाव खेलकर अधिक प्रसन्न होते ? विद्यार्थीने कहा—मैं आपकी शिक्षाको कदापि नहीं भूढंगा । अब यह निम्नलिखित वाक्य भली भांति मेरी समझमें आ गया, जिसे मैं पहले नहीं समझा था कि;---'लेनेकी अपेक्षा देना बढ़ा लाभकारी और सुखदायक है।''

# ( ञ) संतोष ।

निस्संदेह बहुतसे मनुप्योंका यह विचार है कि संतोष केवल संकल्पमात्र है, और वस्तुतः कोई सत्य पदार्थ नहीं, क्योंकि वर्षों संतोषका पीछा किया फिर भी वह हाथ न आया।

ऐसे भी मनुप्य हैं जिन्होंने रुपयेके लिए सब कुछ सो दिया, इस आशासे कि अन्तमें हमें संतोष प्राप्त होगा, परन्तु जब उन्हों-ने अपने शेष जीवनको सुखसे व्यतीत करनेके लिए पर्याप्त घन इकट्ठा कर लिया तब भी उन्हें संतोष न आया, वरन पहले-से अधिक असंतोषी हो गए । उनका घन व सुवर्ण उनके लिए ऐसा हुआ जैसे कि प्यासे मनुप्यके लिए खारी जल-अर्थात् जितना अधिक धन हुआ उतनी ही उनकी प्यास वा धनोपार्जन-की कामना बढ़ती गई । और मनुप्योंने इसके विपरीत सम्पूर्ण धनका त्याग कर दिया, सामाजिक जीवनसे अलग होकर लोगों-से मिलना जुलना छोड़ दिया, केवल धार्भिक रीतियोंमें प्रवृत्त होकर नियम और व्रत रखने लगे, और जप तप करने लगे, इस आशासे कि इसप्रकारसे तो संतोष अवश्य मिलेगा; पर अन्तमें उन्होंने यह विदित कर लिया कि हमने भी ऐसी ही मूल की है जैसी कि धन इकटा करनेवालोंने की थी ।

भब पक्ष यह है कि संतोष कहां मिल सकता है ! घन उसे मोल नहीं ले सकता, ढूंड़नेसे वह मिल नहीं सकता, जप तपसे वह हाथ नहीं आता, तो फिर क्या वह विद्यमान है ! हां ! एक संतोषी मनुप्य था जो यह कह सकता था कि मैंने प्रत्येक दश्चा-में संतुष्ट रहना सीख लिया है । वह इस लिए संतुष्ट था कि वह जानता था कि सारी वस्तुएं मिलकर भलेके लिए काम करती रहती हैं, अर्थात् जो कुछ होता है सब मलेके लिए ही होता है । यही नीव है जिसपर 'संतोषरूपी मन्दिर' बनना चाहिये,---अर्थात् एक इट विश्वास कि इस सकल ब्रह्माण्डमें प्रेम और प्रज्ञा-का राज्य है और जो शक्ति सबपर शासन करती है वह एक श्रेष्ठ शक्ति है । जब मनकी यह भावना हो जाए, तब नीव पड़-जाती है और जो लोग ऐसी नीवपर गृह बनाएंगे, उनके गृह वा प्रासाद शान्तिमय बनेंगे ।

इससे यह न समझना कि जो मनुप्य संतुष्ट है, वह आगे उन्नति नहीं कर सकता और न उसमें किसी प्रकारकी मनो-कामना और उच्चपदकी आकांक्षा रही । ऐसी अवस्थाका नाम तो स्थिरता वा निश्चलता है । संतोषके यहांपर इससे अधिक विस्तृत अर्थ लिए गए है । ग्रुभ [धर्म ] सत्य और सौन्दर्यकी कामना कभी नहीं घटनी चाहिये, उच्चपदको प्राप्त करनेका यत्न कभी नहीं छोड़ना चाहिये । जब एक मनुप्यने प्रत्येक दशा-में संतुष्ट रहना सीख लिया है या यह कहो कि जब एक मनुप्य अपने आपको सारी घटनाओं अजुसार बना सकता है, तो फिर मनको शान्त रखनेके लिए किसी विशेष घटनाकी आवत्रय-कता नहीं, फिर इस बातका भी भय नहीं रहा कि उन्नतिसे संतोष जाता रहेगा । ऐसी भीतरी रमणीय दशा वा अध्यात्मज्ञान प्राप्त करनेसे हमें उन्नतिकी ओर अधिक प्रेरणा होती है । यदि हमारी नाझ घटना न बदले, तो फिर हमें किस मकार विदित हो कि हम इस उच्चयदको पहुंच गए हैं ? यदि हम दशा परिवर्तन-को अनुभव न करें, तो फिर कौनसी वस्तु है जिससे हमारी परीक्षा हो सके कि हम सारी अवस्थाओंमें शान्त संतुष्ट रहते हैं।

आलस्य, उदासीनता, हर्ष, विषयासक्ति आदिमें संतोष नहीं है ये सब असन्तोषके कारण हैं। ये झूठे सिद्ध हैं, जो प्रतिज्ञा कुछ करते हैं और देते कुछ और हैं। जो मनुप्य यह सोचते हैं कि जो मनकी मावना हमने ऊपर वर्णन की है संतोष उस से कोई अलग वस्तु है, उससे वे धोर्समें पड़े हुए हैं और मानो मूर्स्तताके मन्दिरमें विश्राम कर रहे हैं और कभी न कभी अ-पनी मूलको जान लेंगे। पुण्य, उपकार वा भलाईहीमें सब मकारकी शक्ति है, यदि इस मतमें हट विश्वास रक्खा जाय तो इससे परम ज्ञान प्राप्त होगा और मूर्स्ता जाती रहेगी।

यह कहावत प्रसिद्ध है कि ''संतोषी नित्य सुखी।'' जिन लोगों-का यह विश्वास है कि सारी वस्तुएँ मिल कर भलेके लिए काम कर रही हैं, उन्हें सर्वत्र भलाई ही भलाई दीख पडती है। विषर्मे भी अम्टतकी धाराएं मिली हुई भासती हैं और वादलोंमें भी चाँदीकी सी श्वेत झलक दिखाई देती है। यह लोग सदा ग्रुभ-चिन्तक हैं।

सुना है कि कुछ लोग ऐसे भी हैं कि जब तक वे असन्तुष्ट न हों तब तक वे प्रसन्न नहीं होते । यदि ऐसे मनुष्य हैं तो उन्हें अपने आपसे असन्तुष्ट रहना चाहिए न कि अपनी बाब अव-साओं बा घटनाओंसे । कौन जाने कि यदि वह अपने आप- को बदल दें तो उनकी बाह्य घटनाएं भी बदल जाएं । सम्भव है कि उनकी बाह्य अवस्थाएं वा घटनाएं चाहे वे कैसी ही विरुद्ध हों उनकी मीतरी दशासे इतना गाढ़ सम्बन्ध रखती हों कि यह घटनाएं उनके सुधारके लिए आवश्यक हैं और उनको अन्त-में यह बात विदित हो जायगी कि ऐसी घटनाओंका होना हमारे सुधारनेके लिए अवश्य था।

संतोष प्राप्त करनेके लिए यह भी अवश्य है कि हम चित्त-में किसी मकारका संभ्रम वा संशय न लाएं, क्योंकि जब हम दुविधामें होते हैं तो हमारे भीतर कलह होता रहता है, और हम शान्तिरूपी जलमें हल चल मचाया करते हैं और यदि इस संभ्रम-को दूर न किया जायगा, तो शान्तिरूपी समुद्रकी गहराइयोंके भीतरसे असन्तोषका भयानकरूप जलके ऊपर दिखाई देगा । इस विह्वलता और संभ्रमसे वचनेके लिए मनुष्यको चाहिये कि अपने विचार और सभावमें सदा सरलता और निष्कपटता-के अटल नियम बर्ते ।

असन्तोषका एक बड़ा भारी कारण यह है कि हम यह सो-चते रहते हैं कि और लोग हमारे विषयमें क्या कहते होंगे ! यदि मैं सीधे मार्गपर चल रहा हूं और ऋजुतासे काम ले रहा हूं, तो मुझे इस बातकी क्यों चिन्ता होनी चाहिये कि मेरे पड़ौसी मेरे विषयमें क्या कहते होंगे ? लोगोंके मत और वि-पड़ौसी मेरे विषयमें क्या कहते होंगे ? लोगोंके मत और वि-चार सदा बदलते रहते हैं परन्तु हमारे चाल चलन वा झीलके विषयमें ईश्वरकी जो न्यायपूर्वक सम्मति है वह तो हमारे ही बदलनेसे बदल सकती है। इस लिए मनुप्योंकी सम्मतियोंसे बढ़कर ईश्वर परमात्मापर ही भरोसा रक्खूंगा और जो काम उस-को पसन्द होगा, वही करूंगा ।

संतोषी मनुष्यके पास ईर्षा विरोध द्वेष और कोध कदापि नहीं फटकते; यद्यपि ये उसके हृदयके पास आकर उसके भीतर प्रवेश करना चाहें तथापि वह हढमति होकर इनको सीकार नहीं करता, क्योंकि यदि ये एक वार भी संतोषरूपी गृहमें प्रविष्ट हो जाएं, तो इनके रहते समय शान्ति कहां ९ पर यदि विश्वास आशा और प्रेम भीतर उपस्थित हैं तो फिर इन विना बुलाये आने-वालोंसे कुछ भी खेद न होगा ।

संतोष बड़ी उत्तम वस्तु है, इससे स्त्री पुरुषोंके चरित्र बड़े शोभायमान हो जाते हैं । उनके मुखोंपर तेज और उनके जी-वनमें मनोहारिता प्रतीत होती है । उनके वाक्यमें बड़ी शान्ति भासती है और इससे उनकी भीतरी शान्ति प्रकट होती है । उनके रूपसे भी शान्ति बरसती है, वे उन्मत्तोंकी नाई संकेत नहीं करते और न धवराकर बातें करते हैं । वे बनावटी कष्ट और दुःखकी वातें सुनाकर इतर जनोंके वृथा कर्णछेद नहीं करते, वरझ जो लोग उनको जानते हैं उन सबके लिए वे बड़े आन-न्ददायी और ब्रह्मखरूप हैं ।

### (ट) सहानुभूति।

जब तक कि हम अपने आपको वशमें न कर लें, खार्थको न लोड़ दें, विद्वेष और अभिमानको न त्याग दें, और जब तक हम अपनी ही बड़ाई और रक्षाका ध्यान रखते हैं, तब तक हम दूसरोंके दुःख सुखमें अंश नहीं छे सकते । सहानुभूति इसीमें है कि हम आपेको भूल जाएं और दूसरोंका ध्यान रक्खें ।

दूसरोंके साथ उनके दुःख सुखको अनुभव करनेके लिए यह अवश्य है कि पहले हम उनको अच्छी तरह जानें, अपने आप-को कल्पनाशक्ति द्वारा उनकी अवस्थामें प्रवेश कर सकें, उनके साथ एक हो जाएं और उन्हींकी मानसिक दृष्टिसे देखें। मनुष्य एक दूसरेके अभिप्रायको भले प्रकार नहीं समझते, इस लिए वे एक दूसरेको बुरा कहते हैं और उससे अलग रहना चाहते हैं।

जीवन बराबर बढ़ता और उन्नति करता रहता है और पापी और धर्मात्मामें वस्तुतः कोई भेद नहीं है, केवल पदका अन्तर है। धर्मात्मा पहले किसी कालमें पापी था, और पापी किसी न किसी दिन धर्मात्मा बन जाएगा। पापी अभी बालक है; धर्मात्मा बड़ा मनुप्य है। जो मनुप्य पापियोंसे अलग होना चाहता है इस विचारसे कि वे दुष्ट हैं और उनसे अलग रहना अच्छा है, तो वह ऐसे मनुप्यके समान है जो छोटे बच्चोंसे मिलना नहीं चाहता, क्योंकि वे मूर्ख और उद्धत हैं और खिलौनोंसे खेलते रहते हैं।

जब मनुप्य विषयभोगकी इच्छासे रहित हो जाता है और स्वार्थ और अपनी आत्मश्ठाघामय इच्छाओंको वशर्मे कर लेता है, तब वह सब प्रकारके पाप कष्ट और दुःखोंके मर्मको जानता है और नीतिसम्बन्धी भीतरी नियमको पूरा २ समझता है ।अपने आपे-को सर्वथा वशर्मे कर लेनेसे पूरा २ ज्ञान और पूरी २ सहानुभूति मकट होती है, और जो पुरुष इतर जनोंको छद्ध हृदयसे देखता है वह उनकी अवस्थापर करुणादृष्टिसे विचार करता है, उनको जपना ही अंश समझता है और अपनेसे भिन्न और अपवित्र नहीं समझता, वरख अपना ही आत्मा जानकर यह कहता है कि वे भी मेरी ही तरह पाप कर रहे हैं, कष्ट उठा रहे हैं और दुःख भोग रहे हैं और इसपर भी यह जानकर प्रसन्न होगा कि वे भी अन्त-में मेरी तरह पूर्ण शान्तिको प्राप्त करेंगे।

सहानुभूति परम सुख है; इसमें उत्तम श्रेय विद्यमान है । यह खर्गीय अवस्था है, क्योंकि इसमें खार्थ नष्ट हो जाता है और दूसरोंके साथ शुद्ध सुख और आध्यात्मिक आनन्द अनुभव करते हैं । जिस समय कोई मनुप्य सहानुभूति करना छोड़ देता है, तो यह जानो कि अब उसमें जीव नहीं रहा मानो वह मरे-के समान है और देखना समझना और जानना भी छोड़ देता है ' ,

यह भी याद रक्खो, सहानुभूतिकी आवश्यकता घर्मात्माओं और सन्तोंको नहीं होती । आवश्यकता पापियों, मूखों और विकलोंहीको होती है अर्थात् उन लोगोंको जिन्होंने पाप करके बहुत कुछ कष्ट सहा है और चिरकाल तक दुःख उठाया है।

सहानुभूति कई प्रकारसे प्रगट हो सकती है:----- उसका एक प्रकार करुणा है, अर्थात् जो लोग कष्ट या दुःखर्मे प्रस्त हैं उन-पर दया करना इस आशयसे कि उनका दुःख थोड़ा हो जाए या बे उस दुःखको सह सकें। यह जब ही हो सकता है कि मनुष्य निष्ठुरता, कोध और वृथा दोषारोपणको अपने हृदयसे दूर कर दे और दया और करुणाभाव रक्खे।

सहानुमूतिका एक और प्रकार यह है कि जो लोग अपने

कामों और मनोरथोंमें सफल हुए हैं, हम भी उनके साथ प्रसन्न हों मानो उनकी सफलता हमारी ही सफलता है । अर्थात् दूसरों-को अच्छी अवस्थामें देखकर वा सुनकर प्रसन्न हों और किसी प्रकारका द्वेष और ईर्प्या न रक्सें।

तीसरा प्रकार यह है कि जो अपनेसे दुर्बल हैं और अपने आपको बचा नहीं सकते उनकी रक्षा करना। देखो जो प्राणी और जन्तु गूंगे हैं और अपने भाव जिह्वासे प्रकट नहीं कर सकते उन वेचारोंकी रक्षा करना परम धर्म है। हमें सामर्थ्य और शक्ति इस लिए दी गई है कि दुर्वलोंकी रक्षा करें न कि उनको मार डालें। प्राण सबमें एक हैं चाहे छोटा प्राणी हो चाहे बड़ा, इस लिए जीवमात्रकी रक्षा करनी उचित है।

दूसरोंपर सहानुभूति दिखानेसे हम औरोंकी सहानुभूतिको अपनी ओर आकर्षण करते हैं। सहानुभूति करना कभी वृथा नहीं जाएगा। यदि नीचसे नीच प्राणीपर भी सहानुभूति करोगे, तो उससे भी तुम्हें लाभ पहुंचेगा। मैंने कारागारमें एक अप-राधीकी सच्ची कहानी सुनी है। यह अपराधी बड़ा ही निर्दयी और कठोर हृदय था, उसके संशोधनकी कोई आशा नहीं रही थी और कारागारवालोंने भी उसे दुर्दम्य और दुर्दान्त समझ रक्खा था। एक दिन इसी अपराधीने एक डरपोंक और डरी हुई चूही-को पकड़ लिया और उसकी बेबसीकी अवस्था देखकर उसके मनमें दया आगई। और पहले कभी मनुष्योंको देखकर उसके कठोर हृदयमें ऐसी दया उत्पन्न नहीं हुई थी।

उसने चूहीको अपनी कोठड़ीके मीतर एक पुरानी जूतीमें

٦ľ

रक्खा, वहीं उसको खाना खिलाता रहा और पानी देता रहा । बह उसे बड़ा प्यार करने लगा । इस प्रकार वह दुर्बल और विवश जनोंको प्यार करने लगा और प्रवल जनोंकी ओर उसका द्वेष जाता रहा। अब वह अपने हृदय और अपने हाथसे अपने भाइयोंका बुरा न चाहकर, भला चाहने लगा । वह अतीव वश्य और आज्ञाकारी हो गया । सब उसके इस परिवर्तनपर आश्चर्य करने लगे । उस-का रूपरंग भी बदल गया, वह हंसमुख हो गया, अब उसकी आक्रुति भयानक नहीं रही, उसके मुख और आंखोंसे करुणा और दया बरसने लगी । अब वह अपराधी नहीं रहा और उस के हृदयके भाव छाद्ध और पवित्र हो गए । जब वह कारागारसे छटा तब उस चूहीको अपने साथ ले गया ।

(ठ) सहानुभूति और निष्काम परोपकारमें ही सुख है।

कहते हैं कि जब युधिष्ठिर स्वर्गमें आए, तो विसित होकर इघर उधर देखने लगे। पर वे प्यारी आकृतियां जो संसारमें उनकी मित्र यीं अर्थात् नकुल, सहदेव, भीम, अर्जुन आदि कोई भी दिखाई नहीं दिया। इतनेमें दुयोंधन दिखाई पड़ा । युधि-ष्ठिरको आश्चर्य हुआ कि जिस मनुप्यके कारण महामारतमें बहुतसे लोग मारे गए, और सारा भारत नष्ट हो गया और जो राज्येक बिगाड़ने, कुटुम्बियोंके मरवा डालने और करोड़ों झूर-वीर राजपूतोंके सिर कटवानेका मूल कारण हुआ था, वह यहां भी उपस्थित है। यह देखकर राजाने घृणासे अपनी दृष्टि उस ओरसे फेर ली और कहा "में वहां जाना चाहता हूं जहां अर्जुना-विक हैं"। नारद ऋषिने मुसकराकर कहा,-"हे राजन् ! यह आपकी भूल है; यह सर्ग है, यहांपर मित्रता और शत्रुताके सम्बन्ध दूर हो जाते हैं और दुर्योधन रणभूमिमें मारे जानेके कारण सर्गमें आया है'' । युधिष्ठिर बोले ''यह सब ठीक है; पर मैं अपने भाइयोंके साथ रहना चाहता हूं । बताइये, कर्ण कहांहै, द्रौपदी कहां है, भीम, अर्जुन, नकुल, सहदेव कहां हैं, विलम्ब न कीजिए; मुझको वहां ले चलिये, मेरी आंखोंको उन प्यारी आक्ट-तियोंको देखकर सुख मिलेगा । मै सच कहता हूं, मैं यहां न ठहरूंगा; यदि मेरे भाई साथ नहीं हैं, तो यह खर्ग भी मेरे लिए क्वर्ग नहीं है'' ।

देवताओंने एक दूतको आज्ञा दी कि, जाओ इनको इनके प्यारे मित्रोंके पास ले जाओ । युधिष्ठिर उस दूतके साथ चल पड़े ।

युधिष्ठिरका हृदय वशमें नहीं रहा था, उन्होंने मुंह फेर

छिया; पर अभी कठिनतासे उनको आगे बढ़नेका अवसर मिछा होगा कि मृत्युकी हाय २ उनके कानमें आई और रोने चि-छानेका शब्द सुनाई दिया—"महाराज! तनिक ठहर जाओ! हे धर्मात्मा! आपके शरीरके हर्षदायक पवनके झोकोंसे हमको सुख मिला है। हम महाकष्टमें पड़े हैं। हमारे दुःखोंका यहां कोई अन्त नहीं है। हम महादुःखी हैं। हाय! हमने संसारमें जों बुराइयां की थीं, उनका कैसा बुरा दण्ड मिल रहा है। आपके आनेसे तनिक सुख मिला है और कुछ चैन आया है, क्योंकि आप धर्मात्मा हो। आपके शरीरकी भांपसे हमको ठंडक पहुंच रही है। महाराज! दया करो, कुछ कालके लिए ठहर जाओ, आपके कारण हम दीनोंको शान्ति प्राप्त हुई है"।

"हे परमात्मन् ! इन निरपराधियोंने क्या अपराध किया था ! स्वर्गमें भी यह अन्धेर कि दुष्ट दुर्योधन तो सुख भोगे और ये साधु जन इस प्रकार दुःख उठाएं" । शोक कोध और आश्चर्य-ने एक २ करके राजाके त्टदयपर आक्रमण किया । युधिष्ठिरने तेवर बदल्कर दूतसे कहा,—"अभी उन देवताओंके पास लौट जा, जिनका तू दूत है और उनसे स्पष्ट कह दे कि मेरे माइयोंको मेरे यहां रहनेसे सुख मिलता है, इस लिए में यहां ही रहंगा । पुझे अपने सुसकी चिन्ता नहीं है । ये दुःखसे

## ( ६५ )

सताई हुई आत्माएं मेरे यहां रहनेसे शान्ति पाती हैं, इस लिए मैं यहांसे पीछेको नहीं मुद्रंगा और यही रहूंगा''।

बाह री मक्ति और श्रद्धालुता ! इस निर्मय पुरुषार्थको धन्य है । इस आत्मत्याग इस निप्काम प्रेम और इस सच्चे पुरुषत्वकी कोई क्या महिमा वर्णन कर सकता है ।

उसी समय एक बड़ा भारी शब्द हुआ, अन्धेरा जाता रहा, चारों ओर प्रकाश ही प्रकाश हो गया, न कहीं दुर्गन्ध है न कहीं कांटे हैं, हर्षमें मग्न होकर देवता राग गाने लगे और इन्द्र अपने दिव्य मित्रोंको साथ लिए हुए वहां आकर उपस्थित हो गया और शान्तिदायक शब्दोंमें कहने लगा, — "हे मृत्युंजय युधिष्ठिर ! यह नरकका दृश्य केवल अम था, इसकी कोई सत्ता नहीं है । तुमने कुरुक्षेत्रकी रणभूमिमें अपनी इच्छाके विरुद्ध झूठ बोला था जिस कारण द्रोण मारा गया था। यह अचिरस्थायी नरकका दृश्य केवल तुमको उस थोड़ेसे झूठ बोलनेके कारण देखना पड़ा । अब आप मंगल मनाइये, चलिये सच्च स्वर्गमें ठहरिये जहां आपके सारे भाई अपने कर्मोंका सुख भोग रहे हैं" ।

इससे विदित हुआ कि नरक और खर्ग क्या हैं। जहां म-नुप्यसम्बन्धी सहानुभूति प्रचुर कार्य करती है, वहां खर्ग होता है; जहां खार्थपरता होती है, वहां नरक रहता है । जो लोग बुरी बानको छोड़कर सबके लिए सहानुभूति रखते हैं, वे केवल आप ही खर्गमें नहीं जाते वरख खर्गमें दूसरोंको भी जगह देते हैं। और केवल आप ही मृत्युपर जयी नहीं होते वरख प

## ( ६६ )

उनके कारण औरोंको भी अमृतत्वका पद प्राप्त होता है । धन्य हैं वे पुरुष जो इस प्रकारके गुणोंसे युक्त हैं ।

(ड) सबसे प्रेम रखना और बुरी संगतिसे बचना।

बुद्धिमान और सिद्ध पुरुषोंकी सदासे यही शिक्षा रही है और संसारके सारे धर्म भी यही शिक्षा देते चले आए हैं कि हमें सब-के साथ प्रेमभाव रखना चाहिये और साथ ही बुरे पुरुष और बुरी स्तियोंसे बचना चाहिये । ये दोनों बातें एक दूसरेके विरुद्ध नहीं हैं वरस्त्र अनुकूल हैं ।

सबके साथ प्रेम रखनेसे निरा भाव ही अभिप्रेत नहीं है वरञ्च प्रेमकी व्यावहारिक रीति भी अनुगत है और मलाई करने और प्रेमकी व्यावहारिक रीतिके लिए यह अवस्य है कि बुराई और द्वेषसे बचें।

जिस मनुप्यमें हमारा प्रेम है यदि हम उसके भले या बुरे कामोंका विचार न करें तो उस मनुप्यके विषय हमारा निरा प्रेमभाव चाहे जब द्वेषमें बदल सकता है और सम्भव है फिर हम उससे घृणा करने लगें । इस प्रकारके भावेंमें दूसरे मनुप्य-की भलाई और उसके सुधारका विचार नहीं किया जाता बरख अपने ही भावकी तुष्टिका ध्यान रक्खा जाता है परन्तु प्रेमके हढ नियममें दूसरे मनुप्यकी मलाईका अवश्य विचार किया जाता है और यदि हम बुरे मनुप्यके साथी हो जाएं और उससे प्रीतिभाव रखकर भी उसे बुरे काम करनेसे न रोकें वरख बुरे काम करने दें तो यह गाढ़ प्रीति नहीं है और हढ प्रेम करनेके सखे नियपके विरुद्ध है । बुरे मनुप्योंसे बचनेमें एक और भी बात है और वह बात बस्तुओंमें योग्यताका स्पष्ट रीतिसे जान ठेना है । कई एक मूरू पदार्थ ऐसे हैं कि खमावहीसे उनका रसायनसंयोग हो नहीं सकता; इस लिए उन्हें मिलानेका यल करना केवल मूर्खता है । इसी प्रकार कई एक आध्यात्मिक मूल पदार्थ भी ऐसे हैं जो आपसमें मिल नहीं सकते और उनके संयोगका यल करना मूर्खता-का बोतक है । मलाई और वुराई पुण्य और पाप, राग और द्वेष, पवित्रता और अपवित्रता, शुद्धि और अशुद्धि, ये सदासे विरुद्ध और प्रथक् हैं । इनका संयोग असम्भव है । सम्भव नहीं कि ये आपसमें एक हो जाएं मिल जाएं और एक दूसरेके सहायक हों । इस लिए पवित्र और महात्मा मनुप्यका अपवित्र और दुरात्माके साथ मेल नहीं हो सकता । इनमें मेल तब ही हो सकता है जब कि सज्जन दुष्ट बन जाए या दुष्ट सज्जन हो जाए ।

बुरे मनुप्यके पछताने और सुधर जानेका एक सबसे पका चिन्ह यह है कि वह अपने पहले साथियोंकी संगति सर्वथा छो-ड़ दे। जब कोई मनुप्य मद्यपानकी बुरी वानका त्याग कर देता है तो वह फिर कभी मदिरागृहमें अपने मदिरा पीनेवाले स-क्रियोंके साथ नहीं दिखाई देता। यही दशा प्रत्येक प्रकारकी बुराईकी है अर्थात् जब हम किसी बुराईसे बचते हैं तो उस बुराईके करनेवालोंसे भी परे रहते हैं। यह कहावत प्रसिद्ध है कि ''जैसेको तैसा मिलता है,'' और ''रुपयेको रुपया खें-चता है'' और बुरे और भले पुरुषोंमें परस्पर मेल हो नहीं सकता। यह एक बड़ी उत्तम बात है कि जो कोई पवित्र जीवन व्य-तीत करना चाहता है उसे कदापि दुष्टोंकी संगतिमें नहीं रहना चाहिये । उसे अपवित्र और पापी मनुप्योंके पास उन्हें लाभ पहुं-चानेके लिए भी नहीं जाना चाहिये जबतक कि वह आप ऐसा पवित्र और दृढ न बन जाए कि बुरी संगतिके वशमें न आ-सके और बुरेका प्रभाव तनिक भी उसपर न पड़ सके वरख बु-राई और पापको सर्वथा दूर कर दे । उसे भल्ठे और सज्जन पुरुषों-की ही संगतिमें रहना चाहिये इस लिए कि वह उनके उत्तम प्रभावके कारण बहुत शीघ्र उन्नति कर सके ।

बुरे मनुप्योंके सुधारनेवाले भी बुरे मनुप्योंके संग नहीं रहते; वे भलाई करनेवालोंको ही अपना संगी बनाते हैं। पवित्र और शुद्ध हृदयवालोंके संग रहनेके लिए यह अवश्य है कि आप भी पवित्र और शुद्धहृदय बन जाए।

जिन लोगोंका मन पबित्र हैं वे बुराई करनेवालेंके पास तक नहीं फटकते और न उनकी ओर झांकते हैं । यह द्वेष नहीं है; यह बुद्धिमत्ता है ।

जो मनुप्य चिरकाल तक किसी बुराईमें लगा रहता है, इस-का परिणाम यह होगा कि सब लोग उसको त्याग कर और वह दुःखी रहेगा, कोई उसको पूछेगा नहीं और वह अकेला रह-जाएगा । यह वात उसके लिए अच्छी है । इस अकेले रहनेके दण्डेसे वह ठीक मार्गपर आजाएगा और सुधर जाएगा । यह अच्छी बात है कि बुराई करनेवाला पछताए और मलाई करने लगे; इससे वह फिर प्रसन्न हो जाएगा और बिगड़े हुए मित्र फिर आकर उससे मिलेंगे ।

रही नहीं कि सजजन दुष्टोंसे बचते हैं और परे रहते हैं; व-रख दुष्ट भी सज्जनोंके पास आनेसे झिजकते हैं क्योंकि स- जजनोंकी मलाई विना कहे ही दुष्टोंपर प्रकाशित हो जाती है और उनके पापका बुरा चित्र उनकी आंखोंके सामने खेंच देती है । जब कोई मनुप्य किसी बुराईके मार्गमें प्रविष्ट होता है तो वह अपने आपको झट उन लोगोंकी संगतिमें देखता है जिन्हों-ने वही मार्ग प्रहण किया है। जब कोई मनुप्य उत्तम मार्गपर चलता है तो वह उस उत्तम मार्गमें चलनेवालोंके संग हो जाता है। मानुषी खभावका यही नियम है।

जब कोई मनुष्य अपनी भीतरी भल्लाईसे अलग हो जाता है तो वह भले लोगोंसे भी अलग हो जाता है और अपने ही जैसे लोगोंके साथ चलने फिरने लगता है। यह एक कारण है जिस-से दुष्ट मनुष्य इस संसारमें या किसी और मनुष्यमें भल्लाई नहीं देखते । इन लोगोंने अपने आपको भलाईसे अलग कर-लिया और भलाई तक पहुंच नहीं सकते । पर वुराईकी ओर इनकी आंखें और मन खुले हुए हैं इस लिए इन्हें बुराई ही बु-राई दिखाई देती है. क्योंकि उन्हींके विचारवाले लोग इन्हें सदा बुराईकी वार्त्ता सुनाते रहते हैं।

जब एक बुरा मनुप्य अच्छे मनुप्यमं मिलता है तो वह उस-से अपने बुरे विचार और कामोंके छुपानेका यत्न करता है; पर ज्यों ही वह किसी दृसरे बुरे मनुप्यके संग मिलता है त्यों ही वह अपने हृदयका सारा मर्म निर्ऌज्ज होकर उसके आगे खोल देता है और इस बातसे प्रसन्न होता है कि मुझे मेरा साथी मिल्-गया है।

संसारमें एक ओर तो चोरों, जुआरियों और अपराधियोंके

सह हैं आरें दूसरी ओर महात्माओं धर्मात्माओं और बुद्धिमानों-की सभाएं हैं; इससे सिद्ध है कि मनुष्य खभावसे ही अपनी २ संगतिमें मिलना चाहते हैं और अपने ही जैसोंसे अपना भेद प्रगट करना चाहते हैं और दुष्टों और सज्जनोंमें कितना धरती आकाशका अन्तर है।

ऋषि मुनि लोगोंने उत्तम जीवनकी एक सुन्दर नगरसे उपमा दी है; पर दुष्ट जीवनकी किसी नगरसे उपमा नहीं दी जा सकती; दुष्ट जीवन नगर रहित है; इसमें संलग्नशील, शिष्ट और मधुर मूल पदार्थ नहीं हैं जिनसे सभ्य नगरके रहने-वाल्लोंकी अवस्था उत्पन्न हो सके; यह जातिसे बाहर है और सब-ने इसे छोड़ रक्सा है; इसका कोई स्थान नहीं जहां यह शरण ले सके और ठहर सके ।

धर्मात्मा और पवित्र मनुप्य ऋजुताके सुन्दर नगरमें बसते हैं और वे दुष्ट और पापी लोगोंसे अलग हैं जो उस नगरकी भित्तियोंके बाहर फिरते रहते हैं। क्योंकि जहां पुण्य है वहां पाप नहीं आ सकता; पर इस नगरके द्वार सदा खुले रहते हैं द्वारपाल देखते रहते हैं और प्रत्येक पछतानेवाले पापीको प्रसन्नतासे भीतर आने देते हैं; क्योंकि यद्यपि पाप तो भीतर नहीं आ सकता, पर पापी पुण्यवान् होकर भीतर प्रवेश कर सकता है।

यद्यपि सज्जन पुरुष दुष्टोंसे नहीं मिलते, तथापि वे उनसे कम प्रेम नहीं रखते और उनको सुधारनेका यत्न करते रहते हैं; पर इन दोनोंमें अन्तर अवस्य रहेगा, क्योंकि खर्ग और नरक मिल नहीं सकते और सज्जनोंका दुष्टोंसे अलग रहना एक आध्या-त्मिक आवश्यकता और एक देवी नियम है।

( ढ ) सत्संगकी महिमा ।

हिन्दीमें एक कहावत है कि "ख़र्बूज़ा ख़र्बूज़ेको देखकर रक्त पकड़ता है," इसी प्रकार संसारमें मली और बुरी संगतिका प्र-भाव पड़ता है । मनुप्य जिस जलवायुमें पलता है और जिन घटनाओं के वशमें रहता है, वैसे ही गुण उसमें उत्पन्न हो जाते हैं । उसकी मंगति निश्चय करके इस बातका निर्णय कर दती है कि वह क्या है और क्या होगा और उसका अगला जीवन किस सांचेमें ढलेगा । संमारमें आप जो जो कुछ नई २ बातें देखते हैं व सब परस्पर मिलाप और संगतिके फल हैं । भावोंकी दढ़ता, हृदयकी धीरता, राज्योंके परिवर्तन, सभाकी उत्तम और नीच दशा, युवा पुरुषोंका पुरुषार्थ, बढ़ोंकी बुद्धि-मत्ता, रहने सहनेकी अच्छी और बुरी अवस्था, उन्नति और अव-नतिके कम, बोल चाल, ये सब परस्पर संगतिके फल हैं; और मनुष्य जैसे पुरुषोंके साथ रहता है, वैसे ही उनके विचार और मावों-को अपने भीतर ले लेता है और उसकी आकृति और चाल ढाल वैसी ही बन जाती है । इस लिए सच कहा है,—

## साधुकी जिन संगत लीनी । उन्हां कमाई पूरी कीनी ॥

यूनानके एक वैद्यका लड़का जुवारियोंके सङ्ग बैठा करता था । बापने कई बार रोका और बुरी संगतिके बुरे परिणाम मी

वाल्मी किका वर्णन करते हैं कि पहले वह डाकू था, डाका मारना और खट मार करना उसका काम था, मनुप्योंको जान-से मार डालना उसके वाएं हाथका कर्तव था, जो कुछ उसे इस प्रकार मिलता था उसीसे उसके सम्बन्धी अपना पेट भरते थे । उमर बीत गई, उसका हृदय वड़ा कठोर हो गया, पथिक उसका नाम सुनकर कांपते थे और उसके डरसे कोई जंगलमें नहीं आ सकता था । एक दिन एक साधु अकस्मात् उधरसे गुजरा, वह घातमें दबक रहा था, छलांग मारकर झट उसके सिरपर पहुंचा और कहने लगा,—"जो कुछ तेरे पास है मुझे सौंप दे, नहीं तो अच्छा नहीं होगा" । साधुने हंसकर कहा,— "मेरे पास क्या है जो तुझको दूं; पर यदि तू मेरे प्रश्नका उत्तर देगा, तो मैं तेरा उपकार कहंगा" । वाल्मीकिको उसकी निर्भयता

देखकर आश्चर्य हुआ और यह देखकर तो वह दंग रह गया कि एक साधारण मनुप्य और वाल्मीकिसे इस बेपर्वाहीके साथ बात करे । वाल्मीकिने विस्मित होकर उसकी आकृतिको देखा, मुखकी कान्ति चारों ओर फैल रही थी, ईश्वरकी भक्तिका प्रकाश सर्वत्र दैदीप्यमान था, मानों वह साधु शान्तिका अवतार था, न किसी-से राग न किसीसे द्वेष । इस दमकती हुई आकृतिने उसके हो"। उत्तर मिला,---- "तुम मुझको केवल इतना बता दो कि ऌट मार करके तुम जिन कुटुम्बियोंका पालन पोषण करते हो, वे तुम्हारे इस कार्यके फलमें अंश लेंगे या नही ?" वाल्मी कि कहते हैं कि ''मेरे जीवनमें यह पहली घटना थी कि यह सीधा सादा प्रश्न किया गया, मुझे पहली ही बार इसके सोचनेका समय मिला, इस लिए मैं इसका कुछ उत्तर न दे सका । मैंने यह से पूछ आऊं" । साधुने कहा,—"जा, मैं यहां तेरे उपकारके विचारसे ठहरा रहूंगा" ।

वाल्मीकि गया और अपने माता, पिता, आता, बन्धु सबसे पूछने लगा,—"ऌट मार करना पाप है, जान मारना बुरा कर्म है, यह हम तुम्हारे पाठनके लिए करते हैं, क्या तुम इस पापके दण्ड-में भी मेरे साथी होगे ?" सबने एक वचन होकर कहा,—"इस जगत्में मत्येक मनुष्य अपने २ कामका उत्तरदाता है"। उन-का उत्तर सुनकर वाल्मीकिके अवसान जाते रहे, काटो तो श-गरमें लहू नहीं, मुखकी छबि जाती रही । वाल्मीकिने फिर कोई बात नहीं कही, सीधा उस साधुके पास चला आया और वाल्मीकि चुप हो गया और चित्रकी नाई होकर विसायके साथ उसकी ओर देखा किया । वाल्मीकि ऋषि कहते हैं कि "वह साधु मेरे चुप रहनेका लाभ उठाकर देर तक मुझको उपदेश सु-नाता रहा और उसकी संगतिकी विभूति और उसकी शिक्षाका प्रभाव यह हुआ कि मेरा जीवन सर्वथा पलट गया''।

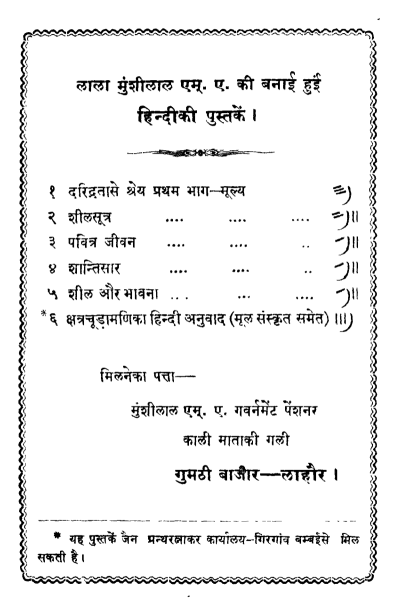
नारद ऋषियोंके शिगेमणि, देवताओंमें पूजनीक, मुनियोमें श्रेष्ठ, एक दासीके लड़के थे । उनकी मां एक साधुकी सेवा किया करती थी। नारद भी अपनी माताके साथ सदा साधुके भवनमें उपस्थित रहकर उसकी वाणी सुनते और उसकी टहल सेवा करते थे। साधुके सत्सङ्गका यह फल हुआ कि वह इस उच्च पदवीको पहुंच गए।

इसी प्रकार अच्छे साधु महात्माओंके पास जानेसे मनुप्यमें साधु भाव और पवित्रता आती है, इसी लिए कबीर साहिबने कहा है,—

> ऋद्धि सिद्धि मांगूं नहीं, मांगूं तुमसे एह । निस दिन दर्शन साधुका; कह कबीर मोहि देह ॥

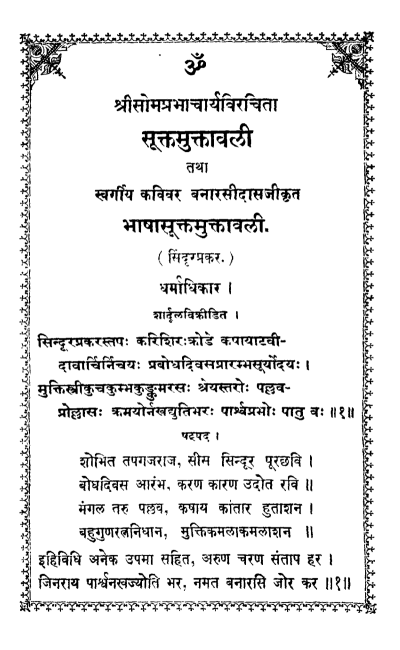
> निस दिन दरोन साधुका; कहे कबीर मोहि देह ॥ सुख देवें दुखको हरें, दूर करें अपराध । कहें कबीर वे कब मिलें, परम स्नेही साध ॥

• • . -

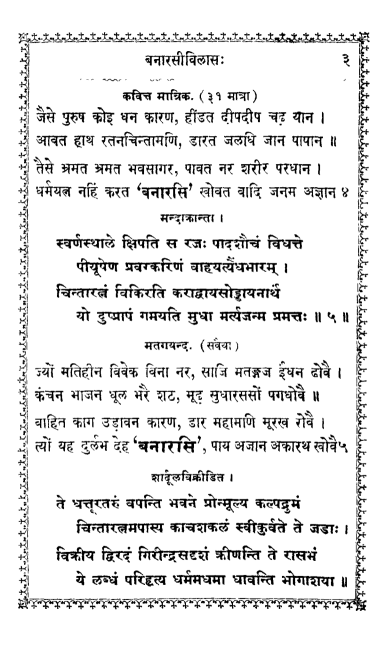




.



the trade to the trade of the जैनग्रन्थरलाकरे २ शार्दूलविकीडित । <u>tatatatatatatatatatatata</u> सन्तः सन्तु मम प्रसन्नमनसो वाचां विचारोद्यताः सुतेऽम्भः कमलानि तत्परिमलं वाता वितन्वन्ति यत् । किं वाभ्यर्थनयानया यदि गुणोऽस्त्यासां ततस्ते स्वयं कर्तारः प्रथने न चेद्थ यशःप्रत्यर्थिना तेन किम् ॥२॥ दोधकान्तवेसरीछन्द । जैसे कमल सरोवर वासे । परिमल ताग्र पवन परकाशे । त्यों कवि भाषहिं अक्षर जोर। संत मुजस प्रगटहि चहुँ ओर् ॥ जो गुणवन्त रसाल कवि, तौ जग महिमा होय। जो कवि अक्षर गुणरहित, तें। आदरे न कोय ॥ २ ॥ इन्द्रवज्रा । त्रिवर्गसंसाधनमन्तरेण पशोरिवायुर्विफलं नरस्य । तत्रापि धर्म प्रवरं वदन्ति न तं विना यद्भवतोऽर्धकामौ॥ दोधकान्तवेसरीछन्द । सुपुरुष तीन पदारथ साधहिं। धर्म विशेष जान आराधहिं। धरम प्रधान कहैं सब कोय । अर्थ काम धर्महितें होय ॥ धर्म करत संसारयुख, धर्म करत निर्वान । धर्मपंथसाधनविना, नर तिर्यंच समान ॥ ३ ॥ यः प्राप्य दुप्प्रापमिदं नरत्वं धर्मं न यत्नेन करोति मुढः। क्वेशप्रबन्धेन स लब्धमब्धौ चिन्तामणि पातयति प्रमादात्॥ 



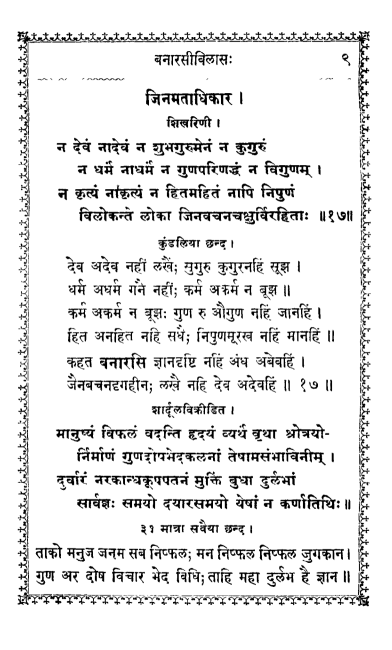
| 8                | जैनग्रन्थरलाकरे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| × •••            | कवित्त सात्रिक. (३१ सात्रा)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | कार्य जावना (२) गावा)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ज्या जरमू<br>रेः | र उरवारि कल्पतर, बावत मृढ़ कनकका खता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ज्या गजरा<br>१२  | ज बच गिरिवर सम, कूर कुनुद्ध माठ खर छत ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| जस छा।ड़         | रतन चिन्तामाण. मूरग्व काचखडमन दत ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| तैसे धम वि       | वसार 'बनारसि' धावत अधम विषयसुखहेत ॥६।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                  | शिखरिणी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| अपारे            | संसारे कथमपि समासाद्य नृभवं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| न                | धर्मे यः कुर्याद्विपयसुखतृष्णातरलितः ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| त्रुडन्पा        | रावारे प्रवरमपहाय प्रवहणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ँस               | मुख्यो मूर्खाणामुपलमुपलब्धुं प्रयतने ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                  | सोरठा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ज्यों ज          | ल बृढ़त कोय, बाहन तज पाहन गहे।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| त्यों नर         | सूरख होय, धर्म छांडि सेवत विषय ॥ ७ ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                  | द्वार गाथा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                  | शार्टृरुविक्रीडित ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| भक्ति तीर्थ      | करे गुरौ जिनमते संघे च हिंसानृत-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| स्तेयाव्र        | द्वपरिव्रहव्युपरमं कोधाद्यरीणां जयम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| सौजन्यं ग्र      | णिसङ्गमिन्द्रियदमं दानं तपोभावनां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| वैराग्यं         | च कुरुष्व निर्वृतिपदे यद्यस्ति गन्तुं मनः ॥८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                  | तेनग्रन्थरताकरे<br>कवित्त मात्रिक. (३१ मात्रा)<br>र उखारि कल्पतरु, बोवत मृढ़ कनैकको खेत ।<br>ज बेच गिरिवर सम. क्रूर कुवुद्धि मोल खर लेत !<br>रतन चिन्तामणि. मूरख काचखंडमन देत ।<br>वेसार 'बनारसि' धावत अधम विषयसुखहेत ॥६॥<br>शिखरिणी ।<br>संसारे कथमपि समासाद्य न्नुभवं<br>धर्म यः कुर्याद्विपयसुखतृष्णातरलितः ।<br>रावारे प्रवरमपदाय प्रवद्दणं<br>मुख्यो मूर्खाणामुपलमुपलब्धुं प्रयतने ॥ ७ ॥<br>सोरठा ।<br>ल बृढ़त कोय, बाहन तज पाहन गहे ।<br>मूरख होय, धर्म छांदि सेवत विषय ॥ ७ ॥<br>द्वार गाथा ।<br>शार्द्दल्विक्रीडित ।<br>करे गुरौ जिनमते संघे च हिंसानृत-<br>द्वपरिग्रहव्युपरमं क्रोधाद्यरीणां जयम् ।<br>णिसङ्गमिन्द्रियदमं दानं तपोभावनां<br>च कुरुष्व निर्नृतिपदे यद्यस्ति गन्तुं मनः ॥८॥<br>२ गर्दम (गधा). |
| 1 -04/11         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |

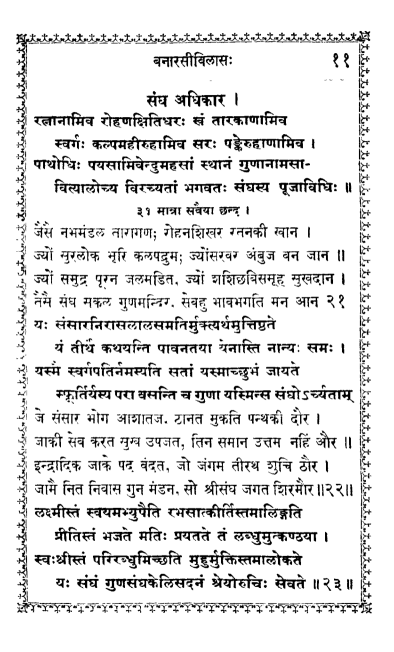
|       | <u>भरत हरे उ</u> म्स <u>क</u> ट <u>क</u> र <del>क्ट क्ट क्ट क्ट क्ट क्ट क्ट क्ट क</del> ट कट कर के साथ कि |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | षट्पद् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | जिन पूजहु गुरुनमहु, जैनमतवैन बखानहु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | संध भक्ति आदरहु, जीव हिंसा नविधानहु ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|       | झूठ अदत्त कुशील, त्याग परिग्रह परमानहु ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | कोध मान छल्र लोभ जीत, सज्जनता ठानहु ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| गुर्ग | णिसंग करहु इन्ड़िय दमहु, देहु दान तप भावजुत ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| र्गा  | हे मन विराग इहिविधि चहहु, जो जगमैं जीवनसुकत॥८॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       | हे मन विराग इहिविधि चहहु, जो जगमैं जीवनमुकत॥८॥<br>पूजाधिकार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| पा    | पं ऌम्पति दुर्गति दल्यति व्यापादयत्यापदं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       | पुण्यं संचिनुने श्रियं वितनुने पुष्णाति नीरोगताम् । 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| सौ    | भाग्यं विद्धाति पहावयति प्रीति प्रसूते यशः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       | पं लुम्पति दुर्गति दलयति व्यापादयत्यापदं<br>पुण्यं संचिनुते श्रियं वितनुते पुष्णाति नीरोगताम् ।<br>भाग्यं विद्धाति पछवयति प्रीतिं प्रसूते यशः<br>स्वर्गं यच्छति निर्न्तुतिं च रचयत्यर्चाईतां निर्मिता ॥९॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|       | ३१ मात्रा संवेया छन्द ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| लो    | प दुरित हरे दुग्व संकट; आँपे रोग रहित नितदेह । 💦 🛔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| पुण   | य मैंडार मेंगे जश प्रगटे; मुकति पंथसौं करे सनेह ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| रचे   | । सुहाग देय शोमा जग; परभव पँहुचावत सुरगेह । 💦 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| कुग   | य मँडार मेंगे जश प्रगटे; मुकति पंथसौं करे सनेह ॥<br>य मँडार मेंगे जश प्रगटे; मुकति पंथसौं करे सनेह ॥<br>। सुहाग देय शोमा जग; परमव पँहुचावत सुरगेह ।<br>मति बंध दलमलहि बनारसि; वीतराग पूजा फल येह ॥९॥<br>र्गस्तस्य ग्रहाक्रणं सहचरी साम्राज्यलक्ष्मीः शुभा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| स्व   | र्गस्तस्य गृहाङ्गणं सहचरी साम्राज्यलक्ष्मीः शुभा 💦 🕺                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | सौभाग्यादिगुणावलिर्विलसति स्वैरं वपुर्वेझ्मनि ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| संर   | तारः सुतरः <b>शिवं करतलकोडे लु</b> ठत्यञ्जसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|       | तारः सुतरः शिवं करतलकोडे लुठत्यञ्जसा<br>यः श्रद्धाभरभाजनं जिनपतेः पूजां विधत्ते जनः १०<br>के के क                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

har a second and a second a second a second a second a second जैनग्रन्थरलाकरे ६ देवलोक ताको घर आँगन; राजरिद्ध सेवैं तसु पाय । ताको तन सौभाग्य आदि गुन; केलि विलास करै नित आय॥ सोनर त्वरित तरै भवसागरः निर्मल होय मोक्ष पद पाय । द्रव्य भाव बिधि सहित **बनारसिः** जो जिनवर पूजै मन लाय १० at the transferred to the transf शिखरिणी । कदाचित्रातङ्कः कुपित इव पश्यत्यभिमुखं विदुरे दारिद्यं चकितमिव नइयत्यनुदिनम् । विरक्ता कान्तेव त्यजति कुगतिः सङ्गमुदयो L. t. t. r. t. t. L. L. L. L. न मुञ्चसभ्यर्णं सुहदिव जिनाचां रचयतः 11221 ज्यौं नर रहें गिसाय कोपकर; त्या चिन्ताभय विमुख बखान । ज्ये। कायर शंके रिपु टेखत; त्ये। दुग्द्रि भाजे भय मान ॥ ज्यौ कुनार परिहेरे खंडपति, त्यौ दुर्गति छंडै पहिचान । हितु ज्यौं विभौ तजै नहिं संगत; सो सब जिनप्जाफल जान ११ शार्दछविक्रीडित । यः पुप्पैर्जिनमर्चति स्मितसुरस्तीलोचनैः सोऽर्च्यते यस्तं वन्दत एकशस्त्रिजगता सोऽहर्निशं वन्दते । यस्तं स्तौति परत्र वृत्रदमनस्तोमेन स स्तृयते यस्तं ध्यायति क्रुप्तकर्मनिधनः स ध्यायते योगिभिः॥ जो जिनेंद्र पूँजे फूलनसों; सुरनैनन पूजा तिस होय । बंदें भावसहित जो जिनवर; वंदनीक त्रिभुवनमें सोय ॥ 

| Matatatatatatatatatatatatatatatatatatat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| न्द्रे बनारसीविलासः ७ 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| जो जिन सुजस करे जन ताकी; महिमा इन्द्र करें सुरस्रोय ।<br>जो जिन स्यान करत बनारसि; ध्यावैं सुनि ताके गुण जोय॥१२॥<br>गुरु अधिकार ।<br>वंशस्थविरूम् ।<br>अवद्यमुक्ते पथि यः प्रवर्त्तते प्रवर्त्तयत्यन्यजनं च निस्पृद्दः ।<br>स सेवितव्यः स्वद्दितैपिणा गुरुः स्वयं तरंस्तारयितुं क्षमः<br>परम् ॥ १३ ॥<br>अडिह छन्द ।<br>पापपंथ परिहरहि; धरहिं शुभपंथ पग ।<br>पर उपगार निमित्तः वखानहि मोक्षमग ॥<br>सदा अवंछित चित्त; जु तारन तरन जग ।<br>ऐसे गुरुको सवतः भागहिं करम ठग ॥ १३ ॥<br>मालिनी ।<br>विदल्यति कुबोधं बोधयत्यागमार्थ<br>स्यातिक्रगतिमार्गों पुण्यपापे व्यनक्ति । |
| ्रे जो <b>जिन</b> ध्यान करत बनारसिः ध्यावैं सुनि ताके गुण जोया। १२॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| गु गुरु अधिकार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| न्युं वंशस्थविलम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 🚆 अवद्यमुक्ते पथि यः प्रवर्त्तते प्रवर्त्तयत्यन्यजनं च निस्पृहः । 🍃                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 🖞 स सेवितव्यः स्वद्वितैपिणा गुरुः स्वयं तरंस्तारयितुं क्षमः 🍃                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ्रे परम् ॥ १३ ॥ 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ्रे अडिह छन्द् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 💐 पापपंथ परिहर्गहः धरहिं शुभपंथ पग । 🛛 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 🖓 पर उपगार निमित्तः बखानहि मोक्षमग ॥ 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 🖞 सदा अवंछित चित्त; जु तारन तरन जग। 🛛 🕌                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 🖞 🛛 ऐसे गुरुको सेवत; भागहिं करम ठग ॥ १३ ॥ 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ें मालिनी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 🖞 विदल्यति कुबोधं बोधयत्यागमार्थं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 🕺 सुगतिकुगतिमार्गौ पुण्यपापे व्यनक्ति । 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 🖞 अवगमयति कत्याकृत्यभेदं गुरुर्यो 🐉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ु भवजलनिधिपोतस्तं विना नास्ति कश्चित् १४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| र्दे हरिगीतिका छन्द । 🛛 🖓                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 📲 मिथ्यात दलन सिद्धांत साधक; मुकतिमारग जानिये । 👘 🧍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 🖞 करनी अकरनी सुगति दुर्गति; पुण्य पाप बखानिये ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 🖏 संसारसागरतरनतारन; गुरु जहाज विशेखिये । 🛛 🛱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 🖓 जगमाहि गुरुसम कह बनारसि; और कोउ न देखिये॥ १४॥ 🖉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۲ <u>۶، ۲۰۰۶ محمد محمد کو </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

जैनग्रन्थरलाकरे ٢ ݔݷݻݒݪݚݕݻݛݷݓݛݦ<u>ݪݛݵݛݵݛݽݕݪݵݾݵݷݵݕݵݕݵ</u>ݚݵݸݕݵݛݵݕݵݚݵݛݵݚݵݛݵݵݵ शिखरिणी । पिता माता आता प्रियसहचरी सुनुनिवहः सहत्स्वामी माद्यत्करिभटरथाश्वः परिकरः । निमज्जन्तं जन्तुं नरककुहरे रक्षितुमलं गुरोर्धर्माधर्मप्रकटनपरात्कोऽपि न परः ॥१५॥ मत्तगयन्द । मात पिता सुत बन्धु सखीजन; मीत हितू मुख कामन पीके सेवक साज मतंगज बाज; महादल राज रथी रथनीके ॥ दुर्गति जाय दुखी विललाय; परे सिर आय अकेलहि जीके । पंथ कुपंथ गुरू समझावत; और सगे सब स्वारथहीके ॥ १५ ॥ शाईलविकीडित । किं ध्यानेन भवत्वशेषविषयत्यागैस्तपोभिः इतं पूर्णं भावनयालमिन्द्रियजयैः पर्याप्तमाप्तागमैः । किं त्वेकं भवनाशनं कुरु गुरुप्रीत्या गुरोः शासनं सर्वे येन विना विनाथबलवत्स्वार्थाय नालं गुणाः॥ वस्तु छन्द् । ध्यान धारन ध्यान धारन; विषै सुख त्याग । करुनारस आदरन; मूँमि सैन इन्द्री निरोधन ॥ त्रत संजम दान तप; भगति भाव सिद्धंत साधन ॥ ये सब काम न आवहीं; ज्यौं विन नायक सैन ॥ शिवसुख हेतु बनारसी; कर प्रतीत गुरुवैन ॥ १६ ॥





जैनग्रन्थरलाकरे

१२

ताको आय मिलै सुखसंपति, कीरति रहै तिहूं जग छाय। जिनसों प्रीत बढै ताके घट, दिन दिन धर्मबुद्धि अधिकाय ॥ छिनछिन ताहि लखै शिवसुन्दर, सुरगसंपदा मिलै सुभाय । वानारसि गुनरास संघकी, जो नर भगति करै मनलाय॥२३॥ यद्धक्तेः फलमईदादिपदवीमुख्यं ऋपेः सस्यव-

चकित्वत्रिदशेन्द्रतादि तृणवन्प्रासङ्गिकं गीयते । शक्तिं यन्महिमस्तृतौ न दधते वाचोऽपि वाचस्पतेः

संघः सोऽघहरः पुनातु चरणन्य तैः सतां मन्दिग्म् ॥ जाके भगत मुकतिपद्वावत, इन्द्रादिक पद गिनत न कोय ॥ ज्यों कृषि करत धानफल उपजत, सहज पयार घाम मुस होय॥ जाके गुन जस जंपनकारन, सुरगुरु थकित होत मदखोय । सो श्रीसंव पुनीत वनारसि, दुरित हरन विचरन भविलोय २४ अहिंसा अधिकार ।

Z Later Land at at at

To the trade of the to

कीडाभूः सुकृतस्य दुष्कृतरजःसंहारवात्या भवो-दुन्वत्रौर्घ्यसनाग्निमेघपटली संकेतदृती श्रियाम् ।

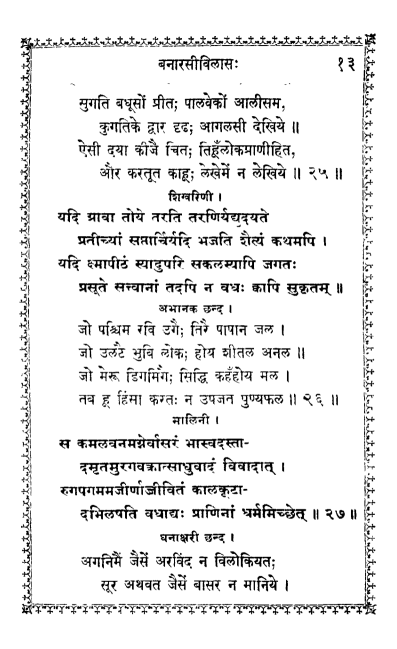
निःश्रेणिस्त्रिदिवाकसः प्रियसखी मुक्तः कुगत्यर्गता सच्चेषु कियतां रूपैव भवतु क्वेरौरगेपैः परैः ॥ २५ ॥

घनाक्षरी।

सुकतकी खान इन्द्र पुरीकी नसैनी जान<sup>,</sup> पापरजखंडनको, पोनरासि पेखिये ।

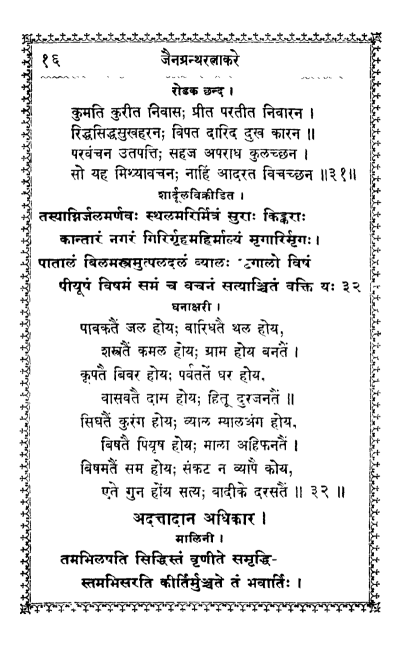
मवदुखपावकबुझायवेको मेघ माला,

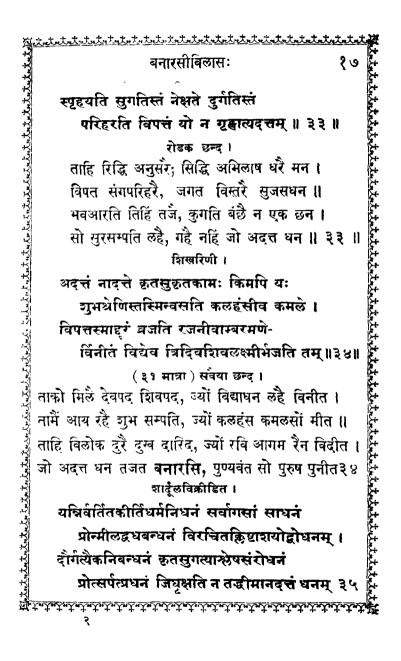
कमला मिलायवेको दूती ज्यों विशेखिये ॥

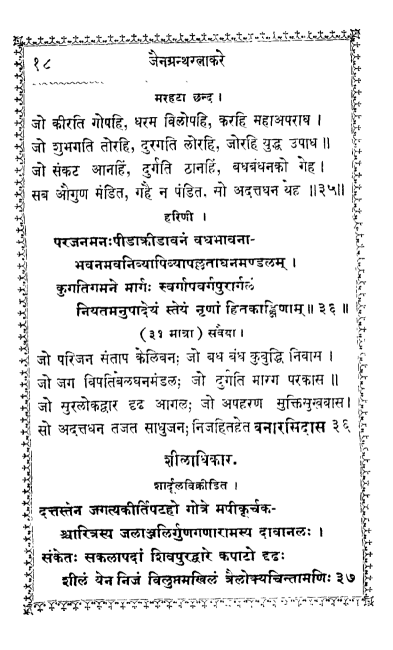


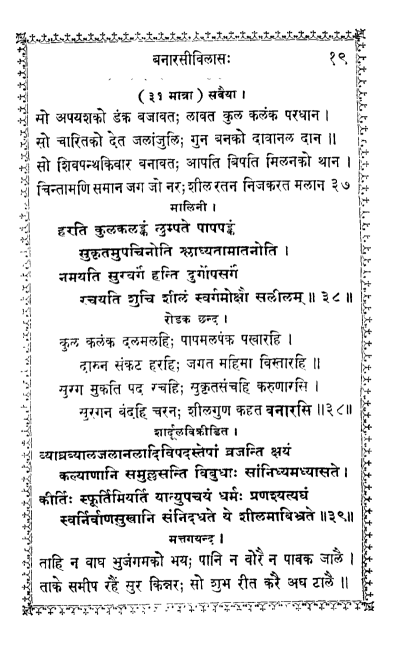
| १४        | जैनग्रन्थरलाकरे                                      |
|-----------|------------------------------------------------------|
|           |                                                      |
|           | कालकूट खाये जैसें जीवन न जानिये ॥                    |
|           | कलह करत नहिं पाइये खुजस जेसें;                       |
|           | बाढतरसांस रोग नाश न बखानिये।                         |
| !         | पाणी बधमांहि तैसै; धर्मकी निशानी नाहिं,              |
|           | याहीतें बनारसी विवेक मन आनिये ॥ २७                   |
|           | शार्ट्छविक्रीडित ।                                   |
| आयु       | र्दीर्घतरं वपुर्वरतरं गोत्रं गरीयस्तरं               |
| -         | -<br>वित्तं भूरितरं वलं बहुतरं स्वामित्वमुचैस्तरम् । |
| आर        | ोग्यं विगतान्तरं त्रिजगति आध्यत्वमल्पेतरं            |
| i         | संसाराम्बुनिधि करोति सुतरं चेतः रुपार्द्रान्तरम      |
|           | ३१ मात्रा सवैया छन्द ।                               |
| दीरघ अ    | ।ायु नाम कुल उत्तम; गुण संपति आनंद निवास ।           |
| उन्नति बि | वेभव मुगम भवमागर; तीन भवन महिमा परकास                |
| -         | त अनंतरूप छवि; रोगरहित नित भोगविलास ॥                |
| जिनके ि   | चेत्तदयाल तिन्होंके, सब युख होंहि बनारसिदास          |
|           | सत्यवचन अधिकार ।                                     |
| विश्वास   | ।यतनं विपत्तिदलनं दैवैः कृताराधनं                    |
| मुक्ते    | ः पथ्यदनं जलाग्निशमनं व्याब्रोरगस्तम्भनम् ।          |
|           | ाननं समृद्धिजननं सौजन्यसंजीवनं                       |
| कीर्ते    | ः केलिवनं प्रभावभवनं सत्यं वचः पावनम् २०             |

| षद्षद ।<br>गुणनिवास बिश्वास बास; दारिददुखखंडन ।<br>देवअराधन योग; मुकतिमारग मुखमंडन ॥<br>मुयराकेलि आराम; धाम सज्जन मनरंजन ।<br>नागवाधवदाकरन; नीर पावक भयमंजन ॥<br>महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।<br>सुखरासि बनारसि दास भन; सत्यवचन जयवंत जग २९<br>दिग्वरिणी ।<br>यद्यो यस्माद्धस्मीभवति वनवढ़ेरिव वनं<br>निदानां दुःखानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान ॥३०॥<br>३६ मात्रा स्वैया छन्द ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहै वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामै धरम कथा नहि मुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म । | <u>totatatatatatatatatatatatatatatatatatat</u>           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| गुणनिवास बिश्वास बास; दारिददुखसंडन ।<br>देवअराधन योग; मुकतिमारग मुखमंडन ॥<br>मुयशकेलि आराम; धाम सज्जन मनरंजन ।<br>नागबाधवशकरन; नीर पावक भयमंजन ॥<br>महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।<br>मुखरासि बनारसि दास भन; सत्यबचन जयवंत जग २९<br>हिग्बरिणी ।<br>यशो यस्माद्धस्मीभवति वनवह्नेरिव वनं<br>निदानां दुःखानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा सँवया छन्द ।<br>जो मस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहै वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; बँढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामै धरम कथा नहि मुनियत; ज्यों रवि वीच छाहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्यम् ।             | बनारसीविलासः १५                                          |
| देवअराधन योग; मुकतिमारग मुखमंडन ॥<br>मुयराकेलि आराम; धाम सज्जन मनरंजन ।<br>नागवाधवदाकरन; नीर पावक भयमंजन ॥<br>महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।<br>मुखरासि बनारसि दास भन; सत्यबचन जयवंत जग २९<br>शिग्वरिणी ।<br>यशो यस्माद्रस्मीभवति वनवद्वेरिव वनं<br>निदानां दुःखानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा स्वैया छन्द ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक तुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामै धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                  | षद्षद्र।                                                 |
| सुयराकेलि आराम; धाम सज्जन मनरंजन ।<br>नागवाधवदाकरन; नीर पावक भयभंजन ॥<br>महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।<br>मुखरासि बनारसि दास भन; सत्यवचन जयवंत जग २९<br>दिग्वरिणी ।<br>यशो यस्मान्द्रस्मीभवति वनवद्वेरिव वनं<br>निदानां दुःखानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा सँवया छन्द ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहै वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्यम् ।                                                                                      | गुणनिवास विश्वास बास; दारिददुखखंडन ।                     |
| नागवाधवदाकरन; नीर पावक भयमंजन ॥<br>महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।<br>मुखरासि बनारसि दास भन; सत्यवचन जयवंत जग २९<br>ग्रिग्वरिणी ।<br>यशो यस्माद्धस्मीभवति वनवद्वेरिव वनं<br>निदानां दुःग्वानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा सँवया छन्द ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअप्ति दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; बढै वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि मुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविलम् ।                                                                                                                        | देवअराधन योग; मुकतिमारग मुखमंडन ॥                        |
| महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।<br>मुखरासि बनारसि दास भन; सत्यबचन जयवंत जग २९<br>शिग्वरिणी ।<br>यशो यस्माद्धस्मीभवति वनवढ़ेरिव वनं<br>निदानां दुःग्वानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा सर्वया छन्द ।<br>डो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअप्ति दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; बढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामै धरम कथा नहि मुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                             | युयशकेलि आराम; धाम सज्जन मनरंजन ।                        |
| सुखरासि बनारसि दास भन; सत्यबचन जयवंत जग २९<br>हाग्वरिणी ।<br>यशो यस्मान्द्रस्मीभवति वनवद्वेरिव वनं<br>निदानां दुःखानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा सँवया छन्द ।<br>बो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; बँढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि युनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                            | नागबाधवशकरन; नीर पाबक भयभंजन ॥                           |
| शिग्वरिणी ।<br>यशो यस्माद्धस्मीभवति वनवद्वेरिव वनं<br>निदानां दुःग्वानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३४ मात्रा सँवया छ्न्द ।<br>डो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वी च छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                   | महिमा निधान सम्पतिसदन; मंगल मीत पुनीत मग ।               |
| यशो यस्माद्धस्मीभवति वनवहेरिव वनं<br>निदानां दुःखानां यदवनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा सँवया छन्द ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                                                                                              | सुखरासि <b>बनारसि दास</b> भन; सत्यबचन जयवंत जग २९        |
| निदानां दुःखानां यद्वनिरुद्दाणां जलमिव ।<br>न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३४ मात्रा संवया छन्द ।<br>जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | शिग्वरिणी ।                                              |
| न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा<br>कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३४ मात्रा संवया छन्द ।<br>जो भर्म्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; वढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि युनियत; ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्णम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | यशो यस्माद्धस्मीभवति वनवढेरिव वनं                        |
| कथंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥<br>३६ मात्रा संवैया छन्द ।<br>जो भरमंत करै निज कीरति; ज्यों वनअप्ति दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक तुख उपजत; बँढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामै धरम कथा नहि युनियत;ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | निदानां दुःखानां यद्वनिरुहाणां जलमिव ।                   |
| ३६ मात्रा सर्वया छन्द ।<br>जो भर्मित करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय ।<br>जाक सग अनेक दुख़ उपजत; बँढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत;ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय ।<br>सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | न यत्र स्याच्छायातप इव तपःसंयमकथा                        |
| जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहैं वन सोय।<br>जाक सग अनेक दुख उपजत; बढे वृक्ष ज्यों सींचत तोय॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत;ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय।<br>सो मिथ्यात्व वचन <b>बानारसि;</b> गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | कधंचित्तन्मिथ्यावचनमभिधत्ते न मतिमान् ॥३०॥               |
| जाक सग अनेक दुख़ उपजत; बँढ वृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥<br>जामे धरम कथा नहि सुनियत;ज्यों रवि वीच छांहिं नहिं होय।<br>सो मिथ्यात्व वचन <b>बानारसि;</b> गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्रम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ३५ मात्रा संवैया छन्द ।                                  |
| जामे धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वी च छांहिं नहिं होय।<br>सो मिथ्यात्व वचन <b>बानारसि;</b> गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविलम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | जो भस्मंत करै निज कीरति; ज्यों वनअमि दहै वन सोय।         |
| सो मिथ्यात्व वचन <b>बानारसिः</b> गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०<br>वंशस्थविल्म् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | जाक सग अनेक दुख़ उपजत; वँढ दृक्ष ज्यों सींचत तोय ॥       |
| वंशस्थविलम् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | जामे धरम कथा नहि सुनियत; ज्यों रवि वी च छांहिं नहिं होय। |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | सो मिथ्यात्व वचन बानारसि; गहत न ताहि विचक्षण कोय ३०      |
| 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | वंशस्थविलम् ।                                            |
| असत्यमप्रत्ययम्ऌकारणं कुवासनासद्म समृद्धिवारणम् । 🛛                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | असत्यमप्रत्ययमूलकारणं कुवासनासद्य समृद्धिवारणम् ।        |
| - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | विपन्निदानं परवञ्चनोर्जितं कृतापराधं कृतिभिर्विवर्जितम्॥ |



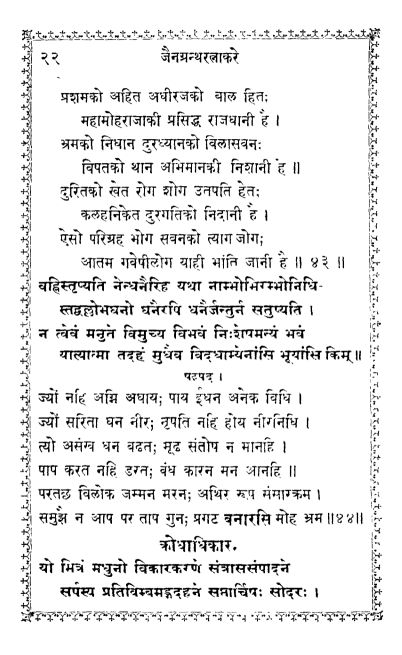






जैनग्रन्थरलाकरे २० तास विवेक बढै घट अंतर; सो सुरके शिवके सुख मालै। ताकि सकीरति होय तिहूँ जग; जो नर शील अखंडित पालै।।३०.।। तोयत्यग्निरपि स्रजत्यहिरपि व्याघोऽपि सारङति व्यालोऽप्यश्वति पर्वतोऽप्युपलति क्ष्वेडोऽपि पीयूषति। विघ्नोऽप्युत्सवति प्रियत्यरिरपि क्रीडातडागत्यपां-नाथोऽपि स्वगृहत्यटव्यपि नृणां शीलप्रभावाद्भवम् ४० षद्रपद । अग्नि नीरसम होय; मालसम होय भुजंगम । नाहर मृगसम होय; कुटिल गज होय तुरंगम॥ विष पियूषसम होय; शिखरपाषान खंडमित। विघन उलट आनंद; होय रिपुपलट होयहित॥ लीलातलावसम उद्धिजल; गृहसमान अटवी विकट । <u>t.522222222222222222</u> इहिविधि अनेक दुख होहिं सुख; शीलवंत नरके निकट॥४०॥ परिग्रहाधिकार. कालुप्यं जनयन् जडस्य रचयन्धर्मद्रमोन्मूलनं क्रिश्नज्ञीतिकृपाक्षमाकमलिनीं लोभाम्बुधि वर्धयन् । मर्यादातटमुट्रजञ्छुभमनोहंसप्रवासं दिश-न्कि न क्लेराकरः परिग्रहनदीपूरः प्रवृद्धिं गतः ॥ ४१ ॥ ३१ मात्रा सबैया। अंतर मलिन होय निज जीवन; विनसै धर्मतरोवरमूल । किल्सै दयानीतिनलिनीवन; धरै लोम सागर तनथूल ॥ <u>ĽĽĸťĸteť, ťĸťĸťuť, ťuť ťuťuťuťuť ťuťuťuťuť</u>

बनारसीविलासः २१ उठै बाद मरजाद मिटै सब; सुजन हंस नहिं पावहिं कूल । बढत पूर पूरे दुख संकट; यह परिग्रह सरितासम तूल ॥४१॥ मालिनी । कलहकलभविन्ध्यः कोपग्रध्रश्मशानं व्यसनभुजगरन्ध्रं द्वेषदस्युप्रदोषः । सुकृतवनदवाग्निर्मार्दवाम्मोदवायु-र्नयनलिनतुषारोऽत्यर्थमर्थानुरागः ॥ ४२ ॥ मनहरण । कलह गयन्द उपजायवेको विंधगिरि; कोप गीधके अघायवेको युस्मशान है। मकट भुजंगके निवास करवेको विल; वैरभाव चौरको महानिशा समान हे ॥ कोमल सुगुनघनखंडवेको महा पौन; पुण्यवन दाहवेको दावानल दान है । नीत नय नीरज नसायवेको हिम रासि; ऐसो परिग्रह राग दुखको निधान है ॥ ४२ ॥ शार्द्छविक्रीडित । प्रत्यर्था प्रशमस्य मित्रमधृतेमोंहस्य विश्रामभूः पापानां खनिरापदां पदमसद्धानस्य लीलावनम् । व्याक्षेपस्य निधिर्मदस्य सचिवः शोकस्य हेतुः कलेः केळीवेइम परिव्रहः परिद्वतेर्योग्यो विविक्तात्मनाम् ४३ 



बनारसीविलासः २३ たたたい चैतन्यस्य निपृदने विषतरोः सब्रह्मचारी चिरं स कोश्रः कुशलाभिलापकुशलैर्मिल्मुन्मूल्यताम्॥४५॥ गीताछन्दु । जो युजन चित्त विकार कारन; मनहु मदिरा पान । जो भरम भय चिन्ता बढावत, असित सर्प समान ॥ जो जंत जीवन हरन विषतरु; तनदहनदवदान । <u></u> सो कोपगम विनाम भविजन; लहह शिव मुखथान ॥ ४५॥ हारिणी । फलति कलितश्रेयःश्रेणीप्रसुनपरम्परः प्रशमपयसा सिक्तो मुक्तिं तपश्चरणद्रमः । यदि पुनरसौ प्रत्यासन्ति प्रकोपहविर्भुजो भजति लभते नर्सामावं तदा विफलोदयः ॥ ४६॥ ३१ मात्रा सवैया। जब मुनि कोइ बोय तप तरुवरः उपशम जल सींचत चितखेत। उदित जान साखा गुण पछवः मंगल पहुप मुकत फलहेत ॥ तव तिहि कोप दवानल उपजत, महामोह दल पवन समेत । मो भम्मंत करन छिन अंतर. दाहन बिरखसहित मुनिचेत४६॥ शार्दुलविक्रीडिन । संतापं तनुते भिनत्ति विनयं सौहार्दमुत्सादय-त्युंद्वेगं जनयत्यवद्यवचनं सूते विधत्ते कलिम् । कीर्ति इन्तति दुर्मति वितरति व्याहन्ति पुण्योदयं दत्ते यः कुर्गातं स हातुमुचितो रोषः सदोषः सताम् ॥ 

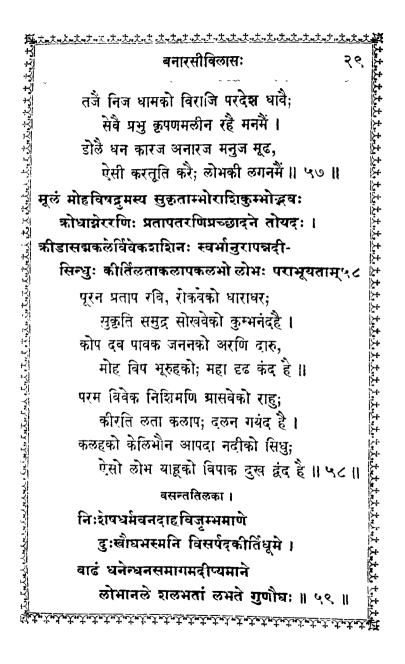
| २४                                                                                                                                        | जैनग्रन्थरताकरे                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                                                                                                                           | वस्तुछन्द् ।                                        |
| ŧ                                                                                                                                         | कलह मंडन मंडन करन उद्वेग ।                          |
| 2                                                                                                                                         | गश्खंडन हित हरन, दुखविलापसंतापसाधन ॥                |
| Ę                                                                                                                                         | दुरबैन समुच्चरन, धरम पुण्य मारग विराधन ।            |
| विनय                                                                                                                                      | प दमन दुरगति गमन, कुमति रमन गुणलोप <b>।</b>         |
| ये स                                                                                                                                      | ब रुक्षण जान मुनि, तजहि ततक्षण कोप ॥ ४७ ॥           |
| यो धर्म                                                                                                                                   | दहति द्रुमं दव इवोन्मधाति नीतिं लतां                |
| दुन्ती                                                                                                                                    | विन्दुकलां विधुंतुद इव स्त्रिश्नाति कीर्ति नृणाम् । |
| स्वार्थं व                                                                                                                                | ायुरिवाम्बुदं विघटयत्युह्वासयत्यापदं                |
| २४<br>द्<br>दिनग्<br>दे स<br>यो धर्म<br>दन्ती<br>स्वार्थ व<br>तृष्ण<br>कोप धर<br>कोप स<br>कोप ना<br>कोप का<br>संचरत व<br>करेणा वि<br>यस्स | ां घर्म इवोचितः इतकृपालोपः स कोपः कथम्॥             |
|                                                                                                                                           | पट्पद ।                                             |
| कोप धर                                                                                                                                    | म धन दहै, अग्नि जिम विरख बिनासहि ।                  |
| कोप सुज                                                                                                                                   | ास आवरहि, राहु जिम चंद गरासहि ॥                     |
| कोप नी                                                                                                                                    | ते दलमलहि. नाग जिम लता विहंडहि ।                    |
| कोप का                                                                                                                                    | ज सब हरहि, पवन जिम जलघर खंडहि ॥                     |
| संचरत व                                                                                                                                   | होप दुख ऊपजे, बढे त्रषा जिम घृपमहँ ।                |
| करुणा वि                                                                                                                                  | ोलोप गुण गोप जुत. कोप निषेध मंहत कहँ ॥ ४८ ॥         |
|                                                                                                                                           | <b>माना</b> धिकार <b>.</b>                          |
|                                                                                                                                           | मन्दाकास्ता ।                                       |
| यस                                                                                                                                        | ादाविर्भवति वित्ततिर्दुस्तरापन्नदीनां               |
| :                                                                                                                                         | यस्मिञ्शिष्टाभिरुचितगुणप्रामनामापि नास्ति ।         |

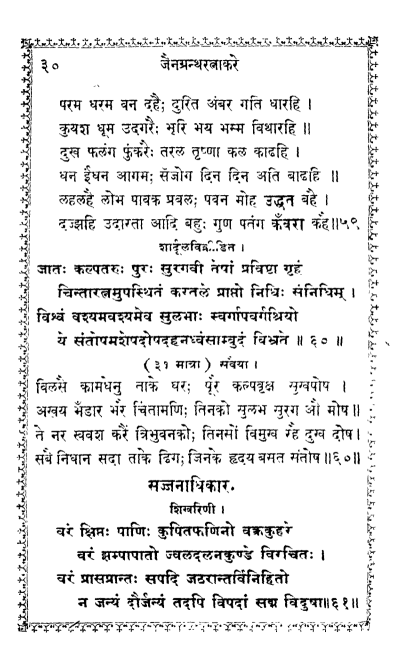
|                 | बनारसीविलासः                    | २                 |
|-----------------|---------------------------------|-------------------|
| यश्च व्याप्तं   | ू<br>वहति वधधीधूम्यया कोधदा     | वं                |
| तं मान          | ाई परिहर दुरारोहमौचित्यव        | त्तेः ॥ ४९        |
|                 | (मात्रा ३१) सवैया।              |                   |
|                 | पति सरिता सब; जगमें फैल रा      |                   |
| जाके दिग गुण    | पाम नाम नहिं, माया कुमतिगु      | <b>हा अति घोर</b> |
| जहँवधबुद्धि धूम | रेखा सम; उदित कोप दावान         | छ जोर ।           |
| सो अभिमान प     | हार पटंतर;तजत ताहि सर्वज्ञकि    | शोर ॥ ४९          |
|                 | शिखरिणी ।                       |                   |
| शमालानं भ       | भञ्जन्विमलमतिनाडीं विघटय        |                   |
| न्किरन्दु       | र्वाक्पांशून्करमगणयन्नागमस्     | णेम् ।            |
| भ्रमञ्चुव्या र  | स्वैगं विनयवनवीथीं विदल्य       | न्                |
| जनः वं          | ह नानर्थ जनयति मदान्धो हि       | प इव ॥५०          |
|                 | रोडक छन्द ।                     |                   |
| भंजहिं उपइ      | गम थंभ; सुमति जंजीर विहंडी      | इ.।               |
| कुवचन रज        | संग्रहहिं; विनयबनपंकति खंडा     | हिं॥              |
| जगमं फिर्रा     | हें म्वछन्द; वेद अंकुश नहिं म   | ानहिं ।           |
| गज ज्यों न      | र मदअन्ध; सहज सब अनरथ र         | रानहिं॥५०।        |
|                 | शार्दृऌविकीडित ।                |                   |
| औचित्याचरणं     | विलुम्पति पयोवाहं नभस्वा        | निव               |
|                 | त्यं नयत्यहिरिव प्राणस्पृशां उ  |                   |
|                 | ाँ मतङ्गज इव प्रोन्मूलयत्यञ्जरू | •                 |
|                 | द्वोपकारनिकरं हन्ति त्रिवरं     |                   |

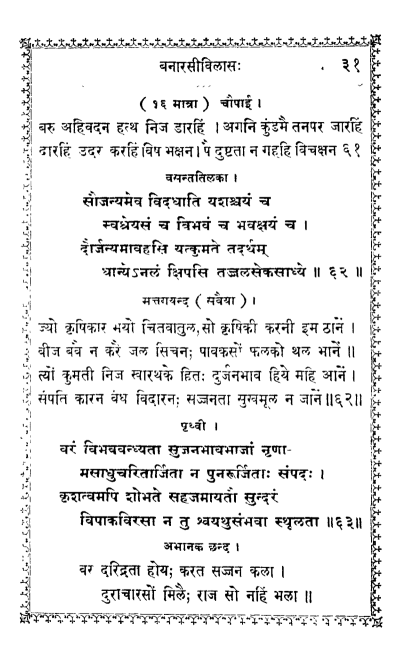
| २. इ. २. २. २. २. २. २. २. २. २. २. २. २. २.       |  |
|----------------------------------------------------|--|
| करिखा छन्द ।                                       |  |
| मान सब उचित आचार भंजन करे;                         |  |
| पवन संचार जिम घन विहंडहि ।                         |  |
| मान आदर तनय विनय लोपे सकल;                         |  |
| <b>भुजग विष भीर जिम मरन मंडहि ॥</b>                |  |
| मानके उदित जगमाहि विनसे सुयय.                      |  |
| कुपित मातंग जिम कुमुद खंडहि ।                      |  |
| मानकी रीति विपरीति करन् <sub>र</sub> ते जिम;       |  |
| अधमकी प्रीति नर् नीत छंडहि ॥ ५१ ॥                  |  |
| वसन्ततिलका ।                                       |  |
| मुष्णाति यः इतसमस्तसमीहिनार्थं                     |  |
| संजीवनं विनयर्जीवितमङ्गभाजाम् ।                    |  |
| जात्यादिमानविपजं विपमं विकारं                      |  |
| तं मार्दवामृतग्सेन नयस्व शान्तिम् ॥ ५२ ॥           |  |
| (मात्रा १५) चोपाई ।                                |  |
| मान विषम विषतन संचरे । विनय विनाश वॉछितहरे ॥       |  |
| कोमल गुन अम्रत संजोग । विनर्शे मान विषम विषगेग ॥५२ |  |
| मायाधिकार.                                         |  |
| मालिनी ।                                           |  |
| कुरालजननवन्ध्यां सत्यसूर्यास्तसंध्यां              |  |
| कुगतियुवतिमालां मोहमातङ्गशालाम् ।                  |  |

| Matate tatatate take tata ta ta ta ta tatate ta ta ta tatate tatate tatate tatate tatate                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🖁 वनारसीविलासः २७ धू                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| से वनारसीविलासः २७ भ<br>म<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से<br>से                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 😤 इामकमलहिमानीं दुर्यशोराजधानीं 🤄                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 🐇 व्यसनशतसद्दायां दृरतो मुख्व मायाम् ॥ ५३ ॥ 👫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| र्थ रोडक छन्द । <sup>१</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ्र्ये कुञ्चल जननकों बॉझ; सत्य रविहरन सांझथिति। 🤤 🧏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 🖞 कुगति युवनि उरमारुः मोह कुंजर निवास छिति ॥ 🛛 🕅 🙀                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 🔮 शम वारिज हिमराग्नि; पाप संताप सहायनि । 🦉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ु उनात उता र उता ता कु उन्तर गात छिता ॥<br>दु राम वारिज हिमराञि; पाप संताप सहायनि ।<br>दु अयश खानि जग जान; तजहु माया दुख दायनि ॥ ५३ ॥ कि<br>उ डेपेन्द्रवज्रा ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ुं डपेन्द्रवज्रा।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| व्यसनशतसहायां दृरतो मुख मायाम् ॥ ५३ ॥<br>रोडक छन्द ।<br>कुशल जननकों बॉझ; सत्य रविहरन सांझथिति ।<br>कुगति युवति उरमालः मोह कुंजर निवास छिति ॥<br>श्रम वारिज हिमराशि; पाप संताप सहायनि ।<br>अयश खानि जग जान; तजहु माया दुग्व दायनि ॥ ५३ ॥<br>अयश खानि जग जान; तजहु माया दुग्व दायनि ॥ ५३ ॥<br>उपन्दवज्रा ।<br>विधाय मायां विविधंरुपायैः परस्य ये वञ्चनमाचरन्ति ।<br>ते वच्चयन्ति त्रिदिवापवर्गसुखान्महामोहसखाः स्वमेव ५४<br>वेशरी छन्द ।<br>मोह मगन माया मति संचहि । कर उपाय ओरनको वंचहि । |
| 😤 ते वर्ष्वयन्ति त्रिदिवापवर्गसुखान्महामोहसखाः स्वमेव ५४ 🤄                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| र्भुतं वर्ष्बयन्ति त्रिदिवापवर्गसुखान्महामोहसखाः स्वमेव ५४ (२<br>२<br>वेशरी छन्द ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ुं मोह मगन माया मति संचहि। कर उपाय ओरनको वंचहि। 🙀                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ुं अपनी हानि लग्वें नहिं सोय। युगति हरै दुर्गति दुख होय५४ 👹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ्य वंशस्थविलम् । हिं-<br>न्य २००० हेर्न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| मायामविश्वासविलासमन्दिरं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 😤 दुराझयो यः कुरुते धनाझया । 🧏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 🗄 सोऽनर्थसार्थं न पतन्तमीक्षते 🧲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 🕺 यथा विडालो लगुडं पयः पिवन् ॥ ५५ ॥ 🦆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| भे पद्धरिछन्द ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| वंशस्थविलम् ।<br>मायामविश्वासविलासमन्दिरं<br>दुराशयो यः कुरुते धनाशया ।<br>सोऽनर्थसार्थं न पतन्तमीक्षते<br>यथा विडालो लगुडं पयः पिवन् ॥ ५५ ॥<br>पद्धरिछन्द ।<br>मे<br>माया अविश्वास विलास गेह । जो करहि मूढ जन धन सनेह । स्<br>सो कगति बंध नहि लखे एम । तजभय बिलाव पय पियतजम ५५                                                                                                                                                                                                          |
| 🖞 सो कुगति बंध नहि लेखे एम। तजभय बिलाव पय पियनजम ५५ 👺                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <u>\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| २८  | जेनग्रन्थरत्नाकरे                                  |
|-----|----------------------------------------------------|
|     | वसन्ततिरुका ।                                      |
|     | मुग्धप्रतारणपरायणमुज्जिहीते                        |
|     | यत्पाटवं कपटलम्पटचित्तवृत्तेः ।                    |
|     | जीर्यत्युपप्लवमवद्यमिहाप्यकृत्वा                   |
|     | नापथ्यभोजनमिवामयमायतौ तत् ॥ ५६ ॥                   |
|     | अमानक छन्द् ।                                      |
|     | ज्यों रोगी कर कुपथ; बढावें रोग तन ।                |
|     | खादलंपटी भयो; कहे मुझ जनम धन ॥                     |
|     | त्यों कपटी कर कपट; मुगधको धन हरहि ।                |
|     | करहि कुगतिको बंध; हरष मनमें धरहि ॥ ५६ ॥            |
|     | ल्रोभाधिकार.                                       |
|     | शार्दृऌविकीडित ।                                   |
| यदु | र्गामटवीमटन्ति विकटं क्रामन्ति देशान्तरं           |
|     | गाहन्ते गहनं समुद्रमतनुक्रेशां रूपिं कुर्वते ।     |
| सेव | न्ते ऋपणं पतिं गजघटासंघट्टदुःसंचरं                 |
|     | सर्पन्ति प्रधनं धनान्धितधियस्तल्लोभविस्फूर्जितम् ५ |
|     | मनहरण ।                                            |
|     | सैंह घोर संकट समुद्रकी तरंगनिमै;                   |
|     | कंपै चितभीत पंथ; गाहै वीच बनेँम ।                  |
|     | टाने कृषिकर्म जामें; शर्मको न लेश कहुं:            |
|     | संकलेशरूप होय; जूझ मरे रनमे ॥                      |

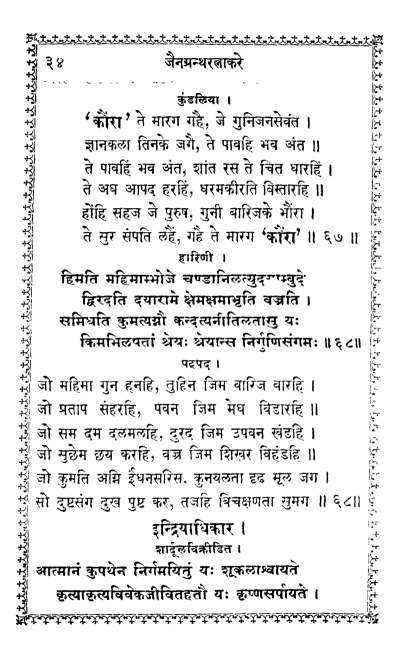






जैनग्रन्थरलाकरे ३२ ज्यों शरीर क़श सहज; सुशोभा देत है । सूज थूलता बढै; मरनको हेत है ॥ ६३ ॥ शार्दूलविकीडित । न ब्रूते परदूपणं परगुणं चक्त्यल्पमप्यन्वहं . संतोषं वहते परार्डिषु परावाधासु धत्ते शुचम् । स्वऋाघां न करोति नोज्झति नयं नौचित्यमुछङ्घय-त्युक्तोऽप्यप्रियमक्षमां न रचयत्येतचरित्रं सताम् ॥६४॥ पद्दपद् । नहिं जंपे पर दोष; अल्प परगुण बहु मानहि । हृदुय धेरे संतोष; दीन लखि करुणा ठानहि ॥ उचित रीत आदरहि; विमल नय नीति न छंडहि । निज सलहन परिहरहि; राम रचि विषय विहंडहि ॥ मंडहि न कोप दुर बचन सुन; सहज मधुर धुनि उच्चरहि । कहि कुवरपाल जग जाल बसि;ये चरित्र सज्जन करहि॥६४॥ गुणिसंगाधिकार. धर्म ध्वस्तदयो यश≋युतनयो वित्तं प्रमत्तः पुमा-न्काव्यं निप्प्रतिभस्तपः शमदमैः शून्योऽल्पमेधः श्रुतम् । वस्त्वालोकमलोचनश्चलमना ध्यानं च वाञ्छत्यसौ यः सङ्गं गुणिनां विमुच्य विमतिः कल्याणमाकाङ्घति॥ मत्तगयन्द (सवैया)। सो करुणाविन धर्म विचारत; नैन विना लखिवेको उमाहै। सो दुग्नीति धेरै यश हेतु, सुधी विन आगमको अवगाहै ॥

| 鸟                 | <u> </u>                                                          | Ţ                    |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------|
| LY.               | बनारसीविलासः ३३                                                   | ÷                    |
| Y N               |                                                                   | +                    |
| たいい               | सो हियशून्य कवित्त करे समता विन सो तपसों तन दाहे ।                | 4<br>+               |
| ふい                | सो थिग्ता विन ध्यान धरे शठ; जो सत संग तजै हित चाहे ६५             | +                    |
| さんよどろ             | हरिणी ।                                                           |                      |
| 大!<br>大!          | हरगि कुमतिं भिन्ते मोहं करोति विवेकितां                           | :<br>ፖ               |
| ゴビ                | वितरति रति सूते नीतिं तनोति विनीतताम् ।                           | برير.                |
| スチ                | प्रथयति यशो धत्ते धर्म व्यपोहति दुर्गतिं                          | 5.5                  |
| Ч<br>К            | जनयति नृणां किं नाभीष्टं गुणोत्तमसंगमः ॥६६॥                       | *<br>۲.5             |
| اسر<br>اسر        | घनाक्षरी ।                                                        | 5 <del>+</del><br>5+ |
| <del>Y</del><br>H | कुमति निकंद होय महा मोह मंद होय;                                  | nt nt                |
| 7                 | जगमगे सुयश विवेक जगे हियेसों ।                                    | t all                |
| Y.Y.              | नीतको दिढाव होय विनैको बढाव होय;                                  | 4                    |
| *                 | उपजे उछाह ज्यों प्रधान पद लियेसों ॥                               | 1.1.1                |
|                   | धर्मको प्रकाश होय दुर्गतिको नाश होय;                              | 1. J. J.             |
| ر<br>بر<br>بر     | वरंन समाधि ज्यों पियूप रस पियेसों ।                               |                      |
| Ч<br>К            | तोष परि पृर होय; दोप दृष्टि दूर हॉय,                              | 1                    |
| Ϋ́<br>Υ           | एत गुन होहि सत; संगतके कियेसों ॥ ६६ ॥                             | <u>, t. t.</u>       |
| ارد.<br>ارد       | दाार्दू,लविकीडित ।                                                | 达达                   |
| t, t              | लब्धुं बुद्धिकलापमापद <b>मपाकर्तुं वि</b> हर्तुं पथि              | 法大                   |
| Υ,Υ               | प्राप्तुं कीर्तिमसाधुतां विधुवितुं धर्म समासेवितुम् ।             | 5.<br>5.<br>5.       |
| ጟፚፚዿጜጜዾፚኇፚጜፙፚፚፚ   | रोद्धं पापविपाकमाकलयितुं स्वर्गापवर्गश्रियं                       | 5+                   |
| 신                 | ु<br>चेत्त्वं चित्त समीहसे गुणवतां सङ्गं तदङ्गीकुरु ॥६७॥          | [∑+<br> }+           |
| 弘大                | ૐ <del>ᢣᡡᢆ᠅᠅ᡸᡆᢧᢣᠴ᠅ᢣ᠅ᢧ᠅ᢧ᠕᠅ᢧ᠅ᢧ᠅ᢧ᠅</del> ᢣᢧᡸᡸᡸᡵᡘᡊ᠋ <del>᠉</del> ᠂ᢞ᠉ᠴ | 1×+                  |
|                   | ર                                                                 |                      |

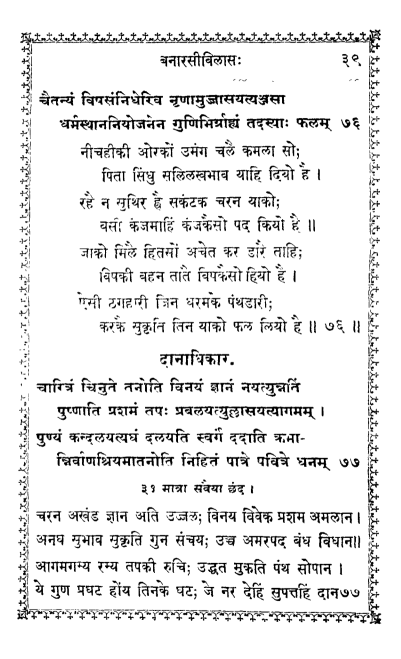


The text at a text at at a text at a बनारसीविलासः यः पुण्यद्रमखण्डखण्डनविधौ स्फूर्जत्कुठारायते तं लुप्तवतमुद्रमिन्द्रियगणं जित्वा श्रभंयुर्भव ॥ ६९ ॥ हरिगीतिका । जे जगत जनको कुपंथ डारहिं, बक्र शिक्षित तुरगसे । जे हरहिं परम विवेक जीवन, काल दारुण उरगसे ॥ जे पुण्यवृक्षकुठार तीखन, गुपति व्रत मुद्रा करें । ते करनसुभट प्रहार भविजन, तब सुमारग पग धरें ॥ ६९ ॥ झिस्वरिणी । प्रतिष्टां यन्निष्टां नयति नयनिष्टां विघटय-त्यकृत्यप्वाधत्ते मतिमतपसि प्रेम तन्तते । विवेकस्पोन्सेकं विद्लयति दत्ते च विपदं पदं तद्दोपाणां करणनिकुरुम्बं कुरु वरो ॥ ७० ॥ घनाक्षरी । ये ही हे कुगतिके निदानी दुख दोष दानी; इनहीकी संगतसों संग भार बहिये। इनकी मगनतासों विभोको विनाश होय, इनहीकी प्रीतसों अनीत पन्थ गहिये ॥ ये ही तपभावकों बिडारे दुराचार धारें, इनहीकी तपत विवेक मूमि दहिये। ये ही इन्दी सुभट इनहिं जीतै सोई साध, इनको मिलापी सो तो महापापी काहिये ॥ ७० ॥ <u>ŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢŧŢ</u>ŧŢ

|               | <u> </u>                                           |
|---------------|----------------------------------------------------|
| $\mathcal{T}$ | ३६ जैनम्रन्थरलाकरे                                 |
| 2             | शार्दृलविक्रीडित ।                                 |
| \$            | धत्तां मौनमगारमुज्झतु विधिप्रागल्भ्यमभ्यस्यता-     |
|               | मस्तवन्तर्गणमागमश्रममुपादत्तां तपस्तव्यताम् ।      |
|               | श्रेयःपुञ्जनिकुञ्जभञ्जनमहावातं न चेदिन्द्रिय-      |
|               | वातं जेतुमवैति भस्मनि हुतं जानीत सर्वं तनः ७१      |
|               | मानके घेरेया गृह त्यागके करेया विधि,               |
|               | रीतके संधेया पर निन्दासों अपृटे ह ।                |
|               | विद्याके अभ्यासी गिरिकंदराके बामी शृचि;            |
|               | अंगके अचारी हितकारी बैन छुटे है ॥                  |
|               | आगमके पाठी मन लाय महा काठी भारी ;                  |
|               | कप्टके सहनहार रामाहुसों रूठे है ॥                  |
|               | इत्यादिक जीव सब कारज करन रीते;                     |
|               | इन्द्रिनके जीते विना सरवंग झेट है ॥ ७१ ॥           |
| •             | धर्मध्वंसधुरीणमभ्रमरसावारीणमापत्प्रथा-             |
|               | ळड्कर्माणमर्श्मनिर्मितिकलापार्गणमकान्तनः ।         |
| 1             | सर्वात्रीनमनात्मनीनमनयात्यन्तीनमिष्टे यथा-         |
|               | कामीनं कुर्पथाध्वनीनमजयन्नक्षेंाघमक्षेमभाक् ॥ ७२ ॥ |
|               | धर्मतरुभंजनको महा मत्त कुंजरसे;                    |
|               | आपदा मंडारके भरनको करोरी है ।                      |
| -             | १ कुमतेत्यपि पाटः.                                 |
|               | <u></u>                                            |

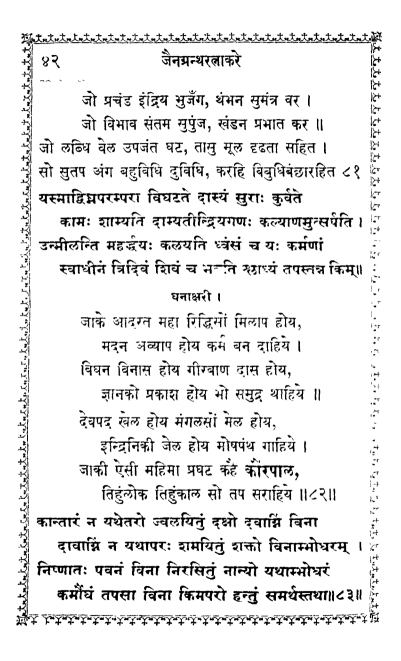
|                           | बनारसीविलासः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | સ્               |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|                           | रोकवेको पौढ़ परदार जैसे;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                  |
| दुर्गति <sup>र</sup>      | के मारग चलायवेकों धोरी हैं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 11               |
| कुर्मातके अ               | प्रधिकारी कुनैपथके विहारी;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |
| भद्रभाव                   | व ईंधन जरायवेकों होरी है ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |
| मृषाके सह                 | ाई टुरमावनाके भाई ऐसे;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                  |
| विषया                     | भिलाषी जीव अघके अघोरी है                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ।। ७२ ।          |
|                           | कमञाधिकार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                  |
| निम्नं गच्छति निर         | म्नगेव नितगं निद्रेव विष्कम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | भते              |
| चैतन्यं मद्रिव            | प पुष्यति मदं धूम्येव धत्तेऽ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | न्धताम् ।        |
| चापल्यं चपलेव न           | चुम्वनि दवज्वालेव तृष्णां न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | य-               |
| त्युछासं कुलट             | ाङ्गनेव कमला स्वैरं परिभ्रा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | म्यति ॥७३        |
|                           | मत्तगयन्द् ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                  |
| नीचकी ओर टेरे स           | तरिता जिम, घूम बढ़ावत नींद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | की नाई ।         |
| चंचलता प्रघटे चप          | ला जिस, अंध करें जिम धूम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | की झाई ॥         |
| तेज करे तिसना दर          | व ज्यों भद; ज्यों मद पोषित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मूढके तांई       |
| य करनृति करे कम           | नला जग; डोलत ज्यों कुलटा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | विन सांई         |
| दायादाः स्पृहयनि          | त तस्करगणा मुप्णन्ति भूर्म                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | मुजो             |
| गृह्णन्ति च्छला           | मान आनगार न<br>म्रगेव नितर्ग निद्रेव विष्कम<br>व पुष्यति मदं धूम्येव धत्तेऽ<br>चुम्वति दवज्वालेव तृष्णां न<br>राङ्गनेव कमला स्वैरं परिभ्राय<br>मक्तगयन्द ।<br>सरिता जिम, घूम वढ़ावत नींद<br>ला जिम, अंध करें जिम धूम<br>व ज्यों सद; ज्यों मद पोषित<br>सला जग; डोलत ज्यों कुलटा<br>त तस्करगणा मुष्णन्ति भूर्म<br>माकलय्य हुतभुग्भस्मीकरोति<br>यतौ विनिदितं यभ्या दयन्ते : | -<br>। क्षणात् । |
| अम्भः प्रावयते क्षि       | गतौ विनिहितं यक्षा हरन्ते ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | हठा-             |
| <b>दुर्व्वत्तास्त</b> नया | नयन्ति निधनं धिग्बह्वधीनं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | धनम् ७४          |

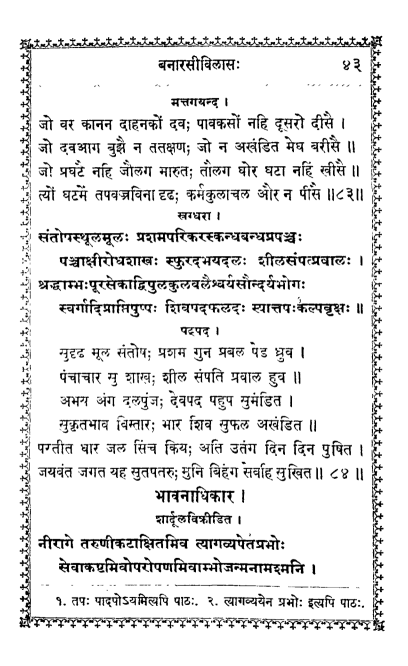
t-tatatatatatatatatatata The to to to take to to to to take to take to take ようざ <u>たたたたいたいしんしいいいのでいまでくららいでいうさたまでさんせいたきたまであるなせたたた</u> ३८ जैनग्रन्थरताकरे +3 बंधु विरोध करेै निशवासर; दंडनकों नैरवे छल जोवें । さんさくさくせいさい पावक दाहत नीर बहावत, है हगओट निशाचर ढोवे ॥ भृतल रक्षित जक्ष हेरे करके दुरवत्ति कुसंतति खोवे। ये उतपात उठै धनके ढिंग; दामधनी कहु क्यों मुख सोवै०४ नीचस्यापि चिरं चट्ठनि रचयन्त्यायान्ति नीचैर्नति शत्रोरप्यगुणात्मनोऽपि विद्धत्युच्चेर्गुणोन्कीर्तनम् । निवेंदं न विदन्ति किंचिदकृतज्ञस्यापि संवाक्रमे कप्टं किं न मनस्विनोऽपि मनुजाः कुर्वन्ति वित्तार्थिनः॥ घनाक्षरी । नीच धनवंत ताहि निग्ख असीस देय; वह न विलोक यह चरन गहत है। वह अकृतज्ञ नर यह अज्ञताको घरः वह मद लीन यह दीनता कहत है। वह चित्त कोप ठाँने यह वाको प्रभु मानः वाके कुवचन सब यह पे सहत है। ऐसी गति धाँर न विचाँर कछु गुण दोष; अरथाभिलापी जीव अरथ चहत है ॥ ७५ ॥ लक्ष्मीः सर्पति नीचमर्णवपयः सङ्घादिवाम्भोजिनी-संसर्गादिव कण्टकाकुलपदा न कापि धत्ते पदम् । १. राजा. 



जैनग्रन्थरलाकरे  $\frac{1}{2}$ 20 7. 7. 7. दारिद्यं न तमीक्षते न भजते दौर्भाग्यमालम्वते नाकीर्तिर्न पराभवोऽभिलपते न व्याधिरास्कन्दति । ਼ੇ ਜ . ਜ दैन्यं नाद्रियते दुनोति न दरः क्लिश्नन्ति नैवापदः पात्रे यो वितरत्यनर्थदुलनं दानं निदानं श्रियाम् ॥७८॥ पदपद । सो दरिद्र दल मलहि; ताहि दुर्भाग न गंजहि । सो न लहे अपमानः सु तो विपदा भयमंजहि ॥ तिहि न कोइ दुख देहि. तामु तन व्याधि न बडूइ । ताहि कुयश परहरहि, मुमुख दीनता न कडूइ ॥ सो लहहि उच्चपद्जगत महॅ. अघ अनरथ नामहि सग्व । कहै कुँवरपाल सो धन्य नर, जो सुखेन बोवे दरव ॥७८॥ लक्ष्मीः कामयते मतिर्म्रगयते कीर्तिस्तमालोकने र्मातिश्चम्वति सेवते सुभगता नीगेगतालिङ्गति । श्रेयःसंहतिरभ्युपैति वृणुते स्वर्गांपभोगस्थिति-र्मुक्तिर्वाञ्छति यः प्रयच्छति पुमान्पुण्यार्थमर्थं निजम्॥ घनाक्षरी। ताहिको सुबुद्धि बरे रमा नाकी चाह करे, चंदन सरूप हो सुयश ताहि चरचे । सहज सुहाग पावे सुरग समीप आवे. बार बार मुकनि रमनि नाहि अरचे ॥ ताहिके शरीरकों अलिंगति अरोगताई, मंगल करे मिताई प्रीत करें परेंच । 

| <b>A</b>                   | <u>ᡶ,ᡶ,ᡶ,ᡶ,ᡶ,ᡶ,ᡶ,ᡫ,ᡫ,ᡫ,ᡫ,ᡫ,ᡕᡶ,ᡕᡶ,ᡕᡶ,ᡕᡶ,ᢣᡕᡶ,ᡕᡫ,ᡕᡶ,ᡪᡫ,ᡪᡫ,ᡪᡫ,ᡪᡫ,ᡪᡫ,ᡪᡫ,ᡪ</u> ᡶ, | LY.                             |
|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| Υ.Υ                        | बनारसीविलासः ४१                                                             | <b>`</b> +                      |
| たた                         |                                                                             | ≻+<br>≻+                        |
| <u>بر</u><br>بر            | जोई नर हो युचेत चित्त समता समेत,                                            | $\mathcal{F}$                   |
| Ľ,                         | धरमके हेतको सुखेत धन खरचै ॥ ७९ ॥                                            | 7                               |
| λi,<br>Litu                | मन्दाकान्ता ।                                                               | 7                               |
| +3                         | तस्यासन्ना रतिग्नुचरी कीर्तिरुत्कण्ठिता श्रीः                               | 7                               |
| ارد<br>الجد                | स्निग्धा वुद्धिः परिचयपरा चक्रवर्तित्वऋद्धिः ।                              | 7                               |
| -1                         | पाणौ प्राप्ता त्रिदिवकमला कामुकी मुक्तिसंपत्                                | *                               |
| させ                         | सप्तक्षेव्यां वपति विपुऌं वित्तवीजं निजं यः ॥ ८० ॥                          | 5<br> >1                        |
| رد.<br>الأد                | पद्मावती ।                                                                  |                                 |
| يد الم ولم ولم الم ال      | ताकी रति कीर्गन दामी सम, सहसा राजरिद्धि घर आवे ।                            | 5<br>5<br>5<br>1<br>5<br>1<br>5 |
|                            | मुमति मुना उपजे तांके घट, सो मुरलोक संपदा पांचे ॥                           | 1                               |
|                            | नाकी दृष्टि लखे शिव मारग. सो निरबंध भावना भावे ।                            | 1+<br>1+                        |
| <u>ڵ</u> ڹڴڡ <u>ؚ</u> ڵۦڒڲ | जो नर त्याग  कपट <b>कुंवरा</b> कह,  विविसों सप्तखेत धन वावे ॥८०             | Ут<br>Д                         |
| 21.2                       | तपप्रभावाधिकार ।                                                            | X                               |
| ارد.<br>ارد                | शार्द्छविकीडित ।                                                            | 7.7                             |
| 4 <u>7</u> 4 7             | यत्पूर्वाजितकर्मशैलकुलिशं यत्कामदावानल-                                     | 20                              |
| Ļ,,                        | ज्वालाजालजलं यदुग्रकरणग्रामाहिमन्त्राक्षरम् ।                               | }+<br>_+                        |
| ار بر<br>ار                | यत्प्रत्यूहतमःसमूहदिवसं यहब्धिरुक्ष्मीलता-                                  | + +                             |
| t.t                        | मूलं तद्विविधं यथाविधि तपः कुर्वीत वीतस्पृहः ८१                             | 7, 7,                           |
| +                          | पट्पद् ।                                                                    |                                 |
| 121                        | जो पूरब कृत कर्म, पिड गिरदलन वज्रधर ।                                       | 7.7<br>7                        |
| ار<br>اېنېد                | जो मनमथ दव ज्वाल, माल सँग हरन मेघझर ॥                                       | 7.57                            |
| 立过                         | <u> </u>                                                                    | 1                               |
|                            |                                                                             |                                 |





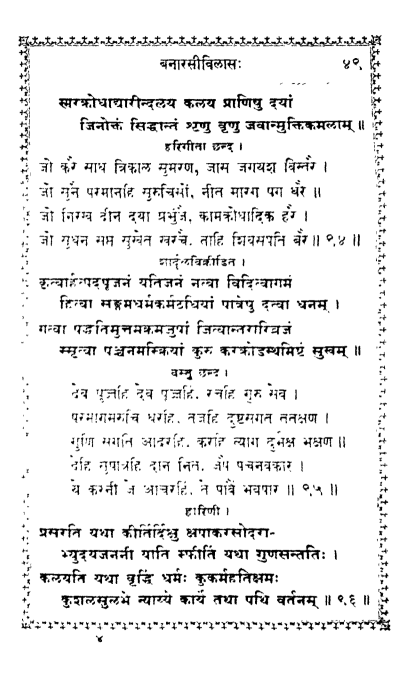
| Detertatestatestatestatestatestatestatest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 🖞 ४४ जैनग्रन्थरताकरे 🤄                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| र्भ<br>में विष्वग्वर्षमिवोपरक्षितितले दानाईदर्चातपः-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| र्दे<br>स्वाध्यायाध्ययनादि निष्फलमनुष्ठानं विना भावनाम्॥ 🧍                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| *∛ पद्मावती छन्द् । & ४४<br>*√                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| २ ४४ जनग्रन्थरताकर<br>२ विष्वग्वर्षमिवोपरक्षितितले दानाईदर्चातपः-<br>स्वाघ्यायाध्ययनादि निष्फल्टमनुष्टानं विना भावनाम्॥<br>पग्नावती छन्द ।<br>उत्यों नीराग पुरुषके सनमुख; पुरकामिनि कटाक्ष कर ऊठी ।<br>उत्यों वीराग पुरुषके सनमुख; पुरकामिनि कटाक्ष कर ऊठी ।<br>उत्यों घन त्यागरहित प्रभुसेवन; ऊसरमें बरषा जिम छूठी ॥<br>उत्यों शिल्माहि कमलको बोवन; पवन पक्ष जिम बांधिये मृटी। |
| 🐉 ज्यों धन त्यागरहित प्रभुसेवन; ऊसरमें बरषा जिम छूठी ॥ 💡                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 🖞 ये करतूति होंय जिम निष्फल; त्यों विनभावकिया सब झूंठी ८७. 🦆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| र्दे ये करतूति होंय जिम निष्फल; त्यों विनभावकिया सब झूंठी ८५ कि<br>सर्वे ज्ञीप्सति पुण्यमीप्सति दयां धित्सत्यघं भित्सति<br>कोधं दित्सति दानशील्तपसां साफल्यमादित्सति ।                                                                                                                                                                                                          |
| 🗿 कोधं दित्सति दानशील्तपसां साफल्यमादित्सति । 🚦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 🖇 कल्याणोपचयं चिकीर्घति भवाम्भोधेस्तटं लिप्सते 💦 🤤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 💈 मुक्तिस्तीं परिरिप्सते यदि जनस्तद्वावयेद्वावनाम् ८६ 🎼                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| र्थे<br>हे घनाक्षरी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहे; सरवज्ञ पद लहे;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| धनाक्षरी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहे; सरवज्ञ पद लहे;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहै; सरवज्ञ पद लहै;<br>गहै पुण्यपंथ फिर पापमैं न आवना ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहे; सरवज्ञ पद लहे;<br>गहे पुण्यपंथ फिर पापमें न आवना ।<br>करुनाकी कला जागै कठिन कषाय भागै;<br>लागै दानशील तप सफल सुद्दावना ॥<br>पावे भवसिंधु तट ग्वोलै मोक्षद्वार पट;                                                                                                                                                                                   |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहे; सरवज्ञ पद लहे;<br>गहै पुण्यपंथ फिर पापमैं न आवना ।<br>करुनाकी कला जागै कठिन कपाय भागै;<br>लागे दानशील तप सफल सुहावना ॥                                                                                                                                                                                                                              |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहै; सरवज्ञ पद लहै;<br>गहै पुण्यपंथ फिर पापमैं न आवना ।<br>करुनाकी कला जागै कठिन कपाय भागै;<br>लागै दानशील तप सफल सुद्दावना ॥<br>पावे भवसिंधु तट ग्वोलै मोक्षद्वार पट;<br>हार्म साध धर्मकी धराम करे धावना ।<br>एते सब काज करे अलखको अंगधरे;                                                                                                              |
| धनाक्षरी ।<br>पूरब करम दहे; सरवज्ञ पद लहे;<br>गहे पुण्यपंथ फिर पापमें न आवना ।<br>करुनाकी कला जागै कठिन कषाय भागै;<br>लागै दानशील तप सफल सुद्दावना ॥<br>पावै भवसिंधु तट ग्वोलै मोक्षद्वार पट;<br>शर्म साध धर्मकी धराम करे धावना ।                                                                                                                                               |

|                     | <u>nt itatatatatatatatatatatatatatatatatatat</u> |
|---------------------|--------------------------------------------------|
| с.<br>П             | बनारसीविलासः ४५                                  |
|                     | 441(711424/1) 0 1                                |
| 지<br>지              | पृथ्वी ।                                         |
| f f                 | वेवेकवनसारिणीं प्रशमशर्मसंजीवनीं                 |
|                     | भवार्णवमहातरीं मदनदावमेघावलीम् ।                 |
| रे।<br>देश <b>च</b> | वळाक्षमृगवागुरां गुरुकपायशैळाशनि                 |
| 1                   | विमुक्तिपथवेसरीं भजन भावनां किं परैः ॥ ८७ ॥      |
|                     | प्रशमके पोपवेको अम्रतकी धारासम;                  |
| 5ł<br>Śl            | ज्ञानवन सींचवेको नटी नीरभरी है ।                 |
| (†<br>.)            | चंचल करण मृग बांधवेकों वागुरासी;                 |
| 4                   | कामदावानल नामवेको मेघ झरी है ॥                   |
|                     | प्रवल कपायगिरि सजवेको बज्ज गढा,                  |
| 1<br>1              | भो समुद्र तारवेको पाँढी महा तरी है ।             |
| 1                   | मोक्षपन्थ गाहवेकों वेशरी विलायतकी,               |
| 1                   | ऐसी गुद्ध भावना अखंड धार ढरी है ॥ ८७ ॥           |
|                     | शिखरिणी ।                                        |
| 5                   | ानं दत्तं वित्तं जिनवचनमभ्यस्तमखिळं              |
|                     | कियाकाण्डं चण्डं रचितमवनौ सुप्तमसकृत् ।          |
| ' ব                 | गपस्तीवं तनं चरणमपि चीर्णं चिरतरं                |
| <br> <br>           | न चेचित्ते भावस्तुपवपनवर्त्सर्वमफल्टम् ॥ ८८ ॥    |
|                     | अभानक छन्द ।                                     |
| 1                   | गह पुनीत आचार, जिनागम जोवना ।                    |
|                     | कर तप संजम दान, भूमि का सोवना ॥                  |
| ٩.                  | अश्वतरी अर्थात् खचरी.                            |
| <u>tetete</u>       | <u>xaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxaxa</u>    |

|                                             | <u>atatutatotatatatatatatatatatatatatatatat</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - <del>ন</del> ্থা ৪।<br>- ধ্যা             | ६ जैनमन्थरलाकरे 🗄                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| +3<br>+3                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| +-)<br>+-(                                  | ए करनी सब निफल, होंय बिन भावना । 🦷 🥵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| т,<br>т,                                    | ज्यों तुप वोए हाथ, कड़ू नहिं आवना ॥ ८८ ॥ 👫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| +                                           | वैरागाधिकार ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 4-3<br>                                     | हारिणी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| +2<br>7                                     | यदद्युभरजःषाथो इप्तेन्द्रियद्विरदाङ्क्र्यं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 751<br>751                                  | कुरालकुसुमोद्यानं माद्यन्मनःकपिश्टद्वला ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>1</b><br>1                               | विरतिरमणीलीलावेइम स्मरज्वरभेषजं 👘                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ᄧᇰᆂᅕᅶᇿᇉᅶᇉᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠᆠ | ए करना सम निर्माल, हाथ किन नावना ।<br>ज्यों तुप वोए हाथ, कछू नहिं आवना ॥ ८८ ॥<br>वैरागाधिकार ।<br>हारिणी ।<br>यदगुभरजःपाथो टमेन्द्रियद्विरदाङ्कुशं<br>कुरालकुसुमोद्यानं माद्यन्मनःकपिश्टङ्कला ।<br>विरतिरमणीलीलावेदम स्मरज्वरभेषजं<br>रिावपधरथस्तडैराग्यं विम्हृद्य भवाभयः ॥ ८९ ॥<br>धनाक्षरी ।<br>अगुमना घुर हरवेकों नीर पूर सम.<br>विमल विरन कुलवधुको सुहाग है ।<br>उतिन मडन जुर नार्शवकों नीर पूर सम.<br>विमल विरन कुलवधुको सुहाग है ।<br>उतिन मडन जुर नार्शवकों नीर पूर सम.<br>अक्षगज थमनको अकुराको दाग है ॥<br>चंचल कुमन कपि सेक्वेको लोहफन्द.<br>कुशल कुसुम उपजायवेको नार्म रथ |
|                                             | धनाक्षरी ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| برو<br>م                                    | अञ्चनता धुर हरवेकों नीर पुर सम.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| +                                           | विमल बिरत कुलबधुको सुद्दाग है । 😤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| τ.<br>                                      | उदिन मटन जुर नागवकों जुराकुश,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                             | अक्षगज थभनको अकुझको द्राग है ॥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ະມີ<br>-<br>                                | जलगण अगगता जकुलका द्वार्ग २ ॥ ्य<br>जनन नगर रुपि पेरनेको कोवपान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۔<br>بد                                     | चंचल कुमन कपि गेकवेको लोहफन्द.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                             | कुशल कुसुम उपजायवेको वाग हे ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ت<br>بد                                     | मुधा मोक्षमारग चलायवको नामी रथ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ي.<br>بد<br>بو                              | गुपा भादामारग पश्चिषपत्र गामा रथा.<br>ऐसो हितकारी भयभजन विराग है ॥ ८९ ॥ है<br>वसन्ततिल्का ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 44<br>17                                    | वसन्ततिलका ।                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| **<br>*                                     | चण्डानिलः म्फुाग्तमव्द्चय द्वाचि-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| +                                           | ईक्षत्रजं तिमिरमण्डल्मकंबिम्यम् । 💡                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| +                                           | वज्रं महीधनिवहं नयते यथान्तं 🦉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| t at a                                      | वैराग्यमेकमपि कर्म तथा समग्रम् ॥ ९० ॥ 🦉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| +4<br>11777                                 | <u>ੑੑੑੑਸ਼੶ੑੑੑੑੑੑਸ਼ੑਸ਼ੑਸ਼ੑਸ਼ੑੑਸ਼ੑੑੑਸ਼ੑਸ਼ੑਸ਼</u> ੑਸ਼ੑੑਸ਼ੑੑਸ਼ੑੑਸ਼ੑੑਸ਼ੑ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| Į,          | to to to to take |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Υ.          | बनारसीविलासः ४७ 🖉                                                                                                |
| 1           |                                                                                                                  |
| 5           | अभानक छन्द् ।                                                                                                    |
|             | ज्यों समीर गंभीर. घनाधन छय करें।                                                                                 |
| Ś           | वज्र विदोर शिखर, दिवाकर तम हरें ॥ 🥠                                                                              |
|             | ज्यों दव पावक प्र. दह वनकुंजको । 🤤                                                                               |
| м(          | त्यों भंजे वैराग, करमके पुंजको ॥ ९० ॥ 🗧                                                                          |
|             | झिम्बरिणी ।                                                                                                      |
| 14.<br>1    | नमम्पा देवानां चरणचरिचम्पा छुभगुगे-                                                                              |
|             | स्तपम्या निःसीम्हमपदमुपान्या गुणवताम् । 🔤                                                                        |
|             | निपद्यारण्ये स्यात्करणदमविद्या च शिवदा 🦉                                                                         |
| •           | विरागः क्रगगःक्षपणनिपुणोऽन्तः म्फुरति चेत् ॥ 🚰                                                                   |
|             | भूतावती उन्द्र ।<br>पद्मावती उन्द्र ।                                                                            |
| :           | कीनी तिन गुंटवकी पूजा, तिन गुरुचरणकमल चित लायो । 🕴                                                               |
|             | मो बनवाम बन्धो निजवामर. तिन गुनवत पुरुष यज गायो॥ 😤                                                               |
|             | तिन तप लियो कियो इन्द्री दम, मो पुरन विद्या पढ आयो । 🦉                                                           |
| -           | सब अपराध गए ताकों तज. जिन बेरागराप धन पायो॥९१॥ द्वि                                                              |
|             | शार्द्गलविकीडित । 🤤                                                                                              |
|             | भोगान्हण्णभुजङ्गभोगविषमान्गज्यं रजःसंनिभं 👘                                                                      |
| •           | वन्धून्वन्धनिबन्धनानि विषयग्रामं विषास्रोषमम् । 🔤                                                                |
| ۲.<br>۲     | भूति भूतिसहोदगां तृणनुलं स्नेणं विदिन्वा त्यजं-                                                                  |
| '.''<br>''' | 🚽 स्तेष्वासक्तिमनाविलो विलभते मुक्ति विरक्तः षुमान् ॥ 🛱                                                          |
| ł           | ĔŗŎĔĸĸŎĸĬĿŢĸĬĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢĸŢŔŢŎĬŢŎĬ<br>ĔŗŎĔĸ<br>Ĭ                                                       |
|             |                                                                                                                  |

जैनग्रन्थरत्नाकरे 82 धनाक्षरी छन्द । जाकों भोग भाव दीसे कोर नागकेने फन, राजको समाज दीखें जैसो रजकोष है। जाको परवारको वढाव घरावध संज. विंप नुन्व माजकों विचार विषपोप है ॥ जैन यों विगति ज्यों भममिको विगति कहै. वनता विलासँभे विलोक हट उाप है। एमो जान त्याँग यह महिमा विगगताकी. ताहीको बैगग सही ताके दिग मौप है ॥ ९२ ॥ इति २२ अतिकार समग्रम अथ उपटेश गाथा। उपेन्द्रवज्ञा । जिनेन्द्रपूजा गुरुपर्युपास्तिः सत्त्वानुकम्पा श्रमपात्रदानम्। गुणानुरागः श्रुतिरागमस्य नृजन्मवृक्षस्य फलान्यमृति ०३ मत्तगयन्द्र । के परमेश्वरकी अरचा विधि, सो गुरुकी उपसर्पन कीने । दीन विलोक दया धरिये चित, प्रासुक टान सुपर्नाह दीने ॥ गाहक हो गुनको गहिये. रुचिसों जिन आगमको रस पीते। and a start and a start and a start and ये करनी करिये प्रहमें वस, यो जगमें नरमोफठ लॉजे॥१३॥ जिम्बरिणी । त्रिसंध्यं देवाचा विरचय च यं प्रापय यशः श्रियः पात्रे वापं जनय नयमागं नय मनः ।



जैनग्रन्थरलाकरे 40 दोहा छन्द । <u>たいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたいたい</u> गुन अरु धर्म सुथिर रहै, यश मताप गंमीर । कुशल बूक्ष जिम लह लहै, तिहिं मारग चल बीर !॥९.६॥ চিজেরিগী। करे स्ठाप्यस्त्यागः शिरसि गुरुपादप्रणमनं मुखे सत्या वाणी श्रुतमधिगतं च अवणयोः । हृदि स्वच्छा वृत्तिर्विजयि मुजयोः पाँरुपमहो विनाप्येश्वयेंण प्रकृतिमहतां मण्डनमिदम् ॥ ९७ ॥ कवित्त छन्द । वदन विनय नुकट सिंग ऊपर, मुगुरुवचन कुंडल जुगकान। अतर रात्रविजय भुजमडन, मुकतमाल उर गुन अमलान ॥ त्याग सहज कर कटक विराजन, रोमिन सत्य बचन सम्य पान। भूषण तर्जात तक तन महित. याँन सन्नपुरुष प्रधान ॥ ९७॥ भवारण्यं मुक्त्वा यदि जिगमिषुर्मकिनगरी तदानी मा कार्यार्विषयविषत्रक्षेपु वसतिम् । यतच्छायाप्येयां प्रथयति महामोहमचिग-द्यं जन्तुर्यम्मात्पदमपि न गन्तुं प्रभवति ॥ ९.८ ॥ नोट-नीचे लिमे तीन कपचारे मुल जोक नहीं।मले TutuTellalatatetat चनाक्षरी । गहै जे मुजन रोत गुणीसों निबाहें प्रीत, मवा मार्थे गुरुकी विनेसों कर जोरके। १ इस मूल अलेकका भाषानुवाद किमी भी प्रतिमें नहीं है। <u>ĸŹĸ</u>ŹĸŹĸŹĸŹĸŹĸŹĸŹĸ*Ĭĸ*Ĭĸ*ĬĸĿĸĿĸĿĸŀĸ*Ŀċ*Ŀĸ*Ŀċ*Ŀĸ*Ŀċ*Ŀ*ĸĿċ

बनारसीविलासः いっしゅっぱっていたいていていますがしょういた<u>いためためためためためためためためためためためためため</u> विद्याको विसनधरें परतिय संग हरें, दुर्जनकी संगतिसों बैठे मुख मोरकें ॥ तजैं लोकनिन्ध काज पूजैं देव जिनराज, करें जे करन थिर उमंग बहोरके। तेई जीव युखी होंय तेई मोख मुखी होंय, तेई होंहिं परम करम फन्द नोरकें ॥ १ ॥ परनिन्दा त्याग कर मनमें वैराग धर. कोध मान माया लोभ चारों परिहर रे॥ हिरदेमें तोप गहु समनामों सीरो रहु, धरमको भेट लहु खेदमें न पर रे॥ करमको वंश ग्वांय मुक्तिको पन्थ जोय. मुर्क्रानको बीजवीय दुर्गतिमा डर रे । अंग नग एसो होहि बाग बाग कहूं तोहि, नहि तो सिधार तुं निगोद तेरा घर रे ॥ २ ॥ ३१ मात्रा संवेषा उन्द । आलधा त्याग जाग नर चेतन. बल मैभार मत करहु विलंब। Late to the to the to the to the total इहा न मुख लबलेश जगतमहिं. निव विरुषमें लगे न अंब ॥ नौत नूं अनर विपक्ष हर. कर विलक्ष निज अक्षकदंब। to the Anderson गह गुन ज्ञान बेट चारितरथ, देहु मोप मग सन्मुख बंब ॥३॥ माछिनी । अभजदजितदेवाचार्यपहोदयादि-धमणिविजयसिंहाचार्यपादारविम्दे ।

・たいすいた、たいたいたいすいすいたいたいたいたいたいたいたいたいまいま जैनग्रन्थरलाकरे ५२ मधुकरसमतां यस्तेन सोमप्रभेण व्यरचि मुनिपनेत्रा सुक्तिमुक्तावलीयम् ॥ ९९ ॥ कवित्त छन्द । जैन बंग सर हंस दिगम्बर; मुनिपति अजिनदेव अति आरज । ताके पद वादीमदभंजनः प्रघटे विजयसेन आचारज ॥ ताके पड़ भये मोमप्रभः तिन ये प्रन्थ कियो हित कारज । जाके पढत खुनत अवधारत. है खुपुरुष ज पुरुष अनारजा। १९॥ इन्द्रवज्ञा , सोमप्रभाचार्यमभा च लोके वस्तु प्रकाशं कुरुते यथाशु । तथायमुच्चेरुपदेदालेजाः जुभोत्सवज्ञानगुणांस्तनोति ॥१००॥ भाषाग्रन्थकर्त्ताकी ओगसे नामाहि. रोहा उंट । नाम यक्तिमकावर्थाः दाविंशति अधिकार । जन श्लोक परमान सवः इति प्रन्थविन्तार ॥ १ ॥ केवरपाल वानारमीः भित्र जगल इकवित्त । तिनहि जन्थ मापा कियो; बहविथि छन्दु कवित्तु ॥ २ ॥ Luteristate tutututuis सोठटमें इक्यानेवः ऋतु श्रीपम वैद्याख । सोमवार एकादशीः करनछत्र सित पाखा। ३ ॥ इति सेमोमप्रमाचानी किन्ति सिम्दरप्रकरापरपर्यापा साक्तसभावली भाषाधन्दानुवादसहिता समाप्ता । इस श्लोकका नापा छद भा नहिं मिला

लीजिये-जैनप्रन्धरत्नाकरमं छपेड्रुये रत्न.

पहिला रज — 'झ्रह्याचिलास' है. मूल्य 11) डां. खर्च अ) यह प्रन्थ भैया भगवतीदासजीकृत प्राचीन हिंदी कविताका है. इसमें छोटेमोटे ६७ प्रन्थ (विषय) हैं. इसका दूसरा नाम भगवतीवि-लास भी हैं. सुंदर टाईपसे छपा ३०६ प्रष्ठका प्रन्थ है.

86

दूसरा रत---'दौलतविलासप्रथमभाग है. मूल्य ॥) हो 🤊 इसमें कविवर पं॰ दौलतरामजीकृत उत्तमोत्तम खुति उपदेशी व आध्यात्मिक पद, छहढाला और जकडियोंका संप्रह है. इसके दर्शन दुर्लम थे हमने बडे परिश्रमसे संप्रह करके शुद्धतापूर्वक छपाये हैं.

तीसरा रत्र— 'स्वामिकार्तिके जानुप्रेक्सा' है मूख्य १॥) यह अतिशय प्राचीन वैराग्योत्पादक प्रन्थ हैं. जैनधर्मके सब वि-वय इसमें हैं. ऊपर गाया उसके नीचें मस्कृत छाया और उसके नीचें पडित णयचन्द्रजीकृत मनोहर माषाटीका और भाषार्थ है. बडे बडे दोसां प्रष्टका जिल्द बधा प्रन्थ हैं डाकस्तर्च ।) लंगगा.

चांथा रत्र—'आमपरीक्षा' मुल है. मूल्य =) डा॰ स॰ )॥ पांचवां रत्र—'आसमीमांसा' मूल है. मूल्य =) डां॰ )॥ छहा रत्र—'रत्नकरण्डश्रावकात्वार' है. मूल्य ।-) डां )॥ सातवां रत्र — बनारसीविलास है. मूल्य १॥) डाक खर्च ।) यह रत्न कविवर बनारसीदासजीकं जीवनचरित्रमांहत छप रहा है.

आठवां रत्र — द्वाद्शानुप्रेक्षा भाषाटीकाम्बद्दित है. यह श्रीशुभवन्द्राचार्यविरचित ज्ञानाणवप्रन्धमेका दूसरा अध्याय है. इसमें १९२ संस्कृत स्टोक है. पहित जयचन्द्र जीकृत भाषाटीकासहित बारह

भावनाका बहुत ही उत्तम प्रन्थ है. मूल्य 15) टांक खर्चड) मिलनेका पता-पन्नालाल जैन, मालिक जॅनप्रन्थरजाकर कार्यालय. पोष्ट-गिरगांव, बम्बई.

momentermenterment



यह छोटीसी पुस्तक इस लिये मकाझित की जाती है कि हमारे समाजके लोगोंमें विशेषकर बालक गणोमें इसे कंठ करनेकी प्रवृत्ति हो जावे । बालकगण इसे कंठाम रखकर उदि परम्पर प्रश्नोत्तर किया करेंगे, तो विनोदके साथ २ अमुल्य २ शिक्षाओंका लाभ भी होगा । महाराज अमोधवर्षकी प्रश्नोत्तररत्नमालाके सिवाय उप-योगी समझकर एक अजान विद्वानकी बनाई हुई प्रश्नोत्तरमाला भी इसमें संग्रह की जाती है । ये दोनों मालायें कुछ दिन पहले जैनमित्रमें पं० लालारामजीके द्वारा सार्थ प्रकाशित हो चुकी हैं । हम उन्हें कुछ फेरफारके साथ ढंग बदलकर प्रसिद्ध करते है । आशा है कि हमारा ढंग पाठकेंको रुचिकर होगा ।

प्रश्नोत्तरत्नमालाके कर्ता राष्ट्रकृटवंशीय राजा अमोधवर्ष हैं जो कि-परम दिगम्बरजैन थे। आदि पुराणके कर्त्ता भगवज्जिनसेना-चार्य उनके गुरु थे। इस विषयमें हम यहां म्वयं कुछ न लिखकर जैममित्रके अंक ३ वर्ष ८ में श्रीनाधूराम प्रेमीका लिग्वा हुआ जो लेख प्रकाशित हुआ है, उसका अन्तिम भाग उद्धृत कर देते हैं। इसर्से पाठकोंको इस छोटीसी किन्तु अपूर्व पुम्तकका सविशेष परिचय मिलेगा।

> सरस्वनी सेवकः--जिनवरदास गुप्त ।

## प्रश्नोत्तरत्नमाला और राजा अमोघवर्ष ।

यह प्रश्नोचरात्नमाछा एक २९ स्नोककी छोटीसी कविता है। परन्तु ऐसी मुन्दर और मनोहर है कि, इसे रत्नमाला कहनेमें कुछ भी संकोच नहीं होता। प्रत्येक धर्मके अनुयायी इसके उप-देशॉपर प्रसन्नतासे चल सकते हैं। इसका एक एक स्लोक अमूल्य है। '' अच्छी बन्तुका म्वामी हर कोई बनना चाहता है '' इस न्यायम आज इसके चार मतवाले म्वामी बनाना चाहते हैं। रशंकराचार्यके अनुयायी. २ शुक्देवके अनुयायी. ३ श्वेताझ्वरी और 8 दिगम्बरी। इनमेंसे पहले दोके अनुयायी. ३ श्वेताझ्वरी और 8 दिगम्बरी। इनमेंसे पहले दोके अनुयायी. ३ श्वेताझ्वरी और 8 दिगम्बरी। इनमेंसे पहले दोके अनुयायी वी हसमें अपने मतके पुष्ट करनेवाले छह मान स्लोर्क नये बनाकर मिला दिये हैं और मंगलाचरण और प्रशम्तिके आदि अन्तके दो स्लोक निकाल दिये है। परन्तु उपरसे मिलाये हुए स्लोक रत्नोंमें काचस्वंडकी दरह प्रयक्त जान पड़ते है। यह सम्पूर्ण प्रन्थ आर्याछन्दमें है पंग्तु मिलाये हुए स्लोक वसन्ततिलका छन्दों है. यह बात विचा-र्णय है। इसमे जान पडता है कि. उक्त स्लोक पीछेंसे कीसीने

१ सेव्यं सदा किं गुरुवेदवाक्यं ॥ . ॥ कार्या प्रिया का झिव-विष्णु भक्तिः ... ॥ ॥ किं कर्म कृत्वा नहि जोचनीयं. कामारिकं-सारि समर्चनाख्यम् ॥ २० ॥ उपस्थिते प्राणहरे कृतान्ते किमाशु कार्यं युधिया प्रयत्नात । वाक्कायचित्तैः युखदं यमझं मुगरिपादम्बुजमेव चिन्त्यम् ॥ २४ ॥ .... किं कर्म बत्प्रीतिकरं मुगरि: ... ॥ ३० ॥

> २ प्रणिपत्य वर्धमानं प्रइनोत्तररत्नमालिकां वक्ष्ये । नागनरामरवन्द्रं देवं देवाधिपं वीरम् ॥ १ ॥

मिला दिये हैं परंतु मिलानेवालेने बढी गलती की है कि, उनकी आर्याछन्दमें नहीं बनाया । प्रशासिके स्ठोकके स्थानमें दोनोंने गर्ब रक्सा है, जिससे भी आमास होता है कि, इसमें जालसाजी की गई है। यदि शंकराचार्य और शुकदेव ही यथार्थ बनानेवाले होते. तो वे इस छोटीसी कवितामें अपना नाम पद्यहींमें देने. राचमें देनेकी आवश्यकता नहीं थी। क्योंकि ऐसी कविताओंमें जिन्हें कि लोग फंठस्प रखते हैं, गद्यमें लिखनेकी परिपाठी कम है। तीमरे अधिकारी श्वेताम्बरी भाई हैं वे इमे अपने आचार्य विमलदासस्रिकी बनाई हुई वतलाते हैं और प्रशास्तिमें नचि लिग्वा

हुआ स्रोक पढते है.---

राचिता सितपटगुरुणा विमला विमलेन रत्नमालेव ।

प्रश्नोत्तरमालेयं कंठगता किं न भूषयति ॥

इस प्रशैम्तिके सिवाय उनके पास और कोई ममाण श्वेताम्बरीब आचार्यकी क्वति सिद्ध करनेका नहीं है। शेष २८ स्लोक वे ज्योंके त्यों मानते है। जाचार्य विश्वछदास कब हुए, उन्होंने कौन २ प्रन्थ बनाये और उन प्रन्थोंमें उन्होंने इस कविताका जिकर

१ इति श्रीमच्छडूराचार्यविरचिता प्रश्नोत्तरमाला समाप्ता । ( राजा राजेन्द्रलालमित्र संग्रहीत हम्तलिस्वित संस्कृतपुस्तकोंकी सूचि जिल्द २ प्रष्ट ३५५ और वम्बईकी छपी हुई अनेक आवृत्तियां )

इति श्रीशुकयर्नान्द्रविरचिता प्रश्नोत्तरमाला समाप्ता । ( बंगाल एशियाटिक सुसायटीका जनरल, जिल्द १६ भाग २ प्रष्ट १२३५) २ इंडियन एण्टिकेरी जिल्द १९ प्रष्ठ ३७८ और काव्यमाला

र शडमन माण्टकरा जिल्द (न. १८ २७८ जार फोळ्यनाला समसगुच्छक प्रष्ट १२३। किया है कि, नहीं इमका संतोषप्रद उत्तर खेताम्बरी भाइयोंकी ओग्से नहीं मिलता ।

चौथे अधिकारी दिगम्बरी भाई हैं। वे प्रशस्तिमें निज्ञस्तोक पढते है;--

विवेकात्त्यक्तराज्येन राह्नेयं रत्नमालिका ।

रचितामोघवर्षेण मुधियां सदस्रंकृतिः ॥ २९ ॥

अर्थात् विवेकसे जिसने राज्य छोड़कर दीक्षा ले ली है, ऐसे राजा अमाधवर्षने यह विद्वानोंके लिये सुन्दर आम्षणरूप रहन-माला बनाई है।

जब यह बिचार करना चाहिये कि. राजा अमोधवर्ष कौन था और कब हुआ। प्राचीन इतिहासोंके देखनेसे जाना जाता है कि. अमोधवर्ष यह नाम नहीं किन्तु पदवी थी. दक्षिणमें राज्य करने-वाले राष्ट्रकूटवंशके ( राठारवंशक ) चार राजाओंने और मालवेक परमार वंशीय राजा मुंजने धारण की थीं। इनमें राठौर राजा अमोधवर्ष प्रथम और परमार राजा मुंज ये दो ही विद्वान और कवि थ. शेष तीनके विद्वान होनेमें कोई प्रमाण नहीं मिलता है और उनमेंसे किमीने भी छह वर्षसे अधिक राज्य नहीं किया।

परमार राजा मुंज जिसका दूसरा नाम वाक्यतिराज भी था. प्रसिद्ध राजा मोजका पितृव्य ( बड़ा काका ) था और उसकी सभामें आमितगति ( धर्मपरीक्षा-सुभाषितरत्नसंदोह-आवकाचार आदि जनप्रन्थोंके कर्त्ता ), धनपाछ ( तिलकमंजरी महाकाव्यके

१ इंडियन एण्टिकेरी जिल्ड १९ प्रष्ट ३७८ बम्बई गेजेटि-अर जिल्द १ माग २ प्रष्ट २०१ और दिगम्बरीय भंडारोंकी अनेक प्रतियां । कर्ता खेताम्बरीय ), पद्मगुप्त धनंजय (दशरूपकके कर्त्ता ), भनिक, इलायुध, आदि अनेक विद्वान थे। यह खयं विद्वानथा परन्तु सुभाषितावली आदि प्रन्थोमें थोड़ेसे स्ठोकोंके सिवाय और कोई स्वतंत्र प्रन्थ उसका आजकल नहीं मिलता है। हो सकना भा, कि प्रक्षोत्तगरत्नमालाके कर्त्ता यही हों, परन्तु इशाम्तके स्ठोकमें जो '' विवेकसे राज्य छोडनेवाले '' ऐसा पद दिया है. वह इसके विषयमें घटिन नहीं हो सकता । क्योंकि यह राज्य छोड़के दीक्षित नहीं होने पाया था और कल्याणके चालुक्य ( सोलंकी ) राजा तैल्यपुर चढाई करनेके समय केंद्र होकर मारा गया था । अतएव प्रश्नात्तगत्नमालाका कर्त्ता मुंज नहीं हो सकता ।

अब राष्ट्रकृटवंशीय प्रथम अमोघवर्षके विषयमें विचार कीजिये। यह दक्षिणके वनवास देशका राजा था और वंकोपुर इसकी राज धानी थी। यह बड़ा भारी विद्वान् थी और कविराज इसकी उपाधि थी। इसका बनाया हुआ कविराजमार्ग नामका एक अलंकारमन्थ कर्णाटकी भाषामें मिलता है। इसने ६० वर्षके लगभग राज्य करके अपने पुत्र ऌष्णराजको (अकालेवर्षको) राज्य देकर जिनदीका ले ली थी।

? वंकापुरे जिनेन्द्राङ्घि सरोजे दिन्दिरोपमः । अमोधवर्षनामाभू न्महाराजो महोदयः ॥ ( पार्श्वाभ्युदयकाव्यकी सूबोधिका टीका । )

२ अकालवर्ष शक संवत् ६२० में जब कि जिनमनके शिष्य श्रीगुणभद्राचार्थने उत्तर पुराण बनाया था. विद्यमान था। उन्होंने उत्तर पुराणकी प्रशस्तिमें लिखा है:----

अकालबर्षभूपाले, पालयत्यसिलामिलाम् । तम्पिन् विध्वस्तनिःशेषद्विपि वीश्रयक्षोजुषि ॥ बबवासदेक्षमासिलं भुञ्जति निष्कण्टकं सुखं युबिरम् । तन्पितृनिजनामकृते ख्याते बङ्कापुरेष्वधिकं ॥ जिनधर्मका यह परमभक्त था। आदि-पुराणके कर्ता मगवान् जिनसेनाचार्य इसके गुरु थे। कहते हैं कि, महाराज कुमारपाळके समयमें श्वेताम्बरियोंका जैसा अभ्युदय श्रीहेमचन्द्राचार्यके कारण हुआ था, महाराज अपोधवर्षके समयमें उससे भी कही बढकर अभ्युदय दिगम्बरियोंके भगवजिनसेनाचार्यके प्रमावसे हुआ था। मेघदूतकाव्यकर्ता काछिदासने इसी अमोघवर्षकी समामें जाकर अपने काव्यका गर्व किया था, जिसे दलित करनेके लिये मगवजिन् नमेनजीने पार्श्वाभ्यदयकाच्य बनाया था। यह काव्य ऐसा अपूर्व और चमन्कारकारि बना हे कि, इसे पढकर विधर्मांगण भी वाह र करने है। इसमें मेघदूत काव्य पूराका पूरा वेष्टित है। कालिदास इसे मुनकर निष्प्रभ हो गया था।

इमप्रकार गठौड़ महाराज अमोधवर्षके विषयमें दोनों बातें सिद्ध होती हैं. एक तो यह कि वे म्वयं विद्वान और विद्वा-नोंका आदर करनेवाले थे. और दूसरे उन्होंने विवेकसे राज्य छोड़कर जिनदीक्षा ले ली थी। इससे निश्चय होता है कि, प्रश्नोच-रत्नमालाके कर्त्ता ये ही अमोधवर्ष थे। परन्तु इतना कहनेसे ही हमार विद्वान पाठक कदाचित् इस वातपर विश्वास कर सकेंगे। इस लिये एक अत्यन्त पुष्ट प्रमाण उनके सन्मुख उपस्थित किया जाता है। वह यह कि, ईस्वी सनकी ग्यारहवीं शताब्दीके पूर्वाधेंमें प्रश्नाचरग्तनमालाका तिब्दती भाषामें एक अनुवाद हुआ है उसमें लिज्या है कि. यह प्रन्थ बढे राजा अमोधवर्षने संस्टलमें बनाया बा और हमारे (दिराम्बरजैन) मंडारमें मिली हुई पुस्तकोनें भी यही लिग्वा हुआ है। इससे अनेवर्वा दिराम्बरजैनधर्मका अनु-यायी था और उसीन इम पुस्तकका निर्म्पाण किया था, इसमें अब कोई सन्देह वाकी नहीं रहा है। पन्यवाद है उस तिब्बती प्रम्यकर्ताको जिसने एक विदेशी माथामें अनुवादकरके मी मूल त्रन्थका नाम देनेकी आदरणीय उदारता दिखलानेमें त्रुटि नहीं की आज उसीकी उदारतासे हमको यह निश्चय करनेका पुष्ट प्रभाण मिला है कि, यह ग्रन्थ यधार्थमें किसका है । अन्यथा जो जिसक जीमें आता था कहता था । महाराज अमोघवर्षका राज्याभिषेक शक संवत् ७३७ (विकम संवत् ८७२) में हुआ था । शक संवत् ७९७ (विकम संवत ९३२) से पूर्व उन्होंने राज्य छोड दिबा था। और ७९९ (वि० संवत ९३४) तक वे विद्यामान थे। इसके पछि किसी समयमें उनका देहान्त हुआ होगा। ऐसा प्राचीन लेखों और ताम्रपत्रोंसे निश्चित हुआ है। अतएव यदि राज्य छोडनेके पश्चात् मुनि अवस्थामें उन्होंने प्रभोत्तरलमाला बनाई हो तो उसका समय विकम संवत् ९३२ के लगभग स्थिर हो सकता है ।

उपसंहारमें हम उन महाशयोंसे जो प्रश्नोत्तररत्नालाके अधिकारी बनते हैं, प्रार्थना करते हैं कि, महाराज अमोघवर्षने प्रश्नोत्तर-रत्नमाला जगत्के उपकारके लिये बनाई है उमके उपदेशसे लाभ उठानेका ठेका किसी एक सम्प्रदायको नहीं है। इस लिये आप सब लोग प्रसन्नतासे उसका पाठ कीजिये छपाइये परन्तु किसीकी कृतिको नष्ट करके उसके अपना व अपने आचार्याका स्वत्व स्था-पित करना बुद्धिमानोंका कर्तव्य नहीं है। इसलिये जिस रूपमें वह है उसी रूपमें पठनपाठनमें लाइये अन्यथा आपके कारण आपक आचार्योंको इस श्लोकका निशाना बनाना पडेगाः--

कृत्वा कृतीः पूर्वकृता पुरस्तात्मत्यादरं ताः पुनरीक्षमाणः । तथैव जल्पेदघ योऽन्यथा वा स काव्यचोरोऽस्तु स पातकी च ॥

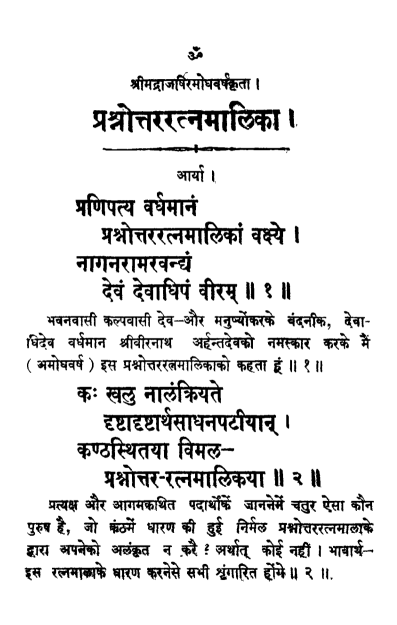
( यशस्तिलकचम्पुकाव्ये )

चन्दाबाड़ी ६--११--०६

इत्यलम् विस्तेरण

नाथराम मेमी ।

ध-सिवक----



(२)

# भगवन् किमुपादेयम् गुरुवचनं हेयमपि च किमकार्यम् । को गुरुर्घिगत्त्वः

सत्वहिताभ्युद्यतः सततम् ॥ ३ ॥

१ पश्च--( भगवन् उपादेयं किम्-) हे भगवन् उपादेव ( ग्रहण करनेयोग्य ) क्या है ? उत्तर--( गुरुवचनम् ) गुरुके वचन। २ प्रश्च--(हेयमपि च किम्-) और हेन्द्र अर्थात् त्याग करने योग्य क्या हे ? उत्तर--( अकार्यम्-) अकार्य (निन्द्यकार्य) । ३ प्रश्च--(को गुरुः) गुरु कौन है । उत्तर--( अधिगततत्त्वः सत्वहिताभ्युदातः सततम्-) जो निरन्तर ही प्राणियोंके हित करनेमें उधत हो और जो सम्पूर्ण तत्त्वोंका यथार्थ ज्ञाता हो ॥ ३ ॥

## त्वरितं किं कर्तव्यं विदुषा संसारसंततिच्छेदः। किं मोक्षतरोर्वींजं सम्यग्ज्ञानं कियासहितम् ॥ ४ ॥

४ प्रश्न -- ( विदुपा स्वरितं किं कर्तव्यं ) बिद्वान् पुरुषोंको कौनमा कार्य शीघ्र ही करना चाहिये । उत्तर- - ( संसारसन्बतिच्छेदः ) संसारपरंपराका छेद अर्थात् जन्ममरणरूपी परिश्रमणका नाझ झीघ्र ही करना उचित है । ५ प्रश्न -- ( मोसतरोः बीजं किं) मोक्षरूपी दूक्षका त्रीज ( कारण ) क्या है ? उत्तर-- ( कियासहितं सम्यग्झानं ) सन्यक्षारितसहित सम्यक्तान है । सम्यय्द्र्यान और सम्यक्तान दोनों सहभावी हैं। बिना सम्यम्दर्शनके सम्यग्ज्ञान नहिं हो सक्ता इसलिये सम्यग्ज्ञानके कहनेसे सम्यग्दर्शनको भी स्चितकर दिबा अतः सम्यग्दर्शन, समग्ज्ञान, और सम्यक्**चारित्र ये तीनों मिलकर** मोक्षरूपी वृक्षके बीज हैं॥ ४॥

किं पथ्यदनं धर्मः

कः शुचिरिह यस्य मानसं शुद्धम्।

कः पण्डितो विवेकी

#### किं विषमवधीरिता गुरवः ॥ ५ ॥

६ प्रश्न-(परिअदनं किं) पग्लोककी यात्रा करनेवाले जीवोंको मार्गके लिये पाथेय (कलेवा) क्या है ? उत्तर-(धर्मः) एकधर्म । ७ प्रश्न ( कः शुचिः इह ) इस संसारमें शुद्ध कौन है ? उत्तर-( यस्य मानसं शुद्धम् ) जिसका चित्त शुद्ध है । ८ प्रश्न-( कः पण्डितः ) पण्डित कौन है । उत्तर-(विवेकी ) जिसको हित अहितका बिवेक है । ९ प्रश्न (किं विषमं ) विष क्या है । उत्तर-( अवधीरिता गुरवः) तिरस्कार किये हुए गुरु अर्थात् गुरुओंका तिरम्कार करना सो विष है ॥ ५ ॥

> किं संसारे सारं बहुशोऽपि विचिन्त्यमानमिदमेव । मनुजेषु दृष्टतत्त्वं स्वपरहितायोद्यतं जन्म ॥ ६ ॥

१० प्रभा-(कि संसारे सारं ) इस संसारमें सार क्या है। उत्तर

( बहुकोअपि विचिन्त्यमानामेदमेब मनुजेषु इहरूस्यं स्वपाः-हिताबोधातं जन्म ) मनुष्ययोनिमें ऐसा जन्म लेना कि, जिसमें सम्पूर्ण तत्त्वोंको देखा और पदा हो तथा जो अपने और दूसरोंके हितमें सदा उद्यत हो यही सार है सो बहुत बार विचार कर आचार्योने निश्चय कर कहा है ॥ ६ ॥

> मदिरेव मोहजनकः कः स्नेहः के च दस्यवो विषयाः । का भववल्छी तृष्णा को वैरी नन्वनुद्योगः ॥ ७॥

११ प्रश्न-( पदिरेव पोइजनकः कः) मदिराके समान मोहको उत्पन्न करनेवाला कौन है । उत्तर--( स्त्रेइः ) बेह--प्रेम वा मोह । १२ प्रश्न--( के च दस्यवः ) इसजीवके रत्नत्रयोंका चौर कौन, है । उत्तर--( विषयाः ) इन्द्रियोंके विषय हैं । १३ प्रश्न--(का मवर्षकी ) संसारके बढानेवाली बेल कौन है । उत्तर--( तृष्णा) मोगोंकी, आशा । १४ प्रश्न--(को वैरी ) जीवका शत्रु कौन है । उत्तर--( नन्वनुद्योगः ) उद्योग न करना ही निश्चयसे इस जीवका वैरी है ॥ ७॥

#### कस्माद्भयमिह मरणा-दन्धादपि को विशिष्यते रागी। कः श्वरो यो ललना-लोचनवाणेर्न च व्यवितः ॥ ८॥

१५ मन-( कल्पाझ वविद् ) इस संसारमें भय किससे होता है )

उत्तर-(मरणात्) मरणसे। १६ मश्र-(अन्धादपि को विशिष्यते। नेत्रान्धसे भी भाषिक जन्मा कौन है उत्तर--( **रागी** ) रागयुक्त जीव । १७ प्रश्न--(इ: शूरः) शूरबीर कौन है। उत्तर---(यो छछनाठोच-नवाणैन च व्यक्तिः ) जो पुरुष स्त्रिके चंचरु नेत्रोंके कटासवाणोंसे व्यथित नहीं हुआ है ॥ ८ ॥

पातुं कर्णाञ्चलिभिः

किमम्टतमिव बुध्यते सदुपदेशः ।

किं गुरुताया मूलं

यदेतदप्रार्थनं नाम ॥ ९ ॥

किं गहनं सीचरितम

किं द्वारिद्यमसन्तो-

१८ प्रश्न-(पातुं कर्णाझस्त्रिभिः किममृतामेव बुध्वते) कर्णरूपी

अंजुलिसे अमृतके समान पीनेयोम्य क्या पदार्थ है । उत्तर--(सुदु-

पदेशः) अष्ठ उपदेश। १९ मश्र--( किं गुहताया यूर्छ ) गुरुताकी

(गम्भीरताकी) जड क्या है। उत्तर-(यदेतदवार्यनं नाम) जो भपने सिये किसीसे बाचना नहिं करना वही गुरुता है ॥ ९ ॥

कश्चतुरो यो न खण्डितस्तेन ।

ष एव किं लाघवं याच्त्रा ॥ १० ॥

२० त्रश्च-( कि गहनं ) गहन दुर्गन-कठिगतासे जानने योल्य नया है। उपर--( क्रियेरिएं ) जों - परित्र । २१ मल--(कवतुरः)

# तरलं किं योवनं धनमथायुः । के शशघरकरनिकरा-नुकारिणः सज्जना एवः 11 १२ ॥

२४ प्रश्न--( कि जीवितं ) संसारमें जीवित क्या है । उत्तर-( अनवर्ध ) पापरहित जीना ही जीवन है । २५ प्रश्न-किं जा-ट्यं ) मूर्सता क्या है । उत्तर--( पाटवेऽप्पन भ्यासः ) चतुर होनेपर भी अभ्यास न करना सो मूर्खता है। २६ प्रश्न--(**को जा**-गर्तिः ) संसारमें कौन जागता है। उत्तर-( विवेकी ) जो बुद्धिमान है वही जागता है। २८ प्रश्न-(का निद्रा) निद्रा क्या है। उत्तर-( मृहता जम्ती: ) मनुष्योंकी मृटता ही बडी निदा है ॥ ११ ॥

नलिनीदलगतजललव-

किं जाड्यं पाटवेऽप्यनभ्यासः । को जागर्ति विवेकी का निद्रा मुढता जन्तोः ॥ ११ ॥

ठघता है ॥ १० ॥ किं जीवितमनवद्यं

विवेकी कौन है। उत्तर-( यो न सण्टितस्तेन ) जो उन सियोंके चरित्रसे खाण्डित नहीं हुआ वही चतुर-विवेकी है । २२ प्रश्न-(किं दारिद्रचम् ) दारिद्य क्या है । उत्तर--(असंतोष एव) सन्तोष न कर-नाहीं दरिद्रता है। २३ प्रश्न-(किंछाधर्व) रुधुताक्या है। उत्तर-( याच्या ) अपने लिये ही याचना (किसीसे) मांगना ) परम

#### (0)

२८ मश्र-( नडिनीवलगतजललजन्दर्ख कि ) कमलिनीके पत्तेपर पडे हुये जलविंदुके समान चंचल क्षणमंगुर क्या है? उत्तर--(यौवनं धनमथायुः)) यौवन, धन, और आयु ये तीनों ही क्षण-म्थायी है। २९ प्रश्न--( के श्वश्वधरकरनिकरानुकारिणः ) चंद्रमाके ाकरणसमूहके अनुकरण करनेवाले चंद्रमाके समान शीतल और सुखद कौन है । उत्तर-(सुज्जना एव) सज्जनपुरुष ॥१२॥

को नरकः परवशता किं सौरूयं सर्वसंगविरतिर्या । किं सत्यं भूतहितं

किं प्रेयः प्राणिनामसवः ॥ १३ ॥

प्राण ही सबसे पिय है ॥ १२ ॥

र्कि दानमनाकार्ड्श

कोऽलङ्कारः शीलं

३० प्रश्न--( को नरकः ) नरक क्या है। उत्तर--(परवन्नता ) परतन्त्र रहना ही नरकनिवास है । ३१ प्रश्न-( कि सौस्व्यं ) मुख क्या है। उत्तर--(सर्वसंगविरतिर्या) समस्तपरिग्रह छोडकर आत्मामें लीन होना सुख है । ३२ प्रश्न-(किं सत्यं) सत्य क्या है । उत्तर--(भूतहितं) जीवोंका हित करना ही सत्यता है ! ३३ प्रश्न-( कि प्रेयः माणिनाय्) प्राणियोंके प्रिय क्या है । उत्तर-( असवः )

किं मित्रं यन्निवर्त्तयति पापात ।

किं वाचां मण्डनं सत्वम् ॥ १४ ॥

#### ( < )

३४ मश्र-(किं दानं) दान क्या है। उत्तर-(अनाकाक्षं) जो किसीमकारकी आकांक्षासे न किया जावे वही दान है। ३५ मझ-(किं मित्रं) मित्र कौन है। उत्तर-(यक्तिवर्त्तयति पापात्) जो पापस रक्षाकरे वही मित्र है। ३६ मश्र-(कोऽछंकारः) अलंकार-(भूषण) कौन है। उत्तर-(क्षीछं) शील--(ब्रह्मचर्य) ही मनुप्यका भूषण है। ३७ मश्र-(किं बाचां मण्डनं) वाणीका भूषण क्या है। उत्तर-(सत्यम्) सत्य ही वाणीका भूषण है॥ १४॥

# किमनर्थफलं मानस— मसङ्गतं का सुखावहा मैत्री । सर्वव्यसनविनाशे को दक्षः सर्वथा त्यागः ॥ १५ ॥

३८ प्रश्र--(किमनर्थफछं) अनर्थका फल क्या है। उत्तर-(मानसमसंगतं) मनकी असंगता होनाही अनर्थका फल है। ३९ प्रश्न-(का मुखावदा) सुखदेनेवाली क्या वम्तु है। उत्तर-(मैत्री) सर्व जीवोंसे मित्रता ही सुखदेनेवाली है। ४० प्रश्न--(सर्वव्यसन विनान्ने को दन्नः) समस्त व्यसनोके (दुःस्वोंके) नाज्ञ करनेमें चतुर कौन है। उत्तर-(सर्वया त्यागः) परिप्रह आदिका सर्वथा त्याग करना ही सब व्यसनोंको नाज्ञ करनेवाला है। १५॥

को बधिरो यः शृणोति न हितानि ।

कोऽन्धो यो कार्यरतः

(९)

# को मुको यः काले

प्रियाणि वक्तुं न जानाति ॥ १६ ॥

, **W** 

४१ प्रभ-(कोऽन्धः) अन्धा कौन है। उत्तर-(योऽकार्यरतः) नो निन्धकाम करनेमें तत्पर हों। ४२ प्रभ-(को बधिरः) वहिंग कौन है। उत्तर-(यःश्र्णोति न हितानि) जो अपने हितकारी बचनोंको नहीं सुनता है। ४३ प्रभ-(को मूकः) गूंगा कौन है। उत्तर-(यः काले प्रियाणि वक्तुं न जानाति) जो समयपर मिष्ट बचन कहना नही जानना है॥ १६॥

# किं मरणं मूर्खत्वं किं चानर्घ्यं यदवसरे दत्तम् । आमरणात्किं शल्यं प्रच्छन्नं यत्कृतमकार्यम् ॥ १७ ॥

४४ प्रश्न-( कि मरणं ) मरण क्या है । उत्तर ( मूर्खत्व ) मूर्खता । ४५ प्रश्न-( किंचानर्घ्य ) अमूल्य क्या है । उत्तर-( यदवसरे दत्त्वम् ) समयपर दिया हुवा दान । ४६ प्रश्न-(आमर-पास्कि श्वस्यं ) मरणपर्यंत सूईके समान इदयमें चुभनेवाला क्या है । उत्तर--( प्रच्छन्नं यत्कत्वत्वकार्यम् ) जो कुकार्य गुप्तरीतिमे किया गया है ॥ १७ ॥

# कुत्र विधेयो यत्नो विद्याभ्यासे सदोषघे दाने ।

### कण्ठगतेरप्यसुभिः कस्यात्मा नो ममर्प्यते जातु । मूर्सस्य विपादस्य च गर्वस्य तथा क्वतघ्रस्य ॥ २० ॥

४९. प्रश्न- ( काइर्निशमनुचिन्त्या ) रात दिन क्या चिन्त करना चाहिये । उत्तर--( संसारासारता न च प्रमदा ) संमारकी अमारता चिन्तवन करना चाहियें न कि स्त्रीका म्यरूप । ५० प्रश्न--( का प्रेयसी विधेया) किसको प्रिय बनाना चाहिये । उत्तर--(करुणादाक्षिण्यमपि मैत्री) द्या चतुरता और मित्रनाको ॥ १९॥

करुणादाक्षिण्यमपि मैत्री ॥ १९ ॥

का प्रेयमी विधेया

संसारामारता न च प्रमदा।

काहर्निशमनुचिन्त्या

४७ प्रश्न-( कुत्र विधेयो यत्नो ) किस विषयमें यत्न करना चाहिये । उत्तर-( विद्याभ्यासे सदौषधे दाने ) विद्याके अन्यासमें और उत्तम ( शुद्ध ) औषधियोंके दानमें । ४८ प्रश्न-( अवधीरणा क कार्या ) अवहेलना (निन्दा ) किममें करनी चाहिये । उत्तर--( सल्यदयोषितपरधनेषु ) दुष्ट पुरुष. पर्फ्या. और परधनमें ॥ १८ ॥

अवधीरणा क कार्या खल्परयोषित्परघनेषु ॥ १८॥ ५१ प्रश्र--( कण्डगतैरप्यसुभिः कस्यात्मानो समर्प्यते जातृ ) कंगठतप्राण होनेपर भी किसके अधीन अपनेको नहीं करना चाहिये । उत्तर--( मूर्खस्य विषादस्य च गर्वस्य तथा छतन्नस्य ) मुर्ख पुरुष. विषाटयुक्त, अभिमानी और छतन्नी पुरुषके ॥ २० ॥

#### कः पूज्यः महृत्तः कमधनमाचक्षते चलितवृत्तम् । केन जितं जगदेतत् मत्यतितिक्षावता पुंमा ॥ २१ ॥

५२ प्रक्ष--( कः पृज्यः ) पृज्य काँन हैं । उत्तर-( सदबृतः ) श्रेष्ठचारित्र सम्यक्चरित्र) वान् पुरुष । ५३ प्रक्ष--(कमधनमाचक्षते) धनगहिन किमे कहते है। उत्तर चिहित वृत्तम् ) जो चारित्र (प्रतिज्ञा) मे चलायमान है वही निर्धन है। ५४ प्रक्ष--(केन जितं जगदेतन् ) जगतको किसने जीता है। उत्तर- ( सत्यति।तिक्षावता पुंमा ) मत्य और जान्तपरिणामवाले पुरुषोंने ॥ २१ ॥

## कस्मे नमः सुरेरपि सुतरां कियते दयाप्रधानाय । कस्मादुद्विजितव्यं

#### संसारारण्यतः सुधिया ॥ २२ ॥

५५ मक्ष ( कस्मे नमः सुरैरपि मुतरां क्रियते ) देवता नमम्कार किसको करते हैं । उत्तर--( दयाप्रधानाय ) जो दया-धर्मके पालन करनेमें ब्रेष्ठ है । ५६ मक्ष---(कस्माद्यांट्रजितव्यं) भय

५९-प्रश्न-(विद्युद्धिसंतचपछं किं) विजलीकी चमकके समान चंचल क्या है। उत्तर---( दुर्जनसंगतं युवतयभ्र) दुर्जन पुरुषोंकी संगति और सियोंका विलास । ६० प्रश्न---(सुखन्नैलनिष्प्रकम्पाः के कछिग्नालेऽपि) इम कलिकालमें भी कुलाचल पर्वतोंके समान अचल कौन हैं। उत्तर---(सरपुरुषाः) सज्जन पुरुष ॥ २४ ॥

विद्युद्धिलसितचपलं किं दुर्जनसंगतं युवतयश्च । कुलरोलनिष्प्रकम्पाः के कलिकालेऽपि सत्पुरुषाः ॥ २४ ॥

५७ प्रश्न--(कस्य वश्चे प्राणिगणः) प्राणीगण किसके वगमें रहते है । उत्तर--( सत्यभियभाषिणो विनीतस्य ) सत्य तथा प्रिय बॉल नेवाले और विनयवान्के । ५८ प्रश्न-( इ स्यातव्यं ) कहां ठहरना उचित है । उत्तर--( न्याय्ये प्राि ष्टप्टाष्टष्टलाभाय ) टप्ट ( धनादिक ) अद्दष्ट (पुण्यादिक) के लाभके लिये न्यायमार्गमें ॥२३॥

## कस्य वशे प्राणिगणः सत्यप्रियभाषिणो विनीतस्य । क स्थातव्यं न्याय्ये पथि दृष्टादृष्टऌाभाय॥ २३ ॥

किससे करना चाहिये । उत्तर-(संसारारण्यतः मुधिया) वुद्धिमान पुरुषको संसाररूपी महा अटर्वासे ॥ २२ ॥

### किं शौच्यं कार्पण्यं सति विभवे किं प्रशस्यमौदार्यम् । तनुतरवित्तस्य तथा प्रभाविष्णोर्यत्सद्विष्णुत्वम् ॥ २५॥

६१ प्रश्न-(किश्वीच्यं) खेद करने योग्य क्या है। उत्तर-(कार्षण्यं) कुपणता कंजूसी । ६२ प्रश्न-(सति विभवे कि प्रश्नस्पम्) विभूतिके होते हुए प्रशंसा करनेयोग्य क्या है। उत्तर-(औदार्यम्) उदाग्ता। ६३ प्रश्न--(तनुतरवित्तस्य किं प्रशस्यम्) और जो अत्यंत धनर्हान है उसका क्या प्रशंसनीय है। उत्तर-(तया) वही उदाग्ता। ६४ प्रश्न-(प्रभविष्णोः कि प्रशस्यं) बलवान् पुरुषोंका क्या , प्रशंसनीय है। उत्तर-(यत्सहिष्णुर्सं) सहनज्ञीलता--क्षमा॥२५॥

चिंतामणिरिव दुर्रुभ-

मिह किं ननु कथयामि चतुर्भद्रम् ।

### किं तद्रदन्ति भूयो विधूततमसो विदेाषेण ॥ २६ ॥

६५ पश्च-(चिंतामणिरिव दुर्छभमिइ किम्) संसारमें चिन्तामणिके )समान दुर्लभ क्या है । उत्तर-(ननु कथयामि चतुर्भद्रम्) मैं निश्च यमे कहतां हूं कि चार भद्र ही अतिशय दुर्लभ है । ६६ पश्च--(किं नद्ददान्ति भूयो विभूततमसो विश्वेषेण) जिनका अज्ञान अंधकार नष्ट हो गया है ऐसे महापुरुष उन चार भद्रोंका म्वरूप विशेष रूपमे कमप्रकार कहते हैं ॥ २६ ॥ ( 8 8 )

दानं प्रियवाक्सहितं ज्ञानमगर्वं क्षमान्वितं शोर्यम् । त्यागसहितं च वित्तं दुर्ल्ठभमेतचतुर्भद्रम् ॥ २७ ॥ उत्तर-(दानं भियवाक्सहितं ज्ञानमगर्व क्षमान्वितं शौर्यम् । त्याग सहितं च वित्तं दुर्ल्ठभभेतचतुर्भद्रम् ) मीठे वचनोंमहित दान. गर्वरहित ज्ञान क्षमासहितश्ररता और दानमहित धन ये चार भद्र (कन्याण) अतिशय दुर्लभ है ॥ २७॥

> उपसंहार । इति कण्ठगता विमला प्रश्नोत्तरग्तमालिका येषां । ते मुक्ताभरणा अपि विभान्ति विद्युत्समाजेषु ॥ २८ ॥

अर्थात जिन पुरुषोंके कटमें यह निर्मल प्रश्नोत्तररूथी रत्नोंकी माला रहती है वे मुक्ताभरण ( आभरणरहित ) होनेपर भी अथवा मोर्तायोंके आभरण धारण किये रहनेपर भी विद्वानोकी सभामें शोभाको प्राप्त होते है ॥ २८ ॥

# विवेकात्त्यक्तराज्येन राज्ञेयं रत्नमालिका ।

( ? 4 )

#### रचितामोघवर्षेण मुधियां सदलंक्रतिः ॥ २९ ॥

विवेकसे छोडा है राज्य जिसने ऐसे भूतपूर्व राजा अमोघवर्ष साधुने सज्जनोंके लिये उत्तम भूषणममान यह रत्नमाला रची है ॥ २९ ॥

श्रीमद्राजपिरमाघवर्षकृता

#### प्रश्नोत्तरस्लमालिकाः ।

समाप्ता ।

२ प्रश्न ( को देवः ) देव कौन हैं । उत्तर ( निखिलज्ज्ञो निर्दोषः ) जो अठारह प्रकारके दोषोंसे रहित और सम्पूर्ण पदार्थोंका जानने -वाला हैं । ३ प्रश्न-(किं श्रुतम्) शास्त कौन हैं । उत्तर-(तदु) दृष्टम् ) जो उक्त निदोष सर्वज्ञदेवका कहा हुआ है । ४ प्रश्न-( को गुरुः )

## को गुरुरविषयवृत्ति-र्निर्प्रन्थः स्वम्वरूपस्थः ॥ २ ॥

## को देवो निम्बिल्ज्ञो निर्दोषः किं श्रुनं नदुद्दिष्टम् ।

१ प्रश्न ( किमिद्दाराध्यं भगवन् ) हे भगवन संसारमें आराधन नरने योग्य कौन हे । उत्तर • रत्नत्रयतेजमा प्रतपमान द्युद्धं निजात्मतत्त्वं जिनदर्पं भिद्धचक च • रत्नत्रयके तेजसे देडीप्यमान अपना शुद्धात्मतत्त्व, जिनेन्द्रका स्वरूप और सिद्धोंका समूह ॥ १ ॥

## <sub>आर्या ।</sub> किमिहाराध्यं भगवन् रत्नत्रयतेजमा प्रतपमानम् शुद्धं निजात्मतत्त्वं जिनरूपं मिद्धचक्रं च ॥ १ ॥

अपरा प्रश्नोत्तररत्नमालिका ।

3.0

गुरु कौन है । उत्तर-(अविषयटत्तिर्निप्रेन्थः स्वस्वद्रपस्यः) जिसकी प्रदात्ति विषयोंमें नहीं है तथा जो परिमहरहित और अपने आत्मखरूपमें स्थिर रहता है ॥ २ ॥

> किं दुर्लभं नृजन्म प्राप्यदं भवति किं च कर्त्तव्यम् । आत्महितमहितमंग-त्यागो रागश्च गुरुवचने ॥ ३ ॥

अ प्रदन - कि दुर्रुमम् : टुर्रुम क्या है । उत्तर : टुलन्म : मनुष्यजन्म । ६ प्रदन प्राप्यदं भवति कि च कत्तव्यम् ) इस मनु प्य जन्मको पाकर क्या करना चाहिये । उत्तर- आत्महितपहित पहुत्यागो रागश्च गुरुवचने : आत्माका हित. आहितमप परिप्र हका त्याग और गुरुवचनोमें प्रेम करना चाहिये । ! ३ ॥

> का मुक्तिरग्विलकर्म-क्षतिरम्याः प्रापकश्च को मार्गः । दृष्टिर्ज्ञानं वृत्तं

कियत्म्युस्वं तत्र चानन्तम् ॥ ४ ॥ ७ परन (का मुक्तिः) मोक्ष क्या है । उत्तर- ( अखिरूकर्म क्षतिः ) समस्त कर्मोका नाज होना । ८ प्रदन ( अस्याः प्रापकथ

को मार्गः ) उसके (मोक्षके ) प्राप्त करनेका मार्ग कौन है । उत्तर ( दृष्टिर्कानं नुत्तम् ) सम्यग्दर्शन सम्यक्तान और सम्यक्त्तारित्रकी एकता । ९. ( कियत्सुग्वं तत्र च ) और उस मोधर्मे सुख कितना है । उत्तर - ( अनन्तरा ) अनन्त ॥ ४ ॥

## किं हिंमाया मूलं कोपः कात्मान्यवश्विका माया ।

### कोऽत्रगुरुष्वपि पूजा-

#### तिकमहेतुः खलो मानः ॥ ५ ॥

१० प्रश्न (कि हिंसाया मूलम् ) हिंसाका मूल (कारण) क्या हे 'उत्तर कोपः क्रोध। ११प्रश्न कात्मान्यवाञ्चिका आपको और उसर्गेको ठरानेवाठी काँन हे । उत्तर भाषा ) माया अर्थान कपट लठ । ४२ प्रश्न कोड्च गुरुष्वपि पूनातिक्रमहेतुः ) गुरुजनोंके साकारका उल्लवन करनेवाला काँन हे । उत्तर-(खल्लो मानः ) दुष्ट-मान अर्थान अर्हकार । '८'।

# किमनर्थम्य निदानं

लोभः किं मण्डनं च शुचि शीलम् । को महिमा विद्रत्ता

### विवेकिता का व्रताचरणम् ॥ ६ ॥

>२ प्रश्न ( किमनर्थस्य निदानम् ) अनर्थका कारण क्या है उत्तर ( रुग्भः ) लोभ लालच । १४ प्रश्न ( कि मण्डनं च ) और मण्डन अर्थात् भूषण क्या हे। ( उत्तर - यु(चिधील्डम् ) पवित्र ब्रह्मचर्य। १५ प्रश्न ( को महिमा ) महिमा क्या है । उत्तर- विद्वता ) विद्वत्ता अथात् पांडिताई । १६ प्रश्न-(विवेकिता का ) विचारगीलना क्या है। उत्तर-(व्रताचरणं) व्रनोंका आचरण करना, पालन करना ॥६॥

### मनसापि किं न चिन्त्यं परदाराः परधनं परापऋतिः । कीद्टग्वचो न वाच्यं परुषं पीडाकरं कटुकम् ॥ ७ ॥

१७ प्रश्न-( मनसापि किं न चिन्त्यम् । मनमे भी किसका चिन्तवन नहीं करना चाहिये । उत्तर । परदाराः परधन पराप छति ) दूसरेकी स्तीका. दूसरेके धनका और दूसरेके अपकारका । १८ प्रश्न -( कीटरवचो न चान्ट्यम् । कैसा वचन नहीं बोलना चाहिये । उत्तर -( परुषं पीढाकरं कटुकम् ) जो कठोर पीटा करनेवाला और कडुवा हो ॥ ७ ॥

किं हातव्यं मततं

्रेंग्रेन्यं व्यसनिता च मात्सर्यम्।

किमकरणीयं यत्पग-

#### छोकविरुद्धं मनोर्जनष्टम् ॥ ८ ॥

४९ प्रश्न । किं डातव्यं मततम् । मदा त्याग करने योग्य क्या है । उत्तर - (पैशुन्यं व्यसानता च मारमयम् । जुगला करना. मत्तव्यसन और दूसरेकी बहती न महना । २० प्रश्न किमकर णीयम् ) न करने योग्य क्या है । उत्तर ( यत्परछोकविरुद्धं मनोऽनिष्टम् ) जो परलोकसे विरुद्ध और मनको अनिष्ट हो ॥ ८ ॥ (२१)

### शम्पेव चञ्चला का सम्पत्सत्काव्यमिव किमनवद्यम् । र्जावितमधर्मरहितं कलङ्कमुक्तं यशोयुक्तम् ॥ ९ ॥

२१ भइन । शम्पेव चञ्चला को ) विजलकि समानचंचल क्य हे । उत्तर ( सम्पत् े लक्ष्मी-धन । २२ प्रइन ( सन्द्राव्यमिव किमनवद्यम् ,उत्तम काव्यके समान प्रशंसित क्या है । उत्तर-जीवितमधर्भराहतं कलडूसुकं यशोयुक्तम् ) ऐसा जीवन कि ने पापरनित निष्कलक और यशयुक्त हो ॥ ९ ॥

### किं दिनऋत्यं जिनपति-पूजामामधिकगुरूपाम्तिः । त्रिविधशुचिपात्रदानं

# शाम्त्राध्ययनं च मानन्द्म ॥ १० ॥

प्रस् कि दिनकुत्यम प्रतिदिन करने योग्य कृत्य क्या है प्रमर किनिपतिपूजास(मयिकगुकपान्तिः त्रिबिधकुचिपात्रदानं शास्त्र)ध्ययनं च सानन्दम् किनेन्द्रदेवकी पृजा, सामायिक, गुन्की उपासना तनिप्रकारके पवित्र पात्रोंको दान देना और प्रसन्नताके साथ शास्त्रन्याध्याय करना ॥ १०॥

#### इत्यपरा प्रश्नोत्तरमालिका समाप्ता ।

#### 🏶 द्रव्यसंग्रह ।

मूलगाथा, संम्छत छाया. हिन्दी मराठी अन्वयार्थ और पास होनेकी कुंजी सहित दूसरी बार निर्णयमागरमें बहुत ठुद्धनास माट कागजपर छपाया गया है। पहली बार प्रत्यक गाथाकी संम्कृत अया नही थी, वह अवकी बार लगा दी गई है। चतुर विद्यार्थी इस विना गुरुके भी पढ सकता है. और पर्राक्षा देकर पास हो मकता है। मूल्य पहिले आठ आना था. अब छह आना कर दिया गया है।

# तत्त्वार्थसूत्रकी बालबोधिनी भाषाटीका ।

तत्त्वार्थमूत्र हमे लोगोंका परम पृज्य अन्थ है। इसे प्रत्येक जैनी पढना पढाना अपना परम धर्म समझते हैं । इसके एक बारके पाठ मात्रेसे एक उपवासका फल होता है । यह ग्रन्थ जैसा उपयोगी है और जैनधर्मके पदार्थाका अट्टट समुद्र जिस प्रकार इसमें भरकर गागरमें सागरकी कहावत सिद्ध की गई है. उसके करनेकी जनरत नहीं है । इसकी प्रशंसा प्रगट करनेके लिये इस अन्धवर जो अनेक टीकार्य बनाई गई है, वेही बन है । परन्तु खेद है कि, अभी तफ इसकी कोई ऐसी टीका छपाकर प्रकाशित नहीं हरे. में पटनेवाले विद्यार्थियोंकी समझमें आ सके। अभी तक, जो टीकामें छपी है वे बिशेष ज्ञातियोंक समझने योग्य है, बाठकोके लिये जिस कमसे होनी चाहिये उम कमसे नहीं है । इन अगावको पतिके लिये हमेन यह भाषार्टीका नैयार की है यह टीका भार्टीमें वाचनके लिये भी बडे कामकी है। सधारण भाई भी इसके सुझोंका अर्थ वाचकर समझ सकते है। रत्नकरंडके समान इसमें नी एद पदका अर्थ किया गया है और भावार्थ व विटोष बातें तथा टीकांये लिखी गई है। इसको एक बार पट लेनेके फिर सर्वार्थासाद्ध आदि वर्डा र्राकाओंके पढनेमें गति हा जावगी । यह टीका विद्या-

थियोंके बडे ही कामकी है। इसे विना गुरुके पटकर भी विद्यार्थी बडी सुग्मताके पर्गक्षा दे करना है। जहां तक बना है, प्रत्येक पटार्थके लक्षण व स्वरूप इसमें संक्षेपतामे लिंखे गये है। मुल्य मात्र १२ आने रक्खा गया है। पाठशालाओंके प्रवंधकर्त्ताओंको नमूनेके लिये इसकी एक एक प्रति जरूर मंगानी चाहिये थोईामी प्रतियें रह गई है।

#### 🅸 भक्तामरम्तोत्र ।

#### अन्वय हिन्दी अर्थ, भावार्थ और कविषर भाई नःष्ट्राम प्रेमीकृत नवीन भाषानुवाद सहित ।

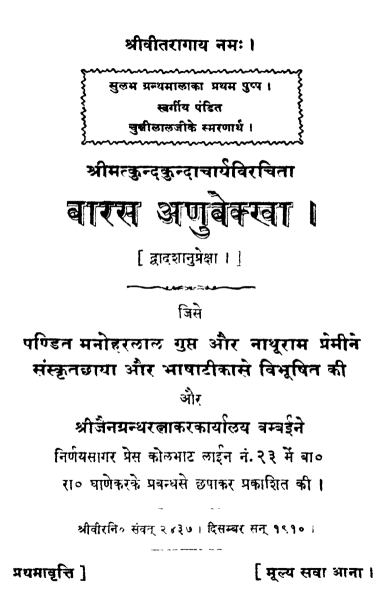
जैनीके बालकके लेकर बुढेतक सब ही भक्ताभरम्तोत्रका पाठ करते है। इसका पाठ करना आनंददायक है। खेद है कि. अर्थ न सम अनेसे हमारे बहुतसे जैनी भाई इस म्तोत्रकी अर्थगर्भारता और मक्तिरसके आन्वादमे बचित रहते है उनके लिये हमने यह नवीन टीका तयार सरबाई है। इसमें रत्नकरडके समान पहिले प्रत्येक क्षोकका अज्ञातानुगत पदार्थ लेखकर फिर प्रत्येकवा भावार्थ लिखा है। पश्चान हरिगानिका आर नरेन्द्र छन्दमें उसकी सुन्दर कविता बनाई गई है। जिसमें मुलका कोई भी भाव नही छोडा है।

टिप्पणॉम अनेक प्रतियोले इन्हे करके पाठान्तर और कठिन शब्दोंक अर्थ दिये है। इस तरह पर पुस्तक सवीग सुन्दर तैयार हुई । है। अभीत ८ ऐसा कोई भी टीका नहीं छपी थी। पाठशालाओंके तिया-थियोंके लिवे यह बडे कामकी चीज है। भाभकामें श्रीमानतुंगस्रिका १०-१२ पजगा जीवनचरित्र है। बातकी बातमें इसकी १००० कापी छह महीनेमें विक गई। दुसरीवार संशोधित और परिवार्द्धित करके छपाया ह। मूल्य सिर्फ। )

| जैनग्रंथरत्नाकरकार्यालयमें मिछनेवाले                 | ग्र <b>न्य</b> | •     |
|------------------------------------------------------|----------------|-------|
| ,                                                    | ₹.             | জা.   |
| जैनबाख्याधक-प्रथमभाग पूर्वाई १४ माना पूर्ण           | •              | ¥     |
| बैनचालबाधक-द्वितीय भाग                               | ٠              | e     |
| बारुषोधव्याकरण-पूर्वार्द्ध                           | ٠              | £     |
| बालबोधव्याकरण-उत्तरार्ध                              | •              | Ę     |
| भक्तामरस्ती अ-अन्वय अर्थं भाषाके पद्यानुवादसहित      | •              | ¥     |
| मोक्षशास्त्र-तत्त्वायसूत्रका बालावबोधिनी भाषाटीका    | ٠              | 92    |
| कातंत्रपंचर्संचि भाषाटीकासहित                        | ٠              | R,    |
| धनंजयनाममाला—(जैनकोज्ञ.) भाषाटीसहित                  | ٠              | ¥     |
| नित्यनियमपूजा-संस्कृत भाषा दोनों                     | ٠              | S,    |
| भाषापूजासंग्रेह पर्वोंमें होनेवाली सब पूजाये         | ٩              | •     |
| वंदावनेचौवीसीपूजा-बहुत युद्ध                         | \$             | •     |
| द्राटक्षणपूजासंस्ट्रतप्राहत-जयमालाके अर्थ सहित       | ٠              | ¥     |
| रत्नकंरडशावकाचार-सान्वायार्थ                         | ٠              | ۲     |
| द्रव्यसंग्रह-छाया, अन्वय, हिंदी, मराठी अर्थादियह     | ٠              | Ę     |
| सनातनजेनमंन्थमाला प्रथम मुच्छक-बडे २ चौदह म          | <b>रं</b> छत   |       |
| ब्रन्थोंका सब्रह करने योग्य अति उपयोगी रेत्रामा गुटक | 11             | •     |
| बेनसीझिक्षाप्रथम माग पश्रालालकृत                     | •              | २     |
| सीजिक्षा                                             |                | ¥     |
| नारीधर्मप्रकाझ. 🥠 ···                                | ٠              | ¥     |
| धनारहीविछास-बनारसंदासजीके भावनवरित्र सहित            | 111            |       |
| इतिकथा ५आने दर्शनकथा-(दोनों मुम्बईकी छपी)            | •              | لم    |
| मनोरमा उपन्यास-बाबू जैनेन्द्रकिशोरजीकृत              | •              | ¢     |
| हितोपदेज-मापार्टाका छहित नीतिका अमूल्य प्रय          | 2              | ٠     |
| भिल्लेका पतामैनेजरजैनप्रंथरत्नाकर                    | काय            | र्षिय |
| पो. गिरगांव बंब                                      | ई.             |       |



. 3



PULLISHED BY

Nathuran Premi, Proprietor Jam Granth Batnakar Karyalaya Hirabag, Neur Kayasji Patel Tank, BOMBAY.

#### प्रस्तावना ।

पाठक महाशय ! आज आपको हम एक ऐसा मन्थरत्न मेंट करते हैं, जो कालकी कुटिलगतिसे बिलकुल अप्रसिद्ध और छप्तप्राय हो गया था । इसके रचयिता सुप्रसिद्ध आध्यात्मिक श्रीकुन्दकुन्दा-चार्य हैं । कुन्दकुन्दस्नामीके बनायेहुए जो ८४ पाहुड़ (प्राभृतप्रन्थ) कहे जाते हैं और जिनमेंसे नाटकसमयसार, प्रवचनसार, पंचास्ति-काय, रयणसार, षटपाहुड़आदि प्रसिद्ध हैं, उनमें इस वारसअणु-बेक्सा प्रन्थका नाम नहीं है । इससे यह भी अनुमान होता है कि. उक्त आचार्य महाराजके बनायेहुए पाहुड़ प्रन्थोंके सिवाय और भी कई प्रन्थ होंगे ।

इस प्रन्थका उद्धार हमने एक ऐमे हम्तलिग्वित गुटकेपरसे कि-या है, जो अतिशय जीर्ण शीर्ण और प्राचीन है । यह गुटका ब-हुत ही कम होगा, तो लगभग चारसाँ पांचसाँ वर्षका लिखा हुआ होगा । इसपर संवत् १६३६ की लिखीहुई तो उसके एक खामीकी प्रशम्नि लिखी हुई है, जिसने कि किसी दृसरेसे लेकर उसपर अपना खामित्व स्थापन किया था । प्रायः प्रत्येक पत्रके चारों किनारे विशेष करके नीचेका किनारा झड़जानेमे अनेक अक्षर विलकुल ही चले गये हैं । यदि यह प्रन्थ कुछ दिनों और इसी दशामें पड़ा रहता और जैसा कि हम समझते हैं, अन्यत्र कहीं इसकी प्रति नहीं होगी, तो आश्चर्य नहीं कि, संसारसे अन्य अनेक प्रन्थोंके समान इसका भी नामशेष हो जाता ।

भगवान् कुन्दकुन्दसामी वि० संवत् ४९ में नन्दिसंघके पांचवें

पट्टपर बैठे थे ऐसा नन्दिसंघकी पट्टावलीमें लिखाहुआ है। इनके वकग्रीव, एलाचार्य, गृद्धपिच्छ, पद्मनन्दि ये चार नाम भी प्रसिद्ध हैं। आपके बनाये हुए प्रन्थोंसे जैनसाहित्य दैदीप्यमान हो रहा है। आध्यात्मिक प्रन्थोंका रचयिता आपके समान और कोई दूस-रा नहीं हुआ है। आपके बनाये हुए सम्पूर्ण प्रन्थ प्राकृत भाषामें हैं। ऐसे अगाध पांडित्यको पाकर भी आपका प्राकृत जैसी सरल भाषामें प्रन्थरचना करना यह प्रगट कर रहा है कि, आपको संस्कृतके प्रसिद्ध प्रन्थकर्त्ता बननेकी अपेक्षा लोगोंको मोक्षमार्गमें लगाना बहुत प्यारा था। पाठक सोच सकते हैं कि, उस समय जब कि सारे देशमें प्राकृत भाषा बोली जाती थी, आपके प्राकृत प्रन्थोंने कितने जीवोंको उपकार किया होगा-कितने जीव मोक्ष-मार्गके सम्मुख किये होंगे।

भगवान् कुन्दकुन्दका सामान्य चरित्र भाषाके अनेक प्रन्थोंमें लिखा हुआ है और जैनमित्र आदि पत्रोंमें भी प्रकाशित हो चुका है, इसलिये उसे इस छोटीसी पुस्तककी प्रस्तावनामें लिखना उचित न समझके हम इतना ही लिखकर संनोप करते हैं कि लग-भग उन्नीससौ वर्ष पहले जैनसाहित्यके आकाशमें एक ऐसा चन्द्रमा उदित हुआ था जिसकी चन्द्रिकासे सारा दुःखसंतप्त संमार आजतक धवलित और शान्तिसुधासंसिक्त हो रहा है और जिसके लिये कविवर वृन्दावनजीने कहा है—

" हुए न हैं न होंहिंगे मुनींद्र कुंदकुंदसे । "

इस प्रन्थमें सब मिलाकर ९१ गाथाएं हैं, जिनमेंसे लगभग १८ गाथाएं क्षेपक माऌस पड़ती हैं । ऐसी गाथाओंके विषयमें हमने टिप्पणीमें उनके क्षेपक होनेका कारण अपनी समझके अनु-सार लिख दिया है। दूसरे प्रन्थकर्त्ताओंने इस प्रन्थकी जो गाथाएं उद्धृत की हैं, अथवा दूसरे प्रन्थोंमें इसकी जो गाथाएं प्रक्षिप्त होगई हैं, उनका उल्लेख भी कई जगह कर दिया गया है।

इस प्रन्थकी रचनाका और खामिकार्तिकेयानुप्रेक्षाकी रचनाका ढँग प्रायः एक सा जान पडता है और इन दोनोंकी कई एक गाथाए भी ऐसी हैं, जो थोडे बहुत शब्दोंके फेरफारसे प्रायः एकसी मिलती हैं। इससे लोग गंका कर सकते है कि. यह ग्रन्थ खामिकार्तिकेया-नपक्षाकी छाया लेकर बनाया गया होगा। क्योंकि स्वामिकार्तिकेया-नुप्रेक्षाकी भूमिकामें पूज्यवर पं० पत्नालालजी वाकलीवालने अनुमान किया है कि, खामिकार्तिकेय दो हजार वर्ष पहले होगये हैं। और इससे उनका अम्तित्व कुन्दुकुन्दुम्वामीसे भी पहले सिद्ध होता है। परन्तु हमारी समझमें उक्त अनुमान ठीक नहीं है । विचार करनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि कुन्दकुन्दम्वाभीसे म्यामिकातिकेय बहुत ही पीछे हुए है। क्योंकि बम्बईके भंडारमें जो एक 'आचार्यों और उनकी कृतिकी सूची' किसी विद्वानकी संग्रहकी हुई है, उसमें स्वामिकार्तिकेयको सेनसंघका आचार्य लिखा है। और सेनसंघकी पट्टावलीमें कुमारसेन नामके एक आचार्य वि० संवत् ८८८ में हुए भी है, जो श्रीविनयसेन आचार्यके शिप्य थे। खामिकार्तिके-यानुपेक्षाके अन्तमें मन्थकर्त्ताने अपना नाम 'सामिकुमार' अर्थात् ' सामिकुमार' लिखा है, जो कि 'सामिकुमारसेन' का संक्षिप्त

९—जिणवयणभावणहं सामिकुमारेण परमसद्धाए । रइया अणुवेक्साओ चंचलमणरंभणहं च ॥ ४८७ ॥ नाम है। महादेवके पुत्र षडाननका एक नाम कुमार है और एक नाम कार्तिकेय भी है। जान पड़ता है कि इसी कारण खामिकुमारका खौमिकार्तिकेय नाम भी पर्यायवाची होनेके कारण प्रचलित होगया है। और भी कई प्रन्थकर्त्ताओंने इस तरह पर्यायवाची शब्द देकर अपना परिचय दिया है। जैसे कि 'पद्मनन्दिखामीने' अपना नाम एक जगह 'पंकजनन्दि' और दर्शनसारके कर्त्ता 'देवसेन'ने 'सुरसेन' लिखा है। 'खामिकुमारसेन' इस नाममें 'खामि' और 'सेन' ये दो पदवियां हैं। ''तत्त्वार्थसूत्रव्याख्याता स्वामीति परिप-ठ्यते '' नीतिसारके इम वाक्यके अनुसार जो तत्त्वार्थस्त्रका व्याप्व्यान करनेवाला होता है. उसे खामी कहते हैं। और 'सेन' यह 'सेनसंघ'का सूचक पद है।

कुमारसेन आचार्य जो विनयसेनके शिष्य थे. पीछेंसे सन्यास-भंग हो जानेके कारण मंघवाढ़ कर दिये गये थे, और पीछे उन्हींने काष्ठासंघ चलाया था, ऐसा श्रीदेवमेनम्रिकृत दर्शनसारमें लिग्वा है। इम लिये या तो स्वामिकार्तिकेयानुप्रक्षा सन्यास मंग होनेके पहले ही ये बना चुके होंगे । क्योंकि काष्ठामंघकी जो हो चार भिन्न बातें है, वे इस प्रन्थमें नहीं माऌम पड़ती हैं । या सेनसंघमें और कोई आचार्य भी इमी नामके हुए होंगे, जिन्होंने स्वामिकार्तिकेयानुप्रेक्षा बनाई है। जो हो, परन्तु यह निश्चय है कि कुन्दकुन्दखामीसे पहले खामिकुमार नहीं हुए हैं। क्योंकि एक तो सेनसंघकी पट्टावलीमें कुन्दकुन्दखामीके समयमे कई सा वर्ष

९---पाण्मातुर. शक्तिधर कुमारः कौछदारणः । [ अमरकोप ]
९----कार्तिकेयो महासेनः शरजन्मा षडाननः । [ अमर० ]
३-----श्रीहेमचन्द्राचार्यने कार्तिकेयका एक नाम 'स्वामी' भी लिखा है ।

पीछेतक इस नामके किसी आचार्यका पता नहीं रुगता है, दूसरे 'स्वाभिकुमारसेन' के नाममें यदि 'म्वामी' पद 'तत्त्वार्थसूत्रव्या-म्व्याता' होनेके कारण है, और 'तत्त्वार्थसूत्र'से श्रीउमास्वातिक्वत तत्त्वार्थसूत्रका अभिप्राय है, तो तत्त्वार्थसूत्रकी रचना ही कुन्दकुन्दके समयमें नहीं हुई थी। क्योंकि उमाम्वाति कुन्दकुन्दके गिप्योंमें थे।

जपर कहा जा चुका है कि, यह मन्थ केवल एक ही मतिमे सो भी जार्ण खंडिन तथा मूलमात्रपरसे तयार किया गया है, इसलिये इसका सम्पादन जसा होना चाहिये, वैसा अच्छा नहीं हो सका है। तो भी इसका शुद्धपाठ लिखनेमें, संस्कृतछाया बनानेमें और अर्थ लिखनेमें जिननी हम लोगोंकी झक्ति थी, उ-तना परिश्रम करनेमें कुछ भी कसर नहीं रक्खी है। इतनेपर भी यदि कुछ प्रमाद हुआ हो, तो उमके लिये हम पाठकोंसे क्षमा चाहते हैं।

पुग्तक जीर्ण होनक कारण जो अक्षर उड़ गये हैं, अथवा जो पढ़े नही जाते हैं, उनके बदले हमने पूर्वापर अक्षरोंका सम्बन्ध मिलाकर कई स्थानों में अपनी ओरसे अक्षर कल्पित करके लिख दिये हैं। परन्तु पाठक ऐसे अक्षरोंको हमारे कल्पना किये हुए समझें इसलिये उन्हें कोष्टकके भीतर लिख दिये हैं। जिन शब्दोंका अभिपाय समझमें नहीं आया है, अथवा जिनकी संस्कृतछाया ठीक २ नहीं माख्म हुई है, उनके आगे प्रक्षांक (?) लगा दिया हैं। यदि कहीं इस अलभ्य प्रन्थकी दूसगी प्रति प्राप्त हो जायगी, तो अगामी संस्करणमें ये सब ब्रुटियां अलग कर दी जावेंगी।

इति गुभम् ।

सरखर्तासेवक— मनोहरऌाऌ गुप्त । नाथूराम प्रेमी ।

**बम्बई ।** मार्गर्धार्षहण्णा १४ श्रीवीर नि० २४३७।

#### सुलभ ग्रन्थमालाका विज्ञापन ।

Sterre Breezewar ういいのいろの अनुभवसे विदित हुआ है कि, पुस्तकोंकी कीमत जित-नी कम होती है, उतना ही उनका अधिक प्रचार होता है। इस लिये श्रीजैनमन्थरताकरकी ओरसे मुलभ जैनमन्थमाला-नामकी एक सीरीज प्रकाशित करनेका विचार किया गया है। इस मन्थमालाकेद्वारा जितनी पुस्तकें प्रकाशित होंगीं, वे लाग-いいていていたいとうとうとうとうとうとうとうとう तके दामोंपर अथवा उसमें भी यथासंभव घाटा ग्वाकर बेची जार्वेगी । लागतके दामोंमें पुस्तककी बनवाई, प्रुफ संजोधन 🎬 कराई, छपाई, बायाडिंग बगैरह सब खर्च शामिल समझे जावेंगे। रकमका व्याज नहीं लिया जायगा । घाटकी रकम कार्यालयके धर्मादा खातेसे अथवा दूसरे धर्मात्माओंमे पूरी कराई जायगी । मुलभ ग्रन्थमालकी यह सबसे पहली पुम्तक है। यह मुरादाबादनिवासी खर्गीय पृज्यवर पंडित चुन्नीलालजी-के सारणार्थ प्रकाशित की जाती है। इसकी १००० प्रतियों का कुललर्च लगभग ९० रुपया पड़ा है। इसलिये मूल्य सवा आना रक्खा जाता है । प्रन्थमालाकी दूसरी पुस्तक शीघ ही しん いいのやい しん प्रकाशित की जायगी।

#### निवेदक-

#### श्रीनाथरामप्रेमी।

श्रीवीतरागाय नमः

श्रीमत्कुन्दकुन्दाचार्यविरचिता

बारस अणुबेक्खा। [हादशानुमेक्षा।]

म्ह्रेलम् सन्वसिद्धे झाणुत्तमखविददीहसंसारे । <u>णमिऊण सन्वसिद्धे</u> झाणुत्तमखविददीहसंसारे । द्सु द्सु दो दो य जिणे र्द्स दो अणुपेहणं वोच्छे॥१

<sup>12</sup>नत्वा मर्वसिद्धान् ध्यानोत्तमक्षपितदीर्घसंसारान् । दश दश हैं। हैं। च जिनान् दश हैं। अनुप्रेक्षणानि वक्ष्ये ॥१॥

अद्धवमसरणमेगत्तमण्णसंसार लोगमसुचित्तं । 😔 आसवमंवरणिजरधम्मं बोहिं च चिंतेजा ॥ २ ॥ ⊱

अद्भवमग्ररणमेकत्वमन्यसंमागे लोकमञ्चित्वं ।

आस्रवसंवरनिर्ज्ञरधर्म्भ वोधिं च चिन्तनीयम् ॥ २ ॥

अर्थ--अनित्य, अशरण, एकत्व, अन्यत्व, संसार, लोक, अशुचित्व, आस्रव, संवर, निर्जरा, धर्म और बोधि-दुर्लभ इन वारह भावनाओंका चिन्तवन करना चाहिये । म्पण मामाति जामाता दिनामु (मनुलइद्धेलिक्वां ह अथ अनित्यभावना । ✓ वरभवणजाणवाहणसयणासण देवमणुवरायाणं।

मादुपिदुस जणभिच संबंधिणो य पिदिविया-णिचा॥ २॥ विमालदा कम मोधा लिम अप-

> वरभवनयानवाहनशयनाऽऽमनं देवमनुजराज्ञाम् । मातृषितृश्वजनभृत्यसम्बन्विनश्च षितृव्योऽनित्याः ॥ ३ ॥

अर्थ--देवताओंके मनुप्योंके और राजाओंके सुन्दर महल, यान, वाहन. सेज, आसन, माता, पिता, कुटु-म्बीजन, सेवक, सम्बन्धी (रिश्तेदार) और काका आदि सब अनित्य हैं अर्थात् ये कोई सदा रहनेवाले नहीं हैं। अवधि बीतनेपर सब अलग हो जावेंगे। जिस्त्र को राण्यां-

म् अवधि बीतनेपर सब अलग हो जावेंगे। जिन्द्र में राणमें | सामगिंगदियरूवं आरोग्गं जोवणं वलं तेजं। सोहगां लावण्णं सुरधणुमिव सस्सयं ण हवे॥ शा समप्रेन्द्रियरूपं आरोग्यं यावनं वलं तेजः । स्वित्तर्पा सामाग्यं लावण्यं सुरधनुग्वि शाक्षतं न भवेत । कि

अर्थ--जिम तरहसे आकाशमें प्रगट होनेवाला इन्द्र-धनुष थोड़ी ही देर दिखलाई देकर फिर नहीं रहता है, उसी प्रकारसे पांचों इन्द्रियोंका स्वरूप, आरोग्य (निरोगता) जोवन, वल, तेज, माभाग्य, और मॉन्दर्य (सुन्दरता) सदा शाश्वत नहीं रहता है। अर्थात् ये सब बातें निरन्तर एकसी नहीं रहती हैं-क्षणभंगुर हैं।

जलबुब्बुदसक्रधणूखणरुचिघणसोहमिव थिरं ण

## हवे। अहमिंदद्टाणाइं बलदेवप्पहुदिपजाया॥ ५॥

जलबुह्रुदशकधनुःक्षणरुचिघनशोभेव स्थिरं न भवेत् । अहमिन्द्रस्थानानि वलदेवप्रभृतिपर्यायाः ॥ ५ ॥

अर्थ—अहमिन्द्रोंकी पदवियां और बलदेव नारायण चकवर्ती आदिकी पर्यायें पानीके बुलबुलेके समान, इन्द्र-धनुपकी शोभाके समान, बिजलीकी चमकके समान और बादलोंकी रंगविरंगी शोभाके समान स्थिर नहीं हैं। अर्थात् थोड़े ही समयमें नष्ट हो जानेवाली हैं।

## जीवणिवद्धं देहं खीरोदयमिव विणस्मदे सिग्धं । भोगोपभोगकारणदव्वं णिच्चं कहं होदि ॥ ६॥

जीवनिवद्धं देहं क्षीगेदकमिव विनञ्यति शीघ्रम् ।

भोगोपभोगकारणद्रव्यं नित्यं कथं भवति ॥ ६ ॥

# परमंडेण दु आदा देवासुरमणुवरायविविहेहिं । वदिरित्तो सो अप्पा सस्सदमिदि चिंतये णिचं॥आ

परमार्थेन तु आत्मा देवासुरमनुजराजविविधैः ।

व्यतिरिक्तः स आत्मा शाश्वत इति चिन्तयेत् नित्यं॥ ७॥ अर्थ---शुद्ध निश्चयनयसे (यथार्थमें) आत्माका स्वरूप सदैव इस तरह चिन्तवन करना चाहिये कि, यह देव, असुर, मनुप्य, और राजा आदिके विकल्पोंमे रहित है। अर्थात् इममें देवादिक भेद नहीं हैं-ज्ञानस्वरूप मात्र है और सदा स्थिर रहनेवाला ह।

अथ अशरणभावना ।

मणिमंतोसहरक्खा हयगयरहओ य सयलविजाओ जीवाणं ण हि सरणं तिसु लाए मरणसमयम्हि॥८॥

मणिमत्रौंपधरक्षाः हयगजरथाश्च सकलविद्याः ।

जीवानां नहि शरणं त्रिपु लोकेषु मरणसमये ॥ ८ ॥

अर्थ-मरते समय प्राणियोंको तीनों लोकोंमें मणि, मंत्र, आंषधि, रक्षक, घोड़ा, हाथी, रथ और जितनी विद्याएँ हैं, वे कोई भी शरण नहीं हैं। अर्थात् ये सव उन्हें मरनेमें नहीं वचा सकते हैं।

सग्गो हवे हि दुग्गं भिचा देवा य पहरणं वर्जं । अइरावणा गइंदा इंदस्स ण विज्जदे सरणं॥ ९॥

खगां भवेत् हि दुर्ग भृत्या देवाश्च प्रहरणं वज्रं। ऐरावणो गजेन्द्रः इन्द्रस्य न विद्यते शरणं॥ ९ ॥ अर्थ — जिस इन्द्रके स्वर्ग तो किला है, देव नौकर चाकर हैं, वज्र हथियार है, और ऐरावत हाथी है, उसको भी कोई शरण नहीं हैं। अर्थात् रक्षा करनेकी ऐसी श्रेष्ठ सामग्रियोंके होते हुए भी उसे कोई नहीं वचा सकता है। फिर हे दीन पुरुषो ! तुम्हें कॉन वचावेगा ?

णवणिहि चउदहरयणं हयमत्तगइंदचाउरंगवलं । चकेसरस ण सरणं पेच्छंतो कुद्दिये काले ॥ १० ॥

नवनिधिः चतुर्दशरतं हयमत्तगजेन्द्रचतुरङ्गवलम् ।

चकेञम्य न शग्णं पश्यत कदिते कालेन ॥ १० ॥

अर्ध—हे भव्यजनो ! देखो, इसी तरह कालके आ दवानेपर ना निधियां, चाँदह रत्न, घोड़ा मतवाले हाथी, और चतुरंगिनी सेना आदि रक्षा करनेवाली सामग्री चक्रवर्तीको भी शरण नहीं होती हैं। अर्थात् जब मांत आती है, तब चक्रवर्तीको भी जाना पड़ता है। उसका अपार वैभव उसे नहीं वचा सकता है।

जाइजरमरणरोगभयदो रक्खेदि अप्पणो अप्पा । तम्हा आदा सरणं बंधोदयसत्तकम्मवदिरित्तो॥११॥

जातिजरामरणरोगभयतः रक्षति आत्मनः आत्मा ।

तस्मादात्मा झरणं बन्धोदयसत्त्वकर्मव्यतिरिक्तः ॥ ११ ॥

अर्थ — जन्म, जरा, मरण. रोग और भय आदिसे आत्मा ही अपनी रक्षा करता है; इसलियेवास्तवमें ( निश्च-यनयसे ) जो कर्मोंकी बंध, उदय और सत्ता अवस्थासे जुदा है, वह आत्मा ही इस संसारमें शरण है। अर्थात् संसारमें अपने आत्माके सिवाय अपना और कोई रक्षा करनेवाला नहीं है। यह स्वयं ही कर्मोंको खिपाकर जन्म जरा मरणादिके कष्टोंसे वच्च सकता है।

# अरुहा सिद्धा आइरिया उबझाया साहु पंचपरमेही। ते वि हु चेहदि जम्हा तम्हा आदा हु मे सरणं॥१२॥

अर्हन्तः सिद्धाः आचार्या उपाध्यायाः साधवः पञ्चपरमेष्ठिनः ।

ते पि हि चेष्टन्ते यसात् तसात् आला हि मे शरणम्॥ १२॥ अर्थ----अरहंत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधु ये पांचों परमेष्ठी इस आत्माक ही परिणाम हैं। अर्थात् अरहंतादि अवस्थाएँ आत्माहीकी हैं। आत्मा ही तपश्च-रण आदि करके इन पदोंको पाता है। इसल्यि आत्मा ही मुझको शरण है।

सम्मत्तं सण्णाणं सचारित्तं च सत्तवो चेव । चउरो चेद्टदि आदे तम्हा आदा हु मे सरणम् ॥१३॥

सम्यक्त्वं सट्ज्ञानं सचारित्र च मत्तपश्चेव ।

चत्वारि चेष्टन्ते आत्मनि तस्माट् आत्मा हि मे शरणम् ॥ १३॥

अर्थ—इसी तरहसे आत्मामें सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्**चारित्र और उत्तम तप ये चार अवस्थाएँ** भी होती हैं। अर्थात् सम्यग्दर्शनादि आत्माहीके परिणाम हैं, इसलिये मुझे आत्मा ही ज्ञरण हैं।

अथ एकत्वभावना ।

# . एको करेदि कम्मं एको हिंडदि य दीहसंसारे।

. - गवेन्वितेहि टवन एको जायदि मरदि य तस्स फुलं मुंजदे एको ॥१श।

एकः करोति कर्म एकः हिण्डति च दीर्घसंसारे ।

एकः जायते म्रियते च तस्य फलं मुझ्हे एकः ॥ १४ ॥

अर्थ—यह आत्मा अकेला ही ग्रुभाग्रुभ कर्म बाँधता है, अकेला ही अनादि संसारमें स्वमण करता है, अकेला ही उत्पन्न होता है, अकेला ही मरता है और अकेला ही अपने कर्मोंका फल भोगता है । इसका कोई दूसरा साथी नहीं है।

एको करेदि पावं विमयणिमित्तेण तिव्वलोहेण । णिरयतिरियेसु जीवो तस्स फलं मुंजदे एको॥१५॥

> एकः करोति पापं विषयनिमित्तेन तीवलोमेन । निग्यतिर्यक्ष जीवो तम्य फरुं सुक्ने एकः ॥ १५॥

तीत्र-लोभसे अकेला ही पाप करता है और नरक तथा तिर्येच गतिमें अकेला ही उनका फल भोगता है । अर्थात उसके दःखोंका वटवारा कोई भी नहीं करता है ।

एको करेदि पुण्णं धम्मणिमित्तेण पत्तदाणेण । मणुवदेवेसु जीवो तस्स फलं मुंजदे एको ॥१६॥

एकः करोति पृण्यं धर्मनिभित्तेन पात्रदानेन ।

मानवदेवेषु जीवो तस्य फलं मुक्ने एकः ॥ १६॥

अकेला ही पुण्य करता है और मनुष्य तथा देवगतिमें अकेला ही उसका फल भोगता है।

उैत्तमपत्तं भणियं सम्मत्तरुणेण संजुदो साहू । सम्मादिडी सावय मज्झिमपत्तो हु विण्णेयो॥१७॥

उत्तमपात्रं भणितं सम्यत्तवगुणेन संयुतः साधुः ।

सम्यग्दष्टिः श्रावको मध्यमपात्रो हि विज्ञेयः ॥ १७ ॥

अर्थ—जो सम्यक्तवगुणसहित मुनि हैं. उन्हें उत्तम पाश्च कहा है और जो सम्यग्दष्टी श्रावक हैं, उन्हें मध्यम पान्न समझना चाहिये।

णिहिडो जिणसमये अविरदसम्मो जहण्णपत्तोत्ति। सम्मत्तरयणरहियो अपत्तमिदि संपरिक्खेज्जो ॥१८॥

निर्दिष्टः जिनसमये अविग्तसम्यत्तव जधन्यपात्र इति ।

सम्यत्तवरत्नरहितः अपात्रमिति संपरीक्ष्यः ॥ १८ ॥

अर्थ-जिनभगवानके मतमें व्रतरहित सम्यग्दष्टीको जघन्यपाच्न कहा है और सम्यक्तवरूपी रक्तमे रहित जीवको अपात्र माना है। इस तरह पात्र अपात्रोंकी परीक्षा करनी चाहिये।

### दंसणभट्टा भट्टा दंसणभट्टस्स णत्थि णिव्वाणं । सिज्झंति चरियभट्टा दंसणभट्टा ण सिज्झंति।।१९

9, 9७-९८-और १९ वा गाथाएँ क्षेपक माल्म पड़ती है । इनमेसे पहली दो तो साल्स नहीं किस प्रन्थकी है, परंतु तीसरी ''दंसणभटा'' आदि गाथा दशनपाहुडकी है, जो कि इन्हीं प्रन्थकर्नाका बनाया हुआ है । दर्शनअष्टा अष्टा दर्शनअष्टस्य नास्ति निर्वाणम् ।

सिद्धचन्ति चरितश्रष्टा दर्शनश्रष्टा न सिद्धचन्ति ॥ १९ ॥ अर्थ---जो सम्यग्दर्शनमे अष्ट हैं, वे ही यथार्थमें अष्ट हैं । क्यॉकि दर्शनश्रष्ट पुरुषोंको मोक्ष नहीं होता है । जो चारित्रमे अष्ट हैं, वे तो सीझ जाते हैं, परन्तु जो दर्शनमे अष्ट हैं, वे कभी नहीं सीझते हैं । अभिप्राय यह ह कि जो सम्यग्टष्टी पुरुष चारित्रमे रहित हैं, वे तो अपने सम्यत्तवके प्रभावमे कभी न कभी उत्तम चारित्र धारण करके मुक्त हो जावेंगे। परन्तु जो मम्यत्तवमे रहित हैं अर्थात् जिन्हें न कभी मम्यत्तव हुआ और न होगा वे चाहे कैसा ही चारित्र पाठें; परन्तु कभी मिद्ध नहीं होंगे---संसारमें रऌते ही रहेंगे ।

अनुष्टुपृश्लोकः ।

एकोहं णिम्ममो सुद्धों णाणदंसणलक्खणो । सुद्धेयत्तसुपादेयमेवं चिंतेइ सब्बदा ॥ २० ॥

एकोऽहं निर्ममः शुद्धः ज्ञानदर्शनलक्षणः ।

र्शुद्धेकन्वमुपादेवं एवं चिन्तयेत सर्वदा ॥ २० ॥

अर्थ—में अकेला हूं, ममतारहित हूं, शुद्ध हूं और ज्ञान-दर्शनस्वरूप हूं, इस लिये शुद्ध एकपना ही उपादेय ( व्रहण करने योग्य ) हूं, ऐसा निरन्तर चिन्तवन करना चाहिये। अथ अन्यखभावना ।

मादापिदरसहोदरपुत्तकलत्तादिवंधुसंदोहो । जीवस्स ण संबंधो णियकज्जवसेण वट्टंति ॥ २१ ॥ मातृपितृसहोदरपुत्रकलत्रादिबन्धुसन्दोहः ।

जीवस्य न सम्बन्धो निजकार्यवशेन वर्तन्ते ॥ २१ ॥

अर्थ—माता,पिता, भाई, पुत्र, स्त्री, आदि बन्धुजनोंका समूह अपने कार्यके वश ( मतलबसे ) सम्बन्ध रखता है, परन्तु यथार्थमें जीवका इनसे कोई सम्बन्ध नहीं है। अर्थात् ये सब जीवसे जुदे हैं।

अण्णो अण्णं सोयदि मदोत्ति ममणाहगोत्ति मण्णं-तो | अण्पाणं ण हु सोयदि संसारमहण्णवे बुढुं।।२२॥ अन्यः अन्यं शोचति मदीयांस्ति ममनाथकः इति मून्यमानः । आत्मानं न हि शोचति संसारमहाणवे पतितम् ॥ २२ ॥ अर्थ-ये जीव इम संसाररूपी महासमुद्रमें पड़े हुए अपने आत्मकी चिन्ता तो नहीं करते हैं, किन्तु यह मेरा है और यह मेरे स्वामीका है, इम प्रकार मानते हुए एक

दूसरेकी चिन्ता करते हैं ।

अण्णं इमं सरीरादिगंपि जं होइ वाहिरं दव्वं । णाणं दंसणमादा एवं चिंतेहि अण्णत्तं ॥ २३ ॥

भर-९२- अन्यदिदं शरीरादिकं अपि यत् भवति बाह्य द्रव्यम् ।

ज्ञानं दर्शनमात्मा एवं चिन्तय अन्यत्त्वम् ॥ २३ ॥

अर्थ—शरीरादिक जो ये वाहिरी द्रव्य हैं, सो भी सव अपनेसे जुदे हैं और मेरा आत्मा ज्ञानदर्शनस्वरूप है, इस प्रकार अन्यत्व भावनाका तुमको चिन्तवन करना चाहिये।

#### अथ संसारभावना ।

# पंचविहे संसारे जाइजरामरणरोगभयपउरे । 🗡 जिणमग्गमपेच्छंतो जीवो परिभमदि चिरकालं २४

पंचविधे संसारे जातिजरामरणरोगभयप्रचुरे ।

जिनमार्गमपत्र्यन् जीवः परिश्रमति चिरकालम् ॥ २४ ॥

अर्थ-यह जीव जिनमार्गकी ओर ध्यान नहीं देता ह, इमलिये जन्म, बुढ़ापा, मरण, रोग और भयसे भरे हुए पांच प्रकारके संसारमें अनादि कालमे भटक रहा है। सैब्वेपि पोग्गला खुलु एगे मुजुज्झिया हु जीवेण |

असयं अणंतखुत्तो पुग्गलपरियट्टसंसारे ॥ २५ ॥

स्मि सर्वेऽपि पुद्रलाः खन्नु एकेन मुत्तवा उज्झिताः हि जीवेन । अस्मि सर्वेऽपि पुद्रलाः सन्तु एकेन मुत्तवा उज्झिताः हि जीवेन । अर्थ-इस पुद्रलपरिवर्तनरूप संसारमें एक ही जीव सम्पूर्ण पुद्रलवर्गणाओंको अनेकवार-अनन्तवार भोगता है, और छोड़ देता है । भावार्थ-कोई जीव जब अनं-तानंत पुद्रलींको अनंतवार प्रहण करके छोड़ता है, तब उसका एक द्रव्यपरावर्तन होता है । इस जीवने ऐसे २ अनेक द्रव्यपरावर्तन किये हैं ।

# सब्वम्हि लोयखेत्ते कमसो तण्णत्थि जण्ण उप्पण्णं।

भव्वपि इत्यादि ७ गाथाएँ पूज्यपादस्वामीने अपने सर्वार्धनिद्धि प्रन्थमें उद्धृत की है और इन्हीकी आनुपूर्वी छाया गोमष्टयार संस्कृतटीकाकी भव्यमार्ग-णाम केशववर्णीने उद्धृत की है।

## उग्गाहणेण बहुसो परिभमिदो खेत्तसंसारे ॥ २६॥

म् भारी सर्वस्मिन् लोकक्षेत्रे कमशः तन्नास्ति यत्र न उत्पन्नम् । उत्तर्ग अवगाहनेन बहुशः परिअमितः क्षेत्रसंसारे ॥ २६ ॥

अर्थ-क्षेत्रपरावर्तनरूप संसारमें अनेकवार भ्रमण करता हुआ जीव तीनों लोकोंके सम्पूर्ण क्षेत्रमें ऐसा कोई भी स्थान नहीं है, जहांपर कमसे अपनी अवगाहना वा परिमाणको छेकर उत्पन्न न हुआ हो। भावार्थ-लोककाशके जितने प्रदेश हैं, उन सब प्रदेशोंमें कममे उत्पन्न होनेको तथा छोटेसे छोटे शरीरके प्रइंगोंसे लेकर वड़ेसे वड़े शरी-रतकके प्रदेशोंको क्रमसे पूरा करनेको क्षेत्रपरावर्तन कहते हैं।

अवसप्पिणिउस्सप्पिणिसमयावलियासु णिखसे-सासु । जादो मुदो य बहुमो परिभमिदो काल-संसारे ॥ २७ ॥

अत्यः अर्ङ्ग् विषयुत्पर्धिणीसमयावलिकामु निग्वशेषामु । जातः मृतः च बहुञः परिभ्रमन् कालसंसारे ॥ २७ ॥

अर्थ-कालपरिवर्तनरूप संमारमें अमुण करता हुआ जीव उत्मर्पिणी अवसर्पिणी कालके सम्पूर्ण समयों और आवलियोंमें अनेक वार जन्म धारण करता है और मरता है। भावार्थ-उत्मर्पिणी और अवसर्पिणी कालके जितने समय होते हैं, उन सारे ममयोंमें कमसे जन्म लेने और मरनेको कालपरावर्तन कहते हैं ।

भिरयाउजहण्णादिसु जाव दुउवरिऌवा ( गा ) दु

# गेवेजा। मिच्छत्तसंसिदेण दु वहुसो वि भवडिदी-ब्भमिदा ॥ २८ ॥

मू.<sup>-4</sup>' निरयायुर्जेघन्यादिषु यावत्तु उपरितना तु प्रॅवेयिकाः । अभे मिथ्यात्वसंश्रितेन तु बहुशः अपि भवस्थितिः अमिता ॥ २८॥

अर्थ—इस मिथ्यात्वमंयुक्त जीवने नरककी छोटीसे छोटी आयुमे लेकर ऊपरके प्रवेयिक विमान तककी आयु कमसे अनेक वार पाकर भ्रमण किया हैं। भावार्थ— नरककी कमसे कम आयुसे लेकर प्रवेयिक विमानकी अधिकसे अधिक आयु तकके जितने भेद हैं, उन सवका कमसे भोगना भवपरावर्तन कहलाता है।

सब्वे पयडिद्विदिओ अणुभागप्पदेसबंधटणाणि । जीवो मिच्छत्तवसा भमिदो पुण भावसंसारे ॥२९॥

सू<sup>-ता</sup> सर्वाणि प्रकृतिस्थिती अनुभागप्रदेशवन्धस्थागानि । अ जीवः मिथ्यात्ववञ्चात अमितः पुनः भावसंसारे ॥ २९ ॥

पुत्तकलत्तणिमित्तं अत्थं अजजयदि पाबबुद्धीए ।

#### परिहरदि दयादाणं सो जीवो भमदि संसारे ॥३०॥

पुत्रकलत्रनिमित्तं अर्थं अर्जयति पापबुद्धचा ।

परिहरति दया दानं सः जीवः अमति संसारे ॥ ३० ॥ अर्थ---जो जीव स्त्रीपुत्रोंके लिये नानाप्रकारकी पाप-

बुद्धियोंसे धन कमाता है, और दया करना वा दान देना छोड़ देता है, वह संसारमें भटकता है।

मम पुत्तं मम भज्जा मम धणधण्णोत्ति तिव्वकंखाए । चइऊण धम्मबुद्धिं पच्छा परिपडदि दीहसंसारे ॥ ३१

मम पुत्रो मम भार्या मम धनधान्यमिति तीव्रकांक्षया ।

अनादि संसारमें पड़ता हूँ।

मिच्छोदयेण जीवो णिंदंतो जेण्णभासियं धम्मं । क्वधम्मकुलिंगकुतित्थं मण्णंतो भमदि संसारे॥३२॥

मिथ्यात्वोदयेन जीवः निंदन् जैनभाषितं धर्मम् ।

कुधर्मकुलिङ्गकुतीर्थं मन्यमानः अमति संसारे ॥ ३२ ॥ अर्थ---मिथ्यात्व कर्मके उदयसे जीव जिनभगवानके कहे हुए धर्मकी निंदा करता है आर बुरे धर्मों, पाखंडी गुरुओं आर मिथ्याशास्त्रोंको पूज्य मानता हुआ संसारमें भटकता फिरता है ।

#### हंतूण जीवरासिं महुमंसं सेविऊण खुरपाणं । परदव्वपरकलत्तं गहिउण य भमदि संसारे ॥३३॥

हत्वा जीवराशिं मधुमांसं सेवित्वा सुरापानम् ।

परद्रव्यपग्कलत्रं गृहीत्वा च अमति संसारे ॥ ३३ ॥

> यत्नेन करोति पापं विषयनिमित्तं च अहर्निशं जीवः । मोहान्धकारमहितः तेन तु परिपनति संसारे ॥ ३४ ॥

अर्थ---यह जीव मोहरूपी अंधकारसे अंधा होकर रातदिन विषयोंके निमित्तसे जो पाप होते हैं, उन्हें यज्ञ-पूर्वक करता रहता है और इसीसे संसारमें पतन करता है। 'णिचिदरधादुसत्त य तरुदस वियल्ठिंदियेसु छच्चेव। सुरणिरयतिरियचउरो चोद्दस मण्ठवे सदसहस्सा ३५

नित्येतरधातुसप्त च तरुद्र विकलेन्द्रियेषु षट्र चैव । सुरनिरयतिर्यक्चत्वारः चतुर्दश मनुजे शतसहसाः ॥ ३५ ॥ अर्थ---नित्यनिगोद, इतर निगोद, और धातु अर्थात् १ गोम्मटमारके जीवकांडकी ८९ नम्बरकी गाथा भी यही है । यहा क्षेपक माद्यम पढ़ती है । पृथ्वीकाय, जलकाय, अग्निकाय, और वायुकायकी सात सात लाख (४२ लाख), वनस्पतिकायकी दश लाख, विकले-न्द्रियकी (द्वीन्द्रिय तेइन्द्री, चौइन्द्रीकी) छह लाख, देव, नारकी और तिर्यचोंकी चार चार लाख, और मनुष्योंकी चौदह लाख, इस तरह सब मिलाकर चौरासी लाख योनियां होती हैं क्रि

्संजोगविष्पूर्ज़ोंगं लाहालाहं सुहं च दुक्खं च । संसारे मुद्राणं होदि हु माणं तहावमाणं च ॥ ३६॥ क्रुईंग्रें संयोगविषयोगं लागालामं मुखं च दुःखं च ।

कर्मनिमित्तं जीवः हिंडति संसारयोगकांतार ।

जीवम्य न संसारः निश्चयनयकर्मनिर्मुक्तः ॥ ३७ ॥

अर्थ-यद्यपि यह जीव कमके निमित्तमे मंमाररूपी बड़े भारी वनमें भटकता रहता है परन्तु निश्चयन-यमे ( यथार्थमें ) यह कर्ममेरहित है, और इसीलिये इसका श्रमणरूप संमारसे कोई मम्बन्ध नहीं है ।

९ "संसारे अभूदमाणं च " ऐसा र्शकेत पाठ इमको मिछा था, उसे इमने इस तरह लिखना ठाक समझा है।

## संसारमदिकंतो जीवोवादेयमिदि विचिंतिज्ञो । प् संसारदुहकंतो जीवो सो हेयमिदि विचिंतिज्ञो॥३८

संसारमतिकान्तः जीव उपादेयमिति विचिन्तनीयम् । संसारतुःखाकान्तः जीवः स हेयमिति विचिन्तनीयम् ॥ ३८ ॥ अर्थ---जो जीव संसारमे पार हो गया है, वह तो उपा-देय अर्थात् ध्यान करने योग्य है, ऐसा विचार करना चाहिये और जो संसाररूपी दुःखोंसे घिरा हुआ है, वह हेय अर्थात् ध्यानयोग्य नहीं है, ऐसा चिन्तवन करना चाहिये । भाचार्थ---परमात्मा ही ध्यान करनेके योग्य है, बहिरात्मा नहीं है ।

अथ लोकभा**वना** ।

जीवादिपयद्वाणं समवाओ सो णिरुचये लोगो । तिविहोहवेइ लोगो अहमज्झिमउडूभेयेण ॥ ३९॥

जीवादिपदार्थानां समवायः स निरुच्यते लोकः ।

त्रिविधः भवेत् लोकः अधोमध्यमोर्ध्वमेदेन ॥ ३९ ॥

अर्ध--जीवादि छह पदार्थोंका जो समूह ई, उसे लोक कहते हैं और वह अधोलोक, मध्य लोक, और ऊर्ध्व-लोकके भेदोंसे तीन प्रकारका है।

णिरया हवंति हेटा मज्झे दीवंबुरासयोसंखा । सग्गो तिसंहि भेओ एत्तो उड्ढं हवे मोक्खो ॥४०॥

> निरया भवंति अधस्तनाः मध्ये द्वीपाम्बुराशयः असंख्याः । खर्गः त्रिषष्ठिभेदः एतस्मात् ऊर्ध्वं भवेत् मोक्षः ॥ ४० ॥ २

अर्थ---नरक अधो लोकमें हैं, असंख्यात द्वीप तथा समुद्र मध्यलोकमें हैं, और त्रेसठ प्रकारके स्वर्ग तथा मोक्ष ऊर्ष्वलोकमें हैं।

# ईगितीस सत्त चत्तारि दोण्णि एकेक छक चदुकप्पे। ति त्तिय एकेकंदियणामा उडुआदितेसद्दी ॥ ४१॥

एकत्रिंशत् सप्त चत्वारि द्वौ एकैकं षट्रं चतुःकल्पे ।

त्रित्रिकमेकेकेन्द्रकनामानि ऋत्वादित्रिषष्टिः ॥ ४१ ॥

अर्थ-स्वर्गलोकमें ऋतु, चंद्र, विमल, वल्गु, वीर आदि ६३ विमान इन्द्रक संज्ञाके धारण करनेवाले हें। उनका कम इस प्रकार है,---साधर्म ईशान स्वर्गके ३१, सानत्कु-मार माहेन्द्रके ७, ब्रह्म ब्रह्मोत्तरके ४, लांतव कापिष्टके २, शुक्रमहाशुक्रका १, शतार सहस्रारका १, आनत, प्राणत, आरण और अच्युत इन चारकल्पोंके ६, अधो मध्य और ऊर्ध्व गैवेयिकके तीन तीनके हिसाबसे ९, अनुदिशका १, और अनुत्तरका १ सब मिलकर ६३।

असुहेण णिखतिरियं छहउवजोगेण दिविजणर-सोक्खं । सुद्धेण लहइ सिद्धिं एवं लोयं वित्रिं-तिजो ॥ ४२ ॥

अशुमेन निरयतिर्यञ्च शुभोपयोगेन दिविज-नरसौख्यम् ।

गुद्धेन लभते सिद्धि एवं लोकः विचिन्तनीयः ॥ ४२ ॥

९ त्रैलोक्यसारकी ४६३ वीं गाथा भी यही है। इससे यहां क्षेपक जान पदर्ता है। अर्थ-यह जीव अशुभ विचारोंसे नरक तथा तिर्यंच-गति पाता है, शुभविचारोंसे देवों तथा मनुष्योंके सुख भोगता है और शुद्ध विचारोंसे मोक्ष प्राप्त करता है, इस प्रकार लोक भावनाका चिन्तवन करना चाहिये।

अथ अशुचिभावना ।

# अहीहिं पडिबद्धं मंसविलित्तं तएण ओच्छण्णं । किमिसंकुलेहिं भरिदम, चोक्खं देहं सयाकालं ४३

अस्थिभिः प्रतिवद्धं मांसविलिप्तं त्वचया अवच्छन्नम् । क्रिमिसंकुलैं' भरितं अप्रशस्तं देहं सदाकालम् ॥ ४३ ॥

अर्थ--हड्डियोंमे जकड़ी हुई है, मांमसे लिपी हुई है, चमड़ेसे ढकी हुई है, और छोटे २ कीड़ोंके समूहसे भरी हुई है, इस तरहसे यह देह सदा ही मलीन है ।

दुग्गंधं वीभत्थं कलिमल(?)भरिदं अचेयणो मुत्तं । सडणपडणं सहावं देहं इदि चिंतये णिचं॥ ४४॥

> दुर्गंधं बीभरसं कलिमलभृतं अचेतनो मूर्त्तम् । स्ग्वलनपतनं खभावं देहं इति चिन्तयेत् नित्यम् ॥ ४४ ॥

अर्थ-यह देह दुर्गंधमय है, डरावनी है, मलमूत्रसे भरी हुई है, जड़ है, मूर्तींक (रूप रस गंध स्पर्शवाली) है, और क्षीण होनेवाली तथा विनाशीक स्वभाववाली है; इस तरह निरन्तर इसका विचार करते रहना चाहिये। रेसरुहिरमंसमेदहीमजसंकुलं मुत्तपूर्याकेमिबहुलं । दुग्गंधमसुचि चुम्ममयमणिचमचेयणं पडणम्४५॥

देहादो वदिरित्तो कम्मविरहिओ अणंतसुहणिलयो। चोक्स्वो हवेइ अप्पा इदि णिच्चं भावणं कुज्जा४६॥ देहात व्यतिरिक्तः कर्मविरहितः अनन्तसुखनिलयः।

प्रशस्तः भवेत् आत्मा इति नित्यं भावनां कुर्यात् ॥ ४६ ॥ अर्थ—वास्तवमें आत्मा देहमे जुदा हैं, कर्मोंसे रहित है, अनन्त सुखोंका घर है, और इमलिये शुद्ध हैं; इसप्रकार निरन्तर ही भावना करते रहना चाहिये ।

अथ आस्रवभावना ।

मिच्छत्तं अविरमणं कसायजोगा य आसवा होंति।

9 यह गाथा हमको क्षेपक माऌम पडती है। क्योंकि इसमे कही हुई सब बातें ऊपरकी दो गाथाओंमें आ चुकी हैं। इसके सिवाय इसमें विशेष्यका नि-देश भी कहीं नहीं किया है। ऊपरकी गाथाओंसे मिलते जुलते आशयवाली देखकर इसे किसी लेखक वा पाठकने प्रक्षिप्त कर दी होगी, ऐसा अनुमान होता है।

#### पणपणचउतियभेदा सम्मं परिकित्तिदा समए ४७॥

मिथ्यात्वं अविरमणं कषाययोगाश्च आसवा भवन्ति । पञ्चपञ्चचतुःत्रिकमेदाः सम्यक् प्रकीर्तिताः समये ॥ ४७ ॥

अर्थ---मिथ्यात्व, अविरति (हिंसा, झूठ, चोरी, कु-शील, परिग्रह), कषाय, और योग (मन वचन कायकी प्रवृत्ति)रूप परिणाम आस्रव अर्थात् कर्मोंके आनेके द्वार हैं, और उनके कमसे पांच, पांच, चार, और तीन भेद जिनशासनमें भले प्रकार कहे हैं। भावार्थ-आत्माके मिथ्यात्वादिरूप परिणामोंका नाम आस्नव है।

# एयंतविणयविवरियसंसयमण्णाणमिदि हवे पंच । अविरमणं हिंसादी पंचविहो सो हवइ णियमेण ४८

एकान्तविनयविपरीतसंशयं अज्ञानं इति भवेत् पश्च । अविरमणं हिंसादि पश्चविधं तत् भवति नियमेन ॥ ४८ ॥

अर्थ-मिथ्यात्वके एकान्त, विनय, विपरीत, संशय और अज्ञान ये पांच भेद हैं, तथा अविरतिके हिंसा,झूठ, चोरी, कुशील आर परिग्रह ये पांच भेद होते हैं । इनसे कम बढ़ नहीं होते हैं । ज्वर्त्ता कार्ण परिष्ठे कोहो माणो माया लोहो<u>वि य चउविहं</u> कसायं भे खु । म<u>णवचिकायेण पुणो जोगो तिवियप्</u>मिदि जाणे ॥ ४९ ॥ ते स्टिस्ट्राज्यला दल्ला कार्ता त

> कोधः मानः माया लोभः अपि च चतुर्विधं कषायं खळु । मनोवचःकायेन पुनः योगः त्रिविकल्प इति जानीहि ॥४९॥

अर्थ-ऐसा जानना चाहिये कि, कोध, मान, माया, और लोभ, ये चार कषायके भेद हैं और मन, वचन तथा काय ये तीन योगके भेद हैं।

असिहेदरभेदेण दु एकेकं वण्णिदं हवे दुविहं । आहारादी सण्णा असुहमणं इदि विजाणेहि ५०

अशुभेतरभेदेन तु एकैकं वर्णितं भवेत् द्विविधम् ।

आहारादिसंज्ञा अग्रुभमनः इति विजानीहि ॥ ५० ॥ अर्थ---मन वचन और काय ये अग्रुभ और ग्रुभके भेदसे दो दो प्रकारके हैं । इनमेंसे आहार, भय, मथुन और परिग्रह इन चार प्रकारकी संज्ञाओं (वांछाओं) को अग्नुभमन जानना चाहिये । भावार्थ---जिस मनमें आहार आदिकी अत्यन्त लोखुपता हो, उसे अग्नुभमन कहते हैं ।

किण्हादितिण्णि लेस्सा करणजसोक्खेस गिदि-परिणामो । ईसाविसादभावो असुहमणंत्ति य जिणा वेंति ॥ ५१ ॥

कृष्णादितिस्रः लेश्याः करणजसौष्व्येषु गृद्धिपरिणामः ।

ईर्षाविषादमावः अशुभमन इति च जिना बुवन्ति ॥ ५१॥ अर्थ---जिसमें कृष्ण, नील, कापोत ये तीन लेश्या हों, इन्द्रियसम्बन्धी सुखोंमें जिसके लोलुपतारूप परिणाम हों, और ईर्षा (डाह) तथा विपाद (खेद)रूप जिसके भाव रहते हों, उसे भी श्रीजिनेन्द्रदेव अद्युभ मन कहते हैं। रागो दोसो मोहो हास्सादी-<u>णोकसायपरिणामो ।</u>' श्रूलो वा सुहुमो वा अस<u>ुहमणोत्ति य जिणा</u> वेति ॥ ५२ ॥ प्रतान राजा दारा हिस्सा द्वा पास्तान के

रागः द्वेषः मोहः हास्यादि-नोकषायपरिणामः ।

स्थूलः वा सूक्ष्मः वा अग्रुभमन इति च जिनाः ब्रुवन्ति॥७२॥ अर्थ—राग, द्वेष, मोह, हास्य, रति, अरति, शोक, भय, जुगुप्सा, स्त्रीवेद, पुरुपवेद, और नपुंसकवेदरूप प-रिणाम भी चाहे वे तीत्र हों, चाहे मन्द हों, अद्युभमन है, ऐमा जिनदेव कहते हैं।

भत्तिच्छिरायचोरकहाओ वयणं वियाण असुह-मिदि । बंधणछेदणमारणकिरिया सा असुहका-येत्ति ॥ ५३ ॥

भक्तस्तीराजचौरकथाः वचनं विजानीहि अशुभमिति ।

वन्धनछेदनमारणकिया सा अगुमकाय इति ॥ ५३ ॥

अर्थ—भोजनकथा, स्त्रीकथा. राजकथा, और चोर-कथा करनेको अद्युभवचन जानना चाहिये । और बाँ-धने, छेदने और मारनेकी क्रियाओंको अद्युभकाय क-हते हैं।

मोत्तूण असुहभावं पुव्वुत्तं णिखसेसदो दव्वं । वदसमिदिसीलसंजमपरिणामं सुहमणं जाणे५४॥ मुक्त्वा अगुभभावं पूर्वोक्तं निखशेषतः द्रज्यम् ।

गुल्या जगुनमाव पूर्वाक निरवशयतः द्रज्यम् । व्रतसमितिशीलसंयमपरिणामं शुभमनः जानीहि ॥ ५४ ॥

कम्मासवेण जीवो बूडदि संसारसागरे घोरे । जण्णाणवसं किरिया मोक्खणिमित्तं परंपरया ५७॥

जीवस्य परिश्रमणं कर्मास्रवकारणं भवति ॥ ५६ ॥ अर्थ-जिसमें क्षुधा तृपादि दोषरूपी तरंगे उठती हैं. और जो दुःखरूपी अनेक मच्छकच्छादि जलचरोंसे भरा हुआ है, ऐसे संसारसमुद्रमें कर्मोंके आस्रवके कारण ही जीव गोते खाता है। संसारमें भटकता फिरता है।

जन्मसमुद्रे बहुदोषवीचिके दुःखजलचराकीर्णे ।

जम्मसमुद्दे वहुदो(स-वीचिये)दुक्खजलचराकिण्णे जीवस्स परिव्भमणं कम्मासवकारणं होदि॥५६॥

अर्थ---जन्ममरणरूप संमारके नष्ट करनेवाले वच-नोंको जिनभगवानने द्युभवचन कहा है और जिनदेव, जिनगुरु, तथा जिनशास्त्रोंकी पृजारूप कायकी चेष्टाको **ग्रभका**य कहते हैं ।

संसारछेदकारणवचनं शुभवचनमिति जिनोहिष्टम् । जिनदेवादिषु पूजा ञुभकायमिति च भवेत् चेष्टा ॥ ५५ ॥

संसारछेदकारणवयणं सुहवयणमिदि जिछद्दिहं । जिणदेवादिसु पूजा सुहकायंत्ति य हवे चेहा ५५

अर्थ-पहले कहे हुए रागद्वेषादि परिणामोंको और सम्पूर्ण धनधान्यादि परिग्रहोंको छोड़कर जो वत, समिति, शील और संयमरूप परिणाम होते है, उन्हें शुभमन जानना चाहिये।

कर्मास्रवेण जीवः वुडति संसारसागरे घोरे ।

या ज्ञानवशा किया मोक्षनिमित्तं परम्परया ॥ ५७ ॥

अर्थ-जीव इस संसाररूपी महासमुद्रमें अज्ञानके वश कर्मोंका आस्रव करके डूबता है। क्योंकि जो किया ज्ञानपूर्वक होती है, वही परम्परासे मोक्षका कारण होती है। (अज्ञानवश की हुई किया नहीं)।

आसवहेदू जीवो जम्मसमुदे णिमजदे खिप्पं । आसवकिरिया तम्हामोक्खणिमित्तं ण चिंतेजो४८

आस्रवहेतोः जीवः जन्मसमुद्रे निमजति क्षिप्रम् । आम्रवक्रिया तम्मात मोक्षनिमित्तं न चिन्तनीया ॥ ५८ ॥ अर्थ---जीव आस्रवके कारण संसारसमुद्रमें शीघ ही गोते खाता है । इसल्यि जिन क्रियाओंसे कर्मोंका आग-मन होता है, वे मोक्षको ले जानेवाली नहीं हैं । ऐसा चिन्तवन करना चाहिये ।

पारंपजाएण दु आसवकिरियाए णत्थि णिव्वाणं। संसारगमणुकारणमिदि णिंदं आसूवो जाण ५९॥

पारम्पर्येण तु आस्रवक्रियया नास्ति निर्वाणम् ।

संसारगमनकारणमिति निन्दं आसवो जानीहि ॥ ५९ ॥ अर्थ---कर्मोंका आस्रव करनेवाली कियासे परम्परासे भी निर्वाण नहीं हो सकता हैं । इसलिये संसारमें भटका-नेवाले आस्रवको बुरा समझना चाहिये ।

पुन्तुत्तासवभेयो णिच्छयणयएण णत्थि जीवस्स । उहयासवणिम्मुकं अप्पाणं चिंतए णिचं ॥ ६०॥ पूर्वोक्ताम्रवभेदः निश्चयनयेन नास्ति जीवस्य ।

उभयासवनिर्मुक्तं आत्मानं चिन्तयेत् नित्यम् ॥ ६० ॥ अर्थ----पहले जो मिथ्यात्व अवत आदि आस्रवके भेद कह आये हैं, वे निश्चयनयसे जीवके नहीं होते हैं। इसलिये निरन्तर ही आत्माको द्वैच्य और भावरूप दोनों प्रकारके आस्रवोंसे रहित चिंतवन करना चाहिये।

अथ संवरभावना ।

चलमलिणमगाढं च वज्जिय सम्मत्तदिढकवाडेण। मिच्छत्तासवदारणिरोहो हो।देति जिणेहिं णिद्दिष्टं

चलमलिनमगाढं च वर्जयित्वा सम्यक्तवदृढकपाटेन । मिथ्यात्वास्रवद्वारनिरोधः भवति इति जिने निर्दिष्टम्॥६१॥ अर्थ--जो चल, मैलिन और अगाढ़ इन तीन दोषोंमे रहित हे ऐसे सम्यक्तवरूपी सघन कित्राड़ोसे मिथ्यात्वरूप आस्रवका द्वार बन्द होता है, ऐमा जिनभगवानने कहा हे । भावार्थ---आत्माके सम्यक्तवरूप परिणामोंसे मिथ्या-त्वका आस्रव रुककर मिथ्यात्व -संवर होता है ।

9 आत्माकी रागादि भावरूप प्रष्टत्तिको भावास्वव कहते हैं। और उस प्रवृत्तिसे कामीण वर्गणारूप पुझलम्कं योके आगमनको ट्रव्यास्वव कहते हैं। २ देव गुरु शास्त्रोंमे अपनी वुद्धि रखनेको चाल्ठ दोव कहते हैं, जैमे यह देव मेरा है, यह मन्दिर मेरा है, यह दूसरेका देव है, यह दूसरेका मन्दिर है। इसप्रकारके परिणामोसे सम्यग्दर्शनमें चाल्ठ दोप आता है। 3 सम्यल्व-रूप परिणामोंमे सम्यत्त्वरूप मोहकी प्रकृतिके उदयसे जो मलीनता होती है, उसे मल्ड दोष कहते हैं। यह सोनेमें कुछ एक मैलेपनके समान होता है। ४ श्रद्धानमें शिथिलता होनेको अगाढ़ कहते हैं। जैसे सब तीर्थकरोंके अनंत-दाक्तिके धारक होनेपर भी शान्तिनाथको शान्तिके करनेवाले और पाइवैनाथको रक्षाके करनेवाले मानना।

गुद्धोपयोगेन पुनः धर्म शुक्तं च भवति जीवस्य । तसात् संवरहेतुः ध्यानमिति विचिन्तयेत् नित्यम् ॥ ६४ ॥ अर्थे—इसके पश्चात् शुद्धोपयोगसे जीवके धर्मध्यान

गका सवर होता हूँ आर फवल जात्माफ व्यानरूप गुझा पयोगसे ग्रुभयोगका संवर होता है। सुद्धुवजोगेण पुणो धम्मं सुकं च होदि जीवस्स। तम्हा संवरहेदू झाणोत्ति विचिंतये णिचं॥ ६४॥

गुभयोगस्य निरोधः गुद्धोपयोगेन सम्मवति ॥ ६३ ॥ अर्थ---मन वचन कायकी ग्रुभ प्रवृत्तियोंसे अग्रुभयो-गका संवर होता है और केवल आत्माके ध्यानरूप गुद्धो-

सुहजोगेसु पवित्ती संवरणं ऊर्णाद असुहजोगस्स। सुहजोगस्स णिरोहो सुद्धवजोगेण संभवदि॥६३॥ युगयोगेषु प्रवृत्तिः संवरणं करोति अग्रुभयोगस्र ।

कोधादिआसवाणां द्वाराणि कपायरहितपरिणामैः ॥ ६२ ॥ अर्थ----अहिंसादि पांच महाव्रतरूप परिणामोंसे निय-मपूर्वक हिंसादि पांचों अव्रतोंका आगमन रुक जाता है और कोधादि कपायरहित परिणामोंसे कोधादि आस्न-वोंके द्वार बन्द हो जाते हैं । भावार्थ-पांच महाव्रतोंसे पांच पापोंका संवर होता है और कपायोंके रोकनेसे क-पाय-संवर होता है ।

पंचमहव्वयमणसा अविरमणणिरोहणं हवे णियमा। कोहादिआसवाणं दाराणि कसायरहियपऌगेहिं(?)

पंचमहावतमनसा अविरमणनिरोधनं भवेत नियमात ।

और गुक्लध्यान होते हैं। इसलिये संवरका कारण ध्यान है, ऐसा निरन्तर विचारते रहना चाहिये। भावार्थ-उत्तम क्षमादिरूप दश धर्मोंके चिन्तवन करनेको धर्म-ध्यान कहते हैं और बाह्य परद्रव्योंके मिलापसे रहित के-वल गुद्धात्माके ध्यानको गुक्लध्यान कहते हैं। इन दोनों ध्यानोंसे ही संवर होता है।

जीवस्स ण संवरणं परमहणएण सुद्धभावादो । संवरभावविमुकं अप्पाणं चिंतये णिचं ॥ ६५ ॥

जीवस्य न संवरणं परमार्थनयेन शुद्धभावात् ।

संवरभावविमुक्तं आत्मानं जिन्तयेन् नित्यम् ॥ ६७ ॥

अर्थ-परन्तु गुद्ध निश्चयनयमे (वास्तवमें) जीवके संवर ही नहीं है। इसलिये संवरके विकल्पमे रहित आ-त्माका निरन्तर गुद्धभावमे चिन्तवन करना चाहिये। भावार्थ-आस्रव संवर आदि अवस्थायें कर्मके सम्व-न्धसे होती हैं, परन्तु वास्तवमें आत्मा कर्मजंजालसे रहित गुद्धस्वरूप है।

अथ निर्जरामावना ।

बंधपदेसग्गलणं णिजरणं इदि हि जि(णवरोप)त्तम्। जेण हवे संवरणं तेण दु णिजरणमिदि जाणे॥६६॥

बन्धप्रदेशगलनं निर्ज्ञरणं इति हि जिनवरोपात्तम् ।

येन भवेत्संवरणं तेन तु निर्ज्ञरणमिति जानीहि ॥ ६६ ॥ अर्थे—कर्मबन्धके पुद्गलवर्गणारूप प्रदेशोंका जिनका कि आत्माके साथ सम्बन्ध हो जाता है, झड़ जाना ही निर्जरा है ऐसा जिनदेवने कहा है। और जिन परिणा-मोंसे संवर होता है, उनसे निर्जरा भी होती है। भावार्थ-ऊपर कहे हुए जिन सम्यक्त्व महाव्रतादि परिणामोंसे संवर होता है, उनसे निर्जरा भी होती है। 'भी' कहनेका अ-भिप्राय यह है कि, निर्जराका मुख्य कारण तप है। से पुण दुविहा णेया सकालपका तवेण कयमाणा।

चादुगदीणं पढमा वयजुत्ताणं हवे बिदिया॥६७॥

सा पुनः द्विविधा ज्ञेया खकालपका तपसा कियमाणा ।

चातुर्गतीनां प्रथमा व्रतयुक्तानां भवेत् द्वितीया ॥ ६७ ॥

अथ धर्मभावना ।

#### एयारसदसभेयं धम्मं सम्मत्तपुव्वयं भणियं । सागारणगाराणं उत्तमसुहसंपजुत्तहिं ॥ ६८ ॥

९ खामिकार्तिकयानुप्रक्षामें भी यह गाथा आई है। वहां या तो यह क्षेपक द्वोगी या कार्तिकेयखामीने उसे इसीपरसे उद्धतकरके संप्रह कर ली होगी। एकादशदशभेदं धर्मे सम्यक्त्वपूर्वकं भणितम् । सागारानगाराणां उत्तमसुखसम्प्रयुद्धैः ॥ ६८ ॥

अर्थ--उत्तम सुख अर्थात् आत्मीक सुखमें लीन हुए जिनदेवने कहा है कि, श्रावकों और मुनियोंका धर्म जो कि सम्यत्तवसहित होता है, क्रमसे ग्यारह प्रकारका और द्दा प्रकारका है। अर्थात् श्रावकोंका धर्म ग्यारह प्रका-रका है और मुनियोंका दश प्रकारका है।

#### दंसैणवयसामाइयपोसहसचित्तरायभत्ते य । बम्हारंभपरिग्गहअणुमणमुदिइ देसविरदेदे॥६९॥

दर्शनत्रतसामायिकप्रोषधसचित्तरात्रिभक्ते च ।

ब्रह्मारंभपरिग्रहअनुमतमुहिष्टं देशविरतेते ॥ ६९ ॥

अर्थ-दर्शन, व्रत, सामायिक, प्रोषधोपवास, सचि-त्तत्याग, रात्रिभक्तत्याग, ब्रह्मचर्य, आरंभत्याग. परिग्रह-त्याग, अनुमतित्याग और उद्दिष्टत्याग ये ग्यारह भेद दे-शव्रत अथवा श्रावकधर्मके हैं। ये भेद श्रावकोंकी ग्यारह प्रतिमाके नामसे प्रसिद्ध हैं।

#### उत्तमखममदवज्जवसचसउचं च संजमं चेव । तवतागमकिंचण्हं वम्हा इदि दसविहं होदि॥७०॥

उत्तमक्षमामार्दवार्जवसत्यशैाचं च संयमः चैव । तपस्त्यागं आकिञ्चन्यं ब्रह्म इति दश्तविधं भवति ॥ ७० ॥

१ गोमटसारके जीवकांडकी ४७७ नम्बरकी गाथा और वसुनंदिश्रावकाचा-रकी चौथं। गाथा भी यही है । यहांपर क्षेपक मालम पड़ती है । -का िन पाए ज्यूनी गाइ द्र की गा गाएँ । अर्थ---उत्तम क्षमा, मार्दव, आर्जव, सत्य, शौच, सं-यम, तप, त्याग, आकिञ्चन्य, और ब्रह्मचर्य्य ये दश भेद मुनिधर्मके हैं।

## कोहुप्पत्तिस्स पुणो बहिरंगं जदि हवेदि सक्खादं। ण कुणदि किंचिवि कोहं तस्स खमा होदि धम्मोत्ति

कोधोत्पत्तेः पुनः बहिरङ्गं यदि भवेत् साक्षात् ।

न करोति किञ्चिदपि कोधं तस्य क्षमा भवति धर्मः इति७१

अर्थ---कोधके उत्पन्न होनेके साक्षात् वाहिरी कारण मिलनेपर भी जो थोड़ा भी कोध नहीं करता है, उसके उत्तमक्षमा धर्म होता है।

कुलरूबजादिबुद्धिस तबसुदसीलेस गाखं किंचि। जो णवि कुव्वदि समणो गद्दवधम्मं हवे तस्स७२

कुलरूपजातिवुद्धिपु तपश्रुतशीलेषु गर्वे किश्चिन् ।

यः नैव करोनि समना<sup>.</sup> मार्दवधर्भ भवेत् तम्य ॥ ७२ ॥

अर्थ-जो मनस्वी पुरुष कुँल, रूप, जाति, बुद्धि, तप, शास्त्र, आर शीलादिके विपयमें थोड़ासा भी घमंड नहीं करता है, उसीके मादेव धर्म होता है। मोत्तूण कुडिलभावं णिम्मलहिदयेण चरदि जो

9 कुल और जातिमें इतना अन्तर है कि, कुल पिताके सम्बन्धसे होता है, और जाति माताके सम्बन्धसे हेती है। किसी सूर्यवंशी राजाका एक पुत्र शद्रा रानीके गर्भसे उत्पन्न हुआ हो, तो उसका कुल सूर्यवंश कहलायगा और जाति श्रद्र कहलायगी।

कांक्षामावनिवृतिं छत्वा वैराग्यमावनायुक्तः । यः वर्तते परममुनिः तस्य तु धर्मः भवेत् शौचम् ॥ ७५ ॥

नहा पहुंचता ह, उस सल धम कहत हू। कंखाभावणिवित्तिं किचा वेरग्गभावणाजुत्तो । जो वट्टदि परममुणी तुस्स दु धम्मो हवे सौचं७५

अर्थ—जो मुनि दूसरेको छैरा पहुंचानेवाले वचनोंको छोड़कर अपने आर दूसरेके हित करनेवाले वचन कहता ई, उसके चौथा सत्यधर्म होता है। जिस वचनके कह-नेसे अपना आर पराया हित होता है, तथा दूसरेको कष्ट नहीं पहुंचता है, उसे सत्य धर्म कहते हैं।

परसंतापककारणवचनं मुत्तवा खपरहितवचनम् । यः वदति भिक्षुः तुरीयः तम्य तु धर्मः भवेन सत्यम् ॥७४॥

आर्जवधर्मः तृतीयः तस तु संभवति नियमेन ॥ ७३ ॥ अर्थ---जो मनस्वी ( शुभविचारवाला ) प्राणी कुटिल-भाव वा मायाचारी परिणामोंको छोड़कर शुद्ध हृदयसे चारित्रका पालन करता है, उसके नियमसे तीसरा आर्जव नामका धर्म होता है । भावार्थ-छल कपटको छोड़कर मन वचन कायकी सरल प्रवृत्तिको आर्जव धर्म कहते हैं । परसंतावयकारणवयणं मोत्तूण सपरहिदवयणं । जो वददि भिक्खु तुइयो तस्स दु धम्मा हवे सचं ७४

समणो । अज्जवधम्मं तइयो तस्स दु संभवदि णियमेण ॥ ७३ ॥ मुत्तवा कुटिल्मावं निर्मलहृदयेन चरति यः समनाः ।

अर्थ---जो परममुनि इच्छाओंको रोककर और वैरा-ग्यरूप विचारोंसे युक्त होकर आचरण करता है, उसके इगैचधर्म होता है। भावार्थ-लोभकपायका त्याग करके उदासीनरूप परिणाम रखनेको शौचधर्म कहते हैं । वैदसमिदिपालणाए दंडचाएण इंदियजएण । परिणममाणस्स पुणो संजमधम्मो हवे णियमा ७६ त्रतसमितिपालनेन दण्डत्यांगन इन्द्रियजयेन ।

परिणममानस्य पुनः संयमधर्मः भवेत् नियमात् ॥ ७६ ॥ अर्थ-वतों और ममितियोंके पालनरूप, दंडत्याग अर्थात मन वचन कायकी प्रवृत्तिके रोकनेरूप, और पांचों इन्द्रियोंके जीतनेरूप परिणाम जिस जीवके होते हैं, उसके संयमधर्म नियमसे होता है । सामान्यरूपसे पांचों इन्द्रियों और मनके रोकनेसे संयमधर्म होता है । वत समिति गुप्ति इसीके भेद हैं।

विसयकसायविणिग्गहभावं काऊण झाणसिज्झीए। जो भावइ अप्पाणं तस्स तवं होदि णियमेण ७७

विषयकषायविनिग्रहभावं कृत्वा ध्यानसिद्धचै।

यः भावयति आत्मानं तस्य तपः भवति नियमेन ॥ ७७ ॥ अर्थ-पांचों इन्द्रियोंके विषयोंको तथा चारों कषा-योंको रोककर ग्रुभ ध्यानकी प्राप्तिके लिये जो अपनी

१ इसी आशयकी गाथा गोमइसारके जीवकांटमें भी कही है:---वदसमिदिकसायाणं दंडाण तर्हिदियाण पंचण्हं। धारण पालण णिग्गह चाग जओ संजमो भणिओ॥४६५॥ R

आत्माका विचार करता है, उसके नियमसे तप होता है। णिव्वेगतियं भावइ मोहं चइऊण सव्वदव्वेसु । जो तस्स हवेचागो इदि भणिदं जिणवरिंदेहिं ७८॥ निर्वेगत्रिकं भावयेत मोहं त्यक्त्वा सर्वद्रव्येष ।

यः तस्य भवेत् त्यागः इति भणितं जिनवरेन्द्रैः ॥ ७८ ॥ अर्थ---जिनेन्द्र भगवानने कहा है कि, जो जीव सारे परद्रव्योंसे मोह छोड़कर संसार, देह, और भोगोंसे उदा-सीनरूप परिणाम रखता हैं, उसके त्यागधर्म होता है । होऊण य णिस्संगो णियभावं णिग्गहित्तु सुहदुहदं । णिद्दंदेण दु वट्टदि अणयारो तस्सकिंचण्हं ॥७९॥

भूत्वा च निम्सङ्गः निजभावं निप्रहीत्वा सुखदु खदम् ।

निर्द्वन्द्वेन तु वर्तते अनगारः तस्याकिञ्चन्यम् ॥ ७९ ॥

अर्थ-जो मुनि सब प्रकारके परिग्रहोंने रहित होकर और सुख दुःखके देनेवाले कर्मजनित निजभावोंको रोक-कर निर्द्वन्द्रतासे अर्थात् निश्चिन्ततासे आचरण करता है, उसके आर्किंचन्य धर्म होता हूँ। भावार्थ-अन्तरंग और बहिरंग परिग्रहके छोड़नेको आर्किंचन्य कहते हैं। सब्वंगं पेच्छंतो इत्थीणं तासु मुयदि दुब्भावम् । सो वम्हचेरभावं सुकदि खछ दुद्धरं धरदि ॥८०॥ मर्वांक्रं पश्यन् स्नीणां तासु मुच्चति दुर्भावम् । स ब्रह्मचर्यभावं सुक्रतीः खठु दुर्द्धरं धरति॥ ८०॥

स बसचय्यमाव मुछताः खल्ज दुद्धर वरात ॥ ८० ॥ अर्थ---जो पुण्यात्मा स्त्रियोंके सारे सुन्दर अंगोंको देखकर उनमें रागरूप बुरे परिणाम करना छोड़ देता है, वही दुर्ऊर ब्रह्मचर्यधर्मको धारण करता है। सावयधम्मं चत्ता जदिधम्मे जो हु वट्टए जीवो। सो ण य वज्जदि मोक्खं धम्मं इदि चिंतये णिच्चं८१

श्रावकधर्मे त्यत्तवा यतिधर्मे यः हि वर्त्तते जीवः ।

स न च वर्जति मोक्षं धर्म्ममिति चिन्तयेत् नित्यम् ॥८१॥ अर्थे—जो जीव श्रावकधर्मको छोड़कर मुनियोंके ध-मेका आचरण करता है, वह मोक्षको नहीं छोड़ता है। अर्थात् मोक्षको पा लेता है; इस प्रकार धर्मभावनाका सदा ही चिन्तवन करते रहना चाहिये । भावार्थ—य-द्यपि परंपरामे श्रावकधर्म भी मोक्षका कारण है, परन्तु वास्तवमें मुनिधर्मसे ही साक्षात् मोक्ष होता है, इसलिये इसे ही धारण करनेका उपदेश दिया है।

णिच्छयणएण जीवो सागारणगारधम्मदो भिण्णो। मज्झत्थभावणाए सुद्धप्पं चिंतये णिर्च ॥ ८२ ॥

निश्चयनयेन जीवः सागारानागारधर्मतः भिन्नः ।

मध्यस्थभावनया शुद्धात्मानं चिन्तयेत् नित्यम् ॥ ८२ ॥

9 पहछे कहां हुई ६८ नम्वरकी गाथाका और इसका सम्बन्ध मिलानेसे ग़ेमा माल्स होता है, कि ६८ वी गाथाके पश्चात्का गाथा यही है, बीचमें जो गाधाय है, वे प्रतिमा और दशधमोंके प्रकरणको देखकर किसीने क्षेपकके तौरपर शामिल कर दी है। और प्रतिमाओंके तो केवल नाममात्र गिना दिये है, परन्तु धर्मोंका खरूप पूरा कह दिया गया है;इससे भी ये गाथाय क्षेपक मा-लूम होती हैं। प्रन्थकर्ना तो दशधमोंके समान ग्यारह प्रतिमाओंका खरूप भी जुदा २ कहते। अर्थ---जीव निश्चयनयसे श्रावक और मुनिधर्मसे बि-लकुल जुदा है, इसलिये रागद्वेपरहित परिणामोंसे शुद्ध-स्वरूप आत्माका ही सदा ध्यान करना चाहिये । अथ बोधिदुर्ल्नभावना ।

उप्पजदि सण्णाणं जेण उवाएण तस्सुवायस्स । चिंता हवेइ बोही अचंत्तं दुछहं होदि ॥ ८३ ॥

उत्पद्यते सद्ज्ञानं येन उपायेन तम्योपायम्य ।

चिन्ता भवेत् बोधिः अत्यन्तं दुर्छभं भवति ॥ ८३ ॥

अर्थ—जिम उपायमे मम्यग्ज्ञानकी उत्पत्ति हो, उस उपायकी चिन्ता करनेको अत्यन्त दुर्ऌभ बोधिभावना कहते हैं। क्योंकि वोधि अर्थात् मम्यग्ज्ञानका पाना वहुत ही कठिन है।

कम्मुदयजपज्ञाया हेयं खाओवसमियणाणं ग्वु । सगदव्वमुवादेयं णिच्छयदो होदि सण्णाणं॥८४॥

कर्मोदयजपर्याया हेयं क्षायोपशमिकज्ञानं खलु ।

सकद्रव्यमुपादेयं निश्चयतः भवति सदृज्ञानम् ॥ ८४ ॥

अर्थ-अशुद्ध निश्चयनयसं क्षायोपशमिकज्ञान कर्मोंके उदयसे जो कि परद्रव्य हं उत्पन्न होता है, इसलिये हेय अर्थात् त्यागने योग्य है और मम्यग्ज्ञान ( वोधि ) स्वक-द्रव्य है अर्थात् आत्माका निजस्वभाव है, इमलिये उपा-देय ( ग्रहण करने योग्य ) है।

मूलुत्तरपयडीओ मिच्छत्तादी असंखलोगपरिमाणा।

मूलोत्तरप्रकृतयः मिथ्यात्वादयः असंख्यलोकपरिमाणाः ।

परदव्यं खकदव्यं आत्मा इति निश्चयनयेन ॥ ८५ ॥

अर्थ-अर्छ निश्चयनयसे कर्मोंकी जो मिथ्यात्व आदि मूलप्रकृतियाँ वा उत्तर प्रकृतियाँ गिनतीमें असंख्यात लोकके बरावर हैं, वे परद्रव्य हैं अर्थात् आत्मासे जुदी हैं और आत्मा निज द्रव्य है ।

एवं जायदि णाणं हेयमुवादेय णिच्छये णत्थि । चिंतेजइ मुणि बोहिं संसारविरमणडे य ॥ ८६ ॥

एवं जायते ज्ञानं हेयोपादेयं निश्चयेन नास्ति ।

चिन्तयेत् मुनिः बोधिं संसारविरमणार्थं च ॥ ८६ ॥

अर्थ-इम प्रकार अगुद्ध निश्चयनयसे ज्ञान हेय उपा-देयरूप होता हैं, परन्तु पीछे उसमें (ज्ञानमें) ग्रुद्ध निश्च-यनयसे हेय और उपादेयरूप विकल्प भी नहीं रहता है। मुनिको संसारमे विरक्त होनेके लिये सम्यक्ज्ञानका (बोधि भावनाका) इमी रूपमें चिन्तवन करना चाहिये। बारसअण्युवेक्खाओ पच्चक्खाणं तहेव पडिक्रमणं। आलोयणं समाही तम्हा भावेज अण्युवेक्खं॥८%॥

द्वादशानुप्रेक्षाः प्रत्याख्यानं तथैव प्रतिकमणम् ।

आलोचनं समाधिः तसात् मावयेत् अनुप्रेक्षाम् ॥ ८७ ॥ अर्थ----ये बारह भावना ही प्रत्याख्यान, प्रतिक्रमण, आलोचना, और समाधि (ध्यान) स्वरूप हैं, इसलिये निरन्तर इन्हींका चिंतवन करना चाहिये ।

#### रत्तिदिवं पडिकमणं पच्चक्खाणं समाहिं सामइयं। आलोयणं पञ्चव्वदि जदि विज्ञदि अप्पणो सत्ती८८

रात्रिंदिवं प्रतिक्रमणं प्रत्याख्यानं समाधिं सामयिकम् ।

आलोचनां प्रकुर्यात् यदि विद्यते आत्मनः शक्तिः ॥ ८८ ॥

अर्थ—यदि अपनी शक्ति हो, तो प्रतिकमण, प्रत्या-ख्यान, समाधि, सामायिक, और आलोचना रातदिन, करते रहो ।

#### मोक्लगया जे पुरिसा अणाइकालेण बारअणु-वेक्लं । परिभाविऊण सम्मं पणमामि पुणो पुणो तेसिं ॥ ८९ ॥

मोक्षगता ये पुरुषा अनादिकालेन द्वादशानुप्रेक्षाम् ।

परिभाव्य सम्यक् प्रणमामि पुनः पुनः तेभ्यः ॥ ८९ ॥

अर्थ—जो पुरुष इन वारह भावनाओंका चिंतवन करके अनादि कालस आजतक मोक्षको गये हैं, उनको मैं मनवचनकायपूर्वक वारंवार नमस्कार करता हूं। किं पलवियेण बहुणा जे सिद्धा णरवरा गये काले। सेझंति य जे (भ)विया तजाणह तस्स माहप्पं९०

किं प्रलपितेन बहुना ये सिद्धा नरवरा गते काले । सेस्यन्ति च ये भविकाः तद् जानीहि तस्याः माहात्म्यम्९० अर्थे—इस विषयमें अधिक कहनेकी जरूरत नहीं है । इतना ही बहुत हैं कि भूतकालमें जितने श्रेष्ठपुरुष सिद्ध हुए हैं और जो आगे होंगे वे सब इन्हीं भावनाओंका चिंत-वन करके ही हुए हैं । इसे भावनाओंका ही माहात्म्य समझना चाहिये ।

# इदि णिच्चयववहारं जं भणियं ''क्वंदक्वंदमुणिणाहें" । जो भावइ सुद्धमणो सो पावइ परमणिव्वाणं ९१॥

इति निश्चयव्यवहारं यत् भणितं कुन्दकुन्दमुनिनाथैः । यः भावयति शुद्धमनाः स प्राप्नोति परमनिर्वाणम् ॥ ९१ ॥ अर्थ----इस प्रकार निश्चय और व्यवहार नयसे यह वारह भावनाओंका स्वरूप जो मुनियोंके स्वामी श्रीकु-न्दकुन्दाचार्यने कहा हैं, उसे जो पुरुष शुद्धचित्तसे चिंतवन करेगा, वह मोक्षको प्राप्त करेगा ।

ट्रारसअणुवेक्खा । (



#### भूधरदासजीकृत बारह भावना ।

दोद्दा ।

राजा राणा छत्रपति, हाथिनके असवार । मरना सबको एकदिन, अपनी अपनी बार ॥ १ ॥ दलबल देई देवता, मातपिता परिवार । मरती बिरियां जीवको, कोई न राखनहार ॥ २ ॥ दामविना निरधन दुखी, तृष्णावद्य धनवान । कहूं न सुख संसारमें, सब जग देख्यौ छान ॥ ३ ॥ आप अकेला अवतरे, मरे अकेला होय । यौं कबहु या जीवकों, साथी सगा न कोय ॥ ४ ॥ जहां देह अपनी नहीं, तहां न अपना कोय । धर संपति पर प्रगट ये, पर हैं परिजन लोय ॥ ५ ॥ दिप चाम चादर मढ़ी, हाड़ पींजरा देह । भीतर या सम जगतमें, आर नहीं घिनगेह ॥ ६ ॥

#### सोरटा ।

मोहनींदके जोर, जगवासी घूमें सदा। कर्म चोर चहुँओर, सरवस ट्र्ट्रं सुधि नहीं॥ ७॥ सतगुरु देय जगाय, मोहनींद जब उपरामै। तब कछु बनै उपाय, कर्मचोर आवत रुकें॥ ८॥ दोहा।

झान दीप तप तेल्सर, घर शोधें भ्रम छोर। या विधि विन निकसें नहीं, पठे पूरव चोर॥९॥ पंचमहावत संचरन, समिति पंचपरकार। प्रवल पंच इन्द्रियविजय, धार निर्जरा सार॥ १०॥ चौदद्द राजु उतंग नभ, लोक पुरुषसंठान। तामें जीव अनादितें, भरमत हैं विन झान॥ ११॥ जाँचे सुरतरु देय सुख, चिंतत चिंतारेन। विन जॉंचे विन चिंतये, धर्म सकल सुखदैन॥ १२॥ धन कन कंचन राजसुख, सबद्दि सुलभकर जान। दुर्लभ है संसारमें, एक जथारथ झान॥ १३॥