

# ઊંઝા ફાર્મસી ના શિલ્પી



स्व. वैद्यराज भागीसास नगीनहास शाह જન્મ : તા. ૧૯ માર્ચ ૧૯૦૭, ઊંઝા દેહવિલય : તા. ૨૪ માર્ચ ૧૯૭૫, અમદાવાદ

#### ક્દમ અસ્થિર છે જેના ક્દી રસ્તાે નથી જડતા અડગ મનના મુસાફિરને હિમાલય નથી નડતા

પુરુષાર્થં ની પાંખે ચઢી પ્રારબ્ધને પલટી નાખતાં પુરૂષામાં સ્વ. વૈદ્યરાજ ભાગીલાલ નગીનદાસ શાહ**ાં** નામ ચિર:કાળ પુરુષાર્થીએ। માટે પ્રેરણાદાયી બની રહેશે.... વનૌષધિઓ લાવી, ખરલમાં ઘુંટી, ચાર્ય અને ગાેળીઓ બનાવતા સ્વ. રસવૈદ્ય નગીનદાસ છગનલાલ શાહ ના સ્વપ્નો સાકાર કરનાર ઊંઝા ફાર્મસીના સંસ્થાપક પિતાને પગલે પગલીઓ માંડતા પનાતા પુત્ર વૈદ્યરાજ ભાગીલાલભાઇ ની પગલીઓ આ વિરાટ ક્રમશ સ્વરૂપ ધારણ કરી ભારતભરની અગ્રણી ફાર્મસીઓમાં ઊંઝા ફાર્મસીનું નામ સ્વદેશ અને વિદેશમાં ગાજતું કર્યું તે ઊંઝા કાર્મસીના શિલ્પી. ધર્મ પરાયણ, સાત્વિક અને સ્વદેશાભિમાની, દાની, ગાંધીયન વિચાર ધારામાં રંગાયેલ સાહિત્યપ્રેમી અને આયર્વેદ જ્ઞાતા સ્વ. વૈદ્યરાજ ભાગીલાલ નગીનદાસ શાહ ના સ્મરહાર્થે સંપ્રેમ લેટ.

શ્રમણ લગવાન શ્રી મહા**વીરદેવ**ના ૨૫૦૦ મા નિર્વાણકેલ્યાણકેની સ્મૃતિમાં પુસ્તક ૧

# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

(શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીના લખાણામાંથી સંગ્રહ)

" પરમાત્માને ધ્યાવવાથી પરમાત્મા થવાય છે, પણ તે ધ્યાવન આત્મા સત્પુરુષના ચરણ કમળની વિનચાપાસના વિના પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, એ નિર્ગ'થ ભગવાનનું સર્વેતિકૃષ્ટ વચનામૃત છે." શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર

> સંકલન કર્તાઃ– જય'તીલાલ પાેપટલાલ શાહ

> > : પ્રકાશક :

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નિજાલ્યાસ મંડેપ તથા વિહા**ર લવન** ટ્રસ્ટ

**પ્રમુખ** 

પાેપટલાલ સાંક્લચંદ શાહ

<sup>સેક્રે</sup>રરી અરવિંદભાઈ ચીતુલાઈ શાહ

#### : પ્રકાશક :

#### श्रीभड़ राज्यंद्र निलक्यास मंडप तथा विद्वार लवन ट्रस्ट

प्रभुष :

સેકેટરી:

પાપટ<mark>લાલ સાંકલચંદ શાહ અરવિંદભાઈ ચીનુભાઈ શાહ</mark> ક્ષીકાભદની પાળ અમદાવાદ. પાંચભાઇની પાળ અમદાવાદ.

અન્ય ટ્રસ્ટી મંડળના સભ્યા જયંતિલાલ શકરાભાઈ શાહ મનુભાઈ પ્રેમચંદ શાહ મનુભાઈ માણેકલાલ ,, રમણુલાલ ભાગીલાલ ,, હિંમતલાલ પૂંજાભાઈ શાહ

> '' જેણે આત્મા જાણ્યાે તેણું સવ<sup>ે</sup> જાણ્યું.'' નિર્બ્ર**ંથ પ્રવચન**ન

"ક્ષમા એ માેક્ષના ભવ્ય દરવાજો છે." "માન અને મતાગ્રહ એ માર્ગ પામવામાં આડા સ્થંભરૂપ છે."

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

: सुद्रक्ष :

ઃ પ્રાપ્તિસ્થાન :

મહ્યુલાલ છગનલાલ શાહ, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સ્વાધ્યાય મંદિર, નવપ્રભાત પ્રીન્ટીંગ પ્રેસ, પંચભાઇની પાળ, અમદાવાદ. નાવેલ્ટી સીનેમાની ળાજીમાં, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અમદાવાદ. વડવા–ખંભાત.

શ્રી વીર સંવત. વિક્રમ સંવત. સને પ્રથમ **મ્યા**વૃત્તિ ૨૫૦૦ ૨૦૩૦ ધેત્ર સુદ્દ ૧૭ ૧૯૭૪ પ્રત. ૩૦૦૦

શ્રી જ્ઞાન પ્રચારક ટ્રસ્ટ તરફથી ભેટ.

## પ. પૂ. મુનિવર્યાના આશીર્વચન

પ્રભાવક પ્રવચનકાર પ. પૂ. સુનિમહારાજ શ્રી ભૂવન-વિજયજી ગણિ તથા પ. પૂ. સુનિશ્રી યશાવિજયજી મહારાજ ∹

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં લખાણામાંથી 'શ્રી જિનેશ્વર મહિમા' નામનું સુંદર પુસ્તક તમે સંકલિત કરી રહ્યા છેા. આવું સુંદર પ્રકાશન ખહાર પાડવા ખદલ મારા અંતરના આશીર્વાદ છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ સંક્ષેપમાં ઘણું કહી દીધેલ છે. તેમણે મુમુક્ષુઓ પર જે પત્રા લખ્યા છે તેમાં ખિંદુમાં સિંધુ સમાવી દીધેલ છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવના મહિમા શ્રીમદ્જીએ ખૂબ ગાયા છે. પાતાની અપૂર્વ એવી ભાવવાહી અને પ્રશાંતવાહી શૈલીમાં તે મહિમા તેમણે ગાયા છે. અને તેમાં પાતાના અપૂર્વ નમ્રભાવ તેમણે દર્શાવ્યા છે. માટે સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રચારના શુભ કાર્યમાં યથા-શક્તિ પ્રયત્ન કરવા ખદલ તમાને કરીથી મારા અંતરના આશીર્વાદ પાકવું છું.

આત્માર્થ માર્ગના પ્રેરણાદાતા પ. પૂ. સુનિશ્રી મિત્રાન'દ વિજયજી મહારાજ ≔

તમે નિત્ય નિયમિત સામાયિકમાં એક સુંદર કાર્ય કરી રહ્યા છા. સારાય વિશ્વ ઉપર જે શ્રી જિનેશ્વર દેવાના અપૂર્વ—અનુપમ ઉપકાર છે તે શ્રી જિનેશ્વરદેવાના મહિમાનું શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજીના સાહિત્યના આધારે શ્રીમદે પરમતારક શ્રી જિનેશ્વર દેવ પ્રત્યે પ્રસંગે પ્રસંગે ઉચ્ચારેલા ભક્તિ-ભર્યા શખ્દોના સંગ્રહરૂપ ' શ્રી જિનેશ્વર મહિમા' નામનું પુસ્તક તૈયાર કરી રહ્યા છે। તેથી આનંદ. તમારા આ સુપ્રયત્નના ફળરૂપે જીવા સંસારના ભાવાથી ઉદાસીન ખની શ્રી જિનેશ્વર દેવ પ્રત્યે ભક્તિ સભર ખને એ જ અભિલાષા.



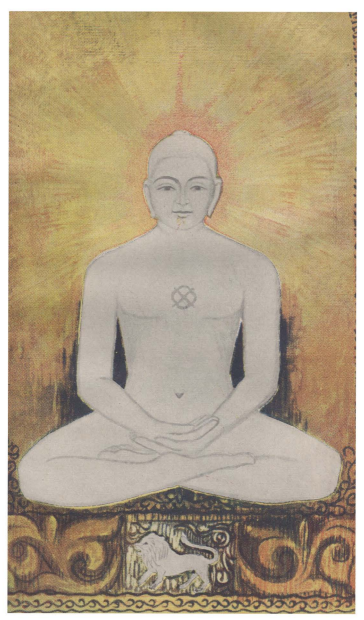
# અ પં ણ

શ્રીમદ્જુએ આ પુસ્તકમાં જેમની અનેરા લાવ**થી સ્**તુતિ કરી છે. ભાવ દયાના પાલક <mark>અને પ્ર</mark>રૂપક રૂપે આખા જગત ઉપર જેમના અનેરા ઉપકાર વર્તે છે,

## એ વા

માલમાર્ગના નેતા, કરુણાના સાગર, ત્રણ લાેકના નાથ શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માને તેમના ૨૫૦૦મા નિર્વાણકલ્યાણક પ્રસંગે લક્તિ.ની કૃલ પાંખડી રૂપે અપંજ્

જયંતીલાલ પાેપટલાલ શાહ



Jain Educationa International

# શ્રી વીતરાગ સ્તુતિ

नारका अपि मोदन्ते यस्य कल्याणपर्वसु । पवित्रं तस्य चारित्रं, को वा वर्णयितुं क्षमः॥ शमोऽद्भुतोऽद्भुतं रुपं, सर्वात्मसु कृपाद्भुता । सर्वाद्भुतनिधीशाय तुभ्यं भगवते नमः॥ श्री क्षेभ्यं ऽ। या प्रै

જિનવરમાં સઘળાં દરિસાણુ છે, દર્શાને જિનવર ભજના રે, સાગરમાં સઘળી તિટની સહી, તિટની સાગર ભજના રે, ષડ્દરિષણુ જિન આંગ ભણી જે, ન્યાસ ષડંગ જો સાધે રે, નિમ જિનવરના ચરણુ ઉપાસક, ષટ દરિસાણુ આરાધે રે. શ્રી આનંદઘનજ

ચંદ્રકિરણ જસ ઉજ્જવલ તેરા, નિર્મલ જ્યાત સવાઇ, જિન સેવા નિજ આતમ રૂપી અવર ન કાંઈ સહાઇ, સખીરી. શ્રી આત્મારામજ

> મહામાહાન્ધારે પરમપથના દીપ ધરતા, વહાવી વાણીને જગત જીવના પાપ હરતા, અને દેવેન્દ્રો સૌ તુમ ચરણની સેવ કરતા, નમું ભાવે અર્હન્! તુમથી ભવી સંસાર તરતા.

શ્રી પ્રિયદર્શન

પ્રભુજને અવલં ખતા, નિજ પ્રભુતા હેા પ્રગટે ગુણરાશ, દેવચંદ્રની સેવના, આપે મુઝ હેા અવિચલ સુખવાસ. ઋષભ.

શ્રી દેવચંદ્રજી

માંગલમય માંગલકરણ, વીતરાગ વિજ્ઞાન નમી તાહી જાતે ભયે અરિહાતાદિ મહાન.

શ્રી માક્ષમાગ<sup>®</sup> પ્રકાશક

# શ્રી જિનેશ્વર ભગવાન પ્રત્યે શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર

- (૧) હે જિન વીતરાગ તમને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર કર્યું છું, તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યો છે.
- (ર) બહુ છકી જાએ તો પણ મહાવીરની આજ્ઞા તોડશા નહીં. ગમે તેત્રી શાંકા થાય તા પણ મારા વતી વીરને તિઃશંક ગણજે.
- (3) આ અલ્પત્ત આત્મા પણ તે (માક્ષ) પદના અભિલાષી અને તે પુરૂષનાં (જિનેશ્વર ભગવાનના) ચરણ ક્રમળમાં તલ્લીન થયેલા દીન શિષ્ય છે.
- (૪) વીરસ્વામીનું એાધેલું દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી સવ'સ્વરૂપ યથાતથ્ય છે એ ભૂલશા નહીં. તેમની શિક્ષાની કાંઈ પણ પ્રકારે વિરાધના થઈ હાય તે માટે પશ્ચાત્તાપ કરજો. આ કાળની અપેક્ષાએ મન, વચન, કાયા, આત્મભાવે તેમના ખાળામાં અપ'ણ કરા.
- (પ) પૂર્ણ વીતરાગની ચરણુરજ નિરંતર મસ્તકે હૈા એમ રહ્યા કરે છે.
- (६) વીતરાગરૂપ જ્ઞાનીનાં વચનમાં અન્યથાપણું હોવાના સંભવ જ નથી. તેના આલંખને રહી સીસું રેડ્યું હાય એવી રીતે શ્રદ્ધાને એાથે પણ મજખૂત કરવી. જ્યારે જ્યારે શંકા થવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે જવે વિચારવું કે તેમાં પાતાની ભૂલ જ થાય છે.
- (૭) સર્વ મતાએ જે જ્ઞાન અતાવ્યું છે તે મહાવીરના તત્ત્વજ્ઞાનના એક ભાગમાં આવી જાય છે, એમનું કથન સ્યાદ્વાદ છે, એકપક્ષી નથી.

- (૮) શ્રી જિનની છાતીમાં જીવહિંસાના પરમાણુ જ ન હાેય એવા અહિંસા ધર્મ શ્રી જિનનાે છે.
- (૯) જેનું અપાર માહાત્મ્ય છે, એવી તીર્થ કરદેવની વાણીની ભક્તિ કરો.
- (૧૦) પ્રાણી માત્રને રક્ષક, બંધવ અને હિતકારી એવા કાઈ ઉપાય હાય તા તે વીતરાગના ધર્મ જ છે.
- (૧૧) શુદ્ધ આત્મદશારૂપ શાંત જિન છે, તેની પ્રતીતિ જિન પ્રતિબિંબ સૂચવે છે; તે શાંત દશા પામવા સારું જે પશ્ચિતિ અથવા અનુકરણ અથવા માર્ગ તેનું નામ ' જૈન,' જે માર્ગે ચાલવાથી જૈનપણ પ્રાપ્ત થાય છે.
- (૧૨) સઘળાં ધર્મમાં દયા સંખંધીના થાેડા થાેડા આપ છે ખરા પણ એમાં તાે જૈન તે જૈન છે.
- (૧૩) જૈન જેવું એક્કે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી, વીતરાગ જેવા એક્કે દેવ નથી, તરીને પાર પામવું હોય તો સર્વજ્ઞ દર્શનરૂપ કલ્પવૃક્ષને સેવા.
- (૧૪) શ્રી જિનેશ્વર ભગવાને કહેલું સર્વસ્વરૂ**પ યથા-**ત્તથ્ય જ છે.
  - " નિજ આત્મસ્ત્રરૂપ મુદા પ્રગટે, મન તાપ ઉતાપ તમામ મટે, અતિ નિજેરતા વણ દામ ગ્રહાે, ભજને ભગવંત ભવંત લહાે."
  - 44 વચનામૃત વીતરાગના પરમ શાંત રસ મૂળ; ઔષધ જે ભવરાગનાં કાયરને પ્રતિકૃળ "

## પ્રકાશકનું નિવેદન

શ્રી જિનેશ્વરના મહિમા એટલે જગતના ઉદ્ધારની મહાકરુણાની લહાણી કરનાર પૂર્ણ આત્માના—પરમ આત્માના—મહિમા. આ દ્રષ્ટિએ વિચારતાં શ્રી તીર્થ કર દેવના મહિમા અને ઉપકારનું મૂલ્ય કાેણ આંકી શકે લલા ? આમ છતાં આત્મલક્ષ્મી અને ધર્મ ભાવનાશીલ મહાનુલાવ આત્માએ સૌના ઉપકારી ઇષ્ટદેવના મહિમા સ્વયં સમજ-વાના અને બીજાઓને સમજાવવાના વિનમ્ન પ્રયત્ન છેક પ્રાચીન કાળથી કરતા આવ્યા છે, અને શુલ નિષ્ઠાથી કરવામાં આવેલા આવા પ્રયત્નનું ધર્મ પ્રભાવનાની દ્રષ્ટિએ કંઇક ને કંઇક સારું પરિણામ પણ આવતું રહ્યું છે.

આત્મતત્ત્વના જિજ્ઞાસુ અને ધર્મપાલનના અનુરાગી ભાઇશ્રી જયંતીલાલ પાપટલાલ શાહે સંકલિત કરેલ આ પુસ્તક પણ આવા જ એક અદના પ્રયાસ છે. કૃપાળુદેવ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પાતાની અનુભવપૂર્ણ વાણીમાં તીર્થ કર ભગવાનના જે મહિમા વર્ણુ બ્યા છે તે શ્રી જિનેશ્વર દેવ તરફની ભક્તિના પ્રેરક અનવાની સાથે સાથે શ્રીમદ્દની બ્યાપક ધર્મભાવનાને સમજવામાં પણ ઉપયાગી અનશે, એમ અમે માનીએ છીએ. અને તેથી આ પુસ્તકનું અમે હાર્દિક સ્વાગત કરીએ છીએ.

શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીર સમસ્ત જૈન સંઘાના આરાધ્યદેવ છે; અને સૃક્ષ્મમાં સૃક્ષ્મ અને વ્યાપકમાં વ્યાપક અહિંસા ભાવનાના શાધક, પાલક અને પુરસ્કર્તા તરીકે તેઓની વિશ્વમાં નામના છે. આવા પરમ ઉપકારી ઇષ્ટદેવના પચીસસોમા નિર્વાણ કલ્યાણકના અવસર એક

અપૂર્વ, ઉત્તમ અને ધર્મ પ્રભાવના માટેના વિશિષ્ટ અવસર ગણાય. એટલે આવા પવિત્ર પ્રસંગે પ્રત્યેક ભાવના-શીલ વ્યક્તિના અંતરમાં, પાતાના આરાધ્ય દેવને ચરણે પાતાની ભાવનાની પુષ્પ પાંખડી અર્પણ કરવાની શુલેચ્છા જાગે એ સ્વાભાવિક છે. અમારું દ્રસ્ટ પણ આવા સોનેરી અવસરે ભગતાનના ચરણની, એકાદ ભાવના પુષ્પથી પૂજા કરવા ઈચ્છતું હતું. ભાઈશ્રી જયંતીલાલે અલ્યાસપૂર્વક મહેનત લઇને તૈયાર કરેલ આ પુસ્તકથી અમારી આ ભાવના સફળ થઇ શકી છે, તેના અમને આનંદ છે. આ માટે અમે ભાઈ શ્રી જયંતીલાલના આભાર માનીએ છીએ, એમને ધન્યવાદ આપીએ છીએ અને એમના તરફથી અવાર નવાર આવું તંદુરસ્ત સાહિત્ય આપણને મળતું રહે એવી શુલેચ્છા દર્શાવીએ છીએ. નીતિ—સદાચાર અને ધર્મવૃચિની આખતમાં પાછા પડતા જતા આ કાળમાં આવા સાહિત્યની કેટલી જરૂર છે, એ કહેવાની જરૂર નથી.

શ્રી જયંતીભાઈએ, જ્યારે પણ સમય મળે ત્યારે તાત્વિક પુસ્તકા વાંચવાની, અવાર નવાર સાધુ-મુનિરાજોના સત્સંગ કરવાની અને ગુણશાષક દ્રષ્ટિ કેળવીને જેક ઇ વાંચન સામગ્રી પાતાના જીવન ઘડતરમાં ઉપયાગી લાગે એની નાંધા કરવાની ટેવ પાડી છે, તેથી એમની પરિણતી વિશેષ ધર્મા-ભિમુખ બની શકી છે, એ જોઈને વિશેષ આનંદ થાય છે.

સર્પત્ર લગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત્માના અનન્ય ઉપાસક શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીએ પાતે પૂર્વભવમાં ક**રેલી** અપૂર્વ સાધનાના પરિણામે ખૂબજ નાની ઉંમરે આગમ સૂત્રોને, અન્ય જૈન શાસ્ત્રોને તથા ખીજા ધર્મના શ્રંથાને શુશુશાહક અને સત્યશાધક દ્રષ્ટિથી અવલાકથા હતા. અને તેથી એમનું જીવન તાે વિશેષ ઉન્નત, આદરા મય અને સંસારના ભાવાથી સર્વથા ઉદાસીન બન્યું જ હતું. સાથે સાથે એમનું સાહિત્ય પણ સર્વ કાેઠીનું બની શક્યું હતું. જ્યાં નાના સરખા પુસ્તકમાંના શ્રીમદ્ના ઉદ્ગારા પણ આ વાતની સાક્ષી પૂરી શકે એમ છે.

શ્રી જ્ઞાન પ્રચારક ડ્રસ્ટે અગાઉથી આ પુસ્તકની પંદરસા નકલ પડતર કિંમતે લેવાનું નક્કી કરીને આ કાર્યને પ્રશાસનીય પ્રોત્સાહન આપ્યું છે. પુસ્તકનું મુદ્રશ્ર્ કાર્ય નવપ્રભાત પ્રીન્ટીંગ પ્રેસના માલિક શ્રી મણિલાલ છગનલાલ શાહે ડૂંકા સમયમાં કરી આપ્યું છે અને પુસ્તકના પરિચય જાણીતા લેખક અને પત્રકાર શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈએ સપ્રેમ લખ્યા છે. આ બધાના અમે હૃદયપૂર્વક અંતઃકરણથી આભાર માનીએ છીએ.

પુસ્તકના સંકલન કર્તા મહાનુભાવે પાતે પણ સંક્ષેપમાં પુસ્તકના પરિચય લખ્યા છે, એટલે એ અંગે અમારે કશું વધારે કહેવાનું રહેતું નથી. અને છેવટે તા આ વાણી શ્રીમદ્ જેવા જીવનસાધક સંતની છે, એટલે એ પાતે જ પાતાની ભાવના અને શ્રી જિનેશ્વર દેવના મહિમા વાચકના અંતર સુધી પહોંચતાં કરે એજ ઉચિત છે.

**ઠે. શ્રીમદ્ રાજચં**દ્ર સ્વાપ્યાયમ દિર શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નિજાભ્યાસ મ'ડપ⊩ **પ**"ચભા**ર્દની પે**ાળ, અમદાવાદ. તથા વિહાર ભવન ડ્રસ્ટ.

# સ કલનકર્તાનું નમ્ર નિવેદન

આ પુસ્તક સંકલન કરવા પાછળના એક માત્ર આશય, જે ભગવંતાના આ સારાયે જગત ઉપર અનેરા ઉપકાર છે, તેનાથી સર્વ પરિચિત થાય તે જ છે. અનેકાંતવાદના પ્રખર પુરસ્કર્તા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના આંતર અનુભવ અને દિવ્યદર્શ નમાંથી ઉદ્દર્ભવેલી જિન ભગવંતા તરફની અનન્ય શ્રદ્ધા અને ભક્તિ, જે વાચકાને જિનેશ્વર ભગવંતા પર શ્રદ્ધા છે, તેમની શ્રદ્ધામાં વધારા કરશે, અને જેમને શ્રદ્ધા નથી, તેમને માટે શ્રદ્ધાનું અનન્ય નિમિત્ત થશે, એમ લાગવાથી આ પુસ્તકના સંકલનના મેં પ્રારંભ કર્યો હતો.

આ જન્મમાં કાઇ પણ જાતના પરિશ્રમ વિના, જાણે કે ઘણાં જન્માની તપશ્ચર્યાના ફળરૂપે, જિનેશ્વર ભગવંતાના અદ્ભુત એાધ શ્રીમદ્દને લગભગ ૧૫ વર્ષની લઘુવયે પ્રાપ્ત થયા હતા. અને કાઇ ભવ્ય જૈન સંસ્કારાને તેમણે આત્મસાત્ કર્યા હતા, તેમ આ પુસ્તકના વાંચનથી સ્પષ્ટ અનુભવાય તેવું છે. શ્રીમદ્જના લખવા મુજબ નિર્ધાયના ઉપદેશને અચલભાવે અને વિશેષે સમ્મત કરતાં અન્ય દર્શના ઉપદેશમાં તેમને મધ્યસ્થતા પ્રિય હતી. મ. ગાંધીજના લખવા મુજબ શ્રીમદ્જને બીજા ધર્મો પ્રત્યે અનાદર ન હતા. આવા મુજબ શ્રીમદ્જને બીજા ધર્મો પ્રત્યે અનાદર ન હતા. આવા મધ્યસ્થદ્રષ્ટિ પુરૂષ હાવા છતાં શ્રીમદ્જ જૈન તત્ત્વજ્ઞાનમાં કેવા ઓતપ્રાત થઈ ગયા હતા, અને તેમના સાહિત્યનું જૈન દર્શનમાં કેટલું ભારે મૃલ્ય છે, તેનું દર્શન આપણને ષદ્રદર્શનના પ્રખર અલ્યાસી પંડિતવર્ષ શ્રી મુખલાલજીના નીચેના લખાણામાંથી મળી રહેતું હાવાથી દું કાણમાં તેને નોંધ્યું છે:—

ભંગાળી, મરાઠી, હિન્દી અને ગુજરાતી આદિ પ્રાંતિક

ભાષાઓ, જેમાં ગૃહસ્ય કે ત્યાગી, જૈન વિદ્વાન અને વિચારક વર્જની લેખન પ્રવૃત્તિ થાય છે, અને વિશેષ સંભવે છે, તેમાંથી પ્રસિદ્ધ જૈન આચાર્ય આત્મારામજીની હિન્દી કૃતિઓને બાદ કરતાં એક લાષામાં વીસમી શતાબ્દિમાં લખાયેલું એક પણ પુસ્તક મેં એલું નથી જોયું કે જેને 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'ના લખાણા સાથે ગંભીરતા, મધ્યસ્થતા, અને મૌલિકતાની દ્રષ્ટિએ અંશથી પણ સરખાવી શકાય. તેથી આધુનિક સમગ્ર જૈન સાહિત્યની દ્રષ્ટિએ વિશેષ કરી જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને ચારિત્રવિષયક ગુજરાતી સાહિત્યની દ્રષ્ટિએ શ્રીમદ્દના લખાણાનું ભારે મૃદ્ય છે.

- ર. એકવાર કાંઈ વાતચીત પ્રસંગે મહાત્માજીએ આ કૃતિ. (૧૦ વર્ષ'ની ઉંમરે લખાયેલી 'પુષ્પમાળા') વિષે મને એક જ વાકચ કહેલું, જે તેની વિશેષતા માટે પૂરતું છે. "અરે એ 'પુષ્પમાળા 'તા પુનર્જન્મની સાક્ષી છે."
- 3. સર્વ સાધારણ માટે તા નહીં, પણ જૈન મુમુક્ષુ માટે તે (શ્રીમદ્જનું 'આત્મ સિદ્ધિ–શાસ્ત્ર') ગીતાની ગરજ સારે તેવું છે. જો આમાં જૈન પરિભાષા ગૌણ કરી પાછળથી વ્યાપક ધર્મ સિદ્ધાંતા ચર્ચા હાત તા એ ભાગ ગીતાના બીજા અધ્યાયનું સ્થાન લેત.
- ૪. જે કાંઇ સાધન ઉપલબ્ધ છે, તે ઉપરથી એટલું ચાક્કસપણે કહી શકાય એમ છે કે ત્રણે જૈન પરંપરાના તાત્વિક પ્રધાન પ્રધાન શ્રંથા એમને વેધક દ્રષ્ટિથી સ્પર્શ્યા છે. કેટલાક મૂળ સ્ત્રો, જેવાં કે ઉત્તરાધ્યયન, સ્ત્રકૃતાંગ, દરાવૈકાલિક, પ્રક્ષવ્યાકરણ ઇત્યાદિ તો એ શબ્દ, લાવ અને તાત્પર્યમાં પી ગયા હતા. અમ લાગે છે કે તર્કપ્રયાન શ્ર્યી માલુ એમાં લો વાંચ્યા છે. પૈરાગ્ય પ્રધાન અને કર્મ

વિષયક સાહિત્ય તાે એમની નસે નસમાં વ્યાપેલું છે.

પ. ત્યારે શ્રીમદ્ જેવી વ્યક્તિ ઉપ્તન્ન કરવા વાસ્તે માત્ર જૈન સંસ્કૃતિ પ્રત્યે જ નહીં પણ ગુજરાતી સંસ્કૃતિ પ્રત્યે જ નહીં પણ ગુજરાતી સંસ્કૃતિ પ્રત્યે માશું આપમેળ નમી જાય છે. જૈન સમાજમાં તા એ વ્યક્તિ ચિરકાલ લગી આદરણીય સ્થાન જાળવી રાખશે એમાં શંકા જ નથી. તટસ્થ અને ચિંતક ભાવે શ્રીમદ્ના લખાણા વાંચ્યા સિવાય તેમને વિષે અભિપ્રાય ખાંધવા કે વ્યક્ત કરવા એ વિચારકની દ્રષ્ટિમાં ઉપહાસ્યાસ્પદ થવા જેવું અને પાતાનું સ્થાન ગુમાવવા જેવું છે.

પ્રજ્ઞાચક્ષુ પંડિતવર્ય શ્રી સુ**ખલાલજી** 'એક સમાલોચનામાંથી '

આ પુસ્તકને નવ પ્રકરણમાં વહેંચવામાં આવ્યું છે. દરેક પ્રકરણને અનુરૂપ વિષયોને તે તે પ્રકરણમાં સ્થાન આપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. ઉપરાંત અને ત્યાં સુધી પ્રકરણમાં પણ વિષયને અનુરૂપ લખાણાને તે તે મથાળાં નીચે લેવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તે તે પ્રકરણોને અનુરૂપ એવાં લાભકારક સુખ્ય વાકચોની પુનર્કિત જરૂર કરી છે. પણ તે ખાસ જરૂરી લાગવાથી જ કરી છે.

આ પુસ્તક તપાસી ગયા પછી છપાઈ ને વહેલામાં વહેલી તકે બહાર પહે તેનું પ્રાત્સાહન મને મારા પરમ પૂજ્ય પિતાશ્રી પાપટલાલભાઈ, મુ. શ્રી લાલભાઈ, મુ. શ્રી અમૃતભાઈ, મુ. શ્રી હો. સાનેજી, શ્રી અરવિંદભાઈ તથા મારા મિત્રા શ્રી સ્તિભાઈ તથા હસમુખભાઈએ આપ્યું હતું. તે સૌના હું અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનું છું. આ પુસ્તકના ટાઇટલનું સર્વકામ મારા સ્નેહી શ્રી રતિલાલ લાલભાઇ શાહે સંભા- વેલું છે. એટલે આ પુસ્તકને એટ અપ આપવાનું સર્વ

શ્રેય તેમને છે. પુસ્તકની જ્યારે રૂપરેખા જ તૈયાર થઇ હતી ત્યારે વાતચીત થતાં આ પુસ્તક ખૂબ સુંદર અને ઉપયોગી અનશે એવા આશીર્વાદ આપનાર યાગીપુરૂષ સહજાન દેધનજ ( સ્વ. ભદ્ર મુનિમહારાજ )ને હું કેમ ભૂલી **શકું ? પાેતાના** અંતરના આશીર્વચનથી આ પુસ્તકને. અલંકૃત કરનાર પ્રભાવક પ્રવચનકાર ૫. પૂ. મુનિમહારાજ શ્રી ભૂવનવિજયજી ગણિ, તથા પ. પૂ. શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ તથા આત્માર્થ માર્ગના પ્રેરણાદાતા પ. પૂ. મુનિ 🌂 મિત્રાનંદ વિજયજી મહારાજને નમસ્કાર કરીને મારેષ **તે સૌ પ્રત્યેના** આદરભાવ પ્રગટ કરૂં છું. ઉપરાંત કેટલાક વખતથી હું વિદ્વાન મુનિમહારાજોના સમાગમમાં છું, અને **તેમના ઉપદે**શનું પાન કર્રું છું. ' શ્રી જિનેશ્વર મહિમા'નું **આ પુસ્તક** તૈયાર થતું હતું ત્યારે જે પૂ. આચાર્ચ મહા-રાજાએ તથા વિદ્વાન મુનિ મહારાજાએ મને મૌખિક આશીર્વાદ આપ્યા છે તેમના ઉપકાર પણ હું કેમ બુલી શકું ? એ સૌ મુનિમહારાજોને પણ વંદન કરીને મારા **તેમના પ્રત્યેના આદરભાવ પ્રગટ કરૂં છુ**ં.

આ પુસ્તકની પ્રસ્તાવના જૈન સાહિત્યના સંનિષ્ઠ લેખક મુ. શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈની અનુભવી કલમે લખાઈ છે, તે ખૂબ આનંદના વિષય છે. તેઓ હાલમાં નિવૃત્ત હાવા છતાં જૈન સાહિત્ય સંખંધી વિધવિધ પ્રવૃત્તિઓમાં શુંથાયેલ હાવાથી, સમયના અભાવ છતાં તેમણે આ પુસ્તકની પ્રસ્તાવના લખી આપી છે. અને पुस्तक संभंधी ઉपयोगी सूचने। क्रेंस छे ते माटे तेमने। हुं अंतः कर्ष पूर्व आकार मानुं छुं. मु. श्री रितिकार्ध अनेक कैन पुस्तके। विद्वान से भक्त होवा उपरांत पत्रकार पण् छे. मुण्यत्वे 'कैन' पत्रमां अवार नवार तेमना से भा प्रगट थता रहे छे. तेओ अनेक कैन संस्थाओ साथ संक लायेत छे. आ अधुं होवा छतां सौथी अगत्यनी वात तेओ। नम्न, सरण अने मध्यस्थ परिण्यामी छे. सामाना विचारोने स्वस्थ यित्ते विचारीने पोताने येग्य कण्याय ते रीते विषयने निउरताथी पण् क्यांथे क्ष्युता न आवी काय ते रीते रिल्ड करवानी तेमनी आगवी कता छे. तेओओ छेल्ला ध्या वर्षी आगम प्रकाकर पू. मुनिश्री पृष्यविकयल महाराक साहिल्यना संशोधनमां तथा अक्यासमां गाल्या छे.

આ પુસ્તકના પ્રકાશનનું સવ'શ્રેય શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નિજાભ્યાસ મંડપ તથા વિહાર ભવન દ્રસ્ટને છે. તેઓએ મારા આ સંકલિત કરેલા પુસ્તકને શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીરના ૨૫૦૦મા નિર્વાણ કલ્યાણક પ્રસંગે પ્રગટ કરવાનું નક્કી કર્યું તે માટે તે દ્રસ્ટ અને દ્રસ્ટી મંડળના પણ હું આંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનું છું. ઉપરાંત આ પુસ્તકની અગાઉથી ૧૫૦૦ કાેપી પડતર કિંમતે લેવાનું નક્કી કરનાર શ્રી જ્ઞાન પ્રચારક દ્રસ્ટ અને તેના દ્રસ્ટી મંડળના પણ હું ખૂબજ આભારી છું.

આ પુસ્તકમાં દરેક લખાણની નીચે જે પત્રાંક અને..

ેપાન નંખર આપવામાં આવ્યા છે તે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર -ગ્રંથ' દ્વિતીયાવૃત્તિ (આવૃત્તિ–૨)–અગાસ પ્રકાશનના લીધા -છે. તે માટે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ–અગાસના હું ઋણી છું.

આ પુસ્તકના સંકલનમાં અનતી સાવધાની રાખવા છતાં એમાં જે ભૂલ રહી ગઈ હાય તે તરફ લક્ષ દેારવા સુજ્ઞ વાંચકાને મારી નમ્ર વિન'તિ છે કે જેથી ખીજી આવૃત્તિમાં ચાેગ્ય સુધારા થઈ શકે.

છેલ્લે મારી સર્વ વાચકાને એક જ વિનંતી છે કે શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતાને, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવા સમર્થ તત્ત્વવેત્તા અને મધ્યસ્થ દ્રષ્ટિ પુરૂષ કેટલી શ્રદ્ધાની નજરે જુએ છે, અને સર્વજ્ઞ ભગવંતાના કેવા ગુણા છે, તેમણે શું પ્રાપ્ત કર્યું છે, કે જેથી આપણને તેમના વચનમાં 'એક પળ પણ શાંકા ન થવી જોઈએ' તે સમજવાને માટે આ પુસ્તકને સળંગ એક વખત અવશ્ય વાંચનું અને પછી તેના ઉપર મનન કરી યાગ્ય અભિપાય આંધવા.

આ પુસ્તક કાેઇપણ રીતે ' શ્રી જિનેશ્વરાના મહિમા ' ેને વધારવાનું નિમિત્ત અનાે એ જ અભિલાષા.

સત્પુરૂષાેનું ચાેગ<mark>ામળ જગતનું કલ્યા</mark>ણુ **કરાે.** ≟કારતક સુદ ૧૫ વિ. સં. ૨૦૩૦ કીકાભક્રી પાેળ, અમદાવાદ. જયં**તીલાલ પાેપટલાલ શાહ**  શ્રીમદ્દજી વિષે પૂજ્ય ગાંધીજીના કેટલાક ઉદ્દગારા સકલન કર્તાની સક્ષિપ્ત નાંધ.

" અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે? કચારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્ધાય જે? સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્યું છેદ્દીને, વિચરશું કવ મહત્પુરૂષને પંથ જો." "એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગર ને હાલ મનારથ રૂપ જો. તો પણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રભુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો."

જિનેશ્વર ભગવંતાના અપૂર્વ ભાવથી ગુણા ગાતાં અને શ્રીમદ્ના જ શબ્દોમાં કહીએ તો 'એ જ પરમપદની પ્રાપ્તિનું ધ્યાન ધરતાં, પૂર્વ કર્મોને સમભાવે વેદવાના ભવ્ય પુરૂષાર્થ કરતાં, અને ઉપરની કડીઓમાં સૂગ્રવ્યા મુજબ બાદ્ય આભ્યંતર નિર્ગ થ (સાધુ) થવાની અને આ સંસારના સર્વ સંખંધાના બંધનને તીફ્ષણ પણે છેદીને જિનેશ્વર ભગવંતાના માર્ગ વિચારવાની ઉત્કટ ભાવના ભાવતાં શ્રીમદ્ભએ પાતાનું અંતરંગ જીવન કેવું બનાવ્યું હતું તેની વાચકાને કાંઇક ઝાંખી થઇ શકે તે હતુથી શ્રીમદ્ભના ગાઢ પરિચયમાં આવી તેમના જીવનની મ્લવણી કરનાર, સત્યના મહાન ઉપાસક રાષ્ટ્રપિતા મ. ગાંધીજીના વિચારાનું ડુંકું સંકલન અત્રે આપવામાં આવ્યું છે. જે તેમની આત્મકથામાંથી, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જયંતિ પ્રસંગે આપેલ પ્રવચનામાંથી તથા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જયંતિ પ્રસંગે આપેલ પ્રવચનામાંથી તથા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર શ્રંથની 'પ્રસ્તાવનામાંથી ઉઘ્ધત કરેલા છે.

#### પૂજ્ય ગાંધીજના કેઠલાક ઉદ્ગારા

૧ તેમના પક્ષપાત જૈનદર્શન તરફ હતા એમ તેઓ મને કહેતા. તેમની (શ્રીમદ્જ) માન્યતા હતી કે જિનાગમમાં આત્મજ્ઞાનની પરાકાષ્ઠા છે.

ર ખાતાં, બેસતાં, સૂતાં પ્રત્યેક ક્રિયા કરતાં તેમનામાં વૈરાગ્ય તેા હાય જ. કાેઈ વખત આ જગતના કાેેેઇપણ વૈભવને વિષે તેમને માેહ થયાે હાેય એમ મેં નથી **નેયું**.

3. દેખાવ શાંતમૂર્તિં ના હતા. તેમના કંઠમાં એટલું અધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંભળતાં માણસ થાકે નહિ. ચહેરા હસમુખા અને પ્રકૃલ્લિત હતા, તેનો ઉપર અંતર આનંદની છાયા હતી. ભાષા એટલી પરિપૂર્ણ હતી કે તેમને પાતાનાં વિચારા અતાવતાં કાઈ દિવસ શખ્દ ગાતવા પડ્યો છે એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા એસે ત્યારે ભાગ્યે જ શખ્દ અદલતાં મેં તેમને જોયા હશે, છતાં વાંચનારને એમ નહિ લાગે કે ક્યાંયે વિચાર અપૂર્ણ કે વાકચરચના તૂટેલી છે, અથવા શખ્દની પસંદગીમાં ખાડ છે. આ વર્ણન સંયમીને વિષે સંભવે.

શ્રીમદ્ **રાજચંદ્ર ' પ્રંથ 'ની પ્રસ્તાવનામાંથી** 

૪. તેમની ઉંમર તે વેળા રપ વર્ષ ઉપરની નહાતી, છતાં તે ચારિત્રવાન અને જ્ઞાની હતા એ તો હું પહેલી મુલાકાતે જ એઇ શકચો. તે શતાવધાની ગણાતા હતા. શતાવધાનની વાનગી એવા દાકતર મહેતાએ મને સૂચવ્યું. મેં મારા ભાષાજ્ઞાનના ભંડાળ ખાલી કર્યો, ને કવિએ મેં કહેલા શખ્દા જે નિયમમાં કહ્યા હતા તે જ નિયમમાં કહી

-સંભળાત્યા! આ શકિતની મને અદેખાઇ થઈ, પણ હું તો પર મુખ્ય ન થયા. જેના ઉપર હું મુખ્ય થયા તે વસ્તુના પરિચય મને પાછળથી થયા, એ હતું તેમનું અહાળું શાસ્ત્રજ્ઞાન અને તેમની આત્મદર્શન કરવાની ભારે ધગશ. આત્મદર્શનની ખાતર જ તે પાતાનું જીવન ત્યતીત કરતા એમ પાછળથી મેં જોયું.

પ. જે મનુષ્ય લાખાના સાદાની વાત કરી લઈને તુરતજ આત્મજ્ઞાનની વાતા લખવા છેસી જાય તેની જાત વેપારીની નહિ, પણ શુદ્ધ જ્ઞાનીની છે. તેમના આવી જાતના અનુભવ મને એક વેળા નહિ, પણ અનેક વેળા થયેલા. મેં તેમને કદી મૂર્છિત સ્થિતિમાં નથી જોયા.

દ. ઘણાં ધર્માચાર્યોના પ્રસંગમાં હું ત્યાર પછી આવ્યો છું. દરેક ધર્મ ના આચાર્યોને મળવાના પ્રયત્ન મેં કર્યો છે. પણ જે છાપ મારા પર રચચંદભાઇએ પાડી તો બીજા નથી પાડી શક્યા. તેમનાં ઘણાં વચના મને સોસરા ઉતરી જતાં.

ગાંધીજીની આત્મકથા ખંડ ૧ ભાગ ર. પ્ર ૧.

- છ. આપણું સંસારી જીવા છીએ ત્યારે શ્રીમદ્ અસંસારી હતા આપણુંને અનેક યાનિયામાં ભટકલું પડશે, ત્યારે શ્રીમદ્ને કદાચ એક જન્મ બસ થાએા. આપણું કદાચ માક્ષથી દૂર ભાગતા હાઇશું, ત્યારે શ્રીમદ્ વાયુવેગે માક્ષ તરફ ધસી રહ્યા હતા.
- ૮. બાહ્ય આડં બરથી મનુષ્ય વીતરાગ નથી થઇ ચાકતો. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્માના પ્રયત્ને મળી શકે છે, એમ હરકોઇ માણુસ અનુભવી શકે છે. રાગાને કાઢવા પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવું ⇒એ કેવું કઠિન છે! એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી.

૯. અમંતરવૈરાગ્ય વિના માેક્ષની લગની ન થાય,
 એવી વૈરાગ્ય લગની કવિની હતી.

૧૦. તેમના લખાણામાં સત્ નીતરી રહ્યું છે, એવા મને હંમેશા ભાસ આવ્યા છે. તેમણે પાતાનું જ્ઞાન અતાવવા સારું એક પણ અક્ષર નથી લખ્યા. લખનારના હતુ વાંચનારને પાતાના આત્માન દમાં ભાગીદાર ખનાવવાના હતા. જેને આત્મકલેશ ટાળવા છે, જે પાતાનું કર્ત્ત વ્ય જાણવા હત્સુક છે, તેને શ્રીમદ્ના લખાણામાંથી ખહુ મળી રહેશે એવા મને વિશ્વાસ છે. પછી તે ભલે હિંદુ હા યા અન્યધર્મી.

૧૧. હિંદુ ધર્મમાં મને શંકા પેદા થઈ, તે સમયે તેના નિવારણમાં મદદ કરનાર રાયચંદભાઈ હતા.

૧૨. ....હિંદુ ધર્મમાં મને જે જોઈએ તે મળે એમ છે એવા મનને વિશ્વાસ આવ્યા. આ સ્થિતિને સારું રાયચંદભાઇ જવાબદાર થયા, એટલે મારું માન તેમના પ્રત્યે કેટલું વધ્યું હાેલું જોઇએ તેના ખ્યાલ વાંચનારને કંઈક આવશે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર 'શ્રંથ () પ્રસ્તાવનામાંથી

૧૩. એક પત્ની વ્રતને તો વિવાહ થતાં જ મારા હૃદયમાં સ્થાન હતું. પત્ની પ્રત્યેની વકાદારી મારા સત્યવતનું અંગ હતું. પણ સ્વસ્ત્રી પ્રત્યે પણ પ્રદ્માચર્યનું પાલન કરવું એ મને દક્ષિણ આફ્રિકામાં સ્પષ્ટ સમજાયું. કયા પ્રસંગથી અથવા કયા પુસ્તકના પ્રભાવથી એ વિચાર મને ઉદ્ભવ્યા એ અત્યારે મને ચાખ્યું યાદ નથી આવતું; એટલું સ્મરષ્યું છે કે, એમાં રાયચંદભાઈની અસરનું પ્રાધાન્ય હતું.

**ચ્યાત્મકથા ખંડ ૧ ભાગ ૩ ત્ર. છ**ે

૧૪. જેમનું પુષ્ય સ્મરણ કરવા આપણે આવ્યા છીએ તે દયાધર્મની મૂર્તિ હતા. તેમણે દયા ધમ<sup>ર</sup>ને જાણ્યાે હતા, ને પાતાના જીવનમાં કેળવ્યાે હતા. ૧૫. ઘણીવાર કહીને લખી ગયા છું કે મેં ઘણાના જીવનમાંથી ઘણું લીધું છે. પણ સૌથી વધારે કાેઇના જીવનમાંથી મેં ગહુણ કર્યું હાેય તાે તે શ્રી કવિના જીવનમાંથી છે.

૧૬. ....તેમને આખું જગત પોતાના સગા જેવું હતું. આપણા ભાઈ કે બહેનને મરતા જોઈ ને જે કલેશ આપણને થાય છે, તેટલા કલેશ તેમને જગતના દુઃખને, મરણને જોઈ ને થતા. સ. ૧૯૭૮ અમદાવાદમાં 'રાજચંદ્ર જય'તી' પ્રસંગે આપેલ વ્યાપ્યાનમાંથી.

૧૭. શ્રાવક છતાં શ્રાવક અને વૈષ્ણવના વાડાની પાર જઈ પ્રાણી માત્ર સાથે અલેઘ સાધનારા, માેક્ષને કિનારે પહેંાચેલા, વિણક છતાં, ધનપ્રાપ્તિની શકિત છતાં, ધનપ્રાપ્તિની શકિત છતાં, ધનપ્રાપ્તિ માટેનાં સાહસ છાડી ઈશ્વર પ્રાપ્તિનાં સાહસ સાધનારા, આધુનિક જમાનાના એક ઉત્તમાત્તમ દિવ્ય દર્શન કરનારા રાયચંદભાઈનું આજના જેવા સમયે કીર્તાન કરવાના અમૂલ્ય લાભ મળે એ કેવું ભાગ્ય!

૧૮. ....રાજચંદ્રના જીવનમાંથી તેમની અનંત તપ-શ્ચર્યા શીખીએ અને જે અનંત તપશ્ચર્યાને પરિણામે તેઓ ચૈતન્યની જ આરાધના કરતાં શીખ્યા તે સમજએ, અને આપણી અલ્પતા વિચારી બકરી જેવા રાંક બની, આપણામાં વિરાજતા ચૈતન્યને વિચારી સિંહ જેવા સમર્થ અનીએ તો જીવનનું સાર્થક છે.

માંડવીમાં સં. ૧૯૮૨ કારતક સુદ ૧૫ ને દિવસે આપેલ વ્યાખ્યાનમાંથી

૧૯. એમના જીવનમાંથી ચાર ચીંજો શીખીએ:–

૧. શાશ્વત વસ્તુમાં તન્મયતા, ૨. જવનની સરળતા, આખા સંસાર સાથે એક વૃત્તિથી વ્યવહાર, ૩. સત્ય, અને ૪. અહિંસામય જીવન

સં. ૧૯૯૨ કાર્તિકી પૂર્ણિમાના દિવસે વર્ધામાં પ્રાથભા પછી અાપેલ પ્રવચનમાંથી.

#### પ્રસ્તાવના

#### શ્રીમદ્રના આંતર વૈભવની ઝાંખી

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રજીના જીવનમાં તત્ત્વનિષ્ઠા અને દમિનિષ્ઠાની સોહામણી અને વિરલ કૂલગું થણીનાં આહ્લાદ-કારી દર્શન થાય છે, તત્ત્વનિષ્ઠા એટલે આંતરિક રીતે પાતાની જાતને યાને આત્મતત્ત્વને અને બાહ્ય રીતે વિશ્વતત્ત્વને જાણવાની સત્યનિષ્ઠા, સત્યના ઝીણામાં ઝીણા અંશને અને માટામાં માટા સ્વરૂપને પામવાની ઉત્કટ ઝંખના, અને દમિનિષ્ઠા એટલે સત્યનું જે કંઈ દર્શન થયું હાય એને જીવન સાથે એકરૂપ બનાવી લેવાના અવિરત અને અદ્ભસ્ય પુરુષાર્થ.

આ બન્નેની સમાન ભાવે ઉપાસના કરવાને લીધે શ્રીમદ્ની જીવનસાધના સ્ફેટિક સમી વિમળ અને હિમાલય સમી ઉન્નત-ઉચ્ચાશયી બની હતી. અને તેથી તેઓ એક આદર્શ ધર્મ પુરુષ કે સંતપુરુષ તરીકેના બહુમાનના અધિકારી બની ગયા હતા. અર્થાત્ જેમ જ્ઞાનની ઉપાસના માટે તેઓ કિયા કે ચારિત્રમય ધર્મની આરાધના માટે તેઓ સદા પ્રયત્નશીલ અને જાગ્રત રહેતા હતા. અને શ્રહાનું તત્ત્વ-દેવ, ગુરુ અને ધર્મ ઉપરની દઢ આસ્થાનું સત્ત્વ-તો એમના એક એક આત્મપ્રદેશમાં ભર્યું હતું. એટલે દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રની નિર્મળ આરાધનાના શાસ્ત્રે ચીંધ્યા માર્ગના પુષ્ય યાત્રિક તરીકે તેઓ મોલ્લમાર્ગના સાચા અને અધિકારી સાધક હતા, એમ કહેલું જોઇએ.

એક જીવનસાધક સંત તરીકે શ્રીમદ્નાં વૃત્તિ અને વલણ અંતમું ખહાય અને એમની પ્રવૃત્તિ અને રુચિનું ધ્રુવબિંદુ આત્મલક્ષી કે આત્મભાવનાં દર્શનનું હાય એ સ્વાભાવિક છે; જીવનની સાધના કરવા ઇચ્છતા દરેક સાધકના રાહ આ જ હોઈ શકે. પણ શ્રીમદ્ની વિરલ કે અસાધારણ કહી શકાય એવી વિશેષતા એ હતી કે એમની સાધનાના માર્ગ, એમનાં વૃત્તિ અને વલણ તેમજ એમની પ્રવૃત્તિ અને રુચિ, યથાર્થ જ્ઞાનના પ્રકાશથી પ્રકાશિત હતાં.

શ્રીમદુની જ્ઞાનસાધનાની ભૂમિકા કેટલી ઉચ્ચ હતી અને એમાં એમણે કેટલી સિદ્ધિ મેળવી હતી, એના વિચાર કરતાં સાચેજ, હેરત પામી જવાય છે. એમ**ની** ્શાસ્ત્રોની ભાવનાને આત્મસાતુ કરવાની શક્તિ, ગમે ત્યાંથી સત્યને શાધી કાઢવાની સૂઝ અને પાતાની લાગણીઓને, એક સિદ્ધહસ્ત સાહિત્યકાર અને કવિની અદાથી, સુગમ, ્સચાટ અને સત્યલક્ષી ભાષા અને શેલીમાં, **ગદ્ય અને પદ્ય** ખંને રૂપમાં, રજૂ કરવાની પ્રતિભા જાણે એમની જન્મ-જન્માંતરની જ્ઞાનસાધના અને સત્યશાધક દેષ્ટિની સાક્ષીરૂપ અની જાય છે. શ્રીમદૂની જ્ઞાતા અને સર્જંક તરીકેની આવી ઉન્નત ભૂમિકા જોયા પછી એમને પંડિત. વિદ્વાન કે સાક્ષર કહેવાથી એમનું સાચું મૂલ્ય આંકચાના સંતાષ નથી થતા; એમને તા જ્ઞાની કે આત્મજ્ઞાની જ કહેવા જોઈએ, કે જેમની જ્ઞાનાપાસનાનું પ્રેરક અળ ન તા વાદ વિવાદમાં વિજય મેળવવાની લાલસા છે, ન તા પાતાના પાંડિત્યન પ્રદર્શન કરવાની વૃત્તિ છે કે ન તા પાતાની વિદ્વત્તાથી ખીજાને આંજ નાખવાની ઇચ્છા છે; જ્ઞાના-પાસનાનું એમનું એક માત્ર ધ્યેય પરમ સત્યરૂપ આત્મ-તત્ત્વને જાણવાનું અને અજવાળવાનું જ હતું. તેઓની એ સાધનાથી વ્યાપક જનસમૃદ્ધને જે લાભ થયા એ તો

કેળવ આનુષંગિક જ હતા. એમના ગઘ-પઘમય વિપુલ સાહિત્યમાંથી નહીં જેવું કહી શકાય એટલું જ સાહિત્ય એમની હયાતી દરમ્યાન પ્રગટ થવા પામ્યું હતું અને એ માટે એમણે કશી ચિંતા કે પ્રવૃત્તિ કરી ન હતી, તે આવી અંતર્મુખ દર્ષ્ટિને જ કારણે.

સાધકની સાધનામાં પરિસ્થતિની અનુકળતા–પ્રતિકુળતા મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે, એ સાચું છે. અને તેથી આત્મશુદ્ધિના ચાહકને માટે ઘરસંસારના ત્યાગ કરીને ત્યાગ માર્ગના તેમજ એ માર્ગે દર્શાવેલ વેશ, ઉપકરણ વગેરેના સ્વીકાર કરવા એ ઉપયાગી થઇ પડે છે એ પણ સાગ્રું છે. પણ ત્યાગ માર્ગ તરફના અનુરાગના અતિરેકના કારણે એ માર્ગના સ્વીકારના પુરાવા રૂપ આ વેશ, ઉપ-કરણ જેવાં બાહ્ય સાધનાની ઉપયાગિતાની મર્યાદા ધ્યાન અહાર જાય એ ખરાખર નથી; કારણ કે ખાદ્ય વેશ કે **બીજાં** ઉપકરણા-સાધના સાધનાના માર્ગમાં ઉપયોગી કે ઉપકારક હાવા છતાં ઉદયભાવે સંસારમાં વર્તતા જ્ઞાનીને એ અનિવાય° તા નથી જ. આવી સાધના માટે જે અનિવાર્ય લેખાય તે છે ચિત્તને કેળવવાની, વાસનાઓને સંયમમાં રાખવાની, કામનાઓને કાળમાં લેવાની, કષાચાને નાથવાની અને બાહ્ય દેષ્ટિને અંતર્મુખ બનાવવાની વૃત્તિ. પ્રવૃત્તિ અને અખંડ જાગૃતિ. આવી આંતરિક દેષ્ટિની ઉપેક્ષા કરીને કેવળ ખાદ્ય વેશથી સાધક કરી સફળતા પ્રાપ્ત નથી કરી શકતા એટલું જ નહીં, ઊલડું એથી એ દંભના અને વાણી અને વર્તન વચ્ચેના વિસંવાદના ભાગ અની જાય છે. આથી ઉલડું, જે ઉદયાધીન સાધકની દેષ્ટિ પાતાના આંતરિક દાેષાને દૂર કરવાની પાયાની વાત ઉપર કૈન્દ્રિત થઈ હાેય છે એને માટે વેશ પરિવર્તન કે ત્યાગ માર્ગના સ્વીકારના ખાદ્ય દેખાવ અનિવાર્ય નથી રહેતા. " मन चंगा तो कथरोटमें गंगा" स्रे क्षेत्रिः जितने। स्रा अ ભાવ છે. આ સત્યનું દર્શન કરાવી શકે એવા જે થાડાક સાધકા થઈ ગયા, એમાં શ્રીમદુનું સ્થાન આગલી હરાળમાં છે. દેખીતી રીતે ગૃહસ્થધમ માં રહેવા છતાં અને ગૃહસ્થ તરીકેની ફરજોનું યથાશકચ પાલન પણ કરવા છતાં, આત્મભાવ અને એની પ્રાપ્તિને જ પાતાનું જીવનધ્યેય અનાવનાર સાધક કેવી અપૂર્વ સફળતા કે સિદ્ધિ મેળવી શકે છે, એનું જવલંત ઉદાહરણ શ્રીમદુમાં જોવા મળે છે. શ્રીમદ્ની આ વિરલ વિશિષ્ટતા છે. શાસ્ત્રોમાં પણ મર-કેવી માતા, ચક્રવર્તા<sup>°</sup> ભરત, આષાઢાભૂતિ, કુર્માપુત્ર, ઇલાચી-કુમાર, કે ચિલાતીપુત્ર જેવા દાખલાએા નાંધાયેલા છે, જે વેશની નહીં પણ દેષિનિવૃત્તિની વૃત્તિની અનિવાર્યતા સમજાવે છે. આ દ્રષ્ટિએ પણ શ્રીમદુનું જીવન, કાર્ય અને સાહિત્ય મનન કરવા જેવું છે.

#### આ પુસ્તક

આ પુસ્તક, એના નામ પ્રમાણે, શ્રીમદ્નાં હૃદયસ્પ**રાિં** વચનામાં, ભગવાન તીર્થ કરનાં મહિમાનાં પ્રતીતિકર, ઉલ્લાસ પ્રેરક અને શ્રદ્ધાપાષક દર્શન કરાવે છે. શ્રી જિનેશ્વર ભગવાને પાતાની વિશિષ્ટ સાધનાના અળે મેળવેલ આત્મ-સાક્ષાત્કારના ફળની પ્રભાવનારૂપે જાળા સો પરમળા—આત્મા

એ જ પરમઆત્મા અને છે-એ સંદેશ જગતને લેટ આપ્યાં હતો, અને એ સંદેશના વ્યવસ્થિત પ્રસારણ તથા આચરણ માટે ચતુવિધ સંઘરૂપ તીર્થની સ્થાપના કરી હતી, અને ધમે દેશના આપી હતી. અનેક જાતની મલિનતાને કારણે પામર અનેલા અલ્પ આત્મા જ એ અધા મળાને દ્વર કરીને પરમ-આત્મા અની શકે છે; એ પરમાત્મા જ સાચા પરમેશ્વર છે, અને એ સિવાય બીજા, જીદા, આપણું કે વિશ્વનું સર્જન કરનારા તથા એના ન્યાય તાળનારા ઇશ્વર કે પરમેશ્વરનું અસ્તિત્વ નથી, આ અભિનવ અને મૌલિક વિચાર માનવજાતને માટે પ્રેરણાના સ્રોતરૂપ અને આશાના મિનારારૂપ અની ગયા અને એમાંથી એને આત્મ-શુદ્ધ કે આત્મસાક્ષાહાર માટેના પુરુષાથે કરવાનું અળ મળ્યું-

આ પુસ્તકમાં સંકલિત કરવામાં આવેલા અને શ્રી જિનેશ્વરના મહિમા સમજાવતા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના ઉદ્-ગારામાં જિજ્ઞાસુઓને તીર્થ કર ભગવાનની સર્વદેશીય વિશેષતાઓ વર્ષુ વાયેલી જેવા–જાણવા મળશે. જિનેશ્વરની સાધના, એમની અપૂર્વસિદ્ધિ, એમની વાણી, એમની ધમ' દેશના, એમના પ્રભાવ, એમણે પ્રરૂપેલ દર્શન તથા ધમ', એમની પ્રતિમા અને પ્રતિમાની પૂજા–ભક્તિ, એમના ઉપરની દ્રઢ શ્રહા–આસ્થા, એમનાં આગમશાસો, એમણે અપનાવેલ નયવાદ અને અનેકાંતવાદની પહિત્ત, એમનું સ્વરૂપ વગેરે તીર્થ કરદેવ સંખંધી અધી બાબતાનું, કાઈનું સંદ્યેપમાં તો કાઈનું વિસ્તારથી કરવામાં આવેલું વર્ષુન આ પુસ્તકમાં સંગ્રહીત કરવામાં આવેલું છે. શ્રીમદે સરળ આ પુસ્તકમાં સંગ્રહીત કરવામાં આવેલું છે. શ્રીમદે સરળ

અને રાચક ભાષા અને રૈક્ષિમાં કરેલું આ વર્ષુન પણ એમના શાસાલ્યાસ કેવા જવનસ્પર્શી હતો અને એમનું જ્ઞાન માત્ર ઉપરછલ્લું યા વાણીવિલાસ કે બુદ્ધિવિલાસ રૂપ નહીં પણ કેવું સર્વસ્પશી અને મર્મસ્પર્શી હતું એના ખ્યાલ આપે છે. એમના એક એક વચનમાં જાણે અનુભવ જ્ઞાનના—જવન સાથે એકરસ બની ગયેલ બાધના—મધુર રાષ્ટ્રિકો સાંભળવા મળે છે, જે સહૃદય અને તત્ત્વજિજ્ઞાસુ વાચકના અંતરને સહજપણે સ્પર્શી જાય છે. એમ કહેલું જોઈએ કે ભગવાન તીર્થ કરના મહિમા વર્ષુ વતાં શ્રીમદ્નાં આ સરળ, સુગમ અને મધુર વચના ખુદ શ્રીમદ્નું જવન, કાર્ય અને સાહિત્ય કેવું મહિમાવંતું છે એની સુભગ છાપ આપણા અંતર ઉપર પાડે છે. આ પણ શ્રીમદ્ની એક સિદ્ધિ જ સમજવી જોઈએ.

હવે આ પુસ્તકમાંના એમના થાડાક ઉદ્દગારા જોઈ એ. જુઓ શ્રામદની જિનેશ્વર ઉપરની દઢ શ્રદ્ધા

"અમારા ચિત્તને વિષે વારંવાર એમ આવે છે અને એમ પરિણામ સ્થિર રહ્યા કરે છે કે જેવા આત્મકલ્યાણના નિર્ધાર શ્રી વર્ધ માનસ્વામીએ કે શ્રી ઋષભાદિએ કર્યો છે તેવા નિર્ધાર બીજા સંપ્રદાયને વિષે નથી." (પૃ. ૯)

"એક માત્ર શ્રી જિને કહ્યું છે તે આત્મસ્વરૂપ વિશેષ વિશેષ અવિરાધી જોવામાં આવે છે અને તે પ્રકારે વેદવામાં આવે છે." (પૃ. ૧૦)

" સંશયબીજ ઉગે નહિ અંદર, જે જિનનાં કથના અવધારું; રાજ્ય, સદા મુજ એ જ મનારથ, ધાર થશે અપવર્ગ ઉતારું." (પૃ. ૮૧) ' અહુ છકી જાઓ તે પણ મહાવીરની આજ્ઞા તેહશા નહીં ગમે તેવી શંકા થાય તાપણ મારી વતી વીરને નિ:શંક ગણજો." (પૃ. ૮૫)

"વીર સ્વામીનું એાધેલું દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી સર્વ સ્વરૂપ યથાતથ્ય છે, એ ભૂલશા નહીં. તેની શિક્ષાની કાઈ પણ પ્રકારે વિરાધના થઇ હાય, તે માટે પશ્ચત્તાપ કરતો. આ કાળની અપેક્ષાએ મન, વચન, કાયા આત્મભાવે તેના ખાળામાં અપંશુ કરા, એજ માફ્ષમાર્ગ છે." (પૃ. ૮૫–૮૬)

" ઈશ્વર પર વિશ્વાસ રાખવા એ એક સુખદાયક માર્ગ છે. જેના દ્રઢ વિશ્વાસ હાય છે, તે દુઃખી હાતો નથી; અથવા દુઃખી હાય તા દુઃખ વેદતા નથી. દુઃખ ઉલડું સુખરૂપ થઇ પડે છે." (પૃ. ૧૧૦)

"જે મધ્ય વયના ક્ષત્રિય પુત્રે જગત અનાદિ છે એમ બેધડક કહી કર્તાને ઉડાડચો હશે, તે પુરુષે શું કંઇ સર્વજ્ઞતાનાં ગુપ્ત ભેદ વિના કર્યું હશે? (પૃ. ૧૨૦)

" ....એ સઘળાં જ્ઞાનીએા કરતાં પરમમાન્ય રાખવા યાગ્ય સર્વજ્ઞ મહાવીરનાં વચન સર્વ સ્થળે એ છે કે, સંસાર એકાંત અને અનંત શાકરૂપ તેમજ દુઃખપ્રદ છે." (પૃ. ૧૩૦)

"જૈન મત પ્રવત કોએ મને કંઈ ભૂરશી દક્ષિણા આપી નથી તેમ એ મારા કુટું બપરિવારી પણ નથી કે એ માટે પક્ષપાતે હું કંઇ પણ તમને કહું. તેમ જ અન્ય મત પ્રવર્ત કાં પ્રતિ મારે કંઈ વૈરાબુદ્ધિ નથી કે મિશ્યા એનું ખંડન કરું. બન્નેમાં હું તા મંદ્રમતિ મધ્યસ્થરૂપ છું. ખહુ ખહુ મનનથી અને મારી મતિ જ્યાં સુધી પેક્રોંચી ત્યાં

સુધીના વિચારથી હું વિનયથી એમ કહું છું કે પ્રિય ભબ્યા ! જૈન જેવું એકેય પૂર્ણું અને પવિત્ર દર્શન નથી. વીતરાગ જેવા એકકે દેવ નથી " (પૃ. ૧૭૫)

આ શખ્દામાં શ્રીમદ્ની નમ્રતા અને દ્રહતા અન્ને સમાનરૂપે ઝળકે છે.

'' નિર્ગુ' થ ભગવાને પ્રણીતેલા પવિત્ર ધમ' માટે જે જે ઉપમા આપીએ તે ન્યૂન જ છે. આત્મા અનંત કાળ ૨૫૫-ડચો, તે માત્ર એના નિરુપમ ધમ'ના અભાવે." (પૃ. ૧૭૬)

" મંઘ-માક્ષની યથાર્થ વ્યવસ્થા જે દર્શનને વિષે યથાર્થ પણે કહેવામાં આવી છે, તે દર્શન નિક્ટ મુક્તપણાનું કારણ છે અને એ યથાર્થ વ્યવસ્થા કહેવાને ચાગ્ય ને કેઇ અમે વિશેષપણે માનતા હોઈએ તો તે શ્રી તીર્થ કર દેવ છે." (પૃ. ૧૭૭)

"મને આ મત કે તે મતની માન્યતા નથી, પણ રાગદ્વેષ રહિત થવાની પરમાકાંક્ષા છે. અને તે માટે જે જે સાધન હાય, તે તે ઇચ્છવાં, કરવાં એમ માન્યતા છે, અને એ માટે મહાવીરના વચન પર મને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે." (પૃ.૧૭૭)

આ વચનમાં મતના અનાગ્રહ, માેક્ષની ઝંખના અને મહાવીર પર દ્રઢ શ્રદ્ધા-એમ ત્રણ ભાવનાઓના ત્રિવેણી સંગમ શ્રીમદ્ના જીવનમાં સધાયા હતા, એમ જાણી શકાય છે.

"પરમાનંદરૂપ હરિને ક્ષણ પણ ન વિસરતા એ અમારી સર્વ કૃતિ, વૃત્તિ અને લેખના હેતુ છે.''(પૃ. ૧૧૦)

"જેમ હરિએ ઇચ્છેલા ક્રમ દારે તેમ દારાઇએ છીએ." "સવ શક્તિમાન હરિની ઇચ્છા સદૈવ સુખરૂપ જ

હાય છે, અને જેને કાંઈ પણ લક્તિના અંશા પ્રાપ્ત થયા છે એવા પુરૂષે તા જરૂર એમ જ નિશ્ચય કરવા કે " હરિની ઈચ્છા સદૈવ સુખરૂપ જ હાય છે." (પૃ. ૧૧૧)

આ વચનમાં શખ્દના ('હરિ,' 'જિન' જેવા) ખાદ્યા શાખ્દિક કાેચલાને ભેદીને અંદરનું સારભૂત તત્ત્વ શાધવા— સ્વીકારવાની શ્રીમદ્ની ઉઠાર ગુણુગાહક દ્રષ્ટિ અને શ્રહાના સંગમ થયેલા જોવા મળે છે.

શ્રીમદ્ની શ્રદ્ધાની દઢતા દર્શાવનારાં આટલાં અધાં વચના, ઉપર એટલા માટે રજૂ કર્યાં છે કે જેથી એમની શ્રદ્ધામય મનાભૂમિકાના સ્પષ્ટ રૂપે ખ્યાલ આવે અને એમની જીવનસ્પર્શી ધમ મયતા માટે કાઇને લેશ પણ શંકા હોય તા તે દૂર થવા પામે

ભકિતની ઉપયોગિતા સમજાવતાં શ્રીમદ્ કહે છે કે-"શુભ શીતળતામય છાંય રહી, મનવાંછિત જ્યાં ફળપંક્તિ કહી; જિનભક્તિ ગ્રહાે તરુ કલ્પ અહાે, ભજને ભગવંત ભવંત લહાે. (પૃ. ૧૦૨)

"....જિનભક્તિમાં અતિ શુદ્ધ ભાવે લીનતા સિવાય કંઈ નથી જોઈતું, તે ન હાેય તાે પછી માગવાની ઇચ્છા પણ નથી." (પૃ. ૧૦૯)

" પ્રભુભક્તિમાં જેમ અને તેમ તત્પર રહેવું. મેાક્ષના એ ધુરધર માર્ગ મને લાગ્યા છે. ગમે તા મનથા પણ સ્થિર થઇને એસી પ્રભુભક્તિ અવશ્ય કરવી યાગ્ય છે." (પૃ. ૧૧૨)

" ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારા દઢ નિશ્ચય છે કે ભક્તિ એ સવેપિરી માર્ગ છે. અને તે સત્પુરુષના ચરણ સમીપે રહીને થાય તા ક્ષણવારમાં માક્ષ કરી દે તેવેલ પદાર્થ છે." (પૃ.૧૧૫)

જિનપૂજા અંગે શ્રીમદે કહ્યું છે કે—

"સ્વરૂપઆકાં સી મહાતમાઓએ એમ જિન લગવાનની તથા સિદ્ધ લગવાનની ઉપાસના સ્વરૂપ પ્રાપ્તિના હેતુ જાણ્યા છે. સીષ્યુ માહ ગુણ સ્થાન પર્યંત તે સ્વરૂપ ચિંતવના જીવને પ્રમળ અવલં બન છે. વળી એકલું અધ્યાત્મસ્વરૂપ ચિંતવન જીવને વ્યામાહ ઉપજાવે છે, ઘણા જીવાને શુષ્કતા પ્રાપ્ત કરાવે છે, અથવા સ્વેચ્છાચારીપણું ઉત્પન્ન કરે છે, અથવા ઉન્મત્ત પ્રલાપદશા ઉત્પન્ન કરે છે. લગવાનના સ્વરૂપના ધ્યાનાલં બનથી લક્તિ પ્રધાન દૃષ્ટિ થાય છે, અને અધ્યાત્મદૃષ્ટિ ગૌણ થાય છે, જેથી શુષ્કતા, સ્વેચ્છાચારીપણું અને ઉન્મત્ત પ્રલાપતા થતાં નથી. આત્મદશા બળવાન થવાથી સ્વાભાવિક અધ્યાત્મપ્રધાનતા થાય છે." (પૃ. ૧૧૩–૧૧૪)

આ કથનમાં શ્રીમદે જિન પ્રતિમાની ઉપાસનાનું મહત્વ તો વર્ષું જ્યું જ છે; સાથે સાથે એમાં એમની નિશ્ચય અને વ્યવહારની સમતુલા જાળવવાની વિવેકશીલ પ્રજ્ઞાનાં પશુ દર્શન થાય છે. ૧ળી, એમાં સ્વરૂપ ચિંતવનને પ્રખળ આલંખનરૂપ ગણાવ્યું છે તે જિનપ્રતિમાના પુષ્ટાલંખનરૂપે જે મહિમા વર્ષ્યવવામાં આવ્યા છે, એની પુષ્ટિ કરે છે.

" આટલું જ ખરું અથવા આટલામાંથી જ પ્રતિમાની સિદ્ધિ થાય તા અમે માનીએ એમ આગ્રહી ન થશાે. પણ વીરનાં બાયેલાં શાસ્ત્રોથી સિદ્ધિ થાય તેમ ઇચ્છશાે." (પૃ. ૮૭)

આ કથન જિનપ્રતિમાનું સમર્થન તે કરે જ છે; સાથે સાથે જિનપ્રતિમા બહુ ઉપયોગી અને ઉપકારક હોવાથી જે કેાઈ જૈતશાસ્ત્રોમાં એનું વિધાન કરવામાં આવ્યું હાય એના અનાગ્રહેવૃત્તિથી સ્વીકાર કરવાનું પણ એમાં કહેવામાં આવ્યું છે. એમ લાગે છે કે એમનું આ વચન જિનપ્રતિમાને નહીં માનનાર સ્થાનકમાગી ફિરકાને અનુલક્ષીને કહેવાયું હશે.

યુષ્યપૂજા અંગે તેઓએ કહ્યું છે કે—

" પ્રભુપૂજામાં પુષ્પ ચડાવવામાં આવે છે, તેમાં જે ગ્રહસ્થને લીલાતરીના નિયમ નથી તે પાતાના હેતુએ તેના વપરાશ કમ કરી ફૂલ પ્રભુને ચડાવે." (પૃ. ૧૧૫)

શ્રીમદ્નું આ વાકચ ફૂલપૂજામાં, અહિંસાની દિષ્ટિએ, કેટલા વિવેક રાખવાની જરૂર છે, એ બાબત તરફ સાચી રીતે આંગળી ચીંધે છે; અને શાસ્ત્રામાં ફૂલપૂજામાં જે જયણા રાખવાનું કહેવામાં આવ્યું છે એનું સ્મરણ કરાવે છે. ભગવાનની આંગીમાં હજારા ફૂલના ઉપયાગ કરવા જતાં આ શાસ્ત્રઆત્તા અને આ જયણા કેવી રીતે સચવાતી હશે તે વિચારવા જેવું છે. ભગવાનની ભક્તિના લાભ અધિક વસ્તુઓના અપ'ણથી નહીં પણ અંતરની સાચી ભાવનાથી યાહીક પણ વસ્તુઓ જયણા સાચવીને ભેટ ધરવાથી, ચિત્તની પ્રસન્નતા અને આત્મશુદ્ધિરૂપે મળે છે, એ મૂળ વાત ધ્યાનમાં રહે તો પુષ્પપૂજામાં કે બીજી અધી ધર્મ પ્રવૃત્તિમાં આપમેળ જ વિવેકદિષ્ટ જાગી ઊઠે.

આ પુસ્તકમાંની બીજી થાડીક જાણવા જેવી બાખતા જોઇએ: જિને શ્વરનું સ્વરૂપ:-આ પુસ્તકના પહેલાજ દુહા 'આત્મા એ જ પરમાતમાં' એ વાતની ખાતરી કરાવે છે. પુસ્તકના બીજા ત્રીજા પાતે જિનેશ્વરના સ્વરૂપનું વર્ણુંન કરતા "માક્ષમાળા"ના આઠમા પાઠ મૂકવામાં આવ્યા છે, તેમાંના વિશેષણા "નમુત્યુણં" સૂત્રમાંના વિશેષણાની યાદ આપે એવાં છે. '' નમુત્યુણું'' સ્ત્રમાંનાં વિશેષણા કંઈક તીર્થ કર ભગવાનના વ્યાપક મહિમા વર્ણ વે છે, જ્યારે આ પાઠમાંનાં વિશેષણા એમની કંઈક આંતર સંપત્તિનું વર્ણન કરતાં હાય એમ લાગે છે. ૯૧–૯૨ મા પૃષ્ઠ ઉપરનું શ્રી શાંતિનાથ ભગ-વાનનું કાવ્ય પણ જિનેશ્વરના સ્વરૂપના ખ્યાલ આપે છે.

તીર્થ કરના અતિશય—" સર્વોત્કૃષ્ટ શાંત સ્વભાવ કરવાથી પરસ્પર વૈરવાળાં પ્રાણીઓ પાતાના વૈરભાવ છેડી દર્ધ શાંત થઈ બેસે છે, એવા શ્રી તીર્થ કરના અતિશય છે." (પૃ. ૨૦)

श्रीभद्रनुं आ वयन મહિષ પતંજલિએ રચેલ યાેગ-સૂત્રના "अहिं साप्रतिष्ठायां तत्सन्निधौ वैरत्यागः "એ આર્ષ-વાણીનું પુનરુચ્ચારણ કરે છે.

સત્સંગ-" આત્મા ગવેષવા હાય તેણે, યમનિયમાદિક સર્વ સાધનના આગ્રહ અપ્રધાન કરી સત્સંગને ગવેષવા; તેમજ ઉપાસવા." (પૃ. ૩૧) " સર્વ ભાવથી અસંગપણું થવું તે સર્વથી દુષ્કરમાં દુષ્કર સાધન છે, અને તે નિરાશ્રય પણે સિદ્ધ થવું અત્યંત દુષ્કર છે. એમ વિચારી શ્રી તીર્વ કરે સત્સંગને તેના આધાર કહ્યો છે,કે જે સત્સંગના યાગે સહજસ્વ-રૂપભૂત એવું અસંગપણું,જીવને ઉત્પન્ન થાય છે." (પૃ. ૪૧)

પૃ. ૮૪માં શ્રીમદ્દે ભગવાનને અનુલક્ષીને જ્યારે ભક્તના મુખે એમ કહેવરાવ્યું કે " તારા ધર્મ માટે રાજદ્વારે કૈસ મૂકું નહીં" ત્યારે જાણે તેએ વાતવાતમાં ધાર્મિક આખતામાં પણ કાર્ટ-કચેરીના આશ્રય લેવાની આપણી કમ-જોરી તરફ આપણું ધ્યાન દોરવા માંગતા હાય એમ જ લાગે છે.

૧૧૯મા પાનામાં ભગવાનના માટાભાઈનું નામ "નંદિવર્ધન"ને અદલે શ્રીમદે "નંદિવર્દ્ધમાન" આપ્યું છે. તે જિજ્ઞાસા જગાંઢે અને સંશોધન કરવા પ્રેરે એવું છે. આ ઉપરાંત, જિનવાણીના મહિમા, વ્યવહારુપાસું, ગ્રુરુમહિમા, સત્યનિષ્ઠા, આત્મવિશ્વાસ, શ્વેતાંબર–દિગ**ંભર**ના ભેદાે, મહાવીરના મહિમા વગેરે અનેક જાણવા જેવી બાખતાે અ'ગે શ્રીમદ્ના વિચારા આ પુસ્તકમાં આપત્રામાં આવ્યા છે.

#### પુસ્તકના સંકલન કરતાર

આ પુસ્તકનું સંકલન ભાઇ શ્રી જયંતીભાઇએ કર્યું ે છે. આ સંકલનમાં મને એમની લક્તિ, દ્રષ્ટિ અને રુચિ એ ત્રણેની શુચિતાનાં દર્શન થયાં છે. ઉછરતી યુવાન ઉમરે પણ શ્રી જયંતીભાઈમાં જે તત્ત્રજિજ્ઞાસા અને ધર્મ માર્ગ તું અનુસરણ કરવાની રુચિ જેવા મળે છે, તે અતિવિરલ અને યુવાના તેમ જ માટાએા ખંનેને માટે પણ સમાન ્રીતે દાખલારૂપ બની રહે એવી છે. પાતાની ધમ'જિજ્ઞાસા, ્તત્ત્વજિજ્ઞાસા, કે સત્યંજિજ્ઞાસાને સંતોષવા, અને એમ કરીને ેપાતાના ચિત્તનું યથાશકય ઊધ્નીકરણ કરવા તેઓ એ ્સંતસમાગમ અને સદ્વાચનના જે રસ કેળવ્યાે છે તે, ેતેઓ ચિત્તશુદ્ધિના કે ધર્માચરણના સાચા માર્ગે છે એમ કહેવા પ્રેરે એવા છે. તેમાંય તેઓ સામાને પાતાની વાત ્સમજાવવાની જે ધીરજ, શાંતિ અને નિર્ભયતા દાખવે છે ુઅને ગુમે ત્યાંથી સત્યુને શાધવા–સ્વીકારવાની ખેલદિલી, ઉદારતા અને અનાગ્રહવૃત્તિના પરિચય આપે છે, અને તે પણ વાત-વાતમાં મને ઉશ્કેરાઈ જાય એવી તરુણ ઉંમરે, એ ખિના એમના પ્રત્યે આદરભાવ જન્માવે એવી છે. ેમારી સમજ મુજબ, ઉંમરની માેટાઈ એ સાચી નહીં પણ, ઔપચારિક અને ઉપર છક્ક્કી માેટાઇ છે; સાચી માેટાઈ તો ગુણિયલપણામાં જ વસે છે. આ દ્રષ્ટિએ વિચારતાં આઈ શ્રી જયાંતીભાઈ પ્રત્યે અંતરમાં સહજપણે આદર-

અહુમાનની લાગણી જન્મે છે. આ પુસ્તક માટે કંઇક લખી આપવા નિમિત્ત મને શ્રી જયંતીભાઇના પરિચય કરવાના જે અવસર મળ્યા તેથી મને ઘણા આનંદ થયા છે.

#### આ લખાણ અંગે

એક જીવનસાધક સંતપુરુષના લખાણના પરિચય કોઇ જીવનસાધનાના ધ્યેયને વરેલ વ્યક્તિ આપેએ જ ઉચિત છે એમ હું માનું છું. છતાં મેં આ લખવાનું સ્વીકાર્યું એમાં મેં અધિકાર વગરનું કામ કર્યું છે, એમ આ લખતી વખતે પણ મને લાગ્યા કરે છે. પણ શ્રી જયંતીભાઈના પિતાશ્રી શ્રી પાપટલાલ સાંકલચંદ શાહ મારા ચિર પરિચિત છે, અને એમની સાથે મારે સ્નેહ સંબંધ છે, એટલે એમના લાગણી ભર્યા આગ્રહના બે–ત્રણ વાર ઈનકાર કરવા છતાં હું મારા વિચારમાં વધારે વખત મક્કમ રહી ન શકયા અને મારે આ નિવેદન લખવાની જવાબદારી સ્ત્રીકારવી પડી.

આ જવાબદારી સ્વીકારી ત્યારે તો મને હતું કે બે એક અઠવાડિયામાં એ પૂરી કરી શકીશ; પણ કંઇક નાદુ-રસ્ત તિબયત અને કંઇક અનેક ચાલુ અને તાતકાલિક કરવાં પહે એવાં કામાના અવરાધાને લીધે આ કામને ન્યાય આપતાં ત્રણ મહિના કરતાં પણ વધુ વખત વીતી ગયા! એક રીતે મારા પશ્ચે થયેલા આ વિલંબ શ્રી જયંતીભાઇ માટે અકળામણ કે કસાટીરૂપ અની જાય એવા હતા. આમ છતાં તેઓ આ બાબતમાં જે સ્વસ્થતા દાખવી શક્યા તે માટે તેમને શાબાશી ઘટે છે.

શ્રીમદ્દના ચિંતનપૂર્ણ આંતર વૈભવનું થાેડુંક પણ દર્શન કરાવવામાં આ પુસ્તક ઉપચાગી થઇ પડે એવું હાેવાથી એનું હું અંતરથી સ્વાગત કરું છું.

ક. અમૂલ સાસાયટી અમદાવાદ હ **રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈ** તા–૧૨–૧–૧૯૭૪

# અનુક્રમણિકા

| પ્રકર                                             | ણ વિષય                                   | યુષ્ક            |
|---------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------|
| ય.                                                | પૂ. મુનિવર્યોના આશીવ'ંચન                 | 3≈               |
|                                                   | િણ:—શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીર પરમાત        | માને ૪           |
|                                                   | ાઃ—શ્રમણ ભગવાન શ્રી મહાવીર દેવના         |                  |
| -                                                 | વીતરાગ સ્તુતિ :—                         | ં પૂ             |
|                                                   | જિનેશ્વર ભગવાન પ્રત્યે શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર | <b>₹-</b> ७      |
|                                                   | શકતું નિવેદન                             | ८-१०             |
|                                                   | લન કર્તાનું નિવેદન                       | ११-१६            |
| श्रीमहूळ विषे पूज्य गांधीळना કેટલાક ઉદ્ગારા ૧૭-૨૧ |                                          |                  |
|                                                   | તાવના :-શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઇ         | <b>૨</b> ૨–૩૫.   |
| પ્રકરા                                            | શુ વિંષય                                 | યુષ્ટ            |
| ۹.                                                | જિનદેવ અને તેમનું માહાત્મ્ય              | १–२१             |
| ₹.                                                | જિનાગમ સ્તુતિ                            | २२-८०            |
| з.                                                | જિનેશ્વરના વચનામાં પૂર્ણ શ્રદ્ધા         | ૮૧–૯૧            |
| ٧.                                                | શ્રી જિનેશ્વરને નમસ્કાર                  | <b>૯૨</b> –૧૦૧   |
| ય.                                                | જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિ                   | १०२–११६          |
| ξ.                                                | ભગવાન મહાવીર                             | ૧૧૭–૧૩૩          |
| <b>હ</b> .                                        | ઉત્તમ શ્રાવક                             | <b>૧૩૪–૧૩૮</b> : |
| ۷.                                                | कैन भुनि अने तेमनुं माद्धारम्य           | <b>૧૩</b> ૯–૧૫૪  |
| e.                                                | જૈન દર્શનનું માહાત્મ્ય                   | ૧૫૫–૨૦૨          |
|                                                   | તારીખની તવારીખ                           | २०३–२०८          |



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

q

# िलन देव अने तेमनुं भाषात्म्य

" સદ્ગુરુના ઉપદેશથી, સમજે જિનનું રૂપ; તા તે પામે નિજદશા, જિન છે આત્મસ્વરૂપ."

"પામ્યા શુદ્ધ સ્વભાવને, છે જિન તેથી પૂજ્ય; સમજો જિનસ્વભાવ તાે, આત્મભાનનાે ગુંજય."

" કેવલ કરુણા-મૂર્તિ છેા, દીનખંધુ દીનનાથ; પાપી પરમ અનાથ છું, ગ્રહા પ્રભુજ હાથ."

#### **જિન દેવનું યથાર્થ** સ્વરૂપ

ચક્રવતી રાજધિરાજ કે રાજપુત્ર છતાં જેઓ સંસારને એકાંત અનંત શાકનું કારણ માનીને તેના ત્યાગ કરે છે; પૂર્ણ દયા, શાંતિ, ક્ષમા, નિરાગીત્વ અને આત્મસમૃદ્ધિથી ત્રિવિધ તાપના લય કરે છે; મહા ઉગ્ર તપાપધ્યાન વડે વિશાધન કરીને જેઓ કર્મના સમુહને બાળી નાંખે છે: ચાંદ્ર તથા શાંખથી અત્યાંત ઉજ્જવળ એવું શુકલ ધ્યાન જેઓને પ્રાપ્ત થાય છે; સર્વ પ્રકારની નિદ્રાનો જેઓ ક્ષય કરે છે; સંસારમાં મુખ્યતા ભાગવતાં ગ્રાનાવરણીય, દર્શના-વરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર કમ ભરમીભૂત કરી જેઓ કેવલજ્ઞાન, કેવલદર્શન સહિત સ્વસ્વરૂપથી વિહાર કરે છે; જેઓ ચાર અઘાતિ કર્મ રહ્યા સુધી ચથાખ્યાત ચારિત્રરુપ ઉત્તમ શીલનું સેવન કરે છે: કર્મ શ્રીષ્મથી અકળાતા પામર પ્રાણીઓને પરમ શાંતિ મળવા જેઓ શુદ્ધ બાધળીજના નિષ્કારણ કરુણાથી મેઘધારાવાણી વડે ઉપદેશ કરે છે; કાેઇ પણ સમયે કિંચિત માત્ર પણ સંસારી વૈભવવિલાસના સ્વપ્નાંશ પણ જેને રહ્યો નથી; ઘનઘાતિ કર્મ ક્ષય કર્યા પહેલાં, પાતાની છદ્મસ્થતા ગણી જેઓ શ્રીમુખવાણીથી ઉપદેશ કરતા નથી: પાંચ પ્રકારના અંતરાય, હાસ્ય, રતિ અરતિ, ભય, જીગુપ્સા, શાેક, મિશ્યાત્વ, અજ્ઞાન, અપ્રત્યાખ્યાન, રાગ, દ્વેષ. નિદ્રા અને કામ એ અઢાર દ્વષણથી જે રહિત છે; સચ્ચિદાન દ સ્વરૂપથી વિરાજમાન છે, મહાઉદ્યોતકર ખાર ગુણા જેઓને પ્રગટે છે; જન્મ, મરણ અને અનંત સંસાર

જેના ગયા છે તેને નિર્ગાયના આગમમાં સદ્દેવ કહ્યા છે. એ દેાષરહિત શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામેલ હાવાથી પૂજનીય પરમેશ્વર કહેવા યાગ્ય છે. ઉપર કહ્યા તે અઢાર દેાષમાંના એક પણ દેાષ હાય ત્યાં સદ્દેવનું સ્વરૂપ ઘટતું નથી. આ પરમ તત્ત્વ મહત્પુરુષાથી વિશેષ જાણવું અવશ્યનું છે.

( માેક્ષમાળા–શિક્ષાપાઠ ૮ ) પાતૃ ૪૩

## જિનેશ્વરની અપૂર્વ વાણી (મનહર છંદ)

અનંત અનંત ભાવ ભેદથી ભરેલી ભલી, અનંત અનંત નય નિર્ફાપે વ્યાખ્યાની છે; સકલ જગત હિતકારિણી, હારિણી મોહ, તારિણી ભવાબ્ધિ, માક્ષચારિણી પ્રમાણી છે; ઉપમા આપ્યાની જેને તમા રાખવી તે વ્યર્થ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઈ મેં માની છે; અહા ! રાજચંદ્ર આળ ખ્યાલ નથી પામતા એ, જિનેશ્વર તણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે.

પાતું ૧૨૦

#### ભગવાનની રાૈલી

શી એની રાૈલી ! જ્યાં આત્માને વિકારમય થવાના અન તાંશ પણ રહ્યો નથી. શુદ્ધ, સ્ક્રટિક ફીણુ અને ચંદ્રથી **ઉજ્જવળ શુકલ ધ્યાનની શ્રે**ણિથી પ્રવાહરૂપે નીકળેલાં તે **નિગ્ર થ**ના પવિત્ર વચનાની મને–તમને ત્રિકાળ શ્રદ્ધા રહેા !

એ જ પરમાતમાના ચાેગળળ આગળ પ્રયાચના!

પાતુ**ં** ૨૦૪ પત્રાંક ન**ે** પર

#### શ્રી જિનનું મહાન મનાજયીપણું

તે જિન-વધ માનાદિ સત્પુરુષો કેવા મહાન મનાજયી હતા! તેને મૌન રહેવું-અમૌન રહેવું બન્ને સુલભ હતું, તેને સર્વ અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ દિવસ સરખા હતા, તેને લાભ-હાનિ સરખી હતી; તેનો ક્રમ માત્ર આત્મસમતાર્થ હતો. કેવું આશ્ચર્ય કારક કે, એક કલ્પનાના જય એક કલ્પે થવા દુલભ, તેવી તેમણે અનંત કલ્પનાઓ કલ્પના અનંતમા ભાગે શમાવી દીધી!

પાતું ૨૨૨ પત્રાંક ન'. ૮૧

## જિન દેવની પરમ કરુણા દષ્ટિ

આર્ય ભૂમિકા પર પાચીન કાળમાં ચાર આશ્રમ પ્રચલિત હતા, એટલે કે, આશ્રમધર્મ મુખ્ય કરીને પ્રવર્તતો હતો. પરમષિ નાભિપુત્રે ભારતમાં નિર્ધ થધર્મને જન્મ આપવા પ્રથમ તે કાળના લોકોને વ્યવહારધર્મના ઉપદેશ એ જ આશ્યથી કર્યો હતો. કલ્પવૃક્ષથી મનાવાંચ્છિતપણે ચાલતો તો લોકોને વ્યવહાર હવે ક્ષીણ થતો જતો હતો, તેઓમાં

ભદ્રપણું અને વ્યવહારની પણ અજ્ઞાનતા હાવાથી, કલ્પવૃક્ષની સમૂળગી ક્ષીણતા વેળા બહુ દુ:ખ પામશે એમ અપૂર્વજ્ઞાની ઋષભદેવજીએ જોયું. તેમની પરમ કરુણાદષ્ટિથી તેમના વ્યવહારની ક્રમમાલિકા પ્રભુએ બાંધી દીધી.

તીથે કરરુપે જયારે ભગવંત વિહાર કરતા હતા, ત્યારે તેમના પુત્ર ભરતે વ્યવહારશુદ્ધિ થવા માટે તેમના ઉપદેશને અનુસરી, ચાર વેદની તત્સમયી વિદ્વાના સમીપે યાજના કરાવી; ચાર આશ્રમના ધર્મ તેમાં દાખલ કર્યા તેમજ ચાર વર્ણુની નીતિરીતિ તેમાં દાખલ કરી. પરમ કરુણાથી ભગવાને જે લોકોને ભવિષ્યે ધર્મ પ્રાપ્તિ થવા માટે વ્યવહાર-શિક્ષા અને વ્યવહારમાર્ગ અતાવ્યા હતા તેમને ભરતજના આ કાર્યથી પરમ સગમતા થઈ.

પાતું ૨૩૪ પત્રાંક નં. ૧૦૦

કાઈ પણ જવ પરમાર્થ પ્રત્યે માત્ર અંશપણે પણ પ્રાપ્ત થવાના કારણને પ્રાપ્ત થાય એમ નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવા ઋષભાદિ તીર્થ કરોએ પણ કર્યું છે, કારણ કે સત્યુ-રુષાના સંપ્રદાયની સનાતન એવી કરુણાવસ્થા હાય છે કે, સમયમાત્રના અનવકાશે આખા લાક આત્મવસ્થા પ્રત્યે હા; આત્મરવરૂપ પ્રત્યે હા; આત્મસમાધિ પ્રત્યે હા; અન્ય અવસ્થા પ્રત્યે ન હા; અન્ય અવસ્થા પ્રત્યે ન હા; અન્ય આધિ પ્રત્યે ન હા; એ ગ્રાનથી સ્વાત્મસ્થ પરિણામ હાય છે, તે ગ્રાન સવ' જવા પ્રત્યે પ્રગટ હા, અનવકાશપણે સવે જવ તે

જ્ઞાન પ્રત્યે રુચિપણે હાે, એવા જ જેના કરુણાશીલ સહજ સ્વભાવ છે; તે સંપ્રદાય સનાતન સત્પુરુષાનો છે.

> **પાનું** ૪૧૦ પત્રાંક નં. ૪૩૦

પાતે તરે અને બીજાને તારે તે શ્રી તીથ'કરાદિ.

પાતું ૪૯૭ પત્રાંક નં. ૫૪૨

## આપ્તપુરૂષે જાણેલા દુઃખ મટવાના માર્ગ

"……એમ દેખી અત્યંત અનંત કરુણા પ્રાપ્ત થઈ છે જેને, એવા આમપુર્ધે દુ:ખ મટવાના માર્ગ જાણ્યા છે, જે તે કહેતા હતા, કહે છે, ભવિષ્યકાળે કહેશે, તે માર્ગ એ કે જવનું સ્વાભાવિકપણું પ્રગટ્યું છે જેને વિષે, જવનું સ્વાભાવિક સુખ પ્રગટ્યું છે જેને વિષે, એવા જ્ઞાનીપુર્ધ તો જ તે અજ્ઞાનપરિણતિ અને તેથી પ્રાપ્ત થયું જે દુ:ખ-પરિણામ તેથી નિવારી આત્માને સ્વાભાવિકપણું સમજાવી શકવા યાગ્ય છે; કહી શકવાને યાગ્ય છે અને તે વચન સ્વાભાવિક આત્મા જાણ્યાપૂર્વ કે હોવાથી તે દુ:ખ મટાડી શકવાને અળવાન છે. માટે તે વચન જે કાઇ પણ પ્રકારે જીવને શ્રવણ થાય, તે અપૂર્વ ભાવરૂપ જાણી તેમાં પરમ પ્રેમ વર્ત, તા તત્કાળ અથવા અમુક અનુકમે આત્માનું સ્વાભાવિકપણું પ્રગટ થાય.

પાનું ૩૮૪ઃ પત્રાંક નં. ૩૯૫ઃ

#### શ્રી જિનની આત્મધ્યાનની પરાકાષ્ટા

નિરુપમ એવું જે આત્મધ્યાન, તીર્થ કરાદિકે કર્યું છે, તે પરમ આશ્ચર્ય કારક છે. તે કાળ પણ આશ્ચર્ય કારક હતો વધારે શું કહેવું ?

પાતું ૩૬૮ પત્રીક નં. ૩૬૬

વનને વિષે ઉદાસીનપણે સ્થિત એવા જે યાેગીએા– તીર્થ કરાદિક–તેનું આત્મત્વ સાંભરે છે.

> પાનું ૩૬૭ પત્રાંક નં. ૩૬૩

#### પદાથ ના સ્વરૂપના સાચા નિર્ણય

વેદાંતાદિમાં આત્મસ્વરૂપની જે વિચારણા કહી છે, તે વિચારણા કરતાં શ્રી જિનાગમમાં જે આત્મસ્વરૂપની વિચારણા કહી છે, તેમાં ભેદ પડે છે. સર્વ વિચારણાનું ફળ આત્માનું સહજસ્વભાવે પરિણામ થવું એ જ છે. સંપૂર્ણ રાગદ્વેષના ક્ષય વિના સંપૂર્ણ આત્મજ્ઞાન પ્રગદેનહીં એવા નિશ્ચય જિને કહ્યો છે તે, વેદાંતાદિ કરતાં બળવાન પ્રમાણુલ્ત છે.

યાતું પરપ પત્રાંક નં. પલ્પ

શ્રી જિને જે આત્મઅનુભવ કર્યો છે અને પદાર્થનાં સ્વરૂપ સાક્ષાત્કાર કરી જે નિરુપણ કર્યું છે તે, સર્વ મુમુક્ષ જીવે પરમકલ્યાણને અર્થે નિશ્ચય કરી વિચારવા ચાગ્ય છે. જિને કહેલા સર્વ પદાર્થના ભાવા એક આત્મા પ્રગટ કરવાને અર્થે છે, અને માક્ષમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ એની ઘટે છે; એક આત્મજ્ઞાનીની અને એક આત્મજ્ઞાનીના આશ્ચયવાનની એમ શ્રી જિને કહ્યું છે.

યાતું ૫૦૩ પત્રાંક નં. ૫**૫**૧

કર્મ પ્રકૃતિ, તેના જે સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ ભાવ, તેના અંધ, ઉદય, ઉદીરણા, સંક્રમણ, સત્તા અને ક્ષયભાવ જે ખતાવવામાં આવ્યા છે (વર્ણ વવામાં આવ્યા છે), તે પરમ સામથ્ય વિના વર્ણ વી શકાય નહીં. આ વર્ણ વનાર જવકાટિના પુરુષ નહીં પરંતુ ઇશ્વર કાટિના પુરુષ નહીં એ એવી સુપ્રતીતિ થાય છે.

પાનું ૮૬૨

કઈ કઈ પ્રકૃતિના કેવા રસથી ક્ષય થયેલા હાવા જોઇએ, કઈ પ્રકૃતિ સત્તામાં છે? કઈ ઉદયમાં છે? કઈ સંક્રમણ કરી છે? આ આદિની રચના કહેનારે, ઉપર મુજબ પ્રકૃતિ સ્વરૂપ માપીને કહ્યું છે. તે તેમના પરમજ્ઞાનની વાત બાજીએ મૂકીએ તા પણ તે કહેનાર ઈશ્વરકારિના પુરૂષ હાવા જોઈએ એ ચાક્કસ થાય છે.

પાનું ૮૬૨

જેમ ભગવાન જિને નિરૂપણ કયુ<sup>ર</sup> છે તેમ જ સવ<sup>ર</sup> પદાર્થ'નું સ્વરૂપ છે. ભગવાન જિને ઉપદેશેલા આત્માના સમાધિમાગ શ્રી ગુરુના અનુગ્રહેથી જાણી, પરમ પ્રયત્નથી ઉપાસના કરાે. પાંતું ૯૪૦ હાં. નાે ર–૨૧

## શ્રી જિનની ઉત્કૃષ્ટ વીતરાગતા

સર્વ કરતાં વીતરાગનાં વચનને સંપૂર્ણ પ્રતીતિનું સ્થાન કહેલું ઘટે છે. કેમકે જ્યાં રાગાદિ દેષના સંપૂર્ણ ક્ષય હાય ત્યાં સંપૂર્ણ જ્ઞાનસ્વભાવ પ્રગટવા–યાગ્ય નિયમ ઘટે છે.

શ્રી જિનને સર્વ કરતાં ઉત્કૃષ્ટ વીતરાગતા સંભવે છે, પત્યક્ષ તેમના વચનનું પ્રમાણ છે માટે જે કાઇ પુરુષને જેટલે અંશે વીતરાગતા સંભવે છે, તેટલે અંશે તે પુરુષનું વાકચ માન્યતા યાગ્ય છે. સાંખ્યાદિ દર્શને અંધમાક્ષની જે વ્યાખ્યા ઉપદેશી છે, તેથી ખળવાન પ્રમાણસિદ્ધ વ્યાખ્યા શ્રી જિન વીતરાગે કહી છે, એમ જાશું છું.

પાતું પર્**ષ** પત્રાંક નં. પ૯૬

## શ્રી જિનના આત્મ કલ્યાણના ઉત્કૃષ્ટ નિર્ધાર

અમારા ચિત્તને વિષે વારંવાર એમ આવે છે અને એમ પરિણામ સ્થિર રહ્યા કરે છે કે જેવા આત્મકલ્યાણના નિર્ધાર શ્રી વધ માનસ્વામીએ કે શ્રીઋષભાદિએ કર્યો છે તેવા નિર્ધાર બીજા સંપ્રદાયને વિષે નથી.

> પાતું પરક્ પત્રાંક નં. પલ્છ

#### યથાય આત્મસ્વરૂષના નિશ્વય

....વેદાંત જે પ્રકારે આત્મસ્વરૂપ કહે છે, તે પ્રકારે સવ'થા વેદાંત અવિરાધપણું પામી શકતું નથી. કેમકે તે કહે છે તે જ પ્રમાણે આત્મસ્વરૂપ નથી, કાઇ તેમાં માટે કહે છે તે જ પ્રમાણે આત્મસ્વરૂપ નથી, કાઇ તેમાં માટે કહે જેવામાં આવે છે, અને તે પ્રકારે સાંખ્યાદિ દશ'- નાને વિષે પણ ભેદ જોવામાં આવે છે. એક માત્ર શ્રી જિને કહ્યું છે તે આત્મસ્વરૂપ વિશેષ વિશેષ અવિરાધી જોવામાં આવે છે અને તે પ્રકારે વેદવામાં આવે છે.

યા. પરક પત્રાંક નં. પ૯૭•

#### શ્રી જિન સંપૂર્ણ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટના ચાગ્ય પ્રથમ પુરૂષ

સંપૂર્ણ આત્મસ્વરૂપ કાઇપણ પુરુષને વિષે પ્રગટલું જોઇએ, એવા આત્માને વિષે નિશ્ચય પ્રતીતિભાવ આવે છે, અને તે કેવા પુરુષને વિષે પ્રગટલું જોઈએ, એમ વિચાર કરતા જિન જેવા પુરુષને પ્રગટલું જોઈએ એમ સ્પષ્ટ લાગે છે. કાઇને પણ આ સ્વિટમંડળને વિષે આત્મસ્વરૂપ સંપૂર્ણ પ્રગટવાયાગ્ય હાય તા શ્રી વર્ધમાનસ્વામીને વિષે પ્રથમ પ્રગટવા યાગ્ય લાગે છે, અથવા તે દશાના પુરુષોને વિષે સૌથી પ્રથમ સંપૂર્ણ આત્મસ્વરૂપ –(પ્રગટવા યાગ્ય લાગે છે.)

પાનું પરક પત્રીક નં. પ૯૭

#### અનંત ઐશ્વર્ય

દશ્યને અદશ્ય કર્યું, અને અદશ્યને દશ્ય કર્યું એવું જ્ઞાનીપુરૂષોનું આશ્ચર્યકારક અનંત ઐશ્વર્ય વીર્ય વાણીથી. ક્રહી શકાવું ચાગ્ય નથી.

> **પાતું પપર** પત્રકિ નં. **૬**૪૮.

#### યથાર્થ વક્તાપણું

શ્રી જિન તીર્થ કરે જેવા ખંધ અને માક્ષના નિર્જય કર્યો છે તેવા નિર્જય વેદાંતાદિ દર્શનમાં દેષ્ટિગાચર થતા નથી, અને જેવું શ્રી જિનને વિષે યથાર્થ વક્તાપણું જેવામાં આવે છે તેવું યથાર્થ વક્તાપણું બીજામાં જેવામાં આવતું નથી.

> પાતું પ૧૧. પત્રાંક નં. પ૧૮

## સ્વઆચરણથી સિદ્ધ કરેલું બાહ્ય ત્યાગનું મહાત્મ્ય

જો આ સંસારને વિષે આવા (મૃત્યુ જેવા) પ્રસંગોનો સંભવ ન હોત, પોતાને અથવા પરને તેવા પ્રસંગની અપ્રાપ્તિ દેખાતી હોત, અશરણાદિપાશું ન હોત તો પંચ-વિષયનાં સુખસાધનનું કશું ન્યુનપાશું પ્રાયે નહોતું, એવા શ્રી ઋષભદેવાદિ પરમપુરુષો, અને ભરતાદિ ચક્રવત્યાંદિઓ તેના શા કારણે ત્યાગ કરત ? એકાંત અસંગપાશું શા કારણે ભજત ?

> પાતું પહર પત્રાંક નં. ફ૮૯-

#### ભગવાનનું સ્વરૂપ નિજ સ્વરૂપ પ્રાપ્તિનું કારણ

\* જે સ્વરૂપિજજ્ઞાસુ પુરુષો છે, તે પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપને પામ્યા છે એવા ભગવાનના સ્વરૂપમાં પોતાની વૃત્તિ તન્મય કરે છે, જેથી પોતાની સ્વરૂપદશા જાગ્રત થતી જાય છે. જેવું ભગવાનનું સ્વરૂપ છે, તેવું જ શુદ્ધનયની દિષ્ટિથી આત્માનું સ્વરૂપ છે. આ આતમા અને સિદ્ધ ભગવાનના સ્વરૂપમાં ઔપાધિક ભેદ છે. સ્વાભાવિક સ્વરૂપથી જોઈ એ તો આત્મા સિદ્ધ ભગવાનની તુલ્ય જ છે. સિદ્ધ ભગવાનનું સ્વરૂપ નિરાવરાષ્ટ્ર છે, અને વર્તમાનમાં આ આતમાનું સ્વરૂપ આવરાષ્ટ્ર સિદ્ધ ભગવાન છે. એ જે ભેદ છે, વસ્તુતાએ ભેદ નથી. તે આવરાષ્ટ્ર સીદ્ય થવાથી આતમાનું સ્વરૂપ પ્રગટે છે.

અને જ્યાં સુધી તેવું સ્વાભાવિક સિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટયું નથી, ત્યાં સુધી સ્વાભાવિક શુદ્ધસ્વરૂપને પામ્યા છે એવા સિદ્ધ ભગવાનની ઉપાસના કર્ત વ્ય છે, તેમજ અહેંત્ ભગવાનની ઉપાસના પણ કર્ત વ્ય છે, કેમકે તે ભગવાન સચોગીસિદ્ધ છે. સચોગરૂપ પ્રારુખ્ધને લઇને તેઓ દેહધારી છે, પણ તે ભગવાન સ્વરૂપસમવસ્થિત છે. સિદ્ધ ભગવાન અને તેમના જ્ઞાનમાં, દર્શ નમાં, ચારિત્રમાં કે વીચ માં કંઇ પણ ભેદ નથી, એટલે અહેંત્ ભગવાનની ઉપાસનાથી પણ આ આતમા સ્વરૂપલયને પામી શકે છે.

પાનું કૃપ૧ પત્રાંક નં. ૭૫૩

## સિદ્ધ–અર્હત્ અને તીર્થ કર વિષે સ્પષ્ટ સમજ

\* ભગવાન સિદ્ધને નામ, ગાત્ર, વેદનીય અને આયુષ્ય એ કર્મોના પણ અભાવ છે, તે ભગવાન કેવળ કમ<sup>9</sup>રહિત છે.

ભગવાન અહિંતને આત્મસ્વરૂપને આવરણીય કર્મોના ક્ષય છે, પણ ઉપર જણાવેલાં ચાર કર્મના પૂર્વ ખંધ, વેદીને ક્ષીણ કરતાં સુધી, તેમને વર્તે છે. જેથી તે પરમાત્મા સાકાર ભગવાન કહેવા યાગ્ય છે.

તે અહે ત્ ભગવાનમાં જેઓએ ' તીર્થ કરનામકર્મ ' ના શુભયાગ પૂર્વે જિત્યન્ન કર્યો હાય છે, તે ' તીર્થ કર ભગવાન ' કહેવાય છે, જેમના પ્રતાપ, ઉપદેશબળ, આદિ મહત્પુષ્યયોગના ઉદયથી આશ્ચર્ય કારી શાલે છે. ભરતક્ષેત્રમાં વર્ત માન અવસર્પિ શીકાળમાં તેવા ચાવીશ તીર્થ કર થયા, શ્રી ઋષભદેવથી શ્રી વર્ષમાન.

પાનું કપ૧ પત્રાંક નં. **૭**૫૩

## જગત્ કર્તા વિષે સમજ

\* હે સખી! કાઇ વળી એમ કહે છે કે આ જગત, જેનું સ્વરૂપ ઓળખવાના લક્ષ ન થઇ શકે તેવા ભગવાનની લીલા છે, અને તે અલક્ષ ભગવાન સૌની ઈચ્છા પૂર્ણ કરે છે, તેથી તે એમ સમજને આ જગત ભગવાનની લીલા

 <sup>\* (</sup>ઉપરતું લખાષ્યું અને દેધન તીર્થ કર સ્તવનાવલીના શ્રીમદ્ના વિવેચનમાંથી લીધું છે.)

માની, તે લગવાનનો તે સ્વરૂપે મહિમા ગાવામાં જ પાતાની ઇચ્છા પૂર્ણ થશે, (એટલે લગવાન પ્રસન્ન થઈને તેને વિષે લગ્નતા કરશે) એમ માને છે, પણ તે ખાટું છે, કેમકે તે લગવાનના સ્વરૂપના અજ્ઞાનથી એમ કહે છે.

જે ભગવાન અનંત જ્ઞાનદર્શનમય સર્વોત્કૃષ્ટ સુખ સમાધિમય છે, તે ભગવાનને આ જગતનું કર્તાપણું કેમ હાય ? અને લીલાને અથે પ્રવૃત્તિ કેમ હાય ? લીલાની ્રપ્રવૃત્તિ તેા સદેાષમાં જ સંભવે છે. જે પૂર્ણ હોય તે કુંઇ ઈચ્છે જ નહીં. ભગવાન તા અનંત અબ્યાબાધ સુખે કરીને પૂર્ણ છે, તેને વિષે ખીજી કલ્પના કયાંથી અવકાશ ્પામે ? લીલાની ઉત્પત્તિ કુતૂહલવૃત્તિથી થાય. તેવી કુતૂહલવૃત્તિ ેતા જ્ઞાન સુખના અપરિપૂર્ણ<sup>૧</sup>પણાથી જ થાય. ભગવાનમાં ેતા તે અન્ને (જ્ઞાન, સુઅ) પરિપૂર્ણ છે, માટે તેની પ્રવૃત્તિ જગત રચવારૂપ લીલા પ્રત્યે ન જ થાય. એ લીલા તા ે દેાષના વિલાસ છે, સરાગીને જ તેના સંભવ છે. જે સરાગી ંદ્વાય તેને સદ્વેષતા હાય, અને જેને એ બન્ને હાય તેને ક્રોધ, માન, માયા, લાભ આદિ સર્વ દાષનું પણ સંભવિત-પણું છે, જેથી યથાર્થ રીતે જેતાં તેા લીલા દેાષના જ વિલાસ છે, અને એવા દાષવિલાસ તા અજ્ઞાની જ ઇચ્છે. વિચારવાન મુમુક્ષુએા પણ તેવા દાષવિલાસ ઇચ્છતા નથી, તા અનંત જ્ઞાનમય ભગવાન તે કેમ ઈચ્છે? જેથી તે ભગવાનનું સ્વરૂપ લીલાના કર્તૃત્વપણાથી ભાવે જે સમજે છે તે બ્રાંતિ છે; અને તે બ્રાંતિને અનુસરીને ભગવાનને પ્રસન્ન કરવાના તે જે માર્ગ લે છે તે પણ ભ્રાંતિમય જ છે, જેથી ભગવાનરૂપ પતિની તેને પ્રાપ્તિ થતી નથી.

> ં <mark>પાતું</mark> ક્પ૪ પત્રીક ન**ં** ૭પ૩ા૨

#### ભગવાનના વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમના પ્રભાવ

અહા સત્યુરુષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ્! સુષ્ઠુમ ચેતનને જાગૃત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શાનમાત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપ-પ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ, અને પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવનાં કારણભૂત;—છેલ્લે અયોગી સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાખાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર! ત્રિકાળ જયવંત વર્તો! ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ

પાતું હર**૩** પત્રાંક નં. ૮૭૫

#### દર્શન યાગ્ય મુદ્રા

'प्रशमरसनिमग्नं दृष्टियुग्मं प्रसन्नं, वद्नकमळमंकः कामिनीसंगशून्यः। करयुगमपि यत्ते शस्त्रसंबंधवंध्यं,

तद्सि जगति देवो वीतरागस्त्वमेव॥'

'તારાં બે ચક્ષુ પ્રશમરસમાં ડૂબેલાં છે, પરમશાંત રસને ઝીલી રહ્યાં છે. તારું મુખકમળ પ્રસન્ન છે; તેમાં પ્રસન્નતા ખ્યાપ્રી રહી છે. તારા ખાળા સ્ત્રીના સંગથી રહિત છે. તારા બે હાથ શસ્ત્રસંબંધ વિનાનાં છે, તારા હાથમાં શસ્ત્ર નથી. આમ તું જ વીતરાગ જગતમાં દેવ છું.'

દેવ કાેેેે ? વીતરાગ.

દર્શન યાગ્ય મુદ્રા કઈ ? વીતરાગતા સૂચવે તે.

પાનું હક્ક **ઉપદેશ** નાંધ ૨૨

## સદ્દેવનું વાસ્તવિક નિરૂપણ

नमो दुर्वाररागादिवैरिवारनिवारिणे। अहते योगिनाथाय महावीराय तायिने॥'

શ્રી હેમચંદ્રાચાર 'ચેાગશાસ્ત્રની' રચનાં કરતાં મંગલા-ચરાષુમાં વીતરાગ સવ<sup>જ</sup>જ્ઞ અરિહ ત ચેાગીનાથ મહાવીરને સ્તુતિરૂપે નમસ્કાર કરે છે.

'વાર્યા વારી ન શકાય, વારવા અહુ અહુ મુશ્કેલ એવા રાગ, દ્રેષ, અજ્ઞાનરૂપી શત્રુના સમૂહને જેણે વાર્યા, જીત્યા; જે વીતરાગ સવ'જ્ઞ થયા; વીતરાગ સવ'જ્ઞ થતાં જે અહું ત્ પૂજવા ચાગ્ય થયા, અને વીતરાગ અહું ત્ થતાં માક્ષ અથે પ્રવત્ન છે જેનું એવા જુદા જુદા ચાગીઓના જે નાથ થયા, નેતા થયા; અને એમ નાથ થતાં જે જગતનાં નાથ, તાત, ત્રાતા થયા; એવા જે મહાવીર તેને નમસ્કાર હા.' અહીં સદ્દેવના અપાયઅપગમ અતિશય, જ્ઞાન અતિશય, ખ્રાન અતિશય, અને પૂજા અતિશય સૂચવ્યા. આ મંગલ

સ્તુતિમાં સમગ્ર ' યાગશાસ્ત્ર 'ના સાર સમાવી દીધા છે. સદ્દેવતું નિરૂપણ કર્યું છે. સમગ્ર વસ્તુસ્વરૂપ, વત્ત્વજ્ઞાન સમાવી દીધું છે. ઉકેલનાર ખાજક જોઈએ.

> પાતું હક્ક ઉપ**રેશ નેધિ** ૨૩

## સદ્દેવનું વાસ્તવિક મહત્વ

'द्रेवागमनभोयानचामरादिविभूतयः । मायाविष्वपि दश्यंते, नातरःवमसि नो महान् ॥' 🎠

સ્તુતિકાર શ્રી સમંતભદ્રસૂરિને વીતરાગ દેવ જાણે કહેતા હોય, હે સમંતભદ્ર! આ અમારાં અષ્ટપાતિહાય આદિ વિભૂતિ તું જો; અમારું મહત્વ જો. ત્યારે સિંહ ગુફામાંથી ગંભીર પદે બહાર નીકળતાં ત્રાડ પાંડે તેમ શ્રી સમંતભદ્રસૂરિ ત્રાંડ પાંડતા કહે છે:—' દેવતાએાનું આવનું, આકાશમાં વિચરનું, ચામરાદિ વિભૂતિનું ભાગવનું, ચામરાદિ વૈભવથી વીંઝાનું, એ તા માયાવી એવા ઇંદ્રજાળિયા પણ બતાવી શકે છે. તારા પાસે દેવાનું આવનું થાય છે, વા આકાશમાં વિચરનું વા ચામર છત્ર આદિ વિભૂતિ ભાગવે છે માટે તું અમારા મનને મહાન! ના, ના. એ માટે તું અમારા મનને મહાન નહીં. તેટલાથી તારું મહત્વ નહીં. એનું મહત્વ તા માયાવી ઇંદ્રજાળિયા પણ દેખાડી શકે.' ત્યારે સદ્દેવનું મહત્વ વાસ્તવિક શું? તો કે વીતરાગપણું. એમ આગળ બતાવે છે.

પાતું હક્પા **ઉપદેશ નાેંધ**્રસ્ક્

## પરમેશ્વરનાં લક્ષણા

#### 'मोक्षमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वंदे तद्गुणटब्धये ॥'

માક્ષમાર્ગના નેતા, માક્ષમાર્ગે લઈ જનાર, કમેંર્ય પર્વતના ભેત્તા, ભેદનાર, સમગ્ર તત્ત્વના જ્ઞાતા, જાણુનાર, તેને તે ગુણાની પ્રાપ્તિ અર્થે હું વંદું છું.

અત્રે મોક્ષમાર્ગના નેતા એમ કહી આત્માના અસ્તિત્વથી માંડી તેના મોક્ષ અને મોક્ષના ઉપાયસહિત બધાં પદા તથા મોક્ષ પામેલાના સ્વીકાર કર્યા, તેમ જ જીવ, અજીવ આદિ બધાં તત્ત્વોના સ્વીકાર કર્યા, તેમ જ જીવ, અજીવ આદિ બધાં તત્ત્વોના સ્વીકાર કર્યા, મોક્ષ, બંધની અપેક્ષા રાખે છે. બંધ, બંધનાં કારણા આસ્ત્રવ, પુષ્ય, પાપ, કમ, અને બંધાનાર એવા નિત્ય અવિનાશી આત્માની અપેક્ષા રાખે છે. તેમ જ માક્ષ, મોક્ષના માર્ગની, સંવરની, નિર્જરાની, બંધનાં કારણા ટાળવારૂપ ઉપાયની અપેક્ષા રાખે છે. જેણે માર્ગ જેયા, જાષ્યા, અનુભવ્યા હાય તે નેતા થઈ શકે. એટલે માક્ષમાર્ગના નેતા એમ કહી તેને પામેલા એવા સર્વજ્ઞ સર્વદશી વીતરાગના સ્વીકાર કર્યા. આમ માક્ષમાર્ગના નેતા એ વિશેષણથી જીવ-અજીવાદિ નવે તત્ત્વ, છયે દ્રવ્ય, આત્માના હાવાપણા આદિ છયે પદ અને મુક્ત આત્માના સ્વીકાર કર્યા.

માક્ષમાર્ગ ઉપદેશવાનું, તે માર્ગે લઈ જવાનું કાર્ય દેહધારી સાકાર મુક્ત પુરુષ કરી શકે, દેહરહિત નિરાકાર ન કરી શકે. આમ કહી આત્મા પોતે પરમાત્મા થઈ શકે

છે, મુક્ત થઈ શકે છે, એવા દેહધારી મુક્ત પુરુષ જ બાધ કરી શકે છે એમ સૂચવ્યું, દેહરહિત અપીરુષેય બાધના નિષેધ કર્યો.

કમે રૂપ પર્વતના ભેદનાર એમ કહી કમે રૂપ પર્વતો તોડવાથી માેક્ષ થાય એમ સ્વાર્ગ્યું, અર્થાત્ કમે રૂપ પર્વતો સ્વવીચે કરી દેહધારીપણે તોડયા, અને તેથી જીવન્મુક્રત થઈ માેક્ષમાર્ગના નેતા, માેક્ષમાર્ગના અતાવનાર થયા. ફરી ફરી દેહ ધારણ કરવાનું, જન્મવા મરવારૂપ સંસારનું કારણ કમે છે; તેને સમૂળાં છેઘાથી નાશ કર્યાથી, તેમને ફરી દેહધારણ કરવાપણું નથી એમ સ્વાર્ગ્યું. મુક્ત આત્મા ફરી અવતાર ન લે એમ સ્વાર્ગ્યું.

વિશ્વતત્ત્વના જ્ઞાતા, સમસ્ત દ્રવ્યપર્યાયાત્મક લાેકાલાેકના, વિશ્વના જાણનાર એમ કહી મુક્ત આત્માનું અખંડ સ્વપર-ગ્રાયકપણું સૂચવ્યું. મુક્ત આત્મા સદા જ્ઞાનરૂપ જ છે એમ સૂચવ્યું.

આવા જે ગુણવાળા તેને તે ગુણની પ્રાપ્તિ અર્થે વંદું છું, એમ કહી પરમ આપ્ત, માેક્ષમાર્ગ અર્થે વિશ્વાસ કરવા યાેગ્ય, વંદન કરવા યાેગ્ય, ભક્તિ કરવા યાેગ્ય, જેની આત્રાએ ચાલવાથી નિ:સંશય માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય, તેમને પ્રગટેલ ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય, તે ગુણા પ્રગટે, એવા કાેણુ હાય તે સ્વ્યવ્યું. ઉપર જણાવેલ ગુણવાળા મુક્ત પરમ આપ્ત, વંદન યાેગ્ય હાેય, તેમણે અતાવેલ તે માેક્ષમાર્ગ,

અને તેમની ભક્તિથી માેક્ષની પ્રાપ્તિ હાય, તેમને પ્રગટ શ્રુપેલા ગુણા તેમની આજ્ઞાએ ચાલનાર ભક્તિમાનને પ્રગટે એમ સૂચવ્યું.

> પાનું ૭૭૩ **ઉપદેશ** નાેંધ ૩૭

#### શ્રી તીથ<sup>જ</sup>ંકરના અતિશય

( આત્માના ) ગુણાતિશયમાં જ ચમત્કાર છે.

સવેતિકૃષ્ટ શાન્ત સ્વભાવ કરવાથી પરસ્પર વૈરવાળાં પ્રાણીઓ પાતાના વૈરભાવ છેાડી દઈ શાન્ત થઇ બેસે છે, એવા શ્રી તીર્થ કરના અતિશય છે.

પાનું ૮૯૦ **વ્યાખ્યાન સાર** ૨–૨૦૧૫–૬

સર્વ જ્ઞપદનું ધ્યાન કરો.

પા<sup>તું</sup> ૯૩૩:

હાથનાંધ રજ ર

#### શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનને નમસ્કાર જ્પ્ય

નાભિનં દનનાથ, વિશ્વવંદન વિજ્ઞાની; ભવ બંધનના ફ્રંદ, કરણ ખંડન સુખદાની; શ્રાંથ પંથ આદ્યંત, ખંત પ્રેરક ભગવંતા; અખંડિત અરિદ્ધંત, તંત હારક જયવંતા; શ્રીમરણહરણ,તારણતરણ, વિશ્વોદ્ધારણ અઘ હરે; તે ઋષભદેવ પરમેશપદ, રાયચંદ વંદન કરે.

પાતું 🖭

#### પ્રભુ પ્રાર્થના ઢાહરા

જળહળ જયાતિ સ્વરૂપ તું, કેવળ કૃપાનિધાન; પ્રેમ પુનિત તુજ પ્રેરજે, ભયભંજન ભગવાન; નિત્ય નિરંજન નિત્ય છા, ગંજન ગંજ ગુમાન; અભિનંદન અભિવંદના, ભયભંજન ભગવાન. ધર્મધરણ તારણતરણ, શરણ ચરણ સન્માન; વિક્ષહરણ પાવનકરણ, ભયભંજન ભગવાન. ભદ્રભરણ ભીતિહરણ, સુધાઝરણ શુભવાન; કલેશહરણ ચિંતાચૂરણ, ભયભંજન ભગવાન. અવિનાશી અરિહંત તું, એક અખંડ અમાન; અજર અમર અણજન્મ તું, ભયભંજન ભગવાન.

પાતું ૨

સર્વજ્ઞપદ વારંવાર શ્રવણ કરવા યેાગ્ય, વાંચવા યોગ્ય, વિચાર કરવા યોગ્ય, લક્ષ કરવા યોગ્ય અને સ્વાનુભવે સિદ્ધ કરવા યોગ્ય છે.

> પાતું ૯૪૧ **હાય નેધિ** ગ**ર**



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

२

# िलनागम स्तुति

મંત્ર તંત્ર ઔષધ નહી, જેથી પાપ પલાય; વીતરાગવાણી વિના, અવર ન કાેઈ ઉપાય. વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંતરસમૂળ; ઔષધ જે ભવરાગનાં, કાયરને પ્રતિકૂળ. રચના જિન ઉપદેશકી, પરમાત્તમ તિનુ કાલ; ઈનમેં સબ મત રહત હૈ, કરતેં નિજ સંભાલ. જિનપ્રવચન દુર્ગ મ્યતા, થાકે અતિ મતિમાન; અવલં બન શ્રી સદ્યુરુ, સુગમ અને સુખબાણ.

#### આગમ કાને કહેવાય?

આગમ કોને કહેવાય એ પ્રથમ વ્યાખ્યા થવાની જરૂર છે. જેના પ્રતિપાદક મૂળ પુરૂષ આપ્ત હાય તે વચના જેમાં રહ્યાં છે તે આગમ છે.

વીતરાગ દેવના બાેધેલા અર્થાની ચાેજના ગણધરાએ કરી ટ્રાંકામાં મુખ્ય વચનાને લીધાં, તે આગમ, સૂત્ર એ નામથી એાળખાય છે. સિદ્ધાંત, શાસ્ત્ર એ બીજા તેનાં નામ છે.

તીર્થ કરે છે બાધેલાં પુસ્તકાની યાજના દ્રાદશાંગીરૂપે ગણધરદેવે કરી, તે આર અંગના નામ કહી જઉં છું. આચારાંગ, સ્ત્રકૃતાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, ભગવતી, ગાતાધમ કથાંગ ઉપાસકદશાંગ, અંતકૃતદશાંગ, અનુત્તરીપ-પાતિક, પ્રશ્નવ્યાકરણ, વિપાક અને દર્ષિવાદ.

પાતું ૧૯૬ પત્રીક નં. ૪૦

## જિનાગમ વાંચન–શ્રવણ સમયે રાખવા યાગ્ય દષ્ટિ

જિનાગમ છે તે ઉપશામસ્વરૂપ છે. ઉપશામસ્વરૂપ એવાં પુરુષોએ ઉપશામને અર્થ તે પ્રરૂપ્યાં છે, ઉપદેશ્યાં છે. તે ઉપશામ આત્માર્થ છે, અન્ય કાઈ પ્રયોજન અર્થ નથી. આત્માર્થમાં જો તેનું આરાધન કરવામાં ન આવ્યું, તો તે જિનાગમનું શ્રવણ, વાંચન નિષ્ફળરૂપ છે; એ વાર્તા અમને તે! નિઃસંદેહ યથાર્થ લાગે છે.

પાનું ૩૭૨ પત્રાંક નં, ૩૭૫

, M.

#### सह्युरुतुं भाषात्भ्य

જ્યને માર્ગ મહધા નથી એનું શું કારણ ! એ વારંવાર વિચારી યાગ્ય લાગે ત્યારે સાથેનું પત્ર વાંચળે.

હાલ વિશેષ લખી શકવાની કે જણાવવાની દશા નથી, તાપણ એક માત્ર તમારી મનાવૃત્તિ કિંચિત્ દુભાતી અટકે એ માટે જે કંઇ અવસરે યાેગ્ય લાગ્યું તે લખ્યું છે.

અમને લાગે છે કે માર્ગ સરળ છે, પણ પ્રાપ્તિના ચારા મળવા દુલ'ભ છે.

#### સત્સ્વર્પને અભેકભાવે અને અનન્ય ભકિતઓ નમાનમ:

ભાવ અપ્રતિઅધ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાની પુરુષનાં ગરણારિવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્ષ્પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ગરણારિવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સવલ્યાનીઓએ સેવ્યા છે, સેવે છે, અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઈ હતી, વર્તમાને એ જ માર્ગ થી થાય છે. અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. અને જે કાઇ પણ પ્રાણી છૂટવા ઇચ્છે છે તેણે અખંડ વૃત્તિથી એ જ માર્ગ ને આરાધવા. એ માર્ગ આરાધ્યા વિના જવે અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કર્યું છે. જ્યાં સુધી જીવને સ્વચ્છં દરૂપી અંધત્વ છે, ત્યાં સુધી એ માર્ગ નું દર્શન થતું નથી.

(અંધત્વ ટળવા માટે) જીવે એ માર્ગ ના વિચાર કરવા; દેહ માેક્ષેચ્છા કરવી; એ વિચારમાં અપ્રમત્ત રહેવું; તો માર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ અંધત્વ ટળે છે, એ નિઃશંક માનનો અનાદિ કાળથી જીવ અવળ માર્ગ ચાલ્યા છે. ને કે તેથું જપ, તપ, શાસ્ત્રાધ્યયન વગેરે અનંતવાર કર્યું છે, તથાપિ જે કંઈ પણ અવશ્ય કરવા યાગ્ય હતું તે તેણે કર્યું નથી; જે કે અમે પ્રથમ જ જાણાવ્યું છે.

૧ સૂચગડાંગ સૂત્રમાં ઋષભદેવજી લગવાને જયાં અઠ્ઠાણું પુત્રાને ઉપદેશ્યા છે, માેક્ષ માર્ગે ચઢાવ્યા છે ત્યાં એ જ ઉપદેશ કર્યા છે:

હે આયુષ્યમના! આ જવે સર્વ કર્યું છે. એક આ વિના, તે શું? તો કે નિશ્ચય કહીએ છીએ કે સત્પુરુષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશ તે સાંભળ્યા નથી, અથવા રૂડે પ્રકારે કરી તે ઉઠાવ્યાં નથી. અને એને જ અમે મુનિઓનું સામાયિક (આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ) કહ્યું છે.

૧ સુધર્માસ્વામી જંખુસ્વામીને ઉપદેશે છે કે જગત આખાનું જેણે દર્શન કર્યું છે, એવા મહાવીર ભગવાન, તેણે આમ અમને કહ્યું છે:—ગુરુને આધીન થઈ વર્તલા એવા અનંત પુરૂષા માર્ગ પામીને માેક્ષપ્રાપ્ત થયા.

એક આ સ્થળે નહી પણ સર્વ સ્થળે અને સર્વ**શાસમાં** એ જ વાત કહેવાના લક્ષ છે.

૧ પ્રથમ શ્રુતરક ધ દ્વિતીય અધ્યયન ગાયા ૩૧–૩૨

#### आणाप धम्मो आणाप तवो।

આજ્ઞાનું આરાધન એ જ ધમ<sup>°</sup> અને આજ્ઞાનું આરાધનઃ એ જ તપ. (આચારાંગ સત્ર)

સર્વ સ્થળે એ જ માટા પુરૂષોના કહેવાના લક્ષ છે, એ લક્ષ જીવને સમજાયા નથી. તેના કારણમાં સર્વથી પ્રધાન એવું કારણ સ્વચ્છંદ છે અને જેણે સ્વચ્છંદને મંદ કર્યો છે, એવા પુરૂષને પ્રતિઅદ્ભતા (લાકસંખંધી અંધન, સ્વજન કુટુંખ અંધન, દેહાલિમાનરૂપ અંધન, સંકલ્પ વિકલ્પરૂપ અંધન) એ અંધન ટળવાના સર્વોત્તમ ઉપાય જે કંઇ છે તે આ ઉપરથી તમે વિચારા. અને એ વિચારતાં અમને જે કંઈ યાગ્ય લાગે તે પૂછજો. અને એ માર્ગે જો કંઈ યાગ્યતા લાવશા તા ઉપશમ ગમે ત્યાંથી પણ મળશે. ઉપશમ મળે અને જેની આજ્ઞાનું આરાધન કરીએ એવા પુરુષના ખાજ રાખજો.

ખાકી બીજાં અધાં સાધન પછી કરવા યાેગ્ય છે. આ સિવાય બીજો કાઈ માેક્ષમાર્ગ વિચારતાં લાગશે નહીં. (વિકલ્પથી) લાગે તો જણાવશા કે જે કંઈ યાેગ્ય હાેય તે જણાવય.

પાતું ૨૯૧ પત્રાંક નં. ૧૯૪

## ' સૂત્રકૃતાંગસત્ર ' સંબંધી ઢુંક વિચારણા

નિવૃત્તિ જેવા ક્ષેત્રે ચિત્તસ્થિરતાએ હાલ 'સ્ત્રકૃતાંગ

સૂત્ર 'નું શ્રવણ કરવા ઇચ્છા હાય તો કરવામાં બાધા નથી. માત્ર જીવને ઉપશમાર્થ તે કરવું યાગ્ય છે. કયા મતનું વિશેષપણું છે, કયા મતનું ન્યૂનપણું છે, એવા અન્યાર્થમાં પડવા અર્થ તેમ કરવું યાગ્ય નથી. તે 'સૂત્રાંકૃતાંગ'ની રચના જે પુરૂષોએ કરી છે, તે આત્મસ્વરૂપપુરુષ હતા, એવા અમારા નિશ્ચય છે.

'આ કર્મારૂપ ક્લેશ જે જીવને પ્રાપ્ત થયા છે તે. કેમ ત્રુટે ?' એવું પ્રક્ષ મુમુક્ષુ શિષ્યને ઉદ્ભવ કરી 'બાધ પામવાથી ત્રુટે ' એવું તે 'સૂત્રકૃતાંગ 'નું પ્રથમ વાકય છે. 'તો ખંધન શું? અને શું જાણવાથી તે ત્રુટે?' એવું **ખીજાં પ્રશ્ન** ત્યાં શિષ્યને સંભવે છે, અને તે ખંધન વીર સ્વામીએ શા પ્રકારે કહ્યું છે ? એવા વાકયથી તે પ્રશ્ન મૃક્યું છે; અર્થાત્ શિષ્યના પ્રશ્નમાં તે વાક્ય મૂકી ગ્રંથકાર એમ કહે છે કે, આત્મસ્વરૂપ એવા શ્રી વીરસ્વામીનું કહેલું તમને. કહીશું; કેમ કે આત્મસ્વરૂપ પુરુષ આત્મસ્વરૂપાર્થે અત્યંત **પ્રતી**તિ યેાગ્ય છે. તે અંધનનું સ્વરૂપ ત્યાર પછી ગ્રાંથકાર કહે છે તે કરી કરી વિચારવા ચાેગ્ય છે. ત્યાર પછી <mark>તેના વિશેષ વિ</mark>ચારે ચં**થકારને સ્મૃતિ થઈ કે આ** જે સમાધિમાર્ગ તે આત્માના નિશ્ચય વિના ઘટે નહીં, અને જગતવાસી જીવાએ અજ્ઞાની ઉપદેશકાથી જીવનું સ્વરૂપ અન્યથા જાણી, કલ્યાણનું સ્વરૂપ અન્યથા જાણી, અન્યથાના યથાર્થપણે નિશ્ચય કર્યો છે, તે નિશ્ચયના ભંગ થયા વિના, તે નિશ્ચયમાં સંદેહ પડયા વિના, અમે જે અનુભવ્યા છે એવા સમાધિમાર્ગ, તેમને કાઈ પ્રકાર ંસંભળાવ્યાે શી રીતે કળીભૂત થશે ? એવું જાણી ગંથકાર ંકહે છે કે 'આવા માર્ગના ત્યાગ કરીને કાેઇ એક શ્રમણ ્ર પ્રાહ્મણ અજાણપણે, વગર વિચાર્યે, અન્યથા પ્રકારે માર્ગ કહે **ેછે' એમ કહે**તા હતા. તે અન્યથા પ્રકાર પછી ગંથકાર િ**નિવેદન કરે છે**, કે પંચમહાભૂતનું જ કાઇ અસ્તિત્વ માને છે. આત્માનું ઉત્પન્ન થવું તેથી માને છે, જેમ ઘટતું નથી. ંએમ જણાવી આત્માનું નિત્યપણું પ્રતિપાદન કરે છે. જો જીવે પાતાનું નિત્યપણું જાણ્યું નથી, તાે પછી નિર્વાણનું પ્રયત્ન શા અર્થે શાય ? એવા અભિપ્રાય કરી નિત્યતા દર્શાવી છે. ત્યાર પછી ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે કલ્પિત અભિપ્રાય દર્શાવી યથાર્થ અભિપ્રાયના બાધ કરી, યથાર્થ માર્ગ વિના છૂટકા નથી, ગલ<sup>િ</sup>પણં ટળે નહીં, જન્મ ટળે નહીં, મરાયુ ્ટળે નહીં, દુઃખ ટળે નહીં, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ કંઇ ટળે નહીં, અને અમે ઉપર જે કહી આવ્યા છીએ એવા મતવાદીઓ તે સૌ તેવા પ્રકારને વિષે વસ્યા છે, કે જેથી જન્મ, જરા મરણાદિના નાશ થાય નહીં, એવા વિશેષ ઉપદેશરૂપ આગ્રહ કરી પ્રથમાધ્યયન સમાપ્ત કર્યું છે. ત્યાર પછી અનુક્રમે તેથી વર્ષમાન પરિણામે ઉપશમ— કલ્યાણ—આત્માર્થ બાધ્યા છે. તે લક્ષમાં રાખી વાંચન ્રશ્રવણ ઘટે છે. કુળધર્માર્થે 'સૂત્રકૃતાંગ'નું વાંચન, શ્રવણ િનિષ્ફળ છે.

> પાનું ૩૭૩ પત્રાંક નં. ૩૭૫

#### જિનેશ્વર ભગવાનની આજ્ઞા

कि बहुणा इह जह जह, रागद्दोसा लहुं विलिज्जंति, तह तह पयट्टिअन्वं, एसा आणा जिणिदाणम्। (७५६ेश २६२५-यशे।विलय्छ)

કેટલુંક કહીએ ? જેમ જેમ આ રાગદ્રેષના નાશ વિશેષ કરી થાય તે તે પ્રકારે પ્રવર્તવું એ જ આજ્ઞા જિનેશ્વર દેવની છે.

> પાનું **૪**૦૪ પત્રાંક નં. ૪૨૦

જે પ્રકારે અસંગતાએ આત્મભાવ સાધ્ય થાય તે પ્રકારે પ્રવર્તાવું એ જ જિનની આજ્ઞા છે. આ ઉપાધિરૂપ ત્યાપારાદિ પ્રસંગથી નિવર્તાવા વારંવાર વિચાર રહ્યા કરે છે, તથાપિ તેના અપરિપકવ કાળ જાણી, ઉદયવશે વ્યવહાર કરવા પડે છે. પણ ઉપર કહી છે એવી જિનની આજ્ઞા તે ઘણું કરી વિસ્મરણ થતી નથી. અને તમને પણ હાલ તો તે જ ભાવના વિચારવાનું કહીએ છીએ.

પાનું પ૦૫ પત્ર**ાંક ન**ં. પપ૩

#### જ્ઞાની પુરૂષનાં વચનની અસર

સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇચ્છા થતી હાય તા તે પુરૂષે જ્ઞાનીનાં વચન સાંભળ્યાં નથી; અથવા જ્ઞાનીપુરૂષનાં દર્શન પણ તેણે કર્માં નથી, એમ તીર્થ કરે છે. જેની કેડના ભંગ થયા છે, તેનું પ્રાયે બધું અળ પરિક્ષીણપણાને ભજે છે. જેને જ્ઞાનીપુરૂષનાં વચનરૂપ લાકડીના પ્રહાર થયા છે તે પુરૂષને વિષે તે પ્રકારે સંસાર સંબંધી અળ હાય છે, એમ તીર્થ કર કહે છે.

પાનું ૪૨૪ પત્રાંક ન'. ૪૫૪

#### સમય માત્ર પણ પ્રમાદ અકર્ત વ્ય

સર્વથી સ્મરણં જોગ વાત તો ઘણી છે, તથાપિ સંસારમાં સાવ ઉદાસીનતા, પરના અલ્પગુણુમાં પણ પ્રીતિ, પાતાના અલ્પદાષને વિષે પણ અત્યંત કલેશ, દોષના વિલયમાં અત્યંત વીર્યનું સ્કુરવું. એ વાતા સત્સંગમાં અખંડ એક શરણાગતપણે ધ્યાનમાં રાખવા યાગ્ય છે. જેમ અને તેમ નિવૃત્તિકાળ, નિવૃત્તિક્ષેત્ર, નિવૃત્તિદ્રવ્ય, અને નિવૃત્તિભાવને ભજે તો. તીર્ય કર ગૌતમ જેવા જ્ઞાનીપુરૂષને પણ સંભાધતા હતા કે સમયમાત્ર પણ પ્રમાદ યાગ્ય નથી.

યાતું **૪૨૫** પત્રાંક નં. ૪૫૪

#### શ્રી તીર્થ કરના ઉપદેશ

તીર્થ કર વાર વાર નીચે કહ્યો છે, તે ઉપદેશ કરતા હતા :—

" હે જવા ! તમે ખૂઝા, સમ્યક્–પ્રકારે ખૂઝા, મનુષ્યપછું મળવું ઘણું દુ**લ ભ છે, અને** ચારે ગતિને વિષે **ભય છે,**  એમ જાણા. અજ્ઞાનથી સદ્દવિવેક પામવા દુર્લભ છે, એમ સમજો. આખા લાક એકાંત દુઃખે કરી અળે છે, એમ જાણા; અને 'સર્વ જીવ' પાતપાતાનાં કર્મે કરી વિપર્યાસ-પણું અનુભવે છે તેના વિચાર કરાે.

( સૂયગડાંગ-અધ્યયન, ૭ મું ૧૧ )

#### સત્સંગનું માહાત્મ્ય

સર્વ દુ:ખર્થી મુક્ત થવાના અભિપ્રાય જેના થયા હૈાય, તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા. અને આત્મા ગવેષવા હૈાય તેણે યમનિયમાદિક સર્વ સાધનના આગ્રહ અપ્રધાન કરી, સત્સંગને ગવેષવા; તેમજ ઉપાસવા. સત્સંગની ઉપાસના કરવી હાય તેણે સંસારને ઉપાસવાના આત્મભાવ સર્વથા ત્યાગવા. પાતાના સર્વ અભિપ્રાયના ત્યાગ કરી પાતાની સર્વ શક્તિએ તે સત્સંગની આજ્ઞાને ઉપાસવી. તીર્થ કર એમ કહે છે કે જે કાઈ તે આજ્ઞા ઉપાસ છે, તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે. એમ જે સત્સંગને ઉપાસનાર સર્વ દુ:ખર્થી મુક્ત થાય છે.

( દ્રાદશાંગીનું સળ ગ સત્ર.)

પ્રથમમાં જે અભિપ્રાય દર્શાવ્યા છે તે ગાથા સ્**યગ-**હાંગમાં નીચે પ્રમાણે છે.

संबुज्झहा जंतवो माणुसत्तं, इठ्ठं भयं वालिसेणं अलंभो प्गंतदुक्खे जरिए व लोप, सक्कम्मणा विष्परियासुवेद.

> <mark>પાતું</mark> ૪૪૪ પત્રાંક ન**ે**. ૪૯૬

### **કલ્પનાના ત્યા**ગ કરવાની જરૂરિયાત

ત્યાવહારિક પ્રસંગાનું નિત્ય ચિત્રવિચિત્રપણું છે. માત્ર કલ્પનાએ તેમાં સુખ અને કલ્પનાએ દુઃખ એવી તેની સ્થિત છે. અનુકૂળ કલ્પનાએ તે અનુકૂળ ભાસે છે; પ્રતિકૂળ કલ્પનાએ તે અનુકૂળ ભાસે છે, અને જ્ઞાનીપુરુષોએ તે બે ય કલ્પના કરવાની ના કહી છે. અને તમને તે કરવી ઘટતી નથી. વિચારવાનને શાેક ઘટે નહીં, એમ શ્રી તીર્થ કર કહેતા હતા.

પાનું ૪૪૫ પત્રાંક ન∙. ૪૯૨

# જાગૃતિની જરૂરિયાત

શ્રી તીર્થ કરાદિ મહાત્માઓએ એમ કહ્યું છે કે જેને. વિપર્યાસ મટી દેહાદિને વિષે થયેલી આત્મણહિ, અને આત્મભાવને વિષે થયેલી દેહણહિ તે મટી છે, એટલે આત્મા આત્મપરિણામી થયા છે, તેવા જ્ઞાનીપુર્વને પણ જ્યાં સુધી પ્રારુપ્ધ વ્યવસાય છે, ત્યાં સુધી જાગૃતિમાં રહેવું યાગ્ય છે. કેમકે, અવકાશ પ્રાપ્ત થયે અનાદિ વિપર્યાસ ભયના હેતુ ત્યાં પણ અમે જાણ્યા છે. ચાર ઘનઘાતી કર્મ જ્યાં છિન્ન થયાં છે, એવા સહજ સ્વરૂપ પરમાત્માને વિષે તેના સંપૂર્ણ જાગૃતિરૂપ તુર્યાવસ્થા છે; એટલે ત્યાં અનાદિ વિપર્યાસ નિર્બાજપણાને પ્રાપ્ત થવાથી કાઈ પણ પ્રકારે ઉદ્ભવ થઈ શકે જ નહીં, તથાપિ તેથી ન્યૂન એવાં વિરત્યાદિ ગુણસ્થાનકે વર્તતા એવા જ્ઞાનીને તે

કાર્યે કાર્યે અને ક્ષણે ક્ષણે આત્મજગૃતિ યાગ્ય છે. પ્રમાદ-વશે ચૌદપૂર્વ અંશે ન્યૂન જાણ્યા છે એવા જ્ઞાનીપુરુષને પણ અનં તકાળ પરિભ્રમણ થયું છે. માટે જેની વ્યવહારને વિષે અનાસક્તભુદ્ધિ થઈ છે, તેવા પુરુષે પણ જો તેવા ઉદયનું પ્રારુષ્ધ હાય તા તેની ક્ષણેક્ષણે નિવૃત્તિ ચિંતવવી, અને નિજભાવની જાગૃતિ રાખવી. આ પ્રકારે જ્ઞાનીપુરુષને મહાજ્ઞાની એવા શ્રી તીર્થે કરાદિકે ભલામણ દીધી છે, તા પછી, જેને માર્ગાનુસારી અવસ્થામાં પણ હજા પ્રવેશ થયા નથી, એવા જીવને તા આ સર્વ વ્યવસાયથી વિશેષ–વિશેષ નિવૃત્તભાવ રાખવા; અને વિચાર જાગૃતિ રાખવી યાગ્ય છે, એમ જણાવવા જેવું પણ રહેતું નથી, કેમ કે તે તા સમજણમાં સહેજે આવી શકે એવું છે.

> પાતું **૪**૬૦ પત્રાંક નં. પ**૦**૬

જે પુરુષની જ્ઞાનદશા સ્થિર રહેવા યાગ્ય છે, એવા જ્ઞાનીપુરુષને પણ સંસારપ્રસંગના ઉદય હાય તો જગૃતપણે પ્રવર્તવું ઘટે છે, એમ વીતરાગે કહ્યું છે; તે અન્યથા નથી, અને આપણે સૌએ જાગૃતપણે પ્રવર્તવું કરવામાં કંઈ શિથિલતા રાખીએ તો તે સંસારપ્રસંગથી આધ થતાં વાર ન લાગે, એવા ઉપદેશ એ વચનાથી આત્મામાં પરિણામી કરવા યાગ્ય છે. એમાં સંશય ઘટતા નથી. પ્રસંગની સાવ નિવૃત્તિ અશકય થતી હાય તા પ્રસંગ સંક્ષેપ કરવા ઘટે, અને કમે કરીને સાવ નિવૃત્તિરૂપ પરિણામ આણવું ઘટે, એ મુમુક્ષુ-

પુરુષના ભૂમિકાધમ છે. સત્સંગ, સત્શાસના ચાગથી તે ધર્માનું આરાધન ત્રિશેષ કરી સંભવે છે.

> **પાતું પ**રફ પત્રકિ **ન**ે. ફે૧૩

અંતર્મુ ખદષ્ટિ જે પુરુષોની થઈ છે, તે પુરુષોને પણ સતત જાગૃતિરૂપ ભલામણ શ્રી વીતરાંગે કહી છે, કેમકે અનંતકાળના અધ્યાસવાળા પદાર્થીના સંગ છે, તે કંઈ પણ દિષ્ટિને આકર્ષે એવા ભય રાખવા યાગ્ય છે. આવી ભૂમિકામાં આ પ્રકારે ભલામણ ઘટે છે, એમ છે તા પછી વિચારદશા જેની છે એવા મુમુશ્ર જીવે સતત જાગૃતિ રાખવી ઘટે એમ કહેવામાં ન આવ્યું હાય, તો પણ સ્પષ્ટ સમજ શકાય એમ છે કે મુમુશ્ર જીવે જે જે પ્રકારે પરઅધ્યાસ થવાયાગ્ય પદાર્થાદિના ત્યાગ થાય, તે તે પ્રકારે અવશ્ય કરવા ઘટે. જો કે આરંભ પરિશ્રહના ત્યાગ એ સ્થળ દેખાય છે તથાપિ અંતર્મુ ખવૃત્તિના હેતુ હાવાથી વારંવાર તેના ત્યાગ ઉપદેશ્યા છે.

પાતું પપ**ર** પત્રીક નં. ૬૫૦

# તિષ્ક્ર અને સંસારી વિષે સ્પષ્ટ સમજ

સિદ્ધ અને સંસારી જીવા એ સમસત્તાવાનસ્વરૂપે છે એ નિશ્ચય ગ્રાનીપુરુષાએ કર્યો છે તે યથાર્થ છે. તથાપિ ભેદ એટલા છે કે સિદ્ધને વિષે તે સત્તા પ્રગટપણે છે, સંસારી જીવને વિષે તે સત્તા સત્તાપણે છે. જેમ દીવાને વિષે અગ્નિ પ્રગટ છે અને ચક્રમકને વિષે અગ્નિ સત્તાપણે છે, તે પ્રકારે દીવાને વિષે અને ચક્રમકને વિષે જે અગ્નિ છે તે અગ્નિપણે સમ છે. વ્યક્તિપણે (પ્રગટતા) અને શક્તિ (સત્તામાં) પણે લેદ છે, પણ વસ્તુની જાતિપણે લેદ નથી, તે પ્રકારે સિદ્ધના જીવને વિષે જે ચેતનસત્તા છે તે જ સૌ સંસારી જીવને વિષે છે. લેદ માત્ર પ્રગટ અપ્રગટપણાના છે. જેને તે ચેતનસત્તા પ્રગટી નથી એવા સંસારી જીવને તે સત્તા પ્રગટવાના હેતુ, પ્રગટસત્તા જેને વિષે છે એવા સિદ્ધ લગવંતનું સ્વરૂપ, તે વિચારવા યાગ્ય છે, ધ્યાન કરવા યાગ્ય છે, સ્તુતિ કરવા યાગ્ય છે, કેમકે તેથી આતમાને નિજસ્વરૂપના વિચાર, ધ્યાન, સ્તુતિ કરવાના પ્રકાર થાય છે કે જે કર્તવ્ય છે. સિદ્ધસ્વરૂપ જેવું આત્મસ્વરૂપ છે. એવું વિચારીને અને આ આતમાને વિષે તેનું વર્તમાનમાં અપ્રગટપણું છે તેના અભાવ કરવા તે સિદ્ધસ્વરૂપના વિચાર, ધ્યાન તથા સ્તુતિ ઘટે છે.

પાતું ૪૬**૫** પત્રાંક નં. પ**્**હ

## પ્રાપ્તપરિષ**હ**માં ધીરજ કર્ત**ે**વ્ય

મહાતમા શ્રી તીર્થ કરે નિર્શ થને પ્રાપ્તપરિષદ સહન કરવાની કરી કરી લલામણુ આપી છે. તે પરિષદનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરતાં અજ્ઞાન પરિષદ અને દર્શન પરિષદ એવા છે પરિષદ પ્રતિપાદન કર્યા છે, કે કાેઈ ઉદયયાગનું બળવાનપહ્યું હાય અને સત્સંગ, સત્પુરુષના યાેગ થયા છતાં જીવને અજ્ઞાનનાં

કારણા ટાળવામાં હિમ્મત ન ચાલી શકતી હાય, મુઝવણ આવી જતી હાય, તાપણ ધીરજ રાખવી; સત્સંગ, सत्परुषने। येाग विशेष विशेष ४री आराधवाः, ता अनुक्रमे અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થશે; કેમકે નિશ્ચય જે ઉપાય છે. અને જીવને નિવૃત્ત થવાની સુદ્ધિ છે, તો પછી તે અજ્ઞાન નિરાધાર થયું છતું શી રીતે રહી શકે? એક માત્ર પૂર્વ-કુર્માયાેગ સિવાય ત્યાં કાેઈ તેને આધાર નથી. તે તાે જે જીવને સત્સંગ, સત્પુરુષનાે ચાેગ થયાે છે અને પૂર્વ'કમ<sup>ર</sup>-निवृत्ति પ્રત્યે પ્રયોજન છે, તેને ક્રમે કરી ટળવા જ યાગ્ય છે. એમ વિચારી તે અજ્ઞાનથી થતું આકુળવ્યાકુળપણું તે મુમુક્ષુજીવે ધીરજથી સહન કરવું. એ પ્રમાણે પરમાર્થ કહીને પરિષદ કહ્યો છે. અત્ર અમે સંક્ષેપમાં તે બેય પરિષહનું સ્વરૂપ લખ્યું છે. આ પરિષહનું સ્વરૂપ જાણી સત્સંગ, સત્પુરુષના યાેગે, જે અજ્ઞાનથી મુઝવણ થાય છે તે નિવૃત્ત થશે એવા નિશ્ચય રાખી, યથાઉદય જાણી, ધીરજ રાખવાનું ભગવાન તીર્થ કરે કહ્યું છે; પણ તે ધીરજ એવા અર્થમાં કહી નથી કે સત્સંગ, સત્પુરુષના ચાેગે પ્રમાદ હિતુએ વિલંબ કરવા તે ધીરજ છે, અને ઉદય છે, તે વાત પણ વિચારવાન જીવે સ્મૃતિમાં રાખવા યાગ્ય છે.

> પાનું ૪૯૩ પત્રાંક નં. પરાહ

જીવનું સ્વરૂપ સમજવાથી સહજમાક્ષ શ્રી તીર્થ કરાદિએ કરી કરી જીવાને ઉપદેશ કહ્યો છે, પણ જીવ દિશામૂઢ રહેવા ઇચ્છે છે ત્યાં ઉપાય પ્રવર્તી શકે નહીં. ફરી ફરી ઠાેકી ઠાેકીને કહ્યું છે કે એક આ જીવ સમજે તેા સહજ માેક્ષ છે, નહીં તાે અનંત ઉપાયે પણ નથી. અને તે સમજવું પણ કંઈ વિકટ નથી, કેમકે જીવનું સહજ જે સ્વરૂપ છે તે જ માત્ર સમજવું છે, અને તે કંઈ બીજાના સ્વરૂપની વાત નથી કે વખતે તે ગાેપવે કે ન જણાવે, તેથી સમજવી ન અને. પાતાથી પાતે ગ્રપ્ત રહેવાનું શી રીતે અનવા ચાગ્ય છે ? પણ સ્વપ્નદશામાં જેમ ન ખનવા યાગ્ય એવું પાતાનું મૃત્યુ પણ જીવ જુએ છે, તેમ અજ્ઞાનદશારૂપ સ્વપ્નરૂપયા**ગે** આ જીવ પાતાને, પાતાનાં નહીં એવાં બીજાં દ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે, અને એ क भान्यता ते संसार छे, ते क अज्ञान छे, नरक्षादि ગતિના હેતુ તે જ છે. તે જ જન્મ છે, મરણ છે અને તે જ દેહ છે, દેહના વિકાર છે, તે જ પુત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્રુ, તે જ મિત્રાદિ ભાવ કલ્પનાના હેતુ છે, અને તેથી નિવૃત્તિ થઈ ત્યાં સહજ માેક્ષ છે, અને એ જ નિવૃત્તિને અર્થે સત્સંગ, સત્પુરુષાદિ સાધન કહ્યાં છે; અને તે સાધન પણ છવ જો પાતાના પુરુષાર્થને તેમાં ગાેપવ્યા સિવાય પ્રવર્તાવે તેા જ સિદ્ધ છે. વધારે શું કહીએ ? આટલા જ સંક્ષેપ જીવમાં પરિણામ પામે તેા તે સર્વ વત, યમ, નિયમ, જપ, યાત્રા, ભક્તિ, શાસ્ત્રજ્ઞાન આદિ કરી છૂટયો એમાં કંઈ સંશય નથી.

> પાનું ૪૯૩ પત્રાંક નં. પરહ

#### આત્મા મુક્ત કયારે કહેવાય?

અન્યસં ખંધી જે તાદાત્મ્યપણું ભાસ્યું છે, તે તાદાત્મ્ય-પણું નિવૃત્ત થાય તે સહજ સ્વભાવે આત્મા મુક્ત જ છે, એમ શ્રી ઋષભાદિ અનંત જ્ઞાનીપુરૂષો કહી ગયા છે, યાવત્ તથારૂપમાં શમાયા છે.

> પાતું ૪૯૭ પંત્રાંક નં. ૫૪૩

### **બંધનમુક્ત થવાના** ઉપાય

સર્વ વિભાવથી ઉદાસીન અને અત્યંત શુદ્ધ નિજ-પર્યાયને સહજપણે આત્મા ભજે, તેને શ્રી જિને તીવજ્ઞાન-દશા કહી છે. જે દશા આવ્યા વિના કાેઈ પણ જીવ બંધન-મુક્ત થાય નહીં, એવા સિદ્ધાંત શ્રી જિને પ્રતિપાદન કર્યા છે; જે અખંડ સત્ય છે.

કાઇક જવથી એ ગહન દશાના વિચાર થઇ શકવા યાંગ્ય છે, કેમકે અનાદિથી અત્યંત અજ્ઞાનદશાએ આ જવે પ્રવૃત્તિ કરી છે, તે પ્રવૃત્તિ એકદમ અસત્ય, અસાર સમજાઈ તેની નિવૃત્તિ સૂઝે, એમ અનવું અહુ કઠ્યું છે; માટે જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય કરવારૂપ ભક્તિમાર્ગ જિને (નરુપણ કર્યો છે, કે જે માર્ગ આરાધવાથી સુલભપણે જ્ઞાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે.

જ્ઞાનીપુરુષના ચરણને વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ

ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થતા નથી જેથી કરી કરી જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવાનું જિનાગમમાં ઠેકાણે ઠેકાણે કથન કશું છે. જ્ઞાનીપુરુષના ચરણમાં મનનું સ્થાપન થવું પ્રથમ કઠેણ પડે છે, પણ વચનની અપૂર્વતાથી, તે વચનના વિચાર કરવાથી, તથા જ્ઞાની પ્રત્યે અપૂર્વ દેષ્ટિએ જોવાથી, મનનું સ્થાપન થવું સુલભ થાય છે.

ત્રાનીપુરુષના આશ્રયમાં વિરાધ કરનારાં પંચવિષયાદિ દાષા છે. તે દાષ થવાનાં સાધનથી જેમ અને તેમ દૂર રહેવું, અને પ્રાપ્ત સાધનમાં પણ ઉદાસીનતા રાખવી, અથવા તે તે સાધનામાંથી અહંખુદ્ધિ છોડી દર્ઘ, રાગરૂપ જાણી પ્રવર્તવું ઘટે.

> પાતું પ૧**ષ** પત્રીક નં. પ૭ર

# જ્ઞાનીપુરુષના સમાગમની અસર

આત્મસ્વરૂપના નિશ્ચય થવામાં જીવની અનાદિથી ભૂલ થતી આવી છે. સમસ્ત શ્રુત જ્ઞાનસ્વરૂપ એવાં દ્વાદશાંગમાં સૌથી પ્રથમ ઉપદેશયાંગ્ય એવું 'આચારાંગસૂત્ર' છે; તેના પ્રથમ શ્રુત સકંધમાં પ્રથમ અધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પ્રથમ વાકયે જે શ્રી જિને ઉપદેશ કર્યો છે, તે સવં આંગના, સવં શ્રુતજ્ઞાનના સારસ્વરૂપ છે. માહ્મના બીજભૂત છે, સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપ છે, તે વાકય પ્રત્યે ઉપયોગ સ્થિર થવાથી જીવને નિશ્ચય આવશે, કે જ્ઞાનીપુરુષના સમાગમની

ઉપાસના વિના જીવ સ્ત્રચ્છંદે નિશ્ચય કરે તે છૂટવાના માર્ગ નથી.

> પાતું પર**૩** પત્રીક નં. પ૮૮

# નિર્યુ મહાત્માનું એક આર્યવચન-માક્ષનું કારણ

નિર્ગ 'થ મહાત્માએાનાં દર્શન અને સમાગમ મુક્તિની સમ્યક્ પ્રતીતિ કરાવે છે.

તથારૂપ મહાત્માના એક આર્ય વચનનું સમ્યક્ પ્રકારે અવધારણ થવાથી યાવત્ માેક્ષ થાય એમ શ્રીમાન તીર્થ કરે કહ્યું છે, તે યથાર્થ છે. આ જીવમાં તથારૂપ યાગ્યતા જોઇએ.

પાનું ૭૪૦ પત્રાંક નં. ૯૨૯

#### માક્ષ અને તેના શ્રેષ્ઠ ઉપાય

સહજસ્વરૂપે જીવની સ્થિતિ થવી તેને શ્રી વીતરાગ 'માક્ષ' કહે છે.

સહજસ્વરૂપથી જીવ રહિત નથી, પણ તે સહજ સ્વરૂપનું માત્ર ભાન જીવને નથી, જે થવું તે જ સહજ-સ્વરૂપે સ્થિતિ છે.

સંગના યાગે આ જીવ સહજસ્થિતિને ભૂલ્યા છે, સંગની નિવૃત્તિએ સહજસ્વરૂપનું અપરાક્ષ ભાન પ્રગટે છે. એ જ માટે સર્વ તીર્થ કરાદિ જ્ઞાનીઓએ અસંગપહું જ સર્વોત્કૃષ્ટ કહ્યું છે, કે જેના અંગે સર્વ આત્મસાધન રહ્યાં છે.

સર્વ જિનાગમમાં કહેલાં વચનાે એક માત્ર અસંગ-પણામાં જ સમાય છે, કેમકે તે થવાને અર્થે જ તે સર્વ વચનાે કહ્યાં છે. એક પરમાણુથી માંડી ચૌદ રાજલાેકની અને મેબાન્મેષથી માંડી શૈલેશીઅવસ્થા પર્યં તની સર્વ ક્રિયા વર્ણવી છે, તે એ જ અસંગતા સમજાવવાને અર્થે વર્ણવી છે.

સર્વ ભાવથી અસંગપણું થવું તે સર્વથી **દુષ્કરમાં** દુષ્કર સાધન છે, અને તે નિરાશ્રયપણે સિંદ્ધ થવું અત્યંત દુષ્કર છે. એમ વિચારી શ્રી તીર્થ કરે સત્સંગને તેના આધાર કહ્યો છે, કે જે સત્સંગના યાગે સહજસ્વરૂપભૂત એવું અસંગપણું જીવને ઉત્પન્ન થાય છે.

તે સત્સંગ પણ જીવને ઘણીવાર પ્રાપ્ત થયાં છતાં કૃળવાન થયા નથી એમ શ્રી વીતરાગે કહ્યું છે કેમકે તે સત્સંગને ઓળખી, આ જીવે તેને પરમહિતકારી જાણ્યા નથી; પરમસ્નેહે ઉપાસ્યા નથી, અને પ્રાપ્ત પણ અપ્રાપ્ત કૃળવાન થવા યાગ્ય સંજ્ઞાએ વિસર્જન કર્યો છે, એમ કહ્યું છે. આ અમે કહ્યું તે જ વાતની વિચારણાથી અમારા આત્મામાં આત્મગુણ આવિર્ભાવ પામી સહજસમાધિયર્જત પ્રાપ્ત થયા એવા સત્સંગને હું અત્યંત ભક્તિએ નમસ્કાર કર્યું છું.

અવશ્ય આ જવે પ્રથમ સર્વ સાધનને ગૌણ જાણી, નિર્વાણના મુખ્ય હેતુ એવા સત્સંગ જ સર્વાર્પણપણે ઉપાસવા યાગ્ય છે; કે જેથી સર્વ સાધન સુલભ થાય છે, એવા અમારા આત્મસાક્ષાત્કાર છે.

> પાતું પ**૩ર** પત્રાંક નં. ૬૦૯-

### શ્રી જિનનાે મૂળ મારગ

મળ મારગ સાંભળા જિનના રે. કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ, મૂળ૦ નાં'ય પુજાદિની જો કામના રે, નાે'ય વ્હાલું અંતર ભવદુઃખ. મૂળ૦ ૧ કરી જોજો વચનની તુલના રે, ને ને શાધીને જિનસિદ્ધાંત. મળવ માત્ર કહેવું પરમાર્થ હેતથી રે, ક્રાેઈ પામે <u>મુમુક્ષ</u> વાત, મૂળ**૦** ૨ જ્ઞાન, દશ<sup>૧</sup>ન, ચારિત્રની શુદ્ધતા રે, એકપણે અને અવિરુદ્ધ. મૂળ૦ જિન મારગ તે પરમાર્થથી રે. એમ કહ્યું સિદ્ધાંતે ખુદ્ધ, મૂળ૦ ૩ લિંગ અને લેદા જે વતના રે. દ્રવ્ય દેશ કાળાદિ લેદ, મૂળ૦

પણ જ્ઞાનાદિની જે શુદ્ધતા રે, તે તેા ત્રણે કાળે અલેદ. મૂળ૦ ૪

હવે જ્ઞાન દર્શ'નાદિ શખ્દના રે, સંક્ષેપે સુણા પરમાર્થ, મૂળ૦ તેને જેતાં વિચારી વિશેષથી રે, સમજાશે ઉત્તમ આત્માર્થ, મૂળ૦ પ

છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ, મૂળ૦ એમ જાણે સદ્ગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ. મૂળ૦ દ

જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત, મૂળ કહ્યું ભગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું બીજાું નામ સમકીત. મૂળ બ

જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યાે સવે<sup>જે</sup>થી ભિન્ન અસંગ, મૂળ૦ તેવાે સ્થિર સ્વભાવ તે ઉપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણલિંગ. મૂળ૦ ૮

તે ત્રણે અલેદ પરિણામથી રે, જ્યારે વર્તે તે આત્મારૂપ, મૂળ તેહ મારગ જિનના પામિયા રે, કિંવા પામ્યા તે નિજસ્વરૂપ. મૂળ લ્ એવાં મૂળ જ્ઞાનાદિ પામવા રે, અને જવા અનાદિ અંધ, મૂળ ઉપદેશ સદ્ગુરુના પામવા રે, ટાળા સ્વચ્છંદ ને પ્રતિઅંધ. મૂળ ૧૦ એમ દેવ જિનંદે ભાખિયું રે, માક્ષમારગનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, મૂળ ભવ્ય જનાના હિતને કારણે રે, સંદ્યેપે કહ્યું સ્વરૂપ. મૂળ ૧૧

પાનું પ૯૬ પત્રાંક નં. ૭૧૫

શ્રી જિન આત્મપરિણામની સ્વસ્થતાને સમાધિ અને અત્મપરિણામની અસ્વસ્થતાને અસમાધિ કહે છે; તે અનુભવજ્ઞાને જોતાં પરમ સત્ય છે.

અસ્વસ્થ કાર્ય'ની પ્રવૃત્તિ કરવી અને આત્મપરિણામ સ્વસ્થ રાખવાં એવી વિષમપ્રવૃત્તિ શ્રી તીર્થ'કર જેવા સાનીથી અનવી કડેણુ કહી છે, તેા પછી ખીજા જીવને વિષે ેતે વાત સંભવિત કરવી કડેણુ હાેય એમાં આશ્ચર્ય નથી.

કાેઈ પણ પર પદાર્થ ને વિષે ઈચ્છાની પ્રવૃત્તિ છે, અને કાેઈ પણ પરપદાર્થના વિચાેગની ચિંતા છે, તેને શ્રી જિન આત્ત<sup>દ</sup>યાન કહે છે, તેમાં અંદેશા ઘટતાે નથી. જેટલી સંસારને વિષે સારપરિણતિ મનાય તેટલી આત્મજ્ઞાનની ન્યૂનતા શ્રી તીર્થ'કરે કહી છે.

પરિશામ જડ હાય એવા સિદ્ધાંત નથી, ચેતનને ચેતન પરિશામ હાય, અને અચેતનને અચેતન પરિશામ હાય, અને અચેતનને અચેતન પરિશામ હાય, એવા જિને અનુભવ કર્યો છે. કાઈ પણ પદાર્થ પરિશામ કે પર્યાય વિના હાય નહીં, એમ શ્રી જિને કહ્યું છે અને તે સત્ય છે.

આતમા સાંભળવા, વિચારવા, નિર્દિધ્યાસવા, અનુભવવા એવી એક વેદની શ્રુતિ છે; અર્થાત્ જો એક એ જ પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તા જીવ તરી પાર પામે એવું લાગે છે. ખાકી તા માત્ર કાઈ શ્રી તીર્થ કરજેવા જ્ઞાની વિના, સર્વને આ પ્રવૃત્તિ કરતાં કહ્યાણુના વિચાર કરવા અને નિશ્ચય થવા તથા આત્મસ્વસ્થતા થવી દુર્લભ છે.

પાનું ૫૦૩ **પત્રાંક** નં. ૫૫૧

સમસ્ત સંસાર મૃત્યુ આદિ ભયે અશરણ છે, તે શરણના હેતુ થાય એવું કલ્પવું તે મૃગજળ જેવું છે. વિચારી વિચારીને શ્રી તીર્થ કર જેવાએ પણ તેથી નિવર્તવું, છૂટવું એ જ ઉપાય શા<sup>દ</sup>યા છે.

> પાતું પ્<sub>યુ</sub>્ર પત્રાંક નં. પક્ક

# ઃ જ્ઞાનીનુ**ં સ્ત્ર**રૂપ

જે પ્રારુખ્ધ વેદ્યા વિના બીજો કાેઈ ઉપાય નથી, તે પ્રારુખ્ધ જ્ઞાનીને પણ વેદવું પડે છે, જ્ઞાની અંત સુધી આત્માર્થના ત્યાગ કરવા ઈચ્છે નહીં, એટલું ભિન્નપણું જ્ઞાનીને વિષે હાેય, એમ માેટા પુરુષાએ કહ્યું છે, તે સત્ય છે.

> પાતું પૃબ્દ પત્રકિ નં. પદર

# જ્ઞાનીને પુરુષાર્થ શા માટે ?

શ્રી તીર્થ કરે તે એટલા સુધી કહ્યું છે કે જે સાનીપુરુષની દશા સંસારપરિક્ષીણ થઈ છે, તે જ્ઞાનીપુરુષને પરંપરા કર્માળં ધ સંભવતા નથી, તાેપણ પુરુષાર્થ મુખ્ય રાખવા, કે જે બીજા જીવને પણ આત્મસાધન-પરિણામના હિતુ થાય.

પાતું પ૦૮ પત્રાંક નં. પ૬૦

# જ્ઞાની પુરુષનાં વચનનું માહાત્મ્ય

જેમ છે તેમ નિજ સ્વરૂપ સંપૂર્ણ પ્રકાશે ત્યાં સુધી નિજ સ્વરૂપનાં નિદિધ્યાસનમાં સ્થિર રહેવાને જ્ઞાનીપુરુષનાં વચના આધારભૂત છે, એમ પરમ પુરુષ શ્રી તીર્થ કરે કહ્યું છે, તે સત્ય છે. બારમે ગુણસ્થાનકે વર્તતા આત્માને નિદિધ્યાસનરૂપ ધ્યાનમાં શ્રુતજ્ઞાન એટલે મુખ્ય એવાં જ્ઞાનીનાં વચનાના આશય ત્યાં આધારભૂત છે, એવું પ્રમાણ જિન-માર્ગને વિષે વારંવાર કહ્યું છે. બાેધબીજની પ્રાપ્તિ થયે. નિર્વાણમાર્ગની યથાર્થ પ્રતીતિ થયે પણ તે માર્ગમાં યથા-સ્થિત સ્થિતિ થવાને અર્થે <sub>સા</sub>નીપુરુષના આશ્રય **મુખ્ય** સાધન છે; અને તે ઠેઠ પૂર્ણ દશા થતાં સુધી છે. ન**હી** તો જીવને પતિત થવાના ભય છે, એમ માન્યું છે, તા પછી પાતાની મેળે અનાદિથી ભ્રાંત એવા જીવને સદ્યુરુના ચાગ વિના નિજ સ્વરૂપનું ભાન થવું અશકય છે, એ**માં** સંશય કેમ હાય ? નિજ સ્વરૂપના દઢ નિશ્ચય વતે છે ેતેવા પુરુષને પ્રત્યક્ષ જગદ્વ્યવહાર વાર વાર ચૂકવી દે એવા પ્રસંગ પ્રાપ્ત કરાવે છે, તેા પછી તેથી ન્યૂનદશામાં ચુકી જવાય એમાં આશ્ચર્ય શું છે? પાતાના વિચારના અળે કરી. સત્સંગ–સત્શાસ્ત્રના આધાર ન હાય તેવા પ્રસંગમાં આ જગદ્ભાવહાર વિશેષ ખળ કરે છે, અને ત્યારે વારંવાર શ્રી સદ્ગુરુનું માહાત્મ્ય અને આશ્રયનું સ્વરૂપ તથા સાર્થ કપણું અત્યંત અપરાક્ષ સત્ય દેખાય છે.

> યાતું પ૧૬ પત્રાંક ન'. પછપ

#### કેવળજ્ઞાન

આત્માપણે કેવળ ઉજાગર અવસ્થા વર્તે, અર્થાત્ આત્મા પાતાના સ્વરૂપને વિષે કેવળ જાગ્રત હાેય ત્યારે તેને કેવળજ્ઞાન વર્તે છે એમ કહેવું યાેગ્ય છે, એવા શ્રી તીર્થ કરના આશય છે.

' આત્મા' જે પદાર્થને લીર્થ કરે કહ્યો છે, તે જ પદાર્થની તે જ સ્વરૂપે પ્રતીતિ થાય, તે જ પરિણામે આત્મા સાક્ષાત ભાસે ત્યારે તેને પરમાર્થ સમ્યક્ત છે. એવા શ્રી તીર્થ કરના અભિપ્રાય છે. એવું સ્વરૂપ જેને ભાસ્યું છે તેવા પુરુષને વિષે નિષ્કામ શ્રદ્ધા છે જેને, તે પુરુષને બીજરુચિસમ્યક્ત છે. તેવા પુરુષની નિષ્કામ ભક્તિ અબાધાએ પાપ્ત થાય, એવા ગુણા જે જીવમાં હાય તે જીવ માર્ગાનુસારી હાય; એમ જિન કહે છે.

પાતું ૪૧૧ **પત્રાંક ન**ં. ૪૩૧

#### सम्यक्तव

દેવ અરિહંત, ગુરુ નિર્ગંથ અને ધર્મ કેવળીના પ્રરૂપેલા, એ ત્રણેની શ્રદ્ધાને જૈનમાં સમ્યક્ત્વ કશું છે. માત્ર ગુરુ અસત્ હાવાથી દેવ અને ધર્મનું ભાન નહાતું. સદ્દગુરુ મળવાથી તે દેવ અને ધર્મનું ભાન થયું. તેથી સદ્દગુરુ પ્રત્યે આસ્થા એ જ સમ્યક્ત્વ. જેટલી જેટલી આસ્થા અને અપૂર્વપણું તેટલું સમ્યક્ત્વનું નિર્મળપણું સમજવું. આવું સાચું સમ્યક્ત્વ પામવાની ઇચ્છા, કામના સદાય રાખવી.

પાનું ૭૮૧ ઉપદેશ છાયા ક

#### ધમ –કમ

આત્મપરિણામની સહજ સ્વરૂપે પરિણુતી થવી તેને શ્રી તીર્થ'કર ' **ધર્મ**' કહે છે.

આત્મપરિણામની કંઈ પણ ચપળ પરિણતી થવી તેને શ્રી તીર્થ'કર 'કર્મ' કહે છે.

પાતું પ૧૧

# મુનિ–અમુનિ

જે જીવા માેહનિદ્રામાં સૂતા છે તે અમુનિ છે; નિરંતર આત્મવિચારે કરી મુનિ તાે જાગૃત રહે; પ્રમાદીને સર્વથા ભય છે. અપ્રમાદીને કાેઈ રીતે ભય નથી એમ શ્રી જિને કહ્યું છે.

> પાતું પ<sup>ક</sup> • પત્રાંક ન**ે.** પેકેલ્

# સમ્યક્દર્શનની પ્રાપ્તિ કયારે કહેવાય ?

'આતમા છે,' 'આતમા નિત્ય છે,' 'આતમા કર્માનો કર્તા છે,' 'આતમા કર્માનો ભોકતા છે,' 'તેથી તે નિવૃત્ત થઈ શકે છે,' અને 'નિવૃત્ત થઈ શકવાનાં સાધન છે.' એ છ કારણા જેને વિચાર કરીને સિદ્ધ થાય, તેને વિવેકજ્ઞાન અથવા સમ્યક્દર્શનની પ્રાપ્તિ ગણવી એમ શ્રી જિને નિરૂપણ કર્યું છે, જે નિરૂપણ મુમુક્ષ જીવે વિશેષ કરી અભ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

પાનું પ૧૩ પત્રાંક **નં. પછ**૦

#### અનિત્યભાવી દેહ

જે સર્વ ત્ર વીતરાગને વિષે અનંત સિદ્ધિએ પ્રગટી હતી તે વીતરાગે પણ આ દેહને અનિત્યભાવી દીઠા છે, તા પછી બીજા જીવા કયા પ્રયાગે દેહને નિત્ય કરી શકશે ?

#### પર્યાય સંઅંધી સમજ

શ્રી જિનના એવા અભિપ્રાય છે કે પ્રત્યેક દ્રવ્ય અનં ત પ્યાર્થયવાળું છે. જીવને અનં તા પર્યાય છે અને પરમાણુને પણ અનં તા પર્યાય છે. જીવ ચેતન હાવાથી તેના પર્યાય પણ ચેતન છે, અને પરમાણુ અચેતન હાવાથી તેના પર્યાય પણ અચેતન છે. જીવના પર્યાય અચેતન નથી, અને પર-માણુના પર્યાય સચેતન નથી, એવા શ્રી જિને નિશ્ચય કર્યો છે અને તેમજ યાગ્ય છે, કેમકે પ્રત્યક્ષ પદાર્થનું સ્વરૂપ પણ વિચારતાં તેવું ભાસે છે.

> **પા**ાં. પ૧૧ પત્રાંક નં. પ૧૮

## ' નય ' પ્રત્યે રાખવા ચાગ્ય દ્રષ્ટિ

અનંતા નય છે; એકેક પદાર્થ અનંત ગુણથી, અને અનંત ધર્મથી યુક્ત છે, એકેક ગુણ અને એકેક ધર્મ પ્રત્યે અનંત નય પરિષ્યુમે છે; માટે એ વાટે પદાર્થના નિર્ણય કરવા માગીએ તો થાય નહીં; એની વાટ કાઇ ખીજ હોવી જોઇએ. ઘણું કરીને આ વાતને જ્ઞાની પુરૂષા જ જાણે છે, અને તેઓ તેનયાદિક માર્ગ પ્રત્યે ઉદાસીન

વર્તે છે, જેથી કોઇ નયનું એકાંત ખંડન થતું નથી, અથવા કાઇ નયનું એકાંત મંડન થતું નથી. જેટલી જેની યાગ્યતા છે, તેટલી તે નયની સત્તા જ્ઞાની પુરુષાને સમ્મત હાય છે. માર્ગ જેને નથી પ્રાપ્ત થયા એવાં મનુષ્યા 'નય'ના આથહ કરે છે, અને તેથી વિષમ ફળની પ્રાપ્તિ હાય છે. કાઈ નય જયાં દુભાતો નથી એવાં જ્ઞાનીનાં વચનને અમે નમસ્કાર કરીએ છીએ. જેણે જ્ઞાનીના માર્ગની ઈચ્છા કરી હાય એવા પ્રાણીએ નયાદિકમાં ઉદાસીન રહેવાના અભ્યાસ કરવા; કાઇ નયમાં આથહ કરવા નહીં અને કાઇ પ્રાણીને એ વાટે દુભાવવું નહીં, અને એ આથહ જેને મટયો છે, તે કાઇ વાટે પણ પ્રાણીને દુભાવવાની ઇચ્છા કરતા નથી.

પાતું ૨૯૯ પત્રાંક નં. ૨૦૮

#### 'સત્ય' મહાવ્રતની અગત્યતા

જે પાંચ મહાવત ભગવાને પ્રણીત કર્યાં છે, તેમાંના પ્રથમ મહાવતની રક્ષાને માટે ખાકીનાં ચાર વત વાડરૂપે છે, અને તેમાં પણ પહેલી વાડ તે સત્ય મહાવત છે. એ સત્યના અનેક ભેદ સાહાતથી શ્રુત કરવા અવશ્યના છે.

પાનું પક્

#### વિનય

વિનય એ ઉત્તમ વશીકરણ છે, ઉત્તરાધ્યયનમાં ભગવાને વિનયને ધર્માનું મૂળ કહી વર્ણ∘યો છે. ગુરુના, મુનિના, વિદ્વાનના, માતાપિતાના અને પાતાથી વડાના વિનય કરવા એ આપણી ઉત્તમતાનું કારણ છે.

पानु ६३

#### વિવેક

ચુરુ:—ત્યારે એ જ સમજવાતું છે કે ગ્રાનદર્શન-રૂપ આત્માના સત્ય ભાવ પદાર્થને અગ્રાન અને અદર્શનરૂપ અસત્ વસ્તુએ ઘેરી લીધા છે. એમાં એટલી બધી મિશ્રતા થઇ ગઈ છે કે પરીક્ષા કરવી અતિ અતિ દુર્લભ છે. સંસારનાં સુખા અનંતીવાર આત્માએ ભાગવ્યાં છતાં તેમાંથી હજી પણ માહિની ટળી નહીં, અને તેને અમૃત જેવા ગણ્યા એ અવિવેક છે, કારણ સંસાર કડવો છે, કડવા વિપાકને આપે છે, તેમજ વૈરાગ્ય જેએ કડવા વિપાકનું ઔષધ છે, તેને કડવો ગણ્યા, આ પણ અવિવેક છે. ગ્રાનદર્શનાદિ ગુણા અગ્રાન, અદર્શને ઘેરી લઈ જે મિશ્રતા કરી નાંખી છે તે ઓળખી ભાવ અમૃતમાં આવવું, એનું નામ વિવેક છે. કહેા ત્યારે હવે વિવેક એ કેવી વસ્તુ કરી ?

લધુ શિષ્યો :-- અહા ! વિવેક એ જ ધર્મનું મૂળ અને ધર્મરક્ષક કહેવાય છે, તે સત્ય છે.

પાનું હ૮

# અર્થ સમજવાતું મહત્વ

જેઓ નિર્ધ થપ્રવચનમાં આવેલાં પવિત્ર વચના મુખપાઠે કરે છે, તે તેઓના ઉત્સાહ્યુખળે સત્કળ ઉપાર્જન કરે છે, પરંતુ જે તેના મર્મ પામ્યા હાય તા એથી એ મુખ, આનંદ, વિવેક અને પરિણામે મહદ્ભૂત ફળ પામે છે. અભણ પુરુષ મુંદર અક્ષર અને તાણેલા મિથ્યા લીટા એ બેના લેદને જેટલું જાણે છે, તેટલું જ મુખપાઠી અન્યગ્રંથ–વિચાર અને નિર્ગ્રંથ–પ્રવચનને લેદરૂપ માને છે. કારણ તેણે અર્થપૂર્વક નિર્ગ્રંથવચનામૃતા ધાર્યાં નથી, તેમ તે પર યથાર્થ તત્ત્વવિચાર કર્યા નથી.

પાનું પ૯

#### જાપ કરવા યાગ્ય મંત્ર

અર્કત ભગવંત, સિદ્ધ ભગવંત, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ એઓનો અકેકો પ્રથમ અક્ષર લેતાં ' અસિઆ- ઉસા ' એવું મહદ્ભૂત વાકય નીકળે છે. જેનું ૐ એવું યોગખિંદુનું સ્વરૂપ થાય છે, માટે આપણે એ મંત્રના અવશ્ય કરીને વિમળ ભાવથી જાપ કરવાે.

પાનું ૬૬

### પરિગ્રહ

પરિગ્રહ એ પાયનું મૂળ છે, પાયના પિતા છે, અન્ય એકાદશનતને મહા દોષ દે એવા એના સ્વભાવ છે. એ માટે થઇને આત્મહિતૈષીએ જેમ અને તેમ તેના ત્યાગ કરી મર્યાદા પૂર્વક વર્તન કરવું.

પાતું પંડ

# સંસાર દુઃખના સમુદ્ર

અનંત તાપ, અનંત શાક, અનંત દુઃખ જોઇને જ્ઞાની ઓએ આ સંસારતે પૂંઠ દીધી છે તે સત્ય છે. એ ભણી પાછું વાળી જોવા જેવું નથી. ત્યાં દુઃખ, દુઃખ ને દુઃખ જ છે. દુઃખનો એ સસુદ્ધ છે

વૈરાગ્ય એ જ અનંત સુખમાં લઇ જનાર ઉત્કૃષ્ઠ **લામી**યા છે.

પાનું ૭૯

# માહ એ જ સંસારનું પ્રબળ કારણ

निर्श्य प्रवचनने। निष्पक्षपाती न्याय केवे। छे है, जमे ते वस्तु परने। राज इः णहायह छे. राज के मेल क्ष्म मेल के संसार क छे. जीतमना (श्रमण्ड लजवान महावीरना कांग्रेसर जण्डधर) हृहयथी के राज क्यां सुधी भस्ये। नहीं त्यां सुधी तेंको हेवणज्ञान पाम्या नहीं. श्रमण्ड लजवान ज्ञातपुत्र क्यारे अनुपमेय सिद्धिने पाम्या त्यारे जीतम नजरमांथी व्यावता हता. लजवानना निर्वाण्ड समाचार सांलणीने तेंको भेह पाम्या. विरह्शी तेंको अनुराज वचनथी छोल्या "हे महावीर! तमे मने साथे ते। न लीधे। परंतु संलायी नहीं. मारी प्रीति सामी तमे द्रष्टि पण्ड हरी नहीं! व्याम तमने छाक्तुं नहोतुं." केवा विहल्पे। थतां थतां तेमनुं लक्ष हर्शं, ने ते निराज श्रेणीके चढ्या. "हुं अहुं भुर्णता हर्शं छुं, के वीतराज

નિર્વિકારી, અને નીરાગી તે મારામાં કેમ માહ રાખે? એની શત્રુ અને મિત્ર પર કેવળ સમદ્રષ્ટિ હતી. હું એ નિરાગીના મિચ્યા માહ રાખું છું. માહ સંસારનું પ્રમળ કારણ છે." એમ વિચારતાં વિચારતાં તેઓ શાેક તજને નિરાગી થયા એટલે અનંતજ્ઞાન પ્રકાશિત થયું. અને પ્રાંતે નિર્વાણ પ્રધાર્યા.

પાનું ૭૩

#### તૃષ્ણા

તૃષ્ણા કેવી કનિષ્ઠ વસ્તુ છે! જ્ઞાનીઓ એમ કહે છે કે તૃષ્ણા આકાશના જેવી અનંત છે. નિરંતર તે નવયોવન રહે છે. કંઈક ચાહના જેટલું મળ્યું એટલે ચાહનાને વધારી દે છે. સંતાષ એ જ કલ્પવૃક્ષ છે અને એ જ માત્ર મનાવાં છતતા પૂર્ણ કરે છે.

પાનું હદ્

### સાચી જીત

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં નિમરાજ મહિષિએ શકેન્દ્ર પ્રત્યે એમ કહ્યું કે દશ લાખ સુભટને જીતનાર કંઈક પડ્યા છે, પરંતુ સ્વાત્માને જીતનારા બહુ દુલ ભ છે, અને તે દશ લાખ સુભટને જીતનાર કરતાં અત્યુત્તમ છે.

પાનું હર

#### ત્યાગ

અત્યંત જ્ઞાન હોય ત્યાં અત્યંત ત્યાગ સંભવે છે. અત્યંત ત્યાગ પ્રગટયા વિના અત્યંત જ્ઞાન ન હાય એમ શ્રી તીર્થ કરે સ્વીકાર્ય છે.

આત્મપરિણામથી જેટલા અન્ય પદાર્થના તાદાતમ્ય અધ્યાસ નિવર્તાવા તેને શ્રી જિન ત્યાગ કહે છે.

તે તાત્કાત્મ્યઅધ્યાસ નિવૃત્તિરૂપ ત્યાગ થવા અથે આ બાહ્ય પ્રસંગનો ત્યાગ પણ ઉપકારી છે, કાર્યકારી છે. બાહ્ય પ્રસંગના ત્યાગને અથે અંતત્યાંગ કહ્યો નથી, એમ છે, તા પણ આ જવે અંતત્યાંગને અથે બાહ્ય પ્રસંગની નિવૃત્તિને કંઇ પણ ઉપકારી માનવી યાગ્ય છે.

પાતું પ૧૩ પત્રાંક ન'. પ૬૯

જનકાદિ ઉપાધિમાં રહ્યા છતાં આત્મસ્વભાવમાં વસતા હતા એવા આલંખન પ્રત્યે કયારેય છુદ્ધિ થતી નથી. શ્રી જિન જેવા જન્મત્યાગી પણ છોડીને ચાલી નીકળ્યા એવા ભયના હેતુર્પ ઉપાધિયાગની નિવૃત્તિ આ પામર જીવ કરતાં કરતાં કાળ અતીત કરશે તા અશ્રેય થશે, એવા ભય જીવના ઉપયાગ પ્રત્યે પ્રવર્તે છે, કેમકે એમ જ કર્તવ્ય છે.

પાતું પ૧૨ પત્રીક નં. પ૬૯

સર્વ પ્રકારના ભયને રહેવાના સ્થાનકરૂપ આ સંસારને વિષે માત્ર એક વૈરાગ્ય જ અભય છે. માટા મુનિઓને જે વૈરાગ્યદશા પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ, તે વૈરાગ્યદશા તા ગૃહવાસને વિષે જેને પ્રાયે વર્તાતી હતી, એવા શ્રી મહાવીર, ઋષભાદિ પુરુષા પણ ત્યાગને ગ્રહણ કરી ચાલી નીકળ્યા, એ જ ત્યાગનું ઉત્કૃષ્ટપણું ઉપદેશ્યું છે.

પાનું પપછ પત્રીક નં. ૬૬૪

શુલેચ્છાથી માંડીને શૈલેશીકરણ પર્ય તની સર્વ ક્રિયા જે જ્ઞાનીને સમ્મત છે, તે જ્ઞાનીનાં વચન ત્યાગવૈરાગ્યના નિષેધ કરવામાં પ્રવતે નહીં, ત્યાગવૈરાગ્યના સાધનરૂપે પ્રથમ ત્યાગવૈરાગ્ય આવે છે, તેના પણ જ્ઞાની નિષેધ કરેનડીં.

પાતું કૃહે**ર** પત્રાંક નં. ૭૮૫

ગૃહાદિ પ્રવૃત્તિના યાેગે ઉપયાેગ વિશેષ ચલાયમાન રહેવા યાેગ્ય છે; એમ જાણીને પરમપુરુષ સર્વસંગપરિ-ત્યાંગના ઉપદેશ કરતા હવા.

> પાનું **પપ**૭ પત્રાંક ન'. ૬૬૭

જે ગ્રાનીપુરુષાને દેહાભિમાન ટળ્યું છે તેને કંઇ કરલું રહ્યું નથી એમ છે, તા પણ તેમને સવ°સંગપરિત્યાગાદિ સત્પુરુષાર્થતા પરમ પુરુષે ઉપકારભૂત કહી છે.

> પાનું **૭૨૮** પત્રાંક નં. ૮૯૫

# ત્યાબ કયારે યાગ્ય ગણાય તેની સુક્ષ્મ વિચારણા

- ૪. 'ઘણું કરીને બધા માર્ગોમાં મનુષ્યપણાને માક્ષનું એક સાધન જાણી ખહુ વખાષ્ટ્રં છે; અને જીવને જેમ તે પ્રાપ્ત થાય એટલે તેની વૃદ્ધિ થાય તેમ કેટલાક માર્ગામાં ઉપદેશ કર્યો દેખાય છે. જિનાક્ત માર્ગને વિષે તેવા ઉપદેશ કર્યા દેખાતા નથી. વેદાકત માર્ગમાં અપુત્રને ગતિ નથી, એ આદિ કારણથી તથા ચાર આશ્રમને કમાદિથી કરીને વિચારતાં મનુષ્યની વૃદ્ધિ થાય તેવા ઉપદેશ કર્યા દૃષ્ટિગાચર થાય છે. જિનાકત માર્ગમાં તેથી ઉલટું જેવામાં આવે છે, અર્થાત તેમ નહી કરતાં ગમે ત્યારે જીવ વૈરાગ્ય પામે તા સંસાર ત્યાગ કરી દેવા એવા ઉપદેશ જોવામાં આવે છે, **તેથી ઘ**ણા ગૃ**હસ્થાશ્રમને પામ્યા વિના** ત્યાગી થાય, અને મનુષ્યની વૃદ્ધિ અટકે, કેમકે તેમના અત્યાગથી જે કંઇ તેમને संतानात्पत्तिना संभव रहेत ते न थाय अने तेथी वंशना નાશ થવા જેવું થાય, જેથી દુર્લ ભ એવું મનુષ્યપાશું જે માેક્ષસાધનરૂપ ગષ્યું છે, તેની વૃદ્ધિ અટકે છે, માટે તેવા અભિપ્રાય જિનના કેમ હાય?' તે જાણવા આદિ વિચારનું પ્રશ્ન લખ્યું છે, તેનું સમાધાન વિચારવા અર્થે અત્રે લખ્યું છે.
- ઉ. લૌકિક દૃષ્ટિ અને અલૌકિક (લાકાત્તર) દૃષ્ટિમાં માટે લેક છે. અથવા એકબીજ દૃષ્ટિ પરસ્પર વિરુદ્ધ સ્વભાવવાળી છે. લૌકિક દૃષ્ટિમાં વ્યવહાર (સાંસારિક કારણા)નું મુખ્યપાશું છે, અને અલૌકિક દૃષ્ટિમાં પરમાર્થનું

મુખ્યપણું છે. માટે અલૌકિક દર્ષિને લૌકિક **દર્ષિના ફળની** સાથે પ્રાયે (ઘણું કરીને) મેળવવી યોગ્ય **નહીં.** 

જૈન અને બીજા બધા માર્ગમાં ઘણું કરીને મનુષ્ય દેહનું વિશેષ માહાત્મ્ય કહ્યું છે. એટલે માેક્ષસાધનના કારભુ- રૂપ હાવાથી તેને ચિંતામણિ જેવા કહ્યો છે, તે સત્ય છે. પણ જો તેથી માક્ષસાધન કર્યું તા જ તેનું એ માહાતમ્ય છે, નહીં તા પશુના દેહ જેટલી યે વાસ્તવિક દૃષ્ટિથી તેની કિંમત દેખાતી નથી.

મનુષ્યાદિ વંશની વૃદ્ધિ કરવી એ વિચાર મુખ્યપણે લૌકિક દષ્ટિના છે, પણ તે દેહ પામીને અવશ્ય માેક્ષસા**ધન** કરલું, અથવા તે સાધનના નિશ્ચય કરવા, એ વિચાર મુખ્યપણ અલૌકિક દર્ષિના છે. અલૌકિક દર્ષિમાં મનુષ્યાદિ વ'શ**ની** વૃદ્ધિ કરવી એમ કહ્યું નથી, તેથી મનુષ્યાદિના નાશ કરવા એમ તેમાં આશય રહે છે, એમ સમજવું ન જોઇએ. લૌકિક દષ્ટિમાં તેા યુધ્ધાદિ ઘણા પ્રસંગમાં હજારા મનુષ્યા નાશ પામવાના વખત આવે છે, અને તેમાં ઘણા વંશરહિત થાય છે; પણ પરમાથ° એટલે અલૌકિક દષ્ટિનાં તેવાં કાય° નથી, કે જેથી તેમ થવાના ઘણંકરીને વખત આવે; અર્થાત્ એ સ્થળે અલૌકિક દૃષ્ટિથી નિવે રતા, અવિરાધ, મનુષ્યાદિ પ્રાણીની રક્ષા, અને તેમના વંશનું રહેવું એ સ**હેજ અને** છે; અને મનુષ્યાદિ વ**ંશ**ની વૃધ્ધિ કરવાના જેના હેતુ **છે,** એવી લોકિક દૃષ્ટિ ઉલ્લા તે સ્થળે વેર, વિરાધ, મનુષ્યાદિ પ્રાણીના નાશ અને વંશરહિતપણ કરના ફાય છે.

અલૌકિક દષ્ટિ પામીને અથવા અલૌકિક દષ્ટિની અસરથી કાઈ પણ મનુષ્ય નાની વયમાં ત્યાગી થાય તો તેથી જે ગૃહસ્થાશ્રમપણું પામ્યા ન હાય તેના વંશના અથવા ગૃહસ્થાશ્રમપણું પામ્યા હાય અને પુત્રેત્પત્તિ ન થઈ હાય તેના વંશના નાશ થવાના વખત આવે, અને તેટલાં મનુષ્યા એછા જન્મવાનું થાય, જેથી માક્ષસાધનના હેતુભૂત એવા મનુષ્યદેહની પ્રાપ્તિ અટકાવવા જેવું અને, એમ લૌકિક દૃષ્ટિથી યોગ્ય લાગે, પણ પરમાર્થ દૃષ્ટિથી તે ઘણું કરીને કલ્પના માત્ર લાગે છે.

કાઈ પણ પૂર્વે પરમાર્થમાર્ગને આરાધીને અત્રે મનુષ્યપણું પામ્યા હોય, તેને નાની વયથી જ ત્યાગવરાગ્ય તીલપણું ઉદયમાં આવે છે; તેવા મનુષ્યને સંતાનની ઉત્પત્તિ થયા પછી ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ કરવા, અથવા આશ્રમના અનુક્રમમાં મૂકવા તે યથાર્થ દેખાતું નથી, કેમકે મનુષ્યદેહ તા બાહ્ય દષ્ટિથી અથવા અપેક્ષાપણું માક્ષસાધનરૂપ છે, અને યથાર્થ ત્યાગવરાગ્ય તા મૂળપણું માક્ષસાધનરૂપ છે, અને તેવાં કારણા પ્રાપ્ત કરવાથી મનુષ્યદેહનું માક્ષસાધન-પણું કરતું હતું, તે કારણા પ્રાપ્ત થયે તે દેહથી ભાગાદિમાં પડવાનું કહેવું, એ મનુષ્યદેહને માક્ષસાધનરૂપ કરવા ખરાખર કહેવાય કે સંસાર સાધનરૂપ કરવા ખરાખર કહેવાય, તે વિચારવા યોગ્ય છે.

વેદાકત માર્ગમાં ચાર આશ્રમ આંધ્યા છે તે એકાંતેં નથી. વામદેવ, શુકદેવ, જડલરતજી એ આદિ આશ્રમનાં

કમવગર ત્યાગપણ વિચર્યા છે. જેઓથી તેમ થવું અશકય હોય, તેઓ પરિણામે યથાથે ત્યાગ કરવાનો લક્ષ રાખી આશ્ચમપૂર્ધ પ્રવતે તો તે સામાન્ય રીતે ઠીક છે, એમ કહી શકાય. આયુષ્યનું એવું ક્ષણભંગુરપણું છે કે, તેવા કમ પણ વીરલાને જ પ્રાપ્ત થવાના વખત આવે. કદાપિ તેવું આયુષ્ય પ્રાપ્ત થયું હાય તા પણ તેવી વૃત્તિએ એટલે પરિણામે યથાથે ત્યાગ થાય એવા લક્ષ રાખીને પ્રવર્તવાનું તા કાઇકથી જ અને તેવું છે.

ि ते कि सार्ग ने पणु से वे से के हांत सिंधांत नथी है गमे ते वयमां गमे तेवे माण्से त्याग हरवा. तथाइप सत्संग, सह्गुरुने थे। थये, ते आश्रये हे। पूर्वना संस्कारवाणा सेटले विशेष वैराग्यवान पुरुष गृहस्थाश्रम पाम्या पहेलां त्याग हरे ते। तेणे ये। य हर्षुं छे, से माम्या पहेलां त्याग हरे ते। तेणे ये। य हर्षुं छे, से माम्या पहेलां त्याग हरे ते। तेणे ये। य हर्षुं छे, से माम्या पहेलां त्याग हरे ते। तेणे ये। यह हर्षे छे, हे महे स्पूर्व सेवां साधने। प्राप्त थये ले। गादि ले। गववाना विद्यारमां पहेलां, सने तेनी प्राप्त स्थे प्रयत्न हरी पातानुं प्राप्त स्थानमां पहेलां, स्थे में। सिससाधनइप थशे, सेवी सने। रथमात्र हल्पनामां पहेलां ते मनुष्यपण्डानुं हत्तमपण्डं टाणीने पशुवत् हरवा सेवुं थाय.

ઇંદ્રિયાદિ શાંત થયા નથી, જ્ઞાનીપુરૂષની દબ્ટિમાં હજ જે ત્યાગ કરવાને યાગ્ય નથી, એવા કાઇ મંદ કે માહ-વૈરાગ્યવાન જીવને ત્યાગ લેવા પ્રશસ્ત જ છે, એમ કુંઈ જિન સિધ્ધાંત એકાંતે નથી. પ્રથમથી જ જેને ઉત્તમ સંસ્કારવાળા વૈરાગ્ય ન હોય તે પુરૂષ કદાપિ ત્યાગના પરિણામે લક્ષ રાખી આશ્રમ પૂર્વ ક પ્રવર્ત તા તેણે એકાંતે ભૂલ જ કરી છે, અને ત્યાગ જ કર્યા હોત તા ઉત્તમ હતું, એમ પણ જિનસિધ્ધાંત નથી. માત્ર માક્ષસાધનનો પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયે તે પ્રસંગ જતા કરવા ન જોઈએ, એમ જિનનો ઉપદેશ છે.

ઉત્તમ સંસ્કારવાળા પુરૂષા ગૃહસ્થાશ્રમ કર્યા સિવાય ્રત્યાગ કરે તેથી મનુષ્યની વૃધ્ધિ અટકે, તેથી માક્ષસાધનનાં કારણ અટકે એ વિચારવું અલ્પ દ્રષ્ટિથી યાગ્ય દેખાય, પણ તથારૂપ ત્યાગ વૈરાગ્યનો યોગ પ્રાપ્ત થયે મનુષ્યદેહનું ્સફળપહું થવા અર્થ, તે યોગનો અપ્રમત્તપણ વિલંખવગર **લાભ પ્રાપ્ત કરવા, તે વિચાર તા પુર્વાપર અવિ**રુધ્ધ ્ર<mark>ુઓને પરમાર્થ દ્રષ્ટિથી સિદ્ધ કહેવાય</mark>. આયુષ્ય સંપૂર્ણ છે ્તથા આપણે સંતતિ થાય તેા તેઓ માક્ષસાધન કરશે એવા નિશ્ચય કરી, સંતતિ થશે જ એવું માન્ય રાખી, પાછે આવા ને આવા ત્યાગ પ્રકાશિત થશે, એવું ભવિષ્ય કલ્પીને આશ્રમપૂર્વક પ્રવર્તવાનું કયા વિચારવાન એકાંતે ં ગ્રાગ્ય ગણે ? પાતાના વૈરાગ્યમાં મંદપર્શ ન હોય, અને ज्ञानी पुरुष જેને त्याग કરવા યાગ્ય ગણતા હોય, તેણે બીજા મનારથમાત્ર કારણાના અથવા અનિશ્ચિત કારણાના વિચાર છાડી દઇ નિશ્ચિત અને પ્રાપ્ત ઉત્તમ કારણના આશ્ચય કુરવો એ જ ઉત્તમ છે, અને એજ મનુષ્યપણાનું સાર્થક છે, આકી વૃષ્ટિ આદિની તાે કલ્પના છે, ખરેખરા માેક્ષ-

માર્ગ નાશ કરી માત્ર મનુષ્યની વૃષ્ધિ કરવાની કલ્પના કર્યાં જેવું કરીએ તો ખને.

એ આદિ ઘણાં કારણાથી પરમાર્થદષ્ટિથી જે બાધ્યું છે તે જ યાગ્ય જોવામાં આવે છે.

> પાનું પ૮૩ પત્રાંક નં. **૭**૦૩

# निवृत्ति सेवन એ જ જ્ઞાનીની આજ્ઞા

પરમનિવૃત્તિ નિરંતર સેવવી એ જ જ્ઞાનીની પ્રધાન આજ્ઞા છે. તથારૂપ યાગમાં અસમર્થતા હાય તા નિવૃત્તિ સદા સેવવી, અથવા સ્વાત્મવીય° ગાેપવ્યા સિવાય અને તેટલા નિવૃત્તિ સેવવા યાગ્ય અવસર પ્રાપ્ત કરી આત્માને અપ્રમત્ત કરવા એમ આજ્ઞા છે.

અષ્ટમી, ચતુર્દશી આદિ પર્વતિથિએ એવા આશયથી સુનિયમિત વર્તાંનથી વર્તવા આજ્ઞા કરી છે.

> પાનું હે૪૫ પત્રીક નં. ૯૪૩

# **અાર લ પરિગ્રહ ત્યાગની જરૂરિયાત**

જ્ઞાનીપુરુષાએ વારંવાર આરંભ પરિગ્રહના ત્યાગ**નું** ઉત્કૃષ્ટપણું કહ્યું છે, અને ફરી ફરી તે ત્યાગના ઉપદેશ કર્યો <mark>છે, અને</mark> ઘણું કરી પાતે પણુ એમ વર્ત્યા છે, માટે મુમુક્ષુ પુરુષને અવશ્ય કરી તેની સંક્ષેપવૃતિ નેઈએ, એમાં સંદેહ નથી.

> પાતું પપ**ડ** પત્રાંક ન<sup>ે</sup>. કુકૃપ

આત્મહિત માટે સત્સંગ જેવું અળવાન બીજું નિમિત્ત કાંઈ જણાતું નથી, છતાં તે સત્સંગ પણ, જે જીવ લૌકિક- બાવથી અવકાશ લેતો નથી તેને, પ્રાયે નિષ્ફળ જાય છે, અને સહેજ સત્સંગ ફળવાન થયો હાય તો પણ વિશેષ વિશેષ લાેકાવેશ રહેતા હાય તા તો ફળ નિર્મૂળ થઇ જતાં વાર લાગતી નથી; અને સ્ત્રી, પુત્ર, આરંભ, પરિશ્રહના પ્રસંગમાંથી જો નિજ્યુધ્ધિ છોડવાના પ્રયાસ કરવામાં ન આવે તા સત્સંગ ફળવાન થવાના સંભવ શી રીતે અને ? જે પ્રસંગમાં મહા જ્ઞાનીપુરુષો સંભાળીને ચાલે છે, તેમાં આ જીવે તા અત્યંત અત્યંત સંભાળથી, સંશ્રેપીને ચાલવું, એ વાત ન જ ભૂલવા જેવી છે એમ નિશ્રય કરી, પ્રસંગ પ્રસંગ, કાર્યે કાર્યે અને પરિણામે પરિણામે તેના લક્ષ રાખી તેથી માકળું થવાય તેમ જ કર્યા કરવું, એ શ્રી વર્ષમાનસ્વામીની છદ્મસ્થ મુનિચર્યાને દર્ષાંતે અમે કહ્યું હતું.

પાતું ૪૮૦ પત્રાંક નં. પર૮

## જ્ઞાનીઓના પરિગ્રહ ત્યાગના ઉપદેશ

દેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશક પરમ જ્યોતિસ્વરૂપ એવો આ આત્મા, તેમાં નિમન્ન થાઓ. હે આયજના! આંત મુ<sup>જ</sup>ખ **થ**ઇ સ્થિર થઈ, તે આત્મામાં જ રહેા તેા અનંત અપાર આનંદ અનુભવશા.

સર્વ જગતના જીવો કંઇ ને કંઇ મેળવીને સુખ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે, માેટા ચક્રવર્તા રાજા તે પણ વધતા વૈભવ, પરિગ્રહના સંકલ્પમાં પ્રયત્નવાન છે; અને મેળવવામાં સુખ માને છે; પણ અહા ! જ્ઞાનીઓએ તાે તેથી વિપરીત જ સુખના માર્ગ નિર્ણાત કર્યો કે કિચિત્માત્ર પણ પ્રહવું એ જ સુખના નાશ છે.

વિષયથી જેની ઇંદ્રિયા આર્ત્ત છે, તેને શીતળ એવું આત્મસુખ, આત્મતત્ત્વ કયાંથી પ્રતીતિમાં આવે ?

પરમ ધર્મ રૂપ ચંદ્ર પ્રત્યે રાહુ જેવા પરિગ્ર<mark>હ તેથી</mark> હવે હું વિરામ પામવાને જ ઇચ્છું છું.

> અમારે પરિગ્રહને શું કરવાે છે? કશું પ્રયાજન નથી.

' સર્વોત્કૃષ્ટ શુદ્ધિ ત્યાં સર્વોત્કૃષ્ટ સિદ્ધિ.'

હે આર્યજના ! આ પરમ વાકયના આત્માપણે તમે અતુલવ કરાે.

> યાતું **હ**૦૬ પત્રાંક નં. ૮૩૨

અહિંસાદિક પંચ મહાવત જેવું ભગવાને રાત્રિ-ભાજન ત્યાગવત કહ્યું છે.

પાનું પહ

ચારે પ્રકારના આહાર રાત્રિને વિષે ત્યાગવાથી મહદ્દકળ છે. એ જિનવચન છે.

પાનું ૬૦

#### য়ান

આતમા અત્યંત સહજ સ્વસ્થતા પામે એ જ સર્વ-જ્ઞાનના સાર શ્રી સર્વજ્ઞે કહ્યો છે.

અનાદિકાળથી જવે અસ્વસ્થતા નિરંતર આરાધી છે, જેથી સ્વસ્થતા પ્રત્યે આવતું તેને દુર્ગમ પડે છે. શ્રી જિને એમ કહ્યું છે, કે યથાપ્રવૃત્તિકરણ સુધી જવ અનંતી વાર આવ્યો છે, પણ જે સમયે શ્રંથિલેદ થવા સુધી આવવાનું થાય છે ત્યારે ક્ષાલ પામી પાછા સંસારપરિણામી થયા કર્યો છે; શ્રંથિલેદ થવામાં જે વીર્યગતિ તેઇએ તે થવાને અર્થે જવે નિત્યપ્રત્યે સત્સમાગમ, સદ્વિગાર અને સદ્- શ્રંથના પરિચય નિરંતરપણ કરવા શ્રેયભૂત છે.

જે જ્ઞાનથી કામ નાશ પામે તે જ્ઞાનને અત્યંત ભક્તિએ નમસ્કાર હો.

> યાતું પરપ પત્રાંક તં. પ૯૩

ચારિત્ર (શ્રી જિનના અભિપ્રાયમાં શું છે ? તે વિચારી સમવસ્થાન થવું,)–દશા સંખંધી અનુપ્રેક્ષા કરવાથી જીવમાં સ્વસ્થતા ઉત્પન્ન થાય છે. તે વિચારે કરી ઉત્પન્ન થયેલી ચારિત્રપરિણામ સ્વભાવરૂપ સ્વસ્થતા વિના જ્ઞાન અફળ છે, એવો જિનના અભિમત તે અબ્યાબાધ સત્ય છે.

> પાતુ પર **૩** પત્રાંક નં. પ૯૦

સર્વજ્ઞાનનું ફળ પણ આત્મસ્થિરતા થવી એ જ છે, એમ વીતરાગ પુરુષોએ કહ્યું છે, તે અત્યંત સત્ય છે.

> પાનું પપર પત્રાંક નં. કૃ૪ક

સત્યનું જ્ઞાન થયા પછી મિથ્યાપ્રવૃત્તિ ન ટળે એમ અને નહીં. કેમકે જેટલે અંશે સત્યનું જ્ઞાન થાય તેટલે અંશે મિથ્યાભાવપ્રવૃત્તિ મટે, એવો જિનના નિશ્ચય છે. કદી પૂર્વપ્રારુષ્ધથી બાહ્યપ્રવૃત્તિના ઉદય વર્તાતા હાય તેા પણ મિથ્યાપ્રવૃત્તિમાં તાદાત્મ્ય થાય નહીં, એ જ્ઞાનનું લક્ષણ છે; અને નિત્યપ્રત્યે મિથ્યાપ્રવૃત્તિ પરિક્ષીણ થાય એ જ સત્યજ્ઞાનની પ્રતીતિનું ફળ છે. મિથ્યાપ્રવૃત્તિ કંઇ પણ ટળે નહીં, તા સત્યનું જ્ઞાન પણ સંભવે નહીં.

> પાનું પ૩૪ **પત્રાંક ન**ં. ૬૧૦

ને હાય પૂર્વ લાણેલ નવ પાયુ, જીવને જાણ્યા નહીં, તા સર્વ તે અજ્ઞાન ભાખ્યું, સાક્ષી છે આગમ અહીં, એ પૂર્વ સર્વ કહ્યાં વિશેષે જીવ કરવા નિર્મળા; જિનવર કહે છે જ્ઞાન, તેને સર્વ ભવ્યા સાંભળા.

#### અન તાનુઅંધી

જે કષાય પરિણામથી અનંત સંસારના સંબંધ થાય તે કષાય પરિણામને જિન પ્રવચનમાં 'અનંતાનુખંધી' સંજ્ઞા કહી છે, જે કષાયમાં તન્મયપણ અપ્રસ્ત (માઠા) ભાવે તીત્રોપયાગે આત્માની પ્રવૃત્તિ છે ત્યાં 'અનંતાનુખંધી' ના સંભવ છે. મુખ્ય કરીને અહીં કહ્યાં છે, તે સ્થાનકે તે કષાયના વિશેષ સંભવ છે. સત્દેવ, સદ્ગુરુ અને સત્ધમંના જે પ્રકારે દ્રોહ થાય, અવજ્ઞા થાય, તથા વિમુખભાવ થાય, એ આદિ પ્રવૃત્તિથી, તેમજ અસત્ ધર્મના જે પ્રકારે આશ્રહ થાય, તે સબંધી કૃતકૃત્યતા માન્ય થાય, એ આદિ પ્રવૃત્તિથી પ્રવર્તતાં 'અનંતાનુખંધી કષાર્ય સંભવે છે, અથવા જ્ઞાનીના વચનમાં સ્ત્રીપુત્રાદિ ભાવોને જે મર્યાદા પછી ઇચ્છતાં નિધ્વંસ પરિણામ કહ્યાં છે, તે પરિણામે પ્રવર્તતાં પણ 'અનંતાનુખંધી' હાવાયોગ્ય છે, સંક્ષેપમાં 'અનંતાનુખંધી કષાય'ની વ્યાખ્યા એ પ્રમાણે જણાય છે.

પાનું પરૂપ પત્રાંક નં. ફવડ

સ્ત્રી, પરિગ્રહાદિને વિષે જેટલા મૂર્છાભાવ રહે છે તેટલું જ્ઞાનનું તારતમ્ય ન્યૂન છે, એમ શ્રી તીર્થ કરે નિરૂપણ કર્યું છે. સંપૂર્ણ જ્ઞાનમાં તે મૂર્છા હાતી નથી.

> પાતું **૭**૭૫ ઉપદેશ નેધિ ૪૦

#### સ્વદેષ જેવાનું મહત્ત્વ

સત્સમાગમ અને સત્શાસના લાભને ઈચ્છતા એવા મુમુક્ષુઓને આરંભ પરિશ્રહ અને રસસ્વાદાદિ પ્રતિખંધ સંક્ષેપ કરવા યાગ્ય છે. એમ શ્રી જિનાદિ મહાપુરૂષોએ કહ્યું છે. જ્યાં સુધી પાતાના દોષ વિચારી સંક્ષેપ કરવાને પ્રવૃત્તિ-માન ન થવાય ત્યાં સુધી સત્પુરૂષના કહેલા માગે પરિણામ પામવા કઠેશું છે. આ વાત પર મુમુક્ષુ જીવે વિશેષ વિચાર કરવા ઘટે છે.

પાનું પરાષ્ટ્ર પત્રાંક નં. કુવકુ

### સંયાગ સર્વ દુઃખનું મૂળ

સર્વ દુ:ખતું મૂળ સંચાગ (સંબંધ) છે. એમ ગ્રાનવંત એવા તીર્થ કરાએ કહ્યું છે. સમસ્ત ગ્રાનીપુરૂષાએ એમ દીઠું છે. જે સંચાગ બે પ્રકારે મુખ્યપણે કહ્યો છે; 'અંતર્સ' બંધીય' અને 'બાહ્યસં બંધીય.' અંતર્સ' ચાંગના વિચાર ચવાને આત્માને બાહ્યસં ચાંગના અપરિચય કર્ત વ્ય છે, જે અપરિચયની સપરમાર્થ ઇચ્છા ગ્રાનીપુરૂષાએ પણ કરી છે.

> પાનું પપક્ પત્રાંક નં. કપલ્

# સર્વ દુઃખ ક્ષયનાે ઉપાય

સર્વ જીવ પ્રત્યે, સર્વ ભાવ પ્રત્યે અખાંડ એકરસ વીતરાગદશા રાખવી એ જ સર્વજ્ઞાનનું ફળ છે. આત્મા શુદ્ધચૈતન્ય, જન્મજરામરણરહિત અસંગ સ્વરૂપ છે; એમાં સર્વ જ્ઞાન સમાય છે; તેની પ્રતીતિમાં સર્વ સમ્યક્દશ ન સમાય છે; આત્માને અસંગસ્વરૂપે સ્વભાવદશા રહે તે સમ્યક્ચારિત્ર, ઉત્કૃષ્ટ સંયમ અને વીતરાગદશા છે. જેના સંપૂર્ણ પણાનું કળ સર્વ દુ:ખના ક્ષય છે, એ કેવળ નિઃસંદેહ છે.

પાતું કૃહજ પત્રાંક નં. ૭૮૧

# આત્મજ્ઞાન એજ મુક્તિના ઉપાય

સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાના સર્વાત્કૃષ્ટ ઉપાય આત્મ-જ્ઞાનને કહ્યો છે; તે જ્ઞાનીપુરુષાનાં વચન સાચાં છે, અત્યંત સાચાં છે.

> પાનું પપહ પત્ર**ાંક ન**ં. ફે૭૦

# ભક્તિમાર્ગનું મહત્વ

મહાત્મા યુદ્ધ (ગૌતમ) જરા, દારિદ્ર, રાગ અને મૃત્યુ એ ચારને એક આત્મજ્ઞાન વિના અન્ય સર્વ ઉપાયે અજિત દેખી, જેને વિષે તેની ઉત્પત્તિના હેતુ છે, એવા સંસારને છોડીને ચાલ્યા જતા હવા. શ્રી ઋષભાદિ અનંત જ્ઞાનીપુરુષાએ એ જ ઉપાય ઉપાસ્યા છે, અને સર્વ જ્વાને તે ઉપાય ઉપદેશ્યા છે. તે આત્મજ્ઞાન દુર્ગમ્ય પ્રાયે દેખીને નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવા સત્પુરુષાએ ભક્તિમાર્ગ

પ્રકાશ્યા છે, જે સવ° અશરણને નિશ્વળ શર**ણ**રૂપ છે, અને સુગમ છે.

પાતું પપ∠ પત્રાંક નં. ૬૬૭

#### આત્મધ્યાન

સર્વા રાહેલું ગુરુઉપદેશથી આત્માનું સ્વરૂપ જાણીને, સુપ્રતીત કરીને તેનું ધ્યાન કરાે.

જેમ જેમ ધ્યાનવિશુધ્ધી તેમ તેમ જ્ઞાનાવરણીયના ક્ષય થશે.

પાતાની કલ્પનાથી તે ધ્યાન સિધ્ધ થતું નથી.

ગ્રાનમય આત્મા જેમને પરમાત્કૃષ્ટ ભાવે પ્રાપ્ત થયો, અને જેમણે પરદ્રવ્યમાત્ર ત્યાગ કર્યું છે, તે દેવને નમન હા ! નમન હા !

> પાતું **૬૬૭** પત્રીક નં. ૭૬૩

લાકસગ્રા જેની જિંદગીનો ઘુવકાંટા છે તે જિંદગી ગમે તેવી શ્રીમ તતા, સત્તા કે કુડું અ પરિવારાદિ યોમવાળી હોય તોપણ તે દુઃખનો જ હેતુ છે. ઓત્મશાંતિ જે જિંદગીનો ધુવકાંટા છે તે જિંદગી ગમે તા એકાકી અને નિર્ધન, નિર્ધસ હોય તા પણ પરમ સમાધિનું સ્થાન છે.

પાનું હ૪૯ પત્રાંક નં. ૯૪૯

શુદ્ધ આત્મદિષ્ટમાં અવલં અન હે જીવ! આટલા બધા પ્રમાદ શા ? શુષ્ધ આત્મપદની પ્રાપ્તિને અર્થે વીતરાગ સન્માર્ગની ઉપાસના કર્તવ્ય છે.

> સર્વ જ્ઞદેવ નિર્ગ થ ગુરુ દયા મુખ્ય ધર્મ

સર્વ તે અનુભવેલા એવા શુષ્ધઆત્મપ્રાપ્તિના ઉપાય શ્રી ગુરુ વડે જાણીને, તેનું રહસ્ય ધ્યાનમાં લઈને આત્મ પ્રાપ્તિ કરા.

> પાનું ૬૬૮ પત્રાંક ને. ૭૬૪

णेह नहीं डरतां श्रूरवीरपण्डं अहीने ज्ञानीने मार्गे यादतां मेक्क्षपाटणु सुदल क छे. विषय डषायाहि विशेष विडार डरी जाय ते वणते विचारवानने पातानं निर्वीध पण्डं जोई ने छण्डे के थाय छे, अने आत्माने वारंवार निर्दे छे. इरी इरीने तिरस्डारनी वृत्तिथी जोई, इरी महंत पुरुषनां यित्र अने वाड्यनं अवदं अन अहण्ड डरी, आत्माने शौध उपजवी, ते विषयाहि सामे अति हुई डरीने तेने हुई। छे त्यां सुधी नीचे मने भेसता नधी, तेम એडदे। भेह इरीने अटडी रहेता नथी. ओ क वृत्तिनं अवदं अन आत्मार्थी छवे। से हिंदी में अटडी रहेता नथी. ओ क वृत्तिनं अवदं अन आत्मार्थी छवे। से हिंदी में अटडी रहेता नथी. ओ क वृत्तिनं अवदं अन आत्मार्थी छवे। से हिंदी में अटडी रहेता नथी. ओ क वृत्तिनं अवदं अन आत्मार्थी छवे। से हिंदी में अटडी रहेता नथी. ओ क वृत्तिनं अवदं अन आत्मार्थी छवे। से हिंदी से अटडी हैं से अटडी हिंदी से अटडी हैं से से अटडी हैं से अटडी हैं से अटडी हैं से से अटडी हैं से अटडी हैं से अटडी हैं से अटडी हैं से से अटडी हैं से अटडी हैं

પાતું **૭**૦૨ પત્રાંક નં. ૮૧૯ પરમ શાંત શ્રુતના વિચારમાં ઇન્દ્રિયનિગ્રહપૂર્વક આત્મપ્રવૃત્તિ રાખવામાં સ્વરૂપસ્થિરતા અપૂર્વપણે પ્રગટે છે.

> પાનું હર**હ** પત્રાંક નં. ૮૯૬

જિન સાે હી હૈ આતમા, અન્ય હાેઈ સાે કર્મ; કર્મ કટે સાે જિનખચન, વાે તત્વજ્ઞાનીકાે મર્મ.

વ્યવહારસે દેવ જિન, નિ**હ**ચેસે પેંહ આપ; એહિ અચનસે સમજલે, જિન પ્રવચનકી છા**પ**.

જડ ચેતન સંયોગ આ, ખાણ અનાદિ અનંત; કાઈ ન કર્તા તેહના, ભાખે જિન લગવંત.

મૂળ દ્રવ્ય ઉત્પન્ન ન**હિ, નહીં** નાશ પણ તેમ; અનુભવથી તે સિધ્ધ છે, ભાખે જિનવર એમ.

જેને મૃત્યુની સાથે મિત્રતા હાય, અથવા જે મૃત્યુથી ભાગી છૂટી શકે એમ હાય, અથવા હું નહીં જ મરું એમ જેને નિશ્ચય હાય, તે ભલે સુખે સૂએ.

શ્રી તીર્થ કર-છજીવનિકાય અધ્યયન

પાનું **પ**છક પત્રાંક ન**ે**. ૬૯૩ તથારૂપ (યથાર્થ) આમ (માક્ષમાર્ગ માટે જેના વિશ્વાસે પ્રવર્તી શકાય એવા) પુરુષના જીવને સમાગમ થવામાં કાઈ એક પુષ્ય હેતુ જોઈએ છે, તેનું ઓળખાષ્યુ થવામાં મહત્ પુષ્ય જોઇએ છે, અને તેની આજ્ઞાભક્તિએ પ્રવર્તવામાં મહત્ મહત્ પુષ્ય જોઇએ છે, એવા જ્ઞાનીનાં વચન છે, તે સાચાં છે, એમ પ્રત્યક્ષ અનુભવાય એવું છે.

> પાતું **૬૮**७. પત્ર**ાંક ન**ં. ૭૭૭.

### માનવ દેહનું મહત્વ

પરમયાગી એવા શ્રી ઋષભદેવાદિ પુરૂષા પણ જે દેહને રાખી શકયા નથી, તે દેહમાં એક વિશેષપણું રહ્યું છે તે એ કે, તેના સંખંધ વર્ત ત્યાં સુધીમાં જીવે અસંગ પણું, નિર્માહપણું કરી લઈ અબાધ્ય અનુભવસ્વરૂપ એલું નિજસ્વરૂપ જાણી, બીજા સવ' ભાવ પ્રત્યેથી વ્યાવૃત્ત (છૂટા) ચતું, કે જેથી કરી જન્મમરણના ફેરા ન રહે. તે દેહ છાડતી વખતે જેટલા અંશે અસંગપણું, નિર્માહપણું, યથાથ' સમરસપણું રહે છે તેટલું માક્ષપદ નજીક છે એમ પરમ જ્ઞાની પુરુષના નિશ્ચય છે.

આ દેહે કરવા યોગ્ય કાર્ય તો એક જ છે કે કોઇ પ્રત્યે રાગ અથવા કોઇ પ્રત્યે કિંચિતમાત્ર દ્વેષ ન રહે. સર્વત્ર સમદશા વર્તે. એ જ કલ્યાહ્યનો મુખ્ય નિશ્ચય છે.

> પાનું **ક**્રેટલ્ પત્રાંક નં. ૭૮૦

# પરમ દુર્લ ભ પ્રાપ્ય વસ્તુએા

મનુષ્યપાણું, જ્ઞાનીનાં વચનાનું શ્રવણ પ્રાપ્ત થવું, તેની પ્રતીતિ થવી, અને તેમણે કહેલા માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થવી પરમ દુર્લભ છે, એમ શ્રી વધ'માનસ્વામીએ ઉત્તરાધ્યયનના ત્રીજા અધ્યયનમાં ઉપદેશ્યું છે.

પાતું **કહે**૧ પત્રકિ નં. **૭**૮૩

# અસંગતાની જરૂરિયાત

હે મુનિઓ ! દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી અસંગપણે વિચરવાના સતત ઉપયાગ સિદ્ધ કરવા યાગ્ય છે. જેમને જગતસુખસ્પૃહા છોડી જ્ઞાનીના માર્ગ ના આશ્રય ચહેણ કર્યો છે, તે અવશ્ય તે અસંગ ઉપયાગને પામે છે. જે શ્રુતથી અસંગતા ઉદ્ઘસે તે શ્રુતના પરિચય કર્ત વ્ય છે.

પાતું **ફેલ્ક** પત્રાંક નં. ૭૮૬

જગતસુખસ્પૃહામાં જેમ જેમ ખેદ ઉપજે તેમ તેમ જ્ઞાનીના માર્ગ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય.

> પાતું **૧૯૩** પત્રાંક ન<sup>\*</sup>. ૭૮૭<sub>૧</sub>

# શ્રુત જ્ઞાનનું માહાત્મ્ય

સર્વ – ઉત્કૃષ્ટ ભ્રિકામાં સ્થિતિ થવા પર્ય ત શ્રુતજ્ઞાનનું

અવલ અન લઇને સત્પુરુષા પણ સ્વદશામાં સ્થિર રહી શકે છે, એમ જિનના અભિમત છે તે પ્રત્યક્ષ સત્ય દેખાય છે.

સવેલ્ફ્રિષ્ટ ભૂમિકા પર્યાંતમાં શ્રુતજ્ઞાન (જ્ઞાનીપુરુષનાં વચના)નું અવલંખન જે જે વખતે મંદ પડે છે, તે તે વખતે કંઈ કંઈ ચપળપણું સત્પુરુષા પણ પામી જાય છે, તા પછી સામાન્ય મુમુક્ષુ જીવા કે જેને વિપરીત સમાગમ, વિપરીત શ્રુતાદિ અવલંખન રહ્યાં છે તેને વારંવાર વિશેષ વિશેષ ચપળપણું થવા યાગ્ય છે.

પાતું **૬૯**૬ **ઉપદેશ** નાેધ ૭૯૯

હે જીવ! આ ક્લેશરૂપ સંસારથી નિવૃત્ત થા, નિવૃત્ત થા.

> વીતરાગ પ્રવચન પાતું ૭૧૫ પત્રાંક નં. ૮૪૯

બાહ્યાલ્યંતર અસંગપણું પામ્યા છે એવા મહાત્માઓને સંસારના અંત સમીપ છે, એવા નિઃસંદેહ જ્ઞાનીના નિશ્ચય છે.

> પાતું હરર પત્રાંક નં. ૮૭૩

સમ્યક્ પ્રકારે વેદના અહિયાસવાર્પ પરમધર્મ પરમ પુરુષોએ કહ્યો છે.

તીક્ષ્ણુ વેદના અનુભવતાં સ્વરૂપભ્રંશવૃત્તિ ન થાય એ જ શુદ્ધ ચારિત્રનાે માર્ગ છે.

ઉપશમ જ જે જ્ઞાનનું મૂળ છે તે જ્ઞાનમાં તીક્ષ્ણ વેદના પરમ નિર્જરા ભાસવા ચાગ્ય છે.

> પાતું ૭૪૪ પત્રાંક નં. ૯૩૯

#### ગ્રાનીએાનો સનાતન સન્માર્ગ જયવંત વર્તો.

પાતું ૭૪૯ પત્રાંક નં. ૯૫૨

પૂર્વે જ્ઞાનીની વાણી આ જીવે નિશ્ચયપણે કદી સાંભળી નથી અથવા તે વાણી સમ્યક્ પ્રકારે માથે ચડાવી નથી, એમ સર્વદશી એ કહ્યું છે.

> પાતું ૮**૫૫**ક વ્યાખ્યા**નસાર** ૧–૧૦૯

વીતરાગવચનની અસરથી ઇન્દ્રિયસુખ નીરસ ન લાગ્યાં તા જ્ઞાનીનાં વચના કાને પડ્યાં જ નથી, એમ સમજવું.

#### वीतराभनां वयने। विषयनुं विरेयन धरावनारां छे.

પાતું ૮૭૩ વ્યાખ્યાનસા**ર** ૨–૪–૧૯

#### તીર્થ કરગાત્ર

વક્તા થઈ એક પણ જીવને યથાર્થ માર્ગ પમાડવાથી તીર્થ કરગાત્ર બંધાય છે અને તેથી ઉલદું કરવાથી મહા-માહનીય કર્મ બંધાય છે.

> પાતું ૮૮૧ વ્યાખ્યાન **સાર** ૨–૧૬

# सुक्ष्म हथाप्रखीत कैनमार्भ

હામહવનાદિ લોકિક રિવાજ ઘણા ચાલતા જોઇ તીર્થ કર લગવાને પાતાના કાળમાં દયાનું વર્ણન ઘણું જ સહમ રીતે કર્યું છે. જૈનના જેવા દયા સંખ'ઘીના વિચારા કાંઇ દર્શન કે સંપ્રદાયવાળાઓ કરી શક્યા નથી, કેમકે જૈન પ'ચેદ્રિયના ઘાત તા ન કરે, પણ તેઓએ એકે દ્રિયા-દિમાં જવ હાવાનું વિશેષ વિશેષ દઢ કરી દયાના માર્ગ વર્ણું બ્યા છે.

But the William

#### સંયમ

જ્ઞાનીપુરૂષોને સમયે સમયે અનંતા સંયમપરિણામ વર્ષમાન થાય છે, એમ સર્વજ્ઞે કહ્યું છે તે સત્ય છે.

તે સંયમ, વિચારની તીક્ષ્ણુ પરિણતિથી તથા છ્રદ્ધ-રસપ્રત્યે સ્થિરપણાથી ઉત્પન્ન થાય છે.

શ્રી તીર્થ કર આત્માને સંકાચિવકાસનું ભાજન યાગદશામાં માને છે; તે સિદ્ધાંત વિશેષે કરી વિચારવા યાગ્ય છે.

> **પાનું** ૯૧૨ હા**થને**ાંધ ૧–૨૪

પંદર લેકે સિદ્ધ કહ્યા તેનું કારણ રાગ, દ્રેષ અને અજ્ઞાન જેના ગયા તેનું ગમે તે વેષે, ગમે તે જગાએ, ગમે તે લિંગે કલ્યાણ થાય તે છે.

પાનું ૮૩૨

ઉપદેશછાયા ૯૫૭–૧૩

જે ક્રિયાને વિષે જીવને રંગ લાગે છે, તેને ત્યાં જ સ્થિતિ હાય છે, એવા જે જિનના અભિપ્રાય તે સત્ય છે.

ત્રીસ મહા માેહનીયનાં સ્થાનક શ્રી તીથ"કરે કહ્યાં છે તે સાચાં છે.

અન તા જ્ઞાનીપુરુષોએ જેનું પ્રાયશ્ચિત્ત કહ્યું નથી, જેના ત્યાગના એકાંત અભિપ્રાય આપ્યા છે એવા જે કામ તેથી જે મુંઝાયા નથી, તે જ પરમાત્મા છે.

> **પાતુ**ં ૯૧૦ હા**યનાં**ધ ૧–૧૯

સર્વસંગ મહાશ્રવરૂપ શ્રી તીર્થ કરે કહ્યો છે, તે સત્ય છે. પાતું ૯૧૬ હાથનાંધ ૧–૩૮

કાળના દોષથી અપાર શ્રુતસાગરનાે ઘણા ભાગ વિસર્જન થતાે ગયા અને બિંદુમાત્ર અથવા અલ્પમાત્ર વર્જમાનમાં વિદ્યમાન છે.

શ્રુત અલ્પ રહ્યાં છતાં, મતમતાંતર ઘણાં છતાં, સમાધાનનાં કેટલાંક સાધના પરાક્ષ છતાં, મહાત્માપુરુષાનું કવચિત્વ છતાં, હે આયંજના! સમ્યક્રદર્શન, શ્રુતનું રહસ્ય એવા પરમપદના પંથ, આત્માનુભવના હેતુ, સમ્યક્ર્ચારિત્ર અને વિશુદ્ધ આત્મધ્યાન આજે પણ વિદ્યમાન છે, એ પરમ હર્ષનું કારણ છે.

પાતું કુકુર

સૂત્ર અને બીજાં પ્રાચીન આચાર્યે તદનુસાર રચેલાં ઘણાં શાસ્ત્રો વિદ્યમાન છે. સુવિહિત પુરુષાએ તેા હિતકારી મતિથી જ રચ્યાં છે. કાઈ મતવાદી, હઠવાદી અને શિથિલતાના પાષક પુરુષોએ રચેલાં કાઈ પુસ્તકા સૂત્રથી અથવા જિના-ચારથી મળતાં ન આવતાં હાય અને પ્રયાજનની મર્યાદાથી ખાદ્ય હાય, તે પુસ્તકાના ઉદાહરણથી પ્રાચીન સુવિહિત આચાર્યોનાં વચનાને ઉત્થાપવાનું પ્રયત્ન લવભીરુ મહાત્માએ કરતા નથી; પણ તેથી ઉપકાર થાય છે, એમ જાણી તેનું બહુમાન કરતા છતાં યથાયાંગ્ય સદ્ભપયાંગ કરે છે.

પાનું ૬૬૩ પત્રાંક ન'. **૭**૫૭



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

3

# જિનેશ્વરનાં વચનામાં પૂર્ણ શ્ર<sup>દ</sup>ધા

સંશયળીજ ઉગે નહિ અંદર, જે જિનનાં કથના અવાધારું; રાજ્ય, સદા મુજ એજ મનારથ, ધાર, થશે અપવગ ઉતારું.

દરેક જવે, જીવના અસ્તિત્વથી તે માેક્ષ સુધીની પૂર્ણુપણે શ્રદ્ધા રાખવી, એમાં જરા પણ શંકા રાખવી નહી, આ જગ્યાએ અશ્રદ્ધા રાખવી તે જીવને પતિત થવાનું કારણ છે, અને તે એવું સ્થાનક છે કે ત્યાંથી પડવાથી કાંઈ સ્થિતિ રહેતી નથી.

> યા**નું** ૭**૬૭** ઉ**પદેશ નેધિ ૯૫૬**–૩૧

સ્યાદ્ધાદરોલી અનુપમ અને અનંત ભાવભેદથી ભરેલી છે, એ શૈલીને પરિપૂર્ણ તા સર્વજ્ઞ અને સર્વજ્દશી જ જાણી શકે, છતાં એએાનાં વચનામૃતાનુસાર આગમ ઉપ-યાગથી યથામતિ નવ તત્ત્વનું સ્વરૂપ જાણવું અવશ્યનું છે.

> પાનું ૧૦૪ માક્ષમાળા પાઠ ૮૨

સાગર જેમ મજખૂત નાવ અને માહિતગાર નાવિકથી તરીને પાર પમાય છે, તેમ સદ્ધમેં રૂપી નાવ અને સદ્ગુરુ-રૂપી નાવિકથી સંસારસાગર પાર પામી શકાય છે. સાગરમાં જેમ હાહ્યા પુરુષોએ નિર્વિધ્ન રસ્તો શોધી કાઢ્યો હોય છે, તેમ જિનેશ્વર ભગવાને તત્ત્વજ્ઞાનરૂપ ઉત્તમ રાહ અતાવ્યા છે, જે નિર્વિધન છે.

> પાતું પ**ર** મેહ્લમાળા પાઠ ૨૦

દિવસમાં બે ઘડીના વખત પણ નિયમિત રાખીને જિનેશ્વર ભગવાનના કહેલાં તત્ત્વબાધની પર્યંટના કરા. વીતરાગના એક સૈદ્ધાંતિક શખ્દ પરથી જ્ઞાનાવરણીયના અહુ ક્ષયાપશમ થશે એમ હું વિવેકથી કહું છું.

> પાતું ૧૦૩ માહ્યમાળા પાઠ ૮૦

'પરમ્પર આમ્નાયથી કેવળ, 'મન:પર્યં વ અને પરમા-વધિજ્ઞાન' વિચ્છેદ ગયાં. દેષ્ટિવાદ વિચ્છેદ ગયું; સિદ્ધાંતના ઘણા ભાગ વિચ્છેદ ગયાં, માત્ર થાડા રહેલા ભાગ પર સામાન્ય સમજણથી શંકા કરવી યાગ્ય નથી. જે શંકા થાય તે વિશેષ જાણુનારને પૂછવી, ત્યાંથી મનમાનતા ઉત્તર ન મળે તા પણ જિનવચનની શ્રદ્ધા ચળવિચળ કરવી નહીં. અનેકાંત શૈલીના સ્વરૂપને વિરલા જાણે છે.

ભગવાનનાં કથનરૂપ મિશ્ના ઘરમાં કેટલાંક પામર પ્રાણીઓ દેષરૂપી કાર્શું શોધવાનું મથન કરી અધાગતિ-જન્ય કર્મ આંધે છે.

> પાતું ૮૦ માેક્ષમાળા પાઠ પર

આ પણ વિનાવિવાદે માન્ય રાખવું જોઈએ કે, તે અનંત શાક, અને અનંત દુઃખની નિવૃત્તિ એના એ જ સાંસારિક વિષયથી નથી. રૂધિરથી રૂધિરના ડાઘ જતા નથી, પણ જળથી તેના અલાવ છે, તેમ શંગારથી વા શંગાર-મિશ્રિત ધર્મથી સંસારની નિવૃત્તિ નથી, એ જ માટે વૈરાગ્યજળનું આવશ્યકપણું નિઃસંશય ઠરે છે, અને એજ માટે વીતરાગનાં વચનમાં અનુરકત થવું ઉચિત છે. નિદાન એથી વિષયરૂપ વિષના જન્મ નથી. પરિણામે એ જ મુક્તિનું કારણુ છે. એ વીતરાગ સર્વજ્ઞના વચનને વિવેક્ષ્યુધ્ધિથી શ્રવણ, મનન ને નિદિધ્યાસન કરીને હે માનવી! આત્માને ઉજ્જવળ કરે.

પાનું ૧૨૪

તારા સિદ્ધાંત ત્રુટે તેમ સંસારવ્યવહાર ન ચલાલું. પા. ૧૬૦

તારી આજ્ઞા તાેડું નહીં.

પાતું ૧૬૧

તે' ત્યાગ ઠરાવેલી વસ્તુ ઉપયોગમાં લઉં નહીં. પાનું ૧૬૧

તારા બાધેલા મારા ધર્મ વિસારું નહીં.

પાનું ૧૬૬

જેની તેં ના કહી તે માટે શાધું કે કારણ માંગું નહીં. પા. ૧૭૨

નીરાગીનાં વચનાને પૂજ્યભાવે માન આપું. નીરાગી ચંચા વાંચ

પા. ૧૬૬

તારા રસ્તાે સવ પ્રકારે માન્ય રાખું.

યા. ૧૭૧

તારા ધર્મ માટે રાજદારે કેસ મૂકું નહીં.

પા. ૧૭૩

તારા ધર્મ ત્રિકરણ શુદ્ધ સેવવામાં પ્રમાદ નહીં કરૂં. પાતું ૧૭૫

જ્ઞાતપુત્ર ભગવાનના કથનની જ અલિહારી છે.

पा. १७७

વીરનાં કહેલાં શાસમાં સોનેરી વચનાે છૂટક છૂટક અને ગુપ્ત છે.

વીરના એક વાકયને પણ સમને.

પાનું ૧૭૮

વ્યહું હું જાઓ તા પણ મહાવીરની આજ્ઞા તાહશા નહીં ગમે તેવી શંકા થાય તા પણ મારી વતી વીરને નિઃશંક ગણજો.

પાર્શ્વનાથ સ્વામીનું ધ્યાન યાેગાઓએ અવશ્ય સ્મરવું જોઈએ છે.

ન્યાય મને અહુ પ્રિય છે. વીરની શૈલી એ જ ન્યાય છે. સમજનું દુલ<sup>૧</sup>ભ <del>છે</del>.

પાનું ૧૭૯

જે પુરુષ પર તમારા પ્રશસ્ત રાગ છે, તેના ઇષ્ટ દેવ પરમાતમાં જિન, મહાયાગીંન્દ્ર પાર્શ્વનાથાદિકનું સમરષ્યુ રાખને અને જેમ અને તેમ નિર્માહી થઇ મુકત દશાને ઈચ્છને. જવિતવ્ય કે જવનપૂર્ણતા સંઅંધી કંઈ સંકલ્પ-વિકલ્પ કરશા નહીં. ઉપયાગ શુદ્ધ કરવા આ જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પને ભૂલી જન્ને, પાર્શ્વનાથાદિક યાગિશ્વરની દશાની સ્મૃતિ કરનો; અને તે જ અભિલાષા રાખ્યા રહેનો; એ જ તમને પુનઃ પુતઃ આશીર્વાદપૂર્વક મારી શિક્ષા છે. આ અલ્પન્ન આત્મા પણ તે પદના અભિલાષી અને તે પુરુષનાં ચરણક્રમળમાં તલ્લીન થયેલા દીન શિષ્ય છે. તમને તેવી શ્રદ્ધાની જ શિક્ષા દે છે. વીરસ્વામીનું બોધેલું દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવશી સવે સ્વર્પ ચર્ચાતચ્ચે છે, એ ભૂલશા નહીં. તેની શિક્ષાની કાઇ પણ પ્રકાર વિરાધના થઇ હાય, તે માટે પશ્ચાત્તાપ કરજો. આ કાળની અપેક્ષાએ મન, વચન, કાયા આત્મભાવે તેના ખાળામાં અપેશ કરો, એ જ માક્ષના માગ છે.

પાનું ૧૯૧ પત્રાંક ન'. ૩૭

સવ<sup>°</sup> દર્શાનની રોલીના વિચાર કરતાં એ રાગ, દ્વેષ અને માહરહિત પુરુષનું એાધેલું નિર્ગાયદર્શન વિરોષ માનવા યાગ્ય છે.

એ ત્રણ દેષિથી રહિત, મહાઅતિશયથી પ્રતાપી એવા તીર્થ કર દેવ તેણે માક્ષના કારણરૂપે જે ધર્મ બાધ્યા છે, તે ધર્મ ગમે તે મનુષ્યા સ્વીકારતાં હાય પણ તે એક પદ્ધતિએ હાવાં એઈએ, આ વાત નિઃશંક છે.

અનેક પહિતિએ અનેક મનુષ્યા તે ધર્મ નું પ્રતિપાદન કરતા હાય અને તે મનુષ્યાને પરસ્પર મતલેદનું કા**રણ** થતું હાય તા તેમાં તીર્થ કર દેવની એક પહિતિને **દે**ભ નથી પણ તે મનુષ્યાની સમજણશકિતના દાષ ગણી શકાય.

એ રીતે નિગ ધ્યામ પ્રવત ક અમે છીએ, એમ જીદા જીદા મનુષ્યા કહેતા હાય, તા તેમાંથી તે મનુષ્ય પ્રમાણા-આધિત ગણી શકાય કે જે વીતરાગ દેવની આજ્ઞાના સદ્ભાવે પ્રરૂપક અને પ્રવર્ત ક હાય.

> પાનું ૧૯૩ પત્રીક નં. ૪૦

સર્વાને સરખી ખુષ્યિ આવી જઇ, સંશોધન થઈ, વીતરાગની આજ્ઞારૂપ માર્ગનું પ્રતિપાદન થાય એ સર્વાથા જો કે અને તેવું નથી; તાપણ સુલભળાથી આત્માએ! અવશ્ય તે માટે પ્રયત્ન કર્યા રહે, તા પરિણામ શ્રેષ્ઠ આવે, એ વાત મને સંભવિત લાગે છે.

પાતું ૧૯૪

કાઇ પણ વીતરાગની આજ્ઞાનું પાલન થાય તેમ પ્રવ-ત<sup>ર</sup>વું એ મુખ્ય માન્યતા છે.

મને આ મત કે તે મતની માન્યતા નથી, પૂછ્ રાગદ્રેષરહિત થવાની પરમાકાંક્ષા છે; અને તે માટે જે જે સાધન હાય, તે તે ઈચ્છવાં, કરવાં એમ માન્યતા છે, અને એ માટે મહાવીરનાં વચન પર મને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે.

તમે પણ તરવાના ઇચ્છક છો, અને હું પણ છું. અન્ને મહાવીરના બાધ, આત્મહિતૈષી બાધને ઇચ્છીએ છીએ અને તે ન્યાયમાં છે, માટે જ્યાં સત્યતા આવે ત્યાં અન્નેએ અપક્ષપાતે સત્યતા કહેવી.

> ં પાતું ૧૯૬ પત્રાંક ન**ં** ૪૦

આટલું જ ખરું અથવા આટલામાંથી જ પ્રતિમાની સિદ્ધિ થાય તા અમે માનીએ એમ આગ્રહી ન થશો. પણ વીરનાં બોધેલાં શાસ્ત્રોથી સિદ્ધિ થાય તેમ ઇચ્છેશો.

> પાતું ૧૯૭ પત્રાંક ન**ે**. ૪૦

જિને કહેલા પદાર્થી યથાર્થ જ છે. એ જ અત્યારે ભલામણ.

> **પાતું ૨૩**૬ પત્ર**કિ ન**ં. ૧૦૪

શ્રી જિને જે સ્વાધ્યાય કાળ કહ્યા છે, તે યથાર્થ છે. તે તે (અકાળના) પ્રસંગે પ્રાણાદિના કંઇ સ ધિલેદ થાય છે. ચિત્તને વિક્ષેપનિમિત્ત સામાન્ય પ્રકારે હાય છે, હિંસાદિ યોગના પ્રસંગ હાય છે, અથવા કામળ પરિણામમાં વિધ્ન- ભૂત કારણ હાય છે, એ આદિ આશ્રયે સ્વાધ્યાયનું નિરુપણ કર્યું છે.

યાતું પઢ૰ પત્રાંક નં. ૬૦૨

શ્રી સદ્ગુરુએ કહ્યો છે એવા નિર્ગ'થમાર્ગના સદાય આશ્રય રહેા.

હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કાેઈ પણ મારાં નથી, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું, એમ આત્મભાવના કરતાં રાગદેષના ક્ષય થાય.

> યાનું પ**૭**૩ પત્રકિ ન'. **૬૯**૨

ભગવાન જિને કહેલા લાેકસંસ્થાનાદિ ભાવ આધ્યા-ત્મિક દક્ષિયી સિદ્ધ થવા યાેગ્ય છે.

> પાતું પહે<mark>પ</mark> પત્રાંક નં. હ૧્૪

શ્રી જિને કહેલા ભાવા અધ્યાતમ પરિભાષામય હાવાથી સમજાવા કઠેણુ છે. પરમ પુરૂષના ચાગ સંપ્રાપ્ત થવા જોઇએ.

જિનપરિભાષા-વિચાર યથાવકાશાનુસાર વિશેષ નિદિ-ધ્યાસ કરવા યોગ્ય છે.

> પાતું પહક પત્રકિ નં. **હ**૧૪

વીતરાગાના માર્ગ'ની ઉપાસના કર્ત'વ્ય છે.

યાતું હવક પત્રાંક નં. ૮૫૨

# વીતરામશ્રુતનું માહાત્મ્ય

જેમ અને તેમ વીતરાગશ્રુતનું અનુપ્રેક્ષન (ચિંતવન) વિશેષ કર્તવ્ય છે, પ્રમાદ પરમ રિપુ છે; એ વચન જેને સમ્યક્ નિશ્ચિત થયું છે તે પુરુષા કૃતકૃત્ય થતાં સુધી નિર્ભયપણે વર્તવાનું સ્વપ્ન પણ ઇચ્છતા નથી.

> પાનું હ૧ક પત્રાંક નં. ૮૫**૩**

વીતરાગશ્રુતના અ**લ્યાસ રાખને.** 

યાતું હરહ પત્રાંક નં. ૮૫૫

સત્સમાગમના અભાવે વીતરાજ્યુત, પરમશાંતરસ-

પ્રતિપાદક વીતરાંગ વચનાની અનુપ્રેક્ષા વાર વાર કર્તવ્ય છે. ચિત્ત-સ્થૈય માટે તે પરમ ઓપમ છે.

> પાતું હર્ય છે. પત્રાંક ન**ે**. ૮૫૬

મહત્પુરુષના નિરંતર અથવા વિશેષ સમાગમ, વીતરાગશ્રુત ચિંતવના, અને ગુણ જિજ્ઞાસા દર્શનમાહના અનુભાગ ઘટવાના મુખ્ય હેતુ છે. તેથી સ્વરૂપદેષ્ટિ સહજમાં પરિણમે છે.

પાનું **૭૧૮** પત્રાંકનં. ૮૬૦

વીતરાગ સન્માર્ગ**ની** ઉપાસનામાં વીર્ય ઉત્સાહ-માન કરશા.

> પાતું હરર પત્રીક<sup>ુ</sup>નં. ૮હ૧

સંતજના ! જિનવરેન્દ્રોએ લાકાદિ જે સ્વરૂપ નિરૂપણ કર્યા છે, તે આલંકારિક ભાષામાં નિરૂપણ છે, જે પૂર્ણ યોગાલ્યાસ વિના જ્ઞાનગોચર થવા યોગ્ય નથી. માટે તમે તમારા અપૂર્ણ જ્ઞાનને આધારે વીતરાગનાં વાકયોના વિરોધ કરતા નહી; પણ યોગના અલ્યાસ કરી પૂર્ણતાએ તે સ્વ-રૂપના જ્ઞાતા થવાનું રાખજો.

પાનું હરૂ૧ પત્રાંક ન**ે**. ૯૦૪

ચારિત્રમાહના લડકથો તે ઠેકાણે આવે છે, પણ દર્શનમાહના પડથો ઠેકાણે આવતા નથી. કારણ, સમજવા

ફેર થવાથી કરવા ફેર થાય છે. बीતરાગરૂપ જ્ઞાનીનાં વચનમાં અન્યથાપણું હોવાના સંભવ જ નથી. તેના અવલંખને રહી સીમું રેડયું હોય એવી દીતે શ્રધ્ધાને એાથે પણ મજબૂત કરવી. જ્યારે જ્યારે શંકા થવાના પ્રસંગ આવે ત્યારે જવે વિચારવું કે તેમાં પાતાની ભૂલ જ થાય છે. વીતરાગ પુરુષોએ જ્ઞાન જે મતિથી કહ્યું છે, તે મતિ આ જવમાં છે નહીં, અને આ જીવની મતિ તેન શાકમાં મીઠું એાછું પડ્યું હોય તો તેટલામાં જ રાકાઈ જાય છે. તેને પછી વીતરાગના જ્ઞાનની મતિનો મુકાબલા કચાંથી કરી શકે? તેથી બારમા ગુણસ્થાનકના અંત સુધી પણ જવે જ્ઞાનીનું અવલંબન લેવું એમ કહ્યું છે.

પાતું **૭**૬૭ **ઉ**પદેશ નાંધ ા ૩૧

વીતરાગપુરૂષના સમાગમ વિના, ઉપાસના વિના, આ જીવને મુમુક્ષુતા કેમ ઉત્પન્ત ઘાય ? સમ્યક્રદ્રાન કર્યાંથી થાય ? સમ્યક્રદ્રશ'ન કર્યાંથી થાય ? સમ્યક્રદ્રશ'ન કર્યાંથી થાય ? સમ્યક્રદ્રશ'ન કર્યાંથી થાય ? સામ્યક્રદ્રશ'ન કર્યાંથી થાય ? કેમ કે એ ત્રણે વસ્તુ અન્ય સ્થાનકે હોતી નથી.

હે મુમુક્ષુ ! વીતરાગપદ વાર વાર વિચાર ક**રવા** ચાેગ્ય છે, ઉપાસના કરવા ચાેગ્ય છે, ધ્યાન કરવા ચાેગ્ય છે.

> ં પાતું ૯૩૪ \_હાથનાંધ ૨ ા પ∘



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

४

# શ્રી જિનેશ્વરને નમસ્કાર

શ્રી શાંતિનાથ ભગવાન

( **t**g(a )

પરિપૂર્ણ જ્ઞાને, પરિપૂર્ણ ધ્યાને, પરિપૂર્ણ ચારિત્ર, બાેધિત દાને.

નીરાગી મહા શાંત મૂર્તિ તમારી, પ્રભુ પ્રાથ<sup>9</sup>ના શાંતિ લેશા અમારી. દઉં ઉપમા તા અભિમાન મારું, અભિમાન ટાળ્યા તા તા તત્વ તારું. છતાં આળરૂપે રહ્યો શિર નામી, સ્વીકારા ઘણી શુદ્ધિએ શાંતિ સ્વામી. સ્વરૂપે રહી શાંતતા શાંતિ નામે, બિરાજ્યા મહા શાંતિ આનંદ ધામે.

#### 🕉 નમઃ સિદ્વેભ્યઃ

અનંત અવ્યાબાધ સુખમય પરમપદ તેની પ્રાપ્તિને અથે ભગવાન સર્વાર્સ નિરૂપણ કરેલા 'માક્ષ સિદ્ધાંત ' તે ભગવાનને પરમ ભક્તિથી નમસ્કાર કરીને કહું છું.

દ્રવ્યાનુયાગ, કરણાનુયાગ, ચરણાનુયાગ, અને ધમ'-કથાનુયાગના મહાનિધિ એવા વીતરાગ પ્રવચનને નમસ્કાર કરું છું.

કર્મ રૂપ વૈરીના પરાજય કર્યો છે એવા અહેત્ ભગવાન, શુદ્ધ ચૈતન્યપદમાં સિધ્ધાલયે વિરાજમાન એવા સિદ્ધં ભગવાન, જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, તપ, અને વીર્ય એવા માક્ષના પાંચ આચાર જેના આચરણમાં પ્રવર્તમાન છે અને બીજા ભવ્ય જીવોને તે આચારમાં પ્રવર્તાવે છે એવા આચાર્ય ભગવાન, દ્વાદશાંગના અભ્યાસી અને તે શ્રુત શખ્દ, અર્થ અને રહસ્યથી અન્ય ભવ્ય જીવોને અધ્યયન કરાવ-નાર એવા ઉપાધ્યાય ભગવાન, માક્ષમાર્ગને આત્મજાગૃતિ-પૂર્ધ સાધતા એવા સાધુ ભગવાનને હું પરમભકિતથી નમસ્કાર કરું છું. શ્રી ઋષભદેવથી શ્રી મહાવીરપર્યં ત વર્તમાન ભરત-ક્ષેત્રના ચાવીસ તીર્થ કરાના પરમ ઉપકારને વારંવાર સંભારું છું.

શ્રીમાન વર્ષ માનજિન વર્ત માનકાળના ચરમતીર્જ કર-દેવની શિક્ષાથી હાલ માક્ષમાર્ગનું અસ્તિત્વ વર્તે છે એ તેમના ઉપકારને સુવિહિત પુરૂષા વાર વાર આશ્રય મય દેખે છે.

> પાનું કફર પત્રાંક નં. ૭૫૭

વંદામિ પાદે પ્રભુ વહિમાન.

પાનું ૧૯૧ પત્રીક ન<sup>\*</sup>. ૩૬

પાર્શ્વનાથ પરમાત્માને નમસ્કાર.

પાનું ૧૯૧ પત્ર**ંક ન**ં. ૩**૭** 

' સમતા, રમતા, ઊરધતા, જ્ઞાયકતા સુખભાસ; વેદકતા ચૈત-યતા, એ સબ જીવ વિલાસ.

જે તીર્થ કરદેવે સ્વરૂપસ્થ આત્માપણે થઇ વકતવ્યપણે જે પ્રકાર તે આત્મા કહી શકાય તે પ્રમાણે અત્યંત ચથાસ્થિત કહ્યો છે, તે તીર્થ કરને બીજી સર્વ પ્રકારની અપેક્ષાના ત્યાગ કરી નમસ્કાર કરીએ છીએ.

પૂર્વે ઘણાં શાસ્રોના વિચાર કરવાથી, તે વિચારનાં

ફળમાં સત્પુરુષને વિષે જેનાં વચનથી ભકિત ઉત્પન્ન થઈ છે, તે તીર્થ કરનાં વચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ઘણા પ્રકારે જીવના વિચાર કરવાથી, તે જીવ આત્માર્પ પુરુષ વિના જાણ્યા જાય એવા નથી, એવી નિશ્ચળ શ્રધ્ધા ઉત્પન્ન થઈ તે તીર્થ કરના માર્ગ બાધને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે તે જીવના વિચાર થવા અર્થે, તે જીવ પ્રાપ્ત થવા અર્થે યોગાદિક અનેક સાધનાના અળવાન પરિશ્રમ કર્યે છતે, પ્રાપ્તિ ન થઈ, તે જીવ જે વડે સહજ પ્રાપ્ત થાય છે, તે જ કહેવા વિષે જેના ઉદ્દેશ છે, તે તીર્થ કરનાં ઉદ્દેશવચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

(અપૂર્ણ)

ં પાતું ૪૧૩ પત્રાંક નં. ૪૩૬

જે સત્યુરુષોએ જન્મ, જરા, મરાયુના નાશ કરવાવાળા, સ્વસ્વરૂપમાં સહજ અવસ્થાન થવાના ઉપદેશ કહ્યો છે, તે સત્યુરુષોને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર છે. તેની નિષ્કારાય કરુણાને નિત્યપ્રત્યે નિરંતર સ્તવવામાં પણ આત્મસ્વભાવ પ્રગટે છે, એવા સર્વ સત્યુરુષો, તેના ચરાયારવિંદ સદાય હૃદયને વિષે સ્થાપન રહા!

જે છ પદથી સિધ્ધ છે એવું આત્મસ્વરૂપ તે જેનાં

વચનને અંગીકાર કર્યો સહજમાં પ્રગટે છે, જે આત્મસ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વાં કાળ જીવ સંપૂર્ણ આનંદને પ્રાપ્ત થઈ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કહેનાર એવા સત્પુરુષના શુણુની વ્યાખ્યા કરવાને અશકિત છે, કેમ કે જેના પ્રત્યુપકાર ન થઈ શકે એવા પરમાત્મભાવ તે જાણે કંઈ પણ ઈચ્છચા વિના માત્ર નિષ્કારણ કરુણાશીલતાથી આપ્યા, એમ છતાં પણ જેણે અન્ય જીવને વિષે આ મારા શિષ્ય છે, અથવા ભકિતના કર્તા છે, માટે મારા છે, એમ કદી જોયું નથી, એવા જે સત્પુરુષ તેને અત્યંત ભકિતએ કરી કરી નમસ્કારહા!

જે સત્પુરુષોએ સદ્ગુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્ગુરુના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ ગુણ દર્ષિગાચર થઈ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે, અને સહેજે આત્મબાધ થાય એમ જાણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે, તે ભક્તિને અને તે સત્પુરુષોને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હેં!

પાતું ૪૪**૭** પત્રાંક નં. ૪૯૩

શ્રી વીતરાગને પરમભકિતએ નમસ્કાર.

પાતું **પ૧૦** પત્રીક તં. કૃકેછ

અપારવત્ સંસારસમુદ્રથી તારનાર એવા સદ્ધર્મના

નિષ્કારણ કરુણાથી જેણે ઉપદેશ કર્યો છે, તે જ્ઞાનીપુરુષના ઉપકારને નમસ્કાર હાં! નમસ્કાર હાં!

> પાતું. **પ**ર ૮ પત્રાંક નં. **૨**૦૦

જે તીર્થ' કરે જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ કહ્યું છે, તે તીર્થ' કરને અત્યંત ભક્તિએ નમસ્કાર હેા!

પત્રીક તું. ૬૦૬ પત્રીક તું. ૬૦૬

ૐ નેમા વીતરાગાય.

પાનું પરૂ૮ પત્ર**ાક ન**ં. **ક**૧૭

ભુજાએ કરી જે સ્વયં ભૂરમણુસમુદ્ર તરી ગયા, તરે છે, અને તરશે તે સત્પુરુષોને નિષ્કામ ભક્તિથી ત્રિકાળ નમસ્કાર.

પાનું પછક

સૂક્ષ્મસંગરૂપ અને બાહ્યસંગરૂપ દુસ્તર સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર ભુજાએ કરી જે વર્ષમાનાદિ પુરુષો તરી ગયા છે, તેમને પરમભક્તિથી નમસ્કાર હેા!

> પાનું પછ**૭** પત્રાંક નં. કૃ**૯**ક

સો ઇન્દ્રોએ વંદનિક, ત્રણ લાેકને કલ્યાણકારી, મધુર અને નિર્મળ જેનાં વાકય છે, અનંત જેના ગુણે છે, જેમણે સંસારના પરાજય કર્યો છે, એવા ભગવાન સર્વજ્ઞ વીતરાગને નમસ્કાર.

(પંચાસ્તિકાય પ્રથમ અધ્યાયમાંથી)

પાનું કેકેટ પત્રાંક નં. ૭૬૬–૧

માેક્ષના કારણ શ્રી ભગવાન મહાવીરને ભકિતપૂર્વક મસ્તક નમાવી તે ભગવાનના કહેલા પદાર્થપ્રભેદરૂપ માેક્ષના માર્ગ કહું છું.

(પંચાસ્તિકાયમાંથી)

પાતું ૬૭૫ પત્રાંક ન'. ૭૬૬–૧૦૫

દેહધારી છતાં નિરાવરણ જ્ઞાનસહિત વર્તે છે એવા મહાપુરુષોને ત્રિકાળ નમસ્કાર.

પરમભકિતથી સ્તુતિ કરનાર પ્રત્યે પણ જેને રાગ નથી અને પરમદ્વેષથી પરિષદ્ધ ઉપસર્ગ કરનાર પ્રત્યે પણ જેને દ્વેષ નથી, તે પુરુષરૂપ ભગવાનને વાર'વાર નમસ્કાર.

જેને કાઇપણ પ્રત્યે રાગ, દ્વેષ રહ્યા નથી, તે મહાત્માને વારંવાર નમસ્કાર.

પાતું **ક**૮૮ પત્રાંક નં. ૭૮૦ સત્પુરુષોના અગાધ ગંભીર સંયમને નમસ્કાર.

અવિષમ પરિણામથી જેમણે કાળકૂટ વિષ પીધું એવા શ્રી ઋષભાદિ પરમ પુરુષોને નમસ્કાર.

પરિણામમાં તા જે અમૃત જ છે, પણ પ્રથમ દશાએ કાળકૃટ વિષની પેઠે મુઝવે છે, એવા શ્રી સંયમને નમસ્કાર.

ते ज्ञानने, ते हश्वनने अने ते यारित्रने वारंवार नभरकार.

> ેપાનું **કહ્**ડ પત્રીક નં. ૮૦૮

સર્વ દ્રવ્યથી, સર્વ ક્ષેત્રથી, સર્વ કાળથી અને સર્વ ભાવથી જે સર્વ પ્રકારે અપ્રતિખંધ થઇ નિજસ્વરૂપમાં સ્થિત થયા, તે પરમ પુરુષોને નમસ્કાર.

પરમસુખસ્વરૂપ, પરમાતિકૃષ્ટ શાંત, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ સમાધિને સર્વકાળને માટે પામ્યા તે ભગવંતને નમસ્કાર, તે પદમાં નિરંતર લક્ષરૂપ પ્રવાહ છે જેના તે સત્પુરૂષોને નમસ્કાર.

યાતું **હ**૦હ પત્રાંક ન'. ૮૩૩

અપાર મહામાહજળને અનંત અંતરાય છતાં ધીર રહી જે પુરુષ તર્યા તે શ્રી પુરુષ ભગવાનને નમસ્કાર.

अनंतराणथी के ज्ञान सवहेतु थतुं हतुं ते ज्ञानने

એક સમયમાત્રમાં જાત્યાંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું તે કલ્યાણમૂર્ત્તિ સમ્યગ્દરા'નને નમસ્કાર.

પાતું હવર પત્રાંક નં. ૮૩૯

અનંત શાંતમૂર્તિ એવા ચંદ્રપ્રભસ્વામીને નમા નમ: પાતું ૭૪૯ પત્રાંક નં. ૯૫૩

ंमोक्षमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम् । ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वंदे तद्गुणलब्धये ॥ ' (आ श्री सभातकद्रस्थिने स्थेल देवागम स्तेत्रतुं प्रथम पह छे.)

માક્ષમાર્ગના નેતા, કર્મ રૂપી પર્વતના લેતા, લેદનાર, વિશ્વ એટલે સમગ્ર તત્ત્વના જ્ઞાતા, જાણનાર તેને તે ગુણાની પ્રાપ્તિ અર્થે વંદ્ર છું.

યાનું હક્**ય ઉ**પદેશ નાેંધ ૯૫ક–૨ક

જે દેહુધારી સર્વ અજ્ઞાન અને સર્વ કષાય રહિત થયા છે, તે દેહુધારી મહાત્માને ત્રિકાળ પરમભક્તિથી નમસ્કાર હા! નમસ્કાર હા!! તે મહાત્મા વર્તે છે તે દેહુને, ભૂમિને, ઘરને, માર્ગને આસનાદિ સર્વને નમસ્કાર હા! નમસ્કાર હા!!

> પાતું પક્ર પત્રાંક **ન**ે. કહજ

હે સર્વોત્કૃષ્ટ સુખના હેતુભૂત સમ્યક્દરાન ! તને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર હેા!

આ અનાદિ અનંત સંસારમાં અનંત અનંત જવા તારા આશ્રય વિના અનંત અનંત દુઃખને અનુભવે છે.

તારા પરમાનુગઢથી સ્વસ્વરૂપમાં રુચિ થઈ. પરમ વીતરાગ સ્વભાવ પ્રત્યે પરમ નિશ્ચય આવ્યા. કૃતકૃત્ય થવાના માર્ગ ગઢણ થયા.

હે જિન વીતરાગ! તમને અત્યંત ભકિતથી નમસ્કાર કરું છું, તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યો છે.

> પાનું **૯૩૯** હાથ નેાંધ ૨–૨૦



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

પ

# જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિ

# ભકિતનાે ઉપદેશ (તાેઢક છંઢ)

શુભ શીતળતામય છાંય રહી,
મનવાંછિત જ્યાં ફળપંકિત કહી;
જિનભક્તિ ગ્રહા તરૂ કલ્પ અહા,
ભજને ભગવંત ભવંત લહા. ૧
નિજ આત્મસ્વરૂપ મુદા પ્રગટે,
મનતાપ ઉતાપ તમામ મટે;
અતિ નિજેરતા વહા દામ શ્રહા,
ભજને ભગવંત ભવંત લહા. ૨

સમભાવી સદા પરિણામ થશે, જડ મંદ અધાગતિ જન્મ જશે; શુભ મંગળ આ પરિપૂર્ણ ચહાે, લર્ભાને ભગવંત લહાે. 3 શુભ ભાવવડે મન શુધ્ધ કરાે, નવકાર મહાપદને સમરાે, નહિ એહ સમાન સુમંત્ર કહાે, ભજને ભગવંત ભવંત લહાે. \$ કરશાે ક્ષય કેવળ રાગ કથા, ધરશાે શુભ તત્ત્વ સ્વરૂપ યથા; નૃપચંદ્ર પ્રપંચ અનંત દહાે. પ

પાનું ૪૮

શુદ્ધ સચ્ચિદાનંદ, કરુણામય પરમેશ્વરની ભક્તિ એ આજનાં તારાં સત્કૃત્યનું જીવન છે.

માનું ૮ 1 ૯૧

અહુમાન નમ્રભાવ, વિશુદ્ધ અંતઃકરણથી પરમાતમાના ગુણસઅંધી ચિંતવન, શ્રવણ, મનન, કીર્તાન, પૂજા, અર્ચા એ જ્ઞાની પુરુષોએ વખાશ્યાં છે, માટે આજના દિવસ શાભાવજો.

પાનું ૮ા ૧૦૫

પરમાત્માની ભક્તિમાં ગુંથાવું.

પાનું ૧૬ ા ૧૬

જિજ્ઞાસ—ભાઈ ત્યારે પૂજ્ય કેાણુ અને ભક્તિ કેાની કરવી કે જે વડે આત્મા સ્વશક્તિના પ્રકાશ કરે?

સત્ય—શુદ્ધ સચ્ચિદાનં દસ્વરૂપ અનંત સિદ્ધની ભકિતથી, તેમજ સર્વદ્વષણુરહિત, કર્મ મલહીન, મુકત, નિરાગી, સકળભયરહિત, સર્વજ્ઞ, સર્વદરી જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશકિત પ્રકાશ પામે છે.

જિજ્ઞાસ —એઓની ભકિત કરવાથી આપણને તેઓ માેક્ષ આપે છે એમ માનવું ખરું?

સત્ય—ભાઈ જિજ્ઞાસુ, તે અનંતજ્ઞાની ભગવાન તો નિરાગી અને નિવિધાર છે. એને સ્તુતિ, નિંદાનું આપણને કંઈ ફળ આપવાનું પ્રયોજન નથી. આપણા આત્મા, જે કમેં દળથી ઘેરાયેલા છે, તેમજ અજ્ઞાની અને માહાંધ થયેલા છે, તે ટાળવા અનુપમ પુરુષાથં ની આવશ્યકતા છે. સર્વ કમેં દળ ક્ષય કરી 'અનંત જીવન,(ચારિત્ર)અનંત વીર્ય, અનંત જ્ઞાન અને અનંત દર્શ નથી સ્વસ્વરૂપમય થયા' એવા જિનેશ્વરાનું સ્વરૂપ આત્માની નિશ્ચયનયે રિદ્ધિ હાવાથી એ (ભગવાનનું સમરશ્યુ, ચિંતવન, ધ્યાન અને ભક્તિ) પુરુષાર્થતા આપે છે, વિકારથી વિરક્ત કરે છે, શાંતિ અને નિજેરા આપે છે. તરવાર હાથમાં લેવાથી જેમ શોર્ય અને ભાંગથી નશા ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ એ ગુણચિંતવનથી આત્મા સ્વસ્વરૂપાનંદની શ્રેણએ ચઢતા જાય છે. દર્પણ હાથમાં લેતાં જેમ મુખાકૃતિનું ભાન થાય છે, તેમ સિધ્ધ કે જિનેશ્વર સ્વરૂપનાં ચિંતવનઢપ દર્પણથી આત્મસ્વરૂપનું ભાન થાય છે.

જિજ્ઞાસુ—આય સત્ય! સિદ્ધસ્વરૂપ પામેલા તે જિનેશ્વરા તા સઘળા પૂજ્ય છે, ત્યારે નામથી ભકિત કર-વાની કંઈ જરૂર છે?

સત્ય—હા, અવશ્ય છે. અનંત સિહ્નસ્વરૂપને ધ્યાતાં જે શુદ્ધસ્વરૂપના વિચાર થાય તે તો કાર્ય પરંતુ એ જે જે વડે તે સ્વરૂપને પામ્યા તે કારણ કશું? એ વિચારતાં ઉગ્ર તપ, મહાન વૈરાગ્ય, અનંત દયા, મહાન ધ્યાન એ સઘળાનું સ્મરણ થશે. એઓનાં અહેત્ તીર્થ કર પદમાં જે નામથી તેઓ વિદ્ધાર કરતા હતા તે નામથી તેઓના પવિત્ર આચાર અને પવિત્ર ચરિત્રા અંતઃકરણમાં ઉદય પામશે, જે ઉદય પરિણામે મહા લાલદાયક છે. જેમ મહાવીરનું પવિત્ર નામ સ્મરણ કરવાથી તેઓ કાણ કચારે? કેવા પ્રકારે સિદ્ધિ પામ્યા? એ ચરિત્રાની સ્મૃતિ થશે, અને એથી આપણે વૈરાગ્ય, વિવેક ઇત્યાદિકના ઉદય પામીએ.

જિજ્ઞાસ—પણ લાગસ્સમાં તા ચાવીશ જિનેશ્વરનાં નામ સૂચવન કર્યા છે! એના હેતુ શા છે તે મને સમજાવા.

સત્ય—આ કાળમાં આ ક્ષેત્રમાં જે ચાવીસ જિનેશ્વરા થયા એમનાં નામનું સ્મરણ, ચરિત્રાનું સ્મરણ કરવાથી શુદ્ધ તત્ત્વના લાભ થાય, એ એના હેતુ છે. વૈરાગીનું ચરિત્ર વૈરાગ્ય બાધે છે. અનંત ચાવીશીનાં અનંત નામ સિદ્ધ સ્વરૂપમાં સમગ્રે આવી જાય છે. વર્તમાનકાળના ચાવીસ તીથે કરના નામ આ કાળે લેવાથી કાળની સ્થિતિનું અહુ સૂક્ષ્મજ્ઞાન પણ સાંભરી આવે છે. જેમ એઓનાં નામ આ કાળમાં લેવાય છે, તેમ ચાવીશી ચાવીશીનાં નામ કાળ કરતાં અને ચાવીશી કરતાં લેવાતાં જાય છે. એટલે અમુક નામ લેવાં એમ કંઈ નિશ્ચય નથી, પરંતુ તેઓનાં ગુણ અને પુરુષાર્થ સ્મૃતિ માટે વર્ત તી ચાવીશીની સ્મૃતિ કરવી એમ તત્ત્વ રહ્યું છે. તેઓનાં જન્મ, વિહાર, ઉપદેશ એ સઘળું નામ નિક્ષેપે જાણી શકાય છે. એ વહે આપણા આત્મા પ્રકાશ પામે છે. સપ જેમ મારલીના નાદથી જાગૃત થાય છે, તેમ આત્મા પાતાની સત્ય રિધ્ધિ સાંભળતાં માહનિદ્રાથી જાગૃત થાય છે.

જિજ્ઞાસ—મને તમે જિનેશ્વરની લકિત સંબંધી અહુ ઉત્તમ કારણ કહ્યું. આધુનિક કેળવણીથી જિનેશ્વરની લકિત કંઈ ફળદાયક નથી એમ મને આસ્થા થઇ હતી તે નાશ પામી છે. જિનેશ્વર લગવાનની અવશ્ય લકિત કરવી જોઈએ એ હું માન્ય રાખું છું.

સત્ય— જિનેશ્વર ભગવાનની ભકિતથી અનુપમ લાભ છે. એનાં કારણ મહાન છે. "એના ઉપકારથી એની ભકિત અવશ્ય કરવી જોઈએ. એએાના પુરુષાર્થનું સ્મરણ થાય એથી કલ્યાણ થાય છે. વગેરે વગેરે મેં માત્ર સામાન્ય કારણા થથામતિ કહ્યાં છે. તે અન્ય ભાવિકાને પણ સુખદાયક થાઓ."

પાનું ૪૬ **માક્ષ**માળા પાઠ ૧૭–૧૪ સવ<sup>6</sup>ને સરખી બુદ્ધિ આવી જઈ, સંશાધન થઈ, વીતરાગની આસારૂપ માર્ગ નું પ્રતિપાદન થાય એ સવ્થા જો કે ખને તેવું નથી; તા પણ સુલભળાધી આત્માએ! અવશ્ય તે માટે પ્રયત્ન કર્યા રહે, તા પરિણામ શ્રેષ્ઠ આવે, એ વાત મને સંભવિત લાગે છે.

> પાનું ૧૯૪ પત્રીક નં. ૪૦

પ્રભુભક્તિમાં તત્પર રહેશા. નિયમને અનુસરશા, અને સર્વ વડીલાની આજ્ઞામાં અનુકૂળ રહેશા, એમ મારી ભલામાથુ છે.

જગતમાં નિરાગીત્વ, વિનયતા, અને સત્પુરુષની આજ્ઞા એ નહીં મળવાથી આ આત્મા અનાદિ કાળથી રખડયો; પણ નિરુપાયતા થઈ તે થઈ. હવે આપણે પુરુષાથી કરવા ઉચિત છે. જય થાએ !

પાતું ૧૯૯ પત્રાંક તં. ૪૨

જગત્માં સત્ પરમાત્માની લક્તિ-સત્ગુરુ-સત્સંગ સત્શાસ્ત્રાધ્યયન-સમ્યક્દષ્ટિપણું અને સત્યાેગ એ કાેઇ કાળે પ્રાપ્ત થયાં નથી. થયાં હાત તો આવી દશા હાેત નહીં. પણ જાગ્યા ત્યાંથી પ્રભાત એમ રૂડા પુરુષાના બાેધ ધ્યાનમાં વિનયપૂર્વક આગ્રહી તે વસ્તુ માટે પ્રયત્ન કરવું એ જ ્રઅનંત ભવની નિષ્ફળતાનું એક ભવે સફળ થવું મને ્રસમજાય છે.

> પાનું ૨૦૧ પત્રાંક નં. ૪૭

અનતી પ્રભુભક્તિ, સત્સંગ, સત્ય વ્યવહારની સાથે ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થ પ્રાપ્ત કરતા રહેા. પ્રયત્ને જેમ આત્મા ઉર્ધ્વગતિના પરિણામી થાય તેમ કરાે.

સમય સમય જીવનની ક્ષણિક વ્યતીતતા છે, ત્યાં પ્રમાદ કરીએ છીએ એ જ મહામાહનીયનું બળ છે.

> પાતું ૨૦૪ પત્રાંક નં. પ૦

જો ત્યાં તમને વખત મળતાે હાય તાે જિનલક્તિમાં વિશેષ વિશેષ ઉત્સાહની વૃદ્ધિ કરતા રહેશાે, અને એક ઘડી પણ સત્સંગ કે સત્કથાનું સંશાધન કરતા રહેશાે.

> પાતું ૨૦૪ પત્રાંક નં. પ૧

નિર્જા થના બાધેલાં શાસ્ત્રના શાધ માટે અહીં સાતેક દિવસ થયાં મારું આવવું થયું છે.

> **પાનું ર**૧૬ પત્રકિ નં. ૬૬

Birth Life Co.

એક વીતરાગ દેવમાં વૃત્તિ રાખી પ્રવૃત્તિ કર્યા રહેશા.

પાનું ૨૩૩ પત્રાંક નં. ૯૮

યથાર્થ ઉપદેશ જેમણે કર્યો છે, એવા વીતરાગના ઉપદેશમાં પરાયણ રહેા, એ મારી વિનયપૂર્વક તમને અન્ને ભાઇઓને અને બીજાઓને ભલામણ છે.

> પાતું ૨૪**૩**ં પત્રાંક નં. ૧૧**પ**ં

જેનું અપાર માહાત્મ્ય છે, એવી તીર્થ કરદેવની વાણીની લક્તિ કરો.

પાનું ૨૪**૫** પત્રાંક ન<sup>ે</sup>. ૧૧૯

ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી સ્વભાવવૃત્તિ નથી જોઇતી. અમુક કાળ મુધી શ્નય સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો અમુક કાળ મુધી સંત સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો અમુક કાળ મુધી સત્સંગ સિવાય કંઈ નથી જોઇતું, તે ન હાય તો અમુક કાળ સુધી સત્સંગ સિવાય કંઈ નથી જોઇતું, તે ન હાય તો આર્યાચરણ (આર્ય પુરુષોએ કરેલાં આચરણ) સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો જિનમકિતમાં અતિ શુદ્ધ ભાવે લીનતા સિવાય કંઈ નથી જોઇતું, તે ન હાય તો પછી માગવાની ઇચ્છા પણ નથી.

પાનું ૨૪૯ પત્રાંક નં. ૧૨૮ ઇશ્વર પર વિશ્વાસ રાખવા એ એક સુખદાયક માગ° છે. જેના દઢ વિશ્વાસ હાય છે, તે દુ:ખી હાતા નથી; અથવા દુ:ખી હાય તા દુ:ખ વેદતા નથી. દુ:ખ ઉલઢં સુખરૂપ થઇ પડે છે.

આત્મેચ્છા એવી જ વર્તે છે કે સંસારમાં પ્રારમ્ધા-્તુસાર ગમે તેવાં શુભાશુભ ઉદય આવેા, પરંતુ તેમાં પ્રીતિ અપ્રીતિ કરવાના આપણે સંકલ્પ પણ ન કરવા.

> યાતું ૨પ૨ પત્રાંક નં. ૧૩૩

વીતરાગ લક્તિને ખહુ જ ઇચ્છે ...

પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ગમે તેવી વિકટ વાટેથી -થતા હાય તા પણ કરવા યાગ્ય જ છે.

> પાનું ૩૦૪ પત્રાંક નં. ૨૧૭

પરમાન દરૂપ હરિને ક્ષણ પણ ન વિસરવા એ અમારી સ્ત્રવ<sup>°</sup> કૃતિ, વૃત્તિ અને લેખના હેતુ છે.

> પાનું ૩૨૧ પત્રાંક **નં.** ૨૪૭

સત્સંગ ભક્તિ અને વીતરાગતાનું માહાત્મ્ય વર્ણવ્યું હૈકાય તેવાં પુસ્તકા સમજશા.

> પાતું **૩૨૩** પત્રાંક નં. ૨૫૨

(એકાંત) પ્રભાત, પ્રથમ પહર, એ સેવ્ય ભક્તિને માટે યાગ્ય કાળ છે. સ્વરૂપચિતન ભક્તિ સર્વ કાળે સેવ્ય છે.

> પાતું **ઢર**ઢ પત્રાંક નં. ૨૫૩

એક પુરાણપુરુષ અને પુરાણપુરુષની પ્રેમસંપત્તિ વિના અમને કંઇ ગમતું નથી.

केम હरिએ ઇच्छेदी इम होरे तेम हाराएक छीके.

પાતું **૩**૨૬ પત્રાંક નં. ૨૫**૫** 

સર્વશક્તિમાન હરિની ઇચ્છા સદૈવ સુખરૂપ જ હાય છે, અને જેને કાંઇ પણ ભક્તિના અંશા પ્રાપ્ત થયા છે એવા પુરુષે તા જરૂર એમ જ નિશ્ચય કરવા કે ''હરિની ઇચ્છા સદૈવ સુખરૂપ જ હાય છે."

યાતું **૩**૨૯ પત્રાંક નં. ૨૫૯

આત્માર્થ વિચારમાર્ગ અને લક્તિમાર્ગ આરાધવા ચાગ્ય છે.

> યાનું ૩૪૩ પત્રાંક નં. ૨૯૭

'આત્મામાં રમણ કરી રહ્યા છે એવા નિર્ગ'થ

મુનિએ પણ નિષ્કારણ ભગવાનની ભકિતમાં પ્રવતે છે, કારણ કે ભગવાનના ગુણા એવા જ છે,'

શ્રીમદ્ ભાગવત ૧ સ્કંધ, ૭ અ. ૧૦ શ્લાક.

પાનું ૩૩૭ પત્રાંક નં. ૨૭૮

" અનુક્રમે સંયમ સ્પર્શતો છ, પામ્યા ક્ષાયક ભાવ રે; સંયમ શ્રેણી કુલેંડે છ, પૂજાં પદ નિષ્પાવ રે."

(આત્માની અભેદચિંતનારૂપ) સંયમના એક પછી એક ક્રમને અનુભવીને ક્ષાયકભાવ (જડ પરિણૃતિના ત્યાગ)ને પામેલા એવા જે સિદ્ધાર્થના પુત્ર તેના નિર્મળ ચરણુકમળને સંયમશ્રેણિરૂપ ફૂલથી પૂજાં છું.

ઉપરના વચનાે અતિશય ગંભીર છે.

પાનું ૩૪**૭** પત્રાંક નં. ૩**૦૯** 

પૂર્ણ વીતરાગની ચરણરજ નિરંતર મસ્તકે હાે, એમ રહ્યા કરે છે.

> પાનું ૩૫૯ પત્રાંક નં. ૩૩૪

## પ્રભુ ભક્તિ એ જ માક્ષના ધુર ધર માર્ગ

પ્રભુ ભકિતમાં જેમ ખને તેમ તત્પર રહેવું. માેક્ષના એ ધુરંધર માર્ગ મને લાગ્યાે છે. ગમે તાે મનથી પણ સ્થિર થઇને બેસી પ્રભુભકિત અવશ્ય કરવી યાેગ્ય છે. મનની સ્થિરતા થવાના મુખ્ય ઉપાય હમણાં તાે પ્રસુલિકિત સમજે. આગળ પણ તે, અને તેવું જ છે. તથાપિ સ્થળપણે એને લખી જણાવવી વધારે ચાેગ્ય લાગે છે.

' ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર 'માં બીજા ઇચ્છિત અધ્યયન વાંચરોા. અત્રીસમાંની ચાવીસ ગાથા માેઢા આગળની મનન કરશાે.

શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, આસ્થા અને અનુક પા ઇત્યાદિક સદ્દગુણાથી ચાગ્યતા મેળવવી, અને કાેઇ વેળા મહાત્માના ચાેગે, તાે ધર્મ મળી રહેશે.

> સત્સંગ, સત્**શાસ્ત્ર અને સદ્વત એ ઉત્તમ સાધન છે.** પાનં ૩૭૬

> > પત્રાંક નં. ૩૮૦

## જિનની પૂજા એ સ્વરૂપ પ્રાપ્તિના હેતુ

સ્વરૂપઆકાંક્ષી મહાતમાઓએ એમ જિન ભગવાનની તથા સિંહ ભગવાનની ઉપાસના સ્વરૂપ પ્રાપ્તિનો હેતુ જાણ્યા છે. ક્ષીણુમાહ ગુણુસ્થાનપર્ય તે તે સ્વરૂપ ચિંતવના જીવને પ્રખળ અવલંખન છે. વળી માત્ર એકલું અધ્યાતમ સ્વરૂપચિંતવન જીવને વ્યામાહ ઉપજાવે છે, ઘણા જીવોને શુષ્કતા પ્રાપ્ત કરાવે છે, અથવા સ્વેચ્છાચારીપણું ઉત્પન્ન કરે છે, અથવા ઉત્મત્તપ્રસાપદશા ઉત્પન્ન કરે છે. ભગવાનના સ્વરૂપના ધ્યાનાવલંખનથી ભક્તિપ્રધાન દૃષ્ટિ થાય છે, અને

અધ્યાતમદ્રષ્ટિ ગૌણ થાય છે. જેથી શુષ્કતા, સ્વેચ્છાચારીપણું અને ઉન્મત્તપ્રલાપતા થતાં નથી. આત્મદશા બળવાન થવાથી સ્વાભાવિક અધ્યાતમપ્રધાનતા થાય છે. આત્મા સ્વાભાવિક ઉચ્ચ ગુણોને ભજે છે, એટલે શુષ્કતાદિ દાષો ઉત્પન્ન થતા નથી; અને ભક્તિ માર્ગ પ્રત્યે પણ નુગુષ્સિત થતા નથી. સ્વાભાવિક આત્મદશા સ્વરૂપલીનતા પામતી જાય છે.

્રઅન દેઘન તીર્થ કર સ્તવનાવલીના શ્રીમદ્જીના વિવેચનમાંથી)

પાનું **૬પર** પત્રાંક નં. ૭૫૩

'भीसण नरयगईए, तिरियगईए कुदेवमणुयगईए । पत्तोसि तिव्व दुःखं, भावहि जिणभावणा जीव ॥'

ભયં કર નરકગતિમાં, તિયે ચગતિમાં, અને માઠી દેવ તથા મનુષ્યગતિમાં હે જીવ! તું તીવ દુ:ખને પામ્યાે, માટે હવે તા જિનભાવના (જિન ભગવાન જે પરમશાંત રસે પરિણુમી સ્વરૂપસ્થ થયા, તે પરમશાંતસ્વરૂપ ચિંતવના) ભાવ–ચિંતવ (કે જેથી તેવાં અનંત દુ:ખાેના આત્યં તિક વિચાગ થઇ પરમ અવ્યાબાધ સુખસંપત્તિ સંપ્રાપ્ત થાય.)

(षर् प्राकृताहि संग्रह सावप्राकृत ८)

પાનું ૭૩૪

પત્રાંક નં. હ૧૩

પાતાને મળેલા મનુષ્યદેહ ભગવાનની ભકિત અને સારા કામમાં ગાળવા જોઇએ.

> પાતું **૭**૪૧ પત્રાંક ન'. ૯૩૧

પ્ર. કિરતચંદસાઇ જિનાલય પૂજા કરવા જાય છે? ઉ. ના સાહેબ, વખત નથી મળતા.

વખત કેમ નથી મળતા ? વખત તા ધારે તા મળી શકે, પ્રમાદ નહે છે. અને તા પૂજા કરવા જવું.

<mark>પાતું હપપ</mark> ઉપદેશ નેધિ ૯૫૬–હ

પ્રભુપૂજામાં પુષ્પ ચડાવવામાં આવે છે, તેમાં જે ગૃહસ્થને લીલાતરીના નિયમ નથી તે પાતાના હેતુએ તેના વપરાશ કમ કરી ફૂલ પ્રભુને ચડાવે. ત્યાગી મુનિને તા પુષ્પ ચડાવવાના કે તેના ઉપદેશના સર્વથા નિષેધ છે. આમ પૂર્વાચાર્યોનું પ્રવચન છે.

યાનું હહર ઉપદેશ **ને**ાંધ ૯૫૬–૩૬

## ભક્તિનું માહાત્મ્ય

ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારા દઢ નિશ્ચય છે કે લકિત એ સર્વોપરી માર્ગ છે. અને તે સત્પુરૂષના ચરણ સમીપ રહીને થાય તાે ક્ષણ વારમાં માેક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે.

> યાનું **૨૯**૬ પત્રાંક ન'. ૨૦૧

ભકિત એ સર્વોત્કૃષ્ટ માર્ગ છે. ભકિતથી અહંકાર મટે, સ્વચ્છંદ ટળે, અને સીધા માર્ગે ચાલ્યું જવાય, અન્ય વિકલ્પા મટે, આવા એ ભકિતમાર્ગ શ્રેષ્ઠ છે.

> પાનું ૭૮૧ ઉપદેશ છાયા ૯૫૭ ા ૪

#### જિન–શાસન ઉદ્ધારની અપૂર્વ ભાવના

હે જ્ઞાતપુત્ર લગવન્! કાળની અલિહારી છે. આ ભારતના હીનપુષ્પી મનુષ્યોને તારું સત્ય, અખંડ અને પૂર્વાપર અવિરાધ શાસન કચાંથી પ્રાપ્ત થાય? થવામાં આવાં વિધ્ના ઉત્પન્ન થયાં; તારાં ઓધેલાં શાસ્ત્રો કલ્પિત અર્થથી વિરાધ્યાં, કેટલાક સમૂળગાં ખંડ્યાં, ધ્યાનનું કાર્યં, સ્વરૂપનું કાર્ય્યુ એ જે તારી પ્રતિમા તેથી કટાક્ષદેષ્ટિએ લાખાગમે લોકા વળ્યાં; તારા પછી પરંપરાએ જે આચાર્ય પુરૂષા થયા તેના વચનમાં અને તારાં વચનમાં પણ શાંકા નાંખી દીધી. એકાંત દઇ ફટી તારું શાસન નિંદાવ્યું.

શાસન દેવિ! એવી સહાયતા કંઈ આપ કે જે વડે કલ્યાણના માર્ગ હું બીજાને બાધી શકું, દર્શાવી શકું,—ખરા પુરૂષા દર્શાવી શકે. સર્વોત્તમ નિર્ગ થપ્રવચનના બાંધ ભણી વાળી આ આત્મવિરાધક પંચાથી પાછા ખેચવામાં સહાયતા આપ!! તારા ધર્મ છે કે સમાધિ અને બાધિમાં સહાયતા આપવી.

િઅ'ગતં] પાતુ' કપક પત્રાંક નં. ૭૫૪



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

### ભગવાન મહાવીર

તે ત્રિશલાતનયે મન ચિંતવી, ज्ञान, विवेष्ठ, विचार वधारु; नित्य विशेष इरी नव तत्त्वने।, ઉત્તમ બાેધ અનેક ઉચ્ચારું. ભાખ્યું ભાષણમાં ભગવાન, ધર્મ ન બીજો દયા સમાન. ્સર્વ જીવનું ઇચ્છાે સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય. બહુ છકી જાઓ તે પણ મહાવીરની આજ્ઞા તાેડશાે નહિ, ગમે તેવી શંકા થાય તે પણ મારી વતી વીરને નિઃશંક ગણુંજો.

જ્ઞાતપુત્ર ભગવાનના કથનની જ અલિહારી છે.

વીરના એક વાક્યને પણ સમજો.

વીરના કહેલા શાસ્ત્રમાં સોનેરી વચના છુટક છુટક અને ગુપ્ત છે.

મહાવીરના પંચ વિસર્જન કરવા નહીં.

વીરના માર્ગમાં સંશય કરશા નહીં.

તેમ ન થાય તે કેવલીગમ્ય, એમ ચીંતવને એટલે શ્રદ્ધા ક્રશે નહીં.

મહાવીરે ઉપદેશેલી ખાર ભાવનાઓ ભાવા.

મહાવીરના ઉપદેશ વચનનું મનન કરો.

મહાવીર પ્રભુ જે વાટેથી તર્યા અને જેવા તપ કરો તેવા નિર્માહપણે તપ કરવા.

#### મહાવીર શાસન

હમણાં જે શાસન પ્રવર્તમાન છે તે શ્રમણ ભગવંત મહાવીરનું પ્રણીત કરેલું છે. ભગવાન મહાવીરને નિર્વાણ પધાર્યા \* ૨૪૧૪ વર્ષ થઈ ગયાં. મગધ દેશના ક્ષત્રિય-કુંડ નગરમાં ત્રિશલાદેવી ક્ષત્રિયાણીની કૂખે સિદ્ધાર્થ રાજ્યથી

<sup>\* (</sup>આ લખાણુ વિ. સંવત ૧૯૪૪ની સાલમાં લખાયેલું છે.)

ભગવાન મહાવીર જન્મ્યા. મહાવીર ભગવાનના માટાભાઇનું નામ નંદિવર્દ્ધમાન હતું. મહાવીર ભગવાનની સ્ત્રીનું નામ યશોદા હતું. ત્રીસ વર્ષ તેઓ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યા. એકાંતિક વિહારે સાડાબાર વર્ષ એક પક્ષ તપાદિક સમ્યકાચારે એમણે અશેષ ઘનઘાતિ કર્મને બાળીને ભરમીભૂત કર્યાં. અને અનુપમેય કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન ઋજીવાલિકા નદીને કિનારે પામ્યા. એક દર બાંતેર વર્ષની લગભગ આયુ ભાગવી સર્વ કર્મ ભરમીભૂત કરી સિદ્ધસ્વરૂપને પામ્યા. વર્તમાન ચાવીશીના એ છેલ્લા જિનેશ્વર હતા.

એએાનું આ ધર્મતીર્થ પ્રવતે છે, તે ૨૧૦૦૦ વર્ષ એટલે પંચમકાળની પૂર્ણતા સુધી પ્રવત શે એમ, લગવતી સૂત્રમાં પ્રવચન છે.

> પાતું ૮૦ માક્ષમાળા શિક્ષાપાઠ પંઢ

## સ્યાદ્વાદ્વ શૈલીના પ્રણેતા

સવ<sup>8</sup>મતાએ જે જ્ઞાન અતાવ્યું છે તે મહાવીરના તત્ત્વજ્ઞાનના એક ભાગમાં આવી જાય છે, એનું કથન સ્યાદ્રાદ્ છે. એકપક્ષી નથી.

> **પાતું** ૧૦**૭** ં માેક્ષમાળા શિક્ષાપાઠ ૮૬

એકાંતવાદ એ જ જ્ઞાનની અપૂર્ણુતાની નિશાની, & વાદીઓ! મને તમારે માટે દર્શાવે છે. કારણ 'શિખાઉ'

કવિએા કાત્યમાં જેમ તેમ ખામી દાખવા 'જ' શખ્દના ઉપયોગ કરે છે, તેમ, તમે પણ 'જ' એટલે 'નિશ્ચયતા' 'શિખાઉ' જ્ઞાન વડે કહાે છેા. મારાે મહાવીર એમ કાેઈ કાળે કહે નહીં, એ જ એની સત્કવિની પેઠે ચમત્કૃતિ છે!!!

> પાનું ૧૭૫ પત્રાંક નં. ૨૦

## ગુપ્રભેદ જાણનાર અને સત્ય-વક્તા

એમ જ નવ તત્ત્વ સંખંધી છે. જે મધ્યવયના ક્ષત્રિય-પુત્રે જગત અનાદિ છે એમ બેંધડક કહી કર્તાને ઉડાક્યો હશે, તે પુરુષે શું કંઈ સર્વ જ્ઞતાના ગુપ્તભેદ વિના કર્યું હશે ? તેમ એની નિર્દોષતા વિષે જયારે આપ વાંચશા ત્યારે નિશ્ચય એવા વિચાર કરશા કે એ પરમેશ્વર હતા. કર્તા નહાતા અને જગત અનાદિ હતું તો તેમ કહ્યું, એના અપક્ષપાતી અને કેવળ તત્ત્વમય વિચારા આપે અવશ્ય વિશાધવા યાગ્ય છે. જૈન દશે નના અવર્ણ વાદીઓ માત્ર જૈનને નથી જાણતા એટલે અન્યાય આપે છે, તે હું ધારું હ્યું કે મમત્વથી અધાગતિ સેવશે.

> પાતું ૧૧૧ માેક્ષમાળા પાઠ ૯૨

## ં મહાવીરનાે માર્ગ

ધમ<sup>જ</sup>ધ્યાન લક્ષ્યાથ<sup>જ</sup>થી થાય એ જ આત્મહિતના રસ્તાે છે<sub>.</sub> ચિત્તના સંકલ્પ-વિકલ્પથી રહિત થવું એ મહાવીરના

## માર્ગ છે, અલિ<sup>ર</sup>ત **સ**ાવમાં રહેવું એ વિવેકીનું કર્ત્તવ્ય છે.

યાતું ૨૪**૬** પત્રાંક નં. ૧૨૩

#### જગત દર્શન

પ્રથમ ત્રણ કાળને મૂઠીમાં લીધા, એટલે મહાવીર દેવે જગતને આમ જોયું.—

> તેમાં અનંત ચૈતન્યાત્માએા મુક્ત દીઠા. અનંત ચૈતન્યાત્માએા અદ્ધ દીઠા.

> > અનંત માક્ષપાત્ર દીઠા. અનંત માક્ષ અપાત્ર દીઠા. અનંત અધાગતિમાં દીઠા. ઉદ્વે ગતિમાં દીઠા. તેને પુરુષાકારે જોશું.

જડ ચૈતન્યાત્મક જોયાં.

પાનું ૨૬૦ પત્રાંકન**ં**. ૧પ૬

## વર્ધમાન સ્વામીનાે ઉત્કૃષ્ટ ત્યાગ

પાણી સ્વભાવે શીતળ છતાં કાેઇ વાસણમાં નાખી નીચ અગ્નિ સળગતા રાખ્યા હાય તા તેની નિરિચ્છા હાય છતાં તે પાણી ઉષ્ણુપણું ભજે છે, તેવા આ વ્યવસાય, સમાધિએ શીતળ એવા પુરુષ પ્રત્યે ઉપ્ણુપણાના હેતુ થાય છે, એ વાત અમને તા સ્પષ્ટ લાગે છે.

વર્ધ માનસ્વામીએ ગૃહવાસમાં પણ આ સવે વ્યવસાય એસાર છે, કર્ત્ત વ્યરૂપ નથી, એમ જાણ્યું હતું. તેમ છતાં તે ગૃહવાસને ત્યાગી મુનિચર્યા ત્રહણ કરી હતી. તે મુનિપણામાં પણ આત્મબળે સમર્થ છતાં તે બળ કરતાં પણ અત્યંત વધતા બળની જરૂર છે, એમ જાણી મૌનપણું અને અનિદ્રાપણું સાડાબાર વર્ષ લગભગ ભજ્યું છે, કે જેથી વ્યવસાયરૂપ અગ્નિ તો પ્રાયે શઈ શકે નહીં.

જે વર્ષ માનસ્વામી ગૃહવાસમાં છતાં અલાગી જેવા હતા, અવ્યવસાયી જેવા હતા, નિસ્પૃહ હતાં, અને સહજ સ્વભાવે મુનિ જેવા હતા, આત્માકાર પરિણામી હતા, તે વર્ષ માન સ્વામી પણ સર્વ વ્યવસાયમાં અસારપણું જાણીને, નીરસ જાણીને દ્વર પ્રવર્ત્યાં; તે વ્યવસાય બીજા જવે કરી કયા પ્રકારથી સમાધિ રાખવી વિચારી છે, તે વિચારવા યોગ્ય છે. તે વિચારીને કરી કરી તે ચર્ચા કાર્યે કાર્યે પ્રવર્તને પ્રવર્તાને સ્મૃતિમાં લાવી વ્યવસાયના પ્રસંગમાં વર્તા એવી રૂચિ વિલય કરવા યોગ્ય છે. જો એમ ન કરવામાં આવે તે એમ ઘણું કરીને લાગે છે કે હજી આ જવની યથાયોગ્ય જિજ્ઞાસા મુમુક્ષુપદને વિષે થઈ નથી, અથવા તો આ જવ લોકસંગ્રાએ માત્ર કલ્યાણ થાય એવી ભાવના કરવા ઇચ્છે છે. પણ કલ્યાણ કરવાની તેને જિગ્નાસા લડતી નથી; કારણ કે એય જવનાં સરખાં પરિણામ હાય

અને એક બંધાય, બીજાને અબંધતા થાય, એમ ત્રિકાળમાં અનવાયોગ્ય નથી.

પાતું ૪૭૦ પત્રાંક નં. પ૧૬

## મૌનનું માહાત્મ્ય

જન્મથી જેને મતિ, શ્રુત અને અવધિ એ ત્રણ જ્ઞાને હતાં, અને આત્માપયાગી એવી વૈરાગ્યદશા હતી, અલ્પકાળમાં ભાગકર્મ ક્ષીણ કરી સંયમને ગ્રહણ કરતાં મના-પર્યવ નામનું જ્ઞાન પામ્યા હતા, એવા શ્રીમદ્ મહાવીર-સ્વામી, તે છતાં પણ બાર વર્ષ અને સાડા છ માસ સુધી મૌનપણે વિચર્યા. આ પ્રકારનું તેમનું પ્રવર્તન તે ઉપદેશ-માર્ગ પ્રવર્તાવતાં કાઈ પણ જવે અત્યંતપણે વિચારી પ્રવર્તાવા યાગ્ય છે, એવી અખંડ શિક્ષા પ્રતિભાષ છે. તેમ જ જિન જેવાએ જે પ્રતિબંધની નિવૃત્તિ માટે પ્રયત્ન કર્યું તે પ્રતિબંધમાં અજાગૃત રહેવા યાગ્ય કાઈ જીવ ન હાય એમ જણાવ્યું છે, તથા અનંત આત્માર્થના તે પ્રવર્તનથી પ્રકાશ કર્યો છે, જેવા પ્રકાર પ્રત્યે વિચારનું વિશેષ સ્થિરપણ વર્તો છે, વર્તાવું ઘટે છે.

વર્ધ માનાદિ જ્ઞાની પુરૂષોની યથાર્થ સમજ સ્ત્રી, પુત્ર, પરિશ્રહાદિ લાવા પ્રત્યે મૂળ જ્ઞાન થયા પછી જો એવી ભાવના રહે કે જ્યારે ઇચ્છીશ ત્યારે આ સીઆદિ પ્રસંગ ત્યાગી શકીશ તો તે મૂળ જ્ઞાનથી વમાવી દેવાની વાત સમજવી, અર્થાત્ મૂળ જ્ઞાનમાં જો કે લેદ પડે નહીં, પણ આવરણરૂપ થાય. વળી શિષ્યાદિ અથવા ભક્તિના કરનારાઓ માર્ગથી પડશે અથવા અડકી જશે એવી ભાવનાથી જ્ઞાનીપુરૂષ પણ વર્તે તો જ્ઞાનીપુરૂષને નિરાવરણજ્ઞાન તે આવરણરૂપ થાય; અને તેથી જ વર્ષ માનાદિ જ્ઞાનીપુરુષો અનિદ્રાપણે સાડાઆર વર્ષ સુધી રહ્યા; સર્વથા અસંગપણું જ શ્રેયસ્કર દીઠું; એક શબ્દનો ઉચ્ચાર કરવાનું પણ યથાર્થ દીઠું નહીં; સાવ નિરાવરણ, વિજેગી, વિભાગી અને નિર્ભયી જ્ઞાન થયા પછી ઉપદેશ કાર્ય કર્યું, માટે આને આમ કહીશું તો ઠીક, અથવા આને આમ નહીં કહેવાય તો ખાયું એ વગેરે વિકલ્પો સાધુ મુનિઓએ ન કરવા.

પે(નું **૭૭૭** ઉ**પદે**શ છાયા ૯૫૭–૧

#### ભગવાનની અફભૂત સમતા

શ્રી મહાવીરસ્વામીને સંગમ નામે દેવતાએ ખહુ જ, પ્રાણત્યાગ થતાં વાર ન લાગે તેવાં પરિષદ દીધાં, ત્યાં કેવી અદ્ભુત સમતા! ત્યાં તેઓએ વિચાયું કે જેનાં દર્શન કરવાથી કલ્યાણ થાય, નામ સ્મરવાથી કલ્યાણ થાય તેના સંગમાં આવીને અનંત સંસાર વધવાનું આ જીવને કારણ થાય છે! આવી અનુક'પા આવવાથી આંખમાં આંસુ આવી ગયા. કેવી અદ્ભૂત સમતા! પારકી દયા કેવી રીતે ઉગી નીકળી હતી! તે વખતે માહરાજાએ જે જરા ધક્કો માર્ચી હોત તા તા તરત જ તીર્થ કરપણ સંભવત નહીં; જે કે દેવતા તા ભાગી જાત. પણ માહનીયના મળને મૂળથી નાશ કર્યો છે, અર્થાત્ માહને જ્ત્યા છે, તે માહ કેમ કરે?

પાતું <mark>૭૮૬</mark> ઉપદેશ છાયા ૯૫૭–૪

### મારાપણું ટાળનાર ભગવાન મહાવીર

શ્રી મહાવીરસ્વામી સમીપે ગાશાલાએ આવી બે સાધુને આળી નાંખ્યા, ત્યારે જે જરા ઐશ્વર્યપણું કરીને સાધુની રક્ષા કરી હોત તો તીર્થ કરપણું કરી કરવું પડત; પણ જેને 'હું ગુરુ છું, આ મારા શિષ્ય છે' એવી ભાવના નથી, તેને તેવા કાઈ પ્રકાર કરવા પડતા નથી. 'હું શરીર રક્ષણુના દાતાર નથી, કક્ત ભાવ ઉપદેશના દાતાર છું; જો હું રક્ષા કરું તા મારે ગાશાલાની રક્ષા કરવી જોઇએ, અથવા આખા જગતની રક્ષા કરવી ઘટે.' એમ વિચાર્યું. અર્થાત તીર્ય કર એમ મારાપણું કરે જ નહીં.

પાનું ૭૮૬ **ઉ**પદેશ છાયા ૯૫૭–૪

## અપૂર્વ જ્ઞાન

🦟 ગૌતમસ્વામીએ મહાવીરસ્વામીને વેદનાં પ્રશ્નો પૂછ્યાં;

્તેનું સર્વ દેષિના ક્ષય કર્યો છે એવા તે મહાવીરસ્વામીએ વૈદના દાખલા દઈ સમાધાન સિધ્ધ કરી આપ્યું.

શ્રી ગૌતમને ચાર વેદ પઠન કરેલા જેવાને શ્રીમાન્ મહાવીરસ્વામીએ સમ્યક્નેત્ર આપ્યાં હતા.

> યાનું ૧૭૮ પત્રાંક નં. ૨૧–૭૪

આત્માને વિષે સહજ સ્મરણે પ્રાપ્ત થયેલું જ્ઞાન શ્રી વર્ષભાનને વિષે હતું એમ જણાય છે.

> પાનું ૩૪૯ પત્રાંક નં. ૩૧૩

## પરના ઉપકાર અર્થે જ ભગવાનનું પ્રવર્તન

મહાવીરસ્વામીએ કેવળજ્ઞાન ઉપજયા પછી ઉપવાસ કર્યા નથી, તેમ કાઇ જ્ઞાનીએ કર્યા નથી, તથાપિ લાેકોના મનમાં એમ ન આવે કે જ્ઞાન થયા પછી ખાવું પીવું સરખું છે, તેટલા માટે છેલ્લી વખતે તપની આવશ્યકતા અતાવવા ઉપવાસ કર્યા. દાનને સિધ્ધ કરવા માટે દીક્ષા લાંધા પહેલાં પાતે વર્ષાદાન દીધું. આથી જગતને દાન સિદ્ધ કરી આપ્યું. માતા પિતાની સેવા સિદ્ધ કરી આપી. દીક્ષા નાની વયમાં ન લીધી તે ઉપકાર અર્થે. નહીં તે

કહ્યાં છે તે આત્મલક્ષ કરવાને માટે છે, જે પાતાને તા સંપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયું છે. પણ પરના ઉપકારને અર્થે જ્ઞાની સદાચરણ સેવે છે.

> પાતું ૮૧**૫** ઉપદેશ છાયા ૯૫૭–૧૦

### **બાહ્ય ચારિત્રનું માહાત્મ્ય**

મહાવીરસ્વામીના દીક્ષાના વરઘાડાની વાતનું સ્વરૂપ જો વિચારે તાે વૈરાગ્ય થાય. એ વાત અદ્ભૂત છે. તે ભગવાન અપ્રમાદી હતા. તેઓને ચારિત્ર વર્તતું હતું, પણ જ્યારે બાહાચારિત્ર લીધું ત્યારે માેક્ષે ગયા.

> પાનું ૮૨*૦* ઉપદેશ છાયા <mark>૯૫૭–</mark>૧૦

## કલ્યાણ અર્થેજ ભગવાનની વાણી

મહાવીરસ્વામી ગૃહવાસમાં રહેતાં છતાં પણ ત્યા**ી** જેવા હતા.

હજારા વર્ષના સંયમી પણ જેવા વૈરાગ્ય રાખી શકે નહીં તેવા વૈરાગ્ય ભગવાનના હતા. જ્યાં જ્યાં ભગવાન વર્તે છે, ત્યાં ત્યાં ખધા પ્રકારના અર્થ પણ વર્તે છે. તેઓની વાણી ઉદય પ્રમાણે શાંતિપૂર્વક પરમાર્થ હેતુથી નીકળે છે, અર્થાત્ તેમની વાણી કલ્યાણ અર્થ જ છે. તેઓને જન્મથી મતિ, શ્રુત, અવધિ એ ત્રણ જ્ઞાન હતાં. તે પુરુષના ગુષ્યું મ કરતાં અનંતી નિર્જરા છે. ત્રાનીની વાત અગમ્ય છે. તેઓના અભિપ્રાય જણાય નહીં. ત્રાની-પુરુષની ખરી ખૂબી એ છે કે તેમણે અનાદિથી નહીં ટેળેલાં એવા રાગદ્રેષ ને અજ્ઞાન તેને છેદી ભેદી નાંખ્યાં છે. એ ભગવાનની અનંત કૃપા છે. તેને પચીસસા વર્ષ થયાં છતાં તેમનાં દયા આદિ હાલ વર્તે છે. એ તેમના અનંતો ઉપકાર છે. જ્ઞાની આડંખર દેખાડવા અર્થે વ્યવહાર કરતા નથી. તેઓ સહજ સ્વભાવે ઉદાસીનપણે વર્તે છે.

પાનું ૮૩૩

ઉંપદેશ છાયા ૯૫૭-૧૩

#### ભગવાનના ઉપદેશ અહિંસા એ જ સાચા ધર્મ

"….પરંતુ એ સઘળા કરતાં આપણે કેવા ભાગ્યશાળી કે જ્યાં એક પુષ્પપાંખડી દ્ભાય ત્યાં પાપ છે એ ખરું તત્ત્વ સમજ્યા અને યજ્ઞયાગાદિક હિંસાથી તો કેવળ વિરક્ત રહ્યા છીએ. અનતા પ્રયત્નથી જીવ ખચાવીએ છીએ, છતાં ચાહીને જીવ હણવાની આપણી લેશ ઇચ્છા નથી. અનંતકાય અભક્ષ્યથી ખહુ કરી આપણે વિરક્ત જ છીએ. આ કાળે સઘળા પુષ્પપ્રતાપ સિદ્ધાર્થ ભૂપાળના પુત્ર મહાવીરના કહેલા પરમતત્ત્વેબાધના યાગબળથી વધ્યા છે.

પાતું **ફ**૦ માક્ષમાળા પાઠ ૨૯

11 1 1 1 1 1 1 1 1

#### એક સમય માત્ર પણ પ્રમાદ ન કરવા

ભગવાને ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં ગૌતમને કહ્યું કે, હે ગૌતમ! મનુષ્યનું આયુષ્ય ડાભની અણીપર પહેલા જળના બિંદુ જેવું છે. જેમ તે બિંદુને પડતાં વાર લાગતી નથી, તેમ આ મનુષ્યાયુ જતાં વાર લાગતી નથી. એ બાધના કાવ્યમાં ચાંથી કડી સ્મરણમાં અવશ્ય રાખવા જેવી છે.— "समयं गोयम मा पमाए"—એ પવિત્ર વાકચના બે અર્થ થાય છે. એક તા હે ગૌતમ! સમય એટલે અવસર પામીને પ્રમાદ ન કરવા, અને બીજો એ કે મેષાનુમેષમાં ચાલ્યા જતા અસંખ્યાતમા ભાગના જે સમય કહેવાય છે તેટલા વખત પણ પ્રમાદ ન કરવા. કારણ, દેહ ક્ષણભંગુર છે, કાળશિકારી માથે ધનુષ્યબાણ ચઢાવીને ઉભા છે; લીધા કે લેશે એમ જંબળ થઈ રહી છે, ત્યાં પ્રમાદથી ધર્મકર્તવ્ય કરવું રહી જશે.

પાતું ૭૭ માેક્ષમાળા પાઠ પ૦

#### પરિગ્રહ ત્યાગનાે ઉપદેશ

પરિગ્રહ એ પાપનું મૂળ છે; પાપના પિતા છે, અન્ય એકાદશવતને મહા દાષ દે એવા એના સ્વભાવ છે. એ માટે થઈને આત્મહિતીષીએ જેમ બને તેમ તેના ત્યાગ કરી મર્યાદાપૂર્વક વર્તન કરવું.

પાતું પ**્** માક્ષમાળા પાઠ ૨૫

#### એકાંત અને અનંત શાક્રય સંસાર અને તેથા નિવૃત્તિના ઉપદેશ

"……એ સઘળાં જ્ઞાનીઓ કરતાં પરમ માન્ય રાખવા યાગ્ય સર્વજ્ઞ મહાવીરનાં વચન સર્વ સ્થળે એ છે કે, સંસાર એકાંત અને અનંત શાેકરૂપ તેમજ દુઃખપ્રદ છે. અહા, ભવ્ય લાેકા ! એમાં મધુરી માહિની ન આણતાં એથી નિવૃત્ત થાેએા ! નિવૃત્ત થાેએા !

મહાવીરના એક સમય માત્ર પણ સંસારના ઉપદેશ નથી. એનાં સઘળાં પ્રવચનામાં એણે એ જ પ્રદર્શિત કર્યું છે; તેમ તેવું સ્વાચરણથી સિદ્ધ પણ કરી આપ્યું છે. કંચનવણિ કાયા, યશાદા જેવી રાણી, અઢળક સામ્રા-જ્યલફમી, અને મહા પ્રતાપી સ્વજન પરિવારના સમૂહ છતાં તેની માહિનીને ઉતારી દઈ જ્ઞાનદર્શનયાંગ પરાયણ થઈ એણે જે અદ્ભુતતા દર્શાવી છે તે અનુપમ છે"

પાનું ૧૨૩ ભાવના બાેધ

"સંસારને શાકાબ્ધિ કહેવામાં તત્ત્વજ્ઞાનીઓની ભ્રમણા નથી, પરંતુ એ સઘળા તત્ત્વજ્ઞાનીઓ કંઈ તત્ત્વજ્ઞાનચંદ્રની સાળે કળાઓથી પૂર્ણ હોતા નથી; આ જ કારણથી સર્વજ્ઞ મહાવીરનાં વચન તત્ત્વજ્ઞાનને માટે જે પ્રમાણ આપે છે તે મહદ્દભૂત, સર્વમાન્ય અને કેવળ મંગળમય છે. મહાવીરની તુલ્ય ઋષભદેવ જેવા જે જે સર્વજ્ઞ તીર્થ કરા થયા છે તેમણે નિઃસ્પૃહતાથી ઉપદેશ આપીને જગતહિતૈષિણી પદવી પ્રાપ્ત કરી છે."

સંસારમાં એકાંત અને જે અનંત ભરપૂર તાપ છે તે તાપ ત્રણ પ્રકારના છે. આધિ, ત્યાધિ અને ઉપાધિ. એથી મુક્ત થવા માટે પ્રત્યેક તત્ત્વજ્ઞાનીએ કહેતા આવ્યા છે. સંસારત્યાગ, શમ, દમ, દયા, શાંતિ, ક્ષમા, ધૃતિ, અપ્રભુત્વ, ગુરુજનના વિનય, નિઃસ્પૃહતા, પ્રદ્યાચર્ય, સમ્ય-ક્ત્વ અને જ્ઞાન એનું સેવન કરવું. ક્રોધ, લોભ, માન, માયા, અનુરાગ, અણુરાગ, વિષય, હિંસા, શાંક, અજ્ઞાન, મિચ્ચાત્વ એ સઘળાંના ત્યાગ કરવા. આમ સર્વ દર્શનોના સામાન્ય રીતે સાર છે. નીચેના એ ચરણમાં એ સાર સમાવેશ પામી જાય છે.

## ' પ્રભુ ભજે નીતિ સંજો, પરકાૈ પરાૈપકાર '

ખરે! એ ઉપદેશ સ્તુતિપાત્ર છે. એ ઉપદેશ આપવામાં કાઈએ કાઈ પ્રકારની અને કાઈએ કાઈ પ્રકારની વિચ-ક્ષણતા દર્શાવી છે. એ સઘળાં ઉદ્દેશે તે સમતુલ્ય દશ્ય થાય તેવું છે. પરંતુ સૂક્ષ્મ ઉપદેશ તરીકે શ્રમણ ભગવંત તે સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર પ્રથમ પદવીના ઘણી થઈ પડે છે. નિવૃત્તિને માટે જે જે વિષયા પૂર્વે જણાવ્યા તે તે વિષયાનું ખરું સ્વરૂપ સમજીને સર્વાંશે મંગળમયરૂપે બાધવામાં એ રાજપુત્ર વધી ગયા છે. એ માટે એને અનંત ધન્યવાદા છાજે છે!

> પાતું ૧૨૩–૧**૨૪** ભાવના બા**ધ**

## 'એકને જાણ્યા તેણે સર્વ જાણ્યું''

આતમત્વ પામવા માટે શું હેય, શું ઉપાદેય અને શું ત્તેય છે, તે વિષે પ્રસંગોપાત્ત સત્પુરુષની આજ્ઞાનુસાર આપની સમીપ કંઇ કંઈ મૂકતા રહીશ. ત્તેય, હેય અને ઉપાદેયરૂપે કાઈ પદાર્થ, એક પણ પરમાણું નથી જાલ્યું તા ત્યાં આત્મા પણ જાલ્યા નથી. મહાવીરના બોધેલા 'આચારાંગ' નામના એક સિષ્માંતિક શાસ્ત્રમાં આમ કહ્યું છે કે 'પં जाणई से सब्बं जाणई, जे सब्बं जाणई से पं जाणई?—એકને જાલ્યા તેણે સર્વ જાલ્યું, જેણે સર્વને જાલ્યું તેણે એકને જાલ્યા. આ વચનામૃત એમ ઉપદેશે છે કે એક આત્મા, જયારે જાણવા માટે પ્રયત્ન કરશે, ત્યારે સર્વ જાલ્યાનું પ્રયત્ન થશે; અને સર્વ જાલ્યાનું પ્રયત્ન એક આત્મા જાણવાને માટે છે; તા પણ વિચિત્ર જગતનું સ્વરૂપ જેણે જાલ્યું નથી તે આત્માને જાણતા નથી. આ બોધ અયથાર્થ કરતા નથી.

આત્મા શાથી, કેમ, અને કેવા પ્રકારે અંધાયા છે આ જ્ઞાન જેને થયું નથી, તેને તે શાથી, કેમ અને કેવા પ્રકારે મુક્ત થાય તેનું જ્ઞાન પણ થયું નથી; અને ન થાય તા વચનામૃત પણ પ્રમાણભૂત છે. મહાવીરના બોધના મુખ્ય પાયા ઉપરના વચનામૃતથી શરૂ થાય છે, અને એનું સ્વરૂપ એણે સર્વોત્તમ દર્શાબ્યું છે.

> પાનું ૨૧૩-૨૧૪ પત્રાંક નં. **૬**૪

## મહાવીરના <mark>બાધને પાત્ર ક</mark>ેાણુ ?

- ૧. સત્પુરુષના ચરણના ઇચ્છક,
- ર. સદૈવ સૂક્ષ્મ છાધના અભિલાષી,
- 3. ગુણુ પર પ્રશસ્ત ભાવ રાખનાર,
- ૪. પ્રક્ષવતમાં પ્રીતિમાન,
- ૫. જ્યારે સ્વદાષ દેખે ત્યારે તેને છેદવાના ઉપયોગ રાખનાર,
- ઉપયોગથી એક પળ પણ ભરનાર,
- ૭. એકાંત-વાસને વખાણનાર,
- ૮. તીર્થાદિ પ્રવાસનાે ઉછરંગી,
- સ્. આહાર, વિહાર, નિહારના નિયમી,
- ૧૦. પાતાની ગુરુતા દબાવનાર,

એવા કાઈ પણ પુરુષ તે મહાવીરના બાે**ધને પાત્ર** છે, સમ્યક્**દશાને** પાત્ર છે. પહેલાં જેવું એકકે નથી.

> પાતું ૨૩**૬** પત્રાંક નં. ૧૦૫



## શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

9

#### ઉત્તમ શ્રાવક

શ્રાવક કાેને કહેવા ?

જેને સંતાષ આવ્યા હાય, કષાય પાતળા પડ્યા હાય, માંહીથી ગુણ આવ્યા હાય; સાચા સંગ મળ્યા હાય તેને શ્રાવક કહેવા. આવા જીવને બોધ લાગે, તા બધું વલણ કરી જાય, દશા કરી જાય. સાચા સંગ મળવા તે પુષ્યના જાેગ છે.

> પાનું ૮૩૧ ઉપ**દે**શ છાયા ૯૫૭–૧૨

#### ઉત્તમ શ્રાવકના ગ્રહાશ્રમ

સંસારમાં રહ્યા છતાં પણ ઉત્તમ શ્રાવકો ગૃહાશ્રમથી આત્મસાધનને સાધે છે, તેઓનો ગૃહાશ્રમ પણ વખ**ણાય છે.** 

તે ઉત્તમ પુરૂષ, સામાયિક, ક્ષમાપના, **ચાવિહાર**-પ્રત્યાખ્યાન ઈ. યમનિયમને સેવે છે.

પરપત્ની લણી માતુ અહેનની દષ્ટિ રાખે છે.

યથાશક્તિ સત્પાત્રે દાન દે છે.

શાંત, મધુરી અને કાેમળ ભાષા બોલે છે.

સત્શાસ્ત્રનું મનન કરે છે.

અને ત્યાં સુધી ઉપજીવિકામાં પણ માયા, કપટ **ઇ.** કરતા નથી.

સ્ત્રી, પુત્ર, માત, તાત, મુનિ અને ગુરુ એ સઘળાંને થથાયાંગ્ય સન્માન આપે છે.

મા બાપને ધર્મના બોધ આપે છે.

યત્નાથી ઘરની સ્વચ્છતા, સાંધવું, સીંધવું, **શયન** ઈ. રખાવે છે.

પાતે વિચક્ષણતાથી વર્તી સ્ત્રીપુત્રને વિનયી અને ધર્મી કરે છે.

સઘળાં કુટું અમાં સંપની વૃદ્ધિ કરે છે. આવેલા અતિથિનું યથાયેાગ્ય સન્માન ક**રે છે.**  યાચકને ક્ષુધાતુર રાખતા નથી. સત્પુરૂષાના સમાગમ અને તેઓના બાેધ ધારણ કરે છે. સમર્યાદ અને સંતાષશુક્રત નિરંતર વર્તે છે. યથાશક્તિ શાસ્ત્ર સંચય જેના ઘરમાં રહ્યો છે. અલ્પ આરંભથી જે વ્યવહાર ચલાવે છે. આવા ગૃહસ્થાવાસ ઉત્તમ ગતિનું કારણ થાય એમ જ્ઞાનીઓ કહે છે.

પાનું ૪૬

## એકાત્રચિત્તથી કાયાત્સર્ગની જરૂરિયાત

કામદેવ શ્રાવકની ધર્મ દેઢતા આપણને શા બોધ કરે છે તે કહ્યા વગર પણ સમજાશું હશે. એમાંથી તત્ત્વ વિચાર એ લેવાના છે કે, નિર્ગ થપ્રવચનમાં પ્રવેશ કરીને દઢ રહેલું. કાયેત્સર્ગ ઈત્યાદિક જે ધ્યાન ધરવાનાં છે તે જેમ અને તેમ એકાશ ચિત્તથી અને દઢતાથી નિર્દોષ કરવાં. ચળવિચળ ભાવથી કાયેત્સર્ગ બહુ દેષયુકત શાય છે. પાઇને માટે ધર્મશાખ કાઢનાર ધર્મમાં દઢતા કથાંથી રાખે? અને રાખે તો કેવી રાખે! એ વિચારતાં ખેદ થાય છે.

पानुं पष्ट

## પરિગ્રહ મર્યાદાની જરૂરિયાત

કેવળ પરિગ્રહ તો મુનીશ્વરા ત્યાગી શકે, પણ ગૃહસ્થા એની અમુક મર્યાદા કરી શકે, મર્યાદા થવાથી ઉપરાંત પરિગ્રહની ઉત્પત્તિ નથી; અને એથી કરીને વિશેષ ભાવના પણ અહુધા થતી નથી; અને વળી જે મળ્યું છે તેમાં સંતોષ રાખવાની પ્રથા પડે છે, એથી સુખમાં કાળ જાય છે.

પ્રત્યેક કામ યત્નાપૂર્વંક જ કરવું એ વિવેકી શ્રાવકનું કર્તાવ્ય છે.

પાનું પ૯

## રાત્રિ ભાજન ત્યાગ વ્રતની જરૂરિયાત

અહિંસાદિક પંચમહાવત જેવું ભગવાને રાત્રિભાજન ત્યાગવત કહ્યું છે.

ચારે પ્રકારના આહાર રાત્રિને વિષે ત્યાગવાથી મહદ્દ-ફળ છે. એ જિન વચન છે.

પાનું ૬૦

#### विनयनी अ३रियात

વિનય એ ઉત્તમ વશીકરણ છે, ઉત્તરાધ્યયનમાં ભગવાને વિનયને ધર્મ તું મૂળ કહી વર્જી વ્યો છે. ગુરુના, મુનિના, વિદ્વાનના, માતાપિતાના અને પાતાથી વડાના વિનય કરવા એ આપણી ઉત્તમતાનું કારણ છે.

પાનું ફ૩

## શ્રાવકે નિત્ય પાળવા યાગ્ય નિયમા

પ્રભાત પહેલાં જાગૃત થઈ, નમસ્કાર માંત્રનું સ્મરણ

કરી મનવિશુદ્ધ કરવું. પાપવ્યાપારની વૃત્તિ રાેકી રાત્રિ સંભ'ષી થયેલા દાેષનું ઉપયોગપૂર્વક પ્રતિક્રમણ કરવું.

પ્રતિક્રમણ કર્યા પછી યથાવસર ભગવાનની ઉપાસના, સ્તુતિ તથા સ્વાધ્યાયથી કરીને મનને ઉજજવલ કરવું.

સાય કાળે સંધ્યાવશ્યક ઉપયાગપૂર્વ કરવું.

સૂતાં પહેલાં અઢાર પાપસ્થાનક, દ્રાદશવતદોષ અને સવ°જીવને ક્ષમાવી, પંચપરમેષ્ઠી મંત્રતું સ્મરણ કરી, મહાશાંતિથી સમાધિભાવે શયન કરવું.

પાનું ૮૨

સમ્યક્દેષ્ટિ ગૃહસ્થ એવા હોવા જોઈએ કે જેની પ્રતીતિ દુરમના પણ કરે, એમ જ્ઞાનીએાએ કહ્યું છે. તાત્પર્ય કે એવા નિષ્કલંક ધર્મ પાળનારા હોવા જોઈએ.

> પાનું ૮૮<mark>૯</mark> વ્યાપ્યાનસા:-૨–૯૫૯**–**૧૯



## શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

<

## જૈન મુનિ અને તેમનું માહાત્મ્ય

## भुनिने प्रशाम (भनद्वर पह)

શાંતિકે સાગર અરુ, નીતિકે નાગર નેક; દયાકે આગર જ્ઞાન, ધ્યાનકે નિધાન હેા; શુદ્ધખુદ્ધિ ખ્રદ્ધાચારી, મુખબાની પૂર્ણ પ્યારી, સબનકે હિતકારી, ધ્રમંકે ઉદ્યાન હેા. રાગદ્ભેષસે રહિત, પરમ મુનિત નિત્ય, ગુનસે ખચિત ચિત્ત, સન્નજન સમાન હેા.

રાયચંદ્ર ધૈર્યપાલ, ધર્મદાલ ક્રોધકાલ; भूनि तुम आगे मेरे, प्रनाम अमान है।; ( શાર્દ લવિક્રીહિત )

માયા માન મનાજ માહ મમતા, મિથ્યાત માહી મુનિ, ધારી ધર્મ ધરેલ ધ્યાન ધરથી, ધારેલ ધેર્યે ધૃની; છે સંતાષ, સશીલ સૌમ્ય સમતા, ને શીયળે ચંડના, ુનીતિ, રાય, દયા−ક્ષમાધર મુનિ, કાૈઠિ કરું વંદના₊

### જૈન મુનિના લક્ષણ

- ૧. જિનેશ્વર ભગવાનની ભાખેલી આજ્ઞા જાણે, તેને યુશાતથ્ય પાળે અને ખીજાને બાધે.
- કંચનકામિનીથી સર્વભાવથી ત્યાગી હાય.
- 3. વિશુષ્ધ આ**હાર જળ લેતા** હાય.
- આવીસ પ્રકારના પરિષદ સહન કરતા હાય. ٧.
- ય. જ્ઞાંત, દાંત, નિરાર'લી અને જિતે'દ્રિય હાય.
- ્રદ્ર. સિષ્કાંતિષ્ઠ જ્ઞાનમાં નિમગ્ન હેાય.
- ્છ. 'ધર્મ માટે થઇને માત્ર શરીરના નિર્વાંડ કરતા હાેય.
- ૮. નિર્જી થ પાંચ પાળતાં કાયર ન હાય.
- ્ર. સળીમાત્ર પણ અદત્ત લેતા ન હાેય.
- ૧૦. સર્વ પ્રકારના આહાર રાત્રિએ ત્યાગ્યા હાય.
- ૧૧. સમલાવી હાય. અને

૧૨ નિરાગતાથી સત્યાપદેશક હાય.

भानं ४५

# कैन भुनिनी भक्षता

શુષ્ધ પંચ મહાવતધારી ભિક્ષુકે જે રિષ્ધિ અને મહત્તા મેળવી છે તે બ્રહ્મકત્ત જેવા ચક્રવતિઓ લક્ષ્મી, કુટુંબ, પુત્ર, કે અધિકારથી મેળવી નથી, એમ મારું માનલું છે! પાતં ૪૯:

અહિત્ના કહેલાં તત્ત્વરૂપ સાખુ, અને વૈરાગ્યરૂપી જળથી ઉત્તમ આચારરૂપ પથ્થર પર રાખીને, આત્મવસ્ત્રને ધાનાર નિર્ગાય ગુરુ છે.

પાતુ ૮૩

# ગુરુ-શિષ્યના અનુકરણ યાગ્ય વિવેક

ગૌતમસ્વામી ચાર જ્ઞાનના ધર્તા હતા અને આનંદ બ્રાવક પાસે ગયા હતા. આનંદ બ્રાવકે કહ્યું 'મને જ્ઞાન ઉપજયું છે' ત્યારે ગૌતમ સ્વામીએ કહ્યું 'ના, ના એટલું બધું હાય નહીં, માટે આપ ક્ષમાપના લાે' ત્યારે આનંદબ્રાવકે વિચાર્યું કે આ મારા ગુરુ છે, કદાચ આ વખતે ભૂલ ખાય છે, તાે પણ ભૂલ ખાઓ છાં એમ કહેવું યાગ્ય નથી, ગુરુ છે માટે શાંતિથી કહેવું યાગ્ય છે એમ ધારી આનંદબ્રાવકે કહ્યું કે, 'મહારાજ! સદ્ભૂત વચનના મિચ્છામિ દુક્કડં કે અસદ્ભૂત વચનના મિચ્છામિ દુક્કડં ?' ત્યારે ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે 'અસદ્ભૂત વચનના

મિચ્છામિ દુક્કડં,' ત્યારે આનં દબ્રાવકે કહ્યું: 'મહારાજ! હું મિચ્છામિ દુક્કડં લેવાને યાંગ્ય નથી.' એટલે ગૌતમ-સ્વામી ચાલ્યા ગયા, અને જઈ ને મહાવીસ્વામીને પૂછ્યું. (ગૌતમસ્વામી તેનું સમાધાન કરે તેવા હતા, પણ છતેં ગુરુએ તેમ કરે નહીં જેથી મહાવીસ્ત્વામી પાસે જઈ હકીકત કહી). મહાવીસ્ત્વામીએ કહ્યું, 'હે ગૌતમ! હા, આનંદ દેખે છે એમ જ છે, અને તમારી ભૂલ છે, માટે તમે આનંદ પાસે જઈ ક્ષમાપના લ્યા.' 'તહત્' કહી ગૌતમસ્વામી ક્ષમાવવા ગયા. એ ગૌતમસ્વામીમાં માહ નામના મહા સુભટ પરાભવ પામ્યા ન હાત તો ત્યાં જત નહીં, અને કદાપિ ગૌતમસ્વામી એમ કહેત કે 'મહારાજ! આપના આટલા ખધા શિષ્ય છે તેમની હું ચાકરી કરું, પણ ત્યાં તો નહીં જઈ, તો તે વાત કખૂલ થાત નહીં. ગૌતમસ્વામી પાતે ત્યાં જઇ ક્ષમાવી આવ્યા!

પાનું **૭**૮૭ **ઉપદેશ** છાયા ૯**૫૭–**૪

# જૈન મુનિના વિકટ વ્રતો

\* મૃગાપુત્રનાં વચન સાંભળીને શાેકાર્ત્ત થયેલાં એનાં માતાપિતા બાેલ્યાં : " હે પુત્ર! આ તું શું કહે છે ? ચારિત્ર પાળતાં બહુ દુર્લભ છે. ક્ષમાદિક ગુણને યતિએ ધરવા પડે છે, રાખવા પડે છે. યત્નાથી સાચવવા પડે છે. સંયતિએ મિત્રમાં અને શત્રુમાં સમભાવ રાખવા પડે છે,

સંયતિને પાતાના આત્મા ઉપર અને પરાત્મા ઉપર સમણદ્ધિ રાખવી પડે છે, અથવા સર્વ જગત ઉપર સરખાે ભાવ રાખવા પડે છે. એવું એ પ્રાણાતિપાતવિરતિ પ્રથમવત જીવતાં સુધી, પાળતાં દુર્લભ તે પાળવું પઉ છે. સંયતિને સદૈવકાળ અપ્રમાદપણાથી મૃષા વચનનું વર્જવું, હિત-કારી વચનનું ભાખવું, એવું પાળતાં દુષ્કર બીજાું વ્રત અવધારણ કરવું પડે છે. સંયતિને દાંત શાધનાને અર્થ એક સળીનું પણ અકત્ત વર્જવું, નિર્વદ્ય અને દેાષરહિત ભિક્ષાનું આચરવું, એવું પાળતાં દ્રષ્કર ત્રીજું વત અવધારણ કરવું પડે છે. કામ ભાગના સ્વાદને જાણવા અને અબ્રહ્મચય<sup>૧</sup>નું ધારણ કરવું તે ત્યાગ કરીને બ્રહ્મચય<sup>૧</sup>રૂપ ચાૈશું વ્રત સંયતિને અવધારણ કરવું તેમજ પાળવું ખહ્ દુલ<sup>૧</sup>ભ છે. ધન, ધાન્ય, દાસના સમુદાય, પરિગ્રહ મમત્વ<del>ત</del>ું વર્જન, સઘળા પ્રકારના આરંભના ત્યાગ, કેવળ એ નિમ'મત્વથી પાંચમું મહાવ્રત સંયતિને ધારણ કરવું અતિ વિકટ છે. રાત્રિ લાજનનું વર્જન, ઘતાદિક પદાર્થનું વાસી राभवानुं त्यागवुं, ते अति हु धर छै.

" હે પુત્ર! તું ચારિત્ર, ચારિત્ર શું કરે છે ? ચારિત્ર જેવી દુઃખપ્રદ વસ્તુ બીજી કઇ છે ? ક્ષુધાના પરિષહ સહન કરવા, તૃષાના પરિષહ સહન કરવા, ટાઢના પરિષહ સહન કરવા, ઉષ્ણુતાપના પરિષહ સહન કરવા, ડાંસ મચ્છરના પરિષહ સહન કરવા, આકેાશના પરિષહ સહન કરવા, ઉપાશ્રયના પરિષહ સહન કરવા, તૃણાદિક સ્પર્શના પરિષદ સહન કરવા, મેલના પરિષદ સહન કરવા, નિશ્ચય માન કે હે પુત્ર! એવું ચારિત્ર કેમ પાળી શકાય? વધના પરિષદ, બંધના પરિષદ કેવા વિકટ છે? ભિક્ષાચરી કેવી દુર્લભ છે? યાચના કરવી કેવી દુર્લભ છે? યાચના કરવા છતાં ન પમાય એ અલાભપરિષદ કેવા દુર્લભ છે? કાયર પુરુષના હૃદયને ભેદી નાખનારું કેશલાચન કેવું વિકટ છે? તું વિચાર કર, કર્મવૈરી પ્રતિ રૌદ્ર એવું પ્રદ્માચર્ય વત કેવું દુર્લભ છે? ખરે! અધીર આત્માને એ સઘળાં અતિ અતિ વિકટ છે."

"પ્રિય પુત્ર! તું સુખ ભાગવવાને યાગ્ય છે. અતિ રમણીય રીતે નિર્મળ સ્નાન કરવાને તારું સુકુમાર શરીર યાગ્ય છે! પ્રિય પુત્ર! નિશ્ચય તું ચારિત્ર પાળવાને સમર્થ નથી. જીવતાં સુધી એમાં વિસામા નથી. સંયતિના ગુણના મહા સમુદાય લાહાની પેઠે ખહુ ભારે છે. સંયમના ભાર વહન કરવા અતિ અતિ વિકટ છે. આકાશગંગાને સામે પૂરે જવું જેમ દાહ્યલું છે, તેમ યૌવન વયને વિષે સંયમ મહા દુર્લભ છે. બુજાએ કરીને જેમ સમુદ્ર તરવા દુર્લભ છે તેમ સંયમ ગુણસમુદ્ર તરવા યૌવનમાં મહા દુર્લભ છે. વેળુના કવળ જેમ નીરસ છે, તેમ સંયમ પણ નીરસ છે. ખડ્ગધારા પર ચાલવું જેમ વિકટ છે, તેમ તપ આચરવું મહા વિકટ છે. જેમ સર્પ એકાંત દૃષ્ટિથી ચાલે છે તેમ આરિત્રમાં ઇથાંસમિતિ માટે એકાંતિક

ચાલવું મહાદુર્લભ છે. હે પ્રિય પુત્ર! જેમ લાઢાના જવ ચાવવા દુર્લભ છે, તેમ સંચમ આચરતાં દુર્લભ છે. જેમ અગ્નિની શિખા પીવી દુર્લભ છે, તેમ યોવનને વિષે યતિપણું અંગીકાર કરવું મહા દુર્લભ છે. કેવળ મંદ સંઘયણના ઘણી કાયર પુરુષે યતિપાશું પામવું તેમ પાળવું દુર્લભ છે. જેમ ત્રાજવે કરી મેરુ પર્વત તાળવા દુર્લભ છે, તેમ નિશ્ચળપણાથી, નિઃશંકતાથી દશવિધ યતિધર્મ પાળવા દુષ્કર છે. ભુજાએ કરી સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર જેમ તરવા દુષ્કર છે, તેમ જે નથી ઉપશમવંત તેને ઉપશમરૂપી સમુદ્ર તરવા દાદાલા છે.

> \* (નિવૃત્તિ બાેધમાંના મૃગાપુત્રનાં **ચરિત્રમાંથી)** પાનું ૧૪૩

### મુનિના ઉગ્ર સંયમ

\* એ પ્રમાણે મૃગાપુત્રે વૈરાગ્યભાવથી સંસાર-પરિભ્રમણ-દુ:ખ કહ્યાં. એનાં ઉત્તરમાં તેનાં જનક જનેતા એમ બાલ્યાં કે " હે પુત્ર! જો તારી ઇચ્છા દીક્ષા લેવાની છે તો દીક્ષા ચહેણ કર, પણ ચારિત્રમાં રાગોત્પત્તિ વેળા વૈદક કાેણુ કરશે ? દુ:ખનિવૃત્તિ કાેણુ કરશે ? એ વિના બહુ દાહ્યુલું છે." મૃગાપુત્રે કહ્યું, " એ ખરું, પણ તમે વિચારા કે અટવીમાં મૃગ તેમજ પંખી એકલું હાય છે, તેને રાગ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તેનું વૈદું કાેણુ કરે છે ? જેમ વનમાં મૃગ વિહાર કરે છે તેમ હું ચારિત્રવનમાં વિહાર કરીશ, અને સપ્તદશ લેંદે શુદ્ધ સંયમના અનુરાગી થઈશ.

દ્વાદશ પ્રકૃતિ તપ આચરીશ; તેમજ મૃગચર્યાથી વિચરીશ. મૃગને વનમાં રાગના ઉપદ્રવ થાય છે, ત્યારે તેનું વૈદ્ કાેેે કરે છે?" એમ પુનઃ કહી તે બાલ્યા કે, "કાેેેે હ મુગને ઔષધ દે છે? કેાણુ તે મૃગને આનંદ, શાંતિ અને સુખ પૂછે છે? કેાણ તે મૃગને આહાર અને જળ આણી આપે છે? જેમ તે મૃગ ઉપદ્રવમુક્ત થયા પછી ગહન વને જ્યાં સરાવર હાય છે ત્યાં જાય છે, તૃષ્-પાણી આદિનું સેવન કરીને પાછું જેમ તે મૃગ વિચરે છે તેમ હું વિચરીશ. સારાંશ, એ રૂપ મૃગચર્યા હું આચરીશ. એમે હું મૃગની પેઠે સંયમવંત હાેઇશ. અનેક સ્થળે વિચરતાે યતિ મૃગની પેઠે અપ્રતિબદ્ધ રહે. મૃગની પેઠે વિચરીને, મૃગચર્યા સેવીને, સાવઘ ટાળીને યતિ વિચરે. જેમ મૃગ તૃષ્, જળાદિકની ગાચરી કરે તેમ યતિ ગાચરી કરીને સંયમભાર નિર્વાહ કરે. દુરાહાર માટે ગૃહસ્થને હીલે નહીં, નિંદા કરે નહીં એવાે સંયમ હું આચરીશ." " एवं पुत्ता जहासुखं—હે પુત્ર! જેમ તને સુખ થાય તેમ કરા!" એમ માતા-પિતાએ અનુત્રા આપી. અનુત્રા મળ્યા પછી મમત્વભાવ છેદીને જેમ મહા નાગ કંચુક ત્યાગી ચાલ્યા જાય છે, તેમ તે મૃગાપુત્ર સંસાર ત્યાગી સંયમધર્મમાં સાવધાન થયા. કંચન, કામિની, મિત્ર, પુત્ર, જ્ઞાતિ, અને સગાસંબંધીના પરિત્યાગી થયા. વસ્ત્રને ધૂણી જેમ રજ ખંખેરી નાખીએ તેમ તે સઘળા પ્રયંચ ત્યાંગીને દીક્ષા લેવાને માટે નીકળી પડયા. પવિત્ર પાંચ મહાવ્રતયુક્ત થયા. પંચ સમિતિથી સુશાભીત થયા. ત્રિગુપ્ત્યાનુગુપ્ત થયા. ખાહ્યાલ્ય તરે દ્વાદશ તપથી સંયુક્ત

ચયા. મમત્વરહિત થયા. નિરહંકારી થયા, સ્ત્રીઆદિકના સંગરહિત થયા. સર્વાત્મભૂતમાં એના સમાનભાવ થયાે. આહાર જળ પ્રાપ્ત થાએા કે ન થાએા, સુખ ઉપને કે ંદુઃખ, જીવિતવ્ય હાે કે મરણ હાે, કાેઇ સ્તુતિ કરાે કે કાઇ નિંદા કરા, કાઈ માન દા કે કાઇ અપમાન દા, તે સઘળાં પર તે સમભાવી થયા. રિહિ, રસ અને સુખ એ त्रिभारवना अद्धं पहथी ते विरुक्त थया. मनहं उ, वयनहं उ અને તનદંડ નિવર્તાવ્યા, ચાર કષાયથી વિમુક્ત થયા. માયાશલ્ય, નિદાનશલ્ય તથા મિચ્ચાત્વશલ્ય એ ત્રિશલ્યથી તે વિરાગી થયા, સપ્ત મહાભયથી તે અભય થયા. હાસ્ય અને શાકથી નિવર્ત્યા. નિદાન રહિત થયા, રાગદ્વેષરૂપી અધનથી છૂટી ગયા. વાંછા રહિત થયા, સર્વ પ્રકારના વિલાસથી રહિત થયા; કરવાલથી કેાઇ કાપે અને કેાઇ ચંદન વિલેપન કરેતે પર સમભાવી થયા. પાપ આવવાનાં સઘળાં દ્વાર તે**ણે** રૂંધ્યાં. શુદ્ધ અંતઃકરણ સહિત ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાનાદિક વ્યાપારે તે પ્રશસ્ત થયા. જિનેંદ્ર શાસનતત્ત્વ પરાયણ થયા. જ્ઞાને કરી, આત્મચારિત્રે કરી, સમ્યક્ત્વે કરી, તપે કરી, પ્રત્યેક મહાવતની પાંચ ભાવના એમ પાંચ મહાવતની પચીસ ભાવનાએ કરી અને નિર્મળતાએ કરી તે અનુપમ વિભૂષિત થયા. સમ્યક્ પ્રકારથી ઘણાં વર્ષ સુધી આત્મચારિત્ર પરિસેવીને એક માસનું અનશન કરીને તે મહાજ્ઞાની યુવરાજ મૃગાયુત્ર પ્રધાન માેક્ષગતિએ પરવર્યા.

\* (નિવૃત્તિ એાધમાંના મૃગાપુત્રનાં ચરિત્રમાંથી) પાતું ૧૪૫

#### . પ્રાવ<del>્યા જ</del>ૈન મુનિઓના મુખ્ય આચાર શા છે?

૭૦—પાંચ મહાવત, દરાવિધિ યતિધર્મ, સપ્તદરાવિધિ સંચમ, દરાવિધિ વૈયાવૃત્ય, નવવિધિ ખ્રહ્યચર્ય, દ્રાદશ પ્રકારનાં તપ, ક્રોધાદિક ચાર પ્રકારના કષાયના નિગ્રહ, વિશેષમાં જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રનું આરાધન ઇત્યાદિક અનેક લેદ છે.

પ્ર૦—જૈન મુનિઓનાં જેવાં જ સંન્યાસીઓનાં પંચ-યામ છે. બૌદ્ધધર્મનાં પાંચ મહાશીલ છે. એટલે એ આચારમાં તા જૈનમુનિઓ અને સંન્યાસીઓ તેમજ બૌદ્ધ મુનિઓ સરખા ખરા કે?

ઉ૦—નહીં.

પ્ર૦—કેમ નહીં ?

ઉ૦—એઓનાં પંચ યામ અને પંચ મહાશીલ અપૂર્ણ છે. મહાવતના પ્રતિલેદ જૈનમાં અતિ સૂક્ષ્મ છે. પેલા બેના સ્થળ છે.

પ્ર૦—સૂક્ષ્મતાને માટે દર્ષાંત આપા જોઇએ ?

ઉ૦— દર્ષાત દેખીતું જ છે. પંચયામીઓ કંદમૂળાદિક અભક્ષ્ય ખાય છે, સુખશય્યામાં પાઢે છે, વિવિધ જાતનાં વાહના અને પુષ્પોના ઉપલાગ લે છે, કેવળ શીતળ જળથી વ્યવહાર કરે છે. રાત્રિએ ભાજન લે છે. એમાં થતો અસંખ્યાતા જંતુના વિનાશ, પ્રદ્માચર્યના ભંગ એની સૂક્ષ્મતા તેઓના જાણવામાં નથી. તેમજ માંસાદિક અભક્ષ્ય અને સુખશીલિયાં સાધનાથી બૌદ્ધમુનિએા યુક્ત છે. જૈનમુનિએા તો કેવળ એથી વિરકત જ છે.

પાનું ૧૧૯

# જૈન મુનિઓના આચારા અને તેમની મહત્તા

જિજ્ઞાસુ:—મને જૈન મુનિઓના આચારની વાત બહુ રુચી છે. એઓના જેવા કાઈ દર્શનના સંતામાં આચાર નથી. ગમે તેવા શિયાળાની ટાઢમાં અમુક વસ્ત્ર વહે તેઓને રેડવવું પડે છે, ઉનાળામાં ગમે તેવા તાપ તપતાં છતાં પગમાં તેઓને પગરખાં કે માથા પર છત્રી લેવાતી નથી. ઉની રેતીમાં આતાપના લેવી પડે છે. યાવજ્જવ ઉનું પાણી પીએ છે. ગૃહસ્થને ઘેર તેઓ બેસી શકતા નથી. શુદ્ધ ખુદ્દાચર્ય પાળે છે. કૂડી બદામ પણ પાસે રાખી શકતા નથી. અયાગ્ય વચન તેઓથી બાલી શકાતું નથી. વાહન તેઓ લઈ શકતા નથી. આવા પવિત્ર આચારા ખરે! માક્ષદાયક છે.

પાંતું ૮૧

### પાંચ મહાવ્રતમાં અપવાદ વિષે સમજ

પ્રાણાતિપાતાદિ પાંચ મહાવત છે તે સર્વ ત્યાગનાં છે, અર્થાત્ સર્વ પ્રકારના પ્રાણાતિપાતથી નિવર્તવું, સર્વ

પ્રકારના મૃષાવાદથી નિવર્ત લું, એ પ્રમાણે પાંચ મહાવત સાધુને હાય છે, અને એ આજ્ઞાએ વર્ત ત્યારે તે મુનિના સંપ્રદાયમાં વર્તે છે, એમ ભગવાને કહ્યું છે. એ પ્રકારે પંચ મહાવત ઉપદેશ્યાં છતાં તેમાં પ્રાણાતિપાતનું કારણુ છે એવા નદીના ઉતરવા વગેરે ક્રિયાની આજ્ઞા પણ જિને કહી છે. તે એવા અર્થે કે નદી ઉતરવાથી જે બંધ જીવને થશે તે કરતાં એક ક્ષેત્રે નિવાસથી બળવાન બંધ થશે, અને પરંપરાએ પંચ મહાવ્રતની હાનિના પ્રસંગ આવશે, એવું **દે**ખી તેવેા દ્રવ્ય પ્રાણાતિપાત જેમાં છે એવી નદી ઉતરવાની આજ્ઞા શ્રી જિને કહી છે. તેમજ વસ્ત્ર, પુસ્તક, રાખવાથી સવ<sup>°</sup>પરિગ્રહવિરમણત્રત રહી શકે નહીં; તથાપિ દેહના શાતાર્થીના ત્યાગ કરાવી આત્માર્થ સાધવા દેહ સાધનરૂપ ગણી તેમાંથી પૂંરી મૂચ્છા ટળતાં સુધી વસ્ત્રના નિસ્પૃહ સંબંધ અને વિચારબળ વધતાં સુધી પુસ્તકનાે સંબંધ જિને ઉપદેશ્યાે છે, એટલે સવ<sup>ે</sup> ત્યાગમાં પ્રાણાતિપાત તથા પરિગ્રહનું સર્વ પ્રકારે અંગીકૃત કરવું ના છતાં એ પ્રકારે જિને અંગીકૃત કરવાની આજ્ઞા કરી છે. તે સામાન્ય દષ્ટિથી જોતાં વિષમ જણાય, તથાપિ જિને તાે સમ જ કહેલું છે. <mark>એ ય વાત જીવના કલ્યાણુ અર્થે કહેલ છે. જેમ સામાન્ય</mark> જીવનું કલ્યાણ થાય તેમ વિચારીને કહ્યું છે. એ જ પ્રકારે મૈશુનત્યાગવત છતાં તેમાં અપવાદ કહ્યો નથી કારણ કે મૈશુનનું આરાધવું રાગદ્રેષ વિના થઈ શકે નહિ, એવું જિનનું અભિમત છે. એટલે રાગદ્રેષ અપરમાર્થરૂપ જાણી મૈશુનત્યાગ અનપવાદે આરાધવું કહ્યું છે. તેમજ ખૃ**હ**ત્કલ્**ય**-

સૂત્રમાં સાધુએ વિચરવાની ભૂમિકાનું પ્રમાણ કહ્યું છે, ત્યાં ચારે દિશામાં અમુક નગર સુધીની મર્યાદા કહી છે, તથાપિ તે ઉપરાંત જે અનાર્ય ક્ષેત્ર છે, તેમાં પણ જ્ઞાન, દર્શન, સંયમની વૃદ્ધિને અર્થે વિચરવાના અપવાદ કહ્યો છે. કારણકે આર્ય ભૂમિમાં કાઈ યાગવશાત્ જ્ઞાનીપુર્ષનું સમીપ વિચરનું ન હાય અને પારખ્ધયાંગે અનાર્ય ભૂમિમાં વિચરનું જ્ઞાનીપુર્ષનું હાય તો ત્યાં જનું, તેમાં ભગવાને અતાવેલી આજ્ઞા ભંગ થતી નથી.

યાનું ૪૫૮ પત્રાંક નં. ૫૦૩

ભગવાન જિને આશ્ચર્ય કારક એવી નિષ્પાપવૃત્તિ (આહારગ્રહેણ) મુનિઓને ઉપદેશી (તે પણ શા અર્થે ?) માત્ર માેક્ષ સાધનને અર્થે. મુનિને દેહ જોઇએ તેના ધારણાર્થે. (બીજા કાઈ પણ હેતુથી નહીં)

> દક્ષર્વૈકાલિ**ક અધ્**યયન ૫–૯૨ **ગાથાના અનુવાદ** પાતું ૭૧૪

### **ધ્રહ્મચર્યું માં મક્કમતા**

પરમાર્થ હેતુ માટે નહી ઉતરવાને ટાઢા પાણીની મુનિને આજ્ઞા આપી, પણ અપ્રદ્રાચર્ય ની આજ્ઞા આપી નથી; ને તે માટે કહ્યું છે કે અલ્પ આહાર કરજે, ઉપવાસ કરજે, એકાંતર કરજે, છેવટે ઝેર ખાઇને મરજે, પણ પ્રદ્રાચર્ય ભાંગીશ નહીં.

યાનું ૮૧૫ ઉપ**દેશ**છાયા ૯૫૭–૧૦ આત્મહેતુલૂત એવા સંગ વિના સવે સંગ મુમુક્ષુ જવે સંક્ષેપ કરવા ઘટે છે. કેમકે તે વિના પરમાર્થ આ-વિર્ભૂત થવા કઠણ છે, અને તે કારણે આ વ્યવહાર દ્રવ્ય-સંયમરૂપ સાધુત્વ શ્રી જિને ઉપદેશ્યુ છે.

> પાનું **પ**પપ પત્રીક ન<sup>\*</sup>. ૬પ૩

જે નિયમામાં અતિચારાદિ પ્રાપ્ત થયાં હાય તેનું યથાવિધિ કૃપાળુ મુનિશ્રીઓ પ્રત્યે પ્રાયક્ષિત્ત ગહુલ કરી આત્મશુદ્ધતા કરવી ચાગ્ય છે, નહીં તો ભયંકર તીલ ખંધના હેતુ છે. નિયમને વિષે સ્વેચ્છાચાર પ્રવર્તન કરતાં મરાલુ શ્રેય છે, એવી મહત્પુરુષાની આજ્ઞાના કાંઈ વિચાર રાખ્યા નહીં. એવા પ્રમાદ આત્માને ભયંકર કેમ ન થાય?

પતું હજ્જ પત્રાંક ન. ૯૪૧

સદ્ગુરુઉપદિષ્ટ યથાકત સંયમને પાળતાં એટલે સદ્ગુરુની આજ્ઞાએ વર્તાતાં પાપથકી વિરમનું થાય છે, અને અલેઘ એવા સંસારસમુદ્રનું તરતું થાય છે.

> વ્યાખ્યાનસાર ૧–૯ (૮–૧૧૦ પાનું ૮૫૫

# આચાર્ય ભગવંતા તથા જ્ઞાનીએ। પ્રત્યે રાખવા યાગ્ય દષ્ટિ

મહાન આયાર્યો અને જ્ઞાનીઓમાં દાષ તથા ભૂલ હોય નહીં આપણાથી ન સમજાય તેને લીધે આપણે ભૂલ માનીએ છીએ. આપણાથી સમજાય તેવું આપણામાં જ્ઞાન નથી માટે તેવું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયે જે જ્ઞાનીના આશય ભૂલવાળા લાગે છે તે સમજાશે એવી ભાવના રાખવી. એક બીજા આચાર્યોના વિચારમાં કાઈ જગાએ કાંઈ ભેંદ જોવામાં આવે તા તેમ થવું ક્ષયાપક્ષમને લીધે સંભવે છે, પણ વસ્તુત્વે તેમાં વિકલ્પ કરવા જેવું નથી.

> પાનું ૮<mark>૭</mark>૪ વ્યાખ્યા**નસાર** ૨–૯૫૯–૪–૨૬

જ્ઞાનીઓ ઘણા ડાહ્યા હતા. વિષયસુખ ભાગવી જાણતા હતા, પાંચે ઇન્દ્રિયા પૂર્ણ હતી, (પાંચે ઇન્દ્રિયા પૂર્ણ હાય તે જ આગાર પદવીને ચાગ્ય થાય.) છતાં આ સંસાર (ઇન્દ્રિયસુખ) નિર્માલ્ય લાગવાથી તથા આત્માના સનાતન ધર્મને વિષે શ્રેયપણું લાગવાથી તેઓ વિષયસુખથી વિસ્મી આત્માના સનાતન ધર્મમાં જોડાયા છે.

પાનું ૮<mark>७</mark>૪ વ્યાખ્યાન**સા**૨ ૨–૯૫૯–૪–૨૮

### સમિતિ વિચાર

સતત અંતર્મુખ ઉપયોગે સ્થિતિ એજ નિર્માંથના પરમ ધર્મ છે. એક સમય પણ ઉપયોગ બહિર્મુખ કરવા નહીં એ નિર્માંથના મુખ્ય માર્ગ છે, પણ તે સંયમાર્થ દેહાદિ સાધન છે, તેના નિર્વાહને અર્થ સહજ પણ પ્રવૃત્તિ થવા યોગ્ય છે. કંઈ પણ તેવી પ્રવૃત્તિ કરતાં ઉપયોગ

અહિમુંખ થવાનું નિમિત્ત છે, તેથી તે પ્રવૃત્તિ અંતમુંખ ઉપયોગ પ્રત્યે રહ્યા કરે એવા પ્રકારમાં ગ્રહે કરાવી છે; કેવળ અને સહજ અંતમુંખ ઉપયોગ તો મુખ્યતાએ કેવળ ભૂમિકા નામે તેરમે ગુણસ્થાનકે હોય છે. અને નિર્મળ વિચારધારાના અળવાનપણા સહિત અંતમુંખ ઉપયોગ સ્પલિત થાય છે, અને કંઇક વિશેષ અંશમાં સ્પલિત થાય તો વિશેષ અહિમુંખ ઉપયોગ થઈ ભાવઅસંયમપણે ઉપયોગની પ્રવૃત્તિ થાય છે. તે ન થવા દેવાને અને દેહાદિ સાધનના નિર્વાહની પ્રવૃત્તિ પણ ન છોડી શકાય એવી હોવાથી તે પ્રવૃત્તિ અંતમુંખ ઉપયોગે શઈ શાક એવી અદ્ભૂત સંકળનાથી ઉપદેશી છે, જેને પાંચ સમિતિ કહેવાય છે.

પાતું **૧**૭૯ પત્રાંક નં. ૭**૧**૭



# શ્રી જિનેશ્વર મહિમા

ی

# कैन दर्शननुं भाषात्भ्य

કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે સમાયા એવા,. નિર્જા થેના પાંથ ભવ–અન્તના ઉપાય છે..

> સર્વજ્ઞના ધર્મ સુશર્ણ જાણી, આરાધ્ય આરાધ્ય પ્રભાવ આણી, અનાથ એકાંત સનાથ થાશે, એના વિના કોઈન બાહ્ય રહાશે.

### શાશ્વત ધર્મ જયવંત વર્તી

શ્રીમત્ વીતરાગ ભગવતાએ નિશ્ચિતાથ° કરેલા એવા અચિ'ત્ય ચિંતામણિ— સ્વરૂપ, પરમ હિતકારી, પરમ અદ્દભૂત,

> સર્વ દુઃખના નિઃસંશય આત્ય તિક ક્ષય કરનાર,

પરમ અમૃત સ્વરૂપ એવા સર્વાત્કૃષ્ટ શાશ્વત ધર્મ જયવંત વર્તો, ત્રિકાળ જયવંત વર્તો.

તે શ્રીમત્ અનંત ચતુષ્ટચસ્થિત ભગવતના અને તે જયવંત ધર્મના આશ્રય સદૈવ કર્તવ્ય છે. જેને બીજી કંઈ સામર્ચ્ય નથી એવા અબુધ અને અશક્ત મનુષ્યા પણ તે આશ્રયના અળથી પરમ સુખહેતુ એવા અદ્દભૂત ફળને પામ્યા છે, પામે છે. અને પામશે. માટે નિશ્ચય અને આશ્રય જ કર્તવ્ય છે. અધીરજથી ખેદ કર્તવ્ય નથી.

चित्तमां हेंद्वाहि लयने। विक्षेप पण् अरवे। ये। व्य नथी.

દેહાદિ સંખંધિ જે પુરૂષા હર્ય વિષાદ કરતા નથી તે પુરૂષા પૂર્ણ દ્વાદશાંગને સંક્ષેપમાં સમજ્યા છે, એમ સમજો. એજ દબ્દિ કર્ત વ્ય છે.

હું ધર્મ પામ્યાે નથી, હું ધર્મ કેમ પામીશ ? એ ⊸આદિ ખેદ નહીં કરતાં વીતરાગ પુરૂષાેનાે ધર્મ જે દેહાદિ –સંબંધીથી હર્યવિષાદવૃત્તિ દ્વર કરીઃઆત્મા અસંગ–શુદ્ધ– ચૈતન્ય-સ્વરૂપ છે, એવી વૃત્તિના નિશ્ચય અને આશ્રય શ્રહણ કરી તે જ વૃત્તિનું અળ રાખવું, અને મંદ વૃત્તિ શ્રાય ત્યાં વીતરાગ પુરૂષાની દશાનું સ્મરણ કરવું, તે અદ્દસત ચરિત્ર પર દિષ્ટ પ્રેરીને વૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સર્વોત્કૃષ્ટ ઉપકારક તથા કલ્યાણસ્વરૂપ છે.

> પાનું ૭૧૩ **પત્રાંક ન**ે, ૮૪૩

# જૈન ધર્મના પવિત્ર સિદ્ધાંતા

( નીચેનું લખાણ 'મુનિસમાગમ' પ્રકરણમીથી લીધું છે. )

અભયકાન: એ સર્વાત્કૃષ્ટ દાન છે. એના જેવું એકે દાન નથી. આ સિદ્ધાંત પ્રથમ મારા અંતઃકરણે મનન કરવા માંડયા. અહા! આ એના સિદ્ધાંત કેવા નિર્મળ અને પવિત્ર છે! કાેઈ પણ પ્રાણીભૂતને પીડવામાં મહા પાપ છે. એ વાત મને હાેડાહાડ ઉતરી ગઈ—ગઈ તે પાછી હજાર જન્માંતરે પણ ન ચસકે તેવી! આમ વિચાર પણ આવ્યા કે કદાપિ પુનર્જન્મ નહીં હાેય એમ ઘડીભર માનીએ તાે પણ કરેલી હિંસાનું કિંચિત્ કળ પણ આ જન્મમાં મળે છે ખરું જ; નહીં તાે આવી તારી વિપરીત દશા કયાંથી હાેત? તને હંમેશા શિકારના પાપી શાખ લાગ્યા હતાે, અને એ જ માટે થઇને તેં આજે ચાહી ચાહીને દયાળુઓનાં દિલ દુભાવવાને આ તદખીર કરી હતી. તાે હવે આ તેનું કળ તને મળ્યું. તું હવે કેવળ પાપી માતના

પંજામાં પડેથા. તારામાં કેવળ હિંસામતિ ન હાત તા ્રઆવા વખત તને મળત કેમ ? ન જ મળત. કેવળ આ ્તારી નીચ મનાવૃત્તિનું ફળ છે. હે પાપી આત્મા ! હવે ્તું અહીંથી એટલે આ દેહથી મુક્ત થઈ ગમે ત્યાં જા, તા પણ એ દયાને જ પાળજે. હવે તારે અને આ કાર્યાને ્રજ્રદાં પડવામાં શું ઢીલ રહી છે? માટે એ સત્ય પવિત્ર ં અને અહિંસાયુક્ત જૈનધર્મના જેટલા સિદ્ધાંતા તારાથી મનન થઈ શકે તેટલા કર અને તારા જીવની શાંતિ ઇચ્છ. એના સઘળા સિદ્ધાન્તા જ્ઞાનદૃષ્ટિએ અવલાકતાં અને સૂક્ષ્મ ખુદ્ધિએ વિચારતાં ખરા જ છે. જેમ અલયદાન સંબંધીના तेने। अनुपम सिद्धान्त आ वणते तने तारा आ अनुसवधी ખરા લાગ્યા તેમ તેના ખીજા સિદ્ધાન્તા પણ સૃકમતાથી ં મનન કરતાં ખરા જ લાગશે. એમાં કાંઈ ન્યૂનાધિક નથી જ. સઘળા ધર્મમાં દયા સંબંધી થાેડા થાેડા બાેધ છે ખરા: પરંત એમાં તાે જૈન તે જૈન જ છે. હરકાેઈ પ્રકારે ઝીણામાં ુ ઝીણાં જ તુઓના બચાવ કરવા, તેને કાેઇ પણ પ્રકારે દુઃખ ન આપવું એવા જૈનના પ્રખળ અને પવિત્ર સિદ્ધાન્તાથી ુ બીજો કરો ધર્મ વધારે સાચા હતા! તેં એક પછી એક ં એમ અનેક ધર્મો લીધા મૂકયા, પરંતુ તારે હાથ જૈનધર્મ આવ્યા જ નહીં. રે! કયાંથી આવે ? તારા અઢળક પુષ્યના ુ ઉદ્દય સિવાય ક્યાંથી આવે ? એ ધર્મ તો ગંદા છે. નહીં નહીં મ્લેચ્છ જેવા છે. એ ધર્મને તે કાેણ ગહુણ કરે ? ્રઆમ ગણીને જ તેં તે ધર્મ તરફ દષ્ટિ સરખી પણ ન કરી. અરે! તું દષ્ટિ શું કરી શકે ? તારા અનેક ભવના

તપને લીધે તું રાજા થયા. તા હવે નરકમાં જતા કેમ મટકે ? 'તપેશ્વરી તે રાજેશ્વરી અને રાજેશ્વરી તે નરકેશ્વરી' આ કહેવત તને તે ધર્મ હાથ લાગવાથી ખાેટી ઠરત. અને તું નરકે જતા અટકત. હે મુહાત્મા! આ સઘળા વિચારા હવે તને રહી રહીને સૂઝે છે. પણ હવે એ સૂઝચું શું કામ આવે ? કંઇએ નહીં. પ્રથમથી જ સૂઝયું હોત તા આ દશા કયાંથી હોત ? થનારૂં થયું. પરંતુ હવે તારા અંતઃકરણુમાં દઢ કર કે એ જ ધર્મ ખરા છે. એ જ ધર્મ પવિત્ર છે. અને હવે એના બીજા સિદ્ધાન્તા અવલાકન કર.

તપ:—એ વિષય સંખંધી પણ એણે જે ઉપદેશ આપ્યા છે. તે અનુપમ છે. અને તપના મહાન યાગથી હું માળવા દેશનું રાજ્ય પામ્યા છું એમ કહેવાય છે, તે પણ ખરું જ છે. મનગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, અને કાયગુપ્તિ, એ ત્રણ એણે તપનાં પેટાં પાડયા છે. તે પણ ખરાં છે. આમ કરવાથી ઉપજતા સઘળા વિકારા શાંત થતા થતા કાળે કરીને લય થઈ જાય છે, તેથી કરીને અંધાતી કર્મ જાળ અટકી પડે છે. વૈરાગ્ય સહિત ધર્મ પણ પાળી શકાય છે. અને અંતે એ મહાન સુખપ્રદ નીવડે છે. જો! એના આ સિદ્ધાંત પણ કેવા ઉત્કૃષ્ટ છે.

ભાવ:—ભાવ વિષે એને કેવા ઉપદેશ આપ્યા છે! એ પણ ખરા જ છે. ભાવ વિના ધર્મ કેમ કળીભૂત થાય? ભાવ વિના ધર્મ હાય જ કયાંથી? ભાવ એ તા ધર્મ નું જીવન છે. જ્યાં સુધી ભાવ ન હાય ત્યાં સુધી કઈ વસ્તુ ભલી લાગત તેમ હતું ? ભાવ વિના ધર્મ પાળી શકાતો નથી. ત્યારે ધર્મ પાળ્યા વિના મુક્તિ કયાંથી હાેય ? એ સિદ્ધાન્ત પણ એના ખરા અને અનુપમ છે.

બ્રહ્મચર્ય:—અહા! બ્રહ્મચર્ય સંખંધીના એના સિદ્ધાન્ત પણ ક્યાં ઓછા છે? સઘળા મહા વિકારામાં કામવિકાર એ અગ્રેસર છે. તેને દમન કરવા એ મહા દુર્ઘંટ છે. એને દહન કરવાથી ફળ પણ મહા શાંતિકારક હાય, એમાં અતિશ્યાક્તિ શી? કશીયે નહીં. દુઃસાધ્ય વિષયને સાધ્ય કરવા એ દુર્ઘંટ છે જ તા ! આ સિદ્ધાન્ત પણ એના કેવા હપદેશજનક છે!

સંસારત્યાગ:—સાધુ થવાના એના ઉપદેશ કેટલાક વ્યર્થ ગણે છે. પરન્તુ એ તેમની કેવળ મૂખ તા છે. તેઓ એવા મત દર્શાવે છે કે ત્યારે સ્ત્રીપુરૂષનું જોડું ઉત્પન્ન થવાની શી અગત્ય હતી? પરંતુ એ એમની બ્રમણા છે. આખી સૃષ્ટિ કંઈ માેણે જવાની નથી. આવું જૈનનું એક વચન મેં સાંભળ્યું હતું. તે પ્રમાણે થાડા જ માેણવાસી થઈ શકે, એવું મારી ટૂંક નજરમાં આવે છે. ત્યારે સંસાર પણ થાડા જ ત્યાગી શકે છે. એ કયાં છાનું છે? સંસાર ત્યાગ કર્યા વિના મુક્તિ કયાંથી હાય? સ્ત્રીના શંગારમાં હુખ્ધ થઈ જવાથી કેટલા ખધા વિષયમાં હુખ્ધાઈ જવું પડે છે. સંતાન ઉત્પન્ન થાય છે. તેમને પાળવાં—પાષવાં અને માેટાં કરવાં પડે છે. મારું તારું કરવું પડે છે. ઉદરણભરણાદિ માટે તરખડથી વ્યાપારદિમાં કપટ વેતરવાં

પડે છે. મનુષ્યોને ઠગવાં, અને સોળ પંચ્ચા ખ્યાસી અને એ મૂક્યા છૂટના. આવા પ્રપંચા લગાવવા પડે છે. અરે! એવી તો અનેક જં જાળામાં જોડાવું પડે છે. ત્યારે એવા પ્રપંચમાંથી તે મુક્તિ સાધ્ય કાેેે કરી શકવાના હતાે! અને જન્મ, જરા, મરણનાં દુ:ખા કયાંથી ટાળવાના હતા! પ્રપંચમાં રહેવું એ જ ખંધન છે. માટે એ ઉપદેશ પણ એના મહાન મંગલદાયક છે.

સુદ્દેવ ભક્તિ:—આ પણ એના સિદ્ધાન્ત કંઇ જેવા તેવા નથી. જે કેવળ સંસારથી વિરક્ત થઈ, સત્યધર્મ પાળી અખંડ મુક્તિમાં બિરાજમાન થયા છે તેની ભક્તિ કાં સુખપ્રદ ન થાય? એમની ભક્તિના સ્વાભાવિક ગુણ આપણે શિરથી ભવબંધનનાં દુ:ખ ઉડાડી દે, એ કાંઈ સંશયાત્મક નથી. એ અખંડ પરમાતમાઓ કાંઇ રાગ કે દ્રેષવાળા નથી, પરંતુ પરમભક્તિનું એ સ્વતઃફળ છે. અગ્નિના સ્વભાવ જેમ ઉષ્ણતાના છે તેમ એ તા રાગદ્વેષ રહિત છે. પરંતુ તેની ભક્તિ ન્યાયમતે ગુણદાયક છે. બાકી તો જે ભગવાન જન્મ, જરા, તથા મરણના દુ:ખમાં ડૂબકાં માર્યા કરે તે શું તારી શકે? પથ્થર પથ્થરને કેમ તારે? માર્ય એના આ ઉપદેશ પણ દહ હુદયથી માન્ય કરવા યાય છે.

નિ:સ્વાર્થી ગુરુ:—જેને કાઇ પ્રકારના સ્વાર્થ નથી તેવા ગુરુ ધારણ કરવા જોઇએ, એ વાત કેવળ એની ખરી જ છે. જેટલા સ્વાર્થ હાય તેટલા ધર્મ અને વૈરાગ્ય એછો હાય છે.

સઘળા ધર્મમાં ધર્મગુરુઓના મેં સ્વાર્થ દીઠો, પશંતુ તે એક જૈન સિવાય! ઉપાશ્રયમાં આવતી વેળા ચપેઠી ચોખા કે પસલી જર લાવવાના પણ એણે બાધ બાધ્યા નથી. અને એવી જ રીતે કાઇ પણ પ્રકારતું તેણે સ્વાર્થપણું ચલાવ્યું નથી. ત્યારે એવા ધર્મગુરુઓના આશ્રયથી મુક્તિ શા માટે ન મળે ? મળે જ. આ એના ઉપદેશ મહા શ્રેયસ્કર છે. નાવ પથ્ઘરને તારે છે. તેમ સદ્ગુરુ પાતાના શિષ્યને તારી શકે— ઉપદેશીને— તેમાં ખાટું શું?

કમંઃ સુખ અને દુ:ખ, જન્મ અને મરણ આદિ સઘળું કર્મને આધીન રહેલું છે. જેવાં, છવ અનાદિ કાળથી કર્મા કર્યે આવે છે તેવાં ફળા પામતા જાય છે. આ ઉપદેશ પણ અનુપમ જ છે. કેટલાક કહે છે કે ભગવાન તે અપરાધની ક્ષમા કરે તાે તે થઈ શકે છે. પરન્તુ ના. એ એમની ભૂલ છે. આથી તે પરમાત્મા પણ રાગદ્વેષવાળા દરે છે. અને આથી પાલવે તેમ વર્ત વાતું કાળે કરીને અને છે. એમ એ સઘળા દાષનું કારણ પરમેશ્વર અને છે. ત્યારે આ વાત સત્ય કેમ કહેવાય ? જૈનીના સિદ્ધાન્ત કર્માનુસાર કળના છે તે જ સત્ય છે. આવા જ મત તેના તીર્થ કરાએ પણ દર્શિત કર્યો છે. એમણે પાતાની પ્રશંસા ઇચ્છી નથી. અને જો ઇચ્છે તા તે માનવાળા કરે. માટે એણે સત્ય પ્રરૂપ્યું છે. કીર્તિને ખહાને ધમ વૃદ્ધિ કરી નથી તેમ જ તેમણે કાઈ પણ પ્રકારે પાતાના સ્વાર્થ ગમડાવ્યા પણ નથી. કમે સઘળાને નહે છે. મને પણ કરેલાં કમે મૂકતાં નથી. અને તે લાેગવવાં પડે છે. આવાં વિમળ

વચનાે ભગવાન શ્રી વર્ધમાને કહ્યા છે. અને તે વર્ણનને આકારે પાછાં દર્શાંતથી મજબૂત કર્યાં છે. ઋષભદેવજી ભગવાનને ભરતેશ્વરે પૃછ્યું કે હે ભગવાન! હવે આપણા વંશમાં કાઈ તીર્થ કર થશે ? ત્યારે આદિ તીર્થ કર લગવાને કહ્યું કે હા, આ બહાર બેઠેલા ત્રિદંડી ચાવીસમા **તી**થ°કર વર્તમાન ચાવીસીમાં થશે. આ સાંભળી ભરતેશ્વરજી આનંદ પામ્યા અને ત્યાંથી વિનયયુક્ત અભિવંદન કરીને ઉઠચા. અહાર આવીને ત્રિદંડીને વંદન કર્યું ત્યારે સ્ત્ર્ચવ્યું કે હમણાનું તારું પરાક્રમ જોઇને હું કંઈ વંદન કરતા નથી, પરંતુ તું વર્ત માન ચાવીસીમાં છેલ્લાે તીર્થ કર ભગવાન વર્ધમાનને નામે થવાના છે તે પરાક્રમને લીધે વંદન કરું જું. આ સાંભળી ત્રિદંડીજીનું મન પ્રકુક્ષિત થયું. અને અહંપદ આવી ગયું કે હું તીર્થ કર થાઉં તેમાં શી આશ્ચર્યતા ? મારા દાદા કાેણ છે? આઘ તીર્થ કર શ્રી ઋષભદેવજી. મારા પિતા કાેેે છે ? છ ખંડના રાજધિરાજ ચક્રવતી ભરતેશ્વર. મારું કુળ કયું છે? ઈશ્વાકુ. ત્યારે હું તીર્થ કર થાઉં એમાં શું? આમ અભિમાનના આવેશમાં હસ્યા, રમ્યા અને કૂદકા માર્યા, જેથી સત્તાવીસ શ્રેષ્ટ, નેષ્ટ ભવ આંધ્યા. અને એ ભવ ભાેગવ્યા પછી વર્તમાન ચાવીસીના છેલ્લા તીર્થ કર ભગવાન મહાવીર સ્વામી થયા. જો એમણે કીર્તિ કે સ્વાર્થ ખાતર ધર્મ પ્રવર્તાવ્યા હોત તા એ વાત તે પ્રગટ પણ કરત ? પરન્તુ એના સ્વાર્થ વગરનાે ધ**મ**ે તેથી ખરું કહેતાં કેમ અટકે ? જો લાઈ! મને પણ કમ° મૂકતાં નથી. તા તમને કેમ મૂકશે ? માટે કર્મવાળા આ પણ તેના સિદ્ધાન્ત ખરા છે. જે એમના સ્વાર્થી અને કીર્તિને અહાને ભૂલાવવાના ધર્મ હોત તો એ વાત એ પ્રદર્શિત પણ કરત? જેના સ્વાર્થ હોય તે તો આવી વાત કેવળ ભાયમાં જ ભંડારે. અને દેખાઉ કે, નહી, નહી, મને કર્મ નડતાં નથી. હું સઘળાના જેમ ચાહું તેમ કરી શકી તારણહાર છું. આવા ભપકા ભપકાવત. પરંતુ ભગવાન વર્ધમાન જેવા નિઃસ્વાર્થી અને સત્યાળુને પાતાની જૂઠી પ્રશંસા કહેવા—કરવાનું છાજે જ કેમ? એવા નિર્વિકારી પરમાતમા તે જ ખરૂં બાધે. માટે આ પણ એના સિદ્ધાન્ત કાઇ પણ પ્રકારે શંકા કરવા યાગ્ય નથી.

સમ્યગ્દિષ્ટ :—સમ્યગ્દિષ્ટ એટલે લલી દિષ્ટ. અપક્ષપાતે સારાસારે વિચારનું, તેનું નામ વિવેકદિષ્ટ અને વિવેકદિષ્ટ એટલે સમ્યગ્દિષ્ટ. આ એમનું બાેધનું તાદસ્ય ખરું જ છે. વિવેકદિષ્ટ વિના ખરું કયાંથી સૂઝે ? અને ખરું સૂઝચા વિના ખરું ગ્રહણ કયાંથી થાય ? માટે સઘળા પ્રકારે સમ્યગ્દિષ્ટના ઉપયાગ કરવા જેઈ એ. આ પણ એનું સૂચવન શું એાછું શ્રેયસ્કર છે?

અહિંસા સહિત આ નવે સિદ્ધાન્ત હે પાપી આતમા! ઘણે સ્થળે જૈન મુનીશ્વરાને ઉપદેશતાં તે સાંભળ્યા હતાં, પરંતુ તે વખતે તને કયાં ભલી દષ્ટિ જ હતી? એ એના નવે સિદ્ધાન્તો કેવા નિર્મળ છે? એમાં તલભાર વધારા કે જવભાર ઘટાડા નથી. કિંચિત એના ધર્મમાં મીન મેખ નથી. એમાં જેટલું કહ્યું છે તેટલું ખરું જ છે. મન,

વચન, અને કાયાનું દમત કરી આત્માની શાંતિ ઈચ્છાે. એ જ એનું સ્થળે સ્થળે બાધવું છે. એના પ્રત્યેક સિદ્ધાન્તો સૃષ્ટિ નિયમને સ્વાભાવિક રીતે અનુસરતા છે. એણે શિયળ સંબંધી જે ઉપદેશ આપ્યા છે, તે કેવા અસરબંધ છે? એક પત્નીવત પુરૂષોએ, અને એક પતીવત સ્ત્રીઓએ તો (સંસાર ન તજી શકાય, અને કામ દહન ન થઈ શકે તો) પાળવું જ. આમાં ઉભયપક્ષે કેટલું ફળ છે! એક તા મુક્તિમાર્ગ અને બીજો સંસારમાર્ગ, એ બન્નેમાં એથી લાભ છે. આજે સંસારના લાભ એકલા તા જો. એકપત્નીવત (સ્ત્રીને પતિવત) પાળતાં પ્રત્યક્ષમાં પણ તેની સુમનઃકામના ધાર્યા પ્રમાણે પાર પડે છે. કીર્તિકર અને શરીરે પણ આરાગ્યપ્રદ છે. આ પણ સંસારી લાભ. પરસ્ત્રીગામિ કલંકિત થાય છે. ચાંદી, પ્રમેહ, અને ક્ષય આદિ રાગ સહન કરવા પડે છે, અને બીજાં અનેક દુરાચરણા વળગે છે. આ સઘળું સંસારમાં પણ દુઃખકારક છે. તો તે મુક્તિ-માર્ગમાં શા માટે દુઃખપ્રદ ન હાય? જે કાઇને પાતાની પુનિત સ્ત્રીથી તેવા રાગ થયા સાંભળ્યા છે? માટે એના સિદ્ધાન્તો ખનને પક્ષે શ્રેયસ્કર છે. સાચું તા સઘળે સારું જ હાય ને ? ઉનું પાણી પીવા સંબંધીના એના ઉપદેશ સઘળાઓને છે, અને છેવટ જે તેમ વર્તા ન શકે તેણે પણ ગાળ્યા વગર તા પાણી ન જ પીવું. આ સિદ્ધાન્ત અંને પર્ફો લાભદાયક છે. પરંતુ હે દુરાતમા ! તું માત્ર સંસારપક્ષ જ (तारी टूंड नकर छे ते।) जि. એક ते। देाग थवाने। थे। डा જ સંભવે રહે. અણુગળ પાણી પીવાથી કેટલી કેટલી જાતના

રાગાની ઉત્પન્નતા છે. વાળા, કાગળિયાં આદિ અનેક જાતના રાગાની ઉત્પત્તિ એથી જ છે. જયારે અહીં આગળ પવિત્ર રીતે લાભકારક છે, ત્યારે મુક્તિમતમાં શા માટે ન હાય? આ નવે સિદ્ધાન્તામાં કેટલું અધું તત્ત્વ રહ્યું છે! એક સિદ્ધાન્ત છે તે એક ઝવેરાતની સેર છે. તેવી નવે સિદ્ધાન્તાથી અનેલી આ નવસરી માળા જે અંત: કરણ રૂપી કાેટમાં પહેરે તે શા માટે દિવ્ય સુખના ભાેકતા ન થાય ? ખરા અને નિ:સ્વાર્થ ધર્મ તા આ એક જ છે. હે દ્ભરાતમા ! આ કાળા નાગ હવે પાસું ફેરવી તારા પર તાકી. રહેવા તૈયાર થયા છે, માટે તું હવે તે ધર્મના 'નવકાર રતાત્ર'ને સંભાર, અને હવે પછીના જન્મમાં એ જ ધર્મ માગ. આવું જ્યાં મારું મન થઇ ગયું અને "નમા અરિહ તાણું " એ શખદ મુખથી કહું છું ત્યાં બીજાં કોતુક થયું. જે ભયંકર નાગ મારા પ્રાણ લેવા માટે પાસું ફેરવતા હતા તે કાળા નાગ ત્યાંથી હળવેથી ખસી જઈ રાક્ડા તરક જતાે જણાયાે.

(મુનિ સમાગમ પ્રકરણમાંથી)

પાનું ૨૭

'ભગવદ્ગીતા'માં પૂર્વાપર વિરાધ છે, તે અવલાેકવા તે આપેલ છે. પૂર્વાપર શું વિરાધ છે તે અવલાેકનથી જણાઇ આવશે. પૂર્વાપર અવિરાધ એવું દર્શન, એવાં વચન તે વીતરાગનાં છે.'

મણિલાઈ કહે છે (ષડ્દશ<sup>6</sup>ન સમુચ્ચયની પ્રસ્તાવનામાં) કે હરિલદ્રસૂરિને વેદાંતની ખબર ન હતી, વેદાંતની ખબર હત તો એવી કુશાગ્રખુદ્ધિના હિરિભદ્રસ્રિ જૈન તરફથી પાતાનું વલણ ફેરવી વેદાંતમાં ભળત. ગાઢ મતાભિનિવેશથી મણિભાઈનું આ વચન નીકળ્યું છે. હરિભદ્રસ્રિરિને વેદાંતની ખબર હતી કે નહીં એ મણિભાઈએ હરિભદ્રસ્રિરિનો 'ધર્મસંગ્રહણી' જોયા હત તો ખબર પડત. હરિભદ્રસ્રિરિનો વેદાંતાદિ બધા દર્શનાની ખબર હતી. તે બધાં દર્શનાની પર્યાલાચનાપૂર્વ કે તેમણે જૈનદર્શનને પૂર્વાપર અવિરાધ પ્રતીત કર્યું હતું. અવલાકનથી જણાશે.

યાનું હફક ઉપ**દેશ ને**ાંધ ૯૫૬–૨૦

જેમ નિર્માળતા રે રતન સ્ફટિક તાણી, તેમ જ જીવસ્વભાવ રે; તે જિન વીરે રે ધર્મ પ્રકાશિયા, પ્રખળ કષાયઅભાવ રે. (નયનરહસ્ય શ્રી સીમ ધર જિન સ્તવન ર-૧૭ યશાવિજયજી)

પાનું પર૦

પત્રાંક નં. ૫૮૪

જિનપરિભાષા–વિચાર યથાવકાશાનુસાર વિશેષ નિદિધ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

> પાનું પ૯૬ પત્રાંક નં. ૭૧૪

સર્વ દુઃખના આત્યં તિક અભાવ અને પરમ અવ્યા-ખાધ સુખની પ્રાપ્તિએ જ માેક્ષ છે અને તે જ પરમહિત છે. વીતરાગસન્માર્ગ તેનાે સદુપાય છે.

પાનું કક્છ

સર્વ જ્ઞદેવ, નિર્જા થગુરુ અને સર્વ જ્ઞોપદિષ્ટ ધર્મ ની પ્રતીતિથી તત્ત્વપ્રતીતિ પ્રાપ્ત થાય છે.

સર્વ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, સર્વ માહ અને સર્વ વીર્યાદિ અંતરાયના ક્ષય થવાથી આત્માના સર્વજ્ઞવીતરાગ સ્વભાવ પ્રગટે છે.

નિર્ગ' થપદના અભ્યાસના ઉત્તરાત્તર ક્રમ તેના માર્ગ છે. તેનું રહસ્ય સર્વજ્ઞોપદિષ્ટ ધર્મ છે.

> પાનું **ક**ફછ પત્રાંક નં. ૭કર

### જૈત માર્ગ વિવેક

પાતાના સમાધાનને અર્થે યથાશક્તિએ જૈનમાર્ગ જાણ્યા છે, તેના સંક્ષેપે કંઈ પણ વિવેક કરું છું.

તે જૈન માર્ગ જે પદાર્થનું હાવાપણું છે તેને હાવા-પણ અને નથી તેને નહીં હાવાપણે માને છે.

જેને હાેવાપણું છે તે એ પ્રકારે છે એમ કહે છે: જીવ અને અજીવ. એ પઢાર્થ સ્પષ્ટ ભિન્ન છે. કાેઈ કાેઇનાે સ્વભાવ ત્યાગી શકે તેવા સ્વરૂપે નથી.

અજીવ રૂપી અને અરૂપી બે પ્રકારે છે.

જીવ અનંતા છે. પ્રત્યેકે પ્રત્યેક જીવ ત્રણે કાળ ન્તુદા છે. જ્ઞાનદર્શાનાદિ લક્ષણે જીવ એાળખાય છે. પ્રત્યેક જીવ અસંખ્યાત પ્રદેશને અવગાહીને રહે છે. સંકાયવિકાસનું ભાજન છે. અનાદિથી કર્મ ગ્રાહક છે. તથારૂપ સ્વરૂપ જાણ્યાથી, પ્રતીતિમાં આણ્યાથી, સ્થિર પરિણામ થયે તે કર્મની નિવૃત્તિ થાય છે. સ્વરૂપે જીવ વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ રહિત છે. અજર, અમર, શાશ્વત વસ્તુ છે.

( અપૂર્ણ )

પાનું **ફ**ફ૧ પત્રાંક નં. ૭૫૬

દિગં ખર અને શ્વેતાં ખર એવા બે લેદ જિનદરા નમાં મુખ્ય છે. મતદ પ્રિથી તેમાં માટે અંતર જેવામાં આવે છે. તત્ત્વદ પ્રિથી તેવા વિશેષ લેદ જિનદર્શનમાં મુખ્યપણે પરોક્ષ છે, જે પ્રત્યક્ષ કાર્ય ભૂત થઈ શકે તેવા છે, તેમાં તેવા લેદ નથી; માટે અંને સંપ્રદાયમાં ઉત્પન્ન થતા ગુણવાન પુરૂષા સમ્યગ્દ પ્રિથી જુએ છે, અને જેમ તત્ત્વ-પ્રતીતિના અંતરાય એછા થાય તેમ પ્રવર્ત છે.

યાનું ૬૬૩ પત્રાંક નં. ૭૫૭

દર્શાનમાહ ઉપશાંત અથવા ક્ષીણ થયેા છે જેનાે એવાે ધીર પુરુષ વીતરાગાેએ દર્શાવેલા માર્ગાને અંગીકાર કરીને શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વભાવ પરિણામી થઈ માેક્ષપુર પ્રત્યે જાય છે.

( પંચાસ્તિકાય ૭૦ મી ગાથાના અનુવાદ )

पानुं ७२०

पत्रांक्ष नः. ८६५

જૈન માર્ગ શું ! રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાનનું જવું તે.

પાનું ૮૩૩

તીર્થ કરના માર્ગ સાચા છે. દ્રવ્યમાં (સાધુને) અદામ સરખી પણ રાખવાની આજ્ઞા નથી.

> પાનું ૮૩૪ ઉપ**દેશ**હાયા ૯૫૭–૧૩

સ્વપરને જુદા પાડનાર જે જ્ઞાન તે જ્ઞાન. આ જ્ઞાનને પ્રયોજનભૂત કહેવામાં આવ્યું છે. આ સિવાયનું જ્ઞાન તે 'અજ્ઞાન' છે. શુદ્ધ આત્મદશારૂપ શાંત જિન છે. તેની પ્રતીતિ જિનપ્રતિખિંખ સૂચવે છે. તે શાંત દશા પામવા સારું જે પરિણતિ, અથવા અનુકરણ અથવા માર્ગ તેનું નામ 'જૈન,'-જે માર્ગે ચાલવાથી જૈનપણું પ્રાપ્ત થાય છે.

પાનું ૮૫૭ વ્યાખ્યા**નસાર** ૧–૯૫૮–૧૨૯

જૈન એ આત્માનું સ્વરૂપ છે. તે સ્વરૂપ (ધર્મ)ને પ્રવર્તાવનાર પણ મનુષ્ય હતા. જેમ કે, વર્તમાન અવસ-પિંણીકાળમાં ઋષભાદિ પુરૂષા તે ધર્મ પ્રવર્તાવનાર હતા.

પાનું ૮७૦

વ્યાખ્યાનસાર ૨–૯૫૯-૨

સનાતન આત્મધર્મ તે શાંત થવું, વિરામ પામવું તે છે; આખી દ્રાદશાંગીના સાર પણ તે જ છે. તે ષડ્દર્શનમાં સમાય છે, અને તે ષડ્દર્શન જૈનમાં સમાય છે.

**८याण्यानसार २-७५७-४-**१८

कैनधर्मना आशय, हिगम्भर तेमक श्वेतांभरः

આચાર્યોના આશય, ને દ્વાદશાંગીના આશય માત્ર આત્માના સનાતન ધર્મ પમાડવાના છે, અને તે જ સારરૂપ છે. આ વાતમાં કાઇ પ્રકારે જ્ઞાનીઓના વિકલ્પ નથી. તે જ ત્રણે કાળના જ્ઞાનીઓનું કહેવું છે, હતું અને થશે; પણ તે નથી સમજાતું એ જ માેડી આંડી છે.

પાનું ૮७૩

વ્યાપ્યાનસા**ર**–૨–૯૫૯–૪–૨૦

### નમા જિણાણ જિદ્દ**ભ**વાણ જિનતત્ત્વ સંક્ષેપ

અનંત અવકાશ છે.
તેમાં જડ ચેતનાત્મક વિશ્વ રહ્યું છે.
વિશ્વમર્યાદા બે અમૂર્ત દ્રવ્યથી છે.
જેને ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય એવી સંજ્ઞા છે.
જવ અને પરમાણુપુદ્ગલ એ બે દ્રવ્ય સક્રિય છે.
સર્વ દ્રવ્ય દ્રવ્યત્વે શાશ્વત છે.
અનંત જવ છે.
અનંત અનંત પરમાણુપુદ્દગલ છે.
ધર્માસ્તિકાય એક છે.
અધર્માસ્તિકાય એક છે.
આકાશાસ્તિકાય એક છે.
કાળ દ્રવ્ય છે.

વિશ્વ પ્રમાણ, શ્રેત્રાવગાહ કરી શકે એવા એકેક જીવ છે. પાતું ૯૩૩

હાથનાંધ ૨ છ-૪

### ધમ ના મમ

છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ ભાકતા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ. ૧૧૫

એ જ ધર્મથી માેક્ષ છે, તું છેા માેક્ષસ્વરૂપ; અનંત દર્શાન જ્ઞાન તું, અવ્યાખાધ સ્વરૂપ. ૧૧૬

શુદ્ધ ભુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્ત્રયંજ્યાતિ સુખધામ; બીજીં કહીએ કેટલું? કર વિચાર તાે પામ. ૧૧૭ (શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર) પાતું { ૩૨

# જૈનધર્મ-ઉત્કૃષ્ટ દય!પ્રણીત ધર્મ.

સર્વ ધર્મ કરતાં જૈનધર્મ ઉત્કૃષ્ટ દયાપ્રણીત છે. દયાનું સ્થાપન જેવું તેમાં કરવામાં આવ્યું છે, તેવું બીજા કેંાઈમાં નથી. 'માર' એ શખ્દ જ 'મારી' નાખવાની સજ્જડ છાપ તીર્થ'કરાએ આત્મામાં મારી છે. એ જગાએ ઉપદેશનાં વચના પણ આત્મામાં સર્વોત્કૃષ્ટ અસર કરે છે. શ્રી જિનની છાતીમાં જીવહિંસાના પરમાણું જ ન હાય ઓવા અહિંસાધર્મ શ્રી જિતનો છે. જેનામાં દયા ન હાય

તે જિન ન હાય. જૈનને હાથે ખૂન થવાના ખનાવા પ્રમાણમાં અલ્પ હશે. જૈન હાય તે અસત્ય ખાલે નહીં.

**પાતું ૮૯**૧.. વ્યાખ્યાનસા**ર ૨–૯૫૯–૨**૧

### દિગમ્બર-શ્વેતાંબર સંપ્રદાય વિષે યથાથ° દ્રષ્ટિ

શરીરાદિ અળ ઘટવાથી સર્વ મનુષ્યાને માત્ર દિગમ્બરવૃત્તિએ વર્તાને ચારિત્રના નિર્વાહ ન થઈ શકે, તેથી જ્ઞાનીએ ઉપદેશેલી મર્યાદાપૂર્વક શ્વેતાંબરપણેથી વર્તામાન કાળ જેવા કાળમાં ચારિત્રના નિર્વાહ કરવાને અર્થે પ્રવૃત્તિ છે, તે નિષેધ કરવા યાગ્ય નથી. તેમજ વસ્ત્રના આશ્રહ કરી દિગમ્બરવૃત્તિના એકાંત નિષેધ કરી વસ્ત્ર મુચ્છાંદિ કારણાથી ચારિત્રમાં શિથિલપણ પણ કર્તાન્ય નથી.

દિગં બર અને શ્વેતાં બરપાશું દેશ, કાળ, અધિકારીયાગે ઉપકારના હેતુ છે. એટલે જ્યાં જ્ઞાનીએ જેમ ઉપદેશયું તેમ પ્રવર્તતાં આત્માર્થ જ છે.

"મોક્ષમાર્ગ પ્રકાશ"માં વર્ત માન જિનાગમ કે જે શ્વેતાંબર સંપ્રદાયને માન્ય છે. તેના નિષેધ કર્યો છે, તે નિષેધ કર્તાત્વ નથી. વર્ત માન આગમમાં અમુક સ્થળા વધારે સંદેહનાં સ્થાન છે, પણ સત્પુરુષની દર્ષિએ જોતાં તેનું નિરાકરણ થાય છે, માટે ઉપશમદૃષ્ટિએ તે આગમા અવલાકન કરવામાં સંશય કર્ત ત્ય નથી.

પાતું **૬૯૮** પત્રાંક નં. ૮૦७∞

### પૂર્ુ અને પવિત્ર દર્શન

જે પૂર્ણ દર્શન વિષે અત્રે કહેવાનું છે તે જૈન એટલે નિરાગીના સ્થાપન કરેલા દર્શન વિષે છે. એના બાંધદાતા સર્વંત્ત અને સર્વંદર્શી હતા. કાળભેદ છે તો પણ એ વાત સૈદ્ધાંતિક જણાય છે. દયા, પ્રદ્માચર્ય, શીલ, વિવેક, વૈરાગ્ય, ત્રાન, ક્રિયાદી એના જેવા પૃષ્ટું એકકેએ વર્ણું વ્યાં નથી. તેની સાથે શુદ્ધ આત્મન્નાન, તેની કાટિઓ, જીવનાં ચ્યવન, જન્મ, ગતિ, વિગતિ, યાનીદ્રાર, પ્રદેશ, કાળ તેનાં સ્વરૂપ એ વિષે એવા સૃદ્ધમ બાંધ છે કે, જે વહે તેની સર્વંત્તતાની નિઃશંકતા થાય. કાળભેદે પરમ્પરામનાયથી કેવળન્નાનાદિ નાંશંકતા થાય. કાળભેદે પરમ્પરામનાયથી કેવળન્નાનાદિ નાંશો તે અખંડ છે. તેઓના કેટલાક સિદ્ધાંતો એવા સૃદ્ધમ છે કે, જે એકેક વિચારતાં આખી જિંદગી વહી જાય તેવું છે.

જિનેશ્વરનાં કહેલાં ધર્મ તત્ત્વથી કાઇ પણ પ્રાણીને લેશ એક ઉત્પન્ન થતા નથી. સર્વ આત્માની રક્ષા અને સર્વાત્મ-શક્તિના પ્રકાશ એમાં રહ્યો છે. એ ભેઠા વાંચવાથી, સમજવાથી અને તે પર અતિ સૃક્ષ્મ વિચાર કરવાથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામી જૈનદર્શ નની સર્વ જ્ઞતાની, સર્વેાત્કૃષ્ટ-પણાની હા કહેવરાવે છે. બહુ મનનથી સર્વ ધર્મ મત જાણી પછી તુલના કરનારને આ કથન અવશ્ય સિદ્ધ થશે.

> પાનું ૮૬ માેક્ષમાળા પાઠ ૬૦

વારંવાર હું તમને નિર્ગ થના વચનામૃતો માટે કહું છું, તેનું કારણ તે વચનામૃતા તત્ત્વમાં પરિપૂર્ણ છે, તે છે. किनेश्वराने खेवुं डेार्ड पख डारख नड़ोतुं डे के निभित्त તેઓ મૃષા કે પક્ષપાતી બાધે; તેમ એએ અજ્ઞાની ન હતા, કે એથી મૃષા બાેધાઈ જવાય. આશંકા કરશા કે અજ્ઞા**ની** ન હોતા એ શા ઉપરથી જણાય ? તો તેના ઉત્તરમાં એએાના પવિત્ર સિદ્ધાંતાના રહસ્યને મનન કરવાનું કહું છું, અને એમ જે કરશે તે તેા પુનઃ આશંકા **લે**શ **પણ** નહીં કરે. જૈનમતપવર્તાકાએ મને કંઈ ભૂરશી દક્ષણા આપી નથી, તેમ એ મારા કંઈ કુટું અપરિવારી પણ નથી કે એ માટે પક્ષપાતે હું કંઈ પણ તમને કહું. તેમજ અન્ય-મતપ્રવર્તકા પ્રતિ મારે કંઇ વૈરખુદ્ધિ નથી કે મિથ્યા એનું ખંડન કરું. અન્નેમાં હું તાે માંદ્રમતિ મધ્યસ્થરૂપ છું. અહુ અહુ મનનથી અને મારી મૃતિ જ્યાં <mark>સુધી પહેાંચી</mark> ત્યાં સુધીના વિચારથી હું વિનયથી એમ કહું છું કે, પ્રિય ભવ્યા! જૈન જેવું એક્કે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી, વીતરાગ જેવા એકે દેવ નથી, તરીને અનંત દુ:ખથી પારે પામવું હોય તો એ સર્વજ્ઞ દર્શનરૂપ કલ્પવૃક્ષને સેવા

> પાનું ૧૧**૨** માક્ષમાળા પાઠ ૯૪

જૈનના અક્કેકા પવિત્ર સિદ્ધાન્ત પર વિચાર કરતાં આયુષ્ય પૂર્ણ થાય, તો પણ પાર પામીએ નહીં તેમ રહ્યું છે. આકીના સઘળા ધર્મ મતાના વિચાર જિન્પ્રણીત વચનામૃત સિંઘુ આગળ એક બિંદુરૂપ પણ નથી. જૈન જેણે જાણ્યા અને સેવ્યા તે કેવળ નિરાગી અને સર્વજ્ઞ થઇ જાય છે. એના પ્રવર્તકો કેવા પવિત્ર પુરુષા હતા! એના સિદ્ધાંતા કેવા અખંડ સંપૂર્ણ અને દયામય છે? એમાં દ્રષણ કાંઈ જ નથી. કેવળ નિર્દોષ તા માત્ર જેનું દર્શન છે. એવા એકેક પારમાર્થિક વિષય નથી કે જે જૈનમાં નહીં હાય અને એવું એકેક તત્ત્વ નથી કે જે જૈનમાં નથી. એક વિષયને અનંત લેકે પરિપૂર્ણ કહેનાર તે જૈનદર્શન છે. પ્રયોજનભૂતતત્ત્વ એના જેવું કયાંય નથી. એક દેહમાં એ આત્મા નથી; તેમ આખી રૃષ્ટિમાં એ જૈન એટલે જૈનની તુલ્ય એકેકે દર્શન નથી. આમ કહેવાનું કારણ શું? તા માત્ર તેની પરિપૂર્ણતા, નિરાગિતા, સત્યતા અને જગત–હિતસ્વિતા.

પાતું ૧૧૨ માક્ષમાળા પાઠ ૯૫:

નિર્ગાય ભગવાને પ્રણીતેલા પવિત્ર ધર્મ માટે જે જે ઉપમા આપીએ તે તે ન્યૂન જ છે. આત્મા અનંતકાળ રખડયા, તે માત્ર એના નિરુપમ ધર્મના અભાવે. જેના એક રામમાં કિચિત્ પણ અજ્ઞાન, માહ કે અસમાધિ રહી. નથી તે સત્પુરુષનાં વચન અને બાધ માટે કંઇ પણ નહીં કહી શકતાં, તેના જ વચનમાં પ્રશસ્ત ભાવે પુનઃ પુનઃ પ્રસક્ત થવું એ પણ આપણું સર્વોત્તમ શ્રેય છે.

પાતું ૨૦૪<sup>,</sup> પત્રાંક નં, પર અહીં કાઇ પણ દર્શન માટે બાલવાની ઉચિતતા નથી; છતાં આમ તા કહી શકાય કે જે પુરુષનું વચન પૂર્વાપર અખંડિત છે, તેનું બાધેલું દર્શન તે પૂર્વાપર હિતસ્વી છે. આત્મા જ્યાંથી 'ચથાર્થદષ્ટિ' કિંવા 'વસ્તુધર્મ' પામે ત્યાંથી સમ્યક્ર્ત્રાન સંપ્રાપ્ત થાય એ સર્વમાન્ય છે.

> પાતું ૨૧૩ પત્રાંક ન**ે**. ૬૪

#### ખંધ માેક્ષની યથા<sup>શ</sup>્યવસ્થા કહેતું દર્શન

અંધ, માેક્ષની યથાર્થ વ્યવસ્થા જે દર્શનને વિષે યથાર્થપણે કહેવામાં આવી છે, તે દર્શન નિકટ મુક્તપણાનું કારણ છે, અને એ યથાર્થ વ્યવસ્થા કહેવાને જેગ્ય જે કાેઇ અમે વિશેષપણે માનતા હાેઇએ તાે તે શ્રી તીર્થ કરદેવ છે.

> પાનું ૩૫૩ પત્રાં**ક ન'.** ૩૨૨

# સંસાર રાેગ મટાડવાનું પૂર્ણ હિતકારી ઔષધ

વીતરાગના કહેલા પરમ શાંત રસમય ધર્મ પૂર્ણ સત્ય છે, એવા નિશ્ચય રાખવા. જીવના અનઅધિકારીપણાને લીધે તથા સત્પુરૂષના ચાેગ વિના સમજાતું નથી; તાે પણ તેના જેવું જીવને સંસારરાગ મટાડવાને કાેઇ પૂર્ણ હિતકારી ઔષધ નથી, એવું વારંવાર ચિંતવન કરવું.

આ પરમ તત્ત્વ છે તેના મને સદાય નિશ્ચય રહો; ૧૨ એ યથાર્થ સ્વરૂપ મારા હુદયને વિષે પ્રકાશ કરાે, અને જન્મ મરહ્યાદિ બંધનથી અત્યંત નિવૃત્તિ થાએા! નિવૃત્તિ થાએા!!

> પાનું ૪૬૦ પત્રાંક ન . પ૦પ

સર્વ જીવને હિતકારી, સર્વ દુ:ખના ક્ષયના એક આત્યં તિક ઉપાય, પરમસદુપાયરૂપ વીતરાગદર્શન છે. તેની પ્રતીતિથી, તેના અનુકરણથી, તેની આજ્ઞાના પરમ અવલંખન વહે, જીવ ભવસાગર તરી જાય છે. 'સમવાયાંગ' સૂત્રમાં કહ્યું છે કે:—

આતમા શું? કર્મ શું? તેના કર્તા કાેેેે કાેે ? તેનું ઉપાદાન કાેેે શું? તિનો સ્થિતિ કેટલી? કર્તા શા વડે? શું પરિમાણમાં તે આંધી શકે? એ આદિ ભાવાનું સ્ત્રરૂપ જેવું નિગે 'ચસિ દ્વાંતમાં સ્પષ્ટ, સૃક્ષ્મ અને સંકલનાપૂર્વ'ક છે તેવું કાેઇપણ દર્શાનમાં નગી.

( અપૂર્ણ) પાતું કકૃર પત્રાંક નં. હપપ

પ્રાણીમાત્રના રક્ષક, અંધવ અને હિતકારી એવા કાઈ ઉપાય હોય તા તે વીતરાગના ધર્મ જ છે.

> યાનું ૭૩૧ પત્રકિ નં. ૯૦૩

### જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા દેશની ઉન્નતિનું કારણ

આ ભારતવર્ષની અધાગતિ જૈન ધર્મથી થઈ એમ મહીપતરામ રૂપરાય કહેતા, લખતા દશેક વરસ પર અમદાવાદમાં મેળાપ થતાં તેમને પૂછ્યું:–

પ્ર૦—ભાઈ, જૈનધર્મ અહિંસા, સત્ય, સંપ, દયા, સર્વ પ્રાણીહિત, પરમાર્થ, પરેાપકાર, ન્યાય, નીતિ, આરાગ્યપ્રદ આહારપાન, નિવ્યસનતા, ઉદ્યમ આદિના બાેધ કરે છે?

(મહીપતરામે ઉત્તર આપ્યા) મ૦ ઉ૦—હા.

પ્ર૦—ભાઈ, જૈનધર્મ હિંસા, અસત્ય, ચારી, કુસંપ, કૂરતા, સ્વાર્થપરાયણતા, અન્યાય, અનીતિ, છળકપટ વિરુદ્ધ આહારવિહાર, માજશાખ, વિષયલાલસા, આળસ –પ્રમાદ આદિના નિષેધ કરે છે?

મ૦ ઉ૦--હા.

પ્રo—દેશની અધાગતિ શાથી થાય? અહિંસા, સત્ય, સંપ, દયા, પરાપકાર, પરમાર્થ, સર્વ પ્રાણીહિત, ન્યાય, નીતિ, આરાગ્ય આપે અને રક્ષે એવાં શુદ્ધ સાદાં આહાર—પાન, નિર્બ્યસનતા, ઉદ્યમ આદિથી કે તેથી વિપરીત એવાં હિંસા, અસત્ય, કુસંપ, કૂરતા, સ્વાર્થપટુતા, છળ-કપટ, અન્યાય, અનીતિ, આરાગ્ય બગાઉ અને શરીર—મનને અશક્ત કરે એવા વિરુદ્ધ આહાર–વિહાર, વ્યસન માજશાખ, આળસ–પ્રમાદ આદિથી?

મ૦ ઉ૦—બીજાંથી અર્થાત્ વિપરીત એવાં હિંસા, અસત્ય, કુસંપ, પ્રમાદ આદિથી.

પ્ર૦—ત્યારે દેશની ઉન્નતિ એ બીજાંથી ઉલટાં એવા અહિંસા, સત્ય, સંપ, નિર્વ્યસનતા, ઉદ્યમ આદિથી થાય?

મ૦ ઉ૦—હા.

પ્ર૦—ત્યારે 'જૈન ધમ'' દેશની અધાગતિ થાય એવે બાેધ કરે છે કે ઉન્નતિ થાય એવા ?

મ૦ ઉ૦—ભાઈ હું કખુલ કેરું છું. કે 'જૈન ધર્મ' જેથી દેશની ઉન્નતિ થાય એવાં સાધનાના બાધ કરે છે. આવી સૂક્ષ્મતાથી વિવેકપૂર્વંક મેં વિચાર કર્યો ન હતા. અમને તા નાનપણમાં પાદરીની શાળામાં શીખતાં સંસ્કાર થયેલા, તેથી વગર વિચારે અમે કહી દીધું, લખી માર્યું. મહીપતરામે સરળતાથી કખુલ કર્યું. સત્યશાધનમાં સરળતાની જરૂર છે. સત્યના મર્મ લેવા વિવેકપૂર્વક મર્મમાં ઉતરવું નિઇએ.

પાનું ૭૫૭ **ઉપદેશ નાંધ** ૯૫૬–૧૦

શ્રીમદ્ અને મહીપતરામના આ વાર્તાલાપ મજિઝમ-નિકાયમાંના ખુદ્ધ અને આધાલયનના સંવાદની ઝાંખી કરાવે છે.

પંડિત સુખલાલછ

### વીતરાગ દર્શનનું સંક્ષેપે સ્વરૂપ

વીતસગદર્શન ત્રિવેઘ જેવું છે, અર્થાત (૧) રાગીના રાગ ઢાળે છે. (૨) નિરાગીને રાગ થવા ઢતું નથી, અને (૩) આરાગ્યની પુષ્ટિ કરે છે. અર્થાત્ (૧) જીવના સમ્યગ્દર્શનવે મિચ્યાત્વ રાગ ઢાળે છે. (૨) સમ્યગ્સાન વડે જીવને રાગના ભાગ થતાં અચાવે છે, અને (૩) સમ્યગ્ચારિત્ર વડે સંપૂર્ણ શુદ્ધ ચેતનારૂપ આરાગ્યની પુષ્ટિ કરે છે.

#### સામાયિકનું મહત્વ

આત્મશક્તિના પ્રકાશ કરનાર, સમ્યગ્રાન-દર્શનના ઉદય કરનાર, શુદ્ધ સમાધિભાવમાં પ્રવેશ કરાવનાર, નિર્જરાના અમૃલ્ય લાભ આપનાર, રાગદ્વેષથી મધ્યસ્થ છુદ્ધિ કરનાર એવું સામાયિક નામનું શિક્ષાવત છે. સામાયિક શખ્દની વ્યુત્પત્તિ સમ+આય+ઇક એ શખ્દોથી થાય છે. 'સમ' એટલે રાગદ્વેષરહિત મધ્યસ્થ પરિણામ, 'આય' એટલે તે સમભાવથી ઉત્પન્ન થતા જ્ઞાનદર્શનચારિત્રરૂપ માક્ષમાર્ગના લાભ, અને 'ઇક' કહેતાં ભાવ એમ અર્થ થાય છે. એટલે કે જે વડે કરીને માક્ષના માર્ગના લાભદાયક ભાવ ઉપજે તે સામાયિક. આત્ત અને રૌદ્ર એ બે પ્રકારનાં ધ્યાનના ત્યાગ

કરીને મન, વચન, કાયાના પાપભાવને રાકીને વિવેકી શ્રાવક સામાયિક કરે છે.

પાનું કહ

વિધિપૂર્વ ક સામાચિક ન થાય એ ખહુ ખેદકારક અને કર્મની ખાહુલ્યતા છે. સાઠ ઘડીના અહારાત્ર વ્યર્થ ચાલ્યા જાય છે. અસંખ્યાતા દિવસથી ભરેલાં અનંતાં કાળચક્ર વ્યતીત કરતાં પણ જે સાર્થ ક ન થયું તે બે ઘડીની વિશુદ્ધ સામાચિક સાર્થ ક કરે છે.

પાતું કહ

સાઠ ઘડીના વખતમાંથી બે ઘડી અવશ્ય ખચાવી સામાયિક તાે સદ્ભાવથી કરતું.

પાનું ૬૯

#### પ્રતિક્રમણનું મહત્વ

પ્રતિક્રમણ એટલે સામું જવું-સ્મરણ કરી જવું-કરીથી જોઈ જવું એમ એના અર્થ થઇ શકે છે. જે દિવસે જે વખતે પ્રતિક્રમણ કરવા બેઠા તે વખતની અગાઉ તે દિવસે જે જે દોષ થયા છે તે એક પછી એક જોઇ જવા અને તેના પશ્ચાત્તાપ કરવા કે દોષનું સ્મરણ કરી જવું વગેરે સામાન્ય અર્થ પણ છે.

ઉત્તમ મુનિઓ અને ભાવિક શ્રાવકા સંધ્યાકાળે અને રાત્રિના પાછળના ભાગમાં દિવસે અને રાત્રે એમ અનુક્રમે થયેલા દોષના પશ્ચાત્તાપ કે ક્ષમાપના ઇચ્છે છે, એનું નામ અહીં આગળ પ્રતિક્રમણ છે. એ પ્રતિક્રમણ આપણે પણ અવશ્ય કરવું, કારણ આતમા મન, વચન, અને કાયાના યાગથી અનેક પ્રકારનાં કર્મ બાંધે છે. પ્રતિક્રમણસ્ત્રમાં એનું દાહન કરેલું છે; જેથી દિવસરાત્રિમાં થયેલા પાપના પશ્ચાત્તાપ તે વડે થઇ શકે છે. શુદ્ધભાવ વડે કરી પશ્ચાત્તાપ કરવાથી લેશ પાપ થતાં, પરલાેકભય અને અનુકંપા છુટે છે; આતમા કામળ થાય છે. ત્યાગવા યાગ્ય વસ્તુના વિવેક આવતા જાય છે. ભગવાન સાક્ષીએ અજ્ઞાન ઈ૦ જે દાષ વિસ્મરણ થયા હાય તેના પશ્ચાત્તાપ પણ થઇ શકે છે. આમ એ નિજેશ કરવાનું ઉત્તમ સાધન છે.

એનું 'આવશ્યક ' એવું પણ નામ છે. આવશ્યક એટલે અવશ્ય કરીને કરવા ચાગ્ય; એ સત્ય છે. તે વડે આત્માની મલિનતા ખસે છે, માટે અવશ્ય કરવા ચાગ્ય જ છે.

પ્રતિક્રમણસૂત્રની ચાજના અહુ સુંદર છે. એના મૂળતત્ત્વ બહુ ઉત્તમ છે. જેમ બને તેમ પ્રતિક્રમણ ધીરજથી, સમજાય એવી ભાષાથી, શાંતિથી, મનની એકાગ્રતાથી અને યત્નાપૂર્વક કરવું.

પાનું ૬૯

### ધર્મધ્યાનના સાળભેદનું મહત્વ

શ્રવણ, મનન અને નિદિધ્યાસનના પ્રકારા વેદાંત-વાદીઓએ અતાવ્યા છે; પણ જેવા આ ધર્મધ્યાનના પૃથક્ પૃથક્ સાળ ભેદ કહ્યા છે તેવા તત્ત્વપૂર્વક ભેદ કાઈ સ્થળે નથી; એ અપૂર્વ છે. એમાંથી શાસ્ત્રને શ્રવણ કરવાના, મનન કરવાના, વિચારવાના, અન્યને બાંધ કરવાના, શાંકા કંખા ટાળવાના, ધર્મકથા કરવાના, એકત્વ વિચારવાના, અનિત્યતા વિચારવાના, અશરણતા વિચારવાના, વૈરાવ્ય પામવાના, સંસારનાં અનંત દુઃખ મનન કરવાના અને વીતરાગ ભગવંતની આજ્ઞા વહે કરીને આખા લોકાલોકના વિચાર કરવાના અપૂર્વ ઉત્સાહ મળે છે. ભેંદે ભેંદે કરીને એના પાછા અનેક ભાવ સમજાવ્યા છે.

એમાંના કેટલાક ભાવ સમજવાથી તપ, શાંતિ, ક્ષમા, દયા, વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનના અહુ અહુ ઉદય ઘશે.

પાનું ૧૦૦

## નિર્ગે 'થ પ્રવચનની ચમત્કૃતિ સંબંધી એક અન્યધર્મી સમર્થ વિદ્વાન સાથે શ્રીમદ્નો અપૂર્વ વાર્તાલાપ.

એકવાર એક સમર્થ વિદ્વાનથી નિર્યાં થપ્રવચનની ચમત્કૃતિ સંખંધી વાતચીત થઈ; તેના સંખંધમાં તે વિદ્વાને જણાવ્યું કે આટલું હું માન્ય રાખું છું કે મહાવીર એ એક સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાની પુરૂષ હતા; એમણે જે બાધ કર્યો છે, તે ઝીલી પ્રજ્ઞાવંત પુરૂષોએ અંગ, ઉપાંગની યાજના કરી છે. તેના જે વિચારા છે તે ચમત્કૃતિ ભરેલા છે; પરંતુ એ ઉપરથી આખી સૃષ્ટિનું જ્ઞાન એમાં રહ્યું છે એમ હું કહી ન શકું. એમ છતાં જો તમે કંઈ એ સંખંધી પ્રમાણ આપતા હા તા હું એ વાતની કંઈ શ્રદ્ધા લાવી શકું.

એના ઉત્તરમાં મેં એમ કહ્યું કે હું કંઈ **જૈ**ન વચના**મૃ**ત**ને** ્યથાર્થ તેા શું પણ વિશેષ ભેદે કરીને પણ જાણતાે નથી; પણ જે સામાન્ય ભાવે જાહું છું, એથી પણ પ્રમાણ આપી શકું ખરાે. પછી નવતત્ત્વવિજ્ઞાન સંખંધી વાતચીત નીકળી. મેં કહ્યું એમાં આખી સૃષ્ટિનું જ્ઞાન આવી જાય છે; પરંતુ ્યથાર્થ સમજવાની શક્તિ જોઇએ. પછી તેઓએ એ કથનનું પ્રમાણ માંગ્યું; ત્યારે **આઠ કમ**ે મેં **કહી ખ**તાવ્યા; **તેની** <sup>્સાથે</sup> એમ સૂચવ્યું કે એ સિવાય એનાથી **ભિન્તભાવ** ંદર્શાવે એવું નવમું કર્મ શાધી આપા. પાપની અને પુણ્ય**ની** પ્રકૃતિઓ કહીને કહ્યું આ સિવાય એક પણ વધારે પ્રકૃતિ ્શાધી આપા. એમ કહેતાં કહેતાં અનુક્રમે વાત **લીધી.** પ્રથમ જીવના ભેદ કહી પૂછયું; એમાં કંઇન્યૂનાધિક કહેવા માંગા છા ? અજીવદ્રવ્યના ભેદ કહી પૂછ્યું: કંઇ વિશેષતા કહા છા ? એમ નવ તત્ત્વ સંબંધી વાતચીત થઈ ત્યારે ંતેઓએ થાડીવાર વિચાર કરીને કહ્યુ<sup>ં</sup> આ તાે મહાવીર**ની** કહેવાની અદ્દભુત ચમત્કૃતિ છે કે જીવના એક નવા ભેદ મળતા નથી; તેમ પાપપુષ્યાદિકની એક પ્રકૃતિ વિશેષ મળતી નથી, અને નવમું કમે પણ મળતું નથી. આવા તત્ત્વજ્ઞાનના સિદ્ધાંતા જૈનમાં છે, એ માર્વ લક્ષ નહોતું. આમાં આખી સૃષ્ટિનું તત્ત્વજ્ઞાન કેટલેક અંશે આવી શકે ખર ?

એનાે ઉત્તર આ ભણીથી એમ થયાે કે હ**જી આપ** આટલું કહાે છાે તે પણ જૈનના તત્ત્વવિચારાે આપના હૃદયે આવ્યા નથી ત્યાં સુધી; પરંતુ હુ**ં મધ્યસ્થતાથી સત્ય કહું** 'શું કે એમાં જે વિશુદ્ધ જ્ઞાન બતાવ્યું **છે તે કયાંય નથી;**  અને સર્વધતોએ જે જ્ઞાન અતાવ્યું છે તે મહાવીરના તત્ત્વ-જ્ઞાનના એક ભાગમાં આવી જાય છે. એતું કથન સ્યાદ્વાદ છે, એકપક્ષી નથી.

તમે એમ કહ્યું કે કેટલેક અંશે સૃષ્ટિનું તત્ત્વજ્ઞાન એમાં આવી શકે ખરું, પરંતુ એ મિશ્રવચન છે. અમારી સમજાવવાની અલ્પજ્ઞતાથી એમ બને ખરું. પરંતુ એથી એ તત્ત્વામાં કંઈ અપૂર્ણતા છે એમ તા નથી જ. આ કંઈ પક્ષપાતી કથન નથી. વિચાર કરી આખી સૃષ્ટિમાંથી એ સિવાયનું એક દશમું તત્ત્વ શાધતાં કાઈ કાળે તે મળનાર નથી. એ સંખધી પ્રસંગાપાત્ત આપણે જ્યારે વાતચીત અને મધ્યસ્થ ચર્ચા થાય ત્યારે નિ:શંકતા થાય.

ઉત્તરમાં તેઓએ કહ્યું કે આ ઉપરથી મને એમ તો નિઃશંકતા છે કે જૈન અદ્ભુત દર્શન છે. શ્રેણીપૂર્વંક તમે મને કેટલાક નવ તત્ત્વના ભાગ કહી અતાવ્યા એથી હું એમ બેધડક કહી શકું છું કે મહાવીર ગ્રાપ્તેલ પામેલા પુરૂષ હતા. એમ સહજસાજ વાત કરીને 'ઉપન્નેવા,' 'વિદ્નેવા,' 'ધ્રુવેવા,' એ લિબ્ધવાકય મને તેઓએ કહ્યું. તે કહી અતાવ્યા પછી તેઓએ એમ જણાવ્યું કે આ શબ્દોના સામાન્ય અર્થમાં તો કાઇ ચમતકૃતિ દેખાતી નથી; ઉપજવું, નાશ થવું અને અચળતા, એમ એ ત્રણે શબ્દોના અર્થ છે. પરંતુ શ્રીમાન્ ગણુધરાએ તો એમ દર્શિત કર્યું છે કે એ વચના ગુરુમુખથી શ્રવણ કરતાં આગળના ભાવિક શિષ્યોને દાદશાંગીનું આશયભરિત જ્ઞાન થતું હતું. એક

માટે મેં કંઈક વિચારા પહેાંચાડી જોયા છતાં મને તાે એમ લાગ્યું કે એ બનવું અસંભવિત છે, કારણ અતિ અતિ સૂક્ષ્મ માનેલું સૈદ્ધાંતિક જ્ઞાન એમાં કયાંથી સમાય ? એ સંબ'ધી તમે કંઇ લક્ષ પહેાંચાડી શકશા ?

ઉત્તરમાં મેં કહ્યું કે આ કાળમાં ત્રણ મહાજ્ઞાન પર પરામ્નાયથી ભારતમાં જોવામાં આવતાં નથી. તેમ હું કંઈ સર્વજ્ઞ કે મહાપ્રજ્ઞાવંત નથી, છતાં મારું જેટલું સામાન્ય લક્ષ પહેાંચે તેટલું પહેાંચાડી કંઈ સમાધાન કરી શકીશ, એમ મને સંભવ રહે છે. ત્યારે તેમણે કહ્યું, જો તેમ સંભવ થતા હાય તા એ ત્રિપદી જીવ પર 'ના ' ને 'હા ' વિચારે ઉતારા, તે એમ કે જીવ શું ઉત્પત્તિરૂપ છે? તા કે ના. જીવ શું વિધ્નતારૂપ છે? તા કે ના. જીવ શું ધ્રુવરૂપ છે? તો કે ના. આમ એક વખત ઉતારાે. અને બીજી વખત જીવ શું ઉત્પત્તિરૂપ છે? તા કે **હા.** જીવ શું વિધ્તતારૂપ છે? તો કે હા. જીવ શું ધ્રુવરૂપ છે? તા કે હા. આમ ઉતારા. આ વિચારા આખા માંડળે એકત્ર કરી યોજયા છે. એ જો **યથાર્થ કહી**ં ન શકાય તાે અનેક પ્રકારથી દૂષણ આવી શકે. વિ<sup>દ</sup>નરૂપે . હાય એ વસ્તુ ધ્રુવરૂપે હાય નહીં, એ પહેલી શંકા. જો ઉત્પત્તિ, વિધ્તતો અને ધ્રુવતા નથી, તો જીવ કયાં પ્રમાણથી સિદ્ધ કરશા ? એ બીજી શંકા. વિધ્નતા અને ધ્રુવતાને પરસ્પર વિરાધાભાસ એ ત્રીજી શંકા. જીવ કેવળ ધ્રુવ છે તા ઉત્પત્તિમાં હા કહી એ અસત્ય અને ચાર્થા વિરાધ. ઉત્પન્નચુક્ત જીવનાે કુવ ભાવ કહાે તાે ઉત્પન્ન કાેેે કર્યો ? એ પાંચમા વિરાધ. અનાદિપણ જતું રહે એ છઠ્ઠી

શાંકા. કેવળ ધ્રુવ વિઘ્નરૂપે છે એમ કહા તા ચાર્વાકમિશ્ર વચન થયું એ સાતમા દોષ. ઉત્પત્તિ અને વિઘ્નરૂપ કહેશા તા કેવળ ચાર્વાકના સિદ્ધાંત એ આઠમા દોષ. ઉત્પત્તિની ના કહી પાછી ત્રણેની હા કહી, એના પુનઃરૂપે છ દોષ. એટલે સરવાળે ચૌદ દોષ. કેવળ ધ્રુવતા જતાં તીર્થ કરનાં વચન ઝુટી જાય એ પંદરમાં દોષ. ઉત્પત્તિ ધ્રુવતા લેતાં કર્તાની સિદ્ધિ થતાં સર્વત્ર વચન ઝુટી જાય એ સાળમા દોષ. ઉત્પત્તિ વિઘ્નરૂપે પાપ—પુષ્યાદિકના અભાવ એટલે ધર્માધર્મ સઘળું ગયું એ સત્તરમાં દોષ. ઉત્પત્તિ વિઘ્નરૂપે પાપ—પુષ્યાદિકના અભાવ એટલે ધર્માસાનય સિઘતથી (કેવળ અચળ નહી.) ત્રિગુણાત્મક માયા સિદ્ધ થયા એ અહારમાં દોષ.

એટલા દોષ એ કથના સિદ્ધ ન થતાં આવે છે. એક જૈન મુનિએ મને અને મારા મિત્રમંડળને એમ કહ્યું કે જૈન સપ્તભંગી નય અપૂર્વ છે. અને એથી સર્વ પદાર્થ સિદ્ધ થાય છે. નાસ્તિ, અસ્તિના એમાં અગમ્ય લેદ રહ્યા છે. આ કથન સાંભળી અમે બધા ઘેર આવ્યા, પછી યોજના કરતાં કરતાં આ લિબ્ધવાક્યની જીવ પર યોજના કરી. હું ધારું છું કે એવા નાસ્તિ અસ્તિના અન્ને ભાવ જવ પર નહિ ઉતરી શકે. લિબ્ધ વાકયા પણ કલેશરૂપ થઇ પડશે. યદિ એ ભણી મારી કંઇ તિરસ્કારની દબ્ટિ નથી. આના ઉત્તરમાં મેં કહ્યું કે આપે જે નાસ્તિ અને અસ્તિ નય જીવ પર ઉતારવા ધાર્યો તે સનિક્ષેપ શૈલીથી નથી, એટલે

વખતે એમાંથી એકાંતિક પક્ષ લઈ જવાય; તેમ વળી હું કંઇ સ્યાદ્ધાદ શૈલીના યથાર્થ જાણનાર નથી. મંદમતિથી લેશ ભાગ જાણું છું. નાસ્તિ અસ્તિ નય પણ આપે શૈલીપૂર્વ કલાર્યા નથી. એટલે હું તર્કથી જે ઉત્તર દઈ શકું તે આપ સાંભળા.

ઉત્પત્તિમાં 'ના' એવી જે યોજના કરી છે તે એમ યથાર્થ થઇ શકે છે કે 'જીવ અનાદિ અનંત છે,' વિધ્નતામાં 'ના' એવી જે યોજના કરી છે તે એમ યથાર્થ થઈ શકે કે, 'એના કાઈ કાળે નાશ નથી.'

કુવતામાં 'ના' એવી જે ચાજના કરી છે તે એમ યથાર્થ થઈ શકે કે 'એક દેહમાં તે સદૈવને માટે રહેનાર નથી.'

ઉત્પત્તિમાં 'હા' એવી જે યોજના કરી છે તે એમ યથાર્થ થઈ શકે કે 'જવના માક્ષ થતાં સુધી, એક દેહમાંથી ચ્યવન પામી તે બીજા દેહમાં ઉપજે છે.'

વિધ્નતામાં 'હા' એવી જે યેાજના કરી છે તે એમ યથાર્થ થઈ શકે કે 'તે જે દેહમાંથી આવ્યા ત્યાંથી વિધ્ન પામ્યા, વા ક્ષણ ક્ષણ પ્રતિ એની આત્મિક રિદ્ધિ વિષયાદિક મરણ વહે રૂંધાઈ રહી છે, એ રૂપે વિધ્નતા યાજી શકાય છે.

ધ્રુવતામાં 'હા' એવી જે યોજના કહી છે તે એમ યથાર્થ થઈ શકે કે 'દ્રવ્યે કરી જીવ કાઈ કાળે નાશરૂપ નથી. ત્રિકાળ સિદ્ધ છે.' હવે એથી કરીને યાેજેલા દાષ પણ હું ધારું છું ૈકે ટળી જશે.

- (૧) જીવ વિ<sup>દ</sup>નરૂપે નથી માટે ધ્રુવતા સિદ્ધ થઇ. એ ે પહેલા દાષ ટળ્યા.
- (૨) ઉત્પત્તિ, વિઘ્નતા અને ધ્રુવતા એ ભિન્ન ભિન્ન ન્યાયે સિદ્ધ થઇ એટલે જીવનું સત્યત્વ સિદ્ધ થયું. એ ખીજો દેષ ગયે.
- (૩) જીવના સત્યસ્વરૂપે ધ્રુવતા સિષ્ધ થઈ એટલે િ વિધ્તતા ગઈ. એ ત્રીજો દેખ ગયા.
- (૪) દ્રવ્યભાવે જીવની ઉત્પત્તિ અસિધ્ધ થઇ એ ૈરાશા દેષ ગયા.
- (૫) અનાદિજીવ સિધ્ધ થયેા એટલે ઉત્પત્તિ સંબંધીના પાંચમા દેષ ગયેા.
- (૬) ઉત્પત્તિ અસિધ્ધ થઈ એટલે કર્તા સંખંધીને৷ છઠ્ઠો **દે**ાષ ગયેા.
- (૭) ધ્રુવતા સાથે વિઘ્નતા લેતા અખાધ થયું એટલે - ચાર્વાકમિશ્ર વચનના સાતમા દેાષ ગયા.
- (૮) ઉત્પત્તિ અને વિધ્નતા પૃથક પૃથક દેહે સિધ્ધ ચઈ માટે કેવળ ચાર્વાંક સિધ્ધાંત એ નામના આઠમા દોષ ગયા.

- ૯ થી ૧૪ શંકાના પરસ્પર વિરાધાભાસ જતાં ચૌદ સુધીનાં દેાષ ગયા.
- (૧૫) અનાદિ અનંતતા સિધ્ધ થતાં સ્યાદ્ધાદવચન સત્ય થયું એ પંદરમાે દાેષ ગયાે.
- (૧૬) કર્તા નથી એ સિધ્ધ થતાં જિનવચનની સત્યતા રહી એ સાળમા દાેષ ગયા.
- (૧૭) ધર્માધર્મ, દેહાદિક પુનરાવર્તન સિ**ધ્ધ થતાં** -સત્તરમા દેષ ગયા.
- (૧૮) એ સર્વ વાત સિધ્ધ થતાં ત્રિગુણાત્મક માયા અસિધ્ધ થઇ એ અઢારમાં દેષ ગયા.

આપની ચાજેલી ચાજના હું ધારું છું કે આથી સમાધાન પામી હશે. આ કંઈ યથાર્થ રાહી ઉતારી નથી, તા પણ એમાં કંઈ પણ વિનાદ મળી શકે તેમ છે. એ ઉપર વિશેષ વિવેચન માટે ખહાળા વખત જોઇએ એટલે વધારે કહેતા નથી; પણ એક બે ડુંકી વાત આપને કહેવાની છે તે જો આ સમાધાન ચાગ્ય થયું હાય તા કહું. પછી તેઓ તરફથી મનમાન્યા ઉત્તર મહયા, અને એક બે વાત જે કહેવાની હોય તે સહય કહો એમ તેઓએ કહ્યું.

પછી મેં મારી વાત સંજીવન કરી લબ્ધિ સંબંધી કહ્યું. આપ એ લબ્ધિ સંબંધી શંકા કરા કે એને ક્લેશરૂપ કહાે તા એ વચનાને અન્યાય મળે છે. એમાં અતિ અતિ ઉજ્જવળ આત્મિક શક્તિ, ગુરુગમ્યતા અને વૈરાગ્ય જોઇએ. છે; જ્યાં સુધી તેમ નથી ત્યાં સુધી લબ્ધિ વિષે શંકા રહે ખરી, પણ હું ધારુ છું કે આ વેળા એ સંબંધી કહેલા બે બાલ નિરથ'ક નહીં જાય. તે એ કે જેમ આ ચાજના નાસ્તિ અસ્તિ પર ચાેજી જોઈ, તેમ એમાં પણ ખહ સૂક્ષ્મ વિચાર કરવાના છે. દેહે દેહની પૃથક્ર પૃથક્ ઉત્પત્તિ, ચ્યવન, વિશ્રામ, ગર્ભાધાન, પર્યાપ્તિ, ઇન્દ્રિય, સત્તા, જ્ઞાન, સંજ્ઞા, આયુષ્ય, વિષય ઇત્યાદિ અનેક કર્મપ્રકૃતિ પ્રત્યેક ભેદે લેતાં જે વિચારા એ લબ્ધિથી નીકળે તે અપૂર્વ છે. જ્યાં સુધી લક્ષ પહેાંચે ત્યાં સુધી સઘળા વિચાર કરે છે. પરંતુ ક્વ્યાર્થિક, ભાવાર્થિક નયે આખી સૃષ્ટિતું જ્ઞાન એ. ત્રણ શબ્દામાં રહ્યું છે તેના વિચાર કાઈ જ કરે છે. તે સદ્દેગુરુમુખની પવિત્ર લબ્ધિરૂપે જ્યારે આવે ત્યારે હાદશાંગી. જ્ઞાન શા માટે ન થાય? જગત એમ કહેતાં જેમ મનુષ્ય, એક ઘર,એક વાસ, એક ગામ, એક શહેર, એક દેશ, એક ખંડ, એક પૃથ્વી એ સઘળું મૂકી દઈ અસંખ્યાત દ્રીપ, સમુદ્ર ચુકતા-દિકથી લરપૂર વસ્તુ એકદમ કેમ સમજ જાય છે? એનું કારણ માત્ર એટલું જ કે એ શબ્દની બહાળતાને સમજ્યું છે; કિંવા લક્ષની અમુક ખહેાળતાને સમજયું છે. જેથી જગત એમ કહેતાં એવડા માટા મર્મ સમજ શકે છે; તેમજ ઋજા અને સરળ સત્પાત્ર શિષ્યા નિગ્ર થ ગુરુથી એ ત્રણ

શાળ્દોની ગમ્યતા લઇ દ્રાદશાંગી જ્ઞાન પામતા હતા. અને તે લખ્ધ અલ્પન્નતાથી વિવેકે જેતાં કલેશરૂપ પણ નથી.

> <mark>પાતા ૧૦૭ થી</mark> ૧૧૦ માેલુમાળા પાઠ ૮૬ થી ૯૧

ષદ્રદર્શનના પ્રખર અભ્યાસી પંડિતવર્ય શ્રી સુખલાલજી ઉપરના લખાણ સંખંધી, શ્રીમદ્દની પ્રશંસા કરતાં નીચેના વાકરા નાંધે છે:—

સત્તરમા વર્ષના પ્રારંભમાં મૂછના દાેરાય કૂટયા નહિ હોય, ત્યારે કાઇને ચરણે પડી ખાસ વિદ્યાપરિશીલન નહી કરેલ કુમાર રાજચંદ્ર 'માેક્ષમાળા ' (૮૬-૯૨) એક પ્રસંગ ટાંકે છે. પ્રસંગ એવા છે કે કોઈ સમર્થ વિદ્વાને મહાવીરની ચાગ્યતા સામાન્ય રીતે સ્વીકારવા છતાં તેમની અસાધારણતા વિશે શંકા લઈ શ્રીમદ્ને પ્રશ્ન કર્યો છે કે મહાવીરની ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્યવાળી ત્રિપદી તેમજ આસ્તિ, નાસ્તિ આદિ નચા કાંઈ સંગત નથી. એક જ વસ્તુમાં ઉત્પત્તિ છે; અને નથી. નાશ છે અને નથી, ધ્રુવત્વ છે અને નથી.એ અધુ વાસ્તવિક રીતે કેમ ઘ**ડી** શકે <sup>?</sup> અને જે પરસ્પર વિરુદ્ધ એવા ઉત્પાદ, નાશ અને ધ્રુવત્વ તેમજ નાસ્તિત્વ અને અસ્તિત્વ ધૂર્મા એક વસ્તુમાં ન ઘટે, તો અઢાર દાષા ઉત્પન્ન થાય છે. એ સમય વિદ્વાન જે અહાર દાવા તેમની સામે મૂકયા છે તે જ એ વિદ્વાનની સમર્થતા સૂચક છે. આ કે આવી જાતના અહાર દાષોનું વર્ષન આટલા ખર્ધા શાસ્ત્રા કે દયા પછી પણ મને યાદ છે ત્યાં સુધી હું પાતે પણ એ શ્રીમદ્દના વિદ્વાન સાથેના વાર્તાલાપના પ્રસંગમાંથી જ વાંચું છું. 🔧

આ દોષા સાંભળ્યા પછી તેનું નિવારષ્ટ્ર કરવા, અને તેમના પાતાના શખ્દા ટાંકીને કહું તા મધ્ય વયના 'ક્ષત્રિયકુમારની' ત્રિપદી અને નયભંગી સ્થાપવા શ્રીમદ્દે પાતાની તદ્દન અલ્પન્નતા પ્રગટ કરી, કાંપતે સ્વરે પષ્ટ્ર મક્કમ હૃદયે માત્ર તક બળથી બીડું ઝડપ્યું છે, અને એમને એવી ખુબીથી તક પડુતાથી જવાય વાહયા છે અને અધાજ વિરાધ જન્ય દાષાના પરિહાર કર્યા છે કે, વાંચતાં ગુણાનુરાગી હૃદય તેમની સહજતક પડુતા પ્રત્યે આદરવાન યને છે. કાેઈ પણ તક રસિકે એ આખા સંવાદ એમના જ શખ્દામાં વાંચવા ઘડે છે.

#### પ્રતિમા પૂજન શા માટે ?

મારી જિજ્ઞાસા વીતતાગ દેવની આજ્ઞાના આરાધન ભાષી છે. એમ સત્યતાને ખાતર કહી દઇ દર્શાવું છું કે પ્રથમ પણ સત્ય છે, એટલે કે જિન પ્રતિમા અને તેનું પૂજન શાસ્ત્રોક્ત, પ્રમાણાક્ત, અનુભવાક્ત, અને અનુભવમાં લેવા ચાગ્ય છે.

> યાતું ૧૯**૫** પત્રાંક ન**ં**. ૪૦

કાઇ ધર્મ માનનાર આખા સમુદાય કંઇ માેક્ષે જશે એવું શાસકારતું કહેલું નથી, પણ જેના આત્મા ધર્મત્વ ધારણ કરશે તે, સિદ્ધિ સંપ્રાપ્ત થશે, એમ કહેલું છે. માટે સ્વાત્માને ધર્મઓધની પ્રથમ પ્રાપ્તિ કરાવવી જોઇએ. તેમાંનું એક આ સાધન પણ છે; તે પરાક્ષ :પ્રત્યક્ષ અનુભવ્યા વિના ખંડી નાંખવા ચાગ્ય નથી.

> પાનું ૧૯૭ પત્રકિ નં. ૪૦

પ્રo—(૧) ઇધિર શું છે? (૨) તે જગતકર્તા છે એ અ

- ઉ૦—(૧) અમે તમે કર્મ બ'ધમાં વસી રહેલા જવ છીએ. તે જવનું સહજસ્વરૂપ, એટલે કર્મ રહિતપણે માત્ર એક આત્મત્વપણે જે સ્વરૂપ છે તે ઈશ્વરપણું છે. જ્ઞાનાદિ એશ્વર જેને વિષે છે, તે ઈશ્વર કહેવા યાગ્ય છે, અને તે ઈશ્વરતા આત્માનું સહજ સ્વરૂપ છે. જે સ્વરૂપ કર્મ પ્રસંગે જણાતું નથી, પણ તે પ્રસંગ અન્યસ્વરૂપ જાણી, જ્યારે આત્માલણી દેવ્ટિ થાય છે ત્યારે જ અનુક્રમે સવ'જ્ઞતાદિ ઐશ્વર્યપણું તે જ આત્મામાં જણાય છે, અને તેથી વિશેષ ઐશ્વર્યવાળા કાંઈ પદાર્થ સમસ્ત પદાર્થી નીરખતાં પણ અનુભવમાં આવી શકતા નથી; જેથી ઇશ્વર છે, તે આત્માનું બીજું પર્યાયિક નામ છે, એથી કાંઈ વિશેષ સત્તાવાળા પદાર્થ ઇશ્વર છે એમ નથી, એવા નિશ્વયમાં મારા અભિપ્રાય છે.
- (૨) તે જગતકર્તા નથી, અર્થાત્ પરમાણુ, આકાશાદિ પદાર્થ નિત્ય હાેવાયાગ્ય છે, તે કાેઈપણ વસ્તુમાંથી અનવા યાેગ્ય નથી. કદાપિ એમ ગણીએ કે, તે ઇશ્વરમાંથી અન્યા છે, તાે તે વાત પણ યાેગ્ય લાગતી નથી, કેમકે ઇશ્વરને તે ચેતનપણે માનીએ, તાે તેથી પરમાણુ, આકાશ વિગેરે

ઉત્પન્ન કેમ થઈ શકે? કેમકે ચેતનથી જડની ઉત્પત્તિ થવી જ સંભવતી નથી. જો ઇશ્વરને જડ સ્વીકારવામાં આવે તો સહેજે તે અનશ્વર્યાવાન ઠરે છે, તેમ જ તેથી જવરૂપ ચેતન પદાર્થની ઉત્પત્તિ પણ થઈ શકે નહીં. જડ-ચેતન ઉભયરૂપ ઇશ્વર ગણીએ, તો પછી જડચેતન ઉભયરૂપ જગત છે તેનું ઇશ્વર એવું બીજું નામ કહી સંતોષ રાખી લેવા જેવું થાય છે; અને જગતનું નામ ઇશ્વર રાખી સંતોષ રાખી લેવા તે કરતાં જગતને જગત કહેવું, એ વિશેષ ચાગ્ય છે. કદાપિ પરમાણુ, આકાશાદિ નિત્ય ગણીએ અને ઇશ્વરને કર્માદિનાં ફળ આપનાર ગણીએ તો પણ તે વાત સિદ્ધ જણાતી નથી. એ વિચાર પર 'ષડ્દશ'ન સમુચ્ચય'માં સારા પ્રમાણા આપ્યાં છે.

પાતું ૪૮૩ પત્રાંક નં. પ૩૦

પ્રo—(૧) આર્ય ધર્મ તે શું ? (૨) બધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી જ છે શું ?

ઉ૦—(૧) આર્યધર્મ ની વ્યાખ્યા કરવામાં સૌ પોતાના પક્ષને આર્યધર્મ કહેવા ઇચ્છે છે. જૈન જૈનને; બૌત્ક બૌત્કને; વેદાંતી વેદાંતને આર્યધર્મ કહે એમ સાધારણ છે. તથાપિ જ્ઞાનીપુરૂષો તો જેથી આત્માને નિજ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય એવો જે આર્ય (ઉત્તમ) માર્ગ તેને આર્યધર્મ કહે છે, અને એમ જ યોગ્ય છે.

અધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી થવી સંભવતી નથી. વેદમાં જેટલું જ્ઞાન કહ્યું છે તેથી સહસ્ત્રગણા આશયવાળું ગ્રાન શ્રી તીર્થ કરાદિ મહાત્માઓએ કહ્યું છે એમ **મારા** અનુભવમાં આવે છે, અને તેથી હું એમ જાહું છું કે, અલ્પ વસ્તુમાંથી સંપૂર્ણ વસ્તુ થઇ શકે નહીં; એમ હાવાથી વેદમાંથી સર્વની ઉત્પત્તિ કહેવી ઘટતી નથી. वैष्णवाहि संप्रहायोनी अत्पत्ति तेना आश्रयथी मानतां अऽयण् નથી. જૈન, બૌદ્ધના છેલ્લા મહાવીરાદિ મહાત્માંઓ થયા પહેલાં, વેદ હતા એમ જણાય છે, તેમ તે ઘણા પ્રાચીન ગ્રંથ છે એમ પણ જણાય છે, તથાપિ જે કંઈ પ્રાચીન હાય તે જ સંપૂર્ણ હાય કે સત્ય હાય એમ કહી શકાય નહીં. અને પાછળથી ઉત્પન્ન થાય તે અસંપૂર્ણ અને અસત્ય હાય એમ પણ કહી શકાય નહીં. બાકી વેદ જેવા અભિપ્રાય અને જૈન જેવા અભિપ્રાય અનાદિથી ચાલ્યા આવે છે. સર્વ ભાવ અનાદિ છે; માત્ર રૂપાંતર થાય છે. કેવળ ઉત્પત્તિ કે કેવળ નાશ થતા નથી. વેદ, જૈન અને બીજા સૌના અભિપ્રાય અનાદિ છે, એમ માનવામાં અડચણ નથી ત્યાં પછી વિવાદ શાના રહે ? તથાપિ એ સૌમાં વિશેષ બળવાન. સત્ય અભિપ્રાય કાેના કહેવા યાેગ્ય છે. તે વિચારલું એ અમને તમને સૌને યાગ્ય છે.

> પાતું ૪૮૪ પત્રાંક નં. પ૩૦

(મહાત્મા ગાંધીજીના શ્રીમદ્ પરના ૨૭ પ્રશ્નોના જવાયમાંથી)

#### જૈન દર્શનને નાસ્તિક કાેણે કહ્યું ?

છતાં મને ખહુ આશ્ચર્ય લાગે છે કે કેવળ શુદ્ધ પરમાત્મતત્ત્વને પામેલા, સકળ દ્રષણ રહિત, મૃષા કહેવાનું જેને કંઈ નિમિત્ત નથી એવા પુરુષના કહેલા પવિત્ર દર્શનને પાતે તા જાય્યું નહીં, પાતાના આત્માનું હિત તા કર્સું નહીં, પણ અવિવેકથી મતભેદમાં આવી જઇ કેવળ નિર્દોષ અને પવિત્ર દર્શનને નાસ્તિક શા માટે કહ્યું હશે ? યદિ હું સમનું છું કે એ કહેનારા એનાં તત્ત્વને જાણતા નહાતા. વળી એના તત્ત્વને જાણવાથી પાતાની શ્રદ્ધા કરશે. ત્યારે લાકા પછી પાતાના આગળ કહેલા મતને ગાંઠશે નહીં, જે લૌકિક મતમાં પાતાની આજવિકા રહી છે, એવા વેદાેની મહત્તા ઘટાડવાથી પાતાની મહત્તા ઘટશે. પાતાનું મિથ્યા સ્થાપિત કરેલું પરમેશ્વરપદ ચાલશે. નહીં. એથી જૈનતત્ત્વમાં પ્રવેશ કરવાની રચિને મળથી **ાં**ધ કરવા લાેકાને એવી ભ્રમરભ્રરકી આપી કે જૈન નાસ્તિક છે. લાેકા તાે બિચારા ગભરુગાડર છે, એટલે પછી વિચાર પણ કયાંથી કરે? એ કહેવું કેટલું અનથ કારક અને મૃષા છે તે જેણે વીતરાગપ્રણીત સિદ્ધાંતા વિવેકથી જાણ્યા છે, તે જાણે. મારું કહેવું મંદ્રખુદ્ધિઓ વખતે પક્ષપાતમાં લઈ જાય.

પાનું ૧૧૩

## જૈન દર્શનને નાસ્તિક કહેનારને શ્રીમદ્દના સ્પષ્ટ જવાળ

પવિત્ર જૈન દર્શ નને નાસ્તિક કહેવરાવવામાં તેઓ એક દલીલથી મિથ્યા ફાવવા ઇચ્છે છે કે, જૈન દર્શન આ જગતના કર્તા પરમેશ્વરને માનતું નથી; અને જે પરમેશ્વરને નથી માનતા તે તો નાસ્તિક જ છે. આ વાત ભદ્રિકજનાને શીઘ ચાંડી રહે છે. કારણ તેઓમાં યથાથ<sup>6</sup> વિચાર કરવાની શ્રેરણા નથી. પણ જો એ ઉપરથી એમ વિચારવામાં આવે કે જૈન જગતને ત્યારે અનાદિ અનંત કહે છે તે કયા **ન્યાયથી કહે છે** ? જગત્કર્ત્તા નથી એમ કહેવામાં એમન નિમિત્ત શું છે? એમ એક પછી એક લેદરૂપ વિચારથી તેએ! જૈનની પવિત્રતા પર આવી શકે. જગત રચવાની પરમેશ્વરને અવશ્ય શી હતી? રચ્યું તો સુખ દુઃખ મૂકવાનું કારણ શું હતું ? રચીને માત શા માટે મુકયું ? એ લીલા અતાવવી કાેને હતી ? રચ્યું તાે કયાં કમ<sup>ર</sup>થી રચ્યું? તે પહેલાં રચવાની ઇચ્છા કાં નહાતી? ઇશ્વર કાેેે જગતના પદાર્થ કેાણ ? અને ઈચ્છા કેાણ ? રચ્યું તો જગતમાં એક જ ધર્માનું પ્રવર્તન રાખવું હતું; આમ લમણામાં નાખવાની અવશ્ય શી હતી ? કદાપિ એ બધું માના કે એ ખિચારાની ભૂલ થઈ! હશે! ક્ષમા કરીએ, પણ એવું દાેઢ ડહાપણ ક્રુયાંથી સુઝુયું કે એને જ મુળથી ઉખેડનાર એવા મહાવીર જેવા પુરુષાને જન્મ આપ્યા ? એના કહેલા દર્શનને જગતમાં વિદ્યમાનતા આપી? પાતાના પગ પર હાથે કરીને કુહાડા

મારવાની એને શી અવશ્ય હતી? એક તો જાણે એ પ્રકારે વિચાર અને બાકી બીજા પ્રકારે એ વિચાર કે જૈનદર્શન પ્રવિતકોને એનાથી કંઈ દ્વેષ હતા? એ જગતકર્તા હોત તો એમ કહેવાથી એએાના લાભને કંઈ હાનિ પહોંચતી હતી! જગતકર્ત્તા નથી. જગત અનાદિ અનંત છે; એમ કહેવામાં એમને કંઈ મહત્તા મળી જતી હતી? આવા અનેક વિચારા વિચારતાં જણાઈ આવશે કે જેમ જગતનું સ્વરૂપ હતું તેમ જ તે પવિત્ર પુરુષોએ કહ્યું છે. એમાં ભિન્નભાવ કહેવા એમને લેશમાત્ર પ્રયોજન નહોતું. સ્વસ્મમાં સ્વરૂમ જંતુની રક્ષા જેણે પ્રણીત કરી છે, એક રજકણુથી કરીને આખા જગતના વિચારા જેણે સર્વ લેદે કહ્યા છે, તેવા પુરુષોનાં પવિત્ર દર્શનને નાસ્તિક કહેનારા કઈ ગતિને પામશે એ વિચારતાં દયા આવે છે!

જે ન્યાયથી જય મેળવી શકતા નથી તે પછી ગાળા લાંકે છે, તેમ પવિત્ર જેનના અખંડ તત્ત્વસિદ્ધાંતા, શાંકરાચાય, દયાનંદ સાંન્યાસી વગેરે જયારે તાંડી ન શક્યા, ત્યારે પછી 'જેન નાસ્તિક હૈ, સા ચાર્વાકમેં સે ઉત્પન્ન હુઆ હૈ' એમ કહેવા માંડયું. પણ એ સ્થળે કાઈ પ્રશ્ન કરે કે, મહારાજ! એ વિવેચન તમે પછી કરા. એવા શબ્દા કહેવામાં કંઈ વખત, વિવેક કે જ્ઞાન નિઈતું નથી, પણ આના ઉત્તર આપા કે જૈન વેદથી કઇ વસ્તુમાં ઉતરતા છે; એનું જ્ઞાન, એના એધ, એનું રહસ્ય અને એનું સત્શીલ કેવું છે તે એક વાર કહા! આપના વેદ વિચારા કઈ

આખતમાં જૈનથી ચઢે છે? આમ જ્યારે મર્મ સ્થાન પર આવે ત્યારે મૌનતા સિવાય તેઓ પાસે બીજું કંઇ સાધન રહે નહીં. જે સત્પુરુષાના વચનામૃત અને ચાગબળથી આ સૃષ્ટિમાં સત્ય, દયા, તત્ત્વજ્ઞાન અને મહાશીલ ઉદય પામે છે, તે પુરુષા કરતાં જે પુરુષા શંગારમાં રાચ્યા પડયા છે, સામાન્ય તત્ત્વજ્ઞાનને પણ નથી જાણતા, જેના આચાર પણ પૂર્ણ નથી તેને ચઢતા કહેવા. પરમેશ્વરને નામે સ્થાપવા અને સત્યસ્વરૂપની અવર્ણભાષા બાલવી, પરમાત્મસ્વરૂપ પામેલાને નાસ્તિક કહેવા, એ એમની કેટલી બધી કમીની બહાળતાનું સૂચવન કરે છે! પરંતુ જગત માહાંધ છે, મતલે છે ત્યાં આંધારું છે, મમત્વ કે રાગ છે ત્યાં સત્યતત્ત્વ નથી એ વાત આપણે શા માટે ન વિચારવી?

હું એક મુખ્ય વાત તમને કહું છું કે જે મમત્વ-રહિતની અને ન્યાયની છે. તે એ છે કે ગમે તે દર્શનને તમે માના. ગમે તા પછી તમારી દૃષ્ટિમાં આવે તેમ જૈનને કહા, સર્વ દર્શનનાં શાસ્ત્રતત્ત્વને જુએા, તેમ જૈનતત્ત્વને પંખ્ય જુએા. સ્વતંત્ર આત્મિક શક્તિએ જે યાગ્ય લાગે તે અંગીકાર કરા. માર્ગ કે બીજા ગમે તેનું ભલે એકદમ તમે માન્ય ન કરા પણ તત્ત્વને વિચારા.

> પાતું ૧૧૪–**૧૧૫** માક્ષમાળા પાઠ ૯૭–૯૮

#### ક્ષમાપના

હે ભગવાન! હું અહુ ભૂલી ગયા, મે તમારાં અમૂલ્ય વચનને લક્ષમાં લીધાં નહીં. તમારાં કહેલાં અનુપમ તત્ત્વના મેં વિચાર કર્યો નહીં. તમારાં પ્રણીત કરેલા ઉત્તમ શીલને સેવ્યું નહીં. તમારાં કહેલાં દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતા મેં ઓળખ્યાં નહીં. હે ભગવન્ ! હું ભૂલ્યો, આથડયા, રઝળ્યા અને અનંત સંસારની વિટંબનામાં પડેયા છું. હું પાપી છું. હું બહુ મદાન્મત્ત અને કર્મરજથી કરીને મલિન છું. હે પરમાત્મા! તમારાં કહેલા ત<sub>ત્ત્</sub>વ વિના મારા માેક્ષ નથી. હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડયા છું. અજ્ઞાનથી અંધ થયા છું, મારામાં વિવેકશક્તિ નથી અને હું મૂઢ છું, હું નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું. નિરાગી પરમાતમા ! હું હવે તમારું, તમારા ધમઉનું અને તમારા મુનિતું શરણ ચહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઈ હું તે સવ<sup>ર્ષ</sup> પાપથી મુક્ત થઉં એ મારી અલિલાષા છે. આગળ કરેલાં પાપાના હું હવે પશ્ચાત્તાપ કરું છું. જેમ જેમ હું સૂક્ષ્મ विचारथी હ 'ડા ઉતરું છું તેમ તેમ તમારા તત્ત્વના ચમતકારા મારા સ્વરૂપના પ્રકાશ કરે છે. તમે નિરાગી, નિર્વિકારી, સત્ચિદાન દસ્વરૂપ, સહજાનંદી, અનંતજ્ઞાની, અનંતદશી, અને ત્રૈલાકયપ્રકાશક છા. હું માત્ર મારા હિતને અર્થે તમારી સાક્ષીએ ક્ષમા ચાહું છું. એક પળ પણ તમારાં કહેલાં તત્ત્વની **શંકા ન થાય,** તમારા કહેલાં રસ્તામાં અહારાત્ર હું રહું, એ જ મારી આકાંક્ષા અને વૃત્તિ થાએ ! હે સવંજ્ઞ ભગવાન! તમને હું વિશેષ શું કહું? તમારાથી કંઈ અજાર્યું નથી. માત્ર પશ્ચાત્તાપથી હું કમજન્ય પાપની ક્ષમા ઇચ્છું છું.—ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ પાતું ૮૨

### તારીખની તવારીખ

(શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના મુખ્ય જીવન પ્રસંગાની યાદી)<sup>,</sup> સંવત ઉંમર

સવત હમર ૧૯૨૪

જન્મ : કારતક સુદ ૧૫, દેવદીવાળી. કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યના જન્મ દિને. માતા, દેવખાઈ, જૈન. પિતા, રવજસાઈ, વૈષ્ણુવ.

૧૯૩૧ વર્ષ ૭ જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન

અમીચંદભાઈ નામના પરિચિત અને પ્રેમાળ સજળને તેમના જ સગાએ મૃત્યુબાદ બાળતા હતા તે સ્મશાનમાં બાવળના ઝાડ ઉપર ચઢી જોતાં વિચારાનું તીલ મનામંથન જાગ્યું, પડદા હટી ગયા, અને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ. જીનાગઢના કિલ્લા જોતાં, જાતિ સ્મરણ જ્ઞાનમાં વધારા.

વર્ષ બિશાળમાં દાખલ કર્યા.

યાદ રાખવા માટે એક જ વખત પાઠેનું અવલાકન જરૂરી, બે વર્ષમાં સાત ચાપડીના અભ્યાસ પૂરા કર્યાં.

૧૯૩૨ વર્ષ્ટ કવિતાએ રચવાની શરૂઆત.

૧૯૩૩ વર્ષ ૯ રામાયણ અને મહાભારતને અનુલક્ષીને પદે રચ્યાં.. ૧૯૩૪ વર્ષ ૧૦ છટાદાર ભાષણાની શરૂઆત.

વર્ષ૧૦ પૂનર્જન્મની સાક્ષીરૂપ ' પુષ્પમાળાની ' રચના. મારબીના ન્યાયાધીશ શ્રી ધારશીભાઈના પ્રાણુ અચાવી મહા ઉપકાર કર્યો.

કાઈપણજાતના પૂર્વ પરિચય વિના બીજાના

મનના વિચારા જાણુવાની સાબિતિરૂપ, કચ્છી ભાઈએા સાથેના પ્રસંગ ન્યાયાધીશ ધારશી ભાઇની હાજરીમાં બન્યાે.

ધારશીભાઇએ શ્રીમદ્ને જ્ઞાની તરીકે એાળખ્યા.

્૧૯૪૦ વર્ષ૧૭ માેક્ષના કારણરૂપ થઇ પ**ે**ક તેવી ' માેક્ષમાળા**'ની** રચના ૧૬ વર્ષ અને ૫ માસ**ની** ઉં**મરે ત્રણ** દિવસમાં કરી.

> 'સ્ત્રી નીતિ બાેધ વિભાગ ૧ થી ૪' ની રચના. અપ્રતિમ વૈરાગ્યના સમય.

જૈન આગમાેનું સવા વર્ષમાં અવલાેકન. માેરબીમાં અવધાનની શરૂઆત.

જામનગરમાં બાર અવધાન–હિંદના હીરાનું બિરુદ.

૧૯૪૨ વર્ષ ૧૯ વૈરાગ્ય પ્રેરે તેવી ભાવનાએ ' ભાવના બાધ ' નામના પુસ્તકમાં ગુંથી.

૧૯૪૩ વર્ષ૧૯ મું અઈમાં શતાવધાનના પ્રયાેગા કર્યા. અનેક પેપરાએ મુક્ત કંઠે પ્રશંસા કરી.

' સાક્ષાત્ સરસ્વતી 'નું બિરુદ.

મુંબઈ હાઈ કાેટ ના અંગ્રેજ મુખ્ય ન્યાયમૂર્તિ સર ચાલ્સ સારજન્ટનું યુરાપ આવવા માટે આગ્રહ્નસ્યું આમંત્રણ, યુરાપમાં જૈન ધર્માનુ-સાર રહી શકાય નહી એવી સ્પષ્ટ માન્યતા. એથી આમંત્રણુના કરેલા અસ્વીકાર.

અવધાન ઉપરાંત આત્માની અનંત શક્તિના મુંબઇમાં દર્શન કરાવ્યા.

૧૯૪૪ વર્ષ ૨૧ અમદાવાદમાં દલપતભાઈ ભગુભાઇના વંડે અવધાન કરી અતાવ્યા. અસાધારણ પ્રતિષ્ઠા કમાઈ આપે, અને હજારા અને લાખા અનુયાઈ એા ઊભા થાય તેવા અવધાના અને જખ્બર અર્થલાભ કરી આપે તેવું જ્યાતિષનું જ્ઞાન, તે બન્નેને આત્મ ઉન્નતિમાં બાધક જાણી ગાપવી દીધાં. અમદાવાદમાં જુઠાભાઈ સાથે પરિચય.

સામાના મનના વિચારા જાણી કહી આપતા તેથી સર્વને વિશિષ્ટ જ્ઞાની તરીકેના પરિચય.

૧૯૪૪ વર્ષ ૨૧ દલપતભાઈ નાે પુસ્તક ભંડાર ફકત પાના ફેરવી અવલાેકી ગયાં.

પાતે સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં હાવા છતાં, પાતાને પ્રતિમાનું પૂજન શાસ્ત્રોક્ત અને હિતકારી જણાતાં નિખાલસ રીતે તેની સમાજ સમક્ષ રજુઆત. સાભાગ્યભાઇ 'બીજ જ્ઞાન ' ખતાવવા મારબી ગયા. તેમના મનના સર્વ વિચારા કહી ખતાવ્યા તેથી શ્રીમદ્ના વિશિષ્ટ જ્ઞાનના પરિચય થયા. દેહાપંણ કર્યું.

મહા સુદ ૧૨ ઉદયકર્માનુસાર ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ.. ઝબકબાઈ સાથે લગ્ન.

૧૯૪૫ વર્ષ ૨૨ ઝવેરાતના ધંધામાં પ્રયાણ.

આહાશ, નીતિવાન તેમજ કરુણાપરાયણ વેપારી તરીકેની થાડા વખતમાં મેળવેલી ખ્યાતિ. આરખ વેપારી સાથેના રૂપિયા સિત્તેર હજારના નફા કરી આપે એવા સાદા કરુણા અને માનવતાથી પ્રેરાઇને ફાક કર્યા. ત્યારથી આરખ

જગતમાં વેપારી તરીકે નહી, પણ ' ખુદાના ફિરસ્તા' તરીકેની તેમની ખ્યાતિ.

દુકાન ઉપર માટે ભાગે ધર્માનું જ રટાયુ.

વિલ્४६ **વર્ષ** ૨૩ સ્થાનકવાસી મુનિઓને શ્રીમદ્ના પરિચય.

મુનિએા ઉપર પડેલાે તેમના જ્ઞાનનાે ઊંડા પ્રભાવ.

૧૯૪૭ વર્ષ ૨૪ ધંધા અને ગૃહસ્થજીવન એ પરાણે વળગેલી ચીજ હતી, એની પ્રતીતી રૂપે ધમધાકાર ચાલુ વેપારની વચ્ચે ગુજરાતના જંગલામાં, એકાંતવાસ, ચિંતવન, યાેગ, અને આત્મધ્યાન માટે રવાનગી, ગુપ્ત રીતે રહેવું.

વર્ષ ૨૪ સમ્યગ્રદર્શનની પ્રાપ્તિ.

" એાગણીસસેં ને સુડતાલીસે, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકારયું રેં; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યું રે." ધન્ય. ૩

(શ્રીમદ્જના 'ધન્ય રે દિવસ આ અહેા,' કાવ્યમાંથી) ૧૯૪૭ વર્ષ રે૪ મહાત્મા ગાંધીજી વિલાયતથી બેરિસ્ટર થઈ મુંબઇ આવ્યા. ડેા. પ્રાણુજીવનદાસ ઝવેરીને ઘેર ભારતની બે મહાન વિભૃતિઓના સંગમ થયા. મહાત્માજીના લખવા મુજબ આક્રિકામાં હતા ત્યારે શ્રીમદ્જી પત્ર દ્વારા અને ભારતમાં પ્રત્યક્ષ પરિચયથી તેમની આધ્યાત્મિક ભીડમાં માર્ગદર્શક બન્યા.

ગાંધીજી લખે છે કે '' હું આજે ત્રીસ વર્ષ થયાં હિન્દુસ્તાનમાં ધાર્મિક પુરુષની, તત્ત્વ-જ્ઞાનીની શોધ કરું છું, પણ શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રની હરીફાઇ કરી શકે એવા એક પણ આત્મ-જ્ઞાની પુરુષ મારા જેવામાં આવ્યા નથી." ૧૯૪૭–૫૨ અનેક વખત નિવૃત્તિ માટે ચરાતરના જંગલામાં. ૧૯૫૨ વર્ષ રહ જૈન દર્શનની ગીતા સમાન ' આત્મસિદ્ધિ આસો શાસ્ત્ર'ના ૧૪૨ દૂહાની રચના, નડીયાદ વદ ૧ મુકામે, ૧ા કલાકમાં એકજ બેઠકે કરી. શ્રીમદ્જીનું આ અમર કાવ્ય છે. આત્માના છ પદનું સરળ અને ભાવવાહી શૈલીમાં નિરુષણ કર્યું છે. આત્માને લગતું, આવશ્યક પૂર્ણ રહસ્ય દર્શાવી આપ્યું છે, ષડ્દર્શનના સંક્ષિપ્તમાં સાર સમાવી દીધા છે. મુમુક્ષુઓ પ્રત્યેની સર્વોત્તમ અનુપમ લેટ છે.

૧૯૫૩ વર્ષ ૩૦ કરી પાછા ચરાતરના પ્રદેશમાં એકાંત માટે ગયા. આ બધા સમય દરમિયાન તેમના આત્માની અનંત શક્તિની, અને સામાના મનના વિચરા જાણવા સુધીના નિર્મળ જ્ઞાનની પ્રતીતિ અનેક વખત મુમુક્ષુઓને થયેલ નોંધાઇ છે.

૧૯૫૫ વર્ષ ૩૨ નિવૃત્તિ માટે ૩માસ ઇડરના પહાડ અને જંગલામાં કે ૧૯૫૬ વર્ષ ૩૩ અમદાવાદ પાસે આવેલા નરાડાના જંગલામાં સુનિશ્રી દેવકરાયુજી પાસે માતુશ્રી દેવબાને ૧૨ વર્તા ઉચરાવ્યાં, અને પત્ની ઝબકબાને જ્ઞાના- ર્યુવમાંથી પ્રદ્યાચર્યના અધિકાર સંભળાવ્યાં. સુનિશ્રી દેવકરાયુજી મારફત માતુશ્રી પાસે સવે સંગ પરિત્યાગની રજા આપવા માટે વિનંતી કરાવી.

૧૯૫૬ વર્ષ 33 શ્રીમદ્જીએ વ્યાપાર, સ્ત્રી પુત્રાદિ અને લક્ષ્મીના ત્યાગ કરી વાનપ્રસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કર્યો. આ વર્ષ દરમિયાન બાદ્ય તેમજ આલ્યાંતર સાંન્યાસ લેવાની આંતરિક તૈયારી શરૂ કરી અને મુનિને કહ્યું કે માતુશ્રી સર્વસાંગ પરિત્યાગની રજા આપશે એમ લાગે છે. આ રીતે શ્રીમદ્જી ઉપર એમના માતુશ્રીના બહુ જ માહ હતો તે છાડાવ્યા. મુનિએાને પણ તેમના પ્રત્યેના માહ છાડી દેવાની શિખામણ આપી.

૧૯૫૭ વર્ષ ૩૪ સમાધિ મરણ.

ચૈત્ર વદી પ ને મંગળવાર અપારે બે વાગે રાજકાટ મુકામે અનેક મુમુક્ષુઓની વચ્ચે સંપૂર્ણ શુદ્ધિમાં, આત્મા, આત્માનું જ રટ્યુ કરતાં નાશવંત દેહના ત્યાગ કરી, પાતાને આ દેહ સાધવાનું હતું તે સાધીને પ્રવાસ પૂરા કર્યો.

નાંધ:-શ્રીમદ્જીએ તેમના ટુંકા જીવનકાળ દરમ્યાન આત્માને શાંતિ પમાંડે તેવા અનેક પત્રાે મુમુક્ષુએાને લખ્યા \*છે. જે 'શ્રીમદુ રાજચંદ્ર ગ્રંથ'માં છપાયેલ છે.

> " દેહ છતાં જેની દશા વતે દેહાતીત, તે જ્ઞાનીના ચરણમાં હા વ દન અગણિત."

ં ઉપરતું લખાણ તૈયાર કરવામાં ' ખ્રહ્મચારીજ ' કૃત ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા ' અને ' સુકુલભાઈ કલાર્થી' કૃત' ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવન ચરિત 'ની સહાય લીધી છે.

સ કલન

જય તીલાલ પાપદલાલ શાહ

# શ્રીમદ્દજના જવન અને સાહિત્ય વિષે કેટલાક અભિપ્રાચા

......પણ સૌથી વધારે કોઈના જીવનમાંથી મેં ગ્રહણ કર્યું હોય તો તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે.

મારા જીવનમાં શીમદ્જીની છાપ મુખ્યપણે છે.

પૂ. મહાત્મા ગાંધી છ

"ભારત દેશમાં આત્મા સાથે રત થઇ ગયેલા જે વિરલ પુરૂષો થઇ ગયા તેમાં શ્રીમદ્દજનું સ્થાન આગવું હતું."

थू. रविशं अर भढाराज

"શ્રીમદ્જીના લખાણામાં જૈન તત્ત્વનું આબેહુબ નિરૂપણ હતું. જૈન ધર્મના નિચોડ હતા એમ કહેવામાં લેશમાત્ર અતિશયતા નથી." શ્રી પરમાન દ કુંવરે કાપડીયા

"તેમની પાતાની નિષ્ઠા જેનધર્મમાં હતી. જેન ધર્મ સત્યની સૌથી વધુ નજીક છે, એવી તેમની દૃઢ માન્યતા હતી"

શ્રી બાળકાબાજ

"વ કિસી સંમ્પ્રદાયકે મુનિ નહીં થે, પરંતુ ગૃહસ્થાશ્રમમે ભી ઉનકી આત્મા કિસી ત્યાગીસે કિસી તરહ કમ નહી થી."

पंडितक श्री शुख्यक ग्रैन

Shrimad Rajchandra was indeed a yugapurush.

Dr. A. N. Upadhye

ગાઉપલંટ • ચિત્રકાર: મધુકર ભાટ નવનીતલાલની કો आटेप्सेट तथा टायटस दीपक प्रिन्टरी • अभहाताह-१