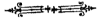


श्रीअभय जैन ग्रन्थमाला पुष्प नं० ६



# जिनराज भक्ति-ग्रादर्श।



परम-पूज्य. शान्तमूर्ति, मुनिराज श्रीकर्पूरविजयज्ञी के शिष्य श्रीपुण्यविजय के शिष्यरत्न मुनिवर्य्य श्रीप्रधानविजयजी के सदुपदेश से

सुश्रावक श्रीमान् नथमलजी भंवरलालजी रामपुरिया के त्रार्थिक सहाय्य से

प्रकाशक—

दानमळ शंकरदान नाहटा. नाहटों की गुवाड़, बीकानेर।

प्रथमावृत्ति ( मेठ त्रयोदशी ) मूल्य सदुपयोग

# भूमिका।

#### प्रिय वाचक वृत्द !

मानव भव की प्राप्ति बहुत दुष्कर, कई भवोंके उपार्जित पुण्यों द्वारा होती है। यही एक ऐसा भव है कि जिसमें मनुष्य अनन्त सुख मोक्ष की प्राप्ति कर सकता है, यही कारण है कि देव भी मनुष्य भवकी प्राप्तिके लिये हर घडी लालायित रहते हैं ; इसि अये यह तो कहने की कोई आवश्यकता ही नहीं कि इस महान् दुष्कर जन्म को पाकर, अवनी इष्ट-सिद्धि की प्राप्तिके लिये उद्योग, मनुष्य का कितना आवश्यकीय कर्त्त व्य है। संसारका प्रत्येक धर्म (नास्तिकांके अतिरिक्त) भवनी इष्ट-सिद्धिकी प्राप्तिका सर्वोत्कृष्ट साधन प्रभु की सेवा, भक्ति ही मानता है। गुणी के गुगोंको प्राप्त करनेके लिये उसको सेवा. भक्ति अनिवार्य है, इसलिए पूर्णानन्द साध्यावस्था को प्राप्त करनेके लिये उस परम पुरुष परमातमा को भक्ति नितान्त आवश्यकीय है। बस, इसी उद्देश्य को पूर्ति के लिये ही प्रस्तुत पुस्तक में जैन दर्शनानुसार (जिनेश्वर विम्ब को ) भक्ति के मार्ग या विधि को समभाने का प्रयास किया गया है। यद्यपि इस पुस्तक में प्रतिपाद्य विषय से हो भक्ति का उचादर्श पूर्ण नहीं हो जाता है, तथापि उचादर्श (भक्ति) की दशा को पहुंचने के इच्छ्रकोंके लिये तो यह पुस्तक बड़ो हो काम की होगी। भक्ति का उद्यादर्श है गुणी के गुणोंमें अभिन्न भाव से एकतार हो जाना, अर्थात् गुणो परमात्मा और अपने को भिन्न न समा अपनी आतमा को तद्द्वरूप कर छेना ही भक्ति का सार है। इस उच्चादर्शका छक्ष्य रख जो इस पुस्तकानुसार भक्ति मार्गमैं चलेंगे वे अवश्यमेव परमानन्द को प्राप्त करेंगे. यह नि:शंसय है।

वर्तमान कालमें कियाएं प्रायः शुष्क (भाव रहित) और भविवेक पूर्ण ही की जाती, देखी जाती हैं, यही कारण है कि अधिकांश लोगोंको इसमें (पूजादि) दिलचस्पी नहीं मालुम देती। और किसी भी काममें बिना रस पड़े (दिलचस्पी मालुम दिये) उस कामको करने को जी नहीं चाहता, बस, जिससे वे इस तत्व (पूजादि) को समक्षें और इसमें उनको अनुराग हो यही इस पुस्तक को प्रकाशित करने का उद्देश्य है।

बहुत अरसे से मेरा यह विचार था हो, कि मैं इस सम्बन्ध में एक भावपूर्ण निबन्ध लिखं सुयोग्यवश अवकी बार जब मैं बीकानेर गया तो मुनिवर्घ्य श्राप्रधानविजयजी ने मुक्ते तीन लेखों का भाषान्तर छपवाने के लिये कहा, उक्त लेखोंमें अपने उद्देश्यकी पृति होते देख मैंने उपरोक्त निवन्ध लिखने के विचार को छाड. इन्हीं लेखों की पूर्ति रूप एक "मूर्ति-पूजा विचार" नामक लेख लिखने का निश्चय किया, जिसे पाठक पहिले ही प्रष्टुसे देखेंगे मेरे . लेख के पोछे पाठक तीन **ले**ख और देखेंगे जिसमें से दो लेखोंके लेखक तो वयोवृद्ध जैन तत्व वेसा शाः क्वरजी आणंदजी हैं। जो कि एक जैन दर्शन के अच्छे वेत्ता है और समय २ पर इस तरह के लेख निकाल जनता का अच्छा उपकार करते रहते हैं, आपके उक्त दोनों लेखोंको जनताने बडा ही अपनाया, यही कारण है कि उक्त दोनों लेख कईवार प्रकाशित हो चुके हैं। तीसरा लेख पं॰ चन्दुलालजी का है यह भी बड़ा ही महत्व एवं उक्त विषय को अधिक स्पष्ट करनेवाला होनेके कारण बडा ही उपयोगी है यह लेख भी "अष्ट प्रकारी पूजादि संग्रह" पुस्तक से हिन्दी भाषान्तर किया गया है। इन लेखोंको पुस्तकाकार प्रकाशन की व्यवस्था के लिये पूज्य मुनिवर्थ्य श्रीप्रधानविजयजी ने मुक्ते सोंपा, एतदर्थ इसकी प्रेस कापी "श्रीश्वे कि जैन प्रेस" को छापनेके लिये भेजी गई, लेकिन, उनके पास अधिक कार्य होने की वजह से उन्होंने प्रायः दो मास बाद वापिस लौटा दी, तत्पश्चात् और भी प्रेसवालों से इसकी व्यवस्था के लिये पत्र व्यवहार किया गया, लेकिन आखिर कार उनसे भी न जचने के कारण कई मास बाद कलकत्ते में मेरे भ्रातष्पुत्र भंवरलाल को छपाने को भेजनी पड़ी और इसीसे प्रिय पाठकों को यह पुस्तक अधिक समय के बाद देखने को मिल सकी है।

मेरे लेख के अतिरिक्त उपरोक्त तीनों गुर्जर-लेखों का भाषान्तर बाबू हर्षचन्द्रजी बोधरा एवं बाबू सर्प्यमलजी बोधरा ने जो कष्ट उठाकर किया हैं, इसलिये में उन्हें हार्दिक धन्यवाद दिये बिना किसी भी हालतमें नहीं रह सकता। इसका संशोधन मेरे भ्रातष्पुत्र भंवरलाल के यथायोग्य सम्पादन करनेके कारण उसका परिश्रम भी प्रशंसनीय है। मैं उन महाशयों का भी आभारी हूं कि जिनके लेखोंसे मुभे लेख लिखनेमें सहायता मिली है। मुनिवर्ध्य श्रोप्रधानविजयजी के सबुपदेश से पुस्तक को निःशुल्क भेट रखनेके लिए जो आर्धिक साहाय्य श्रीमान नथमलजी भंवरलालजी रामपुरियाने प्रदान करने की कुपा की है उसके लिये में उन्हें हार्षिक धन्यवाद देते हुए आशा

करता हूं कि आप इसी प्रकार पुस्तक प्रकाशन आहि शुभ कार्यों में बराबर सहायता देते रहेंगे। कोई शास्त्र विरुद्ध बात न आ जाय इसिलये उक्त चारों लेखों को श्रीश्रीपूज्यजी श्रीजिन चारित्र सुरिजी महाराज एवं मुनिराज चीरपुत्र श्रीआनंदसागरजी महाराज ने देखकर जो अपने अमूल्य समय को खर्च किया है तथा कई एक बातों की उचित सम्मति दे जो मुक्ते कृतार्थ किया है, उसके लिये में उनका चिराभारों हूं। अन्तमें में यह आशा करता हूं कि मेरे स्वर्गस्थ ज्येष्ठभाता अभयराजजी के स्मर्णार्थ संस्थापित श्रन्थमाला का छहा पुष्प पाठकों को भक्ति मार्ग में पूर्ण सहायक होगा, प्रार्थना करता हूं कि संशोधन अच्छो तरह करने पर भी दृष्टि दोष और प्रेस की भूलोंके कारण जो अशुद्धियां रह गई हों उनके लिये पाठक कृता कर क्षमा करंगे तथा पीछे दिये हुए ''शुद्धि पत्र'' द्वारा संशोधन कर, पढ़ने की कृता करेंगे।

निवेदक-

#### श्रगरचन्द नाहटा।

नोट—स्मर्ण रहे कि ज्ञान को आशातना हो ज्ञानावणींय कर्म के बंध का मुख्य कारण है, इस हेतु, पुस्तक की आशातना न हो, इसका विशेष ध्यान रखें। आप पढ़कर दूसरोंको लाभ उठानेके लिये दें, मन्दिरजी के पूजारियों एवं संरक्षकों को पुस्तकानुसार आदशों का अनुकरण करनेके लिए बाध्य करें।

| वृष्ठ      | पंक्ति     | भगुद्ध              | शुद्ध        |
|------------|------------|---------------------|--------------|
| १          | 4          | आर                  | और           |
| ક          | 3          | भारतवष              | भारतवर्ष     |
| 9          | ą          | वाले हैं            | वाला है      |
| 4          | १५         | भावनों              | भावनाओं      |
| १०         | १५         | टोले                | <b>ਟੀਲੇ</b>  |
| १०         | <b>१</b> ६ | वस्तुए <sup>:</sup> | वस्तुऐं      |
| रंड        | ₹,         | गु                  | गुणीके       |
| <b></b> १४ | ₹o         | क                   | करना         |
| १४         | ११         | क                   | कि           |
| १५         | ષ્ટ        | हसलिये              | इसलिये       |
| १५         | १६         | कोई                 | कई           |
| १८         | १०         | करनेवाले            | कहनेवाले     |
| 3.5        | १२         | वृंण के             | वृण को       |
| २३         | 3          | इसके                | इससे         |
| २८         | <b>₹</b> % | प्रचार              | धर्म प्रचार, |
| <b>२८</b>  | १६         | धर्म शरीरमें        | शरीरमें पैर  |
| २६         | ម          | मानी                | भानो         |

| <b>5B</b>      | पंक्ति   | अशुद्ध     | शुद्ध         |
|----------------|----------|------------|---------------|
| ३२             | Ę        | विभात      | विभृति        |
| ३४             | १७       | रग         | रंग           |
| 38             | فع       | और         | लाभ, और       |
| 84             | १७       | सभ्यक्     | सम्यक्        |
| 8 <sub>ई</sub> | १४       | कामकुंम    | कामकुंभ       |
| ४७             | tę.      | प्राणीवग   | प्राणीवर्ग    |
| ४८             | ११       | बिहकुल     | बिलकुल        |
| 86 -           | १०       | कदाचित     | कदाचित्       |
| ५५             | १२       | ल          | रतल           |
| 19 E           | १४       | हुंये हाने | हुवे होने     |
| ६५             | 9        | अज्ञान     | <b>अज्ञात</b> |
| ८२             | १४       | गुह        | गृह           |
| ह्य            | ម        | छई         | छ्ई           |
| १००            | 24       | ξŲ         | हुए           |
| १०१            | १३       | दे         | देते          |
| १०५            | <b>8</b> | पथाथ       | यथार्थ        |
| ११०            | १६       | स          | से            |

# ''मृतिं पूजा विचार''

( लेखक—अगरचन्द नाहटा ) जिन-प्रतिमा-सिद्धि

श्रात्मा निमित्त वासी है। उसके उन्नत आर अवनत होनेमें निमित्त कारण ही की प्रधान्यता है। जिस प्रकार बुरे निमित्तों से अस्मा की अवनति होती है उसी प्रकार अच्छे निमित्तोंसे आत्मा की उन्नति होना स्वाभाविक ही है। इस लिए प्रत्येक प्राणीका यह कर्त्त व्य है कि यदि वह अपनी आत्मोन्नति करना चाहे तो श्रद्धे निमित्तों में रहना चाहिये। प्रत्येक धर्ममें ईश्वर की उपासना (दर्शन, वंदन श्रीर पूजन ) को ऋात्माके उन्नत होनेमें सबसे उत्तम निमित्त माना गया है। जैन धर्ममें भी अपने उपकारी ऋौर राग द्वेष से रहित जिनेश्वर देव की भक्ति को आत्मोन्नति में प्रथम साधन बतलाया है। वह भक्ति, उनके नाम स्मरण,

गुणोत्कीर्तन, वंदन, पूजन, आज्ञा पालन आदिसे की जा सकती है। प्राकृतिक नियमके अनुसार प्राणियों का मृति (प्रतिबिम्ब) की ऋोर अधिक भुकाव देखा जाता है। मूल वस्तु को पहिचानने और स्मरण करने में उसकी मूर्ति या चित्र की नितान्त आवश्यकता रहती है। स्थापना को माने बिना किसी का भी व्यवहार नहीं चल सकता। इससे ऋति प्राचीन कालसे भारतवर्षकी जनता मृतिं पूजा को मानती ब्राई है, किन्तु जब भारतमें मुसलमानोंका साम्राज्य हुवा तो उनके वर्ताव का भारतवर्ष की जनता पर बहुत प्रभाव पड़ा । ऋौर मूर्ति को ऋमान्य करनेवाले मतों का भी भारतमें प्राय: तभी से प्रादुर्भाव होने लगा। यह बात इतिहास प्रमाणोंसे सिद्ध है।

मुसलमानों द्वारा बहुत से प्राचीन मन्दिरों के विध्वंस किये जाने पर भी कुछ अवशेष मन्दिरों, भूमि अन्तर्गत रहे हुवे शिला लेखों,

मृर्तियों (खोद कामसे बाहर प्रकाशित हुवे साधनों ) ऋौर प्राचीन धर्म शास्त्रों द्वारा मर्तिं-पुजा को प्राचीनतो भली भांति प्रमाणित होती है। पहिले में मूर्ति पूजा की आवश्यकता को दिखला कर, कुछ प्रमाणों द्वारा मूर्ति पुजा की रीति प्राचीन कोलसे चली आती है ऐसा सिद्ध करके उसकी आवश्यकता, उपकारिता और लाभजन्यता को दिखाने का प्रयत्न करता हूं। **ब्राशा है कि, गुणानुरागी पाठकगण ध्यानपूर्वक** पढ़ कर सत्यार्थ तत्व ग्रहण कर ऋपनी को साधकता के पथ पर स्नाक्षष्ट करेंगे।

(१) संसारी जीव संसार के मायाजाल में फंसे हुए हैं। उनकी आत्मिक और मानसिक शिक्तयां इतनी विकशित नहीं है, कि वे परमात्मा के चित्र या मूर्ति के बिना सुचारु से उनका ध्यान कर सकें। परमात्मा का ध्यान और स्मरण करनेके लिये. मूर्ति की बड़ी आवश्यकता रहती है।

- (२) किसी भी पदार्थ का स्वरूप समभाने के लिए उसका चित्र बहुत ही उपयोगी होता है जैसे भारतवर्ष को जानने के लिए भारतवष का नक्शा। बहुत समभाने पर भी जिस विषय का अपने को वोध नहीं होता या वड़ी कठिनता से बोध होता है उसी विषयके चित्र द्वारा उसको समकाने पर उसका ज्ञान बहुत सुगमतौसे प्राप्त हो सकता है। इसी प्रकार परमात्म-खरूप के समभने के लिए उसकी मूर्ति की नितान्त आवश्यकता रहती है। जिनेश्वरके दर्शन मात्र से उनका स्मरण होकर ऋपने मनमें उनके ग्रण, कार्य्य ऋौर उनका पवित्र जीवन-चरित्र शीघ ही स्मरण हो जाता है। इसी लिए उनके स्मरण करनेमें उनकी मूर्तिकी बड़ी स्नावश्यकता होती है।
- (३) बिना अनुराग (प्रेम) के किसी भी गुण की प्राप्ति नहीं हो सकती। जैसे किसी मनुष्य को संस्कृत का विद्वान बनने की इच्छा

हो तो उसे प्रथम संस्कृत भाषाका प्रेम होना चाहिए तथा साथ ही साथ संस्कृत के विद्वानों के साथ प्रेम व अध्ययन करने की भी बहुत आवश्यकता होती हैं। उसी तरह जिसे परमात्म-खरूप समभने की उत्कंठा हो उसे परमात्मा के गुणों और परमात्मा के प्रति प्रेम होना बहुत ही जरूरी हैं।

(४) जो वस्तु जगतमें दृष्टिगोचर होती है उसका कुछ न कुछ अपने हृदय पर प्रभाव पड़े बिना नहीं रहता। जैसे सत्संग व कुसंगका। सुन्दर स्त्री का चित्र देखनेसे उसके लावएयादि गुणों पर मन त्र्याकर्षित होकर विकारावस्था को भी प्राप्त हो जाता है तद्नुसार एक शान्ति-मृर्ति तपस्वी, साधु, महात्मा का चित्र देखकर हृदयमें एक ऋपवे शान्ति व भक्ति, त्याग इत्यादिक गुणों की वेगवती भाव धारा वहने लगतो है। इसी लिए मृर्तिकी महत्ता व **त्रावश्यकता स्वयं सिद्ध है।** 

अब जिनागमों युक्तियों और इतिहास के के द्वारा मूर्ति-पूजा सिद्ध करनेका प्रयत्न किया जाता है:—

जैन ऋागम-प्रन्थोंमें बहुत जगह "जिन-चैत्य" या "श्ररिहन्त चैत्य" ऐसा शब्द मिलता है। उसका अर्थ मूर्ति को न माननेवाले मन कल्पित करते हैं। परन्तु "नाममाला (टीका सहित) अमर-कोष और अनेकार्थ संग्रह इत्या-दिक कोष यन्थोंमें उसका अर्थ ''जिनेश्वरका बिम्ब" "जिन मन्दिर" श्रौर "जिन सभाका चौतरे बंध वृत्त" लिखित है। राय पसेग्री, जीवाभिगम, भगवती, ठाणांग, जम्बू द्वीप-पन्नत्ती अौर ज्ञाता कल्पादिक सूत्रोंमें "जिन मूर्ति" के पूजन करने का उल्लेख स्पष्ट मिलता है। इन सूत्रोंके अर्थ सहित पाठ देखनेकी इच्छा रखनेवालेको (१) सम्यक्त्व-शल्योद्धार (२) जिन प्रतिमा हुंडीरास (३) जिन प्रतिमा सिद्धि (४) मर्ति-मंडन (५) मृति-मंडन-प्रश्नोत्तर (६) सिद्ध मृर्ति-विवेक-विकास भाग १-२ (७) प्रतिमा-शतक (८) मिण सागरजी महाराज कृत प्रन्थ जो शीघ्र ही प्रकाशित होनेवाले हैं (६) जैन सूत्रोंमें मूर्ति पूजा इत्यादि प्रन्थोंका अवलोकन करना चाहिए।

युक्ति-प्रमाणोंसे भी मूर्ति पूजा सिद्ध हो सकती है।

- (१) किसी भी भाषा-िलिप के अच्चर मूर्त (दृश्यमान) हैं। उन मूर्त अच्चरोंसे लिखित प्रन्थों द्वारा मानव-समुदाय का महान उपकार होता है। उसी प्रकार क्या १ जिनेश्वर भगवान को मूर्ति से मानव-समुदाय का महान उपकार नहीं हो सकता १
- (२) दशवैकालिक सूत्रमें साधुको स्त्री चित्रों द्वारा चित्रित स्थान पर रहना, पूर्ण निषेध किया है क्योंकि उन चित्रों का प्रभाव उसके हृदय पर पड़ जानेकी संभावना रहती है। उसी प्रकार जिनेश्वर देवकी प्रतिमा देखकर,

मनुष्यं हृद्य पर भक्ति-भावों का आविर्भाव अवश्य होता है।

(३) त्रागम प्रन्थोंमें उल्लेख है कि समुद्रोंमें "चुड़ी" श्रीर "केल्" इन दो श्राकारों के श्रति-रिक्त सब ही आकारोंवाले मत्स्य होते हैं। उन मत्स्योंमें "जिन-प्रतिमा" ऐसे आकार वाले बहुतसे मच्छ, मत्स्यादिक होते हैं। देश-विरतिया सर्वे विरति-धर्म की विराधना कर, मृत्यु पाकर, मत्स्य योनीमें उत्पन्न हुन्ना मत्स्य, उस "जिन-प्रतिमा" के आकार वाले मत्स्य को देखकर, विचार करता है कि "मैने ऐसा आकार कहीं अन्यत्र भी देखा है"। विचार करते हुए, मृच्छित होकर उसे जाति स्मरण ज्ञान उत्पन्न हो जाता है। अपना पूर्व भव देखकर उसे बोध प्राप्त होता है और मृत्यु पर्यन्त अच्छी भावनों द्वारा श्रात्म कल्याग् करतो है। अब भला। जब मत्स्यादि तिर्यंच जीवोंको भी "जिन प्रतिमा **ब्राकार" को देखकर ब्रात्म कल्या**ण करनेका

अवसर मिलता है तव क्या मनुष्य "जिन-प्रतिमा" को देखकर अपना आरम कल्याग नहीं कर सकता १ अवश्य कर सकता है।

(४) अपने स्वामी, राजा व सम्राट की मूर्ति का खंडन, अपमान करनेवाले को राज्य दग्ड मिलता है। अपने पूर्वजों की मूर्तियों को देखकर अपने हृदयमें आदर भाव उत्पन्न हो जाता है तब क्या "जिन प्रतिमा" को देख कर आदर, प्रम व भक्ति नहीं उत्पन्न होती? अवश्य होती है। इस प्रकार अनेक युक्तियों द्वारा "जिन प्रतिमा" का दर्शन, बंदन व पूजन लाभदायक है यह अच्छी तरह सिद्ध किया जा सकता है।

अब ऐतिहासिक हृष्टिसे "जिन प्रतिमा" की प्राचीनता के विषयमें विचार करते हैं।

(१) दो हजार वर्षों से भी प्राचीन महा-राजा "खारवेल" का शिलालेख उपलब्ध है। उससे यह जाना जाता है कि मगध नरेश नन्द राजा कलिंग देशसे श्रोऋषभदेव भगवान की प्रतिमा ले गया था। जिसे सम्राट खारवेल वापिस ले आया। इस स्थल पर यह विचार योग्य है कि जिस "ऋषभ प्रतिमा" को नन्द ले गया था वह ''मूर्तिं" नन्द राजाके पूर्व काल की थी। इससे यह मूर्ति भगवान महाबीर के समय की होगी ऐसा अनुमान करना अनुचित न होगा क्योंकि नन्दराजा और श्रे णिक महा-राजा व भगवान महावीर के समय का अन्तर कुछ अधिक नहीं है। इससे यह भन्नी भांति सिद्ध होता है कि भगवान महाबीर के समयमें या उस समयके करीब, जैन जनता "जिन-प्रतिमा" को मानती थी और उन मूर्तियोंकी प्रतिष्टा करवाकर मन्दिरोंमें स्थापित करती थी।

(२) कंकालीटोलेको (मथुराके पास) खोदने पर जो प्राचीन वस्तुएं प्राप्त हुई हैं उनमें 'जिन प्रतिमाऐ'" व जिन मन्दिरों के शिला- लेख भी वहुत सँख्यामें मिले हैं। उनमें एक

शिलालेख (जिसकी लिपि बहुत ही प्राचीन है) इसवी सनके १५० वर्ष पूर्वके एक जिन मन्दिर का है। उस लेख से इसवी सनके सैकड़ों वर्ष पूर्व जैन मन्दिरथे, ऐसा प्रमाणित होता है। उस लेखकी शिल्पकला प्रायः ऋहोई हजार वर्ष पूर्व की है ऐसा मोना जाता है। इससे भी "जिन प्रतिमा" की प्राचीनता स्पष्ट प्रगट होती है।

(३) विक्रमकी सतरहवीं शताब्दिमें खर-तर गच्छीय "समयसुन्दर गिए" नामक एक बड़े विद्वान और प्रामाणिक साधु हो गये हैं। उनके समयमें श्रीघंघाणी नामक प्राममें भूमि भागमेंसे बहुत सो "जिन प्रतिमाएे" निकली थी। जिन्होंका वर्णन उन्होंने स्वयं रचित स्तवनमें निम्नलिखित किया है:—

> वै (दो) सौ तिहोत्तर वीर थी, संवत सबल पडूर। पद्म प्रभु प्रतिष्टिया, आर्य-सुहस्ति सूरि॥

माहतणी सुदी अष्टमी, शुभ मुद्गर्त विचार । '
ए लिपि प्रतिमा पूठे लिखि, ते वांचि सुविचार ॥
मूल नायक प्रतिमा विल, सकल सुकोमल देहो जी ।
प्रतिमा श्वेत सोनातणी, मोटो अचरज एहो जी ॥१॥
अर्जु न पार्श्व सुहारिये, अर्जु न पुरि सिणगारोजी ।
तीर्थकर तेवोसमो, मुक्तितणों दातारो जी ॥२॥
चन्द्रगुप्त राजाथयो, चाणक्यै दीघोराजो जी ।
तिण ए विम्व भरावियो, सास्रा आतम काजो जी ॥३॥
महावीर संवत थकी, वरस सत्तर सो (१७०) बीतोजी ।
तिण समय चवदह पूर्व धहा श्रुतकेवली सुविदीतोजी॥४॥
भद्रवाहु स्वामी थया, तिण कीघी प्रतिष्ठो जी ।
आज सफल दिन मांहरो, ते प्रतिमा मैं दीठो जी ॥५॥

इस स्तवनसे जो २ प्रतिमाएं निकली थी उनकी प्राचीनता स्वयं सिद्ध हो जाती है। श्रीर भी श्रनेक स्थलोमें भूमि भाग से "जिन प्रतिमाएं" निकलो हैं श्रीर श्रभी निकल रही हैं उनसे स्पष्ट जाना जाता है कि पूर्व समयमें जैन संघमें "जिन प्रतिमा" का पूजन होता था श्रीर वे मन्दिरोंमें प्रतिष्टितं की जाती थी।

## मूर्ति पूजा का उद्देश्य

जिनेश्वर की मृर्ति जिनेश्वर समान हो लाभदायक होनेसे जो प्रभु उपासनाका उद्देश्य है वही मूर्ति पूजाका उद्देश्य है अब वह उद्देश्य क्या है ? इसको संच प से नीचे लिखा जाता है। विस्तार से जानने के लिये देखों "उपासना तत्व" १ जैन सिद्धान्तोंका कथन है कि :-प्रत्येक आत्मा सत्ता या निश्चय नयके अनुसार परमात्म स्वरुप है। संसारी आत्माकी यह परि-स्थिति कर्मों के बश है और आत्मा पर पुद्रल विषय में श्रासक्त होकर कर्म बन्धन करती है **ब्रात्मा** की यह सकर्म सांसारिक ब्रवस्था है। वस परमात्मा श्रोर श्रात्मामें यदि अन्तर है तो मात्र यही, संसारी आत्मा कर्म सहित है, परमात्मा कर्म रहित शुद्ध स्वरुप। इसलिये आतमा की परम विशुद्ध अवस्था ही का नाम परमात्मा है। उन परमात्मा की सेवा

भक्ति का उद्देश्य यह नहीं है कि उनसे कोइ वस्तु मांगना हो लेकिन उनके दर्शनका उद्देश्य तो यह है कि उनके ग्रुणोंको स्मरण करना, उनके समान ही अपनी आतमा है, इसलिये ब्रात्माके शुद्ध परमात्म स्वरूप का ध्यान करना या याद करके मैं परमात्म स्वरूप होते हए भी ऐसी परिस्थितीमें क्यों हूं ? आत्मोन्नति का मार्ग है इसको विचारना श्रीर भक्तिका उद्देश्य है । 🚁 अनुराग द्वारा गुणोंके अनुराग की ं इन ऊपर की बातोंका सारांश यह है कि अपनी आत्माको परमात्मा बनाने के लिये मुर्ति पुजा पुष्ट अवलंबन कारण हैं। आत्माके परमात्म रूप बननेमें उपादान कारण तो आश्मा ही है यह कभी भी न भुलना चाहिये, क्योंकि यदि अपन पाप वाशनात्रोंमें लिप्त रहेगें तो मात्र दर्शन वंदनसे प्रभु तार नहीं सकते हैं।

दूसरा उद्देश्य है उपकारी के उपकार को

मानना । जिनेश्वर देव ने आतमा आदि द्रव्यों का यथार्थ स्वरूप बतला कर आत्मोन्नति के मार्ग (धर्म) बतलाकर अपने पर महान उपकार किया है हसलिये उपकार को स्मरण कर, मान कर, उनकी भक्ति करना योग्य है।

### मूर्ति पूजा से लाभ

१ उद्देश्य के पूर्तिका होना यह इसका लाभ है उन्नत होते २ परमात्म रूप बन जावे यह हो उत्कृष्ट लाभ है।

२ उपरोक्त उत्कृष्ट लाभ होनेके साथ २ और भी अनेकों लाभ देखनेमें अति हैं जिनमें से कई एक ये हैं:=

- (क) प्रभु मृर्तिके दर्शन श्रीर पूजनादि से अच्छे भावों की जागृति होती है इससे "भाव-विशुद्धि" नामक लाभ होता है।
- (ख) श्रद्धा स्थिर रहती है कोइ स्थानोंमें यह देखा जाता है कि उधर मुनि विहार आदि-

न होने पर भी प्रभु दर्शन पूजन करनक कारण जैन धर्ममें दृढ़ रहते हैं। पूर्व परम्परा से भी भी हमारे पूर्वज इस कार्य को करते आये हैं इससे हम जैनो है यह जानते हैं तो उनका सुधार, उद्धार भी हो सकता है, धर्म से च्युत नहीं होते।

- (ग) इतिहास में मूर्ति श्रोर मन्दिर के शिलालेखों द्वारा बहुत प्रकाश पड़ता है यह प्रत्यच ही है।
- (घ) शिल्प कला को इसमें बहुत पोषण मिला है और मिलता हैं।
- (ङ) द्रव्यको शुभ मार्गमें लगाने का यह प्रशस्त मार्ग है इत्यादि अनेक लाभ हैं। इस लिये मूर्ति का दर्शन, बंदन, पूजन नित्य करना चाहिये। महाकल्प सूत्र का भी साधु श्रावकको नित्य जिन मूर्तिके दर्शन करनेका अभिप्राय पाया जाता है। जिस स्थानमें जिन मन्दिर हो वहां यदि साधु और पौषध धारी श्रावक जिन

मूर्तिका दर्शन न करे तो छट्ट (बेला) झौर पंचोलेका प्रायच्छित लिखा है (मूलपाठके लिये देखो सम्यक्तवश्ल्योद्धार झौर जिन प्रतिमा सिद्धि) तथा पूजाका फल सूत्रोंमें झनेक जगह हित, सुख, चमा झौर मोच कहा है इससे प्रत्येक श्रावक को विधि सहित नित्य दर्शन प्रतिदिन यथाशक्ति पूजन करना चाहिये।

## मूर्ति पूजा (द्रव्य पूजा)में हिंसा नहीं है

कई लोग ऐसा कहते हैं कि:—द्रव्य पूजामें हिंसा है और हिंसामें तो पाप है। इसलिये द्रव्य पूजा करना ठीक नहीं। इसका उत्तर यह है कि:—जिनेश्वर के बचन एकान्त नहीं है देखिये सूत्रोंमें भी कहा है:—साधु नदोको पार करे, नदीमें डूबती हुई साध्वी को निकाले, इत्यादि तो क्या इन कार्योमें हिंसा नहीं है ? तथापि भगवान ने आज्ञा क्यों दो है। और

भी देखिये:--साधु विहार करते हैं, मंल मूत्रादि निहार करते हैं श्रीर भी कई कार्योंमें हिंसा तो होती है तथापि वह सब कार्य करने की आज्ञा दी है तो इससे यह तो श्रच्छी तरह जाना जाता है कि जिनेन्द्र कथन एकान्त नहीं है तथा प्रश्नव्याकरण सूत्रमें पूजा को दया में गिनो है इससे इसका फल पुगय श्रीर निर्जरा है। अध्यवसायों की निर्मलता के कारण पाप का बन्ध नहीं हो सकता। द्रव्य पूजामें हिंसा करनेवाले भी तो अपने गुरु आदि को वन्दनार्थ हजारों माइल जाते हैं क्या उसमें हिंसा नहीं है ? तथापि परगाम की शुद्धता के कारगा कार्य लाभदायक श्रौर कर्त्त व्यरूप समभे जाते हैं। युक्ति से भी यही सिद्ध होता है:-एक मतुष्य धन कमानेको विदेश गया उसको टिकट खर्च आदि लगता है, और जब वहां से वह धन कमाके लाता है तो आते समय भी खर्च लगता है, तो भी उसे सभी लोग धन कमाके

लाया है ऐसा ही कहते हैं आवा गमनका खर्च भी होता है किन्तु उस खर्चका कोई जिक्र नहीं रहता; वैसे ही द्रव्य पूजा से भाव विशुद्धिका परम लाभ होनेसे हिंसारूप नहीं होकर निजैरा श्रीर पुग्य रूप ही है। किसी को दुख पहुंचाने पर पाप होता है लेकिन एक मास्टर विद्यार्थीको सदाचारी ऋौर गुणी बनाने की भावना से प्रेरित होकर शिचा ताड़नादि देता है तथापि उसे कोई बुरा नहीं कहते. उसको अच्छा सम-भा जाता है। इसी तरह माता पिता अपने वच्चे को सदाचार में रखने के लिये शिचादि देते हैं। डाक्टर एक रोगी के वृंगा के काटता है उस समय उत रोगी को दुःख अवश्य होता है तथापि वह कार्य डाक्टर उसके अच्छेके लिये करता है, इससे उसका उपकार समभा जाता है इत्यादि अनेकों दृष्टान्त है।

### मूर्ति पूजा विषयक प्रश्नों के उत्तर

प्रश्न-प्रभुके नाम स्मरण से ही बहुत लाभ है तो मूर्ति पूजा क्यों करें ?

उत्तर—नामसे स्थापना विशेष लाभदायक है।
जैसे: एक हाथीके नाम द्वारा जो बोध
होता है उससे उसकी तदाकार मूर्तिसे
रंग रूप आकारादि का विशेष बोध
होता है इसि छये स्थापना (मूर्ति) को
मानना पूजना नाम रमरण से भी
अधिक लाभदायक होनेसे यह प्रवृति
आवश्यक और विशेष लाभदायक है।

प्रश्न-मूर्तिसे क्या उपदेश मिलता है ? उपदेश का ही लाभ न हो तो क्यों माने ?

उत्तर—यद्यपि मृतिं कुछ उपदेश नहीं देतो, तथापि अपने को स्वयं उससे उपदेश मिलता है। जैसे:-एक मनुष्य किसी स्थान पर गया वहां छतरी भूल आया जब उसने एक दूसरे आदमी के पास छतरं देखी तब उसे स्मरण आइ और वह तुरंत जहां छतरी भूल आया था जाकर अपनी छतरी ले आया। कहिये उसे छतरी लानेका किसने उपदेश दिया था? किन्तु उसके द्वारा उसे अपने आप उपदेश मिल गया। इसी तरह जिन मूर्ति से उपदेश मिलता है कि:-तुम भी इसी तरह शान्त, निर्विकार, बनो कर्मों को जोत कर परमात्ममय बनो।

- प्रश्न जैसे पत्थर का सिंह किसी को खा नहीं सकता, पत्थर की गाय दूध नहीं दे सकती वैसे ही मूर्ति से भी कुछ लाभ नहीं होता
- उत्तर = जैसे पत्थर की गाय दूध नहीं देती वैसे गाय का नाम भी तो दूध नहीं देता, तो फिर तुमको प्रभु नाम स्मरण करना भी छोड़ना पड़ेगा। इसलिये यह कुतर्क

उलटा तुमारा ही गला पकड़ती है। जैसे गायके आकार को देख उसका स्मरण और ज्ञान होता है वैसे ही पर-मात्मा का भी समक्षना चाहिये।

#### विशेष ज्ञातव्य ।

इसी प्रन्थमें इस लेखके पश्चात ३ लेख और हैं उनके लेखक महाशयों ने जिनेश्वर की भक्ति की विधि, आशातनाएं और उनके निराकरण आदि पर अञ्छा प्रकाश डाला है जो कि पाठक आगे पढ़ेगें उन लेखोंमें विशेष ज्ञातन्य और आवश्यकीय विषय जो रह गये है वे नीचे लिखे जाते हैं।

१ स्नान करनेके पश्चात श्रावकको अपने द्रव्य को केशर से १ मस्तक २ ललाट ३ कंठ ४ और हृद्य इन चार स्थानों पर तिलक करना चाहिये। ललाट में तिलक करना यह जैनियों का चिन्ह है यह चिन्ह द्रव्यसे जोनना चाहिये। भाव चिन्ह राग द्वेष का त्याग रूप है इसके यथासाध्य मंदिरमें तो (हर समये भी रखने योग्य हो है) अवश्य राग द्वेष के त्याग रूप भाव चिन्ह को रखना चाहिये इसीमें पूजा की सार्थकता है कहा भी है:-

जिन स्वरूप थइ जिन आराधे, ते सही जिनवर होवे। भृंगी इलीका ने चटकावे, ते भृंगी जगजोवे रे ॥७॥ (आनन्द्घनजो कृत निम्नाथ स्तवन)

भावार्थ यह है कि:-जिन, याने राग द्वंष से रहित होके जो जिनेश्वर की आराधना करता है वह जिनेश्वर के सदृश वन जाता है। जैसे:-भ्रमरी ईलीको डंक मारती है उस ईलीको भ्रमरी रूपमें सब जगत देखता है। (इसका विस्तार से अर्थ आनन्दधनजी के चौवीसी पर ज्ञान विमलसूरि और ज्ञानसारजी के टबेसे जानना चाहिये)

२ पूजन करनेवाला सात प्रकार की शुद्धि करे। वे ये हैं:-

(क) घर अथवा दुकानादि व्यापार एवं

धन स्त्री पुत्र अप्रादिका तथा रोग द्वेषादि विभावोंका स्मर्गा न करे यह मन शुद्धि है।

- (ख) पापकारो सावद्य भाषाका त्याग वचन शुद्धि है। याने मन्दिरमें सत्य प्रिय ऋौर बोलने योग्य ही भाषा बोले।
- (ग) शरीर से पाप व्यापार न करे हाथ श्रीर दृष्टि से भी इशारा न करे, रनानादिक से शुद्ध होवे यह काय शुद्धि है।
- (घ) वस्त्र कटा हुआ तथा जिसको पहिने हुए मल मूत्र मैथुनादि सेवन किया होवे, जला हुआ, छिद्रित, सिलाइ किया और कोई भी रंगवाला वस्त्र न पहनना यह वस्त्र शुद्धि है। याने पूजाके वस्त्र अलग हो रखने चाहिये जो कि नये और श्वेत रंगके हों।
- (ङ) भूमिको श्लेस्मादि अशुचि पुद्दगल रहित करना भूमि शुद्धि है।
- (च) पूजन के उपयोगमें झानेवाले उप-करण लोटा, रकाबी, कलश, धोकर मांजकर

साफ रखनां ऋौर उसे यह काय में न लाना उपकरण शुद्धि है।

(छ) अस्थि (हड्डी) आदि अशुचि पदार्थं को अलग करना अस्थि शुद्धि है।

३ जिस मनुष्यके स्नान करने पर भी गूमड़े फोड़े घाव आदिसे रसी भरती हो या निकलती हो उसे, एवं सूतकादिके समय पूजन नहीं करना चाहिये क्योंकि इससे आशातना होती है। फोड़ा फुन्सीवाला स्वयं अप्र पूजा और भाव पूजा करें। द्रव्य पूजा की सामग्री देकर दूसरेसे करावे अथवा भावना भावे कि जो जिन पूजन करें सो धन्य है।

(४) "भावना भवनाशिनी" याने भाव कर्मोंको नाश करनेवाले हैं। द्रव्य पूजा भाव वृद्धि के कारणभूत होनेसे ही आवश्यकीय और लाभदायक मानी गयी है, इसलिये द्रव्य पूजा करते समय इस प्रकार की भावना अवश्य रखनी चाहिये जिससे पूजाको सार्थकता होवे। अष्ट प्रकारी पूजा करते समय रखनेकी भावना यें:-

- (क) जल पूजा:- न्हवण कराते समय विचारना चाहिये कि, हे प्रभो! जिस प्रकार जलसे वाद्य मेल नष्ट होता है उसी तरह मेरे आत्मा के रहे हुए कर्म रूपी मेल नष्ट होवो शुद्ध भाव रूप जलसे।
- (ख) चन्दन पूजा:- चन्दनमें जिस प्रकार शीतलता ख्रौर सुगन्धता रही हुई है वैसी ही शीतलता मेरी आरमामें समभाव (उपशमरूप) प्रगट होवो इस भावना को जायत होनेके लिये मैं यह पूजा करता हूं।
- (ग) पुष्प पूजा :- हे प्रभो जिस प्रकार ये सुमनस (पुष्पनाम) द्रव्य सुगन्ध सहित है वैसे ही सु-मनस याने मन स्वच्छ होकर मेरी स्थारमा में भाव सुगन्ध प्रगट होवे।
- (घ) धूप पूजा :- हे प्रभो जिस प्रकार यह धूप अशुभ गन्ध को दूर करता है और सुगन्ध को लाता है वैसे ही मेरे अशुभ आत्म परिगाम

दूर होकर शुभ भावना प्रगट होवो ऋौर जैसे इस धूप का धुवां ऊंचा जाता है वैसे ही मैं उद्ध गति रूप, मोचको पांऊ।

- (ङ) दीपक पूजा:- आप सर्वज्ञ हैं मुक्ते भी आत्म ज्ञान रूप प्रकाश की प्राप्ति हो।
- (च) अचत प्जा स्वस्तिक के किनारे रूप चार गित का भव श्रमण मिटे ऊपर तीन ढगली रूप ज्ञान दर्शन चारित्र प्राप्त हो, जिससे सिद्ध शिलाके ऊपर मोचमें वास हो ऐसा भाव सूचित करना चाहिये।

इस प्रकार के दोहे भी बोले :-

करतां अक्षत पूजना, सफल कर्कः अवतार।
अ-क्षत फल मांगु प्रभु तार तार मुक्ततार॥१॥
संसारिक फल मांगके, रबड्यों बहु संसार।
अष्ट कर्म निवारवा, मांगु मोक्ष फल सार॥२॥
चिहुंगति भ्रमण संसार मां, जन्म मरण जंजाल।
पंचम गति बिन जोव ने, सुख नहीं त्रिण काल॥३॥
दर्शन ज्ञान चारित्र ना आराधन थी सार।
सिद्ध शिला ने कपरे, हो वासा श्रो कार॥४॥
अच्तत फलको (अखंडित) याचना रूप यह

- (छ) नैवेच पूजा:- हे प्रभो आपं निर्वेदी और अनाहारी हैं। नैवेच आपके सन्मुख रखता हुं इससे अनाहारी पद मुक्ते भी मिले।
- (ज) फल पूजा:- हे प्रभो आपके सामने ये फल चढ़ाता हूं मुक्ते मोच रूप फलकी प्राप्ति हो यह भावना भाता हूं। इस प्रकार अष्ट प्रकारके पूजनसे मेरे अष्ट कर्म नष्ट होवें।

# ॥ नव अंग पूजा समयको भावना ॥

५ चंदन पूजा नव अंगोपर होती है उस समय इस प्रकार को भावना भावे:-

(क) तीर्थंकर देवने पगोंसे अनेक देशों विदेशों विचरकर अनेक भव्यजीवोंको प्रतिबोध दिया, हे आत्मन्! वैसे तूं भी पगके सहायसे प्रचार, तीर्थयात्रा आदि शुभकार्य कर। सर्व धर्म श्रीरमें सेवक का काम करते हैं प्रभुने भो सेवा धर्मको स्वीकार। है याने जीवोंका तारने के लिये अनेक देश विचरे हैं इससे यह उपदेश

मिलता है कि प्रथम सेवक (सेवाधर्म अनुयायो) बने बिना स्वामी पद नहीं मिलता। इसिलये सेवा धर्म स्वोकार। यह भावना पैरोंकी (अंगूटे की) पूजा करते समय मानी चाहिये।

- (ख) जानु घुटना) यह समाधि भूमिका है, दिचाके अनन्तर प्रायः प्रभुजीने खड़े २ काउ सग्ग किया है इससे ध्यानावस्था को चिन्तवन स्मरण करनेके लिये जानुस्रोंकी पूजा करता हूं।
- (ग) हे निष्कारण उपगारी ! दीचाके पूर्व १ वर्ष पर्यंत आपने इन हाथोंसे दान दिया । केवल ज्ञान पानेके अनंतर अनेक जीवोंको दोचित किया इससे इन दो हाथों की भावसे पूजा करता हूं।
- (घ) हे गुगोश ! जिस तरह समुद्रको भुजा के वलसे तरा जाता है वैसे ही आपने इन अनंत शक्तिवाली भुजाओं से संसार समुद्र को पार किया, याने तर गये इसलिये, भुजाओंको पुजा करता हूं।

- (ङ) हे कैवलज्ञानी ! मस्तक जैसे जंचा होता है वैसे ऊंचगतिको श्राप प्राप्त भये है इस लिये मस्तक की पूजा करता हूं।
- (च) हे तोथेंश ! आपने अनेक परिषह सहनकर कर्म शत्रुओंको हटाकर लोकमें तिलक के समान बने। तिलक करनेका स्थान ललाट है इसिलये ललाट की पूजा करता हूं।
- (छ) हे निर्बिकार ! आपके यह कंठ महान उपगारो है । इसी कंठसे आपने अनेकान्त सत्य धर्म का उपदेश देकर अनेक जीवोंका उद्धार किया आज भी आपको वाणी परम आधार भूत है इस्रालिये आपके कंठको पूजा करता हूं।
- (ज) हे सर्वज्ञदेव ! आपने इस हृदय से किसीका भी वुरा चिन्तवन न किया, सब जीवों का उद्धार होकर सन्मार्ग में पड़े ऐसी उच्च भावनासे उपदेश दिया । इस उदार हृदय की भावसे मैं पूजा करता हूं।
  - (क) आपके अनन्त गुणोंका कोई वर्णन

नहीं कर संकता । उन ग्रणोंके स्थान (निवास) रुप इस नाभि कमलको में पूजा करता हूं। (इस प्रकार अनेक सद भावना सह आत्मोन्नति के मार्गरुप पूजा करने से महान फलकी प्राप्ति होती है। नव अंग पूजाकी भावना पर विवेचन देखो: -धोर्मिक गद्य पद्य संग्रह पृः १२७ से १३२ तक।

## प्रभु दर्शनके समय की भावना ।

इ प्रभुका दर्शन कर उनके ग्रणोंका स्मरण अवश्य करना चाहिये। अनुकू जता के अनुसार प्रभुके जीवन चरित्रका स्मरण करना चाहिये कि अहो। प्रभुके १ आश्रवमार्ग का त्याग २ परिषह सहनमें वीरता ३ समभाव ४ उप्रतप ५ उदार भावना ६ हहता ७ उनके उपदेश ५ उनके किये अनुकरणीय कार्यवा ग्रण ६ प्रभुके उपकार आदिका स्मरण और चिन्त वन करना चाहिये। प्रभुके ग्रणोंकी और अभिरुचि प्रतिदिन बहाते रहना चाहिये।

साथ ही अपनी आतम दशा का भी चिन्तवन जरूर करना चाहिये कि यह ब्रात्मा परमोत्मके सदश हो सत्ता या वस्तुस्थितिके दृष्टिसे हैं तथापि यह अन्तर जो कि महान पड़ गया है उसका कारण मेरी ब्यात्मा की ही पर भावमें रमणता, आतम विभात (पद) का भूलना हो है इसलिये प्रभुके दर्शन करके प्रतिज्ञा करता हूं कि आजसे आत्मोझति के मार्गमें लगूंगा इस प्रकोर नित्य विचार करे कि प्रभु ने जो बचन आत्मोन्नतिके बिये कहें हैं उनका अवलंवन कर मुभे भी परमात्म बनने का अञ्जा अवसर मिल गया है इसलिये हे आत्मन । इस अपूर्व अवसरको हाथसे व्यर्थ न खो निज गुण प्रगटने में लगा इत्यादि श्रात्माको नानाविध संवोधित सद्वाक्यों द्वारा प्रभुके गुणोंके ध्यानमें लगावें त्रात्म जाएति बढ़ावे नित्य विखारे कि मैंने जो कल विचार प्रभु सन्मुख किये थे उनका पालन

किया है कहांतक ऋोर करना चाहिये इत्यादि विचारोंसे आत्माको उन्नत बनावे। अब प्रभुको संवोधित कर आत्माको अपनी पतित अवस्थाका ध्यान इस प्रकार कराना चाहिये कि हे प्रभो श्रापने धन, कुटम्बादि का त्योग कर दिचा ली, शरीर के मोहका भी त्याग किया यह आपको त्याग भाव मुभ्ते बहुत रुचता हैं कभी मैं भी ऐसा त्याग करूंगा तभी धन्य होऊंगा। निश्चय दशामें ब्राप श्रौर मुक्तमें कोई भिन्नता नहीं है तथापि वर्तमान व्ववहारमें, आप शान्त है मैं कोधी हं, अाप त्यागी, मैं भोगी, आप वीतराग, में रागी, ऋाप निर्ममत्वी, मैं ममत्व-धारण करनेवाला, ऋाप निज ग्रुण भोगी, मैं पुदुगल विषयासक्त, श्राप सिद्ध, मैं संसारी, श्राप निष्कर्म, में कर्मों से श्रावेष्टित, श्राप श्रनेक ग्रुण भंडार में अनेक दोषोंका सागर, आप पर-मात्मा, मैं वहिरात्मा ऋादि स्त्रनेक भिन्नताएं हो गई है तथापि ऋापके परमंपावन दर्शन से में अपने को धन्य, क्रत पुराय, मानता हुं आज मेरी भाग्य दशा जागी अब उन्नति शीव और अवश्य होगी ऐसा में मानता हुं। भावना की धारा का वर्णन कोई कर नहीं सकता। आत्मा की उन्नतिके इच्छक प्राणियोंको विस्तार से भावना भानी चाहिये।

७ यथावसर पर्व आदि दिनोंमें प्रभुकी अंगी करनी चाहिये इसका हेतु यह है कि दर्शकके भावों की विशेष बृद्धि होवे इसो लच्य को रख कर अंगी करनी चाहिये।

म कई जगह मन्दिरों में रंग कराया जाता है उसके साथ ही मूर्तिके नीचेके शिलालेख पष्ट पर भी रंग फेर देते हैं या अच्चर लिपिमें रंग भर देते हैं तो रंग करनेवाले कारीगरों की अज्ञता के कारण संवतादि अच्चरों पर उलट पुलट रंग भर दिया जाता है इससे इतिहासमें बहुत खामी पहुं श्वती है इसिलये रंग अच्चरों भरते समय अच्चरोंको अच्छी तरह देख कर

भरना चाहिये, स्पष्ट न पढ़ सकें तो न भरना चाहिये तथा दिवाल आदि जहां पर कोई प्राचीन शिलाकला का नमुना हो और शिला-लेख हो उस पर रंग नहीं करना चाहिये इस तरफ जरूर ध्यान रखना।

८ पूजा या दर्शन कर प्रभुके सामने ( प्रभु से ) कोई भी फल मांगना नहीं चाहिये निदान (नियाणा) करना तो सर्वथा त्याज्य ही है लेकिन कई लोग प्रभुसे पुत्र, धन स्त्री, रोगनाश् श्रादिको याचना करते हैं यह लोकोत्तर देवगत मिथ्यात्व है। इसलिये कोई भी आशा, फल इच्छा रहित होके हो भक्ति करना लाभदायक है। कभी २ कई लोग प्रभुसे कोई फल मांगते है लेकिन उनके निकाचित कर्मवश वह प्राप्त न होनेपर उनको श्रद्धा मंद पड़ जाती है। अन्य देवोंकी शरण लेते लगते है इत्यादि अनेक कारण है इसलिये फलकी याचना न करे।

आशातना का खाश ध्यान रखना चाहिये तथा प्रति वर्ष आय व्यय का हिसाव प्रगट कर देना चाहिये।

११ आशातना का अर्थ यह है कि:- आय-(ज्ञानदर्शन ऋोर चारित्रका) ऋौर शातना-विनाश या खंडन । याने जिस कार्यंसे लाभका नाश हो उसे आशातना कहते हैं। या आ, चारों अक्ररफ से, ऋौर शातना याने विनाश, तो चारों तैरफसे जिससे विनाश हो उसे आशातना कहते है। भला कौन ऐसा विवेकी पुरुष होगा जो लाभका विनाश करनेको इच्छा करे १ अपित् कोई नहीं। इसलिये लाभ को नाश करनेवाले सर्व कार्योका त्याग करना चाहिये। वे कार्य मुख्यरूप से निम्नैलिखित हैं। आचार्योने अल्प वुद्धि वालोंके लिये उसके ३ भेद किये हैं:-

जघन्य-मध्यम श्रोर उत्कृष्ट इनको क्रमसे लिखते हैं:— गाधा :—तंबोले पाण भोयण, वाणह मेहुन्न सुअण निद्ववणं । मुत्तुचारं जूअं, वज्जे जिणनाह जगईए ॥ १॥

(देववंदन भाष्य)

भावार्थः - जघन्य से दश स्त्रोसातनायें प्रत्येक श्रावक को नहीं करनी चाहिये वे ये हैं:-१ मन्दिरमें तंबूल याने पान सुपारी आदि मुखवास खाना २ पानी पीना ३ भोजन करनो ४ ज्**ता मोजा आदि पहनना ५ रति**ुक्कीड़ा ंकरनौ ६ निद्रा लेना ७ कफ थक 🖼 न ८ पिशाब करना ६ वड़ी शंका (शौच ) करना १० श्रीर जुश्रा खेलना। यद्यपि ⊏४ श्रीर ४२ के अन्तर्गत भो यही आशातनायें है किन्तु तीन भेद करनेका कारण यह है कि :- जो ८४ आशातना न टाल सके वह ४२ टाले जो वह भी न टाल सके तो १० तो अवश्य ही टाले। यथा शक्य ८४ अ।शातनाओंमें कोई भी न करना मुख्य कर्तव्य है। मध्यम ४२ आशातनायें इस प्रकार हैं:-१० तो पूर्व कथित, ११ १२ पलांठी मारना १३ पग पसारना

१४ परस्पर विवाद १५ परिहास (हंसी) १६ मत्सर करना १७ सिंहासन परिभोग १⊏केश शरीर विभूषा १६ छत्र रखना २० तलवार रखना २१ मुकुट २२ चामर रखना २३ घरणा देना या किसी कारणसे संघ या अन्य व्यक्ति निमित्त लांघन करना २४ विलास ( हास्यादि ) २५ विट ( अन्य पुरुष ) के सोथ प्रसंग करना २६ मुखकोष न रखना २७ मलीन श्रार रखना २८ मलीन वस्त्र रखे २६ अविधि पूजन मन चंचलपना ३१ सचित्त द्रव्य रखना ३२ उत्त-रासन न करना ३३ अंजलि न करना ३४ पूजाके उपकरण ऋशुद्ध रखना ३५ ऋशुद्ध फूल चढ़ाना ३६ अनाद्र करना ३७ जिनेश्वरके प्रत्यनीक-द्वेषीको निषत्तर न करना निषेध न करे ३८ चैत्य द्रव्य भन्तगा (इसके करनेसे सम्यक्त्व तक नहीं मिलता) ३६ चैरव द्रव्य उपेचा (सार संभाल न करना) ४० शक्ति होने पर भी बंदन, दर्शन, श्रौर पूजनमें मंदता करना श्रालस्य करना। ४१ देव द्रव्य भन्नो से मित्रता करना ब्यापारादि करना, ४२ देवद्रव्य भन्नकको बड़ा सेठ करना, उसकी आज्ञा माननो । अब उत्कृष्ट ८४ आशातना का विवरण दिया जाता है।

१ श्लेष्म, थुक डालना, २ जुञ्जा रमना ३ कलह ४ कला भ्यास ५ दंतन कुरला करना ६ पान खाना ७ पानका पीक डाले = गाली श्रादि क्रवचन बोले ६ पिशाव, शौच करे, १० शरोरादि धोवे ११ केश संवारे १२ नख कट।वे या डाले १३ खून डाले १४ सूखड़ी ऋादि खावे १५ गूमड़े श्रादिकी त्वचा उतारे १६ श्री-षधि खा पीत गेरे १७ वमन (उलटी) करे १८ दांत गेरे १६ हाथ पैरका मैल डाले २० घोड़ादि बांधे २१ दांतका मैल गेरे २२ आंखका मैल गेरे २३ नवका मेल २४ गालका मेल २५ नाक का मैल २६ शरीरका मैल २७ सिरका मैल २८ कानका मैल गेरे २६ भूतादिक की मंत्र विद्या, साधे राज सम्बन्धी विचारे ३० विवाह सम्बन्धी पञ्चायत करे ३१ व्यापार सम्बन्धो हिसाब करे ३२ राजाका कार्य करे बोट देवे ३३ घरका जेवरादि रखे ३४ दुष्टासन से बैठे ३५ गोबरके छागो लीपे ३६ बड़ी करे, सुकावे ३७ वस्त्र सुकावे ३८ दाल पोसे दले ३६ पापड़ बटे सुकावे ४० राजादि के भयसे छिपै ४१ पु-त्रादि मरणसे रोवै ४२ राज कथा देश कथा, स्त्री कथा और भोजन कथा करे ४३ जेवर गढ़े शस्त्र बनावे ४४ गाय भेंस बैलादि रखे ४५ ठंड दूर करने को ऋग्नि तापे ४६ धन्यादि गंधे ४७ रूपया मोहर परखे ४= निस्सही विधिसे न कहे ४६ छत्र ५० पगरखी मोजा ५१ शस्त्र प्र चामर यह चार बस्तु रखे ( भीतर लावे ) प्रक्षमन एकाय न करे प्रश्व तैलादि मर्दन करे प्र शरीरके उपभीग्य फुलों को न त्यागे प्र६ हार मुद्रा, कुंडलादि स्राभूषण उतार के न आवे ५६ प्रभुको देख हाथ न जोड़े ५८ एक वस्त्रसे उतरासन ने करे ५६ मुकट रखे ६० शिर

पर वस्त्र लपेटा रखे ६१ फूलका सेहरा रखे ६२ नारियल आदिका छिलका डाले ६३ गैद (दडी) खेले ६४ जुहार, मुजरा आदि करे ६५ भांड कुचेष्ठा करे ६६ तूं तूं शब्द कहे ६७ लहना ६८ संघाम करे ६६ मस्तक केश सुकावे ७० पालखो लगाके बैठे ७१ पावडी पहने ७२ शगीर धोकर कीचड़ करे ७३ शरीर द्वावे ७४ पर्ग पतारे ७५ शरीरकी धृल काड़े ७६ मैथुन संवन करे ७७ जूं लीख गेरे ७⊏ भोजन करें ७६ ग्रह्म चिन्ह ढक कर न बैठे 🖒 वैद्यक काम करे ८१ क्रय विक्रय व्यापार करे ८२ सय्या करके सोवे ८३ पीनेके वास्ते जल ८४ स्नान के लिये जगह बनावे ये उत्कृष्ट ८४ आशातनायें हैं।

जहां तक हो सके स्वयं किसी प्रकारकी आशा-तना करनी नहीं दूसरा करता हो तो निवारण करना यह प्रत्येक जैनी का कर्ज़ब्य है ऐसा न करनेसे दोषका भागी होना पड़ता है १०० वर्ष से प्राचीन मन्दिर तीर्थ कहा जाता है उसकी ऋाशातना बिशेष रुपसे बर्जे ।

कहा भी है:—

तीरथनी आशातना निव करिये, निव करिये रे निव करिये।
धूप ध्यान घटा अनुसरिये, तिरये संसार ॥ ती॰ ॥ १ ॥
आशातना करतां थकाधन हाणी, भुखा न मले भन्न पाणि।
काया बली रोगे भराणी, आभव मां जेम ॥ ती॰ ॥ २ ॥
परभव परमाधामी ने वश पड़शे, वैतरणी नदी में हल्हो।
अग्नि ने कुड़े बल्हो, नहीं सरणुं कोय ॥ तीन ॥ ३ ॥
(नवांणुं प्रकारी पूजा वीर यिजयजी)

१२ इस प्रकार तथा और भी सूत्रोक्त विधि सिंहत कार्य करनेसे पूर्णफलकी प्राप्ति होती है अविधिसे किया करना ठीक नहीं। कहा भी है:-"अविधि थी किया करी निव छूटे भवनो लारो रे" इत्यादि। इसिंख प्रत्येक धर्मकार्य जो किया जाय उसका हेतु, विधि, परमार्थ सद्युरुसे व योग्य जानकार, मनुष्योंको पूछ कर विधि सिंहत करनेका प्रयत्न करना चाहिये। कारण जिस प्रकार औषधि लेने पर भी पथ्य

पालन करनेसे ही फायदा होता है वैसेही कर्म रोगको दूर करनेको धर्म रूप अौषधिके साथ विधि रूपी पथ्य अवश्य सेवन करना चाहिये तभो पूर्गा लाभ मिलता है अन्यथा हानि होनेकी संभावना है। यहां यह प्रश्न होना सम्भव है कि:-यदि सम्पूर्ण विधि पालन न हो सके तो धर्म क्रिया ( पूजनादि ) करनी या नहीं ? इस का उत्तर यह हे कि:- यथा साध्य प्रयत्न करने पर भी विधि न पले तो भी धर्म क्रिया तो अवश्य करते रहना चाहिये क्योंकि करते रहनेसे तो कभी न कभी विधि मार्ग में प्रबृति हो जायगी इस जिये क्रिया करना न छोड़े तथापि विधि मार्ग की ऋोर लच्य ऋौर प्रयत्न तो अवश्य होना ही च।हिये। विधि मार्ग आरा-धक को धन्य है बहुमान करनेवाले भी धन्य हैं १३ चैत्यवन्दनादिमें जो २ पाठ स्रावें वे तथा स्तवन, पूजाका अर्थ जरूर सीखना चाहिये। १४ पूजन विधि म्रादि इस प्रन्थमें संचेप से कही है विस्तार से देवबन्दन भाष्य २ जिनदेव दर्शन, स्याद्वादानुभव रत्नाकर ऋादि प्रन्थमें है इसलिये विस्तारसे उन प्रन्थोंसे ऋोर सद्युष से जानना ।

१५ मन्दिरमें श्रव्छी तरह प्रकाश पड़ने लगे कि जिससे जीव यक्ना भन्नी प्रकारसे हो सकती हो उस समय खुलना चाहिये। मारवाड़ादिमें मन्दिर बहुत जल्दी खुलते हैं यह ठीक नहीं जीव दया यथावत् नहीं पलती इसलिये इस रोतिको सुधारने की जरूरत है। यह कार्यं स्त्रियोंके लजाके कारण होता है लेकिन ऐसी लजा करना उचित नहीं कि जिससे धर्ममें नुकसान पहुंचता हो। सूर्योदयसे पहले पूजन होता है वह भी ऋयोग्य है। तथा संच्या समय मङ्गल दीपक आरित हो जानेके बाद मंदिर इंद हो जाने चाहिये। रात्रिमें (विता विशेश पर्व श्रीर तीर्थादि ) मंदिर खुला रखना संघपद्यकादि यन्थों में निषेधित है। पूजाका कार्य सेवकों पर न छोड़ं जैनी भाइयों को स्वयं अपने हाथसे करना चोहिये अन्यथा बड़ी आशातनायें होती है सम्यक्त्य विचार ।

सुदेव, सुगुरु श्रौर सुधर्म पर श्रद्धा रखने को सम्यक्तत्र कहते हैं:—

१ सुदेवः- श्रीअरिहन्त सर्वं इ १२ गुण सहित
 श्रीर रागद्वेषादि १८ दृषण रहित वही सुदेव है।

२ सुगुरु:-पंच महाब्रतके धारक कनक-कामिनोके सर्वथा त्यागी सर्वेज्ञ प्रणीत धर्मके उपदेशक हों वे सुगुरु हैं।

३ सुधर्मः-अनेकान्त स्योद्वादमय केवली भगवान भाषित, दयामय सर्व जीवको हित कारक सुधर्म है ।

उपरोक्त तत्वत्रय को श्रद्धाको सम्यक दर्शन कहते हैं सो धारगो योग्य है। इससे विपरीत कुदेव, कुग्रुह और कुधर्म के ऊपर श्रद्धा को मिथ्यात्व कहते हैं वह त्याज्य है। सभ्यक दर्शन सम्यक ज्ञान और सम्यक चुरित्र ही मोज्ञका मार्ग है।

#### भावना के दोहे:--

त्रिजग नायकतुं घणी महा महोटा महाराज । मोटे पुन्ये पामिया, तुम द्रशणहुं आज ॥ १ ॥ आज मनोरथ सबि फल्या, प्रगटयां पुण्य कह्योल पाप करम दूरे टल्या, नाठा सर्व दंदोल ॥ २ ॥ सुबदाई प्रभु तुं बड़ो, तुज सम अवर न कोय। करम मल दूरे कर्या पाम्या शिवपद सोय॥३॥ ज्ञानावरणी क्षयकरी, दर्शना बरणीय कर्म। घेदनीय कर्म दूरे, टाल्युं मोहनीय कर्म ॥ ४॥ नाम कर्म ने आयु कर्म, गोत्र अने अन्तराय । अष्ट कर्म एणी परे, दूर कर्या महाराय॥ ५॥ दोष अठारह क्षय गथा, प्रगटया पुण्य अनन्त । अन्तरंग सुख भोगवे, निश्चल श्रीअरिहंत ॥ ६ ॥ करपबुक्षने कामकुंम, पूरे मन ना कोड। प्रभु सेवा थी ते मले, जो मंछा (श्रद्धा) होय भड़ोल ॥०॥ त्रण भुवन में तुंबडो, तुज्ज सम अवर न कोय। इन्द्र चन्द्रने चकवतीं: तुज पद सेवे सोय ॥ ८॥ प्रभु सेवा भावे करे; प्रेमधरी मनरंग दुःख दोहग दूरे ठले, पाये सुख मन चंग ॥ पूजा करता प्राणिया, पोते पूजनीय होय। आभव परभव सुख घणाः तस तोले नवि कोय ॥१०॥ जीवड़ा जिनवर पूजिये, जिन पूज्या सुख्याय। दुख दोहग दूरे टके. मन बश्चिन फल पाये ॥ ११ ॥ द्रव्यभाव थी अति घणो, हैडै हरव न माय। इन विध जिनवर पूजताँ, पापकरम दूरे जाय ॥१२॥

### 'जिनराज-भक्तिके

### प्रति होनेवाली आशातनायें"

( लेखक- श्रीकु वरजी आणंदजी-भावनगर )

इस विषय पर विचार करना बहुत जरूरी है। उत्तम ऋौर भव भी । प्राणी वग इन आशातनाओं से बहुत डरते रहते हैं किन्तु कुछ तो इस विषय पर दोर्घ विचार नहीं करनेसे. कुछ उपेत्ता भावके रहनेसे, कुछ बोधकी मन्दता से श्रोर कुञ्ज इस बिचारको जाग्रत करनेवालों की कमोसे, जिनराज भक्ति करने की इच्छा रहते हुये भी, जिन पूजादि धर्म क्रिया करते समय, प्रागोवर्ग जिनेश्वर देवकी आज्ञा भंगरूप यह तथा ऐसी हो अन्य अन्य आशातनायें करतं रहते हैं जिनके दिषयमें यथासाध्य नीचे वर्णन किया जाता है । अश्रा है बृद्धिमान लोग इस पर विचार करके जो बातें ठीक मालुम हों उसे सःवर स्वीकार करके वर्त्त न में लावेंगे।

१ सर्व प्रथम तो श्रावकके वास्ते सिर्फ जिनपूजाही के निमित्त हर रोज स्नान करनेका कहा गया है, अन्यथा प्रति दिन स्नान करना निषेध है। जिनपूजाके हेतु जो स्नान कराना है, वहभो परिमित (मापा हुआ) जलसे और इस रीतिसे कि जिससे लीलन फूलनकी व त्रस जीवोंको विराधना न हो, यतना ( जयणा ) पूर्वक नहाना चाहिये। किन्तु इसके विपरीत बहुत जगह या बंबई जैसे बड़े शहरोंमें तथा अर्रेर भी कई स्थानों में लोग इस तरह नहाते हैं कि जहां जयगा बिहकूल नहीं पोली जाती, जलका कोई परिमागा नहीं रखा जाता ऋौर अनन्त काय ( लीलन फूलन ) के अनन्त जीवों की विराधना तथा त्रस ( चलते फिरते ) जीवों की भी विराधना होती है। ऐसा होने से प्रारंभमें ही श्रीजिनेश्वर भगवान की श्राज्ञा का मंग होता है ऋौर यह भी एक प्रकार की आशातना ही है।

(२) रेनान करनेके पश्चात पहिनने की कम्बली तथा उसके बाद पूजाके समय पहिनने के वस्त्र इतने मैले, गन्दे, दुर्गन्धि पूर्ण ऋौर फटे हुए होते हैं कि जिसके लिये अब्छी स्थिति वाले श्रावकों को लजित होना चोहिये क्योंकि वे भी कद।चित्त १ सालमें १ बार पूजाका वस्त्र बदलते होंगे। वे कभी यह विचार नहीं करते कि अगर हम लोग ऐसे हो वस्त्र रखेंगे तो विचारे साधारण स्थिति वाले कैसा बस्त्र रखेंगे १ अपने घरके पूजाके बस्त्र कदाचित्त ही कोई रखता हो ऋौर यदि किसी के ऋपने घरके ही होंगे तो उसे स्वच्छ रखने की स्रोर ध्यान नहीं नहीं दिया जाता। इससे निजके श्रीर को नुकसान पहुंचता हो है और परमात्माके प्रति अतादर सूचित होता है और इसीसे प्रभुके प्रति भक्तिमें कमी जाहिर होती है। यह भी एक अशातना ही है।

(३) श्रीजिनेश्वर भगवान की द्रव्य-पूजाका प्रारम्भ जल पूजासे होता है श्रीर वह जल पूजा जिस समय दो घड़ीके लग भग दिन चढ़ जाय, सूर्यका प्रकाश आने लग जाय, रात्रिमें आये द्वये जीव जन्तु स्थानान्तर हो जांय ऋौर यदि कोई जीव वहीं रह भी गया हो तो वह अच्छी तरह दृष्टि गोचर होने लग जाय एवं मोर पींछी (मयूरपंख) द्वारा हटाया जा सकता हो ऐसे श्रवसर पर तो जलपूजा करना योग्य है श्रन्यथा कितने ही स्थानोंमें अनेक समय यहां तह दे-खनेमें आया है कि उपरोक्त जयणाको आचरित किए विनाही जलपूजा ( प्रचालन ) कर डालते हैं जिससे जीव दया हा ब्रावश्यक कर्तब्य होता नहीं हे और तिर्थङ्कर की आहाका भट्न होता यहभी एक प्रकार का आशातना हो है। यहां यह खास ध्यानमें रखना जरूरी है कि अष्टप्रकारी पूजा व.रो का मुख्य समय ही दूजा प्रहर बतलाया गर्था है।

- (४) जिनविंब का प्रचालन (पखाल) करने में गत दिवसकी वेशर पुष्पादिक को दूर करना सवसे प्रथम प्रयोजन है। क्योंकि पुष्प सु-वासित होनेसे उनमें अनेक त्रस जीवों की उपस्थित (होना) सम्भव है ऋतः उन्हेः पहिले ही से न हटा कर प्रचालन के जल हे साथ ही छोड़ दिये जाते हैं जिससे उनमें स्थित त्रस जीवों का विनाश होता है। पहिले या पीछे किसी भी समय एक भी पुष्प न्हावण के जल में पड़ना हो नहीं चाहिये। यह दात खास तौर से ध्यानमें रखनी दाहिये।
- (५) जिनिबम्ब के ऊपर लगी हुई गत दिवस की केशर को बासी केशर कहते हैं. उसे हटानेके लिये भीगे हुये अङ्गजुहणोंसे काम लेना चाहिये परन्तु ऐसा होनेके इजाय बालकुंची से इस तरह प्रचालन कराया जाता है मानो सुवर्णाकार गहने धोरहा हो सुवर्णाकारकी बालकुंचो तो बालों की होनेसे सुकामल होती है

पर यह बालकुंची तो सुगन्धी खप्तके बालोंकी होनेसे अत्यन्त कर्कश होती है, जिसके लिये अभो तक कोई सुधार नहीं हुआ है। ऐनी कर्कश बाबकुंची से प्रभूजी के समस्त शरीरको घसना, रगड़ना एक प्रकारकी महान आशातना है; अतः वन सके वहां तक वालकुंची का प्रयोग सर्वथा करना ही नहीं चाहिये। कदा-चित जिनविम्बके किसी भागमें खड्डा पड़ गया हो और उसमें की केशर न निकलती हो तो ऐनी हालतमें केवल ढोले हाथोंसे बालकुंचीका सहज मात्र ही उपयोग करना चाहिये। वाल-कुंचीका सतत् एवं निरंतर प्रयोग करनेसे जिन-विम्ब पर कितनो घसोटें लग जाती है यह प्रभ के शरीरके कि उने ही स्थलोंपर, पलांठी (पालखो) के ऊपर के लेख पर, धातु विम्ब की मुख नासिकादि पर, या सिद्धचक नीके अंगो पांगादि पर दृष्टि डालनेसे प्रत्यच दृष्टिगोचर होती हैं। बालकुंबी का सर्वथा उपयोग हो न किया जाय,

श्रीर कदाचित किसी खुरो खोचरे स्थानमें वासी केशर लगी हुई रह भी जाय, तो उससे इतनी बड़ी आशातना नहीं होती जितनी बाल-कुंचो से जिनबिम्ब को रगड़ने में होतो है। फिर इससे भी ऋधिक ध्यान इस बात पर देना चाहिये कि जिनबिम्ब पर जल की बूंद नहीं रह जाय जिससे लीलन फूलन पैदा होनेकी एवं मेल जम जाने की सम्भावना रहती है। अंगलुहणा करते समय इतनी जल्दी की जाती है कि खुरो खोचरे की न तो सम्भाज ही जो जाती है और न उस पर कोई दृष्टि ही डाली जाती है। इसी जिये आवश्यक्ता इस बात की है कि इन सत्र बोतों पर विशेष उपयोग रखा जावे ऋौर बालकुंची का उपयोग ऋत्यावश्यक होने पर ही किया जावे। जो लोग इन बातों पर ध्यान नहीं देते वे पूजारियों ( गोठी जोगों ) से होतेवाली समस्त आशातनाओंके हिस्सेदार होते है, यह उनको कभी नहीं भूलना चाहिये।

इसके सम्बन्धमें यदि श्रीर भी श्रिधिक खात्री चाहते हैं तो किसी समय ऐसी बालकुंची का श्रिपने श्रीर पर प्रयोग कर देखना चाहिये कि जिससे इस हकीकत की खात्री स्दयंमेव हो जायगो एवं बालकुंची उपकारके बदले श्रपकार श्रिधक करती है यह बात श्रच्छो तरह समफमें श्रा जोयगी।

(६) प्रचालन (पलाल) करनेके पश्चात ऋंग लुइए करनेमें त्राता है। कितने ही स्थानोंमें तो अंगलहरो उत्तम, रवच्छ, नरम श्रौर उज्वल देखनेमें स्राते हैं। किन्तु कितने ही यामों स्रोर शहरोंमें फटे हुए, मैले, सड़े हुए और विलकुल छोटे अंगल्ह्यो काममें लाये जाते है जो प्रभु जी की भक्ति के बदले आशातना का कारण रूप हो जाते हैं। यदि हरेक अच्छी स्थितवाला पुरुष साल भरमें २ (दो) अंगलुहरो मन्दिरजी भेंट करता रहे तो ऐसी स्थिति कभी पैदा न होते। मन्दिरजी के संरचक (बहोत्रः) यदि

श्रव्छा कपड़ा लाने की उदारता दिखावें श्रोर साथही श्रमुक महीनेमें वदलवाये जाते हैं या नहीं एवं प्रति दिन धोकर स्वच्छ किये जाते हैं या नहीं ? इन बातोंकी सम्भाल रखे तो यह श्रविवेक पूर्ण, श्रनादर रूप श्राशातना नहीं होने पावे। यथासम्भव बढ़िया मलमलके श्रंगलुह्णो होने चाहिये। जिसमें प्रथम श्रंगलुह्ण करनेके लिए देशी मलमल या कोईसा श्रव्छा सुन्दर वस्त्र का व्यव हार किया जाय तो कोई श्रद्धचन नहीं होगी।

(७) अंगलुहण करनेके पश्चात चन्द्रनपूजा की जाती है, जिसमें ४०) रुपये ल की
केशर उपयोग की जाती है और चन्द्रन जिसकी
यह खास पूजा गिनी जाती है वह विलकुल
घटिया, विना सुगन्धि का और सामान्य काष्ठ
जैसा उपयोग किया जाता है। इस विषय पर
खास तौर से ध्यान देना चाहिये कि चन्द्रन तो
खूब बढ़िया और उंची कोमत वाला होना
चाहिये और इससे जो खर्च बढ़नेकी सम्मावना

हो तो उतना ही खर्च केशर खातेमें घटा देना चाहिये। गहरी लाल केशर चढ़ाना बहुत हानि कारक है कारण इससे अनेक बिम्बों पर दाग पड़ जाता है और छिद्र एवं खड़े तक पड़ जाते है। इत्र का उपयोग करनेवालोंको भी इस वातका ध्यान रखना जरूरी है कि जो इत्र (अतर) विम्बके अनुकूल न हो तो इसके लगाने को कोई आवश्यकता नहीं है।

(二) अव पुष्प-पूजा की बारी आती है। पुष्प दो प्रकार से चढ़ाये जाते हैं। १ छटे हुये २ गुंथे हुए जैसे हार। पुष्प सुमधुर सुगन्धयुक्त और सुशोभित होने चाहिये और जिसकी पांखडी गिरो हुई न हो ऐसे और योग्य रीतिसे लाये हुये हाने चाहिए। ऐसी स्त्रियें जो ऋतु-दिवसों का पालन न करतो हो, उनके लाये हुए पुष्प सर्वथा चढ़ाने लायक नहीं होते हैं। अलावा इसके कोई पुरुष यदि विवेक पूर्वक लाया होवे तो उन पुष्यों को ले लेना चाहिये। हरेक पुष्प

को इष्टि से अच्छी तरह देख लेना चाहिये और फिर खंखेर कर बादमें अख्प जलसे फंवारे की तरह रुचि अनुसार छांटना चाहिए। पुष्पोंको हर समय धोनेकी आबश्यकता नहीं है क्योंकि इससे उनकी विराधना होती है और इतना ही नहीं पर इसके अन्दर रहे हुए त्रस जीवोंकी, जो अपनी दृष्टिमें नहीं पड़े हों और खंखेरने से भी जो खिरे नहीं, ऐसे जीवोंकी (सूचमत्रस) विराधना होती है। और पुष्प तो जाति ही से पवित्र है इनको पानीसे पवित्र करनेकी जरूरत नहीं रहतो। ऐसे छुटे पुष्प खूब विवेक सहित शोभनीक मालुम हो उस ढंगसे जिनबिम्ब पर चढ़ाना चाहिए इसमें जो कुछ भी अनुपयोग किया जायगा उसीका नाम त्र्राशातना है। पुष्पों के हारके सम्बन्धमें तो प्रधानतया विचार करने की जरूरत है। पुष्पों में सुई घुसा कर जो हार बनाये जाते हैं, वे तो सर्बथा ही चढ़ाने के लायक नहीं हैं। इसमें तो प्रत्यच स्त्राशातना

है, जिनाज्ञा का भङ्ग है, जीवोंकी विराधना है श्रीर द्याल कहलाने वाले श्रावकों के सर्वथा त्यागने योग्य प्रवृत्ति है। बहुतसेभोले, भक्ति-वान भाइयोंके हृदयमें अभी तक यह बात स्थान नहीं पाती। इसीलिये सिद्धाचलादि तीर्थं स्थानों में उन लोगों ने इन बातोंको हद से ज्यादा बढ़ा दिया है, किन्तु ऐसा करना बिल्कुल अयोग्य है। श्राद्ध-विधि वगैरह अनेक यन्थोंमें पुष्प चार प्रकार से चढ़ाने का कहा गया है, उसमें साफ तौरसे पुष्पों को गूंथ कर के हार बनाने का विधान है। इसके विषय में श्रोर भी जितना चाहे, जान सकते हैं यहां अधिक लिखने की आवश्यकता नहीं। परन्तु यह भक्तिके नामसे होनेवाली आशातना की बिलकुल ही रोक देना चाहिये। आंशा है, सुज्ञ जैन-बन्धु इस पर विशेष ध्यान देकर ऐसी आशातनाओं से हर समय दूर रहेंगे।

(६) पुष्प-पूजा के अनन्तर धूप एवं दीप-पुजा की जाती है इसका नाम अय-पूजा है। असलमें तो अग्र पूजा गर्भ एह (गंभारा) के वाहर रह कर ही करनी चाहिये परन्तु आज कल तो गर्भ गृहके अन्दर ही सर्वंच करते नजर आते हैं, इतना ही नहीं पर धूपको प्रभुजी के मुख तक ले जाते हैं। अज्ञान पुजा करने वाले अगरवत्ती के टुकड़े को धूपदान में बिना रखे ही उसको प्रभुजी के इतना निकट ले जाते हैं कि उसकी राख या वह टुकड़ा प्रभुजीके शरीर पर गिर जाता है। इस ब्रज्ञानता को दूर करने की पूरी जरूरत है क्योंकि ऐसा करने से भक्ति कं वजाय महान त्र्याशातना होती है। मन्दिर जीको दीवारों पर कोयलेसे अपने नाम अंकित करनेवाले श्रज्ञानी पुरुष जितना नुकसान करते हैं उससे भी ज्यादा नुकसान वे करते हैं जो गर्भग्रहके तमाम भागोंको, धूपदीप करके काला कर देते है। इस पर हर व्यक्ति को पूरा ध्यान देना चाहिये ऋौर धूप दान (धूपीया) हो वहां तो उसही से धूप करना चाहिये।

- (१०) दीप पूजा करनेवाले मन्दिरके द्रव्यसे खरीदे हूए घृत को तैयार देख कर तथा उस घो से भरा हूआ दीपक तैयार पाकर आरती करने जग जाते हैं। परन्तु यह ख्याल रहे कि अगरवत्ती बगैरह धूप तो साधारण खाते का होता है मगर यह घृत (घो) उस खातेका नहीं होता है। विशुद्धि के प्रेमो श्रावक अपने घरके घी से दीपक करके आरती करते हैं। यहां तक कि वे लोग मन्दिरजीका एक सूत भी उपयोग नहीं करते हैं।
- (११) इसके अनन्तर प्रभुजी के सामने गर्भ यह के बाहिर बैठ कर अच्त, फल और नैवेद्य ये ३ तीन पूजाएं एक साथ की जाती है। इसमें जिस प्रकारके विवेककी आवश्यका होती है, वह ध्यानमें नहीं रहता। पूजा करने वाले मुंह से बोलते हैं कि "अच्चत शुद्ध अखंड

सुं, जे पुजे जिनराय" पर स्वयं जिन चावलोंसे स्वस्तिक (साथिया) करते हैं, वे चावल कैसे हैं, इस पर कोई ध्यान नहीं देता है। कितने ही समय तो इन चावलोंमें धनेरिया (इल्ली) बावां (लट) बगैरह जन्त भी देखने में आते हैं. जिनकी बिराधना हो जाती है। फल भी साधारण, एवं नैवेच की जगह मिश्रीके टुकड़े या पतासे जैसी मामुली चीज चढ़ाई जाती है। खैर, हर रोज के लिए तो कोई बात नहीं मगर पर्व के अवसर पर या अपने घरमें विवाह लग्नादि के समय जब काफी मिठाई रहती है या किसो मित्र या ऋतिथि के लिए मिष्टान्न की तैयारो होती हैं उस समय जिनेश्वर की भक्ति का कभी स्मरण ही नहीं होता और न वे वस्तुएं कभी चढ़ाई जाती है। फल भी उत्तम जाति के नहीं होते यह जिन-पूजा के प्रति ऋल्पादर स्पष्ट जाहिर होता है।

- (१२) द्रव्य पूजा करनेके पश्चात माव पूजा का अवसर आता है। द्रव्य पूजामें वहूत सा समय लगानेवाले भी भाव पूजा में बड़े मंद आदरवाले दीख़ते हैं। द्रव्य पूजासे भाव पूजा में अनन्त गुण अधिक फल कहा गया है। ऐसी हालतमें भावपूजाके प्रति अल्पादर का कारण सम्यक् भावकी कमीका होना साफ जाहिर है। यह बात कभी नहीं भूलनी चाहिए कि भाव-पूजा के प्रति दिन दिन अधिक आदर करना अत्यन्त आवश्यक है।
- (१३) प्रसङ्ग से अङ्गी वगैरहके सम्बन्धमें होनेवाली आशातनाओं को भी जानना जरूरों है। अङ्गीमें अनेक दीपक जलाये जाते हैं, जिनकी गरमी अपने को भी असह्य माल्म होती है तथा जिनसे चौमासे के दिनोंमें जीव विराधना भी ज्यादा होती है। कितने ही समय दीपक उघाड़ा (खुला) ही रख दिया जाता है जिसते कोई कम विराधना नहीं होती। ऐसा

करना भक्तिके नाम पर आशातना करना है जयणा बिना की करणी कभी फलदायक नहीं होती है।

- (१४) महोत्सवादिके प्रसंग पर वर घोड़ा (जल-यात्रा) निकाला जोता है, उस समय जिन बिम्ब का ऋत्यन्त सन्मान होना चाहिए, किन्तु वैसा नहीं होता है। इससे भक्ति नहीं होती श्रौर श्राशातना लगती है। यह प्राचीन जमाने में निकलनेवाली रथ-यात्रा का अनुकरण है। वह रथ-यात्रा किस रीतिसे सन्मान के साथ निकाली जाती थी इसका शास्त्रोक्त वर्गान पढ़ लेना चाहिये जिससे विदित हो जायगा कि हम लोग इस यात्रा के प्रति कितना अल्पादर करते हैं।
- (१५) जिन मन्दिर के भीतर बैठकर कहीं २ ऐसी विकथाएं श्रीर निन्दाएं करनेमें श्राती है कि जो सुज्ञ पुरुष के चित्तमें खटके बिना नहीं रहती। यह तो प्रत्यच्च श्राशातना है।

मन्दिरजी के अन्दर तो सिर्फ धर्म चर्चा करनी हो तो या नवकारादि मंत्र का जाप करना हो या विधि युक्त देव बंदन करना हो या पूजा भणानी हो अथवा किसी प्रशस्त हेतु ही से बैठना या ठहरना उचित है अन्यथा निरर्थक अधिक समय तक ठहरने से ख्रौदारिक देह से और भी कोई आशातना हो जोनी सम्भव है।

(१६) पूजा पढ़ाने के लिए बहुत से भाई अपना समय खर्च करते हैं, पर उसमें पहिले तो खुले मुंह बोलनेसे पूजा की पुस्तक पर तथा मन्दिरजीमें थूक पड़ जानेसे और मुंहकी दुर्गन्ध फैलनेसे आशातना होती है। देरासरके अन्दर प्रवेश करनेकी समयसे लेकर निकलने की बख्त तक उघाड़े मुंह से बोलना हो निषिद्ध है। अष्ट पुट मुखकोश और उत्तरासन का किनारा इसी ही के लिये है किन्तु इस तरफ बिलकुल ध्यान नहीं दिया जाता है। पुनः स्वयं क्या वोल रहे हैं। इसके ऋर्थ की विचारण नहीं की जाती ं इससे प्रायः पोपट पाठ (तोते की गम राम) जैसा ही होता है। पूजा भणानेका फल परमात्माके गुणानुवाद से होनेवाली भाव पूजाके समान ही है किन्तु उसकी प्राप्ति ऋर्थ विचारणा के विना नहीं हो सकती है।

(१७) पूजा पढ़ानेमें तथा चैत्यबंदनादि करने में कितने ही अर्थ के अज्ञान मनुष्य कभी २ यहां तक अशुद्ध बोल जाते है कि परमात्माकी स्तुति के बदले निन्दावाचक शब्दों का उच्चारस्य कर बैठते हैं। कौन स्तवन किस समय एवं किस जगह बोलना इसकी विचारना तो भला अर्थ शन्य मनुष्य कर ही कैसे सकता है ? इसी लिये स्तवनादि के ऋर्थ का विचार करनेके लिये एवं समभने के लिए परिश्रम करना चाहिये ऋौर शुद्ध शब्दोचारण के साथ साथ श्रर्थ पर गहरा विचार करना चाहिए, जिससे श्राशातना न होकर भक्ति का फल मिलेगा।

(१८) इसी हो विषयमें जिन पूजा के उपगरणोंकी ख्रोर भी ध्यान आकर्षित किया जाता है। हरेक उपकरण स्वच्छ रहना चाहिये। कलश सीधी नली वाला होना चाहिये कि जिसमें जल का असर न रहने पावे ख्रौर जीव जन्तु उत्पन्न न होवें। वह भीतर से ख्रौर नली में भी अच्छी तरह पोंछा जाकर साफ होना चाहिये। इसमें जितनी लापरवाही होगी उतनो हो अधिक जीव विराधना और धाशातना होगी। यह हर समय ख्याल रखना चाहिये।

इस लेख को यहीं समाप्त किया जाता है, इसमें मुख्य २ बातों के सम्बन्धमें बतलाया गया है इसके सिवाय दूसरी अनेक छोटी मोटी बातें ऐसी है कि जिन के द्वारा विचार शून्य मनुष्य बड़ी भूल करते हैं। उनमें कुछ भूलें ऐसी भी होतो है जो अज्ञानता के कारण से चमा के योग्य हो सकती है परन्तु कितनीक भूलें ऐसी होतो है जो चमा के योग्य नहीं होतीं। इस लिये अज्ञानतावश भक्ति के नाम पर आशा-तनाएं होनेसे लाभको जगह हानि हो जाती है। और उस हानि को रोकने के उद्देश्य से ही उपरोक्त लेख को लिखने का प्रयास किया गया है। आशा है कि सुज्ञ जन इसे सार्थक करेंगे।



## ''जिनराज-भक्ति''

(बेखकः—कुंचरजी आणंदजी—भावनगर)

जब भक्तिके प्रति होनेवाली आशतनाओं का लेख लिखा गया उस समय कितने ही बन्धुत्रोंकी स्रोर से यह मांग स्राई कि इस लेख के साथ २ इसो को पुष्टि में भक्ति किस प्रकार करनी चाहिए इसके सम्बन्धमें भी एक लेखकी त्रावश्यकता है। कई सुज्ञ बन्धु तो ऊपर के लेख ही से भक्ति के प्रकार समभ सकते हैं, परन्तु कितनेक सरल प्राणियों के लिये तो स्वष्ट रूप से भक्ति को प्रतिपादन करनेवाले लेख की जरूरत रहती है इसी मांग पर इस लेख को जिखने की प्रवृति की जाती है।

तीर्थंकर भगवान हमारे परमोपकारी है, हमको मोच का शुद्ध मार्ग बतानेवाले हैं ऋौर सर्व दोषोंसे विमुक्त हैं साथही सर्व गुणों से

संयुक्त हैं। ऐसे परमात्मा की भक्ति बंदन, नमन, पूजन और स्तबनादि से होती है और **ऐ**सा करनेका प्रथम कारण यह है कि उपकारी का उपकार मानना यही कृतज्ञता है। उपकार मानने ही से यह कहां जा सकता है कि यथा-शक्ति भक्ति करनेमें सामर्थ प्राप्त होगी। दूसरा कारण यह है कि वे शुद्ध मार्गींपदेशक थे। यह ऋात्मा ऋशुद्ध मार्गोपदेशक के बताये मार्गमें चलने ही से आज तक संसारमें परि-श्रमण कर रहो है। जो स्वयं ही शुद्ध मार्गको नहीं पा सके वे दूसरोंको शुद्ध मार्ग कैसे बतना सकते हैं ? लौकिक देव और लौकिक गुरु स्वयं शुद्ध मार्ग की अनिभज्ञता से (नहीं जाननेसे) अभी तक संसारमें भटक रहे हैं वे यदि शुद्ध मार्ग के ज्ञान का दावा करें, तो यह उनका मिथ्याभिमान है। जब तक रोगद्वेष का सर्वथा च्चय नहीं होता ऋर्थात् जब तक वीतरागपन को प्राप्ति नहीं होती तब तक शुद्ध मार्ग बताया

ही नहीं जा सकता; क्योंकि जब तक् असर्वज्ञ-पन रहा हुआ है तब तक सम्पूर्ण शुद्ध मार्गका कथन किया हो कैसे जा सकता है श्रीर खरा सर्वज्ञपन वीतराग दशामें ही प्राप्त हो सकता है, परमातमा को भक्ति का यह दूसरा कारण है। तीसरा कारण यह है कि वे सर्वग्रण-सम्पन्न हैं, अनन्त गुणों के स्वामी हैं, साथ ही सर्व दोषोंसे सर्वथा मुक्त हैं। ऐसे परमात्माकी भक्ति अपनी अत्मामें भी वैसेही गुण प्रगट करती है। गुणो की भक्ति, गुणशोल बनाती है यह शास्त्र सिद्ध है। ये ३ कारण मुख्य है ऋौर भी परमात्मा की भक्तिके कई एक कारण है। अब यह स्पष्ट हो गया कि परमात्मा भक्ति करने के दोग्य है श्रीर भक्ति करना यह अपना अनिवार्य कर्त्त व्य है। अब भक्ति किस ढंगसे करनी चाहिए इसका विचार करते हैं।

उत्पर यह वर्णन किया जा चुका है कि परमारमा की या किसी भी श्रेष्ठ गुण्यान की भक्ति, बंदन, नमन, पूजन एवं स्तवनादि से होती है। परमात्मा की भक्ति कैसे करनी चाहिये? यह चैत्यबंदन-भाष्यादि में बहुत अच्छी तरहसे वर्णित किया गया है, उसी के आधार यहां पर भो कुछ संचेपमें वर्णन किया जाता है।

परमात्मा स्वयं तो इस समय विद्यमान नहीं है अतः उनकी भक्ति के लिए उनकी मूर्ति की भक्ति करनी चाहिये। उनका गुणानुवाद करना, तथा उनकी आज्ञा का यथाशक्ति पालन करना चाहिये इस तरह भक्ति तीन प्रकारसे हो सकती है। भक्ति बहुमान में दर्शन पूजन का समावेश होता है। परमात्मा की मूर्ति जो इस **अ**ारमाको अस्मिहित साधनमें परम त्राालंबन भूत है, उसका तीनों ही काल दर्शन ऋौर तीनों ही काल पूजन के लिये शास्त्रमं विधान है। प्रातः काल दर्शनके समय वासचेप पूजा की जाती है, मध्यान्द्र के दर्शन कालमें अष्ट प्रकारी पूजा की

जाती है श्रीर सायंकाल के दर्शन के समय धूप दीपादि से पूजा की जाती है। उपरोक्त तीनों अवसरों पर दर्शन पुजन के साथ २ चैत्यबंदन श्रादि भाव पजा अवश्य कग्नी हो चाहिये क्योंकि द्रव्य-पूजा भाव-पूजा के ही निमित्त की जाती है। संसारी जीवोंको द्रव्य बिना भाव की उत्पत्ति हो नहीं सकती, इसी लिये द्रव्य-पुजन को त्र्यावश्यकता है। भाव पुजाका महत्व विशेष है कारण द्रव्य-पूजा तो परिमित फलकी दाता है अौर भाव-पूजा अपरिमित दाता है।

दर्शन अथवा पूजन करने को जाते समय पांच अभिगमन और दश्त्रिक साचवना जरूरी है। यह बात मुख्यरूपसे ध्यानमें रखनी चाहिये क्योंकि इसमें भक्तिके सभी प्रकारोंका समावेश हो जाता है। दर्शन करनेके निमित्त घरसे निकल कर मार्ग में चलते २ जो फल शास्त्र-कारों ने बतनाया है वह केवल एकाप्रचित्त से दर्शन पूजन सम्बन्धी वा परमात्मा के गुगाँ सम्वन्धी विचारों में लयलीन होकर चलनेवाले पुरुषों के जिये हैं। मार्गमें कई तरहके ब्यवसायों को करता हुआ, अनेक प्रकार की विकथाओं को करता हुआ या अनेक प्रकार के आरम्भ सपारंभ करने की ऋ।ज्ञा देता हुआ जो जिन-मन्दिर जाता है उसे इस फल की प्राप्ति कभी नहीं हो सकती। प्रभातकाल में दर्शनार्थ जाने वालों के लिए सर्व स्नान की आवश्यकता नहीं है, परन्तु हाथ पैर वगैरह शरीरके ऋशुद्ध भागों को जल से शुद्ध करके जाना चाहिये। काल में भी इसी तरह करना उचित है क्योंकि इन दोनों काल में प्रभुजी को अंग पूजा नहीं की जाती है अतः सर्व स्नान अनावश्यक है मध्यान्ह कालमें अष्ट प्रकारी पूजा की जाती हे, इसितए उस समय बन सके जहां तक अपने घर ही से स्नान करके 🕸 शुद्ध होकर, शुद्ध वस्त्र पहिन कर मार्ग में ऋपवित्र वस्तु तथा

या पशु वगैरह का संसगं न हो इस तरह से उपयोग पूर्वक जिन-मिन्दर जाना चाहिये। स्नान करने की जगह जीवाकुल नहीं होनी तथा सचित्त मिट्टा वोली भी नहीं होनो चाहिये तथा सूर्य का ताप (धूप) पहुंचे एवं जल सूख जाय ऐसी जगह चार पायेदार बाजाठ के

# स्नान करनेके समय निम्नलिखित श्लोक जो आचारोपदेश नामक प्रन्थसे लिये गये हैं उस पर विशेष ध्यान देना चाहिये—

अथ स्वमन्दिरं यायाद्, द्वितीये प्रहरं सुधीः।
निर्जन्तु भूवि पूर्वाशा भिमुखः स्नानमाचरेत ॥१॥
सप्रणालं चतुष्पाढं, स्नानार्थं कारयेद्वरम्।
तदुद्धृते जले यस्माज्ञन्तुर्याधा न जायते॥२॥
रजस्वलाया मिलन स्पर्शे जाते च सृतके।
मृत स्वजन कार्ये च सर्वाङ्ग स्नान माचरेत ॥३॥
अन्यथा शीर्ष वर्जं च वपू प्रक्षालयेत्परम्।
कवोष्णोनालपपयसा, देव पूजा कृते कृती ॥४॥
चन्द्रादित्य कर स्पर्शात्पवित्रं जायते जगन्।
तद्दाधारं शिरो नित्यं, पवित्रं योगिनो विदुः॥५॥
दयासाराः सदाचारास्ते सर्वे धर्म हेतवे।
शिरः प्रक्षालनान्नत्यं, तज्जीवोपद्ववो भवेत्॥६॥

जपर बैठकर कुछ उष्ण जल से समस्त शरीर साफ हो जाय, ऐसे ढंगसे हाथोंसे मल कर परिमित जलसे स्नान करनी चाहिये। उस समय केश, कंठ, कपाल, बगल, कथा, काछ

ना पवित्र' भवेच्छीषं, नित्यं वस्त्रेण वेष्टितम्।
भप्यात्मनः स्थिते स त्व निर्मल द्युति धारिणः॥९॥
स्नानायेति जलोत्सर्गाद्यन्ति जन्तून् विहर्मुखान्।
मिलनं कुर्वते जीवं, शोधयंति वपुर्हि ते॥८॥
विहाय पोतकं वस्त्र', परिधाय जिनं स्मरन्।
यावज्ञलाद्रीं चरणो, तावत्तत्राविष्ठते॥६॥
अन्यथा मल संश्लेषाद् पवित्रौ पुन. पदौ।
तल्लीन जीव घातेन, भवेद्वा पातकं महत्॥१०॥

श्लोकार्थ: — दूसरे प्रहरमें श्रावक अपने घरमें जीव रहित भूमि पर पूर्व दिशा में मुख करके स्नान करें। अच्छी नलीवाला बाजोठ (पाटा) इस ढंग को बनवावे कि जिसमें उष्ण पाणी रहनेसे जीव की हिंसा न हो। ऐसे बाजोठ पर बैठकर स्नान करें। रजस्वला स्त्री अथवा चंडाल का स्पर्श हुआ हो या घरमें सूतक हो या वगैरह अच्छी तरह साफ करनी .चाहिए। स्तान के बाद तुरंत ही शरीरको अच्छे तौलिये (गमछ) से पौंछ कर निर्जल करना चाहिए। स्वजनादि को मृत्यु हुई हो तो मस्तक सहित सर्वाग स्नान करे। अन्था मस्तक के अतिरिक्त श्रीर को धा ले। पुन्यवंत जीव किंचित उष्ण श्रीर यथासं नव थोड़े परिमाण में जल लेकर देव पूजा के लिये स्नान करे। योगीश्वर का कथन है कि मस्तक निरंतर पविच है क्योंकि चन्द्र और मुर्वं की किरणों के स्पर्श से समस्त जगत पविच होता है और जगत का आधार मस्तक माना गया है। जिन आचारोंमें जीव दया प्रधान है वे ही आचार धर्म के कारण हैं श्रतः नित्य मस्तक धोने से मस्तक के जीवोंका उपद्रव होनेसे अधर्म होता है इसलिये नित्य मस्तक स्नान करना वर्जनीय है। मस्तक कभी भी अपित्र नहीं होता है क्योंकि वह हर समय वस्त्र से ढका रहता है एवं निर्मल तेजवाली पीछे पूजाके वस्त्र पहिननेके प्रथम एक उनी वस्त्र (कंबली) पहिनना चाहिए कि जिससे श्रीर सर्वथा निर्जल हो जावे। पूजा के वस्त्र यथा सम्भव स्वच्छ और श्वेत होने चाहिये। ये वस्त्र पूजाके पश्चात प्रतिदिन धोये जांय ऐसी व्यवस्था करनी चाहिए। इसी कारण से हर रोज के लिए सूती वस्त्र हों तो और भी अनुक्ल होंगे। पर श्रीमन्त तो रेशमो वस्त्र भी रख कर निरय धुला सकते हैं।

आतमा याने जीवकी जिसमें स्थित रही हुई है।
स्नान के समय के वस्त्र को छोड़कर, दूसरे
वस्त्र को पहिन कर जिनेश्वर देवका स्मर्ण
करता हुआ, जब तक भीगे पैर रहें तब तक
वहीं खड़ा रहे क्योंकि भीगे पैर धरती पर रखने
से मैल पैरों पर लग जायगा और इससे वे
फिर अपवित्र हो जांयगे एवं गीले पैरों से जीव
का संसर्ग होनेसे जीव विराधना होगी जिससे
महान् पाप होगा।

ऐसे वस्व पहिन कर श्रष्टपुट मुखकोश बांध कर पूजाके उपकरण साथ लेकर जिन-मन्दिर जाना चाहिए। मुखकोश ऋङ्ग पृजा ही के समय बांधा जाता है ऐसा नहीं समभना चाहिए जब तक गर्भग्रह के अन्दर रहे तब तक तो जरूर बांधे रखना चाहिये. कारण गर्भग्रह के अन्दर खुले मृख बोलनेसे दुर्गन्ध फैलती है तथा थ्र मी उछलता है। इसलिये गर्भगृह से निकलने के बाद मुखकोश खोलना चाहिए। इसके साथ २ यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि जल, चन्द्रन, पुष्प पुजा करते समय मुख कोश वांधे रहने पर भी बोलना नहीं चाहिए मौन रह कर परमात्मा के गुगों का चिन्तन करते हुए अंग एजा करनी चाहिए, यह विशेष ध्यान देने योग्य है।

(१) तीनों कालोंमें जिन-मन्दिर जाते समय ५ अभिगमन निम्नलिखित तरीकेसे साचवना चाहिए। १ सचित्त वस्तु तथा उप- लच्या से कोई भी भोजन के काम में आने वाली वस्तु जिन-मन्दिरके गढ़में नहीं ले जानी चाहिये। इससे जिन-पूजा के निमित्त जल, पुष्प, फलादि का निषेध नहीं समभाना, बिलक अपनी शोभा की पुष्प मालादि का त्याग कर देना चाहिये।

अचित्त वस्तु तथा उपलच्या से श्रीर की शोभा के साधन लेने चाहिये। जिन-पूजा में आभूषणोंके त्याग की तो आवश्यकता नहीं, परन्तु राजचिन्ह जैसे मुकुट कुंडल वगैरह का त्याग आवश्यक है। अर्थात ऐसी चीजें जिन-मन्दिर के बाहर रख देनी चाहिये।

मनको एकाप्रता व स्थिरता रखनी चाहिये। प्रभु की मूर्ति हिष्टमें पड़े उसी समयसे ही दोनों हाथ जोड़े रहना चाहिये।

एक वस्त्र का उत्तरासन करना चाहिये (यह उत्तरासन चैत्यबंदनादि के समय भूमि प्रमार्जन के उपयोग में आता है) इन ५ श्रिभगमनों के श्रवावा राजाश्रोंके लिए खड़ग, छत्र समभना चोहिये। जूते, मुकुट श्रीर चामर का त्याग करना चाहिये। इसी तरह साधारण लोगोंको लकड़ी, घड़ो, छत्ता, जूते वगैरह बाहिर छोड़ देना च।हिये। मोजे पहिन कर जिन-मन्दिर में प्रवेश करना उचित नहीं है (कारण कि यह भी एक तरह की पगरखी है)।

(२) इस तरहसे ५ अभिगमनों को साचव कर जिन-मन्दिरमें प्रवेश करते ही पहिले अप-द्वारमें अन्य सब ग्रह-व्यापारादि की त्यागरूप 'निस्तिही' कहनी चाहिये। इसके पश्चात अन्य कार्य सम्बन्धी कोई भी आलाप-संलाप नहीं करना चाहिए। जिन-मन्दिर में आनेवाली स्त्रियों एवं रात्रिमें जिनमन्दिर की छत पर रहनेवाले पुरुषोंको अन्य किसी भी प्रकार की बातचीत नहीं करनी चाहिए। उन्हें स्मर्गा रखना चाहिये कि उन्होंने स्वयं ऐसी ही प्रतिज्ञा करने के पश्चात मन्दिरमें प्रवेश किया है। स्त्रियां प्रदिच्चणा देते समय तथा बाहिर निकलते समय अनेक प्रकार की सांसारिक बातें करती हैं, परन्तु ऐसी बातें करनेसे परमात्माकी आज्ञा एवं अपनी की हुई प्रतिज्ञा का भी भंग होता है यह उनको सर्वदा स्मरण रखना चाहिये।

(३) जिन-मन्दिर में प्रवेश करके प्रभुके सामने जाकर दूर हीसे मुख दर्शन करके पश्चात प्रभु की दाहिनी ओर से ३ प्रदिच्या देनी चाहिये। इस प्रदिच्यामें परमात्मा के गुणोंका चिन्तवन करना चाहिये, ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र इन तीन पदोंका तीन प्रदिच्ाणा देते स्रमय चिन्तवन करना चाहिये। परन्तु साथ ही साथ जीवयतना श्रवश्य करनी चाहिये। किसी भी अशुचि पदार्थादिक से कहीं आशातना होती हो तो उसका निवारण करना तथा कर-वाना चाहिए। यह प्रदिच्छा-त्रिक भव भ्रमण निवारण के लिए परम साधन है। पुरुषवर्ग में तो प्रायः यह प्रवृत्ति अधिकांश रूपसे लुप्त हो गई है मगर यह प्रधानतया आदरणीय है।

- (४) तीन प्रदिचिणा देकर मुख्य द्वारसे रंग मंडपमें प्रवेश करते समय दूसरोवार 'निस्सिही' कहनी चाहिये, यह निस्सही जिनमन्दिर संबंधी व्यापार की त्याग सूचक है। अब केवल जिन दर्शन व पूजन सम्बन्धी व्यापार ही करना रहा है। किसी समय यदि अन्दर आनेके बाद जिन-मन्दिर सम्बन्धी कोई कार्य स्पर्णा हो जावे, तो रंग मंडा से बाहिर निकल कर उस कार्यको करना व कराना चाहिये लेकिन अन्दर खड़े रहकर कोई हुक्म नहीं देना चाहिये।
- (५) रंग मंडपमें प्रवेश करनेके पश्चात, गर्भ ग्रह के समीप जाकर पुरुषवर्गको प्रभुजी की दाहिने तरफ एवं स्त्रीवर्ग को बांई तरफ खड़े रह कर दर्शन करना चाहिये। चैत्यबंदनादि

१ इस विधि मार्गको तरफ लक्ष्य न देनेके कारण भीड़में कइयों को दशंन तक नहीं हो पाते और स्त्री पुरुष एक जगह बैडने डे शिष्ठाचार का भी भंग होता है।

करते समयंभी इसी दिशा-विभाग को काममें लाना चाहिये तथा रंग मंडप से भी इसी तरह श्रपनी २ दिशा के द्वार से बाहिर निकलना चाहिये। प्रभजीके सामने खड़े रहकर तो दर्शन चैत्यवंदनादि करना ही नहीं चाहिये क्योंकि इससे और कईयों के दर्शनमें अन्तराय पड़ती है और अविवेक भी दीखता है। स्त्री एवं पुरुषोंके निकलने का द्वार पृथक २ होता हैं। श्रीर इसी कारण रंगमंडपमें तीन द्वार होते हैं। शाश्वत चैत्योंमें भी तीन द्वार होते हैं। सिर्फ जहां चौमुखी-विम्व की स्थापना होती है वहां गर्भग्रह के चार द्वार होते हैं।

(६) दर्शन करते समय पहिले तो अर्द्धां ग नमन कर प्रणाम करना चाहिये। हाथ जोड़कर मस्तकमें लगाना और पश्चात खमासमण देने के समय दोनों हाथ, दोनों गोड़े और मस्तक इन पांचो अंगो को भूमि पर लगाना चाहिये। (हाथ और मस्तकको अधर रखनेवालोंका खमा समण सचा नहीं समका जाता है) इसमें तोनों ही प्रकार के प्रणामों का समावेश हो जाता है।

- (७) प्रणाम करते समय प्रभु की स्तुति, संस्कृत, मागधी गुजराती व नागरी (हिन्दी) श्लोक, गाथा, छन्द, दोहा इत्यादि से करनी चाहिये। उस समय एकसे लगाकर एकसी आठ १०८ श्लोकादि तक बोलना चाहिये, साथही शब्दोचारण शुद्ध होना चाहिये अर्थका बराबर चिन्तवन करना चाहिये एवं प्रभुजी की प्रतिमा के सन्मुख अचल दृष्टि लगाये रखनी चाहिये। इस चिक को चैत्यबंदनादि के समय भी ध्यान मं रखना चाहिये।
- (=) दर्शन करनेके समय इधर उधर तथा पीछे की ऋोर देखना नहीं चाहिये, केवल पर-मारमा ही के सामने दृष्टि जोड़े रखनी चाहिए।
- (६) खमासमण देते समय पैर, गोड़े एबं हाथ रखने की जमीन को उत्तरासन के छोरसे

प्रमाजन करना आवश्यक है। इस बात की हर समय ध्यानमें रखनी चाहिये।

(१०) प्रातःकाल एवं सायंकालमें दर्शन करनेके पश्चात अंग पूजा नहीं को जाती है। इसलिये मूलनायकजी आदि सर्व बिम्बोंका अच्छी तरह दर्शन करके प्रभुजीके सामने दाहिनी भोर ३ खमासमण देकर, चैत्यबंदन के प्रारम्भ में तीसरोवार 'निस्सिही' कहनी चाहिये। यह 'निस्सिह्नो' जिन दुर्शन व पूजो सम्बन्धी ब्यापार को त्यागसूचक है। अब केवल भाव पूजा ही करने को है। इसलिए द्रव्य-पूजा का त्याग किया जाता है। प्रभुके निकट जो श्रचत, फस नैवेद्यादि रखे जाते हैं वे चैत्यबंदन करनेके पहिले ही रख देने चाहिये। क्योंकि चैत्यबंदन करते समय तो द्रव्य पजा सम्बन्धी कोई भी प्रवृत्ति नहीं करनी चाहिये, उस समय तो सिर्फ प्रभुजीके सामने दृष्टि लगाकर एकाप्रचित्त से प्रभुजीके गुणों की स्तुति करनी चाहिये। इस समय तो यथासम्भव प्रभुजी के और स्तुति कर्ता के बीचमेंसे कोई गुजरे नहीं ऐसा प्रयस्न करना चाहिये क्योंकि मनुष्योंके बीचमें आ जानेसे अविच्छिन्न दृष्टिमें एबं ध्यानमें अन्तराय पड़ जाती है।

(११) अन्तत ( नावल ) का स्वस्तिक (साथिया) चार गित का अन्तसूचक है। तीन ढगले ज्ञान, दर्शन चारित्र रूप रत्नत्रयी के आराधन का सूचक है और इसके बाद सिद्ध-शिला की आकृति उस स्थानके प्राप्ति की परम इच्छा सूचक है। यह आकृति कैसी होनी चाहिये ? यह जानने योग्य है। इसी ही प्रसंग में अन्तत का अष्टमांगलिक भी बनाने में आता है अथवा नंदावर्त भी किया जाता है, इसमें

नोटः —िरक्तपाणिनं पश्येतु, राजानं देवतं गुरुष्। नैमित्तिकं विशेषेण, फक्षेन फलमादिशेत्॥ भावार्थः—राजा, देव, गुरु और नैमेत्तिक (ज्योतिषो) के समोप खाला हाय नहीं जाना चाहि ये कुछ न कुछ फल लेकर जाना चाहिए क्योंकि फल से फल की प्राप्ति होतो है।

श्रवत श्रच्छे एवं यथासम्भव श्रखिरिहत होने चाहिए चाहे फल संख्या कम हो श्रथवा श्रधिक मगर उत्तम जाति के श्रच्छे फल होने चाहिये। तुच्छ जाति के फल कभी नहीं चाहिये। इसके श्रनन्तर नैवेग्न तरीके मिठाई वगैरह कोई भी पदार्थ चढ़ाया जाय मगर वह श्रच्छा होना चाहिये। पश्चात् 'निस्सिहो' कह कर चैत्यबंदन करना चाहिये।

- (१२) चैत्यबंदन का समावेश भाव पूजामें हैं। इसलिये पहिले द्रव्य-पूजा के सम्बन्धमें कह कर बादमें इसके विषयमें लिखा जायगा। द्रव्य-पूजा के अनेक प्रकार है। जिसमें मुख्य आठ प्रकार है:—जल, चन्दन, पुष्प, धूप, दोप, श्रम्बत, फल और नैवेद्य। इन आठों के सम्बन्ध का अलग २ विचार किया जायगा।
- (१३) द्रव्य-पूजा में शरीर-शुद्धि, भूमि-शुद्धि, वस्त्र-शुद्धि, उपकरण-शुद्धि और अन्तमें भाव-शुद्धि की परम आवश्यकता है। शरीर-

शुद्धि एवं वस्त्र-शुद्धिके सम्बन्धमें स्नांगे स्नानके प्रसंग में कहा जा चुका है। स्नान करने की भूमि जैसी निर्जीब होनी चाहिए बैसी ही जिन-मन्दिर के अन्दर की भृमि शुद्ध भी होनी चाहिये। कचरा, कूड़ा अच्छी तरह से निकाला हुआ होना चाहिये। त्रसजीवो की विराधना किसी भी स्थानमें नहीं होने पावे इसका ख्याल रखना चाहिए। समस्त उपकरण, श्रोरशीया (जिस पर चंदन रगड़ा जाता है) चंदन, रकेबी, कटोरी, पुष्प की छावड़ी, धृपदान, मंगलदीप. कलश, जल रखनेका बड़ा बर्तन, प्रचालन करने की कुंडी, स्नात्र जल डालनेकी कुंडी, बालकुंची, **अंगलुह्**णा, पाटलुह्णा, मोरपंख, प**हा**, चामर, घंट इत्यादि सर्व वस्तु आंको प्रातःकाल **भ**च्छी तरह सावधानीसे देखकर तथा प्रमार्जन कर एवं खंखर कर श्रीर धातुके सब पात्रोंको जलसे साफ कर पीछे उपयोगमें लाने चाहिए। इसमें दृष्टिसे देखते रहनेका लच्य हर समय रखना चाहिए क्योंकि इसके बिना असावधानीसे स्वच्छ करनेमें भी विराधना हो जानी संभव है।

(१४) जल निर्मल होना चाहिये, चन्दन जंची जातका सुगन्धमय होना चाहिये, पुष्प खिले हुए तथा पांखडी बिना खिरे हुए, सुवाश्वास्य एवं विवेक पूर्वक लाये हुए होने चाहिए। और उसमें अगर जरूर होना चाहिए क्योंकि सुगन्धित द्रव्योंमें यह मुख्य पदार्थ है। दोपक के लिए पृत आदि उत्तम और अपने घर का होना चाहिए। अच्चत, फल, नैवेच के सम्बन्ध में आगे लिखा जा चुका है अस्तु यहां फिरसे दोहराना अनावश्यक है।

(१५) चन्दन-पूजाके लिए केशर की अपेचा बरास (घनसार) अधिक होनी चाहिए। जैसे केशर मनोहर वर्ण और सुगन्ध देती हैं वैसे ही बरास भी खरी शीतलता देती हैं। पुष्प हरेक को दृष्टि से भली प्रकार देखना चाहिये। धूप के लिए कोयले सुलगे दृष्ट होने

चाहिये। यथासम्भव चन्दन-पूजा की केशर अपने ही हाथ से घिसनी चाहिये यदि नहीं वन सके तो पूजारी से विवेक पूर्वक मुखकोश बंधाकर ओरिशया और चन्दन अच्छी तरह से साफ करवा कर पोछे निर्मल जलसे घिसवामा चाहिये। अ दीपक की बाट (बन्ती) अपनी ही रूई वा सूत की होनी चाहिये।

(१६) प्रथम जल पूजा करते समय मोरपंख का उपयोग जरूर करना चाहिये। और यथा-संभव जीवयतनाका खूब ध्यान रखना चाहिए। पहिले श्रीमुलनायकजो ही का अभिषेक करना चाहिये, उस समय जलके साथ अधिकांश रूप से दूध एवं अल्प दहो, घृत और शर्करा (बूरा) मिलानी चाहिये यह पंचामृत है प्रसंग-वश तीर्थजल, गुलाबजल बगैरह भी मिलाना चाहिये अभिषेक के पीछे भीगे वस्त्र से प्रथम दिवसकी

केशर घसने का ओरशिया ऐसे स्थान पर रखना चाहिये
 जहां प्रमुक्ती दृष्टि नहीं पड़तो हो ।

तमाम केशरं को दूर करनी चाहिये, अपने हाथ से सहज ही में दूर नहीं सके, ऐस्री चिपकी हुई केशर को हटाने के लिए ही सिर्फ ढीले हाथसे बालकंची का प्रयोग करना चाहिये। इसके बाद फिर शुद्ध जलसे अभिषेक करवा कर पट्ट-लहुण विवेक पूर्वक करना चाहिये। पद्दल्हण का प्रभुजो से स्पर्श नहीं होना तथा विशाल एवं उज्वल लुहरो से दोनों हाथोंसे प्रभुजीका शरीर निर्जल करना चाहिए। अंगलुहणा फटा हुआ व मैला जरा भी नहीं होना चाहिये। अंगलुहरो तीन करने चाहिये ताकि किसी भी प्रकार से जलांश नहीं रहने पाने। क्योंकि जहां जलांश रह जाता है वहां लोल बैठ जातो है ख्रीर कचरा भी तुरंत चिपक जाता है।

(१७) अंगलुहण करनेके पीछे प्रभुजीके शरोर पर बरास (घनसार) का विलेपन करना चाहिए और जो केवल मुखाकृति को छोड़ कर सब जगह करना चाहिये। पीछे केशर मिश्रित चन्द्रनसे क्रमशः दाहिना बांयां श्रंगूठा, दाहिना बांया गोंडा, दाहिना बांया हाथ, दाहिना बांया कंधा, मस्तक, कपाल, कंठ, उर झौर उदर इन नव झंगों की पूजा करनी चाहिये। पश्चात विशेष झंगी रचनी हो तो सोने चांदी के वर्क, बादला और पुष्प चढ़ाना चाहिये एवं उस पर विशेष तिलक करना चाहिये।

(१८) पुष्प चढ़ाने के समय एक पुष्प मस्तक पर अवश्य हो चढ़ाना चाहिये और हो सके तो सम्पूर्ण सुन्दर माला चढ़ानी चाहिये। बाकी के पुष्प शोभा दें वैसे हो चढ़ाये जाने चाहिये। मगर पुष्पोंको कभी भी मरोड़ना नहीं चाहिए। सुई से सिये हुए पुष्पों का हार वगैरह कभी भूलकर भी नहीं चढ़ाना चाहिए। ऐसे हारादि चढ़ानेसे प्रभुकी आज्ञाका भंग होता है। पुष्प पंथीम् अर्थात गुंथे हुए, वेढीम अर्थात बींटे हुए, पुरिम अर्थात पोये हुए, संघातिम अर्थात एक' साथ जोड़े हुए इस तरह से चार प्रकार से चढ़ांए जाते हैं। इसमें सुई से सीये जानेवालोंका समावेश नहीं हैं क्योंकि इस तरह से सीकर हार बनाने से जीव जयणा नहीं हो सकती। इसके अलावा और भी कई तरह की हानियां हैं, जिनका वर्णन स्थानाभाव से यहां नहीं किया जाता है।

(१६) धृप-दीपादि अग्र-पूजा गर्भग्रह के बाहिर ही करनी चाहिए। ऋाजकल ध्रपदान, मंगलदीप चामरादि चीजें हिफाजत के वास्ते गर्भगृह के अन्दर ही रखी जाती है और इसी कारण इनको पूजा भी अन्दर ही रह कर की जाती है परन्तु इसमें अविवेक अधिक बढ़ता है **ब्रौर धूपदीप ब्रन्दर किये जानेसे गर्भग्रह कुछ** दिनोंमें काला हो जाता है इसलिए इन दो पूजाओंको यथासम्भव गभेग्रहसे बाहिर निकल कर मुखकोश खोलकर करनी चाहिए झौर यदि कभो अन्दर ही रहकर करनी पड़े ता

जहां तक बन सके प्रभुजी से दूर ही रह कर करनी चाहिए तथा अगरवत्ती यदि सुलगाई हुई होवे तो उसे हाथमें नहीं रखकर धूपदान में रखकर धूप करना चाहिए। दीपक भी इसी तरह से दूर रखना चाहिए। दीपक अनावरित (उघाड़ा) कभी भी नहीं छूट जाय इसका ध्यान रखना चाहिए तथा धूप का धूम्र (धूंआ) प्रभुजी तक न चला जाय इसका पूरा ध्यान रखना चाहिए।

(२०) अचत, फल नैवेद्य को यथाशक्ति वढ़ाते रहना चाहिए। अचतसे नंदावर्च करना अथवा अष्ट-मांगलिक मांडना चाहिए। फलमें एक श्रीफल जरूर चढ़ाना चाहिए। इसके अतिरिक्त प्रत्येक ऋतु में मिलने वाले हरे फल भी जरूर चढ़ाने चाहिए। प्रभुजी के समीप एकबार रखे हुए फलका भी स्वय उपभोग नहीं करना चाहिए। नैवेद्य में मिश्री मीठे चरो अथवा पतासा चढ़ाकर सन्तुष्ट नहीं हो जाना

चाहिए पर स्वयं काममें लावे ऐसी अनेक जाति की मिठाई भी चढ़ानी चाहिए, पर इसमें भी इतना जरूर ख्याल कर लेना चाहिए कि कहीं वह मिठाई भूठे (ऐ ठे) हाथोंसे छई दूई न हो। मिठाई स्वच्छ होनी चाहिए।

- (२१) अष्ट-प्रकारी पूजामें द्रव्य बृद्धि का भो समाव श होता है, इसिलए हमेशा यथा-शक्ति द्रव्य भो चढ़ाना चाहिए। बादमें चामर आदि प्रातिहायों को भी पूजा करनी चाहिए। चामर विव कपूर्वक दूर रहकर बींजना (टुलाना) चाहिए तथा घंटा बजाना चाहिए इत्यादि करते हुए द्रव्य-पूजा की समाप्ति करनी चाहिए।
- (२२) द्रव्य-पूजामें श्रोर भी कई बातोंका समावेश हो जाता है। यहां जो कुछ बताया गया है वह नित्य की जाने वाली श्रष्ट-प्रकारो पूजा के सम्बन्ध में है। वाकी पर्वोंमें तथा तीथोंमें विशेष रीतिसे पूजा भक्ति करनी चाहिए उस समय श्रपनी शक्तिको न छिपा कर जिस

उपाय से शासन की उन्नति हो, अर्नेक जीव धर्म को प्राप्त करें, सम्यक्त हढ़ एवं निर्मेल हो वैसे ही ढंगसे पूजा भक्ति विशेष रोतिसे करनी चाहिए। इसके सम्बन्धमें शास्त्रोमें विधिवादमें यथेष्ट उल्लेख मिलता है एवं चरितानुवाद में तो अनेक पुरायशाली प्राणियोंने ब्याचरण किया है। इसीसे समभ लेना चाहिए। यहां विस्तार हो जानेके कारण विशेष नहीं लिखा जाता है। पर यह मुख्य रूपसे ध्यान में रखना चाहिए कि द्रब्य-प्जाके प्रति किंचित भी अनोद्र व अल्पा-दर कभी नहीं करना चाहिए। यदि ऐसा किया गया तो अवश्य भव वृद्धिके कर्म बन्धेंगे।

(२३) जिनेश्वर की पूजा करते समय भावना कैसी होनी चाहिए व प्रभु की कौनसी अवस्था का चिन्तन करना चाहिये, यह जानना जरूरी है। भगवान को छद्मावस्था, ज्ञानावस्था एवं सिद्धावस्था इन तीनों अवस्थाओं का चिन्तवन करना चाहिये। छद्मावस्था के ग्रहस्थपन तथा

मनियन ये दो भेद हैं। प्रभुजीको स्नान कराते एबं पूजन करते उनकी बाल्यावस्था तथा राज्य अवस्थाका चिन्तवन करना चोहिये। चामरादि प्रातिहार्यं संयुक्त देखकर उनकी केवली अवस्था का चिन्तवन करना चाहिये एवं पल्यंकासनमें व कायोत्सर्ग मुद्रामें स्थित देखकर सिद्धावस्थाका चिन्तवन करना चाहिये अथवा इन्हीं तीन प्रसंगों में पिंडस्थ, पदस्थ श्रौर रूप रहित इन तोन अवस्थाओंका चिन्तवन करना चाहिये। पिंडस्थ अर्थात बद्मावस्था, पदस्थ अर्थात केवली अवस्था एवं रूप रहित अर्थात सिद्धावस्था, यों समभाना चाहिये। कहीं २ रूपस्थ श्रीर रूपातीतको लेकर चार अवस्थायें भी मानी गई हैं। भगवान की सेवा भक्ति करते समय मूर्तिकी उन्हीं अवस्था-श्रोंको स्मरण करते हुए एवं मृर्ति उन्हीं श्रवस्था-श्रोंमें है, इसको लच्यमें रखकर सेवा भक्ति करनी चाहिये। इसीसे उन २ अवस्थाओंके योग्य भक्तिको गई, यह समभा जा सकता है।

- (२४) प्रभु-पूजा के लिए सबेत्र दो वस्त्र रखने का विधान है। एक धोती ऋौर दूसरा उत्तरामन, मुखकोश उत्तरासन की छोरसे बना कर बांधा जाता है। आजकल मुखकोश ठीक **त्राठ पुड़तवाला वांधा जाय इसलिए अलग** रूमाल भी रखा जाता है। जिससे ऋष्टपुट करने पर मुख की गन्ध बाहिर न निकले ऐसा मुखकोश बांधना चाहिये। उत्तरासन एक ही वस्त्र का जिसमें किसी प्रकार का जोड़ (सान्ध) लगा हुआ न हो तथा दोनों ओर से किनारी-दार हो ऐसा रखना चाहिए।
- (२५) द्रव्य-पूजा करनेके पश्चात भाव-पूजा करनेका अवसर प्राप्त होता है, द्रव्य-पूजा अवप्रह के अन्दर रहकर की जाती है। क्योंकि उसमें प्रभुजीके अंग के साथ सम्बन्ध है। भाव-पूजा अवप्रह से बाहिर रहकर की जाती है। शास्त्र-कारों ने अवप्रहका प्रमाण जघन्य नव (६) हाथ तथा उत्कृष्ट साठ (६०) हाथ बताया है, पर अभी

देरासर के प्रमाणानुसार ही रखा जा सकता है क्योंकि यदि कहीं पर देरासर ही नव हाथ प्रमाण का नहीं है तो यह जघन्य अवप्रह नौ हाथ का भला कैसे रखा जा सकता है ? अतः यथायोग्य रखना चाहिये। अवप्रह बाहिर निकल पर तीन चामसमण देकर आदेश मांग कर चैत्यबंदन करना चाहिये।

(२६) चैत्यवन्दन के ३ भेद है। जघन्य, मध्यम श्रीर उत्कृष्ट। जघन्य तो सामान्य नमस्कारात्मक श्लोकादि बोलने ही से किया जा सकता है। मध्यम चैत्रबन्दन आजकल की प्रवृत्ति अनुसार प्रथम चैत्यवंदन बोलकर नमु-त्थुगां कहना, स्तवन कहना, जयवीयराय, भ्रारि-हंत चेडयाणं कहकर काउसग्ग करके स्तृति कहना इत्तीको कहते हैं। श्रौर उत्कृष्ट चैत्यबंदन जिसमें आठ थुई से देववन्दन किया जाता है उसको समकता चाहिये श्रौर जिसमें ५ शक-स्तक किये जाते हैं। वाकी ५ दंडक श्रीर बारह अधिकार तो चार स्तुतियों से दैवसिंक प्रति-क्रमण के प्रारम्भ में एवं रात्रिके प्रतिक्रमण के प्रान्त भागमें, देव वन्दनमें किये जाते हैं, इससे इसके अन्दर भी आ जाता है। तोनों काल मध्यम चैत्यवन्दन तो अवश्य करना चाहिये।

(२७) चैत्यवंदन स्तवन श्रौर स्तृति ये तीनों चीजें प्रायः गुजराती भाषामें (हिन्दी, मारवाड़ी ऋादि में भी ) पद्यमय रचना में कहनेमें श्राते हैं उनका उच्चारण चाहिये तथा भावार्थ पहिले ही से समक रखना चाहिये ताकि कहते समय अर्थ विचारणा कर सके । साथ २ 'जंकिंचि नमुत्थूगां' वगेरह विधि के सुत्रोंको जो मागधी भाषामें है, शुद्ध कहना चाहिए। साथ ही पृर्णीचार करते हए कहना तथा उनको ऋर्थं विचारणा करनेके लिए उनके भावोंको पहिले हो से समभ रखना चाहिये। जो लोग ऋर्थ समभे बिना चैत्यवंदन करते है वे

ठीक २ उच्चारण भी नहीं कर सकते हैं क्योंकि शुद्धोचारण्का आधार अर्थ की समक पर अधिक है। कभी २ तो अर्थ नहीं समक्षे हुए लोग चैत्यवंदन करनेवाले पाठ अशुद्ध बोलकर स्तुति के बदले निन्दा कर बैठते हैं। यद्यपि उनका अध्यवसाय निन्दा करनेका नहीं है, इसलिए मानसिक बन्ध तो नहीं पड़ता है, मगर वचन सम्बन्धी तो ऋशुभ बन्ध पड़ ही जाता है। चौत्यबंदन, स्तवन अौर स्तुति जो ग्रजराती व देशो भाषामें होती है, उनके ऋर्थको समभने की वहुत से आदमी आवश्यकता ही नहीं समभते ऋौर जैसा याद रहा हुवा होता है वैसा ही बोल देते हैं कि जिसको सुनने से ऋर्थ समभनेवालोंको उनपर बड़ा खेद होता है। (२८) चैत्यबंदन, स्तवन व स्तुति कहां कहनी चाहिये ? कौनसा चैत्यबंदन कौनसा स्तवन ऋौर कौनसी स्तुति कहां कहने योग्य है १ इनको भी समभना बड़ा जरुरी है। कितने ही चौत्यबंदन, स्तवन श्रौर स्तुति ऐसे हैं जो सर्बत्र बोले जाते हैं श्रौर कुछ ऐसे भी हैं जो सिर्फ स्त्रियों ही के बोलने योग्य हैं श्रौर कुछ ऐसे भी हैं जो सिर्फ पुरुषों ही के बोलने योग्य हैं श्रौर कुछ ऐसे भी है जो साधु साध्वी के बोलने योग्य हैं।

इनकी विचारणा स्वयं करे अथवा जानकारों से पुछे तो हो सकती है। यहां इस लेखमें इनके सम्बन्ध में समग्रता पूर्वक नहीं कहा सकता है पर तो भी उदाहरण स्वरूप कुछ बतला दिया जाता है जैसे स्तवनादि जो जिस स्थल के होते हैं वा जिस तिथि को बोलने के होते हैं वे वहीं बोले जाते हैं। सामान्य जिन-स्तुतियां सभी जगह कहो जा सकतो हैं। स्तुतियां जो चार हों तो उनमें से प्रथम, द्वितीय, त्रितीयतो मध्यम-चैत्यबंदनके अन्तमें कही जाती हैं, पर चौथी स्तृति कभी नहीं कही जाती है। जो स्तवनादि स्त्रियां के ही बोलने के हैं उन्हें

केवल स्कियां ही बोल सकती हैं। जिन स्तवनोंमें द्रब्य-पुजाका समावेश है व जो स्तवन साधुवर्ग के कहने के नहीं है उन्हें केवल श्रावकवर्ग ही बोल सकता है ऋर्थात उन्हें साधु साध्वी नहीं बोल सकते। स्तवन परमात्मा की स्त्रति के, प्रार्थना के, ग्रणानुवाद के, श्रात्मनिन्दाके एवं परमात्माके बहुमानके होने चाहिये। श्रीर पूर्व पुरुषोंके रचे द्वुए महान गम्भीर अर्थवाले होने चाहिये। तुच्छ शब्दोंवाले एवं निःसार उक्तिवाले एवं ऋल्प भावार्थवाले ऐसे ऋाधुनिक बने हुए स्तवन कहने योग्य नहीं है। चैत्य-बदन स्तवनादि मधुर स्वर से खूब शान्ति के साथ कहने चाहिये, पर व्यर्थ उतावलसे जिसमें पूरा शब्दाचारण भी नहीं हो पाता है, कभी नहीं कहना चाहिये।

(२६) द्रव्य-पूजा भाव-पूजाकी कारण भूत होनेसे भाव-बृद्धि के ही निमित्त की जाती है इसिलये श्नैः श्नैः इस साधन से भाव-वृद्धि कर भाव-पूजामें विशेष कालचेप करने की **आदत डालनी चाहिये क्योंकि इच्छित फल की** प्राप्ति तो भाव-पूजा ही से हो सकती है। यह सर्बदा ध्यान में रखना चाहिये। नवकार वाली वा अनानुपूर्वी गिनने का समावेश भी भाव-पूजा हो में होता है। भाव-पूजा करनेमें ऐसा तल्लीन हो जाना चाहिये कि जिससे परमात्माके साथ तदाकारपन हो जाय ऋर्थात परमात्मा में श्रीर पुजक में कोई भेद नहीं रह जाय एवं जिससे परमात्मा को श्रथवा अपनी ही आत्मा को जो बास्तवमें परमारमा ही के स्वरूपवाली है, परम प्रसन्नता हो। भाव-पजा कर रुप बा बेठ (बेगार) रूप नहीं होनी चाहिये, कितने ही तो द्रव्य-पजा करके ही चलते बनते हैं, भाव-पूजा तो करते ही नहीं, उन्हें समभना चाहिये कि वे परम आवश्यकीय कर्त्त व्य तो करना ही भलते हैं।

(३०) चैत्यवंदन अथवा भाव-पूजा किस लिये करनी चाहिये इसका निमित्त व हेतु 'अरि-हं तचेइयागं' में जैसा बताया गया है वैसा ही समभना चाहिये। क्योंकि वहां यह हेतु है कि चौत्यवंदन के प्रान्तमें कायोत्सर्ग करना पड़ता है उसी के सम्बन्ध में बताया गया है। यही हेतु व निमित्त भी सामान्य चौत्यवंदन के सम्बन्धमें भी समभना चाहिये।

- (३१) चौत्यवंदन के प्रान्तमें जो एक नव-कार का काऊसम्म किया जाता है वह खूब शान्ति एवं स्थिरता से करना चाहिये। यदि एक नव-कार का चिन्तवन यथार्थ रूप हो तो इतने ही समयमें प्राणी अनेक कर्मों का चय कर देता है।
- (३२) चैत्यबंदन में ऋधिकांश में तो योग मुद्रा हो रखनी पड़ती है। 'जयवीयराय' तथा 'दोजाबंति' कहते समय मुक्तासुक्ति मुद्रा रखनी चाहिये तथा 'जयवीयराय' कह कर खड़े होनेके पश्चात पैरों आश्री तो जिनमुद्रा तथा

१ दोनों हाथोंकी दशों आंगुलियोंको माहो माहे अन्तरित कर दोनों हाथोंको जोड़ पेट पर कोणी (अकुणी) को रखना !

२ दोनों हाथोंको बराबर रख ललाट के आगे रखना।

३ पैरों की अङ्गुलियों को जगह ४ आंगुल की दूरी पैर की पीछे की ओर कुछ उससे कम आंतरे सह पैरोंको रख कायोत्सर्ग करना। (देखो देववंदन भाष्य पृ० २७)

हाथ आश्री योग मुद्रा रखनी चाहिये। इन मुद्राओंका स्वरुप किसी विज्ञ पुरुष से समभ लेना चहिये एवं उसी प्रमाणसे इन मुद्राओंको बराबर उपयोगमें लाना चाहिये।

यह लेख जिनराजभक्ति कैसे करनी चाहिये इसकी सूचनाके लिए संचेप से लिखा गया है, यह विषय इतना विशाल है कि इसका जितना भो विस्तार किया जाय, हो सकता है, परन्तु अल्प बुद्धिवालों के समभमें आजाय जितना ही लिखना लेख का उद्देश्य है। भक्ति करने की इच्छा जब से होती है, उसी समय यह ध्यानमें रखना चाहिए कि कोई आशातना अ नहीं हो जाय क्योंकि अशातना भक्तिका नाश कर देती है। जो मनुष्य भक्ति के असल रूप को समभ

शासातना ८४, मोटी आशातना १० वर्जनी चाहिये। उपरान्त पूजा करते समय कलश, धूपदान वगैरह का प्रभुजी के लग जाना तथा विम्व का ढलजाना आदि आशातनाओंका निवारण करना चाहिये।

कर विशुद्ध तन, मन, धनसे परमात्मा की भक्ति करता है उसका इस भव में तथा पर भव में अवश्य परम कल्याण होता है। ग्रणप्राही महानुभाव इस लेख को पढ़ कर इसका सदुपयोग करें जिससे उनका कल्याण होगा, इतना कह कर यह लघु लेख समाप्त किया जाता है।

कुंवरजी आणंदजी।



## जिनेन्द्र सम्बन्धीय साधारण ज्ञान ।

( लेखक पं॰ चन्दुलाल )

हे जिज्ञासुवृन्द् । इस संसार में अनन्त जीव हैं, वे सब ज्ञान, दर्शन, चारिब ग्रुण की अपेचा से एक समान हैं, अस्त श्रीजिनेन्द्र भगवान और अपन ज्ञानादिक गुण की अपेचा से एक समान हैं। तो श्रोजिनेन्द्र भगवान प्रज्य श्रीर अपन प्रजक, श्रीजिनेन्द्र भगवान तो तीन लोक के स्वामी, ऋौर अपन सेवक, श्रीजिनेन्द्र भगवान परमात्मा श्रीर श्रपन बाह्यात्मा, श्री-जिनेन्द्र भगवान अनन्त ज्ञानी और अपन श्रज्ञानो, श्रीजिनेन्द्र भगवान ध्येय श्रीर अपन ध्याता, इत्यादि इतना अधिक प्रभेद होनेका क्या कारण है १ इसके सम्बन्धमें विचार करने से एवं ग्रहगमसे अनुभव करनेसे मालुम होगा कि यह त्र्यात्मा त्र्यनन्त शक्तिवाला है, पर

श्रनादि के कर्म-प्रभाव से यह सिंह के तुल्य आत्मा एक बकरो की नांइ दुर्बल बन गया है। श्रीजिनेन्द्र मगवान भी पहिले तो अपनी ही तरह सकर्मज थे, परन्तु उन्होंने अपनी आत्मा के निजरूप को पहिचान कर सिंह की तरह शक्तिका विकाश कर अनादिकाल के लगे हुए कर्मोंको एक च्या भर में नष्ट कर सम्पूर्या **ब्रात्मस्वरूप** को विकशित कर परमात्म-पदको प्राप्त किया है। हम लोग अभी तक आत्माकी शक्ति का विकाश नहीं कर सके हैं, एवं आत्म-शक्तिके विकाश करनेमें जितने प्रयोग परिश्रम की आवश्यकता है, उतना परिश्रम भी नहीं करते हैं। यहा कारण है कि हम लोग अभी तक इतने निर्वल हैं। शंका—"जड़क्प कर्मोंने सिंह तुल्य ब्रात्मा के स्वरूप को नष्टप्रायः कर दिया है, तो आत्मा से तो कर्म ही बलवान है, श्रीर यदि कर्म ही बलवान है तो बलवान कर्मों को अहमा की शक्ति कैसे हटा सकती है ? हमें यह बतला दीजिये कि आतमा और कर्म दोनोंमें बलवान कौन है ?

उत्तर—हे जिज्ञासु बन्धुवर्ग । आपकी यह तर्क ठोक है क्योंकि जबतक आत्मारूपी सिंह ने अपने पराक्रम को प्रकट नहीं किया है, तब तक कर्मोंका बलवत्तरपन है। श्रीसर्वज्ञ पर-मात्मा फरमाते हैं कि="कथ्थ य जोवो विज्ञो कथ्थ य कम्मावि हुंति बलियाइ'" (किसी समय जीव और किसी समय कर्म बलवान होते हैं ) अस्तु आत्मा बलवान होनेसे जरुर कर्मोंका नाश कर देता है। इसीलिये जिनेश्वर भगवान अपनी आत्मशक्तिका विकाश कर कर्मोंका नाश कर देनेसे जिनेश्वर भगवान पूज्य ऋौर ऋपन पुजक, श्रोजिनेश्वर भगवान परमात्मा श्रीर बाह्यात्मा इत्यांदि ऋधिक प्रभेद हैं। अस्तु ऐसे जिनेन्द्र भगवान के अवलम्बन श्रपन भी किसी न किसी समय श्रात्मशक्तिका विकाश कर श्रीजिनेग्द्र तुल्य हो सकेंगे। इसी ही हेतु से श्रीजिनेन्द्र परमास्मा की पूजा भक्ति करन। परम योग्य है।

पूजारियोंके कार्यकी तपसील (विवरण)

१ पूजा के कपड़ों बिना श्रथवा गर्भसहमें पहिनने योग्य कपड़ों विना, दूसरे कपड़े पहिन कर अथवा कम्बली पहिन कर गर्भग्रहमें प्रवेश नहीं करना चाहिये, एवं दूसरा भी कोई इस तरह गर्भग्रहमें प्रवेश करता हो तो उसे सभ्यता से समका देना चाहिये।

२ पूजा वगैरह के कपड़े भगवान की हृष्टि के सन्मुख नहीं बदलने चोहिये, श्रीर दूसरा भी कोई बदलता हो तो उसे ऐसा नहीं करनेके जिये सभ्यता से समका देना चोहिये।

३ पूजाकी केशर अधिक पतली नहीं घिस कर भगवान के अङ्गपर टिके तथा बह न जाय ऐसी गाढ़ी घिसनी चाहिये।

४ प्रचालन (पखाल) का दूध हरदम छान-कर उपयोग करना चाहिये। ५ गभैगृह के अन्दर कोई भी काम करना हो वह अष्टपुट मुखकोश बांधकर हा करना चाहिये।

६ प्रथम गर्भग्रहके दीवारोंका तथा खिड़-कियों बगैरह का कचरा निकाल कर पश्चात रंगमंडपका कचरा निकालना चाहिये। तदनन्तर प्रभुजी को मोरपंखी से प्रमाजन कर सिंहासन का, सिंहासनके चालीका तथा गर्भग्रहका समस्त कचरा निकालना चाहिये और जीव रचा हो सके ऐसे योग्य स्थानमें उस कचरे को गिराना चाहिये।

७ पूजाके पात्रोंका उपयोग करनेसे पहिले उनको धोकर साफ करना चाहिये एवं धूपदान को भी खंखेर कर पीछे काममें लेना चाहिये।

प्रज्ञांतक हो सके स्नात्र-जल को पव्या-सन से नीचे नहीं गिरने देना चाहिये। यदि कदाचित भूलसे गिर भो जाय तो उसे उसी चण साफ कर लेना चाहिये। ध प्रत्येक प्रतिमाजी के किसी भी अङ्गमें जलांश न रह जाय, इस वास्ते अङ्ग लुह्या की बत्तो बनाकर उस अङ्गको साफ कर लेना चाहिये।

१० प्रतिमाजी का अङ्गलुहण, केशर, पुष्प, बालकुंची (खसकुंची) बरास, आदि कोई भी पूजा का सामान अपने हाथके सिवाय और किसी भी अङ्ग से स्पर्श नहीं होना चाहिये।

११ प्रतिमाजी की अङ्ग पूजा की कोई भी वस्तु नीचे जहां चलना फिरना, उठना, बैठना, खड़ा होना आदि होता है ऐसी जगह नहीं रखनी चाहिये। पर उनको किसी पट्टे वा बाजोठ पर ऊंचो जगह पर रखना चाहिये।

१२ भगवानके दाहिनी तरफ दीपक एवं वाई तरफ धूपदान रखना चाहिये।

१३ अपने कपालमें तिलक करके, एवं कदाच पूजा करते समय अपना हाथ शरीरके किसी भी भागसे अथवा वस्त्रसे अड़ गया हो तो फिरसे हाथ धोकर पूजा करनी चाहिये। १४ जलसे हाथ धोकर रुमाल से पोंछना चाहिये, न कि पूजाके वस्त्रोंसे अथवा कम्बलीसे वा दीवार थंभे आदिसे।

१५ स्नात्रजल, अङ्गलुहण व हाथ धोया हुआ जल, छत अथवा खालमें नहीं गिराकर किसी पाचमें ढालकर योग्य स्थानमें गिराना चाहिये।

१६ अङ्गीमें कटोरियां (कचोलियां) प्रतिमा जी के चिपकाते समय कटोरियोंके पहिले की लगी हुई केशर को साफ कर पश्चात चिपकानी चाहिये।

१७ मन्दिरजीमें ग्रहकम का बात अथवा किसी भी तरह की फजूल बातें और क्लेश उत्पन्न करनेवाली निन्दा इत्यादि विकथा नहीं करनी चाहिये तथा अविनय हो इस तरह का कोई भी कार्य नहीं करना चाहिये।

१८ बालकुंचियोंमें (खसकुंचियोंमें) जलांश रह जानेसे जीबोत्पत्तिकी सम्भावना है, इसलिये उनको साफ करके अर्थात जल कटका करके रखमी चाहिये ताकि वे सूख जाय।

"कचरा इत्यादि साधारण कार्य करनेवासोंके कार्य का विवरण"

१ देहरासर खुलने से लगाकर देहारासर मङ्गलिक होवे तबतक हर समय उपस्थित रहना चाहिये एवं इसमें किसी भी तरह की लापर-वाही नहीं करनी चाहिये।

२ प्रातःकाल आते हो जल रखनेकी जगह केशर घिसने की जगह तथा मन्दिरजीके (देह-रासरके) रङ्गमण्डप को जगह का कचरा साफ करना चाहिये तथा पद्मी वगैरह की विष्ठा पड़ी हो तो उसे भी साफ करनी चाहिये। (जहांतक हो सके कचरा उनके दण्डासनसे अथवा कोमल मोरपंखीके दण्डासन से वा दिच्ण के कोमल घास की पूंजणी से वा शठा की पूंजणीसे साफ करनी चाहिये) ३ कचरा साफ कर लेनेके पश्चात कूंडियां जल रखनेकी हांड़ियाँ कलश, रकेंबी, बाटकी, आदि पूजाके उपयोगमें आनेवाली वस्तुओंको पोंछकर, साफ कर धो लेना चाहिये और उन्हें योग्य स्थानमें रख देना चाहिये।

४ एकत्रित किया हुआ कचरा उपों त्यों नहीं फेंक कर किसी योग्य स्थानमें जहां जीव रचा हो सके ऐसी जगह गिराना चाहिये।

प्रइसके बाद दीपक, लालटेन, धूपदान, दीये आदिमें से वासी दीपक, घी, बत्ती, राख आदि निकाल कर इनको साफ करना चाहिये। जो वस्तुयें जलसे नहीं मांजी जा सकतो उन्हें कपड़ेसे पोंछकर साफ करना चाहिये और देहरासर मङ्गलिक करते समय भी इन वस्तुओं को साफ कर रखना चाहिये।

६ इसके बाद गर्भग्रहके आगे रहा हुआ धूपदान एवं रङ्गमग्डपमें रहे हुए पट्टे वगरह किसीके पैरोंमें न आवे ऐसी योग्य जगह रख देना चाहिये। ७ इसके पश्चात हरेक मुख्य गर्भगृहके वाहर नजदीक हो जहां सब को दृष्टि पड़ सके, ऐसी जगह किसी लालटेन अथवा ढक्कनवाले दोपकमें दीवीके उपर दीपक करना चाहिये। और उस दीपकके बगल ही में अगरवत्ती किसी पात्रमें एवं घृत भी किसी पात्रमें रखना चाहिये (घृत के पात्र को ढांकने का हरदम खयाल रखना चाहिये) कि जिससे विना स्नान किये हुए को भी धृप दीप करने का एवं घृत डालने का सुभीता रहे।

द्रिक मुख्य गर्भग्रहके आगे मन्दिरजी खुलनेसे मंगलिक तक दीपक जलता रहे एवं उपर नीचेके गर्भग्रहोंमें जबतक पूजारी पूजा ध्रपादि करे तब तक दीपक जलता रहे इतनाही दीपकमें घृत डालना चाहिये, अधिक नहीं डालना चाहिये, आवश्यकता हो तो बीच र डाल देना चाहिये, क्योंकि ऐसा होनेसे घृत का दुश्पयोग नहीं होता। आवश्यकतासे अधिक दीपक नहीं करना चाहिये।

ह केशर घिसने वगैरह की जगह पर जल, केशर घी अगरबत्ती, दियासलाई रूई आदि वस्तुओंको अपनी जगहपर हर समय खयाल करके पहिले ही से रख देना चाहिये, क्योंकि इनमेंसे कोई वस्तु किसी समय हाजिर न हो तो कितने ही भाई इनके विना ही आलस्य और जल्दीमें काम चला लेते हैं, किन्तु ऐसा करना उचित नहीं। इन वस्तुओंके पात्रोंको भी अच्छी तरहसे ढक देना चाहिये ताकि जीव जन्तु एवं कचरा इनमें पड़े नहीं।

१० विना स्नान किये गर्भग्रहमें कदापि प्रवेश नहीं करना चाहिये, यदि किसी वस्तुकी आवश्यकता हो तो पूजारी अथवा पूजा करने वाले आवक से मंगा लेनो चाहिये।

११ अङ्गलुहणोंको एवं पाटलुहणों को सर्व गर्भग्रहोंमें पूजा हो जानेके पश्चात् ऐसे स्थानमें रखना चाहिये जहां सूखनेके वाद नरम रहें एवं किसी वस्तुसे अड़े नहीं। और इनको

धोनेके बाद या पहिले कभी भी नोचे जमीन पर नहीं रखना चाहिये, पर किसी उंचे स्थानमें अथवा पात्रमें रखना चाहिये एवं अपने श्रीर अथवा कपड़ेसे नहीं अड़ने देनो चाहिये। इन को धोयो हुआ जल किसो खाल वा दोवारमें नहीं गिराकर मन्दिरजी के बाहर जलदी सूख जाय ऐसी निर्जीव भूमि में छूटा छूटा गिराना चाहिये।

१२ स्नात्रजलमें से बरग, पुष्प, चावलादि जो वस्तु निकाली जा सकती है उनको निकाल कर एवं एक अङ्गलुह्ण से स्नात्र जल को छान कर बादमें किसी योग्य स्थानमें छूटा छूटा गिराना चाहिए, जिससे अन्दर त्रस जीवोंकी एवं वनस्पतिकी उत्पत्ति नहीं होने पावे, क्योंकि उस जलको इकट्ठा कर रोज २ एकही जगह गिरानेसे वहां उस स्थान पर जीवोत्पत्ति एवं वनस्पति पैदा हो जाती है। यह भी ध्यानमें रखना चाहिए कि जिस जगह स्नान्नजल गिराया जाता है वहां गमनागमन तो नहीं है, अर्थात स्नात्रजल किसी के पैरोंके नीचे नहीं आना चाहिए।

१३ जहां जहां अधिक गर्भगृह होते हैं वहां सारे ही गर्भग्रहोंके जलको एकत्रित कर गिराया जाता है, पर इसके बीचमें मक्खी श्रादि जन्त उस जल में पड़कर नष्ट हो जाते हैं, इसलिए ज्योंही जिस गर्भग्रह में पूजा हुई त्योंही उस स्नात्रजल को योग्य स्थानमें गिरा देना चाहिए, श्रीर यदि सारे ही गर्भग्रहोंके जलको इकट्रा करके एक साथ ही गिराना हो तो स्नात्रजल को किसी त्रावरण (ढकन) वाले पात्रमें रखना चाहिए और पहिले के स्नात्रजल का ढकना कभी नहीं भुलना चाहिए। कार्यकर्तात्रींको उचित है कि वे ऐसे ढक्कनवाले पात्र अवश्य रखें। १४ चहा, गिलहरो, मक्बी, कबूतर आदि कोई भी जन्तु वा इनका कलेवर अथवा इनकी ्हड्डी वगैरह मन्दिरजीमें कहीं भी हो तो उठाकर मन्दिरजी के बाहर किसी दूर जगह अकूड़ी आदि स्थानमें गिरा देना चाहिये। वहां से आकर फिर से स्नान करनी चाहिये।

१५ देहरासर मंगलिक होते समय घर जानेके वक्त निम्नलिखित बातोंपर ध्यान देना चाहिये।

- (क) दूसरीवार कचरा निकालते तमय विड़िक्यां, दोवार, जालियों आदिमें जो जाले वगरह रह जाते हैं उन सक्को दूर करना चाहिये और फिर बादमें कचरा निकालना चाहिये। कचरमें जो बादाम, सुपारो, चावल आदि हों उनका कोई जीवजन्तु न लगे ऐसे योग्य स्थान में रख देना चाहिये एवं रङ्गमगड्ड में पड़े हुए धृपदान, पट्टे आदि को किसी के पैरोंमें नहीं पड़े एवं जहां टूटे फूटे नहीं ऐसे स्थानमें रख देना चाहिये।
- (ख) उपर लिखे अनुसार खिड़कियों, जालियों आदिको हर रोज साफ करना चाहिए

श्रीर यदि ऐसा न वन पावे तो हरदम काममं श्रानेवाली जगहोंका तो कचरा रोज निकाल हो देना चाहिये श्रीर दूसरी २ जगहों को श्रठ-वाड़िये तो श्रवश्य ही साफ करना चाहिए श्रीर गर्भग्रहके श्रागे कोई उतरे हुए फूल पड़े हो उनको उठा लेना चाहिए।

- (ग) बादाम मिश्री श्रादि चीजोंपर कीड़ो श्रादि जन्तु नहीं चढ़ इसिलए उनको किसी ढक्कनवाले डब्बे वा लकड़ी की पेटीमें रखना चाहिए। कार्यवाहकोंको उचित है कि वे पहिले ही से ऐसा प्रवन्ध कर रखें।
- (घ) पूजा को बची हुई केशर तथा जल बासा नहीं रखना चाहिए इसलिए इनको हर रोज निकाल देना चाहिए।
- (ङ) लालटेन, दीपक आरती मंगलदीप, ढक्कन, रकेबी, बाटको और खाली पात्रोंको हर रोज मांजकर योग्य स्थानमें रखनेका विशेष खयाल रखना चाहिये।

१६ किसी समय यदि वर्षा का जल मन्दिर जीके किसी भागमें रहा हो तो दूसरे दिन प्रातः काल हो उस जलका लेकर बाहर वर्षा ही के जलमें गिराकर मिला देना चाहिए।

१७ किसी दर्शन करनेवाले अथवा पूजा करनेवाले श्रावक अथवा पूजारी की तरफ से बताये हुए किसी भी काम को अपने हाथके कार्य को पूरा करके अथवा अपने हाथ का कार्य बीचमें छोड़ दिया जाय तो कोई बिगाड़ नहीं होगा ऐसी हालत में ऋथवा ऋपने हाथके कार्य का दूसरा कोई उचित प्रवन्ध करके, बादमें उनसे बताये गये कार्य को कर देना चाहिये। हाथके कार्य को बिगड़ता हुआ कभी नहीं छोड़ना चाहिए, स्रोर साथ ही बताये गये कार्य के प्रति लापरवाही भी नहीं करनी चाहिए। वताया गया कार्य यदि जल्दी का हो तो चालु कार्य नहीं बिगड़े ऐसी हालत में छोड़कर कर देना चाहिए।

१८ केशर घिसने की जगह हाथ धोने आदि का जल इकट्टा हो जाता है, और एसी हालतमें जल अधिक समय वहीं पड़ा रहनेसे मक्ली आदि जन्तु उसमें पड़कर मर जाते हैं। इसलिये उस जल को तुरन्त हो बाहर किसी योग्य स्थानमें गिराने का हरदम उपयोग रखना चाहिये।

१६ कोई स्त्री यदि मन्दिर जी में ऋतु धर्मको प्राप्त हो गई हो, एवं किसी वालक ने टर्री वा पिसाब कर दिया हो तो शोध ही उस स्थानको प्रथम जलसे साफकर पश्चात् दूधसे धो डालना चाहिये (इसका खर्च आशातना करनेवालेको देना चाहिये, यदि वह नहीं दे तो अन्तमें मन्दिरजी के खर्च से ही आशातनाको तो दूर करवानी हो चाहिये) एवं स्वच्छ हो जाने ह पश्चात् दसांग वगैरह धूप कर देना चाहिये।

॥ समाप्त n

मंगलं भगवान वीरो, मंगलं गौतम प्रभु। मंगलं स्थूलिभद्राद्या, जैन धर्मोस्तु मंगलम्॥

## शीघता कीजिये ! नहीं तो पछताना पड़ेगा !!

# श्रीअभय जैन ग्रन्थमालाको प्रकाशित पुस्तकें

## भवश्य खरीदिये।

उक्त प्रन्थमाला श्रीमान शंकरदानजी नाहटा के पुत्ररत्न स्व॰ अभयराजजी नाहटा के स्मर्णार्थ वि॰ सं॰ १६८२ में स्थापित की गई थी। वाबू अभयराजजी बहुत ही उच्च विचारवाले एवं सुधार-प्रिय थे। आपके हृद्यमें समाज सुधार एवं शिक्षा-प्रचार की मावनाएं कूट २ कर भरी हुई थीं; हर घड़ी आप इसी चिन्ता में निमग्न रहते थे कि इस ओसवाल जाति की ह्रवती हुई नौकाका किस प्रकार उद्धार हो। आपकी भावनाएं खिल हो नहीं पाई थीं; कि उसके पहले ही दुर्दैव-वश कराल-काल ने उन्हें अपना प्रास बना लिया। बस, आपकी प्रचल भावनाओंको चिर स्मर्ण रखनेके लिये हो इस माला को स्थापना हुई, और थोड़े ही कालमें इस मालाके बहुत ही उपयोगो निम्नलिखित छः पुष्प प्रकाशित हो चुके हैं। आशा है, प्रत्येक महाशय इससे लाभ उठावेंगे।

#### (१) अभयरत्नसार।

पुस्तक क्या थी, वास्तविक में रत्न ही ; इस पुस्तकमें खरतर गच्छीय पंचपतिक्रमण, साधु प्रतिक्रमण सुत्र, पक्खी सूत्र के साथ ही साथ बहुत से मनोहर स्तवन, सकाय, रास, स्तोत्र और तप-विधियें आदि का बहुत ही अच्छा संप्रह एवं अन्तमें हिन्दी भाषामें "मक्ष्या-मक्ष्य विचार" नामक लेख हैं। विशेष क्या कहा जाय इसकी प्रशंसा के लिये इतना ही लिखना पर्याप्त होगा, कि लोगोंने इतना अपनाया कि अब स्टाकमें पुस्तकें नहीं रही। पृष्ठ संख्या ८०० सजित्द मूल्य ॥)

#### (२) पूजा संग्रह।

पुस्तक का नाम ही इसकी उपयोगिता प्रकाशन के लिये काफो होगा। इसमें भिन्न २ महान् कविभों की रचित १७ पूजाओं के साथ समयसुन्दरजी महाराज की अप्रकाशित चौचीसी तथा भाव-पूर्ण स्तवन भी दे दिये गये हैं, पृष्ठ ४६४ होने पर भी सजिल्द का मूल्य २०१) मात्र। पुस्तक अवश्य आदरणीय है, विकने पर 'अभयरत्ससार" की तरह इसके लिये भी हाथ मलते रहना पढेगा।

## (३) सतीमृगावती।

( ले॰ भंबरलाल नाहटा )

कौशाम्बी अधिपति राजा शतानीक की महिषी सती मृगावती का जीवन-चरित्र है। पुस्तक बड़ी ही रोचक पवं सतीत्व रससे सनो हुई है इसे पढ़कर आप अपने हृदय में महान् शान्ति मिली हुई पावेंगे, आपके हृदय पर सतीत्व एवं सहनशीलता की गहरी छाप पड़ो हुई देखेंगे। इतना होते हुए भी भाषा अति सरल है। स्त्रियोंके लिये तो मानो यह उनका सौभाग्य ही है, हरघड़ी प्रत्येक स्त्री को पासमें रखनी चाहिये। मूल्य 🔊 मात्र।

## (४) विधवा-कत्त्र्वे ह्य ।

#### ( के॰ अगरचन्द नाहटा )

ताड़ पत्र पर लिखित प्राचीन "विधवा कुळक" नामक प्राकृत कुलक का मूलसह विस्तृत विवेचनात्मक भाषानुवाद है। अन्तमें विधवाकचेंच्य नामक स्वतंत्र लेख में विधवा स्त्रियों के प्रायः सभी कर्राच्यों पर काफी प्रकाश डाला गया है। सच लिखा जाय तो विधवा स्त्रियोंके जीवन को सार्थक बनाने के लिये यह अमूल्य ही है। ए० सं० ७२ मूल्य हो मात्र।

#### (५) स्नात्र पूजादि संग्रह ।

इसमें स्नात्र पूजा, अष्ट प्रकारी पूजा, दशत्रिक स्तवन आदिका अच्छा संप्रह है। दो पैसे की टिकट मेजनेपर मुफ्त मेजी जाती है।

### (६) जिनराज भक्ति आदर्श।

प्रस्तुत पुस्तक पाठकों के हाथमें ही है। "हाथ कंकण को आरसी क्या" कहावत के अनुसार लिखने की आवश्यकता नहीं। दो आने की टिकट भेजने पर पुस्तक भेट की जायगी।

अब इस प्रन्थमाला द्वारा ऐतिहासिक और तत्वज्ञानके सुन्दर २ प्रन्थ शोघ प्रकाशित होनेवाले हैं। साहित्य प्रेमी पाठकों को तो प्रथम ही से ब्राहक बन जाना चाहिये नहीं तो सम्भव है, कि फिर हाथ न आने पर पछताना पड़े।

#### शोघ छपनेवाले प्रन्थ।

(१) श्रीजिनचन्द्र सृरि (अकवर प्रतिबोधक) का जीवन-चरित्र।
(२) सम्यक्त्व-स्वरूप (३) कविवर समयसुन्दर (४) मस्तयोगी ज्ञानसारजी (५) कविवर धर्मवर्द्ध नजी इत्यादि।

नोट—ज्ञात रहे कि उपरोक्त सभी जीवनियां ऐतिहासिक खोज शोध के साथ लिखी जायगो।

#### मिलने के पते :--

श्रीअभय जैन प्रन्थमाला । ठि० दानमल शंकरदान नाहटा, नाहटों की गुवाड़ (बीकानेर) शंकरदान शुभैराज नाहटा, ५।६, अरमेनियन ष्ट्रीट, कलकत्ता।



अनुशलक के मिलने का पता :-श्रीकुशलचन्द्रजी गणि जैन पुस्तकालय,
नया उपासरा
रामपुरियों का चौक, बीकानेर।
(BIKANER)



लक्ष्मीविलास प्रेस, ३, वेहरापट्टी, कलकत्ता से मुद्दित।