

# जिनवाणी

आचार्य श्रो हस्तीमलजी म० सा० के अमृत महोत्सव के उपलक्ष्य में प्रकाशित

# कर्म सिद्धान्त विशेषांक

प्रधान सम्पादक डॉ॰ लरे*ठद्र भाजातत* 

Ó

सम्पदिक

डॉ॰ श्रीमती शाल्ता भामावत

সকাহাক

## सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल

बागू बाजार, जयपुर-३०२००३

## जिनवाणी

कर्म सिद्धान्त विशेषांकः वर्षः ४१ अंकः १०--१२ ग्रक्टूबर⊸दिसम्बर, १६⊏४ वीर निर्वाश संवत २४११ आश्विन-मार्गभीर्ष, २०४१ प्रबन्ध सम्पादकः प्रेमराज बोगावत संस्थापक : श्री जैन रत्न विद्यालय, भोपालगढ़ प्रकाशक : सम्यग्ज्ञान प्रचारक मण्डल द्कान नं. १८२-१८३ के ऊपर वापु बाजार, जयपुर--३०२ ००३ (राजस्थान) फोन नं. ४ ९ १७ सम्पादकोय सम्पर्क सूत्र : सी-२३४ ए, दयानन्द मार्ग, तिलक नगर जयपूर-३०२००४ (राजस्थान) फोन नं. ४७४४४ भारत सरकार द्वारा प्रदत्त रजिस्ट्रेशन नं ३६४३/४७ संबस्यताः : स्तम्भ सदस्यता : १००१ रु. संरक्षक सदस्यता : ४०१ ६० म्राजीवन सदस्यता : देश में २५१ रु० ग्राजीवन सदस्यताः विदेश में ७११ ६० त्रिवर्षीय सदस्यता: ११ २० वार्षिक सदस्यता ः २० रु० इस विशेषांक का मूल्य : १० ६० मुद्रकः फ्रण्ड्स प्रिण्टर्स एण्ड स्टेशनर्स, जौहरी बाजार, जयपुर~३

नोट: यह ग्रावश्यक नहीं कि इस विशेषांक में प्रकाशित लेखकों के विचारों से सम्पादक या सम्यग्ज्ञान प्रचारक मंडल की सहमति हो।

# समर्पण

ज्ञान-दर्शन रूप स्वाध्याय और चारित्र रूप सामायिक-साधना के प्रबल प्रेरक आचार्य श्री हस्तीमलजी महाराज के तपःपूत तेजस्वी व्यक्तित्व को उनके अमृत महोत्सव पर सादर र्सावनय समर्पित !

# ग्रनुक्रमरिएका

सम्पादकीय

#### प्र**थम** खण्ड

| कर्म सिद्धान्त का शास्त्रीय विवेचन |                               |     |  |  |
|------------------------------------|-------------------------------|-----|--|--|
| १. कर्मों की धूप-छाँह              | —आचार्य श्री हस्तीमलजी म.सा.  | 3   |  |  |
| २. कर्म और जीव का सम्बन्ध          | —पं. र. श्री होरा मुनि        | १३  |  |  |
| ३. कर्मवाद : एक विश्लेषणात्मक      | -                             |     |  |  |
| ग्रध्ययन                           | —श्री देवेन्द्र मुनि शास्त्री | १७  |  |  |
| ४. कर्मका ग्रस्तित्व               | – युवाचार्य श्री मधुकर मुनि   | ২৩  |  |  |
| ४. कर्म के भेद-प्रभेद              | —श्री रमेश मुनि शास्त्री      | źX  |  |  |
| ६. कर्म-विमर्श                     | श्री भगवती मुनि 'निर्मल'      | 38  |  |  |
| ७. कर्म का स्वरूप                  | —पं. कैलाशचन्द्र शास्त्री     | ६१  |  |  |
| म कर्म और उसका व्यापार             | ⊷डॉ. महेन्द्रसागर प्रचंडिया   | হ ৩ |  |  |
| <b>९. कर्म–</b> विचार              | डॉ आदित्य प्रचंडिया 'दीति'    | ৩१  |  |  |
| १०. करण सिद्धान्त :                |                               |     |  |  |
| भाग्य-निर्माएा की प्रक्रिया        | श्री कन्हैयालाल लोढ़ा         | ৩৩  |  |  |
| ११. कार्मण शरीर और कर्म            | —श्री चन्दनराज मेहता          | 03  |  |  |
| १२. कर्मवाद के आधारभूत सिद्धान्त   | ন —ডাঁ. शिव मुनि              | ¥3  |  |  |
| १३. कर्म ग्रौर पुरुषार्थ           | युवाचार्य महाप्रज्ञ           | हद  |  |  |
| १४. कर्म, कर्मबन्ध ग्रौर कर्मक्षय  | —श्री राजोव प्रचंडिया         | १०७ |  |  |
| १५. कर्म और लेक्या                 | श्री चाँदमल कर्णावट           | ११३ |  |  |
| १६. कर्म-विपाक                     | श्री लालचन्द्र जैन            | ११८ |  |  |
| १७. ग्रन्तर्मन की ग्रंथियां खोलें  | —ग्राचार्य श्री नानेश         | १२७ |  |  |
| १८. कर्म प्रकृतियाँ ग्रौर उनका     |                               |     |  |  |
| जीवन के साथ सम्बन्ध                | श्री श्रीचन्द गोलेछा          | १३२ |  |  |
| १६. जीवन में कर्म सिद्धान्त की     |                               |     |  |  |
| उपयोगिता                           | —श्री कल्यारगमल जैन           | 3€9 |  |  |
| २००कर्म ग्रीर कर्म-फल              | —श्री राजेन्द्र मुनि          | १४४ |  |  |
| २१. पुण्य-पाप की अवधारणा           | श्री जशकरण डागा               | なおお |  |  |
|                                    |                               |     |  |  |

(iv)

| २२. ज्ञानयोग, भक्तियोग, कर्मयोग     | डॉ. राममूर्ति त्रिपाठी          | १६२ |
|-------------------------------------|---------------------------------|-----|
| २३. जैन-बौद्ध दर्शन में कर्मवाद     | डॉ. भागचन्द्र जैन भास्कर        | १६४ |
| २४. जैन, बौद्ध ग्रौर गीता के दर्शन  |                                 |     |
| में कर्म का स्वरूप                  | डॉ. सागरमल जैन                  | १६द |
| २४. सांख्य दर्शन में कर्म           | श्री धर्मचन्द जैन               | 939 |
| २६. मीमांसा-दर्शन में कर्म का       |                                 |     |
| स्वरूप                              | —डॉ. के. एल. शर्मा              | १९६ |
| २७. मसीही धर्म में कर्म की मान्यता  | ।डॉ. ए. बी. शिवाजी              | २०२ |
| २ . इस्लाम धर्म में कर्म का स्वरूप  | डॉ. निजाम उद्दीन                | २०६ |
| २९. पाश्चात्य दर्शन में किया-       |                                 |     |
| सिद्धान्त 🛛                         | -—डॉ. के. एल <sup>,</sup> शर्मा | २१६ |
| ३०. जैन कर्म साहित्य का संक्षिप्त   |                                 |     |
| विवरण                               | —श्री ग्रगरचन्द नाहटा           | २२४ |
| ३१. ग्राधुनिक हिन्दी महाकाव्यों में |                                 |     |
| कर्म एवं पुनर्जन्म की ग्रवधारण      | ॥—डॉ. देवदत्त क्षमी             | २२९ |
|                                     |                                 |     |

#### द्वितीय खण्ड

| कर्म सिद्धान्त अं                 | ौर सामाजिक चिन्तन             | २३४-३०८ |
|-----------------------------------|-------------------------------|---------|
| ३२. वैयक्तिक एवं सामूहिक कर्म     | —पं. सुखलाल संघवी             | २३७     |
| ३३. कर्म ग्रौर कार्य-मर्यादा      | पं. फूलचन्द सिद्धान्तशास्त्री | २४२     |
| ३४. कर्म-परिणाम की परम्परा        | —श्री केदारनाथ                | २४⊏     |
| ३५. कर्मक्षय और प्रवृत्ति         | —श्री किशोरलाल मश्रुवाला      | २५०     |
| ३६. कर्त्तव्य-कर्म                | स्वामी शरणानन्द <sup>ँ</sup>  | . ২খ্য  |
| ३७. कर्मविपाक ग्रौर ग्रात्म-      |                               |         |
| स्वातन्त्र्य                      | —बाल गंगाधर तिलक              | २४८     |
| ३द₊ निष्काम कर्मयो <b>ग</b>       | महात्मा गांधी                 | २६४     |
| ३९. कर्म, विकर्म ग्रौर अकर्म      |                               | २६न     |
| ४०. कर्म ग्रौर कार्य-कारण सम्बन्ध | —ग्राचार्य रजनीश              | २७३     |
| ४१. ध्यान ग्रौर कर्मयोग           | —श्री जी. एस. नरवानी          | २७९     |
| ४२. कर्मवाद स्रौर स्राधुनिक       |                               |         |
| चिन्तन                            | —डॉ. देवेन्द्रकुमार जैन       | २६२     |
| ४३. कर्म का सामाजिक               | -                             |         |
| सन्दर्भ                           | —डॉ. महावीर सरन जैन           | २५४     |
| ४४. कर्म सिद्धान्त ग्रौर समाज-    |                               |         |
| संरचना                            | श्री रणजीतसिंह कूमट           | 568     |

(v) '

,

www.jainelibrary.org

| ४५. 'जैसी करनी वैसी भरनी'       |                             |     |
|---------------------------------|-----------------------------|-----|
| पर एक टिप्पणी                   | —डॉ. राजेन्द्रस्वरूप भटनागर | २६≒ |
| ४६. कर्म सिद्धान्त : एक टिप्पणी | —डॉ. शान्ता महतानी          | ३०४ |

## तृतोय खण्ड

## कर्म सिद्धान्त श्रौर ग्राधुनिक विज्ञान ३०२-३३०

|                                                        | —ग्राचार्य अनन्तप्रसाद जैन | ३११   |
|--------------------------------------------------------|----------------------------|-------|
| ४५. कर्म सिद्धान्त और ग्राधुनिक                        | <u>م</u>                   | - • • |
| विज्ञान<br>४६. कर्म सिद्धान्त : वैज्ञानिक              | श्री ग्रशोककुमार सक्सेना   | ३१४   |
| परिप्रेक्ष्य में                                       | डॉ. महावीरसिंह मुडिया      | ३२३   |
| ४०. जैन कर्म सिद्धान्त और विज्ञान<br>पारस्परिक म्रभिगम | :<br>—डॉ. जगदीशराय जैन     | ३२६   |

#### चतुर्थ खण्ड

| ्कर्म | और | पुरुषार्थ | की | जैन | कथाएँ | ३३१३४२ |
|-------|----|-----------|----|-----|-------|--------|
|-------|----|-----------|----|-----|-------|--------|

| <b>४१. कर्म और पुरुषार्थ को</b> |                      |       |
|---------------------------------|----------------------|-------|
| जैन कथाएँ                       | –डॉ. प्रेमसुमन जैन   | 555   |
| १. स्राटे का मुर्गा             | —डॉ. प्रेमसुमन जैन   | র ই ও |
| २. सियारिनी का बदला             | 👘 —डॉ. प्रेमसुमन जैन | ३६६   |
| ३. जादुई बगीचा                  | डॉ. प्रेमसुमन जैन    | ३४२   |
| ४. दो साधक जी बिछुड़ गये        | श्री सुजानमल मेहता   | ३४४   |
| ५. कर्म का भुगतान               | श्री चाँदमल बाबेल    | 386   |
|                                 |                      |       |

#### परिशिष्ट

| हमारे सहयोगी लेखक | — संकलित                   | きょう |
|-------------------|----------------------------|-----|
| विज्ञापन          | संयोजनश्री सुमेरसिंह बोयरा |     |

www.jainelibrary.org

### सम्पादकीय

'हम तो कबहु न निज घर आये। पर घर फिरत बहुत दिन बीते, नाम ग्रनेक घराये।।

अध्यात्मप्रवर्ण कवि द्यानंतराय को उपयुँक्त पंक्तियाँ जीव के भव-भ्रमण की पीड़ा ग्रौर ग्लानि को व्यक्त करती हैं। 'निज घर' हमारा आत्म-स्वभाव है और 'पर घर' यह संसार है। जीवात्मा अपने कर्मानुसार विविध योनियाँ घारण कर अनादि काल से संसार में भटक रही है। इस भटकन ग्रौर भ्रमण का कारण ग्रात्मा के साथ बँघे हुए / चिपके हुए कर्म हैं। प्रश्न है जब ग्रात्मा अपने सुख-दुःख की कर्त्ता स्वयं है और सब में मूलतः वह समान है तब संसार में इतना दुःख ग्रौर वैषम्य क्यों है ? क्या मनोवैज्ञानिक रूप से यह सम्भव है कि व्यक्ति को पूर्ण स्वतन्त्रता हो ग्रौर फिर भी वह अपने सुख के लिए दुःख के कांटे बोए ? इस प्रश्न का उत्तर जैन दार्शनिकों ने कर्म सिद्धान्त की प्रक्रिया में खोजा है। उनका मानना है कि जीव ग्रपने सुख-दुःख का विधाता ग्रौर भोक्ता स्वयं होते हुए भी अनादि काल से कर्म के बन्धनों में जकड़ा हुग्रा है। यही कारण है कि सिद्धान्ततः वह पूर्ण स्वतंत्र ग्रौर आनंदमय होते हुए भी व्यवहार में स्वतंत्र और ग्रानंदमय नहीं है।

जीव जो किया करता है उसका नाम कर्म है। दूसरे शब्दों में जिस पर किया का प्रभाव पड़े वह कर्म है। 'कर्म' शब्द का लोक-व्यवहार ग्रौर शास्त्र में विभिन्न ग्रथों में प्रयोग हुग्रा है । जन साधारएा ग्रपने-ग्रपने काम-घन्धे, व्यवसाय, कर्तव्य ग्रादि के ग्रथं में कर्म शब्द का प्रयोग करते हैं। पर जैन-दर्शन में 'कर्म' शब्द का विशेष अर्थ में प्रयोग किया गया है। उसके श्रनुसार संसारी जीव जब रागद्वेषयुक्त मन, वचन, काया से जो भी किया करता है उससे उसके आत्म-प्रदेश में एक विशेष प्रकार का स्पन्दन होता है, उत्तेजन होता है । उससे वह सूक्ष्म पुद्गल परमारगुओं को ग्रहरा करता है और उनके द्वारा नाना प्रकार के ग्राभ्यन्तर संस्कारों को जन्म देता है । ये पुद्गल परमारगू भौतिक ग्रौर जड़ होते हए भी जीव की राग-ढ़े पात्मक मानसिक, वाचिक, शारीरिक क्रियाओं के द्वारा ग्राकृष्ट होकर ग्रात्मा के साथ अग्नि-लोह-पिण्ड की भाँति परस्पर एकमेक हो जाते हैं और आत्मा की ग्रनन्त शक्ति को आच्छादित कर लेते हैं, जिससे उसका तेज हतप्रभ और मन्द हो जाता है। जब विशिष्ट साधना के द्वारा इन कर्म-पुद्गलों को नष्ट कर दिया जाता है तब ग्रात्मा पूर्ण स्वतंत्र और ग्रानंदमय बन जाती है। जब तक इन कमों का क्षय नहीं होता, आत्मा भव-भ्रमण करती रहती है। निष्कर्षतः कहा जा सकता है कि कृत कर्मों का फल भोगे बिना आत्मा की मूक्ति नहीं हो सकती ।

कमं-फल के भोग के सम्बन्ध में कई मान्यताएँ हैं। एक मान्यता यह है कि आत्मा कर्म करने में स्वतंत्र है परन्तु उसका फल देना ईश्वर के हाथ में है। जनदर्शन ऐसा नहीं मानता। वह कर्म सिद्धान्त को प्राक्ठतिक विधान-नियम मानकर चलता है। उसकी दृष्टि में जीव स्वयं ही ग्रपना विधाता और निया-मक है। किसी बाहरी नियन्ता की ग्रावश्यकता नहीं। ग्रपने पुरुषार्थ, साधना, सरकर्म, सद्विचार द्वारा वह बँधे हुए कर्मों के फल-भोग की प्रकृति, स्थिति, रस आदि में घट-बढ़ रूप में परिवर्तन ला सकता है, पाप प्रकृति को पुण्य में, अशुभ प्रकृति को शुभ में बदल सकता है। यही नहीं वह संयम, तप आदि की साधना से अपने पूर्व में बंधे हुए कर्मों को बिना फल भोगे ही निर्जरित कर सकता है। इस दृष्टि से पिछले जन्म के अच्छे-बुरे कर्मों के द्वारा इस जीवन के सुख-दुःख को व्याख्या करते हुए भी कर्म सिद्धान्त वर्तमान में किये गये पुरुषार्थ के महत्त्व को रेखांकित करता है।

यह प्रश्न उठाया जा सकता है कि 'ब्यक्ति जैसा करेगा वैसा भरेगा' तब उसको मुक्ति कैसे होगी ? उसे मुख-दुःख, पुण्य-पाप तो भोगना ही पड़ेगा। इस सम्बन्ध में इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि जो किया भोग के रूप में, विषयमुख की प्राप्ति के रूप में की जाती है उससे कर्मबंध होता है पर जो किया ग्रनासक्त भाव से राग-द्वेष रहित होकर विशुद्ध सेवाभाव से, विवेक श्रौर यतनापूर्वक की जाती है वह बंध का कारण नहीं होती ।

'कमें का विचार लगभग सभी भारतीय दर्शनों और धर्मों में हुया है। कमें के इस विचार में सभी ने 'किया' को मूलभूत आधार माना है। किया 'ग्रपने लिए' और किया 'समाज के लिए' इस आधार पर वैयक्तिक कर्म और सामूहिक कर्म को चर्चा चली है। हमारी दृष्टि से इनमें कोई ग्रात्यन्तिक विरोध नहीं है। जब कोई कहता है कि 'ग्रह ब्रह्मास्मि' प्रर्थात् मैं ही ब्रह्म हूँ तो इसका अर्थ यह नहीं कि वह ग्रन्य सबको नकार रहा है। इसके मूल में ग्रात्म-पुरुषार्थ ग्रोर ग्रात्म-शक्ति को जागृत कर दैन्य, निराशा, पराजय, हीनता जैसी भावना को नष्ट करने का लक्ष्य रहा है। जब कोई कहता है कि 'तत्त्वमसि' ग्रर्थात् तू ही ब्रह्म है तो इसका ग्रर्थ यह नहीं कि वह ग्रपने को नकार रहा है। इसके मूल में ग्रपने अहं को विसर्जित करने का भाव निहित है। संत कबीर ने इस ग्रन्भव को कितने सुन्दर रूप में वाणी दी है—

> जब मैं था तब हरि नहीं, ग्रब हरि हैं मैं नांहि । सब अँधियारा मिटि गया, दीपक देख्या मांहि ।।

जब व्यक्ति 'मेरेपन' ग्रौर 'तेरेपन' दोनों से ऊपर उठ जाता है तब वह कह उठता है 'सर्वं खलु इदं ब्रह्म ' ग्रर्थात् सब ब्रह्म स्वरूप हैं। जब व्यक्ति अपने 'स्व' का 'सर्व' में विलय कर देता है तभी यह स्थिति ग्राती है। कबीर की ग्रात्मा ग्रानंद विभोर होकर कह उठती है— लाली मेरे लाल की, जित देखो तित लाल । लाली देखन मैं गई, मैं भी हो गई लाल ।।

कर्मयोग, ज्ञानयोग ग्रौर भक्तियोग भी यहीं आकर मिल जाते हैं। इनमें कोई ग्रान्तरिक विरोध नहीं रहता। जब व्यक्ति श्रात्म-कल्याण के साथ-साथ लोकसेवा एवं जनकल्याएा के लिए किया करता है तब उसमें बंध की नहीं, मुक्त होने की, राग की नहीं वीतराग की, उपभोग की नहीं, उपयोग की शक्ति विक-सित होती है।

इस शक्ति को विकसित करने की भावना से ही, इस शक्ति के विशिष्ट आराधक परम श्रद्धेय ग्राचार्य श्री हस्तीमलजी म० सा० की ७४वीं जयन्ती (अमृत महोत्सव—पौष शुक्ला चतुर्दशी सं० २०४१) के उपलक्ष्य में 'जिनवाणी' का यह 'कर्म सिद्धान्त विशेषांक' प्रकाशित किया जा रहा है । ग्राचार्यश्री ज्ञान-दर्शन रूप स्वाघ्याय एवं चारित्र रूप सामायिक-साधना की प्रबल प्रेरणा देते हुए जनसाधारएा को आत्म-शक्ति के प्रकटीकरण एवं कर्म-निर्जरा की सतत उद्-बोधना देते रहे हैं । उन्हीं के तपःपूत तेजस्वी व्यक्तित्व को यह विशेषांक समर्पित है ।

'जिनवाणी' के पूर्व प्रकाशित 'स्वाध्याय', 'सामायिक', 'तप', 'श्रावक धर्म', 'साधना' 'ध्यान', 'जैन संस्कृति और राजस्थान' आदि विशेषांकों की तरह यह विशेषांक भी ग्रपना वैशिष्ट्य लिये हुए है। यह चार खण्डों में विभक्त है। प्रथम खण्ड 'कर्म सिद्धान्त के शास्त्रीय विवेचन' से सम्बन्धित है। इसमें जैन दर्शन में मान्य कर्म सिद्धान्त के विविध पक्षों के साथ-साथ बौद्ध, गीता, सांख्य, मीमांसा, ईसाई, इस्लाम धर्म एवं पाश्चात्य दर्शन में प्रतिपादित कर्म सिद्धान्त पर अधिकृत विद्वानों के ३१ निबन्ध संकलित किये गये हैं। इनके ग्रध्ययन से कर्म सिद्धान्त को व्यापक परिप्रेक्ष्य में समफने और परखने में सहायता मिलती है।

दितीय खण्ड 'कर्म सिद्धान्त के सामाजिक चिन्तन' से सम्बन्धित है। शास्त्रीय रूप में कर्म सिद्धान्त का जो विवेचन हुआ वह मुख्यतया व्यक्तिवादी धरातल पर ही। व्यक्ति और समाज के सम्बन्धों को विश्लेषित करने वाली ग्राज कई विचारधाराएँ प्रवाहमान हैं। यह जिज्ञासा उठना स्वाभाविक हैं कि अध्यात्म क्षेत्र में कर्म-सिद्धान्त की प्रक्रिया का जो विकास हुन्ना है क्या वह हमारे वर्तमान जीवन की सामाजिक एवं राष्ट्रीय समस्याओं के समाधान में सहायक हो सकता हैं? ग्रौर यदि हाँ तो किस रूप में व किस सीमा तक ? इस वैचारिक धरातल पर कर्म-विचार का जो चिन्तन चला है वह मुख्यतः कर्मयोग ग्रौर सत्कर्म के रूप में ही। इस खण्ड में १४ निबन्ध दिये गये हैं। जिनमें ३२ से लेकर ४० तक के ६ निबन्ध देश के प्रबुद्ध विचारकों/ ग्रौर तत्त्व चिन्तकों के हैं जो उनकी पुस्तकों

ŗ

से संकलित किये गये हैं। इस खण्ड के निबन्धों में जो विचार व्यक्त किये गये हैं वे आज के युग की समस्याओं व विचारघाराओं के परिप्रेक्ष्य में हैं ग्रतः इनका स्वर समीक्षात्मक है। इनके ग्रध्ययन से कर्म-विचार की विविध भंगि-माग्रों, उनकी शक्तियों ग्रीर सीमाओं से परिचित होने में मदद मिलती है। विचार-मन्थन की दृष्टि से इन निबन्धों का विशेष महत्त्व और उपयोग है। ये विचार लेखकों के ग्रपने हैं ग्रीर उनसे सहमत होना ग्रावश्यक नहीं है।

तृतीय खण्ड में 'कर्म सिद्धान्त श्रौर श्राधुनिक विज्ञान' से सम्बन्धित चार निबन्ध हैं। इनके श्रध्ययन से कर्म सिद्धान्त की वैज्ञानिकता को समफने में सहायता मिलती है। चतुर्थ खण्ड 'कर्म श्रौर पुरुषार्थ की जैन कथाएँ' से सम्बन्धित है। इसमें जैन कथा साहित्य का संक्षिप्त परिचय देते हुए तत्सम्बन्धी ४ कथाएँ दी गई हैं। कर्म सिद्धान्त को समफने में ये कथाएँ विशेष उपयोगी हैं। परिशिष्ट में सहयोगी लेखकों का संक्षिप्त परिचय दिया गया है।

इस विशेषांक के प्रकाशन की योजना आज से लगभग चार वर्ष पूर्व बनी थी। हमारा विचार कर्म सिद्धान्त और आधुनिक विज्ञान से सम्बद्ध विशेष सामग्री इसमें प्रकाशित करने का था पर वह संभव न हो सका। जैन घर्म, दर्शन के प्रसिद्ध विद्वान श्री कन्हैयालाल लोढ़ा का सामग्री-संकलन में विशेष सहयोग मिला है, अतः हम उनके प्रति हार्दिक आभार प्रकट करते हैं। जिन विद्वान् ग्राचार्यों, मुनियों व लेखकों ने अपनी रचनाएँ भेजकर इस विशेषांक को इस रूप में प्रस्तुत करने में हमारी सहायता की, उनके प्रति हम हार्दिक कृतज्ञता ज्ञापित करते हैं। जिन व्यक्तियों, संस्थाग्रों व व्यापारिक प्रतिष्ठानों ने ग्रपने विज्ञापन देकर हमें आधिक सहयोग प्रदान किया, वे सब धन्यवाद के पात्र हैं। विज्ञापन खण्ड के संयोजक श्री सुमेरसिंह बोधरा और उनके सहयोगी सर्वश्री पूरणराज ग्रब्बाणी जोधपुर, पारसराज बाँठिया अहमदाबाद, धर्मेन्द्र हीरावत बम्बई, मोतीचन्द कर्णावट जयपुर एवं पार्श्वकुमार मेहता जयपुर का विज्ञापन एकत्र करने में विशेष सहयोग रहा है अतः हम उनके आभारी हैं।

ग्राशा है, इस विशेषांक के अध्ययन-मनन से आत्म-पुरुषार्थ को जागृत करने एवं लोकसेवा के मार्ग पर अग्रसर होने की प्रेरणा मिलेगी ।

सी~२३५ ए, दयानंद मार्ग, तिलकनगर, —्डॉ० नरेन्द्र भानावत े जयपुर--४

६ ]

# कर्म सिद्धान्त का कास्त्रीय विवेचन

प्रथम खण्ड

Jain Educationa International

www.jainelibrary.org

# कर्मों की धूप-छाँह<sup>\*</sup>

#### 🗋 श्राचार्य श्री हस्तीमलजी म. सा.

#### दुःख का कारण कर्म-बंध :

बन्धुग्रो ! वीतराग जिनेक्ष्वर ने, ग्रपने स्वरूप को प्राप्त करके जो आनन्द की ग्रनुभूति की, उससे उन्होंने अर्नुभव किया कि यदि संसार के ऋन्यान्य प्राणी भी, कर्मों के पाश से मुक्त होकर, हमारी तरह स्वाधीन स्वरूप में स्थित हो जायें तो वे भी दु:ख के पाश से बच जायेंगे यानी दु.ख से उनका कभी पाला नहीं पड़ेगा। दु:ख, ग्रशान्ति, असमाधि या क्लेश का ग्रनुभव तभी किया जाता, है जबकि प्राणी के साथ कर्मों का बन्ध है।

दुःख का मूल कर्म श्रीर कर्म का मूल राग-द्वेष है। संसार में जितने भी दुःख हैं, वेदनायें हैं, वे सब कर्ममूलक ही हैं। कोई भी व्यक्ति ग्रपने कृत कर्मो का फल भोगे बिना नहीं रह पाता। कर्म जैसा भी होगा फल भी उसी के अनुरूप होंगे। प्रश्न होता है कि यदि दुःख का मूल कर्म है तो कर्म का मूल क्या है ? दुःखमूलक कर्म क्या स्वयं सहज रूप में उत्पन्न होता है या उसका भी कोई कारण है ? सिद्धान्त तो यह है कि कोई भी कार्य कारण के बिना नहीं होता। फिर उसके लिए कोई कर्त्ता भी चाहिये। कर्त्तापूर्वक ही किया ग्रौर किया का फल कर्म होता है।

#### कर्म श्रौर उसके कारएा :

परम ज्ञानी जिनेश्वर देव ने कहा कि कर्म करना जीव का स्वभाव नहीं है। स्वभाव होता तो हर जीव कर्म का बंध करता और सिद्धों के साथ कर्म लगे होते। परन्तु ऐसा नहीं होता है। अयोगी केवली और सिद्धों को कर्म का बंध नहीं होता। इससे प्रमाशित होता है कि कर्म सहेतुक है, प्रहेतुक नहीं। कर्म का बंध नहीं होता। इससे प्रमाशित होता है कि कर्म सहेतुक है, प्रहेतुक नहीं। कर्म का बंध नहीं होता। इससे प्रमाशित होता है कि कर्म सहेतुक है, प्रहेतुक नहीं। कर्म का बंध नहीं होता। इससे प्रमाशित होता है कि कर्म सहेतुक है, प्रहेतुक नहीं। कर्म का लक्षण बताते हुए ग्राचार्य ने कहा—"कीरइ जिएण हेउहि।" जो जीव के द्वारा किया जाय, उसे कर्म कहते हैं। व्याकरण वाले किया के फल को कर्म कहते हैं। खाकर आने पर उससे प्राप्त फल्ल–भोजन को ही कर्म कहा जाता है। खाने की किया से ही मोजन मिला, इसलिए भोजन कर्म कहाता है। सत्सग में ग्राकर कोई सत्सग के संयोग से कुछ ज्ञान हासिल करे, धर्म की बात सुने तो यहां श्रवण सुनने को भी कर्म कहा—जैसे "श्रवणाः कर्म"। पर यहां इस प्रकार के कर्मों से मतलब नहीं है। यहाँ आत्मा के साथ लगे हुए कर्म से प्रयोजन है। कहा है— ''जिएण हेर्डाह, जेण तो भण्णई कम्म" यानी संसार की किया का कर्म तो

\*ग्राचार्यश्री के प्रवचन से उद्घृत ।

स्वतः होता है । परन्तु यह विशिष्ट कर्म स्वतः नहीं होता । यहां तो जीव के ढ़ारा हेतुम्रों से जो किया जाय, उस पुद्गल वर्गेणा के संग्रह का नाम कर्म है । कर्म के मेद म्रौर व्यापकता :

कर्म के मुख्यतः दो भेद हैं—द्रव्यकर्म और भावकर्म। कार्मगा वर्गणा का ग्राना और कर्म पुद्गलों का ग्रात्म प्रदेशों के साथ सम्बन्धित होना, द्रव्य कर्म है। द्रव्य कर्म के ग्रहण करने की जो राग-द्वेषादि की परिणति है, वह भाव कर्म है।

आपने ज्ञानियों से द्रव्य कर्म की बात सुनी होगी। द्रव्य कर्म कार्य ग्रौर भाव कर्म कारए। हैं। यदि आत्मा की परिणति, राग द्वेषादिमय नहीं होगी तो द्रव्य कर्म का संग्रह नहीं होगा। आप ग्रौर हम बैठे हुए भी निरन्तर प्रतिक्षण कर्मों का संग्रह कर रहे हैं। परन्तु इस जगह, इसी समय, हमारे और ग्रापके बदले कोई वीतराग पुरुष बैठें तो वे सांपरायिक कर्म एकत्रित नहीं करेंगे। क्योंकि उनके कषाय नहीं होने से, ईर्यापथिक कर्मों का संग्रह है। सिद्धों के लिए भी ऐसी ही स्थिति है।

लोक का कोई भी कोना खाली नहीं है, जहां कर्मवर्गणा के पुद्गल नहीं घूम रहे हों। और ऐसी कोई जगह नहीं, जहां शब्द-लहरी नहीं घूम रही हो। इस हाल के भीतर कोई बच्चा रेडियो (ट्रांजिस्टर) लाकर बजाये म्रथवा उसे म्रालमारी के भीतर रखकर ही बजाये तो भी शब्द लहरी वहां पहुँच जायेगी ग्रौर संगीत लहरी पास में सर्वत्र फैल जायेगी। इस शब्द लहरी से भी अधिक बारीक, सूक्ष्म कर्म लहरी है। यह ग्रापके और हमारे शरीर के चारों ग्रोर घूम रही है ग्रौर सिद्धों के चारों तरफ भी घूम रही है। परन्तु सिद्धों के कर्म चिपकते नहीं और हमारे ग्रापके चिपक जातें हैं। इसका ग्रन्तर यही है कि सिद्धों में वह कारण नहीं है, राग-द्वेषादि की परिएाति नहीं है।

#### कर्म का मूल राग ग्रौर द्वेषः

ऊपर कहा जा चुका है कि हेतु से प्रेरित होकर जीव के ढ़ारा जो किया जाय, वह कमँ है । स्रौर कमें ही दुःखों का कारण है-मूल है । कमें का मूल बताते हुए कहा कि-''रागो य दोसो, बीय कम्म बीयं ।'' यानी राग और ढ़ेष दोनों कर्म के बीज हैं । जब दुःखों का मूल कर्म है तो स्रापको, दुःख निवारण के लिए क्या मिटाना है ? क्या काटनी है ? दुःख की बेड़ी । यह कब हटेगी ? जब कर्मों की बेड़ी हटेगी--दूर होगी । और कर्मों की बेड़ी कब कटेगी ? जब राग-ढेष दूर होंगे ।

बहुवा एकान्त और झान्त स्थान में अनचाहे भी सहसा राग-द्वेष आ घेरते हैं। एक कर्म भोगतें हुए, फल भोग के बाद, झात्मा हल्की होनी चाहिये, परन्तु साधारणतया इसके विपरीत होता है। भोगते समय राग-द्वेष उभर झाते या चिन्ता-शोक घेर लेतें तो नया बंध बढ़ता जाता है। इससे कर्म-परम्परा

#### कर्मों की घूप-छांह ]

चालू रहती है। उसका कभी अवसान---ग्रन्त नहीं हो पाता। अतः ज्ञानी कहते हैं कि कर्म भोगने का भी तुमको ढंग-तरीका सीखना चाहिये। फल भोग की भी कला होती है और कला के ढारा ही उसमें निखार ग्राता है। यदि कर्म भोगने की कला सोख जाओगे तो तुम नये कर्मों का बन्ध नहीं कर पाम्रोगे। इस प्रकार फल भोग में तुम्हारी आत्मा हल्की होगी।

#### कर्म फल मोग आवश्यकः

शास्त्रकारों का एक अनुभूत सिद्धान्त है कि—"कडाएा कम्माण न मोक्ख प्रस्थि।" तथा "ग्रश्वयमेव भोक्तव्यं, कृतं कर्म शुभाशुभम्" यानी राजा हो गा रंक, ग्रमीर हो या गरीब, महात्मा हो अथवा दुरात्मा, शुभाशुभ कर्म फल सब जीव को भोगना ही पड़ेगा। कभी कोई भूले-भटके सन्त प्रकृति का ग्रादमी किसी गृहस्थ के घर ठडाई कहकर दी गई थोडी मात्रा में भी ठंडाई के भरोसे भंग पी जाय तो पता चलने पर पछतावा होता है मगर वह भंग अपना ग्रसर दिखाए बिना नहीं रहेगी। बारम्बार पश्चात्ताप करने पर भी उस साधु प्रकृति को भी नक्षा आये बिना नहीं रहेगा। नक्षा यह नहीं समभज्ञेगा कि पीने वाला सन्त है और इसने ग्रनजाने में इसे पी लिया है ग्रतः इसे भ्रमित नहीं करना चाहिये। नहीं, हर्गिज नहीं। कारण, बुद्धि को भ्रमित करना उसका स्वभाव है। अतः वह नक्षा ग्रपना रंग लाये बिना नहीं रहेगा। बस, यही हाल कर्मों का है।

भगवान् महावीर कहते हैं कि----''हे मानव ! सामान्य साधु की बात क्या ? हमारे जैसे सिद्धगति की थ्रोर बढ़ने वाले जीव भी कर्म फल के भोग से बच नहीं सकते । मेरी आत्मा भी इस कर्म के वशीभूत होकर, भव-भव में गोते खाती हुई कर्म फल भोगती रही है । मैंने भी अनन्तकाल तक, भवप्रपंच में प्रमादवश कर्मों का बंध किया जो ग्राज तक भोगना पड़ रहा है । कर्म भोगते हुए थोड़ा सा प्रमाद कर गये तो दूसरे कर्म ग्राकर बंध गए, चिपक गए ।"

मतलब यह है कि कर्मों का सम्बन्ध बहुत जबर्दस्त है। इस बात को अच्छी तरह समफ लिया जाये कि हमारे दैनिक व्यवहार में, नित्य की किया में कोई भूल तो नहीं हो रही है? नये कर्म बांधने में कितना सावधान हूँ? कर्म भोगते समय कोई नये कर्म तो नहीं बंघ रहे हैं? इस तरह विचारपूर्वक काम करने वाला, कर्मबंघ से बच सकता है।

#### कर्मों की धूप-छांह :

परन्तु संसार का नियम है कि सुख के साथ दुःख आता है और साता के साथ ग्रसाता का भी चक चलता रहता है। यह कभी नहीं हो सकता कि शुभाशुभ कर्म प्रकृतियों में मात्र एक ही प्रकृति उदय में रहे और दूसरी उसके साथ नहीं स्राये। ज्ञानियों ने प्रतिक्षरण शुभाशुभ कर्मों का बंघ श्रीर उदय चाल रहना बतलाया है। दृष्टान्त रूप से देखिये, ग्रभी उस जालो के पास जहां आप धूप देख रहे हैं, घंटेभर के बाद वहां छाया आ जावेगी और अभी जहां दरवाजे के पास ग्रापको छाया दिख रही है, कुछ देर के बाद वहां घूप आ जायेगी। इसका मतलब यह है कि धूप और छाया बराबर एक के पीछे एक ग्राते रहते हैं। घूप-छांह परिवर्तन का द्योतक है। एक ग्राम प्रचलित शब्द है, जिसका मतलब प्रायः प्रत्येक समऋ जाता है कि यहां कोई भी वस्तु एक रूप चिरकाल तक नहीं रह सकती।

जब मकान में धूप की जगह छाया और छाया की जगह जगह धूप ग्रा गई तो आपके तन, मन में साता की जगह ग्रसाता ग्रीर असाता की जगह साता ग्रा जाये तो इसमें नई बात क्या है ? संयोग की जगह वियोग से ग्रापका पाला पड़ा तो कौनसी बड़ी बात हो जावेगी ? जानी कहते हैं कि इस संसार में आए तो समभाव से रहना सीखो। संयोग में जरूरत से अधिक फूलो मत और वियोग के आने पर आकुल-व्याकुल नहीं बनो, घबराओ नहीं। यह तो सृष्टि का नियम है-कायदा है। हर वस्तु समय पर अस्तित्व में ग्राती और सत्ता के अभाव में अदृश्य हो जाती है। इस बात को ध्यान में रखकर सोचो कि जहां छाया है वहां कभी धूप भी आयेगी ग्रीर जहां ग्रभी धूप है, वहां छाया भी समय पर ग्राये बिना नहीं रहेगी।

अभी दिन है---सर्वत्र उजाला है। छः बजे के बाद सूर्योदय हुआ। परन्तु उसके पहले क्या था। सर्वत्र अंधेरा ही तो था। किसी को कुछ भी दिखाई नहीं देता था। यह परिवर्तन कैसे हो गया ? ग्रन्धकार की जगह प्रकाश कहां से आ गया ? तो जीवन में भी यही कम चलता रहता है। जिन्दगी एक घूप-छाँह ही तो है।

#### हर हालत में खुश और शान्त रहो :

संसार के शुभ-अशुभ के कम को, व्यवस्था को, ज्ञानीजन सदा समभाव या उदासीन भाव से देखते रहते हैं। उन्हें जगत् की अनुकूल या प्रतिकूल परिस्थितियां चंचल अथवा आन्दोलित नहीं कर पातीं। वे न तो यनुकूल परिस्थिति के आने पर हर्षोन्मत्त और न प्रतिकूलता में व्यथित एवं विषण्ण बनते हैं। सूरज की तरह उनका उदय और प्रस्त का रंग एक जैसा और एक भावों वाला होता है। वे परिस्थिति की मार को सहन कर लेते हैं, पर परिस्थिति के वश रंग बदलना नहीं जानते। जीवन का यही कम उनको सबसे ऊपर बनाये रखता है। ग्रपनी मानसिक समता बनाये रखने के कारण ही वे आत्मा को भारी बनाने से बच पाते हैं। और जिनमें ऐसी क्षमता नहीं होती और जो इस तरह का व्यवहार नहीं बना पाते, वे अकारण ही अपनी आत्मा को भारी, बोक्तिल बना लेते हैं।

# कर्म और जीव का सम्बन्ध\*

📋 पं० रत्न श्रो होरा मुनि

#### संसार एक रंगमंच है :

संसार एक रंगमंच है । यहाँ नाना प्रकार के पात्र हमें दृष्टिगांचर होते हैं । इनमें कोई ग्रमीर है तो कोई गरीब, कोई राजा है तो कोई रंक, कोई सबल है—तो कोई निर्बल, कोई विद्वान् है तो कोई पूर्ख । किसी का सर्वत्र अभिनन्दन-ग्रभिवन्दन है तो किसी को दुत्कार-फटकार । किसी के दर्शन को आँखें तरसतीं, टकटकी लगाये पथ निहारतीं तो किसी को फूटी आँख से भी देखना पसंद नहीं, कोई कामदेव-रति तुल्य तो कोई कौवा तवा की तरह भद्दा-काला । कोई सांचे में ढालकर फ़ुरसत में बनाया हो ऐसा रूपवान तो कोई बेढ़ब, बेडोल ग्रोर ऊँट, गर्दभवत् भद्दी ग्राक्टति वाला । कोई कोमल, सरल तो कोई ककंश-कठोर, टेढ़ा-मेढ़ा अष्टावक्त की तरह । किसी को 'वन्समोर, प्लीज' कहकर कोयलवत् ग्रौर तान छेड़ने को कहा जाता है तो किसी को 'बंठ जाग्रो', 'तुमको किसने खड़ा किया', 'क्यों कौओ और गधे की तरह गला फाड़ रहे हो', 'यह फटा बाँस ग्रौर कहीं जाकर बजाना', ऐसा कहा जाता है । किसी की लात भी अच्छी तो किसी की भली बात भी खराब ।

मात्र मनुष्य की ही बात नहीं। यह जीव कभी सुख-सागर में निमग्न देव बना तो कभी भयंकर भयावने भय झौर ग्रसहा-दु:ख का घर नारकी बना। इस तरह गति, जाति स्रादि की बाहरी भिन्नता ही. नहीं, भीतरी-गुणस्थान, लेक्या, पुण्यानुबंधी पुण्य स्रादि की दृष्टि से ग्रसंख्य भेद शास्त्रकारों ने किये हैं।

#### विभिन्नता-विचित्रता का कारएा कर्म :

म्राखिर, इस विभिन्नता-विचित्रता, विभेद ग्रौर विसदृश्यता का कारए क्या है ? विविधता-विषमता-ग्रनेकता के अनेकों कारएए एवं समाधान प्राप्त होते हैं । वैदिक परम्परा इस भिन्नता का कारण ईश्वर को मानती है तो कोई सामाजिक अव्यवस्था बताते हैं । किन्हीं का मन्तव्य है कि यह माता-पिता का दोष है तो कोई ग्रादत, कुटेव, ग्रज्ञानता, स्वार्थ, वासनामयी वृत्ति को कारएा मानते हैं ।

\*मुनि श्री के प्रवचन से । पं० शोभाचन्द्र जैन द्वारा सम्पादित ।

जैन दर्शन इस विभिन्नता का कारण कर्म मानता है । जैन मान्यतानुसार जो जैसा करता है, वही उसका फल भोगता है । एक प्राग्गी दूसरे प्राणी के कर्म-फल का ग्रधिकारी नहीं हो सकता, जैसा कि कहा है----

> ''स्वयं क्वतं कर्म यदात्मना पुरा, फलं तदीयं रूभते शुभाशुभम् । परेण दत्तं यदि लभ्यते स्फुटं, स्वयं क्वतं कर्म निरर्थंकम् तदा ।।''

उपर्युक्त तथ्य को ही हिन्दी कवि ने निम्न प्रकार स्पष्ट किया है—

"ग्रपने उपाजित कर्मफल को जीव पाते हैं सभी---उसके सिवा कोई किसी को कुछ नहीं देता कभी । ऐसा समभना चाहिये एकाग्र मन होकर सदा, दाता ग्रपर है भोग का इस बुद्धि को खोकर सदा ॥"

#### कर्म के अनेक अर्थः

कर्म शब्द अनेकार्थक माना गया है। काम-धंधे के अर्थ में कर्म शब्द का प्रयोग होता है। खाना, पीना, चलना, फिरना आदि किया का भी कर्म शब्द से व्यवहार किया जाता है। इसी प्रकार कर्मकाण्डी मीमांसक यज्ञ आदि किया-कांड के अर्थ में, स्मार्त विद्वान् ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि चारों वर्णों तथा ब्रह्मचर्य आदि चारों आश्रमों के लिये नियत किये गये कर्म रूप अर्थ में, व्याकरण के निर्माता लोग कर्त्ता द्वारा की जाने वाली किया, जिस पर कर्त्ता के व्यापार का फल गिरता है, इस अर्थ में, और नैयायिक लोग उत्क्षेपरा-अवक्षेपरा आदि पाँच सांकेतिक कर्मों के संदर्भ में कर्म शब्द का प्रयोग करते हैं। परन्तु जैन दर्शन में कर्म शब्द एक विशेष अर्थ में व्यवहुत किया जाता है। जैन दर्शन की मान्यता-नुसार कर्म नैयायिकों या वैशेधिकों की भाँति किया रूप नहीं है किन्तु पौद्गलिक द्रव्य रूप है। आत्मा के साथ प्रवाह रूप से सम्बन्ध रखने वाला एक अजीव द्रव्य है।

#### कर्म झौर जीव का सम्बन्ध :

भगवान् महावीर ने संसार के अनन्त-ग्रनन्त पदार्थों को मुख्य रूप से दो भागों में विभाजित किया है—जीव और अजीव या जड़ और चेतन । जीव के साथ जड़ का संयोग-सम्बन्ध ही संसार में विविधता, विचित्रता और विभिन्नता उत्पन्न करता है । यदि विभिन्नता का कारण मात्र चेतन आत्मा होती तो सिद्ध अवस्था में भी विभिन्नता होती किन्तु ऐसा नहीं है । इसी प्रकार मात्र जड़ भी विचित्रता-विभिन्नता का कारण नहीं है जैसे बिना जीव का ग्रलोकाकाश । ग्रतः मिट्टी और पानी के संयोग की तरह जड़ और चेतन के संयोग को ही जैन दर्शन गति, जाति, योनि म्रादि की विभिन्नता का कारण मानता है। वह उसे ईश्वर, ब्रह्म या शक्तिशाली देवों का कार्य नहीं मानता है। प्रश्न होता है कि जीव का म्रजीव कर्म से सम्बन्ध कब से है? जैन दर्शन इस सम्बन्ध को खदान से निकले सोना ग्रौर मिट्टी के सम्बन्ध की तरह ग्रनादि मानता है।

सम्बन्ध दो तरह के होते हैं समवाय सम्बन्ध और संयोग सम्बन्ध । गुण-गुणी का सम्बन्ध समवाय सम्बन्ध है जो ग्रलग नहीं किया जा सकता । जैसे मिश्री और मिठास, ग्रग्नि ग्रौर उब्णता, नमक ग्रौर खारापन, जीव ग्रौर ज्ञान, सूर्य और प्रकाश । लेकिन जीव ग्रौर जड़ कर्म का सम्बन्ध संयोग-सम्बन्ध है जैसे – दूध ग्रौर पानी, सोना ग्रौर मिट्टी, लोहा और ग्रग्नि, तार और बिजली, शरीर और जीव । जीव ग्रौर कर्म का सम्बन्ध समवाय सम्बन्ध न होकर संयोग सम्बन्ध है ।

कम के सम्बन्ध में एक प्रश्न ग्रीर उठता है कि यदि कर्म जड़ है तब जड़ कर्म में किस प्रकार फल देने की शक्ति है। प्रत्यक्ष में हम देखते हैं जड़ पदार्थों का अन्य जड़ पदार्थों पर भी संयोग के कारएा प्रभाव दिखायी देता है जैसे पारस लोहे को स्वर्ण रूप में परिवर्तित कर देता है। वस्त्र विभिन्न रंगों के परमारणुओं का संयोग पाकर चित्र-विचित्र रंगों को प्राप्त होता है, इस तरह जड़ में भी संयोग शक्ति के कारएा विभिन्नता आती है तो फिर जड़ चेतन का संयोग पाकर ग्राधिक शक्तिवाला बन जाय, उसमें कोई ग्राश्चर्य नहीं ? स्पष्ट ही हम देखते हैं-भंग शिला पर घोटी जाकर शिला में नशा नहीं पैदा कर, पीने वाले चेतन में ग्रपना ग्रत्यधिक प्रभाव दिखाती है।

जैन दर्शनानुसार कर्म द्रव्य रूप व भाव रूप से दो प्रकार का है। जीव से सम्बद्ध कर्म पुद्गल द्रव्य कर्म ग्रीर द्रव्य कर्म के प्रभाव से होने वाले जीव के राग-द्वे ष रूप भाव, भाव कर्म है। राग-द्वेष रूप चिन्तन से आत्म प्रदेशों में एक प्रकार की हलचल-कंपन होती है। इस प्रकार परिणाम स्वरूप कर्म पुद्गल आकृष्ट हो चिपक जाते हैं। जैसे केमरा आकृति को, रेडियो ध्वनि को श्रीर चुम्बक लोह-कणों को खीचता है, वैसे ही परिणाम द्रव्य कार्मण वर्गणा को आकर्षित करता है, कर्म में स्वयं सुख-दुःख प्रदान करने की शक्ति नहीं है किन्सु यह शक्ति चेतन द्वारा प्रदत्त होती है। चेतन का संयोग पाकर कर्म की शक्ति बलवतर हो जाती है। जिसके प्रभाव से देवेन्द्र, नरेन्द्र, धर्मेन्द्र तीर्थंकरों को भी कठोर यंत्रणा भोगनी पड़ी।

आत्मा कर्म के साथ किस प्रकार माबद होती है, यह तथ्य निम्न हष्टान्त द्वारा सुगमतया समफा जा सकता है। कल्पना कीजिये जैसे म्रापने एक गाय के गले में रस्सा डाल कर उसे बांध लिया। वह गाँठ गाय के नहीं, चमड़े के नहीं रस्से से रस्से के साथ लगी है और गाय बंघी हुई है। ग्रात्मा और कर्म के साथ भी यही बात है। कर्म की गाँठ कर्म के साथ लगी है, आत्मा के साथ नहीं, किन्तु आत्मा बन्घन से फँस गयी है। आत्मा अरूपी और कर्म रूपी है, अरूपी रूपी के साथ कभी सम्बन्ध नहीं करता। विचित्रता यही है कि कर्म के साथ कर्म के बन्धन से आत्मा बन्ध रही है। जैसे गाँठ खुल जाने से गाय मुक्त हो जाती है उसी प्रकार कर्म की गाँठ खुल जाने पर आत्मा भी स्वतंत्र और कर्म-बन्धन से मुक्त हो जाती है।

मानव के पास बुद्धि रूप ज्ञान और ग्राचरण रूप किया का ऐसा अनुभव रूप बल, शक्ति है कि वह कठिन, गुरुतर, दुष्कर और दुर्भेद्य को भी आसान कर सकता है। जीव अपने प्रयत्न विशेष से, पुरुषार्थं से कर्म को पृथक् कर सकता है, यथा---

> "मलं स्वर्णगतं वह्नि, हंसः क्षीर गतं जलम् । यथा पृथक्करोत्येव, जन्तोः कर्मे मलं तपः ॥"

अर्थात्- जैसे स्वर्ण में रहा हुआ मल ग्रग्नि के ताप से, दूध और पानी हंस की चोंच से पृथक्त्व को प्राप्त होता है, उसी प्रकार कर्ममल तप से नष्ट हो जाता है।

ज्ञान, दर्शन, चारित्र ग्रीर तप द्वारा यह जीव कर्म का पृथक्-करण कर सकता है। हमारा जीवन विघ्न, बाधा ग्रीर विपत्तियों से भरा पड़ा है। इनके कारए हमारी बुद्धि अस्थिर हो जाती है। एक ग्रोर बाहरी परिस्थिति प्रतिकूल होती है तो दूसरी ग्रोर घबराहट, चिन्ता ग्रीर पाप के प्रकटीकरण से ग्रंतरंग स्थिति को हम स्वयं ग्रपने हायों से बिगाड़ लेते हैं। ऐसी अवस्था में—"विपत्तिकाले विपरीत बुद्धि:" होने पर भूल पर भूल होना स्वाभाविक है। ग्रंततोगत्वा हम आरम्भ किये कार्य को निराश हो छोड़ देते हैं। ऐसे समय में कर्म सिद्धान्त शिक्षक का कार्य करता है, पुरुषार्थ का पाठ पढ़ाता है। वह आत्मा को घीरज बंघाता है। दुःख में घबराहट ग्रीर सुख में संयत कर, उच्छु खल व उद्दण्ड होने से बचाता है। इस तरह जैन दर्शन में प्रतिपादित कर्म सिद्धान्त पुरुषार्थ पर अवलंबित है।

• 🗆 •

# कर्मवादः एक विश्लेषरणात्मक ग्रध्ययन

#### 🗌 श्री देवेन्द्र मुनि शास्त्री

भारतवर्ष दर्शनों की जन्मस्थली है, कीड़ा भूमि है। यहाँ की पुण्य भूमि पर ग्रादिकाल से ही ग्राध्यात्मिक चिन्तन की, दर्शन की विचारधारा बहती चली ग्रा रही है। न्याय, सांख्य, वेदान्त, वैशेषिक, मीमांसक, बौद्ध ग्रौर जैन प्रभृति ग्रनेक दर्शनों ने यहाँ जन्म ग्रहण किया, वे खूब फूले ग्रौर फले। उनकी विचारधाराएँ हिमालय की चोटी से भो अधिक ऊँची, समुद्र से भी ग्रधिक गहरी ग्रौर ग्राकाश से भी ग्रधिक विस्तृत हैं।

भारतीय दर्शन जीवन-दर्शन है। केवल कमनीय कल्पना के अनन्त गगन में बिहरण करने की अपेक्षा यहाँ के मनीषी दार्शनिकों ने जीवन के गम्भीर व गहन प्रश्नों पर चिन्तन, मनन, विमर्श करना अधिक उपयुक्त समक्ता। एतदर्थ यहाँ आत्मा, परमात्मा, लोक, कर्म ग्रादि तत्त्वों पर गहराई से चिन्तन, मनन व विवेचन किया गया है। उन्होंने अपनी तपश्चर्या एवं सूक्ष्म कुशाग्र बुद्धि के सहारे तत्त्व का जो विश्लेषण किया है वह भारतीय सम्यता व धर्म का मेरुदण्ड है। इस विराट् विश्व में भारत के मुख को उज्ज्वल-समुज्ज्वल रखने में तथा मस्तिष्क को उन्नत रखने में ब्रह्मवेत्ताओं की यह आध्यात्मिक सम्पदा सर्वथा व सर्वदा कारण रही है। मानसिक पराधीनता के पंक में निमग्न आधुनिक भारतीय पाश्चात्य सम्यता के चाकचिक्य के समक्ष इस ग्रनुपम विचार-राशि की भले ही अवहेलना करें किन्तु उन्हें यह स्मरएा रखना चाहिए कि भारत अति प्राचीन काल से गौरवशाली देश रहा है तो अपने दार्शनिक चिन्तन के कारण ही। वस्तूत: तत्त्वज्ञान से ही भारतीय संस्कृति व सभ्यता की प्रतिष्ठा है।

दार्शनिकवादों की दुनिया में कर्मवाद का अपना एक विशिष्ट स्थान है । कर्मवाद के मर्म को समभे बिना भारतीय दर्शन विशेषतः म्रात्मवाद का यथार्थ परिज्ञान नहीं हो सकता ।

डॉक्टर हजारीप्रसाद द्विवेदी के मन्तव्यानुसार ''कर्मफल का सिद्धान्त भारतवर्ष की ग्रपनो विशेषता है। पुनर्जन्म का सिद्धान्त खोजने का प्रयत्न ग्रन्यान्य देशों के मनोषियों में भी पाया जा सकता है, परन्तु इस कर्मफल का सिद्धान्त और कहीं भी नहीं मिलता।'' सुप्रसिद्ध प्राच्य-विद्याविशारद कीथ ने सन् १९०९ की रॉयल एशियाटिक सोसायटी की पत्रिका में एक बहुत ही विचारपूर्एा लेख लिखा था। उसमें वे लिखते हैं— "भारतियों के कर्म बन्ध का सिद्धान्त निश्चय ही अद्वितीय है। संसार की समस्त जातियों से उन्हें यह सिद्धान्त ग्रलग कर देता है। जो कोई भी भारतीय धर्म और साहित्य को जानना चाहता है, वह यह उक्त सिद्धान्त जाने बिना ग्रग्रसर नहीं हो सकता।"

#### जैन दर्शन का मन्तव्यः

कर्मवाद के समर्थंक दार्शनिक चिन्तकों ने काल आदि माग्यताग्रों का सुन्दर समन्वय करते हुए इस सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है कि जैसे किसी कार्य की उत्पत्ति केवल एक ही कारण पर नहीं अपितु ग्रनेक कारणों पर अवलंखित है वैसे हो कर्म के साथ-साथ काल आदि भी विष्ठव-वैचित्र्य के कारणों के ग्रन्तर्गत समाविष्ट हैं। विष्व-वैचित्र्य का मुख्य कारण कर्म है श्रौर काल आदि उसके सहकारी कारण हैं। कर्म को प्रधान कारणा मानने से जन-जन के मन में ग्रात्मविक्ष्वास व आत्मबल पैदा होता है ग्रौर साथ ही पुरुषार्थ का पोषण होता है। सुख-दुःख का प्रधान कारण अन्यत्र न ढूंढ़कर ग्रपने ग्राप में ढूंढ़ना बुद्धिमत्ता है। ग्राचार्य सिद्धसेन दिवाकर ने लिखा है कि ''काल, स्वभाव, नियति, पूर्वक्रुत कर्म और पुरुषार्थ इन पाँच कारणों में से किसी एक को ही कारण माना जाय ग्रौर शेष कारणों की उपेक्षा की जाय, यह उचित नहीं है, उचित तो यही है कि कार्य निष्पत्ति में काल ग्रादि सभी कारणों का समन्वय किया जाय।'' इसी बात का समर्थन आचार्य हरिभद्र ने भी किया है।

दैव, कर्म, भाग्य ग्रीर पुरुषार्थं के सम्बन्ध में अनेकान्त दृष्टि रखनी चाहिए । ग्राचार्य समन्त भद्र ने लिखा है---बुद्धिपूर्वक कर्म न करने पर भी इष्ट या अनिष्ट वस्तु की प्राप्ति होना दैवाधीन है । बुद्धिपूर्वक प्रयत्न से इष्टानिष्ट की प्राप्ति होना पुरुषार्थ के ग्रधीन है । कहीं पर दैव प्रधान होता है तो कहीं पर पुरुषार्थ । दैव और पुरुषार्थ के सही समन्वय से ही ग्रर्थ सिद्धि होती है । जैन दर्शन में जड़ और चेतन पदार्थों के नियामक के रूप में ईश्वर या पुरुष की सत्ता नहीं मानी गई है । उसका मन्तव्य है कि ईश्वर या ब्रह्म को जगत् की उत्पत्ति, स्थिति, संहार का कारणा या नियामक मानना निरर्थक है । कर्म ग्रादि कारणों से ही प्राणियों के जन्म, जरा ग्रीर मरणा आदि की सिद्धि की जा सकती है । केवल भूतों से ही ज्ञान, सुख, दु:ख, भावना आदि चैतन्यमूलक धर्मों की सिद्धि नहीं कर सकते । जड़ भूतों के अतिरिक्त चेतन तत्त्व की सत्ता को मानना प्रावश्यक ही नहीं ग्रपितु अनिवार्य है । कभी भी मूर्त-जड़, ग्रमूर्त-चैतन्य को उत्पन्न नहीं कर सकता । जिसमें जिस गुण का पूर्ण रूप से ग्रभाव है उस गुण को वह कभी भी उत्पन्न नहीं कर सकता । यदि इस प्रकार नहीं माना जाये तो कार्य-कारएा भाव की व्यवस्था ही निरर्थंक हो जायगी। फलस्वरूप हम भूतों को भी किसी कार्य का कारण मानने के लिए बाध्य नहीं होंगे। ऐसी स्थिति में किसी कार्य के कारण की ग्रन्वेषणा करना भी निरर्थक होगा। इसलिए जड़ ग्रौर चेतन इन दो प्रकार के तत्त्वों की सत्ता मानते हुए कर्म-मूलक विश्व-व्यवस्था मानना तर्क संगत है। कर्म ग्रपने नैसगिक स्वभाव से ग्रपने ग्राप फल प्रदान करने में समर्थ होता है।

#### कर्मवाद की ऐतिहासिक समीक्षाः

ऐतिहासिक दृष्टि से कर्मवाद पर चिन्तन करने पर हमें सर्वप्रथम वेद-कालीन कर्म सम्बन्धी विचारों पर चिंतन करना होगा। उपलब्ध साहित्य में वेद सबसे प्राचीन हैं। वैदिक युग में महर्षियों को कर्म सम्बन्धी ज्ञान था या नहीं ? इस पर विज्ञों के दो मत हैं। कितने ही विज्ञों का यह स्पष्ट स्रभिमत है कि वेदों-संहिता ग्रन्थों में कर्मवाद का वर्णन नहीं स्राया है, तो किंतने ही विद्वान यह कहते हैं कि वेदों के रचयिता ऋषिगरा कर्मवाद के ज्ञाता थे।

जो विद्वान् यह मानते हैं कि वेदों में कर्मवाद की चर्चा नहीं है उनका कहना है कि वैदिक काल के ऋषियों ने प्राणियों में रहे हुए वैविध्य और वैचित्र्य का अनुभव तो गहराई से किया पर उन्होंने उसके मूल की अन्वेषणा अन्तरात्मा में न कर बाह्य जगत् में को । किसी ने कमनीय कल्पना के गगन में विहरण करसे हुए कहा कि सृष्टि की उत्पत्ति का कारण एक भौतिक तत्त्व है तो दूसरे ऋषि ने अनेक भौतिक तत्त्वों को मुष्टि की उत्पत्ति का कारण माना । तीसरे ऋषि ने अनेक भौतिक तत्त्वों को मुष्टि की उत्पत्ति का कारण माना । तीसरे ऋषि ने प्रजापति ब्रह्मा को ही सृष्टि की उत्पत्ति का कारण माना । दस तरह वैदिक युग का सम्पूर्ण तत्त्व चिन्तन देव और यज्ञ की परिधि में ही विकसित हुग्रा । पहले विविध देवों की कल्पना की गई और उसके पश्चात् एक देव की महत्ता स्थापित की गई । जीवन में सुख और वैभव की उपलब्धि हो, शत्रुजन पराजित हों अतः देवों की प्रार्थनाएँ की गई और सजीव व निर्जीव पदार्थों की आहूतियाँ प्रदान की गईं । यज्ञ कर्म का शनैः शनैः विकास हुआ । इस प्रकार यह विचारधारा संहिता काल से लेकर बाह्मण काल तक कमशः विकसित हुई ।

आरण्यक व उपनिषद् युग में देववाद व यज्ञवाद का महत्त्व कम होने लगा श्रीर ऐसे नये विचार सामने आये जिनका संहिताकाल व ब्राह्मणकाल में अभाव था। उपनिषदों से पूर्व के वैदिक साहित्य में कर्म विषयक चिन्तन का श्रभाव है पर ग्रारण्यक व उपनिषदकाल में अदृष्ट रूप कर्म का वर्र्यान मिलता है। यह सत्य है कि कर्म को विश्व-वैचित्र्य का कारण मानने में उपनिषदों का भी एकमत नहीं रहा है। श्वेताश्वतर-उपनिषद् के प्रारम्भ में काल, स्वभाव, नियति, यद्दच्छा, भूत और पुरुष को ही विश्व-वैचित्र्य का कारए। माना है, कर्म को नहीं ।

जो विद्वान् यह मानते हैं कि वेदों-संहिता ग्रंथों में कर्मवाद का वर्ग्यन है, उनका कहना है कि वेदों में ''कर्मवाद या कर्मगति'' ग्रादि शब्द भले हो न हों किन्तु उनमें कर्मवाद का उल्लेख ग्रवश्य हुग्रा है । ऋग्वेद संहिता के निम्न मंत्र इस बात के ज्वलन्त प्रमाण हैं—**ग्रुभस्पतिः** (ग्रुभकर्मों के रक्षक), **धियस्पतिः** (सरकार्यों के रक्षक), विचर्षणिः तथा विश्वचर्षणिः (शुभ और ग्रशुभ कर्मों के द्रष्टा), "विश्वस्य कर्मणो धर्ता" (सभी कर्मों के ग्राधार) ग्रादि पद देवों के विशेषणों के रूप में व्यवहुत हुए हैं। कितने ही मंत्रों में स्पष्ट रूप से यह प्रति-पादित किया गया है कि शुभ कर्म करने से ग्रमरत्व की उपलब्धि होती है । कर्मों के ग्रनुसार ही जीव अनेक बार संसार में जन्म लेता है ग्रौर मरता है । वामदेव ने अपने अनेक पूर्वभवों का वर्णन किया है। पूर्वजन्म के दुष्कृत्यों से ही लोग पाप कर्म में प्रवृत्त होते हैं – ग्रादि उल्लेख वेदों के मंत्रों में हैं। पूर्वजन्म के पाप कृत्यों से मुक्त होने के लिए ही मानव देवों की अभ्यर्थना करता है । वेदमंत्रों में संचित स्रौर प्रारब्ध कर्मों का भी वर्णन है। साथ ही देवयान और पितृयान का वर्णन करते हुए कहा गया है कि श्रोष्ठ कर्म करने वाले लोग देवयान से ब्रह्मलोक को जाते हैं और साधारए। कमं करने वाले पितृयान से चन्द्रलोक जाते हैं। ऋग्वेद में पूर्वजन्म के निक्रुष्ट कर्मों के भोग के लिए जीव किस प्रकार वृक्ष, लता आदि स्थावर शरीरों में प्रविष्ट होता है, इसका वर्र्शन है। "मा वो भुजेमान्य-जातमेनो'', "मा वा एनो अन्यकृतं भुजेम'' आदि मंत्रों से यह भी ज्ञात होता है कि एक जीत्र दूसरे जीव के द्वारा किये गये कर्मों को भी भोग सकता है और उससे बचने के लिए साधक ने इन मंत्रों में प्रार्थना की है। मुख्य रूप से जो जीव कर्म करता है वही उसके फल का उपभोग भी करता है, पर विशिष्ट शक्ति के प्रभाव से एक जीव के कर्मफल को दूसरा भी भोग सकता है ।

उपर्यु क्त दोनों मतों का गहराई से अनुचिन्तन करने पर ऐसा स्पष्ट ज्ञात होता है कि वेदों में कर्म सम्बन्धी मान्यताय्रों का पूर्ण रूप से अभाव तो नहीं है, पर देववाद और यज्ञवाद के प्रभुत्व से कर्मवाद का विश्लेषण एकदम गोण हो गया है। यह सत्य है कि कर्म क्या है, वे किस प्रकार बंधते हैं और किस प्रकार प्राणी उनसे मुक्त होते हैं ग्रादि जिज्ञासाय्रों का समाधान वैदिक सहिताय्रों में नहीं है। वहाँ पर मुख्य रूप से, यज्ञकर्म को ही कर्म माना है और कदम-कदम पर देवों से सहायता के लिए याचना की है। जब यज्ञ और देव की अपेक्षा कर्मवाद का महत्त्व अधिक बढ़ने लगा, तब उसके समर्थकों ने उक्त दोनों वादों का कर्मवाद के साथ समन्वय करने का प्रयास किया और यज्ञ से ही समस्त फलों की प्राप्ति स्वीकार की । इस मन्तव्य का दार्शनिक रूप मीर्मासा दर्शन है। यज्ञ विषयक विचारणा के साथ देव विषयक विचारणा का भी विकास हुया। ब्राह्मएएकाल में अनेक देवों के स्थान पर एक प्रजापति देव की प्रतिष्ठा हुई, उन्होंने भी कर्म के साथ प्रजापति का समन्वय कर कहा—प्राणी अपने कर्म के अनुसार फल अवश्य प्राप्त करता है परन्तु फल प्राप्ति ग्रपने ग्राप न होकर प्रजापति के ढ्वारा होती है। प्रजापति (ईश्वर) जीवों को अपने ग्रपने कर्म के अनुसार फल प्रदान करता है। वह न्यायाधीश की तरह है। इस विचारधारा का दार्शनिक रूप न्याय, वैशेषिक, सेश्वरसांख्य और वेदान्त दर्शन में हुआ है।

यज्ञ आदि अनुष्ठानों को वैदिक परम्परा में कर्म कहा गया है, वे अस्थायी हैं, उसी समय समाप्त हो जाते हैं, अतः वे किस प्रकार फल प्रदान कर सकते हैं ? इसलिए फल प्रदान करने वाले एक अदृष्ट पदार्थ की कल्पना की, उसे मीमांसा दर्शन ने "अयूर्व" कहा । वैशेषिक दर्शन में "ग्रव्हृष्ट" एक गुएा माना गया है, जिसके धर्म-अधर्म रूप ये दो भेद हैं । न्यायदर्शन में धर्म और अधर्म को संस्कार कहा है । अच्छे बुरे कर्मों का ग्रात्मा पर संस्कार पड़ता है, वह अदृष्ट है । अदृष्ट आत्मा का गुण है । जब तक उसका फल नहीं मिल जाता तब तक वह आत्मा के साथ रहता है । उसका फल ईश्वर के माध्यम से मिलता है । चूं कि यदि ईश्वर कर्मफल की व्यवस्था न करे तो कर्म निष्फल हो जाएँ । सांख्य कर्म को प्रकृति का विकार कहता है । अध्रे और कनिष्ठ प्रवृत्तियों का प्रकृति पर संस्कार पड़ता है । उस प्रकृतिगत संस्कार से ही कर्मों के फल प्राप्त होते हैं । इस प्रकार वैदिक परम्परा में कर्मवाद का विकास हआ है ।

#### बौद्धदर्शन में कर्म :

बौद्ध स्रौर जैन ये दोनों कर्म-प्रधान श्रमण-संस्कृति की धाराएँ हैं। बौद्ध परम्परा ने भी कर्म की अदृष्ट शक्ति पर चिन्तन किया है। उसका ग्रभिमत है कि जीवों में जो विचित्रता दृष्टिगोचर होती है वह कर्मक्वत है। लोभ (राग), ढेष ग्रौर मोह से कर्म की उत्पत्ति होती है। रागढ़ेष ग्रौर मोहयुक्त होकर प्राणी, मन, वचन और काय की प्रवृत्तियाँ करता है ग्रौर राग-ढ़ेष ग्रौर मोह को उत्पन्न करता है। इस तरह संसार-चक्र निरन्तर चलता रहता है। जिस चक्क का न ग्रादि है न अन्त है, किन्तु वह अनादि है।

एक बार राजा मिलिन्द ने आचार्य नागसेन से जिज्ञासा प्रस्तुत की कि जीव द्वारा किये गंये कर्मों की स्थिति कहाँ है ? समाधान करते हुए आचार्य ने कहा—यह दिखलाया नहीं जा सकता कि कर्म कहाँ रहते हैं ।

'विसुद्मिग्ग' में कर्म को अरूपी कहा है। ग्रभिधम्म कोष में उसे ग्रविज्ञप्ति का रूप कहा है। यह रूप सप्रतिघ न होकर अप्रतिघ है। सौत्रांतिक मत की दृष्टि से कर्म का समावेश अरूप में हैं, वे ग्रविज्ञप्ति को नहीं मानते। बौद्धों ने कर्म को सूक्ष्म माना है। मन, वचन और काय की जो प्रवृत्ति है वह कर्म

[ कर्म सिद्धान्त

कहलाती है पर वह विज्ञप्ति रूप है, प्रत्यक्ष है । यहां पर कर्म का तात्पर्य मात्र प्रत्यक्ष प्रवृत्ति नहीं, किन्तु प्रत्यक्ष कर्मजन्य संस्कार है । बौद्ध परिभाषा में इसे वासना और अविज्ञप्ति कहा है । मानसिक क्रियाजन्य संस्कार कर्म को वासना कहा है स्रौर वचन एवं कायजन्य संस्कार कर्म को अविज्ञप्ति कहा है ।

विज्ञानवादी बौद्ध कर्म को वासना शब्द से पुकारते हैं। प्रज्ञाकर का अभिमत है कि-जितने भी कार्य हैं वे सभी वासनाजन्य हैं। ईश्वर हो या कर्म (क्रिया) प्रधान (प्रकृति) हो या अन्य कुछ, इन सभी का मूल वासना है। ईश्वर को न्यायाधीश मानकर यदि विश्व की विचित्रता की उपपत्ति की जाए तो भी वासना को माने बिना कार्य नहीं हो सकता। दूसरे शब्दों में कहें तो ईश्वर, प्रधान, कर्म इन सभी सरिताओं का प्रवाह वासना-समुद्र में मिलकर एक हो जाता है।

शून्यवादी मत के मन्तव्य के अनुसार ग्रनादि अविद्या का ग्रपर नाम ही वासना है ।

#### विलक्षण वर्णनः

जैन साहित्य में कर्मवाद के सम्बन्ध में पर्याप्त विश्लेषरण किया गया है। जैन दर्शन में प्रतिपादित कर्म-व्यवस्था का जो वैज्ञानिक रूप है उसका किसी भी भारतीय परम्परा में दर्शन नहीं होता। जैन परम्परा इस दृष्टि से सर्वथा विलक्षण है।

#### कर्म का भ्रर्थः

कर्म का शाब्दिक ग्रर्थ कार्य, प्रवृत्ति या किया है। जो कुछ भी किया जाता है वह कर्म है। सोना, बैठना, खाना, पीना ग्रादि। जीवन व्यवहार में जो कुछ भी कार्य किया जाता है वह कर्म कहलाता है। व्याकरण शास्त्र के कर्ता पाणिनो ने 'कर्म' की व्याख्या करते हुए कहा---जो कर्ता के लिए ग्रत्यन्त इष्ट हो वह कर्म है। वैशेषिक दर्शन में कर्म की परिभाषा इस प्रकार है---जो एक द्रव्य में समवाय से रहता हो, जिसमें कोई गुण न हो, ग्रौर जो संयोग या विभाग में कारणान्तर की अपेक्षा न करे। सांख्य दर्शन में संस्कार के ग्रर्थ में कर्म शब्द का प्रयोग मिलता है। गीता में कर्मशीलता को कर्म कहा है। न्याय शास्त्र में उत्क्षेषण, अपक्षेषण, आकु चन, प्रसारण तथा गमन रूप पांच प्रकार की कियाओं के लिए कर्म शब्द व्यवहृत हुआ है। स्मार्त विद्वान् चार वर्णों ग्रौर चार ग्राश्रमों के कर्तव्यों को कर्म की संज्ञा प्रदान करते हैं। पौराणिक लोग व्रत-नियम ग्रादि धार्मिक कियाओं को कर्म रूप कहते हैं। बौद्ध दर्शन जीवों की विचित्रता के कारण को कर्म कहता है जो वासना रूप है। जैन परम्परा में कर्म दो प्रकार का माना गया है--भावकर्म और द्रव्यकर्म । रागद्वेषात्रक परिणाम ग्रर्थात् कषाय भावकर्म कहलाता है। कार्मण जाति का पुद्गल-जड़तत्त्व विशेष जो कि कषाय के कारण ग्रात्मा-चेतन तत्त्व के साथ मिल जाता है द्रव्यकर्म कहलाता है। ग्राचार्य अमृतचन्द्र ने लिखा है---ग्रात्मा के ढारा प्राप्त होने से क्रिया को कर्म कहते हैं। उस क्रिया के निमित्त से परिणमन-विशेष प्राप्त पुद्गल भी कर्म है। कर्म जो पुद्गल का ही एक विशेष रूप है, ग्रात्मा से भिन्न एक विजातीय तत्त्व है। जब तक ग्रात्मा के साथ इस विजातीय तत्त्व कर्म का संयोग है, तभी तक संसार है और इस संयोग के नाश होने पर ग्रात्मा मुक्त हो जाती है।

#### विभिन्न परम्पराग्रों में कर्म :

जैन परम्परा में जिस अर्थ में 'कर्म' शब्द व्यवहृत हुआ है, उस या उससे मिलते-जुलते अर्थ में भारत के विभिन्न दर्शनों में माया, अविद्या, प्रकृति, अपूर्व, वासना, आश्रय, धर्माधर्म, अदृष्ट, संस्कार, दैव, भाग्य आदि शब्दों का प्रयोग हुआ है। वेदान्त दर्शन में माया, अविद्या और प्रकृति शब्दों का प्रयोग हुआ है। मीमांसा दर्शन में अपूर्व शब्द प्रयुक्त हुआ है। बौद्ध दर्शन में वासना और अविज्ञप्ति शब्दों का प्रयोग दृष्टिगोचर होता है। बौद्ध दर्शन में वासना और अविज्ञप्ति शब्दों का प्रयोग दृष्टिगोचर होता है। सांख्यदर्शन में 'आश्रय' शब्द विशेष रूप से मिलता है। न्याय-वैशेषिक दर्शन में अद्रुष्ट, संस्कार और धर्माधर्म शब्द विशेष रूप से प्रचलित हैं। दैव, भाग्य, पुण्य-पाप आदि ऐसे अनेक शब्द हैं जिनका प्रयोग सामान्य रूप से सभी दर्शनों में हुआ है। भारतीय दर्शनों में एक चार्वाक दर्शन ही ऐसा दर्शन है जिसका कर्मवाद में विश्वास नहीं है, क्योंकि वह आत्मा का स्वतंत्र ग्रस्तित्व ही नहीं मानता इसलिए कर्म और उसके ढारा होने वाले पुनर्भव, परलोक आदि को भी वह नहीं मानता है, किन्तु शेष सभी भारतीय दर्शन किसी न किसी रूप में कर्म की सत्ता मानते ही हैं।

न्याय दर्शन के ग्रभिमतानुसार राग, द्वेष और मोह इन तीन दोषों से प्रेरणा संप्राप्त कर जीवों में मन, वचन और काय की प्रवृत्तियाँ होती हैं ग्रौर उससे धर्म ग्रौर ग्रधर्म की उत्पत्ति होती है। ये धर्म ग्रौर अधर्म संस्कार कहलाते हैं।

वैशेषिक दर्शन में चौबीस गुण माने गये हैं उनमें एक ग्रदृष्ट भी है। यह गुण संस्कार से ष्ट्रथक है और धर्म-अधर्म थे दो उसके भेद हैं। इस तरह न्याय-दर्शन में धर्म-अधर्म का समावेश संस्कार में किया गया है। उन्हीं धर्म-ग्रधर्म को वैशेषिक दर्शन में अदृष्ट के ग्रन्तर्गत लिया गया है। राग आदि दोधों से संस्कार होता है, संस्कार से जन्म, जन्म से राग आदि दोध ग्रीर उन दोधों से पुन: संस्कार उत्पन्न होते हैं। इस तरह जीवों की संसार-परम्परा बीजांकुरवत् ग्रनादि है।

सांख्य योग दर्शन के स्रभिमतानूसार ग्रविद्या, अस्मिता, राग, द्वेष और

ग्रभिनिवेश इन पाँच क्लेशों से क्लिष्टवृत्ति उत्पन्न होती है । प्रस्तुत क्लिष्टवृत्ति से घर्माधर्म रूपी संस्कार पैदा होता है । संस्कार को आशय, वासना, कर्म और अपूर्व भी कहा जाता है । क्लेश ग्रौर संस्कार को बोजांकुरवत् ग्रनादि माना है ।

मीमांसा दर्शन का ग्रभिमत है कि मानव द्वारा किया जाने वाला यज्ञ ग्रादि ग्रनुष्ठान ग्रपूर्व नामक पदार्थ को उत्पन्न करता है ग्रौर वह ग्रपूर्व ही यज्ञ ग्रादि जितने भी अनुष्ठान किये जाते हैं उन सभी कर्मों का फल देता है । दूसरे शब्दों में कहें तो वेद द्वारा प्ररूपित कर्म से उत्पन्न होने वाली योग्यता या शक्ति का नाम ग्रपूर्व है । वहाँ पर अन्य कर्मजन्य सामर्थ्य को ग्रपूर्व नहीं कहा है ।

वेदान्त दर्शन का मन्तव्य है कि अनादि ग्रविद्या या माया ही विश्व-वैचित्र्य का कारण है । ईश्वर कर्म के ग्रनुसार जीव को फल प्रदान करता है, इसलिए फल प्राप्ति कर्म से नहीं ग्रपिनु ईश्वर से होती है ।

बौद्ध दर्शन का अभिमत है कि मनोजन्य संस्कार वासना है और वचन और कायजन्य संस्कार अविज्ञप्ति है। लोभ, ढ़ेष ग्रौर मोह से कमों की उत्पत्ति होती है। लोभ, ढ़ेष और मोह से ही प्राणी मन, वचन ग्रौर काय की प्रवृत्तियाँ करता है और उससे पुनः लोभ, ढ़ेष ग्रौर मोह पैदा करता है, इस तरह अनादि काल से यह संसार चक्र चल रहा है।

#### जैन दर्शन में कर्म का स्वरूप :

अन्य दर्शनकार कर्म को जहाँ संस्कार या वासना रूप मानते हैं वहाँ जैन-दर्शन उसे पौद्गलिक मानता है । यह एक परखा हुआ सिद्धान्त है कि जिस वस्तु का जो गुएा होता है वह उसका विद्यातक नहीं होता । ग्रात्मा का गुण उसके लिए ग्रावरएा, पारतन्त्र्य और दु:ख का हेतु नहीं हो सकता । कर्म आत्मा के ग्रावरएा, पारतन्त्र्य ग्रौर दु:खों का कारएा है, गुणों का विधालक है, अतः वह ग्रात्मा का गुण नहीं हो सकता ।

बेड़ी से मानव बंधता है, मदिरापान से पागल होता है और क्लोरोफार्म से बेभान । ये सभी पौद्गलिक वस्तुएँ हैं । ठीक इसी तरह कर्म के संयोग से आत्मा की भी ये दशाएँ होती हैं, ग्रतः कर्म भी पौद्गलिक हैं । बेड़ी ग्रादि का बन्धन बाहरी है, अल्प सामर्थ्य वाला है किन्तु कर्म ग्रात्मा के साथ चिपके हुए हैं, ग्रधिक सामर्थ्य वाले सूक्ष्म स्कन्ध हैं एतदर्थ ही बेड़ी आदि की अपेक्षा कर्म-परमार्गुओं का जीवात्मा पर बहुत गहरा और ग्रान्तरिक प्रभाव पड़ता है ।

जो पुद्गल-परमागु कर्म रूप में परिएात होते हैं उन्हें कर्म वर्गणा कहते हैं ग्रौर जो शरीर रूप में परिणत होते हैं उन्हें नोकर्म वर्गणा कहते हैं। लोक इन दोनों प्रकार के परमास्गुओं से पूर्ण है। शरीर पौद्गलिक है, उसका कारण कर्म है, ग्रतः वह भी पौद्गलिक है। पौद्गलिक कार्य का समवायी कारण पौद्गलिक है। मिट्टी ग्रादि भौतिक हैं श्रौर उनसे निर्मित होने वाला पदार्थ भी भौतिक ही होगा।

बन्ध की दृष्टि से जीव और पुद्गल दोनों भिन्न नहीं हैं किन्तु एकमेक हैं, पर लक्षरण की दृष्टि से दोनों पृथक्-पृथक हैं। जीव ग्रमूर्त व चेतना युक्त है अबकि पुद्गल मूर्त और अचेतन है।

इन्द्रियों के विषय-स्पर्श, रस, गंध, रूप ग्रौर शब्द ये मूर्त हैं ग्रौर उनका उपभोग करने वाली इन्द्रियां भी मूर्त हैं । उनसे उत्पन्न होने वाला सुख-दुःख भी मूर्त है, ग्रत: उनके काररणभूत कम भी मूर्त हैं ।

मूर्त ही मूर्त को स्पर्श करता है। मूर्त ही मूर्त से बंधता है। ग्रमूर्त जीव मूर्त कर्मों को अवकाश देता है। वह उन कर्मों से ग्रवर्केश रूप हो जाता है।

गीता, उपनिषद् ग्रादि में श्रोष्ठ ग्रौर कनिष्ठ कार्यों के अर्थ में ''कर्म'' शब्द व्यवहृत हुग्रा है । वैसे जैन दर्शन में कर्म शब्द किया का वाचक नहीं रहा है । उसके मन्तव्यानुसार वह आत्मा पर लगे हुए सूक्ष्म पौद्गलिक पदार्थ का वाचक है ।

जीव ग्रपने मन, वचन ग्रौर काय को प्रवृत्तियों से कर्म-वर्गणा के पुद्गलों को ग्राकर्षित करता है। मन, वचन और काय की प्रवृत्ति तभी होती है जब जीव के साथ कर्म का सम्बद्ध हो। जीव के साथ कर्म तभी सम्बद्ध होता है जब मन, वचन, काय की प्रवृत्ति हो। इस तरह प्रवृत्ति से कर्म ग्रौर कर्म से प्रवृत्ति की परम्परा ग्रनादि काल से चल रही है। कर्म ग्रौर प्रवृत्ति के कार्य और कारण भाव को लक्ष्य में रखते हुए पुद्गल परमाग्रुग्रों के पिण्डरूप कर्म को द्रव्यकर्म कहा है ग्रौर राग-द्वेषादि रूप प्रवृत्तियों को भावकर्म कहा है। इस तरह कर्म कहा है ग्रौर राग-द्वेषादि रूप प्रवृत्तियों को भावकर्म कहा है। इस तरह कर्म के मुख्य रूप से दो भेद हुए – द्रव्यकर्म ग्रौर भावकर्म । द्रव्यकर्म के होने में भाव-कर्म और भावकर्म के होने में द्रव्यकर्म कारण है। जैसे वृक्ष से बीज ग्रौर बीज से वृक्ष की परम्परा ग्रनादिकाल से चली ग्रा रही है, इसी प्रकार द्रव्यकर्म से भावकर्म और भावकर्म से द्रव्यकर्म का सिलसिला भी ग्रनादि है।

कर्म पर चिन्तन करते समय यह स्मरण रखना चाहिए कि जड़ ग्रौर

[ २४

चेतन तत्त्वों के सम्मिश्रए। से ही कर्म का निर्माए। होता है। द्रव्यकर्म हो या भावकर्म उसमें जड़ ग्रौर चेतन नामक दोनों प्रकार के तत्त्व मिले रहते हैं। जड़ ग्रौर चेतन के मिश्रण हुए बिना कर्म की रचना नहीं हो सकती। द्रव्य ग्रौर भावकर्म में पुद्गल और ग्रात्मा की प्रधानता ग्रौर ग्रप्रधानता मुख्य है, किन्तु एक दूसरे के सद्भाव और ग्रात्मा की प्रधानता ग्रौर ग्रप्रधानता मुख्य है, किन्तु एक दूसरे के सद्भाव और ग्रात्मा की प्रधानता ग्रौर ग्रप्रधानता मुख्य है, किन्तु एक दूसरे के सद्भाव और ग्रात्मा की प्रधानता ग्रौर ग्रप्रधानता मुख्य है, किन्तु एक दूसरे के सद्भाव और ग्रात्मा की प्रधानता का राग् पौद्गलिक तत्त्व की मुख्यता होती है ग्रौर आत्मिक तत्त्व गौण होता है। भाव-कर्म में आदिमक तत्त्व की प्रधानता होती है और पौद्गलिक तत्त्व गौण होता है। प्रश्न है द्रव्यकर्म को पुद्गल परमारणुग्रों को शुद्ध पिण्ड मानें तो कर्म ग्रौर पुद्गल में अन्तर ही क्या रहेगा ? इसी तरह भावकर्म को आत्मा की शुद्ध प्रवत्ति मानी जाय तो ग्रात्मा और कर्म में भेद क्या रहेगा ?

उत्तर में निवेदन है कि कर्म के कर्तृत्व और भोक्तूत्व पर चिन्तन करते समय संसारी आत्मा और मुक्त आत्मा का अन्तर स्मरण रेखना चाहिए । कर्म के कर्तृ त्व ग्रौर भोक्तूत्व का सम्बन्ध संसारी ग्रात्मा से है, मुक्त आत्मा से नहीं है। संसारी ग्रात्मा कर्मों से बंधा है, उसमें चैतन्य ग्रौर जड़त्व का मिश्रण है। मुक्त आत्मा कर्मों से रहित होता है ग्रौर उसमें विशुद्ध चैतन्य ही होता है। बद्ध ग्रात्मा की मानसिक, वाचिक ग्रीर कायिक प्रवृत्ति के कारण जो पुर्द्गल परमारणु आक्रुष्ट होकर परस्पर एक्-दूसरे के साथ मिल जाते हैं, नीरक्षीरवत् एक हो जाते हैं, वे कर्म कहलाते हैं। इस तरह कर्मभी जड़ और चेतन का मिश्रेण है। प्रश्न हो सकता है कि संसारी ग्रात्मा भी जड़ ग्रीर चेतन का मिश्रण है और कर्म में भी वही बात है, तब दोनों में अन्तर क्या है ? उत्तर है कि संसारी ग्रात्मा का चेतन ग्रंश जीव कहलाता है ग्रौर जड़ अंश कर्म कहलाता है। वे चेतन और जड़ अंश इस प्रकार के नहीं हैं जिनका संसार-ग्रवस्था में ग्रलग-अलग रूप से ग्रनुभव किया जा सके । इनका पृथक्करण मुक्तावस्था में ही होता है । संसारी ग्रात्मा सदैव कर्म युक्त ही होती है । जब वह कर्म से मुक्त हो जाती है तब वह संसारी ग्रात्मा नहीं, मूक्त आरमा कहलाती है। कर्मजब आत्मा से पृथक् हो जाता है तब वह कर्म नहीं शुद्ध पुद्गल कहलाता है। आत्मा से सम्बद्ध पुँद्गल द्रव्यकर्म है और द्रव्यकर्म युक्त आत्मा की प्रवृत्ति भावकर्म है । गहराई से चिन्तन करने पर आत्मा श्रीर पुद्गल के तीन रूप होते हैं—(१) शुद्ध आत्मा— जो मुक्तावस्था में है, (२) शुद्ध पुद्गल, (३) ग्रात्मा ग्रौर पुद्गल का सम्मिश्रण-जो संसारी झात्मा में है। कर्म के कर्त्नु त्व झौर भोक्तृत्व का सम्बन्ध म्रात्मा और पूद्गल की सम्मिश्रण ग्रवस्था में है ।

• 🗋 •

•

## कर्म का ग्रस्तित्व

🔲 युवाचार्य श्री मघुकर मुनि

जैनदर्शन या कई अन्य दर्शन आत्मा को ग्रपने शुद्ध मूल स्वभाव की हब्टि से समान मानते हैं । मूलतः ग्रात्माओं के स्वरूप में कोई ग्रन्तर नहीं है । परन्तू विक्व के विशाल मंच पर सभी धर्मों और दर्शनों के व्यक्तियों से लेकर साधारण जनतातक सभीका यह प्रत्यक्ष अनुभव है कि सभी आत्माएं एक-सी नहीं हैं, एकरूप नहीं हैं । जिघर दृष्टि दौड़ातें हैं, उघर ही विविधता, विचित्रता ग्रौर विभिन्नता इष्टिगोचर होती है । इन विभिन्नताओं की दृष्टि से ही धर्मज्ञास्त्रों में ४ गतियां ग्रीर ५४ लाख जीव-योनियां मानी गई हैं। सभी गतियों ग्रीर योनियों की परिस्थिति भी एक-सी नहीं है। कोई पशु-पक्षी रूप में है तो कोई मनुष्य रूप में है, कोई देवता रूप में है तो कोई नारकजीव के रूप में है । इतना ही नहीं, एक ही तरह के प्राणियों में भी हजारों-लाखों भेद की रेखाएं हैं। एक मनुष्य जाति को ही ले लें; उसमें भी कोई कूर है, तो कोई दयालु है, कोई सरलता की मूर्ति है तो कोई कुटिलता की प्रतिमूर्ति, कोई संयमी है तो कोई परले दर्जे का असंयमी; कोई लोभी-लालची है तो कोई सन्तोधी उदार है; कोई राग-द्वेष से ग्रत्यन्त लिप्त है, तो कोई वीतराग है । मनुष्यों में भी शरीर, मन, बद्धि, धन म्रादि को लेकर भी असंख्य भिन्नताएं हैं । कोई ग्रारीर से दूबला-पतला है तो कोई हट्टा-कट्टा, मोटा-ताजा, कोई सुन्दर सुरूप है तो कोई काला कूरूप है, कोई जन्म से ही रोगी है, तो कोई बिलकूल स्वस्थ एवं नीरोगी है; किसी का शरीर बिलकुल बेडोल, बौना, अंगहीन है, तो किसी का सुडोल, कदावर एवं पूर्णांग है । कोई अल्पायू है तो कोई चिरायु. कोई रोब वाला है, तो कोई सर्वथा प्रभावहीन । कोई अहंकार का पुतला है तो कोई नम्न एवं निरभिमान । कोई माथावी एवं कपटी है तो दूसरा बिलकुल सरल, निष्छल एवं निष्कपट । कोई दुःख की भट्टी में बुरी तरह तप रहा है, जबकि कोई सुख चैन की बंसी बजा रहा है । कोई निपट मुर्ख, निरक्षर भट्टाचार्य है, तो कोई बुद्धिमान और प्रतिभाशाली है। किसी के पास धन का ढेर लगा हुआ है तो कोई पैसे-पैसे के लिए मुहताज हो रहा है। कोई छोटा है तो कोई बड़ा । कोई बालक है, कोई युवक है, कोई वृद्ध है ।

प्रश्न है कि यह विभिन्नता क्यों ? 'एगे आया'' (ग्रात्मा समान है) के

१. स्थानांग सूत्र सू० १ ।

सूत्रानुसार आत्मा जब आत्मा है तो उसका रूप एक-सा होना चाहिए । इतनी विरूपता ग्रौर विचित्रता क्यों ? एक ही तत्त्व में दो विरोधो रूप नहीं होने चाहिए । यदि हैं तो उनमें से कोई एक ही रूप मौलिक एवं वास्तविक होना चाहिए । दोनों तो वास्तविक एवं मौलिक नहीं हो सकते । अत: ग्रात्मा के किस रूप को वास्तविक माना जाए ? ग्रन्धकार और प्रकाश दोनों एक नहीं हो सकते ।

> जो निगोद में सो मुफ मांही, सोई है शिवथाना । 'द्यानत' निहचे रंचभेद नहीं, जाने सो मतिवाना ।। ग्रापा प्रभु जाना, मैं जाना ।

श्वतः यह निश्चित सिद्धान्त है कि द्रव्य दृष्टि से, ग्रर्थात् ग्रपने मूल स्वरूप से सभो श्रात्माएं शुद्ध हैं,<sup>9</sup> एक स्वरूप हैं,<sup>9</sup> श्रशुद्ध कोई नहीं है। जो अशुद्धता है, विरूपता है, भेद है, विभिन्नता है, वह सब विभाव से—पर्याय दृष्टि से है। जिस प्रकार जल में उष्णता बाहर के तेजस् पदार्थों के संयोग से उत्पन्न होती है, उसी प्रकार ग्रात्मा में भी काम, कोघ, लोभ, मोह. भय, सुख-दु:ख ग्रादि की विरूपता-विभिन्नता बाहर से आती है, अन्दर से नहीं। अन्दर में हर ग्रात्मा में चैतन्य का प्रकाश जगमगा रहा है।

प्रश्न होता है, आत्माओं में विभिन्नता, विरूपता या अशुद्धि अहेतुक या आकस्मिक है या सहेतुक-सकारणक ? यदि अशुद्धता को अहेतुक माना जाए तो फिर वह कभी दूर नहीं हो सकेगी, क्योंकि वह फिर सदा के लिए रहेगी । ऐसी स्थिति में आत्मा में सुधुप्त परमात्म तत्त्व को जगाने, आत्मा के अनन्त प्रकाश को आवृत्त करने वाले आवरणों से मुक्ति पाने की साधना का कोई अर्थ नहीं रह जाता । इसलिए जल में आई हुई उष्णता की तरह आत्मा में आई हुई अशुद्धता सहेतुक है, अहेतुक नहीं ।

२. एगे स्राया -- स्थानॉंग सू० १ ।

१. सव्वे मुद्धा हु सुद्धरएया'-द्रव्य संग्रह ।

इस दृश्यमान विश्व में दो प्रकार के पदार्थ दिखाई देते हैं---चेतन (जीव) ग्रौर ग्रचेतन (जड़ या ग्रजीव) । दोनों के गुण-धर्म, ग्रस्तित्व ग्रौर कियाएं पृथक्-पृथक् हैं । तब फिर इनमें विकार, विभिन्नता श्रौर अशुद्धता दिखने का क्या कारण है ? कारण है---विजातीय पदार्थ का संयोग ।

प्रत्येक पदार्थ के समान गुण-धर्म, निजी स्वभाव तथा उससे मेल खाने वाली किया से सम्बन्धित पदार्थ सजातीय कहलाता है। तथा उस पदार्थ के स्वभाव, गुण धर्म तथा किया से विपरीत स्वभाव, गुराधर्म या किया वाला पदार्थं कहलाता है-विजातीय । सजातीय पदार्थों के संयोग से विकार पैदा नहीं होता, विकार पैदा होता है---सजातीय के साथ विजातीय पदार्थों के संयोग के कारएा। जीव के लिए ग्रजीव विजातीय पदार्थ है। जब जीव के साथ अजीव का संयोग होता है तो जीव (आत्मा) में विकार उत्पन्न होता है । निष्कर्ष यह है—--कर्मनाम का यह अजीव ही एक विजातीय पदार्थहै, जो ग्रात्माओं की ग्रुद्धता को भंग करके उनकी स्थिति में भेद डालता है, विरूपता या विभिन्नता पैदा करता है । जैसे सौ टंची सोना शुद्ध है, सभो सोना स्वर्ण दृष्टि से समान है, लेकिन उसमें विजातीय तत्त्व 'खोट' मिल जाने पर विविधता या विरूपता पैदा हो जाती है। इसी प्रकार शुद्ध ग्रात्माओं के साथ कर्म नामक विजातीय ग्रजीव पूदगल मिल जाने से आत्माग्रों में विरूपता या विभिन्नता पैदा हा जाती है। विश्व की धात्माम्रों (जीवों) में अग्रुद्धता, विभिन्नता या विषमताम्रों का भी एक बोज है--विजातीय कारए है-जिसका स्वभाव आत्मा से अलग है, वह बीज (कारण) है---कर्म । इसीलिए ब्राचारांग सुत्र में कहा गया है----

'कम्मूणा उवाही जायह' । १

कर्म बीज के कारण ही जीवों की नाना उपाधियां हैं, विविध ग्रवस्थाएं हैं ।

ग्रात्मा की विभिन्न सांसारिक परिणतियों—ग्रवस्थाओं के लिए सभी ग्रात्मवादी दार्शनिकों ने कर्म को ही कारएा माना है ।

भगवती सूत्र में भगवान् महावीर ने इस प्रश्न का इसी प्रकार का उत्तरु दिया है :—

'कम्मग्रोणं भंते ! जीवे, नो-ग्रकम्मग्रो विमत्तिभावं परिणमई ? कम्मग्रोएां, जओ णो ग्रकम्म ओ विमत्तिभावं परिएामई ।\*

१. ग्राचारांग सूत्र १।३११ ।

२. मगवती सूत्र १२।५ ।

प्रत्येक जीव के सुख:दुःख तथा तस्सम्बन्धी नानाविध स्थितियां क्या कर्म की विविधता-विचित्रता पर श्रवलम्बित हैं, ब्रकर्म पर तो नहीं हैं ? गौतम ! समस्त संसारी जीवों के कर्मबीज भिन्न-भिन्न होने के कारण ही उनकी स्थिति श्रौर दशा में अन्तर है, विभिन्नता है, यकर्म के कारण नहीं।

आचार्य देवेन्द्र सूरि इसे और ग्रधिक स्पष्टता के साथ कहते हैं :---

'क्ष्माभृद्रंकयोर्मनीषिजडयो: सद्रूप-निरूपयोः, श्रीमद् - दुर्गतयोर्बलाबलवतार्नीरोगरोगात्त्तंयो: । सौभाग्याऽसुभगत्वसंगमजुषोस्तुल्येऽति नृत्वेऽन्तरं, यत्तत्कर्मनिबन्धनं तदपि नो जीव विना युक्तिमत् ॥ **१** 

राजा-रंक, बुद्धिमान-मूर्ख, सुरूप-कुरूप, धनिक-तिर्धन, सबल-निर्बल, रोगी-निरोगी, भाग्यशाली-अभागा, इन सब में मनुष्यत्व समान होने पर भी जो ग्रन्तर दिखाई देता है, वह सब कर्मक्वत है और वह कर्म जीव (झात्मा) के बिना हो नहीं सकता। कर्म के श्रस्तित्व को सिद्ध करने के लिए इससे बढ़कर श्रीर क्या प्रमाण हो सकता है ?

कई लोग, जिनमें मुख्य रूप से नास्तिक, चार्वाक ग्रादि हैं, कहते हैं---कर्म सिद्धान्त को मानने की क्या ग्रावश्यकता है, इसी लोक में पांच भूतों के संयोग से ग्रच्छा-बुरा जो कुछ मिलता है, मिल जाता है, इससे ग्रागे कुछ नहीं होता, शरीर जलकर यहीं खाक हो जाता है, फिर कहीं ग्राना है, न जाना है। परन्तु चार्वाक के इस कथन का खण्डन इस बात से हो जाता है। एक सरीखी मिट्टी ग्रौर एक ही कुम्हार द्वारा बनाये जाने वाले घड़ों में पंचभूत समान होते हुए भी ग्रन्तर क्यों दिखाई देता है? इसी प्रकार एक ही माता-पिता के दो, एक साथ उत्पन्न हुए बालकों में साधन ग्रौर पंचभूत एक से होने पर भी उनकी बुद्धि, शक्ति आदि में अन्तर पाया जाता है, इस अन्तर का कारण कर्म को---पूर्वक्वत कर्म को माने बिना कोई चारा नहीं। यही बात जिन भद्र गणि क्षमा-श्रमण कर रहे हैं---

> जो तुल्लसाहणार्गा फले विसेसो ण सो विणा हेउं । कज्जतणओ गोयमा ! घडोव्व हेऊ य सो कम्म ।।<sup>२</sup>

एक सरीखे साधन होने पर भी फल (परिएाम) में जो तारतम्य या अन्तर मानव जगत में दिखाई दे रहा है, बिना कारएा के नहीं हो सकता । जैसे

२. विशेषावश्यक भाष्य ।

१. कर्मग्रंथ, प्रथम टीका।

एक सरीखी मिट्टी और एक ही कुम्हार द्वारा बनाये जाने वाले घड़ों में विभिन्नता पाई जाती है, वैसे ही एक सरीखे साधन होने पर भी मानवों में जो अन्तर पाया जाता है, उसका कोई न कोई कारएा होना चाहिए, गौतम ! विविधता का वह कारण कर्म ही है।

पंचाध्यायी में इसी सिद्धान्त का समर्थन किया गया है—

एको दरिद्र एको हि श्रीमानिति च कर्मण: ।\*

कर्म की सिद्धि में यही श्रकाट्य प्रमाण है---इस संसार में कोई दरिद्र है तो कोई धनी (यह कर्म के ही कारएा है) ।

त्रात्मा को मणि की उपमा देते हुए तत्त्वार्थ श्लोक वार्तिक में इसी तथ्य का उद्घाटन किया गया है—

> 'मलावृत्तमणेव्यक्तिर्यथानेकविचेक्ष्यते । कर्मावृतात्मनस्तद्वत् योग्यता विविधा न किम् !'३

जिस प्रकार मल से ग्रावृत्त मणि की अभिव्यक्ति विविध रूपों में होती है, उसी प्रकार कर्म-मल से ग्रावृत्त ग्रात्मा की विविध ग्रवस्थाएँ या योग्यताएं दृष्टिगोचर होती हैं ।

दूसरी बात यह है कि अगर कर्म को नहीं माना जाएगा तो जन्म-जन्मान्तर एवं इहलोक-परलोक का सम्बन्ध घटित नहीं हो सकेगा। अगर संसारी ग्रात्मा के साथ कर्म नाम की किसी चीज का संयोग नहीं है, और सभी आत्माएं समान हैं, तब तो सबका शरीरादि एक सरीखा होना चाहिए, सबको मन, बुद्धि, इन्द्रिय तथा भौतिक सम्पदाएं एवं वातावरण ग्रादि एक सरीखे मिलने चाहिए, परन्तु ऐसा कदापि सम्भव नहीं होता, इसलिए कर्म को उसका कारण मानना अनिवार्थ है। इसी हष्टि से 'आचारांग सूत्र' में आत्मा को मानने वाले के लिए तीन बातें और मानना ग्रावश्यक बताया है-

'से आयावादी लोगावादी कम्मावादी किरियावादी' 3

जो म्रात्मवादी (म्रात्मा को जानने-मानने वाला) होता है वह लोकवादी (इहलोक-परलोक म्रादि मानने वाला) म्रवश्य होता है। जो लोकवादी होता है, उसे शुभ-प्रशुभ कर्म को म्रवश्य मानना होता है, इसलिए वह कर्मवादी म्रवश्य

३. ब्राचारांग सूत्र १, सूत्र ३ ।

१. पंचाध्यायी २।५० ।

२. तत्त्वार्थं क्लोक वा० १९१।

होता है और जो कर्मवादी होता है, उसे कियावादी अवश्य ही होना पड़ता है, क्योंकि किया से कर्म होते हैं।

म्रात्मा की विभिन्न म्रवस्थाम्रों, गतियों म्रौर योनियों को तथा पुनर्जन्म सम्बन्धी कई घटनाओं को देखते हुए यह निःसंदेह कहा जा सकता है कि कर्मत्व को माने बिना ये सब सिद्ध नहीं होते ।

माता के गर्भ में आने से लेकर जन्म होने तक बालक को जो दुःख भोगने पड़ते हैं, उन्हें बालक के इस जन्म के कर्मफल तो नहीं कह सकते, क्योंकि गर्भावस्था में तो बालक ने कोई भी अच्छा या बुरा काम नहीं किया है और न ही उन दुःखों को माता-पिता के कर्मों का फल कह सकते हैं, क्योंकि माता-पिता जो भी अच्छे-बुरे कार्य करें, उसका फल बालक को अकारण ही क्यों भोगना पड़े ? और बालक जो भी दु ख गर्भावस्था में भोगता है, उसे ग्रकारण मानना तो न्यायोचित नहीं है, कारण के बिना कोई भी कार्य हो नहीं सकता, यह ग्रकाट्य सिद्धान्त है। यदि यों कहा जाए कि गर्भावस्था में ही माता-पिता के ग्राचार-विचार, आहार-विहार और शारीरिक-मानसिक ग्रवस्थाओं का प्रभाव बालक पर पड़ने लगता है। ऐसी स्थिति में प्रश्न उठता है कि बालक को ऐसे माता-पिता क्यों मिले ? अन्ततोगत्वा, इसका उत्तर यही होगा कि गर्भस्थ शिशु के पूर्वजन्मकृत जैसे कर्म थे, तदनुसार उसे वैसे माता-पिता, सुख-दुःख एवं अनुकूल-प्रतिकूल संयोग मिले ।

कई बार यह देखने में आता है कि माता-पिता बिलकुल ग्रनपढ़ हैं, और उनका बालक प्रतिभाशाली विद्वान् है। बालक का शरीर तो माता-पिता के रज-बीर्य से बना है. फिर उनमें ग्रविद्यमान ज्ञानतंतु बालक के मस्तिष्क में आए कहां से ? कहीं-कहीं इससे बिलकुल विपरीत देखा जाता है कि माता-पिता की योग्यता बहुत ही बढ़ी-चढ़ी है, लेकिन उनका लड़का हजार प्रयत्न करने पर भी विद्वान् एवं योग्य न बन सका, मूर्खराज ही रहा। कहीं-कहीं माता-पिता की सी ज्ञानशक्ति बालक में देखी जाती है। एक छात्रावास में एक ही कक्षा के छात्रों को एक-सी साधन-सुविधा, देखरेख, परिस्थिति और ग्रच्यापक मंडली मिलने पर तथा समय भी एक-सरीखा मिलने पर कई छात्रों की बौद्धिक क्षमता, प्रतिभा-शक्ति ग्रौर स्फुरएाा गजब की होती है, जबकि कई छात्र मन्द बुद्धि, पढ़ने में सुस्त, बौद्धिक क्षमता में बहुत कमजोर होते हैं। इसके ग्रतिरिक्त एक-एक साथ जन्मे हुए दो बालकों की एक-सी परवरिश एवं देखभाल होने पर भी समान नहीं होते। एक स्थूल बुद्धि एवं साधारण-सा रहता है, दूसरा विलक्षण, कुशल ग्रौर योग्य बन जाता है, एक का रोग से पीछा नहीं छूटता, दूसरा मस्ति पहलबान-सा है। एक दीर्घायु बनता है, जबकि दूसरा असमय में ही मौत का मेहमान बन जाता है। यह तो इतिहासविद् जामते हैं कि जितनी शक्ति कर्मका ग्रस्तित्व ]

महाराणा प्रताप, शिवाजी ग्रादि में थी, उतनी उनकी सन्तानों में नहीं थी। जो बौदिक शक्ति हेमचन्द्राचार्य में थी, वह उनके माता-पिता में नहीं थी। कर्म सिद्धान्त को माने बिना इन सबका यथोचित्त समाधान नहीं हो सकता। क्योंकि इस जन्म में दिखाई देने वाली विलक्षणताएं न तो वर्त्तमान जन्म के कार्यों का फल है, ग्रौर न ही माता-पिता की क्रुति का, न सिर्फ परिस्थिति का है। इसके लिए पूर्वजन्म के शुभाशुभ कर्मों को मानना पड़ता है, इस प्रकार एक पूर्वजन्म सिद्ध होते ही ग्रनेक पूर्वजन्मों की श्रुखला सिद्ध हो जाती है, क्योंकि असाधारएग ज्ञानशक्ति किसी एक ही जन्म के ग्रभ्यास का फल नहीं हो सकती। गीता में भी इसका समर्थन किया गया है—

'अनेक जन्म संसिद्धिस्ततो यान्ति परां गतिम्।'

न्ननेक जन्मों में जाकर म्रन्तःकरण शुद्धिरूप सिद्धि प्राप्त होती है, उसके पश्चात् साधक परा (मोक्ष) गति को प्राप्त कर लेता है ।

बालक जन्म लेते ही माता का स्तनपान करता है, भूख-प्यास लगने पर रोता है, डरता है, ग्रपनी मां को पहचानने लगता है, ये सब प्रवृत्तियां बिना ही सिखाए बालक को स्वतः सूफ आती हैं, इसके पीछे पूर्वजन्मक्रुत कर्म ही कारण हैं।

#### अकम्मस्स ववहारो न विज्जद ।

जो कर्म में से अकर्म की स्थिति में पहुँच गया है, वह तत्त्वदर्शी लोक ब्यवहार को सीमा से परे हो गया है।

सब्वे सयकम्मकप्पिया

-सूत्रकृतांग १।२।६।१८

सभी प्राणी अपने कृत-कर्मों के कारण नाना योनियों में भ्रमण करते हैं।

#### जहा कडं कम्म, तहासि भारे ।

- सूत्रकृतांग १।४।१।२६

जैसा किया हुआ कमें, वैसा ही उसका भोग।

#### कत्तारमैव भ्रणुजाइ कम्मं ।

-- उत्तराध्ययनं १३।२३

कर्म सदा कर्त्ता के पीछे-पीछे (साथ) चलते हैं।

# कर्म के भेद-प्रभेद

Y

🛄 श्री रमेश मुनि शास्त्री

कर्म के मुख्य भेद दो हैं—द्रव्य कर्म ग्रीर भाव कर्म। कर्म और प्रवृत्ति के कार्य और कारएा भाव को संलक्ष्य में लेकर पुद्गल परमाणुम्रों के पिण्ड रूप कर्म को द्रव्य-कर्म कहा है ग्रीर राग-द्वेष रूप प्रवृत्तियों को भाव कर्म कहा जाता है। जैसे वृक्ष से बीज और बीज से वृक्ष की परम्परा ग्रनादि काल से चलती आ रही है, ठीक उसी प्रकार द्रव्यकर्म से भावकर्म ग्रीर भावकर्म से द्रव्यकर्म की परम्परा ग्रर्थात् सिलसिला भी ग्रनादि है। इस सन्दर्भ में यह भी कहा जा सकता है कि आत्मा से सम्बन्ध जो कार्मणवर्गणा है, पुद्गल है – वह द्रव्यकर्म है। द्रव्यकर्म ग्रुक्त ग्रात्मा की जो प्रवृत्ति है, रागद्वेषात्मक जो भाव है वह भावकर्म है।

द्रव्यकर्म की मूलभूत प्रवृत्तियाँ म्राठ हैं।—जो सांसारिक-आत्मा को श्रनुकूल ग्रौर प्रतिकूल फल प्रदान करती हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं—

| १ज्ञानावरणीय  | ५–-ग्रायु           |
|---------------|---------------------|
| २–दर्शनावरणीय | ६नॉम                |
| ३–वेदनीय      | ७–गोत्र             |
| ४–मोहनीय      | <b>≍</b> −ग्रन्तराय |

१. (क) नाणस्सावरणिज्जं दंसणावरणं तथा । वेयणिज्जं तहा मोहं ग्राउकम्मं तहेव य ॥ नामकम्मं च गोयं च, ग्रग्तरायं तहेव य । एवमेयाइं कम्माई, अट्ठेवे उ समासग्रो ॥ —उत्तराध्ययन सूत्र प्र०३३/२--२ ॥ (ख) स्थानाङ्ग सूत्र प/३/४९६ ॥ (ग) भगवती सूत्र शतक-६ उद्देशा ६ (घ) प्रज्ञापना सूत्र २३/१ ॥

(ङ) प्रथम कर्म ग्रन्थ गाथा-३।।

इन झाठ कर्म प्रवृत्तियों के संक्षिप्त रूप से दो अवान्तर भेद हैं—चार धाती कर्म ग्रीर चार ग्रवाती<sup>२</sup> कर्म।

| घातीकर्म       | ग्रघातीकर्म |
|----------------|-------------|
| १–-ज्ञानावरणीय | १–वेदनीय    |
| २–दर्शनावरणोय  | २ग्रायु     |
| ३–मोहनीय       | ३–नाम       |
| ४–अन्तराय      | ४गोत्र      |

जो कर्म ग्रात्मा के स्वाभाविक गुणों को आच्छादित करते हैं, उन्हें विक-सित नहीं होने देते हैं, वे कर्म घाती कर्म हैं। इन घातो कर्मों की ग्रनुभाग-शक्ति का असर थात्मा के ज्ञान, दर्शन ग्रादि गुणों पर होता है। जिससे आत्मिक-मुणों का विकास ग्रवरुद्ध हो जाता है। घाती कर्म आत्मा के मुख्य गुणा ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त दर्शन, अनन्त सुख ग्रौर अनन्त-वीर्य गुणों का घात करता है। जिससे आत्मा ग्रपना विकास नहीं कर पाती है। जो अघाती कर्म ग्रात्मा के निज-गुणों का प्रतिघात तो नहीं करता है। किन्तु आत्मा के जो प्रतिजीवी गुण हैं उनका धात करता है ग्रतः वह ग्रघाती कर्म है। इन ग्रधाती-कर्मों की ग्रनुभाग शक्ति का ग्रसर जीव के गुणों पर तो नहीं होता, किन्तु ग्रधाती कर्मों के उदय से आत्मा का पौद्गलिक-द्रव्यों से सम्बन्ध जुड़ जाता है। जिससे आत्मा 'ग्रमूर्तोऽपि मूर्त इव' प्रतीत होती है। यही कारण है कि ग्रघाती-कर्मों के कारणा आत्मा शरीर के कारागृह में आबद्ध रहती है जिससे आत्मा के श्रव्याबाध सुख, अटल ग्रवगाहना, अमूर्तिकत्व ग्रौर अगुरुल्घ गुण प्रकट नहीं होते हैं।

#### १. ज्ञानावरणीय कर्म :

जीव का लक्षएा उपयोग है। <sup>3</sup> उपयोग शब्द ज्ञान और दर्शन इन दोसों का संग्राहक है। <sup>४</sup> ज्ञान साकारोपयोग है श्रीर दर्शन निराकारोपयोग है।\*

11

| १.         | (क) गोम    | मटसार कर्मकाण्ड        | 113         |                   |
|------------|------------|------------------------|-------------|-------------------|
|            | (ख) पंच    | च्यायी २/१९९ ।         | 1 -         |                   |
| २.         | (क) पंचा   | व्यायी २/ <b>६६</b> ६। | ı .         |                   |
|            | (ख) गोम    | मटसार-कर्मकाण्ड        | -E II       |                   |
| <b>ą</b> . | (क) उव     | ग्रोगलक्खणेणं जीव      | वे—भगवती    | सूत्र १३/४/४/८० । |
|            | (ख) उवः    | प्रोगलक्खणे जीवे       | —भगवती      | सूत्र २/१० ।।     |
|            | (ग) गुण    | प्रो उवग्रोगगुणे       | स्थानांग    | सूत्र ४/३/४३० ।।  |
|            | (घ) जीव    | ो उवग्रोगलक्खण         | ो—उत्तराध्य | यन सूत्र २८/१० ॥  |
|            |            | संग्रहगाथा−१           |             | ·                 |
|            | (च) तत्त्व | गर्थ सूत्र⊶२/⊏ ।।      |             |                   |
| ٧.         | जीवो उवय   | ोगमन्त्रो, उवस्रोग     | ो णाणदंसणो  | होई ।।            |
|            |            |                        | नियमसार-    | -१० ।।            |

तत्त्वार्थ सूत्र भाष्य २/६ ॥

इस कर्म के प्रभाव से ज्ञानोपयोग आच्छादित रहता है। आत्मा का जो ज्योति-मैंय स्वभाव है, वह इस कर्म से ग्रावृत्त हो जाता है। प्रस्तुत कर्म की परितुलना कपड़े की पट्टी से की गई है। जिस प्रकार नेत्रों पर कपड़े की पट्टी लगाने पर नेत्र-ज्योति या नेत्र ज्ञान अवरुद्ध हो जाता है उसी प्रकार इस ज्ञानावरण-कर्म के कारण आत्मा की समस्त वस्तुओं को यथार्थ रूप से जानने की ज्ञान-शक्ति आच्छन्न हो जाती है। ज्ञानावरण कर्म की उत्तर-प्रकृत्तियाँ पाँच प्रकार की हैंथ—

| १–मतिज्ञानावरगा | ३–ग्रवधिज्ञानावरण      |
|-----------------|------------------------|
| २श्रुतज्ञानावरग | ४–मनः पर्याय ज्ञानावरण |
| ५ – केवल ज्ञान  | ावरण ।                 |

इस कर्म की उत्तर प्रकृतियों का वर्गीकरण देशधाती और सर्वधाती इन दो भेदों के रूप में भी हुग्रा है। जो प्रकृति-स्वधात्य ज्ञानगुण का पूर्णरूपेएा धात करतो है वह सर्वधाती है और जो ज्ञानगुण का ग्रांशिक रूप से घांत करती है वह प्रकृति देश-धाती कहलाती है। देश-धाती प्रकृतिवां चार हैं, वे ये हैं---मति ज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण, अवधिज्ञानावरण ग्रौर मनःपर्याय ज्ञानावरण और सर्वधाती प्रकृति केवलज्ञानावरणीय है। सर्वधाती प्रकृति का अभिप्राय यह है कि केवलज्ञानावरणीय कर्म आत्मा के ज्ञान गुण को सर्वथा रूप से आच्छादित नहीं करता है। परन्तु यह केवल ''केवलज्ञान'' का ही सर्वथा निरोध करता है। निगोद-ग्रवस्था में भी जीवों के उत्कट-ज्ञानावरणीय कर्म-उदित रहता है। जिस प्रकार दोप्तिमान्-सूर्य घनघोर घटाग्रों से आच्छादित होने पर भी उसका प्रखर-प्रकाश ग्रांशिक रूप से अनावृत्त रहता है। जिसके कारण ही दिन ग्रौर रात का भेद भी जात हो जाता है। उसी प्रकार ज्ञान का जो अनंतवां भाग है वह भी

- (क) सरउग्गयससिनिम्मलयरस्स जीवस्स छायगां जमिहं । शाग्गावरगां कम्मं पडोवमं होइ एवं तु ।। स्थानांग टीका–२/४/१०४ ।।
  - (ख) प्रथम कर्मग्रन्थ—गाथा⊸६
- २. (क) नाणावरएं पंचविहं, सुयं झाभिग्रिबोहियं । ब्रोहिनार्ग्रं चं तइयं, मएानार्ग्रं च केवलं ॥ उत्तराघ्ययन 'सूत्र---३३/४ ॥
  - (स) तत्त्वार्थ सूत्र— ८/६-७ ॥
  - (ग) प्रज्ञापना सूत्र---२३/२

#### कर्म के भेद-प्रभेद ]

सदा-सर्वदा अनावृत्त रहता है ।' जैसे घनघोर-घटाओं को विदीर्श करता हुया सूर्य प्रकाशमान् हो उठता है, उसकी स्वणिम-प्रभा भूमण्डल पर ग्राती है पर सभी भवनों पर उसकी दिव्य किरगों एक समान नहीं गिरतीं । भवनों की बनावटों के अनुसार मन्द, मन्दतर और मन्दतम गिरती हैं, वैसे ही ज्ञान का दिव्य ग्रालोक मतिज्ञानावरण, श्रुतज्ञानावरण ग्रादि कर्म-प्रकृतियों के उदय के तारतम्य के अनुसार मन्द, मन्दतर और मन्दतम हो जाता है । ज्ञान ग्रात्म का एक मौलिक गुण है । वह पूर्णरूपेण कभी भी तिरोहित नहीं हो सकता । यदि वह दिव्य गुण तिरोहित हो जाय तो जीव अजीव हो जाएगा । इस कर्म की न्यूनतम स्थिति ग्रन्तर्मु हूर्त की और उत्कृष्ट स्थिति तीस कोटा-कोटि सागरोपम की है । र

#### २. दर्शनावरणीय कर्म :

वस्तुम्रों की विशेषता को ग्रहण किये बिना उनके सामान्य धर्म का बोध करना दर्शनोपयोग है। <sup>3</sup> इस कर्म के कारणा दर्शनोपयोग आच्छादित होता है। जब दर्शन गुण परिसीमित होता है, तब ज्ञानोपलब्धि का द्वार भी ग्रवरुद हो जाता है। प्रस्तुत कर्म की परितुलना ग्रनुशास्ता के उस द्वारपाल के साथ की गई है जो अनूशासक से किसी व्यक्ति को मिलने में बाधा पहुँचाता है, उसी

१. (क) सन्वजीवार्गा पि य एां प्रक्खरस्स म्राग्तभागो एिाच्चु घाड़िय्रो हवइ । जइ पुरा सो वि ग्रावरिज्जा तेरां जीवा ग्रजीवत्तं पावेज्जा । सुट्ठुवि मेहसमुदये होइ पभा जन्दसूरारां ।

नन्दीसूत्र—४३ ।।

(ख) देशः-ज्ञानास्याऽऽभिनिबोधिकादिभावृणोतीति देशज्ञानावरणीयम्, सर्वं ज्ञानं केवलाख्यमावृणोतीति सर्वज्ञानावरणीयं केवलावरणं हि ग्रादित्य कल्पस्य केवलज्ञानरूपस्य। जीवस्याच्छादकतया सान्द्रमेघवृन्दकल्पमितितत्सर्वज्ञानावरणं । मत्याद्यावरणं तु घनातिच्छादितादित्येपत्प्रभाकल्पस्य केवलज्ञानदेशस्य कटकूटचादिरूपावरणसू्त्यमिति देशावरणमिति ।

स्थानांग सूत्र----२/४/१०४ टीका

- २.. (क) त<del>र</del>वार्थ सूत्र—¤/१४
  - (ख) पंचम कर्मग्रन्थ गाथा∸२६

उत्तराष्ययन सूत्र-३३/१६-२० ॥

 जं सामसग्रहणं भादाणं नेव कट्टु ग्रागारं । ग्रविसेसिऊण ग्रत्थे, डंसणमिह वुच्चए समये । प्रकार दर्शनावरएा कर्म भी पदार्थों के सामान्य धर्म के बोध को रोकता है,' तात्पर्य यह है कि इसके प्रभाव से वस्तु-तत्त्व के सामान्य धर्म का बोध नहीं हो सकता।

दर्शनावरणीय कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ निम्नलिखित हैं<sup>व</sup>---

| १–चक्षुदर्शनावरएा   | <b>५</b> निद्रा        |
|---------------------|------------------------|
| २–ग्रचक्षुदर्शनावरण | ६–निद्रानिद्रा         |
| ३–-ग्रवधिदर्शनावरएा | ७–प्रचला               |
| ४केवलदर्शनावरण      | <b>∝</b> –प्रचलाप्रचला |
|                     | ६-स्त्यानद्धि          |

दर्शनावरणीय कर्म भी देशघाती और सर्वधाती के भेद से दो प्रकार का है। चक्षु, अचक्षु और अवधिदर्शनावरण ये तीन प्रकृतियां देशघाती हैं और इनके अतिरिक्त छह प्रकृतियाँ सर्वघाती हैं। सर्वघाती प्रकृतियों में केवल दर्शनावरण प्रमुख हैं। दर्शनावरण का पूर्णतः क्षय होने पर जीव की अनन्त दर्शन-शक्ति प्रगट हो जाती है, जब उसका क्षयोपशम होता है तब चक्षुदर्शन, अचक्षुदर्शन और अवधिदर्शन का प्रगटन होता है। इस कर्म की उत्कृष्ट स्थिति तीस कोटा-कोटि सागरोपम की और न्यूनतम स्थिति अन्तर्मू हर्त की है।<sup>3</sup>

#### ३. वेदनीय कर्म :

वेदनीय कर्म झात्मा के अव्याबाध गुण को आवृत्त करता है। इसके उदय से झात्मा को सुख-दुःख की झनुभूति होती है, यह दो प्रकार का है<sup>४</sup>---साता-वेदनीय और ग्रसाता वेदनीय। सातावेदनीय कर्म के प्रभाव से जीव को भौतिक सुख़ों की उपलब्धि होती है और असातावेदनीय कर्म के उदय होने पर दुःख

| १.          | (क) प्रथम कर्मग्रन्थ९ (ख) गोम्मटसार कर्मकाण्ड–२१<br>(ग) स्थानांग सूत्र २/४/१०५ ।। टीका                         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २.          | (क) समवायाङ्ग सूत्र−९ (ख) स्थानांग सूत्र ६/३/६६६<br>(ग) प्रज्ञापना सूत्र−२३/१ ।। (ध) उत्तराघ्ययन सूत्र ३३/४- द |
| гэ <b>.</b> | (क) उत्तराध्ययन सूत्र -३३/१९–२०<br>(ख) प्रज्ञापना सूत्र पद२९ उ० र सूत्र२९३<br>(ग) तत्त्वार्थसूत्र              |
| ۲.          | (क) स्थानांग सूत्र २/१०४ ।।<br>(ख) वेयग्गीय पि दुविहं सायमसायं च ग्राहियं ।।<br>उत्तराघ्ययन सूत्र–३३/७         |

प्राप्त होता है। 'इस कर्म की परितुलना मधु से लिप्त तलवार की घार से की गई है। तलवार की घार पर परिलिप्त मधु का आस्वादन करने के समान साताबेदनीय कर्म है और जीभ के कट जाने के सहश असातावेदनीय हैं।

सातावेदनीय के ग्राठ प्रकार इस प्रकार से प्रतिपादित हैं—\*

| १मनोज्ञ शब्द | ५मनोज्ञ स्पश |
|--------------|--------------|
| २मनोज्ञ रूप  | ६–सुखित मन   |
| ३मनोज्ञ गन्ध | ७–सुखित वाणी |
| ४⊶मनोज्ञ रस  | ∽–सुखित काय  |

ग्रसातावेदनीय कर्म के ग्राठ प्रकार हैं, उनके नाम इस प्रकार से प्रति-पादित हैं। <sup>3</sup>

| १अमनोज्ञ शब्द    | <b>५</b> −ग्रमनोज्ञ <del>स्</del> पर्श |
|------------------|----------------------------------------|
| २–अमनोज्ञ रूप    | ६-दुःखित मन                            |
| ३–ग्रमनोज्ञ गन्ध | ७दुःखित वागाी                          |
| ४ग्रमनोज्ञ रस    | म–दुःखित काय                           |

वेदनीय कर्म की जघन्य स्थिति अन्तर्मुहूर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति तीस कोटाकोटि सागरोपम की है। ४ भगवती सूत्र में उल्लेख मिलता है कि देदनीय कर्म की जघन्य स्थिति दो समय की है। ४ यहाँ यह सहज ही प्रश्न

- १. तत्त्वार्थं सूत्र ⊏/⊏ सर्वार्थंसिद्धि ।। टीका ।
- २. (क) प्रज्ञापना सूत्र-२३/३ ।।
  - (ख) स्थानाङ्ग सूत्र-५/४५५ ।।
- ३. (क) ग्रसायावेदशिएज्जे रां भंते ! कम्मे कतिविधे पण्शत्ते ? गोयमा ! स्रट्ठविधे पन्नत्ते तं जहा अमणुण्शा सद्दा, जाव कायदुहया ।।

्रज्ञापना सूत्र-२३/३/१५

(ख) स्थानांग सुत्र ५/४८८

४. (क) उदही सरिसनामाएं तीसई कोडिकोडीयो । उक्कोसिया ठिई होइ यन्तोमुहुर्स जहन्निया ।। ग्रावरणिज्जारा दुण्हं पि, वेयणिज्जे तहेव य । ग्रन्तराए य कम्मस्मि, ठिई एसा वियाहिया ।। उत्तराघ्ययन सूत्र∽३३/१६~-२०

(ख) प्रज्ञापना सूत्र-२३/२/२१-२६ ॥

५. वेदशिज्ज जह दो समया ॥

```
भगवती सूत्र ६/३ ।।
```

उद्बुद्ध हो सकता है कि—-प्रज्ञापना, उत्तराघ्ययन इन दोनों आगमों में इस कर्म की जघन्य स्थिति अन्तर्मु हूर्त की बताई है और भगवती सूत्र में दो समय की कही गई है। इन दोनों कथनों में विरोध लगता है पर ऐसा है नहीं कारएा कि मुहूर्त के ग्रन्तर्गत जितना भी समय ग्राता है वह ग्रन्तर्मु हूर्त कहलाता है। दो समय को अन्तर्मु हूर्त कहने में कोई बाधा या विसंगति नहीं है। वह जघन्य ग्रन्तर्मु हूर्त है, ऐसा कथन सर्वथा-संगत है।

४. मोहनीय कर्म :

जो कर्म आत्मा में मूढ़ता उत्पन्न करता है वह मोहनीय कर्म कहलाता है। अष्टविध कर्मों में यह कर्म सबसे ग्रधिक शक्तिशाली है, सातकर्म प्रजा हैं तो मोहनीय कर्म राजा है। इसके प्रभाव से वीतराग भाव भी प्रगट नहीं होता है। वह ग्रात्मा के परम-शुद्ध भाव को विकृत कर देता है। इसके कारण ही आत्मा राग-द्वे षात्मक-विकारों से ग्रसित हो जाता है।

इस कर्म की परितुलना मदिरापान से की गई है। जैसे व्यक्ति मदिरापान से परवश हो जाता है उसे किञ्चित् मात्र भो स्व तथा पर के स्वरूप का भान नहीं होता है। वह स्व-पर के विवेक से विहीन हो जाता है। वैसे ही मोह-नीय-कर्म के उदय-काल में जीव को हिताहित का, तत्त्व-श्वतत्त्व का भेद-विज्ञान नहीं हो सकता, वह संसार के ताने-बाने में उलफा हुआ रहता है।

मोहनीय-कर्म का वर्गीकरण दो प्रकार से किया गया है<sup>२</sup>—

१-दर्शन मोहनीय २-चारित्र मोहनीय

जो व्यक्ति मंदिरापान करता है, उसकी बुद्धि कुण्ठित हो जाती, मूच्छित हो जाती है। ठीक इसी प्रकार दर्शन मोहनीय-कर्म के उदय पर आत्मा का विवेक भी विलुप्त हो जाता है, यहीं कारण है कि वह अनात्मीय-पदार्थों को आत्मीय समभने लगता है।<sup>3</sup>

```
१. (क) मज्ज व मोहएगियं
प्रथम कर्मग्रन्थ-गाथा-१३
(ख) गोम्मटसार कर्मकाण्ड-२१
(ग) जह मज्जपाएगमूढो, लोए पुरिसो परव्वसो होइ ।
तह मोहेएाविमूढो, जीवो उ परव्वसो होइ ।
स्थानांग सूत्र २/४/१०४ टोका
२. (क) मोहणिज्ज पि दुविहं, दंसएो चरएगे तहा ।
उत्तराध्ययन सूत्र ३३/८ ।।
(ख) मोहणिज्जे कम्मे दुविहे पण्एत्ते तं जहा-दंसएा मोहणिज्जे चेव चरित्तमोहणिज्जे
चेव ।।
(ग) प्रज्ञापना सूत्र २३/२ ।।
३. पंचाध्यायी २/१६-६-७ ।।
```

दर्शन-मोहनीय के तीन प्रकार हैं—<sup>9</sup> १. सम्यक्त्व-मोहनीय, २. मिथ्यात्व मोहनीय, ३. मिश्र मोहनीय । इन तीनों में मिथ्यात्व मोहनीय सर्वधाती है, सम्यक्त्व मोहनीय देशघाती है<sup>9</sup> ग्रौर मिश्रमोहनीय जात्यन्तर सर्वधाती है। मोहनीय कर्म का दूसरा प्रकार चारित्रमोह है। इस प्रकृति के प्रभाव से ग्रात्मा का चरित्र गुण विकसित नहीं होता है।<sup>3</sup>

चारित्र मोहनीय के दो प्रकार प्रतिपादित हैं<sup>४</sup>—१. कषाय मोहनीय, २. नोकषाय मोहनीय । कषायमोहनीय का वर्गीकररण सोलह प्रकार से हुग्रा है और नोकषाय के नौया सात प्रकार हैं।<sup>४</sup> कषाय मोहनीय के सोलह प्रकार इस रूप में वर्णित हैं—

| १–ग्रनन्तानुबन्धी क्रोध    | १प्रत्याख्यानावरण क्रोध         |
|----------------------------|---------------------------------|
| २–ग्रनन्तानुबन्धी मान      | १०-प्रत्याख्यानावरण मान         |
| ३ग्रनन्तानुबन्धी माया      | ११प्रत्याख्यानावरण माया         |
| ४–ग्रनन्तानुबन्धी लोभ      | १२ <b>-प्रत्याख्यानावरण लाभ</b> |
| ४⊶ग्रप्रत्याख्यानावरण कोध  | १३संज्वलन कोध                   |
| ६-ग्रप्रत्याख्यानावरएा मान | १४संज्वलन मान                   |
| ७                          | १४-संज्वलन माया                 |
| द−ग्रप्रत्याख्यानावरएा लोभ | १६–संज्वलन लोभ ।                |

१ सम्मत्तं चेव मिच्छत्तं, सम्मामिच्छन्तमेव य । एयाओ तिन्नि पवडीओ, मोहणिज्जस्स दंसगो ।। उत्तराध्ययन सूत्र ३३/१।। २. (क) केवलएाग्रावरएं दंसराछक्कं च मोहबारसगं । भवंति मिच्छत्तवीसइम् ।। ताः सब्बधाइसन्ना, स्थानांग सूत्र २/४/१०५ टीका (ख) गोम्मटसार (कर्मकाण्ड) ३६ ॥ ३. पंचाध्यायी-२१/६ ॥ ४. (क) प्रजापना सूत्र-२३/२।। (ख) चारित्तमोहरणं कम्मं दुविहं तं वियाहियं । कसायमोहरिएज्जं तु नोकसायं तहेव य ॥ उत्तराघ्ययन सूत्र⊶३१/१० ॥ ४. (क) सोलसविहभेएएां, कम्मं तु कसायजं । सत्तविहं नवविहं वा, कम्मं च नोकसायजं ।। उत्तराध्ययन सूत्र-३३/११ ॥ (ख) प्रज्ञापना सुत्र २३/२ ।। (ग) समवायांग सूत्र-समवाय-१६

[ कर्म सिद्धान्त

४२ ]

इस प्रकार कषायमोहनीय के सोलह भेद हुए । इसके उदय से सांसारिक प्राणियों में ऋोधादि कषाय उत्पन्न होते हैं । कषाय शब्द कष द्यौर ग्राय इन दो शब्दों से निष्पन्न हुग्रा है । कष का अर्थ है----संसार द्यौर आय का ग्रर्थ है---लाभ । तात्पर्य यह है कि जिससे संसार अर्थात् भव-भ्रमण की ग्रभिवृद्धि होती है वह कषाय कहलाता है ।<sup>9</sup>

अनन्तानुबन्धी चतुष्क के उदय से ग्रात्मा अनन्तकाल-पर्यन्त संसार में परिभ्रमणशील रहता है, यह कषाय सम्यक्त्व का प्रतिघात करता है<sup>3</sup> अप्रत्या-ख्यानावरणीय चतुष्क के प्रभाव से श्रावक धर्म अर्थात् देश-विरति की प्राप्ति नहीं होती है।<sup>3</sup> प्रत्याख्यानावरण चतुष्क के प्रभाव से श्रमण धर्म<sup>४</sup> की प्राप्ति नहीं हो सकती।<sup>४</sup> सज्वलन कषाय के उदय से यथाख्यात चारित्र अर्थात् उत्कृष्ट चारित्र धर्म की प्राप्ति नहीं हो सकती।<sup>६</sup>

स्रनन्तानुबन्धी चतुष्क की स्थिति यावज्जीवन की है। अप्रत्याख्यानी चतुष्क की एक वर्ष की है, प्रत्याख्यानी कषाय की चार मास की है और सज्वलन कषाय को स्थिति एक पक्ष की है।°

नोकषाय मोहनीय—जिन का उदय कषायों के साथ होता रहता है, अथवा जो कषायों को उत्तेजित करते हैं, वे नोकषाय कहलाते हैं।<sup>६</sup> इसका दूसरा

```
१. कम्मं कसो भवो वा, कसमातो सि कसाया वो ।
    कसमाययंति व जतो, गमयंति कसं कसायत्ति ॥
                               विशेषावश्यक भाष्य गाथा-१२२७ ।।
२. तत्त्वार्थ सूत्र भाष्य-अ० म सूत्र-१० ॥
३. अप्रत्याख्यान कषायोदयाद्विरतिर्नभवति ।
                          तत्त्वार्थं भाष्य-= १० ।।
४. तत्त्वार्थ सूत्र-५/१० ।। भाष्य ।।
४. तत्त्वार्थ सूत्र ⊏/१० भाष्य
६. (क) गोम्मटसार, जीवकाण्ड--२=३ ।।
    (ख) संज्वलनकषायोदयाद्यथाख्यातचारित्रलाभो न भवति
                                        तत्त्वार्थ सूत्र म/१० भाष्य
७. (क) जाजीववरिसचउमासपक्खगानरयतिरयनर ग्रमरा ।
                                 ग्रहखायचरित्तधायकरा ॥
          सम्मारगुसव्वविरई
                                    -----प्रयम कर्मग्रन्थ--गाथा १०
     (ख) ग्रंतो मुहुत्तपक्स छम्मास संरवर्णत भवं ।
          संजलसामादियाणं वाससाकालो ह बोद्धव्वो ।।
                                      गोम्मटसार कर्म काण्ड ॥

    कषायसहवतित्त्वात्, कषायप्रेरणादपि ।

    हास्यादिनवकस्योक्ता, नोकषायकषायता ॥
```

नाम अकाषाय भी है। अकषाय का ग्रर्थ कषाय का ग्रभाव नहीं, किन्तु ईसत् कषाय, अल्प कषाय है। इसके नव प्रकार हैं----

| १–हास्य | ५           |
|---------|-------------|
| २रति    | ६–जुगुप्सा  |
| ३अरति   | ७-स्त्रीवेद |
| ४–भय    | ⊏–पुरुषवेद  |
|         | ६नपुंसकवेद  |

इस प्रकार चारित्र मोहनीय की इन पच्चीस प्रकृतियों में से संज्वलन-कषाय चतुष्क और नोकषाय ये देशघाती हैं, श्रौर ग्रवशेष जो बारह प्रकृतियाँ हैं वे सर्वधाती कहलाती हैं। ३ इस कर्म की जघन्य-स्थिति स्नन्तमुंहूर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति सत्तर कोटाकोटि सागरोपम की है। ३

#### ४. ग्रायुष्य कर्म :

श्रायुष्यकर्म के प्रभाव से प्राणी जीवित रहता है और इस का क्षय होने पर मृत्यु का वरण करता है। <sup>४</sup> यह जीवन अवधि का नियामक तत्त्व है। इसकी परितुलना कारागृह से की गई है। जिस प्रकार न्यायाधीश ग्रपराधी के ग्रपराध को संलक्ष्य में रखकर उसे नियतकाल तक कारागृह में डाल देता है, जब तक ग्रवधि पूर्ण नहीं होती है तब तक वह कारागृह से विमुक्त नहीं हो सकता। उसी प्रकार ग्रायुष्य-कर्म के कारण ही सांसारिक जीव रस, देह-पिण्ड से मुक्त नहीं हो सकता। <sup>४</sup> इस कर्म की उत्तर प्रकृतियाँ चार हैं—<sup>६</sup>

| १नरकायु       | ३−मनुष्यायु |
|---------------|-------------|
| २-तिर्यञ्चायु | ४देवायु ।   |

१. तत्त्वार्थराजवातिक⊸≒/६–१० ॥

- २. स्थानांग सूत्र-टीका-२/४/१०५ ।।
- ३. (क) उत्तराध्ययन सूत्र-३३/२१

```
(ख) सप्ततिर्मोहनीयस्य ।
```

४. प्रज्ञापना सूत्र २२/१॥

५. (क) जीवस्य अवट्ठाणं करेदि क्राऊ हडिव्व एारं ।

गोम्मटसार कर्मकाण्ड-११

(ख) सुरनरतिरिनरयाऊ हडिसरिसं

प्रथम कर्मग्रन्थ–२३ ।।

६. नेरइयतिरिक्खाउं मणुस्साउं तहेव य । देवाउयं चउत्थं तु आउकम्मं चउव्विहं ।।

उत्तराध्नयन सूत्र ३३/१२ ।।

ग्रायुष्क कर्म की जघन्य स्थिति अन्तर्मु हूर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति तैंतीस सागरोपम वर्ष की है ।'

#### ६. नाम कर्म :

जिस कर्म के कारण ग्रात्मा गति, जाति, शरीर आदि पर्यायों के अनुभव करने के लिये बाध्य होती है वह नाम कर्म है। इस कर्म की तुलना चित्रकार से की गई है। जिस प्रकार एक चित्रकार ग्रपनी कमनीय कल्पना में मानव, पशु-पक्षी आदि विविध प्रकारों के चित्र चित्रित कर देता है, उसी प्रकार नाम-कर्म भी नारक-तियँच, मनुष्य और देव के शरीर आदि की संरचना करता है। तात्पर्य यह है कि यह कर्म शरीर, इन्द्रिय, ग्राक्टति, यश-ग्रपयश ग्रादि का निर्माण करता है।

नामकर्म के प्रमुख प्रकार दो हैं— शुभ और अशुभ । ४ ग्रशुभ नामकर्म पापरूप हैं ग्रौर शुभ नामकर्म पुण्यरूप हैं ।

नामकर्म की उत्तर प्रकृतियों की संख्या के सम्बन्ध में अनेक विचार-धाराएँ हैं। मुख्य रूप से नामकर्म की प्रकृतियों का उल्लेख इस प्रकार से मिलता है—नामकर्म की बयालीस उत्तर प्रकृतियाँ भी होती हैं।<sup>४</sup> जैन आगम-साहित्य में व अन्य ग्रन्थों में नामकर्म के तिरानवे भेदों का भी उल्लेख प्राप्त होता है।<sup>६</sup>

```
१: उत्तराध्ययन सूत्र-३३/२२।
२. नामयति-गत्यादिपर्यांयानुभवनं प्रति प्रवर्णयति जीवमिति नाम ।
                                       प्रज्ञापना सूत्र २३/१/२५८ टीका
३. जह चित्तयदो निउगो अग्रेगरुवाई कुगाइ रूवाई ।
    सोहरामसोहराइं चोक्खमचोक्खेहि वण्रोहि ।।
    तह नामंपि हु कम्म प्रएगेगरूवाइं कुएएइ जीवस्स ।
                       ्इद्वाशिद्वाइं लोयस्स ।।
    सोहएामसोहए।इ
                             स्थानांग सूत्र--२/४ ।। १०५ टीका
४. नामं कम्मं तु दुविहं, सुहमसुहं च आहियं ।।
                                उत्तराध्ययन ३३/१३ ।।
४. (क) प्रजापना सूत्र-२३/२-२६३
     (ख) तत्त्वार्थ सूत्र--- ५२ ।।
     (ग) नामकम्मे बायालीसविहे पण्एात्ते !
                          समवायांग सूत्र-समवाय-४२
६. (क) प्रज्ञापना सूत्र-२३/२/२९३ ॥
    (ख) गोम्मटसार--कर्मकाण्ड--२२ ।।
```

कर्म-विपाक ग्रन्थ में एक सौ तीन भेदों का प्रतिपादन मिलता है ।° अन्यत्र इकहत्तर उत्तर प्रकृतियों का उल्लेख मिलता है, जिनमें ग्रुभ नामकर्म की सेंतीस प्रकृतियाँ मानी गई हैं ।°

बयालीस प्रकृतियाँ इस प्रकार हैं —

| -                              |                      |
|--------------------------------|----------------------|
| १. गतिनाम                      | २२. स्थावरनाम        |
| २. जातिनाम                     | २३. सूक्ष्मनाम       |
| ३. शरीरनाम                     | २४. बादरनाम          |
| ४. शरीर अंगोपाङ्गनाम           | २५. पर्याप्तनाम      |
| ५. शरीर बन्धननाम               | २६. म्रपर्याप्तनाम   |
| ६. शरीर संघातननाम              | २७. साधारएा शरीरनाम  |
| ७. संहनननाम                    | २८. प्रत्येक शरीरनाम |
| <ol> <li>संस्थाननाम</li> </ol> | २६. स्थिरनाम         |
| <b>६</b> . वर्गांनाम           | ३०. ग्रस्थिरनाम      |
| १०. गन्धनाम                    | ३१. शुभनाम           |
| ११. रसनाम                      | ३२. ग्रेशुभनाम       |
| १२. स्पर्शनाम                  | ३३. सुभगनाम          |
| १३. अगरुलघुनाम                 | ३४. दुर्भगनाम        |
| १४. उपघातनाम                   | ३५. सुस्वरनाम        |
| १५. परघातनाम                   | ३६. दु:स्वरनाम       |
| १६. आनुपूर्वीनाम               | ३७. ग्रादेय नाम      |
| १७. उच्छ्वासनाम                | ३८. ग्रनादेय नाम     |
| १५. ग्रातपनाम                  | ३९. यशः कीर्तिनाम    |
| १९. उद्योतनाम                  | ४०. ग्रयश: कीर्तिनाम |
| २०. विहायोगतिनाम               | ४१, निर्माणनाम       |
| २१. त्रसनाम                    | ४२. तीर्थंकर नाम     |
|                                |                      |

नामकर्म की जघन्यस्थिति ग्राठ मुहूर्त की है और उत्कृष्ट-स्थिति बीस कोटाकोटि सागरोपम की है ।<sup>3</sup>

| १. कर्मग्रन्थ प्रथम-भाग गाथा-३                          |
|---------------------------------------------------------|
| २. सत्तत्तीसं नासस्स पयई क्रो पुन्नमाह (हु) ता य इमो ।। |
| नवतस्वप्रकरणम्⊸७ भाष्य–३७ ।।                            |
| ३. (क) उदहीसरिसनामाएं बीसई कोडिकोडीन्रो ।               |
| नामगोत्ताणं उक्कोसा, श्रट्ठमुहुत्ता जहन्निया ।।         |
| उत्तराध्ययन सूत्र-३३/२३                                 |
| (ख) तत्त्वार्थं सूत्र-≍/१७–२० ॥                         |

४६ ]

७. गोत्र कर्म :

जिस कर्म के उदय से जीव उच्च ग्रथवा नीच कुल में जन्म लेता है, उसे गोत्र कर्म कहते हैं। 'गोत्र कर्म दो प्रकार का 'है----१--उच्चगोत्र कर्म, २--नीच गोत्र कर्म।

जिस कर्म के उदय से जीव उत्तम कुल में जन्म लेता है वह उच्च गोत्र कहलाता है। जिस कर्म के उदय से जीव नीच कुल में जन्मता है, वह नीच गोत्र है। धर्म ग्रौर नीति के सम्बन्ध से जिस कुल ने अतीतकाल से ख्याति ग्रजित की है, वह उच्चकुल कहलाता है जैसे हरिवंश, इक्ष्वाकुवंश, चन्द्रवंश इत्यादि। ग्रधर्म एवं ग्रनीति करने से जिस कुल ने अतीतकाल से अपकीर्ति प्राप्त की हो वह नीचकूल है। उदाहरण के लिये-मद्यविकेता, वधक इत्यादि।

उच्चगोत्र की उत्तर प्रकृतियाँ ग्राठ हैं<sup>४</sup>---

| <b>४</b> तप उच्चगोत्र      |
|----------------------------|
| ६-श्रुत उच्चगोत्र          |
| ७-लाभ उच्चगोत्र            |
| <b>म-ऐश्वर्य उच्चगोत्र</b> |
|                            |

नीच गोत्रकर्म के ग्राठ प्रकार प्रतिपादित हैं।\*

| १–जाति नीचगोत्र | <b>≚</b> –तप नीचगोत्र |
|-----------------|-----------------------|
| २–कुल नीचगोत्र  | ६–श्रुत नीचगोत्र      |
| ३बल नोचगोत्र    | ७-लॉभ नीचगोत्र        |
| ४रूप नीचगोत्र   | ∽–ऐेश्वर्य नीचगोत्र   |

जाति ग्रौर कुल के सम्बन्ध में यह बात ज्ञातव्य है कि—मातृपक्ष को जाति ग्रौर पितृपक्ष को कुल कहा जाता है। गोत्रकर्म कुम्भकार के सददा है। जैसे कुम्हार छोटे-बड़े ग्रनेक प्रकार के घड़ों का निर्माएग करता है, उनमें से कुछ घड़े ऐसे होते हैं जिन्हें लोग कलग्रा बनाकर, चन्दन, ग्रक्षत, श्रादि से चर्चित

```
१. प्रज्ञापना सूत्र २३/१/२६८ टीका ।।
२. (क) गोयं कम्मं तु दुविहं, उच्चं नीयं च ग्राहियं ।।
उत्तराध्ययन सूत्र–३३/१४ ।।
(ख) प्रज्ञापना सूत्र पद–२३/उ० सू० २६३ ।।
(ग) तत्त्वार्थ सूत्र–ग्र० ६ सूत्र–१२ ।।
३. तत्त्वार्थ सूत्र ६/१३ ।। भाष्य ।।
४. उच्च ग्रट्ठविहं होइ ।
उत्तराष्ययन सूत्र–३३/१४
४. प्रज्ञापना सूत्र २३/१/२६२
```

करते हैं, अर्थात् वे घड़े कलश रूप होते हैं अतः वे पूजा योग्य हैं। और कितने ही घड़े ऐसे होते हैं, जिनमें निन्दनोय पदार्थ रखे जाते हैं ग्रौर इस कारण वे निम्न माने जाते हैं। इसी प्रकार इस कर्म के प्रभाव से जीव उच्च ग्रौर नीच कुल में उत्पन्न होता है। ' इस कर्म की अल्पतम स्थिति आठ मुहूर्त की है और उत्कृष्ट स्थिति बीस कोटाकोटि सागरोपम की बताई गई है। <sup>3</sup>

ग्रन्तराय कर्म :

जिस कर्म के प्रभाव से एक बार ग्रथवा अनेक बार सामर्थ्य सम्प्राप्त करने ग्रौर भोगने में ग्रवरोध उपस्थित होता है, वह ग्रन्तराय कर्म कहलाता है। <sup>3</sup> इस कर्म की उत्तर-प्रकृतियाँ पाँच प्रकार की हैं—<sup>४</sup>

| १दान ग्रन्तराय कर्म | २–लाभ सन्तरायकर्म   |
|---------------------|---------------------|
| ३–भोग चन्तराय कर्म  | ४–उपभोग अन्तरायकर्म |
| प्र⊸वी              | र्य ग्रन्तरायकर्म   |

यह कर्म दो प्रकार का है—१-प्रत्युत्पन्न विनाशी ग्रन्तरायकर्म २-पिहित आगामिपथ अन्तरायकर्म ।<sup>४</sup> इसकी न्यूनतम स्थिति ग्रन्तर्मुहूर्त और उत्कृष्ट स्थिति तीस कोटाकोटि सागरोपम की बताई गई है ।<sup>६</sup>

अन्तराय कर्म राजा के भण्डारी के सप्टश है। राजा का भण्डारी राजा के द्वारा आदेश दिये जाने पर दान देने में विघ्न डालता है, आनाकानी करता है, उसी प्रकार प्रस्तुत कर्म भी दान, लाभ, भोग, उपभोग झौर वीर्य में विघ्न-बाधाएँ उपस्थित कर देता है।"

इस प्रकार कर्म परमारणु कार्य-भेद की विवक्षा के अनुसार आठ विभागों में बँट जाते हैं । कर्म की प्रधान अवस्थाएँ दो हैं – बन्ध ग्रौर उदय । इस तथ्य

| ę. | जह कुंभारो भंडाइ कुगाइ पुज्जेयराइ लोयस्स । |
|----|--------------------------------------------|
|    | इय गोयं कुरुएइ जियं, लोए पुज्जेयरानत्थं ।। |
|    | स्थानांग सूत्र−२/४/१०५ टीका                |
| ર, | उत्तराध्ययन सूत्र−न्न० ३३/२३ ॥             |
| ą. | पंचाध्यायी २/१००७ ।।                       |
| ሄ  | दार्ग, लाभे य भोगे य, उवभोगे वीरिए तहा ।   |
|    | पंचविहमंतरायं समासेरा वियाहियं ॥           |
|    | ँ<br>उत्तराघ्ययन सूत्र−३३/१५               |
| ጲ. | स्थानांग सूत्र २/४/१०५                     |
| ६. | उत्तराध्ययून सूत्रू-अध्युयन∽३३ गाथा-१६     |
| હ. | स्थानांगस्त अी/कल्लमागर म                  |

ि कर्म सिद्धान्त

को यों भी अभिव्यक्त किया जा सकता है कि – ग्रहण और फल ! कर्म-संग्रहण में जीव परतन्त्र नहीं है और उस कर्म का फल भोगने में वह स्वतन्त्र नहीं है, कल्पना कीजिये----एक व्यक्ति बूक्ष पर चढ़ जाता है, चढ़ने में वह ग्रवश्य स्वतन्त्र है। वह स्वेच्छा से वृक्ष पर चढ़ता है। प्रमाद के कारण वह वृक्ष से गिर जाय ! गिरने में वह स्वतन्त्र नहीं है। इच्छा से वह गिरना नहीं चाहता है तथापि वह गिर पड़ता है। निष्कर्ष यह है कि वह गिरने में परतन्त्र है।

वस्तुत: कर्मशास्त्र के गुरु गम्भीर रहस्यों का परिज्ञान होना स्रतीव स्रावश्यक है। रहस्यों के परिबोध के बिना आध्यात्मिक-चेतना का विकास-पथ प्रशस्त नहीं हो सकता। इसलिये कर्मशास्त्र की जितनी भी गहराइयाँ हैं, उनमें उतरकर उनके सूक्ष्म रहस्यों को पकडने का प्रयत्न किया जाय। उद्घाटित करने की दिशा में स्रग्रसर होने का उपक्रम करना होगा।

हमारी जो ग्राध्यात्मिक चेतना है, उसका सारा का सारा विकास कम मोह के विलय पर ग्राधारित है। मोह का ग्रावेग जितना प्रबल होता जाता है, मूर्च्छा भी प्रबल और सघन हो जाती है, परिणामत: हमारा ग्राचार व विचार पक्ष भी विक्वंत एवं निर्बल होता चला जाता है। उसके जीवन-प्राङ्गण में विपर्यय ही विपर्यय का चक्र धूमता है। जब मोह के आवेग की तीव्रता में मन्दता आ्राती है, तब स्पष्ट है कि उसकी आध्यात्मिक चेतना का विकास-क्रम भी बढ़ता जाता है। उसको भेद-विज्ञान की उपलब्धि होती है। मैं इस क्षयमाण भरीर से भिन्न हूँ, मैं स्वयं शरीर रूप नहीं हूँ। इस स्वणिम समय में ग्रन्तई फिट उद्घाटित होती है। वह दिव्य दृष्टि के द्वारा अपने आप में विद्यमान परमात्म-तत्त्व से साक्षात्कार करता है।

इस प्रकार प्रस्तुत निबन्ध की परिधि को संलक्ष्य में रखकर जैन कर्म-सिद्धान्त के सम्बन्ध में शोध-प्रघान आयामों को उद्घाटित करने की दिशा में विनम्र उपकम किया गया है। यह एक घ्रुव-सत्य है कि जैन-साहित्य के ग्रगाध-अपार महासागर में कर्म-वाद-विषयक बहुग्रायामी सन्दर्भों की रत्नराशि जगमगा रही है। जिससे जैन-वाङ्मय का विश्व-साहित्य में शिरसि-शेखराय-माण स्थान है।



# कर्म-विमर्श

द्

#### 🔲 श्री भगवती मुनि 'निर्मल'

कर्म सिद्धान्त भारत के ग्रास्तिक दर्शनों का नवनीत है। उसकी ग्राधार-शिला है। कर्म को नीव पर ही उसका भव्य महल खड़ा हुआ है। कर्म के स्वरूप निर्एाय में विचारों की, मतों की विभिन्नता होगी पर ग्रध्यात्म सिद्धि कर्म मुक्ति के केन्द्र स्थान पर फलित होती है, इसमें दो मत नहीं हो सकते। प्रत्येक दर्शन ने किसी न किसी रूप में कर्म की मीमांसा को है। चूँकि जगत् की विभक्ति, विचित्रता व साधनों की समानता होने पर भी फल के तारतम्य या अन्तर को सहेतूक माना है।

लौकिक भाषा में कर्म कत्त्तंव्य है। कारक की परिभाषा से कर्त्ता का व्याप्य कर्म है। वेदान्ती अविद्या, बौद्ध वासना, सांख्य क्लेश और न्याय वैशेषिक अदृष्ट तथा ईसा, मोहम्मद, और मूसा शैतान एवं जैन कर्म कहते हैं। कई दर्शन कर्म का सामान्य निर्देशन करते हैं तो कई उसके विभिन्न पहलुओं पर सामान्य दृष्टिक्षेप कर आगे बढ़ जाते हैं। न्याय दर्शनानुसार अदृष्ट आत्मा का गुण है। अच्छे और बुरे कर्मों का आत्मा पर संस्कार जिसके द्वारा पड़ता है वह अदृष्ट कहलाता है। सद्-असद प्रवृत्ति से प्रकम्पित आत्म प्रदेश द्वारा पुद्गल स्कन्ध को अपनी ग्रोर आकर्षित करने में कुछ पुद्गल स्कन्ध तो विसर्जित हो जाते हैं तो शेष चिपक जाते हैं। चिपकने वाले पुद्गल स्कन्धों का नाम ही कर्म है। जब तक कर्म का फल नहीं मिलेगा, तब तक कर्म आत्मा के साथ ही रहता है। उसका फल ईश्वर के माध्यम से मिलता है। यथा—

> ईश्वरः कारणं पुरुष कर्माफलस्य दर्शनात् ---न्यायसूत्र ४/१/

चूँकि यदि ईश्वर कर्म फल की व्यवस्था न करेतो कर्म फल निष्फल हो जायेंगे । सांख्य सूत्र के मतानुसार कर्मतो प्रकृति का विकार है । यथा---

ग्रन्तःकरण धर्मत्वं धर्मादीनाम्

---सांख्य सूत्र ४/२४

सुन्दर व असुन्दर प्रवृत्तियों का प्रकृति पर संस्कार पड़ता है। उस प्रकृतिगत संस्कारों से ही कमों के फल मिलते हैं। जैन दर्शन ने कर्म को स्वतन्त्र तत्त्व माना है । कर्म ग्रनस्त परमाणुओं के स्कन्ध हैं जो समग्र लोक में जीवात्मा की अच्छी-बुरी प्रवृत्तियों के द्वारा उसके साथ ग्राबद्ध हो जाते हैं । यह उनकी बध्यमान ग्रवस्था है । बन्ध के बाद उसका परिपाक होता है । वह सत् अवस्था है । परिपाक के पश्चात् उनसे सुख-दुःख रूप तथा ग्रावरण रूप फल प्राप्त होता है । परिपाक के पश्चात् उनसे सुख-दुःख रूप तथा ग्रावरण रूप फल प्राप्त होता है । यह उदयमान अवस्था है । ग्रन्थ दर्शनों में भी कर्मों की कियमाण, संचित ग्रीर प्रारब्ध ये तीन अवस्थाएं निर्देशित हैं । वे कमशाः बन्ध, सत्त् ग्रीर उदय की समानार्थक परिभाषाएँ हैं । कर्म को प्रथम अवस्था बन्ध है । अन्तिम ग्रवस्था वेदना है । इसके मध्य में कर्म की विभिन्न ग्रवस्थाएं बनती हैं । उनमें प्रमुख ग्रवस्थाएँ, बंध, उद्वर्तन, ग्रपवर्तन, सत्ता, उदय, उदीरएएा, संक्रमण, उपशम, निधत्त ग्रौर निकाचन है । कर्म ग्रीर आत्मा के सम्बन्ध से एक नवीन अवस्था उत्पन्न होती है । यह बंध है । ग्रात्मा की बध्यमान स्थिति है । बंधकालीन अवस्था के पन्नवणा सूत्रानुसार तीन भेद हैं । अन्य स्थानों पर चार भेद भी निर्देशित हैं । बद्ध, स्पृष्ट, बद्ध स्पर्श स्पृष्ट ग्रीर जौथा निधत्त ।

कर्म प्रायोग्य पुद्गलों की कर्म रूप में परिणति बद्ध ग्रवस्था है। ग्रात्म प्रदेशों से कर्म पुद्गलों का मिलन स्पृुष्ट ग्रवस्था है। आत्मा ग्रौर कर्म पुद्गल का दूध व पानी को भाँति सम्बन्ध होता है। दोनों में गहरा सम्बन्ध स्थापित होना निधत्त है। सुइयों को एकत्रित करना, धागे से बांधना, लोहे के तार से बाँधना ग्रौर कूट पीट कर एक कर देना अनुक्रमेएा बद्ध ग्रादि ग्रवस्थाग्रों के प्रतीक हैं।

आत्मा की आन्तरिक योग्यता के तारतम्य का कारण ही कर्म है। कर्मों की स्थिति ग्रौर ग्रनुभाग बन्ध में वृद्धि उद्वर्तन ग्रवस्था है। स्थिति और अनुभाग बंध में ह्रास होना ग्रापवर्तन अवस्था है। पुद्गल स्कन्ध कर्म रूप में परिणत होने के बाद जब तक ग्रात्मा से दूर होकर कर्म ग्रकर्म नहीं बन जाते, तब तक की ग्रवस्था सत्ता के नाम से पुकारी जाती है। कर्मों का संवेदनाकाल उदयावस्था है। अनागत कर्म दलिकों का स्थिति घात कर उदय प्राप्त कर्म-दलिकों के साथ उन्हें भोग लेना उदीरणा है।

किसी के द्वारा उभरते हुए कोध को ग्रभिव्यक्त करने के लिये भी आगमों में उदीरणा शब्द का प्रयोग परिलक्षित है। पर दोनों उदीरएा। शब्द समानार्थंक नहीं, ग्रलग-अलग अर्थ वाले हैं। उक्त उदीरणा में निश्चित ग्रपवर्तन होता है। प्रपवर्तन में स्थितिघात ग्रौर रसघात होता है। स्थिति -ग्रौर रसघात कदापि शुभ योग के बिना नहीं होता। कषाय की उदीरणा में कोध स्वयं ग्रशुभ है। अशुभ योगों में कर्मों की स्थिति ग्रधिक वृद्धि को प्राप्त करती है, कम नहीं होती। यदि ग्रशुभ योगों से स्थिति छास होती तो ग्रधर्म से निर्जराधर्म भी होता, पर ऐसा होना असम्भव है। ग्रतः कषाय की उदीरणा का अर्थ हुग्रा प्रदेशों में जो उदीयमान कषाय थी, उसका बाह्य निमित्त मिलने पर विपाकी-करएा होता है । उस विपाकीकरण को ही कषाय में उदोरणा कहा जाता है ।

आयुष्य कर्म की उदीरणा शुभ-ग्रशुभ दोनों योगों से होती है। ग्रनझन, संलेखना आँदि शुभ योग से स्रात्मघोत, अपमृत्यु स्रादि के स्रवसरों पर अशुभ योग की उदीरणा है पर इससे उक्त कथन पर किसी भी प्रकार की आपर्लेत नहीं होती। क्योंकि आयुष्य कर्म की प्रक्रिया में सात कर्मों की काफी भिन्नता है। प्रयत्न विशेष से सजातीय प्रकृतियों में परस्पर परिवर्तित होना संकमरण है। कर्मों का ग्रन्तमु हूर्त्त पर्यन्त तक सर्वथा अनुदय ग्रवस्था का नाम उपशम है। निधत्त अवस्था कर्मों की सघन अवस्था है। इस अवस्था में कर्म और आत्मा का ऐसा सम्बन्ध जुड़ता है जिसमें उदवर्त्तन, अपवर्त्तन के अलावा और कोई प्रयत्न नहीं होता। निकाचित कर्मों का सम्बन्ध ग्रात्मा के साथ बहुत ही गाढ़ है। इसमें भी किसी भी प्रकार का परिवर्तन कदापि नहीं होता । सर्व करण ग्रयोग्य हो जाते हैं । निकाचित के सम्बन्ध में एक मान्यता है कि इसको विपाकोदय में भोगना ग्रनिवार्य है । एक घारएा यह है कि निकाचित भी बहुधा प्रदेशोदय से क्षीण करते हैं। चूं कि सैद्धान्तिक मान्यता है कि नरक गति को स्थिति कम से कम १००० सागर के सातिय दो भाग २०५ सागर के करोब है । नरकाय की उत्कृष्ट स्थिति ३३ सागरोपम है । यदि नरक का निकाचित बन्धन है तो २०४ सागर की स्थिति को विपाकोदय में कहाँ कैसे भोगेंगे ? जबकि नरकायु ब्रधिक-तम ३३ सागर का ही है । जहां विपाकोदय भोगा जा सकता है । इससे सहज ही यह सिद्ध हो जाता है कि निकाचित से भी हम विना विपाकोदय में मुक्ति प्राप्त कर सकते हैं । प्रदेशोदय के भोग से निर्फारण हो सकता है ।

निकाचित और दलिक कर्मों में सबसे बड़ा अन्तर यह है कि दलिक में उदवर्तन, ग्रपवर्तन ग्रादि ग्रवस्थाएं बन सकती हैं पर निकाचित में ऐसा परिवर्तन नहीं होता ।

शुभ परिएामों की तीव्रता से दलिक कर्म प्रकृतियों का हास होता है श्रौर तपोबल से निकाचित का भी ।

---सब्व पगई मेवं परिणाम् वासाद वक्कमो होज्जापापम निकाईयारगं निकाइमाणापि ।

#### ग्रात्मा का आन्तरिक वातावरणः :

आत्मा की म्रान्तरिक योग्यता के तारतम्य का कारण कर्म ही है। कर्म संयोग से वह (म्रान्तरिक योग्यता) म्रावृत्त होती है या विक्वत होती है। कर्म नष्ट होने पर ही उसका म्रुभ स्वरूप प्रकट होता है। कर्ममुक्त आत्मा पर बाहरी वस्तु का प्रभाव कदापि नहीं पड़ता। कर्मबद्ध म्रात्मा पर ही बाहरी परिस्थिति का असर पड़ता है और वह भी अशुद्धि की मात्रा के अनुपात से। ज्यों-ज्यों शुद्धता की मात्रा वृद्धिगत होती है त्यों-त्यों ही बाहरी वातावरण का प्रभाव समाप्त सा होता जाता है। यदि शुद्धि की मात्रा कम होती है तो बाहरी प्रभाव रस पर छा जाता है। विजातोय सम्बन्ध---विचारणा की दृष्टि से आत्मा के साथ सर्वाधिक घनिष्ठ सम्बन्ध कर्म पुद्गलों का है। समीपवर्ती का जो प्रभाव पड़ता है वह दूरवर्ती का नहीं पड़ता। परिस्थिति दूरवर्ती घटना है। वह कर्म की उपेक्षा कर आत्राना को प्रभावित नहीं कर सकती। उसकी पहुँच कर्म संघठना पर्यन्त हो है। उससे कर्म संघठना प्रभावित होती है। फिर उससे आत्मा। जो परिस्थिति कर्म संस्थान को प्रभावित न कर सके उसका आत्मा पर प्रभाव किंचित भी नहीं पड़ता। बाहरी परिस्थितियाँ सामूहिक होती हैं। कर्म को वैयक्तिक परिस्थिति कहा जा सकता है।

#### परिस्थिति :

काल, क्षेत्र, स्वभाव, पूरुषार्थ, नियति और कर्म की सहस्थिति का नाम ही परिस्थिति है । एकान्त, काल, क्षेत्र, स्वभाव पुरुषार्थ, नियति स्रौर कर्म से ही सब कुछ होता है । यह एकान्त असत्य मिथ्या है । काल, क्षेत्र, स्वभाव, पुरुषार्थ, नियति और कर्म से भो कुछ बनता है यह सापेक्ष दृष्टि सत्य है । वर्तमान की जैन विचार धारा में काल मर्यादा, क्षेत्र मर्यादा, स्वभाव मर्यादा, पुरुषार्थ मर्यादा ग्रौर नियति मर्यादा का जैसा स्पष्ट विवेक या ग्रनेकान्त टप्टि है, वैसा कर्म मर्यादा का नहीं रहा। जो कुछ होता है वह कर्म से ही होता है ऐसा घोष साधारएा हो गया है। यह एकान्तवाद है जो सत्य से दूर है। आत्म गुएा का विकास कर्म से नहीं कर्म विलय से होता है। परिस्थितिवाद के एकान्त आग्रह के प्रति जैन दृष्टिकोएा यह है कि रोग देशकाल की स्थिति से ही पैदा नहीं होता किन्तू देश काल की स्थिति से कर्म की उदीरणा होती है। उत्तेजित कर्म पुद्गल रोग उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार की जितनी भी बाहरी परिस्थितियाँ हैं वे सर्व कर्म पुद्गलों में उत्तेजना लाती हैं। उत्तेजित कर्म पुद्गल ग्रात्मा में भिन्न-भिन्न परिवर्तन लाते हैं । परिवर्तन पदार्थ का स्वभाव सिद्ध धर्म है । जब वह संयोग-कृत होता है तब विभाव रूप होता है । दूसरों के संयोग से नहीं होता । उसकी परिएाति स्वाभाविक हो जाती है।

#### कर्म की मौतिकताः

अन्य दर्शन जहाँ कर्म को संस्कार या वासना रूप मानते हैं वहाँ जैन दर्शन उसे पौद्गलिक भी मानता है। जिस वस्तु का जो गुएा होता है वह उसका विघातक नहीं होता। आत्मा का गुएा उसके लिये आवरण, पारतन्त्र्य और दुःखों का हेतु कैसे बन सकता है ? कर्म जीवात्मा के आवरण, पारतन्त्र्य श्रीर दुःखों का हेतु है। गुणों का विघातक है। स्रतः वह स्रात्मा का गुएा नहीं हो

#### कर्म-विमर्श ]

सकता । अतः कर्म पुद्गल है । कर्म भौतिक है; जड़ है । चूं कि वह एक प्रकार का बन्धन है । जो बन्धन होता है वह भौतिक होता है । बेड़ी मानव को आबद्ध करती है । कूल (किनारा) नदी को घेरते हैं । बड़े-बड़े बाँध पानी को बाँध देते हैं । महाद्वीप समुद्र से आबद्ध हैं । ये सर्व भौतिक हैं अतः बन्धन हैं ।

भ्रात्मा की वैकारिक ग्रवस्थाएँ अभौतिक होती हुई भी बन्धन की भाँति प्रतीत होती हैं। पर वास्तविकता यह है कि बंधन नहीं, बंध जनित म्रवस्थाएं हैं। पुष्टकारक भोजन से शक्ति संचित होती है। पर दोनों में समानता नहीं है। शक्ति भोजन जनित ग्रवस्था है। एक भौतिक है, ग्रन्थ अभौतिक है।

धर्म, अधर्म, ग्राकाश, काल ग्रीर जीव ये पाँच द्रव्य अभौतिक हैं। अतः किसी के बन्धन नहीं है। भारतीयेतर दर्शनों में कर्म को अभौतिक माना है।

कर्म सिद्धान्त यदि तात्विक है तो पाप करने वाले सुखी और पुण्य करने वाले दुःखी क्यों देखे जाते हैं ? यह प्रश्न भी समस्या मूलक नहीं है। क्योंकि बन्धन ग्रौर फल की प्रक्रिया भी कई प्रकार से होती है। जैन दर्शनानुसार चार भंग हैं। यथा—

पुण्यानुबंधी पाप, पापानुबंधी पुण्य, पुण्यानुबंधी पुण्य व पापानुबंधी पाप । भोगी मनुष्य पूर्वकृत पुण्य का उपभोग करते हुए पाप का सर्जन करते हैं । वेदनीय कर्म को समभाव से सहनकर्त्ता पाप का भोग करते हुए पुण्यार्जन करते हैं । सर्व सामग्री से सम्पन्न होते हुये भी धर्मरत प्राणी पुण्य का भोग करते हुए पुण्य संचयन करते हैं । हिंसक प्राणी पाप भोगते हुए पाप को जन्म देते हैं ।

उपर्युक्त भंगों से यह स्पष्ट है कि जो कर्म मनुष्य ग्राज करता है उसका प्रतिफल तत्काल नहीं मिलता । बीज वपन करने वाले को कहीं शीघ्रता से फल प्राप्त नहीं होता । लम्बे समय के बाद ही फल मिलता है । इस प्रकार कृत कर्मों का कितने समय पर्यंत परिपाक होता है, फिर फल की प्रक्रिया बनती है । पाप करने वाले दुःखी ग्रौर पुण्य करने वाले सुखी इसीलिए हैं कि वे पूर्व कृत पाप-पूण्य का फल भोग रहे हैं ।

#### ग्रमूर्त पर मूर्त का प्रभाव :

संसारी आत्मा के प्रत्येक प्रदेश पर अनन्तानन्त कर्म परमाणु चिपके हुये हैं। अगिन के तपने और घन से पीटने पर सुइयों का समूह एकीभूत हो जाता है। इसी भाँति आत्मा और कर्म का सम्बन्ध संश्लिष्ट है। यह सम्बन्ध जड़ चेतन को एक करने वाला तादात्म्य सम्बन्ध नहीं किन्तु क्षीर-नीर का सम्बन्ध है। ग्रतः प्रात्मा ग्रमूर्त है यह एकान्त नहीं है। कर्म बंध की ग्रपेक्षा से आत्मा कथंचित् मुर्त भी है।

#### कर्म बंध के कारण :

कर्म संबंध के अनुकूल आत्मा की परिएाति या योग्यता ही बंध का कारण है । भगवान् महावीर से गौतम स्वामी ने पूछा—भगवन् ! क्या जीव कांक्षा मोहनीय कर्म का बन्धन करता है ?

भगवान्—गौतम ! हाँ, बन्धन करता है। गौतम —वह किन कारेगों से बंधन करता है ? भगवान्—गौतम ! उसके दो कारण हैं। प्रमाद व योग । गौतम —भगवन् ! प्रमाद किससे उत्पन्न होता है ? भगवान्—योग से । गौतम —योग किससे उत्पन्न होता है ? भगवान्—वीर्य से । गौतम —वीर्य किससे उत्पन्न होता है ? भगवान्—वीर्य भरीर से उत्पन्न होता है ? भगवान्—वीर्य भरीर से उत्पन्न होता है ? भगवान्—वीर्य भरीर से उत्पन्न होता है ? भगवान्—जीर किससे उत्पन्न होता है ?

ग्रर्थात् जीव शरीर का निर्माता है। क्रियात्मक वीर्य का साधन शरीर है। शरीरधारी जीव ही प्रमाद और योग के द्वारा कर्म (कांक्षा मोह) का बंधन करता है। 'स्थानांग' सूत्र और 'पन्नवणा' सूत्र में कर्म बंध के क्रोध, मान, माया और लोभ ये चार कारण बताये हैं।

गौतम-भगवन् ! जीव कर्म बंध कैसे करता है ?

भगवान् ने प्रत्युत्तर में कहा कि गौतम ! ज्ञानावरणीय कर्म के तीव्र उदय से दर्शनावरणीय कर्म का तीव्र उदय होता है। दर्शनावरणीय कर्म के तीव्र उदय से दर्शन मोह का उदय होता है। दर्शन मोह के तीव्र उदय से मिथ्यात्व का उदय होता है और मिथ्यात्व के उदय से जीव आठ प्रकार के कर्मों का बंधन करता है। 'स्थानांग सूत्र' ४१८, समवायांग ४ एवं उमा स्वाति ने तत्त्वार्थ सूत्र में कर्म बंध के पाँच कारण तिर्देशित किये हैं---मिथ्यात्व, ग्रविरति, प्रमाद, कषाय एवं योग । यथा---

मिथ्यादर्शंनाविरति प्रमाद कषाय योगा बंध हेतवः ।

—तत्त्वार्थं द/१

कषाय ग्रौर योग के समवाय संबंध से कर्मों का बंध होता है---

"जोग बन्धे कषाय बन्धे"।

—समवायांग

कर्म बन्ध के चार भेद हैं। कर्म की चार प्रक्रियाएं हैं — १. प्रकृति बन्ध, २. स्थिति बन्ध, ३. ग्रनुभाग बन्ध ग्रौर ४. प्रदेश बन्ध। ग्रहण के समय कर्म पुद्गल एकरूप होते हैं किन्तु बंध काल में ग्रात्मा का ज्ञान, दर्शन आदि भिन्न-भिन्न गुणों को ग्रवरुद्ध करने का भिन्न-भिन्न स्वभाव हो जाना प्रकृति बंध है। उनमें काल का निर्एाय स्थिति बंध है। आत्म परिणामों की तीव्रता और मंदता के ग्रनुरूप कर्म बंध में तीव्र ग्रौर मंदरस का होना ग्रनुभाग बंध है। कर्म पुद्गलों की संख्या निर्एिति या ग्रात्मा और कर्म का एकीभाव प्रदेशबंध है।

कर्म बंध की यह प्रक्रिया मोदक के उदाहरण से प्रदर्शित है। मोदक पित्त-नाशक है या कफ वर्धक, यह उसके स्वभाव पर निर्भर है। उसकी कालावधि कितनी है। उसकी मधुरता का तारतम्य रस पर अवलम्बित हैं। मोदक कितने दानों से बना है यह संख्या पर निर्भर करता है। मोदक की यह प्रक्रिया कर्म बंध की सुन्दर प्रक्रिया है।

जोगा पयडिपएस ठिई ग्ररणुभागं कसाय ग्रो कुणइ

कषाय के ग्रभाव में साम्परायिक कर्म का बंध नहीं होता। दसवें गुएा-स्थान पर्यंत योग ग्रौर कषाय का उदय रहता है अतः वहाँ तक साम्परायिक बंध होता है। कषाय और योग से होने वाला बंध साम्परायिक कहलाता है। गमनागमन ग्रादि कियाओं से जो कर्म बंध होता है, वह ईर्यापथिक कर्म कहलाता है। ईर्यापथिकी कर्म की स्थिति उत्तराध्ययन सूत्रानुसार दो समय की है।

राग में भाया और लोभ का तथा द्वेष में कोध और मान का समावेश हो जाता है। राग और द्वेष द्वारा ही ग्रब्ट विध कर्मों का बन्ध होता है। राग-द्वेष ही भाव कर्म है। राग व द्वेष का मूल मोह है। ग्राचार्य हरिभद्र सूरि के शब्दों में — १६ ]

स्नेहासिक्त शरीरस्य रेगुनाश्लेष्यते यथा गात्रम् । राग द्वेषाक्लिन्नस्य कर्म बन्धो भवत्येवम् ॥

जिस मानव के शरीर पर तेल का लेपन किया हुआ है, उसका शरीर उड़ने वाली धूल से लिप्त हो जाता है। उसी भाँति राग-द्वेष के भाव से आक्लिन्न हुए मानव पर कर्म रज का बंध होता है। राग-द्वेष की तीव्रता से ही ज्ञान में विपरीतता ग्राती है। जैन दर्शन की भाँति बौद्ध दर्शन ने भी कर्म बंध का कारण मिथ्या ज्ञान ग्रथवा मोह को स्वीकार किया है।

#### सम्बन्ध का ग्रनादित्वः

जैन दर्शन में ग्रात्मा निर्मल तत्त्व हैं। वैदिक दर्शन में ब्रह्म तत्त्व विशुद्ध है। कर्म के साहचर्य से वह मलिन होता है। पर इन दोनों का संयोग कब हुग्रा ? इस प्रश्न का प्रत्युत्तर ग्रनादित्व की भाषा से दिया है। चूँकि आदि मानने पर ग्रनेक विसंगतियाँ उपस्थित हो जाती हैं जैसे कि सम्बन्ध यदि सादि है तो पहले कौन ? ग्रात्मा या कर्म या दोनों का सम्बन्ध है ? प्रथम प्रकारेगा पवित्र आत्मा कर्म बंध नहीं करती। द्वितीय भंग में कर्म कर्त्ता के अभाव में बनते नहीं। नृतीय भंग में युगपत् जन्म लेने वाले कोई भी पदार्थ परस्पर कर्त्ता, कर्म नहीं बन सकते। ग्रतः कर्म ग्रीर ग्रात्मा का ग्रनादि सम्बन्ध का सिद्धांत ग्रकाट्य है।

इस सम्बन्ध में एक सुन्दर उदाहरण प्रसिद्ध विद्वान् हरिभद्र सूरि का है। वर्तमान समय का अनुभव होता है। फिर भी वर्तमान अनादि है क्योंकि अतीत अनन्त है। और कोई भी अतीत वर्तमान के बिना नहीं बना। फिर भी वर्तमान का प्रवाह कब से चला, इस प्रश्न के प्रत्युत्तर में अनादित्व ही अभिव्यक्त होता है। इसी भाँति ग्रात्मा ग्रौर कर्म का सम्बन्ध वैयक्तिक ट्रष्टया सादि होते हुए भी प्रवाह की दृष्टि से अनादि है। ग्राकाश और ग्रात्मा का सम्बन्ध अनादि ग्रनन्त है। पर कर्म ग्रौर आत्मा का सम्बन्ध स्वर्ण मृत्तिका की भाँति ग्रनादि सान्त है। अग्नि प्रयोग से स्वर्ण-मिट्टी को पृथक्-पृथक् किया जाता है तो शुभ ग्रनुष्ठानों से कर्म के ग्रनादि सम्बन्ध को खण्डित कर ग्रात्मा को शुद्ध किया जा सकता है।

जैन दर्शन की मान्यतानुसार जीव जैसा कर्म करता है वैसा ही उसे फल मिलता है। 'अप्पा कत्ता विकत्ताय दुहाणय मुहाएाय ।'

कर्म फल का नियंता ईश्वर है। यह जैन दर्शन स्वीकार नहीं करता। जैन दर्शन यह स्वीकार करता है कि कर्म परमाएगुओं में जीवात्मा के सम्बन्ध से एक विशिष्ट परिएाम उत्पन्न होता है जिससे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, भवगति, स्थिति प्रभृति उदय के ग्रनुकूल सामग्री से विपाक प्रदर्शन में समर्थ होकर ग्रात्मा

#### कर्म-विमर्श ]

के संस्कार को मलीन-कलुषित करता है। उससे उनका फलायोग होता है। अमृत और विष पथ्य और अपथ्य में कुछ भी ज्ञान नहीं होता तथापि यात्मा का संयोग पाकर वे ग्रपनी प्रकृत्यानुसार प्रभाव डालते हैं। जिस प्रकार गणित करने वाली मशीन जड़ होने पर भी ग्रंक गणाना में भूल नहीं करती वैसे ही कर्म जड़ होने पर भी फल देने में भूल नहीं करते। ग्रत: ईझ्वर को नियंता मानने की ग्रावश्यकता नहीं। कर्म के विपरीत वह कुछ भी देने में समर्थ नहीं होगा।

एक तरफ ईश्वर को सर्व शक्तिमान मानना दूसरी तरफ अंश मात्र भो परिवर्तन का अधिकार नहीं देना ईश्वर का उपहास है । इससे तो ग्रच्छा है कि कर्म को ही फल प्रदाता मान लिया जाये ।

#### कर्म बन्ध ग्रौर उसके मेद :

माकन्दी ने अपनी जिज्ञासा के शमनार्थ प्रश्न किया कि भगवन् ! भाव-बन्ध के भेद कितने हैं ?

भगवान्—माकन्दी पुत्र, भाव बन्ध दो प्रकार का है—

मूल प्रकृति बन्ध और उत्तर प्रकृति बन्ध ।

बन्ध ग्रात्मा और कर्म के सम्बन्ध की पहली ग्रवस्था है। वह चतुरू प है। यथा प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश । बन्ध का अर्थ है ग्रात्मा और कर्म का संयोग। और कम का निर्मापणा व्यवस्थाकरण—बन्धनम निर्मापणम् । (स्था० ८/५९६) ग्रहण के समय कर्म पुद्गल ग्रविभक्त होते हैं। ग्रहण के पश्चात् के ग्रात्म प्रदेशों के साथ एकीभूत हो जाते हैं। इसके पश्चात् कर्म परमागु कार्य-भेद के ग्रनुसार ग्राठ वर्गों में बंट जाते हैं – ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, ग्रायुष्य, नाम, गोत्र ग्रीर ग्रन्तराय।

कर्म दो प्रकार के हैं घाती कर्म और अधाती कर्म । ज्ञानावरण, दर्शनावरण, मोहनीय और ग्रन्तराय ये चार घनघाती, ग्रात्म शक्ति के घातक, ग्रावरक, विकारक और प्रतिरोधक हैं । इनके दूर हो जाने पर ही ग्रात्म गुण प्रकट होकर निज स्वरूप में ग्रात्मा ग्रा जाती है । शेष चार ग्रघाती कर्म हैं । ये मुख्यतः ग्रात्म गुणों का घात नहीं करते हैं । ये ग्रुभ-अग्रुभ पौद्गलिक दशा के निमित्त हैं । ये अघाती कर्म बाह्यार्थापेक्षी हैं । भौतिक तत्त्वों की इनसे प्राप्ति होती हैं । ये अघाती कर्म बाह्यार्थापेक्षी हैं । भौतिक तत्त्वों की इनसे प्राप्ति होती हैं । जीवन का ग्रर्थ है - आत्मा और शरीर का सहभाव । श्रुभ-अश्रुभ शरीर निर्माणकारी कर्म वर्गणाएं नाम कर्म । श्रुभ-ग्रशुभ जीवन को बनाये रखने वाली कर्म वर्गणाएं ग्राव्युष्य कर्म । व्यक्ति को सम्माननीय-असम्माननीय बनाने वाली कर्म वर्गणाएं गोत्र कर्म ग्रौर सुख-दु:खानुभूतिकारक कर्म वर्गणाएं वेदनीय कर्म कहलाती हैं । तीसरी अवस्था काल मर्यादा की है । प्रत्येक कर्म प्रत्येक आत्मा के साथ निश्चित समय पर्यन्त रह सकता है । स्थिति परिपक्व होने पर वह आत्मा से

अलग हो जग्ता है। चौथी ग्रवस्था फल दान शक्ति की है। तदनुसार पुद्गलों में इसकी मन्दता व तीव्रता का ग्रनुभव होता है।

#### ग्रात्मा का स्वातन्त्र्य व पारतन्त्र्य :

सामान्यतः यह कहा जाता है कि आत्मा कर्तु त्वापेक्षा से स्वतन्त्र है पर भोगने के समय परतन्त्र । उदाहरएाार्थ विष को खा लेना ग्रपने हाथ की बात है पर मृत्यु से विमुख होना स्वयं के हाथ में नहीं है । चूंकि विष को भी विष से निर्विष किया जा सकता है । मृत्यु टल सकती है । ग्रात्मा का भी कर्तेपन में व भोगतेपन में स्वातन्त्र्य और पारतन्त्र्य दोनों फलित होते हैं ।

सहजतया आत्मा कर्म करने में स्वतन्त्र है। इच्छानुसार कर्म कर सकती है। कर्म विजेता बन पूर्ण उज्ज्वल बन सकती है। पर कभी-कभी पूर्वजनित कर्म और बाह्य निमित्त को पाकर ऐसी परतन्त्र बन जाती है कि वह इच्छानुसार कुछ भी नहीं कर सकती। जैसे कोई आत्मा सन्मार्ग पर चलना चाहती हुई भी चल नहीं सकती। यह है ग्रात्मा का स्वातन्त्र्य और पारतन्त्र्य।

कर्म करने के पश्चात् भी आत्मा कर्माधीन हो जाती है, यह भी नहीं कहा सकता । उसमें भी आत्मा का स्वातन्त्र्य सुरक्षित रहता है, उसमें भी अशुभ को शुभ में परिवर्तित करने की क्षमता निहित है ।

#### कर्म का नाना रूपों में दिग्दर्शन :

कर्म बद्ध आत्मा के द्वारा ग्राठ प्रकार की पुद्गल वर्गणाएँ ग्रुहीत होती हैं। औदारिक वर्गणा, वैक्रिय वर्गणा, आहारक वर्गणा, तेजस् वर्गणा, कार्मण वर्गणा, भाषा वर्गणा, श्वासोच्छवास वर्गणा और मनोवर्गणा। इनमें कार्मण वर्गणा के जो पुद्गल होते हैं वे कर्म बनने के योग्य होते हैं। उनके तीन लक्षण हैं---

- १. अनन्त प्रदेशी स्कन्धत्व ।
- २. चतुः स्पर्शित्व ।
- ३. सत् असत् परिणाम ग्रहण योग्यत्व ।

संख्यात्-असंख्यात प्रदेशी स्कन्ध कर्म रूप मै परिणत नहीं हो सकते । दो, तीन, चार, पाँच, छह, सात झौर आठ स्पर्श वाले पुद्गल स्कन्ध कर्मरूप में परिणत नहीं हो सकते । आत्मा की शुभ अशुभ प्रवृत्ति (आस्रव) के बिना सहज

#### कर्म-विमर्श ]

प्रवृत्ति से ग्रहण किये जाने वाले पुद्गल स्कन्ध कर्म रूप में परिणित नहीं हो सकते । कर्म योग्य पुद्गल ही आत्मा की सत्-ग्रसत् प्रवृत्ति द्वारा गृहीत होकर कर्म बनते हैं । कर्म की प्रथम अवस्था बन्ध है तो अन्तिम अवस्था वेदना है । कर्म की विसम्बन्धी निर्जरा है किन्तु वह कर्म की नहीं अकर्म की है । वेदना कर्म की और निर्जरा अकर्म की ।

कम्म वेयणा जो कम्म निज्जरा ।

ग्रतः व्यवहार में कर्म की अन्तिम दशा निर्जरा और निश्चय में वह वेदना मानी गई है । बन्ध और वेदना या निर्जरा के मध्य में भी अनेक ग्रवस्थाएं हैं जो उपर्यु क्त बढ़ादि हैं ।

#### कर्म-क्षय की प्रक्रियाः

कर्म क्षय की प्रक्रिया जैन दर्शन में गहराई लिये हुए है। स्थिति का परिपाक होने पर कर्म उदय में ग्राते हैं और भड़ जाते हैं। कर्मों को विशेषरूपेण क्षय करने के लिये विशेष साधना का मार्ग ग्रवलम्बन करना पड़ता है। वह साधना स्वाध्याय, घ्यान, तप आदि मार्ग से होती है। इन मार्गों से सप्तम गुण-स्थान पर्यन्त कर्म क्षय विशेष रूप से होते हैं। अष्टम् गुणस्थान के आगे कर्म क्षय को प्रक्रिया परिवर्तित हो जाती है। १. अपूर्व स्थिति ज्ञात, २. ग्रपूर्व रसघात, ३. गुण श्रेणी, ४. गुण संक्रमण, ४. ग्रपूर्व स्थिति बन्ध। सर्व प्रथम आत्मा अपवर्तन करण के माध्यम से कर्मों को अन्तर्मु हूक्तें में स्थापित कर गुण श्रेणी का निर्माण करती है। स्थापना का यह कम उदयकालीन समय को लेकर अन्तर्मु हूर्त्त पर्यन्त एक उदयात्मक समय का परित्याग कर शेष जितना समय है, उनमें कर्म दलिकों को स्थापित किया जाता है। प्रथम समय में कर्म दलिक बहुत कम होते हैं। दूसरे समय में रुससे भी ग्रसंख्यात गुण अधिक होने से इसे गुण श्रेणी कहा जाता है।

गुण संक्रमएा अशुभ कर्मों की शुभ में परिणति होती जाती है। स्थापना का कम गुएा श्रेएगी की भाँति ही है। अष्टम गुणस्थान से चतुर्दश गुणस्थान पर्यन्त ज्यों-ज्यों आत्मा आगे बढ़ती जाती है त्यों-त्यों समय स्वल्प और कर्मदलिक प्रधिक मात्रा में क्षय हो जाते हैं। इस समय आत्मा आतीव स्वल्प स्थिति कर्मों का बन्धन करती है जैसा उसने पहले कभी नहीं किया है। अतः इस अवस्था का नाम अपूर्व स्थिति बन्ध कहलाता है। स्थितिघात और रसघात भी इस समय में अपूर्व ही होता है, अतः यह अपूर्व शब्द के साथ संलग्न हो गया।

3.8

इस उत्कान्ति के समय में बढ़ती हुई आत्मा जब परमात्म शक्ति को जागृत करने के लिए अत्यन्त उग्र हो जाती है, आयुष्य स्वल्प रहता है, कर्म अधिक रहते हैं तब आत्मा और कर्मों के मध्य भयंकर संघर्ष होता है। आत्म प्रदेश कर्मों से लोहा लेने के लिये देह की सीमा का परित्याग करके रणस्थली में उतर जाते हैं। आत्मा ताकत के साथ संघर्ष करती है। यह युद्ध कुछ मील पर्यन्त हो नहीं रहता, सम्पूर्श लोक क्षेत्र को अपने दायरे में लाता है। इस महायुद्ध में बहुसंख्यक कर्म क्षय हो जाते हैं। अवशेष कर्म अल्प मात्रा में रहते हैं। वे भी इतने दुबंल और शिथिल हो जाते हैं कि अधिक समय पर्यन्त ठहरने की शक्ति उनमें नहीं रहती। अतः इसको उखाड़ फेंकने के लिए छोटा सा हवा का भोंका भी काफी है।

## कर्म-गोतिका

कर्म तशो गत न्यारी, प्रभुजी कर्म तशी गत न्यारी । ग्रलख निरंजन सिद्ध स्वरूपी, पिण होय रयो संसारी ।।१।। कबहुक राज करे यही मण्डल, कबहुक रंक भिखारी । कबहुक हाथी समचक डोला, कबहुक खर असवारी ।।२।। कबहुक हाथी समचक डोला, कबहुक सुर प्रवतारी । कबहुक रूप कुरूप को दरसन, कबहुक सुर प्रवतारी । बड़े-बड़े वृक्ष ने छोटे-छोटे पतवा, बेलड़ियांरी छवि न्यारी ।।३।। बड़े-बड़े वृक्ष ने छोटे-छोटे पतवा, बेलड़ियांरी छवि न्यारी । पतिव्रता तरसे सुत कारण, फुहड़ जण-जण हारी ।।४।। मूर्ख राजा राज करत है, पंडित भए भिखारी । कुरंग नेण सुरंग बने ग्रति, चूँधी पदमर्गा नारी ।।४।। 'रतनचन्द' कर्मन की गत को, लख न सके नर नारी । श्रापो खोज करे आतम वश, तो शिवपुर छै त्यारी ।।६।।

#### -- ग्राचार्य श्री रतनचन्द्रजी म. सा.

## कर्म का स्वरूप

### 9

#### 🔲 पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री

कर्म सिद्धान्त के बारे में ईश्वरवादियों और अनिश्वरवादियों में एक सत्य होते हुए भी कर्म के स्वरूप और उसके फलदान के सम्बन्ध में मौलिक मतभेद हैं। साधारएा तौर से जो कुछ किया जाता है उसे कर्म कहते हैं। जैसे---खाना, पीना, चलना, फिरना, हँसना, बोलना, सोचना, विचारना वगैरह। परलोकवादी दार्शनिकों का मत है कि हमारा प्रत्येक अच्छा या बुरा कार्य अपना संस्कार छोड़ जाता है। उस संस्कार को नैयायिक और वैशेषिक धर्म या अधर्म के नाम से पुकारते हैं। योग उसे कर्माशय कहते हैं, बौद्ध उसे अनुशय आदि नामों से पूकारते हैं।

ग्राशय यह है कि जन्म, जरा-मरण रूप संसार के चक्र में पड़े हुए प्राणी ग्रज्ञान, अविद्या या मिथ्यात्व संलिप्त हैं। इस अज्ञान, ग्रविद्या या मिथ्यात्व के कारण वे संसार के वास्तविक स्वरूप को समफने में असमर्थ हैं, अतः उनका जो कुछ भी कार्य होता है वह ग्रज्ञानमूलक होता है, उसमें राग-द्वेष का ग्रभिनिवेश लगा होता है। इसलिये उनका प्रत्येक कार्य आरमा के बन्धन का ही कारण होता है। जैसा कि विभिन्न दार्शनिकों के निम्न मन्तव्यों से स्पष्ट है :---

बौद्ध ग्रन्थ 'मिलिन्द प्रश्न' में लिखा है ----

"मरने के बाद कौन जन्म ग्रहण करते हैं और कौन नहीं ? जिनमें क्लेश (चित्त का मैल) लगा है वे जन्म ग्रहण करते हैं ग्रौर जो क्लेश से रहित हो गये हैं वे जन्म नहीं ग्रहण करते हैं। भन्ते ! आप जन्म ग्रहण करेंगे या नहीं ?

महाराज, यदि संसार की ओर आसक्ति लगी रहेगी तो जन्म ग्रहण करूँगा और यदि ग्रासक्ति छूट पायेगी तो नहीं करूँगा।''

और भी—''अविद्या के होने से संस्कार, संस्कार के होने से विज्ञान, विज्ञान के होने से नाम और रूप, नाम और रूप के होने से छः आयतन, छः आयतन के होने से स्पर्श, स्पर्श के होने से वेदना, वेदना के होने से तृष्णा, तृष्णा के होने से उपादान, उपादान के होने से भव, भव के होने से जन्म और जन्म के

१. पृष्ठ ३६।

होने से बुढ़ापा, मरना, शोक, रोना-पीटना, दुःख, बेचैनी और परेशानी होती है । इस प्रकार इन दुःखों के सिलसिले का आरम्भ कहां से हुआ इसका पता नहीं । भ

योग दर्शन में लिखा है--

वृत्तयः पच्चतथ्यः क्लिष्टाअक्लिष्टाः ।।१-४।। क्लेणहेतूकाः कर्माणयप्रचयक्षेत्रीभूताः क्लिष्टाः ।व्या० भा०।

प्रतिपत्ताग्रर्थमवसाय तत्र सक्तो द्विष्ठो वा कर्माणयमाचिनोतीति भवन्ति धर्माधर्मप्रसवभूमयो वृत्तयः क्लिष्टा इति । तत्त्व वै० ।

तथा जातीयका-विलष्टजातीया अक्लिष्टजातीया वा संस्कारा वृत्ति-भिरेव कियन्ते । वृत्तभिः संस्काराः संस्कारेभ्यश्चवृत्तय इत्येवं वृत्तिसंस्कारचक्रं निरन्तरमावर्तते ।भास्वति।

अर्थात् पांच प्रकार की वृत्तियां होती हैं, जो विरुष्ट भी होती हैं और अविलष्ट भी होती हैं। जिन वृत्तियों का कारण क्लेश होता है और जो कर्माशय के संचय के लिये ग्राधारभूत होती हैं उन्हें विरुष्ट कहते हैं। अर्थात् ज्ञाता अर्थ को जानकर उससे राग या द्वेष करता है और ऐसा करने से कर्माशय का संचय करता है। इस प्रकार घर्म ओर अधर्म को उत्पन्न करने वाली वृत्तियां विरुष्ट कही जाती हैं। विरुष्ट जातीय अथवा अक्लिष्टजातीय संस्कार वृत्तियों के ही द्वारा होते हैं और वृत्तियां संस्कार से होती हैं। इस प्रकार वृत्ति ग्रीर संस्कार का चक सर्वदा चलता रहता है।

अर्थात् धर्म और अधर्म को संस्कार कहते हैं। उसी के निमित्त से शरीर बनता है। सम्यग्ज्ञान की प्राप्ति होने पर धर्मादिक पुनर्जन्म करने में समर्थ नहीं रहते। फिर भी संस्कार की वजह से पुरुष संसार में ठहरा रहता है। जैसे, कुलाल के दण्ड का सम्बन्ध दूर हो जाने पर भी संस्कार के वश से चाक घूमता रहता है। क्योंकि बिना फल दिये संस्कार का क्षय नहीं होता।

अहिंसा, सत्य, अस्तेय वगैरह को धर्म और हिंसा, असत्य, स्तेय वगैरह को अधर्म के साधन बतलाकर 'प्रशस्तपाद' में लिखा है—

१. मिलिन्द प्रथन पृष्ठ ६२ ।

"अविदुधो राग द्वेषवतः प्रवर्तकाद् धर्मात प्रकृष्टात स्वस्पा धर्म-सहितात् ब्रह्म न्द्रप्रजापतिपितृमनुष्यलोकेषु आशयानुरूपैरिष्ट शरीरेन्द्रियविषयसुखादि-भियोगो भवति । तथा प्रकृष्टाद् धर्माद् स्वल्पधर्मसहितात प्रेततिर्यग्योनिस्थानेषु अलिष्ट शरीरेन्द्रियविषयदुःखादिभियोगो भवति । एवं प्रवृत्तिलंक्षपाद् धर्माद् ग्रधर्मसहिताद देवूमनुष्यतिर्यंडःनारकेषु पुनः-पुनः संसारबन्धो भवति ।"

(षृ. २८०-२८१)

अर्थात् राग और द्वेष से युक्त ग्रजानी जीव कुछ अधर्मसहित किन्तु प्रकृष्ट धर्ममूलक कार्यों के करने से ब्रह्मलोक, इन्द्रलोक, प्रजनपतिलोक, पितृलोक ग्रौर मनुष्यलोक में ग्रपने आशय-कर्माशय के ग्रनुरूप इष्ट शरीर, इन्द्रियविषय और सुखादिक को प्राप्त करता है तथा कुछ धर्मसहित किन्तु प्रकृष्ट अधर्ममूलक कामों के करने से प्रेतयोनि, तिर्यंग्योनि वगैरह स्थानों में, अनिष्ट शरीर, इन्द्रिय विषय और दु:खादिक को प्राप्त करता है । इस प्रकार अधर्म सहित प्रवृत्तिमूलक धर्म से देव, मनुष्य, तिर्यंञ्च और नारकों में जन्म लेकर बारम्बार ससारबन्ध को करता है ।

न्याय मंजरीकार ने भी इसी मत को व्यक्त करते हुए लिखा है—''यो ह्यम् देवमनुष्यतियंरभूमिषुशरीरसर्गः, यश्च प्रतिविषयं बुद्धिसर्गः, यश्चात्मना सह मनसः संसर्ग, स सर्वः प्रवृत्ते रेव परिणामविभवः । प्रवृत्ते श्च सर्वस्याः क्रिया-त्वात् क्षणिकत्त्वेअपि तदुपहितो धर्माधर्मशब्दवाच्य आत्मसंस्कारः कर्मफलोप-भोगपर्यन्तस्थितिरस्त्येव न च जगति तथाविधं किमपि कार्यमस्त्विस्तु यन्न धर्माधर्माभ्यामाक्षिप्त सम्भवम् ।'' (पृ. ७०)

अर्थात्—देव, मनुष्य और तिर्थंग्योनि में जो शरीर की उत्पत्ति देखी जाती है, प्रत्येक वस्तु को जानने के लिये जो ज्ञान की उत्पत्ति होती है, और आत्मा का मन के साथ जो सम्बन्ध होता है, वह सब प्रवृत्ति का ही परिणाम है। सभी प्रवृत्तियाँ कियारूप होने के कारण यद्यपि क्षणिक हैं, किन्तु उनसे होने वाला आत्मसंस्कार, जिसे धर्म या अधर्म शब्द से कहा जाता है, कर्म फल के भोगने पर्यन्त स्थित रहता है। संसार में ऐसा कोई कार्य नहीं है जो धर्म या अधर्म से ब्याप्त न हो।

इस प्रकार विभिन्न दार्शनिकों के उक्त मन्तव्यों से यह स्पष्ट है कि कर्म नाम किया या प्रवृत्ति का है और उस प्रवृत्ति के मूल में राग और द्वेष रहते हैं तथा यद्यपि प्रवृत्ति, किया या कर्म क्षरिएक होता है तथापि उसका संस्कार फलकाल तक स्थायी रहता है। संस्कार से प्रवृत्ति और प्रवृत्ति से संस्कार की परम्परा ग्रनादिकाल से चली आती है। इसी का नाम संसार है। किन्तु जैन दर्शन के मतानूसार कर्म का स्वरूप किसी अंश में उक्त मतों से विभिन्न है।

#### जैन दर्शनानुसार कर्म का स्वरूप ः

जैन दर्शन के अनूसार कर्म के दो प्रकार होते हैं। एक द्रव्य कर्म और दूसरा भाव कर्म । यद्यपि अन्य दर्शनों में भी इस प्रकार का विभाग पाया जाता हैं और भाव कर्म की तुलना अन्य दर्शनों के संस्कार के साथ तथा द्रव्य कर्म की तूलना योग दर्शन को वृत्ति ग्रीर न्याय दर्शन की प्रवृत्ति के साथ की जा सकती है तथापि जैन दर्शन के कर्म और अन्य दर्शनों के कर्म में बहुत अन्तर है । जैन दर्शन में कर्म केवल एक संस्कार मात्र ही नहीं है किन्तु एक वस्तुभूत पदार्थ है जो रागी-ढ़ेषी जीव को किया से आकृष्ट होकर जीव के साथ उसी तरह घुल-मिल जाता है, जैसे दुध में पानी । वह पदार्थ है तो भौतिक, किन्तु उसका कर्म नाम इसलिये रूढ़ हो गया है क्योंकि जीव के कर्म अर्थात् किया की वजह से ग्राकृष्ट होकर वह जीव से बंघ जाता है। आ शय यह है कि जहाँ अन्य दर्शन राग ग्रीर द्वेष से ग्राविष्ट जीव की प्रत्येक किया को कर्म कहते हैं, और उस कर्म के क्षणिक होने पर भी तज्जन्य संस्कार को स्थायी मानते हैं वहाँ जैन दर्शन का मन्तव्य है कि राग-द्वेष से आविष्ट जीव की प्रत्येक किया के साथ एक प्रकार का द्रव्य ग्रात्मा में ग्राता है, जो उसके राग-द्वेष रूप परिणामों का निमित्त पाकर ग्रात्मा के साथ बंध जाता है। कालान्तर में यही द्रव्य आत्मा को शुभ या अशुभ फल देता है । इसका खुलासा इस प्रकार है---

जैन दर्शन छः द्रव्य मानता है—जीव, पुद्गल, धर्म, अधर्म, आकाश और काल । अपने चारों ओर जो कुछ हम चर्म चक्षुओं से देखते हैं सब पुद्गल द्रव्य है। यह पुद्गल द्रव्य २३ तरह की दर्गरणाओं में विभक्त है। उन वर्गरणास्रों में से एक कार्मरण वर्गरणा भी है, जो समस्त संसार में व्याप्त है। यह कार्मरण वर्गणा ही जीवों के कर्मों का निमित्त पाकर कर्मरूप परिखत हो जाती है। जैसा कि आचार्य कुन्दकुन्द ने लिखा है—

"परिणमदि जदा श्रप्पा सुहम्मि असुहम्मि रागदोसजुदो ।

तं पविसदि कम्मरयं णासावरसादिभावेहि ।" (प्रवचनसार ६१)

अर्थात् जब राग-द्वेष से युक्त आत्मा अच्छे या बुरे कामों में लगती है, तब कर्मरूपी रज ज्ञानावरणीय आदि रूप से उसमें प्रवेश करती है ।

इस प्रकार जैन सिद्धान्त के अनुसार कर्म एक मूर्त पदार्थ है, जो जीव के साथ बन्ध को प्राप्त हो जाता है।

जोव अमूर्तिक है और कर्म द्रव्य मूर्तिक । ऐसी दशा में उन दोनों का बन्ध ही सम्भव नहीं है । क्योंकि मूर्तिक के साथ मूर्तिक का बन्ध ही हो सकता है, किन्तु ग्रमूर्तिक के साथ मूर्तिक का बन्ध कदापि संभव नहीं है, ऐसी आशंका की जा सकती है, जिसका समाधान निम्न प्रकार है----

अन्य दर्शनों की तरह जैन दर्शन भी जीव और कर्म के सम्बन्ध के प्रवाह को अनादि मानता है । किसी समय यह जीव सर्वथा शुद्ध था और बाद को उसके साथ कर्मों का बन्ध हुआ, ऐसी मान्यता नहीं है । क्योंकि इस मान्यता में अनेक विप्रतिपत्तियां उत्पन्न होती हैं । 'पंचास्तिकाय' में जीव और कर्म के इस ग्रनादि सम्बन्ध को जीव पुद्गल कर्म चक्र के नाम से ग्रभिहित करते हुए लिखा है—-

> ''जो खलु संसारत्थो जीवो तत्तो दु होहि परिणामो । परिणामादो कम्मं कम्मादो होदि गदिसु गदी ।। गदिमधिगदस्स देहो देहादो इन्द्रियारिए जायंते । तेहि दु विसयगहरएं तत्तो रागो व दोसो वा ।। (२१) जायदि जीवस्सेवं भावो संसारचक्रवालम्मि । इदि जिणवरेहि भणिदो अणादिणिधणो सणिधणो वा ।। (३०)

अर्थ :--- जो जीवन संसार में स्थित है ग्रर्थात् जन्म श्रौर मरण के चक्र में पड़ा हुग्रा है उसके राग और द्वेष रूप परिसाम होते हैं। परिणामों से नये कर्म बंघते हैं। कर्मों से गतियों में जन्म लेना पड़ता है। जन्म लेने से शरीर होता है। शरीर में इन्द्रियां होती हैं। इन्द्रियों से विषयों को ग्रहण करता है। विषयों के ज्ञान से राग और द्वेष रूप परिणाम होते हैं। इस प्रकार संसार रूपी चक्र में पड़े हुए जीव के भावों से कर्म और कर्म से भाव होते रहते हैं। यह प्रवाह अभव्य जीव की अपेक्षा से ग्रनादि ग्रनन्त है ग्रौर भव्य जीव की ग्रप्तेक्षा से अनादि सान्त है।

इससे स्पष्ट है कि जीव अनादि काल से मूर्तिक कमों से बंधा हुग्रा है। जब जीव मूर्तिक कमों से वंधा है, तब उसके नये कर्म बंधते हैं, वे कर्म जीव में स्थित मूर्तिक कमों के साथ ही बंधते हैं, क्योंकि मूर्तिक का मूर्तिक के साथ संयोग होता है और मूर्तिक का मूर्तिक के साथ बंध होता है। अतः ग्रात्मा में स्थित पुरातन कर्मों के साथ ही नये कर्म बंध को प्राप्त होते रहते हैं। इस प्रकार परम्परा से कदाचित मूर्तिक आत्मा के साध मूर्तिक कर्म द्रव्य का सम्बन्ध जानना चाहिये।

सारांश यह है कि म्रान्य दर्शन किया और तज्जन्य संस्कार को कर्म कहते हैं, किन्तु जैन दर्शन जीव से सम्बद्ध मूर्तिक द्रव्य और निमित्त से होने वाले राग-द्वेष रूप भावों को कर्म कहता है।

## [ १ ] किण विध होवे छूट करम को

[राग विहाग—भेष घर योंही जनम गमायो]

किण विध होवे छूट करम को, किण विध होवे छूट ।।टे०।। दुष्ट रुष्ट मन मुख्ट चलाकर, कियो वृक्ष ने ठूट।। इएग भव कुथ्ट, पुष्ट तन परभव, वायस रहा ग्रंग चूंट।।१।। वेश्या सम छल-बल-कल करने, बनगयो स्याएगो सूंट। आयो हाट में दई टाट में, लियो बाण्या ने लूट।।२।। गुएग्वंता का गुण नहिं कीना, अवगुण काढ्या फूट । इधर उधर की बात बणाकर, पापी पाडी फूट।।३।। षट्-रस भोजन महल त्रिया सुख, राज करूं चहुं खूंट । पाप मांहे अग्रेसर बनियो, ग्रायुबल गयो खूट।।४।। सतसंगत को नाम न लीनो, वित्त दाव बदे मुख तूट । ''मुजाएग' कहे सतशील घरम बिन, ज्यूंटोला को ऊँट।।४।। ---मुनि श्री सुजानमलजी म० साथ

#### [२]

## प्रभु तुम सौं नाहीं परदा हो

[राग-भंभोटी]

इन करमौं तै मेरा डरदा हो ।।इन०।। इनही के परसंग तै सांई,

भव-भव में दुःख भरदा हो ॥इन॥१॥ निमष न संग तजत ये मेरा,

मैं बहुतेरा ही तड़फदा हो ।।इन।।२।। ये मिलि बहौत दीन लखि मौंको,

म्राठों ही जाम रहै लरदा हो ॥इन॥३॥ दु:ख और दरद की मैंसय हीम्ररपदा,

प्रभु तुम सौं नाहीं परदा हौ ॥इन॥४॥ 'बखतराम' कहै अब तौ इनका,

फेरिन कीजिए आरजूदा हो ।।इन।।४।।

## कर्म ग्रौर उसका व्यापार

#### 🔲 डॉ॰ महेन्द्रसागर प्रचंडिया

समूह और समुदाय में कर्म के अनेक श्रर्थ-ग्रभिप्राय प्रचलित हैं। कर्म-कारक, किया तथा जीव के साथ बंधने वाले विशेष जाति के पुद्गल-स्कन्ध ग्रादि कर्म के रूप कहे जा सकते हैं। कर्मकारक लोक-प्रसिद्ध भाषा-परिवार में प्रयुक्त रूप प्रसिद्ध है। कियाएं समवदान तथा अधःकर्म ग्रादि के भेद से ग्रनेक प्रकार की होती हैं। जीव के साथ बंधने वाले विशेष जाति के पुद्गल स्कन्ध रूप कर्म का जैन सिद्धान्त ही विशेष प्रकार से निरूपण करता है।

कर्म का मौलिक अर्थ तो किया ही है। जीव, मन, वचन तथा काय के द्वारा कुछ न कुछ करता है, बह उसको किया या कर्म है और मन, वचन तथा काय ये तीन उसके द्वार हैं। सांसारिक आत्मा के इन तीन द्वारों की कियाओं से प्रतिक्षण सभी आत्म-प्रदेशों में कर्म होते रहते हैं। अनादि काल से जीव का कर्म के साथ सम्बन्ध चला आ रहा है। इन दोनों का पारस्परिक अस्तित्व स्वतः सिद्ध है।

मूलतः कर्म को दो भागों में बाँटा गया है—द्रव्य कर्म ग्रौर भाव कर्म। पुद्गल के कर्मकुल को द्रव्यकर्म कहते हैं और द्रव्यकर्म के निमित्त से जो ग्रात्मा के राग-द्वोष, अज्ञान आदि भाव होते हैं, वे वस्तुतः भावकर्म कहलाते हैं। द्रव्य ग्रौर भाव भेद से जो ग्रात्मा को परतंत्र करता है, दुःख देता है, तथा संसार-चक्र में चक्रमएा कराता है वह समवेत रूप में कर्म कहलाता है।

ग्रात्मा अनन्त ज्ञान रूप है। उसके ज्ञान गुण को प्रच्छन्न करनेवाला कर्म ज्ञानावरण कर्म कहलाता है। इसी प्रकार उसके दर्शन गुण को प्रच्छन्न करने वाला कर्म दर्शनावरण कर्म कहलाता है। मोहनीय कर्म के जाग्रत होने से जीव ग्रपने स्वरूप को विस्मृत कर ग्रन्थ को अपना समभने लगता है। ग्रन्तराय का शाब्दिक ग्रर्थ है विघ्न। जिस कर्म के द्वारा दान, लाभ, व्यापार में विघ्न उत्पन्न होता है, उसे अन्तराय कर्म कहा जाता है। नरक, तिर्यंच, मनुष्य तथा देव विषयक विविध योनियां-आकार में जीव को घेरनेवाला, रोकनेवाला कर्म वस्तुत: आयु कर्म कहलाता है। नाम कर्म के द्वारा शरीर ग्रौर उसके विविध मुखी ग्रवयवों की संरचना सम्पन्न होती है। जीव ऊँच तथा नोच कुल में जन्म लेता है, उसे गोत्र कर्म कहते हैं। जिसके द्वारा ग्रात्मा को सुख-दुःख का ग्रनुभव होता है, उसे वेदनीय कर्म कहते हैं।

ग्रात्मिक गुणों में कर्म का कोई स्थान नहीं है। अज्ञानता से कर्म ग्रात्म-गुणों को प्रच्छन्न करता है। आत्म-गुणों को आकर्षित ग्रौर प्रभावित करने के लिए कर्म-कुल जिस मार्ग को अपनाता है, उसे ग्रास्वव द्वार कहा जाता है। ग्रासव भी एक दार्शनिक तथा पारिभाषिक शब्द है। इसके ग्रर्थ होते हैं कर्मों के ग्राने का द्वार। कर्म-संचार वस्तुत: ग्रास्रव कहलाता है। पाप ग्रौर पुण्य को हष्टि से ग्रास्रव को भी दो भागों में विभक्त किया जा सकता है। यथा---

१--पुण्यास्रव २--पापास्रव ।

जिनेन्द्र भक्ति, जीवदया ग्रादि शुभ रूप कर्म-किया पुण्यास्रव कहलातो है जबकि जीव हिंसा, भूठ बोलना आदि कर्म-क्रिया पापास्तव होती है। इससे इसे शुभ और ग्रशुभ भी कहा जाता है। ग्रब यहां इन ग्राठ कर्मों के आस्रव रूप को संक्षेप में प्रस्तुत करेंगे।

आसव मार्ग वस्तुतः बहुमुखी होता है । ज्ञान-केन्द्र तक पहुँचने के लिए आसव द्वार दर्शा-दिशास्रों से संचार हेतु सर्वदा खुला रहता है । स्रासव मार्ग को बड़ी ही सावधानीपूर्वक जानना स्रौर पहिचानना आवश्यक है । ज्ञान स्रौर ज्ञानी से ईर्ष्या करना, ज्ञान-साधनों में विध्न उत्पन्न करना, अपने ज्ञान को प्रच्छन्न करना तथा दूसरों को उससे अवगत न होने देना, गुरु का नाम छिपाना, ज्ञान का गर्व करना इत्यादिक कर्म-क्रियाएँ ज्ञानावरएग कर्म का स्रास्नव कहलाती है ।

जिनेन्द्र अथवा ग्रहूँत् भगवान के दर्शनों में विष्टन डालना, किसी की आँख फोड़ना, दिन में सोना, मुनिजनों को देखकर मन में ग्लानि करना तथा अपनी दृष्टि का ग्रभिमान करना इत्यादिक कर्म-क्रियाओं से दर्शनावरएा कर्म का ग्रास्त्रव प्रशस्त होता है।

ग्रपने को तथा दूसरों को दु:ख उत्पन्न करना, गोक करना, रोना, विलाप करना, जीव बध करना इत्यादिक कार्यों से वेदनीय कर्म का ग्रासव होता है ।

#### कर्म और उसका व्यापार ]

इसके साथ ही जीव दया करना, दान करना, संयम पालना, वात्सल्य भाव करना, मुनिजनों की वैय्यावृत्ति (सेवा सूश्रुषा) करना ग्रादि से साता वेदनीय कर्म का ग्रास्नव होता है ।

मोहनीय कर्म का दो तरह से श्रास्तव होता है—दर्शन श्रौर चारित्र । दर्शन मोहनीय कर्म-ग्रास्तव हेतु सच्चे देव, शास्त्र गुरु तज्जन्य धर्म में दोष लगाना होता है ग्रौर कषायों—कोध, मान, माया तथा लोभ की तीव्रता रखना, चारित्र में दोष लगाना तथा मलिन भाव करना चारित्र मोहनीय कर्म का ग्रास्तव होता है।

आयु कर्म का सीधा सम्बन्ध चतुर्गतियों में ग्रागत जीव से होता है। बहुत आरम्भ एवं परिग्रह करने से नरकायु का आस्रव होता है। मायाचारी (मन से कुछ, वाणी से कुछ ग्रौर करनी से कुछ और) से तियंचगति का ग्रायु ग्रासव होता है। थोड़ा आरम्भ तथा परिग्रह से मनुष्यायु का ग्रासव ग्रौर सम्यक्त्व व्रत पालन, देश संयम, बालतप आदि से देव ग्रायु का आस्रव होता है।

नाम कर्म शुभ और ग्रशुभ दृष्टि से दो प्रकार से ग्रासव होता है। मन, वचन, काय को सरल रखना, धर्मात्मा से विसंवाद नहीं करना, षोडश कारण भावना आदि से शुभ नाम कर्म का आस्रव होता है और कुटिल भाव, फगड़ा-कलह ग्रादि से अशुभ नाम कर्म का ग्रासव होता है।

नीच और ऊँच भेद से गोत्र कर्म का आस्रव दो प्रकार का होता है। परनिन्दा, स्वप्रशंसा करना, पर-गुणों को छिपाना ग्रौर मिथ्या गुणों का बखान करना ग्रादि से नीच गोत्र का ग्रास्रव होता है, जबकि पर-प्रशंसा, अपनी निन्दा, पर-दोषों को ढकना ग्रौर अपने दोषों को प्रकट करना, गुरुओं के प्रति नम्र वृत्ति रखना, विनय करना आदि से उच्च गोत्र कर्म का ग्रास्रव होता है।

दान-दातार को रोकना, आश्रितों को धर्म साधन न करने देना, देव-दर्शन, मंदिर के द्रव्य को हडपना, दूसरों की भोगादि वस्तु या शक्ति में विघ्न डालना आदि से वस्तूत: अन्तराय कर्म का ग्रास्त्रव होता है ।

इस प्रकार कर्म और उसके व्यापार परक स्थिति का संक्षेप में यहाँ विश्लेषण किया गया है। इन सभी कारणों से आए हुए कर्म पुद्गल-परमारणु आत्मा के साथ एक रूप हो जाते हैं, उसी का नाम बंध है। तीत्र-मंद ग्रादि भावों से होने वाला ग्राह्मव योग ग्रौर कषाय ग्रादि के निमित्त से १०८ भेद रूप भी माना जाता है। मन, वचन तथा काय समारम्भ अर्थात् हिंसादि करने का प्रयत्न ग्रथवा संकल्प। सारंभ अर्थात् हिंसादि करने के साधन जुटाना, ग्रारम्भ ग्रर्थात हिंसादि पाप शुरू करने देना, कृत ग्रर्थात् स्वयं करना, कारित अर्थात् दूसरों से कराना, अनुमोदना अर्थात् करते हुए दूसरों को अनुमति देना तथा कषाय अर्थात् कोध, मान माया तथा लोभ तथा तीव्र-मंद आदि भावों से यह एक सौ आठ भेद रूप भो माना जाता है। अर्थात् मनवचनकाया-३×समा-रम्भादि-३×क्वतकारित-३×कोधादिकषाय-४=१०८।

इन कारगों से आए हुए कर्म पुद्गल परमागु ग्रात्मा के साथ एकमेव हो जाने से बंघ तत्त्व का रूप ग्रहण हो जाता है। कर्म ग्रौर उसके व्यापार विषयक संक्षेप में चर्चा करने से ज्ञात होता है कि कर्म एक महान शक्ति है। विधि, स्रष्टा, विधाता, दैव, पुराक्रत कर्म ग्रौर ईश्वर ये सब कर्म के पर्याय हैं। कर्म:बंध संसार का भ्रमण का कारण है। कर्म क्षय कर ग्रर्थात् कर्म-मुक्ति होना बस्तुतः मोक्ष को प्राप्त करना है।

## कर्म के दोहे

| ढाई      | ग्रक्षर        | नाम      | के,     | अंतर             | तू     | पहचान   | ŧ  |
|----------|----------------|----------|---------|------------------|--------|---------|----|
| एक       | देत है         | नर्क     | गति,    | दूजा             | शिव    | सुखधाम  | П  |
| को सु    | ख को           | दु:ख दे  | रेत है, | देत              | कर्म   | भककोर   | ī  |
| उलभे-स्  | पुलभेः व       | ग्रापही, | ध्वजा   | प व              | न वे   | 5 जोर   | H. |
| कर्म व   | <b>कमण्डलु</b> | कर लि    | ये, तुल | रसी ज            | हँ तह  | हँ जात  | 1  |
| सागर     | सरिता          | कूप उ    | ल, इ    | ।<br>विक         | न बूँव | र लगात  | 11 |
| राम      | किसी को        | मारे     | नहीं,   | मारे             | सो न   | हीं राम | ŀ  |
| ग्रापो   | ग्राप म        | र जाये   | गा, ब   | कर-कर            | स्रोटा | काम     | П  |
| आड़ी     | न आर्य         | ने माय   | ड़ो, व  | <b>म्राड़ो</b> ः | न अ।   | वे बाप  | ŀ  |
| त्रिया   | कर्म ।         | जो भ     | ोगवे,   | भुगते            | ग्राप  | ो आप    | н  |
| प्लेटफाम | र्म पर         | हैं ख    | ाड़े,   | सरखे             | लोग    | हजार    | 1  |
| किन्तु   | मिलेगी         | क्लास    | तो,     | टिकटों           | के     | अनुसार  | H  |

७० ]

## कर्म-विचार

3

#### 🔲 डॉ॰ म्रादित्य प्रचण्डिया 'दीति'

मिथ्यात्व आदि हेतुओं से निष्पन्न किया कर्म है। कर्म आत्मा को मलिन करते हैं। उनकी गति गहन है। वह दुःख परम्परा का मूल है। कर्म मोह से उत्पन्न होता है ग्रीर वह जन्म-मरण का मूल कारण भी है। संसारी जीव के रागद्वेष रूप परिणाम होते हैं। परिणामों से कर्मबंध के कारण जीव संसार चक में परिश्रमण करता है। वस्तुतः कर्मबंध में आत्मपरिणाम (भाव) ही कारण है पर वस्तु बिल्कुल नहीं। कर्मबंध वस्तु से नहीं, राग ग्रीर द्वेष के अध्यवसाय (संकल्प) से होता है। जो ग्रन्दर में रागद्वेष रूप भाव कर्म नहीं करता, उसे नए कर्म का बंध नहीं होता। जिस समय जीव जैसे भाव करता है वह उस समय वैसे ही ग्रुभ-अग्रुभ कर्मों का बंध करता है।

कर्म कर्त्ता का अनुगमन करता है।<sup>१०</sup> जीव कर्मों का बंध करने में स्वतन्त्र है परन्तु उस कर्म का उदय होने पर भोगने में उसके ग्रधीन हो जाता है। जैसे कोई पुरुष स्वेच्छा से वृक्ष पर तो चढ़ जाता है किन्तु प्रमादवश नीचे गिरते समय परवश हो जाता है।<sup>११</sup> कहीं जीव कर्म के अधीन होते हैं तो कहीं कर्म जीव के अधीन होते हैं।<sup>१९</sup> जैसे कहीं ऋरण देते समय धनी बलवान होता है तो कहीं ऋण लौटाते समय कर्जदार बलवान होता है।<sup>९३</sup> सामान्य की श्रपेक्षा कर्म एक है श्रौर द्रव्य तथा भाव की अपेक्षा दो प्रकार का है। कर्म पुद्गलों का पिण्ड द्रव्यकर्म है श्रौर उसमें रहने वाली शक्ति या उनके निमित्त से जीव में होने वाले रागद्वेष रूप विकार भावकर्म है।<sup>९४</sup> जो इन्द्रिय ग्रादि पर विजय प्राप्त कर उपयोगमय (ज्ञानदर्शनमय) आत्मा का ध्यान करता है वह कर्मों से नहीं बंधता। ग्रत: पौद्गलिक प्राण उसका अनुसरण केंसे कर सकते हैं? अर्थात् उसे नया जन्म धारण नहीं करना पड़ता है।<sup>९४</sup>

ज्ञानावरण, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय, आयु, नाम, गोत्र ग्रौर अन्तराय ये संक्षेप में आठ कर्म हैं। <sup>१९</sup> इन कमों का स्वभाव परदा, द्वारपाल, तलवार, मद्य, हलि, चित्रकार, कुम्भकार तथा भण्डारी के स्वभाव सदृश है। <sup>१७</sup> जो ग्रात्मा के ज्ञान गुण को प्रकट न होने दे उसे ज्ञानावरण कहते हैं। जो दर्शनगुण को आवृत्त करे उसे दर्शनावरण कहते हैं। जो सुख-दुःख का कारण हो उसे वेदनीय कहते हैं। जिसके उदय से जीव अपने स्वरूप को भूलकर पर पदार्थों में ग्रहंकार तथा ममकार करे उसे मोहनीय कहते हैं। जिसके उदय से जीव नरकादि योनियों में परतन्त्र हो उसे ग्रायुकर्म कहते हैं। जिसके उदय से जीव नरकादि योनियों में परतन्त्र हो उसे ग्रायुकर्म कहते हैं। जिसके उदय से जीव नरकादि योनियों में परतन्त्र हो उसे ग्रायुकर्म कहते हैं। जिसके उदय से जाव नरकादि योनियों में परतन्त्र हो उसे ग्रायुकर्म कहते हैं। जिसके उदय से जाव नरकादि रचना हो वह नाम कर्म है। जिसके उदय से उच्च-नीच कुल में जन्म हो उसे गोत्रकर्म कहते हैं और जिसके द्वारा दान, लाभ आदि में बाधा प्राप्त हो उसे ग्रन्तराय कर्म कहते हैं। <sup>5</sup> ज्ञानावरण की पाँच, दर्शनावरणी की नौ, वेदनीय को दो, मोहनीय की अट्ठाईस, ग्रायु की चार, नाम की तिरानवे, गोत्र की दो ग्रीर अन्तराय की पाँच इस प्रकार सब मिलाकर एक सौ अड़तालीस उत्तर प्रकुतियां हैं। <sup>9</sup> शुभोपयोग रूप निमित्त से जो कर्म बंधते हैं वे पुण्य कर्म तथा अशुभोपयोग रूप निमित्त से जो कर्म बंधते हैं वे पाप कर्म कहलाते हैं। इस प्रकार निमित्त की ग्रपेक्षा कर्मों के दो भेद हैं। <sup>9</sup>

कर्म आत्मा का गुरा नहीं है क्योंकि झात्मा का गुण होने से वह अमूतिक होता श्रोर अमूर्तिक का बंध नहीं हो पाता । अमूतिक कर्म, अमूर्तिक आत्मा का अनुग्रह झौर निग्रह उपकार और घ्रपकार करने में समर्थ नहीं होता ।<sup>२१</sup> यद्यपि कर्म सूक्ष्म होने के काररा दृष्टिगोचर नहीं होता तथापि वह मूर्तिक है क्योंकि उसका कार्य जो औदारिक आदि शरीर है वह मूर्तिक है । मूर्तिक को रचना मूर्ति से हो हो सकती है इसलिए दृश्यमान औदारिकादि शरीरों से अदृ्श्यमान कर्म में मूर्तिपना सिद्ध होता है ।<sup>२९</sup> ।

निश्चय नय से आत्मा और कर्म दोनों द्रव्य स्वतन्त्र, स्वतन्त्र द्रव्य हैं इसलिए इनमें बंघ नहीं है परन्तु व्यवहार नय से कर्म के अस्तित्वकाल में आत्मा स्वतन्त्र नहीं है इसलिए दोनों में बंघ माना जाता है। व्यवहार नय से स्रात्मा और कर्मों में एकता का स्रनुभव होता है इसलिए स्रात्मा को मूर्तिक माना जाता है। मूर्तिक आत्मा का मूर्तिक कर्मों के साथ बंघ होने में आपत्ति नहीं है।<sup>९ 3</sup>

इस प्रकार संसार का प्रत्येक प्राणी परतन्त्र है। यह पौद्गलिक (भौतिक) शरीर ही उसकी परतन्त्रता का द्योतक है। पराघीनता का कारएग कर्म है जगत में अनेक प्रकार की विषमताएं हैं। आर्थिक और सामाजिक विषमताग्नों के अतिरिक्त जो प्राक्वतिक विषमताएं हैं उनका हेतु मनुष्यक्वत नहीं हो सकता। विषमताओं का कारएग प्रत्येक आत्मा के साथ रहने वाला कोई विजातीय पदार्थ है ग्रौर वह पदार्थ कर्म है। कारण के बिना कोई कार्य नहीं हो सकता। जैसे आग में तपाने की विशिष्ट प्रक्रिया से सोने का विजातीय पदार्थ उससे पृथक् हो जाता है वैसे ही तपस्या से कर्म दूर हो जाता है। कर्म-विचार ]

संदर्भ संकेत— १--- क्रियन्ते मिथ्यात्वादिहेतुभिर्जीवेनेति कर्माणि । ---- जशाटी प. ६४१ २---गहना कर्मे गी गतिः । –ब्रह्मानंद गीता ४४ ३— (क) कम्मेहिं लुप्पंति पाणि एो। ----सूत्र कृतांग २।१।४ (ख) कम्मुएग उवांहि जायइ । ----ग्राचारांग ३।१ कम्मं च जाइ-भररणस्स मूलं। ----उत्तराध्ययन ३२।७ ४----ग्रज्फत्थहेउं निययस्स बंघो, संसार हेउं च वयंति बंध। - उत्तराध्ययन सूत्र १४।१९ ६---ग्रणुमित्तो वि न बंघो, परवत्थूपच्चग्रो भरिएग्री । ७--- ए। य वत्थुदो दु बंधो, ग्रज्भवसाएोएा वंधोरिम । समयसार २६४ • सूत्रकृतांग १।१५।७ ९-- जं जं समयं जीवो श्राविसइ जेण जेण भावेग्ए । सो तमि तमि समए, सुहासुहं बंधए कम्मं ॥ समणसुत्तं, ज्योतिमु ख, ब्र० जिनेन्द्रवर्णी, सर्वं सेवा संघ प्रकाशन, राजघाट, वारासानि-१, प्रथम संस्करण २४ अप्रैल १९८५४, झ्लोकांक १७, पृष्ठांक २०-२१ १०----(क) कत्तारमेव अणुजाइ कम्मं । ---- उत्तराध्ययन १३।२३ (ख) श्रेते सह शयानेन, गच्छन्तमन् गच्छति । नराएगं प्राक्तनं कर्म, तिष्ठत्यथ सहात्मन: ।। -पंचतंत्र २।१३० ( لاق

(ग) यथोधेनुसहस्रेषु, वत्सो विन्दतिमातरम् । तथैवेह कृतं कर्म, कर्तार मनुगच्छति ॥ ----चारगक्यतीति १२।१४ रूक्सं दुरूहइ सबसो, विगलइ स परव्वसो तत्तो ।। —समरासुत्तं, ज्योतिमुंख, वही, क्लोकांक ६०, पृष्ठांक २०-२१ १२---कमयित्तं फलं पुंसां, बुद्धिः कर्मानुसारिगी । ----चाणक्यनीति १३।१० १३---कम्मवसा खलु जीवा, जीववसाइं कहिंचि कम्माइं । कत्थइ धरिएग्रो बलवं, धारणिग्रो कत्थई बलवं।। ----समरास्तं, ज्योतिर्मुख, वही, श्लोकांक ६१, पृष्ठांक २०-२१ १४--- (क) कम्मत्तरगे एककं, दब्वं भावोत्ति होदि दुविहं तु । पोग्गल पिंडो दब्वं, तस्सली भावकम्मं तु ॥ -समेरगसुत्तं, ज्योतिमुंख, बही, श्लोकांक ६२, पृष्ठांक २०-२१ (ख) ग्रहंत्प्रवचन, सम्पादक--चैनसुखदास न्यायतीर्थ, ग्रात्मोदय ग्रंथमाला जयपुर, सितम्बर १९६२, श्लोकांक ७, पृष्ठांक १= १५-(क) जो इंदियादि विजई, भवीय उवश्रोग मग्पंग ब्रादि । कम्मेहिं सो ए रंजदि, किह तं पाएा ग्रणुवरंति ।। --समरएसुत्तं, ज्योतिर्मु ख, वही, श्लोकांक ६३, पृष्ठांक २०-२१ (ख) कम्मबीएसु दडढेसु, न जायंति भवंकुरा । ----दशाश्रुत स्कंघ १।१५ (ग) अकम्मस्स क्वहारो न विज्जई । —ज्याचारांग ३।१ १६---(क) नाणस्सावरणिञ्जं दंसणावरणं तहा । वेयरिंगज्जं तहा मोहं, आउकम्मं तहेव य ॥ नाम कम्मं च गोयं च, ग्रंतरायं तहैव य । एवमेयाई कम्माई, प्रट्ठेब उ समासम्रो ॥ ---समणसुसं, ज्योंतिर्मु ख, वही, श्लोकांक ६४-६५ पृष्ठांक २२-२३

- (ख) ज्ञानदर्शनयो रोधौवेद्यं मोहायुषी तथा । नाम गोत्रान्तरायाश्च मूल प्रकृतयः स्मृताः ृ॥ —-तत्त्वार्थसार, पंचमाधिकार, सम्पादक पण्डित पन्नालाल साहित्याचार्यं, श्री गर्ऐाशप्रसाद वर्र्सी
  - ग्रंथमाला, डुमराव बाग, झस्सी, वाराणसी-५, प्रथम संस्करण १९ श्रप्रेल १९७०, श्लोकांक २२, पृष्ठांक १४५
- (ग) ग्रट्ठ कम्मयगडीग्रो पन्नत्राग्रो, तं जहा सारासावरसिङजं दंससावरसिज्जं, वेयसिज्जं, मोहसिज्जं, ग्राउयं, नामं, सोर्थ, ग्रंतराइयं।

----प्रज्ञापना २१।१

- १७---(क) पड-पडिहार-सि-मज्ज, हड-चित्त-कुलाल-मंडगारीएां । उन्ह एससि भावा, कम्माएा विजाएा तह भावा ।। ----समएासुत्तं, ज्योतिर्मुख, वही, झ्लोकांक ६६, पृष्ठांक २२-२३
  - (ख) ग्रहेत्प्रवचन, सम्पादक पं० चैनसुखदास न्यायतीर्थ, वही, श्लोकांक १०, पृष्ठांक १९।
- १ूू —-ग्रपभ्रंग वाङमय में व्यवहूत पारिभाषिक शब्दावलि, डॉ. स्रादित्य प्रचण्डिया 'दीति' परामर्श, खंड ४, ग्रंक ४, सितम्बर १९ूू ४, सम्पादक सुरेन्द्र वारलिगें मादि, पुगो विश्वविद्यालय प्रकाशन, पुगो, पृष्ठांक ३२४ ।

—तत्त्वार्थसार, पंचमाधिकार, वही, श्लोकांक २३, पृष्ठाक १४६-१४४ ।

- २० (क) शुभाश्रुभोषयोगारूयनिमिक्तो द्विविधस्तथा । पुण्य-पाप तया द्वेघा सर्व कर्म प्रभिद्यते ।।
  - ----तत्त्वार्थसार, पंचमाधिकार, श्लोकांक **४१,** पृष्ठाक १४∝ ।
  - (ख) सुह परिएाामो पुण्एां, ग्रसुहो एावं ति हवदि जीवस्स । —-पंचास्तिकाय १३२

२१—न कर्मात्म गुणोऽमूर्ते स्तस्य बन्धावसिद्धितः । अनुप्रहोपघातौ हि नामूर्तेः कर्तुं मर्हति ।। —तत्त्वार्थसार, पंचमाधिकार, क्लोकांक १४, पृष्ठांक १४३ २२—ग्रौदारिकादि कार्याणां कारणं कर्ममूर्तिमत । न ह्यमूर्तेन मूर्तानामारम्भः क्वापि दृश्यते ।। ----तत्त्वार्थसार, पंचाधिकार, क्लोकांक १५,

पृष्ठांक १४३

२३—तत्त्वार्थसार, पंचमाधिकार, वही, इलोकांक १६-२०, पृष्ठ १४४-१४४

## कर्म-सूक्तियाँ

सकम्मुणा किञ्चई पावकारी, कडारण कम्मारण रण मोक्ख ग्रस्थि ।

----उत्तराध्ययन ४।३

पापात्मा अपने ही कमों से पीड़ित होता है, क्योंकि कृतकर्मों का फल भोगे बिना छुटकारा नहीं है।

> पक्के फलस्हि पडिए, जह एा फलं बज्फए पुराो विटे । जीवस्स कम्मभावे, पडिए ण पुराोदयभुवेई ।। —समयसार १६६

जिस प्रकार पका हुन्ना फल गिर जाने के बाद पुनः वृन्त से नहीं लग सकता, उसी प्रकार कर्म भी ग्रात्मा से विमुक्त होने के बाद पुन, ग्रात्मा (वीतराग) को नहीं लग सकते ।

रागो य दोसो वि य कम्मवीयं, कम्मं च मोहप्पभवं वयंति । कम्मं च जाईमरएास्स मूलं. दुक्खं च जाईमरएां वयंति ॥ - —उत्तराध्वयन ३२।७ राग और द्वेष ये दो कर्म के बीज हैं । कर्म मोह से उत्पन्न होता है । कर्म ही जन्म-मरएग का मूल है और जन्म-मरण ही वस्तुतः दुःख है ।

# करण सिद्धान्तुः भाग्य-निर्मारण की प्रकिया

१०

#### 📜 श्री कन्हैयालाल लोढ़ा

जैन-दर्शन की हर्ष्टि में कम भाग्य विधाता है, कर्म के नियम या सिद्धान्त विधान है। दूसरे शब्दों में कहें तो कर्म ही भाग्य है। जैन कर्म ग्रंथों में कर्म-बंध ग्रीर कर्म फल भोग की प्रक्रिया का ग्रति विशद वर्णन है। उनमें जहाँ एक ग्रोर यह विधान है कि बंधा हुआ कर्म फल दिये बिना कदापि नहीं छूटता है, वहीं दूसरी ग्रोर उन नियमों का भी विधान है, जिनसे बंधे हुए कर्म में अनेक प्रकार से परिवर्तन भी किया जा सकता है। कर्म बंध से लेकर फल-भोग तक की इन्हीं अवस्थाग्रों व उनके परिवर्तन की प्रक्रिया को शास्त्र में करण कहा गया है। कर्म बंध व उदय से मिलने वाले फल ही भाग्य कहा जाता है। कर्म में परिवर्तन होने से उसके फल में, भाग्य में भी परिवर्तन हो जाता है। अतःकरण को भाग्य परिवर्तन की प्रक्रिया भी कहा जा सकता है। महापुराएा में कहा है—

> विधि, स्रब्टा, विधाता, दैव कर्म पुराकृतम् । ईश्वरेश्चेती, पयार्यकर्मवेधस ।।४३७।।

विधि, स्रष्टा, विधाता, दैव, पुराकृतम्, ईश्वर ये कर्म रूपी ब्रह्मा के पर्यायवाची शब्द हैं । ग्रर्थात् कर्म ही वास्तव में ब्रह्म या विधाता है ।

#### करण म्राठ हैं :

व्याकरण की हर्ष्टि से करण उसे कहा जाता है जिसकी सहायता से किया या कार्य हो । दूसरे शब्दों में जो किया या कार्य में सहायक कारण हो । उक्त ग्राठ प्रकार की किया से कर्म पर प्रभाव पड़ता है और उनकी अवस्था व फलदान की शक्ति में परिवर्तन होता है । ग्रत: इन्हें करण कहा गया है । कर्म-शास्त्रों में ग्रागत इन करणों का क्रिवेचन वनस्पति विज्ञान एवं चिकित्सा शास्त्र के नियमों व दृष्टान्तों द्वारा मनोविज्ञान एवं व्यावहारिक जीवन के आधार पर प्रस्तूत किया जा रहा है ।

#### १. बन्धन करणः

कर्म परमारणुओं का ग्रात्मा के साथ सम्बन्ध होने को बंध कहा जाता है। यहाँ कर्म का बंधना या संस्कार रूप बोज का पड़ना बंधन करणा है। इसे मनो-विज्ञान को भाषा में ग्रंथि निर्माण भी कहा जा सकता है। इसी कर्म-बीज के उदय या फलस्वरूप प्राणी सुख-दुःख रूप फल भोगता है। जिस प्रकार शरीर में भोजन के द्वारा ग्रहण किया गया भला पदार्थ शरीर के लिए हितकर ग्रौर बुरा पदार्थ ग्रहितकर होता है। इसी प्रकार ग्रात्मा द्वारा ग्रहण किए गए शुभ-कर्म परमारणु आत्मा के लिए सुफल सौभाग्यदायी एवं ग्रहण किए गए शुभ-कर्म परमारणु आत्मा के लिए कुफल दुर्भाग्यदायी होते हैं। अत: जो दुर्भाग्य को दूर रखना चाहते हैं उन्हें हिंसा, भूठ, चोरी, कुशील, परिग्रह, क्रोश, मान, माया लोभ आदि पाप प्रवृत्तियों ---ग्रशुभ कर्मों से बचना चाहिये। क्योंकि इनके फल-स्वरूप दुःख मिलता हो है ग्रौर जो सौभाग्य चाहते हैं उन्हें सेवा, परोपकार, वात्सल्य भाव आदि पुण्य प्रवृत्तियों, शुभ कर्मों को ग्रपनाना चाहिये। कारण कि जैसा बीज बोया जाता है वैसा ही फल लगता है। यह प्राकृतिक विधान है, इसे कोई नहीं टाल सकता। किसी की हिंसा या बुरा करने वाले को फलस्वरूप हिंसा ही मिलने वाली है, बुरा ही होने वाला है। भला या सेवा करने वाले का उसके फलस्वरूप भला ही होता है।

किसी विषय, वस्तु, व्यक्ति, घटना, परिस्थिति ग्रादि के प्रति अनुकूलता में राग रूप प्रवृत्ति करने से और प्रतिकूलता में द्वेष रूप प्रवृत्ति करने से उसके साथ सम्बन्ध स्थापित हो जाता है। यह सम्बन्ध ही बन्ध है, बन्धन है। इस प्रकार राग-द्वेष करने का प्रभाव चेतना के गुर्गों पर क्या उन गुर्गों की ग्रभि-व्यक्ति से सम्बन्धित माध्यम शरीर, इन्द्रिय, मन, वाणी ग्रादि पर पड़ता है। अत: राग-द्वेष रूप जैसी प्रवृत्ति होती है, वैसे ही कर्म बंधते हैं तथा जितनी-जितनी राग-द्वेष की ग्रधिकता-न्यूनता होती है उतनी-उतनी बंधन के टिकने की सबलता-निर्वलता तथा उसके फल की ग्रधिकता-न्यूनता होती है। इसलिए जो व्यक्ति जितना राग-द्वेष कम करता है उतना ही कम कर्म बांधता है। जो समभाव रखता है, समदृष्टि रहता है, वह पाप कर्म का बंध नहीं करता है। ग्रतः बंध से बचना है तो राग-द्वेष से बचना चाहिये।

नियमः

- (१) कर्म बन्ध का कारण राग-द्वेष युक्त प्रवृत्ति है।
- (२) जो जैसा अच्छा-बुरा कर्म करता है, वह वैसाही सुख-दुःख रूप फल भोगता है।
- (३) बन्धे हुए कर्म का फल अवश्यमेव स्वयं को ही भोगना पड़ता है। कोई भी अन्य व्यक्ति व शक्ति उससे छुटकारा नहीं दिला सकती।

#### २. निधत्त करणः

कर्म बन्ध की वह दशा जिसमें कर्म इतना दृढ़तर बंध जाय कि उसमें स्थिति ग्रौर रस में फैरफार तथा घट-बढ़ हो सके परन्तु उसका ग्रामूल-चूल परिवर्तन, संक्रमएा और उदीरएाान हो सके, उसे निधत्त करण कहते हैं । कर्म की यह स्थिति किसी प्रकृति या त्रिया में ग्रधिक रस लेने, प्रवृत्ति की पुनरावृत्ति करने से होतो है । जिस प्रकार किसी पौधे को बार-बार उखाड़ा जाय या हानि पहुँचाई जाये तो वह सूख सा जाता है ग्रौर उसमें विशेष फल देने की शक्ति नष्ट हो जाती है । अथवा जिस प्रकार बार-बार अफीम खाने से या शराब पीने से अफीम खाने या शराब पीने की आदत इतनी हढ़तर हो जाती है कि उसका छूटना कठिन होता है भले ही मात्रा में कुछ घट-बढ़ हो जाया । ग्रथवा इन्द्रिय सुख के आधीन हो कोई बार-बार मिथ्या आहार-बिहार करे, जिससे उसके जलंदर, भगंदर, क्षय जैसी दुसाध्य बोमारी हो जाय जो जन्म भर मिटे ही नहीं केवल उसमें कुछ उतार-चढ़ाव ग्रा जाय । इसी प्रकार जिस किया में योग ग्रर्थात् मन-वचन-काया की प्रवृत्ति की पुनरावृत्ति की ग्रधिकता हो एवं रस की अर्थात् राग-द्वेष ग्रादि कषाय की ग्रधिकता हो तो कर्म की ऐसी स्थिति का बन्ध हो जाता है कि जिसमें कुछ घट-बढ़ तो हो सके परन्तु उसका रूपांतरण व दूसरी प्रकृति रूप परिवर्तन न हो सके, उसके फल को भोगना ही पड़े ।

म्रतः हमें किसी विषय-सुख का बार-बार भोग करने एवं अधिक रस लेने से बचना चाहिये ताकि कर्म का दृढ़तर बन्ध न हो ।

नियमः निधत्त कर्म में संक्रमरा व उदीर राग नहीं होती है।

#### ३. निकाचित करणः

कर्म-बन्ध की वह दशा जिसमें कर्म इतने दृढ़तर हो जायं कि उनमें कुछ भी फेर-फार न हो सके, जिसे भोगना ही पड़े, निकाचना कहलाती है । कर्म की यह दशा निधत्तकरण से अधिक बलवान होती है । कर्म की यह स्थिति अत्यधिक युद्धता से होती है । जिस प्रकार पौधे को खाद, रस ग्रादि पूर्ए अनुकूलता मिलने से उसके फल में स्थित बोज का ऐसा पोषरा होता है कि उसके उगने की शक्ति पूर्ए विकसित हो जाती है । अथवा किसी रोगी द्वारा बार-बार गलती दोहरायी जाय व परहेज इतना बिगाड़ दिया जाय कि रोग ऐसी स्थिति में पहुँच जाय कि उसमें कमी आवे ही नहीं । या केंसर जैसे असाध्य रोग का हो जाने से उसके भोगे बिना छुटकारा नहीं होता है, वैसे हो जिस कर्म को भोगे बिना छुटकारा न हो, वह निकाचित कर्म है । जिस प्रकार कैंसर जादि ग्रसाध्य रोग से बचने, दूर रहने में ही ग्रपना हित है कारण कि उसका एक बार हो जाने पर फिर मिटना ग्रसम्भव है, इसी प्रकार कर्म बन्ध की ऐसी दशा से बचने या दूर रहने में ही अपना हित है – जिसे बिना भोगे छुटकारा ग्रसम्भव है । इस घातक दशा से बचना तब ही सम्भव है जब किसी प्रवृत्ति में अत्यन्त गृद्ध न हो । जत्यधिक ग्रासक्त न हो ।

निधत्त ग्रौर निकाचित कर्म-बन्ध की ये दोनों दशाएँ असाध्य रोग के समान हैं परन्तु निधत्त से निकाचित कर्म ग्रधिक प्रबल व दु:खद है । ग्रत: इनसे बचने में हो निज हित है ।

#### नियमः

निकाचित कर्म में संक्रमण व उदीरणा, उद्वर्तन, अपवर्तन करएा नहीं होते हैं । कोई-कोई ग्राचार्य सामान्य सा उद्वर्तन-अपवर्तन होना मानते हैं ।

#### ४. उद्धर्तना करणः

जिस किया या प्रवृत्ति से बन्धे हुए कर्म को स्थिति ग्रौर रस बढ़ता है, उसे उद्वर्तना करण कहते हैं । ऐसा हीँ पहले बांधे हुए कर्म-प्रकृति के अनुरूप पहले से ग्रधिक प्रवृत्ति करने तथा उसमें ग्रधिक रस लेने से होता है। जैसे पहले किसी ने डरते-डरते किसी की छोटी सी वस्तु चुरा कर लोभ की पूर्ति की फिर वह डाकुग्रों के गिरोह में मिल गया तो उसकी लोभ की प्रवृत्ति का पोषण हो गया, वह बहुत बढ़ गई तथा अधिककाल तक टिकाऊ भी हो गई, वह निधड़क डाका डालने व हत्याएँ करने लगा । इस प्रकार उसकी पूर्वकी लोभ की वृत्ति का पोषए होना, उसकी स्थिति व रस का बढ़ना उद्वर्तना कहा जाता है। जिस प्रकार खेत में उगे हुए पौधे को ग्रनुकूल खाद व जल मिलने से वह हुष्ट-पुष्ट होता है, उसकी ग्रायु व फलदान शक्ति बढ़ जाती है इसी प्रकार पूर्व में बन्धे हुए कर्मों को उससे अधिक सीव्ररस, राग-द्वेष, कषाय का निमित्त मिलने से उनकी स्थिति ग्रौर फल देने की शक्ति बढ़ जाती है। अथवा जिस प्रकार किसी ने पहले साधारएा सी शराब पी, इसके पश्चात् उसने उससे ग्रधिक तेज नशे वाली शराब पी तो उसके नशे की शक्ति पहले से अधिक बढ़ जाती है या किसी मधूमेह के रोगी ने शक्कर या कुछ मीठा पदार्थ खा लिया फिर वह ग्रधिक शक्कर वाली मिठाई खालेता है तो उस रोग की पहले से अधिक वृद्धि होने की स्थिति हो जाती है। इसी प्रकार विषय सुख में राग की वृद्धि होने से तथा दू:ख में द्वेष बढ़ने से तत्संबंधी कर्म की स्थिति व रस अधिक बढ़ जाता है। अत: हिंत इसी में है कि कषाय (रस) को वृद्धि कर पाप कमों की स्थिति व रस को न बढ़ाया जाय और पुण्य कर्म को न घटाया जाय।

नियम :

- (१) सत्ता में स्थित कर्म की स्थिति व रस से वर्तमान में बध्यमान कम की स्थिति व रस का ऋधिक बन्ध होता है, तब ही उद्वर्तन कररण सम्भव है।
- (२) संक्लेश (कषाय) की वृद्धि से ग्रायु कर्म को छोड़कर शेष कर्मों की सब प्रकृतियों की स्थिति का एवं सब पाप प्रकृतियों के ग्रनुभाग (रस) में उद्वर्तन होता है। विशुद्धि (शुभ भावों) से पुण्य प्रकृतियों के अनुभाग (रस) में उद्वर्तन होता है।
- ५. म्रपवर्तना करणः

पूर्व में बन्धे हुए कर्मों की स्थिति और रस में कमी या जाना ग्रपवर्तना-करण है । पहले किसी ग्रशुभ कर्म का बन्ध करने के, पश्चात् जीव यदि फिर अच्छे कर्म (काम) करता है तो उसके पहले बाँधे हुए कर्मों की स्थिति व फलदान शक्ति घट जाती है जैसे श्रेणिक ने पहले, कूर कर्म करके सातवीं नरक की यायु का बंध कर लिया था परन्तु फिर भगवान् महावोर की शरण व समवशरण में ग्राया, उसे सम्यक्तव हुआ जिससे अपने क्रुत कर्मों पर पश्चात्ताप हुग्रा तो शुभ भावों के प्रभाव से उसकी बांधी हुई सातवीं नरक की ग्रायु घटकर पहले नरक की ही रह गई । इसी प्रकार कोई अच्छे काम करे ग्रार उच्च स्तरीय देव गति का बन्ध करे फिर शुभ भावों में गिरावट ग्रा जाय तो वह उच्च स्तरीय देव गति का बन्ध करे फिर शुभ भावों में गिरावट ग्रा जाय तो वह उच्च स्तरीय देवगति के बन्ध में गिरावट आकर निम्न स्तरीय देवगति का हो जाता है । प्रथवा जिस प्रकार खेत में स्थित पौधे को प्रतिकूल खाद, ताप व जलवायु मिले तो उसकी आयु व फलदान को शक्ति घट जाती है । इसी प्रकार सत्ता में स्थित कर्मों का बन्ध कोई प्रतिकूल काम करे तो उसकी स्थिति व फलदान शक्ति घट जाती है । ग्रथवा जिस प्रकार पित्त का रोग नींबू व ग्रालूबुखारा खाने से, तीव्र कोध का बेग जल पीने से, ज्वर का ग्राधिक तापमान बर्फ रखने से घट जाता है इसी प्रकार पूर्व में किए गए दुष्कर्मों के प्रति संवर तथा प्रायश्चित ग्रादि करने से उनकी फलदान शक्ति व स्थिति घट जाती है ।

ग्रतः विषय-कषाय की ग्रनुकूलसा में हर्ष व रति तथा प्रतिकूलता में खेद (शोक) व ग्ररति न करने से अर्थात् विरति (संयम) को ग्रपनाने में ही आरम-हित है।

#### नियमः

संक्लेष (कषाय) की कमी एवं विशुद्धि (शुभ भावों) की वृद्धि से पहले बन्धे हुए कर्मों में आयु कर्म को छोड़ कर शेष सब कर्मों की स्थिति एवं पाप प्रकृतियों के रस में अपवर्तन (कमी) होता है। संक्लेश की वृद्धि से पुण्य प्रकृतियों के रस में अपवर्तन होता है।

#### ६. संक्रमण करण :

पूर्व में बन्धे कर्म की प्रकृति का अपनी जातीय अन्य प्रकृति में रूपांतरित हो जाना संक्रमण करण कहा जाता है। वर्त्तमान में वनस्पति विशेषज्ञ अपने प्रयत्न विशेष से खट्टे फल देने वाले पौधे को मीठे फल देने वाले पौधे के रूप में परिवर्तित कर देते हैं। निम्न जाति के बीजों को उच्च जाति के बीजों में बदल देते हैं। इसी प्रक्रिया से गुलाब की सेंकड़ों जातियाँ पैदा की हैं। वर्त्तमान वनस्पति विज्ञान में इस संक्रमण प्रक्रिया को संकर-प्रक्रिया कहा जाता है जिसका अर्थ संक्रमण करना ही है। इसी संक्रमण करण की प्रक्रिया से संकर मक्का, संकर बाजरा, संकर गेहूँ के बीज पैदा किए गए हैं। इसी प्रकार पूर्व में बंधी हुई कर्म-प्रकृतियाँ वर्तमान में बंधने वाली कर्म प्रकृतियों में परिवर्तित हो जाती हैं, संक्रमित हो जाती हैं। यूथवा जिस प्रकार चिकित्सा के द्वारा शरीर के विकार ग्रस्त अंग हृदय, नेत्र ग्रादि को हटाकर उनके स्थान पर स्वस्थ हृदय, नेत्र आदि स्थापित कर ग्रंघे व्यक्ति को सूफता कर देते हैं, रुग्ण हृदय को स्वस्थ हृदय बना देते हैं तथा ग्रपच या मंदाग्नि का रोग, सिरदर्द, ज्वर निर्बलता, कब्ज या ग्रतिसार में बदल जाता है। इससे दुहरा लाभ होता है—(१) रोग के कष्ट से बचना एवं (२) स्वस्थ ग्रंग की शक्ति की प्राप्ति । इसी प्रकार पूर्व की बंघी हुई ग्रणुभ कर्म प्रकृति को अपनी सजातीय शुभ कर्म प्रकृति में बदला जाता है और उनके दू:खद फल से बचा जा सकता है।

यह संक्रमण या रूपान्तरण कर्म के मूल भेदों में परस्पर में नहीं होता है। ग्रर्थात् ज्ञानावरण कर्म, दर्शनावरण, वेदनीय, मोहनीय आदि किसी ग्रन्य कर्म रूप में नहीं होता है। इसी प्रकार दर्शनावरण कर्म, ज्ञानावरण, वेदनीय आदि किसी अन्य कर्म रूप में नहीं होता है। यही बात ग्रन्य सभी कर्मों के विषय में भी जाननी चाहिये। संक्रमण किसी एक ही कर्म के ग्रवान्तर में उत्तर प्रकृतियों में ग्रपनी सजातीय ग्रन्य उत्तर प्रकृतियों में होता है। जैसे वेदनीय कर्म के दो भेद हैं। सातावेदनीय ग्रीर असातावेदनीय। इनका परस्पर में संक्रमण हो सकता है अर्थात् सातावेदनीय असातावेदनीय रूप हो सकता है और ग्रसातावेदनीय सातावेदनीय रूप हो सकता है परन्तु इस नियम के कुछ ग्रपवाद हैं। जैसे दर्शन मोहनीय और चारित्र मोहनीय ये दोनों मोहनीय कर्म की ही अवान्तर या उप-प्रकृतियां हैं—परन्तु इनमें भी परस्पर में संक्रमण नहीं होता है। इसी प्रकार प्रायु कर्म की चार ग्रवान्तर प्रकृतियाँ हैं उनमें भी परस्पर में संक्रमण नहीं हो सकता है ग्रर्थात् नरकायु का बंध कर लेने पर जीव को नरक में ही जाना पड़ता है। वह तिर्यंच, मनुष्य, देव गति में नहीं जा सकता है।

कर्म-सिद्धान्त में निरूपित संकमएा-प्रक्रिया को ग्राधुनिक मनोविज्ञान की भाषा में मार्गान्तरोकरएा (Sublimation of mental energy) कहा जा सकता है। यह मार्गान्तरोकरएा या रूपान्तरएा दो प्रकार का है—१. अशुभ प्रकृति का शुभ प्रकृति में और २. शुभ प्रकृति का अशुभ प्रकृति में। शुभ (उदात्त) प्रकृति का अशुभ (कुस्सित) प्रकृति का अशुभ प्रकृति में। शुभ (उदात्त) प्रकृति का अशुभ (कुस्सित) प्रकृति में रूपान्तरएा अनिष्टकारी है ग्रीर अशुभ (कुस्सित) प्रकृति का शुभ (उदात्त) प्रकृति में रूपान्तरएा हितकारी है। वर्तमान मनोविज्ञान में कुस्सित प्रकृति के उदात्त प्रकृति में रूपान्तरएा को उदात्तीकरण कहा जाता है। यह उदात्तीकरएा संक्रमरा करएा का ही एक अंग है, एक अवस्था है।

ग्राधुनिक मनोविज्ञान में उदात्तीकरण पर विशेष अनुसंधान हुग्रा है तथा प्रचुर प्रकाश डाला गया है । राग या कुस्सित काम भावना का संक्रमण या उदात्तीकरण, मन की प्रवृत्ति को मोड़कर श्रेष्ठ कला, सुन्दर चित्र या महाकाव्य, भाव भक्ति में लगाकर किया जा सकता है । वर्तमान में उदात्तीकरण प्रक्रिया का उपयोग व प्रयोग कर उद्दण्ड, अनुशासनहीन, तोड़-कोड़ करने वाले अपराधी-मनोवृत्ति के छात्रों एवं व्यक्तियों को उनकी रुचि के किसी रचनात्मक कार्य में लगा दिया जाता है। फलस्वरूप वे अपनी हानिकारक व अपराधी प्रवृत्ति का त्याग कर समाजोपयोगी कार्य में लग जाते हैं, अनुशासनप्रिय नागरिक बन जाते हैं।

कुत्सित प्रकृतियों को सद् प्रकृतियों में संक्रमण या रूपान्तरण करने के लिए ग्रावश्यक है कि पहले व्यक्ति को इन्द्रिय-भोगों की वास्तविकता को उसके वर्तमान जीवन की दैनिक घटनाओं के ग्राधार पर समभाया जाये। भोग का सुख क्षणिक है, नक्ष्वर है व पराधीनता में आबद्ध करने वाला है, परिगाम में नौरसता या ग्रभाव ही शेष रहता है । भोग जड़ता व विकार पैदा करने वाला है । नवीन कामनाश्रों को पैदा कर चित्त को अशांत बनाने वाला है । संघर्ष, द्वन्द्व, ग्रन्तर्द्धन्द्व पैदा करने वाला है। सूख के भोगी को दुःख भोगना ही पड़ता है। सुख में दू:ख अन्तर्गभित रहता ही है। भोगों के सुख के त्याग से तत्काल शान्ति, स्वाधीनता, प्रसन्नता की अनुभूति होती है । इस प्रकार भोगों के सूख क्षणिक-ग्रस्थायी सूख के स्थान पर हुँदेय में स्थायी सूख प्राध्ति का भाव जागृत किया जाय । भावी दूख से छूटकारा पाने के लिये वर्तमान के क्षरिएक सुख के भोग का त्याग करने की प्रेरणा दी जाय । इससे आत्म-संयम की योग्यता पैदा होती है फिर दूसरों को सुख देने के लिए भी अपने सुख व सुख सामग्री को दूसरों की सेवा में लगाने की प्रवृत्ति होती है । दूसरों की निःस्वार्थ सेवा से जो प्रेम का रस आता है उसका आनन्द सूलभोगजनित सुख से निराला होता है । उस सुख में वे दोष या कमियाँ नहीं होतीं जो भोगजनित सुख में होती हैं। प्रेम के सुख का यह बीज उदारता में पल्लवित, पुष्पित तथा फलित होता है और अन्त में सर्व-हितकारी प्रवृत्ति का रूप ले लेता है ।

जिस प्रकार कर्म-सिद्धान्त में संक्रमण केवल सजातीय प्रकृतियों में सम्भव है, इसी प्रकार मनोविज्ञान में भी रूपान्तरण केवल सजातीय प्रकृतियों में ही सम्भव माना है। दोनों ही विजातीय प्रकृतियों के साथ संक्रमण या रूपान्तरए नहीं मानते हैं। संक्रमणकरए और रूपान्तरकरण दोनों ही में यह सैद्धान्तिक समानता आश्चर्यंजनक है।

कर्म सिद्धान्त के अनुसार पाप प्रवृत्तियों से होने वाले दुःख, वेदना, अशान्ति आदि से छुटकारा, परोपकार रूप पुण्य प्रवृत्तियों से किया जा सकता है। इसी सिद्धान्त का अनुसरएा वर्तमान मनोविज्ञानवेत्ता भी कर रहे हैं। उनका कथन है कि उदात्तीकरण शारीरिक एवं मानसिक रोगों के उपचार में बड़ा कारगर उपाय है। मनोवैज्ञानिक चिकित्सालयों में असाघ्य प्रतीत होने वाले महारोग उदात्तीकरण से ठीक होते देखे जा सकते हैं। जिस प्रकार अशुभ प्रवृत्तियों का शुभ प्रवृत्तियों में रूपान्तरण होना जीवन के लिए उपयोगी व सुखद होता है, इसी प्रकार शुभ प्रवृत्तियों का अशुभ प्रवृत्तियों में रूपान्तरए। व संक्रमए। होना जीवन के लिए अनिष्टकारी व दुःखद होता है। सज्जन भद्र व्यक्ति जब कुसंगति, कुत्सित वातावरण में पड़ जाते हैं ग्रोर उससे प्रभावित हो जाते हैं तो उनकी शुभ प्रवृत्तियाँ ग्रशुभ प्रवृत्तियों में परिवर्तित हो जाती हैं जिससे उनका मानसिक एवं नैतिक पतन हो जाता है। परिएाामस्वरूप उनको कष्ट, रोग, ग्रशान्ति, रिक्तता, हीन भावना, निराधा, ग्रनिद्रा ग्रादि ग्रनेक प्रकार के दुःख भोगना पड़ता है।

कर्म-शास्त्र के अनुसार संक्रमण पहले बंधी हुई प्रकृतियों (मादतों) का वर्तमान में बध्यमान (बंधने वाली) प्रकृतियों में होता है अर्थात् पहले प्रवृत्ति करने से जो प्रकृति (ग्रादत) पड़ गई—बंध गई है वह प्रकृति (ग्रादत) वर्तमान में जो प्रवृत्ति की जा रही है उससे ग्रभी जो ग्रादत (प्रकृति) बन रही है, उस आदत का ग्रनुसरण-अनुगमन करती है । तथा इस नवीन बनने वाली स्रादतों के अनुरूप पुरानों ग्रादतों में परिवर्तन होता है । उदाहरणार्थ – पहले किसी व्यक्ति को प्रवृत्ति-प्रकृति ईमानदारी की है परन्तु वर्तमान में वह बेईमानी की प्रवृत्ति कर रहा है तो उसकी प्रकृति (आदत) बेईमानी की प्रकृति (आदत) में बदल जाती है। इसके विपरीत किसी व्यक्ति में पहले बेईमानी की आदत पड़ी हुई है और वर्तमान में ईमानदारी की प्रवृत्ति कर रहा है, इससे ईमानदारी को आदत का निर्माण हो रहा है तो पहले की बेईमानी की ग्रादत ईमानदारी में बदल जाती है, यह सर्वविदित है। शरीर और इन्द्रिय भीतर से अश्रचि के भंडार हैं एवं नाशवान हैं। इस सत्य का ज्ञान किसी को है। परन्तु अब वह शरीर व इन्द्रिय सुख के भोग में प्रवृत्त हो, मोहित हो जाता है तो उसे शरीर व इन्द्रिय सुन्दर व स्थायी प्रतीत होने लगता है । इस प्रकार उसका पूर्व का सच्चा ज्ञान ग्राच्छादित हो जाता है, दूसरे शब्दों में कहें तो अज्ञानरूप हो जाता है अर्थात् ज्ञान अज्ञान में रूपान्तरित, संक्रमित हो जाता है । ग्रागे भी उसका मोह जैसे-जैसे घटता-बढ़ता जायेगा उसकी इस अज्ञान की प्रकृति में भी घट-बढ़ होती जायेगी, ग्रपवर्तन-उदवर्तन होता आवेगा और मिथ्यात्व रूप मोह का नाझ हो जायेगा तो ग्रज्ञान का नाश हो जायेगा और ज्ञान प्रकट हो जायेगा। वही ग्रज्ञान, ज्ञान में बदल जायेगा । इसी प्रकार क्षोभ (क्रोध) और क्षमा, मान और विनय, माया और सरलता, लोभ और निर्लोभता, हिंसा ग्रौर दया, हर्ष और श्रोक, शोषण ग्रौर पोषएा, करुरएा और कूरता, प्रेम और मोह, जड़ता और चिन्मयता, परस्पर में वर्तमान प्रकृतियों के अनुरूप संत्रमित-रूपान्तरित हो जाते हैं । किसी प्रकृति की स्थिति व अनुभाग का घटना (ग्रपवर्तन) बढ़ना (उद्वर्तन) भी स्थिति, संकमण व अनुभाग संकमण के ही रूप हैं।

संक्रमण करएग का उपर्युक्त सिद्धान्त स्पष्टतः इस सत्य को उद्घाटित

करता है कि किसी ने पहले कितने ही अच्छे कर्म बांघे हों यदि वह वर्तमान में दुष्प्रवृत्तियां कर बुरे (पाप) कर्म बान्ध रहा है तो पहले के अच्छे (पुण्य) कर्म बुरे (पाप) कर्म में बदल जावेंगे, फिर उनका कोई अच्छा सुखद फल नहीं मिलने वाला है। इसके विपरोत किसी ने पहले दुष्कर्म (पाप) किए हैं, बांघे हैं परन्तु वर्तमान में वह सत्कर्म कर रहा है तो वह अपने बुरे कर्मों के दुःखद फल से छुटकारा पा लेता है। दूसरे शब्दों में कहें तो हम हमारे वर्त्तमान जीवन काल का सदुपयोग-दुरुपयोग कर ग्रपने भाग्य को सौभाग्य या दुर्भाग्य में बदल सकते हैं। इसकी हमें पूर्ण स्वाधीनता है तथा हमारे में सामर्थ्य भी है। इसे उदाहरण से समफों---

'क' एक व्यापारी है। 'ख' उसका प्रमुख ग्राहक है। 'क' को उससे विशेष लाभ होता है। 'क' के लोभ की पूर्ति होती है तथा 'ख' 'क' के व्यवहार की बहुत प्रश्नंसा करता है जिससे 'क' के मान की पुष्टि होती है। ग्रतः 'क' का 'ख' के साथ लोभ ग्रौर मान रूप घनिष्ठ सम्बन्ध या बन्ध है परन्तु 'क' ने 'ख' को लोभ वश असलो माल के बजाय नकली माल दे दिया। इस घोखे का जब 'ख' को पता चला तो वह रुष्ट हो गया और उस पर 'क' की जो रकम उधार थी उसने उसे देने से मना कर दिया। गाली-गलोच कर 'क' का ग्रपमान कर दिया। इससे 'क' को कोध आया। ग्रब 'क' का 'ख' के प्रति लोभ व मान रूप जो राग का सम्बन्ध था वह कोध व द्वे थे में रूपान्तरित-संक्रसित हो गया।

#### नियमः

- (१) प्रकृति संकमण बच्यमान प्रकृति में ही होता है।
- (२) संकमण सजातीय प्रकृतियों में ही होता है।
- नोट: १. उद्वेलना संक्रमण, २. विष्यात संक्रमण, ३. अधःस्तन संक्रमण, ४. गुरा संक्रमण, ४. सर्व संक्रमण आदि संक्रमण के अनेक भेद-प्रभेद कर्म शास्त्रों में कहे गये हैं, विस्तार भय से यहाँ उसका वर्णन नहीं किया गया है।

#### ७. उदीर एा कर एा:

बन्धे हुए कर्म का नियत काल में फल देने को उदय कहा जाता है और नियत काल के पहले कर्म के फल देने को उदीरणा कहते हैं। जैसे ग्राम बेचने बाला श्रामों को जल्दी पकाने के लिए पेड़ से तोड़कर भूसे ग्रादि में दबा देता है जिससे ग्राम समय से पूर्व जल्दी पक जाते हैं। इसी प्रकार जो कर्म समय पाकर उदय में आने वाले हैं श्रर्थात् अपना फल देने वाले हैं उनका प्रयत्न विशेष से किसी निमित्त से समय से पूर्व ही फल देकर नष्ट हो जाना उदीरगा है। जिस प्रकार शरीर में स्थित कोई विकार कालान्तर में रोग के रूप में फल देने वाला है। टीका लगवाकर या दवा म्रादि के प्रयत्न द्वारा पहले ही उस विकार को उभार कर फल भोग लेने से उस विकार से मुक्ति मिल जाती है। उदाहरणार्थ—चेचक का टीका लगाने से चेचक का विकार समय से पहले ही अपना फल दे देता है। भविष्य में उससे छुटकारा मिल जाता है। वमन-रेचन (उल्टी या दस्त) द्वारा किए गए उपचार में शरीर का विकार निकाल कर रोग से समय से पूर्व ही मुक्ति पाई जा सकती है।

इसी प्रकार ग्रन्तस्तल में स्थित कर्म की ग्रंथियों (बंधनों) को भी प्रयत्न से समय के पूर्व उदय में लाकर फल भोगा जा सकता है। वैसे तो कर्मों की उदीरणा प्रार्गी के द्वारा किए गए प्रयत्नों से अपनाए गए निमित्तों से सहज रूप में होती रहती है परन्तु अन्तरतम में ग्रज्ञात-अगाध गहराई में छिपे व स्थित कर्मों की उदीरणा के लिए विशेष पुरुषार्थ करने की आवध्यकता होती है, जिसे तप के द्वारा कर्मों की निर्जरा करना कहा जाता है।

वर्तमान मनोविज्ञान भी उदीरणा के उपर्युक्त तथ्य को स्वीकार करता है। मनोविज्ञान में इस प्रक्रिया से ग्रवचेतन मन में स्थित मनोग्रंथियों का रेचन या वमन कराया जाता है। इसे मनोविश्लेषण पद्धति कहा जाता है। इस पद्धति से ग्रज्ञात मन में छिपी हुई ग्रंथियाँ, कुंठाएँ, वासनाएँ, कामनाएँ ज्ञात मन में प्रकट होती हैं, उदय होती हैं ग्रौर उनका फल भोग लिया जाता है तो वे नष्ट हो जाती हैं।

आधुनिक मनोवैज्ञानिकों का कथन है कि मानव की अधिकतर शारोरिक एवं मानसिक बोमारियों का कारण ये ग्रज्ञात मन में छिपी हुई ग्रंथियाँ ही हैं। जिनका संचय हमारे पहले के जीवन में हुग्रा है। जब ये ग्रन्थियाँ बाहर प्रकट होकर नब्ट हो जाती हैं तो इनसे सम्बन्धित बीमारियाँ भी मिट जाती हैं। मानसिक चिकित्सा में इस पद्धति का महत्त्वपूर्ण स्थान है।

अपने द्वारा पूर्व में हुए पापों या दोषों को स्मृति पटल पर लाकर गुरु के समक्ष प्रकट करना, उनकी आलोचना करना, प्रतिक्रमण करना, उदीरणा या मनोविश्लेषएा पद्धति का ही रूप है। इससे साधारण दोष-दुष्कृत मिथ्या हो जाते हैं, नष्ट हो जाते हैं, फल देने की शक्ति खो देते हैं। यदि दोष प्रगाढ़ हो, भारो हो तो उनके नाश के लिए प्रायश्चित लिया जाता है। प्रतिक्रमण कर्मों की उदीरणा में बड़ा सहायक है। हम प्रतिक्रमण के उपयोग से अपने दुष्कर्मों की उदीरणा करते रहें तो कर्मों का संचय घटता जायेगा जिससे आरोग्य में वृद्धि होगी। जो शारीरिक एवं मानसिक आरोग्य, समता, शान्ति एवं प्रसन्नता के रूप में प्रकट होगी।

#### उदीरणाकी प्रक्रियाः

उदीरणा के लिए पहले शुभ-भावों से अपवर्तना करएा द्वारा पूर्व में संचित कर्मों की स्थिति को घटा दिया जाता है। स्थिति घट जाने पर कर्म नियत समय से पूर्व उदय में या जाते हैं। उदाहरणार्थं जब कोई व्यक्ति किसी दुर्घटना में अपनी पूरी यायु भोगे बिना ही मर जाता है तो उसे प्रकाल मृत्यु कहा जाता है। इसका कारण आयु कर्म की स्थिति अपवर्तना करण द्वारा घटकर उदीरएा हो जाना ही है।

#### नियम :

- (१) बिना अपवर्तन के उदीरएगा नहीं होती है।
- (२) उदीरणा किये कर्म उदय में म्राकर फल देते हैं।
- (३) उदीरणा के उदय में ग्राकर जितने कर्म कटते हैं (निर्जारत होते हैं) उदय में कषाय भाव की अधिकता होने से उनसे ग्रनेक गुरो कर्म ग्रधिक भी बन्ध सकते हैं।

#### द. उपशमना करण :

कमं का उदय में आने के ग्रयोग्य हो जाना उपशमना करण है। जिस प्रकार भूमि में स्थित पौधे वर्षा के जल से भूमि पर पपड़ी श्रा जाने से दब जाते हैं, बढ़ना रुक जाता है, प्रकट नहीं होते हैं। इसी प्रकार कर्मों को ज्ञान बल या संयम से दबा देने से उनका फल देना रुक जाता है। इसे उपशमना करण कहते हैं। इससे तत्काल शान्ति मिलती है। जो आत्मशक्ति को प्रकट करने में सहायक होती है। अथवा जिस प्रकार शरीर में घाव हो जाने से या ग्रापरेशन करने से पीड़ा या कष्ट होता है। उस कष्ट का अनुभव न हो इसके लिए इन्जेक्शन या दवाई दी जाती है जिससे पीड़ा या दर्द का शमन हो जाता है। घाव के विद्यमान रहने पर भी रोगी उसके परिणामस्वरूप उदय होने वाली बेदना से उस समय बचा रहता है। इसी प्रकार ज्ञान ग्रीर किया विशेष से कर्म प्रकृतियों के कुफल का शमन किया जाता है। यही उपशमना करण है। परन्तु जिस प्रकार इन्जेक्शन या दवा से दर्द का शमन रहने पर भी घाव भरता रहता है और घाव भरने का जो समय है वह घटता रहता है। इसी प्रकार कर्म-प्रकृतियों के कुफल भोग का शमन होने पर भी उनकी स्थिति, अनुभाग व प्रदेश घटता रह सकता है।

नियम : उपश्रमना करएा मोहनीय कर्म की प्रकृतियों में ही होता है।

करण-ज्ञान में महत्त्वपूर्ए सिद्धान्त यह है कि वर्तमान में जिन कर्म प्रकृतियों का बन्ध हो रहा है। पुरानी बन्धी हुई प्रकृतियों पर उनका प्रभाव पड़ता है और वे वर्तमान में बध्यमान प्रकृतियों के अनुरूप परिवर्तित हो जाती हैं। सीधे शब्दों में कहें तो वर्तमान में हमारी जो आदत बन रही है, पुरानी ग्रादतें बदल कर उसी के अनुरूप हो जाती हैं। यह सबका अनुभव है। उदाहरणार्थ—प्रसन्नचन्द्र राजर्षि को ले सकते हैं।

प्रसन्नचन्द्र राजा थे । वे संसार को असार समफ कर राजपाट ग्रौर ग्रुहस्थाश्रम का त्याग कर साधु बन गये थे । वे एक दिन साधुवेश में घ्यान की मुद्रा में खड़े थे । उस समय श्रेणिक राजा भगवान् महावीर के दर्शनार्थ जाते हुए उधर से निकला । उसने राजर्षि को घ्यान मुद्रा में देखा । श्रेशिक ने भगवान् के दर्शन कर भगवान् से पूछा कि घ्यानस्थ राजर्षि प्रसन्नचन्द्र इस समय काल करें तो कहाँ जाये । भगवान् ने फरमाया कि सातवीं नरक में जावें । कुछ देर बाद फिर पूछा तो भगवान् ने फरमाया कि सातवीं नरक में जावें । कुछ देर बाद फिर पूछा तो भगवान् ने फरमाया छठी नर्क में जावें । इस प्रकार श्रेणिक राजा द्वारा बार-बार पूछने पर भगवान् ने उसी कम से फरमाया कि छठी नर्क से पांचवी नर्क में, चौथी नर्क में, तीसरी नर्क में, दूसरी नर्क में, पहली नर्क में जायें । फिर फरमाया प्रथम देवलोक में, दूसरे देवलोक में, कमशः बारहवें देवलोक में, नव येवयक में, अनुत्तर विमान में जावें । इतने में ही राजर्षि को केवलज्ञान हो गया ।

हुम्रा यह था कि जहाँ राजर्षि प्रसन्नचन्द्र ध्यानस्थ खड़े थे। उधर से कुछ पश्चिक निकले। उन्होंने राजणि की ओर संकेत करके कहा कि अपने पुत्र को राज्य का भार सम्भला कर यह राजा तो साधु बन गया और यहाँ ध्यान में खड़ा है। परन्तु इसके शत्रु ने इसके राज्य पर ग्राकमण कर दिया है। वहाँ भयंकर संग्राम हो रहा है, प्रजा पीड़ित हो रही है । पुत्र परेक्षान हो रहा है । इसे कूछ विचार ही नहीं है। यह सुनते ही राजयि को रोष व जोझ आया। होश-हवाझ खो गया । उसके मन में उद्देग उठा । मैं अभी यूद्ध में जाऊँगा झौर शत्रु सेना का संहार कर विजय पाऊँगा । उसका धर्म-ध्यान रौंद्र-ध्यान में संऋमित हो गया। अपनी इस रौद्र, घोर हिंसात्मक मानसिक स्थिति की कालिमा से वह सातवीं नर्क की गति का बंध करने लगा। ज्योंही वह युद्ध करने के लिए चररा उठाने लगा त्योंही उसने अपनी वेश-भूषा को देखा तो उसे होश आया कि मैंने तो राजपाट त्यांग कर संयम धारण किया है । मेरा राजपाट से अब कोई संबंध नहीं। इस प्रकार उसने अपने आपको सम्भाला। उसका जोश-रोष मन्द होने लगा। रोष या रौद्र घ्यान जैसे-जैसे मंद होता गया, घटता गया, वैसे-वैसे नारकीय बन्धन भी घटता गया और सातवीं नर्क से घटकर कमशः पहली नर्क तक पहुंच गया। इसके साथ ही पूर्व में बन्धे सालवीं झादि नकों की बंध की स्थिति व अनुभाग घटकर पहली नर्क में अपवर्तित हो गये। फिर भावों में और विश्वद्धि आई। रोष-ओश शांत होकर संतोष में परिवर्तित हो गया तो राजणि देव गति का बन्ध करने लगा । इससे पूर्व ही में बन्धा नर्क गति का बन्ध

देव गति में रूपान्तरित हो गया, संक्रमित हो गया ! फिर श्रेणीकरण की प्रक्रिया प्रारम्भ होने लगी तो भावों में अत्यन्त विशुद्धि आई । कषायों का उपशमन हुआ तो अनुत्तर विमान देवगति का बन्ध होने लगा । फिर भावों की विशेष विशुद्धि से पाप कर्मों का स्थितिधात और रसघात हुआ । कर्मों की तीव्र उदीरएाा हुई । फिर क्षीण कषाय होने पर पूर्ण वीतरागता ग्रा गई ग्रौर केवल-ज्ञान हो गया । इस प्रकार प्रसन्नचन्द्र रार्जीष ग्रपनी वर्तमान भावना की विशुद्धि व साधना के बल से पूर्व बन्ध कर्मों का उत्कर्षरा, ग्रपकर्षरा, संक्रमण, उदीरणा ग्रादि कररा (क्रियाएँ) कर इतकृत्य हुग्रा ।

इसी प्रकार प्रत्येक व्यक्ति अपने पूर्व जन्म में दुष्प्रवृत्तियों से अशुभ व दुःखद पाप कर्मों की बाँधे हुए उसकी स्थिति व अनुभाग को वर्त्तमान में अपनी शुभ प्रवृत्तियों से शुभ कर्म बांधकर घटा सकता है तथा शुभ व सुखद पुण्य कर्मों में संक्रमित कर सकता है। इसके विपरीत वह वर्त्तमान में अपनी दुष्प्रवृत्तियों से अशुभ पाप कर्मों का बन्धन कर व पूर्व से बान्धे शुभ व सुखद कर्मों को अशुभ व दुःखद कर्मों के रूप में भी संकमित कर सकता है। अतः यह आवश्यक नहीं है कि पूर्व में बन्धे हुए कर्म उसी प्रकार भोगने पड़ें। व्यक्ति अपने वर्त्तमान कर्मों (प्रकुतियों) के ढारा पूर्व में बन्धे कर्मों को बदलने, स्थिति, अनुभाग घटाने-बढ़ाने एवं क्षय करने में पूर्ण समर्थ व स्वाधीन है। साधक पराक्रम करे तो प्रथम गुणस्थान से ऊँचा उठकर कर्मों का क्षय करता हुआ अन्तर्मु हूर्त्त में केवलज्ञान प्राप्त कर सकता है।

### कर्म के सवैये

तारों की ज्योति में चन्द्र छिपे नहीं, सूर्य छिपे नहीं बादल छाये। इन्द्र की घोर से मोर छुपे नहीं, सर्प छिपे नहीं पूरंगी बजाये। जंग जुड़े रजपूत छुपे नहीं, दातार छुपे नहीं मांगन ग्राये। जोगी का देष ग्रनेक करो पर, कर्म छुपे न भभूति रमाए।।

# कार्मरण शरीर ऋौर कर्म □ श्रो चम्दनराज मेहता

११

कर्म-जगत् का सम्बन्ध स्थूल शरीर से नहीं होकर उस सूक्ष्म शरीर से है जो इस दृश्य शरीर के भीतर है। शरीर पांच प्रकार के हैं---ग्रौदारिक, वैक्रिय, आहारक, तैजस व कार्मण । इनमें तैजस ग्रौर कार्मण अरीर अतीव सूक्ष्म हैं। आत्मा जब तक पूर्श्यतया कर्मों से मुक्त नहीं होती तब तक ये दोनों सूक्ष्म शरीर सदा स्रात्मा के साथ रहते हैं। धात्मा के कोई कर्म पूद्गल नहीं चिपकते परन्तु आत्मा के साथ जो कर्म शरीर है उससे चिपकते हैं। तैजस शरीर-कर्म शरीर श्रौर स्थूल शरीर के बीच सेतू का काम करता है । जो शरीर आहार ग्रादि को पचाने में समर्थ है और जो तेजोमय है वह तैजस शरीर है । यह शरीर विद्युत् परमारणुओं व कर्म शरीर, वासना, संस्कार व संवेदन के सूक्ष्मतम परमारणुओं से निर्मित होता है।

कार्मण शरीर अतीव सूक्ष्म है और ज्ञानावर एीय आदि आठ कर्मों के पुद्गल समूह से इसका निर्माण होता है। यह शरीर ग्रत्यन्त सूक्ष्म है इसलिए सारे लोक की कोई भी वस्तू उनके प्रवेश को नहीं रोक सकती। सूक्ष्म वस्तु बिना रुकावट के सर्वत्र प्रवेश कर सकती है जैसे ग्रति कठोर लोह पिण्ड में ग्रमिन ।

कर्म शरीर के अप्तीव सूक्ष्म पुद्गल यानी अनन्त प्रदेशी स्कन्ध जो सिद्धों से अनन्त गुणा ज्यादा स्रौर स्रभवी से स्रनन्त भाग कम हैं, हमारी आत्मा से चिपके हए हैं। शरीर विज्ञान के ग्रनूसार हमारे भौतिक शरीर में एक वर्ग इंच स्थान में ग्यारह लाख से अधिक कोशिकाएँ होती हैं किन्तु यदि सूक्ष्म कर्म-शरीर में स्थित कर्म जगत की कोशिकाओं का लेखा जोखा किया जाय तो मालूम होगा कि एक वर्ग इंच जगह में ग्ररबों-खरबों कोशिकाओं का ग्रस्तित्व है। ये कर्म पुद्गल चार स्पर्श वाले एवं अनन्त प्रदेशी होते हैं। इन सूक्ष्म पुद्गलों का स्वरूप इतना सूक्ष्म होता है कि वे केवल अतीर्द्रिय शक्तियों के द्वारा ही देखे जा सकते हैं, एवं मात्र बाह्य उपकरणों से नहीं देखे जा सकते ।

शीत-उष्ण ग्रौर स्निग्ध-रुक्ष ये चार मूल स्पर्श हैं और प्रत्येक पुद्गल में प्राप्त हैं। ये विरोधी हैं पर उनका सह-क्रवस्थान है। वे चारों हैं तभी पुद्गल स्कन्ध हमारे लिए उपयोगी होता है। दुनिया में सब कुछ युगल है, जिसके बिना सृष्टि ही नहीं हो सकती । प्रत्येक परमार्ग्य 'कर्म' नहीं बन सकते । सूक्ष्म एवं चतुः स्पर्शी परमार्ग्यु ही 'कर्म' बन सकते हैं । इन चतुः स्पर्शी परमार्ग्यु-स्कन्घों में भार नहीं होता, वे लघु व गुरु नहीं होते । उनमें विद्युत् आवेग नहीं होता । वे बाहर जा सकते हैं यानी दोवार के बीच में भी निकल सकते हैं । उनकी गति अप्रत्याहत और अस्खलित होती है । अन्य चार स्पर्श लघु-गुरु (हल्का-भारी) और कर्कश-मृदु (कठोर-मीठा) ये वस्तु के मूलभूत धर्म नहीं हैं परन्तु वे संयोग शक्ति के द्वारा बनते हैं । इन अब्टस्पर्शी परमार्ग्यु स्कन्धों में भार होता है, विद्युत्, आवेग व प्रस्फुटन होता है और उनका स्थूल अवगाहन भी होता है । इन अब्टस्पर्शी पुद्गलों में कर्म बनने की और अमूर्त आरमा की शक्तियों को आवृत्त करने की क्षमता नहीं होती ।

थियोसोफिस्ट्स (Theosophists) ने इन शरीरों की भिन्न संज्ञाएँ दी हैं। उन्होंने स्थूल शरीर को Physical Body, सूक्ष्म शरीर को Etheric Body और ग्रति सूक्ष्म शरीर को Astral Body कहा है। वेदान्त के महर्षि अरविन्द ने बताया है कि स्थूल शरीर के अतिरिक्त हमारे अनेक सूक्ष्म शरीर भी हैं और हम निरे स्थूल शरीर ही नहीं, अपितु अनेक शरीरों के निर्माता भी हैं तथा उन्हें इच्छानुसार प्रभावित करने की शक्ति रखने वाले समर्थ ग्रात्म-पुरुष भी हैं। उन्होंने आगे बताया कि इस शरीर के ग्रतिरिक्त हमारे चार ग्रहश्य शरीर उन चार लोकों जो वायव्य लोक, दिव्य लोक, मानसिक लोक तथा ग्राध्यात्मिक लोक के नाम से जाने जाते हैं, से सान्निध्य प्राप्त करते हैं। हमारा प्राणमय शरीर आकार-प्रकार में स्थूल शरीर जैसा हो होता है पर स्थूल शरीर के रहते यह जितना प्रभावशाली था, इससे अलग होने पर उससे हजार गुना ग्राधिक शक्तिशाली और प्रभावशाली हो जाता है।

कर्म-शरीर सर्वाधिक शक्तिशाली शरीर है। यह अन्य सभी शरीरों का मूलभूत हेतु है। इसके होने पर श्रन्य शरीर होते हैं और न होने पर कोई शरीर नहीं होता। स्थूल शरीर का सीधा सम्पर्क तैजस शरीर से है ग्रौर तैजस शरीर का सीधा सम्पर्क कर्म-शरीर से है। कर्म-शरीर से सीधा सम्पर्क चेतना का है ग्रौर यह कर्म-शरीर ही चैतन्य पर आवरण डालता है। कर्म-शरीर स्थूल शरीर के द्वारा ग्राकॉित बाह्य जगत् के प्रभावों को ग्रहण करता है ग्रौर चैतन्य के प्रभावों को बाह्य जगत् तक पहुँचाता है। सुख-दुःख का अनुभव कर्म-युक्त शरीर से होता है। घटना स्थूल शरीर में घटित होती है ग्रौर उसका संवदन कर्म-शरीर में होता है। मादक वस्तुग्रों का प्रयोग करने पर स्थूल-शरीर और कर्म-शरीर का सम्बन्ध ऊपरी स्तर पर विच्छिन्न हो जाता है। इससे उस दशा में स्थूल-शरीर का सर्दी, गर्मी या पीड़ा का कोई संवेदन नहीं होता। रोग भी कर्म-शरीर में उत्पन्न होता है और स्थूल-शरीर में व्यक्त होता है। वासना कर्म-शरीर में उत्पन्न होता है और व्यक्त होती है स्थूल-शरीर द्वारा। कर्म-शरीर ग्रौर स्थूल- शरीर दोनों का सम्बन्ध हमारी विभिन्न मानवीय अवस्थाओं का निर्माण करते हैं। हम समस्या ग्रौर उसके समाधान को स्थूल-शरीर में खोजते हैं जबकि दोनों का मूल कर्म-शरीर में होता है। कर्म-शरीर हमारे चितन, भावना, संकल्प और प्रवृत्ति से प्रकम्पित होता है। प्रकम्पनकाल में वह नये परमारणुओं को ग्रहण (बन्ध) करता है ग्रौर पूर्व गृहीत परमारणुओं का परित्याग (निर्जरण) करता है। हमारे श्वास ग्रौर उच्छवास की गति का, हमारी प्रभा, हमारी इन्द्रियों की शक्ति का तथा वर्ण, गंध, रस और स्पर्श ग्रादि अनुभवों के नियंत्रण का हेतु सूक्ष्म शरीर है। दूसरों को चोट पहुँचाने की हमारी क्षमता या दूसरों से चोट न खाने की हममें जो क्षमता है उसका नियंत्रण भी सूक्ष्म शरीर से ही होता है। इस तरह हमारी सम्पूर्ण शक्ति का नियामक है सुक्ष्म शरीर ।

प्राणी के मरने पर जब ग्रात्मा एक शरीर को छोड़कर दूसरा शरीर धारए करती है, उस ग्रन्तराल काल में उसके साथ दो शरीर ग्रवश्य ही होते हैं एक तैजस और दूसरा कार्मण शरीर । उन दोनों शरीरों के माध्यम से आत्मा ग्रन्तराल की यात्रा करती है ग्रौर अपने उत्पत्ति स्थान तक पहुँचती है । नये जन्म के प्रारम्भ से ही कर्म-झरीर आहार ग्रहण करता है चाहे वह योज ग्राहार हो या ऊर्जा ग्राहार हो । जीव संसार में होगा तब ही कर्म-शरीर होगा । इस तरह जीव आहार का उपभोग कर शीझ ही उसका उपयोग भी कर लेता है। स्थूल शरीर का निर्माण शुरू हो जाता है। हमारे स्थूल शरीर का ज्यों-ज्यों विकास होता है, त्यों-त्यों नाड़ियाँ बनती हैं, हडि़्याँ बनती हैं, चक्र बनते हैं, और भी अनेक प्रकार के अवयव बनते रहते हैं व इन्द्रियों का विकास होता रहता है । इस तरह के विकास का मूल स्रोत है कर्म-शरीर । कर्म-शरीर में जितने स्रोत हैं, जितने शक्ति-विकास के केन्द्र हैं, उन सबका संवेद्य है स्थूल शरीर । यदि किसी प्राणी के कर्म-शरीर में एक इन्द्रिय का विकास होता है तो स्थूल शरीर की संरचना में केवल एक इन्द्रिय का ही विकास होगा यानी केवल स्पर्श इन्द्रिय का ही विकास होगा। यदि कर्म-शरीर में एक से ग्रधिक इन्द्रियों का विकास होता है तो स्थूल शरीर में उतनी ही इन्द्रियों के संघटन विकसित होंगे । यदि कर्म-शरीर में मन का विकास होता है तो स्थूल शरीर में भी मस्तिष्क का निर्माण होगा । जिन जीवों के कर्म-शरोर में मन का विकास नहीं है उनके न तो मेरु रज्जू होती है और न ही मस्तिष्क क्योंकि मन के विकास के साथ ही मेरु रज्जु और मस्तिष्क बनते हैं। इस प्रकार स्थूल शरीर की रचना का सारा उपक्रम सूक्ष्म-शरीर के विकास पर ग्राधारित है। उपर्युक्त तथ्यों के आधार पर यह कहा जा सकता है कि यदि सूक्ष्म शरीर बिम्ब है तो स्यूल शरीर उसका प्रतिबिम्ब और यदि सूक्ष्म शरीर प्रमाण है तो स्थूल शरीर उसका संवेदी प्रमारा है ।

इस शरीर की रचना तब तक ही होती है जब तक आत्मा कर्मों से बन्धी

है। कर्म-बद्ध ग्रात्मा से ही कर्म-पुद्गल सम्बन्ध जोड़ते हैं ग्रौर कर्म-शरीर से चिपके हुए कर्म-पुद्गल, ग्रच्छे या बुरे, चाहे इस जन्म के हों या पिछले जन्मों के हों, जीव के साथ चलते हैं और परिपक्व होने पर उदय में ग्राते हैं। जब आत्मा कर्मों से मुक्त हो जाती हैं तो फिर कोई भी पुद्गल उस शुद्ध चैतन्यमय आत्मा से न तो सम्बन्ध जोड़ सकते हैं ग्रौर न ही आवरण डाल सकते हैं।

सूक्ष्म शरीर के द्वारा जो विपाक होता है, उसका रस-स्राव शरीर की ग्रन्थियों के ढारा होता है ग्रौर वह हमारी सारी प्रवृत्तियों को संचालित करता है ग्रौर प्रभावित भी करता है । यदि हम इस तथ्य को उचित रूप में जान लेते हैं तो हम स्थूल शरीर पर ही न रुक कर उससे आगे सूक्ष्म शरीर तक पहुँच जाएँ। हमें उन रसायनों तक पहुँचना है जो कर्मों के द्वारा निर्मित हो रहे हैं। वहाँ भी हम न रुकें, आगे बढ़ें और ग्रात्मा के उन परिणामों तक पहुँचे, जो उन स्रोधों को निर्मित कर रहे हैं। स्थूल या सूक्ष्म शरीर उपकरणा हैं। मूल हैं ग्रात्मा के परिणाम । हम सूक्ष्म शरीर से ग्रागे बढ़ कर ग्रात्म परिणाम तक पहुँचे। उपादान को समफना होगा, निमित्त को भी समफना होगा और परिएगमों को भी । मन के परिएगम, आत्मा के परिएगम निरन्तर चलते रहते हैं । ग्रारमा के परिएााम यदि विशुद्ध चैतन्य केन्द्रों की ग्रोर प्रवाहित होते हैं, तो परिणाम विशुद्ध होंगे और वे ही ग्रात्म-परिणाम वासना की वृत्तियों को उसेजना देने वाले चैतन्य-केन्द्रों की ग्रोर प्रवाहित होते हैं, तो परिणाम कलूषित होंगे। जो चैतन्य-कन्द्र कोध, मद, माया ग्रौर लोभ की वृत्तियों को उत्तेजित करते हैं, जो चैतन्य केन्द्र आहार संज्ञा, भय संज्ञा, मैथुन संज्ञा ग्रौर परिग्रह संज्ञा को उत्तेजना देते हैं, यदि उन चैतन्य केन्द्रों की ग्रोर ग्रात्म-परिएाम की धारा प्रवाहित होगो, तो उस समय वही वृत्ति उभर ग्राएगी, वैसे ही विचार बनेंगे । श्राज इस बात की ग्रावश्यकता है कि हम निरन्तर अम्यास द्वारा यह जानने की कोशिश करें कि शरीर के किस भाग में मन को प्रवाहित करने से अच्छे परिणाम आ सकते हैं और किस भाग में मन को प्रवाहित करने से बुरे परिणाम उभरते हैं। यदि यह अनुभूति हो जाय तो हम प्रपनी सारी वृत्तियों पर नियन्त्रण पा सकते हैं ग्रौर तब हम ग्रपनी इच्छानूसार भूभ लेक्याओं में प्रवेश कर सकते हैं और अंग्रुभ लेक्याग्रों से छुटकारा पा सकते हैं।

इस विषय में गुजराती-मिश्रित राजस्थानी भाषा के प्राचीन ग्रन्थ में कुछ ऐसे महत्त्वपूर्ण तथ्य लिखे हैं जो पता नहीं लेखक के निजी अनुभवों पर ग्राघारित हैं ग्रथवा दूसरे ग्रन्थों के आधार पर, लेकिन बहुत ही ग्राक्ष्वर्यकारी ग्रौर महत्त्व-पूर्ण हैं । उसमें लिखा है—नाभि कमल की अनेक पंखुड़ियाँ हैं । जब ग्रात्म-परिएाम ग्रमुख पंखुड़ी पर जाता है तब क्रोध की वृत्ति जागती है, जब अमुक पंखुड़ी पर जाता है तब मान की वृत्ति जागती है, जब ग्रमुक पंखुड़ी पर जाता है तब वासना उत्तेजित होती है और जब अमुक पंखुड़ी पर जाता है तब लोभ को वृत्ति उभरती है। जब आत्म-परिएााम नाभि कमल से ऊपर उठकर हृदय कमल की पंखुड़ियों पर जाता है तब समता की वृत्ति जागती है, ज्ञान का विकास होता है, ग्रच्छी वृत्तियाँ उभरती हैं। जब ग्रात्म-परिणाम दर्शन केन्द्र पर पहुँचता है तब चौदह पूर्वों के ज्ञान को ग्रहरए करने की क्षमता जाग्रुत होती है।

यह सारा प्रतिपादन किस आधार पर किया गया है यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता किन्तु इस प्रतिपादन में एक बहुत बड़ी सच्चाई का उद्घाटन होता है कि मानव शरीर में ग्रनेक संवादी केन्द्र हैं। इन केन्द्रों पर मन को एकाग्र कर, मन से उसकी प्रेक्षा कर, हम ऐसे द्वारों का उद्घाटन कर सकते हैं, ऐसी खिड़कियाँ खोल सकते <u>हैं</u>, जिनके द्वारा चेतना की रश्मियाँ बाहर निकल सकें ग्रौर अघटित घटित कर सकें।

यह बहुत ही कठिन साधना है और निरन्तर लम्बे समय तक इसका अभ्यास करने पर ही व्यक्ति को कुछ उपलब्धि हो सकती है या अच्छे परिएाम निकल सकते हैं। अभ्यास किये बिना पुस्तकीय अध्ययन से कोरा ज्ञान होगा। ग्रागमवाएगी के अनुसार—

"अहिंसु विज्जा चरणं पमोक्खं।"

दुःख मुक्ति के लिए विद्या ग्रौर आचार का अनुषोलन करें । पहले जानो, फिर ग्रभ्यास करो ।

निष्कर्ष यह है कि कर्म ग्रात्मा से नहीं चिपकते परन्तु कर्म-भारीर जो ग्रात्मा के साथ जन्म-जन्मान्तर रहता है, उससे चिपकते हें ।

संदर्भ : १—हरिमोहन गुप्ता "ग्ररविंद का सूक्ष्म शरीर", धर्म युग २० से २६-२-६०।

> २---युवाचार्यं महाप्रज्ञ----"शक्ति के जागरण सूत्र'', प्रेक्षा घ्यान, मार्च, १६८० ।

#### सवैया

कर्म प्रताप तुरंग नचावत, कर्म से छत्रपति सम होई। कर्म से पूत कपूत कहावत, कर्म से आपे बड़ो नहीं कोई।। कर्म फिर्यो जद रावण को, तब सोने की लंक पलक में खोई। आप बढ़ाई कहा करे मूरख, कर्म करे सो करे नहीं कोई।।

# १२

# कर्मवाद के ग्राधारभूत सिद्धान्त

🔲 डॉ. शिव मुनि

ज्ञान एक महान् निधि है। वह है भी हमारे भीतर ही। आश्चर्य तो इस बात का है कि जो हमारे भीतर है उसका हमें पता तो है किन्तु अनुभव नहीं है। इसके बीच में कोई रुकावट श्रवश्य है। जैन दर्शन में उसी रुकावट को, ब्रावरणों को कर्म कहा है।

कर्म एक निर्जीव तत्त्व है। आवरएा जितने भी होते हैं सभी निर्जीव होते हैं। इन ग्रावरणों को दूर करने के लिए ग्रनेक सन्तों, ऋषियों, महर्षियों ने प्रयत्न किए हैं। कुछ उन प्रयत्नों में सफल भी हुए हैं और कुछ सफलता की ओर ग्रभी तक आगे बढ़ते चले ग्रा रहे हैं। सभी का एक ही लक्ष्य है येत-केन-प्रकारेेेग । इन ब्रावरणों से छूटकारा हो जाए । बन्धन से छुटकारा सब चाहते हैं किन्तु अपनी इस वास्तविक चाह के अनूरूप जब तक साधना नहीं होती छुटकारा सम्भव नहीं हो सकता । कर्मों से छुटकारा पाने के लिए यह ग्रावण्यक है कि सबसे पहले ग्रापने ज्ञान को सही रूप में जागृत किया जाए । जब तक ज्ञान का जागरण नहीं होगा, कौन छूटेगा, किससे छूटेगा, यह सब प्रश्न उलभे ही रह**ुंजाएँगे । इसीलिए भगवान् महावीर ने** '**'पढमं नाणं''** का सूत्र दिया है । प्रथम ज्ञान । कर्म क्या है, यह समफ लेना बहुत जरूरी है । इसी समफ को भगवान् महावीर ज्ञान कहते हैं। जिनमें यह समफ नहीं है, वे अपनी ही नासमभी के कारएा ग्रज्ञानी कहे जाते हैं। जिसका ज्ञान आवृत्त है, ढका हुन्ना है, वह अज्ञानी है। ग्रावरण के परमार्ग् जब तक आत्मा से सम्बद्ध रहते हैं, तब तक वह परवश रहती है। हमारे चारों ओर जो परमारगु का जाल है, वही कर्म जाल है। इस जाल से वही निकल सकता है जो इसके मूल कारएा को जानता है । ग्रावरण के कारण को समभ लेना कमों से मुक्ति होने का प्रथम सूत्र है ।

कर्म परमारणुओं की भी अपनी एक शक्ति होती है। जैसे-जैसे कर्म हम करते हैं, वे परमारणु कर्म किया के घारम्भ से ही ग्रपने स्वभाव के घनुसार चलने लगते हैं। ग्रपने स्वभाव के ग्रनुसार कार्य ही कर्म का फल है। कुछ लोग कर्म फल के विषय में ईश्वर का नाम लेते हैं। पर यह सिद्धान्त सही प्रतीत नहीं होता। जब भगवान् इनसे रहित है, फिर वह किसी के कर्म फल के भन्मेले में क्यों पड़ेगा? गीता में इस विषय पर बड़ा ही सुन्दर विवेचन मिलता है। न कतृत्वं न कर्माणि, लोकस्य सृजति प्रभु । न कर्म फल संयोगं, स्वभावास्तु प्रवर्तते ।।

हे ग्रर्जुन ! न मैं कर्म करता हूं, न ही संसार को बनाता हूँ। जीवों को उनके कर्म का फल भी नहीं देता हूँ। इस संसार में जो भी कुछ हो रहा है, वह स्वभाव से ही हो रहा है। इससे स्पष्ट है कि न तो भगवान् संसार का निर्माण करते हैं और न ही कर्मों का फल ही देते हैं। कर्म एक प्रकार की शक्ति है। आत्मा भी ग्रपने प्रकार की एक शक्ति है। कर्म ग्रात्मा करता है। जो कर्म उसने किए हैं । वे ग्रपने-ग्रपने स्वभावानुसार उसे फल देते हैं । यहां किसी भी न्यायाधीश की आवश्यकता नहीं। हमारे आत्मप्रदेशों में मिथ्यात्व, अविरति प्रमाद, कषाय स्रोर योग इन पांच निमित्तों से हलचल होती है। जिस क्षेत्र में आत्म-प्रदेश हैं, उसी क्षेत्र में कर्म योग्य पुद्गल जीव के साथ बंध जाते । हैं कर्म का यह मेल दूध और पानी जैसा होता है। 'कर्म ग्रंथ' में कर्म का लक्षण बताते हए कहा गया है --- कीरइ जोएण हे उहि, जोरा तो भण्णए कम्म' अर्थात् कषाय आदि कार एों से जीव के द्वारा जो किया जाता है, वह कम होता है । कम दो प्रकार के होते हैं। एक भाव कर्म और दूसरा द्रव्य कर्म। ग्रात्मा में राग, द्वेष आदि जो विभाव हैं, वे भाव कर्म हैं। कर्म वर्गराा के पुद्गलों का सूक्ष्म विकार द्रव्य कर्म कहलाता है। भाव कर्म का कत्ता उपादान रूप से जीव है और द्रव्य कर्म से जीव निमित्त कारण होता है। निमित्त रूप से द्रव्य कर्म का कर्त्ता भी जीव ही है। भाव कर्म में द्रव्य कर्म निमित्त होता है और द्रव्य कर्म में भाव कर्म निमित्त होता है । इस प्रकार द्रव्य कर्म और भाव कर्म दोनों का परस्पर बोज ग्रौर ग्रंकूर की भांति कार्य-कारण भाव सम्बन्ध है।

संसार में जितने भी जीव हैं, आत्मस्वरूप की दृष्टि से सब एक समान हैं फिर भी वे भिन्न-भिन्न ग्रनेक योनियों में, अनेक स्थितियों में भरीर धारण किए हुए हैं। एक अमीर है, दूसरा गरीब है। एक पंडित है, दूसरा अनपढ़ है। एक सबल है दूसरा निर्वल है। एक मां के उदर से जन्म लेने वाले दो वालकों में भी ग्रन्तर देखा जाता है। अन्तर की इस विचित्रता में कोई न कोई कारण तो ग्रवभ्य ही है। वह कारण है कर्म । हमें सुख-दुःख का अनुभव होता है, वह तो प्रत्यक्ष दिखता है, किन्तु कर्म नहीं दिखते। जन दर्शन में कर्म को पुद्गल रूप माना है। इसलिए वह साकार है, मूत्त्ते है। कर्म के जो कार्य हैं वे भी मूर्त्त हैं। जहां कारण मूत्ते होता है, वहां उसका कार्य भी मूत्ते ही होगा। जैसे घड़ा है, वह मिट्टी से बनता है। इससे मिट्टी कारण है ग्रीर घड़ा कार्य है। दोनों मूर्त्त हैं। जिस प्रकार मूर्त्त कारण की बात कही गई है, अमूर्त्त कार्य-कारण के लिए भी यही नियम है। जहां कारण ग्रमूर्त्त होगा, वहां उसका कार्य भी यमूर्त्त होगा। जान का कारण ग्रात्मा है, यहां जान ग्रीर ग्रात्मा दोनों ग्रमूर्त्त है। ग्राप पूछ सकते हैं कि जब ग्रमूर्त्त से अमूर्त्त की ही उत्पत्ति होती है तो फिर मूर्त्त कर्मो से सुख- दुःख म्रादि अमूर्त्त तत्त्वों की उत्पत्ति कैसे होती है ? सुख आदि हमारी आत्मा के धर्म हैं और आत्मा ही उनका उत्पादन कारएा है। कर्म तो केवल सुख-दुःख में निमित्त कारण रूप हैं। ग्रतः जो कुछ ऊपर कर्म के विषय में कहा गया है वह इन पंक्तियों से स्पष्ट हो जाता है।

यहां यह प्रश्न भ्रवश्य विचारणीय है कि जब कर्म तो मूर्त्त हैं और आत्मा अमूर्त्त हैं फिर दोनों का मेल कैसे खायेगा ? अमूर्त्त ग्रात्मा पर कर्म कैसे प्रभावी हो सकते हैं ? ग्रापने कभी मदिरा तो देखी होगी । मदिरा मूर्त्त होती है । जब मनुष्य मदिरा को पी लेता है तो जिस प्रकार श्रात्मा के भ्रमूर्त्त ज्ञान आदि गुणों पर उसका प्रभाव होता है, ठीक उमी प्रकार मूर्त्त कमों का ग्रमूर्त्त ग्रात्मा पर प्रभाव होता है ।

भारतीय दर्शन में यह कर्मवाद सिद्धान्त प्रपना एक महत्त्वपूर्ण स्थान रखता है। चार्वाकों को छोड़कर समस्त दार्शनिक किसी न किसी रूप में कर्मवाद को ग्रवश्य स्वीकार करते हैं। भारतीय दर्शन, धर्म, साहित्य, कला ग्रीर विज्ञान ग्रादि सब पर कर्मवाद का प्रभाव स्पष्ट रूप से दीख पड़ता है। जीव अनादि काल से कर्मों के वशीभूत होकर अनेक भवों में भ्रमण करता चला आ रहा है। जीवन और मरण दोनों की जड़ कर्म है। इस संसार में जन्म और मरण ही सबसे बड़ा दुःख है। जो जैसा करता है, वैसा ही फल भोगना पड़ता है। एक प्राणी पर दूसरे प्राणी के कर्मफल का प्रभाव नहीं होता। कर्म स्व सम्बद्ध होता है, पर सम्बद्ध नहीं। यद्यपि सभी विचारकों ने कर्मवाद को माना है फिर भी जैन शास्त्रों में इसका जितना विशद विवेचन मिलता है, उसकी तुलना ग्रन्यत्र दुर्लभ ही हैं। यही कारण है कि कर्मवाद जैन दर्शन का एक आत्मीय ग्रंग बन गया है। कर्मवाद के कुछ ग्राधारभूत सिद्धान्त होते हैं जिन्हें हम इस प्रकार समक्ष सकते हैं :--

- १. प्रत्येक किया फलवती होती है। कोई भी किया निष्फल नहीं होती।
- यदि किसी किया का फल इस जन्म में नहीं प्राप्त होता तो उसके लिए भविष्यकालीन जीवन ग्रतिवार्य है।
- ३. कमों का कत्ता ग्रौर उनके फलों का भोक्ता यह जीव, कर्मों के प्रभाव से एक भव से दूसरे भव में गमन करता रहता है। ग्रपने किसी न किसी भव के माध्यम से ही वह एक निश्चित काल-मर्यादा में रहता हुआ ग्रपने पूर्व कुत कर्मों का फलभोग तथा नए कर्मों का बन्धन करता है। यहां यह बात उल्लेखनीय है कि कर्म बन्धन की इस परम्परा को तोड़ना भी उसकी शक्ति के अन्तर्गत ही है।
- ४. जन्मजात व्यक्ति-भेद झौर असमानता कर्मों के कारएा ही होती है।

ग्रात्मा की ग्रनन्त शक्ति पर कर्मों का ग्रावरए। आया हुग्रा है जिसके कारण हम अपने ग्रापसे परिचित नहीं हो पा रहे हैं। इन कर्मों से हम तभी मुक्त हो पाएँगे, जब हमें ग्रपनी शक्ति का पूरा परिचय और भरोसा होगा।

## कर्म ग्रौर पुरुषार्थ

१३

🗋 युवाचार्य महाप्रज्ञ

हम चर्चा करते हैं स्वतंत्रता और परतंत्रता की । कौन स्वतंत्र है और कौन परतंत्र, कौन उत्तरदायो है, इन प्रश्नों का उत्तर एकान्त की भाषा में नहीं दिया जा सकता । हम नहीं कह सकते कि हम पूर्एं स्वतंत्र हैं । हम यह भी नहीं कह सकते कि हम पूर्ण परतंत्र हैं । दोनों सापेक्ष हैं । हम स्वतंत्र भी हैं और परतंत्र भी । जहाँ-जहाँ निरपेक्ष प्रतिपादन होता है वहाँ समस्या का समाधान नहीं होता, सत्य उपलब्ध नहीं होता, सत्य के नाम पर असत्य उपलब्ध होता है ।

महान् वैज्ञानिक आइंस्टीन ने सापेक्षवाद का अतिपादन किया और उसका आधार माना प्रकाश की गति को । उन्होंने प्रकाश की गति को स्टेण्डर्ड मानकर अनेक प्रयोग किए । प्रकाश की गति है एक सैकेण्ड में एक लाख छियासी हजार मील की । इस आधार पर जो निर्णय लिए गए वे सारे सापेक्ष चिर्णय हैं, निरपेक्ष नहीं । प्रकाश की गति सापेक्ष निर्णय है । प्रकाश की गति और तीव्र होती तो सारे निर्णय बदल जाते । काल छोटा भी हो जाता है और बड़ा भी हो जाता है । काल सिकुड़ जाता है सापेक्षता से । काल पीछे सरकता है और छलांग भी भरता है । काल का प्रतिक्रमण भी होता है और अतिक्रमण भी होता है । यह सारा सापेक्षता के आधार पर होता है । इसलिए सारे निर्णय सापेक्ष होते हैं । जहाँ सापेक्षता की विस्मृति होती है वहाँ तनाव पैदा होता है ।

काल, स्वभाव, नियति, कर्म-ये सारे तत्त्व स्वतंत्रता को सीमित करते हैं, परतंत्रता को बढ़ाते हैं। ग्रादमी काल से, स्वभाव से, नियति से ग्रौर कर्म से बंधा हुआ है। बंधन के कारएा वह पूर्ण स्वतंत्र नहीं है। वह परतंत्र है पर पूरा परतंत्र भी नहीं है। यदि वह पूरा परतंत्र होता तो उसका व्यक्तित्व ही समाप्त हो जाता। उसका मनुष्यत्व ही समाप्त हो जाता ग्रौर चेतना का ग्रस्तित्व ही नष्ट हो जाता। चेतना रहती ही नहीं। उसका ग्रपना कुछ रहता ही नहीं। बह कठपुतली बन जाता। कठपुतली पूर्णतः परतंत्र होती है। उसे जैसे नचाया जाता है वैसे नाचती है। कठपुतली नचाने वाले के इशारे पर चलती है। उसका अपना कोई अस्तित्व या कर्तृ त्व नहीं है, [चेतना नहीं है।] जिसकी ग्रपनी चेतना नहीं होती वह परतंत्र हो सकता है, पर शतप्रतिशत परतंत्र तो वह भी नहीं होता ।

प्राणी चेतनावान् है। उसकी चेतना है। जहाँ चेतना का श्रस्तित्व है वहाँ पूरी परतंत्रता की बात नहीं आती। दूसरी बात है—-काल, कर्म आदि जितने भी तत्त्व हैं वे भी सीमित शक्ति वाले हैं। दुनिया में असीम शक्ति संपन्न कोई नहीं है। सब में शक्ति है ग्रीर उस शक्ति की अपनी मर्यादा है। काल, स्वभाव, नियति ग्रीर कर्म —ये शक्ति-संपन्न हैं, पर इनकी शक्ति अमर्यादित नहीं है। लोगों ने मान रखा है कि कर्म सर्वशक्ति संपन्न है। सब कुछ उससे ही होता है। यह आन्ति है। यह टूटनी चाहिए। सब कुछ कर्म से नहीं होता। यदि सब कुछ कर्म से ही होता तो मोक्ष होता ही नहीं। आदमी कभी मुक्त नहीं हो पाता। चेतना का अस्तित्व ही नहीं होता। कर्म की अपनी एक सीमा है। वह उसी सीमा में ग्रपना फल देता है, विपाक देता है। वह शक्ति की मर्यादा में ही काम करता है।

व्यक्ति ग्रच्छा या बुरा कर्म ग्रजित करता है। वह फल देता है, पर कब देता है, उस पर भी बंधन है । उसकी मर्यादा है, सीमा है । मुक्त भाव से वह फल नहीं देता । द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव---ये उसकी सीमाएँ हैं । प्रत्येक कर्म का विपाक होता है । माना जाता है कि दर्शनावरणीय कर्म का विपाक होता है तब नींद ग्रासी है। मैं ग्रापसे पूछना चाहता हूँ, ग्रभी आपको नींद नहीं आ रही है । ग्राप दत्तचित्त होकर प्रवचन सुन रहे हैं । तो क्या दर्शनावरणीय कर्म का उंदय या विपाक समाप्त हो गया ? दिन में नींद नहीं आती तो क्या दिन में दर्शनावरणीय कर्म का उदय समाप्त हो गया? रात को सोने का समय है। उस समय नींद म्राने लगती है, पहले नहीं आती । तो क्या दर्शनावरणीय कर्म का उदय समाप्त हो गया ? कर्म विद्यमान् है, चालू है, पर वह विपाक देता है द्रव्य के साथ, काल ग्रौर क्षेत्र के साथ। एक क्षेत्र में नींद बहुत आती है ग्रौर दूसरे क्षेत्र में नीद नहीं आती । एक काल में नींद बहुत सताती है और दूसरे काल में नींद गायब हो जाती है। क्षेत्र ग्रौर काल—दोनों निमित्त बनते हैं कर्म के विपाक में । बेचारे नारकीय जीवों को नींद कभी स्राती ही नहीं । कहाँ से ग्राएगी ? वे इतनी सवन पीड़ा भोगते हैं कि नींद हराम हो जाती है। तो क्या यह मान लें कि नारकीय जीवों में दर्शनावरणीय कर्म समाप्त हो गया ? नहीं, उनमें दर्शनावरणीय कर्म का ग्रस्तित्व है, पर क्षेत्र या वेदना का ऐसा प्रभाव है कि नींद आती ही नहीं । प्रत्येक कर्म द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव, जन्म स्रादि-स्रादि परिस्थितियों के साथ ग्रपना विपाक देता है । ये सारी कर्म की सीमाएँ हैं । कर्म सब कुछ नहीं करता। जब व्यक्ति जागरूक होता है तब किया हुन्ना कर्मभी ट्टता सा लगता है।

कर्म में कितना परिवर्तन होता है, इसको समझना चाहिए। भगवान्

१०० ]

महावीर ने कर्म का जो दर्शन दिया, उसे सही नहीं समफा गया। अन्यथा कर्म-वाद के विषय में इतनी गलत मान्यताएँ नहीं होतीं। ग्राज भारतीय मानस में कर्मवाद और भाग्यवाद की इतनी भ्रान्तपूर्ण मान्यताएँ घर कर गई हैं कि श्रादमी उन मान्यताश्रों के कारण बीमारी भी भुगतता है, कठिनाइयाँ भी भुगतता है स्रौर गरीबी भी भुगतता है। गरीब श्रादमी यही सोचता है कि भाग्य में ऐसा ही लिखा है, ग्रत: ऐसे ही जीना है। बीमार आदमी भी यही सोचता है कि भाग्य में बीमारी का लेख लिखा हुआ है, अत: रुग्णावस्था में ही जीना है। वह हर कार्य में कर्म का बहाना लेता है और दु:ख भोगता जाता है। आज उसकी ग्रादत हो बन गई है कि वह प्रत्येक कार्य में बहाना दूँदता है।

एक न्यायाधीश के सामने एक मामला ग्राया । लड़ने वाले थे पति ग्रौर पत्नी/पत्नी ने शिकायत की कि मेरे पति ने मेरा हाथ तोड़ डाला । जज ने पति से पूछा—"क्या तुमने हाथ तोड़ा है ?" उसने कहा—"हाँ ! मैं शराब पीता हूँ । युस्सा ग्रा गया और मैंने पत्नी का हाथ तोड़ डाला ।" जज ने सोचा – घरेलू मामला है । पति को समफाया, मारपीट न करने की बात कही ग्रौर केस समाप्त कर दिया ।

कुछ दिन बीते । उसी जज के समक्ष वे दोनों --- पति-पत्नी पुन: उपस्थित हुए । पत्नी ने शिकायत के स्वर में कहा --- "इन्होंने मेरा दूसरा हाथ भी तोड़ डाला है ।" जज ने पति से पूछा । उसने अपना अपराध स्वीकार करते हुए कहा --- "जज महोदय ! मुफ्ते शराब पीने की आदत है । एक दिन मैं शराब पीकर घर आया । मुफ्ते देखते ही पत्नी बोली --- शराबो आ गया । शराब की भाँति मैं उस गाली को भी पी गया । इतने में ही पत्नी फिर बोली --- न्यायाधीश भी निरा मूर्ख है, आज ये कारावास में होते तो मेरा दूसरा हाथ नहीं टूटता । जब पत्नी ने यह कहा तब मैं अपने आपे से बाहर हो गया । मैंने स्वयं का अपमान तो धैर्यपूर्वक सह लिया पर न्यायाधीश का अपमान नहीं सह सका और मैंने इसका दूसरा हाथ भी तोड़ डाला । यह मैंने न्यायाधीश के सम्मान की रक्षा के लिए किया । मैं अपराधी नहीं हूँ ।"

आदमी को बहाना चाहिए । बहाने के ग्राधार पर वह ग्रपनी कमजोरियाँ छिपाता है । और इस प्रक्रिया से अनेक समस्याएँ खड़ी होती हैं । यदि ग्रादमी साफ होता, बहानेवाजी से मुक्त होता तो समस्याएँ इतनी नहीं होतीं ।

कर्म और भाग्य का बहाना भी बड़ा बहाना बन गया है । इसके सहारे अनेक समस्याएँ उभर रही हैं । इन समस्याग्रों का परिगाम स्रादमी को स्वयं भुगतना पड़ रहा है । वह परिगामों को भोगता जा रहा है । जब दृष्टिकोग,

#### कर्म और पुरुषार्थ ]

मान्यताएँ और घारणाएँ गलत होती हैं तब उनके परिणामों से उबारने वाला कोई नहीं होता ।

''सब कुछ कर्म ही करता है''----यह अत्यन्त भ्रान्त घारणा है । आदमी ने सम्पेक्षता को विस्मृत कर दिया । सब कुछ कर्म से नहीं होता ।

काल, स्वभाव, नियति, पुराक्वत [हमारा किया हुग्रा] और पुरुषार्थ---ये पाँच तत्त्व हैं । इन्हें समवाय कहा जाता है । ये पाँचों सापेक्ष हैं । यदि किसी एक को प्रधानता देंगे तो समस्याएँ खड़ी हो जाएँगी। काल प्रकृति का एक तत्त्व है । प्रत्येक पदार्थ का स्वभाव अपना-ग्रपना होता है । नियति सार्वभौम नियम है, जागतिक नियम है। यह सब पर समान रूप से लागू होता है। व्यक्ति स्वयं कुछ करता है। मनसा, वाचा, कर्मणा, जाने-ग्रनजाने, स्थुल या सूक्ष्म प्रवृत्ति के द्वारा जो किया जाता है, वह सारा का सारा अंकित होता है । जो पुराकृत किया गया है, उसका स्रंकन और प्रतिबिम्ब होता है । प्रत्येक क्रिया ग्रंकित होती है और उसकी प्रतिकिया भी होती है। किया और प्रतिकिया का सिद्धान्त कर्म की किया और प्रतिक्रिया का सिद्धान्त है। करो, उसकी प्रतिक्रिया होगी । गहरे कूए में बोलेंगे तो उसकी प्रतिघ्वनि अवश्य होगी । घ्वनि की प्रति-घ्वनि होती है। बिम्ब का प्रतिबिम्ब होता है। किया की प्रतिक्रिया होती है। यह सिद्धान्त है दुनिया का । प्रत्येक व्यक्ति की प्रवृत्ति का परिणाम होता है और उसकी प्रवृत्ति होती है । कर्म अपना किया हुया होता है । कर्म का कर्त्ता स्वयं व्यक्ति है और परिसाम उसकी कृति है, यह प्रतिक्रिया के रूप में सामने आती है। इसलिए इसे कहा जाता है-पुराकृत । इसका ग्रर्थ है- पहले किया हुआ । पाँचवाँ तत्त्व है-पुरुषार्थ । कर्म ग्रौर पुरुषार्थ-दो नहीं, एक ही हैं। एक ही तत्त्व के दो नाम हैं। इनमें अन्तर इतना साहै कि वर्तमान का पुरुषार्थ "पुरुषार्थ" कहलाता है ग्रौर अतीत का पुरुषार्थ "कर्म" कहलाता है। कर्म पुरुषार्थं के द्वारा ही किया जाता है, कर्तृ त्व के द्वारा ही किया जाता है। आदमी पुरुषार्थं करता है। पुरुषार्थं करने का प्रथम क्षरण पुरुषार्थं कहलाता है और उस क्षण के बीत जाने पर वही पुरुषार्थ कर्म नाम से अभिहित होता है।

ये पाँच तत्त्व हैं। पाँचों सापेक्ष हैं। सर्व शक्तिमान एक भी नहीं है। सब की शक्तियाँ सीमित हैं, सापेक्ष हैं। इसी ग्राधार पर हम कह सकते हैं कि हम स्वतंत्र भी हैं ग्रौर परतंत्र भी हैं।

दूसरा प्रश्न है—उत्तरदायो कौन ? काल, स्वभाव, नियति ग्रौर कर्म— ये सब हमें प्रभावित करते हैं, पर चारों उत्तरदायी नहीं हैं। उत्तरदायी है व्यक्ति का अपना पुरुषार्थ, ग्रपना कर्तृत्व । आदमो किसी भी व्यवहार या ग्राचरण के दायित्व से छूट नहीं सकता । यह बहाना नहीं बनाया जा सकता कि ''योग ऐसा ही था, कर्म था, नियति ग्रौर स्वभाव था, इसलिए ऐसा घटित हो गया।'' ऐसा

सोचना या बहाना करना गलत होगा । ग्रपने उत्तरदायित्व को हमें स्वीकारना होगा । हमें यह कहना होगा कि ग्रपने आचरण ग्रीर व्यवहार का सारा उत्तर-दायित्व हम पर है। ''उत्तरदायी कौन'' को मीमांसा में मैंने पहले कहा था कि भिन्न-भिन्न क्षेत्र के व्यक्ति भिन्न-भिन्न तत्त्वों को उत्तरदायी बताते हैं। मनो-वैज्ञानिक, रासायनिक, शरीरशास्त्री और कर्मवादी—-ग्रपने-ग्रपने दर्झन के अनुसार पृथक्-पृथक् तत्त्वों को उत्तरदायी क॑हते हैं। पर ये सब उत्तर सापेक्ष हैं। शरीर में उत्पन्न होने वाले रसायन हमें प्रभावित करते हैं, नाड़ी-संस्थान हमें प्रभावित करता है, वातावरण और परिस्थिति हमें प्रभावित करती है । ये सब प्रभावित करने वाले तत्त्व हैं, पर उत्तरदायित्व किसी एक का नहीं है। किसका होगा ? ये सब अचेतन हैं। काल ग्रचेतन है, पदार्थ का स्वभाव अचेतन है, नियति और कर्म ग्राचेतन हैं। हमारा ग्रन्थितंत्र ग्रौर नाडीतंत्र भी अचेतन है। परिस्थिति और वातावरण भी ग्रचेतन है। पूरा का पूरा तंत्र ग्रचेतन है, फिर उत्तरदायित्व कौन स्वीकारेगा ? ग्रचेतन कभी उत्तरादायी नहीं हो सकता । उसमें उत्तरदायित्व का बोध नहीं होता । वह दायित्व का निर्वाह भो नहीं करता । दायित्व का प्रश्न चेतना से जुड़ा हुआ है । चेतना के संदर्भ में ही उस पर मीमांसा की जा सकती है। जहाँ ज्ञान होता है वहाँ उत्तरदायित्व का प्रश्न आता है। जब सब अंधे ही अंधे हैं, वहाँ दायित्व किसका होगा। अंधों के साम्राज्य में दायित्व किसका ? सब पागल ही पागल हों तो दायित्व कौन लेगा ? पागलों के साम्राज्य में जो पागल नहीं होता, उसे भी पागल बन जाता पड़ता है । यदि वह पागल नहीं बनता है तो सूख से जी नहीं सकता । दायित्व की बात केवल चेतना जगत् में आती है जहाँ चेतना का विवेक ग्रीर बोध होता है और दायित्व-निर्वाह की क्षमता है । हमारा पुरुषार्थ चेतना से जुड़ा हुम्रा है । पुरुषार्थ चेतना से निकलने वाली वे रश्मियाँ हैं जिनके साथ दायित्व का बोध और दायित्व का निर्वाह जुड़ा हुआ है ।

हमारा पुरुषार्थं उत्तरदायी होता है। इसको हम अस्वीकार नहीं कर सकते। हमें अत्यन्त ऋजुता के साथ अपने व्यवहार और आचरण का दायित्व आढ़ लेना चाहिए। उसमें कोई भिभक्त नहीं होनी चाहिए। जब तक हम अपने आचरण और व्यवहार के उत्तरदायित्व का अनुभव नहीं करेंगे तब तक उनमें परिष्कार भी नहीं करेंगे।

हमारे समक्ष दो स्थितियाँ हैं—एक है ग्रपरिष्कृत आचरण और व्यवहार ग्रौर दूसरी है परिष्कृत आचरण और व्यवहार । जब तक उत्तरदायित्व का अनुभव नहीं करेंगे तब तक ग्राचरण और व्यवहार ग्रपरिष्कृत ही रहेगा, ग्रपरिमार्जित ग्रौर पाशविक ही रहेगा । वह कभी ऊँचा या पवित्र नहीं बनेगा । वह कभी स्वार्थ की मर्यादा से मुक्तृ नहीं बनेगा ।

भगवान् महावीर ने कर्मवाद के क्षेत्र में जो सूत्र दिए, मैं दार्शनिक दृष्टि

संक्रमण का सिद्धान्त जीन को बदलने का सिद्धान्त है। संक्रमण से जीन को बदलाजा सकता है। कर्म परमागुम्रों को बदलाजा सकता है। बड़ा आक्ष्चर्य हुग्रा जब एक दिन हमने इस सूत्र को समभा। बड़े-बड़े तत्त्वज्ञ मुनि भी इस सिद्धान्त को आश्चर्य से देखने लगे । एक घटना याद आती है । मैं अपनी पहली पुस्तक ''जीव म्रजीव'' लिख रहा था । उस समय हमारे संघ के म्रागमज्ञ मुनि रंगलालजी [बाद में वे संघ से पृथक् हो गए] उनके सामने मेरी पुस्तक का एक अंग्र ग्राया। उसमें चर्चा थी कि पाप को पुण्य में बदला जा सकता है ग्रौर पुण्य को पाप में बदला जा सकता है । मुनि रंगलालजी ने कहा—यह नहीं हो सकता । इस घर पुनश्चिन्तन करना चाहिए । मैंने सोचा----श्रागम के विशेष ग्रध्येता मूनि ऐसा कह रहे हैं, मुभे पुनः सोचना चाहिए । मैंने सोचा, पर मेरे चिन्तन में वही बात ग्रा रही थीं। मैंने संक्रमण पर और गहराई से चिन्तन किया। पर निष्कर्षवही श्रा रहाथा, जो मैंने लिखा था। मैंने उन मुनि से कहा---क्या यह सम्भव नहीं है कि किसी ने पाप कर्म का बंध किया, किन्तु बाद में वही व्यक्ति ग्रच्छा पुरुषार्थ करता है तो क्या पाप, जो कुफल देने वाला है, वह पुण्य के रूप में नहीं बदल जाएगा ? इसी प्रकार एक व्यक्ति ने पुण्य कर्म का बंध किया, किन्तु बाद में इतने बुरे कर्म किए, बुरा ग्राचरण और व्यवहार किया, तो क्या वे पुण्य के परमासु पाप के रूप में नहीं बदल आएँगे ? उन्होंने कहा-ऐसा तो हो सकता है। मैंने कहा----यही तो मैंने लिखा है। यही तो संक्रमण का सिद्धान्त है। एक कथा के माध्यम से यह बात ग्रीर स्पष्टता से समफ में आ जाती है---

१०४ ]

दो भाई थे। एक बार दोनों एक ज्योतिषो के पास गए। बड़े भाई ने अपने भविष्य के बारे में पूछा। ज्योतिषी ने कहा---- ''तुम्हें कुछ ही दिनों के पश्चात् सूली पर लटकना पड़ेगा। तुम्हें सूली की सजा मिलेगी।'' छोटे भाई ने भी अपना भविष्य जानना चाहा। ज्योतिषी बोला---तुम भाग्यवान् हो। तुम्हें कुछ ही समय पश्चात् राज्य मिलेगा, तुम राजा बनोगे। दोनों ग्राश्चर्य-चकित रह गए। कहां राज्य का लाभ श्रोर कहां सूली की सजा ? असम्भव-सा था। दोनों घर आ गए। बड़े भाई ने सोचा--ज्योतिषी ने जो कहा है, सम्भव है वह बात मिल जाए। अब मुभे सम्भल कर कार्य करना चाहिए। वह जागरूक ग्रौर ग्रप्रमत्त बन गया। उसका व्यवहार ग्रौर ग्राचरण सुधर गया। उसे मौत सामने दीख रही थी। जब मौत सामने दीखने लगती है तब हर आदमी बदल जाता है। बड़े-से-बड़ा नास्तिक भी मरते-मरते आस्तिक बन जाता है। ऐसे नास्तिक देखे हैं जो जीवन भर नास्तिकता की दुहाई देते रहे, पर जीवन के अंतिम क्षणों में पूर्ण ग्रास्तिक बन गए। बड़े भाई का ट्राण्टिकोण बदल गया, आचरण ग्रौर ब्यवहार बदल गया ग्रौर उसके व्यक्तित्व का पूरा रूपान्तरण हो गया।

छोटे भाई ने सोचा— राज्य मिलने वाला है, अब चिन्ता ही क्या है ? वह प्रमादी बन गया। उसका ग्रह उभर गया। अब वह ग्रादमी को कुछ भी नहीं समफने लगा। एक-एक कर अनेक बुराइयाँ उसमें आ गईं। भविष्य में प्राप्त होने वाली राज्य सत्ता के लोभ ने उसे अंधा बना डाला। सत्ता की मदिरा का मादकपन ग्रनूठा होता है। उसकी स्मृति मात्र आदमी को पागल बना देती है। वह सत्ता के मद में मदोन्मत्त हो गया। वह इतना बुरा व्यवहार ग्रौर आचरण करने लगा कि जिसकी कल्पना भी नहीं की जा सकती।

कुछ दिन बीते । बड़ा भाई कहीं जा रहा था । उसके पैर में सूल चुभी क्रौर वह उसके दर्द को कुछ दिनों तक भोगता रहा । छोटा भाई एक ग्रटवी से गुजर रहा था । उसकी दृष्टि एक स्थान पर टिकी । उसने उस स्थान को खोदा क्रौर वहाँ गड़ी मोहरों की थैली निकाल ली ।

चार महीने बीत गए । दोनों पुनः ज्योतिषी के पास गए । दोनों ने कहा--ज्योतिषीजी ! आपकी दोनों बातें नहीं मिलीं ! न सूली की सजा ही मिली और न राज्य ही मिला । ज्योतिषी पहुँचा हुग्रा था । बड़ा निमित्तज्ञ था । उसने बड़े भाई की श्रोर मुड़कर कहा---"मेरी बात ग्रसत्य हो नहीं सकती । तुमने ग्रच्छा आचरण किया ग्रन्यथा तुम पकड़े जाते और तुम्हें सूली की सजा मिलती । पर वह सूली की सजा शूल से टल गई । बताओ, तुम्हारे पैर में शूल चुभी या नहीं ?" छोटे भाई से कहा--- "तुम्हें राज्य प्राप्त होने वाला था । पर तुम प्रमत्त बने, बुरा म्राचरण करने लगे। तुम्हारा राज्य लाभ मोहरों में टल गया।''

इससे यह स्पष्ट होता है कि संचित पुण्य बुरे पुरुषार्थ से पाप में बदल जाते हैं और संचित पाप अच्छे पुरुषार्थ से पुण्य में बदल जाते हैं । यह संकमरण होता है, किया जाता है ।

मुनिजी को फिर मैंने कहा---यह जैन दर्शन का मान्य सिद्धान्त है और मैंने इसी का ''जीव म्रजीव'' पुस्तक में विमर्श किया है। 'स्थानांग' सूत्र में चतुर्भगी मिलती है---

चउव्विहे कम्मे पण्एात्ते, तं जहा---सुभे नाम मेगे सुभविवागे, सुभे नाम मेगे ग्रसुभविवागे, ग्रसुभे नाम मेगे सुभविवागे, ग्रसुभे नाम मेगे ग्रसुभविवागे । (ठाएां ४/६०३)

एक होता है शुभ, पर उसका विपाक होता है अशुभ । दूसरे शब्दों में बंधा हुग्रा है पुण्य कर्म, पर उसका विपाक होता है पाप । बंधा हुआ है पाप कर्म, पर उसका विपाक होता है पुण्य । कितनी विचित्र बात है । यह सारा संक्रमण का सिद्धान्त है । शेष दो विकल्प सामान्य हैं । जो अशुभ रूप में बंधा है, उसका विपाक श्रशुभ होता है ग्रौर जो शुभरूप में बंधा है, उसका विपाक शुभ होता है । इन दो विकल्पों में कोई विमर्शणीय तत्त्व नहीं है, किन्तु दूसरा ग्रौर तीसरा — ये दोनों विकल्प महत्त्वपूर्ण हैं और संक्रमण सिद्धान्त के प्ररूपक हैं । संक्रमण का सिद्धान्त पुरुषार्थ का सिद्धान्त है । ऐसा पुरुषार्थ होता है कि अशुभ-शुभ में ग्रौर शुभ अशुभ में बदल जाता है ।

इस संदर्भ में हम पुरुषार्थ का मूल्यांकन करें और सोचें कि दायित्व और कर्तृत्व किसका है ? हम इस निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि सारा दायित्व और कर्तृत्व है पुरुषार्थ का । ग्रच्छा पुरुषार्थ कर ग्रादमी ग्रपने भाग्य को बदल सकता है । ग्रनेक बार निमितज्ञ बताते हैं—भाई ! तुम्हारा भाग्य अच्छा है, पर ग्रच्छा कुछ भी नहीं होता । क्योंकि वे ग्रपने भाग्य का ठीक निर्माण नहीं करते, पुरुषार्थ का ठीक उपयोग नहीं करते । पुरुषार्थ का उचित उपयोग न कर सकने के कारण कुछ भी नहीं हुग्रा और बेचारा ज्योतिषी भूठा हो गया । उसकी भविष्यवाग्गी ग्रसत्य हो गई ।

ज्योतिषी ने किसी को कहा कि तुम्हारा भविष्य खराब है। उस व्यक्ति

ने उसी दिन से ग्रच्छा पुरुषार्थं करना प्रारम्भ कर दिया और उसका भविष्य अच्छा हो गया ।

सुकरात के सामने एक व्यक्ति आकर बोला—''मैं तुम्हारी जन्म-कुंडली देखना चाहता हूँ।'' सुकरात बोला----''श्ररे ! जन्मा तब जो जन्म-कुंडली बनी थी, उसे मैं गलत कर चुका हूँ। मैं उसे बदल चुका हूँ। ग्रब तुम उसे क्या देखोगे ?''

पुरुषार्थं के द्वारा व्यक्ति अपनी जन्म-कु डली को भी बदल देता है । ग्रहों के फल-परिणामों को भी बदल देता है, भाग्य को बदल देता है । इस दृष्टि से मनुष्य का ही कर्तृ त्व है, उत्तरदायित्व है । दूसरे झब्दों में पुरुषार्थं का ही कर्तृ त्व है ग्रीर उत्तरदायित्व है । महावीर ने पुरुषार्थं के सिद्धान्त पर बल दिया, पर एकांगी दृष्टिकोएा की स्थापना नहीं की । उन्होंने सभी तत्त्वों के समवेत कर्तृ त्व को स्वीकार किया, पर उत्तरदायित्व किसी एक तत्त्व का नहीं माना ।

शकडाल बोला----''मैं उस ग्रादमी को पकड़ कर सारू गा, पीटू गा।'' महावीर बोले---- ''क्यों।''

शकडाल ने कहा---''उसने मेरे घड़े फोड़े हैं, इसलिए वह ग्रपराधी है।''

महावीर बोले—''बड़े ग्राश्चर्य की बात है। सब कुछ नियति करवाती है। वह आदमी नियति से बंधा हुआ था। नियति ने ही घड़े फुड़वाए हैं। उस आदमी का इसमें दोष ही क्या है ?''

यह चर्चा आगे बढ़ती है ग्रौर ग्रन्त में शकडाल अपने नियति के सिद्धान्त को ग्रागे नहीं खींच पाता, वह निरुत्तर हो जाता है ।

पुरुषार्थं का अपना दायित्व है । कोई भी ग्रादमी यह कहकर नहीं बच सकता कि मेरी ऐसी ही नियति थी । हमें सचाई का, यथार्थता का अनुभव करना होगा ।

इस चर्चा का निष्कर्ष यह है कि अप्रमाद बढ़े और प्रमाद घटे, जागरूकता बढ़े और मूर्छा घटे । पुरुषार्थ का उपयोग सही दिशा में बढ़े और गलत दिशा में जाने वाला पुरुषार्थ टूटे । हम अपने उत्तरदायित्व का अनुभव करें । 🔲

105]

# **१४** कर्म, कर्मबन्ध ग्रौर कर्मक्षय

📋 श्री राजीव प्रचंडिया

सूक्ष्म पुद्गल परमारगुम्रों का बना हुन्रा सूक्ष्म/ग्रदृश्य शरीर वस्तुतः कार्माण शरीर कहलाता है। यह कार्माण शरीर ग्रात्मा में व्याप्त रहता है। आत्मा का जो स्वभाव (ग्रनन्त ज्ञान-दर्शन, ग्रनन्त ग्रानन्द-शक्ति ग्रादि) है, उस स्वभाव को जब यह सूक्ष्म शरीर विकृत/आच्छादित करता है तब यह आत्मा सांसारिक/बढ हो जाता है झर्थात् राग-द्वेषादिक काषायिक भावनाओं के प्रभाव में ग्रा जाता है ग्रर्थात् कर्मबन्धन में बँघ जाता है जिसके फलस्वरूप यह जीवात्मा ग्रनादिकाल से एक भव/योनि से दूसरे भव/योनि में ग्रथति अनन्त-भवों/ग्रनन्त योनियों में इस संसार-चक्र में परिभ्रमण करता रहता है।

कर्म जैसे महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त का सूक्ष्म तथा वैज्ञानिक विश्लेषण जितना जैन दर्शन करता है उतना विज्ञान सम्मत ग्रन्य दर्शन नहीं। जैन दर्शन के समस्त सिद्धान्त/मान्यताएँ वास्तविकता से अनुप्राणित, प्रकृति अनुरूप तथा पूर्वाग्रह से सर्वथा मुक्त हैं। फलस्वरूप जैन धर्म एक व्यावहारिक तथा जीवनोप-योगी धर्म है।

'कर्मबन्धन' की प्रणाली को समऋने के लिए जैनदर्शन में निम्न पाँच महत्त्वपूर्ण बातों का उल्लेख निरूपित है, यथा-

- (१) ग्रास्नव,
- (२) बन्ध,
- (३) संवर,
- (४) निर्जरा, तथा
- (१) मोक्ष।

मनूष्य जब कोई कार्य करता है, तो उसके आस-पास के वातावरण में क्षोभ उत्पन्न होता है जिसके कारण उसके चारों ओर उपस्थित कर्म-शक्ति युक्त सूक्ष्म पुद्गल परमारग्/कार्माण वर्गणा/कर्म आत्मा की ओर ग्राकर्षित होते हैं। इनका आत्मा की स्रोर स्राकर्षित होना आस्रव तथा आत्मा के साथ क्षेत्रावगाह/ एक ही स्थान में रहने वाला सम्बन्ध बन्ध कहलाता है। इन परमारगुओं को ग्रात्मा की ग्रोर ग्राकृष्ट न होने देने की प्रक्रिया वस्तूतः संवर है। 'निर्जरा'

य्रात्मा से इन सूक्ष्म पुद्गल परमारणुओं के छूटने का विधि-विधान है तथा आत्मा का सर्वप्रकार के कर्म-परमारणुओं से मुक्त होना मोक्ष कहलाता है । वास्तव में कर्मों के ग्राने का द्वार आस्रव है जिसके माघ्यम से कर्म आते हैं । संवर के माघ्यम से यह द्वार बन्द होता है ग्रर्थात् नवीन कर्मों का आगमन रुक जाता है तथा जो कर्म आस्रव-द्वार द्वारा पूर्व ही बद्ध/संचित किए जा चुके हैं, उन्हें निर्जरा अर्थात् तप/साधना द्वारा ही दूर/क्षय किया जा सकता है । इस प्रकार संवरु और निर्जरा मुक्ति के कारण हैं, तथा आस्रव और बन्ध संसार-परिभ्रमण के हेतु हैं । इन उपयुक्त पाँच बातों को जैन दर्शन में तत्त्व कहा गया है । यह निश्चित है कि तत्त्व को जाने/समभे बिना कर्म-रहस्य को समभ पाना नितान्त ग्रसम्भव है । मोक्ष मार्ग में तत्त्व ग्रपना बहुत महत्त्व रखते हैं ।

'तस्यभावस्तत्त्वम्' ग्रंथति वस्तु के सच्चे स्वरूप को जानना तत्त्व कहलाता है ग्रर्थात् जो वस्तु जैसी है, उस वस्तु के प्रति वही भाव रखना, तत्त्व है, किन्तु वस्तु स्वरूप के विपरीत जानना/मानना मिथ्यात्व/उल्टी मान्यता/ यथार्थ ज्ञान का अभाव है। यह मिथ्यात्व काषायिक भावनाग्रों (कोध, मान, माया ग्रौर लोभ) तथा अविरति (हिंसा, फूठ, प्रमाद) आदि मनोविकारों को जन्म देता है, जिससे कर्मों का आसव-बन्ध होता है। उपरोक्त तत्त्वों को सही-सही रूप में जान लेने/सम्यग्दर्शन के पश्चात् पर-स्व भेद बुद्धि को समफकर/ सम्यग्ज्ञान के तदनन्तर इन तत्त्वों के प्रति श्रद्धान तथा भेद-विज्ञान पूर्वक इन्हें स्व में लय करने/सम्यग् चारित्र से कर्मों का संवर निर्जरा होता/होती है। निर्जरा हो जाने पर तथा समस्त कर्मों से मुक्ति मिलने पर ही जीव संसार के ग्रावागमन से छूट जाता है। निर्वाण पद प्राप्त कर लेता है।

जैनदर्शन में कार्भाण वर्गणा/कर्म-शक्ति युक्त परमारगु/कर्म, को मूलतः दो भागों में विभक्त किया गया है। एक तो वे कर्म जो आत्मा के वास्तविक स्वरूप का घात करते हैं, घाति कर्म कहलाते हैं जिनके अन्तर्गत ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय ग्रौर अन्तराय कर्म आते हैं तथा दूसरे वे कर्म जिनके द्वारा ग्रात्मा के वास्तविक स्वरूप के ग्राघात की अपेक्षा जीव की विभिन्न योनियाँ, अवस्थाएँ तथा परिस्थितियाँ निर्धारित हुआ करती हैं, अघाति कर्म कहलाते हैं, इनमें नाम, गोत्र, ग्रायु और वेदनीय कर्म समाविष्ट हैं।

### ज्ञानावरणीय कर्म :

कार्माए। वर्गेए।/कर्म परमारगुओं का वह समूह जिससे यात्मा का ज्ञान गुण प्रच्छन्न रहता है, ज्ञानावरणीय कर्म कहलाता है। इस कर्म के प्रभाव में य्रात्मा के अन्दर व्याप्त ज्ञान-शक्ति शोर्ए। होती जाती है। फलस्वरूप जीव रूढ़ि-क्रिया काण्डों में ही श्रपना सम्पूर्ए। जीवन नष्ट करता है। इस कर्म के क्षय के लिए सतत स्वाध्याय करना जैनागम में बताया गया है।

### दर्शनावरणीय कर्म :

कर्म-शक्ति युक्त परमारणुश्रों का वह समूह जिसके द्वारा आत्मा का ग्रनन्त दर्शन स्वरूप अप्रकट रहता है, दर्शनावरणीय कर्म कहलाता है। इस कर्म के कारण ग्रात्मा ग्रपने सच्चे स्वरूप को पहिचानने में सर्वथा ग्रसमर्थ रहता है। फलस्वरूप वह मिथ्यात्व का ग्राश्रय खेता है।

### मोहनीय कर्म :

इस कमें के ग्रन्तर्गत वे कामेंण वर्गणाएँ आती हैं जिनके द्वारा जीव में मोह उत्पन्न होता है। यह कमें आत्मा के शान्ति-सुख-ग्रानन्द स्वभाव को विक्रत करता है। मोह के वशीभूत जीव स्व-पर का भेद-विज्ञान भूल जाता है। समाज में ब्याप्त संघर्ष इसी के कारण हैं।

### अन्तराम कर्मः

ग्रात्मा में व्याप्त ज्ञान-दर्शन-म्रानन्द के म्रतिरिक्त म्रन्य सामर्थ्य शक्ति को प्रकट करने में जो कर्म परमारपु बाधा उत्पन्न करते हैं, वे सभी अन्तराय कर्म के अन्तर्गत आते हैं । इस कर्म के कारण ही आत्मा में व्याप्त ग्रनन्त शक्ति का ह्रास होने लगता है । ग्रात्म-विश्वास की भावनाएँ, संकल्प सक्ति तथा साहस-वीरता आदि मानवीय गुण प्रायः लुप्त हो जाते हैं ।

### नाम कर्म :

इस कर्म के द्वारा जीव एक योनि से दूसरी योनि में अन्म लेता है तथा उसके शरीरादि का निर्माण भी इन्हीं कर्म-वर्गरणाओं के द्वारा हुम्रा करता है।

### गोत्र कर्म ः

कर्म परमागुश्रों का वह समूह जिनके द्वारा यह निर्धारित होता है कि जीव किस गोत्र, कुटुम्ब, वंश, कुल-जाति तथा देश आदि में जन्म ले, गोत्र कर्म कहलाता है। ये कर्म-परमाग्गु जीव में अपने जन्म की स्थिति के प्रतिमान-स्वाभिमान तथा ऊँच-नीच-हीन-भाव ग्रादि का बोध कराते हैं।

### आयु कर्मः

इस कर्म के माध्यम से जीव की ग्रायु निश्चित हुया करती है। स्वग-मनुष्य-तिर्यञ्च-नरक गति में कौनसी गति जोव को प्राप्त हो, यह इसी कर्म पर निर्भर करता है।

### वेदनीय कर्म :

इस कर्म के द्वारा जीव को सुख-दुःख की वेदना का अनुभव हुग्रा करताहै।

[ कर्म सिद्धान्त

११० ]

इन ग्रब्ट कमों की एक सौ ग्रड़तालीस उत्तर-प्रकृतियाँ जैनागम में उल्लिखित हैं जिनमें ज्ञानावरणीय की गाँच, दर्शनावरणीय की नौ, वेदनीय की दो, मोहनीय की ग्रट्ठाईस, आयु की चार, नाम की तेरानवे, गोत्र की दो तथा अन्तराय की पाँच उत्तर प्रकृतियाँ हैं।

उपरोक्त कर्म-परमाग्गुओं के भेद-प्रभेदों का सम्यक् ज्ञान होने के उपरान्त यह सहज में कहा जा सकता है कि धाति-अधाति कर्म ब्रात्मा के स्वभाव को आच्छादित कर जीव में ज्ञान, दर्शन व सामर्थ्य शक्ति को शीर्ग करते हैं तथा ये कर्म जीव पर भिन्न-भिन्न प्रकार से अपना प्रभाव डालते हैं जिसके फलस्वरूप संसारी जीव सुख-दुःख के घेरे में घिरें रहते हैं।

इन अष्ट कर्मों के अतिरिक्त 'नोकर्म' का भी उल्लेख म्रागम में मिलता है। कर्म के उदय से होने वाला वह ग्रौदारिक शरीरादि रूप पुद्गल परिगाम जो ग्रात्मा के सुख-दु:ख में सहायक होता है, वस्तुत: 'नोकर्म' कहलाता है। ये 'नोकर्म' भी जीव पर ग्रन्थ कर्मों की भाँति अपना प्रभाव डाला करते हैं।

जैन दर्शन की मान्यता है कि 'सकम्मुणा विप्यरिया सुवेइ' ब्रथति् प्रत्येक प्राणी अपने ही कृत कमों से कथ्ट पाता है। आत्मा स्वयं ग्रंपने द्वारा ही कमों की उदीर्णा करता है, स्वयं अपने ढ़ारा ही उनको गर्हा-ग्रालोचना करता है और ग्रपने कमों के द्वारा कमों का संवर-आस्रव का निरोध भी करता है। यह निश्चित है कि जैसा व्यक्ति कम करता है उसे वैसा ही फल भोगना पडता है। ऐसा कदापि नहीं होता कि कर्म कोई करे ग्रौर उसका फल कोई ग्रन्य भोगे । इस दर्शन के अनुसार 'अप्पो वि य परमप्पो, कम्म विमुक्को यहोइ पूडं' अर्थात् प्रत्येक आत्मा कृत कर्मों का नाश करके परमात्मा बन सकता है। यह एक ऐसा दर्शन है जो ग्रात्मा को परमात्मा बनने का अधिकार प्रदान करता है तथा परमात्मा बनने का मार्ग भी प्रस्तूत करता है किन्तू यहाँ परमात्मा के पुनः भवातरण की मान्यता नहीं है। वास्तव में सब ग्रात्माएँ समान तथा ग्रपने आप में स्वतन्त्र ग्रौर महत्त्वपूर्ण हैं। वे किसी अखंड सत्ता का अंश रूप नहीं हैं। किसी कार्य का कर्त्ता यहाँ परकीय शक्ति को नहीं माना गया है । अतः जैन-दर्शन कर्मफल देने वाला कोई ग्रन्थ विशेष चेतन व्यक्ति ग्रथवा ईश्वर को नहीं मानता । फलस्वरूप प्राग्गी ग्रपने-ग्रपने कर्मानूसार स्वयं कर्त्ता ग्रौर उसका भोक्ता है ।

जैन दर्शन में कर्मबन्ध के पाँच मुख्य हेतु—मिध्यास्व ग्रसंयम, प्रमाद, कषाय तथा योग (काय-मन-वचन की क्रिया)—उल्लिखित हैं। इनमें लिप्त रहकर जीव कर्म जाल में बुरी तरह से जकड़ा रहता है। इनसे मुक्त्यिर्थ जीव को ग्रपने भावों को सदैव शुद्ध रखने के लिए कहा गया है क्योंकि कोई भी कार्य करते समय यदि जीव की भावना शुद्ध तथा राग-द्देष, कोघ-मान-माया-लोभ-कषायों से निलिप्त, वीतरागी है, तो उस समय शारीरिक कार्य करते हुए भो किसी भी प्रकार का कर्मबन्ध जीव में नहीं होता। मूलतः जीव के मनोविकार ही कर्मबन्ध की स्थिति को स्थिर किया करते हैं। कार्य करते समय जिस प्रकार का भाव जीव के मन में उत्पन्न होता है, उसी भाव के तद्रूप ही जीव में कर्म-बन्ध स्थिर हुग्रा करता है। प्रायः यह देखा/सुना जाता है कि विभिन्न व्यक्तियों द्वारा एक ही प्रकार के कार्य करने पर भी उनमें भिन्न-भिन्न प्रकार का कर्मबन्ध होता है। इसका मूल कारण है कि एक ही प्रकार के कार्य करते समय इन व्यक्तियों के भाव सर्वथा भिन्न प्रकार के होते हैं; फलस्वरूप इनमें भिन्न-भिन्न प्रकार का कर्मबन्घ होता है। जैन दर्शन में 'कर्मबन्ध' को बार भागों में विभाजित किया गया है, यथा--

- (१) प्रकृति बन्ध,
- (२) स्थिति बन्ध,
- (३) ग्रनुभव/ग्रनुभाग बन्ध,
- (४) प्रदेश बन्ध।

### प्रकृति बन्धः

जो बन्ध कर्मों को प्रकृति/स्वभाव स्थिर किया करता है, प्रकृति बन्ध कहलाता है ।

### स्थिति बन्धः

यह बन्ध कर्म-फल की अवधि/काल को निष्चित करता है।

### भनूमाग बन्धः

कर्मफल की तीव्र था मन्द शक्ति की निश्चितता अनुभाग बन्ध कहलाती है।

### प्रदेश बन्धः

कर्मबन्ध के समय ग्रात्मा के साथ कार्माण वर्गणा/कर्म का सम्बन्ध जितनी संख्या या शक्ति के साथ होता है, प्रदेश बन्ध कहलाता है।

इन चार प्रकार के कर्मबन्धों में प्रकृति ग्रौर प्रदेश बन्ध योग के निमित्त से तथा कथाय-मिथ्यात्व-अविरसि-प्रमाद के निमित्त से स्थिति ग्रौर ग्रनुभाग बन्ध हुआ करते हैं। जैन दर्शन के अनुसार मोह ग्रौर योग के निमित्त से होने वाले आत्मा के गुणों का तारतम्य गुणस्थान/जीवस्थान कहलाता है। ग्रर्थात् जीव के ग्राध्यात्मिक विकास का क्रम गुणस्थान/जीवस्थान है। ये गुणस्थान/ जीवस्थान मिथ्या दृष्टि ग्रादि के भेद से चौदह होते हैं जिनमें प्रारम्भ के बारह ११२ ]

स्थानों में कर्मबन्ध की स्थिति का वर्णन करते हुए जैनाचार्यों ने बताया कि प्रथम दश गुरास्थान तक चारों प्रकार के बन्ध उपस्थित रहते हैं किन्तु ग्यारहवें गुरास्थान से लेकर तेरहवें गुणस्थान तक मात्र प्रकृति और प्रदेश बन्ध ही शेष रहते हैं तथा चौदहवें गुणस्थान में ये दोनों भी समाप्त हो जाते हैं। तदनन्तर चारों प्रकार के बन्ध से मुक्त होकर यह जीवात्मा सिद्ध/परमात्मा हो जाता है।

यह निश्चित है कि आत्मा कर्म और नोकर्म जो पौद्गलिक है, से सर्वथा भिन्न है । इस पर पौद्गलिक वस्तुओं का कोई प्रभाव नहीं पड़ा करता, यह अनुभूति भेद-विज्ञान कहलाती है, जो जीव को तप/साधना की स्रोर प्रेरित करती है। ग्रागम में तप की परिभाषा में कहा गया है कि 'परं कर्मक्षयार्थ यत्तप्यते तत्तपः स्मृतम्' अर्थात् कर्मों का क्षय करने के लिए जो तपा जाय वह तप है। जैन दर्शन में तप के मूख्यतया दो भेद किए गए हैं – बाह्य तप और आभ्यन्तर तप । बाह्य तप के ग्रन्तर्गत अनज्ञन/उपवास, ग्रवमौदर्थ/उनोदर, रस-परित्याग, भिक्षाचरी/वृत्तिपरिसंख्यान, परिसंलीनता/विविक्तशय्यासन और कायावलेश तथा स्राम्यन्तर तप में--विनय, वैयावृत्य/सेवा-सुश्रूषा, प्रायश्चित, स्वाध्याय, घ्यान और कायोत्सर्ग/व्युत्सर्ग नामक तप स्राते हैं। स्रोभ्यन्तर तप की अपेक्षा बाह्य तप व्यवहार में प्रत्यक्ष परिलक्षित हैं किन्तू कर्म क्षय और ग्रात्म-शुद्धि के लिए तो दोनों ही प्रकार के तप का विशेष महत्त्व है। वास्तव में तप के माध्यम से ही जीव ग्रपने कर्मों का परिणमन कर निर्जरा कर सकता है। इसके द्वारा कर्म-म्रास्तव समाप्त हो जाता है और म्रन्ततः सर्वप्रकार के कम-जाल से जीव सर्वथा मुक्त हो जाता है। कर्म मुक्ति ग्रथति मोक्ष प्राप्त्यर्थ जैन-दर्शन का लक्ष्य रहा है-वीतराग-विज्ञानिता की प्राप्ति । यह वीतरागता सम्यक् दर्शन-ज्ञान-चारित्ररूपी रत्नत्रय की समन्वित साधना से उपलब्ध होती है। वस्तुतः श्रद्धा, ज्ञान और चारित्र से कर्मों का निरोध होता है। जब जीव सम्यक्दर्शन-ज्ञान-चारित्र से युक्त होता है तब ग्रासव से रहित होता है जिसके कारण सर्वप्रथम नवीन कर्म कटते/छँटते हैं, फिर पूर्वबद्ध/संचित कर्म क्षय/दूर होने लगते हैं। कालान्तर में मोहनीय कर्म सम्पूर्ण रूप से नष्ट हो जाते हैं। तदनन्तर अन्तराय, ज्ञानावरणीय और दर्शनावरणीय ये तीन कर्म भी एक साथ सम्पूर्ण रूप से नष्ट हो जाते हैं। इसके उपरान्त शेष बचे चार अघाति कमं भी नष्ट हो जाते हैं। इस प्रकार समस्त कर्मों का क्षय/दूर कर जीव निर्वाण/मोक्ष को प्राप्त हो जाता है। जैसा कि ग्रागम में कहा गया है कि 'क़ुत्स्न कर्म क्षयो मोक्षः ।' उपर्यंकित कथ्य से यह स्पष्ट हो जाता है कि कर्म-मल से दूर हटने के लिए जीवन में रत्नत्रय की समस्वित साधना नितान्त उपयोगी एवं सार्थक है ।

# १५ कर्म एवं लेश्या ा श्री चांरमल कर्णावट

संसार के प्रत्येक प्राणी का लक्ष्य बन्धनों से मुक्त होना ग्रौर दुःखों से छुटकारा पाना है। किसी भी प्राणी को दुःख अभीष्ट नहीं होता, सभी प्राणी सुँख चाहते हैं, ऐसा सुख जो कभी दु:ख रूप में परिणत न हो । इस स्थिति को दूसरे शब्दों में मोक्ष या मूक्ति कहा गया है।

जैन-दर्शन में तत्त्वार्थ सूत्र के रचयिता आचार्य उमास्वाति ने मोक्ष की परिभाषा दी है-- 'क्वत्स्न कर्मक्षयो मोक्षः' ग्रर्थात् समस्त कर्मों का नष्ट हो जाना ही मोक्ष है। इन कमों के क्षय से ही शाक्वत सुख की स्थिति प्राप्त होती है। अब यह समफना ग्रावश्यक है कि यह कर्म क्या है जो आत्मा को बन्धनों में जकड़ देता है ? उसके क्षय से किस प्रकार ग्रात्मा सिद्ध, बुद्ध ग्रीर मुक्त बनती है तथा इस कर्म का ग्रौर लेश्या का क्या सम्बन्ध है ?

### कर्म क्या है ?

जैन-दर्शन में कर्म का अर्थ किया करना नहीं है । यह एक पारिभाषिक शब्द है जिसका ग्रर्थ है राग-द्वेषादि परिएगमों से एकत्रित कार्मरण वर्गणा के पुद्गलों का म्रात्मा के साथ बंघ जाना । म्रात्मा कर्म करते हुए भूभ और म्रणूभ पुद्गलों का बंध करती है ग्रीर उसके फलस्वरूप उसके ग्रुभांग्रुभ फलों को भोगते हुए संसार में चक्कर लगाती रहती है अथवा जन्म-मरेग्र करती रहती है। वह मुक्त दशा को प्राप्त नहीं होती।

कर्म के एक अपेक्षा से दो भेद किये गए हैं— (१) द्रध्य कर्म एवं भाव कर्म। द्रव्य कर्म पुद्गल रूप हैं। भाव कर्म इन पुद्गलों को एकत्र करने में कारणभूत शुभाशुभ विचार हैं। द्रव्य कर्म, भाव कर्म के लिये एवं भाव कर्म द्रव्य कमें के लिये कारणभूत है । दोनों ही परस्पर एक दूसरे को प्रभावित करते हैं। जैन-दर्शन की एक उक्ति बहुत प्रसिद्ध है---'कडाण कम्माण ण मोक्ख ब्रस्थि' अर्थात् कर्मों का फल भोगे बिना उनसे छुटकारा नहीं मिलता । निकाचित कर्मों की अपेक्षा यह उक्ति सही है क्योंकि निकाचित कर्म का विपाक या फल आत्मा को भोगना ही होता है । परन्तु निधत्त प्रकार के कर्मों में पुरुषार्थ के द्वारा

आत्मा परिवर्तन ला सकती है । और केवल प्रदेशोदय द्वारा ये कर्म क्षय हो सकते हैं ।

'जैन-दर्शन : स्वरूप और विश्लेषण' में श्री देवेन्द्र मुनि का कथन कितना सार्थक है । उन्होंने लिखा है— 'संसार को घटाने-बढ़ाने का ग्राधार पूर्वकृत कर्म की अपेक्षा वर्तमान अध्यवसायों पर विशेष आधारित है ।' यहीं कर्म के साथ लेश्याओं का सम्बन्ध जुड़ जाता है । इसी प्रकार भावकर्म के रूप में लेश्याएँ कर्म-बन्ध में आधारभूत भूमिका निभाती हैं ।

### लेश्या क्या है ?

जिनके द्वारा ग्रात्मा कर्मों से लिप्त होती है, जो योगों की प्रवृत्ति से उत्पन्न होती है तथा मन के शुभाशुभ भावों को लेश्या कहा गया है। दूसरे शब्दों में योग ग्रोर कषाय के निमित्त से होने वाले ग्रात्मा के शुभाशुभ परिएाम को लेश्या कहा गया है, जिससे आत्मा कर्मों से लिप्त हो। ग्रपर शब्दों में लेश्या एक ऐसी शक्ति है जो ग्राने वाले कर्मों को ग्रात्मा के साथ चिपका देती है। यह शक्ति कषाय और योग से उत्पन्न होती है। इन परिभाषाग्रों का सार यही है कि लेश्या हमारे शुभाशुभ परिएाम या भाव हैं जिनमें कषाय ग्रौर योग के कारएा ही स्निग्धता उत्पन्न होती है। इन परिभाषाग्रों का सार यही है कि लेश्या हमारे शुभाशुभ परिएाम या भाव हैं जिनमें कषाय ग्रौर योग के कारएा ही स्निग्धता उत्पन्न होती है जो हमारे चारों ओर फैले हुए कर्म पुद्गलों को आत्मा के चिपका देती है। जैन-दर्शन में इसीलिये कहा भी गया है— 'परिणामे बन्ध' ग्रर्थात् शुभाशुभ कर्मों का बन्ध ग्रात्मा के परिणामों पर निर्भर है। लेश्या आत्मा के ऐसे शुभ-ग्रशुभ परिएाम है जो कर्मबन्ध का कारण बनते हैं। 'पन्नधणासूत्र' के १७वें पद में लेश्याओं का वर्णन करते हुए शास्त्रकार ने कर्मबन्ध में उनको सहकारी कारण बतलाया है। और इस दृष्टि से हमारी आत्मा के शुभाशुभ विचारों में तीव्रता और मन्दता अथवा ग्रासक्ति ग्रौर ग्रनासक्ति होने पर कर्मबन्ध भी उसी प्रकार का भारी या हल्का होता है।

### लेश्या स्रौर कर्म का सम्बन्ध :

कर्म और लेक्या की परिभाषा जानने के पक्ष्चात् यह स्पष्ट हो जाता है कि लेक्या और कर्म में कारण और कार्य का सम्बन्ध है। लेक्याएँ या ग्रात्मा के विभिन्न परिएाम स्निग्ध और रुक्ष दशा में तद्तद्रूप में कर्मबन्ध का कारएा बनते हैं। यदि कोई कार्य करते हुए हमारी उसमें ग्रासक्ति हुयी तो कर्मबन्ध जटिल होगा और ग्रनासक्त भाव से कार्य करते हुए आत्मा के साथ कर्मों का बन्ध मन्द, मन्दतर और मन्दतम होगा।

कर्मबन्ध के भिन्न-भिन्न विवक्षाग्रों से अलग-अलग कारएा बतलाए हैं। परन्तु मुख्यतः राग-द्वेष की वृत्तियाँ ही कर्म का बीज मानी गयी हैं। कहा भी गया है—'रागोयदोसो वियकम्मवियम्' ये राग और द्वेष की वृत्तियाँ योग का ही रूप हैं। ग्रौर कषायों को समन्वित किये हुए हैं।

### लेश्याओं के प्रकार ग्रौर कर्मबन्धः

लेक्याएँ छः हैं---क्रब्सा लेक्या, नील लेक्या, कापोत लेक्या, तेजो लेक्या, पद्म लेक्या एवं क्षुवल लेक्या । इनमें प्रथम तीन श्रक्षुभ और अन्तिम तीन क्षुभ मानी गयी हैं ।

(१) कृष्ण लेक्ष्या----काजल के समान वाले वर्ण के इस लेक्ष्या के पुद्गलों का सम्बन्ध होने पर ग्रात्मा में ऐसे परिणाम उत्पन्न होते हैं जिनसे ग्रात्मा मिथ्यात्व ग्रादि पाँच ग्रास्त्रवों में प्रवृत्ति करती, तीन गुप्ति से 'अगुप्त रहती, छः काय की हिंसा करती है। वह क्षुद्र तथा कठोर स्वभावी होकर गुण-दोष का विचार किये बिना क्रूर कर्म करती रहती है।

(२) नील लेश्या—नीले रंग के इस लेश्या के पुद्गलों का सम्बन्ध होने पर ग्रात्मा में ऐसा परिणाम उत्पन्न होता है कि जिससे ईर्ष्या, माया, कपट, निर्लंज्जता, लोभ, द्वेष तथा क्रोध ग्रादि के भाव जग जाते हैं। ऐसी आत्मा तप ग्रीर सम्यग्ज्ञान से भूक्य होती है।

(३) कापोत लेश्या— कबूतर के समवर्णी पुद्गलों के संयोग से आत्मा में बोलने, विचारने व कार्य करने में वक्रता उत्पन्न होती है। नास्तिक बनकर आत्मा ग्रनार्य प्रवृत्ति करते हुए अपने दोषों को ढंकती है, दूसरों की उन्नति नहीं सह सकती। चोरी ग्रादि के कर्म करती है।

उक्त तीनों लेश्याएँ ग्रशुभ होने से ग्रात्मा की दुर्गति का कारण बनती हैं। ऐसे जीव नरक ग्रौर तिर्यंच गति में जाते हैं यदि जीवन के अन्तिम काल में उनके परिणाम इतने अश्रभ हों।

(४) तेजो लेश्या—इस लेश्या के सम्बन्ध से ग्रात्मा में ऐसे परिणाम उत्पन्न होते हैं कि ग्रात्मा ग्रभिमान का त्याग कर मन, वचन श्रौर कर्म से नझ बन जाती है। गुरुजनों का विनय करती, इन्द्रियों पर विजय पाती हुई पापों से भयभीत होती है और तप-संयम में लगी रहती है।

(१) पद्म लेश्या—इस लेश्या में स्थित आत्मा कोधादि कषायों को मन्द कर देती है। मितभाषी, सौम्य ग्रौर जितेन्द्रिय बनकर अशुभ प्रवृत्तियों को रोक देती है।

(६) शुक्ल लेक्या--इस लेक्या के प्रभाव स्वरूप आत्मा आर्त्त, रौद्र,

ध्यान त्याग कर धर्मघ्यान श्रोर शुक्ल ध्यान का अभ्यास करती है । अल्पराग या वीतराग होकर प्रशान्त चित्त वाली होती है ।

उक्त ग्रन्तिम तीन लेक्याएँ ग्रुभ, ग्रुभतर, ग्रुभतम ग्रौर ग्रुढ होने से आत्मा की सुगति का कारण बनती हैं। इन परिणामों में रमण करते हुए ग्रात्मा उत्थान करती है। उपर्युक्त परिणामों में विचरने वाला ग्रात्मा तदनुरूप कर्मों का बन्ध करता और उन्हें भोगता है।

लेक्याओं के दो प्रकार हैं -- द्रव्य लेक्या ग्रोर भाव लेक्या। पदार्थों के गुभाशुभ वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श ग्रोर शब्द आदि से आत्मा में शुभाशुभ विचार उत्पन्न होते हैं। शुभ शब्द, वर्रा, रूप ग्रादि को देखकर-सुनकर और गन्ध, स्पर्श को अनुभव करके आत्मा में राग दशा उत्पन्न होती है। यह वर्णादि ग्रात्मा को ग्रनुकूल लगते हैं ग्रौर आत्मा उनमें ग्रासक्त बनकर कर्मों में बन्ध जाती है। इसके विपरीत अशुभ वर्एा, गन्ध ग्रादि वाले पदार्थों को देखकर ग्रौर अनुभव करके उनके प्रति धृएा। उत्पन्न होती है, द्वेष भाव जाग्रत होता है जिससे ग्रात्मा अशुभ कर्मों से जकड़ जाती है। इस प्रकार ये भाव लेक्याएँ ग्रर्थात् भात्मा के श्रुभाशुभ परिणाम कर्म-बन्ध के मूल कारण बनते हैं।

### लेश्याओं का वैज्ञानिक विश्लेषरा :

मुनि नथमलजी ने ग्रंपनी पुस्तक 'समाधि की खोज' प्रथम भाग के पृ. १९७ में लेक्या व कर्म सम्बन्धी जो विवेचन किया है वह लेक्या ग्रौर कर्म-बन्ध का वैज्ञानिक विश्लेषण है। उन्होंने लिखा है, ''जब लेक्या बदलती है तब परिवर्तन घटित होता है। जब मन में तेजो लेक्या ग्रौर पद्म लेक्या के भाव ग्राते हैं तब तैजस शरीर से स्नाव होता है और वह हमारी ग्रन्थियों में ग्राता है। वह सीधा रक्त के साथ मिल जाता है और अपना प्रभाव डालता है। इन ग्रन्त:सावी ग्रन्थियों के रस हमारे समूचे स्वभाव को प्रभावित करते हैं। ब्यक्ति का चिड़-चिड़ा होना या प्रसन्न होना, कोधी होना या शान्त होना, ईष्यालु या उदार होना इन ग्रन्थियों के विभिन्न सावों पर निर्भर है। इस प्रकार एक जैविक एवं रासायनिक विश्लेषण से यह स्पष्ट होता है कि हमारे शुभाशुभ परिणामों से किस प्रकार रासायनिक कियाएँ घटित होती हैं और किस प्रकार वे हमारे संवेगों को प्रभावित करती हैं।

### कर्म की विभिन्न ग्रवस्थाएँ एवं लेश्याभ्रों के प्रभाव :

'ठाणांग' सूत्र में एक चतुर्भंगी है—(१) एक कर्म शुभ और उसका विपाक भी शुभ, (२) कर्म शुभ किन्तु विपाक अशुभ, (३) कर्म अशुभ परन्तु विपाक शुभ, (४) कर्म अशुभ और विपाक भी अशुभ । इस चतुर्भंगी को देखकर कर्म सिद्धान्त की मान्यता वाले आश्चर्य करेंगे कि कर्म शुभ होते हुए विपाक अशुभ कैसे ? ग्रीर कर्म प्रशुभ होते हुए विपाक शुभ कैसे ?

यहाँ कर्म की विभिन्न अवस्थाओं की जानकारी करा देना मावश्यक है जो लेश्याओं के फलस्वरूप उत्पन्न होती हैं। कर्म की मुख्य अवस्थाएँ ग्यारह हैं---(१) बन्ध, (२) सत्ता, (३) उद्वर्तन या उत्कर्ष, (४) अपवर्तन या अपकर्ष, (४) संकमण, (६) उदय, (७) उदीरणा, (६) उपशमन, (१) निधत्ति, (१०) निकाचित व (११) ग्रबाधाकाल । इनमें उद्वर्तन, अपवर्तन एवं संकमण की महत्त्वपूर्ण ग्रवस्थाएँ लेश्याओं का ही परिणाम हैं। जिस परिणाम बिग्नेष से जीव कर्म प्रकृति को बाँधता है उनकी तीव्रता के कारण वह पूर्व बद्ध सजातीय प्रकृति के दलिकों को वर्त्तमान में बँधने वाली प्रकृति के दलिकों में संकान्त कर देता है। बध्यमान कर्म में कर्मान्तर का प्रवेश इसी संक्रमण का कारण है जो कर्म के बन्ध ग्रीर उदय में अन्तर उपस्थित कर देता है, उसे बदल देता है।

### उद्धर्तन या उत्कर्ष :

आत्मा के साथ ग्राबद्ध कर्म की स्थिति ग्रौर ग्रनुभाग या रस ग्रात्मा के तत्कालीन परिणामों के ग्रनुरूप होता है। परन्तु इसके पश्चात् की स्थिति विशेष प्रथवा भाव विशेष के कारण पूर्व बद्ध कर्म स्थिति ग्रौर कर्म की तीव्रता में वृद्धि हो जाना उद्वर्तन है। लेश्या या ग्रात्मा के परिणाम से पूर्वबद्ध स्थिति और रस अधिक तीव्र बना दिया जाता है।

### ग्रपवर्तन या अपकर्ष:

पूर्वबद्ध कर्म की स्थिति एवं ग्रनुभाग को कालाग्तर में नवीन कर्मबन्ध करते समय न्यून कर देना ग्रववर्तन है। यह आत्मा के नवीन बध्यमान कर्मों के समय के परिणामों में शुद्धता ग्राने से घटित होता है। इस प्रकार कर्म ग्रशुभ होते हुए विपाक शुभ हो जाता है। ग्रीर कर्म शुभ होते हुए विपाक ग्रशुभ हो जाता है। यह ग्रात्मा का पुरुषार्थ ही है और उसकी प्रबल शुद्ध विचारधारा है जिससे आश्चर्यकारी परिवर्तन घटित होते हैं।

### हमारा लक्ष्थ श्रलेशी बननाः

जब तक लेक्ष्याएँ हैं तब तक परिएामों की विविधता रहेगी, अतः साधक का लक्ष्य होता है कि वह ग्रलेशी बन सके । यह स्थिति साधना धौर वैराग्य भाव से उत्पन्न हो सकती है । लेक्ष्याओं का परिणमन शुभतर लेक्ष्याओं में करने के लिये स्वाध्याय धौर ध्यान आवश्यक अंग हैं । समभाव में रमण करना, ग्रनासक्त भावों से जीवन व्यवहार करना तथा इन पर नियन्त्रण का अभ्यास करते रहना भव्यात्माओं के लिये ग्रलेशी बनने का मार्ग प्रशस्त कर सकता है धौर कर्म-बन्ध की परम्परा को सदा-सदा के लिये खत्म कर सकता है । और यही शाक्ष्वत सुख का राजमार्ग है । □

## कर्म-विपाक

१६

📋 श्री लालचन्द्र जैन-

कर्मों के शुभाशुभ फल को सामान्यतः विपाक कहा जाता है। मिथ्यात्व श्रादि के सेवन से प्राणी जो कुछ कार्य करता है, उसे कर्म कहते हैं। वे कर्म जब उदय में श्राते हैं, तब प्राणी को जी सुख-दुःख ग्रादि भोगने पड़ते हैं, उसे कर्म विपाक कहा जाता है। शुभ कर्म का विपाक शुभ और ग्रशुभ कर्म का विपाक ग्रशुभ होता है।

कर्मों को बाँधने में जीव स्वतंत्र है। वह अपनी इच्छानुसार शुभ या श्रशुभ कर्मों का बंध कर सकता है। जीव की बिना इच्छा के कोई कर्म कभी ग्रपने आप नहीं बंधता। जब भी जोव राग-द्वोष की ग्रासक्ति से कोई कार्य करता है, तब उस आसक्ति के तारतम्य के अनुसार नये कर्म बंधते हैं। वे ही कर्म जब उदय में आते हैं, तब जीव को उन कर्मों के फल को भोगना ही पड़ता है। उससे वह किसी प्रकार छूट नहीं सकता। इसीलिये कहा गया है कि जीव कर्मों को बाधने में स्वतंत्र है, पर उनके फल को भोगने में परतंत्र है। बंधे हुए कर्म यदि निकाचित हों तो करोड़ों सागरोपम समय के व्यतीत हो जाने पर भी वह कर्म नष्ट नहीं होता। संसार की सभी वस्तुएं नाशवान हैं, पर मात्र कर्म की जड़ ही ऐसी है जो कभी सड़ती-गलती नहीं। उग्र तप-संयम के बल से ही इस जड़ को उखाड़ा जा सकता है।

हिंसा, ग्रसत्य, ग्रचौर्य, ग्रज्ञह्याचर्य, परिग्रह आदि प्रत्येक पाप कर्म के विपाक का शास्त्रों में वर्णन हैं। पागलपन, कोढ़, अल्पामुध्य आदि हिंसा के भयानक विपाक हैं। यदि इस विपाक से बचना हो तो बिना प्रयोजन त्रस-स्थावर जीवों की हिंसा से बचना चाहिये।

खंधक मुनि के जीव ने अपने पूर्व भव में स्थावर जीव की विराधना में इतना रस लिया कि खंधक मुनि के भव में उनके जीवित शरीर की चमड़ी उतारी गई। वे तो ग्रात्मध्यान की उच्चतम भूमि पर पहुँचे हुए थे, ग्रतः उन्होंने उदय में आये हुए कर्मफल को समभाव से भोग लिया ग्रीर मोक्ष पद को प्राप्त कर लिया। किन्तु उदयकाल में समताभाव को रखना ग्रासान नहीं है। जिनको यह स्पष्ट ज्ञान हो गया है कि ग्रात्मा शरीर से भिन्न है, वे ही ऐसे कठिन समय में समभाव को कायम रख सकते हैं। कर्म-विपाक ]

पाप कर्म कितना भी मामूली क्यों न हो पर उसमें रस की तीवता से उसका विपाक कितना दारुण होता है, यह खंधक मुनि के उदाहरण से ज्ञात होता है। पाप कर्म तो करना ही नहीं चाहिये पर यदि प्रमादवश वैसा आचरण हो भी जाय तो उसमें रसासक्ति कलई नहीं होनी चाहिये।

गूंगापन, मुखरोग, समफ में न झाने वाली भाषा बोलना झादि झसत्य भाषण के विपाक हैं। वसुराजा असत्य भाषएा के पाप से नरक में गये। बात-बात में भूठ बोलने वाले, भूठी गवाही देने वाले, भूठे दस्तावेज बनाने वाले, भूठी बहियें लिखने वाले नरक निगोद के दुःख को प्राप्त करते हैं। असत्य भाषएा महान् पाप का कारण है, इससे जीव सुकृत के फल को भी हार जाता है।

दुर्भाग्य, दरिद्रता, गुलामी आदि चौर्य कमें के फल हैं। चोरी करने वाले इस जन्म में तो लाठी, घू से आदि खाते ही हैं, राज्य दंड स्वरूप जेल भी भुगतते ही हैं, किन्तु परभव में नरक झादि की घोर वेदना को प्राप्त करते हैं। व्यापार में अनीति का झाचरण, स्मगलिंग द्वारा एक देश से दूसरे देश में माल लाना-ले जाना. ऐसे माल का कय-विकय, अच्छी वस्तु में बुरो वस्तु की मिलावट करना, अत्यधिक भाव बताना, माप-तौल में कम देना, ज्यादा लेना आदि सभी प्रकार के कार्य चोरी हैं। नीति और न्याय द्वारा किया गया विकय ही व्यापार है, अन्य सब तो दिन-दहाड़े लूटना है। बहुत से लोग यह दलील करते हैं कि न्याय-नीति से चलेंगे तो पेट हो नहीं भरेगा, परन्तु उनकी यह दलील थोथी है। नीति से पेट तो अवश्य भर जाता है, हाँ पेटी नहीं भरी जा सकती। पाप का मूल पेट नहों है, लोभ ही पाप का मूल है। पेट की भूख से धन को भूख बहुत भयंकर है। लॉखों, करोड़ों की सम्पत्ति हो जाने पर भी धन की भूख नहीं मिटती। शास्त्रों में इच्छा को ग्राकाश के समान अनन्त कहा है। इच्छाओं का अन्त हो जाय तो दुःख का भी ग्रन्त हो सकता है। सन्तोष धर्म का फल है।

नपुसकता, दुर्भाग्य, तिर्यंच गति (पशु-पक्षी योनि) ग्रादि अब्रह्मचर्य के फल हैं। असंतोष, ग्रविश्वास, महारंभ आदि मूर्छारूपी परिग्रह के कटु फल हैं। परिग्रह परिमाण से अनेकों पाप रुक जाते हैं ग्रीर जीवन में ग्रनुपम झांति का अनुभव होता है। स्व पत्नी संतोष और परिग्रह-परिमाण ये दोनों नीतियुक्त जीवन की आधारशिला हैं। इनके पालन के बिना जब मनुष्य नैतिक जीवन भी नहीं जी सकता तब धर्म सिद्धि की तो बात करना ही व्यर्थ है। जैसे कुपथ्य का सेवन करने वाले पर ग्रौषधि का कोई प्रभाव नहीं होता उसी तरह ग्रधिक

ain Educationa International

120 ]

तृष्णाग्रस्त व्यक्ति के सभी तप, जप, ध्यान, सामायिक, प्रतिक्रमण आदि व्यर्थ हो जाते हैं।

एक बार आचरित सामान्य पाप कर्म का कम से कम फल दस गुएा हो जाता है और यदि उसे तीव रस के साथ आचरित किया गया हो तो उसका विथाक करोड़ गुणा हो जाता है। अनंतानुबन्धी कषाय के तीव्र उदय में कभी-कभी अंतर्मु हूर्त के समय में भी ऐसा कठिन कर्म बंघ हो जाता है कि जीव को उसके फल को अनेक जन्मों तक भोगना पड़ता है। कई बार व्यक्ति की क्षण मात्र की भूल अनन्त संसार को बढा देती है। अतः कर्म बांघते समय व्यक्ति को अत्यधिक सावधान रहना चाहिये।

अपने कुटुम्बियों के लिए अथवा अन्य किसी के लिये किये गए कमों का फल उदय में आने पर मात्र कर्ता को ही भोगना पड़ता है। कमों के कठिन विपाक भोगने के समय जीव अकेला हो जाता है। उस समय कुटुम्बियों में से कोई भी न तो उस विपत्ति से रक्षा करने में समर्थ हो सकता है और न ही दुःख में हिस्सा ही बँटा सकता है। हँसते-हँसते बाँघे गये कर्मों को उदय में आने पर रोते-रोते भोगना पड़ता है। हँसते-हँसते बाँघे गये कर्मों को उदय में आने पर रोते-रोते भोगना पड़ता है। कभी-कभी तो निकाचित बंघे हुए ये कर्म किसी भी प्रकार से नहीं छूटते। त्रिप्रृष्ट वासुदेव के भव में भगवान महावीर के जीव ने शयन कक्ष के द्वारपाल के कानों में तपा हुआ शीशा डलवाया था, उसी जीव ने अपने २५वें नन्दन ऋषि के जन्म में ६० हजार से अधिक मासक्षमएा के तप किये फिर भी त्रिपृष्ठ के जन्म में किये गये कर्म की सत्ता रह ही गई और महावीर के भव में ग्वाले द्वारा उनके कानों में कीलें ठोकी गईं।

इस जन्म में या अन्य किसी भी जन्म में किये गये कर्म फल कब उदय में आयेंगे, यह हम नहीं जान सकते, ग्रनन्तज्ञानी ही इसे जान सकते हैं। पर यह तो निश्चित ही है कि ग्रपना ग्रवाधाकाल पूरा होने पर बँघे हुए कर्म ग्रवश्य ही उदय में ग्राते हैं ग्रोर जीव को उन्हें भोगना ही पड़ता है। इतना तो प्राय: सभी जानते हैं कि कुछ ग्रति उग्र पुण्य-पाप के फल जीव को वर्तमान जन्म में भी भोगने पड़ते हैं। हमारे पूर्व महापुरुषों ने अशुभ के उदयकाल में जिस घैय ग्रीर समभाव को कायम रखा, वह वास्तव में विचारणीय है। हम तो सामान्य उदयकाल में भी हिम्मत हार जाते हैं। यदि हमें यह बात समफ में आ जाय कि हमारे स्वयं के द्वारा बांघे गये कर्म जब उदय में ग्राते हैं तब उन्हें स्वयं हमें ही भोगना पड़ता है, तो कैसे भी शुभ या ग्रशुभ कर्म के उदयकाल में समभाव बना रह सकता है। समभाव पूर्वक भोगे गये कर्म विपाक के द्वारा ग्रशुभ कर्म के उदयकाल में भी जीव महान् निजरा को सिद्ध कर सकता है। अशुभ के उदय काल में यदि समभाव बना रह सके तो शुभ के उदय से भी ग्रधिक निर्जरा प्राप्त हो सकती है । जो व्यक्ति शुभ कर्म के उदय के समय नच्चता ग्रौर ग्रशुभ कर्म के उदय के समय समभाव को बनाये रख सके, उसका बेड़ा पार है ।

सम्पूर्ण कर्मग्रंथ का सार भी यही है कि कैसे भी श्रशुभ कर्म के उदयकाल में घन्य किसी पर दोषारोपण न करते हुए उदय में आये हुए कर्म विपाक को समता भाव से भोग लेना । कर्म सत्ता का ज्याय सब के लिए समान है । यदि जीव कर्म बांधने के समय सावधान हो जाय तो कर्मसत्ता का कोई नियम उसको प्रभावित नहीं कर सकता । उदयकाल में हाय-हाय करने से तो दुगुणी सजा भोगनी पड़ती है । क्योंकि उदय में आये हुए कर्म विपाक के साथ आत्तंध्यान का सम्मिलन हो जाने से ग्रनेक नये कर्म बंध जाते हैं । अज्ञानी के कर्म क्षय का क्या मूल्य है ? वास्तविक निर्जरा तो ज्ञानी ही कर सकता है । कर्म के विपाक को समभाव पूर्वक भोग लेने से ज्ञानी को सकाम निर्जरा होती है, जबकि अज्ञानी को अकाम निर्जरा होती है । अज्ञानी को कर्म श्रीर निर्जरा कम होती है, जबकि सकाम निर्जरा में निर्जरा (कर्मक्षय) ग्रधिक होती है ।

ज्ञानी सम्यक्दृष्टि आत्मा अनेक जन्मों के संचित कर्मों को सम्यक् ज्ञान रूपी अग्नि में जलाकर भस्म कर देता है। इसीलिये ज्ञानी को नये कर्म नहीं बंधते, यदि बंधते हैं तो भी बहुत ही अल्प मात्रा में बंधते हैं। इस प्रकार ज्ञानी ग्रपनी श्रृंखला से घीरे-घीरे मुक्त होता जाता है और एक समय ऐसा ग्राता है जब वह ग्रपने सम्पूर्ण कर्मों से मुक्त होकर सिद्ध बुद्ध हो जाता है।

जीव जो कमें विपाक भोगता है, वह उन-उन कमों के उदय में आने पर भोगता है। प्रत्येक कर्म ग्रपने-अपने स्वभाव के अनुसार फल-विपाक देते हैं। ज्ञानावरणीय कर्म के उदयकाल में जीव का ज्ञान गुण ग्रावरित हो जाता है, जिससे वह कुछ भी लिख पढ़ नहीं सकता। इसी प्रकार दर्शनावरणीय कर्म का उदय जीव के दर्शन गुण (देखने की शक्ति) को ढँक देता है। वेदनीय कर्म सुख-दु:ख का अनुभव करता है। इसके उदय में सुख के साधन विद्यमान होने पर भी जीव सुख का अनुभव नहीं कर सकता। कोई भी कर्म अन्य कर्म के स्वभावा-नुसार विपाक न देकर स्वयं ग्रपने स्वभाव के ग्रनुसार ही कर्म फल देता है। सामान्यतः कर्मफल को भोगने में मुख्य हेतु उस कर्म का उदय काल ही होता है, पर द्रव्य, क्षेत्र आदि बाह्य सामग्री भी उसके भोग को प्रभावित करती है। जैसे किसी को गाली देने से अशुभ भाषा के पुद्गल कषाय के उदय का कारण बनते है और ग्रयोग्य ग्राहार शारीरिक ग्रशान्ति के उदय का कारण बनता है।

जीव स्वयं अज्ञान से कर्म बंध करता है, अतः उनके ग्रच्छे या बुरे फल को भी उसे स्वयं ही भोगना पड़ता है। बाह्य सामग्री भी उसमें कारणभूत बनती है। शुभ के उदयकाल में स्वतः ही शुभ संयोग प्राप्त हो जाते हैं और अशुभ के उदयकाल में अशुभ संयोग खड़े हो जाते हैं। इस सम्बन्ध में यदि ज्ञान दृष्टि से गहन विचार किया जाय तो हर्ष और शोक ग्रपने ग्राप लुप्त हो जाते हैं। उदयकाल को समभाव से भोगने में ही जीव का वीरत्व है। बाँधने में बहादुरी दिखाना ग्रोर भोगने में कमजोरी दिखाना ही जीव की कायरता है। उदयकाल में ही वीरत्व की ग्रावश्यकता है, बंधकाल में तो मात्र इतनी सावधानी की आवश्यकता है कि नये कर्म न बंध जायें।

> दुःखं प्राप्य न दीनः स्यात्, सुखं प्राप्य च विस्मितः । मूनिः कर्मविपाकस्य, जानन् परवर्शं जगत् ।।

सम्पूर्ण जगत् कर्म विपाक के अधीन है, यह जानकर मुनि दुःख में न दीन बनते हैं और न सुख में विस्मित होते हैं । सुख-दुःख में समभाव पूर्वक रहना ही सच्ची जीवन साधना है । सुख में उन्मत्त होना और दुःख में निराश होना ही ग्रज्ञान है । स्वयं द्वारा किये गये कर्म के फल को भोगने के समय दीनता क्यों ? ज्ञानी तो यही सोचता है कि कर्म बांधते समय जब मैंने विचार नहीं किया, तब उसके फल को भोगने के समय दीनता क्यों दिखाऊँ ? ऐसे ज्ञानी कर्म विपाक के अधीन नहीं रहते, किन्तु ऐसे ज्ञानी बिरले ही होते हैं, इसीलिये सारे जगत् को कर्म विपाक के अधीन कहा गया है ।

ज्ञानी तो ग्रुभ के उदय में भी विस्मित नहीं होता। वह तो जानता है कि तत्त्व दृष्टि से ग्रुभ ग्रौर ग्रग्रुभ दोनों ग्रात्मा को ढँकने वाले हैं। सूर्य काले बादलों में छिपे या सफेद बादलों में, उसके प्रकाश की मन्दता के तारतम्य में अवश्य ग्रन्तर ग्राता है, पर ग्राखिर वह बादलों के पीछे छिपता तो है ही। इसी प्रकार शुभ और ग्रग्रुभ दोनों आत्मा के गुणों को ढँकने वाले होने से अन्ततः त्याज्य ही हैं। साघक दशा में भले ही शुभ ग्रादरणीय रहे, पर मोक्ष तो दोनों के क्षय से ही होगा। इसीलिये ज्ञानी शुभ या ग्रग्रुभ किसी भी कर्म विपाक के ग्रधीन नहीं रहते। वे तो मात्र तत्त्वचितन का पुरुषार्थ करते हैं ग्रौर ऐसे ज्ञानी निश्चय ही परमार्थ को सिद्ध करते हैं।

कर्म विपाक कितना भी शक्ति सम्पन्न क्यों न हो, यदि जोव ग्रपने पुरुषार्थं को जागृत करे तो वह ग्रवश्य कर्म क्षय कर सकता है। कर्म बलवान है तो क्या हुग्रा? आखिर तो वह जड़ पुद्गल होने से ग्रंथा ही है, जबकि जीव चेतना युक्त होने से दृष्टि वाला है। ग्रंथे से दृष्टिवाला कैसे हार सकता है? यदि जीव सच्चे मार्ग से पुरुषार्थ करे तो वह ग्रवश्य कर्म सत्ता पर विजय प्राप्त कर सकता है। जीव वास्तव में ग्रपने स्वरूप को नहीं जानता इसीलिये कर्म सत्ता उस पर अपना वर्चस्व जमा लेती है और जीव ऐसा समभने लगता है मानो उसने अपना वर्चस्व खो दिया हो ।

### उपशम और क्षपक श्रेगी :

म्रारुढाः प्रश्नमश्रेणि, श्रुतकेवलिनोऽपि च । भ्राम्यन्तेऽग्रनन्तसंसारमहो ! दुष्टेन कर्मणा ।।

ग्यारहवें गुएास्थान उपशम श्रेणी पर चढ़े हुए श्रुतकेवली जैसे महापुरुष को भी यह दुष्ट कर्मसत्ता अनन्तकाल तक संसार में परिभ्रमण करवाती है। प्रमादवश चौदह पूर्वधारी महापुरुष भी अनंतकाल तक भव भ्रमण करते हैं। इससे स्पष्ट समफा जा सकता है कि कर्म का विपाक बड़े से बड़े व्यक्ति को भी भोगना पड़ता है। 'कर्म को शर्म नहीं' यह कहावत यहां चरितार्थ होती है।

श्रेगी दो प्रकार की है, क्षपक श्रेणी और उपशम श्रेगी। ग्रात्मा की उन्नति के क्रमशः चढते हुए सोपानों को दर्शन की भाषा में चौदह गुणस्थान कहा गया है। ग्रात्मा के अध्यवसायों की उत्तरोत्तर होने वाली विशुद्धि को श्रेणी कहा जाता है। ग्राठवें गुएास्थान से जीव श्रेणी पर चढ़ना प्रारम्भ करता है। उपशम श्रेगी पर चढने वाली आत्मा मोहनीय कर्म की प्रकृतियों को उपशान्त करती जाती है, जबकि क्षपक श्रेणी पर चढने वाली ग्रात्मा उनका क्षय करती जाती है। ग्रात्मा के विशुद्ध ग्रध्यवसाय ही उसे श्रेणी पर चढाते हैं। ज्ञान, दर्शन ग्रोर चारित्र की ग्राराधना से ग्रात्मा में ऐसे शुभ अध्यवसाय उत्पन्न हाते हैं। उपशम श्रेणी की ग्रायक्षा क्षपक श्रेणी ग्राधिक विशुद्ध होती है।

क्षपक श्रेणी पर चढ़ी हुई ग्रात्मा ग्राठवें गुणस्थान से नौंवें और नौवें से दशवें सूक्ष्मसंपराय गुणस्थान पर आती है। दसवें से वह लोभ के ग्रंशों को क्षय कर सीधे बारहवें गुणस्थान पर चली जाती है। क्षपक श्रेणी वाला ग्यारहवें गुरास्थान पर नहीं जाता। उपशम श्रेणी वाला ही ग्यारहवें गुणस्थान पर जाता है। बारहवें गुणस्थान को क्षीणमोह गुणस्थान कहते हैं। यहां पहुँचकर ग्रात्मा इतनी विकसित हो जाती है कि वह मोहनीय कर्म को सदा के लिए समूल नष्ट कर देती है। मोहनीय कर्म का क्षय होते ही ज्ञानावरणीय आदि अन्य घाती कर्म भी नष्ट हो जाते हैं और तेरहवें गुणस्थान पर पहुँचकर केवलज्ञान प्रकट हो जाता है।

उपशम श्रेणी पर चढ़ने वाली आत्मा बारहवें गुणस्थान पर नहीं जाती, वह ११वें उपशांतमोह गुणस्थान पर ही जाती है। इस गुणस्थान पर मोहनीय कर्म का उदय तो थोड़ा भी नहीं रहता, पर वह सत्ता में अवश्य रहता है। इस गुणस्थान पर चढ़ने वाले निश्चय ही एक बार फिर नीचे गिरते हैं। इस गुणस्थान को प्राप्त मुनि की यदि आयुष्य पूर्ण होने से मृत्यु हो जाय तो वह सर्वार्थ सिद्ध आदि पाँच ग्रनुत्तर विमानों में उत्पन्न होता है। किन्तु इस गुएास्थान के ग्रन्त-मुँ हूर्त का काल समाप्त होने पर यदि उसकी मृत्यु हो तो वह मिथ्यात्व गुणस्थान तक भी गिर सकता है। इस गुणस्थान को प्राप्त करने वाले कई चरमशरीरी भी होते हैं। ऐसे जीव ११वें गुणस्थान से गिरकर ७वें पर ध्राते हैं और फिर क्षपक श्रेणो प्रारम्भ करते हैं। जिन्होंने मात्र एक बार ही उपशम श्रेणी की हो, वे ही जीव दूसरी बार क्षपक श्रेणी कर सकते हैं।

क्षपक श्रेणी पर चढने वाली ग्रात्मा का सामर्थ्य ग्रद्भुत होता है । उस की ध्यानाग्नि अत्यन्त जाज्वल्यमान होती है, जिसमें कर्मरूपी काष्ठ जलकर भस्म हो जाते हैं । ग्राचार्य उमास्वाति ने 'प्रशमरति' शास्त्र में कहा है—

> क्षपकश्रेणिमुपरिगतः, स समर्थसर्वकींमणां कर्म । क्षपयितुमेको यदि कर्मसंकमः, स्यात् परकृतस्य ।।

क्षपक श्रेणी पर ग्रारूढ़ ग्रात्मा की ध्यानाग्नि इतनी प्रखर होती है कि यदि दूसरे जीवों के कर्मों का उसमें संक्रमशा हो सकता हो तो वह ग्रकेला सब जीवों के कर्मों के क्षय करने में समर्थ हो सकता है। किन्तु कर्म का तो नियम ही ऐसा है कि जो बांधता है। वही उसे भोगता है। यदि ऐसा न हो तो कर्म सिद्धान्त में सब गड़बड़ घोटाला हो जाय ग्रौर द्रव्य की स्वतंत्रता ही लुप्त हो जाय। ग्रात: यह निश्चित ही है कि कर्ता ही भोक्ता होता है।

क्षपक श्रेणी में कषाय मोहनीय ग्रादि कर्म प्रकृतियों का क्षय होता है, अतः इस पर ग्रारूढ आत्मा का कभी पतन नहीं होता, जबकि उपशम श्रेगी में तो इन कर्म प्रकृतियों का उपशम होता है (दब जाती हैं), इसीलिये ११वें गूणस्थान से जीव निश्चय ही नीचे गिरता है । इस गुणस्थान पर कर्म प्रकृतियाँ दब जाती हैं, पर सत्ता में तो रहती ही हैं, ग्रत: उनका उदय होने पर जीव नीचे गिरता है । इससे कर्मसत्ता के सामर्थ्य का पता लगता है । भ्रपने स्वरूप में ग्रत्यन्त जागृत आत्मा हो कर्मसत्ता से टक्कर ले सकती है। राख से दबी हुई अग्नि कभी न कभी तो निमित्त पाकर भड़क ही उठती है, इसी प्रकार दबे हुए कर्म भी ऐसे भड़कते हैं कि चढ़ती हुई ग्रात्मा को भी गिरा देते हैं। विष बेँल की जड़ यदि गहरी जायेगी तो उससे क्या लाभ होगा ? इसी प्रकार दोषों की जड़ यदि गहरी जायेगी तो उससे आत्मा को हानि ही होगी। जैसे प्राँख में गिरा हुग्रा एक छोटा सा रेत का करण जब तक नहीं निकलता तब तक चुभता रहता है, वैसे ही हमारे दोष हमें प्रतिपल चूभते रहना चाहिये । बाह्य शत्रुओं से होने वाली हानि से तो हम सदा सावधान रहते हैं, किन्तु हमारे ग्रान्तरिक शत्रु कषायों से इससे भी अधिक सावधान रहने की आवश्यकता है। बाह्य शत्रु तो अधिक से ग्रधिक एक जन्म ही बिगाड़ोंगे किन्तू कषाय रूपी ग्रंतरंग घत्रु तो जन्म-

### कर्म-विपाक ]

जन्मान्तरों को बिगाड़ देते हैं। उपशम श्रेगी पर ग्रारूढ़ जीव को भी ये दुष्ट कर्म ग्रनन्त काल तक संसार में भटकाते हें।

कर्म विपाक का सीधा सादा अर्थ यह है कि संसार में जो पग-पग पर विषमता दिखाई देती है, वह सब कर्म द्वारा ही उत्पन्न की गई है। एक उत्तम कुल में तो दूसरा ग्रधम कुल में उत्पन्न होता है; एक ज्ञानी, दूसरा ग्रज्ञानी; एक दीर्घ ग्रायुष्य वाला, दूसरा श्रल्प ग्रायुवाला; एक बलवान, दूसरा निर्बल; एक ऐश्वर्यवान, दूसरा निर्धन; एक रोगो, दूसरा निरोगी; इन सभी कर्मजन्य विषमताओं पर विचार करने पर ज्ञानी व्यक्ति को संसार से वैराग्य उत्पन्न हुए बिना नहीं रह सकता ।

कर्म विपाक के फलस्वरूप दंड प्राप्त करने पर ऐसा सोचना कि हम से कर्म हमारे पाप का बदला ले रहा है, गलत घारणा है। हम अपने पाप कर्म द्वारा ही दंड प्राप्त करते हैं। इसी प्रकार पुण्य कर्म का उपभोग करते समय ऐसी सोचना कि हमारे अच्छे कार्यों के बदले में कर्मसत्ता हमें सुख दे रही है, भी गलत है। ग्रच्छे कार्य स्वयं ही हमें सुखानुभाव कराते हैं। दंड या पुरस्कार ग्रथवा सुख या दु:ख हमारी वृत्ति के हो परिणाम हैं। हमारी वृत्ति या चारित्र हमारी इच्छाओं का ही एकत्रित स्वरूप है। इच्छा ही कर्म की प्रेरक सत्ता है और इच्छा या वासना द्वारा ही हम ग्रपने भावी जीवन को निश्चित करते हैं। अतः हमारी इच्छा के विरुद्ध हमारा भविष्य निर्मित नहीं हो सकता।

अनेक सुख-दुःखों को भोगने के बाद ही आत्मा में वासना के दुःखद परिएाम को समभने की निर्मल विवेक दृष्टि जागृत होती है। फिर वह उच्च जीवन को ओर आकर्षित होती है। अपने हृदय के ऊर्घ्वगामी देग में वह अपनी गति मिला देती है। ग्रात्मा की स्वाभाविक गति अग्निशिखा की भांति ऊर्घ्व-गामिनि है, अतः यह सब समभने के बाद वह प्रपनी स्वाभाविक गति को उचित दिशा में मुक्त कर देती है।

आत्मा की इच्छा के बिना कोई भी सत्ता उसे तिलमात्र भी इधर-उधर नहीं कर सकती । जीव ग्रपनी इच्छा से ही नया जन्म पाता है । इस नये जन्म के संयोग, परिवार, सगे-सम्बन्धी भी उसकी इच्छानुसार ही मिलते हैं । उसकी ग्रतृप्त वासना जहां वैसे संयोग जुटा सके, वैसे स्थान में ही वह जन्म लेती है । यह सत्य है कि इन इच्छाओं या वासनाओं को ग्रात्मा समफपूर्वक नहीं बनाती, वे सब उसके अन्तःकरण में अव्यक्त रूप से होती हैं ।

जिनमें बहुत उत्कृष्ट कला में विकसित आत्मभान होता है, वैसी आत्माएँ ग्रगना पुनर्भाव दृढ्संकल्प से निश्चय करती हैं, क्योंकि उन्हें यह भान होता है कि यह सब कर्मराज ढ़ारा रचित नाटक है, जिसमें चौरासो प्रकार के रंग-मंडप हैं ग्रौर यह जीवात्मा विविध प्रकार के पात्रों के रूप घारण कर इसमें खेल खेल रहा है। कर्मराज के इस नाटक का सम्पूर्ए वर्एन करने में हम ग्रसमर्थ हैं। सद्गुरु के समागम से कर्म के स्वरूप और कर्म विपाक को समफ कर जो जीवात्मा कर्म निर्जरा के लिये प्रबल पुरुषार्थ करता है, वह ग्रन्त में इस संसार सागर को पार कर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो जाता है।

### करम को भ्रंग

करमां की बेड़ी बणी, सबही जग कै मांय । रामदास फाड़ी सजड़, मोह कि फाट लगाय ।।१।। रामा राम न जानियो, रह्या करम में फँस । करम कुटी में जग जल्या, काल गया सब डंस ।।२।। करम कूप में जग पड्या, डूबा सब संसार । रामदास से नीसर्या, सतगुरु सबद विचार ।।३।। रामा काया खेत में, करसा एको मन्न । पाप पुंन में बंघ रह्या, भरया करम सूं तन्न ।।४।। करम जाल में रामदास, बंघ्या सब ही जीव । आसपास में पच मुबा, बिसर गया निज पीव ।।४।। करम लपेट्या जीव कूं, भावै ज्यूँ समभाय । रामदास आंकर बिन, कारी लगै न काय ।।६।।

### ---स्यामी रामदास

# ग्रन्तर्मन की ग्रंथियाँ खोलें<sup>\*</sup>!

१७

🗌 माचार्य श्री नानेश

सूर्य स्वयं प्रकाशमान होता है, उसे अपने प्रकाश के लिये किसी दूसरे को अपेक्षा नहीं होती। फिर जिस ग्रात्म तत्त्व को सूर्य से भी अधिक तेजस्वी माना गया है, आखिर उसी की चेतना इतनी चंचल और ग्रस्थिर क्यों बन जाती है ?

निज स्वरूप को विस्मृत कर देने के कारण ही चेतना शक्ति संज्ञाहीनता से दुर्बल हो जाती है। उसका कितना ग्रमित सामर्थ्य है----उस को भी वह भूल जाती है। वह क्यों भूल जाती है? कारण, वह ग्रपने मूल से उखड़ कर अपनी सीमाग्रों और मर्यादाग्रों से बाहर भटक जाती है और उन तत्त्वों के वशीभूत हो जाती है, जिन तत्त्वों पर उसे शासन करना चाहिये। यह परतन्त्रता ग्रात्म-विस्मृति से अधिकाधिक जटिल होती चली जाती है। जितनी अधिक परतंत्रता, उतनो ही ग्रधिक ग्रंथियां मन को जकड़ती रहती हैं। जितनी ग्रधिक ग्रंथियां, उतना ही मन बंधनग्रस्त होता चला जाता है। इसलिए ट्रब्टि का विकास करना है और चेतना को सुलभाना है तो अन्तर्मन की सारी ग्रंथियां खोल लीजिये।

विषमता की प्रतीक स्वरूप विभिन्न ग्रंथियाँ मानव-मन में मजबूती से बंध जाती हैं और विचारों के सहज प्रवाह को जकड़ लेती हैं। जब तक इन ग्रंथियों को खोल न सकें, तब तक आन्तरिक विषमता समाप्त नहीं होतो ग्रोर आन्तरिक विषमता रहेगी तो बाह्य विषमता के नानाविध रूप फूलते-फलते रहेंगे एवं दुःख-ढ़न्द्वों की ज्वाला जलती रहेगी। व्यक्ति-व्यक्ति की इन ग्रान्तरिक ग्रंथियों को खोले बिना चाहे हजार-हजार प्रयत्न किये जायं या ग्रान्तरिक ग्रंथियों को खोले बिना चाहे हजार-हजार प्रयत्न किये जायं या ग्रान्तरिक ग्रंथियों को खोले बिना चाहे हजार-हजार प्रयत्न किये जायं या ग्रान्तरिक राधित से सुलभाई नहीं जा सकेंगी। मन सुलभ जाय तो फिर वागी ग्रौर कर्म के सुलभ जाने में अधिक विलम्ब नहीं लगेगा।

\*श्री शान्तिचन्द्र मेहता द्वारा सम्पादित प्रवचन ।

१२५ ]

अधिकांश अवसरों पर यही विडम्बना सामने आई है कि आन्तरिक उलफनों के कारणों को समफे बिना बाहर की समस्याग्रों के समाधान सोजने में विफलता का सामना करना पड़ता है। इतिहास साक्षी है कि इस दिशा में कैसे-कैसे प्रयत्नों के साथ क्या-क्या परिणाम सामने ग्राये हैं? सत्य तो यह है कि ये प्रयत्न समता की अपेक्षा विषमता के मार्ग पर ही अधिक चले और असफल होते रहे। इन्हीं उलफनों के कारण मानव जाति के बीच अशान्ति की ज्वाला भी धूँ-धूँ करके जलती रही है। ग्राध्यात्मिकता के अनुशासन के बिना भौतिक विज्ञान के विकास ने भी आज के मानव को आत्स-विस्मृत बना दिया है। इस भावना शून्य भौतिक विकास ने मानव मन में उद्दंड महत्त्वाकांक्षाओं को जन्म दिया है तथा श्रात्मा की आन्तरिकता पर श्रावरणों की अधिक परतें चढ़ा दी हैं। इस कारण मनुष्य अपनी अन्तरात्मा के स्वरूप से बाहर ही बाहर भटकते रहने को विवश हो गया है। विषमता सभी सीमाए तोड़ रही है—यह स्थिति समता दर्शन के लिए प्रबल प्रेरक मानी जानी चाहिए।

### बस, मूल की मूल को पकड़ लें:

ग्रादि यूग में प्रधानतया इस चेतना के दो परिएाम ग्रात्म-पर्यायों की हब्टि से सामने आये हैं। एक पशु जगत् का तो दूसरा मनुष्य जगत का । पशु जगत प्रब भी उसी पाशविक दशा में है जबकि मानव जगत् ने कई दिशाग्रों में उन्नेति की है। आकाश के ग्रहों-उपग्रहों को छू लेने के उसके प्रयास उसकी चेतना शक्ति के विकास के प्रतिफल के रूप में देखें जा सकते हैं किन्तू वस्तूत: उसकी ऐसी चेतना शक्ति एवं उसकी विकास-गति पर-तत्त्वों के सहारे चल रही है—स्वाश्रयी या स्वतन्त्र नहीं है। चेतना शक्ति के इस प्रकार के विकास ने अपनी ही सार्वभौम सत्ता को जड़ तत्त्व के अधीन गिरवी रख दी है। अधिकांश मानव मस्तिष्क जड़ तत्त्वों की अधीनता में --- उनकी एक छत्र सत्ता में ग्रपने <mark>म्रापको आरोपित करके चल रहे हैं ।</mark> यही तथ्य है जिससें समस्याएं दिन-प्रति-दिन जटिलतर बनती जा रही हैं। यद्यपि अलग-अलग स्थलों पर समता भाव के सदृश समाजवाद, साम्यवाद आदि विचार सामने ग्राये हैं जो अघिकतम जनता के ग्रधिकतम सुख को प्रेरित करने की बात कहते हैं किन्तु इन विचारों की पहुँच भी भीतर में नहीं है। बिना प्रात्मावलोकन किये तथा भीतर की ग्रंथियों को खोले—बाहर की समस्याओं का समाघान संभव नहीं है । समता दर्शन की दृष्टि से यह सब मूल की भूल को पकड़ पाने के कारण दुरुह हो रहा है ।

वर्तमान संसार में म्रधिकांशतः जो कुछ हो रहा है, वह बाहर ही बाहर हो रहा है। उसमें भीतर की खोज नहीं है। जहाँ तक मैं सोचता हूँ, मेरी दृष्टि में ऐसे सारे प्रयत्न मूल में भूल के साथ हो रहे हैं। मूल को छोड़कर यदि केवल शाखा-प्रशाखाश्चों को थामकर रखा जाय तो वैसी पकड भ्रामक भी होगी तो निष्फल भी । इसे ही मूल की भूल कहते हैं क्योंकि मूल पर पकड़ न रहने से ग्रागे की गति में भूलें हो भूलें होती रहती हैं तथा धीरे-धीरे आत्म विस्मृति के कारगा उन्हें परख लेने की क्षमता भी क्षीण होती चली जाती है । इसलिये प्रारम्भ से ही मूल की भूलों को नहीं पकड़ों और उन्हें नहीं मुधारेंगे तो सिर्फ टहनियों ग्रीर पत्तों को संवारने से पेड़ को हरा-भरा नहीं रख पायेंगे ।

इस मूल को भूल को ठीक से समफ लेने की आवश्यकता है। वस्तुतः आज लक्ष्य की ही आगित है। आज अधिकांश लोगों ने जो मुख्य लक्ष्य बना रखा है वह शायद यह है कि अधिकाधिक सत्ता और सम्पत्ति पर हमारा ही प्राधिपत्य स्थापित हो। ममताभरी ऐसी लालसा उनके मन में तेजी से उमड़ती-घुमड़ती है। सत्ता और सम्पत्ति—ये बाहरी तत्त्व हैं जो आग्तरिक शक्ति को उजागर बनाने में बाधा रूप ही हैं। जब चेतना बाधाओं को भोली में समेटती जाय तो यह मूल की भूल हुई कि नहीं? बाधाओं को हटाने के लिये गति दी जाती है, उन्हें समेटने के लिए नहीं। उससे तो दुर्गति होती है। अगर मूल की भूल पकड़लें कि ममता-मन को बिगाड़ती है और समता सुधारती है तो ममता के नानोबानों में नहीं उलभोंगे। आत्माभिमुखी बनकर ही मनुष्य अपने बाहरी जगत् के कर्त्तव्यों का भी सही निर्धारण कर सकता है क्योंकि उस निर्धारण में संसार के सभी प्राणियों के प्रति समता-भाव का अस्तित्व होता है। मूल में समता रहेगी तो मूल को देखकर बाद की किसी भूल को सुधारना सरल हो जायगा।

### शक्ति के नियंत्रए से ही उसका सदुपयोगः

चैतन्य प्राणियों में शक्ति का प्रवाह तो निरन्तर बह रहा है जिसमें दोनों प्रकार की शक्तियाँ—भौतिक एवं ग्राध्यात्मिक सम्मिलित हैं। दोनों प्रकार की इन प्रवहमान शक्तियों को बांधकर जीवन विकास की दिशा में उनका पूरा सदुपयोग किया जा सकता है। वर्षा का खुला पानी चारों ग्रोर बिखर कर बरबाद हो जाता है मगर यदि उसी पानी को—नदियों या नालों को रोक कर बांघ लें और बांध बनालें तो उस बंधे हुए पानी का कई रीतियों से मानव समाज ग्रपने लिए सदुपयोग कर सकता है। शक्ति बिखर जाती है तो टूट जाती है और शक्ति बंध जाती है तो सुख का साधन हो जाती है।

यहाँ प्रश्न शक्ति के नियंत्रण एवं उसके सदुपयोग का ही है ताकि वह शक्ति सच्चा विकास सम्पादित करा सके। चेतना–शक्ति के लिये भी यही प्रश्न है। पर--तत्त्वों के पीछे भागते रहने से तथा विषमताओं में ग्रस्त हो जाने से चेतना शक्ति लुंजपुंज हो रही है ग्रौर बिखर रही है—इस कारण प्रभावहीन हो रही है—निरुपयोगी बन रही है। मूल की भूल को पकड़ कर यदि चेतना शक्ति

[ १२६

### [ कर्म सिद्धान्त

सच्चे अर्थ में योग्य द्रष्टा बन जाय तो उसकी शक्ति नियंत्रित भी हो जायेगी और एकरूप भी बन जाबेगी। तब उसकी प्रभाविकता एवं उपयोगिता अपरि-मित हो जायगी। अनियंत्रित मन भटकाव में हजार जगहों पर उलभता है तो हजार तरह को गांठें बांध लेता है। यदि दृष्टि समर्थं बन जाय तो मन का नियन्त्रण भी सहज हो जायेगा क्योंकि समता के समागम से समर्थं दृष्टि द्रष्टा को भी योग्य बना देगी। वह द्रष्टा तब जड़ तत्त्वों की अधीनता छोड़ देगा। और स्वयं उनका भी और निजका भी कुशल नियंत्रक बन जायगा। मानव मन बदला तो समस्तिये कि व्यक्ति-व्यक्ति में यह क्षुभ परिवर्तन चल निकलेगा जो समाज, राष्ट्र एवं विश्व तक की परिस्थितियों को समता के ढांचे में ढालकर सबके लिये उन्हें सुखकर एवं हितकर बना देगा।

### केवल एकसूत्री कार्यक्रम-र्समता दर्शन ः

इस प्रकार के सुखद परिवर्तन की दशा में जो बाह्य समस्याएँ पहले जटिल दिखाई दे रही थों, वे ग्रासान हो जायेंगी। जो विकृत दृष्टि पहले अपने स्वार्थ ही देखती थी, वह सम बन कर ग्रपने आत्म स्वरूप को देखेगी तो बाहर परहित को ही प्रमुखता देगी। ज्यों-ज्यों हृदय की गहराइयों में समता का उत्कर्ष बढता जायगा, लोकोपकार के लिये अपने सर्वस्व तक की बलि कर देने में भी कोई हिचक नहीं होगी।

जीवन में समता के विकास की आधारणिला बनाइये। श्रेष्ठ संस्कारों को–जो इतने प्रगाढ़ हों कि एक पीढ़ी से दूसरी पीढ़ी में पल्लवित-पुष्पित होते हुए इस तरह श्री वृद्धि करते जांय कि सांसारिक जीवन का कम ही अबाध रूप से समतामय बन जाय। ऐसी सभ्यता और संस्कृति का वातावरण छा जाय जो मानव-जाति ही नहीं समस्त प्राणी समाज के साथ सहानुभूति एवं सहयोग की सकियता को स्थायी बनादे।

विश्व-दर्शन तभी सार्थक है जब योग्य द्रष्टा अपनी समर्थ दृष्टि के माध्यम से सम्पूर्ण दृश्य को समतामय बना सके। यथावत् स्वरूप दर्शन से ही समता का स्वरूप प्रतिभासित हो सकेगा। मूल समस्या है दृष्टि विकास की । यह विकास समता दर्शन की गूढ़ता में रंग कर ही साधा जा सकेगा । दृष्टि इस रूप में विकसित होगी तभी सामर्थ्य ग्रहण करेगी ग्रौर ग्रपने दृष्टा को स्वरूप-दर्शन की योग्यता प्रदान करेगी । मूल रूप में ममता से हटने पर ही दृष्टि विकास का कार्यारंभ हो सकेगा । स्वरूप दर्शन से परिवर्तन की प्रेरणा मिलती है । एक दर्पण को इतना स्वच्छ होना चाहिये कि उसमें कोई भी आकृति स्पष्टता से प्रतिबिम्बित हो सके । किन्तु कोई दर्पण ऐसा है या नहीं – उसे देखने से ही ज्ञात होगा । यथावत देखने से जब मैला रूप दिखाई देगा तो उसे धो-पोंछ कर साफ बना लेने की प्रेरणा भी फूटेगी । विकासोन्मुख होने की पहली सीढ़ी स्वरूप-दर्शन है – चाहे वह निजात्मा का हो या विश्व का । स्वरूप दर्शन से स्वरूप-संशोधन की ग्रोर चरण अवश्य बढ़ते हैं ग्रौर समूच्चय में समता दर्शन का यही सुफल है ।

### कर्मन की रेखा न्यारी रे

### [राग मांड]

कर्मन की रेखा न्यारी रे, विधि ना टारी नांहि टरें। रावण तीन खण्ड को राजा, छिन में नरक पड़ें। छप्पन कोट परिवार क्रुष्ण के, वन में जाय मरे।।१।। हनुमान की मात अन्जना, वन-वन रुदन करें। भरत बाहुबलि दोऊ भाई, कैसा युद्ध करें।।२।। राम अरु लक्ष्मण दोनों भाई, सिय के संग वन में फिरें। सोता महासती पतिव्रता, जलती अग्नि परे।।३। पांडव महाबली से योद्धा, तिनकी त्रिया को हरे। कुष्ण रुक्मणी के सुत प्रद्युम्न, जनमत देव हरे।।४।। को लग कथनी कीजे इनकी, लिखतां ग्रन्थ भरे। धर्म सहित ये करम कौनसा, 'बुधजन' यों उचरे।।४।।

-बुधजन

### कर्म प्रकृतियाँ ग्रौर उनका जीवन के साथ संबंध

१८

🗌 श्री श्रीचन्द गोलेछा

सुख-दुःख अनुभव करते हुए मन, वचन, काया द्वारा जो किया की जाती है, उसे भोग कहते हैं। भोग भोगने पर जो संस्कार आत्मा पर स्रंकित होते हैं, उन्हें कर्म कहते हैं। ये संस्कार पुनः जीवन पर प्रकट होते हैं, उसे कर्मोदय कहते हैं। जो मुख्य रूप से स्राठ प्रकार के हैं यथा—१. ज्ञानावरणीय, २. दर्शना-वरणीय, ३. वेदनीय, ४. मोहनीय, ४. आयू, ६. नाम, ७. गोत्र, ६. अन्तराय।

१. ज्ञानावरणीय कर्म ४ प्रकार का है—

१. मतिज्ञानावरएगीय—विषय भोगों में सुख है, ऐसी बुद्धि का होना मति-ज्ञानावरणीय कर्म का फल है, यह विषय सुख छोड़ने में बाधक है।

२. श्रुतज्ञानःवरणोय—भोग के प्रति रुचि का होना इसका फल है । इससे भोग बुद्धि पर नियन्त्रण नहीं हो पाता ।

३. **ग्रवधिज्ञानावरणीय**—मतिज्ञानावरणीय और श्रुतज्ञानावरणीय कर्म के कारण जीवन में जो भोग की वृत्ति व प्रवृत्ति होती है, उस भोग की वृत्ति व प्रवृत्ति की यथार्थता का अंश मात्र भी ग्रात्मिक ज्ञान न होना अवधिज्ञाना-वरणीय है।

४. मनःपर्यायज्ञानावरगोय---भोग भोगने में रसानुभूति से अलग नहीं कर पाना, इसका लक्षण है । इसके कारण कामना का अन्त नहीं होता है ।

४. केवलज्ञानावरणीय—चित्त पर से घाति कर्मों का प्रभाव नष्ट न होना इसका फल है।

२. दर्शनावरणीय कर्म १ प्रकार का है---

१. चक्षुदर्शनावरणीय—भोग बुद्धि से प्रभावित होकर दृश्यमान भोग्य पदार्थों से संबंध स्यापित करना, चक्षुदर्शनावरणीय का फल है ।

२. अचक्षुदर्शनावरणीय -- जिन पदार्थों से संबंध स्थापित किया है उनमें रुचि पैदा होना अर्थात् उनमें रस लेना अचक्षदर्शनावरणीय के कारण होता है।

३. ग्रवधिदर्शनावरणीय- चक्षुदर्शनावरणीय और अचक्षुदर्शनावरणीय से उत्पन्न हुई विभिन्न ग्रवस्थाय्रों को अनुभव न कर पाना अवधिदर्शनावरणीय है।

४. केवलदर्शनावरणीय-चैत्सिक ममत्व इसका लक्षण है।

४. निद्रा—इन्द्रियों के विषयों में रुचि के कारण भोग भोगने के लिये सामान्य रूप से मूछित होना अर्थात् अपनी विस्मृति होना निद्रा है।

 इ. प्रचला—निद्रित होने से बच नहीं पाना, बार-बार मूछित होना प्रचला है।

७. निद्रा-निद्रा—भोग प्राप्ति के लिये बार-बार लालायित रहना निद्रा-निद्रा है ।

द. प्रचला-प्रचला-भोगेच्छा का संवरण न कर पाना प्रचला-प्रचला है ।

६. स्त्यानगृद्धि—भोग भोगने की ऐसी तीव्र आकांक्षा होना जिससे ग्रपना भान भूल जावे स्त्यानगृद्धि है।

३. वेदनीय कर्म दो प्रकार का है—-

इन्द्रियों के विषयों में ग्रसाता का संवेदन करना असाता वेदनीय है और साता का संवेदन करना साता वेदनीय है ।

४. मोहनीय कर्म दो प्रकार का है—दर्शन मोहनीय और चारित्र मोहनीय।

१. दर्शन मोहनीय—भोग प्रवृत्ति पर बुद्धि का जो प्रभाव होता है वह दर्शन मोहनीय है। यह प्रभाव जीवन पर तीन प्रकार से प्रकट होता है—मिथ्या-त्व, मिश्र ग्रौर सम्यक्त्व मोहनीय।

मिथ्यात्व मोहनीय—सदा भोगों में लगे रहना, भविष्य में भी भोग मिलते रहें, ऐसी लालसा का होना इसका लक्षण है ।

सम्यक्मिभ्यात्व काम भोग अनाचरणीय है यह जानता हुया, अनुभव करता हुआ भी उनसे विरत होने में ग्रसमर्थ होना और उनमें आनन्द मानते रहना सम्यक् मिथ्यात्व है।

सम्यक्त्व मोहनीय—त्याग वृत्ति में लग जाने पर भी पूर्र्शा रूप से भोगों से विरत नहीं होना इसका लक्षण है ।

२. चारित्र मोहनोय—कषायों (कोध, मान, माया और लोभ) से संयुक्त होकर भोग प्रवृत्ति में लग जाना चारित्र मोहनीय का लक्षण है । यह चार प्रकार का है यथा—

अनन्तानुबन्धो---मिथ्यात्व से प्रभावित भोग अवस्था को अनन्तानुबन्धी कहते हैं।

### अप्रत्याख्यान---त्यागवृत्तिका न होना अप्रत्याख्यान है ।

प्रत्याख्यानावरण—कषायों के नष्ट न होने तक त्यागवृत्ति की विभिन्न दशाग्रों को प्रत्याख्यानावरण कहते हैं ।

संज्वलन—अर्थात् सामान्य कषाय श्रुत भोग प्रवृत्ति, आहार, भय, मैथुन, परिग्रह इन चार मूल संज्ञाओं से विरत नहीं होना ।

कोघ—कामना उत्पन्न होने पर क्षुभित होना ग्रर्थात् चित्त का कुपित होना कोघ है ।

मान--भोग भोगने को अभिलाषा का चित्त में बस जाना मान है। इसकी प्रतिक्रिया ग्रहंकार रूप में प्रकट होती है।

माया-भोग भोगने में लग जाना माया है।

लोभ-भोग की लालसा का बना रहना लोभ है।

चारित्र मोहनीय के अनन्तानुबंधी आदि प्रत्येक भेद के साथ कोध, मान, माया, लोभ इनका संबंध रहता है।

नोकषाय—कषाय के सहायक कारणों को नोकषाय कहते हैं । सहायक कारणों के रहते कषायों का प्रभाव पूर्एंत: नष्ट नहीं होता है । यह ६ प्रकार की है यथा—

रति—भोग काल में जो सुखानुभूति होती है उसे रति कहते हैं ।

२. हास-उस सुखानुभूति से जो उल्लास होता है उसे हास कहते हैं।

 अरति---इच्छा वासना के बनी रहने के कारण चित्त का खिन्न होना अरति है।

४. शोक--- खिन्नता के साथ क्लेश उत्पन्न होता है, उसे शोक कहते हैं।

५. भय-भोग के साधनों के नाश की ग्राशंका भय है।

६. जुगुप्सा----भोग साधनों के रक्षण की भावना अथवा भोग के साधनों के नष्ट होने के कारणों से घृणा करना जुगुप्सा है।

् ७**. पुरुष वेद**—भोगों को सामान्य प्रकार से वेदना (भोगना) पुरुष-वेद है ।

म. स्त्री वेद—रसासक्ति सहित भोग प्रवृत्ति स्त्री वेद का लक्षण है।

१. नपुंसक वेद—मिथ्यात्व के लक्षणों सहित भोग में लगे रहना नपुंसक वेद का लक्षण है। ५. ग्रायु—समग्र कर्म प्रकृतियों से प्रभावित जीवन की अवस्था आयु है । उसका वर्णन ४ प्रकार से किया गया है—

१. नरकायु—जिस जीवन में विषय भोगों की श्रत्यन्त चाह है, भोग इच्छा सदा बनी रहती है, ग्ररति ग्रौर शोक में निमग्न चित्त सदा अशान्त रहता है, यह नरकायु का लक्षण है ।

२. तियँच श्रायु—भोग से प्रवृत्त जीवन को तियँच श्रायु कहते हैं जो विवेक जागृत होने पर कभी त्याग की ओर भी ग्रग्रसर हो सकता है।

३. मनुष्य श्रायु---जिस जीवन में संकल्प की दृढ़ता होती है वह मनुष्य जीवन है। संकल्प की दृढ़ता के कारएा भोग या त्याग में से किसी में लग जाने में पूर्एा समर्थ होना इसका लक्षएा है।

४. देव आयु---त्याग की प्रवृत्ति होते हुए भी इच्छाओं से छुटकारा न पा सकना देव आयु का लक्षण है ।

६. **नाम कर्म**—घाति कर्मों का प्रभाव मन, इन्द्रियों ग्रौर देह पर प्रकट होकर जिस प्रकार की किया, कियाशक्ति का प्रयोग जिस कम से प्रकट होकर भोगों की ओर प्रेरित करता, वह नाम कर्म है। नाम कर्म में ग्रागत कर्म प्रक्वतियों का ग्राधार इस प्रकार प्रतीत होता है :---

मतियां मन के परिणामों की, जातियाँ इन्द्रियों की कियाओं की ग्रौर शरीर, मन व इन्द्रियों के द्वारा होने वाली कियाओं के प्रकारों के द्योसक हैं। मन ग्रौर इन्द्रिय की विभिन्न अवस्थाएँ संस्कारों के रूप में, इनकी निमित्त शक्तियाँ संहननों के रूप में, इनके विषय वर्ण, गन्ध, रस, स्पर्श के रूप में, विषयों में मन ग्रौर इन्द्रियों की कियाएँ ग्रंगोपांगों के रूप में, ग्रंगोपांगों का शुभाशुभ प्रवृत्ति या विहायोगति के रूप में वर्णन की गई हैं। आगे की प्रकृतियाँ चेतन के अगुरु-लघुत्व गुण के कारण कमशः प्रकट होने वाली ग्रवस्थाग्रों की सूचक हैं। नाम कर्म की प्रकृतियां इस प्रकार हैं---

गति नाम कर्म-चित्त की सक्रियता का होना गति नाम कर्म है।

जाति नाम कर्म – इन्द्रियों की सक्रियता का होना जाति नाम कर्म है । यह एकेन्द्रिय, बेन्द्रिय ग्रादि पांच इन्द्रियों की अपेक्षा पाँच प्रकार का है ।

**शरोर नाम कर्म**— शरीर के श्रवयवों (किया के साधनों) का कार्यरत होना शरीर नाम कर्म है । यह पाँच प्रकार का है—

औदारिक-देह का सामान्य रूप से कार्यरत होना औदारिक शरीर है।

वैक्रिय—इन्द्रियों का सामान्य से अधिक विकृत होकर कार्यरत होना वैक्रिय शरीर है। १३६ ]

**धाहारक** – संयम पालन करने पर चित्त की प्रमत्ता का कार्यरत होना ब्राहारक शरीर है ।

**तैजस**—कर्मशक्ति चेतनशक्ति का प्रभाव तैजस शरीर है ।

कार्मण-पूर्व संस्कारों की जागृति का प्रभाव कार्मण शरीर है।

बंधन नाम कर्म—उपर्यु क्त पांचों शरीरों में से जो शरीर एक दूसरे से संयुक्त होकर बंधन को प्राप्त होते हैं, वह बंधन नाम कर्म है ।

संघातन-पांचों शरीरों की संयुक्त कार्य शक्ति संघातन है।

संस्थान—संयुक्त कार्य शक्ति जीवन पर जिस प्रकार का प्रभाव प्रकट करती है, वह संस्थान है । यह छः प्रकार का है—

हुण्डक —ग्रत्यन्त तीव ग्रभिलाषाओं के साथ भोग प्रवृत्तियों में (ग्राम शूकर की तरह) लगे रहने की वृत्ति हुण्डक संस्थान का लक्षण है।

बामन-भोग वृत्ति का कुछ कम होना, ग्रल्प होना वामन है ।

कुब्जक-अल्प आर्जव, मार्दव का प्रकट होना कुब्जक संस्थान है ।

**न्यगरोध परिमण्डल**—भोग वृत्तियों का निग्रह करने की ग्रवस्था न्यगरोध परिमण्डल संस्थान है ।

समचतुरस्र-समान भाव का होना समचतुरस्र संस्थान है।

नोट म—उपयुर्र क्त संस्थानों के अर्थ 'शब्द कल्पद्रुम' कोष के आधार पर किये गये हैं।

<mark>ग्रंगोपांग—स</mark>ंस्थानों से प्रभावित होकर ग्रौदारिक, वैक्रिय या ग्राहारक . शरीर का कार्यरत होना ।

वर्ग, गंध रस, स्पर्श---संहनन के ग्रनुसार पांचों इन्द्रियों के विक्षयों में लगा रहना वर्ण, गंध, रस, स्पर्श कहा गया है ।

**गत्यानुपूर्वो**—इन्द्रियों के विषयों में तीव्रता या मंदता के साथ लगे रहने को वृत्तियों के संस्कारों का होना गत्यानुपूर्वी है ।

अगुरुलघु-चेतन गुण का प्रकट होना अगुरुलघू है।

कर्म प्रकृतियां ग्रीर उनका जीवन के साथ संबंध ] [१२७

उपघात----कर्म चेतना के पश्चात् इन्द्रियों का संचरण होकर भोग वस्तु से सम्बन्ध स्थापित करने को उपधात नाम कहते हैं।

पराघात—भोग वस्तुओं से संबंध स्थापित होने पर विषयों की ग्रोर ग्राकर्षित होना पराघात है।

उच्छवास—भोग पदार्थों में आकर्षित होने के कारण भोग पदार्थों को प्राप्त करने के लिये उत्सुक होने को उच्छवास कहते हैं।

धातप---उत्सुक होने पर भोगने की ग्राकांक्षा का प्रकट होना जिससे देह में ताप होता है, ग्रातप नाम है ।

उद्योत—प्रकट हुई ग्राकांक्षाएं पूर्ए करने को उद्यत या उत्सुक होना उद्योत नाम कर्म है ।

त्रस, स्थावर, ग्रशुभ ग्रौर शुम—उपघात की प्रवस्था में इन्द्रियों का बाह्य रूप से कार्य रूप में रत होना त्रस नाम कर्म है, आंतरिक संचरण स्थावर नाम कर्म है, शुभ या ग्रशुभ में लगने के संस्कार शुभ, ग्रशुभ प्रकृति है।

**बादर, सूक्ष्म, सुभग, दुभग**---पराघात की ग्रवस्था में बाह्य रूप से कार्य-रत होना बादर नाम और सूक्ष्म रूप से कार्यरत होने के संस्कार सूक्ष्म नाम कर्म है। पराघात अवस्था में नियंत्रण करने के संस्कार सुभग और नियन्त्रए। नहीं करने के संस्कार को दुभग नाम कर्म कहते हैं।

पर्याप्त-ग्रयर्थाप्त—सुस्वर-दुस्वर उच्छवास अवस्था अर्थात् भोग भोगने के लिये पर्याप्त रूप से या अपर्याप्त रूप से उत्सुक होना .पर्याप्त-अपर्याप्त नाम कर्म है। उस पर्याप्त-ग्रपर्याप्त अवस्था में शुभ की ओर या अशुभ की भोर जाने की अवस्था सुस्वर-दुस्वर है।

प्रत्येक साधारण, ग्रादेय-ग्रनादेय—उच्छवास धवस्था में प्रत्येक भोग्य वस्तु के प्रति उत्पन्न आकांक्षा प्रत्येक है और सामान्य ग्राकांक्षा उत्पन्न होना साधारण है। आकांक्षाओं का नहीं करना आदेय है और आकांक्षाओं को करना अनादेय है।

स्थिर-ग्रस्थिर, यशकीर्ति, ग्रयशकीर्ति—-उद्योत अवस्था में संस्कारों के ग्रनुसार प्रवृत्ति होना ग्रस्थिरता है ग्रौर भोगों में प्रवृत्ति न होना स्थिरता है। शुभ प्रवृत्तियों में लगना यशकीर्ति है और मन को नियन्त्रित नहीं करना अयशकीर्ति है।

निर्माण—उक्त प्रकृतियों को नियमित करना निर्माण है ।

तीर्थंकर--प्रकृतियों से उपरत होने की वृत्ति तीर्थंकर नाम कर्म है।

**१**३५ ]

७. गोत्र—नाम कर्म को सर्व उत्तर प्रकृतियों की सम्मिलित शक्ति का प्रभाव देह की कियाओं पर प्रकट होता है, वह गोत्र कर्म है। यदि वे दैहिक कियाएँ सद् प्रवृत्तियों के रूप में हैं तो वह उच्च गोत्र है। दुष्प्रवृत्तियों के रूप में तो वह नीच गोत्र है।

म. ग्रंतराय आयु, नाम, गोत्र इनका उदय (वेदन होने पर भोग की कामना का पैदा होना) अंतराय कर्म है। भोगों को प्राप्त करने की ग्रभिलाषा दानान्तराय है, भोगों के प्रति रुचि होने की अवस्था लाभान्तराय है, भोगने की अभिलाषा भोगान्तराय है, बार-बार भोगने की अभिलाषा, लालसा का बना रहना उपभोग ग्रन्तराय और भोगों के प्रति पुरुषार्थं करने की वृत्ति वीर्यान्तराय है। भोगों के भोगने की इच्छा या वासना नहीं रहने पर ग्रंतराय कर्म क्षय हो जाता है।

इस लेख में आयु, नाम, अन्तराय आदि कर्मों की मूल व उत्तर प्रकृतियों की परिभाषाएँ परम्परागत परिभाषाओं से भिन्न रूप में प्रस्तुत की गई हैं। इनका आधार यह है कि देह का हल्का, भारी, कठोर, नर्म, सबल-निर्बल, सुन्दर-असुन्दर होना, देह का काला, गोरा आदि वर्णों का होना, सुगंध-दुर्गन्ध युक्त होना, मीठा, खट्टा आदि आस्वादन करना आदि की उपलब्धि कर्म बन्ध के कारण नहीं है। अपितु इन्द्रिय और मन की प्रवृत्तियां व कियाएँ हो कर्म बन्ध के कारण होती हैं। इसी प्रकार आयु की कमी-अधिकता भी कर्म बन्ध का फल नहीं है अपितु आयु जीवन की एक अवस्था है तथा भोगोपभोग संबंधी वस्तुओं का मिलना न मिलना सामान्य रूप से अन्तराय रूप है, परन्तु अन्तराय कर्म नहीं है।

### म्रातम-ध्यान

### राग–जंगला

मैं निज आतम कब ध्याऊँगा । रागादिक परणाम त्याग कै, समता सौं लौ लगाऊँगा ।। मैं निज० १ ।। मन वच काय जोगथिर करकै, ज्ञान समाधि लगाऊँगा । कब हौं श्रेणि चढ़ि ध्याऊँ, चारित मोह नज्ञाऊँगा ।। मैं निज० २ ।। चारों करम घातिया हन करि, परमातम पद पाऊँगा । ज्ञान दरक्ष सुख बल भण्डारा, चार अघाति वहाऊँगा ।। मैं निज० ३ ।। परम निरंजन सिद्ध बुद्ध पद, परमानन्द कहाऊँगा । 'द्यानत' यह सम्पत्ति जब पाऊँ, बहरि न जग में ग्राऊँगा ।। मैं निज० ४ ।।

### जीवन में कर्म-सिद्धान्त की उपयोगिता

## 38

🔲 श्री कल्यारएमल जैन

### जीवन क्या है ?

आकाश में उड़ते हुए पंछी से एक मुसाफिर ने पूछा—"गगन बिहारी, क्या म्राप बता सकते हैं कि जीवन क्या है?" पंछी ने उत्तर दिया—"भले मानुष ! यह भी पूछने की बात है। वह जो तेरे पांवों के नीचे म्राधार की मिट्टी है स्रौर जो मेरे सिर के ऊपर विहार का उन्मुक्त लोक है, यही तो जीवन है।" मुसाफिर यह समफकर बाग-बाग हो उठा कि वास्तव में यथार्थ और कल्पना का मेल कराने वाली यात्रा ही जीवन है।

बाल्यकाल की चंचलता, जवानी का उत्साह और वृद्धावस्था की उदासीनता का समन्वय ही जीवन है।

जिसे हम ग्रात्मा, चैतन्य कहते हैं, उसे भगवान् महावीर ने जीव कहा है। आगमों में ग्रधिकतर जीव शब्द का ही प्रयोग मिलता है। जीव शब्द का ग्रर्थ है—जो ग्रनन्त काल से जीता ग्रा रहा है ग्रीर ग्रनन्त-अनन्त ग्रनागत काल की यात्रा के लिए जीता जा रहा है ग्रर्थात् जो जीवित है, जीवित था और सदेव जीवित रहेगा, वह जीव है। वह ग्रनन्त-ग्रनन्तकाल के प्रवाहमान प्रवाह में जीता जा रहा है। जीवन की कोई सीमा नहीं, अतः उसका मरएा भी नहीं। मरण जन्म के साथ-साथ चलता है। जन्म और मरएा के दो किनारों के मध्य में जो जिन्दगी के वर्ष हैं, उन्हें हम जीवन कहते हैं। यह जिन्दगी की धारा जन्म-मरएा के किनारों के मध्य गतिशील है—वस्तुतः यही जीबन है।

चैतन्य की ग्रापेक्षा ग्रात्मा अजन्मा है, परन्तु ग्रापने शुभाशुभ कर्म के अनुसार चैतन्य (ग्रात्मा) देह घारण करता है। ग्रतः आत्मा का नया जन्म नहीं होता, जन्म होता है तो देह का। किसी एक योनि से बन्धे हुए ग्रायु कर्म का उदय में ग्राना जन्म है और उसका क्षय होना मरण है। उसके मध्य में देहवास की स्थिति जीवन है। ग्रात्मा वही है—बदलता है केवल देह। जैसे एक व्यक्ति घर को छोड़कर ग्रथवा तोड़कर नया घर बनाता है, बस इसी तरह संसार में परिश्रमएाशील ग्रात्मा ग्रायु कर्म का क्षय होते ही नये घर में प्रवेश करती है, इस नये घर के निर्माण को ही हम जन्म कहते हैं।

[ कर्म-विमर्श

880 ]

नये घर में जाने के लिए पुराने घर को छोड़ना होता है ग्रर्थात् देह छोड़ना मरण है। इस जन्म और मरएा के बीच जो सांसों की फ्रंकार है वही जीवन है।

#### कर्म क्या है ?

साधारण रूप में जो कुछ किया जाता है, उसे कर्म कहते हैं। जैसे खाना-पीना, बोलना, चलना, सोचना, विचारना, उठना, बैठना श्रादि। किन्तु यहां कर्म शब्द से केवल किया रूप ही परिलक्षित नहीं है। 'महापुराएा' में कर्म रूपी ब्रह्मा के पर्यायवाची शब्द इस प्रकार हैं :---

> विधि सृष्टा विघाता च दैवं कर्मपुरा कृतम् । ईश्वर - ईश्वर चेती पर्याय-कर्म वेधस् ।।

अर्थात्---विधि, सृष्टि, विघाता, दैवपुरा, कृतम्, ईश्वर ये कर्म रूपी ब्रह्मा के वाचक शब्द हैं । इस कर्म शब्द से इसी ब्रह्मा को ग्रहण किया है ।

जैन दर्शन के अनुसार जीव के द्वारा हेतुओं से जो किया जाय, उस पुद्गल वर्गगा के संग्रह का नाम कर्म है । शुभ एवं ग्रशुभ प्रवृत्ति के द्वारा ग्राकृष्ट और सम्बन्धित होकर जो पुद्गल आत्मा के स्वरूप को आवृत्त करते हैं, विक्वत करते हैं श्रीर शुभाशुभ फल के कारण बनते हैं । उन गृहित पुद्गलों का नाम है---कर्म ! यद्यपि यह पुद्गल एक रूप है, तथापि यह जिस ग्रात्म गुगा को प्रभावित करते हैं, उसके ग्रनुसार ही उन पुद्गलों का नाम हो जाता है ।

#### कर्म सिद्धान्तः

जो नियम कभी नहीं बदलते और यथार्थता को लिए हुए होते हैं, उन अटल नियमों को सिद्धाग्त कहते हैं। उपर्युक्त जीवन का ग्राधार कर्म-व्यवस्था है और कर्म-व्यवस्था के जो ग्रटल नियम हैं, वहीं कर्म सिद्धान्त कहलाते हैं। जैसे घर्म दया में है, भूतकाल में था, वर्तमान में है, और भविष्य में भी रहेगा। ऐसे ही कर्म सिद्धान्त के नियम भी अटल हैं, जो इस प्रकार हैं :---

(१) चेतन का सम्बन्ध पाकर जड़ कर्म स्वयं ग्रपनाफल देता है। ग्रात्मा उस फल को भोगता है।

(२) किसी भी कर्म के फल भोगने के लिए कर्म स्रौर उसके करने वालों के अतिरिक्त किसी तीसरे व्यक्ति की द्यावश्यकता नहीं है। क्योंकि करते समय ही जीव के परिएाामों के स्रनुसार एक प्रकार का संस्कार पड़ जाता है जिससे प्रेरित होकर जीव अपने कर्म का फल स्वयं भोगता है। कर्म भी चेतन से सम्बन्धित होकर अपने फल को अपने आप ही प्रकट करता है। जैसे—भंग घोटकर किसी बर्तन में रख देने से उस बर्तन को नशा नहीं होता, पर ज्योंही उस बर्तन में रखी हुई उस भंग को कोई व्यक्ति पीता है तो उसे समय पाकर अवक्य नशा होता है। उसमें तीसरी शक्ति की आवक्ष्यकता नहीं होती। इसी प्रकार कर्म पुद्गल जीव का सम्बन्ध पाकर स्वयं अपना फल देता है—

> को सुख को दुःख देत है, देत कर्म भक्तफोर । उलभत सुलभत ग्राप ही, पता पवन के जोर ।।

कुछ दार्शनिक मानते हैं कि काल, स्वभाव, कर्म, पुरुषार्थ ग्रौर नियति इन पांच समवाय के मिलने से जीव कर्म फल भोगता है। इन सब तर्कों से यह सिद्ध होता है कि जीव के भोग से कर्म ग्रपना फल स्वयं देता है। इस सिद्धान्त को भारतीय आस्तिक दर्शनों के साथ-साथ बौद्ध दर्शन जैसे अनात्मवादियों ने भी स्वीकार किया है। उदाहरएा के रूप में राजा मलिन्द ग्रौर स्थविर नागसेन का संवाद इस प्रकार है—

राजा मलिन्द स्थविर नागसेन से पूछता है कि भन्ते ! क्या कारण है कि सभी मनुष्य समान नहीं होते, कोई कम ग्रायु वाला और कोई दीर्घ ग्रायु वाला, कोई रोगी, कोई नीरोगी, कोई भदा, कीई सुन्दर, कोई प्रभावहीन, कोई प्रभावशालो, कोई निर्धन, तो कोई घनी, कोई नीच कुल वाला, तो कोई उच्च कुल वाला, कोई मूर्ख, तो कोई विद्वान् क्यों होते हैं ? इन प्रश्नों का उत्तर स्थविर नागसेन ने इस प्रकार दिया ।

राजन् ! क्या कारण है कि सभी वनस्पति एक जैसी नहीं है । कोई खट्टी तो कोई नमकीन, तो कोई तीखी तो कोई कड़नी क्यों होती है ?

मलिन्द ने कहा---मैं समक्षता हूँ कि बीजों की भिन्नता होने से वनस्पति भी भिन्न-भिन्न होती है।

नागसेन ने कहा—राजन् ! जीवों की विविधता का कारण भी उनका ग्रपना-ग्रपना कर्म ही होत। है । सभी जीव ग्रपने-ग्रपने कर्मों का फल भोगते हैं । सभी जीव अपने-अपने कर्मों के ब्रनुसार नाना गति-योनियों में उत्पन्न होते हैं ।

राजा मलिन्द और नागसेन के इस संवाद से भी यही सिद्ध होता है कि कर्म ग्रपना फल स्वयं ही प्रदान करते हैं।1

इसी को राम भक्त महाकवि तुलसीदास ने भी स्पष्ट रूप से स्वीकार किया है :---

१---मलिन्द प्रश्न---मौद्ध ग्रंथ ।

[ कर्म सिद्धान्त

१४२ ]

कर्म प्रघान विश्व करि राखा । जो जस करहि सो तस फल चाखा ।।

अर्थात् प्राणी जैसा कर्म करता है, उसे वैसा ही फल भोगना पड़ता है। बस यही कर्म सिद्धान्त है। इसमें न काल कुछ कर सकता है ग्रीर न ईश्वर कुछ कर सकता है। कहा भी है—

> ग्रवश्यमेव भोक्तव्यं कृत कर्मं शुभाशुभम् । जा भुक्त क्षीयते कर्मकल्प कोटि शतैरपि ।।

अर्थ---भोगे बिना करोड़ों कल्पों में भी कर्मों का क्षय नहीं होता है। किये हुए ग्रुभाग्रुभ कर्म ग्रवश्य भोगने पड़ते हैं।

> यथा घेनु सह स्लेषु, वत्सो विन्दति मातरम् । तयैवह कृतं कर्म कर्तार, मनु गच्छति ॥ [चाएाक्य नीति]

अर्थ----जैसे हजारों गायों के होते हुए भी गोवत्स सीधा ग्रपनी माता के पास जाता है, उसी प्रकार संसार में कृत कर्म भी अपने कर्त्ता का ही ग्रनुसरण करते हैं। अर्थात् उसी को सुख-दुःख फल देते हैं।

> स्वकर्मणा युक्त एव सर्वोद्द्य त्वद्यते जनः । सन्तया कृष्यते तेन न यथा स्वयामच्छति ।।

उक्त प्रमाशों से स्पष्ट है कि कर्म सिद्धान्त के नियम ग्रटल हैं।

#### कर्म सिद्धान्त की उपयोगिता :

कर्म सिद्धान्त मानव जीवन में आशा एवं स्फूर्ति का संचार करता है। मानव मन को विकास के पथ पर आगे बढ़ने के लिए प्रेरित करता है। जीवन में छाने वाली अनेक उलफनों का सुलफाव करता है। कर्म सिद्धान्त की सबसे बड़ी उपयोगिता यह है कि वह मानव को आत्महीनता एवं ग्रात्मदीनता के गर्त में गिरने से बचाता है। कर्म सिद्धान्त को मानने वाला व्यक्ति न ईश्वर की दया के लिए गिड़गिड़ाता है और न होनहार के लिए ग्रकर्मण्य होकर बैठता है। वह समफता है कि जो समस्याएँ सामने सिर निकाल कर खड़ी हैं, उनसे डरने की ग्रावश्यकता नहीं है। यह सब पूर्वक्वेत कर्मों का फल है ग्रौर ग्रंपने पुरुषार्थ के द्वारा इनका सामना किया जा सकता है। इस आशा के साथ व्यक्ति पुरुषार्थ करता हुआ अपनी धात्मा को संसार-समुद्र के गहन गर्त से निकाल कर मोक्ष रूपी चरम शिखर पर पहुँच सकता है। जब मानव अपने जीवन में हताश एवं निराश हो जाता है, ध्रपने चारों ग्रोर उसे अन्धकार ही अन्धकार दृष्टिगोचर होता है, यहां तक कि उसका गन्तव्य मार्ग भी विलुप्त हो जाता है। ऐसे समय में उस दुःखी ग्रात्मा को कर्म सिद्धान्त ही एकमात्र धैर्य ग्रौर शान्ति प्रदान करता है। यह सिद्धान्त उसको बताता है कि हे मानव ! जिस परिस्थिति को देखकर अथवा पाकर तू रोता है या दुःखी होता है, यह तेरे स्वयं ढ्वारा निर्मित है, इसलिए इसका फल भी तुभे ही भोगना है। कभी यह हो नहीं सकता कि कर्म तू स्वयं करे ग्रौर फल कोई ग्रन्य भोगे।

जब मनुष्य अपने दुःख ग्रौर कष्टों में स्वयं अपने ग्रापको कारण मान लेता है तब उसमें कर्म के फल भोगने की शक्ति भी आ जाती है। इस प्रकार जब मानव कर्म सिद्धान्त को पूर्ण रूप से समफकर उस पर विश्वास करता है, तब उसके जीवन में निराशा, तमिस्ना ग्रौर ग्रात्म-दीनता दूर हो जाती है। उसके लिए जीवन मोग-भूमि न रहकर कर्त्तव्य-भूमि बन जाता है। जीवन में आने वाले सुख एवं दुःख के फंफावातों में उसका मन प्रकम्पित नहीं होता ग्रपितु एक ग्राशा की लहर उमड़ पड़ती है।

> सुख के उजले सुन्दर वासर, संकट की काली रातें । वर्षों कट जाते हैं दिन-दिन, आशा की करते बातें ।।

कर्म सिद्धान्त को मानने वाले व्यक्ति का जीवन आशामय बन जाता है। वह ग्रपने जीवन में काल, स्वभाव, होनहार आदि से अधिक महत्त्व अपने कृत कर्म (पुरुषार्थ) को देता है और कभी निराश नहीं होता क्योंकि कर्म सिद्धान्त यह बताता है कि आरमा को सुख-दुःख की गलियों में घुमाने वाला मनुष्य का कर्म ही है। यह उसके अतीत कर्मों का अवश्यंभावी परिएााम है। हमारी वर्तमान ग्रवस्था जैसी भी है और जो कुछ भी है, वह किसी दूसरे के द्वारा हम पर लादी नहीं गई है, अपितु हम स्वयं उसके निर्माता हैं अतएव जीवन में जो उत्थान और पतन झाता है, जो विकास और ह्वास आता है तथा जो सुख और दुःख आता है, उसका दायित्व हम पर है, किसी अन्य पर नहीं। एक दार्शनिक के शब्दों में---

> "I am the master of my fate, I am the Captain of my soul."

अर्थात् मैं स्वयं ग्रपने भाग्य का निर्माता हूँ, मैं स्वयं आत्मा का अधिनायक हूँ, मेरी इच्चा के विरुद्ध मुफ्ते कोई किसी अन्य मार्ग पर नहीं चला सकता । मेरे मन का उत्थान ही मेरा उत्थान है तथा मेरे मन का पतन ही मेरा पतन है । मुफो न कोई उठाने वाला है और न कोई गिराने वाला। मैं स्वयं अपनी शक्ति से उठता हूँ तथा अपनी शक्ति के ह्रास से गिरता हूँ। अपने जीवन में मनुष्य कुछ जैसा और जितना पाता है, वह सब कुछ उसकी बोई हुई खेती का अच्छा या बुरा फल है। ग्रत: जीवन में हताश, निराश तथा दीन-हीन बनने की आवश्यकता नहीं है। यही कर्म सिद्धान्त की उपयोगिता है।

मानव जीवन के दैनिक व्यवहार में कर्म सिद्धान्त कितना उपयोगी है, यह भी विचारणीय प्रश्न है । कर्म-शास्त्र के विद्वानों ने ग्रपने युग में इस समस्या पर विचार किया है। हम अपने दैनिक जीवन में प्रसिदिन देखते हैं और अनुभव करते हैं तो महसूस होता है कि कभी-कभी तो जीवन में सुख के सुन्दर बादल छा जाते हैं और कभी-कभी दुःख की घनघोर घटाएँ सामने विकराल स्वरूप घारण किये हुए खड़ी हैं। उस समय प्रतीत होता है कि यह जीवन विभिन्न बाघाओं, दू:स ग्रौर विविध प्रकार के कष्टों से भरा पड़ा है, जिनके आने पर हम घबरा जाते हैं तथा हमारी बुद्धि कुंठित हो जाती है। मानव जीवन की वह घड़ी कितनी विकट होती है। जब एक झोर मनुष्य को उसकी बाहरी परिस्थितियां परेशान करती हैं ग्रौर दूसरी ओर उसके हृदय की व्याकुलता बढ़ जाती है। इस प्रकार की परिस्थिति में ज्ञानी और पंडित कहलाने वाले व्यक्ति भी अपने गन्तव्य मार्ग में भटक जाते हैं। हताझ और निराश होकर ग्रपने दुःख, कष्ट और क्लेश के लिए दूसरों को कोसने लगते हैं। वे उस समय भूल जाते हैं कि वास्तव में उपादान कारण क्या है, उनकी दृष्टि केवल बाह्य निमित्त पर जाकर टिकती है । इस प्रकार के विषय प्रसंगपर वस्तुतः कर्म सिद्धान्त ही हमारे लक्ष्य के पर्थ को आलौकित करता है और मार्ग से भटकती हई आत्मा को पूनः सन्मार्ग पर ला सकता है।

सुख और दुःख का मूल कारए ग्रपना कर्म ही है। वृक्ष का जैसे मूल कारण बीज ही है। वैसे ही मनुष्य के भौतिक जीवन का मूल कारण उसका ग्रपना कर्म ही है। सुख-दुःख के इस कार्य-कारएा भाव को समफ़कर कर्म सिद्धान्त मनुष्य को आकुलता एवं व्याकुलता के गहन गर्त से निकाल कर जीवन के विकास की ओर चलने को प्रेरित करता है। इस प्रकार कर्म सिद्धान्त आत्मा को निराशा के फंफावात से बचाकर कथ्ट एव क्लेश सहने की शक्ति प्रदान करता है। संकट के समय में भी बुद्धि को स्थिर रखने का दिव्य सन्देश देता है। कर्म सिद्धान्त में विश्वास रखने वाला व्यक्ति यह विचार करता है कि जीवन में जो ग्रनुकूलता एवं प्रतिकूलता ग्राती है, उसका उत्पन्नकर्ता मैं स्वयं हूँ। फलतः उसका अनुकूल या प्रतिकूल परिणाम भी मुफ्ते ही भोगना चाहिये।

मह दृष्टि मानव जीवन को शान्त, सम्पन्न ग्रौर आनन्दमय बना देती है जिससे मानव आशा एवं स्फूर्ति के साथ ग्रपने जीवन का विकास करता हुआ ग्रागे बढ़ जाता है। यही जीवन में कर्म सिद्धान्त की उपयोगिता है। □

## कर्म ग्रौर कर्मफल

#### 📋 श्री राजेन्द्र मुनि

#### कर्म-फल का भोग-अटल :

कर्म और उसके फल का सम्बन्ध कारण भ्रौर कार्यवत् है । कारण की उपस्थिति कार्य को ग्रवश्य ही अस्तित्व में लाती है। जहाँ अग्नि है वहां धुम्र की उपस्थिति भी सर्वनिश्चित है। बिना अग्नि के घूम्र नहीं हो सकता है, उसी प्रकार सूख अथवा दूःख का भोग जब आत्मा द्वारा किया जा रहा है तो निश्चय ही उसकी पृष्ठभूमि में काररएस्वरूप पूर्वकृत कर्म है। आत्मा को कमों का फल भोगना ही पड़ता है। इससे उसका निस्तार किसी भी स्थिति में संभव नहीं है। यह भी तथ्य है कि सत्कर्मों के फल भी शुभ होते हैं और असत् कर्मों के फल अशुभ । सहेज प्रवृत्तिवश हम सुखोपभोग के लिये तो लालायित रहते हैं । पर दुःखों को भोगने के लिये कौन तत्पर रहता है ? किन्तु हमारी इच्छा-ग्रनिच्छा से कर्मफल टलता या बढ़ता-घटता नहीं है। इस सिद्धान्त के सम्बन्ध में जैन-दर्शन सर्वथा स्पष्ट और दृढ़ है कि आत्मा को पूर्वकर्मानूसार फल का भोग स्रनिवार्यतः करना पड़ता है । कारण उत्पन्न करना मनुष्य के वश की बात है, किन्तु इसके पश्चात् तज्जनित कार्य पर उसका वश नहीं हो सकता । ग्रग्नि को स्पर्शे करने पर हाथ का जलना सर्वथा निश्चित एवं ग्रटल होता है। उसी प्रकार कर्ताको कर्म का फल मोगना पड़ता है। शुभ कर्मों के सुखद फलों को भोगने के लिये सभी तत्पर रहें, यह स्वाभाविक ही हैं। इसी प्रकार दू:खद फलों से बचना भी चाहेंगे, किन्तु यह संभव नहीं है। साथ ही फल सदा कर्मानुरूप ही हुआ करते हैं। अशुभ कर्म के शुभ फल प्राप्त करना तनिक भी संभव नहीं हैं। जैसे बीज होंगे तदनुसार ही फल होंगे । 'बोए पेड़ बबूल के' फिर कोई व्यक्ति 'आम' का रसास्वादन नहीं ले सकता । जैन धर्म में कर्म सिद्धान्त को विशेष प्रतिष्ठा है । इससे व्यक्ति को वर्तमान आचरण भी शुद्ध और ग्रुभ रखने की प्रेरएा मिलती है। भगवान् महावीर के इस कथन "कडाण कम्माँग न मोक्ख ग्रत्थि" से यह सिद्ध होता है कि किये गये कर्मों का फल भोगे बिना ग्रात्मा का छूटकारा नहीं होता। परिणामतः सभी श्रेष्ठ फल-प्राप्ति के ग्रभिलाषीजन कर्म की श्रेष्ठता पर भी पूरा घ्यान देते हैं।

#### १४६ ]

#### क्या ईश्वर कर्म-फल प्रदान करता है ?

यह एक महत्त्वपूर्णं प्रश्न है। भारतीय जन एवं कतिपय दर्शनों की यह सामान्य मान्यता है कि ईश्वर ही फल का दाता है। जैनदर्शन की मान्यता इससे ठीक विपरोत है। जैन दर्शन ईश्वर जैसी किसी सत्ता को सुख-दुःख का कर्त्ता नहीं स्वीकारता। इसमें तो ग्रात्मा की ही सर्वोच्चता है। ग्रात्मा ही स्वयं के लिये भविष्य तैयार करती है, वह स्वयं नियन्ता है। ईश्वर में विश्वास करने वाले मानते हैं कि आत्मा कर्म करने में स्वतन्त्र है; पर फल तो उसे वैसा ही मिलेगा जैसा ईश्वर चाहेगा। यही कारण है कि ईश्वर की कृपा के लिये ही अधिक प्रयत्न किये जाते हैं। इनके ग्रनुसार तो अशुभ कर्मों के फल भी शुभ हो जाते हैं। जोवन भर पापाचार में लिप्त रहने वाला ग्रजामिल भी ईश्वर कृपा से ग्रन्ततः मोक्ष को प्राप्त हो गया। जैन धर्म इस विचार को भ्रामक ग्रौर ग्रसत्य मानता है। इसका यह सिद्धान्त ग्रटल है कि जैसे कर्म होंगे, उनके फल भी निश्चित रूप से वैसे ही होंगे। साथ ही ग्रशुभ कर्मों के फल को भी कोई शक्ति टाल नहीं सकती। सत्य तो यह है कि कर्म स्वयं ही अपना फल देते हैं। ग्रतः जैसा फल इच्छित हो, तदनुरूप ही कर्म किया जाना चाहिये।

"ईश्वर ही फल प्रदान करता है" इस धारणा के पीछे कदाचित यह ग्राधार रहा है कि प्राय: देखने में ग्राता है कि अमुकजनों को उनके कर्मानुसार फल नहीं मिलता। और तुरन्त यह धारणा बनाँ ली जाती है कि कमों के फल तो जैसे ईश्वर चाहता है वैसे देता है, किन्तु यह तात्कालिक विचार ही कहा आयेगा। अन्तिम सत्य का इसमें अभाव है। कर्मफल या कर्मानुरूप फल के अभाव से ईश्वर को मध्यस्थ या श्रभिकरण मानना उचित नहीं हैं । यहाँ यह स्पथ्टतः समफ लेना उपयोगी रहेगा कि कर्मकी फल प्राप्ति में विलम्ब हो सकता है । संभव है कि कूछ कर्म इसी जन्म में अपने फल देते हैं और कुछ कर्म आगामी जन्म में, यहाँ तक कि कभी-कभी तो फल-प्राप्ति अनेक जन्मों के पश्चात् होती है। उदाहरणार्थं, गजसुकुमाल मूनि को ६९ लाख जन्मों के अनन्तर कर्मों का उग्रफल भोगना पड़ा था। गौतम बुद्ध के पैर में काँटा लग गया था। इस पर उन्होंने कहा कि ६१ जन्म पूर्व मैंने एक व्यक्ति पर भाले का प्रहार किया था। उस प्रशुभकर्मका फल ही ग्राज मुफ्ते इस रूप में प्राप्त हुग्रा है । ग्रस्तु, मात्र इस कारण कि कर्मानुसार फल की प्राप्ति तत्काल होते न देखकर यह मॉनना ग्रसंगत है कि फल कमें के ग्रनुसार नहीं होते, ग्रथवा ईश्वर फल का दाता है। और वह अशुभ कमों के भी शुभ फल और शुभ कमों के भी ग्रशुभ फल दे संकता है। अंशुभ कर्मों का यदि हम शुभ फल भोगते हुए देखते हैं तो इसमें परिस्थिति यह रहती है कि इस समय जो फल भोगा जा रहा है, वह इस समय के कर्मों का फले नहीं है। पूर्वकृत शुभ कर्मों के फल उसे इस समय मिल रहे हैं। चाहे इस समय उसके ग्रशुभ कर्म ही क्यों न हों? और यह भी सर्वनिश्चित है कि इन अशुभ कर्मों के फलों से भी वह मुक्त नहीं रह सकेगा । इसका भोग उसे करना ही होगा और वह अशुभ ही होगा ।

कर्म ग्रौर उसके फल के मध्य ईश्वर की सकियता को स्वीकार करना उपयुक्त नहीं। ईश्वरवादीजन तो ईश्वर को सर्वशक्तिमान नियंता मानते हैं। ऐसी स्थिति में ईश्वर इस जगत से ग्रशुभ कर्मों को समाप्त ही क्यों नहीं कर देता? ऐसा क्यों है कि पहले तो वह आत्माओं को दुष्कर्मों में प्रवृत्त करता है श्रीर फिर उन ग्रशुभ कर्मों के फलों को शुभ बनाने का काम भी करता है। एक प्रश्न यह भी महत्त्वपूर्ण है कि यदि ईश्वर ही फलदाता है तो कर्मों के फल वह तत्काल ही क्यों नहीं दे देता ताकि दुष्कर्मों के दुष्परिणाम देखकर ग्रन्य जन सन्मार्गी हो सकें।

एक स्थिति और विचारणीय हैं। जो पर पीड़क हैं, हिंसक हैं उन्हें अधर्मी समभा जाता है और उनके कर्म निन्दनीय तथा अनैतिक स्वीकार किये जाते हैं। वे ग्रन्य प्राणियों को कष्ट देते हैं। यहाँ यह विचारणीय प्रसंग है कि जिन प्राणियों को कष्ट मिल रहा है, क्या वह ईश्वर की इच्छानुसार ही मिल रहा है? या उन प्राणियों को ग्रपने कर्मों का फल मिल रहा है? ये हिंसक जन तो ईश्वर की इच्छा को ही पूरा कर रहे हैं फिर इन्हें निन्दनीय क्यों समभा जाय और इनके इन हिंसापूर्ण कार्यों का अशुभ फल इन्हें क्यों मिले ?

इसी प्रकार दान को पुण्य कर्म कहा जाता है। भूखों को अन्नदान करना श्रेष्ठ कर्म है। भूखों को भूख का कष्ट भी तो ईश्वर ने ही दिया होगा फिर ईश्वर की व्यवस्था में किसो व्यक्ति द्वारा हस्तक्षेप करना शुभ कर्म कैसे कहा जा सकता है ? ईश्वर चाहता है कि अमुकजन भूख के कष्ट से पीड़ित रहे और हम उसे कष्ट से मुक्त कर दें तो ईश्वर की अप्रसन्नता ही होगी। ऐसी स्थिति में यह कर्म शुभ कैसे हो सकेगा ? ये सब आ्रामक स्थितियाँ हैं।

वस्तुतः जैनदर्शन का यह मत असंदिग्ध रूप से यथार्थ है कि न तो कोई कर्ता कर्म के फलों से बच सकता है और न हो किसी स्थिति में फल कर्मानुसार होने से बच सकता है। कोई शक्ति कर्मानुसार फलों को परिवर्तित नहीं कर सकती। ईश्वर भी नहीं।

#### जैन दर्शन श्रौर माग्यवाद :

कर्म की प्रधानता से ऐसा आभास होने लगता है कि जैन दर्शन में भाग्य-वाद का प्राबल्य है। व्यक्ति का यह जीवन समग्र रूप से पूर्व निर्धारित एवं भ्रपरिवर्तनीय हो—यह भाग्यवाद का प्रभाव है। यदि कर्मफल को ही भोगते हुए उसे अपने जीवन को व्यतीत करना है तब तो जो कुछ पूर्व कर्मों ढारा निर्धारित हो चुका है, जीवन का स्वरूप वैसा ही रहेगा। फिर जैनदर्शन के भाग्यवादी होने में क्या ग्राशंका हो सकती है ? इस प्रकार के प्रश्नों का उठना सहज ही है। यह निश्चित है कि कर्म का फल मनुष्य को भोगना ही पड़ता है और ये फल पूर्व निर्धारित होते हैं किन्तु साथ ही जैन दर्शन जीवन के स्वरूप-गठन में कर्म के साथ-साथ पुरुषार्थ की भूमिका को भी समान ही महत्त्व देता है। प्रारब्ध का होना तो इस दर्शन में माना ही जाता है किंतु यह भी माना जाता है कि व्यक्ति अपने इसी जीवन के कर्मों ढारा इसी जोवन के लिये सुख-दु:खादि का विधान भी कर सकता है। ये कर्म ग्रविलम्ब फल देने वाले होते हैं और यही पुरुषार्थ है।

जैन दर्शन को एकांगी रूप से भाग्यवादी नहीं कहा जा सकता। पिछले कर्मों के फल विधान स्वरूप जो व्यवस्था निर्धारित हो जाती है वैसा ही मनुष्य का यह जीवन होता है और यह व्यवस्था ग्रज्ञात भाग्य के नाम से जानी जाती है। जीवन धारण करते समय झात्मा का जो कर्म समुदाय होता है वह ज्ञपने फलानुसार एक रूप रंग, भावी जीवन के लिये तैयार कर देता है। यदि व्यक्ति भाग्यवादी ही रहा तो वह पूर्वकृत कर्मों के फल ही भोगता रह जाता है। इसके विपरीत यदि व्यक्ति पुरुषार्थ-प्रयोग द्वारा अपने जीवन को इच्छित रंग, रूप देने लगता है तो उसके ये नये कर्म जीवन को पूर्व विधान की अपेक्षा कुछ ग्रौर ही कर देते हैं। ये कर्म तुरंत और इसी जीवन में फल देने वाले होते हैं। यही कारण है कि जीवन का पूर्व निर्धारित रूप पिछड़ जाता है। यहाँ यह उल्लेख-नीय है कि जीवन का पूर्व निर्धारित रूप पिछड़ जाता है। यहाँ यह उल्लेख-नीय है कि ब्यक्ति ग्रथने पुरुषार्थ द्वारा भी पूर्व कर्मों के फलों को स्थगित नहीं कर पाता। वे फल तो उसे भोगने ही पड़ोंगे। जब पुरुषार्थ दुर्बल हो जायगा यह कर्मफल उदित होने लगता है। ये कर्मफल बीच-जीच में पुरुषार्थ के फलों को भी ग्रनुकूल-प्रतिकूल रूप से प्रभावित करते रहते हैं।

#### कर्मचक्र और उसका स्थगन :

कर्म के संबंध में जीवन को किसी उपन्यास के कथानक के समतुल्य कहा जा सकता है। कथानक की एक घटना अपने पहले वाली घटना के परिणाम स्वरूप ही घटित होती है और यह परिणाम स्वरूप घटित घटना भी ग्रागामी घटना के लिए ग्राधार बनती है। कर्मचक्र भी इसी प्रकार गतिशील रहता है। जैसे बीज से वृक्ष और वृक्ष का परिणाम पुनः बीज रूप में प्रकट हो जाता है। कर्म के परिणाम स्वरूप फल उदित होते हैं। इन कर्मों को भोगते-भोगते आत्मा द्वारा कुछ कर्म और जींजत हो जाते हैं जो कालान्तर में अथवा आगामी जन्म में अपने फल देते हैं।

स्पष्ट है कि इससे तो आत्मा कर्माधीन लगती है । श्रात्मा स्वतंत्र नहीं है कर्म करने के लिए । श्रब यहाँ यह प्रश्न भी विचारणोय हो जाता है कि कर्म और आरमा में कौन अपेक्षाकृत अधिक बलवान है ? हम सामान्यतः पाते हैं कि आत्मा कमों के फल भोगने में लगी रहती है और एक के बाद एक जन्म प्रहण करती रहती है। ये कर्म ही हैं जो आत्मा को काम, कोध, मोहादि मलों में लिप्त कर देते हैं। कर्म ही किसी आत्मा को उज्ज्वल हो सकने का अवसर देते हैं। इन परिस्थितियों में कर्म की सबलता दिखायी देती है। कर्म ही आत्मा पर हावी रहते हैं—ऐसा प्रतीत होता है।

पर यथार्थ में कर्म की शक्ति कुछ नहीं है। आत्मा ही बलवान है। आवश्यकता इस बात की है कि ग्रात्मा को तेजोमय और ओजपूर्एा किया जाय फिर तो आत्मा कर्म पर नियंत्रण करने की पात्रता अर्जित कर लेगी। आत्मा द्वारा बाह्य कर्मों के प्रवेश को निषिद्ध किया जा सकता है। यह आत्मा ही है जो ग्रपने बंधन कर्मचक को स्थगित कर सकती है, काट सकती है। आत्मा की कर्मों पर विजय ही तो मोक्ष प्राप्ति है। कर्म क्षय की योग्यता जब आत्मा में है तो कर्म निश्चित ही ग्रात्मा की अपेक्षा निर्बल हैं।

हाँ, कमें का परिणाम फल ग्रौर फल का परिणाम कर्मरूप में उदित अवश्य होता है और इस प्रकार कर्मचक ग्रजस्र गति से चलता रहता है किंतु उपयुक्त पात्रता पाकर आत्मा इस गति को समाप्त कर देती है। संयम ग्रौर तप से ग्रात्मा को यह शक्ति प्राप्त होती है। कर्मचक की अटूट गति से यह नहीं समफना चाहिये कि प्रत्येक ग्रात्मा के लिए उसका यह कम शाश्वत ही रहेगा। वस्तुतः आत्मा कर्मचक में ग्रस्त कैसे होती है, इस प्रसंग को समफना इस सारे प्रसंग को सुगम बना सकता है। राग, द्वेष, माया, लोभ, कोधादि आवेगों के कारण ग्रात्मा कर्म के बंधनों में बद्ध हो जाती है। व्यक्ति चाहे तो ग्रपनी ग्रात्मा को इस बंधन से मुक्त रख सकता है। उसे इन विकारों से ही बचना होगा। यह भी सत्य है कि एक बार ग्राबद्ध हो जाने पर भी वह स्वयं अपने प्रयास से मुक्त हो सकता है। ऐसे संकल्पधारियों के लिए भगवान् महावीर का यह संदेश परम सहायक सिद्ध हो सकता है कि ''ग्रात्मा का हित चाहने वाला पापकर्म बढाने वाले कोध, मान, माया, लोभ इन चार विकारों को छोड़ दे।''

कोध, मान, माया, लोभ ये वे मूल कारण हैं जिनके परिणामस्वरूप कर्म ग्रस्तित्व में आते हैं । जब ये ही नष्ट कर दिये जाते हैं तो इनकी नींव पर श्रवस्थित कर्म-अट्टालिका स्वतः ही ध्वस्त हो जाती है । क्रोध को नष्ट करने के लिये क्षमा, मान को नष्ट करने के लिए कोमलता का व्यवहार प्रभावकारो रहता है । इसी प्रकार माया पर सादगी से ग्रौर लोभ पर संतोष से विजय प्राप्त की जा सकती है ।

वस्तुतः भावकर्म से द्रव्यकर्म और द्रव्यकर्म से भावकर्म उदित होते रहते हैं । यही श्वृंखला अजस्रता के साथ चलती रहती है और परिणामतः यह चक्र १४० ]

ग्रवाधित ग्रसामान्य गति वाला दिखायी देने लग जाता है। द्रव्य कर्म भोगते समय यदि भावकर्म उत्पन्न ही न होने दिये जाँय तभी यह सिलसिला रुक सकता है। पूर्वक्रुत कर्मों के फल भोगते समय जो कर्म हो जाते हैं वे पुनः ग्रागामी फलों का पूर्वनिर्धारण कर देते हैं। यदि फल भोग के समय हम समभाव रखें, उनके प्रति ग्रात्मा में राग-द्वेष न ग्राने दें तो नवीन कर्म बंधन ग्रस्तित्व में नहीं आयेंगे। अजस्त गतिशील प्रतीत होने वाला यह कर्म वक्त र्जायेगा। इस प्रकार सर्वथा कर्मक्षय कर आत्मा अनंतसुख मोक्ष की स्थिति प्राप्त कर सकती है। यह लक्ष्य मनुष्य साधना से स्वयं ही प्राप्त करता है। कोई अन्य शक्ति उसे यह सद्गति नहीं प्रदान कर सकती। ग्रात्मा का ग्रजेय वर्चस्व कर्म सिद्धान्त द्वारा स्थापित होता है। व्यक्ति स्वयं ही अपना भाग्य निर्माता है। कर्म उसके ग्रस्त हैं। कर्मों के सहारे वह स्वयं को जसा बनाना चाहे बना सकता है।

#### सवैया

जो नार श्वंगार करे नित, एक भरे है परघर पाणी । ए क ओढ़त पीत पीताम्बर, एक जो ग्रोढ़त फाटी पुरानी ॥ तो एक कहावत है पटराणी । बड़ारएा, एक एक कहावत बांदी के फल सब देख लिये, ग्रब ही नहीं चेते रे मुरख कर्म प्राणी ।)

#### कवित्त

रुजगार बगो नांय, धन्न नहीं घरमांय, खाने को फिकर बहु, नार मांगे गहणो । लेगायत फिर-२ जाय, उघारो मिलत नाय, आसामी मिल्या है चोर, देवे नहीं लेवणो ।। कुपुत्र जुवारी भया, घर खर्च बढ़ गया, सपूत पुत्र मर गया, ज्यां को दुख सहणो । पुत्री ब्याव योग भई,परणाई सोविधवाथई,

तो भी ना आयो वैराग, वीने काई केवणो ।।

### पुण्य-पाप को स्रवधाररणा

२२

🔲 श्री जशकरण डागा

#### पुण्य-पाप का भ्रर्थ एवं व्याख्याः

जैन दर्शन में सामान्यत: ''शुभ: पुण्यस्य, ग्रशुभ: पापस्य ।''' कहकर शुभ कर्म को पुण्य व अशुभ कर्म को पाप बताया है। पुण्य वह है जो आत्मा को पवित्र करे, जिससे सुख रूपी फल की प्राप्ति हो। इसके विपरीत पाप वह है जिससे ग्रात्मा दूषित होती हो ग्रीर दुःख रूप फल की प्राप्ति हो । पुण्य से स्रात्मा का उत्थान होता है स्रौर वह मोक्ष मार्ग में सहायक हेतू होता है जबकि पाप म्रात्मा का पतन करता है मौर मोक्ष, मार्ग में बाधक बनता है। वह एकान्त हेय है। पुण्य से इच्छित, इष्ट व अनुकूल संयोग एवं सामग्री मिलती है जब कि पाप से प्रतिकूल व अनिष्ट संयोग एवं सामग्री की प्राप्ति होती है।

#### पुण्य की उपादेयता हेयता :

आचार्य अमृतचन्द्र का कथन है कि पारमार्थिक दृष्टि से पुण्य-पाप दोनों में भेद नहीं किया जा सकता है। कारएा दोनों ही ग्रन्ततोगत्वा बन्धन हैं।\* पं. जयचन्द्रजी ने भी ऐसा ही कथन किया है।

> "पुण्य-पाप दोऊ करम बन्ध रूप दुह मानि । शुद्ध आत्मा जिन लड्यो, नमू चरण हित जानि ॥<sup>3</sup>

पुण्य निश्चय दृष्टि से हेय है । इसकी पुष्टि सुश्रावक विनयचन्दजी ने भी निम्न प्रकार की है :---

> ''जीव, अजीव, बन्ध ये तीनों, ज्ञेय पदारथ जानो । पुण्य-पाप आस्रव परिहरिये, हेय पदारथ मानो रे ॥ सुज्ञानी जीवा भजले रे, जिन इकवीसवां ।।४।।"\*

```
१—तत्त्वार्थं सूत्र ग्र. ६, सू. ३-४ ।
२----प्रवचन सार टीका १/७२।
```

```
३----समयसार टीका पृ. २०७।
```

४—विनयचन्द चौबीसी ।

१४२ ]

किन्तु व्यावहारिक दृष्टि से विचार करने पर पुण्य को एकान्त ह़ेय नहीं माना जा सकता है। पण्य को 'सुशील' और पाप को 'कुशील' कहा है। 'पुण्य ग्रात्मा के लिए संसार-समुद्र तिरने में जहाज के समान उपयोगी है। जैसे समुद्र का तट ग्राने पर जहाज यात्रियों को किनारे उतार देता है, वैसे ही पुण्य भी मोक्ष प्राप्ति के मार्ग में सहायक हो ग्रंत में जब उसकी उपयोगिता नहीं रहती वह स्वत: ग्रात्मा से ग्रलग हो जाता है। पुण्य ग्रात्मा का अंगरक्षक सेवक है जो मोक्ष प्राप्ति से पूर्व तक उसका स्वामिभक्त सेवक की तरह पूरा सहयोग करता है और ग्रनुकूल साधन जुटाता है। जैसे मिट्टी पात्र पर लगे मैल को साफ कर स्वयं मैल के साथ ही पात्र से दूर हो जाती है, वैसे ही पुण्य पाप-कर्म का निराकरण कर स्वयं दूर हो जाता है। इसी कथन को संस्कृत में कहा है---

> "मलं पात्रो पसंसृष्टम् , अपनीय यथा हि मृत् । स्वयं विलयंतामाति, तथा पापापहं <mark>ग्रुभम्</mark> ॥"<sup>२</sup>

पुण्य को साबुन की उपमा भी दी जा सकती है। जैसे साबुन वस्त्र के मैल के साथ स्वतः छूट जाता है वैसे ही पुण्य, ग्रात्मा पर लगे पाप मैल को दूर कर स्वयं भी ग्रलग हो जाता है। जिस तरह एरण्ड बीज या कस्ट्रायल आदि रेचक ग्रौषधि मल के रहने तक उदर में रहती है, मल निकलने पर वह भी निकल जाती है, उसी तरह पाप की समाप्ति के बाद पुण्य भी ग्रपना फल देकर निश्चित रूप से बिना आगे कर्म-संतति को बढ़ाए आत्मा से विदा ले लेता है। इसीलिए व्यक्ति को पाप कर्म से बचना आवश्यक है। जब वह ग्रशुभ कर्म से ऊपर उठ जाता है तो उसका शुभ कर्म भी (कषायाभाव में) शुद्ध कर्म बन जाता है। इसी कारण कषाय रहित जो कर्म प्रवृत्ति होती है उसे ईर्या पथिक (शुद्ध) कहा है।

पुण्य के सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्श बात यह भी है कि पुण्य की सद्-कियाएँ जब अनासक्त भाव (कषाय रहित भाव) से की जाती हैं तो वे शुभ बन्ध का कारण न होकर कर्म क्षय (निर्जरा) का कारएा बन जाती हैं। इसके विपरीत संवर निर्जरा के कारएा संयम और तप की शुद्ध कियाएँ भी जब आसक्त भाव से फलाकांक्षा (निदान करके) से की जाती हैं तो वे कर्म क्षय का या निर्वारा का कारएा न होकर कर्म बन्धक और संसार वर्धक बन जाती हैं। उनसे फिर भले ही पौद्गलिक सुख भोग प्राप्त हो जाय किन्तु वे द्रव्य से संवर-निर्जरा की कियाएँ होकर भी भाव से कर्म बन्धक हो जाती हैं। इसीलिए कहा है— "जे ग्रासवा ते परिस्सवा, जे परिस्सवा ते आसवा।" कर्म सिद्धान्त के

१— समयसार १४५-४६ ।

३—आचारांग १/४/२ ।

अनुसार अशुभ से सीधे शुद्ध की प्राप्ति नहीं होती वरन् अशुभ से शुभ और शुभ से शुद्ध की प्राप्ति होती है । इस दृष्टि से भी पुण्य शुद्ध की प्राप्ति में सहायक होने से शुद्ध की प्राप्ति न होने तक उपादेय मानना उचित एवं तर्कसंगत है ।

#### क्या पुण्य-पाप स्वतंत्र तत्त्व हैं ?

'उत्तराध्ययन' सूत्र में नव तत्त्वों (पदार्थों) का वर्णन है, उसमें पुण्य व पाप को स्वतंत्र तत्त्व के रूप में प्ररूपित किया गया है। किन्तु 'तत्त्वार्थ सूत्र' में उमास्वाति ने पुण्य-पाप को छोड़ जीव, अजीव, ग्रास्लव, संवर, बन्ध और मोक्ष इन सातों को ही तत्त्व प्ररूपित किया है। दिगम्बर जैन परम्परा में ये सात तत्त्व ही माने गए हैं। किन्तु यह मत भेद विशेष महत्त्व का नहीं है। कारएा जो परम्परा पुण्य-पाप को स्वतंत्र तत्त्व नहीं मानती है, वह उन्हें ग्रास्लव के ग्रन्तर्गत स्वीकारती है। यदि सूक्ष्म दृष्टि से चिंतन करें तो पुण्य-पाप मात्र ग्रास्तव (ग्रास्मा में कर्म आने का हेतु) ही नहीं वरन् उनका बन्ध भी होता है और विपाक (फल) भी होता है। ग्रतः ग्रास्व के मात्र दो विभाग-अशुभासव ग्रीर शुभास्तव करने से उद्देश्य पूरा नहीं होता वरन् फिर ग्रास्लव के बन्ध ग्रीर विपाक के भी दो भेद शुभाशुभ के करने होंगे। इस वर्गीकरएा ग्रीर भेदाभेद की कठिनाई से बचने हेतु पुण्य-पाप को ग्रागमों में दो स्वतंत्र तत्त्व प्ररूपित करना युक्ति एवं तर्कसंगत लगता है। अतः पुण्य-पाप को स्वतंत्र तत्त्व ही मानना उचित है।

#### पुण्य-पाप बन्धन के काररण :

कर्म सिद्धान्त के अनुसार बन्धन का मूल कारण आसव है। आसव शब्द क्लेश या मल का बोधक है। आत्मा में क्लेश या मल ही कर्म वर्गणा के पुद्गलों को आत्मा के साथ जोड़ने में हेतु होता है। इसी कारण से जैन परम्परा में आसव का सामान्य अर्थ कर्म वर्गणाओं का आत्मा में आना माना है। यह आसव का सामान्य अर्थ कर्म वर्गणाओं का आत्मा में आना माना है। यह आसव भी दो प्रकार का है—(i) माबास्रय—आत्मा में विकारी भावों का आसव भी दो प्रकार का है—(i) माबास्रय—आत्मा में विकारी भावों का आत्मव भी दो प्रकार का है—(i) माबास्रय—आत्मा में विकारी भावों का आत्मव भी दो प्रकार का है—(i) माबास्रय आत्मव भी दो प्रकार का है यह आस्नव भी दो प्रकार का है — वैसे मन, वचन एवं काया की प्रवृतियाँ ही आस्नव हैं। आस्नव का आगमन योग से तथा बन्ध मिथ्यात्य, अव्रत, कषाय व प्रमाद से होता है। 'तत्त्वार्थ सूत्र' में आस्नव को दो प्रकार से इस प्रकार भी कहा है—

```
१—उत्तरा. सू. २८/१४ ।
२—तत्त्वार्थं सूत्र १/४ ।
३—तत्त्वार्थं सूत्र ६/१-२ ।
```

१४४ ]

[ कर्म सिद्धान्त

(i) **ईर्यापथिक**---कषाय रहित जिसमें मात्र योगों के स्पंदन से किया ग्रावे ।

(ii) साम्पराधिक—कषाय सहित जो कियाएँ की जावें, उससे म्रात्मा में म्राने वाला कर्मासव जो बन्ध रूप होता है।"

इस साम्परायिक आस्रव के कारण कुल अड़तीस हैं जो निम्न प्रकार हैं :—

- (१-४) हिंसा, असत्य, चोरी, मैथुन व परिग्रह।
- (६-६) चार कषाय (क्रोध, मान, माया व लोभ) ।
- (१०-१४) पाँच इन्द्रियों के विषयों का सेवन।
- (१५−३⊂) चौबीस साम्परायिक क्रियाएँ (पच्चीस क्रियाग्रों में ईर्या पथिक को छोड़कर) ।

पुण्य-पाप की सम्यग् अवधारणा हेतु कर्म प्रकृतियाँ, उनमें पुण्य व पाप प्रकृतियां कौन-कौन सी हैं ? तथा पुण्य व पाप प्रकृतियों के बन्ध कितने प्रकार से होते हैं ? यह भी जानना आवश्यक है । ग्रतः संक्षेप में यहाँ इस पर भी प्रकाश डाला जाता है ।

#### कर्म प्रकृतियाँ :

मूल आठ कर्म प्रकृतियाँ हैं जिनकी कुल १५० प्रकृतियाँ हैं जो इस प्रकार हैं---

|     | कर्मनाम      | म्रर्थ                                                                                                                                                                                                      | <b>प्रकृ</b> तियाँ |
|-----|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| १.  | ज्ञानावरणीय  | -आत्मा की ज्ञान शक्ति को कुण्ठित करता है ।<br>जैसे सूर्य को मेघाच्छादित करता है ।                                                                                                                           | X                  |
| २.  | दर्शनावरणोय⊸ | -आत्मा की देखने व ग्रनुभव करने की शक्ति को<br>जो कुण्ठित करता है । जैसे राजा के दर्शन में<br>द्वारपाल बाधक होता है ।                                                                                        | ٤                  |
| रे. | वेदनीय       | -म्रात्मा की म्रव्याबाध सुख शान्ति को बाधित<br>करता है। और लौकिक सुख-दुःख का संवेदन<br>कराता है। जैसे शहद लगी या म्रफीम लगी<br>तलवार को चखने से जिह्वा मीठे-कड़वे का<br>आस्वादन करते स्वयं घायल हो जाती है। | २                  |

र—तत्त्वार्थं सूत्र ६/३-४ ।

पुण्य-पाप की ग्रवधार एग ]

| ¥. | मोहनीय   | —आत्मा की यथार्थ दृष्टि एवं सम्यग् आचरण<br>(स्व स्वभाव प्रवर्तन) की शक्ति को कुण्ठित<br>करता है। जैसे मदिरा सेवन व्यक्ति को बेभान<br>कर देता है।                                   | २म  |
|----|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ¥. | भायुष्य  | —-ग्रात्मा की ग्रमरत्व शक्ति को कुण्ठित कर योनि<br>एवं आयुष्य का निर्घारण करता है । जैसे कैदी<br>ग्रीर जेल का दृष्टान्त ।                                                          | ¥   |
| ¥. | नाम      | — ग्रात्मा की अमूतित्व शक्ति को कुण्ठित करता<br>है । यह व्यक्तित्व (शरीर रचना सुन्दर-<br>असुन्दर) का निर्माण करता है । जैसे चित्रकार<br>का दृष्टान्त ।                             | १०३ |
| છ. | गोत्र    | —-म्रात्मा की ग्रगुरुलघु शक्ति को कुण्ठित करता<br>है। यह प्राग्गी को ऊँचा-नीचा बनाता है।<br>जाति, कुल, वंश आदि की ग्रपेक्षा से। जैसे<br>कुम्भकार विभिन्न प्रकार के कुम्भ बनाता है। | २   |
| ۶. | ग्रंतराय |                                                                                                                                                                                    | ٤   |
|    |          | कुल प्रकृतियाँ                                                                                                                                                                     | १४न |

इस प्रकार आठ कर्मों की कुल १४८ अवान्तर प्रक्वतियां हैं। इनमें पुण्य एवं पाप की प्रकृतियों का विवरए। नीचे दिया जाता है—

पुण्य प्रकृतियां --- (१) वेदनीय की १ (साता वेदनीय), (२) आयुष्य ३ (नरकायु छोड़), (३) नाम ३७ [गति २ (देव, मनुष्य), पंचेन्द्रिय १, शरीर ४, अंगोपांग ३, वज्व ऋषभ संहनन १, सम चतुरस्न संस्थान १, शुभ वर्ण, गंध, रस, स्पर्श ४, आनुपूर्वी २ (देव, मनुष्य), आगुरु लघु १, पराघात १, उश्वास १, आताप १, उद्योत १, शुभ विहायोगति १, निर्माण १, तीर्थंकर १, त्रसदशक १०] (४) गोत्र १ (ऊँच) । इस प्रकार कुल ४२ पुण्य प्रकृतियां (पुण्य भोगने की) मानी गई हैं । किन्तु 'तत्त्वार्थ सूत्र' के अनुसार उक्त प्रकृतियों के आलावा कुछ मोहनीय कर्म की प्रकृतियां भी पुण्य प्रकृतियों में ली गई हैं । वे इस प्रकार है---

િશ્પ્રપ્ર

१---नव तत्त्व से ।

#### १×⊊ ]

'सढे द्य सम्यक्तव हास्यरति पुरुष देद शुभायुर्नाम गोत्राणि पुण्यम्' श्रर्थात् साता वेदनीय, समकित मोहनीय, हास्य, रति, पुरुष वेद, शुभ आयु, शुभ नाम झौर शुभ गोत्र ये पुण्य प्रकृतियां हैं, अन्य सब पाप प्रकृतियां हैं।

#### पुण्य प्रकृतियाँ बन्धने के हेतु :

पुण्य प्रकृतियां नव प्रकार से बन्धती हैं, यथा—(१) ग्रन्न पुण्य--ग्रन्न दान करने से, (२) पान पुण्य-पानी या पीने की वस्तु देने से, (३) वत्थ पुण्य-वस्त्र देने से, (४) लयन पुण्य-स्थान देने से, (१) शयन पुण्य-बिछाने के साधन देने से, (६) मन पुण्य-मन से शुभ भावना करने से, (७) बचन पुण्य-शुभ बचन बोलने से, (६) काया पुण्य-शरीर से शुभ कार्य करने से तथा (१) नमस्कार पुण्य-बड़ों व योग्य पात्रों को नमस्कर करने से ।

#### पाप प्रकृतियाँ :

कुल ६२ प्रकृतियाँ पाप भोगने की हैं, जो इस प्रकार हैं—[१] ज्ञाना-वरणीय ४ (समस्त), [२] दर्शनावरणीय ६ (समस्त), [३] वेदनीय १ (ग्रसाता), [४] मोहनीय २६ (समकित व मिश्र मोहनीय को छोड़), [४] ग्रायुष्य १ (नरकायु). [६] नाम ३४ (४ संहनन + ४ संस्थान + १० स्थावर दशक + २ नरक द्विक + २ तिर्यंच द्विक + ४ चार इन्द्रिय (एकेन्द्रिय से चतुरेन्द्रिय) + ४ ग्रशुभ वर्ग्र, गंध, रस, स्पर्श + १ उपघात + १ ग्रशुभ विहायोगति), [७] गोत्र १ (नीच गोत्र), [६] ग्रन्तराय ४ (समस्त) ।

इस प्रकार ये दर प्रकृतियाँ पाप वेदन करने की मानी गई हैं। र पुण्य की ४२ और पाप की दर दोनों मिलाकर १२४ प्रकृतियाँ होती हैं। शेष ३६ प्रकृतियाँ रहती हैं। इनमें २ प्रकृति मोहनीय की (समकित मोहनीय व मिश्र मोहनीय) व ३२ प्रकृतियाँ नाम कर्म की (बन्धन नाम १४, ४ शरीर संघात, ३ वर्ण, ३ रस, ६ स्पर्श) सम्मिलित नहीं की गई हैं। दर्शन मोहनीय त्रिक (समकित, मिश्र व मिथ्यात्व मोहनीय) का बन्ध एक होने से दर्शन मोह की दो प्रकृतियाँ छोड़ दी गई हैं तथा नाम कर्म की शेष ३२ प्रकृतियाँ श्रुभाशुभ छोड़कर मानी गई हैं जिससे इन्हें पुण्य-पाप प्रकृतियों में नहीं लिया गया है।

पुण्य-पाप प्रकृतियों पर चिंतन करने से स्पष्ट होता है कि तियँच ग्रायु को पुण्य प्रकृति में लिया है जबकि तियँच गति व तियँचानुपूर्वी को पाप प्रकृतियों में । ऐसा क्यों ? इसका कारएा यह प्रतीत होता है कि तियँच भी मृत्यु नहीं चाहते । विष्ठा का कीड़ा भी मरना नहीं चाहता । इस अपेक्षा तियँचायु को पुण्य प्रकृति माना गया है । शेष ज्ञानी कहें, वही प्रमाण है ।

१---तत्त्वार्थं सूत्र द-२६ ।

२—नव तत्त्व से ।

#### पाप प्रकृति बान्धने के हेतु :

पाप प्रकृतियाँ १ म प्रकार से बन्धती हैं। इन्हें ग्रठारह पाप भी कहते हैं जो इस प्रकार हैं---(१) प्राणातिपात, (२) मृषावाद, (३) ग्रदत्तादान, (४) मैथुन, (४) परिग्रह. (६) कोध, (७) मान, (म) माया, (९) लोभ, (१०) राग, (११) द्वेष, (१२) कलह, (१३) अभ्यास्थान, (भूठा कलंक लगाना), (१४) पैझुन्य (चुगली), (१४) पर परिवाद, (१६) रति-अरति, (१७) माया-मृषावाद, (१८) मिथ्या दर्शन शल्य ।

#### **9ुण्य-पाप के कुछ विशिष्ट कर्मबंघ व उनके फल** :

यह भलीभौति समफने हेतु कि पुण्य-पाप के विविध कर्मों के कैसे परिषाम होते हैं, यहाँ कुछ विशिष्ट उदाहरण जो ग्रंथों में मिलते हैं, दिये जाते हैं ।

#### (अ) शुभ (सुखदायक) कर्म व उनके फल :

- (i) परोपकार या गुप्त दान से ग्रनायास लक्ष्मी मिलती है।
- (ii) सुविधा दान से मेधावी होता है।
- (iii) रोगो, वृद्ध, ग्लान आदि की सेवा से शरीर निरोगी व स्वस्थ मिलता है।
- (iv) देव, गुरु, धर्म की विशिष्ट भक्ति से तीर्थंकर गोत्र का बन्ध होता है।
- (v) जीव दया से सुख-सामग्री मिलती है।
- (vi) वीतराग संयम से मोक्ष मिलता है जबकि सराग संयम देव गति का कारण होता है।
- (ब) प्रशुभ (दुःखदायक) कर्मं व उनके फल :
  - (i) हरे वृक्षों के काटने-कटाने से व पशुओं के वध से संतान नहीं होती है।
  - (ii) गर्भं गलाने से या गिराने से बांभपना प्राप्त होता है।
  - (iii) कंद मूल या कच्चे फलों को तोड़े या तुड़ावे तथा उनमें खुशी मनाते खावे तो गर्भ में ही मृत्यु को प्राप्त होता है या अल्पायुष्य वाला होता है।
  - (iv) मधु मक्खियों के छाते जलाने या तुड़ाने से या देव, गुरु की निन्दा से प्राणी अंधे, बहरे व गूंगे होते हैं।
  - (v) पर स्त्री पुरुष सेवन से पेट में पथरी जमती है।

१४८ ] ं

- (vi) पति को सताकर सती का ढोंग करने से बाल विधवा होती है।
- (vii) नियम लेकर भंग करने से लघु वय में स्त्री/पति का वियोग होता है।
- (viii) किसी की संतान का वियोग करने से लघुवय में माता-पिता मर जाते हैं।
  - (ix) दम्पती में कगड़ा कराने से पति/पत्नी में प्रेम नहीं होता है।

#### पुण्य-पाप के चार रूप :

पुण्य-पाप के स्वरूप को भलीभौति समफने हेतु इनके चार रूपों को भी समफना ग्रावश्यक है, जो इस प्रकार हैं---

(१) पुण्यानुबंधी पुण्य — वह दशा जिसमें पुण्य का उदय हो और साथ ही प्रवृत्ति भी उत्तम हो जिससे ऐसे पुण्य का ग्रर्जन भी होता रहे कि जो समुज्ज्वल भविष्य का कारण बने । इस प्रकार के जीव वर्तमान में सुखी रहते हैं ग्रीर भविष्य में भी सुखी होते हैं । यह जीव को शुभ से शुभतर की ग्रोर ले जाता है । यह ज्ञान सहित ग्रीर निदान रहित, धर्म का ग्राचरण करने से ग्रजित होता है । ग्रर्थात् शुद्ध रीति से श्रावक या साधु धर्म के पालन से पुण्यानुबंधी पुण्य का अर्जन होता है । इसका महानतम् फल तीर्थंकरत्व है तथा उससे उतरता फल मोक्ष पाने वाले चक्रवर्ती रूप होता है । श्री हरिभद्र सूरि ने लिखा है — जिसके प्रभाव से शाश्वत सुख ग्रीर मोक्ष रूप समस्त सम्पदा की प्राप्ति हो ऐसे पुण्यानुबंधी पुण्य का मनुध्यों को सभी प्रकार से सेवन करना चाहिए अर्थात् श्रावक ग्रीर साधु के धर्म का विशेष रूप से पालन करना चाहिए ।

(२) पापानुबंधी पुण्य — जो पूर्व पुण्य का सुख रूप फल पाते हुए वर्तमान में पाप का अनुबंध कर रहे हैं, वे इस भेद में आते हैं। ऐसे प्राणी पाप करते हुए भी पूर्व पुण्योदय से सुखी व समृद्ध होते हैं जिससे सामान्य प्राणियों को संदेह होता है कि पाप करके भी सुखी रहते हैं तो फिर धर्म करना व्यर्थ है। किन्तु वे नहीं जानते कि वर्तमान में जो सुख मिल रहा है वह पूर्व के पुण्य का फल है। जब वह समाप्त होता है तो ऐसे प्राणियों की दुर्गति निश्चित होती है। हिटलर, मुसोलिनी इसके ज्वलन्त प्रमाण हैं। ग्रागमों में ब्रह्मदत्त चकवर्ती का उदाहरण ग्राता है जो चकवर्ती होकर भी पाप का संचय कर नरक में गया। इस प्रकार जो पुण्य वर्तमान में सुख रूप फल देकर भी भविष्य को दुष्प्रवृत्ति से अधकारमय

२—श्री हरिभद्र सूरि क्रुत ग्रब्टक प्रकरएा के २४वें ग्रब्टक में ।

१----मोक्षमार्ग पृ. ५७४ ।

बनावे, दुर्गति में ले जावे, जीव को पतनोन्मुख करे, उसे पापानुबंधी पुण्य कहते हैं ।

(३) पुण्यानुबंधी पाप---पूर्व भव में किए पाप रूप झझूभ कर्मों का फल पाते हुए भी जो शुभ प्रवृत्ति से पुण्य बंध करावे, उसे पुण्यानुबन्धी पाप कहते हैं। इस भेद में चण्डकौशिक सर्प का उदाहरण प्रसिद्ध है। पाप का उदय होते हुए भी भगवान महावीर के निमित्त से उसने शुभ भावों में प्रवृत्ति कर शुभ का बंध कर लिया। पाप स्थिति में रहकर भी पुण्य का अर्जन कर लेना, भविष्य को समुज्ज्वल बना लेना, इस भेद का लक्ष्य है। नंदन मरिएायार का जीव मेंढ़क भी इसी भेद में आता है जो तिर्यंच भव में श्रावक धर्म की साधना कर देवगति का अधिकारी बना और अंत में मोक्ष प्राप्त करेगा।

(४) पापानुबंधी पाप-पूर्व भव के पाप से जो यहाँ भी दुःखी रहते हैं ग्रौर ग्रागे भी दुःख (पाप कर्म) का संचय करते हैं। कुत्ता, बिल्ली, सिहादि हिंसक व कूर प्राणी इसी भेद में ग्राते हैं। तंदुल मत्स्य इसका उदाहरण है जो थोड़े से जीवन में ही सातवीं नारक का बंध कर लेता है। कसाई ग्रादि भी इसी भेद में समाहित होते हैं।

उपर्यु क्त प्रकार से पुण्य-पाप बंध के चार प्रकार माने गए हैं। इनमें पुण्यानुबंधी पुण्य साधक के लिए सर्वोत्तम एवं उपादेय है। पापानुबंधी पाप एवं पापानुबंधी पुण्य दोनों हेय हैं। पुण्यानुबंधी पाप शुभ भविष्य का निर्माता होने से वह भी साधक के लिए हितकारी है। जब तक समस्त कर्म क्षय नहीं होते सभी जीवों को इन चार भेदों में से किसी न किसी भेद में रहना ही होता है।

#### तत्त्व दृष्टि से पुण्य-पाप की अवघारएााः

तत्त्व दृष्टि से विचार करें तो पुण्य-पाप दोनों ही पुद्गल की दशाएँ हैं जो ग्रस्थायी, परिवर्तनशील एवं अंत में ग्रात्मा से विलग होने वाली होती हैं । कहा भी है—

> "पुण्य-पाप फल पाय, हरख-बिलखो मत भाय । यह पुद्गल पर्याय, उपज, नासत फिर थाय ।।""

ग्रतः पुण्योदय में हर्षित होना व पापोदय में विलाप करना दोनों ही ज्ञानियों की दृष्टि में उचित नहीं है। पुण्य-पाप बंघ का मुख्य आधार भाव है। कषायों की मंदता में पुण्य प्रकृतियों का और तीव्र कषायों में पाप प्रकृतियों का बंघ होता है। ग्रुभ अध्यवसायों में कषाय मंद रहती है। मंद कषाय में यदि योग प्रवृत्ति भी मंदतम रहे तो जघन्य कोटि का ग्रुभ बंघ होता है और तीव, तीयतर

#### १----छहढाला ।

ग्नौर तीव्रतम रहे तो रस एवं योग की तीव्रता में पुण्य-बंध भी मध्यम ग्नौर उत्क्रुष्ट श्रेगी का होता है। जैसे ज्ञान सहित देव गुरु के प्रति भक्ति भाव की तन्मयता भी तीर्थंकर गोत्र बंधने का एक कारण है। ऐसे समय कथायों की मंदता किन्तु योगों की तीव्रतम प्रवृत्ति होती है जिससे शुभ का उत्कृष्ट बंध हो जाता है।

एकेन्द्रिय जीवों के केवल काय-योग ही है ग्रौर वह भी जघन्य प्रकार का। उनमें शुभाशुभ ग्रध्यवसाय भी मंद होते हैं कारण बिना मन के विशेष तीव्र ग्रध्यवसाय नहीं हो सकते। इस कारण वे न तो इतना पुण्य श्रर्जन कर सकते हैं कि मरकर देव हो सकें ग्रौर न इतना पाप अर्जन कर सकते हैं कि मरकर नरक में चले जावें। वे साधारशातया ग्रपनी काया या जाति के योग्य ही शुभा-शुभ कर्म बंध करते हैं। यदि अध्यवसायों की शुद्धि हुई तो विकलेन्द्रिय या पंचेन्द्रिय हो जाते हैं। विकलेन्द्रिय भी मन के ग्रभाव में अधिक ग्रागे नहीं बढ़ सकते।

पुण्य-पाप में भी भाव प्रधान है। भावों के परिवर्तन से पुण्य किया से पाप श्रौर पाप किया से भी पुण्य का बंध संभव है। कभी-कभी शुभ भाव से किया कृत्य भी विवेक के अभाव में अशुभ परिणाम वाला हो सकता है। जैसे देवी देवता की मूर्ति के आगे पूजा-हवन एवं बलिदान में बकरा, पाड़ा आदि प्राणियों का वध देव पूजा की शुभ भावना से किया जाता है। वध करने वालों का उन बलि किए जाने वाले प्राणियों के प्रति कोई ढेष भाव भी नहीं होता। वे ग्रपना धर्म मानते हुए प्रसन्नता से बलि करते हैं। फिर भी मिथ्यात्व, हृदय की कठोरता, निर्दयता एवं विवेक हीनता के चलते उन्हें प्राय: अशुभ कर्म बंधते हैं। उनके तथाकथित शुभ विचारों का फल श्रत्यरुप होने से उसका कोई महत्त्व नहीं।

विवेकपूर्वक शुभभावों से दान देने से पुण्य बंध होता है । भले ही दी हुई वस्तु का दुख्पयोग हो तो भी पाप बंध की संभावना नहीं रहती है । इस सम्बन्ध में एक दृष्टान्त मननीय है ।

एक सेठ ने एक बाबा जोगी को भोजन की याचना करने पर सेके हुए चने दिए। उस बाबा ने उन चनों को तालाब में डालकर मछलियाँ पकड़ीं ग्रोर पकाकर खा गया। सामान्यतः कथाकार कहते हैं कि इसका पाप चने देने वाले सेठ को भी लगा। किन्तु कर्म सिद्धान्त इसे नहीं मानता। सेठ ने उस संन्यासी को भूखा जानकर उसके ढारा याचना करने पर खाने हेतु चने दिए। वह भिखारियों को चने देता था। उसका उद्देश्य भूखों की क्षुधा शान्त कर उन्हें सुखी करना था। उसे यह ग्राशंका ही नयी थी कि एक संन्यासी होकर इतना क्षुद्र होगा और दिए चनों से मछलियाँ मारेगा। ग्रतः वह इस पाप का भागोदार नहीं हो सकता। दाता के भावों में और किया में इस पाप की आंशिक कल्पना तक भी नहीं थी। ग्रतः वह सेठ सर्वथा निर्दोष है। जब माचिस विकेता से कोई माचिस खरीद कर घर जलावे तो वह विकेता उसके लिए अपराधी नहीं माना जाता, तब शुभ भाव से विवेकपूर्वक दिए हुए प्रनुकम्पा दान के दुरुपयोग का पाप दानदाता को किस प्रकार लग सकता है ?

एक प्रबुद्ध वर्ग यह भी कथन करता है कि जिस तरह पाप से भौतिक हानि होती है वैसे ही पुण्य से भौतिक लाभ ही होता है, ग्रात्मिक लाभ तो कुछ नहीं होता फिर पुण्य कर्म क्यों किए जावें ? इसका उत्तर यह है कि वस्तुतः पुण्य से आत्मिक लाभ कुछ नहीं होता हो, ऐसा एकान्त नियम नहीं है । वस्तुतः पुण्य से जहाँ भौतिक लाभ होते हैं वहाँ ग्रात्मिक लाभ भी । जैसे मनुष्य जन्म, ग्रार्य क्षेत्र, उत्तम कुल, धर्म श्रवरण, धर्म प्राप्ति ग्रादि सब पुण्य से ही होते हैं । बिना मनुष्य भव के जीव धर्म साधना ही नहीं कर सकता । एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रियादि दशाग्रों में तो जीव धर्म का स्वरूप ही नहीं समभ सकता । जीव को पुण्य के निमित्त से उत्तम साधन मिलने पर ही वह धर्म साधना में गति करता है । माता मरुदेवी, संयती रार्जीष, परदेशी राजा, भृगुपुत्र ग्रादि मिथ्यात्वी थे । उन्हें पुण्य के फलस्वरूप ही धर्म के उत्तम निमित्त मिले ग्रीर वे धर्मात्मा बने । ग्रनादि मिथ्यादृष्टि को जब प्रथम बार सम्यक्त्व लाभ होता है तब उसे उपशम भाव के साथ पुण्योदय की अनुकूलता रहना ग्रावश्यक होती है, इसी निमित्त से उत्तम मोहनीय का पर्दा हटता है । पुण्य किया के साथ यदि वासना का विष न हो, तो उससे ग्रात्मिक लाभ होता है और पुण्यानुबंधी पुण्य तो नियमत: आत्मिक लाभ पूर्वक होता है ।

अन्त में सभी ग्रात्मार्थियों से निवेदन है कि पुण्य-पाप का यथार्थ स्वरूप जैसा सर्वज्ञ वीतराग भगवंतों ने प्ररूपित किया है, उस पर कर्म सिद्धान्त के परिप्रेक्ष्य में जानकारी के अनुसार यद्किंचित् प्रकाश डालने का इस लेख में प्रयास किया है। इसमें कुछ ग्रन्थथा लिखने में आया हो तो क्रुपा कर सूचित करावें जिससे भूल सुधार हो सके।

कर्म सिद्धान्त के अनुसार पुण्य-पाप की अवधारणाओं को उनकी हेय, ज्ञेय एवं उपादेयता की वस्तुस्थितियों को घ्यान में लाकर उनसे हम अपने जीवन और समाज को लाभान्वित करें। अध्युभ से बुभ श्रौर बुभ से बुद्ध की ओर अग्रसर होवें, बस यही हार्दिक सद्भावना है।

٠,

### ज्ञानयोगः भक्तियोगः कर्मयोग

🔲 डॉ॰ राममूर्ति त्रिपाठी

भारतीय चिन्तन घारा मानवीय व्यक्तित्व में निहित संभावनाओं की चरितार्थता का मार्ग आरोपित करने के पक्ष में नहीं है —वह मानती है कि मार्ग उसके स्वभाव से निर्धारित होता है और वही सही है। इसीलिए यहाँ ग्रव्यात्म के क्षेत्र में मार्गों का आनन्त्य लक्षित होता है। सच्चा एवम् परिणत-प्रज्ञ निर्देशक शिष्य की योग्यता के अनुसार ही दीक्षा दान करता है और उसका मार्ग निर्धारित करता है। मर्मज्ञों की धारणा है कि मानव अभावों में 'स्वभाव' को खो तो नहीं देता, परन्तु उस पर इतना आवरण डाल लेता है कि वह रहकर भी 'नहीं' सा हो जाता है। स्वभावेतर पदार्थों के बोध के ग्रोंधे और बहिर्मु खी स्रोत 'स्वभाव-बोध' की क्षमता को दबाए हुए हैं। आवश्यकता है इन आवरणों को जीर्ण कर उस क्षमता के अनावरण जी, ताकि उसकी शाश्वत भूख मिट जाय, काम्य उपलब्ध हो जाय, स्वभाव में प्रतिष्ठित हो जाय।

स्वभाव की उपलब्धि निषेधात्मक नहीं, विधेयात्मक है-वह दुःख निवृत्ति रूप निषेधात्मक उपलब्धि नहीं है, प्रत्युत ग्रन्य-निरपेक्ष स्वभावात्मक सुखोपलब्धि है। कहा जाता है कि कुछ लोगों का स्वभाव रुक्ष (द्रवीभावानूपेत) होता है और कूछ लोगों का द्रवीभावात्मक । पहली प्रकार की प्रकृति वालों का मार्ग 'ज्ञान मार्ग' है- ब्रह्म विद्या का मार्ग है और दूसरी प्रकार की प्रकृति वालों का मार्ग 'भक्ति मार्ग' है । ब्रह्म विद्या और भक्ति में मधुसूदन सरस्वती ने चार ग्राधारों पर भेद किया है—स्वरूप, फल, साधन और प्रधिकार । उन्होंने कहा--(१) द्रवीभाव पूर्वक मन की भगवदाकार सविकल्पक वृत्ति भक्ति है जबकि देवीभावानुपेत अदितीय आत्म मात्र गोचर निविकल्पक मनोवृत्ति ब्रह्म विद्या या ज्ञान है। (२) भगवद् गुएगगरिमग्रथित ग्रंथ का श्रवएा भक्ति का साधन है जबकि तत्वमसि म्रादि वेदांत महावाक्य बह्य विद्या का साधन है। (३) भगवद् विषयक प्रेम का प्रकर्ष भक्ति का फल है जबकि सर्वानर्थ मूल ग्रविद्या निवृत्ति ही ब्रह्मविद्या का फल है। (४) भक्ति में प्राएिमात्र का अधिकार है जबकि ब्रह्म विद्या में साधनचुतुष्य सम्पन्न परमहंस परिव्राजक का ही ग्रधिकार है। भक्तिमार्ग स्वतंत्र है, ज्ञान-विज्ञान सभी उसके आधीन हैं। भक्त को भगवान् प्रसन्न होकर 'बुद्धि योग' प्रदान करता है जिसमें ब्रह्मविद्या निरपेक्ष अविद्या का नाश हो जाता है। भक्त भक्ति उसी तरह करता है जैसे उत्तम भोजन को पेटू। पेटू तृष्ति के लिए भोजन करता है पर भोजन की विविधाकार परिएतियां जाठर अग्नि करती है—ग्रभिप्राय यह कि ज्ञान-विज्ञान भक्त के लिए आनूषंगिक और अनिवाय उपलब्धि है--- उसके लिए वह ज्ञान-मागियों की तरह अप नहीं करता । वह तो सर्वात्मना आराष्य के प्रति समर्पित हो जाता है ग्रौर आराध्य कृपा करके वह स्वयं रसे उपलब्ध हो जाता है। वह मानता है कि जिसे माना है उसी में अपने को डुबो दो, लीन कर दो—समर्पित कर दो । उसे साधन से नहीं पाया जाँ सकता, हाँ वह स्वयं ही साधन बन जाय ग्रौर ग्रपने को उपलब्ध करा दे---यह संभव है। भक्ति वह तत्त्व है जो की नहीं जाती 'जैहि पै बनि ग्रावै'---हो जाती है---जिससे बन गई, बन गई ग्रन्थथा प्रयत्न करते रहो---निष्फल । गज-राज सुरसरि की विपरीत धार में बह जाता है-लाख प्रयत्न के बावजूक--जबकि मछली निष्प्रयास तर जाती है। ज्ञान से 'स्वरूप का बोध हो जाता है, भक्ति से 'स्वरूप' बोध के बाद कल्पित भेद की भूमि पर रस कीड़ा चलती रहती है । भक्ति कर्म नहीं है, भाव है, जो स्वरूप-साक्षारकार के अनन्तर अमर होती है। जब तक स्वरूप साक्षात्कार नहीं है, तब तक अविद्या का साम्राज्य है । अविद्या से ग्रहंकार का प्रादुर्भाव होता है ग्रौर 'अहंकार विमूढ़ात्मार्कताऽ-हमिति मन्यते'--- ग्रहंकार-ग्रस्त व्यक्ति स्वयं को कर्ता मानता है यह ग्रविद्या-जनित-अहंकार-मूलक-कर्तृ त्व बोध जब तक रहेगा, तब तक जो कुछ भी होगा— वह कर्तुं त्व-सापेक्षे होने से 'कर्म' ही कहा जायगा—'भक्ति' नहीं । फलतः वास्तविक भाव राज्य का उदय अविद्या निवृत्ति एवं स्वरूप-साक्षात्कार के बाद होता है । यही 'भाव' प्रगाढ़ होकर 'प्रेम' बनता है-- 'भाव: स एव सान्द्रत्मा बधै प्रेमा निगधते'---

यह सब कुछ चित्त की एकतानता से संभव है—जो तब तक संभव नहीं है जब तक मलात्मक ग्रावरण जीर्ए न हो । मलज्ञान्ति के निमित्त निष्काम भाव से कर्म का सम्पादन अपेक्षित है ।

बात यह ह कि 'कर्म' का त्यांग तो सर्वात्मना संभव है नहीं । जहाँ मरना, जीना, सांस लेना और छोड़ना भी 'कर्म' है-वहां कर्म का स्वरूपतः त्याग तो संभव नहीं। सच्चा कर्मत्याग फलासक्ति का त्याग है। कर्म रूपी बिच्छू का डंक है----आसक्ति । इसी के कारण आवरणों का होना संभव होता है । फलतः इसी आसक्ति का त्याग होने से कर्म ग्रकर्म हो जाते हैं — उनसे आवरणों का ग्राना बंद हो जाता है---- शेष को ज्ञानाग्नि भस्मसात् कर देती है। अनासक्त कर्म बंधन नहीं, मुक्ति का साधन बन जाता है---कर्म योग बन जाता है ।

गीताकार ने सवाल खड़ा किया कि स्वभाव में प्रतिष्ठित हो जाने के बाद कर्म छोड़ देना चाहिये या करना चाहिए ? भगवान् कृष्ण ने सिद्धान्त रूप में कहा कि लोक संग्रह के लिए स्वरूपोपलब्धि के बाद भी कर्म करना चाहिए । इस प्रकार स्वरूप साक्षात्कार से पूर्व मलापहार के निमित्त अनासक्त भाव से और स्वरूप साक्षात्कार के बाद लोक संग्रह के निमित्त कर्म करते रहना चाहिए।

संक्षेप में यही ज्ञान योग, भक्ति योग और कर्मयोग का आशय है । 🔲

# **२३** जैन-बौद्ध दर्शन में कर्मवाद ा डॉ॰ भागचन्द्र जैन मास्कर

ईश्वर की परतन्त्रता से निर्मुक्त होकर आत्म-स्वातन्त्र्य की पृष्ठभूमि में सरकमों को प्रतिष्ठा करना कर्मवाद का प्रमुख सिद्धान्त रहा है । प्रत्येक व्यक्ति में आत्मा की परम शक्ति को प्राप्त करने की क्षमता विद्यमान रहती है जो अविद्या, प्रकृति, अज्ञान, ग्रहष्ट, मोह, वासना, संस्कार आदि के कारण प्रच्छन्न हो जाती है। मिथ्यादर्शनादि परिणामों से संयुक्त होकर जीव के द्वारा जिनका उपार्जन किया जाता है वे कर्म कहलाते हैं—'जीवं परंतन्त्री कुर्वन्तीति कर्माणि ।' अथवा 'मिथ्यादर्शनादिपरिणामैः क्रियन्ते इति कर्माणि ।' दोनों दर्शनों की दृष्टि से यही कर्म संसरण का कारए। होता है ग्रौर इसी के समूल विनाश हो जाने पर निर्वाण की प्राप्ति होती है।

बौद्धधर्म में कर्म को चैतसिक कहा गया है और वह चित्त के आश्रित रहता है। जैन धर्म में भी कर्म ग्रात्मा के ग्राश्रय से उत्पन्न माने गये हैं। जैन धर्म में त्रियोग (मन, वचन, काय) को आस्रव और बंध तथा संवर और निर्जरा का मूल कारण माना गया है । बौद्धधर्म में भी कर्म तीन प्रकार के हैं (१) चेतना कर्म (मानसिक कर्म) और (२-३) चेतयित्वा कर्म (कायिक और वाचिक कर्म) । इन्हें 'त्रिदण्ड' कहा गया है । इनमें से मनोदण्ड हीनतम और सावद्यतम कर्म माना गया है। जैनधर्म की भी यही मान्यता है। . उसमें बीस आस्रवों में पांचवां ग्रास्नव योग आस्रव है । उसके तीन भेद होते हैं— मनयोग, वचनयोग और काययोग । इसी तरह कर्म के तीन रूप भी बताये गये हैं--क्रुत, कारित और अनूमोदन । इनमें यद्यपि तीनों कर्म समान दोषोत्पादक हैं पर कृतकर्म अपेक्षाकृत अधिक दोषी माना जाता है यदि उसके साथ मन का संबंघ है ।

बौद्धधर्म में कर्म की परिपूर्णता के लिए चार बातों की आवश्यकता बतायी गयी है----

- (१) प्रयोग (चेतना कर्म) अर्थात् इच्छा
- (२) मौल प्रयोग (कार्य प्रारंभ)
- (३) मौल कर्मपथ (विज्ञप्ति कायकर्म तथाः ग्रुभ-अग्रुभ रूप ग्रविज्ञप्ति कर्म), तथा

(४) पृष्ठ (कर्म करने के उपरान्त शेष कर्म) ।

कर्म करने की ये चार ऋमिक स्थितियाँ हैं। इसी तरह कर्म के अन्य प्रकार से भी भेद किये गये हैं ---

(१) विज्ञप्ति कर्म (काय-वाक् द्वारा चित्त की अभिव्यक्ति)

(२) अविज्ञप्ति कर्म (विज्ञप्ति से उत्पन्न कुशल-प्रकुशल कर्म)

'विसुद्धिमग्ग' में कर्म को ग्ररूपी कहा गया है पर 'अभिधर्मकोश' में उसे ग्रविइप्ति अर्थात् रूपी व ग्रप्रतिध माना गया है। सौत्रान्तिक दर्शन कर्म को अरूपी मानकर जैन दर्शन के समान उसे सूक्ष्म मानता है। बौद्ध दर्शन में कर्म को मानसिक, वाचिक और कायिक मानकर उसे विइप्ति रूप कहा है। उन्हें 'संस्कार' भी कहा जाता है। वे वासना ग्रौर अविइप्ति रूप भी हैं। मान-सिक संस्कार कर्म 'वासना' कहलाता है और वाचिक तथा कायिक संस्कार कर्म 'अविइप्ति' माना जाता है। ये दोनों विइप्ति और अविइप्ति रूप भी हैं। मान-सिक संस्कार कर्म 'वासना' कहलाता है और वाचिक तथा कायिक संस्कार कर्म 'अविइप्ति' माना जाता है। ये दोनों विइप्ति और अविइप्ति कर्म भावों के अनुसार ग्रुभ और अग्रुभ दोनों प्रकार के होते हैं। जैनधर्म के द्रव्यकर्म ग्रौर भावकर्म की तुलना किसी सीमा तक इनसे की जा सकती है। वासना और अविइप्ति कर्म जैनधर्म का द्रव्यकर्म (कार्माएा शरीर) और संस्कार तथा विद्यप्ति कर्म जैनधर्म का भावकर्म माना जा सकता है। विइप्तिवादी बौद्धधर्म को वासना के रूप में स्वीकार करते हैं। प्रज्ञाकर गुप्त के अनुसार सारे कार्य वासनाजन्य होते हैं। ग्रून्यवादी बौद्धर्शन में वासना का स्थान माया या अविद्या को दिया गया है।

जैनधर्म के समान बौद्धधर्म में भी चेतनाकर्म को मुख्यकर्म माना गया है। उसे चित्त सहगत घर्म कहा है। मानसिक धर्म उसकी अपर संज्ञा है। यह चेतनां चित्त को आकार विशेष प्रदान करती है और प्रतिसन्धि (जन्म) के योग्य बनाती है। चेतना के कारण ही झुभाशुभ कर्म होते हैं और तदनुसार ही उसका फल होता है। यह मनसिकार दो प्रकार का है----

- (१) योनिशो मनसिकार (म्रनित्य को अनित्य तथा अनात्मा को ग्रनात्म मानना)
- (२) ग्रयोनिशो मनसिकार (अनित्य को नित्य तथा नित्य को अनित्य मानना ।

इनमें प्रथम सम्यवत्व और द्वितीय मिथ्यात्व कर्म है जैनघर्म की परिभाषा में। मानसिक, वाचिक और कायिक कर्म को यहाँ 'योग' की संज्ञा दी गई है। जिससे ग्राठ कर्मों का छेद हो वे क्रुतिकर्म हैं ग्रौर जिनसे पुण्यकर्म का संचय हो वे चित्कर्म हैं। बौद्धघर्म के समान जैनघर्म में भी चेतनाकर्म है जिसे भाव विशेष कहा गया है। वह कुझल-अकुशल के समान शुद्ध-अशुद्ध होती है। चेतना कर्म के दो रूप हैं—दर्शन और ज्ञान। चेतना, त्रनुभूति, उपलब्धि श्रौर वेदना ये सभी शब्द समानार्थक हैं। योनिशो मनसिकार को ज्ञानचेतना और स्रयोनिशो मनसि-कार को ग्रज्ञानचेतना कह सकते हैं। सम्यग्टब्टि को ही ज्ञानचेतना होती है और मिथ्याद्दब्टि को कर्म तथा कर्मफल चेतना होती है।

जैनधर्म के ज्ञानावरएगिय कर्म और दर्शनावरणीय कर्म जैसे कर्म बौद्धधर्म में नहीं मिलते । ज्ञान और दर्शन ग्रात्मा के गुएग हैं । बौद्धधर्म आत्मा को मानता नहीं । अतः इन गुणों के विषय में वहां अधिक स्पष्ट विवेचन नहीं मिलता । शोभन चैतसिक वेदनीय कर्म के अन्तर्गत रखे जा सकते हैं । मोह, ग्राहीक्य, प्रनपत्राप्य, ग्रौद्धत्य, लोभ, दृष्टि, मान, द्वेष, ईर्ष्या, मात्सर्य, कौक्रृत्य, स्त्यान, मिद्ध एवं विचिकित्सा ये चौदह अकुशल चैतसिक हैं । इन चैतसिकों की तुलना जैनधर्म के भावकर्म से को जा सकती है । मोहनीय कर्म के अन्तर्गत ये सभी भावकर्म आ जाते हैं । बौद्धधर्म के ग्रकुशल कर्म मोहनीय कर्म के भेद-प्रभेदों में समाहित हो जाते हैं । जीवितेन्द्रिय जैनधर्म का आयुकर्म है जिसे 'सर्वचित्त साधारएा' कहा गया है । नामकर्म की प्रकृतियां भी बौद्धधर्म में सरलतापूर्वक मिल सकती हैं ।

शोभन चैतसिकों में श्रद्धा आदि शोभन साधारए, सम्मा वाचा आदि तीन विरतियाँ तथा करुणा, मुदिता दो अप्रामान्य चैतसिक जैनधर्म के सम्यग्दर्शन के गुणों में देखे जा सकते हैं। अकुशल कर्मों की समाप्ति होने पर ही साधक श्रद्धा, स्मृति, ह्री, अपभाप्य, धलोभ, ग्रद्धे प, तत्रमध्यस्थता ग्रादि गुणों की प्राप्ति करता है। ऐसे ही समय सम्यग्दर्शन प्रगट होता है। यहाँ दर्शन का ग्रर्थ श्रद्धा है और सप्त तत्त्वों पर भली प्रकार ज्ञानपूर्वक श्रद्धा करना ही सम्यग्दर्शन हैं। दोनों धर्मों में श्रद्धा को प्राथमिकता दी गई है। एक में सम्यग्दर्शन है तो दूसरा उसे ही सम्मादिट्ठी कहता है। यहाँ 'सम्यक्' शब्द विशेषएा के रूप में जुड़ा हुआ है जो पदार्थों के यथार्थ ज्ञानमूलक श्रद्धा को प्रस्तुत करता है। सम्यग्दर्शन के निःशंकित, निःकांक्षित ग्रादि याठ ग्रंग शोभन चैतसिकों को और स्पष्ट कर देते हैं। ये वस्तुत: सम्यग्दृष्टि के चित्त की निर्मलता को सूचित करते हुए उसकी विशेषताग्रों को बताते हैं।

ग्रभिधम्मत्थसंगहो के प्रकीर्गंक संग्रह में चित्त चैतसिकों का संयुक्त वर्णन किया गया है। चित्त-चैतसिकों के विविध रूप किस-किस प्रकार से परस्पर मिश्रित हो सकते हैं, इसे यहाँ वेदना, हेतु, कृत्य, ढार, आलंबन तथा वस्तु का आधार लेकर स्पष्ट किया गया है। वेदना संग्रह के सुख, दुःख, सौमनस्य, दौर्मनस्व और उपेक्षा को हम वेदनीय कर्म के भेद-प्रभेदों में नियोजित कर सकते हैं। अनुकंपा, दान, पूजा, प्रतिष्ठा, वैयावृत्ति आदि कर्म सात वेदनीय कर्म हैं ग्रौर दुःख, शोक, ताप, ग्राऋन्दन, बध, परिदेवन आदि कर्म असाता वेदनीय कर्म हैं । क्वत्य संग्रह में निर्दिष्ट प्रतिसंधि, भवंग आवर्जन, दर्शन, श्रवण-घ्राण, आस्वादन, स्पर्श, संवरिच्छन ग्रादि सभी चित्त-चैतसिक के कार्य हैं । इन्हें जैनघर्म के शब्दों में कर्मयुक्त ग्रात्मा के पस्पिन्द कह सकते हैं ।

बौद्धधर्म में कर्म के भेद अनेक प्रकार से किये गये हैं। भूमिचतुष्क श्रौर प्रतिसंधि चतुष्क का संबंध जीव ग्रथवा चित्त के परिणामों पर ग्राधारित ग्रग्निम गतियों में जन्म लेने से है। कुशल-अकुशल चेतना के आधार पर बौद्धधर्म में जनककर्म, उपख्टम्भक कर्म (मरग्गान्तकाल में भावों के अनुसार गति प्राप्तिक), उपपीड़क कर्म (कर्म विपाक को गहरा करने वाला) तथा उपधातक कर्म (कर्मफल को समूल नष्ट करने वाला) ये चार भेद किये गये हैं। ये भेद वस्तुतः कर्म की तरतमता पर आधारित हैं। किसी विषय विशेष से इनका संबंध नहीं है। पाकदान पर्याय की दृष्टि से गरुक, आसन्न आदि चतुष्क कर्म समय पर ग्राधारित हैं। विपाक चतुष्क कर्म भी चार हैं --दृष्टधर्मवेदनीय उपपद्यवेदनीय, ग्रपरपर्यायवेदनीय ग्रौर ग्रहोसिकर्म । इन्हें हम प्रकृतिबंध, स्थितिबंध और अनुभागबंध के साथ तुलना कर सकते हैं। जैनधर्म में वर्णित प्रदेशबंध जैसा विषय बौद्धधर्म में दिखाई नहीं देता।

जैन-बौद्धधर्म में अकुशल कमों में मोह ग्रौर तज्जन्य मिथ्यादृष्टि का स्थान प्रमुख है। मिथ्यादृष्टि को ही दूसरे शब्दों में 'शीलवत परामर्श' कहा गया है। जैनधर्म इसी को 'मिथ्यात्व' संज्ञा देता है। सबसे बड़ा ग्रंतर यह है कि जैन धर्म ग्रात्मवादी धर्म है जबकि बौद्धधर्म ग्रन्तनवादी धर्म है। बौद्धधर्म ग्रात्मवाद को मिथ्यात्व कहता है जबकि जैनधर्म ग्रात्मवाद को। इसके बावजूद ग्रन्त में चलकर दोनों एक ही स्थान पर पहुँचते हैं।

जैनधर्म और बौद्धधर्म दोनों पूर्णतः कर्मवादी धर्म हैं इसलिए दोनों धर्मों और उनके दार्शनिकों ने कर्म की सयुक्तिक और गंभीर विवेचना की है। दोनों का कर्मसाहित्य भी काफी समृद्ध है। प्रस्तुत लघु निबंध में इतने विस्तृत विषय को समाहित नहीं किया जा सकता है। यह तो एक महाप्रबंध का विषय है। ग्रतः यहाँ इतना ही कहना अभिषेय रहा है कि दोनों धर्मों के परिभाषित शब्दों का तुलनात्मक अध्ययन किया जाये तो हम पायेंगे कि उनके चिंतन का विषय तो एक है पर शैली और भाषा भिन्न है।

• 🗆 •

रेठ जैन, बौद्ध और गीता के दर्शन में कर्म का स्वरूप

🗂 डॉ. सागरमल जैन

#### कर्म का अशुमत्व, शुभत्व एवं शुद्धत्व :

यद्यपि जैन दुष्टि से 'कर्मणा बध्यतेजन्तुः' की उक्ति ठीक है लेकिन जैनाचार दर्शन में सँभी कर्म ग्रथवा कियाएँ समान रूप से बन्धन कारक नहीं हैं। उसमें दो प्रकार के कर्म माने गये हैं, एक को कर्म कहा गया है दूसरे को अनर्म, समस्त साम्परायिक क्रियाएँ नर्म की श्रे**एी में ग्राती हैं ग्रौर इर्याप**थिक कियाएँ ग्रकर्म की श्रेणी में ग्राती हैं । यदि नैतिक दर्शन की दृष्टि से विचार करें तो प्रथम प्रकार के कर्म ही नैतिकता के क्षेत्र में आते हैं ग्रौर दूसरे प्रकार के कर्म नैतिकता के क्षेत्र से परे हैं। उन्हें अतिनैतिक कहा जा सकता है। लेकिन नैतिकता के क्षेत्र में ग्राने वाले सभी कर्म भी एक समान नहीं होते हैं उनमें से कुछ मुभ ग्रौर कुछ अगुभ होते हैं । जैन परिभाषा में इन्हें क्रमश: पुण्य कर्म ग्रौर पाप कर्म कहा जाता है। इस प्रकार जैन विचारणा के अनुसार कर्म तीन प्रकार के होते हैं---१. इर्यावथिक कर्म (ग्रकर्म), २. पुण्य कर्म और ३. पाप कर्म । बौद्ध विचारणा में भी तीन प्रकार के कर्म माने गये हैं -- १. अव्यक्त या अकृष्ण अशुक्ल कर्म, २. कुशल या भूक्ल कर्म और ३. अकुशल या कृष्णकर्म। गीता भी तीन प्रकार के कर्म बताती है-१. ग्रकर्म, २. कर्म (क्रशल कर्म) और ३. विकर्म (अक्झल कर्म) जैन विचारणा का इयपिथिक कर्म बौद्ध दर्भन का ग्रव्यक्त या <del>ब्रह</mark>ब्ण-ब्रहुझरु ब्रशुक्ल कर्म तथा गीता का ग्रकर्म है । इसी प्रकार जैन विचारणा</del> का पुण्य कर्म बौद्ध दर्शन का कुशल (शुक्ल) कर्म तथा गीता का सकाम सात्विक कर्म या कुशल कर्म और जैन विचारणा का पाप कर्म बौद्ध दर्शन का अकुशल (कृष्ए) कर्म तथा गीता का विकर्म है।

पाश्चात्य नैतिक दर्शन की दृष्टि से भी कर्म तीन प्रकार के होते हैं-१. अतिनैतिक, २. नैतिक, ३. अनैतिक । जैन विचारणा का इर्यापथिक कर्म अतिनैतिक कर्म है, पुण्य कर्म नैतिक कर्म है, अौर पाप कर्म अनैतिक कर्म श्रेतिनैतिक कर्म अतिनैतिक शुभ कर्म या कर्म नैतिक झौर विकर्म अनैतिक है। गोता का ग्रकर्म अतिनैतिक शुभ कर्म या कर्म नैतिक झौर विकर्म अनैतिक है। बौद्ध विचारणा में अनैतिक, नैतिक और अतिनैतिक कर्म को अमशः अकुशल, कुशल और अव्यक्त कर्म अथवा इष्ण, शुक्ल और अकृष्ण, अशुक्ल कर्म कहा गया है। इन्हें निम्न तुलनात्मक तालिका से स्पष्ट किया जा सकता है :-- जैन, बौद्ध स्रौर गीता के दर्शन में कर्म का स्वरूप ]

| कर्म     | पाश्चात्य श्रा <b>चार</b><br>दर्शन    | जैन                          | <u>क</u> ाँड                           | गीता                           |
|----------|---------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------|--------------------------------|
| १.<br>२. | शुद्ध अतिनैतिक कर्म<br>शुभ नैतिक कर्म | इर्यापथिक कर्म<br>पुण्य कर्म | अव्यक्त कर्म<br>कुशल (म्रुक्ल)<br>कर्म | त्रकर्म<br>कर्म (कुशल<br>कर्म) |
| ર.       | अशुभ ग्रनैतिक कर्म                    | पाप कर्म                     | अकुशल (कृष्ण)<br>कर्म                  | विकर्म                         |

ग्राध्यारिमक या नैतिक पूर्णता के लिए हमें कमशः अशुभ कर्मों से शुभ कर्मों की स्रोर, शुभ कर्मों से शुद्ध कर्मों की ओर बढ़ना होगा । आगे हम इसी कम से उन पर थोड़ी अधिक गहराई से विवेचन करेंगे ।

#### म्रशुभ या पाप कर्मः

जैन ग्राचार्यों ने पाप की यह परिभाषा दी है कि वैयक्तिक सन्दर्भ में जो ग्रात्मा को बंधन में डाले, जिसके कारण आत्मा का पतन हो, जो आत्मा के ग्रानन्द का शोषएा करे ग्रौर ग्रात्म शक्तियों का क्षय करे वह पाप है। सामाजिक सन्दर्भ में जो परपीड़ा या दूसरों के दु:ख का कारएा हो वह पाप है (पापाय परपीड़न) वस्तुतः जिस विचार एवं ग्राचार से ग्रपना और पर का अहित हो और जिसका फल ग्रनिष्ट प्राप्ति हो वह पाप है। नैतिक जीवन की इष्टि से वे सभी कर्म जो स्वार्थ, घुणा या अज्ञान के कारएा दूसरे का अहित करने की दृष्टि से किए जाते हैं पाप कर्म हैं। मात्र इतना ही नहीं सभी प्रकार का दुर्विचार ग्रौर दुर्भावनाएँ भी पाप कर्म हैं।

#### पाप या ग्रकुशल कमों का वर्गीकर एा:

1 228

२----बोल संग्रह, भाग ३, पृष्ठ १८२ ।

[ कर्म सिद्धान्त

बौद्ध ष्टब्टिकोणः

१७० ]

बौद्ध दर्शन में कायिक, वाचिक और मानसिक ग्राधार पर निम्न १० प्रकार के पापों या क्रकुशल कर्मों का वर्णन मिलता है :— '

- (ग्र) **कायिक पाप**ः १. प्राणातिपात-हिंसा, २. अदन्नादान-चोरी या स्तेय, ३. कामेसु-मिच्छाचार, कामभोग सम्बन्धी दुराचार,
- (ब) वाचिक पाप : ४. मृषावाद–ग्रसत्य भाषण, ५. पिसुनावाचा–पिशुन वचन, ६. परुसावाचा–कठोर वचन, ७. सम्फलाप–व्यर्थ ग्रालाप,
- (स) मानसिक पाप : <. ग्रभिज्जा-लोभ, १. व्यापाद-मानसिक हिंसा या अहित चितन, १०. मिच्छादिट्री-मिथ्या दष्टिकोण ।

अभिधम्म संगाहो में निम्न १४ अकुशल चैतसिक बताए गए हैं : १. मोह-चित्त का ग्रन्धापन, मूढ़ता, २. अहिरिक--निर्लज्जता, ३. अनोत्तपयं-अ-भोक्ता (पाप कर्म में भय न मानना)<sup>३</sup>, ४. उद्धच्चं-उद्धतपन, चंचलता, ४. लोभो-तृष्णा, ६. दिट्ठि-मिथ्या-दृष्टि, ७. मानो-अहंकार, ६. दोसो-द्वेष, ६. इस्सा-ईर्ष्या (दूसरे की सम्पत्ति को न सह सकना), १०. मच्छरियं-मात्स्पर्य (ग्रपनी सम्पत्ति को छिपाने की प्रवृत्ति), ११. कुक्कुच्च-कौक्वत्य (कृत-अक्वृत के बारे में पश्चात्ताप), १२. थीनं, १३. मिद्धं, १४. विचिकिच्छा--विचिकित्सा (संशयालुपल) ।

#### गोताका दृष्टिकोणः

गीता में भी जैन और बौद्ध दर्शन में स्वीकृत इन पापाचरणों या विकर्मों का उल्लेख सम्पदा के रूप में किया गया है। 'गीता रहस्य' में तिलक ने मनु स्मृति के ग्राधार पर निम्न दस प्रकार के पापाचरण का वर्णन किया है।<sup>3</sup>

(ग्र) कायिक : १. हिंस, २. चोरी, ३. व्यभिचार ।
(ब) वाचिक : ४. मिथ्या (असत्य), ४. ताना मारना, ६. कटुवचन, ७. ग्रसगत बोलना ।
(स) मानसिक : ६. परद्रव्य अभिलाषा, ६. ग्रहित चिन्तन, १०. व्यर्थ ग्राग्रह ।

```
१---बौद्ध भा० व०, पृष्ठ ४६० ।
२ --- ग्राभिषम्मत्य संगहो, पृष्ठ १६-२० ।
३----मनुस्मृति १२/५-७ ।
```

#### पाप के कारणः

जैन विचारकों के अनुसार पापकर्म की उत्पत्ति के स्थान तीन हैं :--१ राग या स्वार्थ, २. द्वेष या घृणा और ३. मोह या अज्ञान । प्राणी राग, द्वेष और मोह से ही पाप कर्म करता है । बुद्ध के अनुसार भी पाप कर्म की उत्पत्ति के स्थान तीन हैं---१. लोभ (राग), २. द्वेष और ३. मोह । गीता के अनुसार काम (राग) और कोध ही पाप के कारण हैं।

#### पुण्य (कुशल कर्म) :

पुण्य वह है जिसके कारण सामाजिक एवं भौतिक स्तर पर समत्व की स्थापना होती है। मन, शरीर और बाह्य परिवेश के मध्य सन्तुलन बनाना यह पुण्य का कार्य है । पुण्य क्या है इसकी व्याख्या में तत्वार्थ सूत्रकार कहते हैं---ग्रुभास्त्रय पूण्य है ।<sup>भ</sup> लेकिन जैसा कि हमने देखा पुण्य मात्र ग्रासव नहीं है वरन् वह बन्ध और विपाक भी है। दूसरे वह मात्र बन्धन या हेय ही नहीं है वरन् उपादेय भी है। अत: अनेक आचार्यों ने उसकी व्याख्या दूसरे प्रकार से की है। आचार्य हेमचन्द्र पुण्य की व्याख्या इस प्रकार करते हैं—पुष्य (अशुभ) कर्मों का लाघव है ग्रीर शुभ कर्मों का उदय है। २ इस प्रकार आचार्य हेमचन्द्र की दृष्टि में पुण्य ग्रशुभ (पाप) कर्मों की अल्पता ग्रौर शुभ कर्मों के उदय के फलस्वरूप प्राप्त प्रशस्त ग्रवस्था का द्योतक है। पुण्य के निर्वाण की उपलब्धि में सहायक स्वरूप की व्याख्या ग्राचार्य अभयदेव की स्थानांग सूत्र की टीका में मिलती है। आचार्य ग्रभयदेव कहते हैं पुण्य वह है जो झात्मा को पवित्र करता है अथवा पवित्रता की ओर ले जाता है। <sup>3</sup> झाचार्य की दृष्टि में पुण्य झाध्यात्मिक साधना में सहायक तत्त्व है । मुनि सुशीलकुमार 'जैन धर्म' नामक पुस्तक में लिखते हैं---पुण्य मोक्षार्थियों की नौका के लिये अनुकूल वायु है जो नौका को भवसागर से शोध्र पार कर देती है। जैन कवि बनारसीदासजी कहते हैं जिससे भावों की विशुद्धि हो, जिससे आत्मा ऊर्ध्वमुखी होता है अर्थात् ग्राघ्यात्मिक विकास की ओर बढ़ता है श्रौर जिससे इस संसार में भौतिक-समृद्धि ग्रौर सुख मिलता है वही पुण्य है।\*

जैन तत्त्व झान के अनुसार पुण्य कर्म के ग्रनुसार पुण्य कर्म वे शुभ पुद्गल परमारणु हैं जो शुभ वृत्तियों एवं त्रियाग्रों के कारण ग्रात्मा की ग्रोर ग्राकर्षित हो बन्ध करते हैं ग्रौर ग्रपने विपाक के अवसर पर शुभ अघ्यवसायों, शुभ

१----तत्त्वार्थ०, पृष्ठ ६/४।

२--- योगशास्त्र ४/१०७ ।

३---स्थानांग टी. १/११-१२ ।

४---जैन धर्म, पृष्ठ ६४-१० ।

#### [ कर्म सिद्धान्त

विचारों एवं कियाओं की ओर प्रेरित करते हैं तथा ग्राघ्यात्मिक, मानसिक एवं भौतिक ग्रनुकूलताग्रों के संयोग प्रस्तुत कर देते हैं। आत्मा की वे मनोदशाएँ एवं कियाएँ भी जो शुभ पुद्गल परमारा को ग्राकर्षित करती हैं भी पुण्य कहलाती हैं। साथ ही दूसरी ग्रोर वे पुद्गल परमारा जो इन शुभ वृत्तियों एव कियाग्रों को प्रेरित करते हैं और ग्रपने प्रभाव से ग्रारोग्य, सम्पत्ति एवं सम्यक् श्रद्धा, ज्ञान एवं संयम के अवसर उपस्थित करते हैं पुण्य कहे जाते हैं। शुभ मनोवृत्तियाँ भाव पुण्य हैं और ग्रुभ पुद्गल परमारा द्वव्य पुण्य है।

#### पुण्य या कुशल कर्मों का वर्गीकरण :

| የ.         | अन्न पुण्य    | : भोजनादि देकर क्षुधार्त्त की क्षुघा निवृत्ति करना ।                  |
|------------|---------------|-----------------------------------------------------------------------|
| २.         | पान पुण्य     | ः तृषा (प्यास) से पोड़ित व्यक्ति को पानी पिलाना ।                     |
| ₹.         | लयन पुण्य     | ः निवास के लिये स्थान देना, धर्मशालाएँ आदि बनवाना ।                   |
| ۲.         | शयन पुण्य     | ः शय्या, बिछौना आदि देना ।                                            |
| ષ્ટ.       | वस्त्र पुण्य  | ः वस्त्र का दान देना ।                                                |
| દ્દ.       | मन पुण्य      | ः मन से शुभ विचार करना । जगत के मंगल की शुभ<br>कामना करना ।           |
| ৩.         | वचन पुण्य     | ः प्रश्नस्त एवं संतोष देने वाली वाणी का प्रयोग करना ।                 |
| ۳.         | काय पुण्य     | : रोगी. दुःखित एवं पूज्य जनों की सेवा करना ।                          |
| <b>ξ</b> . | नमस्कार पुण्य | ः गुरुजनों के प्रति ग्रादर प्रकट करने के लिए उनका<br>ग्रभिवादन करना । |

बौद्ध आचार दर्शन में भी पुण्य के इस दानात्मक स्वरूप की चर्चा मिलती है। संयुक्त निकाय में कहा गया है— अन्न, पान, वस्त्र, शय्या, ग्रासन एवं चादर के दोनी पण्डित पुरुष में पुण्य की धाराएँ ग्रा गिरती हैं। अभिधम्मत्य संगहो में (१) श्रद्धा, (२) अप्रमत्तता (स्मृति), (३) पाप कर्म के प्रति लज्जा, (४) पाप कर्म के प्रति भय, (४) अलोभ (त्याग), (६) ग्रद्धेष-मैत्री, (७) समभाव, (६-६) मन और शरीर की प्रसन्नता, (१०-११) मन और शरीर का हलकापन, (१२-१३) मन और शरीर की मृदुता, (१४-१५) मन और शरीर की सरलता आदि को भी कुशल चैतसिक कहा गया है।<sup>3</sup>

१—भगवती, ७/१०/१२। २—स्थानांग ६।

३—-म्रभिधम्मत्य संगहो (चैतसिक विभाग) ।

जैन और बौद्ध विचारणा में पुण्य के स्वरूप को लेकर विशेष अन्तर यह है। जैन विचारएाा में संवर, निजरा और पुण्य में अन्तर किया गया है। जबकि बौद्ध विचारएाा में ऐसा स्पष्ट अन्तर नहीं है। जैनाचार दर्शन में सम्यक् दर्शन, (श्रद्धा) सम्यक् ज्ञान, (प्रज्ञा) और सम्यक् चारित्र (शील) को संवर और निर्जरा के अन्तर्गत माना गया है। जबकि बौद्ध आचार दर्शन में धर्म, संध और बुद्ध के प्रति दृढ़ श्रद्धा, शोल और प्रज्ञा को भी पुण्य (कुशल कर्म) के अन्तर्गत माना गया है।

#### पुण्य ग्रौर पाप (ग्रुभ और ग्रगुम) की कसौटी :

ग्रुभाग्रुभता या पुण्य-पाप के निर्एाय के दो ग्राधार हो सकते हैं। (१) कर्म का बाह्य स्वरूप तथा समाज पर उसका प्रभाव, (२) दूसरा कर्ता का ग्रभिप्राय । इन दोनों में कौन सा आधार यथार्थ है यह विवाद का विषय रहा है। गीता और बौद्ध दर्शन में कर्ता के ग्रभिप्राय को ही कृत्यों की शुभाशुभता का सच्चा म्राधार माना गया । गीता स्पष्ट रूप से कहती है जिसमें कर्तृत्व भाव नहीं है, जिसकी बुद्धि निलिप्त है, वह इन सब लोगों को मार भाँ डाले तथापि यह समफना चाहिए कि उसने न तो किसी को मारा है ग्रौर न वह उस कम से बन्धन में म्राता है। धम्मपद में बुद्ध वचन भी ऐसा हो है। नैष्कर्म्य स्थिति को प्राप्त ब्राह्मण माता-पिता को, दो क्षत्रिय राजाग्रों को एवं प्रजा सहित राष्ट्र को मारकर भी निष्पाप होकर जीता है। वोद्ध दर्शन में कर्ता के अभित्राय को ही पुण्य पाप का आधार माना गया है । इसका प्रमाण सूत्रकृतांग सूत्र के आद्रक बौद्ध सम्वाद में भी मिलता है । अजहाँ तक जैन मान्यता का प्रश्न है विद्वानों के ग्रनूसार उसमें भी कर्ता के अभिप्राय को ही कर्म की शुभाशुभता का ग्राधार माना गया है। मूनि सुशीलकुमारजी लिखते हैं--- गुभ-अंशुभ कर्म के बंध का मूख्य ग्राधार मनोवुसियाँ ही हैं। एक डॉक्टर किसी को पीड़ा पहुँचाने के लिए उसका व्रण चीरता है, उससे चाहे रोगी को लाभ ही हो जाए परन्तु डॉक्टर तो पाप कर्म के बन्ध का ही भागी होगा। इसके विपरीत वही डॉक्टर करुणा से प्रेरित होकर व्रण चीरता है ग्रीर कदाचित उससे रोगो की मृत्यु हो जाती है तो भी डॉक्टर अपनी ग्रुभ भावना के कारण प्रण्य का बन्ध करता है। ४ प्रज्ञाचक्षु पंडित सुखलालजो भी यही कहते हैं—पुण्य बन्ध और पाप बन्ध की सच्चों कसौटो केवल ऊपर की किया नहीं है, किन्तु उसकी यथार्थ कसौटी कर्ता का ग्राशय ही है।<sup>×</sup>

```
४—जैन धर्म, पृष्ठ १६०।
```

```
४---- दर्शन ग्रीर चिन्तन : खण्ड २, पृष्ठ २२६ ।
```

१—गीता १८/१७ ।

२----धम्मपद २४९ ।

३----सूत्रक्वतांग २/६/२७-४२।

इन कथनों के आधार पर तो यह स्पष्ट है कि जैन विचारएगा में भी कभों की शुभाशुभता के निर्एय का आधार मनोवृत्तियों हो हैं। फिर भी जैन विचारणा में कर्म का बाह्य स्वरूप उपेक्षित नहीं है। यद्यपि निष्क्रचय दृष्टि की अपेक्षा से मनोवृत्तियाँ ही कभों की शुभाशुभता को निर्एायक हैं तथापि व्यवहार दृष्टि में कर्म का बाह्य स्वरूप ही सामान्यतया शुभाशुभता का निष्क्रचय करता है। सूत्रकृतांग में आर्द्रककुमार बौद्धों की एकांगी धारएगा का निरसन करते हुए कहते हैं जो मांस खाता हो चाहे न जानते हुए भी खाता हो तो भी उसको पाप लगता ही है। हम जानकर नहीं खाते इसलिए हम को दोष (पाप) नहीं लगता ऐसा कहना एकदम ग्रसत्य नहीं तो क्या है ?

इससे यहाँ यह स्पष्ट हो जाता है कि जैन दृष्टि में मनोवृत्ति के साथ ही कर्मों का बाह्य स्वरूप भी शुभाशुभता की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। वास्तव में सामाजिक दृष्टि या लोक व्यवहार में तो यही प्रमुख निर्णायक होता है। सामाजिक न्याय में तो कर्म का बाह्य स्वरूप ही उसकी भूभाशूभता का निश्चय करता है क्योंकि ग्रान्तरिक वृत्ति को व्यक्ति स्वयं जान सकता है दूसरा नहीं। जैन दृष्टि एकांगी नहीं है। वह समन्वयवादी और सापेक्षवादी है। वह व्यक्ति सापेक्ष होकर मनोवृत्ति को कर्मों की शुभाशुभता का निर्णायक मानती है ग्रौर समाज सापेक्ष होकर कमों के बाह्य स्वरूप पर उनकी शुभाशुभता का निश्चय करती है । उसमें द्रव्य (बाह्य) और भाव (आंतरिक) दोनों का मूल्य है । उसमें योग (बाह्य किया) ग्रौर भाव (मनोवृत्ति) दोनों ही बन्धन के कारएा माने गये हैं, यद्यपि उसमें मनोवृत्ति ही प्रबल कारेगा है । वह वृत्ति ग्रौर क्रिया में विभेद नहीं मानती है। उसकी समन्वयवादी दृष्टि में मनोवृत्ति शुभ हो और किया अशुभ हो, यह सम्भव नहीं है। मन में शुभ भाव होते हुए पापाचरण सम्भव नहीं है । वह एक समालोचक दृष्टि से कहती है मन में सस्य को समझते हुए भी बाहर से दूसरी बातें (अशुभाचरेंग) करना क्या संयमी पुरुषों का लक्षण है ? उसकी दुष्टि में सिद्धान्त और व्यवहार में अन्तर आत्म-प्रवंचना और लोक छलना हैं । मानसिक हेतु पर ही जोर देने वाली धारणा का निरसन करते हुए सूत्रकृतांग में कहा गया है – कर्म बन्धन का सत्य ज्ञान नहीं बताने वाले इस वाद को मानने वाले कितने ही लोग संसार में फंसते रहते हैं कि पाप लगने के तीन स्थान हैं स्वयं करने से, दूसरे से कराने से, दूसरों के कार्य का ग्रनु-मोदन करने से । परन्तु यदि हृदय पाप मुक्त हो तो इन<sup>े</sup> तीनों के करने पर भी निर्वाण अवस्य मिले । यह वाद ग्रज्ञान है, मन से पाप को पाप समझते हए जो दोष करता है, उसे निर्दोष नहीं माना जा सकता, क्योंकि वह संयम (वासना निग्रह) में शिथिल है। परन्तु भोगासक्त लोग उक्त बातें मानकर पाप में पड़े रहते हैं ।२

२----सूत्रकृतांग १/१/२४--२७--२९ ।

पाश्चात्य ग्राचार दर्शन में भी सुखवादी विचारक कम की फलश्रुति के आधार पर उनकी शुभाशुभता का निश्चय करते हैं जबकि मार्टिन्यू कर्म प्रेरक पर उनकी शुभाशुभता का निश्चय करता है। जैन विचारणा के अनुसार इन दोनों पाश्चात्य विचारणाओं में ग्रपूर्ण सत्य रहा हुग्रा है। एक का आधार लोक दृष्टि या समाज दृष्टि है। दूसरी का ग्राधार परमार्थ दृष्टि या शुद्ध दृष्टि है। एक व्यावहारिक सत्य है और दूसरी पारमार्थिक सत्य। नैतिकता व्यवहार से परमार्थ की ओर प्रयाण है ग्रतः उसमें दोनों का ही मूल्य है। कर्म के शुभाशुभत्व के निर्णय की दृष्टि से कर्म के हेतु ग्रीर परिणाम के प्रश्न पर गहराई से विवेचन जैन विचारणा में किया गया है।

चाहे हम कर्ता के अभिप्राय को गुभागुभता के निर्एंय का ग्राघार मानें, या कर्म के समाज पर होने वाले परिणाम को । दोनों ही स्थितियों में किस प्रकार का कर्म पुण्य कर्म या उचित कर्म कहा जावेगा ग्रौर किस प्रकार का कर्म पाप कर्म या अनुचित कर्म कहा जावेगा यह विचार ग्रावश्यक प्रतीत होता है। सामान्यतया भारतीय चिन्तन में पुण्य-पाप की विचारणा के सन्दर्भ में सामाजिक दृष्टि ही प्रमुख है । जहाँ कर्म-ग्रकर्मे का विचार व्यक्ति सापेक्ष है, वहाँ पुण्य-पोप का विचार समाज सापेक्ष है । जब हम कर्म, अकर्म या कर्म के बन्धनत्व का विचार करते हैं तो वैयक्तिक कर्म प्रेरक या वैयक्तिक चेतना की विशुद्धता (वीतरागता) ही हमारे निर्एय का आधार बनती है लेकिन जब हम पुण्य-पाप का विचार करते हैं तो समाज कल्याएा या लोकहित ही हमारे निर्एय का ग्राधार होता है। वस्तुतः भारतीय चिन्तन में जीवनादर्श तो भुभाग्रभत्व की सीमा से ऊपर उठना है उस सन्दर्भ में वीतराग या ग्रनासक्त जीवन दुष्टि का निर्माण ही व्यक्ति का परम साघ्य माना गया है और वही कर्म के बन्धकत्व या अबन्धकत्व का प्रमापक है। लेकिन जहाँ तक शूभ-ग्रशुभ का सम्बन्ध है उसमें 'राग' या आसक्ति का तत्त्व तो रहा हुआ है । गुभ और प्रशुभ दोनों ही राग या आसक्ति तो होती ही है अन्यथा राग के अभाव में कर्म गुभागुभ से उपर उठकर ग्रतिनैतिक होगा । यहाँ प्रमुखता राग की उपस्थिति या ग्र<sup>नु</sup>पस्थिति की नहीं व**रन्** उसकी प्रशस्तता या अप्रशस्तता की है। प्रशस्त राग शुभ या पृण्य बन्ध का कारण माना गया है और अप्रशस्त राग अणुभ या पाप बन्ध का कारण है। राग की प्रशस्तता उसमें द्वेष के तत्त्व की कमी के आधार पर निर्भर होती है। यद्यपि राग और द्वेष साथ-साथ रहते हैं तथापि जिस राग के साथ द्वेष की मात्रा जितनी ग्ररुप श्रौर कम तीव्र होगी वह राग उतना प्रशस्त होगा श्रौर जिस राग के साथ द्वेष की मात्रा और तीवता जितनी अधिक होगी वह उसना ही अप्रशस्त होगा ।

ढ़ेंष विहीन विशुद्ध राग या प्रश्नस्त राग ही प्रेम कहा जाता है । उस प्रेम

से परार्थ या परोपकार वृत्ति का उदय होता है जो शुभ का सृजन करती है। उसी से लोक मंगलकारी प्रवृत्तियों के रूप में पुण्य कर्म निसृत होते हैं। जबकि द्वेष युक्त ग्रप्रशस्त राग ही घृणा को जन्म देकर स्वार्थ वृत्ति का विकास करता है उससे अशुभ, अमंगलकारी पाप कर्म निसृत होते हैं। संक्षेप में जिस कर्म के पीछे प्रेम और परार्थ होते हैं वह पुण्य कर्म ग्रौर जिस कर्म के पीछे घृणा और स्वार्थ होते हैं वह पाप कर्म ।

जैन ग्राचार दर्शन पुण्य कमों के वर्गीकरण में जिन तथ्यों पर अधिक बल देता है वे सभी समाज सापेक्ष हैं। वस्तुतः शुभ-अशुभ के वर्गीकरण में सामाजिक दृष्टि ही प्रधान है। भारतीय चिन्तकों की दृष्टि में पुण्य ग्रीर पाप की समग्र चिन्तना का सार निम्न कथन में समाया हुआ है कि ''परोपकार पुण्य है ग्रीर पर-पीड़न पाप है।'' जैन विचारकों ने पुण्य बन्ध के दान, सेवा आदि जिन कारणों का उल्लेख किया है उनका प्रमुख सम्बन्ध सामाजिक कल्याण या लोक मंगल से है। इसी प्रकार पाप के रूप में जिन तथ्यों का उल्लेख किया गया है वे सभी लोक ग्रमंगलकारी तत्त्व हैं। वस्तु प्रकार हम कह सकते हैं जहाँ तक शुभ-ग्रशुभ या पुण्य-पाप के वर्गीकरण का प्रश्न है हमें सामाजिक सन्दर्भ में ही उसे देखना होगा। यद्यपि बन्धन की दृष्टि से उस पर विचार करते समय कर्ता के श्राभय को भुलाया नहीं जा सकता है।

#### सामाजिक जीवन में ग्राचरण के शुभत्व का आधार :

यद्यपि यह सत्य है कि कर्म के शुभत्व ग्रीर ग्रशुभत्व का निर्एाय ग्रन्य प्राणियों या समाज के प्रति किए गए व्यवहार अथवा दृष्टिकोण के सन्दर्भ में होता है । लेकिन अन्य प्राएियों के प्रति हमारा कौन सा व्यवहार या दृष्टिकोण शुभ होगा और कौनसा व्यवहार या दृष्टिकोण ग्रशुभ होगा इसका निर्णय किस ग्राधार पर किया जाए ? भारतीय चिन्तन ने इस सम्दर्भ में जो कसौटी प्रदान की है, वह यही है कि जिस प्रकार का व्यवहार हम ग्रपने लिए प्रतिकूल समभते हैं वैसा आचरण दूसरे के प्रति नहीं करना और जैसा व्यवहार हमें ग्रनुकूल है वैसा व्यवहार दूसरे के प्रति नहीं करना और जैसा व्यवहार हमें ग्रनुकूल है वैसा व्यवहार दूसरे के प्रति नहीं करना और जैसा व्यवहार हमें ग्रनुकूल है वैसा व्यवहार दूसरे के प्रति करना यही शुभाचरण है ग्रीर इसके विपरीत जो व्यवहार हमें प्रतिकूल है वैसा व्यवहार दूसरे के प्रति करना ग्रीर जैसा व्यवहार हमें अनुकूल है वैसा व्यवहार दूसरों के प्रति नहीं करना ग्रशुभाचरण है । भारतीय ऋषियों मात्र का यही सन्देश है कि ''ग्रात्मन: प्रतिकूलानि पेरखां मा समाचरेत'' जिस आचरण को तुम अपने लिए प्रतिकूल समभन्नते हो वैसा ग्राचरण दूसरों के प्रति मत करो । सक्षेप में सभी प्राणियों के प्रति ग्रान्मवत् दृष्टि ही व्यवहार के शुभत्व का प्रमाण है ।

१ --- देखिये १ - पाप स्थान, प्रतिक्रमण सूत्र ।

#### जैन दृष्टिकोएा :

जैन दर्शन के अनुसार जिसकी संसार के सभी प्राणियों के प्रति आत्मवत् दृष्टि है वही नैतिक कर्मों का सण्टा है। विशवैकालिक सूत्र में कहा गया है समस्त प्राणियों को जो अपने समान समफता है ग्रीर जिसका सभी के प्रति समभाव है वह पाप कर्म का बन्ध नहीं करता है। सूत्रकृतांग में धर्माकर्म (शुभाशुभत्व) के निर्णय में अपने समान दूसरे को समफना यही दृष्टिकोण स्वीकार किया गया है। अभो को जीवित रहने की इच्छा है, कोई भी मरना नहीं चाहता, सभी को प्राण प्रिय है, सुख शान्तिप्रद है और दु:ख प्रतिकूल है। इसलिए वही आचरएा श्रेष्ठ है जिसके द्वारा किसी भी प्राएा का हनन नहीं हो।

#### बौद्ध दर्शन का द्षिटकोण :

बौद्ध विचारणा में भी सर्वत्र झात्मवत् दृष्टि को ही कर्म के शुभत्व का आधार माना गया है। सुतनिपात में बुद्ध कहते हैं—जैसा मैं हूँ वैसे ही ये दूसरे प्राणी भी हैं श्रौर जैसे ये दूसरे प्राणी हैं वैसा ही मैं हूँ। इस प्रकार सभी को अपने समान समफकर, किसी की हिंसा या घात नहीं करना चाहिए। <sup>४</sup> धम्मपद में भी बुद्ध ने यही कहा है कि---सभी प्राणी दण्ड से डरते हैं, मृत्यु से सभी भय खाते हैं, सबको जीवन प्रिय है अतः सबको अपने समान समफकर न मारे और न मारने की प्रेरणा करें। सुख चाहने वाले प्राणियों को, ग्रपने सुख की चाह से जो दुःख देता है वह मरकर सुख नहीं पाता। लेकिन जो सुख चाहने वाले प्राणियों को, अपने सुख की चाह से दुःख नहीं देता वह मर कर सुख को प्राप्त होता है।<sup>६</sup>

#### गोता एवं महाभारत का दृष्टिकोण :

मनुस्मृति, महाभारत और गीता में भी हमें इसी दृष्टिकोएा का समर्थन मिलता है। गीता में कहा गया है कि जो सुख ग्रौर दुःख सभी में दूसरे प्राणियों के प्रति ग्रात्मवत् दृष्टि रखकर व्यवहार करता है वही परमयोगी है।° महाभारत में ग्रनेक स्थानों पर इस दृष्टिकोएा का समर्थन हमें मिलता है।

#### [ कर्म सिद्धान्त

उसमें कहा गया है कि जो जैसा अपने लिए चाहता है वैसा हो व्यवहार दूसरे के प्रति भी करे । रियाग-दान-सुख-दुःख, प्रिय-ग्रप्रिय सभी में दूसरे को ग्रपनी ग्रात्मा के समान मान कर व्यवहार करना चाहिए । रेजो व्यक्ति दूसरे प्राणियों के प्रति ग्रपने समान व्यवहार करता है वही स्वर्ग के सुखों को प्राप्त करता है । जो व्यवहार स्वयं को प्रिय लगता है वैसा ही व्यवहार दूसरों के प्रति किया जाए । हे यूधिष्ठर धर्म ग्रीर अधर्म की पहिचान का यहो लक्षण है । रे

#### पाश्चात्य दृष्टिकोण :

पाक्ष्चात्य दर्शन में भो सामाजिक जीवन में दूसरों के प्रति व्यवहार करने का यही दृष्टिकोण स्वीकृत है कि जैसा व्यवहार तुम अपने लिए चाहते हो वैसा ही दूसरे के लिए करो । कान्ट ने भी कहा है कि केवल उसी नियम के अनुसार काम करो जिसे तुम एक सार्वभौम नियम बन जाने को इच्छा कर सकते हो । मानवता चाहे वह सुम्हारे अन्दर हो या किसी अन्य के सदैव से साध्य बनी रहे, साधन कभी न हो ।<sup>४</sup> कान्ट का इस कथन का आशय भी यही निकलता है कि नैतिक जीवन के संदर्भ में सभी को समान मानकर व्यवहार करना चाहिए ।

#### शुम और प्रशुभ से शुद्ध की ओर :

जैन विचारणा में शुभ एवं अशुभ अथवा मंगल-ग्रमंगल की वास्तविकता स्वोकार की गई है। उत्तराध्ययन सूत्र में नव तत्त्व माने गये हैं जिसमें पुण्य ग्रौर पाप को स्वतंत्र तत्त्व के रूप में गिना गया। 'जबकि तत्त्वार्थ सूत्र में उमास्वाति ने जीव, अजीव, आस्रव, संवर, निर्जरा, बंध और मोक्ष इन सातों को ही तत्त्व कहा है। वहाँ पर पुण्य ग्रौर पाप का स्वतंत्र तत्त्व के रूप में स्थान नहीं है। ° लेकिन यह विवाद ग्रधिक महत्त्वपूर्श प्रतीत नहीं होता क्योंकि जो परम्परा उन्हें स्वतंत्र तत्त्व नहीं मानती है वह भी उनको ग्रास्रव व बन्ध तत्त्व के ग्रन्तर्गत तो मान लेती है। यद्यपि पुण्य और पाप मात्र आस्रव नहीं हैं वरन् उनका बन्ध भी होता है ग्रौर विपाक भी होता है। अत: आस्रव के दो विभाग शुभास्रय और अशुभास्रय करने से काम पूर्ण नहीं होता वरन् बन्ध और विपाक में भी दो-दो भेद करने होंगे। इस वर्गीकरण की कठिनाई से बचने के लिए ही पाप एवं पुण्य को दो स्वतंत्र तत्त्व के रूप में मान लिया है।

```
१—म० भा० णा० २४६/२१ ।
२-३—म० भा० ग्रनु० ११३/६-१० ।
४—म० भा० सुभाषित संग्रह से उद्घृत ।
४—नीति सर्व, पृष्ठ २६६ से उद्घृत ।
६—उत्तरा० २६/१४ ।
७—तत्त्वार्थ० १/४ ।
```

१७५ ]

फिर भी जैन विचार एग निर्वाएग मार्ग के साधन के लिए दोनों को हेय और त्याज्य मानती है क्योंकि दोनों ही बन्धन का कारण हैं। वस्तुतः नैतिक जोवन की पूर्णता शुभाशुभ या पुण्य-पाप से ऊपर उठ जाने में है। शुभ (पुण्य) और अशुभ (पाप) का भेद जब तक बना रहता है नैतिक पूर्णता नहीं ग्राती है। अशुभ पर पूर्ण विजय के साथ ही व्यक्ति शुभ (पुण्य) से भी ऊपर उठकर शुद्ध देशा में स्थित हो जाता है।

#### जैन दुष्टिकोण :

ऋषिभांसित सूत्र में ऋषि कहता है पूर्वकृत पुण्य और पाप संसार-संतति के मूल हैं। ग्राचार्य कुन्दकुन्द पुण्य-पाप दोनों को बन्धन का कारण मानते हुए भी दोनों के बन्धकत्व का अन्तर भी स्पष्ट कर देते हैं। समयसार ग्रन्थ में वे कहते हैं अशुभ कर्म पाप (कुशोल) और शुभ कर्म पुण्य (सुशील) कहे जाते हैं। फिर भी पुण्य कर्म भी संसार (बन्धन) का कारण होता है। जिस प्रकार स्वर्ण की बेड़ी भी लोह बेड़ी के समान ही व्यक्ति को बन्धन में रखती है। उसी प्रकार जीव कृत सभी शुभाशुभ कर्म भी बन्धन का कारण होते हैं। 'आचार्य दोनों को ही ग्रात्मा की स्वाधीनता में बाधक मानते हैं। उनकी दृष्टि में पुण्य स्वर्ण बेड़ी है और पाप लोह बेड़ी। फिर भी ग्राचार्य पुण्य को स्वर्ण बेड़ी कहकर उसकी पाप से किंचित श्रेष्ठता सिद्ध कर देते हैं। ग्राचार्य ग्रमृतचन्द्र का कहना है कि पार-माधिक दृष्टिकोण से पुण्य और पाप दोनों में भेद नहीं किया जा सकता क्योंकि अन्ततोगत्वा दोनों ही बन्धन हैं।' इसी प्रकार पं० जयचन्द्रजी ने भी कहा है—

> ''पुण्य पाप दोऊ करम, बंधरूप दुइ मानि । शुद्ध स्रात्मा जिन लह्यो, वंदू चरन हित जानि ॥<sup>४</sup>

अनेक जैनाचार्यों ने पुण्य को निर्वारण के लक्ष्य, दृष्टि से हेय मानते हुए भी उसे निर्वाण का सहायक तत्त्व स्वीकार किया है । यद्यपि निर्वाण को स्थिति को प्राप्त करने के लिए अन्ततोगत्वा पुण्य को छोड़ना होता है फिर भी वह निर्वारण में ठीक उसी प्रकार सहायक है जैसे साबुन, वस्त्र के मैल को साफ करने में सहायक है । शुद्ध वस्त्र के लिए साबुन का लगा होना जिस प्रकार ग्रनावश्यक है उसे भी अलग करना होता है, वैसे ही निर्वाण या शुद्धात्म दशा में पुण्य का होना भी अनावश्यक है । उसे भी क्षय करना होता है । लेकिन जिस प्रकार साबुन मैल को साफ करता है ग्रीर मैल की सफाई होने पर स्वयं ग्रलग हो जाता है—

४----समयसार टीका पृष्ठ २०७।

१-- इसि० ६/२ ।

२--- समयसार १४५-१४६ ।

३—प्रवचनसार टीका १/७२ ।

१८० ]

वैसे ही पुण्य भी पाप रूप मल को अलग करने में सहायक होता है और उसके अलग हो जाने पर स्वयं भी ग्रलग हो जाता है। जिस प्रकार एरण्ड बीज या ग्रन्य रेचक ग्रौषधि मल के रहने तक रहती है ग्रौर मल निकल जाने पर वह भी निकल जाती है वैसे ही पाप की समाप्ति पर पुण्य भी ग्रपना फल देकर समाप्त हो जाते हैं। वे किसी भी नव कर्म संतति को जन्म नहीं देते हैं। ग्रत: वस्तुतः व्यक्ति को अशुभ कर्म से बचना है। जब वह अशुभ (पाप) कर्म से ऊपर उठ जाता है उसका शुभ कर्म भी शुद्ध कर्म बन जाता है। देष पर पूर्ण विजय पा जाने पर राग भी नहीं रहता है ग्रत: राग-द्वेष के ग्रभाव में उससे जो कर्म निसृत होते हैं वे शुद्ध (इर्यापथिक) होते हैं।

पुण्य (शुभ) कर्म के सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण तथ्य यह है कि पुण्यो-पार्जन को उपरोक्त कियाएँ जब अनासक्तभाव से की जाती हैं तो वे शुभ बन्ध का कारण न होकर कर्मक्षय (संवर ग्रौर निर्जरा) का कारण बन जाती हैं। इसी प्रकार संवर ग्रौर निर्जरा के कारण संयम ग्रौर तप जब आसक्तभाव फलाकांक्षा (निदान ग्रर्थात् उनके प्रतिफल के रूप में किसी निश्चित फल की कामना करना) से युक्त होते हैं तो वे कंर्म क्षय अथवा निर्वाण का कारण न होकर बन्धन का ही कारण बनते हैं। चाहे वह सुखद फल के रूप में क्यों नहीं हों। जैनाचार दर्शन में ग्रनासक्त भाव या राग-द्वेष से रहित होकर किया गया शुद्ध कार्य ही मोक्ष या निर्वाण का कारण माना गया है ग्रौर आसक्ति से किया गया शुभ कार्य भी बन्धन का ही कारण माना गया है ग्रौर आसक्ति से किया गया शुभ कार्य भी बन्धन का ही कारण समभा गया। यहाँ पर गीता की अनासक्त कर्म योग की विचारणा जैन दर्शन के ग्रत्यन्त समीप ग्रा जाती है। जैन दर्शन का ग्रन्तिम लक्ष्य आत्मा को ग्राप्ति है। ग्रात्मा का शुद्धोपयोग ही जैन नैतिकता का ग्रन्तिम साध्य है।

#### बौद्ध दृष्टिकोण :

बौद्ध दर्शन भी जैन दर्शन के समान नैतिक साधना की अन्तिम अवस्था में पुण्य और पाप दोनों से ऊपर उठने की बात कहता है और इस प्रकार समान विचारों का प्रतिपादन करता है । भगवान बुद्ध सुत्तनिपात में कहते हैं जो पुण्य और पाप को दूर कर शांत (सम) हो गया है, इस लोक और परलोक के यथार्थ स्वरूप को जान कर (कर्म) रज रहित हो गया है, जो जन्म-मरएा से परे हो गया है, वह श्रमण स्थिर, स्थितात्मा कहलाता है । सभिय परिवाजक द्वारा बुद्ध वंदना में पुन: इसी बात को दोहराया गया है। वह बुद्ध के प्रति कहता है 'जिस प्रकार सुन्दर पुण्डरीक कमल पानी में लिप्त नहीं होता उसी प्रकार शुद्ध पुण्य और पाप दोनों में लिप्त नहीं होते । इस प्रकार हम

१—सुत्तनिपात ३२/११ ।

२—सूत्तनिपात ३२/३० ।

देखते हैं कि बौद्ध विचारणाका भी म्नन्तिम लक्ष्य शुभ झौर अशुभ से ऊपर उठना है।

#### गीता का दुष्टिकोण :

स्वयंगीताकार ने भी यह संकेत किया है कि मुक्ति के लिए शुभाशुभ दोनों प्रकार के कर्म फलों से मूक्त होना आवश्यक है। श्रीकृष्ण स्वयं कहते हैं हे अर्जुन ! तू जो भी कूछ कर्म करता है, जो कुछ खाता है, जो कुछ हवन करता है, जो कुछ दान देता है, अथवा तप करता है, वह सभी शुभाशुभ कर्म मुभे प्रपित कर दे अर्थात् उनके प्रति किसी प्रकार को ग्रासेक्ति या कर्तूं दव भाव मेत रख। इस प्रकार संन्यास-योग से युक्त होने पर तू शुभाशुभ फल देने वाले कर्म बन्धन से छूट जावेगा ग्रौर मुफ्ते प्राप्त होवेगा । गैगीताकार स्पष्ट रूप से यह स्वीकार करता है कि ग्रुभ कर्म और अग्रुभ कर्म दोनों ही बन्धन हैं और मुक्ति के लिए उनसे ऊपर उठना ग्रावश्यक है। बुद्धिमान व्यक्ति ग्रुभ और प्रशुभ या पुण्य ग्रौर पाप दोनों को ही त्याग देता है। र सच्चे भक्त का लक्षरण बताते हुए पुनः कहा गया है कि जो शुभ ग्रौर अशुभ दोनों का परित्याग कर चुका है अर्थात्जो दोनों से ऊपर उठ चुका है वह भक्तियुक्त पुरुष मुभे प्रिय है। डॉ॰ राधाकृष्णन् ने गीता के परिचयात्मक निबन्ध में भी इसी घारणा को प्रस्तुत किया । वे ग्राचार्य कुन्दकुन्द के साथ सम स्वर ही कहते हैं—चाहे हम ग्रच्छी इच्छाग्रों के बन्धन में बन्धे हों या बुरी इच्छाश्रों के, बन्धन तो दोनों ही हैं । इससे क्या ग्रन्तर पड़ता है कि जिन जॅजीरों में हम बन्धे हैं वे सोने की हैं या लोहे की । ४ जैन दर्शन के समान गोता भी हमें यही बताती है कि प्रथमतः जब पुण्य कमों के सम्पादन द्वारा पाप कमों का क्षेय करे दिया जाता है तदनन्तर वह पुँरुष राग-द्वेष के द्वन्द्व से मुक्त होकर दृढ़ निश्चय पूर्वक मेरी भक्तिं करता है ।<sup>४</sup> इस प्रकार गीता भी नैतिक जीवन के लिए अशुभ कर्म से शुभ कर्म की स्रोर ग्रौर गुभ कर्म से शुद्ध या निष्काम कर्म की ग्रोर बढ़ने का सकेत देती है। गीता का अस्तिम लक्ष्य भी गुभागुभ से ऊपर निष्काम जीवन-दृष्टि का निर्माण है ।

#### पाश्चात्य दुष्टिकोण :

पाक्ष्चात्य आचार दर्शन में अनेक विचारकों ने नैतिक जीवन की पूर्णता के लिए शुभाशुभ से परे जाना ग्रावश्यक माना है। ब्रेडले का कहना है कि

```
१—गीता ६/२६ ।
२—गीता २/४० ।
३—गीता १२/१६ ।
४—भगवत् गीता (रा०) पृष्ठ ४६ ।
४—गीता ७/२६ ।
```

नैतिकता हमें उससे परे ले जाती है ।<sup>9</sup> नैतिक जीवन के क्षेत्र में ग्रुभ ग्रौर अग्रुभ का विरोध बना रहता है लेकिन आत्म पूर्णता की अवस्था में यह विरोध नहीं रहना चाहिए । अत: पूर्ण आत्म-साक्षात्कार के लिए हमें नैतिकता के क्षेत्र (ग्रुभाग्रुभ के क्षेत्र) से ऊपर उठना होगा । ब्रेंडले ने नैतिकता के क्षेत्र से ऊपर धर्म (ग्राध्यात्म) का क्षेत्र माना है । उसके प्रनुसार नैतिकता का ग्रन्त धर्म में होता है । जहाँ व्यक्ति ग्रुभाग्रुभ के द्वन्द्व से ऊपर उठकर ईश्वर से तावात्म्य स्थापित कर लेता है । वे लिखते हैं कि ग्रन्त में हम ऐसे स्थान पर पहुँच जाते हैं, जहाँ पर किया एवं प्रक्रिया का अन्त होता है, यद्यपि सर्वोत्तम किया सर्वप्रथम यहाँ से ही आरम्भ होती है । यहाँ पर हमारी नैतिकता ईश्वर से तावात्म्य में चरम अवस्था में फलित होती है और सर्वत्र हम उस अमर प्रेम को देखते हैं, जो सदैव विरोधाभास पर विकसित होता है, किन्तु जिसमें विरोधाभास का सदा के लिए ग्रन्त हो जाता है । 3

त्र डले ने जो भेद नैतिकता और घर्म में किया वैसा ही भेद भारतीय दर्शनों ने व्यावहारिक नैतिकता ग्रौर पारमाधिक नैतिकता में किया है। व्यावहारिक नैतिकता का क्षेत्र शुभाशुभ का क्षेत्र है। यहाँ आचरण की दृष्टि समाज सापेक्ष होती है ग्रौर लोक मंगल ही उसका साघ्य होता है। पारमाधिक नैतिकता का क्षेत्र शुद्ध चेतना (श्रनासक्त या वीतराग जीवन दृष्टि) का है, यह व्यक्ति सापेक्ष है। व्यक्ति को बन्घन से बचाकर मुक्ति की ग्रोर ले जाना ही इसका ग्रन्तिम साध्य है।

#### शुद्ध कर्म (अकर्म) :

शुद्ध कर्म का तात्पर्य उस जीवन व्यवहार से है जिसमें कियाएँ राग-द्वेष से रहित होती है तथा जो आत्मा को बन्धन में नहीं डालता है । अबन्धक कर्म ही शुद्ध कर्म है । जैन, बौद्ध और गीता के आचार दर्शन इस प्रश्न पर गहराई से विचार करते हैं कि आचरएए (किया) एवं बन्धन के मध्य क्या सम्बन्ध है ? क्या कर्मणा बध्यते जन्तु: की उक्ति सर्वांश सत्य है ? जैन, बौद्ध एवं गीता की विचारणा में यह उक्ति कि कर्म से प्राणी बन्धन में आता है सर्वांश या निरपेक्ष सत्य नहीं है । प्रथमतः कर्म या किया के सभी रूप बन्धन की दृष्टि से समान नहीं हैं फिर यह भी सम्भव है कि आचरण एवं किया के होते हुए भी कोई बन्धन नहीं हो । लेकिन यह निर्णाय कर पाना कि बन्धक कर्म क्या है और प्रबन्धक कर्म क्या है, अत्यन्त ही कठिन है । गीता कहती है कर्म (बन्धक कर्म) क्या है ? और ग्रकर्म (अबन्धक कर्म) क्या है ? इसके सम्बन्ध में विद्वान् भी

१—इथिकल स्टडीज, पृष्ठ ३१४ ।

मोहित हो जाते हैं। कर्म के यथार्थ स्वरूप का ज्ञान ग्रत्यन्त गहन. विषय है। यह कर्म समीक्षा का विषय अत्यन्त गहन ग्रौर दुष्कर क्यों है, इस प्रश्न का उत्तर हमें जैनागम सूत्रकृतांग में भी मिलता है। उसमें बताया गया है कि कर्म, किया या ग्राचरएा समान होने पर भी बन्धन को दृष्टि से वे भिन्न-भिन्न प्रकृति के हो सकते हैं। मात्र ग्राचरएा, कर्म या पुरुषार्थ को देखकर यह निर्णय देना सम्भव नहीं होता है, कि वह नैतिक दृष्टि से किस प्रकार का है। ज्ञानी ग्रौर ग्रजानी दोनों ही समान वीरता को दिखाते हुए (ग्रर्थात् समान रूप से कर्म करते हुए) भी अघूरे ज्ञानी ग्रौर सर्वथा ग्रज्ञानी का, चाहे जितना पराक्रम (पुरुषार्थ) हो, पर वह अशुद्ध है ग्रौर कर्म बन्धन का कारण है, परन्तु ज्ञान एवं बोध सहित मनुष्य का पराक्रम शुद्ध है ग्रौर उसे उसका कुछ फल नहीं भोगना पड़ता। योग्य रीति से किया हुआ तप भी यदि कीर्ति की इच्छा से किया गया हो तो शुद्ध नहीं होता। क्ये कर्म का बन्धन की दृष्टि से विचार उसके बाह्य स्वरूप के ग्राधार पर ही नहीं किया जा सकता है, उसमें कर्ता का प्रयोजन, कर्ता का विवेक एवं देशकालगत परिस्थितियां भी महत्त्वपूर्श तथ्य है और कर्मो का ऐसा सवाँगपूर्ण विचार करने में विद्यत् वर्ग भी कठिनाई में पड़ जाता है। कर्म में कर्ता के प्रयोजन को जो कि एक आन्तरिक तथ्य है, जान पाना सहज नहीं होता है।

लेकिन फिर भी कर्ता के लिए जो कि अपनी मनोदशा का ज्ञाता भी है यह ग्रावश्यक है कि कर्म और अकर्म का यथार्थ स्वरूप समभे क्योंकि उसके अभाव में मुक्ति सम्भव नहीं है। गीता में कृष्ण अर्जुन से कहते हैं कि मैं तुभे कर्म के उस रहस्य को बताऊँगा जिसे जानकर तू मुक्त हो जावेगा।<sup>3</sup> वास्तविकता यह है कि नैतिक विकास के लिए बन्धक और अबन्धक कर्म के यथार्थ स्वरूप को जानना आवश्यक है। बन्धकत्व की दृष्टि से कर्म के यथार्थ स्वरूप के सम्बन्ध में समालोच्य ग्राचार दर्शनों का दृष्टिकोएा निम्नानुसार है।

#### जैन दर्शन में कर्म-श्रकर्म विचार :

कर्म के यथार्थ स्वरूप को समफने के लिए उस पर दो दृष्टियों से विचार किया जा सकता है—(१) उसकी बन्धनात्मक शक्ति के आधार पर झौर (२) उसकी झुभाझुभता के ग्राधार पर। कर्म का बन्धनात्मक शक्ति के ग्राधार पर विचार करने पर हम पाते हैं कि कुछ कर्म बन्धन में डालते हैं जबकि कुछ कर्म बन्धन में नहीं डालते हैं। बन्धक कर्मों को कर्म और झब्रन्धक कर्मों को मकर्म कहा जाता है। जैन विचारणा में कर्म और झकर्म के यथार्थ स्वरूप की

१—गीता ४/१६ ।

२----सूत्रकृतांग १/५/२२---२४ ।

३---गीता ४/१६ ।

१=४ ]

विवेचना सर्वप्रथम आचारांग एवं सूत्रकृतांग में मिलती है। सूत्रकृतांग में कहा गया है कि कुछ कर्म को वीर्य (पुरुषार्थ) कहते हैं, कुछ अकर्म को वीर्य (पुरुषार्थ) कहते हैं।' इसका तात्पर्य यह है कि कुछ विचारकों की दृष्टि में सकियता ही पुरुषार्थ या नैतिकता है जबकि दूसरे विचारकों की दृष्टि में मकियता ही पुरुषार्थ या नैतिकता है। इस सम्बन्ध में महावीर अपने दृष्टिन नेषिकयता ही पुरुषार्थ या नैतिकता है। इस सम्बन्ध में महावीर अपने दृष्टिन कोएा को प्रस्तुत करते हुए, यह स्पष्ट करने का प्रयास करते हैं कि कर्म का अर्थ शरीरादि की चेष्टा एवं अन्म का अर्थ शरीरादि की चेष्टा का अभाव ऐसा नहीं मानना चाहिए। वे अत्यन्त सीमित शब्दों में कहते हैं। प्रमाद कर्म है, अप्रमाद अकर्म है। 'प्रमाद को कर्म और ग्रप्रमाद को ग्रकर्म कहकर महावीर यह स्पष्ट कर देते हैं कि अकर्म निष्क्रियता की ग्रवस्था नहीं, वह तो सतत जागरुकता है। अप्रमत्त ग्रवस्था या ग्रात्म जागृति की दशा में सक्रियता अकर्म होती है जबकि प्रमत्त दशा या आत्म-जागृति के ग्रभाव में निष्क्रियता भी कर्म (बन्धन) बन जाती है। वस्तुतः किसी किया का बन्धकत्व मात्र किया के घटित होने में नहीं बरन् उसके पीछे रहे हुए कषाय भावों एवं राग-द्वेष की स्थिति पर निर्भर है।

जैन दर्शन के अनुसार राग-द्वेष एवं कषाय जो कि स्रात्मा की प्रमत्त दशा है किसी किया को कर्म बना देते हैं । लेकिन कषाय एवं आसक्ति से रहित किया हुग्रा कर्म-अकर्म बन जाता है। महावीर ने स्पष्ट रूप से कहा है कि जो ग्रास्रव या बन्धन कारक कियाएँ हैं वे ही अनासक्ति एवं विवेक से समन्वित होकर मुक्ति के साधन बन जाती हैं। ३ इस प्रकार जैन विचारणा में कर्म और अकर्म अपने बाह्य स्वरूप की अपेक्षा कर्ता के विवेक और मनोवृत्ति पर निर्भर होते हैं। जैन विचारणा में बन्धकत्व की दृष्टि से कियाओं को दो भागों में बांटा गया है। (१) इर्यापथिक कियाएँ (अकर्म) ग्रौर (२) साम्पराधिक कियाएँ (कर्मया विकर्म) इर्यापथिक कियाएँ निष्काम वीतराग दृष्टि सम्पन्न व्यक्ति की कियाएँ हैं जो बन्धन कारक नहीं है जबकि साम्परायिक कियाएँ आसक्त व्यक्ति की कियाएँ हैं जो बन्धन कारक हैं । संक्षेप में वे समस्त कियाएँ जो आस्नव एवं बन्ध का कारण हैं, कर्म हैं और वे समस्त कियाएँ जो संवर एवं निर्जरा का हेतू हैं अकर्म हैं । जैन दृष्टि में अकर्म या इयपिथिक कर्म का अर्थ है राग-द्वेष एवं मोह रहित होकर मात्र कर्तृ त्व अथवा शरीर, निर्वाह के लिए किया जाने वाला कर्म । जबकि कर्म का अर्थ हैं राग-द्वेष एवं मोह सहित कियाएँ । जैन दर्शन के अनुसार जो किया व्यापार राग-द्वेष और मोह से युक्त होता है बन्धन में डालता है झौर इसलिए वह कर्म है और जो किया-व्यापार राग-ढ़ेष और मोह से रहित होकर कर्तव्य निर्वाह या शरीर निर्वाह के लिए किया जाता है वह बन्धन का कारण

१---सूत्रकृतांग १/८/१-२ ।

२----सूत्रकृतांग १/=/३।

नहीं है ग्रतः ग्रकर्म है। जिन्हें जैन दर्शन में इर्यापथिक कियाएँ या अकर्म कहा गया है उन्हें बौद्ध परम्परा ग्रनुपचित, ग्रव्यक्त या ग्रक्तष्ण, ग्रशुक्ल कर्म कहती है ग्रौर जिन्हें जैन परम्परा साम्परायिक कियाएँ या कर्म कहती हैं उन्हें बौद्ध परम्परा उपचित कर्म या कृष्ण-शुक्ल कर्म कहती है। ग्राएँ, जरा इस सम्बन्ध में विस्तार से विचार करें।

#### बौद्ध दर्शन में कर्म-ग्राकर्म का विचारः

बौद्ध विचारणा में भी कर्म और उनके फल देने की योग्यता के प्रश्न को लेकर महाकर्म विभंग में विचार किया गया है, जिसका उल्लेख श्रीमती सूमादास गुप्ता ने ग्रपने प्रबन्ध "भारत में नैतिक दर्शन का विकास" में किया है। 'बौद्ध दर्शन का प्रमुख प्रश्न यह है कि कौन से कर्म उपचित होते हैं। कर्म के उपचित से तात्पर्य संचित होकर फल देने की क्षमता के योग्य होने से है। दूसरे शब्दों में कर्म के बन्धन कारक होने से है। बौद्ध परम्परा का उपचित कर्म जैन परम्परा के विषयोदयी कर्म से ग्रीर बौद्ध परम्परा का ग्रनुपचित कर्म जैन परम्परा के विषयोदयी कर्म से ग्रीर बौद्ध परम्परा का ग्रनुपचित कर्म जैन परम्परा के विषयोदयी कर्म से ग्रीर बौद्ध परम्परा का ग्रनुपचित कर्म जैन परम्परा के विषयोदयी कर्म से ग्रीर बौद्ध परम्परा का ग्रनुपचित कर्म जैन परम्परा के प्रदेशोदयी कर्म (इर्यापथिक कर्म) से तुलनीय है। महाकर्म विभंग में कर्म की कृत्यता ग्रौर उपचितता के सम्बन्ध को लेकर कर्म का एक चतुर्विद वर्गीकरण प्रस्तुत किया गया है।

१. वे कर्म जो कृत (सम्पादित) नहीं हैं लेकिन उपचित (फल प्रदासा) हैं—वासनाओं के तीव्र आवेग से प्रेरित होकर किये गये ऐसे कर्म संकल्प जो कार्य रूप में परिणित न हो पाये हैं, इस वर्ग में आते हैं। जैसे किसी व्यक्ति ने कोध या द्वेष के वशीभूत होकर किसी को मारने का संकल्प किया हो लेकिन वह उसे मारने की किया को सम्पादित न कर सका हो।

२. वे कर्म जो छत हैं लेकिन उपचित भी हैं—वे समस्त ऐच्छिक कर्म जिनको संकल्प पूर्वक सम्पादित किया गया है, इस कोटि में ग्राते हैं। यहाँ हमें यह स्मरण रखना चाहिए कि अकृत उपचित कर्म ग्रौर कृत उपचित कर्म दोनों शुभ ग्रौर ग्रशुभ दोनों प्रकार के हो सकते हैं।

३. वे कर्म जो क्रुत हैं लेकिन उपचित नहीं हैं – ग्रभिधम्मकोष के अनुसार निम्न कर्म क्रुत होने पर उपचित नहीं होते हैं ग्रर्थात् ग्रपना फल नहीं देते हैं :--

 (अ) वे कर्म जिन्हें संकल्प पूर्वक नहीं किया गया है अर्थात् जो सचिन्त्य नहीं हैं, उपचित नहीं होते हैं।

१---डेवलपमेन्ट आफ मारल फिलासफी इन इंडिया, पृष्ठ १६द-१७४।

- (ब) वे कर्म जो सचिन्त्य होते हुए भी सहसाकृत हैं, उपचित नहीं होते हैं । इन्हें हम ग्राकस्मिक कर्म कह सकते हैं । ग्राधुनिक मनो-विज्ञान में इन्हें विचार प्रेरित कर्म (ग्राइडिया मोटर एक्टीविटी) कहा जा सकता है ।
- (स) आन्ति वश किया गया कर्म भी उपचित नहीं होता।
- (द) कृत कर्म के करने के पश्चात् यदि ग्रनुताप या ग्लानि हो तो उसका प्रकटन करके पाप विरति का व्रत लेने से कृत कर्म उपचित नहीं होता।
- (ई) ग्रुभ का अभ्यास करने से तथा आश्रय बल से (बुद्ध के शरणागत हो जाने से) भी पाप कर्म उपचित नहीं होता ।

४. वे कर्म जो क्वत भी नहीं हैं ग्रौर उपचित भी नहीं हैं---स्वप्नावस्था में किए गए कर्म इसी प्रकार के होते हैं ।

इस प्रकार हम देखते हैं प्रथम दो वर्गों के कर्म प्राणो को बन्धन में डालते हैं लेकिन अन्तिम दो प्रकार के कर्म प्राणी को बन्धन में नहीं डालते हैं ।

बौद्ध भ्राचार दर्शन में भी राग-द्वेष और मोह से युक्त होने पर कर्म को बन्धन कारक माना जाता है जबकि राग-द्वेष और मोह से रहित कर्म को बन्धन कारक नहीं माना जाता है। बौद्ध दर्शन भी राग-द्वेष ग्रौर मोह रहित अर्हत के किया व्यापार को बन्धन कारक नहीं मानता है। ऐसे कर्मों को ग्रकृष्ण-ग्रशुक्ल या ग्रब्थक्त कर्म भी कहा गया है।

#### गोता में कर्म-ग्रकर्म का स्वरूप :

गीता भी इस सम्बन्ध में गहराई से दिचार करती है कि कौन सा कर्म बन्धन कारक और कौन सा कर्म बन्धन कारक नहीं है ? गीताकार कर्म को तीन भागों में वर्गीकृत कर देता है। (१) कर्म, (२) विकर्म, (३) ग्रकर्म । गीता के ग्रनुसार कर्म ग्रौर विकर्म बन्धन कारक हैं जबकि ग्रकर्म बन्धन कारक नहीं हैं।

(१) कर्म----फल की इच्छा से जो शुभ कर्म किये जाते हैं, उसका नाम कर्म है।

(२) विकर्म—समस्त ग्रशुभ कर्म जो वासनाग्रों की पूर्ति के लिए किए जाते हैं, विकर्म हैं । साथ ही फल की इच्छा एवं ग्रशुभ भावना से जो दान, तप, सेवा ग्रादि शुभ कर्म किये जाते हैं वे भी विकर्म कहलाते हैं । गीता में कहा गया जैन, बौद्ध ग्रौर गीता के दर्शन में कर्म का स्वरूप ]

है जो तप मूढ़तापूर्वक हठ से मन, वाणी, शरीर की पीड़ा सहित अथवा दूसरे का अनिष्ट करने की नीयत से किया जाता है वह तापस कहलाता है।' साधारणतया मन, वाणी एवं शरीर से होने वाले हिंसा, असत्य, चोरी आदि निषिद्ध कर्म मात्र ही विकर्म, समभे जाते हैं, परन्तु वे बाह्य रूप से विकर्म प्रतीत होने वाले कर्म भी कभी कर्ता की भावनानुसार कर्म या अकर्म के रूप में बदल जाते हैं। आसक्ति और अहंकार से रहित होकर शुद्ध भाव एवं मात्र कर्तव्य बुद्धि से किये जाने वाले हिंसादि कर्म (जो देखने में विकर्म से प्रतीत होते हैं) भी फलोत्यादक न होने से अकर्म ही हैं। <sup>3</sup>

(३) ग्रकर्म-फलासक्ति रहित हो श्रपना कर्तव्य समफ कर जो भी कर्म किया जाता है उस कर्म का नाम श्रकर्म है। गीता के श्रनुसार परमात्मा में ग्रभिन्न भाव से स्थित होकर कर्तापन के अभिमान से रहित पुरुष द्वारा जो कर्म किया जाता है, वह मुक्ति के ग्रतिरिक्त ग्रन्थ फल नहीं देने वाला होने से अकर्म ही है।<sup>3</sup>

#### ग्रकर्मको ग्रर्थविवक्षा पर तुलनात्मक दुष्टि से विचार :

जैसा कि हमने देखा जैन, बौढ स्रौर गोता के स्राचार दर्शन, किया व्यापार को बन्धकत्व की दृष्टि से दो भागों में बांट देते हैं। (१) बन्धक कर्म स्रौर (२) ग्रबन्धक कर्म। ग्रबन्धक किया व्यापार को जैन दर्शन में अकर्म या इर्या-पथिक कर्म। बौद्ध दर्शन में स्रकृष्ण-अशुक्ल कर्म या अव्यक्त कर्म तथा गीता में यकर्म कहा गया है। प्रथमतः सभी समालोच्य आचार दर्शनों की दृष्टि में स्रकर्म कर्म-ग्रभाव नहीं है। प्रथमतः सभी समालोच्य आचार दर्शनों की दृष्टि में स्रकर्म कर्म-ग्रभाव नहीं है। जैन विचारणा के शब्दों में कर्म प्रकृति के उदय को समफ कर बिना राग-द्वेष के जो कर्म होता है, वह अकर्म ही है। मन, वाग्गी, शरीर की किया के ग्रभाव का नाम ही स्रकर्म नहीं। गीता के अनुसार व्यक्ति की मनोदशा के ग्राधार से किया न करने वाले व्यक्तियों का किया त्याग रूप सकर्म भी कर्म बन सकता है। और कियाशील व्यक्तियों का कर्म भी स्रकर्म कर बना है। गीता कहती है कर्मेन्द्रियों की सब कियाओं को त्याग, किया रहित पुरुष जो ग्रपने को सम्पूर्ण कियाश्रों का त्यागी समफता है, उसके द्वारा प्रकट रूप से कोई काम होता हुआ न दीखने पर भी त्याग का अभिमान या ग्राग्रह रहने के कारण उससे वह त्याग रूप कर्म होता है। उसका वह त्याग का अभिमान या आग्रह ग्रकर्म को भी कर्म बना देता है। इसी प्रकार क्तंव्य प्राप्त

१—गीता १७/१६ ।

२----गीता १८/१७ ।

३—गीता ३/१०।

४---गीता ३/६ ।

#### [ कर्म सिद्धान्त

होने पर भय या स्वार्थ वश कर्तव्य कर्म से मुंह मोड़ना, विहित कर्मों का त्याग कर देना ग्रादि में भी कर्म नहीं होते, परन्तु इस अकर्म दशा में भी भय या राग भाव अकर्म को भी कर्म बना देता है। ' जबकि ग्रनासक्त वृत्ति और कर्तव्य की दृष्टि से जो कर्म किया जाता है। वह राग-द्वेष के अभाव के कारएा ग्रकर्म बन जाता है। उपर्युक्त विवेचना से स्पष्ट है कि कर्म ग्रीर अकर्म का निर्एाय केवल शारीरिक कियाशीलता या निष्क्रियता से नहीं होता। कर्ता के भावों के ग्रनुसार ही कर्मों का स्वरूप बनता है।

इस रहस्य को सम्यक् रूपेए जानने वाला ही गीताकार की दृष्टि में मनुष्यों में बुद्धिमान योगी है। र सभी विवेच्य ग्राचार दर्शनों में कर्म-अकर्म विचार में वासना, इच्छा या कर्तृत्व भाव ही प्रमुख तत्त्व माना गया है । यदि कर्म के सम्पादन में वासना, इच्छा या कहाँत्व बुद्धि का भाव नहीं है तो वह कर्म बन्धक कारक नहीं होता है। दूसरे शब्दों में बन्धन की दृष्टि से वह कर्म-ग्रकर्म बन जाता है, यह किया अकिया हो जाती है। वस्तुतः कर्म-अकर्म विचार में किया प्रमुख तत्त्व नहीं होती है, प्रमुख तत्त्व है, कर्ता का चेतन पक्ष । यदि चेतना जाग्रत है, अप्रमत्त है, विंशुद्ध है, वासना शून्य है, यथार्थ दृष्टि सम्पन्न है तो फिर किया का बाह्य स्वरूप ग्रंधिक मूल्य नहीं रख सकता। पूज्यपाद कहते हैं ''जो ग्रात्म तत्त्व में स्थिर है वह बोलते हुए भी नहीं बोलता है, चलते हुए भी नहीं चलता है, देखते हुए भी नहीं देखता है । 3" आंचार्य अमृतचन्द्र सूरी का कथन है रागादि (भावों) से मुक्त युक्त आचरण करते हुए यदि हिंसा (प्राणघात) हो जावे तो वह हिंसा नहीं है। अध्यात हिंसा और अहिंसा, पाप और पूण्य बाह्य परिणामों पर निर्भर नहीं होते हैं वरन् उसमें कर्ता की चित्तवृत्ति ही प्रमुख है। उत्तराघ्ययन सूत्र में भी स्पष्ट रूप से कहा गया है ---भावों से विरक्त जीव शोक रहित हो जाता है, वह कमल पत्र की तरह संसार में रहते हए भी लिप्त नहीं होता । <sup>४</sup>

गीताकार भी इसी विचार दृष्टि को प्रस्तुत करते हुए कहता है जिसने कर्म फलासक्ति का त्याग कर दिया है, जो वासना भून्य होने के कारण सदैव ही आकांक्षा रहित है और आत्म तत्त्व में स्थिर होने के कारण आलम्बन रहित है, वह कियाओं को करते हुए भी कुछ नहीं करता है।<sup>६</sup> गीता का अकर्म जैन दर्शन के संवर और निर्जरा से भी तुलनीय है। जिस प्रकार जैन दर्शन में संवर एवं निर्जरा के हेतु किया जाने वाला समस्त किया व्यापार मोक्ष का हेतु होने से अकर्म ही माना गया है। उसी प्रकार गीता में भी फलाकांक्षा से रहित होकर ईश्वरीय आदेश के पालनार्थ जो नियत कर्म किया जाता है वह अकर्म ही माना

१ - गीता १८/७ । २---गीता ४/१८ । ३---इब्टोपदेश ४१ ।

४—पुरुषार्थ०४४। ४----उत्तरा०३२/६९। ६---गीता४/२०।

गया है। दोनों में जो विचार साम्य है वह एक तुलनात्मक अध्येता के लिए काफी महत्त्वपूर्ण है। गीता और जैनागम आचारांग में मिलने वाला निम्न विचार साम्य भी विशेष रूपेएा द्रष्टव्य है। ग्राचारांग सूत्र में कहा गया है 'अग्रकर्म ग्रौर मूल कर्म के भेदों में विवेक रखकर ही कर्म करा।' ऐसे कर्मों का कर्ता होने पर भी वह साधक निष्कर्म ही कहा जाता है। निष्कर्मता के जीवन में उपाधियों का ग्राधिक्य नहीं होता, लौकिक प्रदर्शन नहीं होता। उसका शरीर मात्र योग क्षेत्र का (शारीरिक कियाग्रों) वाहक होता है।' गीता कहती है ग्रात्म विजेता, इन्द्रियजित सभी प्राणियों के प्रति समभाव रखने वाला व्यक्ति कर्म का कर्ता होने पर निष्कर्म कहा जाता है। वह कर्म से लिप्त नहीं होता। जो फलासक्ति से मुक्त होकर कर्म करता है वह नैष्ठिक शान्ति प्राप्त करता है। लेकिन जो फलासक्ति से बन्धा हुआ है वह कुछ नहीं करता हुग्रा भी कर्म बन्धन से बन्ध जाता है।' गीता का उपरोक्त कथन सूत्रकृतांग के निम्न कथन से भी काफी निकटता रखता है। सूत्रकृतांग में कहा गया है मिथ्या दृष्टि व्यक्ति का सारा पुरुषार्थ फलासक्ति से युक्त होने के कारएा अग्रुद्ध होता है और बन्धन का हेतु है। लेकिन सम्यक् दृष्टि वाले व्यक्ति का सारा पुरुषार्थ ग्रुद्ध है न्योंकि वह निर्वाण का हेतू है।'

इस प्रकार हम देखते हैं कि दोनों ही ग्राचार दर्शनों में ग्रकर्म का अर्थ निष्कियता तो विवक्षित नहीं है लेकिन फिर भी तिलकजी के ग्रनुसार यदि इसका ग्रर्थ निष्काम बुद्धि से किये गये प्रवृत्तिमय सांसारिक कर्म माना जाय तो वह बुद्धि संगत नहीं होगा। जैन विचारणा के ग्रनुसार निष्काम बुद्धि से युक्त होकर ग्रथवा वीतरागावस्था में सांसारिक प्रवृत्तिमय कर्म का किया जाना ही सम्भव नहीं। तिलकजी के ग्रनुसार निष्काम बुद्धि से युक्त हो युद्ध लड़ा जा सकता है। देलेकन जैन दर्शन को यह स्वीकार नहीं। देशका हो युद्ध लड़ा जा सकता है। देलेकन जैन दर्शन को यह स्वीकार नहीं। के उसकी दृष्टि में ग्रकर्म का ग्रर्थ मात्र शारीरिक अनिवार्य कर्म ही ग्रभिप्रेत है। जैन दर्शन की इर्या-पथिक कियाएँ प्रमुखतया अनिवार्य कर्म ही ग्रभिप्रेत है। जैन दर्शन की इर्या-पथिक कियाएँ प्रमुखतया अनिवार्य कर्म के रूप में ग्रहित है (४/२१) ग्राचार्य शंकर ने ग्रपने गीता भाष्य में अनिवार्य शारीरिक कर्मों को अकर्म की कोटि में माना है।

लेकिन थोड़ा ग्रधिक गहराई से विचार करने पर हम पाते हैं कि जैन विचारणा में भी ग्रकर्म ग्रनिवार्य शारीरिक कियाग्रों के ग्रतिरिक्त निरपेक्ष रूप

से जनकल्याणार्थ किये जाने वाले कर्म तथा कर्मक्षय के हेतु किया जाने वाला तप, स्वाघ्याय ग्रादि भी समाविष्ट है। सूत्रकृतांग के अनुसार जो प्रवृत्तियाँ प्रमाद रहित हैं, वे अकर्म हैं। तीर्थंकरों की संघ प्रवर्तन झांदि लोक कल्याए कारक प्रवत्तियाँ एवं सामान्य साधक के कर्मक्षय (निर्जरा) के हेतु किये गये सभी साधनात्मक कर्म ग्रकर्म हैं। संक्षेप में जो कर्म राग-द्वेष से रहित होने से बन्धन कारक नहीं हैं वे अनमें ही हैं। गीता रहस्य में भी तिलकजी ने यही दष्टिकोण प्रस्तूत किया है----कर्म और ग्रकर्म का जो विचार करना हो तो वह इतनी ही दुष्टि से करना चाहिए कि मनुष्य को वह कर्म कहाँ तक बद्ध करेगा, करने पर भी जो कर्म हमें बद्ध नहीं करता उसके विषय में कहना चाहिए कि उसका कर्मत्व अथवा बन्धकत्व नष्ट हो गया। यदि किसी भी कर्म का बन्धकत्व ग्रर्थात कर्मत्व इस प्रकार नष्ट हो जाय तो फिर वह कर्म अकर्म ही हुआ---कर्म के बन्धकत्व से यह निश्चय किया जाता है कि वह कर्म है या ग्रकर्म। जैन और बौद्ध ग्राचार दर्शन में ग्रर्हत के किया व्यापार को तथा गीता में स्थितप्रज्ञ के किया व्यापार को बन्धन स्रौर विपाक रहित माना गया है, क्योंकि अईत या स्थितप्रज्ञ में राग-द्वेष ग्रौर मोह रूपी वासनाग्रों का पूर्णतया ग्रमाव होता है ग्रतः उसका त्रिया व्यापार बन्धन कारक नहीं होता है और इसलिए वह अकर्म कहा जाता है। इस प्रकार तीनों ही ग्राचार दर्शन इस सम्बन्ध में एक मत हैं कि वासना एवं कषाय से रहित निष्काम कर्म अकर्म है और वासना सहित सकाम कर्म ही कर्म है, बन्धन कारक है ।

उपरोक्त ग्राधारों पर से निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि कर्म-ग्रकर्म विवक्षा में कर्म का चैतसिक पक्ष ही महत्त्वपूर्ण रहता है। कौन सा कर्म बन्धन कारक है और कौन सा कर्म बन्धन कारक नहीं है इसका निर्णय किया के बाह्य स्वरूप से नहीं वरन् किया के मूल में निहित चेतना की रागात्मकता के ग्राधार पर होगा। पं॰ सुखलालजी कर्म ग्रंथ की भूमिका में लिखते हैं कि साधारण लोग यह समभ बैठते हैं कि ग्रमुक काम नहीं करने से ग्रपने को पुण्य-पाप का लेप नहीं लगेगा। इससे वे काम को छोड़ देते हैं पर बहुघा उनकी मानसिक किया नहीं छूटती। इससे वे इच्छा रहने पर भी पुण्य-पाप के लेप (बन्ध) से अपने को मुक्त नहीं कर सकते । यदि कषाय (रागादिभाव) नहीं है तो ऊपर की कोई भी किया ग्रात्मा को बन्धन में रखने में समर्थ नहीं है। इससे उल्टा यदि कषाय का वेग भीतर वर्त्तमान है तो ऊपर से हजार यत्न करने पर भी कोई अपने को बन्धन से छुड़ा नहीं सकता। इसी से यह कहा जाता है कि आसक्ति छोड़कर जो काम किया जाता है, वह बन्धक नहीं होता है। <sup>1</sup>

२--- कर्मग्रन्थ--- प्रथम भाग की मूमिका, पृष्ठ २५--२६ ।

१---गीता रहस्य, पृष्ठ ६८४।

### २४ सांख्यदर्शन में कर्म

#### 🗋 श्री धर्मचन्द जैन

सांख्यदर्शन के प्रवर्तक थे महर्षि कपिल । कपिल ने सांख्यदर्शन का प्रणयन करते हुए मूल रूप से जैनदर्शन के सहझ दो ही तत्त्व स्वीकार किए-पुरुष और प्रकृति । कंपिल के पूरुष को जैनदर्शन में जीव एवं प्रकृति को अजीव शब्द से पुकारा जा सकता है। जिस प्रकार जैनदर्शन में जीव एवं ग्रजीव के सम्बन्ध से ही अन्य समस्त तत्त्वों की उत्पत्ति स्वीकार की गई है, उसी प्रकार सांख्यदर्शन में पुरुष एवं प्रकृति के संयोग से ही समस्त तत्त्वों को उत्पत्ति मानी गई है। सांख्यदर्शन में पच्चीस तत्त्व माने गए हैं---प्रकृति, बृद्धि, अहंकार, मन, पञ्च ज्ञानेन्द्रियाँ, पञ्च कर्मेन्द्रियां, पांच तन्मात्राएँ, पाँच महाभूत एवं पुरुष । सेश्वर सांख्य के अनुयायी ईश्वर को भी छब्बीसवाँ तरव मानते हैं।

#### कर्म-परिचयः

यद्यपि सांख्यदर्शन में 'कर्म' शब्द का प्रयोग कहीं नहीं हुआ है किन्तु जैनदर्शन में प्रयुक्त 'कर्म' शब्द की क्रर्थाभिव्यक्ति मिलतो है । तभा तो ईश्वर-कृष्ण विरचित 'सांख्यकारिका' के प्रारम्भ में ही ग्राध्यात्मिक, ग्राधिदैविक एवं आधिभौतिक इन तीनों प्रकार के दू:खों के आत्यन्तिक क्षय की बात कही गई है । जैनदर्शन में दूःखों को कर्मों का फल माना गया है और कर्मों का विभाजन ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय आदि रूपों से आठ भागों में किया गया है। सांख्यदर्शन में भी जो कुछ सुख-दुःख होते हैं वे अविवेक ग्रथवा अनादि अविद्या के कारएा होते हैं। यह अविवेक ही कर्मों का अथवा संसार में भ्रमए। करने का मूल कारए। है । इसकी समाप्ति होने पर कैंवल्य की प्राप्ति हो जाती है भ्रौर दुःख-सूख से पुरुष सदा के लिए मुक्त हो जाता है। फिर वह जोवनमुक्ति (अरिहन्तावस्था) एवं विदेहमुक्ति (सिद्धावस्था) को भी प्राप्त कर लेता हैं। ज्ञारीर के रहते हए जीवनमूक्ति की अवस्था रहती है तथा शरीर के छटने के पश्चात विदेहमूक्ति की अवस्था आजाती है।

#### पूरुष एवं उसका संयोग ः

जैनदर्शन तथा सांख्यदर्शन में एक मूलभूत अन्तर यह है कि जैनदर्शन जीव को ही समस्त सुख-दुः खों (कर्मों) का कर्त्ता एवं भोक्ता प्रतिपादित करता है जबकि सांख्यदर्शन इसको ग्रकर्ता एवं द्रष्टा के रूप में प्रतिपादित करता है।

'सांख्यकारिका' में कहा गया है— 'न प्रकृतिर्न न विकृतिः पुरुषः ।' अर्थात् पुरुष न कारण है और न कार्य ही । वह त्रिगुणातीत, विवेकी, विषयी, चेतन, अप्रस्व-धर्मी, अविकारी, कूटस्थ, नित्य, मध्यस्थ, द्रष्टा एवं अकर्त्ता होता है । जो गुण एक कर्मरहित जीव में जैनदर्शन बतलाता है वे ही गुण सांख्यदर्शन एक पुरुष में निरूपित करता है । 'सांख्यकारिका' में निरूपित सिद्धान्त के अनुसार वस्तुतः यह चेतन पुरुष न कभी बन्ध को प्राप्त हुआ है और न होगा—

> तस्मान्न बध्यतेऽद्धा न मुच्यते नापि संसरति कश्चित् । संसरति बध्यते मूच्यते च नानाश्रया प्रकृतिः ।।

अर्थात् किसी पुरुष का न तो बन्धन होता है झौर न संसरएा और मोक्ष ही । अनेक पुरुषों के आश्रय से रहने वाली प्रकृति का ही संसरण, बन्धन झौर मोक्ष होता है । वास्तव में प्रकृति ही समस्त सृष्टि का मूल कारएा है । प्रकृति से ही बुद्धि, अहंकार, मन, ज्ञानेन्द्रियां, कर्मेन्द्रियां, पंचतन्त्रमात्राएँ एव पञ्च्महाभूत उद्भूत हुए हैं । प्रकृति ही समस्त दृश्य है । फिर भी प्रकृति एकाकिनी रहकर कुछ भी नहीं कर सकती । पुरुष का संयोग होने पर ही प्रकृति एकाकिनी रहकर कुछ भी नहीं कर सकती । पुरुष का संयोग होने पर ही प्रकृति सृष्टि का निर्माण करने में सक्षम होती है । प्रकृति का पुरुष के साथ वैसा ही संयोग है जैसा अन्धे एवं पंगु व्यक्ति का संयोग होता है—'पङ ग्वन्धवदुभयोरपि संयोगस्तत्कृतः सर्ग: ।' पंगु एवं अन्धा व्यक्ति जिस प्रकार मिलकर अपना प्रयोजन सिद्ध कर लेते हैं उसी प्रकार प्रकृति के संयोग से पुरुष अपना प्रयोजन सिद्ध कर लेता है। प्रकति का पुरुष के साथ यह संयोग केवल्य की प्राप्ति के लिए ही होता है, किन्तु यह संयोग अनादिकाल से चला ग्रा रहा है ।

#### बन्धन-प्रक्रियाः

प्रकृति एवं पुरुष का संयोग ही बन्धन है। यह बन्धन अविवेक के कारण होता है। वास्तव में तो पुरुष निर्विकार, अकर्ता एवं द्रष्टा है और प्रकृति कर्ती है किन्तु प्रकृति पुरुष का संयोग पाकर ही कार्य करती है। प्रश्न तो तब उप-स्थित होता है जब पुरुष अकर्ता, द्रष्टा एवं निविकार होते हुए भी अपने को सुखी, दुःखी एवं बन्धन में बँधा हुग्रा अनुभव करता है। सांख्यदर्शनशास्त्री इसका समाधान करते हुए कहते हैं---बुद्धि एक ऐसा तत्त्व है जिसमें चेतन पुरुष भी संत्रान्त होता है और अनुभूयमान वस्तु भी संत्रात होती है। फलस्वरूप चेतन पुरुष उस वस्तु से प्रभावित ग्रनुभव होता है ग्रौर बंधन को प्राप्त हो जाता है। यद्यपि पुरुष एवं प्रकृति ग्रत्यन्त भिन्न हैं तथापि पुरुष को इस पार्थक्य का बोध नहीं रहता, इसलिए वह ग्रपने को बँधा हुग्रा ग्रनुभव करता है। 'सांख्य-कारिका' में कहा है---

> तस्मात्तरसंयोगादचेतनं चेतनावदिव लिङ्गन् । गुणकर्तृ त्वेऽपि तथा कर्तेव भवत्युदासीनः ।।

अर्थात् दोनों के संयोग से अचेतन बुद्धि ध्रादि प्रकृति चेतन सदृश प्रतीत होते हैं और उसी प्रकार प्रकृति-गुणों के कर्ता होने पर भी उदासीन पुरुष कर्ता सा प्रतीत होता है। यही बंघन है। जब तक यह संयोग चलता रहता है, भोग होता रहता है। लेकिन जब विवेकख्याति द्वारा पुरुष एवं प्रकृति का भेद ज्ञात हो जाता है तब बंघन समाप्त हो जाता है, कैवल्य की प्राप्ति हो जाती है।

#### भ्रसत्कार्यवादः

सांख्यदर्शन का मूल सिद्धान्त असत्कायंवाद है । असत्कार्यवाद के अनुसार कार्य ग्रपने कारण में ग्रव्यक्तावस्था में विद्यमान रहता है, नया उत्पन्न नहीं होता । तिलों में तेल पहले से ग्रव्यक्तावस्था में विद्यमान रहता है तभी तो उसमें से तेल निकलता है । रेत में से तेल नहीं निकलता क्योंकि उसमें पहले से विद्यमान नहीं होता । संक्षेप में किसी कार्य की ग्रव्यक्तावस्था कारण एवं कारण की व्यक्तावस्था कार्य कही जा सकती है ।

यही कारण है कि पुरुष को अकर्ता एवं द्रष्टा प्रतिपादित किया गया है । उसको सदैव निर्विकार बतलाया गया है । वह न बन्धन को प्राप्त होता है और न मुक्त होता है—यह बात भी इसीलिए कही गयी है ।

#### प्रकृति का उपकार ः

प्रकृति पुरुष के भोग एवं कैवल्य के लिए प्रवृत्त होती है। वह प्रत्येक पुरुष के मोक्ष के लिए सृष्टि का निर्माएा करती है। ईश्वरकृष्ण ने कहा है— 'जैसे बछड़े के बढ़ने के लिए ग्रचेतन दुग्ध स्वतः निकलता है, वैसे ही पुरुष के मोक्ष के लिए प्रकृति भी स्वतः प्रवृत्त होती है।' प्रकृति के विषय में यहाँ तक कह दिया गया कि जिस प्रकार अपनी इच्छा पूर्ति के लिए ब्यक्ति कार्य में प्रवृत्त होते हैं, उसी प्रकार प्रकृति भी पुरुष के मोक्ष के लिए प्रवृत्त होती है।

#### कैवल्प :

पुरुष एवं प्रकृति का पार्थक्य-बोध ही कैवल्य का कारण है। इस पार्थक्य-बोध को विवेकस्याति नाम दिया जाता है। इसमें तत्त्वों के अभ्यास को भी कारण माना गया है। 'सांख्यकारिका' में कैवल्य का स्वरूप बतलाते हुए ईश्वरकृष्ण ने कहा है—

> एवं तत्त्वाभ्यासान्नाऽस्मि न मे नाहमित्यपरिशेषम् । ग्रविषर्ययाद्विशुद्धं केवलमुत्पद्यते ज्ञानम् ।।

अर्थात् तत्त्व-ज्ञान का ग्रभ्यास करने से 'न मैं (क्रियावान्) हूँ, न मेरा (भोक्तुरत) है और न मैं कर्त्ता हूँ—इस प्रकार सम्पूर्ण एवं विपर्ययरहित होने से विशुद्ध केवलज्ञान उत्पन्न होता है। तब विमल एवं द्रष्टा के समान निष्क्रिय पुरुष विवेकज्ञान के सामर्थ्य से प्रकृति को देखता है। चेतन पुरुष 'मैंने उसे देख लिया है'—यह विचार करके उदासीन हो जाता है और प्रकृति भी 'उसने मुभे देख लिया है'—यह सोचकर व्यापार शुन्य हो जाती है।

जैसे नर्तकी रङ्गस्थ दर्शकों के समक्ष नृत्य के लिए एक बार उपस्थित होने के बाद फिर नृत्य नहीं करती, उसी प्रकार प्रकृति पुरुष के समक्ष अपने को प्रकट कर देने के बाद फिर उस विषय में प्रवृत्त नहीं होती । यथा—

> रङ्गस्य दर्शयित्वा निवर्तते नर्तको यथा नृत्यात् । पुरुषस्य तथाऽऽत्मानं प्रकाश्य विनिवर्तते प्रकृतिः ।।

#### विदेह मुक्तिः

विवेकख्याति (सम्यग्ज्ञान) होने के पश्चात् भी शरीर का विनाश नहीं होता । शरीर का विनाश होते ही विदेहमुक्ति हो जाती है । किन्तु प्रश्न उठता है कि प्रकृति का पृथक् रूप से दर्शन कर लेने के पश्चात् एवं उसका व्यापार समाप्त हो जाने के पश्चात् भी शरीर के रहने का क्या ग्रौचित्य है ? सांख्य-कारिकाकार ने उसका समाधान करते हुए कहा है---

> सम्यग्ज्ञानाधिगमात् धर्मादीनामकारएाप्राप्तौ । तिष्ठतिसंस्कारवज्ञात् चत्रभ्रमिवद्घृतज्ञरीर: ।।

अर्थात् तत्त्वज्ञान की प्राप्ति हो जाने से सञ्चित घर्मं, ग्रधर्म इत्यादि कर्मो का बीजभाव तो नष्ट हो जाता है किन्तु प्रारब्ध कर्मों के अवशिष्ट संस्कारों के सामर्थ्य से साधक वैसे ही शरीर धारण किए रहता है, जैसे दण्ड से चलाई गई कुम्हार की चाक फिर दण्ड-चालन न होने पर भी पूर्व उत्पन्न वेग नामक संस्कार से धूमती रहती है।

जिस प्रकार जैनदर्शन में ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय एवं ग्रन्तराय नामक चार धनधाति कर्मों का क्षय करने पर केवलज्ञान उत्पन्न हो जाता है, किन्तु फिर भी शरीर बना रहता है। अन्य चार कर्मों के समाप्त होने पर ही आत्मा सिद्धावस्था को प्राप्त करती है; उसो प्रकार सांख्यदर्शन में सञ्चित कर्मों का विनाश हो जाने के पश्चात् भी प्रारब्ध कर्मों के बल पर शरीर बना रहता है, उसके विनाश होते ही विदेहावस्था प्राप्त हो जाती है।

#### उपसंहार :

सत्य एक ही है किन्तु उसका प्रस्तुतीकरण भिन्न-भिन्न हो सकता है। जैनदर्शन में बंधन एवं मुक्ति की प्रक्रिया तथा कर्मों का स्वरूप जिस सूक्ष्म रूप में प्रतिपादित किया गया है, सॉल्यदर्शन में उसको भिन्न रूप में प्रतिपादित करने

#### सांख्यदर्शन में कर्म ]

का प्रयास किया गया है । जीव (पुरुष) को सांख्यदर्शन अकर्ता मानता हुआ। भो बंधन एवं मुक्ति की प्रक्रिया से गुजरता है ।

जैनदर्शन की भाँति सांख्यदर्शन भी पुनर्जन्म को स्वीकार करता है। जैनदार्शनिक जिसे कार्मणशरीर कहते हैं, सांख्यदार्शनिक उसे लिङ्गशरीर अथवा सूक्ष्म-शरीर कहते हैं । विदेहमुक्ति होने पर यह लिङ्गशरीर समाप्त हो जाता है।

सत्व, रजस्, तमस् इन तीनों गुर्एों से युक्त प्रकृति को सांख्यदर्शन कर्त्री मानता है तथा इसे ही पुरुष को मुक्ति दिलाने में सहायक भी मानता है। प्रकृति एवं पुरुष का संयोग ही कर्म (संस्कार) को उत्पन्न करता है जिसके फलस्वरूप भोग प्राप्त होता है। अंत में कैवल्य की प्राप्ति विवेकख्याति (सम्यग्ज्ञान) से होती है।

• 💠 •

#### म्रातमराम

#### राग---मांढ

ग्रज्ट करम म्हारो काँई करसी जी, में म्हारे घर राख्रेराम । इन्द्री द्वारे चित्त बौरत है, तिन वश ह्वँ नहीं करस्यूं काम ।। अष्ट० ।।१।।

इनको जोर इतोही मुभपै, दुःख दिखलावै इन्द्री ग्राम । जाको जातू मैं नहीं मानूं, भेदविज्ञान करूँ विश्राम ॥ ग्रष्ट० ॥२॥

कहुराग कहुदोष करत थो, तब विधि ग्राते मेरे घाम । सो विभाव नहीं घारूँ कबहुँ, धुढ स्वभाव रहुँ ग्रभिराम ।। ग्रष्ट० ।।३।।

जिनवर मुनि गुरु को बलि जाऊँ, जिन बतलाया मेरा ठाम । सुखी रहत हूँ दुःख नहिं व्यापत, 'बुधजन' हरषत म्राठों याम ।। म्रष्ट० ।।४॥

ब्धजन

# **२६** मीमांसा-दर्शन में कर्म का स्वरूप □ डॉ॰ के॰ एल० शर्मा

'मीमांसा' शब्द 'मान' धातु से जिज्ञासा अर्थ में 'सन्' प्रत्यय होकर निष्पन्न होता है। 'जिज्ञासा' रूप विशेष ग्रर्थ में ही मीमांसा पद की निष्पत्ति सभी विद्वान स्वीकार करते हैं। इस प्रकार मीमांसा शब्द का अर्थ होता है-जिज्ञासा और जानने की इच्छा । जैमिनी ऋषि ने तत्कालीन मत-मतान्तरों को संकलित किया तथा उन पर ग्रपने विचारों को जोड़कर सूत्रों की रचना की । जैमिनी के मीमांसा-सूत्र में १६ ग्रध्याय हैं। 'ग्रधातो धर्म जिज्ञासा' इसका प्रथम सूत्र है ग्रौर "विद्यते वाऽन्यकालत्वाद्यथायाज्या सम्प्रैषो यथा याज्या सम्प्रेषः" अन्तिम सूत्र है। प्रथम बारह ग्रध्यायों की विषयवस्तु अन्तिम चार अध्यायों (१३ से १६ तक) की विषयवस्तु से बिलकुल भिन्न है तथा ये अन्तिम चार अध्याय 'संकर्षण काण्ड' के नाम से जाने जाते हैं। शवर स्वामी ने प्रथम १२ अध्यायों पर ही अपना भाष्य लिखा है। ग्रतः मीमांसा का यह भाग (अन्तिम चार अघ्याय) उत्सन्नप्राय हो चुका है । मीमांसा सूत्र (प्रथम १२ अध्याय) की कुल सूत्र संख्या २६२१ है जो शेष पांच दर्शन-तंत्रों (सांख्य, योग, न्याय, वैंग्रेषिक एदं वेदान्त) के सूत्रों की सम्मिलित संख्या के बराबर है ।

मीमांसा-दर्शन में चार बिन्दुओं पर प्रमुख रूपेण चर्चा की गई है: (१) धर्म का स्वरूप; (२) कर्म एवं इसका धर्म से सम्बन्ध; (३) वेदों की विषयवस्तु (विशेष रूप से घर्म ग्रौर कर्म के प्रत्यय) तथा (४) वेदों का विश्लेषण करने की पद्धति का सोदाहरण प्रस्तुतिकरण (जिससे हम उन्हें सही-सही समफ सकें)।

जैमिनी ने घर्म की परिभाषा 'चोदना लक्षणोऽर्थो घर्मः' (१.१.२) कहकर दी है। जैमिनी के अनुसार किया में प्रेरक वचन से लक्षित होने वाला अर्थ धर्म कहलाता है। १ दूसरे जब्दों में, चोदना द्वारा विश्लेषित अर्थ ही धर्म है। धर्म

| १. जैमिनी सूत्र में | धर्मकी चर्चा हेत् | तु निम्न सूत्र द्रष्टव्य हैं : |
|---------------------|-------------------|--------------------------------|
| म्रध्याय            | पाद               | - सूत्र संख्या                 |
| १                   | 2                 | <b>ર-≭</b> ; ૨૪-૨૬             |
| १                   | ₹                 | १-१४,                          |
| २                   | १                 | F8-3                           |
| R                   | ¥                 | १-२                            |
| 3                   | ۶.                | १-४                            |

स्वयं में लक्ष्य है जो कि स्वयं में गुभ और अग्रुभ नहीं है। स्पष्टता के लिये एक उदाहरएा लें। मान लीजिये कि एक कानून या झादेश है जो कहता है कि 'किसी की हत्या नहीं करनी चाहिये' या सफाई रखो, या सफाई रखना चाहिये झादि आदि। लेकिन अगर कानून की अवज्ञा करने पर दण्ड का विधान न हो तो कोई भी व्यक्ति उस कानून या राज्यादेश का पालन नहीं करेगा। जिस प्रकार सभी नागरिक मामलों में राज्यादेश सर्वशक्तिमान है उसी प्रकार धार्मिक कृत्यों में वैदिक झादेश' हमें बाँघता है क्योंकि इस झादेश को मानने पर भावी जीवन में पुरस्कार मिलेगा। इस दृष्टि से चोदना पद का अर्थ हुआ वैदिक द्रादेश (या ईश्वरीय झादेश) जो किसी व्यक्ति को कर्म करने के लिए प्रेरित करता है म्राथवा किसी विशिष्ट प्रकार का कर्म करने से रोकता है। अतः चोदना वैदिक ग्राज्ञा या निर्देश है जो वैदिक ग्रन्थों में निहित है।

धर्म की उत्पत्ति कर्म <sup>4</sup>, जो कि जीवन का नियम है, के द्वारा होती है। ग्रतः यहां कर्म के स्वरूप, कर्म के भेद, कर्म का कारण, उद्देश्य एवं उपकरणों ग्रादि पर चर्चा करना ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है। मीमांसा-दर्शन में कर्म का तात्पर्य वैदिक यज्ञ सम्बन्धी कर्मकाण्ड के अनुष्ठान के रूप में समफा जाता है। वैसे कर्म हमारी प्रकृत्ति का अविभाज्य अंग है। यह नित्य एवं सार्वजनीन है। कर्म के प्रत्यय में भौतिक वस्तुएँ तथा स्थान या दिक् अनिवार्य रूप से पूर्वकल्पित होता है। कर्म को उद्देश्य के ग्राधार पर भी विशेषित कर सकते हैं तथा यह अंशों से युक्त होता है। कर्म में दैहिक अंगों की गति अनिवार्य है। मानसिक कर्मों

- १. वेदों के रचनाकार के बारे में प्रमुख रूप से दो मत हैं—(१) वेद ईक्ष्वर प्रणीत हैं और द्वितीय अपौरुषेय । हमें वेदों की परम्परा से चले या रहे आदेशों के रूप में समफना चाहिये । इस दृष्टि से इनके रचनाकार के बारे में प्रक्ष्न उठाना निरर्थंक है । उदाहरएा के रूप में हम किसी पारिवारिक परम्परा को ले सकते हैं । यह परम्परा किसने डाली ? यह प्रक्ष्न निर्त्यंक है । प्रक्ष्त यह अधिक समीचीन है कि यह परम्परा किसने डाली ? यह प्रक्ष्त निर्र्यंक है । प्रक्ष्त यह अधिक समीचीन है कि यह परम्परा किसने डाली ? यह प्रक्ष्त निर्त्यंक है । प्रक्ष्त यह अधिक समीचीन है कि यह परम्परा कितनी समयानुकूल है । इस परम्परा के मूलभूत ग्राघार क्या है ? वेदों में तीन प्रकार के कर्मो—नित्य-नैमित्तिक, निषिद्ध एवं काम्य कर्मों की बात की गई है । जिनका ग्राघार है कि व्यक्ति के विकास के साथ सामाजिक समायोजन । वेदों के आदेशों को ग्राकार के रूप में लेना चाहिये और उसमें विषयवस्तु समयानुकूल भर सकते हैं । लेकिन ध्यान यह रहे कि यह व्यक्ति के ग्रीर समाज के विकास में सहायक होनी चाहिये ।
- २. कर्म के बारे में चर्चा मीमांसा-सूत्र के लगभग सभी ग्रध्यायों में हुई हैं।
- ३. यहाँ घ्यान देने की बात यह है कि मीमांसा एक प्रमुख कर्म में कर्म-न्ध्र खलाग्रों को स्वीकार करता है । ग्रत: प्रश्न होता है कि मौलिक या प्राथमिक कर्म प्रांखला क्या है ? इस प्रकार की चर्चा अमरीकी दार्शनिक आर्थर सी. डाण्टो ने की है । इस संदर्भ में मेरा लेख—"ग्रार्थर सी, डाण्टो के 'मूल-क्रिया' के प्रत्यय का विक्लेषण"; दार्शनिक त्रमासिक, वर्ष २४/ग्रप्रेल १९७०, ग्रंक २, द्रष्टव्य है ।

**१**६५ ]

जैसे कि विचार करना, कल्पना करना, ज्ञान प्राप्त करना श्रादि को भी समग्र एवं खण्डों के रूप में समभा जा सकता है।

वेद प्रतिपाद्य कर्म तीन प्रकार के हैं—(१) काम्य कर्म, (२) निषिद्ध कर्म तथा (३) नित्य-नैमित्तिक कर्म। जो कर्म स्वर्ग ग्रादि सुख को देने वाले अ पदार्थों के साधक हों उन्हें काम्य कर्म कहा जाता है। स्वर्ग की कामना करने वाले व्यक्ति द्वारा ज्योतिष्टोमेन यज्ञ करने को काम्य कर्म के उदाहरएग के रूप में लिया जा सकता है। श्रुति वाक्यों में कामना विशेष की सिद्धि के लिये यागादि कर्म का विधान है ग्रतः इन्हें 'काम्य कर्म' कहा गया है। जिन कर्मों को करने से ग्रनिष्ट हो जैसे कि मृत्योपरान्त नरक की प्राप्ति आदि उन्हें निषिद्ध कर्म कहा गया है। उदाहरण के रूप में मांस का भक्षण, बाह्यण की हत्या, आदि निषिद्ध कर्म कहे गये हैं। नित्य-नैमित्तिक कर्म दे हैं जिन्हें करने पर कोई पुरस्कार या लाभ तो नहीं मिलता मगर न करने पर दोष लगता है। उदाहरण के रूप में संघ्योपासना करना, कर्म परम्परा के पालन हेतु स्नाद्ध करना ग्रादि को ले सकते हैं।

वेद प्रतिपाद्य इन तीनों प्रकार के कमों को तीन प्रकार के कर्त्तब्यों के रूप में समभ सकते हैं : क्योंकि इनमें 'चाहिये' का भाव छिपा हुआ है । कुछ कर्मों को नहीं करना चाहिये (निषिद्ध कर्म), कुछ कर्मों को अनिवार्य रूप से करना चाहिये (नित्य-नैमित्तिक कर्म) तथा स्वर्गादि सुख की प्राप्ति के लिये धार्मिक कर्मों का अनुष्ठान करना चाहिये (काम्य कर्म) । प्रथम दो प्रकार के कर्त्तव्य सामाजिक एवं व्यक्तिगत प्रकार के हैं और तृतीय प्रकार का कर्त्तव्य पूर्यारूपेण व्यक्तिगत है । विधि की दृष्टि से अर्थात् याज्ञादि कर्मों के निष्पादन में अन्य व्यक्तियों का संदर्भ ग्रावश्यक हो सकता है लेकिन फल की दृष्टि से यह कर्त्तव्य पूर्णरूपेण व्यक्तिगत है ।

इन कमों के करने पर मिलने वाले फल के बारे में जिज्ञासा होना स्वा-भाविक है। उदाहरएा के रूप में 'यजेत् स्वर्गकामः' ग्रादि आदेश वाक्यों के ग्राधार पर कर्म करने पर यज्ञ (कारण) और स्वर्ग (उद्देश्य या फल) के बीच कोई साक्षात् सम्बन्ध दिखाई नहीं देता और कहा जा रहा है कि फल की निष्पत्ति तत्काल न होकर बाद में होती है, तब प्रश्न यह है कि फल काल में कर्म की सत्ता के ग्रभाव में फलोत्पादम किस प्रकार होता है?

मीमांसकों ने इस समस्या के समाधान हेतु ्र्'**ग्नपूर्व'** के प्रत्यय को स्वीकार किया है । इन विचारकों के श्रनुसार त्रपूर्व क्षणिक कर्म का कालान्तर में भावी फल के साथ कार्य कारणभाव के उपपत्यर्थ एक शक्ति है' जो कर्म से उत्पन्न होती है ग्रौर ब्यक्ति की आत्मा में रहती है। दूसरे शब्दों में प्रत्येक कर्म में ग्रपूर्व (पुण्यापुण्य) उत्पन्न करने की शक्ति रहती है।

कुमारिल ने अपने ग्रन्थ 'तन्त्रवातिक' में ग्रपूर्व के स्वरूप पर चर्चा की है। उनके अनुसार ग्रपूर्व प्रधान कर्म में अथवा कर्त्ता में एक योग्यता है जो कर्म करने से पूर्व नहीं थी ग्रौर जिसका ग्रस्तित्व शास्त्र के आधार पर सिद्ध होता है। कर्म द्वारा उत्पन्न निश्चित शक्ति जो परििएाम तक पहुँचती है, अपूर्व है। अपूर्व का अस्तित्व अर्थापति से सिद्ध होता है। कर्त्ता द्वारा किया गया यज्ञ कर्त्ता में साक्षात् शक्ति उत्पन्न करता है जो उसके ग्रन्दर ग्रन्यान्य शक्तियों की भांति जन्म भर विद्यमान रहती है और जीवन के ग्रन्त में प्रति ज्ञात पुरस्कार प्रदान करती है।

लेकिन दूसरी स्रोर प्रभाकर और उनके अनुयायी यह स्वीकार नहीं करते कि कर्म कर्त्ता के अन्दर एक निश्चित क्षमता उत्पन्न करता है जो अन्तिम परि-णाम का निकटतम कारण है । कर्त्ता में इस प्रकार की क्षमता प्रत्यक्षादि प्रमाणों से भी सिद्ध नहीं होतो । दूसरे शब्दों में प्रभाकर के अनुसार क्षमता की कल्पना कर्म में करना चाहिये न कि कर्त्ता में ।

मीमांसकों ने अपूर्व के चार प्रकारों की चर्चा,की है— (१) परमापूर्व, (२) समुदायापूर्व (३) उत्पत्यपूर्व एवं (४) अंगापूर्व । साक्षात् फल को उत्पन्न करने वाले अपूर्व को परमापूर्व या फलापूर्व कहते हैं । यह झन्तिम फल की प्राप्ति कराता है । जहाँ कई भाग मिलकर एक कर्म कहा जाता है वहाँ समुदायापूर्व

- १. कर्म ग्रौर फल के बीच सम्बन्ध की व्याख्या कई प्रकार से की गई है----
  - (१) कर्म से उत्पन्न शक्ति जो जीव में किसी न किसी रूप में सुरक्षित रहती है और समयानुसार स्वयं परििएाम उत्पन्न करती है (यह मत जैन, बौद्ध ग्रौर मीमांसकों का है।)
  - (२) स्वयं इस शक्ति में फल उत्पन्न करने का सामर्थ्य नहीं होता, इसके अनुरूप फल उत्पन्न करने के लिये ईश्वर की आवश्यकता पड़ती है (यह मत नैयायिकों एवं वेदान्तियों का है) । प्रथम मत के अनुसार ऋत्, अदृष्ट, अपूर्व या संस्कार आदि प्राक्वतिक कारएए-कार्य नियम की भांति फल उत्पन्न करता है। कर्मोत्पन्न शक्ति और फल में सीधा सम्बन्ध रहता है। दूसरे मत के अनुसार शक्ति या नियम में कारएगात्मक सामर्थ्य नहीं हो सकता। यह सामर्थ्य केवल चेतन सक्ता में हो सकता है। यह सत्ता ईश्वर है।
- २. कुमारिल

२०० ]

होता है। उदाहरण के रूप में दर्श पूर्णमास याग को ले सकते हैं। समुदाय के प्रत्येक यज्ञ का अपना अपूर्व होता है जिसे उत्पत्यपूर्व अपूर्व कहते हैं। अंगों से उत्पन्न होने वाला अपूर्व अंगापूर्व कहलाता है।

मीमांसा-दर्शन में कर्म सम्बन्धी उपर्युक्त विवेचन के बाद यह प्रश्न उत्पन्न होता है कि क्या ये दार्शनिक मात्र कर्म काण्ड (अर्थात् व्यक्ति को क्या करना चाहिये) के बारे में चर्चा करने के ग्रतिरिक्त कुछ नहीं कहते ? उनके द्वारा कार्म-काण्ड का किया गया विवेचन कर्म से सम्बन्धित क्या दृष्टि प्रदान करता है ? इन प्रश्नों पर विवेचन सम्भवतः हमें उनके कर्म सम्बन्धी विचारों को उचित प्रकार से समफने में सहायक हो सकता है ।

जैसा कि हम पहले कह ग्राये हैं कि कर्म हमारे स्वाभाविक अंग हैं, इन्हें त्यागा नहीं जा सकता। मीमांसक दो प्रकार के कर्मों में भेद करते हैं। प्रथम सहजकर्म ग्रीर द्वितीय ऐच्छिक कर्म। ऐच्छिक कर्मों से बुद्धि का सम्बन्ध होता है। ऐच्छिक कर्म एक काल में एक ही हो सकता है। किया का ग्रथं है विषय या वस्तु का देश के साथ संयोग। लेकिन इससे कर्म का प्रत्यय सीमित एवं स्थानीय नहीं कहा जा सकता क्योंकि एक ही विषय दो ग्रलग-अलग कालों में अलग-अलग स्थानों पर हो सकता है। उदाहरएा के रूप में ग्रगर हम यह कहें कि 'यह व्यक्ति मथुरा का रहने वाला है' तो हम उसे एक ही स्थान में सीमित नहीं कर सकते। (देखिये जैमिनी सूत्र अध्याय १, पाद २, सूत्र १९-२४) कर्म का कारएा कोई उद्देश्य-- संतोष या सुख प्राप्ति की इच्छा--होता है। केवल जीवित प्राणियों के कर्मों का उद्देश्य होता है। ग्रकर्म में भी उद्देश्य होता है। कर्म, उद्देश्य एवं परिणाम में उसी प्रकार का सम्बन्ध है जिस प्रकार का विभिन्न ग्रंगों का शरीर के साथ होता है। इच्छा जो कर्मों का ग्राधार है, का सम्बन्ध जान से होता है। इच्छा को मनस् के गुण के रूप में ले सकते हैं।

मीमांसा मत के अनुसार कर्म किया पद द्वारा अभिव्यक्त होता है। किया पद के अर्थ के लिये कर्त्ता श्रीर विषय की पूर्व कल्पना करनी पड़ती है। प्रत्येक किया में आदेश छिपा रहता है। किया को सार्थक तभी कहा जा सकता है जबकि उसमें आदेश निहित हो जैसे कि यजेत स्वर्गकामः । कर्म (गति) के जान के बारे में प्रभाकर का मत है कि हमें इसका ज्ञान अनुमान के द्वारा होता है और कुमारिल के अनुसार प्रत्यक्ष द्वारा। प्रभाकर का मत है कि हम वस्तु का केवल किसी स्थान विशेष से जुड़ना और अलग होना देखते हैं और उसके आधार पर कर्म या गति का अनुभव करते हैं। कुमारिल कहते हैं कि हमें गति-

इस बिन्दु की व्याख्या यहाँ सम्भव नहीं है। देखें मेरा लेख--भावना का तत्त्व-मीमांसीय स्वरूप: ३१ वीं ग्रॉल इण्डिया ग्रोरियन्टल कान्फ्रेंस, जयपुर, १६८२।

कर्म का प्रत्यक्ष होता है क्योंकि यह वस्तु में ही होती है इसी से वह स्थान के किसी एक बिन्दु से जुड़ती है ग्रौर अन्य से विलग होती है।

कुमारिल कर्त्ता को हो कर्म का कारएा मानता है जबकि प्रभाकर का यह मत है कि कर्मों को किसी विशिष्टकर्स्ता, उसकी इच्छाओं ग्रोर प्ररेणाओं से स्वतंत्र करके विश्लेषित किया जा सकता है। प्रभाकर कर्म के विश्लेषएा में निम्न पदों की चर्चा करते हैं—-(१) कार्यता ज्ञान, (२) चिकीर्षा, (३) कृति, (१) चेष्टा ग्रौर (६) बाह्य व्यवहार। दूसरे शब्दों में यह कह सकते हैं कि कुमारिल कर्म की मनोवैज्ञानिक व्याख्या प्रस्तुत करते हैं जबकि प्रभाकर कर्म की ब्याख्या में हेतु उपागम की सहायता लेते हैं।

#### दोहे

सूख-दू:ख ग्राते ही रहें, ज्यों भाटा ज्यों ज्वार । विचलित होवे नहीं, देख चढ़ाव-उतार।। मन कुटिलता, रहे न मिथ्याचार । रहे कपट ना ऐसा जगे, होय स्वच्छ व्यवहार॥ গুর ઘર્મ सहज सरल मृदु नीर-सा, मन निर्मल हो जाय । त्यागे कूलिश, कठोरता, गांठ न बंघने पाय ।। ना देखे स्वयं को, वही बांधता जो बन्ध । जिसने देखा स्वयं को, काट लिए दुःख द्वन्द्व।। राग द्वेष की, मोह की, जब तक मन में জান । तब तक सूख का, शान्ति का, जरा न नाम निशान ।। भोगते, बंधन भोक्ता बनकर बंधते जायं । खूलते देखते, बंधन दुष्टा बनकर जायं ॥ होय भट रोक लें, करे ণাণ न बारम्बार । धर्मवान जाग्रत रहे, **ग्र**पनी भूल सूधार ॥ 

- विस्तृत विवेचना के लिये मेरे निम्न लेख द्रष्टव्य हैं----
  - Kumarila & Prabhakara's understanding of actions. Indian Philosophical Quarterly, Vol. XI, No. 1, January, 1984.
  - सीमांसा का ऋर्थवाद स्रौर कुछ दार्शनिक समस्याएँ: परामर्श, खण्ड ४, ग्रंक ३, १९८४,

### मसीही धर्म में कर्म की मान्यता

२७

🗋 डॉ. ए. बी. शिवाजी

समस्त घमों में कर्म के प्रत्यय को स्वोकार किया गया है किन्तु उसकी मान्यता प्रत्येक घर्म में विभिन्न प्रकार की है। हिन्दू घर्म, बौद्ध घर्म ग्रौर जैन घर्म में कर्म की प्रधानता इतनी अधिक है कि उसी के आधार पर पुनर्जन्म के सिद्धान्त को स्वीकार किया गया है। यदि तीनों घर्मों का निष्कर्ष निकाला जावे तो यह विदित होता है कि कर्मों से छुटकारा पाना ही मोक्ष, निर्वाण ग्रौर कैवल्य है। दूसरे शब्दों में कर्म की विवेचना यह हो सकती है कि कर्म, कार्य और कारण का ही रूप है जो कभी भी समाप्त नहीं होता। इसी कारण कर्मों का विभाजन शुभ और ग्रशुभ रूप से यह ध्यान में रखकर किया जाता है कि मनुष्य जो कुछ बोता है, वही काटता है।

मसीही धर्म में यद्यपि कर्म को मान्यता दी है जैसा कि पौलुस लिखता है — "वह हर एक को उसके कामों के ग्रनुसार बदला देगा।" नये नियम में ही एक अन्य स्थान पर पौलुस लिखता है— "धोखा न खाग्रो, परमेश्वर ठट्टों में नहीं उड़ाया जाता, क्योंकि मनुष्य जो कुछ बोता है वही काटेगा।" अर्थात् कर्म मनुष्य करता है ग्रौर कर्म का न्याय कोई श्रद्ध शक्ति करती है, जिसको परमेश्वर, ईश्वर, भगवान् कहते हैं। जैन धर्म और बौद्ध धर्म में तो ईश्वर को भी मान्यता प्राप्त नहीं है। इस कारण मनुष्य ही अपने कर्मो को स्वतंत्र रूप से करता है और उनके परिगामों को भोगता है, किन्तु मसीही घर्म में कर्म के साथ विश्वास ग्रौर ईश्वर के ग्रनुग्रह पर जो प्रभु यीशु मसीह के द्वारा प्राप्त होता है, ओर दिया जाता है जिसका हम आगे चलकर ग्रध्ययन करेंगे।

#### हिन्दू धर्म और जैन धर्म में कर्म बिषयक मिन्नता :

हिन्दू धर्मावलम्बी की मान्यता यह है कि कर्म अभूर्त्त है जबकि जैन घर्म की विचारघारा के अनुसार कर्म मूर्त्त है ।

हिन्दू घर्म ग्रौर जैन धर्म में कर्मों की मान्यता विषयक दूसरी भिन्नता स्मृति से सम्बन्ध रखती है । हिन्दू धर्मावलुम्बी यह मानते हैं कि माया के कारण पूर्वजन्म में किये हुए कर्म याद नहीं रहते जबकि जैन धर्म के मतानुसार स्मृति अज्ञान

१. रोमियो २:६

२. गलतियो ६ : ७

के कारएग से नहीं होती । यदि जीव तप और शुभ कर्मों के द्वारा प्रयास करे तो जीव अज्ञान से छुटकारा पा लेता है और उसे समस्त पूर्व जन्मों और कृतियों की स्मृति हो जाती है । भारतीय दर्शन के अवलोकन से यह तथ्य स्पष्ट हो जाता है कि हिन्दू धर्म, जैन धर्म और बौद्ध धर्म में भले हो कर्म विषयक एवं उसकी मान्यता के संबंध में भिन्नता हो, किन्तु वे सभी कर्म ही को प्रधानता देते हैं और नैतिकता का आधार कर्म हो को मानते हैं । भारतीय विद्वानों ने कर्म सिद्धान्त पर बल देते हुए यह दर्शाया है कि मसीही धर्म में कर्म विचार की कमी है जैसा कि ग्राचार्य रजनोश ने 'महाबीर वाणी' में कहा है कि ''इस्लाम और ईसाइयत में बहुत मौलिक ग्राचार की कमी है, कर्म के विचार की ।''र

हिन्दू धर्म में ईश्वर को सत्ता को स्वीकार किया गया है किन्तु ईश्वर कर्म के व्यापार में हस्तक्षेप नहीं करता। कर्म को मान्यता को बताते हुए लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक ने लिखा है कि "कर्म का यह चक्र जब एक बार आरम्भ हो जाता है, तब उसे फिर परमेश्वर भी नहीं रोक सकता।" एक अन्य स्थान पर उन्होंने स्पष्ट लिखा है कि "कर्म अनादि है; और उसके ग्रखंड व्यापार में परमेश्वर भी हस्तक्षेप नहीं करता।" इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि कर्म की अपनी पृथक् सत्ता है व ईश्वर की ग्रलग पृथक् सत्ता है। इस प्रकार द्वेत की विचारधारा जन्म लेती है। कर्म को ग्रनादि कहना और परमेश्वर का हस्त-क्षेप न मानने के कारएा ही पाश्चात्य विद्वानों ने भारतीय दर्शन एवं धर्म में मान्यता प्राप्त कर्म के प्रत्यय को ग्रालोचना की है।

#### पाश्चात्य विद्वानों द्वारा आलोचनाः

फरक्यूअर ने ग्रपनी पुस्तक 'दी काउन ग्रॉफ हिन्दूइज्म' में कर्म की आलोचना करते हुए लिखा है कि कर्म ग्रीर पुनर्जन्म ने एक नये सिद्धान्त को रूप

- ?. "The other point of difference they stress on is that while Hindus think Karma, as formless, Jains believe Karma to have shape. Karma according to its origin does inflict hurt or benefit, it Must have a form. Some Hindus believe that it is owing to maya (illusion) that all remembrance of the deeds done in previous birth, which led to the accumulation of Karma is forgotten; but Jains hold that it is owing to Ajnana (ignorance) and when the soul by means of austerity and good actions has got rid of Ajnana it attains omniscience and remembers all the births it has undergone and all that happened in them." Heart of Jainism — Stevenson, P. 175.
- ३. गीता रहस्य ---बालगंगाघर तिलक, पृ. २७९ (हिन्दी ग्रनुवाद) ४. वही---पृ. २८८

२०४ ]

दिया है जब कि धरातल पर वह जन्म ग्रौर मृत्यु का सिद्धान्त है, वह एक हिन्दू नैतिक सिद्धान्त है ।<sup>९</sup>

हॉग महोदय ने कर्म के विषय में एक ही प्रक्ष्न उठाया है कि क्या कर्म नैतिक रूप से संतुष्टि देता है ?

ए. सी. बोक्वेट का मत है कि सांसारिक न्याय के रूप में कर्म सिद्धान्त अपने ग्राप में निन्दनीय है ।<sup>३</sup>

डॉ. ए. एस. थियोडोर का मत है कि कर्म सिद्धान्त के न्यायतावाद में दया, पश्चात्ताप, क्षमा, पाप्नों का शोधन करने का स्थान नहीं है।<sup>3</sup>

'गीता रहस्य' में बाल गंगाघर तिलक एवं ग्रन्थ भारतीय विद्वानों द्वारा कर्म के प्रत्यय के प्रतिपादन के द्वारा जो तथ्य सामने आते हैं उनसे यह निष्कर्ष निकलता है कि कर्म का यह विचार ईश्वर और मनुष्य की स्वतन्त्रता दोनों को छीन लेता है । इसो आधार पर पाश्चात्य विद्वान् सिडनी केव ने अपनी पुस्तक 'रिडेम्पशन—हिन्दूइज्म एण्ड किश्यिनिटि' में तीन बातें प्रकट की हैं कि इस सिद्धान्त के कारण संसार बुरे से बहुत बुरा होता जा रहा है । ग्रछूत, ग्रछूत ही रहेंगे और कोढ़ी, कोढ़ी ही । श्रुभ कर्म जो अर्जित किये गये, उनका परिणाम अगले जीवन में होगा जिसका सम्बन्ध वर्तमान के जीवन ग्रीर उसकी चेतना से सम्बन्धित नहीं है । दूसरा तथ्य यह कि यदि कर्म दृष्टिकोण ठीक है तो कोढ़ी, लंगड़े, अन्धे और दुःखी व्यक्ति सभी को अभियुक्त (Criminals) गिना जाना चाहिए क्योंकि वे भ्रपने पूर्व जन्म के किये गये ग्रशुभ कर्मों का दण्ड (Punishment) भोग रहे हैं । तीसरा तथ्य यह कि कर्म सिद्धान्त भूतकाल के पाय और वर्तमान के दुःख सम्बन्ध बताने में असफल रहा है क्योंकि भूतकाल की हमें स्मृति नहीं है और कर्म सिद्धान्त हमें कोई ग्रागा नहीं दिलाता कि नैतिक संघर्ष के द्वारा पाप ग्रीर बुराई से छूटकारा हो जावेगा ।\*

"The heaviest blow at the traditional doctrine of Karma was dealt by Mr. Gandhi, not by his teaching but by the manner of his death at the hand of an assessin. If all misfortune is the fruit of

<sup>?.</sup> The crown of Hinduism—Farquhar, P. 212

R. Christian Faith and Non-Christian Religion-A. C. Bonquet, P. 196

<sup>3.</sup> Religon and Society vol. No. XIV, No. 4, 1967

Redemption : Hinduism and Christianity—Sydney Cave. P. 185, 186, 187

#### मसीही धर्म में कर्म की मान्यता ]

ancient deeds, then such a violent death should be evidence of gravely sinful part."

इसी प्रकार एक भारतीय मसीह लेखक ने अपने विचारों को निम्न रूप से प्रगट किया है—

''जब रामचन्द्रजी को १४ वर्ष का बनवास दिया गया, तो उन्होंने उसे क्यों ग्रहण कर लिया ? क्या वे अपने प्रारब्ध के कारण उसे ग्रहण करने को बाघ्य थे, या म्रपनी माता कौशल्या के कारण ?''२

#### मसीही धर्म में कर्म :

मसीही धर्म में कर्म, विश्वास और पश्चात्ताप पर अधिक बल दिया गया है। केवल एक हो प्रत्यय मनुष्य को उद्धार दिलाने में सहायक नहीं हो सकता। एक स्थान पर कर्म की महत्ता पर बल देते हुए याकूब जो प्रभु यीशु मसीह का भाई था, ग्रपनी पत्री में लिखता है कि 'सो तुमने देख लिया कि मनुष्य केवल विश्वास से ही नहीं कर्मों से भी धर्मी ठहरता है।" अर्थात् कर्मों के साथ विश्वास भी ग्रावश्यक है ग्रौर विश्वास कर्मों के द्वारा सिद्ध होता है जैसा कि एक ग्रन्य स्थान पर याकूब का ही कथन है कि 'सो तुमने देख लिया कि विश्वास ने उसके कर्मों के साथ मिलकर प्रभाव डाला है और कर्मों से विश्वास सिद्ध हुआ। द्याकूब विश्वास ग्रौर कर्म दोनों को साथ-साथ लेकर चलता है परन्तू उसका भुकाव कर्म की ओर है।

उपरोक्त कथन के तारतम्य में ही वह कहता है-"जैसे देह आत्मा बिना मरी है, वैसा ही विश्वास भी कर्म बिना मरा हुआ है।"<sup>4</sup> एक अन्य स्थान पर वह लिखता है कि "हे निकम्मे मनुष्य क्या तू यह भी नहीं जानता कि कर्म बिना विश्वास व्यर्थ है ?"<sup>8</sup> इन कथनों से स्पष्ट है कि मसीह धर्म में कर्म और विश्वास व्यक्ति के सहायक हैं। जहाँ याकूब ने कर्म के ऊपर बल दिया, पौलुस विश्वास पर बल देता है। उसका कथन है कि "मनुष्य विश्वास से धर्मी ठहरता है कर्मों से नहीं।"<sup>9</sup> यह तथ्य स्पष्ट कर देता है कि मनुष्य के कर्म उसका उद्धार नहीं कर सकते। वह अपने कर्मों पर घमण्ड नहीं कर सकता। पौलुस की विचारघारा में कर्म की अपेक्षा विश्वास का महत्त्व है। इसी कारण रोमियो की पत्री में वह कहता है कि "यदि इबाहीम कर्मों से धर्मी ठहराया जाता तो उसे घमण्ड करने

- २. वेदान्त ग्रौर बाइबल-ग्राचार्य जेम्स दयाल खीष्टानन्द पृ. ५३
- ३. याकूब की पत्री २ : २४४४. याकूब की पत्री २ : २२
- ५. य।कूब की पत्री २ : २६
- ६. याकूब की पत्री २:२० ७. रोमियो ४:१

<sup>2.</sup> Christian Faith and other faiths-Stephen Neill P. 86

२०६ ]

की जगह होती, परन्तु परमेश्वर के निकट नहीं।" यह कथन करने वाला वही पौलुस है जो प्रभु योग्रु मसीह का आरम्भ में शत्रु था किन्तु दर्शन पाने के बाद वह मसीह धर्म का अनन्य भक्त हुआ और अन्य शिष्यों के साथ यह विश्वास करने वाला हुआ कि "प्रभु योग्रु मसीह पर विश्वास कर तो तू और तेरा घराना उद्धार पायेगा" र प्रभु योग्रु मसीह पर विश्वास ही उसका जीवन दर्शन था। नये नियम में उसके द्वारा लिखित कई पत्रियों में इस बात के प्रमाग हैं। जीवन में मोक्ष का आधार कर्म नहीं, विश्वास है। एक स्थान पर पौलुस कहता है कि "विश्वास से धर्मी जन-जीवित रहेगा।" एक अन्य स्थान पर वह कहता है कि "यह बात प्रगट है कि व्यवस्था के द्वारा परमेश्वर के यहाँ कोई धर्मी नहीं ठहरता क्योंकि धर्मीजन विश्वास से जीवित रहेगा।"

प्रभु योशु मसीह के ऋन्य शिष्यों ने भी विश्वास पर बल दिया है । इसी विश्वास को लेकर यूहन्ना प्रभु यीशु मसीह के शब्दों को लिखता है कि ''यदि तुम विश्वास न करोगे कि मैं वही हूँ तो अपने पापों में मरोगे ।''\*

#### मसीह धर्म में शरीर और प्रात्मा के कर्म :

मसीही घर्म में शरीर ग्रौर ग्रात्मा के कर्मों को गिनाया गया है। पवित्र शास्त्र बाइबल का दृष्टिकोण हमारे धार्मिक कार्यों के प्रति जो बिना विश्वास के हैं, मैले चिथड़ों के समान हैं। पुराने नियम में यशय्याह नबी की पुस्तक में बताया गया है कि "हम तो सब के सब अशुद्ध मनुष्य के से हैं ग्रौर हमारे धर्म के काम सब के सब मैले चिथड़ों के समान हैं।"<sup>द</sup> फिर भी शरीर और आत्मा के कर्मों में भेद किये गये हैं। इन भेदों का वर्शन पौलुस ने किया है। वह लिखता है—"शरीर के काम तो प्रकट हैं अर्थात् व्यभिचार, गन्दे काम, लुचपन, मूर्ति पूजा, टोना, बैर, भगड़ा, ईर्षा, कोध, विरोध, फूट, विधर्म, डाह, मतवलापन, लीला, कीड़ा, ऐसे-ऐसे काम करने वाले परमेश्वर के राज्य के वारिस न होंगे। पर आत्मा का फल प्रेम, ग्रानन्द, मेल, धीरज, कृपा, भलाई, विश्वास, नम्रता ग्रौर संयम हैं, ऐसे-ऐसे कामों के विरोध में कोई ब्यवस्था नहीं।"अ

#### कर्मों के द्वारा ईश्वर को महिमाः

कभी-कभी शुभ कर्म करने वाला व्यक्ति अर्थात् धर्मी व्यक्ति भी ईश्वर पर दोष लगाता है कि उसे अच्छे कर्म करते हुए भी विपक्ति, दु:ख उठाने पड़ते हैं । बाइबल में ऐसे तीन उदाहरण हैं । एक पुराने नियम में और दो नये नियम में ।

३. रोमियो १:१७

४. गलतियो ३:११

- ४. यूहन्नाम् : २४
- ६. यशस्याह ६४:६

७. गलतियो ४ : १६-२३

१. रोमियो ४:२ २. प्रेरितो के काम १६:३१

जिसके दारा मसीह घर्म में कर्म का ज्ञान होता है कि अच्छे कर्म करने पर भी विपत्ति ग्राती है, बिना कर्म किये भो जन्म से ग्रंघा होना पड़ता है और अशुभ कर्म करने के बाद भी उद्धार हो जाता है। पुराने नियम (old testament) में अय्यूब नामक एक धर्मी व्यक्ति का खयान है। परमेश्वर उसे शैतान के हाथों सौंपसा है ग्रौर उस पर विपत्ति का खयान है। परमेश्वर उसे शैतान के हाथों सौंपसा है ग्रौर उस पर विपत्ति आती है फिर भी अय्यूब ईश्वर पर दोष नहीं लगाता जैसा कि लिखा है----"इन सब बातों में भी ग्रय्यूब ने न तो पाप किया और न परमेश्वर पर मूर्खता से दोष लगाया" ग्रौर शैतान परमेश्वर के भक्त के सामने पराजित होता है क्योंकि जैसा कहा गया है कि "धर्मी पर बहुत सी विपत्ति पड़ने पर भी ग्रय्यूब विचलित नहीं हुया ग्रौर उसके कर्मों के द्वारा परमेश्वर की महिमा हुई। 3

दूसरा वर्ग्गन एक जन्म के ग्रंधे का है जो नये नियम में यूहजा के नौव अध्याय में वर्गित है। प्रभु योशु मसीह के चेले उससे पूछते हैं ''रब्बो किस ने पाप किया था कि यह अन्धा जन्मा, इस मनुष्य ने, या उसके माता-पिता ने ?'' योशु ने उत्तर दिया कि न तो इसने पाप किया था, न इसके माता-पिता ने, परन्तु यह इसलिये हुआ कि परमेश्वर के काम उसमें प्रकट हों।'' इसी कारण मसीही धर्म पूनर्जन्म के सिद्धान्त में विश्वास नहीं करता।

तीसरा वर्एन प्रभुयोशु मसीह के एक मित्र लाजर का है जो यूहन्ना रचित सुसमाचार के ग्यारहवें ग्रध्याय में वर्गित है कि प्रभुयीशु मसीह को लाजर की बीमारी का संदेश भेजा जाता है ग्रौर उस समय वे कहते हैं कि ''यह बीमारी मृत्यु की नहीं, परन्तु परमेश्वर की महिमा के लिए है कि उसके द्वारा परमेश्वर के पुत्र की महिमा हो।''

एक ग्रन्थ उदाहरण डाकू का है जिसने जीवन भर अशुभ कर्म किये, प्रभु योशु मसीह की मृत्यु के समय दो डाकू भी उनके साथ कूस पर लटकाये गये थे। एक प्रभु योशु मसीह की निन्दा कर कह रहा था कि अपने ग्राप को और हमें बचा। दूसरा डाकू पहिले डाकू को डांटता है कि हम तो ग्रपने कुकर्म का दण्ड पा रहे हैं किन्तु इस पदित्र मनुष्य ने क्या किया ? और तब वह योशु मसीह से कहता है कि "जब तू ग्रपने राज्य में ग्राए, तो मेरी सुघि लेना।" प्रभु यीशु मसीह ने उस डाकू से कहा कि "ग्राज हो तू मेरे साथ स्वर्ग लोक में होगा।"

इन उदाहरगों से स्पष्ट हो जाता है कि मनुष्य अपने पूर्व जन्म के कमों को नहीं भोगता और न ही पूर्वजन्म के कमों का कोई उत्तरदायित्व है ।

- १. ग्रय्यूब १ : २२ २. भजन संहिता ३४ : १९
- ३. सम्पूर्णं ग्रब्ययन के लिए पढ़िये ग्रय्यूब १ ग्रौर २
- ४. लूका २३:३६-४३

#### २०६ ]

#### कर्म और ग्रनुग्रह :

मसीही धर्म में कर्म के साथ ही अनुग्रह का बहुत अधिक महत्त्व है क्योंकि उढार अनुग्रह के ही कारण है । यदि ईश्वर अनुग्रह न करे तो कर्म व्यर्थ है । बाइबल में लिखा है---- "जो मुभ से, हे प्रभ, हे प्रभु कहता है, उनमें से हर एक स्वर्ग के राज्य में प्रवेश न करेगा ।" मसीही धर्म इसीलिए क्रनुग्रह का प्रचार करता है क्योंकि लिखा है—''क्योंकि विश्वास के द्वारा अनुग्रह ही से तुम्हारा उद्धार हुआ है, और यह तुम्हारी ओर से नहीं, वरन परमेश्वर का दान है और न कमों के कारए, ऐसा न हो कि कोई घमण्ड करे।" अीवन में पवित्रता अनुग्रह के ही द्वारा याती है। पौलुस लिखता है कि "मैं परमेश्वर के अनुग्रह को व्यर्थ नहीं ठहराता, क्योंकि यदि व्यवस्था के द्वारा धार्मिकता होती तो मसीह का मरना व्यर्थ होता।"<sup>3</sup> पौलुस का पूर्र्श विश्वास था कि प्रभु यीशू मसीह की मृत्यु ही अनुग्रह को पृथ्वी पर मानवता के लिए लाई है।

अनुग्रह को कभी भी ऋय नहीं किया जा सकता और न ही र्घामिक कमों के द्वारा ऑजित किया जा सकता है किन्तु अनुग्रह उन्हीं पर होता है जो परमेश्वर की आज्ञा मानता है। पौलुस समेकाते हुएँ लिखता है ''पाप की मजदूरी तो मृत्यु है परन्तु परमेब्बर का वरदान हमारे प्रभु योशु मसीह में अनन्त जीवन है। " ४ इसी अनग्रह के बारे में वह आगे कहता है— "तो उसने हमारा उद्धार किया; और यह धर्म के कार्यों के कारए नहीं, जो हमने आप किए, पर अपनी दया के अनुसार नए जन्म के स्नान, श्रौर पवित्र आत्मा के हमें नया बनाने के द्वारा हुम्रा<sup>ँ</sup>।"\*

#### उपसंहार :

मसीही धर्म में कर्म की मान्यता होते हुए भी अनुग्रह का महत्त्व है। वास्तव में परमेश्वर का प्रेम मनुष्य जाति के लिए उसका अनुग्रह है जिसके द्वारा मनुष्य को मोक्ष प्राप्त होता है। एक गुजराती लेखक घनजी भाई फकीर भाई अनुग्रह के बारे में लिखते हैं कि "अनुग्रह कोई जादू का प्रभाव नहीं है प्रथवा कोई तत्त्व ग्रथवा कोई दान नहीं है किन्तु अनुग्रह एक व्यक्ति है जो प्रभु यीशु मसीह स्वयं हैं।"\* इस कारएा मसीही धर्म में कर्म, विश्वास और ग्रनुग्रह का एक संगम है ।

П

- २. इफिसियो २ : = & भत्ती७:२१ ۶.
- ३. गलतियो २:२१

• •

४. रोमियो ६ : २३

- ४. तीतुस ३:४
- Kristopanished Dhanji Bhai Fakir Bhai, P. 21

.

# इस्लाम धर्म में कर्म का स्वरूप 🛛 डॉ॰ निजाम उद्दीन

२८

इस्लाम धर्म संसार के परित्याग की, विरक्ति की झोर ले जाने वाला धर्म नहीं; तर्के दूनिया या रहबानियत का संदेश देने वाला नहीं। वह कर्म का संदेश देता है, संयम से जीवन व्यतीत करने का मार्ग प्रशस्त करता है। इस लोक के साथ परलोक पर भी उसकी दृष्टि रहती है ग्रौर परलोक को इहलोक पर प्राथमिकता देता है । मनूष्य कर्म करने में पूर्णत: स्वतन्त्र है, उसे ग्रपने कर्मों का फल भी निश्चित रूप में मोगना है और 'रोजे -मशहर' में --- 'ग्रन्तिम निर्णय' के दिन उसे ग्रल्लाह के दरबार में हाजिर होकर ग्रपने कर्मों का हिसाब देना होता है—''जो व्यक्ति सत्कर्म करेगा चाहे वह स्त्री हो या पूरुष, बशतें कि वह मोमिन हो, उसे हम संसार में पवित्र जीवन व्यतीत करायेंगे और परलोक में ऐसे व्यक्तियों को उनके प्रतिकार, पूण्य, उत्तम कर्मों के अनुसार प्रदान किये जायेंगे।" भ

जैसा कर्म वैसा फल मिलेगा। स्वर्ग और नरक का---जन्नत व दोजख का निर्एाय लोगों के हक़ में कर्मों के आधार पर ही होगा—डॉ० इक़बाल ने ठीक फरमाया है:—

> अमल से जिंदगी बनती है जन्नत भी जहन्नुम भी, यह खाकी अपनी फ़ितरत में, न नूरी है न नारी है।

कुरआन में बार-बार यह घोषणा की गई है—"व बक्किरिल्लजीना ग्रामनू व भ्रामिलुस्सुग्रालिहाति अन्नालाहुम जन्नातिन तजरी मिन-तहतिहल अन्हार ।<sup>//२</sup>

ए पैगम्बर ! खुशखबरी सुना दीजिए उन लोगों को जो ईमान लाए ग्रौर काम किये ग्रच्छे, इस बात की कि निःसंदेह उनके लिए जन्नतें (स्वर्ग) हैं जिनके नीचे नहरें बहती हैं।

१---कुरग्रान, नहल---१२५

२—ग्रलब्कर, २४

२१० ]

लेकिन कर्मों का दारोमदार नीयत पर है। जो जैसी नीयत करेगा उसे वैसा ही मिलेगा। पैग़म्बरे-इस्लाम का फ़रमाना है—"कर्म का दारोमदार नीयत पर है ग्रौर प्रत्येक आदमी को वही मिलेगा जिसकी उसने नीयत की।" ग्रल्लाह कएा-भर बुराई, कर्एा-भर भलाई को देखने वाला है। 'सूरे ग्रलजलजाल' में अल्लाह ने फ़रमाया है—"जो कोई एक कण समान नेकी करेगा, उसे देखेगा ग्रौर जो कण समान कुकर्म करेगा, उसे देखेगा"। 'सूरे अलहज' में उल्लेख है—"वग्रबुदू रब्बाकुम वफ़ग्रलू ला अल्लाकुम तुफलिहून" अर्थात् अपने रब की बंदगी करो ग्रौर भलाई के कर्म करो ताकि हित-कल्याण प्राप्त करो। इस प्रकार कुरग्रान में तथा अन्तिम पैग़म्बर मुहम्मद साहब (सन् ५७१-६३२) ने बार-बार सल्कर्म करने का आदेश दिया है और साथ ही उस व्यक्ति को श्रेष्ठ माना है जो संयमी है—

"नेकी यह नहीं है कि तुमने ग्रपने मुख पूर्व की ग्रोर कर लिए या पश्चिम की ओर, वरन् नेकी यह है कि मनुष्य अल्लाह को, क़यामत या ग्रन्तिम दिन को, फ़रिश्तों (देवदूतों) को, ग्रल्लाह द्वारा अवतरित पुस्तक को, ग्रौर उसके पैग़म्बरों को ह्रुदय से—सच्चे मन से स्वीकार करे और ग्रल्लाह के प्रेम में अपना प्रिय धन सम्बन्धियों, अनाथों, याचकों, भिक्षुकों पर, सहायता के लिए हाथ फैलाने

वालों पर ग्रौर दासों की विधकों की मुक्ति पर खर्च करे, नमाज क़ायम करे, जकात (वार्षिक लाभ का २३ प्रतिशत) दे। ग्रौर नेक वे लोग हैं जो प्रएा करें, वायदा करें तो उसे पूर्ण करें, ग्रौर तंगी एवं मुसोबत के समय में, सत्य और असत्य के संघर्ष में सब करें। यह है सत्यवादी लोग, ग्रौर यही लोग मुत्तक़ी हैं, संयमी हैं। भे"

'तकवा' क्या है ? इस पर भी विचार करना ग्रावझ्यक है । कूरग्रान में तक़वा करने वाले को, संयमी को इस रूप में व्यंजित किया गया है – "जो ग्रदृश्य या गैब पर विश्वास करते हैं, ईमान लाते हैं, नमाज कायम करते<sup>ँ</sup> हैं—नियमित रूप में नमाज पढ़ते हैं, और जो अन्न हमने उनको दिया है उसमें से व्यय करते हैं, जो किताब (कुरग्रान) तुम पर उतारी गई है ग्रौर जो किताबें तूमसे पहले उतारी गई हैं, उन सब पर ईमान लाते हैं और ग्राखिरत पर विश्वास करते हैं ऐसे लोग अपने रब की सरफ से सद्मार्ग पर हैं ग्रौर वही पूण्य, लाभ प्राप्त करने वाले हैं।'' 'सूरे ग्राले-इमरान' में फ़रमाया गया है—''जो प्रत्येक दशा में ग्रपना धन खर्च करते हैं; चाहे ग्रच्छी दशा में हों या चाहे दुर्दशा में हों, जो कोध को पी जाते हैं और दूसरों के दोष क्षमा कर देते हैं, ऐसे नेक लोग ग्रल्लाह को बहत पसन्द हैं और जिनकी दशा यह है कि यदि कोई ग्रश्लील कार्य उनसे हो जाये या किसी गुनाह को करके अपने ऊपर ग्रत्याचार कर बैठते हैं तो अल्लाह उन्हें याद आता है और उससे वे अपने दोषों की क्षमा चाहते हैं और अल्लाह के अतिरिक्त ग्रौर कौन है जो गूनाह क्षमा कर सकता है ? और वह कभी जानबुक्तकर अपने किये पर आग्रह नहीं करते । ऐसे लोगों का प्रत्युपकार उनके रब के पास यह है कि वह उन्हें क्षमा कर देगा और ऐसे उपवनों में उन्हें दाखिल करेगा, जिनके नीचे नहरें बहती होंगी ग्रौर वहाँ वह सदैव रहेंगे।" क्या ग्रच्छा बदला है नेक. सत्कर्म करने वालों के लिए।

इस्लाम धर्म में कर्मों के स्वरूप पर दो दृष्टियों से विचार किया जा सकता है---

(१) ऐसे कर्म जिनका समाज से सम्बन्ध है, उन्हें लौकिक कर्म कह सकते हैं। मनुष्य परस्पर अन्य मनुष्यों से जो व्यवहार करता है वे कर्म इसी श्रेणी में आयेंगे।

(२) आघ्यात्मिक कर्म वे हैं जिनका संबंध नमाज, रोजा, हज और ज़कात से हैं। मनुष्य को अल्लाह के ग्रतिरिक्त किसी की पूजा-इबादत नहीं करनी चाहिए, ग्रल्लाह के ग्रतिरिक्त कोई आराष्य नहीं, यह इस्लाम धर्म का प्रमुख सिद्धान्त है ग्रौर इस पर ग्रमल करना प्रत्येक मुसलमान का कर्त्तव्य है। इसी को

१---कुरम्रान : मलबुकर---१७७

विकर्म सिद्धान्त

'तौहीद' कहते हैं और इसी में इस्लाम धर्म का मूलमंत्र (कलमा) समाहित है-

२१२ ]

"ला इलाहा इल्लल्लाह मुहम्मदुर्रसूलल्लाह।" प्रथति अल्लाह के सिवाय कोई पूज्य नहीं-इबादत के योग्य नहीं, मुहम्मद अल्लाह के रसूल हैं-संदेश-वाहक हैं ।

जब हम सामाजिक कर्मों की ग्रोर घ्यान देते हैं तो निम्न बातें सामने आती हैं। इन्हें भी अल्लाह का ग्रादेश मानना चाहिए---

(१) माता-पिता के साथ, सद्व्यवहार करो; यदि तुम्हारे पास उनमें से कोई एक या दोनों वृद्ध होकर रहें तो उन्हें उफ़ तक न कहो, वे उन्हें भिड़क कर उत्तर दो, वरन् उनसे सादर बातें करो, नम्रता और दया के साथ उनके सामने फूक कर रहो और दुम्रा करो---परवरदिगार ! उन पर दया-क्वपा कर, जिस तरह प्रेम, दया, करुणा के साथ उन्होंने मेरा पालन-पोषण किया है ।

(२) अपने सम्बन्धियों को, याचकों को, अनाथों को, दीन-निर्धन को 

(३) मितव्ययी बनो, अधिक या फ़जूल व्यय करने वाले शैतान के भाई हैं और शैतान ने अपने परमात्मा का एहसान नहीं माना ।

(४) बलात्कार के पास भी न फटको, यह बहुत ही बुरा कर्म है और बहुत ही बूरा मार्ग है ।

(१) ग्रनाथ के माल-सम्पत्ति के पास मत जाग्रो, एक उत्तम ग्रच्छा मार्ग अपनाम्रो जब तक कि वह वयस्कता को प्राप्त न हो ।

(६) प्रण या वचन की पाबन्दी करो, निःसंदेह वचन के बारे में तुम्हें उत्तरदायी होना पड़ेगा।

(७) पृथ्वी पर अनड़ कर मत चलो, न तुम पृथ्वी को विदीर्ए कर सकते हो, न पर्वतों की उच्चता तक पहुँच सकते हो ।

(म) न तो ग्रपना हाथ गरदन से बांध कर रखो और न उसे बिल्कूल ही खुला छोड़ दो कि भर्त्सना, निन्दा, विवशता का शिकार बनो । तेरा रब जिसके लिए चाहता है, रोजी का विस्तार करता है ग्रौर जिसके लिए चाहता है उसे सीमित कर देता है।

(१) अपनी सन्तान की दरिद्रता के कारण हत्यान करो, अल्लाह सबको म्रन्न देने वाला है, उनकी हत्या एक बडा अपराध है ।

(१०) किसी को नाहक करल मत करो।

(११) किसी ऐसी वस्तु का ग्रनुकरण मत करो जिसका तुम्हें ज्ञान न हो । निःसंदेह आँख, नाक, कान, हाथ, दिल----सब की पूछ-गछ होनी है ।

(१२) मजदूर की मजदूरी उसका श्रम सूखने से पहले दे दो ।

(१३) अपने नौकर के साथ समानता का व्यवहार करो; जो स्वयं खाग्रो वही उसे खिलाग्रो, जैसा स्वयं पहनो वैसा उसे भी पहनाओ।

(१४) नाप कर दो तो पूरा भर कर दो, तोल कर दो तो पूरा, ठीक तराजू से तोल कर दो ।

(१४) भ्रमानत में खियानत—बेईमानी मत करो । कुरग्रान में कहा गया है—

मन अमिला सालिहन मिन जिकरिन ग्रव उन्सा व हुवा मुमिनुन फ़ला नुहयोयन्नाह हयातन तथ्यिबा । वला नजजियन्नाहुम ग्रजराहुम बिअहसनि माकानू यग्रमालून ।

अर्थात् व्यक्ति जो नेक ग्रमल करेगा चाहे वह स्त्री हो या पुरुष, बशर्ते कि हो वह मोमिन (ईमान, विश्वास रखने वाला) उसे हम संसार में पवित्र जीवन व्यतीत करायेंगे और आखिरत में —परलोक में ऐसे लोगों को उनके उत्तम कर्मों के अनुसार प्रत्युपकार या प्रतिफल प्रदान किया जायेगा।

'सूरे कहफ़' में अंकित है—''इन्नल्लजीना ग्रामनू व ग्रमिलुस्सालिहाति इन्ना ला नुजीउ अजरामन अहसना अमाला''—जो ईमान लायें श्रौर नेक काम करें तो नि:संदेह हम सरकर्म करने वालों के फल नष्ट नहीं किया करते ।

एक सच्चा मुसलमान यह आस्था रखता है कि मनुष्य को मुक्ति प्राप्त करने के लिए अल्लाह के निर्देशन में कर्म करना चाहिए; मुक्ति को प्राप्ति के लिए मनुष्य को आस्था के साथ कर्मशोल रहना होगा। यह ग्रास्था ग्रीर कर्म दोनों का संयोग ग्रावश्यक है। जीवन को ग्रास्थामय बनाना होगा, बिना आस्था के कर्म और बिना कर्म के ग्रास्था बेकार है। केवल कर्म, केवल आस्था का प्रश्नय लेकर मुक्ति प्राप्त नहीं की जा सकती। इस्लाम में अन्धानुकरएा को पसंद नहीं किया गया। ईमान के पाँच तत्त्व हैं (१) अल्लाह (२) पैगम्बरों की परम्परा (३) धर्म ग्रन्थ (कुरग्रान, बाइबिल ग्रादि) (४) देवदूत (५) ग्राखिरत या परलोक। इन पर विश्वास, आस्था रखने पर ही एक व्यक्ति मुसलमान माना जा सकता है।

१----नहल ६७

जहाँ तक धार्मिक या ग्राध्यात्मिक कर्मों का सम्बन्ध है उन्हें 'हक्कुल्लाह' कहा जाता है । रोजा, नमाज आदि इन्हीं में सम्मिलित हैं । इस्लाम घर्म के ग्रनुयायियों पर यह फ़र्ज है कि (१) वे दिन में पाँच समय नमाज अदा करें,

(२) साल में एक महीने तक (रमजान के महीने में ही) रोजा रखें, (३) ग्रर्थ-सम्पन्न हों तो जीवन में एक बार अवश्य 'हज' करें, (४) ग्रपनी वार्षिक ग्राय का २३ प्रतिशत दान करें। इन ग्रावश्यक कर्मों के द्वारा आध्यात्मिक उद्देश्यों की प्राप्ति हो जाती है। ये इस्लाम के चार प्रमुख कर्म-स्तम्भ हैं।

खुदा हमारी नमाज का भूखा नहीं, नमाज के द्वारा मनुष्य के जीवन में, ब्यवहार में परिवर्तन होना आवश्यक है। नमाज द्वारा निम्न बातें जीवन में आनी चाहिए----(१) इसके द्वारा ग्रल्लाह के ग्रस्तित्व ग्रौर उसके गुणों के विषय में मनुष्य की ग्रास्था दृढ़ होती है। आस्था प्राणों में घुलमिल जाती है, ग्रात्मा का एक अंग बन जाती है। (२) नमाज ईमान को जीवित, ताजा रखती है। (३) इसके द्वारा मनुष्य की महानता, उच्चाचरण, श्रेष्ठता, सदाचार का विकास, सौदर्य की तथा प्रकृति की ग्रागा-उमगों को पूरा करने में मनुष्य को सहायता करती है। (४) नमाज हूदय को पवित्र करती है, बुद्धि का विकास करती है, ग्रन्तरात्मा को सचेत तथा जीझित रखती है, ग्रात्मा को शान्ति प्राप्त होती है। (४) नमाज के द्वारा मनुष्य की अच्छाइयाँ प्रकट होती हैं ग्रीर ग्रशुभ, अपवित्र बातें समाप्त हो जाती हैं।

रोजा मनुष्य को ग्रह्लाह से प्रेम करना सिखाता है क्योंकि रोजा केवल ग्रह्लाह की खुशनूदी—प्रसन्नता के लिए रखा जाता है। इसके द्वारा ग्रह्लाह को सन्निकटता का ग्रनुभव होता है। यह मनुष्य की आत्मा को पवित्रता प्रदान करता है, उसे संतुलित जीवन व्यतीत करने का पाठ सिखाता है, सज्ञ-सन्तोष तथा निःस्वार्थता का भाव उत्पन्न करता है। इच्छाओं का, इन्द्रियों का दमन करना, उन्हें नियंत्रित करना आता है। भूख-प्यास को अनुभूति से सहानुभूति, दया, करुणा के भाव मनुष्य में उत्पन्न होते हैं। इसके द्वारा मनुष्य अनुशासनमय जीवन व्यतीत करता है, सामाजिकता की भावना उत्पन्न होती है।

'जकात' इस्लाम का प्रमुख स्तम्भ है। इस शब्द का भाव तो 'पावनता' है, लेकिन व्यवहार में वार्षिक दान—चाहे रुपयों-पैसों के रूप में हो, चाहे वस्तुओं के—पदार्थों के रूप में हो, गरीबों को देना है। लेकिन इसमें दानशीलता के साथ खुदा-प्रेम, आध्यात्मिक उद्देश्य, नैतिक भावना भी शाकिल है। यह स्वेच्छा से दिया जाता है, कोई सरकारी दबाव नहीं जैसे आयकर में है। मानव-प्रेम की यह एक सच्ची ग्रभिव्यक्ति है। वार्षिक ग्राय का कम से कम ढाई प्रतिशत दान देना, खैरात करना ग्रनिवार्य है। जकात हक़दार को देनी चाहिए—जिसके पास ग्रपनी ग्रावश्यकताग्रों को पूरा करने के लिए कुछ भी न हो। अनाथ, विकलांग को जकात देने में प्राथमिकता देनी चाहिए । जकात देने में गर्व या प्रदर्शन नहीं करना चाहिए ।

'हज' इस्लाम का ग्रंतिम प्रमुख स्तम्भ है। हज प्रत्येक मुसलमान स्त्री-पुरुष पर फ़र्ज है जिसके पास ग्राधिक, शारीरिक, मानसिक सम्पन्नता-समर्थता है। इसे इस्लाम धर्म का सर्वोत्तम और महान् सम्मेलन समफना चाहिए, ध्रमन द शान्ति की ग्रन्तर्राष्ट्रीय कान्फ्रेन्स है। इसके द्वारा इस्लाम का सार्वभौम स्वरूप उभर कर सामने ग्राता है। मानव-प्रेम का, समानता का, विश्व-बन्धुता का इससे उत्तम रूप ग्रन्यत्र नहीं मिलता। हज के द्वारा मक्का, मदीना ग्रादि की यात्रा करके हाजी लोग उस युग का भी स्मरण करते हैं जिस युग में हजरत इब्राहीम ने मक्का का निर्माण किया था। पैग्रम्बर मुहम्मद साहब ने जीवन ब्यतीत किया था, सकल समाज में ग्राध्यात्मिकता की ज्योति जलाई थी।

इस्लाम धर्म के अनुसार मनुष्य को ग्रपने कर्म करने में पूर्ण स्वतन्त्रता है, उसे मार्ग दर्शाया गया है, ग्रल्लाह की किताब कुरआन के द्वारा ग्रौर पैग़म्बर मुहम्मद साहब के जीवन के द्वारा। उसे ग्रच्छे-बुरे की सजा अवश्य मिलेगी। खुदा की ओर से नियुक्त फ़रिश्ते उसके प्रत्येक कर्म का लेखा-जोखा दर्ज करते रहते हैं ग्रौर क़यामत के दिन, योमे-महशर में उसके कर्मों का विवरण-'एमालनामा' उसके हाथ में होगा ग्रौर तदनुसार उसे स्वर्ग, नरक में डाला जायगा; उसे कर्मों का पूरा-पूरा बदला दिया जायगा। यह अवश्य स्मरणीय है कि यदि कोई ग्र्युपने किए पर पश्चात्ताप करे, क्षमा मांगे और वैसा गुनाह न करे तो ग्रल्लाह उसे क्षमा कर देता है क्योंकि वह 'रहीम' और 'रहमान' है, वह दयानिधि है, कुपासागर है। यों ग्रल्लाह सर्वशक्तिमान है, उसकी इच्छा के बिना पत्ता भी नहीं हिल सकता। मनुष्य को ग्रपने-ग्रापको ग्रल्लाह के ग्रधीन समफकर उसकी खुशनूदी के लिए कर्म करने चाहिए ग्रौर उस मनुष्य को सर्व-श्रेष्ठ मनुष्य कुरआन व इस्लाम की दृष्टि में समफा जायगा जिसके कर्म उत्तम है, जिसका आचरण श्रेष्ठ है। ''इन्नलाहा ला युगैयिष्ठमा बि कौमिन हत्ता युगैयिष्ठ मा बि ग्रन्फ्रुसिहिम। <sup>9</sup>

नि:संदेह अल्लाह किसी जाति की दशा को उस समय तक परिवर्तित नहीं करता जब तक कि वह ग्रपनी दशा को नहीं परिर्वातत करती ।

#### 

## २ पाश्चात्य दर्शन में किया-सिद्धान्त<sup>\*</sup>

भारतीय दर्शन में कर्म के प्रत्यय का प्रयोग जिस अर्थ में मिलता है उस अर्थ में पाश्चात्य-दर्शन में नहीं मिलता। ऐसा इसलिये है कि भारतीय दर्शन में चार्वाकों को छोड़कर सभी दार्शनिक पुनर्जन्म में विश्वास करते हैं। ग्रतः पुनर्जन्म की व्याख्या के रूप में 'कर्म' के प्रत्यय को भारतीय दर्शन में समभा गया है जबकि पाझ्चात्य-दर्शन में ऐसा नहीं है ।

किया-दर्शन पाश्चात्य दर्शन शास्त्र की एक नवीन शाखा है। तत्त्व-मीमांसकों के ग्रसिरिक्त मनोवैज्ञानिक, समाजशास्त्री एवं विधिशास्त्री भी किया कर्म के प्रत्यय की व्याख्या में रुचि रखते हैं। तत्त्वमीमांसकों की रुचि मानव स्वतंत्रता एवं उत्तरदायित्व ग्रादि कर्म से सम्बन्धित समस्याग्रों तक ही सीमित थी। समकालीन दार्शनिकों की रुचि इसमें है कि कर्म की व्याख्या कारण-कार्य के रूप में की जा सकती है या नहीं ? कूछ दार्शनिक मानव-क्रिया की व्याख्या कारएा-कार्य के रूप में करते हैं तो दूसरी ब्रोर अन्य दार्शनिक मानव-किया/कर्म को अन्य प्रकार की घटनाओं से बचाये रखने के लिये किया ग्रथवा कर्म की व्याख्या अभिप्राय एवं हेतु आदि प्रत्ययों द्वारा करते हैं ।

इस संक्षिप्त लेख में हम मानव किया/कर्म (Human action) के स्वरूप एवं उसकी कुछ समस्याओं तथा व्याख्या करने वाले कुछ सिद्धान्तों का अति संक्षिप्त परिचय प्रस्तुत करेंगे ।

प्रत्येक व्यक्ति 'किया' करता है चाहे वह दैहिक हो (जैसा कि मांसपेशीय गति, हाथ उठाना, कोई चीज खरीदना, पुल बनाना, दूसरे व्यक्ति की प्रशंसा करना या उसकी हँसी उड़ाना आदि) या मानसिक (उँदाहरणत: गणितीय समस्या का समाधान करना, किसी रहस्य को छुपाये रखना आदि) । लेकिन यह तथ्य कि "मनुष्य किया करते हैं" इस दावे की स्रोर इंगित नहीं करता कि

<sup>\*</sup>यद्यपि पाञ्चात्य दर्शन में भारतीय दर्शनों की भाँति कर्म-सिद्धान्त का विवेचन नहीं मिलता, पर वहाँ किया-सिद्धान्त के रूप में किया पर व्यापक चिन्तन किया गया है। चुँकि 'कर्म' के मूल में किया अन्तनिहित है बतः द्रव्य कर्म और भावकर्म के स्वरूप को समझने में पाक्ष्चारय किया-सिद्धान्त सहायक हो सकता है। इसी दृष्टि से यह निवन्ध यहाँ दिया जा रहा है । -----सम्पादक

#### पाश्चात्य दर्शन में किया-सिद्धान्त ]

मानव किया को लेकर कोई समस्या नहीं है। मनोवैज्ञानिकों, विधिशास्त्रियों, समाजशास्त्रियों, के लिये 'किया' वह व्यवहार है जो किसी लक्ष्य की ओर उन्मुख होता है। लेकिन 'किया' के बारे में प्लेटो से लेकर आज तक के दार्शनिक विभिन्न प्रकार के प्रश्न उठाते ग्राये हैं। किया के सम्वन्ध में प्रमुख रूप से पाँच प्रकार के प्रश्न दार्शनिकों ने उठाये हैं। ये प्रश्न हैं:---

१. प्रत्ययात्मक प्रश्न (Conceptual) — जैसा कि 'मानव किया क्या है, 'व्यक्ति (Persons) क्या कर सकते हैं ?' अथवा 'व्यक्ति ने किया की' ऐसा कहने का क्या अर्थ है ? तथा 'ऐसा कहने का क्या ग्रर्थ है कि एक व्यक्ति किया कर सकता है ?'

२. व्याख्यात्मक प्रश्न—मानव किया की व्याख्या से सम्बन्धित प्रश्न जैसे कि 'क्या भौतिक शास्त्र, जीवविज्ञान, के सिद्धान्त एवं पद्धति मानव किया को समभुने के लिए पर्याप्त हैं ?' 'क्या वैज्ञानिक प्रत्ययों से इतर किन्हीं ग्रन्य प्रत्ययों जैसे कि सोद्देश्यता (purposiveness) एवं लक्ष्योन्मुखता (goal directedness) जैसे प्रत्ययों की मानव किया की व्याख्या के लिए क्या अनिवार्यता है ?

३. तत्त्वमोमांसीय प्रश्न—जैसे कि 'क्या सभी मानव-क्रियाएँ उत्पन्न की जाती हैं' (are caused) ? क्या मानव क्रिया उत्पन्न की जा सकती है ? इस प्रकार के प्रश्नों का सम्बन्ध इच्छा-स्वातन्त्र्य की जटिल समस्याओं से है

**४. ज्ञानसीमांसोय प्रश्न** जैसे कि क्या निरीक्षण या किन्हीं म्रन्य साधनों के द्वारा हम यह जानते हैं कि हम किया कर रहे हैं ? ''हम कैसे जानते हैं कि म्रन्य व्यक्ति किया करते हैं ?''

४. नीतिशास्त्रीय एवं परा-नीतिशास्त्रीय प्रश्न इस कोटि में जो प्रश्न आते हैं वे हैं—क्या कियाएँ ग्रथवा उनके परिएााम ग्रच्छे या बुरे होते हैं ? तथा ऐसा कहने का क्या अर्थ है 'कि व्यक्ति ग्रपनी किया या उनके परिणाम के लिए उत्तरदायी है ?'

यह बात स्पष्ट है कि किया से सम्बन्धित प्रत्ययात्मक प्रश्न (Conceptual questions) ही प्रमुख प्रश्न हैं । कियाग्रों को व्याख्या, कियाग्रों के कारण, कियाग्रों का ज्ञान, कियाओं एवं उनके परिणामों व मूल्यांकन के लिए सर्वप्रथम यह जानना आवश्यक है कि 'क्रिया' का क्या अर्थ है ? दूसरे शब्दों में, किया के स्वरूप से सम्बन्धित सिद्धान्त का स्थान तार्किक दृष्टि से किया के व्याख्यात्मक, तत्त्वमीमांसीय, ज्ञानमीमांसीय, नैतिक एवं परा-नैतिक (meta-ethical) सिद्धान्तों से पहले आता है । अतः हम सर्वप्रथम किया के स्वरूप एवं विवरण (descriptions) से सम्बन्धित समस्याग्रों पर विचार करेंगे ।

#### २१५ ]

#### मानव किया का स्वरूप :

मानव किया के स्वरूप पर प्रकाश डालने के लिए हम इस प्रश्न पर विचार करें कि हमारी कियाएँ प्रकृति में होने वाले विभिन्न परिवर्तनों (Changes) से कैसे महत्त्वपूर्ण रूप से भिन्न हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में यह कहा जा सकता है कि मानव स्वयंगति करने वाला (self-mover) है तथा वह स्वयं से अपनी गतियों (क्रियाग्रों) को प्रारम्भ (initiate) करता है, निर्देशित (direct) करता है एवं नियंत्रित करता है। जबकि पर्वत, मिट्टी, फूल ग्रादि चीजें स्वयं से गति नहीं करतीं अर्थात् एक स्थान से दूसरे स्थान पर नहीं जा सकतीं। लेकिन केवल 'स्वयंगति करना' पद से मानव कियाओं को अन्य परि-वर्तनों या गतियों से विभेदित नहीं कर सकते क्योंकि राकेट, जो जीवित प्राणियों की कोटि में नहीं ग्राता, भी स्वयं से गति करता (self-propelled) है, ग्रपने व्यवहार को निर्देशित भी करता है, ग्रतः किया को समफने के लिए किसी अन्य मानदण्ड की ग्रावश्यकता है।

मनुष्यों की गतियाँ इसलिए किया की कोटि में आती हैं कि उन्हें कक्ती (agent) ग्रवसर अभिप्रायपूर्वक (intentionally) करता है। जबकि पेड़ पौधे, राकेट आदि वैसा नहीं कर सकते। उन पर किया की जाती है। वे ग्रभिप्राय-पूर्वक स्वयं से किया नहीं कर सकते। मानव अपनी किया का नियंत्रएा (Control) स्वेच्छा से कर सकता है।

हमारे कहने का ताल्पर्य यह नहीं है कि मनुष्य सदैव सकिय रहता है बल्कि कभी-कभी वह निष्क्रिय (passive) भी होता है तथा उस पर किया की जाती है। उस स्थिति में मनुष्य एवं निम्न प्राणियों के व्यवहार में अन्तर स्पष्ट दिखाई नहीं देता । कोई व्यक्ति यह कह सकता है कि मनष्य सदैव ग्रपने व्यवहार को नियंत्रित नहीं कर सकता अतः वह निर्जीव व्यक्ति के समान है । उदाहरण के रूप में कोई व्यक्ति पाँचवीं मंजिल को खिड़की से गिरता है तो वह उसी प्रकार नीचे गिरेगा जैसे कि कोई बेजानदार वस्तु नीचे गिरती है । वह ग्रपने गिरने के व्यवहार को बीच में नियंत्रित नहीं कर सकता। लेकिन यहाँ हमें दो बातों में भेद करना चाहिए—(१) क्या व्यक्ति को किसी ने धक्का दिया या (२) वह स्वयं से नीचे कूदा । उदाहरण के लिए आत्महत्या हेतु स्वयं से नीचे कूदा । प्रथम स्थिति में वह निर्जीव वस्तु के समान है लेकिन द्वितीय स्थिति वह स्थिति हैं जो मनुष्य को निर्जीव वस्तुओं से विभेदित करती है। यह बात सही है कि वह दोनों ही स्थितियों में अपने गिरने के व्यवहार को नियंत्रित नहीं कर सकता लेकिन गिरने का कारण ही उसके व्यवहार को विभेदित कर देता है । 'किया के आग्तरिक कारण' एवं 'बाह्य कारण' कहकर इस भेद की व्याख्या करना समस्या का अतिसरलीकरण कहा जायेगा । उदाह-रणत: ऐसी बहत सी मानव गतियां (Human movements) हैं जिनका कारएग आन्तरिक होता है लेकिन हम यह नहीं कह सकते हैं कि वे ऐच्छिक एवं अभिप्राया-त्मक कियाएँ हैं तथा वे कर्त्ता के नियंत्रण में हैं। उदाहरएा के लिए हाथ का काँपना, मिर्मी ग्राना ग्रादि सहज कियाग्रों का कारएा आन्तरिक (नाड़ीतंत्र से सम्बन्धित) है लेकिन उनको नियंत्रित नहीं किया जा सकता।

यह बात सही है कि उस चीज को जो ग्रभिप्रायात्मक कियाग्रों को ग्रन्य कियाग्रों से विभेदित करती है, को बताना अत्यन्त कठिन है। लेकिन विभेदी-करएा में कठिनाई के आधार पर अभिप्रायात्मक कियाओं को नकारा नहीं जा सकता। इसके ग्रतिरिक्त ग्रगर अभिप्रायात्मक कियाग्रों एवं ग्रन्य प्रकार की कियाग्रों में भेद नहीं माना गया तो इसके परिएााम मानव-दर्शन, नीतिशास्त्र के लिए अच्छे नहीं होंगे। जिस सीमा तक अभिप्रायात्मक (intentional) एवं अन-ग्रभिप्रायात्मक कियाओं (non-intentional) में भेद नहीं है उसी सीमा तक मनस् युक्त प्राणियों में एवं मनस् रहित प्राणियों में भेद नहीं कहा जायेगा। प्रभिप्रायात्मक कियाओं (non-intentional) में भेद नहीं कहा जायेगा। प्रभिप्रायात्मकता का उत्तरदायित्व (responsibility) मे सम्बन्ध होने के कारण किसी किया को शुभ ग्रौर अशुभ कहा जाता है। यह हम जानते हैं कि पेड़-पौधे एवं निर्जीव वस्तुएँ ग्रपने व्यवहार को नियंत्रित नहीं कर सकते ग्रतः हम उन्हें उत्तरदायी भी नहीं ठहरा सकते ग्रौर न ही उनके व्यवहार को शुभ ग्रौर अशुभ कह सकते हैं।

मनस और शरीर के सम्बन्ध की व्याख्या के लिए वे अभिप्रायात्मक कियाएँ जिनका सम्बन्ध अनिवार्यतः दैहिक गति (जैसे कि खिड़को से वाहर कूदना) से होता है, महत्त्वपूर्ण हैं। कुछ ऐसी भी कियाएँ होती हैं जिन्हें मानसिक कियाएँ कहा जाता है (जैसे कि स्मरण करना, प्रतिमा (image) बनाना, दार्शनिक समस्या पर चिन्तन करना म्रादि) । इनका दैहिक गति से अनिवार्य सम्बन्ध नहीं होता। फिर भी यह नहीं कहा जा सकता कि व्यक्ति जो कुछ भी करता है वह सबका सब किया की कोटि में नहीं म्राता क्योंकि गति एवं निश्चलता किया एवं अकिया में मेद बताने के लिए भी 'मानव-किया' पद का प्रयोग किया जाता है।

'किया क्या है' इस प्रश्न की व्याख्या इस दृष्टि से कि 'किया को कैसे वरिएत किया जा सकता' के द्वारा भी को जा सकती है। किया वर्णन (action description) के द्वारा किया के स्वरूप पर प्रकाश डालने से पूर्व हम कुछ किया सदृश्य लगने वाले प्रत्ययों पर विचार करना चाहेंगे।

#### क्रियाएँ (actions) बनाम प्रक्रियाएँ (processes) :

किया का कोई न कोई कर्त्ता (agent) ग्रवश्य होता है । जैसे कि ''उसने (कर्त्ता ने) 'अ' (किया) को किया ।'' यही बात कियाओं (जैसे कि मेरा हाथ उठाना) को प्रकृति की प्रक्रियाओं (जैसे कि बूंदों का वाष्पीकृत होना) से विभेदित करती है। क्योंकि उनमें कर्त्ता के बारे में बताना आवश्यक नहीं है ग्रीर न वहाँ उत्तरदायित्व की बात उठती है।

#### कियाएँ बनाम मावावेश (Passions) :

किया वह है जिसे कोई कर्त्ता करता है। इस कथन में यह भाव है कि हम किया को उसके कर्त्तापन (agency) के एक उदाहरण के रूप में प्रस्तुत कर रहे हैं। किया इसी कारण कुछ घटित होने (happens to) से भिन्न है। उदाह-रण के रूप में उसका नीचे बैठना (क्योंकि वह कमजोरी का अनुभव करता है) से उसके गिर पड़ने से (क्योंकि उसका पैर केले के छिलके पर पड़ गया था) भिन्न है। कुछ ग्रन्थ वातें ऐसी हैं जिन्हें कर्त्ता करता है लेकिन वे कियाओं की कोटि में नहीं आतीं। इस बात को समफने के लिए निम्न विभेदीकरणों पर विचार कीजिए :--

#### क्रियाएँ बनाम मात्र व्यवहार (mere-behaviour) :

व्यक्ति ऐसे बहुत से व्यवहार करता है जिनके कर्ता के बारे में विचार नहीं किया जाता । इस प्रकार के करने (doings) को किया की कोटि में नहीं रखा जाता । किया किसी के साथ घटित होती है (happens to some one) ग्रथवा कुछ करना पड़ता है (just happens to do) से विपरीत-व्यवहार की एक प्रकरण (item) है जिसके होने पर (व्यक्ति) नियंत्रण कर सकता है ।

#### क्रियाएँ बनाम पर्यवसान (terminations) :

कर्त्ता कियाएँ (activity verbs : listening for, looking at, searching for) तथा उपलब्धि कियाएँ (achievement verbs : hearing, seeing, finding) में भेद है। प्रथम प्रकार की कोटि, कियाओं का प्रतिनिधित्व करती है लेकिन द्वितीय कोटि (जो केवल किया का परिणाम है) नहीं करती। उदाहरएा के रूप में वैवाहिक संस्कारों में भाग लेना किया है लेकिन ग्रृहस्था-श्रम में प्रवेश करना किया नहीं (संस्कारों को करने का परिणाम है।)

#### संयम रखना (refraining) बनाम किया न करना (non-action) :

निव्यापारत्व या अक्रियता (inaction) के दो महत्त्वपूर्ण पर्याय हैं। प्रथम है संयम रखना। किसी महत्त्वपूर्ण व्यक्ति से वार्तालाप करते समय मच्छर के काटने से उत्पन्न पोड़ा वाले अंग को न सहलाना संयम रखने का उदाहरण है। दूसरे प्रकार का निर्व्यापारत्व किया न करने (non-action) की कोटि में आता है। उदाहरएा के रूप में जब मैं कुर्सी पर बैठकर पढ़ रहा होता हूँ तो मैं बहुत-सो बातें जैसे कि लेख लिखना, नित्र से गप लगाना, आदि नहीं

२२० ]

कर रहा होता हूँ। यह निर्व्यापार किसी प्रकार का 'करना' (doing) नहीं है। इनके करने में मैं किसी प्रकार सक्रिय नहीं होता। अतः संयम से भिन्न है।

#### कियाएँ बनाम मानसिक क्रियाएँ :

किया में दैहिक पहलू भावात्मक रूप में कुछ करने के रूप में या अभावा-त्मक रूप में संयम रखने के रूप में ग्रवश्य होना चाहिए । ग्रतः विशुद्ध रूप से मानसिक कियाएँ जो पूर्णतः भ्रान्तरिक (internal) होती हैं, किया की कोटि में नहीं आतीं । बाह्य मौखिक स्वीकृति देना किया है लेकिन स्वयं में 'मौन स्वीकृति देना' (tacit assent) किया नहीं है । चिन्तित होना स्वयं में किया नहीं है यद्यपि परिक्लान्त रूप से कदम बढ़ाना किया है । प्रत्येक किया का बाह्य शारीरिक पहलू (Component) होता है तथा इसमें किसी न किसी प्रकार की शारीरिक किया निहित्त होती है । कियाएँ व्यक्ति अर्थात् दैहिक (Corporeal) शरीर युक्त कर्त्ता किया करता है ।

किया को वरिंगत करने के लिए किया को वरिंगत करने वाले निम्न तत्त्वों पर विचार करना चाहिऐ ---

- १. कर्त्ता (agent) : इसे (किया को) किसने किया ?
- २. किया प्रकार (act-type) : उसने क्या किया ?
- किया करने की प्रकारता (modality of action) : उसने किस प्रकार से किया ?
  - (अ) प्रकारता की विधि (modality of manners) : किस प्रकारता कीविधि से उसने किया ।
  - (ब) प्रकारता का साधन (modality of means) : उसने किस साधन द्वारा इसे किया ।
- ४. किया की परिस्थिति (setting of action) : किस संदर्भ में उसने इसे किया ।
  - (ग्र) कालिक पहलू --- उसने इसे कब किया ?
  - (ब) दैशिक पहलू-इसे उसने कहां किया ?
  - (स) परिस्थित्यात्मक पहलू (Circumstantial aspect) किन परि-स्थितियों में उसने इसे किया ?
- १. Nicholas Rescher—'On the Characterization of Actions'. The Nature of Human Action Edited by Myles Brand, पुष्ठ २४७-४४
- कर्त्ता, किया प्रकार तथा किया करने का समय तीनों ही किया के वर्ग्यन के लिये पर्याप्त हैं लेकिन पूर्गारूप से नहीं।

- ४. किया की युक्तियुक्तता (rationale of Action) : इसे उसने क्यों किया ?
  - (ग्र) कारणता-इसे करने के पीछे क्या कारण था ?
  - (ब) पूर्णता (finality)-किम उद्देश्य (aim) से उसने इसे किया ?
  - (स) ग्रभिप्रायात्मक (intentionality)—किस प्रेरणा से उसने इसे किया ?

किसी किया का कत्ती व्यक्ति या समूह (भीड़, संस्था, पार्लियामेण्ट) जो किया करने के योग्य है, हो सकता है। समूह विभाजित रूप से (distributively) या व्यक्तिगत रूप से ग्रथवा सामूहिक रूप से किया कर सकता है।

#### किया के प्रकार :

पूर्णरूपेण जाति प्रकार (fully generic type) की कियाएँ जैसे कि खिड़की खोलना, पैंसिल की नोक को तेज करना। लेकिन जब ये कियाएँ किसी विशिष्ट विषय को ग्रोर इंगित करती हैं तो विशिष्ट प्रकार (specific type) की कहलाती हैं जैसे कि 'इस खिड़की को खोलना' 'उस पैंसिल को नोक को तेज करना' ग्रादि। जाति के विभिन्न स्तरों में भी किसी विशिष्ट किया का वर्णन किया जा सकता है। उदाहरण के रूप में 'उसने एक हाथ उठाया' ग्रथवा 'उसने प्रयत्ना दाहिना हाथ उठाया'। जब भी किया प्रकार की बात की जाती है उसमें जिसे व्याकरण में उद्देश्य कहा जाता है, को सम्मिलित किया जाता है। जैसे कि 'राम मोहन को पुस्तक देता है' इस कथन में 'देना' किया प्रकार नहीं है बल्कि 'मोहन को पुस्तक देना' (जो विशिष्ट प्रकार का उदाहरण है) ग्रथवा 'किसी को पुस्तक देना' (जो जाति प्रकार का उदाहरण है) किया प्रकार है।

किया की प्रकारता किया के विशेषणों से ज्ञात होती है (जैसे कि तेजी से हाथ मिलाना, हल्के से हाथ मिलाना) प्रकारता के ग्राधार पर कर्त्ता की मान-सिक स्थिति का पता चलता है।

परिस्थिति का पर्यावरएा, काल, स्थान एवं परिस्थिति किया के संदर्भ (setting) को निर्धारित करते हैं।

कर्त्ताने कियाक्यों की ?'इस प्रश्न की व्याख्यामें कारणता, पूर्णता (finality) एवं प्रेरणाका ध्यान रखा जाता है जैसे कि ऐच्छिक/अनैच्छिक/ जानकर/ग्रनजाने आदि ।

किया की युक्तिसंगतता के विरोधी युग्म (जैसे कि ऐच्छिक/ ग्रनैच्छिक) ग्रौर किया के प्रकार, प्रकारता (modality) एवं परिस्थिति किया प्रत्यय के उभयात्मक स्वरूप पर प्रकाश डालते हैं। 'व्यक्ति' के प्रत्यय, (जिसके

#### पाश्चात्त्य दर्शन में किया-सिद्धान्त ].

दैहिक एवं मानसिक परस्पर सम्बन्धित पहलू हैं) के समान किया के बाह्य (दैहिक एवं निरोक्षणीय) तथा म्रान्तरिक (मानसिक एवं म्रनिरीक्षणीय) परस्पर सम्बन्धित पहलू हैं । किया के 'बाह्य' पहलू का सम्बन्ध उसने क्या (What) किया तथा कैसे तथा किस परिस्थिति में किया, से है जबकि आन्तरिक पहलू का सम्बन्ध उसकी मानसिक स्थिति (विचार, अभिप्राय, प्रेरणा आदि) से है।

कत्ता ने **'क्या किया'** और **'क्यों किया'** में भेद की बात उठायी जाती है । दूसरे शब्दों में क्रिया के वर्एान (description) एवं मूल्यांकन (evaluation) के बीच एक विभाजन रेखा खींचना, सिद्धान्तत: सम्भव भी है तथा व्यावहारिक रूप से वांछनीय भी ।

#### ग्रसोमित विभाजनशीलता :

सामान्य भाषा में व्यक्तिगत कियाओं (individual actions) जैसे 'ताले में चाबी घुमाना' तथा जटिल किया में भेद सर्वविदित है। क्या यह भेद स्वीकार करने योग्य है ? क्या प्रत्येक किया वास्तव में कियाग्रों का एक सिलसिला नहीं है ? क्या सभी कियाओं को खण्ड इकाइयों (Components) में विभाजित किया जा सकता है ? क्या विविधता (जैसा कि जीवों के विरोधाभास में है) सीमा रहित नहीं है ? सभी कियाओं को विभाजित नहीं किया जा सकता। विभाजन की भी एक सीमा होती है जो कर्त्ता की मानसिक स्थिति पर आधारित है।

दो प्रमुख किया उक्तियों : एक व्यक्ति ने किया की' तथा 'एक व्यक्ति किया कर सकता हैं' के अर्थं को विश्लेषित करने या निर्धारण करने की दो विधियाँ हैं । प्रथम प्रयास में मानव किया को किन्हों प्रकार के परिवर्तनों या घटनाओं में 'घटित' किया जाता है । भाषायी दृष्टि से इस बात को इस प्रकार कहेंगे—किया उक्तियों (action talks) को ग्रक्रिया-उक्तियों (non-action talks) में विश्लेषित करने का प्रयास करना । किया उक्तियों को इस प्रकार विश्लेषित करने के उपागम को इतर तंत्रीय विधि (extra systemic) कहते हैं । 'व्यवहारवाद' (यहाँ व्यवहार का मोटे रूप में ग्रर्थ है कोई भी दैहिक परिवर्तन या प्रक्रिया) जो मानव कियाग्रों को व्यावहारिक घटनाओं से तादात्म्य करता है, इस उपागम का उदाहरण है ।

द्वितीय उपागम के अनुसार मानव किया की व्याख्या कमबद्ध रूप से (systematically) की जाती है। दूसरे शब्दों में इस उपागम के अनुसार किया युक्तियों की संरचनात्मक तंत्र अथवा फलन (calculus) द्वारा व्याख्या की जाती है।

#### कियाओं की व्याख्या करने वाले कुछ सिद्धान्त

किया से सम्बन्धित सिद्धान्तों का संक्षिप्त परिचय देने से पूर्व हम विटगैन्स्टोन के इस कथन को लें-''मैं ग्रपना हाथ उठाता हूँ'' इस तथ्य से ग्रगर

[ कर्म सिद्धान्त

हम इस तथ्य को कि मेरा हाथ ऊपर जाता है या उठता है को घटा दें (या निकाल दें) तो क्या शेष रहता है ?'' यह कथन समस्यापूर्ए है। दूसरे शब्दों में, 'मेरे हाथ की दैहिक गति एवं मेरे हाथ की साभिप्राय किया' में क्या अन्तर है, यह बिन्दु विवादास्पद है।

उपयुं क्त समस्या को समफने में निम्न पाँच सिद्धान्त सहायक हैं-

(१) मानसिक घटनाएँ क्रियाथ्रों के कारण के रूप में (Mental events as the causes of actions) इस हष्टिकोण के अनुसार अभिप्रायात्मक कियाएँ (intentional actions) वे गतियाँ हैं जो विशिष्ट प्रकार की मानसिक घटनाओं या व्यवस्थाओं द्वारा उत्पन्न होती हैं। इस दृष्टिकोण के अनुसार 'मेरे द्वारा मेरा हाथ उठाना' किया को इससे पहले की कारणात्मक घटना या स्थिति द्वारा विभेदित किया जा सकता है। ये कारणात्मक घटनाएँ किस प्रकार की घटनाएँ हैं, इस प्रश्न का उत्तर इस सिद्धान्त द्वारा यह कहकर दिया जा सकता है कि कुछ युक्तियाँ देना, निर्ग्य लेना, चुनाव करना अथवा किया के बारे में तय करना ही कारणात्मक घटनाएँ हैं।

(२) **कर्त्ता सिद्धान्त (Agency theory)** इस सिद्धान्त के ग्रनुसार गति का कारण घटना न होकर स्वयं कर्त्ता होता है । जब मैं किया करता हूँ तब मैं ही गति का कारण होता हूँ ।

(३) निष्पादन सिद्धान्त (Performative theory)—इस सिद्धान्त के अनुसार इस कथन — 'गति एक अभिप्रायात्मक किया है' — का ताल्पर्य किया का वर्एान करना नहीं है और न ही यह बताना है कि वस्तुएँ कैसी हैं अथवा किसने किसे उत्पन्न किया। बल्कि इसका ताल्पर्यं गति के लिये कर्त्ता पर दायित्व लागू करने की किया का निष्पादन करता है।

(४) लक्ष्य क्रियाग्रों की व्याख्या के रूप में (Goals as the explanation of actions) : कुछ दार्शनिक यह मानते हैं कि कुछ ऐसी बातें हैं जो किसी गति को किया बनाती हैं। इन विचारकों के अनुसार गति की व्याख्या लक्ष्य को ध्यान में रखकर करनी चाहिये। पूर्व स्थित कारण जैसे कि अवस्था या घटना अथवा कत्ती द्वारा किया की व्याख्या करना ठीक नहीं है।

(५) क्रियाग्रों का संदर्भात्मक वर्णन (Contextual account of actions)—इस सिद्धान्त के अनुसार गति ग्रभिप्रायात्मक तब होती हैं जब इसका वर्णन नियमों, मानकों अथवा चली ग्रा रही रीतियों के द्वारा किया जाता है।

• • •

२२४ ]

# **३०** जैन कर्म साहित्य का संक्षिप्त विवररण

#### 🗌 श्री ग्रगरचन्द नाहटा

विक्व में प्राणीमात्र में जो अनेक विविधताएँ दिखाई देती हैं, जैन धर्म के अनुसार उसका कारए स्वक्रुत कर्म हैं । जीवों के परिणाम व प्रवृत्तियों में जो बहुत अन्तर होता है, उसी के अनुसार कर्मबन्ध भी अनेक प्रकार का होता रहता है। उसी के परिणामस्वरूप सब जीवों व भावों आदि की विविधता है। जैन धर्म का कर्म-साहित्य बहुत विशाल है । विश्व भर में क्रन्य किसी धर्म या दर्शन का कर्भ-साहित्य इतना विशाल व मौलिकतापूर्ण नहीं मिलता । श्वेताम्बर और दिगम्बर दोनों सम्प्रदाय में कर्म-साहित्य समान रूप से प्राप्त है । क्योंकि मूलतः १४ पूर्वों में जो आठवां कर्म प्रवाद पूर्व था, उसी के आधार से दोनों का कर्म साहित्य रचा गया है। यद्यपि क्वेताम्बर ग्रागमों में यह फुटकर रूप से व संक्षिप्त विवरण रूप से मिलता है। पर कर्म प्रवाद पूर्व आदि जिन पूर्वों के ग्राधार से मुख्य रूप से क्वेताम्बर एवं दिगम्बर साहित्य रचा गया है वे पूर्व ग्रन्थ लम्बे समय से प्राप्त नहीं हैं। दिगम्बरों में षट् खण्डागम, कषाय प्राभृत, महाबंध ग्रादि प्राचीनतम कर्म-साहित्य के ग्रन्थ हैं तो श्वेताम्बरों में बंध शतक, कर्म प्रकृति, पंच संग्रह ग्रादि प्राचीन ग्रन्थ हैं। इन सबके ग्राधार से पीछे के ग्रनेक ग्राचार्थों एवं मुनियों ने समय-समय पर नये-नये ग्रन्थ बनाये श्रौर प्राचीन ग्रन्थों पर चूर्णी, टोका ग्रादि विवेचन लिखा। आज भी यह कम जारी है। हिन्दी ग्रीर गुजराती में अनेक प्राचीन कर्म-शास्त्र सम्बन्धी ग्रन्थों का अनुवाद एवं विवेचन छुएता रहा है । ग्रौर नये कर्म-साहित्य का निर्माण भी प्राक्वत एवं संस्कृत में लाखों श्लोक परिमित हो रहा है। यद्यपि इस सम्बन्ध में गम्भीरता-पूर्वक मनन ग्रौर ग्रनुभवपूर्एा ग्रभिव्यक्ति की बहुत बड़ी आवश्यकता है ।

श्वेताम्बर और दिगम्बर कर्म विषयक ग्रन्थों को एक सूची सन् १९१६ के जूलाई-अगस्त के 'जैन हितैषी' के अंक में प्रकाशित हुयो थी । श्री कान्ति विजयजी के शिष्य श्री चतूर विजयजी और उनके शिष्य श्री पुण्य विजयजी ने ऐसी सूची तैयार करने में काफी श्रम किया था । उस सूची को पंडित सुखलालजो ने कर्म विपाक प्रथम कर्म ग्रन्थ सानुवाद के परिशिष्ट में प्रकाशित की थी । इसके बाद कर्म-साहित्य सम्बन्धी एक बहुत ही उल्लेखनीय बड़ा ग्रन्थ प्रो० हीरालाल कापड़िया ने पन्यास निपुण मुनिजों और श्री भक्ति मुनिजी की प्रेरणा से लिखना प्रारम्भ किया था, पर वह कर्मे सीमांसा नामक ग्रन्थ शॉयद पूरा नहीं लिखा गया ।

उस ग्रन्थ का एक अंश 'कर्म सिद्धांत सम्बन्धी साहित्य' के नाम से सं० २०२१ में श्री मोहनलालजी जैन ज्ञान भण्डार सूरत से प्रकाशित हुग्रा था। इस ग्रन्थ में श्वेताम्बर और दिगम्बर परम्परा के ज्ञात ग्रीर प्रकाशित कर्म-साहित्य का अच्छा विवरएा १ = ० पृष्ठों में दिया गया है। इनमें से ११६ पृष्ठ तो श्वेताम्बर साहित्य सम्बन्धी विवरएा के हैं। उसके बाद के पृष्ठों में दिगम्बर कर्म-साहित्य का विवरण है। विशेष जानकारी प्राप्त करने के लिए यह गुजराती ग्रन्थ पढ़ना चाहिये। यहाँ तो उसी के आधार से मुनि श्री नित्यानन्द विजयजो ने 'कर्म साहित्य नु संक्षिप्त इतिहास' नामक लधु पुस्तिका तैयार की थी, उसी के मुख्य आधार से संक्षिप्त विवरण दिया जा रहा है—

(१) बंध शतक :

श्री शिवशर्म सूरि रचित इस ग्रन्थ पर ४ भाष्य नामक विवरण हैं, जिनमें बृहद भाष्य १४१३ श्लोक परिमित है । उसके अतिरिक्त चकेश्वर सूरि रचित ३ चूर्णी (?), हेमचन्द्र सूरिकृत विनयहितावृत्ति, उदय प्रभ क्रृत टिप्पण, मुनि चन्द्रसूरिकृत टिप्परा, गुरारत्न सूरिकृत ग्रवचूरी प्राप्त हैं ।

(२) कर्म प्रकृति (संग्रहणी) :

शिवशर्म सूरि रचित इस ग्रन्थ पर एक अज्ञात वार्तिक चूर्णी, मलय गिरि ग्रौर उपाध्याय यशोविजय कृत टोकाएँ, चूर्णी पर मुनि चन्द्रसूरि कृत टिप्पण है। पं० चन्दूलाल नानचन्द कृत मलयगिरि टीका सहित मूल का भाषान्तर छप गया है।

(३) सप्ततिका (सप्तति) :

अज्ञात रचित इस ग्रन्थ पर ग्रन्तर भास, चूणियों, ग्रभय देव कृत भाष्य, मेरु तुंग सूरि क्रुत भाष्य टोका, मलयगिरि कृत विवृति, रामदेव कृत टिप्पए, देवेन्द्र सूरिकृत संस्कृत टीका, गुणरत्न सूरि कृत अवचूर्णी, सोमसुन्दर सूरिकृत चूर्णी, मुनि शेखर (?) कृत ४१५० श्लोक परिमित वृत्ति, कुशल भुवन गणि तथा देवचन्द्र कृत बालावबोध, धन विजय गणि रचित टब्बा है। फूलचन्द्र शास्त्री कृत हिन्दी गाथार्थ - विशेषार्थ प्रकाशित है।

(४) कर्म प्रकृति प्रामृतः

इस ग्रन्थ की साक्षी मुनिचन्द्र ग्रन्थ कृत टिप्पए में चार स्थानों पर मिलती है । पर यह कर्म ग्रन्थ प्राप्त नहीं है ।

(४) संतकम्भ (सत्कर्मन्ट):

पंच संग्रह की टीका (मलयगिरि) में दो स्थानों पर इसके अवतरण दिये हैं।

#### (६) पंचसंग्रह प्रकरणः

इसे चन्द्रींष महत्तर ने पांच ग्रन्थों के संग्रह रूप ६९३ गाथा में रचा है। इस ग्रन्थ पर स्वोपज्ञ वृत्ति भी मानी जाती है। दूसरी वृत्ति मलयगिरि की है। इसके उपरान्त दीपक नाम की वृत्ति २४०० श्लोक परिमित है।

मलयगिरि की टीका घ मूल का गुजराती सानुवाद व संस्कृत छाया पं० हीरालाल देवचन्द ने प्रकाशित की है ।

#### (७) प्राचोन चार कर्म ग्रन्थः

(१) **कर्म विपाक गर्ग ऋषि क्वत**—मूल गाथा १६६। उसके ऊपर अज्ञात रचित भाष्य, परमानन्द सूरिकृत ६६० ग्लोक परिमित संस्कृत वृत्ति, हरिभद्र सूरि रचित वृत्तिका, मलयगिरि कृत टीका, अज्ञात रचित व्याख्या व टीका, उदय प्रभ सूरि कृत टिप्पण प्राप्त हैं।

(२) कर्म स्तव—मूल गाथा ४७, गोविन्द गरिएकृत, १०९० श्लोक परि-मित टोका, हरि भद्र कृत टोका, अज्ञात रचित भाष्य द्वय, महेन्द्र सूरि कृत भाष्य, उदय प्रभ सूरि कृत २९२ श्लोकों का टिप्पण, कमल संयम उपाध्याय कृत संस्कृत विवरएए, ग्रज्ञात रचित चूर्णी या अवचूर्णी ।

(३) बंध स्वामित्व—मूल गाथा ४४, ग्रज्ञात कृतृक टिप्पण श्रौर टीका, हरिभद्र सूरिकृत ४६० श्लोक परिमित्त टीका प्राचीन टिप्पराक पर ग्राधारित है।

(४) षडशोति---जिनवल्लभ गणि कृत, भाष्य द्वय, हरिभद्र सूरि कृत ६१० श्लोक परिमित टीका । मलयगिरि कृत २१४० श्लोक परिमित वृत्ति, यशोभद्र सूरि कृत वृत्ति, मेरु वाचक कृत विवरण, अज्ञात रचित टीका और ग्रवचूरी, १६०० श्लोक परिमित उद्धार ।

प्राचीन ६ कर्म ग्रन्थ माने जाते हैं, उनमें पाँचवाँ बंध शतक और छठा सप्ततिका माना जाता है।

#### (८) पाँच नव्य कर्मग्रन्थ---देवेन्द्र सूरि कृत :

इन पर स्वोपज्ञ टीका, अन्य कइयों के विवरण, बालावबोध ग्रादि प्राप्त हैं। सबसे अधिक प्रचार इन्हीं कर्मग्रन्थों का रहा। हिन्दी में चार ग्रन्थों का अनुवाद पं० सुखलालजी ने और पाँचवें का पं० कैलाशचन्दजी ने किया है। गुजराती में भी इनके कई बालावबोघ व विवेचन छप चुके हैं।

जिनवल्लभ सूरि कृत सूक्ष्मार्थ विचारत्व अथवा सार्ध शतक भी काफी प्रसिद्ध रहा है। इस पर उनके शिष्य रामदेव गणि कृत टीका तथा अन्य कई टोकाएँ प्राप्त हैं। जिनका उल्लेख 'वल्लभ भारती' ब्रादि में किया गया है। २२न ]

जयतिलक सूरि ने संस्कृत में ४ कर्म ग्रन्थ ४६९ झ्लोकों में लिखे हैं और भी छोटे-मोटे प्रकरण बहुत से रचे गये हैं जिनमें से १ववीं शताब्दी के श्रीमद् देवचन्दजी रचित कर्मग्रन्थ सम्बन्धी ग्रन्थों के सम्बन्ध में मेरा लेख 'श्रमण' में प्रकाशित हो चुका है।

दिगम्बर ग्रन्थों में षटखण्डागम, कषाय पाहुड़, महाबंध, पंच संग्रह, गोम्मटसार, लब्धिसार ग्रौर क्षपएगासार, त्रिभंगीसार आदि ग्रन्थ उल्लेखनीय हैं। पंच संग्रह तीन कर्ताओं के रचित अलग-अलग प्राप्त हैं। इस सम्बन्ध में पं० कैलाशचन्दजी ने 'जैन साहित्य के इतिहास' ग्रादि में काफी विस्तार से प्रकाश डाला है।

वर्तमान शताब्दी में क्ष्वेताम्बर ग्राचार्यों में सर्वाधिक उल्लेखनीय स्व. विजय प्रेमसूरि कर्म सिद्धान्त के मर्मज्ञ माने जाते रहे हैं। उन्होंने संकम प्रकरण एवं मार्गएगद्वार ग्रादि ग्रन्थों की रचना की। उनके प्रयत्न व प्रेरएगा से उनके समुदाय में कर्म शास्त्र के विशेषज्ञ रूप में उनकी पूरी शिष्य मण्डली तैयार हो गयी है। जिन्होंने प्राकृत, संस्कृत में करीब दो लाख क्लोक परिमित खवगसेढ़ी, ठईबंधो, रसबंधो, पयेशबंधो, पयडीबंधो, आदि महान् ग्रन्थों की रचना की है। ये सभी ग्रन्थ और कुछ प्राचीन कर्म साहित्य सम्बन्धी ग्रन्थ श्री भारतीय प्राच्य तत्त्व प्रकाशन समिति, पिण्डवाड़ा, राजस्थान से प्रकाशित हैं। इसी के लिए स्वतन्त्र ज्ञानोदय प्रिटिंग प्रेस चालू करके बहुत से ग्रन्थों का प्रकाशन करवा दिया है। इस शताब्दी में तो इतना बड़ा काम पूज्य विजय प्रेम सूरि के शिष्य मण्डल द्वारा सम्पादन हुआ है, यह विशेष रूप से उल्लेखनीय है। करीब १४ मुनि तो कई वर्षों से इसी काम में लगे हुए हैं। प्राप्त समस्त क्ष्वेताम्बर व दिगम्बर कर्म साहित्य का मनन्, पाठन, मन्थन करके उन्होंने नये कर्म साहित्य का सृजन लाखों श्लोक परिमित किया है और उसे प्रकाशित भी करवा दिया है।

स्वतन्त्र रूप से हिन्दी, गुजराती, अंग्रेजी में भी छोटी-बड़ी अनेक पुस्तिकाएँ कई मुनियों एवं विद्वानों की प्रकाशित हो चुकी है। कुछ शोध कार्य भी हुया है पर ग्रभी बहुत कुछ कार्य होना शेष है। इस में तो बहुत ही सक्षेप में विवरण दिया है। वास्तव में इस सम्बन्ध में स्वतन्त्र वृहद् ग्रन्थ लिखे जाने की आव-ध्यकता है।

#### स्रवैया

ज्ञान घटे नर मूढ़ की संगत, घ्यान घटे चित्त को भरमायां। सोच घटे कछु साधु की संगत, रोग घटे कछु श्रौषध खायां।। रूप घटे पर नारी की संगत, बुद्धि घटे बहु भोजन खायां। 'गंग' भणे सुणो शाह अकबर, कर्म घटे प्रभु के गुण गायां।।

### ग्राधुनिक हिन्दी महाकाव्यों में कर्म एवं पुनर्जन्म की ग्रवधाररणा

३१

🔲 डॉ॰ देवदत्त शर्मा

जैन दर्शन में कर्म का महत्त्वपूर्ण स्थान है। कर्म अनन्त परमारणुग्रों के स्कन्ध हैं। वे समूचे लोक में जीवारमा की अच्छी-बुरी प्रवृत्तियों के द्वारा उसके साथ बंध जाते हैं। यह उनकी बंध्यमान ग्रवस्था है। बंधने के बाद उनका परि-पाक होता है। यह सत् (सत्ता) अवस्था है। परिपाक के बाद उनसे सुख-दुःख एवं कर्मानुसार ग्रच्छा-बुरा फल मिलता है। यह कर्मों की उदयमान (उदय) अवस्था है।

जैन दर्शन की मान्यताद्यों के ग्रनुसार जीव कर्म करने में स्वतंत्र है किन्तु कर्मफल भोगने में परतंत्र है । ग्रर्थात् फल देने की सत्ता कर्म ग्रपने पास सुरक्षित रखता है । इस प्रकार जीव जो भी शुभाशुभ कर्म करता है उसके फल को भोगना आवश्यक है ।

पुद्गल द्रव्य की ग्रनेक जातियाँ हैं जिन्हें जैन दर्शन में वर्गणाएँ कहते हैं। उनमें एक कार्मगा वर्गणा भी है ग्रौर वही कर्म द्रव्य है। कर्म द्रव्य सम्पूर्ण लोक में सूक्ष्म रज के रूप में व्याप्त है। वही कर्म द्रव्य योग के द्वारा आकृष्ट होकर जीव के साथ बद्ध हो जाते हैं ग्रौर कर्म कहलाने लगते हैं। ये जीव के श्रध्यवसायों ग्रौर मनोविकारों की तरतमता के कारण ग्रमेक प्रकार के हो जाते हैं। परन्तु स्वभाव के ग्राधार पर कर्म के ग्राठ विभाग किये जा सकते हैं जो इस प्रकार हैं— १. ज्ञानावरण, २. दर्शनावरण, ३. वेदनीय, ४. मोहनीय, ४. आयुष्य, ६. नाम, ७. गोत्र तथा द अन्तराय ।

जो कर्म-पुद्गल हमारे ज्ञान तन्तुओं को सुप्त ग्रौर चेतना को मूच्छित बना देते हैं, वे ज्ञानावरणीय कर्म कहलाते हैं। ये पाँच प्रकार के हैं—मतिज्ञाना-वरण, श्रुतज्ञानावरण, अवधिज्ञानावरण, मनःपर्यायज्ञानावरण तथा केवलज्ञाना-वरण, श्रुतज्ञानावरण, विद्यात्र तथा कर्म केवलज्ञाना-वरण, श्रुतज्ञान कर्म ज्ञाहोता है। सुख-दुःखानुभूति वेदनीय कर्म के द्वारा होती है। यह नौ प्रकार का होता है। सुख-दुःखानुभूति वेदनीय कर्म के द्वारा होती है। सम्यक् दर्शन का प्रादुर्भाव न होने देना या उसमें विक्रुति उत्पन्न करना मोहनोय कर्म का काम है। इसके ग्रट्ठाईस भेद हैं। आयु कर्म जीव को मनुष्य, तिर्यञ्च, देव और नारकी के शरीर में नियत अवधि तक कैद रखता है। प्राणी सृष्टि में जो आश्चर्यंजनक वैचित्र्य परिलक्षित होता है, वह नाम कर्म के कारण है तथा जिस कर्म के प्रभाव से जीव प्रतिष्ठित अथवा अप्रतिष्ठित कुल में जन्म लेता है, वह गौत्रकर्म है । अभीष्ट की प्राप्ति में व्यवधान डालने वाला ग्रन्तराय कर्म है ।

जैन दर्शन में कर्मों की दस मुख्य अवस्थाएँ या कर्मों में होने वाली दस मुख्य कियाएँ बतलाई गई हैं जिन्हें 'करएा' कहते हैं। ये दस अवस्थाएँ हैं— बन्ध, उत्कर्षण, अपकर्षण, सत्ता, उदय, उदीरणा, संक्रमण, उपशम, निधत्ति और निकाचना।

कर्म पुद्गलों का जीव के साथ सम्बन्ध होने को बन्ध कहते हैं। कर्म की यह प्रथम अवस्था है। इसके बिना ग्रन्य कोई ग्रवस्था नहीं हो सकती। इसके चार भेद हैं—प्रकृतिबन्ध, स्थितिबन्ध, ग्रनुभागबन्ध ग्रौर प्रदेशबन्ध। स्थिति ग्रौर अनुभाग के बढ़ने को उत्कर्षण कहते हैं ग्रौर स्थिति ग्रौर अनुभाग के घटने को ग्रपकर्षण कहते हैं। इस उत्कर्षण कहते हैं ग्रौर स्थिति ग्रौर अनुभाग के घटने को ग्रपकर्षण कहते हैं। इस उत्कर्षण ग्रौर ग्रपकर्षण के कारण ही कोई कर्म शीघ तो कोई विलम्ब से, कोई तीव तो कोई मन्द फल प्रदान करता है। यदि कोई जीव बुरे कर्मों का बच्ध हो जाने के उपरान्त भी ग्रच्छे कर्म करता है। यदि कोई जीव बुरे कर्मों की फलदान शक्ति अच्छे कर्मों के प्रभाव से घट जाती है। यदि कोई जीव बुरे कर्मों का बन्ध करके ग्रौर बुरे कर्म करता है तो पहले बांधे हुए बुरे कर्मों की शक्ति ग्रधिक बढ़ जाती है। इसी प्रकार यदि पहले अच्छे कर्मी का बंध करके बुरे कर्म करता है तो ग्रुभ कर्मों का फल घट जाता है।

कमों का बन्धन हो जाने के तुरस्त बाद ही कोई कर्म अपना फल प्रदान नहीं करता । इसका कारएा यह है कि बन्धने के बाद कर्म सत्ता में रहता है । दूसरे शब्दों में कर्मों के बन्ध होने और उनके फलोदय होने के बीच कर्म आत्मा में विद्यमान रहते हैं । जैन शास्त्रों में इस अवस्था को 'सत्ता' कहा गया है । कर्म के फल देने को उदय कहते हैं । यह दो तरह का होता है—फलोदय और प्रदेशोदय । जब कर्म अपना फल देकर नष्ट हो जाता है तो वह फलोदय होता है ग्रीर जब कर्म बिना फल दिये ही नष्ट हो जाता है तो उसे प्रदेशोदय कहते हैं ।

नियत समय से पहले कर्मों का विपाक हो जाना उदीरणा कहलाता है। जैसे ग्रकाल मृत्यु आयुक्म की उदीरणा है। एक कर्म का दूसरे सजातीय कर्मरूप हो जाने को संक्रमण कहते हैं तथा कर्म को उदय में आ सकने के अयोग्य कर देना उपशम है। कर्मों का संक्रमण और उदय न हो सकना निधत्ति है तथा उसमें उत्कर्षण, अपकर्षण, संक्रमण और उदीरणा का न हो सकना निकाचना है।

जो कर्म ग्रात्मा की जिस शक्ति को नष्ट करता है उसके क्षय से वही

शक्ति प्रकट होती है। यथा-ज्ञानावरण के हटने से ग्रनन्त ज्ञान शक्ति प्रकट होती है। इस परिप्रेक्ष्य में कहा जा सकता है कि प्रत्येक किया का कोई-न-कोई फल अवश्य होता है। यदि किसी प्राणी को वर्त्तमान जीवन में किसी किया का फल प्राप्त नहीं होता तो भविष्यकालीन जीवन ग्रनिवार्य है। कर्म का कर्ता एवं भोक्ता निरन्तर ग्रपने पूर्व कर्मों का भोग तथा नवीन कर्मों का बन्ध करता रहता है। कर्मों की इस परम्परा को वह सम्यक् दर्शन, सम्यक् ज्ञान तथा सम्यक् चारित्र के द्वारा तोड़ भी सकता है। जन्मजात व्यक्ति भेद, मुख-दुःख तथा ग्रसमानता सब कर्मजन्य है। कर्म बन्ध का कारण प्राणी की रागद्व घ जन्य प्रवृत्ति है। ग्रतः कर्मबन्ध एवं कर्मयोग का अधिष्ठाता प्राणी स्वयं है। नवीन कर्मों के उपार्जन का निरोध तथा पूर्वोपाजित कर्मों का क्षय करके कर्मबन्ध से मुक्त हुग्रा जा सकता है।

कर्म प्रवाह रूप से अनादि है। जब से जीव है तब से कर्म हैं। दोनों अनादि हैं। परिपाक-काल के बाद वे जीव से ग्रलम हो जाते हैं। आत्म-संयम से नये कर्म चिपकने बन्द हो जाते हैं। पिछले चिपके हुए कर्म तपस्या के द्वारा धोरे-धोरे निर्जीण हो जाते हैं। नये कर्मों का बन्ध नहीं होता, पुराने कर्म टूट जाते हैं। तब यह ग्रनादि प्रवाह रुक जाता है---ग्रात्मा मुक्त हो जाती है। जब तक आत्मा कर्म-मुक्त नहीं होती है तब तक उसकी जन्म-मरण की परम्परा नहीं रुकती।

जैन दर्शन की इन मान्यताग्रों के परिप्रेक्ष्य में यदि हम आधुनिक हिन्दी महाकाव्यों पर दृष्टि निक्षेप करें तो हम पाते हैं कि इस कर्मवाद एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त से, जो भारतीय संस्कृति का एक अंग है, महाकाव्यकार भी अछूते नहीं रहे। यही कारण है कि इस सिद्धान्त का निरूपण अनेक महाकाव्यो में स्थान-स्थान पर हुग्रा। उदाहरएा के लिए मैथिली शरएा गुप्त 'जय मारत' में कहते हैं---

"कर्मों के अनुसार जीव जग में फल पाता।"

(पू० २६४)

ताराचन्द हारीत ग्रपने महाकाव्य **'दमयन्तो'** में उक्त स्वर को हो भास्वरता प्रदान करते हुए कहते हैं—

"निज कर्मों के अनुसार जीव फल पाता।"

(पु० २४९)

जीव जो भी <mark>शुभाशुभ कर्म करता है</mark> उसके फल को भोगना क्रावश्यक है । '**परम ज्योति महावोर'** महाकाव्य में कर्मवाद के इसी तथ्य को निरूपित करता हुआ कवि कहता है— "उसको वैसी गति मिलती है, जो कर्म बान्धता जैसा है। होता है जैसा बीज वपन, फल भी तो मिलता वैसा है।" (पृ०४६६)

जीव के ग्रुभाग्रुभ कर्म ही जन्म जन्मान्तर तक उसके साथ रहते हैं । इस परि-सन्दर्भ में डॉ० रत्नचन्द्र शर्मा ग्रपने महाकाव्य **'निषाद राज्ञ'** में कहते हैं—

''पाप पूण्य दोनों को कहते,

मुनिवर जन्म-जन्म का साथी।'' (पृ०२०) इस संदर्भ में **'शिवचरित'** महाकाव्यकार निरंजनसिंह योगमसि की स्पष्टोक्ति तो ग्रौर भी घ्यातव्य है—

"जन्म-जन्म का कारण कर्म,

शूभाशुभ कर्मों का फल देव ।

होते ये निश्चय ही प्राप्त, ब्रह्म शक्ति से देय सदैव ॥"

(पु० ६२)

पुण्य कर्मों का फल सुख प्रदायक होता है वहाँ पाप कर्मों का फल ग्रशुभ एवं दुख प्रदायक होता है। इस तथ्य को पंडित अनूप शर्मा अपने महाकाव्य 'सिद्धार्थ' में निरूपित करते हुए कहते हैं—

"मनुष्य की जो गति है शुभाशुभ,

विपाक है सो सब पूर्व कर्म का।" (पृ० २३४)

त्रिवेदी रामानन्द शास्त्री अपने महाकाव्य **'मृगदाव'** में उक्त अभिमत की ही संपूष्टि करते हुए कहते हैं—

"पर ग्रब पछताने से न है लाभ कोई,

सब निज कृतकमों को यहाँ भोगते हैं।

महाकवि पोद्दार रामावतार **'ग्ररुण'** का तो स्पष्ट श्रभिमत है कि वर्तमान जीवन पूर्व जन्म के कर्मों का ही प्रतिफलन है । वे अपने महाकाव्य **'महाभारतो'** में कहते हैं—

> ''मनुज का वर्तमान ग्रस्तित्व, पूर्व का प्रतिबिम्बित परिणाम ।″

#### (पू॰ १११)

किसी भी कर्म का फल जीव को वर्तमान जीवन में नहीं तो दूसरे जन्म में अवश्य मिलता है। ये फल जीव को जन्म-जन्मान्तर तब तक मिलते रहते हैं जब तक कि वह ग्रपनी ग्रात्मा को कर्म बन्धनों से मुक्त न करले। पूर्व-पूर्व जन्मों में किये गये कर्मों के फलों को भोगने के लिए ही बराबर इस संसार में जीव का आना होता है। जीव अपने कर्मों का फल भोगने के लिए निरन्तर जन्म लेता रहता

<sup>(</sup>पू० २०१)

ग्राधुनिक हिन्दी महाकाव्यों में कर्म एवं पुनर्जन्म की ग्रवघाररणा ] [२३३

है । इसी मान्यता को ग्रभिव्यक्ति प्रदान करते हुए नन्दकिशोर का अपने महा-काव्य 'प्रिय मिलन' में कहते हैं---"क्लेश-मूल कमशिय, बन्धन में बन्धा जीव । जन्मता औं मरता, उसे कभी न विराम है ॥" (पू० ३१०) जब तक जीवात्मा कर्म बन्धनों से मूक्त नहीं हो जाती उसे बार-बार जन्म लेना पड़ता है— "जब तक न कर्म हो जाते ह, सम्पूर्णतया निर्मुल यहाँ। तब तक होता है पुनर्जन्म, निज कर्मों के अनूकूल यहाँ।" (परम ज्योति महावीर, पू० ४९१) रघुवीर शरण 'मित्र' पुनर्जन्म विषयक उक्त अवधारणा में ही ग्रास्था प्रकट करते, हुए कहते हैं---"जब तक कमों के बन्धन हैं, मिलता रहता है जन्म नया ।" (वीरायन, पू० १३८) जीव को जीवन-मरएए से तब तक मुक्ति प्राप्त नहीं हो सकती जब तक कि वह ग्रपने कर्मों का क्षय नहीं कर लेता— "जब-तक न कर्म क्षय होते हैं, तब तक होता अवतरण-मरण। कमों के क्षय होते ही तो, कर लेती इसको मुक्ति वरण ॥" (परम ज्योति महावीर, पु० ४७६) दिनकर के 'उर्वशों महाकाव्य की निम्नांकित पंक्ति भी कवि की पुनर्जंक्म में आस्था की द्योतक है---"कब, किस पूर्व जन्म में उसका क्या सुख छीन लिया था।" (प्०३१) कर्म एवं पुनर्जन्म की उक्त ग्रवधारएा का भारतीय जन-जीवन पर इतना व्यापक प्रभाव पड़ा है कि प्रत्येक महाकाव्यकार ने इसे किसी-न-किसी रूप में स्वीकार किया है । यही कारण है कि हिन्दी के ग्रधिकांश महाकाव्यों में उक्त ग्रवधारएगा का निरूपए हुआ है । उक्त विवेचित महाकाव्यों के ग्रतिरिक्त 'नल नरेश' (पृ० २३२), 'विदेह' (पृ० ६६), 'आंजनेय' (पृ० २०-२२) 'मीरा' (पृ०ँ३०) तथा 'तीर्थंकर महावीर' (पृ० १०४) प्रभृति महाकाव्यों में भी कर्म एवं पुनर्जन्म के प्रति श्रास्था की स्पष्ट फलक परिलक्षित होती है । 🗔

#### मुक्तक

भ्रपने उपार्जित कर्म फल को, जीव पाते हैं सभो, उसके सिवाय कोई किसो को, कुछ नहीं देता कभी । ऐसा समफना चाहिये, एकाग्रमन होकर सदा । दाता भ्रपर है भोग का, इस बुद्धि को खोकर सदा ।

#### दोहा

चिट्टी लायो चून की, माँगे घी नै दाल, दास कबोरा यूँ कहें, थारी चिट्टी सामी माल ।

कायसा वयसा मत्ते, वित्ते गिढ्वे य इत्थिसु । दुहग्रो मलं संचिराइ, सिसुराागुब्व मट्टियं ।। —उत्तराध्ययन ४।१०

म्नर्थ—काया से, वचन से ग्रौर मन से मदान्ध बना हुग्रा तथा धन और स्त्रियों में ग्रासक्त बना हुग्रा अज्ञानी दोनों प्रकार से (राग-द्वेषमयी बाह्य ग्रौर ग्राभ्यन्तर प्रवृत्तियों द्वारा) कर्म मल का संचय करता है। जैसे ग्रलसिया मिट्टी खाता है और उसे शरीर पर भी लगाता है।

#### जह मिडलेवलित्त गरुयं तुम्बं अहे वयइ, एवं ग्रासव कय कम्म जोवा वच्चति अहरगइं । तं चेव तब्विमुक्कं जलोवरि गइ जाय लहुमावं, जह तह कम्म विमुक्का लोयगा पइठिया होति ।।

श्रर्थ-जिस प्रकार मिट्टी से लिप्त तुम्बा भारी होकर नीचे चला जाता है उसी प्रकार जीव कर्मों के लेप से लिप्त हो भारी बन कर श्रधोगति को प्राप्त होता है। वही तुम्बा मिट्टी के लेप से मुक्त होकर लघुता को प्राप्त होता हुआ जल के ऊपरी सतह पर ग्राजाता है। जीव भी इसी प्रकार कर्म मुक्त होने पर लोक के ग्रग्रभाग पर प्रतिष्ठित हो जाता है।

#### यथा धेनु सहस्रेषु वत्सो विन्दति मातरम् । तथा पूर्व कृतं कर्म, कर्तारमनुगच्छति ।।

ग्नर्थं — जिस प्रकार गौवत्स हजारों गायों में भी अपनी माता को पहिचान लेता है, उसी प्रकार कर्ता के पूर्व क्रुत कर्मभी उसका ही अनुसरण करते हैं (ग्रन्थ का नहीं) अर्थात् कर्मों का कर्ताही उसके फल का भोक्ता है।

### कर्म सिद्धान्त ग्रौर सामाजिक चिन्तन



www.jainelibrary.org

## वैयक्तिक एवं सामूहिक कर्म □ पं॰ मुखलाल संघवी

ग्रच्छी-बुरो स्थिति, चढ़ती-उतरती कला ग्रौर सुख-दुःख की सार्वत्रिक विषमता का पूरा स्पष्टीकरण केवल ईश्वरवाद या ब्रह्मवाद में मिल ही नहीं सकता था। इसलिये कैसा भी प्रगतिशोलवाद स्वीकार करने के बावजूद स्वाभाविक रीति से ही परम्परा से चला ग्राने वाला वैयक्तिक कर्मफल का सिद्धान्त अधिकाधिक दढ़ होता गया । 'जो करता है वही भोगता है', 'हर एक का नसीब जुदा है, 'जो बोता है वह काटता है', 'काटने वाला और फल चखने वाला एक हो ग्रौर बोने वाला दूसरा हो यह बात असंभव है'---ऐसे-ऐसे ख्याल केवल वैयक्तिक कर्मफल के सिद्धान्त पर ही रूढ़ हुए हैं । ग्रौर सामान्यतः उन्होंने प्रजा-जीवन के हर क्षेत्र में इतनी गहरी जड़ें जमा ली हैं कि अगर कोई यह कहे कि किसी व्यक्ति का कर्म केवल उसी में फल या परिणाम उत्पन्न नहीं करता, परन्तू उसका ग्रसर उस कर्म करने वाले व्यक्ति के सिवाय सामृहिक जीवन में भी ज्ञात-ग्रज्ञात रूप से फैलता है, तो वह समभदार माने जाने वाले वर्ग को भी चौंका देता है। और हरएक सम्प्रदाय के विद्वान या विचारक इसके विरुद्ध शास्त्रीय प्रमाणों का ढेर लगा देते हैं । इसके कारण कर्म फल का नियम वैयक्तिक होने के साथ ही सामुहिक भी है या नहीं, यदि न हो तो किस-किस तरह की असंगतियां श्रौर ग्रनुपत्तियां खड़ी होती हैं और यदि हो तो उस दृष्टि से ही समग्र मानव-जीवन का व्यवहार व्यवस्थित होना चाहिये या नहीं, इस विषय में कोई गहरा विचार करने के लिये रुकता नहीं है। सामूहिक कर्म फल के नियम की दृष्टि से रहित, कर्म फल के नियम ने मानव-जीवन के इतिहास में आज तक कौन-कौनसी कठिनाइयां खड़ी की हैं और किस दृष्टि से कर्म फल का नियम स्वीकार करके तथा उसके ग्रनुसार जीवन-व्यवहार बनाकर वे दूर की जा सकती हैं, कोई एक भी प्राणी दुःखी हो, तो मेरा सुखी होना असंभव है। जब तक जगत् दुःख मूक्त नहीं होता, तब तक अरसिक मोक्ष से क्या फायदा ? इस विचार की महायान भावना बौद्ध परम्परा में उदय हुई थी। इसी तरह हर एक सम्प्रदाय सर्व जगत् के क्षेम-कल्याएा की प्रार्थना करता है और सारे जगत् के साथ मैत्री करने की ब्रह्मवातीं भी करता है। परन्तु यह महायान भावना या ब्रह्मवाती ग्रंत में वैयक्तिक कर्म फल वाद के दुढ़ संस्कार के साथ टकराकर जीवन जीने में ज्यादा उपयोगी सिद्ध नहीं हुई है।

श्री केदार नाथजी ग्रौर श्री मशरूवाला दोनों कर्म फल के नियम के बारे में सामूहिक जीवन की दृष्टि से विचार करते हैं। मेरे जन्मगत ग्रौर ग्रास्त्रीय संस्कार वैयक्तिक कर्मफलवाद के होने से मैं भी इसी तरह सोचता था। परन्तु जैसे-जैसे इस पर गहरा विचार करता गया, वैसे-वैसे मुभे लगने लगा कि कर्मफल का नियम सामूहिक जीवन को दृष्टि से ही विचारा जाना चाहिए ग्रौर सामूहिक जीवन की जिम्मेदारी के ख्याल से ही जीवन का हरएक व्यवहार व्यस्थित किया तथा चलाया जाना चाहिये। जिस समय वैयक्तिक दृष्टि की प्रधानता हो, उस समय के चिन्तक उसी दृष्टि से ग्रमुक नियमों की रचना करें, यह स्वाभाविक है। परन्तु उन नियमों में अर्थ विस्तार की संभावना ही नहीं है, ऐसा मानना देश-काल की मर्यादा में सर्वथा जकड़ जाने जैसा है। जब हम सामूहिक दृष्टि से कर्म फल का नियम विचारते या घटाते हैं, तब भी वैयक्तिक दृष्टि का लोप तो होता ही नहीं, उलटे सामूहिक जीवन में वैयक्तिक जीवन के पूर्ण रूप से समा जाने के कारण वैयक्तिक दृष्टि सामूहिक दृष्टि तक फैलती है और ग्रधिक शुद्ध बनती है।

कर्मफल के नियम की सच्ची ग्रात्मा तो यही है कि कोई भी कर्म निष्फल नहीं जाता ग्रौर कोई भी परिणाम कारण के बिना उत्पन्न नहीं होता। जैसा परिणाम वैसा ही उसका कारण भी होना चाहिये। यदि ग्रच्छे परिणाम की इच्छा करने वाला ग्रच्छे कर्म नहीं करता, तो वह वैसा परिणाम नहीं पा सकता। कर्म फल नियम की यह ग्रात्मा सामूहिक दृष्टि से कर्मफल का विचार करने पर बिल्कुल लोप नहीं होती। केवल वैयक्तिक सीमा के बन्धन से मुक्त होकर वह जीवन-व्यवहार गढ़ने में सहायक बनती है। ग्रात्म समानता के सिद्धान्त के ग्रनुसार विचार करें या आत्माद्देत के सिद्धान्त के अनुसार विचार करें, एक बात तो मुनिश्चित है कि कोई व्यक्ति समूह से बिल्कुल ग्रलग न तो है ग्रौर न उससे ग्रलग रह सकता है। एक व्यक्ति के जीवन इतिहास के लंबे पट पर नजर दौड़ा कर विचार करें तो हमें तुरन्त दिखाई देगा कि उसके ऊपर पड़े हुए और पड़ने वाले संस्कारों में प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप से दूसरे ग्रसंख्य व्यक्तियों के संस्कारों का हाथ है। ग्रौर वह व्यक्ति जिन संस्कारों का निर्माण करता है, वे भी केवल उसमें ही मर्यादित न रहकर समूहगत अन्य व्यक्तियों में प्रत्यक्ष या परम्परा से संचरित होते रहते हैं। वस्तुतः समूह या समष्टि का ग्रर्थ है व्यक्ति या व्यष्टि का सम्पूर्ण जोड़।

यदि हर एक व्यक्ति अपने कर्म और फल के लिये पूरी तरह से जिम्मेदार हो और अन्य व्यक्तियों से बिल्कुल स्वतन्त्र उसके श्रेय-ग्रश्न य का विचार केवल उसी के साथ जुड़ा हो, तो सामूहिक जीवन का क्या ग्रर्थ है ? क्योंकि बिल्कुल अलग, स्वतन्त्र ग्रौर एक-दूसरे के असर से मुक्त व्यक्तियों का सामूहिक जीवन में प्रवेश केवल ग्राकस्मिक ही हो सकता है । यदि ऐसा अनुभव होता हो कि सामूहिक

२३द ]

जीवन से वैयक्तिक जीवन बिल्कूल स्वतन्त्र रूप में जिया नहीं जाता, तो तत्त्वज्ञान भी इसी अनुभव के आधार पर कहता है कि व्यक्ति-व्यक्ति के बीच चाहे जितना भेद दिखाई दे, फिर भी प्रत्येक व्यक्ति किसी एक ऐसे जीवन सूत्र से अप्रोत-प्रोत है कि उसके द्वारा वे सब व्यक्ति आस-पास एक-दूसरे से जुड़े हुए हैं। यदि ऐसा है तो कर्म फल का नियम भी किसी दृष्टि से विचारा और लागू किया जाना चाहिये । अभी तक ग्राध्यारिमक श्रेय का विचार भी हरएक सम्प्रदाय ने वैयक्तिक दुष्टि से हो किया है । व्यावहारिक लाभालाभ का विचार भी इस दुष्टि के अनुसार ही हुआ है । इसके कारए। जिस सामूहिक जीवन को जिये बिना काम चल नहीं सकता, उसे लक्ष्य में रखकर श्रीय या प्रीय का मूलगत विचार या आचार हो ही नहीं पाया । कदम-कदम पर सामूहिक कल्याण को लक्ष्य में रख कर बनाई हुई योजनाएं इसी कारए। से या तो नेष्ट हो जाती हैं या कमजोर होकर निराशा में बदल जाती हैं। विश्व शान्ति का सिद्धान्त निश्चित तो होता है, परन्तु बाद में उसकी हिमायत करने वाला हर एक राष्ट्र वैयक्तिक दृष्टि से ही उस पर विचार करता है। इससे न तो विश्व शान्ति सिद्ध होती है और न राष्ट्रीय समृद्धि स्थिर होती है। यही न्याय हरएक समाज पर भी लागू होता है। अब यदि सामूहिक जीवन की विशाल और अखण्ड दृष्टि का विकास किया जाये और उस दुष्टि के अनुसार हर व्यक्ति अपनी जिम्मेंदारी की मर्यादा बढ़ावे तो उसके हिताहित दूसरे के हिताहितों के साथ टकराने न पावें और जहां वैयक्तिक नुकसान दिखाई देता हो वहां भी सामूहिक जीवन के लाभ की दृष्टि उसे संतुष्ट रखे, उसका कर्त्त व्यक्षेत्र विस्तृत बेने ग्रौर उसके सम्बन्ध ग्राधिक व्यापक बनने पर वह अपने में एक भूमा को देखे ।

दुःख से मुक्त होने के विचार में से ही उसका कारण माने गये कर्म से मुक्त होने का विचार पैदा हुआ। ऐसा माना गया कि कर्म, प्रवृत्ति या जीवन-व्यवहार की जिम्मेदारी स्वयं ही बंधन रूप है। जब तक उसका ग्रस्तित्व है, तब तक पूर्ण मुक्ति सर्वथा स्रसंभव है। इसी धारणा में से पैदा हुए कर्ममात्र की निवृत्ति के विचार से श्रमण परम्परा का ग्रनगार-मार्ग ग्रौर संन्यास परम्परा का वर्ण-कर्म-धर्म-संन्यास मार्ग श्रस्तित्व में श्राया। परन्तु इस विचार में जो दोष था, वह धीरे-धीरे ही सामूहिक जीवन की निर्बल्ता और लापरवाही के रास्ते से प्रकट हुआ। जो अनगार होते हैं या वर्ण-कर्म-धर्म छोड़ते हैं, उन्हें भी जीना होता है। इसका फल यह हुग्रा कि ऐसों का जीवन अधिक मात्रा में परावलम्बी और क्रुत्रिम बना। सामूहिक जीवन की कड़ियाँ टूटने श्रौर श्रस्तव्यस्त होने लगीं। इस श्रनुभव ने यह सुभाया कि केवल कर्म बंधन नहीं है। परन्तु उसके पीछे रही हुई तृष्णावृत्ति या दृष्टि की संकुचितता श्रौर चित्त की श्रशुद्धि ही बंधन रूप है। केवल वही दु:ख देती है। यही श्रनुभव ग्रनासक्त कर्मवाद के द्वारा प्रति-पादित हुआ है। २४० ]

पांव में सुई लग जाने पर कोई उसे निकाल कर फेंक दे तो श्रामतौर पर कोई उसे गलत नहीं कहता। परन्तु जब सूई फेंकने वाला बाद में सीने के और दूसरे काम के लिये नई सूई ढूंढ़े ग्रौर उसके न मिलने पर अधोर होकर दुख का श्रमुभव करे तो समफदार ग्रादमी उसे जरूर कहेगा कि तूने भूल की । पाँव में से सूई निकालना ठीक था, क्योंकि वह उसकी योग्य जगह नहीं थी, परन्तु यदि उसके बिना जीवन चलता ही न हो तो उसे फेंक देने में जरूर भूल है। ठीक तरह से उपयोग करने के लिये योग्य रीति से उसका संग्रह करना ही पांव में से सूई निकालने का सच्चा अर्थ है। जो न्याय सूई के लिये है, वही न्याय सामूहिक कर्म के लिये भी है। केवल वैयक्तिक दृष्टि से जीवन जीना सामूहिक जीवन की दृष्टि में सूई भोंकने के बराबर है। इस सूई को निकाल कर उसका ठीक तरह से उपयोग करने का मतलब है सामूहिक जीवन की जिम्मेदारी को बुद्धि पूर्वक स्वीकार करके जीवन बिताना । ऐसा जीवन ही व्यक्ति की जीवन्मुक्ति हैं । जैसे-जैसे हर व्यक्ति ग्रपनी वासना-शुद्धि द्वारा सामूहिक जीवन का मैल कम करता जाता है, वैसे-वैसे सामूहिक जीवन दुःख-मुक्ति का विशेष अनुभव करता है। इस प्रकार विचार करने पर कर्म ही धर्म बन जाता है। अमुक फल का अर्थ हैं रस के साथ छिलका भी। छिलका नहीं हो तो रस कैसे टिंक सकता है ? और रस रहित छिलका भी फल नहीं है। उसी तरह धर्म तो कर्म का रस है। ग्रौर कर्म सिर्फ धर्म की छाल है । दोनों का ठीक तरह से संमिश्रण हो, तभी वे जीवन-फल प्रकट कर सकते हैं। कर्म के आलंबन के बिना वैयक्तिक तथा साम्-हिक जीवन की शुद्धि रूप धर्म रहेगा ही कहाँ ? ग्रौर ऐसी शुद्धि न हो तो क्या उस कर्म की छाल से ज्यादा की मत मानी जायेगी ?

कर्म प्रवृत्तियाँ ग्रनेक तरह की हैं। परन्तु उनका मूल चिस में है। किसी समय योगियों ने विचार किया कि जब तक चिस है, तब तक विकल्प उठते ही रहेंगे ग्रौर विकल्पों के उठने पर शान्ति का अनुभव नहीं हो सकता। इसलिये 'मूले कुठार:' के न्याय को मानकर वे चित्त का विलय करने की ग्रोर ही भुके। ग्रौर ग्रनेकों ने यह मान लिया कि चित्त विलय ही मुक्ति है, और वही परम साध्य है। मानवता के विकास का विचार एक ओर रह गया। यह भी बंघन रूप माने जाने वाले कर्म को छोड़ने के विचार की तरह भूल ही थी। इस विचार में दूसरे ग्रनुभवियों ने सुधार किया कि चित्त विलय मुक्ति नहीं है, परन्तु चित्त गुद्धि ही मुक्ति है। चित्त ग्रुद्धि ही शान्ति का एक मात्र मार्ग होने से यह मुक्ति ग्रवश्य है, परन्तु सिर्फ वैयक्तिक चित्त की ग्रुद्धि में पूर्ण मुक्ति मान लेने का विचार ग्रधूरा है। सामूहिक चित्त की ग्रुद्धि को बढ़ाते जाना ही वैयक्तिक चित्त शुद्धि का ग्रादश होना चाहिये, और यह हो तो किसी दूसरे स्थान में या लोक में मुक्ति धाम मानने की या उसकी कल्पना करने की बिल्कुल जरूरत नहीं है। ऐसा धाम तो सामूहिक चित्त शुद्धि में ग्रपनी ग्रुद्धि का हिस्सा मिलाने में ही है। हर एक सम्प्रदाय में सर्व भूतहित पर भार दिया गया है । परन्तु व्यवहार में मानव समाज के हित का भी शायद ही पूरी तरह से ग्रमल देखने में ग्राता है । इसलिए प्रश्न यह है कि पहले मुख्य लक्ष्य किस दिशा में ग्रोर किस ध्येय की तरफ़ दिया जाय ? स्पष्ट है कि पहले मानवता के विकास की ग्रोर लक्ष्य दिया जाय और उसके मुताबिक जीवन बिताया जाय । मानवता के विकास का ग्रर्थ है—आज तक उसने जो-जो सद्गुण जितनी मात्रा में साधे हैं, उनकी पूर्श रूप से रक्षा करना और उनकी मदद से उन्हीं सद्गुणों में ज्यादा शुद्धि करके नवीन सद्गुगों का विकास करना जिससे मानव-मानव के बीच ढ्वन्द्व ग्रौर शत्रुता के तामस बल प्रकट न होने पावें । इस तरह जितनी मात्रा में मानव-विकास का घ्येय सिद्ध होता जायेगा उतनी मात्रा में समाज-जीवन सुसवादी और सुरीला बनता जावेगा । उनका प्रांसगिक फल सर्वभूतहित में ही आने वाला है । इसलिये हर एक साधक के प्रयत्न की मुख्य दिशा तो मानवता के सद्गुगों के विकास की ही रहनी चाहिये । यह सिद्धान्त भी सामूहिक जीवन की दृष्टि से कर्म फल का नियम लागू करने के विचार में से ही फलित होता है ।

ऊपर की विचार सरणी गृहस्थाश्रम को केन्द्र में रखकर ही सामुदायिक जीवन के साथ वैयक्तिक जीवन का सुमेल साधने की बात कहती है। यह ऐसी सूचना है जिसका अमल करने से गृहस्थाश्रम में ही बाकी के सब झाश्रमों के सद्गुण साधने का मौका मिल सकता है। क्योंकि उसमें गृहस्थाश्रम का आदर्श इस तरह बदल जाता है कि वह केवल भोग का धाम न रहकर भोग झौर योग के सुमेल का धाम बन जाता है इसलिये गृहस्थाश्रम से झलग अन्य आश्रमों का विचार करने की गुंजाइश हो नहीं रहती। गृहस्थाश्रम ही चारों आश्रमों के समग्र जीवन का प्रतीक बन जाता है झौर वही नैर्सांगक भी है।

रेजीवा साहस ग्रादरो, मत थाओ तुम दीन। सुख-दुःख आपद-संपदा, पूरब कर्म ग्रधीन । कर्म हीरा को ना मिले, भली वस्तु का योग। जब दाखें पकने लगी, काग कंठ भयो रोग॥

## कर्म ग्रौर कार्य-मर्यादा

### ३३

🔲 पं. फूलचन्द सिद्धान्तशास्त्री

#### कर्म को कार्य-मर्यादाः

कर्म का मोटा काम जीव को संसार में रोके रखना है। परावर्तन संसार का दूसरा नाम है। द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव ग्रौर भव के भेद से वह पाँच प्रकार का है। कर्म के कारएा हो जीव इन पाँच प्रकार के परावर्तनों में घूमता फिरता है। चौरासी लाख योनियाँ ग्रौर उनमें रहते हुए जीव को जो विविध ग्रवस्थाएँ होती हैं उनका मुख्य कारएा कर्म है। स्वामी समन्तभद्र 'ग्राप्त मीमांसा' में कर्म के कार्य का निर्देश करते हुए लिखते हैं—

"कामादिप्रभवश्चित्रः कर्मबन्धानुरूपतः ।"

"जीव की काम, कोध आदि रूप विविध ग्रवस्थाएँ ग्रपने-अपने कर्म के ग्रनुरूप होती हैं।''

बात यह है कि मुक्त दशा में जोव की प्रति समय जो स्वाभाविक परिणति होती है उसका अलग-ग्रलग निमित्त कारण नहीं है, नहीं तो उसमें एकरूपता नहीं बन सकती । किन्तु संसार दशा में वह परिणति प्रति समय जुदी-जुदी होती रहती है इसलिये उसके जुदे-जुदे निमित्त कारण माने गये हैं । ये निमित्त संस्कार रूप में आत्मा से सम्बद्ध होते रहते हैं और तदनुकूल परिएाति के पैदा करने में सहायता प्रदान करते हैं । जीव की ग्रशुद्धता ग्रौर शुद्धता इन निमित्तों के सद्भाव और ग्रसद्भाव पर आधारित है । जब तक इन निमित्तों का एक क्षेत्रावगाह संश्लेशरूप सम्बन्ध रहता है तब तक अशुद्धता बनी रहतो है । जैन दर्शन में इन्हीं निमित्तों को कर्म शब्द से पुकारा गया है ।

ऐसा भी होता है कि जिस समय जैसी बाह्य सामग्री मिलती है उस समय उसके ग्रनुकूल अशुद्ध ग्रात्मा की परिएाति होती है। सुन्दर सुस्वरूप स्त्री के मिलने पर राग होता है। जुगुप्सा की सामग्री मिलने पर ग्लानि होती है। धन सम्पत्ति को देख कर लोभ होता है ग्रीर लोभवश उसके अर्जन करने, छीन लेने या चुरा लेने की भावना होती है। ठोकर लगने पर दुःख होता है ग्रौर माया का संयोग होने पर सूख। इसलिये यह कहा जा सकता है कि केवल कर्म ही आत्मा की विविध परिस्थिति के होने में निमित्त नहीं हैं किन्तु ग्रन्य सामग्री भी उसका निमित्त है अतः कर्म का स्थान बाह्य सामग्री को मिलना चाहिये ।

परन्तु विचार करने पर यह युक्त प्रतोत नहीं होता, क्योंकि अन्तरंग में वैसी योग्यता के अभाव में बाह्य सामग्री कुछ भी नहीं कर सकती है। जिस योगी का राग भाव नष्ट हो गया है उसके सामने प्रबल राग की सामग्री उपस्थित होने पर भी राग पैदा नहीं होता। इससे मालूम पड़ता है कि अन्तरंग में योग्यता के बिना बाह्य सामग्री का कोई मूल्य नहीं है। यद्यपि कर्म के विषय में भी ऐसा ही कहा जा सकता है पर कर्म ग्रीर बाह्य सामग्री इनमें मौलिक ग्रन्तर है। कर्म जैसी योग्यता का सूचक है पर बाह्य सामग्री इनमें मौलिक ग्रन्तर है। कर्म जैसी योग्यता का सूचक है पर बाह्य सामग्री का वैसी योग्यता से कोई सम्बन्ध नहीं। कभी वैसी योग्यता के सद्भाव में भी बाह्य सामग्री नहीं मिलती ग्रौर कभी उसके ग्रभाव में भी बाह्य सामग्री का संयोग देखा जाता है। किन्तु कर्म के विषय में ऐसी बात नहीं है। उसका सम्बन्ध तभी सक ग्रात्मा से रहता है जब तक उसमें तदनुकूल योग्यता पाई जाती है। ग्रतः कर्म का स्थान बाह्य सामग्री नहीं ले सकती। फिर भी अन्तरंग में योग्यता के रहते हुए बाह्य सामग्री कमिलने पर न्यूनाधिक प्रमाण में कार्य तो होता ही है इसलिए निमित्तों की परिगणना में बाह्य सामग्री की भी मिनती हो जाती है। पर यह परम्परा निमित्त है। इसलिये इसकी परिगणना तो कर्म के स्थान में की गई है।

इतने विवेचन से कर्म की कार्य-मर्यादा का पता लग जाता है। कर्म के निमित्त से जीव की विविध प्रकार की अवस्था होती है और जीव में ऐसी योग्यता आती है जिससे वह योग द्वारा यथायोग्य शरीर, वचन और मन के योग्य पुद्गलों को ग्रहण कर उन्हें अपनी योग्यतानुसार परिणमाता है।

कर्म की कार्य-मर्यादा यद्यपि उक्त प्रकार की है तथापि ग्रधिकतर विद्वानों का विचार है कि बाह्य सामग्री की प्राप्ति भी कर्म से होती है। इन विचारों की पुष्टि में वे 'मोक्ष मार्ग प्रकाश' के निम्न उल्लेखों को उपस्थित करते हैं----''तहाँ वेदनीय करि तो शरीर विर्षे वा शरीर तै बाह्य नाना प्रकार सुख दुःखानि को कारएा पर द्रव्य का संयोग जुरै है।'' पृ० ३४

उसी से दूसरा प्रमाण वे यों देते हैं---

"बहुरि कर्मनि विषै वेदनीय के उदय करि शरीर विषै बाह्य सुख दुःख का काररण निपजे है । शरीर विषै आरोग्यपनौ, रोगीपनौ, शक्तिवानपनौ, दुर्बलपनौ ग्रर क्षुधा, तृषा, रोग, खेद, पीड़ा इत्यादि सुख दुःखानि के कारण हो हैं । बहुरि बाह्य विषै सुहावना ऋतु पवनादिक वा इष्ट स्त्री पुत्रादिक वा मित्र धनादिक.... सुख दुःख के कारक ही हैं ।" पृ० ४६ । २४४] इन विचारों की परम्परा

इन विचारों की परम्परा यहीं तक नहीं जाती है किन्तु इससे पूर्ववर्ती बहुत से लेखकों ने भी ऐसे ही विचार प्रकट किये हैं। पुराएगों में पुण्य और पाप की महिमा इसी ग्राधार से गाई गई है। अभितगति के 'सुभाषित रत्न सन्दोह' में दैवनिरूपण नाम का एक ग्रधिकार है। उसमें भी ऐसा ही बतलाया है। वहाँ लिखा है कि पापी जीव समुद्र में प्रवेश करने पर भी रत्न नहीं पाता किन्तु पुण्यात्मा जीव तट पर बैठे ही उन्हें प्राप्त कर लेता है। यथा--

'जलधिगतोऽपि न कश्चित्कश्चितटगोऽपि रत्नमुपयाति ।'

किन्तु विचार करने पर उक्त कथन युक्त प्रतीत नहीं होता । खुलासा इस प्रकार है—

कर्म के दो भेद हैं—जीव विपाकी और पुद्गल विपाकी । जो जीव की विविध ग्रवस्था ग्रौर परिणामों के होने में निमित्त होते हैं वे जीव विपाकी कर्म कहलाते हैं । ग्रौर जिनसे विविध प्रकार के शरीर, वचन, मन और श्वासोच्छवास की प्राप्ति होती है वे पुद्गल विपाकी कर्म कहलाते हैं । इन दोनों प्रकार के कर्मों में ऐसा एक भी कर्म नहीं बतलाया है जिसका काम बाह्य सामग्री का प्राप्त कराना हो । सातावेदनीय ग्रौर ग्रसातावेदनीय ये स्वयं जीवविपाकी हैं 'राजवार्तिक' में इनके कार्य का निर्देश करते हुए लिखा हैं----

''यस्योदयाद्देवादिगतिषु शारीरमानससुख प्राप्तिस्तत्सद्वेद्यम् । यत्फलं दुःखमनेकविधं तदसद्वेद्यम् ।'' पृष्ठ ३०४ ।

इन वात्तिकों की व्याख्या करते हुए वहां लिखा है—

"ग्रनेक प्रकार की देवादि गतियों में जिस कर्म के उदय से जीवों के प्राप्त हुए द्रव्य के सम्बन्ध की म्रपेक्षा शारीरिक और मानसिक नाना प्रकार का मुख रूप परिस्णाम होता है वह सातावेदनीय है तथा नाना प्रकार की नरकादि गतियों में जिस कर्म के फलस्वरूप जन्म, जरा, मरसा, इष्ट वियोग, अनिष्ट संयोग, व्याधि, वध ग्रौर बन्धनादि से उत्पन्न हुआ विविध प्रकार का मानसिक और कायिक दु:ख होता है वह असाता वेदनीय है।"

'सर्वार्थसिद्धि' में जो साता वेदनीय और असाता वेदनीय के स्वरूप का निर्देश किया है, उससे भी उक्त कथन की पुष्टि होती है।

श्वेताम्बर कार्मिक ग्रंथों में भी इन कर्मों का यही ग्रर्थ किया है। ऐसी हालत में इन कर्मों को ग्रनुकूल व प्रतिकूल बाह्य सामग्री के संयोग-वियोग में निमित्त मानना उचित नहीं है। वास्तव में बाह्य सामग्री की प्राप्ति अपने-अपने कारएों से होती है। इसकी प्राप्ति का कारण कोई कर्म नहीं है। ऊपर 'मोक्ष मार्ग प्रकाशक' के जिस मत की चर्चा की इसके सिवा दो मत और मिलते हैं जिनमें बाह्य सामग्री की प्राप्ति के कारएगों का निर्देश किया गया है। इनमें से पहला मत तो पूर्वोक्त मत से ही मिलता जुलता है। दूसरा मत कुछ भिन्न है। ग्रागे इन दोनों के ग्राधार से चर्चा कर लेना इष्ट है:---

(१) षट्खण्डागम चूलिका म्रनुयोग द्वार में प्रकृतियों का नाम निर्देश करते हुए सूत्र १० को टीका में वीरसेन स्वामी ने इन कर्मों की विस्तृत चर्चा की है। यहाँ सर्वप्रथम उन्होंने साता स्रौर असाता वेदनीय का वही स्वरूप दिया है जो 'सर्वार्थ सिद्धि' आदि में बतलाया गया है। किन्तु शंका-समाधान के प्रसंग से उन्होंने साता वेदनीय को जीव विपाकी स्रौर पुद्गल विपाकी उभय रूप सिद्ध करने का प्रयत्न किया है।

इस प्रकरण के वांचने से ज्ञात होता है कि वीरसेन स्वामी का यह मत था कि साता वेदनीय ग्रौर असाता वेदनीय का काम सुख-दुःख को उत्पन्न करना तथा इनकी सामग्री को जुटाना दोनों है।

(२) तत्त्वार्थ सूत्र अघ्याय २ सूत्र ४ की 'सर्वार्थ सिद्धि' टीका में बाह्य सामग्री की प्राप्ति के कारंगों का निर्देश करते हुए लाभादि को उसका कारण बतलाया है। किन्तु सिद्धों में ग्रति प्रसंग देने पर लाभादि के साथ शरीर नाम कर्म ग्रादि की अपेक्षा ग्रीर लगा दी है।

ये दो ऐसे मत हैं जिनमें बाह्य सामग्री की प्राप्ति का क्या कारण है, इसका स्पष्ट निर्देश किया है। ग्राधुनिक विद्वान् भी इनके ग्राधार से दोनों प्रकार के उत्तर देते हुए पाये जाते हैं। कोई तो वेदनीय को बाह्य सामग्री की प्राप्ति का निमित्त बतलाते हैं ग्रौर कोई लाभान्तराय आदि के क्षय व क्षयोपशम को। इन विद्वानों के ये मत उक्त प्रमाणों के बल से भले ही बने हों किन्तु इतने मात्र से इनकी पुष्टि नहीं की जा सकती क्योंकि उक्त क्षयन मूल कर्म व्यवस्था के प्रतिकूल पड़ता है।

यदि थोड़ा बहुत इन बातों को प्रश्रय दिया जा सकता है तो उपचार से ही दिया जा सकता है। वीरसेन स्वामी ने तो स्वर्ग, भोगभूमि ग्रौर नरक में सुख-दुःख की निमित्तभूत सामग्रो के साथ वहाँ उत्पन्न होने वाले जीवों के साता ग्रौर असाता के उदय का सम्बन्ध देखकर उपचार से इस नियम का निर्देश किया है कि बाह्य सामग्री साता ग्रौर ग्रसाता का फल है। तथा पूज्यपाद स्वामी ने संसारी जीव में बाह्य सामग्री में लाभादि रूप परिणाम लाभान्तराय आदि के क्षयोपशम का फल जानकर उपचार से इस नियम का निर्देश किया है कि लाभान्तराय ग्रादि के क्षय व क्षयोपशम से बाह्य सामग्री की प्राप्ति होती है। तत्त्वतः बाह्य सामग्री की प्राप्ति न तो साता-ग्रसाता का ही फल है और न

[ २४४

लाभान्तराय आदि कर्म के क्षय व क्षयोपश्रम का ही फल है। बाह्य सामग्री इन कारगों से न प्राप्त होकर ग्रपने-ग्रपने कारगों से ही प्राप्त होती है। उद्योग करना, व्यवसाय करना, मजदूरी करना, व्यापार के साधन जुटाना, राजा-महाराजा या सेठ-साहूकार की साहूकारी करना, उनसे दोस्ती जोड़ना, ग्रजित घन की रक्षा करना, उसे व्याज पर लगाना, प्राप्त धन को विविध व्यवसायों में लगाना, खेतीबाड़ी करना, फांसा देकर ठगी करना, जेब काटना, चोरी करना, जुआ खेलना, भीख मांगना, धर्मादय को संचित कर पचा जाना ग्रादि बाह्य सामग्री की प्राप्ति के साधन हैं। इन व ग्रन्य कारणों से बाह्य सामग्री की प्राप्ति होती है, उक्त कारणों से नहीं।

शंका--इन सब बातों के या इनमें से किसी एक के करने पर भी हानि देखी जाती है सो इसका क्या कारण है ?

समाधान----प्रयत्न की कमी या बाह्य परिस्थिति या दोनों ।

र्**शंका**—दो आदमी एक साथ एक सा व्यवसाय करते हैं फिर क्या कारण है कि एक को लाभ होता है दूसरे को हानि ?

समाधान—व्यापार करने में ग्रपनी-अपनी योग्यता और उस समय की परिस्थिति आदि इसका कारण है, पाप-पुण्य नहीं। संयुक्त व्यापार में एक को हानि और दूसरे को लाभ हो तो कदाचित् हानि-लाभ, पाप-पुण्य का फल माना भी जाये। पर ऐसा होता नहीं, ग्रतः हानि-लाभ को पाप-पुण्य का फल मानना किसी भी हालत में उचित नहीं है।

रांका—यदिंबाह्य सामग्री का लाभालाभ पुण्य-पाप का फल नहीं है तो फिर एक गरीब स्रौर दूसरा श्रीमान् क्यों होता है ?

समाधान—एक का गरीब श्रीर दूसरे का श्रीमान् होना यह व्यवस्था का फल है, पुण्य-पाप का नहीं । जिन देशों में पूजीवादी व्यवस्था है श्रीर व्यक्तिगत सम्पत्ति के जोड़ने की कोई मर्यादा नहीं, वहाँ अपनी-अपनी योग्यता व साधनों के अनुसार गरीब-म्रमीर इन वर्गों की सृष्टि हुम्रा करती है। गरीब और म्रमीर इनको पाप-पुण्य का फल मानना किसी भी हालत में उचित नहीं है। रूस ने बहुत कुछ अंशों में इस व्यवस्था को तोड़ दिया है इसलिये वहाँ इस प्रकार का भेद नहीं दिखाई देता है फिर भी वहाँ पुण्य और पाप तो हैं ही। सचमुच में पुण्य भौर पाप तो वह है जो इन बाह्य व्यवस्थाओं के परे हैं और वह है ग्राघ्यात्मिक। जैन कर्मशास्त्र ऐसे ही पुण्य-पाप का निर्देश करता है।

शंका—यदि बाह्य सामग्री का लाभालाभ पुण्य-पाप का फल नहीं है तो सिद्ध जीवों को इसकी प्राप्ति क्यों नहीं होती ?

समाधान—बाह्य सामग्री का सद्भाव जहाँ है वहीं उसकी प्राप्ति संभव है। यों तो इसकी प्राप्ति जड़-चेतन दोनों को होती है। क्योंकि तिजोरो में भी धन रखा रहता है इसलिये उसे भी धन की प्राप्ति कहा जा सकता है। किन्तु जड़ के रागादि भाव नहीं होता ग्रौर चेतन के होता है, इसलिये वही उसमें ममकार और अहंकार भाव करता है।

शंका—यदि बाह्य सामग्री का लाभालाभ पुण्य-पाप का फल नहीं है तो न सही पर सरोगता और नीरोगता यह तो पाप-पुण्य का फल मानना ही पड़ता है।

समाधान-----सरोगता और नीरोगता यह पाप-पुष्य के उदय का निमित्त भले ही हो जाय पर स्वयं वह पाप-पुष्य का फल नहीं है। जिस प्रकार बाह्य सामग्री ग्रपने-अपने कारगों से प्राप्त होती है, उसी प्रकार सरोगता और नीरोगता भी ग्रपने-अपने कारगों से प्राप्त होती है। इसे पाप-पुष्य का फल मानना किसी भी हालत में उचित नहीं है।

शंका—सरोगता और नीरोगता के क्या कारण हैं ?

समाधान—अस्वास्थ्यकर ग्राहार, विहार व संगति करना ग्रादि सरोगता के कारएा हैं और स्वास्थ्यवर्धक ग्राहार, विहार व संगति करना आदि नीरोगता के कारण हैं ।

इस प्रकार कर्म की कार्य-मर्यादा का विचार करने पर यह स्पष्ट हो जाता है कि कर्म बाह्य सम्पत्ति के संयोग-वियोग का कारएए नहीं है। उसकी मर्यादा उतनी ही है जिसका निर्देश हम पहले कर आये हैं। हाँ, जीव के विविध भाव कर्म के निमित्त से होते हैं श्रौर ये कहीं-कहीं बाह्य सम्पत्ति के श्रर्जन ग्रादि में कारण पड़ते हैं, इतनी बात अवश्य है।

[ २४७

### कर्म-परिगाम की परम्परा

🔲 श्री केदारनाथ

३४

कर्म के फल या परिणाम के लिये कर्ता के ग्रगले जन्म तक प्रतीक्षा करने का सचमुच कोई कारण नहीं, क्योंकि कर्म के संकल्प के साथ ही कर्ता के चित्त पर सुख-दुःख के परिएाम शुरू हो जाते हैं। तभी से उसकी तरंगें भी विश्व में फैलने लगती हैं। कर्म हो जाने के बाद उसके भले-बुरे परिणाम भी कर्ता को और जहाँ-जहाँ वे पहुँचते हैं वहाँ के सब लोगों को प्रत्यक्ष भोगने पड़ते हैं । उन परिणामों से पैदा होने वाले कई तरह के परिणामों की परम्परा दूनिया में जारी रहती है। विश्व का व्यापार किसी तरह अखंड रूप में चलता रहता है। कर्म के संकल्प और भाव विश्व की उसी प्रकार की तरंगों और आन्दोलनों में तूरन्त मिलकर उन तत्त्वों में वृद्धि करते हैं । प्रत्येक मनुष्य या दूसरा कोई प्राणी अपने-अपने संकल्प के अनुसार या चित्त के धर्म के अनुसार उने आन्दोलनों के तत्त्वों को आत्मसात् करके उन्हें उसी प्रकार के संकल्प या कर्म द्वारा पूनः प्रकट करता है। उसमें से भो नई तरंगें उठती हैं और फिर विक्व में फैलने लगती हैं। स्थल कर्म ग्रौर उनकी भौतिक तरंगें विश्व के व्यक्त-अव्यक्त को मदद देते हैं। जिस प्रकार किया-प्रतिकिया के न्याय से कर्म, संकल्प ग्रौर भाव का चक व्यक्त-अव्यक्त के ग्राधार पर विश्व में सतत जारी ही रहता है । व्यक्ति के मरने से यह चक्र बन्द नहीं हो जाता । वह विरासत के आधार पर ग्रागे जारी रहता है । विरा-सत का अर्थ यहाँ केवल वंश-परम्परा या रक्त का सम्बन्ध न मानकर कर्म और संकल्प की सजातीयता समक्तना चाहिये । मनुष्य की मृत्यु के बाद उसके चित्त में जो संकल्प तीव्र रूप में बसे होंगे, जो इच्छाएँ, भावनायें ग्रौर हेत् उत्कृष्ट रूप में रहे होंगे, उनकी तरंगों ग्रौर आन्दोलनों का मृत्यु के बाद विश्व में अधिक तीवता से फैलना या जारी रहना संभव है। शरीर का कण-कण जैसे पूर्व महा-भूतों में मिल जाता है, उसी तरह सारे जीवन में उसने जो सत्व या तत्त्वे प्राप्त किया होगा, वह विश्व में रहने वाले सजातीय सत्व या तत्त्व में मिल जाता है।

हमारे भले-बुरे कर्मों का फल इस जन्म में नहीं तो दूसरे जन्म में भी सुख-दुःख रूप में हमीं को भुगतना पड़ता है, लोगों की ऐसी श्रद्धा है। इस कारण समाज में कुछ समय तक नीति के संस्कार टिके और बढ़े भी। श्रद्धा के मूल में लोगों की यह समभ थी कि ईश्वर के घर या कुदरत में न्याय है। कुछ समय तक समाज पर इसका ग्रच्छा ग्रसर भी हुआ। परन्तु बाद में यह हालत नहीं रही। अब इस मान्यता में संशोधन का समय आ गया है। ग्रब प्रश्न खड़ा हुग्रा है कि हमारे कमों का फल खुद हमी को भोगना पडता है या नहीं ? कई लोगों का यह खयाल भी होने लगा है कि पुनर्जन्म, कर्मवाद वगेरह तमाम मान्यतायें गलत हैं, इसका बहुजन-समाज पर जल्दी ही बुरा ग्रसर होना संभव है। ऐसे समय ईक्ष्वर, भक्ति, पुनर्जन्म, मोक्ष ग्रादि पर से लोगों की श्रद्धा मिटे, इसके पहले ही विचारवान और जनहित-चिन्तक व्यक्तियों को चाहिये कि वे समाज के सामने सही विचार रखकर उनमें नीति ग्रौर सदाचार की भावनाएँ जाग्रत करें ग्रौर उन्हें टढ़ करें, अन्यथा पूर्व श्रद्धा से छूटे हुए लोगों के नास्तिकता में फस जाने और स्वेच्छाचारी होने का बड़ा भय है। इस ग्रवस्था में यदि कुछ लोग यह महसूस करें कि ऐसा होने के बजाय घर्म की गलत और भ्रामक मान्यतायें होना भी ग्रच्छा है तो आश्चर्य नहीं।

हमारे कर्म का फल खुद हमें तो भोगना ही पड़ता है, साथ ही साथ दूसरों को भी भोगना पड़ता है। इस नियम पर अब हमें विश्वास रखना चाहिये। मानव-जगत् का न्याय सामुहिक पद्धति पर चलता है। इसलिये हमारे कर्मों का फल हमें न मिलकर समूह को भी मिलेगा। ग्रपने कर्मों का फल हमें इस जन्म में या दूसरे जन्म में भोगना पड़ता है, इस मान्यता में अपनेपन की कल्पना इस जन्म और दूसरे जन्म के अपने तक ही ग्रर्थात् अपने जीव तक ही सीमित रहती है। इसमें संकुचितता और अवलोकने शक्ति की अपूर्णता मालूम होती है। इसलिये यह संकुचित कल्पना छोड़कर हमें ग्रपनेपन की विशाल केल्पना घारए करनी चाहिये । हमारा ग्रात्मभाव जैसे-जैसे व्यापक होता जायेगा, वैसे-वैसे यह न्याब हमें उचित दिखाई देने लगेगा । मानव-जीवन, मानव-सम्बन्ध, मानव-संकल्प और विश्व के व्यक्त-अव्यक्त व्यापार सबकी दृष्टि से यह मान्यता ग्रौर यह न्याय स्रधिक उदात्त, सत्य स्रौर श्रद्धेय है। इस न्याय निष्ठा से रहेंगे, तो हममें आपसी प्रेम, विश्वास ग्रौर एकता बढ़ेगी, समभाव पैदा होगा ग्रौर कूल मिलाकर हम सब मानवता की दिशा में प्रगति करेंगे । इसके लिये हमें अपने कर्मों और संकल्पों का विचार करके उनमें रहने वाली ग्रशुद्धता दूर करनी चाहिये, हमें शुभ कर्म करने चाहिये और शुभ संकल्प घारए। करने चाहिये। सबकी शुद्धि और उन्नति के लिये हमें सत्कर्मरत और सद्गुणी बनना चाहिये। प्रेमी और कल्याण इच्छुक माता-पिता ग्रंपनी सन्तान पर अच्छे संस्कार डालने और उसकी उन्नति के लिये खुद संयमी, सद्गुणी और सदाचारी रहते हैं। इसी प्रकार सारी मानव-जाति पर हमारा प्रेम हो, सबके प्रति हमारे मन में सहानु-भूति हो, तो समस्त मानव-जाति के लिये धर्म मार्ग से कष्ट सहन करने में हमें धन्यताका स्रनुभव होगा। केवल ग्रपने विषय की संकुचित भावना से कब्ट सहन करने के बजाय मानवता और एकता की विशाल भावना से कष्ट सहन करने में जीवन को सच्ची सार्थकता है ।

• • •

## कर्मक्षय ग्रौर प्रवृत्ति

#### 🗋 श्री किशोरलाल मधुवाला

एक सज्जन मित्र लिखते हैं — "कुछ लोग कहते हैं कि कर्म का सम्पूर्श क्षय हुए बिना मोक्ष की प्राप्ति नहीं हो सकती, और कर्म से निवृत्त हुए बिना कर्म क्षय की सम्भावना नहीं है। इसलिये निवृत्ति मार्ग ही ग्रात्मज्ञान अथवा मोक्ष का मार्ग है। क्योंकि जो भी कर्म किया जाता है, उसका फल ग्रवश्य मिलता है। ग्रर्थात् मनुष्य जब तक कर्म में प्रवृत्त रहेगा तब तक वह चाहे ग्रनासक्ति से कर्म करता हो तो भी कर्मफल के भार से मुक्त नहीं हो सकता। इससे कर्म बन्धन का आवरण हटने के बदले उलटा घना होगा। इसके फलस्वरूप उसकी साधना खंडित होगी। लोक-कल्याएा की दृष्टि से भले ही ग्रनासक्ति वाला कर्मयोग इष्ट हो, परन्तु उससे आत्मज्ञान की साधना सफल नहीं होगी। इस विषय में में ग्रापके विचार जानना चाहता हूँ।"

मेरी नम्न राय में कर्म क्या, कर्म का बन्धन और क्षय क्या, प्रवृत्ति और निवृत्ति क्या, ग्रात्मज्ञान श्रौर मोक्ष क्या इत्यादि की हमारी कल्पनाएं बहुत ही ग्रस्पष्ट हैं। अतएव इस सम्बन्ध में हम उलफन में पड़ जाते हैं श्रौर साधनों में गोते लगाते रहते हैं।

इस सम्बन्ध में पहले हमें यह समझ लेना चाहिये कि शरीर, वाणी ग्रौर मन की कियामात्र कर्म है। कर्म का यदि हम यह श्रर्थ लेते हैं तो जब तक देह है तब तक कोई भी मनुष्य कर्म करना बिलकुल छोड़ नहीं सकता। कथाग्रों में आता है उस तरह कोई मुनि चाहे तो वर्ष भर तक निविकल्प समाधि में निश्चेष्ट होकर पड़ा रहे, परन्तु जिस क्षण वह उठता उस क्षण वह कुछ न कुछ कर्म ग्रवश्य करेगा। इसके अलावा यदि हमारी कल्पना ऐसी हो कि हमारा व्यक्तित्व देह से परे जन्म-जन्मान्तर पाने वाला जीव रूप है, तब तो देह के बिना भी वह कियावान रहेगा। यदि कर्म से निवृत्त हुए बिना कर्मक्षय न हो सके तो उसका यह ग्रथ हुग्रा कि कर्मक्षय होने की कभी भी सम्भावना नहीं है।

इसलिये निवृत्ति अथवा निष्कर्मता का अर्थ स्थूल निष्क्रियता समभने में भूल होती है। निष्कर्मता सूक्ष्म वस्तु है। वह आध्यात्मिक अर्थात् बौद्धिक, मानसिक, नैतिक भावना-विषयक और इससे भी परे बोघात्मक (संवेदनात्मक) है। क, ख, ग, घ नाम के चार व्यक्ति प, फ, ब, भ नाम के चार भूखे ब्रादमियों को एक सा अन्न देते हैं । चारों बाह्य कर्म करते हैं ग्रौर चारों को सामान स्थूल तृष्ति होती है । परन्तु सम्भव है कि 'क' लोभ से देता हो, 'ख' तिरस्कार से देता हो, 'ग' पुण्येच्छा से देता हो और 'घ' आत्मभाव से स्वभावतः देता हो । उसी तरह 'प' दुःख मानकर लेता हो, 'फ' मेहरबानी मानकर लेता हो, 'ब' उपकारक भावना से लेता हो, 'भ' मित्र भाव से लेता हो । ग्रन्नव्यय और क्षुधा-तृष्ति रूपी बाह्य फल सबका समान होने पर भी इन भेदों के कारएा कर्म के बन्धन और क्षय की दृष्टि से बहुत फर्क पड़ जाता है । उसी तरह क, ख, ग, घ, से प, फ, ब, भ अन्न मांगें और चारों व्यक्ति उन्हें भोजन नहीं करावें, तो इसमें कर्म से समान परावृत्ति है और चारों की स्थूल भूख पर इसका समान परिणाम होता है । फिर भी भोजन न करावें या जल न पाने के पीछे रही बुद्धि, भावना, नीति, संवेदना इत्यादि भेद से इस कर्म-परावृत्ति से कर्म के बंधन और क्षय एक से नहीं होते ।

तो यहाँ प्रवृत्ति और निवृत्ति के साथ पुनरावृत्ति और वृत्ति शब्द भी याद रखने जैसे हैं। परावृत्ति का ग्रर्थ निवृत्ति नहीं है। परन्तु बहुत से लोग परावृत्ति को ही निवृत्ति मान बैठते हैं और वृत्ति अथवा वर्तन का भ्रर्थ प्रवृत्ति नहीं है। परन्तु बहुत से लोग वृत्ति को ही प्रवृत्ति समभते हैं। वृत्ति का अर्थ है केवल बर्तना। प्रवृत्ति का भ्रर्थ है विशेष प्रकार के आध्यात्मिक भावों से बरतना। परावृत्ति का भ्रर्थ है वर्तन का ग्रभाव, निवृत्ति का अर्थ है वृत्ति तथा परावृत्ति सम्बन्धी प्रवृत्ति से भिन्न प्रकार की एक विशिष्ट आध्यात्मिक संवेदना।

अब कर्म-बन्धन ग्रौर कर्मक्षय के विषय में बहुतों का ऐसा खयाल मालूम होता है, मानो कर्म नाम की हर एक के पास एक तरह की पूंजी है। पाँच हजार रुपये ट्रंक में रखे हुए हों और उनमें किसी तरह की वृद्धि न हो परन्तु उनका खर्च होता रहे, तो दो-चार वर्ष में या पच्चोस वर्ष में तो वे सब ग्रवश्य खर्च हो जायेंगे। परन्तु यदि मनुष्य उन्हें किसी कारोबार में लगाता है तो उनमें कमोवेशी होगी ग्रौर सम्भव है कि पांच हजार के लाख भी हो जायें या लाख न होकर उल्टा कर्ज हो जाय । यह घाटा भी चिंता ग्रौर दुःख उत्पन्न करता है । सामान्य रूप से मनुष्य ऐसी चिंता और दुःख की सम्भावना से घबराते नहीं ग्रौर लाख होने की सम्भावना से ग्रप्रसन्न नहीं होते । वे न तो रुपयों का क्षय करना चाहते हैं और न रुपयों के बन्धन में पड़ने से दुःखी होते हैं । निवृत्ति-मार्गी साधु भी मंदिरों में ग्रौर पुस्तकालयों में बढ़ने वाले परिग्रह से चिंतातुर नहीं होते । परन्तु कर्म नाम की पूंजी की हमने कुछ ऐसो कल्पना की है मानो वह एक बड़ी गठरी है और उसको खोलकर, जैसे बने वैसे उसे खत्म कर डालने में ही मनुष्य का श्रेय है, कर्म का व्यापार करके उससे लाभ उठाने में नहीं । २४२ ]

कर्म को पूंजी की तरह समफने के कारण उसे खरम करने की ऐसी कल्पना पैदा हुई है ।

परन्तु कर्म का बंधन रुपयों की गठरी जैसा नहीं है । ग्रौर वृत्ति-परावृत्ति ग्रथवा स्थूल प्रवृत्ति-निवृत्ति से यह गठरी घटती-बढ़ती नहीं है । जगत् में कोई भी किया हो चाहे जानने में हो या ग्रनजान में वह विविध प्रकार के स्थूल ग्रौर सूक्ष्म परिणाम एक ही समय में या भिन्न-भिन्न समय में, तुरन्त या कालान्तर में एक ही साथ या रह-रहकर पैदा करती है । इन परिणामों में से एक परिएाम कर्म करने वाले के ज्ञान ग्रौर चारित्र के ऊपर किसी तरह का रजकणा जितना ही असर उपजाने का होता है । करोड़ों कर्मों के ऐसे करोड़ों ग्रसरों के परिणामस्वरूप हर एक जीव का ज्ञान-चारित्र का व्यक्तित्व बनता है । यह निर्माण यदि उत्तरोत्तर शुद्ध होता जाये और ज्ञान, धर्म, वैराग्य इत्यादि की ग्रोर ग्रधिकाधिक भुकता जाये तो उसके कर्म का क्षय होता है ऐसा कहा जायेगा । यदि वह उत्तरोत्तर श्रशुद्ध होता जाये—ग्रज्ञान, अधर्म, राग इत्यादि के प्रति बढ़ता जाये तो उसके कर्म का संचय होता है ऐसा कहा जायेगा ।

इसो तरह कर्मों को वृत्ति-परावृत्ति नहीं, परन्तु कर्म का जीव के ज्ञान-चारित्र पर होने वाला असर ही बंधन ग्रौर मोक्ष का कारण है। जीवन-काल में मोक्ष प्राप्त करने का अर्थ है ऐसी उच्च स्थिति का ग्रादर्श, जिस स्थिति के प्राप्त होने के बाद उस व्यक्ति के ज्ञान-चारित्र पर ऐसा ग्रसर पैदा न हो कि उसमें पुनः ग्रशुद्धि घुस सके।

इसके लिये कर्त्तव्य-कर्मों का विवेक तो अवध्य करना पड़ेगा। उदाहरणार्थं ग्रपकर्म नहीं करने चाहिये, कर्त्तव्य रूप कर्म तो करने ही चाहिये, ग्रकर्त्तव्य कर्म छोड़ने ही चाहिये । चित्तशुद्धि में सहायक सिद्ध होने वाले दान, तप और भक्ति के कर्म करने चाहिये इत्यादि । इसी तरह कर्म करने की रीति में भी विवेक करना पड़ेगा । जैसे ज्ञानपूर्वक कर्म करना, सावधानीपूर्वक करना, सत्य, ग्रहिंसा ग्रादि नियमों का पालन करते हुए करना, निष्काम भाव से प्रथवा ग्रनासक्ति भाव से करना इत्यादि । परन्तु यह कल्पना गलत है कि कर्मो से परावृत्ति होने पर कर्मक्षय होता है । कर्त्तव्य रूप कर्म से परावृत्त होने की प्रयेक्षा कदाचित् सकाम भाव से अथवा आसक्ति भाव से किये हुए सत्कर्मों से प्रधिक कर्म-बंधन होने की पूरी सम्भावना है ।

• • •

कर्त्तव्य-कर्म

३६

🔲 स्वामी शरणानन्द

प्रत्येक कर्त्तव्य-कर्म का सम्बन्ध वर्तमान से है । ग्रतः भविष्य में जो कुछ करना है, उसका चिन्तन तभी तक होता है, जब तक मानव कर्त्तव्यनिष्ठ नहीं होता ग्रौर विश्राम में जीवन है—इसमें ग्रास्था नहीं होती । चिन्तन से उसकी प्राप्ति नहीं होती जो कर्म सापेक्ष है । ग्रर्थात्त् उत्पन्न हुई वस्तुग्रों की प्राप्ति कर्म सापेक्ष है, चिन्तन-साध्य नहों । इस दृष्टि से वस्तु, व्यक्ति, अवस्था, परिस्थिति आदि का चिन्तन व्यर्थं चिन्तन ही है । अब यदि कोई यह कहे कि आत्मा, परमात्मा का तो चिन्तन करना होगा । अनात्या का आश्रय लिये बिना क्या कोई भी मानव किसी प्रकार का चिन्तन कर सकता है ? कदापि नहीं । अनात्मा से ग्रसंग होने पर ग्रात्म साक्षात्कार तथा ग्रात्मरति होती है, चिन्तन से नहीं । असंगता अनुभव सिद्ध है, चिन्तन साध्य नहीं । ग्रत्तः आत्म-चिन्तन ग्रनात्मा का तादात्म्य ही है ग्रौर कुछ नहीं । परमात्मा से देश-काल की दूरी नहीं है । जो सभी का है, सदेव है, सर्वत्र है ग्रौर सर्व है, उसकी आत्मीयता ही उससे ग्रमिन्न कर सकती है, कारण कि ग्रात्मीयता अगाध-प्रियता की जननी है । प्रियता-दूरी, भेद-भिन्नता को रहने नहीं देती, ग्रर्थात् मानव को योग, बोध, प्रेम से अभिन्न करती है ।

ग्रात्मीयता आस्था, श्रद्धा, विश्वास से ही साध्य है, किसी अन्य प्रकार से नहीं । आस्था, श्रद्धा, विश्वास को पुनरावृत्ति नहीं करनी पड़ती, अपितु ग्रपने ही द्वारा स्वीकृत होती है । इन्द्रिय तथा बुद्धि दृष्टि से जिसकी प्रतीति होती है, उससे असंग होना ग्रौर सुने हुए ग्रात्मा व परमात्मा में प्रविचल आस्था, श्रद्धा, विश्वास करना सत्संग है, ग्रभ्यास नहीं । अभ्यास के लिये किसी 'पर' की अपेक्षा होती है ग्रौर सत्संग अपने ही द्वारा साध्य है । इस दृष्टि से सत्संग स्वधर्म तथा प्रत्येक अभ्यास भरीर धर्म ही है । स्वधर्म अपने लिये तथा भरीर धर्म पर के लिये उपयोगी है । योग, बोध तथा प्रेम की अभिव्यक्ति स्वधर्म अर्थात् सत्संग से हो साध्य है । प्रत्येक कर्त्तव्य-कर्म के आदि ग्रौर ग्रन्त में सत्संग का शुभावसर है । सत्संग के बिना कर्त्तव्य की, निज स्वरूप की एवं प्रभु की विस्मृति नाश नहीं होती । कर्त्तव्य की विस्मृति में ही अकर्त्तव्य की उत्पत्ति और निज स्वरूप की विस्मृति में ही देहाभिमान की उत्पत्ति होती है, जो विनाश का मूल है । स्मूति अपने में अपने आप जागृत होती है, उसके लिये किसी कारण की अपेक्षा नहीं है। स्मृति में ही प्रीति, बोध तथा प्राप्ति निहित है। जिस प्रकार काष्ठ में अभिव्यक्त हुई अग्नि काष्ठ को भस्मीभूत कर देती है, उसी प्रकार अपने में ही जागृत स्मृति समस्त दोषों को भस्मीभूत कर देती है।

अखण्ड स्मृति किसी श्रमसाध्य उपाय से साध्य नहीं है, ग्रपितु विश्राम अर्थात् सत्संग से ही साध्य है। ग्रविनाशी का संग किसी उत्पन्न हुई वस्तु के आश्रय से नहीं होता, ममता, कामना एवं तादात्म्य के नाश से ही होता है, जो अपने ही द्वारा अपने से साध्य है।

जो उत्पत्ति विनाशयुक्त है, उसका आश्रय म्रनुत्पन्न अविनाशी तत्त्व ही है। ग्रविनाशी की मांग मानव मात्र में स्वभाव सिद्ध है स्रोर विनाशी की ममता, कामना, भूल जनित है। भूल का नाश होने से ममता, कामना आदि का नाश हो जाता है। फिर स्वाभाविक मांग को पूर्ति स्वतः हो जाती है, उसके लिये कुछ करना नहीं पड़ता।

मांग की जागृति से, ममता तथा कामना के नाश से मांग की पूर्ति होती है, इस दृष्टि से वास्तविक मांग की पूर्ति ग्रौर ममता, कामना ग्रादि की निवृत्ति ग्रनिवार्य है। इस झुव सत्य में ग्रविचल ग्रास्था करने से सत्संग बड़ी ही सुगमतापूर्वक हो सकता है।

कियाजनित सुख का प्रलोभन देहाभिमान, अर्थात् ग्रसत् के संग को पोषित करता है । ग्रसत् का संग रहते हुए किसी भी मानव को वास्तविक जीवन की उपलब्धि नहीं हो सकती । इस दृष्टि से असत् का त्याग तथा सत् का संग अनिवार्य है। यह नियम है कि जो मानव मात्र के लिये अनिवार्य है. उसकी प्राप्ति में पराधीनता तथा असमर्थता नहीं है। यह वैधानिक तथ्य है। अतः सत्संग मानव मात्र के लिये सुलभ है । उससे निराश होना भूल है । उसके लिये नित नव-उत्साह बनाये रखना अत्यन्त ग्रावश्यक है। उत्साह मानव को सजगता तथा तत्परता प्रदान करता है । उत्साहहीन जीवन निराशा की स्रोर ले जाता है, जो ग्रवनति का मूल है। जिसकी प्राप्ति में निराशा की गन्ध भी नहीं है उनके लिये उत्साह सुरक्षित रखना सहज तथा स्वाभाविक है । पर यह रहस्य तभी स्पष्ट होता है जब मानव सत्संग को ग्रपना जन्मसिद्ध ग्रधिकार स्वीकार करता है, कारण कि सत्संग के बिना काम की निवृत्ति, जिज्ञासा की पूर्ति एवं प्रेम की जाग्रृति सम्भव नहीं है। काम की निवृत्ति में ही नित्य योग एवं जिज्ञासा की पूर्ति में ही तत्त्व साक्षात्कार तथा प्रेम की जागृति में अनन्त रस की अभिव्यक्ति निहित है जो मानव मात्र की अन्तिम मांग है। कियाजनित सुख भोग में पराधीनता, ग्रसमर्थता एवं ग्रभाव निहित है जो किसी भी मानव

#### कर्त्तव्य-कर्म ]

को अभीष्ट नहीं है। इतना ही नहीं, समस्त कर्म, मान और भोग में हेतु हैं। मान और भोग की रुचि देहातीत जीवन से ग्रभिन्न नहीं होने देती। देह युक्त जीवन में स्थायित्व नहीं है, यह प्रत्येक मानव का निज ग्रनुभव है। स्थायित्व सहित जीवन वास्तविक जीवन की मांग है, ग्रौर कुछ नहीं, अर्थात् मानव का अस्तित्व मांग है, जिसकी पूर्ति ग्रनिवार्य है। असत् के संग से उत्पन्न हुई कामनाएँ मानव को वास्तविक मांग से विमुख करती हैं ग्रौर सत्संग से मांग की पूर्ति होती है।

कर्म का सम्बन्ध 'पर' के प्रति है, 'स्व' के प्रति नहीं । अपने से भिन्न जो कुछ है, वहीं 'पर' है । जिसे 'यह' करके सम्बोधन करते हैं वह ग्रपने से भिन्न है। इस कारएा शरीर तथा समस्त सुष्टि 'पर' के अर्थ में हो जाती है। शरीर और सृष्टि के प्रति ही कर्म की अपेक्षा है, वह कर्म जो शरीर तथा सृष्टि के लिये ग्रहितकर है. उसका करना असत् का संग है। अहितकर कर्म का त्याग सत् का संग है, अर्थात् जो नहीं करना चाहिये उसका करना ग्रसत् का संग ग्रौर उसका न करना सत् का संग है। कर्म विज्ञान की दृष्टि से जो नहीं करना चाहिये, उसके न करने में ही जो करना चाहिये वह स्वतः होने लगता है । इस दृष्टि से जो करना चाहिये वह स्वतः होगा, पर जो नहीं करना चाहिये उसका त्याग अनिवार्य है। सत्संग त्याग से ही साध्य है। त्याग सहज तथा स्वाभाविक तथ्य है । जैसे कुछ भी करने से पूर्व न करना स्वतःसिद्ध है ग्रौर करने के ग्रन्त में भी न करना ही है। जो आदि और अन्त में है, उसे चपना लेना सत्संग है। पर इसका अर्थ यह नहीं है कि अकर्मण्यता तथा आलस्य का मानव जीवन में कोई स्थान है । ग्रकर्मण्यता तथा आलस्य तो सर्वथा त्याज्य है । स्व के प्रति करने की बात है ही नहीं, परहित में ही कर्म का स्थान है । प्रत्येक प्रवृत्ति सर्व हितकारी सद्भावना से ही ग्रारम्भ हो । प्रवृत्ति के द्वारा ग्रपने को कुछ भी नहीं पाना है, यह अनुभव हो जाने पर ही कर्म-विज्ञान की पूर्एता होती है । कर्म विज्ञान वह विज्ञान है जो मानव को कियाजनित सुख लोलुपता से रहित करने में समर्थ है। कियाजनित सुख लोलुपता का अन्त होते ही योग-विज्ञान का ग्रारम्भ होता है जो एकमात्र सरसंग से ही साध्य है। योग की ग्रभिव्यक्ति के लिये किसी प्रकार की प्रवृत्ति अपेक्षित नहीं है ग्रपित मुक-सत्संग ही ग्रपेक्षित है।

मूक-सरसंग का ग्रर्थ कोई श्रमयुक्त मानसिक साधन नहीं है, अपितु अहंक्रुति-रहित विश्राम है । कुछ न करने का संकल्प भी श्रम है । कर्त्तव्य के ग्रन्स में अपने आप आने वाला विश्राम मूक सरसंग है । विश्राम काल में ही सार्थक तथा निरर्थक चिन्तन की ग्रभिव्यक्ति तथा उत्पत्ति होती है । सार्थक चिन्तन का अर्थ है अखण्ड स्मृति और निरर्थक चिन्तन का ग्रर्थ है भुक्त-ग्रभुक्त का प्रभाव । भुक्त-अभुक्त के प्रभाव की प्रतीति को ही व्यर्थ चिन्तन, मानसिक चंचलता आदि कहते हैं जो किसी को भी अभीष्ट नहीं है। प्राकृतिक नियमा-नुसार भुक्त-ग्रभुक्त के प्रभाव की प्रतीति यद्यपि मानव के विकास में हेतु है, परन्तु उसके वास्तविक रहस्य को न जानने के कारण हम ग्रपने ग्राप होने वाले चिन्तन को किसी अन्य चिन्तन के द्वारा मिटाने का प्रयास करते हैं और यह भूल जाते हैं कि किये हुए का तथा करने की रुचि का परिणाम ही तो व्यर्थ चिन्तन है। जिस कारएा से व्यर्थ चिन्तन उत्पन्न हुआ है, उसका नाश न करना और उसी के द्वारा व्यर्थ चिन्तन मिटाने का प्रयास करना व्यर्थ चिन्तन को ही पोषित करना है।

व्यर्थ चिन्तन की उत्पत्ति मानव को यह बोध कराती है कि भूतकाल में क्या कर चूके हो और भविष्य में क्या करना चाहते हो । जो कर चूके हो उसका परिंगाम क्या है ? जो करना चाहते हो उसका परिणाम क्या होगा, इस पर विचार करने का सुअवसर व्यर्थ चिन्तन के होने से ही मिलता है। व्यर्थ चिन्तन का सदुपयोग न करना और उसको बलपूर्वक किसी किया-विशेष से मिटाने का प्रयास करना अपने ही द्वारा अपना विनाश करना है। ज्यों-ज्यों ब्यर्थ चिन्तन मिटाने के लिये किसी किया विशेष को अपनाते हैं, त्यों-त्यों व्यर्थ चिन्तन सबल तथा स्थायी होता जाता है । किये हुए के परिणाम को किसी कर्म के द्वारा मिटाने का प्रयास सर्वथा व्यर्थ ही सिद्ध होता है अर्थात् व्यर्थ चिन्तन नाश नहीं होता। व्यर्थ-चिन्तन का ग्रन्त करने के लिये किया-जनित सुख लोलुपता का सवांश में त्याग करना अनिवार्य है। वह तभी सम्भव होगा जब मूक-सरसंग के द्वारा शान्ति की अभिव्यक्ति, विचार का उदय एवं अखण्ड स्मृति जोंगृत हो जाय। शान्ति में योग, विचार में बोध एवं ग्रखण्ड स्मृति में अगाध रस निहित है। किया-जनित सुख-लोलूपता की दासता का नाश रस की अभि-व्यक्ति होने पर ही होता है । सुख-लोलुपता मानव को सदैव पराधीनता, जड़ता एवं अभाव में ही ग्राबद्ध करती है। किन्तु रस की अभिव्यक्ति में पराधीनता, जडता, अभाव आदि की गन्ध भी नहीं है। इतना ही नहीं, पराधीनता से ही किया-जनित सुख उत्पन्न होता है। जब मानव को पराधीनता असह्य हो जाती है तब वह बड़ी ही सुगमता एवं स्वाधीनतापूर्वक सत्संग करने में तत्पर होता है। यह कैसा ग्राक्चर्य है ? जिसकी उपलब्धि स्वाधीनतापूर्वक होती है उससे विमुख होना और जिसमें पराधीनता के प्रतिरिक्त ग्रौर कुछ नहीं है, उसके लिये प्रयास करना, क्या अपने ही द्वारा अपने विनाश का आह्वान नहीं है ?

सत्संग की भूख आगृत होते ही सत्संग अत्यन्त सुलभ हो जाता है। उससे निराश होना भूल है। जो मौजूद है उसका संग न करना और जो नहीं है उसके पीछे दौड़ने का प्रयास करना क्या प्राप्त सामर्थ्य का दुर्व्यय नहीं है ? ग्रर्थात् भ्रवश्य है। कर्त्तव्य-कर्म ]

यह अनुभव सिद्ध है कि प्रतीति की ओर प्रवृत्ति भने ही हो, किन्तु परिणाम में प्राप्ति कुछ नहीं है। प्रवृत्ति के अन्त में अपने आप ग्राने वाली निवृत्ति ही मूक सत्संग है। उस निवृत्ति को सुरक्षित रखना अनिवार्य है। यह तभी सम्भव होगा जब ''अपने लिये कुछ भी करना नहीं है, अपितु सेवा, त्याग, प्रेम में ही जीवन है''—इसमें किसी प्रकार का विकल्प न हो।

प्रवृत्ति का ग्राकर्षण पराधीनता को जन्म देता है । प्रवृत्तियों का उद्गम देहाभिमान के ग्रतिरिक्त और कुछ नहीं है । देहाभिमान को उत्पत्ति भूलजनित है, जिसकी निवृत्ति मूक-सत्संग से ही साघ्य है ।

• 🗌 •

आप आप के करम सुं, आपे निरमल होय । श्रापां नै निरमल करै, और न दूजो कोय ।। श्रापै ही खोटा करे, आपै मैलो होय । लोटी करणी छूटतां, आप उजली होय ॥ तीन बात बन्धन बन्ध्या, राग, द्वेष, अभिमान । तीन बात बन्धन खुल्या, शोल, समाधि, ज्ञान ।। जब तक मन में मोह है, राग-द्वेष भरपूर । तब तक मन संतप्त है, शान्ति बहुत ही दूर ।। जब तक मन में राग है, जब तक मन में द्वेष । तब तक दुःख ही दुःख है, मिटेंन मन के क्लेश ।। जितना गहरा राग है, उतना गहरा द्वेष । जितना गहरा द्वेष है, उतना गहरा क्लेश ।। कोध क्षोभ का मूल है, शान्ति-शान्ति की खान । क्रोध छोड़ धारे क्षमा, होय भ्रमित कल्याण ॥ राग जिसो ना रोग है, द्वेष जिसो ना दोष । मोह जिसी ना मुढ़ता, धरम जिसो ना होस ।। 

### कर्मविपाक ग्रौर ग्रात्म-स्वातंत्र्य

३७

🔲 लोकमान्य बाल गंगाधर तिलक

कर्म चाहे भला हो या बुरा, परन्तु उसका फल भोगने के लिये मनुष्य को एक न एक जन्म लेकर हमेशा तैयार रहना चाहिये । कर्म अनादि है, और उसके ग्रखण्ड व्यापार में परमेश्वर भी हस्तक्षेप नहीं करता । सब कर्मों को छोड़ देना संभव नहीं है, ग्रीर मीमांसकों के कथनानुसार कुछ कर्मों को करने से और कुछ कमों को छोड़ देने से भी कर्मबन्धन से छूटकारा नहीं मिल सकता-इत्यादि बातों के सिद्ध हो जाने पर यह पहला प्रश्न फिर भी उत्पन्न होता है कि कर्मात्मक नाम रूप के विनाशी चक्र से छूट जाने एवं उसके मूल में रहने वाले अमृत तथा अविनाशी तत्त्व में मिल जाने की मनूष्य को जो स्वाभाविक इच्छा होती है, उसकी तृष्ति करने का कौनसा मार्ग है ? वेद और स्मृति ग्रन्थों में यज्ञयांग झादि पारलौकिंक कल्याण के अनेक साधनों का वर्णन है, परन्तु मोक्षशास्त्र की दृष्टि से ये सब कनिष्ठ श्रेणी के हैं। क्योंकि यज्ञयाग ग्रादि पुण्यकर्मों के द्वारा स्वर्ग प्राप्ति हो जाती है, परन्तु जब उन पुण्य-कर्मों के फलों का अन्त हो जाता है तब चाहे दीर्घकाल में ही क्यों न हो-कभी न कभी इस कर्मभूमि में फिर लौट कर ग्राना ही पडता है।' इससे स्पष्ट हो जाता है कि कर्म के पंजे से बिल्कूल छूटकर ग्रमृतत्व में मिल जाने का श्रीर जन्म-भरण की भंभट को सदा के लिए दूर कर देने का यह सच्चा मार्ग नहीं है । इस फफट को सदा के लिए दूर करने का अर्थात मोक्ष प्राप्ति का अध्यात्म शास्त्र के कथनानूसार "ज्ञान" ही एक सच्चा मार्ग है । "ज्ञान" शब्द का ग्रर्थ व्यवहार ज्ञान याँनाम रूपात्मक सुष्टि-शास्त्र का ज्ञान नहीं है, किन्तू यहाँ उसका अर्थ ब्रह्मात्मेक्य ज्ञान है । इसी को "विद्या" भी कहते हैं। 'कर्मणा बध्यते जन्तुः विद्यया तु प्रमुचयते" — कर्म से ही प्राणी बांधा जाता है, ग्रौर विद्या से उसका छूटकारा होता है-यह जो वचन दिया गया है, उसमें ''विद्यां'' का ग्रर्थं ''ज्ञान'' ही विवक्षित है। गीता में भगवान ने ग्रर्जुंन से कहा है कि—'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरूतेअर्जुंन ।' ग्रर्थात् ज्ञान रूप ग्रग्नि से सब कर्म भस्म हो जाते हैं [गीता ४,३७] । ग्रौर 'महाभारत' में भी कहा गया है कि—

> बीजान्यग्न्युपदग्धानि न रोहन्ति यथा पुनः ज्ञानदग्धैस्तथा क्लेशैर्नात्मा सम्यद्यते पुनः ॥ <sup>३</sup>

१—--महाभारत, वनपर्व २४६–६०, गीता ≒.२४, ६.२० २—--महाभारत, वनपर्व १९६–१०६–७ । प्रथात् भुना हुग्रा बींज जैसे उग नहीं सकता, वैसे ही जब ज्ञान से (कर्म के) क्लेश दग्ध हो जाते हैं, तब वे ग्रात्मा को पुनः प्राप्त नहीं होते । उपनिषदों में भी इसी प्रकार ज्ञान की महत्ता बतलाने वाले अनेक वचन हैं जैसे---''य एवं वेदाहं ब्रह्मास्मीति स इदं सर्व भवति ।' जो यह जानता है कि मैं ही ब्रह्म हूँ, वही ग्रमृत ब्रह्म होता है । जिस प्रकार कमल पत्र में पानी चिपक नहीं सकता, उसी प्रकार जिसे ब्रह्मज्ञान हो गया है, उसे कर्म दूषित नहीं कर सकते । व्रह्म जानने वाले को मोक्ष मिलता है । जिसे यह मालूम हो चुका है कि सब कुछ ग्रात्मय है, उसे पाप नहीं लग सकता । 'ज्ञात्वा देवं मुचयते सर्वपार्श:' परमेश्वर का ज्ञान होने पर सब पापों से मुक्त हो जाता है । 'क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्टल्टे परावरे'' (मु. २.२.८) परब्रह्म का ज्ञान होने पर सब कर्मों का क्षय हो जाता है । 'विद्ययामृतमश्नुते' विद्या से अमृतत्व मिलता है । ''तमेव विदित्वावुति-मुत्युमेति नान्य:पन्था विद्यतेऽयनाय'' (श्वे. ३.८) परमेश्वर को जान लेने से अमरत्व मिलता है, इसको छोड़ मोक्ष प्राप्ति का दूसरा मार्ग नहीं है और शास्त्र हाब्द से विचार करने पर भी यही सिद्धान्त दृढ़ होता है । क्योंकि दृश्य सृष्टि में जो कुछ है, वह सब यद्यपि कर्ममय है, तथापि इस सृष्टि के आधारभूत परव्रह्म की ही वह सब लीला है, इसलिए यह स्पष्ट है कि कोई भी कर्म परब्रह्म को बाधा नहीं दे सकते--अर्थात् सब कर्मों को करके भी परब्रह्म ग्रलिप्त ही रहता है ।

ग्रध्यात्मशास्त्र के ग्रनुसार इस संसार के सब पदार्थों के कर्म (माया) ग्रौर ब्रह्म, ये दो ही वर्ग होते हैं । इससे यही प्रकट होता है कि इनमें से किसी एक वर्ग से अर्थात् कर्म से छुटकारा पाने की इच्छा हो तो मनुष्य को दूसरे वर्ग में ग्रर्थात् ब्रह्म स्वरूप में प्रवेश करना चाहिये । इसके सिवा श्रौर कोई दूसरा मार्ग नहीं है । क्योंकि जब सब पदार्थों के केवल दो ही वर्ग होते हैं, तब कर्म से मुक्त श्रवस्था सिवा ब्रह्म स्वरूप के ग्रौर कोई शेष नहीं रह जाती । परन्तु ब्रह्म स्वरूप की इस अवस्था को प्राप्त करने के लिए स्पष्ट रूप से यह जान लेना चाहिये कि ब्रह्म का स्वरूप के ग्रौर कोई शेष नहीं रह जाती । परन्तु ब्रह्म स्वरूप की इस अवस्था को प्राप्त करने के लिए स्पष्ट रूप से यह जान लेना चाहिये कि ब्रह्म का स्वरूप क्या है ? नहीं तो करने चलेंगे एक और होगा कुछ दूसरा ही । 'विनायक प्रकुर्वाणो रचयामास वानरम्' मूर्ति तो गणेश की बनानो थी, परन्तु (वह न बन कर) बन गई बंदर की । ठीक यही दशा होगी । इसलिए श्रघ्यात्मशास्त्र के युक्तिवाद से भी यही सिद्ध होता है कि ब्रह्म स्वरूप का ज्ञान (अर्थात् ब्रह्मात्मेंक्य का तथा ब्रह्म की अलिप्तता का ज्ञान) प्राप्त करके उसे मृत्यूपर्यन्त स्थिर रखना ही कर्मपाश से मुक्त होने का सच्चा मार्ग है । गीता में

```
१—ब्रहदारण्यकोपनिषद १.४.१०
```

```
२----छान्दोग्योपनिषद् ४.१४.३
```

```
३— श्वेताक्वतरोपनिषद् ४.१३, ६.१३
```

· ४---ईशावास्योपनिषद् ११

२६० ]

भगवान ने भी यही कहा है कि कमों में मेरी कुछ भी ग्रासक्ति नहीं है, इसलिए मुफे कर्म की बाधा नहीं होती ग्रौर जो इस तत्त्व को समफ्त जाता है वह कर्मपाश से मुक्त हो जाता है ।'

स्मरए। रहे कि यहाँ 'ज्ञान' का अर्थ केवल शाब्दिक ज्ञान या केवल मात-सिक किया नहीं है, किन्तु वेदान्त सूत्र के शांकरभाष्य के आरम्भ ही में कहे अनुसार हर समय और प्रत्येक स्थान में उसका अर्थ ''पहले मानसिक ज्ञान होने पर और फिर इन्द्रियों पर जय प्राप्त कर लेने पर ब्रह्मीभूत होने की ग्रवस्था या ब्राह्मी स्थिति ही है।'' महाभारत में भी जनक ने सूलमा से कहा है कि ''ज्ञानेन कुरूते यत्नं, यत्नेन प्राप्यते महत्" र ज्ञान अर्थात् मानसिक किया रूपी ज्ञान हो जाने पर मनुष्य यत्न करता है, और यत्न के इस मार्ग से ही ग्रन्त में उसे महत्त्व (परमेश्वर) प्राप्त हो जाता है। अध्यात्मशास्त्र इतना ही बतला सकता है कि मोक्ष प्राप्ति के लिए किस मार्ग से ग्रौर कहाँ जाना चाहिए । इससे ग्रधिक वह श्रीर कुछ नहीं बतला सकता । शास्त्र से ये बातें जानकर प्रत्येक मनुष्य को शास्त्रोक्त मार्ग पर स्वयं ही चलना चाहिए और उस मार्ग में जो कांटे या बाधाएँ हों, उन्हें निकालकर अपना रास्ता खुद साफ कर लेना चाहिये एवं उसी मार्ग पर चलते हुए स्वयं अपने प्रयत्न से ही ग्रन्त में ध्येयवस्तु की प्राप्ति कर लेनी चाहिए । परन्तु यह प्रयत्न भी पातंजलयोग, ग्रब्यात्मविचार, भक्ति, कर्मफल त्याग इत्यादि अनेक प्रकार से किया जा सकता है और इस कारण मनुष्य बहुधा उलभन में फंस जाता है। इसलिए गीता में पहले निष्काम कर्मयोग का मुख्य मार्ग बतलाया गया है, ग्रौर उसकी सिद्धि के लिए छठे ग्रध्याय में यम-नियम-आसन-प्राणायाम-प्रत्याहार-ध्यान-समाधि रूप अंगभूत साधनों का भी वर्ग्तन किया गया है तथा सातवें ग्रध्याय से ग्रागे यह बतलाया है कि कर्मयोग का आचरण करते रहने से ही परमेश्वर का ज्ञान अध्यात्म विचार द्वारा म्रथवा (इससे भी सुलभ रीति से) भक्ति मार्ग ढ़ारा हो जाता है। 3

कर्मबंध से छुटकारा पाने के लिए कर्म छोड़ देना कोई उचित मार्ग नहीं है किन्तु ब्रह्मात्मेक्य ज्ञान से बुद्धि को शुद्ध रखकर परमेश्वर के समान आचरण करते रहने से ही अन्त में मोक्ष मिलता है। कर्म को छोड़ देना भ्रम है, क्योंकि कर्म किसी से छूट नहीं सकता-इर्यादि बातें यद्यपि अब निर्विवाद सिद्ध हो गई हैं, तथापि यह पहला प्रश्न फिर भी उठता है, कि इस मार्ग में सफलता पाने के लिए ग्रावश्यक ज्ञान प्राप्ति का जो प्रयत्न करना पड़ता है, वह मनुष्य के वश की बात है ? अथवा नाम रूप कर्मात्मक प्रकृति जिधर खींचे, उधर ही उसे चले जाना चाहिए ? गीता में भगवान कहते हैं कि "प्रकृति यान्ति भूतानि निग्रहः

१---गीता ४.१४

३----गीता १५.५६

किं करिष्यति ।" (गीता ३,३३) निग्रह से क्या होगा, प्राणिमात्र अपनी-अपनी प्रकृति के अनुसार ही चलते हैं। "मिध्येष व्यवसायस्ते प्रकृतििस्त्वां नियोक्षयति" तेरा निष्टचय व्यर्थ है। जिघर तून चाहेगा, उघर तेरी प्रकृति तुफे खींच लेगी। (गीता १८, ५९, २, ६०) ग्रौर मनुजी कहते हैं कि "बलवान इन्द्रियग्रामो विद्वांसमपि कर्षति" (मनु २.२१४) विद्वानों को भी इन्द्रियाँ अपने वश में कर लेती हैं। कर्म-विपाक प्रक्रिया का भी निष्कर्ष यही है। क्योंकि जब ऐसा मान लिया जाय कि मनुष्य के मन की सब प्रेरणाएँ पूर्व कर्मों से ही उत्पन्न होती हैं, तब तो यही ग्रनुमान करना पड़ता है कि उसे एक कर्म से दूसरे कर्म में अर्थात् सदैव भव चक्र में ही रहना चाहिए। ग्रधिक क्या कहें ? कर्म से छुटकारा पाने की प्रेरणा और कर्म, दोनों बातें परस्पर विरुद्ध हैं। और यदि यह सत्य है तो यह आपत्ति ग्रा पड़ती है कि ज्ञान प्राप्त करने के लिए कोई भी मनुष्य स्वतन्त्र नहीं है।

इस विषय का विचार अध्यात्मशास्त्र में इस प्रकार किया गया है कि नाम रूपात्मक सारी दृश्य सृष्टि का ग्राधारभूत जो तस्व है वही मनुष्य की जड़ देह में भी ग्रात्म रूप से निवास करता है, इससे मनुष्य के क्वत्यों का विचार देह ग्रौर ग्रात्मा, दोनों की दृष्टि से करना चाहिए । इनमें से आत्मस्वरूपी ब्रह्म मूल में केवल एक ही होने के कारण कभी भी परतन्त्र नहीं हो सकता । क्योंकि किसी एक वस्तू को दूसरे की ग्रधीनता में होने के लिए एक से ग्रधिक कम-से-कम दो वस्तुओं का होना नितान्त ग्रावश्यक है । यहाँ नाम-रूपात्मक कर्म ही वह दूसरी वस्तु है । परन्तु यह कर्म ग्रनित्य है । और मूल में वह परब्रह्म की ही लीला है, जिससे निर्विवाद सिद्ध होता है कि यद्यपि उसने परब्रह्म के एक ग्रंश को आच्छा-दित कर लिया है, तथापि वह परब्रह्म को अपना दास कभी भी बना नहीं सकता । इसके ग्रतिरिक्त यह पहले ही बतलाया जा चुका है कि जो ग्रात्मा कर्म सृष्टि के व्यापारों का एकीकरएा करके सृष्टिज्ञान उत्पन्न करता है, उसे कर्म सृष्टि से भिन्न अर्थात् ब्रह्मसृष्टि का ही होना चाहिए । इससे सिद्ध होता है कि परब्रह्म और वस्तुत: उसी का अंश जो शारीर अत्मा, दोनों मूळत: स्वतन्त्र अर्थात् कर्मा-त्मक प्रकृति की सत्ता से मुक्त हैं। इनमें से परमात्मा के विषय में मनुष्य को इससे अधिक ज्ञान नहीं हो सकता कि वह ग्रनन्त, सर्वव्यापी, नित्य शुद्ध और मुक्त है। परन्तु इस परमात्मा ही के ग्रंशरूप जीवात्मा की बात भिन्न है। यद्यपि वह मूल में शुद्ध, मुक्त स्वभाव, निर्गु ए। तथा ग्रकर्ता है, तथापि शरोर और बुद्धि ग्रादि इन्द्रियों के बंधन में फंसा होने के कारण वह मनुष्य के मन में जो स्फूर्ति उत्पन्न करता है, उसका प्रत्यक्षानुभव रूपी ज्ञान हमें हो सकता है। भाप का उदाहरएा लीजिये। जब वह खुली जगह में रहती है तब उसका कुछ बल नहीं होता, परन्तु जब वह किसी बर्तन में बन्द कर दी जाती है तब उसका दबाव उसी बर्तन पर जोर से होता हुन्ना दीख पड़ने लगता है। ठीक इसी तरह जब

परमात्मा का ही अंशभूत जीव (गीता १४.७) ग्रनादि पूर्व कर्माजित जड़ देह तथा इन्द्रियों के बंधनों से बद्ध हो जाता है, तब इस बद्धावस्था से उसको मुक्त करने के लिये (अर्थात् मोक्षानुकुल) कर्म करने की प्रवृत्ति देहेन्द्रियों में होने लगती है म्रौर इसीको व्यावहारिक दुष्टि से 'आत्मा की स्वतन्त्र प्रवृत्ति' कहते हैं। व्यावहारिक दृष्टि से कहने का कारण यह है कि ग्रुद्ध मूक्तावस्था में या तात्त्विक दृष्टि से आत्मा इच्छारहित तथा ग्रकर्ता है और सब कर्त् त्व केवल प्रकृति का है (गीता १३.२६) परन्तु वेदान्ती लोग सांख्यमत की भांति यह नहीं मानते कि प्रकृति ही स्वयं मोक्षानुकुल कम किया करती है, क्योंकि ऐसा मान लेने से यह कहना पड़ेगा कि जड़ प्रक्वति अपने ग्रंघेपन से अज्ञानियों को भी मुक्त नहीं कर सकती है और यह भी नहीं कहा जा सकता कि जो ग्रात्मा मूल हो में अकर्ता है, वह स्वतन्त्र रोति से--ग्रर्थात् बिना किसी निमित्त के अपने नैसर्गिक गुणों से ही प्रवर्तन हो जाता है। इसलिए आत्म-स्वातन्त्र्य के उक्त सिद्धान्त को वेदान्तशास्त्र में इस प्रकार बतलाना पड़ता है कि ग्रात्मा यद्यपि मूल में अकर्ता है तथापि बंधनों के निमित्त से वह उतने ही के लिए दिखाऊ प्रेरक बन जाता है और जब वह ग्रागन्तुक प्रेरकता उसमें एक बार किसी भी निमित्त से आ जाती है तब वह कर्म के नियमों से भिन्न ग्रथति स्वतन्त्र ही रहती है। 'स्वतन्त्र' का अर्थं निनिमित्तक नहीं है, और आत्मा अपनी मूल शुद्धावस्था में कर्ता भी नहीं रहता । परन्तु बार-बार इस लम्बी-चौड़ी कर्मकथा को बतलासे न रहकर इसी को संक्षेप में आत्मा की स्वतन्त्र प्रवृत्ति या प्रेरणा कहने की परिपाटी हो गई है । बन्धन में पड़ने के कारएा ग्रात्मा के द्वारा इन्द्रियों को मिलने वाली इस स्वतन्त्र प्रेरएग में ग्रौर बाह्य सुष्टि के पदार्थों के संयोग से इन्द्रियों में उत्पन्न होने वाली प्रेरणा में बहुत भिन्नता है। खाना-पीना, चैन करना —ये सब इन्द्रियों की प्रेरएगएँ हैं और आत्मा की प्रेरणा मोक्षानुकूल कर्म करने के लिए हुआ करती है। पहली प्रेरणा केवल बाह्य अर्थात् कर्म सुष्टि की है। परन्तु दूसँरी प्रेरणा ग्रात्मा की अर्थात् ब्रह्म सुष्टि की हैं।ग्रीर ये दोनों प्रेरणाएँ प्रायः परस्पर विरोधी हैं, जिससे इनके भगड़े में ही मनुष्य की सब आयु बीत जाती है। इनके भगड़े के समय जब मन में संदेह उत्पन्न होता है तब कर्म सृष्टि की प्रेरणा को न मानकर यदि मनुष्य शुद्धात्मा की स्वतन्त्र प्रेरणा के अनुसार चलने लगे— ग्रौर इसी को सच्चा आत्म-ज्ञान या ग्रात्म निष्ठा कहते हैं → तो इसके सब व्यवहार स्वभावतः मोक्षानुकुल ही होंगे ।

श्रौर अन्त में—विशुद्ध धर्मा शुद्धेन बुद्ध न च स बुद्धिमान् । विमलात्मा च भवति समेत्य विमलात्मना । स्वतंत्रश्च स्वतन्त्रेण स्वतंत्रत्वमवाप्नुते ।३

२---महाभारत, शांति पर्व ३०८, २७-३०

१----श्रीमद्भागवत पुराए ११.१०.४

"यह जीवात्मा या गरीर ग्रात्मा—जो मूल में स्वतन्त्र है—ऐसे परमात्मा में मिल जाता है, जो नित्य, ग्रुढ, बुढ ग्रौर स्वतन्त्र है।" ऊपर जो कहा गया है कि ज्ञान से मोक्ष मिलता है उसका यही अर्थ है। इसके विपरीत जब जड़ देहेंद्रियों के प्राकृत धर्म की ग्रर्थात् कर्मसृष्टि की प्रेरणा की-प्रबलता हो जाती है तब मनुष्य की ग्रधोगति होती है। शरीर में बन्धे हुए जीवात्मा में, देहेंद्रियों में मोक्षानुकूल कर्म करने की तथा ब्रह्मात्मेक्य ज्ञान से मोक्ष प्राप्त कर लेने की, जो यह स्वतन्त्र शक्ति है, उसकी ग्रोर घ्यान देकर ही भगवान् ने ग्रजुँन को ग्रात्म स्वातंत्र्य अर्थात् स्वावलम्बन के तत्त्व का उपदेश किया है कि :—

> उद्धरेदात्मनाऽऽत्मानं नात्मानमवसादयेत् । आत्मैव ह्यात्मनो बंधुरात्मैव रिपुरात्मनः ॥'

"मनुष्य को चाहिये कि वह ग्रपना उद्धार आप ही करे । निराशा से वह ग्रपनी अवनति ग्राप ही न करे। क्योंकि प्रत्येक मनुष्य स्वयं अपना बंधु (हित-कारी) है, और स्वयं अपना झत्रु (नाशकर्ता) है और इस हेतु से योगवासिष्ठ में (यो. २ सर्ग ४----- दैव का निराकरण करके पौरुष के महत्त्व का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है । जो मनुष्य इस तत्त्व को पहचान कर ग्राचरण किया करता है कि सब प्राणियों में एक ही आत्मा है, उसके इसी श्राचरण को सदाचरण या मोक्षानूकुल आचरण कहते हैं और बद्ध जीवात्मा का भी यही स्वतन्त्र धर्म है कि ऐसे आचरण की ग्रोर देहेंद्रियों को प्रवृत्त किया करे। इसी धर्म के कारए दूराचारी मनूष्य का अन्तः करण भी सदाचरण ही का पक्ष लिया करता है, जिससे उसे अपने किए हुए दुष्कर्मों का पश्चात्ताप होता है। प्राधिदैवत पक्ष के पंडित इसे सदसद्विवेक-बुद्धिरूपी देवता की स्वतन्त्र स्फूर्ति कहते हैं। परन्तु तात्त्विक द्धिट से विचार करने पर विदित होता है कि बुद्धीन्द्रिय जड़ प्रकृति ही का विकार होने के कारए। स्वयं अपनी ही प्रेरणा कर्म के नियम-बंधनों से मुक्त नहीं हो सकती, यह प्रेरणा उसे कर्म सुष्टि के बाहर के आत्मा से प्राप्त होती है। इसी प्रकार पश्चिमी पंडितों का ''इच्छा स्वातन्त्र्य'' शब्द भी वेदान्त की दृष्टि से ठीक नहीं है । क्योंकि इच्छा मन का धर्म है और बुद्धि तथा उसके साथ-साथ मन भी कर्मात्मक जड़ प्रकृति के अस्वयवैद्य विकार हैं। इसलिए ये दोनों स्वयं ही कर्म के बन्धन से छूट नहीं सकते । ग्रतएव वेदान्तशास्त्र का निण्चय है कि सच्चा स्वातन्त्र्य न तो बुद्धि का है और न मन का---वह केवल आत्मा का है। यह स्वातन्त्र्य न तो कोई आत्मा को देता है और न कोई उससे इसे छीन भी सकता है—स्वतन्त्र परमात्मा का अंश रूप जीवात्मा जब उपाधि के बन्धन में पड़ जाता है, तब वह स्वयं स्वतन्त्र रीति से, ऊपर कहे ग्रनुसार बुद्धि तथा मन में प्रेरणा किया करता है । ग्रन्तःकरण की इस प्रेरणा का ग्रना-दर करके यदि कोई बर्ताव करेगा तो तुकाराम महाराज के शब्दों में यही कहा

१----गीता ६.५

जा सकता है कि वह ''स्वयं अपने ही पैरों में आप कुल्हाड़ी मारने को तैयार हुन्ना है'' (तु. गा. ४४४८) भगवद्गीता में इसी तत्त्व का उल्लेख यों किया गया है । ''न हिनस्त्यात्मनऽऽत्मानाम्'' जो स्वयं अपना घात आप ही नहीं करता, उसे उत्तम गति मिलती है । यद्यपि मनुष्य कर्मसुष्टि के अभैद्य दिखाई देने वाले नियमों में जकड़ कर बन्धा हुया है तथापि स्वभावतः उसे ऐसा मालूम होता है कि मैं इस परिस्थिति में भी अमुक काम को स्वतन्त्र रीति से कर सकूँगा । अनु-भव के इस तत्त्व की उत्पत्ति ऊपर कहे अनुसार ब्रह्मसृष्टि को जड़ सृष्टि से भिन्न माने बिना किसी भी अन्य रीति से नहीं बतलाई जा सकती । इसलिए जो अध्यात्मशास्त्र को नहीं मानते उन्हें इस विषय में या तो मनुष्य के नित्य दासत्व को मानना चाहिये या प्रवृत्ति स्वातन्त्र्य के प्रक्ष्न को अगम्य समभकर यों ही छोड देना चाहिये । उनके लिए कोई दूसरा मार्ग नहीं है । ग्रद्धत वेदान्त का यह सिद्धान्त है कि जीवात्मा और परमात्मा मूल में एक रूप हैं ग्रीर इसी सिद्धान्त के अनुसार प्रवृत्ति स्वातन्त्र्य या इच्छास्वातन्त्र्य की उक्त उत्पत्ति बतलाई गई है । परन्तु जिन्हें यह ग्रद्वैत मत मान्य नहीं है ग्रथवा जो भक्ति के लिये द्वैत को स्वीकार किया करते हैं उनका कथन है कि जीवात्मा की यह सामर्थ्य स्वयं उसकी नहीं है, बल्कि यह उसे परमेश्वर से प्राप्त होती है। तयापि 'न ऋतु श्रान्तस्य सख्याय देवाः । १ थकने तक प्रयत्न करने वाले मनुष्य के अतिरिक्त अन्यों की देवता मदद नहीं करते-ऋग्वेद के इस तत्वानुसार यह कहा गया है, कि जीवात्मा को यह सामर्थ्य प्राप्त करा देने के लिए पहले स्वयं ही प्रयत्न करना चाहिए---ग्रर्थात् ग्रात्म प्रयत्न का या पर्याय से ग्रात्म स्वातन्त्र्य का तत्त्व फिर भी स्थिर बना ही रहता है। अधिक क्या कहें ? बौद्धधर्मी लोग आत्मा का या परब्रह्म का ग्रस्तित्व नहीं मानते ग्रौर यद्यपि उनको ब्रह्मज्ञान तथा आत्मज्ञान मान्य नहीं है तथापि उनके घर्मग्रन्थों में भी यही उपदेश किया गया है कि "अत्तना (आरमना) चोदयऽतान"-अपने आप को स्वयं अपने ही प्रयत्न से राह पर लगाना चाहिए । इस उपदेश का समर्थन करने के लिए कहा गया है कि :---

> ग्रत्ता (ग्रात्मा) हि अत्तनो नाथो ग्रत्ता हि ग्रत्तना गति। तस्मा संजमयऽत्ताणं ग्रस्सं (ग्रह्वं) भद्दं व वागि्गो।।

''हम ही खुद अपने स्वामी या मालिक हैं और अपने आत्मा के सिवा हमें तारने वाला दूसरा कोई नहीं है, इसलिए जिस प्रकार कोई व्यापारी ग्रपने उत्तम घोड़े का संयमन करता है उसी प्रकार हमें ग्रपना संयमन ग्राप ही भलीभांति करना चाहिए।''

• • •

१—गीता १३.२८ २---ऋग्वेद ४, ३३.११

'निष्काम कर्म' इस शब्द-प्रयोग में 'कर्म' पद की अपेक्षा 'निष्काम' पद को ही अधिक महत्त्व है, जिस तरह 'ग्रहिंसात्मक ग्रसहयोग' शब्द प्रयोग में ग्रसहयोग की बनिस्पत 'ग्रहिंसात्मक' विशेषण को ही अधिक महत्त्व है। अहिंसा को दूर हटाकर यदि केवल ग्रसहयोग का अवलंबन करेंगे, तो वह एक भयंकर चीज बन सकती है। उसी तरह स्वधर्माचरण रूपी कर्म करते हुए यदि मन का विकर्म उसमें नहीं जुड़ा है तो उसे धोखा समफता चाहिये।

म्राज जो लोग सार्वजनिक सेवा करते हैं, वे स्वधर्म का ही आचरण करते हैं। जब लोग, गरीब, कंगाल, दुःखी व मुसीबत में होते हैं तब उनकी सेवा करके उन्हें सुखी बनाना प्रवाह-प्राप्त धर्म है। परन्तु इससे यह अनुमान न कर लेना चाहिये कि जितने भी लोग सम्बंजनिक सेवा करते हैं, वे सब कर्मयोगी हो गए हैं। लोक-सेवा करते हुए यदि मन में शुद्ध भावना न हो तो उस लोक-सेवा के भयानक होने की सम्भावना है। म्रपने कुटुम्ब की सेवा करते हुए जितना म्रहंकार, जितना द्व ध-मत्सर, जितना स्वार्थ म्रादि विकार हम उत्पन्न करते हैं, उतने सब लोक-सेवा में भी हम उत्पन्न करते हैं स्रौर इसका प्रत्यक्ष दर्शन हमें भ्राजकल की लोक-सेवा मण्डलियों के जमघट में भी हो जाता है।

कर्म के साथ मन को मेल होना चाहिये। इस मन के मेल को ही गीता 'विकर्म' कहती है। बाहर का स्वधर्म रूप सामान्य कर्म और यह झान्तरिक विशेष कर्म। यह विशेष कर्म अपनी-अपनी मानसिक जरूरत के झनुसार जुदा-जुदा होता है। विकर्म के ऐसे अनेक प्रकार, नमूने के तौर पर बताये गये हैं। इस विशेष कर्म का, इस मानसिक झनुसन्धांन का योग जब हम करेंगे, तभी उसमें निष्कामता की ज्योति जगेगी। कर्म के साथ जब विकर्म मिलता है तो फिर धीरे-धीरे निष्कामता हमारे झन्दर आती रहती है। यदि शरीर व मन जुदा- जुदा चीजें हैं तो साधन भी दोनों के लिये जुदा-जुदा ही होंगे। जब इन दोनों का मेल बैठ जाता है तो साध्य हमारे हाथ लग जाता है। मन एक तरफ और शरीर दूसरी तरफ ऐसा न हो जाये, इसलिये शास्त्रकारों ने दुहरा मार्ग बताया है। भक्तियोग में बाहर से तप व भीतर से जप बताया है। उपवास आदि बाहरी तप के चलते हुए यदि भीतर से मानसिक जप न हो, तो वह सारा तप फिजूल गया। तप सम्बन्धी मेरी भावना सतत मुलगती, जगमगाती रहनी चाहिये। उपवास शब्द का अर्थ ही है, भगवान के पास बैठना। इसलिये कि परमात्मा के नजदीक हमारा चित्त रहे, बाहरी भोगों का दरवाजा बंद करने की जरूरत है। परन्तु बाहर से विषय भोगों को छोड़कर यदि मन में भगवान का चिन्तन न होता, तो फिर इस बाहरी उपवास की क्या कीमत रही ? ईश्वर का चिन्तन न करते हुए यदि उस समय खाने-पीने की चौजों का चिन्तन करें तो फिर वह बड़ा ही भयंकर भोजन हो गया। यह जो मन से भोजन हुग्रा, मन में जो विषय-चिन्तन रहा, इससे बढ़कर भयंकर वस्तु दूसरी नहीं। तंत्र के साथ मंत्र होना चाहिये। कोरे बाह्य तन्त्र का कोई महत्त्व नहीं है और न केवल कर्महीन मन्त्र का भी कोई मूल्य है। हाथ में भी सेवा हो व हुदय में भी सेवा हो, तभी सच्ची सेवा हमारे हाथों बन पडेगी।

यदि बाह्य कर्म में हृदय की ग्राद्रंता न रही, तो वह स्वधर्माचरण रूखा-सूखा रह जायेगा। उसमें निष्कामता रूपी फूल-फल नहीं लगेंगे। फर्ज कीजिये कि हमने किसी रोगी की सेवा-सुश्रूषा शुरू की, परन्तु उस सेवा-कर्म के साथ यदि मन में कीमल दया भाव न हो तो वह रुग्ण-सेवा नीरस मालूम होगी व उससे जी ऊब उठेगा। वह एक बोक मालूम देगी। रोगी को भी वह सेवा एक बोक मालूम पड़ेगी। उसमें यदि मन का सहयोग न हो तो रससे अहंकार पैदा होगा। मैंने ग्राज उसका काम किया है। उसे जरूरत के वक्त मेरी सहायता करनी चाहिये। मेरी तारीफ करनी चाहिये। मेरा गौरव करना चाहिये आदि ग्रपेक्षाएँ मन में उत्पन्न होंगी। अथवा हम त्रस्त होकर कहेंगे--हम इसकी इतनी सेवा करते हैं, फिर भी यह बड़बड़ाता रहता है। बीमार ग्रादमी वैसे ही चिड़चिड़ा रहता है। उसके ऐसे स्वभाव से ऐसा सेवक, जिसके मन में सच्चा सेवा-भाव नहीं होता, ऊब जायेगा।

कर्म के साथ जब आन्तरिक भाव का मेल हो जाता है तो वह कर्म कुछ और ही हो जाता है। तेल और बत्ती के साथ जब ज्योति का मेल होता है, तब प्रकाश उत्पन्न होता है। कर्म के साथ विकर्म का मेल हुआ तो निष्कामता धाती है। बारूद में बत्ती लगाने से घड़ाका होता है। उस बारूद में एक शक्ति उत्पन्न होती है। कर्म को बंदूक की बारूद की तरह समभो। उसमें विकर्म की बत्ती या आग लगी कि काम हुआ। जब तक विकर्म आकर नहीं मिलता, तब तक वह कर्म जड़ है, उसमें चेतन्य नहीं। एक बार जहाँ विकर्म की चिनगारी उसमें

#### कर्म, विकर्म ग्रौर ग्रकर्म ]

गिरी कि फिर उस कर्म में जो सामर्थ्य पैदा होती है, वह अवर्णनीय है। चिमटी भर बारूद जेब में पड़ी रहती है हाथ में उछलती रहती है, पर जहाँ उसमें बत्ती लगी कि शरीर के टुकड़े-टुकड़े हुए। स्वधर्माचरण का अनन्त सामर्थ्य इसी तरह गुप्त रहता है। उसमें विकर्म को जोड़िये तो फिर देखिये कि कैसे-कैसे बनाव-बिगाड़ होते हैं। उसके स्फोट से अहंकार, काम, कोध के प्रारा उड़ जायेंगे व उसमें से उस परम ज्ञान की निष्पत्ति हो जायेगी।

कर्म ज्ञान का पलीता है। एक लकड़ी का बड़ा सा टुकड़ा कहीं पड़ा है। उसे ग्राप जला दीजिये । वह जगमग ग्रंगार हो जाता है । उस लकड़ी और उस ग्राग में कितना अन्तर है ? परन्तु उस लकड़ों की ही वह ग्राग होती है। कर्म में विकर्म डाल देने से कर्म दिव्य दिखाई देने लगता है । माँ बच्चे की पीठ पर हाथ फेरती है । एक पीठ है, जिस पर एक हाथ यों ही इघर-उधर फिर गया । परन्तु इस एक मामूली कर्म से उन माँ-बच्चे के मन में जो भावनाएँ उठीं, उनका वर्णन कौन कर सकेंगा ? यदि कोई ऐसा समीकरएा बिठाने लगेगा कि इतनी लम्बी-चौड़ी पीठ पर इतने वजन का एक मुलायम हाथ फिराइये, तो इससे वह झानंद उत्पन्न होगा, तो एक दिल्लगी ही होगी । हाथ फिराने की यह किया बिलकुल क्षुद्र है परन्तु उसमें मां का हृदये उंडेला हुआ है । वह विकर्म उंडेला हुआ है । इसी से वह अपूर्व ग्रानन्द प्राप्त होता है। तुलसीकृत रामायण में एक प्रसंग आता है। राक्षसों से लड़कर बन्दर आते हैं। वे जर्स्मी हो गए हैं। बदन से खून बह रहा है परन्तु प्रभु रामचन्द्र के एक बार प्रेम-पूर्वक दृष्टिपात मात्र से उन बन्दरों को वेदना काफूर हो गई । अब यदि दूस्रे मनुष्य ने राम की उस समय की आँख व दृष्टिका फोटो लेकर किसी की प्रीर उतनी आँखें फाड़कर देखा होता तो क्या उसका वैसा प्रभाव पड़ा होता ? वैसा करने का यत्न करना हास्यास्पद है ।

कर्म के साथ जब विकर्म का जोड़ मिल जाता है तो शक्ति-स्फोट होता है और उसमें से अकर्म निर्माएा होता है। लकड़ी जलने पर राख हो जाती है। पहले का वह इतना बड़ा लकड़ी का टुकड़ा, ग्रंत में चिमटी भर बेचारी राख रह जाती है उसकी। खुशी से उसे हाथ में ले लोजिये और सारे बदन पर मल लोजिये। इस तरह कर्म में विकर्म की ज्योति जला देने से ग्रन्त में ग्रकर्म हो जाता है। कहाँ लकड़ी व कहाँ राख? कः केन सम्बन्धः। उनके गुण-धर्मों में ग्रब बिल्कुल साम्य नहीं रह गया। परन्तु इसमें कोई शक नहीं है कि वह राख उस लकड़ी के लट्ठ की ही है।

कर्म में विकर्म उंडेलने से अकर्म होता है। इसका अर्थ क्या ? इसका ग्रर्थ यह है कि ऐसा मालूम ही नहीं होता कि कोई कर्म किया है। उस कर्म का बोफ नहीं मालूम होता। करके भी अकर्त्ता होते हैं। गीता कहती है कि मारकर

208

भी तुम मारते नहीं । माँ बच्चे को पीटती है, इसलिये तूम तो उसे पीटकर देखों । तुम्हारी मार बच्चा नहीं सहेगा । माँ मारती है फिर भी वह उसके आंचल में मुँह छिपाता है, क्योंकि मां के बाह्य कर्म में चित्त गुढि का मेल है। उसका यह मारना-पीटना निष्काम भाव से है। उस कर्म में उसका स्वार्थ नहीं है। विकर्म के कारण, मन की शूद्धि के कारण कर्म का कर्मत्व उड़ जाता है। राम की वह दृष्टि, आन्तरिक विकर्म के कारण महज प्रेम-सुधा सागर हो गई थी परन्तु राम को उस कर्म का कोई श्रम नहीं हुया था। चित्त शुद्धि से किया-कर्म निर्लेप रहता है। उसका पाप-पुण्य कुछ बाकी नहीं रहता। नहीं तो कर्म का कितना बोफ, कितना जोर हमारी बुद्धि व हुदय पर पड़ता है। यदि यह खबर आज दो बजे उड़ी कि कल हो सारे राजनैतिक कैदी छूट जाने वाले हैं तो फिर देखो, कैसी भीड़ चारों ग्रोर हो जाती है। चारों और हलचल व गड़बड़ मच जाती है। हम कर्म के अच्छे-बुरे होने की वजह से मानो व्यय रहते हैं। कर्म हमको चारों ग्रोर से घेर लेता है, मानो कर्म ने हमारी गर्दन घर दबाई है। जिस तरह समुद्र का प्रवाह जोर से जमीन में घंसकर खाड़ियाँ बना देता है उसी तरह कर्म का यह जंजाल चित्त में घूसकर क्षोभ पैदा करता है। सूख-दूःख के द्वन्द्व निर्माए होते हैं। सारी शान्ति नष्ट हो जाती है। कर्म हुम्रा ग्रीर होकर चला भी गया। परन्तु उसका देग बाकी बच ही रहता है। कर्म चित्त पर हावी हो जाता है। फिर उसकी नींद हराम हो जाती है।

परन्तु ऐसे इस कर्म में यदि विकर्म को मिला दिया तो फिर ग्राप चाहे जितने कर्म करें तो भी उसका श्रम या बोफ नहीं मालूम होता। मन झुव की तरह शान्त, स्थिर व तेजोमय बना रहता है। कर्म में विकर्म डाल देने से वह अकर्म हो जाता है। मानो कर्म को करके फिर उसे पोंछ दिया हो।

> निज विवेक का प्रकाश मानव का अपना विधान है। उस विधान के आधीन बुद्धि, मन, इन्द्रिय, शरीर ग्रादि को कर्म में लगाना है अथवा यों कहो कि कर्त्त व्यनिष्ठ व्यक्ति को शरीर, इन्द्रिय, मन, बुद्धि ग्रादि का उपयोग वर्तमान कर्त्त व्य-कर्म में ही विवेक के प्रकाश में करना है। निज विवेक का प्रकाश ग्रविवेक का नाशक है। अविवेक के नष्ट होते ही ग्रकर्त्त व्य शेष नहों रहता, जिसके न रहने पर कर्त्त व्य पालन में स्वाभाविकता ग्रा जाती है। इस दृष्टि से विवेकयुक्त मानव ही कर्त्त व्यनिष्ठ हो सकते हैं। ग्रतः विवेक विरोधी कर्म का मानव-जीवन में कोई स्थान ही नहीं है।

# निष्काम कर्मयोग

३८

🔲 महात्मा गांधी

हे पापरहित म्रर्जुन ! आरंभ से ही इस जगत् में दो मार्ग चलते स्राये हैं—एक में ज्ञान की प्रधानता है और दूसरे में कर्म की । पर तूस्वयं देख ले कि कर्म के बिना मनुष्य स्रकर्मी नहीं हो सकता, बिना कर्म के ज्ञान स्राता ही नहीं । सब छोड़कर बैठ जाने वाला मनुष्य सिद्धपुरुष नहीं कहला सकता ।

तू देखता है कि प्रत्येक मनुष्य कुछ-न-कुछ तो करता ही है। उसका स्वभाव ही उससे कुछ करायेगा। जगत् का यह नियम होने पर भी जो मनूष्य हाथ-पाँव ढीले करके बैठा रहता है और मन में तरह-तरह के मनसूबे करता रहता है, उसे मूर्ख कहेंगे और वह मिथ्याचारी भी गिना जायेगा। क्या इससे यह ग्रच्छा नहीं कि इन्द्रियों को वशा में रखकर, रागु-द्वेष छोड़कर, शोरगूल के बिना, ग्रासक्ति के बिना ग्रथति ग्रनासक्त भाव से, मनुष्य हाथ-पाँवों से कुछ कर्म करे, कर्मयोग का ग्राचरण करे ? नियत कर्म-तेरे हिस्से में ग्राया हुआ सेवा कार्य--तू इन्द्रियों को दश में रखकर करता रह । आलसी की भाँति बैठें रहने से यह कहीं अच्छा है। ग्रालसी होकर बैठे रहने वाले के शरीर का अंत में पतन हो जाता है। पर कर्म करते हुए इतना याद रखना चाहिये कि यज्ञ-कार्य के सिवा सारे कर्म लोगों को बंघन में रखते हैं। यज्ञ के मानी है, अपने लिये नहीं, बल्कि दूसरे के लिये, परोपकार के लिये, किया हुआ श्रम, अर्थात् संक्षेप में सेवा । और जहाँ सेवा के निमित्त ही सेवा की जायेगी, वहाँ आसक्ति, राग-द्वेष नहीं होगा। ऐसा यज्ञ, ऐसी सेवा, तू करता रह । ब्रह्मा ने जगत् उपजाने के साथ-ही-साथ यज्ञ भी उपजाया, मानो, हमारे कान में यह मंत्र फूँका कि पृथ्वी पर जाग्रो, एक दूसरे की सेवा करो और फूलो-फलो, जीव मात्र को देवतारूप जानो, इन देवों की सेवा करके तूम उन्हें प्रसन्न रखो, वे तुम्हें प्रसन्न रखेंगे। प्रसन्न हुए देव तुम्हें बिना मांगे मनोवांछित फल देंगे। इसलिये यह समफना चाहिये कि लोक-सेवा किये बिना, उनका हिस्सा उन्हें पहले दिये बिना, जो खाता है, वह चोर है ग्रौर जो लोगों का, जीवमात्र का भाग उन्हें पहुँचाने के बाद खाता है या कुछ भोगता है, उसे वह भोगने का अधिकार है। ग्रथति वह पापमुक्त हो जाता है। इससे उलटा, जो अपने लिये ही कमाता है–मजदूरी करता है–वह पापी है और पाप का अन्न खाता है। सुष्टि का नियम हो यह है कि अन्न से जीवों का निर्वाह होता है। अन्न वर्षा से पैंदा होता है और वर्षा यज्ञ से अर्थात् जीवमात्र की मेहनत से उत्पन्न होती है ।

अहाँ जीव नहीं है वहाँ वर्षा नहीं पायी जाती । जहां जीव है वहाँ वर्षा स्रवश्य है। जीवमात्र श्रमजीवी है। कोई पड़े-पड़े खा नहीं सकता और मूढ़ जीवों के लिये जब यह सत्य है, तो मनुष्य के लिये यह कितने अधिक स्रंश में लागू होना चाहिये ? इससे भगवान ने कहा, कर्म को ब्रह्मा ने पैदा किया । ब्रह्मा की उत्पत्ति अक्षर-ब्रह्मा से हुई, इसलिये यह समफना चाहिये कि यज्ञ मात्र में, सेवा मात्र में अक्षर ब्रह्मा, परमेश्वर, विराजता है। ऐसी इस प्रणाली का जो मनुष्य अनुसरण नहीं करता, बह पापी है और व्यर्थ जीता है।

यह कह सकते हैं कि जो मनुष्य आन्तरिक शान्ति भोगता है और संतुष्ट रहता है, उसे कोई कर्त्तव्य नहीं है, उसे कर्म करने से कोई फायदा नहीं, न करने से कोई हानि नहीं है। किसी के संबंध में कोई स्वार्थ उसे न होने पर भी यज्ञ कार्यं को वह छोड़ नहीं सकता । इससे तू तो कर्त्तव्य-कर्मं नित्य करता रह, पर उसमें राग-द्वेष न रख, उसमें ग्रासक्ति न रख। जो अनासक्तिपूर्वक कर्म का आचरण करता है, वह ईश्वर साक्षात्कार करता है । फिर जनक-जैसे निस्पृही राजा भी कर्म करते-करते सिद्धि को प्राप्त हुए, क्योंकि वे लोकहित के लिये कर्म करते थे। तो तू कैसे इससे विपरीत बर्ताव कर सकता है ? नियम ही यह है कि जैसा ग्रच्छे और बड़े माने जाने वाले मनुष्य आचरण करते हैं उनका अनुकरण साधारण लोग करते हैं। मुफे देख । मुफे काम करके क्या स्वार्थ साधना था ? पर मैं चौबीसों घंटा बिना थके, कर्म करता ही रहता हूँ और इससे लोग भी उसके अनुसार अल्पाधिक परिमाएा में बरतते हैं। पर यदि मैं ग्रालस्य कर जाऊँ तो जगत का क्या हो ? तू समफ सकता है कि सूर्य, चंद्र, तारे इत्यादि स्थिर हो जायें ग्रीर इन सबको गति देने वाला, नियम में रखने वाला तो मैं ही ठहरा। किन्तू लोगों में और मुफ में इतना फरक जरूर है कि मुफे आसक्ति नहीं है, और लोग आसक्त है, वे स्वार्थ में पड़े भागते रहते हैं। यदि मुझ जैसा बुद्धिमान कर्म छोड़े तो लोग भी वही करेंगे और बुद्धि फ्रेष्ट हो जायेंगे। मुभे तो आसक्ति रहित होकर कर्त्तव्य करना चाहिये, जिससे लोग कर्म-भ्रष्ट न हों और घीरे-धीरे ग्रनासक्त होना सीखें। मनुष्य ग्रपने में मौजूद स्वाभाविक गुणों के वश होकर काम तो करता ही रहेगा। जो मूर्ख होता है, वही मानता है कि "मैं केरता हूँ'' । सांस लेना, यह जीवमात्र को प्रकृति है, स्वभाव है । स्रांख पर किसी मक्खी ग्रादि के बैठते ही तुरंत मनुष्य स्वभावतः ही पलकें हिलाता है। उस समय नहीं कहता कि मैं सांस लेता हूँ, मैं पलक हिलाता हूँ। इस तरह जितने कर्म किये जायें, सब स्वाभाविक रीति से गुण के श्रनुसार क्यों न किये जायें ? उनके लिपे अहंकार क्या ? श्रीर यों ममस्वरहित सहज कर्म करने का सुवर्ण मार्ग है, सब कर्म मूभे अर्पण करना ग्रौर ममत्व हटाकर मेरे निमित्त करना । ऐसा करते-करते जब मनुष्य में से ग्रहंकार वृत्ति का, स्वार्थ का नाश हो जाता है, तब उसके सारे कर्म स्वाभाविक और निर्दोष हो जाते हैं। वह बहुत जंजाल में से छूट जाता है। उसके लिये फिर कर्म-बंधन जैसा कुछ, नहीं है और जहाँ

स्वभाव के अनुसार कर्म हो, वहाँ बलात्कार से न करने का दावा करने में ही अहंकार समाया हुआ है। ऐसा बलात्कार करने वाला बाहर से चाहे कर्म न करता जान पड़े, पर भीतर-भीतर तो उसका मन प्रपंच रचता ही रहता है। बाहरी कर्म की प्रपेक्षा यह बुरा है, अधिक बंधनकारक है।

तो, वास्तव में तो इन्द्रियों का अपने-अपने विषयों में राग-द्वेष विद्यमान ही है। कानों को यह सुनना रुचता है, वह सुनना नहीं। नाक को गुलाब के फूल की सुगंध भाती है, नल वगैरह की दुर्गन्ध नहीं। सभी इन्द्रियों के संबंध में यही बात है। इसलिये मनुष्य को इन राग-द्वेषरूपी दो गुर्गों से बचना चाहिये भौर इन्हें मार भगाना हो तो कर्मों की श्वंखला में न पड़े। ग्राज वह किया, कल दूसरा काम हाथ में लिया, परसों तीसरा, यों भटकता न फिरे, बल्कि अपने हिस्से में जो सेवा ग्रा जाये, उसे ईश्वर प्रीत्यर्थ करने को तैयार रहे। तब यह भावना उत्पन्न होगी कि जो हम करते हैं, वह ईश्वर ही कराता है—यह ज्ञान उत्पन्न होगा ग्रीर ग्रह भाव चला जायेगा। इसे स्वधर्म कहते हैं। स्वधर्म से चिपटे रहना चाहिये क्योंकि ग्रपने लिये तो वही ग्रच्छा है। देखने में पर धर्म ग्रच्छा दिखायी दे तो भी उसे भयानक समफना चाहिये। स्वधर्म पर चलते हए मृत्य होने में मोक्ष है।

भगवान् बोले— "मनुष्य को पाप कर्म को ग्रोर ढकेल ले जाने वाला काम है और कोध है। दोनों संगे भाई की भाँति हैं, काम की पूर्ति के पहले ही कोध आ धमकता है। काम-कोध वाला रजोगुएगि कहलाता है। मनुष्य के महान शत्रु ये ही हैं। इनसे नित्य लड़ना है। जैसे मैल चढ़ने से दर्पएग घुं घला हो जाता है, या ग्रग्नि घुएँ के कारण ठीक नहीं जल पाती और गर्भ फिल्ली में पड़े रहने तक घुटता रहता है, उसी प्रकार काम-कोध ज्ञानी के ज्ञान को प्रज्वलित नहीं होने देते, फीका कर देते हैं या दबा देते हैं। काम अग्नि के समान विकराल है ग्रौर इन्द्रिय, मन, बुद्धि, सब पर ग्रपना काबू करके मनुष्य को पछाड़ देता है। इसलिये तू इन्द्रियों से पहले निपट, फिर मन को जीत, तो बुद्धि तेरे ग्रधीन रहेगी, क्योंकि इन्द्रियों, मन और बुद्धि क्रमशः एक दूसरे से बढ़ चढ़कर हैं, तथापि ग्रात्मा उन सबसे बहुत बढ़ा-चढ़ा है। मनुष्य को आत्मा की म्रपनी शक्ति का पता नहीं है, इसलिये वह मानता है कि इन्द्रियाँ वश में नहीं रहतीं, मन वश्व में नहीं रहता या बुद्धि काम नहीं करती। आत्मा की शक्ति का विश्वास होते ही बाकी सब आसान हो जाता है। इन्द्रियों को, मन ग्रौर बुद्धि को ठिकाने रखने वाले का काम, कोध या उनकी ग्रसंख्य सेना कुछ नहीं कर सकती।

[ २६७

## कर्म, विकर्म ग्रौर ग्रकर्म

38

#### 🗋 ग्राचार्य विनोबा भावे

स्वधर्म को टालकर यदि हम अवान्तर धर्म स्वीकार करेंगे, तो निष्कामता-रूपी फल को अशक्य ही समभो । स्वदेशी माल बेचना व्यापार का स्वधर्म है परन्तु इस स्वधर्म को छोड़कर जब वह सात समुन्दर पार का विदेशी माल बेचने लगता है, तब उसके सामने यही हेतु रहता है कि बहुतेरा नफा मिले । तो फिर उस कर्म में निष्कामता कहाँ से आयेगी ? अतएव कर्म को निष्काम बनाने के लिए स्वधर्म-पालन की अत्यन्त आवश्यकता है । परन्तु यह स्वधर्माचरण भी सकाम हो सकता है । अहिंसा की ही बात हम लें । जो अहिंसा का उपासक है, उसके लिये हिंसा तो वर्ज्य है, परन्तु यह सम्भव है कि ऊपर से अहिंसक होते हुए भा वह वास्तव में हिंसामय हो । क्योंकि हिंसा मन का एक धर्म है । महज बाहर से हिंसा कर्म न करने से ही मन अहिंसामय हो जायेगा सो बात नहीं । तलवार हाथ में लेने से हिंसा वृत्ति अवश्य प्रकट होती है, परन्तु तलवार छोड़ देने से मनुष्य अहिंसामय होता ही है सो बात नहीं । ठीक यही बात स्वधर्माचरण की है । निष्कामता के लिये पर धर्म से तो बचना ही होगा । परन्तु यह तो निष्कामता का आररम्भ मात्र हुग्रा । इससे हम साध्य तक नहीं पहुँच गये ।

निष्कामता मन का धर्म है। इसकी उत्पत्ति के लिए एक स्वधर्माचरण रूपी साधन ही काफी नहीं है। दूसरे साधनों का भी सहारा लेना पड़ेगा। स्रकेली तेल-बत्ती से दिया नहीं जल जाता। उसके लिये ज्योति की जरूरत होती है। ज्योति होगी तो ही अंघेरा दूर होगा। यह ज्योति कैसे जगावें ? इसके लिये मानसिक संशोधन की जरूरत है। ग्रात्म-परीक्षण के द्वारा चित्त की मलिनता-कूड़ा-कचरा घो डालना चाहिये।

गीता में 'कर्म' शब्द 'स्वधर्म' के अर्थ में व्यवहृत हुआ है। हमारा खाना, पीना, सोना ये कर्म ही हैं, परन्तु गीता के 'कर्म' शब्द से ये सब कियाएँ सूचित नहीं होती हैं। कर्म से वहाँ मतलब स्वधर्माचरण से है। परन्तु इस स्वधर्माचरण-रूपी कर्म को करके निष्कामता प्राप्त करने के लिये और भी एक वस्तु की सहायता जरूरी है, वह है काम व क्रोध को जीतना। चित्त जब तक गंगाजल की तरह निर्मल व प्रशान्त न हो जाये, तब तक निष्कामता नहीं आ सकती। इस तरह चित्त संशोधन के लिये जो-जो कर्म किये जायें, उन्हें गीता 'विकर्म'

# कर्म ऋौर कार्य-काररण सम्बन्ध □ क्राचार्य रजनीश

४०

साधारणतः कर्मवाद ऐसा कहता हुआ प्रतीत होता है कि जो हमने किया है, उसका फल हमें भोगना पड़ेगा । हमारे कर्म और हमारे भोग में एक अनि-वार्य कार्य-कारए सम्बन्ध है । यह बिल्कुल सत्य है कि जो हम करते हैं, उससे अन्यथा हम नहीं भोगते-भोग भी नहीं सकते । कर्म भोग की तैयारी है। असल में, कर्म भोग का प्रारम्भिक बीज है । फिर वही बीज भोग में वक्ष बन जाता है ।

कर्मवाद का जो सिद्धान्त प्रचलित है, उसमें ठीक बात को भी इस ढंग से रखा गया है कि वह बिल्कूल गलत हो गई है । उस सिद्धान्त में ऐसी बात न मालूम किन कारणों से प्रविष्ट हो गई है कि कर्म तो हम अभी करेंगे ग्रौर भोगेंगे अगले जन्म में । कार्य-कारण के बीच अन्तराल नहीं होता-ग्रन्तराल हो ही नहीं सकता । अगर ग्रन्तराल ग्रा जाय तो कार्य-कारण विच्छिन्न हो जायेंगे, उनका सम्बन्ध टूट जाएगा । आग में मैं ग्रभी हाथ डालूँ और जलूँ अगले जन्म में----यह समभ के बाहर की बात होगी । लेकिन इस तरह के सिद्धान्त का, इस तरह को आग्ति का कुछ कारण है । वह यह है कि हम एक स्रोर तो भले ग्रादमियों को दुःख भेलते देखते हैं, वहीं दूसरी ओर हमें बुरे लोग सुख उठाते दीखते हैं। अगर प्रतिपल हमारे कार्य और कारण परस्पर जुड़ें हैं तो बुरे लोगों का सुखी होना और भले लोगों का दुःखी होना कैसे समभाया जा सकता है ? एक आदमी भला है, सच्चरित्र है, ईमानदार है ग्रीर दुःख भोग रहा है, कब्ट पा रहा है, दूसरा आदमी बुरा है, बेईमान है, चरित्रहीन हैं ग्रौर सुख पा रहा है, वह धन-धान्य से भरा पूरा है। ग्रगर अच्छे कार्य तत्काल फल लाते हैं तो अच्छे त्रादमी को सुख भोगना चाहिये ग्रौर यदि बुरे कार्यों का परिणाम तत्काल बुरा होता है तो बुरे आदमी को दुःख भोगना चाहिये । परन्तु ऐसा कम होता है ।

जिन्होंने इसे समकने-समकाने की कोशिश की उन्हें मानो एक ही रास्ता मिला। उन्होंने पूर्व जन्म में किए गए पुण्य-पाप के सहारे इस जीवन के सुख-दुःख को जोड़ने की गलती की ग्रौर कहाँ कि ग्रगर अच्छा ग्रादमी दूःख भोगता है तो वह अपने पिछले बुरे कार्यों के कारण ग्रौर ग्रगर कोई बरा आदमी सूख भोगता है तो अपने पिछले ग्राच्छे कर्मों के कारएग। लेकिन इस समस्या को सूलभाने के दुसरे उपाय भी थे ग्रौर ग्रसल में दूसरे उपाय ही सच हैं। पिछले

२७४ ]

जन्मों के अच्छे-बुरे कमों के द्वारा इस जीवन के सुख-दुःख की व्याख्या करना कर्मवाद के सिद्धान्त को विक्वत करता है । सच पूछिए तो ऐसी ही व्याख्या के कारएा कर्मवाद की उपादेयता नष्ट सी हो गई है ।

कर्मबाद की उपादेयता इस बात में है कि वह कहता है-तूम जो कर रहे हो वही तूम भोग रहे हो । इसलिये तूम ऐसा करो कि सूख भोग सको, आनन्द पा सको । अगर तुम कोघ करोगे तो दुःख भोगोगे, भोग रहे हो । कोध के पीछे ही दूःख भी ग्रा रहा है छाया की तरह । अगर प्रेम करोगे, प्रान्ति से रहोगे, और दसरों को कान्ति दोगे तो शान्ति प्रजित करोगे। यही थी उपयोगिता कर्मवाद की । किन्तू इसकी गलत व्याख्या हो गई । कहा गया कि इस जन्म के पुण्य का फल ग्रगले में मिलेगा, यदि दू:ख है तो इसका कारण पिछले जन्म में किया गया कोई पाप होगा । ऐसी बातों का चित्त पर बहत ग्हरा प्रभाव नहीं पड़ता । वस्तुतः कोई भी व्यक्ति इतने दूरगामी चित्त का नहीं होता कि वह अभी कर्म करे ग्रौर ग्रगले जन्म में मिलने वाले फल से चितित हो । ग्रगला जन्म <del>ग्रं</del>धेरे में खो जाता है । ग्रगले जन्म का क्या भरोसा ? पहले तो यही पक्का नहीं कि ग्रगला जन्म होगाया नहीं ? फिर, यह भी पक्का नहीं कि जो कर्म अभी फल दे सकने में असमर्थ है, वह अगले जन्म में देगा ही । अगर एक जन्म तक कुछ कर्मों के फल रोके जा सकते हैं तो अनेक जन्मों तक क्यों नहीं ? तीसरी बात यह है कि मनुष्य का चित्त तत्कालजीवो है । वह कहता है ठोक है, अगले जन्म में जो होगा, होगा, अभी जो हो रहा है, करने दो । अभी मैं क्यों चिंता करूं अगले जन्म की ?

इस प्रकार कर्मवाद की जो उपयोगिता थी, वह नष्ट हो गई। जो सत्य था, वह भी नष्ट हो गया। सत्य है कार्य-कारण सिद्धान्त जिस पर विज्ञान खड़ा है। अगर कार्य-कारएा को हटा दो तो विज्ञान का सारा भवन धराशायी हो जाय।

ह्यूम नामक दार्शनिक ने इंगलैंड में ग्रौर चार्वाक ने भारतवर्ध में कार्य-कारण के सिद्धान्त को गलत सिद्ध करना चाहा। ग्रगर ह्यूम जीत जाता तो विज्ञान का जन्म नहीं होता। अगर चार्वाक जीत जाता तो धर्म का जन्म नहीं होता, क्योंकि चार्वाक ने भी कार्य-कारएग के सिद्धान्त को न माना। उसने कहा, "खाग्रो, पीग्रो, मौज करो" क्योंकि कोई भरोसा नहीं कि जो बुरा करता है, उसे बुरा ही मिले। देखो, एक आदमी बुरा कर रहा है ग्रौर भला भोग रहा है। चोर मजा कर रहा है, अचोर दुःखी है। जीवन के सभी कर्म ग्रसम्बद्ध हैं। बुद्धिमान ग्रादमी जानता है कि किसी कर्म का किसी फल से कोई सम्बन्ध नहीं।

#### चार्वाक के विरोध में ही महावीर का कर्म-सिद्धान्त है ।

धर्म भी विज्ञान है और वह भी कार्य-कारण-सिद्धान्त पर खड़ा है। विज्ञान कहता है, ''ग्रभी कारण, अभी कार्य।'' ''परन्तु जब तथाकथित धार्मिक कहते हैं—''ग्रभो कारण, कार्य अगले जन्म में तो धर्म का वैज्ञानिक आधार खिसक जाता है। यह अन्तराल एक दम फूठ है। कार्य ग्रौर करूरण में ग्रगर कोई सम्बन्ध है तो उसके बीच में ग्रन्तराल नहीं हो सकता, क्योंकि ग्रन्तराल हो गया तो सम्बन्ध क्या रहा ? चीजें ग्रसम्बद्ध हो गईं, अलग-ग्रलग हो गईं। यह व्याख्या नैतिक लोगों ने खोज ली, क्योंकि वे समभा नहीं सके जीवन को।

मेरी प्रयनी समभ यह है कि प्रत्येक कर्म तत्काल फलदायी है। जैसे-यदि मैंने कोध किया तो मैं कोध करने के क्षण से ही कोध को भोगना शुरू करता हूँ। ऐसा नहीं कि अगले जन्म में इसका फल भोगूँ। कोध का करना और कोध का दुःख भोगना साथ-साथ चल रहा है। कोध विदा हो जाता है लेकिन दुःख का सिलसिला देर तक चलता है। यदि दुःख ग्रौर ग्रानन्द ग्रगले जन्म में मिलेंगे ग्रौर उनके लिए प्रतीक्षा करनी होगी तो कहीं किसी को हिसाब-किताब रखने की जरूरत होगी। परन्तु, फल के लिये प्रतीक्षा करने की जरूरत नहीं होती। वह तत्काल मिलता है। हिसाब-किताब रखने की जरूरत नहीं होती। इसलिये महावीर भगवान को भी विदा कर सके। अगर जन्म-जन्मान्तर का हिसाब-किताब रखना है तो फिर नियन्ता की व्यवस्था जरूरी है। नियन्ता की जरूरत वहाँ होती है जहाँ नियम का लेखा-जोखा रखना पड़ता है। कोध मैं ग्रभी करूँ ग्रौर मुफे फल किसी दूसरे जन्म में मिले तो इसका हिसाब कहाँ रहेगा ? इसलिये कुछ लोगों ने कहा-परमात्मा के पास। इन लोगों का परमात्मा महालिपिक है जो हमारे पुण्य-पाप का हिसाब रखता है ग्रौर देखता है कि नियम पूरे हो रहे हैं या नहीं ?

महावीर ने बड़ी वैज्ञानिक बात कही है। उनके अनुसार नियम पर्याप्त हैं, नियन्ता की जरूरत नहीं है। अगर नियन्ता है तो नियम में गड़बड़ी होने की संभावना बनी रहेगी। लोग उसकी प्रार्थना करेंगे, खुशामद करेंगे और वह खुश होकर नियमों में उलट-फेर करता रहेगा। कभी प्रह्लाद जैसे भक्तों को वह आग में जलने न देगा और कभी नाराज होगा तो ग्राग को जलाने की ग्राज्ञा देगा। उसके भक्त को पहाड़ से गिराओ तो उसके पैर नहीं टूटते, किसी दूसरे व्यक्ति को गिराओ तो उसके पैर टूट जाते हैं। प्रह्लाद की कथा पक्षपात की कथा है। उसमें अपने ग्रादमी की फिक की जा रही है और नियम के अपवाद बनाये जा रहे हैं। महावीर कहते हैं कि ग्रगर प्रह्लाद जैसे अपवाद हैं तो फिर धर्म नहीं हो सकता। धर्म का आधार समानता है, नियम है जो भगवान् के भक्तों पर उसी बेरहमी से लागू होता है जिस बेरहमी से उन लोगों पर जो उसके भक्त नहीं हैं। यदि अपवाद की बात मान ली जाय तो कभी ऐसा भी हो सकता है कि क्षय के कीटारणु किसी दवा से न मरें। हो सकता है कि क्षय के कीटारणु भी प्रह्लाद की तरह भगवान के भक्त हों और कोई दवा काम न करे। यदि धर्म है तो नियम है और ग्रगर नियम है तो नियन्ता में बाधा पड़ेगी। इसलिये महावीर नियम के पक्ष में नियन्ता को विदा कर देते हैं। वे कहते हैं कि नियम काफो है और नियम ग्रखण्ड है। प्रार्थना, पूजा उनसे हमारी रक्षा नहीं कर सकती। नियम से बचने का एक ही उपाय है कि नियम को समभ छो। यह जान लो कि आग में हाथ डालने से हाथ जलता है, इसलिये हाथ मत डालो।

महाबीर न तो चार्वाक को मानते हैं ग्रौर न नियन्ता के मानने वालों को । चार्वाक नियम को तोड़कर अव्यवस्था पैदा करता है और नियन्ता के मानने वाले नियम के ऊपर किसी नियन्ता को स्थापित कर अव्यवस्था पैदा करते हैं। महावीर पूछते हैं कि यह भगवान् नियम के अन्तर्गत चलता है या नहीं ? अगर नियम के अन्तर्गत चलता है तो उसकी जरूरत वया है ? यानी अगर भगवान ग्राग में हाथ डालेगा तो उसका हाथ जलेगा कि नहीं ? ग्रगर जलता है तो वह भी वैसा ही है जैसा हम हैं, अगर नहीं जलता है तो ऐसा भगवान् खतरनाक है। यदि हम उससे दोस्ती करेंगे तो स्राग में हाथ भी डालेंगे और ज्ञीतल होने का उपाय भी कर लेंगे । इसलिये महावीर कहते हैं कि नियम को न मानना ग्रवैज्ञानिक है और नियन्ता की स्वीकृति नियम में बाधा डालती है। विज्ञान कहता है कि किसी भगवान से हमें कुछ लेना-देना नहीं, हम तो प्रकृति के नियम खोजते हैं। ठीक यही बोत ढाई हजार साल पहले महावीर ने चेतना के जगत् में कही थी। उनके अनुसार नियम शाश्वत, अखण्ड और ग्रपरिवर्तननीय है। उस अपरिवर्तनीय नियम पर ही धर्म का विज्ञान खड़ा है। यह असम्भव ही है कि एक कर्म अभी हो श्रीर उसका फल अगले जन्म में मिले । फल इसी कर्म की प्रृंखला का हिस्सा होगा जो इसी कर्म के साथ मिलना शुरू हो जायगा। हम जो भी करते हैं उसे भोग लेते हैं। यदि मेरी अशान्ति पिछले जन्म के कर्मों का फल है तो मैं इस अशान्ति को दूर नहीं कर सकता। इस प्रकार मैं एक दम परतन्त्र हो जाता हूँ और गुरुय्रों के पास जाकर शान्ति के उपाय खोजता हूँ। मगर सही बात यह है कि जो मैं अभी कर रहा हूँ, उसे अनकिया करने की सामर्थ्य भी मुफ में है। अगर मैं ग्राग में हाथ डाल रहा हूँ ग्रीर मेरा हाथ जल रहा है, ग्रौर अगर मेरी मान्यता यह है कि पिछले जन्म के किसी पाप का फल भोग रहा हूँ तो मैं हाथ डाले चला जाऊँगा, क्योंकि पिछले जन्म के कर्म को मैं बदल कैसे सकता हूँ? जिन गुरुश्रों की यह मान्यता है कि पिछले जन्म के किसी कर्म के कारण मेरा हाथ जल रहा है, वे यह नहीं कहेंगे कि हाथ बाहर खींचो तो जलना बन्द हो जाय । इसका मतलब यह हुआ कि हाथ ग्रभी डाला जा रहा है और ग्रभी डाला गया हाथ बाहर खींचा जा सकता है,

लेकिन पिछले जन्म में डाला गया हाथ आज कैसे बाहर खींचा जा सकता है ? हमारी इस व्याख्या ने कि अनन्त जन्मों तक कर्म के फल चलते हैं, मनुष्य को एक दम परतन्त्र कर दिया है। किन्तु मेरा मानना है कि सब कुछ किया जा सकता है इसी वक्त, क्योंकि जो हम कर रहे हैं, वही हम भोग रहे हैं।

जिन्दगी की विषमता को समफने के लिये ऊटपटांग व्यवस्थाएँ गढ़ ली जाती हैं। मेरी समभ में यदि कोई बुरा आदमी सफल होता है, सुखी है तो इसका भी कारए है। मैं बुरे आदमी को एक बहुत बड़ी जटिल घटना मानता हूँ । हो सकता है, वह फूठ ँबोलता हो, बेईमानी करता हो, लेकिन उसमें कुछ कौर गुण होंगे जो हमें दिखाई नहीं पड़ते । वह साहसी हो सकता है, बुद्धिमान हो सकता है, एक-एक कदम को समफ़कर उठाने वाला हो सकता है। उसके एक पहल को देखकर ही कि वह बेईमान है, ग्रापने निर्एाय करना चाहा तो आप गलती कर लेंगे। हो सकता है कि ग्रच्छा आदमी चोरी न करता हो, बेईमानी भी न करता हो, लेकिन वह कायर हो । बुद्धिमान आदमी के लिये श्रच्छा होना अक्सर मुझ्किल हो जाता है। बुद्धिमान प्रादमी ग्रेच्छा होने के लिये मजबूर होता है। मेरी मान्यता है कि सफलता मिलती है साहस से । अगर बुरा आदमी साहसी है तो सफलता ले आयेगा। अच्छा ग्रादमी अगर साहसी है तो वह बुरे ग्रादमी की ग्रपेक्षा हजार गुनी सफलता ले आयेगा। सफलता मिलती है बुद्धि-मानी से । ग्रगर बुरा ग्रादमी बुद्धिमान है तो उसे सफलता मिलेगी ही । अँगर अच्छा आदमी बुद्धिमान है तो उसे हजार गुनी सफलता मिलेगी। लेकिन सफलता श्रच्छे भर होने से नहीं ग्राती । सफलता आती है, बुद्धिमानी से, विचार से, विवेक से । कोई ग्रादमी ग्रच्छा है, मन्दिर जाता है, प्रार्थना करता है, लेकिन उसके पास पैसे नहीं हैं। ग्रब मन्दिर जाने और प्रार्थना करने से पैसा होने का क्या सम्बन्ध ? ग्रगर कोई अच्छा ग्रादमी यह कहे कि मैं सुखी नहीं हूँ, क्योंकि मैं ग्रच्छा हूं और वह दूसरा आदमी सुखी है क्योंकि वह बुरा है तो ग्रेच्छा दीखने वाला वह ग्रादमी बुरे होने का सबूत दे रहा है। वह ईर्ष्यों से भरा हुआ आदमी है । बुरे ग्रादमी को जो-जो मिला है वह सब पाना चाहता है और ग्रच्छा रहकर पाना चाहता है। यानी आकांक्षा ही बड़ी बेहूदी है। यदि बरे ग्रादमी ने दस लाख रुपये कमा लिये तो इसके लिये उसने बुरे होने का सौदा चुकाया, बुरे होने को पीड़ा फेली, बुरे होने का दंश फेला। अच्छा आदमी मन्दिर में पूजा करना चाहता है, घर में बैठना चाहता है ग्रौर बुरे आदमी को दस लाख रुपये मिले हैं वह भी चाहता है, जब उसे रुपये नहीं मिलते तो कहता है कि मैं अपने पिछले जन्म के बुरे कर्मों का फल भोग रहा हूँ। उसे भूठी सोन्स्वना भी मिलती है कि वहाँ वह ग्रगले अन्म में स्वर्ग में होगा वहीं वह बुरा झादमी नरक में ।

मैं कहता हूँ कि कर्म का फल तत्काल मिलता है, लेकिन कर्म बहुत जटिल बात

है। साहस भी कर्म है और उसका भी फल होता है। साहसहीन भो कर्म है ग्रौर उसके भी फल हैं। इसी प्रकार बुद्धिमानी भी कर्म है, बुद्धिहीनता भी कर्म । इनके भी अपने-अपने फल हैं। यदि असफलता के कारण उनके भीतर होंगे तो अच्छे आदमी भी ग्रसफल हो सकते हैं। बुरे ग्रादमी भी सुखी हो सकते हैं यदि सुख के कारण उनके भीतर वर्तमान होंगे। किसी और का दुःख तो हमें दिखता नहीं, दुःख सिर्फ ग्रपना और सुख सदा दूसरे का दिखता है। ऐसे ही शुभ कर्म हमें अपना और अशुभ कर्म दूसरे का दिखता है। प्रत्येक व्यक्ति ग्रपने कर्म को शुभ मानता है, क्योंकि इससे उसके अहकार की तृप्ति होती है। सुख के हम ग्रादी होते जाते हैं, दुःख के कभी ग्रादी नहीं हो पाते। आदमो दूसरे का देखता है अशुभ और सुख, अपना देखता है शुभ और दुख। उपद्रव हो गया तो वह कर्म-वाद के सिद्धान्त का आश्रय लेता है। मेरी मान्यता यह है कि ग्रगर वह सुख भोग रहा है तो उसमें कुछ ऐसा जरूर है जो सुख का कारण है, क्योंकि ग्रकारण कुछ भी नहीं होता। अगर एक डाकू सुखी है तो उसका भी कारण है। साधु के दुःखी होने का भी कारण है। अगर दस डाकू साथ होंगे तो उनमें इतना भाई-चारा होगा जितना दस साधु में कभी सुना नहीं गया। लेकिन ग्रगर दस डाकुशौ में मित्रता है तो दे मित्रता के सुख अवश्य भोगेंगे, लेकिन साधु एक दूनरे से बिल्कुल फूठ बोलते रहेंगे। तब सच बोलने का जो सुख है वह साधु नहीं भोग सकता।

अन्त में मैं यह स्पष्ट कर देना चाहता हूँ कि ग्रकस्मात् कुछ भी नहीं होता। यदि कुछ घटनाओं को अकस्मात् होता मान लें तो कार्य-कारएा का सिद्धान्त व्यर्थ हो जाता है। यहाँ तक कि लाटरी भी किसी को अकस्मात नहीं मिलती। हो सकता है कि जिन लाख लोगों ने लॉटरी लगाई उनमें सबसे ज्यादा संकल्प वाला आदमी वही हो जिसे लॉटरी मिली। ऐसे ही हजार कारण हो सकते हैं जो हमें दीख नहीं पड़ते। वस्तुतः उस घटना को ही ग्रकस्मात् कहते हैं जिसके कारएा का हमें पता नहीं होता। ऐसी घटनाएं होती हैं जिनका कारएा हमारी समफ में नहीं आता। जीवन सचमुच बहुत जटिल है। इसमें कोई घटना कैसे घटित हो रही है यह ठीक-ठीक कहना एकदम मुश्किल है, लेकिन इतना तो निश्चित है कि जो घटना हो रही है उसके पीछे कोई न कोई कारण है, चाहे बह जात हो या ग्रज्ञात। कर्म के सिद्धान्त का बुनियादी आधार यह है कि ग्रकारण कुछ भी नहीं होता। दूसरा बुनियादी ग्राधार यह है कि जो हम कर रहे हैं वही भोग रहे हैं ग्रौर उसमें जन्मों के फासले नहीं हैं। हमें जानना चाहिये कि हम जो भोग रहे हैं, उसके लिए हमने कुछ उपाय किया है, चाहे सुख हो या दुःख, चाहे शान्ति हो या ग्रज्ञान्ति।

## ध्यान झौर कर्मयोग

४१

#### 🔲 श्रो जो० एस० नरवानो

एक महात्मा से किसी ने पूछा कि भगवन् ! मनुष्य के लिए भजन मुख्य है ग्रथवा कत्त्तंव्य पालन मुख्य है ? सभी धर्म बतलाते हैं कि ईश्वर का भजन जीवन के लिए ग्रति आवश्यक है पर विद्वान् , ज्ञानी ग्रौर कर्मशील व्यक्ति यही बताते हैं कि कर्म ही पूजा है । वास्तविकता क्या है ?

महात्मा ने बताया कि मनुष्य का मुख्य धर्म अपना कर्त्तव्य करना ही है। जिन्होंने 'गीता' का कुछ ग्रध्ययन किया है, वे यही जानते हैं कि बिना फल की इच्छा रखते हुए, बिन्दू आसक्ति या मोह के कर्म करना ही मनुष्य का सर्वश्रेष्ठ धर्म है। संसार में हर बुद्धिमान प्राणी अच्छे कर्म करना चाहता है, सत्य बोलना चाहता है, किसी को कष्ट नहीं पहुँचाना चाहता, चोरी नहीं करना चाहता, पवित्र रहना चाहता है, सुखी व शांत रहना चाहता है, किसी से ईर्ष्या या द्वेष नहीं रखना चाहता, कोध से दूर रहना पसंद करता है, काम को बुरा मानता है, लोभो व लालची मनुष्य को बुरा समभता है, संसार में मोह रखना व्यर्थ मानता है। पर यह सब चाहते हुए भी व जीवन में इन गुणों की उपयोगिता समभते हुए भी, क्या उसका आचरण उसके चाहे अनुकूल हो पाता है ? मनुष्य अनजाने में, अनचाहे, परिस्थिति वश, किसी कारण वश कैसे-कैसे कुक्ठत्य कर बैठता है जिन्हें वह स्वप्त में भी करने से फिभकता है। ग्राखिर क्यों ?

इसका कारण यही है कि हमने ईश्वर का ध्यान नहीं किया। इन चीजों को हमने ऊपरी मन से, बाहरी मन से तो करना चाहा पर मन में शक्ति थी नहीं, इसलिए हम इन्हें पूरा नहीं कर पाए। महात्मा गाँधी का उदाहरण हमारे सामने है। एक दुबला-पतला आदमी बिना हथियार विदेशी सरकार के कानून तोड़ता रहा क्योंकि उसके मन में ईश्वर की शक्ति थी। उन्होंने लिखा है कि-'मैं प्रपने हर दिन का कार्य ईश्वर भजन से प्रारम्भ करता हूँ, पूरे दिन का भावी कार्यक्रम भी उसी ईश्वर की प्रेरणा से निश्चित करता हूँ, पूरे दिन का भावी कार्यक्रम भी उसी ईश्वर की प्रेरणा से निश्चित करता हूँ, उसी राम के प्रकाश में मुझे यह भी दीख जाता है कि इस कार्य को पूरा करने का, असली जामा पहिनाने का रास्ता क्या है ? और फिर इस प्रकार सुनिश्चित कर्त्तव्य को पालन करने की शक्ति भी मुफे मेरे राम से मिलती है, मेरा राम नाम सब बीमारियों की श्रवूक औषधि है।"

[ कर्मसिद्धान्त

कत्तेव्य के ठीक-ठीक निभाने के लिए ही ईश्वर-उपासना की स्रावश्यकता है और अगर थोड़ा आगे सोचा जाए तो कत्तेव्य के पालन को तो दूर, कत्तेव्य के ठीक-ठीक ज्ञान के लिए भी परमात्मा का भजन करना प्रथम और स्रनिवार्य ज्ञते है । कर्त्तव्य पालन करने के लिए तीन बातें ग्रावश्यक हैं :---

- १. सही कर्त्तव्य का ज्ञान ।
- २. कर्त्तंव्य पालन करने या निभाने के सही रास्ते का ज्ञान ।
- ३. कर्त्तव्य पालन करने के लिए शक्ति ।

इन बातों का जीवन में आना ईश्वर की उपासना से ही संभव है। सच तो यह है कि कर्त्तव्य पालन को हम जितना ग्रासान समझ बैठे हैं उतना बिना ईश्वर भजन के—आसान नहीं। कर्त्तव्य की बलिवेदी पर बलिदान होना बच्चों का खिलवाड़ नहीं, मात्र पुस्तकीय ज्ञान, पांडित्य व विद्वता से संभव नहीं।

ईश्वर के घ्यान से जब मनुष्य के विचार णांत होते लगते हैं, तो आत्म-निरीक्षण द्वारा मनुष्य को ग्रपनी कमियाँ दिखने लगती हैं। घ्यान से छोटी-से-छोटी कमी भी उभर कर सामने आ जाती है और मनुष्य उसे दूर करने की सोचता है। घ्यान करते-करते मन में मलिन संस्कार दग्ध होत रहते हैं, मन साफ होने लगता है, विचार पवित्र होते हैं, बुद्धि तीव्र होती है, विवेक प्रबल होने लगता है और आत्मा का प्रकाश मन में फैलने लगता है। ऐसे घर्म के प्रकाश में ही मनुष्य को सही कर्त्तव्य का ज्ञान होता है। सूर्य के प्रकाश में किये गए फैसले गलत हो सकते हैं, परन्तु ईश्वर के प्रकाश में अंधे भी सही निर्णय करते हैं।

ग्रपने कर्त्तव्य का बोध या ज्ञान हो जाने के पश्चात् उसे निभाने के सही रास्ते का ज्ञान भी होना चाहिए । यदि कर्त्तव्य पालन करने का रास्ता ठोक नहीं है ग्रथवा ग्रन्यायपूर्ण है तो निश्चय ही कर्त्तव्य-पालन से जो शांति व आनन्द हमें मिलना चाहिए, वह नहीं मिल सकेगा ।

हम संसार में ग्रक्सर देखते हैं कि कर्त्तव्य का बोघ होने के बावजूद व सही रास्ता मालूम होने के बावजूद कई मनुष्य कर्त्तव्य करने से चूक आते हैं। उनमें हिम्मत नहीं होती। वे परिस्थितियों से या स्वार्थवश घबरा जाते हैं। ग्रतः कर्त्तव्य परायणता की ग्रावश्यकता होती है, वह भी ईश्वर के गहरे ध्यान से ही प्राप्त होती है। ईश्वर का ध्यान करसे-करते जब मनुष्य के हुदय में भगवान् बस जाता है तो उसमें स्वतः ग्रात्म-शक्ति का, अदम्य साहस का, पूर्ण निर्भयता का भी विकास होता है। गाँघोजी ने ग्रपने रोम-रोम में राम को बसा लिया था, इसलिए कर्त्त व्य-मार्ग पर हमेशा डटे रहे व निर्भयता से स्रागे बढ़ते रहे ।

अतः मनुष्य को रोजाना प्रातः एवं सायं ईश्वर के ध्यान द्वारा उनकी समीपता प्राप्त करनी चाहिए जिससे कि सच्चा जान मिलता रहे, कर्त्त व्य-बोध होता रहे एवं विवेक जागृत होता रहे व आत्मा संशक्त एवं बलवान बनती रहे। ग्रन्य समय में, प्रातः उठते समय, रात को सोते समय, कोई वस्तु खाते या पीते समय, ग्रकेले धूमते समय, फालतू क्षणों में मनुष्य को मानसिक चिंतन के द्वारा ईश्वर का स्मरण करते रहना चाहिए, समोपता प्राप्त करते रहना चाहिए व ईश्वर से ज्ञान का प्रकाश, शांति, ग्रानन्द प्राप्त करते रहना चाहिए व ईश्वर से ज्ञान का प्रकाश, शांति, ग्रानन्द प्राप्त करते रहना चाहिए । ईश्वर तो वास्तव में तत्त्व है, एक शक्ति है जिसका न कोई नाम है न रूप, जो हमने रख लिया या मान लिया वही ठीक है । वही ईश्वर शक्ति हमारे मन के संस्कारों को साफ करेगी, संसार के गंदे विचारों की धूल साफ करेगी । उससे हमारा मन का शीशा साफ रहेगा व हमें सही कर्त्त व्य-बोध होता रहेगा । ज्ञान और विवेक के जागृत होने के साथ-साथ ईश्वरीय शक्ति भी ध्यान के द्वारा खींचनी होगी ताकि हम कर्त्त व्य निभाने में सफल हो सकें ।

इस प्रकार हम देखते हैं कि यद्यपि कर्म अथवा कर्त्त व्य ही सच्ची पूजा है परन्तु बिना घ्यान या ईश्वर-उपासना के न तो सही कर्त्त व्य का ज्ञान हो सकता है, न उसके निभाने के सही रास्ते का ज्ञान हो पाएगा ग्रौर न ही कर्त्त व्य-पालन हेतु शक्ति प्राप्त हो सकेगी । []

> प्रत्येक कर्त्त व्य-कर्म अपने-अपने स्थान पर महान है, परन्तु कब ? जब कर्म के पीछे जो भाव है वह पवित हो, श्वाव के पीछे जो जान है वह उद्देश्य-पूर्ति में हेतु हो और उद्देश्य वह हो जिसके आगे और कोई उद्देश्य न हो । अतः प्रत्येक कर्त्त व्य-कर्म द्वारा अपने वास्तविक उद्देश्य की पूर्ति अनिवार्य है ।

> अपवित्र उपाय से पवित्र उद्देश्य-पूर्ति की आल्ला कटना भूल है. क्योंकि की हुई अपवित्रता मिटाई नहीं जा सकती और उसके परिणाम से बचा नहीं जा सकता अपितु अपवित्र उपाय का परिणाम पवित्रतम उद्देश्य को मलीन बना देगा। अतः पवित्रतम उद्देश्य की पूर्ति के लिए पवित्र उपाय का ही अनुसरण अनिवार्य हैं।

## कर्मवाद और म्राधुनिक चिंतन

४२

🔲 डॉ० देवेन्द्रकुमार जैन

कर्मवाद को सिद्धान्त माना जाए या दर्शन, इसमें मतभेद हो सकता है। मैं उसे एक वाद या विचार मानता हूँ, क्योंकि वह जड़ म्रौर चेतन के बंध और मोक्ष की प्रक्रिया का विचार करता है। विकास को प्रारम्भिक स्थितियाँ पार कर, जब मानव जाति ने सामाजिक जीवन शुरू किया और आर्थिक तथा राजनैतिक द्ष्टियों से उसमें ठहराव ग्राया तो भाषा के साथ उसमें विचार चेतना विकर्सित हुई । सृष्टि और जन्म-मृत्यु के रहस्यों को जानने की तीव्र इच्छा में कई प्रश्न खड़े कर दिए । जैसे यह सुष्टि अपने आप बनी, या किसी ने इसे बनाया ? उसका कारोबार स्वतः चल रहा है, या वह किसी अदृश्य शक्ति से नियंत्रित है ? जोद क्या है, कहाँ से ग्राता है, ग्रौर कहाँ जाता है ? वह स्वतंत्र तात्त्विक इकाई है, या कई तत्त्वों का मिश्रण है ? उसमें इच्छाएँ क्यों पैदा होती हैं, वे ग्रपने आप पैदा होती हैं या कोई पैदा करता है ? ग्राहार, निद्रा, भय ग्रौर मैथून की जैविक ग्रावश्यकताएँ क्यों जीव के साथ जुड़ो हैं ? ग्रादमी इन मावश्यकताओं की पूर्ति के लिए जितने उपकररा जुटाता है, वे उतनी ही फैल-फैलाती जाती हैं, पूर्ति के संतोष के स्थान पर अपूर्ति का असंतोष तीव्रतर होता जाता है, पूर्ति के साधनों की होड़ में शोषण की सभ्यता शुरू हो जातो है । उसने जानना चाहा कि क्या ग्राहार, निद्रा की दैनिक फंफटों वाले तथा जन्म-मृत्यू की काराग्रों में बंद जीवन के स्थान पर ऐसा जीवन पाया जा सकता है, जहाँ सब कुछ अनंत हो, प्रचुर हो, स्वकेन्द्रित हो, आनन्दमय हो ?

इस प्रकार अनंत और शाश्वत जीवन की खोज में मनुष्य ने पाया कि इच्छामय जीवन से छुटकारे के बाद ही, शाश्वत जीवन पाया जा सकता है। अपने विचारों को निश्चित दिशा देने के लिए उसने कुछ पूर्व कल्पनाएँ कीं। किसी ने माना कि सृष्टि और जीव किसी नियंता के अधीन हैं, वही इनसे मुक्ति दिला सकता है, इसलिए उसका साक्षात्कार जरूरी है। दूसरे ने माना कि यह सृष्टि एक सनातन प्रवाह है जिसका न आदि है और न ग्रंत। प्रवाह के कारणों को रोक देने से, ग्रात्मा प्रवाह से मुक्त होकर अपने स्वरूप में स्थित हो जाता है। कुछ ने यह माना कि ग्रात्मा कुछ ग्रीर नहीं, कई तत्त्वों के मेल से बनी इच्छा की ज्वाला है, दोपक की लौ की तरह उसका शांत हो जाना ही उसको

#### कर्मवाद में ग्राधुनिक चिंतन ]

चरम स्थिति या निर्वाण है। लेकिन ये विचार, किसी पूर्व कल्पना (Prothesis) को मूल मानकर चलते हैं, जिसके बारे में सभी दार्शनिकों का विचार है कि वह ईश्वर या सर्वज्ञ के द्वारा दृष्ट सस्य है, यह सत्य हो सकता है, परन्तु इस सत्य को पाने की प्रक्रिया का विचार करने वालों के लिए वह, एक पूर्वकल्पित सत्य ही होगा, क्योंकि वे यह दावा नहीं करते कि उन्होंने उक्त सत्य का साक्षात्कार कर लिया है।

जैन दर्शन के विचारक भी यह मानकर चलते हैं कि सृष्टि और उसमें जड़ चेतन का मिश्रण स्रनादि निधन है, यानी वह प्रारम्भे हीन सेतत प्रवाह है । जीवन की सारी विषमताएँ और समस्याएँ---इसी मिश्रग्रा की प्रतिक्रियाएँ हैं, वे वैभाविक परिणतियाँ हैं, राग चेतना की निष्पत्तियाँ हैं, जो जीव के साथ इतनी घुल-मिल गई हैं कि 'जीव' इन्हीं के माध्यम से अपने को पहचानता है। उसकी यह पहचान जितनी गाढ़ी होती है, उसे सुख-दुःख की अनुभूति उतनी हो तीव्रतर होती है। रागात्मक परमारगु चेतना के प्रत्येक गुरा पर आवररग डाल देते हैं, और वह दु:खी हो उठती है, ग्रनुकूल स्थिति में सुखी भी होती है ! इस प्रकार व्यक्ति के सूख-दूः ख का काररण, उसी में हैन कि समाज या बाहरी परिस्थितियों में । अपने सूख-दूःख का कर्ता और भोक्ता व्यक्ति स्वयं है, जिन कर्मों से यह होता है, उनका कर्ता वह स्वयं है। इस प्रकार ऊपर से देखने पर कर्मवाद-व्यक्ति को करने की स्वतंत्रता देता है ग्रौर उससे मुक्त होने का अधिकार भी । परन्तु मूलतः यह प्रक्रिया ग्रत्यन्त जटिल है, ग्रौर एकँ बारे जीव जब कर्म के जंजाल में फैस जाता है (या फंसा दिया गया है) तो उससे छूटना ग्रासान नहीं है। फिर भी कर्मवाद में व्यक्ति को मूक्त होने की स्वतंत्रता है। लेकिन यह सारी विचारघारा, समाज निरपेक्ष विचारघारा है, जो मनुष्य को लौकिक दृष्टि से उदासीन और म्रात्म केन्द्रित बना देती है, उस पर यह बहुत बड़ा आक्षेंप है। यह प्रवृत्ति मनुष्य को भ्रकर्मण्य श्रौर सामाजिक संघर्ष से निरपेक्ष बना देती है, जबकि आधूनिक चिंतन इस विचारधारा को समाज के लिए ग्रत्यंत खतरनाक मानता है।

वास्तव में देखा जाए तो दूसरे भारतीय दर्शनों की तरह जैन कर्मवाद भी इसी प्रवृत्ति का पोषक है। यानी उसके ग्रनुसार व्यक्ति के नैतिक विकास से समाज और राष्ट्र का विकास स्वतः हो जाएगा। यह मान्यता, इतिहास के उतार-चढ़ाव में कई बार फुठलाई जा चुकी है। इससे बड़ी विडम्बना और क्या हो सकती है कि आत्म स्वातंत्र्य की अलख जगाने वाला देश सहस्राब्दियों तक भौतिक गुलामी की बेड़ियों में जकड़ा रहा, जिसकी दूसरी मिसाल नहीं मिलती।

आधुनिक चिंतन की परिभाषा को लेकर चाहे जो मतभेद हों, परन्तु

यह सब स्वीकारते हैं कि सुख-दुःख, गरीबी-ग्रमीरी के कारण हमारी समाज व्यवस्था ग्रौर ग्रर्थ-व्यवस्था में मौजूद हैं। पुण्य-पाप, ऊँच-नोच के विचार को सामाजिक न्याय में ग्राड़े नहीं ग्राना चाहिए। परन्तु वह आता है। जैन कर्मवाद, इस सम्बन्ध में यथास्थिति वाद को स्वीकार करके चलता है। जैन कर्मवाद, इस सम्बन्ध में यथास्थिति वाद को स्वीकार करके चलता है। सबसे बड़ा ग्राक्षेप यह है कि कर्मवाद दृश्य समस्याओं के लिए ग्रदृश्य कारणों को जिम्मेदार मानता है। दूसरा आक्षेप यह है कि कर्म प्रक्रिया इतनी जटिल है कि वह सामान्य बुद्धि के परे हैं। कर्मवाद का प्रयोग व्यक्ति स्तर पर किया गया, वह भी मोक्ष की प्राप्ति के लिए। संसार या समाज व्यवस्था को बदलने की दिशा में उक्त वाद का कभी प्रयोग नहीं किया गया। यह भूलना भयावह होगा कि कर्मवाद जीवन की स्वीकृति है, उससे पलायन नहों, वीतरागता का मार्ग रागात्मकता में से गुजरता है, मोक्ष, रागवृक्ष का फल है, फल पाने के लिए वृक्ष की पूरी सरचना की उपेक्षा का वही परिएााम होगा जो हम देख रहे हैं।

• 🖸 •

- प्रत्येक कर्म ही कर्ता का चित्र है । अतः कर्ता की सुम्दरता तथा अमुन्दरता का परिचय उसके किये हुए कर्म से ही व्यक्त होता है, सुन्दर कर्ता के बिना सुन्दर कार्य सम्भव नहीं है । कर्ता वही सुन्दर हो सकता है कि जिसका कर्म 'पर' के लिए हित-कर सिद्ध हो वथा किसी के लिए अहितकर न हो । अतः कार्यारम्भ से पूर्व यह विकल्प-रहित निर्णय कर लेना चाहिये कि उस कार्य का मानव-जीवन में स्थान ही नहीं है जो किसी के लिए भी अहितकर हे । अहितकर कार्य का अर्थ है कि जो किसी के विकास में बाधक हो ।
- प्राप्त परिस्थिति के अनुसार कर्त्तं व्य-पालन का दायित्य तब तक रहता ही है जब तक कर्ता के जीवन से अन्नुद्ध तथा अनावत्र्यक संकल्प नष्ट न हो जाय, आवत्र्यक तथा नुद्ध संकल्प पूरे होकर मिट न जाय, सहज भाव से निर्विकल्पता न आ जावे, अपने आप आयी हुई निर्धिकल्पता से असंगता न हो जाय तथा असंगतापूर्वक प्राप्त स्वाधीनता को समर्पित कर जीवन प्रेम से परिपूर्ण न हो जाय । कर्त्तव्य-पालन से अपने को बचाना भूल हे । अतः प्राप्त परिस्थिति के अनुरूप मानय को कर्त्तव्यनिष्ठ होना अनिवार्य है ।

## कर्म का सामाजिक संदर्भ

🔲 डॉ० महावीर सरन जैन

आघ्यात्मिक दृष्टि से कर्म सिद्धान्त पर बड़ी गहराई से विचार हुआ है । उसके सामाजिक सन्दर्भों की प्रासंगिकता पर भी विचार करना अपेक्षित है ।

आध्यात्मिक दृष्टि से व्यक्ति माया के कारएा अपना प्रकृत स्वभाव भूल जाता है। राग-ढ़ेष से प्रमत्त जीव इन्द्रियों के वशीभूत होकर मन, वचन, काय से कर्मों का संचय करता है। जैसे दूध ग्रौर पानी परस्पर मिल जाते हैं, वैसे ही कर्म-पुद्गल के परमारगु ग्रात्म-प्रदेशों के साथ संश्लिष्ट हो जाते हैं। जिस प्रकार लोह-पिंड को श्रग्नि में डाल देने पर उसके कण-कण में अग्नि परिव्याप्त हो जाती है, उसी प्रकार आत्मा के ग्रसंख्यात प्रदेशों पर अनन्त-अनन्त कर्म वर्गरा के पुद्गल संश्लिष्ट हो जाते हैं।

जीव अनादि काल से संसारी है। दैहिक स्थितियों से जकड़ी हुई आत्मा के कियाकलापों में शरीर (पुद्गल) सहायक एवं बाधक होता है। आत्मा का मुण चैतन्य और पुद्गल का गुरा अचेतन्य है। आत्मा एवं पुद्गल भिन्न धर्मी हैं फिर इनका अनादि प्रवाही सम्बन्ध है। आत्मा एवं शरीर के संयोग से "वैभाविक गुण" उत्पन्न होते हैं। ये हैं—पौद्गलिक मन, श्वास—प्रश्वास, श्राहार, भाषा। ये गुरा न तो आत्मा के हैं श्रौर न शरीर के हैं। दोनों के संयोग से ही ये उत्पन्न होते हैं। ये हैं आर न शरीर के हैं। दोनों के संयोग से ही ये उत्पन्न होते हैं। मनुष्य की मृत्यु के समय श्वास-प्रश्वास, आहार एवं भाषा के गुण तो समाप्त हो जाते हैं किन्तु पुद्गल-कर्म के आत्म-प्रदेशों के साथ संश्लिष्ट हो जाने के कारण एक "पौद्गलिक शरीर" उसके साथ निर्मित हो जाता है जो देहान्तर करते समय उसके साथ रहता है।

स्पर्धा, रस, गंध, वर्ण, शब्द रूप मूर्त-पुद्गलों का निमित्त पाकर अर्थात् शरीर की इन्द्रियों द्वारा विषयों का ग्रहण करने पर आत्मा राग-द्वेष एवं मोह रूप में परिएामन करती है। इसी से कर्मों का बन्धन होता है। कर्मों का उत्पादक मोह तथा उसके बीज राग एवं द्वेष हैं। कर्म की उपाधि से आत्मा का शुद्ध स्वभाव आच्छादित हो जाता है। कर्मों के बन्धन से आत्मा की विरूप अवस्था हो जाती है। बन्धनों का ग्रभाव अथवा आवरणों का हटना ही मुक्ति है। मुक्ति की दशा में ग्रात्मा अपने शुद्ध स्वरूप ग्रवस्था में स्थित हो जाती है।

कर्म सिद्धान्त

⊹ २¤६ ]

इस तथ्य को भारतीय-दर्शन स्वीकार करते हैं। आत्मा के "आवरणों" को भिन्न नामों द्वारा व्यक्त किया गया है किस्तु मूल अवधारएग में अन्तर नहीं है। ग्रात्मा के ग्रावरण को जैन दर्शन कर्म-पुद्गल, बौद्ध-दर्शन तृष्णा एवं वासना, वेदान्त-दर्शन ग्रविद्या-ग्रज्ञान के कारण माया तथा योग-दर्शन 'प्रक्रुति' के नाम से ग्रभिहित करते हैं।

आवरणों को हटाकर मुक्त किस प्रकार हुआ जा सकता है ? कर्तावादी-सम्प्रदाय परमेश्वर के अनुग्रह, शक्तिपात, दीक्षा तथा उपाय को इसके हेतु मान लेते हैं। जो दर्शन जीव में ही कमों को करने की स्वातंत्र्य शक्ति मानकर जीवात्मा के पुरुषार्थ को स्वीकृति प्रदान करते हैं तथा कर्मानुसार फल-प्राप्ति में विश्वास रखते हैं, वे साधना-मार्ग तथा साधनों पर विश्वास रखते हैं। कोई शील, समाधि तथा प्रज्ञा का विधान करता है, कोई श्रवण, मनन एवं निदिध्यासन का उपदेश देता है। जैन दर्शन सम्यक् ज्ञान, सम्यक् दर्शन, सम्यक् चारित्र्य के सम्मिलित रूप को मोक्ष-मार्ग का कारएण मानता है।

इससे इन्कार नहीं किया जा सकता कि जो कर्म करता है, वही उसका फल भोगता है। जो जैसा कर्म करता है उसके अनुसार वैसा ही कर्म-फल भोगता है। इसी कारण सभी जीवों में आत्म शक्ति होते हुए भी वे कर्मों की भिन्नता के कारण जीवन की नानागतियों, योनियों, स्थितियों में भिन्न रूप में परिश्चमित हैं। यह कर्म का सामाजिक संदर्भ है। सामाजिक स्तर पर 'कर्मवाद' व्यक्ति के पुरुषार्थ को जागृत करता है। यह उसे सही मायने में सामाजिक एवं मानवीय बनने की प्रेरणा प्रदान करता है। यह उसे सही मायने में सामाजिक एवं मानवीय बनने की प्रेरणा प्रदान करता है। उसमें नैतिकता के संस्कारों को उपजाता है। व्यक्ति को यह विश्वास दिलाता है कि अच्छे कर्म का फल अच्छा होता है तथा बुरे कर्म का फल बुरा होता है। राग-द्वेष वाला पापकर्मी जीव संसार में उसी प्रकार पीड़ित होता है जैसे विषम मार्ग पर चलता हुआ अच्छा व्यक्ति। प्राणी जैसे कर्म करते हैं, उनका फल उन्हें उन्हीं के कर्मो द्वारा स्वतः मिल जाता है। कर्म के फल भोग के लिए कर्म ग्रीर उसके करने वाले के ग्रतिरिक्त किसी तीसरी शक्ति की ग्रावश्यकता नहीं है। समान स्थितियों में भी दो व्यक्तियों की भिन्न मानसिक प्रतिक्रियाएँ कर्म-भेद को स्पष्ट करती हैं।

कर्म वर्गणा के परमारणु लोक में सर्वत्र भरे हैं। हमें कर्म करने ही पड़ेंगे। शरीर है तो किया भी होगी। किया होगी तो कर्म-वर्गणा के परमारणु ग्रात्म-प्रदेश की ओर आकृष्ट होंगे ही। तो क्या हम किया करना बन्द करदें ? क्या फिर कोई व्यक्ति जीवित रह सकता है ? क्या ऐसी स्थिति में सामाजिक जीवन चल सकता है ? स्नेती कैसे होगी ? कल कारखाने कैसे चलेंगे ? वस्तुओं का उत्पादन कैसे होगा ? क्या कर्म हीन स्थिति में कोई जिन्दा रह सकता है। कर्म का मूल क्षण हिंसा है। अहिंसा से बढ़कर दूसरी कोई साधना नहीं है। इसी अहिंसा के व्यावहारिक जीवन में पालन करने के सम्बन्ध में भगवान् महावीर के समय में भी जिज्ञासायें उठी थीं। जल में जीव हैं, स्थल पर जीव हैं, म्राकाश में भी सर्वत्र जीव हैं। जीवों से ठसाठस भरे इस लोक में भिक्षु अहिंसक कैसे रह सकता है? हमें कर्म करने ही पड़ेंगे। मार्ग में चलते हुए अनजाने यदि कोई जीव आहत हो जावे तो क्या वह हिंसा हो जावेगी? यदि वह हिंसा है तो क्या हम अकर्मण्य हो जावें? क्रिया करनी बन्द करदें? ऐसी स्थिति में समाज का कार्य किस प्रकार सम्पन्न हो सकता है?

महावीर ने इन जिज्ञासाओं का समाधान किया। उन्होंने श्रहिंसा के प्रतिपादन द्वारा व्यक्ति के चित्त को बहुत गहरे से प्रभावित किया। उन्होंने लोक के जीव मात्र के उद्धार का वैज्ञानिक मार्ग खोज निकाला। उन्होंने संसार में प्राणियों के प्रति ग्रात्मतुल्यता-भाव की जागृति का उपदेश दिया, शत्रु एवं मित्र सभी प्राणियों पर समभाव की दृष्टि रखने का शंखनाद किया।

यहाँ आकर आध्यात्मिक दृष्टि एवं सामाजिक दृष्टि परस्पर पूरक हो जाती हैं । आत्मा का साक्षात्कार करना है । ग्राप क्या हैं ? "मैं" । इस "मैं" को जिस चेतना शक्ति के द्वारा जानते हैं, वही आत्मा है । बाकी ग्रन्य सभी "पर" हैं । अपने को ग्रन्यों से निकाल लो—शुद्ध आत्मा के स्वरूप में स्थित हो जाओ । ग्रात्म साक्षात्कार का दूसरा रास्ता भी है । अपने को ग्रन्य सभी में बाँट दो । समस्त जीवों पर मंत्रीभाव रखो । सम्पूर्ण विश्व को समभाव से देखने पर साधक के लिए न कोई प्रिय रह जाता है न कोई ग्रप्रिय । अपने को ग्रन्यों में बाँट देने पर आत्म तुल्यता की प्रतीति होती है । जो साधक आत्मा को आत्मा से जान लेता है, वह एक को जानकर सबको जान लेता है । एक को जानना ही सबको जानना है तथा सबको समभाव से जानना ही ग्रयने को जानना है । दोनों ही स्थितियाँ केवल नामान्तर मात्र हैं । दोनों में ही राग-द्वेष के प्रसंगों में सम की स्थिति है, राग एवं द्वेष से ग्रतीत होने की प्रक्रिया है । राग-द्वेष हीनता धार्मिक बनने की प्रथम सीढ़ी है । इसी कारण भगवान् महावीर ने कहा कि भव्यात्माओं को चाहिए कि वे समस्त संसार को समभाव से देखें । किसी को प्रिय एवं किसी को ग्रप्रिय न बनावें । शत्र अथवा मित्र सभी प्राण्यों पर समभाव की दृष्टि रखना ही अहिसा है ।

समभाव एवं आत्मतुल्यता की दृष्टि का विकास होने पर व्यक्ति अपने आप ग्रहिंसक हो जाता है । इसका कारण यह है कि प्रास्ती मात्र जोवित रहने की इच्छा रखते हैं । सबको ग्रपना जीवन प्रिय है । सभी जीव जीना चाहते हैं, मरना कोई नहीं चाहता । सभी प्रास्तियों को दुःख ग्रप्रिय है । इस कारण किसो भी प्राणी को मारना तथा दुःख पहुँचाना हिंसा है तथा किसी भी प्राणी को न मारना तथा उसे दुःख न पहुँचाना ही अहिंसा है।

इसका व्यक्ति की मानसिकता के साथ सम्बन्ध है। इस कारण महावीर ने कहा कि अप्रमत्त ग्रात्मा ग्रहिंसक है। एक किसान अपनी किया करते हुए यदि अनजाने जीव हिंसा कर भी देता है तो भी हिंसा की भावना उसके साथ जुड़ती नहीं है। भले ही हम किसी का वधन करें, किन्तु किसी का वध करने का विचार यदि हमारे मस्तिष्क में आ जाता है तो उसका सम्बन्ध हमारी मानसिकता से सम्पृक्त हो जाता है।

इसी कारए कहा गया है कि राग-द्वेष का अप्रादुर्भाव ग्रहिसा एवं उसका प्रादुर्भाव हिंसा है। राग-द्वेष रहित प्रवृत्ति में भ्रागक्य कोटि के प्राणियों का प्राणवघ हो जाए तो भी नैश्चयिक हिंसा नहीं होती, राग-द्वेष सहित प्रवृत्ति से प्राणवघ न होने पर भी हिंसा होती है।

हिंसा अधर्म का प्रतीक है तथा अहिंसा धर्म का । हिंसा से पाशविकता का जन्म होता है, अहिंसा से मानवीयता एवं सामाजिकता का । दूसरों का अनिष्ट करने की नहीं, अपने कल्याण के साथ-साथ दूसरों का भी कल्याएा करने की प्रवृत्ति ने मनुष्य को सामाजिक एवं मानवीय बनाया है । प्रकृति से वह आदमी है । संसारो है । राग-द्वेष युक्त है । कर्मों के बन्धनों से जकड़ा हुग्रा है । उसके जीवन में राग के कारएा लोभ एवं काम की तथा द्वेष के कारण कोध एवं वैर की वृत्तियों का संचार होता है । काम की तथा द्वेष के कारण कोध एवं वैर की वृत्तियों का संचार होता है । लोभ के कारण बाह्य पदार्थों में हमारी आसक्ति एवं अनुरक्ति बढ़ती जाती है । काम से माया एवं मोह बढ़ता है । माया से दम्भ अहंकार एवं प्रमाद बढ़ता है । मोह से ग्रासक्त अज्ञानी साधक विपत्ति ग्राने पर धर्म के प्रति अवज्ञा करते हुए पुनः पुनः संसार की ग्रोर लौब एक ग्रोर ग्रहंकार से कोध उपजता है, दूसरी ग्रोर ग्रहंकार के कारण कोध का विकास होता है । कोध के अभ्यास से व्यक्ति का विवेक नष्ट हो जाता है । उसका जीवन दर्शन विष्वंसात्मक हो जाता है । उसकी मानवीयता एवं सामाजिकता नष्ट हो जाती है ।

धार्मिक चेतना एवं नैतिकता बोध से व्यक्ति में मानवीय भावना का विकास होता है। उसका जीवन सार्थक होता है।

त्राज व्यक्ति का धर्मगत आचरण पर से विश्वास उठ गया है। पहले के व्यक्ति की जीवन की निरन्तरता एवं समग्रता पर श्रास्था थी। उसका यह विश्वास था कि व्यक्ति के कर्म का प्रभाव उसके श्रगले जन्म पर पड़ता है। वह यह मानता था कि वर्तमान जीवन की हमारी सारी समस्याएँ हमारे श्रतीत के जीवन के कर्मों का फल है। वर्तमान जीवन के ग्राचरण के द्वारा हमारे भविष्य का स्वरूप निर्धारित होगा। वह वर्तमान जीवन को साधन तथा भविष्य को साध्य मानकर चलता था। पुनर्जन्म के विश्वास को आधार भूमि पर ही 'कर्मों के फल' के सिद्धान्त का प्रवर्तन हुआ।

ग्राज के व्यक्ति की दृष्टि 'वर्तमान' को ही सुखी बनाने पर है। वह अपने वर्तमान को ग्रधिकाधिक सुखी बनाना चाहता है। अपनी सारी इच्छाओं को इसी जीवन में तृप्त कर लेना चाहता है। ग्राज का मानव संशय श्रौर द्विधा के चौराहे पर खड़ा है। वह सुख की तलाश में भटक रहा है। धन बटोर रहा है। भौतिक उपकररण जोड़ रहा है। वह अपना मकान बनाता है। ग्रालीशान इमारत बनाने के स्वप्न को मूर्तिमान करता है। मकान सजाता है। ग्रालीशान इमारत बनाने के स्वप्न को मूर्तिमान करता है। मकान सजाता है। ग्रालीशान इपारत बनाने के स्वप्न को मूर्तिमान करता है। मकान सजाता है। सोफासेट, वातानुकूलित व्यवस्था, मँहगे पर्दे, प्रकाश-घ्वनि के आधुनिकतम उपरकण एवं उनके द्वारा रचित मोहक प्रभाव। उसको यह सब ग्रच्छा लगता है। जिन लोगों को जिन्दगी जीने के न्यूनतम साधन उपलब्ध नहीं हो पाते वे संघर्ष करते हैं। आज वे अभाव का कारण अपने विगत कर्मों को न मानकर सामाजिक-व्यवस्था को मानते हैं। समाज से अपेक्षा रखते हैं कि वह उन्हें जिन्दगी जीने की स्थितियाँ मुहैया करावे। यदि ऐसा नहीं हो पाता तो वे ग्राज हाथ पर हाथ घरकर बैठने के लिए तैयार नहीं हैं। वे सारी सामाजिक व्यवस्था को नष्ट-भ्राब्ट कर देने के लिए बेताब है।

व्यक्ति के चिन्तन को फायड एवं मार्क्स दोनों ने प्रभावित किया है। फायड ने व्यक्ति की प्रवृत्तियों एवं सामाजिक नैतिकता के बीच 'संघर्ष' एवं 'द्वन्द्व' को ग्रभिव्यक्त किया है। उसकी दृष्टि में 'सैक्स' सर्वाधिक प्रमुख है। इसी एकांगी दृष्टिकोण से जीवन को विश्लेषित एवं विवेचित करने का परिणाम 'कीन्से रिपोर्ट' के रूप में सामने आया। इस रिपोर्ट ने सैक्स के मामले में मनुष्य की मनःस्थितियों का विश्लेषण करके 'नार्मल ग्रादमी' के व्यवहार के मानदण्ड निर्धारित किए। संयम की सीमायें टूटने लगीं। भोग का ग्रतिरेक सामान्य व्यवहार का पर्याय बन गया। जिनके जीवन में यह ग्रतिरेक नहीं था उन्होंने अपने को मनोरोगी मान लिया। सैक्स–कुंठाग्रों के मनोरोगियों की संख्या बढ़ती गयी।

मनोविज्ञान भी चेतना के ऊर्ध्व ग्रारोहण में विश्वास रखता है। प्रेम से तो संतोष, विश्वास, ग्रनुराग एवं आस्था प्राप्त होती है। किन्तु पाश्चात्य जीवन ने तो प्रेम का अर्थ इन्द्रियों की निर्बाध तृप्ति मान लिया। 'प्रेम' को निर्र्थक करार दे दिया गया। 'वासना' तृप्ति ही जिन्दगी का लक्ष्य हो गया। प्रेम में तो मधुरिमा ग्रौर त्याग होता है। ग्रब हैवानियत एवं भोग की बाढ़ आ गयी। परिवार की व्यवस्थायें टूटने लगी। एकनिष्ठ प्रेम का ग्रादर्श समाप्त होने लगा। वे भूल गए कि प्रेम में सौन्दर्यं चेतना के लिए एकनिष्ठता यावश्यक है। मनुष्य ने अपने को पशु जगत् से भिन्न 'मानव' बनाया था, समाज का निर्माण किया था, काम भाव का संयमीकरणा किया था, स्व पत्नी द्वारा, काम वासना की संतुष्टि की प्रक्रिया द्वारा ब्रह्मचर्य की सामाजिक व्यवस्था का ग्रादर्श निर्मित किया था। वह सुखी था। उसकी जिन्दगी में अपने प्रेम के ग्रालम्बन के प्रति विश्वास रहता था। उसने इस सत्य को खोज निकाला था कि सम्भोग-सुख की पूर्ण अनुभूति एवं तृष्ति के लिए भी इन्द्रिय-नियंत्रण ग्रावश्यक है।

इस परिवर्तन से क्या व्यक्ति को सुख प्राप्त हो सका है ? परिवार के सदस्यों में पहले परस्पर जो प्यार एवं विश्वास पनपता था उसकी निरन्तर कमी होती जा रही है। जो सदस्य भावना की पवित्र डोरी से बंधे रहते थे, वह टूटती जा रही है। पहले पति-पत्नी का सुख-दुःख एक होता था। उनकी इच्छाओं की धुरी 'स्व' न होकर 'परिवार' होती थी। वे ग्रपनी व्यक्तिगत इच्छाओं की पूरा करने के बदले अपने बच्चों एवं परिवार के अन्य सदस्यों की इच्छाओं की पूरि में सहायक बनना अधिक अच्छा समभते थे।

पाश्चात्य जीवन ने पहले संयुक्त कुटुम्ब प्रणाली को तोड़ा । फिर परिवार में परि-पत्नी अपने में सिमटे, बच्चों के प्रति अपने उत्तरदायित्वों की उन्होंने अवहेलना की । परिवार में अपने ही बच्चे बेगाने हो गए । बच्चों का कमरा अलग, माँ-बाप का कमरा अलग । बच्चों की दुनिया अलग, माँ-बाप की दुनिया अलग । एक ही घर में रहते हुए भी कोई भावात्मक सम्वन्ध नहीं । बच्चों में आकोश पनपा । वे विद्रोही हो गए । अधिक भावुक एवं संवेदनशील 'हिप्पी' बन गए । 'हिप्पी पीढ़ी' इतिहास के पन्नों पर उभर गयी । जो व्यवस्था से नहीं भागे, उन्होंने जब बड़े होकर अपना घर बसाया तो उनके घर में उनके माँ-बाप पराये हो गए ।

पहले पति-पत्नी म्राजीवन साथ-साथ रहने के लिए प्रतिबद्ध होते थे। दोनों का सुख-टु:ख एक होता था। दोनों को विश्वास रहता था कि वे आजीवन साथ-साथ रहेंगे। विवाह पर कोई नहीं कहता था कि आप लोग आजीवन साथ-साथ रहें। यह तो जीवन का माना हुआ तथ्य होता था। आजीवन सुखी एवं सानंद रहने को कामना की जाती थी। जब मनुष्य को चेतना क्षणिक, संशय-पूर्ए एवं तात्कालिकता में ही केन्द्रित होकर रह गयी तो व्यक्ति अपने स्वार्थों में सिमटता गया। सम्पूर्ण भौतिक सुखों को अकेला भोगने की दिशा में व्यग्न मनुष्य ने प्रेम को एकनिष्ठता का आदर्श भी तोड़ डाला। ग्राज पति-पत्नी में परस्पर विश्वास भी टूट रहा है। तलाकों की संख्या बढ़ती जा रही है। दुःखों को ग्रकेले ही भोगना नियति हो गयी है। 'भरी भीड़ में ग्रकेला' मुहावरा हो गया है। मानसिक रोगों की संख्या बढ़ती जा रही है। व्यक्ति भौतिक उपकरणों को जोड़ लेने के बाद भी मानसिक दृष्टि से अशान्त हैं। तनावों का दायरा बढ़ता जा रहा है। इन तनावों को दूर करने के लिए व्यक्ति अपने को भुलाता है। मद्यपान करता है, चरस, भांग का सेवन करता है। उनसे भी जब नशा नहीं होता तो 'एल. एस. डी.', 'हैरा', 'ऐकीड्रीन', 'बैल्यिम', 'मैनड्रेक्स' लेता है। इनसे भी मानसिक थकान नहीं मिटती तो 'हेरोइन' यानी 'एच' लेता है। इन्हीं प्रक्रियाओं से गुजरकर ऐसे मुकाम में पहुँच जाता है जहाँ चेतना अधेरी कोठरी में बन्द हो जाती है, पुरुषार्थ थक जाता है। अपराध प्रवृत्तियों के शिकार मानसिक रोगियों की जिन्दगी में फिर प्रकाश की कोई किरएा कभी रोशनी नहीं फैलाती।

कार्ल मानर्स ने शोषक और शोषित-इस वर्ग संघर्ष को उभारकर तथा इतिहास की अर्थ परक व्याख्या के द्वारा रोटी के प्रश्न को मानवीय चेतना का केन्द्र बिन्दु बनाकर प्रस्थापित किया । उत्पादन के साधनों पर किसका ग्रघिकार है, उत्पादन की प्रक्रिया में रत लोगों के ग्रापसी सम्बन्ध कैसे हैं तथा उत्पादित भौतिक सम्पदा का लाभ एवं उसके वितरण का क्या प्रबन्ध है आदि तथ्यों पर मावर्स तथा उसकी विचारणा से प्रभावित ग्रन्य व्यक्तियों ने विचार किया। मार्क्सवाद की विचारधारा का प्रभाव एशिया, अफ्रीका तथा लैटिन अमेरिका के देशों में राष्टीय जनवादी कान्तियों, ग्रन्तर्राष्ट्रीय समाजवादी कान्ति के संघर्षों, विभिन्न देशों में व्यापक ग्राम जनवादी मोर्चों के संगठनों तथा समाज-वादी देशों में उत्पादन के साधनों पर सार्वजनिक स्वामित्व की प्रणाली में पहचाना जा सकता है। साधनहीन ग्रथवा शोषकों का चिन्तन भी बदला है। वे ग्रपनी जिन्दगी की मुसीबतों का कारए व्यवस्था को मानकर समाज एवं राज्य से साधनों की माँग कर रहे हैं। यह बात भी आज स्पष्ट है कि राज्य के कल्याणकारी कार्यक्रमों के कियान्वयन द्वारा बहुत सी मुसीबतों एवं कष्टों को दूर किया जा सकता है। मगर व्यवस्था के ढाँरा व्यक्ति की मानसिकता को सर्वधा नहीं बदला जा सकता । वस्तुतः केवल भौतिक दृष्टि से विचार करना भी एकांगिता है । इसके अतिरिक्त पूँजीवादी व्यवस्था को बदलने मात्र से खतरे समाप्त हो ही जावेंगे--- यह भी निश्चित नहीं है। सार्वजनिक स्वामित्व के नाम पर राजकीय पूँजीवाद (State Capitalism) के स्थापित हो जाने पर क्या उसके चारित्रिक स्वरूप में परिवर्तन आता है ? यह कहा जाता है कि पूँजीवादी व्यवस्था में सम्पत्ति पर पूँजीपति वर्ग का निजी स्वामित्व एवं नियंत्रण रहता है । राजकीय पूँजीवाद में पूँजीवादी व्यवस्था में ही राष्ट्र एवं मेहनतकझ वर्गों के हित में इसके उपयोग की सम्भावनायें पैदा होती हैं।

मगर प्रश्न है कि सर्वहारा वर्ग की क्रान्ति के नाम पर यदि दल के ग्राधकारो सत्ता पर कब्जा कर लेते हैं तो क्या पार्टी-अधिनायकवाद के छद्मवेश में सत्ता पर इनकी तानाशाही स्थापित नहीं हो जाती तथा यदि इन्हीं के हाथों में राजकीय स्वामित्व म्राता है तो आगे चलकर उसके पूँजीवादी तानाशाही के स्वरूप में बदलने की सम्भावना से कैसे इन्कार किया जा सकता है ?

वास्तव में 'पेट की भूख' एवं 'शरीर की भूख' मनुष्य की नैसर्गिक प्रवृत्तियाँ हैं। प्राक्टलिक जीवन में मनुष्य पशुग्रों की तरह आचरण करता है। अपनी भूख को मिटाने के लिए कोई नियम नहीं होते। इस व्यवस्था में शारीरिक दृष्टि से सबल मनुष्यों के सामने निर्बल मनुष्यों को हानि उठानी पड़ती है। सबल मनुष्य निर्बल को पराजित कर भूख मिटाता है। भूख मिटाकर भी उसके जीवन में शान्ति नहीं रहती। उसे अन्य सबल व्यक्तियों का डर लगा रहता है। छीना-ंभपटी, भगड़ा-फसाद जीवन में बढ़ जाता है। इन्हीं से बचने के लिए मनुष्य ने समाज बनाया। शरीर की भूख तथा पेट की भूख की तृप्ति के लिए सामाजिक नियम बनाए। शरीर की भूख की तृप्ति के लिए 'विवाह' संस्था का जन्म हुग्रा। परिवार बना। घर बना। निष्टित हुआ एक पुरुष की एक पत्नी। उसकी पत्नी पर उसका अधिकार। उसकी पत्नी पर दूसरों का कोई अधिकार नहीं। दूसरों की पत्नियों पर उसका कोई ग्रधिकार नहीं। उसने ग्रपनी भोपड़ी बनायो। घर बनाया। घर के चारों ग्रोर चार दिवारी बनायी। घर के क्षेत्र की सीमा निर्धारित हुई। उसके घर पर उसका श्रधिकार ! उसके घर पर दूसरों का अधिकार नहीं। दूसरों के घर पर उसका कोई अधिकार नहीं।

पेट को भूख मिटाने हेतु उसने जमीन साफ को, बीजों का वपन किया, कृषि-कर्म किया। अपने खेत के चारों ओर मेंड़ें बनायीं। सरहर्दे स्थापित कीं। उसकी सरहद वाली भूमि पर दूसरों का ग्रधिकार नहीं। दूसरों के खेत पर उसका ग्रधिकार नहीं। ग्रपना-ग्रपना खेत, अपनी-ग्रपनी पैदावार।

अन्य ग्रावश्यकताओं की पूर्ति हेतु अन्य प्रकार के उद्यम एवं उद्योग धन्धों का विकास हुग्रा, इन क्षेत्रों में इसी प्रकार की सीमा एवं समफदारी विकसित हुई ।

इस प्रकार समाज के अस्तित्व की आधारणिला परस्पर समभदारी, सीमा, एक दूसरे के अधिकार क्षेत्र में अतिक्रमण न करने का संयम, शर्तों का परस्पर सम्मान एवं एक दूसरे के अस्तित्व वृत्त एवं अधिकार वृत्त के प्रति सहिष्णुता ही है। इसी समाज में व्यक्ति संयम के साथ भोग करता आया है, अपने जीवन को बेहतर बनाता आया है।

मनुष्य में नैसगिक प्रकृति के साथ-साथ वृत्तियों के उन्नयन, परिष्कार, संस्कार की प्रवृत्ति भी रहती है। इसी कारण वह अपने जीवन को सामाजिक बनाता है । सामाजिक जीवन नोति से ही सम्भव है, अनीति से नहीं । नैतिक आजरण कर्मका सामाजिक संदर्भ]

के लिए संयम की लगाम आवश्यक है। समाज में व्यवस्था एवं स्वच्छ वाता-वरण तभी रह सकता है जब उसके सदस्य संयमित आचरण करें। प्रेम, करुणा, बन्धुस्व-भाव के द्वारा ही मनुष्य का जीवन उन्नत एवं सामाजिक बनता है। चेतना का विकास होने पर ही मानव समाज लोक कल्याएा की भावना की ओर उन्मुख होता है। जब जिन्दगी लक्ष्यहीन हो जाती है तो सम्पूर्ण जीवन में भटकाव आ जाता है। यही भटकाव संत्रास एवं तनाव को जन्म देता है। इससे मुक्ति पाना समस्या बन जाती है। जब-जब संयम की सीमायें टूटती हैं, जीवन एवं परिवेश दूषित एवं विषाक्त होने लगता है।

परिस्थितियों पर विजय प्राप्त करने, वंशानुक्रमण एवं व्यक्तित्व का प्रसार तथा आत्म परिवेष्टन के अतिक्रमण के कारण मनुष्य अकेला नहीं रह पाता। वह समाज बनाता है। समाज के प्रस्तित्व के लिए परस्पर सहयोग, समभदारी एवं साभेदारी आवश्यक है। कोई भी समाज धर्म चेतना से विमुख होकर नहीं रह सकता। धर्म सम्प्रदाय नहीं। धर्म पवित्र ग्रनुष्ठान है। जिन्दगी में जो हमें धारएा करना चाहिए—वही धर्म है। हमें जिन नैतिक मूल्यों को जिन्दगी में उतारना चाहिए—वही धर्म है। समाज की व्यवस्था, शान्ति तथा समाज के सदस्यों में परस्पर प्रेम एवं विश्वास<sup>1</sup>का भाव जगाने के लिए धर्म का पालन आवश्यक है। धर्म के पालन का ग्रर्थ ही है—श्रेष्ठ नैतिक कर्मों के ग्रनुरूप आचरण।

मन की कामनाओं को नियंत्रित किए बिना समाज रचना सम्भव नहीं है। कामनाओं के नियंत्रएा की शक्ति या तो धर्म में है या शासन की कठोर व्यवस्था में। धर्म का अनशासन 'ग्रात्मानुशासन' होता है। व्यक्ति ग्रपने पर स्वयं नियंत्रण करता है। शासन का नियंत्रण हमारे ऊपर 'पर' का अनुशासन होता है। दूसरों के द्वारा ग्रनुशासित होने पर हम विवशता का ग्रनुभव करते हैं, परतंत्रता का बोध करते हैं, घुटन की प्रतीति करते हैं।

धर्म मानव हृदय की असीम कामनाओं को स्व की प्रेरणा से सीमित कर देता है । धर्म हमारी दृष्टि को व्यापक बनाता है, मन में उदारता, सहिष्णुता एवं प्रेम की भावना का विकास करता है ।

श्रभी तक घर्म एवं दर्शन की व्याख्यायें इस दृष्टि से हुईं कि उससे हमारा भविष्य जीवन उन्नत होगा । धर्म के आचरएा की वर्तमान व्यक्तिगत जीवन एव सामाजिक जीवन की दृष्टि से सार्थकता क्या है, इसको केन्द्र बनाकर चिन्तन करने की महती स्रावश्यकता है तभी कर्म का सामाजिक सन्दर्भ स्पष्ट हो सकेगा ।

# ४४ कर्म सिद्धांत ग्रौर समाज-संरचना

🗋 श्री रणजीर्तासह कूमट

वर्तमान समाज-संरचना के लिये जिम्मेदार कौन ? किसने यह व्यवस्था की, परिवर्तन कैसे आता है व कौन लाता है ?

इस प्रश्नावली का उत्तर देने का प्रयत्न दार्शनिक, समाजशास्त्री, इतिहासज्ञ श्रौर धार्मिकों ने किया परन्तु जितना इनका ग्रध्ययन करते हैं, उलभते जाते हैं । उत्तर आसान नहीं है । प्रत्येक ने ग्रपने-ग्रपने दुष्टिकोएा से तो देखा ही परन्तु कई स्थानों पर ऐसा ग्राभास भी होता है कि इन दार्शनिक सिद्धांतों श्रीर वादों के पीछे निहित स्वार्थ भी कार्य करते रहे हैं। ऐसे सिद्धांत भी प्रतिपादित होते रहे हैं जिनसे व्यवस्था स्थायी बनी रहे ग्रौर उसमें उथल-पुथल कम-से-कम हो । कभी यह भी हुग्रा कि पूर्णतः वैज्ञानिक सिद्धांत को कालान्तर में ऐसा मरोड़ दे दिया कि उसका ध्रर्थ उल्टा हो गया भ्रौर वह निहित हितों की रक्षा में काम आया ।

अब इसी प्रश्न को ले लें—व्यक्ति गरीब क्यों है? गरीब घर में जन्म क्यों लिया ? कोई उच्च कुल कहलाता, कोई अछूत या नीच कुल । किसी को खाने से अजीर्ए हो रहा है, तो किसी को दो वक्त का भोजन भी नसीब नहीं ।

भारत में प्रचलित कर्म सिद्धांत कहता है कि व्यक्ति गरीब है क्योंकि यह उसके पूर्व जन्म के कमों का फल है। उसके कमों की वजह से ही वह नोच कुल में पैदा होता है और दुःख पाता है। इन्हीं कर्मों से समाज में वर्ण-व्यवस्था, जाति-प्रथा, गरीबी-ग्रमोरी, छुग्राछूत आदि की व्यवस्था निर्धारित है ।

व्यक्ति के जीवन में सुख-दु:ख, यश-अपयश, धन-प्रतिष्ठा, पांडित्य-मूर्खता, जन्म-मरण स्रादि कर्म-ग्राघारित हैं । व्यक्ति पर लागू होने वाले इस सिद्धान्त को पूरे समाज पर लागू कर समाज की पूरी संरचना व व्यवस्था की भी व्याख्या की जाती है ग्रौर इसको वैज्ञानिक भी बताया जाता है । इसके विपरीत पश्चिम के प्रसिद्ध दार्शनिक मार्क्स का कहना है कि यह गरीबी, अमीरी समाज की संरचना का फल है । यदि समाज में व्यक्तिगत पूँजी को एकत्र करने की छूट है तो अधिक चालाक व्यक्ति उपलब्ध जमीन, घन व उत्पादन के साधनों पर आधिपत्य कर लेंगे और फिर अन्य निर्धन व्यक्तियों का शोषएा कर ग्रपनी सत्ता व साधनों

का पोषण करेंगे। वे ऐसी व्यवस्था करेंगे कि उनका घन-साधन सुरक्षित रहे और जो उनकी सत्ता को उखाड़ने की कोशिश करें, वे दण्ड के भागी बनें। न केवल राजदण्ड बल्कि धार्मिक व्यवस्था भी ऐसी करावेंगे कि उनको कोई छेड़े नहीं। ऐसे नियम व उपदेश का प्रचार होगा कि पराया धन नरक में ले जाने वाला है, अतः उस ओर नजर भी न डालें। इससे सुन्दर व्यवस्था बनी रहे और जो जैसा जीवन जी रहे हैं, उसी में सुख महसूस करें। जो वर्तमान स्थिति है उसे पूर्व कर्मों का फल मानकर इस जीवन में पश्चात्ताप करें और आगे का जीवन सुधारने का प्रयत्न करें। इसीलिये मार्क्स ने धर्म को जनता के लिये प्रफीम की संज्ञा दी है।

व्यक्ति को फल अपने कर्म के ग्रनुसार मिलता है। इस वैज्ञानिक सिद्धांत को कौन नकार सकता है ? जैसा बीज वैसा फल । जैसा कर्म वैसा जीवन ।

परन्तु व्यक्ति पर लागू होने वाले सिद्धांत को बिना ग्रपवाद के पूरे समाज पर लागू करके समाज की व्यवस्था बनाना ग्रौर उसकी अच्छाइयों या बुराइयों को तर्कसंगत बनाना उतना वैज्ञानिक नहीं है । बल्कि यह सिद्ध किया जा सकता है कि इस कर्म सिद्धांत को समाज-व्यवस्था का ग्राधार बनाने में निहित स्वार्थों ने कार्य किया है और धर्म व कर्म के वैज्ञानिक और शुद्ध स्वरूप को विक्वत कर व्यवस्था को स्थायी बनाये रखने का प्रयास किया है ।

यदि धार्मिक और दार्शनिक बार-बार यह कहें कि जो कुछ तुम्हें मिला या मिलेगा वह कर्म ग्राधारित है और पूर्व जन्म के कर्मों का फल है तो ग्रपनी वर्तमान स्थिति के बारे में यही समफ कर संतोष करेगा कि उसके पूर्व जन्म के कर्म खराब हैं अतः उसे ऐसा दुःखी जीवन मिला है और वर्तमान को किसी तरह भोगते हुए ग्रगले जीवन को सुधारने का प्रयत्न करना है। वर्तमान को कैसे सुधारें, यह कौन बताये ? जब अमीर ग्रादमी के पास धन-दौलत है तो वह उसको ग्रपने पूर्व जन्म के कर्म का फल मानकर गर्व करता है कि यह उसका पुराना गौरव है ग्रौर उसको भोगना उसका हक है। यदि कोई उसे छीनने का प्रयत्न करे तो धार्मिक कहते हैं यह पाप है क्योंकि सम्पत्ति पर उसका हक पूर्व जन्म के कर्मों के फल से है।

व्यक्ति का वर्तमान के कर्मों के फल प्राप्त कर उसका भोग करना एक बात है ग्रोर भूत के कर्मों के फल पर बिना प्रयत्न के भी वर्तमान श्रमीरी में रहना दूसरी बात है। यह ग्रमीरी और गरीबी कर्म आधारित नहीं वरन् समाज ब्यवस्था पर आधारित है। जैसी ब्यवस्था होगी उसी आधार पर गरीबी या अमीरी होगी।

व्यक्ति धन कम। कर रोटो खावे यह वर्तमान कर्मका फल है; परन्तु पिता कमाकर पुत्र के लिये छोड़ जावे ग्रौर पुत्र उसका भोग करे, यह पूर्वजन्म

[ कर्म सिद्धान्त

२९६ ]

के कर्म का फल नहीं वरन् समाज-व्यवस्था का फल है। यदि समाज-व्यवस्था में यह नियम हो कि पिता की सम्पत्ति पुत्र को नहीं मिलेगी या कोई व्यक्ति निजी सम्पत्ति नहीं रख सकेगा तो क्या कोई गरीब घर और अप्रमीर घर हो सकता है ? पिता का हक यदि पुत्र को मिलेगा ही नहीं तो पुत्र को नया प्रयत्न करना होगा और वह है उसके कर्म का फल ।

परन्तु जब हम कर्म सिद्धांत की आड़ लेते हैं तो व्यवस्था का पोषण करते हैं । पिता की सम्पत्ति पुत्र को मिले ग्रौर वह उसका भोग करे, यह समाज-व्यवस्था है न कि कर्म-व्यवस्था ।

पूँजीवादी व्यवस्था में जिसके पास उत्पादन का साधन अर्थात् जमीन, सोना, पशु आदि कुछ है, वह म्रागे संवर्द्धन कर सकता है बशर्ते अपनी सम्पत्ति को सम्हाल कर रखे। परन्तु जिसके पास कोई सम्पत्ति नहीं है उसे जन्म भर मजदूरी के अलावा कोई राह नहीं है।

श्रक्सर कहा जाता है कि जो गरीब हैं वे वास्तव में मेहनत नहीं करते और गरीबो में ही मस्त रहना चाहते हैं। लेकिन अध्ययन बताता है कि जो जितने गरीब हैं उतनी ही ग्रधिक कड़ी मेहनत व लम्बे समय तक कार्य करते हैं। श्रच्छे पद या सम्पत्ति वाला व्यक्ति मेहनत का कार्य या लम्बे घंटों तक कार्य नहीं करते जबकि भूमिहीन मजदूर दिन भर कार्य करके भी रोटी खाने जितना नहीं कमा पाते। धन जोड़ने की बात तो बहुत दूर है।

धनवान के पुत्र को धनहीन कर गरीब के बराबर की स्थिति में लाकर बराबर का मौका दिया जाय और फिर जो अच्छी स्थिति या कमजोर स्थिति में आवे तो वे उनके कर्म के फल हैं। परन्तु धनवान और गरीब की दौड़ तो बराबरी की दौड़ नहीं है। हम कई बार कहते हैं कि सबके लिये बराबर के अवसर हैं परन्तु यह भ्रम मात्र है। जो धनवान पुत्र है उसे पढ़ने का, पूँजी का, बचपन में अच्छे लालन-पालन सबका लाभ मिला है जबकि गरीब को बचपन में पूरा खाना व पहनने को भी नहीं मिलर्ता। अतः यह कहना कि गरीबी या अमीरी पूर्व कर्म का फल है, यह भ्रम है। यह वर्तमान ब्यवस्था का ही फल है, इसे समफना चाहिये।

बार-बार जब उपदेश देते हैं कि तुम गरीब हो, अछूत हो या नीच कुल के हो, क्योंकि तुमने पूर्व जन्म में कर्म खराब किये हैं तो यह उनको गुमराह करना है। कर्म जीवन को सुधारने के किये हैं। कर्म भुलावा देने के लिये नहीं है। यदि पूर्व कर्म से ही सब कुछ होता है और इस जीवन के कर्म का फल ग्रभी नहीं मिलना है तो निष्कर्मण्यता को खढावा मिलता है। फिर तो शांत होकर भोगना ही जीवन का उद्देश्य खनता है। यही कारण है की भारत में इतनी गरीबी है परन्तु कहीं विद्रोह का काम नहीं। गरीबों को धार्मिकों ने काफी गहरी नींद सुला दिया है। यदि सिर कभी उठाया भी तो राजदण्ड और उच्च वर्ग के अत्याचारों ने इढ़तापूर्वक दबा दिया है। सदियों के ग्रत्याचार से वे मूक बन गये हैं। चुपचाप सहना सीख गये हैं। कमों के सुफल का इन्तजार है, इस जीवन में नहीं तो अगले जीवन में सही।

कर्म सिद्धांत मानव को सबल बनाने, अपने प्रति जागरूक और सकिय बनाने के लिये था। कर्म का फल उसे ही मिलेगा जिसने कर्म किया है, परन्तु व्यवस्था ऐसी बना दी कि कर्म का फल बिचौलिये-श्रेष्ठ वर्ग-छीन ले गये। हल चलाया किसान ने ग्रौर फल खाया जमींदार ने। यदि किसान ने आवाज उठाई तो पिटाई हो गई। तब कोई धार्मिक नहीं बोला। धार्मिकों का लालन-पालन तो राजा ही करते थे। उनको भिक्षा तो श्रेष्ठ घरों से ही मिलती थी। उन्होंने उस पिटे किसान को पुचकारा और मरहम पट्टो की और सलाह दी "अगले जीवन को सुधार"।

कर्म सिद्धांत का संबंध व्यक्तिगत जोवन से है समाज की संरचना से इसका सीधा संबंध नहीं है। समाज में भाईचारे, सहानुभूति और सहृृदयता के नये संस्कार डालने होंगे। ग्राज समाज में हृृदयहीनता जगह-जगह देखी जाती है। यह सब मानव मूल्यों के खिलाफ है। लेकिन धन के नशे में चूर और उनको यह गर्व कि यह धन उनके कर्मों का फल है और जो गरीब हैं वे गरीबी भोगने के लिये हैं, ये संस्कार हृृदयहीनता के कारण हैं। कर्म-सिद्धांत की ग्राड़ लेकर धनी वर्ग बहुत दिन सुखी नहीं रह सकता। समाज-संरचना की वजह से धन का योग है; यदि उन्होंने सहृदयता और सहानुभूति नहीं दर्शाई और गरीबी-ग्रमीरी में काफी भ्रम्तर रहा तो वह दिन दूर नहीं जब विद्रोह की आग भड़केगी।

विद्रोह का ग्राघार हिंसा है। ग्रतः उसका सुफल हो मिले, ग्रावश्यक नहीं। परिवर्तन में ग्रहिंसा का ग्राघार हो तो समाज में सरसता व सहृृदयता बनी रह सकती है। विद्रोह के अनन्तर एक सबल वर्ग दूसरे वर्ग पर सत्तारूढ़ हो सकता है; परन्तु ग्रहिंसात्मक परिवर्तन निर्देशित ढंग से हो सकता है और उसमें शोषक और शोषित दोनों मुक्त होते हैं। अतः समय रहते समाज की व्यवस्था में निर्देशित परिवर्तन, शिक्षा और संस्कृति के माध्यम से हो तो न्याय-वादी और समतावादी समाज का ग्राधार बनाया जा सकता ह। गुमराह कर विषमताओं का पोषण अन्ततोगत्वा खतरनाक साबित हो सकता है।

[ २९७

## ''जैसी करनी वैसी भरनी'' पर एक टिप्प**एाी**

#### 🔲 डॉ. राजेन्द्रस्वरूप भटनागर

हम सभी सुनते आये हैं कि जो जैसा करेगा वह वैसा फल पायेगा। 'जैसी करनी वैसी भरनी' । परन्तू हम में से बहुतों का यह अनुभव भी है, कि व्यवहार में इस मान्यता के उल्लंघन ही ग्रधिक मिलते हैं। यदि अनुभव से इस मान्यता की पुष्टि नहीं होती तो इस क्यों सही समफा जाय ? एक उत्तर यह हो सकता है कि यह मान्यता एक ऐसी दण्ड व्यवस्था की सूचक है, जो तब भी सकिय रहतो है, जब मानवीय व्यवस्था छिन्न-भिन्न हो जातो है, और परिणाम-स्वरूप सन्मार्ग में प्रवृत्ति के लिए इसमें विश्वास सहायक है । परन्तु पुनः शंका होती है कि यदि ऐसी कोई दण्ड व्यवस्था है तो उसकी पुष्टि किस प्रकार होती है ? मानवीय व्यवस्था के छिन्न-भिन्न होने पर 'त्राहि माम, त्राहि माम' तो सर्वत्र सुनाई पडता है, परन्तु उस पुकार को कोई सुनता है, यह कैसे निश्चय हो, जबकि अनुभव इसके विपरोत है। पुराए तथा साहित्य के क्षेत्र से ऐसे उदाहरण प्रस्तुत कियें जा सकते हैं जिनसे कर्म-फल की संगति की युक्ति का स्रौचित्य सिद्ध हो । परन्तु ऐसे सभी उदाहरणों के विषय में, विवाद को स्थिति (ऐतिहासिकता की दृष्टि से) होने से, इतना ही कहा जा सकता है, कि यह मान्यता मानवीय इच्छा की द्योतक है, हम चाहते हैं, किं ऐसा हो, पर ऐसा होगा, इसकी कोई गारन्टी नहीं । और यदि किन्हीं अवसरों पर ऐसी संगति मिल भी जाय तब भी यह सिद्ध नहीं होगा कि यह संगति अनिवार्य है। इसकी अनिवार्यता केवल तभी सिद्ध मानी जा सकती है जब उसका अपवाद असम्भव हो ।

दूसरी ग्रोर इस उक्ति की विलक्षणता यह है कि विपरीत ग्रनुभव होने पर भी बुद्धि को यह बात युक्तियुक्त लगती है, कि जो जैसा करेगा वह वैसा फल पायेगा। ऐसा क्यों ? इस सम्बन्ध में दो भिन्न प्रकार की बातों की ग्रोर घ्यान जाता है। प्रथम तो कार्यकारण का सिद्धान्त, दूसरे कर्ला के सन्दर्भ में कर्म का जीवनवृत्त । यह बुद्धि की एक मांग है कि यदि घटनाएं बुद्धिग्राह्य हैं तो उनमें कार्यकारण सम्बन्ध प्राप्त होना चाहिए। यदि ऐसे संसार की कल्पना करें जिसमें कुछ भी सम्भव हो, किसी घटना के बाद कोई भी घटना हो जाती हो, तो वहां बुद्धि की कोई गति नहीं हो सकती — ऐसे संसार के विषय में किसी भी घटना के बारे में कोई युक्तियुक्त बात नहीं कही जा सकती। भविष्य के विषय में हमारी अपेक्षाएँ पहले तो हो हो नहीं सकती, और यदि इम किसी प्रकार की कल्पना कर भी लें, तो उसकी संभाव्यता के बारे में कोई निश्चय सम्भव नहीं होगा। इसके विपरीत मानवीय व्यवहार बड़ी सीमा में इस ग्रपेक्षा पर निर्भर है कि घटनाम्रों में कोई परस्पर सम्बन्ध होता है, इस सम्बन्ध को कार्यकारण के रूप में जाना जा सकता है, तथा इस प्रकार के ज्ञान के आधार पर ही कर्म को सम्भावना को स्वीकार किया जा सकता है। ग्रन्य शब्दों में, व्यवस्था एवं संगठन की ग्रवधारणा ज्ञान तथा कर्म के लिए समान रूप में महत्त्वपूर्ए हैं।

कुछ दार्शनिकों ने इस सम्बन्ध में यह शंका उठाई है कि कार्यकारण की ग्रनिवायता का कोई बौद्धिक एवं ग्रानुभाविक आधार नहीं है। घटनाओं के किसी कम विशेष को ग्रनेक बार देखने पर एक घटना से दूसरी घटना की ग्रोर हमारा ध्यान सहसा ही चला जाता है, और हम मान बैठते हैं कि एक दूसरे का कारण है। स्कॉटलैण्ड के दार्शनिक ह्यूम का यह मत दार्शनिकों के लिए भारी चुनौती रहा है। इस मत को यदि मान भी लें, तब भी इस बात पर कोई प्रभाव नहीं पड़ता कि विषय ग्रहण के लिए बुद्धि की किचित मांगों की पूर्ति आवश्यक है। इस बहस में जाये बिना तथा कम से कम इतना स्वीकार कर लेने पर कि घटनाग्रों में किसी प्रकार का कम देखना सम्भव है, उसका ग्राधार चाहे कुछ भी हो, कर्म के विषय में भी यह अपेक्षा होती है कि कोई भी कर्म परिएाम स्वरूप किसी स्थिति विशेष में परिसमाप्त होता है। इस परिएाम तथा कर्म की ठोस प्रक्रिया में कोई सम्बन्ध होता है। यह उपयुक्त सम्बन्ध होना चाहिए। स्पष्ट है कि इस ढांचे में हम कर्म तथा परिएाम को दो अलग-अलग स्थितियों– कारण तथा कार्य के रूप में देख रहे हैं।

यहां एक कठिनाई उपस्थित होती है श्रौर वह कर्म के जीवनवृत्त को दूसरे रूप में देखने के लिए बाध्य करती है। परिणाम को कर्म से ग्रलग देखने से क्या तात्पर्य है ? हमने कहा कि परिणाम वह स्थिति है जिसमें कर्म की परिसमाप्ति होती है। तो क्या यह कहना अधिक संगत नहीं होगा कि परिसमाप्ति तक जो कुछ होता है, वह सब कर्म है ? किसी व्यक्ति का इच्छा करना, संकल्प करना, विषय अथवा स्थिति विशेष (लक्ष्य) के प्राप्ति के निमित्त उद्यम करना, लक्ष्य को प्राप्त करना----ये सभी ग्रवस्थाएँ कर्म के जीवन वृत्त की विभिन्न ग्रवस्थाएं हैं, ग्रौर इनमें ग्रन्तिम स्थिति कर्म के परिएाम की स्थिति है। इस अवस्था में कर्म तथा परिएाम का भेद वस्तुतः कर्म के ग्रन्तर्गत ही पड़ेगा--कदाचित् 'कर्म' के स्थान पर केवल 'प्रक्रिया' कहना ग्रधिक उचित होगा--प्रक्रिया तथा परिणाम कर्म के दो अंग होंगे जिनमें कारएा ग्रौर कार्य का सम्बन्ध मान सकेंगे। ग्रौर फिर कारण तथा कार्य की संगति के सन्दर्भ में प्रक्रिया तथा परिणाम की संगति की चर्चा करना कदाचित् ग्रधिक युक्तिसंगत होगा।

यहाँ प्रबुद्ध पाठक यह ग्रापत्ति उठायेंगे कि कर्म फल की संगति, प्रक्रिया और परिएगम की संगति की बात नहीं है । इस ग्रापत्ति को समफने के लिए

एक उदाहरण लें : 'क' ने 'ख' को चाकू से मार डाला । 'क' पकड़ा जाता है । उसे दण्ड मिलता है--- उसे आजीवन कारावास दिया जाता है। इस स्थिति में 'चाकू मारना' तथा 'ख का मरना' कारएा कार्य के रूप में देखे जा सकते हैं तथा प्रकिंग एवं परिएाम के रूप भी । 'ख का मरना' क के लिए उसके कर्म का फल नहीं माना जायगा। ग्रापितू 'क' का इस कर्म के लिए दण्ड पाना फल कहा जायगा। स्वयं 'क' की दृष्टि से देखें तो कदाचित् वह 'ख' को केवल जरूमी करना चाहता था, अथवा कँदाचित् वह अपने तीव्र रोष को व्यक्त करना चाहता था। ऐसी ग्रवस्था में फल के सम्बन्ध में 'क' की क्या ग्रपेक्षा हो सकती थी? शायद यह कि 'ख' उसकी ताकत को पहचाने । अब 'ख' के चोट लगना, उसके प्राणों का घात, तथा 'क' की ताकत की पहचान 'ख' के लिए, ये एक ही बात नहीं है, और परिसामस्वरूप परिसाम, कार्य तथा फल भी एक ही चीज नहीं है। कर्म फल की संगति की दृष्टि से, यदि 'क' न्यायिक दृष्टि से दोषी था, तो उसका दण्ड पाना, संगति की पुष्टि के रूप में देखा जायगा । परन्तु 'क' (मान लीजिए, वह विवाहित है, उसके बच्चे हैं) की पत्नी तथा बच्चों को किस कर्म का फल मिला ? वे हत्यारे के परिवार के सदस्य कहलायेंगे, उनके जीवन यापन पर संकट श्रायेगा, बच्चों के पालन पोषण, शिक्षा-दीक्षा पर हानिकारक प्रभाव पड़ेगा-ये सब उनके किस कर्म से जोड़ा जाय ? इसी प्रकार, जिसकी हत्या हई है, उसके परिवार के सदस्यों के सम्बन्ध में प्रश्न उठता है । स्थिति के ये दूसरे पक्ष कर्मफल संगति पर प्रश्न चिह्न लगाते हैं।

उपर्यु क्त उदाहरएा से ग्रनेक उलभनों की ओर ध्यान जाता है। परिणाम, कार्य ग्रथवा फल की अवधारएाग्नों का परस्पर क्या सम्बन्ध है, फल की बात करते समय हम एक सिलसिले में किसी एक कड़ी को क्यों चुनते हैं? इस विश्लेषण में घटनाओं को सामाजिक अर्थ देने से किस प्रकार की जटिलता उत्पन्न होती है? ग्रादि। दूसरे जिन अवस्थायों में फल तथा कर्म की संगति बैठती नहीं दीखती वहां किस प्रकार की व्याख्या सन्तोषजनक हो सकतो है?

इन प्रश्नों के आलोक में एक बार कर्म के जीवनवृत्त पर पुनः दृष्टि डालें। हमने कर्म की विभिन्न ग्रवस्थाओं को निम्नलिखित रूप में लिया : इच्छा, संकल्प, उद्यम तथा परिणाम (लक्ष्य की प्राप्ति/अप्राप्ति)। विश्लेषण की दृष्टि से कर्म के रूप का यह बड़ा सीधा सादा तथा स्पष्ट चित्रण मालूम पड़ता है। परन्तु यह ग्रपर्याप्त विश्लेषण का परिणाम है, तथा केवल व्यावहारिक दृष्टि से ही सरल स्थिति है। यह ग्रनावश्यक रूप में सरल क्यों है, इसमें किस प्रकार की जटिलताएँ हैं ? इनकी ओर घ्यान दें। पहले तो 'इच्छा' स्वयं एक परिणाम है। किसी कर्म विशेष को ग्रलग करने के प्रयास में ही हम उसे किसी इच्छा विशेष से जोड़ते हैं। परन्तु उसकी विश्वद समफ के लिए 'इच्छा' को समफना ग्रावश्यक होता है। न्यायिक सन्दर्भ में बहुधा कर्म की प्रेरणा के विषय में प्रक्षन उठाया जाता है। यह समफ हमें एक दूसरे सिलसिले की ओर ले जाती है, और हम इच्छा को स्वभाव, उद्दीपन ग्रादि के परिणाम अथवा कार्य के रूप में देखने लगते हैं। यदि ग्रौर ध्यान से विचार करें, तो व्यक्ति जिस समाज में है, जिस युग तथा देश में है, तथा जिस सांस्कृतिक प्रवेश में है, उससे उसकी इच्छा के विषय में समभ बढ़ती है । इस प्रकार के सन्दर्भ उस ग्रवस्था में महत्त्वपूर्ण हो जाते हैं, जब हम इच्छापूर्ति तथा उसके साधन पर कर्त्ता के विचार-विमर्श तथा अन्ततः उसके निक्ष्चय पर ध्यान देते हैं। इस प्रकार कर्म का एक आ्रान्तरिक इतिहास भी होता है, जो परोक्ष रूप में जाना, समभा जा सकता है । जब उद्यम के विषय में विचार करते हैं तो साधारणतया कर्त्ता की झारीरिक गति तथा मुद्रा की ग्रोर ध्यान जाता है। परन्तु छद्यम की आवश्यकता तथा पर्याप्त ग्रवस्थाग्रों पर विचार करें, तो पता चलेगा कि बहुत कुछ हम मान कर चलते हैं, तो बहुत कुछ ऐसा भी है जिसकी ओर हमारा ध्यान नहीं जाता परन्तु जिसके बिना उद्यम सम्भव नहीं हो सकता । इन अवस्थाग्रों में गुहत्वाकर्षण, देश, काल, शरीर की स्वस्थास्वस्थ अवस्था, शरीर की परिपक्वता, प्रशिक्षरण (ग्रौपचारिक, ग्रनौपचारिक), ग्रम्यास, सामाजिक एवं सांस्कृतिक व्यवधान ग्रथवा सुविधाएँ, जैसी अनेक बातें आती हैं। महत्त्वपूर्ण बात यह है कि उद्यम बिना एक वृहत् तथा व्यापक सन्दर्भ का ग्रंग बने सम्भव नहीं हो सकता । ग्रीर जब परिणाम पर दृष्टिपात करते हैं, तो पता चलता है कि परिएाम को नाम दिया जाना उस व्यक्ति तथा दृष्टि पर आश्रित है जिससे तथा जिसके द्वारा वह लक्षित हो । इस रूप में परिएगम कोई सरल एकिक स्थिति नहीं है, अपितु एक बहु आयामों से युक्त स्थिति है जिसे उसके किसी एक या अनेक आयामों के आधार पर नाम दिया जा सकता है, और जैसा पाठक लक्ष्य करेंगे नाम देना एक सांस्कृतिक प्रक्रिया है तथा उसमें हमारे मूल्य एवं आदर्शों का समावेश होता है ।

इस ग्रत्यन्त संक्षिप्त विवेचन से यह लगता है कि कर्म को एक सरल श्रू खला के रूप में देखना, अनेक महत्त्वपूर्ण पक्षों की ग्रवहेलना होगा। व्यक्ति के दायित्व, कर्म फल के रूप में उसे जो भोगना पड़ता है, व्यक्ति की परिवेश में परिवर्तन लाने की सामर्थ्य की सोमा—इन सभी के विषय में जो ग्रनेक विवाद हैं, कदाचित् उनकी तह में कर्म के सम्बन्ध में उसे एक सरल श्र्य खला के रूप में देखना, तथा उसे एक पूरे तन्त्र के ग्रंग के रूप में देखना—ये दो दृष्टियाँ विद्यमान हैं। दोनों का सम्बन्ध दो भिन्न प्रकार की आवश्यकताग्रों से जुड़ा लगता है। दोनों का सम्बन्ध दो भिन्न प्रकार की आवश्यकताग्रों से जुड़ा लगता है। जब हम कर्म को एक सरल श्रू खला के रूप में देखते हैं तो हमारा लक्ष्य व्यक्ति के दायित्व को निश्चित करना होता है, ग्रौर समाज में दण्ड या नयाय-व्यक्था को सुरक्षित रखने के लिए ग्रावश्यक प्रतीत होता है। यहां हमारे सामने एक व्यावहारिक समस्या होती है, और हमें एक निर्णय लेना होता है— मूख्य रूप में हमारे सामने प्रश्न होता है 'किसने किया ?' इस सन्दर्भ में हम व्यक्ति को एक समर्थ कर्त्ता का दर्जा देते हैं, और यह मान कर चलते हैं कि वह चाहता तो जो उसने किया वह, वह नहीं भी कर सकता था, वस्तुतः उसे वैसा नहीं करना चाहिए था, उसे वैसा नहीं चाहना चाहिए था। हम मान लेते हैं, कि जो उसने किया उसका आरम्भ एक निश्चित इच्छा प्रथवा प्रेरएा। थी, उसके परे सोचने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है। और इतना उसके कर्त्ता त्व को निश्चित करने के लिए पर्याप्त है, और निश्चित नियमों के आधारों पर हम व्यक्ति को उसके किए लिए उपयक्त दण्ड का विधान करते हैं।

दुसरी भ्रोर जब हम कर्म को 'समऋना' चाहते हैं, जब सम्बन्धित कर्मफल की संगति के अपवाद सामने आते हैं, तब हम वयक्तिक प्रशाली को छोड़कर समण्टिमुलक प्रणाली को ग्रपनाते हैं। कर्म को समफने के लिए हम स्वभाव, आदत, तात्कालिक परिस्थिति, व्यक्ति का सांस्कृतिक परिवेश तथा अनेक दूसरे पहलुग्रों पर सोचते हैं, जिनका पहले उल्लेख किया जा चुका है। हमें यह युक्तियुक्त नहीं लगता कि जो न किया हो उसका हमें फल मिलेँ तथा जो किया हो उसका फल नहीं मिले । परिएामस्वरूप हमने जनम-जन्मान्तर की कल्पना की, अदृश तथा अपूर्व को कल्पना की । हमें लगा कि किसी व्यवस्था के बिना तो जीवन की कल्पना ही सम्भव नहीं है, वह व्यवस्था मुलतः न्याय, औचित्य, सत्य की रक्षा करती है। मानव स्वयं, (अपनी परिसीमा के कारण) किसी व्यवस्था को स्थापित करने, तथा उसकी रक्षा करने में ग्रसमर्थ रहते हैं तो यह मल व्यवस्था सक्रिय होती है तथा दैवी दण्ड विधान समाज की स्थिति तथा स्थिरता की रक्षा करता है । परन्तु यहां फिर एक और दिलचस्प बिन्दु की ओर ध्यान जाता है। मानवों के समाज में जो अव्यवस्था है, कर्मफुल की जहां ग्रसंगति है, वहाँ वस्तूतः देवी विघान ही सकिय है । हमें असंगति इसलिए दिखलाई पड़ती है कि हम पूरी म्यू खलाको नहीं देख पाते, जो पूरी म्यू खला को देख सकता, जो जन्म-जन्मान्तरों में फैले जीवन का सारा गणित कर सकता, वह यह देख लेता कि मूलतः व्यक्ति ही ग्रपने सारे भूत, वर्तमान तथा भविष्य के लिए उत्तरदायी है। एक जन्म में जो असंगत लगता है, एक से अधिक जन्मों को देखने पर, संगति की अद्ष्ट कड़ियाँ स्पष्ट हो जाती हैं।

परन्तु बहुत लोग जन्म-जन्मान्तर तथा अदृश को बीच में लाना पसन्द नहीं करेंगे। शायद वे कहें कि मानवीय सम्बन्धों में, मानव के किया कलाप तथा उसके परिणामों के बीच किसी संगति को न तो पाया जा सकता है, और न स्थापित किया जा सकता है। फलतः कर्मफल की असंगति कोई समस्या नहीं है परन्तु ऐसी अवस्था में कोई भी समस्या नहीं होगी। परन्तु समस्याएँ तो हैं, ग्रतः इस दृष्टि को छोड़ना होगा। तब उस अवस्था में कर्मफल की असंगति को कैसे समभा जाय ? 'क' की पत्नी तथा बच्चे हत्या के लिए उत्तरदायी नहीं हैं, तो वे उसका दण्ड क्यों भोगें? शायद यहाँ कहा जाय कि यदि वे पत्नी और बच्चे नहीं होते तो उन्हें दण्ड नहीं भोगना पड़ता परन्तु उनका पत्नी तथा बच्चे होना क्या उनके अपने संकल्प का परिखाम है ? शायद परनी के लिए यह कहा जा सकता हो, क्या बच्चों के लिए भी यह कहा जा सकता है ? शायद यहां यह कहा जाय कि जिस समाज में 'क' सदस्य था उसकी संरचना में ही ये सम्बन्ध ग्रन्तनिहित हैं, तथा इन सम्बन्धों का एक विशेष प्रकार का होना, समाज के सदस्यों के लिए विशिष्ट प्रकार के परिणाम लाता है। यदि ऐसे समाज की कल्पना करें जिसमें 'क' को कारावास मिलने पर पतनों तथा बच्चों की देखभाल समाज के ग्रन्य सदस्यों पर, ग्रथवा व्यवस्था पर ग्राश्रित होती, तो वहां, स्पब्टतया इनके लिए भिन्न परिणाम होते । परन्तु हमारे समाज में, अथवा ऐसे हो किसी समाज में, जहां 'क' के किए फल ग्रन्यों को भी भूगतना पड़ता है, वहां शायद मान्यता यह है कि बीवी-बच्चों का मोह 'क' को उस अविवेक्पूर्ए कृत्य से बचा लेता। दूसरों को इससे सबक लेना चाहिए, और यदि उन्हें अपने बीवी बच्चों से मोह हैं, तो उन्हें ऐसे अविवेकपूर्ण कृत्यों से बचना चाहिए । अन्य शब्दों में, यद्यपि बीवी बच्चों ने ऐसा कुछ नहीं किया जो उन्हें 'क' के किए का फल भूगतना पड़े, उनका एक विशेष सामाजिक संरचना का अंग होना ही उनकी विपत्ति का कारण है। जिस प्रकार दैवी अथवा पृच्छन्न व्यवस्था को न जानने पर कर्मफल की संगति हमें अप्राप्य होती है, उसी प्रकार समाज की संरचना को न समफने के कारण हम उसे नहीं देख पाते, दोनों ही अवस्थाओं में कर्म तथा फल का कोई सीधा सम्बन्ध हो, अथवा वे किसी एक सरेल भ्रृंखला का अंग हों, यह ग्रावश्यक नहीं है। हमने यह देखा कि समाज की ऐसी संरचना की कल्पना सम्भव है, जिसमें यह सम्बन्ध ग्रधिक निकट का हो । इस सम्बन्ध में यह ध्यान देने योग्य है कि जिन विचारकों ने न्याय तथा दण्ड की उस व्यवस्था की कल्पना को है जिसमें अपराधो का बहिष्कार नहीं किया जाता, अपितू उसके साथ लगभग उसी प्रकार का व्यवहार होता है जैसा रुग्ए व्यक्तियों के साथ । वे वस्तुतः ऐसी सामाजिक संरचना को प्रस्तुत करते हैं जिसमें कर्मफल को संगति अधिक तर्क संगत रूप में प्राप्त होती है।

इस विवेचन में जिन दो दृष्टियों की बात की गई है, वे महाभारत के मनीषियों के लिए अलग-अलग नहीं थीं ! शान्तिपर्व में इस बात पर बड़ा बल दिया गया है कि राजा तथा राज्य इतने घनिष्ठ रूप में सम्बन्धित हैं कि सारी सामाजिक व्यवस्था इस सम्बन्ध का प्रतिबिम्ब है । राजा के कर्त्त व्यनिर्वाह के प्रभाव में न केवल सारी व्यवस्था हो छिन्न-भिन्न हो जाती है, अपितु प्राक्वतिक घटनाएँ भी ग्रनियमित हो जाती हैं । वर्षा, ऋतुएँ मानव जीवन में घनिष्ठ रूप से सम्बन्धित हैं । जीवन कल्याणमय हो तथा समृद्ध दिशा ले इसके साथ ऋतुग्रों का सहयोग अथवा उनकी अनुकूलता भी आवश्यक है । ऐसा लगता है कि समस्त चराचर जगत् की एक अखण्ड कल्पना तथा उसके आधार में एक न्यायिक व्यवस्था मानवीय समाज एवं व्यापार की समफ में आधारभूत स्थान रखती है। राजा का कत्त्तंव्य न केवल दण्ड नीति द्वारा दुष्टों को दण्ड देकर मर्यादा को स्थापित करना, अपितु सभी वर्णों के त्रिवर्ग की रक्षा करना भी था। पूर्वापेक्षा यह लगती है कि सभी सदस्य ग्रपना-अपना कत्त्तंव्य शास्त्रविहित रूप में नहीं निभायेंगे, तथा एक दूसरे के धर्म क्षेत्रों में हस्तक्षेप करेंगे तो ऐसी अव्यवस्था जन्म लेगी जिसमें कोई व्यक्ति धर्म, अर्थ, काम की सिद्धि नहीं कर सकेगा। व्यक्ति का कल्याण तथा एक निश्चित सामाजिक संरचना परस्पर इतने धनिष्ठ

पृथ्वी पर राजा तथा परलोक में देवता इस संरचना की रक्षा करते हैं।

यह कल्पना बड़ी मोहक है, परन्तु फिर यही प्रश्न उठता है कि किसी भी समय समाज में विघटन आरम्भ ही कैसे हुआ ? यहां महाभारत का सन्दर्भ देकर हमारा उद्देश्य महाभारत के मनीषियों के विचारों की मीमांसा नहीं है, अपितु केवल इस ओर ध्यान श्राकषित करना है कि कर्मफल की संगति का प्रश्न सामाजिक संरचना के प्रश्न से जुड़ा हुया है।

रूप में सम्बन्धित हैं कि एक के बिना दूसरे की कल्पना नहीं की जासकती।

निष्कर्ष के रूप में हम यह कह सकते हैं कि कर्मफल की संगति के विषय में हमें ग्रसन्तोष इसलिए होता है कि हम प्रथम तो कर्म को एक ऐसी सरल भ्र खला के रूप में देखते हैं जो एक निश्चित आदि तथा अन्त रखती है, दूसरे इस म्य खला को हम एक ग्रन्य श्व खला अर्थात् कारण-कार्य की श्व खला के उदाहरण के रूप में ले लेते हैं जहाँ हम दो घटनाओं में सीधे एक निश्चित संबंध मान बैठते हैं। दोनों ही ग्रपेक्षाएं ग्रनुचित हैं। कार्य तथा फल एक ही चीज नहीं है, दूसरे कर्म की आवश्यकता तथा पर्याप्त अवस्थाएँ हमें कर्म को एक जटिल व्यवस्था के अंग के रूप में देखने के लिए बाध्य करती हैं।

> जिस कार्य का सम्बन्ध वर्तमान से हो, जिसके बिना किये किसी प्रकार न रह सकें, जिसके सम्पादन के साधन उपलब्ध हों, जिससे किसी का ग्रहित न हो, ऐसे सभी कार्यं ग्रावश्यक कार्य हैं। ग्रावश्यक कार्य को पूरा न करने से ग्रौर अनावश्यक कार्य का त्याग न करने से कर्ता उद्देश्य-पूर्ति में सफल नहीं होता। प्रतः मानव मात्र को अनावश्यक कार्य का त्याग ग्रौर ग्रावश्यक कार्य का सम्पादन फरना अनिवार्य है।

## कर्म सिद्धान्त : एक टिप्पगो

🔲 डॉ० शान्ता महतानी

प्रायः यह कहा जाता है कि अच्छे कर्म का फल ग्रच्छा होता है ग्रौर बुरे कर्म का फल बुरा। यहां प्रश्न उत्पन्न होता है कि 'ग्रच्छा' क्या है ग्रौर 'बुरा' क्या है ? इन पदों को परिभाषित करना अत्यन्त कठिन है क्योंकि 'ग्रच्छा' ग्रौर 'बुरा' इन पदों को परिभाषित करते समय हम उन्हें कुछ परिस्थितियों या बस्तुओं या मानसिक अवस्थाग्रों से जोड़ते हैं। इतना ही नहीं कुछ व्यक्तियों के लिये एक ही परिस्थिति ग्रच्छी हो सकती है तो अन्यों के लिये बुरी। न केवल यही बल्कि यह भी सही है कि परिस्थिति जो एक समय विशेष में अच्छी कही गयी, वही ग्रन्थ समय में बुरी कही जाती है। इसी प्रकार जब हम संसार में देखते हैं तो पाते हैं कि कुछ व्यक्ति दुराचारी और बेईमान होते हुए भी सुखी जीवन बिताते हैं तो दूसरी ग्रोर सदाचारी ग्रौर ईमानदार व्यक्ति दुःखी देखे जाते हैं। जब इन विसगतियों के बारे में प्रश्न उठाया जाता है तो उनकी यह कहकर व्याख्या की जाती है कि ये अपने पिछले जन्मों का फल भोग रहे हैं और इस जीवन में जो कर्म कर रहे हैं, उनका फल ग्रगले जीवन में भोगेंगे।

'कमें' पद की व्याख्या के लिये इस शब्द के अन्य प्रयोगों पर विचार कीजिये। उदाहरण के रूप में इस कथन को लें— 'करम गति टारे नाहि टरे'। इस कथन में प्रयुक्त 'कर्म' पद पर जब हम विचार करते हैं तो पाते हैं कि यहां 'कर्म' पद का वह अर्थ नहीं है जो ऊपर के उदाहरणा से लक्षित होता है। यहां 'भाग्य' के अर्थ में 'कर्म' पद को समफा जा रहा है। लेकिन भाग्य भी तो कर्म के अनुसार निर्धारित होता है।

एक और अन्य ग्रर्थ पर विचार कीजिये। 'वह अपने कर्मों का फल भोग रहा है।' इस कथन में व्यक्ति के इसी जीवन में कर्मों के ग्राधार पर प्राप्त फलों की बात कही जा रही है। उदाहरण के रूप में कोई गरीब लड़का मेहनत-मजदूरी करके शिक्षा प्राप्त करता है और ग्रपनी योग्यता के ग्राधार पर ग्रच्छी नौकरी पा जाता है तो हम कहते हैं यह उसके कर्मों का फल है। इसी प्रकार ग्रगर कोई व्यक्ति निरन्तर शराब पीने के कारण ग्रपना स्वास्थ्य खराब कर लेता है तो भी हम इसी प्रकार की बात कहते हैं।

उपर्यु क्त सभी उदाहरणों में कर्म के द्वारा कुछ व्यवहारों की व्याख्या

की जा रही है ग्रौर 'कर्म' पद का प्रयोग विभिन्न ग्रर्थों में किया जा रहा है । अतः कर्म के स्वरूप और उससे सम्बन्धित कुछ प्रश्नों की दार्शनिक व्याख्या प्रस्तुत करना वांछनीय है ।

चार्वाक दर्शन के झतिरिक्त सभी भारतीय दार्शनिक तंत्र किसी न किसी रूप में कर्म के प्रत्यय को स्वीकार करते हैं। कर्म को बन्धन के काररण के रूप में एवं मुक्ति के साधन के रूप में व्याख्यायित किया गया है। कर्म के बारे में विभिन्न मान्यताएँ हैं जिनके ग्राधार पर कर्म के कारण ग्रौर साधन रूप पर प्रकाश पडता है। एक मान्यता है कि प्रत्येक कर्म का कोई न कोई परिणाम ग्रवश्य होता है (या होना चाहिये) । इस मान्यतौ (या वास्तविकता ?) का आधार है कारण और कार्य नियम की सार्वभौमिकता । दूसरे शब्दों में, कारण और कार्य में सार्वभौमिक सम्बन्ध है । इसी कारएा और कार्य के नियम के ग्राधार पर कर्म ग्रौर फल के बोच सम्बन्ध की व्याख्या की जाती है। और कहा जाता है कि ग्रगर हम इस नियम कि 'कर्म होगा तो फल ग्रवश्य मिलेगा' को स्वीकार नहीं करेंगे तो कार ...कार्यं नियम की सार्वभौमिकता को भी अस्वीकार करना पड़ेगा। ग्रगर हम थोड़ा विचार करें तो ज्ञात होगा कि कर्मवादी मात्र इतना ही नहीं कह रहा है कि कारण ग्रौर कार्य के बीच का सम्बन्ध भौतिक घटनाओं की व्याख्या तक सीमित है वरन् वह इस नियम को नैतिक घटनाओं की व्याख्या के लिये भी कह रहा है। ऐसा करते समय उसका यह दावा है कि कर्म का जैसे प्राकृतिक परिणाम होता है, उसी प्रकार नैतिक परिएगम भी होता है। देखा जाय तो कर्मवादी की रुचि इसी में ही होती है। कर्म चाहे व्यक्तिगत रूप से किया जाय या सामूहिक रूप से, उसका नैतिक परिणाम अवश्य होता है। इसीलिए कर्मवादी कहता है कि अच्छे कर्म का अच्छा और बरे का बरा परिणाम होता है ।

कर्म के नैतिक परिणाम के बारे में सभी कर्मवादी एक मत नहीं हैं। नैतिक परिणाम मानने वाले विचारक यह मानते हैं कि कर्म से एक शक्ति उत्पन्न होती है जो जीव में सुरक्षित रहती है और बाद में नैतिक परिणाम उत्पन्न करती है। ये विचारक किसी व्यक्ति के हैजे से मरने या पेड़ से गिरकर हड्डी के टूटने जैसी घटनाग्रों की व्याख्या भी व्यक्ति द्वारा पिछले जन्म में किये गये अणुभ कर्मों के आधार पर करते हैं। इस दृष्टि से देखें तो ज्ञास होता है कि कर्मवादी न तो कर्म के प्राक्वतिक कारणों में रुचि रखता है और न प्राक्वतिक परिणाम में। उसके ग्रनुसार किसी घटना का प्राक्वतिक कारण वास्तविक कारण नहीं होता, वास्तविक कारण होता है पिछले कर्म से उत्पन्न शक्ति जो जीव में परिणाम उत्पत्ति तक रहती है। प्राक्वतिक कारण उसके लिए गौण-होते हैं। उदाहरण के रूप में हैजे से मरना या पेड़ से गिरकर मरना, पिछले कर्म (उसके द्वारा किसी व्यक्ति की हत्या) का परिणाम कहा जायेगा। कर्म सिद्धान्त : एक टिप्पणी ]

'कर्म की शक्ति' के स्वरूप के बारे में तथा उसके निर्देशन के बारे में विभिन्न भारतीय दार्शनिक तंत्रों के मत अलग-अलग हैं जिनकी संक्षेप में चर्च करना सम्भव नहीं । यहां केवल दो विवादास्पद बिन्दुयों, जिन पर चर्चा की जानी चाहिये, को इंगित किया जाता है—(१) क्या चेतन सत्ता के अतिरिक्त किसी अन्य अर्थात् कर्म में शक्ति रह सकती है ? तथा (२) क्या नैतिक मूल्यों और प्राकृतिक गुएगों को समान स्तर का माना जा सकता है ? इन प्रश्नों को उठाने का आधार यह है कि 'होना चाहिये' और 'है' दो अलग-अलग कोटियां हैं । एक को दूसरे में घटित करने में तार्किक कठिनाई उत्पन्न होती है ।

कुछ दर्शन-सम्प्रदाय कर्म सिद्धान्त के साथ ईश्वर के प्रत्यय को भी जोड़ते हैं। इन दार्शनिकों का मत है कि ईश्वर कुछ भी कर सकता है क्योंकि वह सर्वज्ञ है ग्रौर सर्वशक्तिशाली है। लेकिन क्या उचित और अनुचित, शुभ और अशुभ, अच्छा या बुरा क्या है, इसे भी ईश्वर तय करता है ? लेकिन हम देखते हैं नैतिक नियम सार्वभौमिक नहीं होते और चूंकि नैतिक नियम प्राकृतिक नियम जैसे नहीं हैं अत: ईश्वर के नियमों के ज्ञान की सम्भावना संदेहास्पद है। इन आलोचनाओं से बचने का एक ही मार्ग है और वह है कि ईश्वर को नैतिक नियमों का स्रोत न मानकर मानव या मानव-समाज को ही नैतिकता का स्रोत माना जाय।

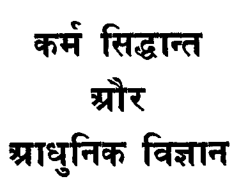
कर्म से सम्बन्धित उपर्युक्त विश्लेषण से यह निष्कर्ष निकलता है कि कर्मवाद की एक मान्यता तो यह है कि प्रत्येक कर्म का उसके श्रनुसार फल मिलता है, दूसरी मान्यता है कि पुनर्जन्म होता है और तीसरी मान्यता (कुछ दर्शनों के श्रनुसार) यह है कि ईश्वर की सत्ता है ग्रौर वह इन सबका नियंत्रएा करता है।

लेकिन इसके साथ-साथ हमने यह भी देखा है कि ऐसा मानने पर कुछ वैचारिक कठिनाइयाँ उत्पन्न होती हैं। इन कठिनाइयों को दूर करने के लिए एक सुफाव प्रस्तुत किया कि अगर नैतिक विधान को मानवीय विधान मान लिया जाय तो ये कठिनाइयाँ दूर की जा सकती हैं। इस प्रकार की विचारधारा के पक्ष में हमें बहुत से तर्क मिल सकते हैं। प्रत्येक व्यक्ति अपने कर्म के बारे में जानता है, अतः वह अपने कर्म के लिए उत्तरदायी भी है। अतः उसे कर्मों के लिए पुरस्कार और दण्ड दिया जा सकता है। लेकिन इस मत के विरुद्ध भी अनेक कठिनाइयाँ उपस्थित की जा सकती हैं क्योंकि विभिन्न कालों भौर समाजों में नैतिकता के स्तर या अच्छे और बुरे की परिभाषा भिन्न-भिन्न रही है, ग्रतः हम कोई सार्वकालिक और सार्वभौमिक नियम नहीं बना पायेंगे। नैतिक नियम निरपवाद एवं निरपेक्ष होना चाहिये। गोतिका

#### सेवा ग्रात्मा का विस्तार

📋 डॉ॰ नरेन्द्र मानावत

जग में हैं जितने भी प्राणी, उन सबके मन और भाव है। जैसा मैं सुख-दुःख अनुभवता, वैसा ही उनका स्वभाव है। उनके सुख-दुःख में सहभागी बनकर करूँ सभी को प्यार। आत्मा का विस्तार ।।१।। सेवा भूखों को भोजन नसीब हो, तुषितजनों को निर्मल पानी। रोगी को औषध मिल जाये. भीतजनों को निर्भय वाणी।। जो जड़ता में मूच्छित-बन्धित, खोलूँ उनके चेतन द्वार। सेवा म्रात्मा का विस्तार ॥२॥ सेवा सौदा नहीं, हृदय का सहज उमड़ता अमित स्नेह है। जो इसमें रमता उसके हित, सारी वसुधा परम गेह है।। सेवा का सूख शाश्वत, स्वाश्रित, किंचित नहीं विकार। उसमें का विस्तार ।।३।। सेवा आत्मा सेवा से सब मल गल जाते, नयी शक्ति नव तेज निखरता। म्रात्म-गुणों का सिंचन होता, दू:ख-दरदों का जाल विदरता।। सेवा से बनते परमातम, दुर्लंभ नर जीवन का सार। सेवा आत्मा का विस्तार ॥४॥ 



तृतीय खण्ड



www.jainelibrary.org

# कर्म त्रौर ग्राधुनिक विज्ञान

<u>४७</u>

🔲 म्राचार्य ग्रनन्तप्रसाद जैन

'कर्म' का जो रूप और आत्मा के साथ सम्बन्ध के प्रारूप जो जैन सिद्धान्त ने स्थापित किए हैं, वे ग्रत्यन्त ग्राधूनिक विज्ञानमय हैं। जैन कर्म सिद्धान्त ग्रौर आधुनिक विज्ञान में कोई विभेद नहीं है—सिवा इसके कि एक जीव⊸म्रात्मा⊸शरीर-धारी से सम्बन्धित है तो दूसरा प्रायोगिक, रासायनिक ग्रौर भौतिक प्रभावों के समीकरणों से संयुक्त है। आधूनिक विज्ञान ने जीव-जीवन ग्रौर आत्मा सम्बन्धित रिसर्च (ग्रनुसंघान) तो बहुत किया और कर रहा है पर अभी तक किसी विशेष नतीजे पर नहीं पहुँच पाया है । जैन तीथँकरों ने हजारों वर्ष पहले, तपस्या (गंभीर चिन्तन) द्वारा जीवन के विषय में जो उपलब्धियाँ प्राप्त कीं वे वैज्ञानिक तथ्यों ग्रीर प्रयोगों द्वारा ग्रकाट्य एवं पुर्णतः समर्थित पाई जाती हैं। यदि वैंज्ञानिकों ने थोड़ा भी जैन कर्म सिद्धान्त का ग्राध्ययन किया होता या करते तो एक महान सफलता को उपलब्धि उनके खोओं ग्रीर ग्रनूसंधान (रिसर्च) में हुई होती परन्तु ग्रफसोस यही है कि वैज्ञानिक धर्म सिद्धान्त को बकवास मानते हैं और धर्माधिकारी लोग विज्ञान को धर्मदेषी। यदि दोनों मिलकर काम करें तो संसार की कितनी ही विसंगतियों और समस्याओं को सुलभाने में कठिनाई नहीं रह जाय। विशेषकर जैन कर्म सिद्धान्त तो परम वैज्ञानिक है। इस स्रोर ग्राधुनिक वैज्ञानिकों तथा विद्वानों का घ्यान ग्राकषित करने के लिए कुछ ऐसे साहित्य के सुजन की परम आवश्यकता है जिससे ऐसे लोगों.में इस विषय में दिलचस्पी उत्पन्न हो सके ।

विज्ञान का डलेक्ट्रन, प्रोटन, न्यूट्रन, पोजीट्रन श्रादि हमारे जैन कर्म सिद्धान्त के "पुद्गल परम परमागु" ही हैं। तीर्थंकरों ने इन्हें जीव-जीवन क्रौर ग्रात्मा से संबंधित प्रभावों को व्यक्त किया। वे तो मानव की श्रेष्ठता, उसके दुःखों का निवारण, शाश्वत ग्रानंद ग्रौर मोक्ष प्राप्ति की दिशा में ही मानसिक अनुसंधान (तपस्या या गंभीर चिंतन) ढारा उपलब्ध तथ्यों को प्रकाश में लाने में लगे रहे। उन्होंने भौतिक या सांसारिक सभी कुछ दुःखमय पाकर त्याग करने का ही उपदेश दिया। भौतिक संसार विज्ञान में इतना अधिक उन्नति कर गया है-पर क्या सभी सुखी हो सके हैं? भौतिक समृद्धियाँ ग्रौर जीवन के आयाम काफी बढ़ गए हैं। फिर भी मानव असंतुष्ट ग्रौर दुखी ही पाया जाता है। भोग-विलास से क्षणिक सुख ही होता है। शाश्वत सुख तो तीर्थंकरों के बतलाए मार्ग

#### [ कर्म सिद्धान्त

पर चलकर ही मिल सकता है। तीर्थंकरों ने भी साघारण मानव की भाँति जन्म लिया ग्रौर ग्रपनी साधना और सम्यक् चिंतन ग्रौर आचरण द्वारा महामानव —भगवान बन गए।

विज्ञान तो ग्राजकल महानाश—प्रलय का ग्रग्रदूत बन गया है। विकसित कुछ बड़े देशों ने ऐसे अस्त्रशस्त्रों का निर्मारण कर लिया है ग्रौर करते जा रहे हैं जिनसे संसार या पृथ्वी टुकड़े-टुकड़े होकर समाप्त की जा सकती हैं। सर्वज्ञ तीर्थंकरों का कर्म-सिद्धान्त इसके ठीक विपरीत देश ग्रौर संसार में तथा किसी भी समाज में सुख-शान्ति की स्थायी स्थापना कर सकता है।

जैन कर्म सिद्धान्त की कुछ प्रमुख विशेषताएँ हैं---जिनमें मुख्य है ग्रारमा ग्रौर पुद्गल के सम्बन्ध की विशद, विधिवत, पूर्ण वैज्ञानिक व्याख्या। सभी जीवधारियों के साथ अनादिकालीन रूप से ग्रारमा के साथ पुद्गल (मटर) निमित शरीर है। शरीर हलन-चलन कार्य या कर्म का माध्यम है और आत्मा चेतना, ज्ञान ग्रौर अनुभूति का माध्यम । बिना ग्रात्मा के सभी पुद्गल शरीर निष्किय ग्रौर बेजान जड़ हैं। किसी शरीर में जब तक ग्रात्मा विद्यमान रहती है वह शरीर कर्म करता है, ठीक उसी प्रकार जैसे बिजली की हर प्रकार की मशीनें। बिजली की मशीन या तत्र तरह-तरह के विभिन्न बनावटोंवाले होते हैं पर बिना बिजली के कुछ भी काम नहीं कर सकते। उसी प्रकार सभी ग्रादमियों ग्रौर जीवधारियों के शरीरों का निर्माएा--बनावट भिन्न-भिन्न होती है---पर वे सभी अपने शरीरों में आत्मा रहने पर ही काम करते हैं। ग्रात्मा के नहीं रहने पर वे मुर्दा---निष्क्रिय होते हैं। आत्मा सभी में समान है पर बनावट विभिन्न होने से उनके कार्य ग्रलग-अलग होते हैं जैसे बिजली के यन्त्रों के।

जैन कर्म सिद्धान्त के अनुसार किसी जीवघारी के स्थूल शरीर के अतिरिक्त "कार्मण शरीर" थ्रौर "तैजस" शरीर भी होता है। इन दोनों को हम नहीं देख सकते। इनके निर्माण करने वाले पुद्गल परमारागु और उनके संघ इतने सूक्ष्म होते हैं कि देखना संभव नहीं होता। इनमें कार्मण शरीर सबमें प्रमुख है। यही मानव या किसी भी जोवघारी के कार्यकलापों का प्रेरक नियंता या कर्ताधर्ता है। हमारा शरीर अनेकानेक रासायनिक द्रव्यों के सम्मेलन से बना हुया है। ये रासायनिक पदार्थ, सभी के सभी, पुद्गल निर्मित होते हैं। ऊपर कहा जा चुका है कि ग्राधुनिक विज्ञान के इलेक्ट्रन, प्रोटन, न्यूट्रन, पोजी-ट्रन आदि जैन सिद्धान्त में वर्णित "पुद्गल" हैं। चूँ कि "एटम" को हिन्दी में पर-मारागु की संज्ञा दी गई है—इसलिए इलेक्ट्रन आदि को मैंने "परम परमारागु" कहा है। ये ही परम परमारागु "पुद्गल" हैं। पुद्गल परम परमारागु ही आपस में मिल-मिलाकर परमारागु (एटम) बनाते हैं और ये एटम (पुद्गल परमारागु) मिलकर अरागु (मौलीक्यूल) बनाते हैं। जिनके मिलने से-संघबढ होने से, ठोस, तरल और गैस बनते हैं। शरीर के भीतर ग्रनेकानेक प्रकार के ये पुद्गल पिण्ड या रासायनिक संगठन हैं। इनमें सर्वदा कुछ न कुछ परिवर्तन होता रहता है। सारा वायुमंडल पुद्गल परमारणुओं से भरा हुआ है। विश्व की हरएक वस्तु, हरएक अगु-परमारणु सर्वदा कंपन-प्रकंपन युक्त हैं—जिससे हरएक वस्तू से पूद्गलों का अजस्र प्रवाह होता रहता है।

हम भोजन, पान करते हैं जिनसे भीतर रासायनिक प्रक्रियाएँ होती रहती हैं और बरीर के भीतर हर समय नए पुद्गल पिण्ड बनले रहते हैं भ्रीर पुरानों में कुछ परिवर्तन होता रहता है। इन्हीं पुद्गल पिण्डों के बीज रूप पुद्गल परमारगुम्रों से कार्मगा शरीर का निर्माण होने से उसमें भी परिवर्तन होते रहते हैं। बाहर से अनंतानंत पुद्गल परमारगु विभिन्न संगठनों में आते रहते हैं ग्रौर भीतर से निकलते रहते हैं । और आपसी किया-अकिया द्वारा आंतरिक पुद्गल-पिण्डों में अथवा रासायनिक संगठनों में परिवर्तन होते रहते हैं। कुछ क्षरिएक, कुछ ग्रधिक समय तक रहने वाले कुछ काफी स्थायी प्रकार के नए-पुराने संगठन वनते बिगड़ते रहते हैं । जो पुद्गल परमारगु शरीर के अंतर्गत पुद्गल पिण्डों से मिलकर – संघबद्ध होकर या रासायनिक किया द्वारा स्थायी परिवर्तन कर देते हैं उन्हें जैन साहित्य में ''आसव'' नाम दिया गया है । रासायनिक क्रिया द्वारा संघबद्धता हो जाने पर उस किया को ''बंध'' कहते हैं । ये परिवर्तन यथानुरूप "कार्मए। गरीर" में भी होते रहते हैं। मानव जो कुछ भी करता, कहता या विचारता है वे सभी किसी न किसी पुद्गल पिण्ड द्वारा ही परिचालित, प्रेरित या प्रभावित होते हैं। यह "कर्म प्रकृति" कही जाती है। इनका विश्वद पर संक्षिप्त विवरण दो पुस्तकों से प्राप्त हो सकता है। ये हैं--हिन्दी में-- "जीवन रहस्य एवं कर्म रहस्य" तथा अंग्रेजी में "मिस्ट्रोज आँक लाइक एण्ड इटर्नल हिलस।" १ इन्हें देखें । कर्म सिद्धान्त जैन वाङ्मय में बड़े ही विशाल रूप में वर्णित है यदि पुद्गल परमारपुओं का आना-जाना ग्रौर ग्रांतरिक पुद्गल पिंडों से संघबद्ध होकर ''बंधादि'' करना समक में आ जाय तो फर परम वैज्ञानिक जैन कर्म सिद्धान्त समफ़ने में कोई कठिनाई नहीं हो और तब ज्ञान श्रुतज्ञान न रहकर वैज्ञानिक सम्यक् ज्ञान हो जाय ।

यह ''बंघ'' ही भाग्य है। जो आस्तवित पुद्गल बंध बनाते हैं उन्हें कर्म पुद्-गल या संक्षेप में ''कर्म'' कहते हैं और ये कर्म पुद्गल कार्मग्रा श्वरीर से रासायनिक किया द्वारा प्रतिबन्धित हो जाते हैं। यह बंधन-प्रतिबंधन सर्वदा चलता रहता है। ''कर्मों'' में भी परिवर्तन होता रहता है। हमारे यहाँ आठ प्रकार के ''कर्म-बंध'' कहे गए हैं। जो झात्मा के झाठ गुणों को झाच्छादित या मर्यादित कर देते हैं। कर्म

१. पुस्तकें मिलने का पताः — तीर्थंकर महावीर स्मृति केन्द्र समिति, उत्तरप्रदेश, पारस सदन, ग्रायं नगर, लखनऊ, पिन : २२६००१ जीवन रहस्य एवं कर्म रहस्य—मूल्य रु० ३.५० मिस्ट्रीज ग्रॉफ लाइफ एण्ड इटर्नल ब्लिस—मूल्य रु० ७.५० पुद्गलों का ग्रास्नव हमारे शारीरिक, मानसिक, वाचिक हलन-चलन द्वारा होता है। ग्रासव के अन्य कई कारण जैन शास्त्रों में वर्णित हैं। आस्तवित पुद्गल काम, कोघ, मान, माया, लोभ ग्रादि "कषायों" और बुरी भावनाग्रों द्वारा "बंध" में परिएत हो जाते हैं। ये बंध कुछ क्षणिक, कुछ अर्ध स्थायी ग्रौर कुछ स्थायी होते हैं। ये सभी कुछ, रासायनिक पद्धति द्वारा, शरीर से कर्म कराने की व्यवस्था करते हैं। अच्छे कर्म पिण्ड अच्छा कर्म ग्रौर बुरे कर्म पिण्ड बुरा कर्म प्रभावित करते हैं। आत्मा स्वयं कुछ नहीं करता वह तो शुद्ध, बुद्ध, ज्ञानमय है। परन्तु उसकी उपस्थिति में हो कर्म होते हैं अन्यथा तो शरीर निर्जीव ग्रचेतन, जड़ ही है।

हम जो कुछ भी करते हैं — देखते-सुनते हैं सभी कुछ पुद्गल निर्मित-पुद्गलमय होते हैं। इन्हें जैन वाङ्गमय में 'व्यवहार'' कहा गया हैं। "निश्चय'' तो केवलमात्र आत्मा या आत्मा में लीन हो जाना ही हैं। एकाग्रता से एक ही प्रकार का कर्मासव होता है। आत्मा में ध्यान लगाने से चिन्ता, माया, मोहं आदि से निलिप्त होने से कर्म पुद्गलों का आगमन और बंध एकदम रुक जाता है। इतना ही नहीं पुद्गल पिण्डों में से पुद्गल परमाणु निःसृत होते हैं। उनसे कर्मों की "निर्जरा" भी होती है। जिससे आत्मा की शुद्धता, कर्मों या कर्म पुद्गलों से छुटकारा मिलने से बढ़ती है।

अनंतकालिक परंपरा से चले म्राते कौटुम्बिक अथवा सामाजिक प्रचलनों में फंसे लोग "अज्ञान" में ही पड़े रहकर सच्चें ज्ञान और सच्चे धर्मकी शिक्षा की प्राप्ति नहीं कर पाते हैं । इसके लिए सभी को षट्द्रव्य, सप्ततत्त्व, नवपदार्थ-जैसा जैन सिद्धान्त में वर्णित है, उसकी जानकारी म्रावश्यक है। पर जैन सिद्धान्तों का तीव्र विरोध स्वार्थी लोगों ने इतना फैला रखा है कि इनका ज्ञान विरले लोगों को ही हो पाता है। जैन समाज भी इन तत्त्वों का प्रचार-प्रसार उचित रीति से नहीं करता, इससे संसार अव्यवस्था, ग्रनीति ग्रौर ग्रनाचार एवं दुःखों से भरा हुआ है। सरल भाषा में सरल शब्दा-वली लिए यदि जैनदर्शन और सिद्धान्त की पुस्तकें लिखकर सस्ते दामों में प्रचारित की जाएं तो संसार का बड़ा भला हो । स्रभी तो हमारे श्रीमंत, पंडित, और गुरु मूनि लोगों का ध्यान इधर गया ही नहीं तो क्या हो ? जैन समाज को जैन तत्त्वों के प्रचार-प्रसार पर मंदिर-निर्माण से अधिक खर्च करना चाहिए । इसी से सबका सच्चा भला होगा। जैन मंदिरों ग्रीर संस्थाग्रों में तो रुपया बहुत इकट्ठा है पर उस धन का सदुपयोग नहीं हो पाता। प्रति वर्ष मूर्ति प्रतिष्ठा, कल्याणक महोत्सव ग्रादि समारोहों पर लाखों रुपया इकट्ठा होता है, पर क्या इन रुपयों का एक फीसदी भी तत्त्व-ज्ञान के प्रचार-प्रसार में खर्च होगा ? यदि यह धन ईंट, पत्थर, मंदिर, मूर्ति तथा इमारतों में न लगाकर प्रचार में उचित रीति से खर्च किया जाय तो समाज, देश, विश्व और मानवता का कितना भला हो !

•

### कर्म सिद्धान्त **ग्रौर** ग्राधुनिक विज्ञान

४८

#### 📋 श्री ग्रशोककुमार सक्सेना

विज्ञान को जड़ से चेतन करने का श्रेय म्राचार्य जगदीशचन्द्र बसू को है, जिन्होंने सर्वप्रथम यह प्रतिपादित किया कि सारी प्रकृति जीवन से स्पेंदित होती है ग्रौर तथाकथित 'ग्रचेतन' तथा 'चेतन' में सीमारेखा व्यर्थ है। इसी प्रकार आइन्स्टाइन ने यह प्रक्रिया प्रारम्भ की जिसके आधार पर आधुनिक विज्ञान 'वस्तू' ग्रौर 'विचार' को एक साथ देख सकने में समर्थ हो सका। जिस प्रकार पृथक-पृथक बिन्दूओं की कोई आकृति नहीं होती है परन्तू वे मिलकर कोई चित्र बना सकते हैं, उसी प्रकार पारमाणविक अवयव–प्रोटान, इलेक्ट्रान, न्यूट्रान, मेजान, क्वार्क—स्वयं 'वस्तू' न होकर केवल 'विचार' हैं, किन्तू वे मिलकर कोई वस्तू ग्रर्थात परमारण बना सकते हैं । इसी प्रकार का एक विचार है 'कोटोन' जो प्रकाश का 'निर्माण' करता है---और वैज्ञानिक पोली का विचार है---'न्यूटिनो', जो कि∖ठोस द्रव्य से एकदम अनासक्त भाव से गूजर जाता है । इसके अतिरिक्त म्राइन्स्टाइन की सभी ब्रह्माण्डिकियाँ एक मान्यता के म्रधीन परि-कल्पित की जाती हैं, जिसे ब्रह्माण्डिकीय सिद्धान्त कहते हैं, जिसका अर्थ है कि ब्रह्माण्ड सर्वत्र औसतन एक जैसा है अर्थात् द्रव्य और गति का वितरण पूरे ब्रह्माण्ड में औसतन वैसा ही है जैसा उसके किसी भाग-उदाहरणार्थं हमारी नीहारिका---ग्राकाशगंगा--मन्दाकिनी में । इस मान्यता के पीछे 'गणितीय सौन्दर्यबोध' के अतिरिक्त और कोई ग्राधार नहीं है---और इस प्रकार आइन्स्टाइन के सूत्रों के आधार पर विभिन्न ब्रह्माण्डिकियाँ वैसे ही प्रस्तूत की जाने लगीं जैसे कर्म-सिद्धान्त के आधार पर जैन. बौद्ध. सांख्य म्रादि दर्शन ।

प्रकृति की लीला समफने के लिये मानव के पास गणित ही 'एक भरोसा, एक बल' है, परन्तु गरिगतीय निष्कर्ष निराकार ब्रह्म की तरह होते हैं । उनके साकार रूप की उपासना प्रयोगशाला के मन्दिर में होती है और इन्जीनियरी तथा प्रौद्योगिकी अपना काम निकालने के लिए सिद्धि-प्राप्ति का प्रयास हैं । इसी प्रकार परम तत्त्व को समफने के लिए कर्म-सिद्धान्त एक वास्तविक सच है, जिसमें स्वयं झात्मा निराकार ब्रह्म है और मोक्ष या कैवल्य या सिद्धि-प्राप्ति के साधन हैं— भक्ति, कर्म, ज्ञान व योग ।

संसार की सभी घटनाएँ, जीवों की सभी चेष्टाएँ, यहाँ तक कि स्वयं यह

जगत्, कर्म की ही गति का फल है। देवता लोग भी कर्म के बन्धनों से परे नहीं हैं। ग्रवतार लेने पर भगवान भी कर्म के गतिचक में घूमने लगते हैं। कर्म की गति बड़ी विचित्र है। इसके आदि---ग्रन्त को जानना सरल नहीं है। सच ही कहा गया है---'गहना कर्मगो गति'।

विश्व में व्याप्त विषमता का एकमात्र कारण प्राणियों द्वारा किये गये अपने कर्म हैं। 'कर्मजम् लोकवैचित्र्य', अर्थात् विश्व की यह विचित्रता कर्मजन्य है, कर्म के कारण है।

"करम प्रधान विश्व करि राखा, जो जस करहि सो तसि फल चाखा" ' — यही कर्म सिद्धान्त है, जिसे वेदान्त, गीता, जैन, बौढ, न्याय, वैशेषिक, मीमांसा, सांख्य, योग, ग्रढ़ैत, काश्मीरीय शैव, वैष्णव, भेदाभेद, विशिष्टाढ़ैत, ढ्रैताढ़ैत, ढ्रैत, शुद्धाढ़ैत— सभी दर्शन स्वीकार करते हैं।

विभिन्न दार्शनकों के मन्तव्यों से यह स्पष्ट है कि कर्म किया या वृत्ति या प्रवृत्ति या द्रव्यकर्म है, जिसके मूल में राग ग्रौर द्वेष रहते हैं — 'रागो क दोसो विय कम्मबीय' । हमारा प्रत्येक ग्रच्छा या बुरा कार्य संस्कार, धर्म-अधर्म, कर्माशय, अनुशय या भावकर्म छोड़ जाता है । संस्कार से प्रवृत्ति ग्रौर प्रवृत्ति से संस्कार की परम्परा ग्रनादिकाल से चली आ रही है । इसी का नाम संसार है, जिसके चक में पड़े हुए प्राणी कर्म, माया, अज्ञान, ग्रविद्या, प्रकृति, वासना या भिथ्यात्व से संलिप्त हैं, जिनके कारएा वे संसार के वास्तविक स्वरूप को समफने में असमर्थ हैं, ग्रतः प्राणी के प्रत्येक कार्य राग द्वेष के ग्रभिनिवेश हैं । इसलिए प्रासियों का प्रत्येक कार्य ग्रात्मा पर ग्रावरण का ही कारएा होता है । परन्तु सत्त्व-रजस-तमो-रूपा त्रिगुगात्मिका ग्रविद्या त्रिगुणातीत न्नात्मा से पृथक् है । जीव ग्रौर कर्म के सम्बन्ध का प्रवाह ग्रनादि है । कर्म-प्रवाह के ग्रनादित्व को और मुक्त जीव के संसार में न लौटने को सभी प्रतिष्ठित दर्शन मानते हैं ।

आत्मा ही कर्म का कर्त्ता और उसके फल का भोक्ता है—''य कर्त्ता कर्म भेदानाम् भोक्ता फलस्य च'' यद्यपि जीव और पौद्गलिक कर्म दोनों एक दूसरे का निमित्त पाकर परिणमन करते हैं तथापि ग्रात्मा अपने भावों का ही कर्त्ता है, पुद्गल कर्मकृत समस्त भावों का कर्त्ता नहीं है।

गीता में स्पष्ट कहा है—''नादत्ते कस्यचित्त पापं न चैव सुकृतं विभु'', अर्थात् परमेश्वर न तो किसी के पाप को लेता है और न पुण्य को, यानी प्राणी-मात्र को अपने कर्मानुसार सुख-दुःख भोगने पड़ते हैं। कर्म ग्रपना फल स्वयं देते हैं। 'कर्मणा बघ्यते जन्तुः' (महाभारत, शान्तिपर्व) ग्रर्थात् प्राणी कर्म से बँषता है ग्रौर कर्म की परम्परा ग्रनादि है। ऎसी परिस्थिति में 'बुद्धि कर्मानुसारिणो' श्रयति कमें के अनुसार प्राणी की बुद्धि होती है। 'यादृशी भावना यस्य सिद्धि-भैवति तादृशी' ग्रय्ति ग्रच्छे आशय से किया गया कार्य पुण्य और बुरे अभिप्राय से किया गया कार्य पाप का निमित्त होता है। इसलिये साधारण लोग यह समभते हैं कि ग्रमुक काम न करने से ग्रपने को पाप-पुण्य का लेप न लगेगा, इससे वे उस काम को तो छोड़ देते हैं, पर बहुधा उनकी मानसिक त्रिया नहीं छूटती, इससे वे इच्छा रहने पर भी पाप-पुण्य के बन्ध से अपने को मुक्त नहीं कर सकते । सच्ची निर्लेपता मानसिक क्षोभ के त्याग में है । अनासक्त कार्य से ही मोक्ष प्राप्त होता है । इसीलिये ''कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फलेषु कदाचन'' (गीता), अर्थात् कर्म करना ग्रपना ग्रधिकार है, फल पाना नहीं । परम पुरुषार्थ या मोक्ष पाने के तीन साधन हैं---श्रद्धा या भक्ति या सम्यग् दर्शन, ज्ञान या सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्र अर्थात् कर्म और योग । मनोनिग्रह, इन्द्रिय-जय ग्रादि सात्विक कर्म ही कर्म मार्ग है और चित्त-शुद्धि हेतु की जाने वाली सत्प्रवृत्ति ही योग मार्ग है । कर्ममार्ग ग्रीर योगमार्ग दोनों ही कर्म-सिद्धान्त के अभिन्न अंग हैं ।

चार्ल्स डाविन का जैव-विकासवाद जिस प्रकार से सरलतम से जटिलतम जीव की उत्पत्ति बतलाता है, उसी प्रकार कर्म-सिद्धान्त भी जीव या म्रात्मा के ग्राध्यात्मिक विकास को कर्म के ग्राधार पर मानता है ग्रौर कर्मानुसार जीव को विभिन्न योनियों में से होकर जन्म-जन्मांतर गुजरना पड़ता है। जीव मोह के प्रगाढ़तम परदे को हटाता हुग्रा उत्तरोत्तर आध्यात्मिक विकास की परि-मापक रेखान्नों या गुणस्थानों या चित्त-भूमिकाओं की विभिन्न अवस्थाओं में से होकर गुजरता है (पातंजल योग-दर्शन, योगवासिष्ठ, श्री देवेन्द्रसूरिकृत कर्म-विपाक) घीर जब ग्रज्ञान रूपी हृदय-ग्रंथियाँ विनष्ट हो जाती हैं तभी मोक्ष या कैवल्य प्राप्त होता है (शिव गीता) । यही आत्मा के विकास की पराकाण्ठा है । यही परमारम-भाव का अभेद है । यही ब्रह्मभाव है । यही जीव का शिव होना है, यही पूर्ण आनन्द है। तपस्या के कारण पुण्य के उदय होने से तत्त्व-की प्राप्ति जीवित अवस्था में यदि किसी जीव को हो जाये, तो उसके ज्ञान के प्रभाव से उसकी वासना नष्ट हो जाती है, कियमाण या प्रारब्ध कर्म का नाश हो जाता है एवं संचित कर्म भी शक्तिहीन हो जाते हैं। यही जीवन-मुक्त की ग्रवस्था है, जिसके पक्ष्वात चरम पद की प्राप्ति होती है । ग्रतः परम पद के जिज्ञासु को अनासक्त होकेर कर्म को करते रहना चाहिये, क्योकि कर्म और भक्ति के बिना ज्ञान को प्राप्ति नहीं हो सकती और ज्ञान की प्राप्ति से ही परम पद की प्राप्ति होती है । मोक्ष कहीं बाहर से नहीं ग्राता । वह ग्रात्मा की समग्र शक्तियों का परिपूर्श व्यक्त होना मात्र है। सभी निवर्तकवादियों का सामान्य लक्षण यही है कि किसी प्रकार से कमों की जड़ नष्ट करना और ऐसी स्थिति पाना कि जहां से फिर जन्मचक्र में ग्राना न पड़े, क्योंकि पुनर्जन्म और परलोक ३१० ]

का कारण कर्म है । जीव कर्मों के क्रावरण को पुरुषार्थ द्वारा हटाता है । सिद्ध जीव की विकसित दशा है ।

वैज्ञानिक क्लाइन की ब्रह्माण्डिकी गोचर ब्रह्माण्ड को एक परिमित व्यवस्था-परानीहारिका (मैटागैलेक्सी) का सदस्य मानती है। इस परा-नीहारिका में पहले द्रव्य और प्रतिद्रव्य दोनों उपस्थित थे। प्रतिद्रव्य को संक्षेप में यों समफिये कि परमारग्र के जो दो सौ से ऊपर ज्ञात ग्रवयव हैं उनमें से कुछ के 'विरोधी' अवयव प्रयोगशाला में पहचान लिए गए हैं, तो यदि समस्त अवयवों के विरोधी अवयव हों और वे आपस में मिल भी सर्के तो 'प्रति-परमारणू' बन सकता है और फिर झागे प्रतिद्रव्य का भी अस्तित्व सम्भव है। यदि प्रतिद्रव्य है तो वह द्रव्य के साथ नहीं रह सकता-परस्पर संयोग होते ही वे एक-दूसरे को समाप्त कर देंगे और इस प्रक्रिया में ग्रकल्पनीय ऊर्जा की सुष्टि होगी—परन्तु प्रतिद्रव्य अकेले बना रह सकता है, जैसे कि द्रव्य अकेले बना रह सकता है। प्रतिद्रव्य की बनी हुई एक दुनिया भी हो सकती है। उस दुनिया में क्या हो सकता है, इस चर्चा के अपने-अलग मजे हैं और 'प्रतिविश्व' पर वैज्ञानिकों का कोई एकाघिकार भी नहीं है । उदाहरण के लिये कृष्ण-लीला की उदासता सिद्ध करने के लिए कुछ वैध्णव दार्शनिकों ने 'गोलोक' की कल्पना प्रतिविध्व के रूप में ही की है, जिसका विशेष लाभ यह है कि परकीया प्रेम जो इस लोक में अधम कृत्य हैं, उस लोक में उत्तम कृत्य हो जाता है। भारतीय दर्शन में सत्यलोक, ब्रह्मलोक, तपलोक, महलोंक, भुवलोंक, पितुलोक, देवलोक, चन्द्रलोक, सर्यलोक ग्रादि की कल्पना प्रतिविश्व के रूप में ही है।

इसी प्रकार अनन्तकोटि ब्रह्माण्ड स्वरूप इस विश्व में एक-एक ब्रह्माण्ड में अनन्ततानन्त जीव हैं। ब्रह्माण्ड की अनेकता और अनन्तता अब बैज्ञानिक भी स्वीकृत कर चुके हैं। कैलिफोर्निया विश्वविद्यालय के प्रोफेसर डाक्टर हेज हाबेर ने दूसरी दुनिया में जीवन के बारे में एक अनोखा सिद्धान्त पेश किया है, जिसके अनुसार जरूरी नहीं कि जहां भी विकसित सभ्यता अथवा विकासशील जीवन हो, वहां पानी और आक्सीजन हो ही। शुक्रग्रह जैसे गैसीय वातावरण युक्त ग्रहों, के आकाश में भी जीवन उसी तरह पनप सकता है, जैसे पृथ्वी के ऊपर महासागरों में पनपा। पृथ्वी के जीवधारियों के शरीर में भले ही कार्बन-यौगिकों का बाहुल्य है, मगर अन्य ग्रहों का जीवन बिलकुल भिन्न तत्त्वों से बना हो सकता है। जिन ग्रहों पर सरसरी तौर से जीवन नहीं दिखाई देता, वहां भी 'भूमिगत' जीवन हो सकता है। हो सकता है आए दिन हम जो उड़न-तक्तरियाँ वगैरह पृथ्वी पर देखते हैं, वे हमारे 'पड़ोस' से आई हों ग्रौर पृथ्वी से आक्सोजन, जल तथा अन्य आवश्यक पदार्थ एकत्र करके वापिस चली जाती हों। इस सिलसिले में वैज्ञानिक पृथ्वी ग्रौर शुक्र के बीच, पृथ्वी ग्रौर मंगल के बीच तथा मंगल से कुछ पीछे तक के अन्तरिक्ष में ''तैरते अन्तरिक्ष नगरों' की सम्भावना को भी गम्भीरता से ले रहे हैं, ग्रर्थात् ब्रह्माण्डों में ग्रनन्त जीवन है। ग्रनंतानन्त जीवों में एक-एक जीव के अनंतानन्त जन्मों में एक-एक जन्म में ग्रनंतानन्त कर्म हैं।

समस्त विश्व एक ही 'शक्ति' और 'शक्तिमान' का उल्लसित रूप है। सभी चिन्मय हैं। परम शिव सर्वथा स्वतंत्र होकर बिना किसी की सहायता से, केवल अपनी ही 'शक्ति' से, सृष्टि को लीला के लिए उद्भाषित करते हैं और लीला का संवरण भी कर लेते हैं। वस्तुतः यही माकर साधक को "एकमेवाद्वितीयं नेह नानास्ति किचन" तथा "सर्वं खल्विद ब्रह्म" का वास्तविक अनुभव होता है । 'माया' या 'कर्म' ब्रह्मशक्ति, ब्रह्माश्रित है, पर 'ब्रह्म' सत्य है, परन्तू विचार-दुष्टि से माया या कर्म 'सदसद्विलक्षण' है, किन्तू माया या कर्म को स्वीकार कर उसको ब्रह्ममयी, नित्या ग्रौर सत्यस्वरूपा मानने से 'ब्रह्म' ग्रौर 'माया' या 'कर्म' की एकरसता हो जाती है, यह एकरसता माया या कर्म को त्याग कर या तुच्छ समफकर नहीं बल्कि उसको ग्रपनी ही शक्ति समफने में है, क्योंकि मल प्रकृति 'अव्यक्त' है। कर्म की गति अनादि है, अविद्या अनादि है। अविद्या या कर्म तथा जीव का सम्बन्ध भी अनादि है, परन्तू ये कर्मगति, अविद्या या कर्म सम्बन्ध, अनित्य हैं। इनका नाग यद्यपि परिणाम के द्वारा ही होता है तथापि नाश के लिए भी सृष्टि का होना स्रावश्यक है। स्रव्यक्त रूप के रहने से सृष्टि नहीं हो सकती तो फिर सुष्टि होती कैसे है ? वास्तव में 'कार्य' वस्तुत: 'काररेंग' में वर्तमान है, अर्थात् कारेग व्यापार के पूर्व 'कार्य' कारण में ग्रब्यक्त रूप में रहता है। कार्य की उत्पत्ति श्रौर नाश का अर्थ 'उस विषय की सत्ता का होना यान होना' नहीं है। कार एा से कार्य की उत्पत्ति का अर्थ है--- 'ग्रव्यक्त से व्यक्त होना' तथा कार्य के नाश का अर्थ है-- 'व्यक्त से ग्रव्यक्त होना ।' यह भी एक प्रकार का परिशाम है, जिसके कारण ग्रव्यक्त मूला प्रकृति में ग्रव्यक्त रूप में वर्तमान वस्तु व्यक्त हो जाती है, अर्थात्न किसीकी 'उत्पत्ति' और न किसी का 'नाश' होता है; केवल स्वरूप में परिवर्तन होता है, वस्तू में नहीं; यानी समस्त विश्वरूप कार्य मुल प्रकृति रूप कारएा में अव्यक्तावस्था में वर्तमान रहता है।

भौतिक विज्ञान के ग्रनुसार जगत् में किसी भी पदार्थ का नाश नहीं होता, रूपान्तर मात्र होता है। विज्ञान शक्ति के संरक्षण-सिद्धान्त में, पदार्थ की अनश्वरता के सिद्धान्त में विश्वास करता है। जब जगत के जड़ पदार्थों की यह स्थिति है, तब इन्हीं के ग्रभिन्न-निमित्त-उपादान कारण चेतन ग्रात्मतत्त्व की ग्रनश्वरता सैमुतिक न्याय से सुतरां सत्य होनी चाहिये।

श्री अरविन्द द्वारा चेतना के विभिन्न स्तरों की परिकल्पना के साथ-साथ

'ग्रति-मानव' का सृष्टि-विकास तथा भूतल पर देवत्व के स्वयं ग्राविर्भाव की उच्चतम परिकल्पना भारत के प्राचीन मनीषियों के सिद्धान्त से निराली है। मूलत: यह परिकल्पना डाविन के विकासवाद की श्रेष्ठतम आध्यात्मिक परिएाति है।

विक्ष्व में प्रत्येक कार्य को प्रतिक्रिया होती है, जिससे प्रकृति में कार्य शक्ति का सन्तुलन बना रहता है। उसी प्रकार कर्म एक क्रिया है और फल उसकी प्रतिक्रिया है, ग्रतः जो भले या बुरे कर्म हमने किये हैं, उनका ग्रच्छा या बुरा फल हमें भुगतना पड़ेगा।

स्वामी विवेकानन्द ने कर्म-सिद्धान्त की वैज्ञानिक विवेचना की है। उनका कथन है कि जिस प्रकार प्रत्येक किया जो हम करते हैं, हमारे पास पुनः वापिस ग्रातो है प्रतिक्रिया के रूप में; उसो प्रकार हमारे कार्य दूसरे मनुष्यों पर प्रतिक्रिया कर सकते हैं ग्रीर अन्य मनुप्य के कार्य हमारे ऊपर प्रतिकिया कर सकते हैं। समस्त मस्तिष्क जो कि समान प्रवृत्ति रखते हैं, वे समान विचार से प्रभावित होते हैं। यद्यपि मस्तिष्क पर विचारों का यह प्रभाव दूरी आदि अन्य कारणों पर निर्भर करता है, तथापि मस्तिष्क सदैव ग्रभिग्रहण के लिए खुला रहता है।

जिस प्रकार दूरस्थ ब्रह्माण्डकीय पिण्डों से आने वाली प्रकाश तरंगे पृथ्वी तक आने में करोड़ों प्रकाश वर्ष ले लेती हैं, उसी प्रकार विचार-तरंगे भी कई सौ वर्षों तक संचरित होती हुई स्पन्दन करती रहती हैं जब तक कि वे किसी ग्रभिग्राही तक न पहुँच जायें । इसलिये, बहुत कुछ सम्भव है कि हमारा वातावरण इस प्रकार के ग्रच्छे तथा बुरे विचार-स्पन्दनों के कम्पनों से ग्रोतप्रोत हो । जब तक कि कोई मस्तिष्क-अभिग्राही ग्रहण नहीं कर लेता है तब तक प्रत्येक मस्तिष्क से निकला हुआ विचार स्पन्दन करता रहता है और मस्तिष्क जो कि इनको ग्रहण करने के लिए खुला हुग्रा है, तत्काल इन विचार-स्पन्दनों में से कुछ को ग्रभिगृहीत कर लेता है, ग्रतः एक मनुष्य जब कोई बुरा कार्य करता है, तो उसका मस्तिष्क वातावरण में व्याप्त बुरी विचारधाराग्रों के स्पन्दनों को लगातार ग्रहण करता रहता है । यही कारण है कि बुरा कार्य करने वाला सतत बुरे कार्य ही करते रहने में तत्पर रहता है । यही बात अच्छे कार्य करने वाले पर भी लागू होती है ।

जो ग्रच्छा कार्य करने वाला यह जानता है कि अच्छे कर्म में भी कुछ-न-

कुछ बुराई है श्रौर बुराइयों के मध्य जो देखता है कि कहीं-न-कहीं पर कुछ अच्छाई भी है, वही कर्म के रहस्य को जानता है। इसलिये हम कितनी भी कोशिश क्यों न करलें, कोई भी कार्य पूर्णतया शुद्ध या अशुद्ध नहीं हो सकता।

दूसरों के प्रति लगातार ग्रच्छे कार्य करने के जरिये हम अपने को भूलने का प्रयास करते हैं। यह ग्रपने को भूलना ही वह बहुत बड़ा सबक है जो हमें ग्रपनी जिन्दगी में सीखना चाहिये। ग्रपने को भूलने की यह अवस्था ही ज्ञान, भक्ति और कर्म का अपूर्व संयोग है, जहां पर ''मैं'' नहीं रहता।

इस जन्म में देखी जाने वाली सब विलक्षणतायें न वर्तमान जन्म की कृति ही का परिणाम है, न माता-पिता के केवल संस्कार का ही, और न केवल परिस्थिति का ही। इसलिये आत्मा के अस्तित्व को गर्भ के आरम्भ समय से और भी पूर्व मानना पड़ता है, जिससे अनेक पूर्व जन्म की परम्परा सिद्ध होती है, क्योंकि अपरिमित ज्ञान-शक्ति एक जन्म के अभ्यास का फल नहीं हो सकती। इस प्रकार आत्मा अनादि है और इस अनादि तत्त्व का कभी नाश नहीं होता। गीता में सच ही कहा है—

> ंन जायते च्रियते व कदाचिन्नाय भूरवा, भविता न भूयः । अजो नित्यं शाश्वतोयं पुरासो, न हन्यते हन्यमाने शरीरे ।।

ग्रीर "नासतो विद्यते भावो. ना भावो विद्यते सतः"—इस सिद्धान्त को सभी दार्शनिक व अब आधुनिक वैज्ञानिक मानते हैं ।

पुनर्जन्म का मूल कारण विभिन्न प्रकार के शुभाशुभ कर्म ही हो सकते हैं, जिनके फलस्वरूप प्राणिमात्र को तारतम्य या वैषम्य से जन्म से मृत्युपर्यन्त सुख-दुःख भोगने पड़ते हैं । पूर्वजन्म के संस्कार मन में रहते हैं । उन संस्कारों को उद्भासित करने वाला देश, काल, ग्रवस्था, परिस्थिति ग्रादि कोई भी पदार्थ जैसे हो सामने आता है, संस्कार उद्भासित हो जाते हैं ग्रौर प्राग्ती को पूर्व जन्म के अभ्यास से उस कार्य में प्रवृत्त कर देते हैं ।

प्राघ्यापक हक्सले का कथन है कि विकासवाद के सिद्धान्त की तरह देहान्तरवाद सिद्धान्त भी वास्तविक है। कुलक्रमागत संक्रमएा के प्रवक्ता मानवीय आत्मा के अस्तित्व पर विश्वास नहीं करते। उनके मतानुसार अपने बंशजों में कोषाएगुगत संक्रमएा की प्रक्रिया द्वारा मनुष्य अमर बन सकता है। यदि यह सही है तो आइन्स्टाइन या गाँधी के वंशजों को हम आइन्स्टाइन या गाँधी के समान ही क्यों नहीं देखते ? इसलिए पूर्णता प्राप्त करने के संदर्भ में विकासवाद का सिद्धान्त पुनर्जन्म ग्रौर कर्म सिद्धान्त की प्रक्रिया द्वारा संतोष-जनक और ग्रपेक्षाकृत उत्तम तरीके से समभा जा सकता है। जीवन के कण-कएा ग्रौर क्षरए-क्षण के साथ कर्म-सूत्र ग्रविच्छिन्न रूप से जुड़ा हुग्रा है, "न हि कश्चित् क्षरामपि जातु तिष्ठत्यकर्मकृत" (गीता) अर्थात् कोई भी क्षणभर के लिए भी बिना कुछ कर्म किये नहीं रहता, "एगे आया" आत्मा अपने मूल-स्वभाव की दृष्टि से एक है। यह निश्चित-निश्चल विचार है कि आत्मा व परमात्मा, जीव तथा ब्रह्म के बीच ग्रन्तर डालने वाला तत्त्व 'कर्म ही तो है। जीव-सृष्टि का समूचा चक्र 'कर्म' की धुरी पर ही घूम रहा है। कर्म-सम्पृक्त जीव ही ग्रात्मा है, और कर्म-विमुक्त जीव ही ब्रह्म अथवा परमात्मा है। जीव-सृष्टि का समूचा चक्र 'कर्म' की धुरी पर ही घूम रहा है। कर्म-सम्पृक्त जीव ही ग्रात्मा है, और कर्म-विमुक्त जीव ही ब्रह्म अथवा परमात्मा है। कर्मबाद का दिव्य सन्देश है कि तुम अपने जीवन के निर्माता ग्रौर अपने भाग्य-विधाता स्वयं हो। संक्षेप में कर्म-सिद्धान्त आघ्यात्मिक चिन्तन और विकास का प्रबल कारएग होने के साथ लोक जीवन में समभाव का ग्रालम्बन करने की सीख देता है। जैसा पुरुषार्थ होगा, वैसा ही भाग्य बनेगा। प्रत्येक श्रात्मा कर्म से मुक्त होकर सत्-चित्त-आन्द स्वरूप को प्राप्त करने में समर्थ है।

# दूहा धरम रा

#### 🛄 श्री सत्यनारायण गोयनका

सदा जृद्ध करती रवै, लेवे बैर्या जीत । बर्ग वीर पुरुसारथी, या संता री रोत ॥१॥ यो हि संत रो जुद्ध है, यो हि पराक्रम घोर । काम कोध ग्रर मोह सूं, राखें मुखड़ो मोड़ ॥२॥ राग द्वेष अभिमान रा, बैरि बड़ा बलवान । कुण जार्एं कद सिर चढं, पीड़ित कर दे प्रारा ॥३॥ संत सदा जाग्रत रवे, करें न रंच प्रमाद । भव-भय-बंधन काट कर, चखें मुक्ति को स्वाद ॥४॥ अन्तरमन रण खेत मंह, बैरी भेळा होय । एक एक ने कतल कर, संत विजेता होय ॥४॥ सतत जूभतो ही रवे, संत देह परयन्त । हनन करे अरिगण सकल, हुह जावे अरहन्त ॥६॥

# कर्म सिद्धान्तः वैज्ञानिक परिप्रेक्ष्य में □ <sup>डॉ. महाग</sup>

38

📋 डॉ. महावीरसिंह मुर्डिया

जैन दर्शन के अनुसार प्रत्येक संसारी श्रात्मा कर्मों से बद्ध है। यह कर्म बन्ध ग्रात्मा का किसी श्रमुक समय में नहीं हुआ, अपितु अनादि काल से है। जैसे खान से सोना शुद्ध नहीं निकलता, ग्रपितु अनेक श्रशुद्धियों से युक्त निकलता है, वैसे ही संसारी आत्माएँ भी कर्म बन्धनों से जकड़ी हुई हैं।

सामान्य रूप से जो कुछ किया जाता है, वह कर्म कहलाता है। प्राणी जैसे कर्म करता है, वैसा ही फल भोगता है। कर्म के अनुसार फल को भोगना नियति का कम है। परलोक मानने वाले दर्शनों के अनुसार मनुष्य द्वारा कर्म किये जाने के उपरान्त वे कर्म, जीव के साथ अपना संस्कार छोड़ जाते हैं। ये संस्कार ही भविष्य में प्राणी को अपने पूर्वकृत कर्म के अनुसार फल देते हैं। यूर्व कृत कर्म के संस्कार अच्छे कर्म का अच्छा फल एवं बुरे कर्म का बुरा फल देते हैं। पूर्वकृत कर्म प्रापना जो संस्कार छोड़ जाते हैं, और उन संस्कारों द्वारा जो प्रवृत्ति होती है, उसमें मूल कारण राग और द्वेष होता है। किसी भी कर्म की प्रवृत्ति राग या द्वेष के अभाव में असम्भावित होती है। अतः संस्कार द्वारा प्रवृत्ति एवं प्रवृत्ति द्वारा संस्कार की परम्परा अनादिकाल से चली आ रही है। यह परम्परा ही संसार कहलाता है।

जैन दर्शन के अनुसार कर्म संस्कार मात्र ही नहीं है, अपितु एक वस्तुभूत पदार्थ है जिसे कार्मण जाति के दलिक या पुद्गल माना गया है। वे दलिक रागी द्वोषी जीव की किया से आकृष्ट होकर जीव के साथ दूध-पानी की तरह मिल जाते हैं। यद्यपि ये दलिक भौतिक हैं, तथापि जीव के कर्म अर्थात् किया द्वारा आकृष्ट होकर जीव के साथ एकमेक हो जाते हैं।

#### कर्मबन्ध व कर्ममुक्तिः

जैन कर्मवाद में कर्मोपार्जन के दो मुख्य कारएा माने गये हैं—योग और कषाय । शरीर, वाएगी श्रीर मन के सामान्य व्यापार को जैन परिभाषा में 'योग' कहते हैं । जब प्राणी ग्रपने मन, वचन अथवा तन से किसी प्रकार की प्रवृत्ति करता है तब उसके ग्रासपास रहे हुए कर्म योग्य परमारणुओं का ग्राकर्षण होता है । इस प्रक्रिया का नाम ग्रास्तव है । कषाय के कारण कर्म परमारणुओं का ग्रात्मा से मिल जाना बंध कहलाता है । कर्मफल का प्रारम्भ ही कर्म का उदय है। ज्यों-ज्यों कर्मों का उदय होता जाता है, त्यों-त्यों कर्म ग्रात्मा से ग्रलग होते जाते हैं । इसी प्रक्रिया का नाम निर्ज़रा है । जब ग्रात्मा से समस्त कर्म अलग हो जाते हैं तब उसकी जो ग्रवस्था होती है, उसे मोक्ष कहते हैं ।

# वैज्ञानिक पृष्ठमूमि पर कर्म सिद्धान्तः

यह सम्पूर्श ब्रह्माण्ड विद्युत चुम्बकीय तरंगों (Electromagnetic Waves) से ठीक उसी प्रकार भरा पड़ा है जिस प्रकार सम्पूर्ण लोकाकाश कार्मर वर्गणा रूप पुद्गल परमारगुम्नों से भरा हुम्रा है। ये तरंगें प्रकाश के वेग से लोकाकाश के एक प्रदेश से दूसरे प्रदेश की म्रोर गमन करती रहती हैं। इन तरंगों की कम्पन शक्ति बहुत म्रधिक, यहाँ तक कि X-Rays की कम्पन शक्ति (१०<sup>3</sup> से १७<sup>3</sup> किलो साइकिल प्रति सैकण्ड) से करोड़ों गुनी ज्यादा होती है। तरंगों की आवृत्ति (frequency), n, तथा प्रकाश के वेग (c) में निम्न सम्बन्ध है—( $\lambda$ =तरंग की लम्बाई)=Wavelength

#### $c = n\lambda$

अब एक खास ग्रावृत्ति (frequency) की विद्युत चुम्बकीय तरंगों को एक प्राप्तक द्वारा पकड़ने के लिए उसमें एक ऐसे दौलित्र (oscillator) का उपयोग किया जाता है कि यह उन्हीं ग्रावृत्ति पर कार्य कर रहा हो। इस विद्युतीय साम्यावस्था (Electrical resonance) के सिद्धान्त से वे ग्राकाश में व्याप्त तरंगें, प्राप्तक (Receiver) द्वारा आसानी से ग्रहगा करली जाता हैं।

ठीक यही घटना ग्रारमा में कार्मण-स्कन्घों के ग्राकषित होने में होती है। विचारों या भावों के अनुसार मन, वाणो या शारीरिक कियाग्रों द्वारा आत्मा के प्रदेशों में कम्पन उत्पन्न होते हैं जिसे पहले 'योग' कहा गया है। ग्रर्थात् योग शक्ति से ग्रात्मा में पूर्व से उपस्थित कर्म रूप पुद्गल परमाराग्रग्नों (जो आत्मा के प्रदेशों में एक क्षेत्रावगाही होकर पूर्व से प्रवर्तमान थे) में कम्पन होता है। इन कम्पनों की आवृत्ति की न्यूनाधिकता, कषायों की ऋजुता या घनी संक्लेशता के प्रदेशों में एक क्षेत्रावगाही होकर पूर्व से प्रवर्तमान थे) में कम्पन होता है। इन कम्पनों की आवृत्ति की न्यूनाधिकता, कषायों की ऋजुता या घनी संक्लेशता के प्रनुसार होती है। शुभ या अशुभ परिणामों से विभिन्न तरंग लम्बाइयों की तरंगें आत्मा के प्रदेशों से उत्पन्न होती रहती हैं ग्रौर इस प्रकार की कम्पन किया से इसे एक दौलित्र (oscillator) की भांति मान सकते हैं, जो लोकाकाग्रा में उपस्थित उन्हीं तरंग लम्बाई के लिए साम्य (tunned या resonance) समभा जा सकता है। ऐसी स्थिति में भाव कर्मों के माध्यम से, ठीक उसी प्रकार की तरंगें ग्रात्मा के प्रदेशों से एक क्षेत्रावगाही सम्बन्ध स्थापित कर लेती हैं, और ग्रात्मा ग्रपने स्वभाव गुएा के कारण विक्रत कर नयी-नयी तरंगें पुनः ग्रात्मा में उत्पन्न करती है। इस तरह यह स्वचालित दौलित्र (self oscillated oscillator) की भांति व्यवहार कर नयी-नयी तरंगों को हमेशा खींचता रहता है। कर्मवाद में यह आस्नय कहा गया है। ये पुद्गल परमारणु ग्रात्म-प्रदेशों में एक क्षेत्रावगाही सम्बन्ध स्थापित ही करते हैं न कि वे दोनों एक-दूसरे में परिवर्तित हो जाते हैं। ऐसे सम्बन्ध के बाव-जूद भी जीव, जीव रहता है ग्रौर पुद्गल के परमारणु, परमारणु रूप में ही रहते हैं। दोनों अपने भौतिक गुणों (Fundamental properties) को एक समय के लिए भी नहीं छोड़ते। यह कर्मबन्ध है।

यदि घ्रात्मा के प्रदेशों में परमाणुओं की कम्पन-प्रक्रिया ढीली पड़ने लगे, जो कि योगों की सरलता से ही सम्भव हो सकती है, तो बाहर से उसी घनुपात में कार्मण परमाणु कम आएँगे अर्थात् आकर्षण क्रिया हो न होगी, अर्थात् संवर होना शुरू होगा। जब नई तरंगों के माध्यम से पुद्गल परमाणुओं का आना बन्द हो जाता है तो पहले से बैठे हुए कार्मण परमाणु ग्रवमंदित दोलन (Damped oscillation) करके निकलते रहेंगे। अर्थात् प्रतिक्षण निर्जरा होगी ग्रीर एक समय ऐसा आयेगा जब प्राप्तक दौलित्र (oscillator) कार्य करना बन्द कर देगा। निविकल्पता की उस स्थिति में योगों की प्रवृत्ति एक दम बन्द हो जायगी ग्रीर संचित कर्म शेष न रहने पर फिर प्रदेशों की कम्पन-क्रिया का प्रश्न ही नहीं उठता, ग्रर्थात् कर्मों की निर्जरा हो जायेगी। सम्पूर्ण कर्मों की निजीर्णावस्था ही मोक्ष कहलाती है।

इस प्रकार तरंग सिद्धान्त (wave theory) के विद्युतीय साम्यावस्था (Electrical resonance) की घटना से ग्रास्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष भलीभांति समभा जा सकता है।

#### टैलोपैथी

विचार करते समय मस्तिष्क में विद्युत उत्पन्न होती है। इस विचारशक्ति की परीक्षा करने के लिए पेरिस के प्रसिद्ध डॉ० वेरडुक ने एक यन्त्र तैयार किया। एक कांच के पात्र में सुई के सदृश एक महीन तार लगाया गया और मन को एकाग्र करके थोड़ी देर तक विचार-शक्ति का प्रभाव उस पर डालने से सुई हिलने लगती है। यदि इच्छा शक्ति निर्बल हो तो उसमें कुछ भी हलचल नहीं होती। विचार शक्ति की गति बिजली से भी तीव्र है---लगभग तोन लाख किलोमीटर प्रति सैकण्ड। जिस प्रकार यन्त्रों द्वारा विद्युत तरंगों का प्रसारएग और ग्रहण होता है और रेडियो, टेलीफोन, टेलिप्रिन्टर, टेलिविजन ग्रादि विद्युत को मनुष्य के लिए उपयोगी व लाभप्रद साधन बनाते हैं, इसी प्रकार विचार-विद्युत की लहरों का भी एक विशेष प्रक्रिया से प्रसारएग ग्रीर ग्रहण होता है। इस प्रक्रिया को टैलीपैथी कहा जाता है। टैलीपैथी के प्रयोग से हजारों मील दूरस्थ व्यक्ति भी विचारों का आदान-प्रदान व प्रेषएा-ग्रहण कर सकते हैं। भविष्य में यही टैलीपैथी की प्रक्रिया सरल और सुगम हो जनसाधारएग के लिए भी महान् लाभदायक सिद्ध होगी, ऐसी पूरी सम्भावना है। □

[३२४

# जैन कर्म सिद्धान्त ग्रौर विज्ञानः पारस्परिक ग्रभिगम

१०

🔲 डॉ. जगवीशराय जैन

जैन कर्म सिद्धान्त को समऋने के लिए ''ग्रात्मा'' के स्वरूप को समझना मावश्यक है और इसके वैज्ञानिक विवेचन के लिए आत्मा प्रथवा जीव के सम्बन्ध में वैज्ञानिक घारणा क्या है, दोनों घारणाओं में कोई अन्तर है या मलत: एक ही हैं, इसके लिए वैज्ञानिक इतिहास का अवलोकन करने से ज्ञात होता है कि प्रारम्भिक काल में वैज्ञानिक पदार्थों के गूण, स्वभाव, शब्द, प्रकाश, विद्यत इत्यादि के अनुसंधान में लगे रहे । मानव के जीवन एवं प्रात्म स्वभाव–ज्ञान, राग, द्वेष, भावना इत्यादि प्रश्नों की ओर उनका घ्यान न था। प्राचीन वैज्ञा-निकों में से अधिकतर ज्ञान को भौतिक मस्तिष्क से उत्पन्न हुग्रा मानते थे। उनके विचार में आत्मा पुद्गल से पृथक् कोई बस्तु न थी । सर्वप्रथम वैज्ञानिक टेंडल ने बटलर पादरी के ग्रात्मा के समर्थन में कहा कि पूदगल चेतना रहित ज्ञान शून्य जड़ पदार्थ है और ग्रात्मा चेतना युक्त ज्ञानमयी तत्त्व है ग्रीर क्योंकि यह ग्रसम्भव है कि एक ही पदार्थ का स्वभाव जड़ व ग्रचेतन हो ग्रीर साथ-साथ उसका स्वभाव ज्ञानमयी व चेतन भी हो । 'तत्त्वार्थं सूत्र' में "उपयोगो जीव लक्षणम्" लिखा गया है जिसका अर्थ है कि जानने की किया, यह जीव का लक्षण है । ज्ञान, आत्मा का एक निज गुण है जो कभी भी किसी हालत में आत्मा से विलग नहीं हो सकता । जड़ पदार्थ इन्द्रियों द्वारा ग्रहण भी किये जा सकते हैं क्रौर समक्ते भी जा सकते हैं। मगर क्रात्मा अति सूक्ष्म वस्तु है । वह इन्द्रियों से ग्राह्य नहीं है । कहा भी है—''नोइंदियग्गेज्भ अमुत्ति भावा ।'' भौतिक विज्ञान के प्रोफेसर बालफोर स्टीवर्ट, सर आलिवर लाज, प्रोफेसर मैसर्स इत्यादि ने केवल **ग्रात्मा के ग्रस्तित्व तथा नित्यता को ही स्वीकार नहीं किया बल्कि परलोक के** अस्तित्व को भी माना । सुप्रसिद्ध वैज्ञानिक डॉ० जगदीशचन्द्र बसु के अनुसंधान ने तो यह सब कुछ वनस्पति संसार के लिए भी सिद्ध कर दिया है। एक वैज्ञा-निक सिद्धान्त है कि तत्त्व न ही विनाशशील है और न ही उत्पाद्य है। यद्यपि बाह्य रूप में परिवर्तन होता रहता है। इस सिद्धान्त को यात्मा पर लागू करें तो झात्मान कभी उत्पन्न हुआ है और न कभी इसका विनाश होगा अर्थात ग्रजर-अमर है, केवल इसके बाह्य ग्रवस्था में परिवर्तन होता रहता है । आत्मा के बाह्य अवस्था के परिवर्तन के कारण का स्पष्टीकरण करने के लिए मनो-वैज्ञानिक भी ज्ञात और अज्ञात मन के सिद्धान्त को लेकर इस दिशा में प्रयास कर रहे हैं ।

जैन कर्म सिद्धान्त ग्रौर विज्ञान : पारस्परिक ग्रभिगम ]

आत्मा के बाह्य अवस्था के परिवर्तन का कारण जैन कर्मसिद्धान्त, आत्मा द्वारा स्वयं किए हुए कर्मों को मानता है । कहा है—

> भ्रप्पा कत्ता विकत्ता य, दुहारा य सुहारा य । ग्रप्पा मित्तममित्तं च, दुप्पट्विय सुपट्विग्रो ।।

ग्रथति ग्रात्मा ही मुख-दुःख का जनक है और आत्मा ही उनका विनाशक है। सदाचारी सन्मार्ग पर लगा हुग्रा आत्मा अपना मित्र है और कुमार्ग पर लगा हुग्रा दुराचारी ग्रपना शत्रु है। वैज्ञानिक न्यूटन का एक नियम यह भो है कि किया ग्रौर प्रतिक्रिया एक साथ होती रहती है ग्रथति जब जीव कोई कर्म करेगा तो उसकी प्रतिक्रिया एक साथ होती रहती है ग्रथति जब जीव कोई कर्म करेगा तो उसकी प्रतिक्रिया उसके किए कर्मानुसार, उसकी ग्रात्मा पर ग्रवश्य ग्रंकित होगी। विज्ञान के आविष्कार बेतार के तार (Wireless Tolegraphy), रेडियो, टेलीविजन ग्रादि के कार्य से यह निर्विवाद सिद्ध है कि जब कोई कार्य करता है तो समोपवर्ती वायुगडल में हलन-चलन क्रिया उत्पन्न हो जाती है ग्रौर उससे उत्पन्न लहरें चारों ओर बहुत दूर तक फैल जाती हैं उन्हीं लहरों के पहुँचने से शब्द व आकार बिना तार के रेडियो, टेलीविजन में बहुत दूर-दूर स्थानों पर पहुँच जाते हैं ग्रौर उन्हें जिस स्थान पर चाहें वहीं पर अकित कर सकते हैं। इसी प्रकार जब कोई जीव मन, वचन अथवा शरीर से कोई कार्य करता है तो उसके समीपवर्ती चारों ग्रोर के सूक्ष्म परमागुओं में हलन-चलन क्रिया उत्पन्न हो जाती है। ये सूक्ष्म परमागु जिन्हें कार्मणवर्गणा भी कहा जाता है, ग्रात्मा की ग्रोर ग्रार्कीत होते हुए ग्रात्मा के वास्तविक स्वरूप को ढक लेते हैं।

जैन कर्मंसिद्धान्त इन कर्म परमारगुओं को स्थूल रूप से ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय, मोहनीय, ग्रायु, नाम, गोत्र ग्रौर ग्रन्तराय नाम की संज्ञा देता हुआ इनकी १४ प प्रकृतियां बतलाता है। ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय ग्रौर अन्तराय कर्म घातिक कर्म कहे जाते हैं क्योंकि इनसे ग्रात्मा का अनन्त ज्ञान, दर्शन व वीर्य ग्राच्छादित होकर, कषाय, विषय, विकार, ग्रादि उत्पन्न हो जाते हैं। वेदनीय, आयु, नाम ग्रौर गोत्र कर्म आत्मा के गुरणों का घात न करने के कारण ग्रधातिक कर्म कहलाते हुए भी मुक्ति के मार्ग में बाघक हैं। ग्राठ कर्मों का स्वभाव (प्रकृति) भिन्न-भिन्न होने के काररण प्रकृतिबंध कहलाता है। कर्मबन्ध हो जाने के बाद जब तक फल देकर ग्रलग नहीं हो जाता, तब तक की काल मर्यादा (आबाधा काल) स्थितिबन्ध कहलाती है। सब कर्मों में मोहनीय कर्म की उत्कृष्ट स्थितिबन्ध (आबाधाकाल) ७० कोड़ा कोड़ी सागरोपम की मानी गई है ग्रौर साथ-साथ में यह भी कहा गया है कि चिकने कर्म तो भोगने ही पड़ते हैं। बुरे कर्म अशुभ या कटुक फल देते हैं ग्रौर शुभ कर्म मधुर फल प्रदान करते हैं। विभिन्न प्रकार के रस (कटुक या मधुर फल) को **ग्रनुभाग बन्ध** कहते हैं और कर्म दलिकों के समूह को प्रदेश बन्ध कहते हैं। बढ़ कर्म कितने समय तक ग्रात्मा के साथ चिपटा रहे ग्रौर किस प्रकार का तीव, मन्द या मध्यम फल प्रदान करे, यह जीव के कषाय भाव पर निर्भर है। ग्रभि-प्राय यह है कि यदि कषाय तीव्र है तो कर्म की स्थिति लम्बी होगी और विपाक भी तीव्र होगा। तभी तो अनन्तानुबन्धी कषाय को नरक का कारण माना जाता है। ग्रतः कषाय की तीव्रता और मन्दता के कारण स्थिति और अनुभाग बन्ध की न्यूनाधिकता समफनी चाहिए। अरिहन्त भगवान् वीतरागता के धारक कषायों से सर्व प्रकार से ग्रतीत होते हैं। अतः उन्हें स्थिति और प्रनुभाग बन्ध होते ही नहीं हैं। योग के निमित्त से कर्म तो ग्राते हैं परन्तु कषाय न होने के कारण उनकी निर्जरा होती रहती है। ''सकषायत्वाज्जीवः कर्मणो योग्यान पुद्गलानादत्ते स बन्ध:'' अर्थात् संक्षेप में कषाय ही कर्म बन्ध के मूल कारण है। कर्म का फल ग्रमोघ है—ग्रनिवार्य है अर्थात् किये हुए कर्म विपाक होने पर तो अवश्य ही भोगने पड़ते हैं। यह शाश्वत सत्य है। तभी तो किसी ने कहा है—

> जरा कर्म देख कर करिए, इन कर्मों की बहुत बुरी मार है । नहीं बचा सकेगा परमात्मा, फिर ग्रौरों का क्या एतबार है ।।

वैज्ञानिक लीचेंटलीयर का सिद्धान्त है कि प्रत्येक तन्त्र या संस्थान अपनी साम्यस्थिति से असाम्यस्थिति में यदि चली जाती है तो भी वह ग्रपनी पूर्व साम्यस्थिति में ग्राने का प्रयास करती है। ग्रर्थात् ग्रात्मा के द्वारा किये कर्मा-नुसार आत्मा पर कर्मवर्गणा का ग्रावरणा चढ़ेगा तो भी कर्म विपाक उचित समयानुसार ग्रात्मा के ग्रनन्त वीर्य या तपस्या द्वारा जीव किये हुए कर्मों की निर्जरा भी करेगा, तभी तो साम्यस्थिति को पुनः प्राप्त कर सकेगा। इससे श्रम्पण भगवान् महावीर के इस कथन की पुष्टि हो जाती है कि सभी भव्य ग्रात्माएँ नवीन कर्मों के ग्रागमन का निरोध कर और पूर्व संचित कर्मों की निर्जरा कर मोक्ष में पहुँच जाएँगी। जैन दर्शन आत्मा में ग्रनन्त ज्ञान, ग्रनन्त दर्शन, अनन्त सुख, ग्रनन्त शक्ति (बल-वीर्य) इत्यादि गुण मानता है जिनको कर्म-प्रक्वतियों ने दबा दिया है। निश्चयनय से विचार कर्र तो प्रत्येक ग्रात्मा शुद्ध रूप में सिद्ध स्वरूप है। कहा भी है—

> सिद्धा जैसा जीव है, जीव सोई सिद्ध होय। कर्म मैल का ग्रांतरा, दूभौ बिरला कोय।

त्रात्मा में अनन्त शक्ति, बल, वीर्य अर्थात् पुरुषार्थं विद्यमान है। जो मनुष्य अपने उद्देश्य की प्राप्ति में अनेक विघन व बाधाओं के उपस्थित होने पर भी प्रयत्नशील रहते हैं, अन्त में उन पुरुषार्थी मनुष्यों के मनोरथ सफल भी हो जाते हैं। तभी तो कर्मयोग अर्थात् पुरुषार्थं को प्रगति का मूल कहा है। भगवान् महावीर ने मानव जाति को यह महान् सन्देश दिया है कि मानव तेरा स्वयं का निर्माण ग्रौर विघ्वंस तेरे स्वयं के हाथों में है ग्रर्थात् ग्रपने सत्कार्यों द्वारा तू स्वयं को बना भी सकता है ग्रौर असत् कार्यों द्वारा अपने को बिगाड़ भी सकता है । कहा है—

> कम्मुणा बंभगो होइ, कम्मुणा होइ खत्तियो । वइसो कम्मुणा होइ, सुद्दो हवइ कम्मुणा ।।

ग्रर्थात् कर्म ही मनुष्य को ब्राह्मएात्व प्रदान करते हैं, कर्म ही मनुष्य को क्षत्रिय बनाते हैं, कर्मों से ही मनुष्य वैश्य है और कर्मों से ही शूद्र । सभी तीर्थंकर भगवान्, महापुरुष श्री राम, श्री कृष्ण, महात्मा गान्धी स्रादि ने कर्मयोग अर्थात् पुरुषार्थ के माध्यम से ही ग्रपने-अपने लक्ष्यों को प्राप्त किया है ।

> सवगो णागो य विगागो, पच्चक्खाणे य सजमे । ग्रणासवे तवे चेव बोदागो त्रकिरिम्र सिद्धि ।।

उक्त गाथा ग्राध्यात्मिक साधकों के लिए तो रची ही गई है पर वैज्ञानिक भी इसी गाथा के भाव ग्रनुसार चलकर ही वैज्ञानिक नियम व सिद्धान्तों को सिद्ध कर पाते हैं। वैज्ञानिक सर्व प्रथम ज्ञान को अनन्त मानता है, उसको प्राप्त करने के लिए उपलब्ध साहित्य व ज्ञानगोष्ठी इत्यादि का सहारा लेता है ग्रीर उस ज्ञान को ग्रनेकान्तवाद अर्थात् सापेक्षवाद की कसौटी पर कसता है। विज्ञान के किसी नियम या सिद्धान्त के प्रतिपादन के लिए वैज्ञानिक को अपने मन, वचन काय का पूर्ण रूप से संयम, त्याग, तपस्या ग्रर्थात् पुरुषार्थ को अपनाना पड़ता है। भगवान् महावीर का कथन है कि सत्य को जब तक अनेक दृष्टिकोणों से नहीं देखेगा तब तक उसका साम्ययोगी बनना सम्भव नहीं है। इस प्रकार सम्यक्ज्ञान को प्राप्त कर संयम के द्वारा नवीन कर्मों के ग्रास्तव को रोकता हुग्रा तपस्या द्वारा ग्रपने यूवे संचित कर्मों का क्षय ग्रर्थात् निर्जरा करता हुग्रा मन, वचन, काय रूप योगों का निरोध करके सार शब्दों में सम्यक्चारित्र को अपना कर सिद्ध अवस्था को प्राप्त होता है। इन सब के लिए कर्मयोग ग्रर्थात् पुरुषार्थ अत्यन्त आवश्यक है।

'भव कोडि संचियं कम्मं तवसा निज्जरिज्जइ' अर्थात् तपस्या से करोड़ों भवों के संचित् कर्मों को निर्जरा कर दी जाती है। श्रमण भगवान महावीर ने ग्रपने पूर्व संचित कर्मों को जो कि पहले हुए २३ तीर्थंकरों के सारे कर्मों को मिलाकर के बराबर थे, ग्रपनी उग्र तपस्या द्वारा क्षय कर दिया। तभी तो ग्रन्य सब तीर्थंकरों की ग्रपेक्षा से महावीर भगवान के तप को उग्र तप बताया गया है। यह 'ग्रावध्यक निर्युक्ति' की गाथा ''उगां च तवो कम्म विशेषतो वढमाणस'' से स्पष्ट है। वैज्ञानिक ढंग से यह सिद्ध करने का प्रयास किया जा सकता है कि तपस्या किस प्रकार कर्म निर्जरा करके आत्मा को 'अकिरिग्न' करके सिद्ध बना देती है। चुम्बक में आकर्षण शक्ति होती है परन्तु जब इसको तपा दिया जाता है तो ग्राकर्षण शक्ति नष्ट होकर इसको 'अकिरिग्न' बना देती है। इसी प्रकार से कर्मों से आबद्ध आत्मा को जब तपस्या रूपी अग्नि से तपा दिया जाता है तो बन्घे हुए कर्म क्षय होकर, आत्मा अपने वास्तविक स्वरूप में प्रकट होकर अकि रिग्र होती हुई सिद्ध अवस्था प्राप्त कर लेती है। ग्रावश्यकता है कर्म सिद्धान्त को समफकर उसके साथ पुरुषार्थ योग को जोड़कर साधना करने की।

## जहा दड्ढार्ग बीयारगं, रा जायंति पुण म्रंकुरा । कम्म बीएसु दड्ढे, ण जायंति मदांकूरा ।।

अर्थ—जिस प्रकार दग्ध बीज म्रंकुरित नहीं होते उसी प्रकार कर्म बीजों के दग्ध होने पर भव-भव में जन्म लेने की ग्रावश्यकता नहीं रहती ।

## थादृशं क्रियते कर्म, तादृशं प्राप्यते फलम् । यादृशमुप्यते बीजं, तादृशं भुक्ते फलम् ।।

अर्थ-जीव जिस प्रकार कर्म करता है तदनुसार फल की प्राप्ति होती है। जिस प्रकार बीज का वपन किया जाता है, उसी प्रकार के फल की प्राप्ति सम्भव है।

# सत्यानुसारिणो लक्ष्मीः, कीति त्यागानुसारिणी । अभ्याससारिएो विद्या, बुद्धि कर्मानुसारिएो ।।

अर्थ---लक्ष्मी सत्य का अनुसरण करती है । कीर्ति त्याग का अनुगमन करती है । विद्या अभ्यास से ही आती है । तथैव कर्म के अनुसार ही बुद्धि की प्रवृत्ति होती है ।

# तेणे जहा संधि-मुहे गहिए, सकम्मुएगा किच्चइ पावकारी। एवं पया पेच्च इहं च लोए, कडाण कम्माण ण मोक्ख ग्रद्थि।। —उत्तराध्ययन ४/३

अर्थ-जिस प्रकार संधिमुख पर सेंध लगाते हुए पकड़ा हुआ पापात्मा चोर ग्रपने ही किये हुए कमों से दुःख पाता है। उसी प्रकार जीव इस लोक और परलोक में ग्रपने किये हुए ग्रशुभ कर्मों से दुःख पाते हैं, क्योंकि फल भोगे बिना, किये हुए कमों से छूटकारा नहीं होता।

# कर्म ग्रौर पुरुषार्थ की जैन कथाएँ

चतुर्थ खण्ड

# कर्म ग्रौर पुरुषार्थ **५१** की जैन कथाएँ

# 🔲 डॉ॰ प्रेम सूमन जैन

जैन आगम साहित्य में प्रतिपादित कर्म ग्रौर पुरुषार्थ सम्बन्धी चिन्तन का प्रभाव प्राकृत कथाग्रों में भी देखने को मिलता है। वैसे तो प्रायः प्रत्येक प्राकृत कथा में पूर्वजन्म,, कर्मों का फल तथा मूक्ति-प्राप्ति के लिए संयम, वैराग्य ग्रादि पुरुषार्थों का संकेत मिलता है। किन्तु कुछ कथाएँ ऐसी भी हैं जो कर्म-सिद्धान्त का ही प्रतिपादन करती हैं, तो कुछ पुरुषार्थ का । भारतीय संस्कृति में चार पुरुषार्थों का विवेचन है---धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष । वस्तुतः प्राक्वत कथाओं में इनमें से दो को ही पुरुषार्थ माना गया है काम झौर मोक्ष को । शेष दो पुरुषार्थ इनकी प्राप्ति में सहायक हैं। धर्म पुरुषार्थ से मोक्ष सधता है तो ग्रर्थ से काम पुरुषार्थ ग्रथति लौकिक समृद्धि व सुख ग्रादि । प्राकृत कथाओं में इन लौकिक और पारलौकिक दोनों पुरुषार्थी का वर्णन है, किन्तू उनका प्रभाव समाज पर भिन्न-भिन्न पड़ा है।

प्राकृत कथाओं में कर्म-सिद्धांत को प्रतिपादित करने वाली कथाएँ 'ज्ञाताधर्म कथा' में उपलब्ध हैं। मणिकूमार सेठ की कथा में कहा गया है कि पहले उसने एक सुन्दर वापी का निर्माण कराया । परोपकार एवं दानशोलता के अनेक कार्य किएँ। किन्तु एक बार जब उसके शरीर में सोलह प्रकार की व्याधियाँ हो गयीं तो देश के प्रख्यात वैद्यों की चिकित्सा द्वारा भी मणिकुमार स्वस्थ नहीं हो सका । क्योंकि उसके असाता कर्मों का उदय था । इसलिए उसे रोगों का दूःख भोगना ही था। इसी ग्रंथ में काली आर्या की एक कथा है, जिसमें ग्रमुभ कर्मों के उदय के कारण उसकी दुष्प्रवृत्ति में बुद्धि लग जाती है और वह साध्वी के आचरण में शिथिल हो जाती है।

ग्रागम ग्रंथों में विपाक सूत्र कर्म सिद्धांत के प्रतिपादन का प्रतिनिधि ग्रंथ है। इसमें २० कथाएँ हैं। प्रारम्भ की दस कथाएँ ग्रज्ञभ कमों के विपाक को एवं अन्तिम दस कथाएँ शुभ कर्मों के फल को प्रकट करती हैं। मियापुत्र की कथा करतापूर्वक आचरए करने के फल को व्यक्त करती है तो सोरियदत्त की कथा मोंसभक्षण के परिणाम को । इसी तरह की अन्य कथाएँ विभिन्न कर्मों के परिपाक को स्पष्ट करती हैं। इन कथाओं का स्पष्ट उद्देश्य प्रतीत होता है कि प्रशूभ कर्मों को छोड़कर शूभ कर्मों की ग्रोर प्रवृत्त हों।

स्वतंत्र प्राकृत कथा-ग्रंथों में कर्मवाद की अनेक कथाएँ हैं। 'तरंगवती' में पूर्वजन्मों की कथाएँ हैं। तरंगवती को कमों के कारण पति-वियोग सहना पड़ता है। 'वसुदेवहिंडी' में तो कर्मफल के अनेक प्रसंग हैं। चारुदत्त की दरिद्रता उसके पूर्वकृत कर्मों का फल मानी जाती है। इस ग्रंथ में वसुभूति दरिद्र ब्राह्मण की कथा होनहार का उपयुक्त उदाहरण है। वसुभूति के यज्ञदत्ता नाम की पत्नी थी। पुत्र का नाम सोमशर्म तथा पुत्री का सोमशर्मा था। उनके रोहिणी नाम की एक गाय थी। दान में मिली हुई खेती करने के लिए थोड़ी सी जमीन थी। एक बार अपनी दरिद्रता को दूर करने के लिए वसुभूति शहर जा रहा था। तो उसने अपने पुत्र से कहा कि मैं साहूकारों से कुछ दान-दक्षिणा माँगकर शहर से लौटूँगा। तब तक तुम खेती की रक्षा करना। उसकी उपज और दान में मिले धन से मैं तेरी ग्रीर तेरी बहिन की शादी कर दूँगा। तब तक अपनी गाय भी बछड़ा दे देगी। इस तरह हमारे संकट के दिन दूर हो जायेंगे।

ब्राह्मण वसुभूति के शहर चले जाने पर उसका पुत्र सोमशर्म तो किसी नटी के संसर्ग में नट बन गया। ग्रारक्षित खेती सूख गयी। सोमशर्मा पुत्री के किसी धूर्त से गर्भ रह गया ग्रीर गाय का गर्भ किसी कारण से गिर गया। संयोग से ब्राह्मएा को भी दक्षिणा नहीं मिली। लौटने पर जब उसने घर के समाचार जाने तो कह उठा कि हमारा भाग्य ही ऐसा है। इस ग्रंथ में इस तरह के ग्रन्य कथानक भी हैं।

आचार्य हरिभद्र ने प्राकृत की ग्रनेक कथाएँ लिखी हैं। 'समराइच्चकहा' ग्रौर 'धूर्ताख्यान' के ग्रतिरिक्त उपदेशपद और दशवैकालिकचूर्णि में भी उनकी कई कथाएँ कर्मवाद का प्रतिपादन करती हैं। उनमें कर्म विपाक अथवा दैवयोग से घटित होने वाले कई कथानक हैं, जिनके ग्रागे मनुष्य की बुद्धि और शक्ति निरर्थक जान पड़ती है। 'समराइच्चकहा' के दूसरे भव में सिंहकुमार की हत्या जब उसका पुत्र ग्रानंद राजपद पाने के लिए करने लगता है तो सिंहकुमार सोचता है कि जैसे ग्रनाज पक जाने पर किसान ग्रपनी खेती काटता है वैसे ही जीव अपने किए हुए कर्मों का फल भोगता है। उपदेशपद में 'पुरुषार्य' या 'दैव' नाम की एक कथा भी हरिभद्र ने प्रस्तुत की है। इसमें कर्मफल की प्रधा-नता है।

'कुवलयमाला कहा' में उद्योतनसूरि ने कई प्रसंगों में कमों के फल भोगने की बात कही है । कषायों के वशीभूत होकर जीने वाले व्यक्तियों को क्या-क्या भोगना पड़ता है इसका विस्तृत विवेचन लोभदेव ग्रादि की कथाओं में इस ग्रंथ में किया गया है । राजा रत्नमुकुट की कथा में दीपशिखा ग्रीर पतंगे का टब्टांत दिया गया है । राजा ने पतंगे को मृत्यु से बचाने के लिए बहुत प्रयत्न किए । ग्रंत में उसे एक संदूकची में बंद भी कर दिया किन्तु प्रातःकाल तक उसे एक छिपकली खाही गयी। राजा का प्रयत्न कर्म-फल के आगे व्यर्थ गया। उसने सोचा कि निपुरा वैद्य रोगी की रोग से रक्षा तो कर सकते हैं किन्तु पूर्वजन्म-कृत कर्मों से जीव की रक्षा वे नहीं कर सकते। यथा :---

# वेज्जाकरेंति किरियं ओसह-जीएहिमंत-बल-जुत्ता । रोय करेंति वसाया रग कयं जं पुब्धजम्मम्मि ।। कुव० १४०-२५

प्राकृत कथाओं के कोशग्रन्थों में कर्मफल सम्बन्धी अनेक कथाएँ प्राप्त हैं। 'आस्यानमसि कोश' में बारह कथाएँ इस प्रकार की हैं। कर्म अथवा भाग्य के सामर्थ्य के संबन्ध में अनेक सुभाषित इस प्रन्थ में प्रयुक्त हुए हैं। ऋषिदत्ता आख्यान के प्रसंग में कहा गया है कि कर्मों के अनुसार ही व्यक्ति सुख-दु:ख पाता है। अतः किए हुए कर्मो (के परिसाम) का नाश नहीं होता। यथा :---

# जं जेण पावियव्वं सुहं व दुक्खं व कम्म निम्मवियं । तं सो तहेव पावइ कयस्स नासो जग्रो नस्थि ॥ पृ० २४०, गा० १४१

प्राकृत-कथा-संग्रह में कर्म की प्रधानता वाली कुछ कथाएँ हैं। समुद्रयात्रा के दौरान जब जहाज भग्न हो जाता है तब नायक सोचता है कि किसी को कभी भो दोष न देना चाहिए। सुख और-दु:ख पूर्वाजित कर्मों का ही फल होता है। इसी तरह प्राकृत कथाग्रों में परीषह-जय की अनेक कथाएँ उपलब्ध हैं। वहाँ भी तपश्चरएा में होने वाले दु:ख को कर्मों का फल मानकर उन्हें समतापूर्वक सहन किया जाता है। अपश्च श के कथाग्रंथों एवं महाकोसु में इस प्रकार की कई कथाएँ हैं। सुकुमाल स्वामी की कथा पूर्व जन्मों के कर्म विपाक को स्पष्ट करने के लिए ही कही गई है। होनहार कितना बलवान है, यह इस कथा से स्पष्ट हो जाता है।

कर्म सिद्धांत सम्बन्धी इन प्राकृत कथा ग्रों के वर्ग्तनों पर यदि पूर्ग्तः विश्वास किया गया होता और भवितब्यता को ही सब कुछ मान लिया गया होता तो लौकिक श्रौर पारलौकिक दोनों तरह के कोई प्रयत्न व पुरुषार्थ जैन धर्म के अनुयायियों ढारा नहीं किए जाते। इस दृष्टि से यह समाज सबसे ग्रधिक निष्क्रिय, दरिद्र और भाग्यवादी होन्दा। किन्तु इतिहास साक्षी है कि ऐसा नहीं हुग्रा। अन्य विधाओं के जैन साहित्य को छोड़ भी दें तो यही प्राकृत कथाएँ लौकिक श्रौर पारमार्थिक पुरुषार्थी का इतना वर्णन करती हैं कि विश्वास नहीं होता उनमें कभी भाग्यवाद या कर्मवाद का विवेचन हुग्रा होगा। कर्म ग्रौर पुरुषार्थ के इस अन्तर्ढन्द्व को स्पष्ट करने के लिए प्राक्रुत कथाओं में प्राप्त कुछ पुरुषार्थ सम्बन्धी संदर्भ यहाँ प्रस्तुत हैं।

'ज्ञाताधर्मकथा' में उदकज्ञाता अध्ययन में सुबुद्धि मंत्री की कथा है । इसमें उसने जितशत्रु राजा को एक खाई के दुर्गन्धयुक्त अपेय पानी को शुद्ध एवं पेय अल में बदल देने की बात कही। राजा ने कहा—यह नहीं हो सकता। तब मंत्री ने कहा कि पुद्गलों में जीव के प्रयत्न ग्रौर स्वाभाविक रूप से परिवर्तन किया जा सकता है। राजा ने इस बात को स्वीकार नहीं किया। तब सुबुद्धि ने जल-शोधन की विशेष प्रक्रिया द्वारा उसी खाई के ग्रशुद्ध जल को ग्रमृतसदृश मधुर और पेय बनाकर दिखा दिया। तब राजा की समफ में ग्राया कि व्यक्ति की सद्प्रवृत्तियों के पुरुषार्थ उसके जीवन को बदल सकते हैं। अन्त में राजा और मंत्री दोनों जैन धर्म में दीक्षित हो गये। इसी ग्रंथ में समुद्रयात्रा ग्रादि की कथाएँ भी हैं। जिनसे ज्ञात होता है कि संकट के समय भी साहसी यात्री ग्रपना पुरुषार्थ नहीं त्यागते थे। जहाज भग्न होने पर समुद्र पार करने का भी प्रयत्न करते थे। ग्रनेक कठिनाइयों को पार कर भी वणिकपुत्र सम्पत्ति का अर्जन करते थे।

'उत्तराध्ययन टीका' (नेमीचंद्र) में एक कथा है, जिसमें राजकुमार, मंत्रीपुत्र और वणिकपुत्र अपने-अपने पुरुषार्थं का परीक्षए करके बतलाते हैं। 'दशवेकालिक चूर्णी' में चार मित्रों की कथा में पुरुषार्थों को श्रेष्ठता सिद्ध की गई है। 'वसुदेवहिण्डो' में ग्रर्थ और काम पुरुषार्थ की ग्रनेक कथोपकथाएँ हैं। अर्थो-पार्जन पर ही लौकिक सुख ग्राधारित है। अत: इस ग्रंथ की एक कथा में चारु-दत्त दरिद्रता को दूर करने के लिए ग्रंतिम क्षण तक पुरुषार्थ करना नहीं छोड़ता। 'उच्छहेसिरिवसति' इस सिद्धांत का पालना करता है। 'समराइच्च-कहा' में लौकिक ग्रौर पारमार्थिक पुरुषार्थ की ग्रनेक कथाएँ हैं।

उद्योतनसूरि ने 'कुवलयमाला कहा' में एक ओर जहाँ कर्मफल का प्रतिपादन किया है, वहाँ चंडसोम आदि की कथाग्रों ढारा यह भी स्पष्ट कर दिया है कि पापी से पापी व्यक्ति भी यदि सद्प्रवृत्ति में लग जाये तो वह सुख-समृद्धि के साथ जीवन के अन्तिम लक्ष्य को भी प्राप्त कर सकता है। मायादत्त की कथा में कहा गया है कि लोक में धर्म, अर्थ, और काम इन तीन पुरुषार्थों में से जिसके एक भी नहीं है, उसका जीवन जड़वत् है। ग्रतः अर्थ का उपार्जन करो, जिससे शेष पुरुषार्थ की सिद्धि हो (कुव० ४ ५. १३-१४)। सागरदत्त की कथा से जात होता है कि बाप-दादाओं की सम्पत्ति से परोपकार करना व्यर्थ है। जो अपने पुरुषार्थ से ग्रजित धन का दान करता है वही प्रशंसा का पात्र है, बाकी सब चोर हैं :---

# जो देई धरां दुहसय समज्जियं ग्रत्तणो भुय-बलेण । सो किर पसंसणिज्जो इयरो चोरो विष वराश्रो ।। कुव० १०३-२३ ।।

इसी तरह इस ग्रंथ में धनदेव की कथा है । वह अपने मित्र भद्रश्रेष्ठी को प्रेरसा देकर व्यापार करने के लिए रत्न-दीप ले जाना चाहता है । भद्र श्रेष्ठी इसलिए वहाँ नहीं जाना चाहता क्योंकि वह सात बार जहाज भग्न होजाने से निराश हो चुका था। तब धनदत्त उसे समभाता है कि पुरुषार्थ-होन होने से तो लक्ष्मी विष्गु को भी छोड़ देती है ग्रौर जो पुरुषार्थी होता है उसी पर वह दृष्टि-पात करती है। ग्रतः तुम पुनः साहस करो। व्यक्ति के लगातार प्रयत्न करने पर ही भाग्य बदला जा सकता है।

प्राकृत के ग्रन्य कथा-ग्रंथों में भी इस प्रकार की पुरुषार्थ सम्बन्धी कथाएँ देखी जा सकती हैं। श्रीपाल-कथा कर्म ग्रौर पुरुषार्थ के ग्रन्तर्डन्द्व का स्पष्ट उदाहरएा है। मैना-सून्दरी अपने पूरुषार्थ के बल पर अपने दरिद्र एवं कोढ़ी पति को स्वस्थ कर पूनः सम्पत्तिशाली बना देती है। प्राकृत के ग्रंथों में इस विषयक एक बहुत रोचक कथा प्राप्त है । राजा भोज के दरबार में एक भाग्यवादी एवं पुरुषार्थी व्यक्ति उपस्थित हम्रा । भाग्यवादी ने कहा कि-सब कुछ भाग्य से होता है, पुरुषार्थ व्यर्थ है । पुरुषार्थी ने कहा—प्रयत्न करने से ही सब कुछ प्राप्त होता है, भाग्य के भरोसे बैठे रहने से नहीं। राजा ने कालिदास नामक मंत्री को उनका विवाद निपटाने को कहा । कालिदास ने उन दोनों के हाथ बाँधकर उन्हें एक अंधेरे कमरे में बंद कर दिया ग्रौर कहा कि ग्राप लोग अपने-अपने सिद्धान्त को अपनाकर बाहर ग्रा जाना । भाग्यवादी निष्त्रिय होकर कमरे के एक कोने में बैठा रहा जबकि पुरुषार्थी तीन दिन तक कमरे से निकलने का द्वार खोजता रहा। अंत में थककर वह एक स्थान पर गिर पड़ा। जहाँ उसके हाथ थे वहाँ चुहे का बिल था, अत: उसके हाथ का बंधन चुहे ने काट दिया। दूसरे दिन वह किसी प्रकार दरवाजा तोड़कर बाहर ग्रा गया । बाद में वह भाग्यवादी को भो निकाल लाया और कहने लगा कि उद्यम के फल को जानकर यावत्-जीवन उसे नहीं छोड़ना चाहिए । पुरुषार्थ फलदायी होता है ।

# उज्जमस्स फलं नच्चा, विउसदुगनायगे । जावज्जीवं न छुड्डेज्जा, उज्जमंफलदायगं ।।

यहाँ इस विषय से सम्बन्धित पाँच प्रमुख कथाएँ दी जा रही हैं । उनसे कर्म एवं पुरुषार्थ के स्वरूप को समफने में मदद मिलती है ।

# [१]

# म्राटे का मुर्गा

📋 डॉ० प्रेम सुमन जैन

यौधेय नामक जनपद की राजधानी राजपुर के चण्डमारी देवी के मन्दिर के सामने बलि देने के लिए छोटे-बड़े पणुश्रों के कई जोड़े एकत्र कर दिये गये हैं । एक मनुष्य-युगल की प्रतीक्षा है । राजा मारिदत्त के राज्य-कर्मचारियों ने

## [ कर्मं सिद्धान्त

एक सुन्दर नर-युगल को लाकर वहाँ उपस्थित किया—साधुवेश में एक युवा साधु और एक युवा साध्वी । सिर पर मृत्यु होते हुए भी चेहरे पर अपूर्व सौम्यता, करुणा और तेज । उनके सामने बलि देने वाले राजा की तलवार अचानक नीचे फुक गयी । कौतूहल जग गया । यह नर-युगल कौन हैं ? राजा ने पूछा—'बलि देने के पूर्व मैं आपका परिचय जानना चाहता हूँ।' नर-युगल के मूनि कूमार ने जो परिचय दिया वह इस प्रकार है ।

अवन्ति नामक जनपद में उज्जयिनी नगरी है। वहाँ यशोधर राजा ग्रंपनी रानी ग्रमृतमति के साथ निवास करता था। एक रात्रि में यशोधर ने रानी ग्रमृतमति को एक महावत के साथ विलास करते देख लिया। पतन की इस पराकाष्ठा से राजा का मन संसार से विरक्त हो गया । प्रातःकाल जब उसके उदास मन का राजमाता चन्द्रमति ने काररण पूछा तो यशोधर ने एक दुःस्वप्न की कथा गढ़ दी। किन्तु राजमाता से राजा के दुःख की गहरायी छिपी न रही। श्रतः उसने ग्रपने पुत्र के मन की शान्ति के लिए कुलदेवी चंडमारी के मंदिर में पशु-बलि देने का ग्राग्रह किया। किन्तु यशोधर पशु-बलि के पक्ष में नहीं हुग्रा। तब माता ने उसे सुफाया कि आटे का मुर्गा बनाकर उसकी बलि दी जा सकती है। यशोधर ने विवश होकर यह प्रस्ताव मान लिया। किन्तु इस शर्त के साथ कि इस बलिकर्म के बाद वह ग्रंपने पुत्र यशोमति को राज्य देकर विरक्त हो जायेगा।

रानी ग्रमृतमति ने जब यह सब जाना तो उसे ज्ञात हुन्रा कि रात्रि में महावत के साथ किये गये विलास को राजा जान गया है। राजमाता भी इसको जानती होगी। ग्रतः ग्रब दोनों को रास्ते से हटाना होगा। अतः उसने अपनी चतुराई से राजा ग्रौर राजमाता को उसी दिन अपने यहाँ भोजन पर आमन्त्रित किया ग्रौर उसी दिन बलि चढ़ाये हुए उस ग्राटे के मुर्गे में विष मिलाकर प्रसाद के रूप में मां और पुत्र को उसने खिला दिया। इससे यशोधर ग्रौर उसकी मां चन्द्रमति दोनों की मृत्य हो गयी।

संकल्पपूर्वक की गयी आटे के मुर्गे की हिंसा के कारण तीव कर्मबन्ध हुया। उसके कारण वे दोनों मां-बेटे छः जन्मों तक पशु-योति में भटकते रहे। कुत्ता, हिरएा, मछली, बकरा, मुर्गा ग्रादि के जन्मों को पार करते हुए उन्हें संयोग से सुदत्त नामक ग्राचार्य के उपदेश से ग्रपने पूर्व-जन्म, का स्मरण हो ग्राया। उससे पश्चात्ताप की अग्नि ने उनके कुछ दुष्कर्मों को जला दिया। ग्रतः ग्राया। उससे पश्चात्ताप की अग्नि ने उनके कुछ दुष्कर्मों को जला दिया। ग्रतः ग्राया जन्म में वे दोनों यशोमति राजा ग्रीर कुसुमावलि रानी के यहाँ भाई-बहिन के रूप में उत्पन्न हुए। संयोगवश उन्हीं ग्राचार्य सुदत्त से जब यशोमति ने ग्रपने पूर्वजों का वृत्तान्त पूछा तो ज्ञात हुग्रा कि उसके पिता यशोधर एवं पितामही चन्द्रमति उसके यहाँ पुत्र एवं पुत्रो के रूप में पैदा हुए हैं। यह कथा सुनकर उन दोनों बालकों को बचपन में ही संसार का स्वरूप समक में आ गया । अतः वे बाल्यावस्था में ही साधु एवं साघ्वी बन गये ।

'हे राजा मारिदत्त ! हम दोनों साधु-साघ्वी यशोमति के वही पुत्र-पुत्री हैं। हमने आटे के मुर्गे की बलि चढ़ाकर जो संसार के दुःख उठाये हैं, उन्हें तुम्हारे सामने कह दिया है। अब तुम्हारी इच्छा कि तुम हमारे साथ इन निरपराधी मूक पशुओं की बलि दो या नहीं।' राजा मारिदत्त यह वृत्तान्त सुनकर मुनि युगल के चरणों में गिर पड़ा ग्रौर उसने निवेदन किया कि हमारे द्वारा किए गए ग्रपमान को क्षमा करें भगवन् ! हमें भी ग्रपने उस कल्याण मित्र गुरु के पास ले चलें।'

# [२] सियारिनी का बदला

### 📋 डॉ॰ प्रेम सुमन जैन

जम्बू द्वीप के भरतक्षेत्र में उज्जयिनी नगरी है। वहां सुभद्र सेठ अपनी पतनी जया के साथ रहता था। उनके घन-घान्य एवं ग्रन्थ सुखों की कमी नहीं थी। किन्तु कोई संतान न होने से वे दोनों दुःखी थे। कुछ समय बाद उनके एक पुत्र हुआ, जो ग्रत्यन्त सुकुमार था ग्रतः उसका नाम सुकुमाल रख दिया गया। किन्तु कमों का कुछ ऐसा संयोग कि पुत्र-दर्शन के बाद ही सेठ ने दीक्षा ले ली। ग्रतः जया सेठानी बहुत दुःखी हुई। उसने एक ज्ञानी मुनि से अपने पुत्र के भविष्य के सम्बन्ध में पूछा। मुनि ने कहा—'सुकुमाल को संसार के सब सुख मिलेंगे। किन्तु जब कभी भी किसी मुनि के उपदेश इसके कानों में पड़ेंगे तब यह मुनि बन आयेगा।' यह सुनकर जया सेठानी ने अपने महल के चारों ओर ऐसी व्यवस्था कर दी कि दूर-दूर तक किसी मुनि का ग्रागमन न हो और न ही उनके उपदेश सुनाई पड़ें।

समय ग्राने पर जया सेठानी ने सुकुमाल का ३२ कुमारियों से विवाह कर दिया । उनके सबके अलग-ग्रलग महल बनवा दिये । वहाँ सुख-सुविधाओं के सभी साधन उपलब्ध करा दिये ताकि सुकुमाल को कभी भी उन महलों की परिधि से बाहर न आना पड़े ।

एक बार जया सेठानी की समृद्धि श्रौर सुकुमाल की सुकुमारता की प्रसिद्धि सुनकर उस नगर का राजा सेठानी के घर आया । जया सेठानी ने राजा का पूरा सत्कार किया एवं उसे ग्रपने पुत्र से मिलाया । उसके साथ भोजन

१. दशवीं भताब्दी के यशस्तिलकचम्पू की प्रमुख कथा का संक्षिप्त रूपान्तर ।

कराया। किन्तु इस बीच राजा ने ग्रनुभव किया कि सुकुमाल की ग्रांखों में आंसू आये। वह सिंहासन पर अधिक देर तक ठीक से बैठ नहीं सका। भोजन करते समय भी उसने केवल कुछ चावलों को चुन-चुनकर ही खाया। अतः राजा ने सेठानी से इस सबका कारएा पूछा। सेठानी ने कहा—''महाराज! मेरा पुत्र बहुत सुकुमार है! उसने कभी दिये का प्रकाश नहीं देखा! जब मैंने ग्रापको दिये से आरती की तो उसकी लौ से कुमार के ग्रांसू ग्रा गये। जब मैंने ग्रापको दिये से आरती की तो उसकी लौ से कुमार के ग्रांसू ग्रा गये। जब मैंने सरसों के दाने आपके ऊपर डालकर ग्रापका सत्कार किया तो सरसों के दाने सिंहासन पर गिर जाने से उनकी चुभन से वह ठीक से ग्रापके साथ नहीं बैठ सका। ग्रीर सुकुमाल केवल कमल से सुवासित कुछ चावलों का ही भोजन करता है। इस-लिए उसने उन्हीं चावलों को बीन-बीन कर खाया है। ग्राप उसकी बातों का बुरा न मानें।''

राजा, सुकुमाल की सुकुमारता से क्रौर सेठानी के सरकार से बहुत प्रभावित हुग्रा । उसने सेठानी की सहायता करते हुए सारे नगर में मुनियों के आगमन पर प्रतिबन्ध लगा दिया । सेठानी ग्रपने पुत्र की सुरक्षा से निश्चिन्त हो गयी ।

किन्तु संयोग से सुकुमाल के पूर्वजन्म के मामा मुनि सूर्यमित्र ने भ्रपने ज्ञान से जाना कि सुकुमाल की आयु अब केवल तीन दिन झेष रह गयी है। ग्रतः वे राजाज्ञा की चिन्ता न करते हुए नगर के बाहर सेठानी के महल के बगीचे के समीप में ग्राकर ठहर गये। वहीं पर वे श्रावकों को उपदेश देने लगे।

एक दिन प्रातःकाल सुकुमाल ग्रपने महल की छत पर अमण कर रहा था कि उसने मुनि के उपदेश सुन लिये। उसे अपने पूर्व-जन्म का स्मरएा हो ग्राया। ग्रतः उसने मुनिदीक्षा लेने का निश्चय कर लिया। सुकुमाल चुपचाप अपने महल से रस्सी के सहारे नीचे उतरा ग्रौर पैदल चलते हुए मुनि के समीप पहुँचकर उसने दीक्षा ले ली। ग्रौर ग्रायु कम जानकर वह तपस्या में लीन हो गया।

सुकुमाल की सुकुमारता के कारए। महल से लेकर पूरे रास्ते में सुकुमाल के पैरों से रक्त बहने के कारए। पैरों के निशान बनते चले गये। नगर के बाहर उस समय एक सियारिनी अपने बच्चों के साथ घूम रही थी। वह रक्त के निशान के साथ-साथ चलती हुई मुनि सुकुमाल के पास पहुँच गयी। वहाँ उसे प्रापने पूर्व-जन्म का स्मरए। हो ग्राया। तब वह बदला लेने की भावना से सुकुमाल के शरीर को खाने लग गयी। किन्तु वे मुनि परीषह को सहन करते हुए ग्रपनी तपस्या में लीन रहे ग्रीर उन्होंने शरीर का त्याग करते हुए केवलज्ञान प्राप्त किया। इधर सेठानी के घर में सुकुमाल के निष्क्रमण का समाचार मिलते ही सब परिजन नगर के बाहर दौड़े । जब तक वे मुनि सुकुमाल के समीप पहुँचे तब तक उस सियारिनी द्वारा उनका भौतिक शरीर खाया जा चुका था। इस दक्ष्य को देखकर सारे लोग स्तब्ध रह गये। तब सुकुमाल के दीक्षा गुरु सूर्यमित्र ने उनकी शंका का समाधान करते हुए उन्हें सुकुमाल ग्रौर सियारिनी के पूर्व-जन्म को कथा इस प्रकार सुनायो।

"इसी भरतक्षेत्र में कौशाम्बी नगरी है। वहाँ प्रतिबल राजा अपनी मदनावली रानी के साथ राज्य करता था। उसके यहाँ सोमशर्मा नामक मन्त्री था। उसके काश्यपी नामक पत्नी थी। उनके दो पुत्र थे—ग्रग्निभूति और वायुभूति। पिता की मृत्यु के बाद माता काश्यपी ने अपने दोनों पुत्रों को पढ़ने के लिए उनके मामा सूर्यमित्र के पास उन्हें राजगृही भेजा। सूर्यमित्र ने मामा-भानजे के सम्बन्ध को छिपाकर रखा झौर उन्हें अच्छी शिक्षा दी। किन्तु जब दोनों पुत्रों को इस सम्बन्ध की जानकारो मिली तो अग्निभूति ने सोचा कि मामा ने हमारे हित के लिए ऐसा किया। ग्रन्थथा हम पढ़ न पाते। किन्तु वायुभूति ने इसे अपना ग्रपमान समभा और वह मामा सूर्यमित्र को अपना शत्रु मानने लगा।

एक बार सूर्यमित्र मुनि के रूप में कौशाम्बी में ग्राये । तब ग्राग्निभूति ने उनका बहुत सत्कार किया, किन्तु वायुभूति ने उनका ग्रपमान किया । इससे दुःखी होकर अग्निभूति को भी संसार की ग्रसारता का ज्ञान हो गया । उसने भी सूर्यमित्र के पास मुनिदीक्षा ले ली । जब यह बात ग्राग्निभूति को पत्नी सोमदत्ता को ज्ञात हुई तो वह बहुत चिन्तित हुई । उसने अपने देवर वायुभूति से बड़े भ्राता ग्राग्निभूति को घर लौटा लाने का अनुरोध किया । इससे वायुभूति और कोधित हो गया । उसने ग्रपनी भौजाई सोमदत्ता के सिर पर ग्रपने पैरों से प्रहार कर दिया । इससे सोमदत्ता बहुत दुःखी हुई । उसने कहा कि मैं अभी ग्रबला हूँ । इसलिए तुमने मुभे लातों से मारा है । किन्तु मुभे जब अवसर मिलेगा मैं तुम्हारे इन्हीं पैरों को नोंच-नोंचकर खाऊँगी । इस निदान के छपरान्त सोमदत्ता मृत्यु को प्राप्त हो गई । वहाँ से अनेक जन्मों में भटकती हुई आज वह यहाँ इस सियारिनी के रूप में उपस्थित है ।

उधर वायुभूति का जीव भी मरकर नरक में गया । वहाँ से निकलकर पशु-योनि में भटका । जन्मान्ध चाण्डाली हुआ । फिर मुनि-उपदेश पाकर ब्राह्मएग पुत्री नागश्री के रूप में पैदा हुआ । वहाँ उसने व्रतों का पालन कर इस नगर में जया सेठानी के यहाँ सुकुमाल के रूप में जन्म लिया । शुभ कमों के उदय से सुकुमाल ने मुनि दीक्षा ली । किन्तु अशुभ कमों के उदय से उन्हें इस सियारिनी द्वारा दिया गया यह उपसर्ग सहना पड़ा है ।"

[ ३४१

सूर्यमित्र मुनि द्वारा इस वृत्तान्त को सुनकर जया सेठानी ने संतोष घारण किया एवं पूरे परिवार ने ग्रहस्थों के व्रत घारण किये ।<sup>९</sup>

# [३] जादुई बगीचा

# 🔲 डॉ॰ प्रेम सुमन जैन

जम्बूढीप के भरतक्षेत्र में घनघान्य से युक्त कुसट्ट नामक देश है। उसमें बलासक नामक गाँव है, जहाँ सब कुछ है, किन्तु दूर-दूर तक पेड़ों की छाया नहीं है। ऐसे इस गाँव में विद्वान् ग्रग्निशर्मा ब्राह्मगा रहता था। उसके ग्रग्निशिखा नामक शीलवती पत्नी थी। उन दोनों के ग्रत्यन्त सुन्दर विद्युत्प्रभा नामक पुत्री थी। तीनों का समय सुख से व्यतीत होता था।

अचानक जब विद्युत्प्रभा ग्राठ वर्ष की हुई तब भयंकर रोग से पीड़ित होकर उसकी माँ का निधन हो गया। इससे घर का सारा कार्य विद्युत्प्रभा पर ग्रा पड़ा। एक दिन सुबह से शाम तक वह कार्यं करते-करते जब ऊब गयी तो उसने अपने पिता से सौतेली मां ले आने को कहा, जिससे उसे कुछ राहत मिल सके। किन्तु दुर्भाग्य से सौतेली मां ऐसी ग्रायी कि वह घर का कुछ भी काम नहीं करती थी। इससे विद्युत्प्रभा का दुःख और बढ़ गया। उसे काम तो पूरा करना पड़ता, किन्तु भोजन बहुत कम मिलता। इसे वह अपने कर्मों का फल मानकर दिन ब्यतीत करने लगी।

एक दिन विद्युत्प्रभा गायों को चराने के लिए जंगल में गयी थी। थककर वह दोपहर में वहाँ पर सो गयी। तब एक बड़ा साँप उसके पास ग्राया। वह मनुष्य की भाषा में विद्युत्प्रभा से बोला कि मुफे तुम ग्रोड़नी से ढककर अपनी गोद में छिपा लो, कुछ सपेरे मेरे पीछे पड़े हुए हैं, उनसे मुफे बचा लो। विद्युत्प्रभा ने बड़े साहस से करुणापूर्वक उस नाग की रक्षा की। इससे संतुष्ट होकर नाग ग्रपने ग्रसली रूप में ग्राकर देवता बन गया। उसने विद्युत्प्रभा से एक वर मांगने को कहा। विद्युत्प्रभा ने लालच के बिना केवल इतना वर मांगा कि मेरी गायों को और मुफे घूप न लगे इसलिए मेरे ऊपर तुम कोई छाया कर दो। उस नागकुमार देवता ने तुरन्त विद्युत्प्रभा के सिर पर एक सुन्दर बगीचा बना दिया ग्रोर कहा----'यह बगीचा तुम्हारी इच्छा से छोटा-बड़ा होकर हमेशा

१२वीं शताब्दी की अपभ्रंश कथा 'सुकुमालचरिउ' (श्रीघर कृत) का संक्षिप्त रूपान्तर।

कर्म झौर पुरुषार्थं की जैन कथाएँ ].

साथ रहेगा । इसके ब्रलावा भी तुम्हें कभी कोई संकट हो तो मुभे याद करना । मैं तुम्हारो मदद करूँगा' ऐसा कहकर वह नागकुमार चला गया ।

एक दिन जब विद्युत्प्रभा जंगल में ग्रपने बगीचे के नीचे सो रही थी। तब वहाँ पाटलिपुत्र का राजा जितशत्र ग्रपनी सेना के साथ आया। उसने इस जादुई बगीचे के साथ सुन्दर विद्युत्प्रभा को देखकर उससे विवाह कर लिया। राजा ने विद्युत्प्रभा का नाम बदलकर 'आराम शोभा' रख दिया ग्रौर उसे अपनी पटरानी बना दिया। इस प्रकार ग्राराम शोभा के दिन मुख से बीतने लगे।

इघर ग्रारामशोभा की सौतेली माता के एक पुत्री उत्पन्न हुई ग्रौर वह कमशः युवा ग्रवस्था को प्राप्त हुई। तब उसकी माता ने विचार किया कि राजा मेरी पुत्रों को भी रानी बना ले ऐसा कोई उपाय करना चाहिए। उसकी सौतेली मां ने कपटपूर्ण ग्रपनत्व दिखाकर ग्रारामशोभा को मारने के लिए ग्रपने पति ग्राग्निशर्मा के साथ तोन बार विषयुक्त लड्डू बनाकर भेजे। किन्तु उस नागकुमार की सहायता से वे लड्डू विषरहित हो गये। तब उस सौतेली मां ने प्रथम प्रसव कराने के लिए आरामशोभा को ग्रपने घर बुरुवाया। वहाँ ग्रारामशोभा ने एक पुत्र को जन्म दिया। तभी उस सौतेली मां ने आरामशोभा को घोखे से घर के पिछवाड़े के कुए में डाल दिया और समफ लिया कि आरामशोभा मर गयी है। किन्तु बहाँ उस नागकुमार ने ग्रारामशोभा के लिए कुए के भीतर ही एक महल बना दिया।

इघर उस सौतेली मां ने अपनी पुत्री को ग्रारामशोभा के स्थान पर राजा की रानी बनाकर उसके पुत्र के साथ पाटलिपुत्र भेज दिया। किन्तु इस नकली ग्रारामशोभा के साथ उस जादुई बगीची के न होने से राजा को शंका हो गयी। वह चुपचाप असली बात की खोज में रहने लगा। उधर पुत्र ग्रौर पति के शोक से दुःखी आरामशोभा नागकुमार की सहायता से रात्रि में प्रपने पुत्र को देखने चुपके-से राजमहल में जाने लगी। किन्तु उसे सुबह होने के पहले ही लौटना पड़ता था। ग्रन्था उसका जादुई बगीचा हमेशा के लिए नष्ट हो जायेगा। किन्तु एक दिन राजा ने ग्रसली ग्रारामशोभा को पकड़ लिया ग्रौर सारी बातें जान सीं। तभी वह जादुई बगीचा नष्ट हो गया। किन्तु ग्रारामशोभा अपने पुत्र ग्रौर पति से मिलकर संतुष्ट हो गयी। राजा ने ग्रारामशोभा की सौतेली मां ग्रौर पुत्री को सजा देनी चाही तो ग्रारामशोभा ने उन्हें माफ करा दिया।

एक दिन राजा के साथ वार्तालाप करते हुए आरामशोभा ने प्रश्न किया कि मुफ्ते बचपन में इतने दुःख क्यों मिले और बाद में राजमहल के सुख मिलने का क्या कारण है ? जादुई बगीचे ने मेरी सहायता क्यों की ? तब राजा आरामशोभा को एक सन्त के पास ले गया। उससे उन्होंने अपनी जिज्ञासा का

कर्म सिद्धान्त

388 ]

समाधान करना चाहा। तब उन परमज्ञानी साधु ने आरामश्रोभा के पूर्वजन्म को संक्षेप में इस प्रकार कहा---

"इस जम्बूद्वीप के भारतवर्ष में चंपानगरी है। वहाँ कुलधर नामक एक सेठ था। उसकी पत्नी का नाम कुलानन्दा था। उनके घ्राठ पुत्रियां हुईं। ग्राठवीं का नाम दुर्भागी रखा गया । बहुत समय तक उसका विवाह नहीं हुआ। किन्तु संयोग से एक बार कोई परदेशी युवक सेठ कुरुधर की दुकान पर ग्राया। किसी प्रकार सेठ ने उस युवक के साथ दुर्भागी का विवाह कर दिया। किन्तु अपने घर को वापिस लौटते हुए वह युवक दुर्भागी को ग्रकेला सोता हुग्रा छोड़कर भाग गया। जागने पर दुर्भागी को बहुत दुख हुआ। किन्तु इसे भी ग्रपने कर्मों का फल मानती हुई वह किसी प्रकार उज्जयिनी के मणिभद्र सेठ के यहाँ पहुँच गयी। वहाँ उसने ग्रपने शील और व्यवहार से सेठ के परिवार का दिल जीत लिया। वह सेठ के धामिक कार्यों में भी मदद करने लगी। उसे जो भी पैसे सेठ से मिलते उसकी सामग्री खरीदकर वह गरीबों में बांट देती। उसका सारा समय देवपूजा और गुरुपूजा में ही व्यतीत होने लगा।

श्रचानक मंदिर में लगा हुआ बगीचा सूखने लगा। सेठ ने बहुत उपाय किये, किन्तु कोई लाभ नहीं हुआ। तब दुर्भागी ने इस कार्य को अपने ऊपर लिया और प्रतिज्ञा की कि जब तक यह बगीचा हरा-भरा नहीं हो जायेगा तब तब वह अन्न ग्रहण नहीं करेगी। उसकी इस तपस्या से शासनदेवी प्रसन्न हुई और उसने बगीचे को हरा-भरा कर दिया। इसमे दुर्भागी का मन धर्म में और रम गया। वह कठोर तपस्याएँ करने लगी। अन्त में उसने आत्म-चितन करते हुए अपने प्राण त्यागे। वहाँ से वह स्वर्ग में उत्तन्न हुई। वहाँ पर भी धर्म-भावना के प्रति रुचि होने के कारण उसे मनुष्य जन्म मिला और वह अग्निशर्मा ब्राह्मण के घर विद्युत्प्रभा नाम की पुत्री हुई।

उस दुर्भागी ने ग्रपने जीवन का पूर्वभाग सदाचार रहित परिवार में व्यतीत किया था, अतः उसके विचारों और कार्यों में सद्भावना नहीं थी। इससे उसने दुष्कर्मों का संचय किया। उन्हों के कारएा उसे विद्युत्प्रभा के जीवन में प्रारम्भ में बहुत दुःख भोगने पड़े हैं। किन्तु दुर्भागी का ग्रांतिम जीवन एक धार्मिक परिवार में व्यतीत हुआ। उसने स्वयं धार्मिक साधना की। इसलिए आरामशोभा के रूप से उसे राजमहलों का सुख मिला। गरीबों को दान देने और बगीचा हरा-भरा करने के कारएा से आरामशोभा को जादुई बगीचे का सुख मिला है। ग्रीर अब महारानी आरामशोभा धार्मिक चिन्तन कर रही है तथा उसके ग्रनुरूप ग्रपना जीवन व्यतीत करेगी तो वह स्वर्गों के सख को भोग-कर कमशः मोक्षपद भी पा सकेगी।" ज्ञानी सन्त के इन वचनों को सुनकर जितशत्रु राजा और आरामशोभा रानी ने संसार-त्याग कर वैराग्य जीवन अंगीकार किया ।

# [४] दो साधक जो बिछुड़ गये

#### 📋 श्री सुजानमल मेहता

साधना, त्याग और तपश्चर्या का लक्ष्य कर्म-निरोध और कर्म-निर्जरा है और अन्ततः ग्रपने शुद्ध स्वरूप को प्रकट कर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त होना है। साधकों को ऋद्धि-सिद्धियाँ भी प्राप्त होती हैं किन्तु अगर कोई साधक भौतिक चकाचौंध में फंस कर प्राप्त ऋद्धि-सिद्धियों का लक्ष्य भौतिक ऐश्वर्य प्राप्त करना बना लेता है तो वह अमृत में विष घोल देता है और परिणामतः अवनति के गहरे कूप में चला जाता है। ऐसे ही साधकों के लिये कहा जाता है 'तपेश्वरी सो राजेश्वरी और राजेश्वरी सो नरकेश्वरी।

कांपिल्य नगर में जन्मे चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त ने भी अपने पूर्व भव में उत्कृष्ट साधना की थी ग्रौर इसी कारण वे छः खण्ड के अधिपति बने थे। मौतिक ऋदि सम्पदा उनके ग्रांगन में कील्लोलें करती थीं, सुन्दर और मनोहर रानियों से उनका अन्तःपुर सुशोभित था और सांसारिक काम भोगों को उन्होंने अपने जीवन का लक्ष्य बना लिया था। इतना कुछ होते हुये भी वे अपने जीवन में रिक्तता का ग्रनुभव करते थे। वे अपने अन्तर में एक टीस ग्रनुभव करते थे मानो उनका एक ग्रनन्य प्रेमी बिछुड़ गया हो। इस गहरी चिन्ता ही चिन्ता में उनको अपने पूर्व भवों की स्मृति (जातिस्मरण ज्ञान) हो गयी। उनकी स्मृति अपने पूर्व के लगातार पाँच भवों तक पहुँच गई और स्मरण हो गया कि वे दो भाई थे जो साथ-साथ जन्म लेते थे और मृत्यु को प्राप्त होते थे। प्रथम भव में वे दशार्ण देश में दास के रूप में थे, दूसरे भव में वे कालिंजर पर्वत पर मूग के रूप में थे, तीसरे भव में मातृ गंगा नदी के तट पर हंस के रूप में थे और चौथे भव में काशी नगर में एक चाण्डाल के घर में चित्त ग्रीर संभूति के रूप में जन्मे थे।

काशी नरेश के नमूची नाम का प्रधान था, जो बड़ा बुद्धिमान और संगीत शास्त्री था, साथ ही था महान् व्यभिचारी। उसने राज्य-अन्तःपुर में भी इस दोष का सेवन किया, परिणामतः राजा ने उसको मृत्यु दण्ड दे दिया। फांसी के तख्ते पर चढ़ाते समय बधिक (चित्त ग्रौर संभूति के पिता) को दया आ गई

१२वीं शताब्दी की प्राकृत कथा 'ग्रारामसोहा' का संक्षिप्त रूपान्तर ।

और उसने उसको मृत्यु से बचाकर अपने घर में गुप्त रूप से रख लिया। दोनें। भाई चित्त ग्रौर संभूति नमूची से संगीत विद्या सीखने लगे श्रौर पारंगत हो गये। जिसकी बुरी ग्रादत पड़ जाती है वह कहीं नहीं चूकता। नमूची ने चाण्डाल के घर में भी व्यभिचार का सेवन किया और उसको प्राण लेकर चुपचाप भागना पड़ा।

चित्त ग्रोर संभूति की संगीत विद्या की ख्याति देश-देशान्तर में फैलने लगी। काशो के संगीत शास्त्रियों को चाण्डाल कुलोत्पन्न भाइयों की ख्याति सहन नहीं हो सकी और उन्होंने येन-केन प्रकारेएा दोनों भाइयों को देश निकाला दिलवा दिया। इस घोर अपमान को दोनों भाई सहन नहीं कर सके ग्रीर अपमानित जीवन के बजाय मृत्यु को वरण करना उन्होंने श्रेयस्कर समभा और पर्वत शिखर से छलांग मारकर मृत्यु का ग्रालिंगन करने का संकल्प उन्होंने कर लिया। अपने विचारों को वे कार्य रूप में परिएात कर ही रहे थे कि अकस्मात एक निग्रंन्थ मुनि उधर आ निकले। मुनि ने ऐसा दुष्कृत्य करने से उनको रोका ग्रौर आत्म-हत्या एक भयंकर पाप है, यह समभाते हुये मानव-जीवन को सार्थक बनाने का उपदेश दिया। मुनि के उपदेश ने उनमें से हीन भावना को निकाल दिया और उन दोनों ने मुनिराज का शिष्यत्व स्वीकार कर लिया। मुनि के पास ज्ञान-ध्यान में निपुण होने के बाद गुरु आज्ञा से वे स्वतंत्र विचरण करने लगे। विचरण करते हुये साधना के बल से उनको अनेक ऋद्वियां और सिद्धियां प्राप्त हो गईं।

उधर नमूची प्रधान चाण्डाल घर से भागकर लुकते-छिपते हस्तिनापुर नगर पहुँच गया और अपने बुढि-कौशल से चक्रवर्ती सनतकुमार का प्रधान मंत्री बन गया । मुनि चित्त संभूति भी विचरण करते हुये हस्तिनापुर नगर के बाहर उद्यान में बिराजे । मुनि वेष में चित्त और संभूति को देखकर नमूची प्रधान ने भयभीत होकर समभा कि कहीं मेरा सारा भेद खुल न जावे, इस लिये षडयंत्र करके उसने उनका (मुनियों का) अपमान करत हुये शहर निकाला देने की आज्ञा दिलवादी ।

चित्त मुनि ने तो इस अपमान को शास्तिपूर्वक सहन कर लिया किन्तु संभूति मुनि को यह अपमान और तिरस्कार सहन नहीं हो सका और वे इसका प्रतिशोध लेने के लिये तपश्चर्या के प्रभाव से प्राप्त सिद्धि का प्रयोग करने के लिये तत्पर हो गये। चित्त मुनि ने संभूति मुनि को त्यागी जीवन की मर्यादा को समभाते हुये शास्ति धारण करने के लिये कहा किन्तु संभूति मुनि का कोध शास्त नहीं हुया और कुपित होकर वे य्रपने मुंह से धुग्राँ के गोले निकालने लगे। नगरवासी यह देखकर घबरा गये और अपने महाराज चक्रवर्ती सनतकुमार से इस भयकर संकट को निवारण करने को प्रार्थना करने लगे। चक्रवर्ती सनतकुमार सपरिवार ससैन्य मुनि की सेवा में उपस्थित हुये ग्रौर प्रशासन की भूल के लिये क्षमा याचना की । तपस्वी मुनि का कोध शान्त हुग्रा और उन्होंने ग्रपनी लब्धि के प्रयोग को समेट लिया किन्तु चक्रवर्ती की ऋदि सम्पदा, राज-रानियों के रूप-सौन्दर्य को देखकर वे आसक्त बन गये और यह दुस्संकल्प कर लिया कि मेरे इस त्याग तपश्चर्या का फल मिले तो मुभे भी भविष्य में ऐसा ही ऐश्वर्य ग्रौर काम भोगों के साधन प्राप्त हों । चित्त मुनि ने मुनि संभूति की भावभंगी को देखकर इस प्रकार के निदान करने के दुःष्परिणाम से ग्रवगत कराया किन्तु मुनि संभूति पर इसका कोई ग्रसर नहीं हुआ ।

चकवर्ती सनतकुमार मुनियों के दर्शन कर प्रपने ग्रापको धन्य मानते हुये त्याग वैराग्य की ग्रमिट छाप प्रपने हृदय में लेकर ग्रपने महलों की ग्रोर प्रस्थान कर गये। दोनों मुनियों ने यथासमय आयुष्य पूर्ण कर देव लोक के पद्मगुल विमान में जन्म लिया।

देवलोक की ग्रायुध्य पूर्ण कर मुनि संभूति ने कांपिल्य नगर में चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त के रूप में जन्म लिया किन्तु उसका भाई चित्त देवायु पूर्ण कर कहाँ गया, इसको जानने के लिये ब्रह्मदत्त चिंतित हो गये। राज्य वैभव और भोगोप-भोग की प्रचुर सामग्री उपलब्ध होते हुये भी उसको ग्रपने पूर्व भव के भाई की विरह वेदना सताने लगी। ग्राखिर उसने अपने भाई को खोजने का एक उपाय निकाल लिया। उसने एक ग्राधी गाथा बनाई— "असि दासा, मिगा, हँसा, चाण्डाला अमरा जहा" — और देश-देशान्तरों में यह उद्घोष करा दिया कि जो कोई इस ग्रर्ध गाथा को पूर्ण कर देगा उसको चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त ग्रपना ग्राधा राज्य देगा।

चित्त मुनि देवायु पूर्णं कर पुरमिताल नगर में धनपति नगर श्रेष्ठि के घर में पुत्र रूप में उत्पन्न हुए । ग्रपने पूर्व भव की त्याग-तपष्चर्या के प्रभाव से अतुल ऋद्धि सम्पदा और भोगोपभोग की प्रचुर सामग्री के स्वामी बने । एक दिन किसी महात्मा के मुखारविन्द से एक गम्भीर गाथा सुनकर उसके ग्रर्थ का चिन्तन करते-करते उनको जाति स्मरए ज्ञान हो गया । पूर्व त्याग-वैराग्य के संस्कार जागृत हुये ग्रौर भोगविलाप की सामग्री को सर्प कांचलीवत छोड़कर त्याग-मार्ग को अंगीकार करते हुये विचरण करने लगे । साधना करते हुये उनको ग्रवधि ज्ञान प्रकट हो गया । ग्रामानुग्राम विचरते हुये वे कांपिल्य नगर के बाहर उद्यान में बिराजे और माली को पूर्वोक्त ग्रर्धगाथा उच्चारण करते हुये सुना । चित्त मनि अवधि ज्ञान के बल से ग्रर्ध गाथा का प्रयोजन समभ गये ग्रौर "इमाणी छट्टियाँ जायी अन्नमन्न`ख जा विणा" यह कहकर ग्रर्धगाथा को पूर्णा कर दिया ।

उद्यान का माली हर्षित होते हुये राज्य सभा में गया ग्रौर उस अर्धगाथा

को पूर्र्श करके सुनादिया। चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त अपने पूर्व भव के भाई को माली के रूप में समफ कर खेद खिन्न होकर मूर्छित हो गया। राजपुरुषों ने माली को पकड़ लिया ग्रौर त्रास देने लगे तो माली ने सही स्थिति बतला दी। राजपुरुष मुनि की सेवा में उपस्थित हुये और राजा के मूर्छित होने की बात कहकर मुनिराज को राज्य सभा में लिवालाये।

मुनि का स्रोजपूर्एा शरीर स्रौर दैदीप्यमान ललाट देखकर ब्रह्मदत्त स्वस्थ्य हो गये किन्तु अपने भाई को मुनि वेष में देख कर खिन्नमना होकर कहने लगे कि बन्धुवर, पूर्व भव की स्रापकी त्याग-तपश्चर्या का क्या यही फल है कि आपको भिक्षा के लिये इघर-उधर भटकना पड़ रहा है। मुफ्त राज्य वैभव स्रौर सम्पदा ने वरण किया है किन्तु आपके यह दरिद्रता क्यों पल्ले पड़ी ? मुफ्ते यापके इस कष्टप्रद जीवन को देखकर आश्चर्य भी हो रहा है स्रौर दुःख भी। अब आपको भिक्षा जीवी रहने की आवश्यकता नहीं है। मेरी प्रतिज्ञा के अनुसार मेरा आधा राज्य वैभव आपके हिस्से में है।

"राजेन्द्र ! जिस राज्य वैभव में श्राप ग्रनुरक्त हैं, उससे मैं भी परिचित हूँ" चित्त मुनि कहने लगे—"मेरा जन्म भी एक ऐश्वर्य व वैभव सम्पन्न श्रेष्ठी कुल में हुआ है ग्रतः मुफे भिखारी या दरिद्री समफने की भूल मत करो । एक महात्मा के संयोग से मेरे त्याग वैराग्य के संस्कार जागृत हो गये झौर सब वैभव सम्पदा को छोड़ कर मैंने अक्षय सुख ग्रौर शान्ति का यह राजमार्ग अपनाया है । राजन् ! आपको यह राज्य वैभव क्यों मिला, इस पर गहराई से चिन्तन करो। हम दोनों ने पूर्व भव में चित्त और संभूति के रूप में मूनिव्रत ग्रंगीकार कर कठिन साधना की थी जिससे हमारा जीवन बड़ा निर्मल हो गया, कई सिद्धियाँ भी हमको सहज ही प्राप्त हो गयीं। चक्रवर्सी सनतकुमार हमारे दर्शन करने ग्राया ग्रौर त्याग-वैराग्य की अमिट छाप अपने हृदय पर लेकर वापस चला गया। चकवर्ती का राज्य वैभव भोग कर भी वह उसमें उलभा नहीं और विरक्त होकर संयम जीवन अंगीकार कर सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो गया। आप उसके राज्य वैभव और राजरानियों के रूप सौन्दर्य को देखकर ग्रासक्त हो गये और यह निदान (दुःस्संकल्प) कर लिया कि मेरी साधना का फल मूफे मिले तो मुफे भी इसी तरह का राज्य वैभव और काम भोगों के साधन प्राप्त हों। त्याग तपश्चर्या का फल तो ग्रनिर्वचनीय आनन्द और अक्षय सूख है किन्तु आपने निदान करके हीरे को कौड़ियों के मोल बेच दिया जिससे आपको यह राज्य वैभव प्राप्त हा गया। इसमें आत्यन्तिक आसक्ति महान् दुःख का कारण बन सकती है । चक्रवर्ती सनतकुमार का ग्रनुसरण कर अपनेों इन क्षणिक काम भोगों को स्वेच्छा से छोड़ कर ग्रक्षय सूख ग्रीर शान्ति का राजमार्ग अपनाना चाहिये अर्थात् मूनि जीवन स्वोकार कर लेना चाहिये।"

"ग्रार्थ ! ग्रापका कथन यथार्थ है। मैं भी समभने को ऐसा ही समभ रहा हूँ।" चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त ने कहा—"दलदल में फंसे हुये गजेन्द्र के समान मैं हूँ कि जिसको किनारा तो दिख रहा है किन्तु दलदल से बाहर निकलने की उसकी इच्छा हो नहीं होती। मैंने पूर्व भव में त्यागी जीवन की मर्यादा का उल्लंघन करके कोघ किया और फिर निदान कर लिया चक्रवर्ती की सम्पदा के लिये, उसी का यह परिणाम है कि ग्रापके समभाने पर भी और त्यागी जीवन की महत्ता के समभते हुये भी मैं राज्य वैभव की आसक्ति को छोड़ नहीं पा रहा हूँ।"

"अगर पूर्ण त्यागी जीवन स्वीकार नहीं कर सकते हो तो गृहस्थाश्रम में रहते हुये श्रावक के व्रत नियम ही घारण करलो जिससे आप अघम गति से तो बच सकोगे ।" चित्त मुनि ने वैकल्पिक मार्ग बतलाया ।

"मुनिवर ! मेरे लिये यह भी शक्य नहीं है।" चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त ने अपनी असमर्थता प्रकट करते हुये उत्तर दिया ।

"राजेन्द्र ! पूर्व भवों के स्नेह के कारण मैं चाहता था कि म्रापको भोगासक्ति के दलदल से बाहर निकालूँ किन्तु मेरा यह प्रयत्न निष्फल गया, अब जैसी म्रापकी इच्छा।" यह कहते हुये चित्त मुनि (पूर्व भव का नाम) वापस सौट गये।

चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त ने काम भोगों के दलदल में फैंसे हुये ही ग्रायुष्य पूर्ए किया और सातवीं नरक में गये । महामुनि चित्त ने उग्र साधना और तपण्चर्या की जिससे ग्रन्त में सिद्ध, बुद्ध और मुक्त हो गये ।

दो बन्धु जो पाँच भवों तक साथ-साथ रहे, चौथे भव में कठिन साधना को वे ग्रासक्ति ग्रौर विरक्ति के कारएा इतने दूर बिछुड़ गये कि एक तो रसातल के अंतिम छोर-सातवीं नरक गये ग्रौर दूसरे ऊर्घ्वं गमन की अंतिम सीमा-सिद्धशिला-पर जा बिराजे।

> कर्म प्रधान विश्व करि राखा । जो जस करहि तस फल चाखा ।।

# [ x ]

# कर्म का भुगतान

# 🗋 श्री चाँदमल बाबेल

भगवान् श्रेयांसनाथ इस घरती तल पर भव्य जीवों को सन्मार्ग दिखाते हए विचरण कर रहे थे । उस समय दक्षिएा भरत में पोतनपुर नामक एक नगर था । रिपू प्रतिशत्रु नामक वहाँ का शासक था । उनकी अग्रमहिषी का नाम भद्रा था। कालान्तर में उनके पुत्र रत्न की उत्पत्ति हुई जिसका नाम अचल रखा गया। कुछ काल बाद उस भद्रा महारानी के एक कन्या रत्न की उत्पत्ति हुई जिसका नाम मूगावती रखा गया। मृगावती जब यौवनावस्था में आयी तो उसका एक-एक अंग सूगठित तथा ग्राकर्षक था। राजकुमारी विवाह योग्य हुई तो ध्यानांकर्षण की हॉब्ट से माता भद्रा ने उसे पिता के पास राज दरबार में भेजा । राजा रिपु प्रतिशत्रु उस राजकुमारी को म्राते देखकर मोहाभिभूत हो गया। उसने विचार किया कि यह तो कोई स्वर्गलोक से देवाङ्गना आ रही है। पृथ्वी पर ऐसे स्त्रीरत्न का मिलना बड़ा कठिन है । राजा इस प्रकार का विचार कर रहा था कि वह राजकुमारी पास में आयी एवं पिताश्री को प्रणाम किया । राजा ने उसे पास में बिठाया एवं पुनः सेविका के साथ उसे अन्तःपुर में मेज दिया। राजा अपनी दुर्वासना को दबाँन सका। आखिर ग्रपनी चतुराई के बल पर उसने राज दरबारियों से स्वीकृति प्राप्त कर ग्रपनी पुत्री से गन्धर्व विवाह कर लिया। इधर महारानी भद्रा अपने पुत्र अचल को लेकर दक्षिण दिशा में चली गयी जहाँ पर माहेश्वरी नामक नगरीँ बसायी । कुछ दिनों बाद पुत्र अचल पुनः पिताश्री की सेवा में ग्रा गया ।

कालान्तर में मृगावती के एक पुत्र उत्पन्न हुया। ज्योतिषियों ने बताया कि यह बालक वासुदेव का पद धारण कर तीन खण्ड का स्वामी होगा। कर्म-गति कितनो विचित्र है कि एक श्लाघनीय पुरुष को उत्पत्ति लोकापवाद निन्दनीय संयोग से हुई। बालक की पीठ पर तीन बांस का चिह्न देखकर उसे त्रिपृष्ठ नाम दिया गया। बालक ग्रपने बड़े भाई यचल के साथ रहने लगा। योग्य वय पाकर कला-कौशल में निपुरा हो गया। दोनों भाइयों में स्नेह इतना ग्रधिक था कि एक दूसरे के बिना नहीं रह सकते थे।

उस समय में रत्नपुर में प्रश्वग्रीव नामक शासक शासन करता था। वह महान् योद्धा ग्रौर वीर था। सोलह हजार राजा उसके अधीन थे। वह प्रति-वासुदेव था।

तत्कालीन परिस्थिति में रथनुपुर चक्रवाल नामक नगरी में विद्याधरराज ज्वलनवटी प्रबल पराक्रमी नरेश था, उनकी पत्नी का नाम वायुवेगा था। कालान्तर में उसके एक कन्या की उत्पत्ति हुई जिसका नाम स्वयंप्रभा रखा गया। उसका विवाह त्रिपृष्ठ वासुदेव से करने हेतु ज्वलनवटी उसे लेकर पोतन-पुर चला आया तथा विवाह की तैयारी होने लगी। यह बात अश्वग्रीव को मालूम हुई तो वह अपनी सेना लेकर पोतनपुर चला आया क्योंकि स्वयंप्रभा से वह विवाह करना चाहता था। घमासान युद्ध हुग्रा। अश्वग्रीव मारा गया। भ्रन्त में सभी राजाग्रों ने त्रिपृष्ठ वासुदेव की ग्राज्ञा में रहना स्वीकार किया कर्म झौर पुरुषार्थकी जैन कथाएँ ]

तथा धूमघाम से वासुदेव पद का श्रभिषेक किया गया ।

त्रिपृष्ठ वासुदेव राजसी भोग-विलास में तल्लीन थे । महारानी स्वयंप्रभा के श्रोविजय और विजय नामक दो पुत्ररत्नों की उत्पत्ति हुई ।

एक बार संगीत मंडली भ्रमण करती हुई राज दरबार में उपस्थित हुई। गायक ग्रपनी कला में पूर्ण निपुण थे। ज्योंही उन्होंने अपनी कला का प्रदर्शन किया तो सब मंत्रमुग्ध हो गये एवं उनकी भूरि-भूरि प्रशंसा करने लगे। एक दफा रात्रि को इस प्रकार का मनोरंजक कार्यक्रम चल रहा था। राजा अपनी शय्या पर लेटे हुए थे। संगीत की स्वर-लहरी सभी को मंत्रमुग्ध कर रही थी। त्रिपृष्ठ ने ग्रपने शय्यापालक को कहा कि जब मुफे पूर्ण निद्रा आ जावे तो संगीत गाने वालों को विश्राम दे देना। इघर वासुदेव पूर्ण निद्राधीन हो गये किन्तु शय्यापालक स्वयं संगीत में इतना गृढ हो गया कि संगीतजों को विश्राम का आदेश नहीं दिया तथा रात-भर संगीत होता रहा। वासुदेव जब जगे तो देखा कि संगीत पूर्ववत चल रहा है। राजा को ग्राक्रोश ग्राया एवं शय्यापालक को कहा कि इन्हें विश्राम क्यों नहीं दिया? शय्यापालक ने कहा—''महाराज ! मैं क्षमाप्रार्थी हूँ। मैं स्वयं संगीत सुनने में ग्रासक्त हो गया इसलिये ग्रापके ग्रादेश का पालन नहीं हो सका।'' त्रिपृष्ठ वासुदेव ने कहा—''ग्रच्छा ! मेरे आदेश की ग्रवहेलना। सामन्तो ! यह संगीत सुनने का ग्रत्यधिक रसिक है, इसलिये इसके कानों में गर्म शीशा डाला जाय।'' सामन्तों ने आज्ञानुसार वैसा ही किया। शय्यापालक ने तड़पते हुए प्राण छोड़े।

सत्तान्ध बनकर त्रिपृष्ठ वासुदेव ने कर्म के बन्धन के फलस्वरूप आयु पूर्ण कर सातवीं नारकी में जन्म लिया। तैंतीस सागरोपम का ब्रायुष्य पूर्ण कर सिंह, नारकी, चक्रवर्ती, देवता, मानव, देव ब्रादि भवों को पूर्ण कर वर्द्धमान महावीर के भव में जन्म लिया।

महावीर ग्रभिनिष्क्रमण के बाद जंगलों, गुफाग्रों में ध्यान करते हुये "छम्माणी" ग्राम के निकट उद्यान में एक निर्जन स्थान में ध्यानस्थ थे। उस समय शय्यापालक का जीव---जिसके कानों में गर्म-गर्म सीसा उंडेला गया था, वह ग्वाले के भव में बैलों की जोड़ी को साथ लेकर जहाँ महावीर ध्यानस्थ थे, वहाँ पर आया एवं बोला--- "हे भिक्षु ! मैं कुल्हाड़ी घर छोड़ आया हूँ, उसे लेकर आता हूँ तब तक बैलों की रखवाली रखना।" इधर बैल चरते हुए धनी भाड़ियों में ओभल हो गये। ग्वाला वापिस ग्राया तो बैलों की जोड़ी नजर नहीं आयी। ग्वाले की आँखों में आग बरसने लगी। वह महावीर को ग्रभद्र शब्दों से बोलने लगा। किन्तु भगवान तो ध्यानस्थ थे, कोई उत्तर नहीं दिया। तब ग्वाले का कोध ग्रधिक बढ़ गया और बोला---- "अच्छा, तुम मेरी बात सुन नहीं रहे हो तो लो तुम्हें बहरा करके ही दम लूँगा। उसने दोनों कानों में काष्ठ के तीखे कीले ठोके ग्रौर चला गया। इससे महावीर को तीव्र वेदना हुई, किन्तु उनका चित्त क्षण मात्र भी खिन्न नहीं हुग्रा तथा चिन्तन घारा में निमग्न हो गये। "मेरी ग्रात्मा ने ही त्रिपृष्ठ वासुदेव के भव में शय्यापालक के कानों में गर्म सीसा डलवाया था। उसी कर्म विपाक का ग्राज भुगतान हो रहा है। इसमें ग्वाले का क्या दोष ? मैंने जैसा कर्म किया, उसी का फल ग्राज मुफे मिल रहा है। वास्तव में कर्मों का भुगतान हुए बिना मुक्ति नहीं है।"

#### ÷ 🗭 •

ण तस्स दुक्खं विभयंति णाइम्रो, ण मित्तवग्गा ण सुया ण बंधवा । इक्को सयं पच्चणु होइ दुक्खं, कत्तारमेव म्रणुजाइ कम्मं ।। — उत्तरा० १३/२३

ग्नर्थः---पापी जीव के दुःख को न जाति वाले बँटा सकते हैं, न मित्रमंडली, न पुत्र,न बंधु। वह स्वयं श्रकेला ही दुःख भोगता है क्योंकि कर्म कर्ता का ही अनुसरएा करता है (कर्त्ता को ही कर्मों का फल भोगना पड़ता है)।

सुखस्य दुखस्य न कोऽपि दाता, परो ददातीत्ति कुबुद्धिरेषा । ग्रहं करोमोति वृथाभिमानः, स्वकर्म सूत्र प्रथितो हि लोकः ।।

## धनानि भूमौ पशवश्च गोष्ठे, भार्या गृह द्वारि जनः श्मसाने । देहश्चितायां परलोकमार्गे, कर्मानुगो गच्छति जीव एक: ।।

ग्नर्थः --- जीव के परलोक प्रस्थान करते समय उसके द्वारा अजित घन भूमि में ही रह जाता है, पग्नुवर्ग उसकी भाला में ही बँघा रह जाता है। भार्या गृह के द्वार तक ही रह जाती है, सित्र-मण्डली श्मशान तक पहुँचाती है। यह शरीर जो लम्बे समय तक जीव का साथी रहा, वह भी चितापर्यन्त साथ देता है। जीव क्रकेला ही कर्मानुसार परलोक गमन करता है।

# परिशिष्ट

# हमारे सहयोगी लेखक

- आचार्य थी हस्तीमलजी महाराज-प्रसिद्ध जैन आचार्य, आगमवेत्ता झौर शास्त्रज्ञ, गवेषक विद्वान् और इतिहासज्ञ।
- २. पं० र० श्री होरा मुनि---जैन मुनि, प्रबुद्ध चिन्तक ग्रौर प्रखर वक्ता। आचार्य श्री हस्तीमलजी म० सा० के विद्वान् शिष्य ।
- ३. श्री देवेन्द्र मुनि शास्त्री---जैन मुनि, प्रबुद्ध चिन्तक, अनेक ग्रन्थों के लेखक। उपाध्याय श्री पृष्कर मूनि के विद्वान् शिष्य।
- ४. स्वर्गीय युवाचार्य श्री मधुकर मुनि---प्रबुद्ध चिन्तक और लेखक ।
- ४. श्री रमेश मुनि शास्त्री—जैन मुनि, लेखक श्रौर चिन्तक । उपाध्याय श्री पुष्कर मुनि के शिष्य ।
- ६. श्री भगवती मुनि 'निर्मल'—जैन मुनि, प्रसिद्ध लेखक, कथाकार और आगमज्ञ विद्वान् ।
- ७. पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री—प्रसिद्ध जैन विद्वान्, प्रबुद्ध चिन्तक श्रौर लेखक, भूतपूर्व प्राचार्य, स्याद्वाद महाविद्यालय, वाराणसी ।
- डॉ॰ महेन्द्रसागर प्रचंडिया—प्रसिद्ध जैन विद्वान्, चिन्तक, लेखक और वक्ता । वार्ष्णेय महाविद्यालय, ग्रलीगढ़ (उ॰ प्र॰) में हिन्दी प्राध्यापक ।
- ٤. डॉ० झादित्य प्रचंडिया 'दीति'—लेखक, कवि और समीक्षक, मंगल कलश, ३९४, सर्वोदय नगर, ग्रागरा रोड, अलीगढ़ (उ० प्र०)।
- १०. श्री कन्हैयालाल लोढ़ा---प्रबुद्ध, चिन्तक, लेखक ग्रौर स्वाध्यायी साधक, अधिष्ठाता--श्री जैन सिद्धान्त शिक्षरण संस्थान, बजाज नगर, जयपुर ।
- ११. श्रो चन्दनराज मेहता—चिन्तक और लेखक, ६३, सिलावटों का बास, सोजती गेट के ग्रन्दर, जोधपुर-३४२ ००१।
- १२. डॉ॰ शिष मुनि जुँका मुनि, प्रबुद्ध चिन्तक और लेखक ।
- १३. युवाचार्य महाप्रज्ञ जेन मुनि, जैन धर्म, दर्शन और संस्कृति के मर्मज्ञ विद्वान्, अनेक ग्रंथों के लेखक ग्रौर घ्यान-साधक ।

३४४ ]

- १४. **ओ राजीव प्रचंडिया**—एडवोकेट श्रौर लेखक, सर्वोदय नगर, ग्रलीगढ़ (उ॰ प्र०)।
- १४. श्री चाँदमल कर्णावट—प्रसिद्ध विचारक, लेखक ग्रौर स्वाध्यायी साधक, विद्या भवन टीचर्स ट्रेनिंग कॉलेज, उदयपुर में हिन्दी प्राध्यापक।
- १६. **श्री लालचग्द्र जन**—लेखक, विचारक ग्रौर अनुवादक, शास्त्री नगर, ∽ जोधपुर ।
- १७. ग्राचार्य श्री नानेश—प्रसिद्ध जैन ग्राचार्य, ग्रागमबेत्ता ग्रीर शास्त्रज्ञ, समता दर्शन के गूढ़ व्याख्याता ।
- १८. श्री श्रीचन्द गोलेछा—प्रमुख रत्नव्यवसायी, तत्त्व चिन्तक और स्वाध्यायी, सी-२३, भगवानदास रोड, सी-स्कीम, जयपुर-१।
- १९. श्री कल्याणमल जैन-स्वाघ्यायी, चोरूं (सवाईमाधोपुर)।
- २०. श्री राजेन्द्र मुनि—जैन मुनि, उपाघ्याय श्री पुष्कर मुनि के शिष्य ।
- २१. श्री जशकरएा डागा—तत्त्व चिन्तक और स्वाध्यायी, लेखक, डागा सदन, संधपुरा, टोंक (राज०) ।
- २२. डॉ० राममूर्ति त्रिपाठो—प्रबुद्ध विचारक, समीक्षक ग्रौर लेखक, विक्रम विश्वविद्यालय, उज्जैन में हिन्दी विभागाध्यक्ष ।
- २३. डॉ**० भागचन्द्र जैन** 'मास्कर'—जैन धर्म, दर्शन, साहित्य ग्रौर संस्कृति के मर्मज्ञ विद्वान्, प्रबुद्ध विचारक श्रौर लेखक, जैन श्रनुशीलन केन्द्र, राजस्थान विश्वविद्यालय, जयपुर में निदेशक एवं प्रोफेसर ।
- २४. डॉ० सागरमल जैन—जैन धर्म-दर्शन के मर्मज्ञ विद्वान्, प्रबुद्ध विचारक ग्रौर लेखक, श्री पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान, ग्राई० टी० आई० रोड, वाराणसी (उ० प्र०) के निदेशक ।
- २५. श्रो धर्मचन्द जैन—लेखक, राजकीय महाविद्यालय, फालावाड़ (राज०) में संस्कृत प्रवक्ता ।
- २६. डॉ॰ **के० एल० शर्मा**--चिन्तक ग्रौर लेखक, राजस्थान विश्वविद्यालय, जयपुर के दर्शन शास्त्र विभाग में प्राध्यापक ।
- २७. डॉ॰ ए॰ बी॰ शिवाजी—विचारक ग्रौर लेखक, दर्शन शास्त्र के प्राध्यापक, मोहन निवास, कोठी रोड, उज्जैन (म॰ प्र॰) 4
- २८. डॉ॰ निजामुद्दीन—प्रमुख लेखक ग्रौर समौँक्षक, इस्लामिया आर्टस् कॉलेज, श्रीनगर (कश्मीर) में हिन्दी विभागाध्यक्ष ।

परिशिष्ट ]

- २९. **स्वर्गीय श्री अगरचन्द नाहटा**—प्रमुख गवेषक जैन विद्वान्, प्राचीन भाषा और साहित्य के विशेषज्ञ*,* ग्रभय जैन ग्रंथालय, बीकानेर के संस्थापक।
- ३०. डॉ**० देवदत्त शर्मा**----लेखक, जन सम्पर्क विभाग, सूचना केन्द्र, उदयपुर-३१३ ००१
- ३१. स्वर्गीय पं० सुखलाल संघधी जैन धर्म ग्रौर दर्शन के मर्मज्ञ विद्वान्, पद्मभूषण अलंकार से सम्मानित । इनके विचार 'संसार और धर्म' पुस्तक की भूमिका से संकलित किये गये हैं ।
- ३२. पं**० फूलचन्द शास्त्रो**—जैन धर्म और दर्शन के मर्मंज विद्वान्, प्रबुद्ध चिन्तक ग्रौर लेखक, वाराणसी । इनके विचार 'कर्मग्रंथ भाग-६' की भूमिका से संकलित किये गये हैं ।
- ३३. **स्वर्गीय श्री केदारनाथ**—प्रबुद्ध चिन्तक और मौलिक विचारक । इनके विचार 'विवेक और साधना' पुस्तक से संकलित किये गये हैं ।
- ३४. स्वर्गीय स्वामी शरणानन्द—मौलिक विचारक, तत्त्व चिन्तक श्रीर अनुभवी संत । 'मानव सेवा संघ' वृन्दावन, मथुरा के संस्थापक । इनके विचार 'मूक सरसंग और नित्य योग' पुस्तक से संकलित किये गये हैं ।
- ३५. **स्वर्गोय श्री किशोरलाल मश्रुवाला**—प्रमुख सर्वोदयी विचारक, तत्त्व चिन्तक ग्रौर लेखक । इनके विचार 'संसार और धर्म' पुस्तक से संकलित किये गये हैं ।
- ३६. **लोकमान्य बालगंगाधर तिलक**—भारतीय स्वाधीनता संग्राम के प्रमुख सेनानी, प्रसिद्ध विद्वान् और चिन्तनशील लेखक । इनके विचार 'गीता-रहस्य' पुस्तक से संकलित किये गये हैं ।
- ३७. महात्मा गाँधो—राष्ट्रपिता, सत्य श्रौर ग्रहिंसा के ग्रनूठे प्रयोग शिल्पी । इनके विचार 'गीता बोध' पुस्तक से संकलित किये गये हैं ।
- ३८. **स्वर्गीय ग्राचार्य विनोबा भावे**—भूदान आन्दोलन के प्रवर्तक, प्रबुद्ध विचारक, लेखक ग्रौर व्याख्याता । इनके विचार 'गोता-प्रवचन' से संकलित किये गये है ।
- ३९. **ग्राचार्य रजनीश**—मौलिक चिन्तक, स्रोजस्वी वक्ता ग्रौर अन्तर्राष्ट्रीय ख्यासि प्राप्त घ्यान योगी । इनके विचार 'महावीर: परिचय ग्रौर वाणी' से संकलित किये गये हैं ।

३४६ ]

- ४०. **स्वर्गीय डॉ० देवेन्द्रकुमार जैन**—प्रबुद्ध चिन्तक श्रौर लेखक, इन्दौर विश्व-विद्यालय में हिन्दी प्राध्यापक ।
- ४१. श्री जो० एस० नरवानी—राजस्थान प्रशासनिक अधिकारी, सचिव, राजस्थान डेयरी फेडरेशन, जयपुर ।
- ४२. डॉ॰ महावीर सरन जैन---प्रबुद्ध विचारक, लेखक, भाषाविद् ग्रौर समीक्षक । जबलपुर विश्वविद्यालय में हिन्दी प्रोफेसर ।
- ४३. **श्री रएाजीतसिंह कूमट**—प्रबुद्ध चिन्तक ग्रौर लेखक, भारतीय प्रशासनिक ग्रंधिकारी, प्रबन्ध संचालक, राजस्थान डेयरी फेडरेशन, जयपूर ।
- ४४. डॉ॰ राजेन्द्रस्वरूप मटनागर—चिन्तक और लेखक, राजस्थान विश्व-विद्यालय, जयपुर के दर्शन शास्त्र विभाग में एसोशियेट प्रोफेसर ।
- ४५. डॉ॰ शान्ता महतानी---कानोड़िया महिला महाविद्यालय, जयपुर में दर्शन शास्त्र को विभागाध्यक्ष ।
- ४६. **ग्राचार्य ग्रनन्तप्रसाद जैन**—प्रबुद्ध चिन्तक ग्रौर लेखक, पारस सदन, आर्यनगर, लखनऊ-२२६ ००१ ।
- ४७**. श्री अशोककुमार सदसेना**—कनिष्ठ व्याख्याता, जीव विज्ञान विभाग, जवाहर विद्यापीठ, कानोड़-३१३ ६०४ (उदयपुर) राज०
- ४८. **ढॉ॰ महावीरॉसह मुर्डिया**—एसोशिप्रेट प्रोफेसर, रसायन शास्त्र विभाग, उदयपुर विश्वविद्यालय, रोशन भवन, चम्पा बाग, सरस्वती मार्ग, उदयपुर (राज॰)।
- ४९. **डॉ॰ जगदीशराय जैन**—रीडर, रसायन शास्त्र विभाग, केसी, ४२-ए, अशोक विहार, फेज नं० १, न्यू वाटर टैंक, दिल्ली-११० ०४२ ।
- ४०. डॉ० प्रेमसुमन जैन---जैन धर्म, दर्शन, साहित्य के प्रमुख विद्वान् एवं लेखक, उदयपुर विश्वविद्यालय में जैन विद्या एवं प्राक्वत विभाग के अघ्यक्ष, २६, उत्तरी सुन्दरवास, उदयपुर-३१३ ००१ (राज०) ।
- ४१. स्वर्गीय सुजानमल मेहता—लेखक ग्रौर स्वाध्यायी, सवाईमाधोपुर ।
- ४२. श्रो चाँदमल बाबेल—लेखक और स्वाध्यायी, राधाकृष्ण कॉलोनी, भीलवाड़ा।

• 🗆 •

# ग्राचार्य श्री गजेन्द्र ग्रमृत महोत्सव साधना समारोह

दिनांक ६ जनवरी, १९८८४, पौष शुक्ला चतुर्दशी सं. २०४१ प्रिय बन्धुक्षर ! सादर जयजिनेन्द्र !

परम गौरव एवं अपार हर्ष का विषय है कि विश्ववंद्य श्रमण भगवान् महावीर स्वामी के शासन के सजग प्रबल प्रहरो, जैन जगत् के देदीप्यमान नक्षत्र, रत्नवंशनायक धर्मगुरु, धर्माचार्य, सामायिक--स्वाध्याय के सन्देशवाहक, प्रातः-स्मरणीय, अखण्ड बालब्रह्मचारी, चारित्र चूड़ामणि, विद्वद्रत्न, इतिहास-मातंण्ड, परम पूज्य आचार्य परम-श्रद्धेय श्री १००८ श्री हस्तीमलजी महाराज साहब का ७१वां पुनीत पावन जन्म दिवस आगामी पौष शुक्ला चतुर्दशी तदनुसार दिनांक ६ जनवरी, १९८४ को समुपस्थित हो रहा है।

परम पूज्य आचार्य प्रवर का समग्र जीवन साधना सम्पूरित रहा है। आचार्य श्री ने ६४ वर्ष के इस मुदीर्घ साधना काल में जहाँ एक ग्रोर उत्तर से दक्षिण एवं पूर्व से पश्चिम तक सहस्रों मील का पादविहार कर जिनवाणी की पावन गंगा को भारत भूमि के कोने-कोने में प्रवाहित किया है, वहीं स्वाध्याय एवं सामायिक के मंगलमय दिव्य घोष से नगर, ग्राम एवं घर-घर में भगवान् महावीर का विश्वकल्याणकारी सन्देश पहुँचाया है।

ग्रापने अपने सुदीर्घ आचार्य-काल में न केवल अनेकों मुमुक्षु भद्र-भव्य भाई-बहिनों को ग्राघ्यात्म की ओर प्रेरित कर उन्हें पंच महाव्रतों की भागवती दीक्षा ही प्रदान की है, अपितु हजारों नर-नारियों को सप्त कुव्यसनों का त्याग करवाकर, उन्हें सामायिक व स्वाध्याय की प्रेरएगा देकर, समाज के नैतिक एवं धार्मिक घरातल को समुन्नत करने की दिशा में अथक परिश्रम किया है । ग्राप द्वारा प्रेरित सैकड़ों स्वाध्यायी बन्धु प्रतिवर्ध सैंकड़ों क्षेत्रों में धर्म-साधना पूर्वक पर्यु षण-पर्वाराधन करवा रहे हैं ।

म्रापकी सतत अहनिश अप्रमत्त दिनचर्या, अलौकिक ध्यान-साधना, नियमित मौन-साधना, सम्प्रदायातीत धर्म प्रेरणा, साधक-जीवन में दृढ़ अनु-शासन, प्रतिपल जिन शासन हित चिन्तन ग्रापकी मौलिक विशेषताएँ हैं। आपके जीवन में ज्ञान एवं क्रिया का सुन्दर संगम सहज ही स्वतः दृष्टिगत होता है। आपकी प्रसन्नचित सौम्य शान्त मुख मुद्रा दर्शनार्थी भक्तगणों को हठात् प्रथम दर्शन में ही सदा सर्वदा के लिये ग्रपनी ओर ग्राकषित कर लेती है।

स्व सम्प्रदाय में रहते हुए भी आपका लक्ष्य सदैव जिन शासन सेवा, संगठन, एकता एवं श्रमणाचार की विशुद्धता का रहा है। ग्राप द्वारा प्रेरित संस्थाएँ भी इसी पवित्र लक्ष्य के ग्रनुरूप समग्र जैन समाज व मानव मात्र की सेवा हेतु समपित हैं। हमें गौरव है ऐसे महान् धर्मगुरु धर्माचार्य के शिष्य होने का । श्राज हमारे समक्ष उपस्थित है एक महान् सुग्रवसर—अपने आराघ्य गुरुदेव के चरणों में श्रद्धा एवं भक्ति के पुष्प समर्पित करने का ।

अनन्त उपकार हैं पूज्य प्रवर के हम पर, जिन्होंने हमें जीवन की सच्ची राह दिखाई है। यद्यपि जन्म-जन्मान्सरों तक भी हम उनके ऋण से उऋण नहीं हो सकते तथापि आइये ! ग्राप हम सब एक साथ मिलकर ग्रटल संकल्प करें कि पूज्य गुरुदेव के साधनामय जीवन के इस विशिष्ट पावन प्रसंग पर हम "त्वदीय वस्तु गोविन्द ! तुम्यमेव समर्पये" कहते हुए यत्किंचित् साधना-सुमन उन्हीं के चरणों में समर्पित करें। और इस प्रकार पूज्य गुरु गजेन्द्र से प्राप्त सामायिक-स्वाध्याय के प्रसाद को हम घर-घर पहुँचाकर उनके भागीरथ-प्रयास में ग्रपना भी कूछ योगदान करें।

इसी शुभ भावना व आपके सहयोग के विश्वास के साथ कुछ संकल्प आपकी सेवा में प्रस्तूत हैं :---

- १. कम-से-कम ७४ व्यक्ति ब्राजीवन ब्रह्मचर्य व्रत अंगीकार करें।
- २. कम-से-कम ७५ नये स्वाध्यायी बनें।
- ३. कम-से-कम ७५ जैनेसर व्यक्ति सप्त कुव्यसन त्याग करें।
- ४. कम-से-कम ७५ स्थानों पर सामायिक संघों को सुव्यवस्थित करना ।
- एक वर्ष के लिये ७४ छात्रों को छात्रवृत्ति प्रदान करना-करवाना ।
- ६. कम-से-कम ७४ व्यक्ति पौष शुक्ला चतुर्देशी से ७४ दिन तक ब्रह्मचर्य का पालन करें ।
- ७. कम-से-कम ७५ नये व्यक्ति धर्मस्थानक में सामायिक-साधना का संकल्प करें।
- म. कम-से-कम ७४ व्यक्ति एक वर्ष के लिये रात्रि भोजन त्याग करें।
- ६. कम-से-कम ७४ कार्यकर्ता तैयार करना एवं उनसे नियमित सम्पर्क स्थापित करना ।
- १०. "गजेन्द्र–सूक्ति सुधा" के अंग्रेजी संस्करएा का प्रकाशन ।
- ११. कम-से-कम ७५ बच्चे एक वर्ष में सामायिक/प्रतिक्रमण सीखने का संकल्प करें।

यह कार्य शोध्न सम्पन्न हो सके, इसमें आप सबका सहयोग क्रभीष्ट है। आपके सहयोग, मार्ग-दर्शन व प्रेरणा से ही संघ इस कार्य को पूर्ण कर सकेगा। आपके स्तेह व सहकार की अपेक्षा के साथ ।

🕸 विनयावनत 🕸

#### सम्पतसिंह भांडावत

माणकमल भंडारी ज्ञानेन्द्र बाफना महामंत्री

श्री अ० भा० जैन रत्न हितेषी श्रावक संघ घोड़ों का चौक, जोधुपुर-३४२ ००१

ग्रध्यक्ष

Regd. No. R. J. 2529 Licenced to post without prepayment—Licence No. 6

> वत्तारि परमंगाणि, दुल्लहाणीह जंतुणो । माणुसत्तं सुई सद्धा, संजमम्मि य वीरियं ॥

> > - उत्तराध्ययन ३/१

संसार में चार बातें प्रासी को बड़ी दुर्लभ हैं—मनुष्य जन्म, धर्म का श्रवस, इढ़ श्रद्धा ग्रीर संयम में प्रवृत्ति ग्रर्थात् धर्म का ग्राचरण।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

With Best Compliments From



# SEVEN SEAS GEMS

Ocean View Court 37, Mody – Road, Kowloon HONG-KONG

Phone : Off. 7245333 : Res. 683008

'जिनवाणी' कार्यालय, बापू बाजार, जयपुर-302003 (राज॰)

For Personal and Private Use Only