

#### श्री मुनि जिनविजय सम्मान समिति (कार्यकारिगो)

- १. श्री मोहनलाल सुखाड़िया
- २. श्री कन्हैयालाल माणिक्यलाल मुंशी
- ३. श्री हरिभाऊ उपाच्याय
- ४. श्री रामनिवास मिर्घा
- ५. श्री रानी लक्ष्मीकुमारी चूँडावत
- ६. श्री पूर्णचन्द्र जैन
- ७. श्री राजेन्द्रशंकर भट्ट
- श्री राजरूप टांक
- ६. श्री जवाहिरलाल जैन
- १०. श्री भंवरमल सिंघी
- ११. श्री लक्ष्मीमल सिंघवी
- १२. श्री दलसुख मालविएया
- १३. श्री परमानन्द कुंवरजी कापड़िया
- १४. श्री ग्रगरचन्द नाहटा
- १५. श्री गोकुलभाई भट्ट
- १६. श्री भगवतसिंह मेहता
- १७. श्री मोहनसिंह मेइता
- १८. श्री जनादंतराय नागर
- १६. श्री बलवंतसिंह मेहता
- २०. श्री मानंदराज दुरासा
- २१. श्री शांतिलाल सेठ

# भारतीय पुरातत्व

# पुरातत्वाचार्य मुनि जिनविजय ग्रिभिनन्दन ग्रन्थ

#### सम्पादन समिति:

श्री स्नार. एस. डाण्डेकर---पूना
श्री हरिबत्तभ भाषासी---वंबई
श्री दलसुख मालविस्त्या -- स्नहमदाबाद
श्री दलसुख मालविस्त्या -- स्नहमदाबाद
श्री दलसुख मालविस्त्या -- स्नार्था
श्री वासुदेवशरस स्नग्ना
श्री प्रवाध पंडित---पूना
श्री स्नगरसन्द नाहटा--- बोकानेर
श्री गोपालनारायस बहुरा--- जयपुर
श्री जवाहिरलाल जैन -- स्नयपुर (संयोजक)

#### प्रकाशक :

श्री मुनिजिनविज्ञाय सम्मान समिति किशोर निवास, त्रिपोलिया बाजार, जयपुर–२ (राजस्थान)

#### मुद्रक:

पॉपुलर प्रिटर्स नवाब साहब की हवेली, त्रिपोलिया बाजार, जयपुर-२

#### 9999

मूल्य: पच्चीस रुपये मात्र



सिमिति की ग्रोर से - श्री पूर्णचंद्र जैन

सम्पादकीय — श्री जवाहिर लाल जेन

प्रास्ताविक - श्री दलसुख मालविश्या

### समिति की भ्रोर से

श्रद्धेय मुनि जिनविजयजी पुरातत्ववेशास्त्रों स्नौर प्राच्य-विद्या-प्रेमियों में विश्व-विश्वुत विसूति हैं।
मुनिजी ने स्रनेक शोध-संस्थान, ग्रन्थ-संस्थान, ग्रंथ-भण्डार प्राचीन पुस्तक-माला स्नादि का संस्थापन,
निर्देशन, संयोजन, संचालन किया है।

विविध विषयों के बड़े-छोटे नाना ग्रन्थों के परिश्रमपूर्वक गहन-ग्रध्ययन, संपादन ग्रौर प्रकाशन के द्वारा उन्होंने एक श्रोर देश-विदेश के विद्वानों की ज्ञान-पिपासा-पूर्ति का ग्रौर दूसरी श्रोर भारतीय-वाङमय-निधि को समृद्ध करने व पुराने इतिहास की कड़ियों को जोड़ने का श्रासाधारण काम किया है।

भ्रगिएत ग्रलभ्य प्राचीन ग्रन्थों को उन्होंने सुरक्षित कर दिया है। राष्ट्रीय-शिक्षण श्रौर राष्ट्रीय-जन-जागरण भी उनका कार्य-क्षेत्र रहा है।

इस मनीषी का सार्वजिनक-सम्मान व ग्रिभिनंदन करने का विचार कुछ वर्षों पूर्व किया गया। इस प्रसंग में ग्रिभिनंदन-ग्रन्थ समर्पण के पीछे यह दृष्टि भी रही कि राजस्थान में जम्मी लेकिन फिर सारे भारत में ख्याति-प्रान्त, इस प्रतिभा की जीवन सेवाएं प्रकाश में लाई जायें, इनकी खास कुछ रचनाएं भ्रप्रकाशित रही हों उनको प्रन्थ में संकलित कर दिया जाय श्रीर मुनिनो का निकट-परिचित, स्नेहीजन का जो विशाल समुदाय है उससे उपयुक्त लेख-सामग्री प्राप्त कर इसमें दी जाय।

मुनिजो ने इस कार्य के लिये बहुत ही कठिनाई से सहमित दी। इस निमित्त से कहीं भी जाने-ग्राने से तो उन्होंने स्पष्ट ही इनकार किया। इसलिये चित्तौड़ में ही यह कार्यक्रम ग्रायोजित करने का निश्चय किया गया।

ग्रन्थ की सामग्री के संचय, संपादन में काफी समय लगा। उससे भी श्रधिक श्रप्रत्याशित विलम्ब ग्रन्थ के मुद्रस्स, प्रकाशन में हुग्रा।

श्रर्थ-संग्रह के लिये पूरी शक्ति नहीं लग सकी । इस स्थिति में पत्रं-पुष्पं-फलं तीर्य रूप श्रीभनन्दन-ग्रन्थ-मात्र समर्परा का ही कार्य-क्रम रखना तथ रहा ।

मुितजी ने चितौड़ में श्री हरिभद्र सूरि स्मारक व पुरात्व-शोध-केन्द्र श्रीर श्री भामाशाह-भवन की स्थापना द्वारा जो महत्व का कार्य किया है श्रीर जिसके लिये श्राधिक सहायता में सहयोग वे चाहते रहे उसमें यत्कि चित् योग देने का यह हो उपाय सोचा गया कि श्रीभनन्दन-ग्रन्थ की बिक्री से जो राशि श्राये उसका, ग्रंथ की छ्वाई के खर्चे की पूर्ति में लगने वाले श्रंश के श्रलावा, शेषांश मुनिजी के परामर्शानुसार स्मारक के काम में ही लगाया जाय।

ग्रंथ के प्रकाशन श्रीर सम्मान-कार्यकम के संयोजन में श्रमाधारण देर हुई उसके लिये मैं मुनिजी, सम्मान-समिति के सदस्यगरण, इस कार्यकम के लिये उत्सुक श्रनेक विद्वान् बन्धुश्रों श्रीर श्रन्य भाई-बहनों के समक्ष क्षमाप्रार्थी हूं।

इस बीच समिति के अध्यक्ष श्री कन्हैयालाल मािशक्यालाल मुन्शी का हाल ही में स्वर्गवास हो गया। वे इस कार्यक्रम की संयोजना के दिन हमारे बीच नहीं रहेंगे यह अत्यंत दुःख की बात है। मुनिजी के तो वे अनन्य प्रोमी थे और इसी कारण वृद्धावस्था व स्वास्थ्य अच्छा न रहते हुये भी उन्होंने समिति के अध्यक्ष-पद के लिये स्वीकृति दे दी थी। उनके प्रति हमारी विनम्न श्रद्धांजलि है।

श्रभिनन्दन-कार्य में देश के विद्वद्गरा, धनी-मानीजन, राज्य-सरकार, प्रेस श्रादि का जो सहयोग मिला उसके लिये समिति सबकी आभारी है।

जयपुर, मार्च १६७१ पूर्णचन्द्र जैन मंत्री, श्री मुनि जिनविजय सम्मान समिति ।

# सम्पादकीय

श्राजादी के पश्चात् जब राजस्थान का एकीकरए। हुआ ग्रीर जयपुर राज्य प्रजामंडल के प्रमुख नेता श्री हीरालाल जी शास्त्री के नेतृत्व में नव निर्मित राजस्थान सरकार ने कार्यारम्भ किया तो राज्य की बहुमुखी समृद्धि की दृष्टि से राज्याधिकारियों और जन सेवकों के मिले जुले दस मंडल कायम किये गये। उस समय संस्कृत मंडल में पुरातत्वाचार्य श्री जिनविजयजी मुनि भी शामिल हुए ग्रीर उनकी देख रेख में राजस्थान पुरातत्व मंदिर की स्थापना हुई जिसने राजस्थान की प्राचीन साहित्यिक निधि के संग्रह, सुरक्षा ग्रीर प्रकाशन की जिम्मेदारी ली। श्री मुनिजी से परिचय तो पहले से ही था, पर तब से उनके व्यक्तित्व से निकट का सम्पर्क बना ग्रीर उनके बिचार ग्रीर कार्य के प्रति सराहना की भावना उत्तरोत्तर इढ होती गई। उस समय हम लोग-श्री सिद्धराज जी ढढ्ढा, श्री पूर्णचन्द जी जैन ग्रीर मैं दैनिक लोकबाग्री से सम्बद्ध थे ग्रीर उक्त माध्यम से मुनिजी के द्वारा राजस्थान में चलाई जाने वाली इस महस्वपूर्ण प्रवृत्ति को ग्रीधकतम बल देने का प्रयास किया गया।

समय बीतता गया। १९६३ में जब मुनिजी ने ग्रयनी ग्रायु के ७५ वर्ष पूरे किये ग्रीर उसके पूर्व उन्हें भारत सरकार के द्वारा पद्मश्री की उपाधि से भी सम्मानित किया गया तथा वे राजस्थान पुरातत्व मन्दिर से भी जो ग्रब राजस्थान प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान के रूप में उत्तरोत्तार विकसित ग्रीर समृद्ध होता जा रहा या ग्रवकाण लेने को चर्चा करने लगे, तो सहज ही मुनिजी का ग्रभिनन्दन करने ग्रीर उन्हें ग्रभिनन्दन ग्रन्थ भेंट करने का विचार उत्पन्न हुग्रा ग्रीर इसे परम ग्रादरणीय प्रजाचक्ष पं० सुखलाल जी संघवी का ग्राशीर्वाद तथा श्री दलसुख मालविण्या ग्रीर श्री रितलाल देसाई का प्रोत्साहन ग्रीर सहयोग मिला तो मुनि जिनविजयजी सम्मान समिति का संगठन हुग्रा तथा उसकी प्रबंध समिति ग्रीर संपादन समिति बनी। कार्यारम्भ हुग्रा ग्रीर ग्रच्छी संख्या में लेख श्री दलसुखभाई तथा ग्रन्य मित्रों के प्रयास से प्राप्त हुये।

यहीं से कठिनाइयों का प्रारम्भ हो गया। स्वाभाविक रूप से इस काम की जिम्मेदारी श्री पूर्ण बन्द जो जैन पर ग्रीर मुभ पर ग्राई, हमें यह भार उठाने में प्रसन्तता भी थी ग्रीर रुचि भी। पर हम लोग विविध प्रवृत्तियों में बहुत ग्रिधक फंसे हुये थे। ग्रतः इस काम के लिए समय निकालना बहुत कठिन पड़ा ग्रीर फिर ग्रथं संग्रह का काम तो इतना कष्टमय ग्रीर निराशापूर्ण रहा कि कई बार हम लोग हिम्मत हार गये ग्रीर समिति के ही विसर्जन का विचार करने लगे, पर विसर्जन की भी हिम्मत नहीं हुई ग्रीर जैसे भी हो इस कार्य को सम्पन्न करने का ही तय किया। इस निर्णय को राजस्थान सरकार द्वारा स्वीकृत ग्राधिक सहायता से भी बहुत बल मिला। प्रेस की कठिनाइयाँ भी ग्रत्यधिक रही ग्रीर विलम्ब भी इतना हो गया कि प्रारम्भ के छुपे ग्रानेक फार्म ही मैले हो गये ग्रीर कुछ फार्म तो दुबारा छापने पड़े। प्रेस के एक स्थान से दूसरे स्थान पर ले जाने के कारण काम भी काफी समय तक रुका रहा। खैर, कुछ भी परिस्थितियां बर्नों, ग्रब यह ग्रीभनन्दन ग्रन्थ ग्रापके सम्मुख है।

ग्रन्थ को योजना श्रीर लेखों की प्राप्ति में श्री दलसुख भाई का मुख्य हाथ रहा है श्रीर प्रसन्नता की बात है कि उन्होंने इसका प्रास्ताविक भी लिखा है। संपादन समिति के श्रन्य सदस्यों में श्री गोपालनारायण जी बहुरा का बहुमूल्य सहयोग हमें मिला है। उनके ग्रतिरिक्त प्राचीन राजस्थानी के मान्य विद्वान श्री महताबचन्दजी खारेंड ने ग्रन्थ के मुद्रण श्रीर प्रकाशन के कार्य में बहुत परिश्रम श्रीर उत्साह के साथ हाथ बटाया है। ग्रादरणीय श्री ग्रारचन्द जी नाहटा बराबर तीव्रता के साथ इस कार्य की पूर्ति के लिए तकाजा करते रहे हैं। लेखक बन्धुश्रों ने इस ग्रन्थ के लिए श्रपने बहुमूल्य लेख प्रदान किये श्रीर धीरज के साथ इसके प्रकाशन की प्रतीक्षा करते रहे। इन सब बन्धुश्रों की कृपा के लिये मैं समिति की श्रीर से कृतज्ञता प्रकट करता हूं। श्रत्यन्त खेद की बात है कि श्री वासुदेव शरण जी ग्रग्रवाल श्रीर श्री जुगलकिशीर जी मुख्तार इस बीच दिवंगत हो गये।

न्नादरणीय मुनिजी प्रारम्भ से ही श्रपने ग्रिभिनन्दन तथा ग्रिभिनन्दन ग्रन्थ दोनों के प्रिति ग्रपनी उदासीनता ग्रीर ग्रिमिन्छा ग्रत्यन्त तीव्रता के साथ ब्यक्त करते रहे हैं। इसके उपरान्त भी हम लोग इस काम में लगे रहे छोर उनके व्यक्तित्व तथा उनकी सेवाग्नों के प्रित सम्मान ग्रीर सराहना के रूप में यह ग्रन्थ उन्हें ग्रिप्त है। इसमें जो किमयां ग्रीर दोष रहे हैं उनकी जिम्मेदारी हमारी है, मेरी श्रपनी है श्रीर जो श्रम्छाइयां हैं वे सब लेखक बन्धुत्रों, सहयोगियों ग्रीर प्रेस के मित्रों के कारण है ग्रीर वे ही इसके लिये बधाई के पात्र हैं। मुक्ते प्रसन्नता इसी बात की है कि श्राठ वर्ष पहले जो जिम्मेदारी ली वह पूरी हुई ग्रीर मुनिजी के ग्रिभिनन्दन में जो शतशः कर युगल जुड़े हैं उनमें हमारे साथ भी शामिल हैं। व्यक्ति समाज सेवा का कार्य निस्पृह ग्रीर निःस्वार्थ होकर करे, पर समाज उस सेवा को कृतज्ञता के साथ मान्यता दे इसी में व्यक्ति का विकास ग्रीर समाज की समृद्धि है।

सम्पादन समिति किशोर निवास, जयपुर, महावीर जयन्ति, १९७१ जवाहिरलाल जैन

#### प्रारता विक

ग्राजन्म विद्योपासक ग्राचार्य श्री जिनविजयजी के ग्रिभिनन्दन की योजना का एक मूर्त रूप प्रस्तुत ग्रिभिनन्दन ग्रन्थ है। ग्राचार्य श्री ने भारतीय पुरातत्व के संकोधन में ग्रपना समग्र जीवन खण दिया है, यह कहें तो ग्रनुचित न होगा। श्री मुन्कीजी के भारतीय विद्या भवन के पाये के पत्थर ये ही हैं ग्रीर महात्मा गांधी जी द्वारा स्थापित पुरातत्व मंदिर के भी ये ही संचालक रहे श्रीर जोधपुर स्थित राजस्थान श्राच्य विद्या प्रतिष्ठान की ग्रात्मा भी ग्राचार्य श्री ही हैं। भांडारकर ग्रीरिएण्टल रिसर्च इन्स्टीट्यूट की स्थापना में भी इनका बलवत्तर योगदान था। केवल विद्याकार्य ही किया हो यह नहीं। राष्ट्रीय ग्रान्दोलन में भी इन्होंने भाग लिया है ग्रीर धराससा के सत्याग्रह में लाठियां भी खाई ग्रीर जेल भी गये। ग्राधुनिक संकोधन की पद्धति का परिज्ञान करने के लिये जर्मनी भी गये ग्रीर लौट कर कविवर रवीन्द्रनाथ ठाकुर के शांतिनिकेतन में भी कुछ वर्ष रहे। ग्रनेक बहुमूल्य ग्रन्थों का संपादन किया ग्रीर ग्रनेक ग्रन्थों को लुष्त होने से बचाया। परिसाम है कि ग्राज उनकी ग्रांख की शिक्त नहींवत् रह गई है।

श्राचार्य श्री जिनिवजय जी की श्रानिच्छा के बावजूद मित्रों ने ई० १६६३ में जब उन्हें ७५ वां वर्ष पूरा होने वाला था ई० १६६२ में एक योजना उनके श्राभिनन्दन की बनाई। उन मित्रों के उत्साह के होते हुए भी देश के कार्य में वे इतने व्यस्त थे कि श्रव जब श्राचार्य श्री जिनिवजय जी ६३ वर्ष के हो चुके उनका श्रामिनन्दन ग्रन्थ छप कर तैयार हुश्रा है। यह भी एक संतोष की बात है श्रीर हमें उनका घन्यवाद ही करना चाहिये कि श्रन्य कार्यों में रत उन मित्रों ने एक विद्वान के श्रामिनन्दन के लिये उत्साह तो दिखाया। इस श्रामिनन्दन ग्रन्थ के लेखकों का मैं यहां विशेष रूप से श्रामार मानना चाहता हूं कि उन्होंने मेरी प्रार्थना को ध्यान में लेकर ग्रापना श्रमूल्य समय निकाल कर इस ग्रन्थ के लिये लिखा ही नहीं किन्तु दीर्घ समय तक छपने की प्रतीक्षा मी करते रहे श्रीर श्रपने लेखों को वापस नहीं मांगा। इसकी छपाई का सारा कार्य जयपुर में ही हुश्रा है श्रीर प्रूफ मेरे पास झाये नहीं है। श्रतएव छपाई में कोई क्षति रह गई हो तो उसके लिये भी लेखकगण कुपा पूर्वक क्षमा करें।

इस ग्रिभनन्दन ग्रन्थ में ग्राचार्य श्री जिनविजय जी के विषय में लिखे गये प्रशस्ति लेखों के अलावा स्थायी मूल्य रखने वाले संशोधनात्मक लेख भी हैं। लेखों की भाषा गुजराती, हिन्दी, ग्रीर ग्रंग्रेजी है। ग्रतएव भारतीय प्राचीन विद्याग्रों में रस रखने वाले ग्रभ्यासिजनों के लिये भी यह ग्रन्थ उपादेय होगा ऐसा मेरा विश्वास है। राजस्थान में ही प्राचार्य श्री ने जन्म लिया ग्रीर ग्रंतिम जीवन राजस्थान में ही बिता रहे ं हैं। इस दृष्टि से इस में राजस्थान की भाषा और संस्कृति के विषय में विशेष दैने का हमारा प्रयत्न था, किन्तु उसमें हम विशेष सफल नहीं हुए। फिर भी जो कुछ हो पाया है वह विशेष उपयोगी सिद्ध होगा इसमें संदेह नहीं है।

ग्राचार्य श्री जिनविजयजी के प्रति ग्रादर रखने वाले देश-विदेश के विद्वानों ने इसमें भारतीय दर्शन, मूर्ति कला, संगीत, साहित्य, पुरातत्व ग्रादि विषयों में जो लिखा है वह बहुमूल्य है। यहां हम विशेष रूप से डॉ॰ वासुदेवशरण ग्रग्रवाल को याद करते हैं जिन्होंने इसके लिये भारतीय कला के विषय में लेख दिया किन्तु वे इस ग्रभिनन्दन ग्रन्थ को देख नहीं सके। इस बीच उनका स्वर्गवास हो गया।

धाचार्य श्री जिनविजय जी का विद्वज्जगत् में जो नाम है और कार्य है उसके अनुरूप यह प्रिमनन्दन प्रम्थ बना नहीं है—इसे स्वीकार करना ही चाहिए। किन्तु जो भी अल्प-स्वल्प बन पड़ा यह विद्वज्जगत् के समक्ष रख रहे हैं। इस प्रम्थ में जो भी कभी रह गई हो—उसके लिये क्षमाप्रार्थी हूं और इस अभिनन्दन के संयोजको में खास कर श्री पूर्णचन्द्र जैन तथा श्री जवाहरलाल जैन को अनेक कार्यों में व्यस्त रहने पर भी यह कार्य पूरा किया एतदर्थ उनका आभार मानता हूं।

दलसुख मालविएाया

ला० प० विद्या मंदिर,

ग्रहमदाबाद-६

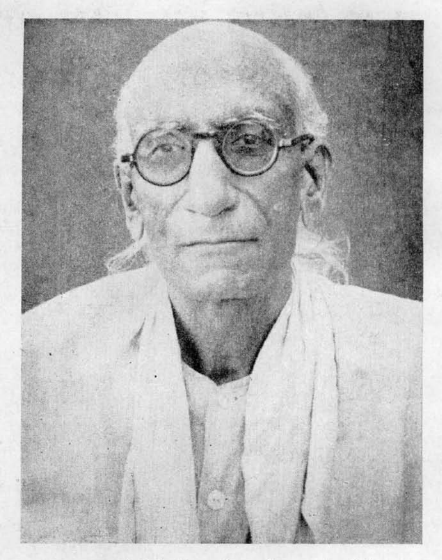
ता० ३१-३-७१

## प्रथम खंडः जीवन परिचय

१. स्राचार्य श्रीजिनविजय मुनिः भ्री जवाहिरलाल जैन, जयपुर संक्षिप्त परिचय

२. राजस्थान को मुनिजी की देन श्री गोपालनारायण बहुरा, जयपुर १४

३. वास्तव में वे देवकल्प हैं पं श्री भावरमल शर्मा, जसरापुर २२



पुरातत्वाचार्य श्री जिनविजय मुनि [जन्म—१८८८ ई०]

## म्राचार्य श्री जिनविजय मुनि : संक्षिप्त परिचय

पुरातत्वाचार्य श्रीजिनविजय मुनि का जन्म राजस्थान के मीलवाड़ा जिले की हुरड़ा तहसील के अन्तर्गत रूपाहेली नामक ग्राम में माथ शुक्ला १४ सं० १६४४ तदनुसार २७ जनवरी सन् १८८६ ई० के दिन सूर्योदय के पश्चात हुग्रा। परमारवंशीय क्षत्रिय कुलीन श्री बिरधीसिंह (बड़दसिंह) इनके पिता थे तथा सिरोही राज्य के देवड़ा वंशीय चौहान घराने के एक जागीरदार की पुत्री राजकुंवर इनकी माता थी। इस बालक का नाम किसनसिंह रखा गया, यदाप मां दुलार से इन्हें रगामल के नाम से पुकारती थीं।

मुनिजी के पूर्वजों ने १८५७ के स्वातंत्र्ययुद्ध के समय अजमेर-मेरवाड़ा जिले में आंग्रेजों के विरुद्ध आवरण किया था, अतः प्रतिशोध के रूप में अंग्रेज सरकार द्वारा इनकी जमीन-जायदाद, जागीर आदि सब सम्पत्ति जब्त कर ली गई और इनके परिवार के अनेक लोगों को मार भी डाला गया। इनके दादा अपने दो पुत्रों—इन्द्रसिंह और विरधीसिंह के साथ किसी तरह बच निकले और उन्होंने लगभग सारी जिन्दगी अज्ञात-वास में इघर-उघर घूमते-फिरते ही व्यतीत की। वे मटकते-भटकते रूपाहेली पहुँचे और वहां के ठाकुर से सहानुभूति प्राप्त करके वहां अपने पुत्रों को रख गये। वृद्धिसिंह सिरोही राज्य में जंगलात विभाग के अधिकारी बने। वहीं उनका विवाह हुआ। तत्पश्चात् वे रूपाहेली लीट आये।

बुढ़ापे में बृद्धिसिंह को संग्रहिणी रोग हो गया जिसका इलाज उन्होंने एक जैनयित श्री देवीहंस से कराया। श्री देवीहंस ने बालक की बुद्धिमत्ता और प्रत्युत्पन्नमित को देखकर उनके पिता से कहा—िकसनिसिंह को अच्छी तरह पढ़ाग्री-लिखाग्री। यह बालक कुल का मुख उज्जवल करने वाला होगा। सं० १६५५ में वृद्धिसिंह का देहावसान हो जाने पर परिवार एकदम निराश्रित हो गया ग्रीर फलतः किसनिसिंह को पढ़ाई की कुछ व्यवस्था न रही। यह देखकर यितदेवीहंस ने किसनिसिंह को पढ़ाने के लिए ग्रपने पास रख लिया। उनके यहां ऐसे ही द-१० बालक ग्रीर भी थे, पर कुछ समय बाद ही यितजी श्रकस्मात् ग्रपनी बैठक में तस्त पर से नीचे गिर पड़े जिससे उनकी पिडली के पास की हड़ी टूट गई। कुछ दिन बीमार रहने के बाद बानेए के एक यित वहां ग्राये जो श्री देवीहंस को सेवा-सुश्रुषा के लिए ग्रपने गांव ले गए। किसनिसिंह ने यितजी को बड़ी सेवा की, पर तीन महिने बाद उनका देहावसान होने पर वह बालक फिर निराश्रित हो गया।

जब किसनिसिंह की माता को यह समाचार मिला तो उसने किसनिसिंह को रूप हेली ग्राजाने के लिए कहा, पर किसनिसिंह के मन में तो ज्ञान तथा अध्ययन की तीन्न पिपासा जागृत हो गई थी, ग्रतः वे रूपाहेली न ग्राकर यति गंभीरमल के कहने से उनके गांव मंख्या चले गए ग्रीर वहां दो-ढ़ाई साल तक ग्रध्ययन करते रहे।

कुछ समय बाद जब यतिजी मालवे में चातुर्मास विताने के विचार से यात्रा पर निकले तो किसन सिंह भी साथ हो लिया। रास्ते में वे चित्तीड़ में एक भोजक के यहां ठहरे। किसनसिंह यतिजी के साथ न जाकर वहीं एक गया और खेती करने लगा। कुछ समय बाद वहां खाकी साधुम्रों की मंडली माई उसमें भ्रानेक युवक साधु भी थे जो नियमित रूप से मध्ययन करते थे। इस मध्ययन मंडल को देखकर किसनसिंह की भ्रष्ययन-कामना फिर बलवान हुई और वह खेतीबाड़ी छोड़कर इस मंडली में शामिल हो गया। यहां उसने देखा कि इस मंडली में केवल युवक ही नहीं हैं, पर मुग्डित सिर वाली युवतियां भी हैं यद्यपि उनका अन्तर आसानी से मालूम नहीं पड़ता। रात में वे सब मांस-मदिरा और व्यभिवार में प्रवृत्त होते हैं। यह देखकर किसनसिंह ने वहां से निकल भागने का सकल्प किया और साधुवेष छोड़कर एक गृहस्थ से प्राप्त घोती कुर्ता पहन कर खुपचाप रात में निकल गया। वहां से वास्तीन, देवगढ़-वारिया, रतलाम भादि धूमता हुआ वह बदनावर भा गया, जहां प्रातःकाल मंदिर में मांगलिक सुनाने का काम करने लगा।

बदनावर से १०-१५ कोस दूर दिग्ठाण में उन दिनों एक जैन साधु ने ६० दिन का उपवास किया या। जब उनका उपवास पूर्ण होकर पारणा हुम्रा तो किसनसिंह बदनावर के गृहस्थ के साथ उनके दर्शन को गया। वहां पर भी किसनसिंह ने स्थानकवासी जैन साधुम्रों को देखा और उनके अध्ययन—म्रध्यापन के कार्यक्रम से प्रभावित हुमा। साधु मंडली भी इस युवक की प्रतिभा से प्रभावित हुई और उन्होंने इसे साधु दीक्षा देने का विचार किया। फलतः सं० १६५७ ई० की म्राश्वित गुक्ला १३ के दिन इस १५ वर्ष के किसन सिंह को समारोह पूर्वक जैन धर्म में दीक्षित कर जैन साधु का वेष धारण करवा दिया गया। इस साधु जीवन की चर्या का म्रनुसरण किसनसिंह ने लगभग ७-६ वर्ष तक किया।

स्रव भिक्षु किसनिसह को स्थानकवासी जैन साधुस्रों की परिपाटी के स्रनुसार मूल सूत्रों का तथा भाषा में उनके सार का सध्ययन करना था। साथ ही पौराणिक कथाएं और व्याख्यान देने के लिए गद्य-पद्य के सनेक उद्धरण कण्ठस्थ करने थे। वे सब उसने दो ढ़ाई साल में ही याद कर लिये और यह इस सारो कथा में निपुण होकर मालवा, खान्देश स्नादि में घूमता रहा और साधु वेष और चर्या का पालन करते हुए प्रवचन स्नादि का कार्यक्रम पूरा करता रहा, पर इस युवक की ज्ञान-पिपामा इतने से परम्परागत ज्ञान से शांत नहीं होती थी और ऐसा लगता था कि इन साधुस्रों का अध्ययन बहुत ही स्रपर्याप्त है। फिर जैन साधुस्रों में ज्ञान की स्रपेक्षा तपस्या की स्रधिक प्रतिष्ठा थी और वे साठ से स्रस्ती दिन के उपवास करते थे, जिससे उनके सम्मान में चार चांद लग जाते थे। किसनिसह को यह सब स्नुकुल नहीं लगता था, वह स्रपनी ख्यांति विद्वत्ता और वनतृत्व शक्ति के स्नाधार पर ही मानता था और जब भी ऐसे नये साधु मिलते या नए प्रत्य मिलते, उनसे नवीन ज्ञान जानकारी प्राप्त करने का इसका सदैव प्रयास रहता था और जो ज्ञान मिलता उसे नोट कर लेता और कण्ठस्थ करने की इसकी रुचि रहती।

सं० १६६० में किसनिसिंह चातुर्मीस बिताने के विचार से धार गया तो वहां एक दिन संयोग से भोज के विख्यात सरस्वती मंदिर को तोड़कर बनाई गई कमाल मौला की मस्जिद का गुम्बद ढह गया। इसमें से कुछ ऐसी शिलाएं निकली जिन पर भीज के समय के कुछ पाठ्य ग्रन्थ खुदे हुए थे। सरकार के पुरातत्व विभाग ने उनका संग्रह किया। जब किसनिसिंह ने यह बात सुनी तो वह भी उन्हें देखने पहुंचा। किसनिसिंह उन्हें थोड़ा-थोड़ा पढ़ सका। उस समय विख्यात पुरातत्व वेत्ता श्री रा० गो० भांडांरकर के सुपुत्र ग्राचार्य श्रीजिन**विजय**म्नि

[ ₹

श्रीघर रामकृष्ण भाण्डारकर भी वहां भ्राये हुये थे । उन्होंने किसनसिंह को बुलवाया । किसनसिंह ने उसे पूरा पढ़ा श्रीर उसे उत्तराच्ययन सूत्र बसलाया, जिसे श्री भंडारकर ने नोट कर लिया ।

यहां किसर्निसह को यह आवश्यकता अनुभव हुई कि उन प्राचीन लिपियों का ज्ञान और अधिक प्राप्त करना चाहिए, पर जैन साधु स्वयं तो अधिक पढ़े-लिखे थे नहीं और गृहस्य अध्यापक से पढ़ना पाप मानते थे, इसलिए उसके लिए नए ज्ञान प्राप्त के द्वार अवरुद्ध लगे। कुछ समय बाद संस्कृत भाषा के एक ब्राह्मण पंडित से मिलना हुआ। उसने इनके उच्चारण की अशुद्धियां बतलाई और व्याकरण के ज्ञान की आवश्यकता पर जोर दिया तो किसर्निसह के मन में ज्ञान की जिज्ञासा और भी तीव बनी। अगले साल महाराष्ट्र के चातुर्मीस के समय किसर्निसह ने मराठी भाषा सीखी और तुकाराम तथा ज्ञानदेव के अमंग कंटस्य किये। यहां इसका परिचय एक ऐसे साधु से हुआ जो श्वेतांवर मंदिरमार्गी संप्रदाय को छोड़कर स्थान-कवासी बना था। उसने बतलाया कि उस सम्प्रदाय में बड़े बड़े विद्वान हैं तथा ब्राह्मण पंडित उन्हें व्याकरण काव्य, अलंकार, पिंगल आदि पढ़ाते हैं, तो उनका भुकाव भी उस संप्रदाय की मोर हुआ, पर वे देखते थे कि मंडली से भागने की चेव्टा करने वाले साधु-साध्वयों को किस तरह मारा-पीटा जाता था और उस मंहली से निकल भागन कितना कठिन था, पर अब वे अधिकाधिक उद्विग्त होने लगे और वहां से चुपचाप किसी दिन रात की निकल भागने की सोचने लगे।

इस साधु मंडली में से निकल भागने की कहानी ग्रब ग्राप उन्हीं की जबानी सुनिए :--

"ज्यों ज्यों मेरा अनुभव बढता गया और कुछ ज्ञान भी बढता गया त्यों त्यों मेरे मन में उस जीवन-चर्या के संबंध में अनेक संकल्प विकल्प उठने लगे। मेरा मन उस चर्या में स्थिर नहीं होने लगा। अनेक प्रकार के भिन्न भिन्न विचारों का ग्रध्ययन, मनन करता हुआ मैं कई प्रकार के व्यक्तियों के सम्पर्क में भी श्राला रहा। परिणाम में उस सम्प्रदाय से निकल जाने की मेरी भावना बलवती बनी और एक दिन मैंने संबत् १६५६ के ग्राप्त्रिन शुक्ला १३ के उस दिगठान गांव के बाहर की बगीची में हजारों लोगों के सम्मुख बडे उत्सव के साथ जो साधू भेष मैंने पहना था उसकी एक ग्रंधेरी रात में गूपचूप उज्जैन के पास बहने वाली क्षित्रा नदी में बहा दिया ग्रीर मैंने फिर बदनावर के उस जैन मंदिर में रहते समय जैसा वेश धारण कर लिया अर्थान् एक फटो हुई घोती और शरीर ढकने के लिए एक मामूली प्रानी चादर के सिवाय कोई चीज उस समय मेरे पास नहीं थी। मैं उसके दूसरे दिन उज्जैन से नागदा जाने वाली रेल की पटरी पर चलने लगा । कहां जाना चाहिए इसवा कोई लक्ष्य नहीं बना और मन में यह भय हो रहा था कि पिछली रात को गुपचुप मैं उज्जैन के जिस धर्म स्थान से निकल पड़ा उस स्थान वाले लोग मेरी खोज करने के लिए इधर उधर दौड़ते हुए मेरे पीछे न आ जावें ग्रीर मुक्ते जबर्दस्ती डरा धमकाकर वापस श्रपने स्थान में ले जाकर बंद न कर दें इसलिए मैंने दो चार भील रेल की सड़क पर चलने के बाद खेतों का रास्ता पकडा। बारिश के दिन थे, इसलिए बीच बीच में खूब वर्षा हो जाती थी। मेरे पास सिवाय एक पुरानी लडू की चहर के और कोई वस्त्र नहीं था नीचे पहनने के लिए वैसी ही एक मामूली घोती थी। वैसी हालत में मैं जब जब पानी की मुसलाधार वर्षा आ जाती थी तो किसी एक दरस्त के सहारे बैठ जाता था। वर्षा कम होने पर फिर चल देता था। नजदीक में कहां पर कोई गांव है या नहीं इसका मुफे कोई पता नहीं था। न कोई उस बारिश की सघन काड़ी में व्यक्ति ही दिखाई देता था। भूख ग्रलग लग रही थी ग्रीर ठंडी वर्षा के कारण शरीर भी

खूब काँप रहाथा। ग्राखिर सारादिन इस तरह चलने के बाद एक छोटे से गांव के पास मैं पहुंच गया। संध्या हो गई थी, अंधेरा छा रहा था भ्रौर ग्राकाश में काली घटाएं उमड़ रहीं थी । ऐसी स्थिति मे रास्ते के पास ही एक किसान का घर दिखाई दिया । किसान का घर ग्रन्दर से बन्द था । उसके दरवाजे के ग्रागे छोटा सा चौतरां था। उस पर गाय भैंस को बांधने के लिए खाखरे के पत्तों से ढका हुम्रा एक छोटासा छप्पर था। उसके नीचे जाकर मैं थरथराता हुता ग्रपने हाथ पैर सिकोड़ कर बैठ गया। मेरी चलने की शक्ति भी ग्रब महीं रही जिससे मैं गाँव में जाकर कहीं किसी ठीक जगह पर ग्राश्रय लूँ। कोई घंटे बाद एक बाहर की स्त्री उस किसान के घर पर ग्राई भीर किसान का दरवाजा खड़खड़ाया । ग्रन्दर से किसान ने ग्राकर दरवाजा खोला ग्रौर उसको उस स्त्री ने पूछा कि जानवर कहाँ बांधे हैं ? इतने में उसकी नजर उस छप्पर के एक कौने में हाथ पर सिकोड़ कर बैठे हुए अंधेरे में मुक्त पर पड़ी। पहले तो वह स्त्री चौंक गई कि यह कोई भूत आकर बैठा है। किसान तुरंत अंदर से एक घासलेट के तेल से जलती हुई चिमनी लेकर आया और उजाले में मेरी स्रोर त्रांखें फाड़फाड़ कर देखने लगा। मुभे कुछ ज्वर सा भी हो रहा था पर वह किसान जरा समभदार था मुभे देखकर वह घबराया डरा नहीं परंतु धीरे से पूछने लगा कि अरे भाई तू कौन है और यहां यों किस लिए बैठा है ? मैंने कहा-पटेल मैं एक ग्रनजान श्रतिथि हूँ भीर उज्जन की तीर्थ यात्रा के लिए जा रहा हूं। म्राज दिन भर पिछले गांव से चलता रहा ग्रीर रास्ता भूल गया इसलिए इस ग्रंधेरी रात मैं ग्रीर व रिश की भड़ी में यह एक सूना सा छप्पर देखकर विश्राम लेने की दृष्टि में स्नाकर बैठ गया हूं। किसान के मन में मेरी बात सुनकर दया आई और कहा कि 'बाबा! चलो तुम अंदर घर में आकर बैठ जाओ, यहाँ बारिश आवेगी तो तुम को बहुत दुख होगा। मैं उस किसान के प्रेम भरे वचन से कुछ शांति का अनुभव करता हमा मकान के ग्रंदर जिघर गाय-भैंस बंधी हुई थी उघर ही एक कौने में पड़ी हुई चारपाई पर बैठ गया। किसान मुफ्तसे कई बातें पूछने लगा लेकिन उसका सही उत्तर मैं देना नहीं चाहता था। मैंने सिर्फ इतना ही कहा कि, बाबा, मैं किसी दूसरे देश का एक श्रतिथि हं -तीर्थयात्रा के निमित्त इसी तरह घूमता रहता हं। जहां कुछ कोई खाने को दे देता है तो वह खा लेता हूं और ठहरने करने के लिए कोई स्थान दे देता है तो वहां रुक जाता हूं। इसी तरह से मैं घूमता हुआ यहां पहुँच गया हूं। मुक्ते उज्जैन की यात्रा करनी है इसिलए कल उधर जाना चाहता हूं। किसान ने कोई विशेष बात पूछने की इच्छा नहीं की ग्रौर मुक्रे एक ज्वार की रोटी ग्रीर कटोरी में दूध लाकर दिया क्योंकि उसको मेरी बात से मालूम हो गया था कि मैं सारे दिन का भूखा हूं। मैंने वह रोटी दूध के साथ खाना ग्रुरू किया उस समय मेरे मन में ग्राया कि पिछले प वर्षों तक जो साधुचर्या का बड़ी निष्ठापूर्वक और मुक्ति की प्राप्ति की कामना से अनुसरण किया उस चर्या का ग्राज एकदम सहसा कैसे विसर्जन हो गया । मैं स्वयं ग्राश्चयं में निमग्न हो रहा था कि पिछले ५ वर्षों तक सूर्यास्त के क्षाद अभ दूघ स्नादि तो क्या पानी की बूंद भी मुँह में नहीं डाली थी उसी चर्या का भंग ग्राज के इस दिन रात्रि में मैं भूखा प्यासा एक अनजान किसान के घर में पशुश्रों के पास बैठा बैठा ठंड़ी जुवार की रोटी खाकर कर रहा हूं। मैं फिर उस चारपाई पर लेट गया । किसान भ्रपने सोने बैठने के कोठे में चला गया उसके घर में शायद दो एक स्त्रियों के सिवाय और कोई नहीं था। बारिश बरसनी फिर शुरू हो गई और उसकी भड़ी में सब निस्तब्ध होकर निद्रा देवी की गोद में लेट गये पर मुफ्ते नींद कहाँ ग्रानी थी। मैं पिछली रात की उस घड़ी से अपने दिन की चर्या का विचार करने लगा, जिस घड़ी में मैंने उज्जैन की लूणमंडी में स्थित अपना धर्म स्थान छोड़कर संध्या के समय शौच जाने निमित्त बाहर निकल गया था ।

ग्राचाय श्री जिनविजयमूनि

उस रात के व्यतीत होने पर सबेरे ही उस दयालु किसान को ग्रपना हार्दिक घन्यवाद देता हुग्ना वहाँ से ग्रामे के लिए चल पड़ा।"

किसनिसह जैसे तैसे घूमता-फिरता ग्रहमदाबाद पहुंचा। वहां १०-१५ दिन भटकते रहने के बावजूद कोई मार्ग नहीं मिला। एक दिन रात को जब यह एक दुकान के सामने सो रहा था तो चोर होने के संदेह में पुलिस पकड़ कर ले गई। पूछताछ करने पर उसे छोड़ दिया गया। कोई सहारा न देखकर किसनिसह एक होटल में चार ग्राने रोज की मजदूरी पर प्याले-रकाबी धोने का काम करने लगा, ताकि पेट की चिता से मुक्त होकर लिखने-पढ़ने की ग्रोर कुछ ध्यान दे सके। खाली समय में किसनिसह जैन उपासरों का चक्कर लगाता और तलाश करता कि कहां पढ़ाई की श्रच्छी व्यवस्था है। वहां से पता चला कि पालनपुर में कोई श्रच्छा केन्द्र है। किसनिसह ग्रहमदाबाद छोड़कर पालनपुर चला गया, पर वहां भी निराशा ही हाथ लगी। किसी साधु ने वहां बतलाया कि पाली में ऐसा उपासरा है जहां पंडितगए। पढ़ाते हैं। किसनिसह वहां जा पहुंचा ग्रीर मुनि सुन्दर विजय के पास रहने लगा। मुनि स्वयं तो खास पढ़े-लिखे नहीं थे, पर उन्होंने किसन सिंह की पढ़ाई की समुचित व्यवस्था करवा दी। यहां मार्गशीर्ष शुक्ला ७, १९६६ के दिन पाली के पास भाखरी पर बने जैन मंदिर में उन्होंने इस बार जैन श्वेतांवर मूर्तिपूजक सम्प्रदाय की साधु—दीक्षा स्वीकार की, मुनि वेष घारण किया और इस बार सम्प्रदाय के व्यवहार के श्रनुसार उनका नाम जिनविजय रखा गया और उस दिन से वे इस नाम से संबोधित होने लगे।

दीक्षा के कुछ समय बाद मुनिजी ब्यावर गये जहां उनकी भेंट ग्राचार्य विजयबल्लम सूरि से हुई जो अपने शिष्यों के साथ गुजरात जा रहे थे। उनके साथ २-३ पंडित भी थे। ग्रप्ती ग्रदम्य ज्ञान-पिपासा के कारण मुनिजी इनके साथ हो लिये। फिर पालनपुर होकर बड़ीदा ग्राये। इस समय तक उनका ग्रघ्ययन काफी विस्तृत हो गया था और इतिहास तथा गोध संबंधी रुनि भी परिपक्व होती जा रही थी। "टांड राजस्थान" के पढ़ने से राजस्थान तथा मेवाड़ के ग्रतीत की ग्रोर भी उनका ग्राकर्षण बढ़ा। पाटन में हस्तिलिखत ग्रन्थों, तथा ताड़पत्र पर लिखे प्राचीन ग्रन्थों का ऐतिहासिक हिन्ट से ग्रध्ययन किया। मेवाड़ के प्रसिद्ध जैन तीर्थ श्रीऋषभदेव केसरयाजी की यात्रा भी इन्होंने की। इसके बाद मेहसाना में चातुर्मास किया। इन्हीं दिनों मुनिजी का परिचय ग्राचार्य श्री कांतिविजय, उनके शिष्य श्री चतुरिं जय तथा प्रिशिष्य श्री पुष्य विजय से हुग्ना। ये सब इनकी प्रेरणा तथा सित्रय सहयोग के स्रोत रहे हैं। मुनिजी ने ग्राचार्यवर के स्मारक रूप में श्री कांतिविजय जैन इतिहास माला का प्रारम्भ किया। इसमें ग्रनेक महत्वपूर्ण ग्रंथों का प्रकाशन हुग्न ग्रीर विद्वानों के द्वारा इनका ग्रच्छा ग्रभनन्दन हुग्ना।

मुनिजी १६०८ से ही 'सरस्वती' पढ़ने लगे थे। गुजराती में लेख भी दीक्षा के पश्चात् लिखने लगे थे जो साप्ताहिक 'गुजराती' 'जैन हितेषी' तथा दैनिक 'मुंबई समाचार' में छपते थे। मुनिजी ने प्रसिद्ध जैन वैयाकरण शाकटायन के पाटन भंडार में प्राप्त अन्य ग्रंथों के संबंध में एक लेख सरस्वती में छपने भेजा। इस पर आचार्य महावीर प्रसाद द्विवेदी ने पाटन के जैन भण्डारों के संबंध में विस्तृत जानकारी मांगी, जो लेख के रूप में सरस्वती में छपी। इन लेखों तथा अपने संपादित ग्रंथों के कारण मुनिजी न केवल गुजराती साहित्याकाश में बल्कि हिन्दी जगत में भी चमकने लगे।

६ जवाहिरलाल जैन

बड़ौदा-निवास के समय में ही मुनिजी का वहां नवस्थापित गायकवाड़ छोरिएन्टल सिरीज के मुख्य कार्यकर्त्ता श्री चिमनलाल डाह्याभाई दलाल से परिचय हुआ जो समानशील और समध्यसन के कारण प्रगाढ़ मैत्री में बदल गया तथा परिणामस्वरू कुमारपाल प्रतिबोध नामक बृहत्काय प्राकृत ग्रन्थ मुनिजी द्वारा सपादित होकर प्रकाशित हुआ।

इसी समय पूना में भाण्डारकर प्राच्य विद्या संशोधन मदिर की स्थापना हुई । इस सस्थान के संस्थापकों का एक शिष्ट मंडल बस्बई के जैन समाज से मिलने श्राया । मुनिजी इस समय बस्बई में ही चातुर्मास कर रहे थे। मंडल का परिचय इन से भी हुआ और उसने मुनिजी को पूना श्राने का निमन्त्ररण दिया। चातुर्मास के पश्चात् मुनिजी पदयात्रा करते हुए पूना पहुंचे। इस संस्थान को देखकर वे बड़े प्रसन्न हुए और स्वयं भी उसके विकास में थथाशक्ति योग देने का निश्चय करके वहीं रह गए। यहीं उन्होंने जैन साहित्य संशोधक समिति की स्थापना की और जैन साहित्य संशोधक नामक त्रैमासिक खोज पत्रिका और ग्रन्थमाला का प्रकाशन प्रारम्म कर दिया।

मुनिजी का पूना-निव स उनके जीवन में नया मोड़ देने वाला साबित हुआ। १६१६-१७ से वे पूना में रहने लगे थे। उनके निवाम का स्थान लोकमान्य तिलक के निवास के निकट ही था। इतिहास, प्राचीन संस्कृति तथा शोध में लोकमान्य की रूचि और ज्ञान भी खगाध था, खतः दोनों में शीध्र ही परिचय हो गया और मुनिजी लोकमान्य की देश की स्वाधीनता के लिए तड़प तथा उनके राजनैतिक विचारों से खत्यन्त प्रभावित हो गए। कुछ क्रांतिकारी विचारों के युवकों के संसर्ग में भी वे आये। राजस्थान के प्रसिद्ध क्रांतिकारी श्री खर्जुनलाल सेठी से भी उनका वहीं परिचय तथा मैत्री हुई। उनकी विचार धारा भी उसी खोर बहने लगी।

मुनिजी के हृदय में फिर ग्रंतर्ह न्द्र खड़ा हो गया। जैन श्वेतांबर मृतिपूजक साधुचर्या भी उन्हें खलने लगी। देश की पराधीनता की परिस्थित में निष्क्रिय से तथा बाह्य त्यागी जीवन से उन्हें ग्रफिन हो गई और वे पुनः कोई नया मार्ग लोजने लगे। १६१६ में वे पूना में ही सर्वेट्स ग्रॉफ इण्डिया सोसाइटी के भवन में महात्मा गांधी से मिल चुके थे और उनके साथ विचार विनिमय करके उनके ग्राश्रम में प्रविष्ट होने का विचार भी बना था, पर ग्रंत में जब श्रसहयोग ग्रांदोलन उन्होंने प्रारम्भ किया श्रीर श्रंप्रेजी शिक्षा के बहिष्कार के साथ तथा उसके स्थान पर राष्ट्रीय शिक्षा के विचार को मूर्त रूप देने के लिए ग्रहमदाबाद में राष्ट्रीय विद्या पीठ स्थापित करने की योजना बनने लगी तब गांधीजी ने मुनिजी को याद किया।

इसके बाद की घटना का जिक मुनिजी के शब्दों में ही जानना ग्रधिक रुचिकर होगा :--

"महात्मा जी का बंबई भ्राने का श्रीर उनसे मुर्फ मिलने का जब संदेश मिला तो मैं श्रकस्मात् बड़ी भ्रसमंजसता की स्थिति में पड़ गया। यदि मुर्फ महात्माजी से मिलना है तो कल ही यहां से रेलगाड़ी में बैठकर मुर्फ बबई पहुँचना चाहिए। गुजरात राष्ट्रीय विद्यापीठ की स्थापना व योजना के बारे में इससे पहले मेरे मिश्रों द्वारा मुर्फ काफी जानकारी मिल गई थी श्रीर बहुत ही निकट समय में उसकी स्थापना होने वाली है श्रीर उसमें मुर्फ निश्चित रूप से योग देना है यह भी मेरे कई मित्रों ने सूचित कर दिया था। इन सब बातों

को ध्यान में रखते हुए मैंने तूरत ही बम्बई जाने का निश्चय कर लिया। यह दिन भी ग्राश्विन शुक्ला अयो-दशी का था। जिस बोर्डिंग हाउस में मैं रहता या उसमें कई कालेज के विद्यार्थी भी रहते थे जो फर्गुसन कॉलेज ग्रीर एग्रीकरुचर कॉलेज ग्रादि में पढ रहे थे। वे विद्यार्थी मेरे सब मक्त थे। मैंने उनमें से एक विश्वस्त विद्यार्थी को ग्राने पास बुलाया और कहा कि मुक्ते ग्राज किसी विशेष कार्य निमित्त रेलगाडी में बैठकर जाना है सो तुम मुक्ते स्टेशन पर लेजाकर टिकट लेकर गाडी में बिठा दो और यह बात किसी से कहना मत । बोडिंग हाउस के जिस कमरे में मैं रहता था उसमें मेरी पुस्तकों वगैरह का बहुत कुछ सामान था । उसके ताला लगाकर उसकी चाबी मैंने उस विद्यार्थी को दे दी भीर मैं कैवल अपने पहने हुए साध्वेश वाले कपड़ों के साथ स्टेशन पर चला गया। विद्यार्थी ने मुक्ते टिकट लाकर गाड़ी में बिठा दिया ग्रीर उस म्राश्विन गुनला त्रयोदसी के दिन तीन बजे की गाड़ी में बैठकर अंबई के लिए रवाना हो गया । पिछले ६ वर्षों तक पाद भ्रमण करते रहने के बार 'केवल एक दफे प्रागायातक बीमारी के प्रसंग को छोडकर यह मेरी प्रथम रेल यात्रा थी। इस यात्रा के साथ ही मेरी जीवन यात्रा ने भी भीर नया मोड़ लिया जो मेरे जीवन के सिहावलोकन की हिष्ट से अधिक महत्व की बनी। गाडी में बैठने के साय ही मेरे मन में कई प्रकार की तरंगे उछलने लगीं। उस समय १६५६ वाला वह ब्राण्यिन शुक्ला त्रयादेशी का स्मरण हुन्ना जिस दिन मैंने साधु जीवन की चर्या के पथपर चलना प्रारम्भ किया था और भ्राज का यह ग्राप्त्रिन शुक्ला त्रयादशी का दिन ग्रब किसी ग्रीर ही प्रकार के जीवन पथ पर ले जाने की सूचना दे रहा है। बंबई ग्राने तक रास्ते में मुफ्ते अनेक प्रकार के विचारों का कहापोह होता रहा । महात्माजी के पास जाकर क्या बातचीत होगी और महमदाबाद में स्थापित होने वाले गष्ट्रीय विद्यापीठ में मेरा क्या उपयोग हो सकेगा इत्यादि बातें मैं सोचता रहा । शाम को ७ बजे गाड़ी जब बोरी बंदर स्टेशन पर पहुँची तो मैं गाडी मे से उतरकर घोडा गाडी कर गिरगांव में चंदाबाड़ी नामक स्थान में जा उतरा । उस बाडी में मेरे ग्रत्यंत घतिष्ट मित्र श्री नाथरामजी प्रोमी रहते थे । प्रोमीजी का सबंध मेरे साथ बहुत वर्षों से था ।वे बारंबार पुना में मेरे साथ जाकर रहा करते थे और साहित्य विषयक अनेक कामों में योग देते रहते थे। उनको मेरी भावना और विचार की अच्छी करूपना थी और आगामी स्थापित होने वाले गुजरात के राष्ट्रीय विद्यापीठ ग्रादि के विषय में भी वे सब बातों से सुपरिचित थे। मुभे उसका संदेश पहुँचाने की भी सब खबर देने वाले स्व. सेठ श्री जमनालालजी बजाज उस समय बंबई ही में थे श्रीर उन्हीं के द्वारा मुफे महात्माजी से मिलने का सदेश मिला था और उन्होंने प्रेमी भी से भी इस बात का जिक्र कर रक्ला था ग्रतः मेरा वहां पहुँचना उनके लिए कोई आश्चर्यजनक नथा। दूसरे दिन सबेरे प्रेमीजी के साथ मैं महात्माजी जिस मिशा भवन में ठहरे हुए थे उनसे मिला । महात्माजी ने प्रसन्न भाव से मुक्ते पृद्धा कि कब ग्रा गए ? मैंने सक्षेप में सारी बात कही, तो उन्होंने कहा यहां मैंने आपको संदेश भिजव या था और ऋहमदाबाद में आपके सब साथी गुजरात विद्यापीठ में म्रापको सहयोग लेना चाहते हैं इसलिए उनके साथ मिलकर विद्यापीठ की सारी योजना बनानी है. अतः मैंने श्रापको बुलाया है। ग्राज रात को ही यहां से ग्रहमदाबाद चलना है मी ग्राप भी मेरे साथ चलो । सेठ जमनालालजी बजाज भी उस समय वहां बैठे थे। महात्माजी ने उनसे कहा कि इनकी टिकट वगैरह का इन्तजाम कर दिया जाय क्यों कि महात्माजी जानते थे कि मैं अपने पास कोई रुपया-पैसा नहीं रखता तथा रेलगाड़ी में बैठने का भी यह पहला ही प्रसंग है। सेठजी ने भेरे लिए एक II Class का टिकट ले दिया ग्रीर मैं चंदाबाड़ी से प्रेमीजी के साथ कोलाबा स्टेशन पर पहुँच गया जहां से उन दिनों गुजरात मेल महमदाबाद के लिए चलता था। गाड़ी में मेरी सीट II Class के उस कम्पार्टमेन्ट के बगल में थी

जवाहिरल∤ल जैन

जिसमें महात्माजी की सीट रिजर्व थी। महात्माजी के साथ उस समय कौन थे इसका मुफे ठीक स्मरण नहीं है। मैं तो गाड़ी में जाकर बैठ गया और प्रेमीजी तथा एक अन्य मेरे वैसे ही आत्मीय स्वजन भी वहां पहुंचा गए थे। महात्माजी ठीक गाड़ी चलने के पहले ५ मिनट वहां पहुंचे — सेठजी जमनालालजी वगैरह उनके साथ थे। जैसे ही महात्माजी अपने बैठने के डिब्बे के पास पहुँचे तुरंत उन्होंने जमनालालजी से पूछा कि जिन विजय जी आगए या नहीं और मालूम होने पर कि मैं पहुंच गया हूं तुरंत वे मेरी सीट के सामने आए और पूछा कि क्यों ठीक आ गए हो ना, बैठने करने की पूरी सुविधा है न? मैंने नम्नता के साथ कहा कि आपकी हुपा से सब कुछ ठीक है और फिर बोले कल सुबह तो अपने को आनंद स्टेशन पर उत्तरना है क्योंकि वहां से शरद पूर्णिमा के निमित्त डाकोर में बड़ा मेला लगता है वहां पर सभा रक्ली गई है अतः वहां जाना आवश्यक होगा। वहां से फिर अहमदाबाद जावेंगे। इतने ही में गाड़ी के इंजन ने सीटी दे दी और महात्माजी अपने कम्पार्टमेन्ट में जाकर बैठ गए, मैं शायद जिन्दगी में पहली बार रेल के II Class में बैठा। सारी रात मुके अपने मनोमन्थन में इवे रहने का आनंद आता रहा, इसलिए मैने नींद को अपने पास नहीं आने दिया।

सबेरे गाड़ी आनंद स्टेशन पर पहुँची । वहां पर कई लोग अहमदाबाद से भी आये हुए थे उनमें स्व. C. F. Andrews भी शामिल थे। हम लोग स्टेशन के पास कोई छात्रालय या विद्यालय या वहां पर ठहराये गए । महारमाजी ने श्री Andrews को मेरा परिचय कराया क्योंकि उस समय मेरा वेष जैन साधू का था जो उपस्थित अन्य लोगों में विलक्षाएा सा लग रहा था। महात्माजी ने श्री Andrews से कहा कि यह एक जैन साधु हैं ग्रीर पूना में शिक्षा ग्रीर साहित्य विषयक बहुत कुछ काम कर रहे हैं। ग्रहमदाबाद में जो हम राष्ट्रीय विद्यापीठ की स्थापना करने जा रहे हैं उसमें इनकी सेवा की स्रावश्यकता है इत्यादि । उसके दो-तीन घंटे बाद सब लोग डाकोर गए जहां पर सभा हुई ग्रीर महात्माजी ने श्रपने असहकार विषयक कार्यक्रम की योजना लोगों के सामने रक्खी। सरदार बल्लम भाई पटेल भी वहां उपस्थित थे। दूसरे दिन सर्वेरे की गाड़ी से अहमदाबाद पहुंचे । महात्माजी ने मुक्ते अपने साथ ही मोटर में बिठाया और सावरमती आश्रम में ले गए वहां पर स्व. सेठ पुरनामाई हीराचंद उपस्थित ये जो गुनरात प्रांतीय कांग्रेस समिति के कोषाध्यक्ष थे। वे सुप्रसिद्ध तत्वज्ञ श्रीमद् राजचंद्र के अनुयायियों में से एक प्रमुख व्यक्ति थे। उन्होंने श्रीमद राजचद्र के नाम से कोई ज्ञान प्रसारक संस्था की स्थापना के लिए महात्माजी को ५०,००० का दान दे रखा था। महात्माजी ने उनको कहा कि जिन विजयजी जैन साहित्य ग्रीर तत्वज्ञान के विद्वान हैं, पूना में साहित्य ग्रीर शिक्षा विष-यक अच्छी प्रवृत्ति करते रहते हैं, वहां के विद्वानों में इनका भ्रच्छा आदर है, ये श्राप यहां स्थापित होने वाले राष्ट्रीय विद्यापीठ में अपनी सेवा देना चाहते हैं और इसलिए मैंने इनको यहां बुलाया है। श्री किशोरलाल माई, नरहरिमाई म्रादि से इनकी मिलाना है जिनके साथ बैठकर विद्यापीठ की योजना का विचार किया जायगा । पुरजाभाई को खासकर के कहा कि इन्होंने मुभे श्रीमद् राजचंद्र के कोई स्मारक निमित्त जो ५०,००० ह. दे रक्लें हैं उनका उपयोग कैसे किया जाय उस विषय में भी इनसे तुम विचार विनिमय करो। महात्माजी 🗦 मेरा स्नासन भ्रपने ही बैठने के कमरे में लगवाया और तूरंत कस्तूरवा से कहा कि ये जिनविजयजी गरम पानी पीते हैं भीर 'कंदमूल' भ्रादि नहीं खाते हैं क्योंकि, मैं तब तक जैन साधू की जीवन वर्या का ही यथावत पालन कर रहा था, ग्रतः इस बात को ध्यान में रखकर महात्माजी ने कस्तूरवा को उक्त प्रकार की सचना दी। मैं वहां महात्माजी के साथ ४-५ दिन ठहरा और जब जब भी समय मिलता था उनसे मनेक प्रकार की बातें होती रहती थी। गुजरात विद्यापीठ की योजना के विषय में मेरी श्री किशोरलाल भाई तथा नरहरिभाई

द्याचार्थ श्री जिनविजयमुनि ]

F

एवं मेरे ग्रन्य विद्वान मित्र श्री इन्दुलाल याजिनक, रामनारायगा पाठक, रिसकलाल पारीख धादि से भी यथेण्ट विचार विनिमय ग्रीर चर्चा—वार्ती हुई। परिगामस्वरूप गुजरात विद्यापीठ में ग्रंपनी सेवा समिप्त करने का मैंने निश्चय किया ग्रीर फिर मैंने महात्माजी से ग्रंपनी बातें यथायोग्य निवेदन कीं। मैंने महात्माजी से निवेदन किया कि मुक्ते ग्रंपने जीवनकम में ग्रापात परिवर्तन करना ग्रंपेक्षित है—मैं ग्रंपनी भावना के ग्रनुकूल ही ग्रंपना वेष तथा जीवन व्यवहार रखना चाहता हूँ। वर्तमान में जो ग्राचार-व्यवहार है वह मेरे मानसिक मंथन के ग्रनुकूप तथा ग्रंपकूल नहीं है इसलिए मैं श्रव इस वेष का भी त्याग करना चाहूँगा ग्रीर श्रपने ग्राहार-विहार ग्रादि बातों में भी परिवर्तन करना होगा। मैं एक साधु के रूप में ग्रंपने ग्रापको प्रसिद्ध नहीं होने देना चाहता, परंतु मैं देश का एक सामान्य सेवक बनना चाहता हूँ ग्रीर इसके लिए मुफ्ते विद्यापीठ में संयुक्त होने के पहले एक जाहिर वक्तव्य द्वारा ग्रंपने मनोभाव स्पष्ट करने होंगे ग्रीर यह सब मैं ग्रव यहां से वापस पूना जाकर वहीं ग्रंपने स्थान में बैठकर तथ करूंगा ग्रीर फिर मैं विद्यापीठ की स्थापना के समय यहां उपस्थित होऊंगा—महात्माजी ने मेरे सब विचार बड़ी सहानुभूति के साथ मुने ग्रीर कहा कि ऐसा करना तुम्हारे लिए उपगुक्त ही है।

महात्माजी से बिदा होकर मैं कठियावाड़ में बढवाए। के पास एक छोटे से लीमली नामक गांव में गया वहां पर मेरे अनन्य सुहृद् एवं चिरसाथी पं० सुखलाल जी कुछ बीमारी के कारए। टिके हुए थे उनकी तबीयत के समाचार पूछने तथा अहमदाबाद के राष्ट्रीय विद्यापीठ में संयुक्त होने तथा महात्माजी से हुए विचार विमर्श के बारे में सारी बातें करनी थी इसलिए मैं लीमली पहुँचा।"

ग्रहमदाबाद से चलकर मुनिजी काठियावाड़ में बढवाए। के निकट लींमली नामक स्थान में गये जहां उनके ग्रनन्य सुहृद तथा चिरसाथी प्रज्ञाचक्षु पं. सुखलाल बीमारी के कारए। ठहरे हुए थे। वहां उन्होंने महातमा गांधी के साथ हुई सारी बातचीत की चर्चा की ग्रीर विचार-विमर्श करके ग्रपना ग्रगला कार्यक्रय निश्चित किया। तदनुसार जब गुजरात विद्यापीठ की स्थापना हुई, तब उसके ग्रन्तगंत प्राचीन साहित्य ग्रीर इतिहास के ग्रध्ययन एवं संशोधन के लिए गुजरात पुरावत्त्व मंदिर का भी निर्माण किया गया ग्रीर मुनिजी राष्ट्र की सेत्रा के व्रती बने ग्रीर मुनि-वेश तथा जीवन-चर्या में ग्रावश्यक परिवर्तन करके उन्होंने राष्ट्र सेवक के रूप में उक्त मंदिर के नियामक का पद स्वीकार कर लिया। यहां भी मुनिजी ने पुरावत्व मंदिर ग्रन्थावली की स्थापना की जिसके ग्रन्तगंत ग्रनेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों का प्रकाशन हुग्ना।

लगभग द वर्ष तक मुनिजी विद्यापीठ में रहे। इस समय गुजरात विद्यापीठ की पुनरंचना होने लगी और हरेक कार्यकर्त्ता के लिए एक प्रतिज्ञापत्र भरना लाजमी हुआ जिसमें एक मान्यता यह भी थी कि केवल ग्राहंसा से ही भारत को स्वराज्य प्राप्त हो सकता है। मुनिजी तो प्रारंभ से ही बंधनों के प्रति विद्रोही रहे थे, ग्रतः उन्होंने विद्यापीठ की सेवाग्रों से मुक्त होने का निश्चय किया। सुयोग यह भी बना कि कुछ ही समय पूर्व जमंनी में भारतीय विद्या के कुछ मान्य विद्वान, जिनमें हाइनरिख ल्यूडर्स, श्रीडरिंग ग्लेजनोंव ग्रादि ग्रामिल थे, भारत-श्रमण के लिए ग्राये थे और उन्हें कुछ महत्वपूर्ण प्राचीन ग्रन्थों पर विचार-विनिमय तथा संपादन की दृष्टि से जमंनी ग्राने का निमंत्रण दे गये थे। इसे स्वीकार कर मुनिजी गांधीजी की सम्मित से १६२० में जमंनी चले गये ग्रीर वहां लगभग डेढ वर्ष रहे। जमंनी में मुनिजी ने बोन, हाम्बर्ग, ग्रीर लाइपिर्तिग विश्वविद्यालयों के प्राच्यविद्या के विद्यानों से गंभीर विचार-विमर्श किये ग्रीर घनिष्ठ परिचय प्राप्त किया। बर्लिन में मुनिजी ने

१०] जवाहिरलास जन

भारत-जर्मन मित्रता बढ़ाने ग्रौर दढ़ करने की दृष्टि से एक राष्ट्रीय भावना-युक्त मुस्लिम मित्र की सहायता ़ से हिन्दुस्तान हाउस के नाम से एक संस्थान की स्थापना की ।

मुितजी को लगा कि जर्मनी में गांधीजी, रवीन्द्रनाथ ठाकुर तथा भारत के बारे में जानने की तीव्र जिज्ञासा है, इसकी पूर्ति के लिए विचार-विनिमय का एक केन्द्र आवश्यक है। दूसरी बात यह अनुभव में आई कि जर्मनी में भारतीय काफी संख्या में रहते हैं तथा आते-जाते हैं, इनके आपस में मिलने और ठहरने का भी कोई स्थान नहीं है। तीसरी बात यह कि इस सारे विचार-विनिमय और संपर्क में भोजनालय का महत्वपूर्ण स्थान है जिसमें निरामिष भोजन की भी व्यवस्था हो। इन तीनों किमयों की पूर्ति की हष्टि से २४ अगस्त १६२८ को इस हाउस का उद्घाटन श्री शिवप्रसाद गुप्त के हाथों हुआ। हिन्दुस्थान हाउस बिलन में भारत-जर्मन संपर्क और सुविधा का उत्तम केन्द्र बना और मुनिजों के भारत आ जाने के बाद भी भारत के अनेक गण्य-मान्य नेता, विद्यार्थी, व्याधारी आदि उससे लाभान्वित होते रहे। पिछले महायुद्ध के अवसर पर नेताजी सुभाषचन्द्र बोस भी कुछ समय वहाँ रहे थे।

मुनिजी १६२६ के दिसम्बर मास में जर्मनी से वापिस लौटे स्रौर लाहौर के कांग्रेस अधिवेशन में शामिल हुये। लाहौर-कांग्रेस के द्वारा पूर्ण स्वाधीनता का प्रस्ताव स्वीकार किया गया। मुनिजी गांधी जी से मिले स्रौर उन्होंने पुनः जर्मनी जाने का स्रपना इरादा प्रकट किया तो महात्मा जी ने कहा—श्रब हमें देश में ही तुम्हारे जैसे लोगों की स्रत्यंत स्रावश्यकता है। मैं तुम्हें विदेश जाने की कैसे सलाह दे सकता हूँ ? फलतः मुनिजी का जर्मनी जाने का विचार समाप्त हो गया।

कलकत्ते के प्रमुख जैन साहित्यानुरागी श्री बहादुर सिंह सिंघी के निमंत्रण पर मुनिजी १६३० में कलकत्ते गये ग्रीर वहाँ से वे शांति निकेतन गये ग्रीर ग्रयने चिर-परिचित मित्र श्री क्षिति मोहन से वहीं मिले। गुरुदेव उस समय बाहर गये हुये थे। शांति निकेतन को देखकर मुनिजी का हृदय हिंपत हुन्ना ग्रीर यह भाव उठा कि इस तपोवन में ४-६ महीने रहकर जीवन में समृद्धि एवं मूल्यवान् स्मृतियों की वृद्धि प्राप्त करनी चाहिये। शांति निकेतन से लौटने पर श्री सिंघी ने उनसे कहा कि वे ग्रयने पूज्य पिता की स्मृति में ज्ञान-प्रसार एवं साहित्य-प्रकाशन का कोई सुधार-कार्य करने की सोच रहे हैं। विशद चर्चा ग्रीर विचार-विनिमय के पश्चात् शांति निकेतन में सिंघी जैन ज्ञानपीठ की स्थापना की योजना बनी ग्रीर मुनिजी ने ग्रयनी सेवाएं इस कार्य के लिए ग्रिपत करना स्वीकार किया।

इसी बीच १२ मार्च को गांधी जी ने नमक सत्याग्रह के लिए 'दांडी कूंच' का प्रारंभ कर दिया। इससे स्वाभाविक रूप से ही गुजरात में बड़ी हलचल मची। घरासना का सरकारी नमक डिपो सत्याग्रहियों के कार्य का मुख्य क्षेत्र बना। मुनिजी भी ७५ स्वयं सेवकों की बड़ी टोली के साथ घरासना के लिए महमदाबाद से रवाना हुए, पर गाड़ी रवाना होने के १५-२० मिनट बाद ही एक छोटे स्टेशन पर गिरफ्तार कर लिये गये मौर वक्तव्य लेकर तुरंत ही उन्हें ६ मास के सपरिश्रम कारावास की सजा दे दी गई। उन्हें 'ए' क्लास दिया गया। उसी रात वे लोग बम्बई में 'वरली चाल' की काम-चलाऊ जेल में लाये गये भौर कुछ दिन वहाँ रखकर उन्हें नासिक जेल में भेज दिया गया। वहाँ श्री जमनालाल बजाज, श्री नरीम।न, डा० चौकसी, श्री रसाछोड़ भाई सेठ, श्री मुक्द मालवीय म्रादि भी साथ में थे।

नासिक जेल में ही मुनिजी का परिचय श्री कन्हैयालाल मासिक्य लाल मुंशी से हुन्ना जो धीरे २ उन्मुक्त सौहार्द में विकसित होता गया । सं० १६६६ की विजया दशमी को वे जेल से छूटे । श्री जमना लाल बजाज तथा श्री मुंशी ने उन्हें पुनः साहित्य-सेवा की प्रेरिणा दी ग्रीर कलकत्ते से श्री बहादुर सिंह सिंघी का भी बराबर ग्राग्रह बना रहा। परिगामस्वरूप १६३० के दिसम्बर मास में वे ग्रपने कुछ सहकारियों ग्रीर विद्यायियों के साथ शांति निकेतन चले गये ग्रीर वहाँ सिंघी जैन ज्ञान पीठ तथा सिंघी जैन ग्रन्थ माला का प्रारम्भ हो गया। ग्रन्थमाला का पहला ग्रन्थ प्रबन्ध चिंतामिणा उसी समय प्रकाशित हुग्रा। शांति निकेतन में एक जैन छात्रावास भी मुनिजी ने प्रारंभ कर दिया। इन सब का व्ययभार श्री बहादुर सिंह सिंघी ही उठाते थे। मुनिजी शांति निकेतन में लगभग तीन वर्ष रहे। बंगाल का जलवायु उनके ग्रनुकुल नहीं रहा ग्रीर वे ग्रस्वस्थ रहने लगे, इस लिए उनका विचार ग्रपना कार्य केन्द्र शांति निकेतन के बजाय ग्रहमदाबाद या बम्बई में रखने का बनने लगा।

उन्हीं दिनों उदयपुर में श्री केसरियाजी तीर्थ के संबंध में जैनों के श्वेताम्बर तथा दिगम्बर संप्रदायों में विवाद, चर्चा ग्रीर मुक्दमें बाजी हुई। इस सिलसिले में पुराने शिलालेखों, ग्रन्थों श्रादि को पढ़कर प्रमाण तैयार करने की जिम्मेदारी मुनिजी पर ग्राई। इसी दौरान श्री मोतीलाल सीतलवाड ग्रीर श्री कन्हैया लाल मुंशी जैसे धुरंघर वकील उदयपुर ग्राये। श्री मुंशी ने भारतीय विद्या भवन की स्थापना की बात मुनिजी के सामने रखी ग्रीर सहयोग देने को कहा।

उदयपुर से लौटते समय मुनिजी तथा श्री बहादुर सिंह सिंघी दोनों चित्तीड़गढ़ गये। वहां से धजमेर की ग्रोर ग्राते समय सूर्योदय के लगभग रूपाहेली स्टेशन के पास से गुजरे तो मुनिजी ग्रपनी जन्मभूमि को देखकर बड़े विह्वल हो गये। मालूम नहीं चित्तीड़गढ़ ग्रीर रूपाहेली के संबंघ में क्या भावना उठी जो बाद में पल्लवित हुई। वामन बाड़ में वे मुनि ग्रांति विजय जी से मिले ग्रीर वहाँ से ग्रहमदाबाद चले गये।

श्री मुंशी का श्रनुरोध तीव्रतर होता गया और मुनिजी को श्रपने परम मित्र पं० सुखलाल के श्रपैन्डीसाइटिस के आपरेशन के सिलिसिले में बम्बई रहना पड़ा। फलतः उन्होंने भारतीय विद्या भवन के कार्य में सहयोग देना तय किया। सिंघी जैन ग्रन्थ माला के कार्य को भी भवन के कार्य के साथ मिला दिया और दोनों काम साथ चलने लगे।

इसी बीच १६४२ का 'भारत छोड़ो आंदोलन' प्रारंभ हुआ और भवन के बहुत से विद्यार्थी इस आंदोलन में शरीक होने चले गये। मुनिजी का मन भी बहुत उत्तेजित और ज्याकुल होने लगा। वे स्थान-परिवर्तन करके अहमदाबाद आ गये, पर यहाँ तो आंदोलन और भी तीव था। मुनिजी इसी अन्तर्द्वन्द्व में फॅसे थे कि उन्हें जैसलमेर से आचार्य श्री जिनहरि सागर का निमंत्रण वहाँ के ज्ञान भण्डारों को देखने और उन्हें व्यवस्थित करने का निमंत्रण मिला। मुनिजी ने जैसलमेर जाने की तैयारी की और ३० नवम्बर १६४२ को वे आहमदाबाद से जैसलमेर को रवाना हो गये। जैसलमेर में वे लगभग ५ महीने ठहरे। वहाँ उन्होंने लगभग २०० अन्यों की प्रतिलिपियां करवाई और १ मई १६४३ को वे वापिस अहमदाबाद चले गये और वहाँ से बम्बई जाकर अपने काम में लग गये।

१६४७ में मुनिजी श्री मुंशी के साथ उदयपुर के महाराएगा की इच्छानुसार प्रताप विश्वविद्यालय की योजना बनाने ग्रीर उसे कार्य रूप में परिएगत करने के प्रयास में संलग्न हुये पर वह योजना देश की स्वतंत्रता की घोषएग ग्रीर देशी राज्यों के विलीनीकरएग के साथ ही भविष्य के गर्भ में विलीन हो गई।

स्रोर मुनिजी फिर पूर्वेवत् भारतीय विद्या भवन के निर्देशक रूप में ग्रन्थों के संपादन-प्रकाशन स्रोर विद्यार्थियों को डॉक्टरेट के ग्रस्ययन में मार्गदर्शन करते रहे।

मुनिजी के मन में देश घोर समाज की किठनाइयों ग्रोर समस्याग्रों के संबंध में सदा चितन चलता ही रहता था। ग्राजादी के बाद खाद्य समस्या जैसे—जैसे गंभीर रूप पकड़ती गई, वैसे २ मुनिजी का घ्यान मी कृषि, ग्रन्न उत्पादन, शरीरश्रम ग्रोर स्वावलंबन की ग्रोर ग्रंधिकाधिक होता गया ग्रौर उनके मन में किसी गांव में जाकर बैठ जाने ग्रोर कम से कम ग्रंपने उपयोग का ग्रन्न स्वयं उत्पन्न करने की भावना तीन्न होती गई। इसके लिए उन्होंने ग्रनेक गांव देखे। श्रंत में चित्तींड के पास चंदेरिया गांव उन्हें पसंद ग्राया, क्योंकि चित्तींड गढ़ के समीप रहने की हार्दिक इच्छा थी। वे माता की सेवा तो नहीं कर सके थे, पर मातृभूमि की सेवा अवध्य कर सकते थे। उनके मन में रागा प्रताप, मक्त मीरां ग्रीर ग्राचार्य हरिभद्र सूरि की भूमि के प्रति बड़ा ग्राक्षिण था ग्रतः उन्होंने उस गांव में पुठौली के ठाकुर से कुछ भूमि प्राप्त कर २८ ग्रंपन १६५० के दिन वहाँ सर्वोदय साधना ग्राश्रम की स्थापना कर दी।

इधर राजस्थान के एकीकरण के पश्चात् जब प्रथम लोकप्रिय मंत्रि मंडल ने शासन की बागडोर संभाली तो राजस्थान की उन्नित और समृद्धि की अनेक योजनाओं का जन्म हुआ। उन्हीं में एक योजना राजस्थान के प्राचीन हस्तिलिखित साहित्य के संग्रह, संरक्षण और प्रकाशन की भी थी। मुनिजी के परामशं से राजस्थान पुरातत्व मंदिर की योजना ने साकार स्वरूप ग्रहण किया और १३ मई १६५० के दिन इस संस्थान की स्थापना हुई और मुनिजी को इसका सम्मान्य संचालक नियुक्त किया गया। इस प्रकार अब मुनिजी की शक्ति दो कामों में लगी। एक भूमि साफ करना, खेती करना और ग्रावास के स्थान बनाना और दूसरा पुरातत्व भंडार के काम को जमाना और बढ़ाना। मुनिजी पूरे मनोयोग से इन दोनों कायों में जुट गये। १६५२ में मुनि जिनविजय जर्मनी की विश्वविख्यात ओरिएन्टल सोसाइटी (Deutsche Morgenlundische Cesellschaft) द्वारा उसके सम्माननीय सदस्य चुने गये। ग्रत्यन्त ग्रन्य संस्था के भारतीयों को यह सम्मान प्राप्त हुआ है। मुनिजी को यह सम्मान भारतीय विद्या की शोध को प्रोत्साहन देने में जो महान कार्य गत वर्षों में उन्होंने किया उसकी सराहना और मान्यता के रूप में प्राप्त हुआ। मुनिजी ने उक्त सोसाइटी को तत्सम्बन्धी पत्र के उत्तर में लिखा—'में स्वयं को सम्मान के योग्य नहीं मानता। मेरा विश्वास है कि यह प्रतिष्ठा मुक्ते न व्यक्तिगत नाते मिली है न मारतीय होने के नाते, ग्रिपतु ज्ञान की भारत-जर्मन सहकारिता के सदस्य होने के नाते ही प्राप्त हुई है।'

१६६१ में मुनिजी को मारत सरकार द्वारा पद्मश्री की उपाधि से झलंकृत किया गया। सारे देश में, खास कर गुजरात और राजस्थान में तथा जैन समाज में, इस सम्मान पर विशेष संतोष और प्रशंसा प्रगट की गई। मुनिजी ने भारतीय विद्या और पुरातत्व की सामान्यतः श्रौर राजस्थान के पुरातत्व तथा जैन विद्या की प्राचीन सामग्री के अध्ययन, शोध ग्रौर प्रकाशन का जो विशाल, मौलिक ग्रौर ऐतिहासिक कार्य किया है वह सर्वदा ही सम्मान श्रौर श्रनुकरण के योग्य है।

राजस्थान पुरातत्व मन्दिर के कार्य का प्रारम्भ जयपुर के संस्कृत कालेज में हुम्रा था जहां बड़ी संख्या में पुरातत्व तथा इतिहास से सम्बन्धित हस्तलिखित तथा मुद्रित ग्रन्थों का संग्रह किया गया तथा प्रकाशन-कार्य भी बड़े पैमाने पर चालू हुआ। मुनिजी के अथक परिश्रम के परिगामस्वरूप इस कार्य को स्थायित्व देने की हिंदि से राजस्थान सरकार द्वारा जोधपुर में एक नबीन भवन का निर्माग किया गया। उसका उद्घाटन राजस्थान के मुख्यमन्त्री श्री मोहनलाल सुखाड़िया द्वारा १६५ कमें हुआ। यह संस्थान आज राजस्थान में ही नहीं सारे देश में भारतीय विद्या और पुरातत्व सम्बन्धी हस्तलिखित तथा मुद्रित ग्रन्थों का विशिष्ट केन्द्र माना जाता है और इसके प्रकाशनों को इस क्षेत्र में विशिष्ट प्रतिष्ठा तथा ग्रादर प्राप्त है। इनमें से प्रत्येक पर मुनिजी के ज्ञान तथा अध्ययन, शोध और परिश्रम की छाप है। मुनिजी १६६७ में इस संस्थान के सम्मान्य संचालक के उत्तरदायित्व से मुक्त हुए।

मुनिजी ने जिस सर्वोदय साधना ग्राश्रम की स्थापना १६५० में की थी उसे सन्त विनोबा की राज-स्थान की पदयात्रा के श्रवसर पर चन्देरिया झाने पर श्रपित कर दिया। वह श्राश्रम श्रव एक पंजीकृत समिति द्वारा चलाया जा रहा है। मुनिजी ने झाश्रम के सामने की जमीन पर श्रपना श्रलग निवासस्थान बना लिया है। वहां वे श्रव रहते हैं। वहीं मुनिजी ने सर्व-देवायतन के नाम से एक मन्दिर बनाया है जिसमें वैदिक, जैन तथा बौद्ध सभी देवी-देवताओं की स्थापना की है। यह मन्दिर मुनिजी की धार्मिक दृष्टि की विशदता श्रौर सर्व-थर्म-समभावना का बहुत मृत्दर श्रीर व्यावहारिक प्रतीक है।

मुनिजी की अवस्था अब लगभग ६३ वर्ष की है। उनका स्वास्थ्य काफी कमजोर हो गया है, आंखों की हिष्ट भी मन्द पड़ गई है। पर अब भी भारतीय पुरातत्व, जैन दर्शन और राजस्थान तथा चित्तौड़ के प्राचीन गौरव के प्रति उनकी आस्था और अध्ययन की ओर रुचि कम नहीं हुई है। ज्ञान और कर्म को जोड़ने की जिस हिष्ट ने उन्हें राजस्थान पुरातत्व मन्दिर के साथ सर्वोदय साधना आश्रम स्थापित करने, चलाने और बढ़ाने को प्रोरित किया था वह आज भी कायम है। विद्वानों के साथ ज्ञान-चर्चा वे जितने उत्साह और गहराई से करते हैं उतनी ही रुचि वे कृषि और बागबानी में भी लेते हैं।

मुनिजी का चिल्तौड़ के प्रति बहुत गहरा झाकर्षरा है और उसका विशेष कारण चिल्तौड़ के त्यागबिलदान की अत्यन्त गौरवपूर्ण गाथा तो है ही, साथ ही उसके ज्ञान के प्राचीन केन्द्र होने के कारण भी उन्हें
यह प्रिय है। यहीं के महान् जैन विद्वान् और आचार्य हरिभद्र सूरि के जीवन और रचनाओं के प्रति मुनिजी
की आस्था बड़ी गहरी है। उनके अन्थों तथा जीवन के सम्बन्ध में मुनिजी ने बहुत खोज की है तथा उनके
विशाल, उदार तथा व्यापक हिंदिकीण के वे बड़े प्रशंसक हैं। मुनिजी ने चिल्तौड़ के दुर्ग के सामने ही जमीन
प्राप्त करके हरिभद्र सूरि स्मारक मन्दिर की स्थापना की है जो चिल्तौड़ का दर्शनीय स्थान बन गया है। वहीं
उन्होंने भामाशाह की स्मृति में एक भामाशाह भारती-भवन का निर्माण किया है।

मुनिजी ने अपने जीवन-काल में अनेकों संस्थानों की स्थापना की है, पर अब स्वयं अपने आप में एक संस्था हैं जो विद्वानों और कार्यकर्ताओं दोनों की प्रेरणा के ग्रखंड स्रोत हैं। मुनिजी चिरायु हों।

## राजस्थान को मुनिजी की देन

उस दिन राजस्थान सिवालय में बहुत से आदिमयों ने कहा, 'आज तो चक्रवर्ती राजगोपालाचारी पद्यारे हैं'; दूसरों ने कहा, 'नहीं, यह महोदय तो कोई और ही हैं, परन्तु आकृति राजाजी से बहुत मिलती है।' वास्तव में, मुनि जिन विजय जी को देखकर यह चर्चा हो रही थी। उनकी पार्श्व-मलकी में ऐसा ही आमास होता है। स्थय राजाजी ने भी भारतीय विद्याभवन, बम्बई के एक समारोह में खींचे गए फोटो पर लिख दिया है 'Who is Muniji and who is I'। विशिष्ट प्रखों की आकृतियाँ भी विशिष्ट ही होती हैं।

मार्च, १६५० की शायद द वीं तारीख थी। उस दिन श्री मुनि जी राजस्थान के तत्कालीन मुख्य-मंत्री श्री हीरालाल शास्त्री द्वारा गठित दस मण्डलों के अन्तर्गत 'संस्कृत-मण्डल' की बैठक में भाग लेने के लिए आए थे। बैठक मुख्यमंत्री के कक्ष में ही हुई थी और स्वयं शास्त्री जी इस मडल के अध्यक्ष थे तथा उनके मुख्य निजी सचिव स्व० पं० श्यामसुन्दर शर्मा मंत्री थे। स्व० म० म० पं० गिरिघर शर्मा, स्व० पं० मधुरानाथ शास्त्री, स्व० विश्वेश्वरनाथ रेऊ, पं० शम्भुदत्त शर्मा, पं० मार्कण्डेय मिश्र, पो० कण्ठमिण शास्त्री आदि सदस्यक्ष्य में उपस्थित थे; अन्य भी थे, जिनके नाम मुक्ते अब याद नहीं हैं; मुनि जी तो थे ही। सचिवालय में पं० श्यामसुन्दर शर्मा के सहायक के रूप में संस्कृत-मण्डल का काम मुक्ते करना पड़ता था अत: मैं भी उसमें शामिल हुआ था।

बैठक में संस्कृत-मण्डल की विभिन्न प्रवृत्तियों के विषय-निर्धारण के स्रतिरिक्त मुनिजी का प्रस्ताव बहुत जोरदार रहा। उन्होंने अपनी सोजभरी बाणी में कहा, 'स्रोर तो सभी बातें हो रही हैं और चलेंगी, परन्तु मैं आपका ध्यान एक विशेष बात पर दिलाना चाहता हूं। राजस्थान में बहुत बड़ी हस्तलिखित ग्रन्थ-सम्पदा है, जो दिनों-दिन नष्ट होती जा रही है और यदि इस स्रोर घ्यान न दिया गया तो कुछ दिनों में कुछ भी नहीं बचेगा और हम लोगों को एक महान् सांस्कृतिक खजाने से हाथ धाना पड़ेगा। सत: इसकी रक्षा के लिए समुचित उपाय होना चाहिए।' उनके वक्तव्य का यही स्राशय था। सदस्यों ने इस प्रस्ताव की हृदय से सराहना की और इस दिशा में ठोस कदम उठाने की स्रावश्यकता को ग्रनुभव किया। उसी समय यह भी विचार हुआ कि जल्दी ही स्रागामी बैठक बुलाई जाय और उसमें श्री मुनि जी राजस्थान में ग्रन्थों के संग्रह, सुरक्षा और प्रकाशन सम्बन्धी कार्य करने के लिए स्रपनी योजना प्रस्तुत करें।

बैठक के बाद पं वश्यामसुन्दर शर्मा ने मुक्ते मुनि जी से मिलाया श्रीर कहा 'यह जयपुर महाराजा के पोथीखाने से श्राये हैं अतः श्रन्थों के बारे में श्रापकी सहायता कर सकेंगे' बस, सब से पहले यही परिचय मुनि जी से हुआ था।

मंडल की दूसरी बैठक शायद २८/२६ मार्च, १६५० को हुई स्त्रीर मुनि जी ने 'राजस्थान पुरातत्व

मंदिर' की स्थापना का प्रस्ताव उसकी एक मोटी रूपरेखा के साथ प्रस्तृत किया, वह सभी को मान्य हम्रा। शर्मा जी ने मुफ्ते मुनि जी से मिला कर 'मन्दिर' के लिए बजट श्रीर कार्य-क्रम की रूपरेखा स्रादि तैयार करने का आदेश दिया और यहीं से मैं मूनि जी के सम्पर्क में आने लगा। मूनि जी ने जो रूपरेक्षा तैयार कराई तदनुसार बजट का ढाँचा बनाकर मैंने शर्मा जी को प्रस्तृत कर दिया स्रौर उन्होंने स्रपने विशेष प्रयास से 'सस्कृत मण्डल' के श्रन्तर्गत 'पुरातस्व मन्दिर' की योजना व बजट स्वीकार करा लिया । 'मन्दिर' के संचालक पद पर पहले तो म० म० गिरिधर जर्माजी को नियुक्त करने की बात सोची गई थी परन्तु वे उस समय काशी में स्रोरियण्टल स्टडीज के डाइरैंक्टर थे भीर काशीवास का लोभ छोड़ने को तैयार नहीं थे, इसलिए श्री मुनि जी से यह पद स्वीकार करने के लिए आग्रह किया गया। मुनि जी भी भारतीय विद्याभवन, बम्बई के सम्मान्य डाइरैक्टर थे ग्रीर उनकी ग्रन्यान्य सामाजिक एवं साहित्यिक प्रवृत्तियाँ चल रही थीं, इसलिए उन्होंने भी इस पद को यहाँ पर नियमित रूप में तो स्वीकार नहीं किया, परन्त यथावकाश आते रहकर संस्था को जमाने व परामर्श देते रहने की बात मान ली। उस समय मुनि जी की ग्रवस्था यद्यपि ६३-६४ वर्ष की थी और बम्बई, अहमराबाद तथा चन्देरिया (चित्तीड़) से वहां की परिश्रमसाध्य प्रवृत्तियों मे भाग लेकर लम्बे-लम्बे प्रवास और यात्रा करने में जो श्रम ग्रौर ग्रसुविधा होने वाली थी उसका उनको ध्यान था, परन्तु कार्य की गुस्ता भीर परमावश्यकता को देखते हुए उन्होंने इस बीफ को ग्रपने ऊपर श्रोढ़ ही लिया । वास्तव में, यह कार्य ग्रीर किसी से हो भी नहीं सकता था ग्रीर यदि किसी पर थोप भी दिया जाता तो वह सफलतान मिलती जो मुनि जी के द्वारा प्राप्त हुई है। श्रीर, श्रब देख ही रहे हैं कि मुनि जी की निवृत्ति के उपरान्त जो दशा हो रही है।

श्रस्तु, मुनि जी ने यह कार्यभार सम्मान्य (श्रॉनरेरी) संचालक के रूप में स्वीकार कर लिया और १३ मई, १६५० ई० को महाराजा संस्कृत कालेज भवन में एक उत्तराभिमुख कमरे में तत्कालीन त्रिसीपल व० पट्टाभिराम जी शास्त्री और पं० सूर्य नारायण जी वेदिया द्वारा अनुब्धित पूजा सम्पन्न करके 'पुरातत्व मन्दिर' का शुभारम्भ कर दिया। मैं भी उस समय उपस्थित था। कोई विशेष समारोह नहीं किया गया, किसी मंत्री को श्रामन्त्रित नहीं किया गया श्रीर न कोई प्रचार-प्रसार ही किया गया। मुनि जी को दिखावा पसन्द नहीं है, ठोस काम करने में ही उनकी आस्था है।

बजट के अनुसार 'पुरातत्व मन्दिर' में दो सहायक, एक ग्रंशकालीन लेखक ग्रौर दो चपरासियों के ही पद स्वीकृत हुए थे। मुनि जी ने अपनी सुविधा ग्रौर रौब-दाब सहित दफ्तर जमाने की परवाह न करके सब से पहले कुछ ग्रावस्थक सन्दर्भ-ग्रन्थों ग्रौर कुछ हस्तिलिखित ग्रन्थों को खरीदने तथा पाँच दुर्लभ्य अप्रकाशित ग्रन्थों को प्रकाशित करने की योजना प्रस्तुत की जो स्वीकार कर ली गई ग्रौर इस प्रकार पुरातत्त्व मन्दिर का कार्यारम्भ ग्रकेले मुनि जी ने ही कर दिया; सहायकों ग्रादि की नियुक्तियाँ तो बाद में होती रहीं। उन्होंने ग्रपने ही दम पर तो यह दियत्व समाला था, वे जानते हैं—

'सर्ता सिद्धिः सत्त्वे भवति महता नोपकरएो' ।

मई मास से काम चालू होकर आगे बढ़ा परन्तु दिसम्बर में शास्त्री-सरकार डगमगाने लगी और जनवरी, ५१ में वह अपदस्थ हो गई। नई अन्तरिम सरकार ने बैठते ही पिछले तन्त्र के किए को अनिकया करने का उपक्रम आरम्भ कर दिया और पहला कदम यह उठाया कि दसों विकास मण्डलों को समाप्त कर

विया गया । संस्कृत-मण्डल का भाग्य भी इन सभी के साथ बंधा हुमा था और 'पुरातत्त्व मन्दिर' भी उसी में अटका हुमा था। परन्तु मुनि जी अपने संकल्प पर हढ़ थे। उन्होंने और पं० श्याममुन्दर शर्मा ने, जो शास्त्री जी के त्यागपत्र दे देने के बाद भी सरकार में चालू थे, प्रयत्त जारी रखे। अन्तरिम सरकार के गृह एवं शिक्षा मंत्री श्री भोलानाथ भा को 'पुरातत्त्व मन्दिर' के उद्देश्य और कार्यक्रम से अवगत कराया गया। वे 'मन्दिर' को देखने और मुनि जी से मिलने स्वयं 'संस्कृत कालेज भवन' में आए। उस दिन मुनि जी उवर-पीड़ित थे परन्तु फिर भी उन्होंने भा-महोदय को संक्षेप में सम्पूर्ण स्थिति स्पष्ट रूप से कह सुनाई। वे मुनि जी के व्यक्तित्व और वक्तव्य से बहुत प्रभावित हुए और उस समय से पहले साक्षात्कार न कर सकने का पश्चात्ताप प्रकट किया। श्री भा साहब ने सहृदयतापूर्वक 'मन्दिर' को राजकीय शोध-संस्थान विभाग के रूप में चालू रखने की स्वीकृति प्रदान कर दी और १ अप्रेल, १६५१ से यह एक सरकारी विभाग बन गया। श्री मुनि जी यथावत् इसके सम्मान्य संचालक रहे तथा मन्दिर का बजट, किञ्चित् काट-छांट के बाद, सरकारी बजट में सम्मिलित हो गया।

इसके बाद ही पुरातत्त्व मन्दिर का कार्य दिनों-दिन नियमित रूप से आगे बढ़ने लगा और सरकार का ध्यान भी उत्तरोत्तर इधर आकृष्ट हुआ। संस्कृत कालेज भवन के दो तीन कमरे अपर्याप्त सिद्ध हुए और मन्दिर का एक निजी मवन निर्माण कराने की बात भी स्वीकृत हुई।

मुनि जी की उपयोगिता और प्रभावशीलता उस समय और भी प्रवल रूप में सामते ग्राई जब उनकी अध्यक्षता में गठित आबू समिति ने अपने प्रतिबेदन में तथ्यपूर्ण और अकाट्य भौगोलिक, ऐतिहासिक प्राचीन साहित्यिक सन्दर्भों के आधार पर यह सिद्ध कर दिया कि आबू राजस्थान का ही अंग रहा है और है, न कि गुजरात का । इस पर प्रान्तीयता की संकुचित भावना से प्रस्त मुनि जी के कुछ मित्रों ने नांक भीं सिकोड़ी परन्तु उन्होंने न्याय्य पथ को नहीं छोड़ा—

निन्दन्तु नीतिनिपुगा यदि वा स्तुवन्तु, न्याय्यात् पथः प्रविचलन्ति पदं न घीराः ।

सरकार ने पुरातत्त्व मन्दिर के लिए भवन-निर्माण की योजना स्वीकार करली और १ अप्रेल, १६५५ ई० को जोधपुर में भारत के प्रथम राष्ट्रपति माननीय डॉ० राजेन्द्रप्रसाद ने उसका जिलान्यास किया। उस समय राष्ट्रपति महोदय ने कहा था 'देश में अन्यान्य बस्तुओं के उत्पादन और प्राप्त करने के काम में अनेक लोग लगे हुए हैं और उनके निमित्त बहुत-सा धन भी व्यय किया जा रहा है परन्तु हमारी पुरातन संस्कृति के अनुसन्धान और उद्धार के काम में मुनि जो जैसे कर्मठ, त्यागी और तपस्वी बिरले ही लोग लगे हुए हैं; मेरा वश चले तो इस काम के लिए अधिक से अधिक धन देने की व्यवस्था करूँ।' स्व० राजेन्द्र बाबू के ये उद्गार इस बात के प्रमाण हैं कि मुनि जी के उदात्त चरित्र और सदुहेश्य की प्रशंसा देश के सर्वोच्च स्तर पर की जाती रही है।

जोधपुर में भवन तैयार होने में तीन वर्ष से अधिक समय लगा। इस बीच में मन्दिर का ग्रन्थ-संग्रह, सन्दर्भ-पुस्तकालय श्रीर प्रकाशित ग्रन्थों का स्टाक काफी बढ़ गया था। श्रन्त में १४ दिसम्बर, १९५८ को राजस्थान के मुख्यमन्त्री श्री मोहनलाल सुखाड़िया ने नए भवन का उद्याटन किया ग्रीर सम्पूर्ण संग्रह के साथ मन्दिर का मुख्य कार्यालय जोधपुर स्थानान्तरित हो गया। यहां पर कार्य ग्रीर भी ग्रीधक उत्साह में चला ग्रीर सरकार ही नहीं, ग्रन्य कितयय संग्रह-स्वामियों ने भी श्रीमृतिजी की प्रेरणा से बहुजनहिताय ग्रप्यने बड़े बड़े संग्रह पुरातत्व मन्दिर (जिसका ग्रब राजस्थान प्राच्यविद्या प्रतिष्ठान नाम हो गया था) को मेंट कर दिये, इनमें विद्याभूषण पुरोहित हरिनारायण संग्रह, स्व. लक्ष्मीनाथ शास्त्री संग्रह, विश्वनाथ शारदान्त्रित संग्रह, अर्थपुर में ग्रीर मोतीचंद खजाञ्ची संग्रह, श्री पूज्यजी संग्रह, यित जतनलाल संग्रह, हिम्मत्रित्रयं संग्रह, बीकानेर में विशेष उल्लेखनीय हैं। सरकार ने भी ग्रपने संग्रहालयों ग्रीर पुस्तकालयों में रखे हुए हस्तिलित ग्रन्थ-संग्रहों को प्रतिष्ठान के ही ग्रायत्त कर दिया। इस प्रकार प्रतिष्ठान ने बढ़ कर एक विभाग का रूप ले लिया ग्रीर जयपुर, ग्रलवर, टोंक, कोटा, उदयपुर, चित्तौड़ ग्रीर बीकानेर में शाखा-कार्यालयों की स्थापना हुई। इन सभी संग्रहों के ग्रन्थों की संख्या ४५ हजार से ऊपर है जिनमें बीकानेर में ही २२ हजार ग्रन्थ हैं ग्रीर मुख्य कार्यालय में प्रतिवर्ष की खरीद से जो संग्रह होता रहा वह भी ३५ हजार से ऊपर पहुंच गया था।

प्राचीनतम ग्रन्थों के संग्रह के लिए जैसलमेर के जैन-ग्रन्थ-भण्डार प्रसिद्ध हैं। राजस्थान में ग्रागमन से पूर्व मुनिजी ने वहां रह कर ग्रन्थों का निरीक्षिण करके उद्धार-योजना बनाई थी। उस समय उनके माथ द-१० साथी भी वहीं रहे थे। बाद में, मुनिजी के गुरुमाई मुनिवर्य पुण्यविजयजी ने यह कार्य ग्रपने हाथ में ले लिया ग्रीर वे ग्रब भी वहां की सूचियों तथा ग्रन्थों के प्रकाशन-कार्य में संलग्न हैं। परन्तु राजस्थान की इतनी बड़ी शोध-संस्था प्राच्यविद्या प्रतिष्ठान को इस महान कार्य में योगदान देने से मुनिजी ग्रलम कैसे रख सकते थे? उनके प्रस्ताव पर, प्रथम पञ्चवर्षीय योजना में ही सरकार ने प्रतिष्ठान के लिए समुचित धनराणि का प्रावधान किया ग्रीर उससे जैसलमेर ग्रन्थ-भण्डारों में से प्रायः सभी महत्वपूर्ण ग्रन्थों की फोटोस्टाट कापियां तैयार करवा कर प्रतिष्ठान के संग्रह में सुरक्षित कर ली गई तथा उनमें से ग्रनेक का प्रकाशन भी किया गया। इतने बड़े दायित्वपूर्ण ग्रीर दुक्ह कार्य को सफलता से सम्पन्न करना मुनिजी का ही कार्य था। ग्रब जैसलमेर जा कर ग्रन्थावलोकन की ग्र-सरल प्रशाली का सामना किए बिना ही ग्रनुसन्धित्सु विद्वात् प्रतिष्ठान में बैठकर ग्रासानी से ग्रभीष्ट ग्रन्थों का ग्रध्ययन कर सकते हैं।

इस प्रकार सबह वर्ष से भी अधिक समय तक अपनी पूरी शक्ति लगाकर श्रीमुनिजी प्रतिष्ठान को उत्तरोत्तर समृद्ध, प्रवृद्ध और प्रसिद्ध करते रहे जिससे राजस्थान सरकार का गौरव इस प्रकार की प्रवृत्ति में निराला ही माना गया । स्वतन्त्रता प्राप्ति के अनन्तर भारत के किसी भी अन्य प्रान्त में ऐसे बड़े पैमाने पर ऐसा शोध-प्रतिष्ठान अब तक संस्थापित नहीं हुआ।

प्रतिष्ठान की संस्थापना के लिए बीजरूप से जिस दिन विचार हुआ उसी दिन से मुक्ते श्री मुनिजी के साथ रह कर कार्य करने का अवसर मिला और मैं विगत सत्रह वर्षों की अवधि में प्रायः निरन्तर ही उनके सम्पर्क में रहा । मुनिजी एक कुशल, अशिथिल और सहृदय प्रशासक रहे हैं । उनके कार्यकाल में विभागीय कार्यकर्त्ताओं में कभी असंतोष या असद्भावना का लेश भी उत्पन्न नहीं हुआ । सभी कर्मचारी एक परिवार की तरह एकजुट होकर प्रतिष्ठान का कार्य तनमन से करते थे । छोटे और चतुर्थ वर्ग के कर्मचारियों के प्रति तो मुनिजी का व्यवहार बहुत ही सहानुभूतिपूर्ण रहता था । वे यथाशिक उनकी सहायता करते रहते और अपने प्रत्येक दौरे पर उनकी इनाम-इकराम देते ही रहते थे ।

व्यवस्था और कार्यालयीय मुद्दों को वे तुरन्त समक्त कर हाथों-हाथ निर्णय ले लेते थे और किमी प्रकार की उलक्षन पैदा नहीं होने देते थे। कभी किसी कर्मचारी अथवा सहयोगी से कोई भूल या प्रमाद बन जाता तो आत्मीय की तरह समक्षा-बुक्त कर ही उसका समाधान कर देते थे—कमी किसी को दण्ड देने की बात सोचते भी न थे; उनके कार्यकाल में निलंबन, निष्कासन तो दूर रहा, किसी कमंचारी को कठिन चेतावनी देने तक का अवसर नहीं आया।

मुनिजी अपना काम अपने हाथ से ही करते थे — जो कुछ लिखना होता स्वयं लिखते — डिक्टेणन देना उन्हें अच्छा नहीं लगता था। ग्रांखों से बहुत कम दिलाई देने लगा तो भी रात में तेज पावर के बत्ब लगाकर एकाकी पढ़ते ही रहते थे। मनन तो उनका चलता ही रहता था, जब लिखने पढ़ने के काम में जुटते तो रात दिन एक कर देते थे, परन्तु यह सब कुछ वे स्वयं ही करते थे, सहयोगियों को इससे कोई कष्ट या असुविधा नहीं हं।ती थी। ग्रीर, अब भी उनका यही हाल है; हष्टि अत्यन्त क्षीएा हो जाने पर भी कोई न कोई जुगत लगाकर जितना हो सकता है उतना पढ़ते ही रहते हैं; आने जाने वालों से साहित्यिक, शैक्षिणक श्रीर खोज सम्बन्धी बातें बड़े उत्साह से करते हैं; उनकी वाली में कोई शिथिलता नहीं ग्राई है।

मैंने मुनिजी के सामने बहुत बड़े—बड़े झादिमयों को प्रएात होते हुए देखा है, यहाँ तक कि भू० पू० मारत-राष्ट्रपति डॉ० राजेन्द्र प्रसादजी भी उनको बहुत धादर देते थे और झित विनम्रतापूर्वक सम्बोधित करते थे, परन्तु इससे मुनिजी में किसी प्रकार का हुए या झिभमान उत्पन्न नहीं हुम्रा—प्रतिष्ठान के कार्य के लिये वे सिचवालय के किसी भी सामान्य से लेखक के सामने जा खड़े होते और उसको बड़े सीजन्य और सद्माव से कर्तथ्य-बाध कराकर काम पूरा करा लेते थे। एक बार एक झिवकारी से भेंट करने गए—उन महोदय ने बार-बार सूचना देने पर भी दिन के बारह बजे से शाम के चार बजे तक मुनिजी को झन्दर बुलाया ही नहीं। इधर मुनिजी थे कि डटकर खड़े हो गए और उनके कमरे के बाहर अविचल होकर खड़े ही रहे, चार बजे तक टस से मस नहीं हुए और झन्त में अधिकारी महोदय से मिल कर ही आये। प्रतिष्ठान का कार्य था, कोई निजी प्रार्थना-पत्र लेकर नहीं खड़े थे। इपके विपरीत यह भी देखा कि मुनिजी कभी किसी मिनिस्टर से मिलने उसके दरवाजे पर नहीं जाते थे, जैसा कि प्रायः झन्य झिखारी लोग करते हैं।

मुनिजो ब्राडम्बर और थोथे दिखावे को कभी पसन्द नहीं करते। सराहनीय और महत्वपूर्ण कार्यों को लक्ष्य में लेकर भारत सरकार ने उनको पद्मश्री से अलंकृत किया। इसके लिए उन्हें दिल्ली जाना पड़ा। हम लोग भी साथ गये। वहाँ मुख्य समारोह के बाद कुछ प्रणंसकों और संस्थाओं ने सम्मान-समारोह करने की इच्छा प्रकट की परन्तु मुनिजी ने इसे अनावश्यक ब्राडम्बर समभा और तुरन्त ही लौट बाये।

व्याङ्गच विनोद में भी मुनिजी किसी से कम नहीं हैं। उनकी चुटिकियां तथ्यभरी और चोट करने वाली होती हैं। एक बार बहुत बड़े-बड़े ग्रधिकारी विमाग के कार्य का निरीक्षण करने आए। उस समय कुछ ग्रन्थ तो प्रकाणित हो चुके थे और कुछ प्रकाणनाधीन थे; उनका मुद्रण कार्य भायद विलीय स्वीकृति में विलम्ब के कारण रुका हुआ था। हम लोगों ने उन फार्मों को लाल लेस में ग्रलग-ग्रलग बांधकर निरीक्ष-गार्थ रख दिया था। ग्रधिकारियों ने जिल्द-बंधे ग्रन्थों की बगल में फार्मों को देख कर उनके बारे में पूछा तो मुनिजी ने तुरन्त कह दिया 'ये श्रभी 'लाल फीते' के नीचे हैं।' सब लोगों में कहकहा लग गया।

इसी प्रकार जब राजस्थान साहित्य प्रकादमी ने तत्कालीन राज्यपाल डॉ॰ सम्पूर्णानन्दजी ग्रौर शिक्षामंत्री हिरिभाऊ जी उपाध्याय के साथ मुनिजी को 'मनीधी' पदवी से विभूषित किया तो मुख्य समारोह में डॉ॰ सम्पूर्णानन्दजी के दायीं ग्रोर मुनिजी बैठे थे ग्रौर बायीं ग्रोर उपाध्यायजी। स्वागत भाषरण का उत्तर देने जब मुनिजी खड़े हुए तो उन्होंने कहा 'मैं तो इस योग्य कदापि नहीं था, ग्राप लोग यह हाथी की भूल ऊंट पर डाल रहे हैं।' सम्पूर्णानन्दजी ग्रौर मुनिजी के शरीरों को देख कर पूरी सभा में हंसी के फव्यारे चल गए।

मुनिजी सामान्यतया जितने सरल और नम्र हैं, मौका पड़ने पर उतने ही हढ़निश्चयी और हठ ठान कर बैठने वाले भी हैं। सन् १६६५ ई० में जब पाकिस्तान ने भारतीय क्षेत्रों पर गोला-बारी शुरू की तो उत्तर पश्चिमी सीमा पर जोधपुर पहला स्थान था जो उसकी चपेट में म्नाता था। वहां १५-१६ दिन तक प्राय: नित्य ही गोले पड़ते रहे। मुनिजी उस समय प्रवास में थे परन्तु सूचना मिलते ही तुरन्त वहां मा घमके और बीर सेनानी की भांति मैदान में डट गए। प्रतिष्ठान के सभी कर्मचारियों का मनोबल बढ़ गया और हम सब के सब मुनिजी के साथ सुरक्षा कार्यवाही में भाग लेने लगे। कुछ लोग सुरक्षा दल में तो, कुछ नागरिक रक्षा द्रकड़ियों में प्रशिक्षण प्राप्त करने लगे। मुनिजी और कुछ साथी प्रतिष्ठान के प्रांगण में ही रात दिन खाइयों में और पेड़ों तले बने रहते थे। परन्तु मुनिजी एक दिन भी खाई में नहीं बैठे। जब शत्रुश्रों का हवाई जहाज ग्राता और anti-aircraft guns चलने लगतीं तो वे भवन से बाहर श्राकर मैदान में खड़े हो जाते और इस तरह तमाशा देखने लगते जैसे कोई ग्रातिशवाजी देख रहा हो। ग्रम्य सभी लोग बैठते और उनसे भी निवेदन करते परन्तु वे कहते—'इन ग्रन्थों की रक्षा करते हुए इनके भवन के साथ स्वाहा हो जाने से ग्रच्छा मरण और किस तरह हो मकता है?'

प्रविक्षत राजस्थान के इतिहास के नाम से जो कुछ लिखा गया था वह ध्रधिकतर वर्तमान एकीकृत राजस्थान की घटक रियासतों के राजाधों के विवरणों से ही भरा पड़ा है। स्वतन्त्रता-प्राप्त और राजस्थान के एकीकरण के अनन्तर मुनिजी ने राजस्थान का एक ऐसा इतिहास लिखाने की कल्पना की जिममें इस देश की भौगोलिक इकाई को लेकर यहां की संस्कृति, साहित्य, अर्थनीति और राजनीति का विश्व विश्लेषणा हो। उन्होंने इस विषय में अपने मित्र स्व. नाथूरामजी खड़गावत (निदेणक, राजस्थान अभिलेखागार) से परामर्श करके उन्हों के द्वारा इस प्रसंग को राजस्थान सरकार में चालू कराया। डॉ॰ भोहनसिंह मेहता, तत्कालीन उपकुलपति, राजस्थान विश्वविद्यालय के सभाषित्रव में एक इतिहास-समिति गठित की गई और मुनिजी की अध्यक्षता में सम्पादक-मण्डल का गठन हुआ। तदनुसार डॉ॰ सत्यप्रकाश और दशरथ शर्मा द्वारा तैयार किया हुआ ग्रन्थ 'Rajasthan Through the Ages' राजस्थान अभिलेखागार, बीकानेर से प्रकाशित किया गया।

मुनिजी ने अपने कार्यकाल में राजस्थान के लिए जो कुछ किया है उसका मूल्याङ्कन करना किन है। सबाल यह है कि इतने से समय में क्या कोई इतना कर सकता था? श्रीर यदि कोई करता भी, तो मुनिजी पर जो कुछ नाममात्र व्यय हुआ है इससे दस गुना व्यय करना पड़ता। फिर, मुनिजी ने तो जो कुछ उनको मिला उसे कई गुना करके बापस हो लौटा दिया है। चित्तौड़ में हरिभद्र सूरि स्मारक मन्दिर, भामा-शाह भारती भवन और चन्देरिया में सर्वोदय साधना आश्रम, सर्वदेवायनन तथा अपने जन्मस्थान रूपाहेली २० ] गोपालनारायसा बहुरा

में महात्मा गांधी स्मृति मन्दिर स्रादि इमारतें कई लाख रुपयों की लागत से मुनिजी ने निर्मित कराई हैं . जिनका सार्वजनिक उपयोग हो रहा है ।

वास्तव में राजस्थान के लिए मुनिजी ने बहुत किया है जिससे इसका नाम ऊंचा हुग्रा है; इनके कार्यों से किसान से लेकर ग्राचार्य तक लाभान्वित हुग्रा है।

सन् १९६३ के श्रारम्भ में ही श्री मुनिजी बहुत बीमार हो गए थे। बात यह हुई कि श्रहमदावाद से जोधपूर आते समय रेल की खिड़की का कांच उनके बाएं हाथ की तर्जनी पर आ गिरा और घाव बन गया । वह घाव बाद में सैप्टिक हो गया और मुनिजी बहुत कमजोर हो गए। जोधपुर और ग्रहमदाबाद में दो तीन महीने इलाज के बाद घाव तो ठीक हो गया परन्तु कमजोरी बढ़ती ही गई। उस समय ही मुनिजी ने राजस्थान सरकार को एक पत्र में स्पष्ट लिख दिया था कि वे भ्रब प्रतिष्ठान के कार्य से निवृत्त होना चाहते हैं। परन्तू सरकार के ध्यान में उस समय कोई विकल्प नहीं श्राया श्रीर मानजी के परामर्श से ही कुछ ऐसे प्रबन्ध कर दिए गए कि भूनिजी को श्रम कम करना पड़े और उनका मार्ग-दर्शन प्रतिष्ठान को निरन्तर मिलता रहे । कार्य चलता रहा और कोई विशेष अड़चन नहीं ग्राई । सरकार को मुनिजी का स्थान लेने के लिए कोई उपयुक्त व्यक्ति नहीं मिल रहा था और न इस दिशा में सोचने की किसी को आवश्यकता ही ग्रनुभव हो रही थी। परन्तु सन् १६६७ में राजस्थान सरकार ने राजकीय कर्म चारियों की सेवा-निवृत्ति की ग्राय-सीमा ५८ से घटाकर ५५ वर्ष की कर दी श्रौर सभी पञ्चपञ्चाशतोत्तरवर्षीयों को एक साथ सेवा-निवृत्त करने के अनिवार्य आदेश जारी कर दिए गए । इस झादेश की परिधि में मैं भी आ गया और १ जुलाई, १६६७ ई० से मेरी निवृत्ति का स्रादेश प्राप्त हो गया । उस समय मुनिजी ने तत्कालीन शिक्षा-सिंचव स्व. विष्णुदत्तजी शर्मा के पास जा कर स्पष्ट कह दिया कि श्रव मैं प्रतिष्ठान का काम बिल्कूल नहीं करूंगा ग्रौर मुफे भी निवृत्त कर दिया जाय । तदनुसार वे भी १ जुलाई, १९६७ ई० से ही प्रतिष्ठान के कार्य से निवृत्त हो गए। परन्तु अब भी चन्देरिया में रहते हुए वे कोई न कोई रचनात्मक कार्य करते रहते हैं; नये निर्माण कराते हैं, बालवाड़ियों को देखते हैं, खेतीबाड़ी को सम्हालते हैं ग्रौर उनके तीर्थ-स्थान-कल्प ग्राश्रम में ग्राते रहने वाले दर्शनार्थियों से मिल कर विविध चर्चाएं करते रहते हैं।

राजस्थान में कहावत है कि नाम या तो 'भींतड़ों' से रहता है या 'गीतड़ों' से; म्रर्थात् नाम म्रमर करने के लिए या तो मुन्दर इमारतें बनवाये या फिर ऐसा यश उपाणित करे कि गीतों में बखान हो या स्वयं काव्य-निर्मासा करें। मुनिजी ने राजस्थान की कीर्ति को भीतड़ों भीर गीतड़ों, दोनों ही के द्वारा चिरस्थायी बनाने के कार्य किये हैं! चित्तीड़, चन्देरिया भीर रूपाहेली में जो इमारतें उन्होंने बनवायी हैं वे चिरकाल तक मुनिजी की यशोगाथा तो गाती ही रहेंगी, साथ ही महात्मा गांधी, हरिभद्र सूरि भीर भामासाह के नामों से सम्बद्ध होने के कारण राजस्थान के पूर्व गौरव को भी प्रतिदिन पुनरुज्जीवित करती रहेंगी। यही नहीं, इन इमारतों की रचना-कल्पना में जिस प्राचीन भारतीय स्थापत्य को ग्राधार-भूमि बनाया गया है वह भी युग-युग के संशोधक के लिए ग्रध्ययन की वस्तु बना रहेगा।

इसी प्रकार शोध कार्य में सतत् संलग्न रह कर मुनिजी ने जो स्रज्ञात एवं दुर्लभ्य विपुल साहित्यिक सामग्री सामने ला दी है वह भी संशोधक विद्वानों को कई पीढ़ियों तक शोध-ग्रन्थ लिखने में प्रेरणा ग्रीर पृथ्वभूमि उपलब्ध कराती रहेगी। विविध ग्रन्थमालाग्नों, सामयिक पत्रिकाग्नों ग्रोर ग्रमिनन्दन ग्रन्थों ग्रादि में प्रकाशित मुनिजी के सम्पादित ग्रन्थों ग्रोर लेखों की संख्या बहुत बड़ी है। कितनी ही ग्रन्थमालाग्नों के तो जन्मदाता ही स्वयं मुनिजी रहे हैं। 'सिधी जैन ग्रन्थमाला' ग्रीर 'राजस्थान पुरातन ग्रन्थमाला' से विश्व के भारतीय-साहित्यिक-ग्रनुसंधित्सु-जगत् में जो प्रतिष्ठा प्राप्त हुई है, वह बहुत बड़ी है। देश में ग्रीर विदेशों में भारतीय-विद्या सम्बन्धी लिखे गये शोध-निबन्धों में शायद ही कोई ऐसा हो जिसमें मुनिजी ग्रथवा उनके सम्पादित ग्रन्थों का उल्लेख न किया गया हो। इस माध्यम से राजस्थान प्रान्त को जो मान प्राप्त हुग्ना है वह किसी भी राजनीतिक ग्रथवा ग्रन्य उपलब्धि की तुलना में कम नहीं है।

स्रपने कार्यकाल में राजस्थान प्राच्यितद्या प्रतिष्ठान से प्रकाशित 'राजस्थान पुरातन ग्रन्थमाला' में प्रकाशनार्थ मुनिजी ने शताधिक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ अपने प्रधान सम्पादकरव में तैयार कराये जिनमें से अनेक का सम्पादन देश के जाने-माने भारतीय-विद्या-विशारद विद्वत्त्रण्जनों ने किया है। प्रायः ६६ ग्रन्थ मुनिजी के सामने ही सम्पूर्ण रूप में प्रकाशित हो चुके थे श्रीर शेष भी उस स्थिति में पहुँच चुके थे कि बाद में माने वालों को उन्हें यथावत् प्रस्तुत कर देने में न ग्रधिक श्रम करना पड़ा श्रीर न ग्रधिक समय ही लगा। इन ग्रन्थों पर मुनिजी द्वारा लिखे गये प्रधान सम्पादकीय ग्रीर सम्पादकीय मार्मिक वक्तव्य तथ्योद्बोधक श्रीर स्थायी महत्त्व के हैं। यों तो सभी ग्रन्थों के सम्पादन में रीति-नीति-निर्धारण श्रीर मार्ग दर्शन मुनिजी का ही रहा है परन्तु इस ग्रन्थमाला के लिए जिन ग्रन्थों का सम्पादन स्वयं मुनिजी ने किया है उनकी मूची इस प्रकार है:—

- १. त्रिपुराभारतीलघुस्तव (सं०), लब्बाचार्य प्रणीत, सोमतिलक सूरि कृत एवं एक अज्ञात कर्नृक टीका सहित ।
- २. कर्गामृतप्रवा (सं०), सोमेश्वर भह रचित।
- ३. बालिशक्षा व्याकरण (सं०), ठक्कुर सग्रामिसह विरिचत ।
- ४. प्राकृतानन्द (सं० प्रा०) रघनाथकविकृत प्राकृतव्याकरएा ।
- ५. उक्तिरत्नाकर (सं०) साधुसुन्दर गरिए विरचित ।
- ६. पदार्थरत्नमञ्जूषा (सं०), श्री कृष्णमिश्र प्रणीत ।
- ७. हम्मीर-महाकाव्य (सं०), नयचन्द्र सूरि कृत ।
- म्यान्य प्रदीप (सं०)
- गोरा बादल चरित्र (रा०), किव हेमरतन रचित ।
- १०. मधुमालती सचित्र कथा (रा०)
- ११. ए कैटलॉग ब्राफ संस्कृत एण्ड प्राकृत मैन्युस्किप्ट्स (३ जिल्दों में)

मुनि जी के इन बहुविध कार्यकलापों से राजस्थान का जो उपकार हुआ है वह चिरस्मरणीय रहेगा।

#### वास्तव में वे देवकल्प हैं

"इन दिनों श्री मुनिजी की शारीरिक स्थिति क्षीए हो चनी है और वे श्री बहुराजीको श्रीर प्रापको याद करते हैं।" यह सन्देशा मेरे श्रापुष्मान गोकुलप्रसाद शर्मा ने नाथद्वारा से जयपुर पहुँच कर दिया। श्री पं० गोपाल नारायए। जी बहुरा महोदय को श्रवगत किया गया। श्री बहुराजी को राजस्थान प्राच्यितद्या प्रतिष्ठान में उप-निदेशक पद पर १७ वर्ष तक मृनि जी के साथ कार्यनिरत रहने का सौभाग्य प्राप्त है। मुफ पर भी उनकी श्रहेतुकी कृपा है।

सन् १६५७ से १६६३ ई० तक श्री गोकुलप्रसाद चित्तौड़गढ़-उप-जिलाधीश रहे। उन दिनों समय-समय पर मुक्ते भी मुनि जी के दर्शन का सुयोग मिलता रहा। मुनि जी इस समय स्मरण कर रहे हैं—यह सुनते ही हम लोग उनके दर्शनार्थ प्रस्तुत हो गये श्रीर ६ जनवरी को बड़े सवेरे श्री गोकुलप्रसाद के साथ ही रवाना होकर उसी दिन नाथद्वारा जा पहुँचे। श्रीनाथजी के दर्शन कर वहां के स्थान देखे श्रीर ग्रगले दिन चित्तीड़ पहुंचने के लिये बस का सहारा लिया। बस १२॥ बजे चित्तीड़ के समीप उस मोड़ पर पहुँची जहां से चन्देरिया को सीधी सड़क जाती है।

यहाँ से हम पदयात्री बने ग्रौर ग्रहाई मील पैंदल चलकर श्री मुनिजी की सेवा में उपस्थित हुये। जिस समय हम श्री मुनि जी के ग्राश्रम में पहुँचे वे ग्रपने कमरे में जंगले के सहारे चौके पर विराजमान थे। हमने उनके समक्ष पहुँच कर स्वनामोच्चारपूर्वक प्रणाम निवेदन किया ग्रौर वे ग्रेम से गद्गद् होकर खड़े हो गये ग्रौर हमारा ग्रभिवादन स्वीकार किया। कैसे ग्राये ? उन्होंने पूछा। उनका मतलब सवारी से था। हमने बताया 'चित्तीड़ के मोड़ से पैंदल ग्राये हैं। ग्राप तीर्थस्वरूप हैं ग्रौर तीर्थयात्रा पदयात्रा बिना सफल नहीं होती। वे मुसकराये। हमने श्री गोकुलप्रसाद द्वारा दोनों को स्मरण करने की बात कही—तो उन्होंने कहा—'गोकुलप्रसाद जी तो हमारे सहायक स्तम्भ हैं। वे उस दिन ग्रचानक ग्राये थे ग्रौर तभी मैंने उनसे ग्राप लोगों का जिकर किया था।' इसके बाद उन्होंने श्री बहुरा जी से ग्रात्मीयता पूर्वक उनके परिवार की कुणल-क्षेम पूछी। इसके बाद हमने उनके जीवन की ग्रनेक घटनाओं के विषय में प्रश्न किये जिनका उन्होंने सरल माव से उत्तर दिया।

इस प्रसंग में मुनिजी की जर्मनी की यात्रा की एक घटना चिरस्मरणीय रहेगी। जर्मनी जाते समय ग्राप ग्रपने जर्मन विद्वान मित्रों को प्रत्यक्ष दर्शन कराने के लिए कौटिन्य के अर्थशास्त्र की १२ वीं शताब्दी की हस्तिलिखित अद्वितीय किन्तु अल्प एवं श्रुटित प्रति साथ ले जाना नहीं भूले जिसकी चर्चा वे उनसे कर चुके थे और जिसका कड़ी खोज के बाद उन्होंने स्वयं पता लगाया था। देवनागराक्षरों में इस ग्रन्थ की उत्तर भारत की अब तक वही एक मात्र उपलब्धि है। जब इसका मुनिजी ने दर्शन कराया तो डाँ० हरमन याकोबी और ल्यूडर्स-दोनों ही बड़े ग्रानन्दित हुए। डाँ० ल्युडर्स बर्लिन विश्वविद्यालय में इण्डोलॉजिकल स्टडीज़ के ग्रध्यक्ष

भावरमल्ल भर्मा

थे। बातों ही बातों में वे श्री मुनिजी से पूछ बैठे—"क्या श्राप जर्मनी की नेशनल लाइजोरी के लिए यह ग्रहितीय ग्रीर श्रमूल्य प्रित दे सकते हैं"? ग्रीर बड़े संकोच के साथ इसका मूल्य कम से कम एक लाख मार्क ग्रांका। उत्तर में मुनिजी ने उनका धन्यवाद करते हुए स्पष्ट कह दिया कि "जिस प्रकार ग्राप इस प्रित को ग्रहितीय ग्रीर ग्रमूल्य समफते हैं, उसी प्रकार मैं भी श्रपने मन में इसको श्रपने देश की एक श्रमूल्य निधि मानता हूँ ग्रीर प्रांगों से भी श्रिषक इसकी रक्षा करना चाहता हूँ; यह एक दुर्भाग्य की बात है कि मेरे देश के लोगों को ऐसी राष्ट्रीय श्रमूल्य निधि का परिज्ञान नहीं हैं ग्रीर वे इसका महत्व नहीं श्रांक सकते। मैं किसी मूल्य पर भी इससे वियुक्त होने के लिए तैयार नहीं हूँ।" श्रन्त में इस संदर्भ में यह बात तय हुई कि, इस प्रित का प्रकाशन मुनिजी के सम्पादकत्व में बिलन विश्वविद्यालय से किया जाय ग्रीर उसकी समीक्षात्मक तालिका ग्रादि डॉ० ल्यूडर्स तैयार करें। प्रित की फांटो-प्रतियां तैयार कराई गई ग्रीर दोनों विद्वान ग्रपने-श्रपने कार्य में संलग्न हो गए। मूल प्रित की बहुत कुछ प्रसक्तापी भी तैयार हो गई। परन्तु उसी समय मुनिजी जर्मनी से लौटकर भारत ग्राये ग्रीर ग्रहमदाबाद में गांधीजी से मिले। उनको ग्रपनी प्रवृत्तियों का परिचय दिया। दो तीन मास ठहर कर—जर्मनी लौट जाने का संकल्प भी बताया। उसी समय महात्माजी ने स्वावीनता संग्राम के सिलसिले में डॉडी-कूच का बिगुल वजा दिया—सत्याग्रह के पहले जत्थे का नेतृत्व स्वयं महात्माजी ने किया—उनके बाद दूसरे जत्थे का नेतृत्व ग्रहणा कर मुनिजी भी जेल चले गए। जर्मनी जाने की योजना जहां की तहां रही।

दूसरी रोचक घटना चित्तौड़ में भामाशाह भारती भवन के निर्माण की है। श्रीमुनिजी को यह प्रेरणा तब हुई जब चीन का भारत पर श्राक्रमण हुआ और सरकार भामाशाह का उदाहरण याद दिलाकर सोना एकत्र करने लगी। मुनिजी ने कहा—'मामाशाह का नाम लेकर इस प्रकार घन तो एकत्र किया जाता है किन्तु उस त्यागी देशभक्त का नाम कोई माचिस की पेटी या बीड़ी के बंडल पर भी श्रांकित नहीं करता। इसी भावना से उन्होंने इस भवन का निर्माण कराया जिसमें श्राजकल राजस्थान प्राच्यविद्या प्रतिष्ठान का शाखा कार्यालय और एक बाल-मन्दिर चलता है। उसमें मुनिजी ने लगभग ५० हजार रुपये व्यय किए हैं। १४४० ग्रन्थों के निर्माता प्रकाण्ड विद्वान हरिमद्रसूरि की स्मृति में हरिभद्रसूरि-स्मारक-मन्दिर बनवाया है। इसमें हरिभद्रसूरि एवं अन्य महात्माश्रों की सुन्दर संगमरमर की मूर्तियां जयपुर के कारीगरों से बनवाकर स्थापित की गई हैं। इस मन्दिर की लागत लगभग सवा लाख रुपये है।

ऐसे सरलाशय महात्मा सबके स्पृह्णीय एवं वन्दनीय हैं. जिनके तीनों—हृदय, वचन और आचार एक समान सहश होते हैं, कोई बाह्याडम्बर नहीं होता । बाह्याभ्यंतर शुचिता-सम्पन्न विद्वद्वरेण्य श्री मुनि जिन विजय जी महाराज इसी कोटि के महत् पुरुषों में परिगणनीय हैं। सही अर्थ में, श्री मुनि जी वाणी-सरस्वती के वर-पुत्र हैं।

मुनि जी ने सर्वदेवायतन मन्दिर का दर्शन हमें स्वयं कराया। मंदिर में मगवान् शंकर-पार्वती, विष्णु-लक्ष्मी, राम-सीता, कृष्ण-रुक्मिग्री, जिनदेव, बुद्ध, महावीर, गरीश, हनुमान, और शीतलामाता, लक्ष्मी,

२४]

दुर्गा महिषासुरमदिनी स्नादि देव-देवियों की संगमरमर की जयपुर के कारीगरों द्वारा निर्मित नयानामिराम मूर्तियां स्थापित हैं। साथ ही वर्तमान युग के महापुरुष महात्मा गांधी तथा श्री जवाहर लाल नेहरू, स्वाधीन भारत के प्रथम प्रधान मंत्री की मूर्तियां भी प्रतिष्ठित हैं।

सर्वदेवायतन मन्दिर में भीर क्या क्या प्रवृत्तियां आप रखना चाहते हैं ?—हमारे इस प्रश्न पर वे गंभीर हो गये भीर भाव-विभोर होकर एक गुजराती भजन की कड़ी लहजे के साथ दोहराने लगे—

> द्रट्यो म्हारा तंबूरानुं तार स्रघूरो रह्यूंरे भजन मगवाननुं।

इसके बाद उन्होंने यह भी बताया कि वे अपने जीवन का सिंहावलोकन गद्यपद्य रचना में कर रहे हैं। उसकी भी कई कड़ियां आपने सुनाई—और यह भी बताया कि, अपने विद्वान मित्रों के आये हुये पत्रों को छाटकर के मैंने अजमेर के श्री जीतमलजी लूिएायां को प्रकाशनार्थ दे दिये हैं।

बस के लौटने का समय हो चुका था इसलिए हम लोगों ने उनसे विदा ली। वे भ्राश्रम के दरवाजे तक पहुँचाने श्राये। अवस्था के कारण उनका भरीर दुर्बल और दृष्टि क्षीण हो चुकी है किन्तु उनकी वाणी में वहीं श्रोज भरा हुआ है।

श्री मुनिजी महाराज कृतकर्मा हैं श्रीर उनका समस्त जीवन सरस्वतीजी की ग्रखण्ड साधना में लगा रहा है। इस श्रवस्था में भी हमने उनको कार्यनिरत पाया। वास्तव में वे देवकल्प हैं।

## द्वितीय खण्ड प्रशस्ति

| ₹.         | धाचार्य जिनविजयजी                 | पं॰ सुखलाल सिंघवी, ग्रहमदाबाद            | ş          |
|------------|-----------------------------------|------------------------------------------|------------|
| ₹.         | परिपूर्ति                         | **                                       | હ          |
| ₹.         | म्राचार्यं जिनविजयजी              | डॉ० रसिकलाल छोटेलाल परीख, महमदाबाद       | <b>१</b> १ |
| ٧.         | मुनिजीनां वे एक स्मरगो            | श्री जयंतीलाल ग्राचार्यं, ग्रहमदाबाद     | १४         |
| <b>x</b> . | प्रेरए।मूर्ति ग्राचार्य जिनविजयकी | श्री दलसुखभाई, ग्रहमदाबाद                | १६         |
| €.         | मुनिध्री जिनविजयजी की कहानी       |                                          |            |
|            | उनके स्वलिखित पत्रों की जवानी     | श्री हजारीमल वाँठिया, हाथ <del>श्त</del> | 35         |
| <b>७</b> . | मनोधी कर्म योगी                   | श्री हरिभाऊ उपाध्याय, हट्संडी            | ३પ્ર       |
| ۲,         | मुनिधी जिनविजयजी                  | श्री भगवतसिंह मेहता, अयपुर               | ३≂         |

#### ग्राचार्य जिनविजयजी

गुजरात पुरातत्व मंदिरना भूतपूर्व स्रचार्थ श्रीमान जिनविजयजी स्राचार्य तरीकेना जीवनमां सीधी रीते परिचयमां स्रावनार के ग्रेमनी साहित्य कृतिस्रो द्वारा परिचयमां स्रावनार बधा मोटे भागे तेमने गुजराती तरीके ग्रोलखे छे श्रने जाएों छे। श्रने तेथी हरेक ग्रेम मानवा ललचाय के गुजरातनी व्यापार जन्य साहस वृत्तिए ज ग्रेमने दिरमा पार मोकल्या हशे, पए। खरी बिना जुदी ज छे। तेवी ज रीते, तेमनीसाथे सीधा परिचय बिनाना मारासो, मात्र तेमना नाम उपरथी तेमने जैन भ्रने तेमां पए। जैन साधु माने श्रने तेथीज कदाच तेमने वंश्य तरीके ग्रोलखवा परा प्रेराय, परन्तु ते बाबतमां परा बिना जुदी छे।

द्याचार्यं जिनविजयजीना जीवनमां स्ना विदेश यात्राना प्रसंगथी तद्दन नवुंप्रकरण शरु थाय छे स्रने तथी स्ना प्रसंगे तेमना स्रत्यार सुधीना जीवननो स्रने तेनाँ मुख्य प्रेश्क बलोनो परिचय स्नापवो उचित गणाशे ।

तेमनु जन्मस्थान गुजरात निह पर्गा मेवाड छे। तेम्रो जन्मे वंश्य निह पर्गा क्षत्रिय रजपूत छे। परदेशमां जनारा घराखराम्रो पाछा आवी महीं इष्ट कारकीर्दि शरू करवा जाय छे। म्रा जिनविजयजीनु तेम नथी। तेमरो इष्ट दिशानी एटले प्राचीन संशोधननी कारकीर्दि महीं क्यारनी शरू करी दीधी छे। पोतानी शोधो, लेखो, निबंघों द्वारा मा देश मां मने परदेशमां तेम्रो मशहूर थई गया छे भने हवे, तेमने पोताना मन्यासमां जे काई बधारो करवों आवश्यक जर्गायो ते करवा तेम्रो परदेश गया छे।

तेमनी जन्म ग्रजमेरथी केटलेक दूर रूपाहेली नामना एक नाना गामडामां थयेलो । ते गाममां एकसी वरसथी वधारे ऊमरनां जैन यित रहेतां । तेमना उपर तेमनां पितानी प्रवल मिक्त हती, कारण के ग्रे जैन यितश्री वैद्यक ज्योतिष ग्राहिना परिपक्व ग्रनुभवनी उपयोग मात्र निष्काम भावे जनसेवामां करता । जिनविज-यजीनुं मूलनाम किसनसिंह हतुं । किसनसिंह ना पगनी रेखा जोईने ग्रे यितग्रे तेमना पिता पासेना तेमनी मागणी करी । भक्त पिताग्रे विद्याभ्याम माटे ग्रने वृद्ध गुरुनी सेवा माटे ५-१० वरसना किसनने यितनी परिचर्यामां मूक्या । जीवनना छेलना दिवसीमां यितश्रीने कोई बीजा गाममां जई रहेवुं पड्युं । किसन साथे हतो । यितजीनां जीवन श्रवसान पछी किसन ग्रेक रीते निराधार स्थितिमां ग्रावी पड्यो । मां बाप दूर अने यितनाणिष्य परिवारमां जे संभालनार ते तहन मूर्लं ग्रने ग्राचारभ्रष्ट । किसन रातदिवस सेतरमां रहें, काम करे ग्रने छता तेने पेट पूर्व ग्रने प्रेमपूर्वक खावानुं ने मले ग्रे वालक उपर ग्रां ग्राफतनुं पहलुं बादलुं ग्राव्युं ग्रने तेमांथीज विकासनुं बीज-नंखायुं । किसन बीजां एक मारवाड़ी जैनस्थानकवासी साधुनी सोव-तमां ग्राच्यो । ग्र नी वृत्ति प्रथमथी ज जिज्ञासा प्रधान हती । नवुं नवुं जोवुं, पूछवुं ग्रने जाएावुं ग्रे तेनो सहज स्वभावहतो । ग्रे ज स्वभावे तेने स्थानकवासी साधु पासे रहेवा प्रेयों । जेम दरेक साधु पासेथी ग्राशा राखी-शक्य तेम ते जैन साधुग्रे पए। ग्रे बालक किसमने साधु बनाव्यो । हवे ग्रे स्थानकवासी साधु तरीकेना जीवनमां किसननो ग्रम्यास शरू थाय छे ।

पं० सुखलाल संघवी

श्रॅमिंगो केटलांक खास जैन धर्म-पुस्तको थोड़ा समयमां कंठस्थ करी लीघां श्रने जागी लीघां; परःतु जिज्ञासाना वेगना प्रमागामां त्यां श्रम्यासनीं सगवड न मली । श्रने प्रकृति स्वांतंत्र्य न सहन करी शके श्रेवा निरथंक रूढिबंधन खटनयां । तेथीज केटलांक वर्ष बाद घगाज मानसिक मंथन ने श्रंते छेवटे श्रे सम्प्रदाय छोड़ी ज्यां वधारे श्रम्यासनी सगवड होय तेवा कोइ पग् स्थान मां जवानो बलवान संकल्प कर्यों ।

उज्जियिनीनां खडरोमां फरतां फरतां संघ्याकाले सिश्राने किनारे तेसो स्थानकवासी साधुवेष छोड्यो। अने अनेक आशंकाओं तेम ज भयना सखत दाबमां रातोरात ज पगपाला चाल नीकल्या। मोढे सतत बांधेल मुंमतीने लीधे पडेल सफेद डाधाने कोइ न ग्रोलखे माटे भूंसी नाखवा तेमसे अनेक प्रयत्नों कर्या। पाछलथी कोइ ग्रोलखी पकडी न पाडे माटे ग्रोक वे दिवसमां घसा। गाउ कापी नाख्या। श्रे दोडमां राते ग्रोकवार पासी भरेला कुवामा तेश्रो अवानक पडी गयेला।

रतलाम अने तेनी आजुबाजूनां परिचित गामी मां थी पोतानी जातने बचावी लई क्यांक अभ्यास योग्य स्थान ग्रने सगवड ग्रोधी लेवाना उद्देगमां तेमगो खावा पीवानीं पगा परवा न राखी। पगा पुरुषार्थीने वधुं अचानक ज सांपडे छे । कोई गामडमा श्रावको पजुसरामां कल्पसूत्र बंचाववा कोई यति के साधुनी शोध मा हता । दरिमयान किसनजी पहोंच्या । कोईमां निह जोयेलूं खेवं त्वरित वाचन खे गामिडियाची खेम-नामां जोयुं ग्रने त्यांज तेमने रोकी लीघा। पजुसरा बाद थोड़ी दक्षिरा। बहु सत्कार पूर्वक ग्रापी। कपडा ग्रने पंसा बिनाना किसनजी ने मुसाकरीनु भातुं महयूं अने तेमणे अभवाबाद जवानी टिकिट लीघी। अभिणे साभले लुं के गुजरातमाँ अमदाबाद मोद्रं शहेर छे अने त्यां मृतिपूजक सम्प्रदाय मोटो छे। स्रे संप्रदायमां विद्वानो बहु छे स्रने विद्या मेलववानी बधी सगवड छे। स्ना लालचे भाई समदाबाद साव्या, पए। पुरुषार्थनी परीक्षा श्रोक ज श्राफते पूरी यती नथी । श्रमदावादनी प्रसिद्ध विद्याशाला श्रादिमाँ नयाय घडो थयो नहिं। पैसा खुट्यां। ग्रेक बाजू व्यवहारनी माहिती नहि श्रने बीजी बाजु जातने जाहेर न करवानी वृत्ति श्रने त्रीजी बाजु उत्कट जिज्ञासा, स्रे बधी खेंचतारामां स्रेमने वह ज सहेव पड्यूं। स्रंते भटकतां मारवाडमां पाली गाम मा श्रेक सूंदरविजयजी नामना संवेगी साधूनो भेट थयो। जेग्रो ग्रत्यारे परा वृद्धावस्थामां विचरे छे, अने अत्यार सुधीनां वधां परिवर्तनोमां सरल भावे भ्रेम कहेता रहे छे के ते जे करशे ते ठीक ज हशे। श्रेमनी पासे तेमनी संदेगी दीक्षा लीवी यने जिनविजयजी थया। श्रेमना गुरु तरीकेनी श्राश्रय तेमरो विद्वाननी हिष्टिश्रे नहि परा तेमरो आश्रयथी विद्या मेलववामां बचारे सगवड मलगे से हिष्टिसे लीधेली। स्ना बीजू परिवर्तन पए। अभ्यासनी भूमिका उपर ज थयं। घोडा बखत वाद मात्र अभ्यासनी विशेष सगवड मेल्ववा माटे जिन-विजयजी ग्रेक बीजा जैन सुप्रसिद्ध साधूना सहवासमां गया । परन्तु विद्वत्ता ग्रने गुरुपदना मोटा पट्ट उपर बेठेल सांप्रदायिक गुरुप्रोमांथी बहुज स्रोछाने स्रो खबर होय छे के क्युं पात्र केवुं छे स्रने तेनी जिज्ञासा न पोषवाथी के पोषवाथी शुं शुं परिग्णाम झावे ? जो के ग्रें सहवासथी तेमने जोवांजागावानुं विस्तृत क्षेत्र तो मल्यं परा जिज्ञासानी खरी भूख भांगी नहि। वली भ्रें उद्देगे तेमने बीजाना सहवास माटे ललचाव्या अने प्रसिद्ध जैन साध् प्रवर्तक कांतिविजयजीना सहवासमां तेस्रो रह्या । त्यां तेमने प्रमाणमां घणीज सगवड मली ग्रने तेमनी स्वतः सिद्धि ग्रैतिहासिक हष्टिने पोषे ग्रने तृष्त करे ग्रेवां घरणांज महत्वना साधनो मल्यां । गमे त्यां ग्रने गमे तेवा प्रतिकूल के ग्रमुकूल सहवासमां तेग्रो रहेता छतां पोतानी जन्मसिद्ध मितभाषित्व ग्रने ग्रेकान्त वियतानी प्रकृति प्रमासो, अभ्यास वाचन अने लेखन चालू ज राखता ।

[

ग्रेकबाजु साधुजीवनमां रात्रिग्रे दीवा सामे वंचाय नहि ग्रने बीजी वांचवानी प्रवल दृत्ति के लखवानी तीव प्रेरणा रोकी शकाय पर्ण नहि । समय निर्थंक जवानुं दुःख ग्रे वधारामां । श्रां वधां कारगोधी तेमने भ्रोकबार बीजलीनी बेटरी मेल्यवानुं मन थयुं। आजथी लगभग ३७ वर्ष पहेलां ज्यारे हूं ते-स्रोना परिचयमां पहलेपहेलो स्नाच्यो त्यारे तेमरो मने बेटरी लेता श्रववानु कह्यूं। हुं बैटरी श्रमदाबाद थी पाटए लई गयो, अने खेने प्रकाशे तेमरो तहन खानगीमां कोई साधु के गृहस्थ न जारो तेवी रीते लखना अने वांचवा मांड्युं। जो हुं न भूलतो होऊं तो तिकलमंजरीना कर्ता घनपाल विशे श्रेमणे जे लेख लखेलो छे ते भ्रोज बॅटरीनी मददथी । ते सिवाय बीजुं परा तेमरी तेनी मददथी घर्गुं वाच्युं अने लख्युं, परन्तु दुर्देव बेंटरी बगड़ी ग्रने विध्न म्राव्युं। म्राखो दिवस सतत बांच्या-विचार्या पछी पण तेमनेराते बांचवानी भूख रहती। ते उपरान्त अभ्यासनां आधुनिक घणां साधनो मेल्ववानी वृत्ति पण उत्कट थती हती । छापां, मासिको अने विजुं नवीन साहित्य ग्रे वधुं तेमनी नजर बहार भाग्येज रहे। तेग्रो ग्रन्थ जैन साबुग्रोनी पेठे कोई पंडित पासे भराता परा मरावानो ब्राराम ब्रने ब्रंत लगभग साथेज थतो । संस्कृत साहित्य होय के प्राकृत ब्रे वधुं भ्रोमसो मुस्यपरो स्वाश्रित बाचन मने स्वाश्रित अभ्यासथी ज जाण्युं छे । जेनी दृष्टि तीक्ष्स होय मने प्रतिमा जागरुक होय ग्रे गमे तेवां परा साधनोनो सरस उपयोग करी ले छे । ग्रे न्याये तेग्रो भावनगर, लीमडी, पाटरा म्रादि जे जे जैन स्थलोमां गया भ्रने रह्या त्यांथी तेमसो स्नम्यासनी स्रोराक स्तूब मेल्वी लीघो । परन्तु जूनी शोध खोलोनो स्र गे ज्यारे ते स्रो स्राधुनिक विद्वानोंना लखाएो वाँचता त्यारे वली तेमनी जिज्ञासा भभूकी ऊठती ग्रने जैन साधुजीवननु-रूदिबंघन खटकतुं। तेग्री घर्णीबार मने पत्रमां लखता के तमे भाग्यशाली छो। तमारी वासे रेलवेनी लिंब छे, गमे त्यां जई शको छो ग्रने गमे ते रीते ग्रम्यास करी शकोछो । श्रेलखारा शोखीन मनोवृत्तिनुं नहि पए। स्रम्यास परायरा जीवननुं प्रतिविम्ब छे, स्रोम मने तो ते बखते ज लागेलुं; परा म्राजे में सौने प्रत्यक्ष छे। पाटए। लगमग बधा मंडारो, जूनां कलामय मंदिरों, म्रने बीजी जैन संस्कृतिनी ग्रनेक प्राचीन वस्तुग्रोना श्रवलोकने श्रोमनी जन्मसिद्ध गवेषणावृत्तिने उत्तेजी श्रने क डो श्रम्यास करवा तेमज लखवा प्रेर्या । महेसारा। ग्रने पाटरा पछी त्रीजू चोमास में बडोदरानां तेमनी साथे गाले लुं । हुं जोती के सेंट्रल लायब्रेरीना पुस्तकोना पुस्तको ग्रने जैन भंडारनी पोथीग्रोनी पोथीग्रो उपाश्रयमा तेमनी पासे खडकायेली रहेती। स्रने जो कोई जाते जइने न बोलावे तो तेस्रो मकानमां छे के नहि तेनी खबर मात्र नेखराना म्रवाजधी ज पड़ती । सद्गत चिमनलाल म्री म्रोमना जेवा ज विद्याव्यसनी मने शोधक हता। चिमनलाल ग्रंग्र जीना विद्वान ग्रंटले तेमनो मार्ग वघारे खुल्यो । श्री जिनविजयजी ग्रंग्रेजी न जागो श्रेटले ते स्रे बाबतमां पराधीन छतां जिज्ञासा मारास ने सूचा दई शकती नथी । तेथी घीरे घीरे तेस्रो संग्रेजी तरफ ढल्या । दरम्यान पोताना विषयनुं भ्रंग्रेजी भाषामां के जर्मन भाषामां पुस्तक लखायुं होय तो तेने मेल्बी गमे ते रीते तेनो अनुवाद करावी मतलब समजी तेनो उपयोग करता, परा आ रीते अने अभ्यासनिष्ठ मारास लांबा बखत सुत्री संतुष्ट रही शके नहिं। हुं जागुं छुंत्यां सुधीमां कृपारसकोश, विज्ञष्ति त्रिवेणी, शत्रुंजय तीर्थोद्धार प्रबंध वगेरे पुस्तको लखवानो पायो बडोटरामां ज नंखायो । स्रने तेमनी साहित्य विषयक स्नाकर्षक कारिकर्दी त्यांथी शुरू थई। जेम जेम वाचन वध्युं स्रने लखवानी वृत्ति तीत्र बनी तेम तेम वधारे ऊराप भासती गई भने जैन साधुजीवननां बंधनो तेमने सालवा लाग्यां । कालकमे मुंबई पहोंच्या : अनेक जैन साधु साथे हता । मूं बईमां समझील विविध विद्वानीना परिचये ग्रने त्यांना स्वतन्त्र वातावरणे तेमनी ग्रम्यास वृत्तिने भ्रतेक मुखे उद्दीप्त करी । भ्र**े भ्रोमनो मंथन**काल हतो । हुं वालकेश्वरमां तेश्रीने भ्रोकवार मह्यो त्यारे जोय् के ते सतत बांचवा–विचारवामां मग्न छता ऊंडा श्रसंतोषमां गरक हता । थोड़ा मास पछी तेमनी वृत्ति

पूनाना विद्यामय वातावरहो आकर्षी। तैश्रो पूज्य बुद्धसाधुश्रोनो साथ छोड़ी दुःखित मने श्रोकला पड्या, अने पर्ने चालता पूना पहोंच्या। अहीं मंडार अने विद्वानोना इष्टतम परिचयथी तेमने खूब गोठी गयुं। त्यानी प्राकृतिक रमहायिता, सादुं जीवन अने विद्वार्थी तथा विद्वानोनी बहुलताश्रो तेमने पूनाना स्थायी निवास मांटे ललचाव्या। भारत जैन विद्यालयनी चालु संस्थाने तेमहो स्थायी रूप श्रापवा प्रयत्न कर्यो, अने बीजी बाजु मांडारकर इन्स्टीट्यूटमांनो लिखित जैन पुस्तक संग्रह जोइ काढ्योः श्रामांथी तेमनी शोधक बुद्धिने पुष्कल सामग्री मली।

श्रत्यार सुधी तेश्रो मने के कमने हट जैनःवना आश्रय तले विद्याव्यासंग घोषी रह्या हता, ते जैनस्व हवे पूनाना राष्ट्रीय वातावरणमां, अने देश व्यापी हीलचालनां वावाभोडामां श्रोसरवा मांड्युं। असहकारनां मडाणना दिवसी श्राव्या, अने तेमनी वधु विशाल कार्यक्षेत्र शोधवानी वृत्ति ने जोइतु नवुं कार्यक्षेत्र मली श्राव्युं। श्रा श्रोमनो त्रीजो मंधनकाल। अने ते सौधी वधारे महस्वनो । कारण, श्रा वखते कांइ नानी उंमरमां जैन साधुवेष फेंकी दीधो तेवी स्थिति न हती। अस्थारे तेश्रो जैन अने जैनेतर विद्वानोमां श्रोक प्रसिद्ध लेखक तरीके जाणीता थया हता। जैन साधु तरीकेनुं जीवन समाप्त करवुं श्रने नवुं जीवन शुरू करवुं, ते केम श्रने केवी रीते तथा शा माटे श्रो विकट प्रश्नोश्रो धएगा दिवस तेमने उजागरो कराव्यो।

उजागरानां म्रा कारणोमां में क विशेष कारण हतुं जे नोंधवा योग्य छे। पिता तो पहेलां गुजरी गयेला तेनी तेमने खबर हती। पण माता जीवित तेथी तेमनु दर्शन करवुं में इच्छा प्रबल यह हती। म्रोंबन बार तेम्रोग्रे मने कहेलुं के हुं माने कदी जोइ शकीश के निह ! ग्रने जाउं तो माताजी म्रोलखंश के निह ! शुंमारे माटे में जन्मस्थान तहन पुनर्जन्म जेवुं यह गयुं नथी ? स्वप्तनी वस्तुम्रो जेवी पण जन्मस्थाननी वस्तुम्रों मने म्राजे स्पष्ट नथीं। माताने मल्वा ट्रेनमां बेसवानुं जे पगलुं भरी शक्या निह ते पगलुं राष्ट्रीयता मोजाना बेममा मर्युं। जैन साधुजीवनना बधनो छोड़ी देवानो पोतानो निश्चय तेमणे वर्तमान पत्रामां प्रसिद्ध कर्यों मने गुजरात विद्यापीठनी स्थापनां साथे पुरातत्व मन्दिरनी योजनाने म्राने तेमने ग्रमदाबाद बोलाव्या त्यारे ते म्रो रेलवे ट्रेनथी गया मने स्यार्क्ष थी तेमणे रेलवे विहार शरू कर्यों छे। महात्माजीमें मने विद्यापीठना कार्यकर्तामोग्रे तेमनी पुरातत्व मंदिरमां नीमणूक करी मने तेमना जीवननो नवो युग शरू थयो। जैन साधु मटी तेम्रो पुरातत्व मंदिरना मान्नामं थया।

मंदिर शरु करवाना कीममा तेथे माताजीने मलवा तरत ती न जाड शक्या, परा श्रेकाद वर्ष पछी गया त्यारे माताजी विदेह थयेलां। जिनविजयजी श्रा श्राघ तथी रडी पड्या। जिनविजयजी श्रे संसार पराङ्मुख संन्यासना श्राटलां बरस गाल्यां छे परा तेमनामां मानवताना सर्व कुमला भावो छे। तेमने श्रनुयायी-श्रो करतां सहृदय मित्रो वधारे छे तेनु श्रा कारणां छे।

लगभग आठ वर्षना पुरातत्त्व मंदिरना कार्यकाल दरमियान तेओनी भावना अने विचारसामां तेमना कांतिकारी स्वभाव प्रमासे मोट्टं परिवर्तन थंयुं।

पुरातत्त्व मंदिरनो महत्त्वनो पुस्तक संग्रह मुख्यपरो तेमनी पसंदगीनु परिसाम छे। ग्रही श्राच्या पछी परा तेमनु बाचन ग्रने अवलोकन ससत चालु ज रहा । ग्रनेक दिशाओमां तेमनी कार्य करवानी वृत्ति ग्राचार्यं जिनविजयजी [ ५

तेमना परिचितो ज जाएं छे। तेमनो प्रिय विषय प्राचीन गुजरातनो इतिहास धने माषा घे छे। तेने धंगे तेमणे जे जे ग्रन्थो छपावदा कर कर्या तेमां तेमने जर्मन भाषाना ज्ञाननी उरुएप वहु ज सालवा लागी अने संयोग मलतां ग्रेज तेमने वृत्तिग्रे तेमने जर्मनी जवा प्रोत्साहित कर्या। तेमना उत्साहने तेमना ग्रात्मज्ञ विद्याप्रिय मित्रोध्रे वधावी लीधो। ग्रेक बाजु मित्रो तरफथी प्रोत्साहन मत्युं ग्रने बीजी बाजु खुद महात्माजीग्रे भ्रेमनी विदेश गमननी वृत्तिने सप्रोम सीची। दरमियान जर्मन विद्वानो भ्रहीं भाषी गया। तेमनी साथे निकट परिचय थइ गयो। बीजी बाजु तेमनी ऐतिहासिक गवेषणाथी संतुष्ट थयेल प्रो० याकोबीग्रे तेंमने पत्र द्वारा जर्मनी ग्रावदा ग्राकर्ष्यो भने लक्ष्युं के तमे जल्दी ग्रावो। तमारी साथे मली हुं अपभ्रंश भाषामां ग्रमुक काम करवा इच्छुं छुं।

ग्रा रीते ग्रांतरिक जिज्ञासा भ्रने साहसनी भूमिका उपर बहारतुं भ्रनुकूल वातावरण रचायु भ्रने परिगामे जैन साधुवेषनां रह्यां सह्यां चिन्होनुं विसर्जन करी तेमणे ग्रभ्यास माटे युरोपयोग्य नवीन दीक्षा लीघी।

वाचक जोइ शक्यों के स्ना बधां परिवर्तनोनी पाछल तेमनो ध्रुव सिद्धान्त विद्याम्यास से ज रह्यों छे। जैन तत्त्व ज्ञान मां कह्युं छे, के प्रत्येक वस्तुमा ध्रुवत्व साथे उत्पाद मने नाश सकल येल छे। स्नापणे स्ना सिद्धान्त स्नाचार्य जिनविजयजीना जीवनने स्नने बरोबर लागु पडेलो जोइ शकीस्ने छीस्रे। छेक नानी उमरथी स्नत्यार सुधीमां तेमना क्रांतिकारी स्नतेक परिवर्तनोमां तेमनो मुख्य प्रवनंक हेतु स्नेक ज रह्यों छे, स्नने ते पोताना प्रिय विषयना सम्यासनो। स्ने तो कोइ पण समजी शके तेम छे के जीते स्नो स्नेक ने स्नेक स्थिति मां रह्या होत तो जे रीते तेमनुं मानस व्यापक पर्शे घडायेलुं छे ते कदी न घडात भने सम्यासनी धर्णी बारी श्रो बंघ रही जात, स्रथवा सहेज विकासगामी संस्कारो गुंगलाइ जात।

स्राज काल नी सामान्य मान्यता छे के उच्च स्रम्यास तो युनिर्वास्टीनी कोलेजोमां स्रने ते पए संग्रेजी प्रोफेसरोनां माषणो सांमलीने ज यह सके; सने संतिहासिक गवेषणा तो सापणें पिष्टिम पासेथी शीखीसे तो ज शीखाय। साचार्य जिनिवजयजी कोइ पण निशाले पाटी पर धूल नाख्या वगर हिन्दी, मारवाडी, गुजराती, दक्षिणी माषास्रोमां लखी-वांची-बोली शके छे सने बगाली पण तेमने परिचित छे। शाटली नानी वसमां तेमली बीसेक ग्रंथो संपादित कर्या छे। प्राच्यविद्यापरिषदमां 'हरिभद्रसूरिनो समय निर्णय' स्ने उपर संमणे स्नेक लेख वांच्यो जेथी प्रखर विद्वान याकोबीने पण पोतानी स्रभिप्राय स्मायुष्यमां पहेली ज वार बदलाववी पच्चो छे। जूना दस्तावेजो, शिलालेखो, संस्कृत, प्राकृत के जूनी गुजरातीना गमे ते भाषाना लेखो ते स्रो उकेली शके स्नने विवध लिपिस्रोनो तेमने बोध छे। खारवेलनो शिलालेख बेसाडवामां प्रो० जयस्वाले पण तेमनी सलाह स्रनेक बार लीधी छे। तेमने शिलप स्नने स्थापत्यनी धणी माहिती छे। पर्यटन करी ने पिष्टिम हिन्दनी भूगोलनू तेमने स्रेवुं साह निरीक्षण कर्युं छे के जाएो जमीन तेमने जवाब देती होय तेम तेस्रो इति-हासना बनावो तेमांथी उकेली शके छे। पुरातत्वमां पण तेमणे स्रेक प्राचीन गुजराती भाषनो 'गद्यसंत्रमं' संपादित कर्यो छे। उपरांत गुजरातना इतिहासना साधनोना स्राथी बहार पाडवा मांख्या छे, जे काम तेस्रो जर्मनी जई साव्या पछी बवारे वेग थी स्रागल चलावसे।

म्राचार्य जिनविजयजी

तेमसो चलावेल जैन साहित्य संशोधक नामना त्रैमासिक पत्रनुं बीजुं वर्ष पूर्व यवा आवे छे। जैन समाजना कोइ परा फिरकामां स्रे कोटिनुं पत्र अद्यापि नीकल्युं नथी। स्रे पत्र जैन साहित्य प्रधान होवा छतां तेनी प्रतिष्ठा जैनेतर विद्वानोमां परा धर्मी छे। तेनु कारसा तेमनी तटस्थता अने ग्रैतिहासिक निष्णातता छे। जैन समाजनां लोको तेमने जासो छे ते करतां जैनेतर विद्वानो तेमने वधारे प्रमासमां अने मार्मिक रीते पिछाने छे।

जो के जैन समाज तहन रूढ़ जेवो होवायी बीजा बधा लोको जाग्या पछी ज पाछल्यी जागे छे, छता संतोधनी बात छे के मोडां मोडां पए तेनामां विद्यादृत्तिनां मुचिहों नजरे पडवा लाग्यां छे। फ्रेंक तरफ थी, ग्रंग्रेजी माधा ग्रंने पाश्चात्य वस्तुमात्रनो बहिष्कार करवा तत्पर ग्रेवो संकीएं वर्ग, जे मुंबईमां रहे छे ते- ज मुंबईमां वीजो विद्यार्थी में जे दृश्य ग्रनुभन्युं ते जैन समाजनी कांतिनुं सूचक हतुं। जे लोको ग्राचार्य जिनविजयजी ने ग्राज सुबी बलवाखोर मानी तेमना थी दूर भागता ग्रगर तो पासे जवामां पापनो भय राखता तेवा लोको पए तेमनी विदायिगरीना मेलावडा प्रसंगे उपस्थित घइ साक्षी पूरता हता के हवे जूनुं काश्मीर ग्रने जूनी काशी ग्रे विदेशमां वसे छे। ग्राचार्य हिरिमद्रे बौद्ध मठमां शिष्योने मएता मोकलेला। ग्राचार्य हेमजन्द्रे काश्मीरती शारदानी उपासना करेली। उपाध्याय यशोविजयजी ग्रे काशीमां गंगा तटने सेवेलुं। हवे परिस्थिति प्रमाएो जो जैन साहित्ये ग्रंने जैन संस्कृतिग्रें मानपूर्वक स्थान मेलवबुं होय तो देशनां प्रसिद्ध स्थलो उपरांत विदेशमां पए ज्यांथी मले त्यांथी दरेक उपाये विद्या मेलवबी ग्रंने हिरिमद्रे हेमचन्द्र के यशो-विजयजी नी पेठे नवीन परिस्थिति प्रमाएो नवी विद्याग्रो देशमां ग्राएवो। ग्रा वस्तु तहन रूढ़ गएता जैन साधु वर्गमां पए केटलाकने समजाई गई होय ग्रंम लागे छे। तेथीज ग्रम्यासने ग्रंगे थता ग्रा विदेशममनने केटलाक प्रतिष्ठित जैन साधुग्रो ग्रे पत्र यी ग्रंने तारथी ग्रंभिनंदन मोकल्यां हतां।

अत्यारसुधी आत्माना कोई अवस्य साहसथीज तेमरो अभ्यास आगल चलाव्यो छे अने अत्यारे परा भंग्रेजीना अवूरा अभ्यासे अने फोंच के जर्मनना अभ्यास विना युरोपनी मुसाफरी स्वीकारी छे। अभिनुं आ साहस परा अत्यार सुधीनां तेमनां बधां साहसनी पेठे सफल नीवडशे।

Ę ]̈

### परिपूर्ति

१६२८ सुधीनां लगभग तेरवर्षना मारां संस्मरगो मुनिजी विषे लक्षेलां प्रसिद्ध ययेलां ज छे । ग्रामा ग्रोमना ग्रामेनी पाथानी वातो हु कमा प्रगु ग्रावी गई छे ग्रोना ग्रनुसंघानमां ज प्रस्तुन लखागा छे ।

१६२८ थो म्राज सुधीनो लगभग ३८ वर्षनो गालो म्रें पहेला गाला करतां घरा। मोटो छे, स्रने स्रा गाला दरम्यान मुनिजीनी स्रनेक विधि प्रवृत्तिस्रो अनेक दिशामां फंटाई स्रने विकास पर्गु पामी छे स्रे बधी प्रवृत्तिस्रोनुं सागोपांग दर्शन तो तेस्रो पोते ज करावे स्रे योग्य गर्गाय । हुंतो स्रे प्रवृत्तिना केटलाक सीमा चिन्ह जेवा मुद्दास्रोनो ज सक्षेपमां निर्देश करी द्या परिपूर्ति लखवा धारू छुं।

१६२६ ना उनालामां मुनिजी जर्मनी गया, अने त्यांथी १६२६ ना छेल्ला भागमां पाछा फर्या। ते आं अमदाबाद पाछा आवी पोतानी उपासित विद्यान्स।हित्यनी प्रवृत्तिमां जाडाय ते पहेलां तेमनी वीरवृत्तिने आह्वान करतु वातावरणा आ देशमां रचायु हतु । पंडित श्री नेहरुना प्रमुखपणा नीचे लाहोर कोंग्रेसमां पूर्णस्वातंत्र्यमा ठरावनी पूर्व भूमिका मक्कमपणे रचाती हती । लाहोर कांग्रेस आवी ग्रेमां मुनिजी गया हता । हु अने बीजा ग्रमारा साथीओ साथे हताज । त्यां कोंग्रेसे जे सम्पूर्णस्वातंत्र्य प्राप्तिनो ठराव पास कर्यो तेवे लीधे देशना सजीव मानसमां ग्रेक नवो चमकार प्रगट्यो । मुनिजी ग्रामांना ग्रेक हता हवे १६३० मां ग्रेमनी सामे वे मार्ग हताः ग्रेक विद्या-साहित्यना वर्तुलमां पुराई पलोठी वाली बेसी जवानो, ग्रने बीजो स्वातंत्र्यनी हाकलने सेवक तरीके बघावी लेवानो मुनिजीग्रे तत्काल निर्णय करी बीजो मार्ग स्वीकार्यो, ग्रने पहेला मार्गने ग्रमुक समय लगी मुलतवी राख्यो ।

१६३०ना मार्चमां गांधीजीनी विश्वविख्यात दांडी कूच शरू यई। देशना खूगो खूगो मीठानो सत्याग्रह शरू थयो। मुनिजी ग्रे सत्याग्रहने परिणामे जेलमां गया। नासिकनी जेलमां ग्रेमनो ग्रने श्री के. श्रेम- मुनशीजीनो परिचय वधारे हढ़ थयो। ग्रने त्यां बन्ने वच्चे ग्रमुक ग्रंशे विद्या विषयक विचारोनी आप-ले पणु थई।

जेलमांथी छूट्या पछी हवे पहेलां मुलतवी राखेल मार्गेज जवानुं ग्रेमने माटे निर्मायेलुं। ग्रा मार्गनी पूर्व भूमिका तो ग्रमेना जर्मनी थी पाछा ग्राध्या पहेलांज तैयार यई चुकी हती। ग्रजीमगंज निवासी श्री बहादुरसिंहजी सिधीग्रे जैन विद्या-साहित्यना व्यापक विकास माटे श्रमुक निश्चित विचार करी राखेलो, ग्रने तेना केन्द्रमां मुनिजी हता। मुनिजी कलकत्तामां, शाँतिनिकेतनमां के ग्रन्थत ज्यां बेसी ग्रावी प्रवृत्ति करवा इच्छे त्यां ग्रे प्रवृत्तिने लगती बधी ग्राधिक जवाबदारी उठाववानों भार सिघजी ग्रे स्वेच्छाशी ज स्वीकारेलो। मुनिजीग्रे शांतिनिकेतन पसंद कर्यूं। टागोर जेवी विभूतिना सिन्धानमां रहेवानुं मल् ग्रने श्री विधुशेखर ग्रास्त्री जी तथा श्री क्षिती मोहनसेन ग्रेवा समय परिचित विद्वानोनुं साहवर्ष सधाय ग्रे ग्रोमने

माटे मुख्य ग्राकर्षण हतुं। तेथी तेग्रो १६३१ नी ग्रासपास शांतिनिकेतन गया ग्रने त्यां ग्रासन बांधी पोतानी विद्या विषयक करवा धारेली प्रवृत्तिग्रोनी तेमसो योजना घडी, जेमां जैन विद्यार्थीग्रो माटे संपूर्ण फी ग्रे वा ग्रे क विद्यार्थी गृहनुं ग्रने सिंघी जैन ग्रंथमाला नामक सिरीजनुं स्थान हतुं; उपरांत यथासंभव जैन तत्व श्रने साहित्यना ग्रध्ययन-ग्रध्यापन माटेनी परमू विचारसा हती। ग्रा रीते शांतिनिकेतनमां, काम प्रारंभायं।

मुनिजी श्रने श्रमारा बधानुं मकान श्रमदाबादमां, श्रोमनुं रहेवानुं शांतिनिकेतनमां श्रने श्रंथोनु मुद्रण कार्यं कराववानुं मुंबद्दमाः श्राद्र दूरनी श्रगवडमांथी छुटवा छेवटे १६३४ मां श्रोमणे नक्की कर्युं श्रने अमदाबाद श्रावी सिंधी जैन ग्रंथमालनुं काम चालुं राख्युं।

१६३८ सुधी सा कम चाल्यो । दरम्यान स्रोक नवी प्रसंग उपस्थित थयो । श्री के. स्रोम. मुनशी ते वखते मुंबई राज्यना गृह प्रधान हता । स्रोमने स्रोक विशिष्ट दान मल्ता भारतीय विद्याभवन नामक संस्था स्थापवानो विचार झाव्यो । स्रोमणे मुनिजी ने पोता तरफ खेंच्या, स्रन स्रोमने पोताने इष्ट स्रने फावतुं काम करवानी पूर्ण स्वतंत्रता सापी । स्रोटले मुनिजीने मुंबइमां रही सिधी जैन स्राथमालनुं काम करवानी वधारे अनुकूलता थई झावी त्यार बाद १६४२ नो 'Do and Die' ना संग्रामनो देश मां बोध जाग्यो । मने लागे छे के स्रा वखते मुनिजी से घोषमां न तस्याया श्रीनुं कारणा, मोटे भागे ते स्रो जेसलमेरना भंडारोना स्रवलोकन स्रादिमां गू खायेला स्रने त्यांथी स्रोटली बधी नवी स्रने उपयोगी साहित्य-सामग्री लावेला के जेमां स्रोमनुं विद्यावृत्तिनुं पासुं वधारे प्रवल बनेलुं स्रोहेन् जोइस्रो । भारतीय विद्याभवननी बीजी प्रवृत्तिशोंमां भाग लेवानुं पसा स्रोमने शिर स्रावेलुं । स्रोटले तेस्रो भवन साथे स्रोकंदर स्रोकरस जेवा थड़ गयेला । मुनशी जी जेवा भागवंवंशी स्रने परशुराम भक्त स्रने मुनिजी जेवा क्षत्रिय वृत्तिना परमार—स्रा बन्तेनुं जोडाशा विस्मय उपजावे स्रोत् तो हतुं ज, पराचाल्युं । स्रागलजता मुनिजीनुं मन मुंबइ स्रने मारतीय विद्याभवन थी कांडक दूर ने दूर खसत् गयुं, परा सिधी जैन स्राथमालानी प्रवृत्ति तो तेस्रो पूरा उत्साहणी चलाव्ये ज ।

मुनिजीनु मानस मुख्यपएं। तार्किक छे। रूढिश्रोमां कछर्या स्रने रह्या छता मन श्रेमनु भ्रेथी संतोषातुं नथी। बीजीबाजु हिटलरना जर्मनीमां थोडो वखत रह्या पछी भ्रेमनु मन श्रेवा कोई मार्गने जांखतुं में बारंबार जोयेलुं के मान स्रकेला पोथी-पानां स्रने ग्रंथोना ढगलायी शुं? लोको वच्चे, खास करी गरीबो बच्चे रहेवुं, स्रेना संस्कार घडतरमां श्रने गरीबी निवारएगमां यथाशक्ति भागलेवो ग्रेवा मनोरथो सेवता में ग्रेमने जोया छे। तेमनु मन हवे पोताना जन्मस्थान श्रने प्रदेश भएं। जवा लाग्युं। तेमने जोईतुं तह्न ग्रेकान्त ग्राम्य प्रदेश भने बीजी प्राथमिक सगवड़ चित्तोड पासे चंदेरिया नामना नानकड़ा स्टेशननी नजीक श्राणधारी रीते मली गई । त्यांना एक भला सखी ठाकोरे मुनिजीने जमीन भाषी। त्यां मुनिजीग्रे पोतानो तंबुवास शरू कर्यों ग्रने त्यां ज ग्रे कांटाली श्रने पथरीली जमीननो थोड़ो भाग खेती लायक श्रने रहेवा लायक बनावी त्यां ज खेती शरू करी, पणु-पालन साथे हतुं ज। श्रने श्रासपासनां गामडाना साव गरीव लोकोना बालको माटे श्रेक नानीशी निशाल पए। शरू करी। श्रा वधुं चालतुं त्यांरे पए। तेश्रो पोतानी प्रिय ग्रंथमालानुं काम तो चलाव्ये राखता ज। श्रवचत्ता, ग्रेमां ग्रेकघारी जोइतो वेग श्रापी न शके, ग्रे पए। देखीतुं ज छे।

क्रमे क्रमे क्रे आश्रम विकसतो गयो अने मुंबइनो विद्या भवन साथेनो संबंध परा मात्र उपर उपरनो ज रहा। चंदेरियाना क्रे सर्वोदय सेवाश्रमनो विकास परा चडती पड़तीना क्रममांथी पसार थया वगर न रही शक्यों। परा अंते अनी स्थिति घर्णी सारी अने स्पृहरणीय वनी। परा मुनिजी क्रे कोइ क्रेक बंधियार स्थितिमां रहेवा सर्जायेलाज नथी, ग्रेटले जे जे नवां स्वप्नो ग्रावे तैने साकार करवा पूरी पुरुषार्थ परा करे। ग्रेमने पोताना काम बदल जे वलतर मर्ल ते तो ग्रेमां खर्चीज नाखे, परा वधारामां ग्रेमने जारानार ग्रेमना चाहक मित्रो जे काई मदद करे ते परा ग्रावा सेवाकर्यमां तेग्रो खर्चीने ज संतोष माने।

मुनिजीनी वृत्ति सने प्रवृत्तिमांथी श्रेक तस्व तार्ववृ होय तो ते स्रोज छे के तेमना स्रोक हाथमां जे स्नावक पड़े ते ग्रेमना बीजा हाथने लीचे हमेशा श्रोछीज पड़वानी । संग्रहमां श्रेमनी श्रद्धा नहीं, सने नवां नवां कामो उपाड्य बिना स्रोमन जप नहीं । स्ना तत्त्वने लीधे तेमणे स्रोश्रमनी स्नासपास बीजी पण केटलीक प्रवृत्तिश्रा शरू करी सने विकसार्व। छे ।

मूले मेवाडना, विद्यापुरुष तरीके जागीता, इतिसास, शिल्प, स्थापत्य ग्रादिना रसिक अने निष्णात जेवा; ग्रेटले राजन्थानमां ग्रने त्यांनी सरकारमां जे केटलाक विद्वानों ग्रने प्राच्य विद्याना रसिको तथा पुरातन वस्तु सग्रहना उपासको हता ग्रने छे ग्रे बधानुं ध्यान क्रमे क्रमे मुनिजीने राजस्थाननी ग्रावी कोइ सर्वव्यापक प्रवृत्तिमां जोडवा तरफ खेंचायुं। ग्रने ते प्रमाणे समग्र राजस्थाननो समावेण थाय ग्रेवी ग्रेक योजना तैयार करी तेमां मुनिजीने निर्णायक स्थाने गोठव्या; जेने परिर्णामे राजस्थान प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान नामे संस्थानो जन्म थयो, ग्रने तेनु मुख्य केन्द्र जोधपुरमां ग्रने केटलीक साखाग्रो राजस्थाना जुदा जुदा भागोमां ग्राजे काम करे छे। ग्रा मुख्य केन्द्र ग्रने तेनी जुदी जुदी शाखाग्रोमां प्राच्य तत्त्वना साहित्य, शिल्प ग्रादि नमूनाग्रोना अने वस्तुग्रोना ग्रेवो विपुल संग्रह थयो छे के जेने जोनार ग्रे रीते ग्राथ्ययं पामे छे के ग्राटला हूं का गला मां मुनिजीग्रे केवो भगीरथ पुरुषार्थ कर्यो छें। साथे साथे सिधी जैन ग्रंथमाला कामने संभाल्वा उपरांत ग्रा संस्था द्वारा प्रकांतित थनारा विविध विषयना संख्याबंध ग्रंथोनी जवाबदारी पण ग्रेमने शिरे रहेली छे। ग्रत्यार लगीमां ग्रावी विधी ग्रंथमालाकों संपादित-प्रकाशित कर्या छे।

मुनिजी पोतानी कांचली ग्रेक पछी ग्रेक छोड़ता ज रवा छे, ते प्रमागो पेला सर्वोदय साधनाश्रमनुं वधुंज सर्वस्व भूदानना प्रवर्तक श्री विनोबाजी ने श्रर्थी दइ ग्रेनी नजीकमां पोताने ग्रने पोताना ग्राश्रितोने रहेवा ग्रादिनी सगबड माटे जोइतां नवां मकान वगेरे पोतानी ज कल्पनाथी पोताना नकशाप्रमागो ऊमा करी लीधां छे । ग्रने राजस्थान प्राच्यविद्या प्रतिष्ठितनुं काम त्यांथी जोधपुर ग्रने बीजा स्थलोमां जता रही सतत करता रहे छे ।

श्रा बघुं थतुं हतुं त्यारेज ग्रेमना मनमां श्रेमनी वीर प्रकृति, इतिहास ज्ञान श्रने विद्योपासना श्रादिने लीधे नवां मनोरथ पृष्पो खीली रथ्यां हता । तेमां चित्तोडने मुख्य स्थान हतुं । मुनिजी चित्तोडने वीरत्वतुं तमज विद्यांनुं पण् तं थं माने छे । तेमना मनमां ग्रे सस्कार हढ़ छे के राणा प्रताप श्रने तेमना पूर्वजो तेमज वंगजोग्रे जे क्षात्रतेज मेवाडमां प्रगटाव्युं भ्रने चित्तौडमां जे विशेषरूपे दीव्युं ते क्षात्रतेज ग्रे मात्र मेवाडनी संपत्ति नथी; ते तो ग्रेक भारतीय संपत्ति छे । बीजुं ग्रेमना मनमां ग्रे पण् छे के शस्त्र पकडनार श्रने प्राणोनी कुरबानी करनार वर्ग होय त्यारे पण् कोइ ग्रेवा कुबेरनी जरूर रहेज छे के जे वीरत्वनी पोषक बचा गाठवण करे । मुनिजी ग्रें भावी कुबेरनी प्रतिक मामाशामां जोइ वली. मुनिजीनी मूल विद्योप सनानी वृत्ति तो सनदर्शी भावार्य हरिमद्र उपरना तेमना ग्रैतिहासिक निबंधथी लोकोनो व्यानमां श्रावी हतो । श्रने मुनिजीनो श्राचार्य हरिभद्र प्रत्ये ग्रेटलोबघो हढ ग्रादर छे के तेग्रो तेमने जैन परंपराना नव संस्कारक गणी हृदयमां उपासे छे । श्रावा बधा जुटा जुटा मनोरथी मांथी तेमनुं कियाशील मन ग्रे मार्गे विचरतुं हतुं के कोइ पण रीते चित्तौड

अने त्यांना ग्रैतिहासिक ग्राचार्य हरिभद्र तेमज उदारमना भामाशानी स्मृति रूपे कांइक स्थायी काम करवुं। ग्रा हिन्द ग्रे तेमरो हरिभद्र स्मृति मंदिर अने मामशा भारती भवन ग्रे वे स्मृति मंदिरो चित्तौडमां ऊभां कर्या छे, ग्रने त्यां कांइक काम पराथइ रय्युं छे।

श्रा मुनिजीनी प्रवृत्तिनु साव द्वंकुं सांकलियुं छे। विशेष जिज्ञासु तो ग्रेमना परिचयमां स्रावे स्रेमनां कामी जुझे स्रवे ग्रे पाछल रहेली हष्टिने समजे तोज स्रेमना विशेनी स्पष्ट ख्याल मेल्वी शके। सरित्कुंज, समदाबाद. ६

78-8-80

#### ग्राचार्य जिनविजयजी

विद्यामूर्ति प्रकट सुखमां शत गंभीर जोइ। विद्याभेखी जिन पट विटी क्षात्रसस्वादितीया।।

(समृति)

(१)

मानवजीवनमां प्रयत्नथी अलभ्य अवा लाभी अर्थात् सद्भाग्यो अनेक मनायां छे। मारे मन सोथी मोटुं सद्भाग्य सज्जन मनीषीओनो समागम थवो, सत्संग थवो, अंगत परिचय थवो—मैत्री थवी, वडील-वत्सनो संबंध थवो ग्रे छे। आ वाबतमां हुं मारी जातने भाग्यशाली मानुं छुं। जे सज्जन मनीषीओनां वात्सल्य मने मल्या छे तेमां पंडित सुखलालजी अने आचार्य श्री जिनविजयजी छे। बन्नेने हुं कोलेज कालना अंतिम वर्षोमां अने अनुस्नातक अध्ययनना प्रसंगे प्रथम मलेलो ईश्वरनी कुपा थी ये वन्ने मनीषीओनुं वात्सल्य भरागुं हुजु पर्ण मने स्नेहाद करे छे।

(?)

ग्राचार्य जिनविजयजीने हुं प्रथम मल्यो त्यारथीज तेमनो भक्त थई गयो पूनामां भारत जैन विद्या-लयमां तेमनो वास हतो । सौ प्रथम याकर्षायो तेमना समृद्ध ग्रंथसंग्रहथी । जराक वधारे परिचय थतां तेमना उल्लास भयां स्नेहथी तेमनी साथे स्निग्व थई गयो । हेमचन्द्रनुं प्राकृतव्याकरण तेमनी पासे भएतांभएतां तेमनी साथे जे विविध वार्तालापो थतां तेमांथी तेमनी सरलता, उदारता, तेजस्विता, विद्वत्ता अने संशोधन वृत्तिनो परिचय थतो गयो परन्तु ग्रेमनो साथे प्रवाहमां खेंची जाय ग्रेवोतो ग्रेमनो प्राच्यविद्याग्रोना ग्रध्ययन— संशोधन माटे संस्थाग्रो स्थापवानो उत्साह हतो । ग्रा १६१६ नी सालनुं संस्मरण ।

ग्रा उत्साहनी लाभ सौ प्रथम भांडारकर ग्रोरिग्रेन्टल रिसर्च इन्स्टिट्यू टने मल्यो । मुनिजीने ते समय प्रिंग मोटा बिद्वानो-सर्जाधको मलवा ग्रावता । पुनाना ग्रे समयना प्रतिष्ठित विद्वानो डाँ. गुणे, डाँ. बेल्वे-लकर ग्रादि प्रण ग्रेमां हता । ग्रे बया विद्वानो ग्रे साथे मली भांडारकर ग्रो रि. ई. स्थापवानो उपक्रम क्यों हतो । परन्तु मकान करवा पैसानी ताण हती । ग्राचार्य जिनविजयजीग्रे ग्रेमने सहायक थवानुं योग्य घार्युं ग्रेने सद्गत श्री लालभाइ कल्याणभाइ जवेरीनी मदद थी मुंबइना जैन घार्मिको पासेथी सारी ग्रेवी मदद करावी । ग्रेना परिणामें मुंबइ सरकारनो हस्त लिखित प्रतिग्रोनो भंडार जे डेक्कन कोलेजमां हतो ग्रने जे ते समये मां. ग्रो. रि. ई. मां. सौंपायेलो तेनां हस्तिलिखित पुस्तकोनुं डीस्कीप्टीव केटलोग करवानुं काम तेमने सोपायुं । ग्रे कान माटे ग्रेमना सहायक तरीके तेमणे मने राख्यो हतो । १६१६ ना त्रणमास-मार्चथी जून-दरिमयान ग्रेमनी दोरवणी नीचे काम करतां ह. लि. प्रतिग्रोनो प्रथम परिचय थयो ग्रने तेमनी पुष्पिकाग्रो

तथा प्रशस्तिग्रोमां सांस्कृतिक इतिहासनी केवी सामग्री भरी छे तेनो स्थाल ग्राव्यो । ग्रेमांथी मने इतिहास संशोधननी-खासकरीने गुजरातना इतिहासनो रस थयो ।

संस्थाओं स्थापवाना ग्रेमना उत्साहनो बीजो लाम भारतीय जैन विद्यालय (पूना) ने मल्यो । संणोधन वृक्तिओं 'जैन साहित्य संशोधक' त्रैमासिक संपादित कराव्युं । ग्राज ग्रारसामां महातमा गांधो ग्रे गुजरात विद्यापीठनी स्थापना करी हती । तेमां संस्कृत-पाली- प्राकृतना साहित्यना तेमज ग्रायं संस्कृतिना ग्रभ्यास ने महत्त्वनुं स्थान मल्युं हतुं । ते ग्रमे ग्रेक ग्रला विभाग गुजरात विद्यापीठ मां करवानो ग्रने भा. री. इ. जेवी संस्था बनाववानो श्री काका साहेब कालेलकर, श्री इन्दुलाल याज्ञिक, श्री रामनारायण पाठक ग्रादि न विचार थयो हतो । तेनुं संचालन करवा गांधीजीग्रे ग्राचार्य जिनविजयजी ने पूनाथी ग्रहीं बोलाच्या । श्रही ग्रावी तेमने गुजरात पुरातत्त्व मंदिरनुं नाम करण करी ते संस्थानुं वर्षो सुधी संचालन कर्युं ग्रने श्रेमां श्रीमद् राजचन्द्र ज्ञान भंडार ने संगृहीत कर्यों, जेमां ते समये प्राप्य संस्कृत प्राकृत, पाली ग्रादि साहित्यना ग्रंथों तेमज संशोधन विषयक ग्रंगोजी, जर्मन, फोंच, हिन्दी, बंगाली, गुजराती, पुस्तको जनेलो ग्रादि ग्रमूल्य संशोधन सामग्री श्रेकत्रित थई हती । ग्रेमा पं. सुखलालजी. पं. धर्मानन्द कोसंबी, पं. बेचरदास, मौलाना ग्रवुभफर नदवी, श्री रामनारायण पाठक श्रादि समर्थ विद्वानो ग्रध्यापन-संशोधननुं कार्य करता हता । ग्रा सस्था द्वारा तेमणे पुरातत्वमदिर ग्रंथावलीनुं सम्भादन प्रारम्युं ग्रने 'पुरातत्त्व' त्रैमासिक पण चलावराव्युं ।

( )

स्राचार्य जिनविजयजी जन्मे रजपूत छे। तेश्नो क्षात्र स्त्रभाव तेमना परिचयनां स्रावेला बया जारों छे। स्रोक प्रसमे पूनांथी मुंबई जवा पूनाना स्टेशने तेस्रो स्रंदर जवाना दरवाजा स्रागलना टोलानी पाछल कभा हता तेमनी पाछल हुँ ऊभो हतो। दरवाजा स्रागलनो टिकिट चेकर स्रेनी मरजी मुजब मुसाफरोने दाखल करतो हतो; स्रने बीजास्रोने धक्का मारी पाछल राखतो हनो। स्रेमा स्रेरो स्रेक बाइने छाती उपर धक्को मारी पाछी काढी। मुनिजीस्रे स्राजोयुं सने तरतज स्रागल धसी स्रे टिकिटचेकर ने पकड्यो स्रने धमनम व्यो, स्रने सेने नरम बनावी दीधो।

मा ज प्रकृतिना बले ज्यारे गांघीजीमें मोठानी लडत उपाडी मने विरम गाममां स्त्रीमो उपर ते समयना हिंदी म्रमलदारोम्रे घोड़ा दोडाव्या त्यारे तेमनो जीव ऊक्ली उठ्यो मने लडतमां जोडाइ जेलवास स्वीकार्यो ।

द्या ज साहसिक प्रकृतिस्रे तेमने जर्मती मोकत्या सनै त्यां जर्मन विद्वानोनुं मान पाम्या । परा ते व-खते हिंदीस्रोने त्यां रहेवा-जमवानी सगवड जोइ तेमरो 'हिन्दुस्तान हाउस' नामनी संस्था स्थापी ।

जर्मनी थी पाछा अभी तथा आति निकेतनमां जोडाया । ग्रेज अरसा मां तेमसो कलकत्ताना श्रीमंत्र शेठ बहादुरसिंह जी सिंधीना उदारदान थी सुप्रसिद्ध सिंधी जैन ग्रन्थमालाना संपादनमुं कार्य आरम्युं। ग्रा ग्रंथमाला भारतनी प्राच्य ग्रंथमालाग्रो मां ग्रेनुं विणिष्ट स्थान धरावे छे। तेमां ५० उपरांत विविध विषयना दुर्लभ ग्रेवा संस्कृत, ग्राकृत, ग्रापश्रोण भाषाश्रोमां लखायेला ग्रंथो प्रसिद्ध थया छे। ग्राचार्य जिनविजयजी ]

श्री कर्नयालाल मुनशिश्रे भारतीय विद्या भवननी मुबद्दमां स्थापना करी त्यारे तेनुं संचालन करवा तेमरो ग्राचार्य श्री जिनविजयजी ने निमंत्री तेमने संस्थारा डिरेक्टर पदे स्थाप्या । ग्राचार्यश्रीश्रे पीतानी ग्रामुल्य ग्रंथभंडार ग्रा संस्थाने समृद्ध बनावया समर्पित कर्यो । सिंघी जैन ग्रंथमाल्।नुं सम्पादन-प्रकाशन परा श्रे मस्था द्वाराज कर्युं उपरान्त 'भारतीय विद्या' नामनुं त्रैनासिक परा संपादित करवा मांड्यं।

(8)

स्वराज्य प्राप्त थया पछी ग्रेमना वतन राजस्थाने ग्रेमने ग्रंपनाच्या । श्रेमनी प्रीढ विद्वान-संशोधक-संपादक तरीके रूढ़ थयेली प्रतिष्ठायी ग्राकर्पाइ राजस्थान सरकारे ग्रेमना ग्रध्यक्षपद नीचे राजस्थान पुरातत्त्व मंदिरनी स्थापना करी । ग्रेमां ग्रेंमणे लगभग लाख जेटली संख्या मां हस्तिलिखित प्रतिग्रोनी भंडार कर्यी छे । ग्रेंनी ग्रंथावली मां संस्कृत, प्राकृत, ग्रपभंश राजस्थानी ग्रादि भाषाग्रो मां लखायेलुं विविध विषयोनुं साहित्य लगभग ६० ग्रंथोमा प्रकाशित थयुं छे । हजु पण तेग्रोग्रें संस्थानुं सुकान संमाले छे । हुं ग्राशा राखुं छुं के राजस्थान सरकार ग्रेमने जोइग्रें तेवी श्रनुकूलता करी ग्रापी राजस्थान पुरातत्त्व मंदिरनुं संचालन तेमना हस्तक ज राखशे ।

स्राचार्य हरिभद्रनु चित्तौडगढ मां उचित स्मारक करवानो तमनी उत्साह हजु ऊभीज छे। राज-स्थान सरकार ग्रोमने स्रोमहान कार्यमां सहकार प्रापशे भ्रोबी स्राक्षा राखवी वयारे पडती न गरागय।

भारत सरकारे भ्रोमने 'पद्मश्री' बनावी कंड्क कदर करी छे। श्रसंतीष घोटलीज छे के प्राच्यविद्याना संशोधन मां घ्राटलुं विपुल बने समर्थे काम करनारनी ग्राटलीज कदर !

( )

ग्राचार्य जिनविजयजीनुं व्यक्तित्व ग्रेमना परिचयमां ग्रावेला सौ कोइना चित्त ऊपर मुद्रित थाय ग्रेबुं छे । ग्रेमनी ऊंची, पातली पए भव्य त्राकृति, मोटा पगलां भरती ग्रेमनी चाल. काला चरमा थी ग्रंकित ग्रेमनी प्रभावशाली मुख मुद्रा, ग्रेमनी ग्रस्खिलत वास्मी-सौभ्यभावे सस्मित ग्रेने रोषाविष्ट होय त्यारे उग्रन्मा बधुं ग्रेमना व्यक्तित्वने ग्रंकित करे छे ।

गुजरात-राजस्थाननां आ विद्यामूर्ति युवान विद्वान संशोधकोने चिरकाल मार्गदर्शन करावे सेवी अभिलाषा भ्रोमनो आ कृपापात्र अतिवासी जे वो आ प्रवंगे सबे छे। भ्रोमनी जे छवि मारा मनमां रही छे ते —

"विद्याभेली जिन पटविटी क्षात्रसत्त्वा विद्यःमूर्ति" नी छे । भ्रेवानी प्रेम प्राप्त थवा थी हु मारी जातने बन्य गर्सु छु ।

#### मुनिजीनां बे एक स्मरणो

परम आदर पात्र मुनिजीनी साथे मारो प्रथम परिचय घर्णे भागे सद्गत करूरणाशंकरना सानिष्यम थयो हुशे एम स्मरण छे। करुणाशंकर तेमने महाराज कहीने उल्लेखता तेब्रोश्रीना पूर्वजीवननी तेमज तेमना स्वाच्याय वगेरेनी बातो कोई कोई बार मारो ते सांभलवानो अधिकार नहि होवा छतां पर तेब्रो करता आ रीते परोक्षभावे तेमनी प्रतिभानां दर्शन थयेलां।

पछी तो शान्ति निकेतनमां प्रत्यक्ष रीते मुनिजीने मलवानुं थतुं, कोई कोई वार बातो पए। थती, अलबत अभ्यास विषयक ज्यारे ज्यारे तेम्रो मलता त्यारे त्यारे ऐक माताना जेवा हुंफाला स्नेहथी मारा जेवा बालकने बोलावता, कोई कोई बार तेम्रोश्रीनी ग्रांखामांथी प्रमाव पए। भरतो । कदाच ग्रा मारी ग्रंगत समज के लागशी होई शके छे ।

ते समये (इ०स० १६३१-३४) जैन दर्शनने माटे रवीन्द्रनाथे विद्याभवन (अनुस्नातक संस्था) मां स्थान आयेलुं परिएगमे विद्यार्थीओ अभ्यासीओ त्यां रहेता । मारी पडले तेवा वे अभ्यासी ओ रहेता । दलसुलभाई मालविएाया अने शांतिलाल वनमालीदास शेठ मुनिजी ज्यां रहेता त्याँ एक नानकडुं रसोडुं पर्गा चालतुं, तेनी ज्यावस्था एक बहेन करतां। सोनुबहेन पू० नंदलाल बसुना कला भवनमां कलानो अभ्यास करतां, जयंतीलाल भवेरी पर्गा फीटोग्राफी तेमज चित्रो करता । मुनिजी नी साथे बीजा वे एक छोकाराओ पण रहेता । आ तेग्री-श्रीनो एक नानकडो परिवार हतो।

मुनिजी तो पोताना संशोधनना कार्यमांज प्रवृत्त रहेता; एटले कोई कोई बार सवारे के सांजे अयवा गुरुदेव कोई बांचवाना होय त्यारे तेमना क्षिणिक दर्शन थतां। गुरुदेव तेमना प्रत्ये आदरथी जोता श्रने वर्त्ता, एवं स्मरण छ ।

तेम्रो एक जैन सुधारक साधु छे, एटले शुष्कताना साधक हथे, कायक्षेय भावनानुं पालन करता हथे एवी एक भ्रांति हती में भ्रांति तूटी गई एक प्रसंगे। दूर दूर गामथी म्रावेला एक बृद्ध दाढ़ीवाला सतारना बजवंयाने बजावता तेमने त्यां जोया। मुनिजीने संगीतिवद्यामां तत्लीन दीठा। ते म्रो संगीतना म्रनुरागी छे, ते त्यारे समजायुं। ए वृद्ध बजवंया सतार पर विधिष्ट काबु धराचता जागो बीगा। न वागी रही होय एवी ख्वाल म्रावतो। कदाच गुरुदेव परा तेमने सांभलता। हजु परा तेमनी म्राझित मारा मनमां स्पष्ट छे। मारा मित्र भाई कृष्णालाले एक वृद्ध संगीतकारनुं केटलुं चित्र जीयुंत्यारे हुं भ्राष्ट्य पामी गयो के तेमगो एक वृद्धनुं ज जागो म्रालेखन न कर्युं होय। मुनिजीना जीवनना म्रा एक पासानी मारे माटे उपलब्धि हती।

जयतीलाल ग्राचार्य ] [ १५

पछी तो वर्षों बीती गयां। ग्रमदाबाद ग्रावीने एक शालानी स्थापना करवाना विचारो ग्राववा लाग्या। तेनुं नामकरण पण कर्युं 'भारती विद्यालय' ए नाम नक्की श्रयुं। शालानी स्थापनानो एक दिवस एक महुरत, पण निर्मयां। ते प्रसंगे दीप पण मुनिजीने हाथेज प्रगटावेलो। तेग्रोश्रीना ग्राशीनिद शालाने मलेला। ते ग्रनुष्ठाननुं एक नानकडुं ग्राप्तमंडल साक्षी हतुं।

त्यार पछी पए। कोई वार मलवानुं थाय छे त्यारे एक पिताना वात्सल्यथी बधुं पूछे छे।

तेस्रोशीने संतरनां भाववंदन !

ता० ३१-१-१६६७

## प्ररेगामूर्ति स्राचार्य जिनविजयजी

श्राचार्य श्री जिनविजयी नी इतिहास पदुताथी श्राक्षर्यईने शान्तिनिकेतन जह तेमनो शिष्य बन्यो स्रवे विजुद्ध इतिहास स्रने पौराशिक इतिहास वच्चेनु स्रतर जागावा भाग्यशाली थयो तेस्रो ते काले एटले के इ० स० १६३१ मां अमने आवश्यकचूरिंग भगावता, ए पहेला पण तेमनो परिचय जैन साहित्य संशोधक हारा परोक्षरीते हतो ज। स्रने ज्यारे श्री पू० प० बेचरदासजीना धरे रही स्रमदाबाद मा भगावानुं शरु कर्युं, त्यारे स्रमदाबाद मां सौ प्रथम बार १६३० मां ज तेमनो साक्षात् परिचय थयेलो। एनेज परिणामे ज्यारे पू० प० बेचरदासजी जेलमां गया त्यारे स्रन्य गुरुनी शोवमां शान्तिनिकेतन जवानुं वन्युं सा रीते स्राधुनिक जैन समाजना त्रगा विख्यात पडितोमांथी बीजा श्री जिनविजयजीने पण गुरु बनाववानुं सद्भाग्य सापड्यां।

श्री पं० वेचरदासजीनी प्रतिष्ठा ते काले अने आज परा जैन आगमो अने तेनी प्राकृत मापाना श्रद्धितीय विद्वान तरीके छे । त्यारे आचार्य श्री जिनविजयजीनी प्रतिष्ठा जैन इतिहासना श्रद्धितीया पंडित तरीके छे । तेमनी समग्र कारकीर्दीनो ज्यारे विचार करूं छुं त्यारे तेमनी इतिहास हिंद्ध ज तेमना जीवनमां समग्र रीते व्याप्त थई गई जाएाय छे । तेश्री साहित्यमां संस्कृत अपभ्रंश के जूनी हिन्दी राजस्थानी के गुजरातीमां कार्य करे छे पए। तेमनुं प्रथम घ्येय ए बधी भाषानुं साहित्य इनिहासना ग्रंकोडा मेल्ववामां केवी रीते उपयोगी धई पडे ए होय छे । आथी ज आपएो जोई शकीये छीए के तेमएो ज्यारे पत्रकार तरीकेनी कारकीर्दी शरूकरी त्यारे पए। तेमएो सर्व प्रथम विदेशी विद्वानोए जैनधमं ग्रने साहित्य विषे जे काई इतिहास हिन्दए लक्ष्युं होय तेनो परिचय अनुवाद या सार द्वारा वाचको समक्ष मूकवानुं उचित मान्युं भ्रने तेमएो जैन साहित्य संशोधक द्वारा पीरसेलुं ते वाङ्मय आजे पए। महामूलुं छे ।

ग्राचार्य जिनविजयजी ए एकले हाथे करेल सम्पादकोनी यादी एटली विस्तृत छे ग्रने एटली वैविध्य पूर्ण छे के तेमांना घरणा पुस्तकोए तो इतिहास सज्यों छे एम कहेवुं जोइये। तेमांना घरणा एवा छे के ते ते विषयमां अपूर्व गरणाय अने घरणीवार ते एकमात्र होय। प्राचीन पुस्तकोना विद्वान संपादकोनी गरणतरी करवामां आवे तो अने तेमां सौथी श्रेष्ठ अने आधुनिक सम्पादक ग्रेली अपनावीने कार्य करनारा सम्पादकोने गणवामां आवे तो तेमां शाचार्य जिनविजयजीनो कमांक प्रथम अने तेम ज्यारे हुं कहुं छुं त्यारे ए अतिशयोक्ति नथी। एकेक ग्रंथना अनेक उत्तम कोटिना सम्पादको छे एकेक विषयना ग्रंथोना परण अनेक सम्पादको छे परण विविध विषयना अने विविध भाषना अनेक पुस्तकोना उत्तम सम्पादकोमां तो आचार्य जिनविजयजी ज सर्वोन्तम छे ए निःसंशय छे। एमनी ए कोटिये पहोंचनार हजु सुधी जोयो नथी, अने आमल तेवुं कोई करी बताबे एमां पर्ण संदेहज छे। सम्पादकनी तेननी भगश आजे पंचोतरे वर्षनी उस्र बटावी गया पछी अने बन्ने आंखोना तेज लगभग हर्णाय गया पछी परा एवीने एवी तीवज छे। आजे परा कोई पुस्तक तेमनी इष्टिये सम्पादन योग्य जर्णाय तो ते माटे तेमनो प्रयत्न एटलाज तीव वेगे चालु थई जाय छे। जेटलो वेग पहेला जोवामां अवतो हतो। तेमरो पोतेज सम्पादित करेला संदेशरासक जेवा इतिहास सर्जक पुस्तकनुं नवी सामग्री उप-

स्थित थये पुनः सम्पादन करवानी तेमनी धगश आजे ज्यारे जोउं छुं त्यारे खरेखर तेओ प्रेरणामूर्तिरूपे बंदनीय ज नहि अनुकरणीय पण बनी जाय छे। आवो छे तेमनी सम्पादननो रस।

तेमरो द्या सम्पादननो रस कहो के चेप कहो घरणांने लगाड्यो छे। स्रने परिस्पामे स्रापसे जोइये छीये के तेमना द्वारा सम्पादित ग्रंथमालाग्रोमां अनेकनो सहकार तेम्रो लई शक्या छे।

सम्पादनांनी संख्याना प्रमाणमां तेमनुं स्वतंत्र लखाण ग्रोखुं गणाय । पण तेमणे जे काई लख्युं छे ते ग्राजे पण ग्रनाट्य ज छे । इतिहासनी बाबतमां एवी तेमनी चीवट प्रारमथी ज हती । श्राचार्य हरिमद्रना समय विषे तेमणे प्रथम निबंध लख्यो हतो ते पूनामां इ० स० १६१६ मां भरायेल श्रोरियेन्टल कोन्फ्रेंसना प्रथम श्रीधवेशन मां वांच्यो । ग्राजे लगभग पचास वर्ष पछी पण ते निबंधनु मूल्य घट्युं नथी, पण डॉ० जेकेबी जेवा विद्वानों पण पोताना मंतच्यो ए निबंध ने ग्राधारे बदल्या छे, श्रावुं ग्रेनुं मूल्य छे । तेमना जैन विषेना ऐतिहासिक लखाणो नो संक्षेप करीने हमणा ज 'जैन इतिहासनी ऋलक' नामे एक पुस्तक प्रकाशित थयुं छे, ते जोवाथी ख्याल ग्रावे छे के जैन इतिहास क्षेत्रे ग्राचार्य श्री जिनविजयजी ए केवुं वैविध्यपूर्ण लख्युं छे ।

ग्राचार्य जिनविजयजी केवल विद्वान नथी प्रण साथे भारतीय जीवनना जे विविध पासां छे तेमां सिक्रय रस प्रण ले छे। जर्मनीमां विद्या अर्थे गया त्यारे प्रण त्यां मा सदीना प्रथम बीणीमां तेमणे बर्लीनमां इन्डिया हाउसनी स्थापना करेली। पाछा ग्रावी भारतनी राष्ट्रव्यापी स्वातंत्र्य लडतमां जीडाया भने घरा-स्एएमां मीठुं पकवनार टूकडीनां नेता पण बन्या हता। भाजे प्रण तैमणे चितोड पासे चंदेरिया नामना नाना गामडामां सर्वोदय श्राश्रम स्थाप्यो छे भ्रने त्यां बाल मंदिरनी भ्रने रोगीभ्रोने दवा-दाख्नी सगवड प्रण करी छे। वेतीनो भ्रने बगीचानो शोख तेमणे जे प्रकारे केलव्यो छे, तेथी तो तेभो छोडनी मावजरा करनार माली थी जरा प्रण ग्रोछा उत्तरे एवा नथी। विद्या साथे भ्राम रचनात्मक सिक्रय कार्योंनो रस माग्येज भ्रन्यत्र जोवा मले छे।

ग्राचार्य जिनविजयजीनुं जीवन अने तेमनी विचारणाश्चीमो ज्यारे विचार करीये छीए त्यारे तेमनुं एक लक्षण जडी ग्रावे छे ते ए छे के तेग्रो एकज वस्तु के विचारने चोटी रहता नथी, पए नित्य तुतन जएाय छे। जीवनमां तेमणे ग्रानेक विशो बदल्या, तेम अनेक विचारसरणीयो पए खुल्ले मने स्वीकारी अने छोडी। अने आज सर्वोदयनी साधनामां धावीने ऊमा छे। तेमणे पोताने हाथे अनेक मकानोनुं ज निर्माण कर्युं छे एम नथी, अनेक विद्यासंस्थात्रोनुं निर्माण पए। कर्युं छे। पण स्वभाव प्रमाणे तेग्रो क्यांई भूढ थई चोटी शकता नथी। स्व माननी जाणवरणी ए मुख्य वस्तु छे, एमां काई बाधा आवे ते गमे तेवी प्रतिष्ठानुं स्थान होय पए। ते छोडता जरा परण ग्रांचको ग्रनुभवता नथी।

परिभाषामां विचार करीये तो तेमने फकीर कहेवा के संसारी ए नक्की करी शकाय तेम नथी। जैन साधुनो वेष नानपणमां स्वीकार्यों हतो, पण ते वेशमां पण भनेक वेश थया पण मन क्यांई रम्युं निह, वेश परिवर्त्तन कर्युं एटले कहेवाय तो ससारी भने श्रमण नहीं छता तेमना जीवनमां संसार अने श्रामण्यनो जे सुभेल छे ते कोई पण परिभाषामां बांधी शकाय तेवो नथी। पैसा कमाय छे, घर बांधे छे, पण पैसा पैसा के घरनो मोह नथी। गृहस्थ जेम रहे छे पण ब्रह्मचारी छे, परण्या नथी। जया जयंतनो लग्ननो आवशं

चोपडीमां बांचीये छीए पण तथी ऊंचो ग्रादर्श जीवनमां तेमणे सिद्ध करी बताव्यो छे । लग्ननी भावना बिना परा पुरुष अने स्त्री साथे रहे अने अन्यनां छोकराओने संसारी जेम उछेरे आवी अद्भूत संसार तेमनां जीवनमां जोवा मले छे। स्रनासक्त भ्राश्रम जीवन गृहस्थना घरमा खड्ड करवु ए स्राव्चर्यजनक बीना छे। एमनु घर ए चालु अर्थमां गृहस्थनुं घर नथी तेम ब्राश्रम परा नथी। अने छतां बन्ने छे। संसारीम्रोनां बसवाटथी दूर जई तेमरो कोई म्राश्रम बनाव्यो नथी। परा बाह्य देखावे एक संसारीना घर जेवुं ज घर होय श्रने ते परा सौ संसारी घरोनी बच्चे, छतां वातावरण ग्राश्रमनुं होय ग्राव्ं विरल दर्शन तो ग्राचार्य जिनविजयजीना घरमां ज थाय । मूनिजीनी म्ना साधनामां श्री मोती बेननो फालो नजीवो नथी । मूनिजीम्रे नानपणमां वगर समजरों जे संसार त्याग करेलों ते समज्या त्यारे नवे रूपे त्याग्यो एम कही शकाय। अने ते रूप तेमन् पोतीकुं ज छे । संसार त्यागी साधु बननार अने पाछा साधुमांथी संसारी थनार अनेक श्रमणो ने जोया छे. परा आ श्रमण कोई जुदी ज माटीनो घडायो होय एम जराायुं छे । श्रमणमां जे त्याग मावनान् प्रावस्य जोइये ते तेमना जीवनमां एवं ते चर्गाई गयुं छे के गमे ते वेशमां तेस्रो होय त्यागनी भावना तो उभरो तट स्फटिक जेम विश्व रूपे विकसती ज गई छे। श्राथी तेमरो पोतानी कमारगीनो उपयोग पोताना जीवन वैभवमां नहि परा लोकहित ग्रने समाज हितना काममां कर्यों छे । श्राजे तेग्रो ब्राचार्य हरिभद्रतुं, भामाशाहनुं अने सर्वधर्म समन्वन्ं स्मारक रची रह्या छे। तेमां तेमनी ज कमाणीनो मोटो भाग खरचाई गयो छे। छता पण तेंग्रो तो घार्य कार्य करवाना ज। तेमनी कमाणीना प्रमाणमां तेमनी जीवन जरूरियाती घणी ज म्रोछी कहो के न जीवी। एटले जे काई बचे ते पोतानी घून प्रमाणे खर्च करता तेमने जरा पण संकोच नथी । ग्राबी छे तेमनी त्याम भावना भावा पृरुषोना सम्पर्कमां ग्राववं अने तेमना जीवनमांथी काईक यथा-शक्ति शीखवुं ए जीवननी लहाबी छे । ए मने मल्यो छे, ते बदल तेमन् ऋग् स्वीकारता आनंद ज थाय छे । ग्रापसे सौ ईच्छीये के ग्रावा महाप्रुष ने दीर्घायु मले अने ग्रादर्या पूरा करे ।

# मुनि श्री जिनविजयजी को कहानी उनके स्वलिखित पत्रों की जबानी

किसी भी व्यक्ति के पत्र उसके सही मूल्यांकन के बहुत बड़े और महत्त्वपूर्ण साधन होते हैं। समय समय पर मनुष्य की प्रकृत्ति, रुचि, विचार, प्रगति एवं प्रवृत्ति में जो परिवर्तन होता रहता है उसका यथार्थ परिचय इन पत्रों के माध्यम से भलीभांति मिल जाता है। इतना ही नहीं पत्र लेखक की भावी योजनाओं, कल्पनाओं, उसकी कार्य-पद्धति और सूक्ष्मभावों का पता भी इन पत्रों से ही सर्वाधिक मिलता है। पत्र लिखते समय व्यक्ति सहज और सरल बनकर अपने सारे सुख-दुख, हर्ष शोकादि की अनुभूति को व्यक्त कर देता है। अतः व्यक्ति के स्वयं के लिखे हुये पत्र-साहित्य का बड़ा महत्व है।

सस्ता-साहित्य मंडल से प्रकाशित कुछ पुरानी चिट्ठियां (श्री जवाहरलाल नेहरू के संग्रह की) नामक पुराक के प्रारम्भ-प्रकाशकीय में लिखा है—"संसार की सभी विकसित भाषाओं में पत्र साहित्य को बड़ा महत्व दिया जाता है ग्रीर उसके भंडार में वृद्धि करने के लिये बराबर गम्भीर प्रयत्न होते रहते हैं। भ्रानेक भाषाओं में ऐसे पत्र संग्रह निकले हैं ग्रीर निकल रहे हैं। जो पाठकों का मनोरंजन तो करते ही हैं, उनको प्रेरणा भी देते हैं"।

सच बात यह है कि पत्रों की ग्रपनी विशेषता होती है। वे दिल खोलकर लिखे जाते हैं। उनमें लिखनेवालों का हृदय ग्रौर व्यक्तित्व बड़ी सच्चाई के साथ बोलते हैं। बनावट ग्रथवा सजावट की उनमें गुंजाइण नहीं होती यही कारण है कि पाठकों के मन पर उनका सीघा ग्रौर गहरा ग्रसर पड़ता है। पत्र साहित्य की लोकप्रियता भी इसी वजह से है।

सस्ता साहित्य मंडल, हिन्दुस्तानी झकादमी, आदि कई स्थानों से गांधी, विनोबा, जमनालाल बजाज, महावीर प्रसाद द्विवेदी, गालिब, आदि के पत्र संग्रह निकल चुके हैं। पर वे मरा में करा की तरह और समुद्र में बिन्दु की तरह हैं।

पत्र लेखन पद्धति के रूप में कई संस्कृत ग्रन्थ मिलते हैं उनमें से कुछ प्रकाशित भी हो चुके हैं। उन ग्रन्थों में किन किन व्यक्तियों को किस-किस तरह से पत्र लिखे जाने चाहिये उसके मजमून हैं। विशिष्ट व्यक्तियों के लम्बे लम्बे विशेषण् विशेष रूप से उल्लेखनीय है।

पुरातत्वाचार्य मुनि जिनविजयजी ने समय-समय पर ध्रनेकों व्यक्तियों की हजारों पत्र लिखे होंगे। पर उनको सुरक्षित रखने वाले विरले ही व्यक्ति होंगे। ग्रादरणीय श्री ग्रगरचन्द जी भंवरलाल नाहटा का मुनिजी से गत ३० वर्षों से विणिष्ट साहित्यिक संबंध रहा है। मुनिजी के ग्रधिक पत्रों को उन्होंने प्रयक्त- पूर्वक सम्हाल कर रखा है। इन पत्रों द्वारा मुनिजी के जीवन एवं कार्य पर काफी ग्रच्छा प्रकाश पड़ता है।

हजारीमल बांठिया

किस समय वे कहां थे ? कब-कब उनका स्वास्थ्य कैसा रहा ! कब कहां गये, कौनसे विशिष्ट कार्य किये, उनकी क्या इच्छा व योजना रही, उनकी रुचि एवं प्रकृति कार्य पद्धित आदि अनेक बातों पर इन पत्रों हारा प्रकाश मिलता है । अत: प्राप्त पत्रों के कुछ आवश्यक अंश यहां उहत किये जा रहे हैं । वास्तव में इन समस्त पत्रों तथा ऐसे ही मुनिजी के लिखे अन्य पत्रों का संग्रह ग्रन्थ प्रकाशित होना आवश्यक है ।

श्रहमदाबाद २३-**११-**३७

स्राप जानते न हों तो जान रक्खें कि मेरा किसी गच्छ या संप्रदाय के साथ न राग है न ढे व है। मैं तो गुलानुरागी हूं स्रोर सब गच्छों को स्रोर सब संप्रदायों को समान भाव से देखता हूं। हाँ ऐतिहासिक हिष्ट से स्रोर प्रमालों से जो मुफे ठीक मालूम दे उसका विधान करना चाहता हूं। सच्ची ऐतिहासिक हिष्ट हमें सम्याज्ञान प्रदान करनी है। सांप्रदायिक मोह हमें मिथ्या ज्ञान की श्रोर स्रोर भी लेजा सकता है। सुझेषु किमध्विम्।

हमारा ध्येय तो गच्छ संप्रदाय आदि के परे रहकर जैन धर्म के गौरवशाली पुरुषों का जगत् में यश फैलाने का है। वह किसी भी गच्छ का हो या संप्रदाय का हो।

> बम्बई १४-**६-**३८

'राजस्थान' में आपका लेख पढ़ा। प्रसन्न हुआ। राजस्थान के योग्य आपके पास बहुत सामग्री है उसे निकलबाइये। मैं तो यहां पर अन्थों के सम्पादन में फंसा हुआ हूं। खरतरगच्छ के आचार्य और विद्वानों की वे कृतियाँ जो इतिहासोपयोगी हों तथा सार्वजनिक हिष्ट से साहित्यिक विशेषता रखती हों, उन्हें हम प्रगट करना लाभदायक समभते हैं। यहाँ ओनरेबुल मिस्टर मुन्शी के प्रयत्न से एक रिसर्च इन्स्टिट्यूट खोलने का प्रयत्न हो रहा है। इसका संचालन करने में हमारा विशेष योग रहेगा और इसलिये हमको अभी यहाँ पर ही ज्यादा ठहरना पड़ेगा।

सावरमती, श्रहमदाबाद १७-११-३८

यहां पर कल परसों दो दिन हमचन्द्र जयन्ति निमित्त उत्सव है उसी प्रसंग के लिये आना पड़ा है ग्राप जानते ही हैं कि ऐसे ग्रन्थों का संशोधन कोई ग्राठ पन्द्रह दिन का थोड़ा ही काम है। उसके पूरा होने में कोई तीन चार महिने चाहिये। सिवाय हमारे हाथ में तो बीसियों काम है वह प्रति मोहन भाई के पास योंहीं छः महिना पड़ी रही। अगर हमारे पास होती तो उद्धार हो जाता। हमारी इच्छा तो यही रहती है कि ऐसी दुर्लभ अलभ्य कृतियां हैं उनका उद्धार हो जाये तो अच्छा है। हमारी हिष्ट में इन मिए।यों की जो कीमत है वह औरों के लिये काँच भी नहीं है और हम जिस ढंग से इसका उद्धार कर सकेंगे वैसा औरों के लिये अशक्य है।

> बम्बई २७-६-३६

"राजस्थानी" में मेरे परिचय के विचार को सुनकर में श्रापके सौजन्य का बहुत ही कृतज्ञ हूं — लेकिन मुफे अपने विषय में कहने लिखने का खूब संकोच होता है। ग्रन्थ ग्रौर ग्रन्थकार के लिए पांच वर्ष तक उनका तकाजा रहा तो भी मैं एक श्रक्षर भी उन्हें न दे सका। स्वय ही इधर उघर से उन्होंने इकट्ठा किया था। बड़ोदे सरकार की ग्रोर से जो व्याख्यान माला निकली ग्रौर जिसकी नकल ग्राप ग्रहमदाबाद से ले गये हैं उसमें पण्डित श्री लालचन्द जी गांघी ने ग्रीर डा० हीरानन्द जी शास्त्री ने कुछ लिखा है—डा० सुनीतिकुमार चटर्जी ने ग्रंग्रेजी में सिघीं जैन ग्रन्थमाला के बुलेटिन में कुछ लिखा है—ग्रीर भी बहुत से मित्रों ने इघर उघर लिखा है—लेकिन मेरे पास नहीं है। लेखों वर्गरह की सूची भी मेरे पास नहीं है ग्रीर मब कुछ याद भी नहीं है—'सरस्वती' में सबसे पहले लेख लिखने ग्रुष्ट किये थे स्वयं ग्राचायं द्विवेदी जी ने उनकी बड़ी प्रशंसा की थी ग्रीर मेरे दो एक गुजराती लेखों का खुद उन्होंने हिन्दी करके ग्रपने नाम से प्रकाणित कर मुके ग्रात्मीय कह कर लिखा है। यह तो ठीक तब हो सकता है कि ग्रापके जैसा सन्मित्र पास में बैठकर कुछ नोट करले ग्रीर फिर लिख लें। मेरे से यह होना कठिन है।

बम्बई ३-१०-३**६** 

पहले के प्रारम्भ के लेख जैन हितैषी, श्रात्मानन्द प्रकाश, बम्बई समाचार, गुजराती कान्फ्रेंस हैराल्ड स्रादि में निकलते थे, उनकी तो मुक्के पूरी स्मृति भी नहीं रही है, मेरे पास उनके कटिंग वगैरह भी नहीं है। सम्पादित ग्रन्थों के नाम प्रायः मिल जाग्रेंगे।

बम्बई यूनिविसिटो में दिये व्याख्यान स्रभी छपे नहीं—मेरी तरफ से ही बिलम्ब है लेकिन क्या किया जाये। स्राप जानते ही हैं कि स्रपना काम कितना श्रमदाय स्रौर सामग्री की अपेक्षा रखता है। इस वर्ष उनको भी तैयार करने का प्रोग्राम है।

बम्बई ७--१०--३६

हमारी इच्छा तो केवल साहित्य के उद्घार की है और यह सब कृतियां प्रायः ग्रापके ही गच्छ की हैं सो उद्धार करें यश ग्रापको भी होगा ही।

हजारीमल बांठिया

२२ ]

्एक स्नीर बोभ मेरे ही सिर पर स्ना पड़ा है वह है यहां नवीन स्थापित भारतीय विद्या भवन की स्नोर से 'भारतीय विद्या' नामक त्रैमासिक का प्रगट करना।

इसमें कोई शक नहीं कि यह (युगप्रधानाचार्य खरतर) 'गुर्वावली' एक श्रद्धितीय प्रसिद्ध कृति है श्रीर इसे अच्छी तरह सम्पादित कर सुन्दररूप में प्रगट करने से श्रपने इतिहास की श्रच्छी महत्ता होगी।

> बम्बई ता० २२-**१२-३**६

काम बहुत है और सब अनेले हाथ करना पड़ता है मेरी प्रकृति ही कुछ ऐसी है कि दूसरों का किया हुआ पसन्द ठीक नहीं श्राता। सब प्रूफ मुफे ही देखने चाहिए, सब प्रकार का गैंट अप मुफे ही ठीक करना चाहिए। इस प्रकार सब बातें मुफे ही करनी पड़ती है।

बम्बई २०-७-४०

कोई २।।- ३ महिने से मेरा स्वास्थ्य कुछ गड़बड़ा रहा है। खास बीमारी तो कोई नहीं है लेकिन कार्याधिक्य के कारण अशक्ति और मंदता बहुत ग्रा गई है। मस्तिष्क शून्य सा हो गया है और कार्य करने का उत्साह बहुत मंद हो गया है। इस सबब से दो एक महिने से लिखना पड़ना प्रायः बन्द कर रखा है।

बीकानेर से श्रीमान् स्वामी नरीत्तमदासजी ने मेरे पास कुछ रिशिट भेजे हैं जिनमें उन्होंने मेरी जीवनी छापी है। ग्राप लोगों ने मुफ पर इतना ग्रत्यिक ममत्वभाव बतलाकर मेरे लिये जो यह 'राजस्थानी' में लेख दे दिया है—मैं उसके बारे में ग्राप लोगों का किन शब्दों से मेरा हार्दिक भाव प्रकट करूं, सो समफ में नहीं ग्राता ! मैं तो ग्रापही में से एक हूं ऐसा ग्रपने को समफ रहा हूं इसलिये मेरे लिये कुछ लिखना ग्रपने मुह ग्रपना ही बखान करने जैसा है। खैर—यह तो ग्राप सज्जनों का है—मैं उसे कैसे नागवार कर सकूं।

बम्बई ४-८-४०

मेरा कुछ स्वभाव ठेठ ही से अकेले आप ही काम करने का आदी हो गया है सो बिना स्वयं किये किसी काम में संतोष नहीं होता। दर असल मैंने अपने भरीर से बहुत अधिक काम लिया है इससे अब इस बचारे के कमजोर होनें में कोई दोष भी नहीं है।

बम्बई २७-**११-४**०

आजकल काम की बड़ी भरमार है। और आप जानते ही हैं देश में राजकारी विषय की बड़ी गड़-बड़ी मच गई है। हमारी इस संस्था के संस्थापक मुंशीजी भी जेल में जाने की तैयारी में हैं—सो भवन की पीछे की व्यवस्था कैंग की जाय इस विषय में दिन-रात परामर्श करने में लगे रहना पड़ता है। मुक्ते आपका खजाना देखना है और वहां के विद्वान मित्रों से मिलने की भी बड़ी उत्कंठा है। देखें यह इच्छा कब पूरी होती है।

शायद मेरे जैसे से जो एक दफह चित्त उचट गया और इन पोथी पन्नों को फेंक दिया तो फिर जिन्दगी तक हाथ में लेने का जी नहीं होगा। आजकल भी मन को मैं बड़े जोर से दाने बैठा हूं—सब साथी और नेतागए। जेल में जा रहे हैं और मेरे से यों कैसा बैठा जाय पर मुंशीजी आदि बड़ा दबाव डालकर कह रहे हैं कि तुम जेल में गये तो फिर यह सारा साहित्य का काम बिग्रड़ जायगा और लाखों रुपयों का मुकसान होगा। अभी भाव विव भव में द-१० स्कॉलर काम कर रहे हैं, वे सब निकम्में हो जायेंगे इत्यादि—सो मैं मन को मारकर इस काम में मर रहा हूं। इचर शरीर भी अब बड़ी परेशानी कर रहा है लेकिन सोच रहा हूं कि यदि काम बन्द हो गया तो फिर सदा के लिए हुआ समिभये। और सामग्री जो इतनी इकट्ठी हुई पड़ी है वह सब निर्श्व हो जायगी—खैर।

हमारे पुराने यतिलोग साहित्य के क्षेत्र में कितना महान श्रीर अनेक विघ कार्य कर गये हैं इस दृष्टि से ऐसे साहित्य का बड़ा उपयोग है श्रीर हमें अपने पूर्व पुरुषों की कृतियों को प्रकाश में रख कर अपना ऋग् चुकाने का लाभ उठाना चाहिए।

> साबरमती, ग्रहमदाबाद २०-४-४१

मैं कुछ बीकानेर ग्राने की इच्छा से यहां पर एक रहा — पर यहां पर पिछले ४ दिन से हिन्दु-मुसल-मानों का बड़ा मयानक भगड़ा ग्रुक हो गया है जिससे सारा शहर ग्रांतक से विरा हुगा है। सब प्रकार का व्यवहार बन्द है ग्रीर लूट-मार, ग्राग ग्रादि के भयंकर काम चल रहे हैं। जो जहां बैठा वह वहीं बैठा हुग्रा है। मकान में से बाहर निकलने की किसी की हिम्मत नहीं है। सो इस तरह मेरा मनसूबा जहां या वहीं रह रहा है। ग्राप हैं इसलिए ग्राने की बड़ी उत्कंठा बनी हुई है-—पर कौन जाने विधि का क्या संकेत है? मामला शांत हो गया तो मंगल या बुध के दिन निकल ग्राने का इरादा है— नहीं तो फिर ग्राना संभव नहीं। ग्राने के विषय में जो निर्णय होगा वह ग्रापको मूचित कर दूंगा।

वम्बई २०-५-४१

द्यापकी सागग्री बड़ी सुरक्षितता के साथ रखी हुई है। ग्रापने ऐसी ग्रनमोल चीजे जिस विश्वास के साथ मुक्ते दी है उसका स्वपन में भी कोई दुरुपयोग नहीं होगा।

पंo मुखलाल जी यहीं हैं और यशोविजयजी के बारे में कुछ विस्तृत निबन्ध सामग्री इकठ्ठी कर रहे हैं।

भाई हजारीलाल को सप्रेम शुप्ताशीर्वाद — उनका मेरा उस व्याख्यान का सार वाला लेख ब्राज ही मैंने 'मनेकान्त' में पढ़ा। वड़ी जत्वी से लेख तैयार कर डाला और छपवा भी दिया सो जानकर हैरान सा हो गया कि यह कहां से ब्रौर कैसे ब्रा गया। सार यों तौ बहुत ही ठीक ब्रौर व्यवस्थित है पर बीच में जहां गड़बड़ होगई है ब्रौर उससे कुछ भ्रमसा हो जाता है। अच्छा होता यदि यह मुफे जरा दिखला दिया जाता तो जरा सुधार देता, क्योंकि सार्वजनिक संस्थाओं ब्रौर अन्य व्यक्तियों का उल्लेख करते समय जरा पूर्वापर का विचार रखना पड़ता है। कई विघन संतोषी होते हैं जो अर्थ का अनर्थ करने ही में तत्यर रहते हैं। खास-कर मूंगालाल सेठ के विषय में जो एक वचन का प्रयोग श्रादि किया गया है वह ठीक नहीं। दिवालिये ब्रादि वाली भाषा भी जरा श्रोछी लगती है। सो इस विषय में भविष्य में पूरा ख्याल रखना श्रीर ऐसी भाषा श्रीर शब्दों का व्यवहार करना चाहिए जिससे किसी को कुछ खटके नहीं। भाई हजारीलाल होनहार हैं श्रीर इसे खूब तैयार होना चाहिए यही हमारी शुभकामना है। मूलचन्द्र ग्रहमदाबाद में है श्रीर मजे में है।

विशेष श्रीमान् प्रो० स्वामी नरोत्तमदासजी से मेरा स्नेह प्रणाम कह दीजियेगा। श्रीर राव जयतसीरा छंद की तारीफ करते 'रिहिये'। श्रीमान् ठाकुर रामिसहजी से भी मेरा सादर प्रणाम कह दीजियेगा श्रीर जल्दी होने के कारण मैं उनसे फिर नहीं मिल सका श्रीर उनके साथ वार्तालाप श्रादि का लाभ नहीं उठा सका इसका मुभे खेद ही रहा पर देखूं कभी फिर इसका निवारण हो जायगा। श्राप उनसे मेरी श्रोर से बहुत श्रादर के साथ यह बात कहदें श्रीर राजस्थानी साहित्य का स्रोत जैसा कि स्व० पारीकजी के जाने से बहुता बन्द हो गया है उसे फिर से चालू करियेगा। उस साहित्य के प्रकट करने का मार मैं श्रपने सर पर उठा लूंगा।

वम्बद्धे ३०**-८**-४१

अगर आप मेरे हाथ से कुछ उपयुक्त साहित्य सेवा के होंने की आशा रखते हैं तो आपको तो ज्यो बने त्यों मुक्ते उत्साह देना दिलाना चाहिए और सहायता करनी चाहिये। आप ही जैसों के उत्साह से तो मैं अपने शरीर का सर्व तरह से क्षय करता हुआ इस व्यसन में डूबा रहता हूं—नहीं तो यह पुस्तक प्रकाशन और गरीबों के गूमूत धोना दोनों एक से प्रिय और आत्मोन्नति साधक प्रतीत होते हैं इसलिए मेरे वास्ते इसका कुछ अधिक महत्व नहीं है। आपतो गृहस्थ हैं, कुदुम्ब बाले हैं, व्यापारी स्वभाव के विशक्त हैं इसलिये आपके लिये

कोई यह कार्य प्रधान कार्य नहीं है —केवल अवकाश में करने जैसा शौक का काम है—पर मेरे लिये तो यह जीवन का प्रधान लक्ष्य बन गया है और इसीलिये शरीर की सर्वया उपेक्षा करके, मृत्यु को निकट निकटतर बुलाता हुआ इसके ब्यामोह में फंसा हुआ हूं। इस परिस्थित को देखकर आपको धैर्य और औदार्थ रखना चाहिए। बाकी मेरे पास तो इतना साहित्य पड़ा है और सुलभ है कि इस एक जन्म में तो क्या २-३ जन्म तक भी पूरा नहीं हो सकता।

ग्रहमदाबाद

3-8-85

म्रात्मानन्द शताब्दी स्मारक फण्ड की तरफ से म्रागमों के प्रकाशन की कोई योजना सोची जा रही है। उसमें मेरी सलाह वर्गेरह की म्रावश्यकता है।

यहां पर स्नागंदजी कल्यागाजी ने मेरी प्रेरणा से जैन स्नाकिथोलांजीकल डिपार्टमेंट खोलना लगभग निश्चय किया है स्नौर उसकी व्यवस्था मेरे ही निरीक्षण नीचे रखने का तय किया है।

ग्राप मेरे काम के साहित्य को तो यथावकाण भेजते ही रहियेगा। त्राप ज्यों ज्यों लिखते हैं त्यों त्यों मेरा उत्साह बढ़ता जाता है ग्रीर मैं पड़ा हुन्ना, बैठ कर खड़ा हो जाता हूं।

बम्ब ई

**६-७-३३** 

भारतीय विद्या भवन का वह भव्य मकान जो अधिरी में २।। लाख रुपये के खर्च से बना है, सर-कार ने मिलीटरी के रहने के लिये मांग लिया है। इसलिये हमको अपना यह विद्या भवन दूसरी जगह किराये के मकान में ले आना पड़ा है।

> पो० साबरमती १५-६-४२

जैसलमेर जाने की मेरी इच्छा तो बहुत उत्कट है पर देखूं यह इच्छा कब पूर्ण होती है। ग्रभी तो देश का मामला बड़ा गड़बड़ी में पड़ा हुग्रा है। ऐसे समय में कुछ काम करने में दिल नहीं लगता। एक महिने से यहां पर बैठा हूं। नित नये उलट पुलट समाचार और बारदात होते रहते हैं। लोगों के दिल बड़े खुब्ब हैं। यहां पर सवा महिने से बिलकुल सब काम घन्धे बन्द से हैं। मिलें सर्वथा बन्द हैं। बाजार भी बन्द हैं। ग्रभी इस गोलमाल में कुछ भी करने की सूफ नहीं हो रही है। मामला कुछ शान्त पड़े बाद ही सब व्यवस्था हो सकेगी।

जैसलमैर

78-87-87

हमारा यहां का काम खूब ग्रच्छी तरह चल रहा है। साथ में ५ ग्रादमी भी हैं जो नकलें वगैरह का काम कर रहे हैं। ग्रापके ग्रक्षर जरा बहुत गड़बड़ी वाले होते हैं। कल परसों लोद्रवा जाने का विचार है—श्री ग्राचार्य महाराज भी ग्राज जा रहे हैं।

बम्बई

**メーセー**とき

र्जंसलमेर के भंडार के ताड़पत्रीय पुस्तकों की रक्षा के लिए पेटियां बनानी बहुत ही म्रावश्यक हैं नहीं तो वे ग्रन्थ बहुत ही भीन्न नष्ट हो जायेंगे उसके लिए हमारे दिल में उत्कंटा तो बहुत ही है पर उसमें जरूरत है कुछ उदार दिल के धनिकों की।

जैसलमेर के भाइयों के तथा अन्य ग्रामजन और श्री महारावलजी के साथ हमारा अत्यन्त घनिष्ठ सम्बन्ध हो गया है। उस विषय में कोई कहने की बात नहीं है। वे तो सब हम कहें वैसे खड़े पैरों करने के लिए तैयार हैं, पर जरूरत है बाहर से रुपयों के आने की।

बम्बई

**६-११-४३** 

मैरे पास ऐसे तो सैकड़ों काम पड़े हैं। कितना काम का ढ़ेर है यह तो आप कभी श्रांखों से देखें सब कुछ पता लग सके। कितने ग्रन्थ छप रहे हैं—कितनों के प्रूफ आ रहे हैं—कितनों की कापियां आ रही हैं, कितनों की प्रतियां मंगाई और देखी जा रही हैं और उसके उपरान्त वहां मवन का कितना विशाल कार्य चल रहा है। आपकी करपना के बाहर की ये सब बातें हैं। १० श्रोफेसर मेरे नीचे काम कर रहे हैं, १२ एम. ए. पास स्कॉलर पी. एच. डी. की सैयारी मेरें गाइडैंस नीचे कर रहे हैं। बम्बई यूनिवर्सिटी ने तीन विषयों का एक साथ P. H. D. का रिकानेशन मुके दे रखा है जो आज तक किसी श्रोफेमर को नहीं दिया गया।

इसके साथ ग्रहमदाबाद की गु० व० सोसायटी के उच्च ग्रभ्यास विमाग में मैं मुख्य परामर्शदाता हूं। ऐसी प्रवृत्ति में मुक्ते पत्र लिखना भी बड़ा कठिन हो जाता है। कई बड़े बड़े विद्वानों के दूर दूर से पत्र श्राते हैं जिनका उत्तर महिनों तक नहीं दे सकना।

सामग्री तो बहुत है, पर काम में सहायक हों ऐसे विद्वान व्यक्तियों का बड़ा स्रभाव है। स्रकेले हाथ से कितना काम हो सकता है। भारतीय विद्या भवन ने दो बहुत बड़े काम ग्रीर अपने हाथ में लिये है जिनमें एक तो द लाख रुपये के खर्चे से ग्रार्टस कॉलेज स्थापित किया जायगा ग्रीर दूसरा भारतवर्ष का वृहदितिहास जो बड़े बड़े १०-१२ भागों में संकलित होगा, प्रकाशित किया जायगा। श्री विडला ने उसके लिए डेढ़ लाख रुपया देने का वचन दिया है। ग्रीर शीघ ही इसका कार्यालय स्थापित होगा। बड़ा भारी कार्य होगा।

> बम्वई २२-११-४३

विक्रम के विषय में मैं कोई खास विचार स्थिर नहीं कर सका हूं क्योंकि इस विषय का जितना भी स!हित्य है उसको मैंने ग्रभी तक संकलित रूप से नहीं देखा। विक्रम के विषय में मुभे भी दो तीन जगह से खास करके डा० राधाकुमुद मुकर्जी का विशेषाग्रह है कि मैं कुछ न कुछ लिखूं। इस मौके पर विक्रम विषय यक जितने महत्व के जैन कथा ग्रन्थ हैं उन सबको ३-४ भागों में विक्रमोत्सव के उपलक्ष में प्रकट कर दिए जाय। इससे अच्छी विक्रम श्रद्धांजलि मौर क्या हो सकती है ? पर इस समय सबसे बड़ी समस्या कागज की हो रही है।

बम्बई ३०-११-४३

मैं यहां से अग्रामी ता० ७ को कानपुर के लिए जाऊँगा। वहां हिन्दुसंघ की श्रोर से विक्रमोत्सव है जिसमें देश के मुख्य मुख्य विद्वानों को बुलाया है। मुफे मी जाना जरूरी है। वहीं पर, भारतवर्ष के बृहदितिहास की योजना निश्चित की जाएगी शायद वहां से मुफे कलकत्ता जाना पड़े और फिर ता० ३१ डी. को बनारस में श्रोरिएन्टल कान्फ्रेन्स में यहां की यूनिवसिटी की श्रोर से जाना होगा।

> बम्बई १०-२-४४

गत ७ दिसम्बर को मैं यहां से विक्रमोत्सव के निमित्त कानपुर गया था। वहां से वापस श्राकर फिर बनारस श्रोरिएन्टल कानफरेन्स में वहां से डालिमया नगर श्रीर फिर वहां से कलकत्ता, वहां से फिर इधर ता० १४ जनवरी को पहुँचा। प्रवास के परिश्रम के कारण शरीर बड़ा शिथिल हो गया—१०-१२ दिन ध्रस्वस्थता में चले गये श्रीर साथ में यहां पर भवन का कार्य मार भी बहुत बढ़ गया। भारतवर्ष के यह इतिहास की जो योजना की जा रही है उसका काम कई दिन तक लगा रहा।

डालिमियानगर से श्री शांतिप्रसादजी जो बनारस लेने के लिये आये थे इसलिये उनके आगृह से एक दिन वहां जाना हुआ उन्होंने भारतीय विद्या भवन में रहकर अध्ययन करने पोस्ट ग्रेज्यूग्रेट स्टुडेंटों के—एम० ए॰ और पी॰ एच॰ डी॰ का अभ्यास करने वालों के लिए माहवार २००) रुपया फेलोशिप देने का वचन दिया है। इससे सब भवन में ६-७ विद्यार्थी जैन साहित्य का अध्ययन करने वाले रह सकेंगे।

हिजारीमल बांठिया

पं० सुखलालजी बनारस से मेरे साथ ही यहां पर आये हैं। वे वहां से अब मुक्त हो गये हैं। उनकी जगह पं० दलसुख मालविश्या की नियुक्ति हो गई है। पंडितजी प्रायः अब यहीं पर मेरे साथ ही रहेंगे। श्री राहुल सांस्कृत्यायन भी आजकल यहीं मेरे पास हैं। वे एक बहुत गम्भीर श्रीर वृहत् बौद्ध ग्रन्थ का संपादन कर रहे हैं जो भवन की ओर से प्रकाशित होगा।

बम्बई ७-३-४४

श्रीमान पं० दशरथजी शर्मा ने कर्मचन्द प्रबन्ध के विषय में जो लिखवाया है इसलिए उन्हें घन्यवाद दीजिये। ग्रीर इसका इन्ट्रोडनशन विस्तृत रूप में श्री दशरथजी लिखने का कष्ट करेंगे तो बहुत ही उत्तम होगा। उनसे बढ़कर इस काम के लिए कौन ग्रधिक ग्रधिकारी हो सकता है? मेरा विचार ग्रग्नेल के श्रन्त में उधर ग्राप लोगों से मिलने की ग्राने का है।

> वम्बई प्र∽७--४४

कार्य की व्यग्नता इतनी ग्रधिक बढ़ गई है कि जिससे मैं ग्रपना इच्छित काम समय पर नहीं कर पाता। भवन की प्रवृत्ति इतनी विस्तृत ग्रीर विविध कार्यवाली हो रही है कि जिसके काम से मुफे एक मिनट भी छुटकारा नहीं मिलता ग्रीर उसमें मुफे मेरी सिंधी ग्रन्थ माला का व्यवहार तो नियमित रखना हो पड़ता है। रोज कई ग्रन्थों के प्रूफ ग्राते ही रहते हैं उनको देखते देखते दिन खतम हो जाता है।

युद्ध के कारण बहुत कुछ कठिनाई उपस्थित हो रही है, नहीं तो श्रभी तक बहुत काम हो जाता।

बम्बई २३-७-४४

कलकत्ते में श्री सिघीजी का स्वर्गवास हो गया। सब छोड़कर चले गये। वया उनकी उदारता, वया साहित्य प्रेम, वया सज्जनता ग्रीर कैसा उनका खजाना— जिसके सामने सब जैन भिखारी मालूम देते हैं—ऐसे पुरुष भी सब छोड़कर चले गये। हमें इससे बड़ा दुःख और खेद हो रहा है। शुभ्ं।

सिधी पार्क कलकत्ता १-२-४५

मैं ता० १६ से रवाना होकर यहां २० को द्याया था फिर ता० २३ को अजीमगंज जाता हुआ जो कल वापस लौटा हूं। अजीमगंज में ता० २५, २६, २८ के दिन श्री बहादुरसिंह बावू और उनकी माताजी के पुण्य स्मरगार्थ वरसी और पूजा अदि का समारम्भ था इसलिये जाना हुआ। प्रायः इन लोगों ने एक लाख रुपया खर्च किया। मैं यहां पर अब नाहर लाइब्रेरी को लेने ही के लिये आया हूं।

बम्बई १-१२-४५

ता० २६ नवम्बर को यहां से उदयपुर (मेवाड़) जाना पड़ा सो कल बापस आया हूं। उदयपुर में महाराणा से मिलना था। आपको मालूम होगा कि कुछ राजपूत स्टेटस् एक राजपूत यूनिविस्टी बनाना चाहते हैं। उसी के सिलसिले में मुक्ते और श्री कन्हैयालालजी मुंशी को वहां जाना पड़ा, वहां पर उदयपुर हूं गरपुर, पन्ना के महाराजा से मिलना हुआ और यूनिविस्टी की स्कीम की चर्चा की गई इसलिए मैं और श्री मुंशीजी दोनों वहां पर गये थे कल ही वापस आये हैं। इसी सबब से मेरा बीकानेर जाना, जो मैंने स्वामी जी को ता० १५ दिसम्बर निश्चित लिखा था बन्द रखना पड़ा।

शरीर भी निकम्मा हो रहा है पर उसकी उपेक्षा करके चल रहा हूँ, यदि प्रताप यूनिवर्सिटी की स्कीम कुछ ग्रमल में लाने का श्रवसर ग्राया तो उसके संगठन ग्रीर संयोजन का बहुत बड़ा भार मुभे उठाना पड़ेगा। उसके प्रेसीडेंट पन्ना महाराजा वगैरह मुभे ही उस काम का संयोजक बनाना चाहते हैं ग्रीर ऐसा हुआ तो मुभे कुछ समय मेवाड़ उदयपुर-चित्तौड़ जाकर ग्रासन जमाना पड़ेगा।

मेरे दिल में श्रीसवाल महाविद्यालय की कायम करने के कई कारणों से बड़ी श्रावश्यकता प्रतीत हो रही है वे कारण प्रत्यक्ष ही में विशेष बताये जा सकते हैं। मैं श्रभी चित्तौड़ दो दिन ठहरा था, वहां ऊपर नीचे खूब घूमा। यूनिवर्सिटी के लिए उपयुक्त स्थान कीन सा हो सकता है। इस दृष्टि से सब देखा-भाला।

मेरे दिल में तो यह भी ग्राया कि खरतरगच्छ की मूल जन्मभूमि चित्तीड़ है। चित्तीड़ का महत्त्व जैन इतिहास में बड़ा भारी है। यदि खरतरगच्छ में कोई जानदार व्यक्ति हो ग्रीर गच्छ के गौरव की जिसको किचित भी श्रद्धा हो तो उसके लिए तो चित्तीड़ सबसे पवित्र ग्रीर पूजनीय तीर्थ स्थान है। मैं चाहता हूं कि श्री जिनदत्तसूरि ग्रीर जिनवल्लभसूरि के नाम का वहां बड़ा भारी स्मारक बनाया जाय ग्रीर बड़ा भारी कोई साहित्यिक ग्रीर शिक्षा विषयक केन्द्र स्थापित किया जाय ग्राप जैसे ४-१० उत्साही माई जो मेरा जी खोलकर साथ करें तो मैं इसमें श्रपनी पूरी शक्ति देना पसन्द करूं। क्या ग्राप लीगों के दिल में कुछ भावना पैदा हो सकती है ?

> पूना २२-८-४६

एक तो इच्छा होती है—स्रब इस प्रपंच की छोड़कर एकान्त निवास करूं — दूसरी साथ में कुछ सामाजिक प्रवृत्ति का भी कार्य करने की ऊमि उठती रहती है। देश की स्रीर समाज की जो वर्तमान दशा है उसमें कुछ करने जैसा मेरे लिए विशिष्ट कार्य पड़ा है। स्रीर मैं मानता हूं कि मुभे यह करना चाहिए,

१ हरिभद्रसूरि स्मृति मंदिर मुनिजी ने स्थापित कर जिनदत्तसूरि सेवा संघ को सौंप दिया है उसमें इन ग्राचार्यों की मूर्तियां भी स्थापित होंगी।

उससे ग्रधिक में प्रापनी शक्ति का लोगों को लाभ दे सकता हूं। यह साहित्यिक कार्य तो ग्रौर भी करते रहेंगे। ग्रागामी २-४ महिने में इसी मनोमन्थन में व्यथित रहूंगा ऐसा मालूम दे रहा है। सो क्या है यह तो प्राप्त कभी मिलेंगे जब समर्फोंगे।

मेरे मन में बहुत समय से यह बात घुल रही है कि चित्तीड़ में जिनदत्तसूरिजो की स्मृति में कोई छोटा-बड़ा स्मारक स्थापित करना चाहिए। खरतरगच्छ के गौरव की निदर्शक कोई वस्तु हमें करना चाहिये जैन इतिहास की अमरता के लिए ऐसा कोई अथत्म करना बहुत आवश्यक है। वरना सब काल के अचाह में विलुप्त हो जायगा और अब बहुत ही शी झ वैसा विनाश होगा।

श्रव यह शरीर कहां तक काम करेगा कह नहीं सकता । मन तो वैसे ही दौड़ता रहता है और ज्योंज्यों नये ग्रन्थ हाथ में ग्रांत रहते हैं त्यों-त्यों उनका उद्धार करने का मनोरय भी बढ़ता हो रहता है परन्तु
ग्रायुक्य तो ग्रव ग्रप्त ग्रन्त के समीप पहूंच रहा है । न मालूम वह किस दिन समाप्त हो जायगा—सो इसका
विचार श्रांते ही मन को दूसरी तरफ भी सोचना पड़ता है । करीब ४८ वर्ष हो चुके । कार्यकाल प्राय पूरा
होने का समय समका जा सकता है । जितना भी ग्रायुक्य श्रव हो वह विशेष ही समक्ता चाहिए । और इस
लेखन, संशोधन के सतत परिश्रम से शरीर को जो क्षति पहुँच रही है वह तो विचार के बाहर की बात है ।
इस कार्य ने मेरे ग्रायुक्य के कम से कम २ वर्ष तो यों ही खा लिए हैं । डाक्टर लोग वर्षों से मुक्ते कह रहे हैं
कि तुम्हें ६-१० वर्ष ग्रीर जीना हो तो इस परिश्रम को सर्वथा छोड़ दो परन्तु मैं इसका व्यसनी जो रहा—छोड़ा
कैसे जाय सो ही कल्पना में नहीं ग्राता।

सभ्बई १४-१०-४६

इसी वर्ष ता० २०-२१-२२ को नागपुर में आँल इण्डिया स्रोरिएन्टल कोन्फरेंन्स है। मुर्फे प्राकृत विभाग का उन्होंने अध्यक्ष भी नियुक्त कर रखा था — परन्तु मेरा जाना कठिन हो गया।

> कलकत्ता ३०-३-४७

यहां पर कल भी सुनीति बाबू मिले थे। वे भी उदयपुर होकर आये हैं श्रीर उनके अध्यक्षत्व में उन लोगों ने निर्णय किया और मुक्ते दबाव कर रहे हैं। मुक्ते यह सर्वथा पसन्द नहीं है। मैं तो काम चाहता हूं। राजस्थान की कुछ उपयुक्त सेवा कर सकूं तो सार्थक हो—नहीं तो खाली आडम्बर का क्या अर्थ है?

**बम्ब**ई ३-६-४'७

श्रापने श्राववारों में पढ़ा ही होगा उदयपुर में प्रताप विश्वविद्यालय की स्थापना की गई है। श्री कन्हैयालाल मुंशी और मैंने इसका प्रयत्न किया है और उसमें ग्रासाधारण सफलता मिली है। मेरा श्रव रहना प्रायः उदयपुर में श्रविक होगा। उदयपुर का श्राकियोलोजिकल डिपार्टमेंट वगैरह बहुत बड़े पैमाने पर

व्यवस्थित करना है। मैंने उसका डायरेक्टर होना स्वीकार किया है। प्रताप विश्वविद्यालय का प्रधान महा-मात्र होना भी मैंने स्वीकार कर लिया है। उदयपुर महाराणा ने बड़ी मारी उदारता दिखलाई है ग्रीर प्राणा है कि भारत भर में एक नई चीज होगी। महाराजा ने कोई ६७ लाख की स्थावर जंगल सम्पत्ति विश्वविद्यालय को देना उद्घोषित किया। मेरी स्थिति बहुत ही व्याकुल रहेगी। ग्रन्थमाला के ग्रन्थ भी इसी तरह बीच में लटक रहे हैं। सम्भव है उदयपुर में उनका निपटारा होगा। वहां मुक्ते कुछ नये सहायक भी मिल सकेंगे। मैवाड़ के इतिहास ग्रीर ऐतिहासिक सामग्री का उद्घार करना मेरा प्रधान लक्ष्य रहा है। उसे हाथ में लेने का ईश्वर ने सुयोग उपस्थित किया है। जिनेश्वरसूरि के बारे में कुछ लिखते हुए चित्तीड़ का मुक्ते ग्रत्थन्त ग्राकर्षणा हुगा।

> ग्रहेमदाबाद २**६-६-४७**

मन में तो बहुत कुछ करने की उमंगे दौड़ती रहती हैं परन्तु होता वही है जो निर्मित है—इससें होने न होने का हर्ष-शोक करना निरर्थक है—मैंने सोचा या उदयपुर में रहने का प्रसंग आया तो चित्तौड़ में जिनेश्वर सूरि का कोई बड़ा मारी स्मारक स्थापित करने कराने का प्रयत्न करूंगा लेकिन यह स्वरूप अभी तो यों ही सुप्त ही सा रह गया हैं—देखें मानि क्या करता है।

बम्बई

%-१०-४**८** :

मेरे पास जो बहुमूल्य सामग्री थी वह भी मैंने तो इस भवन को दे दी है—जिसका मूल्य एक्सपर्ट विद्वानों ने ५० हजार के ऊपर ही कोती है। मेरा कुछ लोभ इस साहित्य को प्रकाशन में लाने का रहा है इसलिये मैंने ग्रापकी इस सामग्री को संभाल के रख छोड़ा। ग्रापको तो जात है ही कि ऐसी सामग्री जो मेरे लिये इतनी उपलब्ध है कि जिससे मेरे जैसे सी भूखों का पेट भर सकता है। जो पड़ी है—जिसका मैंने छपवाने की हिल्ट से संग्रह कर रखा है वह भी ग्रपिरमेय है। तब भी मेरा लोभ जो कि हेय है—जिसने मेरा जीवन एक प्रकार से यों ही नष्ट कर दिया—स्वास्थ्य भी बिगाड़ दिया—ग्रायुष्ट्य भी श्रन्य कर दिया—मन में से हटना नहीं है—एकाचा फटा पन्ना देखकर उसमें लिखा श्रष्ट दूहा भी ज्ञात कर मुक्ते उसके उद्धार की लालसा हो ग्राती है। ग्रीर इस लालसा के वश होकर जिसके ग्राज कोई ४० वर्ष पूरे होने ग्रायेणणण । ग्रब तो यह जीवन ग्रपने निर्वाग के समीप पहुँच रहा है। न जाने किस दिन निलीन हो जायगा। इसलिये इस लालसा को भी हटाना है। जो कुछ काम हाथ में लिया हुन्ना है उसे समाप्त करना है।

मैं सुबह ७ बजे से काम पर बैठता हूं ग्रौर रात को ६ बजे बन्द करता हूं। इसमें ३-४ दिन में कभी घंटा-दो घंटा बाहर जाता हूं ग्रौर वहीं नहीं जाता। तब भी काम पूरा नहीं होता। कुछ विचार लिखने हुए तो उसके लिये पचासों ग्रन्थ उथलाने पड़ते हैं। महिनों के परिश्रम के बाद ४-१० पत्र लिखने की सामग्री दिमाग में जमती है। उसे व्यवस्थित लिखना भी एक काम है। ग्रापके जैसा ममुख्य कोई साथ में दो-चार महिने रहे तो बहुत-सा काम जल्दी निपट सकता है। खैर ! ज्ञानी ने जो देखा है वहीं होना है ग्रौर

वही होगा। मैं तो सिर्फ उदयाधीन कर्म का फल भोगने वाला हूं। इतना तो निश्चित है कि जो कुछ समय इसमें जा रहा है वह लाभदायक न हो तो भी खात्मा को हानिकर तो नहीं है।

> बम्बई **१**१--७-४६

मेरा ऐसा स्वभाव है कि जिस समय जिस कृति को लेकर बैठता हूं तब ही उसकी सब सामग्री का संकलन या तारण ग्रादि करने की मूभ पड़ती है। पहले से ही ग्रनेक ग्रन्थों की सामग्री तैयार करना श्रसंभव है। जब जिस काम को गुरू किया जाता है तब ही उसकी विचारधाराएं ग्रांखों के सामने ग्राकर उपस्थित होती हैं। यदि उसके बीच में कुछ व्यवधान ग्रा गया तो फिर वह सब बिखर जाती है श्रीर स्मृति से भी निकल जाती है।

हमारे इस भवन के नये मकान का काम पूरा होने पर है। आगामी क्र अगस्त को श्रीमान् राज-गोपालाचार्य जी के हाथों इसका बड़े समारोह के साथ उद्घाटन होना निश्चित हुआ है। उसकी तैयारियां चल रही हैं। मकान बहुत भव्य और दर्शनीय बना है। बम्बई भर में एक प्रक्षिणीय स्थान बना है रूपया तो करीब २० लाख के खर्च हो जायेंगे।

ग्रापके वहां भी ग्रापका ज्ञान मंदिर बन गया है सो जानकर बहुत प्रसन्नता हुई। श्रापके संग्रह में भारी सामग्री है उसे खूब रक्षा के साथ रखने की व्यवस्था ग्रावश्यक थी ही। क्या भवन के उद्घाटन के समय यहां ग्राने का विचार करेंगे।

बीकानेर स्नाने का सापका सामंत्रण तो बहुत प्रिय लगता है लेकिन जब निकल पहूं तब तो । इच्छा तो जरूर रहती ही है कि स्नापकी सब सामग्री को ठीक से देखूं। फिर मन में यह झाता है कि सब देखकर भी क्या करना है—कार्यकाल सब प्रायः बीत चुका है।

नवरंगपुर २८-१-५०

मैंने प्रायः राजस्थान में कहीं डेरा डालने का निश्चयं किया है और सभी तो कहीं चित्तौड़ के पास ही कहीं सासन जमाने का विचार है। यत वसन्त पंचमी के शुम दिन में यह संकल्प उदयपुर में किया है। कहीं १५-२० बीघा जमीन का दुकड़ा लेकर उसी पर अपनी फोंपड़ी बनाकर रहना अपनी आवश्यकता के लिये स्वयं सन्न उत्पन्न करना तथा एकान्त जीवन व्यतीत करना यही मुख्य लक्ष्य रहेगा। "सर्वोदय साधना आश्रम" के रूप में इसका नाम करणा किया जायगा। वहां बैठे-बैठे जो भी सामाजिक सेवा निराकुल भाव से हो सकेगी उसके करने की थोड़ी बहुत प्रवृत्ति बनी रहेगी। साहित्यिक प्रवृत्ति से प्रायः मन उपरत हो रहा है। ४-५ अनाथ बालकों को लेकर मैं वहां फोंपड़ी बनाऊंगा और अपना आसन जमाऊंगा। यही मेरा प्रधान लक्ष्य सभी है।

सर्वोदय साधना आश्रम, मु. चन्देरिया जि. चित्तोड्गढ वर्तमान मुकाम राजस्थान पुरातत्व मन्दिर, जयपुर ७-५-५०

मैं पिछले मई में ता. १३ को यहां स्राक्तर यहां के पुरातत्व मिन्दर का काम चालू किया है। घीरेघीरे काम जम रहा है। सरकारी काम है। किसी को फिक्र तो है नहीं। स्रोफिसियल ढंग से सब काम होता
रहता है। राजस्थान में कुछ ऐसी संस्था बने तो स्रच्छा है इस प्रलोभन से मैंने यहां का कुछ भार लेना
स्वीकार किया है बाकी मेरा लक्ष्य तो सब चन्देरिया के स्राध्मम की धोर है। मैं यहां बीच-बीच में स्राता
जाता रहता हूं। स्थाई रूप से नहीं। चन्देरिया में भी बैठकर तो वही मुख्य करता रहता हूं। स्रभी तो वहां
कुछ मी साधन नहीं जमा। स्टेजन पर एक कोंघड़ी किराये पर रखकर उसके स्राध्मय में काम चालू किया
गया है। वहां मुख्य उद्देश्य तो खेती का है। स्वयं परिश्रम भी करने का घ्येय है। स्रभी कुमा खुद रहा है
स्रीर एक छोटासा मकान बन रहा है। × × × राजस्थान पुरातत्व मन्दिर का कार्य क्षेत्र बहुत ही संकुचित
रखा गया है। राजस्थान में संस्कृत साहित्य की खोज स्रीर कुछ ग्रन्थों का प्रकाशन बस इतना ही—इसकी कार्य
सीमा निर्घारित को गई है। यहां के पुरागों बाह्मगों की वृत्ति को इस निमित्त से कुछ रपया मिल जाय तो
ले लेना—इस हिन्द से काम कर रही है। इनको साहित्य, संस्कृति या इतिहास के उद्धार की कोई चिता नहीं
है-कल्पना भी नहीं है।

भारतीय विद्याभवन बम्बई-७ ता. १४-७-५३

मैं भोजन के लिये उठने वाला ही था और भवन के ४ मंजिल उतर कर अपने रहने के मकान में पहुंचने को उठा ही था कि आपका थो. का. हाथ में आया उसी क्षण वापस टेबिल पर बैठकर आपकी आजा का पालन कर रहा हूं और यह पत्र लिख रहा हूं। मोजन और चाय अब तीन बजे एक साथ ही लूंगा कल सायंकाल से सिर में दर्द हो रहा है इसलिये सुबह भी कुछ नहीं लिया था—टेबिल पर प्रूफों का ढेर पड़ा है इसलिये निपटाने की हेब्टि से सुबह के ७ बजे से एकासन पर बैठा हूं —××× आप लिखते हैं—मैं कुछ रूट हुआ हूं! सो कैसे जाना? हां कभी कभी रोष आने जैसा आपका तकाजा होता है पर वह तो काम की हब्दि से आप मुफे चाबुक दिखाते रहते हैं ऐसा मानकर रोष को छुटकार देता हूं—पर इतनी बात जरूर मन में आजाती है कि आप नितान्त लोभी प्रकृति के और एक मार्गी हैं—जो आया उसे उठाया और कोठार में रखा—वाली कहावत के आप उदाहर सा दिखाई देते हैं और जो कुछ थोड़ा बहुत जैसा वैसा भी काम कर रहा हूं उसकी कोई खास कद्र आपको है नहीं और आप सदैव—यह नहीं हुआ—वह नहीं हुआ के चाबुक मुफे लगाते रहते हैं सो जरा मेरे जैसे अल्पज्ञ और अल्प प्रतिष्ठा वाले व्यक्ति के लिये आकर लगना स्वाभाविक है। पर मैं यह जरूर समकता हूं कि आपका आशय तो ठीक है—उसमें विवेक की कमी है। मेरे लिये तं। आशय ही ग्रहसीय है और उसी को नजर सामने रखकर मैं आपके मान ममत्व भाव रखता हूं और रखता रहंगा।

 $\mathsf{X}$   $\mathsf{X}$   $\mathsf{X}$   $\mathsf{X}$ 

केवल अपनी मूर्खता मरी धुन के कारण उनके (प्रतियों) पीछे पड़ गया और न शरीर, न समान, न खानपान, और आरोभ्य-आनन्द अदि का ध्यान रखा और न किसी के प्रोत्साहन या प्रशंसा की आकांका की-केवल स्वान्त संतोष की दृष्टि से- ज्ञानीपासमा की दृष्टि से यह मजूरी करता रहा हूं।

यहाँ पर कई ग्रन्थों का काम एक साथ चल रहा है उन सबके प्रकादि देखने पड़ते हैं—रोज ३-३,४-४, फर्मों के प्रक धाते हैं उनका मूल से मिलान करना, ठीक करना ग्रादि बड़ी संसट है ग्रापको इस काम के करने की तो कोई कल्पना है नहीं—यदि मेरे साथ दो महिने बैठकर इस काम का कुछ ग्रनुभव कर लें तो फिर ग्रापको ज्ञान होगा कि किस तरह काम किया जाता है। ग्राप हर दफह लिखते रहते हैं कि वह छप गया होगा-वह छप गया होगा परन्तु इस छपने में किस तरह पिसना पड़ता है आकर देखिये ग्रीर फिर कुछ ख्याल करिये—गरीर की इस क्षीण अवस्था में भी मैं १४-१४ घंटे यहां पर काम कर रहा हूं साथ में ग्रमृतलाल, लक्षमण, रिसकलाल, प्रो० भायाणी वगैरह भी हैं—परन्तु ये सब थक जाते हैं ग्रीर मैं रात को १२-१२ बजे तक काम करता रहता हूं।

लिखते लिखते थकसा गया हूं और इसी बीच कई जर्ने आगये ३-४ बज रहे हैं मैं अपनी जगह से हिला तक नहीं हूं—चाय भी यहीं बैठकर पी ली है—ग्रब उठकर प्रेस में जाना है—सो ग्रब यहीं खतम करता हूं मैंने सहजभाव से जी मन में आगया सो लिख डाला आप उस पर कोई गौर नहीं करें—हम समब्यसनी जो रहे।

जयपुर २१-४-५५

मेरी झांखें अब दिन प्रतिदिन क्षीए होती जा रही है इमिलये पत्रादि का लिखना कष्ट सा प्रतीत होता रहता है। जो कुछ थोड़ा बहुत काम हो सकता है वह कुछ व्यवस्थारमक और संपादनारमक रहता है। राजस्थान सरकार ने इस कार्यालय को जोधपुर ले जाना सोचा है—वहां पर इसके लिये नया भवन बनाने की योजना भी बनाई गई है और गत ता. १ अप्रेल को राष्ट्रपति के हाथों से उसका शिलान्यास भी किया गया है। × × मैंने तो गत फरवरी में सरकार को सूचित कर दिया था कि मैं अब इस कार्यालय के काम में अपना विशिष्ट योग देने में असमर्थ हो रहा हूं अतः मैं निवृत्त होता चाहता हूं पर मुख्यमंत्रींजी ने विशेष अन्रोध किया कि अभी इस कार्यालय को ठीक जम जाने दीजिये और इसे जमाइये—हम इस विषय में आप चाहेंगे वैसा करने को तैयार हैं—इत्यादि।

्जाघपुर ३०-**१**२-६४

विल्हण चरित के विषय में भ्रापने जो सूचना दी, उसके लिये ग्रामार ।  $\times$   $\times$  मैं कल चित्तौड़ जा रहा हूं।

### मनोषो-कर्मयोगी

किसी सावनाशील-जीवन, कर्मयोग मय पुरुषार्थ और प्रकाण्ड पांडित्य की त्रिपुटी के तपोमय व्यक्तित्व का स्थाल ब्राता है तो राजस्थान में मेरे सामने मुनि जिन विजय जी महाराज की मृत्ति खड़ी हो हो जाती है। जब मैंने सबं प्रथम साबरमती ब्राश्रम में लगभग ब्राज से कोई ४५ वर्ष पूर्व उनके दर्शन किये थे तो मेरे मन पर उनके व्यक्तित्व की एक ब्रमिट छाप बन गई थी। उसके बाद मेरे राजस्थान चले ब्राने पर और मुनि महाराज के भी विदेश यात्रा काल तथा ब्रधिकतर भारतीय विद्या भवन बस्बई, शान्ति निकेतन एवम ब्रहमदाबाद में अपने शोध कार्यों में संलग्न रहने से प्रत्यक्ष सम्पर्क नहीं बना रह सका।

इसके बाद मेरा उनका निकटक्सी सम्पर्क उदयपुर में होने वाले राजस्थान हिन्दी साहित्य सम्मेलन के अवसर पर १६४० में हुआ। तब तक वे संभवतः चित्तीड़ के पास चन्देरिया आश्रम में आ गये थे या आने वाले थे। बाद में तो कई बार उनके संत्संग का लाम मिलता रहता है। पिछले वर्षो बम्बई, अजमेर, जयपुर, जोधपुर में सम्पर्क के कई अवसर मुक्ते मिले। पिछले वर्षे ही जनवरी मास में उनके अनुरोध पर मैं उनकी जन्मभूमि के ग्राम रूपाहेली में उनके नव निर्मित गांधी ग्राम भवन को लोलने गया, तब उनके दर्शनों का लाभ मिला था।

रूपाहेली (मेवाड़) ग्राम के एक राजपूत परिवार में जन्म लेते वाले ग्राठवर्षीय बालक के मन में साधना की ऊची तड़प ग्रीर जिज्ञासा होना तथा इसके लिए उचित संयोग जुड़कर ग्रहिसा मार्ग को ग्रपनाते हुए उस पर चल पड़ना किसी पूर्व संस्कार का ही सुयोग माना जा सकता है। ग्रपने साधना शील जीवन में मुनि जी ने विविध स्थानों पर रह कर ग्रपनी जिज्ञासापूर्ति के लिए ग्रथक परिश्रम द्वारा कई भाषाभ्रों का ग्रध्ययन किया। हिन्दुस्तान के कई हिस्सों में पुरात्तव की खोज श्रीर प्राचीन ग्रन्थों के ग्रध्ययन की हिन्द से तो वे घूमे ही, जर्मनी ग्रादि पाश्चात्य देशों में भी इनका इसी काम के लिए जाना हुआ था। ग्राज हम देख रहे हैं कि पुरातत्व के बारे में उनका जान कितना व्यापक ग्रीर ऊचा है।

श्रपने मन में निरन्तर बने रहने वाले कर्म योगी मावों श्रीर वीर पूजा के संस्कारों ने ग्रास्तिर उन्हें अपनी मातृभूमि की वीर स्थली चित्तौड़ की ग्रोर श्राकिषत किया। पुरावत्व ग्रीर इतिहास के सूक्ष्म श्रध्ययन ने उनकी श्रन्त श्रेरणा को जागृत करके जीवन के उत्तरकाल में उनको श्रिस्त ऐतिहासिक नगरी चित्तौड़ के श्राङ्गण में ला बिठाया। यो राजस्थान ग्रीर मुख्यतः मेवाड़ भूमि से उनका ग्राकर्षण बना रहना स्वाभाविक ही था परन्तु १६४० में तो बम्बई, श्रहमदाबाद के अपने संग्रहालयों, पुस्तकालयों ग्रीर विद्वत् गोष्ठी की स्वजन मंडली के मनमोहक साथ को छोड़कर चित्ताड़ के पास के छोटे से ग्राम चंदेरिया के जगल में श्रा बसे। चंदेरिया स्टेशन के समीप एक बियावान सा जंगल जहां ढाक, खेजड़े ग्रीर बंबूल के पेड़ खड़े थे, अड़बेरियों से

आच्छादित कंटकाकी एं भूमि के भाग्य उदय होने को थे कि मुनिजी के पांव वहां पड़े। इस स्थान पर आते ही जब उन्होंने देखा कि यह एक ऐसा स्थान है जहां से प्राची-दिशा में प्रात:कालीन सूर्योदय के साथ ही हमारे पूर्वजों की कीर्ति को उजागर करने वाला बेड़च-गंभीरी के संगम तट पर आसीन यह विशाल किला और कीर्तिस्तंभ विजय स्तंभ तथा मीरा मंदिर मुक्ते निरंतर उल्लिसत संतुष्ट करता रह सकेगा एवम् हरि-भद्र सूरि सरीखे विद्वात् मनीषी पुरुष की साधना, मुक्ते अनुप्रािगत करती रह सकेगी जिसने १४०० प्रन्थ लिख कर राजस्थान के पुरातत्त्व साहित्य के अखूट भंडार को भरपूर किया था तो उन्होंने यहीं डेरा डाल दिया।

वस फिर क्या था मुनिजी की फोंपड़ी बनी, स्वयं परिश्रम पुरुषार्थ में पीछे नहीं रहे और कुछ ही क्यों में चंदेरिया स्टेशन के पास की भूमि ने एक सुन्दर सुहावने भ्राश्रम का रूप घारण कर लिया जो प्राच्य-कालीन ऋषियों के म्राश्रम की भांति ही मन को लुभावना लगता है। इस भ्राश्रम की स्थापना के साथ ही इस क्षेत्र की गरीबी, भुखमरी और बेकारी की पीड़ा मुनिजी के दयाई हृदय को वेधने लगी। ग्रास पास के बेकार भूखे लोगों को काम देने और अन्नोत्पादन के काम में वृद्धि करने के इरादे से उन्होंने बीसियों बीघा बीरान भूमि को भ्रपने मध्यवसाय से कृषि योग्य बनाकर तीन गहरे कुए खुदवा बंधवा कर जमीन की सिचाई की व्यवस्था की।

चित्तौड़ जिले के प्रवेश द्वार पर हिरमद्र सूरि के नाम पर एक सुन्दर मंदिर, तथा मामाशाह भारती भवन की इमारत एवम् सर्वोदय साधना ग्राश्रम चंदेरिया में संवंदेवायतन नाम से सभी मतावलिम्बयों के देवताग्रों वाला ब्राकर्षक मनोहर मंदिर तथा इमारतें खड़ी करने में जहां मुनिजी को हिरिभद्र सूरि, भामाशाह ग्रादि की स्मृति में धपने श्रद्धा पुष्प ग्रपंग करने की कल्पना रही है, वहां गरीबों को काम देने ग्रीर ग्रपनी शक्ति के अनुसार उनकी मदद करने की कारिएक प्ररेगा भी रही है। हाल ही उन्होंने प्रपनी जन्मभूमि रूपाहेली ग्राम में बत्तीस हजार २० की लागत से जो गांधीग्राम मवन निर्माग करवाया है, उसका उल्लेख में ऊपर कर ही चुका हूं। इस भवन में प्रादेशिक कस्तूरबा स्मारक निधि की ग्रीर से एक बाल मंदिर चल रहा है। इन भवनों की स्थाई ब्यवस्था के लिए मुनिजी ग्रपने विश्वस्त लोगों का एक द्रस्टी मंडल बनाने की सीच रहे हैं।

अब रही उनकी विद्वत्ता बाली बात । यों तो मुनिजी महाराज कहा करते हैं कि मैंने जीवन में जो कुछ उपयोगी काम किया है, वह है, "इस आश्रम तथा पास की जमीन में अन्न के दाने पैदा करने वाला थोड़े से समय का काम ।" पुरातत्व के काम, अध्ययन मनन चिन्तन अमगा आदि जीवन के सम्पूर्ण अन्य कार्यों को वे आज फालतू ही मानते हैं। यह उनकी महानता है कि इस प्रकार कह कर वे लोगों के पुरुषार्थ और कर्म-शक्ति को जपाना चाहते हैं, परन्तु उन्होंने विविध साषाओं के अध्ययन से जीवन में अपनी बौद्धिक प्रतिभा को बढ़ाया। संस्कृत प्राकृत आदि प्राचीन भाषायें, हमारे देश की प्रचलित विभिन्न प्रादेशिक भाषायें, अपे जी, जर्मन, फेंच ग्रादि कुल मिलाकर एक दर्जन से भी अधिक भाषाओं का ज्ञानार्जन करना उनके ग्रन्थों का निचोड़ लेकर उनके प्रसादों से मातृभाषा के भंडार को मंडित करना क्या कम महत्व की बात है ? यह खुशी की वात है कि उनकी मुल्यवान् सेवाग्रों से लाभान्वित होने का सुयोग राजस्थान सरकार को भी मिला और उसने मुनिजी की विद्वात्ता और प्रतिभा का लाभ लेने के ख्याल से उन्हें प्राच्य-शोध संस्थान के डाइरेक्टर के

श्री हरिभाऊ उपाध्याय [ ३७

हप में ऊंचे पद पर झासीन किया। झाज इस विभाग में मुनिजी महाराज से ही प्रेरणा पाये हुए उनके साथी काम कर रहे हैं। उनकी विद्वत्ता और पुरातत्व के महान्जाता होने के कारण ही तो वे झहमदाबाद के गुजरात विद्यापीठ के प्राच्य प्रतिष्ठान के झाचार्य रहे, भारतीय विद्या भवन बम्बई के डाईरेक्टर पद को सुशो-भित किया तथा शान्ति निकेतन में मुख्यायिष्ठाता रूप में वहां के जैन ग्रासन को सुशोभित किया।

५५ वर्ष से ग्रधिक उम्र होने पर भी झाज उनमें जो कार्यशीलता, उत्साह और प्रेरक शक्ति हिंद-गोचर होती है, वह श्रद्भुत है। परमेश्वर इस मनीषी पुरुष को राष्ट्र श्रौर जनसेवा के लिए चिरकाल तक स्वस्थ-सुखी रखे, यही मनोकामना है।

## मुनि श्री जिनविजयजी

#### मनिश्री जिनविजयजीः एक सांस्कृतिक साधक-

राजस्थान में जब प्राच्य विद्या की चर्चा करते हैं, तब मुनि श्री जिनविजयजी का नाम बरबस हमारे सामने उभर ग्राता है। यों तो हमारे देश के इस सपूत ने राष्ट्रीय ही नहीं, ग्रन्तर्राष्ट्रीय ख्याति भी प्राप्त की है, किन्तु राजस्थान के सांस्कृतिक ग्रीर बौद्धिक जगत में प्राच्य विद्या की सामग्री का संकलन कर एक महत्व के प्राच्य विद्या संस्थान की स्थापना उन्होंने की है, वह उनकी राष्ट्र को विशिष्ट देन है।

#### वे एक बौद्धिक श्रान्दोलन हैं —

कहने को तो जोधपुर स्थित राजस्थान प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान ग्रब एक सरकारी संस्थान है, किन्तु उसकी कल्पना करने ग्रीर उस कल्पना को मूर्त रूप देने में हमारे मुनिजी का कितना महान योगदान रहा है, उसके प्रति ग्रामार-प्रकट करना भी सम्भव नहीं है, शब्दाविल में उस योगदान को ग्रामिव्यक्त नहीं किया जा सकता। इस संस्थान को सरकारी हिष्ट से भी प्रवलोकन कर सहज ही ग्रनुमान लगाया जा सकता है कि इस मनीबी ने सांस्कृतिक हिष्ट से समृद्ध राजस्थान की विपुल सांस्कृतिक ग्रीर कलात्मक थाती की किस प्रकार रक्षा की है। उन्होंने एकाकी होते हुए भी वह कार्य कर दिखाया है, जो ग्रनेकों के लिए भी सहज सम्भव नहीं है। यह कार्य भी इस कारण से सम्भव हुन्ना कि श्रीमुनि जिनविजयजी एक व्यक्ति नहीं, एक संस्थान हैं, एक विद्वान मात्र नहीं, बिल्क देश की समग्र भावधारा के प्रतीक हैं। उनका समस्त जीवन इस बात की पुष्टि करता है कि मुनि जिनविजयजी का व्यक्तित्व देश की सामुदायिक ग्रीर सामाजिक भावधारा को ग्रागे बढ़ाने में कियाशील रहा है।

#### राष्ट्रीयता के पालने में पले थे-

श्रीमृति जिनविजयजी का जन्म राजस्थान के एक ग्राम रूपाहेली में हुआ था। वे जन्म से क्षत्रिय थे, किन्तु साधना और सेवा से जैनावलत्बी बन गये। वे पैदा तो राजस्थान में हुए थे, किन्तु उनका कमक्षेत्र राजस्थान, गुजरात, महाराष्ट्र, बंगाल श्रादि क्षेत्रों की सीमाओं को पार कर श्रन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र तक विस्तीर्ग हो गया। इसका कारण था कि मृति जिनविजयजी मां भारती और सरस्वती की सेवा निरन्तर करते रहे। श्राज भी उनकी साधना का दीपक जाज्वत्यमान है। साधक का क्षम एका नहीं है।

#### सरस्वती ग्रौर राष्ट्रीयता के सेवक-

श्री मुनि जिनविजयजी जितने सफल सरस्वती की साधना में हुए, उतने ही प्रबल पुजारी राष्ट्रीय देवता के रहे हैं। देश-भक्ति उन्हें स्वभाव श्रीर पैतृक दोनों स्त्रोतों से प्राप्त हुई है। भारतीय स्वाधीनता के

संग्राम में श्री मुनि जी के पूर्व जों का विशिष्ठ थोगदान रहा है। तस्कालीन विदेशी धासन के विष्ठ धाक्रमस्मात्मक श्राचरण के कारण सन् १८५७ में इनके पूर्व जों की जमीन, जायजाद और जागीर श्रादि सरकार ने छीन ली थी। उनके श्रनेक संबन्धियों को अपने प्राणों का उत्सर्ग भी करना पड़ा था। प्रपने पूर्व जों की इसी राष्ट्र भिनत की परम्परा में पलने के कारण मुनि जी राष्ट्रीय स्वातम्त्र्य, श्रान्दोलन की श्रोर स्वभाव श्रीर संस्कारों से श्राक्षित हुए। सन् १६१६ में वे स्वर्गीय लोकमान्य तिलक के श्रीर सन् १६२० में वे राष्ट्रिय महात्मा गाँधी के सम्पर्क में श्राये। इसके परिणामस्वरूप श्री मुनि जिनविजयजी हमारे उस राष्ट्रीय श्रान्दोलन के श्रंग बन गये, जो न केवल मारत की राजनीतिक श्राजादी के लिए चलाया गया था, बल्कि जिसने एक नई राष्ट्र घारा को भी जन्म दिया था। भारतीय जागरण के इस महायश्र में श्री मुनि जी निरन्तर सिक्रय रहे। राजनीतिक श्रान्दोलन के मध्य रहते हुए भी श्री मुनि जिनविजयजी की साधना का केन्द्र मुख्य रूप से एक ही दिशा की श्रोर रहा। श्रीर यह दिशा थी, प्राच्य विद्या के कार्य को संगठित श्रीर विकसित करना।

#### बहुमुखी प्रतिभा---

श्री मुनिजी बहुमुखी प्रतिभा के धनी हैं किन्तु प्राच्यिवद्या के क्षेत्र में उन्होंने जो साधना की है, उससे उन्होंने न केवल स्वयं का प्रत्युत देश के नाम को गौरवान्वित किया है। इस क्षेत्र में श्री मुनिजी द्वारा की गयी सेवाधों के लिए जहाँ भारत सरकार ने उन्हें "पदम श्री" की उपाधि से ग्रलंकृत किया था, वहाँ दूसरी श्रोर जर्मनी की विश्व विख्यात "श्रोरीएन्टल सोसाइटी" का "श्रोनेरेरी सदस्य" बनने का भी सम्मान प्राप्त किया है, यह सम्मान प्राप्त करने वाले केवल श्री मुनि जी दूसरे भारतीय हैं।

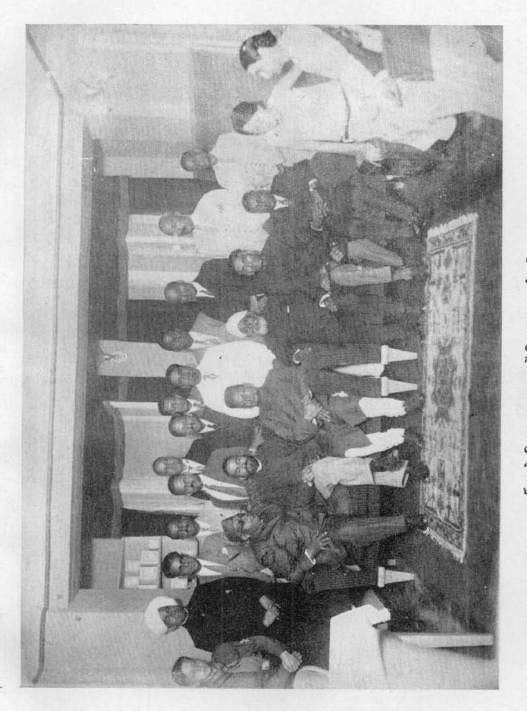
श्री मुनिजी धर्मों ग्रीर प्राच्य विद्याग्रों के ख्यातिनामा विद्वान् हैं। उनकी उपलब्धि के पीछे एक युगानतकारी सेवा ग्रीर साधना निहित है। उनका मांडारकर रिसर्च इन्स्टीट्यूट से भी बड़े निकट का संबंध रहा है। सन् १६१६ में वे उसके कार्यों से सम्बद्ध हुए थे ग्रीर इसके पश्चात् सन् १६२० में महात्माजी के श्रामन्त्रण पर उनका सम्बंध ग्रहमदाबाद के गुजरात राष्ट्रीय विद्यापीठ से हुन्ना। वे "गुजरात पुरातत्व मन्दिर" के ग्राचार्य बनाये गये। तब फिर इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए उन्हें जर्मनी जाने का ग्रवसर भी प्राप्त हुन्ना, जहां बलिन नगर में उन्होंने "हिन्दुम्तान हाउस" नामक कार्यालय की स्थापना की। इसी प्रकार से गुरु रवीन्द्र ठाकुर के विशेष ग्रामन्त्रण पर श्री मुनिजी शान्ति निकेतन गये, जहां उन्होंने प्राकृत एवं जैन साहित्य के ग्रध्ययन, शोध श्रीर प्रकाशन कार्य को चलाने के लिए एक जैन ग्रध्ययन पीठ की स्थापना की। यही नहीं, कलकत्ते में "सिंघी जैन ग्रंथमाला" ग्रीर बम्बई में भारतीय विद्यामवन की स्थापना श्रीर संचालन के कार्यों के सम्पादन में भी श्री मुनिजी का ग्रपना विशेष योगदान रहा है। चाहे तो कोई भाषा सम्मेलन हो ग्रीर चाहे साहित्य ग्रनुसंघान का कार्य, श्री मुनिजी उसमें सदैव सिक्य रहे हैं। इन सभी कार्यों की श्रापना में मुनिजी ने जो बहुत वड़ा कार्य किया, वह है राजस्थान प्राच्य संस्थान की स्थापना का।

#### एक महान देन-

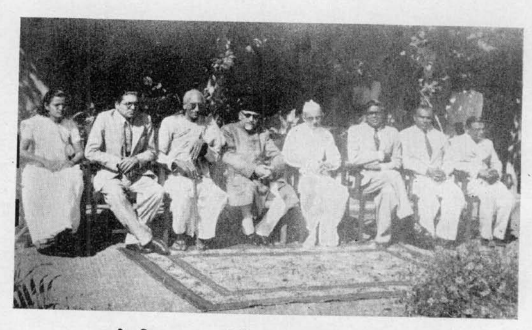
राजस्थान का पुरातत्व की हब्दि से देश में एक महत्वपूर्ण स्थान है। समस्त देश में जितने भी

प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान हैं, उनमें राजस्थान प्राच्य विद्या-संग्रहालय देखने योग्य हैं। इस संस्थान की स्थापना श्री मुनि जिनविजयजी के अथक और अकथ प्रयासों का ही परिगाम है। सन् १६५० में इस संस्थान का आरम्भ श्री मुनिजी की प्रोरणा से हुआ था। तब इसका नाम "राजस्थान पुरातत्व मन्दिर" था। इस संस्थान की करूपना को साकार रूप प्रदान करने के लिए श्री मुनिजी इसके प्रथम आंनरेरी डाइरेक्टर बने। संस्थान की छोर से "राजस्थान पुरातन ग्रन्थ माला" नामक जो महत्वपूर्ण कार्य हाथ में लिया गया उसका भी सुसंचालन मुनि जी द्वारा किया गया। इसके परिगामस्वरूप उनकी देखरेख में संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रं श, प्राचीन हिन्दी, राजस्थानी, गुजराती, धादि विभिन्न भाषाओं में अनेक ग्रन्थों का प्रकाशन हुआ है। श्रव श्री मुनिजी संस्थान के निदेशक नहीं है। किन्तु उन्होंने जो प्रकाशन कम आरम्भ किया था, वह श्राज भी प्रगति पर है। श्री मुनि जी ने जब इस प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान को आरम्भ किया था, तब इसके पास अपना कोई संग्रह नहीं था। किन्तु उन्होंने राज्य भर से प्राच्य विद्या संबंधी ग्रत्यन्त दुर्लभ सामग्री का बहुत वृहद् भण्डार बना डाला जिसे देखने के लिए देश विदेश के विद्वान, अनुसंधानकर्ता श्रीर कला मर्में जोघपुर आने लगे हैं। इस ग्रलभ्य संग्रह यगैर संस्थान के कार्यों की सभी विद्वानों ने मुक्त कंठ से प्रशंसा की है। निः संदेह, श्री मुनि जिन विजय जी के डारा लगाया गया यह ज्ञान का वृक्ष आज राजस्थान की बौद्धिक वसुंघरा पर राज्य का गौरव बढ़ा रहा है।

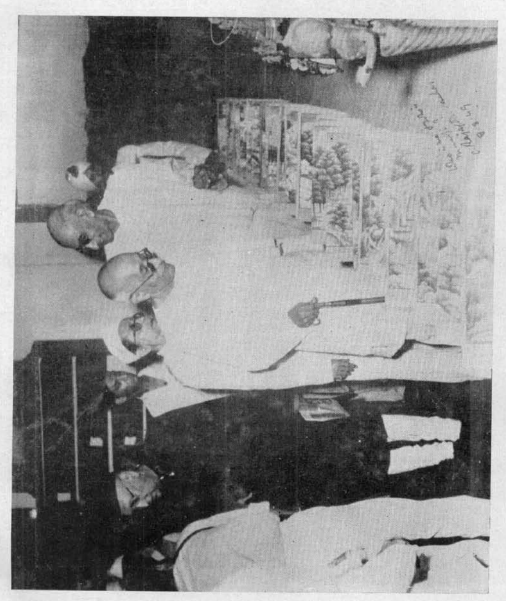
किन्तु जोधपुर स्थित प्राच्य विद्या प्रतिष्ठान की स्थापना कर ही श्री मुनि जिनविजयजी ज्ञान्त नहीं बैठ गये। साधक की साधना अब भी चल रही है। आज भी एक पतला-दुबला, लम्बे शरीर वाला वयोवृद्ध व्यक्तित्व एक महान साधक के रूप में अब भी प्राच्य विद्या की सामग्री के अध्ययन-मनन करने के लिए पोथियों और पत्रिकाओं में भारत की सांस्कृतिक आत्मा को टटोलने में लीन है। उसका यह कम युगों तक चलता रहा है और वर्षों तक जन-मानस पर इस महान साधक की तस्वीर, थिरकती रहेगी। ईश्वर उन्हें और अधिक आयु अदान करें ताकि उनके परिपक्ष जान का लाभ आने वाली पीढियों को प्राप्त होता रहे....



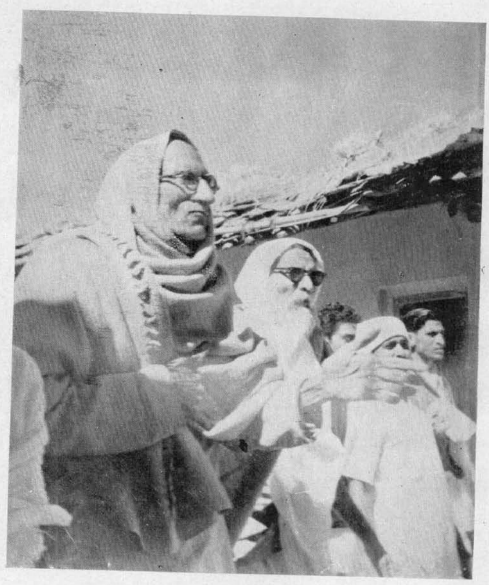
बाई श्रोर से बैठे हुए :—श्री शिवप्रसाद गुप्त, राजा महेन्द्रप्रताप, पं॰ गौरीशंकर मिश्र, प्रो॰ कर्वे, मुनि जिनविजय ग्रौर श्री चृडगर। बलिन के हिन्दुस्तान हाउस में लिया गया दुलंभ चित्र



भारतीय विद्या भवन बम्बई में मुनिजी मौलाना ग्रबुलकलाम ग्राजाद ग्रौर श्री कन्हैयालाल माणिकलाल मुंशी के साथ



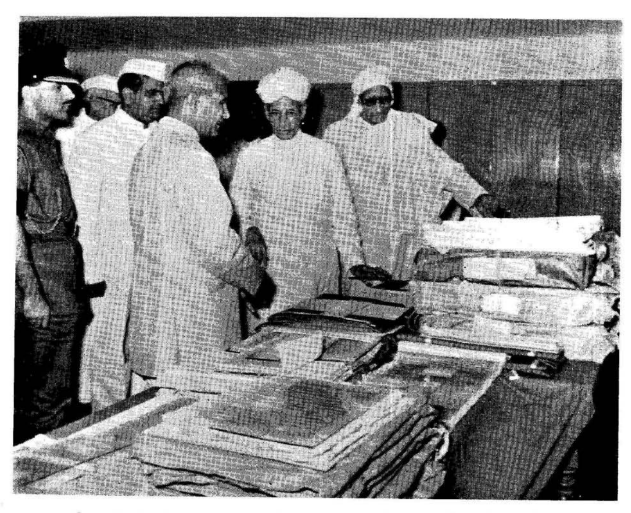
भारतीय विद्या भवन में श्री राजगोपालाचारी तथा मुनिजी राजाजी का चित्रांकित प्रश्न—Who is me and who is Muniji ?



मुनि जिनविजय श्रौर सन्त विनोबा
( सन्त विनोबा को सर्वोदय साधना श्राश्रम समर्पित करते समय )



पद्मश्री की उपाधि से ग्रलंकृत होते समय



राष्ट्रपति श्री सर्वपल्ली राघाकृष्णन् को राजस्थान के हस्तलिखित ग्रन्थों का परिचय देते हुए पास में राजस्थान के मुख्य मंत्री श्री मोहन लाल सुखाड़िया

## तृतीय खण्डः लेख संगृह

|      |                                                                                                                 |                                     | पृ∙        |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|------------|
| ₹.   | Religious background of the Kuvalayamala                                                                        | Prof. Dr. A. N. Upadhye<br>Kolhapur | 8          |
| ٦.   | What were the contents of the<br>Dṛṣtivāda                                                                      | L. Alsdorf, Germany                 | v          |
| ₹.   | Religious condition in S. E. Rajasthan from early Inscriptions (C.400 B.C. to 300 A.D.)                         | Dr. Adris Banerji, New Delhi        | ११         |
| ٧.   | P arasaka the fifth varna                                                                                       | P. V. Bapat, poona                  | २०         |
| ሂ.   | जहाँगीर नो विधर्मी पवित्र<br>पुरुषो प्रत्येनो ग्रादर                                                            | डॉ० छोट्समाई र० नायक, बंबई          | २ <b>१</b> |
| Ę.   | समाधि पूर्वक मरण                                                                                                | श्री जुगल किशोर मुस्तार 'युगवीर'    | ₹ 0        |
|      | कबीर ग्रौर मराग तत्व                                                                                            | डॉ॰ कन्हैयालाल सहल, पिलानी          | şц         |
| ₹.   | जैन धर्म और उसके सिद्धान्त                                                                                      | डॉ० देवेन्द्र कुमार शास्त्री        | ४०         |
| ٤.   | Kautilya on war                                                                                                 | R. P. Kangle                        | ४०         |
| { o. | (चौलुक्य) महाराजाधिराज<br>श्री दुर्लभराज के समय का<br>राष्ट्रीय संग्रहालय दिल्ली का<br>वि० सं० १०६७ का दान पत्र | डॉ० दशरथ शर्मा, जोधपुर              | ሂሩ         |
| ₹₹.  | एक राजस्थानी लोक कथा का<br>विश्लेषसात्मक श्रध्ययन                                                               | डॉ० मनोहर शर्मा, विसाऊ              | ६२         |
|      |                                                                                                                 | ·                                   |            |
|      | वगड़ के लोक साहित्य की भांखी                                                                                    | प्रो॰ डॉ॰ एल॰ डी॰ जोशी, मोडासा      | ĘE         |
| ₹₹.  | विद्यापति : एक भक्त कवि                                                                                         | डॉ॰ हरीम, लखनऊ                      | 83         |
| ٧.   | महाकवि चनपाल : व्यक्तित्व एवं कृतित्व                                                                           | डॉ० हरीन्द्र भषरा जैन               | १०४        |

| १५. गुजरात में रचित कतिपय<br>दिगम्बर जैन-ग्रंथ<br>१६. जैन ग्रागम-ग्रोपपातिक सूत्र का | डॉ० भोगीलाल जयचन्द भाई सांडेसरा<br>बड़ौदा | ११६        |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|------------|
| सांस्कृतिक श्रध्ययन                                                                  | श्री भ्रगरचन्द नाहटा, बीकानेर             | <b>१२१</b> |
| १७. Study of Titthogaliya                                                            | Shree Dulsukh Malvania<br>Ahamedabad      | १२८        |
| १६. राजस्थान भाषा पुरातत्व                                                           | डॉ॰ उदयसिंह भटनागर, उज्जैन                | ३६१        |
| १६. निमाड़ी भाषा श्रौर उसका क्षेत्र विस्तार                                          | श्री रामनारायण उपाध्याय, खंडवा            | १७४        |
| २०. Jain Iconography:                                                                | Shree Uma Kant P. Shah                    | १८४        |
| a brief survey                                                                       | Baroda                                    |            |
| २१. An Introduction to the                                                           |                                           |            |
| Iconography of the Jain<br>Goddess Padmavati                                         | Shree A. K. Bhattacharya                  | २१६        |
| २२. The Temple of Mahavir at Ahar                                                    | Shree M. A. Dhaky                         | २३०        |
| २३. स्वयंभूकृत रिटठ्गोमिचरित्र<br>मांथी पच्चीस देश्य शब्दो                           | डॉ० हरिबल्सभ चून्नीलाल भाषाणी<br>अहमदाबाद | २३३        |
| २४. वितण्डा                                                                          | श्री ग्रेस्तेरे ग्रे. सोलोमन, ग्रहमदाबाद  | २४०        |
| २५. भारतीय कला के मुख्य तत्व                                                         | डॉ० वासुद्धेव शरहा श्रग्नवाल, काशी        | २४३        |
| २६. भारतीय मूर्ति कला में त्रिविकम                                                   | डॉ० ब्रजेन्द्रनाथ शर्मा, नई दिल्ली        | २५२        |
| २७. भारतीय संस्कृति में वृजकला ग्रौर<br>उसके ऐतिहासिक तिथिकम का विचार                | श्री रावत चतुर्भु ज<br>भरतपुर             | २६१        |
| २८. श्री गौडी पार्श्वनाथ तीर्थ                                                       | श्री भंवरलाल नाहटा, बीकानेर               | २६३        |
| २६. भारतीय संगीत शास्त्र में मार्ग<br>ग्रौर देशी का विभाजन                           | डॉ० प्रेमलता, वारागासी                    | २७६        |
| ३०. पृथ्वीराज विजय: एक<br>ऐतिहासिक महाकाव्य                                          | डॉ० प्रभाकर शास्त्री, बीकानेर             | २८७        |
| ३१. संस्कृत की शतक परंपरा                                                            | डॉ॰ सत्यव्रत 'तृषित', श्री गंगानगर        | ₹०८        |
| ३२. महाकवि समय सुंदर ग्रीर उनका<br>छत्तीसी साहित्य                                   | श्री सत्य नारायसा स्वामी, बीकानेर         | ३२४        |
| ३३. जैन दर्श्वन का कर्म सिद्धान्तः                                                   |                                           |            |
| खीवम का सनोवैज्ञानिक विश्लेषरा                                                       | प्रो० प्रेमसुमन <b>जै</b> न, बीकानेर      | 388        |
| ३४. सध्यमेव जयते नानृतम्                                                             | श्री म० ग्र० महेन्दने, पूमा               | ३४६        |

### Religious Back-ground of the Kuvalayamālā

The importance of the great Prākrit Campū, namely, the Kuvalayamalā of Uddyotanasūri (A. D. 779), caught the attention of Orientalists primarily through the researches of Muni Shri Jinavijayaji. Further, as the General Editor of the famous Singhi Jaina Series, he made all arrangements, almost with personal interest, for its inclusion and publication in that Series. It was critically edited by the present writer, and was published by the Bharatīya Vidyā Bhawana, Bombay, in 1959, as No. 45 of the above Series. The Sanskrit Digest of the Prākrit Campū by Ratnaprabhasūri was also issued as a Supplement. The Introductions etc. are ready and on way to the press. I could work on this great Campū only through the encouraging help of Muniji, and I contribute this paper on the religious aspects of that work as an humble tribute to the scholarly achievements of Muni Shri Jinavijayaji.

Jainism is called Ethical Realism, and this brings out its salient traits to the fore. The theory of rebirth, the Karma theory which automatically operates, moral responsibility of the individual and allied doctrines were the characteristics of Sramanic culture; and they are all inherited in Jainism. The Jaina Karma doctrine is most uncompromising and undiluted: every one is responsible for, and can never escape without reaping the consequences of, his Karman: a sort of vibration operating through mind, speech and body as a result of which the soul incurs material Karmic bondage. Thus the Jaina teachers, therefore, have evolved philosophy of conduct and pattern of behaviour uninfluenced by any reliance on Supernatural intervention or guidance. First, the individual is made highly self-reliant, and the Teacher leaves no opportunity to put him on the right track of religion. The erring soul is shown the correct path through religious instruction. Secondly, the Kuvalayamālā is primarily a Dharmakathā, if it is called, and has become, Samkirnakatha, it is because the author has incidentally added contexts and topics of Artha and Kama; and even these, in the long run, are conducive to the practice of Dharma. In this pattern of narration, the various facets of Dharmakatha are as well included. Thirdly, the very objective of the tale is to illustrate the effects of morbid temper, i.e., of Krodha, Mana, Maya, Lobha and Moha under the sway of which are acting the chief characters in this story. If they are to be brought on the right track, religious instruction is the most effective remedy. Lastly, moral instruction is the chief aim of the author, and the entire tale is narrated in such a manner that the erring man and woman should learn the pattern of good behaviour by seeing and hearing what is happening to the characters under various circumstances.

Śramanic teacher is an adept in this art. The result is that the Kuvalayamālā has become a huge repository of religious discourses put in the mouth of religious Dignitaries; and the elements of story will not suffer much, even if these are excluded from the narration. All such discourses may be put together here to see what a vast range of Jaina dogmatics is covered by Uddyotana. First the pages and lines are noted, and against them are enumerated the topics under broad heads:

- 35.30 f.: The major types of Himsa and the reasons or pretexts with which they are committed.
- 36.14 f.: Hells, the tortures etc. therein.
- 39. 1 f.: The sub-human births (according to the number of Indriyas) and the miseries etc., therein.
- 40.13 f.: Human birth, its causes, grades, miseries etc.
- 42.29 f.: Gods, their anxieties etc.
- 44.15 f.: A discourse on Krodha, Māna, Māyā, Lobha and Moha, and their fourfold gradation (Anantānubandhi etc.) with illustrations.
- 90.8 f.: An explanation of Abhavya, Kala-bhavya and Bhavya.
- 92.12 f.: A conventional description of (Saudharma-) Kalpa and (Padma-) Vimana, the birth of a Jiva there, the local environments etc.
- 95.12 f.: Some details of Pūja; see also 132.27 f.
- 95.24 f.: Five Paramesthins and the duties of laymen and monks.
- 96.28 f.: Details of the Samavasarana; See also 217.21 f.
- 97.27 f.: A discourse on Jīva, its nature, its relation with Karman, its migration through various births and its liberation.
- 142.21 f.: A discussion about Dharma, its practice and its objective.
- 177.28 f.: A graphic glorification of Samyaktva.
- 185.22 f.: A detailed picture of hellish, human and divine beings: their acts and consequences.
- 192.27 f.: Symbolically spiritual interpretation of various vocations etc.
- 201.33 f.: A succinct exposition of the fundamentals of Dharma.
- 209.18 f.: Rarity of religious enlightenment in human birth, explained by Yuga-śamilā-dṛṣṭānta.
- 217.27 f.: Discourse on twofold Dharma.
- 219. 9 f.: A discourse on five Mahavratas and the attendant Bhavanas.
- 227.19 f: An exposition of twelve Anupreksas.
- 230. 5 f.: A Samyag-dṛṣṭi and his traits.
  - .20 f.: Elaboration of the types of Karmas and their consequences.
- 242. I f.: An exposition of Udaya, Kşaya, Kşayopasama of the Jñanavaraniya and other Karmas with reference to Dravya, Kşetra, Kala, Bhava and Bhava.
- 243.13 f.: A contrasted picture of the conditions in the Aparavideha and Bharata-ksetra.

- 245. 6 f.: An exposition of the Leśya doctrine, typically illustrated by the *lesyavrksa* how the same act can incur different quantity of sin according to the temperamental state.
- 253.18 f.: Through the medium of a divine voice, a few religious discourses on the following topics are presented:
  - (i) One's benefit in the next world has to be ever remembered. (ii) Virati or detachment is necessary even in the midst of pleasures. (iii) The practice of Dharma leads to Punya which brings pleasures; so Dharma is important. (iv) Dharma alone, and not the lures of Indriyas, can save one from the pangs in hell. (v) One thirst quenched leads to another; and there is noth-
  - (iv) Dharma alone, and not the lures of Indriyas, can save one from the pangs in hell. (v) One thirst quenched leads to another; and there is nothing like satisfaction in this Samsāra. (vi) One should get rid of the infatuation for pleasures recollecting the manifold tortures, ailments, humiliations and sufferings of the past. (vii) The pleasures of sense-organs are fatal in their consequences; so one should be circumspect with restraint on mind, speech and body.
- 261. 8 f.; A discourse on the causes which lead to life in hell.
- 269.23 f.: A doctrinal exposition of the fourfold Ārādhanā, namely, Jñana, Darsana, Carana and Vīrya.
- 271. 1 f.: A discourse on Samayika.
- 272. 7 f.: An exposition of what may be called in general Pratikramana.
- 273.25 f.: Explanation of the two types of Death, namely, Pandita-and Bala-marana.
- 277. 7 f.: Here is an elaborate salutation to Arhat, Siddha, Ācārya, Upādhyāya and Sarvasādhu, a good many details about whom are recorded.
- 279.26 f.: Details about a soul's ascent on the Kşapaka-sreni.

All this shows that the author has snatched every opportunity to introduce Jaina dogmatical details to make his tale worthy of the name of Dharmakathā. The structure of the narrative would remain in-tact, in most of the cases, even if these contexts are skipped over. There are, besides, casual references to Jaina ideas here and there. A Jaina monk, who has pulled out his hair on the head, wears white garments and has a bunch of feathers ( piccha), is distinguished from Tāpasa and Tridaṇḍin and considered to be honoured in view of his ascetic emblem. He blesses dharmalabhā (185); and some details about his entry into the order and equipments are available (194.19). The Pañcanamaskāra is a shelter and has great miraculous potency in adversity (137); and the karna-jāpa ( uttering of the Pañca-namaskāra in the ear ) given even to an animal leads it to a better future birth ( 11.32). The way in which one takes to ascetiscism and becomes a Pratyeka-buddha is interesting ( 141. 1-5, 142. 17 f.) The idea of Sādharmika-Vātsalyatva ( 116. 23, 137. 20 ) clearly indicates that Jaina religion was not a theoretical philosophy, but a way of living tending to community life. A Cāraṇa-śramaṇa is gifted with certain miraculous powers: he has no gaccha-

parigraha; and he does not initiate others into the order. (80.17 f.). The Jaira Tirthakaras and saints are introduced here and there more than once. The saints staying in the forest have an atmosphere of peace and amity around them; and their routine of living is also interesting (28.22, 34).

Besides the insertion of Jaina dogmatical details, there are contexts in the Kuvalayamālā in which the author either criticises the views of other creeds or casually refers to them whereby we get a good glimpse of the contemporary religious ideas.

According to the Lokasastra, or Scriptures current among the people, a son is necessary for the parents to reach better worlds and to satisfy the ancestors; so, for securing an issue (13.5f), various cults were current: flesh from one's body, dripping with blood, was offered as oblation in from of Isvara; one's head was offered to Katyayanī who was stepping on a buffallo felled with Trisūla; human flesh was sold on the burial ground; guggula resin was burnt on the head as an act of devotion; Bhūtas, gods Matrs were appeased with blood: and prayers were offered to Indra. These are all risky practices (§32). Advised by wise ministers, king Drdhavarman offers prayers, after due rituals (§34), to Rajalaksmi (addressed by various names 14.16) and urges her to grant him audience within three days, otherwise he would offer his head. This Rajalakṣmī is the spouse of ancient kings like Bharata, Sagara, Mādhava, Nala, Nahuṣa, Mamdhatr, Dilipa and others; and after a little joke with her, the king gets the promise of a son from the Kuladevata. Once prince Chandragupta passes through a fatal test and satisfies a Vetala (§379) from whom he gets the required details about a robber who could not be spotted by the city guards. The deities, the author tells us, are twofold; Saraga and Viragin (§395); and for worldly ends, the credulous people worship the latter of different names: Govinda, Skandha, Rudra, Vyantara, Ganadhipa, Durga, Yaksa, Rākṣasa, Bhūta, Piśāca, Kinnara, Kimpuruṣa, Gandharva, Mahoraga, Nāga, astral bodies, natural phenomena etc. Sailors in difficulty offer prayers and make propitiative promises to different deities (68, 17f.). A lady about to commit suicide appeals for grace to Lokapalas (53.6). Yaksa worship is referred to; and there were Yaksa statues with Janas on their heads.

There is a substantial section (§322) in which the author reviews various tenets and practices of different religious schools rather than religious systems as a whole, and those too as contradistinguished from the Jaina ones. It is quite likely that these views are picked up and stated with the object of showing them to be contradictory and not acceptable to Jainism. Taking them seriatim, some of the systems reviewed are Buddhism, Tridandin, Samkhya, Upanisadic, Vedic sacrifice, Vānaprastha creed, gifts to Brāhmana, the alleged Advaita creed, extreme Bhakti cult, self-immolation or torture for divine propitiation. Digging of wells, etc., washing sins in the holy Ganges etc., Cāturvaraya-dharma, erecting earthen deity etc. extravagant Dhyāna, Vainayika creed, Cārvāka view, gift of cows etc. to Brāhmana, Karunā-dharma, killing of harmful beings,

the Pandarabhiksu's view, Fatalism, Isvara as the guiding spirit, extreme Inanamarga etc. As against these the Dharma consisting of Five vows is said to be acceptable.

A servere attack is levelled against the Brahmanic prescription of Prayascitta which is backed by great saints like Manu, Vyāsa, Vālmika, Mārkandeya, which has the sanction of Bhārata, Purāna and Gitā and which consists in giving one's all possessions to Brahmins, in wandering a begging, cleanly shaven and in bathing and offering oblations at holy places like Gāngā (-dvāra?), Bhadreśvara, Vīrabhadra, Someśvara, Prabhāsa, Puskara etc. (§§ 94, 107). As against this, the Sramanic prescription is different and consists of repentance, mental purification and penance in a proper perspective of religious virtues (49, 14 f., 55, 24f., 90, 21f.).

Some interesting sidelight is available on the temples and holy places (p. 82); the ormer dedicated to Rudra, Jina, Buddha, Koṭṭajjā (Durgā?) Ṣaṇmukha etc. and the latter, such as the sacrificial enclosures, Brahmanic schools, residences of Kāpālikas and lodges in which the Bhagavadgītā was recited. In the evening, Brahmanic houses resounded with Gāyatri-japa. Elsewhere there is a nice glimpse of the Mathas or colleges for higher learning where students from different parts of India (150.20) flocked and were trained in handling weapons and in various fine arts, crafts and miracles (151.6f.). There were held classes (Vakkhāṇa-maṃdali) as well in advanced branches of learning such as grammar, Buddhism, Sāṃkhya, Vaiśeṣika, Mimāṃsā, Naiyāyika, Jainism and Lokāyata the characteristic topics of which are enumerated (§244). The description of the students is quite typical; and some of them mastered Vedic recitation (151.12f.)

The author makes a distinction between 72 Kalas and 64 Vijnanas (15.11f.). Among the miraculous lores Prajnapti and Mahasabari-vidyas are mentioned (236.22, 132.2, 133.5). The prince Kuvalayacandra knows Dhatuvada or alchemy, turning baser metal into gold; and he comes across a group of people who are attempting that experiment, but without success. Their activities are described and we get at good sketch of what is done in this process (§311f.). The text Jonipahuda is said to be the source of this Vidya (196, 32,197.6 & 19). The Laksanasastra is elaborated more than once (116.9f., 129.3f.); a branch of it is called Samudra (129.3). There is mentioned a lore of detecting treasure-trove (Khanyavada) from the plant above; some characteristics of the latter are described as if some source is being quoted (187; 104.23f.). There is a prince highly skilled in the art of painting, and he has painted an elaborate scroll of the Samsaracakra. (185.18f.). There are repeated references to belief in astrology, and an astrologer is consulted on various occasions (§47, 273). There is a good discourse on Rasi-phala (§§ 48-9), giving the traits and longivity of a child born on a part cular Rasi, on the authority of Vamgala-risi: may be that the name of his treatise was Vamgala-jäyaga (20.2,3,24). The prince explains why one should not eat food or drink water or even bathe immediately after one is over exerted and is hungry and thirty;

and he refers to Ausattha in this context, (114.23f.). The author has his own ideas about the digestive process inside (228.11f.); and in one context, he describes graphically the predelivery signs (76.1f.). Horse-riding was quite necessary for princes. Possibly using some manual on Asvasastra, the author enumerates eighteen breeds of horses (23.20-1); and he gives details about some of them with reference to their Varna and Lanchana (§56). Here and there we have dreams and their symbolic interpretations (41; 269.7f.). The Nimitta--jñana, which is a branch of Srutajñan, is potent enough to indicate Subha and Asubha of the past, present and future; and it is illustrated in details (§412). Besides the reference to Bhūrjapatra which was used for writing (the script being Avara-livi) a love-letter (160.13f.) there is a graphic and detailed description (a bit dignified) of a palm-leaf MS, written in Brahmi-lipi (201.28f.).

# What were the contents of the Prstivada?

Jaina tradition is unanimous as to the complete and irretrievable loss of the twelfth Anga, the Drstivada, at an early date-yet it is able to furnish surprisingly exact and detailed particulars about its divisions, subdivisions, and contents. A good deal of these statements are obviously fictitious: nobody is likely to believe that e.g. the Nanappaväya-puvva consisted of 9999999, or the Saccappaväya-puvva of 10000006 (or 10000060) But even apart from such monstrosities, it is quite generally speaking the very exactness and detailedness of the statements concerning an avowedly long lost text that renders those statements suspicious; as A. Weber aptly put it as early as in 1883<sup>2</sup>, "one can indeed give very rich details if one consults only one's imagination". Actually Western scholars have come to regard the tradition about the contents of the Pretivada as spurious in that sense that, though the (partly unintelligible) titles of some sections and sub-sections may be genuine, the lost Anga did not contain what is ascribed to it by the canonical table of contents and by the claims of a great number of most diverse texts and subjects to be derived from or based on the Drstivada; in the words of Schubring 3: 'The 12th Anga, under the title of a 'discourse on (heterodox) views'........... was an instruction to apology and quite naturally fitted closely in the doctrine laid down in Angas 1-11. In the course of time it was lost. Jacobi (SBE 22, XLV) explains this fact by saying that later generations thought the discourses of their early predecessors not to be important any longer. It is more likely that their preservation appeared to be undesirable since the study of such disputes was apt to arouse heretical thoughts and activities."

The traditional claims to descent from the Distivada include those of the (post canonical) Svetambar Karmagranthas and of their Digambar counterparts, the famous "Siddhanta" texts of Mudbidri, the Ṣakṭhanḍagama and the Kasayaprabhṛta. When

<sup>1)</sup> No less fantastic, completely unreal figures are given in Samavayanga and Nandi for the existing Angas 1-11.

<sup>2)</sup> Indische Studien vol. 16, p. 358.

<sup>3)</sup> The Doctrine of the Jainas, p. 75.

L. Alsdorf

these texts were at last made accessible through the indefatigable endeavours of Hiralal Jain, they were hailed by him on the title-page of his first edition as "throwing light for the first time upon the only surviving pieces of the lost Drstivada, the 12th Anga of the Jain canon." His opinion is shared by another leading Jain scholar of India, A. N. Upadhye. In a paper read at the XXVI International Congress of Orientalists in Delhi and entitled "The problem of the Purvas; their relics traced", he accepts the claim of the Mudbidri texts to be based on portions of the 2nd and 5th Purvas and ascribed the loss of these Purvas to the intricacy of their subjects: "The details contained in these works are highly elaborate and difficult and deal with the intricacies of the Karma doctrine.......Even from these relics, of which only one or two (allied) Mss. are preserved only in one locality, it can be justly surmised that such Purva texts were not studied on a very large scale, because they dealt with dry details of the Karma doctrine which were not of general interest and the study of which was even denied to many. In course of time the number of monks studying such texts gradually dwindled down; and when the Sangha pooled together the entire canonical literature, this minority of monks perhaps did not cooperate in this work with the result that even these relics of Purvas remained in isolation and were studied in a very small circle."

I must confess that I am not convinced by these arguments. The very intricacy of the Mudbidri texts speaks against, not for their high antiquity. In contents and style, they are typical products of later scholasticism, far removed from the much simpler language and spirit of old canonical texts. Further, though these Digambar Karman texts actually ceased to be studied in modern times and were kept secret, the same is by no means true of their counter-parts and very close relations, the Svetambar Karmagranthas (which have actually a number of stanzas in common with them), they were always known and accessible and never ceased to be read and studied though they are certainly no less intricate and technical than the Mudbidri texts. The intricacy and technicality of these late scholastic works can have nothing to do with the early loss of the ancient Distivada.

That any real knowledge of the contents of the 12th Anga had vanished at a relatively early time is shown with particular clearness by a hitherto unnoticed passage of the Avasyaka Cūrni, that extremely rich but as yet hardly tapped source of early medieval Jain scholarship. It seems interesting enough to be quoted in full and is offered here as a modest contribution to the Dṛṣtivada problem. On p. 35 of the printed edition we read:

<sup>1)</sup> For the contrast in style and spirit between old canonical and later scholastic texts of. my "Arya stanzas of the Uttarajjahay" (Academy of Mainz, 1966), p. 179 f., 184 ff.

<sup>2)</sup> Published by the sri Rsabhdevji Kestimalji Svetambar Samstha Ratlam, Indore 1928.

iyanim angapavittham bahiramm co donn. vi bhannanti angapavttham Ayaro java Ditthivao, anangapavittham Avassagam tav-vairittam ca. A vasagam Samaiya-m-adi Paccakkhana-pajjavasanam; vairittam kaliyam ukkaliyam ca. tattha ukkaliyam anegaviham, tam jaha: Dasa-veyaliyamm Kappiyakappiyam evem-adi. kaliyam pi anegaviham tam jaha: Uttarajjhaynani evam-adi.

ettha siso āha jahā: Ditthivāe savvam ceva vaomayamī atthi, tao tassa ceva egassa psrūvaņam jujjai." āyario āha: "jai vi evam, tahàvi dummeha-appàuya-itthiyà-diņi ya kāraņāi pappa sesassa parāvaņā kirai" tti. tattha bahave dummedhā asattā Ditthivāyam ahijjium; appāuyana ya āuyam ņe pahuppai; itthiyāo puņa pāeņa tucchāo gārava-bahulāo cal 'indiyāo dubbala-dhilo. ao eyāsimje aises' ajjhayaṇā Aruņovavāya-Nisiha-m-āiņo Ditthivāo ya te na dijjanti! tattha "tucchā ṇāma puvvāvarao vakkhāne asamattā, 'gārava-bahulā' ṇāma gavvamantio tti, cal'indiyāo ṇāma indiya-vaisaya-niggahe Bhūyāvādam pappa asamatthāo, ''dubbala-dhilo'' nāma calacittāo iti mā tam suyanāna laddhim uvajivissanti, tao tesim aises' ajjhaynaāni vārijjanti tti.

"Now will be taught Angapravista and (Anga) bahira. Angapravista is (the Angas from) Ācāra to Drstivada; non-Angapravista is Āvasyaka and non-Āvasyaka. The Āvasyaka begins with the Sāmāyika and ends with the Prātyākhyāna; non-Āvasyaka is kālika (to be studied during regular study hours) and utkalika (to be studied outside regular study hours). Of these utkālika is a plurality (of texts) viz. Dasavaikālika, Kalpikākalpika and so on; kālika, too, is a plurality (of texts), viz. Uttaradhyāyana etc.

Here the disciple raises the following objection: 'The Drtsivade contains the totality of speech (i. e. all that has ever been, or can ever be, expressed in words), therefore it would have been appropriate (for the Jina) to teach that alone The Acarya answers 'That is quite right; yet the rest (of the sacred texts, the srutajnana) is taught for the sake of the dull-headed, the short-lived, the women, etc. In this (enumeration), there are many dull-headed people who are unable to study the Drstivada; of the short-lived, the life time would not suffice; and women are as a rule empty, given to haughtiness, sensual and inconstant; therefore the Pre-eminent Texts' ) such as Arunovavaya, Nisiha etc. and Drstivada are withheld from them. Here 'empty' means: unable to interpret coherently; 'given to haughtiness' means: arrogant; 'sensual' means; unable to restrain sensual passions in connection with the Bhutavada' ; 'inconstant means: fickle-minded; therefore they shall not

<sup>(1)</sup> Edition wro g: vaogatam (being the "takara", ga misread for ma); cf. below the quotation from Visesavsasyakabhsaya.

<sup>(2)</sup> Cf, Hemacandra's rendering as atisayanty adhyayanani in his commentry on Visesavasya-kabnasya 552 quoted below.

<sup>(3)</sup> Bhuvavaya is one of ten names of the Ditthivaya enumerated, Thananga sutra 742; Abhayadeva explains very briefly: bhutah, sadbhutah, padarthas, tesam vado Bhutava dah. If this explanation is correct, the title Bhutavada stresses the refutation of the heretical drstis exclusively named in the ordinary title Drstivada. Cf. also the two longer explanation of Hemachandra ad Visesavasyakabhasya 551 quoted below.

L. Alsdorf

profit from obtaining that (part of) śrutajňana. For this reason the Pre-eminent Texts are forbidden to them."

The above passage is versified by Jinabhadra in the two stanzas Visesava-syaka bhasya 551 f. and expatiated upon by Maladhari Hemacandra as follows:

Pūrvāņy abhīdhiyante, tesu ca niḥśeṣam api vànmayam avatarati; átaś caturdaśa-pùrvatmaka<sup>m</sup> dvādaśām evangam astu, kim śeṣanga-viracanena angabāhya-sruta-racanena vā? ity áśankyaha:

jai - vi ya Bhūyāvâe savvassa vaomayassa oyāro nijjūhaṇà, tahavi hu dummehe pappa itthì ya.

551

aśesa-viśeṣanvitasya samagra-vastu-stomasya bhūtasya, sadbhūtasya, vādo, bhanaṇaṃ, yatrasau Bhūtavādah; athavā: anugata vyāvīttapriśesa-dharma-Kalāpan-vitānāmm sabheda-prabhedānām bhūtānām: prāṇinām vādo yatrasau Bhūtāvado, Dṛṣtivadāḥ, dirghatvam ca tākarasyarsātvāt. tatra yady api Drstivāde sarvasyapi vānmayasyavatāro 'sti, tathapi durmedhasām, tad-avādharanady-ayogyānām mandamatinām, tathā śravakadinām strinam canugrahartham niryūhanā, viracana śesa-śrutasyeti-

nanu strinam Dīstivādah kim iti na diyate? ity āha: tucchā gārava-bahulā cal indiyā dubbalā dhiiè ya iya aises' ajjhayanā Bhūyāvdo ya no 'tthinam.

552

yadi hi Dristivadāḥ striyāh katham api diyeta, tadā tucchadi-svabhāvatayā 'aho aham, yā Drstivadām api pathàmi !' ity evam garvadhmāta-mānasasau purusa-paridhava disv api pravritim vidhāya durgatim abhigachet. ato nìravadhi-krpa-nira-nìradhibhih paranugraha-pravrttair bhagvadbhis tìrthakrair Utthāna-Samutthā-nā srutadiny atisayavanty adhyayanani Drstivadas ca strinam nanu-janatah. anugrahartham punas tàsàm api kincic chrutam deyam ity ekādasangadi-viracanam saphalam.

The passages quoted here might at first sight suggest that at the time of their composition the Drstivada still was a regular object of study for able-minded males; a more attentive reading will soon make it clear that on the contrary they merely testify to a firmly established if somewhat naive belief that "the Drstivada contains everything" a belief obviously betraying complete ignorance of the real contents of the long-lost text and, on the other hand, conveniently permitting to derive from "the Drstivada" or "the Purvas" any text or subject which it was desired to invest with canonical dignity. I know of no other passage where the universality of contents of the Drstivada is claimed so openly and so bluntly, And this bluntness and naivety is no doubt the reason why, significantly; the great Haribhadra in his Āvasyaka Tikà omits our passage altogether: as in many other cases, he eliminates what he feels to be obsolete or what does not come up to his more exacting standard of refined scholarship; he may also have been reluctant to reproduce the somewhat scathing remarks about women, For the modern scholar, just what led him to reject the passage is apt to enhance its interest.

# Religious Conditions in S. E. Rajasthan from Early Inscriptions (C. 400 B. C. to 300 A.D.)

The real religion of man originated out of two needs. A desire to live a moral, ethical and a disciplined life. The second was fear. Fear and admiration of the violent or peaceful forces of nature: its destructive or the preserving factors. A desire to ally himself with some supernatural power which caused all the unexplained phenomena and would overcome his enemies. Science had not come to his aid to explain the causes of day and night, eclipses and storms. No philosophy had informed the primitive man that therewas no interrelation between female fertility and that of the earth. They wanted a tangible form for the intangible, a form for the formless. Therefore, there has always been a feature in archaeological discipline to trace the evolution of society, religious beliefs and customs from the evidence of material culture left by early man. As far as man's primitive beliefs have survived with tangible trace, they are amenable to archaeological studies. Most helpful in this respect are the graphic arts.

Religion is an important trait of human culture, irrespective of caste, race and region and hence the need of study. Our knowledge about the different aspects of religion of S. E. Rajasthan from the very dawn of history is indeed very vague and scanty, Only few pioneers have taken active interest in the reconstruction of the social, economic and religious lives of ancient Mewar, since time immemorial. But their object was to interpret the data on an all India basis; and not the light they throw on the religious life of Rajasthan. But, epigraphy, one of the sources of Indo logy furnishes interesting data. The earliest of these is the Ghosundi Inscription Ghosundi is a viliage, 4 miles from Nagari which itself is 10 miles from Chittorgarh, the head quarters of the district of the same name. Nagari, it would be recalled was ancient Madhyamika, mentioned by Patanjali. It records the erection of a stone railing (Pujà-Sila pràkàra) in the enclosed compound (Vàta) or Nàràyana, dedicated to gods Samkarshana and Vasudeva. In the Nanaghat inscription, the twin gods are ascribed to the lunar family. K. P. Jayaswal, therefore, thought that they were deified heroes, whom the Jàtakas, Purànas and Pànini knew as historical personages and as belonging to the Vrishni clan.

<sup>1,</sup> Ep. Incica, Vol. XVI(pp. 26-27).

12 Adris Banerji

The next inscription, which on palaeographic grounds is ascribed to C, 4th Century A. D., by D. R. Bhandarkar, records the performance of sacrifice called Vàjapeya. Since Bhandarakar, wrote his memoir on Nàgari, as a subaltern of the Archaeological Survey, the secretive bosom of Rajasthan has yielded many other records of the instances of *Srauta* sacrifices.

#### YUPAS

The eareiest record is the Nandsa yupa dated in (Krita) Malava-Viktma year 282 (C. 225-26 A. D.). Nandsa is now 36 miles to the east of Bhilwara and 4 miles to the south of Gangapur railway station, in the Western railway, next to Sawai Madhopur, The pillar containing the inscriptions, because there are actually two, is approximately 12' in height and 51/2' in circumference and is located within a tank. It was set up by (Sri) Soma, leader of the Sogi clan, son of Jayasoma and grandson of Prabbhàgra (?) Varddhana, born in Malava Stock, as famous as the royal race of the Ikshyakus.3 Next comes the first Barnala yupa inscription, dedicated in (Krita) Malava -Vikrama year 284 (C 227-228 A.D.). That is, two years later than that of Nandsà. Barnalà is in Jaipur district, a part of ancient Maisya country. The name of the person who put up the pillar and performed the sacrifice is lost, But he has the epithet Rajno and his surname ends with Varddhana. His father was also a king. It recors the erection of seven yūpas, indicating that seven sacrifices were performed. The late Dr. A. S. Altekar was inclined to take them as Saptà-some-samsthà mentioned in Katyàyana Srauta Sutra (X, 9, 27). But Dr. B. Ch. Chhabra differs from this view.4 It is 21' 5" in height.

Bàdvà is a small village, 5 miles S. W. of Antah railway station on the Kotà-Bìnà section of the Western Railway, in the present Kotà district. In 1936, only three of these yupas were found. The characters belong to C. 3rd Century A. D., not much different, naturally, from those of the Nandsà record. Each record commemorates the performance of Tri-ràtra sacrifice; description of which is to be found in the Taittiriya Samhità (VII.15) and Purva-mimà sà 5. The performers of the sacrifices were three brothers named Balavardhana, Somadeva and Balasimha, sons of Maukhari Mahàsenà-pati Bala 6 They are dated in 295th year of (Krita) Malava-Vikrama era (ç. 238-39 A.D.). Another yupa was found by Dr. Màthuràlài Sharma in another patt of the same village, later on 7 It is undated but palaeographically belongs to 3rd Century A.D. Its

Memoirs of Archaeological Survey of India, No. 4, p. 120; G. S. Gai Madhayamika in Journal of Oriental Institute, Baroda, Vol. X, p. 180.

Indi, Ant., Vol. LVIII, p. 53; EI, Vol. XXVII, pp. 252. ff.

<sup>4.</sup> El. Vol. XXVI, p. 120 ff. They are now in Sarasvati Bhandara and museum at Garh Palace, Tipta Kota city.

I am indebted for this information to Mm. P. V. Kane thorough L. G. Parab.

<sup>6.</sup> El Vol. XXIII, p. 46.

Ibid, Vol. XXVI. p, 118 ff.

purpose was to record the erect.on of yûpa for Aptoryàma sacrifice, performed by Dhanatràta, son of Hastin-the Maukhari. It is a variety of one day soma sacrifice, but occupied like the Atiràtrà, a whole day, extending through next day. It is one of the sapta-soma-samsthà.

The second Barnala yúpa was dedicated on the 15th day of bright fortnight of Jyeshtha of 325 V. S. (=298-99 A. D.), in connection with the performance of Gargatriratra sacrifice, performed by Bhatta in Trita forest. 90 Cows. accompanied by their calves were given as dakhshina. Sacrificial yúpas have also been found in the peripheral regions of Rajasthan and even in Antervedi and Vatsa countries. There is an ancient fort called Bijayagarh in the neighbourhood of Bayana. in Bharatpur district. There is a red sandstone pillar standing near the south wall of the fortress. It is inscribed and records that in the (Krita Mālava Vikrama year 428 (=371-372 A.D.) expired, Vārlika Rājā Vishņuvardahaņa, son of Yasovarddhana. grandson of Vyāghrāratas erected the yūpa in commemoration of Pundarika sacrifice in Purvamimansa Sutra (Chap. X Pada 6, Sutras 62 etc.) The next two yūpas were found at Isapur in the bed of river Yamuna, each of them measures 19' 19". They were dedicated in the 24th regnal year of Emperor Vasheshka. Allahbad Museum has a yūpa collected from the neighbourhood of Kosām, commemorating the performance of sapta-soma-samsthā, by one Sivadatta.

An evaluation of the various find spots enable us to appreciate, that it was a very close knit area, in which those sacrifices were being performed, at an age, when northern India had suffered repeatedly from alien invasions. Bijayagarh, in Bharatpur district, is about 5 miles south east of Isapur, in Mathura district, Badva is 146 miles south-south-east of Bijayagarh, in Kota district. Nagari, in Chittorgath district, is 90 miles east of Badva. Nandsa, in Sawai Madhopur district, is 40 miles north-east of Nagari, ancient Madhyamika.

Yûpà is a sacrificial post, a principal element in any sacrifice. They were invariably made of wood. The following classes of trees were permitted to be utilised Palàsa, Khadira, Bilva, Rauhitakì. Only in some sacrifices yûpa must be of Khadira wood. The trees to be cut must not be half dried but full of foliage, must be straight and growing on a level spot, branches turned upwards and if bent, not in the southern direction. They must be cut in such a way that they did not fall on the south side. The yupa could be of any length from one àratni to 33 àratnis. The portion which remained embedded and was not chiselled was called upara. It would be recalled that portions of Mauryan pillars, which remained underground were also

<sup>8.</sup> Corpus Incriptionum Indicarum, Vol. III, p. 252.

<sup>9.</sup> AR., ASI., 1910-11, pp. 40ff, plate XXIII.

14 Adris Banerji

left undressed or roughly dressed. The upper portion was octagonal, with the remaining portion of the tree, after the yupa was made, a top piece was carved with a mortice hole to fill as a finial, and was known as chashala. The tenon of the yupa on which chashala, was fixed, was expected to protrude 2 or 3 angulas beyond the chashala.

After the yupa was made along with the finial, a hole was dug east of the ăhayaniya, proportionate to the unchiselled portion of the yūpa and excavated earth was thrown to the east. The ritual of setting up the yupas is elaborately described in the Srauta Surras. To The final noteworthy feature is a girdle which was hung around it called anga. It is clear, therefore, that sacrificial posts were made of wood only. Paradoxically, all the existing specimens are lithic. What is the explanation of this contradiction in theory and practice? My personal opinion is that they were commemorative and were erected after the sacrifices were over. Yupas being wooden they were perishable. But the persons who performed them possibly wanted to leave tangible evidences of their piety for posterity, and set up stone yupas, after the rituals were over. It is a pity, that none of the sites have been excavated, otherwise, like Jagatgram, they might have yielded valuable data.

Were these sacrifices Vedic, Grihya or Srawa sacrifices? The available evidence goes to show that they were sraula sacrifices. Keith was of opinion that the conception of a Yajna goes back to Indo-European antiquity. But the Srutis contain very detailed and vivid accounts of these sacrifices. In fact they were the mannuals on which the officiating priests depended. Therefore, any sacrifice that was performed according to them was a sraul sacrifice. It is a common error to suppose, that no sacrifices were held in historical times except. Asvamedha. A Pallava grant, refers to the performance of Agnishtoma, 12 Vajapeya and Rajasuya. This is as it should be; since, it was enjoined that those who performed Vajapeya should also perform Rajasuya. In the Chammak Plates of Pravatasena II, the Vakataka emperor is credited with having performed many sacrifices. 11 The stauta sacrifices are genetally divisible in two classes (1) haviryanas and (2) seven somasamsthas. Pasubandha or Nirudha-pasubandhas, that is animal sacrifices were also practised. The sapta soma samasthas are Agnishtoma, Ukthya, Shodasin, Vajapeya, Atiratra and Aptyoryama. 14 The yupa records of Rajasthan mention some of these. The first of these is Vajapeva mentioned in the second inscription found by D. R. Bhandarkar at Nagari, 13 For this particular sacrifice one may refer to Taittiriya Brahmana (1.342) and Sankhavana Srauta Sutra, (XV I. 4-6). It is a form of Yotishtoma. According to Keith, it preserves

<sup>10.</sup> A B. Keithi-Religion and Philosophy of the Veds and Upanishads. Vols. 1 & II.; P. V. Kank-History of the Dharmasastra, Vol., II. pt.II.

<sup>11.</sup> *Ibid*, Vol. I. pp. 257 ff., Vol. II. pp. 625 ff. 12. E. I. Vol. I. pp. 2 and 5.

<sup>13.</sup> CII. Vol. III. p. 236.

<sup>14.</sup> For details, of P. V. Cane-History of the Dharma Sastra., Vol. II, Pt. II 1941.

<sup>15.</sup> MASI, No. 4, p. 120.

many traces of very popular origin, possibly an autumnal festival. The numeral 17 is very significant. There are 17 stotras, 17 Sastras, 17 animal sacrifices for Prajapati, 17 objects were distributed, there were 17 yupas of 17 arathis in height. At the time of enveloping the yupa with a girdle 17 pieces of cloth were employed (Apastambha, XVIII. 1-12) It lasted for 17 days and has 17 dikshas. There were 17 horses which were yoked to chariots and ran, 17 drums placed on the northern sroni were beaten. 17 cups of Sura and 17 cups of soma. It was performed by those who were desirous of temporal power (adhipatya) or prosperity or Svarajya Only bramhins and kshattriyas could perform it and not a Vaisya. Besides, the three animals for Agni and Indra (Rams), a barren cow for Maruts, an ewe for Sarasvati, 17 hornkess young goats of one colour for Prajapati, were offered in this sacrifice. Asvalayana (IX 9. 19) says, that after performing Vajapeya, a king should perform Rajasuya and a bramhin should perform Brihaspatisya.

In a previous para, we had occassion to refer to the differences of opinion between late Dr. A S. Altekar and Dr. B. Dh. Chhabra over the interpretation of the word sattako in the first yupa pillar found at Barnala, dated 384 V.S. (=227-28 A D.) To Dr. Altekar wanted to read the word as saptakam qualifying yupa and thus inferring the performance of seven soma sacrifices. Dr. Chhabbra wanted to read sattrako correcting the reading as yapa sattrikah, meaning the pillar connected with the sacrifice. Since the language of these epigraphs is not always pure classical Sanskrit, I am in agreement with Dr. Chhabra in thinking that sattako stands for sattrako. In Jaimiulya (X. 6., 6-61) word sattrako has been explained along with ahina (i. e. sacrifices which last for more than 17 days). The sattras differ from other forms soma sacrifices. During sattra the presiding priests can not take part in any other rite. The ideal sattra was dvadasaha, which is both ahinra and sattra. The word also occurs in the Isapur yupa Inscription now in the Mathura Museum.

Isapur supas commemotate a dvadasaha sacrifice. 18 All rites of more than 12 days are sattras, while ahina sacrifices are those which last from 2 to 12 days and which always ended with atiratra. Generally they commenced on a Purnima day. There are groups of rites amongst them eg. Garg-Triratra, which lasted for three days; there are others which lasted for four or five days or more, like pancha-ratras. Saradiya, Shadahas etc., Dvadasaha itself has sub-varieties; such as Bharata-dvadasaha. According to Mm. P. V. Kane, the differences between ahina and sattra types of dvadasaha are that (1) the latter can only be performed by bramhanas: while an ahina can be performed by any one of the first three varnas. (2) A sattra may extend over a long period, but an ahina could not, (3) In an ahina only the last day is atiratra, but in a sattra both the first and last days are atiratra.

<sup>16.</sup> EP. Ind., Vol. XXVI, p. 120 fn 10.

<sup>17.</sup> A. B. Keith op. cit., pp. 349 ff., P. V. Kanr-Hist. of Dharmasastras vol. II. Pt. II. pp. 1213 ff.

<sup>18.</sup> AR., Asl, 1910-11, p. 41 ff.

16 Adris Banerji

Dhanufrafa, son of Hasti, belonging to the Maukhari tribe set up the fourth yupa at Badva for Aptroyama sacrifice 19 According to Kane this rite is similar to Atiratta, of which it appears to have been an amplification. 20 It was performed for long life to cattle and for selecting cattle of good breed. Kosam (Now Allahabad Museum) yupa was made to commemorate ehe performance of the sapta soma-samsthä. The details of Pundarika sacrifices, one of the ahina sacrifices, to commemorate which, Bijayagarh yupa, in Bharatpur district was erected, required more than one day, but less than 12 days, are to be found in Purva-mimamsa, The amount of dakshina was 10,000 cows or 100 horses (Purva-mimamsa) (Chap. X Pada 6. sutras 62 etc.) 21

The yupa inscriptions, commemorative in character, supply us with invaluable data about religious practices in S. E. Rajasthan or old Mewar. That is stauta sacrifices were actually performed when the whole of northern India had been overrun by Greeks, Sakas, Pahlavas and Turki-Kusnanas. Indeed, many of them were either Buddhists or patrons of Bramhinical faith like Saka Usahavadate or Mahoksharrapa Rudradaman or Menander the Greek. Nevertheless, the cultured and the more responsible elements felt, that society and spiritual life was deteriorating. It is mentioned in the Puranas. The later Indian religion which the western scholars have designated Bramhinism was broad based upon Vedic thought and speculations; but, possibly underwent gradual changes, not due to lack of any immutable factors, but due to geographical, historical and evolutionary laws. Vedic thought was a system by which a nomadic people, with an admittedly rural culture sought to obtain not the goods of the material world, but salvation of the soul. A numerically inferior people, seeking patronage of superantural powers by efficacy of words, increase in progeny, protection against natural cataclysms, decease and a powerful enemy. The mythology inherited from a Pre-Indian past was an accummulation dealing with cosmic forces.

In India, these ideas apart from gradual changes that natural laws brought about, came into contact with, ideas and ideal, philosophies and beliefs, political and social organizations, which they tried to avoid but incourse of time many aspects of which they assimilated, absorbed and adopted. The new spirit made meditation. <sup>2</sup> more efficacious than the rite itself. The logical result was, that divorced from its background, but claiming its sanction, it became a veritable mannual of dogmas, cults, rituals and magic. By 5th Century A.D., this transformation had taken place. The Brambanas (the manual for sacrifices) Aranyakas (or Forest books-for hermits living in the forests) leading to the philosophy of the Upanishads were compiled. They were followed

<sup>19.</sup> El, vol. XXIU. p. 253.

<sup>20,</sup> Kane-op. cit, p. 206,

<sup>21.</sup> I am indebted for this reference to Mr. P. V. Kane through. L. G. Perb,

<sup>22.</sup> Origins of Jaina Practice-Journal of Oriental Institutes, Baroda Vol. 1., No. 4.

by Vedangas, Srutis etc., containing rules for sacrifices and Grihya sutra governing the sacraments had also received final redaction. With these two, we are concerned in this paper. The Dharmas Sastras were the corpus of conduct, morals, religious and social manners. A syneretic type was developed by incorporation of alien dogmas, cults and philosophies The best proof of this syncreticism are the great encyclopidae the Mahabharata and the new message of the Upanishads. The contradiction to the theory that sacrifice became less and less important in the Upanishads is furnished by the yupa inscriptions of Rājasthān. The asceticism of Yoga known to Patanjali and his predecessorsand traces of which are found on Harappa and Mohenjodaro seals and sealings, claimed that the knowledge of the absolute could be obtained by following its discipline; and it was this dogma that created ultimately the gods: Siva, Bramhā and Vishāu, and finally the ten avataras of the latter and and triune aspects: satīva, tamas and rajas of the first named, in the conception of Mahesamurti.

The Ghosundi stone inscription with its revised reading23 the text of the Hathivada inscription (being three inscriptions but copies of one and the same text) testify to a different type of religious practices in ancient Rajasthan. Ghosundi text now informs us that it commemorates the erection of a puja-sila-prakara for the (temple of) Samkarshana-Vasadeva at Narayanavata (in Madhyamika) by King Sarvatrata, a performer of Asvamedha who belonged to Gajayana gotra, and a son of Parasara. According to the Matsya Purana the Gaja yana gotra belonged to the Kanva sakha. The cult of Vasudeva-Samkarshana is of great antiquity, not merely that, but heralds the dawn of later Vaishnavism. It is called Bhagavatism. Many scholars feel rightly or wrongly, that Bhagavata cult was then natural reaction of Vedic practices. But the evidence of yupa inscriptions are not in favour of this hypothesis, Secondly, the Ghosundi inscription clearly shows that in C. 3rd Century B.C., 24 Vasudevaism had not then merged with Bhagavatism or to be more correct Samkarshana worship, under the influence of vyuha doctrine. Panini, who lived about C. 5th Century B. C., states that along with bhakti (IV. 3. 95), the affix vun is used in the sense of "this is the object of bhakti" after the words Vasudeva and Arjuna (XIX. 3. 98). Therefore, cults of Vasudeva and Arjuna originated somewhere before C. 5th Century B. C., whose deeds were to be celebrated in the Mahabharata.

Dr. H. C. Ray Chandhury, concluded that in Ç. 4th Century B. C., Mathurā was a stronghold of Vāsudeva worship. The conclusion is based upon the evidence of Megasthenes. <sup>25</sup> But the Ghosundi and Besnagar pillar inscriptions prove that this cult had gained a firm foothold in Mewar and Central India (i. e. Malwa).

<sup>23.</sup> EL., Vol. XXII, pp. 204-.05

<sup>24.</sup> Ibid.

<sup>25.</sup> Materials for the Study of Early History of Vaishnava Sect. 1920. pp. 55-56

18 Adris Banerji

What is more, the Besnagar Pillar inscription supplies objective evidence, that the cult had influenced the imagination of Greeks to such an extent, that Heliodrus, a member of the diplomatic corps, had embraced it at the expense of Hellenic paganism. This is but one instance, which has survived. Whether there were other instances like the evidence about Buddhism, furnished by the western Indian caves cannot be proved now. The present writer feels that the Ghosundi and Besnagar inscriptions do not merely prove the existence of the Bhāgavata cult in 3rd or 2nd centuries B. C., but their possible existence in the preceeding centuries too.

That the Bhigavata religion was very old, is proved by reference to it by Pānini Panini does not treat the name Vasudeva as that of a divinity but as a proper name. But the attachment of the term bhakti to his name shows that by his times he was already about to attain divine ranks. The founder's name was Krishna-Vasudeva-it was monotheistic. Possibly he was a pupil of Ghora-Angirasa, mentioned in Chhandogya Upa nishad (III, 17, 6). Grierson was of opinion that long afterwards, his proper name Krishna received the same honour. Other names given to the Supreme in later times were "Purusha," or the Male (probably borrowed from Samkhva Yoga Narayana and so forth, but, the oldest and original name was, as has been said, "Bhagavat," In Pānini's time they were also called Vasudevakas and Arjunakas. 26 The supreme deity was infinite, eternal, prasada (full of grace). At a later date, we find that Kautalya was acquainted with the cult of Samkarshana. In course of time, they absorbed the message of the 'Upanishads' loosely, never weaving it securely in their doctrine. This later form of Bhagavata cult is best illustrated by the Narayaniya section of the Santis Parvan of the Maha bharata. It alludes to the doctrine as Bhagavata or Pancharatras. The creed being bhakti, as illustrated by the story of Ambarisha and Vishnu. Mahabharata (S. Parva) states that Samkarshana is Jiva, while Vasudeva is paramatman. The creed defined the one God, Bhagavat, Narayana Purusha or Vasudeva, who was Ananta achvuta and avinasin according to Sainkhya, prakriti, pradhana and avaykta. He created Bramha, Siva etc. They believed in the immortality of the soul.

The principles of creation resemble that of Samkhya but the spiritual supreme is not brought in connexion with matter. The Santi Parvan of the Mahabharata is divided into several sections the later half of which is called Mokshadharma Parvan and portion of this is called Narayaniya, which gives, a graphic account of the development of Pancharatra and Vyuha doctrines while purporting to discuss Samkhya-Yoga. The joint mention of Vasudeva and Samkarshana in Ghosundi inscription, proves that in C. 3rd Century B. C., during the formative period of the Bhagavata cult and Vyuha doctrine S. E. Rajasthan or Mewar played an important part. The late Sir George Grierson defined Vyuha doctrine as follows; Vasudeva in the act of creation not only produced prakriti the indiscrete (avayakta) primal matter of Samkhya, but also a vyuha or phase of conditioned

<sup>26.</sup> Grierson-The Narayaniya and the Bhagauitas-Ind. Antiq. vol, XXVIII (0908) p. 253.

spirit, called Samkarshana. From the combination of Samkarshana with prakriti was born a second phase of conditioned spirit, called manus, or Prādyumna. From the association of Pradyumna with manus sprang, Samkhya ahamkara or consciousness, a phase of third conditioned spirit, known as Aniruddha. From the association of Aniruddha with ahamkara sprang Samkhya mahamanas or elements and also Bramha.<sup>27</sup>

That vyuha doctrine influenced the religious life of Rajasthan even in Rajput period, is proved by the finds of images of Vaikuntha-Narayana at Bijholya, Jhalarpatan, Ahar, Nagda (Sas-Bohu Temples) and Eklingaji. 28

These inscriptions throw, therefore, valuable sidelights on religious conditions of S. E. Rājasthān in the centuries before the birth of Christ, demonstrating that many streams met to create modern Bramhinism in its formative period. The particular point to be borne in mind is that Rajasthan worshipped two Kshattriva heroes: Vāsudeva and Samkarshana, who by C. 150 B.C., when Patanjali compiled his Mahadhashya, were no longer human beings but divinitties. This ultimately merged with Vishņu-Narayan and Krishna cults.

<sup>27.</sup> Ind. Anti, Vol. XXVIII, p. 261.

<sup>28.</sup> Cf. my forthcoming paper 'Insteresting Images from S. E. Rajasthan in Lalit Kala Nos. 11-12

#### Pārasaka the fifth yarna

P, V. Bapal,

In the Assalayana sutta No. 93 of the Majjhtmanikaya, there is a discussion between Gotama Buddha and a young Brahmana, Assalayana by name, about the superfority of the Brahmanas, claimed by the latter, over the other three social groups, Ksatriyas, Vaisyas and Sūdras. He maintained that only the Brahmanas can be considered to be pure as against the view held by Gotama Buddha, that purity can be attained by all the three groups of Ksatriyas, Vaisyas and Sudras as much as by the Brahmanas.

In this connection Buddhaghosa tells us that, apparently in his time there were not merely four social groups (varias), but actually there were five varias-Brahmanas. Kssatriyas, Vaisyas, Sudias and a group, which he calls Parasaka.

The Commentator, Buddhaghosa, tells us that the fifth group was the result of a mixed marriage between persons belonging to different varnas. One who is born of a Ksatriya man and a Brāhmana woman is called Ksatriya Pārasaka and one who is born of a Brāhmana man and a Ksatriya woman is called a Brahman Pārasaka. Both the kinds of progeny are considered to be of low birth (hīna-jati). They are considered to be an independent group, the fifth group (pancamassa vannassa atthita)a.) Here he definitely asserts that there was a fifth varna. Thus in his time, the theory of four varnas only was definitely exploded and a fifth varna had already come to be recognised (Ettha catuvanno ti niyamo natthi; Pancomo hi Parasika—vanno pi atthi). Manusmrti (X. 4) denies the existence of a fifth group (nasti tu pancamah)

Now about the name Pārasaka, There is no certainty about the correctness of this reading. The variants found are (Parisaka Padasaka.) I am inclined to believe that the reading here is corrupted, and the original may be Pārasava, corresponding to the Sanskrit word Pārasava. This word is found in Manusmrti and other Dharmasastra texts which all confirm that this is a name given to the progeny of a mixed marriage Manusmrti, however, restricts this word to the progeny of a Brahmana father and a Sudra mother. This progeny is also described in Manu (X. 8) as Nisāda. Even in the Mahabharata (BORI ed. 13. 48. 5) Parasava is described as follows—

Param savad Brahmanasy esa putrah Sudraputram Parasavam tam ahuh

Vidura is also spoken of as Parasava (Sorensen's Index to the Mbh. I. 4361)

The identification of Parasava with Nisada has perhaps led to the use of this term (pancama varna) in south India for the out-caste people. And it is evident from the evidence of Buddhaghosa that this term had already come into existence by the time of Buddhaghosa.

<sup>1.</sup> See p. 140 in the Glossarial Index to Pracina Smrti by Suresh chandra Bannerji (Annals) of the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona, XL, 1960

# जहांगीर नो विधर्मी पवित्र पुरुषो प्रत्येनो स्रादर

विद्वानो जोड़े धर्म ग्रंगेनी चर्चा मां रस ग्रने ग्रनेक संप्रदायोना ग्राचार्यो साथ नों संपर्क ग्रने व्यवहार, शेख मुबारक ग्रने तेना पुत्र श्रबुल फजल ना धर्म सहिब्गुता ग्रंगे ना विचारो नो प्रभाव श्रने सौ करतां विशेष ते समये चालतां धार्मिक सुधारा माटे नां ग्रांदोलनोए कुटुम्ब मां चाली ग्रावती मजहबी भावनाग्रो बाबत मां ग्रकवर मां परिवर्तन ग्राण्युं हतु । तेना दरवारीयो उपर ए कार्यनी मारे ग्रसर हती. वादशाहे सर्व धर्मनो अभ्यास करी ग्रंत:करण ने योग्य लागता सिध्धांत मुज्जब वर्तन राखवानुं मन साथ विचारो लीधुं । तेनो पुत्र सलीम तस्त्तनशीनी पछी जहांगीरनां टूंका खिताब थी ग्रोलखायो ते पण तेना बाप ग्रकवरनी की पेठे धर्म जुस्त मुसलमान रह्यो न हये, श्रवे-वरात (१) ग्रये ईदना तहेंवारो तो ते पाल्जो हतो; परंतु ते साथे पारसीग्रोना नवरोज (२) ग्रने हिन्दुग्रोना दिवाली, दशेरा, रक्षाबंधन ग्रने शिवरात्रि ना मोटा हिन्दु तहेवारो पण हिन्दु राजवीग्रोनीजेम उत्साहपूर्वक ग्रने दबदबाधी ते उजवती हतो (३)

सलीमना जन्म ( ई० सं० १४६६ ) अंगे कहेवाय छे के ग्रकबर श्रोगसात्रीस के त्रीस बरसनी उमरे पहोंचे ते ग्रगाउ तेने ग्रनेक बालको थर्यां हतां; परन्तु तेमानु एक पर्सा हयात रह्युं न हतुं. ग्राथी तस्त माटे ना तेना उत्तराधिकारी ग्रंगेनी चिंता तेना दिलने सतावबा लागी हती, ग्रंधीरो बंनी ग्रह्लाहनी रेहमत ने पहोंचेला ( ग्रेटले के मृत ) तेमज तसन्बुफना राह उपर चालनारा (हयात) सूफीग्रोनी दरमियानगीरी ते ग्रेसिद्धि माटे शोधता फरतो हती—दर बरसे श्रजमेर मां ग्रावेली

१. मुसलमानों नी मान्यता मुजब श्रे रात्रि दरिमयान खुदाना हुक्म मुजब फरिश्ता मनुष्यों ना जीवन ना कार्यों नो हिसाब करे छे भ्रने तेमने जीविका बहेंचे छे, मुसल्मानो नमाज पढे छे, जागरण करे छे, भ्रने ते पछीना दिवसे रोजो राखे छे.

२. ईरान मां उत्सव नो दिवस छे. ए पछी वसंत नी शरुआत थाय छे. ए मार्च नी २२ मी तारीक्षे पडे छे.

३. जहांगीर नी ब्रात्मकथा, तुजुके जहांगीरी मां ब्रंगेना ब्राधारी ब्रनेक ठेकाएी मले छे.

शेख मुईनुद्दीन चिश्ती ( मृ० ई० स० १२३६ ) नी दरगाहे जातो (१) अने लाहिश बर आवशे तो पगपाला तेनी जियारत करवानी मानता पहा तेरो मानी, ए संयोगे दरिमयान भ्रे साथे शेख सलीम चिश्ती ( मृ० ई० स० १५७२ ) नामना नेवुंवरसना बृद्ध सूफीनो सहारो मेलववाते तेने मलयो ।

जहांगीरे पोतेज तेनी श्रात्मकथा तुजुके जहांगीरीमां (२) से संगेसेवी विगत सापी हे के "हजरत सर्श-स्राशियानी (स्वर्गस्थ अकबर) सल्तनत नी संस्थाजारी राज्याने स्रल्लाह पासे थी तृष्ट्त मारं योग्य पुत्रनी माग्ग्णी कर्या करता हता, त्य.रे तेना मागीता दरवारीयो मां थी कोईक जाणावां के शेख सलीम नामनो एक दरवेश स्ना तरफना सूफीयो मां पित्रतता मारं मशहूर हे सने सकदराबाद (आया) थी बारकोस उपर स्थावेला सीकी करवा मां रहे हे स्थापजो स्थापनीस्था भारजू तेमनी स्थापन प्रदर्शित करो तो मुरादनु फाइ तेमनी ह्याना सिचण थी फलाऊ दनशे. ते पछीते हजरत (सकदर) शेखनी मिजल ऊपर गया अने नस्रता सने निष्ठा साथे दिलनी स्ना बात तेनी स्थापन जाहेर करी. तेनी मुराद फलशे सेवा गुम समाचार तेमने शेखे स्थापना दायरे तेमणे कह्युं के "हवे हैं बाधाराखुं छुं के ते फरजंदने स्थापना दामन मां उछेर मारं मूकीश. जेम ने स्थापनी बाह्य तेमज स्रांतरिक बरकन थी महान थाय. शेख से प्रस्ताव मान्य राख्यो सने ते बोल्या कि मुबारक रहे सने तेनु नाम समे समारा पोताना नाम उपर उपरा राखी दीधुं" थोड़ाज समय मां निष्ठाने परिगामे उमेद बर स्रावी. जन्नत मकानी(४) (स्वर्गस्थ वालिदा) ने प्रसव नो समय नजीक स्राव्यो त्यारे तेने शेखने त्यां मोकलवा मां स्रावी सने मारो जन्म फतेहपुर मां शेख सलीम नी मंजिल मां थयो. त्यारे करार कर्या मुजब नाम सलीम राखवा मां स्राव्यू"

जहांगीर नो चारित्र्य बाबत मां सामान्य रीते जे कोई इतिहासों मां नोधायुं होय ते लक्षमां लेवा मां आये तो तेना जन्म समय ना मजकूर रुथेला अने तेना पिता अकबर ना दरबार ना धार्मिक सहिष्णुत भरेला वातावरण ना प्रभाव ने लई ने मुंसल्माने तेमज हिंदु अने अन्य धर्मीना पवित्र पुरुषो मां तेखेंत्यारे श्रद्धा दाखली हती.

ए बीजी दृष्टिए विचार करतां ते समये हिंदुश्रो धने मुसलमानी मां जाहेर मां श्रावता तया गुधरेला संप्रदायो अंगेनु तेनु ज्ञान नहिवत हतुं. एकज श्रत्लाह नी मान्यता थी धने मजहब नी चालु श्रावती रुढ़िना

अकबर नामा तबकाते श्रकबरी, मुन्तखबुत्तवारीख, जहांगीर नामा

२. पृष्ठ ३ (दीबाचो)

३. अल्लाह तालानुं सोऊ ऊंचा आसमान उपर तस्तहोबानुं मनाय छे अने त्यां जेनो मालो छे ते मोगल सल्तनत दरिमयान गुजरेला शहेनशाहोने आवा खिताबो आपवां मा आवता ।

४. कोई इतिहास मांतेनुं नाम मलतुं न थी. सुजनराये (खुलास तुन् तवारीख पृष्ठ ३७४ दिल्ली) मा मिरयमुण्जमानी (जमाना नी मिरयम एटले जीसमका इस्तनी माता अंग्रीजी में मेरी) समंद त्यारे ते हमातने हीवाथी जहांगीर तेने माटे जन्नत मकानी (एटले के जन्नत मां हवे जेनु स्थान छे ते) शब्द वापर्यों छे. मिरयमुज्जमानी तेनु श्रीधकार युक्तनाम हतुं, ग्रकवर नी ए बेगम मूल रजपूत राजकुं वरी हथी.

पालन यी ते संतोष मानतो हतो. अने, संतो, सूफीयो, सन्यासीओ अने वर्माचार्यों ने मलवा मां अने तेमयी साथे बात अने चर्चा करवा मां तेनो रस पड़तो हतो. परन्तु ते साथे खटपटी लोकप्रिय धर्माचार्यो अने धर्माथ लोको ने मामाजिक अने राजकीय व्यवस्थानी स्थिरता मलववामां ते खतरनाक लेखतो हतो.

शीख गुरु प्रजुंन ऊपर तेना आसन दरिमयान थयेली जुलम चर्चास्पद छे. ए गुरु (जन्म ई. स १४६३) गोविद बाल मां रहेती हतो. ते चोथा शीख गुरु रामदास नो पुत्र हतो. बालवय थीज ग्राध्यात्मिक स्वभाव ग्रने ध्यानी चित्त ते धरावतो होवानी वात प्रचलित हती. ई. स. १५६१ मां शीख गृरु तरीके तेणां पिता नो ते उत्तराधिकारी बन्यो. तेना पूर्वगामीग्रों नां हिंदु ग्रने मुसलमान सुधारको ना ग्रने तेमनां पोतानां भजनो ग्रने कथनो नो संग्रह ग्रादिनाथ ग्रंथ मां तेणें कर्यो हतो. तेनु निरीक्षण करतां अकबर ने घर्जुन नी ग्रादर्भ प्रतिमा नी भांकी थई हतो. ते शहनशाह ना ग्रवसान पछी ग्रर्जुन गुरु ए परेशान हालत मां रहेता बंडखोर शाहजादा खुसरों ने सहारो ग्रापत्रानी मूल करी पाड़ी जेने लईने तेने माथे ग्राफत उत्तरी. गुरु ना विरोधीग्री एवो पूरो लाभ उठाव्यो अने जहांगीर ग्रामल राज्यद्रोह ग्रने दुराचार ना रंग थी रगी ने ए बाबत रुजु करी. परिणाम शहेनशाहे शत्रुको नी जाल में फंमाई पड्यो. तेणे तेने सजा करी ग्रने तेनी माल-मिल्कत जप्त कराबी (ई० स० १६०६).

जहांगीरे पोतानी तुजुक मां था बनाव नी विगत श्रापी छे. तेसे बतान्युं छे के "वियाह नदी ने किनारे श्रावेला गोविंदवाल मां एक हिंदु रहतो हतो तेनुं नाम श्रर्जुन हतुं. ते संत रूपे रहेतो हतो. श्रनेक मोला भला हिंदुयो बल्के श्रज्ञान अने मुखं मुझलमानों ने पंसा तेसी पोतानी रीति-नीति मां बांध्याजहता. तेश्रो तेना संत-जीवन अने तेनी पित्रता नी बुलंद श्रावाजे जाहेरात करता हता. तेश्रो तेने गुरु कहेता हता. श्राजु बाजुयी वेवकूफ लोको अने मुखं भक्तो तेने श्रावी मलता रहता. अने तेनामां तेश्रोनी श्रंथ श्रद्धानी ऐ रीते प्रतीति करावता हता. गुरुनी त्रमा चार पीढी थी श्रा दुकान चालु श्रावती हती. लांबा समय थी मने विचार श्राव्या करतो हतो के श्रा दुकान काढी नांखवी जोइए श्रथवा तो तेने मुसलमानो नी जमात मां लाववु जोइए. श्रंते एवुं बन्युं के श्रा रक्ते खुसरो प्रसार थयो श्रने श्रा नालायके तेनी सेवा मेलव वानो इरादो कर्यो. जे स्थले ते रहेतो हतो त्यां तेसी मुकाम कर्यो. ते तेने मल्यो प्रने तेने केटलीक बाबतो जणा वी. ते पछी तेसी तेनो कपाल उपर तिलक वर्युं. एने हिंदुश्रो शुक्तियाल माने छे. श्रा बात मारा सांभलवामां श्रावी. में तेने सम्पूर्ण रीते पोकल गणीने तेने मारी श्रामल हाजर करवाना हुक्म कर्यो. तेना श्राक्षम तथा तेना बालकों ने में मुर्तजा खान (नामना श्रमलदार) ने सोंप्या श्रने तेना माल मिल्कत जप्त कराव्यां तेने में सजा फरमावी"

१. शील अनुश्रु ति परा मुजब अकबरे तस्त माटे खुसरोनी नीमपु कह करी हती. ते बखते ते काबुल रह्यो हतो. तेसी अर्जु न मुरु ने नासांनी मदद आपवा आजीशी करी हती. गुरु ए जवाब मां कह्यु के 'मारु नास्तु ंगरीबो माटे छे अने शाहजदाओं माटे नथी. खुसरो बोल्यों के हुं अत्यारे गरीब, तंग अने निराधार हालत मां छुं अने मारी पासे मुसाफरी करवामाटे खर्चना पैसा न थी" गुरु अर्जु न ते पछी तेने पौच हजार रुपिया आप्या (Macauliff-Sikh Religion Vol. III pp 84-5; Cunningham—History of the Sikhs & Garrett pp. 53)

१. तुजुके जहांगीरी पृ० ३४

शीलोनी अनुश्रुतिमां आ बनाव नीचे प्रमाणे नोधवामां आवेलो छे:--

जहांगीरे गुरु ने तेनी सामे बोलाव्या अने कहा ं के 'तुं एक महान् संत छे, एक महान् उपदेशक छे ग्रने पवित्र पुरुष छे, तुंगरी**ब भ्रने** तवंगर ने समान गर्स छे, ते थी मारा दुश्मन खुसरोने तें पैसा भ्राप्या ए योग्य न कर्युं अर्जु ने जवाब आप्यो के हैं हिन्दु के मुसलमान, तवंगर के गरीब, दोस्त के दुश्मन एम तमामने मोहबत के नफरतनी (पक्षपात) हिन्द थी जोतो न थी, अने आज कारण थी तारा पुत्र ने में थोड़ा पैसा तेनी मुसाफरीनां खर्च माटे ब्राप्या ब्रने नहि के ते तारो विरोधी हतो ते थी, जो में तेने तेनी जलती परि-स्थितिमां सहाय न करी होत भ्रने तारा पिता शहेन शाह अकबरनी मारा तरफ नी माया ध्यान में राखी होत तो म्राम जनता ए मारा हृदयनी कठोरता माटे मने धिकार्यों होत, अने तेम्रो कहेत के हुं डरतो हतो, दुनियांना गुरु, गुरुनानक ना अनुयायी ने माटे ए विना ऋए। घटती बनत" ते पछी जहांगीरे तेने वे लाख रुपियानो दंड कर्यो अने हिंदु अने मुसलमान धर्मी विरुद्धनां भजनो तेनां ग्रंथमाथी काढी मांखवानो तेने हुनम कर्यों। त्यारे ऋर्जुन गुरु बोल्या के 'जे कई धन मारी पासे छे ते रंक निराधार ऋने ऋजाण्या लोकोने माटे छे, जो तारे घन जोड़तुं होय तोतुं मारी पासे जे छे ते लई ले; परंतु जोतुं दंड तरीके ते मांगतो होय तो हुं एक कोडी परा तने श्रापीश नहि; काररा के दंड दुष्ट दुन्यवी लोको उपर लादवामां ग्रावे छे श्रने नहि के धर्माचार्यो स्रने सन्यासीस्रो उपर । ग्रंथसाहेबमांना मजनो काडी नाखवा बाबत मां जे कई तें कह्युं ते स्रंगे जरमाववानुं के हुं सहेज परा ते मांथी काढी नांखीश नहि, के बदत्तीस नहि, हुं शाष्वत ईण्वर अने परमात्मा नो भक्त छुं, तेना सिवाय कोई शासक न थी, अने तेरो जे कंई पुरु नानक थी मौडी गुरु रामदास सुधीना गुरुश्रोना अने ते पद्धी मारा हृदय मां प्रगट कर्युं छे ते पवित्र ग्रन्थ साहेब मां नौववामां आवेलुं छे, जे भजनो तेमाँ स्थान लीधे लुं छे ते कोई हिंदु प्रवतार के कोई मुसलमान पैगम्बर ने माटे ग्रपमान युक्त न थी, पेगम्बरो धर्माचार्यो ग्रने ग्रवतारो ग्रसीम साप्वत् ईप्वर तरफ थी कार्यो करे छे एम तेमा श्रद्धापूर्वक लखेलु छे, मारु ध्येय सत्नो प्रचार अने जूठ नो विनाश करवानुं छे अने ए कार्यनी सिद्धि मां आ क्षराभंगूर देहनो लय याय तो है मारुं महो मान्यलेखीश.

कई जवाब ग्राप्या बिना मुलाकातनो ग्रोरडो छोडी जहांगीर चाल्यो गयो, काजी ते पछी गुरुने जगाच्युं के 'तमारे दंड भरवा जोइए ग्रने निह तो केद भोगववी जोइए; ग्रर्जुन दंड भरवा माटे फांलो उधराववानी मनाई तेमना श्रनुयायीनो तुरतज करी, काजीग्रने ग्रने पंडितो तेमना ग्रंथ मांथी वांधा भरेलां भजनो काढी नांखे तो तेमने मुक्ति ग्रापवानी दरखास्त पेशकरी, त्यारे ग्रर्जुन जवाब ग्राप्यों के 'मनुष्यों ने म्ना ग्रंते बीजी दुनियां मा मुख ग्रने निह के ग्रापत्ति ग्रापवा ग्रंथ साहेबनी रचना करवामां श्रावेली छे, तेने नये सरथी लखुवुं ग्रने तमो मांगों छो ते प्रमागी तेमाथी काढी नाखवुं ग्रने तेनां फेरफार करवो ग्रसंमवितछे, ते पछी शत्रुग्रोए जे त्रास तेमना उपर गुजार्यों ते सर्व गुरुए शांत चित्ते ग्रने खामोशी पूर्वक सहनकर्यों ग्रने न तो निसासो नांख्यो ग्रने न तो दुःखनो ग्रवाज काढयो, बदले मुं वचन उच्चारवा तेमने वीजी तक ग्रापवामां ग्रोयी त्यारे निडरपणे तेगों जवाब ग्राप्यों, 'मूर्खाग्रो! हुंतमारा ग्रावर्तन थी कदी डरवानो

<sup>1.</sup> Gokul Chand Narang-Transformation of Sikhism, pp. 31-41.

नथी. ग्रा सर्व ईश्वरेच्छा थीज बने छे. जे कारणने लईने ग्रा जुलम तमी मारा उपर करो छे, तेमां मने ग्रानंदज ग्रावे छे, शहेनशाह नी जाए। ग्रने मंजूरी बिना वधारे ने वधारे त्रास तेने ग्रापवामां ग्राव्यो. ग्रंते एक दिवसे गुरू ए नदी मां नहावानी परवानगी मेलवी ग्रंने किनारे जई देह त्याग कर्यों !"

दिबस्ताने मजाहिब मां जिल्लावदामां आव्युं छे के गुरु अर्जुन ने जे दंड करवा मां आव्यो हतो ते ते मरी शक्यो नहि, ते थी तेने लाहोर मा केदखाना माँ राखवामां आव्यो. गरमी ने कारले अने तेस्रोने दंड तेनी पासे थी वसूल करवानुं काम सोंपवामां आव्युं हतुं तेमले तेना उपर करेला जुलम ने लईने तेवुं मृत्युं थयुं.

जहांगीरे अर्जु नगुरु ने करेली सजा बाबत मां 'सियासत' अने 'यासा' शब्दो वापरेला छे<sup>2</sup>. 'सियासत नो भ्रर्थ सजा थाय छे. अने यासा नो अर्थ मोंगोलिया नी भाषा मां 'फांसी' थाय छे. परतु ते समय बपराती प्रशिष्ट फारसी आषा मां समानार्थ शब्दो एक साथे बापरवानी चालु आवती रूढि मुजब में बंदे नो उपयोग 'सजा' नाज अर्थ मां थयो होवानी संभावना छे अने न के देहांत दंड अर्थ मां. जेम के केटलांक पुस्तकों मां नोंधवा माँ आव्युं छे; मजकूर अनुश्रुतिमां परा देहांत दंड कर्यो होवानो उल्लेख नथी.

ग्रह जहांगीर ग्रने खुस्रो ना संबंध बाबतमां थोड़ी स्पष्टत करवुं आवश्यक छे, जे उपर थी ग्रर्जु न ग्रुह ने करेली सजाना कारण नो ख्याल ग्रावशे. बन्युं हतु एवुं के जहांगीर नो मोटो पुत्र खुस्रो तेनी रजपूत बेगम मानबाई ने पेटे ग्रवतरेलो हतो. रजपूतो नो तेनी तरफ पक्षपात हतो. ग्रने ग्रकबर पछी तेने तख्तनशीन करवानी पेरवी तेमणे करवा मांडी हती. खुसरो ए छड़े चोक बापनी निदा करवा मांडी. ए मान बाई सहन करी शकी निह ग्रने दिवानी बनी. ई०स० १६०४ मां तेणे ग्रपधात कर्यो. ग्रकबर बादशाह पण गमराई गयो हतोन्तेथी तेणे तमाम सरदारो ग्रने विशेष करीने मानसिंह पासे जहांगीर ने बफादार रहेवानां सोगंद लेवडाव्या. ग्रकबर मांदो पड़तां कावत्रां शरू थयां ग्रने जहांगीर तख्तनशीन थतां खुस्रोए बंड कर्युं. श्रर्जुन गुरु ए तेने सहकार ग्राप्यो. जहांगीर नां ग्रति विपरीत संजोगो मां ए बन्यु ग्रने तेने सजा थई. ग्रर्जुन गुरु ए बंडखोर खुस्रो ने मदद करी ने पक्षपाती वलण न प्रदिशत कर्युं होत तो तेने छेड़वानुं कोई कारण जहांगीर माटे उपस्थित थातज नहि. पोतानुं जीवन पोतानी रीतेज ते जीवी शक्यो होत.

जहांगीर ने पवित्र पुरुषो माटै स्रति स्नादर हतो. स्नाध्यात्मिक ज्ञानविशे माहितीं मेलवबा बाबत मां तेने त्यारे स्नाक्ष्ण हतु अने ए अगेना अनेक हष्टांतो तेनी तुजुक मां भले छे. हि०स० १०१६ (ई०स० १६०७) मा ते काबुल मां हतो विश्व थयेला अनुभव नी विगत आपताँ ते जणावे छे के—'बुधनो दिवस हतो. सरदार खान नो बाग परशावर (पेशावर ?) नजीक आवेलो छे. त्यां में मुकाम कर्यों. ते पछी तेनी नजीक आवेला गोरखरी तीर्थ स्थान तरफ हुं गयो, मने साशा हती के एकाद संत नजरे पडशे स्रनें तेना संपर्क थी कर्डक फायदो

१. हस्तप्रत, गुजरात विद्यासभा संग्रह नं० इ१४

२. तूज्के जहांगीरी, पृ० ३४

३. तुजुके जहांगीरी पृ० ५०

थशे. परंतु एवो संत तो उन्का श्रें को मिया समान छे. ते तो एकांतवास सेवनारी होय छे, ते या भरेली ठठ मां क्यां थी होय ? एक मंडली में थई. ते मां ना साधुयों ने मलतां दिलमां ग्रंधकार सिवाय कईज प्राप्त थयुं नहिं ग्रांगल उपर जहांगीरे लख्युं छे के त्यां ग्रन्य धर्मां संतो हता; परंतु ए सन्यासी थी उत्तम ते मंडली मां कोई जोवा मां ग्रांक्यों नहि.

हि० स० १०२५ (ई० स० १६१६) नो एक बनाव छे ते बखते जहांगीर उज्जैन माँ हतो, त्यां ते गोंसाई जदरूप ने मत्यो. तेनी पाछल तो ते घेलो थई गयोहतो. तेनी साथेनी मुलाकात ग्रंगे तेगों जर्गाव्यु छे के " "होडी मां बेसीने हुं ग्रागल चात्यो. में ग्रनेक बार सांमत्युं हतुं के जदरूप नाम नो एक योगी केटलाक बरसो थी उज्जैन नजीकना जंगल मा एक खूणामां बस्ती थी दूर परम.त्मानी मिक्त मां लीन रहे छे. तेने मलवानी मारी घणी श्रातुरता हती. हुं श्राग्रा पायतस्त मां हतो, त्यारे तेने बोलावी तेने मलवानी मारी इ च्छा थई हती; परंतु तेम करवां मां तेमने तकलीफ पड़े एवो ऊंडो विचार करी में तेमने बोल्यावो नहि. हुं मजरूर शहेर नी नजीक मां पहोंच्यो. होडी मांथी उत्तरी पगपाला तेने मलवा गयो। जे जगाए ते रहे छे ते एक गुफा छे. ते तेणे एक टेकरी मांधी खोदीने बनावेली छे. तेनो प्रवेश मेहरावना ग्राकारे देखाय छे. तेनी लंबाई एक गज श्रने पहोलाई दस गिरेह छे. रे गुफा ना ए प्रवेश ग्रागल थी तेना रहेवानु स्थल सुधीनो माग लंबाई मां बेगज श्रने पांच गिरेह ग्रने पहोलाई मां सवा ग्रगियार गिरेह छे. श्रने जे गुफा मां ते रहे छे तेनी लंबाई साड़ा पांच गिरेह ग्रने पहोलाई साड़ा त्रण गिरेह छे. तेनु शरीर पातलु छे. ते गुफामां ते पुक्केली थी समाई सके छे. ते मां न तो चटाई श्रने न तो घासी नी पथारी. ते सांकड़ी ग्रने ग्रंघारी गुफामां ते एकलोज रहे छे. श्रियालानी ठंडी हवातां कई श्रोढतो नथी, टाटनो टुकड़ो श्राजु बाजु बिटाली रखे छे, ते सिवाय बीजुं कई कापड़ तेनी पासे न थी ते ग्राग सलगावतो नथी. मौलाना रूमीए एक दरवेश ना मोंमां नीचेनी शेर मुंकी छे, ते एनी हालत ने श्रमुरूप छे:

'पोशिशे मा रोज, ताब आफताब

शब निहालीए, लिहाफ़ अज माहताब।

[दिवस ग्रमारू वस्त्र छे, सूर्य ग्रमारी गरमी छे; रात्र (ग्रमारी) सादड़ी छे ग्रने बांदनी (ग्रमारी) रजाई छे.]

तेना स्थाने पासे एक तलाब छे त्यां अई ने ते दर रोज बे बार नहाय छे. दिवस मां एक बखत ते उज्जैन नगरी मां ग्रावे छे, त्यां सात बाह्मणो मांथी त्रण बाल बच्चा वाला छे. ग्रने तेग्रो गरीब ग्रने संतोषी हालत

१. फारसी साहित्य मां एक किल्पत पक्षी नुं नाम उपमा माटे वपराय छे. ते अंगे एकी मान्यता छे के तेनु नाम जाणमां छे अने तेना शरीर विशे माहिती न थी. एक समय तेनी संस्या एकनीज होय छे. तें हवामां कायम उडतुं रहे छे, तेना जीवन नो अंत नजीक आवे छे त्यारे ते बली मरे छे अने तेनी राख मायी बीजुं उत्पन्न थाय छे, कोई दुर्लम, असाधारण विरल अने अप्राप्त वस्तु नी उपमा ए नामथी आपवा मां आवे छे,

तुजुके जहाँगीरो पृ० १७६-७७२. एक गिरेह बराबर त्रण आँगल पहोलाई नुमापथाय के. ए गजनो सोलमो माग छे

मां ग्रानंद मले छें, तेमनां घर पसंद करीने तेमने त्यां ते जाय तेग्री जे मोजन पोताने माटे तैयार करे छे तेमांथी पांच कोलिया मीख तरीके तेग्रो पासे थी तेनी हथेली मां ले छे ग्रने खाव्या बिना ते ग्रोगाली जाय छे. तेम करी होनी स्वादेन्द्रिय ने तेनी लहेजत प्राप्तथया देतो नथी ? ते भीख माटे जाय ते मां शरतो छे के ग्रापनारने मुसीबत न पढे ग्रने तेना घर मां कोई स्त्री प्रसव वाली तेमज मासिक धर्म मां न होय.— एनु नियमो ग्रा त्रण घरो मां पलाय छे. मैं जे आलख्युं ते मुजब तेनुं जीवन चाले छे. ते कोई ने मलवानी इच्छा राखतो न की; परंतु तेनी धणी ख्याति धई गई ते थी लोको तेनां दर्शन करवा तेनी पासे जाय छे. ते ज्ञान सम्पन्न छे. वेदांत नु ज्ञान जे तसव्बुफ (सूफीबाद) नु ज्ञान छे ते मां ते निष्णात छे, छः घड़ी तेनी पासे हुं रह्यो ग्रने घणी वालो तेनी साथे करी, तेनो मारा उपर मारे प्रमाव पड्यो. मारी चर्चानी तेना उपर पण ग्रसर थई. मारा वालिदे ( ग्रकवर ) ग्रसीरगढ़ ग्रने खानदेश ( ई० स० १४६६—१६०० ) जीत्यां ग्रने ग्राग्रा गया ते बखते एजस्थले तेमणे तेने जोयाहता ग्रने तेने घणी सारी रीते याद करता हतां.

जहांगीर हि० स० १०२७ (ई० स० १६१८) मां ब्रहमदाबाद थी पाछी उज्जैन गयी त्यारे फरीथी तेनी मुलाकाते गयो. हजी तेम्रंगे तेगी लक्ष्युं छे के "जदरुप ने मलवाने मारु दिल तलपापड़ थयुं. बपोरनी नमाज पछी होड़ी मां बेसने तेनी मुलाकात करवा उतावलो हुँगयो. मने सांजना तेने एकांतवास ना खूंणां मां हु दोड़ी पहुँच्यो. तेनी साथे में बात करी.

इलाही ज्ञानना चार भेद विषे तेनी पासे थी श्रनेक बाबतो में सांभली—ने तसब्बुफ श्रंगेनी बातो निर्मल दिल थी स्वामाविक पद्धित ए करे छे. तेनी साथ चर्चा करवा मां श्रानंद श्रावे छे. तेनी वय साठ साल जेटली छे. बाबीस वरस थी तेसी दुन्यवी संबंध तोड़ी नाखेला छे. श्रने ब्रह्मचर्य ना घोरी रस्ता उपर कदम मोकेलो छे. ग्राठ साल थी ते नग्नजेवी श्रवस्था मां रहे छे. में विदाय लीभी त्यारे तेसी कहा के 'हुँ श्रल्लाह ना ग्रा उपकार कई भाषा मां मानुं के श्रावा इन्साफमन्द बादशाह ना जमाना मां हुँ शांतिमय दिल थी परमात्मानी भिनत मां लीन रहुं छुं. श्रने कोई पणरीते तकलीफ नी घूल मारा मक्सदना दामन उपर चोंटती न थी".

हि० स० १०२८ (ई० स० १६१६) मां जहांगीर मथुरा मां पहोंच्यो त्यारे जदरूप त्याहतो. ए समाचार मलतां तेना ग्रानन्द नो पार रह्यो निहः ए ग्रंगेनी नोंध करता ते जागावे छे के, "उज्जैन थी गोंसाई जदरूपे हिंदुग्रोना तिथं स्थान मथुरा मां स्थलांतर करेलुं छे ग्रने ते परमात्मा ना ध्यान मां लीन रहे छे. ए खबर मने मली त्यारे तेमना दर्शन करवा मारु दिल ग्रंधीर बन्युं. शुक्रवार ने दिवसे हुँ उतावले पर्ग गयो. ग्रने लांबो समय एकांत मां निरांते कोई पण प्रकारनी बातचीत कर्या बिना त्यां रह्यो. खरे चर तेनी हस्ती गनीमत छे. तेनी साथे बेसबा मां ग्रानन्द ग्रावे छे. ग्रने लाग थाय छे।

१. तुजुके जहांगीरी पृ० २५४-२५५

२. वही पृ० २६२

सोमवार ने दिवसे फरीथी गोंसाई जदरूप ने मलवा दिल आकर्षायुं. निःसंकोच हुँ तेनी कुटीर तरफ उतावलो उतावलो गयो. अपने तेने मलयो. तेनी साथे उच्च कक्षानी घरणी बात थई, अल्लाह ताला तेने ताजुबी उत्पन्न करे एवी शक्ति अपेंली छे. तेनी समज उमदा प्रकारनी, तेनो स्वभाव उन्नत कोटिनो अपने तेनी परख शक्ति प्रचंड छे. ते साथे तेना मा इलाही ज्ञान संग्रहित छे. दुनियां नी माया मां थी तेगों तेनुं दिल मुक्त करी दीधेलुं छे. संसार तथा तेमां जे कई छे ते तरफ तेतो पूंठ फेर वेली छे. ते एकांत खूणांमां निःस्पृह जीवन गाले छे. सृष्टि नी चीजो मा थी अधींगज पुरारणुं टाट तेनी पासे छे. जेवड़े ते तेनुं गुरुत अंग ढांके छे. पाणीं पीवा माटे तेनी पासे माटींनु वासण छे. शियाला उनाला अने चोमासा मां ते उन्नाडो नग्न सिरे अने नग्न पणे रहे छे, अति मुश्किली थी धावतु बालक दाखल थई शके एवी (सांकड़ी) गुफा मां ते रहे छे.

बुधवार ने दिवसे फरीथी हुँ गोसांई ने मलवा गयो. ग्रने पछी तेवाथी छूटो पडयो. निःसंकोच तेनी संगतमां रही ने तेनाथी थयेली जुटाई मारा निष्ठावान दिल उपर बोज समान रही.

जहांगीर हि० स० १०२७ (ई० स० १६१६) मां अमदाबाद मां हतो ते दरिमयान पण तेदे एक सन्यासी कांकरियानी पाल ऊपर मली गयो हतो. तेरों नोंध्यु छे के "कांकरिया तलाब नी पाल उपर एक सन्यासी तूटी फूटी कुटिर मां रहेतों हतो. ते हिंदु हतो. मांक दिल संतोनी संगत तरफ आकर्षातुं रहे तु होवाथी कोई पर्म प्रकारना संकोच बिना शाही तंबु मांथी नीकलीने फकीरना जेवा तेना बसवाट तरफ हुँ गयो. लांबो समय तेनी पासे हुँ बेसी रह्यो. तपास करतां जाणवानुं मलयुं के ते सन्यासी ज्ञान, सज्जनता अने त्याग वृत्ति घरावे छे अन परमात्मा अंगेना मर्म अने अध्यात्म ना भेद थी बाकेफ छे. बाह्य रीते ते फकीरी अने दरवेशों जेवो रहे छे अने आंतरिक रीते तेसो संसारी माया नो त्याग करे लो छे". आगल उपर जहांगीर तेने विशे लख्युं छे के 'त्यां अन्य अनेक संतो हता; परंतु ते सन्यासी भी चढे एवो ते मंडली मां कोई बीजो नजरे पडयो नहिं".

जैन मुनिग्रोना प्रत्ये पण जहांगीर ग्रादरनी लागणी घरावतो हतो. जैनाचार्यो मां हीर विजय सूरि, विजयसेन सूरि अने विजय देवसूरि जैन समाज ना गोरव-रत्नो छे. जहांगीर ना समय मां एक एवो बनाव बन्यो के हीर विजय सूरि ना पट्ट घर विजयसेन सूरि ए विजयदेव सूरि ने पोताना पट्ट घर बनाव्या हता. तेना केटलाक शिष्यो ए ते नीमणूंक सामे वांघो उठाव्यो भ्रने विरोध कर्यो, ए समये जहांगीर ने एवा ए विजय देवसूरि ने मलवानुं मनथयुं ग्रने तथी तेगो तेमने पोताना दरबार मां पघारवानुं ग्रामंत्रण एक फरमान द्वारा पाठव्युं। जहांगीर मालवा मां मांडू ( मांडवगढ़ ) मांहतो ग्रने सूरि खंमात मां चोमासुं पालता हता. फरमान मलतां तेमणे मांडू तरफ विहार कर्यो ग्रनेत्यां पहोंची शहनशाह

१. तुजुके जहांगीरो पृ० २८२-८३

२. ग्रकबर श्रा मुनि ने रमेशाँ पोतानी पासे राखतो रतो ग्रनेदर विवारे सवारे एमना मुछे थी बोलाता सूर्य सर स्त्रनाम मालानुं एकाग्रता पूर्वक श्रवण करतो रतो. (पद्मश्री मुनिजिन विजयजी—जैन इतिहासनी ऋलक पृ० १८१)

३. पद्मश्री जिनविजय जी--जैन इतिहास नी फलक-१८७

ने मल्या. जहांगीर तेमनी विद्वता, तेजस्विता स्नने क्रिया-निष्ठा जोई खुश थयो. स्रने तेस्रो हीरविजय सूरिना साचा उत्तराधिकारी होबानी खातरी थतां तेरो तेमने 'जहांगीरी महातपा' नी पदवी प्रपंश करी स्रने गण्छना साचा स्रविनायक तरीके तेने जाहेर कर्या.

सिद्धिचंद्र जहांगीर ना समय मां एक विद्वान जैन साधु हता. जहांगीर ना दरवार मां सिद्धिचंद्र नी हाजर जवाबी खीली नीकली हती. ते थी एक बार तेगी तेने साधु जीवन नो त्याग करीने पोताना दरवार मां सारी दरज्जो स्वीकारबा दबाएा कर्युं. अने तूरजहां ने पएा तेना तरफ थी तेने भलामए। करी. सिद्धिचंद्रे ए प्रलोभन नी दरखास्त पूर्वक टाली. अने तो पोतानां साधु जीवन ने हढ़ता पूर्वक वलगी रह्या. सिद्धिचंद्र नुआ वलए। जहांगीर ने पसंद पड्युं नहि, अने तेगी अने पोतानी इच्छा नो अनादर कर्यो ते थी रोषे मराईने तेने जंगल मा चाल्या जवानो तेगी हुक्म कर्यो सिद्धिचंद्रे सहर्ष ते प्रमाणे कंर्युं.

परंतु सिद्धिचंद्र ना गुरु भानुचन्द्रे १ दरबार मां जबानुं चालुज राख्युं, जहांगीरे पण तेना प्रत्येना ग्रादर मां कई कभी करी निह. परंतु तेमना शिष्य ने थयेला गेर-इन्साफ ने लई ने तेमनो चहेरो उदास रहेतो हतो. तेनुं साचुं कारण जहांगीर ने समजमां ग्रावतां तेने भणो पस्ताबो थयो. ग्रने ते विद्वान जैन साधु ने फरीथी दरबार मां पधारवा तेंगो आमंत्रण मोकल्युं ते पछीते 'जहांगीर-पसंद' कहवाया.

श्रील गुरु श्रर्जुन एक पिनत्र पुरुष हतो. अने जहांगीर तरफ थी तेने हेरानगित थई हती ए बनाव तेना चारित्र्य ना प्रस्तुत पासा उपर डाघ तरीके गरावो न गणवो ए एक चर्चास्पद विषय छे. परंतु ए तो निविवाद छे के मुसलममान फकीरो अने दरवेशों अने हिंदु सन्यासीओ अने योगीओ ने मलवानी तेनी धुन हती, एवी व्यक्ति कोई ठेकारणो रहेती होवानी खबर पडतां ते तेने मलवा बेकरार थतो अने त्यां दोडी पहोंची तेने मलीने जंपतो. पवित्र पुरुषोनां निर्मल अने तेजस्वी व्यक्तित्व अने विद्वता मां ते रहे तो अने तेमनो पूरो आदर करतो.

१. एमनी प्रतिभाना अद्भुत प्रयोग जोईने बादशाहे एमने 'खुश-फेहम' नो खिताब आप्यो हतो (आईने अकबरी)

## समाधि-पूर्वक मरगा

देह के स्वतः छूटने, छुड़ाने तथा त्यागने को 'मरएा' कहते हैं, जिसका स्रायु क्षय के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध है। जो जन्मा है, उसका एक-न-एक दिन मरएा स्रवश्य होता है, चाहे वह किसी भी विधि से क्यों न हो। ऐसा कोई भी प्राएगी संसार के इतिहास में नहीं, जो जन्म लेकर मरएा को प्राप्त न हुन्या हो। बड़े-बड़े साधन-सम्पन्न राजा-महाराजा, चक्रवर्ती, देव-दानव, इन्द्र-घरऐन्द्र, वैद्य-हकीम, डाक्टर और ऋषि-मुनि तक सब को स्रपना-स्रपना वर्तमान शरीर छोड़ कर काल के गाल में जाने के लिए विवश होना पड़ा है। कोई भी दिव्य-शक्ति-विद्या-मिएग-मंत्र-तंत्र-स्रौधधादिक किसी को भी काल-प्राप्त मरण से बचाने में कभी समर्थ नहीं हो सके हैं। इसी से 'मरएां प्रकृतिः शरीरिएगाम्'-मरना देहधारियों की प्रकृति में दाखिल है, वह उनका स्वभाव है, उसे कोई टाल नहीं सकता—यह एक स्रटल नियम बना हुन्या है।

ऐसी स्थित में जो विवेकी हैं-जिन्होंने देह श्रीर श्रास्मा के श्रन्तर को मली प्रकार से समफ लिया है-उनके लिए मरने से डरना क्या ? वे तो समफते हैं कि जीवारमा श्रना श्रीर देह श्रना है-दोनों स्वभावतः एक दूसरे से मिन्न हैं-जीवारमा कभी मरता नहीं, मरण देह का होता है। जीव एक शरीर को छोड़कर दूसरा शरीर उसी प्रकार धारण कर लेता है जिस प्रकार कि मैंने कुचैने तथा जीएं-शीएं वस्त्र को त्याग कर नया वस्त्र धारण किया जाता है। इसमें हानि की कोई बात नहीं, वह तो एक प्रकार से श्रानन्द का विषय है ग्रीर इसिलए वे भय, शोक तथा संक्लेशादि से रहित होकर सावधानी के साथ देह का त्याग करते हैं। इस सावधानी के साथ देह के त्याग को ही 'समाध-मरण' कहते हैं। मरण का 'समाधि' विशेषण इस मरण को उस मरण से मिन्न कर देता है जो साधारण तौर पर श्रायु का श्रन्त श्रावे पर प्रायः सांसारिक जीवों के साथ घटित होता है श्रयवा श्रायु का स्वतः श्रन्त न श्राने पर भी कोधादिक के श्रावेश में या मोह से पागल होकर 'श्रपवात' (खुदकुशी Suicide) के रूप में उसे प्रस्तुत किया जाता है श्रीर जिसमें श्रात्मा की कोई सावधानी एवं स्वरूप-स्थिति नहीं रहती। समाधि-पूर्वक मरण में श्रात्मा की प्रायः पूरी सावधानी रहती है श्रीर मोह तथा कोधादि कथायों के श्रावेग में कुछ नहीं किया जाता, प्रत्युत उन्हें जीता जाता है तथा चित्त की शुद्धि को स्थिर किया जाता है श्रीर इसी से कथ य तथा काय के संवेखन-कृषीकरण-रूप में इस समाधि मरण का दूसरा नाम जाता है श्रीर इसी से कथ य तथा काय के संवेखन-कृषीकरण-रूप में इस समाधि मरण का दूसरा नाम

श्राउक्वएण मरणं जीवासां जिसा वरेहिं पण्णतं । (समयसार)
 श्राउकवएस मरणं श्राउं दाउं सा सक्कदे को वि । (कार्तिके०)

'सल्लेखना-मरण' भी है, जिसे ग्राम तौर पर 'सल्लेखना' कहते हैं। यह सल्लेखना चूँ कि 'मारणान्तिकी होती है"-मरण का श्रवश्यम्मावी होना जब प्रायः निश्चित हो जाता है, तब की जाती है-इसलिए इसे 'अन्तिक्या' भी कहते हैं, जो कि जीवन के ग्रन्त में की जाने वाली ग्रात्म-विकास-साधना-क्रिया के रूप में एक धार्मिक श्रनुष्ठान है ग्रौर इसलिए ग्रपघात, खुदकुशी (Suicide) जैसे ग्रपराधों की सोमा से बाहर की वस्तु है। इस क्रिया-द्वारा देह का जो त्याग होता है वह ग्रात्म-विकास में सहायक ग्रहंदादि-पंचपरमेष्ठी ग्रथवा परमात्मा का ध्यान करते हुए बड़े यत्न एवं सावधानी के साथ होता है, जैसा कि स्वामी समन्तभद्र के ' पंच-नमस्कार-मनास्तुनंत्यजेत्सर्वयत्नेन, इस वाक्य से जाना जाता है-यों ही विष खाकर, कूपादिक में डब कर, पर्वतादिक से गिरकर, ग्रिंग में जलकर, गोली मारकर या ग्रन्य ग्रस्त्र-शस्त्रादि से ग्राघात पहुँचाकर सम्पन्न नहीं किया जाता।

इस सल्लेखना अथवा समाधि-मरण की योग्यता-पात्रता कब प्राप्त होती है और उसे किस उद्देश्य को लेकर किया जाता है इन दोनों का बड़ा ही सुन्दर निर्देश स्वामी समन्तमद्र ने सल्लेखना के अपने निम्न-लक्षण में अन्तनिहित किया है—

> उपसर्ये दुभिक्षे जरिस रुजायां च निःप्रतिकारे । धर्माय तनु-विमोचनमाहः सल्लेखनामार्याः ॥ १२२ ॥

---समीचीन धर्मशास्त्र

इसमें बतलाया है कि 'जब उपसर्ग, दुर्भिक्ष, जरा (बुढ़ापा) तथा रोग प्रतीकार (उपाय-उपचार) रहित ग्रसाध्य दशा को प्राप्त हो जाय श्रथवा (चकार से) ऐसा ही कोई दूसरा प्राग्णघातक ग्रनिवार्य कारण उपस्थित हो जाय तब धर्म की रक्षा-पालन के लिए जो देह का विधिपूर्वक त्याग है उसको सल्लेखना-समाधिमरण कहते हैं।'

इस लक्षण-निर्देश में निःप्रतीकारे श्रीर 'धर्माय' ये दो पद खास-तौर से ध्यान देने योग्य हैं। उपसर्गादिकका 'निःप्रतीकार' विशेषण इस बात को सूचित करता है कि अपने ऊपर ग्राए हुए चेतन-अचेतन कृत उपसर्ग, दुभिक्ष तथा रोगादिक को दूर करने का जब कोई उपाय नहीं बन सकता तो उसके निमित्त को पाकर एक मनुष्य सल्लेखना का अधिकारी तथा पात्र होता है, अन्यथा उपाय के संमव और सशक्य होने पर वह उसका अधिकारी तथा पात्र नहीं होता।

दूसरा 'धर्माय' पद दो हिष्टियों को लिए हुए है-एक ग्रपने स्वीकृत समीचीन धर्म की रक्षा-पालना की, ग्रीर दूसरी श्रात्मीय धर्म की यथा शक्य साधना-ग्राराधना की। धर्म की रक्षादि के ग्रर्थ शरीर के त्याग की बात

१. मारणान्तिकीं सल्लेखना जोषिता।-त०सू० ७-२२.

भगवती श्राराधना में भी ऐसे दूसरे सदृश कारण की कल्पना एवं सूचना की गई है; जैसा कि
 उसके निम्न वाक्य से प्रकट है—

<sup>&#</sup>x27;ग्रथ्सं पिवापि एदारिसम्भि श्रगाढ कारसे जा दे।'

सामान्य रूप से कुछ अटपटी-सी जान पड़ती है, क्योंकि ग्राम तौर पर 'धर्मार्थकाममोक्षाणां शरीर साधन मतम' इस वाक्य के ग्रनुसार शरीर धर्म का साधन माना जाता है, श्रौर यह बात एक प्रकार से ठीक ही है, परन्तु शरीर धर्म का सर्वथा ग्रयवा ग्रान्यतम साधन नहीं है, वह साधन होने के स्थान पर कमी-कभी बाधक मी हो जाता है। जब शरीर को कायम (स्थिर) रखने ग्रथवा उसके ग्रस्तित्व से धर्म के पालने में बाधा का पड़ना ग्रान्वार्य हो जाता है तब धर्म की रक्षार्थ उसका त्याग ही श्रेयस्कर होता है। यही पहली हिष्ट है जिसका यहाँ प्रधानता से उल्लेख है। विदेशियों तथा विधीमयों के ग्राक्षमणादि-द्वारा ऐसे कितने ही श्रवसर ग्राते हैं जब मनुष्य शरीर रहते धर्म को छोड़ने के लिए मजबूर किया जाता है ग्रथवा मजबूर होता है। ग्रतः धर्मप्राण मानव ऐसे ग्रान्वार्य उपसर्गादिक का समय रहते विचार कर धर्म-भ्रष्टता से पहले हो बड़ी खुशी एवं सावधानी से उस धर्म को साथ लिए हुए देह का त्याग करता है जो देह से ग्रधिक प्रिय होता है।

दूसरी दृष्टि के अनुसार जब मानव रोगादि की असाध्यावस्था होते हुए या अन्य प्रकार से मरण का होना अनिवार्थ समक्ष लेता है तब वह शोधता के साथ धर्म की विशेष साधना-आराधना के लिए प्रयत्निशील होता है, किए हुए पापों की आलोचना करता हुआ महाब्रतों तक को धारण करता है और अपने पास कुछ ऐसे साधमींजनों की योजना करता है जो उसे सदा धर्म में सावधान रक्खें, धर्मोपदेश सुनावें और दुःख तथा कब्द के अवसरों पर कायर न होने देवें। वह मृत्यु की प्रतीक्षा में बैठता है, उसे बुलाने की शोधता नहीं करता और न यही चाहता है कि उसका जीवन कुछ और बढ़ जाय। ये दोनों बातें उसके लिए दोष रूप होती हैं; जैसा कि इस सल्लेखना बत के अतिचारों की कारिका (१२६) के 'जीवितमरणाशं से' वाक्य से जाना जाता है।

स्वामी समन्तमद्र ने अपने उक्त वर्म-शास्त्र में 'अन्तिक्याधिकररणंतपः फलं सर्वर्धानः स्तुयते इत्यादि कारिका (१२३) के द्वारा यह प्रतिपादन किया है कि 'तप का फल अन्तः किया के—सल्ले बना, संन्यास अथवा समाधिपूर्वक मरण के—आधार पर अवलम्बित है। अर्थात् अन्तः किया यदि सुघटित होती है—ठीक समाधि-पूर्वक मरण बनता है—तो किये हुए तप का फल भी मुघटित होता है; अन्यथा उसका फल नहीं भी मिलता। अन्तः किया से पूर्व वह तप कौन-सा है जिसके फल की बात को यहां उठाया गया है? वह तप श्रावकों का अरणुवत-शौर शिक्षावतात्मक चारित्र है और मुनियों का महाव्रत-गुन्ति-समित्यादि रूप चारित्र है। सम्यक चारित्र के अनुष्ठान में जो कुछ उद्योग किया जाता है और उपयोग लगाया जाता है वह सब 'तप' कहलाता है। इस तप का परलोक-सम्बन्धी यथेष्ट फल प्रायः तभी प्राप्त होता है जब समाधि-पूर्वक मरण होता है; क्योंकि मरण के समय यदि वर्मानुष्ठान रूप परिणाम न होकर धर्म की विरायना हो जाती है तो उससे दुर्गति में जाना पड़ता है और वहां पूर्वोपाजित गुभ कर्मों के फल को मोगने का कोई अवसर ही नहीं मिलता-निमित्त के अभाव में वे गुम कर्म बिना रस दिये ही बिखर जाते हैं। एक बार दुर्गति में पड़कर बहुधा दुर्गति की परम्परा बन जाती है और पुनः धर्म को प्राप्त करना बड़ा ही कठिन हो जाता है। इसी से श्री शिवार्य जी अपनी भगवती आराधना में लिखते हैं कि 'दर्शन-झान-चारित्र रूप धर्म में चिरकाल तक निरतिचार प्रवृत्ति करने वाला

१. जैसा कि मगवती भ्रारावना की निम्न गाथा से प्रकट है:— चरण्मिम तीम्म जो उज्जमो य भ्राउंजिएो य जो होई। सो चेव जिस्पेहि तवो मिर्सादो भ्रसदं चरंतस्स ।। १० ॥

मनुष्य भी यदि मरण के समय उस धर्म की विराधना कर बैठता है तो वह अनन्त संसारी तक-अनन्त कालपर्यन्त संसार अमण करने वाला हो जाता है—

### मुचिरमधिनिरदिचारं विहिरित्ता सास्य-दंसस्य-चरित्ते । मरस्ये विराधिका श्रस्तंतसंसारिश्रो दिहो ।। १४ ।।

इन सब बातों से स्पष्ट है कि अन्त समय में धर्म-परिएगमों की सावधानी त रखने से यदि मरए। बिगड़ जाता है तो प्राय: सारे ही किये कराये पर पानी फिर जाता है। इसी से अन्त समय में परिएगमों को संमालने के लिए बहुत बड़ी सावधानी रखने की जरूरत है और इसी से उक्त कारिका के उत्तराई 'तस्माद्योवद्विभवं समाधि मरएो प्रयतितन्यम्' में इस बात पर जोर दिया गया है कि जितनी भी अपनी जित्त हो, उनके अनुसार समाधिपूर्वक मरए। का पूरा प्रयत्न करना चाहिए।

इन्हीं सब बातों को लेकर जैन-समाज में समाधिपूर्वक मरण को विशेष महत्व प्राप्त है। उसका नित्य की पूजा-प्रार्थनाओं ग्रादि में 'दुक्खखश्रों कम्म-खग्नो समाहि मरणं च बोहिलाहो वि' जैसे वाक्यों-द्वारा समाधि मरण की बराबर भावना की जाती है, श्रीर भगवती-श्राराधना जैसे कितने ही ग्रम्थ उस विषय की महती चर्चाश्रों एवं मरण-सम्बन्धी सावधानता की प्रक्रियाओं से भरे पड़े हैं। लोक में भी 'ग्रन्तसमा सो समा' अन्तमता सो मता, श्रीर 'अन्त भला सो भला' जैसे वाक्यों के द्वारा इसी अन्त-क्रिया के महत्व को न्यापित किया जाता है। यह किया गृहस्थ तथा मृनि दोनों के लिए विहित एवं निर्दिष्ट है।

ऐसी स्थिति में जो मरणासन्त है, जिसने सल्लेखनात्मक संन्यास लिया है प्रथवा समाधिपूर्वक मरण का संकल्प किया है उसके परिणामों को ऊँचा उठाने की-गिरने न देने की-बड़ी जरूरत होती है ; क्योंकि अनादि, अविद्या तथा मोहममतादिक के संस्कार-वश और रोगादि-जन्य वेदना के असहा होने पर बहुधा परिस्मामों में गियबट आ जाती है, परिस्मामों की आर्त-रौद्रादिरूप परिस्मित होकर संक्लेशता बढ़ जाती है भौर उससे मरएा बिगड़ जाता है। भ्रतः सुन्दर, सुमधुर तात्त्विक वचनों के द्वारा उसके श्रात्मा में भेद-विज्ञान को जगाने की जरूरत है, जिससे वह अपने को देह से भिन्न अनुभव करता हुआ देह के छूटने को भ्रपना मरण न समभे, रोगादिक की देहाश्रित समभे और देह के साथ जिनका सम्बन्ध है, उन मब स्त्री-पूत्र-कूट्रम्बादिको 'पर' एवं अवश्य ही वियोग को प्राप्त होने वाले तथा साथ न जाने वाले समक्षकर उनसे मोह-ममता का त्याग कर चित्त में शान्ति धारण करे; उसके सामने दूसरों के ऐसे भारी दू:ख-कष्टों के भौर उनके भड़ोल रहकर समताभाव धारण करने तथा फलतः सद्गति प्राप्त करने के उदाहरण भी रखने चाहिए, जिससे वह अपने दःख कष्टों को अपेक्षाकृत बहुत कम समक्षे और व्यर्थ ही आकृत-व्याकृत न होकर हृदय में क्ल तथा उत्साह की उदीरएग करने में समर्थ होवे। साथ ही इस देह के छूटने से मेरी कोई हानि नहीं ; यह तो चोला बदलना मात्र है, पुराने जीर्ए अथवा रोगादि से पीड़ित आरीर के ्रथान पर धर्म के प्रताप से नया सुन्दर शरीर प्राप्त होगा, जिससे विशेष धर्म-साधना भी बन सकेगी, ऐसी भावना भाता हुआ मरए। को उत्सव के रूप में परिएात कर देवे। इसी उद्देश्य को लेकर 'मृत्यू-महोत्सव भीर 'समाधिमरणोत्साह दीपक' श्रादि अनेक प्रकरण-प्रन्थों की रचना हुई है। अस्तु।

जो सज्जन किसी के भी समाधि मरण में सहायक होकर—अपनी आवश्यक सेवाएँ प्रदान कर उसे विविधूर्वक सम्पन्न कराते हैं उनके समान उसका दूसरा कोई उपकारी या मित्र नहीं है। ग्रीर जो इष्ट-मित्रादिक उस मरणासन्न के हित की—कोई चिन्ता तथा विधि—व्यवस्था न करके ग्रपने स्वार्थ में बाधा पड़ती देखकर रोते—पीटते-चिल्लाते हैं तथा ऐसे बचन मुंह से निकालते हैं जिससे म्रियमाण—आतुर का चित्त विचलित हो जाए, मोह तथा वियोग-जन्य दुःख से मर जाय और वह ग्रात्मा तथा अपने भविष्य की बात को भुलाकर संक्लेश—परिणामों के साथ मरण को प्राप्त होवे, तो वे इष्ट मित्रादिक वस्तुतः उसके संगे सम्बन्धी नहीं, किन्तु अपने कर्तव्य से गिरे हुए ग्रपकारी एवं शत्रु होते हैं। ऐसे ही लोगों को स्वार्थ के सगे अथवा मतलब के साथी कहा जाता है। ग्रतः मरणासन्त के सच्चे सगे सम्बन्धियों को चाहिए कि वे ग्रपने कर्तव्य का पूर्णतत्परता के साथ पासन करते हुए उसके भविष्य एवं परक्लिक सुधारने का पूरा प्रयत्त करें। अपने रोने-रड़ाने के लिए तो बहुत समय ग्रविष्ट रहता है, मरणासन्त के सामने रो-रड़ाकर तथा विलाप करके उसकी उस ग्रमूल्य मरण-घड़ी को नहीं विगाड़ना चाहिए, जिसे समता भाव तथा शुभ परिणामों के श्रस्तत्व में कल्य वृक्ष के समान मन की मुराद पूरी करने वाली कहा गया है ग्रीर इसलिए इसे उसला, पर्व तथा त्यौहार के रूप में मनाने की जरूरत है।

### कबीर और मरग्ग-तत्व

"जीवन मृतक को अंग" में कबीर ने कहा है कि यदि कोई मरना जानता हो तो जीवन से भरण श्रेष्ठ है। जो मृत्यु से पहले मर जाते हैं, वे किल्युग में अजर-श्रमर हो जाते हैं।

जीवन यें मरिबों सलो, जो मरि जानें कोड़। सरने पहले जे मरें तो कलि स्रजरावर होड़। दा।

इसी प्रकार विरोधाभास का स्नाश्रय नेते हुए उन्होंने मुर्दे द्वारा काल के खाये जाने की बात कही है:—

एक श्रचंभा देखिया, मड़ा काल की खाइ ॥४॥

निश्चय ही कबीर का तारपर्य यहां जीवनमुक्त से है जिसे श्रपने जीवन-काल में ही मुक्ति प्राप्त हो जाती है।

कबीर ने गुरु द्वारा "सबद-बाए।" चलाये जाने के प्रसंग में भी शिष्य के धराशायी होने भौर उसके कलेजे में छिद्र हो जाने की बात कही है:--

> सतगुर साचा सूरियां, सबद जु बाह्या एक । लागत ही में निलि गया, पड्या कलेजे छेक ।।४।। (सबद को ग्रंग)

आगे चल कर "सूरातन को अंग" में यह निर्णु स्त उस मरसा की अभिलाषा करता है जिसके द्वारा वह "पूरन परमानन्द" के दर्शन कर सकेगा—

जिस मरने थें जग डरें, सो मेरे ग्रानन्द । कब मरिहूं कब देखिहूं, पूरन परमानन्द ॥१३॥

कबीर की हिष्ट में प्रेम के घर में प्रवेश तभी हो सकता है जब सम्बक श्रपना सिर उतार कर हाथ में ले लेता है अथवा उसे पैरों के नीचे रख देता है :— कबीर यह धर प्रेम का, खाला का धर नांहि। सीस उतार हायि करि, सी पैसे धर मांहि॥१२॥ कबीर निज घर प्रेम का, मारग ग्रगम ग्रगाध। सीस उतारि पग तलि धरं, तब निकटि प्रेम का स्वाद ॥२०॥

इसी प्रकार निम्मलिखित साखियों में भी प्रकारान्तर से शोश उतार कर देने की बान कहीं गई है—

> सीस काटि पासंग दिया, जीव सरभरि लीन्ह । जाहि भावे सो खाइ त्यौ, प्रेम खाट हम कीन्ह ।।२२।) सूरे सीस उतारिया, छाड़ी तन की खास । खागें थें हरि मुलकिया, खावत देख्या दास ।।२३।।

कबीर की मान्यता है कि प्रेम न तो किसी खेत में उत्पन्न होता है और न किसी बाजार में विकता है। राजा-प्रजा कोई हो, इसे तो शीशदान द्वारा ही प्राप्त किया जा सकता है:---

> प्रेम न खैतों नींपजै, प्रेम न हाटि विकाइ। राजा परजा जिस रुचे, सिर दे सो ले जाई ॥२१॥

जायसी ने भी ग्रपने "पद्मावत" में सिर काट कर रख देने की बात कही है :--

साधन सिद्धीन पाइस्र, जी लहि साधन तय्यः। सोई जानहिं वापुरे जो सिर कर्राह कलस्य ।। (प्रेम लण्ड)

पैन पहार कठिन विधि गढ़ा। सौ पं चढ़ सीस सी चढ़ा।

जहां तक मेरी जानकारी है, संस्कृत-साहित्य में ऐसा कोई प्रसंग उपलब्ध नहीं होता जहां मरण को इस प्रकार काम्य और स्पृह्णीय माना गया हो। श्री दिनकर के अब्दों में "मृत्यु को काम्य मानने का भाव भारतीय साहित्य में कबीर के पहले नहीं मिलता है। वह देश निवृत्तिवादी था। यहां के दर्शनाचार्य लोक को असत्य और परलोक को सत्य बताते थे। लेकिन, इस दर्शन का सहारा लेकर कबीर से पहले के किसी भी भारतीय कि वे यह नहीं कहा था कि चूंकि परलोक सत्य और लोक असत्य है, इसलिए साधक को चाहिए कि वह, शीध से शीध, मृत्यु को प्राप्त हो जाय।"

बहुत सम्भव है, जैसा श्री दिनकर कहते हैं, मृत्यु भय की वस्तु नहीं, वह स्पृहिणीय है, काम्य है, इस भाव का प्रचलन भारतीय साहित्य में सूफी परम्परा के प्रभाव से बढ़ा है। सूफियों का दर्शन यह था कि जीव बहा से बिद्धुड़ कर जीव हुआ है। जब से जीव बहा से खलग हुआ, तभी से वह वियोग में है। इस वियोग की समाप्ति तब हीगी, जब जीव शरीर से निकल कर स्वतन्त्र हो जायगा। जीव की स्थिति

विरह की स्थिति है, यह दार्शनिक सिद्धान्त था। जब इस विरह की वेदनाम्रों का वर्शन कल्पना की मापा में किया जाने लगा, साधक इस विरह की समाप्ति के लिए बेचैन हो उठे म्रौर उसके म्रनेक मार्गों में से एक मार्ग उन्हें मृत्यू में भी दिखाई देने लगा। ×

श्रागे चलकर मध्ययुगीन राजस्थानी साहित्य में श्रवश्य ही मरएा का महोत्सव के रूप में चित्रएा किया गया जिससे "मरएा—त्यौहार" राजस्थानी का एक कहावती पदांश ही बन गया। जो मध्ययुगीन योद्धा देश तथा धर्म की रक्षा के लिए युद्ध-मूमि में श्रपने प्रार्ह्णों को न्योद्धावर कर देते थे, उनका विश्वास था कि इसके परिएगाम-स्वरूप वे श्रप्सराश्रों के साथ स्वर्ग-सुख का उपभोग करेंगे। महाभारत में भी इस प्रकार के योद्धा को "सूर्य मंडल मेदी" की संज्ञा दी गई है:—

#### द्वाविमौ पुरुषो लोके सूर्यमण्डल मेदिनो । परिवाड योगयुक्तश्च रागो यश्चामुखे हतः ।।

प्रसाद के ''चन्द्रगुप्त'' नाटक की श्रलका के निम्नलिखित उद्बोधन में भी उक्त विश्वास की ही श्रमिब्यक्ति हुई है :---

"भाई ! तक्षशिला मेरी नहीं ग्रीर तुम्हारी भी नहीं ; तक्षशिला श्रार्यावर्त्त का एक मू-भाग है ; वह ग्रार्यावर्त्त की होकर ही रहे, इसके लिए मर मिटो । फिर उसके कर्गों में तुम्हारा ही नाम ग्रंकित होगा । मेरे पिता स्वर्ग में इन्द्र से प्रतिस्पर्धा करेंगे । वहां की ग्रप्सराएं विजयमाला लेकर खड़ी होंगी, सूर्यमण्डल मार्ग बनेगा श्रीर उज्ज्वल ग्रालोक से मण्डित होकर गांधार का राजकुल ग्रमर हो जायगा।"

गीता में भी इस प्रकार के युद्ध को "स्वर्गद्वारमपावृतम्"-खुला हुस्रा स्वर्गद्वार कहा गया है। किन्तु कबीर स्नादि सन्तों ने अनेक उल्लासोक्तियों द्वारा जिस मरण को काम्य ठहराया है, वह अवश्य ही उपरोक्त युद्धजन्यमरण से भिन्न है। इस सम्बन्ध में गोरखनाथ की एक उक्ति लीजिए:-

#### "मरौ वे जोगी मरौ, मरण है मीठा । तिस मरणीं मरौ, जिस मरणीं गौरख मरि दीठा ।।

ग्रथांत् हे जोगी ! मरो, मरना मीठा होता है । किन्तु वह मौत मरो जिस मौत से मरकर गोरखनाथ ने परमतत्व के दर्शन किये । प्रश्न यह है कि वह मरण कौनसा है जिसके द्वारा परमतत्व के दर्शन होने से मरण का ही मरण हो जाता है ?

ऊपर "सबद-बारा" के चलाने से शिष्य की मरएा-दशा का उल्लेख किया गया है । गोरखन थ ने भी मुसलमान काजी को समकाते हुए कहा था कि मुहम्मद के हाथ में जो तलबार थी, वह लोहे या फौलाद की बनी हुई नहीं थी, वह प्रेम अथवा "सबद" की तलवार थी:-

#### महमद महमद न कर काजी, महमद का विषम विचारं। महमद हाथि करद जे होती, लोहे गढ़ी न सारं।।

साहित्य स्रौर माषा पर इस्लाम का प्रभाव (श्री रामधारीसिंह दिनकर) परिषद्-पत्रिका, वर्ष-२, श्रंक-२, पृ० ३३–३४ ।

महाराष्ट्र के प्रसिद्ध सन्त तुकाराम ने मरगा-दशा के प्रत्यक्षीकरण का निम्नलिखित शब्दों में वर्णन् किया है ---

> स्रापुले मरण पाहिले म्या डोला, तो काला साहेला स्रनुपम । स्रानन्दे दाटली तिन्हीं त्रिभुवने, सर्वात्मउपणे भोग काला । एकदेशी हो तो स्रहंकारे प्राथिला त्याच्या त्यामे काला सुकाल हा । फिटले सुतक जन्मा मरणांचे, भी मापया सकोचे दूर कालो । नारायणे दिला वसतीस ठाव, ठेवोनिया भाव ठेलो पायी । तुका म्हणे दिले उमटूनी जगी, घेतले ते स्रंगी लाबूनिया ।।

यर्थात्— आज अपने दिव्य नेत्र से हमने अपनी मरण-दशा का प्रत्यक्षीकरण किया । यह एक अनुपम आनन्द महोत्सव हुआ। तीनों भुवन आनन्द में भरे हैं, आज हमें सर्वात्मभाव से उनका भोग हुआ। आज तक देहामिमान से हम एकदेशी बन बैठे थे, उस ग्रह भाव का त्याग होते ही सर्वा—तमाव का उदय हुआ। आनन्दमय रूप चारों और खुल गया। जन्म-मरण परम्परा का अशुचि—सम्बन्ध टूट गया। अब हमारे लिए परि विद्यान भाव कहीं रहा ही नहीं। भगवान ने हमको अपने यथार्थ रूप में रहने के लिए विशाल जगह दी। अब हमें भगवान के चरणों के सिवाय और कोई नहीं देख पड़ता। तुकाराम कहते हैं कि यह तो हमारा अपरिच्छिन आनन्दमय नित्य रूप प्रकट हुआ, वही हम हैं—यह निश्चय अब विकाल में भी मलिन नहीं हो सकता।

तुकाराम की उक्त बाग़ी से सिद्ध है कि सन्त लोगों ने जिस मरण का वर्गान किया है, वह शरीर-त्याग नहीं है, शरीराभिमान का त्याग है। यह वस्तुत: संकुचित ग्रहं का मरण है जिसके द्वारा साधक उच्च भाव-भूमि पर प्रतिष्ठित होकर स्वरूपानन्द का लाभ प्राप्त करता है। यहां यह मली भांति स्पष्ट कर देना ग्रावश्यक है कि यह मरण सामान्य मरण नहीं है, इस मरण के द्वारा भौतिक ग्रस्तित्व की समाप्ति नहीं हो जाती। यह मरण एक प्रकार से "जीवन्मरण ग्रथवा जीवन्म्कित" है।

जैसा ऊपर कहा गया है, संस्कृत साहित्य में मरण का जय जयकार न होकर अमरता का ही जय जयकार हुआ है। मैंत्रेयी ने भी याज्ञवल्क्य से कहा था, "कि तेनाऽहं कुर्याम् येनाऽ हं नाऽ मृता स्याम्। अर्थात् उसको लेकर में क्या करूं जिससे मुक्ते अमरत्व न मिले। किन्तु कबीर ने अपनी साखियों में मरण का जिस उल्लासपूर्वक वर्णन किया है और गोरख ने 'मरण है मीठा' कह कर जिसके माधुर्य का बखान किया है, उसकी छटा निराली है। अहं भाव का मरण अथवा नाश होने से ही साधक अपने रूप में स्थित हो पाता है, उसे अपने स्वरूप की उपलब्धि हो पाती है और अपने स्वरूप की उपलब्धि किसे मधुर न लगेगी ? सन्तों का यह मरण वास्तव में आत्मसाक्षात्कार का साधन है और आत्मसाक्षात्कार की स्थित में पहुंचने पर नो मृत्यु की भी मृत्यु हो जाती है। इसीलिए कबीर ने तो यहां तक कह दिया था—

#### "हम न मरिहैं, मरिहै संसारा । हमको मिला जिलावनहारा ॥"

रिव बाबू ने मृत्यु के सम्बन्ध में जो कुछ लिखा है, उससे मृत्यु गौरवान्वित हुई है। मृत्यु की विमीषिकाओं से वे कभी विचलित नहीं हुए। उनका कहना था कि मृत्यु जिस दिन मेरे द्वार पर आएगी, मैं उसे खाली नहीं जाने दुंगा। अपने जीवन का अमील रतन (प्रारा) मैं उसे उपहार में दे दुंगा।

कवीर ग्रीर मरस-तत्व ३६

जन्म-भरण के सम्बन्ध में कही हुई कबीर की निम्नलिखित उक्ति की रिव बाबू ने बड़ी चमत्कार-पूर्ण कहा था--

> "जनम श्रौ मरए। बीच देख अन्तर नहीं दच्छ श्रौ बाम यूं एक ग्राही। कहे कबीर या सैन गूंगा तई वेद श्रौ कातेब की गम्य नाहीं।।

हिन्दी-साहित्य में भी कामायनी के मनु ने "मृत्यु अरी चिर-निद्रें! तेरा श्रंक हिमानी-सा शीतल" कह कर मृत्यु के सम्बन्ध में अपने उद्गार प्रकट किये थे। श्रीमती महादेवी वर्मा ने भी "ध्रमरता है जीवन का हास, मृत्यु जीवन का चरम विकास" द्वारा मृत्यु का जय जयकार ही किया है। यदि पंतजी के जब्दों में "जीवन-नौका का विहार चिर जन्म-मरण के श्रारपार" है तो मृत्यु पूर्ण विराम भले ही न हो, वह नवीन प्रस्थान के लिए श्रावश्यक विराम तो है ही।

एक बार किसी ने काका कालेलकर से पूछा कि भगवान ने अगर मृत्यु छीन ली और आपको अजर-अमर बना दिया तो आप क्या करेंगे ? यह सुन कर उन्होंने उत्तर दिया, "इस जीवन का अन्त होने वाला नहीं है, ऐसा डर अगर मेरे मन में छा गया तो मैं इतना घवरा जाऊगा कि उस संकट से बचने के लिए मैं आत्म-हत्या ही करूंगा। मैं तो मानता हूँ कि खुदा की अगरिएत न्यामतों में सबसे श्रेष्ठ है मौत। मैं नहीं मानता कि परम दयालु परमात्मा मरने के हमारे अधिकार से हमें बंचित करेगा।" ×

ऊपर के उद्धरणों से स्पष्ट है कि प्राधुनिक युग में ऐसे किव और विचारक तो हुए हैं जिन्होंने मृत्यु को वरदान के रूप में ग्रहण किया है किन्तु जिस मरण को उन्होंने वरदान के रूप में देखा है, वह मरण कबीर ग्रादि निर्मुण सन्तों द्वारा निरूपित मरण नहीं है। कबीर तथा ग्रम्य सन्तों द्वारा विवेचित मरण-तत्व एक प्रकार से प्रतीकात्मक है और ग्रपने ढंग का श्रद्धठा मरण है जिसमें शरीर का मरण नहीं होता, मरण होता है भौतिक वासनाश्रों का श्रीर व्यक्ति के क्षुद्ध संकृचित ग्रहम् का। \*

छाया रूप सखी से श्रमिप्राय छायारूप जगत् से ही है जिसे कवि (ग्राध्यात्मिक जगत् में प्रवेश से पहले) प्यार कर लेना चाहता है बयोंकि ग्रात्मा के प्रियतम में मिल जाने के बाद फिर छाया से मिलना कहा होगा ? यहां भी ऐसा नहीं लगता कि शारीरिक मरणा होने पर ही प्रियतम से मिलने की बात कही जा रही है। फिर भी यह स्वीकार करना होगा कि मरणातःवविषयक संत-शैली श्रीर पत-शैली में पर्याप्त ग्रन्तर है। एक में जहां मरणोत्लास की श्रमिव्यक्ति हुई है तो दूसरी में प्रियतम से मिलन के पूर्व भौतिक जगत् के भाकवंगाजन्य मोह को वागी दी गई है।

<sup>×</sup>मीच सचमुच है मीत (मंगल प्रभात, १ ग्राप्रैल, १९६५)

<sup>\*</sup> हिन्दी के यशस्वी कवि श्री सुमित्रानन्दन पन्त ने अवश्य अपनी 'छ।या' शीर्षक कविता में प्रकारा— न्तर से कवीर तथा श्रन्य संतों द्वारा निरूपित मरण से मिलते—जुलते विचार प्रकट किये हैं। छाया के प्रति निम्नलिखित कथन में:—

हां सिला ! प्राची बाह लोल हम लग कर गले जुड़ालें प्रांस फिर तुम तम में मैं प्रियतम में, हो जावे बुत अंतर्धान ।

### जैनधर्म श्रौर उसके सिद्धान्त

भारतवर्ष की प्राचीनतम संस्कृतियों में श्रमण संस्कृति का ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण योग रहा है । विभिन्न देश और कालों में यह विशिष्ट नामों से व्यवहृत रही है । यद्यपि इतिहास के विद्वान, तथा मनी शे इसकी प्राचीनता लगभग तीन सहस्र वर्ष ही स्वीकार करते हैं किन्तू वैदिक साहित्य, जैन झागम साहित्य तथा अन्य देशों के साहित्य एवं परम्परा से यह स्पष्ट हो जाता है कि वैदिक युग के पूर्व म्रार्हत संस्कृति का प्रसार भली-मांति इस देश में ब्याप्त था। वेदों में हमें जिस यज्ञपरायण संस्कृति के दर्शन होते हैं वह वेद भीर ब्रह्म को सर्वश्रेष्ठ घोषित करती है श्रीर ब्रह्म की प्राप्ति के लिए यजन-कर्म की परम पुरुषार्थ निरूपित करती है। परन्तु इस मान्यता का वेद-काल में और उसके बाद भी घोर विरोध हुआ। वैदिक काल के पहले से ही त्राह्मण संस्कृति तथा मृष्टिकर्तृत्व विरोधी ब्रात्य तथा साध्य श्रेणी के लोग **ब्रा**हृत संस्कृति के प्रसारक थे। ये ईश्वर को सृष्टि का कर्लानहीं मानते थे। इनका विश्वास था कि सृष्टि प्रकृति के नियमों से बनी है। प्रकृति के नियमों को भली भांति ज्ञात कर मनुष्य भी नये संसार की रचना कर सकता है। मनुष्य की शक्ति सबसे बड़ी शक्ति है। वह समस्त शक्तियों में श्रोष्ठ है। कहा जाता है कि साध्यों ने सरस्वती स्रौर सिन्धू के संगम पर विज्ञान भवन स्थापित कर सूर्य का निर्माण किया था । उस विज्ञान भवन में बैठ कर समस्त ब्रह्माण्ड का साक्षात्कार किया था ै। ब्राहंत लोग कर्म में विण्वास रखते थे। और यही उनके सृष्टिकर्ता ईश्वर को न मानने का मूल कारण था। ग्राईत लोग मुख्य रूप से क्षत्रिय थे। राजनीति की भांति वे धार्मिक प्रवृत्तियों में विशेष रुचि रखते थे ग्रीर समय पड़ने पर वे बाद-विवादों में भी माग लेते थे। आईन् "अईन्" के उपासक थे। उनके देवस्थान पृथक् थे और पुजा अवैदिक थी । इस आहंत परम्परा की पुष्टि "श्रीमद्भागवत", पद्मपूराण, विष्णुपूराण, स्कन्दपूराण और शिवपुराण आदि पौराणिक ग्रन्थों से होती है। इसमें जैनवर्म की उत्पत्ति के संबंध में भी धनेक ग्राख्यान उपलब्ब होते हैं रे। यथार्थ में आहंत धर्म जिस परम्परा का प्रतिनिधित्व करता है वही वेदों, उपनिषदों, तथा पूराण-साहित्य में यत्किचित् परिवर्तन के साथ साध्य रूप से फिलमिलाती हुई लक्षित होती है। निश्चय ही तीर्थकर पार्श्वनाथ के समय तक जैनधर्म के लिए "आईत" शब्द ही प्रचलित था। बौद्ध पालि प्रन्त्रों में तथा अशोक के शिलालेखों में "निम्पंठ" जब्द का प्रयोग मिलता है। निम्पंठ या निर्प्रन्थ शब्द जैनी

१ देखिए, देवदत्त शास्त्री द्वारा लिखित-चिन्तन के नये चरण, पृ० ६ = ।

<sup>्</sup> श्री मद्मायवत ४।३।२०, पद्मपुराण १३।३४०, विष्णुपुराण ३१७—१८ %०, स्कन्दपुराण— ३६-३७-३८ ऋ० और जिदपुराण ४।४-४।

का पारिभाविक शब्द है, जिसका अर्थ है-भीतरी (काम, कोघ, मोह शादि) और बाहरी (कौपीन, वस्त्रादि) परिग्रह से रहित श्रमण साधु । इण्डो-ग्रीक और इण्डो-सीथियन के समय में यह धर्म ''श्रमण-धर्म के नाम में प्रचित्त श्रा। मेंगस्थनीज ने मुख्य रूप से ब्राह्मण और श्रमण दार्शनिकों का उल्लेख किया है। उ

पिछले दो दर्शकों में जैनधर्म की प्राचीनता के सम्बन्ध में कई प्रमाण उपलब्ध हुए हैं जिनसे पता चलता है कि वेदों के युग में झौर उसके पूर्व जैनवर्म इस देश में प्रचलित था। वैदिक काल में यह 'श्रार्हत' धर्म के नाम से प्रसिद्ध था। आईत लोग "अईत" के उपासक थे। वे वेद और ब्राह्मणों को नहीं मानते थे । वेद और ब्राह्मणों को मानने वाले तथा यज्ञ-कर्म करने वाले "वाईत" कहे जाते थे । बाईत "बृहती" के भक्त थे। बहती वेद को कहते थे। वैदिक यजन-कर्म को ही वे सर्वश्रेष्ठ मानते थे। वेदों में कई स्थानों पर ब्राहंत और बार्हत लोगों का उल्लेल हुआ है तथा ''ब्रहंद'' को विश्व की रक्षा करने वाला एवं श्रेष्ठ कहा गया है। दे अतुप्रश्रद्धाह्मण में महीन का म्राह्मन किया गया है भीर कई स्थानों पर उन्हें श्रेष्ठ कहा गया है पान यद्यपि ऋषभ ग्रौर वृषभ शब्दों का वैदिक साहित्य में कई स्थानों पर उल्लेख हुग्ना है पर ब्राह्मण साहित्य में वे भिन्न अर्थों में प्रयुक्त हुए हैं। कहीं उनका अर्थ बैल या सांड है तो कहीं मेघ और अन्ति तथा कहीं विश्वामित्र के पुत्र ग्रौर कहीं बलदायक एवं कहीं श्विक्नों के राजा भी है । ग्रधिकतर स्थलों में 'वृषभ' को कामनापूरक एवं कामनाओं की वर्षा करने वाला कहा गया है। सायण के अनुसार "वृषभ" का अर्थ कामनाओं की वर्षा करने वाला तथा अर्हन का अर्थ योग्य है। किन्तू ऋग्वेद में दो स्थलों पर स्पष्ट रूप से "वृषभ" परमात्मा के रूप में विभित हैं। ऋग्वेद में वृषभ को कहीं-कहीं रुद्र के तल्य और कहीं-कहीं श्राग्न के सन्दर्भ में विशित किया गया है । इसी प्रकार ''ग्ररिष्टनेमि'' का अर्थ हानि रहित नेमि वाला, त्रिपुरवासी असुर, पुरुजित्सुत ग्रीर श्रौतों का पिता कहा गया है । किन्तु शतपथबाह्मण में भ्ररिष्ट का अर्थ ऋहिसक है और "अरिष्टनेमि" का अर्थ अहिसा की धूरी अर्थात् अहिसा के प्रवर्तक है। अर्हन्, बुषम और ऋषभ को वैदिक साहित्य में प्रशस्त कहा गया है । वृष को धर्मरूप ही माना गया है । जैनागमों में ऋषभदेव धर्म के आदि प्रवर्तक कहे गये हैं । अन्य देश-विदेशों की मान्यतास्रों एवं उनकी स्राचार विचार पढ़ित से इस की पुष्टि होती है। कहीं यह वृषम "धर्म-ध्वज" के रूप में, कहीं कृषिदेवता के रूप में ग्रौर कहीं "वृषभध्वज" के रूप में पूजे जाते हैं। कहीं यह आदिनाथ है तो कही आदि धर्मप्रवर्तक और कहीं परमपुरुष के रूप में विणित हैं। बहरपति की भांति अरिष्टनेमि की भी संस्तृति की गई है ७।

- ः एन्शियेन्ट इण्डिया एज डिस्काइब्ड बाइ मेगस्थनीज एण्ड ऋर्रयन, पृ० ६७-६८ ।
- ४ ऋग्वेद २।३३।१०, २।३।१,३, ७।१८।२२, १०।२।२,६६. ७ । तथा–१०।८५।४, ऐग्रा० ५।२।२, मां १५।४, १८।२,२३।१, ऐ० ४।१०
- १ अधि।३-६, तै० सम्महाह, तैन्ना० ४।४।७, ५।४।१० म्रादि ।
- ६ असम्बेद ४।५८।३, ४।५११, १०।१६६।१
- म्बस्ति न इन्द्रो बृद्धश्रवा : स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः ।
   म्बस्ति नस्ताध्यों ग्रिरिण्टनेमि स्वस्ति नौ बृह्स्पतिर्दधानु ।

-ऋखेद १।६६।६

वैदिक युग में पिण और बाह्य झाईत धर्म को मानने वाले थे। पिण भारतवर्ष के आदि व्यापारी थे। वे अत्यन्त समृद्ध और सम्पन्न थे। धन में ही नहीं जान में भी बढ़े—चढ़े थे। इसलिए यजपरायण संस्कृति को नहीं मानते थे। वे बाह्मणों को हिव, दक्षिणा-दान नहीं देते थे। देश का लगभग सभी व्यापार उनके हाथों में था। वे कारवां बनाकर अरब और उत्तरी अफीका को जाते थे। बाद में चीन तथा अन्य देशों से भी पिण लोगों ने व्यापारिक संबंध स्थापित कर लिये थे। पिण या पिणक ही आगे चल कर विणक् बन गये जो आज बनिया रूप में जाने जाते हैं।

कात्य आर्य तथा क्षत्रिय थे । इन्हें अब्राह्मण-क्षत्रिय कहा गया है । ये ब्रह्म-ब्राह्मण तथा यज्ञ-विधान थ्रादि को नहीं मानते थे। किन्हीं विद्वानों के **ग्रनुसार ये दलित ग्रीर होनवर्ग के थे**⊸यह ठीक प्रतीत नहीं होता, क्योंकि पंचविशवाहाण में (१७-१) में ब्रात्यों के लिए यज्ञ का विधान किया गया है। वस्तृत: वात्य लोग व्रतों को मानते थे। श्रर्हन्तों (सन्तों) की उपासना करते थे श्रौर प्राकृत बोलते थे। उनके सन्त गौर योद्धा बाह्मण सूत्रों के अनुसार बाह्मण श्रौर क्षत्रिय थे। " ग्रथर्ववेद में "वात्य" का श्रर्थ घूमने वाला साध् है । ब्रात्यकाण्ड में पूर्ण ब्रह्मचारी को ''ब्रात्य'' कहा गया है । <sup>६</sup> इससे भी व्रतों की पूजा करने वालों की पुष्टि होती है। अथवंवेद में वात्य की भांति "महावृष" भी एक जाति कही गई है। " महावृष लोग ब्रार्थ जाति के कहें गये हैं। जो भी हो, इससे यह पता लग जाता है कि वैदिक काल में ब्राह्मणिवरोधी ज तियां भी थीं जो प्राकृतिक नियमों से सृष्टि का वर्तन-प्रवर्तन मानती थीं। वस्तुतः यह ग्रध्यात्मवादी परम्परा थी जो भ्रात्मः को सर्वाश्रेष्ठ मानती थी स्रौर यह कहती थी कि जब स्नात्मा ही सर्वोपरि है तो सलग से बहा या ईश्वर को मानने की क्या आवश्यकता रह जाती है ? यद्यपि वैदिक युग में ब्राह्मए। जाति की प्रधानता थी पर उस समय साध्यों का पूरे समाज पर पूर्ण प्रभाव श्रौर नियन्त्रण कहा जाता है। प्राग्वैदिक साध्यों को देवद्रोही कहा जाता था । ये संसार की रचना प्राकृतिक नियमों से मानते थे । १९ परन्तु प्रत्येक युग-युग में समय-समय पर संघर्ष हुए ख्रौर उस संघर्ष का परिणाम ब्रह्मवाद की स्थापना में परिलक्षित हुआ। १२ ज्यों-ज्यों यूग पलटते गये, त्यों-त्यों यह प्रन्तर अधिक बढ़ता गया और विभिन्न सम्प्रदाय एवं धार्मिक विचार-कान्तियों का जन्म तथा विकास होता गया । इस प्रकार यह एक ही परम्परा विभिन्न केन्द्रों में विकासशील रही है और सामाजिक तथा राजनैतिक कारणों से इसके विविध रूप कहे जा सकते हैं । परन्तु आर्हत और बार्हत दोनों ही एक परम्परा के दो प्रारंभिक मुख्य केन्द्र-बिन्द हैं जिनके चिन्ह स्राज भी परिलक्षित होते हैं।

भारतीय धर्म श्रीर संस्कृति के इतिहास में आहंत धर्म एवं श्रमण संस्कृति का महत्वपूर्ण योग रहा है। सहस्र गताब्दियों से प्रचलित इस धर्म श्रीर संस्कृति ने देश-विदेशों के हार्द को प्रभावित किया है जिसके चिन्ह आज भी विविध रूपों में लक्षित होते हैं। सहस्रों वर्षों से भारत श्रीर बेबीलोन, ईरान, एजटिक, श्रफीका श्रादि देशों से ब्यावसायिक श्रीर सांस्कृतिक संबन्ध बने हुए हैं। इन देशों में धर्म श्रीर

मैक्डानल ग्रौर कीथ: वैदिक इण्डेक्स, दूसरी जिल्द, १६५८,पृ० ३४३।

६ सूर्यकान्त : वैदिक कोश, वाराणसेय हिन्दु विश्वविद्यालय, १६६३

१० भ्रथवंवेद ५-२२, ४-५. हा

११ देवदत्त शास्त्री : चिन्तन के नये चरण, पृ० ६७-६८ ।

१२ वही, पु॰ ६६।

संस्कृति का प्रचार करने वाले अधिकतर श्रमण साधु और बौद्ध मिक्षु थे। मैंगस्थनीज ने अपनी भारतगात्रा के समय में दो प्रकार के दार्शनिकों का उल्लेख किया है। ब्राह्मण और श्रमण उस युग के प्रमुख
दार्शनिक थे। १३ उस युग में श्रमणों को बहुत आदर दिया जाता था। कालब्रु क ने जैन सम्प्रदाय पर विचार
करते हुए मैंगस्थनीज द्वारा उल्लिखित श्रमण सम्बन्धी अनुच्छेद को उद्धृत किया है और बताया है कि
जिन और बुद्ध के धार्मिक सिद्धान्तों की तुलना में अन्धविश्वासी हिन्दू लोगों का धर्म और संस्थान आधुनिक
है। १४ मैंगस्थनीज ने श्रमणों के सम्बन्ध में जो विवरण दिया है उसमें कहा गया है कि वे बन में रहते
थे। सभी प्रकार के व्यसनों से अलग थे। राजा लोग उनको बहुत मानते थे और देवता की भांति उनकी
स्तुति एवं पूजा करते थे। १५ रामायण में उल्लिखित श्रमणों से भी इसकी पुष्टि हो जाती है। टोकाकार
भूषण ने श्रमणों को दिगम्बर कहा है। १६ सम्भव है कि उस समय दिगम्बर और खेतास्वर दोनों प्रकार
के साधु रहते हों और वस्त्र के रूप में बल्कल परिधानों को धारण करते हों, जैसा कि मैंगस्थनीज ने
लिखा है। ब्राह्मण साहित्य में भी श्रमणों का उल्लेख मिलना है। १७ किन्तु इस पर अधिकतर
विद्वान मीन हैं।

रामायण की टीका में जिन वातवसन मुनियों का उल्लेख किया गया है वे ऋग्वेद में विणित वातरणन मुनि ही जात होते हैं। उनका विवरण उक्त वर्णन से मेल भी खाता है। कि केणी मुनि भी वातरणन की श्रेणी के थे। के वातरणन मुनि उत्कृष्ट कोटि के मुनि थे जो निर्प्यत्थ साधु थे। ज्ञान, ध्यान ग्रौर तप में वे सबसे बड़े माने जाते थे। श्री बाहुबिल ने भी इसी प्रकार की तपण्चर्या की थी। तप ही इनकी एक मात्र चर्या रह जाती थी। बाह्यण साहित्य में—मुख्य रूप से तैतिरीय ग्रारण्यक में इनका विस्तृत उल्लेख मिलता है। कई स्थलों पर इनकी स्तृति की गई है। के इस प्रकार जैनधमं श्राह्त ग्रौर श्रमण नाम से प्राचीन काल में प्रचित्त रहा है। ग्रहंत के उपासक ग्राहंत कहे गये हैं जो ग्रागे चलकर जिन के श्रनुयायी जैन हो गये। किन्तु यह श्रमण जब्द बराबर प्रचलित रहा है ग्रौर महावीर को श्रमण होते देख कर बुद्ध को मानने वाले गौरतमबुद्ध को "महान

१३ एन्शियेन्ट इण्डिया एज डिस्काइब्ड बाय मैगस्थनीज एण्ड एरियन, कलकत्ता, १६२६,

१४ वही, पृ० १०१-१०२ ।

पु० ६७–६५।

१५ - ट्रान्सलेशन स्राव द फ्रेग्मेन्ट्स झाव द इण्डिका <mark>स्राव मेगस्थनीज, वान, १८४६, पृ० १०५।</mark>

१६ "नाथवन्तः" दासाः शूद्रादय इति यावत् श्रमणाः दिगम्बराः "श्रमणा वातावसना" इति निघण्दुः । यद्धा "चतुर्थमाश्रमं प्राप्ताः श्रमणा नाम ते स्मृताः" इति स्मृतिः " ।

<sup>–</sup>गोविन्दराजीयरामायणभूषण ।

१७ - श्रु १४।७।१।२२, तैश्रा० २।७।१

१८ "वातरशनाः वातारश्चनस्य पुत्राः मुनयः ऋतीन्द्रियार्थदिशिनो जूतिवातजूतिप्रभृतयः विशंगा विशंगानि कपिलवर्णानि मला मिलनानि बल्कलरूपाणि वासांसि वसते श्राच्छादयन्ति ।"

१६ वहीं, १०।१३४।७

<sup>-</sup>सावरा माध्य,१०११३६।२

२० तैम्रा० शरशाव, २वा२, २४१४, वशाय७, ११

श्रमण" कहने लगे ।<sup>२९</sup> परन्तु जैन परम्परा में "श्रमण्" शब्द श्रपने मूल रूप में स्राज तक सुरक्षित है ।<sup>२३</sup> वस्तुत: बाह्मण साहित्य के अध्ययन से यह निश्वित हो जाता है कि अमगों की अपनी परम्परा रही है जी पुराणकाल तक और तब से अब तक अविच्छिन्न रूप में प्रवाहित है। श्री मद्भागवत में मेरदेवी (मस्देवी) तथा नाभि राजा के पुत्र भगवान् ऋषभदेव वातरशन श्रमएों के धर्मप्रवर्तक कहे गये हैं। २३ श्रौर उन्हें "योगेश्वर" कहा गया है। २४ इसी प्रकार ग्रन्य पुराणों में भी ग्रार्हत धर्म का उल्लेख मिलता है जिसे कहीं-कहीं जैनधर्म कहा गया है। पदमपुरासा, विष्णु पुराण, स्कन्द और शिव पुराणों से म्राहंत परम्परा की पुष्टि होती है। इन पुराणों में जैनधर्म की उत्पत्ति तथा विकास के संबंध में कई ग्राख्यान भी मिलते हैं। मत्स्य-पुराण में स्पष्ट रूप से उल्लिखित है कि जिनधर्म वेदबाह्य है जो वेदों को नहीं मानता रेथ । इससे यह तो पता लग ही जाता है कि जिस युग में वेदों की सृष्टि हुई थी उस समय ग्राईत लोग वेद विरोधी थे ग्रीर तभी से वेदविरोधी धर्म के रूप में उनका स्मरण एवं उल्लेख किया जाता रहा, क्योंकि बैचारिक क्रान्ति के सन्दर्भ में ही अपने आप को पुराना मानने वाले इस प्रकार का नाम देने श्राये हैं । किन्तु इससे जैनधर्म की प्राचीनता पर ग्रीर भी प्रकाश पढ़ता है । संदोर में- तीर्थंद्भुर पार्श्वनाथ के समय तक यह ऋाईत धर्म के नाम से ही प्रचलित था। बौद्धग्रन्थों तथा स्रशोक के शिलालेखों में यह "निगांठ" के नाम से प्रसिद्ध रहा और इण्डो-ग्रीक तथा इन्डो-सीथियन के यूग में "श्रमण" धर्म के नाम से देश-विदेशों में प्रचारित रहा। पुराण-काल में यह जिन या जैनधर्म के नाम से विख्यात हुआ और तब से यह इसी नाम से सुप्रसिद्ध है। जैनागम तथा शास्त्रों में इस के जिनशासव, जैनतीर्व, स्वाद्वादी, स्याद्वादवादी, अनेकान्तवादी, आर्ह्त और जैन आदि नाम मिलते हैं। देश के विभिन्न प्रान्तों में समय-समय पर यह भिन्न नामों से प्रचलित रहा है । जिस समय दक्षिण में भनित-ग्रान्दोलन जोर पकड़ रहा था, उस समय वहां पर यह भव्यधर्म के नाम से प्रसिद्ध था। पंजाब में यह "भावादास" के नाम से प्रचलित रहा । २६ तथा ''सरावग-धर्म' के नाम से ग्राज भी राजस्थान में प्रचलित है। गृजरात में ग्रौर दक्षिण में यह श्रलग अलग नामों से प्रचलित रहा है। श्रीर इस प्रकार आईन, वातवसन या बातरशन श्रमण से लेकर जिनधर्म ग्रौर जैनधर्म तक की एक बृह्य तथा ग्रत्यन्त प्राचीन परम्परा प्राप्त होती है।

- २२ मुमुक्षुः श्रमणो यतिः । -ग्रभिधानचिन्तामणि, १,७५ ।
- २३ "नामेः प्रियचिकीर्षया तदवरोधायने मेरुदेन्यां धर्मात् दर्शयितुकामा वातरशनाना श्रमणानांमृषीणामूर्ध्वमन्थिनां शुक्लया तनुवावततार ।"-श्री मद्भागवत, ५।३।२०
- २४ "भगवान्ऋषभदेवो योगेश्वरः प्रहस्यात्मयोगमायया स्ववर्षमजनामं नामाभ्यवर्षत् । वर्हा, ५।४।३
- २४ गत्वा थ मोहयामास रजिपुत्रात् वृहस्पतिः। जिनधर्मः समास्थाय वेदबाह्यं सवेदवित् ।: मत्स्यपुराण, २४।४७
- २६ डा॰ ज्योति प्रसाद जैन: जैनिज्म द स्रोल्डेस्ट लिविंग रिलीजन, पृ० ६२ ॥

२१ सम्बुद्धः करुणाकूर्चः सर्वेदर्शी महाबलः । विश्ववोधो धर्मकायः संगुप्तां र्हन्सुनिश्चितः ।। व्यामाभो द्वादशाख्यश्च वीतरागः सुभाषितः । सर्वार्थसिद्धस्तु महाश्रमणः कलिशासनः ।। त्रिकाण्डशेष, १,१०-११ ।

जैन पुरातत्व से भी अनेक ऐतिहासिक तथ्य प्राप्त होते हैं जो धर्म की प्राचीनना पर प्रकाश डालते हैं। यद्यपि मोहन-जोदड़ो श्रीर हड़प्पा की खुदाई में प्राप्त मुर्तियों के संबंध में श्रमी तक निश्चय रूप से नहीं कहा जा सका है कि वे जिन हैं या शिव: किन्तू कालीबंगा के उत्खनन से यह रहस्य स्पष्ट हो जाता है कि उस यूग में भी जैनधर्म का प्रचार उत्तर-पश्चिम भारत में रहा है। उपलब्ध जैन मूर्तियां ई० पू० ३०० तक प्राचीन कही जाती हैं। मौर्यकालीन कुछ-मूर्तियां पटना संप्रहालय में स्रक्षित हैं। २० इसी प्रकार लगभग प्रथम ई० पूर्व जैन विश्वकला के स्पष्ट निदर्शन मिलने लगते हैं। पूरातन शिलालिपि में बीर निरुद्ध का मर्वपाचीन संवत् सुचक लेख मिलता है। मधुरा के जैनलेख तो अत्यन्त महत्वपूर्ग हैं जिनके ब्राधार पर डा॰ हर्मन जेकोबी ने जैनागमों की प्राचीनता सिद्ध की है। <sup>२०</sup> संसार की प्राचीन लिपि एवं कला की भांति श्रमण संस्कृति एवं कला में सूक्ष्म भावों का ग्रंकन करने के लिए प्रतीक शैली की परम्परा प्रचलित रही है। मृति निर्माण में, चैत्य या मन्दिरों की रचना में, सिद्ध-यंत्रों तथा चित्रों की कला में यह प्रतीक गैली ग्रन्तय रहस्यमय रूप से ग्रिभिव्यक्त हुई है। यही नहीं, जैन-साहित्य में भी यह परम्परा सुरक्षित है। यदि इसका भलीभांति ग्रध्ययन किया जाये तो इसकी प्राचीनता के ग्रन्थ प्रमाण भी स्वष्ट रूप से मिल सकते हैं। शिला-लेखों से प्राप्त प्रमाणों के आधार पर अब तीर्थ दूर नेमिनाथ की ऐतिहासिकता भी निश्चित हो गई है। क्योंकि प्रभास-पट्टन का एक प्राचीन ताम्र-पत्र प्राप्त हुमा है जिसका मनुवाद डा० प्राणनाथ विद्यालकार ने किया है। उससे बेबीलोन के राजा नेबुचन्दनेजर के द्वारा सौराष्ट्र के गिरिनार पर्वत पर स्थित नेमि मन्दिर के जीर्णोद्वार का उल्लेख है। बेबीलोन के राजा तेव्चन्दजर ने प्रथम का समय ११४० ई० प० ग्रौर द्वितीय का ६०४-५६१ ई० पु० के लगभग कहा जाता है। उस राजा ने ऋगने देश की उस आय को जो उसे नाविकों से कर द्वारा प्राप्त होती थी, वह जुनागढ़ के गिरिवार पर्वत पर स्थित ग्रारिष्टवेसि की पजा के लिए प्रदान की थी। <sup>२६</sup> इसी प्रकार ग्रन्य बौद्ध यात्रियों के उल्लेखों से भी जैनधर्म की प्राचीनता पर प्रकाश पडता है। यतान और मिश्र के दार्शनिकों ने भी श्रमण सन्तों का उल्लेख किया है और उनका प्रभाव स्वीकार किया है।

जैनधर्म के मुख्य चार सिद्धान्त कहे जा सकते हैं—-प्रहिंसा, फ्रांटमा का ग्रस्तित्व एवं पुनर्जन्म, कमं तथा स्याद्वाद । अहिंसा एक व्यापक तथा सर्वमान्य सिद्धान्त हैं। जैनधर्म का यह मूलभूत सिद्धान्त हैं—'प्रहिंसा परमो धर्मः, यतो घर्मस्ततो जयः"। श्रमण संस्कृति का यह प्राण-तत्व है। इसमें व्यक्ति ग्रीर समाज की संजीवनी शक्ति निहित हैं। वस्तुतः मानव का मूल धर्म ग्रहिंसा है। ग्रहिंसा व्यक्ति की भीस्ता, शिथिलता या समाज के मय का परिणाम न होकर मोह की ग्रनासित ग्रीर सच्चरित्र एवं शील की राष्ट्रव्यापिनी शक्ति है जो प्रेम ग्रीर शान्ति को जन्म देती है। जिससे कस्णा तथा दया का संचार होता है। ग्रीर जो समाज कल्याण के लिए ग्रमोघ शक्ति है। इसलिए ग्रहिंसा हमें कायर ग्रीर डरपोक नहीं बनाती। वह हमें मोह ग्रीर क्षुद स्वार्थों को जीतने के लिए प्रेरित तथा उत्साहित करती है। उसमें

२७ मृति कान्तिसागर : श्रमण संस्कृति ग्रौर कला १६५२ पुर २४।

२८ वही, पु०८०।

२६ देखिए, "ग्रनेकान्त" वर्ष ११, किरण १ में प्रकाशित बाबू जयभगवान, बी० ए० एडवोकेट का मोहनजोदडोकालीन और ग्राधूनिक जैन संस्कृति शीर्षक लेख, प० ४८।

क्षात्रवर्म का दर्ग एवं तेज है। जैनों ने ब्यवहार में ऐसी ग्रहिसा का सर्वथा विरोध किया है जो डर के मारे अपने या दूसरे के प्राण लेने का पाठ सिखाली हो। जैनधर्म के सभी तीर्थक्कर क्षत्रिय एवं राजपुत्र थे। ग्राधिकतर तीर्थकर इक्ष्वाकु वंश में उत्पन्न हुए थे। ग्रापने जीवन में उन्होंने कई युद्ध किए थे। जन्द्रगुष्त मौर्य, सम्प्रति, खारवेल, अमोघवर्ष, चेटक, श्रीएक, शिवकीटि तथा कलचुरि, गंग ग्रीर राष्ट्रकूट वंश के ग्रानेक राजा जैन थे। चन्द्रगुष्त, बिम्बसार, श्रजातशत्रु, उदयन, महापद्म, बिन्दुसार ग्रीर ग्राशिश को जैन तथा बौद्ध परम्पराएं अपना मतावलम्बी मानते हैं। जो भी हो, इससे स्पष्ट है कि जात, श्रजात न जाने कितने सम्राट श्रीर राजा हुए जिन्होंने युद्ध ग्रीर श्रहिसा का सफलता से संचालन किया था।

जैन शास्त्रों में हिंसा के संकल्पी, विरोधी, ग्रारम्मी ग्रीर उद्यमी—ये बार भेद किए गए हैं। ये हिंसा के स्थूल भेद हैं। इनका मूल है—प्रमाद पूर्वक कार्य न करना, सावधानी रखना। 3° ग्रीर यहीं ग्रागे चल कर द्रव्य रूप ग्रीर मावरूप भेदों से हिंसा मुख्य रूप से दो कोटियों में विभक्त हो जाती है। या बार्य कुन्दकुन्द ने भावपक्ष की मुख्यता को लेकर स्पष्ट रूप से कहा है कि जीव का धात हो या नहीं, यदि ग्रसावधानी से प्रवृत्ति की गई है तो निश्चय से वह हिंसा है श्रीर सावधानी से प्रवृत्ति करने वाले से यदि कदाचित् प्राणों का धात भी हो जाये तो उसे हिंसा के निमित्त का बन्ध नहीं होता। 3° वस्तुत: ग्रच्छे ग्रीर बुरे भावों पर जीवन की नींव टिकी हुई है। जीव को जैसा ग्रन्न ग्रीर जल मिलता है वैसा ही उसका निर्माण होता है। भाव ग्रीर प्रवृति जीवन में ग्रन्न ग्रीर जल की भांति पोषक तत्व हैं जिनसे धर्म की संरचना होती है, धर्म का विग्रह जन्म लेता है।

अहिंसा का सभी धर्मों में महत्व विणत है। भारतीय संस्कृति तो मूलतः अहिंसानिष्ठ रही है। वाल्मीकि ने भी अपनी रामायरा में अहिंसा का आचरण करने वाले मुनियों को पूज्य तथा श्रेष्ठ कहा है। उन्व वस्तुतः अहिंसा की उपस्कारक श्रमण-संस्कृति थी जिसने सूक्ष्म से सूक्ष्म अहिंसा का निरूपण एवं निर्वचन किया है और समस्त धर्म रूपों को अहिंसा की ज्यापक ज्याख्या में समाहित कर लिया। यदि हम विभिन्न संप्रदायों एवं धर्मों का इतिहास देखें तो स्पष्ट हो जायगा कि किसी न किसी रूप में सभी हिंसा

अहिसासत्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । एतत् सामासिकं धर्मं चातुर्वण्यं अवीन्मनुः ।। यन्तूनमश्यां गति मित्रस्य यायां पथा । अस्य प्रियस्य शर्मण्यहिसानस्य सश्चिरे ।। ऋग्वेद, ४।६४।३

३० प्रमत्तयोगातप्राण व्यवरोषणं हिंसा । -तस्वार्थसूत्र, ७१६

३१ मरदु व जियदु व जीवो भ्रयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा। पयडस्स णेत्थि बन्धो हिंसामरोण समिदस्स ॥ प्रवचनसार, ३।१७

३२ धर्मे रताः सत्पुरुषैः समेतास्तेजस्विनो दानगुराप्रधानाः । श्रह्मिका वीतमलाश्च लोके भवन्ति पूज्या मुनयः प्रधानाः ।। वाल्मीकि रामायण, १०६।३ .तथा—

का प्रत्याख्यान करते रहे पर किसी न किसी रूप में सभी धर्म मानने वाले हिसा को करते रहे और अपने प्रमाण में "वैदिकी हिसा हिसा न भवति" तथा यह धर्म की हिसा है—कह कर अपने को बचाते रहे। किन्तु जैन धर्म ही एक ऐसा धर्म है जिसने किसी भी रूप में हिसा को मान्य नहीं स्वीकार किया और उसके विभिन्न स्तरों का सांगोपांग विवेचन किया। ग्राज भी यह जाति अहिंसानिष्ठ एवं आचार-प्रधान देखी जाती है। यथार्थ में यह तप, त्याग एवं ग्राचार-प्रधान संस्कृति है जो अनेक आधातों को सहकर भी आज ज्यों की त्यों स्थिर है।

जैनधर्म ग्रात्मा के ग्रस्तित्व को स्वीकार करता है। यह गुढ़ रूप में ग्रात्मा को गुढ़, बुढ़ तथा निरंजन मानता है। परन्तु ग्रनेक जन्मों के कर्मों से ग्राबढ़ होने के कारण ग्रात्मा ग्रगुढ़ एवं मैली होने से संसार के परावर्तनों में भटक रही है। यद्यपि इसमें ग्रनंत शक्ति ग्रीर गुण विद्यमान हैं ग्रीर इतनी क्षमता है कि ग्रप्ती निवृत्तिप्रधान किया से स्वयं मुक्त हो सकती है किन्तु कर्मों के तिमिर-जाल में उलभी होने से मुक्त होने में समर्थ नहीं हो रही है। इसलिए कर्म-बन्धन से मुक्त होने का नाम ही मुक्ति है। इसके लिए किसी परमात्मा के ग्राने की ग्रावश्यकता नहीं है कि यह ग्रपने स्थान से नीचे उतर कर हमारी सहायता करने के लिए यहां ग्राये, बिल्क ग्रात्मा में वह परम शक्ति विद्यमान है कि वह "तर से नारायण", ग्रात्मा से परमात्मा बन सकती है। यदि उसमें यह शक्ति विद्यमान नहीं है तो संसार की कोई ऐसी शक्ति नहीं हैं जो उसे ईश्वरत्व प्रदान कर सके। उसमें स्वयं शक्ति का वह प्रकाश है तभी तो वह ग्रपनी ज्योति को कर्ध्वनामी बना सकता है। इसी रूप में जैनधर्म ग्रात्मा को स्त्रीकार करता है। ग्रीर यह तो सद्वाद का सिद्धान्त है कि जो विद्यमान है, जिसका ग्रस्तित्व है वह कभी श्रमाव-रूप नहीं हो सकता ग्रीर सद्भाव का कभी विनाश नहीं होता। इसलिए कर्म-बन्धनों को काटने का ग्रथं है उनसे ग्रलग हो जाना, जड़त्व को सर्वथा छोड़ कर श्रात्मा के यथार्थ की, पूर्ण चेतन रूप को प्राप्त कर लेना।

श्रहिसा की मांति कर्मवाद श्रीर स्वाद्वाद भी जैनधर्म के मौलिक सिद्धान्त हैं। जैनधर्म के श्रनुसार कर्म एक स्वतन्त्र द्रव्य है। श्रात्मा के साथ मिल कर चलनशील होने पर यह विभिन्न भावों की मृष्टि करता है। यह अपनी कियाओं से जीव को संसक्त कर के रखता है और पूरी तरह से उस पर छा जाता है। इसलिए श्रात्मा के प्रदेशों में जो परिस्पन्दन होता है उसमें कार्माण वर्गणाओं का योग रहता है। अतएव पुनर्जन्म की प्रक्रिया कर्मों के श्रनुसार सम्पादित होती रहती है। गौतम बुद्ध भी कर्मानुसार पुनर्जन्म को स्वीकार करते हैं। कर्म अनन्त परमाणुओं का स्कन्ध कहा जाता है। यह समूचे लोक में व्याप्त रहता है। जिस प्रकार बीज के दग्ध हो जाने पर फिर वृक्ष उत्पन्न नहीं होता उसी प्रकार जन्म देने वाला कर्म संसार का बीज है और उसके आत्यन्तिक क्षय या दाध हो जाने पर फिर पुनर्जन्म नहीं होता। कर्म से ही आत्मा में विकृति उत्पन्न होती है। इस विकृति को दूर करने के लिए जिन शामन में ज्ञान, ध्यान और तप का आचरण मुख्य बतलाया गया है। तीर्थञ्कर महावीर ने भी अहिसा की मुख्य प्रेरक शक्ति को संयम कहा है। संयम एक अन्तरिक साधना है जो भीतरी शुद्धि पर प्रधिक बल देती है और संशुद्धि को प्रकट करती है।

विज्ञान की भांति कर्म का भी श्रपना ज्ञान-विज्ञान है जिसके श्रनुसार यह कर्मस्कन्थ रूप (परमाणु समूह) होने पर भी इंष्टिगोचर नहीं होता। परन्तु रज के सूक्ष्मतम कणों के समान सम्पूर्ण

लोक में व्याप्त रहता है। और इसलिए कर्मवाद में ईश्वर का कोई स्थान नहीं है। कमं ही ईश्वर के स्थान पर माना जा सकता है। यद्यपि संसार के कार्य किसी न किसी कारण से उद्भूत होते हैं पर जिनका कारण प्रतीत नहीं होता, जो विभिन्न विषयों के जनक हैं और जिनका स्मष्ट अनुमव होता है वे सब किसी अलीकिक शक्ति से उत्पन्न न होकर कमों से उत्सृष्ट होते हैं। संसार की विभिन्न विषमताओं का कारण कर्न है। कर्म ही मूलभूत विषमताओं के मूल में है। कर्म जन्म-जन्मान्तरों के चक्र के रूप में विभिन्न मानसिक प्रक्रियाओं की सृष्टि करता रहता है। और इस प्रकार जैनधर्म का कर्मवाद ईश्वर का स्थान प्रहण कर लेता है। जैनधर्म में कर्मों के विभिन्न भेदों तथा विविध अवस्थाओं का गणित के आधार पर विस्तृत एवं मूक्ष्म विवेचन मिलता है। और कर्मों से अलग होने का उपाय तप कहा गया है। जिस समय में जिस प्रकार का तप समादित हो जाता है वह अशुद्ध तथा विकृत मान अलग हो जाता है। इसे ही पारिभाषिक शब्दावली में "निर्जरा" कहते हैं। ३३ और जहां न इन्द्रियाँ हैं, न उपसर्ग (मिलने वाला कप्ट) है, न मोह है, न आश्चर्य, न निद्रा, न प्यास और न भूख ही, वहां निर्वाण होता है। ३४ वास्तव में निर्वाण वही स्थित है, जिसमें मुख—दु:ख की अनुभूति नहीं होती, केवल अतीन्द्रिय निर्वाध खलौिकक आनन्द प्राप्त होता है।

स्याद्वाद जैतों का दार्शनिक सिद्धान्त है। इसमें विभिन्न दृष्टिकोणों से पदार्थ की सत्यता का व्याख्यान किया जाता है। वस्तुतः जड़ स्त्रीर चेतन सभी में स्रनेक धर्म विद्यमान हैं। उन सब का एक माथ कथन नहीं किया जा सकता। विवक्षा के श्रनुसार एक समय में किसी एक की मुख्यता लेकर कथन किया जाता है। उसको दार्शनिक शब्दावली में "कथंचि श्रपेक्षा" से कहा जाता है जिसका दूसरा नाम अपेक्षाबाद भी है। अपेक्षाबाद का यह सिद्धान्त दार्शनिक मतवादों के आग्रह को शिथिल करता है और जीवन का ययार्थ दृष्टिकोण भिन्न-भिन्न रूपों में हमारे सामने प्रस्तृत करता है। अपेक्षाओं के आधार पर किया जाने वाला कथन किन्हीं हब्टिकोणों (नयों) की स्रपेक्षा रखता है। जैनागमों में सात हब्टिकोणों को सात मंगिमाओं के साथ प्रस्तृत किया गया है। जो इन हिंडिकोणों को समभे बिना स्याद्वाद को समफने का प्रयत्न करते हैं उन्हें यह संशयवाद जान पड़ता है। यथार्थ में स्यादाद संशयवाद न हो कर समन्वयवाद कहा जा सकता है जिसमें विभिन्न धर्मों को हिष्टयों को कथंचित रूप में, किसी अपेक्षा ने व्यवहार में या निष्वय में सत्य स्वीकार किया गया है। स्वयं तीर्थङ्कर महाबीर स्वामी वैर-विरोध की हिसा मानते थे। वे सत्य को सत्य के रूप में ही देखना और कहना चाहते थे। इसलिए उन्होंने वस्त्रों का त्याग किया । मन्ष्य की वास्तविक अवस्था को प्राप्त कर आध्यात्मिक उत्कान्ति की और सब में समताभाव का प्रचार किया। यह वैर-विरोधमूलक समन्वयवादिनी वह हिष्ट थी जो अनेक केन्द्र विन्द्रग्री पर एक वस्तु का विचार कर उसकी बास्तविकता को परखती थी। क्योंकि सत्य ग्रखण्ड होता है। शब्दों के सीमित घरे में उसके अनन्त गुणों की व्याख्या संभव नहीं है। किन्तु उसके केन्द्र में व्याप्त मृख्य बिन्दुओं

३३ जह कालेसा तवेसा य भुत्तरसं कम्मपुग्नलं जेसा। भावेण सडदि सोया तस्सडसां चेदि णिज्जरा दुविहा ॥ द्रव्यसंग्रह, ३६

३४ णवि इदियज्ञवसम्माणिव मोहो विम्हियो ण णिहाय। गय निण्हा रोव इन्हा तत्येव य होड् णिव्वास्मं। नियमसार, १००

जैनधर्म ग्रौर उसके सिद्धांत

को ग्रलग-अलग तथा समाहार रूप में समक्त कर उसकी अखण्डता का बोध किया जा सकता है। जब तक वस्तु के अनन्त तथा विभिन्न अवयवों का एवं उसके रूपों का ज्ञान नहीं होता, तब तक न तो विश्लेषण ही किया जा सकता है और न उसका सामासिक कथन ही किया जा सकता है। इस प्रकार स्याद्धाद सत्य तक पहुँचने की वह पद्धित है जो जीवन को आत्मा के आन्तिरिक ब्यापारों से जोड़ती है और जिसमें बाहरी तथा भीतरी जीवन की एक प्रणाली समाहित है जो विविध हिण्यों को एक केन्द्र में स्थापित कर वस्तु की सत्यता का निर्वचन करती है। सब यह है कि वस्तु को किसी धर्म विशेष के साथ मानना ऐकान्तिक है। और इस एकान्त का परिहार अनेकान्त के बिना सम्भव नहीं जान पड़ता। विभिन्न नयों एवं हिण्टकोएों से एक ही वस्तु को समक्ष्ते पर उसकी सचाई समक्त में आती है। आचार्य समन्तभद्र ने "आत्म-मीमांसा" में तो यहां तक कह दिया है कि निरपेक्ष नय मिथ्या होते हैं और सापेक्ष नय वस्तु को सिद्ध करने वाले होते हैं। जीवन का यह हिण्टकोण सापेक्षिक एकान्तवाद या अनेकान्तवाद से आपत हो सकता है जो जनधर्म के मूलभूत रहस्य को प्रकट करता है।

तीर्थं द्धार महावीर के लिए स्याद्वाद कोई नया सिद्धान्त नहीं था। यह तो बहुत पहले से ही चला ग्रा रहा था। वैदिक युग में विभिन्न दार्शनिक मतवाद थे। ऋग्वेद से पता लगता है कि साध्यों का मूल सिद्धान्त सद्वाद, ग्रसद्वाद, सदासद्वाद, व्योमवाद, ग्रपरवाद, रजीवाद, ग्रंमिवाद, ग्रादर्शवाद, श्रहोरात्रवाद ग्रौर संशयवाद इन दस सिद्धान्तों पर ग्राधारित था। अप सदासद्वाद का सिद्धान्त बहुत ही व्यापक रहा है। दार्शनिक जगत् में किसी ने सत् को स्वीकार किया ग्रौर किसी ने ग्रसत् को। ऋग्वेद के ऋषि "एकं सद् विष्ठा बहुधा बदन्ति" का उद्घोष करते हैं। वस्तुतः विष्व की व्याख्या करने के लिए विविध मतवादों की दार्शनिक भूमिका पर मुष्टि हुई जिनका समाहार स्याद्वाद की सप्त भंगियों में लक्षित होता है जिसे 'सप्तभंगी स्याद्वाद" कहा जाता है।

इस प्रकार बैदिक काल से ग्रीर उसके भी पहले से जैनधर्म ग्रविच्छिन्न रूप से प्रवाहित चला ग्रा रहा है । यह श्रायों की यज्ञपरायण संस्कृति से पृथक, पर ग्रायं संस्कृति की परम्परा को ही प्रदिश्चित करती है जिसमें भारतीय ग्राचार-विचार तथा गरिमा के उत्कृष्ट रूपों का समाहार मिलता है । वास्तव में यह धर्म ग्रीर संस्कृति तप:पूत ग्रहिंसा मूलक हैं जो ग्रपनी विशिष्टिताग्रों के कारण देश-विदेशों में समादृत रहा है ग्रीर जिसमें जीवन की निष्छल एवं शान्त प्रकृति के दर्शन उपलब्ध होते हैं।

#### KAUTILYA ON WAR

The Kautiliya Arthasastra deals with war as one of the instruments of foreign policy. The ideal set before the ruler in this text is that of conquest and of establishment of suzerainty over the cakravarti-Ksetra, that is the whole of the Indian subcontinent. For achieving this objective, the adoption of a policy of war may often be necessary. Kautilya therefore, describes at length how an offensive war should be successfully conducted. At the same time he also explains in detail how the victim of aggression should endeavour to save himself.

Normally the policy of war is the culmination of a policy of hostility (vigraha) towards another state. It is, however, regarded as conceivable that in certain circumstances war may be undertaken even against a state with which one is at peace (samdhi) at the time. The adoption of a policy of aggressive war results in  $y_a^m na$ , a military expedition against an enemy  $(7.4.14.18)^n$ .

The Arthasaistra recommends that a number of factors must be taken into careful consideration before deciding to undertake a military campaign against some enemy. These are principally (1) the relative strength of the two parties between whom the fighting is to take place, (2) the nature of the terrain where it is likely to take place and (3) the season when it is planned to take place. The strength of a state lies in three things—(i) resources in the form of the armed forces and finances needed to keep them going (prabhavasakti); (ii) the personal energy and drive of the rulers of the state (utsāhašakti); and (iii) capacity to arrive at right decisions after careful deliberation together with skill in the use of diplomacy (mantrasakti). A state contemplating a military campaign against another state, must satisfy itself about its own superiority in these respects, especially in the matter of mantrašakti (9.1.14-15).

Besides, the state must calculate beforehand the gains likely to be obtained and the losses likely to be suffered in the course of the campaign as well as the expenses that would be necessary for its successful conclusion. It is only when the gains expected far outweigh the likely losses and expenses that a military campaign is recommended (9.4,3).

<sup>1.</sup> The references in brackets are to the new edition of the Kautiliya Arthasastra published by the Bombay University.

Kautilya on War 51

Moreover, it is essential to take certain precautions before the start of the campaign. It is necessary to see that no troubles arise in the rear while the bulk of the armed forces, with the ruler at their head, are campaigning away from home. The troubles may be caused by some state dignitaries rising in revolt against the ruler when the latter is absent from the state. They might also join hands with some other enemy of the state to seize the kingdom. The text describes at great length-in four chapters, (9.3, 9.5-7)—how the possibility of such revolts and troubles in the rear should be foreseen and steps taken to prevent them from arising, before one leaves the home state on a military expedition. It is recommended that generally one-third or one-fourth of the armed forces raised for the campaign should be left behind in the kingdom for this purpose (9.1.34). A regent, sūnyapāla should be appointed in over-all charge of the state, who is to see to it that no troubles arise during the ruler's absence (9.3.10).

Preparations for the campaign are to start with the mobilisation of the necessary troops and their proper equipment. As is well-known, the army in ancient India consisted of four kinds of fighting forces: elephants, chariots, cavalry and infantry. Again from another point of view, the state may have at its disposal six kinds of such forces: hereditary troops, hired troops, banded troops, the troops of an ally, the troops of an enemy (conquered from him) and forest troops. The general principle regarding the raising of troops for a campaign is that they must be such as would be able to overcome easily the forces which the enemy in question may have at his disposal at the time (9-2-25).

As to the equipment of the troops, the Arthasastra enumerates a large number of weapons and armours. It mentions spears and lances of various types and sizes, bows and arrows, swords, etc. as well as a large number of machines, yantras. These latter seem to have been mainly useful for assault on a fortified place or for defending such a place. Shields, coats of mail and armours of various types are also mentioned (Ch. 2.18). Besides, accourtements and ornaments for elephants, horses and chariots are also referred to (2.32,12-15; 2.30.42; 2.33.6).

The text naturally lays emphasis on the training of the armed forces. Different adhyaksas or superintendents are to be in charge of the four types of troops, responsible for their care, training and equipment. The duties of the adhyksas in charge of horses and elephants are particularly described at great length (Chs. 2.30-33). It is laid down that every day at sunrise except on holidays all the four types of fighting forces should carry out exercises in their respective modes of fighting, and that the ruler himself should inspect the various units and observe their fighting qualities at frequent intervals (5.3.35-36). In fact, in the king's daily routine a part of every day is reserved for the inspection of troops (1.19.15). It is clear that such training and inspection is meant to be carried out even during peace time.

S2 R. P. Kangle

A very important consideration is the loyalty of the troops to the ruler. It is recommended that spies, prostitutes, actors, singers and so on in secret service should be on the look-out for any signs of disaffection among the troops. Trusted army commanders are also expected to keep a watch over men in their charge (5.3.47). It may be presumed that any one suspected of disloyalty would be severely dealt with. Deserters from the army when it is mobilised and assembled in the camp are to be imprisoned (10.1.16).

There is some confusion regarding the position of the senapati. Ordinarily, he is the highest officer in the army. He is expected to be an expert in all kinds of warfare and able to use appropriate tactics on the battle-field and he is apparently to be in command of all the troops on the battle-field (2.33.9-11). However, in the war chapters in one place the senapati appears subordinate to the nayaka, who has ten senapatis under him (10.6.45). This senapati is a junior officer and therefore different from the usual dignitary of that name. The confusion may be due to a difference in the sources utilised in this text.

When full precautions have been taken and preparations completed for a military expedition, the ruler is advised to set up a base camp. This is to be a strongly fortified encampment with a rampart and a moat all round (10.1.1). It is obvious that such a camp can be set up in one's own territory, not in that of the enemy against whom the war-like preparations are made. The setting up of such a camp would clearly take a long time and that would certainly alert the enemy against whom the expedition is contemplated. Presumably, however, steps for defending his territory likely to be taken by him would not be such as to deter the would-be-conqueror. It is noteworthy that the encampment, where the troops would be staying for quite some time, is to provide not only for traders, but also for prostitutes (10, 1, 10).

A very unethical practice is suggested at one place for cheating the soldiers of their due wages. It is stated that at the time of the start of the expedition secret agents disguised as traders should offer to the soldiers goods at double the regular price, to be paid, however, only at the end of the campaign. The soldiers are apparently expected to agree to the double price (to be paid only later) hoping that they would in the meanwhile acquire booty during the campaign. The purpose of this procedure is said to be the disposal of state goods lying in the stores as well as the recovery of the wages paid to the soldiers (5.3.42-44). It is clear that the proceeding recommended is extremely unfair to those who are ready to risk their lives for the ruler and the state.

For starting on an expedition there are certain appropriate seasons, depending on the likely duration of the campaign in view. For a campaign of long duration the month of Margasirsa is recommended for starting when the yet unharvested monoosn crops on the enemy's lands can be utilised. The month to start on a short campaign is Jyestha, while that for one of middling duration is Chaitra. In these cases, too, the enemy's spring and winter crops can be used to provision the army (9.1.34-36). The months are determined also by the consideration of avoiding the rainy season for fighting. However, it is recommended that if conditions are favourable to the operations of one's own troops and unfavourable to those of the enemy, a campaign may be undertaken even during the rains (9.1.39). It is also conceived as possible that a long campaign may not be successfully concluded before the onset of the rains. Camping on the territory of the enemy during the monsoon is recommended in that case (9.1.52).

The army is to start on its expedition from the base camp referred to above. It is necessary that a calculation should be made before hand of the number of halts likely on the way and of the supplies of fodder, fuel and water available at those stops, and in accordance with that the sites for temporary camps should be determined (10.2.1). A sort of camp-superintendent, called prasastr. is to march ahead of the army with labourers and set up these temporary camps and make provision for the supply of water there (10.1.17) As to provisions and equipment for the army, these are to be carried along with the troops, though living on the land through which the army is to march is also contemplated (10.2.2-3). When the army is on the march, the commandant, nayaka, is to march at the head, the king is to be in the middle and the commander-in-chief, senapati, is to bring up the rear (10.2.4).

It is clear that the king, the vijigisu, is expected to be with the army in person. But neither at the encampment nor during the march nor in the disposition of the troops before the start of the fighting is he to be right in front. In the fortified encampment his quarters are in the centre, while on the march he is in the middle and at the start of the fighting he himself is to be in a well-guarded part of the battle-array. In the last case the king's double is to be positioned at the head of the array with a view to misleading the enemy troops (10.3.39-42). Elsewhere it is specified that the king's position should be with the reserves which are stationed in the rear of the battle-array at a distance of two hundred dhanuses (roughly four hundred yards) (10.5.58).

War, yuddha says Kautilya, is of three kinds, open (prakāsa), covert (kūta) and silent (tūsnim) (7.6.17, 40-41). There is besides mantrayuddha, fighting with diplomacy (Ch. 12.2).

Open war is fighting at the place and the time indicated (7.6.40). Such an open fight, of which due notice has been given, is called *dharmiṣtha*, righteous (10.3.26) Obviously, the site selected for the battle would be favourable to the would-be-conqueror. It is recommended that the site selected should be such that there is some kind of fortification in the rear on which one can fall back in case of need and in which

54 R. P. Kangle

reserves are to be stationed (10.2.20). For the fight the army is to be arranged in what is called a vyūha or battle-array. The text describes a number of different types of battle-arrays (Ch. 10.6). A vyūha normally has a centre, two flanks and two wings. Each of these five sections is ordinarily to have an equal number of fighting units, anywhere from nine to twenty-one. It seems that a fighting unit is based either on an elephant or a chariot, with five horsemen and fifteen foot-soldiers in front and fifteen foot-soldiers behind. Thus in an army with nine units in each section, there would be forty-five elephants or chariots, two hundred and twentyfive horsemen, six hundred and seventy-five foot-soldiers in front and an equal number of foot-soldiers behind (10.5.9-13). However, in accordance with different circumstances, the employment of only one of the four types of troops or of a combination of one or more of them is also recommended. In the rear of the vyūha, at a distance of two hundred dhanuses from it are to be stationed the reserves, which is where there the king also stays while the fight is going on (10.5.58).

Behind the troops arranged for a fight physicians and surgeons are to take their stand with medicines, instruments, ointments and bandages for treating the wounded. By their side are to be women with food and drink for the soldiers. The women are also expected to encourage the soldiers to fight (10.3.47). These women are not nurses in the modern sense.

On the eve of the battle the king is advised to fast and offer a sacrifice with mantras from the Atharvaveda and to spend the night beside his weapons and vehicles (10.3.34-35). Before the start of the fight he should get together the troops and exhort them, saying that he himself is only a servant of the state like them (10.3.27). Moreover, the excellencies of the battle-array should be pointed out to them; prophecies of victory should be made to them by astrologers; bards should praise the heroism of the troops, speaking of attainment of heaven by the brave (10.3.32-33,44). At the same time the senapati is to announce rewards for outstanding acts of bravery during the fight; 100,000 papas for killing the enemy king, 50,000 for killing the senapati or a prince and so on down to 20 papas for killing an ordinary soldier. It should also be announced that everyone would be allowed to keep what he is able to seize and would at the end of the fight receive a double wage as gratuity. Officers are expected to make a note of exploits by soldiers in their respective units (10.3.45-46).

It is laid down that during a fight safety should be given to the following; those who have fallen down (patita), those who have turned their back on the fight (paranmukha) those who surrender (abhipanna), those whose hair are loose apparently as a mark of submission (muktakesa), those who have abandoned their weapons (muktasastra) those whose appearance is changed through fear (bhayavirupa) and non-combatants (ayudhymana) (13.4.52). These are rules of what is usually called dharmayuddha.

Kautilya on War 55

Open fighting. prakasayuddha, is recommended when one is stronger than the enemy, when the terrain and the season are favourable to oneself and when measures have been taken to sow dissension in the enemy ranks. But when one is weaker or finds the terrain and the season unfavourable, one may resort to what is called kutayuddha or covert fighting. (10.3.1-2). The essence of this kind of fighting lies in misleading enemy troops or finding them off guard and attacking them when they are at a disadvantage. The following are some of the tactics to be used in this kind of fighting: feign a retreat and thus draw the enemy troops to an unfavourable terrain, then turn round and attack them, feign a rout and manage to get the enemy ranks divided when they are in pursuit. then turn round and attack the divided ranks; attack on one flank in force and when the enemy troops are pressed back, attack on the other flank; attack first with inferior troops to tire the enemy out, then attack with superior troops; keep the enemy troops awake by engaging them at night, then attack in force the next day when they are sleepy or fatigued; make a sudden attack at night with elephants when the enemy troops are asleep; attack when the sun and the wind are directly in the face of the enemy troops; and so on (10.3.3-23) It is quite clear that by kūtayuddha are understood those tactics on the battle-field which are used everywhere and at all times as a matter of course, and no fault can be found with them in any evaluation of the teaching of this text.

Each of the four types of troops—cavalry, infantry, chariots and elephants—has its own special modes of fighting and its own special functions during war, whether open or covert. The text enumerates a very large number of these modes of fighting and functions (10.4.13-16) and 10.5.53-56). For example, elephants are useful for breaking up ranks in an array, for a night assault, for inspiring terror in enemy troops, for breaking down gates, for trampling and destroying and so on. Kautilya has stated elsewhere that success in war principally depends on elephants (2.2.13) and he thinks that elephants alone may be able to secure victory (ekāngavijaya). Chariots are useful, among other things, for guarding one's own troops, for breaking up enemy ranks or re-uniting one's own broken ranks, for creating a terrific din, for fighting from a stationary position and so on. Cavalry is of use in carrying out raids, for penetrating and breaking through enemy ranks, for pursuing the fleeing enemy, for turning back after feigning retreat, for rallying one's own troops, for reconnoiting and so on. Infantry of course, is to bear the main burden of fighting and killing.

Kautilya sometimes refers to nimnayuddha and sthalayuddha, to khanakayuddha and ākāsayuddha (2.33.8)etc.). Of these sthalayuddha, is fighting on land and akasayuddha is fighting in the open, which practically amounts to the same thing as sthalayuddha; it is so called because of its antithesis to khanakayuddha, fighting from an entrenched position. With nimna understood as 'water' by the commentators, nimnayuddha would be fighting in water. There is, however, no description of a

56 R. P. Kangle

navy or naval warfare in the usual sense in this text. Possibly fighting carried on by elephants, cavalry and even infantry, taking their position in some river is to be understood, though fighting from boats is quite conceivable.

One of the modes of fighting mentioned in connection with the infantry is upansudanda 'silent punishment', which is apparently the same as the tusnimyuddha referred to as the third kind of war. This is not part of either open fighting or covert fighting. It is killing or assassination, particularly of high military officers of the enemy when the two armies are not actually engaged in fighting. This type of 'fighting' is recommended to the weak king when he is attacked by a powerful enemy who refuses to entertain any offers for preserving peace and persists in marching against him. In the section called senamukhyavadha (Chs. 12.2-3) a number of ways are described for bringing about the death of high military and civil officers of the enemy by the use of weapons or poison through secret agents. The enemy king, too, may be trapped and assassinated (12.5.1-8). When it is borne in mind that this sort of 'fighting' called tusnimyuddha is meant for the weak king, who is the victim of aggression by a powerful neighbour who has spurned all offers of peace and negotiations, no serious objections can be raised against its recommendation.

Before resorting to 'silent war' the weak king is advised to try mantrayuddha war with the help of diplomacy. Through an ambassador,  $d\bar{u}ta$ , he should offer terms of peace to the aggressor by the surrender of troops or treasury or land, if need be by the surrender of the whole kingdom with the exception of the capital city (12.1.24-34). If the aggressor were to refuse to accept any of these terms and to persist in his march, an appeal may be made to his regard for dharma and artha, his spiritual and material well-being. He may also be threatened with likely action by other members of the circle of kings going to the help of the weak king in order to preserve the balance of power and to prevent any single member from growing too strong (12.2.1-7). This is called mantrayuddha.

The weak king, instead of giving a fight on the open plains may choose to entrench himself in a fort. It would then be necessary to conquer the fort by laying siege to it. The procedure for doing so and for storming the fort if necessary is described at length (Ch.13 4). Before actually laying siege, various stratagems may be tried to seduce the enemy's officers and subjects from their loyalty to him (Ch.13.1), for luring the enemy king out of the fort and assassinating him (13.2), for smuggling one's troops into the fort or luring the garrison out of the fort (13.3). When all such tactics fail, the fort may be stormed and captured. In this connection the text refers to setting fire to objects or places inside the fort from the outside and gives recipes for incendiary preparations (13.4.14-21).

Kautilya on War 57

The conquest of a territory may mean its annexation or the submission of its ruler as a vassal. That will depend on the would-be-conqueror. Three types of conquerors are mentioned-the righteous conqueror, dharmavijayin, who is satisfied with submission and acceptance of his suzerainty, the greedy conqueror, lobhavijayin, who is out to acquire land and money, and the demoniac conqueror, asuravijayin, who is out to seize land and money as well as the sons and wives of the conquered kings and is bent on killing these kings (12.1.10-16). It is clear that the last type of conqueror would invariably annex the conquered territories, the second type can be induced to desist from annexation by the offer of money, while the first type is not interested in annexation at all. He is content with mere acceptance of his suzerainty.

This in brief is an outline of Kautilya's teaching on war and its aims. He has concerned himself at length with offensive as well as defensive war, and thus presents a complete picture of war as it may be assumed to have been conducted in ancient India. Because of the radical difference between the army units of those days and modern armies, and their modes of fighting, many details of the teaching of this text might appear to be without relevance to-day. Nevertheless, the basic principles underlying its teaching-that a careful consideration of all factors is necessary before engaging in offensive war, that full preparations must be made and all precautions taken before starting the war, that in actual fighting tactics for misleading the enemy and catching him off guard are necessary, that diplomacy has an important role to play, particularly when on the defensive, and so on-have as much relevance to-day as they had when this text was written. At the time of the Chinese aggression against India in 1962 it was stated that Mao Tse Tung was strongly influenced by Sun Tzu's classic "The Art of war" which was written roughly at about the same time as the Kautiliya Arthasastra. The essence of its teaching, which not at all as exhaustive as that in the Arthasastra, is that all warfare is based on deception and that what is of importance in war is to attack the enemy's strategy. Perhaps a study of Kautilya's teaching by military leaders would be more helpful.

# (चौलुक्य) महाराजाधिराज श्रीदुर्लाभराज के समय का राष्ट्रीय संग्रहालय, दिल्ली का (वि०) सम्वत् १०६७ का

## **\* दान-पत्र \***

इस दानपत्र के सम्पादन का सौमाग्य मुफ्ते इन्द्रप्रस्थीय राष्ट्रीय संग्रहालय के सौजन्य से प्राप्त हुआ है। दानपत्र दो तास्त्रपत्रों पर उत्कीर्गा है जो किसी समय तार से जुड़े थे। इनके मिलने का स्थान अज्ञात है; परन्तु इनकी खरीद छापर (राजस्थान) के श्री बुधमल दुघोरिया से हुई थी, अतः बहुत सम्भव है कि ये राजस्थान या गुजरात से मिले हों। पत्र सुरक्षित हैं, और अक्षर प्रायः सुवाच्य हैं।

दोनों ताम्रपत्रों में दस-दस पंक्तियाँ हैं, और प्रत्येक पंक्ति में लगभग नौबीस म्रक्षर हैं। दोनों ही ताम्रपत्रों के उत्तरभाग के ग्रक्षर पूर्वभाग के ग्रक्षरों से कुछ मोटे हैं। लिपि तत्कालीन देवनागरी है। उस समय के व्यवहारानुसार प्रायः पृष्ठ मात्रामों का उपयोग किया गया है। ब के स्थान में व का ही प्रयोग है। एकाध सामान्य श्रगुद्धि भी है। पंक्ति ६ में मत्त को मंत्त, पंक्ति ७ में तृण को त्रिण, और पंक्ति १६ में नुमतं संभवतः नुयं के रूप में उत्कीणं है। पंक्ति १२ का लोडययन गोत्र शायद ठीक रूप में लाट्यायन हो। भ्रात्रियपद दो स्थानों में क्षंत्रियपद रूप में उत्कीणं है। बहुत सम्भव है कि प्रचलित रूप में इसका उच्चारण सानुस्वार रहा हो। पहला ताम्रपत्र जिसकी संग्रहालय संख्या ६१. १५२८ है २१.१ × १२.२ सेन्टीमीटर का श्रीर दूसरा जिसकी संग्रहालय संख्या ६१.१५२६ है २०.६ × १२.५ सेन्टीमीटर का है।

लेख कई हिष्टियों से महत्वपूर्ण है। यह दुर्लभराज चौलुक्य के समय का सर्वप्रथम प्राप्त अभिलेख है। 'प्रबन्धचिन्तार्माण' के अनुसार मूलराज के उत्तराधिकारी चामुण्डराज ने संवत् १०४० से संवत् १०६४ तक राज्य किया। इसके बाद वल्लभराज ने पांच महीने और उन्तीस दिन तक राज्य किया। इसके छोटे माई दुर्लभराज ने संवत् १०६४ से १०७७ तक राज्य किया। इसके विषय में 'द्वयाश्रयकान्य' से हमें ज्ञात है कि उसका विवाह नडुलीय चौहान महेन्द्र की बहिन दुर्लभादेवी से हुआ था।

इस दानपत्र में निर्दिष्ट दान का दाता महाराजाधिराज श्री दुर्लमराज का तन्त्रपाल दोमराज था। उसने स्वमुक्त मिल्लमाल-मण्डल के ग्रस्तगंत क्षत्रियपद्ग्राम में श्राये हुए राजपुरुषों श्रीर ब्राह्माणादि-जातियों को जताया है कि सोमग्रहण के दिन स्नान ग्रीर महादेव के पूजन के बाद उसने गोविन्द के पुत्र, माध्यंदिन बाजसनेयी शाखानुयायी लाट्यायन (?) — गोत्रीय मिल्लमाल वासी ब्राह्मण नन्तुक को भाग-भोग-उपरिकरादि सहित क्षत्रियपद् ग्राम प्रदान किया है। ग्राम की सोमा के श्रन्तगंत काष्ट, तृण, पूर्ति, गौचर श्रीर दशापराध के लिये दण्ड स्रादि भी इस दान में सम्मिलित थे। किन्तु पूर्व प्रदत्त देवदायों स्रीर ब्रह्मदायों पर नन्नुक का स्रधिकार वर्जित था।

लेख की तिथि संवत् १०६७ माघ जुक्ला पूर्शिगमा है। इस तिथि का चन्द्रग्रहण श्रमिलेख में निर्दिष्ट ही है। श्रमिलेख के श्रन्त में दुर्लभराज की सही है।

इतिहास की दृष्टि से इस अमिलेख में कुछ बातें ध्यान देने योग्य हैं। मूलराज के अभिलेखों और उल्लेखों से यह प्रायः निश्चित है कि उसके राज्य के अन्तर्गत सारस्वत-मण्डल (जिसके अन्तर्गत पश्चिमी सरस्वती नदी पर स्थित अग्राहिल्लपाटक और उसके निकटस्थ अन्य स्थान थे), सौराष्ट्र का बहुत सा भाग, साँचौर के आस पास का प्रदेश आदि भाग थे। हथूं छी के राष्ट्रकूटों के बीजापुर अभिलेख से यह भी सिद्ध है कि मूलराज ने (आबू के परमार राजा) धरगीवराह का उन्मूलन किया था। किन्तु इसका यह मतलब लगाना ठीक न होगा कि मूलराज ने आबू के परमार राज्य को सर्वथा नष्ट कर दिया। मिल्लमाल सांचोर से कुछ अधिक दूर नहीं है। किन्तु इसी धरगीवराह के पुत्र महाराजाधिराज देवराज परमार के संवत् १०५६ के रोपी अभिलेख से सिद्ध है कि उस समय तक भिल्लमाल चौलुक्य राज्य में न हो कर परमार राज्य के अन्तर्गत था। इसके बाद स्थिति बदली होगी। दुर्लभराज चौलुक्य के इस अभिलेख से (जिसे हम सब सम्पादित कर रहे हैं) यह निश्चित है कि संवत १०६७ में मिल्लमाल चौलुक्य राज्य में आ चुका था। इस का श्रेय संभवतः स्वयं दुर्लभराज को हो।

भित्लमाल मण्डल का शासन दुर्लभराज ने तन्त्रपाल क्षेमराज को सौंपा, जो इस श्रमिलेख में महाराजाधिराज दुर्लभराज के 'पादपद्मोपजीवी' के रूप में विणित है। पंक्ति २-३ के समस्त पद 'स्वभुज्य-मान भिल्लमाल मंडल' से यह भी स्पष्ट है कि दुर्लभराज ने भिल्लमाल प्रदेश को ग्रपने राज्य में सर्वथा अन्त-गंत न कर उसका शासन ग्रपने तन्त्रपाल दोमराज को सौंप दिया था। दोमराज शायद परमार-वंशी रहा हो।

तन्त्रपाल शब्द का अर्थ विचारणीय है। इसका प्रयोग हमें अन्यत्र भी मिलता है। चालुक्य वंशी अविनवर्मा दितीय (योग) के संवत् ६५६ के अमिलेख में महेन्द्रपाल प्रथम के तन्त्रपाल घीइक का उल्लेख है। उसकी अनुमित से बलवर्मा और धवितवर्मा ने दान दिए थे। उसकी तरह महेन्द्रपाल द्वितीय के उज्जियिनीस्थ तन्त्रपाल महासामन्त दण्डनायक माधव ने चाहमान इन्द्रराज की प्रार्थना पर भीन संकांति के दिन धारा-पदक नाम का गांव इन्द्रादित्य देव की दैनिक पूजादि के लिए दिया था। उस अभिलेख के अन्त में श्री माधव और श्रीविदग्ध की सही है। श्रीविदग्ध को तत्कालीन प्रतिहार सम्राट महेन्द्रपाल द्वितीय का उपनाम मानना ही शायद ठीक होगा। शाकम्भरी के चाहमान राजा विग्रहराज द्वितीय के हर्ष अभिलेख में तन्त्रपाल क्षमापाल का उल्लेख है। सम्राट की आज्ञा से विग्रहराज के पितामह वाक्पित द्वितीय को दण्ड देने के लिए वह

१. देखें मूलराज के बड़ोदा, कड़ी, बालेरा ग्रादि ग्रभिलेख, हेमचन्द्र सुरि का 'द्वयाश्रय-काव्य', 'पृथ्वीराज विजय', श्रीर 'प्रबन्ध चिन्तामिंग'।

२. देखें एपिग्राफिया इण्डिका, जिल्द २२, पृ० १६६ श्रादि ।

३. देखें बही, जिल्द ६, पृ० १-१०

४. देखें वही, जिल्द १४, पूर १७६-१मम

स्रपनी विशालवाहिनी सहित चाहमान राज्य की सीमा पर पहुँचा था ै। 'उपिमितिभवप्रपञ्चाकथा' (रचना काल संवत् ६६२) में संतोष राजा सम्यग्दर्शन का तन्त्रपाल है २। राजाज्ञास्रों का पालन करवाना धीर राजहित की रक्षा तन्त्रपाल के मुख्य कार्य रहे होंगे ३। स्वामी की स्रनुमित से स्रपने श्रिषकृत माग के साम धादि देने का उन्हें अधिकार था।

वर्तमान श्रमिलेख के अन्य प्रशासिक शब्द माग, मोग, उपरिकर श्रीर दशापराध-दण्ड हैं। कृषि में से राजादेय छुठे, ग्राठवें, या दसवें माग की पारिमाषिक संज्ञा "भाग" है। राजा शूक्ष्यान्य का छुठा, शिम्बीधान्य का आठवां श्रीर कुछ वर्षों तक श्रक्रष्ट पड़ी भूमि की उपज का दसवां माग लेता। फल, मूल, शाक, दिध श्रादि जल्दी खराब होने वाली वस्तुओं से प्राप्य राजादेय "भोग" कहलाता है। छोटे-मोटे मोगा-तिरिक्त करों की संज्ञा "उपरिकर" रही होगी। इतिहास के विद्वान श्रिषकतर मोग श्रीर उपरिकर को एक ही मानते हैं। किन्तु यत्र-तत्र इनके पृथक् निदश से इनकी पृथकता का श्रनुमान किया जा सकता है। राजाज्ञा का लंघन, स्त्रीवध, वर्णसंकरता, परस्त्रीगमन, चोरी, बिना अपने पति के गर्म, वाक्पारूष्य, श्रवाच्य, दण्डपा-रूष्य, श्रीर गर्मपात—वे दस श्रपराध हैं। इन श्रपराधों के लिए किया हुआ जुर्माना भी ग्राम के प्रतिगृहीता को मिलता। देवपाल के नालन्दा श्रीर नारायरापाल के मागलपुर श्रीभलेख में दाशापराधिक एक राजपुरुष विशेष की उपाधि भी है। वह सम्भवतः ऐसे श्रपराधों को मालूम कर श्रपराधियों को सजा दिलवाता। प्रतिगृहीता का स्वामित्व गांव के श्रन्तर्गत काष्ठ, तृण करजादि के वृक्ष श्रीर गोचर पर भी था। श्रनन्यस्वामिक भूमि की श्रनेक प्रकार की श्राय पर प्रतिगृहीता का श्रीधकार रहता। श्रन्य व्यक्ति प्रतिगृहीता को कुछ धन राणि व उपज का कुछ माग देकर ही इसके प्रधोग के श्रिधकारी बनते।

इस टिप्पणी को समाप्त करने से पूर्व सम्भवतः यह बताना भी ग्रमंगत न होगा कि मिल्लमाल के स्वामित्व में कुछ समय बाद फिर परिवर्तन हुन्ना। दुर्लभराज के उत्तराधिकारी भीमदेव प्रथम ने आबू पर अधिकार कर लिया ग्रीर म्नाबू परमार धन्धुक को कुछ समय तक स्ववंश्य परमार मोज प्रथम के यहां जाकर रहना पड़ा। भीमदेव ने ग्रनेक ग्रन्य विजय भी प्राप्त की। किंतु वि० सं० १०६७ ग्रीर ११९७ के बीच में परमारों ने भिल्लमाल पर फिर ग्रधिकार कर लिया। यहां धन्धुक के पुत्र महाराजाधिराज कृष्ण-राज द्वितीय के दो ग्रभिलेख मिले हैं, एक संवत् ११९७ का ग्रीर दूसरा संवत् ११२३ का। कृष्णराज की मृत्यु के बाद उसका द्वितीय पुत्र सोच्छराज भीनमाल ग्रीर किराडू प्रदेश का स्वामी हुन्ना। संवत् १२३५ के लगभग सोनिगरा चौहानों ने भिल्लमाल पर ग्रपना ग्रधिकार स्थापित किया ग्रीर लगभग सवा सौ वर्ष तक वहां उनका राज्य बना रहा।

भिल्लमाल समृद्ध व्यापारियों और विद्वान ब्राह्मणों की नगरी थी। यहीं से विनिर्मत स्रनेक जातियों से राजस्थान और गुजरात के अनेक नगरों की समृद्धि बढ़ी थी। इन ताम्रपत्रों में विणित दान का प्रतिगृहीता भी किसी समय भिल्लमाल का निवासी था। कान्हड़दे प्रबन्ध में यह नगर चौहानों की ब्रह्मपुरी

१. देखें श्रभिलेख का सोलहवां श्लोक

२. देखें Rajasthan through the Ages पुरु ३४७, 'उपमितिभवप्रवञ्चाकथा', पुरु ५६२

३. श्री डी० सी० सरकार ने तन्त्रपाल को वानाध्यक्ष और धार्मिक क्रुत्याध्यक्ष माना है (देखें उनकी 'इण्डियन एपियाफी', पृ० ३७३) जो ठीक प्रतीत नहीं होता ।

चित्र-१, पुष्ठ ६१

चौलुक्य महाराज दुरुंभराज के समय का दान पत्र (११ वीं शताब्दी विक्रमी)

For Private & Personal Use Only

चित्र-२, पुष्ठ ६१

चौलुक्य महाराज दुर्लभराज के समय का दान पत्र (११ वीं शताब्दी विक्रमी)

के रूप में वर्णित है। ब्रह्मगुप्त भिल्लमाल श्राचार्य के नाम से प्रसिद्ध है। यही नगर माथ और उसके वंशजों का अधिकान था। यहीं 'उपिनितिभवप्रवञ्चाकथा' का प्रणयन था हुआ। इस नगर से विनिर्गत श्रीमाली बाह्मण ग्रव भी ग्रपनी कर्मनिष्ठा के लिए प्रसिद्ध हैं। संवत् १०५४ में इसी गोविन्द के पुत्र नन्तुक को सत्य-पुरीय पथक में एक ग्राम दान में मिला था। इसका उल्लेख राष्ट्रीय संग्रहालय के एक दूसरे अभिलेख में है जिसका सम्पादन भी इस टिप्पणी के लेखक ने किया है।

दानपत्र का सम्पादन ताम्रपत्रों के फोटो के ग्राघार पर किया गया है। फोटो इस ग्रन्थ में इसी लेख के साथ प्रकाशित है।

#### लेख का ग्रक्षरान्तर

#### पहला ताम्रपत्र

- १. ग्रों स्वस्ति राजहंस इव विमलोभयपक्ष : महाराजाधिराज-श्री-
- २. दुर्लभराजपादपद्मोपजीवी तन्त्रपाल श्री द्वेमराजः स्वभुज्यमान-
- ३. श्री भिल्लमालमंडलान्तः पाति क्षं (क्ष) त्रियपद्ग्रामे समुवगतान् सर्व्वानेव
- ४. राजपुरुषान् वा (बा) ह्यागोत्तरान् प्रतिनिवासिनो जनपदानन्यांश्च वो (बो) घय-
- ५. त्यस्तु वो संविदितं यथास्मामिः सौमग्रहरो स्नात्वा त्रिलोकीगुरु महा-
- ६. देवमम्यर्च्य मं (म) तकरिकर्णाचंचलामिमवीक्ष्य लक्ष्मीं गिरिनदीवे-
- ७. गोपम यौवनं त्रि (तृ) एादलगतजल वि (बि) हालोलंभ जीवितमव-
- लोवय चायं क्षं (क्ष) त्रियपद्ग्रामः स्वसीमापर्यन्तः सकाष्ठ त्रि (तृ) राप्ति-
- ६. गोचरपर्यन्तः समागभोगः सौपरिकरः सदंडदशापराधः पूर्वः
- १०. दत्तदेवदाय व (ब) ह्यदायवः (व) ज्रजः वृा (ब्रा) ह्यागुनन्नकाय

#### दूसरा ताम्रपत्र

- ११. गोविंदसूनवे वाजिमाध्यंदिन सब् (त्र) ह्याचारिरो त्रिप्रवरा-
- १२. य लौड्य (लाट्या) यनसगोत्राय श्री भिल्लमालवास्तव्याय मातापित्रोरात्म-
- १३. तश्च पुण्ययशोभिवृद्धयै परलोकफलमंगीकृत्य चंद्रांकिण्ण-
- १४. वक्षितिसमकालीनतया शासननौदकपूर्व परया भक्तया
- १५. प्रतिपादितो विदित्वास्मद्वं शजैरन्यैश्च माविमोक्तृभिरनु-
- १६. पालनीयः।। उक्तं च । व (ब) हुमिर्व्वसुधा भुक्ता राजभिः सगरादिभिः
- १७. यस्य यस्य यदा भूमिस्तस्य तस्य तदा फलं ॥ विध्यादवीष्वतो-
- १८. यासु शुष्ककोटरवासिनः कृष्णसर्पाः प्रजायंते वृ (ब) हादाया-
- १६. पहारकाः ।। संवत् १०६७ माघ शुद्धि १५ श्री दुल्लंगराजा नुयं (नुमतं)
- २०. दत्तं स्वहस्तं च ।

# एक राजस्थानी लोककथा का विश्लेषणात्मक ऋध्ययन

राजस्थान लोक साहित्य का रत्नाकर है। यहाँ लोक-काव्य, लघु काव्य, लोकगीत, लोककथा, प्रवाद और कहावत स्नादि के रूपों में अत्यधिक सामग्री जनमुख पर अवस्थित है। इस साहित्य-सामग्री का कई दिष्टियों से महत्व है। यह प्रकट करती है कि राजस्थान ऊपर से सूखा ग्रीर फीका-सा दिखलाई देने पर मी भीतर से बड़ा सरस है। असल में देखा जाय तो उसी साहित्य-सामग्री का विशेष महत्व होता है, जो जन-प्रचलित होकर लोकजीवन का ग्रंग बन जाती है। लोकजीवन को समभने के लिए इस सामग्री का अध्ययन परम आवश्यक होता है क्योंकि इस में जनता का सुख-दुख, आशा-ग्रिभलाषा, चाव-उमंग आदि सभी स्वाभाविक रूप में समाए रहते हैं।

हर्ष का विषय है पिछले कुछ समय से विद्वानों का ध्यान राजस्थानी लोक साहित्य की स्रोर गया है और इस सामग्री को लिपिबढ़ किए जाने की दिशा में कुछ कार्य हुआ है। परन्तु इतना काम ही काफी नहीं है। लोक साहित्य के संग्रह के साथ ही उसका मार्मिक अध्ययन किए जाने की भी नितान्त आवश्यकता है। इस अध्ययन से अनेक महत्वपूर्ण तत्व सामने आते हैं और वे समाज को अने बढ़ाने मैं विशेष सहायक सिद्ध होते हैं। पश्चिमी विद्वानों ने इस विषय में बड़ा परिश्रम किया है और उनकी साधना से समाज लामानिवत हुआ है। विषय अति-विस्तृत है, ग्रतः यहाँ एक राजस्थानी लोक कथा का विश्लेषएगत्मक अध्ययन प्रस्तुत किया जाता है। सर्व प्रथम विवेच्य लोककथा का संक्षिप्त रूप अध्ययन हल्टव्य है:—

किसी गाँव के ठाकुर ने तीर्थयात्रा पर जाने का निश्चय किया और सेवा के लिए अपने खवास (नाई) को साथ चलने के लिए कहा । खवास ने शतं रखी कि वह मार्ग में जिस किसी वस्तु के सम्बन्ध में शंका उपस्थित करेगा, उसका समाधान ठाकुर को करना होगा और यदि वह ऐसा नहीं कर पाएगा तो खवास बीच से ही वापिस लीट आएगा। ठाकुर ने शतं मान ली और वे तीर्थ-यात्रा के लिए चल पड़े।

पहले दिन साँभ होते ही एक नगर के बाहरी भाग में उन्होंने विश्वाम लिया। ठाकुर ठहर गया श्रीर खवास मोजन-सामग्री लाने के लिए नगर में गया। जब खवास लौट कर भागा तो उसने ठाकुर के सामने अपनी विचित्र शंका प्रकट करते हुए कहा—''यहाँ नगर के बाजार में परम सुन्दर स्त्री वस्त्राभूषणों से अलकुत मरी हुई पड़ी है परन्तु कोई उसकी ग्रीर ध्यान तक नहीं देता। इस रहस्य का स्वध्दीकरण होने पर ही मैं आगे जा सकता हूँ अन्यथा नहीं।" ठाकुर ने भोजनादि करके उस मरी हुई स्त्री का रहस्य प्रकट किया, जो इस प्रकार है:—

किसी राजा ने एक बड़ा भारी तालाब बनवाया परन्तु वह वर्षा न होने के कारण पानी से भरा नहीं। इस पर राजा को बड़ी चिंता हुई थीर उसने पण्डितों से इसका कारण पूछा। पण्डितों ने प्रकट किया कि राज परिवार के किसी व्यक्ति की बिल देने से ही वह तालाब भर सकता है। राजा ने सोचा कि

बिल किस की दी आय ? स्वयं की बिल से राजभंग होता था, रानी की बिल से लक्ष्मीनाश होता था भीर राजकुमार की बिल से संतान-परम्परा छिन्न होती थी। ग्रतः उसने निश्चय किया कि पुत्रवधू की बिल दे दी जाय श्रीर पुत्र का विवाह फिर कर लिया जाय।

राजकुमार अपनी पत्नी से अत्यिधिक प्रेम करता था। जब उसने सुना कि अगले दिन उसकी बिल दी जाएगी तो वह रात को ही चुपचाप उसे घोड़े पर साथ लेकर महल से निकल भागा। वे दिन भर आगे बढ़ते गए और संध्या के समय जंगल में एक कुएँ पर विश्वाम के लिए ठहरे। वहां फल आदि खाकर रात को सो गए। जब दिन निकला तो राजकुमार ने देखा कि उसकी पत्नी सपँदंश के कारण मरी हुई पड़ी है। इस पर उसने बड़ा विलाप किया और चिता तैयार करके उसके साथ ही वह जलने को उद्यत हुआ।

संयोग से उधर शिव-पार्वती म्रा निकले। पार्वती को आश्चर्य हुम्रा कि पुरुष अपनी मृत पत्नी के साथ जल रहा है! भेद मालूम करके उसने शिव से आग्रह किया कि किसी तरह उसकी पत्नी को पुनर्जी-वित किया जाए। पार्वती के हठ को देखकर शिव ने प्रकट किया कि राजकुमार की पत्नी आयु समाप्त होने के कारण मरो है, अतः राजकुमार उसे अपनी आयु का भाग देकर ही जीवित कर सकता है। राजकुमार ने ऐसा ही किया। उसने 'सत्यिकया' के सहारे अपनी आयु का ग्रर्ख भाग अपनी पत्नी को प्रदान किया और वह फिर से जीवित हो गई। शिव-पार्वती चले गए और राजकुमार ने कोई बात अपनी पत्नी के सामने प्रकट नहीं की। वे भी वहां से आग्रे बढ़ गए।

संध्या के समय राजकुमार एक नगर के बाहरी भाग में पहुँचा। वहाँ उसने एक कुएँ के पास अपनी पत्नी को छोड़ा और स्वयं मोजनादि लाने के लिए नगर में गया। जब वह लौट कर आया तो उसकी पत्नी वहाँ नहीं मिली। पास ही कुछ नट ठहरे हुए थे। यह कामातुर होकर एक नट के पास चली गई और उससे प्रेम-प्रस्ताव किया। नट ने उसे अपने यहाँ रख लिया। जब राजकुमार तलाश करता हुआ नट के पास पहुँचा तो उसने दूसरी ही दुनिया देखी। उसकी पत्नी ने अपने पति के रूप में नट को बतलाया। कुछ भगड़ा हुआ और यह मामला राजा के पास पहुँचा। बाजार के बीच में न्याय सभा बैठी। राजकुमार से प्रमाण माँगा गया तो उसने 'सत्यिक्या' से अपनी दी हुई आधी आयु वापिस ले ली और वह स्त्री तत्काल मर कर गिर पड़ी। इस पर लोगों को भारी आक्चर्य हुआ। राजकुमार ने पीछे का संपूर्ण वृत्तान्त सब को कह सुनाया। राजा ने नट को दण्ड दिया और राजकुमार को सम्मान मिला। फिर वह अपने नगर को लौट गया और भारी वर्षा हुई जिस से राजा का तालाब पूरा भर गया।

इतनी कहानी कह कर ठाकुर ने खवास को समफाया कि नगर के बाजार में जिस स्त्री को उसने मृतक ग्रवस्था में देखा है, वही राजकुमार की पत्नी है । ऐसी स्त्री की ग्रोर घृणा से कोई ध्यान नहीं दे रहा है । इस पर खवास की शंका शांत हो गई ग्रौर वह यात्रा पर ग्रागे बढ़ने के लिए राजी हो गया ।

उत्तर राजस्थानी लोककथा का सारमात्र दिया गया है। इसका विश्लेषण करने से निम्न चीजें सामने आती हैं:— १. सर्व प्रथम कथा का 'उपोद्चात' ध्यान देने योग्य है। ठाकुर और खनास की तीर्थयात्रा के प्रसंग में अनेक कथाएँ कही जाती हैं क्योंकि खनास प्रत्येक विश्वाम पर एक नई शंका सामने रखता है। इस विषय में भिन्न-भिन्न प्रकार की कहानियां हैं। परन्तु उनमें से प्रत्येक के अन्त में रहस्यात्मक स्थित उप-

६४ मनोहर शर्मा

स्थित की गई है। कहानी के प्रति कौतूहल पैदा करने की यह एक सुन्दर शैली है। एक प्रकार से इस तीर्थ-यात्रा से सम्बन्धित यह एक राजस्थानी कथाग्रन्थ है, जो विभिन्न रूपों में जनमुख पर श्रवस्थित है। संस्कृत में भी इस प्रकार श्रनेक कथाश्रों का संकलन हुआ है। इस उपोद्घात को देखते हुए सहज हो 'वेताल पंच-विशतिका' का स्मरण हो श्राता है, जिसकी प्रत्येक कथा के श्रन्त में एक प्रश्न उपस्थित किया जाता है। राजस्थानी लोककथा के प्रारम्भ किए जाने से पूर्व ही यह प्रश्नात्मक स्थिति सामने आ जाती है, जो रोच-कता पैदा करने के विचार से विशेष महत्वपूर्ण है।

- २. ध्यान रखना चाहिए कि यही लोककथा बिना उपोद्घात के स्वतन्त्र रूप में भी कही जाती है। कहीं इसका कथानायक राजा का पुत्र न होकर सेठ का बेटा है। असल में यह लोककथा 'त्रियाचरित्र' वर्ग की है। इस वर्ग की कथाओं में नारी के चरित्र की दुबंलता प्रकट की जाती है। यह परम्परा पुरानी है। 'शुक्सप्तति' कथाग्रन्थ में ऐसी कथाएँ ही संकलित की गई हैं। कई कथाग्रों में नारी के साथ ही पुरुष-चरित्र की कमजोरी भी प्रकट की जाती है। राजस्थानी कथाग्रन्थ 'दम्पति-विनोद' में दोनों प्रकार की कथाएँ दी गई हैं।
- ३. प्रस्तुत लोक कथा में 'सत्यिकिया' अभिप्राय: ( Motif ) का दो बार प्रयोग हुआ है। मारतीय कथा साहित्य में इस 'अभिप्राय' के उदाहरण मरे पड़े हैं। कहीं इसे केवल 'किरिया' नाम दिया गया है। राजस्थानी बातों में इसके लिए 'धीज' शब्द अनेकश: देखा जाता है। इसमें कथा-पात्र अपने सत्य के प्रभाव से आस्चर्यजनक कार्य कर दिखलाता है। वह अगिन में जलता नहीं, समुद्र या नदी में डूबता नहीं और मरे हुए ब्यक्ति को पुनर्जीवित तक कर देता है। इसके अन्य भी अनेक रूप हैं। प्रस्तुत कथा में नायक पहिले अपनी पत्नी को अपनी आयु का अर्ड माग प्रदान कर के जीवित कर देता है और फिर विपरीत स्थित सामने आने पर अपनी आयु का अंश ग्रहण कर लेता है।
- ४. प्रस्तुत कथा में एक अन्य 'कथानक-रूढ़ि' का भी प्रयोग हुम्रा है। वह है, 'शिव-पार्वती'। यह देव-दम्पित अनेक राजस्थानी लोककथाओं में संकट के समय प्रकट होकर स्थित को सुघार देते हैं और फिर कथा नया मोड़ लेकर आगे बढ़ती है। 'मारू-ढ़ोलो' की बात में ऐसा ही हुम्रा है। दु:खान्त कथा को सुखान्त बनाने के लिए भी इस 'रूढ़ि' का प्रयोग होता है। 'जलाल-बूबना' की बात में ऐसा ही हुम्रा है। इसमें शिव-पार्वती को विश्वनियामक के रूप में दिखलाया जाता है, जो शिव-मिक्त की महिमा का प्रकाशमान उदार हरण है।
- ४. राजस्थानी लोककथा का प्रारम्भिक भाग विचारणीय है। इस में तालाब के जलपूर्ण होने का उपाय बिल देना बतलाया गया है। राजस्थान में जल-संकट से बचने का साधन सरोवर का निर्माण करवाना सर्व विदित है। उसमें पानी का संचित न होना खेद जनक है। कथा में स्थानीय वातावरण की रंगत के ग्रतिरिक्त एक ग्रन्य तत्व भी छिपा हुग्रा है। ग्रसल में यह बिल तालाब ग्रथवा उस देत्र के 'ग्रारक्ष देव' की संतुष्टि निमित्त दो जाती है। यह विधि प्राचीन यक्षतत्व का कथाग्रों में बचा हुग्रा ग्रंश है। इतना ही नहीं, राजस्थानी लोकविश्वास में यह तत्व ग्राज भी ग्रनेक रूपों में दृष्टिगोचर होता है। गांवों में प्रथा है कि जब वर्षा नहीं होती तो ग्रीमा पर देवता की प्रसन्नता के लिए 'बिल-बाकला' का विधान किया जाता

है। 'बाकला' उबाले हुए मोठ का नाम है। 'बछवारस' (वत्सद्वादशी) वृत की लौकिक कहानी में इसी प्रकार एक सेठ का बनवाया हुआ तालाब नहीं भरता है और वह अपने पोते की बिल देता है। फिर देवकृषा से तालाब भर जाता है और सेठ का पोता भी पुनर्जीवित हो जाता है। प्रस्तुत लोककथा में इससे कुछ परिवर्तन जरूर है।

६. लोककथा की नायिका एक नट पर मुग्ध होकर उसके पीछे हो लेती है। राजस्थान में नट लोगों का तमाणा देखने के लिए बड़ी जनरुचि है। वे नाना प्रकार के खेल दिखलाते हैं श्रौर शारीरिक प्रदर्शन करते हैं। कई नटों का भारीर बड़ा सुडोल होता है। प्रसिद्ध 'नटड़ो' लोकगीत की नायिका भी उसके रूप पर श्रासक्त होकर उसके पीछे हो लेती है। वह सरोवर पर श्रपनी ननद के साथ पानी लाने के लिए जाती है शौर नट को देख कर कहती है—"देखो बाईजी इसा नटड़ें को रूप श्रो, कोइ थारेंजी बीरें सें दोय तिल श्रामलो।" राजस्थानी लोकगीत में रूपासक्ति को श्रधानता दी गई है। यही तत्व लोककथा में समाविष्ट है, भने ही इसके रूपान्तरों में ऐसा न हो।

लोककथा देश और समय के बंधन को स्वीकार नहीं करती । ग्राज जो लोककथा सुनी जाती है, वह काफ़ी प्राचीन हो सकती है। वह पीढ़ी दर पीढ़ी चलकर ग्रविनाशी रूप धारण करती है। समया-सार देश विशेष में वह साधारण रूप-परिवर्तन जरूर करती है। जो लोककथा एक देश में प्रचलित है, वही ग्रन्य सुदूर देशों में भी स्थानीय वातावरण धारण किए हुए मिल सकती है। विमाता के कष्टों से पीड़ित मारतीय 'सोनलबाई' इङ्गलैंड में 'सिन्डरेला' (कोयलेवाली लड़की) के रूप में सहज ही पहिचानी जा सकती है।

प्रस्तुत राजस्थानी लोककथा भी काफी पुरानी है। इसका मूल भारतीय लोककथा-कोश में ग्रनुसंधेय है। इस विषय में आगे प्रकाश डाला जाता है:—

१. 'चुत्ल पदुम' जातक की कथा का सार रूप इस प्रकार है-

राजकुमार पदुमकुमार के छः छोटे माई थे। वे बड़े हुए और उनका विवाह हुआ। राजा को उनसे यह भय पैदा हुआ कि कहीं वे उसकी जीवित अवस्था में ही उससे राज्य न छीन लेवें। अतः उन सब को वन में जाने की आजा दे दी गई। सातों माई अपनी स्त्रियों सहित भयंकर कान्तार में जा पहुँचे। वहां खाने-पोने का सबंधा अभाव था। ऐसी स्थिति में वे प्रतिदिन एक भाई की पत्नी को मार कर खाने लगे। पदुमकुमार अपना माग बचाकर अलग छोड़ देता था। अत में उसकी पत्नी की बारी आई तो उसने बचाया हुआ भाग सब भाइयों को सौंप दिया और जब वे सब सो गए तो उसे साथ लेकर माग चला। मार्ग में पत्नी को प्यास लगी। इस पर पदुमकुमार ने उसे अपनी जंघा चीर कर खून पिलाया। फिर वे गंगातट पर आश्रम बनाकर रहने लगे।

एक दिन नदी में एक राज्यापराधी चोर बहता हुन्ना भ्राया, जिसको हाथ, पैर श्रीर नाक ग्रादि काट कर एक बोरे में बंद करके पानी में डाल दिया गया था । पदुमकुमार ने उसकी चीख-पुकार सुनकर उसे निकाला ग्रीर सेवा द्वारा स्वस्थ किया। परन्तु उसकी स्त्री उस चोर पर ग्रासक्त होकर उसके साथ अनाचार में लिप्त हो गई। एक दिन वह मनौती के बहाने से पदुमकुमार को एक पर्वत की चोटी पर ले गई भौर उसे धोखे से धक्का देकर गिरा दिया। परन्तु एक पेड़ में उलक्त कर वह बच गया।

पदुमकुमार पेड़ से किसी प्रकार निकल कर ग्रपने राज्य में ग्राया ग्रीर पिता की मृत्यु हो चुकने के कारण राजा बन गया। उसने दानणालाएँ प्रारंग की, जहां लोगों को गोजन मिलता था। एक दिन उसकी स्त्री भी उस लुंज को सिर पर उठाए हुए भादर्श पतिवृता के रूप में दानणाला में ग्राई। वहां पदुमकुमार ने उसे पहिचान कर सारा भेद खोला ग्रीर इस प्रकार कहा—

अयमेव सा महमपि सो मनञ्जो, स्रयमेव सो हत्यन्छिन्नो प्रतञ्जो । यमाह कोमारपती ममन्ति, विक्तित्वियो नित्य इत्थीसु सच्चं ।। इमञ्च जम्मं मुसलेन हन्त्वा, लुछं छवं परदारूपसेवि । इमिस्सा च नं पापपतिब्यताय, जीवन्तिया छिन्दथ कण्णनासं ।।

२. इसी कम में पंचतंत्र के 'लब्बप्रणाश' नामक तंत्र की एक कथा का सारांश-हृष्ट्य है--

एक ब्राह्मण कुटुम्बवालों के भगड़े से तंग ग्राकर श्रपनी प्रिय पत्नी सहित जंगल में चला गया। वहाँ ब्राह्मणी को प्यास लगी तो वह जल की खोज में निकला। जब वह जल लेकर लौटा तो किसी कारण से उसकी पत्नी मर चुकी थी। ब्राह्मण ने ग्राकाशवाणी सुनकर 'सत्यिकया' से उसे ग्रपनी ग्राधी श्रायु देकर जीवित कर लिया। फिर वे एक वाटिका में पहुँचे। पत्नी को वहां छोड़कर ब्राह्मण भोजन लाने के लिए गया। पीछे से उसकी स्त्री ने कामातुर होकर एक पंगु से सम्बन्ध कर लिया। ब्राह्मण के ग्राने पर उन्होंने भोजन किया ग्रीर पंगु को दयावश एक गठरी में बांध कर वे उठा ले चले।

श्रागे ब्राह्मणी ने श्रपने पित को बाधा समक्ष कर घोखे से एक कुँए में धकेल दिया श्रीर वह पंगु वाली गठरी लेकर एक नगर में गई। वहां गठरी को चौरी का माल समक्ष कर राज पुरुष उसे राजा के सम्मुख ले गए। जब गठरी खोली गई तो उसमें से पंगु निकला। ब्राह्मश्री ने श्रपने को पतिवृता प्रकट किया। इससे राजा बड़ा प्रभावित हुआ और उसने उसे सुख से रहने के लिए दो गाँव प्रदान किए।

कुछ दिनों बाद ब्राह्मण किसी तरह कुएँ से निकल कर उसी नगर में श्राया ग्रीर उसने ग्रपनी पत्नी की लीला देखी। ब्राह्मणी ने उसे ग्रपने पंगु पति का शत्रु बतला कर राजा से उसके वध की आजा प्राप्त करली। परन्तु जब ब्राह्मण ने 'सत्यिकया' से भ्रपनी दी हुई श्रायु वापिस ले ली तो राजा बड़ा चिकत हुआ। उसे सम्पूर्ण पूर्व वृत्तान्त सुना कर ब्राह्मण ने कहा—

. यदर्थे स्वकुलं त्यक्तं जीविताई ञ्च हारितम् । सा मा त्यजति निस्नेहा कः स्त्रीणां विश्वेत्नरः ॥

३. अब दशकुमार चरित की मित्रगुप्त-कथा में दी गई एक अन्तर्कथा का संक्षिप्त रूप देखिए-

त्रिगर्त जनपद में किसी समय धनक, धान्यक और धन्यक नाम वाले तीन सगे माई रहते थे। वहाँ घोर दुमिक्ष पड़ा और लोग सब कुछ समाप्त होने पर अपने बच्चों तथा पत्नी तक को खाने लगे। इन के परिवार का मी गही हाल हुआ। जब सब से छोटे भाई घन्यक की स्त्री घूमिनी के खाए जाने की बारी आई तो वह उसे कंधे पर बिठा कर चुपचाप माग गया। मार्ग में उन्हें एक घायल ग्रीर लँगड़ा ग्रादमी मिला। उसे भी उन्होंने साथ ले लिया ग्रीर जंगल में एक कुटिया बना कर वे रहने लगे। घन्यक ने दया करके लँगड़े की सेवा को ग्रीर वह स्वस्थ हो गया।

एक दिन घन्यक शिकार के लिए गया हुआ था। पीछे से घूमिनी ने कामातुर होकर उस लँगड़े से प्रेम-प्रस्ताव किया। उसे अनिच्छापूर्वक घूमिनी की बात माननी पड़ी। जब धन्यक लौट कर आया तो उसे पानी लाने के लिए कुएँ पर भेजा गया। वहां दगे से घूमिनी ने उसे कुएँ में डाल दिया और वह लंगड़े को अपने कंधे पर बिठा कर एक नगर में आ पहुँची। वहां वह आदर्श पतिवता के रूप में प्रसिद्ध हो कर धनवाली बन बैठी।

पीछे से धन्यक किसी प्रकार कुएँ से निकला और हताश होकर मीख माँगता हुया उसी नगर में ब्रा पहुँचा, जहाँ उसकी पतिव्रता पत्नी रहती थी। धूमिनी ने उसे पहिचान लिया ब्रौर राजा से शिकायत करके उसके वध की ब्राज्ञा दिलवा दी। बधस्थान पर धन्यक ने उस लँगड़े को बुलवाया। उसने सम्पूर्ण बृत्तान्त सच-सच कह सुनाया। फलस्वरूप धूमिनी के नाक-कान काटे गए ब्रौर धन्यक पर राजा की कृपा हुई।

उपर्युक्त कथा-रूपों से प्रकट होता है कि ग्राज जो कहानी राजस्थान के देहातों तक में प्रचलित है, वह बौद्धकाल में भी मारत में इसी प्रकार जनप्रिय थी। यह स्पष्ट है कि तत्कालीन लोक-कथाओं को ही बुद्धदेव के पूर्वजन्मों के साथ जोड़ कर जातक कथाएँ उपस्थित की गई हैं। इसी प्रकार नीतितत्व हेतु यह लोककथा पंचतन्त्र में ग्रहण की गई है। दशकुमारचिरत में यह कथा इस प्रश्न के उत्तर में है कि कूर कौन है? परन्तु ध्यान रखना चाहिए कि पंचतंत्र की कथा में ग्रीर राजस्थानी लोककथा में 'सत्यिकिया' का प्रयोग विशेष रूप से हुन्ना है, जबिक ग्रन्य दोनों रूपों में वह नहीं है। कथा में इस तत्व के प्रवेश का सूत्र ग्रन्यत्र श्रनुसंधेय है। इस सम्बन्ध में श्रीमद् देवी मागवत् में विश्वत 'रुरु प्रमद्वरा' का उपारुयान विचारण्णीय है, जिस का संक्षिप्त रूप इस प्रकार है:—

मेनका श्रप्सरा की पुत्री का स्थूलकेश मुनि ने अपने आश्रम में पालन-पोषण किया और उसका नाम प्रमद्वरा रखा। जब प्रमद्वरा युवावस्था को प्राप्त हुई तो मुनिकुमार रुरु उसके रूप-लावण्य पर मुग्ध हो गया और स्थूलकेश ने यह सम्बन्ध स्वीकार कर लिया। परन्तु विवाह के पूर्व ही निद्रित अवस्था में प्रमद्वरा को एक साँप ने काट लिया और वह मृतक अवस्था को प्राप्त हुई। इस पर रुरु ने बड़ा विलाप किया और एक देवदूत के सुआव के अनुसार 'सत्यिक्या' द्वारा अपनी आयु का अर्द्ध भाग उसने प्रमद्वरा को प्रदान करके पुनर्जीवित कर लिया। फिर उन दोनों का विवाह हो गया।

यह प्रेमोपाल्यान भी भारत में बड़ा जनप्रिय रहा है। कथासरित्सागर में इसे उदयन और वासवदत्ता की कहानी में विदूषक के मुख से कहलवाया गया है। स्पष्ट ही पंचतन्त्र में संकलित लोककथा का रूप इस उपाल्यान से किसी ग्रंश में मेल खाता है। यही स्थिति राजस्थानी लोककथा की है। उपाल्यान में पत्नी के प्रति पुरुष के प्रेम की पराकाष्ठा प्रकट की गई है, जो लोककथा में भी ज्यों की त्यों वर्तमान है।

डॉ० मनोहर शर्मा

परन्तु उसका मूल उद्देश्य कुछ दूसरा ही है, श्रतः उसमें 'सत्यिकया' का प्रयोग दो बार हुआ है। वहाँ एक बार ग्रायु का ग्रर्ख माग दिया गया है तो दूसरी बार परिस्थितिवश वापिस मी लिया गया है।

लोककथा में नारी-जाति के प्रति घोर घृणा का वातावरसा है। पौराणिक उपाख्यान में ऐसा नहीं है। यहाँ नारी-सम्मान का प्रकाशन हुआ है। लोककथा में वह पूर्ण रूप से कृतव्न एवं प्रविश्वसनीय है। यही कारसा है कि कथा के अंत में उसकी दुर्गति करवा कर 'काव्यगत न्याय' (Poetic Justice) का पालन किया गया है। उसका बुरा हाल होता है परन्तु फिर भी वह श्रोताओं अथवा पाठकों की सहानुभूति नहीं प्राप्त कर सकती। इस रूप में यह एक नीति-कथा बन गई है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि एक लोककथा में कितने विभिन्न तत्व छिपे हुए रहते हैं। साथ ही आज की लोककथा श्रति प्राचीन काल में भी मिल सकती है। समयानुसार उस में विभिन्न प्रभाव प्रवेश पाकर उसे नया रूप प्रदान करते हैं। राजस्थानी लोककथा में ऐसा ही हुआ है। उसमें अनेक तत्वों का समन्वय है और यही भारतीय संस्कृति का प्रधान उपलक्ष्या है, जो यहाँ की ल ककथाओं तक में हण्टब्य है। इसी प्रकार अन्य लोककथाओं के विश्लेषणात्मक विवेचन की भी आवश्यकता है। इससे साहित्य-जगत् को बड़ा लाभ मिलेगा।

# बागड़ के लोक साहित्य की एक झांखी

हमारे देश में तीन बागड़ प्रदेश सुने जाते हैं—पहला गुजरात प्रदेश में कच्छ-गुजरात की सरहदों के बीचका, दूसरा राजस्थान में नरमड़ (नरहड़) ग्रादि पिलानों से हांसी-हिंसार तक का, श्रीर तीसरा मेवाड़-मालवा-गुजरात की सरहदों के बीच का प्रदेश । हमारा बागड़ यह तीसरा प्रदेश हैं जो दक्षिण-पूर्वी राजस्थान के हूँगरपुर ग्रीर बाँसवाड़ा के जिलों तथा उनके ग्रासपास के विस्तार का क्षेत्र है। यह विमाग २३०१५' से २४०१' उत्तर ग्रक्षांस एवम् ७३०१५' से ७४०२४' पूर्व देशांतर के बीच स्थित है। इसका क्षेत्रफल करीब ४,००० वर्गमील तथा इसकी ग्राबादी लगभग १२ लाख की है। इस क्षेत्र की मूल प्रजा ग्रादिवासी भील जाति है। पालों में रहने वाले भीलों वा मेंणों की बोली 'भीली' है, कटारा विमाग की बोली पलवाड़ी है ग्रीर शेष समग्र बागड़ की माषा बागड़ी बोली है। बागड़ी मुख्य बोली है। भीली, पलवाड़ी तथा कटारी बोलियाँ सिर्फ भील क्षेत्रों तक ही सीमित है।

महीसागर इस प्रदेश को डूँगरपुर और बाँसवाड़ा के दो मुख्य भागों में विभाजित करती बहती हुई गुजरात में खंगात की खाड़ी में जा गिरती है। समग्र प्रदेश पठारभूमि (Forested upland) है! भील, ब्राह्मण, पटेल (गुजराती तथा बागड़िया), राजपूत, बिनये तथा अन्य लगभग सभी वर्णों की पंचरंगी प्रजा का इसमें निवास है। मेवाड़, मालवा तथा गुजरात, तीनों प्रदेशों से प्रजा का आवागमन तथा संबंध होने से माषा का स्वरूप तथा लोक साहित्य का रूप भी मिश्रित है।

बागड़ क्षेत्र में लिखित साहित्य नहींवत् है। इस प्रकार में कुछ शिलालेख, पट्टाविलयाँ वंशाव-लियां व प्रशस्तियां, ताम्रपत्र तथा नामा-बहियां ही गिनाये जा सकते हैं। परंतु इस विशाल भूमाय का लोक साहित्य ग्रति समृद्ध है। ग्राज तक यह ग्रप्रकाशित एवम् मौखिक रूप से ही प्रचलित है। इसमें (१) ऐति-हासिक वीर काव्य (Historical Ballads), (२) लोकगीत (३) मजन (४) पारसियां या पहेलियां (Riddles) (५) लोकोक्तियां एवं मुहावरे, (६) लघुकथाएं (७) भविष्यवाखियां तथा (६) धार्मिक वार्ताएँ ग्रादि मुख्य हैं।

बागड़ का समग्र उपलब्ध लोक साहित्य झाज बागड़ी बोली में है। यह बोली शौरसेनी से उत्पन्न मानी जाती है। शौरसेनी उत्तर की तरफ से धीरे २ धीरे ब्रजमाधा में परिणित हुई तथा दक्षिण में बढ़कर वह पुरानी-पित्तमी राजस्थानी झौर उसमें से मारवाड़ी एवं गुजराती बनती हुई उसी की एक शाखा 'बागड़ी' बन गयी। इस बोली का स्वरूप मुख्यत: गुजराती से तथा मालवी, मेवाड़ी, मीली खादि के मिश्रण से बना है। इसमें ब्रज, ग्रवधी, मारवाड़ी, खड़ी बोली झादि के शब्दों का भी समावेश है। इस खिन्नड़ी भाषा का रूप योगीराज मावजी महाराज के चौपड़ों में स्पष्ट हष्टव्य है। वागड़ी में साहित्य रचना काफी प्राचीन काल से ही हुई दिखाई देती है। महाकित माघ ने शिशुपाल वध की रचना वागड़ में की थी, ऐसी एक किंव-दित मज़ाक के रूप में गुजरात प्रांतीय राष्ट्रभाषा प्रचार समिति के मंत्री कुशलगढ़ निवासी श्री जेठालालजी जोशी ने मुभसे कही थी। चारण साहित्य पुरानी डिंगल-पिगल की ग्रेलियों में प्राप्य है। जैन साहित्य की रचना मी वागड़ में ठीक प्रमाण में हुई मानी जाती है। मट्टारक ज्ञानभूषण की तत्वज्ञान तरंगिणी (वि. १५०), मट्टारक शुभचंद्र के पांडवपुराण की (वि. १६०८), मट्टारक गुणचंद्र द्वारा अनंतजिनवतपूजा (वि. १६३३) छादि की रचना सागवाड़ा में हुई मानी जाती है। मट्टारक जयविजय छुत शकुन दीपिका चौपाई (वि.१६६०) तथा शुमचंद्र छुत चंदनाचरित का निर्माण डूँगरपुर में हुआ पाया जाता है। मट्टारक रामचंद्र ने सुभौमचिकचिरित्र की रचना (वि. १६६३) सागवाड़ा में बैठकर की थी। इस प्रकार जैन साहित्य की रचना वागड़ में १५ वी. शती विक्रमी से हुई मिलती है। संस्कृत माषा में प्रशस्तियाँ तथा शिलालेख तो वि. सं. १०३० से ही मिलते हैं।

वि. सं. १७५४ में योगीराज मावजी का वागड़ के साबला गांव में श्राविर्माव महत्व की बात है। सं. १५१४ में अपनी देहलीला समाप्त करने तक इस महापुरुष ने ४ चौपड़े (महाग्रंथ) तथा अन्य लघुअन्थ वाणी लिखित रूप में वागड़ को प्रदान कर अनुग्रहीत किया है। आज वागड़ में मजन तथा संतवाणी प्रचुर रूप में प्रचलित है।

मावजी के बाद वागड़ में डूंगरपुर में गवरीबाई (वि. १८१४ से वि. १८६४) का उद्मल भी साहित्य दाता के रूप में ग्रविस्मरणीय है। इस भक्त किवयत्री ने अपने ग्राराध्य की भक्ति के अनेक पद इसी मिश्र वागड़ी बोली में दिये हैं। गुजरात की वर्नाक्युलर सोसायटी की ग्रोर से कुछ पदों का प्रकाशन भी हुआ सुना जाता है। वागड़ की इस मीरां की प्रेमलक्षणा भक्ति के पदलालित्य का पठन ग्राज भी वागड़ में सुनाई देता है।

इन भक्तों की श्रेंगी में 'ग्रबोभगत' (वि. १८७७-१८३८) भी वागड़ में ग्रमर हो गया है। यह वीर मक्त ग्रमेंसिंह काफी संख्या में पद दे गया है। इनका प्रकाशन नहीं हुन्ना है, परंतु हस्ति खित रूप में ग्रवश्य प्राप्य हैं।

इस साहित्य परंपरा में श्रित समृद्ध ऐसा लोक साहित्य ही ग्राज वागड़ की सच्ची निधि है। वागड़ के बीर 'गलालेंग' (बि. सं. १७३०-१७५१) की वीरगाया ग्राज मी लोकमानस में ग्रमर है। लगभग पौने तीन सौ वधों से यह ऐतिहासिक वीर काव्य जोगियों द्वारा परंपरागत मौलिक रूप से गाया चला ग्राता है। मेवाड़, मालवा व वागड़ के गाँवों में इसको सुनने का चाव किसी में न हो ऐसा नहीं। वीर, प्रांगार ग्रौर करण रस की त्रिवेशी में ग्रवगाहन कर अपूर्व ग्रानद की अनुमूति होती है। ग्राज की माणा में कहूँ तो यह गाया भी एक ग्रमर शहीद की अपूर्व कहानी है जो इतिहास की कड़ी होने पर भी लुष्त है। वीर विनोद में कुछ विवरण है, परंतु वह पर्याप्त नहीं है।

'श्रजंश सौग्रश' (श्रजुंन चौहान) नामक बीर के पराक्रम की मी पद्यकथा लोकश्रुत है। इसी कोटि का एक ग्रौर काव्य 'हामलदा' (सामतिसह) भी मौखिक रूप में वागड़ में व्याप्त है। बीर रस से मरपूर यह गान भी 'ग्रजंश सौग्रश' ग्रौर 'गलालेंग' की तरह ही श्रोता के रोंगटे खड़े कर देने वाला शौर्य भीर भोजस्वी वाणी का भ्रमुपम उदाहरण है। बाँसवाड़ा के भ्रन्तर्गत आज का तलवाड़ा गाँव प्राचीन काल में 'तलकपुर पाटण' नाम से विख्यात नगर था। यह चौहान वंश की राजधानी वर्तमान् भ्रथू एग नगर, शेष गाँव भ्रादि से संलग्न विराट बस्ती थी। यहाँ राजा 'हामल्दा' उर्फ सामंत्रसिंह का शासन था। हामल्दा भूरवीर क्षत्रिय था। इसी से संबंधित शौर्य गाथा भ्राज भी मौखिक रूप से वागड़ में गाई सुनी जाती है।

'गोविन्दगुरु' नामक एक संत तो पिछली शती में ही हुए माने जाते हैं। इन्होंने वागड़ के म्रादिवासी मीलों को मक्त बनाया और उन्हें हर प्रकार से सुधारने का महान् सामाजिक कार्य किया। उनसे संबंधित गीत व मजन भी श्राज वागड़ में और खासकर मादिवासी भीलों में काफी लोकप्रिय हैं।

'कलोजी' नामक एक वीर क्षत्रिय की वासी भी गायी जाती है। लोक कथा भी व्यापक है। मैंने इसको अंकित भी किया है। 'बलतों वेल्सियों' नामक एक वीर क्षत्रिय लड़ता हुआ वीरगति को प्राप्त हुआ। उसकी भी वीर-करण रस की काव्य-कथा सुश्रुत है।

रामदेवजी तथा भाटी हिरजी के भजन भी लोक साहित्य में ग्रपना विशिष्ट स्थान रखते हैं।

योगीराज मावजी के श्रतिरिक्त उनके शिष्य—मक्त जीवण, सुरानद, जनपुरुष, दासजेता, दासमकन उदयानंद तथा निरुयानंद महाराज भ्रादि के मजन व श्रारितियाँ भी माव संप्रदाय में व्यापक व लोकों में प्रिय हैं।

गोरख, मीराँ, चंद्रसखी, हरवरा कावेडियो (श्रवणकुमार), गोपीचंद-भरतरी ग्रादि के मजन भी श्रति व्यापक हैं। तोलुँ राखी का मजन स्त्रियों को बहुत प्रिय है।

मकोनी वात, विजु (बिजली) नी वात एवं अन्य लघु कथाएँ तथा चंदन मलयागिरी की वार्ता, शीतला सप्तमी की वार्ता तथा अन्य धार्मिक एवं वतादि संबंधी वार्ताएँ भी बहु प्रचलित हैं। इन्होंने भडली-वार्णी तथा मविष्यवाणियाँ भी हैं।

यह सब लोक-संबंधी है भीर लोक साहित्य का भागस्वरूप है। परंतु आज तक इस समग्र सामग्री का संग्रह, संपादन तथा प्रकाशन नहीं हुमा है। यह साहित्य निधि मौखिक होने से घट-बढ़ भी होती रहती है। मैंने अपना शोध कार्य करते हुए काफी संचय यथा संभव किया है। दैवयोग होगा तो कुछ प्रकाशन भी होगा परन्तु कुछ भांखी सादर प्रस्तुत करता हूँ।

## (१) "गलालेंग"

वागड़ की यह ऐतिहासिक वीर-गाथा श्रप्रकाशित है। परन्तु लगमग २७५ वर्षों से यह प्रेम श्रीर शौर्य का श्रनुपम उदाहरण रूप लोक-जीवन में व्याप्त है। मेवाड़ के वृहत् इतिहास वीर विनोद में इसका प्रत्य उल्लेख हुआ है परंतु प्राप्य मूल कथा के आधार पर अपने शोध कार्य में मुक्ते इसकी कड़ियां प्राप्त हुई हैं। काव्यारम्म यों होता है—

> "लालसेंग ना सवा गला लेंग तारु, घरति मोगु नामे जिये। पुरविया पुरवगड़ ना राजा तमें श्रांसलगड़ ना राणाए जियें:"

गलालेंग पूर्विया राजपूत लालसिंह का ज्येष्ठ पुत्र था। वह पूर्वगढ या श्रीसलगढ़ का राजा था। इतिहास में उस समय मेवाड़ में महाराणा जयसिंह का तथा डूंगरपुर में महारावल रामसिंह का शासन-काल था। इतिहासकार के अनुसार ढेवर की नींव वि० सं० १७४४ में तथा उसकी प्रतिष्ठा १७४८ में हुई थी। ढेवर के कार्य में गलालेंग का मुख्य हाथ रहा होने से और कडागा के आक्रमण में वीरगित को प्राप्त होने के दरिमयान साज साँदरवाड की दो राजकुमारियों से शादी करने आदि अनेक प्रसंगों के आधार पर गलालिसह की ग्रायु (वि० १७३०-१७५१) निश्चित की है और डूंगरपुर के महारावल लक्ष्मग्रासिंह जी ने इसका समर्थन भी किया है। २१ साल की भरी जवानी की श्रायु में खेत रहने वाले इस गलालिसह की संक्षिप्त परंतु शौर्यभरी कथा रोमांटिक तथा अति कच्गा है।

#### "भाइयँ-भाइयँ मो वकरो लागो ने सोड्या पूरब देते जियँ"

स्रापसी बंटवारे को लेकर कुटुम्ब में कलह ग्रौर परिग्गामस्त्ररूप कुहराम मवा। मातृभक्त गंकालेंग ने माँ से पूछा—'मां जगोता स्रोकम करो मुँ माइयँ नो गालु धाँगाए जियँ। पिता लालसिंह का स्वर्गवास हो चुका था। विधवा माँ की ग्राज्ञा पर गलालसिंह चलता था। माँ ने अन्यत्र जाकर ग्रजीविका प्राप्त कर पुरुषार्थ ग्रौर पराक्रम ग्राजमाने की ग्राज्ञा दी। फलतः ग्रनुज गुमानसिंह तथा चचेरेमाई वखतसिंह व कुछ सेवकों सिहत पूरव देश छोड़ कर गलालेंग चिक्तीड ग्रा पहुचा।

## ''क्रॅटे उसाला गाड़े तबुड़ा कॅय राग्तियें नि सकवाले जियें पुरवा थका खड़या गलालेंग कॅच बाँका सितोड़ माते जियें।''

उस समय महाराणा का मुकाम उदयपुर था ऋतः उछाला लिये हुए वह उदयपुर आया। उसके तेज व रौब को देखकर रागा ने उसे २५ हजार का पट्टा देकर रख लिया और खंराड़ में मेड़ी बनाकर रहने की सलाह दी।

खैराड़ के इलाके में पानी की कमी थी। एक बार सूत्रर की गौठ खाते वक्त गलालसिंह ने राणा से इसका जिल्ल किया और मेवल का नाका बाँधने की ग्राजा प्राप्त करली। तलवाड़ा के सलाट बुलाये गये, मालवा से ग्रीढ़ लाये गये ग्रीर लोहारिया के लोहे व बरौड़ा खान के पत्थरों से ढेवर पक्का बंधवाया गया। तीन दिन का काम बाकी था कि गलालेंग ने ग्रीड़ों से डेराडीट एक मेवाड़ी रुपया सरकारी तंबु रफू कराने वसूल करना चाहा। इस पर भगड़ा हन्ना—

#### 'रि नु भालु कुँवोर गलालेंग घौडँ नो गाल्यो धार्ण जियें

कुछ ग्रीड़ माग निकले और महाराणा जयसिंह को हकीकत कही। जयसमुद्र की यह घटना कलंकरूप थी ग्रतः राणा ने गलालेंग को मेवाड़ की सरहद छोड़कर चले जाने का फर्मान किया। स्वामिम्मानी गलालेंग ने पुनः उछाला मरा ग्रीर सलुंबर, जैताना होता हुग्रा वह सोम नदी पर ग्राग्या। सलुम्बर में उस समय रावजी मैंहिंसह जी का शासन था—उन्होंने गलाल को रोकना चाहा पर वह नहीं माना। सोमनदी का पानी जयसमुद्र के ग्रीटे से ग्राता है। इस काले पानी को देखकर वह कहता है—

'कालें कालें निर नदिनें भाइ केयें थकें स्रावें जियें वक्ता उत्तर देता है-— 'राज नं बंदाव्यं ढेबरियें दादा एयें थकें स्रावें जियें'

इस पानी को पीना हराम करके डूंगरपुर की सरहद में नये बीड़े खौद कर मुंह में पानी डाला भौर ग्रासपुर की घोली बाब पर ग्राकर पड़ाब डाला। गलालेंग को ग्रात्म विश्वास था कि—

"त्रापड़ी तहवारे तेज घोवें तो आपे ब्रमशा पटा करें जिने"

श्रीर फिर माँ की सलाह से डूंगरपुर की स्रोर प्रस्थान किया। महारावल रामसिंह गलालेंग की बहन जीवँ के पति होने से उसके सगे जीजाजी होते थे। रावल ने भी गलालेंग का स्वागत किया स्रौर ४० हजार की जागीर दे कर उपकृत किया स्रौर कहा—

## स्गवाड़े राज थाएँ राको ने बिलया कोट सौकि करी जियें पसलावे तमें मेडि मांडो ने श्रजुर नि रोटि जमो जियें"

पचलामा में जीवा पटेल की जमीन छीन कर गलालसिंह ने प्रथमा महल बनाया ग्रतः जीवा पटेल उछाला भर कर कुँवा के जागीरदार के पास जा बसा। कुँवा के हतुमहाराज ने लालजी पंड्घोर का पट्टा लेकर जीवा पटेल को दिया ग्रतः लालजी पंड्घोर उछाला भर कर डूंगरपुर राज्य की सीमा छोड़कर कडाएगा के ठाकुर कालु कडाएगा की शरएग गया परंतु कालु से शतं ली कि वह कुँवा पर ग्राक्रमण करके उसके प्रति किये गये ग्रन्थाय का बदला लेगा। कडािएया कालु ने यह मंजूर किया ग्रीर जब दशहरे की सवारी में कुँवा के ठाकुर हतुमहाराज डूंगरपुर राएगा की नौकरी में गये हुए थे तो कडािएया ने कुँवा पर ग्राक्रमण किया ग्रीर मिनया डामोर तथा खेमजी खाँट ग्रादि चौकीदारों को मारकर सारा ग्राम लूट लिया तथा बस्ती उजाड़ दी। यह समाचार डूंगरपुर के दरबार में पहुँचाया गया तो गलालेंग यह सुनकर ग्रागबबूला हो उठा ग्रीर श्राक्रमण के लिए बेसन्न बन गया परंतु एक माह बाद सब सरदार सेना एकत्रित कर युद्ध को प्रस्थान करें, ऐसा निश्चय हुगा। गलालसेंग पछलासा ग्राया तो उसे—

"साज ने साँदरवाड गामन दे जोड में नारेल माल्य जियें" राशि भानि ने राश्चि मेंशातिश प्रावान नारेल श्राव्यं जियें,"

माँ पियोली के मना करने पर भी गलालसिंह ने श्रीफल स्वीकार किये। माँ ने कहा— 'गाम कडेंग् जिति आयो ने बलता साजे परगो जियें' गलालेंग कहता है—

'गाम कडेंगो काम भ्रावं तो कोंगा हतिये बले जियें'।

नारियल स्वीकार कर वह वनदेवी रावल रामेंग की मंजूरी लेने डूँगरपुर गया । रावल रामसिह ने कहा—

> "नोव दाउँ नि मुद्धि हालात में दसमें मेले ग्रावो जियँ दसमो मुक्ति इयारमो यावे तमे देसवटे जाजु जियँ"

अरमान भरा गलालेंग भूरवीर श्रीर पराक्रमी था, कोघी था, स्वामिमानी था परंतु दिल से सरल, उदार, कर्त्तव्य परायण श्रीर श्रेमी तिबयत का श्रादमी था। उसकी पहली पत्नी का स्वर्गवास हो चुका था--

"पेला फेरा ना परण्या गलालेंग ने देवदे सोड्या मोडे जियं, देवदा बालें देवलोक में स्रवे साजे परावा जावें जियं"

श्रत: यह दूसरी बार बरात सजाई थी। लीलाघर घोड़े पर सवार होकर वह शादी को चला। माँ ने उसे ग्रनेकानेक श्राप ग्रीर गालियाँ दीं!

साज सांदरवाड ग्राम में जब बरात आई तो गलालेंग के रूप पर लोग आफिन हो गये। दोनों कुमारियाँ तो धन्य धन्य अनुभव करने लगीं। कामदेवता के समान स्वरूपवान गलालेंग की शादी और उसके फीरन बाद कडाएा। युद्ध की कल्पना से लोक मंत्र श्रीर श्राशंका प्रनुमव करने लगे। लग्न विधि चल रही थी कि गलालेंग की कडाएा। याद ग्राया। ग्रविध में सिर्फ एक दिन बाकी था। उसने राज-पुरोहित को जल्दी करने को कहा तो उसकी सासू पर्दे में से बोली---

> "धिरे—धिरे परएो मेवाड़ा नानि ना बालया प्राते जियें कुँवारी कत्या ने बोर घरणा परराो ने लगाइयो नागे जियें लगन लगन तो मरद कुँवारो ग्रस्तिर तो ग्रागलो भोवे जियें धिरे—धिरे परएो मेवाडा के घरणी परण्या नी भांसे जियें एवि उतेवेल श्रोत तो वाला तमें बलता पराणी जाता जियें"

गोर वजराम ने ज्यों त्यों लग्न विधि पूर्ण की तो दान दक्षिणा देकर गलालसिंह सीघा युढ़ में जाने को तैयार हुआ। गोर ने कहा कि कालयोग है मत: घर जाकर वरपड़वें (दोरा कंकन छोड़कर) करकें जाओ। रातोंरात बारात पचलास रवाना हुई। सबलसेंग काका की मेडी में रात वास किया परन्तु पत्नीयों से मिलना नहीं हुआ क्योंकि मोडमींडल छोड़े बिना सुहागरात वर्जित थी। दूसरे दिन गोर से मुहूर्त मांगा गया परन्तु साठ साल की मां पियोली गलालेंग को रानियों से मिलने देना नहीं चाहती थी क्योंकि रिसक गलाल रानी के रूप पर मोहित हो जाय तो युढ़ में ही नहीं जाय। यत: मां ने बाह्मण को धमकाकर दस दिन बाद मुहूर्त है, ऐसा खोटा कहलवाया। परिणामस्वरूप गलालेंग बिना मोड़—मींडल छोड़े ही युद्ध को रवाना हुआ। यहां से कहण-रस का उमार आता है। पहली रानी असमय में स्वर्ग सिधारी और अब दो दो नारियां हैं, परन्तु प्रणय सुल पाये बिना ही गलालेंग को युद्ध में जाना पड़ता है! पादरडी बड़ी में मावा पटेल की पत्नी ने दूर से गलाल को आते देखा तो गाँव सहित स्वागत को बढ़ी और उसे चावलों से पौंखकर स्वागत कर चौराहे पर ठहराया। मावा पटेल की घोड़शी पुत्री रूपा ने गलालेंग को कहा—

"ग्राडँ लोक नि होलि दिवली खतरिने पुनेम बालि जियें बार कोनो खडयो खतरि पुनेमियो घेरे ग्रावे जियें ग्राजे है वैसाकि पुनेम मामियें ने मिल ग्रावो जियें ग्रस्तरियें ना नेया पडे तो मामा घर्णे परासन लागें जियें'

हे मामा, आज पूनम है। मामियों को मिलकर जाओ, नहीं तो मेरी कसम है। मारोज पटलाएी की बात मान, सेना सागवाड़ा पड़ाव की स्रोर भेजकर गलालेंग माई वखतसिंह के साथ वापस पछलासा लौटा। रात हो चुकी थी। राणी भालि तो सो गई थी परन्तु मेंणतिण ने घोड़ों की टापें सुनी। उसने भालि को जगाकर कहा—

'उट ने मारी बोन रे भालि ठकरालो घेरे श्राव्यां जियें मेला खेला तो खेरु वया ने मांशिधर पासा श्राव्या जियें।'

माशागर की बात सुनकर भालि उठ बैठी श्रौर पिया मिलन की उमम में श्रृङ्गार सजा कर तैयार हुई:---

"पान फूल नि सेज वसावि ने ग्रोशि के नागर वेलें जियें तेर दिवा तेलना पुर्या ने दस घियें ना पुर्या जियें।" परंतु श्रृङ्गार रस के गीत सुनकर माता पियोली जाग उठी और द्वार पर श्राकर गलाल को खरी खोटी मुनाई—-

'तारे बाप नुंबिसा लजव्यु मां जसानारी नुं थाने जियें"

माँ के व्याग्यवाणों से म्राहत गलालेंग भ्रधूरे घरमान लेकर रण-भूमि में जाने की तैयारी करने लगा। दोनो रानियों ने ग्रपने देवर वखर्तीसह को कहा—

'पियोर में तो मां नो जायो ने हारि में हाउ नो जायो जियें जानि मेल नं ताल खोलो, परण्यानु दरसण करें जियें

वक्ता ने दोनों रानियों को बाहर निकाला । दोनों नवोढाएं लाज शर्म छोड़कर गलालेंग के स्नागे स्नाकर खड़ी हुई श्रोर बोली—

"घड़ि पलक भेगा ने रम्या परित्य ने लगाव्यो दासे जियें मनमें दगा भना परण्या तमें बसता परित्य लेता जियें"

तब मलालेंग कहता है---

होल वरित होलेंगिएरि तुं केंग्र ललसाव जिने जियें गाम कडंगों काम स्नावता तो कोंग्र हतिये बलतु जियें

तब रानियाँ कहती हैं--

"जो बाविस भले पदारो तमें जिव नं अतन करो जियें पार्के काम कडेंगों करजू गमेलिये हती बलं जियें"

रानियों को विलाप करते छोड़कर गलालसिंह लीलाधर पर सवार होकर युद्ध की रवाना हो गया ! सागबाड़ा के नगर सेठ की पत्नी ने मोड़-मींढल युक्त गलालेंग को रण-चढने जाते देखकर उसे रोका मौर स्वागत करके माई कहकर उसे सागवाड़ा रहने ग्रौर रावल रामसेंग को दंड मर देने की इच्छा व्यक्त की-

"मां ना जण्या भाइ गलालेंग स्मवाड़े बेटा रेवी जियें धजुर धिंग जे डण्ड करें मीं घीरना मर्श डण्डे जियें"

पादरडी की पटलागी ग्रीर सागवाड़ा की सेठानी की सहानुभूति ग्रीर स्नेह का कायल गलालसिंह कहता है—

नके बोनबा वसन खरसो मों ने ठेयी ने जोगे जियें खतरियें ना दावड़ा भ्रमें उसिनें लाव्या मोते जियें"

बह कहता है कि रावलजी सुनेंगे तो कहेंगे—

मरवा भागो बिनो गलालेंग वांशियरा ने हण्णे पेटो जियें

वह स्रागे बढता है परंतु पगपग पर स्रपशुकत होते हैं। सामने विधवा स्त्री मिलती है तब माबी की स्राशंका मन में उभरती है। फिर मी धीर, बीर, गंभीर सौर दिलेर जवाँमर्द शौर्य की खुमारी से कहता है—

'सतरियं ना दावड़ा भाइ आपे औंदा हकत बाँदें जियें' सतरियं रांगडेंना दावड़ा भाइ भाले भरवं पेटे जियें'' श्रीर करगसिया तालाब की पाल पर राजा की फौज में शामिल हो गया। इस वक्त गलालंग का तोहफा देखकर सेना के सब क्षत्रिय काँप उठे श्रीर राजा के कान भरने लगे। फलतः राजा ने गलाल का मुजरा नहीं फैला श्रीर व्यंग्य कहा—

## मों जाराँ ते परावा ग्योतो के तु घोरसमाइ रयो जियें

गलाल को बुरा लगा, उसने कहा एक दिन मैं पीछे रहा, तुम्हारे कितने आदमी काम आये? और उसने सवा कोस आगे जाकर अपना डेरा डाला। इधर महारावल की फौज में षड़यंत्र हुआ और आधी रात को कूव का डंका बजा दिया। गलालेंग ने यह नगारा सुना तो वह उठ बैठा और वक्ता को कहा कि फौज आवे उसके पहले ही हम कडागा पर टूट पड़ें और अपना जौहर जीजाजी को बता देवें। फलतः आधी रात को गलालांसह अपने मरिग्यों साथियों सहित चल पड़ा और महीसागर पर पहुंच गया। बाद में पता लगा कि कुछ धोखा हुआ है परंतु गलालेंग कहता है—

#### 'सङ्यो सतरि पासो फरे तो जशानारनु लाजे थानए जियें'

नदी में रात्रि के ग्रंथकार में पानी भरने की ग्रावाज ग्राई, देखा तो सात कन्याएं थीं। घेरा डाल कर उन्हें पकड़ लिया। पूछा तो पता लगा कि, गलालेंग के भय से कड़ागा वाले रात को पानी भर लेते थे। उन कुमारियों से पता लगा कि वागड़ का लूटा हुग्रा सारा धन बावों के मठ में छिपा रक्खा है। गलालेंग के इशारे से वखतीं हो सातों को मौत के घाट उतार कर कालिया दरें में फैंक दिया। उन्हें जीता छोड़ते तो हाक मन जाती। नदी में ग्रंतिम बार ग्रफीम के कसुंबे पीकर बावों के मठ पर घावा बोल दिया तथा ग्रामगर तथा धामगर बावों को मारकर घन निकलवाया। सात ऊंट भर कर एक बहन जिये को डूँगरपुर, दूसरा ऊँट सागवाड़ा बहन सेठानी को, तीमरा ऊँट पादरडी बहन पटलानी को, चौथा ऊँट जीजाजी रावल रामसिंह को तथा शेष तीन ऊँट पछलासा दोनों परिनयों, माई गुमना तथा माँ पियोली के लिये मिजवाये ग्रौर कहलवाया—

"माजि साप ने मजरों के जुतारों बेटो कडँ एों सड़या जियँ राखिकालि ने एटल केजु गमेले स्तिये थाजु जियँ भाइ घुमना ने मजरों केजु माडिना कडँ एों सड़या जियँ"

बावों का मठ तोड़ कर और वागड़ का लूटा हुआ धन वागड़ भेज कर गलालसिंह मौत के उन्माद में आवेश में आगया और पूरे जोर शोर से कडागा पर हमला बोल दिया। घमासान युद्ध हुआ—

"जड़ा जिड़ बन्दुके सुटें भालें रा घमोड़ा उडें जियें कटारियें ना कटका यावें तकवार ना टसका लागें जियें सामा सामि खतिर लडें केंय गुजर भगड़ा लागा जियें रि नुं भालुं कुँवोरे गलालेंग वैरि ना गाले घारगए जियें दार गोलें ना में वरें ने खतिर ना मसाला लागें जियें?"

कालू कडाँगाया और उसका पुत्र अनूपिसह डर कर महल में जा छिपे। परतु अब गलाल हकने बाला नहीं था। वह मौत का प्रच्छन स्वरूप बना हुआ यमराज की तरह टूट पड़ा और सारा कडागा मस्मीभूत कर डाला। चौराहे पर नगारा बजाने वाला जोदिया तथा ड्योढी पर वखतसिंह भी २१ घाव खाकर वीरगित को प्राप्त हुआ। अब गलाल और उसका घोड़ा लीलाधर पूरी खुमारी से फूम रहे थे ! कडाएा के महल के चारों और मारी कोट था। प्रवेश का कोई मार्ग न देखकर गलाल घोड़े को पूरे जोश से दौड़ा कर कूदा महल के अदर चौक में कच्चे मौती बिखेरे हुए थे अतः लीलाधर घोड़े का पाँव चटक गया और वह लँगड़ा हो गया। दुश्मन घोड़े को बादमें पीड़ा पहुँचाएगा यह सोचकर घोड़े का सिर घड़ से अलग करके गलाल कडाएा। की रा—प्रांगन में खड़ा धूमने लगा। उस पर मौत मंडरा रही थी। वह बीरता के नशे में चूर था। वहां केलें थी उन्हें काटने लगा। उसका जहन देखकर कडाएाया की रानी ने कालू को ब्यय्य मारा कि वैरी बाहर आ गया है और तुम घर में छिपे बैठे हो। व्यगोक्ति से चोट खाकर कालू ने गोली दाग दी और गलालेंग घायल हो गया। वह मौत की प्रतीक्षा करता हुआ राम का नाम जपने लगा। इतने में कालू की कुमारी सुन्दरी फुल बाहर आई। वह गलालेंग के रूप पर मोहित हो गई। पानी के दो लोटे रखकर वह गलालेंग का हाथ पकड़कर मंगल फेरे फिरने लगी तब गलाल कहता है—

"घड़ि पलक ना पामरा रे तारु खोलिय श्रवड़ा च्यु जियें कुवारि कन्या ने बोर गराा पिरा ने लगाड़ यो दागे जियें" तब फूलें कहती है-'नित दिक्यें घोर ने बारें मों रूप ने फेरा फरिजियें

इतने में कालू और अनूप बाहर ग्राये और गलालेंग के शरीर पर के अलंकार-गहने लूटने लगे, तब गलाल को चेतन आया और उसने कहा—

#### 'भ्राव्यो कडं शिया तारे पागे परा मरदें ने वोगे जाने जियें'

कडािराया तलवार उठाता है परंतु उसका बार होते ही गलाल जोर का भटका मार कर पिता पुत्र दोनों को एक साथ मौत के घाट उतार देता है। गलाल की अनुपम बीरता शक्ति से फुल संतोष और सुख अनुभव करती हुई कहती है—

## "भोबोभोव मने भरतार मलो तो बाप लालेंग नो जायो जियें जिब तमारो गेते जाजु माँ ग्रांय स्तिये बलुँ जियें"

गलालेंग के प्राण्यायेक उड़ गये भीर सती की तैयारी होने लगी इतने में महारावल रामिंसह सदलबल ग्रा पहुँचे परंतु ग्रब खेल खत्म हो गया था। सारी बात फुळ के मुँह से सुन लेने पर राजा रोने लगा। फुळ ने कहा कि पहले गलाल की पाध पछलासा पहुँचा दो क्योंकि वहां दो नव परिणिताएँ साथ में पीछे छूट जायंगी—ग्रीर फिर ग्राप ठाकरडा पहुँचो वहां ग्रमिरया जोगी है वह मेरे पित का किवत बना देगा, उसे लोक में चलाना। यह कहकर फुल सती हो गई। उधर रानी भाली भीर रानी मेंगितिण भी पछलासा के गमेला तालाब पर सितयाँ हो गई! साढ़ तीन दिन में जोगी ग्रमिरया ने गलालेंग की काव्य-गाथा केन्द्रे (एकतारा) पर गाकर गूँथ दी। राजा ने जोगी को जनीन ग्रादि देकर पुरस्कृत किया ग्रीर स्वयं डूँगरपुर लौट गये। इस प्रकार बीर गलालेंग की गाथा पूर्ण हुई"

कटे धाव्या थान मेनाड़ा ने कटे लड़ाड़यूँ लाडे जिय कटे मेनाड़ा मोटा थया ने कटे पड़यूँ धड़े जियें लालसेंग ना सवा गलालेंग तारं जगमें ग्रमर मामे जियें!!

## (२) "हामलदा"

वागड़ के बांसवाड़ा के अंतगंत आज के तलवाड़ा का आचीन नगर तलकपुर पाटण नाम से विख्यात था। वह चौहान वंश की राजधानी था। हामलदा या सामंतिसह वीर राजा का शासनकाल था। उस समय एक क्षत्रिय दूसरे से लड़ने पर आमादा रहता था। मेवाड़ और डूँगरपुर के बीच की सोम नदी को लेकर दोनों राज्यों में फगड़ा चल रहा था। महारागा भारो फीज लेकर जेतागा होते हुए सोम नदी पर आ गये और डूंगरपुर की सरहद में आसपुर गाँव की घोलीवाव पर पड़ाव डाला। गोल और रामा गाँवों की वापिकाओं के रहेंट जलाकर रसोई बनाई और अत्याचार शुरू किये। यह स्थिति देखकर राम-गोल गाँव का एक श्रीगौड़ बाह्मण जिसकी हाल ही में शादी हुई थी वह मौड-मींडल छोड़े बिना ही मागा-मागा तलकपुर पाटण पहुँचा। उस समय समग्र वागड़ सहित मेवाड़ के छप्पन के इलाके पर सामंतिसह का आधिपत्य था, मेवाड में (रागा) श्री दिवान के रूप में शासन चलाते थे। बाह्मण ने जाकर 'हामलदा' को हकीकत कह सुनाई। इस पर सामंतिसह मुकाबले को आया और दोनों पक्षों में मीषण संग्राम हुआ। हजारों वीर खेत रहे और खून की मंदियां बह चली। इतना खून बहा कि सवा सेर का पत्थर मी लहू की धारा में बह चला। इस ऐतिहासिक गाथा का शौर्य गीत वागड़ी बोली में व्यापक है—

"एसि ने प्रजारे दल दिवँण नूं हो राजे जो-२ घोलि ने वावे रे मंडा जिकिया हो राजे जो--२ रेंटड़ा भागि ने रसोइ करि जेंगे ठामे जो-२ रामें ने गोलं नो स्नामण सिगेडो हो राज जो-२ तरत नो परण्यो ने आते मेंडोल हो राज जो-२ मले ने गोपेँ ए। ने खाँदे डेंगडि हो राजे जो-२ श्री ए। ने तरे नो भ्रामण सः लियो हो राज जो-२ ने दौड़तो ने धामतो आवियो तलवाडे हो राजे जो-२ परवाले पणियारिये पासा भरें जेंसे ठामें जी-२ धिरो ने रै ने सिगड़ो स्रोसर्यो हो राजे जो-२ ने हाँबल ने साँबल ने बेनि वाते मारि हो राजे जो-२ मने ने मालो ने धणि न दिरखान जेंग्रे ठामे जो - २ धिरि ने रैं ने पिएग्रारि बोलि जेंसे ठामें जो-२ जमएो ने मेलजे माजन-वाड़ो जेंगो ठामे जो-२ ने डाबो ने मेलजे स्लाट-वाड़ो जेंगी ठामे जो-२ सीरा नि लेंबड़िये मकनी भूले जेंगी राजे जी-२ सन्मुक बेंद्र रे घिए। मूं दरिखान हो राजे जो-२ भूरियँ हैं मो डैं ने मोसे वांकड़ि हो राजे जो-२ श्रीण ने तरे ना सौत्रण बेंटा जेंगे ठामें जी-र ढालँ नि ग्रींटेंग्रे जाजेम ट्टे जेंग्रे ठामें जो-२"

जब ब्राह्मण ने ऊपर वर्षित दरबार में जाकर स्नाक्रमण की बात कही तो यह संवाद मुनकर 'हामलदा' की नवसीवना रूपमती राणी 'रेवारण' कहने लगी—

"धिर ने रैंने राशि श्रोसिर जेंशे ठामे हो राजे जो-र सोम ने सोम परण्याजि सो जिसो जेंगे हो राजे जो-र होम में नित रे लापि-लाडुवा हो राजे जो-र सोम में नित रे घरवाला नार जेंशे ठामे हो राजे जो-र केसर वरिंश है राजिन दैं जेंशे राजे जो-र मालैंना मसरका केम खमो जेंशे ठामे हो राजे जो-र

हे माखिगर, प्रियतम ! युद्ध में मत जाम्रो। श्रापकी केशर जैसी काया है। अन्नु का सैन्य स्रस्सी हजार का स्रपार है। स्रसंख्य शत्रुघों के बीच श्राप अपने श्रह्प संख्यक साथियों के साथ कैसे भूभोगे ! मेरा मन मना करता है, श्राप युद्ध में मत जास्रो। तब राजा कहता है.—

हे प्रिये, तुम मुक्ते अपशुकन मत दो। ग्रमंगल की बात मत कहो। तुम स्त्री जाति डरपोक होती हो। तुम्हें एक बार गर्म दूध की छाँट लगी थी तो आठ दिन तक तुम शब्या से नीचे नहीं उतरी थी। परन्तु मैं क्षत्रिय बच्चा हूँ। मेरा धर्म आये हुए दुश्मन के दाँत खट्टे करना या लड़ते हुए बीरगति को प्राप्त होना है। यो कहकर राजा ने श्रामण को पत्र देकर राणा को कहलवाया है कि —

"सोमे ने सियारि पाँिस आँगेंसाँ हो राजे जो, होमे ने हियारि पाँिस आँगेंसाँ हो राजे जो । सोम जो जुने तो आनजे तलनाड़े हो राजे जो—२"

त्रर्थात् सोम नदी दोनों राज्यों के बीच की विभाजक रेखा है। श्रतः समान मालिकी मले रहे परन्तु पानी पर तो सिफं हमारा ही अधिकार रहेगा। यदि पानी पाने का श्राग्रह हो तो तलवाड़ा राजधानी तक युद्ध लड़ते हुए श्राना पड़ेगा। यो समाचार भेजकर हामलदा ने युद्ध की तैयारी की श्रीर अपने सूरमा साथियों के साथ यह चौहान राजपूत अपने मम्मर-घोड़े पर बैठकर राणा से युद्ध के मैदान में जा मिड़ा श्रीर अपनी शान बान श्रीर आन को वीरता से कायम रक्खी !!

# (३) "लोक गीत" (लग्न गीत)

(i) घड्घो ने घड़ान्यो बाजरोट जावद जाइ जड़ान्यो मेल्यो म्रोड़ानि पड़साले वीम्रोरे वदान्यो कोंण भाइ नं रांणि राजल बोलें सामि मारे सुड़िलो सिरावो कोंग्रा भाइ घेरे वर घोड़ि घड़घो ने घड़ान्यो बाजरोट जावद जाइ जड़ान्यो मेल्यो म्रोड़ानि पड़साले वीम्रोरे वदान्यो कोंण माइ नं राँिंग राजन बोर्लें सामि मारे सुड़िलो सिरावों कोंण भाइ घेरे वरघोड़ि

यह गीत भी ऊपर की कोटि का ही है।

(iii) समदिरया ने श्रेंगो पेले पारे भनोजि तम्बु ताणिया ......... लाडि तारा बापा ने जगाड़ नावे नकाब सें ........ नित मारा बापाजि घर पोसे श्रापे पदारजु....... समदिरया ने श्रेंगो पेले पारे भनोजि तम्बु ताणिया ...... लाडि तारा विरा ने जगाड़ नावे नकाव सें ....... नित मारा विराजि घर पोसे श्रापे पदारजु......

× ×

X

X

(v) राइवोर तो गोयरे पदायाँ रे गजगा वाणि लो राइवोर ने गोँवालिये वर्केण्या रे ,, ,, ,, राइवोर तो रेसम केरो रेजो रे ,, ,, ,, राइवोर तो पाटण केरु फोँदु रे ,, ,, ,, राइवोर तो समोदर नो इरो रे ,, ,, ,,

× × ×

(vi) जमाइसा पागभेजुँ रेसवा लाकनि । २

" मांदचानि सतुराइ रे स्रो सिला खमाइ मले रे पदार्था समरत सासरे

"सोँगलाभेजुँ रेसवालाकना। २

" मेल्यानि सतुराइ रे म्र्रोसिला जमाइ भले रे पदार्या समरत सासरे

" टोपिथो भेजुँ रे सवा लाकनो। २

,, वेर्यानि सतुराइ रे भ्रों सिला ज्माइ मले रे पदार्या समरत सासरे

.. भनड़ि भेजुँ रेसवा लाकनि । २

" परण्यानि सतुराइ रे भ्रोसिला जमाइ मले रे पदार्या समरत सासरे

× X X

(vii) लाडि लाडो माँडवे बेट घुजे रे पोपट पानु । २ लाडकड़ा ने विरोजि कुँवारा रे ,, ,, लाडकड़ि ने माबि बाइ कुँवारि रे ,, ,, श्रेगोँ ने दोयँ ने परणाबो रे ,, ,, दोयँ ने जोड़ि बगा से रे ,, ,,

× × ×

इस गीत में 'दोग्रें' मेवाडी' तथा 'बण से' गुजराती शब्द हष्टव्य हैं।

(viii) सोनानु ए रेकड़ु ने वायरे उड्यु आय रे...... वेवाइ तमारु नाक वाड्यु जान मूकि जाय रे...... सोनानु ए रेकड़ु ने वायरे उड्यु जाय रे...... वेवंण तमारु नाक वाड्यु जान तरि जाय रे......

× × ×

(बड्वानुंगीत)

(ix) बडुवा काने कड़ि माते घड़ि सुोने जृड़ि ज़ाइ बेटा दादाज़ि ने खोले सड़ि

×

×

बापे एण ने बारों सलाव्यें जाइ ने सोट्यें कासि—गड ने सोवटे कासि—गड नो श्रामण ग्रेम बोल्यों मड़िस सें सें काररों श्राव्या बाविस श्रमारे बालक बड़ुवों लाडनों एने कासि—गड नि जनोइ ग्रें नि गणि श्रोंसे बड़ुवा काने कड़ि माते घड़ि सोने जड़ि जाइ बेटा निराजि ने खोले सड़ि

×

#### (भीलों के गीत)

×

(x) सुंदेखि तो मले रि घावि रे पावागड नि सुंदेखि प्रावि उतिर रामिज माइ ने वेड रे पावागड नि सुंदेखि करो मारा रामिज विरा मुल रे ,, ,, ,, सुंदेखि ना सवा वे रोकड़ा रे ,, ,, ,, पेरो मारा मोति बाइ बुनां रे ,, ,, ,, सुंदेखि पेरों तो केड़ी भराय रे ,, ,, ,, घोबुँ तो पगल्यां रोलाय रे ,, ,, ,, घोबुँ तो दिरयो रंगाय रे ,, ,, ,,

×

×

×

## ( मृत्यु गीत : हरिया )

|        | नावरण वेका वै गै घेरे म्रावो रुड़ा राजवि                    |   |
|--------|-------------------------------------------------------------|---|
|        | हरियो राजवि साय ःः हायः ःः हायः !                           |   |
|        | सोना जारि जल मरि घेरे ब्रावो ६ड़ा राजवि                     |   |
|        | हरियो राजवि हाय·····हाय····हाय····हाय····                   | Ī |
|        | दातुँ सा वेला वै मैं घेरे भ्रावो रुड़ा राजवि                |   |
|        | हरियो राजवि हायहायहाय                                       | ţ |
|        | मोजन परुस्यँ एम रयँ घेरे स्रावी रुड़ा राजवि                 |   |
|        | हरियो राजवि हाय·····ःहाय ····ःहाय ···ः                      | 1 |
|        | ज्म्मा वेला वै गै धेरे ग्राबो रुड़ा राजवि                   |   |
|        | हरियो राजवि हाय·····ःहाय····ःहायं                           | ţ |
|        | ढालया ढोलिड़ा एम रया घेरे भ्रावो रुड़ा राजिब                |   |
|        | हरियो राजवि हाय <sup></sup> हाय <sup></sup> हाय <sup></sup> | ţ |
|        | × ×                                                         | × |
| (xiii) | वाड़ि भँग नो सॉप लियो कटावो रे हाय केसरियो लाडलो            |   |
|        | साय केसरियो लाडलो, हाय <sup></sup> पातिलयो ,,               |   |
|        | सगवाड़ा नो सुतारि तेड़ावो रे हाय केसरियो "                  |   |
|        | केसरिया ने पालकड़ि गड़ावो रे ,, पातलियों ,,                 |   |
|        | डोँगर पर नो रंगारि तेड़ावो रे ,, केसरियो ,,                 |   |
|        | पातिलया ने पालकड़ि रंगानो रे ,, ,, ,,                       |   |
|        | वाँसवाड़ा नो वणारि तेड़ावो रे ,, पातिलयो ,,                 |   |
|        | केसरिया ने पालकड़ि वणावो रे ,, ,, ,,                        |   |
|        | गतिला विजाने मनानो ने केनियो                                |   |
|        | म कि जान में नो कुलक कार को किया नाम केमिनमे                |   |
|        | स लिए अन्य में जो संस्के प्रतन                              |   |
|        | प्रतिम जान में को कार्य पान पर्नेमा                         |   |
|        | प्रमुक दौ नो मुड़िलो लुटँणो रे "पातलियो "                   |   |
|        | कावि की को लागकिको करेंगा। वे                               |   |
|        | लाहि वा ना कागास्त्रवा सुद्रमा र ,, ,,                      |   |
|        | × <b>×</b>                                                  | × |
|        | (४) " भजन "                                                 |   |

रोणिजा थिक रे जागो बाबो आवियो अरिज ने पुसे से पुसगाँ केनो रे वाज़े से अरिज दावड़ो केनि रे सारे से बाकरिये भ्रोतो वाज़ों रे गुज़र दावड़ो भाबी मारि बकरिये सरावे

थोडुक २ अरजि दूद पावजो साद भुक्यो आवियो सो सो मैनंनि वाकरि बाकड़ि दूद करा-बद काडोँ सो समरत स्रोबो तो गरु मारा काडजो दृद काडि स्ररोगो सो जि तुंबिड लै ने गरु मारा वराज्या तुँबिड दूदे भरेंगा सो जि ...... भ्रोतो जाणों के बाबो जाद-खोरियो बाबो मल्यो हे भ्रन्याड़ि ....... दुदे काड्यु से धरिज दावड़ा तुँबड़ि में तमें खिर पकावो श्रगनि लागे ने तुँबड़ि बलि जावे दद रिटाइ जावे हो जि..... ध्रगति लगाडि धरिज दावडे तुँबे खिर पकावि सो जि...... धों तो जाणों के बाबो जाद-खोरियो बाबो मल्यो से अन्याहि खिर वेगावि श्ररजि दावडा खिर में साकर नकावो सो सो को माते गरु मारा सेर बसे वन में साकर क्यं थिक सो घोबला भरो रे श्ररिज रेतना खिर में साकर नकावो रेत नाकि ने गरु मारा खिर पकावि ...... घोबलो मरि ने ग्ररिज खिर पियो थोड़ि श्रमेंने पो हो जि ...... खिर खावि ने घरिज केव बोल्या खिर में साकर गोलँशि श्रों तो जाणों ते बाबी जाद खोरियो बाबो मल्यो से अन्याड़ि बिर बादि हों ग्ररिज दावड़ा थोड़ पाशि पावो हो जि ...... खुवा-वावड़ि सो गरु वेगलें पाणि कराबद लावों हो जि...... तुँबड़ि लें ने अरिज डोँगरि सड़ो खोरा में बगल वियाग हो जि ...... ड्रों गरे सड़ि ने ग्ररजि नेंसे जोय गंगा उलटे मराँशि नेंसे जोइ ग्ररजि विसार करे जें-टवैसाक में पाँशा क्यें थिक ...... श्रो तो जाणों रे बाबो जाद-खोरियो मल्या रोणिजा वाला राम हो जि ...... जेलो एलोलो धरजि दियो तारजो पेला जुग में बिजो एलोलो अरजि दियो तारजो बिजा जुग में तिजो एलोलो भरजि दियो तारजो तिजा जुग में सोतो एलोलो अरजि दियो तारजो सोहा जुग में पारिए लावि धरिज धापिय दोवारिक ना नात ने पाणि पाइ ने अरजि सरसी पड़िया के आवोँ आपने लारे हो जि ...... काजिल वन में तारि बाकरि सो बाध-वरु खाइ जाय हो गायँ ना गो वालि विरा तने वेंद्व घड़ि बाकर्षि धामो सो जि ...... पासु फरि ने अरिज जोय तो राम रोणिजे सिदायी हो ...... दोय आत जोड़ि ने अरजि बोलिया संत ने दोवारिक में वास

## (प्र) पारसियाँ: पहेलियाँ 'Riddles'

- डाक्केंण भुतिन लड़ाइ सालि जि़ केँय सुड़वेल सोड़ायवा जाय-२
  सतुर होय तो सोड़ी लेजु केँय मुरक पड़चो जंजाल
  मारि सेजन सोड़ो वेवाइ मारि पारिसि...... = (ताला-चाबी)
- राति माटलि मारि रंगे मिर उपर ज्ड्यो रे ज्ड़ाव २
   सतुर होय तो सोड़ी लेजु केँय मुरक गोता खाय
   सोड़ो बेवाइ मारि पारिस .....
- वना माता नो बोकड़ो जि. कैंय-२
   ग्राटो ग्राट वेसाय मारि सेजन
   छोड़ो वेवाई मारि पारसि:......
- पाँस पाइयालो ढोलियो जि कँय-२
   ढाल यो राज्दरबार मारि सेज्न
  सोडो ज्माइ मारि पारसि ..... = (हाथी)
- वना माता रो बोकड़ो जि कैंय-२
   वन सरवा ने जाय मारि सेजन
   सतुर होय तो सोड़जो जि कैंय मुरक करे रे वस्यार
   सोड़ो जमाइ मारि पारसिः
- कालो खुवो कालु पाणि ने कालि मनरजिरि सेज़लिंड २
   सतुर होय तो सोड़जो जि़ केय मुरक गोता खाय
   सोड़ो वेवाइ मारि पारसिः

# (६) कहावतें ग्रौर मुहाबरे

- १. प्रज्ज्या नुं भ्रांगरो मौत
- २. भ्रण मण्या ने उदार खातें
- ३. ग्रण कमाउ खेति करे तो बलद मरे के बिज पड़े
- ४. दाल वगड़े श्रेनो दाड़ो वगड़े
- ५. अन्याड़ि भोवे इ भाड़े डाले बेइने वाहे

- ६. अमिर ने आदर सौए करे
- ७. अमिर ने घोड़ु ने गरिब ने जोड़ु
- ८. ग्रलाव्या बना ग्रोजे
- १. श्रलो ड्युतो वाघ-ए नें खाय
- १०. स्रंदा रवें ने कुत्ता पियेँ
- ११. प्राइ एवि दिकरि ने घडो एवि ठिकरि
- १२. ग्राइ जोवे ग्रावतो ने वौ जोवे लावतो
- १३. आँगरो खुवो ने वौ उसमणि
- १४. ग्रांदल घोड ने बाबलेया सणा
- १५. आँदल ने सुँदिवा ने राँडयँ ने सु विवा
- १६. स्रापड़ि तो बापडि ने पारिक सेनाल
- १७. ग्रावि हाटि ने बूहि नॉटि
- १८. म्रावि म्रादत कारेये ने जाय
- १६. उपर वागा ने नेंसे नांगा
- २०. एक एकड़ा बना सब मेंडें खोटें
- २१. एक सति ने हो जित हरकें
- २२. कतुवारि मुं सदरे ने बतुवारि मुं वगड़े
- २३. करे सेवाइ पावे मेवा
- २४. कात्या एना सुत ने ज्व्या एना पुत
- २४. कामटे वदे इ रोत (Leader)
- २६. काम सदारो तो पंडे पदारो
- २७. काम वेले काकि ने पसे मेलि आकि
- २८. खायं एनि भुक जाय
- २६. खोदु नारेल होलि में
- ३०. गदेडु कुगे राजि
- ३१. गरु गांडिया ने सेला डांडिया
- ३२. गरिब नि बैरि ग्राका गाम नि माबि
- ३३. गोल बना हुं सोत
- ३४. घाँसि नि बेटि ने हानि नो भावको
- ३४. टाल्जु इ ने बेजु वि
- ३६. ठालो ग्रात मो है ने जाय
- ३७. दइ ने इ देव ने
- ३८. दुबलि गाय ने बगा गणि
- ३६. धरम धिरँ ने पाप उतावलं
- ४०. नदि में खातर सुँ कामनुं

## (७) "ग्रारती" (माव संप्रदाय)

| ( i ) | आरतियो निज नारायसा तुमारि ।। हरि हरि ग्रनख पुरुष ग्रखंड भ्रवन्यासी ॥     |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
|       | ग्रारतिग्रों। १॥                                                         |
|       | निरंजन निराकारि ज्योत अपारा ।। भला भला मुनिजन पार न पाया ॥               |
|       | भारतिभ्रो ॥ २ ॥                                                          |
|       | ग्रारति करंता सकल जन तारया ॥ थम्ब पलोणि मगत प्रलाद उगार्या ॥             |
|       | ग्रारतिग्रो ।। ३ ॥                                                       |
|       | सुरत सड़ावि वनरावन पोंस्या ।। नुरत मेलि ने अनहद में नास्या               |
|       | श्रारतिश्रो। ४ ॥                                                         |
|       | तनिक रेगादि ने मन का विसावस्था ।। त्यारे बिराज्या हो श्याम ग्रवन्यासि ।। |
|       | त्यारे विराज्या हो माव अवन्यासि ॥                                        |
|       | श्रारतिश्रो । १ ॥                                                        |
|       | कहें तो श्री जनपुरस सनमुक वासा ॥ श्याम विना सर्वे पंड रें कासा ॥         |
|       | माव विना सर्वे पंड हें कासा ॥                                            |
|       | मारतिस्रो। ६ ।।                                                          |
|       |                                                                          |

(ii) हरे बाबो खेल खेलावे ने संगे न ग्रावे जोत कला ग्रवन्यासी ।। हरे ।।
सकल में व्यापक तेज तमारो तो मुक्ति राखियो घेरे दासि रे ।। हरे ।।
हरे बाबो ग्रलगो ते ग्रलगो ने बांहें से वल्रग्यो ।।
प्रित करे जेने प्यारो ।। कोई कहें जोगि ने कोइ कहे मोगि ।।
ग्राप सकल थिक न्यारो ।। हरे ।।
हरे बाबो रंग में रास्यो ने नुरत में नास्यो ।।
बालक थ घेरे ग्राव्यो ।।
दासमुकन कहे गरिब तमारो ने तो हरि चरण चिस्त मासो ।।

×

× × ×

Х

х

(iii) श्रारित श्रो हिर ने समर्घ सतमन ज्ञानि करो सादु श्रारित श्रतिम में पांडव उपज्या ने वस्या नव खंडरे ।। वेद श्रम्माजि ना पुंख्यारे ।। पुंख्या श्रम्मांड रे ।। करो सादु श्रारित ।। दसरत ने घेरे श्रवतर्या ने वेट्यो वनवास रे ।। गड लंका ढारियोरे ।। कोट लंका ढारियों रे सेंदियो रावण रे ।। करो सादु श्रारित ।। वसुदेव ने घेरे श्रवतर्या ने जुग में श्रानंद रे ।। कंस मामो मारियोरे ।। मतुरं में खेल्या रासरे ।। करो सादु श्रारित ।। स्रादिक रंबा रुपे कड़ा गुजरि बहु रंगरे !। देवता में श्याम सोइ ।। देवता में भाव सोइ, तिरथ में माहि रे ।। करो सादु द्वारित ॥ जेना पिता पुरा गुरु सुरा सादु ने मल्या श्याम रे ॥ दास जिवरा नि विनति रे ॥ तमे सुणिलो माराज रे ॥ सुणिलो श्री श्याम रे ॥ करो सादु स्नारित ॥

× × ×

### (द) लोक वार्ताएँ (Folk tales.)

"एक भ्रामण ग्रतो। पण्णि ने परदेस कमावा ग्यो। कमाइ धमाइ ने बार वरे घेरे पासी भ्राच्यो। धेरे भ्रावि ने सब ठिकठाक करि ने ग्रेने वह नुं भ्राणु लेवा हरि ग्यो। वाट में एक दोव बलतुं ग्रतु ने ग्रेणा दोव में एक हाप राँपड़ा में बलतो ने बुम पाइतो भ्रतो। भ्रामणा ने जोइ ने सापे क्यु के भाइ, मने बसाव। भ्रामण के के गुणना माइ अवगुण थाय ते तु मने खाइ जाय एटले ग्री तो तने नें बसावं। सापे खोब कालावाला कर्या एटले भ्रामणों भेने बारतो काहयो। बारते सावि ने साप के के भ्री तो तने खीं। भ्रामण के के बार वरे श्री धेरे भ्राच्यो सो ने मारे वी नुं ग्राणु करवा जी सो। साप क्यु के अग्रु करिने वलतो भ्रावतारे खीं। श्रामण सारे पुगो। ग्राट दाड़ा र्यो पण श्रनपाणि नें भावे। ग्रेने साले पुस्यु के जिजाजि उदास केम रो सो ? श्रामण सब बात मांडि ने के सँबलावि। साले क्यु के साप ग्राजि बेटो नें ग्रोवे, तमें सन्ता सोडि दो। ग्राणु वदा कर्यु ने श्रामण ने ग्रेने वी सापना रापड़ा कने ग्राव्यं के तरत साप भ्रावि ने ग्राडो उदो र्यो। साप के श्री तारि वाट जोतों तो। श्रवे खीं। श्रामण नि वी तो पोक मेलि ने रोवा मांडि। साप के के तु सानि रे। खीब धन ग्राँय डाट्यु से ते ले जा ने भ्रा बुटि से ते जे तने सताव वा सामु ग्रावे ग्रेने ग्रडाड़ि देजे ते मसम थे जासे। श्रोम के ने जेवो साप श्रामण ने खावा ग्यो के तरत पेलि बाइये बुटि साप ने ग्रडाड़ि दिदि। साप तो तरत मसम थे ग्यो। भ्रामणा खीब राजि थ्यो ने घणि वी वे धन लें ने धेरे ग्राव्यं ने खाइ पी ने मजा कर्या!! कर्या पुटे में करे ऐना गरु खोटा।।"

## ( ii )

"एक डोइ ने एक जवान बेटो स्रतो। जेम तेम किर ने डोइए तग्रसें रुपिया बेटा नि स्गाइ बल्ले भेगा किर मेल्या स्रता। डोइ खाटला में माँदि पड़ि। स्रेवामें मेल्रो भरातो स्रतो। बेटे क्यु के भ्राइ मने पैसा स्राल सौँए मेलो जोइ स्रावुँ। डोइए क्युके तग्रसे में स्रा तण रुपिया लेजा। बेटे तग्र रुपिया रेवा दिदा ने बिजा सब लें ग्यो। मेला में थिक एक संग्प लिदो, एक सुड़ो (पोपट) लिदो ने एक मनाड़ि (बिल्ली) लिदि। घेरे स्रावि ने स्राइ ने रात किर तारे आइ तो साति कुटि ने रोइ। थोड दाड़ में डोइ तो देव लोक थै। एक दाड़ो साप के के मने मारे मां—बाप कने रॉपड़ा में मेलि स्राव तने नेयाल करसे । पण तु मारे बाप कने थिक स्रातिन मुद्रिकास माँगजे। बेटो साप में मेलवा ग्यो। साप ने माँ—बाप खोब खुश्च थ्यें ने लावनार ने मांगवा क्यु। पेले तो मुद्रिका मांगी। नाग के के तारेवित नें सँबालाय ने तु दुकि थैं। पए पेलो एकनो बे ने थ्यो एडजे मुद्रिका सालि दिदि ने क्यु के जे जुवे इ स्रा मुद्रिका तने स्रालसे राजि थै ने भाइ तो घेरे स्राव्या। विद्या नि तैसारि करि करे से । माँडवो उगो ने भ्रांमण बेटा ने पेलो भाइ नाइ धोई ने तै थै ने माँडवा में बेटो ने मुद्रिका ने क्यु के देवलोक नि परि स्रावि जाय। खरे खर

एक रूपालि शवसरा श्रावि उबि। बेर्न लगन थै ग्यं। श्रवसरा के के मारे रेवा पाणि ना घाट उपर सात माल नुमेल मदावो । भाइये तो मुद्रिका पाए मेल मांग्यु ने मेल तैयार थै ग्यु । बे जोंग मुक थिक रेवा लागं। एक दाड़ो पेलो तो पोपट तथा मनाड़ि ने लैंन वन में फरवा ग्यो तो ने पेलि तलाव ने आरे नावा बेटि नेवाल भ्रोलि ने कांगि येंग भुलि गैं। सोनानि कांगि में सोनेरि वाल जोइ ने राजा नो कंबीर केवा मांड्यों के पण्णुं तो चानेस । राज हट के बाल हट ते राजाए देम देस नि दुतिए बोलावि ने खबर कडावि । वे दुतिये पेला मेल नेंसे जाइ ने बेटि ने जोरट थिक रोवा मांडि - 'ग्रमारे बोन ग्रति तारे ग्रमारा ग्रादर भाव थाता ता अवे वर ने भांग्रेज भाजि नो भावे नित पुसतं। ' पेलो आदिमि पासी आव्यो तारे श्रेने वीए वात करि के तमारे माइए ऋ।वि हैं ने मेल नेंसे बेइ ने ककलाट करें सें। पेलोके के मने तो मारे कीय ग्राइ-माइ नि खबर नित । आतो कोक ठग विद्या करवा वालि दुत्ति राँडे सें परा पेलि बाइ ने दया ग्रःवि एटले बे ने मेल में तेड़ाबि। एक दाड़ो पेलो फेर बार ग्यो तारे दुति पुमें के वऊ प्रा मेल ने सब म्रालालिला एकदम सेरते थै गई। तारे पेली के के सेसनागनि मूद्रिका थिक सब थ्यु से । दुत्ति के के आपों ए जो बंतो खरं के भ्रावि मुद्रिका केवि से । वऊ भ्राजे तु मांगि लेजे पेलिए भ्रेने धिरापाइ मुद्रिका मांगि एटले पेला ने वेम पड्यो ने भ्रालवा नुंक्यु। पेलि खिजाइ गैं ने सुला ऊपर खाटलो डालि ने सुति । श्रा सब किमिया दुत्तिए मालिति को पेले लासार थै ने मूदिका ऋालि । पेला ने ऋागी पासी थाबा दै ने एक दुति के के देकं वों मारे आंगलि में आवे के जरा जोवा तो दे। ग्रेटले बीए अप्रति दिदि ने तरत दित्तए नथू के हे मृद्रिका श्चा मेले सेतु मारे देस साल, एटले मेल ने परि ने सब ग्रलोप थैं ग्याँ। राजा ने सेर में जाइ ने वाइ ने मेलि पर्गा बाइये क्यू के सो मैन नं मारे बरत से भ्रेटले पुरस नुं मोडु ने जीवुं। पसे जेम को ग्रेंम करे। एक थंबिया मेल में बाइ रेवा लागि ने पंकिड़ ने दाणा सगाव वा में ने सूर्यनारण नि स्नारादना करवा में दाड़ो रातर काडबा लागि । ग्राँय पेलो ग्राच्यो पणा मेल के परि कोय नें दिक्यु एटले रोवा मांडयो । तारे पोपट के के मने सिटिल कि श्वालो ते जे स्रोवे यं जाइ ने खबर काडिलावुं। पोपट उड़तो २ राजाना सेर में स्रावी ने एक थंबिया मेल में सगो सगवा सब जुनावर भेगो जाइ ने बेटो । बिज सब सगें ने श्रा पोपट डलडल भ्राँऊवं पाढे इ जोइ ने बाइ ग्रेने करों भ्रावि तो सुड़ा ने गला में सिटि जोइ। सिटि लइने बांसि ने राजि थै तरत बलतु कागद लिक ने सुडा ने गले मांदि श्राल्यु । पासो पेला पाय ग्राड्यो मनाइ न ने पोपट ने लै ने पेलो राजान सेर म्राव्यो । मुद्रिकातो दुति श्राटेपोर ग्रेनामोंडा में स राकति ति । ग्रेवामें ग्रोंदर नि जान जाति'ति । मनाडिये उँदरँ ना वोर ने साइ लिंदो नै सब धोंदर ने नयु के दुत्ति नें मींडा मेंइ मुद्रिका ग्राणि ग्रालो तो स बोर ने सुदो करुँ। सब ग्रोंदरे मेल में पेइ ग्यं ने सात मे माले सुतिति यं दुक्ति ने नाकोरा में एक ग्रोंदरे पोंसड़ि घालि एटले पेलि ने जोर नि सेंक ग्रावि ने मोडा मेंइ मुद्रिका बारित पड़िगें। एकबिज़् श्रोंदरु मुद्रिका मोंडां में साइ ने नाइ ग्युं ने जाइ नें मनाड़ि ने स्रालि एटले मनाड़िए बोर ने सोड़ि दिदो। मृद्रिका येला ने मिल एटले ग्रेगों क्यु के मुद्रिका आ आकु मेल पासु मारि जोनि जगा ऊपर लै जाइ ने मेलि देने पोपट नै मनाड़िने लैने इमेल ने म्राडि उसी एटले सब जगा पासं अतं यं भ्रावि ग्यं। पोताना घणि नें जोड़ ने परि खीब ख़ुस थै ने सब जण खाइ पि ने लेर करवा लागे !! स्गा बापनो ए विसवा नें कर वो !!

### (६) 'मड़िल बाक्य'

- (i) सुक्करवारि वादिल जो थावोरे रै जाय । बे काँटे निविधे सड़ें ने जल बंबारण थाय ।।
- (ii) मोंडो मण्या नो वर्यो करे मनक नि हारा । वरे करतिका नकेतरे तो करे जगत कल्यासा ।।
- (iii) वरे नकेतर रोय्णि रेले खाँकर पान । तो पाके होवन हरा घरति उपर धान ।।
- (iv) कड़ा पड़ें ज़ैए बरे इ वर माडतु थाया। थै जाया जो माबदुतरे लैंद जाया।
- (v) तेतर वरिए वादिल ने काज्ल वरिए रैक । पवन पासि साते पड़ें थायं मिन ने मेक ।।
- (vi) काबेरे ने कागला ने बोलें घुधोड़। कण नें पाके धान नो पड़े काल के ठोड़।।
- (vii) गाम में रोवें कुतर ने सेम में रोवें हेंयाल । गाँट गोट बांदिलो नंकिक पड़े काल ।।
- (viii) याय उगमिशा विज् लि तो कोरो काड़े ताप । थाय आतमिशा विज् लि तो अन नो संताप ।।

## विद्यापति : एक भक्त कवि

पिछले कई वर्षों से स्नातकोत्तर कक्षाओं को हिन्दी साहित्य के स्नादिकाल का श्रध्यापन करते हुए अनेक महत्वपूर्ण समस्याएं सामने आईं। उनमें से एक महत्वपूर्ण प्रथन कविवर विद्यापित के सम्बन्ध में उठा और वह यह कि विद्यापित एक उत्तान श्रुगार लिखने वाले किव हैं जिन्होंने अपने पदों के सृजन में जो वर्णन किया है उसे पढ़कर कोई मी आलोचक उन्हें घोर श्रुगारी किव कहने में ही परम संतोष का अनुभव करता है। विद्यापित पढ़ाते हुए मुक्ते भी यही लगा कि विद्यापित के पद पढ़ाते समय अध्यापक स्वयं एक विचित्र स्थित और संकट का अनुभव करता है, वयों कि वह विशुद्ध रूप से साहित्य का अध्यापक है किसी काम भाव (सैंक्स) अथवा काम सूत्रों को पढ़ाने वाला अध्येता नहीं है। विद्यापित के पदों का रचना-विषय (कान्टेंट) निश्चित रूप से अध्यापक को एक अपूर्व संकोच में डाल देता है और वह जैसे वैसे उन पदों का अभिधार्थ कहकर अपना कर्तव्य पूरा कर देता है।

दूसरी ग्रोर विद्यापित में किविक में श्रोर मुजन के ऐसे मर्म भी मिलते हैं कि उनकी कृतियां उन्हें मिथिला का ग्रमर किव बनने का गौरव प्रदान किए हुए हैं। साथ ही साथ उनकी नचारियां श्रीर ग्रन्य पद पढ़कर यह बात सहज ही उठती है कि भिक्त ग्रीर प्रृंगार जैसे विरोधी भावों को काव्य का विषय बनाकर विद्यापित एक ठोस व्यक्तित्व की छाप छोड़ गए हैं तो यह भी बात समक्ष में ग्राने लगती है कि विद्यापित के काव्यों का सम्यक् ग्रध्ययन कदाचित ग्रह्माविष नहीं हो पाया है ग्रीर यही कारण है कि विद्यापित जैसी सम्पन्न कृति को ग्रालोचकों ने घोर श्रृंगारी कहकर एक ग्रोर रख दिया है। इस समस्त पृष्ठ भूमि को ध्यान में रखकर हमने विद्यापित के मूल्यांकन पर कई हिष्टियों से विचार किया ग्रीर इस समस्त ग्रध्ययन का फल यह निकला कि उनके व्यक्तित्व का एक विशिष्ट पहलू स्पष्ट हुगा जिसे हम इस निबन्ध के रूप में विद्यानों के समक्ष प्रस्तुत करने का साहस कर रहे हैं। विद्यापित को किसी पूर्वाग्रह से मुक्त होकर न सोचने वाले ग्रालोचक हमारे इस कथ्य पर नाक भी सिकोड़ सकते हैं परन्तु इन मतभेदों को हम पाठकों के निर्माय पर छोड़ ग्रपनी बात खुलकर कहना चाहेंगे ताकि विद्यापित जैसे ग्रमर कि का एक मौलिक एवं दिव्य व्यक्तित्व सामने ग्रासके जो ग्राज तक धूमायित बनाकर उपेक्षा प्राप्त कर दिया गया। ग्राशा है विद्यान बिना किसी पूर्वाग्रह के हमारी बात बैसी ही समफकर उसे ग्रन्यथा न लेने की कृपा करेंगे।

मिथिला का गर्व गौरव चिर स्मृतव्य है। अत्यन्त प्राचीन गौरव भूमि मिथिला एक श्रीर राजिष जनक की जन्म भूमि है, (जिसके पास स्वयं शुकदेव जैसे महापंडित ज्ञान प्राप्त करने आए थे और कहते हैं जिसका एक हाथ स्त्री के वक्ष पर और दूसरा जलती अग्नि में रहता था) तो दूसरी और मिथिला को जगज्जननी सीता जैसी महिमामयी नारी को जन्म देने का श्रोय प्राप्त है । मैथिल कौकिल विद्यापित इसी पुण्यशीला घरती के प्राणवान कवि थे।

विद्यापित को लेकर हिन्दो साहित्य के अनेक विद्वानों ने अनेक प्रश्न खड़े किए हैं, जिनमें कई महत्व-पूर्ग ज्ञातव्य उनकी जन्म भूमि, समय, स्थान आदि बातों के विषय में हैं। महाकवि कालिदास की मांति मैथिल कोकिल विद्यापित भी एक ही साथ कई प्रदेशों के किव माने जाते रहे हैं। जैसे बंगाल वाले उन्हें अपना किव मानते हैं और मिथिला वाले अपना। परन्तु जन श्रुतियों से परे हटकर अन्तसिक्ष्य और बहि-सिक्ष्य को हिन्द में रखकर सोचने वाले कई विद्वानों ने उनके जीवन के सूत्रों पर विचार किया है और अब यह बात कई विद्वानों ने उनके जीवन के सूत्रों पर विचार किया है और अब यह बात अत्यन्त निर्झाति हो गई है कि वे बंगाली न होकर मैथिल बाह्मण थे।

जहां तक विद्यापित के ज्ञान, विद्या, श्रीर प्रतिभा का प्रश्न है यह बात असंदिग्ध है कि उन्हें अपने जीवन में ही अनेक बार अभूतपूर्व सम्मान मिले तथा उन्हें अभिनव जयदेव, महाराज, पंडित, सुकवि कंठहार, राज पंडित, खेलन किव, सरस किव, नव किव शेखर, किववर, सुकिव जैसे विरुद प्राप्त हुए। इन उपाधियों से स्पष्ट है कि वे प्रपने समय के उदम्न, प्रतिमा सम्पन्न श्रीर ख्याति लब्ध किव थे। अपने काव्य के लिए विद्यापित स्वयं इतने श्राश्वस्त थे कि उसका अनुमान विद्वान इस चतुष्पदी से लगा सकते हैं—

बालचंद विष्जावइ मासा दुहु नहीं लागइ दुज्जन हासा ग्री पर मेसुर हर सिर सौहाई ई ग्रिच्चई पायर मन मोहइ

उक्त चतुष्पदी से स्पष्ट हो जाता है कि संस्कृत के प्रकाण्ड विद्वान होते हुए भी केशवदास की भांति उन्होंने लोकभाषा को उपेक्षा की दृष्टि से नहीं देखा। ग्रपने काव्यों की भाषा पर उन्हें स्वयं बहुत गर्व था।

अपने जीवन काल में विद्यापित ने बारह कृतियों की रचना की । ये कृतियां हैं—भू परिक्रमा, पृष्ष परीक्षा, लिखनावली, विभागसार, शैव सर्वस्वसार, गंगा वाक्यावली, दुर्गा मिक्त तरंगिएते, दान वाक्यावली, गयापत्तनक, वर्षकृत्य पाण्डव विजय ग्रादि । उनकी कीर्तिलता अपभ्रंश में श्रीर कीर्तिपताका अपभ्रंश श्रीर संस्कृत दोनों में विरचित हैं तथा विद्यापित पदावली मैथिल मामा में । श्रपनी पदावली में उन्होंने जो गीत लिखे हैं, कहते हैं उनके माधुर्य पर गद्गद् हो चैतन्य उन्हें गाते गाते मुखित हो जाते थे ।

गीति तत्वों की हिंदि से भी विद्यापित की पदावली स्वयं में एक दिग्य कृति है। गीति कान्य में व्यक्ति तत्त्व, गेयता, संक्षिप्ता प्रेम की उत्कटता, ग्रामिन्यक्ति की तीवता, मानोन्माद तथा आशा निराशा की धारा अवाध गित से प्रवाहमान रहती है साथ ही किव की विषयानुभूति एवं न्यापार एवं उसके सूक्ष्म हृदयो-द्गार उसके कान्य में संगीत के अपूर्व मार्दव में न्यक्त होते हैं। विद्यापित के कान्य में न्यक्तिगत विचार नहीं के बराबर हैं परन्तु उसमें गीत कान्य के उक्त सभी गुणों के साथ मानोन्माद की प्रचण्ड धारा वर्धाकालीन तीव श्रीवालिनी के वेग से किसी भी प्रकार कम नहीं है।

राधा कृष्ण तया उनकी ग्रनेक लीलाएं ही उनकी पदावली के विषय हैं। उनके काव्य में प्रांगार का प्रस्फुटन स्फुट रूप में मिलता है। श्वांगारिक पदों में श्रनुभूति की तीव्रता गेयता से समन्वय कर उन्हें विद्यापति : एक मक्त कवि

विदग्ध गीतकार ठहराती है। गीति काव्य की हिन्द से हम उन पर ब्रन्यत्र विचार करेंगे। यहां उनकी पदा-वली के ग्राधार पर हम उनका व्यक्तित्व निर्घारित करना चाहते है।

विद्यापित के पदों को प्रमुख रूप से हम तीन मागों में बांट सकते हैं--

१-शृंगारिक

२-भक्ति रसात्मक तथा

३-विविध विषयक पद

विद्यापित के जितने पद राधाकृष्ण के वर्णन सम्बन्धी अथवा नायक नायिकाओं पर लिखे गए हैं, सब श्रुंगारिक हैं। महेशवाणी, नचारियां दुर्गा गौरी तथा गंगा से सम्बद्ध पद दूसरी श्रेणी में एवं प्रहेलिका कूट आदि पद और शिव सिंह युद्ध वर्णन तृतीय श्रेणी के अंतगत आते हैं।

इत सभी पदों को लेकर विद्वानों ने उनके लिए एक मारी विवादास्पद प्रकृत यह खड़ा किया है कि क्या विद्यापित मक्त कवि थे या श्वांगारिक ? ग्रब तक इसी प्रकृत को लेकर ग्रालोचकों ने कई पुस्तकें लिखी हैं ग्रीर इन पदों के ग्राधार पर सबने यही निर्णय लिया है कि विद्यापित धोर श्वांगारिक कवि थे।

डॉ॰ रामकुमार वर्मा लिखते हैं ~"विद्यापित के मक्त हृदय का रूप उनकी वासनामयी कल्पना के आवरण में खिप जाता है। उन्हें तो सद्य स्नाता और क्यः सन्धि के चंचल और कामोदीपक मानों की लिड़्यां गूंथनी थीं। वयः सन्धि में ईश्वर से सन्धि कहां ? सद्य स्नाता में ईश्वर से नाता कहां ? अमिसार में मिक्त का सार कहां ? उनकी कविता विलास की सामग्री है, उपासना की साधना नहीं।"

डॉ॰ वर्मा जैसे प्रबुद्ध ग्रालोचक ने विदित नहीं यह निर्णय किस ग्राधार पर लिया है। इस सम्बन्ध में हमारा उनसे गहरा मतभेद है।

श्री विनय कुमार सरकार, श्री रामवृक्ष बेनीपुरी, गुणानन्द जुयाल, श्री कुमुद विद्यालंकार—समी ने उनके मक्त होने में बाधा उपस्थित की है। श्री विद्यालंकार कुमुद लिखते हैं:—"ध्यान पूर्वक विचार करने से संधिकाल के परम रिसक कवि विद्यापित की मक्त किव की श्रेणी में रखना केवल श्रम ही नहीं किव के साथ ग्रन्थाय मी होगा। निश्चय ही किव ने राधाकृष्ण के नामों का उपयोग मिक्त के लिए नहीं किया है।"

श्रालोचकों के उक्त सभी निष्कर्षों से हमारा मनभेद है। हम नहीं समभते कि इन विद्वानों ने तटस्थ होकर तथा विद्यापित का गहराई से ग्रध्ययन कर यह निर्माय दिया हो। वास्तव में विद्यापित को घोर श्रृंगारिक मानना उनकी ग्रन्तःचेतना, व्यक्तित्व, उनके दर्शन तथा पृष्ठभूमि जन्य सभी मूल तत्वों की भारी श्रवहेलना होगी।

विद्यापित मक्त ये या श्रुंगारिक इसको समभने के लिए हमें उनके विचार-दर्शन, अंतःचेतना की पृष्ठभूमि, जीवन के मूलतत्व तथा उनके पूर्ववर्ती साहित्य की परंपरा का अध्ययन करना होगा। हम समभते हैं, आलोचकों ने उन्हें घोर श्रुंगारिक ठहराने के सब तक जो मी निर्णय लिए हैं वे केवल उनकी पदावली के पाठ और उसके रचना विषय को लेकर ही लिए हैं। किव के मूल तत्व, साहित्य की घारा तथा उसकी तत्कालीन मुख्य प्रवृत्तियों पर उन्होंने कदाचित ही विचार किया हो। यदि विद्वान आलोचक विद्यापित के समय की धार्मिक, दार्शनिक एवं साहित्यक धाराओं का गहराई से अध्ययन करते तो वे विद्यापित के व्यक्तित्व

₹₿

डॉ० हरीश

भीर कर्तव्य के साथ न्याय कर पाते भीर शायद तब स्थिति वह नहीं होती, जो भ्राज है भीर हमारी यह निश्चित मान्यता है कि तब उनके हाथ से मिथिला के अमर कि का इतना अहित भी नहीं होता। किमी के काव्य को श्रांगारिक कहना और बात है (और उससे हमें कोई आपत्ति भी नहीं) पर उसे केवल ऊपरी हिंदि से देखकर उनके काव्य को कामकीड़ा जन्य विलास की सामग्री भादि कहकर लांछित करना दूसरी बात है। एक बात में मूल्यांकन है और दूसरी बात में उसके प्रति किया गया लांछन है जिसे वस्तुतः किसी भी प्रकार उचित नहीं कहा जा सकता। प्रस्तुत निबंध में विद्यापित के सुजन की विभिन्न परिस्थितियों के अंतराल में जाकर विशिष्ट अध्ययन प्रस्तुत किया गया है जिसमें विद्यापित सम्बन्धी पूर्व मान्यताओं के प्रतिकृत भनेक तथ्य मिलेंगे। हिन्दी साहित्य की १३वीं तथा १४वीं शताब्दी की साहित्यक, सामाजिक धार्मिक और दार्शनिक पृष्ठ भूमि का अध्ययन कर यदि विद्वान प्रालोचक विद्यापित के काव्य का मूल्यांकन करते तो शायद उन्हें "घोर श्रुगारी" का खिताब न मिलता। हमारे विचार से विद्यापित एक मक्त कि वे और श्रुगार उनका वर्ष्य विषय था और इस श्रुगार वर्णन के माध्यम से ही उन्होंने अपने अपने कतृत्व को मक्त के रूप में प्रस्तुत किया है। विद्वानों के परितोष के लिए हम अग्रांकित सारी सामग्री प्रस्तुत कर रहे हैं।

महात्मा बृद्ध के निर्वाण के बाद बौद्ध धर्म महायान और हीनयान इन दो सम्प्रदायों में विभक्त हो गया । हीनयान, हीन माना गया श्रीर महायान कमशः मंत्रयान, वाममार्ग एवं वज्रयान के रूप में परिवर्तित हो गया । इसी मंत्रयान के प्रसिद्ध शाचार्य नागार्जु न थे और नागार्जु न के "शुन्यवाद" का विकसित रूप "सहज-यान" था । सिद्ध सिद्धान्तत: सहजयानी थे । इसमें जंत्रमंत्र, डाकिनी, प्रराकिनी, मिसार यक पूजा, पंच मकार श्रादि का विकास हमा। भैरवी चक्र श्रीर मैथून मादि भी इसमें शामिल थे। मैथून छह प्रकार की सिद्धियों का दाता था। साधकों ने इसीलिए इसे महाभूख नाम दिया। यही इसकी स्रंतिम अवस्था थी। बौद्ध-दर्शन के हीनयान के विकसित रूपों की परमारा अबाध रूप से चल रही थी। तांविकों की यह महासुख की भावना का सिद्धान्त बौद्धमत की निर्वाण की भावना से विकसित हुआ है। अब मैथून के लिए स्त्री की ग्रावश्यकता हुई, अतः उसका महत्व बढा । इस महासूख का बड़ा रहस्यमय वर्णन मिलता है । यह मुद्रासाधना (स्त्री साधना) से मिलता जुलता है। ये मुद्राएं-कर्ममुद्रा, महामुद्रा, धर्ममुद्रा तथा समयमुद्रा चार प्रकार की हैं। इन मुद्राम्नों से जो स्नानंद मिलता है, वह भी स्नानंद, परमानंद, विरमानंद स्नीर सहजानंद स्नादि चार प्रकार का है। इस प्रकार की स्त्री साधना ही इसमें प्रमुख थी। यद्यपि साहित्यिक सिद्धों ने वज्रयान से विमुख होकर स्त्री को व्यर्थ बताया पर स्त्री की भावना देवे रूप से पलती रही और इसीलिए संसार रूपी विष की मृक्ति के लिए स्त्री रूपी विष को परमावश्यकता बताई गई। "विषस्य विषमीषधम्"। इसलिए भोग में निर्वाण की मावना सिद्ध साहित्य में देखने को मिलती है। जीवन की स्वाधाविक प्रवृत्तियों में विश्वास रखने के कारण ही सिद्धों का यह सम्प्रदाय "सहजयान" कहलाता है।

इसी सहजयान की यह परंपरा साहित्य में ग्रागे बढ़ी ग्रीर साधना की इस धारा के इस सम्प्रदाय का प्रभाव वैष्णाव धारा पर भी पड़ा। वैष्णाव धारा के किवयों ने इस बौद्ध सहजयान को वैष्णावी रूप में प्रतिष्ठित किया। सहजयान के इस वैष्णावीकरण पर ग्रभी तक विद्वानों ने विचार नहीं किया है। वैष्णाव किवयों ने जो भी प्रेम गीत गाए हैं, उनमें ईश्वर के प्रति प्रेम या तो स्वकीया प्रेम का ग्रादर्श लेकर चला या परकीया प्रेम का। पर सहजयान की स्त्री साधना दोनों में विद्यमान रही।

विद्यापति : एक मक्त कवि ६५ :

इन दार्शनिक तत्वों से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि बौद्ध सहजयान में यौगिक कियाएं ही मुख्य थीं । उसके दार्शनिक तत्व बौद्ध महायान के सिद्धान्त थे । वास्तव में गृह्य साधना काम कीड़ाजन्य स्नानद को ग्रलौकिक यौगिक ग्रानंद में परिणित करने के लिए ही की जाती थी। इस प्रकार इस स्त्री साधना के तत्व से परकीया प्रेम को घीरे धीरे सफलता मिलने लगी खीर उसका प्रमाव चण्डीदास के प्रेम गीतों पर देखा जा सकता है। चण्डीदास, कहते हैं, रामा नामक एक घोबी की स्त्री से प्रेम करते थे जो सहजिया सम्प्रदाय का ही प्रभाव था, परन्तु यह केवल किंवदन्ती ही कही जाती है और इतिहास इस तथ्य की पुष्टि नहीं करता । जो हो, पर इतना श्रवश्य सत्य है कि चण्डीदास सहजिया साधक थे। यों भी बंगाल का चैतन्य गौडीय सम्प्रदाय मध्र माव की उपासना को ही प्रधानता देता है। सिद्धों की इस स्वीसाधना का प्रभाव इस सम्प्रदाय पर अवश्य क्योंकि माधूर्य माव मात्र स्त्री माव को ही प्रधानता देता है। काम कीड़ा जन्य यह मानंद की साधना इसी काल में मागे बढ़ी। इसी साधना के साथ शिव और शक्ति का सम्बन्ध जुड़ा, जो बौद्ध दर्शन में प्रज्ञा श्रीर उपाय के रूप में था। यही परंपरा श्रागे चलकर रस एवं रित के रूप में कृष्ण व राधा बन कर वैष्णाव सहजिया सम्प्रदाय में उतरी । बज में कृष्ण को रसेश कहा गया है और राधा-कृष्ण के भ्रंतरंग विहार को श्रत्यन्त गृह्य माना गया है। निम्बार्क राधाबलत्म, हरिदासी श्रीर चैतन्य गौडीय सम्प्रदाय सभी का मुल भाव माध्यं है। इस स्त्री भाव की साधना को बज में वृन्दावन भाव और इस रस को बज रस कहा जाता है। तथा यह विहार कीड़ा अन्तरंग लीला का रूप धाररा किए है। इस प्रकार सहजयान का वैष्णावी स्वरूप रस भीर रति, राधा भीर कृष्ण भीर लीला आदि तत्वों के रूप में परिश्पित होता दिखाई पडता है। यहाँ राधा कृष्ण इन भक्त कवियों के वर्ण्य विषय बने श्रीर जयदेव, विद्यापित ने राधाकृष्ण के प्रेम गीत गाए। विष्णु के दस अवतारों में राम व कृष्ण ही काव्य के प्रमुख प्रेरक बने श्रीर गौडीय वैष्णव काव्य के ब्रादि कवियों ने कृष्ण को ब्रपनाया। राम को कवियों ने मर्यादा पृष्णीत्तम कहकर उनका नायकत्व स्था-पित किया और कृष्ण को लीलाधारी। परन्तू रामभक्ति में रिसक सम्प्रदाय और रामभक्ति काव्य में माधुर्यो-पासना पर जो शोध कार्य सामने ग्राए हैं उनसे राम के जीवन में माधूर्य तत्व ग्रौर राम मक्ति में मधुरोपाधना का एक नया अध्याय खूला है। ग्रीर कृष्ण का जीवन तो माधूर्य प्रेरित था ही। ग्रत: इन सभी बातों से माधूर्य भाव की श्रति व्यप्ति स्पष्ट होती है। उक्त कथ्यों से निष्कर्ष यह निकला कि सहजयान की यौगिक साधना ने इस बैष्णव प्रेम साघना को प्रत्यन्त प्रमावित किया है अतः यह कहना ग्रमत्य होगा कि चैतन्य का सम्प्रदाय पूर्ववर्ती सहजिया साधना से प्रमावित नहीं था। उसका परिनिष्ठित रूप जैसा भी है, सबको उसकी मी पर्याप्त जानक।री होनी चाहिए।

वैष्णाव सहजयान ने प्रेम को मुख्य सिद्धान्त के रूप में ग्रपनाया । गुरू की मिक्त भी इन किवयों में बौद्ध सहजयान की ही मांति है।

जब बंगाल में पालवंश के बाद सेनवंश राज्य करने लगा तो सहजिया मत के महान कि जयदेव का उद्भव हुग्रा जिन्होंने राधाकृष्णा की प्रेम लीला को वर्ण्य विषय बनाकर काव्य को श्रांगारा । विद्यापित व चण्डोदास समकालीन किव थे । इन्होंने काव्य में परकीया प्रेम का ही ध्रादर्श लिया।

महासुख की कल्पना इन कवियों में भी मिल जाती है। ये कवि महासुख को ब्रह्म की माति मानते हैं। राधाकृष्ण की मिलन स्थिति को शिव व शक्ति की मिलन स्थिति के समान कहा गया है। दोनों का अलीकिक प्रेम संयोग ही सहजावस्था है। जीव का ईश्वर से प्रेम संयोग हो जाना ही आलीकिक आनंद प्राप्त करना है। इस प्रकार इन किवयों ने बौद्ध सहजयान की योग कियाओं से परिपुष्ट काम माव से "प्रेम" तस्व ले लिया और वही प्रेम प्रब चण्डीदास तथा विद्यापित द्वारा श्राध्यात्मिकता में ढाला जाने लगा। ये परम ईश्वर को मानव-प्रेम में खोजने लगे। ग्रतः राघा श्रीर कृष्ण ही इन मक्त किवयों के श्राधार बने। राधा को कृष्ण की शक्ति जानकर कृष्ण को पारबहा के रूप में माना गया। कृष्ण में भोक्ता और भोग्य दो तत्व श्रिमिहित किए गए। दोनों का सम्बन्ध नित्य तथा ग्रक्षर माना गया। राघा भोग्य रही, कृष्ण भोक्ता और वृन्दा का मनोहारी वन ही इनका लीलाधाम समभा गया। इस प्रकार इन दोनों के इस ग्रंतरंग प्रेम को विद्यापित ने मानवीय प्रेम के रूप में प्रस्तुत किया और प्रेम की मावना परकीया इसलिए रखी गई कि उसमें भ्रसाधारण उत्कटता हो। निष्कर्षतः विद्यापित ने इस धारणा को ग्रादर्श बनाया कि भक्त को भगवान से ऐसा ही प्रेम करना चाहिए जैसा परकीया ग्रपने ग्रेमी से करती है। उक्त समस्त विश्लेषणा इसलिए प्रस्तुत किया गया है कि विद्यापित की किव परंपरा स्पष्ट हो जाय और विद्वानों के सामने यह बात खुले कि वे किस सम्प्रदाय के दर्शन से प्रमावित कि थे।

"विद्यापित मक्त थे"-इस महत्वपूर्ण स्थापना की ग्रमिसिद्धि के लिए हम ग्रीर अनेक मौखिक मान्यताओं को विद्वानों के सामने रखना चाहते हैं। हो सकता है ये निष्कर्ष उन्हें भी रुचें ग्रीर विद्यापित सम्बन्धी पूर्वाग्रह नई मान्यता में परिशास हो जायं। इसके लिए हम कुछ अग्रांकित निर्णय प्रस्तुत कर रहे हैं:—

१-विद्यापित समुण वैष्णव सहजिया सम्प्रदाय के कवि थे ।

२-सहजिया दर्शन से प्रभावित होकर ही उन्होंने प्रेम तत्व या परकीया प्रेम को जीवन का लक्ष्य समका।

३. इस संदर्भ में हम डा० हजारी प्रसाद द्विवेदी के ''साहित्य के माध्यम से धार्मिक संबंध'' नामक निबंध में प्रकट किए कूछ विचारों को प्रकट करने का लोग संवरण नहीं कर पा रहे-' मध्यकाल के मक्त कवियों को समभने के लिए हमें थोड़ा सा वर्तमान काल से निकलना पड़ेगा। हम जिस वात।वरण में शिक्षित हुए हैं उसकी एक बड़ी विशेषता यह है कि उसने हमारी समस्त प्राचीन अनुश्रृतिक धारणाओं से हमें अलग विच्छिन्न कर दिया है। यदि हम संपूर्ण रूप से विच्छिन्न भी हो गए होते तो हम ग्राध्निक ढंग से सोचने की ग्रनाविल हिष्टि पा सकते । परन्तु हम पूर्ण रूप से अनुश्रुतियों से विच्छित्र भी नहीं हुए हैं और उन्हें जानते भी नहीं हैं नतीजा यह हुआ कि भी कृष्ण का नाम लेते ही हम पूर्णानन्द घन विग्रह की सोचे बिना नहीं रहते ग्रीर फिर मी गोपियों के साथ उनको रास लीला की बात समक नहीं सकते प्रथात् श्री कृष्ण को तो हम परम देवता का रूप मान लेते हैं। स्रौर स्रागे चलकर हम सारी कथा को तदनुरूप नहीं समक पाते। इस अधकचरी हिन्द का परिणाम यह हुआ कि हम वैष्णव कवियों की कविता को न तो उसके तत्ववाद निरपेक्ष रूप में देख पाते हैं और न तत्ववाद सापेक्ष रूप में । हम भट कह उठते हैं कि मगवान के नाम पर ये क्या ऊल जलूल बातें हैं। यदि मुरदास के श्री कृष्ण और राधा, कालिदास के दृष्यन्त और शकुन्तला की भांति प्रेमी श्रीर प्रेमिका होते तो बात हमारे लिए सहज हो जाती। पर न तो वे प्राकृत ही हैं श्रौर न हमें उनके अप्राकृतिक स्वरूप की वास्तविक घारएग ही है, इसलिए हम न तो वैष्णव कवियों की कविताग्रों को विश्रुद्ध काव्य की कसीटी पर ही कस सकते हैं ग्रीर न विश्रद्ध मक्त की दृष्टि से ही अपना सकते हैं। हम मध्यकाल के भक्त कवि को गल्त किनारे से देखना शुरू करते हैं और ग्राधा सूधा जो कुछ हाथ लगता है उसी से या तो भूं भला उठते हैं या गद्गद् हो जाते हैं।

विद्यापति: एक भक्त कवि

उक्त उद्धरण से स्पष्ट होता है कि मक्त किव की कृतियों का सही मूल्यांकन करने में हम ग्राधुनिक हिष्ट का उपयोग न करें। इस भ्रमपूर्ण उपनयन को उतारने के बाद ही हम उनके काव्य ग्रीर व्यक्तित्व को ग्रांकने की ग्रांविल हिष्ट पा सकते हैं ग्रंपने एक ग्रीर लीला ग्रीर मिक्त निबंध में द्विवेदी जी ने चैतन्य देव ग्रीर राय रामानंद का एक संवाद प्रस्तुत किया है। चैतन्य देव ने राय रामानंद से जब पूछा, "विद्वन, तुम मिक्त किसे कहते हो?" उन्होंने मिक्त के लिए कमशः स्वधमीचरण, प्रेम, कर्मा का ग्रंपण, दास्य प्रेम, सख्य प्रेम, कान्ता माव ग्रांद उत्तर दिए पर ग्रंत में राधाभाव ही प्रमुख उत्तर रहा। महाप्रभु ने इस ग्रंतिम उत्तर के लिए उनसे प्रमाण मांगा। प्रमाण में राय रामानंद ने गीत गोविंद का ही मत उद्धृत किया ग्रीर कहा—"भगवान श्रीकृष्ण ने राधा को हृदय में धारण करके श्रन्थान्य बज मुन्दिरयों को त्याग दिया था। ग्रतः कान्ता माव में राधा भाव हो सर्व श्रेष्ठ ठहरा। यही राधा माव जयदेव ने मागवत पुराण परपरा से ग्रलग रखा है। मागवत में कहीं राधा का नाम तक नहीं है।

हमारी विद्यापित सम्बन्धी इस मान्यता की पुष्टि में हम ग्राचार्य द्विवेदी के एक उद्धरण को श्रीर रखना चाहेंगे जिसमें विद्वान झालोचकों ने जयदेव से प्रमावित विद्यापित के लक्ष्यों तथा मूल तत्वों का स्पष्टीकरण किया है— भगवान में जितने संबन्धों की कल्पना हो सकती है उनमें कान्ता माव का प्रेम ही श्रेष्ठ माना गया है। वैष्णव मक्तों ने इस सम्बन्ध को इतने सरस ढंग से व्यक्त किया है कि मारतीय साहित्य अन्य साधारण ग्रनौकिक रस का समुद्र बन गया है।"

इस बात से यह धारणा स्पष्ट होती है कि कान्ता मान का वैष्णाव भक्तों से कितना गहरा लगाव रहा है। वस्तुतः विद्यापित को यह परंपरा जयदेव से थाती के रूप में मिली जिसका प्रमुख लक्ष्य था प्रेम (परकीया प्रेम) वर्णन श्रीर हम विद्यापित को इसी मार्ग पर हटता से बढ़ता हुआ पाते हैं।

इस तरह यह निष्कर्ष निकला कि सगुण दैष्णव सहजयान मत का यह प्रेमी कवि परकीया प्रेम में ही मोक्ष ग्रौर महासुख की कल्पना करता था।

प्रायः ग्रालोचक वर्ग उन्हें उत्तान शृंगारी कवि सिद्ध करने के लिए उनके इस पद को उद्धृत करते हैं—

नीवी बंधन हरि किए दूर एहो पये तोर मनोरथ पूर विहर से रहिंस हेरने कौन काम से निंह सह बसि हमर परान परिजनि सुनि सुनि तेजव निसास लहु लहु रमह सखी जन पास

उक्त पद में किव ने राधा-कृष्ण के मिलन एवं संमोग का वर्णन किया है जिसे ग्रश्नील कहा जाता है, पर ग्रालोचक यही नहीं सोचते कि साधना जन्य स्थितियों को एमं मिलन महामुख को वर्ण्य विषय बनाने वाले इस किव को उक्त पद लिखने में क्या भिभक हो सकती थी ? उनके लिए यह सभी वर्णन महामुख की कामना का प्रयास था। ऐसे वर्णनों को ग्रश्नील कहने तथा किव को विलास की सामग्री मात्र प्रस्तुत करने वाला कहने के पूर्व हमें कुछ ग्रीर महत्वपूर्ण बातों पर भी विचार कर लेना चाहिए। उनमें से कुछ इस प्रकार हैं:— विद्यापित ने राधाकृष्ण का प्रेम स्वकीया का नहीं ग्रपनाया, क्योंकि वैवाहिक बंधनों व नित्य सहवास से उसमें तीवता नहीं रहती। हिन्दी साहित्य की दार्शनिक पृष्ठभूमि में परकीया प्रेम पर एक ग्रमिमत प्रकट किया गया है—''प्रेम तो परकीया का ही मादर्श है जिसमें सारे सामाजिक बंधनों का तिरस्कार कर विविध उपायों से परकीया अपनी भ्रात्म विभोरावस्था में पर पति से मिलने में कोर कसर नहीं उठा रखती। यह प्रेम किसी स्वार्थ के लिए नहीं होता, प्रेम के लिए ही होता है।'' ग्रीर विद्यापित ने इसीलिए परकीया को अपने काव्य का ग्रादर्श बनाया है।

राधा और कृष्ण के इसी स्वरूप को वर्ण्य विषय बनाकर इस भक्त कि ने काव्य में प्रस्तुत किया ताकि उसमें भावोत्मेष तथा प्रेम की उत्कटता चरम पर हो और वह परम तत्मयता से उसमें डूबा भी है। राधा और कृष्ण के संयोग और वियोग के जितने चित्र कि ने प्रस्तुत किए हैं वे यत्यन्त मुक्तता और तत्नीनता से लिए हैं। उसे क्या पता था कि कालान्तर में विद्वान उसकी परंपरा, सम्प्रदाय पृष्ठभूमि, जन्म परिनिध्यतिया और उसके जीवन दर्शन पर सोचे बिना ही उसको घोर प्रृंगारिक या विलासपूर्ण सामग्री प्रस्तुत करने वाला कि कहेंगे। और भी यों साधक को इन बातों की कभी चिन्ता नहीं होती। मावोन्मेष में वह रित भाव को भी बड़े सामर्थ्य एवं मुक्तता से कह जाता है।

परकीया के चित्रण में इन वैंब्स्य सहजयानी मक्तों को किसी सामाजिक अनुशासन का भी क्या मय हो सकता था और इसीलिए विद्यापित के साथ साथ चंडीदास के संयोग वर्सानों में भी विद्यापित की भांति अश्लीलता (विद्वानों के शब्दों में) आ गई है। वे तो उन्मुक्त हो कर महामुख की कल्पना में ही यह सब लिखते हैं।

विद्यापित को उत्तान श्रुगार जयदेव द्वारा ज्यों का त्यों परम्परा में मिला। क्या जयदेव के चित्रस ग्रश्लीस नहीं कहे जा सकते ?

विद्यापित के लिए राबा-क्रब्स की संयोग लीला जीव एवं ईश्वर की मिलनावस्था का प्रतीक थी।

चैतन्य ने तो अपने आपको राधा ही मान लिया था उनका ध्येय मी स्वयं पर कृष्णा को रिकाना था। वे कृष्ण के आकर्षण में तल्लीन थे।

कृष्ण के लिए चैतन्य को भी विद्यापित ने राधा की तरह वियोग में घंटों रोते और मूछित होते देखा तो उनमें भी इस प्रवृत्ति ने तीवता से घर किया। पर विद्यापित ने यह राधा माव, सखी भाव के रूप में ग्रहण किया है। वैष्णव किवयों ने भी इस सखी माव को ही घिषक प्रपनाया है। विद्यापित स्वयं को कृष्ण की सखी के रूप में ही किल्पत करते थे। ऐसी सखी, जो स्वयं कृष्ण से संयोग नहीं चाहती थी, बरद वह कृष्ण और राधा की प्रेम कीड़ा, संयोग , कीड़ा और ग्रंतरंग लीला को ग्रव्याहत देख कर महासुख प्राप्त करती रहे, यही उसका ग्रंमीष्ट था।

वृत्वावन में होने वाली नित्य लीला ही उनके लिए शाश्वत महामुख की कल्पना थी। चैतन्य गौड़ीय सम्प्रदाय और उसके समकालीन बज के अन्य सभी सम्प्रदायों में इस महामुख की लीला को असाधारण महत्व दिया गया है। कृष्ण के बाठ सखा और राधा की बाठ सखिया ही उस लीला में प्रवेश पाने की अधिकारिणी हैं। कृष्ण को ईश्वर के रूप में और राधा को उनकी परम श्राद्या शक्ति के

विद्यापति : एक मक्त कवि ६६

रूप में ग्रहण कर जीव को उस माधुर्य लीला देखने को लालायित बताया गया है। उस लीला में संयोग श्रृंगार का सुन्दर रूप देखने को मिलता है। उसमें श्रृंगार को कहीं कोई उत्तानता नहीं मानी जाती। उस लीला में किसी को भी प्रवेश पाने का प्रधिकार नहीं। केवल राधा की ग्रन्तरंग सिखयां ही उसमें जाने की अधिकारिणी मानी गई हैं। विद्यापित ने इसीलिए सखी भाव को ग्रहण कर निर्भय होकर अभिसार, श्रृंगार, संयोग आदि के मुक्त वर्णन किए हैं। ये वर्णन केवल अपने काम्य को रिभाने के लिए ही हैं और इसीलिए इनमें श्रमिव्यक्ति की सरलता, प्रगाद तन्मयता और प्रेम की पूर्ण उत्कटता है। उसमें कहीं मी भिभक्त और संकोच को स्थान नहीं है।

विद्यापित चैतन्य की मांति राधा और कृष्ण की प्रम लीला की फांकी पाने के लिए जिजासु रहते थे ग्रीर इसी लालसा पूर्ति के चित्र उनके काव्य में है जो उनकी महासुख दक्षा के मार्मिक स्वप्न और तज्जन्य श्राध्यात्म के संदेश देते हैं। इस संदर्भ में एक प्रश्न यह उठ सकता है कि क्या ग्रांखों देखा वर्णन करने या ग्रांखील वर्णन करने के लिए ही विद्यापित ने सखी भाव ग्रंपनाया था? तो उसके लिए कहा जा सकता है कि वे जीव की सत्ता मगवान से मिन्न मानते थे। जीव और मगवान कभी एक नहीं हो सकते। इसलिए जीव को भगवान की लीला देखने को मिल जाय तो वह उसके लिए एक दुर्लभ प्राप्ति होगी। यो यह जीवात्मा कृष्ण की तदस्य शक्ति ग्रंपति प्रकृति ही है और वह पुरुष है इसका उसे ग्राप्ति होगी। यो यह जीवात्मा कृष्ण की तदस्य शक्ति ग्रंपति प्रकृति ही है और वह पुरुष है इसका उसे ग्राप्ति होगी। यह कहा जाता है कि बज की यह लीला इतनी महान और गोपनीय है कि बज में हुए ऐतिहासिक राधा कृष्ण को भी इसमें प्रवेश का ग्रंपिकार नहीं है। लेकिन विद्यापित वृन्दावन के इन्हीं ऐतिहासिक राधा कृष्ण को भी इसमें प्रवेश का ग्रंपिकार नहीं है। लेकिन विद्यापित वृन्दावन के इन्हीं ऐतिहासिक राधा कृष्ण को लेकर उस ग्रंपिकारीय लीला का स्मरण, जो महासुख मयी बनकर सदैव हुगा करती है, इन्हीं लीलाओं के वर्णन में तीन्नानुभूति लाकर करना चाहते थे। यही उनके लिए परमसुख था। ग्रतः उनका यह लीकिक लीलाओं का ज्ञान, जिन्हों हम ग्रस्वस्थ, ग्रंपलील या उत्तान श्रुगार कहते हैं, वस्तुतः ग्रंपलिक लीला का ही गान था।

विद्यापित ने राधा-कृष्ण की लीलाओं का सखी रूप में मावनकर यह जो यथार्थ वर्णन किया है, यह कभी अस्वाभाविक नहीं हो सकता, क्योंकि साधारण स्त्रियों में भी अभिसार, श्रुंगार और उत्कट काम भावनाओं का स्थायी रूप में होना प्राकृतिक है। इसलिए यदि विद्यापित ने लीलाधारी की प्रस्पायावस्था अथवा राधाकृष्ण के संयोग के चित्र प्रस्तुत किए, नायक को उस्तेजित करने के उदाहरण उपस्थित किये, सद्यः स्नाता को निरखा, वियोग में विरह पीडित दिखाया और नखशिख वर्णन कर क्यः मन्धि कराई तो क्या अनुचित किया। विद्यापित का जीवन दर्शन तो कहता है, यह सब उन्होंने उत्कृष्ट साधक या महासुख के प्रति असाधारण जिज्ञासु या भक्त बनकर ही यह सब किया।

विद्यापित को ग्रसाधारण विश्वास था कि लौकिक लोका कंगायन से ही सखी रूप में जीव नित्य लीला में प्रवेश पा सकता है ग्रन्यथा महासुख की लालाओं में पुरुष को लीला भवन के द्वार पर ही 'प्रवेश निषेध' देखकर प्रवेश के लिए भ्रत्यन्त संशक्तित हो जाना 'पड़ेगा ! वस्तुतः मक्त ग्रद्देतवादियों की तरह स्वयं को मगवान में मिलाकर एकत्व नहीं चाहता। वह तो भ्रपना श्रस्तित्व स्वतंत्र रखना चाहता है भीर ग्रपने स्वतंत्र ग्रस्तित्व से ही मगवान की लीलाओं का ग्रानंद उठाना चाहता है। एक ग्रत्यन्त महत्वपूर्ण सत्य यह भी सामने ग्राता है कि चैतन्य के बाद वैष्णव मक्त कियों में यह विश्वास ग्रसाधारण गित से बढ़ा कि प्रत्येक व्यक्ति में कृष्ण का स्वरूप है, जो लौकिक भावना या लौकिक जीवन से मिला है। लौकिक जीवन में दूसरा तत्व रूप राधा का ग्रंश है। ग्रतः इस भावना ने ग्रौर श्रिष्ठ तीव्रता पकड़ी कि प्रत्येक व्यक्ति कृष्ण है ग्रौर प्रत्येक नारी, जो रूपवती है, राधा है ग्रौर विद्यापित ने शिवासिह तथा लिखमारानी को इन्हीं कारणों से निरन्तर ग्रपने पदों में संबोधित किया है। इस प्रकार हिंदू तांत्रिकों का यह सिद्धान्त कि प्रत्येक पुष्प शिव है ग्रौर हर नारी शक्ति, ग्रसत्य नहीं है। बौद्ध दर्शन में वही शून्य या करणा, प्रज्ञा या उपाय के रूप में मिलता है। महाकवि विद्यापित ने इन्हीं सिद्धान्तों से प्रेरित होकर काव्य रचना की है। ग्रतः यदि चैतन्य पर इन भावनाग्रों का तांत्रिकी से ग्रसर पड़ा है, तो विद्यापित पर भी यह सब होना ग्रत्यन्त स्वामाविक है।

विद्यापित के राधाकृष्ण विषयक इसी हिष्टिकोण का समर्थन कर उनका भक्त के रूप में व्यक्तित्व स्पष्ट करते हुए एक विद्वान आलोचक ने एक राधाकृष्ण विषयक धारणा का स्पष्टीकरण किया है। उनके इस अवतरण से इस बात को पूर्ण बल मिलता है कि विद्यापित का राधाकृष्ण विषयक हिष्टिकोण उनके काव्य में किस रूप में आया है। 'कृष्ण व राधा रस व रित हैं केवल रिसक ही इसे जान सकते हैं। पुरुष व स्त्रों को पहले अपने को कृष्ण व राधा समक्तकर लौकिक रित करना चाहिए और धीरे धीरे लौकिक वासना को अलौकिक प्रेम में परिणित करना चाहिए। तब पुरुष को कृष्णत्व और स्त्री को राधात्व प्राप्त हो जायगा और लौकिक प्रेम अलौकिक प्रेम में वदल जायगा।'

इस प्रकार हमारे उक्त विश्लेषण् से विद्यापित का कृष्ण और राधा सम्बन्धी हिष्टिकोण स्पष्ट होता है और यह विचार तथ्य के ग्रधिक निकट पहुंचता है कि विद्यापित वैष्णव सगुण सहजिया सम्प्रदाय के किव थे और इस संप्रदाय पर बौद्ध तथा हिन्दू दर्शन का ही प्रमाव था। वस्तुतः इस सम्प्रदाय की दो घाराएं मानी जा सकती हैं:—

- १. एक वह, जो तांत्रिक प्रमाव से कम प्रमावित, शुद्ध समुएा वष्णव धारा है।
- २. श्रीर दूसरी वह, जो तांत्रिक प्रभाव से पूर्ण प्रमाधित, सगुण सहजिया वैष्णव धारा। इस तरह हम चैतन्य को पहली धारा का किव तथा चण्डीदास श्रीर विद्यापित को पूर्णतया सगुण वैष्णव सहजयान धारा के अनुयायी किव कह सकते हैं।

इस प्रकार वैष्णव सहजयान के अनुयायी मक्त किव विद्यापित ने इसीलिए लौकिक व म्रलीकिक प्रेम को सामान्य स्तर पर रख समान महत्व दिया और अपनी पदावली में निर्भीक होकर शृंगारिक पद लिखे । क्योंकि वे जानते थे कि यदि लौकिक प्रेम में मनुष्य मानसिक संतुलन रखे और स्वय को धनुशासित करें, तो वह लौकिक प्रेम म्बलीकिक या दिन्य प्रेम में बदल सकता है।

विद्यापित प्रेम को काम का ही एक रूप मानते हैं घौर उनकी हिन्द से काम ही महासुख प्राप्ति का एक मात्र माध्यम है। ग्रतः यह बात समक्ष में ग्राजाती है कि उन्होंने लौकिक प्रेम और काम ग्रादि के इतने खुले चित्र क्यों प्रस्तुत किये हैं। वस्तुतः कवि का मन प्रांगार के मूल माव काम के चित्रण में इसीलिए खूब रमा। विद्यापति : एक भक्त कवि १०१

सग्ण वैष्णव सहजयान के भक्त किव मन्ष्य को ही देवता मानते हैं अन्य किसी को नहीं। उनकी धारणा है कि मन्ष्य ही स्वयं कृष्ण का रूप है और उसे मानवीय लीलाओं के स्तर पर वर्णन करने में कोई संकोच अनुभव नहीं हो सकता। अतः इस धारा के अनुगामी जितने भी कवि हैं, वे सब कठोर साधक एवं भक्त हैं तथा उनके लिए काया साधना का ग्रसाधारण महत्व है। यहां कारण है कि विद्यापित ने पूर्ण भक्त होते हुए भी पदावली में इस प्रकार की रचना की । ऐसं पदों के सुजन से इस सम्प्रदाय के कवियों के रचना-शिल्प एवं व्यक्तित्व पर किसी भी प्रकार की कोई आँच सामान्यत: नहीं ही ग्रानी चाहिए। चन्डी-दास यदि स्वयं रामा धोबिन से कहते थे कि 'हे देवी तुम मेरे लिए रहस्योद्धाटिनी हो, तुम मुक्त शिव के लिए शक्ति के समान हो । तुम्हारा शरीर राघा का शरीर है। तो क्या इन मावनाओं को मात्र कामवासना प्रधान ही कहा जायगा? ग्रीर विद्यापित ने यदि इस धारा की मक्ति में ग्राकंठ निमग्न होकर नायिका के पथ में काव्य के गुलाब बिछाये तो क्यां उनमें विशुद्ध कामवासना ही कार्य कर रही थी ? बस सोचने में हम, यहीं गलती कर बैठते हैं श्रीर विद्यापित की शृंगारिक रचनाओं को लेकर यह ऊहापीह खडा करने लगते हैं कि वे घोर श्रुंग।रिक कवि थे। वास्तव में विद्यापति जिस सगुण सहजिया सम्प्रदाय के थे उसकी मक्ति सम्बन्धी ग्रिभिव्यक्ति का माध्यम ही श्रृंगार था भीर यही कारण था कि विद्यापित ने अपने वर्ण्य विषयों में भ्रंगार के उत्तान चित्रों के माध्यम से लौकिक रित को अलौकिकत्व प्रदान करने के लिए ही यह माध्यम अपनाया । म्रालोचक प्राय. उनके काव्य की ऊपरी टालमटोल करके ही उन्हें घोर श्रृंगारिक का खिताब दे देते हैं। किव के जीवन-दर्शन और उसकी मूल परिस्थितियों के अन्तराल तक जाने का स्वला प्रयास भी नहीं करते । इसलिए ग्रालोचकों से हमारा विनम्न निवेदन है कि वे ग्रनाविल दृष्टि जुटाकर एक बार फिर इस प्रतिमा सम्पन्न किन के काव्य का अध्ययन करें। उसके काव्य का सम्यक् परिशीलन, यदि विद्यापित के राधा-कृष्ण सम्बन्धी प्रोमलीला विषयक दृष्टिकीए। को समक्ष वैष्णाव सगूरा सहजयान के परिप्रेक्ष्य में हो. तो कवि के सम्बन्ध में स्थापित घीर श्रुंगारिक धारणा का सहज निराकरण हो सकेगा। मागवत धरम्परा राधा से सम्बन्धित नहीं हो सकती। स्रतः विद्यापति के राधा-कृष्ण विषयक हष्टिकोण के लिए हमें गीत गोविंद की परंपरा का ही आश्रय लेना पड़ेगा श्रीर इस परंपरा का सीधा सम्बन्ध मी वैष्णुव सगुरा सहजयान से ही था। वैष्णव सगुरा सहअयान धारा के भक्त किव होने से उनके द्वारा विशात श्रृंगार में सीमा, संकोच तथा मर्यादा जन्य वह पवित्रता (हमारे हृष्टि कोगा से) नहीं रह गई जो हमें सुर के काव्य में देखने को मिलती है। यद्यपि उसकी पवित्रता में विद्यापित की श्रीर से श्रांशिक कमी भी नहीं थी परन्तू जीवन के व्याबहारिक पक्ष, एवं नैतिक मान्यता को आधार बनाकर जब हम उनके काव्य का मुल्यांकन करेंगे तो हमें उनका काव्य केवल उत्तान भूंगारिक ही भूंगारिक दिखाई पड़ेगा श्रौर उनका व्यक्तिस्व केवल भूंगारिक बन कर ही रह जायगा। वस्तुत: उनके सम्प्रदाय के भक्ति अन्य सिद्धान्तीं को स्राधार बनाकर हम उनके काव्य का प्रध्ययन करें, तो हमें स्पष्ट होगा कि उनके मक्ति सिद्धान्तों की तह में उनका सारा श्रृंगार मूछित पड़ा है।

उक्त समस्त विवेचन के आधार पर यह निर्णय निकला कि वैष्णुव सगुण सहजयानी मक्त होने से सम्प्रदाय के सिद्धान्तों के आधार पर ही (जिन्हें हमने ऊपर स्पष्ट किया है) उन्हें अपनी पदावली की रचना करनी पड़ी। इसलिए महासुख के कामी भक्त किव विद्यापित ने यदि अपनी शक्ति रूपी नायिका के पथ में गुलाव ही गुलाव विद्याए, सघ:स्नाता को लुक द्विप कर देखा, विना कांटों के फूल खिलाए, राधा को

डॉ० हरीश

रात भर तड़पाया, उसके नेत्रों में संपूर्ण रात्रि को ही समा जाने दिया, श्रिमसार कराए, रित प्रवीरणा बनाने के लिए दूती शिक्षा दिलवाई, सौंदर्य में श्राकंठ निमग्न होकर काव्य लिखा, संयोग श्रृंगार के मार्मिक चित्र उरेहे, संयोग में डूब डूब कर गाया और गा गा कर डूबे तथा विलास की मामग्री प्रस्तुत की, तो उनका क्या दोष था ? भले ही श्रालोचक उनके श्रंतर्जगत के वर्णन को हृदयग्राही न कहे, पर उनकी वर्णन विदग्धता तो निश्रति है।

राज दरबार से प्रमावित एवं राज्याश्रित होने के कारण भी उन्होंने अपने आश्रयदाता के लिए भूं गार लिखा और राधा-कृष्ण के संयोग के खुल कर वर्णन किए। केवल अभिव्यक्ति के ऊपरी मूल्यांकन से व्यक्तित्व का इसना सस्ता निबटारा कैसे किया जा सकता है ? आज के प्रगतिवादी कवि मले महलों में बैठकर भौंपड़ी की कल्पना में साहित्य रचना करें ग्रीर उनके व्यक्तित्व पर फिर भी कोई लांछन न हो। श्राज के प्रयोगवादी कवि श्रति यथार्य को काव्य का विषय बनाकर सरेलिजम में श्रत्यन्त भर्दे श्रीर नंगे वर्शन करें ग्रौर फिर भी श्रोष्ठ कवियों के खिताब पाये। समाज में विकत ग्रह ग्रीर काम विकृति "परवर्टेंड सैक्स" के दुषित वर्णन को काव्य का जामा पहनायें और उस पर मनोविज्ञान सम्मत होने की दुहाई दें, तो वे साहित्यकार क्षम्य हैं। ग्राज का ६० प्रतिशत साहित्य ग्रपनी हर विद्या में समाज के सामने विकट सैक्स के ग्रनेक नगे व खुले चित्र उतारे ग्रौर उसे सरकार विविध उपाधियों तथा पुरस्कारों से सम्मानित करे, यह कैसी विप्रतिपति है। पर यह सब ग्राज क्षम्य है क्योंकि उनके पास सुजन का लाइसेंस है और विद्वान आलोचक उसे यथार्थ और जीवन का वास्तविक चित्रण कहकर पचा रहे हैं । यदि मानसिक कुठाओं और ग्रंथियों से पीड़ित साहित्य का भी जब सत्साहित्य के नाम पर स्वागत हो रहा है तब श्रालोचना के सभी प्राचीन मानदण्ड उनके लिए किस खेत की मूली है। उनका चिन्तन, कान्टेंट, फार्म, अनुभित, भौर सींदर्यबोध उनका अपना एवं मौलिक है। उन्हें पूराना लिखा सब बेहद कुरूप भौर 'आउट डैटेड लगता है तो क्या कीजिएगा? यों भी उन्हें आप कुछ भी कह लीजिए। अपने व्यक्तित्व निर्माए। का भी उन्हें कोई डर नहीं। कालान्तर में उनका मृत्यांकन कैसा भी हो, उसकी उन्हें क्या भीति ? ग्रान का साहित्यकार तो ग्रांख खोलकर जो देख रहा है उसे पचाता चला जा रहा है, उगलता चला जा रहा है। श्रीर यह सब हमें सहज स्वीकार्य है। यो भी साहित्य देवता का पेट तो समूद्र है उसमें सीपी सेवार के साथ मुक्ता रत्न भी तो पड़े रहते हैं। बस ग्रालोचना की तेजधार वाली तलवार तो प्राचीन कवियों के "ग्राउट डैटेड" कान्टेंट ग्रीर फार्म के लिए है।

इस प्रकार हम एक बार फिर अपनी इस बात को दुहराना चाहेंगे कि प्रत्येक किय को समभने के लिए हमें उसके समय, जीवन दर्शन और मूलभूत परिस्थितियों की ओर से आंख नहीं मूद लेनी चाहिए। उनका उसके कर्तृत्व पर गहरा प्रभाव पड़ता है। विद्यापित भक्त किय थे और वैष्णव सगुरा सहजिया भक्त थे और उनकी साधना श्रृंगारमधी थी।

एक बात और कहना चाहते हैं कि हमारे मारतीय दर्शन के विभिन्न सम्प्रदायों के मूल ग्रन्थ क्या एक स्वर से यह कहते हैं कि ब्रह्म को प्राप्त करने का केवल एक ही साधनात्मक रास्ता है ? और यदि ऐसा है तो फिर कबीर ने स्वयं को "राम की बटुरिया" सूर ने कृष्ण का सखा, तुलसी ने राम का दास और मीरा ने कृष्ण को पित कहकर साधना क्यों की ? ग्राधुनिक रहस्यवादी उसे अव्यक्त ब्रह्म बनाकर प्राप्त करना चाहते हैं। तो फिर विद्यापित को क्या यह ग्रधिकार नहीं था कि वे इस साधना को शुंगार के

१०३

माध्यस से ब्यक्त कर अपने साध्य को प्राप्त करें। उन्हें घोर श्रुंगारिक कहना क्या इस मक्त साधक का घोर अपमान करना नहीं होगा? क्या ऐसा कहकर हम उसके व्यक्तित्व, जीवन दर्शन और मूल पिरिस्थितियों के लिए अपनी मारी अज्ञता प्रदिश्चित नहीं करेंगे? उत्तर पाठक के विचारों पर ही छोड़ रहे हैं। यों हम साख मूंद कर विद्यापित को कैसे श्रुंगारिक, मात्र काम और विलास की सामग्री प्रस्तुत करने वाला कह दें? यह बात दूसरी है कि जनता पर उनके काव्य का क्या प्रमाव पड़ा और अध्येताओं पर क्या ? पर यह स्पष्ट है, उनके सम्प्रदाय ने उनके मृजन को कभी भी अपनील करार नहीं दिया, अन्यथा चैतन्य की उनके पदों को परम तन्मयता से गा गाकर मूंखित हो जाने वाली बात केवल मज़ाक बनकर रह जाती।

विद्यापित को घोर श्रुंगारिक सिद्ध करने में ब्रालोनकों द्वारा कही इस ब्रन्तिम बात को हम विज्ञा पाठकों के समक्ष रखकर प्रस्तुत विश्लेषण का समापन करना चाहेंगे। ब्रालोचकों ने यह लिखा है कि विद्यापित ने ब्रपने रचना काल में जितने भी श्रृंगारिक वर्णन लिखे उसका उन्हें ब्रन्तिम समय में भारी दु:ख हुआ। जिसे उन्होंने भगवान शंकर पर रची नचारियों में स्पष्ट किया—

> जावत जनम निह तुम्र पद सेविनु जुवती मनिमय मेलि म्रमृत तिजि किए हलाहल पीयल सम्पद म्रापदहि फेलि

श्रीर ग्रन्त में उन्हें बड़ी ग्लानि हुई--

सांभ क वेरि सेवकाइ मंगइत हेरइत तुव पद लाजे

ग्रीर

कखन हरब दुख मोर है भोलानाथ

जनत पदों द्वारा किव विद्यापित ने भगवान शंकर को सम्बोधित कर ग्रपनी लघुता स्पष्ट की है और कुछ पश्चाताप किया है, यह स्पष्ट होता है, पर इससे तो उनके भनत के व्यक्तित्व को ग्रीर ग्रसाधारण बल मिलता है।

प्रमाण के लिए, एक सशकत उदाहरए। लें; रामचरित मानस के रचियता तुलसीदास जैसे महान् किव का मृजन देखिये। पूर्ण मर्यादा संपृक्त एवं श्रृंगार को उत्तानता से एकदम असंपृक्त । रामचरित मानस साहित्य का रस सिद्ध काव्य है। तो फिर तुलसी को 'विनय पित्रका' क्या है? दीनता, लघुता, मान मर्थता, भय, पश्चाताप, आत्मग्लानि और मनोराज्य से सने भावों का सुन्दर गीतकाव्य। पर उसकी लिखने की उन्हें क्या आवश्यकता पड़ी थी? उन्होंने विद्यापित की मांति कहीं भी घोर श्रृंगार नहीं लिखा फिर काम का और वासनाओं का उन्हें क्या भय था? अपने उत्तम कमों को उन्होंने बुरा कहा। उन्हें स्वयं पर बड़ी आत्मग्लानि हुई और उन्होंने इस सारी आत्मवेदना को 'विनय पित्रका' में उभारा तो इससे उनका मक्त मर कहाँ गया? इससे तो उन्हें ग्रीर अधिक भक्त के रूप में वैशिष्ट्य प्राप्त हुआ है। अतः यदि इसे भक्त की विशालता और आराध्य के समक्ष स्वयं को छोटा मानने तथा उसके समक्ष अपने अपराधों को रखकर क्षमा यावना करने का बड़प्पन कहा जाय तो कौनसी असंगति है?

एक बात विद्यापित के लिए धीर कही जा सकती है कि वे वैष्णव नहीं, शैव या शिव भक्त थे क्योंकि उन्होंने नचारियों में शिव पर पद लिखे हैं, पर शिव के साथ गंगा पर भी तो पद लिखे हैं और उनके लिए तो किंबदंति भी है कि श्रपने श्रंतिम समय में जब वे बीमार पड़े तो कहीं आ जा नहीं सकते थे। दुसी होकर उस भक्त किंव ने गंगाजी की प्रार्थना की कि वे उनके श्रन्तिम समय में स्वयं चलकर एक श्रमृतमय स्पर्ध दे दें; तो कहते हैं, भगवती-भागीरथी ने स्वयं किंव के द्वार पर जाकर लहरों का पावन स्पर्ध इस भक्त को देकर उसका कल्याण कर दिया। इस हिंदि से उन्हें शिव मक्त या शैव न कह कर गंगा का भक्त क्यों न कहा जाय?

यों तुलसीदास जी ने श्रपनी कृतियों में ग्रनेक देवताश्रों की स्तुति उपासना की है तो वे शैव, शाक्त, वैष्णव ग्रादि सभी एक साथ क्यों नहीं हो गये ? कहीं ऐसा करने से भक्त का संप्रदाय और उपास्य बंदल सकता है ? ऐसा कहना केवल एक खींचातानी मात्र होगी। वस्तुतः वे तुलसी की ही मांति ग्रपने संप्रदाय के महान किव थे।

इसके ग्रितिरक्त महाकवि तुलसीदास का महामुख प्राप्त करने का माध्यम प्रृंगारिक नहीं था, वह सबका मन भावन था। जबिक हमारे ग्रालोच्य कृति विद्यापित का माध्यम तो केवल मात्र शिक्त व शिव या राधाकृष्ण के हास-विलास, रित व ग्रन्य लीलाग्रों का वर्णन ग्रानन्द ही था। यही मार्ग उन्हें उचित जान पड़ा ग्रीर परम्परा से यह मार्ग स्वीकार करने के लिए उन्हें बाध्य होना ही पड़ा। ग्रन्यथा विद्यापित जैसा रस सिद्ध ग्रीर प्रबुद्ध किव वया स्वयं ग्रपने युग में इतना भी नहीं सोच सकता था कि श्राने वाली पीढ़ियां उसको ग्रपनी इन कृतियों पर क्या उपाधियाँ देगी ग्रीर उसके पदों के क्या २ ग्रथं लगाये जायेंगे। जान बूफ्तकर कोई किव ग्रपने रचना विषयों को किस प्रकार ग्रश्लीलत्व की ग्राग में भोंक सकता है ? वस्तुतः वे स्वयं ग्रपने वर्ण्य विषय को ग्रीचित्य की सीमाग्रों में प्रतिष्ठित ग्रीर श्रेष्ठ मानते थे।

ये सभी बातें विद्यापित की पदावली को ही लेकर उठीं और संभवतः विद्वानों ने अपना निर्णय भी उनके पदों पर ही दिया है, पर हम आलोचकों के सामने विचम्रता से इस बात को भी रखने का प्रयत्न करना चाहते हैं कि अभी विद्यापित के पदों का वैज्ञानिक और प्रामास्मिक पाठ ही कहां उपलब्ध होता है ? इस और पाठ विज्ञान के संधाताओं को विशेष गंभीरता से सोचना चाहिये। नहीं तो विद्यापित के अप्रमाणिक, असम्पादित पदों से और भी न जाने कितनी आन्तियां फैलाई जा सकती हैं।

विद्यापित का विशुद्ध भक्त के रूप में व्यक्तित्व प्रस्तुत करने की एक हृष्टि हमने प्रस्तुत की है। हमने प्रपनी बात कही है, इससे विद्वान ग्रसहमत मी हो सकते हैं, पर ग्रध्ययन को ग्रपनी दिशा ग्रौर चितन में किसी मौलिक पहलू को लेकर ग्रपनी बात कहने का हक तो सभी को है। पाठक यही समभ, इसे पढ़लें तो हम ग्रपना श्रम कृत कार्य समभोंगे।

## महाकवि धनपालः व्यक्तित्व एवं कृतित्व

वचन श्री धनपालस्य चन्दनं मलयस्य च । सरसं हृदि विन्यस्य कोऽभूज्ञाम न निर्वृतः ॥

(धनपाल कवि के सरस वचन और मलयगिरि के सरस चन्दन को अपने हृदय में रखकर कौन सहृदय तृष्त नहीं होता।)

संस्कृत माणा के गद्यकान्य का श्रेष्ठ प्रतिनिधित्व करने वाले तीन महाकवि, विद्वज्जनों में ग्रत्यन्त विख्यात हैं-दर्जा, सुबन्धु ग्रौर बाण । सस्कृत-गद्य साहित्य की एक प्रौढ रचना "तिलकमञ्जरी" के प्रसेता महाकवि धनपाल भी उस कवित्रयी के मध्य गौरवपूर्स पद पाने के योग्य हैं।

धनपाल, संस्कृत और प्राक्नत माथा के प्रकाण्ड पण्डित थे। अपने प्रौढ ज्ञान के कारण वे "सिद्धसार-स्वत धनपाल" के नाम से प्रसिद्ध थे। उन्होंने गद्य और पद्य, दोनों में अनेक रचनायें की हैं, किन्तु उनकी "तिलकमञ्जरी" अपने शब्द सौन्दर्य, अर्थगाम्भीयं, अलङ्कार नैपुण्य, वर्णन वैचित्र्य, रस-रमणीयता और भाव प्रविण्ता के कारण, लगभग एक हजार वर्षों से विद्वानों का मनोरञ्जन करती चली आ रही है। प्रायः सभी आलोचक "तिलकमञ्जरी" को "कादम्बरी" की श्रेणी में बिठाने के लिए एक मत हैं।

जीवन परिचय तथा समय—गद्य काव्य की परम्परा के अनुसार किन ने तिलकमञ्जरी के प्रारम्भिक पद्यों में अपना तथा अपने पूर्वजों का परिचय दिया है। इसके अतिरिक्त, प्रभावक चरित (प्रभाचन्द्राचार्य) के "महेन्द्रसूरि प्रबन्ध," प्रबन्ध चिन्तामणि (मेक्तुङ्काचार्य) के "महाकिव धनपाल प्रबन्ध" सम्यवत्व-सप्तिका (मंघितिलक सूरि) मोज प्रबन्ध (रत्न मन्दिर गिएा), उपदेश कल्पवल्ली (इन्द्र इंसगिएा), कथारत्नाकर (हेम विजय गिएा), आत्मप्रबोध (जिनलाम सूरि), उपदेश प्रासाद (विजय लक्ष्मी सूरि) आदि ग्रन्थों में किन का परिचय स्पष्ट रूप से उपलब्ध होता है। उ

धनपाल, उज्जयिनी के निवासी थे। ये वर्ण से ब्राह्मरण थे। इनके पितामह 'देर्वाष" मध्यदेशीय सांकाश्य नामक ग्राम (वर्तमान फ़रुखाबाद जिला में 'संकिस" नामक ग्राम) के मूल निवासी थे श्रीर उज्ज-यिनी में ग्रा बसे थे। इनके पिता का नाम था सर्वदेव, जो समस्त वेदों के ज्ञाता ग्रीर क्रियाकाण्ड में पूर्ण निष्णात थे। सर्वदेव के दो पुत्र-प्रथम धनपाल ग्रीर द्वितीय शोमन, तथा एक पुत्री-सुन्दरी थी।

१---'तिलकमञ्जरी' पराग टीका, प्रकाशक, लावण्य विजय सूरीश्वर ज्ञान मन्दिर, बोटाद (सौराष्ट्र) (संकेत-तिलक॰ पराग॰) पृष्ठ २४, प्रस्तावना में लिखित।

२—'समस्यामर्पयामास सिद्धसारस्वतः कविः' प्रमावक चरित, सिघी जैन ग्रन्थमाला, ईस्वी सन् १६४०

३—तिलकमञ्जरी, पद्य नं• ५१, ५२, ५३

४—तिलक० पराग० प्रस्ताविक पृष्ठ २६

धनपाल ने बचपन से ही ग्रभ्यास करके सम्पूर्ण कलाओं के साथ वेद, वेदाङ्ग, स्मृति, पुराण आदि का प्रगढ़ अध्ययन किया । इनका विवाह 'धनश्री' नामक अतिकुलीन कन्या के साथ हुआ ।

कहा जाता है कि धनपाल के श्रनुज शोभन ने महेन्द्र सूरि के निकट जैन-दीक्षा स्वीकार की थी। धनपाल यद्यपि कट्टर ब्राह्मरा थे किन्तु अपने अनुज से प्रभावित होकर भ्रन्त में उन्होंने भी जैन धर्म स्वीकार किया।

धनपाल, मालव देश के अधिपति धाराधीश मुञ्जराज (वि० सं० १०३१-१०७५) तथा उनके आतृ पुत्र भोजराज के सभापण्डित थे। मोजराज का राज्याधिरोहण काल वि० सं० १०७५ है। अतः धनपाल का समय निश्चित रूप से विक्रम की ११ वीं शताब्दी समक्तना चाहिए। २

रचनायें—धनपाल ने संस्कृत और प्राकृत में अनेक रचनायें की हैं। उनकी प्राकृत को रचनाओं में ''पाइयलच्छी नाममाला'' ''ऋषम पल्चाशिका<sup>3</sup>'' और 'वीरथुई' प्रसिद्ध हैं।

ऋषम पञ्चाशिका और दीरथुई में कमशः भगवान् ऋषभदेव स्रीर महावीर की स्रवेक पद्यों में स्तृति की गई है।

संस्कृत में जो स्थान ग्रमरकोश का है, प्राकृत में वही स्थान पाइयलच्छी-नाम माला का है। धनपाल ने ग्रपनी छोटी बहन सुन्दरी के लिए विक्रम सं० १०२६ (ई० सन् ६७२) में धारा नगरी में इस कोश की रचना की थी। प्राकृत का यह एक मात्र कोश है। व्यूलर के ब्रनुसार इसमें देशी शब्द, कुल एक चौथाई हैं। बाकी तत्सम ग्रौर तद्भव हैं। इसमें २७६ गाथायें आर्या छन्द में हैं जिनमें पर्यायवाची शब्द दिए गए हैं।

इनके म्रतिरिक्त, सत्यपुरीय-महावीर-उत्साह, श्रावक विधि प्रकरण, प्राकृत नाम माला, शोभन स्तुति वृत्ति श्रादि ग्रन्थ भी उन्होंने लिखे हैं। भ्र शोभन स्तुति-वृत्ति, श्रपने श्रनुज शोभन सूरि द्वारा लिखित "शोमन स्तुति" पर धनपाल का टीका ग्रन्थ है।

तिलकमञ्जरी—धनपाल ने अनेक ग्रन्थों की रचना की किन्तु जिस ग्रन्थ की रचना से उन्हें सबसे अधिक यश मिला उसका नाम है-'तिलकमञ्जरी' यह संस्कृत भाषा का श्रेष्ठ गद्य काव्य है। इसमें विद्याधरी तिलकमञ्जरी ग्रीर समरकेतु की प्रणय-गाथा चित्रित की गई है। इस ग्रन्थ की रचना का

१--प्रबन्ध चिन्तामिए। (धनपाल प्रबन्ध) तथा प्रभावक चरित (महेन्द्रसूरि प्रबन्ध)

२—तिलक ० पराग ० 'प्रास्ताविक' पृ० २६

३---जर्मन प्राच्य विद्या समिति की पित्रका के ३३ वें खण्ड में प्रकाशित । ई० सन् १८६० में काव्य माला के सातवें भाग में, बम्बई से प्रकाशित । मावचूिंग ऋषम पञ्चाशिका के साथ वीरथुई, 'देवचन्द्र लाल माई ग्रन्थ माला' बम्बई की ग्रोर से सन् १६३३ में प्रकाशित.

४—गिब्रीर्ग व्यूलर द्वारा संपादित होकर गोएरिगंन (जर्मनी) से सन् १८७६ में प्रकाशित । गुलाब माई लालूमाई द्वारा संवत् १९७३ में मावनगर से प्रकाशित । पं० वेचरदास जी द्वारा संशोधित होकर, बम्बई से प्रकाशित ।

५--- तिलक ० पराग० पृ० २८.

उद्देश्य स्वयं किव ने इस प्रकार लिखा है—'समस्त वाङ्मय के ज्ञाता होने पर भी जिनागम में कही गई कथाग्रों के जानने के उत्सुक, निर्दोष चरित वाले, सम्राट् भोजराज के विनोदन के लिए, मैंने इस चमत्कार से परिपूर्ण रसों वाली कथा की रचना की। (तिलकमञ्जरी, पद्य नं० ४०)

कहा जाता है कि तिलकमञ्जरी की समाप्ति के पश्चात् मीजराज ने स्वयं इस ग्रन्थ की ग्राद्यो-पान्त पढ़ा। ग्रन्थ की ग्रद्भुतता से प्रमावित होकर भोजराज ने घनपाल से यह इच्छा व्यक्त की कि उन्हें इस काव्य का नाथक बना दिया जाय। इस कार्य के उपलक्ष में किव को ग्रपिरिमित धनराशि उपहार में प्रदान किए जाने का ग्राश्वासन मी दिया गया, किन्तु धनपाल ने ऐसा करने से श्रस्वीकार कर दिया। इस पर भोजराज ग्रत्यन्त कुद्ध हो गए श्रीर तत्काल उन्होंने वह समस्त रचना ग्राग्नदेव को भेंट कर दी। इस घटना से धनपाल ग्रत्यन्त उद्विग्न हो गए। उनकी नौ वर्ष की बाल पण्डिता पुत्री ने उनके उद्वेग का कारण जानकर, उन्हें धीरज बन्धाया ग्रीर तिलकमञ्जरी की मूलप्रति का स्मरण करके उसका ग्राथा भाग पिता को मुंह से बोल कर लिखवा दिया। धनपाल ने शेष आधे माग की पुनः रचना करके तिलकमञ्जरी को सम्पूर्ण किया।

यद्यपि समस्त कथा गद्य में कही गयी है किन्तु ग्रन्थ के प्रारम्भ में ग्रनेक वृत्तों में ५३ पद्य हैं। इनमें मंगलाचरण, सज्जन स्तुति एवं दुर्जनिन्दा, किववंश परिचय ग्रादि उन सभी बातों का वर्णन है जिनका शास्त्रीय हिंदर से गद्य काव्य के प्रारम्भ में वर्णन होना चाहिए। इस पद्यों में धनपाल ने ग्रपने ग्राश्रयदाता सम्राट्, उनके परमार वंश ग्रीर उनके पूर्वजों श्री बैरिसिंह, श्री हर्ष, सीयक, सिन्धुराज, वाक्पितराज का भी वर्णन किया है।

तिलकमञ्जरो ग्रीर कादम्बरो की तुलना—कादम्बरी तथा तिलकमञ्जरी में ग्रनेक प्रकार से समानता है। सच बात तो यह है कि तिलकमञ्जरी की रचना ही कादम्बरी के ग्रनुकरण पर है। तिलकमञ्जरी की किव प्रशस्ति में जितना ग्रादर धनपाल ने कादम्बरीकार बाण को दिया, उतना किसी ग्रन्य दूसरे किव को नहीं। ग्रपने से पूर्ववर्ती प्रायः सभी किवयों का यशोगान, धनपाल ने एक एक पद्य में किया है किन्तु बाण का दो पद्यों में। (तिलकमञ्जरी पद्य नं० २६, २७)

शास्त्रीय हिंदिकोण से तुलना करने पर दोनों कथाओं में अत्यधिक साम्य प्रतीत होता है। किंव किल्पत होने से कादम्बरी मी कथा है और तिलकमञ्जरी भी। <sup>3</sup> जैसे कादम्बरी में मुक्तकादि चारों प्रकार की गद्य का प्रयोग होने पर मी 'उत्कलिकाप्राय' गद्य की बहुलता है उसी प्रकार तिलकमञ्जरी में भी। <sup>8</sup>

१---प्रबन्ध चिन्तामणि (धनपाल प्रबन्ध)

२ -- 'कथायां सरसं वस्तु गद्यैरेव विनिर्मितम् । क्विचिदत्रभवेदार्शा क्विचिद् वक्त्रापवक्त्रके । आदी पद्य नमस्कारः खलादेर्वृतकीर्तनम् । ..... क्विचे क्विचित् क्विचित् क्विचित् साहित्य दर्शेगा, ६, ३३२-३३४

३--- 'आरव्यापिकोपलब्धार्था प्रबन्ध कल्पना कथा' ग्रमरकोण'।

४— 'वृत्तगन्धोजिभत गद्य मुक्तक वृत्तगन्धि च । भवेदुस्कालिकाप्रायं चूर्णकञ्चचतुर्विधम् ॥ ग्राद्यं समासरिहतं वृत्तं भागयुतं परम् । भन्यद्दीर्यं समासाद्यं तुर्यञ्चाल्पसमासकम् ॥' साहित्य दर्पण् ६, ३३०, ३३१

कादम्बरी का नायक चन्द्रापीड, श्रमुकूल एवं घीरोदात्त है। तिलकमञ्जरी का नायक समरकेतु भी श्रमुकूल एवं घीरोदात्त है। कादम्बरी की नायिका गन्धवों के कुल में उत्पन्न, कादम्बरी, विवाह के पहले परकीया एवं मुग्धा तथा विवाह के पश्चात् स्वकीया एवं मध्या है। इसी प्रकार तिलकमञ्जरी की नायिका विद्याधरी तिलकमञ्जरी पहले परकीया एवं मुग्धा तथा पश्चात् स्वकीया एवं मध्या है। कादम्बरी में, पूर्वार्ड में तथा कुछ उत्तरार्ड में 'पूर्वराग विप्रलम्म श्रृगार, तथा श्रेष उत्तरार्ध में 'करण विप्रलम्म श्रृगार' प्रधान रस है। कादम्बरी और प्रधान रस है। तिलकमञ्जरी में केवल 'पूर्वराग विप्रलम्म श्रृगार' ही प्रधान रस है। कादम्बरी और तिलकमञ्जरी दोनों की पाञ्चांली रीति और माधुर्य गुण है।

दोनों कथाओं का प्रारम्म पद्यों से होता है। इन पद्यों के विषय सज्जन-दुर्जन-स्तृति निन्दा, कवि-वंश वर्णन ग्रादि भी समान हैं। इन पद्यों में बारण ने 'कथा' के सम्बन्ध में ग्रपने विचार प्रकट किए हैं। धन-पाल ने भी इन प्रारम्भिक पद्यों में गद्य, कथा ग्रौर चम्पू के सम्बन्ध में ग्रपनी धाररणा स्पष्ट की है। दोनों कथाओं में गद्य के बीच में कुछ पद्यों का प्रयोग किया गया है। ४

कादम्बरी तथा तिलकमञ्जरी के कथानक में भी यत्र तत्र समानता दिखाई देती है। कादम्बरी में उज्जयिनी के राजा तारापीड़ और उनकी परनी विलासवती, निःसंतान होने के कारण अत्यन्त दृःखी हैं।

२--कादम्बरी-कल्पलता टीका (हरिदास सिद्धान्त वागीश भट्टाचार्य) 'साहित्य दर्पेष्य' का स्वरूपनायिकादि निरूपरा तथा तिलकमञ्जरी (पराग टीका) की प्रस्तावना ।

'परकीया द्विधा श्रोक्ता परीढा कन्यका तथा। कन्या त्वजातोपयमा सलज्जा नवयीवना। श्रथमावतीर्गा यौवनमदनविकारा रतौ वामा। कथिता मृदुश्च माने समधिकलज्जावतो मुग्धा।। परिणयात् परन्तु स्वकीया मध्या च मन्तव्या, 'साहित्य दर्गण'

'यत्र तु रतिः प्रकृष्टा नाभीष्टः मुपैति विप्रलम्भोऽसौ'

'श्रवणाद्दर्भनादवापि मिथ: संरूढरागयो: । दशाविशेषो . योऽप्राप्नौ पूर्वराग: स उच्यते ।'

'यूनो रेकतरस्मिन् गतवित लोकान्तरं पुनर्लभ्ये । विमनायते यदेकस्तदा सवेत् करूराविष्ठलभ्माख्यः ।। चित्तद्रवी भावमयो ह्लादो माधूर्यं मूच्यते'

'समस्तपञ्चषपदोबन्धो पाञ्चालिका मतां' साहित्य दर्पण

३--कादम्बरी पद्य नं० ८, ६ तथा तिलकमञ्जरी पद्य नं० १५, १६, १७, १८.

४—कादम्बरी—'स्ततमश्र् स्नातः….'शुक प्रसंशा प्रकरण (पूर्वभाग-कथामुख)

'दूर मुम्तालतया · · · ' मदनाकुलमहास्वेतावस्था प्रकरण (पूर्वभाग-कथा)

तिलक मंजरी—'यस्य दोष्णि स्फुरद्धेती ……' 'लतावनपरिक्षिपे ……' मेघवाहन नृप वर्णन प्रसंग 'अन्तर्दग्धागुरुणुचादाप ……' 'इष्ट्या वैरस्य वैरस्य … ' भेघवाहन नृप वर्णन प्रसंग 'आद्यश्रोणिदरिद्रमध्यसरणि ……' रानी मदिरावती का वर्णन । 'विपदिव विरता विभावरी ……' बंदिगान.

१---'ग्रनुकूल एकनिरतः'

<sup>&#</sup>x27;ब्रविकत्थनः क्षमावानतिगम्मीरो महासत्त्वः । स्थे यान्तिगूढमानो घीरोदात्तो हढ् व्रतः कथितः ॥

विलासवती ने महामारत के इस कथन को सुन रखा था कि—'सन्तानहीन जनों को मुत्यु के पश्चात् पुण्य लोक नहीं मिलता, वर्योंकि पुत्र ही अपने माता-पिता की 'पुम्' नामक नरक से रक्षा करता है।' १

तिलकमञ्जरी में—अयोध्या के राजा मेघवाहन और उनकी पत्नी मदिरावती, अनपत्यता के कारण दुः ली है। इसी प्रकरण में, गुरुओं के द्वारा राजा को इस प्रकार मानो संबोधित किया गया है—'हे विद्वन ! अन्य प्रजाजनों की रक्षा से क्या लाभ, पहले 'पुम्' नामक नरक से अपनी रक्षा तो कीजिए।

पुत्रोत्पत्ति के निमित्त, दोनों कथाग्रों में समानरूप से देवताश्रों की पूजा, ऋषिजनों की सपर्या, गुरूजनों की मिवत श्रादि का विधान बताया गया है।

तिलकमञ्जरी के, अयोध्या नगरी के बाहर उद्यान में मुशोभित शुकावतार नामक सिद्धायतन (जैन मन्दिर) की तुलना, कादम्बरी में उज्जयिनी के महाकाल मन्दिर से की जा सकती है। भोजराज ने धनपाल से, अपने को तिलकमञ्जरी का नायक बनाने के साथ साथ शुकावतार के स्थान पर 'महाकाल' यह परिवर्तन करने की इच्छा भी प्रकट की थी।

कादम्बरी, जैसे लौकिक एवं दिव्य कथानक का सम्मिश्रण है उसी प्रकार तिलक मंजरी में भी लौकिक एवं श्रलौकिक पात्रों के कथानक का संयोजन किया गया है। विद्याधरी तिलकमञ्जरी, ज्वलज-प्रभ नाम का वैमानिक, नन्दीश्वर नाम का द्वीप उसमें रितविशाला नाम की नगरी, सुमाली नाम का देव तथा स्वयंप्रमा नाम की उसकी देवी, क्षीरसागर से निकला चन्द्रातप नाम का हार, प्रियं क्षु सुन्दरी नाम की देवी वेताल झादि, तिलकमञ्जरी में, श्रलौकिकता का प्रतिनिधित्व करते हैं।

शैली की दृष्टि से भी दोनों कथाओं में पूर्याप्त समानता है। प्रत्येक घटना तथा वर्शन को शब्द तथा अर्थ के विविध अलंकारों से बोक्तिल बनाकर कहना; जैसा कादम्बरी में वैसा हो तिलक मंजरी में। वेसे तो वाण सभी अलंकारों के प्रयोग में प्रवीग है किन्तु 'परिसंख्यालंकार' पर उनका विशेष अनुराग है। राजा अद्भक तथा ताराषीड़ के वर्गन में उनके परिसंख्यालंकार का चमत्कार देखिए—'यस्मिश्च राजनि जित जगित परिपालयित महीं चित्रकर्मसु वर्गासङ्कराः, इतेषु के शप्रहाः ''(भूद्रक वर्गन)—'यस्मिश्च रातिन गिरीणां विपक्षना, प्रत्ययानां परत्वम् ''' (तारापीड़वर्गन)।

धनपाल भी परि संस्थालंकार के मत्याधिक प्रेमी हैं। मेघबाहन राजा के वर्णन में प्रयुक्त परि-संख्यालंकार कादम्बरी के उपर्युक्त परिसंख्यालंकार से म्रत्यन्त समानता रखता है— 'यिस्मिश्च राजन्यनुवित्त शास्त्र मार्गे प्रशासित वसुमित धातूनां सोपसर्गत्वम्, इक्षुणां पीडवम्, पक्षिणां दिव्यप्रहणम्, पदानां विग्रहः तिमीनां गलग्रहः, गूढ्चतुर्थकानां पादाकृष्टयः, कुकविकाव्येषु यतिश्रंशदर्शनम्, उद्धीनामवृद्धः, निधुवन-क्रीडासु तर्जनताडनानि । प्रतिपक्षक्षयोद्यतमुनि कथासु कुशास्त्रश्रवराम्, शारीगामक्षप्रसरदोषेण परस्पर बन्धव्यधमारिगानि, वैशेषिक मते द्रव्यप्राधान्यं गुणानामुपसर्जनभावो बमूत्र ।' (तिलक० पराग पृ० ६७-६८)

१—प्रपुत्राणां किल न सन्ति लोकाः शुमाः पुन्नाम्नो नरकात् त्रायत इति पुत्रः' -कादम्बरी-ग्रनपत्यता विषाद प्रकरणा।

२—'ग्रिखलमपि तत्प्रायेगां जीवलोकसुखमनुबभूव, केवलमात्मजाङ्गपरिष्वङ्ग निर्वृति नाध्यगच्छत्' 'विद्वन् ! किम परैस्त्रातैः, भात्मानं त्रायस्व पुन्नाम्नो नरकात् ।' -तिलकमंजरी मेघवाहन राज प्रकरण पृ० ७८-८०

तिलकमञ्जरों की विशेषतार्ये—बाए ने कादम्बरी में कथा के सम्बन्ध में ग्रपना मत व्यक्त करते हुए लिखा है—निरन्तर श्लेष घनाः सुजातयः' (काद॰ पदा १) ग्रथांत् गद्य काव्य रूप कथा को श्लेषा-लंकार की बहुलता से निरन्तर व्याप्त होना चाहिए। ऐसा प्रतीत होता है कि धनपाल के समय में कथा की निरन्तरश्लेषघकता' के प्रति लोगों की उपेक्षा हो चली थी। यही कारए है कि धनपाल ने तिलकमंत्ररी में (पद्य नं० १६) में लिखा कि — 'नातिश्लेषघना' श्लाघा कृतिर्लिपिरवाश्नुते—' ग्रथांत् ग्रधिक श्लेषों के कारए घन (गाइबन्ध वाली) रचना, श्लाघा को प्राप्त नहीं करती। उन्होंने यह भी लिखा है कि— 'श्रधिक लम्बे ग्रौर अनेक पदों से निर्मित समास की बहुलता वाले प्रचुर वर्एानों से युक्त गद्य से लोग घवड़ा-कर ऐसे मागते हैं जैसे व्याद्य को देखकर।' (तिलक॰ पराग॰ पद्य नं० १५)। उनका यह भी कहना है कि—-'गौडोरीति का ग्रनुसरए कर लिखी गई, निरन्तर गद्य सन्तान वाली कथा श्रोताश्रों को कव्य के प्रांत विराग का कारए बन जाती हैं ग्रतः रचनाश्रों में रस की ग्रोर ग्रधिक ध्यान होना चाहिएं (तिलक॰ पद्य नं० १७-१८)

धनपाल ने उपर्युक्त प्रकार से गद्य काव्य की रचना के सम्बन्ध में जो मत प्रकट किया है, 'तिलकमञ्जरी, में उसका उन्होंने पूर्णरूप से पालन किया हैं। दूसरे शब्दों में हम कह सकते हैं कि, तिलकमञ्जरी ने, कादम्बरी की परम्परा को सुरक्षित रखते हुए भी गद्य काव्य को एक ऐसा नया मोड़ दिया है जहां वह विद्वानों के साथ जन साधारण के निकट भी पहुंचने का प्रयत्न करता दिखाई देता है।

पन्यास दक्ष विजय गिंग ने दशकुमार, वासवदत्ता और कादम्बरी से तिलकमञ्जरी की विशेषता बताते हुए लिखा है कि विशेषार चरित में पदलालित्यादि गुणों के होने पर भी कथाओं की—ग्रधिकता के कारण सहृदय के हृदय में व्यग्नता होने लगजी है। वासवदत्ता में, प्रत्येक प्रक्षर में श्लेष, यमक, श्रनुपास ग्रादि प्रलंकारों के कारण कथाभाग गौष तथा विश्कुल श्ररोचक हैं। यद्यपि कादम्बरी उन दोनों से श्रेष्ठ है तथापि तिलकमञ्जरी कादम्बरी से भी श्रेष्ठ है, इस बात में थोड़ी सी भी ग्रत्युक्ति नहीं। उदाहरणार्थ—

१—पुण्डरीक के आप से चन्द्ररूप चन्द्रापीड़ के प्राणों के निकल जाने का वर्णन करने से कादम्बरी की कथा में ग्रापातत: ग्रमङ्गल है ग्रीर इस कारण करण विश्वलम्भ श्रृंगार इसका प्रधान रस है, किन्तु तलकमञ्जरी में प्रधान रस पूर्वरागात्मक विश्वलम्भ श्रृंगार है।

२—कादम्बरी में झगणित विशेषणों के झाडम्बर के कारण कथा के रसास्वाद में व्यवधान पड़ता है। तिलकमञ्जरी में तो परिगणित विशेषण होने के कारण वर्णन झत्यन्त चमत्कृत होकर कथा के झास्वाद को स्रोर स्रधिक बढ़ा देता है।

१—तिलक० पराग०--प्रस्तावना पृ० १४-१६.

३—कादम्बरी के वर्णन-प्रधान होने के कारण उसमें प्रत्येक वर्णन के उचित विशेषणों के गन्वे-पण में व्यस्त बाणभट्ट ने कहीं कहीं पर शब्द-सौन्दर्य की उपेक्षा की है, जबकि तिलकमञ्जरी में सर्वो-तोमुख काव्योत्कर्ष उत्पन्न करने के इच्छुक धनपाल ने परिसंख्यादि अलंकार वाले स्थलों में भी प्रत्येक पद में शब्दालकार का उचित समावेश किया है। जैसे अयोध्यावर्णन के प्रसंग में 'उच्चापशब्द शत्रु संहारे, न इस्तु विचारे। गुरूविती एां शासनो मन्त्या, न प्रभुशक्त्या। बृद्धत्यागशीको विवेकेन, प्रजोत्सेकेन। अवनिता-पहारी पालनेन, न लालनेन। अञ्चतकारुष्यः करचर्रो, न श्रर्ण। यहां प्लेषानुप्राणितपरिसंख्यालकार में भी प्रत्येक वाक्य में अन्त्यानुप्रास सुशोधित है।

इसी प्रकार 'सतारकावर्ष इव वेतालहिष्टिभिः, सोल्कापात इव निशितप्रासवृष्टिभिः' यहां युद्ध स्थल के वर्णन में उत्प्रेक्षा के साथ भी ।

इसी प्रकार, वैताढ्य गिरि के वर्णन में—'मेरुकल्पपादपाली-परिगतमपि न मेरुकल्पपादपाली-परिगतम्, वनगजालीसंकुलमपि न वनगजालीसकुलम्' यहां विरोधाभास के साथ यमक भी ।

इसी प्रकार, मेघवाहन राजा के वर्णन में 'हब्द्घा वैरस्य वैरस्यमुज्भितस्त्रो रिपुन्नज: । यस्मिन् विश्वस्य विश्वस्य कुलस्य कुणलंध्यधात् ।' अतिशयोक्ति के साथ यमक मी ।

४---तिलकमञ्जरी में, सर्वत्र श्रुत्यनुप्रास के द्वारा सुश्रव्यता उत्पन्न की गई है।

४—कादम्बरी में अन्य स्थानों पर उपलब्ध हो शब्द बार बार सुनाई पड़ते हैं किन्तु तिलकृमञ्जरी में 'तनीमेण्ठ-लञ्चा-लाकुटिक-लयनिका-गत्वर्क' प्रभृति अश्रुतपूर्व एवं अपूर्व शब्दों के प्रयोग से कवि ने विशेष चमत्कार उत्पन्न किया है।

धनपाल ने, तिलकमञ्जरी के प्रारम्भिक सबह पद्यों में किब-प्रशस्ति लिखी है। इसमें जिन किवयों तथा रचनाओं की प्रशंसा की गई है वे निम्न प्रकार हैं—

'रघुदंश ग्रीर कीरवंश की वर्णना के ग्रादिकवि वाल्मीकि एवं व्यास, कथा साहित्य की मूल जननी 'वृहत कथा', वाङ्मय वारिध के सेतु के समान 'सेतुबन्ध' महाकाव्य के निर्माण से लब्धकीर्ति प्रवरसेन, स्वर्ग ग्रीर पृथ्वी (गाम्) को पवित्र करने वाले गंगा के समान पाठक की वाणी (गाम्) को पवित्र करने वाली, पादिलप्त सूरि की 'तरंगवती कथा', प्राकृत-रचना के द्वारा रस वर्णने वाले महाकित जीवदेव, ग्रपने काव्य-वैभव से ग्रन्य किवयों की वाणी को म्लान कर देने वाले कालिदास, ग्रपने काव्य-प्रतिमा रूप वाण से (ग्रपने पुत्र पुलिन्द के साथ) किवयों को विमद करने वाले तथा कादम्बरी ग्रीर हर्ष चरित की रचना से लब्धक्यांति वाण, माधमास के समान किपरूप किवयों को पद रचना (किप के पक्ष में पैर बढ़ाना) में ग्रनुत्साह उत्पन्न करने वाले महाकि माघ, सूर्य रिष्म (भा-रिव) जैसे प्रतापवान किन मारिव, प्रशमरस की ग्रद्युत रचना समरादित्य-कथा' के प्रणेता हरिमद्रसूरि, ग्रपने नाटकों में सरस्वती को नटी के समान नचाने वाले किव मवभूति, 'गौडवध' की रचना से किव जनों की बुद्ध में मथ पैदा करने वाले किव वाक्-

पितराज, समाधि स्रोर प्रसाद गुरा के घनी यास्यावरकित राजशेखर, श्रपनी स्रलौकिक रचना से किवयों को विस्मय उत्पन्न करने वाले महेन्द्रसूरि, मदान्ध किवयों के मद को चूर्या करने वाले 'लिलित त्रैलोक्य सुन्दरी' के कथाकार कविरुद्र तथा सहृदयाह्लादक सूक्तियों के रचियता, रुद्रतनय किव कर्दमराज ।'

धनपाल की यह किव प्रशस्ति तथा उसके साथ, अपने आश्रयदाता श्री मुञ्ज तथा मोज के वंश एवं पूर्वजों की प्रशस्ति के रूप में लिखे गए पद्य, साहित्य श्रीर इतिहास, दोनों हब्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। धन-पाल की किव प्रशस्ति सम्बन्धी पद्य, श्राज तक विद्वज्जतों में बड़े आदर के साथ स्मरण किए जाते हैं।

तिलकमञ्जरी, ११ वीं शताब्दी के सांस्कृतिक एवं सामाजिक इतिहास की हिष्ट से आलोचनीय ग्रन्थ है। इसमें तत्कालीन समाज एवं कला-कौशल का बड़े ही ग्राकर्षक ढंग से वर्णन किया गया है। यह ग्रन्थ जैन कथा साहित्य तथा जैन संस्कृति की हिष्ट से भी महत्त्वपूर्ण है।

धनपाल का ट्यक्तित्व—संस्कृत साहित्य के पुरातन तथा आधुनिक विद्वान इस बात से पूर्ण सहमत हैं कि धनपाल ने बाग् की गद्यजैली का सफल प्रतिनिधित्व किया है। कलिकाल सर्वज्ञ हेम बन्द्र तो धनपाल के पाण्डित्य से अत्यन्त प्रभावित थे। जिनमण्डन गणिकृत 'कुमारपाल प्रबन्ध' में कहा गया है कि एक समय हेमचन्द्र ने धनपाल की ऋषभ पञ्चािशका के पद्यों द्वारा मगवान श्रादिनाथ की स्तुति की। राजा कुमारपाल ने उनसे प्रश्न किया कि—'भगवन्! आप तो कलिकाल सर्वज्ञ हैं फिर दूसरों की बनाई गई स्तुति के द्वारा क्यों भगवान् की मक्ति करते हैं?' इस पर हेम बन्द्र बोले—'कुमारदेव! मैं ऐसी अनुपम मिक्त भावनाओं से ओत-प्रोत स्तुतियों का निर्माण नहीं कर सकता।' र

हेमचन्द्र ने अपनी रत्नावली नामक देसी नाममाला में प्रसिद्ध कोशकारों का उल्लेख करते समय धनपाल को सबसे प्रथम स्थान दिया है। 3

संस्कृत साहित्य के योरोपीय विद्वान् एवं प्रसिद्ध समालोचक श्री कीथ महोदय ने लिखा है कि— 'धनपाल ने बाण का सफल प्रनुकरण किया है। समरकेतु के प्रति तिलकमंजरी के प्रेम का वर्णन करने में उनका स्पष्ट रूप से यही लक्ष्य रहा है कि कादम्बरी के समान प्रधिकाधिक चित्र खींचे जा सकें। श्रीबल-देव उपाध्याय, एच० ग्रार० ग्रग्रवाल, डा० रामजी उपाध्याय ग्रीर वाचस्पति गैरोला प्रभृति संस्कृति के ग्राधुनिक विद्वान् मी कीथ महोदय के कथन की पूर्ण समर्थन करते हैं। श्र

१--वाचस्पति गैरोला, 'संस्कृत साहित्य का इतिहास' पृ० ६३४.

२---'श्री कुमार देव ! एवंविधसद्भूतभक्तिगर्भास्तुतिरस्माभिः कर्नुं न शक्यते'

३---डा० जगदीशचन्द्र जैन---'प्राकृत स।हित्य का इतिहास', पृष्ठ ६४४.

४-- 'संस्कृत साहित्य का इतिहास'--कीथ (अनुवादक डा० मंगलदेव शास्त्री) पृ० ३९१

४—बलदेव उपाध्याय, 'संस्कृत साहित्य का इतिहास' १६४४, पृ० २६८. एच० ग्रार० ग्रावाल, Short History of Sanskrit Literature' लाहोर, पृ० १५६. डा० रामजी उपाध्याय, संस्कृत साहित्य का ग्रालोचनात्मक इतिहास' पृ० १७४ वाचस्पति गैरोला—'संस्कृत साहित्य का इतिहास' पृ० १३४.

श्रायांसप्तणती में लिखा है कि—'प्रागल्यमधिकमाप्तु वाणी बाणो बसूबेति' स्रथात्—ग्रधिक प्रौढ़ता प्राप्त करने के लिए सरस्वती ने मानो बाण का शरीर धारण कर लिया था। ऐसा प्रतीत होता है कि मानो किन गोवर्धन की इस उक्ति को ध्यान में रखकर ही मुञ्जदेव ने, बाण के समान सिद्ध सारस्वत धनपाल को सरस्वती' की उपाधि प्रदान की थी कहा जाता है कि मुञ्जदेव का धनपाल पर अत्यन्त स्नेह था। वे उन्हें अपना 'कृत्रिम पुत्र' मानते थे।

राज्याश्रय में रहने पर भी धनपाल ग्रत्यन्त निर्भीक एवं स्वाभिमानी थे। उन्होंने राजा के कोप की भी उपेक्षा करके सदैव उचित मार्ग का श्रवलम्बन किया। मोजराज द्वारा, तिलक मंजरी के नायक के रूप में ग्रपने को प्रतिष्ठित किए जाने की इच्छा व्यक्त करने पर धनपाल ने कहा था—

'राजन् ! जिस प्रकार खद्योत और सूर्य में, सरसों और सुमेरू में, कांच और काञ्चन में, धतूरे स्रोर कल्पवृक्ष में महान् अन्तर है उसी प्रकार तिलकमञ्जरी के नायक और स्राप में।'

धनपाल का हृदय अत्यन्त दयाई था। एक समय मृगया के प्रसङ्ग में भोजराज द्वारा मारे गये मृग को देखकर उन्होंने राजा को सम्बोधित करते हुए कहा था—

> रसातले यातु तवात्र पौरुषं कुनीतिरेशा शरशो हादोषवान्। निहन्यते यद् बलिनापि दुर्बलां हहा महाकष्टमराजकं जगत्।।'

भ्रथीत्—हेराजन् ! इस प्रकार का आपका पौरुष रसातल की चला जाय। निर्दोष और शरणा-गत का वध कुनीति है। बलवान् भी जब दुवंल की मारते हैं तो यह बड़े दुःख की बात है, मानो समस्त जगत् ही अराजक हो गया। कहा जाता है कि धनपाल के ये वचन सुनकर भोजराज ने आजीवन मृगया छोड़ दी थी। "

इसी प्रकार, एक समय यज्ञ मंडप में यूप (स्तम्भ) से बन्धे छाग (बकरे) के करुए ऋन्दन को सुनकर घनपाल ने कहा था कि—

> यूपं कृत्वा पशन् हत्वा, कृत्वा रुधिर कर्देमम् । यद्येवं गम्यते स्वर्गे नरकं केन गम्यते । सत्यं यूपं तपो ह्याग्निः, कर्मािश समिधो मम । अहिंसामाहृति दद्यादेवं यज्ञः सतां मतः ।

अर्थात्—यदि यज्ञ करके पशुम्रों को मारकर भ्रौर खून का कीचड़ बनाकर स्वर्ग में जाया जता है तो फिर नरक में कैसे जाया जाता है ? ज्ञानीजनों का यज्ञ तो वह है जिसमें सत्य यूप हो, तप भ्राग्त हो, कर्म सिमिधा हो भ्रौर श्रहिसा जिसकी श्राहूति हो। कहते हैं राजा ने धनपाल के ये वचन सुनकर अपने को जैन धर्म में दीक्षित किया था। <sup>8</sup>

६—'श्री मुञ्जेन सरस्वतीति सर्वास क्षोणीमृता व्याहृतः' तिलकमञ्जरी पद्य नं० ५३.

७-प्रबन्ध चिन्तामिए। (महाकवि धनपाल प्रबन्ध)

**<sup>≍—</sup> व**ही

६— वही

धनपाल महान् गुलाग्राही थे। स्रतेक धवसरों पर भोजराज को भिड़कियां देकर सावधान करते रहने के स्रतिरिक्त उन्होंने स्रनेक बार उनके गुलों की प्रशंसा भी की है—

> अभ्युद्धृता वसुमती दलितं रिपूरः, कोडीकृता बलवता बलिराजलक्ष्मीः । एकत्र जन्मनि कृतं तदनेन यूना, जन्मत्रये यदकरोत् पुरुषः पुरासाः ।।

श्चर्यात् — इसने अपने जन्म में पृथ्वी का उद्धार किया, अबुग्नों के बक्षस्थल को विदीर्ग् किया श्रीर श्रनेक बलगाली राजाओं की राजलक्ष्मी (विष्णु के पक्ष में बलि नामक राजा की राजलक्ष्मी) को श्रात्मसात् किया । इस प्रकार इस युवक ने वे काम एक ही जन्म में कर डाले जो पुराण पुरुष विष्णु ने तीन जन्मों में किए थे । कहा जाता है कि मोजराज ने इस पद को सुनकर धनपाल को एक स्वर्ण कलग्न भेंट किया था । १

तिलकमञ्जरी को अग्नि में स्वाहा कर देने के कारण घनपाल, भोजराज से रूठकर, धारा नगरी को छोड़ अन्यत्र चल दिए। कुछ दिनों के पश्चात् उनकी दणा अत्यन्त दयनीय हो गयी। भोज ने उन्हें पुन: सादर निमंत्रित किया और उनसे कुणलक्षेम पूछा। धनपाल ने निवेदन किया—

पृथुकार्तस्वरपात्रं भूषितिनिःशेष परिजनं देव। विलसत्करेगुगहनं सम्प्रति सममानयोः सदनम्।।'

अर्थात् —हे राजन् ! इस समय हमारा स्रोर स्नापका घर बिल्कुल समान है, क्योंकि दोनों ही 'पृथुकार्तस्वरपात्र' (गम्भीर द्यार्तनाद का पात्र तथा विपुल स्वर्ण पात्र वाला) है, दोनों ही —'भूषितिनिःशे-परिजन' है (स्रलंकारहीन परिजन वाला तथा जिसके सारे परिजन स्नाभूषणों से युक्त है) स्रीर दोनों ही 'विलसत्करेगुगहन' (धूलिपूर्ण स्रोर हाथियों से सुसज्जित) है।

यह क्लोक क्लेषालकार के अत्यन्त सुन्दर उदाहरण के रूप में ग्राज भी विद्वज्जनों में पर्याप्त प्रसिद्ध है। साथ ही यह धनपाल के स्वाभिमान की ग्रोर पूर्ण संकेत करता है।२

भोजराज ने सरस्वर्ता कण्ठाभरण में लिखा है — 'यादग्गद्यविधी बागाः पद्यवन्धे न ताहणः' ग्रथीत् बाएा, जितना गद्य बनाने में कुणल है इतना पद्य बनाने में नहीं। धनपाल की यह विशेषता है कि वे समान रूप से गद्य ग्रीर पद्य, दोनों की प्रीढ़ रचना करने में समर्थ थे। हेमचन्द्र ने अपनी श्रीभधान चिन्तामिण, काव्यानुशासन ग्रीर छन्दोऽनुशासन में धनपाल के ग्रनेक सुन्दर पद्यों का उल्लेख किया है। १४ वीं शताब्दी की रचना (सुक्तिसङ्कलन) 'शाङ्किधरपद्धति' में धनपाल की ग्रनेक सुक्तियों का उल्लेख है।

इसी प्रकार मुनि सुन्दरमूरि ने 'उपदेश रत्नाकर' में ग्रौर वाग्भट्ट ने ग्रपने 'काव्यानुशासन' में ग्रनेक स्थानों पर घनपाल के पद्यों का उल्लेख किया है। 'कीर्तिकौमुदी' एवं 'ग्रमर चरित' के रचयिता मुनि रत्न सूरि ग्रौर 'पञ्चिलङ्की प्रकरण' के कर्ता श्री जिनेन्द्रसूरि ने धनपाल के काव्य की प्रशस्ति गाई है। ४

१--प्रवन्ध चिन्तामिए। (महाकवि धनपाल प्रबन्ध)

२ -- प्रबन्ध चिन्तामणि (महाकवि धनपाल प्रबन्ध)

३---डा० जगदीशचन्द्र जैन--प्राकृत साहित्य का इतिहास, पृ० ६४४.

४-तिलक मञ्जरी पराग० प्रस्तावना पृ० २८.

संस्कृत विद्वानों में यह कहा जाता रहा है कि 'बोगाोच्छिष्ट जगत् सर्वत' ग्रथीत्—बाण के अनन्तर समस्त संस्कृत साहित्य बाण के उच्छिष्ट (त्यक्त वस्तु) के समान है। बागा की प्रशस्ति में लिखे गये ये पद्य—

'कविकुम्भिकुम्भभिदुरो वाणस्तु पञ्चाननः' श्रीचन्द्रदेव (शार्ङ्ग्धर पद्धति ११७)

'युक्तं कादम्बरी श्रुत्वा कवयो मौनमाश्रिताः।

बांगध्वानावनंध्यायों मवतीनि स्मृतिर्यतः ।।' कीर्ति कौमुदी १,१४.

'बाणस्य हर्षचरिते निशितामुदीक्ष्य,

शक्ति न केऽत्रे कवितास्त्रमदं त्यजन्ति । कीथ का इतिहास प्र• ३६७

इस बात के प्रत्यक्ष प्रमाण हैं कि बाण की अप्रतिम गद्य रचना 'कादम्बरी' को देखकर किसी किव का साहस नहीं होता था कि वह बाण के मार्ग पर चलकर उनकी गद्य रचना शैली को धागे बढ़ाये। यही कारण है कि बाण के पश्चात् लगभग ३०० वर्षों तक कादम्बरी की समानता करने वाली कोई उत्कृष्ट गद्य रचना उपलब्ध नहीं है।

महाकवि धनपाल ही एक ऐसे किव हैं जिन्होंने किवयों के हृदय से, बाग के मय-व्यामोह को दूर किया श्रीर श्रपनी तिलकमञ्जरी को कादम्बरी की श्रेणो में बिठाने का प्रयत्न किया। इसका परिणाम यह हुग्रा कि धनपाल के पश्चात् वादीभितह (गद्य चिन्तामणि), सोड्ढ्यल (उदय सुन्दरी कथा), बामन मट्ट बाण (वेम-भूपाल चरित-हर्ष चरित के श्रनुकरण पर) श्रादि किवयों ने बाग की शैली पर रचनायें लिखीं।

तिलकमञ्जरी की रचना के लगभग एक शताब्दि के पश्चात् पूर्ण तल्लगच्छीय श्री शान्तिसूरि ने इस ग्रन्थ पर १०५० क्लोक प्रमाण टिप्पणी की रचना की जो पाटन के जैन भण्डार की प्रति वे अन्त में दिए गए निम्न क्लोक से प्रमाणित है—

> श्री शान्तिसूरिरिह श्रीयति पूर्णतल्ले गच्छे वरो मतिमतां बहुशास्त्रवेत्ता । तेनामलं विरचितं बहुधा विमुख्य संक्षेपतो वरमिदं बुध टिप्पितंभोः ॥

इस ग्रन्थ पर श्री विजय लावण्य सूरि ने (विक्रम संवत् २००८ में प्रकाशित) पराग नामक एक विस्तृत टीका लिखी है।<sup>3</sup>

धनपाल, विक्रम की ११ वी शताब्दि के संस्कृत और प्राकृति भाषा के उत्कृष्ट विद्वान थे। गद्य और पद्य दोनों की रचना पर उनका समान अधिकार था। शब्द और अर्थ, भाषा और मान, वशीभूत के समान उनकी लेखनी का अनुगमन करते थे। उन्होंने बागा की गद्य शैली की परम्परा को निबाहते हुए, गद्य काव्य को कुछ और सरल और सरस बनाकर उसे जनता के अधिक, निकट पहुँचाने का प्रयत्न किया। निःसं-देह, धनपाल अपने इस ऐतिहासिक कार्य के लिए संस्कृत साहित्य के इतिहास में अमर रहेंगे। किसी किन का यह कथन धनपाल के लिए अत्यन्त उचित प्रतीत होता है.—

तिलकमञ्जरी मञ्जरिसञ्करिलोलहिपश्चिदन्मिजालः । जैनारण्येऽसालः कोऽपि रसालः पपाल भनपालः ॥४

१--बामदेव उपाध्याय, संस्कृत साहित्य का इतिहास पृ० २६८.

२---पाटन के 'संघ ग्रीयाड़ा जैन भण्डार' की १२४ वीं प्रति (गायक वाड़ श्रोरियण्टल सिरीज नं० ७६-'पाटन जैन भण्डार केटलाग' प्रथम माग, पृष्ठ ८७)

३—-तिसकमञ्जरी, श्री शान्तिसूरि रिचत टिप्पणी तथा श्री विजय लावण्य-सूरि रिचत टीका (पराग) के साथ प्रकाशित । प्रकाशक--श्री विजयलावण्य-सूरिश्वर ज्ञान मन्दिर, बोटाद, सौराष्ट्र, वि० सं० २००६.

४--तिलक० पराग० प्रस्तावना--पृ० १६.

# गुजरात में रचित कतिपय दिगम्बर जैन-ग्रन्थ

पन्द्रह शताब्दियों से भी अधिक समय से गुजरात और राजस्थान जैन धर्म के केन्द्र रहे हैं। यहां जैनों में सबसे अधिक बस्ती खेताम्बरों की है। समस्त खेताम्बर आगम ईशु की पांचवी शताब्दी में सौराष्ट्र के बलभीपुर में एक साथ लिपिबद्ध किया गया था। आगमों की बहुतेरी टीकाएँ इसी प्रदेश में लिखी गई हैं। इतना ही नहीं लेकिन संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश एवं प्राचीन गुजराती-राजस्थानी के लिलत तथा शास्त्रीय बाङ्मय के सभी प्रथों के निरूपक जैन क्वेताम्बर साहित्य का जितना विकास गत प्रायः एक हजार वर्षों में इस प्रदेश में हुआ उतना मारत में और कहीं भी नहीं हुआ है। यद्यपि आज गुजरात में दिगम्बर जैनों की जनसंख्या प्रमाण में अल्प है, तथापि एक समय में उनकी संख्या बहुत रही होगी। अभी तो उनकी साहित्य प्रवृत्ति के थोड़े ही अवशेष बचे हुए हैं, इतने प्राचीन एवं विरल हैं कि गुजरात के समग्र जैन साहित्य के इतिहास की हिष्ट से वे अति महत्त्वपूर्ण हैं।

श्राचार्य जिनसेनकृत 'हरिबंशपुराण' तथा श्राचार्य हरिषेणकृत 'बृहत्कथाकोश' ये दो संस्कृत ग्रंथ दिगम्बर साहित्य की प्राचीनतम उपलब्ध रचनाओं में से हैं। ये दोनों कृतिया 'वर्षमानपुर' श्रयांत् सौराष्ट्र में श्राये हुये वढ़वाण में लिखी गई हैं 'हरिवंशपुराएा' की रचना शक सं. ७०४ (वि. सं. ६३६ - ई. सन् ७६३) में हुई श्रीर 'वृहत्कथाकोश' की रचना वि. सं. ६६६ ग्रथीत शक सं. ६४३ (=ई. सन् ६३१-३२) में— ज्योतिषशास्त्र की हिष्ट से जब खर नामक संवत्सर प्रवर्तमान था, तब हुई। जिनसेन ने रचनावर्ष शक संत्रत में बताया है श्रीर हरिषेण ने विक्रम एवं शक दोनों में।

दिगम्बर सम्प्रदाय के उपलब्ध कथासाहित्य में कालानुकम की हिन्द से 'हरिवंशपुरासा' नृतीय ग्रन्थ है, इस हकीकत से उसके महत्व का खयाल सहज ही ग्राएगा; उससे पूर्व के दो ग्रन्थ हैं श्राचार्य रविषेण का 'पद्मचरित' ग्रीर जटा-सिंहनंदि का 'वरांगचरित'। इन दोनों का उल्लेख 'हरिवंशपुरासा' के पहले सर्ग में ही किया गया है।

'हरिवंशपुराएा' बारह हजार घलोक प्रमाण का ६६ सगीं में विमाजित बृहद् प्रन्य है। बाइसवे तीथँकर नेमिनाथ जिस वंश में उत्पन्न हुये थे उस वंश का स्रांथन् हरिवंश का वृत्तान्त इसका वर्ण्य विषय है। इस ग्रन्थ की प्रशस्ति में जिनसेन ने कहा है कि सौरों के प्रधिमण्डल ग्रर्थात् सौराष्ट्र पर जब जयवहराह नामक राजा का शासन था, तब कल्याण से जिसकी विपुल श्री वर्धमान होती है ऐसे वर्बमान-नगर में पार्थन-नाथमन्दिरयुक्त नन्नराजवसित में इस ग्रन्थ की रचना हुई। प्रशस्ति में ग्रीर मी कथन है कि दोस्तिटका नामक स्थान में तीथँकर शान्तिनाथ के मन्दिर में प्रजा ने इस ग्रन्थ का पूजन किया। इस दोस्तिटका के स्थान के बारे में ग्रमी कोई निर्णय नहीं किया जा सकता, फिर भी वह बढ़वाए। का समीपवर्ती होगा यह तो निश्चत है ई. सन् बढ़वाण के राजा जयवराह के बारे में विशेष माहिती इस प्रशस्ति में से प्राप्त नहीं होती है। तथापि कन्नीज के प्रतिहार राजा महीपाल का शक सं० ६३६ (ई० सन् ६१४) का जो एक ताम्रपत्र सौराष्ट्र के डाला गांव में से मिला है उससे जात होता है कि उन दिनों वढ़वाए। में चाप वंश के राजा

धरिणवराह का जासन था भीर वह प्रतिहारों का सामन्त था। वढवाण के राज्यकर्ताओं के इन वराहान्त नामों से एक स्वाभाविक अनुमान किया जा सकता है कि 'हरिवंअपुराण' की प्रशस्ति में जिसका उल्लेख है वह राजा जयवराह उपर्युक्त घरिणवराह का चार-पांच पीढ़ी पूर्व का पूर्वज होगा। यह तो स्पष्ट है कि ये राजवी चाप अर्थात् चावडा वंश के थे। तदुपरान्त 'हरिवंश' कार जिनसेन ने अपनी रचना गिरनार पर की। सिहवाहनी शासनदेवी का जो उल्लेख किया है इससे ज्ञात होता है कि ईशु के आठवें शतक तक के पुराने काल में गिरनार पर नेमिनाथ की शासनदेवी अम्बिका का मन्दिर विद्यमान था।

हरिषेगा के 'बृहत्कथाकोश' की रचना इस 'हरिवंशपुराण' से डेढ़ शतक के बाद हुई। साढ़े बारह हजार श्लीकप्रमाण के इस ग्रन्थ में विविध-विषयक १५७ जैन धर्म-कथाएं दी गई हैं। उसके कर्ता ने अपना परिचय मौति मट्टारक के शिष्य के रूप में दिया है। वह कहता है कि जैन मन्दिरों से संकीर्ण चन्द्र जैसी शुश्र कान्ति से युक्त हम्यों से समर और सुवर्णसमृद्ध जनों से व्याप्त वर्षमानपुर में इस कृति की रचना की गई थी। उन दिनों वहाँ इन्द्रतुल्य विनायकपाल नामक राजा का शासन चल रहा था। यह विनायकपाल भी कन्नीज के गुर्जर-प्रतिहार वंश का ही राजा था। विद्वानों के मत से विनायकहाल, क्षितिपाल, हेरम्बपाल ग्रादि नाम इस वंश के सुप्रसिद्ध सम्राट् महीपाल के ही हैं (दिखिये-कन्हैयालाल मुन्शी: 'लोरी इट बोभ गुर्जरदेश' प्रन्थ ३, पृ० १०५ तथा १०८-६)। बृहत्कथाकोश के ग्रन्त में उसके रचना समय के बारे में कर्ता ने जो तफसीलें दी हैं उनसे यह खयाल भाता है कि ज्यौतिष की गएाना के श्रनुसार यह ग्रन्थ ६ वीं अक्टूबर, ६३१ से १३ वीं, मार्च ६३२ के दरम्यान किसी समय लिखा गया है (देखिये, 'बृहत्कथाकोश' को डॉ॰ उपाध्ये की प्रस्तावना, पृ० १२१), और इसमें राज्यकर्ता के तौर पर विनायकपाल का उल्लेख किया गया है। दूसरी भ्रोर, राजा महीपाल का एक दानपत्र ई० सं० ६३१ का प्राप्त हुमा है जिससे प्रतीत होता है कि विनायकपाल ग्रीर महीपाल ये एक ही नृपति के दो नाम हैं।

जिनसेन एवं हरिषेण दोनों 'पुन्नाट संघ' के साधु थे। हरिषेण ने अपने गुरु मौनि भट्टारक को 'पुन्नाटसंघाम्बरसंनिवासी' कह कर विश्वित किये हैं और जिनसेन ने स्वगुरु की त्तिषेण के गुरुवन्धु अभितसेन को 'पवित्रपुन्नाटगणाग्रणीर्गणी' के रूप में आलिखित किये हैं; अर्थात् पुन्नाटसंघ दिगम्बर जैन साधुओं का एक समुदाय था। पुन्नाट देश के नांव से वह पुन्नाट कहलाया। खुद हरिषेण ने ही दो कथाओं में जो निर्देश किया है उसके अनुसार पुन्नाट देश दक्षिणापथ में स्थित था।

भ्रनेन सह सङ्घोऽपि समस्तो गुरुवानयत: । दक्षिगापथदेशस्यपुत्राटविषयं ययौ ॥

(कथा १३१, श्लोक ४०)

१--वनराज चावडा ने ई० स० ७४६ में स्रणहिलवाड पाटण बसाया। उसके पूर्व प्राचीन गुर्जर देश में चावड़ाओं के कम से कम तीन राज्य थे---श्रीमाल में, वढवाण में श्रीर पंचासर में। ई० स० ६२८ में भिल्लमाल स्थवा श्रीमाल में 'ब्राह्मस्कुट सिद्धान्त' नामक ज्यौतिष के ग्रन्थ के रचियता स्राचार्य ब्रह्मगुष्त कहते हैं कि चापवंश के तिलकरूप व्याद्ममुख राजा जब वहाँ राज्य करता था तब यह प्रन्थ उन्होंने लिखा। वढवाण के चापवंश का निर्देश ऊपर किया गया है। वनराज का पिता जयशिखरी स्रोर उसके पूर्वज पंचासर के शासक थे।

पुञ्चाटविषये रम्ये दक्षिगापथगोचरे। तलाटवीपुरामिस्यं बभूव परमंपुरम्।

(कथा १४५, श्लोक ६)

दक्षिणापथ में भी पुन्नाट कर्गाटक का एक भाग था। ग्रद्यपर्यन्त इसके बारे में जो बहस हुई है (देखिये 'इंडियन कल्चर', ग्रन्थ ३, प्र० ३०३-१, पर ए० बी० सालेटोर का 'ए-शेयन्ट किंगडम ग्रॉफ प्रनाट', नामक लेख तथा 'कारो श्रमिनन्दन ग्रन्थ' में एम्० जी० पाई का 'रूलर्स ग्रॉफ पून्नाट' नामक लेख), उसके अनुसार कावेरी ग्रीर कपिनी नदियों के बीच का प्रदेश-जिसका मुख्य शहर कीत्तिपूर (ग्रथवा किट्ट्र) था-वहीं प्राचीन पुन्नाट प्रदेश है । यह स्पष्ट ही है कि 'पुन्नाट संघ' का नाम इस प्रदेश के नाम पर से ही रक्खा गया है। कर्णाटक दिगम्बर जैनों का केन्द्रस्थान था ग्रीर ग्राज् भी है, लेकिन वहां के प्राचीन साहित्य में या लेखों में कहीं भी 'पुन्नाट संघ' का उल्लेख नहीं मिलता । कभी कमी किट्ट्र संघ' का उल्लेख प्राप्त होता है जिसका नाम पुन्नाट प्रदेश के पाटनगर किट्ट्र पर से रक्खा गया है और इसी से शायद 'पून्नाट संघ' विवक्षित हो सकता है। किन्तू यह तो निश्चित है कि विक्रम के नववें शतक के पूर्व ही कर्णाटक-अन्तर्गत पुन्नाट का एक दिशम्बर साधु समुदाय सौराष्ट्र में आकर विशेषतः बढताण के नजदीक के प्रदेण में स्थिर हुआ था श्रीर अपने मूलस्थान के नाम से 'पून्नाट संघ' नाम से प्रख्यात हुआ था । 'बृहत्कथाकोश' की अनेक कथाओं में दक्षिए।। पथ के नगरों का जो उल्लेख मिलता है वह भी इस हब्टि से ध्यान देने थोग्य है। मध्य-कालीन गुजरात का जैन साहित्य-विशेषत: प्रबन्ध साहित्य यह स्पष्टतया दिखलाता है कि उस समय में गुजरात में इसके खलावा दूसरे भी दिगम्बर साधू-सम्दाय थे तथा दिगम्बर ख्रौर श्रीताम्बरों के बीच ध्रनेक विषयों में तीव स्पर्धा प्रवर्तमान थी । राजा सिद्धराज जयसिंह (ई. स. १०६४–११४३) के दरवार में श्वीताम्बर आचार्य वादी देवसूरी और दिगम्बर आचार्य कृमृदचन्द्र के बीच जो प्रसिद्ध विवाद हथा जिसमें स्रां शिर कुमृन्दचनद्र की पराजय हुई उसका विरूपसा यशश्चनद्ररचित समकालीन संस्कृत नाटक 'मूद्रितकुमुद-चन्द्रप्रकरण' में किया गया है तथा इस घटना का चित्रण भ्राचार्य जिनविजयजी के द्वारा प्रकाशित चन्द समकालीन चित्रों में भी मिलता है।

कर्णाटकिविनिर्गत दिगम्बर साधु समुदाय सौराष्ट्र में स्थित हुग्रा यह हकीकत गुजरात एवं कर्णाटक के सांस्कारिक सम्पर्क की हॉष्ट से महत्वपूर्ण है। यह समग्र विषय एक ग्रतग ग्रध्ययन का पात्र है। यह तो अब निश्चित हुग्रा है कि उन दिनों वढवाण पश्चिम भारत के दिगम्बर जैन सम्प्रदाय का एक महाकेन्द्र था। दिगम्बर साहित्य के दो सबसे प्रसिद्ध प्राचीन ग्रन्थ कमानुसार ठीक ग्राठवीं ग्रीर दशवीं शताब्दी में वढवाण में ही लिखे गये, तथा इसी नगर में रिचत श्वेताम्बर साहित्य के प्रथम उपलब्ध ग्रन्थ जालिहरगच्छ के ग्रावार्य देवसूरिकृत प्राकृत 'पद्मप्रमचरित' का रचनावर्ष सं० १२४४ (इ. स. ११९८) है।

गुजरात की भूमि में ही हुए, इसके बाद के समय के, दो दिगम्बर किवयों के बारे में अब मैं कुछ कहूँगा। ये दो किव हैं जसकित्ति या यशःकीत्ति और अमरकीत्ति, जिन दोनों की कृतियाँ अपभ्रंश माणा में लिखी हुई मिली हैं।

यशःकीर्ति की दो अपभ्रंश रचनाएँ विदित हुई हैं। इनमें से एक 'पाण्डवपुराण' है, जिसमें जैन महाभारत की कथा अपभ्रंश पद्य में दी गई है। यह कृति वि० सं० ११७६ (ई. स. ११२३) में विल्हसुत हेमराज नामक श्रावक की विनती से नवगांवपुर में लिखी गई। इस नवगांवपुर का स्थान निश्चितरूप से स्थापित किया नहीं जा सकता। यशःकीर्ति गुणकीर्ति के शिष्य थे। तीर्थंकर चन्द्रप्रम की जीवनी का ग्रालेखन करने वाली उनकी दूसरी ग्रपन्नं ण कृति हैं चदप्पहचरिउं। इसकी सं० १५७१ में लिखी हुई १५० पत्र की एक पाण्डुलिपि मेरे मित्र प० श्रमृतलाल मोहनलाल ने मुफे दी थी। 'चंदप्पहचरिउं' में रचनावर्ष नहीं दिया है, तथापि उसकी 'पाण्डवपुरागा' के रचनाकाल के ग्ररसे में रख दिया जा सकता है, 'चंदप्पहचरिउं' का गन्थाग्र २३० म शलोकों का है। उसमें कर्ता ने जो उल्लेख किया है उसके श्रमुसार हुंबड जाति के कुमारसिंह के पुत्र सिद्धपाल की विनती से गुर्जर देश में उम्भत्त गाँव में उसकी रचना हुई। उम्मत्त गांव उत्तरगुजरात में स्थित वडनगर के समीप का उमता गांव होगा। 'पाण्डवपुराण' की रचना जिस स्थान में हुई उस नचगांवपुर का भी गुजरात में होना ग्रसम्भव नहीं है, तथापि इसके लिये स्पष्ट प्रमाण नहीं मिला है। मेरे पास की पाण्डुलिपि में से 'चंदप्पहचरिउं' के ग्रादि-ग्रन्त में से ऐतिहासिक हष्ट्या महत्वपूर्ण भाग यहां रखता हूं।

#### श्रादि

'हुंबडकुलनहयिल पुष्फयंत बहुदेउ कुमर्रसिंहु वि महत । तहं सुउ शिम्मलगुरगगगिवसालु सुप्रसिद्ध पमणइ सिद्धपालु । जसकित्ति विवृह करि तृहुं पसाउ मह पूरइ पाइश्रकव्वभाउ । त षिमृणिवि सो भासेइ मंदु पंगलु तोड़ेसइ केम चंदु ।'

#### श्रन्त

गुज्जरदेमह उम्मत्तगामु तिहं छहु।सुउ हुउ दोगणामु ।
सिद्ध तहो गांदगु मव्यवन्धु जिगाधम्म मारि जं दिण्णु लघु ।
तसु सुउ जिठ्ठ बहुदेउ मञ्चू जि धम्मकिज विव कलिउ दञ्बु ।
तहो लहु जायउ सिरिकुमरिसहु किलकालकरिंदहु हणणिसहु ।
तसु सुउ संजायउ सिद्धपालु जिगापुज्जदाग्गगुणगणरसालु ।
तहो उवरोहें इह कियउ गयु हउग्ग मुग्गिम किंपि वि सत्थगंयु ।
धता । जा चंददिवायर सञ्च वि सायर जा कुलप्ष्वय भूवलउ ।
ता यहु प्यट्टउ हियइं चहुटुइ (उ) सरसइदेविहं मुहनिलउ ।

इय सिरिचदप्पहचरिए महाकइजसिकित्विरइए महाभव्वसिद्धपाल सवराभूसरा सिरिचदप्पह सामिणि-व्वारागसणरााम एयारहमो संधी समत्तो ।।'

इस पाण्डुलिपि का हस्तलेख सौराष्ट्र के पूर्वतट पर के ऐतिहासिक नगर घोषा में हुन्ना था। उसकी पुष्पिका इस तरह है:-

१. कस्तूरचन्द कासलीवाल, 'प्रशस्तिसंग्रह', जयपुर १६५०, प्रस्तावना, पृ० १५ । हस्तप्रतिविषयक टिप्पण के लिए देखिये पृ० १२२-२७.

इसके बाद का ग्रन्थ है अमरकीतिकृत 'छकम्मुवएसो' अथवा 'षट्कर्मोपदेश'। यह श्रावकों के धर्म का आलेखन करनेवाला अपन्न स काव्य है। इसकी रचना महीतट प्रदेश के गोद्रह (पंचमहाल जिले के गोधरा) में सं० १२७४ (ई० स० १२१६) में हुई है। २५०० पंक्तियों के इस ग्रन्थ का सं. १५४४ में लिखा हुआ हस्तलेख अपन्न से प्राचीन गुजरातों के सुप्रसिद्ध विद्वान स्व० प्रो० केशवलाल हर्षदराय ध्रुव ने सर्वप्रथम प्राप्त किया था। तत्त्रश्चात् प्रो० मधुसूदन मोदी ने उसका सम्पादन किया थीर गायकवाड्स् ग्रोरियेन्टल सिरीज में उसको प्रसिद्ध करने का आयोजन हो गया है। 'छकम्मुवएसो' के कर्त्ता अमरकीति दिगम्बर सम्प्रदाय के माथुर संघ के चन्द्रकं कि शिष्य थे। नागर कुल के गुणपाल एवं चिच्चणी के पुत्र अम्बाप्रसाद की प्रार्थना से इस काव्य की रचना हुई। कर्त्ता के प्रपने ही कथन के अनुसार अम्बाप्रसाद उनका छोटा माई था। इससे विदित होता है कि अमरकीति पूर्वाश्रम में नागर ब्राह्मण थे और बाद में उन्होंने दिगम्बर साधु की दीक्षा ली थी। उनका यह भी विधान है कि 'छकम्मुवएसो' की रचना के समय गोद्रह में चौलुक्य वश के कर्गाराजा का शासन प्रवर्तमान था। गोद्रह के चौलुक्य राजाशों की शाखा अशहलवाड पाटण के चौलुक्य राजवंश से भिन्न है, और अमरकीत्ता ने जिसका उल्लेख किया है वह कर्गा उससे करीब सवा सौ वर्ष पूर्व के गुजरात के चौलुक्य न्वति कर्गादेव (सिद्धराज जयसिंह के पिता कर्गा सोलंकी) से मिन्न है।

'छकम्मुवएसो' की प्रशस्ति में ग्रमरकीर्ति ने ग्रपने अन्य सान ग्रन्थों का उल्लेख किया है:-

'नेमिनाथचरित्र', 'महाबीरचरित्र', 'यशोधरचरित्र', 'धर्मचरित्र टिप्पण', 'सुभाषितरत्निधि', 'चूड़ामणी' श्रीर 'ध्यानो।देश'। तदुपरान्त वह कहता है कि लोगों के ग्रानन्ददायक बहुतेरे संस्कृत-प्राकृत काव्य भी उसने लिखे थे। परन्तु इनमें से एक कृति श्रभी मिलती नहीं है।

प्रमाण में प्राचीन काल में गुजरात में रचित दिगम्बर साहित्य की ये उपलब्ध रचनाएँ हैं। र यदि ऐसी अन्य कृतियों की मी खोज की जाय तो गुजरात के दिगम्बर सम्प्रदाय के इतिहास पर एवं तद्दारा गुजरात के सांस्कृतिक इतिहास पर ठीक-ठीक प्रकाश ड ला जा सकेगा।

१. 'छकम्मुवएसो' के ब्रादि-ब्रन्त के ब्रवतरण के लिए देखिये मोहनलाल दलिचन्द देसाई, जैन गुर्जर कविश्रों, माग १, प्रस्तावना, पृ० ७६-७८; केशवराम शास्त्री, 'ब्रापणा कविश्रों', पृ० २०४-५१।

२. प्राचीन गुजराती में भी थोड़ा कुछ दिगम्बर साहित्य मिलता है। श्री मोहनलाल देसाई ने ('जैन गुजर किंविग्रों', भाग १ पृ० ५३-५५) मूलसंघ के भुवनकीत्ति के शिष्य ब्रह्मजिनदासकृत 'हरिवंशरास' (सं० १५२०), 'यशोघर रास', 'श्रादिनाथ रास' और 'श्रेणिक रास' का उल्लेख किया है। दिगम्बरकिव रिचत पाँच श्रज्ञात फागु-कान्यों का परिचय श्री श्रगरचन्द नाहटा ने दिया है ('स्वाध्याय' त्रैमःसिक, पु० १, ग्रंक ४), जिनमें से रत्नकीति का 'नेमिनाथ फाग' गुजरात के मड़ौच के नजदीक के गांव हांसोट में रचा हुशा है। गुजरात में रचित दिगम्बर साहित्य के उपरान्त गुजरात में जिनकी प्रतिलिधि की गई हो ऐसे दिगम्बर ग्रन्थों के लेखन-स्थान एवं लेखनवर्ष का ग्रध्ययन यदि पःण्डुलिपियों की मुद्रित सूचियां आदि के श्राधार पर किया जाय, तो भी गुजरात के दिगम्बर सम्प्रदाय के प्रसार के बारे में स्थलकालहष्ट्या बहुत कुछ ज्ञान प्राप्त हो सकता है।

# जैन ग्रागम-ग्रौपपातिक सूत्र का सांस्कृतिक ग्रध्ययन

मारतवर्ष संतों की साधना भूमि है। ऋषियों की चिंतन भूमि है। वीरों एवं सितयों का जीवनी-रसर्ग तीर्थ है। ग्रनेक महापुरुषों ने समय-समय पर इस पिवत्र भूमि में जन्म ले कर अपनी आहाना का चरम आध्यात्मिक चरमोत्कर्ष किया, उन्नित की ओर जनता को सत्पथ प्रदिश्चित किया। प्राचीनकाल में अध्ययन अध्यापन प्राय: मौस्किक ही अधिक हुआ करता था इसलिए बहुत से महापुरुषों की अनुभूतिरूप वाणी आज हमें प्राप्त नहीं है। ज्ञान-विज्ञान के क्षेत्र में भारतवर्ष ने जो उन्नित की उसका, भी लेखा-जोखा बतलाने वाला प्राचीन साहित्य अधिकांश लुष्त हो चुका है। प्राप्त प्राचीन ग्रन्थों में उन ग्रंथों से पूर्ववर्ती जिन ग्रन्थकारों व पुस्तकों का नाम उल्लिखित मिलता है—उनमें से अधिकांश ग्रन्थ अब प्राप्त नहीं हैं। इसी से हम अपनी प्राचीन साहित्य-संपदा को कितना अधिक खो चुके हैं इसका सहज हो पता चलता है। लेखन-कला का समुचित विकास होने के बाद भी बहुत बड़ा साहित्य नष्ट हो चुका है।

भारत की दो प्राचीन संस्कृतियां विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं—एक वैदिक दूसरी श्रमण । वैदिक संस्कृति सम्बन्धी प्राचीन साहित्य वेद ग्रादि उपलब्ध हैं पर श्रमण संस्कृति का इतना प्राचीन साहित्य उपलब्ध नहीं है; जैसा कि बहुन से विद्वानों का मत है कि यदि वैदिक-प्रार्थ बाहर कहीं से ग्राकर भारत में बसे हैं तो उससे पहले भारत में ग्रान्थ एवं श्रमण संस्कृति के ग्रास्तित्व का पता चलता है। श्रमण संस्कृति में सम्मव है पहले शौर भी कई धाराएं हों, पर वर्तमान में बौद्ध ग्रीर जैन ये दो घाराएं ही प्रसिद्ध हैं । इनमें से बौद्ध धमें तो गौतमबुद्ध के द्वारा ग्रब से २५०० वर्ष पूर्व ही प्रवित्त हुआ पर जैन धमें के श्रन्तिम तीर्थ द्धर भगवान महावीर बुद्ध के समकालीन थे, ग्रत: प्राचीन है। उससे पूर्व २३ तीर्थ द्धर ग्रीर हो चुके हैं जिनमें से पार्थनाथ को तो सभी विद्वान् ऐतिहासिक महापुरुष मानते हैं भौर उनके चातुर्याम धमें का बौद्ध ग्रन्थों में निग्रन्थ धमें के रूप में उल्लेख है। पार्थ्वनाथ के पूर्ववर्ती मगवान् नेमिनाथ—पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के चचेरे माई थे। ग्रत: उन्हें भी कई विद्वान् ऐतिहासिक मानने लगे हैं। मगवान् ऋषमदेव, जो जैन धमें के ग्रनुसार इस ग्रवसर्वणी काल के प्रथम तीर्थ द्धर थे, उनके बड़े पुत्र भरत के नाम से इस देश का नाम 'मारत' प्रसिद्ध ग्रा ग्रीर जिनकी बड़ी पुत्री बाह्यों के नाम से भारतवर्ष की प्राचीन लिप का नाम 'ब्राह्यों' पड़ा। उन ऋषभदेव को भागवत पुराण में एक ग्रवतारी पुरुष के रूप में मान्य किया गया है। मोहनजोदड़ो ग्रीर हड़प्ता की खुदाई में प्राप्त ध्यानस्थ नग्नमूर्तियां जैन धमें से सम्बन्धत होना ग्रिधक संभव है।

जैन घम के प्रचारक--तीर्थं क्कर सभी इसी भारत भूमि में हुए ग्रीर उनका जन्म, प्रवण्या, केवल-ज्ञान प्राप्ति ग्रीर मोक्ष यावत् संपूर्ण जीवन मारत में ही बीता ग्रीर विशेषकर उत्तर-पूर्व, प्रदेश में ! इससे जैन धर्म भारत का बहुत प्राचीन धर्म सिद्ध होता है ! भगवान् महावीर के पूर्ववर्त्ती तीर्थं क्करों की वाणी ग्राज उपलब्ध नहीं है । पर कई विद्वानों का मत है कि भगवान् महावीर के समय जो चौदह पूर्वों का ज्ञान या वह संभवतः भगवान् पार्थ्वनाथ की ही वाणी हो । भगवान् महावीर ने १२।। वर्षों तक कठोर साधना करके कैवल्य ज्ञान प्राप्त किया ग्रीर तीस वर्ष तक सर्वज के रूप में सर्वत्र विचरण करते रहे । उन्होंने समय-समय, एवं स्थान-स्थान पर भव्य जीवों के कल्याए। के लिये जो कुछ उपदेश दिया वह उनके प्रधान शिष्य--गणधरों ने द्वादशाङ्गी के रूप में ग्रथित कर लिया, जिसे 'गणिपिटक' कहा जाता है। लंबे दुमिक्ष तथा मनुष्यों की ह्रसमान-स्मृति ग्रादि के कारण चौदह पूर्व ग्रौर बारहवें ग्रंग हष्टिवाद सूत्र का एवं ज्ञान मगवान महावीर से दौ सौ वर्ष के भीतर ही मद्रबाहु स्थलिमद्र से विख्नित्र हो गया ग्रौर उसके कुछ काल बाद तक दस पूर्वों का ज्ञान रहा था, वह भी ब्रज स्वामी के बाद नहीं रहा। इसलिए वीर निर्वाण के १८० वर्ष बाद जब जैन ग्रागम देविद्यागिंग क्षमाश्रमण ने बल्लभी नगरी में लिपिबद्ध किये, तब केवल ग्रायारह ग्रंग सूत्र ग्रौर कुछ ग्रन्य ग्रन्थ ही बच पाये थे, जिनके नाम नंदी एवं पक्षीसूत्र में पाये जाते हैं।

एकादश ग्रंग सूत्रों में भी ग्रब मूल रूप, में उनके जितने परिमाश का उल्लेख चौथे ग्रंग सूत्र-सम-वायांग में मिलता है, प्राप्त नहीं है। समवायांग में बारहवें दृष्टिवाद--ग्रंग सूत्र का विस्तृत विवरण है, चौदह पूर्व उसीके अन्तर्गत माने गये हैं। हिष्टिवाद बहुत लम्बे अर्से से नहीं मिलता । पर दसवां आंग प्रश्न-व्याकरण त मालूम कब लुप्त हो गया । समवायांग श्रीर नंदीसूत्र में 'प्रश्तव्याकरण' के विषयों का विवरण दिया है, वह वर्तमान में प्राप्त 'प्रश्नव्याकरण' में नहीं मिलता है। इससे मालूम होना है कि भ्रागम लेखन के समय तक 'प्रश्न व्याकरण' मूलरूप में प्राप्त होगा पर उसके बाद उस सूत्र में मन्त्र विद्या, प्रश्न विद्या का विवर्ग होने से ग्रनधिकारियों के द्वारा उसका दूरुपयोग न हो, यह समक्ष कर किसी बहुअ त ग्राचार्य ने उसके स्थान पर पांच स्राध्यव भ्रौर पांच संवर द्वार वाले सूत्र को प्रचारित कर दिया। ग्यारह भ्रंग सूत्रों का भी जो परिमारण समवायांग श्रादि में लिखा है उससे वर्तमान में अप्त उनी नाम वाले अंगसूत्र बहत ही कम परिमाण वाले मिलते हैं। जिस प्रकार म्राचारंग के पदों की संख्या १८००० हजार, सूत्रकृतांग की ३६०००, स्थानांग की ७२०००, समनायांग की १४०,०००, ग्रीर व्याख्याप्रज्ञान्त (भगवती) की ५४००० पदों की संख्या बतलाई गई है उनमें से ब्राचारांग २५२५, सूत्र कृतांग २१००, स्थानांग ३६००, समवायांग १६६७, मगवती १५७५२ श्लोक परिमित ही प्राप्त हैं। यद्यपि समवायांग में उल्लिखित पद के परिमाण के संबंध में कुछ मतभेद हैं फिर भी यह तो निश्चित है कि उपलब्ध आगम, मूलरूप से बहुत कम परिमास वाले रह गये हैं। छठे 'ज्ञाताधर्म कथा' में साढ़े तीन करोड़ कथाओं के होने का उल्लेख 'समब यांग' में है, उनमें से धव केवल प्रथम श्रुतस्कंध की १६ कथाएं ही बच पाई हैं। द्वितीय स्कंध जो बहुत आख्यायिका और उपपाल्यायिकाश्चों का मंडार था, वह भी श्रव लुप्त हो चुका है। दिगम्बर सम्प्रदाय में आगमों के नाम ग्रीर विषय तो वही मिलते हैं पर उनकी पद संख्या या परिमाण श्रीर भी श्रधिक बताया गया है। खैर, जो चीज लुप्त या नग्ट हो गई, उसके सम्बन्ध में तो दु:ख ही प्रकट किया जा सकता है अन्य कोई चारा नहीं है। पर सबसे ज्यादा दृःख की बात है कि जो कुछ प्राचीन जैन प्राकृत वाङ्मय उपलब्ध है उसका भी पठन-पाठन जिस गहराई से किया जाना अपेक्षित है, नहीं हो पा रहा है इसके प्रधान दो कारण हैं--जैन मुनियों व श्रावकों के लिये वे ग्रन्थ श्रद्धा के केन्द्र हैं ग्रतः परम्परागत जिस तरह उनका वाचन एवं श्रदण होता ग्राया है, करते रह कर ही वे अपने कर्ताव्य की इतिश्री समक लेते हैं और जैनेतर विद्वानों का ध्यान इस भ्रोर इसलिए नहीं जाता कि उनकी यह धारणा बन गई है कि इन ग्रंथों में जैन धर्म का ही निरुपण है, इसलिए उनका ऐतिहासिक, साहित्यिक एवं सांस्कृतिक महत्त्र विशेष नहीं है। पर वास्तव में यह धारणा उन ग्रंथों के गम्मीर श्रध्ययन के बिना ही बना ली गई है। ग्रन्यथा बौद्ध साहित्य की भांति इन आगमदि का भी परिशीलन होना चाहिये था।

१. इन पूर्व संज्ञक श्रुतज्ञान पर आधारित कुछ प्रन्य कवाय पाहुडादि १ मिलते हैं।

साहित्य, समाज का प्रतिबिम्ब है। जिस काल में जिस ग्रन्थ की रचना होती है, उस ग्रन्थ में उस समय के जीवन की भलक था ही जाती है। प्राचीन जैन आगम, भगवान् महावीर की वास्ती का संकलन है। भगवान् महावीर ने अपना उपदेश अपने विहार क्षेत्र के प्रधिकाधिक लोगों की जनभाषा में दिया था। इसीलिये उसका नाम अर्धमागधी रखा गया। इस प्राचीन साहित्य में मगवान् महावीर के समय के देश प्रदेश, ग्राम, नगर, राजा, रानी, मन्त्री, सेठ, विद्वानों आदि के ग्रनेक ऐतिहासिक प्रसंग एवं उस समय के लोक जीवन के वास्तविक वित्र प्राप्त होते हैं। सांस्कृतिक इष्टि से इन ग्रन्थों का अध्ययन करने से मारतवर्ष के प्राचीन इतिहास और संस्कृति सम्बन्धी श्रनेकों महत्वपूर्ण तथ्य प्रकाश में आवेंगे।

बौद्ध साहित्य की अपेक्षा जैन साहित्य के अध्ययन का महत्व इसलिये और मी बढ़ जाता है क्योंकि जैन साहित्य की परम्परा २५०० वर्षों से अविद्धित्न रूप से चली आ रही है। आगमों पर समय समय पर निर्युक्ति, भाष्य चूर्णि, एवं विस्तृत टीकाएँ रची जाती रही हैं और उनमें उन टीकाकारों ने अपने अनुभव एवं मौखिक श्रुत परम्परा और अन्य साहित्य से प्राप्त हुए ज्ञान का बहुत सुन्दर रूप से उपयोग किया है। निर्युक्ति, भाष्य एवं चूर्णि में-जो आगम काल के बाद की है, अनेक सांस्कृतिक प्रसंग उल्लिखित हैं। भगवान महावीर के कुछ शताब्दी बाद जैन मुनियों के जीवन में कितने विषम प्रसंग उपस्थित-हुए और उस समय उन्होंने अपने आचार एवं जैन धर्म को किस तरह सुरक्षित रखा, इसका बहुत ही विश्वद वर्णन छेद सूत्र एवं उनकी भाष्य चूर्णि में मिलता है। आचार्य कालक और शकों के भारत आगमन का प्रसंग निशीथ चूर्णि आदि में लिखा मिलता हैं जो भारत के ऐतिहासिक अन्धकार को मिटाने के लिये उज्जवल प्रकाश है।

त्रागमों की टीकाग्रों के ग्रांतिरक्त मौलिक ग्रन्थ भी बराबर रचे जाते रहे हैं। उन सबके ग्राधार से भारत के इतिहास ग्रीर संस्कृति के महत्त्वपूर्ण तथ्य निकाले जा सकते हैं। जबिक बौद्ध साहित्य की परम्परा भारत में कुछ शताब्दी चलकर ही लुफ्त हो गई। उनके मध्यकाल के जो थोड़े से ग्रन्थ मिलते हैं, वे बौद्ध न्याय के होने के कारण उनसे दार्शनिक उथल-पुचल का ही थोड़ा पता चल सकता है पर सांस्कृतिक सामग्री ग्राधिक नहीं मिल सकती। दसवीं शताब्दी के बाद भारत में रचा हुआ बौद्ध साहित्य प्राय: नहीं मिलता क्योंकि बौद्ध धर्म का प्रचार तब भारत के बाहर होने लग गया था जबिक जैन धर्म मारतवर्ष में ही सीमित रहा; इसिलिये मध्यकालीन ऐतिहासिक एवं सांस्कृतिक सामग्री के रूप में जैन साहित्य ग्राधिक मूल्य-वान है।

जैन आगम साहित्य प्राकृत भाषा में है और उसी भाषा से आगे चलकर अपश्रंश का विकास हुआ। अपश्रंश में भी सबसे अधिक साहित्य निर्मास जैन विद्वानों ने हो किया है। अपश्रंश भाषा से ही उत्तर भारत की समस्त प्रान्तीय बोलियां निकली हैं। इसलिये भाषा-विज्ञान की हिष्ट से भी जैन साहित्य का महत्व सर्वाधिक है। बहुत से शब्दों के मूल का पता लगाने में जैन साहित्य ही सबसे अधिक सहायक हो सकता है। जैन आगमों आदि में प्रयुक्त अनेकों शब्द आज भी प्रान्तीय बोलियों में ज्यों के त्यों या सामान्य परिवर्तन के साथ प्राप्त हैं। फिर समय समय पर उन शब्दों व व्याकरण के रूप किस तरह परिवर्तित होते गये। इसकी भी पूरी जानकारी जैन साहित्य से भलीभांति मिल सकती है। बहुत से देशी शब्द जिनकी उत्पत्ति संस्कृत कोष एवं व्याकरण में ठीक नहीं मिल सकती, उनका प्राचीन रूप व परिवर्तित रूप भी जैन साहित्य के आधार से जाना जा सकता है। प्रान्तीय भाषा में केवल उत्तर भारत की ही नहीं पर दक्षिण

भारत की कन्नड़ व तामिल में भी जैन विद्वानों के प्रचुर ग्रन्थ हैं। गुजराती, राजस्थानी में जैन साहित्य सर्वाधिक है ही, पर हिन्दी में भी कम नहीं है। थोड़ा बहुत मराठी, सिथी, पंजाबी व बंगला भाषा में भी है। जैन यित-मुनि धमें प्रचारार्थ मारत के प्राय: सभी प्रदेशों में घूमते रहें हैं इसलिए उनकी रचनाओं में धनेक प्रान्तों की बोली व शब्दों का समावेश मिलता है। लोक-भाषाओं की मांति लोकगीत एवं कथाओं आदि को भी जैन विद्वानों ने खूब अपनाया। ग्रागम साहित्य से लेकर नियुंक्ति, माध्य चूणि, टीका एवं कथा तथा श्रीपदेशिक ग्रन्थों एवं प्रबन्धसंग्रह ग्रादि में सैकड़ों लोककथायें मिलती हैं। इसी प्रकार विविध काव्य ख्पों एवं शिलयों को भी जिस समय जो जहां प्रचलित रही है, प्रायः उन सभी को जैन विद्वानों ने अपनी रचनाओं में समाविष्ट किया। इसीलिये राजस्थानी, गुजराती, हिन्दी के ग्रताधिक 'रचना प्रकार' जैन रचनाओं में देखने को मिलते हैं। जब साधारण जनता का भुकाव लोक संगीत की और ग्रधिक देखा तो उन्होंने प्रसिद्ध एवं प्रचलित लोक गीतों की तर्ज व शैली में अपनी रास, चौपाई ग्रादि को ढालें बनानी प्रारम्भ की। इससे हजारों लोकगीतों के स्वर एवं प्रारम्भिक पंक्तियां सुरक्षित रह सकीं ग्रीर प्रचुर लोककथाएं जीवित रह सकीं।

इतने प्रासंगिक निवेदन के पश्चात् मैं लेख के मूल विषय पर भाता हूँ। प्राचीन जैन आगमों में कितने विपुल परिमाण में सांस्कृतिक सामग्री भुरक्षित है इसकी ठीक से जानकारी तो उन ग्रन्थों के अध्ययन से ही प्राप्त की जा सकती है। यहाँ तो उनके सांस्कृतिक ग्रध्ययन की प्रेरणा देने के लिये सामान्य दिशा- निर्देश ही किया जाता है।

प्रथम ग्रंग सूत्र—श्राचारांग में यद्यपि प्रधानतया जैन मुनियों के ग्राचार का ही निरूपण है पर श्रंत में भगवान महावीर की चर्या का जो निरूपण है वह सांस्कृतिक हिन्द से बड़ा महत्वपूर्ण है। इसी प्रकार सूत्रकृतांग में मगवान महावीर के समय के मत मतान्तरों—कियावादी ग्राक्त्यावादी श्रादि ३६३ पांखड़ों का उल्लेख महत्व का है। तीसरा चौथा ग्रंगसूत्र—स्थानांग व समवायांग संस्थाक्रम से लिखा हुआ पदार्थ-कोष है। इसमें भौगोलिक, ज्योतिष, वैद्यक, संगीत, बहत्तर कलाए एवं उस समय के राजादि, तीर्थङ्कर, चक्रवर्ती, बलदेव, वासुदेव, प्रतिवासुदेव के जीवनी के सूत्र तथा व्याकरण ग्रादि विषयों का निरुपण साहित्यक, ऐति-हासिक तथा सांस्कृतिक सभी हिन्दियों से महत्वपूर्ण है। भगवान महावीर के समय के ग्राठ राजाग्रों के नाम उस समय के इतिहास की हिन्द से महत्व के हैं। पांचवां भगवती सूत्र भी ज्ञान विज्ञान का मंदार है। इसमें गोशालक, भगवान महावीर के समय के एक बड़े युद्ध, उस समय के पार्थनाथ संतानीय व तापसों तथा उदयन राजा, भगवान महावीर, जमाली ग्रादि ग्रनेक ऐतिहासिक व्यक्तियों के नाम व चरित्र होने के साथ साथ राजगृह के गर्म व ठंढे पानी के कुण्ड, परमाणु—पुद्गल शक्ति श्रादि ग्रनेक वैज्ञानिक विषय भी प्रश्नोत्तर के रूप में विणत है। छठे सूत्र-ज्ञाता वमं कथाएं उगलीसवें तीर्थङ्कर मिल्लनाथ ग्रोर पांच पाण्डव पत्नी-दौपदी का जीवन चरित्र उल्लेखनीय है। वैसे इसमें बहुत सी हच्टांत कथाएं लोक प्रचलित रहीं होंगी। र पर वे हैं बड़ी

१--योड़ा विवरण डा० जगदीशचंद्र जैन के शोध प्रवन्ध में दिया गया है।

२-- डा॰ जगदीशचन्द्र जैन की 'ग्रढाई हजार वर्ष पुरानी कहानियां' पुस्तक जो भारतीय ज्ञानपीठ, बनारस से प्रकाशित है।

रोचक एवं उपदेशक । वे उस समय के लोकजीवन का म्रच्छा चित्र उपस्थित करती हैं । सातवें उपासक दशांगसूत्र मी विविध हिंदयों से महत्वपूर्ण है । इसमें दी हुई भगवान् महावीर के दस श्रावकों की जीवनी से तत्कालीन धर्म जिज्ञासा, जीवन की म्रावश्यकताओं, समृद्धि, गोधन, विविध व्यापार, गोशालक म्रादि के म्रमेक प्रसंग, उस समय के सांस्कृतिक चित्र उपस्थित करते हैं । इसी प्रकार मृत्तकृतदशांग व अनुत्तरोपातिक सूत्रों में भी महान साधकों की उज्जवल जीवनी है । उनमें से बहुत से व्यक्ति ऐतिहासिक भी हैं । प्रश्न व्याकरण नामक दसवें उपलब्ध मंग सूत्र में, अहिंसा, सत्य, मीचर्य, बहुत्तचं, प्रविष्णह इन पांच माश्रवों एवं दया सत्य मादि पांच सवर मादि के भनेक पर्यायवाची नाम, हिंसादि करने के साधन-सामग्री का वर्णन महत्व का है शब्द कोष और सांस्कृतिक हिंदर से यह ग्रन्थ बड़े काम का है । ग्यारहवें-विपाक सूत्र ग्रच्छे भीर बुरे कर्मों के परिणाम बताने वाली कथामों का संग्रह है इससे तत्कालीन दंड व्यवस्था, लोक जीवन भादि पर श्रच्छा प्रकाश पड़ता है ।

इत स्थारह भ्रंग सूत्रों का थोड़ा सा सांस्कृतिक महत्व दिखाते हुए अब हमें प्रथम उपाग-श्रोप-पातिक सूत्र के सांस्कृतिक महत्व का संक्षिप्त विवरण देंगे।

भीपपातिक सुत्र का श्राधे से ग्रधिक भाग वर्णानों के संग्रह रूप में है। इसलिये सांस्कृतिक दृष्टि से यह मुत्र बहुत ही मूल्यवान है। इसमें नगर, चैत्य, वनखंड, ग्रशोकवृक्ष, पृथ्वी शिलाफ्टू, राजा रानी उप-स्थात व म्रद्रमाशाला, भगवान् महावीर भ्रीर उनका शिष्यवर्ग, चम्पानगरी के महाराज को सिक, उनकी राजसमा का वर्णन इतना सजीव हैं कि उनको पढ़ते ही उनका एक चित्र सा सामने खड़ा हो जाता है। उस समय के नगर में क्या २ विशेषतायें होती थीं ? चैत्य कैसे होते थे ? राजा और राज सेवकों का व्यवहार, राजा का प्रभुत्व, राजा के शारीरिक व शासनिक नित्य कार्य, जनता में महापुरुषों के दर्शन की उत्सुकता उनके पधारने पर श्रानन्द का वातावरणा, धर्मोपदेश सूनकर प्रसन्नता की स्रनुभृति, राजा की सवारी, उसकी समा, तीर्थद्धर के समोसरण प्रादि के अनेक चित्र सामने आ उपस्थित होते हैं। मगवान महावीर के शरीर श्रीर उनके गुणों का, उदाहरण एवं उपमा सहित जैसा सुन्दर निरूपण इस ग्रंथ में है, अन्यत्र नहीं मिलता। उनके जिब्ब समुदाय और तपस्वी जीवन का एवं तत्कालीन परिवाजक, भाजीविक, बानप्रस्थ तापस, श्रमण म्रादि का विशद वर्गन भी उल्लेखनीय है। प्रसंगवण चार प्रकार की कथायें, नव विहाई, म्राठ मंगल, पांच श्रमिगम, पांच राजचिन्ह, बहत्तर कला, नव धंग, ग्रठारह भाषा, चार प्रकार का आहार, बाह्यअभ्यन्तर तप भेद, चार गितयों के चार चार कारण, अग्रागार 'धर्म' और श्रावक धर्म के १२ भेद, सात निन्हव विविध प्रकार के पूष्प अलंकार, भ्रनेक प्रकार के तपस्वियों आदि के महत्वपूर्ण विवरण इस सूत्र में मिलते हैं साथ ही असुरकूमार, भूवनपति, बागाव्यन्तर, ज्योतिष, वैमानिक देवों और सिखणिला, सिख गति. समुद्धात ग्रादि का भी ग्रच्छा वर्सान दिया गया है। राजा-रानी के विवरण में विदेशों की दासियों का जो विवरण दिया गया है उससे उस समय भारतवर्ष में अन्य कौन कौन से देशों की स्त्रियों, रानियों व सेठा-नियों की सेवा में रहती थी, इसकी महत्वपूर्ण जानकारी मिलती है। सुत्र पाठ इस प्रकार है-

"बहूहि खुज्जाहि चिलाईहि, (वामणीहि वडमीहि बब्बरीहि पउयासियाहि जोणियाहि) पण्हिवयाहि इसिगिणीयाहि वासिदिणियाहि लासियाहि लजसियाहि सिहलीहि दिमलीहि प्रारवीहि पुलदीहि पक्कणीहि बहलीहि मुद्द डीहि सबरियाहि पारसीहि णाणादेसी विदेस परिमंडियाहि इ गिय चितिय परियय विजाणियाहि" इन देशों सम्बन्धी अन्य उल्लेखों के लिए देखें मेरा ''जैन साहित्य का भौगोलिक महत्व'' नामक लेख जो प्रेमी अभिनन्दन ग्रंथ में प्रकाशित है।

बालकों के जन्म समय के संस्कार एवं उनकी शिक्षा दीक्षा का विवरण हुढ़ प्रतिज्ञ के जीवन प्रसंग में इस प्रकार दिया है। कल्पसूत्र तथा अन्य आगमों में भी ऐसे ही वर्णन मिलते हैं जिससे तस्कालीन संस्कृति की जानकारी मिलती है—

"तए एां तस्स दारगस्स अम्मापियरो पढमे दिवसे ठियवडियं काहिति, बिइय दिवसे चंद सूर दंग-ि एवं काहिति, छट्ठे दिवसे जागरियं काहिति, एक्कारसमे दिवसे वीइक्केंते शिव्वित्ते असुइजायकम्मकरसो संपत्ते । बारसाहे दिवसे अम्मापियरो इयं एयारूवं गोएां गुराणिष्फण्णां सामधेष्जं काहिति—

"जम्हासां श्रम्हं इसंसि दारगंसि गब्भत्थंसि चेव समासांसि धम्मे दढपइण्णा तं होउसां श्रम्हं दारए दढपइण्से णामेसां" तस्सा तस्य दारगस्स श्रम्मापियरो साम धेज्जं करेहिति दढपइण्सेति ।

( ) तं दढपइण्एां दारगं म्रम्मापियरो साइरेगठ्ठवास जायगं जाणित्ता सोभएांसि तिहि-करण (दिवस) प्वस्ततः मुहुत्तंसि कलायरियस्स उचरोहिति ।

तए सं से कलायिरए तं दढपइण्सं दारमं लेहाइयाओं गिर्सायप्त सामाओं सउसाहय पज्जवसाणाओं द्वावत्तरिकलाओं सुत्तओं य अत्थ्यों य करसाओं य सेहाविहिइ सिक्खा विहित्त, (७२ कला नाम) तं जहा-लेहं गिष्यं रूवं साहं गीयं, दाइयं, सरगयं पुक्लरगयं समतालं जूयं जस्मवायं पासगं अठ्ठावयं पोरेकच्चं दगमिट्ट्यं अप्राविहिं (पास्तिहं वत्थविहिं विलेवसाविहिं) सयसाविहिं अञ्जं पहेलियं मागिहियं गाहं गीइय सिलीयं हिरण्णजुत्ति (सुवण्याजुति गंधजुत्ति चुण्याजुत्ति आभरसा विहि तहसीपिडिकम्मं इत्थिलक्खरां पुरिसलक्खरां ह्यलक्खरां गयसक्खरां गोसालक्खरां कुक्कुडलक्खरां चक्कलक्षरां छत्तलक्खरां चम्मलक्खरां दडलक्खरां असिलक्खरां मिर्सालक्खरां काकणिलक्खरां वत्थुविज्जं खंधारमासं नगरमासं वत्थुनिवेससं () वृहं पिडिवूहं चारं पिडिचारं चक्कवूहं सरूलवूहं सगडवूह जुद्धं निजुद्धं जुद्धाइजुद्धं मुद्विजुद्धं बाहुजुद्धं लयाजुद्धं इसत्थं छरूप्यवाहं धसुक्वेयं हिरण्यापां सुवण्यापां सुवण्यापां सेह।वित्ता सिक्खावेत्ता अम्मापिईएं खवरोहिति।

त्त्रणां तस्य दढपदण्णस्य दारगस्य श्रम्माणियरो तं कलायि यं विजलेगां श्रसण्पाण्लादमसाद्दमेणां वस्थगंघ मल्लालकारेण य सक्कारेहित सम्माणेहिति सक्कारेत्तां सम्मणित्ता विजल जीवियारिहं पीददाणां दलदत्ता पडिविसज्जेहिति ।

तए एां से दढपइण्णे दारए वावत्तरिकला पंडिए नवंगमुत्तपडिबोहिए श्रष्टारस्देसी भासा विसारए गीयरई गंधव्वराट्टमुसले, हयजोही गयजोही रहजोही बाहुजोही बाहुष्पमद्दी विधालवारी साहसिए श्रलंमोग समत्थे यावि भविस्सई।"

गंगाकूल के वानप्रस्थ तापसों का अच्छा विवरण देते हुये सिश्चवेश के परिवाजक के सम्बन्ध में लिखा गया है कि आठ बाह्मण परिवाजक और आठ क्षत्रिय परिवाजक हुये और उन्होंने वेद आदि बाह्मण शास्त्रों को पढ़ा--यह विवरण भी महत्व का होने से नीचे दिया जा रहा है। इससे परिवाजकों के प्रकार उनके नाम, एवं बाह्मण शास्त्रों का अच्छा परिचय मिलता है।

"से जे इमे जाव सिन्नविसेसु परिज्वाया भवंति तं जहा ईखा जोगी काविला भिउन्वा हंसा परमहंसा बहुउदगा कुडिन्वया कण्हपरिज्वायया। तत्थ खलु इमे सहु माहण परिज्वायया भवंति। तंजहा—

## बाह्यशापरिवाजक

कण्णो भय करकण्टे य स्रबंदे य परासरे । कण्हे दीवायणो भे चेव देवमूत्ते भय नारए मा। १।।

## क्षत्रिय परिवाजक

तत्थ खलु इमे भ्रद्व खत्तिय-परि-वायया भवंति तं जहा---

सीलई  $^9$  सिसहारे  $^2$  (य) नग्नई  $^3$  भग्गई  $^8$  ति य। विदेहे  $^4$  राया  $^6$  रायारामे  $^9$  बले  $^4$  ति य॥

ते गां परिस्वायया रिजवेद यजुब्वेद सामवेय ग्रह्व्वायय इतिहासपंचमाणं, शिवण्टु छट्टाणं संगोवं गागां, सरहस्साणं चउण्हं वेयाणं सारमा पारमा धारमा वारमा सउँगवी सिंहुतंतिवसारया, संखाणे सिक्खाकप्ये वागरण छंदे निरूतो, जोइसामयणे ग्रण्णेसु य (वहूसु) बंमण्या एसु य सत्थेसु सुपरिशाद्विया यावि होत्या।

परिव्राजकों को क्या क्या नहीं करना चाहिये इसका विवरण देते हुए ४ कथाओं व धातु पात्रों एवं ग्राभूषणों का विवरण इस प्रकार दिया है—

"तेसि परिव्वायागां ण्यो कूष्पइ--- इत्यिकहा इवा मत्त कहाइवा देस कहाइवा, राय कहाइवा, चोरकहाइ वा जरावयकहाइवा, ग्रग्स्थदंड करित्तए।

"तेसि एां परिक्वायगाणां एगे कष्पइ अयपायाशि वा सीसग पायाशि वा रूपपायशिवा सुवण्णा-पायाणि वा अध्यायराशि वा बहुमुल्लाशि धारित्तए, साएणत्थ लाउपाएसा वा दारूपाएसा वा महियापाएसा वा । तेसि सां परिक्वायगासां एगे कष्पइ अय बंधणाणि वा तउ अपबंधणाणि वा तव बंधणाणि वा जाव बहुमुल्लाणि धारित्तए । तेसि सां परिक्वायगासां पो कष्पइ णास्विह्वण्सरागरताइं वत्याइं धारितए पाण्यात्य एगाए धाउरताए । तेसि सां परिक्वायगासां एगे कष्पइ हारं वा अद्धहारं वा एगाविल वा मुत्ताविल वा कस्मागविल वा रयसाविल वा मुर्राव वा कंठमुर्राव वा पालंब वा तिसरयं वा कडिसुत्तं वा दसमुद्धि आसा तमं वा कडयासि वा अंगयाणि वा केउराणि वा कुंडलासि वा मउडं वा चूलामसिंस वा पिणदित्तए .....।,

स्रांत में भगवान महावीर का जो वर्णन इस सूत्र में दिया गया है उपसे उद्वृत किया जाता है। इससे भगवान महावीर की विशेषताओं की सांस्कृतिक भलक बहुत स्रच्छे रूप में मिल जाती है।

"ग्ररहा जिसे केवली सत्त हत्थुरसेहे समवजरंस संठास संठिए वज्ज रिसहनारायसंघयसे ग्रसुलोम-वाउनेंगे कंकमहाती कवीयपरिसामे सउसि रोपिट्ट तरोक्ष्परिणए पउमुप्पलगधसरिसिनिस्सासमुरिमवयसे छंबी निरायंक उत्तमपसत्थ ग्रहसेयिनिक्वमपले जलमल कलंक सेयरयदोसविज्जयसरीर निक्वलेवे छाया उज्जोइयंगभंगे घसिनियसुबद्धलक्खानुण्सायकूड़ागार निर्भाषिडियग्गसिरए सामिलिबोडघण निचियच्छोड़ियमिड विसयपस्थमुहुमलक्खण सुगंधसुन्दर भ्रयमोयग भिगनेलक्ज्जल पहिट्ट भमर गराणिद्ध निकुक्षविचियकुं विय प्याहिणा वत्तमुद्धसिरए दालिम पुष्फप्यगा सतविसाज्जसिरस निम्मलसुसिद्ध के संतके सभूमी धरा (निचिय)

) छत्तागारूत्तमंगदेसेरिगन्वण समलट्ट मट्टचदद्ध समिश्डाले उड्डइ पडिपुण्ण सोमवयणे अल्लीण पमाराजुत्तसवरो सुस्सवरो पीरामंसल कवोलदेस माए झाणामिय चावरूइल किण्ह ब्मराइतःपुकसिराणिराँद्वभमुहे अवदालियपुंडरीयणयरो कोयासिय धवलपत्त लच्छे गरूलायतउञ्जुतुंगणासे उविचय सिलप्प वालविबक्फलसण्गि माहरोट्टे पडुर ससिसयल विमलिएम्मल संख गोक्जीरफेएाकुंददगरयमुगालिया घवल दंत सेढ़ी अखंड दते <mark>म्रप</mark>्फुडियदंते म्रविरलदते सुग्गिद्धदंते सुजायदंते एगदंतसेढ़ी विव भ्र<mark>ग्</mark>गोग दंते हुयवहग्गिद्धं तथोयतत्त विग्जिर-त्ततलतालुजी है ब्रबाद्विय सुविभत्तचित्तमंसू मंसल संठिय पसत्थसददूल विउलहणुए चउरंगुलसुप्पमारा कंबुवर सरिसग्गीवे वर महिस वराहसोह सद्दूल उसम नागवर पंडिपुणविउलक्खंषे जुगसिनभपीरा रझ्यपीवर पउठु-सुसंठिय सुसिलिद्वि विसठ्ठ घण थिर सुबद्ध संधिपुर घरफलिहवट्टियभुए भुयईसरविउल भोग ग्रायाण पलिए उच्छूढ दीहबाहू रत्तातलो वइयमउयमंसलसुजायलक्खगापसत्थ प्रच्छिह्ज।लपाली पीवरकोमलवरंगुली श्रायँ वत बत लिसा सुइ रूइ लिणद्धणक्ले चंद पारिए लेहे सूरपासिकोहे संख पासिलेहे चक्कपाणीलेहे दिसासोत्थिय पाणि-लेहे चंदसूर संखचक्क रिसा सोत्यिय पाणिलेहे करागसिलायलुज्जलपसत्थ समतलउविचयिविच्छण्या पिहुल वच्छे सिरिवच्छं विकयवच्छे भ्रकरंडुयकणगरूययनिम्मल सुजायनिरूवहयदेहघारी ग्रटु सहस्स पडिपुण्णवरपुरिसलक्खणधरे सण्णयपासे संगयपासे सुन्दरपासे सुजायपासे मियमाइय पीणरइयपासे उज्ज्य समसहिय जच्चतणुकिसणिएछ ब्राइज्जल डहरमणिउज्जरोमराई फसविहग सुजायपीण कुच्छी फसोयरे सुइकर**रो** पउमवियडसाभे गंगाव-त्तगयाहिए।।वत्ततरंग भंगुर रवि किरण तरूणबोहियश्रकोसायंतपडमगंभीर वियडए।। भे साहयसोरांदमुसलदा-पणाणिकरियवरकणागच्छक्सरिसवर वहरवलियमञ्भे पमुयद्वरत्रगसीहवरवट्टियकडीवरत्रगसुजायसुगुज्भ देसे श्राइण्गं हुउब्द णिखवलेवे वरवारणतुन्लविक्कमविलसइयगई गयससणसुजायसन्निभोरू समुग्ग णिमगगपूढ्जारा एग्गीकुरूविदावत्त वहारगुपुव्वजंवे संठिय सुसिलिट्ट विसिट्टगूढ्गुष्के सुष्पइट्टियकुम्भचारूचलरो अग्गुपुव्व सुसंहयं-गुलीए उण्णयतसुतंवसिद्धणक्से रत्तुष्लयपत्तमउय सुकुमाल कोमलतले श्रृहसहस्सवर पुरिसलक्खराधरे नग नगर-मगर सागर चक्कंकवंरगमंगलंकियचलरो विसिठ्ठरूवे हुयवहनिद्धुजलियतडितडियतरूरार सरिसतेए।....।"

दूसरे उपांग 'राजप्रश्नीय' में सांस्कृतिक सामग्री बहुत श्रच्छी है उसमें सूर्यामिदेव के ३२ प्रकार के नाटक ग्रीर देवलोक के वर्णन में वहां की रत्नमय पुस्तक का विवरण, तथा ग्रन्य ग्रनेक वर्णन व विवरण बड़े महत्व के हैं। जीविभाग 'श्रीर "प्रज्ञापना" सूत्र यद्यपि सैद्धान्तिक विषय के हैं पर उनमें भी अनेक प्रकार के पश्च, पक्षी, वृक्ष, भाषा, ग्रादि जीव ग्रीर जड़ पदार्थों का विवरण महत्व का है। "जम्बूदीप प्रज्ञप्त" में प्राचीन भूगोल ग्रीर ज्योतिष की जानकारी महत्व की है श्रीर ऋषभदेव का चरित्र, भारत की छः खण्ड साधना का वर्णन बड़ा उपयोगी है। 'वन्द्रप्रज्ञप्ति' 'सूर्य प्रज्ञप्ति' से प्राचीन ज्योतिष की महत्वपूर्ण जानकारी मिलती है। 'विरयावली' ग्रादि पंचोपांग में महाराजा कोणिक ग्रीर चेड़ा के युद्ध का वर्णन उस समय के युद्ध का सजीव चित्र उपस्थित करता है। छः छेद सूत्र मुनि जीवन में कैंसी विषमता ग्राई ग्रीर उसका परिहार कैंसे किया जा सकता है, एक तरह से मुनियों का दण्ड विधान ये शास्त्र है। उनकी माषा चूित्ययों प्रपुर सांस्कृतिक सामग्री है। नंदी ग्रीर ग्रनुयोगद्वार तो सांस्कृतिक दृष्टि से बहुत महत्व के हैं जिन पर कभी स्वतन्त्र रूप से प्रकाश डाला जायगा। कल्पसूत्र के स्वप्त ग्रीद के विवरण भी बहुत मुत्व है जिनमें नेमिनाथ तथा गौतम ग्रीर केशी सम्वाद भादि ग्रध्ययन बहुत ही महत्व के हैं। सपग्र जैनागम ग्रीर प्राकृत साहित्य के ग्रवलोकन से भारतीय सस्कृति को ठीक से सम-भने में बहुत मदद मिलती है।

# STUDY OF TITTHOGALIYA

The Yuga¹ conception of the Vedic tradition and the Avasarpini of the Jainas have a common feature of degradation in Bhāratavarsa in every respect. Thus the present Kaliyuga of the Vedic tradition and the Dusama of the Jainas are the periods when degradation has taken place in every respect in comparision with their previous period of Satya and Susamadusama. So, it is but natural that degradation of the religious life should take place and so we find such narration in the religious literature. However it may here be noted that according to Vedic Tradition the king² can change this process of degradation but according to the Jainas there is no such possibility. I propose to give the gist of my study of a work 'Titthogaliya' (Sk. Tirthodgalika4) which mainly deals with the degradation of the Jaina Tirthas. Unfortunately though included in the list of the 84 Agamas the work is not yet published. So, I have to base my study on the copy of the mss. of the work Titthogaliya supplied very kindly by Muni Shri Punyavijayaji.

#### MSS. OF THE WORK:

The Jainagranthavali on p. 62 and Jinratnakosa on p. 161 give information regarding the availability of the mss. of the Titthogaliya. Also Bhandarkar Oriental Research Institute Cat. Vol.XVII part I gives description of three mss. of Titthogaliya having No. 395 to 397.

Though the work itself gives us the information that it contains 1233 gathas<sup>5</sup>, we find different number of gathas in different mss. The copy before me has 1251 gathas and some other mss. has 1254 gathas. And also we find the difference of granthagra mentioned at the end of the mss. Some have 1565 while others have 1570 granthagras.

The press copy before me is based on a palmleaf mss. copied in V.S. 1452 at Patan at the instance of Acharya Sundara Suri of Tapagacche. The three mss. with B.O.R.I. are dated V. S. 1584, 1612 and 1671 respectively.

- 1. History of Dharmasatra: Vol. V. Part I pp. 688 ff.
- 2. Ibid p. 698.
- 3. See, B. O. R. I. Cat. Vol. XVII part I, Vo. 395-397 and Jainaratnakosa I. p. 161.
- 4. Jainagranthavali p. 62 gives : SK. Tirthodgara
- ५. तेतीसनाहाओं दोन्नि सताउ सहस्समेगं च । तित्थोगालीए संखा एसाम रिएयाउ ग्रंकेण ।। ।। गाथा १२३३ ।।

130 Dalsukh Malvania

Upto this time nothing is known about the contents of the work except some quotations given by Muni Shri Kalyan Vijayaji in his "Vira Nirvana Samvat Aur Jaina Kalaganana". in Hindi and some of the gathas quoted by Abhidhanarajendra Koşa from the beginning and from the end of the work. So it will be useful to scholars if some more information about this important work is given.

#### A Canonical Work:

This work is accepted as the Angabahaya work in the Parkirnaka class by the Svetambara Jainas. But it should be noted that it is not included in the 45 Agamas recognised by the Svetambars, However, it is given a place among the Prakîrnakas in the list of the 84 Agamas<sup>6</sup>. Its non-inclusion in the 45 Agamas requires explanation. One possible explanation might be its late origin, or, the other, possible explanation is as follows:—

The work deals with the details of process of the degradation of the Agama, It is possible that to some its propositions may not be acceptable because they see that the Agamas which the work considers to be lost are available to them. On this account the work might have been neglected and it might not have been regarded as authoritative as the other works.

#### A Svetambara Work

There are certain indications which show that the work was composed or compiled by a Svetambara Acharya. Dreams of the mother of a Tirthankara are mentioned and they are 14 in number 7 instead of 16, the number recognised by the Digambaras. It mentions that Maru devi was liberated (87) and also out of the 24 mothers of Tirthankaras eight were liberated.<sup>8</sup> This certainly shows that the author was a Sve. Jaina. Moreover, we will see later on that some of the Agamas which are mentioned in the work do not find place in the canon of the Digambaras. The number of Kulakaras 9 is given as seven and not as Fourteen, the number accepted by Tiloyapannatti 10 and other Digambara works. 11 Ten Accheragas are mentioned which go against the accepted views of the Digambaras:

- 6. See Jainagranthavali p. 62 and 72 and also schubring: Doctrine of the Jains, p. 109.
- ७. मन्देवीपमुहास्रो वियसियकमलाराणा उ रयणीए पेच्छिति सुहपसुत्ता चोहसपवरे महासुमिरो ॥१००॥

also see gatha s 1020, 1022, 1024

- म्रहुण्हं जरासीम्रो तित्थगरासं तु होंति सिद्धाम्रो ।
   म्रहुय ससंकमारे माहिंदे म्रहू बोधव्वा ॥४६३॥
- 9. See gathas 70 ff.;
- 10. See Tiloya, 4, 421-504
- 11. Here we must note that Jambudvipaprajnapti (second Vaksaskira) mentioned 15 and not 7 Kuiakaras. It adds the name of Rsabha to the 14 mentioned by Tiloyap.

Out of these ten only Uvasagga seem to be accepted by the Tiloyapannatti when it describes the special features of Hundavasarpini and says that 7 h. 23rd and the last 24th. Tirthankaras have Uvasagga:

मत्तमतेवी संतिमतित्थयराणां च उवसम्मो ॥ ४. १६२०

These and other views\* of T. go to prove that it is a Sve. work.

#### Contents of the Work

After eulogy to Tirthankaras Rsabha etc., (1-3) and Sramanasangha (4 a) the author proposes to write in short about the degradation of the Tittha (Titthogali) (4b). Originally this was preached by Lord Mahavira at Gunasila Caitya in Rajagraha (5-6).

Kala is beginningless and endless and it is divided in twelve araga. It is permanent as well as impermanent according to different Nayas. Absolute or extreme view is wrong. Jainas preach Non-absolutism (Anekanta) (7-8). In Bharat and Aryavata there are Avasarpini and Utsarpini but in the rest of the world there is no change in Kala (9). Duration of two cycles, their nature, six divisions of each cycle, duration of division etc. (10-25), condition in (1) Susamasusma (26-54), Description of (2) Susama (55-62), of (3) Susamadusama (63-), in the last part of Susamadusma, 7 Kulakaras are born one after another of which the last is Nabhi and his wife is Marudevi (70-94). Narration of the Life of Rishabha begins (95), 13-14 Dreams (110-), their result (118-), gods' arrival to serve the mother (127), miracles at the time of birth (132-), coming of Disakumaris (136) and other gods Bhavanapati etc (182), moving of the thrones of Sakra, etc. praise and performance of bath ceremony by them at Sumeru (188-), presents by the gods (267-). Indra's arrival for the establishment of the Iksvaku Vansa (278), marriage and the birth of Bharat etc. (280), enthronement of Rsabha as a king (285), Diksha (292), Bharat and his Jewels (294).

<sup>2.</sup> These are from Sthananga-777 sec also my Sthananga-Samavayanga P. 891.

क्ष एगंपि असद्हिन्नो मिच्छद्दि द्वी जमाकिव्वा गा० १२०३

<sup>13.</sup> At the same time the other 9 Tirthankaras are also born in different lands and so the description of Reshabha will apply to them also (96-). Similar is the case with Bharat Cakri. He also has his contemporary Cakri in different lands (308).

132 Dalsukh Malvania

Eulogy of 24 Tirthankaras and various information about them (305) regarding their previous last birth as gods (306), their other contemporary Tirthankaras (313), Varna (colour), Samsthana (358), Table of Tirthankars and Cakri (359), Height (362) Age (372), Vamsa (383), Gotra (384), names of those who became king or Cakri and who did not accept the kingdom (385) Rsabha was born at the end of Susama-Dusama and the rest in (4) Dusama-Susama (388), kingship or otherwise in previous birth (389). Sruta (390), place (391) and time of Diksha (392), companions at the time of Diksha (393), penances at the time of Diksha (399), when they attained Kevalajnana (402), place where they attained it (405), Caityavrksas (407), Month of attaining Kevaljnana (411), Naksatra and Paksa (413), the day (413), the time, (417), penances before becoming Kevali (419), Samavasarana (421), Preaching (446), about pratikramana (447), Samaiya etc. (449), number of Ganadharas and the name of the first Ganadhara (450), names of the first nuns (463), number of pupils, names of kings and parents (471), Antarakala (494), Tirthaviocheda (522), time of Liberation (524), position at that time (551), penance at the time (555), place (558), next life for their parents (563) description of Cakri (565). Ardhacakri, Kesavas and Baladevas (572), Pratisatru (606), condition at the concluding period of Dusama-Susama (614). When there remained three years, eight months and one paksa of Dusama-susama, Tirthankaras in different lands were liberated (615), on the same day Palaka was enthroned (616), then the following are mentioned inbetween the Nirvana and Saka-

| Palaka     | reigned for | 60  |                  |
|------------|-------------|-----|------------------|
| Nandas     | ,,          | 155 |                  |
| Maruya     | 97          | 160 |                  |
| Pusamitta  | "           | 30  |                  |
| Balamitta- | Bhanumitta  | 60  |                  |
| Nahasena   | ,,          | 40  |                  |
| Gardhabha  | ι "         | 100 | (Gathas 617-618) |
|            |             | 605 |                  |

605 years and five months after the V.N. Saka became the king (619). 1323 years after Saka (i.e.V.N. 1928) in Kusumapura (Pataliputra) Dutthabuddhi (Kalki) will be born. His misdeeds are enumerated (625-); about Caturmukha (Kalki) king it is said that for satisfaction of his greed he will dig out the Stupas (631-), Lonadevi's story (637-), Nagara devata's intervention (651-), Floods in rivers Ganges etc. and destruction due to that (658), construction of new city by the king and for sometime his good behaviour (672-). After fifty years of good behaviour again Kalki adopts his old tactics to harass the monks (674-) Acarya Padivata (678-), Kalki's death at the age of 86 in V.N. 2,000 (685), Kalki's son Datta's enthronement by Indra (686), for a little less than 20000 years there will be regard for Sangha (689) the birth of Sokka, his son Jiyasattu, his grandson Meghaghosa and at the end there will be Vimalvahana king (690).

Begins the story of Srutahani upto Duppasaha (693)-Viccheda of Kevali in V.N. 64 with the death of Jambu (698), Viccheda of Manaparyaya etc. (695), Viccheda of Caturdasapurva at time of Sthulabhadra in V. N. 170 (697). The question regarding the Viccheda (698-). The birth of Mahavira when there remained 74 years and 8 months for the end of fourth Araka and his death accured when 3 years 8 months and 15 days remained for the end of the same (704-5). Sudharma Jambu, Prabhava Sayyambhava Jasabhadda. Sambhuto, Bhaddbahu (707-), due to anavrsti monks had to leave the Magadha (712), after returning back-

ते बिति एवकमेकं सज्कायो कस्स केलियो घरति । हदि दुठुकालेणं ग्रम्हं नठ्ठो उ सज्कायो ॥७१७॥ जं जस्स घरइं कठे ते ते परियठ्ठिकण सब्बेसि । तो गोहि पिडिताइं तहियं एक्कारसंगाइं ॥७१८॥

Some of the monks go to Bhaddabahu and say to him on behalf of Sangha-

तं अञ्जकालिय जिणो वीरसंघो तं जायए सन्तो । पुन्वसुयक (ध)म्मधारय पुन्वारां वायरां देहि ॥७२३॥

but as he was not ready to give Vacana was asked by the monks as to what will be the danda proper for you for such behaviour (724-6). He replies:—

सो भणति एव मिर्गएं श्रविसन्नो वीरवयण नियमेण । वज्जेयव्वो सुयनिण्हस्रो ति स्रह सव्वसाहूहि ॥७२७॥

then the monks say to him-

तं एवं जाणमासाो नेच्छिस नो पाडिपुच्छियं दाउं। तं थासां पत्तं ते कह तं पासे ठवेहामी ।।७२८॥ बारसिवहसंभोगी वज्जए तो तयं समसासंघी। जं ने जाईज्जंतो न वि इच्छिस वायसां दाउं।।७२६॥

on this he agrees to give Vacana (730), so more than 500 monks go to him, one of them being Sthulabhadra who only remains with him upto the end (738-), as he learns the 11th purva, his seven sisters come to him and a miracle is performed by him (749-) and knowing this Bhadrabhahu informs him to discontinue the further vacana. But on his request he gives him vacana of the rest (764-). Story of previous life of Sthulabhadra (772-), Bhadrabhahu though gives Vacana of the last four purvas to him he is not permitted to teach them to others; so, after him only ten Purvas remain (797-)

एतेगा कारगोगां उ पुरिसजुगे श्रष्टमिम वीरस्स । सयराहेण पराष्ट्राइं जागा चत्तारि प्रवाहं ॥७६८॥ श्राए बहुष्पो य तवो तवपारंची य दो वि बोच्छिना । चोह्समुब्बधरम्मी घरंति सेसा उजा तित्थं ॥७६६। तं एव सगवंसो य नंदवंसो य मध्यवंसो य । सयराहेगा पराहो समयं सज्भायवंसेगां ॥५००॥ पढमो दसपुब्बीगां सथडालकुलस्स जसकरो घीरो ॥ नामेगा थूलभहो अविहिंसाधम्मभहो ति ॥५०१॥

and the last Dasapuvvi will be Saccamitta (802-) and after V.N. 1000 in the time of Uttaravayaga the last knower of Puvvagaya the Vicceda of Purvas will occur (805-) Then follows the mention of the Viccheda of the rest of the Agamas (807-) -which is compared here with the account of the Digambara tradition:—

| In V.N.      | or V.N. | The end of           | Occurred according to   |
|--------------|---------|----------------------|-------------------------|
| 64           | _       | Kevali               | Tittho. 694             |
| -            | 62      | >>                   | Tiloya, 4, 1478         |
| 170          | -       | Srutakevali          | Tittho. 697             |
| -            | 162     | **                   | Tiloya, 4,1484          |
| 375          | -       | Dasapurvi            | Tittho, 800             |
| -            | 345     | 71                   | Tiloya 4,1486           |
|              | 565     | Ekadasangadhara      | Tiloya 4. 1489          |
| -            | 683     | Acarangadhara1       | Tiloya, 4.1491          |
|              |         |                      | Will occur according to |
| 1000         |         | Puvvagaya            | Tittho, 806             |
| 1250         | -       | Last six Angas       | Tittho. 807             |
|              |         | and Vyakhyaprajnapti |                         |
| 1300         | _       | Samavaya             | ,, 810                  |
| 1350         | _       | Sthananga            | " 811                   |
| 1400         |         | Kalpa and Vyavahara  | ,, 812                  |
| 1500         | -       | Dasasruta            | ,, 813                  |
| 1900         | _       | Sutrakrtanga         | ,, 814                  |
| <b>2</b> 000 | _       | Nisitha              | ,, 815                  |
| 20000        | -       | Acaranga             | ,, 816                  |
| 20500        | <b></b> | Uttaradhyayana       | ,, 822                  |
| 20900        | -       | Dasavaikalika        | ,, 823                  |
| _            | 20317   | Srutatirthavicceda   | Tiloya. 4,1493          |

Then the lives of the following are narrated:- Duppasaha the last monk (825). Faggusiri the last nun (837), Saccasiri the last lay-woman (838), Vimalavahana the last

<sup>1.</sup> There is some difference about the calculation but the year 683 is common, vide Dhavala part I Intro. pp. 26 ff. and Jaya Dhavala part I Intro. pp. 48 ff.

king and Sumuha his amatya (840). The Indra comes and offers his prayers to the Sangha (843). The gathas of the prayer are from Nandi (844-). Again, the life of Duppasaha (850-), and the future lives of Vimalavahana and others (857) are sketched. Upto the end of V.N. 21000 Avasyaka, Anuyogadvara and Nandi will remain intact (avvocchinna) (861-)., two types of Caritra-Samayika and Chedopasthapaniya will be possible till the existence of the Tirtta. (863) and so—

जो भएति नित्थ धम्मो नेव सामाइयं न चेव य वयाइं।
सो समएासंघबण्मो कायव्वो समएासंघेण ।। ६६४।।
जइ जिणमतं पव्यज्जह ता मा वयहारदंसरां मुयह ।
वयहारनयच्छेदे तित्थुच्छेदो जझोहुवस्सं ।। ६६४।।
इच्चेयं मिएापिडमं निच्चं दव्यटुयाए नायव्यं ।
पज्जाएण श्रीराच्चं निच्चानिच्चं च सियवादो ।। ६६६।।
जो सियवायं भासति पमारानयपेसलं गुणाधारं।
भावेड मरोएा सया सो हु पमारां पवयणस्स ।। ६६७।।

At the end of (5) Dusama there will be the end of Dhamma and so after that Adhamma will prevail (870-) The condition during the (6) Dusama (871-), mention of 10 accheragas (884) and of the no. 54 of Loguttamapurusas (886), the (6) Egantadusama Kala described (933) then only the Adhamma will prevail. And.

गोधम्मसमारगाई तेसि भणुयास सुरताइ ।।१६४०।।

natural calamities (946), men will have to dwell in the Ganges, the Sindhu and the mounts (951-) duration of the (6) Atidusama (957).

Then begins the description of the *Utsarpini* the progressive cycle of time wherein there will be progress in every respect. The first is (1) *Atidusama* in reverse form (959) the rains of five types (975), and as a result the depression of natural calamities (978-) and then comes (2) *Duṣama* (987).

एवं परिवड्ढमारो लोए चंदे व घवलपखम्मि । तेसि मर्णुयारा तया सहस्स च्चिय होइ मणसुद्धी । 1०६१॥

Beginning of (3) Dusamasusama (993), mention of seven Kulakaras to be born in Dusama (999)).

Here it may be noted that after the gatha No. 1008 it is noted that 'gātha Sahassami gatam'. This means that originally this gatha was numbered 1000th, from this it can safely be concluded that before this gātha eight gathas are somewhere interpolated. Mention of Tirthankars, Cakri and Vasudevas to be born in (3) Duşamasuşama Kāla 1019-). Seņiya of the previous birth will be born as Mahapauma (Pauma) of this Thir-

T36 Dalsukh Malvania

thankara, parents and the dreams etc. (1020-). Mahapadma's other name Vimalavahana (1050), ganadharas of Mahapauma (1088), Names of the Tirthankaras to be born in Utsarpini in Bharata (105 - ), in Airavata (11 10), Cakri of Bharata and Airavata (117-) Vasudeva etc. (136 - ).

Description of (4) Suṣama-Duṣama Araka (1145 - ), of (5) Suṣama (1151 - ), of (6) Suṣama-Susama (1150). The persons who do not deserve to hear this (1181 - ) and those who deserve (1184 - ). Preaching on Sammatta. Jāāna and Caritta (1186) - 10 Yati Dharma (1187) adoration of Samyakiva (1202 -),

सम्मत्तात्रो नाग् सियवायसन्तियं महाविसमं । मावाभावविमावं दुवालसंगं पि गिरापिडगं ॥ १२१२ ॥ जं अन्नाग्गी कम्मं खवेइ बहुया वि वासकोडीहि । तं नाग्गी तिहिंगुत्तो खवेड असासमेतेगा ॥ १२१३ ॥

Then comes the description of Moksa (1215)

जह नाम कोइ मेच्छो नगरगृरों बहुविहे वि जारातो नव एइ परिकहेड उवमाए तहि स्रसंतीए ॥ १२४०॥

Conclusion and adoration to Sangha and a request to correct The mistakes (1247-50). The Prasasti at the end is as follows:

तित्थोगाली सम्मत्ता । श्री योगिनीपुरवासिभिर्महर्द्धिक राजमान्यैः सकलनागरिकलोकमुख्यैष्ठ दूदा ठ० ठकुरा ठ. पदममी हैः स्विप्तुः सा० राजश्रोयसेश्रनुयोगद्वारचूिंगः १ षोडणक सूत्रवृत्तिः २ तित्थोगाली २ श्री ताडे तथा श्री ऋषमदेव चरितं १२ सहस्त्रं कागदे एवं पुस्तिका ४ तपागच्छानायकमुन्दरसूरीएगामुपदेशेन संवत १४५२ श्री पतने लेखिता इति भद्रं ॥ छ ॥

#### Sources

The main theme of T. is to describe in detail the progressive annihilation of the present Tirtha. But in order to give an idea of the whole cycle of time which is called Kalpa and to present the theme of T. as a part of the whole cycle of time T. describes the two divisions of Kalpa the Avasarpini and the Utsarpini setting up in that frame at a proper place the narration of progressive annihilation of the present Tirtha, so that one can have an idea of the same in the proper perspective. With this purpose in view the author has compiled this work using mainly canonical works and perhaps the old Niryuktis and some other works of which we know very little. It is definite that he has used for the description of the Kalpa or the Kalacakra the following works: Bhagavati Sūtra S. 287, Jambūdvīpaprajñapti second vakṣaskara sutras 18, wherein the Avasarpinī and Utsarpinī of Bharata are described. However, it may be noted here that the T. does not follow Jambū. (Sùtra 28) with regard to the number of Kulakaras and their Nīti. T.

follows here Sthanganga (556) and Samavayanga (157). This question of number is discussed by Jinabhadra in his Visesanavati and by Santicandra in his Cam. (p. 132). On Jamp. (also see my note on this, Sthananga-Samavayanga p. (692-695). For life of Bharata vide Jambû P. Vakş. III. As regards the description of Tirthankaras and Kulakaras etc. which is found here, it is to be noted that we are not sure if it is from Avasyakaniryukti, we may consult the AvaN 150 ff. for finding out the common source. Paumacriya (Uddesa-21) of Vimal gives the details as are found in T. We should also compare the Tiloyapannatti (41.313 ff) which is also useful in deciding the sources of T.

#### Comparison and Date:

In the T. itself we find many times stated that T. was preached by Lord Mahavira or the Jinavara (5,677, 875, 895, 1180, 1246, 1247 etc). Original T. had one lac padas (5, 1246) but this T. is an abridgment of the original T. (6, 706, 875). The reference to Titthogaliya is found in Vyavaharabhasya wherein it is stated:

तित्थोगाली एत्थं बत्तव्वा होद माणुपुब्बीए । जै तस्स उ म्रगस्स बुच्छेदो जीह बिस्सिहिट्टा ॥ १०.६०४ ॥

It is certain that according to Vyavaharbhasya the progressive vicceheda of Angas is described in T. The question was raised as to what was lost and what was not at the time of Jambin and the Vya. Bhasya says that it is to be decided according to T. (110.695). Some said (Vya. 10.695) that there was no path for liberation after Jambin. But in T. the question is decided that up to the end of the Dusama there will be Samayika and Cheda Caritras (T. 863-867). Moreover Vya. B. favourably records the view that there is no Viccheda of four Vyavaharas (10.703) as accepted by some (10.696). And according to T. there will be the persons who will possess the Kalpa and Vyavahara (10.702 Kappavavaharadharino dhira). We find the same mentioned in T.: Taiya vi Kappa-Vavaharadharo-676. 'Manaparamohi' etc. (T. 695 and Vya. B. 10.699) is from same source i. e. Niryukti. So it is certain that T. was present before the author of Vya. B. Some of the gathas of Sangha Stuti occuring in Nandi are found in T-(vide T. 844-848 and Nandi 4-8) but in Nandi the order of these gathas is different. Here I am not in a position to decide whether T. quotes from Nandi.

"Bavisawi Titthayara" T. 449 is common in Mulacara (7.36) and AvaN. 1243, and X 'Sapadikkamano Dhammo' T. 447 is also common in Mulacara (7. 129) and AvN, (1241). Moreover many gathas of T. describing the life of Rsabha and giving the common features of all the Tirthankaras are found in Avasyakaniryukti such as:—

 $\tilde{A}vN$ . (Dipika Ed.) 150-161=T. 70 81;  $\tilde{A}vN$ . (62-168=T. 83-89);  $\tilde{A}vN$ . 189-195=T. 275-280;  $\tilde{A}vN$ . 196-207=T. 282-290 and Bhasya No. 4;  $\tilde{A}vN$ . 221-223 = T. 385-387;  $\tilde{A}vN$ . 228=T. 399;  $\tilde{A}vN$ . 319-320 = T. 400-401;  $\tilde{A}vN$  253-254 comp. with T. 402, 405 and 406;  $\tilde{A}vN$  341, 346, 546, 547, 548, 552, 553, 551=T. 421-429;  $\tilde{A}vN$ . 554-567

= T. 430-446; T. 1216-46 have many gathas common with Avn. 952-982; Avn. 1241-43 = T. 447-449; Also comp. these with Devendrastava 273-302. T. has following gatha—

जं ग्रन्नाणी कम्मं खवेइ बहुयाहि वासकोडीहि । तं नाणी तिहि गुत्तो खवेइ उस्सासमेत्तेला ।। १२१३ ।।

The same is found in Mahapratyakhyana-101. With slight variation Kundakunda's Pravacansara has:—

जं ग्रन्नाणी कम्मं खबेइ भवसयसहस्सकोडीहि । नं नाणी तिहि गुस्तो खबेइ उस्सासमेन्तेण ॥ ३.३८ ॥

and also Vimala's Paumacariya :-

जं श्रन्ताण तबस्सी खवेइ मबसयसहस्सकोडीहि । कम्मं तं तिहि गुत्तो खवेइ नासी मृहत्तेसां ॥ १०२. १७७ ॥

It also should be noted that

सिज्भन्ति चरिय मट्टा दंसएा भट्टा न सिज्भन्ति ॥ १६ ॥

this latter half is found in Ekatvanupreksa of Kundakunda and T. has-

सिज्भन्ति चरणहीगा न सिभजन्ति ॥ १२०७ ॥

But note that in Bhaktaparijna 66 is same as that of Kundakunda's Ekatva.

19. with a difference that the former has singular number.

Amongst these authors it is difficult to say who is influenced by whom.

T. Gathas 1226-1227 are from Uttaradhyyana 36, 56-57. These and other factors help us in deciding the date of T. But since the dates of all the works utilised for comparision are not finally settled, we are not in a position to finalize the date of T. This much we can say that it was compiled before Vyavahara bhasya and we may for the time being agree with Shri Muni Kalyanvijayji that T. was completed in 5th. Century of Vikrama era,—vide his essay on Vira Nirvan Samvat p. 30.

# राजस्थान भाषा पुरातत्व

१. प्राग् एतिहासिक पृष्ठ भूमि, ग्रादिम जातियां-मोल, द्रविड, ग्राग्नेय, मंगोल उनकी भाषा-प्रवृत्तियां ग्रीर संस्कृति ।

अर्थमय जगत की अभिव्यक्ति के लिये भाषा एक महान साधन है। इसके प्राचीनतम और श्रेष्ठतम प्रतीक ध्वित द्वारा संघटित वे रूप हैं जो मानव विकास के साथ-साथ विकसित होते चले आ रहे हैं और जो समय समय पर यत्र तत्र विकीर्ण रूप में मिलते रहते हैं। भाषा और मनुष्य का विकास सदा से अन्योत्याश्रित रहा है। ज्यों ज्यों मनुष्य जगत के अर्थ की गहनता और विस्तार में प्रवेश करता गया त्यों त्यों उसकी अभि-व्यक्ति के लिये उसका यह माषा रूपी साधन अधिक सबल और सक्षम होता गया। इसी प्रकार मानव ने भी भाषा के माध्यम से जगत के गूढ़तम अर्थ को समभकर अपना विकास किया। भाषा के द्वारा मनुष्य ने जीवन के गंभीर रहस्यों को खोजा, उसके तत्वों पर चिन्तन-मनन किया, और उन्हें जीवन के व्यवहार योग्य बनाने के लिये भावों और विचारों की मृष्टि में स्थापित किया।

सृष्टि ग्रीर संस्कृति के विकास के साथ ज्यों ज्यों भाषा में विकास हुआ, वह ग्रधिकाधिक व्यवहार योग्य होती गई, उसके रूप में परिवर्तन होता गया। ध्विन ग्रौर ग्रथं में ग्रधिकाधिक साम्य होता गया। भाषा में ग्रथं की स्थित स्थापना के हेतु विविधता ग्रौर रूपात्मकता बढ़ी। पृथ्वी पर ग्रमेक जातियों की सृष्टि हुई, उनका विकास तथा प्रसार हुआ। उनके विकास ग्रौर हास के साथ उनकी भाषा का भी विकास ग्रौर हास होता गया। अनेक जातियों कहीं कहीं ग्रपनी भाषा के अवशेषों को सुरक्षित भी कर गई। इनमें उच्चारण ध्वित सबसे प्राचीन ग्रौर परम्परागत ग्रवशेष रहा ग्रौर उसके पश्चात रूप। ध्विन ग्रौर रूप में भाषा के विकास का इतिहास छिपा है। इस इतिहास में भाषा ग्रौर उसको बोलने वाली जाति के उद्गम, विकास, हास, परिवर्तन ग्रादि ग्रमेक स्थितियों की खोन की जा सकती है। भाषा के इतिहास से मानव जाति के इतिहास का भी उद्घाटन होता है। भाषा की स्थिति—उसका उद्गम, विकास, हास ग्रादि उसके बोलनेवालों पर निर्मर करती है। बोलनेवालों की उच्चारण ग्रौर रचना—सम्बन्धी प्रवृत्तियों तथा उन पर प्राकृतिक सामाजिक, धार्मिक, सांस्कृतिक, राजनैतिक ग्रादि प्रभावों के कारण भाषा की ग्रवित न्यूनाधिक होती रहती है। इनके द्वारा भाषा के उद्गम, विकास, हास, परिवर्तन ग्रादि को सिक्रय पोषण मिलता है। ये ही प्रवृत्तियों जब किसी भाषा की ग्रपनी हो जाती है तो भाषा का स्वतन्त्र ग्रस्तित्व सामने ग्रा जाता है। ग्रतः हमें यह खोजना है कि वे कीन सी माषा प्रवृत्तियां है जो राजस्थान की ग्रपनी हैं।

भारत के जिस प्रदेश को हम आज राजस्थान कहते हैं; वह भाषा की दृष्टि से कोई पूर्ण इकाई नहीं हो सकती । राजनैतिक सीमाएँ माषा की सीमाओं से बहुत कम मेल खाती हैं। एक ही माषा की सीमा में दो राजनैतिक सीमाएँ देखी जाती हैं। भाषा की सीमाएँ उसके बोलने वाले लोगों के ऊपर निर्भर करती हैं। इस हिंद्र से राजस्थान माथा पुरातत्त्व की खोज यहां पर रहने वाली आदिम जाति के आधार पर ही की जा सकती है। यहां के आदिम निवासियों की माथा, जीवन, व्यवहार आदि; आचीन निवास स्थानों के नाम तथा अन्य अनेक प्रकार के उत्खनित प्रागैतिहासिक अवशेष राजस्थान भाषा पुरातत्व की भ्रोर संकेत करते हैं। आधुनिक बोलियों तक में ऐसे तत्व मिलते हैं जो यहां की आदिम तथा अन्य आचीन जातिथों के माथा-अवशेष कहे जा सकते हैं और जो राजस्थानी के अक्षुण्ण आधार हैं। राजस्थानी ध्वनिसंहति, रूप-योजना, भावाभिव्यक्ति आदि में प्राचीन तत्व वर्लामान हैं; और इसकी खोज से राजस्थानी ही नहीं; भारत में बोली जाने वाली अन्य माथाओं और उनको बोलने वाली जातियों के इतिहास की रहस्यमय पृष्ठभूमि का उद्घाटन हो सकता है।

राजस्थान की प्राग-इतिहासिक भूमि पर भी मानव विचरता था, परन्तु यह कहने के लिये हमें प्रमाणों की आवश्यकता है कि इस भूमि पर किभी आदि मानव का उद्मव हुआ हो। जो अवशेष या अन्य सामग्री अब तक उपलब्ध है उससे यह तो स्पष्ट हो जाता है कि राजस्थान भी प्राग-ऐतिहासिक ग्रंग से ग्रनेक जातियों के उत्थान-पतन की भूमि रहा है। आज से कई हजार वर्ष पूर्व राजस्थान में अवंलि पर्वत मालाओं से विशाल समुद्र स्पर्श करता था, र जिसके ग्रवशेष ग्राबू पर्वत श्रेगी में विद्यमान हैं। दक्षिण राजस्थान तथा बीकानेर का एक भाग खाज भी 'बागड़' कहा जाता है, जिसका अर्थ समुद्रतट की कछार भूमि से होता है। ऋग्वेद की रचना के समय राजस्थान का बहुत बड़ा माग समुद्र में निमग्न था ग्रीर यहीं पर सरस्वती नदी हिमालय से निकल कर समुद्र में मिलती थी। <sup>3</sup> यह समुद्र पंजाब के पूर्व से लेकर गंगा के मैदान में लहराता था। इसका उल्लेख ऋग्देव की ऋचाम्रों में मिलता है। म्राधूनिक भूतत्त्व प्रनुवीक्षण से मी इस कथन की पृष्टि होती है कि तृतीय भूस्तर यूग (Tertiary Era) में श्राधृतिक राजस्थान में श्रीर मध्य-ततीय भूस्तर उत्थान यूग (Mioseme Epoch)में गंगा के मैदान में समुद्र लहराता था। भूतत्त्व शास्त्री प्रमाणों से यह भी स्पष्ठ है कि भारत में मध्य तृतीय भूस्तर उत्थान यूग (Miosene Epoch) भौर प्रस्तरो-दक्त उत्थान युग (Paleosene Epoch) के समय मानव वर्त्तमान था । ह सम्मव है यह मानव राजस्थान का भील ग्रथवा उसी का कोई म्रादि पुरुष रहा है, जो इसी समुद्र के तट पर विचरता हुमा पूर्व में, मीर फिर दक्षिए। में बढ़ा श्रीर वहां से पूर्वी द्वीपों तक चला गया । जहां श्राज हिन्दमहासागर लहराता है। वहां सिक्तप्रस्तरोदक्त उत्थान युग (Permian Epoch) में एक हिन्द महासागरीय (Indo Oceanic) महाद्वीप था । दक्षिए। ग्रफ़ीका ग्रीर भारत । मिसलेन यूग (Mislane Epoch) के ग्रन्त तक एक ही भूमि तट से

<sup>1.</sup> We have thus the Primitive-Negreto tribes, probably the most ancient people to make India their homes. . . . Then these were followed by Austric tribes from Indo-China, and these in their turn by Dravidians from the west. The Aryans next followed and from the North-East and North came Tibeto-Chinese tribes." S. K. Chatterji-Indo-Aryan and Hindi P. 2.

<sup>2.</sup> Avinash Chandra—Rigvedic India P. 7.

३. वही पृ० ७

४. वही प्र० ५५६---५७

जुड़े थे श्रीर यह महाद्वीप भी इस युग के उत्तरकाल तक मलयन (श्राधुनिक मलय श्रादि प्रदेश) से संबद्ध था। पमलयनलोग जो पूर्वी द्वीपों में जाकर बसे उन्हें श्राज पोलिनेशियन माथा समूह में रखा जाता है। इसके साथ मलयन लोगों को मिलाने से यह पूरा समूह श्रव मलय-पोलिनेशियन-माथा-समूह कहा जाने लगा है। राजस्थान माथा पुगतत्व की खोज में इस समूह की भाषा के प्राचीन श्रीर मूल तत्त्वों का ग्रध्यमन भी अपेक्षित होगा। इन द्वीपों में एक ग्रति प्राचीन जाति है जिसको काकेशियस जाति कहा जाता है जो ग्रति प्राचीन काल में ही यहां ग्राकर जम चुकी थी। इस जाति ग्रीर मील जाति में कुछ ऐसी समानताएँ लक्षित होती हैं जो इनके प्राचीन सम्बन्ध की ग्रीर संकेत करती हैं। इनके रीति-रिवाज ग्रीर माथा-प्रवृत्तियों की समानता इनके हजारों वर्षों के प्राचीन सम्बन्ध की द्योतक है। इनके रीति-रिवाज ग्रीर माथा-प्रवृत्तियों की समानता इनके हजारों वर्षों के प्राचीन सम्बन्ध की द्योतक है। मीलों के समान ही उनकी साधारण वेश-भूषा होती है जो उनका ग्रधीभागढकने के लिये पर्याप होती है—कपड़े या पत्तों की। विशेष ग्रवसर या पर्व के समय स्त्रियां कंशों को ढकती हैं ग्रीर पुरुष वृक्ष की छाल का कपड़े जैसा बनाकर पहनते हैं। यह कपड़ा 'टप' (Тара) कहलाता है। यह 'टप' शब्द भीली-राजस्थानी से मिलता-जुलता ग्रीर लगभग समा-

- 5. "India, South-Africa and Australia were connected by an Indo-Oceanic Continent in the Perminian epoch, and the two former countries remained connected (with at the utmost only short interruption) up to the end of the Mislane Period. During the later part of the time this land was also connected with Malyan."—Quarterly Journal of the Geological Society vol, XXXI P. 540.
- "Joseph Deniper declares the Polynesians a separate ethnic group of Indo-Pacific area, and in this view he is followed by A. K. Keane, who suggests that they are a branch of Caucasic division of mankind who possibly migrated in the Neolithic period from Asiatic mainlands. Of the migration itself no doubt is now left, but the first entrance of the Polynesians must have been an event so remote that neither by traditions nor otherwise can it be even approximately fixed. The journey of these Caucasians would naturally be in stages. The earliest halting place was probably Malaya Archipelago, where a few of their kin linger in Mantavo Islands on the west coast of Sumatra. Thence at a date within historic times a migration eastward took place. The absence of Sanskrit roots in the Polynesion languages appears to indicate that this migration was in pre-Sanskritic times. The traditions of many of the Polynesian peoples tend to make Savaii, the largest of the Samoan Islands, their anecstral home in the East Pacific and linguistic and other evidences go to support the theory that the first Polynesion Settlement in the East Pacific was in Samoa, and that thence the various members of the race made their way in all directions. Most likely Samoa was the Island occupied by them."

Encyclopaedia Brittanica Vol. II P. 35.

नार्थी है। स्रायुनिक 'टप' पत्तों का बना हुआ छाते के आकार का होता है, जो घूप से बचने के लिये काम में आता है। स्राजकल राजस्थानी में 'टप' गाड़ी या तांगे के ऊपर के आज्छादन को भी कहते हैं। इधर भावुआ के भीलों में 'टप' शब्द का प्रयोग अधोवस्त्र के लिये ही होता है। मीलों के समान ही इन लोगों में शरीर पर गोदने की प्रथा है। सामाजिक व्यवस्था में भी एक प्रकार की समानता देखी जाती है। इसमें परस्पर वर्ग और श्रेणी में आदर सम्मान की भावना बड़ी तीव्र है। उच्च श्रेणी या मुखियों के आदर के लिये भाषा में विशेष प्रयोग होते हैं; जैसे—

### 'स्राना' के अर्थ में —

- १. सामान्य व्यक्ति के लिये-सउ (Sau)
- २. आदरणीय या बड़े के लिये-मलिउ माइ (Maliu mai)
- ३. पदस्थ मुखिया के लिये--सू सू माइ (Su Su Mai)
- ४. राजपरिवार के व्यक्ति के लिये--अफिग्रो माइ (Afio Mai)

इसी प्रकार मुखिया तथा अन्य आदरशीय व्यक्ति के प्रति आदर प्रदक्षित करने के लिये सर्वनाम में दिवचन का प्रयोग होता है। राजस्थानी में 'आपां' सर्वनाम इसी प्रकार का है। कियाओं में भी 'आ', आव, 'आवो', 'पधारो', 'पधारवा में आवे' में वर्ग और श्रेशी का भाव निहित है। राजस्थानी के मूल में यह मील संस्कृति की प्रवृत्ति होना स्वामाविक है। अन्य किसी भारतीय माषा में यह प्रभाव नहीं देख पड़ता। इसी प्रकार राजस्थानी सर्वनामों में 'थूं', 'थां', 'थें' और 'आप' (आपां) के भीतर भी वही प्रवृत्ति है। हिन्दी में जो आदरवाचक का प्रयोग देख पड़ता है वह राजस्थानी का ही प्रभाव है। मुगल सम्यता (विशेष कर दरवारी सम्यता) राजपूत सम्यता का ही विकसित रूप है। इस प्रकार राजपूत सम्यता का प्रभाव मुगल सम्यता के द्वारा हिन्दी पर पड़ा है। मराठी में 'आप' का प्रभाव अब भी दिवचन में होता है 'आपल्या माणस'।

उच्चारण सम्बन्धी प्रवृत्तियों में भी यह समानता देखी जाती है। राजस्थानी में 'स' के स्थान पर 'ह' का उच्चारण होता है। यह भीली की एक विशेषता है। बोलियों में यह 'ह' ग्रति अल्प सुनाई पड़ता है श्रथवा कहीं लुप्त भी हो जाता है, कभी कभी उसका स्थान कोई स्वर ले लेता है; जैसे---

> साम् = हाऊ सांस = हाए देवीसींग = देवीं गं

यह भीली प्रभाव है। अवंिल से लेकर दक्षिण में लानदेश और पूर्व में विन्ध्य और सतपुड़ा की उपत्यकाओं में भीली प्रदेश में यह प्रकृति वक्त मान है। राजस्थान और गुजरात-जहां इनके राज्य विस्तृत थे इस प्रकृत्ति से पूर्णतः प्रभावित हैं। शकों की माषा में इस प्रकृत्ति के होने के कारण प्रियर्सन ने इसको शक प्रभाव माना है, परन्तु शकों में और इनमें इस प्रकृत्ति का स्रोत एक ही है और उसका मूल स्थान है काकेश्विया, जहां से दोनों के पूर्वजों ने प्रसार किया । भील हूणों से प्राचीन हैं। यही प्रकृत्ति सामोग्र

(Samoa) के ग्रास पास के द्वीप समूहों में वर्तामान है।  $^{\circ}$  इसी प्रकार इन दोनों में दन्त्योध्ठ्य व्  $(V)^{\Xi}$ , ग्रीर द्वयोध्ठ्य व्  $(W)^{\Sigma}$  भी वर्तामान है।

मील मारत की उन प्राचीनतम जातियों में से है जो रामायण ग्रौर महामारत युग से भी पहले वर्तमान थी ग्रौर अवंलि, विन्ध्या तथा सतपुड़ा के प्रवेश इनके निवास स्थान थे। पूर्व में जहां पूर्वी द्वीप समूहों तक उनका सम्बन्ध था इसी प्रकार पश्चिम में काकेशिया ग्रौर फिनिशिया तक भी इनका सम्बन्ध रहा है। भाषा तत्त्व के ग्राधार पर इसको खोजा जा सकता है। भारत की प्राग्-एतिहासिक जातियों के उदगम या विकास को भूमि राजस्थान का वह भूखण्ड भी है जिसको अवंलि कहा जाता है। इसी प्रदेश में उभी ग्रादिम जाति के निवास स्थान है जिसको भील कहा जाता है। भीलों की ग्रपनी माषा यद्यपि ग्राज नष्ट हो गई है ग्रौर वे ग्रायं भाषा ही बोलते हैं फिर भी कुछ ऐसे तत्त्व उसमें वर्तमान है जो उनकी प्राचीनता के द्योतक है। ग्रवंलि में विखरी हुई बहिनयों का प्रान्त ग्रावीन काल से 'मगरा' कहलाता है। यह 'मगरा' शब्द माषा पुरातत्त्व की दृष्टि से विचारणीय है। राजस्थानी में इसका ग्रथं पहाड़ होता है ग्रौर उसी से उसका पहाड़ी प्रान्त से भी ग्रथं लिया जाता है। इसका सम्बन्ध इजिप्टो-फिनिश्चियन शब्द 'मगरोह' से है, जिसका ग्रथं उन माषाग्रों में भी पहाड़ ही होता है। इसी ग्राधार पर फिनिश्चिया के एक प्रान्त का नाम 'वाड़ी मगराह' (Wady Magrah) मिलता है, जिसका ग्रथं किसी छोटे बाग-बगीचों से लिया जाता है, परन्तु राजस्थान-गुजरात में प्राचीनकाल से ही इस शब्द का प्रयोग निवास, बस्ती, प्रान्त, सीमा ग्रादि ग्रथों में होता ग्राया है; जैसे---

- प्राचीन बड़ी जातियों की बस्तियों और सीमाधों के द्योतक-भीलवाड़ो, मेरवाड़ो, मेवाड़ ग्रादि।
- २. श्रन्य स्थानीय विशेषताओं वाली बस्तियों के चोतक—मारवाड़, ढूँढाड़, खैराड़,(ग्राड़ < चाड़) ग्रादि ।
- ३. उत्तरकालीन जातियों ग्रोर स्थानीय विशेषताश्रों की बस्तियों ग्रोर स्थानों के द्योतक— जीलवाड़ो, केलवाड़ो, खेरवाड़ो, बाँसवाड़ो, सागव'ड़ो, गौरवाड़, फालावाड़, रोछेड़ (रीछ ┼ रे ईड < वीडु) ग्रादि ।
- ४. एक हा गांव या नगर में भिन्न जातियों के मुहल्लों के ग्राधुनिक नाम कुम्हारवाड़ो, तेली-वाड़ो, मोचीवाड़ो, कोलीवाड़ो, मोईवाड़ो, जाटवाड़ी, बोहरवाड़ी ग्रादि ।

<sup>7. &</sup>quot;Apart from traditions Samon is the most archaic of all Polynesions tongues and still preserves the organic letter S which becomes H or disappears in nearly all other archipelegos. Thus the terms Sawaii, itself, originally Savaiki is supposed to have been carried by Samsan wanderers over the ocean of Tahiti, Newzealand and the Marquisses Sandwhich groups, where it still survives in such varient forms as Havar, Hawaiki, Havaiki and Hawaite."

Encyclopeedia Brittanica Vol. XXIV P. 115-11th Ed.,

उदयसिंह भटनागर

इनमें एक ही शब्द के वाड़, वाड़ो, वाड़ो, वीडु चार रूप हैं, जो स्थान सौर सीमा के द्योतक हैं और फिनिशियत वाड़ी (Wady) के समानार्थी हैं। 'मगरा' शब्द पर विस्तारपूर्वक विचार करने से हमारा ध्यान पूर्व की स्रोर मगध और वहां से वर्मा के स्ररकान पहाड़ी प्रदेश में बसी हुई ग्रति प्राचीन जाति 'मग' की स्रोर सार्कावत हो जाता है सौर कुछ ऐसा लगता है कि इजिप्टो-फिनिशियन 'मगराह' राजस्थानी 'मगरो' विहारी 'मगधरा' सौर 'प्ररकान' के 'मग' में 'मग' तस्व में ध्वनि-साम्य के साथ कोई स्रथंसाम्य मी है।

इस प्रकार 'भगरा' से भीलों का सम्बन्ध पश्चिम में एशिया माइनर और पूर्व में अरकान तक कहा जाता है। वाड़, वाड़ो, वाड़ो, वीडु शब्दों से इनका सम्बन्ध पश्चिम में एशिया माइनर और दक्षिण में तिमलनाड़ (>तिमललवाड़) से स्थापित होता है। तिमल से सम्बन्ध रखनेवाली अन्य प्राचीन भीली शब्द पाल, पाली, पालवी हैं, जो द्विड़ से ध्विन-साम्य और अर्थ साम्य रखते हैं। मीलों मे इनका अर्थ कमशः सीमा, बस्ती और मुखिया होता है। तिमल में 'पल्ली' शब्द भीली 'पालवी' का समानधीं है। इस प्रकार 'वाड़' (वीडु) और पाल (>पल्ल) प्राचीनतम शब्द हैं और प्राचीनतम भाषावशेष भी, जिनका सम्बन्ध राजस्थान से अति प्राचीनकाल से चला आया है।

इस प्रकार अर्वेल (>श्रर्+विल्ल) और अर्बुद (श्रर्+बुद्ध) में अर् का अर्थ भी पहाड़ होता है। 'अर्' के समानार्थी फिनिशिया में 'अर्दस' (पहाड़ी प्रदेश) यूनान में, 'अर्कीदिया'(Arkadia) = पेलोपोनीज का एक पहाड़ी प्रान्त और वर्मा में 'अरकान' नामों में 'अर्' तत्व वर्तमान हैं।-अर तत्त्व की प्राचीनता और मीलों का उसके साथ सम्बन्ध इससे स्पष्ट होता है और यूनान तथा फिनिशिया से लेकर अरकान तक किसी एक साम्य-सम्बन्ध का संकेत मिलता है। यह शब्द 'मगरो' के बहुत पीछे का है और सम्मवत: आर्य माषा का शब्द है। '° इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि भील आर्थों से बहुत पहले इस देश में वर्तमान थे और यहां आ चुके थे-अथवा यहां से अन्य देशों में गये हों।

१० — संस्कृत में 'श्रर्' शब्द का प्रयोग पहाड़ के लिये ही हुझा है। सम्भवतः 'श्रर' शब्द संस्कृत में बहुत पीछे कहीं भी पहाड़ के लिये 'श्रर' शब्द का प्रयोग नहीं हुआ है। सम्भवतः 'श्रर' शब्द संस्कृत में बहुत पीछे स्वीकृत हुआ होगा। श्राब् पर्वत में श्राब्र शब्द का विकास श्रर्बुंद से माना जाता है। श्रर्बुंद श्रर् में बुद । यहाँ कुछ लोगों ने बुद शब्द का सम्बन्ध फारसी 'बुत' जो स्थापित किया जो ठीक नहीं है। बुद शब्द 'श्रुज' का श्रपश्रं श है। श्रुज के 'श्र' में महाप्राशा लोप होकर 'व' हुआ और 'ज' का द' में परिवर्तन हुआ- जैसे — कागज का कागद। इधर 'श्रर' शब्द का श्रर्थ पहाड़ स्पष्ट होने पर भी डा० मोतीलाल मेनारिया ने श्रपने थीसिस 'राजस्थान का पिगल साहित्य' में लोक प्रचलित कथन के श्राधार पर श्रर्वेल शब्द की व्युत्पत्ति 'श्राड़ावला' (श्राड़ा में श्रॅं बला = उल्टा-सीधा) से मानी है। यह उलटी व्युत्पति मान लेने पर श्रर्बुंद की व्युत्पत्ति केंसे मानी जायगी। 'श्राड' शब्द का सम्बन्ध हाड >पहाड़ से है बला, विल, वल शब्दों का श्रर्थ निवास स्थान से होता है। श्रतः स्पष्ट है कि श्राडावला श्रवंति का ही श्रपश्रंश रूप है जिसका शर्थ 'मगरा' या पहाड़ी प्रदेश से हैं।

भारत में ग्रादिम जातियों के उद्भव ग्रीर विकास के सम्बन्ध में दो पक्ष हैं। एक पक्ष का मत है कि भारत की आदिम जाति का उद्भव भारत में ही हुआ। वह कहीं बाहर से नहीं आई। १२ दूसरे पक्ष का मत है कि भारत में किसी भी आदिम मानव का उद्मव नहीं हमा। वह दक्षिण अफीका से आया यह निग्नो-बंद परिवार से सम्बन्धित निग्नोइड (Negroid) या नेग्निटो (Negrito) कहा जाता है । १ 3 इस नेग्रिटो जाति के लोग बीने और काले रंग के थे। उनका कपाल दीर्घ, नाक चौडी और ठुड़ी ऊंची होती था। ये लोग भूमि पर से चुने हुए ग्रम्न से अपना निर्वाह करते थे। इसी तरह ये भोजन की लोज में विच-रते हुए अरब और ईरान के समुद्र तटों पर होते हुए भारत में आ पहुँचे। लगभग सात हजार वर्ष पूर्व उप: प्रस्तर यूग (Eolithic) में इन लोगों ने भारत में प्रवेश किया। समुद्र तट के मार्ग से होकर आने के कारण ब्राबू के ब्रास पास के पहाड़ी प्रदेश में इन लोगों ने ब्रपना निवास किया होगा, क्योंकि उसके ब्रास-पास समृद्र तट था। इनको न तो खेती का ज्ञान था और न पशु पालन का। ये लोग भोजन की खोज में ग्राये ग्रीर पूर्व में बड़ते-बढ़ते ग्रांदामान द्वीपों तक पहुँच कर वहाँ बस गये। वहाँ ग्राज भी उनकी कुछ बस्तियाँ है; जिनमें उनकी भ्रापनी ही माथा बोली जाती है। इन लोगों में से जो लोग राजस्थान में रह गये उनका क्या हमा, यह निश्चय पूर्वक नहीं कहा जा सकता । इसके लिये भाषा पूरातत्व में स्रवशेषों की खोज की जा सकती है। यह सम्भव है कि इनके पीछे आने वाली जातियों के द्वारा ये लोग तितर-बितर कर दिये गये हों प्रथवा उन्हीं में मिल गये हो । निग्रोबंद्र भाषा प्रवृत्तियों के ग्रावार पर यह खोज सम्भव है । बन्द्र परिवार की माषाएं पूर्व-प्रत्यय संयोगी (Prefix-agglutinating) होती हैं भ्रीर इनमें व्याकरणिक लिंग-भेद नहीं होता । जिस प्रकार पूर्व में मासाम में तिब्बत-बर्मा परिवार के अन्तर्गत नाग जाति के लोगों में 'निग्नोबन्द्र' अवशेष मिलते हैं। उसी प्रकार पश्चिम में भी बलुचिस्तान के दक्षिण में इन जातियों के अब-शेष अब भी वर्तमान हैं। प्राचीन काल में उदयपुर के आसपास के पहाड़ी प्रदेशों में नागों की बस्तियाँ थी जिसके अवशेष उदयपुर के पास नागदा गाँव में मिलते हैं। असम की सीमा पर वोमडिला, लाठीटिला आदि ला अन्तवाली नागों की बस्तियों के समान बस्तियों के नाम राजस्थान के इस प्रान्त में (और अन्यव) भी मिलते हैं, जैसे - बेदला, ऊंठाला, पोटला, रायला, गटीला, गुडला । इन नामों के स्राधार पर यड़ाँ के लोगों की बोलियों में प्राचीन माषा तत्त्वों के अवशेष प्राप्त हो सकते हैं।

नेप्रिटो लोगों के पश्चात् मारत में प्रवेश करने वाली जाति प्राथमिक दक्षिणाकार (Proto-Austroloid) मानी जाती है। ये लोग काले भीर मध्यम कदवाले थे। इनका ललाट ऊंचा भीर मुंह तथा नाक

<sup>11. &</sup>quot;So far as known the bulk of population of India has been stationery"

<sup>-</sup>Dr. Hodden-'Wonderings of the People-P.25.

<sup>12. &</sup>quot;The earliest political event in India to which an approximately correct date can be assigned is the establishment of the Shaishunag dynasty of Magadh about 642 B.C."

V.A. Smith Facility History of India! Introduction P. 2

<sup>-</sup>V.A. Smith-Early History of India'. Introduction P. 2.

<sup>13. &</sup>quot;We have thus the Primitive Negrito tribes, probably the most ancient people to mak India their homes; no proof has yet been found that a man of any type had evolved from some kind of anthropoid ape on the soil of India.

<sup>-</sup>S.K. Chaterji-Indio Aryan and Hindi'.-P.2.

चौड़े थे। मीलों को मी इन्हीं का वंशव माना जाता है। मील >िमलल जाित को नृतत्व विशेषजों ने राज-स्थान की आदिम जाित माना है। १४ परन्तु डा॰ चाटुज्यों के मत के अनुसार वे बाहर से आयी हुई इस प्राथ-मिक दक्षिणाकार जाित के वंशज थे और ये भारत में आयों से पूर्व ही आ चुके थे। आयों द्वारा ये निषाद कहे जाते थे—'इस निपाद जाित के लोगों ने भारत की कृषि मूलक सम्यता की नींव डाली थी। गंगा की उपत्यका में इनकी बस्ती ज्यादातर हुई थी, और वहाँ ये लोग धीरे-धीरे द्विड़ तथा आयं लोगों से मिल गये......इनकी उपजाितयाँ थीं, जिनमें दो मुख्य थे 'मिल्ल' और 'कोल्ल' लोग —िजनके उत्तर पुरुष ये हुए—राजपुताने और मालवे के 'मील' लोग और मध्य भारत तथा पूर्व भागत के कोरकु, सन्थाल, मुन्डारी हो, शबर, गदब आदि कोल जाित के मनुष्य'। १४ ये भील-कोल आज भी राजस्थान और मालवा में अवंति पहाड़ों की उपत्यका में तथा दक्षिण में इसी से सम्बन्धित पहाड़ियों में खानदेश तक और विन्ध्याचल के पहाड़ों और जंगलों में बसे हुए हैं।

इन भीलों की यद्यपि आज अपनी कोई माषा नहीं है और जो माषा ये लोग बोलते हैं वह राज-स्थानी—आर्य माषा हो है जो थोड़ी बहुत स्थानीय विशेषताओं के साथ पूरे मीली अक्त में बोली जाती है। इनकी इस माषा का प्रभाव आस-पास की स्थानीय भाषाओं पर भी देख पड़ता है के इसमें कुछ प्राचीन तस्व अवशेष के रूप में वर्त्त मान है जो किसी स्वतन्त्र आर्येतर बोली के अवशेष हैं। ये अवशेष दो रूपों में पाये जाते हैं।

- १. ध्वनि (उच्चारसा) सम्बन्धी, श्रीर
- २. रूप (शब्द) सम्बन्धी

यह भीली प्रमाय राजस्थान की भाषा पर भी व्यापक रूप में देख पड़ता है, जिसके कुछ महत्वपूर्ण उदाहरण उपर दिये जा चुके हैं। श्रीर आगे भी दिये जायेंगे। इन भीलों में से कई अपने को क्षत्रियों के वंशज (राजपूत) बतलाते हैं। इसका एक कारण तो यह हैं कि किसी समय राजस्थान और गुजरात में

<sup>14. &#</sup>x27;Taking them as we find them now, it may be safely said that their present geographical distribution, the marked uniformity of physical characters among the more primitive members of the group, their animistic religion, their distinctive languages, their stone monuments, and their retention of a primitive system of totemism justify us in regarding them as the earliest inhabitants of India of whom we have any knowledge."

<sup>-</sup>H.H. Risly, 'Ethnology and Caste'-Imperial Gazetteer of India (i) 299.

१५. 'राजस्थानी' पुरु ३७-३८।

१६. भींल लोग मध्य भारत तथा विन्ध्या और सन्युड़ा की घाटियों से बढ़ते हुए दक्षिण में खान देश तक फैले हुए हैं और इनकी उच्चारण प्रवृत्ति का प्रभाव मराठी और गुजराती पर प्रवल है। सु.कु. चाटुज्याँ,

इनके राज्य वर्त्तमान थे श्रीर कुछ तो स्वाधीनता के पूर्व तक वर्त्तमान थे। दूसरा कारणा भीलों श्रीर राज-पूत जातियों का परस्पर मिश्रण है, पण्ड जिसने व्यापक रूप में राजस्थानी के निर्माण का काम किया।

डा० चादुर्ज्य के मतानुसार भील और कोल के आदि पुरुष आगनेय (Austrie) जाति के लोग थे। यह जाति हिन्द-चीन की ओर से आने वाली 'प्राथमिक प्राग्नेय' (Proto-Australoid) जाति से इस देश में आदि कुषक के रूप में विकसित हुई। आगनेय लोगों के पश्चात् द्रविड़ और द्रविड़ों के पश्चात् आर्य लोगों ने मारत में प्रवेश किया। आर्य साहित्य में जिस निषाद जाति का उल्लेख मिलता है वह आगनेय जाति ही थी। इसी निषाद जाति के वंशज अर्विल की पर्वत श्रेणियों और मालवा की पठार भूमि में बसे हुए भील माने जाते हैं । मध्य और पूर्व भारत की कोरकू, सन्याल, मुन्डारी, हो, गदब, शबर आदि जातियाँ कोल जाति से विकसित मानी जातो हैं। कोल भी इन निषादों के ही वंशज थे। इस प्रकार इन सभी जातियों में एक वंश-परम्परा है। इस कारण इनकी भाषा-प्रवृत्ति में कहीं कहीं साम्य-प्रभाव लक्षित होता है। डा० ग्रियसँन ने अपनी माषा सर्वे में भारत की कोल और मुंडा श्रेणी की माषाओं, श्रसम और मोनक्मेर जाति की 'खसी' भाषा मारत-चीन तथा मारत-चीन के दक्षिण और दक्षिण-पूर्व के द्वीप-समूहों की माषाओं को आगनेय (Austrie) माषा से विकसित माना है। परन्तु मीली का उल्लेख उन्होंने इसके अन्त-गंत नहीं किया।

- १७. (क) राजस्थान के भील ग्रपने को क्षत्रीय-वशी मानते हैं। मेवाड़ के मोमट प्रान्त में पान रवा का मील राज, जो राखा की उपाधि से विभूषित है, वह भोमिया भील है ग्रीर सोलंकी कहलाता है; क्योंकि उसमें क्षत्रिय का मिश्रख है—Tod—"Annals", Vol. P185.
  - (অ) বিষয়েইজ ক নিলান্ত भी হুনকৈ নুবাৰুংগ है-Bhilads: Closely related to Bhils, Patlias and other tribes which inhabit the Vindhyas and Satpuldas. They claim however Rajput descent and are considered to be of higher status than their neighbours. The Bhumias or allodial proprietors of this hilly tract are all Bhilads...According to traditions their ancestors lived at Delhi. They were Chauhans and members of the family of Prithviraj. When the Chauhans were finally driven out from Delhi by Mohammadons (by Muiz-ud-din 1192 A.D.) 200,000 migrated to Mewar and settled at Chittor. On the capture of Chittor by Allahuddin in 1303 A.D. a large number of them fled to Vindhya hills for refuge. Here they married Bhil girls and lost their caste."
    - -L.J. Blunt, 'As short Bhili Grammar of Jhabua State and adjoining territories.
- १८. भील की उत्पत्ति के विषय में कई कथाएं प्रचलित हैं, जिनमें से तीन श्रत्यधिक प्रसिद्ध है। इनमें से एक उनका निषाद से सम्बन्ध स्थापित करने वाली भी है:—
- १. पहली कथा राम श्रौर घोबी की है। इसमें उक्त घोबी श्रपनी बहन से निवाह कर लेता है। उसके सात लड़के श्रौर सात लड़कियाँ उत्पन्न हुई। राम ने पहले लड़के को घोड़ा दिया। वह उसकी चलाने में ससमर्थ रहा श्रौर जंगल में लकड़ियाँ काटने चला गया। भील उसी के वंशज है।

सम्यता और संस्कृति की हिन्द से झार्य जाति का जैसा प्रभाव इस देश पर पड़ा वैसा बाहर से श्राने वाली किसी भी जाति का न पड़ा। श्रायों में समन्वय की जो महान् शक्ति थी वह प्रत्येक परिस्थिति में प्रवल और सिक्य बनी रही। सम्भवत: उक्त भीलों अथवा उनके अदि पुरुषों की जो भी भाषा रही होगी उसका समन्वय धीरे घीरे आर्थ माषा में हो गया। इसमें सन्देह नहीं कि आर्थ जाति और उसकी संस्कृति तथा माषा में एक ऐसी शक्ति रही कि जिन जिन जातियों ने इस देश मैं प्रवेश किया तथायहाँ स्नाकर जम गई उनकी संस्कृति और भाषा को अपनी संस्कृति और भाषा में भिला कर एक कर लिया। भाषा इस समन्वय का प्रथम और प्रधान साधन रहा है। यही कारए। है कि भौगोलिक हिष्ट से एकता रखने वाले इस देश की अनेकता में भी एकता बराबर बनी रही है। आयों की भावनात्मक और विचारात्मक स्तर उच्च कोटि कः होने के कारण आर्य सम्यता और संस्कृति का प्रभाव यहाँ की श्रन्य जातियों पर पड़ने के कारण इस एका-रमकता का विकास हम्रा भीर उसकी ग्रिभव्यक्ति भी उनी के अनुकूल भाषा में हुई। मारतीय भायं सभ्यता भीर संस्कृति के भीतर यहाँ के आदि वासियों भयवा बाहर से आने वाली प्राचीनतम जातियों के विकसित युग की सभ्यता ग्रीर संस्कृति के ग्रवशेष वर्तमान हैं। इन्हीं के सम्मिश्रण से भारतीय सभ्यता श्रीर संस्कृति का निर्माण हथा। भील जातियों में जो धार्मिक प्रथाएँ वर्तमान हैं वे हिन्दू संस्कृति की छोतक होते हुए भी भायों की वैदिक रीतियों के अनुकूल नहीं है। भाग्नेय जाति के पश्चात जो जातियाँ भारत में भाई वे एक दूसरी से अधिक विकसित, सभ्य और सबल थी और ये लोग अपने साथ जो भी भाषा लाये उसकी अभि-व्यक्ति की प्रवृत्तियाँ, ध्विन भीर रूप आदि का मिश्रण यहाँ की भाषा के साथ हुआ। मध्य और पूर्वी राज-स्थान पर पहले मीलों का प्रभाव था। पीछे से स्नाने वाली जातियों ने इन्हें जंगल की स्नोर खदेड दिया। जिससे ये सिकुड कर अर्विल और अन्य पर्वत मालाओं की उपत्यकाओं में सीमित हो गये। ये लोग उत्तर प्रस्तर काल (Neolithic slage) में भारत में विकसित हुए और ताँवे और लोहे का प्रयोग भारम्म किया खेती करने का ढंग इनमें ग्रादिम प्रकार का था। भूमि खोदने के लिये जब ये लोग लकड़ी का प्रयोग करते

२. सात मनुष्य महादेव के पास गये। पार्वती ने महादेव से कहा कि ये मेरे माई हैं। मेरा भ्रापके साथ विवाह होने के उपलक्ष में ये ग्रापसे 'दहेज-दापा' लेने आये हैं। महादेव ने उनको भोजन कराया ग्रौर भ्रपना नान्दी तथा कमण्डल दे दिया। जाते समय उन्होंने उनके मार्ग में कुछ भौर देने के लिये एक चाँदी पाट भी विछा दिया, पर उस पर उनकी हष्टि नहीं पड़ी। पार्वती ने कहा कि तुम भ्रवसर चूक गये, नहीं तो सुम्हारा भाग्य खुल जाता। फिर भी नान्दी का ध्यान रखना। उसकी कूबड़ में धन का भण्डार है। पार्वती का संकेत नान्दी से इल हाँक कर पृथ्वी से धन-धान्य उत्पन्न करने की भ्रोर था, पर वे न समफ सके। उनमें से एक ने नान्दी को मार डाला। पार्वती ने कुद्ध होकर शाप दिया, जिससे वे भील हुए।

३. तीसरी कथा पौराणिक है। मनु स्वयंभू वंशज ग्रंग का पुत्र वेण निःसन्तान था। ग्रतः ऋषियों ने उसकी जाँघ की रगड़ कर एक पुत्र उत्पन्न किया जो जले हुए खकड़ी के डींगे के समान काला था। उसका कद बीना ग्रीर नाक चपटा था। उसको बैठने के लिये 'निषाद' कहा गया। वह बैठ गया ग्रीर 'निषाद' कहलाया। इसी के वंशज निषाद कहलाये जो विन्ध्य पर्वत में रहते हैं।

रामायरा, महामारत, हरिवंशपुरारा आदि में भी इसी प्रकार की कथाएं मिलती हैं।

<sup>-</sup>L. Jung Blunt: 'A short Bhili Grammar of Jhabua State and adjoining territories.'

राजस्थान भाषा पुरातस्व

थे तब उसके नाम का ग्रादिम \*लक् या \*लेक (\*lak \*lek) था। इसी से विकसित \*लंग, \*लेंग, \*लिंग (\*lang, \*leng, \*ling) रूप हुए। ग्रागे चलकर यह लक्—िलंग, लकु—िलंग, लेक-िंग रूपों में विकसित होकर लकुटीश, लकुलीश, एकिलंग ग्रादि रूपों में मिल कर देवता के रूप में स्थापित हुग्रा १ । लकुटीश या लकुलीश शिव रूप में स्थापित हुग्रा और मेवाड़ के राजवंश द्वारा उसकी पूजा होने लगी। यही लकु—लीश नाम एकिलंग के रूप में इसी वंश द्वारा स्थापित होकर कुल देवता के रूप में प्रतिष्ठित हुग्रा। २° एकिलंग की यह मूर्ति गोमिल्ल (गौ—मिल्ल) द्वारा पालित-पोषित गुहिल-बप्पा (गुहिल ∠गोहिल ∠गोहिल्ल ∠गोमिल्ल, ∠गौ—मिल्ल) के राज्य स्थापित करने के पूर्व जहाँ स्थित थी वहाँ पहले मीलों का ही राज्य था और उपर्युक्त हल के रूप में प्रयुक्त ग्रादिम 'लेग-लिंग' से 'लकुटीश' का सम्बन्ध था। २°

राजस्थान की माषा में भीली तत्व के पश्चात् द्रविड़ तत्व मिलता है। द्रविड़ों का भूमध्य सागर के पूर्वी प्रान्तों से ग्रागमन हुन्ना। यह धारएग ग्रव ग्रत्यधिक मान्य है। बलूचिस्तान की ग्राहूई प्राथा में द्रविड़ वर्तमान है, जो किसी समय उनके वहाँ होने का प्रमाण है। द्रविड़ भीलों के पश्चात् ग्रीर ग्रार्थों के पूर्व भारत में ग्राये ग्रीर राजस्थान तथा पंजाब में फैले। इससे राजस्थान के भील पहाड़ों में दबते चले गये। फिर ग्रायं प्रसार के कारण द्रविड़ भी दक्षिण की श्रीर उतर कर फैल गये, जो ग्रव तमिल मलयालम, कन्नड़, हगेड़, कंड़गु, तुलु, तेलुगु, गोंड ग्रादि द्रविड़ परिवार की भाषाग्रों का प्रदेश है।

श्रव यह मत सर्वमान्य है कि द्रविड़ भी आयों के समान बाहर से आकर यहाँ बसे । ये लोग आयों से पहले ही पश्चिम से यहाँ आ चुके थे । वीलियम कूक ने अपने प्रन्थ 'कास्ट्स् एण्ड ट्राइडज में इस धारणा का प्रसार किया कि द्रविड़ लोग अफिका महाद्वीप से मारत में आये। इस विषय पर थर्सटन ने 'कास्ट्स् एण्ड ट्राइडज आफ साउथ इन्डिया' में तथा रिसले ने 'द पीपुल आफ इन्डिया' में विस्तृत न्याख्या करते हुए द्रविड़ और निग्नो-बन्दु परिवारों में समानता स्थापित की । ए० एच्० कीने ने इस घारणा को स्वीकार किया । इघर टोपीनार्ड ने द्रविड़ों का सम्बन्ध जाटों से जोड़ने की धारणा प्रस्तुत को । परन्तु विश्रप काडवेल (ई० १८५६) तथा प्रो० टी० पी० श्रोनिवास आयंगर की शोधों ने और मोहनजोदड़ो की सभ्यता की खोद-शोध ने द्रविड़ों पर नया प्रकाश डाला । इसके अनुसार द्रविड़ों का मूल स्थान भूमध्यसागर का पूर्वी प्रान्त निश्चित हो गया

१६—देखो-'लोकवात्ता', ग्रंपेल १६४६, वर्ष २, ग्रंक २ पृ० ५६— 'कुछ जनपदीय शब्दों की पहचान' वासुदेव शरण ग्रंप्रवाल ।

२०--- विशेष के लिये देखी-- स्रोभा कृत 'उदयपुर राज्य का इतिहास', भाग १, पृ० ३३ स्रीर १२४ ।

२१—ऐसे और भी अनेक शब्द हैं जो इस जाति से सम्बन्ध रखते हैं और जिनका प्रभाव राजस्थानी तथा अन्य भाषाओं में वर्तमान है; जैसे—कुछ शब्द—नारिकेल (नारेल), कदन, (केल) हरिद्रा (हलद्), वार्तिगए (वांगएा), अलाबु (कोलो)—विशेष के लिये देखो :--

<sup>(1) &#</sup>x27;Pre-Aryan and Pre-Pravidian in India (Translated from French Airtcle of Sylarain Levi, Jean Przyluski and Jules Bloch) by Prabodh Chandra Bagchi.

<sup>(2) (&#</sup>x27;The Study of New Indo- Aryan' Journal of the Department letters Calcutta University 1937 P. 20.)

स्रीर द्रविड़ों का सम्बन्ध मोहनजोदड़ों की सम्यता से स्थापित होने लगा। भाषा के आधार पर इस सम्बन्ध की पुष्टि की जाने लगी स्रीर नई शोधों तथा नये विचारों पर यह स्थापित किया गया कि द्रविड़ भाषास्रों की साकृति में संश्लेषी (Agglutinating) प्रवृत्ति यूराल— श्रव्टाइक भाषास्रों के समान है।

अब द्रविड्-तिमल शब्दों के प्राचीन रूपों की उपकल्पना (hypothesis) और व्युत्पित्त की व्यास्या की जाने लगी। द्रविड् शब्द के प्राचीन रूप\* द्रमिज (\*Dramiz) और द्रमिल (Dramila) की उपकल्पना कर यह स्थापित किया गया कि द्रविड् लोगों का प्राचीन नाम\* द्रमिज या\* द्रमिल था। इसी प्रकार तिमल का प्राचीन रूप तिमज (tamiz) था। २२ एशिया माइनर के लीसियन लोगों ने अपने शिलालेखों में अपने को किम्मल (trmmli) कहा है। लीसियनों के पूर्व पुरुष प्राग्-हेलेनिक युग के कीटन लोगों के विषय में हेरोडोटस ने लिखा है कि वे कीट से लीसिया में अपना प्राचीन नाम 'तरिमलइ' (Termilai) साथ लेकर आये थे (१,१७३)। किन्तु फादर हेरास ने इस वृत्तान्त के केवल जिम्मलइ' शब्द को लेकर उन्हें कीट का निवासी बताकर जिम्मइल' थीर 'तिमल' में सम्बन्ध स्थापना की खेंचतान की है। डा० सुनीति कुमार चादुज्यों के मतानुसार एशिया माइनर के इन प्राचीन लीसियनों तथा प्राग्-हेलेनिक युग के कीटनों के नाम से ही द्रिमल, द्रिमड़, द्रविड् दिमल और तिमल (=तिमज) नाम भारत में आये। २3

डा॰ चाटुर्ज्या के उक्त मत के आधार में प्रवेश कर हम उसे कुछ विस्तारपूर्वक देखना चाहेंगे। केरिया (Carea) के दक्षिण-पूर्व में पहाड़ी प्रान्त लीसिया के लोगों को त्रमिलियन (Tramilians) कहते थे। हेरोडोटस ने उन्हें 'तरमीलियन' (Termilians) लिखा है। इसी प्रान्त के उक्तर पूर्व में उस समय एक आदिम जाति (Tribe) वर्तमान थी जो मिलयन (Milyan) कहलाती थी। हेरोडोटस के अनुसार इन मिलयनों का पूर्व नाम सोल्यमी (Solymi) था और वे वहाँ के मूल निवासी थे। हेरोडोटस के बृत्तान्त के अनुसार 'तरमीलियन' लोग कीट (Crete) टापू से भाग कर आये थे। सरपेडोन (Serpadon) का उसके माई मेनोस (Menos) के साथ होने वाले संघर्ष में सरपेडोन इन लोगों के साथ भागा और लोसिया में आकर अरण ली। हेरोडोटस के अनुसार लीसिया नाम लाइक्स (Lyous) से सम्बन्धित है। लाइक्स एक यूनानी दल का नेता था जो यूनान से निकाल दिया गया था और सरपेडोन के साथ साथ उसने भी इसी प्रान्त में शरण ली विश्व लाइकस का यूनान के साथ सम्बन्ध होने के कारण यूनानी लोग उस देश को लीसिया कहते थे और लाइकस के साथियों को लीसियन। तरमीलियन शब्द मेरी समक्ष में किसी मिश्रण का द्योतक

२२—इन नामों में म्राने वाला अन्तिम 'ल्' का उच्चारण विचारणीय है। 'ल' एक द्रव्य ध्विन है भौर जिह्नाग्र के प्रयोग से म्रानेक स्थानों से इसका उच्चारण होता है। म्राज तिमल में तीन प्रकार ल्ं का उच्चारण होता है। एक सामान्य वरस्य 'ल्ं दूसरा मूर्ड न्य 'ल्ं म्रोर तीसरा मुद्ध द्रव्य ल जिसके उच्चारण में जिह्बा का मत्यन्त स्पर्भ वरस्य से होता है भौर वह म्रामेजी Z (ज्) जैसा सुनाई देता है। ऊपर जो 'ज्ं लिखा गया है वह इसी ध्विन का द्योतक है। इधर ल्, ल् का परिवर्तन 'रं मीर 'इं में मी होता है।

<sup>23-</sup>Indo-Aryan and Hindi -PP 39-40.

<sup>(24)</sup> Historian's History of the World Vol. II P.418.

राजस्थान भाषा पुरातत्व १५१

है क्योंकि यहाँ के लोग अपने को अमिलियन (Tramilian) या तरमीलियन कहते थे। स्पष्ट है उनमें तीन जातियों का समुदाय हो अथवा इस प्रान्त में आने के पश्चात् लीसियन, केटन धीर यहाँ के निवासी मिलयन, ये तीनों मिलकर त्रिमिलियन कहे जाने लगे हों। इसी प्रकार द्रमिल का सम्बन्ध केटन और मिलयन के प्रथम मिश्रण के समय हुआ होगा।

अब हमें इस दृष्टि से भील और द्रविड सम्बन्ध पर विचार कर लेना चाहिये। भील लोग संभवतः इन्हीं मिलयन लोगों के समुदाय के हैं जो केटन के मिश्रण के पूर्व और पश्चात् भी अलग-अलग जुटों में भारत में आते रहे और समुद्र के किनारे-किनारे होते हुए मलय प्रदेश की और बढ़ गये और वहाँ से पूर्वी होपसमूहों में सामोग्न (Samoa) द्वीप तक फैल गये। लीसिया में ये मिलयन लोग सम्भवतः काकेशिया की ओर से आये तब वे सोल्यमी (Solymi) कहलाते थे। भारत में आते समय ये लोग वाड़ी, तीडु, मगरा आदि शब्द एशिया माइनर से लेकर आये और वहाँ के रीतिरिवाजों को भी अपने साथ लाये। इनके बाद में आने वाले जिया माइनर से लेकर आये और वहाँ के रीतिरिवाजों को भी अपने साथ लाये। इनके बाद में आने वाले जिया माइनर से लेकर आये और वहाँ के रीतिरिवाजों को भी अपने साथ लाये। इनके बाद में आनर कमशः अलग-अलग आये होंगे— पहले मिल, फिर द्रमिल और अन्त में जितन । पहाड़ के अर्थ में 'मगरा' और 'अर' शब्द इन्हीं से सम्बन्धित है और उतने ही आचीन हैं, जितने ये। इन्हीं में से कई दल पूर्व में और जिन मैदानों में बसे वे 'मगहर', 'मगध' आदि नामों से असिद्ध हुए। आगे चलकर अरकान के पहाड़ी प्रान्त में रहने वाली 'मग' जाति इन्हीं से सम्बन्ध रखती है। इचर मिल (मिलयन) जो अरकान से दक्षिण में बड़े उनके नाम से मलयन, मलय आदि नाम पड़े। उससे आगे पूर्वी देशों में जो सबसे पहला दल पहुंचा वह सोल्यमी (Solymi) नाम अपने साथ ले गया होगा; जो धीरे धीरे इन द्वीपों में फैल गया। इन्हीं 'मिल' लोगों का एक दल जिना-द्रमिल के आगे-पीछ भारत के दक्षिण में पहुंचा, जो मलय प्रदेश कहा जाता है और जिनकी माषा मलयाली है।

श्रव इस धारणा को भी हम विस्तारपूर्वक देख लें। भीलों को श्राग्नेयवंशी मानने में सबसे बड़ी किनाई यह है कि आग्नेय लोगों में पूजा श्रीर आराधना जैसी कोई मावना नहीं थी जबिक मीलों में आदि काल से 'लकुल' (लेक-लिंग) की पूजा वर्त्तमान थी, जिसका विकास द्रविड़-मिश्रण से शिवलिंग पूजा के रूप में हुआ। शिवशिक्त पूजा की मावना एशिया माइनर की सम्यता से समानता रखती है जिसका श्रारम्भिक रूप 'मिल' (मिलयन) लोग मारत में लेकर श्राये और उसका परिवर्तित रूप कई वर्षों पीछे द्रविड़ लोगों ने लाकर दिया। शिव को पशुपति और शिक्त को उमा कहा गया है। एशिया माइनर के देवी-देवताओं के नामों में इन नामों से साम्य रखने वाले न म 'तेसुप-हेपित' (Tešup-Hepit—पशुपित) और 'मा-श्रत्तिस्' (Ma--Attis—उमा-शक्तः ) हैं। पशुपित और उमा शक्ति की कल्पना इसी श्राधार साम्य पर मानी गई हैर्र ऋषम तथा उसी से विकसित नाम ऋषभदेव भी इन्हीं से सम्बन्ध रखता है। उसी प्रकार धनत देवता की पूजा से भी इनका सम्बन्ध रहा है। इनकी राजस्थान में पूजा भी होती है श्रीर इन विषयों की

<sup>(</sup>२५) विशेष के लिये देखो:---

<sup>&</sup>quot;Protso-types of Shiva in Western Asia."—by Dr. Hema Chandra Ray Choudhuri-in the D.R. Bhandarkar volume pp, 301-304 1940 of the Indian Research Institute, Calcutta.

कथा-कहानियों में भीलों का बराबर उल्लेख आता है। ऋषभ और अनंत इजिप्टोफिनिशियन देवता Rechuf और Anat से साम्य रखते हैं, जो मीलों के साथ ही आये। अन्नदेवता दगोन् (Dagon) < दगन (dagan) इन्हीं की भाषा का शब्द था जो दगोन्, >गोदन गोजन, गोजूं, गोवूम् तथा दगन्, दहन, धान आदि रूपों में विकसित हुआ। बस्तियों के द्योतक शब्द वीड़, वाड़ आदि समाज और शासन व्यवस्था सर्वधी शब्द पाल, पल्ल, पल्लवी र बिल धनुष बेल (∠बे-एल्व — माला), बाल (∠बाल्व — तलवार) आदि शब्द मीलों की प्राचीन सभ्यता के द्योतक हैं और द्रविड़ मील मिश्रण की ओर संकेत करते हैं। 'मिलयन' और 'मलयालम्' में जो साम्य है वह उस और इन्हीं की शाखा के जाने का संकेत है।

'द्रमिल' श्रीर 'त्रमिल' के भारत में श्राने पर उनका इस 'मिल' (मिलयन) जाति के साथ सम्पर्क श्रीर मिश्रण हुन्ना। मिश्रण का यह समय धातु युग था, जब 'मिल' लोग 'लकुल' की देवता के रूप में पूर्ण प्रतिष्ठा कर उसकी पाषाण मूर्ति स्थापित कर चुके थे श्रीर धनुषबाण तथा माले श्रीर कृपाण का प्रयोग करने लगे थे। इनके सम्पर्क श्रीर मिश्रण के बाद 'मिल' शब्द का रूपान्तर 'बिल' हो गया जिसका प्रयोग द्रमिल-त्रमिल > द्रविड—तिमज इन धनुर्धारियों के लिये करते थे। दक्षिण में जम जाने के बाद तिमल भाषा में इस 'बिल' शब्द का प्रयोग 'धनुष' के श्रर्थ में रूढ हो गया रेण। 'बिल' की भाँति ही ये लोग 'पल्ली', 'बीडु' ग्रादि अनेक भीली शब्द अपने श्राप ले गये, जिनका प्रयोग ग्राज तक सभी द्रविड माषाग्रों में किसी न किसी रूप में होता है, श्रीर जो इस सम्पर्क श्रीर सम्बन्ध के द्योतक हैं। 'बिल' शब्द की 'ब्' ध्विन में महात्राग्रत्व होकर 'म्' होना श्रायं-भाषा सम्पर्क का परिणाम है। इसी प्रकार 'ल्' में द्वित्व होकर 'रुल' होना प्राकृत काल में द्रविड-उच्चारण के प्रभाव का परिणाम है। इस प्रकार 'मिल' से' बिल' ग्रीर फिर 'मिल्ल' ग्रीर ग्रावृतिक 'मील' हुग्रा।

द्रविड़ और आर्य ध्विन-संहित में एक अन्तर यह है कि आर्य भाषाओं में जहां महाप्राण ध्वितयां होती हैं वहां तिमल में ऋल्पप्राण का ही प्रयोग होता है, क्योंकि उसमें महाप्राण ध्वितयों का सर्वथा अमाव है। आरम्भिक सम्पर्क में 'ब' का आर्य 'म' होने का यही कारण था। द्रविड़-मील सम्पर्क और मिश्रण की ओर संकेत करने वाली अन्य प्रवृत्तियों में मूर्डन्य ध्वितयां ट्, ठ्, ड, (ड़्), ढ़ (ढ़), ण् और ल् हैं जो दोनों में समान रूप से और अनेक शब्दों में थोड़े से ध्वित परिवर्तन से शब्द का मूल या समान अर्थ निकल आता है। आज भी दोनों भाषाओं में ऐसे उदाहरण मिलेंगे। 'ल्' और मूर्डन्य 'ल्', 'इ' और 'ड़्ं ध्वितयां दोनों में ही समान रूप से मिलती हैं। कहीं कहीं मूर्डन्य 'ल्' का उच्चारण 'इ' के समान होता हुआ 'र' में परिवर्तित हो जाता है। प्राचीन तिमल 'भ्' का उच्चारण 'Zh' जैसा होता था। भीली तथा उससे प्रभावित युक्त राजस्थान, गुजरात और महाराष्ट्र प्रदेशों में आज भी यह उच्चारण वर्तमान है। मीली और तिमल च वर्गीय ध्वितयां भी इस सम्पर्क और मिश्रण के उदाहरण हैं। उच्चारण सम्बन्धी एक प्रमुख प्रवृत्ति शब्द को उका-

२६--तोलेमी (Ptalemy vii, 1, 66) ने पल्लवी को फुल्लितइ(quvvstas) लिखा है, जिससे कुछ विद्वानों इसका अर्थ 'पत्ते पहनने वाले (leafwearer, सं० पल्लव = पत्ता) अर्थ किया है, जो अशुद्ध है। यह शब्द पल्लिवइ ८ पल्लिपति से सम्बन्ध रखता है।

<sup>27) &</sup>quot;Bhils-Bowmeu' from Dravidian bil, a bow." Encyclopaedia Brittanica Voi II

रान्त करने की है, जो अपश्चंश की एक प्रमुख प्रवृत्ति थी। तेलुगु में तो यह प्रवृत्ति एक प्रधान प्रवृत्ति है:—
प्राचीन तिमल — अवन् (=वह) कन्नड़ — अवगु = मीली — वगु (वगा उस)
,, ,, — गुरंम तेलुगु — गुर्रमु = मीली — घोडु (= घोडो)
मीली में यह उकारान्त प्रवृत्ति वर्त्तमान है। राजस्थानी सर्वनाम 'अग्गी',(= इसने) 'वणी' (उग्गी= उसने)
के मूल 'अग्ग', 'वग्ग', (उग्ग), और तिमल 'अवन्' (तथा अवल् = यह) तथा उससे विकसित कन्नड़ 'अवगु'
में मौलिक समानता लगती है। 'अग' का मारवाड़ी रूप 'इग्ग' है, जिससे हिन्दी 'इन' का विकास हुआ।
इसी प्रकार 'उग्ग' से हिन्दी 'उन' का विकास हुआ।

श्रायों के श्रागमन के समय उत्तर भारत में द्रविड़ प्रभुत्व काफी फैला हुन्ना था। पंजाब और राजस्थान में इनके अनेक राज्य थे। श्रार्य प्रसार से धीरे धीरे इनका ध्वंस हुन्ना। इससे पूर्व द्रविड़ों ने भीलों के राज्यों का ध्वंस किया। द्रविड़ तथा मीलों में कुछ सम्बन्ध ग्रवश्य रहा है। विशय काडवेल ने तमिल के जिन प्राचीन रूपों की जो खोज की थी उनसे कुछ इस प्रकार के उदाहरण यहां दिये जाते हैं श्रीर उनके समकक्ष उन भीलो राजस्थानी रूपों को भी प्रस्तुत किया जाता है, जो इस तथ्य को श्रीर भी स्पष्ट कर देंगे:—

## प्राचीन द्रविड्

| को – म्रो       | = राजा                          | •                               |
|-----------------|---------------------------------|---------------------------------|
| को – ग्रो – विल | = राजा का घर                    | विल, वल 😑 घर, जैसे देवल         |
|                 |                                 | देवगृह, देखो-वीडु, वीड़ो भ्रादि |
| कोट्टै          | == राजा का सुर <b>क्षित घर</b>  | कोट्ट, कोट = गढ़, दुर्ग,        |
| श्चर्त          | 💳 राजा का स्थान                 | रण, रुण, राणा, (रराभूमि,        |
|                 |                                 | रगावास,)                        |
| नाटु, नाडु      | — प्रदेश                        | बाडु, बाड़ो, वाड, वाड़ी         |
|                 |                                 | स्थान, सीमा, प्रदेश             |
| पुल् <b>वन</b>  | == राजाका विरुद् गायक           | पड़हो पड़वो, बड़वो चारण,        |
|                 | या राजकवि                       | माट, विरुद गायक, राज घोषणा      |
|                 |                                 | करने वाला।                      |
| कट्टलै – पभक्कम | <b>== राज्य सम्बन्धी, लोक</b> - | भट्टक–पट्टक ताजीम≕मेवाड़ के     |
|                 | व्यवहार <b>,</b> कानून कायदे    | राजवंश में वह सर्वोच्च राजकीय   |
|                 |                                 | सम्मान जो किसी महत्वपूर्ण       |
|                 |                                 | सामन्त को विशेष सम्मान में      |
|                 |                                 | प्रदान किया जाता था ।           |

२६—हिन्दी में 'इन' तथा 'उन' सर्वनामों की ब्युत्पत्ति के सम्बन्ध में अनेक अनुमान किये गये पर कोई अनुमान ठीक नहीं है। देखो-धीरेन्द्र वर्मा कृत हिन्दी भाषा का इतिहास पृष्ठ २६२-२६४ । देखो 'लोकवार्त्ता' दिसम्बर १६४४ में पृष्ठ ४४ पर सुनीतिकुमार चाटुज्या का लेख 'द्रविड़'

| <b>१</b> ४४   |                                                            | श्री उदयसिंह मटनागर                                                                               |
|---------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ऊर            | = नगर                                                      | ऊर≕नगर; जैसे नाग +ऊर≕<br>नागौर, बाग +ऊर≕बागौर,<br>खमरा +ऊर≕खमणौर, जाल +<br>ऊर≕जालौर               |
| बिल           | == धनुष                                                    | विल, बिल, मिल, मिल्ल (= भील)<br>बेल (दैलो-ग्राधु० बेलदार = भील                                    |
| <b>ए</b> -एर  | = हल                                                       | वे–एर (वेरवो, वेरनो)—चीरना                                                                        |
| वे⊷उ–ह्व      | == बर्छा माला                                              | बल्लव, बल्लम, बल्लम, मल्लम ==<br>भाला                                                             |
|               | कुछ ग्रन्थ द्रविड्-भोली शब्द                               | :                                                                                                 |
| तमिल<br>कन्नड | <ul><li>कुदिरै</li><li>कदरे</li><li>वाहन (घोड़ा)</li></ul> | मीली–कूतरी-भैरव का घोड़ा                                                                          |
| यः बार्क      | - gg.                                                      | कृता कृतर, कुत्तुल, तुतुल<br>(बोली में तू-तू),≔देखो प्राकृत<br>कुक्कुर, कुत्तुर, म्राघु० कुत्ता । |
| तमिल          | ~ गुरंम ी-वाहन (घोडा)                                      |                                                                                                   |
| तेलुगु        | ∽ गुर्रेम<br>− गुर्रेमु, गुरर ]ैं                          | (कुता) मिलास्रो-राज० घोटडो                                                                        |

भौर मिलाओ - राज॰ - घोटड़ >घोव, युव; भीली - कुत्रु, कूतर, तमिल - कुतिरे, कन्नड़ - कुदुरे ≈प्राचीन मिश्री - हत्र् (htr)।

इस प्रकार स्पष्ट है कि भीली-द्रविड़ भाषा तत्वों के गहन अध्ययन से इनकी प्राचीन माधा और संस्कृत सम्बन्धों अनेक रहस्यों का उद्घाटन सम्भव है। राजस्थान में द्रविड़ प्रमाव का कुछ ग्राभास उपर्युक्त उदाहरणों से मिल जाता है। राजस्थान की राजकीय संस्कृति स्पष्टत: भीली-द्रविड़ तत्वों से सम्बन्धित है ग्रीर राजस्थानी भाषा के ग्राधार में भी वे तत्व वर्तमान हैं जो इस तथ्य की पुष्टि करते हैं। ऊपर दिये गये उदाहरणों से इसका थोड़ा सा स्पष्टीकरण ग्रावश्यक है: प्राचीन द्रविड़ शब्दों 'कोट्टें' ग्रीर 'ग्ररन्' को लीजिये। इनके भीतर जो अर्थ है उसका तात्पर्य किसी दुर्ग ग्रीर रणभूमि से है। दोनों का प्रयोग राजस्थान में उसी अर्थ में होता ग्राया है। दूसरा शब्द 'पुल्वन' है, जिसका सम्बन्ध 'पल्लवी' (ग्राधपित या राजा) के साथ जुड़ा हुग्रा है। तिमल में इस शब्द का अर्थ 'राज कि होता है। इसका राजस्थानी रूप पड़हो >पड़वो बराबर प्रयुक्त होता ग्राया है <sup>२६</sup>। इसका श्राधुनिक राजस्थानी रूप 'बड़वो' जो इसी जाति के परिवार विशेष के लिये ग्राज भी बराबर प्रयुक्त होता है। इस शब्द के इन रूपों को मिलाने से यह सम्बन्ध स्पष्ट हो जायगा।

(टेंघड घोटड) और स॰ घोटक:

२६—देखो हेमरतन कृत पदमिए चर्डपई (वि० सं० १६४४)।
श्रागिल पडहर्ड फिरतर्ड दीठ (६६)।
पूछल लागा पहड विचार (७०)।

पुल्वन, पल्लवरा, पल्डवण, पडवरा, पडवरा, पडवर, पडवरे, पड्ते, बड्वह,

बड़वो, मड़वह, मड़वो; बड़, मड़, मट, प्राकृत- मट्ट >आधु० माट । ये सब चारग्-भाटों की राज-कीय परम्परा के उद्घाटक शब्द हैं । तमिल-'कट्टलैं- पेभक्कम' मेवाड़ में प्रचलित 'कट्टक - पट्टक' ताजीम से सम्बन्धित है । इन शब्दों से सारी राजकीय संस्कृति के मूल ग्राधार का चित्र प्रस्तुत हो जाता है ।

अब हमें कोल आदि जातियों और भीलों के सम्बन्ध पर भी प्रकाश डालना है। भील-कोलों को निषाद वंशी कहकर दोनों में पैतृक सम्बन्ध स्थापित कर दिया गया है। भीलों के पश्चिम से म्राने की धारणा प्रमाणित हो जाने के पश्चात् इस सम्बन्ध पर भी विचार कर लेना आवश्यक है। निषाद को आग्नेय (Austrie) मानकर उसका मूल स्थान हिन्द-चीन में माना जाता है। डा॰ ग्रियर्सन ने कौल-मुन्डा भाषाग्रों को आसाम की मोन-रूमेर जाति की खसी भाषा, मारत-चीन के दक्षिण और दक्षिण-पूर्व के द्वीप समूहों की भाषात्रों के साथ श्राग्नेय समूह (Austric group) में लिया है। इस समृह में भीली को सम्मिलित नहीं किया गया है। हम ऊपर बतला चुके हैं कि भीलों की यद्यपि अपनी कोई मूल भाषा नहीं रही और आज ये आर्य भाषा-राजस्थानी ही बोलते हैं, पर इनकी इस भाषा में भी इनकी अपनी भाषा की कुछ मूल प्रवृत्तियाँ क्रीर तत्व वर्त्तमान हैं, जिनका प्रभाव राजस्थानी की आधार-रचना में दीख पड़ते हैं। ये प्रवृत्तियां स्रीर भाषा तत्व आग्नेय से सर्वथा भिन्न हैं। अतः भील को आग्नेय में सम्मिलित करना उचित नहीं है। डा॰ सूनीति कुमार चाटुज्यों ने मीलों का जो झाग्नेय कौल के साथ सम्बन्ध स्थापित किया है वह भी प्रमाराभूत नहीं है। ग्राग्नेय चाहे दक्षिए। चीन से ग्राया या उत्तरी हिन्द-चीन से ग्रथवा भूमध्य सागर से, 3° मील उस समूह के मीतर नहीं रखा जा सकता । यह बात ठीक है कि किसी समय सारे उत्तरी मारत-पंजाब, राजस्थान तथा मध्यमारत ग्रीर यहां तक कि दक्षिण में भी श्राग्नेय लोगों ने ग्रपने घर बसाये ग्रीर राज्य स्थापित किये ग्रीर ग्रपनी संस्कृति, सभ्यता, ज्ञान ग्रीर कला से इस देश को प्रभावित किया। चन्द्रकलाग्री पर ग्राधारित तिथियों के अनुसार दिवस-गराना इन्हीं की देन मानी जाती है। इसी प्रकार बीस तक की संख्या को 'कौड़ी' में गिनना इनकी विशेषता का एक प्रमुख ग्रवशेष है। इनकी मापा के ग्रवशेष ग्राज भी खस, कौल, मुंडा, संधाल, हो, भूमिज, कुर्कू, सबर, गदब आदि की बोलियों में मिलते हैं।

विश्वप काडवेल ने अपने द्रविड़ भाषाओं के तुलनात्मक ध्याकरण में आदि द्रविड़ों के सामाजिक और सांस्कृतिक विकास की श्रोर संकेत करते हुए द्रविड़ भाषाओं के दो वर्ग कर दिये हैं-एक श्रविशाजित (Uncultivated) श्रोर दूसरा परिमाजित (Cultivated) । इनके श्राधार पर द्रविड़ माषाओं को इस प्रकार बांट दिया गया है।

# ग्रपरिमाजित

- १. टांडा (Toda)
- २. कोटा (Kota)

# परिमाजित

- १. तमिल (Tamil)
- २. मलयालम (Malyalam)

३०—Jean Przylusky तथा अन्य विद्वानों के मत, देखो सु॰ कु॰ चा॰ कृत 'मारत में आर्थ और अनार्य' पृ. ६

- ३. गोंड (Gond)
- ४. लोद या कू (Khond or Ku)
- ५. श्रोराँव (Oraon)
- ६. राजमहल (Rajmahal)

- ३. तेलुगु (Telugn)
- ४. कन्नड़ (Kannad)
- ५. तुल् (Tulu)
- ६. कुड़गू-कूर्ग (Kudgu-Koorg)

काडवेल ने इस सम्बन्ध में अपना मत प्रकट करते हुए यह संकेत किया है कि द्रविड़ और कोल एक ही जाति की माधाएँ हैं। त्रोराँव माधा को होडसन (Hodgson) ने द्रविड़ और कोल के बीच की कड़ी माना। इस प्रकार हम देखते हैं कि द्रविड़ और कोलारियन परस्पर सम्बन्धित है। काडवेल ने जार्ज केम्पबेल द्वारा कोलारियन समुदाय में सम्मिलित माधाओं तथा होडसन द्वारा तिमल में सम्मिलित हो, मुंडा, कौल, शबर ग्रादि भाषाओं को द्रविड़ भाषाओं की सूची में नहीं लिया<sup>39</sup>। डा० चादुर्ज्या कोल ग्रादि को ग्राग्नेय परिवार में सम्मिलित करते हुए उनके साथ द्रविड़ ग्रादि जातियों के सम्बन्ध को स्वीकार करते हैं।

नृतत्व (Anthropological) आधारों के अनुसार भारत के बाहर से आने वाली सात प्रमुख जातियों में से पूर्व में हिन्द-चीन-असम के मार्ग द्वारा आने वाली आग्नेय (Austric) जाति है, जो आयों द्वारा निषाद कही गई है। संस्कृत साहित्य में भील का उतना आचीन उल्लेख नहीं मिलता जितना निषाद और कोल का मिलता है। इससे यह स्पष्ट सिद्ध होता है कि भील आयं सम्पर्क में बहुत पीछे और उस समय आये जब ये आग्नेय द्रविड आदि से जंगलों में धकेल दिये गये थे। आयंभाषा संस्कृत का सीधा प्रभाव तो राजस्थान पर कभी पड़ा ही नहीं। प्राकृत प्रभाव भी बहुत देर से आया। शबर और भील नाम लगभग साथ साथ आते हैं। दोनों शिव के उपासक थे परन्तु शबर का प्रयोग भील के लिए नहीं हो सकता क्योंकि दोनों नाम अलग अलग सुरक्षित हैं। यह सम्भव है कि शबर का सम्बन्ध किरात से रहा हो।

भील सम्बन्धी ऊपर दी गई कथान्नों में से एक कथा में इनका राम के साथ सम्पर्क होने के सम्बन्ध में है। सम्मवत: इसका न्नाधार न्नायों के साथ प्रथम सम्पर्क रहा हो। उस समय निषाद ग्रीर कोल<sup>3२</sup>मी वर्तमान

<sup>(31) &</sup>quot;Tuda Kota, Gond and ku, though rude and uncultivated, are undoubtedly to be regarded as essentially Dravidian dialects equally with the Tamil, Canarese and Telugu. I feel some hesitation in placing in the same category the Rajmahal and Oraon, seeing that they appear to contain so large an admixture of roots and tongues, probably the Kolarian. I venture, however, to classify them as in the main Dravidian.....The Oraon was considered by Mr. Hodgson as a connecting link between Kol dialects and the distinctively Tamilian family."

<sup>-</sup>Caldwell: A Comparative Grammar of Dravidian Language-P.49.

३२-कोल और निषादों का जब मलग मलग उल्लेख मिलता है तो कोल को निषादों का वंगज मानना मी युक्ति संगत नहीं जान पड़ता। कोल-मुन्डा परिवार को आग्नेय में सम्मिलित करने के सम्बन्ध में भी अभी अभी आपत्ति उठाई गई है। विश्वप काडवेल ने तो इन्हें द्रविड परिवार में लिया है। हंगरी के एक विद्वान विलमोस हेवेजी (Vilmos Hevesy) ने इन्हें किसी अन्य परिवार की होने की ओर संकेत किया है। इसके यूराल-मलताई (Ural-Altai) श्रेणी की एक माषा भारत में आई है जिसका सम्बन्ध कोल-मुन्डा से है, आग्नेय समूह की माषाओं से उसका कोई सम्बन्ध नहीं। इसका प्रयोजन उस प्रान्त को किसी जाति के भारत में आने का है, जिसके वंशज कोल-मुन्डा हैं। यदि यह प्रमाणित हो जाता है और भील तथा कोल-मुन्डा में किसी सम्बन्ध का प्रमाण मिल जाता है तो सामोध (Samoa) द्वीप समूह की काकेशियस जाति तक यह सम्बन्ध रेखा स्पष्ट हो जायगी और भील की प्राचीनता स्थापित हो जायगी।

थे। अतः निषाद को भीलों का भ्रादि पुरुष मानना युक्ति संगत नहीं प्रतीत होता। कोल भाषा के कुछ शब्द बेदों की भाषा में भी मिलते हैं जिससे निषादों से पूर्व उनका वर्तमान होना पाया जाता है <sup>33</sup>। इस आधार से भी सिद्ध है कि भील इन दोनों (निषाद-कोल) से सर्वथा मिन्न और स्वतन्त्र जाति थी और कोल-मूंडा परिवार से ग्रलग थी।

भीली की प्राप्त मूल प्रवृत्तियां ग्रीर म्ल तत्वों के ग्राधार पर कोरकु, संथाली, मुंडारी ग्रादि जीवित भाषाग्रों के सम्बन्ध की खोज ग्रपेक्षित है। राजस्थान में कोल—मुंडा के कुछ ग्रवशेष ग्रवश्य मिलते हैं, जिससे यह तो मानना ही पड़ेगा कि ये लोग राजस्थान में ग्राये ग्रवश्य ग्रीर कहीं कहीं ग्रपने ग्रवशेष भी छोड़े। पर इनका प्रभाव मीलों पर कितना पड़ा यह विचारणीय है। कहीं कहीं इनके ग्रवशेष 'कोली' ग्रीर 'ग्रोड़' जाति के रूप में मिलते हैं। कोली बांस का काम करते हैं ग्रीर बीस बांसा के गठ्ठे के लिये मुंडा शब्द 'कौड़ी' का प्रयोग करते हैं। इसी प्रकार की प्रवृत्ति 'ग्रोड़' में भी है, जो मिट्टी खोदने का काम करते हैं। यह कहने के लिये हमारे पास कोई प्रमाण नहीं है कि राजस्थान की मुंदड़ा ( मुंडारी) जाति कितनी प्राचीन है ग्रीर उसकी मुन्डा के साथ कोई परम्परा का सम्बन्ध है। इन लोगों के प्रभाव ग्रीर प्रसार केत्र गंगातट, बंगाल तथा उड़ीसा तक ही विशेष रूप में रहे। द्रविड़ों का प्रभाव उत्तर—पश्चिम मारत तथा पश्चिम ग्रीर दिक्षण में ग्रधिक रहा। इस प्रभाव के दो परिस्ताम हुए। एक तो पूर्व से कोल मुन्डा तथा निषादों का राजस्थान पर ग्रधिक प्रभाव नहीं फैल सका।

दूसरा द्रविड ने भील पर ग्रपना प्रभुत्व स्थापित किया। इनमें पूजा की मावना एक समान थी ही; इस कारण इस मिश्रण से मील के 'लकुलीश' का रूप लकुटीश' हो गया और लकुटीश तथा लकुलीश एक ही देवता के दो नाम हुए। द्रविडों की शिवलिंग पूजा का भी प्रभाव फैला।

# २. स्रार्य-संपर्क ग्रौर भाषा प्रवृत्तियां

श्रायों के ग्रागमन और सम्पर्क के समय द्रविड—प्रभुत्व काफी प्रबल और विस्तृत था, जो मोहंजोदड़ों श्रोर हड़त्पा के उद्घाटन से जात होता है। उस समय पंजाब, र:जस्थान, पश्चिम और उत्तर पश्चिम भारत, मध्य भारत और दक्षिण पर द्रविड़ों का प्रभाव था। भोलों की माधा श्रब तक सीमित होकर दब चुकी थी ग्रथवा द्रविड़ में मिल चुकी थी। जो भी हो, भीलों की स्वतन्त्र भाषा, उनके विकास, राज्य और प्रभुत्व के ग्रन्य ग्रनेक ग्रवशेषों के साथ द्रविड़ भाषा में श्रवशेष वर्तमान हैं। द्रविड़ ग्रार्थ सम्पकं के कारण जिस भाषा का विकास हुग्रा उसमें ग्रन्तिम ध्विन पर बल देने के कारण शब्दों में व्यञ्जन द्वित्व की प्रवृत्ति का विकास हुग्रा जो ग्रामे चलकर प्राकृत की प्रधान प्रवृत्ति हुई ग्रीर ग्रयभ्रंण के श्रन्त तक ग्रीर फिर डिगल में भी बनी रही। द्रविड भाषा—भाषों ग्रीर राजस्थान की मीली तथा भीली प्रभावित सेत्रों में यह बल की प्रवृत्ति ग्राज भी उच्चारण में मुन पड़ती है। संस्कृत के ग्रनेक शब्द इसी प्रवृत्ति से प्राकृत में परिवर्तित हुए। ग्रार्थ-द्रविड सम्पक्त से ग्रनेक शब्द एक—दूसरे की भाषाग्रों में मिले। जो मीली द्रविड शब्द संस्कृत में गये उनमें से कुछ नीचे दिये जाते हैं, ये वेद की भाषा में भी मिलते हैं।

प्रस्तु, श्ररिशा (सूर्य, ग्रन्नि, चकमक का पत्थर-देखो राज० श्ररण्या पत्थर श्रथवा श्रारशी गांव श्रीर वहां मिलने वाले इस पत्थर के श्राधार पर यह नाम), किप, कुर्मार (लुहार), कला, काल, कितव (धत्रा),

३३-देखो-'लोकवास्ती' दिसम्बर १९४४ पृ० १४६ सु० कु० चा 'द्रविड्'।

कूट ( राज० कूड छल ),  $3 \times 3$  कुए। र, गए।, नाना, पुष्प, पुष्कर, पूजन, फल, बिल ( छेद, छेदना, दो टुकड़े करना, देखो—ऊपर राज० वेरए।,  $(-ai) = al \times 1$ , बीज, रात्रि, सायम्, अटबी, आडम्बर, खड्ग, तन्डुल ( राज० ताँदरचा), सटबी (ग्रोला) , बलक्ष (चन्द्रमा), वल्ली (साल का पेड़; देखो— राज० वल्ली, बलेंडी)  $3 \times 1$ 

कुछ प्रवशेषों से ज्ञात होता है कि राजस्थान पर मी ग्राग्नेय (Austric) कील-मुन्डा जातियों का प्रभाव रहा है। राजस्थान के मध्य में भीलवाड़ा भीलों की उत्तर पूर्वी सीमा का द्योतक है। इसी के ग्रास पास ग्रमेक-ला ग्रन्त वाले नामों की ग्रामीण बस्तियाँ हैं। यहीं से खेराड़ सेत्र की सीमा लगती है जहाँ की एक प्राचीन मीणा जाति बहुत प्रसिद्ध है। इसी प्रकार दक्षिण भीली प्रदेश में खेरवाड़ा ग्राम इनकी दक्षिणी सीमा रही होगी। इससे ज्ञात होता है कि किसी समय भीलों ग्रोर मुन्डों की ग्रलग ग्रलग सीमाएं स्थापित हो गई होगी। खेराड़ी बोली की भी ग्रपनी ग्रलग विशेषताएं हैं। उद्य राजस्थानी की ग्रनेक पिछड़ी जातियों में भील-भोमिया, कोली, ग्रोड़ ग्रादि जातियाँ हैं जो सम्भवतः ग्राग्नेय परिवार की हैं। इनमें ग्राज भी बीस तक गिनने की प्रथा है ग्रीर वीस की संख्या के लिये 'कौड़ी' शब्द का प्रयोग किया जाता है। भीलों द्वारा वृक्षों में प्रेतातमा का ग्रारोप ग्रीर उसकी पूजा सम्भवतः श्राग्नेय-भील मिश्रग्ण का संकेत है। खेराड़ की भीणा जाति का सम्बन्ध भी सम्भवतः ग्राग्नेय से होगा। भीलों को ग्राग्नेय परिवार से विकसित मानने में सबसे बड़ी माषा सम्बन्धी कठिनाई यह है कि ग्राग्नेय परिवार की भाषाएं सर्व-प्रत्यय-प्रधान हैं, ग्रथांत् उनमें पुर-प्रत्यय, पर-प्रत्यय ग्रीर ग्रन्तर-प्रत्यय के द्वारा प्रधान रूप से वाक्य रचना होती है ग्रीर उनके संयोग से व्याकरियाक सम्बन्ध सूचित किया जाता है।

(२) राजस्थान से जो बंजारे मध्य युग में ब्यापार लेकर योरप गये वे जिप्सी कहलाये। उनकी भाषा में स्व भी राजस्थानी तत्व वर्तामान है। इंगलैंड के जिप्सियों की भाषा में इस 'कूड' शब्द का प्रयोग देखिये:—

```
Dui Romani chals = दुइ रोमनी छैला

Were bitcheni = थे भेजाने (=भेजे गये थे)

Pawdle the bori pani = पल्ले बड़े पानी (=पब्ले पार नदी के)

Plato for Koring = प्लाटो कूड़ने को (Koring=कूडना

Lacho for choring = लच्छो चोरने को

The purse of a great lady = किसी बडी स्त्री का पर्स।
```

३५-'लोकवात्ती'-दिसम्बर १६४४ पृ० १४७-१४६-सु० कु० चा० 'द्रविड़'।

३६---खैराड़ी की विशेषता श्रीर उसके व्याकरण के लिये देखो--मेकेलिस्टर कृत 'जयपुरी डायलेक्टम् पृ० ५२ तथा १२६।

३४-(१) कपट वात कूडी केलवी (६५) ] पदमिशा चउपई (१६४५) कीउं कूड बादिल्ल (५६१)

निषादों के पश्चात् मंगोल या किरात जाति ने ब्रह्मपुत्र नदी की घाटी की घोर से मारत में प्रवेश किया। ये लोग पहले उत्तर श्रीर पूर्व में भारत की पर्वतमालाओं में फैले घौर घीरे धीरे पूरे उत्तर भारतमध्यप्रदेश (गंगा की उपत्यका) मध्य भारत, राजस्थान श्रीर सिन्ध में जा बसे। खाज ये लोग श्रीर इनकी भाषा केवल ग्रसम श्रीर हिमालय प्रान्त में ही सीमित रह गई है। राजस्थान के किराडू (किरात कूप), लौहारू (-डू) छादि इनकी प्राचीन बस्तियों के द्योतक हैं। किरात लोग यहाँ खाकर श्रन्य जातियों में मिल गये श्रीर उनकी भाषा भी लुस हो गई। परन्तु राजस्थानी ध्वनि-संहति में किरात उच्चारण का प्रभाव धव भी कहीं कहीं दीख पड़ता है। किरात प्रवृत्ति निम्नलिखित स्थितियों में देखी जाती है:-

- (१) समस्त राजस्थान ट-वर्गीय ध्वनियों का उच्चारण स्थान संस्कृत ट-वर्गीय ध्वनियों के समान मुर्द्धन्य न होकर वरस्यं है।
- (२) च-वर्गीय स्पर्श-संघर्षो ध्विनयों का स्थान तालव्य न होकर दन्तमूलीय है, जो भीली से सर्वथा भिन्न है।
- (३) सकार के स्थान पर जहाँ हकार होता है, वहाँ हकार के स्थान पर श्रल्प श्रकार, कहीं लोप और कही श्रनुस्वार का श्राम देखा जाता है; जैसे--
  - (क) 'स' के स्थान पर 'ह' का लोप; रामसींग >रामींग
  - (ख) 'स' के स्थान म्रह्म प्रकार सांस >हा ऽ, दिस >िद ऽ, बीस >वीऽ; भैंस > मैंऽ
  - (ग) 'स' के स्थान पर अनुस्वार, पास >पाँ

#### २. धार्य प्रभाव :

राजस्थान पर आर्य भाषा का प्रभाव आर्यों के आने के बहुत समय पश्चात् प्राकृत काल में आरम्म हुआ। अतः राजस्थानी पर संस्कृत (वैदिक) का सीधा प्रभाव नहीं आया। ऐसा लगता है कि वेदों और बाह्मण ग्रन्थों के निर्माण तक ग्रार्य लोग राजस्थान की खोज नहीं कर पाये थे। वे इसके पश्चिम, उत्तर ग्रीर पूर्व सीमाओं पर ही प्रसार कर रहे थे। ऋग्वेद की रचना के समय तो राजस्थान का अधिकतर भाग समृद्र में था। सर्वप्रथम आर्थ प्रभाव उत्तर-पूर्वी राजस्थान में मत्स्य प्रदेश (आधुनिक जयपुर का एक माग) में मध्य प्रदेश के सूरसेन प्रदेश से सम्पर्क स्थापित होने पर वहाँ की बोली का पड़ा। यह उस समय की प्राकृत (शौरसेनी) थी।

न्नार्यों का मुख्य प्रसार ग्रायंवर्त (गन्धार से लेकर विदेह तक) में हुन्ना, जिसमें ब्राह्मण ग्रन्थों के ग्रनुसार ग्रायं माषा के तीन मोटे रूप थे—(१) उदीच्य (२) मध्य ग्रीर (३) प्राच्य । इनके भीतर राजस्थान की कोई स्थिति नहीं है । इस वैदिक संस्कृत के ग्रागे चल कर तीन प्राकृत रूप हुए—(१) उदीच्य प्राकृत, (२) मध्य देशी प्राकृत श्रौर (३) प्राच्य प्राकृत । उदीच्य प्राकृत का प्राचीनतम लिखित रूप गान्धार प्रान्त के शाहबाज पेढ़ी श्रौर मानसेरा के शिलालेखों में मिलेता है । (२) प्राच्य प्राकृत मागबी का एक रूप था।

राजस्थान के उत्तर पूर्व से उत्तर पिष्वम सीमाग्नों तक जो ग्रायं प्रमाव फैल रहा था उसमें प्राप्त शिलालेखों में वैरठ ग्रीर सीरठ के शिलालेख भी हैं। इनमें वैरड के शिलालेख की भाषा गुद्ध प्राकृत मानी गई है। परन्तु सीरठ के गिरनार वाले शिलालेख की भाषा वहाँ की बोली हैं। जिसमें कहीं कहीं प्राच्य प्राकृत के रूप ग्रा गये हैं। इससे यह जात होता है कि जहाँ जहाँ प्राकृत प्रभाव फैला था वहाँ ग्रशोक के ये शिलालेख प्राच्य प्राकृत में खुदवाये थे, ग्रीर जहाँ प्राकृत का प्रभाव नहीं था, वहाँ स्थानीय बोली में। इससे यह स्पष्ट होता है कि सौराष्ट्र का सम्पर्क उस समय तक पूर्व से हो चुका था। परन्तु भाषा (प्राच्य) का उतना प्रभाव नहीं पड़ा था। इसी कारण वहां की बोली ग्रीर निकटतम प्राकृत का प्रयोग इस लेख में किया गया। सौरठ की इस प्राकृत ग्रीर मध्य देश की प्राकृत में मौलिक भेद था। मारवाड ग्रीर सौरठ—जो विविध जातियों के प्रसार ग्रीर सम्पर्क के कारण निकट ग्रा चुके थे—की बोलियों पर जिस प्राकृत का प्रभाव पड़ा वह न तो मध्य देशी प्राकृत थी ग्रीर न प्राच्य प्राकृत ही। इन पर उदीच्य प्राकृत का प्रभाव था, जो उत्तर—पिचमी प्रदेश तथा पंजाब से ग्राया था। इसका कारण यह लगता है कि पिचम पंजाब, सिन्धु, सौरठ ग्रीर मारवाड़ की ग्रिधकतर जातियां उस समय तक द्रविड्भाधी ग्रनायं जातियाँ ही थीं। इन्होंने ग्रपनी भाषा प्रवृत्ति के ग्राधार पर ही ग्रायं भाषा (प्राकृत) को ग्रहण किया था। मारवाड़ी में कुछ ऐसी प्रवृत्तियाँ वर्तमान हैं जो इस प्रभाव की द्यांतक हैं। उदाहरणार्थ गिरनार के शिलालेख की भाषा में 'स्म' ग्रीर 'त्व' को 'त्य' के रूप' के रूप में ग्रहण किया गया है:—

परिचजित्या ८ सं० परित्यजित्वा स्रारभित्पा ८ सं० स्रालभित्वा

यह उस बोली की एक विशेषता थी। इसी 'त्य' का ग्रागे चलकर प्राकृत की सावण्यं प्रवृत्ति के कारण द्वित्व हो कर 'प्य' हुग्रा। इसी द्वित् 'प्य' को उद्योतनसूरि (वि० सं० ६३५) ने 'ग्रप्णा तृष्णा मरि रे ग्रह पेच्छइ मारण तत्तो' कहकर उस समय की मारवाड़ी प्रवृत्ति के रूप में उल्लेखित किया है। उदीच्य प्राकृत का प्रभाव इसमें एक ग्रन्य उदाहरण से भी लक्षित होता है। वह है 'ल—कार' के स्थान पर 'र-कार' की प्रधानता जो 'ग्रारभित्वा' ग्रीर 'ग्रालभित्वा' में हिष्टगोचर होती है। वह तै 'ल—कार' के स्थान पर 'र-कार' के मूद्ध न्य 'प' के स्थान पर दन्त्य 'स' की सीत्कार ध्वित बड़ी स्पष्ट सुनाई पड़ती है, जो सम्मवतः ग्रायं प्रभाव से पहले की परम्परा है। गिरनार के शिलालेख में 'तिष्ठित' के प्राकृत रूप 'तिस्टित' के स्थान पर उसका स्थानीय रूप 'तिस्टित' ही मिलता है। यह उस बोली की प्रबल प्रवृत्ति का द्योतक है। मारवाड़ी में भ्राज मी स्पष्ट ग्रीर कष्ट के मूर्ड न्य प् के स्थान पर दन्त्य स् की सीत्कार ध्वित बड़ी साफ सुन पड़ती है।

३७ - उदीच्य प्राकृत में तीन मुख्य विशेषताएं थीं -

<sup>(</sup>क) ईरानी के समान इसमें 'र' ध्वनिं की प्रधानता थी और 'ल' ध्वनि का प्रयोग नहीं होता था।

<sup>(</sup>ख) महाप्राण 'घ', 'घ', 'म' के अल्पप्राग्तिव का लोप और केवल 'ह-कार' का प्रयोग।

<sup>(</sup>ग) मध्यग 'ड' (ड़), 'ढ' (ढ़), कम से 'ल्' और 'ल्ह्' हो जाते थे।

इसी लेख में अन्य कई रूप हैं जो प्राकृत प्रभाव से मुक्त हैं; जैसे-'अस्ति' के स्थान पर 'अस्ति' न होकर 'अस्ति' का ही प्रयोग, जो 'सकार' के प्रवल आग्रह और अस्तित्व का प्रमाण है। इससे एक और तथ्य निकल आता है कि इस बोली में मूर्डन्य 'ख्' का अमाव था। शहबाजगढ़ी और मानसेरा की लिपियों में जहाँ 'ख' का प्रयोग हुआ है वहाँ ऐसे स्थान पर इसमें 'स्' ही मिलता है——

```
शिरनार — सवे पासंडा वसेवू ति ।
शहबाजगढ़ी — सब्ने प्रषंड बसेयु — ।
मानसेरा — सब्ने पषड वसेयु — ।
संस्कृत — सर्वे पापंडा: वसेयु इति ।<sup>35</sup>
```

इसी प्रकार तालब्ब ख्रंका भी ग्रमाव दीख पड़ता है भीर उसके स्थान पर भी दत्य 'स्' का ही प्रयोग मिलता है—

```
गिरनार —सयमं च भावसुधि च इछिति।
शहबाजगढ़ी —सयम मवशुधि च इछिति।
मानसेरा —सयम मवशुधि च इछिति।
संस्कृत —सयमं (च) भावशुद्धि च इच्छिति॥ 32
```

इससे यह स्पष्ट है कि इस आन्त में आकृत के प्रमान के समय स्थानीय बोलियों की प्रवृत्तियाँ भरयधिक प्रबल थीं। कुछ अन्य और उदाहरणों से यह स्पष्ट हो जायगा—

(१) संयुक्त व्यंजन की झस्वीकृति :

```
(क) च्च ग्रीर च्छ: उचावचछंदी—सं० उच्चावच्छन्दाः
```

(हिन्दी-ऊंच नीच विचार से)

उचावचरागो--सं० उच्यावचरागाः

(हिन्दी-अंच नीच राग के)

(ख) क्त : हिढमितता --सं० हढमीकता

(ग) द्ध : माव सुधिता --सं० माव शुद्धिता

- (२) ऋ के स्थान पर व्यञ्जन की प्रवृत्ति के अनुसार 'ग्रं', 'इ' और 'उ' ---
  - (क) क् के साथ 'भ्र' --- कर्तवता --- सं० कृतज्ञता
  - (ख) द के साथ 'इ'--दिढमतिता-सं० हढमीकता

एन।रिसानि-सं० एताहशानि

(ग) पं्के साथ 'उ' - भमपरिपुछा सं० धर्मपरिपुच्छा

६८-देखो--नागरी प्रचारिसी पत्रिका में-ग्रोफा-'ग्रक्षोक की धर्म लिपियाँ'।
३६--'श्' तथा 'ष्' के स्थान पर 'स्' के उच्चारण के ग्रन्य उदाहरसा:
दसवामिसितो--सं० दसविभिसिक्तः
धंमानुसस्टी --सं० धर्मानुशस्ति

#### (३) ज् श्रोर न्य का उच्चारण ञ् के समान

कतञाताः

--सं • ऋतज्ञता

ञायास्

--सं • स्यायासिषुः

ग्र≆ानि

-- सं० ग्रन्यानि

#### (४) लम्बे संयुक्ताक्षरों वाले शब्दों में ग्रक्षरलोपः कसंति, कासंति≔करिष्यन्ति

इस प्रकार मारवाड़ी को रचना की आंधार भूमि में पश्चिमी प्रभाव ही प्रबल है। मध्यदेशीय प्राकृत का प्रभाव तो मारवाड़ी पर बहुत काल पीछे श्राया<sup>४०</sup>। पश्चिम पंजाब, सिन्ध, गुजरात और मारवाड़ के निवासी अधिकतर द्रविड अनार्य थे। धीरे-धीरे ये आर्य भाषा और आर्य सत्ता को स्वीकार करते रहें थे। ये लोग जब आर्य भाषा का प्रयोग करने लगे तो उनकी भाषा-प्रवृत्तियाँ इस मिश्रित श्रार्य भाषा में आ गई। आगे चलकर इसी ने पश्चिमी राजस्थानी की पृष्टभूमि तैयार की।

दक्षिण राजस्थान में मेवाड़ के एक बड़े माग पर मीलों का स्राधिपत्य था ।यही कारण है कि इस माग की बोली की कई प्रवृत्तियाँ मारवाड़ी से मेल नहीं खाती । इस घोर के लोग मील, प्रामीर, गूजर म्रादि थे, जिन पर मार्थ माणा का प्रमाव मालवा की छोर से होकर स्राया । इसी कारण मेवाड़ी और मालवी में समानता होती है। शौरसेन से घाने वाले प्रार्थ प्रभाव ने पूर्व राजस्थानी शौर मालवा की छोर से माने वाले प्राकृत प्रमाव ने दक्षिण राजस्थानी की ग्राधार भूमि प्रस्तुत की ।

श्रार्य प्रसार के पश्चात् प्राकृत के प्रभाव से राजस्थानी की पृष्ठभूमि ग्रारम्म होने लगी। श्रार्य प्रभुत्व ग्रीर प्रसार के कारण यद्यपि द्रविड़ दक्षिण की भ्रोर उतर गये परन्तु उनमें से ब्रनेक यहां भी बस रहे। इनके ग्रिनिश्चत ग्रन्य ग्रनेक जातियां जो सिन्धु तथा उत्तर पंजाब से खदेड़ी गई वे भी राजस्थान में बस गई। इन सब की बोलियों में श्रार्य भाषा के मिश्रण ने एक नवीन माषा की रचना में थोग दिया, जिससे राजस्थानी की पृष्ठभूमि ग्रारम्भ होने लगी। प्राकृत की सावण्यं (Assimilation) ने ग्रार्य भाषा ग्रीर अनार्य शब्दों से राजस्थानी रूपान्तर करने में प्रधान रूप से काम किया। भील-द्रविड़ राज्यों की संस्कृति के ग्रवशेष चारण-भाटों (देखों उपर द्रविड़ पुल्बन, राज० पडवो, बड़वो ग्रादि) ने ग्रपनी भाषा की रचना में इस प्रवृत्ति को नियमित रूप से ग्रपनाया ग्रीर ग्रागे चलकर राजस्थानी में द्वित वर्णवाली डिंगल ग्रेली का विकास किया।

प्राकृत के लोक माघा होने से उसका द्वेत्र व्यापक हो गया था। ग्रनेक श्रनार्य जातियां इस श्रार्य मावा का प्रयोग अपनी बोलियों का मिश्रण करके करती जा रही थीं। राजस्थान की ग्रनेक उद्योग व्यवसायी जातियां ग्रायों के साथ सम्पर्क स्थापित कर चुकी थी। वे अपने उद्योग-व्यवसाय को लेकर ग्रायं परिवारों में प्रवेश करने लगी थीं। इन सभी जातियों के सम्पर्क, सम्बन्ध ग्रीर मिश्रण तथा संयोग-व्यवहार से विकसित

४०—"मारवाड़-गुजरात की मौलिक या प्राथमिक बोली, जिसका प्राचीनतम निदर्शन श्रशोक की गिरनार लिपि में हमें मिलता है, मध्यदेश (श्रूरसेन श्रथवा अन्तर्वेद) की भाषा से नहीं निकली थी; पश्चिमी-पंजाब तथा सिन्ध में जो आर्य बोलियां स्थापित हुई थीं, उनसे ज्यादा सम्पिकत थी"। सु० कु० चा०-'राजस्थानी भाषा'-पृ० ५४।

एक नवीन सामाजिक व्यवस्था में भाषा का पोषएा हो रहा था। प्रचलित आर्थ भाषा में नई-नई भाषा-प्रवृत्तियों का समावेश हो रहा था। तत्सम शब्दों के अनेक तद्भव रूपान्तर हो रहे थे, अनार्य शब्दों को (-क प्रत्यय लगाकर संस्कृत किया जा रहा था (राज० प्रव 7 बोव 7 बोटड़ 7 सं० घोटक:) तो कहीं प्राकृत (राज० मिल 7 बिल 7 मिल 7 प्रा० मिल्ल)। शब्दों को नये रूप मिल रहे थे। एक ही शब्द का उच्चारण विविध जातियां अपनी ध्वनि—संहति और मुखसुख प्रवृत्ति के अनुसार कर रही थीं, जिससे एक ही शब्द के अनेक रूप होने लगे थे ४ । इस प्रकार इस आर्य-अनार्य सम्पर्क से प्राकृत भाषा के रूप में परिवर्तन स्थिति उत्पन्न हो चुकी थी। परिणामतः एक नवीन भाषा 'अपभ्रंश' का विकास हुआ।

राजस्थान पर प्राकृत प्रभाव ई० पूर्व की सहस्राब्दि से लेकर ई० पूर्व की ग्रन्तिम शताब्दी तक बना रहा। इस समय तक यहां ग्रार्य प्रमावपूर्ण रूप से फैल गये थे। इसके साथ ही ग्रपभंग का राजस्थानी रूप म्रारम्म हो गया। इस रूप के विकास में सहयोग देने वाले थे भील (भिल्ल), गौभील। (गौभिल्ल 7 गोहिल्ल), म्राभीर (म्रिभिल्ल), गुर्जर, तथा कोल, मुन्डा ग्रीर किरातों की सन्तानें एवं चारगा, पड़वा, ग्रीर माट ग्रादि । ग्रायों के साथ इन जातियों के निकट सम्पर्क के कारए। इनकी बोलियां भी ग्राधिक प्रमावशाली हो रही थीं। गोपालन के कार्य में कुशल होने के कारण महाभारत के समय तक ग्राभीर तो चात्वर्ण्य में सम्मिलित कर ही लिये गये थे। सम्भवतः ग्राभीर ही पहली जाति थी जिसने न्नार्य परिवार से सम्बन्ध स्थापित किया था। भीलों में गायें चराने वाले ग्रार्यों द्वारा गौभिल्ल (गौ + भिल्ल) कहलाये ग्रौर ब्रार्थ वर्गा में सम्मिलित होने पर ब्राभीर (ब्रार्थ + भिल्ल = ब्रा मिल्० ७ ब्राभील ए ब्रामीर) कहलाये। म्रामीर जाति के मुल उद्गम के विषय में जो धनेक कल्पनाएं की गई हैं वे सब निराधार हैं। वास्तव में परिवार में सम्मिलित किये गये मिल्ल ही आर्थ + भिल्ल कहताये । आर्थ + भिल्ल का ही रूपान्तर आर्थ-भिल्ल या ग्रा-भिल्ल हुग्रा। ग्रा-मील के 'ल्' का 'र्' में परिवर्तन होना इस मत को और भी ग्रधिक पुष्ट कर देता है। ऊपर हम बता चुके हैं कि आर्थ प्रसार के कारए। आर्थ भाषा संस्कृत के उदीच्य, मध्य और प्राच्य ये तीन रूप हो चुके थे। उत्तर में उदीच्य का प्रयोग होता था जिसमें 'लू' का प्रयोग न होकर ईरानी के समान सर्वत्र 'र' का ही प्रयोग होता था। स्नामीर शब्द में 'ल्' के स्थान पर 'र' का प्रयोग यह प्रमा-िएत करता है कि उत्तर में ही मार्य-भील संयोग हुमा था। इस प्रकार म्रभीर भीलों की ही एक जाति थी । इन्हीं की पेशेवर जाति गाय-बकरी चराने के कारण गूजर (गौ: +ग्रज +चर =गीज्जेर, गुज्जेर, गुजर) कहलायी।

४१--(१) पंतजिल ने अपने महाभाष्य में (ई० पू० २००) इस उच्चारण की अनेकता की श्रीर संकेत किया है श्रीर 'गीं' शब्द के श्रनेक ग्रपश्रंश रूप प्रस्तृत किये--''गौरित्यस्य शब्दस्या गावी गोणी गोपोत्त-लिकेत्येवमादयोऽपश्रशाः'--देखो कीलहानं द्वारा सम्पादित 'महाभाष्य- पृ० २०

<sup>(</sup>२) परवर्ती प्राकृत ग्रन्थों में तथा भ्रनेक जैन सूत्रों में इन शब्दों का प्रयोग होने लगा था।

<sup>(</sup>३) देखो, चण्ड कृत 'प्राकृत लक्षरा' गौगार्थी २, १६

<sup>(</sup>४) देखी--सिद्धहेम व्याकरण 'गोणादय:-२, १७४।

#### ३. भाषा के अनेक भेद और उसमें राजस्थान की स्थित :

महामारत के पश्चात् सामाजिक व्यवस्था विश्वां खल हो गई थी। आर्थ-अनार्य मिश्रण के कारण जातियाँ अपने कार्य और व्यवसाय के अनुसार महत्व प्राप्त करती जा रही थीं। विविध जातियाँ अपने अपने दोल में संगठित होकर अपनी अपनी बोलियों का प्रयोग करती थी। आभीरों के टोल तो महत्वपूर्ण हो ही गये थे परन्तु अभीरोक्ति ने भी आर्थ मावा प्राकृत के रूप को सर्वधा परिवर्तित कर दिया था, जो आगे चलकर अधिक महत्व प्राप्त कर लेने पर अपभां का के नाम से प्रसिद्ध हुई और उसमें साहित्य रचना होने सगी।

प्राकृत का अन्दर का ढाँचा किसी सीमा तक सर्वदेशीय बना रहा था, पर विविध बोलियों की विशेष प्रवृत्तियों के कारण छोटे मोटे जातिगत भेदों के साथ ही स्थानगत भेद हो गये थे। फिर भी इस ढिंचे पर विकसित एक सामान्य भाषा अवश्य बनो रही। यही प्रान्तीय भेदों के साथ सर्वमान्य थी। 'देश माषा' का यह एक रूप था। उसमें ये प्रान्तीय रूप जुड़े जा रहे थे। प्राकृत से भिन्न हो कर वह देश माषा के रूप में प्रचलित हुई। ईस्बी सन् की आरम्भिक शताब्दी तक देशमाषा का यह रूप प्राकृत से पूर्णत: स्थतन्त्र हो चुका था। मरत ने अपने नाटच शास्त्र में (ई० दूसरी शताब्दी) विविध वर्गी के पात्रों द्वारा प्रयुक्त माषाओं में संस्कृत और प्राकृत से सर्वथा मिन्न एक 'देशभाषा का भी उल्लेख किया है—

एवमेतत्तु विज्ञोयं प्राकृतं संस्कृतं तथा । स्रतः ऊर्ध्वं प्रवक्ष्यानि देशमाधा प्रकल्पनम् ॥

यह देश के मिन्न भागों में प्रान्तीय विशेषतान्त्रों के साथ बोली जाती थी। भरत ने इसी देश भाषा के सात रूपों का प्रान्तीकरण किया है---

१. बाह् लीका --पश्चिमी पंजाब ग्रीर उत्तरी पंजाब की बोली

२. शौरसेनी -- मध्य देश की बोली

३. ग्रावन्ती --मालव प्रदेश की बोली

४. ग्रर्घमागधी — कोसल की बोली ४. मागधी — मगध की बोली

६. प्राच्य - मगध से स्रागे के पूर्वी देशों की बोली

७. दाक्षिणात्य --गुजरात तथा दक्षिण राजस्थान की बोली (४२)

अपर आयं भाषा संस्कृत के उदीच्य मध्य देशीय और प्राच्य — इन तीन भेदों का उल्लेख किया गया है। इन्हों के आधार पर प्राकृत के तीन भेदों का भी विकास हुआ, जिनमें अशोक की धमं लिपियाँ उत्खिनत हैं। इन्हों तीन प्राकृतों से विकसित देश भाषा के आर्य प्रसार के साथ साथ — ये सात प्रान्तीय रूप हो गये। बाह्, लीका उत्तर-पश्चिमी सीमान्त प्रदेश, पश्चिमी पंजाब, काश्मीर आदि देशों में बोली जातो थी, जिसका प्रभाव सिन्ध और कुछ कुछ उत्तर राजस्थान पर भी पड़ा था। इस माषा का आधार उदीच्य ही

४२--मामध्यवन्तिजा प्राच्याशूरसेन्यर्घमागधी ।
बहुलीका दाक्षिणात्या च सप्तमाषा प्रकीतिता ।।

था। इस समय मध्य प्रदेश के दो रूप हो गये— पहला शौरसेनी, जो मध्य देश की प्रधान माथा थी, शौर दूसरा आवन्ती जो मालव की बोली के रूप में विकसित हुई। प्राच्य के इस समय तीन भेद हो गये—मागधी, अर्थ मागधी शौर प्राच्या (बंग देश तक)। राजस्थान का उस समय कोई स्वतन्त्र इकाई के रूप में विकास नहीं हुआ था। उसमें छोटे छोटे गरगराज्य थे। परन्तु दाक्षिगात्या से गुजरात शौर दक्षिण राजस्थान की बोलियों से ही अर्थ है। दक्षिणात्या से दक्षिण की द्रविड़ माथा से सम्बन्ध नहीं है, क्योंकि उसने आर्यावर्त्त की माथाओं का ही उल्लेख किया है। यहाँ तक कि आर्यावर्त्त की अन्य विभाषाओं के अन्तर्गत भी उसने द्रविड़ का उल्लेख किया है:—

शबराभीर चाण्डाल सचर द्रविडोड्रजाः । हीना वनेचराणां च विभाषा नाटके स्मृताः ॥

इस प्रकार शबर, ग्राभीर, चाण्डाल, चर, द्रविड, ग्रोड़ (श्रोड़) श्रीर हीन वनचर जातियों की बोलियों की सूचना हमें प्राप्त होती है। इसमें सभी जातियाँ राजस्थान में पायी जाती हैं। इनके बीच द्रविड़ का उल्लेख होने से उपयुक्त भील-द्रविड़ सम्पर्क सम्बन्ध के तथ्य की पुष्टि हो जाती है। उसके ग्रनुसार शबरों के ग्रांतिरक्त व्याध ग्रीर कोयला बनाने वाली जातियाँ, लकड़ी के यन्त्रों पर जीविकोपार्जन करने वाले सुथार (बढ़ई) खाती (काष्टिक यान्त्रिक) ग्रांदि शाबरी बोलते थे। ४३ वनचरों के साथ इनका सम्बन्ध होने के कारण ये लोग इनकी बोली 'वानौकसी' भी जानते थे। गाय, घोड़े, भेड़, वकरी ग्रीर ऊंट चराने वाले (ग्रमीर श्रांदि) 'श्रामोरोक्ति' बोलते थे। शेष द्रविड़ ग्रांदि 'द्रांविड़ी' बोलते थे। ४४

इन प्रमुख जातियों का उल्लेख कर देने के पश्चात् उन ग्रनायं जातियों का भी उल्लेख कर दिया है जिनमें से ग्रधिकतर जातियाँ राजस्थान में बसी हुई थीं। उस समय राजस्थान में छोटे छोटे गर्गाराज्य स्थापित हो चुके थे, जिनकी यही प्राकृत मिश्रित 'देशभाषा' थी। सम्मवतः यही समय था जब ग्रायं प्रमाव राजस्थान पर स्थव्ट रूप में पूर्ण प्रसारित हो चुका था। उत्तर राजस्थान का बहुत बड़ा माग बाह् लोका से प्रभावित था। उत्तर पूर्व का भाग मत्स्य महाभारत के समय में ही ग्रायं प्रभाव में ग्रा चुका था। इस समय तक पूर्वी राजस्थान का बहुत बड़ा माग 'शौरसेनी' से प्रभावित था। यहां किसी 'राजन्य जनपद' (क्षत्रप-जनपदसी) का शासन था। दक्षिरा राजस्थान में ग्रायं प्रभाव मालव की ग्रोर से ग्राया। ई० पूर्व

४३--शाबरी का कुछ राजस्थानी रूप: शाबर लोग मन्त्र पूँकने म्रादि में बहुत प्रसिद्ध थे। इनके कुछ मन्त्र शारंगघर पद्धति में शारंगधर ने सुरक्षित किये थे। उनमें से सिंह से रक्षा करने का यहं मन्त्र देखिये---

<sup>&#</sup>x27;नन्दायणु पुल सायरिक' पहारु मोरी रक्षा । कुक्कर जिम पुंछी दुल्लावइ । जडहइ पुंछी पडहइ मुहि । जाह रे जाह । स्राठ सांकला करि उर बंधाउं । बाध बाधिणि कर्क मुह बंधउं । कलियाखििए। की दुहाई । महादेव की दुहाई । महादेव की पूजा पाई । टालहि जई स्राणिली । विष देहि ।'

<sup>---</sup>नागरी प्रचारिणी पत्रिका: माग २, भ्रंक-१ में पृ० १७ पर 'मुलेरी' द्वारा प्रकाशित

४४--मञ्जारकाख्याधानां काष्ठयन्त्रो

की दूसरी शताब्दी में 'शिवजनपद' की स्थापना हुई जिसकी राजधानी चित्तीड़ के पास 'मध्यमिका नगरी' (श्रव नगरी के नाम से प्रसिद्ध) थी। इसके सिक्के पर 'मिकिभिकम्ब शिवजन पदस' लिखा मिलता है। ४६ यह ग्रायं माथा ही है। इसमें मध्यग-ग्र- (मिकिमिका 7 मध्यमिका में 'ध्य' का 'क्ष' के स्थान पर 'इ' उच्चा-रसा करने की प्रवृत्ति श्राज तक वर्त्तमान है। इसके विपरीत मारवाड़ी में शब्द के ग्रारंग्मिक ग्र-कार का इ-कार होता है।

## ४. देश-भाषा की विविध प्रवृत्तियों में राजस्थानी प्रवृत्तियां :

भरत ने इसी देश भाषा की प्रान्तीय विशेषतास्रों का उल्लेख किया है। उसके अनुसार गंगा श्रीर सागर के मध्य की भाषा (मध्य देश तथा पूर्व में) ए-कार बहुला है। विन्ध्याचल श्रीर सागर के बीच वाले प्रदेशों की भाषा न-कार बहुला है। सुराष्ट्र, स्रवन्ति श्रीर वेत्रवती (वेतवा) के उत्तर के देशों की भाषा में च-कार की प्रधानता है। चर्मण्वती (चम्बल) और उसके पार स्राबू तक के प्रान्तों में ट-कार की बहुलता है। श्रीर हिमालय, सिन्धु और सौर्वार के बीच श्रयति श्रूरसेन, हिमालय का पहाड़ी भाग तथा उत्तर राजस्थान से लेकर सिन्धु तक के देशों में उ-कार की बहुलता है। उक्त कथन में राजस्थान में तीन भाषा स्पष्ट रूप में श्रा गई हैं।

- (१) सौराष्ट्र से अवन्ति तक च-कार की विशेषता
- (२) चम्बल से आबू के बीच ट-कार की विशेषता, श्रीर
- (३) उत्तर राजस्थान में उ-कार की बहुलता

स्पष्ट है कि दक्षिण राजस्थान में भीली-किरात-द्रविड़ प्रभाव के कारण च-वर्गीय तथा द-वर्गीय ध्वनियों में उच्चारण द्रार्य ध्वनियों से भिन्न है। इसका उल्लेख ऊपर किया जा चुका है। हम जो यह बतला चुके हैं कि उकारान्त प्रवृक्ति भीली, द्रविड़ तथा 'ग्रामीरोक्ति' की प्रधान विशेषता थी। मयुरा से लेकर राजस्थान और गुजरात तक वही उकारान्त ग्राज श्रोकारान्त हो गया है और इसका उकारान्त स्वरूप ग्राम्शंश से प्रभावित तेलुगु में प्रबल रूप में वर्तमान है।

ग्रयभ्रं श में उकारान्त बहुलता के साथ व्याकरण के नपुंसक के मेद को हटा देने की प्रवृत्ति प्रारम्भ हो गई थी। इसी कारण उसमें कहीं नपुंसक का प्रयोग होता था और कहीं नहीं। इस प्रवृत्ति से दो बातें स्पष्ट होती हैं। इसमें एक वर्ग ऐसा था जो नपुंसक के भेद को स्वीकार करता था। यह वर्ग विशेष रूप में गुजरात-सीराष्ट्र वर्ग था, जिसका कुछ प्रभाव मारवाड़ पर भी था। दूसरा शेष राजस्थान का था जो नपुंसक के भेद को हटा रहा था, इसलिये प्रनुस्वार का प्रयोग नहीं करता था। धारे चलकर जब पुरानी पश्चिमी राजस्थानी से गुजराती अलग हुई तो गुजराती में नपुंसक सुरक्षित रह गया और राजस्थानी से लुप्त हो गया।

४५-४६-देखो-नागरी प्रचारिस्मी पत्रिका भाग ३, पृ० ३३४ <sup>पर</sup> मोभा० का लेख।

#### ५. प्रपन्नंश में राजस्थानी के मुलतत्वः

मानीरोक्ति से विकसित होकर अपभ्रंश देश की प्रधान माणा हुई सीर उसमें साहित्य रचना होने लगी। अपभ्रंश के विकास धौर प्रसार का प्रधान श्रोय सामीरों तथा गुज्जरों को दिया गया है। आमीरों तथा गुज्जरों का प्रसार उत्तर में सिन्धु और सरस्वती के तट से अव तथा सपादलक्ष अने की थोर से गुजरात और राजस्थान में हुआ। पूर्व अव तथा दक्षिण अव तक उनके राज्य भी स्थापित थे। राजशेखर का 'पश्चिमेन सप्रभंशितः कवयः' इस तथ्य का प्रमाण है कि गुजरात और राजस्थान में सपभ्रंश काव्य का चरम विकास हुआ। अपभ्रंश काव्य के प्राप्त सन्थों के द्वारा इस प्रमाण की पुष्टि भी होती है। इसी पश्चिमी या शौर-सेन अपभ्रंश से राजस्थानी भाषा का विकास हुआ। राजस्थानी का प्राचीनतम रूप पुरानी राजस्थानी के प्रन्थों में सुरक्षित है। पुरानी पश्चिमी राजस्थानी भी पुरानी हिन्दी भी कहा है। अव इसका कारण मी यही है कि हिन्दी के वर्तमान रूप की रचना में पुरानी राजस्थानी का प्रबल आधार है। इसके कुछ उदाहरण उत्पर दिये भी जा चुके हैं।

हेमचन्द्र ने ग्राप्ते प्राक्षत व्याकरण में एक ग्रध्याय ग्रपभ्रंश व्याकरण का मी दिया है। यहाँ उसी व्याकरण से कुछ ऐसे तत्वों को प्रस्तुत किया जा रहा है जो राजस्थानी के रचना-विकास के मूल में प्राप्त होते हैं (कोष्ठकों में सूत्र-संख्या दी गई है)—

- ४८-(१) देखो-प्रियर्सन का माषा सर्वे जिल्द ९, माग २, पृ० २ तथा ३२३.
  - (२) देखो--इन्डियन एन्टीक्वेरी १६११ में डा॰ भण्डारकर का लेख 'फोरेन एलिमेन्ट इन दी हिन्दू पोष्यूलेशन' -पृ० १६.
  - (३) देखो--- श्रार० ई० ए-थोवन कृत 'ट्राइब्ज एण्ड कास्ट्स् श्राफ बोम्बे' भूमिका पृ० २१.
- ४६—देखो—समुद्रगुप्त का इलाहाबाद का लेख ।
- ५०—-देखो---संवत् ३८७ का नासिक गुफा का शिलालेख जिसमें राजाशिवदत्त के पुत्र ईश्वरसेन ग्रहीर का उल्लेख है।
- ५१—देखो—इन्डियन एन्टीक्वेरी १६१४ के श्रांकों में तिस्सेतोरी कृत पुरानी पश्चिमी राजस्थानी पर 'नोट्स'।
- ५२--देखो--नागरी प्रचारिग्री पत्रिका माग २, ग्रंक ४ में 'गुलेरी' लेख 'पुरानी हिन्दी।'

४७—विलसन ने 'इन्डियन कास्ट' में आभीरों के विषय में लिखा है—'श्रारम्य में उल्लेख महामारत में शूद्र के साथ मिलता है, जो सिन्ध के तट पर निवास करते थे। ..... तोलोमी (Ptlomy) ने भी 'आबीरों' (आभीरों) को स्वीकृत किया है, जो श्रव भी आभीरों के सिन्ध, कच्छ और काठियावाड़ में मिलते हैं और ग्वालों तथा खेती का कार्य करते हैं।' रामायण, विष्णुपुराण, मनुस्मृति आदि प्रन्थों में द्रविड़, पुण्डू, शबर, बर्बर, यवन, गर्ग श्रादि के साथ श्राभीरों का भी उल्लेख मिलता है।

### (१) विभक्तियां:

(क) राजस्थानी में प्रथमा और सम्बोधन में एक वचन पुलिंग म्राकारान्त तथा स्त्रीलिंग माकारान्त संज्ञाएं अपन्नं य के समान (३३०) ही रहती हैं। परन्तु द्वितीया एक वचन पुल्लिंग में प्रपन्नं य के सकारान्त (३३१) का स्नाकारान्त हो गया है। अपन्नं य तृतीया के -ए (३३३), सनुस्वार तथा -ए। (३४२ तथा ३४३), ०-हिं (३३३, ३४७) राजस्थानी काव्य में सुरक्षित रहे हैं। भ्रप० पंचमी के -हे, -हुं (३३६, - ३४१, ३४२) तथा -हुं ( -हुँं (३३७, ३४१) काव्य में तो सुरक्षित हैं, पर बोलियों में -हु के स्थान पर -हुं का ही प्रयोग होने लगा है। घष्ठी के -हं (३३६, ३४०), -हे (३५०) भौर -ह का प्रयोग केवल काव्य में ही सीमित है। सप्तमी -इ, -ए (३३४), -हिं (३४१, ३५२), -हुं (३४०), -हिं (३४७) काव्य में प्रयुक्त होते रहे हैं। पर -इ का प्रयोग काव्य में छन्द-बन्धन के कारए। -ए के स्थान पर ही हुग्रा। बोलियों में केवल -ए ही पाया जाता है। -ए का बहुवचन बोलियों में -ग्राँ हो गया है। सम्बीधन पुल्लिग -हो (३४६) का प्रयोग बोलियों में भी होता है, परन्तु स्त्रीलिंग-हो (३४६) का प्रयोग केवल मादर सूचनार्थ हो होता है। स्त्रीलिंग -ए (३३०) का प्रयोग सर्वत्र होता माया है।

#### (२) सर्वनामः

- (क) निश्चयवाचक: अपभ्रंश एहो (३६२) के स्थान पर राजस्थानों में यो (ओ); एइ (३६३) के स्थान पर ई; एह (३६२) के स्थान पर या (आ); स्रोइ (३६४) के स्थान पर ओ, वो; स्राय (३६४) के स्थान पर आ; स्रायइ (३६४) के स्थान पर ई; जासु-कासु (३५८) तथा जहें →कहे (३४८) के स्थान पर जीं-कीं हो गये हैं।
- (ख) प्रश्नवाचक: श्रपभ्रंश 'काइ' ग्रीर 'कवर्ग (३६७) पुरानी राजस्थानी में तो ग्रहरा किये गये हैं, परन्तु उसके पश्चात् 'काइ' तो मूल रूप में ही बोलियों तक ग्राया है ग्रीर 'कवण' का विकसित रूप 'कुरा' (कूण, कीरा) प्रयुक्त होने लगा।
- (ग) पुरुष धाचक: ग्रपन्नंश 'मइ' (३७७) राजस्थानी काव्य में 'मि' ही गया ग्रीर 'मइ' तथा 'मि' दोनों का प्रयोग होने लगा। इसी प्रकार ग्रपन्नंश ग्रम्हे-ग्रम्हइं (३७६) का 'म्हे'; 'हउ' (३७५) का 'हुं तथा मूल रूप 'हउ' मी काव्य में व्यवहृत होने लगे। इनमें 'म्हे' तो बोलियों तक चला ग्राया पर 'हुं की परम्परा काव्य तक ही सीमित रही। हुं के स्थान पर 'म्हुं का बोलियों में विकास हुग्रा। इसी प्रकार मध्यम पुरुष 'तुहुं' (३६८) का 'थूं' 'तुम्हे'-तुम्हइ' (३६६) का 'थां-थें'; तइ' (३७०) का 'थइ'; 'तउ' (३७२) का 'थउ' रूप बोलियों में विकसित हुए।

#### (३) क्रियाः

- (क) राजस्थानी में ग्रपभ्रं श वर्तमान के प्रत्यय —उं (३८४), —हुं (३८६), —िहं (३८३). —हुं (३८४), —िहं (३८२) काव्य में तो प्रयुक्त होते रहे हैं, परन्तु बोलियों में —उं का —उं, —हुं का —ग्रां, —िहं तथा —िहं का —ए, ग्रीर —हु का —ग्रो हो गया है।
- (ख) आज्ञार्थ में अपभ्रंश -इ, -ए (३८७) काव्य में सुरक्षित हैं, परन्तु बोलियों में 'सबके स्थान पर -म्र का प्रयोग होता है।

(ग) भविष्यार्थ में ग्रपभंश 'स्य' तथा 'स' (३८८) दोनों का प्रयोग काव्य में होता है। इस प्रकार 'होस्यइ' और होसउ' दोनों रूप मिलते हैं। इसी के ग्रन्य रूप 'होइस्यइ' (<भविष्यति), 'होइसइ' 'होसिइ', 'होइहि' (होइइ), 'होहिइ' (३८८), 'होबइ', 'होग्रइ', 'हुबइ', ह वें', 'ह्वइ' म्रादि रूप भी प्रचलित हैं।

#### (४) रूप परिवर्तन :

- (क) अपभ्रंश में जहाँ सनादि 'म्' सानुनासिक 'व्ँ' हो जाता है (३६७), वहाँ राजस्थानी में मध्यग -प्-एवं -व्ँ दोनों का प्रयोग हुस्रा है, परन्तु धन्त्य -म् का परिवर्षित झनुनासिक -व्ँ झानुनिक रूप में -उं हो गया है।
- (ख) अन्त्य व्यंजन से संयुक्त 'र्' जहाँ अपभ्रंश में विकल्प से लोप होता है (३६८) वहाँ राज-स्थानी में भी यही प्रवृत्ति देखी जाती है।
- (ग) अपभंग 'जेहूं', 'तेहूं', 'एह' (४०२) राजस्थानी में काव्य में प्रयुक्त हुए हैं, परन्तु इनके विक-सित रूप 'जेहों', 'तेहों', 'केहों' 'एहों भी मिलते हैं। पुरानी पश्चिमी राजस्थानी से ये रूप गुजराती में चले गये। राजस्थानी में इनके स्थान पर अपभंग 'जइस', 'तइस', 'कइस', अइस (४०३) से विकसित रूप 'जहसउ' (>जिसो, जसो, जस्यो), 'तइसउ' (>तिसो, तसो, तस्यो), 'कइसइ' (किसो, कसो, कस्यो) और 'अइसउ' (इसो, असो, अस्यो) रूप प्रयुक्त होते हैं।
- (घ) ग्रपभ्रं म के 'जेवडु-तेवडु' (४०७) के 'जेवडो-तेवडो' तथा एवडु-कवेडु' (४०८) के 'एवडो' केवडो' रूप पुरानी राजस्थानी तथा काव्य में बराबर प्रयुक्त होते रहे हैं। मारवाड़ी में इनके रूप कमशः 'जेडो', 'एडो', 'केडो' विकसित हुए हैं। इसी प्रकार ग्रपभ्रं म 'जेस्तुलो' तेस्तुलो' (४०७) के 'जितरो-तितरो, वितरो (जतरो-वतरो) तथा एक्तुलो-केक्तुलो (४०८) के 'इतरो (ग्रतरो)-कितरो (कतरो) राजस्थानी रूप विकसित हुए। ग्राधुनिक मारवाड़ी में इनके रूप क्रमशः 'जित्तो' तित्तो' (वित्तो), 'इत्तो' 'कित्तो' हो गये।

#### (५) स्वर्शिक प्रत्यय:

संज्ञा में लगने वाले अपभ्रंश स्वाधिक प्रत्यय 'अ-डड-डुल्ल-डो-डा' (४२१, ४३०, ४३१,४३२) के राजस्थानी में डो, लो, डी, ली, ड्यो, त्यो, डिग्रो (डियो), लिखो (लियो) रूप मिलते हैं।

### (६) ग्रपभ्रंश से राजस्थानी का पृथक्करराः

इस बात का निर्म्य करना कठिन है कि अपभ्रंश से राजस्थानी का प्रथक्करमा कब हुआ। एक माषा के भीतर ही उससे विकसित होने वाली माषा के बीज प्रस्कुरित हो जाते हैं और भीरे भीरे वह भाषा अपनी नवीन माषा को पोषित करती हुई लुप्त हो जाती है। राजस्थानी की भी यही स्थिति देख पड़ती है। अपभ्रंश ज्यों ज्यों लोक व्यवहार से हटती गई त्यों त्यों राजस्थानी के नव विकसित अंकुर भाषा में स्थान प्राप्त करते रहे। इस प्रकार अपभ्रंश के अन्तिम युग की परिवर्तित भाषा में प्राप्त साहित्य में राजस्थानी भाषा के आरम्मिक रूप देख पड़ते हैं। ये रूप सम्भवतः विक्रम की आठवीं शताब्दी के अन्तिम चरण में

श्रारम्म हो गये होंगे, जब ग्रपभंभ के द्वेत्र में प्रान्तीय विशेषताएं ग्र'कुरित होने लगी थीं। इसका प्रमाण वि० सं० ८३४ में उद्योतनसूरि द्वारा रचित 'कुवलयमाला' कथा में संग्रहित प्रान्तीय रूपों से मिलता है। ४४ परन्तु राजस्थानी का ग्रधिक स्पष्ट रूप जिनदत्तसूरि कृत 'उपदेसरसायनसार' में मिलता है। ४४

अपभ्रंश से राजस्थानी के स्वरूप विकास की प्रधान प्रवृत्ति है। श्रयभ्रंश के द्वित्वर्णवाले शब्दों की स्रस्वीकृति भ्रौर उनके स्थान पर नव विकसित रूपों की स्थापना। यह प्रवृत्ति निम्नलिखित रूपों में पासी जाती है:—-

#### ५४---शौरसेन ग्रपभ्रंश से प्रभावित सेत्र में विकसित इन रूपों का उल्लेख यहाँ किया जाता है--

- १. मध्यदेश—णय-नीति-सन्धि-विग्गह-पडुए बहु जंपि रे य पयतीए। 'तेरे मेरे श्राउ' ति जंपि रे मक्ष देसे य ।।
- २. म्रन्तर्वेद--कवि रे पिंगल नयरो मोजणकहमे तद् विष्णवा वारे। 'किस्रो किम्मो जिम्र' जीप रे य म्रांतवेते य ।।
- टक्क~~दक्षिण दाण पोध्षा विष्णास दया विविज्ञिय सरीरे ।
   'एहं तेहं' चवंते टक्के उसा पेच्छय कुमारो ।।
- ४. सिन्धु--सललितमिदु--मंदपए गंधव पिए सदेस गय चित्ते । ंच्चउडय में भणि रे सुहए ग्रह सेन्धवे दिट्ठे ।।
- ५. मस्देस—बंके जडे य जड्डो बहु मोई कठिएा-पीएा-थूएांगे । 'श्रम्पा तुष्पा' मिएा रे श्रह पैच्छइ मरुए तत्तो ।।
- मुर्जर---घय लोलित पुट्ठंगे घम्मपरे सन्धि-विग्गह णिउसो ।
   'साउरे मल्लउ' मिसा रे ब्रह पेच्छइ गुज्जरे ब्रवरे ।।
- ७. लाट---ण्हाउलिस्त-विलिस्ते कय सीमंते सुसोहिव सुगस्ते । 'आहम्ह काइं तुम्ह मिस्तु' मिए। रे आह पेच्छइ लाडे ।।
- ष्ठ. मालव—तणु-साम-मडह देहे कोवराए मारा-जीविसो रोहे । 'भाउम्र मइणी सुम्हे' भणि रे ग्रह मालवे दिट्ठे ।।

विशेष के लिये देखो-'ग्रपभ्रंश काव्यत्रयी, भूमिका पृ० ६१-६४।

#### ५५--निम्नलिखित उदाहरए। देखिये--

बेट्टा बेट्टी परिणाविज्जिहि । तेवि समाण धम्म धरि विज्जिहि ।। विसम धम्म-धरि जइ विवाहह । हो सम्मुत्तु सु निच्छइ वाहह ।। थोडइ धिण संसारइ कज्जइ । साइज्जइ सब्बइ सवज्जइ ।। विहि धम्मित्थि श्रत्थु विविज्जह । जेसा सु श्रप्पु निब्बुइ निज्जइ ।। 'खपदेसरसायनसार'—पृ० ६३-६४

- (क) ध्रपभ्रंश के दिल्ब्यंजन का लोप ग्रोर उसके पूर्वस्थित स्वर का दीर्घीकरणः ग्रप० ग्रज्ज ७ रा० ग्राज; ग्रप० कज्ज (४०६, ३) ७ रा० काज; ग्रप० भग्ग ७ रा० भाग; ग्रप० घल्लइ (३३४,१) ७ रा० घालइ; ग्रप० श्रप्पणउ (३३७,१) ७ रा० ग्रापणउ; ग्रप० जज्जरउ रा० जोजरउ; ग्रप० वग्ग (३३०,४) > रा० वाग।
- (ख) अप० के द्वित्व्यंजन का लोप और उसके परवर्ती व्यंजन-स्थित स्वर का दीर्घीकरण: ग्रप० ढोल्ल (३३०,१) → ग्रप० ढोलो; श्रप० वहिल्ल (४१२) रा० वहिलो; ग्रप० हेल्लि (४२२) रा० हेली श्रप० ग्रप्पणउ (३३७,१) >रा० ग्रपाणो।
- (ग) ग्रप० के द्वित् व्यंजन का लोप ग्रौर उसके पूर्ववर्त्ती या परवर्त्ती स्वर में कोई परिवर्त्तन नहीं ग्रप० नच्चाविउ (४२०, २,) रा० नचाविउ; ग्रप० छोल्ल (३६४)>
  रा० छोल; ग्रप० भलकक (३६४)>रा० भलक; ग्रप० खुडुक्कइ (३६४)>
  रा० खुडुकइ; ग्रप० विट्टाल (४२२)>रा० विटाल।
- (घ) अप० द्वित्व्यंजन का लोप और उसके पूर्ववर्ती वर्ण का नासिक्यीकरण:— सम्म (३३०,४०१) > रा० खंग; अप० पहुच्चइ (४१६,१) > रा० पहुंचइ ।
- (च) ग्रप० के उन द्वित्व्यंजन युक्त शब्दों की श्रस्त्रीकृति जिनके, उपर्युक्त नियमों के अनुसार शब्दार्थ विषयं होता हो । ऐसे शब्दों के स्थान पर संस्कृत तत्सम् या उनके राजस्थानीं तद्भव रूपों की स्थापना : इस प्रकार के शब्दों में 'धम्म' से 'धाम' न होकर 'धमं' श्रथवा 'धरम' शब्दों को मान्यता

इस प्रकार के शब्दों में 'धम्म' से 'धाम' न होकर 'धम' अथवा 'धरम' शब्दों को मान्यता प्राप्त हुई। इसी प्रकार 'कर्म' के प्रा० 'कम्म' का 'काम' न होकर 'कर्म' या 'करम'। स्वर्ग के प्रा० 'सग्ग' का 'साग' न होकर स्वर्ग' वा 'सरग' आदि।

श्रम्य प्रवृत्तियों में श्रादि 'एा' श्रीर मध्यम 'एा' का लोप; षष्ठी में 'का-' की - के तथा 'रा-री-रे' का विकास; 'हन्तो' विभिन्ति के विविध रूपों का सभी कारकों में प्रयोग श्रीर शब्द के प्रथम वर्ण के 'श्रकार' के स्थान पर 'इ-कार' की मान्यता उल्लेखनीय हैं, जिनसे श्रपश्रं श श्रीर राजस्थानी पृथकता स्थापित करने में सहायता प्राप्त हो सकती है।

#### ७. राजस्थानो की डिंगल शैली:

डिंगल शब्द की ब्युत्पत्ति ग्रीर ग्रथं के विषय में पिछले वर्षों में ग्रनेक विवाद चले। डा॰ तिस्सेतोरी से लेकर (१६१४) डा॰ मेनारिया (१६१०) तक प्रानेक कल्पनाएँ 'गवांक' से ग्रारम्म हुई ग्रीर 'डींग हाकने' में समाप्त हुई। डा॰ तिस्सेतोरी ने डिंगल का ग्रथं ग्रानियमित तथा गँवारू बतलायो; डा॰ हरप्रसाद शास्त्री ने इसकी ब्युत्पत्ति 'डंगल' से मानी, तो किसी ने डिंगल में 'डिम्म-निल' की सन्चि का ग्रारोप कर यह बतलाया कि जिसमें गले से इमरू ग्रावाज निकलती हो वह 'डिंगल' है। इसी प्रकार 'डिम्म-निल =

डिंगल, डिंग्गी + गल = डिंगल' खादि अनेक अनुमान प्रकाणित हुए १६ । इस सम्बन्ध में सबसे अस्तिम आदि-हकार डा० मेनारिया ने डींग मारने का किया'। उनका कथन है कि डिंगल की ब्युत्पत्ति 'डींग मारने से' है, क्योंकि इसी भाषा में अत्युक्ति और अनुरजनापूर्ण साहित्य मिलता है १७। इस ब्युत्पत्ति की अत्यधिक टीका होने पर डा० मेनारिया ने इस कल्पना को और ग्रागे को खींचा और अपनी पुस्तक 'राजस्थानी भाषा और साहित्य' में 'डींग' शब्द के साथ ल्' प्रत्यय जोड़कर उसको 'डींगल' बनाया तथा 'डिंगल' श्रीर 'डींगल' में सम्बन्ध स्थापित करने के लिए 'ड्' के साथ ग्राने वाले ह्रस्व इ-कार और दीर्घ ई-कार की बड़ी विचित्र व्योक्या करते हुए दीर्घ ईकार का ह्रस्व इ-कार कर देने का वर्णन किया है। १५०

डिगल के विषय में मैंने एक अलग लेख प्रकाणित कर दिया है इस मीर यहां ऊपर मी बतला चुका हूँ कि यह चारगा-भाट आदि राज्याश्रित कवियों के काव्य की एक भाषा शैली है। यह भी बतलाया जा चुका है कि प्राचीन द्रविड़ शब्द 'पुल्वन' और राजस्थानी पड़वो-बड़वों अपने मूल में एक ही रूप भीर एक ही शर्थ रखते हैं। इस प्रकार ये लोग राजस्थान में आर्य प्रभाव के पूर्व किसी राजकीय परम्परा से सम्बन्धित हैं। प्राचीन भीली द्रविड़ शब्द के 'पुल्वन' के समान ही 'डिंगल' शब्द भी पड़वो, वड़वों, भाट ढाढ़ी आदि विरूद-गायक जातियों में से किसी एक जाति के लिये प्रयुक्त होता था। प्राचीन संस्कृत कीषों में इस शब्द का 'डिंगर' रूप भी मिलता है। 'डिंगर' का अर्थ मोनियर वीलियम्स ने अपने संस्कृत कोष में पृ० ४३० पर अमर्रासह, हलायुध, हेमचन्द आदि के कोषों के आधार पर धूर्त, दास, सेवक, गाने बजाने वाला दिया है। हलायुध के कोष में यह शब्द मिलता है और उसने यही अर्थ दिया है। डिंगल में ल' के स्थान पर संस्कृत कोष में 'र' का प्रयोग ऊपर उल्लिखित उदीच्य संस्कृत की प्रवृत्ति है। अतः डिंगल और डिंगर एक ही अर्थ के द्योतक हैं और चारण-भाटों के काव्य की एक विकसित परम्परा से सम्बद्ध हैं।

ऊपर हम यह भी बता चुके हैं कि राजस्थान में आर्य माथा का प्रभाव प्राकृत काल में आरम्भ हुआ था। उस समय दो भाषाओं के संयोग और विलीनीकरण का कार्य चल रहा था। अनार्य शब्दों का आर्यीकरण हो रहा था। क्रिनार्य की प्रवृत्ति इसमें प्रधान रूप से सिक्रय थी, जिसको चारण-भाटों ने अपनी काव्य-भाषा में नियमित रूप से ग्रहण किया। यही प्रवृत्ति डिंगल की परम्परा में एक प्रधान विशेषता हो गई। इसी प्रकार उस काल की अन्य विशेषताएं भी इस काव्य भाषा में विशेष स्थान प्राप्त कर गई। जिससे राजस्थानी की यह भाषा-शैली विकसित हुई और वीर-गाथा काव्य के लिये मान्य होकर डिंगल कहलायी। डिंगल की माषागत विशेषताएं नीचे दी जाती हैं:—

५६ इन सभी प्रकार के पतों का विस्तार पूर्वक उल्लेख श्री नरोत्तमदास स्वामी ने ग्रपने एक निबन्ध में किया जो नागरी प्रचारिणी पत्रिका के किसी ग्रांक में प्रकाशित है-वह ग्रांक ग्रव श्राप्य है।

५७ देखो-मेनारिया कृत 'राजस्थानी साहित्य की रूपरेखा'।

५८ देखां - मेनारिया कृत 'राजस्थानी माषा ग्रीर साहित्य' पृ २०-२१

५६ देखो-हिन्दी अनुशीलन वर्ष म, ग्रंक ३, पृ० ६० पर मेरा लेख 'डिंगल माया'।

- (क) डिंगल माथा की प्रमुख विशेषता उसके शब्द चयन की है, जिसमें द्वितवर्ण की प्रधानता रहती है। ये द्वितवर्ण दो प्रकार के होते हैं; एक तो प्राकृत ग्रौर अपभ्रंश से ग्राये हुए रूपों के ग्राधार पर स्वीकृत; जैसे-मग्ग, खग्ग ग्रादि; दूसरे ग्रनुकरण पर बनाये हुए; जैसे सहज्जि, उछिल्ल, मेल्लि ग्रादि।
- (ख) श्रनुनासिकता की प्रधानता । डिंगल में पांचों श्रनुनासिकों का प्रयोग मान्य है परन्तु उच्चा-रण में 'ञा' का उच्चारण नहीं होता श्रीर श्रादि 'खा' का बहुत कम प्रयोग होता है ।
- (ग) युद्ध-वर्णन में हश्य का साक्षात्कार कराने के लिये सानुप्रासता, सानुनासिकता ग्रीर ध्वनि प्रतीकों का प्रयोग; जैसे-सानुप्रासताः चलचलिय, मलमलिय, दलदलिय ग्रादि; सानुनासि-कता । चर्मकि, टर्मकि; ध्वनि-प्रतीकत : ढमढमइ ढोल नीसासा
- (घ) भाषा में युद्ध-जनित कर्कशता लाने के लिये ट वर्गीय ध्वनियों का प्रयोग।
- (ङ) व्याकरण के रूपों में प्राचीन सर्वनामों 'ग्रम्ह', 'ग्रम्हा', 'ग्रम्हीणो', 'तुम्ह', तुम्हा' ग्रादि; तथा विभक्तियों में 'ह', 'हंदा', तएाउ', 'तएांह', चा-ची ग्रादि; ग्रीर किया में इय, ग्रादि प्रत्ययों वाली कियाग्रों का प्रयोग।

# निमाड़ी भाषा ग्रौर उसका क्षेत्र विस्तार

## निमाइ ग्रौर उसकी सीमा:

हिन्दुस्तान के नक्शों में विन्ध्य ग्रीर सतपुड़ा के बीच में जो भू-भाग बसा है, वह निमाड़ के नाम से प्रसिद्ध है। वैसे शासन व्यवस्था की हिष्ट से यह दो भागों में विभाजित रहा है। एक पूर्वी निमाड़ तथा दूसरा पश्चिमी निमाड़। लेकिन रहन-सहन, रीति-रिवाज, श्राब-हवा, भाव-भाषा ग्रीर संस्कृति की हिष्ट से दोनों एक ग्रीर ग्रामिन्न हैं।

भौगोलिक सीमा की हिष्ट से उत्तर में विन्ध्याचल, दक्षिण में सतपुड़ा, पूर्व में छोटी तवा नदी और पश्चिम में हरिणकाल के पास सुदूर धारा और बड़वानी को लेकर इसकी सीमायें बनती हैं। यह एक संयोग की बात है कि उत्तर दक्षिण में यदि दो पर्वत सजग प्रहरी की तरह इसके दो किनारों पर खड़े हैं तो पूर्व और पश्चिम में दो नदियां जिसकी सीमा-रक्षा करती आयी हैं। अन्य माखा-माखी प्रान्तों की हिष्ट से उत्तर में मालवा, दक्षिण में खानदेश, पूर्व में होशंगाबाद और पश्चिम में सुदूर गुजरात को इसकी सीमायें छूती हैं।

कुछ लोग निमाइ और मालवा को एक हो सीमा में गिनते चलते हैं। लेकिन वास्तव में मालवा यदि नर्मदा के उत्तर में फैना है, तो निमाइ नर्मदा के दक्षिण में पूर्व और पश्चिम की ग्रोर फैनते हुये सुदूर खानदेश तक चला गया है। डाक्टर यदुनाथ सरकार के मत ग्रीर मालवे की एक लोकोक्ति से भी जिसकी पृष्टि होती है। डाक्टर यदुनाथ सरकार ने (इंडिया एण्ड ग्रोरंगजेब) में मालवा की सीमा के सम्बन्ध में स्पष्ट लिखा है कि—स्यूल रूप से दक्षिण में नर्मदा नदी, पूर्व में बेतवा, एवं उत्तर पश्चिम में चम्बल नदी प्रान्त की सीमा निर्धारित करती थी। एक लोकोक्ति के भ्रमुसार भी दक्षिण मालवे की सीमा नर्मदा तक ही मानी जाती है। उसके शब्द हैं—

'इत चम्बल उत बेतवा, मालव सीम मुजान, दक्षिण दिसि है नर्मदा, यह पूरी पहिचान।'

समुचे निमाड़ की जनसंख्या करीब १२ लाख और द्वेत्रफल १० हजार वर्ग मील है।

#### नाम :

जहां तक इसके नाम का सम्बन्ध है, ऐसा अनुमान है कि यह उत्तर भारत व दक्षिण भारत का सिन्ध-स्थल होने से आयं और अनायों की मिश्रित भूमि रहा होगा और इसी नाते इसका नाम 'निमार्य (नीम आर्य) पड़ा होगा। 'नीम' का अर्थ भी निमाड़ी में आधा होता है। इसी निमार्य का बदलते बदलते निमार और निमाड हो जाना स्वामाविक है।

इसका दूसरा कारण यह मी हो सकता है कि निमाड़ मालवे से नीचे की और बसा है। मालवे से निमाड़ की ओर आने में निरन्तर नीचे की ओर उतरना होता है। इस तरह 'निम्नगामी' होने से जिसका नाम 'निमानी' स्रीर उससे बदल कर 'निमारी' स्रीर 'निमाड़ी' हो गया होगा। पहले की स्रपेक्षा यह दूसरा कारण प्रामाणिक व उचित भी प्रतीत होता है।

#### प्राचीन इतिहास:

प्राचीन इतिहास की खोज करने से पता चलता है कि सुदूर रामायण काल में (ई० पूर्व १६०० के) यहां पर 'माहिष्मती' (प्राधुनिक महेश्वर) को राजधानी के रूप में लेकर एक सशक्त राज्य स्थापित था। महेश्वर को हैह्यवंशी राजा सहस्त्रार्जुन एवं चेदीवंशी के राजा शिशुपाल की राजधानी होने का गौरव प्राप्त था। वाल्मीकि रामायण में हैह्यवंशीय सहस्त्रार्जुन को 'श्रजुंनों जयन्ता श्रेष्ठो माहिष्मत्या पति प्रभो' ग्रथित माहिष्मती नगरी का राजा महा विजयी ग्रर्जुन ऐसा लिखा है जिस रावण ने कुवेर, यम ग्रीर वहण को भी जीत लिया था उसे सहस्त्रार्जुन ने महेश्वर में पराजित किया था।

कुछ लोगों ने आधुनिक मान्धाता को माहिष्मती दर्शाया है। लेकिन यह सर्वथा निराधार है। सहस्त्रार्जुन ने जहां अपने सहस्त्रों हाथों से नर्मदा को रोका था और जहां से नर्मदा का जल सहस्त्रों हाथों में से होकर बहा था, वह स्थान आज भी महेश्वर में सहस्त्रज्ञधारा के नाम से प्रसिद्ध है। वाल्मीकि रामायण में भी सहस्त्रधारा के निकट ही, सहस्त्रार्जुन और रामायण में युद्ध होना पाया जाता है।

श्री शांतिकुमार नानुराम व्यास ने भी श्री नन्दलाल दे की (जाग्रफीकल डिक्शनरी श्राफ एन-सिएंट एण्ड मिडिवल इंण्डिया ) के श्राधार पर इंदौर से ४० मील दूर दक्षिण में नमंदा तट स्थित महेश्वर को ही माहिष्मती दर्शाया है। 3

कहते हैं हवा वंश के राजा मांधाता के तीसरे पुत्र मुचकुंद ने महेश्वर की बसाया था। उसने पारिमात्र ग्रीर ऋक्षपर्वतों के बीच नवंदा किनारे एक नगर बसाया था ग्रीर उसे दुर्ग के समान चारों ग्रोर से सुरक्षित किया था। वही ग्राधुनिक महेश्वर है। बाद में हैह्यवंशीय राजा माहिष्मत ने उसे जीत कर उसका नाम 'माहिष्मती' रखा। पश्चान् सहस्त्रार्जुन ने कर्कोटक नागों से युद्ध कर श्रनूप देश पर कब्जा कर लिया था ग्रीर माहिष्मती को ग्रपनी राजधानी बनाया था। प्र

प्राचीन राज व्यवस्था का जिक करते हुये श्री बालचन्द्र जैन ने लिखा है, 'उस काल में मध्य प्रदेश का बहुत सा हिस्सा 'दण्डकारण्य' कहलाता था। उसके पूर्वी भाग में कौशल, दक्षिण कौशल या महाकौशल का राज्य स्थित था जिसे श्रब छत्तीसगढ़ कहते हैं। उत्तरीय जिले 'महिव-मण्डल' श्रीर 'डाहल-मण्डल' में विभाजित थे। महिषमण्डल की राजधानी निमाड़ में 'माहिष्मती' में थी श्रीर 'डाहल-मण्डल' की राजधानी जबलपुर के निकट 'त्रिपुरी' में। द

१---पुराण विश्लेषज्ञ-पाजिटर-संस्कृत ग्रौर उसका साहित्य

२--बाल्मीकि रामायण (उत्तर काण्ड-सर्ग २२ क्लोक २)

३---श्री शांतिकुमार नानुराम व्यास (रामायण कालीन समाज) पृष्ठ ३१० ।

४--ंश्री बालचन्द्र जैन (शुक्ल ग्रमिनन्दन ग्रन्थ) इतिहास पुरातत्व खण्ड पृष्ठ ६

५--श्री बालचन्द्र जैन (गुक्ल श्रमिनन्दन ग्रन्थ पृष्ठ ६)

६--श्री बालचन्द्र जैन (शुक्ल ग्रभिनन्दन ग्रन्थ) पृष्ठ ३

जिसके बाद महाभारत-काल में भी युधिष्ठिर के द्वारा आयोजित राजसूय-यज्ञ की सफलता के लिये मीमसेन द्वारा विजित देशों के वर्ग ने चेदीवंश के राजा शिशुपाल की राजधानी 'माहिष्मती' में ही होना पाया जाता है। इसी सम्बन्ध में श्री डा० वासुदेवशरण अप्रवाल ने लिखा है—'अनेकों देशों को जीवने के बाद भीम ने चेदी के राजा शिशुपाल की ओर मुंह मोड़ा जिसे वंश में लाने के लिये युधिष्ठिर की विशेष आजा थी। चेदी जनपद नर्मदा के किनारे फैला हुआ था और माहिष्मती उसकी राजधानी थी।

महाभारत के नलोपाल्यान में जुये में हारे हुये निषद्य राजा नल द्वारा दमयन्ती के साथ वन में पहुंचने पर नल ने दमयन्ती को अपने मैंके जाने का आग्रह करते हुये जो तीन मार्ग बताये थे, उसमें से एक निमाड़ में से होकर गया था। वे ही तीनों मार्ग आज भी मारतीय रेलपथ ने लिये हैं। म

महामारत के पश्चात् परीक्षित भारतवर्ष के सम्राट बने । उनके समय से ही कलियुग का भ्रारम्भ होना पाया जाता है । उसके बाद जनमेजय ने राज्य लिया । इस समय श्रथन्ति के राज्य में मालवा, निमाड़ तथा मध्य प्रदेश के लगे हुये हिस्से मिले थे । श्रवन्ति राज्य पर अभी हैहयवंशी लोग राज्य कर रहे थे ।

बौद्ध-ग्रन्थ अंगुतर निकाय, जैन-ग्रन्थ भगवती सूत्र या व्याख्या प्रज्ञित तथा अन्य ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि ईस्वी पूर्व ६०० के लगभग उत्तर भारत में सोलह महाजन पद राज्य स्थापित थे। जिनमें मगध, कौशल और अवस्ति, दूसरों की अपेक्षा अधिक सुसंगठित एवं शक्तिशाली थे। मध्य प्रदेश का कुछ हिस्सा अवस्ति महाजनपद के अन्तर्गत था। जिसकी राजधानी 'माहिष्मती' थी। है

लेलों और शिलालेखों के आधार पर ईसा की पहली और दूसरी सदी से जिस जनपद का 'अनूप' नाम पाया जाता है, ईस्वी सन् १२४ में गौतमी पुत्र सतकर्णी ने नहपाना नामक नरेश से जो प्रदेश अपने अधिकार में लिया, उसमें अंकारा (पूर्वी मालवा) और अवन्ति (पश्चिमी मालवा) के साथ अनूप (निमाड़) का भी उल्लेख है।

इससे भी पहले कण्व ग्रीर सुंग के राज्य को नष्ट करके आन्ध्र के राजा सियुवत सतवाहन ने मालवा ग्रीर निमाड़ में श्रपना राज्य स्थापित कर लिया था ग्रीर उसका पराभव कनिष्क के कुशल साम्राज्य के प्रतिनिधि महादोत्र से रुद्रदमन ने किया था। इस इतिहास का उल्लेख गिरनार के ईस्त्री संत् १५० में जिस शिलालेख में हुग्रा है, उसमें भी इस प्रदेश का नाम 'श्रतूष' दिया गया है। १०

मुगल काल में भी निमाड़ की एक स्वतन्त्र राज्य के रूप में प्रतिष्ठा थी। इस सम्बन्ध में श्री प्रयागदत्त शुक्ल ने लिखा है-'तुगलक वंश के समय मुसलमानी भारत कई स्वतन्त्र राज्यों में विभक्त हो गया था। इन प्रान्तीय राज्यों में निमाड़ भी एक था<sup>९</sup> इस तरह सुदूर प्राचीनकाल से निमाड़ श्रीर निमाड़ी का स्वतन्त्र श्रस्तित्व सिद्ध होता है।

७--श्री डा० वासुदेव शरण ग्रग्नवाल (भारत सावित्री पृ० १३६)

<sup>--</sup>श्री डा० वासुदेव शरण ग्रग्रवाल (भारत सावित्री पृ० २१६)

६--श्री बालचन्द्र जैव (शुक्ल ग्रभिनन्दन ग्रन्थ) पृ० १०।

१०-श्री सत्यदेव विद्यालंकार (मध्य भारत जनपदीय ग्रमिनन्दन प्रन्थ) पृष्ठ ७७

११--श्री प्रयागदत्त शुक्ल (शुक्ल स्रमिनन्दन प्रन्थ पृष्ठ ७१)।

## जीवन धौर संस्कृति :

किसी भी भाषा को वहां के जीवन और संस्कृति से अलग नहीं किया जा सकता और इस हिष्ट से निमाड़ में नर्भदा का महत्वपूर्ण स्थान है। जिस तरह गंगा के किनारे भारतीय सभ्यता पनपी है, उसी तरह नर्भदा को निमाड़ की संस्कृति के निर्माण का श्रीय रहा है। वह आत्मा के संगीत की तरह इसके मध्य से प्रवाहमान है। गंगा को ज्ञान का रूप माना गया है क्योंकि उसके किनारे ऋषियों ने ज्ञान की उपलब्धि की और यमुना को प्रेम का प्रतीक माना जाता है क्योंकि उसके किनारे मिक्त का संगम प्रयाग में हुआ। नर्भदा भी एक विशेष भावना का प्रतीक है—और वह है तपस्या व आनन्द की भावना। इसके किनारे ऋषियों ने तपस्या के द्वारा आनन्द की प्राप्ति की है। उत्तर भारत और दक्षिण भारत के बीच में बहने के कारण यह उत्तर की आर्य व दक्षिण की द्रविड़ संस्कृति का भी सन्देश बहन करती है। १९२

यहां की ऊबड़-खाबड़ जमीन के बीच में भी लहलहाने वाली खेती, अमाड़ी की भाजी व जुवार की रोटी से पुष्ट होने वाले जीवन और भूलसा देने वाली गरमी के बीच भी मुस्कराने वाले पलाश के फूल से मानों एक ही संदेश गूंज रहा है-तपस्या का आनन्द।

जब मैं निमाड़ की बात सोचना हूं तो मेरी ग्रांखों में ऊंची-नीची घाटियों के बीच बसे छोटे-छोटे गांव, गांव से लगे जुवार-तुबर के खेतों की मस्तानी खुशबू ग्रौर उन सबके बीच घुटने तक ऊंची घोती पर महज एक कुरता ग्रीर ग्रंगरखा लटकाये हुये मोले माले किसान का चेहरा तैरने लगता है।

यहाँ की उबड़-खाबड़ जमीन और उसके चेहरे में कितना साम्य रहा है। यहां की जमीन की तरह यहां का जानपद जन मटमेंला-गेहुं था रंग लिये होते हैं। हल की नोक से जमीन की छाती पर उभरे हुये ढेलों की तरह उनके चेहरों पर सदियों का दुख-दर्द थ्रासानी से पढ़ा जा सकता है। उसने इतने कष्ट सहे हैं कि कष्टों को मुस्करा कर पार कर जाना उसके संस्कारों में बिंध गया है। स्वभावतः वह अत्यन्त मेहनती और सहनशील रहा है। दुख का पहाड़ था जाये या सुख की क्षीण रेखा, वह सदा मुस्कराता है और अकेले रह जाने पर भी अपनी राह चलना नहीं छोड़ता।

जिस तरह कठोर पर्वत अपने हृदय में निदयों के उद्गम को खिपाये रहता है ऐसे ही ये ऊपर से कठोर दिखने वाले मनुष्य सिदयों से अपने अन्दर लोक साहित्य की परम्परा को जिन्दा रखें हुये हैं। इनके पास समा के नहीं श्रम के गीत हैं जिन्हें ये हल चलाते व मजदूरी करते समय भी गाते आये हैं। इनके पास रंग-मंच के नहीं, वरन खुले मैदानों में जन साधारण के बीच खेलने योग्य प्रहसन हैं जिन्हें ये जिना किसी बाह्याडंबरों के माव-प्रदर्शन और विचार-दर्शन के जिर्ये खेलते आये हैं। इनके पास पुस्तक की नहीं, वरन जीवन की लोक कथायें हैं जिन्हें ये पीड़ी-दर पीड़ी सुनाते आये हैं और हैं ऐसी लोक-कहावतें जिनमें इनके सिदयों का ज्ञान व अनुभव गूथे हुये हैं।

#### निमाड़ी भाषा ग्रौर उसका स्वरूप

किसी भी राष्ट्र की माथा के दो स्वरूप होते हैं। एक राष्ट्र भाषा और दूसरा वहां के विभिन्न जनपदों में प्रचलित लोक-भाषायें। राष्ट्र भाषा समस्त राष्ट्र का प्रतिनिधित्व करती है। राजकीय हिष्ट से

१२--श्री म्राचार्य क्षिति मोहन सेन के भाषण से ।

विमाजित प्रान्तों को समग्र राष्ट्रीयता के एक सूत्र में पिरोये रखने का श्रेय मी उसे ही होता है। उसे लेकर ही राष्ट्रीय इतिहास का निर्माण होता है शौर इस तरह किसी विश्व मान्य भाषा के सहारे प्रान्त और राष्ट्रों में विभाजित सम्पूर्ण मानवीय जगत, वसुदेव कुटुम्ब की तरह समीप ग्राता जाता है। लेकिन लोक-मापायें इन सबकी जड़ में ग्रन्ति हित वह शक्ति है जिसे लेकर ही राष्ट्र भाषा समृद्ध होती है। वे राष्ट्रीय इतिहास के नहीं, वरन मानवीय जीवन की निर्माता होती हैं। उनके सहारे ही हम कोल-संस्कृति श्रीर लोक-जीवन का दर्शन कर सकते हैं। इस तरह मिन्न भिन्न व्यक्तियों, जनपदों श्रीर प्रान्तों को लेकर राष्ट्र भाषा बनती है, उसी तरह विविधता में सुन्दरता श्रीर एकता की तरह लोक-भाषाग्रों से राष्ट्र-भाषा समृद्ध होती है श्रीर उसका स्वरूप निखरता श्राया है। निमाड़ी निमाड़ जिले की ग्राम जनता द्वारा बोली जाने वाली ऐसी ही एक लोक-भाषा है। समुचे निमाड़ पर जिसका एक छत्र ग्राधिपत्य है।

यह मुख्यतः उत्तर में मालवे की सीमा को ख़ूते हुये नर्मदा के आस-पास, आंकारेश्वर, मण्डलेश्वर, महेश्वर, मध्य में खरगोन, पश्चिम में जोबट, अलीराजपुर, धार और बढ़वानी, तथा पूर्व में होशंगावाद के नजदीक हरदा और हरसूद को लेकर दक्षिण में सुदूर खण्डवा और बुरहानपुर के आस पास खान देश की सीमा तक बोली जाती है।

आदर्श निमाड़ी के केन्द्र खण्डवा और खरगोन रहे हैं। इसके बोलने वालों की संख्या लगमग ४ लाख है।

## लिपि भ्रौर उच्चारगः:

निमाड़ी माषा के कुछ जब्दों की लिखावट भ्रीर उच्चारण में फर्क रहा है। यदि इसकी छोर ध्यान नहीं दिया जावे तो निमाड़ी भाषा को ठीक ढंग से पढ़ा नहीं जा सकता भ्रीर उसका अर्थ भी गलत होने की सम्भावना रहती है। जैसे निमाड़ के कुछ शब्द हैं—

मख, तुख, जेम, श्रोम।

देखने में ये सीधे-साधे दो ग्रक्षरी शब्द हैं लेकिन इनके निमाड़ी स्वरूप में प्रत्येक के साथ श्रन्त में 'श्र' का लोप है, श्रीर इनके उच्चारण में श्रन्तिम श्रक्षर पर जोर दिया जाता है। यथा—

मख्य, तुख्य, जेमस् , स्रोमस ।

लिखावट और उच्चारण में समन्वय साधने की दृष्टि से मैंने जिसके लिये संस्कृत के \$ शब्द का प्रयोग किया है। इससे सारी कठिनाई हल हो जाती है और साथ ही शब्द का सही स्वरूप भी स्पष्ट हो जाता है। उदाहरण के लिये निमाड़ी लोक-गीत की एक पंक्ति की लीजिये:—

#### । जेम सर श्रोम सारजो ॥

इसमें इसका वास्तविक स्वरूप स्पष्ट नहीं हो पाया है क्योंकि जैसी लिखावट है वैसा ही उच्चा-रण होगा—'जेम सर श्रोम सारजो'। लेकिन इसका सही निमाड़ी स्वरूप हैं—'जेमझ् सरझ् श्रोमझ् सारजो।' श्रतएव विशुद्ध निमाड़ी लिपि की इष्टि से यह थों लिखा जावेगा—

(१) जेम ऽ (२) सर ऽ (३) श्रीम ऽ (४) सारजी।

लक्षरा—निमाड़ी में 'ल' की जगह 'ल्' का उपयोग बहुतायत से होता है यथा 'माला —'माला', 'ताला'—'ताला', 'नाला'— 'नाला', 'काला' — 'काला', केल्—'केल्', 'कोयल'—'कोयल' 'उजेला'— 'ग्रजालो' ग्रादि ।

- (१) 'है' की जगह गुजराती भाषा की 'छे' किया का उपयोग ग्रधिकतर होता है। थथा-क्या है = काई छे ? कौन है = कुण छे ? कैसा है = कसो छे ?
- (३) इसमें न' शब्द जब प्रथमाक्षर के रूप में झाता है तो यह बदल कर 'ल' हो जाता है झौर जब झन्तिम अक्षर के रूप में आता है तो वह बदल कर 'एा' हो जाता है। यथा—प्रथमाक्षर के रूप में नीम 'लीम'। नमक—'लोएा'। निवू—'लिबू'। झन्तिम अक्षर के रूप में जैसे-बहन--'बहेण'। झांगन-- 'श्रांगणो'। जामुन-- 'जामुण'।
- (४) कर्मकारक की ग्रमिव्यक्ति में 'को' के स्थान पर 'ख' का उपयोग होता है। यथा, मुक्तको-'मखऽ'। तुमको-'तुमखऽ'। उनको--'उनखऽ'।
- (४) सहायक किया में 'है' के स्थान पर 'ज' का उपयोग होता है। यथा, चलता है— 'चलज्'। दोइता है— दोइज्' साता है— 'सावज्'।
- - (७) इसके सर्वनाम हैं 'हंऊ', तू और 'ऊ'।

    किया में, एक वचन में, तीनों कालों में जिसका स्वहप होगा—
    वतंमान काल—हऊं चलूंज्। तू चलज्। ऊ चलज्।
    भूतकाल—हऊं चल्यों। तू चल्यो। ऊ चल्यो।
    भविष्यकाल—हऊं चलूंगा। तू चलऽगा। ऊ चलऽगा।
- (प) इसके कुछ शब्दों में अनुस्वार का लोप हो जाता है। यथा, दांत—'दात' मां—'माय'। हंसना—'हसना।'

#### सीमावर्ती भाषायें

उत्तर में मालवीय, पश्चिम में गुजराती, दक्षिरा में खानदेशी और पूर्व में होशंगाबादी इसकी सीमावर्ती भाषायें रही हैं। शब्दों का आदान प्रदान किसी भी जीवित भाषा का लक्षण होता है। इस हिट से जैसा कि सभी भाषाओं के साथ होता है, निमाड़ी पर भी उसकी सीमावर्ती माषाओं का असर रहा है।

### निमाड़ी व गुजराती

निमाड़ के पश्चिम से गुजरात की सीमा लगी होने के कारणा निमाड़ और गुजरात के बीच काफी सम्बन्ध रहे हैं। निमाड़ के ग्रामों में 'गुजराती' नामक एक खेतिहर जाति बसी है। यद्यपि यह ग्रब निमाड़

से आत्मसात् हो जुकी है। लेकिन इसके नाम से इसके गुजरात से आने का पता चलता है। निमाड़ में 'नागर' जाति के भी गुजरात से सांस्कृतिक सम्बन्ध रहे हैं। निमाड़ में रहने वाली 'लाड़' जाति गुजरात में रहने वाले 'लाड़' लोगों से सम्बन्धित रही है। ये भी गुजरात से आये होंगे ऐसा प्रतीत होता है। राजपुर बड़वानी में 'मेघवाल' नामक एक जाति बसी है। यह यहां सौराष्ट्र से आकर बसी है। इनके रहन-सहन, रीति-रिवाज आदि सब पर सौराष्ट्रीय संस्कृति आज भी विद्यमान है।

निमाड़ के एक गनगीर गीत में रनु के यहां सीराष्ट्र से भ्राने का जिक्र है, देखिये गीत की पंक्तियां हैं—

थारो काई काई रूप बखालाूं रनुवाई, सोरठ देश से ग्राई ग्रो ।।

ग्रर्थ है—हे रनु तुम्हारे किन किन स्वरूपों का वर्णन किया जाये, तुम सौराष्ट्र देश से जो ग्राई हो।

श्री डा० वासुदेवशरण श्रग्रवाल के मत से रादनी देवी की पूजा गुजरात-सौराष्ट्र में भी प्रचलित थी। वहां उसकी चौदहवीं सदी तक की मूर्तियां पाई गई हैं। एक मूर्ति के लेख में उसे श्री सांबादित्य की देवी श्री रनादेवी कहा गया है। सौराष्ट्र के पोरबन्दर के समीप बगवादर श्रौर किन्दरखेड़ा में रन्नादेवी या रांदलदेवी के मंदिर हैं। वस्तुत: यह रादनी देवी गुप्तकाल से पहिले ईरानी शकों के साथ गुजरात-सौराष्ट्र में लाई गई थी जिसा कि निमाड़ी लोक गीत में कहा गया है गुजरात सौराष्ट्र में राएगादे या रांदलमां की पूजा सन्तान-प्राप्ति के लिये की जाती है। श्रवीचीन गुजराती साहित्य में भी रणादेव के भजन पाये जाते हैं। १

गुजराती की तरह ही निमाड़ी में भी 'घैं" किया तो कुछ इस कदर प्रयोग में लाई जाती है कि दो निमाड़ी माधियों की रेल में बातचीत सुनकर अपरिचितों को उनके गुजराती माषा होने का शक होने लगता है।

देखिये निमाड़ी भ्रौर गुजराती माषा के निम्न दो लोक गीतों में कितना साम्य रहा है: --

गुजराती

जी रे घांदों तो निर्मल नीर,

तारो क्यारे ऊंगशे।

अंगणे रे पाछली सी रात,

मोतीड़ा घरा। भूलशे ॥३

निमाडी

चन्द्रमा निरमई रात, तारो कवंग्र् अगसे, तारो अंगसे पाछली रात,

पडोसेए। जागसे ॥<sup>3</sup>

<sup>(</sup>१) जनपद-बनारस (पृष्ठ ६१-६२ ता० १-१-५३)

<sup>(</sup>२) व

<sup>(</sup>३) निमाड़ी लोकगीत (रामनारायगा उपाध्याय) पृष्ठ ५६

एक भौर गीत है:--

गुजराती

पान सरकी रे हूं तो पातलई रे, मने बीडलो बालई लई जावडरे। एलायची सरखी रे हूँ तो मधु मधु रे, मने दाढ मां घाली ने लई जाव रे॥

निमाडी

पान सरीखी पातलई रे, चोल ई मंड छिप जाय रे। इलायची, सरीखी महेकणई रे, बहुवा मंड छिप जाय रे॥

साथ ही गुजराती और निमाड़ के इन शब्दों का साम्य भी देखिये।

| निमाड़ी   | गुजराती            | हिन्दी श्रर्थ         |
|-----------|--------------------|-----------------------|
| स्यालो    | शियाली             | <b>জা</b> ঙ্ <b>য</b> |
| उ ढालो    | उनालो              | गरमी                  |
| श्चांगराो | <b>ग्र</b> ांगराषु | भ्रामन                |
| मुक्को    | मुक्की             | घूसा                  |
| ग्रंगलई   | म्रांगली           | # <b>यंगुली</b>       |
| फलई       | फली                | फली                   |
| जाड़ो     | <b>जा</b> डुं      | मोटा                  |
| घाघरो     | घाघरो              | लहंग <b>र</b>         |
| शहेर      | शहेर               | शहर                   |
| महेल      | महेल               | महल                   |
| सेरी      | शेरी               | गली                   |

## निमाड़ी स्रौर मराठी

निमाड़ के दक्षिण में मराठी माथी प्रान्त लगा होने से निमाड़ों में मराठी के भी कुछ सब्द आ मिले हैं, लेकिन इनकी संख्या इतनी कम रही है कि निमाड़ी भाषा सहज ही इन्हें आत्मसात कर चुकी है। निमाड़ी में 'ल' की जगह 'ल' का प्रयोग भी मराठी से ही घाया प्रतीत होता है।

## निमाड़ी ग्रौर मालवी ।

निमाड़ी ग्रीर मालवी में जितना साम्य है उतन। ग्रीर किसी भाषा में नहीं है। जिस तरह इन दोनों भू-भागों की सीमा एक दूसरे से गले लिपटी हैं, उसी तरह यहां की भाषायें भी एक दूसरी से कुछ इस कदर मिलती हैं मानों दो बहिनें परस्पर गले मिल रही हों।

<sup>(</sup>४) सम्मेलन पत्रिका, लोक संस्कृति श्रंक, संवत २०१० पृष्ठ १८६

<sup>(</sup>१) जब निमाड गाता है (रामनारायण उपाध्याय) पृष्ठ ६२।

निमाड़ के उत्तर में मालवे की सीमा लगी होने से वहां पर निमाड़ी मालवी से प्रमावित होकर बोली जाती है। इसमें निमाड़ के 'तुमख' को 'तमख', काई—-'कंई', कहूं—'कू', वहां—'वां', जवंग्र—को 'जद', ग्रीर नहीं को 'नी' कर देने से निमाड़ी सहज ही मालवी से प्रमावित हो उठती है। देखिये—िनमाड़ी का एक लोकगीत मालवी प्रमावित द्वेत्र में पहुंचकर किस कदर बदल उठा है। निमाड़ी गीत की पंक्तियां है:—-

सरग भवन्ति हो गिरघरनी, एक संदेसों लई जास्रो । सरगका श्रमुक दाजी खस्य यो कहेजो, तुम घर श्रमुक को व्याय ।। जेमश्र् सरझ् स्रोमश्र् सारजो, हमरो तो श्रावणों नी होय । जड़ी दिया बज्ज किवाड़, स्रगल जड़ी खुहा की जी ।।

#### इसका मालवी प्रमावित स्वरूप है:--

सरग भवन्ति को गिरघरनी, एक संदेशों लई जानो । सरग का अमुक दाजी से यूं कीजो, तम घर अमुक को याय ।। जेमअ सरअ ओमअ सारजो, हमरो तो आवणों नी होय। जड़ी दया बजर कवाड़, अग्मल जड़ी लुआ की जी।।

इसमें रेखाकित शब्द निमाड़ी से मालवी प्रभावित हो उठे हैं। इसी तरह निमाड़ी भाषा में प्रचलित सिंगाजी का एक गीत देखिये।—

- (२) ग्रजमत मारी काई कहूं सिंगाजी तुम्हारी, भावृत्रा देश बहादरसिंग राजा। श्ररे वहां गई बाजू ख फेरी, जहाजवान न तुमलक्ष्म सुमर्यो, अरे वहां डूबत जहाज उबारी र इसी का मालवी से प्रभावित स्वरूप है:—
- (३) अजमत मारी कई कूं सिंगाजी, तमारी भावुश्रा देस वां बादरसिंह राजा । स्ररे वां गई बाजू ने फेरी, भाजवान ने तमसम्र सुमर्था, ग्ररे वां डूबी भाज उबारी । 3

इसमें रेखांकित शब्द निमाड़ी से मालवी प्रमावित हो उठे हैं। इसी सीमावर्ती माषाधों के प्रमाव के ग्राधार पर कुछ लोग निमाड़ी को मालवी की उपभाषा मिनते चलते हैं लेकिन वास्तव में दोनों भाषाधों का ग्रपना ग्रपना स्वतन्त्र स्वरूप श्रीर उच्चारण रहा है। एक श्रोर मालवी जहां श्रपने वहां की गहर गंभीर जमीन श्रीर सौन्दर्यश्रिय लोगों की श्रत्यन्त ही मृदु, कोमल श्रीर कमनीय माषा है, वहीं दूसरी श्रोर निमाड़ी श्रपने यहां की ऊबड़-खाबड़ जमीन श्रीर कठोर परिश्रमी लोगों की श्रत्यन्त ही श्रखर, तेजस्वी श्रोर सुस्पब्द भाषा है। उच्चारण की हिन्द से मालवी जहां हर बात में लचीलापन लिये होती है, वहां निमाड़ी साफ सीधी बात करने की श्रम्यस्त रही है।

<sup>(</sup>१) निमाडी लोकगीत (रामनारायण उपाध्याय)

<sup>(</sup>२) लेखक द्वारा संग्रहित गीतों की पाडुं लिपि

<sup>(</sup>३) श्री क्याम परमार (नई दुनिया) २१-६-५३

#### श्राश्मको, चेदी श्रौर श्रांवती

महापिण्डत राहुल सांकृत्यायन ने पािशानी-कालीन बोलि में का उल्लेख करते हुये लिखा है कि 'पािशानी-काल' में सारे उत्तरी मारत की एक बोली नहीं थी। वरन् अलग अलग जनपदों की अलग अलग भाषायें थीं। पश्चात् पाली काल में उत्तरी भारत सोलह जनउदों में बटा हुआ था जिनकी अपनी अपनी बोलियां रही होंगी जिनके नाम निम्न थे:—

[१] ग्रंगिका [२] मागधी [३] काशिका [४] कौशली [४] व्रजिका [६] मल्लिका [७] चेदिका [८] वात्सी [६] कौरवी [१०] पांचाली [११] मात्सी [१२] सौरसेनी [१३] श्रायमकी [१४] ग्रांघारी [१६] काम्बोजी ।

इसमें ग्रापने ग्रावमकी, ग्रांवती ग्रीर चेदिका का ग्रलग ग्रलग उल्लेख करते हुये उनके स्थान पर ग्राज क्रमणः निमाड़ी, मालवी ग्रीर बचेली-बुंदेली को प्रचलित माना है।

इसमें इतना तो स्पष्ट है कि निमाड़ी और मालबी परस्तर एक दूसरे की उपमाणायें नहीं, वरर प्राचीन काल से विभिन्न जनपदों की समकक्ष माषायें रही हैं। और सुंदर रामायसा काल में महेश्वर को राज-धानी के रूप में लेकर नर्मदा और ताप्ती की सीमाओं से दिये निमाड़ का अपना स्वतंत्र अस्तित्व रहा है।

<sup>(</sup>१) सम्मेलन पत्रिका आधिवन २०११।

## JAINA ICONOGRAPHY—A brief survey

#### Introductory:

Prehistoric sites in India have not yielded as yet any definite clue to the existence of Jainism. A few seals from Mohen-Jo-Daro showing human figures standing in a posture analogous to the free-standing meditative pose (kāvotsārga mudrā) of the Tirthankaras <sup>1</sup> or the seal generally acknowledged as representing S'iva as Yogi (in the meditative attitude) cannot in the present state of uncertainty of the meaning of the pictoscript symobols, be definitely used to attest to the antiquity of Jaina art or ritual.

Jaina traditions ascribe the first twenty-two Tirthankaras 2 of this age to a period covering millions of years before Christ, but modern criticism accepts only the last two—Pāras 'vanatha (250 years before Mahavìra's Nirvana) and Varddhamana (Māhavīra died about 527 B. C. according to traditions and about 467 B. C. according to some modern scholars)—as real historical personages.

The mutilated red-stone statuette from Harappa, though surprisingly analogous n style to the Mauryan-Polished-stone-torso of a Jina, obtained from Lohanipur, near Patna in Bihar, has, in addition, two circular depressions on shoulder-fronts, unlike any other Jina-icon known hitherto and could better be regarded as representing an ancient Yaksa. 3 The Harappan statuette being a surface find it is difficult to assign a date to it.

The Origin of Image Worship in Jainism, may, on the basis of available archaeological evidence, be assigned to at least the Mauryan age, c. 3rd century B. C.,

- 1. Marshall, Sir John, Mohen-Jo-Daro and the Indus Valley Civilisation, Vol. III, pl. xii, 13, 14, 16, 18, 19, 22.
  - Jain, Kamta Prasad, in Modern Review, August 1932, pp. 152 regards some of these seals as representing Jinas (Tirthankaras).
- 2. The Jainas believe that 24 Tirthankaras lived in this Avasarpini era, an equal number lived in the preceeding era (ara) called Utsarpini, and the same number will be born in the forth-coming Utsarpini ara. For the Jaina conception of these Evolutionary and Involutionary eras, see Jaina, J. C., Outlines of Jainism.
  - Also Nahar, Epitome of Jainism
- 3. Marshall, op. cit., Voi. I pl. x. a-d. For the Lohanipur torso see, Jayaswal K. P., Journal of the Bihar & Orissa Research Society, vol. XXIII part 1, pl. i-iv and Banerji-Shastri, in ibid., vol. XXVI. 2.120 8 ff.

the age of Samprati, the grandson of Asoka, who is reputed in Jaina tradition to have been converted to Jainism and who is said to have given much royal support to the monks of this faith. The evidence of Lohanipur statue does support it.

So far as literary evidence is concerned, we have to weigh it with great caution since the available texts of the Jaina Canonical works are said to have been following the text of the second council at Valabhi which met in the latter half of the fifth century A. D. There are a few references to worship of images and relics and shrines of the Arhats (Tirthankaras) by gods and men, and these may be at least as old as the Mathura council (which met in the beginning of the fourth century A.D.) and even older.

But there are reasons to believe that attempts were made to worship an image (verily a portrait statue) of Mahavira, even during his life-time. This portrait statue of sandalwood was supposed to have been prepared, when Mahavira was meditating in his own palace, about a year prior to the final renunciation. So this statue showed a crown, some ornaments and a lower garment on the person of Mahavira. Being a life-time portrait statue, it was known as Jivantasvami-pratim, that is the "Imagie fashioned during the life-time of the Lord." All later images of this iconographic type then can be known as Jivantasvami-pratim.

The original portrait statue was worshipped by the queen of Uddayana, king of Vitabhaya-pattana, (in Sindhu-Saurvira land) and later by Pradyota of Ujjain. The image used to be taken out in Chariot on a certain day at Vidisa and during this ratha-yatra. Samprati the grandson of Asoka, was converted to Jain faith by Arya Suhasti. References to this image and the ratha—yatra are found in texts like the Vasudevahindi, the Avasyaka-cūrni etc. The old bronzes of Jivantasvāmi, one inscribed and datable to c. 550 A. D., and the other partly mutilated with pedestal (and possibly the inscription on it) lost, but somewhat earlier in age, were discovered in the Akota hoard. The tradition of Jivantasvámi images is, therefore, fairly old and it is not impossible that one or more portraits of Mahāvira were made during his life-time. But regular worship of images and shrines of Tirthankaras may be some what later, though not later than the age of the Lohanipur torso. 1

Nowhere it is said that Mahavira visited a Jain shrine or worshipped images of (earlier) Tirthankaras, like Pársvanatha or Rsabhanatha. Mahavira is always reported to have stayed in Yaksa-ayatanas, Yaksa-Caityas Pūrnabhadra Caitya and so on. 2

<sup>1.</sup> For further details and discussion on Jivantaswami Images, sec. Shah, U. P., A Unique Image of Jivantaswami, Journal of the Oriental Institute, Paroda, Vol. 1, no. 1 pp. 72 ff and plates and Shah, U. P., life-time Sandalwood Image of Mahavira, Journal of the Oriental Institute, Vol. 1 no. 4, pp. 358 ff., Shah U. P.,—Some More Jivantaswami Images, Journal of Indian Museums.

<sup>2.</sup> For further discussion on Caitya, Stupa etc. worship in Jainism, see, Shah, U. P., Studies in Jaina Art, (Banaras, 1955), pp. 43-121.

186 Umakant P. Shah

The Jain Image, as suggested elsewhere by us, <sup>1</sup> has for its model or prototype, the ancient Yaksa statues. It was also suggested that the mode of worship of the ancient Yaksa-Naga cult has largely influenced the worship in Jainism. The close similarity of the Jain (Tîrthankara) and the Buddha image, and fact that both Jainism and Buddhism are heterodox cults, which protested against the Vedic Brahmanical priestly cult, shows that Buddhism could easily have been influenced by the worship of the Yaksa and the Tirthankara images.

That the earliest known Buddha-image hails from Gandhara is a mere accident as suggested by Kramrisch 2 and does not preclude the possibility of another earlier image being discovered in the land of Buddha's birth, as a product of the Native Indian School of Art. Jayaswal's discovery of a Mauryan torso of a standing Jina figure from Lohanipur proves, on the one hand, the authenticity of Jaina traditions, on the image worship, and, on the other hand, the existence in Magadha of an earlier model for the Jina and Buddha images of early Christian centuries. 3 The Jina-image definitely preceded the Buddha-image as a cult-object.

Lohanipur is a continuation of the Mauryan sites at Kumrahar and Bulandibag near Patna. Along with this highly polished torso were revealed, from the foundations of a square temple (8 ft. 10 in. X 8 ft. 10 in), a large quantity of Mauryan bricks, a worn silver punch-marked coin and another but unpolished and later torso of a Jina in the Kàyotsarga pose.

Evidence of Jina sculptures from the Kańkali Tila4 (Mathura) and adjoining sites, shows prevalence of the Stupa-worship in Jainism, from at least the second century B. C. The Jina stupa, which once existed on the site of Kankali Tila, is regarded as a stupa of Spar'svanatha, the seventh Tirthańkara, but as I have shown elsewhere, it was very probably the stupa of Pars'vanatha who flourished 250 years before Mahavira's Nirvana in 527, according to Jaina traditions. The antiquities from the site, discovered so far, date from about first century B. C. and suggest that the stupa was enlarged, repaired and adorned with sculptures in the early centuries of the Christian era. 5

<sup>1.</sup> Shah, U. P., Yaksa Worship in Early Jaina Literature, Journal of the Oriental Institue, Baroda, Vol. (II (1953) No. 1 pp. 55-71, especially, p. 66.

<sup>2.</sup> Kramrisch, Stella, *Indian Sculpture*, p. 40. Also sec, remarks of U. P. Shah in Journal of the Oriental Inst., Vol. No. 4 pp. 358-368.

<sup>3.</sup> Also see, Shah, U. P., Origin of the Buddha Image, Journal of the Oriental Institute, Vol. XIV, nos, 3-4.

<sup>4.</sup> Smith Vincent, Jaina Stupa and other Antiquities from Mathura (referred to as JS.)

<sup>5.</sup> Studies in Jaina Art (Banaras, 1955), pp. 11-12 and ft. notes.

Antiquities from the site attest to the existence amongst he Jainas, of the worship of the stūpa, the Caitya-tree, the Dharma-cakra, the Āyāgapatas (Tablets of Homage), the auspicious symbols like the Svastika, the Wheel of Law, the Nandyā-varta diagram, the Powder box (Varddhamanaka), the S'rivatsa-mark, Pair of Fishes (Minā-yugala), the full-blown lotus (Padma) the Mirror (Darpana) and so on. ¹ Since Images of Tirthankaras of the Kusana age from Mathura, represented both in the standing and the sitting attitude show no trace of drapery, they clearly suggest that even though, the Digambara and S'vetambara schism had come into being in the first or second century A. D., the final crisis, in the differentiation of Tirthankara icons had not yet taken place. Hence the evidence of art from Mathura refers to Jain worship common to both the sects in the first three centuries of the Christian era. ² The earliest known Jina image with a lower garment hails from Akota. It is a bronze image of Risabhanatha in the Kayetsarga-standing pose can be assigned to c. 450-500 A. D. 3A. It must be remembered that in the Digambara tradition no drapery is shown on the person of Tirthankara.

#### Tirthankaras:

Images of the twenty-four Tirthankaras had no recognizing symbols (cognizance-Lanchhanas), upto the end of the Kushana period, A Jina was identified only with the help of his name given in the votive inscription on the pedestal. During the Kusapa period at Mathura, we find evidence of the worship of only a few Tirthankaras, namely, Rishabnatha, Neminatha, Pars'vanatha and Mahavira. <sup>4</sup> The famous image of Arhat Nandyavarta is dated in the year 49 or 79. <sup>5</sup> This inscription, recently correctly read by K. D. Bajpai shows that it refers to the worship of Munisuvrata (the twentieth Jina) rather than Aranatha as thought of earlier. Thus the list of (24) Tirthankaras was possibly already evolved or was being enlarged in the age of this sculpture, in the second or third century A. D. <sup>6</sup>

It is interesting to note that in the Jain Kalpasūtra lives of only four Jinas—Rishabhanatha, Neminatha, Pars'vanatha and Mahavira are described in detail and

- 1. Smith, Op. cit., different plates.
- 2. For a detailed discussion on the subjects of differentiation of icons in the two sects, see, Shah, U. P., Age of Differentiation of the S'vetambara and Digambara Images, etc., published in the Bulletin of the Prince of Wales Museum, Vol. I. no. I. with plates.
- 3 A. Shah, U. P. Akota Bronzes, p. 26, figs. 8a, 8b.
- 4. See Luders' List of Early Brahmi Inscriptions in Northern India published as appendix to the different nos, of the Epigraphia Indica, Vol. X.
- 5. Epigraphia Indica Vol. II Jaina Incriptions from Mathura, Inset no. 20.
- 6. Bajpai, K. D. Tirthankara Muni-Suvrata in an Inscribed Mathura Sculpture in Lucknow Museum, Journal of the U. P. Historical Society, Vol. xxiv-xxv (1951-52), pp. 219-220.

188 Umakant P. Shah

it is very likely that only these four lives formed the subject matter of the original text. A glance at the stylised summary treatment of the remaining Tirthankaras lends doubt to their antiquity and would suggest later additions, especially because the view seems to obtain support from the absence of images of twenty (out of the twenty-four Tirthankaras) at the Kankali Tila, Mathura. It would seem that details regarding the other Tirthankaras were added towards the close of the Kusana period or before the Mathuri vacana (council at Mathura) took place under the chairmanship of Arya Skandila (c. 300-320 A. D.) 1 It may incidentally be noted that while the nineteenth Jina Mallinatha was a female according to the S've. sect, he was a male according to the Dig. belief.

The Kalpasūtra mentions no cognizance for any of the Trtihankaras. The Avaysaka-Niryukati at one place only incidentally refers to the cognizance of Rshanatha (the first Jina), in a context which explains the names of the twenty-four Tirthankaras. 2

Cognizances are not mentioned in the ancient lists of atis'ayas or supernatural attributes of a Jina. <sup>3</sup> Of the thirty-four atis'ayas, eight are regarded as the Maha-Pratiharyas (chief attendant attributes) which are figured on sculptures and in paintings of a Trthankara. These eight are—the As'oka-tree, scattering of flowers by gods, heavenly music, fly-whisks, lion-seat, prabha-mandala (halo), heavenly drumbeating, and divine umbrella. <sup>1</sup> A critical study of all the texts, giving lists of atis'ayas and a comparison with all available early sculptures suggest that the list of the eight Mahapratharyas took its final shape probably towards the close of the Gupta age.

- 1. For the age etc. of the different councils, see Muni Kalyanavijaya's, Vira Nirvana Samvat, aur Jaina Kalaganana, in Hindi. Belief in 24 Jinas is however known to Bhagavati Sútra, 16.5.
- See Avas'yaka Niryukti, vv. 1080 ff. For the various epithets and account etc. of Rsabha, see, Avas'yaka Curni, p. 131 ff, Vasudevahindi, pp. 157, 185. Jacobi, Jaina Sutras, S.B.E., Vol. XXII., pp. 217 ff. Trisastis'alakapurusa charitra, Vol. I, Padmacharitra of Ravisena, 4. pp. 566 ff and Adipurana of Jinasena.
- 3. See Samavayanga stra, sutra 34 pp. 59-60. Abhidhana-cintamani, 1. 57-64. Tiloyapanatti of Yativasabha, 4. verses 896 ff.
- 4. According to the Dig. verse-

न्नशोकवृक्षं सुरपुष्पवृष्टिद्विध्यध्वनिश्चामरमासनं च । भामण्डलं दुन्दुभिरातपत्रं सत्प्रातिहार्याणि जिनेश्वरासाम् ॥

For a similar S'vetambar list see Pravacana-siroddhara, verse 440; Aupapatika sutra, su. 31, pp. 68-69, For a discussion an Astamangals, see, Shah, U. P., Studies in Jaina Art, pp. 109-112. For a List of Atis'ayas, acc. to Digambar tradition, see, Jaina, C. R., Outline of Jainism, pp. 129-130.

Later sculptures or paintings of the Tirthankaras, show further elaboration in the details of the parikara or paraphernelia attendant upon a Jina, which seems to date from the early mediaeval period. 1

The lanchanas or cognizances of Jinas are not found in known Digambara or S'vetambara texts upto c. 7 th-8th centuries A. D. But in art their first appearance is known from a sculpture of Neminatha on the Vaibharagiri, Rajgir, having an inscription in Gupta characters referring to Chandragupta (Chandragupta II according to R. P. Chanda). Here a conch is placed on each side of the Cakra-purusa in the centre of the pedestal. 2

But the lists were not finalised in the Gupta age and a post-Gupta sculpture from the same site, representing Pars'vanatha or Supars'vanatha, shows an elephant on each side of the dharmacakra in the centre of the pedestal, which is not the symbol of either of them and which is the symbol of Ajitanatha in both the sects. A comparison of the S'vetambara and Digambara lists of the lanchhanas shows a few differences and the origin of the lanchhanas may therefore better be placed in the age of the final crisis between the two sects (Digambara and S'vetambara) which as I have suggested elsewhere took place in the age of the last Valabhi-vacana in 473 A. D.

Tirthankaras are said to be of different complexions, namely, white, golden, red, black or dark-blue. The complexions and the lanchhanas help us to identify the various Tirthankaras in Jaina images or paintings. Rsabhanatha is further identified on account of the hair-locks falling on his shoulders, for, while the other Jinas plucked out all the hair, the first Jina, at the special request of Indra, allowed the back-hair (falling on shoulders) to remain, as they looked very beautiful.

Iconography of Rsabhanatha is especially noteworthy. His names Adinatha or Rsabhanatha his lanchhana the bull, and his bull-faced attendant Yaksa Gomukha resembling the S'aivite Nandikes'vara or Nandi (Bull) are closely analogous to the conception of S'iva with the bull as his vahana. Like S'iva, Rsabhanatha is sometimes represented with a big jata overhead. (see figures 35, 36, 37 in Studies in Jaina Art.)

A table, showing the complexions and cognizances of the various Jinas according to both the traditions is attached herewith. 3

<sup>1.</sup> For a full description of the parikara, see, Aciradinakara, II, p. 205. Vistusira of Thakkara Feru, pp. 93 ff.

<sup>2.</sup> Archaeological Survey of India, Annual Report for 1925-1926, pl. LVI. G, pp. 125-26, Studies in Jaina Art. fig. 18.

<sup>3.</sup> For S'vet lists, see, Abhidhana Cintamani, 1.49, p. 17. For Dig. lists see Pratisthasaro-ddhara, Tiloyapannatti, etc.

#### Tirthankaras of this Age.

| No. | Tirthankara    | Complexion 1              | Cognizance <sup>2</sup>                       |
|-----|----------------|---------------------------|-----------------------------------------------|
| 1.  | Rsabhanātha    | Golden                    | Bu!l                                          |
| 2.  | Àjitanatha     | Golden                    | Elephant                                      |
| 3.  | Sambhavanatha  | Golden                    | Horse                                         |
| 4.  | Abhinandana    | Golden                    | Monkey                                        |
| 5.  | Sumatinatha    | Golden                    | Krauñca (S've.)                               |
|     |                |                           | Koka (Dig.)                                   |
| 6.  | Padmaprabha    | Red                       | Lotus                                         |
| 7.  | Supars'vanatha | Golden (S've)             | Svastika (S*vc.) <sup>3</sup>                 |
|     |                | Harita or                 | Nandyavarta (TP.)                             |
|     |                | Greenish (Dig.)           |                                               |
| 8.  | Candraprabha   | White                     | Crescent moon                                 |
| 9.  | Puspadanta     | White                     | Crocodile                                     |
|     | (Suvidhinatha) |                           | <b>.</b>                                      |
| 10. | S'italanatha   | Golden                    | S'rivatsa (S've.)                             |
|     |                |                           | Svastika (TP.)4                               |
| 11. | S'reyamsanatha | Golden                    | Khadgi (S've.)                                |
|     |                |                           | Ganda (Dig.)                                  |
| 12. | Vasupujya      | Red                       | Buffalo                                       |
| 13. | Vimalanatha    | Golden                    | Boar                                          |
| 14. | Anantanatha    | Golden                    | S'yena or falcon (S've.) Sāhi (? TP.) or Bear |
| 15. | Dharmanatha    | Golden                    | Vajra                                         |
| 16. | S'antinatha    | Golden                    | Deer                                          |
| 17. | Kunthunatha    | Golden                    | Goat                                          |
| 18. | Aranatha       | Golden                    | Nandyāvarta (S've.)                           |
|     |                |                           | Tagara-kusuma (TP)6                           |
|     |                |                           | Fish (Dig.)                                   |
| 19. | Mallinatha     | Dark-blue<br>(Niia) S`ve. | Water-jar.                                    |
| 20. | Munisuvrata    | Black (S've.)             | Tortoise                                      |
|     |                | (Nila) (Dig.)             |                                               |
| 21. | Naminatha      | Golden                    | Blue-lotus                                    |
| 22. | Neminatha      | Black (S've.)             | Conch                                         |
|     |                | Nila (Dig.)               |                                               |
| 23. | Pars'vanatha   | Dark-Blue.                | Snake                                         |
|     |                | (Nıla) S've.              |                                               |
| 24. | Mahāvira       | Golden                    | Lion                                          |

<sup>1.</sup> Abhidhana Cintamani, 1.49, p. 17, and Tiloyapanatti, 4.588-89. p. 217.

<sup>2.</sup> Abhidhana Cintamani, 1.47-48, p. 17; and Tiloyapa@atti, 4.604-05, p. 209.

<sup>3.</sup> Svastika acc. to Pratisihasarodhara; p. 9 v. 78.

<sup>4.</sup> S'ridruma acc. to Pratisthasaroddhara; p. 9 v. 78.

<sup>5.</sup> Sedhika acc. to ibid., p. 9 v. 78.

<sup>6.</sup> Tagarm, ibid, v. 79, p. 9.

#### Panchaparamesthins and Salakapurus as:

The Tirthankaras are the supreme objects of veneration, classified as the Devádhidevas by Acarya Hemachandra in his Abhidhana Cintamani. Enjoying the same high reverence are the Pancha-Paramesthins, or the Five Supreme Ones-namely, the Arhat, the Siddha, the Acarya, the Upadhyaya and the Sadhu.1 The first two are liberated souls, but the Arhats are placed first as they are embodied souls, some of whom even establish the Tirtha, constitued of the sadhu, sadhui, s'ravaka and s'ravika. The Siddhas are liberated souls who live in a disembodied state and reside on the Siddha-s'ila on top of the whole universe. Representations in paintings of Jinas after attainment of Nirvana show them as seated on the Siddha-s'ila of crescent shape.2 Worship of the Pancha-Paramesthins is very old and a later elaboration of the concept is obtained in the popular worship of the Siddha-chakra (fi. 85 of studies in Jain Art) or the Nava-Devata (fi 77 of studies in Jaina Art) in the S'vetambara and Digambara rituals respectively. 3 Earlier texts refer to Pancha-Paramesthins only and the inclusion of the four more Padas or dignitaries in the above mentioned diagrams probably does not antedate c. 9th century A. D. The earliest available reference to Siddha-Chakra diagram, so far known, is from Hemachandra's own commentary (called Brihatnyasa) on his famous grammar S'abdanus'asana.

The worship of the Five Supreme Ones is impersonal. It is the aggregate of qualities of these souls that is remembered and venerated rather than the individuals. By saluting the Paramesthins, a worshipper suggests to his mind the qualities of the Arhats, Siddha, Äcarya, Upadhyaya or Sadhu which the mind gradually begins to follow and ultimately achieves the stage attained by the Siddhas.

But the Devadhidevas are not Creators of the Universe and the other Paramesthins are not their associates in the act of creation or dissolution. The Jaina Divinity-The perfect Being-The Siddha or the Arhat- as a type is an ideal to all the aspirants on the spiritual path. A pious Jaina is not expected to worship his deity in the hope of obtaining some worldly gains as gifts from the God. For the Tirthankara is

<sup>1.</sup> For Pancha-Parameshihins, see, Jaini, J. L., Outlines of Jainism Nahar, Epitome of Jainism.

<sup>2.</sup> For Kalpa-Satra miniatures representing this and other scenes, see, Brown, W. Norman, Miniature Paintings of the Kalpa-Sutra and Muni Punyavijaya, Pavitra Kalpa-Sutra. The Paintings chiefly refer to the Pancha-Kalyanakas (Five Auspicious Events) in the life of a Jina. The conception of such events obtains parallel in the Buddhist representations of chief auspicious events in the life of Buddha.

<sup>3.</sup> For a discussion on the Siddha-Chakra and the Nava-Devata, see, Shah, U. P., Siddha-Chakra, Bulletin of the Baroda Museum, Vol. 3 pp. 25th. Also see, Shah, U. P., Varddhamana-Vidya-Pata, Vol. IX (194), fig. 2 on pl. facing p. 44. Shah, U. P., Studies in Jaina Art. 97-103 for a fuller discussion on Siddha-Chakra and Nava-Devata.

192 Umakant P. Shah

unattached, freed from all the bondages of karma. whether good or bad. The worshipper simply meditates on the virtues of the Divinity so that they may manifest in the worshipper himself. The Perfect souls and souls striving towards perfection, are Great souls, the S'alakapurusas as the Jainas call them.

This in essence is Hero worship or Apostle worship and as such, great souls, both ascetic and non-ascetic came to be especially revered. Lives of great souls became the favourite theme of Jaina Puranas. Such S'alkapurusas were the 24 Tirthankaras + 12 Cakravartins + 9 Baladevas + 9 Vasudevas = 54 Mahapurusas. Later texts speak of 63 S'alakapurusas by counting nine Prati-Vasudevas (enemies of Vasudevas) amongst the Great souls. 1

#### Four Classes of Gods, Kulakaras and other Deities:

The Sthananga sutra and other Jaina canons classify gods into four main groups, namely, the Bhavanavasis, the Vyantaras or the Vanamantaras, the Jyotiskas and the Vimanavasis. These are again subdivided into several groups with Indras, Lokapalas, Queens of these and so on.

The classification, acknowledged by both the sects though not without slight differences, is a very old tradition, but these are after all deities of a secondary nature in the Jaina Pantheon.<sup>1</sup>

But there were other Great souls. The Jainas also evolved a conception of Kulakaras like the Manus of Hindu mythology. They were 14 according to the Digambaras and 7 according to the S'vetambaras.

Every sect draws its pantheon from the ancient deities worshipped by the masses and adopts them in a manner suitable to the new environment and doctrines. Such for example was the worship of the deities whose shrines existed in the days of Mahavira and whose images and festivals are referred to in the Jaina Agama literature. They include Indra, Rudra, Skanda, Mukunda, Vasudeva, Vais'ramana (or Kubera), Yaksa, Bhutas, Naga, Pis'aca, trees etc., Lokapalas and so on.

For on account and paintings of these S'alakapurusas, see, Muni Punyavijaya and Snah, U, P., Some Painted Wooden Book-Covers from W. India, Western Indian Art (Special issue of Journal of Indian Society of Oriental Art (1965-66), pp. 34 ff, esp. pp.36-38, and plates XXIV-XXV, and p. 43, Table I for Tirthankaras, their Complexion and cognizances, and Table II, p. 44 for the different S'alakapurusas, acc. to S've, traditions. For Dig. tradition of S'alakapurusas see, Ramachandran, T. N., Tiruparuttikunram and its Temples, pp. 219 ff.

<sup>1.</sup> For details regarding these classes, see Kierfel, Kosmographic Der Inder section on Cosmographic Der Jaina Tiloypannatti; Samgrahani Sutra; Bunler, The Indian Sect of the Jainas; Ramachandran, T. N., Tiruparuttikunram and its Temples, pp. 185 ff.

Indra, the great Vedic deity was assigned the role of a principal attendant of the Jina or the Buddha by the Jainas and the Buddhists. Most of the other deities of the list were deities worshipped by the common man, the masses, and were not necessarily derived from Vedic priestly cult.

Skanda, the Commander of Gods in Hindu mythology is the commander of the infantry of the Jaina Indra. But the goatfaced Naigames'in who was associated in ancient times with procreation of children as Nejamesa was also worshipped by Jainas (cf. Gajasukumara adhyayana of Antagadadasao). <sup>1</sup>

#### Sarasyati or Srutadevata-the Goddess of Learning:

Amongst other ancient Jaina deities may be mentioned S'rutadevata or Sarasvati, the Goddess of Learning and S'ri-Laksmi, the Goddess of Abundance and Beauty. An early image of the former is obtained from the Kańkali Tila, Mathura and shows her seated with upright legs and carrying the lotus and the book. The peculiar posture of the goddess is not without any significance. For, according to the Acaranga sūtra, Mahavira himself obtained knowledge while he was sitting with knees held up (ukkurudiae Janu) in the godohika asana, i. e. the posture adopted while milking a cow. Sarasvati in this image, is therefore, seated in an asana associated with the attainment of Kevala jñana by Mahavira.<sup>2</sup>

Later images of Sarasvati show her as having two, four & eight and even twenty-four arms. The four-armed variety is the most common and the goddess generally carries, the vina, and the book in two hands and showing the amirtaghata (purna-kalas'a, and the lotus or the varada mudra in two others. The swan is generally shown as her vahana.<sup>3</sup>

Bahubali, the elder son of the first Tirthankara Reabhanatha is very popular amongst the Digambaras and colossal statues of Bahubali (also known as Gommates'-vara) are found at S'ravana Belgola, Karkal and Venur in the South, in the Mysore State. The conception of the rigorous penances practised by Bahubali is comparable with the penances of Valmiki, around both of them, plants grew and creatures crawled on their bodies. Images of Bahubali show him nude, standing in the Kayotsarga posture, and engrossed in meditation, with creepers and reptiles entwining his legs.

<sup>1.</sup> For an exhaustive account of this deity, see, Shah, U. p., Harinegames in, JISOA, vol. XJX (1952-53) pp. 19-40 and plates.

<sup>2</sup> Dated in the year 54, the image was the gift of a smith Gova, See Smith Jaina Stupa and other Antiquities from Mathura, pl. XCIX , pp. 56 ff. Also see, Acharanga sutra, 2, 15, 24-25, SBE. Acharanga Sutra, (transl.) p. 201.

<sup>3.</sup> Shah IJ. P., Iconography of the Jaina Goddess Sarasvati, Journal of the University of Bombay X (1941).

Umakant P. Shah

Images of Bahubali are hardly found in S'vetambara temples.<sup>1</sup> They are however found in the Jaina Caves at Ellora and Aihole, in several sites in the South at Kalugumalai etc. and in Digambara shrines.

Rituals of both the sects include invocation and worship of the Parents of the Jinas. Sculptural representations of them are very rare, though relief slabs showing Mothers alone of the twenty-four Tirthankaras, each holding a child on her lap, are known. A ceiling in one of the shrines at Kumbharia however contains representations of the 24 Parents along with labels inscribed below them. A type of sculptures, showing princely figures of a male and a female standing or sititting by the side of each other and holding a child each, with a few more playing children shown on the pedestal, deserves special consideration. Some of these sculptures are also accompanied by a yaksha and a yaksini figure on the sides of the pedestal. In such cases the main figures cannot be regarded as Yaksa and Yaksini. Every sculpture of this type has an image of a Jina on top of the tree under which the pair is sitting or standing. I have therefore tentatively suggested that these sculptures might have represented Parents of the different Jinas. Such sculptures have been mainly found from various sites in Central and Eastern India, especially sites like Khajuraho and the Devagadh fort.<sup>2</sup>

Images of Jaina monks are also found in temples of both sects. Usually they have inscriptions of pedestals giving the name of the monk represented. Figures of monks of the Digambara sect are nude while those of the S've, sect show a lower and an upper garment. Often there is figure of Sthapanacarya 2 in front of these monks who carry a book in one hand and show the vyakhyana mudra with the other. A disciple monk is sometimes shown in front of the acarya.

Ganadharas are Jaina monks, being direct disciples of Tirthankaras, and hold the highest position of respect among Jaina monks and nuns. Sculptures of Ganadharas like Pundarika and Gautama, the chief direct disciples of the first and the last Tirthankaras respectively, are sometimes installed in special cells in Jaina shrines.

#### Sarasvati or S'ruta-Devata-The Goddess of learning.

Two goddesses enjoyed unquestionable popularity in the past, one is Laksmi, Padma or S'ri, the goddess of wealth, beauty and abundance, the other is Sarasvati, the goddess of learning. Wealth and learning the two primary needs of humanity, valued

<sup>1.</sup> For a fuller account of Bahubali see, Shah, U. P., Bahubali, Bulletin of the Prince of Wales Museum no. 4, pp. 32-39, with plates.

<sup>2.</sup> For a detailed discussion with photographs, see, Shah, U. P., Parents of the Jinas, Bulletin of the Prince of Wales Museum, no. 5, pp. 24-32 with plates,

<sup>3.</sup> For sthapanacarya, see, Shah, U. P., Studies in Jaina Art, pp. 113-115

as such from remote past in India, were idealised in the forms of deities and widely worshipped.

The Mother-goddess conception is of hoary antiquity, both in India and outside. Amongst deified natural phenomena and objects, we find, in Vedic age, a group which includes, Sarasvati, Ap-devatas, rivers, and Sindhu. Amongst deified abstract qualities and objects connected with sacrifice, we find Sarasvati or Vak group which includes Vak or Sarasvati, Gauri, Sasaparni, IIa (as speech) and Bharati. Rivers are youthful goddesses, amongst whom Sarasvati and Sindhu are the most famous in Vedic age. Sarasvati who receives the warmest homage in Vedic literature, amongst goddesses and amongst mothers, is so mighty and great that even gods are said to approach her on bent knees (RV, VII. 95, 4). As a river she is called seven-sistered and is invoked to preserve sacrifice. Residence on her banks is desired by the Aryan people.

She is the instructress of men and creatrix of good speech (RV. I. 3. 10-12) and is addressed as Sunrta devi (RV. I. 40. 3). As a sacrificial goddess she is closely associated with IIa, Mahi and Bharati (RV. V 5. 8; IX. 5. 8; X. 74. 8; X. 110. 8), all the three being explained by Sayana as different forms of speech. Gauri is identified with Vak or speech (RV. I, 164. 41). Sarasvati is the creatrix of truthful speech, instructress of gods and men, and inspirer of knowledge (RV. I. 3. 11-12).

Once the sanctity of the Vedic river Sarasvati was established, she soon took the foremost place amongst rivers. From Vedic times, whiteness and purity came to be associated with the river and it is not improbable that the whiteness of the goddess of learning came by transference from the river itself. <sup>1</sup>

Gradually Sarasvati came to be identified with the speech-the speech or mantras chanted on her banks, with the speech of the Madhyadesa. She came to be equated
with Divine Wisdom-the Prajnaparamita of the Buddhists. The river association, so
obtrusive in the Vedic Samhitas, and sometimes in the Brahmanas, gradually recedes
into background and the concept of the deity comes to the forefront. Sarasvati soon
becomes the Mother of the Vedas, the dispenser of all wisdom, the foremost of the Mothers, the best of the rivers and the greatest of all goddesses. Very soon she became the
presiding deity of fine arts, especially music, dance and song.

Not only was Sarasvati herself approached for prosperity (Aitareya Brahmana, II. 1. 4; Vaj Sam 31. 37) but she and Laksmi were often invoked together.

Seal no. 18 found at Bhita<sup>2</sup> contains a figure of a vase (bhadraghata) on pedestal. Below it is written in characters of the Gupta period, the name Sarasvati. J. N. Banerji

<sup>1.</sup> Bhattacharya, Haridas, Sarasvati, The Goddess of learning, K.B. Pathak Commemoration Volume p.36

<sup>2.</sup> A.S.I.A.R. 1911-12, p. 50, pi. XVII

has also referred to a round seal from Rajghat, with pot and foliage motif and Gupta legend 'S'ri Sarasvata' 1

Coomaraswamy suggested the relation of the full-jar (purna-ghata), signifying abundance, with that of fertility, of which the lotus was another symbol. Sarasvati bestows vitality and offspring (RV. II. 41. 17) and is associated with deities who assist procreation (RV. X. 184. 2).

It is interesting to note that the lotus and the water-pot, along with the book signifying knowledge and sacred lore, are the earliest symbols known of Sarasvati in Indian Iconography. The earliest available image of Sarasvati, dating from the Kusana period and hailing from Mathura, belongs to the Jaina faith. It shows the goddess with her right hand raised up from the elbow and carrying something (now mutilated and lost but) whose end seems to suggest that it was a lotus with a stalk, and holding the book with her left hand. On two sides are attendants one of whom is holding a water-pot, the purna-ghata, 2

That Sarasvati held a lotus in her right hand in this image, is further inferred by a beautiful bronze from Vasantagadh hoard, where the symbol is well-preserved and where again we find two purna-ghatas placed on the pedestal on two sides of the god dess. The image dates from c. seventh century.<sup>3</sup> This early iconographic form of Sarasvati was popular amongst the Jainas as can be seen from the fact that two more bronze of Sarasvati with the lotus and the book in her hands are also found from the Akora Hoard.<sup>4</sup>

In Jainism, the goddess of learning is named variously as Sarasvati, S'rutde vata, S'arada, Bharati, Bhasa, Vak-devata, Vagisvari, Vani and Brahmi<sup>5</sup> She is regar ded as the superintending deity of knowledge and learning. As S'rutadevata, she presides over the S'ruta or the preaching of the Tirthankaras and the Kevalins. The twelve principal canonical texts-the dvadasangas are regarded as the different limbs of the S'rut edevata.

The antiquity of her worship in Jainism is established from literary references found in the Bhagavati sutra, the Mahanisitha sutra, the Dvadasaranayacakra, the Pancasaka (of Haribhadra suri), etc., and the famous Mathura image of the Kusana age

<sup>1.</sup> Banerji, J.N., Development of Hindu Iconographs, pp. 197-198.

<sup>2.</sup> Shah, UP., Iconography of the Jaina Goddess Sarasvati, Journal of the University of Bombay, Sept., 1941 198 f; fig. 1. Smith, VA., The Jaina Stupa and other Antiquities from Mathura, pp. 55-57, pl. XCIX.

<sup>3.</sup> Shah, U.p., Bronze Hoard from Vasantagadh, Lalitkala, no. 1, pp. 55 ff., fig. 15

<sup>4.</sup> Sah, U.P., Akota Bronzes, figs. 18, 33, 37.

<sup>5.</sup> Abhidhana-Cintamani, 2, 155 and comm. of Hemacandra on the same.

The dhyanas of this goddess mostly describe a two-armed, a four-armed or a multi-armed form. In art, however, we also find six-armed and eight-armed varieties of Sarasvati images. She is white in complexion and rests on a lotus seat. When two-armed, she carries the lotus and the book.

The Vajra-Sarada of the Buddhists holds the same symbols; the Sita-Prajnaparamita of the Buddhists does the same. Prajnaparamita, the embodiment of Mahayana Scripture of the same name, symbolised knowledge.

Munisundar suri (15th century A.D.) describes Sarasvati as holding the vina and the book in her two hands and riding the swan. A sculpture on a pillar in the famous big Jaina temple at Ranakpur shows Sarasvati standing and playing on the vina with both the hands. The swan vehicle is shown near her right foot.

The Buddhist Vajravina-Sarasvati also holds the vina with both the hands. In Hindu Iconography, Sarasvati and Laksmi are shown accompanying Visnu as his consorts. In such cases, Sarasvati carries the vina with both hands. Even when she is replaced by Pusti, Pusti also carries the vina with two hands.

According to the Digambara writer S'unhacandra, Sarasvati has the peacockvahana and holds the rosary and the book in her two hands.

In the Sarasvati-kalpa ascribed to the S've writer Bappabhatti suri (c. 8th century A. D.), Sarasvati is invoked as white in complexion and four-armed, carrying the vina, the book, the rosary of pearls, and the white lotus. In this variety, she has the swan as her vahana.

Bappabhatti gives one more form of Vagdevi showing the varada, the abhaya, the book and the lotus.

According to the Digambara writer Ekasamdhi, Vani is white, sits on the lotus, and shows the jnana mudra, the rosary, the abhava and the book in her four hands. Mallisena and Arhaddasa (both Digambara) describe the same form and add that she has the peacock as her vahana. Pandit Asadhara (Digambara) refers to her peacock vehicle but does not describe her symbols.

Two sculptures of six-armed variety of Sarasvati are known from Luna Vasahi, Abu, one with almost all symbols mutilated and another showing the lotus in two upper hands, the Jnana mudra with two middle ones, and holding the rosary and the kamandalu in the two lower hands. The swan is shown as her vahana.

An eight-armed form of a dancing Sarasvati is identified on the west wall of the S've. Jaina temple of Ajitanatha at Taranga (North Gujarat). Here the goddess shows the book, the rosary and the varada mudra in three right hands, and the lotus, the noose and the varada in three left ones Symbols of the remaining two hands are mutilated.

A large variety of Sarasvati is known from literature and art. This shows the great popularity of this ancient goddess amongst the Jainas.

#### S're-Laksmi The Goddess of Beauty and Abundance.

Long ago, in Eastern Art Vol. I (pp. 175 ff). Coomaraswamy discussed the Early Indian Iconography of S'ri-Laksmi which was later followed by an excellent long paper, by Dr. Moti Chandra, on "Our Lady of Beauty and Abundance, Padma-S'ri," in Shri Jawaharlal Nehru Abhinandana Grantha. The cult of S'ri-Laksmi, as shown by Moti Chandra, was closely connected with the ancient Mother-goddess cult represented in old terracotta figurines and stone-rings. Moti Chandra has also shown her association with sky-going horse, makara, and cupid (Kamadeva, whose ensign is makara). In the Rgvedic times, she indicated importance, splendour and adornment, something pleasing to the eye. The word Laksmi is used in the sense of auspicious or pleasant quality. In the S'ri-sukta, S'ri and Laksmi are denomination of the same goddess who is said to be sitting or standing on the lotus (Padma-sthita). According to this sukta, S'ri is awakened by the roar of elephants, bathed by the elephants with golden pitchers. Mother S'ri is lotus-faced, lotus-born, and darling of Visnu.

S'ri-Laksmi in the Epics is a concrete goddess with full iconographic significance. She bears on her hand a makara as an auspicious mark, and is the mother of Kamadeva. Shi is padmalaya and padmahasta.

S'ri-Laksmi retains her auspicious character in Jainism. The lustration or abhiseka of S'ri has been reckoned amongst the fourteen auspicious dreams seen by a would-be Tirthankara's mother. The Pritidana referred to in Jaina canonical texts included images of the goddesses S'ri. Hri, Dhrti, Laksmi, Kirti, and Buddhi. In Jaina texts on cosmography S'ri and Laksmi are said to live on lotuses of extraordinary magnitude in the lakes Padma-draha and Pundarika-draha respectively, thus emphasing S'ri-Laksmi's association with the waters and the lotus.

When accompanied by elephants pouring water on her, S'ri-Laksmi is generally called Gaja-Laksmi; and two-armed as well as four-armed forms of this goddess are available in Jaina temples. She usually carries the lotus in two hands, and the rosary and the pot in the padmasana. She is popular amongst both the Jaina sects.

#### Yaksas and Yaksinis2:

The Yakasa cult is very ancient in India. References to Ceiyas like the Gunasila-Ceiya; Purnabhadra-Ce; Bahuputrika-Ce; etc. in the Jaina Canonical texts are significant. The commentators rightly interpret them as shrines of yaksas (yaksa-ayatana)

<sup>1.</sup> Fourteen amongst the S'vetambaras, Sixteen amongst the Digambaras

<sup>2.</sup> Yaksa workship in Ancient India has been discussed by Dr. Coomarswamy in his Yaksas I and II, Yaksa worship in Early Jaina Literature has been discussed by Umakant Shah in Journal of the Oriental Institute, Vol. III. no. 1. Dr. Motichandra's recent contribution on Yaksa worship, published in Bulletin of the Prince of Wales Museum. no 3. throws some more light on the problem.

and the word Jakhayayana is not unknown to the canons1. Purnabhadra and Manibhadra are well known as ancient yaksas.

Mahavira stayed in such shrines. The Aupapatika sutra gives a detailed description of the Purnabhadra Caitya, calling it ancient (porana) and visited by many persons. Mahavira, obviously selected for his stay shrines of cults which were not following the vedic rituals and were, therefore non-vedic, or heterodox and possibly not-Aryan in origin. The description of the Purnabhadra Caitya refers to a Prthivi-s'ila-patta, soft to touch and shining like mirror, which I regard as referring to a highly polished N. B. P. terracotta plaque. Excavations at Kosam and Vaisali have demonstrated the existence of the N.B.P. ware in the sixth century B.C. Thus the description of the Purnabhadra shrine visited by Mahavira is authentic and preserves genuine old tradition,<sup>2</sup>

We should, therefore, have no hesitation in regarding these Prthvi-silapatas (of the Purnabhadra-Chaitya description) as precursors of the Jain ayagapatas from Mathura dating from C. 1st cent. B.C.-1st Cent. A.D.

It is but natural that when the pantheon began growing the Jainas thought of introduction a yaksa and a yaksi, as attendants S'asana Devatas, who protect the sampha of a particular Jina. The attendants obtained a place on the pedestal of a Jina-Image itself.

Firstly a pair common to all the twenty four Tirthankars was introduced. The yaksa carried a citron and a money-bag and resembled Kubera or Jambhala. The Yaksi two-armed, carrying a mango-bunch and a child. and having the lion as her vahana (mount) had as her protypes Nonaia Nana (of the Kushana coins), Durga and Hariti.

In Jaina iconography, before the Gupta age, or more correctly before the end of the fifth century A. D., we do not find any attendant Yaksi accompanying any Tirthankara; nor do we find separate sculptures of any Sasanadevata which can with confidence be assigned to a period before c. 500 A. D.

Tirthankara sculptures which can be definitely assigned to the Gupta age are very few. A headless statue of Mahavira in the Lucknow Museum, inscribed and dated in the Gupta year 113, is perhaps the only known Jaina sculpture of the Gupta age, bearing a date, discoverd hitherto. It does not show the Sasandadevatas on the pedestal. Some finer specimens like J. 104 and C. 181, in the same Museum, or B. 6 & B. 33 in Mathura Museum, though not inscribed, can be assigned to the Gupta age or late Gupta age on the evidence of style.

A seated figure of Neminatha on the Vaibhara hill, Rajgir, published by R. P. Chanda, A. S. I. Ann. Rep. for 1925-26, pp. 125 ff.pl.lvi.d, bears a fragmentary inscription, in Gupta characters, referring to Chandra Gupta (the second). This is the earliest

<sup>1.</sup> Shah, U. P. Studies in Jaina Art pp.

<sup>2.</sup> For a detailed discussion, see, Studies in Jaina Art.

specimen assignable to a fairly accurate date, showing the introduction of the cognizance of a Jina, but has no figures of Sasanadevatas.

None of the Tirthankara sculptures of the Kusana period show on their pedestals either the recognizing symbols of Jinas or the Yaksa pair, even though Yaksa Kubera or a two-armed Yaksi, a prototype of Ambika, were probably known and worshipped separately as Yaksa-deva or Yaksi-devi but not as an attendant (Yaksa) or a Sasana-devata.

The Agama texts are silent about attendant Yaksa pairs. Even the Kalpasutra which could have referred to them is completely silent about Sasandevatas and the lanchanas of Jinas. Negative evidence is generally inconclusive, but since both literature and archaeology have hitherto not produced any evidence to the contrary, one can safely assume that the Sasandevatas were not evolved before c. 500 A.D.

An interesting beautiful bronze of standing Rsabhanatha, discovered from Akota, is perhaps the earliest known Jaina image which shows Sasanadevatas accompanying a Tirthankara.

The inscription on the back of the images reads, "Om devadharmh=yam niv (r) ti kule Jinabhadra Vachanacharyyasya," and is written in the Brahmi script of c. 550 A.D. Since on the evidence of Kahavali, Vachanacharya, Divakara, Ksamasramana Vadi etc., are ekarthavaci terms, Jinabhadra Vacanacarya of the inscription can be identified with Jinabhadra Gani Ksamasramana.

Now, in this bronze we find a Kubera-like Yaksa and a two-armed Ambika shown as attendant Yaksa and Yaksi of Rsabhanatha. I have shown elsewhere that at Ellora, and other places we find only this Yaksa pair. In sculptures and bronzes, at least upto about the end of the ninth century A. D., we find only this pair. I have also shown that the pair accompanies several Tirthankaras like Rsabhanatha, Parsvanatha and Mahavira, even though in later literature and art, the Kubera-like Yaksa and Ambika are Sasanadevatas of Neminatha only. It is quite clear that before eirca ninth century A. D., the different pairs of Sasanadevatas were not evolved or at least they were not popular.

The period of transition from the Gupta age to the middle ages, i. e. from the end of the sixth century A. D. to c. 11th century A. D. is a period of new impetus to Tantrism in all the three main Indian sects, namely, Hinduism, Buddhism and Jainism. This brought into existence worship of new deities and additions to the existing number of iconographic varieties of old ones. The new activity continued even up to at least the thirteenth century A. D. which period (6th-7th to 13th century A. D.) has witnessed temple-building activity on a large scale all over India. The earlier simplicity of forms in architecture and sculpture was replaced by complex forms overloaded with ornamental details. Gods and Goddesses who had two or four arms multiplied so much so that we have conceptions of deties like the thousand-arm Avalokitēsvara!

The different sects vied with one another in the race for multiplication of their respective pantheons and mystifying their rituals with complex details. Jainism, which has shown greater conservatism than other sects in preserving their  $\bar{a}c\bar{a}ra$ -vidhi, was also obliged to introduce new deities (though, of course, subordinate to the Tirthan-karas), or to compose Tantric works like the Jyālinī-kalpa or the Bhairava-Padmā vati-Kalpa. The Achāra-Dinakara of Vardhamāna Suri is a product of this spirit, and was composed in 1468 V. S. (1411 A. D.) Th Nirvāṇakalikā composed by another Pādalipta in C. 1000-1025 A. D., in the mediaeval period but ascribed to the earlier Pādalipta-suri, and the Pratisthāsārodhara of Āsādhara were also composed under this influence.

It was in the beginning of this transitional age that the first. Yaksa-pair Kuberalike Yaksa whom I propose to address tentatively as Sarva nubhuti invoked in the Panca-Prati-kramana, and two-armed Ambika made their first appearance as the attendant Yaksa pair par-excellence, common to all the Tirthankaras. Early specimens of Ambika, hitherto known, came from the Meguti temple, Aihole, in the Dharwar district,2 Mahudi on the Sabarmati, North Guiarat,3 Dhank in Saurashtra,4 or on sculptures numbered B. 78 and B. 75 in the Mathura Museum, But these belonged to an age not earlier than the seventh century A. D. The discovery of the Akota hoard pushed back the introduction of Ambika Yaksi in Jainism to at least the sixth century A. D. as evidenced by a bronze of Ambika with an inscription assignable to C 550-600 A. D., and by the bronze of Rsabhanatha installed by Jinabhadra, 6 discussed above, both the bronzes belonging to the Akota hoard. The earliest descriptions of the twoarmed Ambika known hitherto, came from the Caturvimsatika of Bappabhatti Suri? (c. 800-895 V. S.) and the Harivamsha<sup>8</sup> of Jinasena (783 A. D.). Jinasena also refers to Apraticakra in the same verse in which Ambika is referred to. But since Apraticakra is known as a Vidyadevi in ancient Jaina texts, it is not certain that in the age of

<sup>1.</sup> See प्रतिक्रमण सूत्र with प्रबोधटीका, Vol., III P. 170 Also cf. U.P. Shah, 'A female Chaurie-Bearer From Akota, Bulletin of the Prince of Wales Museum, no. 1.

<sup>2.</sup> Cousens, H., Chalukyan Architecture, Pl IV. The sculpture is assignable to the seventh century A. D.

<sup>3.</sup> Annual Report, Department of Archaeology, Baroda State 1939, pp. 6 ff, and plates.

<sup>4.</sup> H. D. Sankalia, 'Earliest Jain Sculpture in Kathtawar' Journal of the Royal Asiatic Society, London, July 1939, pp. 426 ff. In an article in the Jain Satya Prakasa (Gujarat, Ahemedabad), Vol. IV. nos. 1-2, Dr. Sankalia tries to give them an early age, but the reliefs are certainly not earlier then c. 7th century A. D.

<sup>5.</sup> Vogel's Catalogue of Sculptures in the Mathura Museum, A seventh century relief is also found at Chitrat in the old Travancore State (now Kerala), see, Buddha and Jaina Vestiges in the Travancore State, Travancore Archaeological Series-II. part 9, pp. 115 ff., pl. V. fig. 2.

<sup>5.</sup> Journal of Indian Museums, Vol. VIII. pp. 50 ff., fig.

<sup>6</sup>a. See U.P. Shah, Akota Bronzes, fig. 11.

<sup>7.</sup> Caturvimsatika, ed. by H.R. Kapadia, pl. 143, 162.

<sup>8.</sup> Harivamsa, (M.D. Granthamala, Bombay) Vol. II, Sarga 66, v 44.

Harivamsa, Cakresvari was already introduced as the Sasana-Yaksi of Rsabhanatha. There is no sculpture of this age showing Cakresvari as the attendant Yaksi of Rsabhadeva.

Earlier references to Ambika come from the Lalitavistarātikā of Haribhadra Suri. An Amba-Kusmandi Vidya has been referred to by the same writer in his tika on the Avasyakaniryukti, V. 931, (p. 411). In both these cases, however, neither the vahana nor the symbols are described.

But a still earlier reference is from a Ms. of Visesavasyaka-Mahabhasya with Ksamasramana-Mahattariya- tika recently discovered by Agamaprabhakara Muni Shri Punyavijayaji which seems to settle the age of the introduction of Ambika Yaksi. This Ksamasramana-Mahattariya-tika gives the following reference on folio 226:—

### यस्मिन्मन्त्रदेवता स्त्री सा विद्या ग्रम्बाकूष्माण्डयादिः ।

Here Amba-Kusmandi is referred to as a Vidya. But since we do not find Amba or Kusmandi in the list of the sixteen chief Vidyas, it is very likely that this refers to the Vidya-Sadhana of the same goddess Ambika which accompanied the different Tirthankaras and which later came to be worshipped as the Sasanadevata of Neminatha.

Thus we obtain both literary and archaeological evidence for Ambika, assignable to the sixth century A. D. No earlier evidence is known hitherto. It is also interesting to note that both these evidences are associated with Jinabhadra Gani Ksamasramana We might therefore, safely say that Ambika Yaksi was introduced in Jaina worship sometimes in the sixth century A. D. or at the earliest in c 500 A. D. It is not possible to push back this upper limit of the introduction of Ambika in the present stage of our knowledge, since all Tirthankara sculptures assignable to an age prior to c. 500 A. D. do not show any attendent Yaksa pair nor do we find any loose sculptures of Ambika which can be placed before c. 500 A. D.

But when were the 24 Yaksas and Yaksinis introduced? The earliest list of these sasanadevatas is obtained from the Abhidhana-Cintamani of Hemacandra and their iconographic forms are given in the Trisastisaakapuruscaritra of the same writer. The Nirvanakalika of Padalipta, ascribed to the famous Padaliptacharya of c. 2nd century A. D., also gives such lists. As the Pravacanasarodhara-tika (V. S. 1248) refers to it, the lower limit for Nirvanakalika is 1191 A. D. The work however seems to have been been composed in the eleventh or twelth century A. D. The colophon shows that the author belonged to the Vidyadhara-kula and the work was composed by Padalipta, grandpupil of Sangamasimha, A Sangamasidhamuni died by fasting on Mt. Satrunjaya and his pupil installed an image of Pundarika Ganadhara in his teacher's memory in V. S. 1064. A Sangamasimha composed a hymn which referred to the Vimala Vasahi

<sup>.</sup> वैयावृत्यकराणां प्रवचनार्ये व्यापृतभावानां यदाम्बाक्क्षमाण्डी-स्त्रादीनां शान्तिकराणां I Lalitavistara, p, 60,

at Abu, erected in V. S. 1088. The teacher of the author of Nirvanakalika was possibly one of these two Sangamasimhas. The treatment of the different sections of Nirvanakalika, e. g., the Ekasiripadavastu, shows that the work belongs to an age of Brahmanical influence in the Jina Tantra. The work is assignable to c. 1000—1025 A. D.

The Prākīit text kahāvalī is supposed to be a work of one Bhadresvara Sūri who lived jn the 12th century A. D. But the language of this work betrays peculiarities of the language of the churnīs. I have shown in a separate article in Jaina Satya Prakāsa, Vol. XVII. no 4 (January, 1959), pp. 90-91, that the work is earlier than the 12th century A. D. In this work, in the Sthavirāvalī portion, we find:—

जो उसा मल्लवाई व पुरुवस्यावगाही खमापहास्मो समणो सो खमासमसो नाम जहा श्रासी सपयं देवलोय गन्नो जिस्पभिद्द (द) गिस्स खमासमसो ति रिययाई च तेसा विसेसावस्सय-विसेससवई-सत्यास्मि जेसु केधलनासादंससावियारावसरे पयडियांमिष्पात्रो सिद्धसेन दिवायरो ।

Thus the author of Kahā valī cannot be far removed in from Jinabhadra Gaņi amasramaņa by about six centuries, if he talks of Jinabhadra as one who was lately (recently or better 'now') dead. Jinabhadra being very famous, at the most an author writing about a couple of centuries later can use the word sāmpratam (now') for him. This would mean that Kahāvalī was originally composed in a period not later than the eighth century A. D.

This work refers to the Sāsanadevatās in the portions dealing with the lives of the different Tīrthankaras. This would show that in c. 8th century A. D., the twenty four different Sāsanadevatās were already introduced in Jainz worship. Archaeological evidence known hitlerto does not support the conclusion. No sculpture from any part of India assignable to this age shows the different Yaksis, or Yaksinis. The only early sets of the different Yaksis, known hitherto, come from the Navamuni cave, Orissa, and the Temple No. 12, Devagadh fort Madhya Pradesh. The Navamuni cave is assigned to the ninth century A. D. and the reliefs probably belong to the same age or are slightly later. The Devagadh set bears inscribed labels, the characters of which are roughly assigned to c. 9th-10th century A. D. We might, therefore, say that the earliest known archaeological evidence for the 24 different Yaksis does not date prior to the ninth century A. D.

If the passages of the Kahāvali, referring to different Sāsanadevatas are genuine, then either we accept that the Sāsanadevatās were introduced in c. 8th century A. D. or that the Kaha valī dated from the 9th rather than the 8th century A. D., we might arrive at a tentative compromise by assigning Kahāvalī to c. 800 A. D.

It must however be acknowledged that the different Yaksis did not become popular in temple worship before c. 1000 A. D. and even later. This is proved by the fact that on a number of pedestals of Tirthankara sculptures in the different cells at Delvada, Mt. Abu, and in the Jaina shriness at Kumbharia, we find Ambika (2 or 4

armed) and 2 or 4 armed Yaksa, either like Kubera, (Sarvanubhutt) or evolved from the form of Kubera. This is in fact a stage in the evolution of the worship of twenty four different Sasanadevatas. The practice lingered on even after Hemacandra (who refers to quite different forms) as proved by the archaeological evidence of Abu and Kumbharia noted above.

At Devagadh the following stages are marked: One replaced the old Yaksi (Ambika) for Tirthankaras other than Neminātha and inserted a two-armed Yaksi showing abhaya (or varada) mudra and a pot or a citron; the other was the evolution of all the twentyfour different Yaksis with a different iconography and new names as in Temple no. 12. In this set some forms are of better workmanship than others. Each Yaksi is represented as standing on a separate slab, and above her is a figure of a Jina whose Sāsanadevatā she is supposed to be. Names of the Jina as well as his Yaksi are of the same age as the sculptures since it is difficult to assign a roughly accurate date either to the sculptures or to the Devanagari characters of the labels, the characters being in a stage of evolution which still awaits scientific palaeographical study. But they may tentatively be regarded as of the same age, c. 950 A D. or a little earlier.

The Tiloyapannatti gives a list of twentyfour Yaksis, the names being different from the lists of the Devagadh set or of the Pratisthasarodhara. The age of this portion of the Tiloyapannatti is uncertain and the list is probably later than the time of the original Tiloyapannatti. The reference to Balacandra Saiddhantika in Tiloyapannatti, also suggests the same thing.

The following comparative tables showing names of the twenty four Yaks.is according Devagadh Temple 12 set (DT). Tiloyapannatti (TP), Pratisthasaroddhara (PS), and Hemacandra 's Trisastisalakapurusacaritra (HT) may be useful:—

| Jaina          | DT          | TP          | PS              | HT         |
|----------------|-------------|-------------|-----------------|------------|
| 1. Rsabhanatha | Cakresvari  | Cakresvari  | Cakresvari      | Cakresvari |
| 2. Ajitanatha  |             | Rohini      | Rohini          | Ajita      |
| 3. Sambhava.   | ·           | Prajnapti   | Prajnapti       | Duritari   |
|                |             |             | or Namra        |            |
| 4. Abhinandana | Sarasvati   | Vajrasrn-   | Vajrastn-       | Kaliga     |
|                |             | khala       | khala or        |            |
|                |             |             | Duritari        |            |
| 5. Sumati.     |             | Vairankusi  | Khadgavara      | Mahakali   |
|                |             |             | or Mohini       |            |
| 6. Padmaprabha | Sulocana    | Apraticakra | _               | Syama      |
| 7. Suparsva.   | <del></del> | Purusadatta | Kall or         | Santa      |
| •              | ·           |             | Manavi          |            |
| 8. Candra-     | Sumalini    | Manovega    | <b>J</b> valini | Bhrukuti   |
| prabha         |             |             |                 |            |
| 9. Puspadanta  | Bahurupi    | Kali        | Mahakali-       | Sutaraka   |
|                |             |             | Bhrukuti        |            |

| Sr. No. | Jaina           | DT        | TP                    | PS                        | HT                |
|---------|-----------------|-----------|-----------------------|---------------------------|-------------------|
| 10.     | Sitala .        | Sriyadevi | Jvālāmalini           |                           | Aśokā             |
|         |                 |           |                       | Camunda                   |                   |
| 11.     | Sreyāmsa a      | Vahni-D   | ev <b>i Ma</b> hākālì | Gauri or<br>Gomedha       | Mānavì            |
| 12.     | V āsupūjya      | Ahhasar   | ohini Gauri           |                           | or Canda          |
| 12.     | v asupujya      | Abnogan   | min Gauri             | Vinyurhm                  |                   |
| 13.     | Vimala.         | Sulakşanı | a Gandhārì            | •                         | Viditā            |
|         |                 | ,         |                       | Vidyādevi                 |                   |
| 14.     | Ananta.         | Anantav   | iryā Vairoty          |                           | lí Aňkuśā         |
|         |                 |           |                       | Kumbhini                  |                   |
| 15.     | Dharma .        | Surakșit  | a Anantama            |                           | Kundarpā          |
|         | _               |           |                       | Phrabhart?                |                   |
| 16.     | Šānti.          | Sriyadevi |                       |                           | sì- Nirvanì       |
|         |                 | Anantavi  | -                     | Kandarpa                  |                   |
| 17,     | Kunthu          | Arakarab  | hi(?) Mahāmā:         |                           | Balā              |
| 4.0     |                 | 1 ·       | _                     | Gandhārini                | D1 =-:-1          |
| 18.     | Ara,            | T aradevi | Jayā                  | Tārāxat <b>i-</b><br>Kālì | Dhārinì           |
| 19.     | Malli           | Bhìmādevi | Vijaya                | Kan<br>Aparājitā-         | Vairotyā          |
| 19.     | IVLAIII         | Dimagevi  | v ijaya               | Hparajica-                | (Dharpna          |
|         |                 |           |                       |                           | -priyā)           |
| 20.     | Munisuvra       | ta        | Aparājitā             | Bahurūpint-               | Naradatt <u>d</u> |
|         | 2-3-2-5 - 1 2-3 |           |                       | Sugandhini                |                   |
| 21.     | Nami:           | · ·       | Bahurupini            | Cāmuḍā                    | Gandharì          |
|         |                 |           |                       | Kusumamolin               | i                 |
| 22.     | Nemio A         | Ambayikā  | Kuşmāndini            | Āmra-Kus-                 | Ambikā            |
|         |                 |           |                       | māndini                   |                   |
| 23.     |                 | Padmāvati | Padmā                 | Padmāvatì                 | Padmāvati         |
| 24.     | Mahāvira        | Aparājitā | Siddhāyinì            | Siddhäyini                | Siddhāyikā.       |

It may be noted that in the above table Hemachandra represents the Savetmbara tradition, the rest represent Digambara traditions.

At Pithaura, Nagod State, is a shrine of Pattani-devi, where the godeess Ambika is accompanied by small figures of the other 23 Yaksinis on the three sides, The names of these Yaksinis are 1:—Bahurupini, Cāmundā, Satasvatì, Padmavatì, Vijayā, Aparājītā. Mahamanasi, Anantamati, Gandhārī. Mānasī, Jvālāmālinī, Bhausi? Vajraśrnkhalā, Bhānujā (?), Bahini (?). Obviously, the small inscribed labels

<sup>1.</sup> Annual Report, Western Circle, Arch. Survey of India, for the year ending 1920,

could not be read properly, but the list seems to be generally akin to the list af Tiloyapannatti which seems to present a stage between the Deogarh set and the Pratisthāsāroddhāra. At Deograh, a four-armed loose sculpture of Yaksi Sarasvatī and another of Sumālinī are also obtained. Since both are dated in the year 1070 A.D., it may be presumed that the Deogarh Temple No. 12 set is earliear than 1070 A.D. The list of Yaksas and Yaksinīs given by the TP cannot be assigned to the originial TP as suggested by by the learned editor. The original text has definitedly undergone certain additions and its evidence has to be treated with caution.

Literary traditions of both these sects, show that by c. 12th century A,D, the lists of the varioes Yaksinis were finalised in both the Jaina sects.

It is noteworthy that in the Digambara lists of Asadhara and others, names of some of the Yaksinis seem to have been borrowed from the sixteen principal Vidyadevis since the lists of Vidyadevis are earlier in age, the above conclusion is inevitable.

The evolution of the iconography yakshi Padmavatī a snake-goddess is equally interesting. Firstly, in all early representations of Pars'vanatha, before c. 900 A.D., she hardly figures as the yaksī of this Jina. Along with Dharanendra, she is known as a snake-deity standing and adoring Pars, vanatha or holding an umbrella over the head of Pars'vanatha. Scenes of attack (upasarga) by Kamatha on Pars'vantha during the latter's meditation, are very popular in the Deccan in the Jaina caves at Elura, Dharas'iva, etc., and even further south at Chitharal, Vallimalai, Kalugumalai and so on. In all these representations, Dharanendra is shown as protecting Pars'vanatha with his snake-hoods and adoring him, along with his queen Padmavatī It is indeed surprising to find that in the canonical lists of chief Queens of Dharanendra the name of Padmavatī is not mentioned at all. It is, therefore, difficult to label this attendant queen of Dharanendra as Padmavatī in the representations at Elura etc. (She may be Vairotya).

Vairotya the thirteenth Jaina Mahavidya is an earlier Jaina snake-goddess. Lists of Mahavidyas are definitely earlier than the hitherto known lists of the 24 different Jain Yaksas and Yaksinis and the ancient Jaina monk Ārya Nandila is associated with the worship of Vairotya in Jaina traditions. Very probably, the snake-goddess in the Elura relief was known as Vairotya.

Padmavatī gradually replaced Vairotya in popular worship during the mediaeval period from c. 1000 A. D. Next to Ambika, she is the most popular yaksī and a snake-diety, but her role in the Jaina Tantra is greater than that of the Ambika. Tantric texts like the Bhairava-Padmavatī-kalpa, Adbhuta-Padmavatī-kalpa etc, were composed. Four-armed, she usually carries, the lotus, the goad, the noose, etc. and rides on a composite mythical animal called Kukkuta-Sarpa. Cakres'vari, the yaksini of the first Tirthankara Rsabhanatha is also a later goddess, for in all earlier representations, atendating c. 900 A.D., it is Ambika who figures as the yaksini of Rsabhanatha and all other Tirthankaras (cf. the image installed by Jinabhadra Vacanacarya from the Akota Hoard. Her iconography shows close similarity with that of the Hindu Vaisnavi. Cakres'vari Yaksi invariably carries the Cakra and shows in the other arms, the conch, the varada mudra the disc, etc. Like Vaisnavi she rides on the eagle.

It is often difficult to differentiate between images of Cakres'varī the Yakshī and Cakres'varī or Apraticakrī the Vidyadevī, if the goddess is not accompained by the figure of a Jina (either on her crown or above the pedestal). Apraticakrā, the Vidyadevī is earlier in origin than the yaksī of the same type.

Siddhayika replaced Ambika as the Yaksi of Mahavira, during the process in which separate yaksas and yaksinis were evolved for each Jina. Though she is regarded as one of the four principal yaksinis, she could not become so popular as the other three yaksinis, namely Cakresvari. Padmavati and Ambika. In the sve. traditions, Siddhayika usually shows the book, the Vina, the abhaya or varada and citron in her four hands and rides the lion. In the Digambara tradition she shows the book and the varada or abhaya when two-armed. The lion is her vahana:

Alist of the later yaksas of the 24 Tirthankaras, according to the Svetambara and Digambara traditions, is attached herewith Space does not permit us to refer the iconographic pecularities of each of these deitties. It may however be noted that names of some of these yaksas are interesting. Gomukha, the cow-faced yaksa of Rsabhanatha has his parallel in Nandi or Nandikesvara, the mount and attendant of the Hindu Siva. There are Jaina yaksas like the Şanmukha-yaksa, the Brahma-yaksa, the Catur-mukha-yaksa, the İs'vara-yaksa and so on which obviously betray later attempts to placate Hindu gods in Jaina worship.

| Tirthankara: | Yaksa (S've ): | Yaksa (Dig.) |
|--------------|----------------|--------------|
|--------------|----------------|--------------|

| <ol> <li>Rsabhanatha</li> </ol> | Gomukha              | Gomukha               |
|---------------------------------|----------------------|-----------------------|
| 2. Ajitanatha                   | Mahayaksa            | Mahayaksa             |
| 3. Sambhavanatna                | Trimukha             | Trimukha              |
| <ol> <li>Abhinandana</li> </ol> | Yaksesvara or Isvara | Yaksesvara            |
| 5. Sumatinatha                  | Tumburu              | Tumburu               |
| 6. Padmaprabha                  | Kusuma               | Kusuma or Puspa       |
| 7. Suparsvanatha                | Matanga              | Matanga or Varanandi  |
| 8. Csndraprabha                 | Vijaya               | Syama or Vijya        |
| 9. Suvidhinatha                 | Ajita                | Ajita                 |
| 10. Sîtalanatha                 | Brahma or Brahmā     | Brahma or Brahmesvara |

| 11. S'reyamsanatha | Īsvara or Manuja or | Isvara                  |
|--------------------|---------------------|-------------------------|
|                    | Yaksaraja           |                         |
| 12. Vasupujya      | Kumara              | Kumara                  |
| 13. Vimalanatha    | Ş <b>aņmu</b> kha   | Şanmukha or Caturmukha  |
|                    | •                   | or Kartti <b>key</b> a  |
| 14. Anantanatha    | Patala              | Patala                  |
| 15. Dharmanatha    | Kinnara             | Kinnpara                |
| 16. Santinatha     | Garuda              | Garuda or Kimppurusa    |
| 17. Kunthunatha    | Gandharva           | Gandharva               |
| 18. Aranatha       | Yaksendra           | Khendra or Jaya         |
| 19. Mallinatha     | Kubera              | Kubera                  |
| 20. Muenisuvrata   | Varuna              | Varuna                  |
| 21. Naminatha      | Bhrukuti            | Bhrukti or Vidyatprabha |
| 22. Neminatha      | Gomedha             | Gomedha or Sarvanha     |
| 23. Pars'vanatha   | Parsva or Manuja    | Pars'va or Dharana      |
| 24. Tahavira       | Matanga             | Matanga                 |

Gomukha, the yaksa of the first Tirthankara Rsabhanath, is cow-faced and reminds us of Nandi the vahana of Siva. Rsabhanatha himself is sometimes shown with a jata overhead of hair-locks falling on shoulders from the back and in such cases he obtains comparison with the Hindu Siva who is Nandi-vahana. In his two-armed variety Gomukha carries the cirton and the bag in the Digambara and the Svetambara traditions and rides the elephant. When four-armed, he shows symbols like the varada, the rosary, the cirton, and the goad. Sometimes the rosary and the cirron are replaced by the goad and the money-bag. The vahana is generally the elephant but occassionally the bull also. In the Digambara tradition the symbols of the four-armed variety are generally the lotus, the cirton, the money-bag, and the abhaya or varada mudra, while bull is more common as his vahana.

Gomedha, the yaksa of Nemnatha, is generally six-armed and rides on the man according to Svetambara and Digambara texts, but the latter also refer to a four-armed variety with the elephant vehicle.

The Yaksa of Parsvanatha usually rides on the tortoise vehicle and shows the cirton and the money-bag when two armed, in both the traditions. When four-armed, he shows symbols like, the snake, the citron, the nakula and the snake or the mace in the Svetambaro traditions, and shows symbols like the snake, the snake, the noose, and the varada or the goad, the noose, the abhaya and the citron in his four arms according to the Digambara traditions. He often has one or more snake-hoods overhead. He is called Parsva in the Sve tradition and Dharana in the Dig. tradition.

The yakşa of Mahāvira rides the elephant and is generally two-armed in both the sects. He shows the citron and nakula or the staff according to the Svetāmbara tradition and the fruit or the pot and the varada or the abhaya in the Digambara tradition. He is sometimes represented four-armed or six-armed amongst the Digambaras, and shows the anajli-mudra or carries the dharma-cakra with two bands.

Since Rsabhanatha. Neminatha, Pārśvanātha and Mahavīra are amongst the more popular Tīrthańkaras in Jaina worship we have given here some details of the iconography of their yakṣas and yakṣinìs.

It may be noted that over and above these yaksas, worshipped as attendants of the Tirrhankaras, yaksa Vaisramana or Kubera as one of the Lokapalas of Sakra, presiding over the northern quarter, also finds a place in the Jaina pantheon and worship.

Comparisions of the different Jaina yaksas and yaksinis with some deities of the Buddhist and Hindu pantheon would be highly interesting. It will be seen that the Jaina lists contain names which are distinctly Hindu, for example, Brahma-Yaksa-Nandi, Kumara, Sagmukha, Varuna İsvara, Chanda, Chānmunda, Kali, Mahakali and Gauri, The iconography, however, as described in the Jaina and Hindu texts, often differs, but the borrowings are unmistakable. Sometimes the Hindu name is retained, sometimes the Hindu iconographical traits with a different name are marked out. In the latter type of borrowing, sometimes both the Hindus and the Jainas might have borrowed or evolved a form from the earlier common heritage of gods and goddesses worshiped in India. Since the Jaina lists are comparatively later, the couclusion that in some of the above cases the Jainas have borrowed from the Hindus, is justified.

Of Buddhist influence we have a few cases only, in Taradevi, Vajrasrnkhala and Vajrankusa, etc.

Why was this borrowing done? To obtain a following, to attract the people into ts fold, a sect had to show the superiority of its deities over the deities of the other sects. Mahayana Buddhism did this by showing their gods trampling over or riding the Hindu gods; the Jainas were not so cruel or discourteous and they were satisfied with assigning a subordinate position to the Hindu deities by making them yaksas and attendant yaksas and yaksinis. It is impossible for a sect to gather strength without incorporating in one form or the other the beliefs and practices of the masses Sometimes this process is not deliberate but is the inevitable result of the human tendency to continue older beliefs and practices. The Jainas, as the march of history through the ages shows us, had to meet strong Saivite opposition which made it necessary for them to show the superiority over those of the Hindus. Sometimes

the Tirthankara was to be practically the same as the highest divinity of the other faith, for example, Rsabhanatha was hailed as Isana, Vamadeva, Tatpurusa or Aghora as has been done by the author of the Adipurana in the 8th century A. D. The Vedic Indra was assigned the function of celebrating the different Kalyanakas (Auspicious events of the Tirthanakaras.) But the idea of an Indra as a ruler of gods was extended and as many as sixty-four Indras grew up among whom Isanendra is noteworthy. Sakra or Saudhramendra is clearly the Vedic Sahasraksa Indra while the description of Isanendra shows that he is none else than Siva. At a later stage the Bhairavas and Yoginis and even Ganesa came to be included in Jaina worship.

## The Sixteen Jaina Mahavidyas:

The sixteen Mahavidyas form a group of Tantric goddesses worshipped both by the Savetambara and Digambara Jaina sects. Jaina traditions speak of as many as 48,000 vidyas out of which sixteen are reported to be the chief ones. Texts providing the Sadhana-vidhi of each of these sixteen vidyas are not yet traced, though Sandhanavidhis for a few are known, but belief in Mahavidyas seems to be ancient.

Both the Buddhist and the Jaina sources demonstrate the popularity of spells, magic, mantras, vidyas, science of divination, supernatural powers etc. in the time of Buddha and Mahavira. Alms obtained through the supernatural powers of mantra and vidya are prohibited for monks, in the Jaina canoncial texts. These texts refer to vidyas like antaddhani, utpatani, jangoli-vijja (against snake-bites and poisons), the matanga-vidya (for telling past history) and so on. Varddhamana-vidya, still popular, is an ancient Vidya, of which Sudhana-vidhis are available.

The Nisitha-Bhasya refers to two vidyas namely, Gauri and Gandhari, which according to the Brhat-Kalpa-Bhasya are Matanga Vidyas.

The earliest known Jaina accounts of the oringin and worship of Vidyadevis and Vidyadharas are available in the Vasundevahindi (c. 400 A.D.), and in the Paumacariyam of Vimalasiiri. Elaborate accounts of Nami and Vinami founding two groups Vidyadhara cities on the slopes of Vaitadhya mountain are also available in the Āvasyaka-curņi and the Āvasyakatika of Haribhadra suri, in the Caupanna maha-purisa-cariyam (868 A.D.) of Šīlānka, the Trisastisalakapurasacaritra of Hamcandra (c. 1100-1167 A.D.), in Digambara work Harivamsa of Jinasen (783—4 A.D.) and so on. There were sixteen class or groups of Vidyādharas named after the classes of vidyās they possessed. Hemacandra's list of sixteen classes of Vidyas practically agrees with the earlier list given by Sanghadasa gani in his Vasudevahindi. According to the Vasudevahindi, the vidyas originally belonged to the Gandharvas and the Pannagas and included vidyas like Maha-Rohini, Pannati

<sup>1,</sup> For a detailed discussion on this see, Shah, U. P., Iconography of the sixteen Jaina Maha-vidyas, Journal of the Indian Society of Oriental Art, Vol, XV, pp. 114-177

(Prajanapti), Gori (Gauri), Vijjumukhi (Vidyutmukhi), Mahajala (Mahajavala), Bahurupa, and so on

In the Harivamsa it is stated that of the Vidyadharas, the following eight classes, namely, Manus. Mānavas. Kausikas, Gaurikas, Gandharvas, Bhumitundakas Mūlaviryās and Šānkukas belonged to the Aryas, Adityas or Gandharvas while the other eight, namely, the Mātanga, the Panduka, the Kāla, the Švapāka, the Parvata the Vamšālaya, the Pandumūla and the Vīksamūla classes belonged to the Daityas, the Pannagas or the Mātangas. This is important as it suggests a new line of investigation into the origin and development of certain Tantric practices and deities in India.

Besides the lists of the sixteen classes of Vidyādharas, the author of the Harivamsa gives a list of Mahā vidyās and states that the following vidyās. belonging to the above-mentioned sixteen classes, are assigned the chief position amongst all vidyās: Prajnapti, Rohini, Angarini, Maha-Gauri, Gauri, Mahāsvetā, Māyuri, Ārya-Kuṣmandā-devi, Acyutā. Āryavati, Gandhari, Nirvītih, Bhadra-Kali, Maha-Kali, Kāli, Kalamukhi.

The list is important in as much as, besides being one of the earliest known complete lists of the sixteen vidyas available to us, it differs largely from the somewhat later lists supplied by writers of both the sects. According to these later traditions, the sixteen Mahāvidyās are: (1) Rohiņi. (2) Prajnapti. (3) Vajrasīnkhalā, (4) Vajrānkuśā, (5) Cakresvari, (S've.) or Jambūnadā (Dig.), (6) Naradattā or Puruṣadattā, (7) Kāli. (8) Mahā-Kāli (9) Gauri, (10) Gandhāri, (11) Sarvāstra-Mahājvālā (S've.) Jvālāmukhi (Dig.) (12) Mānavi, (13) Vairotyā (S've.) Vairoti (Dig.), (14) Acchuptā (S'Ve.) Acyuta (Dig.), (15) Mānasi and (16) Mahā-Mānasi.

As yet hardly any sculptures or paintings of Mahā-vidyas in the Digambara tradition have been brought to light but future explorations are likely to be rewarded with success. Amongst the S'vetambaras, a very valuable set of sixteen Mahāvidyās is preserved in the dome of the beautiful Sabhāmandapa of the Vimala Vasahi. Delvada, Mt. Abu. This Sabhamandapa was built by Pēthvipala, a minister of Kumārapāla, in c. V. S. 1204—c. 1147 A. D.4 The set of Vidyādevis in the Sabhāmandapa of the Lunavasahi is incomplete and a few of the sculptures are modern crude copies of some old mutilated ones. A palm-leaf ms of seven different texts bound in one volume, preserved in the Jaina Bhandāra at Chhāni near Baroda.

<sup>1.</sup> Harivamsa of Jinasena, 22. vv. 56-60.

<sup>2</sup> Harivamśa, 22. vv. 61-66

<sup>3.</sup> Adhidhana-Cintamani, 2. 152-154; Pratishasaroddhara, p. 56, vv. 33-36.

<sup>4.</sup> For some photographs of Vidyadevis in Vimala Vasahi, etc. see, Shah, U. P., Studies in Jaina Art, figs, and Iconography of the Sixteen Jaina Maharidyas, Journal of the Indian Society of Oriental Art, Vol. XV, pl. XIII-XVI.

contains miniature paintings of the sixteen Mahā-Vidyās, besides those of Sarasvati, Ambika, S'rì-Laksmì, Brahma-Santi-yakṣa and Kaparddì-yakṣa. The manuscript is assigned to a date sometime after 1245 A. D. on account of a reference to Vijayasena sūri on one of its folios. 1

It is difficult to go into detailed iconographic study of these Mahā-vidyās in this short survey. But below are given the vahanas of each of these goddesses in both the sects, also are given wherever possible one or more chief distinguishing symbols which are almost invariably associated with each of these goddesses. Such symbols may help one to identify an image or a painting of the deity even though the number of arms and other symbols may vary. It may however be noted that they have been introduced here as chief distinguishing symbols on the basis of our own study of texts and images but there is no text specifically calling them chief distinguishing symbols.

Rohini in the S've. tradition is generally white in complexion, rides the cow, is four-armed and carries the bow and the arrow and the conch which seem to be her chief symbols. Her fourth hand shows the varada or the rosary.

In the Dig. tradition, Robini has the lotus as her vahana, and carries the Kalasa, the conch, the lotus and the fruit or shows the spear, the lotus, the varada mudra and the fruit in her four hands.

Six-armed, eight-armed or multi-armed (more than eight, i e., 12 or 16 arms and so on) varieties of forms of Rohini are also known. It may he noted that the S've text Nirvanakalika refers to multi-armed forms of all the sixteen vidyādevis. This may be remembered even though we do not repeat this in the case of all goddesses.

Prajūapti, red in complexion, in the S've tradition is two-armed, four-armed, six-armed, or multi-armed and has the peacock as her vahana. The Sakti seems to be her chief distinguishing symbol. Two-armed, she carries the lotus and the Sakti in S've tradition. When four-armed, she shows the Sakti, the Rukkuta, the varada or the trident and the abhaya or the citron. In one case she shows the vajra the varada and the fruit in the S've tradition.

In the Dig. tradition, two-armed Prajnapti, dark-blue in complexion shows the sword and the disc and rides the horse. When four-armed, she shows the disc, the conch, the khadga and the varda and rides the horse.

Obviously, Prajnapti of the S've. tradition has close similarity with Kaumari,

<sup>1.</sup> For illustrations of all these miniatures, see, S. M. Nawab, Jaina Citrakalpadruma, Vol. I., figures 16-36.

the Sakti of Kumara or Skanda-Karttikeya. Worship of Prajnapti is very old since it has been referred to in the Vasudevahindi (c. 400 A. D.), the Bihat-kalpa-bhasya, the Adipurana etc. and seems to have been associated with the power of change of form. Her name suggests that originally she was propitiated for obtaining supernatural cognition.

Vajraśrňkhalā, the third Mahāvidyā, carries a chain of vajras, an adamantine chain, which is her chief recognition symbol. She sits on the lotus and is either two-armed, four-armed or multi-armed. She usually carries the chain with both hands, in both the traditions. In the Dig. tradition, her vāhana is the elephant and she sometimes shows the vajra in both the hands. In the S've, tradition she sometimes holds the chain and the club. When four-armed, she usually shows the chain in two hands and the lotus and the varada, or the rosary and the mace, or the varada and the citron in the remaining two hands in S've, tradition, and in the Dig. tradition her symbols are: the chain, the conch, the lotus and the citron.

In Vajrayā na Buddhism, Vjrasynkhalā is an emanation of Amoghasiddhi and carries the Vajrasynkhalā.

The fourth Mahāvidyā, called Vajrānkuśī is so called because she carries the vajra (thunderbolt) and the ankuśa (goad), which are her chief recognition symbols in both the traditions. The elephant is her vāhanā. She is either two-armed, four-armed, six-armed or multi-armed. In all varieties of forms, the vajra and the ankuśa are mostly common, the other two symbols being the lotus, or the varada and the citron or the kalaśa.

Both Vajrašrākhalī and Vajrānkušī is seem to have been influenced by Buddhist goddesses of the same name. Vajrānkušī accompanies Vajratāra in Buddhism. She is also the gate-keeper of the Lokanātha-mandala. In Buddhist inconography, vajrānkuša usually signifies vajra surmounted by ankuša. The vajra and ankuša symbols of the Jaina Vajrānkušī also have a parallel in those of Rambhā. a form of Gaurī according to the Rūpamandana, and of the Mātrka Aindrī, the female energy of Indra, as described in the Devīpurāna.

The fifth Mahavidya is known as Cakreśvara or Apraticakra. in the S've, tradition, but in the Dig, sect, Jambunada holding altogether different symbols is the fifth Vidyadeva.

The chief distinguishing symbols of Apraticakra are the cakra (discus), and her eagle vehicle. In very rare cases she has the man vehicle. When two-armed she carries the cakra in each hand, when four-armed, she either shows the cakra in two hands and the varada or the rosary and the citron or the conch in the two other hands.

Sometimes it is difficult to distinguish between Cakreśvarī the Vidyādevī and Cakreśvarī the Yakṣī of Rṣabhanātha, if the goddess is not shown as Sʾāsanadevatā accompanying an image of the first Tīrthankara. The iconography of the Cakreśvarī-Vidyā may be compared with that of the Brahmanical goddess Vaiṣṇavī who also holds the cakra and has the eagle as her vāhana.

Jambunada (Dig.) holds the sword and the spear when two-armed, or the sword, the spear, the lotus and the citron when four-armed. The peacock is her vahana,

The sixth Mahā-Vidyā is called Naradattā or Maha-Puruṣadattā or Puruṣadattā by both the sects. In the Digambara pantheon, the yaksi of Sumatinātha is known by the same name.

Two-armed, Purusadattä-Vidyā, holds the sword and the shield. Her fierce laughter and dazzling beauty of form are emphasised. She has the buffalo-vāhana.

In the Digambara tradition,, however, she holds the rajra and the lotus and rides a ruddy goose (cakravāka),

When four-armed, she shows, in the S've. tradition, the rarada or the abhava, the sword, the citron and the shield. The sword and the shield seem to be her chief distinguishing symbols. But in the Digambara tradition, she carries the vajra, the lotus, the conch and the fruit.

The Mahā-Puruṣadattā of S've. iconography, with four or more arms, seems to be an ancient goddess, said to be have been propitiated by Arya Khaputacarya (c. 2nd century A. D.) according to Haribhadra Suri. She offers comparison with the Brahmanical Durgā-Mahiṣamarddini who is associated with the buffalo and carries the sword and the shield. Durgā and Kātyāyani are two very ancient popular Indian goddesses who are also referred to in the Jaina Anuyogadvāra-sutra and its cūrņi.

Kali, the seventh Mahavidya of both the sects, sits on the lotus, carries the club and the rosary and is dark or blue in complexion according to the S've. tradition, but in the Digambara worship, she is golden, holds the pestle and the sword and rides the deer. When four-armed, she also shows the abhaya and the vajra in the S've. tradition while in the Digambara tradition she shows the pestle, the sword, the lotus and the truit. Thus the mace and the pestle seem to be her recognition symbols in the S'vetambara and the Digambara traditions respectively.

Mahākāli is invoked as the eighth Mahā-Vidyā. Iu the S've. pantheon,

<sup>1.</sup> Anuyogadvāra-sūtra, 20 f; and cūrņi, on it. pp. 24-25, Amuyogadvara-sūtra is said to have been composed by Arya Raksita, in c 600 years after Mahaviras Nirvān.

she has a man as her vahana, while the bell seems to be her chief recognition symbol. Four-armed and dark in complexion, she shows the vajra the fruit, the bell and the rosary.

In the Digambara tradition, she holds the bow, the fruit, the khadga and the arrow and rides the fabulous animal called Sarabha (or sometimes the astapada).

The S've. Mahā-Kāh may be compared with Kāh of the Brahmanical Pantheon who is black in colour and below whose feet is shown the body of S'iva. An image of Mahākāh from a Jaina temple at Patan (N. Gujarat) actually represents her human vāhana lying prostrate below her left leg.

The eighth Maha-Vidyā is called Gaurī by both the sects. White or golden in complexion and of a voluminous form, she has the all gator as her vahana and carries the lotus which seems to be her chief symbol. She is either two-armed or four-armed or multi-armed. When four-armed, in the S've. tradition, she rides the godha (or sometimes the bull) and shows the pestle, the varada mudra, the rosary and the lotus. In the Digambara worship, she carries the lotus in one or more hands, whether two-armed or four-armed.

The Jaina Gauri is similar to the Brahmanical Gauri in name as well as in form the lotus and the godha vahana seem to be chief distinguishing symbols of the Brahmanical Gauri and her different forms like Umā and Sāvitrī as described in the Rupamandana.

The Jainas were more generous than the Buddhists in their treatment o Hindu deities, since the Brahmanical Gauri, Hari-Hara and other deities received scant courtsey in Buddhist worship. We find Gauri under the feet of the Buddhist god Trailokyavijaya, along with her consort S'iva.<sup>1</sup>

Gaurī is one of the four ancient Mahāvidyās known in Jaina traditions recorded by Jinadāsa Mahattara and Haribhadra Sūri. Gaurī and Gāndhārī are also referred to in the Brhat-Kalpa-Bhāṣya. According to NiSìtha Bhāṣya, Gaurì and Gāndhārī are Mātaṅgavidyās. Mataṅgī, Cāndālī, Gaurī and Gāndhārī could have been originally borrowed from cults of non-Aryan Indian masses. The second Jaina canonical text known as the Sütrakṛtāṅga-sūtra includes Kaliṅgī, Damilī, Gaurī, Gāndhārī, S'vapākī, Vetālī and others amongst sinful sciences (pāpaṣruta).

The tenth Mahavidya is known as Gandhari and a commentarry on S'obhana-stuti says that Gandhari is so called because she was born in Gandhara in a previous birth.

<sup>1.</sup> Bhattacharya, Benoytosh, Elements of Buddhist Iconography (first ed.) pp. 146 ff.

In the S'vetāmbara tradition, Gāndhārī, darkblue in complexion, sits on the lotus and holds the pestle and the vajra when two-armed. But in Dig. worship, she rides the tortoise, is dark-blue in complexion, and holds the disc and the sword in her hands. She holds the disc in all the hands, when four-armed in one Digambara tradition. In S've. worship, however, four-armed Gāndhārī, usually carries the pestle and the vaira in two hands while the other two hands show the varada, or the citron.

The eleventh Mahavidya is variously known as Jvala, Mahajvala, Jvalana-yudha, Sarvastra-Maha-Jvala, Jvala-Mülmi in both sects. Hemacandra says that she is called Sarvastra-Maha-Jväla because large flames of fire issue from all her weapons. Both the sects however do not agree regarding the symbols, form and vahana of this goddess. However her popularity and the common name in both traditions are noteworthy.

Indranandī, a Digambara monk, composed in S'aka 861=939 A.D., a Sanskrit Tantric work called Jvālinī-Kalpa, which, according to him, was bassed on an earlier text of Helācātya. The worship of this goddess is however still earlier in Jainism, since Sanghadāsa gani (c. 400 A.D.) refers to a vidyā called Mahā-Jvālinī or Jvālā-vatī and describes her as Sarva-vidya-chedinī (i. e. powerful enough to uproot all rival vidyās). This explains the terrific appearance and nature of the goddess. It may also be noted that Indranandī addresses her as the yaksi. In Digambara worship Jvālinī is also the name of the Yaksi of the Tirthankara Candraprabha.

Jvälāmālinî is worshipped as two-armed, four-armed, eight-armed or multi-armed. In the Digambara tradition we have reference to an eight-armed form only. Jvālā or the fire-flame seems to be her chief recognition mark.

Two-armed Jvala is white, rides the cat and carries the fire-brand in both the hands.

Four-armed Mahā-Jvālā rides the cat or the goose or the lion, while in the eight-armed Digambara form she rides the buffalo. When four-armed, she holds the serpent in each of the four hands, or the fire in two hands and the rosary (or varada mudra) and the citron in the other two. When eight-armed, she shows the bow, the shield, the sword, the disc and other symbols not specified in the text.

The Buddhist Ekajatā, an emanation of Aksobhya may be compared with this Jain deity. Ekajatā of twenty-four arms is addressed as Vidyut-Jvālā-karāli and carries fierce weapons. A goddess Jvālā-mālini is included in the list of the sixteen Nityās in the Brahmanical Kaula-Tantras.

Manavi, the twelth Vidyadevi, has the tree as her chief recognition symbol in the S've. traditions, and rests on the lotus. Both the traditions have two-armed

and four-armed forms. But in the Digambara tradition, two-armed Manavi rides the hog and carries the fish and the trident.

Four-armed Mānavi is dark, sits on the lotus and shows the varada, the pāśa or the tree, the rosary and the tree, or the rosary, the lotus, the varada and the pot in the S've. tradition and the fish, the sword, and the trident and in the Digambara tradition where the hog is her vāhana. The fish seems to be her chief symbol in the Digambara tradition.

Varirotyā, the thirteenth Vidyādevi according to both the sects, is a snakedeity, who was probably more popular in earlier times but whose popularity waned with the gradual rise in popularity of another snake-goddess Padmāvatī, the yakṣiṇi of Tirthankara Pārs'vānātha. A Varirotyā-stotra ascribed to an ancient monk Ārya Nandila (c. 2nd Century A.D.) is published.

When two-armed, she carries the snake and the sword shines with snake-ornaments and is dark in colour. She generally has one or three snake-hoods over head, and rides the cobra. The snake, the sword and the shield seem to be her chief symbols, when four-armed, in S've. worship. The fourth hand shows the varada or the rosary. In the Digambara tradition, she rides the lion and carries the snake in four hands.

The fourteenth Vidyādevì is called Acchuptā or Acyutā by the S'vetāmbaras and Acyutā by the Digambaras. She rides the horse. When two-armed, she shows the sword and the bow, in the S've. tradition, and the sword in one hand in the Dig. tradition. When four-armed she shows the arrow, the bow and the sword and the shield (or varada and citron) usually in S've. tradition, and the vajra in four hands in Digambara tradition. The bow and the arrow seem to be her chief symbol with the S'vetāmbaras.

Mānasī, the fifteenth Mahāvidyā in both the traditions, is golden, rides the swan, and carries the vajra in each of her two hands in S'vetāmbara worship. According to Bappabhatti Sūri, she holds the burning heti in her hand (or hands). Another tradition refers to her as holding the trident and the rosary. According to the Digambaras, two-armed Mānasī is red, has the snake-vāhana and shows both the hands folded in adoration and worship.

When four-armed, she shows the vajra, the vajra (or vajra-ghantā) or the lotus and the varada and the rosary usually in S'vetāmbara traditions and the rosary and two folded hands in the Digambara tradition.

The rajra seems to be her chief symbol in S'vet ambara worship.

The last Mahāvidyā is called Mahā-Mānasì by both sects. She is said to ride the lion and carry the sword, according to S'obhana Muni who possibly refers to a two-armed form of S'vetāmbara tradition.

When four-armed, she rides the lion and generally shows the sword, the

shield, the kundika (gourd or water-pot) and the jewel or the varada mudra in her hands in S'vetāmbara tradition and the varada, the rosary, the gourd and the garland in Digambara tradition. Sometimes her two hands are shown folded in the Digambara tradition.

The foregoing discussion shows the popularity of Vidyādevis in the Jaina Tantric worship. In most cases, names of Digambara yaksis are identical with those of the Vidyādevis, but the Mahä-Vidyās, are known from earlier text traditions, and are, therefore, earlier than the different yaksinis.

The S'vetambara text Nirvanakalika describes a multi-armed form of each f the Maha-Vidyas and refers to a special Mudras for each of them. Names of these Mudras would seem to suggest to modern students, the chief recognition symbol of each of them. It may be noted here that the chief recognition symbols noted by us in the above discussion are not mentioned as such by Jaina writers but we have drawn these tentative conclusions from our study of Jaina texts and images.<sup>1</sup>

It is not proper to associate these Vidyā-devīs with the Goddess of (Learning (Sarasvati or S'rutadevatā) because of the name Vidya-devata given to them. There is no textual support to this view of some modern scholars.

Mediaeval Jaina ritual at least had incorporated worship of the eight Dikpālas, the nine Planets and the eight Mātṛkās weil known to Brahamanical iconography. Figures of planets are often found on pedestals of Tīrthankara images in Western India and on two sides of the Tīrthankara in several sculptures from Eastern India. Figures of Mātṛkās are very rare though they find a place in Jaina rituals. These gods and goddesses had been popular amongst the masses of India and the different principal religious sects of India had to introduce them to please the laity. Kṣetrapāla, the Guardian of the kṣetra (land or place) is another such Indian deity of long standing who also finds a place in Jaina worship.<sup>2</sup>

The Brahmasānti-Yakṣa (S've.) or the Brahma Yakṣa (Dig) and the Kaparddi Yakṣa (S've) deserve special notice as they seem to be Jaina versions of the Hindu Brahmā (as S've. Brahmasānti) or Sātsā (as Dig. Brahma Yakṣa) and Ṣiva-Sūlapani-Kaparddi (as S've. Kaparddi Yakṣa). Brahma-Sānti usually wears a beard, a jatāmukuta a sacred-thread and sandals, and carries the rosary, the staff or the laddle, the Kundika and the Chatra (umbrella) in his four hands. The swan is generally shown as his vahana. Sometimes he has the bull vehicle.

<sup>1.</sup> For a more detailed study of these goddesses, see, Shah, U. P., Iconography of the sixteen Maha-Vidyas, Journal of the Indian Society of Oriental Art, Vol. XV pp. 114-177, and Shah, U. P., A peep into History of Tantra in Early Jaina Literature, Bharata Kaumudi, Vol. 11. pp. 839 ff.

<sup>2.</sup> See. Shah, U. P., Studies in Jaina Art, Fig. 47

<sup>3.</sup> For a detailed study, please refer to Shah U. P. Brahma-Santi and Kaparddi-Yaksa, Journal of M. S. University of Baroda, Vol. VII. No. Matan the 1958), pp. 59-72, with plates.

# An Introduction to the Iconography of the JAIN GODDESS PADMAVATI

European researches on the symbolism of the serpent resulted in connecting it with the Sun, Time or Eternity. From its connection with the sun-spirit, it came to signify enlightenment and creation. But while there is general agreement in accepting the order in the symbolic objects adored by man, as given by Gen. Forlong in his "Rivers of Life", wherein the serpent comes the third, the Tree and the Phallic preceding in order, there is reason to doubt the theory that gods and men transformed themselves into trees, plants or beasts'. It is rather that the process was quite the reverse and the ancient thinkers found in the quick movement, spiritedness etc, e. g., in the serpent, a reflection of the dynamicity of human life, its ideas of growth and expansion. Subsequently, human thought tried to assimilate such objects, sensate or insensate, as were met with readily and could attract, their attention as the embodiment and source of life and its essence.

The tradition of serpent-worship in India is very old being traceable to the Atharvaveda, nay, even to some obscure passages in the Rgveda itself.<sup>2</sup> The word 'sarpa' occurs only once in the Rgveda and that the tenth mandala of the Samhita's. Although there is much doubt as to the meaning of the term, the word 'ahi' meaning

<sup>1.</sup> C. S. Wake - Serpent Worship, p. 6.

<sup>2.</sup> Rgveda - x. 189. 1-3-

Ayam gauh prsnirakramidasadanmātaram purah pitrram ca prāyantsvah etc. of Sāyama on the above Sūkta: ayamgauriti trcamastatrtmsat Sūktam I gāyatram 1 sarparājni nāma tsīkā saiva devatā sūryo veti tathā cānukrāntam āyam gauh sarparājnyātmadaivatam sauryam veti ...... yadā tvidam suktam sarparājnyā ātmastutih tadā sūryātmanā stūyata ityavagantavyam.

The term Sarparajni has no direct connection with the snakes and according to Sayana Sarparajni was to be identified with the Earth-goddess or the Sun-god. Mahidhara, another commentator, however, goes so far as to suggest that she was none else than Kadrū, the serpent-mother, in the form of the earth-

Cf. Satapatha Bràhmana II. pp. 28-9. See, also, N. K. Bhattasali—Iconography of Buddhìst and Brahmanical Sculptures in the Dacca Museum. p. 212 ff.

<sup>3.</sup> Rv. X. 16, 6

220 A. K. Bhattcharyya

a serpent is comparatively more frequent in these portions of the text. The most conspicous feature of this tradition is that earliest reference to the serpent in the Rgveda is in the form of the enemy of Indra. Ahi or Ahi budhnya of the Rgveda is but another, and perhaps milder form of the great enemy of Indra, viz., Vitra, the serpent. This demoniac feature of the serpent was later in the Biahmanas1 and the Sutras metamorphosed into the semi-divine character attributed to it when it is classed with Gandharva etc. It is here also that we meet with the term Naga for the first time, attended with anthrohomorphic features. It is also noteworthy that both in the Samhitas and Sutras it is the virile male energy that is embodied in the enemy of Indra, called Ahi. The transformation of the masculine personality into the feminine was the achievement of the epic writers with whom the serpent was the embodiment of the principle of creation and preservation. It is perhaps because of this that the tradition in its later phase centres round the worship of a female deity as the serpent goddess. The name 'Sarpa' in the masculine finds mention in some verses in the Väjasaneya samhita of the White Yajnrveda where according to the commentator Mahidhra, it means just a heavenly or a terrestrial or even an atmospheric 'abode'2.

In the epic age which, of course, had a big gap after the Vedic, extending over several centuries this tradition and the cult assumed a shape which pervaded the entire mythological setting of Aryavarta of the time. The snake-sacrifice of Janamejaya is a major episode in the drama of entire heroic poetry that had grown up round the Kuru-battle. Although we have in Vasuki, the king of the serpents, we see in his sister Jaratkaru, the serpent goddess in the making. Vasukis sister Jaratkaru and wife of the sage of the same name was the mother of Astika and this latter conception was responsible for the important position she came to occupy in Hindu mythology as the pressiding deity over the serpent spirits. But the person that actually had been endowed with the power of curing snake-bite was Kasyapa. It is again, Kadru that is associated with the serpents as their mother. It seems therefore, that the mythological ideologies, as current in the epic developed in a modifed form in later ages and emerged in the Puranas in a new light. Thus the female serpent-Goddesss Manasa as we find in the Brahmavairorta. Purana the earliest Pūrana to mention her, is ideologically a combination of the

<sup>1.</sup> The higher creation is divided into the following classes: gods, men, Gandharvas, Apsatasas, Sarpas, and Manes. Cf. Aitareya Brahmana III. 31. 5

<sup>2.</sup> Wh. Yv. ch. 13 Kundika 6-8—'naamostu sarpebhyo ye ke ca' prthivimanu ye antarikse ye divi tebhyah sarpebhyo namah etc. On the above Mahidhara says: ime vai lokah sarpāh iti surteh sarpasabdena loka ucyante.

above personal features. While Kadrū is conceived as the wife of the sage Kaśyapa, the Primordial male creation, Mānasā came to be regarded as the daughter of Siva in later mythology, Siva of course, being the energy to whom the destruction of the Universe is attributed. Thus although in a stotra in the Bhavisya Purāna we have the assertion that she is mind-born one of Kaśyapa, her origin from the seed of Siva has also found much favour with the puranites. The above two concepts, again, were reconciled greatly in the Brahmavaivaria Purāna where she is called the mind-born of Kasyapa and the spiritual daughter of Siva. In the Pauranic age the serpent-chief Sesa is sometimes associated or identical with Balarama who is represented as having a serpent-wreath and a club in hand. In medieval sculptures, too, images of Balarama are found bearing the canopy of a seven-hooded serpent.

The conception of Manasa or Padma as a serpent Goddess, is, however, a very late development. The lotus symbol was primarily associated with the Goddess of wealth, Laksmi. The images of certain other Vishnuite gods and goddesses also exhibit the same symbol. The mythological account of Narayana himself having a lotus-stalk rising up from his navel is certainly not very early, and it was at first the Lokapita Prajapati Brahma that was lotus-seated. In art too, such representation can not go further than the 5th or the 6th century A. D.<sup>5</sup> The name Padmā is certainly reminiscent of her intimate association with the lotus.<sup>6</sup>

- 1. The Dhyana in the Tithitattvatīkā definitely identifies Jaratkāru with the serpent-goddess Manasā, although in earliar mythology Jaratkāru has nothing to claim the status of serpent-deity. The description of serpent-ornaments, of her holding a pair of Nāgas in her two hands, makes it clear that the reference is to the serpent goddess who is turther called Āstikamātā which latter epithet, on the other hand, makes her identical with Jaratkāru.
  - Cf. Hemambhojanibham lasadvişadhara lamkara samsobhitam Smerasyam parito mahoragaganaih samsevyamanamsada I Devimastikamataram sisusutam apinatungastanim Hastambhojayugena naga-yugalam sambibhratimasraye II
  - 2. Brahmavaivarta Purāna, Prakrti khandam, ch. 45, v. 2—ct. Kanyā sá ca Bhagavāti kāsyapasýā ca mānasī Teneyam Manasā devī manasā yā ca divyati. 2. also, Siva-Sisyā ca sā devī tena Saivīti kīrtitā. 8.
  - 3. Mahābhārata, XIII. 147, 54 ff.
  - 4. The figure from Bodoh in Gwalior, of Balarama, belonging to the medieval period is canopied by a sevenhooded serpent. Vide, pl. XVIII—A guide to the Archa. ological Museum at Gwalior.
  - 5. A. K. Coomaraswamy: Elements of Buddhist Iconography, P. 68.
  - 6. It is interesting to note that as many as nine of the 15 Manasa images preserved in the Varendra Research Society, have been collected from a tank called Padumshahar in Dist. Rajshahi, vide, Cat., Varendra Research Society, p. 30.

In the Purāṇa literature, at least in its later phase, Padmī, as mentioned along with Sarasvatī, the Goddess of Learning, has no other significance than that of Laksmì, the Goddess of Wealth. Indeed; the commonest dhyāna of the goddess makes her ride on a swan. the popular vàhana of Sarasvati. The fact of her attaining the knowledge of Brahmā in the form of the Earth, as already mentioned above, bespeaks of this connection with Brahmāŋî or Sarasvati.

The Buddhists too knew of the serpent-goddess under the name Jänguli. She is perhaps the nearest approach iconographically speaking, to the Jaina Goddess Padmāvatì. Jānguli as the snake-Goddess emanates from Aksobhya, the 2nd Dhyani Buddha, Like Padmavati she is the Goddess curing snake-bites and also preventing it. According to a Sangîti in the Sādhanamālā, Jānguli is as old as Buddha Himself who is said to have given to Ananda the secret mantra for her worship. It is worthy of note that Janguli has been called in the Sadhanamala, a Tara i.e., a variety of the latter.3 It is indeed curious that Janguli should be so called in Buddhist tradition also. We know, of the eight kinds of "fear" which are dispelled by Tara, to which fact she owes her name, the fear from serpent is one.4 That Padmavati is but the same goddess in Jaina pantheon as Tara is in the Buddhist, is also stated clearly in the Padmavatistotram.5 We know, however, that the group of goddess going by the name of Tara is generally an emanation of Amoghasiddhi. In the Sadhanamala Amoghasiddhi, the 4th or according to the Nepalese Buddhists, the 5th Dhyani Buddha, has for his vahana, a pair of Garudas. Although according to the Pauranic mythology, Garuda and the serpents are mutually intolerant of each other,

<sup>1.</sup> Agni Puràna, XLII. 7-8.

cf. Nairrtyāmambikām sthāpya Vāyavye tu Sarasvatím Padmāmaise Vāsudevam madhye Nārāyanaāca vā etc.

<sup>2.</sup> Bhavisya Purana-

cf. Hamsarudhamudaramarunitavasanam sarvadam sarvadaiva.

<sup>3.</sup> B. Bhattacharyya: Indian Buddhist Iconography, p. 185, also, Foucher: E'tude Sur I' Iconographie Bouddhique de 1' Inde, p. 89

<sup>4.</sup> The writer owes this suggestion to the kindness of Dr. J. N. Banerjee, M. A., Ph. D., Lecturer, Calcutta University, who has drawn his attention to this current etymology of Tara. We should also note that Jangulika came to mean poison-curer in general in later lexicons. See, Amarakosa, Patalavarga, 11

<sup>5.</sup> Cf. Tārā tvam Sugatāgame Bhagavati Gauriti Saivāgame Vajrā Kaulikasāsane Jinamate Padmāvati višrutā. Gāyatri Srutašālinām Prakrtirityuktàsi Sāmkhyāyane Mātar-Bhārati kim prabhūtabhanitairvyāptam samastam tvayā, 19

Ms. No. 27 in the Buddreedass Temple Collection; cf. also, Tārā mānavimarddini Bhagavatī Devī ca Padmāvatì 27. Ibid, Also. App. V, Bhairava-Padmāvati-kalpa, P. 28.

Goddess Padmavati 223

their close relation, too, can hardly be denied. In fact, notwithstanding the description in the Sādhanamalā representations of Amoghasiddhi have been found wherein a sevenhooded serpent forms the back-ground of the main image, in the form of an umbrella. The number of the hoods is very significant. It bears close resemblance to the representation of Pārśvanātha who must have either three, seven or eleven hoods as his canopy. These numbers are to be the distinguishing features in recognising a figure of Pārśvanātha as distinct from those of Supārśvanātha whose canopy of serpent-hood must be either 1, 5 or 9 hoods.<sup>2</sup>

The name Janguli of the Buddhist goddess most probably suggests her popular origin, as the goddess of the forest-sides or more properly a rural goddess.

Janguli as a snake goddess curing snake-bite or preventing it, is not, however. altogether unknown to the Jains. Reference to her in their literature are numerous. It is not unlikely too, that apart from the conception of Padmavati, Janguli had an important place in Jaina mythology. A ms. dated sam. 1546 i. e., 1489 A. D. from Jesalmere mentions,3 her name as a snake-goddess.4 Buddhist Tantricism came to have any perceptible influence on Indian mind not before the 8th cent. of the Christian era. On the evidence of Taranatha on which the above conclusion is based, it was the 7th and the 8th centuries which saw the emergence of Tantricism in India specially in eastern parts thereof, notably Bengal. Tantricism which is characterised by the worship of female energy is further said to have been diffused through such cults as Sahaja-Yana which found its first exponent in Laksmidevi. daughter of Indrabhüti, who, according to a Tibetan tradition, flourished about the eighth cent. A. D.5 The feminine spirit as the presiding deity over the snakes is the product of this Tantticism and her form as conceived in Buddhist ritualistic texts had not altogether failed to leave its mark on the other Indian religious sects. The text referred to above is said to have been composed in Sam. 1352 or 1295 A. D. by Jinaprabha Suri. 6 Thus it is clear that as early as the 13th cent. A. D. and most certainly a few centuries earlier the Buddhist serpent goddess Janguli was

- 1. B. Bhattacharyya: Indian Buddhist Iconography, p. 5. pl. VIII. c.
- 2. B. C. Bhattacharyya: Jaina Iconography, pp. 60 & 82.
- 3. Compare the ms. in the Buddreedass Temple Collection.
- 4. Cf. Durdántasàbdik manyadar pasar paika-Jànguli. Nityam jagàrti jihvàgre visesavidusàmiyam. 2
- 5. For a detailed discussion, see, Indian Buddhist Iconography, introduction, p. XXVI.
- 6. Cf. Paksesu sakti sasibhrnmita-vikramābde dhātryonkite

haratithau puri yogininām Kātantrabibhrama iba vyatanista tikāmapraudhadhirapi Jinaprabhasūriretām 2 224 A. K. Bhattcharyya

also familiar to the Jaina writers although as a distinct goddess in any definite iconic orm she was not known to the latter. The form of Janguli as a deity appearing along with the central figure of Khadiravani Tārā is best illustrated in a miniature painting on a 9th cent. ms. of Pañcavim-Satisahasrikā Projnāpāramita preserved in the Museum and Picture Gallery, Baroda. The figure of Janguli on the right is two-handed and has a canopy of five hoods of a serpent with a halo at the back. The left hand holds a serpent while the right hand seems to hold a vajra. Her seat appears to be a coiled serpent. What, however, is the iconographic form of Jānguli in Jainism is not very clear either in the texts or in any extant image thereof.

We may also draw the attention of scholars to the fact that the conception of Padmā or Visaharī as being accompanied by the Eight principal Nāgas, regarded as her sons, as given in the Padma purana of Vijaya Gupta as also the Bhvaisya Purana, has found an exact counterpart in the conception of Suklā Kurukullā, a Goddess emanating from Dhyāni Buddha Amitābha, who has been described as a being attended on by the Eight Nāgas,—Ananta, Vāsuki. Taksaka, Karkotaka, Padma, Mahāpadma, Sānkhapāla and Kulikā, each having a distinct colour of its own. The names of these Eight Nagas tally exactly with the names given in the Tithitatva of Raghunanda. The names of the Eight Nāgas also tally with those given in X 14 of Bhairva-Padmavatikalpa. The iconographic descriptions of these Eight Nagas are given as follows in X, 15-16 of the Bhairava-Padmavatikalpa of Mallisena: Vāsuki and Šànkha, born of kṣatriya clan are of red colour, Karkota and Padma born of Sūdra clan are black in colour. Ananta and Kulika of the Brahmin clan possess white colour like the moon-stone and Takṣaka and Mahāpadma of the Vaisya clan have yellow colour. In fact, the mutual influence of the Buddhist

- 1. See the ms. exhibited at the Picture Gallery, Baroda State Museum, Baroda.
- Cf. Astānīgasahita mā esa Padmapuràna (3rd Ed. by Pearýmohan Dasgupta), P.
   and Vandéham sàstanàgàmurukucayugalâm yaginim kámarūpàm-Bhavisya Puràna.
- 3. Indian Bud hist Iconography, p. 56.
- 4. A slight difference in the names of Eight Nagas is, however, to be noticed in the Adbhuta-Padmāvatī-kolpa, IV, 49. cf. Vāgvijakasritattvadyā ntanamah syustanantavāsukinau' Taksaka-Karkotaka-Kamala-Mahākamala-Sankha-Kulijayāstadadhaḥ.
- 5. Tithitatva, (Ed. by Mathuranath Sarma), O. 135.
- 6. Compare the present writer's article on the date of the Bhairava-Padmävati-kalpa in the Indian Culture, Vol. XI, No. 4. The date according to the calculations made therein based on synchronisms with other works of Mallisena, who was a Digambara Jain writer, falls sometime in the second quarter of the 11th cent. A. D.

Goddess Padmāvati 225

Kurukulla and Jaina Padmavati is very prominent as the Bhiarva-Paadmavatlpa itself mentions Kurukulla in X. 41.1

We may, however, discuss here as to whether these Nagas are really nothing other than water-symbols as has been supposed by Coomaraswamy. No doubt the names of some of these so called Nagas, go to strengthen the above view, yet it is very significant that Padma as the Goddess of Wealth and Prosperity, being identical with the deity known as Sri, most naturally had the adhara or constituent elements in the accepted eight kinds of treasures of nidhis in the shape of Padma, Mahāpadma, Makara, Kacchapa, Mukunda, Nila, Nanda and Sankha. It also stands to reason to suppose that the nidhis came to be identified with serbents because of the fact that the principal kinds of snakes had each a special variety of jewel on its hood, and that the snakes being residents of the nether regions were aptly considered the carriers of them from out of waters, the ocean or ratnakara as it is significantly known.2 The transformation, thus, of the wealth-goddess Laxmi into Padma, the servent goddess, entailed a necessary change of the eight kinds of treasures into the eight kinds of Nagas or serpents, and we know Goddess Laxmi was born out of the ocean, the abode of both the nidhis or treasures and the serpents.

As a serpent Goddess Padmavati is perhaps the most popular figure in the Jaina pantheon. From a study of the general description and the list of the boons conferred by her, one can easily recognise in her the most homely of Jaina goddesses. Even at a stage of development of her personality into an independent deity from the status of the Sāsanadevi of Pārsvanātha, we are constantly reminded of the fact of her origin, although a study of the numerous stotras in her honour and the elaborate system of ritual that had grown up round her worship as also the varied objects prayed for and apparently she was capable of bestowing on the devotee, leaves but little doubt about the important position as an independent and influential goddess, she had risen to occupy in the Jaina pantheon.

In order to make a study of the iconography of Padmavati or any other god or goddess it is imperative to make an investigation about her affiliation to any of the Highest Divinities of the mythology concerned. It is interesting, however, that in the case of Padmāvati, she has been most systematically affiliated to one or other of the Higher Divinities either in Brahmanism, Buddhism or in Jainism. Not only

<sup>1.</sup> Bhairava-Padmavati-Kalpa, X. 41.

<sup>2</sup> Cf. Padmini nāma yā vidyā Laksmistasyādhidevatā Tadādhārasca nidhayastān me nigadatah sīņu Tatra Padma-Mahapadmau tathi Makara Kacchapau Mukunda-Nilau Nandasca Sankhascaivāstamo nidhīh—Sabdakalpadruma quoting from Bharata; cf. also.

J. N. Banerji: The Development of Hindu Iconography, p. 116, fn. 1.

that there is ideological similarity among all these Higher Divinities to whom the serpent goddess is affiliated in all the three principal religious systems of India. We have already discussed to some extent the connection of Janguli and Suklä Kurukuila with Aksobhya and Amitabha whose emanations they are taken to be and are often represented in art as bearing their effigies on the aureole behind or on the crest. (Reference may also be made in this connection to an inscription of the 2nd cent. B. C. which mentions an apsaras Padmayati as being an attendance on the Buddha after his enlightenment. was found on one of the Barhut gateways in Central India. The name Padmävati, further, as that of the capital cities of Naga kings who flourished in the 3rd cent. A. D., is also significant. It is mentioned in the Vishnu Purana and the entire scene of the play Malatimadhava by Bhavabhnti is laid in that city. 1) The connection of the eight Nagas as attendants on Amitabha, the Dhyani Buddha for Suikta Kurukulla is also to be compared with the conception according to which Padmavati is attended on by the same Eight Nagas, both according to the Brahmanic and the ain mythology.2 In the Padmapurana, cited above, whose date according to data given in the text itself falls sometime in the latter half of the 15th cent. A. D.3 says that Padmāvati was the daughter of Hara.4 The dhyāna of Manasā or Padmā as given in the Bhavisya Purana calls her Mahesa (ot Devim Padmam Mahesam sasadharavadanam etc.) in the Padmavatistotram of the Jains too. Padmavati is called a 'Maha-Bhairvi' which speaks of her connection with the Saiva mythology, Bhairava being a name for Siva. The iconographic details, according to the epics, of Hara wherein He is connected with a serpent coil are too wellknown to need mention here. This conception of Padmavati as the daughter of Hara has a close similarity in the conception, in Jaina mythology, of Padmavati as the Yaksini of Paravanatha who has a seven-hooded serpent as a canopy. In Buddhist ideology, too, as we have already noticed. Amoghasiddhi as the sire of Tärā, who has been compared with Pad mavati, has seven hooded serpent as his caropy. The number seven of the hoods of the serpent forming the canopy is indeed very significant. Although more easily connected

The date however is disputed. Another ms. of the same text has: 'Rtusasivedasasi which gives a date 1416 Sak. (1494 A.D.) as opposed to 1406 Sak. (1484 A.D.) given in the verse quoted above.

<sup>1.</sup> The site of Padmävati, by M. B. Garde, A. S. I., Ann. Rep. 1915-16, pp. 104-5.

<sup>2.</sup> See, ante; also, Padmapurana, p. 2 and Bhavisya Purana, also Bhairava-Padmavati-kalpa, X. 14.

<sup>3.</sup> Cf. Rtu-sünya-veda-sasi-parimita sak Sulatan Hosen saha nepatitilak.

<sup>-</sup>Pdmapurāņa. p. 4.

<sup>4.</sup> Ct. Harsite psthivite namila Hara-suta Asanacapiya vase Devi Harer duhita.
--Ibid, p. 2

Goddess Padmavati 227

with the Saiva-myths, Pāršvanethā in order to be given the prominence he deserves in Jain faith, has been endowed with this seven-hooded canopy, for, in the Hindu tradition the exalted form of Visau has the seven-headed heavenly Nāga unlike the earthly Cobra of Šiva. This shows, if anything, that while the Jain assimilates the Saiva character in regard to the general myths about serpentdeities and their worship, yet it can not do away with the conception of the celestial seven-headed Sesa when any consideration for an exalted form of a deity and its imagery was taken up.1

It is interesting, however, to note that according to a Digambara tradition the icon of Padmävati is to have on her crest the effigy of the Lord of the serpents. The Svetāmbara text Bhairova-Podmāvatikalpa of Mallisena thus gives a description of the goddess:

Pannagadhipasekharam vipularunambujavistaram Kurutoragavahanamarunaprabham kamalananam Tryambakam varadankusayatapasadivyaphalankitam Cintayet kamalavatim japatam satam phaladayinim II- 12

Although, we know, it is usual in Buddhist iconography, to represent the figure of the Sire, on the head, crown or the aureole at their back, of their emanations, in Jain iconography it is the figure of the Lord of the serpents. Dharanendra, who has been conceived of as the consort of Padmavati,<sup>2</sup> and not Pārśvnāth that is to be represented on the sekhara of the image of Padmāvati Sasanadevatam as emanations of the respective Tirthankaras seem to be a later development in Jain mythology. These were originally rhe principal converts, male and female, who as realous defenders of the faith were to be associated with each Tirthankara with

1. For a detailed discussion about the origin and development of the serpent-cult the reader is referred to serpent-worship. vide. C.S. Wake; The origin of Serpent worship, ch. III, pp. 81 ff. Here the author has also given a summary of the arguments by R. Brown, who contends that the serpent-worship has a closer connection with solar mythology. Vide. R. Brown: The Great Dionysiak Myth, 1878, ii. 66

For a discussion of the number of hoods in the canopy, see infra.

- 2. Cf. Pdināvatī pātu phaņīndra-patnī, 28.
  - -- Padmavati-stotram, loc. cit.

The 'Pannagdhipa' referred to in the above verse may as well and more consistently refer to Pārśvanātha who is primarily the duty of serpents (Pannaga). This is also in consonance with the numerous representations of the serpent-goddess Padmvati shown with the effigy of Pārśvantha on the crest or on the aureole On the other hand no image or painting of Padmāvati is found with Dharanendra shown on the crest or the aureole.

228 A. K. Bhattacharya

whom some mythological stories or legends are related to connect them. The Pravacanasaroddhara telling of the character of a Yaksa only lays down that they are none but sincere adherents to the faith. The Pratisthakalpa says that a sasanadevata is one that upholds the knowledge preached by Jina. The Acaradinakara of Vardhamana Suri characterises Yaksas as those that maintained and guarded the Sri Sangha of the Jains. We may draw attention to the Ganadhara-cult in Jainism. With somewhat similar, if not the same, zeal Ganadharas, the main converts to the faith and the principal disciples, are offered worship and much in the same way as the Sasandevas represented in art. Thus Gautama, the Ganadhra of Mahavira is offered worship in connection with the worship of Parsvanatha and Padmavati.

A Yaksa, however, came to be regarded as an emanation of the particular Tirthankara to whom one was attached as his Sasanadeva. By about the 11th cent. A. D. this was firmly established as we find in the Nirvanakalika of Padalipta Suri mention of the Yaksas as emanations of the Tirthankaras.4 It is, however, to be borne in mind that the name Yaksa as originally used in connection with the sasaadevatas of the Tirthankaras, came gradually to signify a higher status than its more commonplace use does. We may refer here to the kaya-theory of the Buddhists who adopting the principle of the Tri-kaya suppose that each Buddha has a three-fold kaya or body i. e., aspect. In virtue of these 'aspects' or natures there are three distinct manifestations or existences of each Buddha on earth, in Nirvana and in the heavens respectively. These aspects are 'Nirmana-kaya' or the body of Tranformation' which is according to some scholars a magical' body or an illusion,5 Dharma-kaya or state or body of essential purity, and Sambhoga-kaya or body of supreme Happiness. These three states of existence are characterised by practical Bodhi, essential Bodhi and reflected Bodhi, respectively. And this  $k_{\overline{a}}ya$ theory is responsible for regarding the Mänushi-Buddha as an emanation from the Dhyāni-Buddha. For the Dhyāni-Buddha as an embodiment of absolute purity

Cf. Yā Pātuśāsanam Jainam sadyaḥ pratyūhanāsim bhūyā tšāsañdevatā-quoted in Jaina Iconography, p. 92.

<sup>2</sup> Cf. Ye kevale suragane milite Jināgre Šrīsamgharaksanavicaksanatām vidadhyuh. Yaksāsta eva paramarddhivivrddhibhāja āyāntu santahīdayā Jina-pūjanetra—Ācāradinakara, p. 173.

<sup>3.</sup> Cf. Om Hrīm aim śrī Śrī-Gautamaganarājāya svāhā.

--Bhairava-Padmāvati-kalpa, App. VIII. p. 56.

<sup>4.</sup> Nirvāņakalikā (Ed. by M. B. Zaveri), P. 34.

<sup>5.</sup> M. Dela Vallee Paussin: The Three Bodies of a Buddha (J. R. A. S. G. B. I. October, 1906).

Goddess Padmavati 229

immortal abstraction. The necessity for this manifestation lay in the fact of the Manushi Buddha as the mortal ascetic preaching the Law on earth and helping its preservation in that way.1 Although there is great difference in the fundamentals of the two theories of emanation as obtained in Buddhism, but forth above and as in Jainism, as implied in the concept of the Sasanadevas, the function of the preaching, or more properly of the preservation, of the Law is generally attributed to the forms emanating, in both, And although this common attribute was there, the difference, nevertheless, was very much conspicuous, as also was it inevitable because of the fact that in the Buddhist the divine mystic clement was predominent while in the Jaina it is the human. Consequently what we easily find an easy transformation in the case of Buddhas, in the Jaina it is merely a case of divinity put on earthly persons, and making him just adorable as a Servant of the Faith. Moreover, a Yaksa or a Yaksini as was the name obtainable with regard to the sasanadevatas, was quite different from the Yaksa of usual significance and application. In fact, a Yaksa or a Yaksini originally attached as such to a Tirthankara came to be attended on by other Yaksas and Yaksinis. where in the latter application the term seems to have retained its usual sense of a demi-god.2 Thus we find in the growth of Jain mythology Padmavati was in the first stage a Sasanadevata attached to the 23rd Tirthankara, Parsvanatha,3 but afterwards raised to the status of an independent deity who received worship as a serpent goddess curing snake-bites as also as a deity to be invoked for such purposes as marana, uccatana, vasikaana etc.

The iconographic details of Padmāvati are wide and varied. The Padmāvatī-stotram of an anonymous writer conceives her as the Ādimātā or the Primordial Power, the Âdi-sakti. She is also identified with almost all the important goddesses in Jain mythology. In other words, Padmāvati has been conceived of as the Primordial Power, the source and fountain-head of all the different powers or Presiding deities represented as so many goddesses in the hierarchy of the Jain pantheon.

<sup>1.</sup> For a fuller discussion on the theory of Trikava and its implications vide A. Getty: The Gods of Northern Buddhism, pp. 10-12.

<sup>2.</sup> Padmāvati, herself originally a Yaksinī of Pārsvanātha is said to have been attended on by Yaksas and Siddhas, See, V. 3. p. 31. App., Bhairava-Padmāvati-kalpa; here, however, Yaksa seems to have a common-place significance of a demi-god,

<sup>3.</sup> Thus in the invocatory verse (ahvana-sloka) in the Padmavatistotram, we find the goddess still regarded as the presiding deity over the sermon preached by the Lord although she has attached a far greater importance as an independent deity in some work.

Ct. Padmāvatī javati sāsanapun valaksmīh.

# THE TEMPLE OF MAHAVIRA AT AHAR

Ahar (Āhaḍ), Āghāṭa of the Medieaval times, was the capital of the Guhilas of Mewar (Mevāḍa i. e. Medapāṭa) since the middle of tenth century when Allaṭa is said to have transferred his seat from Nagada (Nagahṛda)¹. Ahar acted as the hub of architectural activities in Mewar for a full quarter of a century. It seems to have lost its importance soon after A. D. 980 around which date Guhi'a Saktikumāra suffered reverses at the hands of Paramāra Munja of Dhātā.

The three decades in question must have been very brilliant for Ahar as attested by the ruins and fragments of some of the splendid temples of the Medapata school of Mahā-Gurajara style of Western Indian temple architecture. The Viṣṇu Temple (the so called Meerā's Temple) has been dwelt upon by R. C. Agrawal (Arts Asiatique, Tome X1 1965, F2): the remaining Brahmanical and four Jaina temples are being studied by Prakash Bapna of Government Museum, Udaipur. I have, for the purpose of this felecitation volume dedicated to Muni Jinavijaya, selected for discussion the Temple of Mahāvira (now going by the name of Kesariyāji) as a tribute on my part to the services rendered to the fields of Indology and Indian Archaeology by the great Muni.

The Temple under reference is one of the two northerly oriented Jaina emples situated to the south of Visau Temple across the causeway leading to the main bazar of the town.

The Temple stands on a high Jagati (terrace) now thoroughly renovated except at the main, southern entrance. The two Devakulikās (chapels) flanking the storied Valīnaka (portal), though old, do not belong to the complex of the Jaina temple. They were transferred, possibly in late 15th century (during the time of Mahārānā Rājamalla) from their original location near the Brahmanical kunda and re-erected here. The doorframe of the portal is of the same later period, being a substitution for the original one; the engaged pillars flanking the doorframe are, however, as old as, and formed the integral part of the original temple located up inside.

The Temple comprises the Mülaprāsāda (Shrine proper, Güdhamandapa (closed Hall), Mukhamandapa (vestibule), the Rangamandapa (Dancing Hall) and two Bhadra-prāsādas artached to the either transept of the Rangamandapa.

<sup>1.</sup> This tradition, however, needs confirmation.

M. A. Dhaky 231

The Mulaprasada is tri-anga on plan and thus possesses bhadra (central offset), karna (principal corner) and attratha (juxta-buttress) as the proliferations (Fig. 1).

In its elevational part, it consists of Kāmada class of pitha possessing a bhitta (plainth), jadyakumbha (inverted cyma recta), karnikā (knife edged moulding) and grīsā pattika (band of kīrttimukhās).

The kumba (pitcher) of the vedibandha of the mandovara (wall proper) shows the figure of cakresvari (south), Vairotyā (west) and (?) Sarasvatī (North). On each of the remaining kumbha faces is carved a bold ardharatna (half diamond) on the janghā (frieze) of the mandovara are carved fine figures of apsarases (heavenly damsels), vyālas and Dikpālas (Fig. 2 and 3)2. Some of the Dikpāla figures, particularly yama and Nirti are masterpieces of Mahā-Gurjara style known in Western India. The fine lotus-bearing apsaras on the south bhadra (Fig. 2) has been labelled as Padmāvati. The deep niches on the bhadra which once sheltered Jina images, are vacant; two are even pierced through.

Above the udgama pediment of the jangha comes a wide sîrsapatika (top-most band) harbouring figures of seated and standing Jinas and vidyadevis in the recesses (Fig 2 and 3). Above this band, at each bhadra comes vidyadhara-mala (band bearing daemons) while corresponding part at karna as well as pratiratha shows a plain, square complex bharani (capital). Above this comes the crowning, double course of kantha-and varandika (eve-cornice). In the jangha-of the kapili (which connects the Güdhamandapa is found, besides vyàlas, the figure of Dikpala Varuna on the West and Isana on the corresponding position on the east-face.

The Güdhamandapa has, on the kumbha faces the figures of Vidyādevis and yaksis such Ambikā, Saraswatī etc. on the west and çakreśvari. Prajūaptī an unidentified goddess on the east. The bhadra niches of the janghā show Saraswati on the west (Fig. 4) and Cakreśvari on the east, (Fig. 5); on the front kara ja, flanked by apsarases and vyaha is the figure of Jivantasvāmi Mahāvīra on the west (Fig. 6) and standing kāyotsarga Jina on the east (Fig. 7.)

The figures on the Güdhamandapa carry a look of lateness when compared with those on the Mülaprāsāda. The top-mouldings of the Güdhamandapa are likewise in confusion. It seems that the latter structure was renovated in 1050, the

Note: The photographs are reproduced here by the courtesy of the American Academy of Benares which own the copy-right.

<sup>2.</sup> The Dikpāla Indra and Agni were replaced during recent renovations when the carving on the Mülaprāsāda was subjected to ungainly abrasion.

232 M. A. Dhak y

date of the image of Cakresvari. The presence of Jivantasvāmi indicates that the temple was dedicated to Jina Mahāvira.

The pillars of the Mukhamandapa are simple. The pilasters inside the Gudhamandapa, the doorframe, as well as the image call for no special remarks. The large magnificent parikara (frame) with two bold lions flanking the edge-wise dharmacakr is certainly old.

The sikhara over the Mulaprasada is new. The Gudhamandapa has likewise lost its original superstructure. The Rangamandapa and the two Bhadraprasadas are of later age, possibly of late fifteenth century.

The Temple has an entourage of Devakulikas around the Rangamandapa. Except one illustrated in Fig. 8, none are contemporary with the Mulaprasada. Its decorative details closely agree with those on the Mulaprasada. Dikpalas, apsaras and Vyals feature here also. A seated Jina figure graces the bhadra niche.

As for the date of the Mülapräsäda and the last-noted Devakulikä late tenth century seems a most plausible guess. The Dikpälas with two-arms, the vyālas in salilāntras (recessioned corners), the ture sirṣapattikā, the square, complex, bharņi and the absence of kutacchādya (ribbed aning) a top the mndovara are features characteristical of that age. The presence of karņikà in the pitha, ardharatna on the kumbha-faces, and the general suavity of the figure sculptures indicate that the dawn of eleventh century is not far, and the temple is younger only by a few years than the Visnu Temple. Belonging thus with the group of temples of the transition age, few and far between in existance as far as known, it holds a significant position in the history of temple architecture in Western India.

# स्वयंभू कृत : 'रिट्ठरोमि चरिउ' मांथी पच्चीश देश्य शब्दो

जेम जेम वधु प्रमाणमाँ ग्रने वधु जूनुँ प्राकृत अपम्रंश साहित्य सुलभ थतुँ जाय छे तेम तेम प्राकृत-अपभ्रंशना शब्दो ग्रने प्रयोगो पर वधु प्रकाश पडतो जाय छे। हिमचन्द्राचार्ये नींधेली देश्य साम-ग्रीनी स्पष्टता थती जाय छे,} तेम पूर्व प्रकाशित ग्रंथोमाना विरल के संदिग्ध प्रयोगो समभाता जाये छे।

ग्रहीं उपलब्धमां प्राचीनतम कही शकाय तेवा श्रपभ्रंश महाकवि स्वयंभूदेवना ग्रद्याविध ग्रप्रकाशित 'रिट्ठगोमिचरिउ' के 'हरिवंशपुरागां' ग्रे बृहत् काव्यना शक्यातना दस बार ग्रंधिमांथी थोडाक प्रयोगो विशे नोंध ग्रापुं छुं। ग्रामाटे भांडारकर प्राच्य विद्या मंदिरनी हस्त प्रत संग्रहनी ग्रेक हस्त प्रतनो उपयोग करचो छे। प्रतनो उपयोग करवा देवा माटे हुं ते संस्थानो ऋगी छुं।

# १. ग्रवकख 'चिता'

जन्म्या पछी शिशु कुष्णाने 'पूतना बगेरे दुष्ट सञ्चोने सीधा करवा केटला दिवस राह जोबी पडभे ?' स्रेवी चिंतामां ऊंघ नथी स्रावती । स्रे रीतनी कल्पना करतां कवि कहे छे :

> कण्हहो नी सामग्गि-ग्रवकल ग्रे निद्गा ग्रेइ रसंगण-कंख से (५-१-१)

'रिएसंग्राम भंखता कृष्णिने युद्धनी सामग्री न होवानी चिंतामां निद्रा नथी श्रावती ।' स्वयंभूना 'पडमचरिंड' मां पर्ण श्रा शब्दनी श्रेक प्रयोग छे । सीताने श्राश्वासन श्रापतां विभीष्ण समभावपूर्वक तेनी श्रोलख पूछे छेते प्रसंगनी श्रेक पंक्ति श्रा प्रमाणे छे :

> कासु धीय कहि को तुम्हहं पइ भ्रवस वहंतु विहीसणु जंपइ (४२-१-२)

'कहे तुं कोनी पुत्री छे ? तारो पित कोगा छे ?' सिंचत जाने लो विभीषण पूछयुं । टिप्पगमां 'स्रवस वहंतु' नो ग्रर्थ 'चिन्तावान्' करे लो छे । 'श्रकचक्ष' उपरथी देश्य 'ग्रवयकस्', 'ग्रवकस्' ( = जोव्ं देख भाल करवी) ग्रेना उपरथी ग्रा शब्द थयानी संभावना छे । सरखावी 'भालवुं' ग्रने 'संभालवुं'।

# २. कूडागार 'खडकलो'

प्राकृत कोशोमां 'कूडागार' नो 'शिखरना म्राकार नु घर' के 'शिखर उपरनु घर' श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा श्रेवा हो । पण रिट्ठ० मां 'उपर शिखर के टोच नीकली होय ते रीते करे लो खडकलो भ्रेवा ग्रंथमां ते मले छे:

#### बहु इंध्या कुडागार किय, संचारिम महिहर गाईँ थिय (७-१२-१)

'इंधरा खडकीने अनेक ढग करवा मां आव्या—जारों के जंगम पर्वती आवीने ऊभा।'

# ३. खेमाखेमि 'साम सामे क्षेम कुशलनी पूछ परछ' थोबंतरि जादव नींह जि श्राम श्रवहण्णक खेमाखेमि जाम (१६-१२-५)

'दुंक समयमां यादवो त्यांज ब्रावी पहोंच्या । ब्ररस परस क्षेमकुशल पुछ्रवां' । सं, 'क्षेम', ब्रा, 'क्षेम', उपरथी

'हत्था हत्थि' वगेरेनी जेम द्विदुकी प्रयोग 'लेमावेमि' 'कुसलाकुसलि' परा वपरायी छे ।

# ४. 'खोल्लडडं' 'कूवो'

भरवाडनी भूंपडो के कूबा जेवा ग्रर्थमां ग्रा नवो गब्द छे । दे. ना. (२,७४) मां 'बुखस्ल' गब्द 'कुटी' ना ग्रर्थमां तथा प्राकृतकोशमाः 'खोल्लि' गब्द 'कोटर' ना ग्रर्थमां छे । गुजराती 'खोल्ड्ड' 'खोरड्ड' ग्रने 'खोली' ग्रानी साथे संकलायेला जणाय छे । ग्रर्थ बदलायो छे, 'खोरड्ड' हवे 'घर' उपरान्त 'छापरा' नो ग्रर्थ पण घरावे छे । नीचेनी उकटणमां मथुरा नगरीना घरोती साथे गोकुलनाः 'खोल्लड' नो विरोध छे । प्रसंग कृष्णनी उपस्थित ने कारणे गोकुलनी धन्यता ग्रने शोभानो ग्रने मथुरानी निस्तेजपणानो छे :

# खोल्लडइं वि गोट्ठे मर्गोहरइं मह रहे रोवंति गांई घरंड (४-१३-६)

'नेसमां कूबा पण मनोहर लागता हता, ज्यारे मथुरामां घरो पण जागो के रोता हतां'।

टर्नरना भारतीय प्रार्थना तुलनात्मक कोशमां 'खोल्ल' 'खोल' ग्रने 'खोर' मांथी ग्रावेला भारतीय शब्दोमां 'ऊंडो खाडो : 'पोलाग्।', 'बखोल', 'कोतर', 'गुफा' ग्रेवो ग्रर्थ मुख्य छे । (जुम्रो संख्यांक ३६४३, ३६४६)

## चंडिल्ल 'वालंद'

दे. ना. ३, २ मां 'चंडिल' संस्कृत ग्राने 'चंदिल' देश्य गष्या छे । ग्रहीं मुंडन माथे श्रावेला नावीने प्रद्युम्न धमकावी, मुंडीने काढी मूके छे । ते प्रसंग छे :—

# 'सो चंडित्लु कुमार तिज्जिक, मुंडिय डेग्ग सिरेग्ग विसल्जिक (१२–१२–२)

'कुमार ते वालंद ने धमकाच्यो अने मायुं मृंडाने काढी मूक्यों'।

# ६. छ्घ हीर 'चन्द्र'

दे. ना. २, ३६ मां 'बालक' ग्रने 'चंद्र' ना ग्रर्थ मां 'छुधहीर' नोंधायो छे। ग्रने पुष्पदंत मां तथा 'पउम चरिउ' मां पए। ते मले छे। नानो' 'हीरो' 'हीरलो' ग्रेंबा यौगिक ग्रंथं उपर थी ग्रालाक्षिणिक ग्रंथं स्ट बन्बो छे।

(जुनो स्टंडिज इन हेमचन्द्र गु. देशीनाममाला; १९६६ संख्यांक २००)

कांतित्लु रिगम्रिच्छम्रे छुधहीरि (७-६-१)

'(स्वप्न मां) चन्द्र जोयो तेथी (जन्मनारो पुत्र) कांतिमान थशे'।

छरा छुधहीर छवि छाय मुहिय (१३-७-३)

'पूनम ना चंद्रनी कांति जेवा कांति धरायता मुख वाली'।

#### ७. भल भलाव 'छलकाववु' 'उभराववु'

प्राकृत कोश 'भलहिलय' शब्द 'सायर' साथे वपरायानुं नोंच छे। अर्थ 'क्षुब्धता' करतां उभराइ ऊठवानो जारगाय छे। पाछलना संस्कृत मां 'भल जगुला' आंख मां आपतां भल भिलयां ना अर्थ मांछे तेमां परा आंखों उभराया नो भाव छे। नीचे नी पंक्ति मां कृष्णे फूंकेला शंखनो घोर शब्द वर्गावतां तेथी सागर परा छलकाइ ऊठ्या अवं कहाूँ छे:—

# भल गुलाविय सयल विसायर (६-१०-७) 'बधा सागरो ने परा अभराबी दीधा'

#### लघुतावाचक 'ड' प्रत्यय

स्वयंभू मां 'ड' प्रत्यय श्रनिवार्यपरो तुच्छ तानोज भाव दर्शाववा वपरायो छे । 'पउमचरिउ' मां श्रेक वे उदाहररा छे । रिट्ठ० मांथी नीचेनां जुस्रो :

# विज्जाहरि तुहुं एाव बहुडिय हे किह एामिय सर्वात्त हे लहुडिय है। (१०-६-३)

'तुं विद्याधरी होवा छतां ताराथी नानकडी ग्रने नव वधू श्रेवी तारी सपत्नीने केम नमन करयूं?

(सत्यभामा ने उद्देशीने रूकिमग्गीना संबंध मां आ कृष्णनी उक्ति छे)

म्रे पछीनी पंक्ति मां 'तरणुतणुयडिय' - 'कृश भने शुकुमार शरीर वाली म्रेवो प्रयोग छ ।

उपर ५. ४. नीचे ब्रापेला उद्धरगमां 'मुंडियडेगा' ग्रे प्रयोगभी पर्ण 'ड' प्रत्यय तुच्छकार वाचक वाचक छे । ग्रेने तेज प्रमासो ते 'खोल्लड' मां पर्ण छे ।

#### डिक्करूय 'छोकरू'

'दीकरो' ना मूल साथे संकलायेगा ग्रा शब्द मां प्राशस्त्य वाचक 'रूय' प्रत्यय उपर थी थयेले 'रूय' प्राकृत प्राप्त नामो मां (वच्छरुप, पहुरूप) तथां गुजराती 'भांडरू', 'छोरू', 'वाछरूं 'ग्रेरू', दगेरे मां मले छे । मराठी 'लेकरूं' ग्रही नोंधेला शब्दनी घणो नजीक छे ।

## कंदिउ सेट्टिहि विहडफ्डेहि डिक्कररूयइं खद्धइं मक्कडेहि (१३-१०-६)

'श्रोध्वीत्रो ग्राक'द करता हांफलाफंफला बोलता ग्राव्या के ग्रमारा छोकरां ने माकडाग्रोत्रे फाडी खाधा'

(संदर्भ शांवे कुंडिनपुर मां पोतानी माया थी सर्जैली परेशानी नो छे)

# १०. थुड़ किय 'रोष थी मों चडी जवुं'

दे. ना. ५, २१ मां थोडाक रोष थी मुख संकोचाइ जवुं। श्रेवा श्रर्थमां नोंघायो छे। नीचेनी पंक्ति मां थयेली तेनो प्रयोग या बर्थनुं तेमज जोडसीनुं समर्थन करे छे:

महुराहिउ तर्हि काले थुडुंकिउ (४-११-४) 'ते वेला मथुरापति कंसतुं मों चडी गयुं'

११. दुवाति 'तोफान, ग्रटकचाला, ग्राडाई, ग्रलवीतराइ'।

ब्राग्नेहि दुवालिहि मत्तु तुहूं टिट बंदग्गरू जिह मत्तगउ (१-११-४४)

'स्रात्रां स्रटकचालांने कारएो तुं मातेला हाथीनी जेम इट बंधन पाम्यो छे' ।

तिहि मि दुवालि स्रे विस्तु न पवत्तइ (५-११-६)

'त्यां (दूर वनमां) पर्ग (कृष्रा) ब्रटकचालां करचां विना रहेता नथी' !

पट्टिशा ग्रेम करंतु दुवालिउ (११-४-७)

'स्रे प्रमाखे नगर मां तोफानो करती' (प्रद्युम्नकुमार

पुष्पदंतना महापुराण मां पण श्रा अर्थ मां शब्द वपरायों छे जुझो (६५-१०-६, ६५-२४-१४, ६५-१३-३, ६६-४-७; छेल्ला स्थान उपरना टिष्पण मां तेनों 'ग्रालीगारपणुं' ग्रेवो जूनी गुजराती मां अर्थ ग्रापेलों छे। 'ग्रालगारीपणां' नो ग्रा मूल ग्रर्थ छे। 'ग्रालि' करवी ग्रेटले 'मस्ती तोफान' करवा, 'दु + ग्रालि' = 'दुवालि'। भरतेश्वर बाहुबिल रासमां 'ग्रालि करइ ग्रपार तुं ग्रेम ग्रावे छे। पृथ्वीचंद्र चरित मां हाथीनी मस्ती माटे ते वपरायों छे। महापुराण' मां ६५-२४-१४ उपर ना टिष्पण मां तेनों ग्रर्थ 'गुलाई' ग्राप्यों छे ते 'गोलापणुं' 'लुच्याई' ग्रेटले के 'ग्रलवीतराइ' होवानुं समभाय छे।

#### १२. पइद्ध 'श्रत्यंत श्रासक्त'

#### बुच्यइ वम्महेरा कुलजाइ विसुद्धी रारवइ तुम्ह सुय चंडाल पहद्धी (१३-७-धता)

'मन्मथे (== प्रद्युम्ने कह्युँ ''हे राजा, विशुद्ध कुल भ्रने जाति वाली तारी पुत्री चंडाल ने हली गई छे'') ।

सं॰ 'प्रगृद्ध' उपरथी ने थयो छे । गुजराती 'पेघवु' ना मूलमां ग्राज शब्द छे ग्रर्थ बदलायो छे । १३. पलक्क 'लंपट'

#### कावि गोवि रस संग पलक्की (५-१० ७)

'कोइक गोपी रस लपट बनी गई'। 'प्राकृतकोशे' 'कुमारपाल प्रतिबोध' मांथी 'विसयपलवकग्रो' नोंध्युं छे, श्रने घाहिल कृत पउमसिरिचरिउ' मां भष्ट चरित्र नारी ने 'पलिकया' कही छे ।

#### १४. पाएा 'बल'

घगुं सरूं 'विज्जा पार्ण' = विद्याबल' श्रेवा रूपे वपरायो छे:

#### जे वम्महु मारहु भिग्निविगय ते विज्जापागुइ सयल हय (११-११-७)

'मन्मथ (प्रद्युम्न) ने ग्रेम मारीशुं, ग्रेम कही ने गया ते वयाने तेले विद्यावले मारी नाल्या'। ग्रेव भरोवि कुमारू संचित्तिउ विज्जवार्णे दीसइ सहयत्रे जंतु सं रावसु पृष्किविमासें (१८-१-धना)

'एम कहीने कुमार विद्यावले ऊपड्यो, आकाश भागें जतो ते पुष्पविमान मां रावरण जतो होय तेवो लागतो हतो ।

'पउमचरिउ' १६-७-११४ अने ३६-१७-३ मां पण आज अर्थ मां 'विज्ञापास्प्रे' 'विज्ञा पासे हिं' मते छे ।

जूनी गुजराती मां 'प्रासा' जब्द 'बल' 'शक्ति' 'सामर्थ्य' ना अर्थ मां जासीतो छे । अर्थाचीन गुजराती प्रयोग 'परासो' = 'बलपूर्वक' 'सनिच्छाग्रे' तोमांथी ज आवेलो छे ।

# १५. भगवइ 'दुर्गा'

ग्रवहरिउ केस हरि भगवइ है ७-२-४) 'कोसं भगवती ना (दुर्गा) ना सिंह नुंहरस करयुं?'

कोशमां 'भगवइ' नो ऋ। ऋर्य नथी नोंघायो ।

# १६. भद्दिश्रो 'विष्णु'

#### पूजरा पण्हवंति भोसावइ

भहिउ भीव भिउडि दरिसाबइ (५-५-५)

'धवरावती पूतना विवस्त्रवा लासी सामे विष्णु ( = कृष्ण्) भयंकर श्रकुटि देखाडवा लाग्या'। दे ना. ६,१०० मां तथा सिद्धहेम ६–२–१७४ 'भट्टिग्री' ग्रेवी शब्द विष्णुना ग्रर्थमां ग्रामायेत्रो छे । पण् शुद्ध रूप 'भट्टिग्री' होवानुं जलाय छे । ग्राने दे ना. मां 'भट्टिग्री' पाठांतर मां नीवायुं

छे। पाइष्रसद्दमहण्णत्रो' माँ ग्रापेलुं 'भठ्ठिय' मुद्रण दोय छे । १७. **मू**यस् **'मंगु**ंकरखुं'

#### वम्महेरम् मूयसेवि मुक्की (११-६-७)

'द्यॉबतनी रासी जतत्रिमाला ने प्रद्युम्ते (विद्यात्रले) मूंगी करीने छोडी दीघी'।

सरवादो 'सूत्रज' 'सूत्रस्य' (दे. ना. ६-१३७) - सूक्षपो प्राकृतकोशमा सेनुबंध सायी टांकेलुं 'मूत्रस्लइग्र', 'मूत्रस्लिय' - सूत्रुं वनेलुं।

# १८. मोद्भियार 'नवजुवान'

मोट्टियार एां घडियड वज्जे (१४-१३–५)

'जारों के वर्छो धडेलो नवजुवान होय तेवो'

स्वयंभू कृत : 'रिट्ठऐमि चरिउ' मांथी पत्नीश देश्य शन्दो

-२३८ ]

(बाल भीमनुं शरीर आधाती वच्चे पए अक्षत रह्युं तेने अनुलक्षीने)

पुष्पदंतना महापुरारणमां 'मोट्टियार' शब्द वंपरायों छे। मारवाडी मां तथा उत्तर गुजरात नी बोली मां ते प्रचलित छे।

'मोट्टय' ने ग्रधिकता दर्शक 'यर' प्रत्यय लागत ने 'मोट्टय्यर' उपर थी 'मोट्टयार' (जेम 'पिययर' उपर थी 'पियार') श्रने पछी यकारनी असर नीचे 'मोट्टियार' थयुं छे ।

१६. लेहड 'लुब्ध'

'परसारवर संयर सिर लेहडु (६-६-४)

'युद्धमां शत्रु वीरोना शिर लेवा मां सुब्ध—तत्पर'

(कृष्ण ना रथनुं वर्णन)

दे. ना. ७, २५ मां 'लेहड' नोंधायों छे, 'लिह' चाटवुं साथे संबद्ध जगाय छै।

२०. बंधसार 'बंधन'

म्रालेहि दुवालिहि पत्तु तुहुं विद्व बंघरणस्य निह मत्तगढ (१-११-४, ४)

'आवा उद्धत तोफानोथी तुं मत्त बनेला हाथीना जेम दृढ बंधन पाम्यो छै।

'पउम चरिउ' मां परा ग्रा वपरायो छे:

शिमाञ्ज इंदर्ड्स वंधरागर हस्युवंत हो (५३-३-१०)

'इन्द्रजित बहार नास्च्यो—जारो के हनुमान नुं बंधन'।

'पउमचरिउ' ना भव्द कोशमां त्रें तेनो 'बंधनकर्ता' ग्रेंबो ग्रर्थ करघो छे तेनी ग्राबी शुद्धि थाय छे ।

'को गुरोहि न पाविष्ठ बंधरगारू' श्रेबी पंक्ति पर्गा अपभ्रंश कायमः पांच्यानुं स्मरण छे । अर्थ छे 'गुरोधी कोरा बंधन पामतुं नथी ?' श्रहीं गुरग उपर ख्लेष छे ।

२१. वालाहिय 'धरो, हृद'

जउरा बालाहिय हो प्रगाहही

शांद गावे लहु कमलइं श्रासाहि (५-१३-२; ३)

'यमुनाना स्रगाध धारा मांथी हे नंदगोप सत्वर कमलो लावी स्राप'।

'पउमचरिउ' १४–१०–५ मां नर्मदा नदी ने 'वालाहिप' निद्रा थी सूतेली कही छे। त्यां कदाच श्राज श्रर्थ छे।

२२. विय्याले 'वच्चे', 'वचाल'

तिहि तेहेन्त्रे काले पडिउवयार भावगयउ सेण्साहे विष्याले मिलियउ हरि कुल वेवयउ (७-११-धत्ता)

'ते समये प्रत्युपसर करवानी वृत्तिवाली कृष्ण नी कुलदेवताश्रों सैन्यनी वच्चे श्रावीने मली'।

रस्ता 'वच्चे' 'मध्यमां' श्रेबा म्रर्थ मां ग्रयभ्र शमां 'विच्चि' नोंबायो छै। (सिद्ध हेम, ८-४-४२१) 'म्राल' प्रत्यय लागीने थयेला 'विच्चाल' मांथी गुजराती 'वचाल' म्राव्युं छै।

# २३. सत्तावी संजोयएा 'चन्द्र'

सताबी संजीमण मुहिय हे बासहो ससहो परासह दुहियहे (१-४-४)

ब्यास नी बहेन ग्रने पराशरनी पुत्र चंद्रमुखी (सुभद्रानुं)

दे. ना. द-२२ मां ग्राशब्द नोंबायो छे। 'पउमनरिउ' ४१-४-३ मां पण् ग्रा शब्द वपरायो छे। 'सत्यावींश नक्षत्रो प्रत्ये जोनार' ग्रेवा यौगिक ग्रर्थ मां रूढार्थ बन्यो छै।

# २४. साहुलिय 'शाखा'

एं एवतर ग्रहिराव साहुनिय करपत्नव राह कुमुमावनिय (७-१-८)

'जारों के कर पल्लव ग्रने नख कुसुम थी युक्त ग्रेवी नवीन तहनी ग्रिभनव शाखाग्रो'।

दे. ना. ८-५२ मां 'साहुतो' ना अन्य अर्थोनी साथे 'गाखा' अने 'भुज' अर्थ पए। आपेला छै । सिद्धहेम ८-२-१३४ मां पर्ए शाखाना अर्थ मां ते आपेलो छे ।

# २५. हेबाइयउ 'कोप्यो'

मगहारिख तो हेवाइयड (७-२-१)

'ग्रेटलें ुमगधराज (= जरार्सध) कोप्यों ।

'पउमचरिउ' मां 'हेबाइउ' २०-६-२, ४६-१०-६, ७४-४-१, ६२-११-४ शब्दनों टिष्यए। मां 'गर्वनीत', 'पृद्धि प्रात, श्रेबो स्रथं स्राप्यो छे। संस्कृत 'हेवाक' 'हेवाकिन्' स्रने गुजराती 'हेवायो' नी स्तथे तेनो संबंध होवानुं जरगाय छे। स्रहीं नोंबेलो शब्द 'पउमचरिउ' मां मलता 'बेहाबिइउ' (६६-१, ७-४-६ वगेरे) ने स्रथं दष्ट से मलतो छें। तेनो स्रथं 'कोपातुर' थाय छे, स्रने दे. ना. ७-६५ मा 'बेह किस' शब्द 'रोषाविष्ट' मा सर्थ मां स्नाप्यो छे। स्रहीनुं 'हेवाइय' से प्रत्यय थी 'बेहाइय' उपर थी थमुं होय।

# वितग्डा

कथा (बे पक्षो वश्चेनी चर्चा) ना त्रण प्रकार न्याय सूत्रकारे गणाव्याछे-वाद, जल्प, अने वितण्डा । वादना अधिकारी वीतराग होय छे, तेम्रो सत्यनिर्णयार्थ वादकरे छे, हार-जीतनो सवाल तेमने मन खास महत्वनो नथी। वादमां पक्ष अनेप्रति-पक्ष सामसामा रज् करवा मां आवे छे अने प्रमारा अने तकं तेमां छल, जाति अने निषह स्थान जेवी युक्तिओनो उपयोग थायतो परा समान परो तो नहीं ज (प्रमाण तर्कसाधनोपालम्भेः सिद्धान्तविरुद्धः पञ्चावयवोषपन्नः पक्ष प्रतिपक्षपरिग्रहो वादःन्यायसूत्र १–२–१) जल्पनी पद्धति परा बाद जेवीज छे, तेमां परा प्रमारा अने तर्क द्वारा स्वपक्षन् खंडन करवानो प्रयत्न करवामां भावे छे; परा तेमां विरोधीनो पराभव करवानुं मुख्य प्रयोजन होइ छल, जाति भ्रते निग्रह स्थाननो समान परो उपयोग थाय छ । (यथोक्तोपपन्नछलजातिनिग्रहस्थानसाधनोपालम्भी जल्पः--न्यायसूत्र १-२-२) तेज जल्प प्रतिपक्षनी स्थापना विनानो होय तो वितण्डा बने छे। ज्यारे चर्चा मां उतरेलो ग्रेक-वादी पोताना मतनुं स्थापन करतो ज नथी, मात्र प्रतिवादीना मतनुं खंडन खंडन करचा करे छे त्यारे ते वितण्डा करे छे ग्रेम कहेवाय छे (स प्रतिपक्ष स्थापनाहीनो वितण्डा-न्यायसूत्र १-२-३) । ग्रानः पर भाष्य करतां वात्स्यायन स्पष्टता करे छे के वैताण्डिकने परा पोतानीपक्ष तो होय ज छे, केवल ते तेनूं स्थापन करवा प्रवृत्तथतोनथी ग्रने थेती ज सूत्रकारे वितण्डा प्रतिपक्षहीन छे ग्रेम न कहे तां प्रतिपक्षस्थापनाहीन छे ग्रेम कहा छ । उद्धोतकर श्रने वाचरपति पए। संगत तथा स्पष्टता करे छे के श्रामां वैताण्डिक नो श्रेवो म्राशय होय छे के विरोधीना मत के पक्षनुं खंडन करवाथी पोतानी पक्ष पोतानी मेले सिद्ध थइ जशे; वैताण्डिकनो पोतानो पक्ष होय ज छे पए। तेन्ं प्रतिपक्षना खंडन थी स्वतन्त्रपरो स्थापन करवामां ग्रावत्ं न थी।

उद्द्योतकरे ग्रेक मत नोंध्यो छे जे प्रमाणे वितण्डानुं लक्षण 'दूषण मात्र' हतुं। उद्द्योत करें ग्राको प्रतिषेघ करचो छे कारण के वैताण्डिकने पण जेनुं खंडन करवानुं छे ते पक्ष, ग्रे पक्षनी विपर्य-यात्मकता, प्रतिवादी ग्रने वादी तरीके पोते ग्राटली हकीकतो तो स्वीकारबीज रही ग्रने दूषणमात्र ग्रेटलुं लक्षण होय तो ग्रानी उपपत्ति थती न थी। (जुग्रो न्यायवातिक, पृ. १६३; तात्पर्य टीका, पृ. ३३०)। पण चरक संहिता (पृ. २२५) मां पण वितण्डानुं 'परपक्षे दोषवचनमात्रमेव' ग्रेवुं लक्षण ग्राप्युं छे तेथी ग्रेम कही शकाय के वितण्डा ग्रे दूषण मात्र जे ग्रेवी परंपरा होवी जोइग्रे।

वितण्डाति पद्धतिनो जेमा उपयोग करवामां आश्यो छे तेवा ग्रन्थी नो श्रभ्यास करतां जिए। छे के आ वैताण्डिको केवल दोषदर्शी नथी पए। सूक्ष्म विचारक छे जेमने कोई ज्ञाननुं प्रामाण्य मान्य

**२४१** 

तथी ग्रने तथी तेमने पोतानो कोई मत के बाद न थी । विरोधीनुं खंडन करतां जा दलीलीनो ग्रे डपयोग करे छे तेमांम कदाच कोई जूदा मत के पक्षनो सीधो के ग्राडकतरो स्वीकार थतो होय तो पए ग्रा वैतान्डिकने ग्रीमेंगेत तो न थी ज । कोई ग्रामतनी स्थापना करवा प्रवृत्त थाय तो ग्रेज वैताण्डिक ग्रेनुं खंडन करवा तत्पर वने ग्रने त्यारे ग्रे ग्रेनाथी विरुद्ध मतनो स्वीकार करतो जए।।य । जयराणिभट्टनां तत्वोपप्लवसिंह पर हिष्टिपात करतां ग्रा सहेजे समजाय छे । सत्कार्य बादनुं खंडन करता वैताण्डिकने ग्रसत्कार्यवाद मान्य छे ग्रेम लागे परा ग्रेज वैताण्डिक ग्रसत्कार्य वादनुं परा खंडन करे छे, ग्रनेत्यारे तेने सत्कार्यवाद मान्य होय ग्रेवुं लागे छे । वास्तवमां तेने ग्रेक परा मान्य नथी ग्रने प्रतीत्य समृत्याद के विवर्तवाद के कोई परावाद मान्य न थी । तेने प्रमाणिक परो ग्रेम लागे छे के कोई ज्ञान ने प्रमाण भूत मानी शकाय तेम न थी । तेथी कोई बाद ते शी रीते स्थायी शके के स्वीकारी शके ! प्रमेयनी स्थापना प्रमाण पर ग्राधारित छे ग्रने प्रमाणनुं साचुं लक्ष्मा ग्रापी शकाय तो ज प्रमाणनी स्थापना थई शके परा प्रमाणनुं कोई परा लक्ष्मा दोष रहित (—तर्कशास्त्रने मान्य सिद्धान्तो प्रमाणे परा) जणातुं नथी तेथी प्रमेयनी स्थापना शक्य बनतो न थी । ग्रा संजोग मां परम तत्व ग्रंगे के बीजुं परा कशुं कहेवुं शक्य न थी । बद्दां लौकिक श्रने शास्त्रीय व्यवहार ग्रविचारित रमणीय चाले छे [सल्लक्ष्मानिबंधन मानव्यवस्थानय्, माननिबन्धना च मेयस्थितिः, तदभावे तथोः सद्व्यवहार विषयत्वं कथं [स्थयमेव] "—तत्त्वोपप्लवर्तिह, पृ. १; तदेवमुण्लुतेब्वेव तत्त्वेषु ग्रविचारित-रमणीया सर्वेव्यवहारा घटनते—पृ. १२५

वितण्डा-पद्धतिनो स्वीकार संजय बेलविषुत्र (बृद्धना समकालीन), जयराणिभट्ट (च्वीं सदी), माध्यमिको अने श्रीहर्ष (१२वीं सदी) जेवा अर्द्धत वेदान्तीय्रोनी विचार-सरिए अने प्रतिपादन मां जोवा मले छे, या लोको केवल दोषदर्शी हता अने सुक्ष्म विचारक न होता श्रेम तो कोई कही शके तेम नथी। तेथी आपरो मानवा प्रेराईसे छीग्रे के वितण्डान् प्रतिपारन जे रीते न्याय-ग्रंथोंमां करवामां आव्युं छे ते पूरतुं नथी अने उद्द्यीतकर, बांचस्पति बगेरे श्रे वितण्डानुं साचुं रहस्य पकडयुं न थी । जयंत जेवा पासेथी यहा आ परत्वे बचारे विवरण प्राप्त थत्ं न थी। पण उदयन (१०वीं सदी) पोतानी परिशृद्धि मां सानातनिना मतनो उल्लेख करघो छे जे प्रमासो कथा चतुर्विध छे कारस के वितण्डा वे प्रकारनी छे— तेमांबाद के जल्पनां लक्षर्गो होय स्रे अनुसार । प्रीढगौड नैयायिक मते चतस्त्रः कथाः । 'स प्रतिपक्ष स्थापनाहीनो वितण्डा' (न्यायसूत्र १-२-३) इन्यत्र जल्पकः वादस्यापि परामर्शात् । पूरुपाभिप्रायःन्रोधेन चतुर्थोदाहररास्यापि उपपत्ते रीति सानातनिः—परिशृद्धि १. २. १—History of Navya Nyaya in Mithila, P. I — दिनेशचन्द्र भट्टाचांर्य, दरभंगा, १६५६—मां थी उद्धृत) । शंकर मिश्रे (१६वीं सदी) पए। वादि विनोद (पृ. २) मां आ मत नो उल्लेख करचो छै । सानातिनिने मते वादी वःदनां लक्षए। जेमां छे तेथी कथा (चर्चा) मां पोताना कोई पक्षनुं स्थापन करचा बिना पर पक्षनुं खंडन मात्र करे ग्रे शस्य छे ज। न्याय परिशृद्धिमां वेंकटनाथे (१३वं। सदी) पर्ण वितण्डानां वे प्रकार छे —वादी वीतराग के विजि गीपू होय श्रे प्रमासो—-तेवा मत नो उल्लेख करवो छे, जो के वेंकटनाथ पोते आ मतनी साथे संमत थता नथी कारण के सत्यनिर्श्यनी अंखना बालो बीतराग प्रतिपक्षना खंडन मात्र थी संतुष्ट न ज थाय । तेने तो जेने अंगे चर्चा थई रही है अे बस्तुना स्वरूपनी प्रतीति इप्ट है (के चित्त, वितण्डायामपि वीतराग-विजिगीषुभेदाद् भेदमाहः—न्यायपरिणुङ्धि, पृ. १६६) । दूषरामात्रं वितण्डा, परपक्षे दोपवचनमात्रमेव— ग्रे सक्षामों तो ग्रापमें जोयां ज छे। तेथी ग्रेवं मानवानी अरमा। याय हे के ग्रावा लक्षमा प्राचीन काल

२४२ ] ग्रेस्तेरे ग्रे. सोलोमन,

की मलता होय ग्रने बीजु बाजुग्ने वितण्डा पद्धित थी प्रवृत्त थनार उच्च कक्षानां चिन्तकोना ग्रंथों ज्ञेय तो विधा वैताण्डिक केवल दोषदर्शी न होइ शके । तेमने वीजो पर्ग श्रेक प्रकार होवो जोइग्ने—सूक्ष्म विचारक (Critical Philosophers) कही शकाय तेवा श्रोनो । वीतराग वैताण्डिक तत्त्वोपण्लववादी चिन्तक होइ शके, जेने Sceptic कही शकाय । तेने ज्ञाननुं प्रामाण्य मान्य न थी ग्रने तेथी ते कोई मतनुं स्थापन करी शकतो न थी । जयराणिभट्ट श्रावा चिन्तक छे । ग्रावाज बीजा केटलाक चिन्तक ने ग्रेम लागे छे के लौकिक प्रमाणो थी परम ज्ञाननी प्राप्ति शक्य न थी । माध्यमिको ग्रने श्री हर्ष वगेरे ग्रद्धित वेदान्ती ग्रो ग्रा कोटिना चितकों छे । ते श्रो परम तत्त्व स्वीकारे छे पर्ग तेनुं स्थापन लौकिक प्रमाणो थी शक्य न थी तेवी तेमनी हड़ मान्यता छे । तत्त्व जेवुं छे तेवुं लौकिक प्रमाणो थी ज्ञान थई शकतुंन थी ग्रने जेनुं ज्ञात थाय छे तेवुं ते होइ शके नहीं काररग के ग्रा प्रमाणेनी ग्रापसी मान्यताज दोष रहित न थी । परा प्रज्ञा थी तेनो साक्षात्कार थइ शके पर्ग लोकिक रीते ते ज्ञाननी प्राप्ति के ग्रे तत्त्वनुं विवरस्य शक्य न थी । बीजु बाजुग्रों जयराणि जेवा तत्त्वोपप्लववादी कोइज ज्ञाननी सरग्रता स्वीकारता न थी ग्रने तेथी कोई तत्त्व विधे कणुं कहे वा तैयार न थी ।

वितण्डानो व्यवहार मां उपयोग सामा पक्ष ने फटकारवा माटे, भूडो काढी नाखवा माटेज मोटे भागे थतो होय छे। पोतानी व्यवस्थित रश्चात कर्या सिवाय सामेनो माएास जे बोले तेनुं खंडन करव्ं ते वितण्डा। वितण्डानो ग्राज ग्रथं न्यायना ग्रंथामां उत्तरी ग्राव्यों छे। प्रमािएक परो वितण्डानो ग्राव्यय लेनार बहु ग्रोछा होवा ने कारएो ग्रा पासुं लगभग भुलाइ भयुं वर्मकीति जेवा बौद्ध नैयायिक श्रते श्रकलंक हैमचंद्राचार्य वगेरे जैन नैयायिको वितण्डाने कथानो प्रकार मानना तैयार न थीं कारए। के ग्रेक पक्ष ने तेमां कोइ मतज होतो न थी (जुबो वाद न्याय, पृ. ७२; न्याय-विनिश्चय २-२५२-३५४; प्रमारा भीमांसा २-१-३)। चरक संहितामांबाद-(विगृह्य कथा) ना वे प्रकार गरााव्या छे-जल्प ग्रने वितण्डा-प्रतिपक्ष रजू करवामां ग्रावे के न ग्रावे ते ग्रनुसार। ग्रने दूषरामात्र जेवां लक्षणो सहीं रजू करेला ग्रामिप्रायनुं ममर्थन करवामां कांइक ग्रंशे मदद रूप थाय छे। सानातिन श्रे वितण्डाना वे प्रकार मान्य राखेला तेथी विशेष समर्थन मले छे। ते सिवाय वितण्डाना ग्रा पासा ग्रंगे न्याय-ग्रंथोमा भाग्येज कशी सामग्री मले छे।

पोतानो पक्ष न होवानुं कारण् स्रे पण् होइ भाके के कोइ ज्ञाननुं प्रामाण्य सिद्ध करी शकानुं न थी तेथी कोइ तत्त्व विषे वास्तवमां कशुं जागों शकाय सही; अथवा तो परम तत्त्व लौकिक प्रमाणों मर्यादानी बहार छे तेथी तेने विषे लौकिक प्रमाणों द्वारा कशुं प्रतिपादन करी शकानुं न थी, स्रने लौकिक प्रमाणों द्वारा जे ज्ञान प्राप्त थइ गके छे ते तेमने अभ्युपगमो प्रमाणे पण् दोष रहित छे ग्रेम तो न ज कहेवाय। साम पोतानो पक्ष न होवानुं प्रामाणिक कारण होइ ने केटलाक चितकों ग्रे वितण्डा—पद्धितनो आश्रय लीधो। वितण्डानि ग्रा कक्षानी भाग्येज कोई नैयायिक विचार करघो। नैयायिकों ग्रेनो कोइ पण् चर्चा मां वे पक्ष होय, वगेरे वगेरे—श्रे निश्चित चंक्का मां रही ने ज विवेचन करघूं ग्रने वाद प्रकारनी वीतरागनी वितण्डा स्वीकारनारनो स्रवाज आधोंघाटमां हुली गयो। तेम छता तत्त्वोपप्लवसिंह जेवा ग्रंथोनी पद्धित समजवामां अने तेमना कर्तानुं मूल्यांकन करवामां श्रा मदद रूप थाय छे।

# भारतीय कला के मुख्य तत्त्व

भारतीय कला भारतवर्ष के विचार घर्म, तत्वज्ञान ग्रीर संस्कृति का दर्गण है। भारतीय जन जीवन की पुष्कल व्याख्या कला के माध्यम से हुई है। यहां के लोगों का रहन-सहन कैसा था, उनके भाव क्या थे, देवतत्व के विषय में उन्होंने क्या सोचा था, उनकी पूजाविधि कैसी थी ग्रीर पंचभूतों के घरातल पर उन्होंने कितना निर्माण किया था इसका ग्रच्छा लेखा—जोखा भारतीय कला में सुरक्षित है। वास्तु, शिल्प, मूर्तियां, चित्र, कांस्य प्रतिमा, मृद्भाजन, दंतकर्म, काष्ठ कर्म, मिर्णकर्म, स्वर्णरजत कर्म, वस्त्र ग्रादि के रूप में भारतीय कला की सामग्री प्रभूत मात्रा में पायी जाती है। देश के प्रत्येक भाग में कला के निर्माण की घ्वनि सुनाई पड़ती है। एक युग से दूसरे युग में कलात्मक के केन्द्र दिशा-दिशाग्रों में छिटकते रहे, किंतु यह विविध सामग्री समुदित रूप से भारतीय कला के ही ग्रन्तगंत है।

भारतीय कला को दीर्घकालीन रूप सत्र कहना उचित है, जिसमें देश के प्रत्येक भू भाग में अपना अर्घ्य अपित किया है। इस रूप समृद्धि में अनेक जातियों ने भाग लिया है, किन्तु इसकी मूल प्रेरणा और अर्थव्यंजना मुख्यतः भारतीय ही है। जब भारतीय संस्कृति का प्रसार समुद्ध पार और पर्वतों के उस पार हुन्ना तब भारतीय कला के रूप और उसके अर्थ भी उन २ देशों में बद्ध भूल हुए। सुभाग्य से वह सामग्री आज भी अधिकांश में सुरक्षित है। और भारतीय कला के यश:-प्रवाह की कथा कहती है। द्वीपान्तर या हिंदेशिया से लेकर भर-चीन या मध्य-एशिया तक का विशाल भू-खण्ड भारतीय कला की मेघवृष्टि से उत्पन्न फुहारों से भर गया। वह आन्दोलन कितना गम्भीर और बलिष्ठ था। इससे आज भी आपचर्य होता है। भारतीय कला के संपूर्ण व्यौरेवार अध्ययन के लिए यह आवश्यक है कि भारतीय धर्म, दर्शन और संस्कृति के साथ मिलाकर उसे देखा जाय। जिसकी सामग्री वेद, पुराण, काव्य, पिटक, आगम आदि नानाविध भारतीय साहित्य में पायी जाती है।

## तिथि-ऋम:--

कला की यह सामग्री देश श्रीर काल दोनों में महा विस्तृत है। इसका श्रारम्भ सिंबु उपत्यका में तृतीय सहस्राब्दि ईस्वी पूर्व से होता है श्रौर लगभग ४ सहस्त्र वर्षों तक इसका इतिहास पाया जाता है। इस तिथि-क्रम का लगभग सुनिश्चित क्राधार इस प्रकार है।

- १. सिंधु सम्यता की कला लगभग २५०० -- १५०० ई० पु०
- २. वैदिक सभ्यता लगभग २००० १००० ई० पूर
- े ३. महाजनपद युग लगभग १२०० ६०० ई० पूठ
  - ४. शैषनाग नन्द युग लगभग ६००- ३२६ ई० पू०

- पौर्य युग लगभग ३२४ १८४ ई० पू०
- ६. गुंग काल लगभग १८४ ७२ ई० पू०
- ७. काराव वंश लगभग ७२ २७ ई० पृ०
- वाहूलोक यवन ग्रौर भद्रक यवन -- लगभग २५० -- १५० ई० पू०
- ६. शहरात शक लगभग प्रथम ई० पूर्व ३६० ई०
- १०. सातवाहन वंश लगभग २०० ई० पू० -- २०० ई०
- ११. शक कुषारा लगभग ८० ई० पू०-दूसरी शती ई०
- १२. आन्ध्र देश का इक्ष्वाकुवंश-तीसरी शती ईस्वी
- १३. गुप्त युग -लगभग ३१६ ई० ६०० ई०
- १४. चाल्क्य यूग लगभग -- ५५० ई० ६४२ ई०
- १४. राष्ट्रकूट युग--लगभग ७५३ ई०--६७३ ई०
- १६. पल्लव वंश--लगभग ६०० ई०-७५० ई०
- १७. चोल युग--लगभग ६००-१०५३ ई०
- १८. पांड्य वंग लगभग १२४१ ई०--१३१० ई०
- १६. होयसल वंश —- १२-१३ वीं शती
- २०. विजयनगर वंश लगभग १३३६-१५६५ ई०
- २१. उड़ीसा के गंग भ्रौर केसरी वंश ११वीं से १३वीं शती
  - २२. मगद्य का पाल ग्रौर बंगाल का सेनवंश -- लगभग ६वीं से १२वीं गती
  - २३. गुर्जर प्रतिहार वंग -- ७५०-६५० ई०
  - २४. चन्देल वंश--१००-१००० ई०
  - २५. गाहड्वाल--१०८५-१२०० ई०
  - २६. सोलंकी वंश ७६४-१२०० ई०

कला के मांदोलन एक समय जन्म लेकर फूलते फलते और वृद्धि को प्राप्त होते हैं। जल तरंगों की मांति वे अपना वेग दूसरे युग की प्रेरए। श्रों को औप कर विलीत हो जाते हैं। कला के तिथि-क्रम को इसी उदार भाव से देखना चाहिए। राजाओं के छत्र या नृगावली के पर्यवसान के साथ कला का प्रवाह उप्प नहीं हो जाता। ऊपर जिस तिथि—क्रम का उल्लेख है, उसमें सिंधु घाटी से लेकर नन्द युग वंश्व के पूर्व तक भारतीय कला का आदा युग है। तदुपरान्त मौर्थ काल से हर्ष के समय तक उसका मध्य युग है, जो उसके समुदीएां योवन का युग है। इसके भी दो भाग हो जाते है। एक के अन्तर्गत मौर्य, युग, कराव और पूर्व सात-वाहन युग की महान कला कृतियां हैं। इस पूर्व युग में कला के श्रंकुर भिन्न २ प्रदेशों में उठाव ले रहे थे। सारनाथ, भरहत, सांची, योधगया, अमरावती, भाजा, उसी के रूप हैं। इस युग के उत्तरार्थ में प्रथम शती ईस्वी से लेकर लगभग ७वीं शती तक स्रर्थात् कनिष्क से हर्ष तक की कलाकृतियां स्राती है। यह भारतीय कला का स्राद्य युग है इसमें कला की प्रौढ़ता राष्ट्रीय स्तर पर देश के
चारों खूंटों में फैल जाती है। उसका बाह्य रूप और भीतरी द्यर्थ दोनों राष्ट्र सम्मत स्तर पर मान्यता
प्राप्त करते हैं स्रौर न केवल स्वदेश में किंतु विदेशों में भी भारतीय कला का प्रमिवष्णु रूप व्याप्त हो
जाता है। इन ७०० वर्षों में भारतवर्ष में कला, साहित्य, दर्शन स्रौर जीवन का सर्वोच्च विकास हुमा स्रौर
जनता के मन में इस प्रकार की धारणा बनी – न भारत सम वर्ष पृथिव्यामस्ति भो द्विजा:-यह कथन
बहुत स्रशों में सत्य था। उस युग में भारत, चीन, ईरान स्रौर रोम इन चारों का एकाधिपत्य साम्राज्य
था स्रौर इनके शासक जगदेकनाथ समके जाते थे। किन्तु इनमें भी भारत की श्री समस्त जम्बूद्वीप में
सर्वोपरि थी।

हर्ष युग के बाद भारतीय कला का चरम युग श्राता है, जिसे मध्य काल (७००-१२००) भी कहते हैं। उसके भी २ भाग हैं—पूर्व मध्यकाल (७००-६०० ई०) ग्राँर उत्तर मध्यकाल (६००-१२०० ई०)। काल के इस दीर्घ पथ पर भारतीय कला के सतत श्रीर हट पदिचन्ह महार कृतियों के रूप में हमारे सामने हैं, मानो सौन्दर्य का कोई विराट देवता पूर्व, पिछम, उत्तर, दक्षिण चारों दिशाश्रों में चला हो श्रीर अपने पीछे नाना प्रकार की शिल्प, वास्तु, चित्रादि सामग्री भरता गया हो। इस कला की कथा एक श्रोर सरल है क्योंकि उसमें एक सूत्र पिरोया हुन्ना है। दूसरी श्रोर जटिल है क्योंकि उसके ताने बाने में नानाविध तन्तुश्रों का समावेश है। भारतीय कला के पारखी इतिहासवेत्ता को चाहिए कि जहां जो स्थानीय, प्रादेशिक श्रीर राष्ट्रीय संदर्ध वितान, रूप, शैली, श्रलंकरण, प्रभाव श्रीर ग्रर्थ है उनको ग्रलग पहचान कर उनकी व्याख्या करें।

#### प्राप्ति स्थान

प्राप्ति स्थान और तिथि कम ये दोनों कला वस्तु के प्रध्ययन में सहायक होते हैं। इनका आधार प्रस्थात्मक होता है और सावधानी से प्राप्ति स्थान सम्बन्धी सूचना का संग्रह करना चाहिए। ग्रिधिकांश अवशेषों और वस्तुओं के प्राप्ति स्थान विदित्त होते हैं। उनके द्वारा कला की वस्तुओं का संदर्भ सुविज्ञात हो जाता है। इसके अतिरिक्त पाषाए। प्रतिमाओं और वास्तु खंडों के लिए पत्थर की जाति और रङ्ग से ही उनसे संदर्भ का संकेत मिलता है। उदाहरए। के लिए सिधु घाटी में कीर—थर पहाड़ी की खदानों का सफेद खड़िया पत्थर या मौलाभाटा काम में लाया जाता था। मौर्य कला के लिए चुनार की खदानों का हल्के गुलाबी रङ्ग का ठोस बलुआ पत्थर काम में लाया गया। मधुरा कला में मजीठी रंग का चि. दि। द बलुहा पत्थर जो सीकरी, वयाना आदि स्थानों में मिलता है प्रयुक्त किया गया। गन्धार कला में नीली भलक का सलेटी या पपड़ियां या परतहा तिलकुट पत्थर काम में लाया जाता था। गुन-काल में स्थानीय लत्छौंह या मयवरी पत्थर का प्रयोग होता था। पाल युग में काले या गहरे नीले रङ्ग का नयाबाल तेलिया पत्थर नीलापन, (Black Basalt) काम में लाया गया। चालुक्य कला में पीले रंग का बलुहा पत्थर काम में आता था। ग्रमरावती और नागादिनीकुं डा आदि के स्तूपों में विशेष प्रकार का बलुहा पत्थर काम में आता था। ग्रमरावती और नागादिनीकुं डा आदि के स्तूपों में विशेष प्रकार का बलेत खड़िया पत्थर (Limestone) काम में आता था, जिसे वहां की भाषा में अमृत शिला कहते हैं और जो हमारे यहां के संगमरमर से मिलता है। इसी प्रकार उड़ीसा के मिदरों में राजा

रानियां या मुगना (Crerite) पत्थर, कही कुडथा (Granite) और कही हुसरिया पत्थर (Late rite) और कहीं सेल खड़ी या संगजराहत (Alabaster) और कहीं संगमरमर (संस्कृत मुक्ता शैल) काम में लाया गया। इस प्रकार भिन्न २ पत्थरों की चाल से कलात्मक सामग्री के स्थानीय भेदों का निर्वेक्ष मिल जाता है।

#### काल निर्धारण

वस्तुओं का काल निर्धारण प्रायः उत्कीर्ण लेखों के म्राचार पर किया जाता है। जैसे स्तूप, मंदिर, शिलापट्ट या मन्दिर का चौकी पर उत्कीर्ण लेख सम्बधित सामग्री के काल की सूचना देता है। इस साक्षी के म्रागव में मैली ही समय का संकेत बताती है। पुरातत्व की खुदाई में प्राप्त सामग्री को जैसे लेख, मुद्रा, मृतपात्र, खिलौने को पूर्वापरीय स्तरों के म्राचार पर जांच कर उनका समय निश्चित करते हैं। कला सामग्री के बहिरक्ष मध्ययन का उद्देश्य उसकी ऐतिहासिक भौर सांस्कृतिक पृष्ठभूमि का मबदारण करना है जिसके लिए प्राप्ति—स्थान, समय भीर भैली इन तीनों के परिचय की भावश्यकता होती है।

#### ग्रर्थ-व्यंजना

कलात्मक वस्तु की बहिरंग परीक्षा हमें उस बिंदु पर ले जाती है, जहां उसकी स्रंतरंग परीक्षा वा स्रथं की व्याख्या श्रारम्भ होती है। प्रत्येक कला वस्तु किसी मनोगत भाव का स्थूल प्रतीक है। स्रतएव सम्चे कला पारखी की रुचि कला द्वारा भाव या श्रर्थ की व्याजना में है। भारतीय सौंदर्य शास्त्र के अनुसार कला स्रौर काव्य के ४ तस्व या ग्रंग माने गए है – १. रस, २. श्रर्थ, ३. छन्द, और ४. शब्द (काव्य के लिए) या रूप (कला के लिए)।

#### रस

रस कला की आत्मा है। यह अव्यादम गुगा है जिसमें कृति का स्थायी मूल्य निहित रहता है। इसे मौलिक, आवश्यक और अतक्यं दिव्य गुगा कहना चाहिए, जो प्रत्येक सच्ची काव्य कृति या कला कृति में पाया जाता है। मण्डव्य का मन भावों का समुद्र है। भावों की समध्टि से ही रस का उदय होता है। मनुष्य के मन में जो नाना भाव जन्म लेते हैं, उन्हें ही कला और काव्य द्वारा व्यक्त किया जाता है। काव्य के पंडित आलंकारिकों के अनुसार काव्य में म या ६ रण माने गए है, जिनके पृथ्क पृथ्क भाव हैं। कला कृति से रिसक के मन में भावों का उद्वेग होता है। कि श्रीर कलाकार सर्वप्रथम अपने मानस में रस या भाव विशेष की आराधना करते हैं और फिर उसे शब्द या रूप के द्वारा स्थूल या इदिय गाही माध्यम से व्यक्त करते हैं।

#### ग्रर्थ

मन में रस का स्मरण होने पर किंव और कलाकार उस अर्थ या विषय को चुनते हैं जिसके द्वारा रस या भाव स्कुटित होते हैं। अर्थ का अभिप्राय वर्ण या आलेख्य गत विषय से है। मारतीय कला की अर्थ-संपत्ति के अंतर्गत नाना देव और देवियों का विस्तार है, जो विश्व की दिव्य और मौतिक शक्तियों के प्रतीक हैं। इन देव-देवियों के विषय में वेदों और पुराणों में अनेक महाख्यान हैं। उनका उद्देश्य ज्योति और तम, सत और असत, अमृत और मृत्यु के द्वन्द्व की व्याख्या करना है। प्राचीन

परिभाषा में इस द्वन्द्व को देवासुर कहा गया है, अर्थान् देवों और असुरां के आख्वत संग्राम की परिकल्पना से संग्राम इतिहास की काल बिजड़ित घटनायें नहीं । किंतु दिव्य भावों की नित्य लीलायें हैं, जो
देश और काल में सदा और सर्वत्र घटित होती है । बुद्ध, महावीर आदि महापुरुष और इन्द्र, शिव,
विष्णुकुमार आदि देव प्रकाश और सत्य के प्रतीक हैं । इसके विपरीत वृत, मार महिष, त्रिपुरासुर और
तारकासुर असत या अन्धकार के प्रतीक है । अर्थ ही कला का सच्चा चक्षु है । प्रत्येक कला की कृति
के ललाट पर उसकी अर्थ लिपि अंकित रहती है । उसे उसी प्रकार पढ़ना चाहिए जिस प्रकार की अर्थवत्ता के लिए उसके निर्माताओं ने उसे लिखा था । भारतीय कला के सांस्कृतिक उद्देश्य के ज्ञान के
लिए उसके अर्थ का परिचय का ज्ञान अत्यावश्यक है । अर्थ की जिज्ञासा हमें कला के प्रतीकात्मक स्वरूप
के समीप ले जाती है । जैसे चक्रपूर्ण घट, स्वास्तिक, पद्म, श्री लक्ष्मी, अष्ट मंगल अथवा अष्टोत्तर शत
मंगल चिन्ह एवं गरुड़, नाग, यक्ष आदि कला के प्रतीकों द्वारा अर्थ की प्रतीक कला सम्बन्धी अध्ययन का
समीचीन क्षेत्र है ।

#### द्वन्द्व

पुरागों में कहा है कि यह विश्व की रचना द्वन्द्व सृष्टि है। इसके भूल में एक विराट द्वन्द्व ताल, लय, या मात्रा है। उसी द्वन्द्व से सौन्दर्य तत्व के लिए ग्रावश्यक सामन्जस्य ग्रीर संपुञ्जन एवं सन्तुलन एवं संमित का निर्धारण किया जाता है। ग्रतएव भारतीय कता की श्रावश्यक ग्रंग ताल मांग है। विश्व की प्रतीक वस्तु प्रमाण सुनियत है। वही कलाकार के लिए प्रमाण या नमूना बनती है। जिसे वह ध्यान की शक्ति से चित्त में उतारता है ग्रीर फिर वह ग्रंकन लेखन या वर्णन में लाता है।

#### रूप या शब्द

कला का चौथा श्रंग भाव को भौतिक घरातल पर लाना है। इसे काव्य के लिए शब्द और कला के लिए रूप कहते हैं। शिल्प, चित्र, वास्तु को व्यक्त करने के माध्यम श्रलग हैं, किंतु वे सब भावों के भूत्तं रूप हैं। उनकी भाषा प्रत्यक्ष होती है, श्रौर वे इद्रियों के माध्यम से भव पर प्रभाव डालते हैं। कला के इस तत्व चतुष्ट्य के सम्बन्ध में गोस्त्रामी जी का ग्रथं संघानान् वर्णानाम् रसानम् द्वन्द्वसामिप यह स्मरणीय है।

# चित्त का महत्व

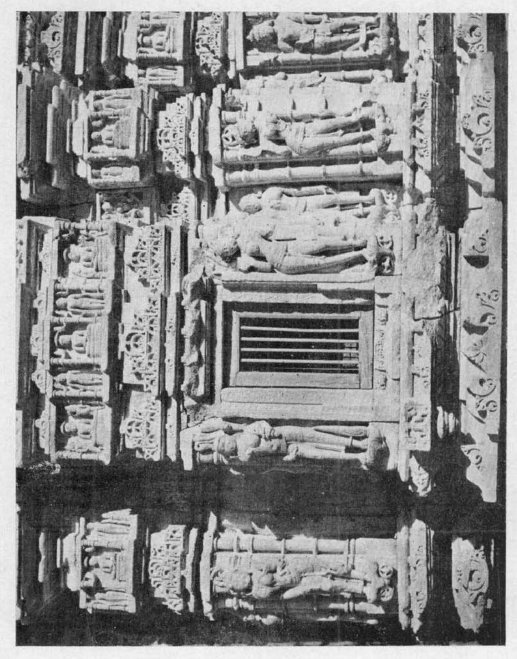
मनोभाव और कला के बाह्य रूप इन दोनों को जोड़ने वाला माध्यम कला है। मन के भाव को अधिकतम सौन्दर्य के साथ मूर्ता रूप में प्रकट करना ही कला है। कला के द्वारा मनोभावों की छाप भौतिक पदार्थों पर अंकित की जाती है। इसी विशेषता के कारण कला मानवीय हृदय के इतनी निकट होती है। जो कुछ मन में है वह कला में आता है किंतु सर्वातिशाही सौन्दर्य गुण के साथ जैसे मधुर संगीत से श्रोत्र वंसे ही रूप से नेत्र तृप्त होते है और वे भाव हृदय में पहुंच कर विचित्र प्रकार के मूक्ष्म रम को उत्पन्न करते हैं। सच्चा कला पारखी रिसक, सहृदय या विचक्षण कला के सौरभ का देर तक अनुभव करता है और उसके अमृत आनन्द का पान करता रहता है। इस प्रकार कला की सौन्दर्य से मुग्ध हो जाने की जो मानसी शक्ति है उसे ही संवेग कहते हैं। सच्ची कला के एक शायवत रूप सत्र है। उसका सौन्दर्य छीजता नहीं। उसके लावण्य की ध्विन फिर २ कर मन में आती है। समस्त कला मानसी शिल्प है, किंतु वह देव शिल्प की अनुकृति है। कलाकार के हृदय में जो देवी श्रेरणा आती है वही शब्द और रूप एवं अर्थ को दिव्य सौन्दर्य से प्लावित कर देती है।

#### ग्रलंकरण

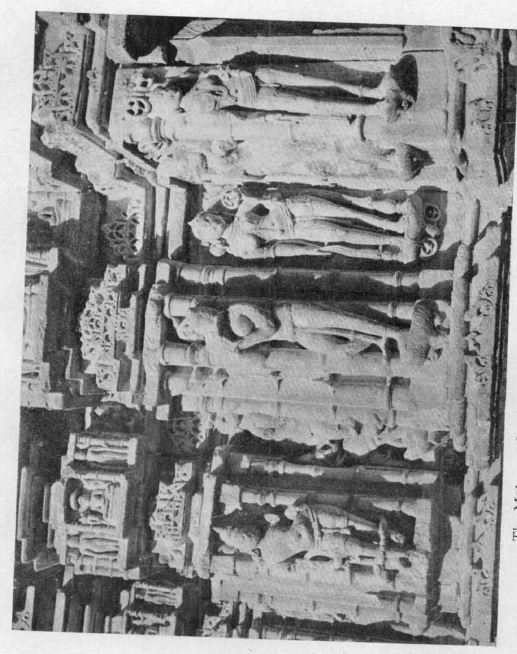
भारतीय कला अलंकररा प्रधान है। आरम्भ से ही कलाकारों ने अपनी कृतियों का अनेक भांति श्रलंकरएों से सज्जित करने में रुचि ली। श्रलंकरएा साज-सज्जा के श्रभिप्राय तीन प्रकार के हैं-१, रेखाकृति (प्रधान), २–पत्तवल्लरी प्रधान, ग्रौर ३–ईहामृग या कल्पना प्रसूत पण्न-पक्षियों की ग्राकृतियां इन ग्रसिप्रायों के मूल रूप प्राकृतिक जगत से लिए गए हैं किंद्र कलाकारों ने ग्रपनी कल्पना के बल पर उन्हें अनेक रूपों में विकसित किया है। कहीं गीए आकृति के रूप में, कही मूल अर्जा या प्रतिभा की चारों ग्रोर से सुसज्जित करने के लिए, कहीं रिक्त स्थान को रूपाकृति से भर देने के लिए अलंकरएों का विधान किया गया है जिनका उद्देश्य कला में सौन्दर्य की ग्रिभवृद्धि है। किंतू शोभा के ग्रितिरिक्त ग्रिभ-प्रायों के दो उद्देश्य और थे, एक तो अरस्का के या मंगल के लिए -दूसरे विशेष अर्थों की अभिव्यक्ति के लिए इन अलंकरएों को भारतीय परीभाषा में मांगल्य चिन्ह कहा गया है धीर उनकी रचना का द्विविध उद्देश्य माना है - शोभनार्थ एवं ग्रारक्षार्थ । शोभा या सौन्दर्य का उद्देश्य तो स्पष्ट ही है । ग्रारक्षा का तात्पर्य है अमंगल या अशुभ से मुक्ति। भारतीय सीन्दर्य शास्त्र के अनुसार शुन्य या रिक्त स्थान में असुरों का वासा हो जाता है किंतु यदि वृहादिक आवास या देव गृह में मांगलिक चिन्ह लिखे जांय तो दवीश्री और रक्षा स्थान में अवतीर्ण होती है। स्वस्तिक पूर्ण घट या कमल का फुल्ला (पदुमक) को जब हम देखते हैं तो उनसे नाना प्रकार के मांगलिक अर्थ मन में भर जाते हैं। इस प्रकार के मांगलिक चिन्ह अनेक हैं वे सब भगवान की विभूतियों के कलात्मक रूप हैं। उनमें से इच्छा अनुसार एक या अनेक का वरए। किया जा सकता है । उदाहरए। के लिए एक गज चिन्ह इन्द्र के श्वेत ऐरावत के छोतक है, स्रश्व उच्चैश्रवा अध्व का प्रतीक है जो समुद्र मंथने से उत्पन्न हुन्ना था और स्वर्ग लोक का मांगलिक पश् है। सूर्य ही तो वह विराट् ग्रश्व है जो काल या संवत्सर के रूप में सबके जीवन में प्रविष्ट है। जब हम गौ का अलंकरएा उत्कीर्ए। करते हैं तो उस देव अदिति संज्ञक देव माना के दर्शन करते हैं जिसे वेदों में गौ कहा गया है। ऐसे ही नर रूप में गौ वहवृषम है जो इन्द्र या रुद्र का रूप है। इस प्रकार भारतीय कला के सुन्दर अभिप्राय धर्म और संस्कृति की पृष्ठभूमि में सार्थक हैं। गुप्त युग में लता की सरल और पेचीदी म्राकृतियां बनाने की बहुत प्रथा थी। उनके कई म्रच्छे नमूने घमेल स्तूप के म्राच्छादन शिला पट्टों पर मुरक्षित हैं। एक मूल से उठ कर लताश्रों के प्रतान पेचक बनाते हुए कहीं से कहीं जा मिलते हैं। एवं वल्लरियों का वह बिखरा हुआ किंतु संध्लिष्ट रूप नेत्रों को ऋत्यन्त प्रिय लगता है। उनसे कला को नयी रमग्रीयता प्राप्त होती है । इस प्रकार की पत्र रचना से उत्कीर्ग एक शिलापट्ट का भी बहुत महत्व सम-भना चाहिए। इसका मूल भाव यही था कि प्रकृति की जो विराट् प्रास्गात्मक रचना पद्धति है उसी के श्रङ्ग-प्रत्यङ्ग पणु-पक्षी, वृक्ष श्रीर फल-फूल यक्ष, वामन, कुग्जक, मनुषादि हैं । सच्चा मनुष्य जीवन वही है जो इन सब में रुचि लेता है। बाराभट्ट ने लिखा है कि रानी विलासवती के प्रसूति ग्रह की मित्तियों को पत्र लताओं की मांगलिक श्राकृतियों से भर दिया गया था जिन पर इष्टि डालने से रानी के नेत्रों को सुख



The Mūlaprāsāda (fig 1) pp.231



The Mulaprasada-South wall (fig. 2) pp. 231



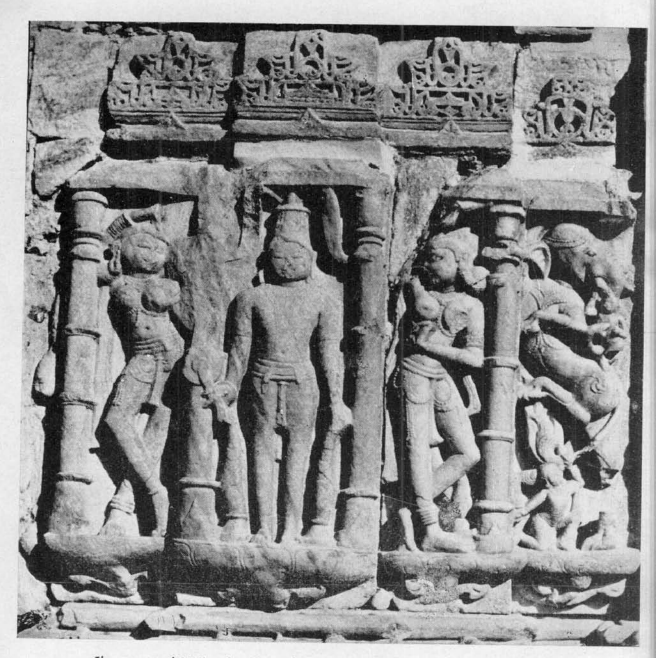
The Mūlaprāsāda—South West part of the wall (fig. 3) pp. 231



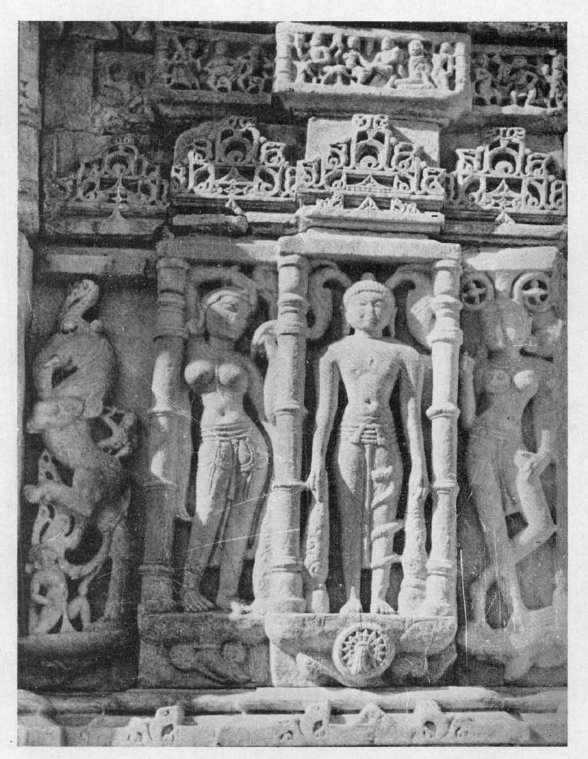
Saraswati, western Bhadra Gudhamandapa (fig 4) pp. 231



Cakreśvari—east Bhadra S1106 (fig 5) pp. 231



Jivantswāmi Mahāvira, front karna, west Gūdhamandapa (fig. 6) pp. 231



Standing Kāyotsarga, Jina front karna east Gūḍhamaṇḍapa (fig. 7) pp. 231



Devakulikas around the Rangamandapa (fig 8) pp. 232

मिलता था और जिनके द्वारा ग्रामुरी शून्यता से उसकी रक्षा होती थी। गुप्तकालीन कला शिल्प, चित्र और स्थापत्य इस प्रकार के अलंकरणों से बहुत भरी हुई है। कुषांगु काल की कला ईहामृग या विकृता-कृति पशुग्रों से भरी हुई है क्योंकि इस प्रकार के ऐंठे गेंठे शरीर वाले पशुग्रों में शकों को स्वयं बहुत रुची थी।

## सांस्कृतिक जीवन

भारतीय कला की एक विशेषता उसमें ग्रंकित सांस्कृतिक जीवन की सामग्री है। राजा ग्रीर दोनों के जीवन का ही खुल कर चित्रए। किया गया है। कला मानो साहित्यिक वर्णनों को व्याख्या प्रस्तुत करती है। कोई चाहे तो कला की सामग्री से ही भारतीय जीवन ग्रीर रहन-सहन का इतिहास लिख सकता है। भारतीय वेश-भूषा, केश विन्यास, श्राभूषएा, शयनासन, ग्रादि की सामग्री चित्र शिल्प ग्रादि में मिलती है। छोटी मिट्टी की मूर्तियां भी इस विषय में सहायक हैं। उनमें तो सामान्य जनता को भी स्थान मिला है। भरहूत, सांची, ग्रमरावती नागार्जुनी कुंडा ग्रादि के महान स्तूपों पर मानों जनता के जीवन की शत साहस्त्री संहिता ही मानो लिखी हुई है। भारतीय कला सदा जीवन को साथ ले कर चली है। ग्रतएव उसमें सम सामयिक जन जीवन का प्रतिविम्ब पाया जाता है।

#### धार्मिक जीवन

देश में समय-समय पर जो महान् धार्मिक आंदोलन हुए हैं और जिन्होंने लोक जीवन पर गहरा प्रभाव डाला है उनसे भी कला को प्रेरिणा मिली और उनकी कथा कला के मूर्त रूपों में सुरक्षित हुई है। उस विषय में कला की सामग्री कहीं तो साहित्य से भी अधिक सहायक है। यक्षों और नागों का बहुत अच्छा परिचय भरहुत, सांची और मथुरा की कला में मिलता है। इसी प्रकार उत्तर कुठ के विषय में जो लोक विश्वास था उसका भी उत्साहपूर्ण अकन भाजा, भरहुत, सांची आदि में हुआ है। मिथुन, कल्पवृक्ष, कल्पवृक्ष, कल्पवृक्ष, कल्पवृक्ष, कल्पवृक्ष, वस्त्र, पनसाकृति पात्रों में भरा हुआ उत्तम मधु, आआकृति पात्रों में भरा हुआ लाक्षा रस, सिर, कान, ग्रीवा, बाहु और पैरों के आभूषण एवं, स्त्री पुरुषों की मिथुक मूर्तियां—सबका जन्म कल्प वृक्ष और कल्प लताओं से दिखाया गया है। वस्तुत: प्रत्येक व्यक्ति का समस्त जीवन ही एक कल्प वृक्ष है जिसकी छाया में वह अपनी इच्छा के अनुसार फूलता फलता है। प्रत्येक का मन ही महान् कल्प वृक्ष है, कल्पना या संकल्प जिसका सुन्दर रस है।

#### कला के प्रतीकात्मक विषय

भारतीय कला के जो वर्ण्य विषय हैं वस्तुतः उनका महत्व सबसे ग्रधिक है। उनमें भारतीय जीवन ग्रौर विचारों की व्याख्या ही मिलती है। भारतीय जीवन की पूरी छाप कला पर पड़ी है। इसकी एक विशेषता तो यह थी कि सामान्य जनता के धार्मिक विश्वास कला में बुद्ध, महावीर, शिव ग्रौर विष्णु के उच्चतर धर्मों के साथ मिलकर परिग्रहीत हुए हैं। कोई भी धर्म जनता के विश्वासों से इतना ऊपर नहीं उठ गया कि उनमें ग्राकाश पाताल का ग्रन्तर हो जाय ग्रौर वे एक दूसरे से ग्रलग जा पड़े। भारतीय धर्म की पूरी बारहखड़ी में एक ग्रोर बुद्ध, रुद्रशिव या नारायण विष्णु का तत्वज्ञान भी है ग्रौर दूसरी सौर उन ग्रनेक देवताग्रों की पूजा मान्यता भी है जो माताभूमि से सम्बन्धित थे ग्रौर भय, व्रत या यात्रा

कहे गए हैं, जैसे यवखभह, नागमह यूकमह, नदीमह, सागरमय, धनुर्मह चन्दमह, सुरुज मह, इन्द्रमह, खन्दमह (स्कन्द) रुट्मह, रुक्खमह, चेतीयमह, आदि । देवपूजा के ये प्रकार जैसे लोक में थे वैसे ही कला में भी अपनाए गए । इस प्रकार महाजन और सामान्य जन दोनों की वार्मिक मान्यताओं का समादर भारतीय कलाओं में हुआ ।

#### बुद्ध

ऐतिहासिक गौतम बुद्ध का जीवन जैसा भी तथ्यात्मक रहा हो कला में लोकोत्तर बुद्ध का बीवन ही लिया गया है और उसका घनिष्ट सम्बन्ध उन प्रतीकों से था जो मानवीय अर्थों से ऊपर दिव्य अर्थों की ओर संकेत करते हैं। उदाहरण के लिये तुषित स्वर्ग से बुद्ध की मानवीय अर्थों से ऊपर दिव्य में माया देवी को स्वप्त और गर्भ प्रवेश। माता की कुक्षि से तिर्ण्वीणं जन्म, सप्त पद, नन्दोनन्द नागों द्वारा प्रथम स्नान, चतुर्महारादिक देवों द्वारा चार पातों को लेकर बुद्ध का एक पात्र बनाना, अग्नि और जल सम्बन्धी प्रतिहार्य था चमत्कार का प्रदर्शन, नल गिरि नामक मत्त हस्ती का दमन, सहस्त्र बुद्धात्मक रूप का प्रदर्शन त्रिपरिवर्त, द्वादशाकार धाम्य धर्मचक का प्रवर्तन, सहस्त्रिश देवों के स्वर्ग में माता को धर्मोपदेश, और सोने, चांदी और तांबे की सीढ़ियों से पुनः पृथ्वी पर आना इत्यादि ये कला के ग्रंकन बुद्ध के स्वरूप के विषय में प्रतीकात्मक कल्पना प्रस्तुत करते हैं जिसका सम्बन्ध ऐतिहासिक बुद्ध से न हो कर लोकोत्तर अर्थात् बुद्ध के दिव्य स्वरूप से है।

#### शिव

सिंधुघाटी से लेकर ऐतिहासिक युगों तक लिंग विग्रह या पुरुष विग्रह के रूप में शिव का स्रंकन पाया जाता है। इन दोनों का विशेष अर्थ भारतीय धर्म और तत्वज्ञान के साथ जुड़ा हुमा है। एक श्रोर लोक वार्ता में प्रचलित शिव के स्वरुपों को ग्रहण किया गया किन्तु दूसरी श्रोर उनके साथ नये नये अर्थों को जोड़कर उन्हें धर्म और दर्शन के क्षेत्र में नयी प्रतिष्ठा दी गई। तत्व का चिन्तन करने वाले प्राचार्य और कलाकार, दोनों ने प्रति पूर्वक समान उद्देश्य की पूर्ति की। उदाहरण के लिए कला में शिव के निम्नलिखित रूप मिलते हैं—पशुपित, अर्धनारीश्वर, नटराज कामान्तक, गंगाधर, हरिहर, यमान्तक, चन्द्रशेखर, योगेश्वर, नन्दीश्वर, उमामहेश्वर, ज्योतिखिंग, रावणानुग्रह पंचन्नद्वा, दक्षिणामूर्ति, अष्टमूर्ति, एकादशरुद्ध, मृग—व्याध, मृत्युन्जय आदि। कला के इन रूपों की व्याख्या भारतीय धर्म तत्व में प्राप्त होती है और यदि ठीक प्रकार से देखाजाय तो कला और धर्म का एक ही स्रोत जान पड़ता है। देव

भारतीय कला देवतत्त्व के चरणों में एक समर्पण है। यूप, स्तूप एवं प्रासाध्य देवगृह में सर्वत्र देवता निवास करते हैं। स्तूप एवं यूप का ऊपरी भाग ये तीनों देवसदन है। रूपों में मेद होने पर भी अर्थ एक ही है। एक ही देवतत्व अनेक देव और सिद्ध योनियों के रूप में प्रकट होता है। गन्थवं, अप्परा कुम्भाण्ड, नाग, यक्ष, नदी देवता सिद्ध विद्याधर ग्रादि जितने जंतर देवता हैं सब एक ही महान देव के विभिन्न रूप हैं।

#### रूप और अर्थ की एकता

भारतीय कला के अध्ययन के कई इंडिटकोगा हो सकते हैं, जैसे पुरातत्व गत मन्दर्भ का

निश्चय, निर्माण की विधि, शैली, तिथिकम, सांस्कृतिक पृष्ठभूमि, और सर्वोपरि उस कला वस्तु का प्रतीकात्मक अर्थ जैसे प्लेटो के सौन्दर्यतत्व में, बैसे ही भारतीय सौन्दर्यतत्व में भी कला का सर्वोपरि महत्व है। बाह्य रूप का भी निजी महत्व है किन्तु वह भावों की अभिन्यक्ति का साधन मात्र है। रूप को शरीर कहा जाय अर्थ कला का प्राण है। कालिदास ने अब्द या रूप को जगन्माता और अर्थ को जगित्ता कह कर कला की सर्वाधिक अभ्यर्थना की है—

वागर्थावित सम्पृतौ । वागर्थप्रतित्तये जगतः पितरौ वन्दे पार्वती परमेश्वरौ ।

जो जग्त के माता पिता हैं वे ही कला के अर्थ और रूप के जनक जनती हैं। अर्थ अमूर्त लोक का और रूप मर्त्य जगत का प्रतिनिधि है। दोनों ही भगवान विष्णु के दो रूप हैं। एक परम रूप और दूसरे को विश्व रूप कहा गया है। (बिष्णु पुराग् ६। ७। १४४) समस्त विश्व के नाना पदार्थों के पूल में अर्थतत्व ही नियामक है जिसे भावना कहते हैं अर्थात् मनुष्यों के हृदय में जो मनोभाव रहते हैं वे ही कला और साहित्य में मूर्त होते हैं। यह भावना तीन प्रकार की होती है—

- (१) ब्रह्म भावना—जिसका तात्वर्य है विश्वात्मक परम एक और अभिन्न मनोभाव जो ब्रह्म के समान निरपेक्ष और सर्वोपरि है। वही तो सब रसों और मनोभावों का मूल स्रोत है।
- (२) कर्मभावना—उच्चतम देवों से लेकर मनुष्य एवं इतर प्राणियों तक के जो प्राकृत मनोभाव हैं वे इसके ग्रंतर्गत ग्राते हैं।

#### उभय भावना :-

इसमें विश्वात्मक ब्रह्म तत्व और मानुषी कर्म इन दोनों का संयोग आवश्यक है। केवल कर्मभावना पर्याप्त नहीं है। यदि कला की सीमा वहीं तक हो तो कला का सोता सूख जायेगा। और वह चित्रों के समाजन निर्जीव ठठरी रह जायेगी। कला आए।वन्त तभी बनती है जब उसके रूपात्मक पाधिव शरीर में भावात्मक देवांश अवेश करता है। कलात्मक रूप में भावात्मक देव की प्रतिष्ठा ही कला की सच्ची प्रारा प्रतिष्ठा है। मानुषी कर्म के साथ ब्रह्म ज्ञान के सम्मिलन से ही राम, कृष्ण, बुद्ध, महावीर, बनते हैं जो कला के सच्चे आराध्य हैं।

कला के रूपों के मूल में छिपे हुए सूक्ष्म अर्थ का परिचय प्राप्त करने से कला की सौन्दर्यानुभूति पूर्ण और गम्भीर बनती है यही भारतीय मत है। अध्यात्म के बिना केवल सौन्दर्य या चारतत्व
सौभाग्य विहीन है। उस अवस्था में कला की स्थिति उस स्त्री के समान है जो अपना पति न पा सकी
हो। केवल रूप को किव ने निन्दित कहा है किन्तु अध्यात्म अर्थ के साथ वही पूजनीय बन जाता है जैसे
विश्वरूपों के भीतर जो भगवान का अध्यात्म रूप है उसीके ध्यान से आत्मशुद्धि होती है। जैसे अभिन
धर में अविष्ट होकर उसे दग्य कर देश है वैसे ही कला के आधार से चित्त में जो भाव अनुत्रागित या
या प्रेरित होते हैं उनसे मन का मैल हट जाता है—

तद् रूपं विश्वरूपस्य तस्य योग युजानुन, चिन्त्यमात्य विशुद्धयर्थं सर्व किल्विष नाशनम्। यथाग्नि रुद्धत शिखः कक्षंदहति सानिलः, तथा चितस्थितोविष्णुः योगिनां सर्व किल्विपन् ॥ (विष्णु पुराण ६।७।७३-७४

कला कार और रसिक दोनों केवल घ्यान और मगन की शक्ति से ही कला की चास्ता का पूरा फल प्राप्त कर सकते है। प्रत्येक मूर्ति का आदि अन्त धार्मिक या श्राध्यात्मिक अभिन्यक्ति में है अर्थान् वह देवतत्व की प्रतीक मात्र है।

■

# भारतीय मूतिकला में त्रिविक्रम

यस्योरुषु त्रिषु विकमगोन्वधिक्षयन्ति भुवनानि विश्वा । य इवं दीर्घ प्रयतं सधस्थमेको विममे त्रिभिरित्पदेभि ।। यस्य त्री पूर्णा मधुना पदान्यक्षीयमागा स्वधया मदन्ति । य उ त्रिधातु पृथ्वीमुत द्यामेको दाधार भुवनानि विश्वा ॥

ऋग्वेद, १ १४४, २-४

बालिएो बाम्रावन्धे चोन्जंशिउ पम्रंडतो । सुरसत्य कम्राशन्दो वामन रूवो हरि ज ग्रद ॥

गाया सप्तशती, ६

सृष्टि, पालन और सहार प्राणि-जगत् के आधारभूत तत्त्व हैं। हिन्दु धर्म में विदेवों की कल्पना इन्हीं तत्त्र्वों पर आधारित है। ब्रह्मा सृष्टि के, विष्णु पालन के तथा महेश अथवा रुद्र संहार के देवता है। किन्तु वास्तव में जिस अभूतपूर्व देव की 'ब्रह्मा, विष्णु, शिव' रूप शक्तियां हैं, वह भगवार विष्णु का परम पद है:

शक्तयो यस्य देवस्य ब्रह्मविष्णु—शिवात्मिकाः । भवन्त्यभूतपूर्वस्य तद् विष्णोः परमपदम् ।।

विष्णु पुरासा, १, ६, ५६

ब्रह्मा की पूजा प्रारम्भिक काल में विशेष प्रचलित थी, किन्तु आगे चलकर यह समाप्त-प्राय हो गई। विष्णु और शिव की पूजा सम्पूर्ण भारत में अब भी होती है। विष्णु के दशावतार तो सर्वत्र

ब्रह्मत्वे सृजते विश्वं स्थितौ पालयते पुन: ।
 रुद्र रूपाय कल्पान्ते नमस्तुभ्यं त्रिमूर्तये ।।

विब्सु पुरासा, १, १६, ६६

म्रजेग्द्र नाथ शर्मा

प्रसिद्ध हैं ! <sup>3</sup> भगवान विर्णिष्ठ के पहुंचवें अर्थात् वामन अवतार की कथा का विस्तृत वर्णन वामन, <sup>४</sup> भागवत, बह्म, प्रमुक्तकन्व, तथा हो दुवंश ब्राद्धि पुराणों में मिलता है।

हरीएगों की इन कथात्रों के ऋनुसार भक्त प्रहलाद के पौत्र तथा विरोचन के पुत्र राजा बिल ने देवताओं के राजा इन्द्र की परास्त कर राज्य से खदेड़ दिया। इससे दुःखी होकर इन्द्र की माता ग्रदिति ने विष्णु से प्रार्थना की, कि वही स्वयं उनके पुत्र के रूप में जन्म लेकर बिल का दमन करें ग्रीर स्वर्ग का ऐश्वर्यशाली साम्राज्य इन्द्र को दिलवाएं। विष्णु ने मदिति की प्रार्थना स्वीकार की ग्रीर उसके पुत्र के रूप में जन्म लिया।

एक समय जब बिल यज्ञ करा रहा था, विष्णु उसके ऐश्वर्य की समाप्ति के लिए कपट से बौते (वामन) ब्रह्मचारी का रूप धारण कर उसकी यज्ञशाला में जा पहुंचे :

#### विधाय मूर्ति कपटेन वामनीं, स्वयं बलिध्वंसिविडम्बिनीभयम्।

नंषध चरित्र १ १२४

असुरों के गुरु शुक्राचार्य को अपनी ज्ञान शक्ति से विदित हो गया कि यह वामन 'हरि' के अतिरिक्त अन्य कोई नहीं है। अतः उन्होंने बिल को सलाह दी कि बह किसी भी प्रकार का दान वामन को न दें। शुक्राचार्य ने कहा, "हे विरोचन के पुत्र (बिल), यह स्वयं भगवान विष्णु हैं जिसने देवताओं के कार्य की सिद्धि के लिए कथ्यप और अदिति से जन्म लिया है। अनर्थ को बिना ध्यान में रखे हुए जो तुमने इसे दान देने की प्रतिज्ञा की है, वह राक्षियों के लिए ठीक नहीं है। यह बहुत बुरा हुमा कि कपट से बदु का रूप धारण करने वाला विष्णु तेरा स्थान, ऐश्वयं, लक्ष्मी, तेज, यश और विद्या को छीनकर इन्द्र को देगा। सम्पूर्ण विश्व को ध्यास करने वाला शरीर बनाकर यह तीन चरणों में सब लोकों का लंघन करेगा। विष्णु को सर्वस्व देकर हे मूर्ल, तू कैसे कार्य चलाएगा? यह पृथ्वी को एक पग से, दूसरे से स्वर्ग और आकाश को अपने महान् शरीर से लंघन करेगा, तो तीसरे पग के लिए स्थान ही कहां होगा?"

भगवात् किस उद्देश्य से अवतार लेते हैं, इसका उत्तर स्वयं कृष्ण ने गीता में दिया है :
 परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् ।
 धर्मसंस्थापनार्थाय संभवानि युगे युगे ।।

श्रीमद्भगवद्गीता, ४, ६।

- ४. वामन की जन्म कथा के विस्तृत विवरण हेतु देखें, : वामन पुराण, अध्याय ३१।
- ५. एव वरोचने साक्षाव् भगवान् विष्णुरव्ययः ।
  कश्यपादवितेर्जातो वेवानां कार्यशाधकः ।।
  प्रतिश्रुतं त्वयैतस्मै यदनर्थमञ्जानता ।
  न साधु भग्ये वैत्यानां महानुषगतोऽन यः ।।
  एव ते स्थानमैश्वयं श्रियं तेजो यशः श्रुतम् ।
  दास्यत्याच्छित्र शकाय मायामागावको हरिः ।।

त्रिविकमैरिमाँल्लोकान् विश्वकायः क्रमिष्यति। सर्वस्वं विष्णवे बत्त्वा मूढ् वर्तिष्य से कथम् ।। क्रमतो गां पर्वकेन द्वितीयेन विवं विभोः। रवं च कायेन महता तार्तीयस्य क्वतो गतिः।।

भागवत पुरास, ८, १६, ३०-३४।

इस सलाह के अनुसार कार्य न करने पर शुकाचार्य ने क्रोबवज दूरय-प्रतिज्ञ बलि को शाप भी दिया:

> एवमभद्धितं शिष्यमनादेशकरं गुरु । शशाप देवप्रहितः सत्यसन्धं मनस्वितम् ॥

> > भागवत पुरासा, ८, २०, १४।

परन्तु बिल अपने विचार पर हुढ़ रहा। उसने कहा कि यज्ञ के समय यदि कोई उसका सिर भी दान में मांगे तो देने में उसे लेशमात्र हिचकचाहट न होगी। गोविन्द दान मांगे तो इससे बढ़कर बात वया होगी ? मैने तो अन्य (सामान्य) याचकों को भी मांगने पर नां नहीं की है:

> यज्ञे ऽस्मिन्यदि यज्ञेशो याचते माँ जन देन: । निजमूद्धीनमध्यस्यै दास्याम्येवाविचारितम् ।। स मे वक्ष्यति देहीति गोविन्दः किमतो धिकम् । नास्तोिः यन्नया नोक्तमन्येषामपि याचताम् ।।

> > वामत पुरासा, ३१, २३ -२५

इस दान की महत्ता को भी स्मष्ट रूप में प्रकट करते हुए राजा ने कहा, 'यदि दान रूपी इस श्रोष्ठ बीज को नारायए। के हाथों में बो दिया जाये तो उससे सहस्त्रगुनी फत्र-निष्पत्ति होगी:

> ्तद्वीजवरं दानं की जंपसति हे द् गुरो । जनार्वने महापाने किंन प्राप्त स्तरो मया।।

> > वामन पुराख, ३१. ३०।

श्रतः बिल ने उनका स्वागत किया श्रौर उनसे यज्ञ में दान स्वाः मनचाही वस्तु मांगने को कहा । परन्तु वामन ने श्रत्यन्त चातुर्य से तीन पग थोड़ी सी भूमि की यावना की ग्रौर शेष सब स्वर्ण, धन तथा रत्नादि याचको को देने की सलाह दी :

> तस्मात्त्वतो महीमीषः वृग्गेहं वरदर्षभात् । पदानि त्रीणि दैत्येन्द्र सम्मितानि परासमः।।

> > भरागत राज्य, न, १६, १६

ममाग्निशररार्थाय देहि राजत् ५४ वयम् । सुवर्गप्रामरत्नादि तदथिभ्यः प्रदीवतस्य ।।

यारा **पुराख,** ३३, ४६

दान की पूर्ति के हेतु जैसे ही बिल ने कमण्डलु से संग्रहा जल वामन के हाथ पर डाला, वैसे ही वामन ने विराट रूप घारएा कर<sup>4</sup> श्रपना सर्वदेव मय रूप प्रदिशित किया :

नैषध चरित, २१, ६५

६. वामनादणुतमादनु जीवासवं त्रिविक्तमंतनेभृतदिक्कः ।

#### पाराौ तु पतिते तोये वामनोऽभूदवामनः। सर्वदेवमयं रूपं दर्शयामास तत्क्षराति ।।

बामन पुरारा, ३१, ५३

प्रथम पग में भगवाद ने समस्त भूलोक नाप लिया तथा दूसरे में त्रिविष्टप। अबिल ने तीन पग भूमि देने का वचन दिया था। किन्तु नारायरण के तीसरे पग को नापने के लिए अब कुछ शेष न वचा था:

क्षिति पर्वकेन बलेविचकमे नभः शरीरेश दिशश्च बाहुभिः। पर्व द्वितीय कमतस्त्रिविष्टपं न वै तृतीयाय तनीयमप्विष ।।

भागवत, ८, २०, ३३-३४

राजा बलि अब अपनी सब धन सम्मति आदि दे देते के पश्चात बन्दी वन गया :

दत्त्वा सर्वे धनं मुग्धो बन्धनं लब्बबाम्बलि: ।।

नैषधचरित, १७ ६१

वरुग पाश से बंधकर अब उसमें हिलते की भी सामर्थ्य न रही:

ग्रद्य यावदिष येन निबद्धौ न प्रभु विचलितुं बलिदिन्ध्यौ ।

नैषध चरित, ४, १३०

इसी समय ऋक्षराज जाम्बवान् ने उस विराट रूपी विविक्रम की पदक्षिए। कर चारों दिशाओं में उनकी जय घोषणा की :

> जाम्बदानतृक्षराजस्तु भेरीशब्दमनोजवः। विजयं दिक्ष् सर्वानु महोत्सवमयोषयत्।।

> > भागवत, ८, २१. ८

कुछ भेष न देखकर अब बिल ने अपने सिर को ही अन्तिम पग से नापने का निवेदन किया। उसके पास अपना बचन सत्य करने के लिए अब यही उपाय था:

यद्यूत्तमः लोक भवान् ममेरितं वची व्यलीकं मुखवर्धं मन्यते । करोम्पृतं तन्नभवेत् प्रलम्भनं पदं तृतीयं कुर शीब्णि मेनिजम् ॥

भागवत द, २२, २

—विल के यह शब्द सुनकर त्रिविकम ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए । श्रपना तीसरा पग उसके सिर पर रखकर त्रिविकम ने बिल को ग्रसुरों का राजा बनाया ग्रीर उसे पाताल लोक में भेज दिया ।

इस प्रकार श्रमुरों के राजा बलि से उसका साम्राज्य छीन श्रौर इन्द्र को वापस दिलाकर वामन े माता ग्रदिति को प्रसन्न किया :

ए. हरेर्यदकामि पर्दककेन खं।

नैषध धरित, १, ७०

#### जित्वा लोकत्रयं कृत्स्नं हत्वा चासुरपुंगवान् । पुरंदराय त्रैलोक्यं ददौ विश्जालकक्तः ।।

वामन पुरागा, ३१, ७०

उपर्युक्त विश्वित कथा को प्राचीन भारतीय कलाकारों ने ग्रत्यन्त सुन्दरता से पाषाए प्रतिमाशों के माध्यम से दर्शाया है। भारत का कोई ऐसा भाग नहीं है जो इस कथा से प्रभावित न हुआ हो। यह कथा दो प्रकार की प्रतिमाशों से प्रदिशत है। इनमें प्रथम (भायावटु) वामन की है। इसमें भगवात विष्णु को विभिन्न ग्रायुध लिए एक बौने वैदिक ब्रह्मचारी के रूप में दिखाया गया है। इसका हमने अन्य स्थान पर वर्णन किया है देखें (चित्र १)। दितीय प्रकार की मूर्तियाँ (विश्वरूप) त्रिदिकम की हैं, जिसमें उनका एक पैर स्थानाथने के लिए उपर उठा है। दे

त्रिविकम की प्रारम्भिक प्रतिमाश्रों में पवाया (मध्यप्रदेश) से प्राप्त गुप्त कालीन मूर्ति ऋत्य-धिक खण्डित होने पर भी ऋत्यन्त महत्वपूर्ण है (देखें चित्र २)। १० दाहिने भाग पर दान की पूर्ति के लिए संकल्प जल देने का हथ्य बना है। बाई ओर ऋष्टभुजी त्रिविकम बाएं पैर से आकाश नापते दिखाए गए हैं। यह भाग श्रव बहुत कुछ नष्ट हो चुका है। उसी प्रदेश के घुसाई नामक स्थान से प्राप्त उत्तर गुप्त कालीन एक अष्टभुजी प्रतिमा गदा, खड्ग, चक्र, ढ़ाल, धनुष, तथा शंख आदि आयुध लिए है। (देखें चित्र ३) उपर्युक्त प्रतिमा की भांति ही इसमें त्रिविकम धाकाश नापते उत्कीर्ण किए गए हैं। इसी फलक पर नीचे की और बिल छत्रधारी वामन को दान दे रहे है। इस प्रकार एक ही फलक पर वामनावतार की दो घटनाएं प्रदक्षित है। रायपुर (मध्यप्रदेश) से प्राप्त त्रिविकम में उठे हुए भैर के नीचे आदिशेष का ,चित्रण किया मिलता है जो हाथ जोड़े बैठा हुआ है। १०

स्थान ग्रौर काल भेद के कारए त्रिविकम प्रतिमाग्नों में भी भिन्नता मिलती हैं। मध्यकाल के स्रागमन के साथ साथ ग्रष्टभुजी प्रतिमाभ्नों की ग्रंपेक्षा चर्तु भुजी प्रतिमाएं ग्रधिक प्रचलित हो गई। इस

प्रत्येत्याहवम ।

ऋगवेद, १, १५५, ६

स्थलेषु मायावदु वामनोऽव्यात् त्रिविश्रमः खेडवतु विश्वरूपः ।

भागवत, ६, ८, १३

वामन इति त्रिविक्रममभिद्यति दशावतारविदः।

म्रायसिप्तशती, ६०

- १०. त्रिविकम की गुप्त कालीन अन्य प्रतिमाओं के लिए देखें: डा० अप्रवाल, केटेलोग आँफ दी ब्रोह्म -निकल इमेजेज इन मथुरा आर्ट, १९५१, १० व तथा वार्षिक रिपोर्ट, मथुरा संग्रहालय, १९३६-३७ चित्र II/२.
- ११. मोपीनाथ राव, हिन्दू म्राईवनोग्रफी, पृ० १६६, चित्र ×LVIII.

द. राष्ट्रीय संग्रहालय में मध्यकालीन राजस्थानी प्रस्तर प्रतिमाएं, मरूभारती, पिलानी, श्रक्तूबर, १६६४, पृठ द६--द७

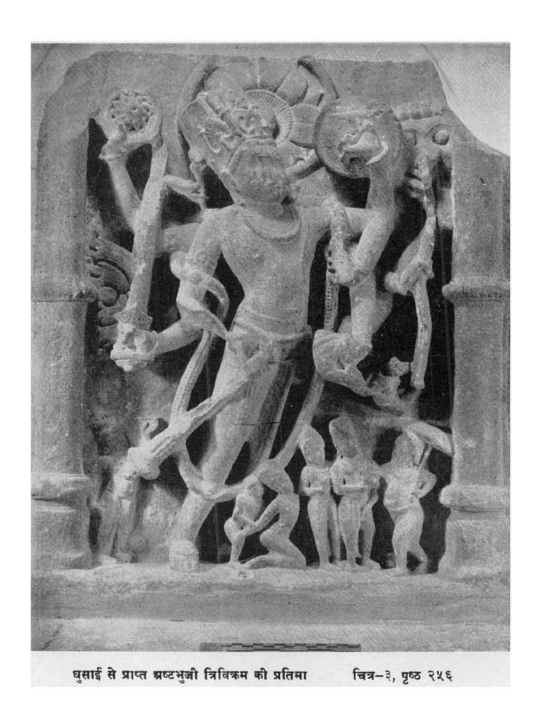
६. द्रव्यव्यः बृहच्छरीरो विनिमान ऋक्वभिर्युं वा कुमारः



वामन ब्रह्मचारी के रूप में भगवान विष्णु

चित्र-१, पृष्ठ २४६







स्रोसियां के विष्णु मन्दिर में चतुर्भु जी त्रिविक्रम

चित्र-४, पृष्ठ २५७



काशीपुर (उत्तर प्रदेश) से प्राप्त प्रतिहार कालीन त्रिविकम चित्र-४, पृ० २४८



For Private & Personal Use Only



मैसूर में हलेविद के होयसलेश्वर मंदिर की त्रिविकम प्रतिमा

चित्र-७, पृ० २५६



पाल तथा सेन कालीन त्रिविकम की प्रतिमा मुशिदाबाद से प्राप्त चित्र-ह, पृ० २६०

लेख में विश्वित निम्नलिखित उत्तरी भारत की मध्यकालीन कुछ प्रतिमांश्रों से यह बात पूर्णतया स्पष्ट होगी। १९२

मन्डोर (राजस्थान) से प्राप्त एवं जोवपुर संग्रहालय में सुरक्षित प्रतिमा पर एक साथ छत्र-धारी वामन तथा त्रिविकम प्रदर्शित मिलते हैं। १३ राजस्थान से प्राप्त एक ग्रन्य त्रिविकम प्रतिमा का वर्शान एवं चित्रण गोपीनाथ राव ने प्रस्तुत किया है। प्रतिमा इन्डियन म्यूजियम, कलकत्ता में है। त्रिविकम के उठे बाए पैर के ऊपर ब्रह्मा पद्मासन पर विराजमान हैं। दाहिने पैर के समीप बीएगधारिएगी देवी खड़ी हैं ग्रीर सामने गरुड़ शुकाचार्य पर भपटता सा प्रतीत होता है। १४ विलास तथा अटू से प्राप्त त्रिविकम की ग्रन्य मुर्तियां कोटा संग्रहालय में देखी जा सकती हैं।

मन्दिरों की नगरी स्रोसियां (जोधपुर) १५ में स्थित विष्णु मन्दिर के पीछे की दीवार पर चर्जु मुजी त्रिवित्रम की भव्य प्रतिमा निर्मित है। १६ ऐसी ही एक अन्य प्रतिमा 'माता का मन्दिर' पर भी देखी जा सकती है। १७ यहीं के सूर्य मन्दिर १ पर बनी चर्जु भुजी मूर्ति में राक्षस नमुचि भगवान का दाहिना पैर पकड़े प्रदिश्ति है और बांया पैर ऊपर उठा है! सामने निचले भाग पर बिल द्वारा वामन को दान देने का दृश्य अंकित है (चित्र ४)। त्रिवित्रम की एक प्रतिमा बुचकला के प्रसिद्ध पार्वती मन्दिर के एक ग्राले में विद्यमान है। चित्तौड़गढ़ के कुम्भ स्वामी मन्दिर पर भी त्रिवित्रम की एक प्रतिमा बनी है। १७ अ कसरा (गुजरात) में स्थित विष्णु के एक देवालय की विभिन्न ताकों में गुरुड़ासीन लक्ष्मी नारायण, बराह आदि मृतियों के साथ त्रिवित्रम की भी एक खण्डित मृति विद्यमान है। १०

भुवनेक्ष्वर (उड़ीसा) के ग्रनन्त वासुदेव मन्दिर के उत्तरी ग्रोर के एक ग्राले में त्रिविक्रम का चित्रए प्राप्त है। १६ यहीं के प्रसिद्ध लिंगराज मन्दिर के चारों ग्रोर निर्मित छोटे छोटे देवालयों में ग्रन्य देवी-देवताग्रों के साथ त्रिविकम की भी प्रतिमा मिलती है। २०

कुरुक्षेत्र (पंजाब) से त्रिविकम की एक महत्वपूर्ण मूर्ति उपलब्ध है! इसमें वे चक पुरुष तथा शंख पुरुष नामक आयुध-पुरुषों सहित खड़े हैं। नीचे दोनों स्रोर लक्ष्मी स्रौर भूमि है। किनारों पर नाग

१२. शिवराममूर्ति, सी०, ज्योग्रेफिकल एण्ड कोनोलोजिकल फेक्टर्स इन इण्डियन श्राईक्नोग्राफी, ऐन्शियन्ट इन्डिया, जनवरी, १६५०, नं० ६, पृ० ४१

१३. ऐनुम्रल रिपोर्ट, म्रक्यिनोजिकल सर्वे म्रॉफ इन्डिया, १६०६-१०, पृ० ६७

१४. एलीमेन्द्स ग्रॉफ हिन्दु ग्राईक्नोग्राफी, I, i, पृ० १६४, चित्र, LII, I

१५. ग्रोसियां के देवालयों में त्रिविकम के चित्रण के लिए देखें: **ऐ० रि०, ग्रा० सर्वे ग्रॉफ इन्डिया,** १६०८--०६, पृ-११३

१६. आ० स० आँफ इन्डिया, फोटो एल्बम, राजस्थान, चित्र नं० १२८१/५८

१७. व्ही, चित्र नं० १२४३/४८ १७ ग्र०, व्ही, २२६१/४४

१८. मजूमदार, ए० के०, चालुक्याज् स्रॉफ गुजरात, पृ० ३८१

**१६. दी उड़ोसा हिस्टोरिकल जर्नल, १६६२, X, नं० ४, पृ० ७१** 

२०. बैनर्जी, भार० डी०, हिस्ट्री श्रॉफ उड़ीसा, ॥, पृ० ३६४

नागिन का चित्ररण है । मस्तक के दोनों श्रोर ब्रह्मा, शिव तथा गजारूढ इन्द्र हैं । प्रतिमा के ऊपरी भाग में एक पंक्ति में सप्तऋषि विराजमान है ।<sup>२९</sup>

काशीपुर (उत्तरप्रदेश) से प्राप्त प्रतिहारकालीन त्रिविकम को मूर्तिकार ने शिल्परत्न के अनुसार दाहिने पैर से आकाश नापते चित्रित किया है। उनके हाथों में कमशः पदा, गदा, और चक हैं। नीचे वाले बायें हाथ में, जो खण्डित हो गया है, सम्भवतः शंख ही था। २२ त्रिविकम के ऊपर उठे पैर के नीचे का हथ्य दो भागों में बना है—प्रथम में मुकुटधारी राजा बलि २३ छत्रधारी वामन के दाहिने हाथ में कमण्डलु से जल गिरा रहे हैं। बलि के इस कार्य से असन्तुष्ट शुकाचार्य वहीं मुंह फेरे खड़े हैं। इनके शरीर पर धारण किया हुआ वस्त्रयज्ञोपबीत स्पष्ट है। दूसरे भाग में वामन के पीछे बिल को पाश से बांघे एक सेवक बना है! मूर्ति पर्याप्त रूप से सुन्दर है (चित्र १)। २४

दीनाजपुर से प्राप्त विष्णु (विविक्रम) की एक ग्रन्य प्रतिमा मूर्तिकला की दृष्टि से विशेष महत्त्व की है। यहां वे सांप के सात फाणों के नीचे खड़े हैं तथा गदा व चक पूर्ण विकसित कमलों पर प्रदर्शित हैं। डा० जे० एन० बैनर्जी के विचार में यह विष्णु प्रतिमा महायानी प्रभाव से प्रभावित है, उप क्योंकि इन आयुधों को कमल पर रखने का तरीका मञ्जुश्री और सिंहनाद लोकेश्वर की प्रतिमाओं की भांति है।

उपर्युक्त वरिंगत घुसाईं, ग्रोसियां, काशीपुर ग्रादि स्थानों से प्राप्त प्रतिमाग्नों में त्रिविकम के उपर उठे पैर के उपर एक विचित्र मुखाकृति (grinning face) मिलती है! यह विद्वानों में काफी विवाद का विषय रहा है! गोपीनाथ राव ने वराहपुराग को उद्धृत करते समय विचार व्यक्त किया था कि जब त्रिविकम ने स्वर्ग नापने के लिए ग्रपना पैर उपर उठाया तो उसके टकराने से ब्रह्माण्ड फूट गया ग्रीर उस टूटे ब्रह्माण्ड की दरारों से जल बहने लगा। यह मुख सम्भवतः ब्रह्माण्ड की उस ग्रवस्था को दर्शाता है। रेव कालान्तर में डा० स्टेल्ला क्रेमरिंग, रेण डा० ग्रार० डी० बेनर्जी, डा० जे०

२१. ऐ० रि०, ग्रा० स० ग्रॉफ इन्डिया, १६२। २२३, पृ० ८६

२२. 'पद्मं कौमोदकीं चक्रं शंखं घत्ते त्रिविकमः' ॥७॥

२३. इसके विपरीत बादामी की गुफा में इसी प्रकार के बने एक अन्य दृश्य में राजा विल का वामन को दान देते समय शीश मुक्ट रहित है।

२४. राष्ट्रीय संग्रहालय, नई दिल्ली, नं० एल-१४३

२५. हिस्ट्री स्रॉफ बंगाल I, पृ० ४३३–४३४

२६. "That when the foot of Trivikrama was Leifted to measure the heaven world, the Brahmanda burst and cosmic water began to pour down through the clefts of the broken Brahmanda. This face is perhaps meant to represent the Brahmanda in that condition,"

एलमिन्द्स श्राफ हिन्दु श्राईवनोग्रेफी, I, i, पृ० १६७

२७. दी हिन्दू टेम्पिल, II, पुरु ४०३-४०४

ब्रजेन्द्र नाथ शर्मा २५६ ]

एन० बेनर्जी<sup>२८</sup> श्रौर श्री सी० शिवराममूर्ति श्रादि ने इसे राहु बताया है। इन विद्वानों के श्रनुसार मध्य-कालीन कला में राहु का इस प्रकार चित्रएा किया जाता था। नीचे दिये नैषयचरित के श्लोक से भी इस मत की पुष्टि होती है।<sup>२६</sup>

उत्तरी भारत की भांति दक्षिणी भारत में त्रिविकम की प्रतिमाएं बादामी की गुफा नं० ३ (छठीं श० के उत्तरार्ध), उ॰ महाबलिपुरम् के गणेश रथ (७वीं श० ई०) तथा ग्रलोरा (६वीं श० ई०) उ९ ग्रादि ग्रनेक स्थानों में उत्कीएं मिलती है! उ० इन प्रतिमाग्रों में महाबलिपुरम् बाली प्रतिमा विशेष रूप से उल्लेखनीय है (चित्र ६)। यह ग्रष्टमुजी प्रतिमा ग्रपने छः हाथों में चक्र, गदा, खड्ग तथा शंख, खेटक, धनुष ग्रादि ग्रायुध धारण किए है। दो रिक्त हाथों में दाहिना हाथ वैद्यानसागम के ग्रनुसार ऊपर उठा है तथा साथ वाला बांया हाथ उठे हुए बाएं पैर के समानान्तर है। प्रतिमा के दोनों ग्रोर पद्मासन पर चतुर्भुजी शिव एवं ब्रह्मा का चित्रण है तथा नीचे सूर्य एवं चन्द्र का ग्रंकन हैं। ऊपर मध्य में वराह-मुखी जाम्बव,न त्रिविकम की विजय पर हर्षध्विन कर रहा है ग्रीर ऊपर विणित ग्रोसियां की प्रतिमा की भांति नमुन्दि राक्षस भगवान का दाहिना पैर पकड़े है।

दिलाए भारत में, मैसूर में हलेबिद के प्रसिद्ध होयसलेक्वर मन्दिर पर निर्मित त्रिविकम की प्रतिमा भी कम महत्व की नहीं है (चित्र ७)। मध्यकालीन होयसल कला अत्यधिक सुसिज्जित सूर्तियों एवं कोमल अलंकरण के लिए सर्वत्र विख्यात है। प्रस्तुत प्रतिमा काशीपुर की प्रतिमा की भांति ही शिल्परत्न के अनुसार है। त्रिविकम के उठे दाहिने पैर के अर ब्रह्मा है, जो उसे गंगा के पवित्र जल से घो रहे हैं। नीचे बहती गंगा स्पष्ट रूप से दीखती है। कुशल कलाकार ने इसे नदी का रूप देने के लिए इसमें मछली एवं कछुप्रों का सुन्दरता से चित्रण किया है। पैर के नीचे आलीढासन में गरुड़ है, जिसके हाथ अञ्जली मुद्रा में हैं। त्रिविकम के बाएं पैर के समीप चामरयारिएं। सेविकम है। प्रतिमा के ऊपरी भाग में जो लतायें आदि हैं, उनका आशय सम्भवतः कल्पवृक्ष से है। इस प्रतिमा के देखने मात्र से ही मूर्तिकार की उच्चतम कार्यकुशलता का सहज ही में आभास हो जाता है।

२८. वी डेबलपमेन्ट ग्रॉफ हिन्दु ग्राईक्नोग्राफी, पूर ४१६

२६. माँ त्रिविकम पुनिहि पदेते कि लगन्नजितराहु रूपानत्। कि प्रदक्षिरानकृद्श्वमि पात्रं जाम्बवान दित ते बलिबम्धे ।।

<sup>—</sup> नैषध चरित, २१, ६६

३०. गोपीनाथ राव, ऐलीमेन्टस ग्रांक हिन्दु ग्राईक्नोग्राफी, पृ० १७२. चित्र $^{^{\Lambda}}{
m L}$ 

३१. वही, पृ० १७४, चित्र LI

१२. इस सम्बन्व में हम त्रिविकम (प्रवीं श० ई०) की एक कांस्य प्रतिमा को भी ले सकते हैं जिसमें वे बार्ये पैर से आकाश नापते प्रदिशत किये गए हैं । प्रस्तुत प्रतिमा सिंगनल्लूर (जिला कोयम्बटूर) के एक प्राचीन मन्दिर में ख्रव भी पूजी जाती है । शिवराममूर्ति, सी, साऊथ इन्डियन कान्जेज, पृ० ७१; चित्र १५०

पूर्वी भारत में बंग,ल-बिहार की पाल तथा सेन कालीन प्रतिमाग्नों में एक उठे पैर की कुछ मूर्तियां प्राप्त हैं। 33 किन्तु अधिकांश में त्रिविकम को पूर्ण विकसित कमल पर समभंग मुद्रा में खड़े (स्थानक) प्रविश्वित किया गया है (चित्र ५)। इन प्रतिमाग्नों में ग्रायुधों का क्रम उसी प्रकार है जैसा कि हम उपर्युक्त विश्वित त्रिविकम की अन्य मूर्तियों में देख चुके हैं। वे किरीट-मुकुट, कर्गांपूर, रत्नकुण्डल, हार, उपवीत, किटबन्ध, वनमाला, वलय, वाहुकीर्ति, त्रुपुर, उत्तरीय तथा परिधान आदि धारण किये हैं। प्रतिमा के पैरों के पास लक्ष्मी व जया तथा सरस्वती व विजया हैं। 38 मुख्य मूर्ति के दोनों ग्रोर मध्य में सवार सिहत गज-शार्दूल, मकरमुख, तथा नृत्य एवं वीग्णा वादन करते गन्धवं युगल हैं। सिर के पीछें की कलात्मक प्रभावली के दोनों ग्रोर बादलों में मालाधारी विद्याधर बने हैं। सबसे ऊपर मध्य में कीर्तिमुख है। पीठिका पर मध्य में विष्णु का वाहन गरुड़, दानकर्ता एवं उसकी पत्नी एवं उपासकों के लघुचित्रए। हैं। इस प्रकार से ये प्रतिमायों उन प्रतिमाग्नों से सर्वथा भिन्न हैं, जिन पर एक ही साथ बिल द्वारा वामन को दिए जाने वाले दान का तथा उसकी प्राप्ति पर त्रिविकम द्वारा आकाशादि नापने का चित्रण मिलता है।

भगवार विष्णु की पूजा त्रिविकम के रूप में प्राचीन भारतवर्ष में ावेशेषरूप से प्रवलित थी। इसका अनुमान हम उनकी अनेकों प्रतिमाओं के ग्रतिरिक्त साहित्य एवं शिलालेखों से भी कर सकते हैं। इनका कुछ निदर्शन हम ऊपर कर चुके हैं। शिलालेखों से दो लेख उदध्त हैं।

> पायामुर्व्व (ब्र्ब) लिवन्च (श्व) न व्यतिकरे देवस्य विकाश्तयः सद्यो विस्मित देवदानवनुतास्तिस्त्रस्त्रि (लो) कीं हरे:। यामु व्र (ब्र) ह्यवितोरार्श्यमर्थसलिलं पादारविन्दच्युतं। धत्ते द्यापि जगत्र (त्र) यैकजनकः पुरायंस मुरुद्धां हरः।।<sup>3४</sup>

भानम् पुनर्त्तनमत्र कृत्वा ग्रामे च देवायतनद्वयं यः । वित्रस् तथार्थन चकार मातुस त्रिविकमं पृथ्करिसीभ माञ्च ॥ उ

३३. की मरिश, स्टेल्ला, पाल एन्ड सेन स्कल्पचर, रूपन, ग्रवटूबर १६२६, नं० ४०, चित्र २७; भट्टसाली एन० के०, आईकनोगाको आंक बुद्धिस्ट ऐन्ड ब्रह्म निकल स्कल्पचर्स इन दी ढाका स्यूजियम, पृ० १०५, चित्र, XXXVIII; बेनर्जी, ग्रार० डी०, ईस्टर्न इन्डियन स्कूल ग्रॉफ मेडियल स्कल्पचर्स, चित्र, XLVI

३४. त्रिविकम की कुछ प्रतिमाधों में लक्ष्मी व सरस्वती के स्थान पर ग्रायुध पुरुषों का भी चित्रण मिलता है। द्रष्टच्यः जर्नल ग्रॉफ बिहार रिसर्च सोसाइटी, १९५४, ४०, १४, पृ० ४१३ तथा ग्रागे।

३५. एपिग्राफिया इन्डिका, I, पृ० १२४, ख्लोक २

३६. व्ही, XIII, पृ० २८४, क्लोक २४ इस लेख के लिखने में मुक्ते अपने श्रद्धेय गुरु डा० दशरथ शर्मा, एम० ए०, डी० लिट्से विशेष सहायता मिली है, जिसके लिए मैं उनका कृतज्ञ हूं।

लेख में ग्राए चित्रों के लिए मैं ग्वालियर संग्रहालय, राष्ट्रीय संग्रहालय तथा ग्रा० सर्वे श्रॉफ इन्डिया का आभारी हूं।

# भारतीय संस्कृति में ब्रजकला

#### श्रीर

## उसके ऐतिहासिक तिथिक्रम का विचार

भारत की सप्त महापुरियों में मथुरा नगरी अपना महत्व तथा अपना स्थान एक विशेष रूप से रखती है। यह तीर्थ स्थान तो है ही साथ ही साथ ऐतिहासिक विभूतियों से भी अमेतप्रोत है, और है उत्तरी भारत में गंगा यमुना की अन्तर्वदी सच्ची रंगभूमि। यह वह स्थान है जहां अनेक साम्राज्यों का उत्थान और पतन हुआ है।

जिन जातियों ने भारत पर चढ़ाई की मयुरा उनके मार्ग में स्रवश्य आया, जिसका फल यह हुआ कि मयुरा की सांस्कृत-नद में अन्य जातियों के धार्मिक विचार के पुट लगते रहे जिनकी छाप मथुरा कला पर भी विशेष रूप से पड़ी।

मयुरा कला के साथ ग्रन्य कलाग्रों का प्रशंसनीय प्रदर्शन हमको स्टेट म्यूजियम (विचित्रालय) भरतपुर में तथा पुरातत्व संग्रहालय मथुरा में देखने को मिलता है। उनके देखने से यह पता चलता है कि मथुरा कला में यूनानी भावों को भी दर्शाने वाली मूर्तियां मौजूद हैं श्रीर इनके ग्रतिरिक्त बौद्ध तथा जैन धर्म सम्बन्धी भी ग्रनेक मूर्तियां हैं।

मथुरा में ब्राह्मण धर्म का बहुतायत से प्रचार था और इस धर्म के देवी देवताओं की मूर्तियों की एक प्रकार से पूरी भरमार सी रही है। ग्राप्ते २ धर्म का प्रचार करने के लिये बौद्ध भिक्षुओं ग्रीर जैन मुनियों ने इस स्थान को अपनाकर अपने २ धर्मों का कला द्वारा प्रदर्शन करके कला का प्रसार किया। प्रसंगवण यहां पर प्रथम मथुरा कला का तिथिकम उपस्थित करना परम आवश्यक है जो इस प्रकार से है:—

भगवान बुद्ध और महावीर जी ई० पूर्व ६ठी शताब्दी मौर्यकाल ३२५ ई० पूर्व से १८५ ई० पूर्व तक गुङ्गकाल १८४ ई० पूर्व से ६२ ई० पूर्व तक

क्षतर।तवंश के महा क्षत्रप राजुल ग्रौर सुदास १०० ई० पूर्व से ५६ ई० पूर्व तक, शक कुषास ़ वंश ई० प्रारम्भ से तीसरी भताब्दी तक, कुजुला कैड पाइसिस ग्रौर वेम कैडफाइसिस ६८ ई० तक ।

> कनिष्क ६८ ई० से १०२ ई० तक बासिष्क १०२ ई० से १०६ ई० तक

वासुदेव १३८ ई० से १६६ ई० तक गुप्तकाल ३२० ई० से ६०० ई० तक मध्यकाल ६०० ई० से १२०० ई० तक

उपरोक्त काल की जिन २ मूर्तियों का संग्रह है उनमें उनकी कला की कारीगरी तथा भाव भंगी को सहज समक्त सकते हैं। यहां पर उनके दो एक उदाहरण दिये जाते हैं। यथा वहां की एक मूर्ति में श्राश्रम का दृश्य दरसाया गया है जिसमें ऊपर की पट्टी में तीन यक्ष कमल नालों से गुम्फित एक भारी माला को उठाये हुए हैं श्रीर निचले भाग में जटाधारी तपस्वी कबूतरों को चुगा रहे हैं। इतिहास विशारदों का मत है कि यह रोमक जातक का चित्रण है। इसी प्रकार का एक जैन स्नायाग पट्ट है जिसे लावण्य शोभिका नाम की गिएका की पुत्री ने दान में दिया था। इस शिला पट्ट पर बीच में दो स्तम्भों के बीच में एक स्तूप है जिसके दोनों बगल दो मुनि, दो सुपर्ण तथा दो यक्षिणी हैं। इसी प्रकार का एक तोरण भी है। जिसके अलंकृत भाग पर बुद्ध की पूजा के दृश्य दशिये गये हैं। उभय संग्रहालयों में धन कुबेर की भी एक २ मूर्ति है जो कुषाण काल की सुन्दर कला की प्रतीक है। इनमें कैलाश पर बैठे हुए श्रासव पान करते कुबेर दिखाये गये हैं जिनके पीछे उनका स्रनुचर है और पास में कुबेर की स्त्री तथा उसकी सखी दिखाई गई है। यह कुषाण काल मथुरा कला का सुवर्ण गुग रहा है। ई० प्रथम शताब्दी से तीसरी शताब्दी तक का समय मथुरा कला के उच्चतम वैभव का युग माना गया है जबिक यहां की कला धर्म ग्रीर शासन की स्थाति दूर २ तक थी। इस युग में जनता सर्वत्र विहार, स्तूप, चैत्य, देवकुल, पुण्य शाला उदयान (प्याऊ) ग्राराम (बगीचा) ग्रादि के निर्माण में करने में परम उत्साह का परिचय देती रही।

इस काल की कला की एक अन्य मूर्ति है जिसमें दो कुषाण जातीय भद्व पुरुष माला और पुष्प लिये शिव लिङ्ग की पूजा करते दिखाये गये हैं। और जिनके बाईं स्रोर स्रगूर की बेल पर मोर बैठा है। इस मूर्ति से यह प्रत्यक्ष प्रकट होता है कि शक जाति के विदेशी पुरुषों ने भी ब्राह्मण धर्म के देशी देवताओं की पूजा उपासना की है। यहां भगवान बुद्ध की गुष्त कालीन स्रत्यन्त मनोहर मूर्ति है। इसी प्रकार पद्मासने लगाये जैन तीर्थें द्धार की मूर्ति है जो प्रभा मण्डल से पूर्ण अलंकृत है तथा हाथ समाधि मुद्रा में हैं। यह कला भी गुष्तकाल की है। इसी प्रकार से गुष्तकाल की कला का कौशल तथा पूर्ण प्रादुर्भाव एक चतुर्मुजी विष्णु भगवान की मूर्ति में देखने को मिलता है। भगवान के मुकुट में मकर का स्राभूषण है स्रोर मुक्ता दानों को मुख में दवाये हुए सिंह है। इस मूर्ति में स्रन्य ग्राभूषणों को भी यथा स्थान दिखाया गया है।

भरतपुर के अन्तर्गत प्राप्त मूर्तियों का भी रूप रंग कला काँशल बिल्कुल ऐसा ही है जैसा कि मधुरा कला की मूर्तियों का है। जिससे स्पष्ट होता है कि इनके कारीगर एक ही होंगे। मधुरा और भरतपुर समीप में हैं और है ब्रज मण्डल के अन्दर, अतः भाव साम्य होना स्वाभाविक है।

लित कलायें हमारी पूर्व प्राचीन सभ्यता श्रीर कला की द्योतक हैं, अतः बज मण्डल ऐतिहा-सिक, पौरािगक तथा अन्वेषण कार्य के लिये अपना एक विशेष स्थान इतिहास में रखता है जहां पुरातत्व पारिखयों को अभिरुचि के अनुसार प्रचुर सामग्री है जो उनकी शोध में पूरी सहायक हो सकती है।

## श्री गौड़ी पार्क्नाथ तीर्थ

प्रत्येक धर्म में अपने महापुरुषों के जीवन से संबंधित स्थानों एवं जीवन-प्रसंग की तिथियों को महत्वपूर्ण माना जाता है। जैन-धर्म में भी तीर्थंकरों के जन्म, दीक्षा, निर्वाण स्रादि पंच-कल्याराक-तिथियों का बड़ा महत्व है और जहां जहां तीर्थंकरों का जन्म, निर्वाण स्रादि हुस्रा उन स्थानों को तीर्थ-भूमि माना जाता है। उसके पश्चात् कई चमत्कारी मूर्तियां जहां जहां स्थापित हुई उन स्थानों को भी तीर्थों सम्मिलत कर लिया गया। श्री गौड़ीपार्श्वनाथ का तीर्थ भी इसी प्रकार है। गत पांच सौ वर्षों में इस तीर्थ की महिमा दिनोंदिन बढ़ती गई। स्रनेक ग्राम नगरों में गौड़ी पार्श्वनाथ के मन्दिरों एवं मूर्तियों की स्थापना हुई क्योंकि मूल प्रतिमा जिस स्थान पर थी उसका मार्ग बड़ा विषम था सौर सबके लिए वहां पहुंचना सम्भव न था। पर इस मूर्ति के चमत्कारों की बड़ी प्रसिद्धि हुई फलतः लोगों की श्रद्धा गौड़ी-पार्श्वनाथ के नाम से बड़ी हढ़ हो गई। १७ वीं शताब्दि से २० वीं शताब्दि के प्रारम्भ तक कई यात्री-संघ मूल पार्श्वनाथ की प्रतिमा जहां थी उस पारकर देश में बड़े कष्ट उठाकर के भी पहुंचते रहे हैं। पर ग्रव वह तीर्थ लुप्त प्रायः सा हो गया है।

इस तीर्थ की सबसे अधिक प्रसिद्धि प्रीतिविमल रिचत "गौड़ी पार्थ्वनाथ स्तवन" के कारण हुई, जिसकी रचना संवत् १६५० के ग्रास पास हुई। इस स्तवन का प्रारम्भ "वःणी-ब्रह्मा-वादिनी वाक्य से होता है। इसिलए इस स्तवन का नाम "वाणी ब्रह्मा" के ग्राद्यपद से खूब प्रसिद्ध हो गया और इसे एक चमत्कारी स्तोत्र के रूप में बहुत से लोग नित्य पाठ करने लगे। कई लोग बड़ी श्रद्धा-भिक्त से संध्या समय धूप दीप करके इस स्तवन का पाठ करने लगे। उनका यही विश्वास है कि इसके पाठ से समस्त उपद्रव धान्त होते हैं ग्रीर मंगला-माला या लीला लहर प्राप्त होती है। इस स्तवन में गौड़ी पार्थ-नाथ की प्रतिमा के प्रगट होने का चमत्कारिक वृत्तान्त है। यद्यपि ऐसे ग्रीर भी कई स्तवन समय समय पर रचे गये पर उनकी इतनी प्रसिद्धि नहीं हो सकी। प्रस्तुत लेख में नेम विजय रिचत गौड़ी स्तवन के ग्राधार से इस तीर्थ की स्थापना का संक्षिप्त परिचय दिया जा रहा है।

मुनिश्री दर्शन विजयजी ग्रादि त्रिपुटी लिखित "जैन परम्परानुं इतिहास" के द्वितीय भाग में गौड़ी तीर्थ का वर्णन भी प्रकाशित हुआ है उसके अनुसार इस प्रतिमा की प्रतिष्ठा १२२६ में पाटन में किलिकाल-सर्वज्ञ ग्राचार्य हेमचन्द्र सूरिजी द्वारा हुई थी। पता नहीं इसका प्राचीन ग्राधार क्या है ? त्रिपुटी के मतानुसार फिक्नुंबाड़े के सेठ गौड़ी दास ग्रौर सोढाजी भाला ग्रपने यहां दुष्काल पड़ने से मालवे गये ग्रौर वहां से वापिस ग्राते समय रास्ते में सिंह नाम के कोली ने ग्रचानक सेठ को मार डाला। सेठ मरकर व्यन्तरदेव हुआ ग्रौर अपने घर में स्थित पार्श्वनाथ प्रतिमा का महात्म्य बढाने लगा। ग्रिधिष्टायक के रूप में इस प्रतिमा द्वारा कई चमत्कार प्रकट किये ग्रतः सेठ गौड़ी दास के कारण इस पार्श्वनाथ प्रतिमा

२६४ ] श्री गौड़ी पार्श्वनाथ तीर्थ

का नाम गौड़ी पार्श्वनाथ हो गया। फिर यह प्रतिमा पाटन में लाई गई स्नौर मुसलमानी स्नाक्षमएों के समय सुरक्षा के लिए जमीन में गाड़ दी गई। सम्बत् १४३२ में पाटन के सूबेदार हसनखां की की घुड़शाला में यह प्रतिमा प्रगट हुई स्नौर उसकी बीबी उसकी पूजा करने लगी। एक दिन स्वप्न में उसे ऐसी स्नावाज सुनाई दी कि नगर "पारकर" का सेठ मेघा यहाँ स्नायेगा, उसे उस प्रतिमा को दे देना। उसके स्नागे का वृत्तान्त उपरोक्त स्तवन के स्नाधार से स्नागे दिया जा रहा है। सम्बत् १४३२ में पाटन से राधनपुर होते हुए यह प्रतिमा नगर "पारकर" में मेधाशाह द्वारा पहुंची स्नौर १२ वर्ष बाद मेधाशाह को स्वप्न हुसा स्नौर उसके स्रनुसार जिस निर्जन स्थान में यह स्थापित की गई वह गौड़ीपुर नाम से विख्यात हुआ। इसी तरह सं० १४४४ में गौड़ी पार्श्वनाथ तीर्थ स्थापित हुसा। उसकी प्रसिद्धि १७ वीं शताब्दी से ही अधिक हई मालम देती है।

नगर "पारकर" मारवाड़ से सिंध जाते हुए मार्ग में पड़ता है । जंगल या छोटे से गांव में गौड़ी पार्श्वनाथ तीर्थ था । पाकिस्तान होने के पहले तक वहां के सम्बन्ध में जानकारी मिलती रही । राष्ट्रभाषा प्रचार सभा के सिंध एवं राजस्थान में प्रचारक श्री दौलतरामजी कुछ वर्ष पूर्व बीकानेर आये थे तो उन्होंने बतलाय। था कि वे भी कुछ वर्ष पूर्व वहां गये थे । ग्रास पास में जैनों की बस्ती विशेष रूप न होने के कारण उधर कई वर्षों से उस तीर्थ के सम्बन्ध में कुछ भी जानकारी प्राप्त नहीं हो रही है ग्रतः गौड़ी पार्श्वनाथ की प्रतिमा और मन्दिर की ग्रब वया स्थित है उसकी जानकारी, जिस किसी भी व्यक्तिको हो, प्रकाश में लाने का ग्रनुरोध किया जाता है । ५०० वर्षों तक जो इतना प्रसिद्ध तीर्थ रहा है उसके विषय में कुछ भी खोज नहीं किया जाना बहुत ही ग्रखरता है।

#### गौड़ी-पार्श्वनाथ-उत्पत्ति

सर्वप्रथम सरस्वती को नमस्कार कर किव गौड़ी पार्श्वनाथजी की स्तवना उत्पत्ति कहने का संकल्प करता है। पार्श्व प्रभु की जीवनी का संक्षिप्त उल्लेख कर किव बताता है कि पाटण में गौड़ी-पार्श्वनाथजी की तीन प्रतिमाएं निर्माण कर भूमि-गृह में रखी गई थी। तुर्क ने एक प्रतिमा लेकर अपने कमरे में जमीन के अन्दर गाड़ दी और स्वयं उस पर शय्या बिछाकर शयन करने लगा। एक दिन स्वप्न में यक्षराज ने कहा कि प्रतिमा को घर से निकालो अन्यथा मैं तुम्हें मारुंगा। देखो 'पारकर' नगर से मेघा-शाह यहां आवेगा और तुम्हें ५०० टके दे देगा। तुम उसे प्रतिमा दे देना। किसी के सामने यह बात न कहना तो तुम्हारी उन्नित होगी।

'पारकर' देश में भूदेसर नामक नगर था। वहां परमारवंशीय राजा "लंगार" राज्य करता था। वहां १४५२ बड़े व्यापारी निवास करते थे। उन व्यापारियों में प्रधान काजलशाह था जिसका दरबार में भी अच्छा मान था। काजलशाह की बहिन का विवाह मेघाशाह से हुआ था। एक दिन दोनों साले बहनोई ने विचार किया कि व्यापार के निमित्त द्वय लेकर गुजरात जाना चाहिये। मेघाशाह ने गुजरात जाने के लिये अच्छे शकुन लेकर प्रस्थान किया। ऊंटों की कतार लेकर बाजार में आया तो कन्या, फूल, छाब लेकर आती हुई मालिन वेदपाठी व्यास, बृषभ-सांड, दिध, नीलकंठ इत्यादि अनेक शुभ शकुन मिले। अनुकम से पाटगा में पहुंचकर कतार को उतारा। रात को सोये हुए मेघा सेठ को यक्ष राज ने स्वप्न में कहा—तुम्हें एक तुर्क पार्थनाथ-भगवान की प्रतिमा देगा। तुम ५००) टका नगद देकर प्रतिमा को ले लेना।

भैवरलास नाहरा, २६५:]

मेषासेठ ने प्रातःकाल तुर्कं को सहर्ष ४००) टका देकर पार्श्वनाथ भगवान की प्रतिमा ले ली। २० ऊंट रूई (कपास) खरीदकर उसके बीच प्रमुको विराजमान कर 'पारकर' नगर की ग्रोर रवाता हुमा। जब वे राधनपुर ग्राये तो कस्टम-ग्राफिसर ने ऊंटों की गिनती में कमीबेशी की भूल होते देख आश्चर्यपूर्वक पूछा। मेघा सेठ से पार्श्व प्रतिमा का स्वरूप ज्ञातकर दागी लोग लौट गए। संघ प्रमु के दर्शन कर ग्रानन्दित हुग्रा। श्रनुकम से पारकर पहुंचने पर श्री संघ ने भारी स्वागत किया। फिर सं० १४३२ मि० फालगुग सुदी २ शनिवार के दिन पार्श्वनाथ भगवान की स्थापना की गई।

एक दिन काजलशाह ने मेघाशाह को पूछा कि आप मेरा द्रव्य लेकर गुजरात गये थे उसका हिसाब की जिये। मेघा सेठ ने कहा ५००) टका तो भगवान के लिये दिये गये हैं। काजल सेठ ने कहा—इस पत्थर के लिए क्यों खर्च किया? मेघा ने कहा:—हिसाब करें तब ५००) टका को मेरे हिसाब में भर लीजियेगा।

में भागाह की धर्मपत्नी का नाम मृगावती था। महिन्नो और मेहरा नामक दो पुत्र थे। में धा नै धनराज को भी प्रतिदिन प्रभु की पूजा की नेरणा दी। इसके बाद एक दिन स्वप्न में पक्षराज ने में धामाह से कहा—कल प्रातःकाल यहां से चलना है। भावल चारण की बहली (रथ) और रायका देवानस्द के दो बैल मंगाकर प्रभु को विराजमान कर तुम स्वयं बहली हांकते हुए अकेले चलना। बांडा थल की ग्रोर बहली हांकना।

प्रातःकाल मेघाशाह ने यक्षराज के निर्देशानुसार बांडाथल की ग्रोर प्रयाण किया । बांडाथल की भयानक ग्रटकी में मेघाशाह भूत-प्रेतादि से जब भयमीत हुग्रा तो यक्षराज ने उसे कहा निश्चिन्त रही ।

जब बहली गौड़ीपुर गांव के पास माई तो एकाएक रक गई। निर्जल और निर्जन स्थान में सेठ भ्रकेला चिन्तानुर होकर सो गया। यक्षराज ने कहा—दक्षिण दिशा में जहां नीला छाएा पड़ा हो वहां प्रखूट जल प्रवाही कुम्रा निकलेगा। पाषाएा की खान निकलेगी। चावल के स्वस्तिक के स्थान में कुम्रा खुदवानो एवं सफेद आक के नीचे द्रव्य भंडार मिलेगा। सिरोही में शिल्पी मिलावरा रहता है जिसका शरीर रोगाकान्त है। तुम उसे यहां लाना और प्रभु के न्हवए जल से वह निरोग हो जायका है

सेठ ने शुभ मुहूर्त में मन्दिर का काम प्रारम्भ किया। यक्ष के निर्देशानुसार जमीन खुदकाकर द्रव्य प्राप्त किया। गौड़ीपुर गांव बसाकर अपने सगे सम्बन्धियों को वहां बुला लिया। एक दिन काजल सेठ ने वहां खाकर मेघा से कहा कि इस कार्य में आधा भाग हमारा है। मेघा ने कहा कि हमें आपके क्रिय की आवश्यकता नहीं है। प्रभु कृपा से हमें द्रव्य की कोई कमी नहीं है। आप तो कहते थे कि पत्थर क्या काम का है! काजल सेठ की दाल न गलने से वह कुद्ध होकर लौट गया और मन में वह मेघा की घात सोचने लगा। उसने मन में सोचा कि पुत्री के व्याहोपलक्ष में सब न्यात को जिमाऊंगा और फिर अवसर पाकर मेघा का प्राण हरण कर स्वयं शक्तिशाली हो जाऊंगा। और फिर मन्दिर बनवाने का पूर्ण यश मुक्ते मिल जायगा। उसने पुत्री मांडा और मेघाशाह को भी निमंत्रित किया। मेघा के जिनालय बनवाने का काम जोर शोर से चल रहा था अतः उसने स्वयं न जाकर अपने परिवार को भेज दिया। मेघा के न आने पर काजल ने कहा कि मेघाशाह के बिना आये कैसे काम चलेगा। उसने स्वयं गौड़ीपुर जाकर मेघा को लाने का निश्चय किया।

यक्ष ने मेघा से कहा कि काजलशाह तुम्हें ले जाने के लिए ब्रा रहा है। उसके मन में तुम्हारी घात है। तुम वहां मत जाना। वह तुम्हें दूध में जहर पिलाकर मारने का षडयंत्र कर रहा है। यक्ष के जाने के बाद काजलशाह मेघा के पास ब्राया ब्रौर नाना प्रकार से प्रेम प्रदिश्वत कर हठ करके अपने गांव मुदेसर ले गया। विवाह और जातिभोज का काम निपट जाने पर काजल ने अपनी स्त्री को संकेत कर दिया कि जब हम दोनों एक साथ जीमेंगे, तुम दूध में विष मिलाकर दे देना। स्त्री ने कहा—मेघा को मत मारिये, अपने कुल में कलंक लगेगा। स्त्री ने लाख समकाया पर मन ब्रौर मोती टूटने पर नहीं मिलता। काजल ब्रौर मेघा दोनों साथ जीमने बैठे। स्त्री ने दूध लाकर दिया। काजल ने कहा मुक्ते दूध पीने की सौगन्ध है। मेघा ने दूध पिया और पीते ही ब्रारीर में विष फैल गया और उसका देहान्त ही गया। सर्वत्र काजल की अपकीर्ति हुई। मिरगाद और महिन्नो, मेहरा विलाप करने लगे।

मेघा की श्रंत्येष्टि करके काजल ने अपनी बहिन को समका बुक्ताकर शान्त किया। काजलशाह ने जिनालय को पूरा कराया। जब शिखर स्थिर न हुआ तो काजलशाह चिन्तित हो गया। दूसरी बार भी शिखर गिर गया तो यक्षराज ने महिस्रो को स्वप्न में कहा कि तुम शिखर चढ़ाना, स्थिर रहेगा। मेघा के हत्यारे काजल को यश कैसे मिलेगा? यक्षराज की आज्ञानुमार महिस्रो ने शिखर चढ़ाया संघ आया, प्रतिष्ठा हुई, चमत्कारी तीर्थ की सर्वत्र मान्यता हुई।

गौड़ी पार्श्वनाथ के प्रगटन व सवारी का चित्र लगा हुम्रा है । परिचय प्रस्तुत है—

गौड़ी पार्श्वनाथजी-यह चित्र ३१ × ३० इन्च माप का है। इसके मध्य में सात सूड वाले होदा युक्त श्वेत गजराज पर भगवान की प्रतिमाजी विराजमान है। पास में प्रकट होते का उल्लेख है। उभय पक्ष में नरनारी वृन्द ग्रपने हाथ में कलश व पूजन सामग्री लिए उपस्थित है। चित्र के ऊपरी भाग में मेघ घटाग्रों से ऊपर छः विमान हैं जो ग्रश्वमुखी, गजमुखी हंसमुखी ग्रादि विभिन्न रूपों मेंहैं ग्रीर २-२ देव उनमें बैठे हुए पुष्प वर्षा कर रहे हैं। चित्र के निम्न भाग में तम्बूडेरा-कनातें लगी हुई हैं।

इस चित्र के परिचय स्वरूप वोर्ड में निम्नांकित ग्रिभिलेख है।

''गौड़ी पार्श्वनाथ स्वामी प्रगट हुआ तिसका भाव''

"कलम गरोश मुसवर की मुकाम जयपुर शहर कलकत्ता में बनी।"

"सम्बत् १६२५ मिति कार्तिक सुदि १५ वार शनि श्रीमाल ज्ञाती फोफलिया रीषुलाल तद् पुत्र शिखरचन्द्रेन कारापितम"

# श्री गौड़ी पार्श्वनाथ स्तवन

भाव घरी भजना करं, भ्रापे श्रविचल मत ।
लघुता थी गुरुता करें, तूं सारद सरसित ।। १ ।।
मुक्ष ऊपर माया घरो, देजो दोलत दान ।
मुग्ग गावुं गोड़ी तगा, भवे भवे भगवान ।। २ ।।
घवल धींग गौड़ी घगी, सहु को भ्रावें संग ।
महिमदा बादें मोटको, नारंगो नवरंग ।। ३ ।।
प्रतिमा श्रगो पास नी, श्रगटी पाटण माहि ।
भगत करे जे भविजनां, कुगा ते कहिवाय ।। ४ ।।

उतपत तेहनी उचकं, शास्त्र तगी करूं साख।
मोटा गुग् मोटां तगा, भाखें कविजन भाख।। प्र।।
ढाल-१ नदी यमुना के तीर उडे दोय पंखिया—ए देशी

कासी देश मभार के नगरी वसारसी । कोय नहीं लंका जसी तेह समोवड राज करे तिहां राज के ग्रश्वसेन नरपती। वामा नाम के तेहनें दीपती राएी 11 8 11 कुमार के तेहनी राएगीइ जनस्या पास देव के कीघो उच्छव इन्द्र इन्द्रास्मीइ जोवन त्र<sup>े</sup>म परण्या कन्या प्रभावती नित नित नव नवा वेस करी नि देखावती 11 7 !! दीक्षा लेई वनवास रहना काउसग तिहां उपसर्ग करवा मेघमाली ग्राब्यो तिहाँ 11 देई नि तेह गयो ते कष्ट देवता .पाम्यो केवलग्यान भ्रावी स्रनर सेवता 11 3 11 बरस तें सो नो ग्राउषू भोगवि अपना जोत माहि मली ज्योत इहां कांइ क रूपना त्रसे पासनी माहि पाटरा मूरत भरावी मुंदरा माहि राखी कई मासनी ॥ ४॥ एक दिन प्रतिमा तेह गोडी नी लेई करी। मितर के लेर्ड घरी ग्रावास खरानि मांह घाली तुरके जिहां खाड नित प्रति तेह सज्या वाली तिहा ।। ५ ।। सूई दिन सूहएा मांहि भावीने इम कहै एक ग्रवसर तुरक हीया माहि तेस नहीं तर मारीस मरडीस हिव हु तुक्त नै। ते माटें घर माह थी काढ तू मुक्त नै ।। ६।। पारकर माह थी मेघो सा इहां श्रावस्यै । तुभ देस्यै टंका पाचस्यै साथे लावस्यै ।। एह काढी नै तेहन देजे मुरति मत कहिजें कोई ग्रागल बात तुं केहनै ॥ ७॥ थास्ये कोड़ कल्यारा के ताहरें ग्राज थी बाधस्य पाचा माहि के नामि लाज

मनसूं बीहनो तूरकडो थाये ग्राकलो ग्रागल जे थाइं वात भवि जन सांभलो ।। द ।। ढाल—२ देशी १ मांहरा घणुं सवाई ढोला । २ संभाईत देशे जाजो, संभाईति चुडला लाइजोरे मांहरां सगबरू

लाख जोयरा जंब परमारा, तेमां भरत खेत्र परधान रे। माहरा सुगरा सनेही सुराज्यो । पारकर देस छैं रूडो, जिम नारि नै शोभे चुडो रे ।।मां०।।१।। शास्त्र मांहि जिम गीता, तिम सतीयां मांहि जिम सीता रे ॥मां०॥ वाजित्र मांहि जिम भेर, तिम परबत मांहि मोटो भेर रे ।।मां०।।२।। देव माहि जिम इंद, ग्रहगरा माहे जिम चंद रे ॥मा०॥ बत्रीस सहिस तिहां देस (भूछे) तेमां पारकर देस विसेस रे ।।मां०।।२।। भूधेसर नांमि नयरी, तिहां रहिता निथ कोइ वेरी रे ।।मां०।। तिहां राज करे खंगार, तेतो जात त्तराो परमार रे ॥मां०॥४॥ तिहां वराज करै रे व्यापारी, तसु अपछर सिरखी नारी रै ।।मां०।। मोटा मंदिर परधाम, तेतो चवदैसे बावन रे ।मां०।।।५।। तिहां काजल सा व्यवहारी, सह संघ में छें अधिकारी रे ।।मां०।। ते पुत्र कलित्र परिवार, तसुमानत छै दरबार रे ।।मां०।।६।। ते काजल सा नी रे बाई, सा मेघो कीघो जमाई रे।।मां०।। एक दिन सालो बिनोइ, बैठा वात करंता एहवी रे ।।मां०।।७।। इहां थी धन बसो लेइ, जइ ल्यावो वस्त् केइ रे ।।मां०।। गुजरात मांहे तुम जाज्यो, जिम लाभ आवै ते लाज्यो रे ।।मां०।।८।।

ढाल--३ पांचम तप भणु रे--ए देशी

सा काजल कहै वात, मेघा भिए दिन रात, सांभली सह है ए, वलतुं इम कहै ए जाइस हूं परभात, साथ करी गुजरात, सुकन भला सही ए, तो चालुं वही ए।।१॥ धन घरणे लेई हाथ, परिवारी करि साथ, कंकुं तिलक कीयो ए. श्रीफल हाथ दीयो ए। लेई ऊंट कतार, श्राव्यो चोहटा मभार, कन्या सनमुख मलीए, करती रंगरूली ए।।२॥ मालरा श्रावी जाम, छाब भरी छै दाम, वधाव सेठ भर्गा ए, श्रासीस श्रापे घर्गी ए। मच्छ जुगल मल्यो खास, वेद बोलंतो व्यास, पत्र भरी जोगर्गी ए, वृषभ हाथे धर्गी ए।।३॥ डावो बोलें सांड, दिध नुंभरीज भांड, खर डावौ खरोए,..........................। श्रागल ग्राच्या जाम, मारग बूठा ताम, भेरव जिमस्मी भली ए, देव डावी वली ए।।४॥ जिमस्मी रूपा रेल, तार वधी तेहनी वेल, नीलकंठ तोरसा कीयो ए, उलस्या ग्रती हीयो ए। हनुमंत दीधी हाक, मधुरो बोले काग; लोक कहै सहु ए, काम होस्य बहु ए।।४॥ ग्रनुकम चाल्या जाय, ग्राव्या पाटस माहि, उतारा भला किया ए, सेठजी ग्राविया ए।

निसि भर सूता जाँह, जक्ष आवी नें त्यांह, सुहरों इम कहै ए, सथलुं सरदहै ए:।६।। तरक तरों छे धाम, तेह नै घर जइ ताम, पांचसै रोकड़ा ए, देजे दोकड़ा ए। देसे प्रतिमा एक, पास तराी सुविवेक, तेह थी तुम थास्ये ए, चिता दूर जास्ये ए।।७।। संभलावी जक्ष्यराज, तुरक भराी कहै साज, प्रतिमा तु देजे ए, पांच से धन लेजे ए। इम करतां परभात, तुरक भराी कहै वात, मन मां गहगहा। ए, अचरज कुरा लहै ए।।६।।

#### ढाल-४ ब्रासरा रा रे जोगी, ए देशी

तरक भगी दिये पांच सँ दांम, प्रतिमा स्राग्गी ठाम रे। पासजी मुने तूठा पुजे प्रतिमा हरख भरासो, भाव ग्रासी नें खरचो नासो रे। पासजी मुने तुठा ।।१॥ मुभ वखते ए मूरत आवी, मूने आपस्यै दाम उपावी रे ।पा०। दाम देई निरू तिहां लीधु, मन मान्यु कारज कीधु रे ।पा०।।२।। रूना भरीया ऊंटज वीस, ते माहि बैसारचा जगदीस रे ।।पा०।। अनुक्रमे चाल्या पाट्स माहि थी, साथै पूरत लेइ नै तिहींथी रे ।।पा०।।३।। मली सह दाएरि विचार मन में, एतो कोतक दीस इंए में रे ।।पा०।। मेघा सा नै दाएगि पूर्छ, कहो सेठ जी कारए। स्यूं छै रे ।।पा०।।४।। ग्रागल राध्रापुर सह ग्राव्या, दांगा लेवा दागी मिली ग्राव्या रे ।।पा०।। गरो गरो उंट नै भूलै भूलै लेखूं, एक खोछो खेक अधिको देखूं रे ।।पा०।।४।। सा मेघो कहै सांभल दांगी, अमे मूरत गोडीजी नी आगी रे ।।पा०।। ते मूरत ए बरकी मांहे, किम जालवीए बीजे ठामी रे ।।पा०।।६।। पारसनाथ तर्गं सुपसाइं, दारा मेली दार्गी घर जाये रे । ।पा०।। जात्रा करीनि सहु घर आवै, जिन पूजी नै आएांद पावै रे अपाना।।।।। तिहां थी ब्राव्या पारकर मांहे, भूषेसर नगर छैं ज्याँही रें ॥पा०॥ वधामग्री दीधी जिग्र पुरषै, थया रूलियाइत घर्गु हरखै रे ।।पा०।। ।।

#### ढाल-४ रारापुरी रलयामणो रे लाल

संघ भ्रावें भली सामठा रे लाल, दरसगा करवा काज; भवि प्राणी रे। ढोल नगारा ढल ढलैं रे लाल, नादे श्रंबर गाज ।भ०।।१।। सुगाजो बात मुहामणी रे लाल ।

उछव महोछव करे घए। रे लाल, भेट्या श्री पारसनाथ ।भ०।
पूजा प्रभावना करे घए। रे लाल, हर्ष पाम्या सहु साथ ।भ०।।।सु०।।
संवद चउदै बवीस में रे लाल, कात्तिक सुद नी बीज ।भ०।
थावर वारे थापीया रे लाल, नरपित पाम्या रीभः।भ०।।३।।सु०।।
एक दिन काजलसा कहै रे लाल, मेघासा नै वात ।भ०।
नागु ग्रमारू लेई करी रे लाल, गया हुता गूजरात ।भ०।।४।।सु०।।
ते धन तुमे किहां वावरघुँ रे लाल, ते दयो लेखो ग्राज ।भ०।

तब मेघो कहै सेठजी रे लाल, खरच्या धर्म नै काज ।भ०।।१।।सु०।।
सामीजी माटै सूंपीया रे लाल, पांच सै दीधा दाम ।भ०।
काजल कहै तुमे स्यू कर्यु रे लाल, ए पथर कुंगा काम ।भ०।।६।।सु०।।
काजल भगी मेघो कहै रे लाल, ए व्यापार ग्रम भाग ।भ०।
ते पांच सै सर माहरै रे लाल, तेमां नहीं तुम लाग ।भ०।।धासु०।।
मेघासानी भार्या रे लाल, मृघा दे छे नाम ।भ०।
महीयो नै मेरो ए बेसारिखा रे लाल, बहु सुतरित ग्रतिकाम ।भ६।।६।।सु०।।

### ढाल-६ कंत तमाखू परहरो, ए देशी

सा काजल मेघा भएी, वेहुं जग मि संवाद । मोरा लाल तिहां मेघो धनराज नै, एक दिन दीघो साद । मोरा लाल सुराजोबात सुहामसी।।१॥

ग्रा प्रतिमा पूजो तुमे भाव श्राणी नि चित्त ।मो०।
बार बरस मेथे तेहनी पूजी प्रतिमा नित्य ।मो०।
एक दिन सुहर्ण इम कहै, मेघा सा नै वात ।मो०।
तु ग्रम साथै ग्रावजे, परवारी परभात ।मो०।।३।।सु०।।
वहिल लेजे भावल तर्गी,चारण जात छे जेह ।मो०।
देवाणद रायका तर्गी, दोय वृषभ छै तेह ।मो०।।४।।सु०।।
वहिल खेडे तु एकलो, मत लेजे कोई साथ ।मो०।
वांडा थल भगी हाकजे, मुभ नै राखजे हाथ ।मो०।।४।।सु०।।
इम मेघा ने प्रीछवी, यक्ष गयो निज ठाम ।मो०।
रिव ऊग्यो मेघो तिहां, करवा मांड्यो काम ।मो०।।४।।सु०।।
वहिल लीघो भावल तर्गी, वृषभ ग्राण्या दोय ।मो०।
जोतरी वैहिल स्वामी तर्गी, जागौ छै सब कोय ।मो०।।छ।।सु०।।
तब मेघो ते वहिलनि, खेडी चाल्यो जाय ।मो०।
ग्रानुकमे मारग चालतां, ग्राच्या थलवट मांह ।मो०।।ऽ।।सु०।।

### ढाल-७ ग्रमली लाल रंगावी वर ना मोलियां, ए देशी

तिहां छोटा नै मोटा थल घरता, तिहां रूंख तरगो नहीं पार रे।
तिहां भूत नै प्रेत व्यंतर घरगा, देखी सेठ करें विचार रे।
सा मेघो रे मन में चितवै, कुरग करसँ मोरी सार रे।
तब जक्ष ग्रावी ने इम कहै, तुंम कर फिकर लगार रे।।२।।
तब वैहल हाकी नै चालीयो, ग्राच्यो ऊभड़ गौड़ीपुर गाम रे।
तिहां वाद कुबा सरीवर नहीं, नहीं मोहल मंदिर सुठाम रे।।सा०।।३।।

तिहां वहिल शंभागी चालै नहीं, हवें सेठ हुयो दिलगीर रे ।सा०।

मुफ पासै नयी कोई दोकड़ा, कुगा जागी पराई पीड़ रे ।सा०।।४।।

तिहां रात पड़ी रवी ग्राथम्यो, चितातुर थइनि सूतो रे ।सा०।

तव जख्य ग्रावी ने इम कहै, सोहगा मांहि एकंतो रे ।सा०।।४।।

हवे सांभल मेघा हुं कहुँ, इहा वास जे गोड़ीपुर गाम रे ।सा०।

माहरो देरासर करजे इहां, उत्तम जोइ कोइ ठांम रे ।सा०।।६।।

तु जाजे रे दक्षण दस भगी, तिहां पड्यूँ छै नीलू छांग रे ।सा०।।।।

तिहां कुग्रो उमटसी पागी तगो, परगटसै पाहागारी खागा रे ।सा०।।।।

पामै अग्यो छै जज्वल ग्राकड़ो ते हेठल छै धन बहुलो रे ।सा०।

तिहां पूरचो छै चोला तगो साथीयो, वली पागी तगो कुयो पहोलो रे ।सा०।।।।।

ढाल- प्रतिता तो रूपे रूड़ी, एहनी देशी सीलावट सीरोही गामैं तिहां रहै छै चतुर छै कामै हो ।सेठजी सामलो । रोग छै तेह नै भरीरे, नमणुं करी ने छाटो नीरे हो ।से०।।१।। रोग जास्य नै मूख थास्य, बैठी इहां काम कमास्य हो।से०। जोतिक निमत्त जोरावै, देरासर पायो मंडावै हो।से०॥२॥ जरूय गयो इम कही नै, करो उद्यम सेठ जी वही ने ।से०। सिलाबट्ट नै तेड़ावै, वली धन नी खारा खरावि हो ।से०।।३।। गोड़ीपुर गाम वसावै, सगा साजन नै तेड़ावै हो ।सें। इम करतां बहु वीता, थया भेघो जगत्र वदीता हो ।से०॥४॥ एक दन काजलसा भावी, कहै मेथा नै वात बनावी हो।से०। ए कार्में भाग अमारो, अर्घ मारों अर्घ तमारो हो सिलापा ईम करी देरासर करीयै, जिम जग में जस वरीयै हो ।सें०। तब मेघो कहै तेहनै, दाम जोइ छै केहनै हो ।से०।।६।। सांमीजी सुपसाय, घराा दाम छै वली इहाइहो ।से०। एक दिन कहिता तुमे आम, ए पथर छै कुए। काम हो ।से०।।७।। कोष वसे पाछो वलीयो, ग्रापण मांदर मां भलीयो हो ।से०। सा काजल मनचितै, मारू मेघो तो थाऊ नचितौ हो ।से०।। दा!

ढाल ६ कोइलो परवत धूंधलो रे लाल परएाव पुत्री माहरी रे लाल, लरचूं द्रव्य ग्रपार रे ।चतुरतरा न्यात जीमाडुं ग्रापरा रे लाल, तेडी मेघो तिरएवार रे ।च०।।१।। सांभलजो श्रोता जनां रे लाल ।।ग्राकराति॥ जो मेघो मारुं सही रे लाल, तो मुक्त उपजै करार रे ।च०। देवल करावुं हुं पली रे लाल, तो नाम रहै निरंघार रे ।च०।।२।।सां।। इम चिंतवी वीवाह नुं रे लाल, करें कारिज ततकाल रे ।च०।
सांजन नै तेडाव नै रे लाल, गोरीयों गार्व धमाल रे ।च०।
सां मेघा भराी नृतक रे लाल, मोकलें काजल साह रे ।च०।
वीवाह उपर ग्रावज्यों रे लाल, ग्रवस करी नै इहांग्र रे ।च०।।४।।सा०।।
सांभली मेघो चीतवें रे लाल, किमकरी जड़्यें त्याह रे ।च०।
काम ग्रमारे छैं घर्णु रे लाल, देहरासर नो इहांह रे ।च०।।५।।सा०।।
तब मेघो कहै तेहनें रे लाल, तेड़ो जाग्रो परवार रे ।च०।
काम मेली नै किम ग्रावीय रे लाल, जागों तुमे निरंघार रे ।च०।।सा।।।।
मरघादे नै तेड़नें रे लाल, पुत्र कलत्र परवार रे ।च०।
भेघा ना सह साथ ने रे लाल, तेड़ी ग्राव्या तिरावार रे ।च०।।।सा०।।
कहैं काजल मेघो किहां रे लाल, इहां नाव्या सा माट रे ।च०।
भेघा विना कहो किम सरें रे लाल, न्यात तरागि ए बात रे ।च०।।।।।।।।।।।

## ढाल १० नंद सलूगा नंदजी रे लो-ए देशी

जक्ष गयोइ मेघा भएती रे लो, हवै ताहरी आवी बनी रे लो। काजल ग्रावस्यै तेड़वा रे लो, कूड़ करी तुफ बेडवा रे लो ॥१॥ तुंमत जाजे तिहांक शोरे लो, भेर देई तुभ नै हिए रेली। तेड़े पिए जइसे नहीं रे लो, नमए। करी ले इजे सही रे लो ॥२:। दूध माहि देस्ये खरूंरे लो, नमसु पीचे जास्यै परू रेलो। ते माटे तुक नै धर्युं रे लो, मान वचन सोहामर्युं रेलो ॥३॥ जक्ष गयो कही तेहवै रेलो, काजल भ्राव्यो एहवै रेलो। कहैं मेघा निसांभलो रे लो, स्रावी मेलो मन स्रावलो रेलो ॥४॥ तुम आव्या बिना किम सरै रे लो,, न्यात में सोभीय किए। परै रे लो। तुम सरीका बावै सगारे लो, तो अमनै थायै उमगारे लो ॥५॥ हुं क्राब्यो घरती भरी रे लो, तो किम जाऊं पाछो फरी रेर्ली। जो ग्रमित कांइ लेखवो रेलो, ग्राडो ग्रवलो मत देखवो रेलो ॥६॥ हठ लेई बैठा तुम रेली, लोटी थइये छै हवै असे रेली। सा मेघो मन चीतवै रैलो, ग्रति ताण्यो किम पूरवैरेलो ॥७॥ काजल साथ चालियो रे लो, भूधेसर मांहे आवीया रे लो। नम्ग्युं विसारयुं तिहां कर्गे रे लो, भविस पूरम् असी बण्यी रे लो ॥५॥

#### ढाल-११ काधल मत चालो, ए देशी

न्यात जीमाडी ग्रापगी, देई ने बहुमान ! वर कन्या पर्गाविया, दीधा बहुला दान ॥१॥ काजल कहै नारी भएगी, मेघो अमे भेला। जिम्सा देज्यो विष भेलनै, दूध में तिसा वेला ।।२।। दुध तग्री छै श्राखड़ी, तुमनै कहिसहँ रीस। मेघा नै मेलवं नहीं, प्रीस् जिमरा जिमेस ।।३।। तब नारी कहैं प्रिउजी, मेघो मत मारो। कूल में तंछुए लागसी, जास्यै पांच मि कारो ॥४॥ काजल तो मानै नहीं, नारी कही नै हारी। मन भांगो मोती अड्यूं, तेहनै न लागै कारी ।। १।। इम सीखवी निज नारि नै, जमवा विहुँ वैठा। भेला एकरा। थाल में, हीयो हरखी नै हैठा ॥६८ दुध आण्यो तिगा नारीयै, श्रीस्यो थाली मांहि । काजल कहै मुक्त ग्राखड़ी, पीधो मेघा साहि ॥॥। मेघा नै हवै तत खराँ, विष व्याप्यो श्रंग। सासो सास रमी गयो, पाम्यो गति सुरंग ।। =।।

ढाल-१२ किहां रे गुरावंती माहरी जोगरा रे-ए देशी

ग्रावी मरधादे प्रीउनै देखनै रे, रीति कहै तिएवार रे।

महिन्नो नै मेरो ते पिरा विहुँ जरारे, ग्रात धरा करें पोकार रे।।

फिट फिट रे कुलहीरण पापी स्युं कर्युं रे, निव लाज्यो तुं लगार रे।

मुंह किम देखाड़िस लोक में रे, धिग धिग तुफ ग्रवतार रे।।२।।फि।।

वीरा तें निव जाण्युं मन में एहवुं रे, ताहरी भगनी नो कुरा सलूक रे।

माहरे तो कम ए छाज्युं नहीं रे, पड़ी दीसै छै मुफम चूक रे।।३।।फि।।

एहवा किम लखीया छठी श्री श्रवरारे, तो हवै दीजै किरा नें दोस रे।

विरद्यारी मेली गयो नाहलो रे, मुफ्त नै किराही न कीथो रोस रे।।४।।फि।।

इम विलवंती मरधा दे कहै रे, वीर तें तोड़ी माहरी ग्रास रे।

नुफ्त नै कांड उक्त्युं एहवुं रे, जीवीस तीन पांचास रे।।४।।फि।।

कुड करी नै तुफ्त नें चेतरी रे, कीथो तें मोटो श्रन्याय रे।

माहरा नानकड़ा बेंहुँ बालुड़ा रे, केनै मिलस्यै जड़नै धाय रे।।६।।फि।।

ग्रधविच रह्या देहरा ग्राज थी रे, जग मां नाम रह्यो निरघार रे। नगरी में बात घर घरविस्तरी रे, सहु को ना दिल मिं ग्राब्यो खार रे ।।७।।फि०।। द्वेष राखी नें मेघो मारीयो रे, ए तो काजल कपट भंडार रे। मन नो मैलो दीठो एहवो रे, इस बोलै छै नर नैनार रे।।५।।फि०।।

#### ढाल-१३ पूरब पुण्ये पामिये-ए देशी

बेहनी अगनि दाह देइ करी, आव्या सह निज ठाम है। बैहनी काजल कहै तुंसत रोए, न करु एहवुं काम है।ब०।।१।। लेख लख्यो ते लाभीयै, दीजै किए। नै दास हे बैं० जनम मररा हाथे नथी, खोटी माया जाल हे बैं ।। २।। ले०।। एह संसार छै कारमो, खोटी माया जाल हे बै॰ एक आबे ठाली भरी, जेहबी अरट नी माल हे बैं०।।३।।ले०।। सुख दुख सरज्यां पासियाँ, नींह छै कोई नै हाथ हे बै० म कर फिकर तूं म्राज थी, बहुली म्रांपने म्राथ हे बैं०।।४॥ले०॥ खाओ पीयो सूख भोगवो, न करो चित लगार हे बैं० जे जोइ इंते मुफ़नै कहो, न करो दिल में विचार हे बै० ॥५॥ले०॥ जिन नो प्रसाद कराविसुं मितस राखीसुं माम हे बै० इजत ग्रांपरा कर तराी, खोसुं किम करि नाम हे बै० ।।६।।ले०।। सोढां नें हाथे सुंपीसुं, गौड़ीपुर ए गाम हे बैं० चालो ग्रांपरा सह तिहां, हुं लेई ग्राव्ं नाम हे बैं० ॥७॥ले०॥ अनुक्रम आव्या सह मली, गौड़ीपूर गाम मभार हे बैं० जिन नो प्रसाद करावियो, काजल सा तिए। वार हे बैं०।।।।।ले०।।

#### ढाल-१४ करेलडां घड़ दे रे-ए देशी

देहरे सखर भढावीयो, धर न रहै तिए। वार ।
काजल मन मां चितवे, हवे कुए। करवो प्रकार ।।१।।
भिवक जन सांभलो रे, मुंकी मन नो ग्रांमलोरे ।।भ०।।श्रांकए।।।
बीजी वार चढावीयो, पड़ें हेठो ततकाल ।
सोहए।। मां जक्ष ग्रांविने, कहै मेरा ने मुविसाल ।।भ०।।१।।
तुं चढावे जाय नै थिर रहस्यें सर तेह ।
काजल नें जस किम होवें मेघो मार्थों तेह ।।भ०।।३।।
मेरें सखर चढावियों, नांम राख्यो जग मांहे।
मूरत थापी पासनी, संघ श्रावें उच्छाह ।।भ०।।४।।

संवत चवद चौमाल मां, देहरैं प्रतिष्ठा की ।
महियों मेरो मेचा तर्गा, तिग्ग जग मांहे जस लीध ॥भ०॥४॥
देसी प्रदेसी घर्गा, ग्रावै लोक ग्रनेक ।
भाव घरी भगवंत ने, वांदे ग्रधिक विवेक ॥भ०॥६॥
खरचै द्रव्य घर्गा विहां, राउ राग्ग तिग्ग वार ।
मानत मानै लाखनी, टालै कष्ट ग्रपार ॥भ०॥७॥
निरधग्गिश्रानै धन दियै, ग्रपुत्रियां नै पुत्र ।
रोग निवारै रोगीन्ना, टालै दालिद्र दुख ॥भ०॥६॥
ढाल-१५ घर ग्रावोजी ग्रांबो मोरीयो-ए देशी

ग्राज ग्रम घर रंग व धामणा, ग्राज तूठा श्री गौड़ी पासो । ग्राज चितामरा ग्रावी चढ्यो, त्राज सफल फली मन ग्रासी ।।ग्रा०।।१।। ग्राज स्रतर फल्यो ग्रांगरो; ग्राज प्रगटी मोहन वेलो । म्राज विछडीया वाहला मिल्या, ग्राज ग्रम घर हुई रंग रेलो ।।म्रा०।।२।। आज अम घर आंबो मोरीयो, आज बुठो सोवन घार! द्याज दूधे बूठा मेहला, श्राज गंगा श्रावी घर बार ।।ग्रा०।।३।। श्रीहीर विजय सुरीश्वरू, तस शुभ विजय कवि सीस। तेहना भाव विजै कवि दीपता, तेहना सीघ नमु निशदीसो ॥श्रा०॥४॥ तेहना रूप विज कविराय ना, तेहना कृष्ण नमुं करजोड़ि। वली रंग विजै रंगे करी, हुंतो प्रएापत करुं कर जोड़ि ।।आ।।।।।।। म्राज गायो श्री गौड़ीपूर धर्गी, श्री संघ केरै पसाय। चत्र चौमास् कीयूं चुंप स्, गामते महियल माह ।।मा।।।६।। ग्रठारै सतलोत्तरे. भाद्रवा संवत मास उदार । निथ तेरस चन्द्रवास रै इम नेम विजय जै जैकार ।।श्रा०।।७॥ इति श्री गौड़ी पार्श्वनाथजी स्तवनम् संपूर्णम्

## मारतीय संगीतशास्त्र में मार्ग ऋौर देशी का विमाजन

भारतीय संगीतशास्त्र के ग्रध्येता के सम्मुख मार्ग ग्रौर देशी—संगीत का यह द्विविध विभाजन, ग्रध्ययन के प्रवेशद्वार पर ही उपस्थित हो जाता है। किन्तु ग्राजकल संगीतशास्त्र का ग्रध्ययन जिस रीति से, जिस चित्तवृत्ति से हो रहा है, तदनुसार इस विभाजन को कुछ भी महत्व नहीं दिया जाता ग्रौर इसे ग्रतीत का ग्रमुपयोगी ग्रवशेष मात्र मान कर इसकी उपेक्षा कर दी जाती है, 'लक्षएा' में जो स्थिति है, वही 'लक्ष्य' में भी है, वहाँ भी ग्राज इस विभाजन का कोई स्थान नहीं समक्षा जाता। किन्तु वास्तव में यह विभाजन हमारे संगीतशास्त्र में मौलिक महत्व रखता है। इस विभाजन के मर्म को समक्षे बिना यह कहते रहना कि भारतीय संगीत श्राध्यात्मिक साधना का सशक्त ग्रङ्ग है, कोरा ग्रथंबाद बन कर रह जाता है ग्रौर उससे सत्य दर्शन के स्थान पर भ्रमजाल को ही पोषएा मिलता है।

'मार्ग' शब्द मृग् धातु से बना है, जिसका अर्थ है अन्वेषए (मृग मार्गए)। 'देशी' शब्द की निष्पत्ति दिश् धातु से है जिसका अर्थ है देना या बाहर फैंकना (दिश अतिसर्जने)। मार्ग में अन्वेषए। का अर्थ स्पष्ट है, किन्तु वह अन्वेषए। किस का ? इस प्रश्न पर हम कुछ आगे चल कर विचार करेंगे। इतना तो आपाततः स्पष्ट है कि अन्वेषए। 'भूमा' का ही अभिन्नेत हो सकता है, 'अरूप' का नहीं। देशी में भीतर से बाहर अतिसर्जन करने का भाव है इसलिय इसमें जन रंजन का प्रयोजन अन्तिनिहत है 'देश' से 'देशी' का सम्बन्ध जोड़ा जाय तो उस में खण्डबोध का अर्थ अनुस्यूत मानना होगा। इन दोनों शब्दों का संगीतशास्त्र में क्या स्थान है, यही प्रस्तुत प्रबन्ध में आलोच्य है।

भारतीय संगीत का शास्त्रीय विवेचन सर्वप्रथम भरत के नाट्यशास्त्र में मिलता है, किन्तु वहाँ संगीत का मार्ग और देशी यह द्विविध विभाजन कहीं भी स्पष्ट रूप से नहीं मिलता, यद्यपि हम कुछ आगे चल कर देखेंगे कि इस विभाजन का बीज सूक्ष्म रूप से नाट्याशास्त्र में अवश्य प्राप्त है । इस विभाजन का सर्वप्रथम स्पष्ट उन्लेख मतंग के वृहदेशी में मिलता है। इस ग्रन्थ के नाम में ही 'देशी' पद है, इसलिये ऐसा समभा जा सकता है कि इस ग्रन्थ के रचना-काल (१००-६०० ई० के मध्य)तक मार्ग और देशी का विभाजन बहुत स्पष्ट रूप से स्वीकृत हो चुका होगा, और इसमें देशी के निरूपण के प्रति ग्रधिक अभि निवेश रहा होगा। संपूर्ण ग्रन्थ उपलब्ध न होने से और उपलब्धांश का पाठ बहुत खंडत होने से उक्त ग्रनुमान की पूर्ण पुष्टि करना तो संभव नहीं है, किन्तु ग्रन्थ के प्रारंभ में ही देशी और मार्ग का जो उल्लेख मिलता है, वह ग्रवस्य ही सूचक है।

'बृहद्देशी' के बाद प्राय: १५ वीं शताब्दी तक यह विभाजन संगीतशास्त्र के सभी प्रमुख ग्रन्थों में मौलिक स्थान पाता रहा । किन्तु १५ वीं शताब्दी के बाद इसका महत्व घटने लगा, या तो इसका प्रेमलता शर्मा २७७ ]

केवल नामोल्लेख ही ग्रन्थों में रह पाया और या उसका भी लोप हो गया। 'बृहद्देशी' के परवर्ती ग्रन्थों को मार्ग-देशी विभाजन की हष्टि से निम्नलिखित चार श्रों शियों में रखा जा सकता है।

#### १. मार्ग भ्रौर देशी विभाजन का स्पन्ट उल्लेख एवं पूर्ण निर्वाह करने वाले ग्रन्थ

इस श्रेणी के अन्तर्गत ग्रन्थों में गीत, वाद्य श्रीर नृत्य। संगीत के इन तीनों ग्रंगों का मार्ग श्रीर देशी के रूप में द्विविध विभाजन किया गया है। गीत के प्रसंग में राग का ग्रामराग श्रीर देशीराग के रूप में एवं गीत प्रबन्ध का शुद्ध गीतक श्रीर (देशी) प्रबन्ध के रूप में दिधा विभाजन हुआ है। वाद्य के प्रसंग में मार्ग श्रीर देशी का विभाजन कहीं भी स्पष्ट रूप से नहीं किया। गया है, इसका कारए यहीं हो सकता है कि भारतीय परम्परा में वाद्य गीत का अनुवर्त्ती—मात्र है, इसलिये गीत के प्रसंग में रागों का जो द्विधा विभाजन हुआ है, वही तत श्रीर सुधिर वाद्यों को भी श्रविकल रूप से लागू हो जाता है। ताल प्रकरण में मार्ग-ताल श्रीर देशी-ताल ऐसा विभाजन किया गया है। इसका सम्बन्ध परोक्ष रूप से धन श्रीर अवनद्ध वाद्यों के साथ समभा जा सकता है। जहां तक बाद्य यन्त्रों का सम्बन्ध है, ऐसा कोई निर्देश कहीं नहीं मिलता कि अमुक बाद्य मार्ग संगीत के उपयोगी है श्रीर अमुक देशी संगीत के। वास्तव में ऐसा निर्देश श्रावश्यक भी नहीं है। केवल मार्गपटह श्रीर देशीपटह इस प्रकार पटह (श्रवनद्ध वाद्य विशेष) के दो सविशेषण भेद कहे गये हैं। (हष्टव्य संगातरत्नाकर वाद्याध्याय, श्लोक ५०४)। नृत्य के प्रकरण में मार्ग नृत्य श्रीर देशी नृत्य यह दो भेद स्वीकृत हैं।

प्रस्तुत श्रेणी के अन्तर्गत निम्नलिखित अन्थों के नाम प्रमुख हैं।

- (१) नान्यदेव का भरतभाष्य (१२ वीं शती ई०) इसका प्रारम्भिक ग्रंश ही अभी प्रकाशित हुआ है। पूरे ग्रन्थ की पाण्डुलिपि उपलब्ध नहीं है। जो कुछ उपलब्ध है, उसमें देशी रागों का पृथक् निरूपण नहीं है, मार्ग रागों की 'भाषाओं' के साथ-साथ ही कुछ ऐसे रागों का वर्णन मिलता है जो अन्य ग्रन्थों में देशी कहे गये हैं। देशी तालों का वर्णन भी नहीं मिलता। केवल देशी प्रवन्थों का साङ्गोपाङ्ग निरूपण मिलता है। नृत्य प्रकरण इसमें है ही नहीं।
- (२) शार्ङ्ग देव का 'संगीत रत्नाकर' (१३ वीं शती ई०) इसमें राग, ताल, प्रबन्ध श्रीर नृत्य-सभी प्रकररोों में मार्ग देशी का विभाजन प्राप्त है।
- / ३) पण्डितमण्डली का 'संगीत शिरोमिण्' (१५वीं शती ई०) यह ग्रन्थ ग्रप्रकाशित है और पण्डुलिपियाँ बहुत ही खण्डित हैं।
- (४) राएा कुम्भकर्ए (कुम्भा) का 'संगीतराज' (१५वीं शती० ई०)-इसमें विषय-प्रतिपादन संगीतरत्नाकर की स्रपेक्षा कहीं प्रधिक विस्तृत है, श्रतः मार्ग-देशी का ऊपर लिखे सभी प्रकरएों में विभाजन ग्रविकतर स्पष्ट है।

#### २. मार्च और देशी के विभाजन का ग्रपूर्ण निर्वाह करने वाले ग्रन्थ

- (१) श्रीकण्ठकी 'रसकीमुदी' (१६वीं शती) केवल ताल प्रकरण में यह विभाजन स्पष्ट मिलता है।
- . (२) रघुनाथ भूप की 'संगीतसुधा' (१७वीं शती) केवल राग-प्रकरण में ग्राम-रागों भीर देशी रागों का परम्परागत निरूपण मिलता है। ताल प्रकरण की प्रतिज्ञा में तो मार्ग देशी का स्पष्ट उल्लेख है, पर वह श्रध्याय उपलब्ध नहीं है।

#### ३. मार्ग और देशी का केवल नामोल्लेख करने वाले प्रन्थ

- (१) बाचनाचार्य सुधाकलश का 'संगीतोपनिषात्सारोद्धार' (१४वीं शती ई०)
- (२) रामामात्य का 'स्वरमेलकलानिधि' (१६वीं शती ई०)
- (३) दामोदर पण्डित का 'संगीतदर्पण' (१७वीं शती ई०)
- (४) तुलजाधिप का 'संगीतसारामृत' (१७वीं शती ई०)
- (४) अहोबल का 'संगीतपारिजात' (१७वीं शती ई०)
- (१) सोमनाथ का 'रानविबोध' (१७वीं शती ई०)

#### ४. मार्ग-देशी का नामोल्लेख तक न करने वाले प्रन्थ

- (१) पुण्डरीक विट्ठल का 'सद्रागचन्द्रोदय' (१६वीं शती ई०) इनके 'रागमाला' तथा 'राग-मञ्चरी' ग्रन्थ भी इसी श्रेरणी में आते हैं, किन्तु वे संगीतशास्त्र के केवल एक देश राग के ही प्रतिपादक ग्रन्थ हैं, इसलिये उनका यहां प्रथक उल्लेख नहीं किया गया है।
- (२) शुभद्धर का 'संगीतदामोदर' (१६वीं शती)
- (३) श्रीनिवास का 'रागतत्त्विविवोध' (१७वीं शती) मार्ग-देशी का लक्षणा प्रमुख ग्रन्थकारों ने इस प्रकार दिया है :—
- (१) नानाविषेषु देशेषु जन्तूनां सुखदो भवेत् ।
  ततः प्रभृति लोकानां नरेन्द्रागां यहच्छया ।।१।।

  × × × ×
  देशे देशे प्रवृत्तोऽसौ घ्वनिदेंशीति सञ्ज्ञितः ।।२।।
  घ्वनिस्तु द्विविधः प्रोक्तो व्यक्ताव्यक्तविभागतः ।
  वर्गोपलम्भनाद् व्यक्तो देशीमुखमुपागतः ।।१२।।
  ग्रबला बालगोपालैः क्षितिपालैनिजेच्छया ।
  गीयते साऽनुरागेगा स्वदेशे देशिरुच्यते ।।१३।।
  निबद्धाश्चानिबद्धण्च मार्गोऽयं द्विविधो मतः ।
  ग्राप्ता (ला) पादिनिबन्वोयः स च मार्गः प्रकीक्तितः ।।१४।।
  ग्रालापादिविहीनस्तु स च देशी प्रकीक्तितः । (बृहद्देशी पृ० १, २)

इस उद्धरएा की श्रन्तिम पंक्ति तृहद्देशी के मूलपाठ में नहीं है, सोमनाथ ने श्रपने राग–विद्योध के प्रथम श्रद्याय के श्लोक ७ पर टीका में मतंग के नाम से जो उद्धरएा दिया है, उसमें से यह पंक्ति ली गई है।

> (२) गीतं वाद्यं तथा कृतं त्रयं संगीतमुच्यते । मार्गो देशीति तद्द्येषा तत्र मार्गः स उच्यते ।। यो मार्गितो विरिञ्च्याद्यैः प्रयुक्तो भरतादिभिः । देवस्य पुरतः शम्भोनियताभ्युदयप्रदः ।।

देशे देशे जनानां यद् रुच्या हृदयरञ्जकम् । गीतं च बादनं नृतं तहे शीत्यभिधीयते ॥ (संगीतरत्नाकर १/१/२१-२४)

(३) सामवेदात्समुद्धृत्य यद्गीतमृषिभिः पुरा ।
सद्भिराचिरतो मार्गस्तेन मार्गोऽभिधीयते ।।
संस्कृतारप्राकृतं तद्वत् प्राकृतादे शिका यथा ।
तद्वत् मार्गात्स्वबृध्द्यान्यैवग्दिशीयं समुद्धृता ।। (भरतभाष्य ११/२)

इन तीनों उद्धरणों का सम्मिलित सारांश मार्ग ग्रौर देशी-विभाजन के निम्नलिखित दो ग्राधार प्रस्तुत करता है।

१-प्रयोजनगत-जिसके अनुसार देशी का प्रयोजन जनरंजन है और मार्ग का अभ्युदय । अ

२—स्वपरूपगत—इसके अनुसार 'मार्ग' शुद्ध और नियमबद्ध है और देशी अपेक्षाकृत अशुद्ध और नियमरहित है।

इस प्रसंग में प्रयोजनगत और स्वरूपात भेद की कुछ सामान्य चर्चा अस्थानीय न होगी। सभी पदार्थों के दो पहलू होते हैं। एक वस्तुगत धर्म जो प्रयोक्ता अथवा आहक की निष्ठा से निरपेक्ष हैं, दूसरे प्रयोजनगत धर्म जो ग्राहक अथवा प्रयोक्ता की निष्ठा के सापेक्ष है, अर्थान् उसी के अनुस्तर प्रकाशित होते हैं। किसी पदार्थ में प्रथम पहलू प्रवल होता है तो किनी में दूसरा। उदाहरएा के लिये, विष का मारक धर्म वस्तुगत है। विष का सेवनकारी उसे मारक समसे अथवा संजीवक, विष का मारक धर्म दोनों अवस्थाओं में समान रूप से कार्य करेगा। (मीरा जैसे भक्तजनों को विष से भी संजीवनी प्राप्त होने के अलौकिक उदाहरएा इस सामान्य नियम की परिधि के वाहर हैं)। दूसरी और औषधि का वस्तुगत धर्म जो भी हो, उसका प्रकाश सेवनकर्त्ता की निष्ठा पर काफी मात्रा में निर्भर रहता है। सामान्य भोज्य पदार्थों का वस्तुगत धर्म भी भोजन कराने वाले और करने वाले की भावना के अनुसार बहुत कुछ स्वतंत्र रूप से प्रकट होता है। होटल में प्राप्त परम पौष्टिक भोजन भी पुष्टि और तुष्टि के विधान में माता के दिये हुए रूखे-सूखे भोजन की समता नहीं कर सकता। इस प्रकार सभी स्थूल लौकिक पदार्थों में वस्तुगत धर्म प्रवल्त होने पर भी उसका प्रकाशन सर्वत्र एकसा नहीं होता।

जो कुछ स्थूल पदार्थों के विषय में कहा गया वह सूक्ष्म विषयों में और भी अधिक लागू होता है। लिलत कलाओं को ही ले लें, उनके द्वारा सौग्दर्यवोध, भावबोध अथवा रसबोध ग्राहक के संस्कार, शिक्षा, भावनात्मक स्तर इत्यादि अनेक आश्रयगत तत्त्वों पर निर्भर रहता है जिन्हें विषयगत धर्म से निर्पेक्ष माना जा सकता है। काव्य, संगीत, चित्र अथवा मूर्ति—इन कलाओं की एक ही कृति भिन्न भिन्न स्तर की अनुभूति जगाती है। उन कलाकृतियों में विषयगत स्तरभेद न हो ऐसी बात नहीं है, किन्तु ग्राहक गत स्तरभेद ही यहां प्रस्तुत है। जिस प्रकार कलाजगत् में ग्राहक का स्तरभेद वस्तुगत धर्म के प्रकाशन में

क्ष 'ग्रम्युदय' से यहाँ म्राध्यात्मिक उन्नति का ही ग्रहण करना चाहिये, ग्रन्यथा देशी से मार्ग का कुछ वैशिष्ट्य स्थापित न हो सकेगा। जहां 'निःश्रेयस' ग्रीर 'म्रम्युदय' को परस्पर मिन्न कहा जाता है वहां 'म्रम्युदय' लौकिक उन्नति का वाचक माना जाता है। किन्तु यहां वह ग्रथं लेना उचित नहीं जान पड़ता।

साधक अथवा बाधक होता है, उसी प्रकार प्रयोक्ता यानी खब्टा का मनःपूत प्रयोजन भी कलाकृति के वस्तुगत स्तरभेद का नियामक होता है। अर्थ, यश, कामना-पूर्ति आदि लौकिक प्रयोजनों से की गई कला-साधना अथवा कलासृब्टि प्रेयोमार्ग में ही प्रगति करा सकेगी, यद्यपि कला के वस्तुगत धर्म में श्रेयः प्रदत्व सर्वमान्य है। इस वस्तुगत धर्म का प्रकाशन तभी हो सकता है जब प्रयोक्त की भी उस प्रयोजन में निष्ठा हो अर्थात् श्रेयः से वैराग्य और निःश्रेयस् के प्रति अनुराग हो। इस निष्ठा के अभाव में अलौकिक प्रयोजन की सिद्धि करने का वस्तुगत धर्म कला में प्रकाशित नहीं हो सकता।

ऊपर की चर्चा के अनुसार मार्ग और देशी के लक्षरण पर विचार करें तो पहले प्रयोजनगत भेद उपस्थित होता है और बाद में स्वरूपगत। जन-मन-रंजन का प्रयोजन देशी में और निःश्रं यस् का प्रयोजन मार्ग में है, साथ ही दोनों के वस्तुगत धर्म अथवा स्वरूप की विभिन्नता कही गयी है, जिसके अनुसार मार्ग शुद्ध और नियमित है एवं देशी अशुद्ध अथवा मिश्र और प्रोनेयमित। इस प्रसंग में भरत भाष्य का ऊपर दिया हुआ उद्धरण विचारणीय है। उसके अनुसार मार्ग के शुद्ध स्वरूप से देशी का ग्राविर्भाव हुआ है। आज-कल विज्ञान के विकासवाद के सिद्धान्त के प्रभाव से प्रत्येक क्षेत्र में निम्न स्तर से उच्च स्तर की ओर प्रभियान ही स्वाभाविक कम माना जाने लगा है। तदनुसार यदि मार्ग शुद्ध एवं नियम सिहत है तो स्वयं उसका विकास अशुद्ध और अनियमित देशी के आधार पर होना चाहिए। किन्तु भारतीय दर्शन के अनुसार शुद्ध की विकृति से अशुद्ध या मिश्र का आविर्भाव माना जाता है। तदनुसार देशी को मार्ग का अशुद्ध रूप मानने में कुछ भी आपत्ति नहीं हो सकती। चेतना के उच्चतम स्तर पर जो आविर्भाव होता है, उसी में नाना प्रकार की उपाधियों के मिश्रण से अशुद्ध रूप प्रकट होते हैं, यह अवरोह-मार्गीय विचारचारा है। दूसरी ओर आरोह-मार्गीय विचारचारा के अनुसार अशुद्ध स्तर पर से अशुद्ध का निरास करते हुए कमशः शुद्ध स्तर तक विकास होता है। स्थूल बुद्धि से भने ही आरोह-मार्गीय विचार ही संगत जान पड़े, किन्तु वास्तव में सभी विकृतियों, अशुद्धियों के मूल में परम विशुद्ध ग्रविकृत तत्त्व माने विचा गति नहीं है। तद-वुसार संस्कृत से प्राकृत का और मार्ग से देशी का आविर्भाव मानना पूर्णतया संगत है।

उपर हमने जिन तीन उद्धरणों पर विचार किये उनके ग्रतिरिक्त कुछ ग्रन्य उद्धरण भी यहाँ प्रसंग प्राप्त हैं--

१---गान्धर्व और गान के प्रकरण में---

म्रत्यर्थिमिष्टं देवानां तथा प्रीतिकरं पुनः । गन्धर्वाणाञ्च यस्माद्धि तस्माद् गान्धर्वमुच्यते ॥ म्रस्य योनिर्भवेद् गानं वीगावंशस्तथैव अ । (नाट्य शास्त्र २८ । ६,१०)

सामम्यो गीतमिति कथितं सामानि चात्र कारणकारणानि । गान्धर्वं हि सामभ्यस्तस्माद् भवं गानं न तुल्ये स्वराद्यात्मकत्वे गानं गान्धर्वेऽन्तभूं तिमिति का भाषा । विषय्येयोऽपि कस्मान्न भवित, तादात्म्यमेव वा कथं न स्यादित्याशंकां शमयितुमाह ग्रत्यर्थमिष्टं देवानामिति । ग्रनेनादित्वं सूचितम् । देवाहि कथिमण्टं विजह्युः । तथेति तेन देवतापरितोषद्वारेण प्रीतिं ददातीत्यहष्टफलत्वं दिशतम् । """ तथाऽतिक्रांतं धनादिनरपेक्षं चेदं देवानां यजनं यथा पूराण्योगादिभ्योऽधिका प्रीतिर्गन्धविच्छञ्चरस्येति । गन्धर्वाणामिति

प्रेमलता शर्मा [ २८१

प्रयोक्त्रपलक्षर्णः तेन ह्यस्यन्तं संवितप्रवेशलाभेन तु गातुः फलयोगो गन्थस्वात्। .... इति प्रयोक्तृगतमत्र मुख्यं फलम् । न तु गानमिव मुख्यतया श्रोतृनिष्ठम् । गानं हि केवलं प्रीतिकार्ये वर्तते

(प्रभिनव भारती)

पूर्वरङ्गादावहष्ठसिद्धौ संयतगीतकवर्द्धमानादि प्रयुज्यते । धुवागाने तु हल्टफले गायनस्येव सोऽस्तु व्यापारः।

(श्रभिनव भारती नाट्य शास्त्र चतुर्थ खंड पृ. १५२)

नाट्य शास्त्र में मार्ग-देशी का उल्लेख नहीं है, किन्तु संगीत के लिये 'गान्धवं' संज्ञा है जो बाद में चल कर गीत-प्रबन्ध के प्रकरण में मार्ग की पर्यायवाची बन गई थी (हब्द्रव्य संगीत-रत्नाकर का निम्न उद्धरण)। 'गान्ववं' को देवताओं का अत्यन्त इब्द अर्थात् प्रिय बताया गया है। अभिनवगुष्त ने उसे हब्दाहब्द-फलप्रद कहा है और उस के फल को मुख्यतया प्रयोक्तृगत बताया है। दूसरी और 'गान' का फल मुख्यतया श्रोतृनिष्ठ कहा है। यहीं पर मार्ग और देशी का मून तत्व मिल जाता है। मार्ग आत्मिन्छ होने से उसमें मुख्य-फल प्रयोक्ता को ही मिलता है और देशी में श्रोता के प्रति लक्ष्य रहने के कारणा उसका फल मुख्यतया श्रोतृनिष्ठ अर्थात् श्रोताओं का रजनमात्र होता है। पुनः ३१ वें अध्याय में जहाँ भरत ने गुद्ध गीतकों के प्रकार कहे हैं वहां भी अभिनवगुष्त ने वर्द्ध मानादि गुद्ध गीतकों को अहब्द-फल-प्रद बताया है और ध्रुवागान को हब्द-फल-प्रद। भरत के परवर्त्ती काल में गुद्ध गीतक मार्ग का ग्रंग माने गये और ध्रुवाओं के आधार पर देशी प्रबन्धों का विकास हुग्रा। इस प्रकरण में भी मार्ग और देशी के बीज नाट्यशास्त्र में मिल ही जाते हैं।

#### २--गीत-प्रबन्ध प्रकरण में----

रञ्जकः स्वरसंदर्भो गीतिमत्यिभिषीयते ।
गान्धवं गानिमत्यस्य भेदद्वयमुदीरितम् ॥१॥
अनादिसम्प्रदायं यद्गान्धवेः संप्रयुज्यते ।
नियतं श्रेयसो हेतुस्तद्गान्धवं जगुर्बुधाः॥२॥
यत्तु वाग्गेयकारेण रिवतं लक्षरणान्वितम् ।
देशीरागादिषु प्रोक्तं तद्गानं जनरञ्जनम् ॥३॥

(संगीतरत्नाकर ४ /१-३)

#### ३--राग-प्रकरण में----

देशीत्वं नाम कामचारप्रवितत्त्वम् । तदत्र मार्गरागेषु नियमः यः पुरोदितः । स देशिरागमाषादावत्यथापि क्वचिद् भवेत् ।।

(वही, २/२/२ पर किल्लिनाथ की टीका)

#### ४----नृत्य-प्रकरण में---

नाट्यं मार्गञ्च देशीयमुत्तमं मध्यमं तथा स्रधम कमतो होयं नृत्यत्रितयमुत्तमैः ।।२०६।। नृते: क्यप्प्रत्यये नृत्यशब्दः कर्म विवक्षया।
भावीपसर्जनी यत्र रसी मुख्यः प्रकाशते ॥४४६॥
तल्लाट्यपूर्वकं नृत्यं मार्गनृत्यं तदुच्यते।
रसोपसर्जनीभूतो यत्र भावः प्रकाशते ॥४४६॥
मार्गी मावाभियस्तस्मान्मृन्यतेऽत्र रसी पतः।
नाट्यमार्गीपाधिभिन्नं द्विचा नृत्यमुदीरितम् ॥४४७॥
नृतेः त्तप्रत्यये रूपं देशीनृत्तिमहोदितम् ॥४४६॥
नन्वत्र प्रत्यर्यकार्थं मार्गं देशीति का भिदा।
उच्यतेऽत्र तदैक्येऽपि यो यत्र विनियुज्यते।
विवक्षावशतो ब्रूते स तमर्थमिति स्थितम् ॥४४६॥
पंकजत्वे समानेऽपि लोके पद्मे तदीरितम्।
विवक्षा चात्र शोभायां हस्ते हस्तैकदेशवत् ॥४४०॥
नृत्ये नृत्यकदेशेऽपि नृत्यशब्दाद् द्वयोग्रंहः॥४४१॥

(संगीतराज,नृत्यरत्नकोश, उल्लास १, परीक्षरा १)

ऊपर द्वितीय उद्धरण में 'गान्धर्व' को मार्ग का पर्यायवाची मान कर उसे अपीरुषय कहा गया है, सौर 'गान' को देशी का पर्यायवाची मान कर उसका पौरुषेयत्व बताया गया है। गीत-प्रबन्धक के प्रकरण में मार्ग-देशी की यह विभाजक रेखा उचित भी है। तीसरा उद्धरण राग के प्रसंग का है। इस में मार्ग से संबद्ध ग्राम-रागों में नियमों की अपरिवर्तनीयता कही गई है। यहाँ यह भी उल्लेखनीय है कि ग्रामरागों का नाट्य के प्रसंग में हो प्रयोग विहित है, किन्तु देशी रागों का प्रयोग नाट्य से स्वतन्त्र कहा गया है। चौथा उद्धरण नृत्य-संबन्धी है, श्रीर उस पर विशेष विचार अपेक्षित है।

नृत्य का मार्ग के साथ एवं नृत्त का देशी के साथ सम्बन्ध जोड़ा गया है। नाट्य को इन दोनों के ऊपर सर्वोच्च स्थान दिया गया है। इस स्तर निर्धारण का ग्राधार है—नाट्य में रस की मुख्यता एवं नृत्य में भाव की मुख्यता के साथ-साथ रस का मार्गण ग्रथवा ग्रन्वेषणा। नृत्त को देशी क्यों कहा है, इस की कोई स्पष्टता नहीं दी गई है, किन्तु उस में ताल लयाश्रित गात्रविक्षेंप मात्र और ग्रभिनय का ग्रभाव बताया गया है। इसीलिये उसमें रस ग्रीर भाव दोनों की ग्रपेक्षा छोड़ कर केवल ताल, लय का ही प्राधान्य रखा जाता है। यथा—

नाट्यशब्दो रसे मुख्यो रसामिन्यक्तिकारराम् । चतुर्घाभिनयोपेतं लक्षगावृत्तितो बुद्धः ॥१७॥ ग्राङ्गिकाभिनयैरेव भावानेव व्यनक्ति यत् । तन्तृत्यं मार्गशब्देन प्रसिद्धं नृत्यवेदिनाम् ॥२६॥ गात्रविक्षेपमात्र तु सर्वाभिनयवजितम् । ग्राङ्गिकोक्तप्रकारेगा नृत्तं नृत्तविदो विदुः ॥२७॥

(संगीतरत्नाकरनृत्याघ्याय)

भ्रन्यद्भावाश्रयं नृत्यं, नृतं ताललयाश्रयम् । ग्राद्यं पदार्थाभिनयो मार्गो, देशी तथाऽपरम् ॥ (दशरूपक १ । ६)

ग्रीमनयरिहत एवं केवल ताललयाश्रित होने के कारण नृत्त को तृतीय श्रेणी में स्थान दिया गया है, ग्रीर इस निम्न कक्षा के कारण ही उसे देशी कहा है। ग्रादिम जातियों के नाचने में ग्राज भी केवल ताल लयाश्रित गात्र-विक्षेप का दश्रेंन होता है। नाट्य में रस मुख्य होने के कारण ग्रांगिक, वाचिक, सास्विक ग्रीर ग्राहार्थ्य चारों प्रकार के ग्रीभनय का उस में स्थान होता है। नृत्य में केवल ग्रांगिक ग्रिभिनय से ही भावाभि-व्यक्ति की जाती है ग्रीर रस उतने स्पष्ट रूप से ग्रीभव्यक्त नहीं हो पाता जितना कि नाट्य में। इसीलिये उस में रस का मार्गण कहा गया है। नृत्त में तो ग्रीभनय का कोई स्थान ही नहीं है, इसलिये वह देशी है।

नृत्य के रस प्रसंग में मार्ग और देशी का अर्थ आपाततः सामान्य अर्थ से कुछ भिन्न दिखाई देता है, क्योंकि न तो यहाँ नियमों की कठोरता अथवा शियलता से अभिशाय है, न अपीरुषेय और पौरुषेय का भेद है, न इच्टा-इच्ट-फल का विचार है और न ही निःश्रेयस् अथवा जनरंजन के प्रयोजन के प्रति लक्ष्य हैं। किन्तु यदि गम्भीरता से विचार किया जाय तो यह समभा जा सकता है कि रस की अलौकिकता के कारण उसका मार्गण नृत्य के मार्गत्व का प्रयोजक है और उस मार्गण के अभाव में केवल लौकिक मनोरंजन नृत्त के देशीत्व का प्रयोजक है।

नाट्य को मार्ग से भी ऊपर रक्षा गया है। इसका ग्राधार ग्रवश्य विचारणीय है। ग्रभिनव गुप्त ने जैसे साम से गान्धवं ग्रीर गान्धवं से गान की उत्पत्ति बताई है तद्वत् नाट्य को साम के, नृत्य को गान्धवं के ग्रीर नृत्त को गान के समानान्तर समभा जा सकता है। सामगायन में सामरस्य की पूर्ण उपलब्धि रहने के कारण उसमें मार्गण व्यापार का कोई स्थान नहीं हो सकता। उससे एक स्तर नीचे उत्तर कर गान्धवं ग्रथवा मार्ग का ग्रस्तित्व है, एवं उससे भी निम्न स्तर देशी का है।

मार्ग में स्रन्वेषसा किस तत्त्व का है ? इस प्रसंग में याज्ञवत्क्य-स्मृति के निम्नोढ़ित संश स्रौर उन की टीका मननीय है।

अनन्यदिषयं कृत्वा मनोबुद्धिस्मृतीन्द्रियम् । ध्येय आत्मा स्थितो योऽसी हृदये दीपवत् प्रभुः ।।

यस्य पुनरस्मिन् सिवतर्के समाधी निरालम्बनतया बिहमृं खावभासतिरस्कारेण चित्तवृत्तिनाभिरमते तस्य शब्दब्रह्मोपासनेन ब्रह्मज्ञानाभ्यासात् परब्रह्माधिगमोपायमाह—

यथावधानेन पठन् साम गायत्यविस्वरम् । सावधानस्तथाभ्यासात् परं ब्रह्माधिगच्छति ।।

ब्रह्मज्ञानाभ्यासोपायविशेषमाह---

ग्रपरान्तकमुल्लोध्यं मद्रकं प्रकरीं तथा । ग्रीवेणुकं तु रोविन्दमुतर गीतकानि तु ।। ऋग्गाथा पारिएका दक्षविहिता ब्रह्मगीतिकाः । गायन्तेतत्तदभ्यास कारराग्यनोक्ष संज्ञितम् ।। श्रपरान्तिकादयो भरतशास्त्रोक्तगीत प्रकार विशेषाः ब्रह्मज्ञानाम्यासहेतोर्ज्ञेयाः । एतेषु गीयमानेषु नादस्य यत उदयो यत्र च लयस्तदवगन्तव्यम् । तदेव ब्रह्म, तत्रश्च तज्ज्ञा नाभ्यासाय ते गेया इति युज्यते वक्तुम् । श्रिप च,

वीरगावादनतत्त्वज्ञः श्रुतिजातिविधारदः । तालजश्चप्रयासेन मोक्षमार्गं निगच्छति ।।

तत्त्वतो यो वेत्ति सोऽनायासेन मोक्षमार्गं मोक्षोपायभूतंमनस ऐकांग्र्यंबह्याज्ञाहेतुं निगच्छति । यस्तु वीग्गादिनादानां यत उदयो यत्र च लयस्तत्रान्तरेभ्यो विविक्ततया न सम्यग्वेत्ति तं प्रत्याह—

> गोतज्ञो यदि योगेन नाष्नोति परमं पदम् । रुद्रस्यानुचरो भूत्वा तेनैव सह मोदते ।।

(याज्ञवल्क्यस्मृति, म्रध्याय ३, प्रकरण ४, क्लो. ११०-१५ एवं मपरादित्य विरचिता भ्रपरार्कापरा टीका)

ऊपर उद्धृत बचनों का सारांश इस प्रकार है:—(१) जो व्यक्ति वाह्य म्रालम्बन के म्रमाव में चित्त को समाधि में स्थिर नहीं कर पाते, उनके लिए सामगान का विधान है, क्योंकि उसमें परम ग्रवधानयुक्त गायन से परमहा की प्राप्ति हो सकती है। (२) सामगान के ही समकक्ष एक मन्य ग्रम्यास है मौर वह है भ्रपरान्तक, उल्लोध्यक म्रादि गीतों का गायन। स्परणीय है कि यही भरतोक्त शुद्ध गीतक है +। (३) साम म्रथवा गीतकों के गायन में ग्रन्वेषण का विषय यही है कि नाद का उदय करां से होता है मौर लय कहाँ होता है यह उल्लेख बहुत महत्वपूर्ण है। नाद का उदय मौर लय दोनों ही का म्राधार बह्म है, इसलिये वही मार्ग के अन्वेषण का विषय है। इस पर विशेष विचार म्रपेक्षित हैं। (४) यदि नाद के उदय मौर लय के म्राधार को तत्त्वतः जाने बिना साम म्रथवा (देवस्तुतिपरक) गीतक का गान किया जाता है तो प्रयोक्ता परम पद को प्राप्त नहीं होता, म्रपितु एवं का म्रनुचर बन कर उसी के साथ हर्ष को प्राप्त होता है। याजवल्वय की इसी उक्ति को म्राभनवगुप्त ने नाट्य मास्त्र २०११ की टीका में यह कह कर उद्घृत किया है कि योग रूप म्रवधान गीतक के गायन में ग्रावश्यक म्रथवा उपयोगी नहीं होता। × याजवल्वय भीर ग्राभनवगुप्त का ऐसा म्राभन्नाय जान पड़ता है कि परमपद-प्राप्त के लिये गायन के साथ योग-रूप म्रवधान ग्रानवार्य है, किन्तु देवतापरितोष उसके बिना भी हो सकता है। देवतापरितोष से यहाँ सभवतः साम म्रथवा गीतक के गायन के वस्तुगत धर्म के म्रनुसार होने वाला म्रहष्ट फल ही म्राभन्न है। कहना न होगा कि इस म्रहष्ट फल की सिद्ध के लिये भी प्रयोक्ता में तदनुकूल वासना रहना म्रानवार्य है।

नाद का उदय श्रीर लय कहाँ है इस सम्बन्ध में ग्राधुनिक ध्वनिविज्ञान की जो स्थापनायें हैं उनमें तीन न्यूनतायें दिखाई देती हैं। १-ध्वनि के ग्राहक के विषय में। यह माना जाता है कि मनुष्य के कान की

<sup>+</sup> यहाँ साम से गीतकों को पृथक् कहा गया है, किन्तु बाद में चल कर साम भी गीतकों का ही एक भेदमात्र रह गया। (हष्टब्य संगीतरत्नाकर, संगीतराज ब्रादि में निरूपित १४ गीतक भेद।)

<sup>🗴</sup> मनधानं योंगरूपं तच्चात्र नोपयोगि । परिवर्तके जनहीं — पूर्वरङ्गो, तत्र हि देवतापरितोषादेव सिद्धिः । तदेतदुक्तम् — "गीत ज्ञो यदि " " इत्यादि ।

प्रेमलता शर्मा [ २०५

स्वराणिक मर्यादित है, आन्दोलनों की कुछ न्यूनतम और प्रधिकतम सीमा के भीतर ही मनुष्य का श्रोत्र काम करता है। इस मर्यादा के बाहर असीम क्षेत्र है किन्तु वह मनुष्य के लिये अगम माना जाता है। २-वाहक माध्यम के सम्बन्ध में। ध्विनिक्कान द्वारा प्रतिपाद्य ध्वित पृथ्वी (Solid) जल (Liquid) अथवा वायु (gas) के माध्यम के बिना चल नहीं सकती। वाहनहीन आन्दोलन श्रव्य नहीं होता और वाहन हीनता जून्य (Vacuum) में ही हो सकती है। भारतीय दर्शन के अनुसार सपूर्ण जून्यता असंभव है नयोंकि तथा-कथित जून्यता में भी शक्ति का बहुत प्रवल और स्थम छप निहित रहता है। हमारे दर्शन में आकाश अथवा व्योम 'शून्य' में ही रहता है। वह स्थमतम भूत है जो सारे विश्व में व्याप्त है तथा जो Solid, Liquid तथा gas से भी स्थम है। २-ध्विन का लय कहाँ होता है इस का कोई उत्तर ध्विन विज्ञान के पास नहीं है। विज्ञान अधिक से अधिक यही कह सकता है कि ध्विन की शक्ति (energy) किसी अन्य शक्ति में परिवर्तित हो। गई, किन्तु वह परिवर्तन कैसे कब और किस छप में होता है इन प्रश्नों का कोई उत्तर विज्ञान के पास नहीं है। भारतीय दर्शन के अनुसार ध्विन का उदय और लय आकाश या व्योम में ही है, और उसी में सब ध्विन या प्रमार है। इस अनुसन्धान के लिये नाद का माध्यम सर्वधिक सुलभ माना प्रया है। इसी मार्ग संगीत का प्राधार है। इस अनुसन्धान के लिये नाद का माध्यम सर्वधिक सुलभ माना प्रया है। इसी लिये संगीत को नादयोग कहा गया है। किन्तु इस धनुसन्धान के अभाव में संगीत साधना एक लौकिक कर्म मात्र है। इस नादयनुसन्धान के प्रसंग में निम्नलिखित उद्धरण विशेष उपयोगी होगा।

"हमारे समस्त नादोन्नारण का कोई एक ग्राधार ग्रवश्य है, ग्रीर वह है ब्रह्माकाण में ज्ञानमय पो रूप मूल स्पन्द । यह मूल स्पन्द ग्रपने को नाद ग्रथवा ध्विन के रूप में ध्यक्त कर रहा है। ग्रवश्य ही यह ध्विन साधारण श्रव्य ध्विन नहीं है। यह ध्विन रूपा सुर-धुनी ध्रुवा व सनातनी है। 'तद् विष्णोः परमं पदम्'—यह है इस ध्विन का पराभाव । ब्रह्मलोक में जो कुण्ठाहीन दिव्य अनुभूति है, वह है पश्यन्ती भावा हर के जटा जाल में ग्रवगुंठित होने पर मध्यमा ग्रीर ग्रन्त में भगीरथ के शंख-निनाद से गोमुख से निःमृता होने पर वैखरी होती है। हमारा सब वाम्व्यवहार रस ध्रुव-धारा के वक्षः स्थल पर वीचिवत् उठ कर पुनः उसी में लीन हो जाता है, इसलिये साधक को मूल-स्पन्द रूपा उस ध्विन-सुरधुनी घ्रुवा का सन्धान करना होता है।"

(स्वामी प्रत्यगातमानन्द सरस्वती कृत जपसूत्रम्, भाग २, परिशिष्ट, क्लोक ४-१०)

देशी का सम्बन्ध वैखरी से ही है। किन्तु मार्ग में मध्यमा पश्यन्ती और परा का कमकः अनुसन्धान आवश्यक हैं। इस प्रसंग में एक आन्त घारणा का निराकरण आवश्यक है। कुछ लोगों का यह विचार है कि मार्ग-संगीत का माध्यम अनाहत नाद है। किन्तु वास्तव में मार्ग उसी संगीत की संज्ञा है जो इन्द्रियजन्य व्यापार के स्तर पर आहत नाद को आलम्बन बना कर निःश्रेयस् प्राप्ति में समर्थ होता है। यदि ऐसा न होता तो तो संगीत शास्त्र के अन्तर्गत उसका वर्णन ही न हो पाता। फिर तो वह अनाहत नाद की भांति केवल योग-शास्त्र का ही विषय रह जाता।

उपसंहार में कुछ विषयों का संकेत-मात्र प्रस्तुत किया जाता है क्योंकि स्थानाभाव से उनका प्रतिपादन नहीं किया जा सका है।

- (१) मार्ग-संगीत के अन्तर्गत ग्राम-राग, मार्ग-ताल ग्रीर शुद्ध गीतक—इन विषयों का जो भी निरूपण शास्त्र-ग्रन्थों में मिलता है, उससे यह स्पष्ट है कि ३० अथवा ३२ ग्रामराग १ मार्गताल ग्रीर १४ शुद्धगीतक—इन की संख्या अथवा लक्ष्मण में कहीं कोई परिवर्तन नहीं पाया जाता। देशी रागों, तालों, ग्रीर प्रबन्धों के भेदों की संख्या इन से कहीं अधिक है और उसमें बहुत कुछ न्यूनाधिकता देश-काल-कम से पायी जाती है। मार्ग की इस अपरिवर्तनीयता की पृष्ठभूमि में दर्शनशास्त्र तथा ग्राध्यात्मिक साधना के कौन से गृढ तत्त्व हैं, यह ग्रनुसन्धान का विषय है।
- (२) मध्ययुग में मार्ग-देशी के विभाजन की जो उपेक्षा अथवा लोप हुन्ना, तदनुसार देशी का ही वर्गन ग्रन्थों में मिलता रहा ऐसा मानने में कोई बाधा नहीं है। मार्ग का यह लोप अलौकिक प्रयोजन की हिंद से समभा जाय अथवा नियमों की कठोरता की हिंद से देखा जाय? सभवतः दोनों हिंदयों को यथायोग्य स्थान देना उचित होगा, अर्थात् यह भी सत्य है कि उन ग्रन्थों में विणित संगीत लौकिक प्रयोजन मात्र का साधक है, श्रीर साथ ही यह भी सत्य है कि वह संगीत प्रदेश-विशेष श्रीर काल-विशेष द्वारा सीमित है, यानी लक्ष्य-प्रधान है। मार्ग को जो लक्षराप्रधान कहा गया है उसका श्रीभन्नाय यही है कि वह सार्वभौम श्रीर सार्वकालिक है।
- (३) ब्राघुतिक शास्त्रीय संगीत को मार्ग समक्ता जाय या देशी? प्रयोजन की हिन्द से तो इसे केवल देशी ही कहा जा सकता है, हां, नियमों के बन्धन की हिन्द से इसे मार्ग भी समक सकते हैं। किन्तु वहाँ भी जिस ब्रंग तक घरानों ग्रथवा प्रादेशिक परम्पराधों के भेद से नियमों में भेद पाया जाता है. वहां तक उसके मार्गत्व की हानि ही है। निःश्रेयस साधन की योग्यता का मुख्य ग्राधार तो प्रयोक्ता की ग्रपनी मनोभूमिका है। ग्रपेक्षित मनोभूमिका यदि किसी साधक के पास हो तो ग्राज भी संगीत का मार्गत्व सिद्ध हो ही सकता है। इतना ग्रवध्य है कि विशेष ग्रनुसंघान के बिना, परम्परागत संगीत शास्त्र में से, निःश्रेयस् साधक संगीत की ग्रध्यात्मशास्त्रीय व्याख्या प्राप्त करना ग्रसंभव सा है। जिस प्रकार श्रन्य ग्राध्यात्मिक साधनाग्रों के शास्त्र हैं, जिनमें साधक की कमशः उन्नति का, पत्र की बाधाग्रों का तथा बाधाग्रों से निराकरण के उपाय का निरूपाय मिलता है, वैसा कुछ ग्राज संगीतशास्त्र में दिखाई नहीं देता। इसलिये ऐसा लगता है कि संगीत साधना को चित्त की एकाग्रता का सुलभ ग्रीर सुगम उपाय जान कर ही इसे निःश्रेयस् जनक कह दिया गया है, ग्रीर यह मान लिया गया है कि उसके साथ-साथ नाद योग ग्रथवा भक्ति की साधना ग्रनिवार्य रूप से रहेगी ही। संगीत के साधक सन्तजनों ग्रथवा भक्ति-रसिकों के चरित से भी यही निष्कर्ष निकलता है।

# पृथ्वीराज विजय-एक ऐतिहासिक महाकाव्य

स्रामेर - जयपुर के शासक सूर्य वंशी कछावाह हैं, जिनका संबन्ध भगवान श्रीराम के पुत्र कुश के साथ जोड़ा जाता है। इतिहास में इन्हें "कच्छपधात" के नाम से भी लिखा है। सं० १०६८ के एक शिलालेख से, जो देवकुण्ड नामक स्थान पर मिला था, विदित होता है कि ६७७ ई० (संवत् १०३४) में वहां पर 'वज्रदामन्' नामक एक प्रतापी राजा राज्य करता था। इसने कन्नौज के राजा विजयपाल परिहार पर विजय प्राप्त कर खालियर राज्य को स्थान स्थिकार में कर लिया था। वज्रदामन् के पुत्र का नाम मङ्गलराज था। श्री मङ्गलराज के छोटे पुत्र सुमित्र ग्रीर उनके क्रमण्डः मधु ब्रह्म, कहान, देवानीक ईण्वरीसिह (ईणदेव) तथा सोढदेव हुए। महाराज सोढदेव ही प्रथम व्यक्ति हैं जिन्होंने ढूंढाड प्रदेश पर ग्रपना ग्रिथकार किया था।

इस कच्छवंशीय शासकों की वंशावली के मूल पुरुष हैं—महाराज ईश्वदेव। ये ग्वालियर के शासक थे जिसे तत्कालीन इतिहास में 'गोप।द्रि' कहते हैं। इस पर उनके भगिनी पुत्र-श्री जयसिंह तबर का शासन हो गया था, जिसके संबन्ध में ध्रनेक मतभेद हैं। प्राचीन रिकार्ड से यही मिद्ध है कि महाराज सोढदेव को अपने पिता का राज्य नहीं मिला। इन्होंने करौली की तरफ अमेठी नामक स्थान पर शासन किया था। उनके पुत्र का नाम 'दूलहराय' था। इनका विवाह मोरां के राजा रालरासी (रालरासिंह) चौहान की पुत्री 'सुजानकुंवरी' के साथ सम्पन्त हुआ था। इनकी सहायता से ही श्री दूलहराय ने 'चौसा' (दौसा) पर अधिकार किया और वहां के शासक मीराों एवं बजगूजरों को युद्ध में परास्त किया। इनको 'दूलहा' भी कहते थे और इसी को अभेजी में लिखने की आन्ति से राजस्थान के इतिहासकार कर्नल जेम्स टाड ने इन्हें 'डोला' के रूप में अस्तुत किया हैं। इन्होंने 'जमवाय माता' का मन्दिर बनाया था, जब 'माची' पर विजय प्राप्त की थी। यह मन्दिर माची से ३ कोस पर ब्राज भी विद्यमान है। इनके पुत्र का नाम कांकिल जी था, जिन्होंने खामेर बसाया था—'कांकिल जी आमेर बसायों—(मुहता नेरासी री ख्यात जयपुर भाग)। तभी से सवाई जयसिंह द्वितीय तक आमेर इन कछावाहों की राजधानी रही। श्री जयसिंह ने जयपुर बसाकर राजधानी में परिवर्तन किया था।

जयपुर के कछवाहों की वंशावली बहुत विस्तृत है, उसकी यहाँ आवश्यकता भी नहीं। जिस काव्य का विवेचन कर रहे हैं, उसमें यह वंशावली उपलब्ध है, इससे साहित्यिक प्रमाण भी उपलब्ध हो जाता है। जैसांकि इसका नाम है, श्री पृथ्वीराज १ व्वीं पीढी में हुए थे। यह इतिहास से प्रमाणित तथ्य है।

एशियाटिक सोसायटी, कलकत्ते में संगृहीत हस्तलिखित ग्रन्थों में इतिहास विषयक एक ग्रन्थ आमेर-जयपुर के शासकों से संबद्ध भी है। इसका नाम 'पृथ्वीराज-विषय' है। यह क्रमांक १०४३४ पर उपलब्ध है। प्रकाशित सूचीपत्र में इसकी विगत इस प्रकार है— Substance—Country made Paper.

Size-5 × 9 inches.

Folio-12 (Marked by M. M. Harprasad Shastry, vice President of Asiatic Society, Calcutta.

Lines-9 to 12 in a page.

Character-Modern Nagar.

Appearance—Solid, written lengthwise & on the one side. The former owner of the manuscript thought the 7th leaf to be the first on which he wrote—

"गोकुलप्रशादस्येदं पुस्तकं पृथ्वीराज विजय खण्डित् १२ पत्राणि।"

इस ग्रन्थ में ६२४ वें पद्य से ७७६ पद्य तक उपलब्ध हैं। इनमें ग्रामेर के कछवाह शासकों का इतिहास है। इतिहास के ग्राघार पर हम इसकी ग्रालोचना प्रस्तुत करते हैं। ग्रन्थ के नाम का ग्रीचित्य विचारणीय है। लेखक का नाम कहीं भी नहीं ग्राया है। इसे ऐतिहासिक महाकाव्य न कहकर केवल काव्य की ही संज्ञा देंगे। जो १२ पत्र उपलब्ध हैं, वे ग्रपने में पूर्ण हैं। कहीं कहीं पर श्रगुद्ध श्रवश्य हैं श्रीर दुर्वाच्य भी। उपलब्ध १५६ पद्यों में २० शासकों का वर्णन है।

इस ग्रन्थ का प्रथम श्लोक (उपलब्ध ६२४ वां इस प्रकार है-

"स श्रीमानुपग्रहा हर्षदकृति स्तत्पारिवहं ततो विस्मेरीकृत सर्वलोकनिवहो रम्पैरनेकैगुँगौः ।। श्रीदार्यादिभिराविधाय विधिवद् वैवाहिकां स्तान् विधीन स्तेनैन् वजता समं कतिपयै प्रत्याययौ पद्धतिम्"।।६२४॥

यह महाराज सोढदेव का वर्णन है। महाराज सोढदेव ने यादव कुल की राजकुमारी से विवाह किया था, जिसके गर्भ से 'दूलहराय' उत्पन्न हुए थे। (जयपुर का इतिहास—पं० हनुमान शर्मा चौंमू—पृष्ठ, १३—१४) जैसाकि हम विवेचन कर चुके हैं, इनके पिता का नाम महाराज ईशदेव था। इनका देहावसान संवत् १०२३ में हुआ था। इस पद्य में उल्लेख न होने पर भी यह कहा जा सकता है कि यह पद्य महाराज सोढदेव से संबद्ध है, क्योंकि इसके बाद इनके पुत्र दूलहराय की उत्पत्ति विशात है।

इन्हीं सोढदेव के विषय में कुछ पदा हैं, जिनमें इनके विवाह तथा श्रुङ्गार का विवेचन है। इनके विवाह से इनकी माता बहुत प्रसन्न हुई थीं। पद्य हैं—

> "धीमान् नीतिविधारदो विदमित प्रोग्नद्ध दस्युवजो भूपालेन्द्र विभाविताखिलविधिविग्मी विदिभ्यत्खलः ॥ कन्दपीति मनोहरो नववधूहृद्वारि जहत्करो राजा रञ्जित सर्वलोक निवहो मातुर्वितेने मुदम्"॥४२६॥

इसके पश्चात् दो पद्य श्रृंगारिक है जिसमें नववधू का सज्जित होकर श्रपने वीर पित के पास झाना तथा पित का उसके साथ विलास विशास है। रानी गर्भवती होती है तथा पुंसवनादि क्रियायें यथाविधि सम्पन्न की जाती हैं। श्री दूलहराय का जन्म होता है—

"दानप्रीत मही राभिहितगा रागाभि शर्माश्रया देवी दर्शन लस्यमान महिमा देव्या विजन्ने सुतः। भूपालस्य शुभास्यया ग्रहवरैरावेद्य मानोदये सन्ते लग्नपतौ वलीयसि पिता प्राचेथतं दूल्लहम्"।।६३१।।

कमशः बाल्यकाल व किशोरावस्था को पार कर दूलहराय युवक बने । तरुगावस्था में उनकी ग्रामा दर्शनीय थी । विवाह संस्कार सम्पन्न हुग्रा । जैसाकि इतिहासों में लिखा है—श्री दूलहराय ने एक ही विवाह किया था । वह भी मोंरा के चौहान रालगासिह की पुत्री सुजान कुंबरी के साथ । चौहान रालगासिह का सा (खौसा) पर ग्राघा ग्राधकार था । इन्होंने इसे दूलहराय को दहेज में दे दिया था भौर कुछ शैनिक सहायता भी दी थी, जिसकी सहायता से दूलहराय ने मीगों व बजगूजरों को परास्त कर सम्पूर्ण दौसा ग्रापने ग्राधकार में कर लिया था । ढूंढाड प्रदेश में इन कछवाहों का यह प्रथम स्थान था । इसे ही उन्होंने राजधानी बनाया था ।

"वीर श्रीरुचिरिशितो गुएगएएँ रूज्जूम्भमाएं। बर्लं निघ्नन् वैरिजनान् गजानिव बली पंचाननो हेतिमान । राजेन्द्र प्रति नन्दितेन गुरूएा। राजन्यकस्यां शुभां चन्द्रास्यां प्रतिलम्भितोधिषु शुभे चन्द्रो यथा, रोहिएऐम्" ॥६३४ "जित्वा सत्वर जित्वरो रिपुजनान् द्यौसा चलस्थायिनो रम्यं स्थानमनेक्यं स क्षितिपजावस्तुं समीहां दधौ ॥ प्राहूय स्वजनान् स्वकं च जनकं तद् गोपनाय प्रभुं तथैवोध्यं निजोजिसाधु विजयी प्रत्यथिनां नियंयौ" ॥६३६

इसको जीतने पर श्री दूलहराय ने 'माची' पर ग्रधिकार किया। "हितैंथी' (जयपुर ग्रंक) में 'जयपुर के राजवंश' का वर्णन करते हुए—पं० श्री हनुमान शर्मा (चोमूं) ने लिखा है—

"अपने पिता की आज्ञानुसार श्री दूल्हरायजी ने सर्वप्रथम 'माची' के मीएों पर चढाई की, जिसमें वे असफल रहे। उस फतह का मीएों ने एक जलसा किया। सब मीएो मदिरा पीकर जब मस्त हो रहे थे तब इन्होंने पुनः घावा किया और उन्हें मार भगाया, तथा उनके राज्य पर अधिकार स्थापित कर लिया। इस विजय के उपलक्ष में दूलहराय ने माची से तीन कांस पर एक देवी का मन्दिर बनवाया जो जमवायमाता के नाम से आद्याविध वर्तमान है।" (पृ० ५१)

कुछ पद्यों में युद्ध का बर्गान किया गया है---

''सैन्यं शत्रुविभीषर्गा गजरथ व्यूहैईया रोहिभिः वीरेम्रंरियदाति वर्ग शतकैरग्रेसरेंद्रंजयम् ।। ग्रादायाभि जगाम धाम ग्रपरं विश्वत्स घीरोत्तमो माची नामपुरी परैरविजितां जेतुं जनेशात्मज"॥६३७॥

× × × ×

''म्रारू ह्योक्जवं महाश्वमभितो वीरैरनेकैर्वृतो भिन्दन्नापततोसिपाणि रहितान् वीरानिभारोहिएाः । कुम्भे दन्तयुगे च वाजिचरणानुज्वेरिभानां दथत् वाहस्याणु जघान वारिणि गजो दीर्घास्टरङ्गानिव'' ॥६४२॥

× × ×

"एवं गर्जति सिंहराजतनये सिंहायमाने परं वर्म संबुवति व्यतीतसुकृता हित्वा रखं निर्घृणाः। द्रावसर्वेषि तिरोदधुनिजबली रूद्धातन्दन्तीभिः ये साम्भीभूय रखांगसस्यविजयी रेजे सहायोऽपि सः"।।६४९।।

युद्ध में विजय प्राप्त कर भगवती की स्तुति करते हैं। इसमें भगवती की गुर्णमहिमा विश्ति है —
"या भीतेन विरंचिना परिगुता हम्तुं मधुं कैटमम्
विष्णुं बोधियतुं च नेत्रयुगलादाविर्वभूवाधिकम्।
तस्येषा विजयप्रदा निजपदं संसेदुषोऽघीश्वरी
पायान्त: शर्गा रुगाञ्जणगतानागत्य लोकाम्बिका"।।६५२।।

म्रन्तिम पद्य है---

"या सर्वाभयवेदिनी गुरामयी वेदैरभेषैनुंता विद्रूपा च परावरान्तरचरी वित्तादि संचारिसी। सा माता जगतां मतिर्मतिमतां मां तिस्महेति क्षतं। चक्षगोंचरताम्पेत्य सदया पातात्पतन्तं शिवा।।६६०॥

स्तुति से प्रसन्न होकर भगवती ने दर्शन दिये । राजा सोढदेव के पुत्र दुलहराय को बालक के रूप में संबोधन करती हुई उसने राजा की प्रसंशा की स्रौर उसे स्नाशीर्वाद प्रदान किया—

> "एवं दुर्गतिहारिगो रगागते दुर्ग प्रग्णम्यावनौ पिरसत्यगुतिकास्ति तत्सामयुगे व्यादीयमानवृगो। (?) तस्मिन वीरवरे विमुह्मति महो विष्वंसितष्वान्तिका भक्तत्राग्महाब्रतासकरुगा प्रादुर्वभुवाम्बिका ॥६६१॥"

 "मापप्तो विभुहोऽपि तप्तहृदय प्रोदग्रतापात्रली वेलेव प्रतिरोद्धमम्बुधि चलत्कल्लोकं भालामहम् ।

X

वर्ते संप्रति सन्निधौ तव जवा देताजयश्रीरिव श्रीमानेधिसमेधिताखिलबालो 'काले' ति सा तं जगौ ॥" पीयूषायितमेत देव वचने तस्या निपीयोत्थितं प्रोत्थाय प्रग्नाम वर्गित गुग्ग विश्वाम्बिकायां बुधैः ॥ श्रीमत्या चरगाम्बुजद्वयमिदं माग्यं ममाहो महन् मन्दस्येति विभावयन् इटमति श्रीसोहदेवारमजः ॥६६३॥"

X

''प्रीतास्मि त्विय निर्भयेन मनसा दुहृद्वलें भीषएां पायोधि तरसा विलोलितवित श्रीकोलविष्णावित ॥ क्षात्रविक्षतिग्रहे प्यजहित त्रेयं स्वधर्मं परं रक्तमाव स्तोबितस्वकगुणा शुण्वेहि कोदन्तकम् ॥६६६॥''

उसी समय भगवाज् नारद दिखाई दिये। राजा ने उन्हें देखकर प्रशाम किया। श्रीनारद मुनि ने भी भगवती के प्रचंना के लिए ही उपदेश दिया—

×

"दैवादेवतदैवदेवपथगो हग्गोचरो नारको दीर्णाणाशिष्टाननीकृतमृगो वेगोन्वममहीतिगः। हष्टो हृष्टतन्ष्हेर्ण सहसा बेथो भुवाम्याथतो लब्धार्थी कृतजात दर्शन जनो नत्वा मिनिन्ये भुवम् ॥६७०॥

मुनि नारद ने उपदेश दिया---

"शक्ति सर्वविधायिनी भजविभो! भक्तिप्रयां शक्तये भारतमितरमातुरन्तिशमिनी विभाजिनी जित्मनाम् । सा शीष्ट्रांमनसा वृताधिकमला विध्यच्युतेशाचिता विन्ता सन्तिमोचिनी भगवती कर्त्त हतेमीक्षितम् ॥७२॥"

राजा दूलहराय ने पुनः भगवती की आराघना प्रारम्भ की । सन्तुष्ट होकर भगवती ने उसे दर्शन हो नहीं दिये, अनेक वरदान भी दिये । राजा ने उसका मन्दिर बनवाकर वहाँ स्थापित कर दिया । यह मन्दिर ''जमुदायमाता'' के नाम से प्रसिद्ध है, जो माची से ३ कोस दूर है । रामगढ़ के बन्ध से कुछ दूर, अनुमानत २ मील नीचे 'जमुदा रामगढ़' नामक ग्राम है, वहीं देवी का प्राचीन मन्दिर है ।

> "श्रीभिमिश्रित मेनमाश्रुतवचा माता झतानुग्रहा गुह्मानुग्रहर्गोचितां वियमथ प्रागत्म्य गर्भां मुदा । दिव्यां च प्रतिभां दधानमधिकां विक्रांततां कुर्वती भूयोवाचिममामुवाच रूचिरां तं सर्व लोकेश्वरी ।।६७६॥"

Х

X

X

X

धुर्यो

×

'याहि त्वं विजहीहि संशयहतां चिन्तां सुचिन्तामग्गी चिन्तान्तिनिहिते हिते पदयुगे याभ्यहिते मामके । साहं पूर्विक मापतन्ति सहसा संचिन्तितार्थालयो यन्थिशि विलयो पयः सुनिगतो नम्यन्ति सर्वेऽरयः ॥=२॥"

निर्धृतसंशयोधृतजयो धीयोगिनामूद्ययौ ॥=४॥"

× ''तत्सर्वं सतिश्रम्य रभ्य सुषमे देवीं स्वनामाङ्कितां । सद्यो जाम्बावतीं निवेष्य भवने हृद्याकृति कल्पिते । देवी वागमृतस्तुतिग्रह वृहत्स्फूर्तिप्रभावोदयो

पं श्री हनुमान शर्मा ने अपने जयपुर के इतिहास में महाराज दूलहराय का परिचय देते हुए लिखा है--

- (१) 'वंशाविलयों में लिखा है कि माँची की पहली लड़ाई में दूलहरायजी मूज्छित हो गये थे। तब वहां की 'बुढ़वाय' माता ने सपने में कहा कि "डरो मत, दुबारा चढ़ाई करो। मरी हुई सेना सजीव हो जायगी और तुम जीतोगे।' यह सुनकर दूलराय चैतन्य हुए और दारू पीये हुये मीगों को मारकर मांची में अधिकार किया।'' (पृ०-१५)
- (२) "मांची विजय की यादगार में दूलैरायजी ने मांची से तीन कोस पर नांके में देवी का नवीन मन्दिर बनवाया था और उसको 'बुढवाया' के बदले 'जमवाय' नाम से विख्यात किया था। इस ग्रवसर तक दूलैरायजी दौसा ही रहे थे। किन्तु 'मांची' में प्रविकार हो जाने से वहाँ रामचन्द्र जी के नाम पर "रामगढ़" बसाया श्रीर वहीं रहने लगे।" (पृ० १६)

म॰ सवाई जयसिंह तृतीय के सभासद पं० श्री सीताराम शास्त्री पर्वाणीकर ने श्रपने सुप्रसिद्ध ऐतिहासिक महाकाव्य में उन घटनाओं को इस रूप में उपस्थित किया है---

"इत्थं स्थिते रात्रिरभून्निशीथे देवी पुरोऽस्याविरभूद्यालुः ।

ग्रापन्नदीनोद्धरएन्नतं यन्न देवतानामिदमस्ति चित्रम् ॥२७॥

जत्ताष्ठ वरतेति वचो निशम्य देव्याःकुमारः सहसोदतिष्ठत् ।

उत्थाय तां बुद्धयनुसारमेव स्तोतुं प्रवृत्तो व्यथितोऽपि देवीम् ॥२६॥

नमोस्तु ते देवि विशालनेत्रे कृपानिष्ठे त्वं शरणागतान्नः ।

पाहि प्रशंस्यासि महेन्द्रपूर्वेः सुरैनं चेत्तिहं कुतो मनुष्यैः ॥२६॥

श्रस्याः प्रतीरे खलु वाणनषाः मूर्तिं महीयां यमवीय नाम्नीम्।

विषाय संस्थाप्य यथावदेनां पूज्यामविष्ठिन्नतया य यजस्य ॥३२॥

ततां यथा वैभवमेव तस्या निर्माय देव्या नरदेवस्तुः ।

स्वं मन्दिरं तां यमवायदेवीमास्थाप्यामास यथावदर्चाम् ॥३६॥

इत्यादि (जयवंश महाकाव्य-प्रथम सर्ग०प०३-५) 'साहित्य-रत्नाकर' के संपादक स्व० श्री सूर्यनारायण जी शास्त्री व्याकरणाचार्य ने 'मानवंश महाकाव्य' लिखना प्रारम्भ किया था । यह मी एक ऐतिहासिक काव्य है। इसके कुछ ही सर्ग प्रकाशित हैं। उपर्युक्त घटनाश्रों के संबन्य में उनका साक्ष्य इस प्रकार है—

> "प्रथंकदायं घृतसैन्यसंघो मञ्चादिकान् ग्रामगर्गान् विजित्य । ग्राहो यथा हन्ति सुपृष्टमीनान तथव मीनान् तरसा जघान ॥२०॥ (मानवंश काव्ये द्वितीय सर्गे-पृ० ५१)

> "भुवः पतिर्दू लहराय बीरो विजित्य माञ्ची विजय प्रहृष्टः ।
>
> गिरि प्रदेशे निजवंशदेव्या विनिर्ममे मन्दिरमुच्चशृङ्गम् ।।१।।
> देव्यामु 'बुढवाय' इति प्रसिद्धं नामेष 'जमवाय' इति प्रचक्रे ।
> जम्बायमातुस्तु नितान्तरम्यं तन्मन्दिरं स्थातिमहाद्य यावत् ॥२॥
> यद्यप्यमुष्मिन् समये स द्यौसां समध्यतिष्ठन्तृपदूलहरायः ।
> तथाप्यहो रामगढं गरिष्ठिं न्यवासयत् पत्तनमेव शूरः ॥४॥
> कुर्वन् स्थिति रामगढे स वीरः स्वराज्यसीमापरिवर्द्धं नेच्छुः ।
> स्थोहं च गेटोरमहो विजित्य त भोटवार्डं सहसा विजित्ये ॥४॥"
> (संस्कृत रत्नाकर—वर्ष=।संचिका ३, श्रवदूबर १६४१ पृ० ५६)

"इतिहास-राजस्थान" में श्री रामनाथ रत्नू ने लिखा है — "सोढदेव जी खोह विजय तक दूलहराय के साथ रहे थे। खोह में जाने पर उनकी मृत्यु हुई थी। खोह एक प्रकार से ख्रामेर का ही ग्रंग है।" (पृष्ठ ८८)

इस ग्रन्थ में भी ऐसा ही वर्णन मिलता है। खोह पर ग्रयना ग्रधिकार कर श्रीदूलहराय ने ग्रपने पिता को दौसा सूचना भेजकर वहीं बुला लिया था श्रीर उनकी सेवा में रहने लगा था। वहीं श्रीसोढदेव का परलोकवास हुआ था—

तातं दूतमुखेन वृत्तमिखलं सम्बोध्य साम्बं मुदा देवी वागमृत स्तुतिष्लुतमितः मित्रैसतमेतो मितैः। कोशादात्तवनो निघेरिव भृशं कर्तुं स वै मण्डपं मण्डो भुज्जदलि वजैगंज वरैरश्वैः स वीरैः ययौ''।।६६५॥

× × × ×

"धृत्वा सत्त्व समूजितो हृदि शुभं देवी पदाब्जद्वयं स्रोदेश प्रमुखाः वरानविकलं प्रोत्खय सर्वात् खलान् । राज्यं प्राज्यतरं विद्याय जनकं सत्सूनुतानुत्वितं कुर्वन् गर्वे विविजितीजितयशा रेजे स राजात्मजः ॥६६८॥।

श्री दूलहराय के पुत्र का नाम "काकिल" था। काकिल के जन्म का वर्गान इस पद्य से प्रकट किया है— "तस्य सान्वय वर्द्धं नस्य दियता देवी मनोरिज्जनो देवाधीश समद्युतेः सम भवति स्मेरस्फुर होहदा। काले सा सुबुवे जयन्त सुषमं धर्म प्रकाशे ग्रहै— रूच्चस्थे रिभसूचितं स्थितितमो ब्युत्सारि दीन्ति सुनम् ॥७०१॥ ध्रन्या काकिल सोध्यते कुलवधू रूद्दाम धामाद् भुतं बालं लोकं मनोहराक्तितिमिति प्रोजुनंरेण जनाः। सोऽप्येनं किलं काकिलामिधमथा संकथ्य सार्थामिधं देव्यन्या मम काकिलेति नृपतिर्यातिस्म चित्ते मुदम् ॥२॥

(३) महाराज काकिलदेव (माघ गु० ७ सं० १०६३ से वैशाख गु० १० संवत् १०६६)

श्रपने पिता श्री दूलहराय की श्राज्ञा लेकर महाराज काकिल ने 'भाण्डारेज' को जीतने के लिए प्रस्थान किया था। लिखा है—

> ताताज्ञां परिगृह्य दैवतमिष स्मृत्वा च नत्वा द्विजान् वृद्धा नष्यपरान् परन्तपतित वीहानि वृग्दैभृताम (१) । सेनां बोध्वरैर्नियभृषसुतो मीमप्रभा पतिमिः भीण्डारेजि पुरीममण्डित वयुर्वीरो विजेतुं ययौ ॥ । । ।

'जयवंश महाकाव्य' में श्रीसीताराम भट्ट पर्वराकिर ने भी इस घटना की पुब्टि की है। वे लिखते हैं—

> 'राजा कदाचित्स्नलु सौढदेविग्रं होतुकामोऽजित भाण्डरेजीम् । स्वभाव एवँष हि विकासस्य युयुत्सुता प्रत्यहमुद्भवेद्यत् ।११६।। विचार्य चञ्चद् भुजदण्डवीर्यं नृपोत्तमः काकिलमादिदेश । कुमारविकान्तिदिहश्चित्तः स तु प्रगम्याय युधे प्रतस्थे ।११७।। (दितीयसर्गे— पृष्ठ— ८)

इसके पश्चात् महाराज दुलहराय की दक्षिण्यात्रा का उल्लेख है। यह वर्णन प्राय: सभी ऐतिहासिक ग्रन्थों में मिलता है। परन्तु इसमें कुछ मतभेद हैं। 'वंशावली' में एक स्थान पर लिखा है कि—'ग्रायुष्य के ग्रन्त में दुलरायजी ग्वालियर के राजा की ग्रजी पर वहां गये थे ग्रौर दिक्षिण से ग्राये हुए अतुग्रों को परास्त कर ग्वालियर के जयसिंह को सहायता दी थी।" एक ग्रन्य वंशावली में लिखा है कि—'ग्रवालियर से दुलहराय घायल होकर ग्राये थे ग्रौर खौह में ग्राकर सवत् १०६३ में परलोकवासी हुए थे।" वंशावली की तीसरी प्रति के ११वें पृष्ठ पर लिखा है कि—''दुलरायजी ग्वालियर के ग्रुद्ध में विजयी हुए थे ग्रौर वहीं मरे थे।" 'वीर विनोद' में भी ग्वालियर में ही मरने का उल्लेख है। राजस्थान के इतिहास लेखक कर्नल जेम्स टाड ने तो इन सभी से भिन्न लिखा है तथा मीरोों के द्वारा उनकी मृत्यु का उल्लेख किया है। वे तो काकिलजी की उत्पत्ति भी दुलहराय के मृत्यु की पश्चात् बतलाते हैं जो किसी भी ऐतिहासिक ग्रन्थ या प्रमारा से पुष्ट नहीं है।

श्रीसीताराम भट्ट ने जयवंश महाकाव्य में लिखा है कि ग्वालियर के राजा द्वारा बुलाये जाने पर दाक्षिणात्यों से युद्ध करते हुए ही महाराज दुलहराय की मृत्यू हुई थी।

> वार्तामश्रावह्रतमुखेन राज्ञे। पतिर्गवालेर पदस्य इदं पदं ते बलिनो प्रहीतुकामाः प्रसहचेति हि दाक्षिएात्याः ।। हेतोरतस्त्वं समुपेहि शीघ्रं तेभ्यः पदं स्वं परिपालय स्वम्। वर्य न ताहग्वलिमो यतःस्युः पराजितास्मे विमुखाभवेयुः ॥ नरेन्द्रसौदक्षिगात्यैर्वेलिभिस्त्वनन्तैः । गवालेरमसौ दोदंग्डपराऋमेगा ।।३।। विद्यानिपुर्गै: ससेनैरयुद्ध घनोऽवि पेपीय्यमानश्रुतशो<del>ष्तितोस्त्रैः</del> । छित्र भिन्नापघनो । महेन्द्रादवनीमहेन्द्र: लेभे सत्कारमर्हत्तममाश्र नाकं ॥३६॥

> > (द्वितीय सर्ग--३१ से ३६ क्लोक पृष्ठ-६/१०)

'मानवंश महाकाव्य' में श्री सूर्यनारायणजी शास्त्री व्याकरणावार्य ने लिखा है—
' दुर्गे नवीने निवसन् प्रवीरो मुज्जान श्रासीद् विविधान् सुभोगान ।
श्रयेकदापत्रमवाप दीनं ग्वालेरराजस्य जयाभिश्वस्य ॥६॥
लेखीऽभवत् तत्र तु राजपत्रे यद् दाक्षिरणात्या रिपवः सुधीराः ।
हतुँ पतन्ते मम राज्यमेतत् संत्रायतामेत्य भवान् सुशीध्रम् ॥७॥
लब्ध्वैव संदेशमिमं स वीरः स्वदत्तराज्यं परिशंक्य नष्टम् ।
तत्त्राराहेतोः स्वयमेव गत्वा ग्वालेरराजून् तरसा जधान ॥६॥
जातो जयी यद्यपि दूलरायरे वीराङ्क्ष्यस्त्रक्षतपूर्णं देहः ।
स्वस्पैदिनैरेव जगाम धाम तद् यत्र वीरेतरसं प्रवेश्यम् ॥६॥
(मानवंश- तृतीय सर्ग- संस्कृतरत्नाकर वर्ष = संविका ३ प० ==)

इस 'पृथ्वीराज महाकाव्य' में यह वर्णान इन पद्यों से प्रस्तुन किया गया है। इसमें भी यही बताया गया है कि राजा दुलहराय की मृत्यु ग्वालियर में ही हुई थी। भ्रतः यही बात प्रमास्तित है—

> "राजन् दक्षिरादिवपतेर्बलवतो योधाश्चमूचारियाो राज्यं जातु जिन्नुक्षवो नृपश्वो गर्जन्ति संपिरसवः ।। भूपालेशकर्मादनोऽपि भवतो भूपालसिहस्य तत् नीतिज्ञैरवधीर्यता यदहिते सावज्ञतैवाज्ञता ।।१५॥ श्रुत्वा विश्रुतपौरुषो नृपवरो दूतस्यवाचं रुषो वेगं संशमयाज्ञिषोद्गत मिति प्रत्युक्तिमुच्चैजंगौ । क्षात्रं धर्ममिहोज्भतामितिवचो भीत्यं न च क्षत्रिया वीक्ष्यन्ते निजजीवितक्षयमपि क्षात्रैकरक्षापराः ।।१६॥ "म्रापत्य प्रिशहत्य यान्ति विमुखादूरादरं खादिव

प्रत्यापत्यपुर्निवयान्ति च परागृष्टिविनष्टानुगाः ।
एवञ्चञ्चलिवित्रमां बहुतमास्ते दक्षिणात्या भटाहष्टो चण्डपराक्रमस्य नृपतेश्चके ग्रसं विच्युताम्। ।२३।।
"तं संहत्य रणे निपत्य नृपतिं हेति प्रणीतोन्नतिं
चञ्चद्द्वारकचन्द्रहासभतकरेकेकश सर्वतः ।
धनन्तं भूरिवल।म्बुजंध्नुरनयं रंहास्विवाहाजवादुद्विग्नाविमयं भयंकरममुं ते दक्षिणेणानुगा ।।२६।।
"कृत्वासौं जनकस्य चोत्तरविधि यातस्य दिब्यं पदं ।
राज्यं प्राज्यतमं विधाय विविधेर्भूयो बलैर्दुग्रहम् ।।
ग्राध्वास्य स्वजनानुपेत्य ग्रहिणीं हृद्य प्रभारोहिणीं ।
बुद्ध्वा दोहदशालिनीं प्रमुदितो युद्धाय बुद्धि दधो ।।३२।।

श्रवनी शक्ति का प्रदर्शन कर पिता की मृत्यु के पश्चात् महाराज काकिल ने ग्रामेर को जीता ग्रौर खोह के स्थान पर इसे राजधानी बनाया। श्री काकिल का राज्य काल ३ वर्ष का ही रहा, पग्नतु इतिहास में ग्रापका नाम प्रसिद्ध है। ग्रापने ग्रामेर को राजधानी बनाने के श्रतिरिक्त ग्रामेर में ग्रम्बिकेश्वर महादेव की स्थापना की। यह मन्दिर ग्राज भी विद्यमान है। गालवाश्रम (गलता) के पर्वतों में पृथ्वी में विद्यमान, ग्रानेक नागों से वलयित इस मूर्ति को लाकर भगवती के ग्रादेश से ग्रामेर में स्थापना की थी। इस संबन्ध में इस काव्य में लिखा है—(भगवती काकिल को कह रही है)

''तावत्तजन केरितेव जननी लोकाम्बिका त्र्यम्बका रोचीरोचित लोहितांचित समिद्रङ्गा शुतङ्गासिमाम्। श्राविभं य तदङ्गसङ्गतिहितप्रेक्षा समक्षाहितं प्रोचे, काकिल! नाकिलिम्भत पदा त्वां संपदा योजये ॥ ७३६ ॥ मस्बिकेश्वर मरं पातार सभ्यर्च्यताँ दातारं च दुराय वस्तु वितते घीतारमेतस्य च। त्रिजगतां मर्त्तारमाबिष्कुरू हत्तरि सुमहापदां स्वं दुर्गमारात् कुरू।। ३७ ।। ऋ रागामनवेक्षण क्षमभध पावन्यां दिशि गालवाश्रम गिरेर्वन्यान्तराले गिरौ बाराधार महाबटाभिष सरो रोबी महीगृहितम्। गौरेकापयसामिबिञ्चति परं लिङ्गं सलिङ्गं मया तदादिहेतुरहितध्वंसे शर्मोदये ॥ ३८ ॥ यत्ते वादि च उजीवद्वलसंयुतो व्रजगिरा व्रातमंमेति विध्वस्तं कुटिलाशयैरकुटिलं प्रोज्जीव्य चादिश्यताम् । सा तेन प्रशासा यथा मितन्ता मन्ता थ विश्वस्थतं । वाचाश्वास्य स्थारुचाँ स्चन्रं भक्तिप्रयान्तर्दधे ।। ३६ ।।

Jain Education International

×

×

×

×

'देव्यावाच मनुस्मरन् मृगयया वीरैरनेकैवृतो गत्वा तत्पदमाप संपदवधि तिल्लाङ्गमालिङ्गितम् । भीमैभौगिवरैमंग्गि घरैनिभिद्यभूमि हढा माविभाव्य महोपचार निचर्यस्सपूष्णयामास सः' ॥७४२॥

जयवंश महाकाव्यं में भी इसी वृत्त को प्रस्तुत किया हैं। अन्य ऐतिहासिक ग्रन्थों में अम्बिकेश्वर के प्राप्ति स्थान के विषय में कुछ भी विशेष नहीं बतलाया गया है। फिर भी जमीन के अन्दर से ही इस मूर्ति को निकाल कर स्थापित किया गया था—इस विषय में सभी एक मत हैं। श्री पर्वणीकरजी लिखते हैं—

"मदाज्ञयेतो रचयाम्बिकापुरीं 'पुरीं' महेन्द्रस्य पराजये तया ।
तथैकपिङ्गीमपि सम्पदंचितां दशाननीयामपि हाटकोिच्चताम् ॥ २२॥
भुवोऽन्तरालीनमिहै व यत्नतो नरेन्द्र ! निस्सार्यं तमम्बिकेश्वरम् ।
प्रतिब्दितोकृत्य यथावदर्चयेः जयस्ततस्तेऽधिरसां भविष्यति ॥ २३॥

× × × × ×

श्री सूर्य किव की कल्पना है कि भगवित पार्वती भगवान शिव के बिना सन्तुष्ट नहीं रहेगी—इसी विचार से काकिल ने ग्रामेर में ग्रम्बिकेश्वर की स्थापना की थी—

> "भ्रभीष्टदात्री मम सा हि दुर्गा विना भिवं स्थास्यति न प्रतुष्टा । इतीव संचिन्त्य तमस्थिकेशं शिवं समस्थापयदत्र पुर्थाम्" ॥ (मानवंशकाव्य-चृतीयसर्ग २१ वां पद्य पृ० ८६)

इनके पश्चात् इसके पुत्र श्री हरापूदेव स्नामेर के सासक बने।

४. श्री हरादेव (वैशाख यु० १० सं० १०६६ से कार्तिक यु० १३ सं० १११०)

यद्यपि इनकाशासन काल श्रीकािकल की अपेक्षा बहुत श्रधिक था, इन्होंने कुल १४ वर्ष राज्य किया था, तथािप इनके शासन काल में कोई विशेष घटना नहीं हुई। किसी भी इतिहास में इनके जीवन पर अधिक विवेचन नहीं मिलता। इनके पुत्र का नाम था—

प्र. श्री जान्हड (कर्शतक गु० १३ सं० १११० से चैत्र गु० ७ सं० ११२७)

इनके ग्रनेक नाम थे। इस काव्य में इन्हें ''जानुग" नाम से व्यवहृत किया है। यों इनका नाम जनेदेव भी मिलता है। इन्होंने भी १७ वर्ष राज्य किया, परन्तु इनके समय में भी कोई विशेष घटना नहीं हुई थी। 'पृथ्वीराज विजय' नामक इस काव्य में श्री हाणूदेव एवं श्री जानुग के लिए एक ही श्लोक लिखा गया है—

''सूनुस्तस्य हनोत को गतवति श्रीकाकिले भूपतौ देव्याद्याम भुवंशशास, बलवानुग्रप्रतापश्चिरम् । तस्य श्री बलभूषिते ऽ मरपुरं याते च तस्मिन् महा-सनुर्जान्ग बाहुराहव जयी सभ्राहकः संययौ''।।७४४।।

इतके पश्चात् प्रजवन (पजवन या पजोन जी) उत्तराधिकारी बने । ६. श्री पजवन जी (चैत्र शु० ७ सं० ११२७ से ज्येष्ठ कृ० ३ संबत् ११५१)

महाराज पजवन जी राजनीति तथा युद्धादि में निपुण और साहसी होने के कारण हिन्दू-सम्राट पृथ्वीराज चौहान के पचवीरों में से एक थे— ऐसा प्रसिद्ध है। पृथ्वीराज रासी में महाकवि चदवरदाई ने इनका स्रोजस्वी वर्णन किया है। 'पृथ्वीराज विजय' काव्य में इनका वर्णन एक ही पद्य में किया है—

श्रीमांस्तस्य सुतो बली प्रजवनो नामस्फुरद् विकमे
भर्तृ विकम यस्कलासु चतुरो हर्षः प्रतेने गुरौ।
गर्जहरिंगज प्रभञ्जन हरिमोंहाब्धि मज्जत्तरिस्स्वयति पितरि प्रोभासवितरि त्राता बभूबावनेः।।७४५॥

इनके एक ही पुत्र था, जिसका नाम मलयसी जी (मलेषी) था।

# ७. श्री मलयसीजी (ज्येष्ठ कृ० ३ सं० ११५१ से फाल्गुन शु० ३ सं० १२०३)

श्रपने पिता के समान ये भी वीर व पराक्रमी थे। श्री चन्दवरदायी ने इनकी भी प्रसंसा की है। सभी इतिहासों में यही लिखा है कि पजवनजी के एक ही पुत्र था, परन्तु इस काव्य में चार ग्रन्य पुत्रों के विषय में भी संकेत है।

"मल्लेषी तनयो बभूव भयदो मल्लो त्रतो हेषिएां चरवारस्तनया बभूवुरपरे तस्य प्रभावोज्ज्वलाः।
राजासौ निववन्य युद्धविजितं नागौरिकाधीण्यरं
तद्राज्यं निजसाच्चकार मिहिरो भूचारिपायो यथा" । १४६॥

"कन्तौज युद्ध के एक वर्ष पश्चात् मलयसीजी ने नागोरगढ गुजरात, मेवाड़ तथा मांहू को जीता था। श्री पर्वणीकरजी ने 'जयवंश महाकाव्य' में लिखा है——

"उपेत्य नागौर मनस्य विकासतदीश गौरीपितना नृपः समम् । अयुद्ध लक्षत्रय सैन्य संयुजा स्वयं पर पञ्चसहस्त्र सैनिकाः ॥१०॥ स्व विकामोपायविधेर्व्यद्यात्तमां स गुज्जेरीये ऽ सुलभे ऽ पि नीवृति । पदं स्वकीयं निहितं हितं ततं न कस्प विकान्तिवलं बनीयसः ॥१९॥। कदाचिदत्यन्तरसोद्धतोद्भद्धः क्षमापितः प्राप्त महेन्द्र विकामः । भिवाडदेशाधिपितं ससेनक रसोषु धिक्कृत्य पदं स्वकंत्यधान् ॥१६॥ (ज्यवंश, चतुर्थं सर्गे—१० से २० तक)

नागौर विजय तक श्री प्रजयनजी जोबित थे। यहां जो श्लोक दिया गया है, उसमें श्री मलयसीजी के उत्तराधिकार प्राध्न की पृष्टि करता है। यहां संबत् की समानता तो है परन्तु तिथि की समानता नहीं है। इतिहास में उनके शासन प्रारम्भ करने की तिथि ज्येष्ठ कृष्ण। ३ है जब कि इस काव्य में माघ शुक्ला ६ है। संवत् के विषय में श्री हनुमान शर्मा ने 'जयपुर के इतिहास' (नाथावतों का इतिहास) पृष्ठ-२५ पर लिखा है—

"(१) संबत् ११५१ में अपने पिता (पजोनजी) के उत्तराधिकारी हुए ।....(३) कन्नौज युद्ध के एक वर्ष बाद मलैसीजी ने नागौर गढ विजय किया श्रीर गुजरात मेवाड़ एवं मांह श्रादि में श्रपनी वीरता दिखलाई।"

'जयपुर की वंशावली' में भी ज्येष्ठ विद ३ सं० ११५१ मिलता है। इस काव्य में यह श्लोक तिथि का संकेत करता है —

> ''वर्षे विकमतो **यतोन्दुशरभूचन्द्र** प्रमेये मधौ ११५१

शुक्ले धूनित घन्वनि ध्वनदिलिज्ये जे, नवम्यां तिथौ । लब्ध्वा राज्यमसौ विधातुमधिकं वीरश्चमत्कारिधा— युद्धाय प्रबर्लेबंलैरनुगतो गर्जत्युरा निर्ययौ" ॥७४७॥

अधिम पद्य में मलैसीजी का गुजरात विजय का उल्लेख है---

''तस्मिन् भूपवरे विभुज्य विभवान् पुण्येन याते दिवं 'मल्लेषों' पदमाप तस्य तनयो ज्यायानजय्योरिभिः । जित्वा गुजंरराजमानिचतुरो निजित्य भूपान् पराम् बाहूदजित भूरिकीति कनको भुद्ध्येस्म भौमं सुखम्'' ।।७४८।।

इनके ६ पितनयां तथा ३२ पुत्र हुए थे। 'जयपुर के इतिहास' में श्री हनुमान शर्मा ने लिखा है-

(४) "इनके १ मनलदे (खींचएाजी) राव अंतल की, २ मिहमादे (सोलंखएी) राव जीमल की ३ नरमदे (देवडीजी) देवा देवडा की, ४ वडगूजरजी, ४ चौहाएाजी, ६ दूसरा चौहाएाजी—ये ६ राएीं थी। इनके (१) बीजल, (२) बालो (३) सीधएा (४) जेतल (५) तोलो (६) सारंग (७) सहसो (६) हरे (६) नंद (१०) बाघो (११) घासी (१२) ऋरसी (१३) नरसी (१४) खेतसी (१५) गांगो (१६) गोजल (१७) अरजन (१०) जालो (१६) बीसल (२०) जोगो (२१) जगराम (२२) ग्यानो (२३) बीरम (२४, भोजो (२५) बेएो (२६) चांचो (२७) पोहथ (२०) जनाईन (२६) दुदो (३०) गबूदेवो (३१) लूएो श्रीर (३२) रतनसिंह थे बत्तीस बेटे थे।"

'इतिहास राजस्थान' में लिखा है कि मलैसी के ३२ पुत्रों में से अधिकांश तो कछवाहे रहे स्रीर कुछ ने दूसरी जाति ग्रहरा करली ।' (पृ० ६२)

इस काव्य में भी इनका उल्लेख संकेत में है-

"तस्यारीत् बिलिनो बर्जैजितवतो द्राङ्मालन्वेद्र।दिकात् कीर्तिदिग्वलयं च कारधवलं ज्योत्स्नेव भूर्युं ज्ज्वलाः । षड्भायंस्य वभूबुरुग्रमहसो द्वाविशदात्मोद्भवा— भावज्ञा भुज वैभवाजितधना घन्यं च तं चिकरे" ॥७४६॥

# महाराज बीजलदेवजी (फाल्गुन शु० ३ सं० १२०३ से ग्राषाढ शु० ४ सं० १२३६)

इनके जीवन की कोई उल्लेखनीय घटना नहीं है। इनके समय में विद्वानों का बड़ा सम्मान था। इनके समय में अनेक ग्रन्थों का निर्माण भी हुग्रा होगा, परन्तु अभी तक पता नहीं चल सका है। इस काव्य में लिखा है—

> "स्वयति जनके, पदेस्य बिजलो ज्यायान्सुनो मंत्रिभिः नीतिज्ञैरुपवेणितो मतिमता मान्यो बभूवोजसा। दीप्तो बिह्मित्व द्विषां विषयरो गर्तोन्दुरूसामिव श्रीदोर्दण्ड्यरो विदामिवदुषां जिष्सुर्जिगायाहितान्" ।।७५०॥ "विद्वद्भिर्यनदानमानितत्तया सुप्रीत चित्तौर्भृणं बालानां कुलयांबभूव कलया वोषाय शब्दावले । ग्रन्थं सुग्रियतं विभक्ति गुरास्तिबोंध्यैः समासादिमिः धीमानुद्धतिवजितोजितयणा राजा जुगोपावनिम्" ।।७५१॥

इनके तीन पुत्र हुए थे, जिनमें ज्येष्ठ पुत्र का नाम श्रीराजदेव था। उसे राज्य सोंपकर श्रीबीजलदेव दिव्य धाम चले गये—

> "भुक्त्वासी चिरमत्र मन्त्रचतुरैद्वित्रैरमात्यैर्धृतो राज्ये दुर्जयता गते जितरिपुण्शर्मारिए मौमानि सः । दिन्यं धाम जगाम मीमवपुषे राज्यं प्रदाय स्वकं पुत्राय प्रतिर्गाजशत्रु जियने तज्ज्यायसे भूपतिः" ।।७५२।।

## महाराज राजदेव (ब्राबाड शु० ४ सं० १२३६ से पौष कु० ६ सं० १२७३)

इन्होंने ग्रामेर का जीर्लोद्धार किया था। ग्रपने दोनों भाइयों के साथ प्रेम पूर्ण रहते हुए इनका समय भगवान् ग्रम्बिकेश्वर महादेव की पूजा में बीता था। इनके ६ पुत्र थे जिनमें श्री कील्हरणजी सबसे बड़े थे। इस काव्य में लिखा है—

"भ्रातृभ्यांमुदितो भृवं स बुभुजे श्री राजदेवो दिवा सस्यद्धीमिव संविधाय नगरीम् भ्राम्बेरिकामम्बिकाम् । संपूज्यायितमाम्बिकेश्वर महादेवेश्वरौ मां युवां सन्मातापितरौ प्रयातमितितौ (?) संप्रार्थ्यं तस्थौ पुरः" ॥७५३॥

श्री कील्हण के जन्म का वर्णन करते हैं-

'राज्ञी तस्य मनोज्ञलक्षरायुतं सूनुं विशालेक्षरा। वर्षान्तक्षरादा पतिद्युतिभरा भूरक्षिराः सत्क्षरो। विक्षीराश्चितं दीप दीप्तिमतुलं दत्तक्षरां वीक्षिराां भूरक्षा सुविचक्षरां प्रसुषुवे पद्मेक्षरां कीलनस्'।।७५६।।

#### १०. महाराज कील्ह्र्साजी (पोष कु० ६ सं० १२७३ से कार्तिक कु० ६ सं० १३३३ तक)

श्री कील्ह्याजी के समय चित्तीड़ तथा मालवा, गुजरात में बड़े शक्तिशाली शासक थे। ये उनके पास कुम्भलमेर रहा करते थे। यह 'बीर-विनोद' तथा 'महाराया रायमल्ल के रासे' में लिखा है। इनके दो रानियां थीं जिनसे ६ पुत्र हुए थे। ज्येष्ठ पुत्र का नाम 'कुन्तिल' था जो उत्तराधिकारी बने थे।

"जयपुर का राज्यवंश" (हितैषी जयपुर—अंक, पृ० ५५) तथा "जयपुर का इतिहास" (नाथावतों का इतिहास) पृ० २६।३० पर लिखा है —

"इनके एक राग्री भावलदे निर्वागाजी खंडेला के रावत देवराज की । इनके कुन्तलजी हुए । दूसरी राग्री कनकादे चौहागाजी । इनके २ पुत्र हुए ।"

इस प्रवतरण से दो रानियां होना तो सिद्ध होता है, परन्तु पुत्रों की संख्या ३ ही बनती है। "वीर-विनोद" में ३ पुत्रों का उल्लेख इस प्रकार है—

"१. कुन्तलजी—राज पायो । २. ऋषैराज—जिसके वंशज धीरावत कहलाते हैं । ३. जसराज—जिनके टोरडा श्रीर बगवाड़ा के जसरा पोता कछवाहा कहलाते हैं ।

केवल एक वंशावली में ६ पुत्रों का उल्लेख है, जिनमें तीन नाम तो 'वीर-विनोद' के है ही, इनके ग्रांतिरिक्त (४) सैंबरसी (१) देदो तथा (६) मंसूड ग्रौर हैं। मंसूड के वंशज टांट्यावास के बंधवाड़ कछबाहे हैं। यहां काव्य में ६ पुत्रों का उल्लेख इस प्रकार है—

> "रेमेऽसौ रमर्**गीढ़येन रह**सि श्रीमानुतीशद्युति— भूँ मि भूँ रि जुगोप जिष्णु विभवो विष्णु स्विलोकीमिव । षड्स्नुस्सनृपो निहत्य च रिपूनाराध्यं देवौ भवे लब्ध ज्ञान महोदयो द्विजवराल्लेभे दुरायं पदम्" ।।७४६।।

उपयुक्त विवेचन से सिद्ध है कि श्री कुन्तलजी ज्येष्ठ पुत्र थे। ११. महाराज कुन्तलदेवजी (कार्तिक वदि ६ सं० १३३३ से माघ कृ० १० स० १३७४)

इन्होंने स्रामेर में 'कुन्तल किला' बनवाया था, जो स्नाज 'कुन्तलगढ' के नाम से प्रसिद्ध है। इनके ५ रानियां तथा १३ पुत्र थे। 'जयपुर के इतिहास'— पृष्ठ ३० पर लिखा है—

"इनके राग्गी (१) काश्मीरदेजी, चौंडाराव जाट की बेटी (२) रैगादि (निर्वाग्णजी) जोघा की बेटी, (३) कनकादे (गौडजी) (४) कल्यागा दे (राठोडजी) बीरमदेव की बेटी ग्रौर (५) बडगूजरजी पूरग्राराव की बेटी थी।"

वंशावली की एक प्रति में पुत्रों के नाम इस प्रकार हैं --

"(१) जूंग्रसी (२) हमीर (३) भडसी (४) ग्रालग्रसी (५) जीतमल (६) ह्रगूतराव (७) महलग्रसिंह (६) सूजो (६) भोजो (१०) बाधो (११) बलीबंग (१२) गोपाल . (१३) तोरग्रसाव।"

'वीर-विनोद' में केवल प्रथम चार पुत्र ही प्रसिद्ध है। ज्येष्ठ पुत्र जूंगासीजी (जोनसी) ग्रामेर के शासक बने थे। पद्म में इनका संकेत हैं—

> ''धीमांस्तस्य पदं शशास विधिवत्सूनु र्बली **कुन्तिलो** जालरकीलित शत्रुरिन्दुरुचिरो दुर्ग परं रोचयत् । रामाभिः स च पञ्चभिः सुचतुरो रेमे रित वर्द्धयत् पुत्रानात्मसमां स्त्रयो**दश** दिशोधावच्च लेभे यशः" ।।४९।।

१२. <mark>महाराज जूंगसीजी (माघ</mark> कृ० १० स० १३७४ से माघ कृ० ३ सं० १४२३)

महाराज 'योनसि' के जीवनकाल में शान्ति रही । कोई मी उल्लेखनीय घटना नहीं हुई । इनके 'उदयकरएाजी' उयेष्ठ पुत्र थे, जिन्होंने स्नामेर का राज्य संभाला था—

"कुर्न्तरुन्त वैरिदन्तदिलिन क्ष्मापालके कुन्तिले याते च।रुतिलोत्तमादिकलितं गीत समाकर्गके। राज्यं तस्य सयोनसिविनयवाज् रूपैनयैरर्दयन् दस्यून् वश्यनृपावलिविबुभुजे चन्द्राननां चाङ्गनाम्"।।७६१॥

१३. महाराज उदयकरसाजी (माघ कु० ३ सं० १४२३ से फाल्गुन कु० ३ स० १४४५)

इनके विषय में भी कोई विशेष वृत्तान्त नहीं मिलता । इस काव्य में भी एक ही पद्म द्वारा इनका वर्णन किया गया है । इनके पुत्र नरसिंह' उत्तराधिकारी बने थे—

> "तस्योद्धत् किरगो वभूव तनयो बाल्येऽपि भूयो नयो जन्मागार तमो निरासक महावंशार्गावेन्दुवंशी। ताते भुक्तसमुज्भिताखिल सुखे नाकोन्मुखे सत्सखे वर्षन्वस्वमृतं प्रजाकुमुदिनी राल्हादयामास सः १७७६२।।

इनका संस्कृत नाम —'उद्यत् किरए।' रखा गया है ।

१४. महाराज नरसिंहजी (फाल्गुन कृ० ३ सं० १४४५ से भाद्रपद कृ० ६ सं० १४८५) श्री उदयकररणजी के पुत्र का नाम नरसिंह था। पद्य है—

"तस्य स्वानुगुरोो गुर्सौरगिएतै र्वर्ण्यः सुवर्गोज्ज्वलो जज्ञे तूनमितमेनोज्ञरचना नारीमनोरोचनः । पुत्रो मित्ररुचि हूँदम्बुज मुदि त्रिभ्रातृकस्योग्नतो नाम्नायं नरसिंह माह मुदितो भूरिस्म भूभीपतिः" ॥७६३॥

इनके तीन रानियां थीं तथा ७ छोटे भाई थे। तीन पुत्रों में से ज्येष्ठ पुत्र बनवीर ने ग्रामेर का

डॉ० प्रभाकर जास्त्री [३०३

शासन किया था। वंशाविलयों से यह सभी संख्या सिद्ध है। महाराज उदयकरणाजी के श्राठ पुत्रों के नाम इस प्रकार मिलते हैं—

"(१) नर्रासह (२) वर्रासह (३) बालाजी (४) शिवब्रह्म (५) पातल (६) पीथल (७) नाथा ( $\approx$ ) पीपाजी  $\iota$ "

इनकी तीन रानियों के विषय में इतिहास का साक्ष्य इस प्रकार है-

"(१) सीसोदए जी राएग दुदा हमीर की (२) सोलंखणी जी राव सातल बली की वेटी (३) भागा चौहाएग जी पुष्पराज की पुत्री थे। इनके बनवीर (२) जैतसी और (३) कांघल तीन पुत्र हुए थे।"

पद्य हैं—

'तेना*न*ी तनयेन प्रोदितमना राजाजितारिवंली रामाभिः तिसृभि विभूज्य बहुलं भीमं चिरं सत्मुखम्। स्वसौक्याभिमुखो बभूव स तदा सप्तानुजो बुद्धिमान् जुगोप गोपतिरिव प्रोछन्माही सुनुस्तस्य मण्डलम् ॥७६४॥ तिस्त्री सौरमयन्बधूरवहितो निधू तवैरिव्रजो तनयांस्तासु प्रभावोज्ज्वलान् । श्रीजेनयां बभूव लब्ध राज्यमजितयशाधाम व्रजन्माकिनां श्रीनुग्रानिप सतसूनौ वनवीर नामति निजं सर्वं स राजं दघौ ।।"६४।।

१५. महाराज वनवीरजो (भाद्रपद कु० ६ सं १४८५ से म्राक्किन कु० १२ सं० १४६६)

इनकी भी कोई उल्लेखनीय घटना नहीं है। इनके ६ रानियां थी और ६ पुत्र थे परम्तु इस काव्य में उनके ५ पुत्रों का ही उल्लेख है। इतिहास में लिखा है—

"इनके ६ रानियां थी। (१) उत्सवरंगदे (तंवरजी) कंवल राजा की (२) राजमती (हाडीजी) गोविन्दराज की (३) कमला (सीसोदग्गीजी) कीचैंचाकी (४) सहोदरा (हाडीजी। खाधा की (५) करमवती (चौहाग्गजी) बीजा की और (६) गौरां (वधेलीजी) रग्गवीर की थी। इनके पुत्र १. उद्धरण २. मेलक ३. नरो ४. वरो ५. हरो और ६. बीरम थे।" (पृ० ३२) पद्म है—

षड्जानिः स षड्गननिश्चिमिष स्वस्मिन्समावेशयन् लब्धं राज्यमवत् पितुर्भुं जवले जित्वारिपून् दुर्जयात् ।। पंचीरपाद्य सुतान् प्रकामसुभगान् भुक्त्वा च भौमं सुख पात्रे विक्तमिष प्रशीय बहुल यातिस्म दिव्यं पदम् ॥७६६॥॥

श्री उद्धरण जी (ग्राण्विन कु० १२ सं० १४६६ से स० १५२४ मार्गणीर्ष कु १४) इनके चार रानियां थी। पुत्र एकमात्र श्री चन्द्रसेन जी थे। इतिहास में इनके नाम ये हैं— (१) हंसावदे (राठौड़ जी) राव ररामल की (२) मापू (चौहारा जी) मेदा की (३) इन्द्रा (सीसोदरा जी) रागा कुम्भा की (४) अनन्तकु वरि (चौहारा जी) राव वैरिसाल की पुत्री थी। पुत्र १. चन्द्रसेन जी थे। ''

### काव्य का पद्य इस प्रकार है---

"धोमानुद्धरणाभिधो मुजबलैरूद्ध नितारित्रजो दीर्घापञ्जलिथ प्रमञ्जदिचर प्रोद्धारण प्रोद्धुरः ॥ राज्यं प्राप्य पितुर्विराजित यशो राशीन्दुराशाततो कान्ताभिः बुभुजे चिरं चतसृभिभौंसं स्मरामः सुखम् ॥७६८॥ र

इनके पुत्र चन्द्रसेनजी का वर्णन इस पद्य से प्रकट किया है-

"तिस्मन् विस्मयकारिएो च तनये श्रीशालिनि श्रोन्नते लोकाह्मादिनि चन्द्रमस्मुरुचिरे द्राक् चन्द्रसेनाह्मये। चन्द्रे ध्वान्तचयानि वाजिषु परा नाराज्जयस्युत्मना राजा रज्जयितुं नरानिव सुरान् सौरान्वयस्य ययौ ॥७७०॥"

१७. महाराज चन्द्रसेन जी (मार्गशीर्ष कृ० १४ से १५२४ से फाल्गुन शु० ५ सं १५५६)

इनके सम्बन्ध में कोई विशेष उल्लेख नहीं है। इनके ६ पत्नियां थी। पुत्रों में से ज्येष्ठ महाराज पृथ्वीराज ग्रामेर के शासक बने। इतिहास में लिखा है—

"महाराजा चन्द्रसेन की रागी १, नोली (सोलंखगीजी) सांतल की, २. बोली (बडगुजरजी) राव चांदा की, ३. अमृत दे (चौहागाजी) ऊधी की ४. रांकगा (सुरतागाजी) रावत कुम्भाकी ६. भांगा (चौहागाजी) नरसिंह की ६. आभावती (चौहागाजी) वीरमदेव की थी। इनके पुत्र १ पृथ्वीराजजी अमृत दे (चौहागाजी) के उत्पन्त हुए।" (पृ०३३)

पद्य है---

''राज्यं प्राप्य पितुश्शतकतुरुचो विकम्य जित्वा रिपून् म्रापूर्यद्रविग्रीः 👚 स्वकोशमधिकं चिक्रीड़ षड्भियुं वा ।। सुमनोहराभिरभितो 👚 राजावनीषु श्रिया कान्ताभिः जयी गजीभिरिव स श्रीमान गजाधीश्वर: ।।"७७१" राजन्तीषु पृथ्वीपतिबुँ द्धिमान् श्रीमांस्तस्य सूतो बभूव बलवःन् मरातिभीतिकरमं नाम्ना नामोत्सवे । पृथ्वीराज स प्रीतमनाद्विजेरभिदधे । संपूजितेव्यहितो एवं हेमनिकरं श्री चन्द्रसेनः किरन् ।।७७२॥" हृष्यद्भि र्बहुरत्न

१८. महाराज पृथ्वीराजजी (फाल्गुन शु० ५ सं १४५६ से कार्तिक शु. ११ सं १४६४)

इनका नाम इतिहास में बहुत ही प्रसिद्ध है। यह काव्य भी इन्हीं के नाम पर लिखा गया है। इनका जीवन एक भक्त के समान था। प्रथम तो ये बाबा चतुरनाथ के जिष्य बनकर जोगी बन गये थे परन्तु डॉ॰ प्रभाकर पास्त्री [ ३०४

बाद में श्री कृष्णदासजी पयोहारी के शिष्य बनकर भगवान श्रीकृष्ण के उपासक बनगए थे। ग्रामेर जाते समय संस्थापित बदरीनाथजी की हुंगरी श्रापके द्वारा ही बनवाई गई थी। ग्रापकी पत्नी बालां बाई प्रसिद्ध कृष्ण भक्त थी तथा प्रतिदिन भगवान बद्रिकेश्वर के दर्शन करने जाया करती थी। इनके सम्बन्ध में ग्रनेक जनश्रुतियां हैं। ग्रामेर में बालांबाई की साल' के नाम से ग्राज मी एक स्थान है, जहां राजधराने के मांगलिक कार्य संपन्न होते थे।

महाराज पृथ्वीराज के राज्याधिरूढ होने का समय इस काव्य में पद्य द्वारा प्रस्तुत किया गया है जो सभी इतिहास-ग्रन्थों से पुष्ट है। पद्य है—

"राज्यं प्राज्यतमं विभुज्य जनके स्वाराज्य भोगेशया स्वर्याते बहुदायिनि श्रितनयः श्री चन्द्रसेने नृपः ।। श्रङ्के पुश्वसनावनी परिनिते संवत्सरे वैकने चक्रे फाल्गुनकृष्ण कुण्डलितिथी विप्रेरसी पार्थिवः ।।७७४।।"

ग्रङ्क-६, इषु-५, श्वसन-५ भ्रवनि-१ श्रङ्कानां वामतो गतिः≔१५५६ विकम संवत्-फाल्गुनकृष्णा कुण्डलि≔सर्पं≕पंचमी तिथि को इनका राज्याभिषक हुमा था।

इस काच्य में इनके विषय में कोई विशेष उल्लेख नहीं है। इनके ६ रानियां थी, १८ पुत्र थे तथा इन्होंने २४ वर्ष मास २१ दिन राज्य किया था इसका उल्लेख हैं। इनके पण्चात इनके उपेष्ठ पुत्र श्री पूर्णमल ग्रामेर की यही पर बैठे थे, इस दिन कार्तिक शुक्ला ११ थी। वंशाविलयों में इनके १६ पुत्र बतलाये हैं जबकि इस काच्य में १८ का ही उल्लेख है। रानियों के संबन्ध में भी लिखा है कि बालांबाई के ग्रांतिरक्त ६ थीं परन्तु यह इतिहास से ग्रसत्य सिद्ध है। बालांबाई का नाम अपूर्व देवी था। यही श्रांति संस्था में वृद्धि करती है। इतिहास में लिखा है—

"पृथ्वीराज जी के राणी—(१) भागवती (बड़गुजर जी) देवती के राजा जैता की, (२) पदारबदे (तंबर जी) भगवन्तराव गांवडी की (३) अपूर्वदेवी "बालांबाई" (राठौड़ जी) राव लूणकरण जी बीकानेर की (४) रूपावती (सोलंखणी जी) राव लखानाय टोडा की (४) जांबवती (सीसोदण जी) राणा रायमलजी उदयपुर की (६) रमादे (निर्वाण जी) रायसल अचला की (७) रमादे (हाडी जी) रावनरवद बूंदी की (६) गौंखदे (निर्वाण जी) धामदेव की और (६) नरबदा (गौंड जी) खेरहथ की थीं।" (पृ०४२)

"रामाभिर्विजहार भूरिनवभि लंग्धाङ्गकामद्युति श्रीदश्री स्मरसुन्दरी सुरुचिभिः द्रोगी निजादे ग्रुभा । नानर्तुं प्रमवप्रसूननिकर स्वामोद मक्तालिका ग्रम्थुष्येन्दुमरीचि रोचितरू श्री चन्द्रसेनात्मजः ॥७३५॥"

ं पुत्रों के विषय में लिखा है—

'तस्याष्टादशतुष्टिदाजनहृदां पुत्रा: वभूवुः शुभा मित्राभासुहृदां हृदम्बुजवने शुरारणोत्साहिकः ।। राजा राज्यसुर्ख चतुभिरधिकां संवत्सरागामसौ भेजे विश्वतिमेकविश्वति दिनामध्टौ च मासानपि ।।७७६।।"

१६ महराज पूर्णमलजी (कार्तिक गु० ११ सं० १४८४ से माघ गु० ४ सं० १४६०)

इसके संबन्ध में इतिहास में मतभेद हैं। इतिहास-लेखक श्री हनुमानप्रसाद गर्मा ने लिखा है कि ये १८ भाइयों में एक से बड़े तथा अन्य सबसे छोटे थे। किसी कारएावण महाराज पृथ्वीराज ने इन्हें अपना उत्तराधिकारी बनाया था। इस कान्य में भी इनके लिए कहीं ज्यायान शब्द का प्रयोग नहीं हुम्रा है। लिखा है

"पृथ्वीराजसमाह्नये नरपतौ याते पदं नाकिनाम् कीनाभाति भयङ्करे भगवतो व्युत्थापनार्हे तिथौ । ग्रत्येखुस्तनयोस्य भास्वरवपुः श्री पूर्णमल्लाभिधो राज्यं प्राज्यगुर्णं गुर्णैरगिर्णितैराय प्रजारङ्ज्यम् ॥७७७॥"

इन्होंने ६ वर्ष २ मास २३ दिन राज्य किया था । इनकी मृत्यु संदिग्ध है । कुछ लोग भीमसिंह (भाई) द्वारा मारे गए थे, ऐसा कहते हैं, कुछ प्राकृतिक मृत्यु बतलाते हैं । इनकी मृत्यु के पश्चात् इनके पुत्र सुजाजी बालक थे घौर इसलिये इनके भाई महाराज भीमसिंह गद्दीनशीन हुए ।

षड्वर्षाण् षडाननोन्नतर्शेच नीचीकृतान्ययुति द्वौमासौ दिवसानिप श्रुतवतां वर्यस्त्रयोविशातिम् । भुक्तवा भौमसभी सुखं सुखसखौ राजा बुभूबुर्दिवं पुष्पोद्यौरनघोजितां जितरिषुः श्री पूर्णमल्लो ययौ । १७७ । । ।

२०. महाराज भीमसिंहजी (माघ शु. ५ सं १५६० से श्रावरा शु. १५ सं १५६३)

यहां पहुंच कर नियमित चला आ रहा कछवाहों का इतिहास अपने नियमों से च्युत हो गया । गदी पर श्री पूर्णमल के बेटे श्री सूजासिह नहीं बैठे । उनके भाई श्री भीमसिहजी ने संगाली । उनके विषय में इतिहास अभी तक संदिग्ध है । कोई इन्हें पितृहन्ता तथा आतृहन्ता बतलाते हैं । उपलब्ध काथ्य का यह अन्तिम पद्य है जिसमें महाराज भीमसिह को उत्तराधिकार मिलने का वर्णन है—

'याते तूर्वारकामुते सुरपुरं बालामुतो विक्रमी संचकाम च वैक्रमे बलनिधि व्यामाङ्क बारोन्दुभिः। वर्षे संकलिते सहस्यधिक घी शुक्ले मृडानी तिथी राज्यं भ्रातुरलंबकार चतुरो भीमोभिष्यस्स्वैर्वलैः। ७७६॥

यावन्मात्र वंशाविलयों एवं इतिहास ग्रन्थों में श्री पूर्णमल की निधनतिथि तथा महाराज भीमसिंह की राज्याभिषेक तिथि माघ शु. ५ सं १५६० दी गई है, परन्तु इस काव्य में संवत् ती ठीक है परन्तु मास व तिथि का उल्लेख ठीक नहीं है। 'सहस्य' का ग्रर्थ पौष मास होता है — 'पौधे तैष सहस्यौ है।' ग्रमरकोश में लिखा है। 'ग्रधिक घी' शब्द से तात्पर्य यदि एक मास ग्रधिक है तो मास ठीक है। 'मृडानी' तिथि से तात्पर्य पंचमी तो नहीं होता। षष्ठी या एकादशी होता है। एक तिथि का ग्रन्तर कोई महत्वपूर्ण ग्रन्तर नहीं। पद्य में — 'श्रानु रलंचकार' पद इस बात को सिद्ध करता है कि श्री भीमसिंह ग्रपने भाई के उत्तराधिकारी बने थे।

डॉ॰ प्रभाकर शास्त्री ३०७ ]

इस पद्य में उनकी माता 'बालाबाई' का भी उल्लेख है— 'बालासुतो' पद से । संवत् के लिये विशेष लिखने की आवश्यकता नहीं है— ज्योम == ०, अंक == ६, बागा == ४, इन्दु == १० अंकानां बामतो गितः के अनुसार १४६० संवत् आ जाता है।

खेद है, इस पद्य के पश्चात् ग्रन्थ के पत्र नहीं मिलते । श्रतः श्रपूर्ण होने से नहीं कहा जा सकता यह कितना श्रीर रहा होगा।

#### समालोचन

इस ग्रन्थ के लेखक का नाम उपलब्ध पद्यों में कहीं भी नहीं मिलता । ग्रन्थ के नाम के सम्बन्ध में भी केवल पुस्तक के (उपलब्ध पत्रों के ७ वें पत्र के पृष्ठ पर लिखे गए— "गोकुल प्रसाद स्येंद पुस्तकं पृथ्वीराजिवजय खण्डित १२ पत्राणि" के ग्राधार पर स्वीकार किया गया है। मेरी दृष्टि में इस काव्य का यह नाम नहीं रहा होगा। क्योंकि इस काव्य का नायक यदि पृथ्वीराज को मानते हैं तो लेखक उसका बहुत विस्तृत वर्णन करता तथा उनके जीवन की घटनाग्रों पर विशद प्रकाश डालता। लेखक ने पृथ्वीराज के विषय में कोई भी उल्लेखनीय घटना नहीं लिखी है तथा रानियों एवं पुत्रों की संख्या मात्र दो है। किसी भी काव्य या महाकाव्य के नायक के लिए २-३ पद्य लिखना ही पर्याप्त नहीं माना गया है। फिर एक बात ग्रौर भी है। पृथ्वीराज ही यदि इसके नायक हैं तो उनकी 'विजय' से सम्बन्धित किसी घटना का उल्लेख भी होना चाहिये— तब नाम की सार्थकता बनेगी। इसके ग्रतिरिक्त लेखक इसकी समाप्ति पृथ्वीराज के शासनकाल के साथ ही नहीं करता, वह उसके पुत्र पूर्णमल व भीमसिंह का भी वर्णन करता है। चूंकि इनने ही पद्य उपलब्ध हैं, ग्रतः नहीं कहा जा सकता इसके पण्चात् कितने शासकों का वर्णन ग्रौर किया होगा। श्रो पृथ्वीराज के कर्णन से तो ग्रिधक महाराज सोढदेव व दूलहरांय का वर्णन है।

जब इस काव्य का नाम "पृथ्वीराज विजय" उचित नहीं है तो क्या नाम हो सकता है— इस पर विचार करना भी कठिन है। यदि प्रत्थ ग्रादि या ग्रंत में कहीं भी पूर्ण होता तो यह विचार फिर मी संभव था। इतना जरूर कहा जा सकता है कि इसमें जयपुर (ग्रामेर) के कछवाहों का इतिहास विण्त है ग्रौर यह इतिहास उपलब्ध वंशाविलयों एवं ऐतिहासिक घटनाग्रों के विरुद्ध नहीं है। कहीं कहीं मत-मतान्तर प्रवश्य हैं परन्तु वे इतने विचारणीय नहीं है। बीच-बीच में शासनकाल का भी संकेत इसके ऐतिहासिक काव्यत्व में सहयोगी है। चूं कि, इसमें इतिहास एवं ऐतिहासिक घटनाग्रों का काव्यमय वर्णन है, ग्रत: ऐतिहासिक काव्य को स्वीकार करने में सन्देह नहीं है। महाकाव्य स्थीकार किया जाय या नहीं, यह प्रश्न विचारणीय ग्रवश्य है, परन्तु ग्रंथ के पूर्ण उपलब्ध न होने एवं उपलब्ध पद्यों के ग्राधार पर इसे लक्षरणग्रन्थों की कसौटी पर नहीं उतारा जा सकता।

सारांश में - यही कहा जा सकता है कि पद्य सरल एवं मुन्दर हैं। यह एक ऐतिहासिक काव्य है -यह तथ्य निविवाद है। ग्रन्थ में ग्रेशुद्धियां लेखक की न होकर लिपिकार की हैं, जिसने मूलग्रन्थ से इसकी नकल की थी। ग्रन्थ त्रुटित व कीट ग्रिशित लगता है, क्योंकि ग्रनेक स्थानों पर पद उपलब्ध नहीं है।

इस काव्य की पूर्ण प्रतिलिपि राजकीय पोथीखाने में हो सकती है। यदि वह उपलब्ध हो तो इस पर विवेचना की जा सकती है।

# संस्कृत की शतक-परम्परा

पद्य-संस्था-सूचक रचनाओं की परम्परा संस्कृत में बहुत प्राचीन तथा समृद्ध है। प्राकृत, अपभ्र श तथा कितयय वर्त मान प्रादेशिक भाषाओं की भाँति संस्कृत में अष्टक, दशक, पञ्चिवशित, द्वाविशिका, पञ्चाशिका, सपृति, शतक, सपृश्वती, सहस्र प्रथवा साहस्री सज्ञक कृतियों का विपुल तथा वैविष्यपूर्ण साहित्य विद्यमान है। इनमें से कुछ विधाओं ने तो जनमानस को इतना मोहित किया कि समय-समय पर विभिन्न कियों ने वैसी अनेक रचनाए लिखीं हैं। हिन्दी में प्रायः इन समस्त साहित्यांगों ने व्यापक स्थाति अजित की है। संस्कृत में अष्टकों तथा शतकों का प्रचुर निर्माण हुआ है । प्राचीन-अवीचीन प्रतिभाशाली प्रस्थात किवियों ने अपनी कृतियों से साहित्य के इस पक्ष को पुष्ट तथा गौरवान्वित किया। स्तात्र, चरित वर्णन, नीति इतिहास, छन्द, कोश, आयुर्वेद, सदाचार, श्रुङ्गार, वैराग्य आदि जीवनोपयोगी सभी विषयों तथा पक्षों पर सँकड़ों शतकों की रचना हुई है। छठी शताब्दी ईस्वीं से प्रारम्भ होकर शतक-रचना की परम्परा, किती न किसी रूप में, आज तक अजस प्रचलित है। कितप्य वैदिक सूक्तों में भी मन्त्र-सस्था शत अथवा शताधिक है। किन्तु इस साहित्याङ्ग के विकास में उसका विशेष योग प्रतीत नहीं होता, यद्यपि वैदिक मन्त्रों की भाँति अधिकाश प्राचीन शतकों के पद्य भी पूर्णतः प्रसङ्ग मुक्त एव स्वतः सम्पूर्ण है। कुछ आधुनिक शतक अवश्य ही सम्बन्ध-सूत्र से स्पूत, हैं भले ही वह सूक्ष्म अथवा महस्य हो। सोमेश्वर-रचित रामशतक (१३ वीं शताब्दी) में यह कथा-तारतम्य अधिक मांसल है। इस प्रकार, संस्कृत-शतकों में प्रसङ्ग-स्वातन्त्र्य से प्रबन्ध रूपता की और उन्गुल होने की प्रवृत्ति स्पष्ट परिलक्षित होती है।

संस्कृत तथा हिन्दी शतक-साहित्य के सम्बन्ध में श्री जा० विश्विमित्र का कथन है कि "मार-ीय साहित्य की परम्पराग्नों के मूलस्रोत संस्कृत-साहित्य में शतकों की संख्या एक शत से ग्रधिक नहीं है। ग्रन्य प्रान्तीय माषाग्नों में भी इस साहित्यांग का समृद्ध रूप (संख्या ग्रीर साहित्यिक महत्त्व की दृष्टि से) प्राप्त नहीं है। हिन्दी-साहित्य में शतकों की संख्या ऊँगलियों पर गिनी जा सकती है।" १। परन्तु वास्तविकता इससे सर्वथा भिन्न है। हिन्दी के २२० शतकों की सूची सम्मेलन पित्रका, भाग १२, संख्या १-२ में प्रकाशित हो जुकी है। संस्कृत-शतकों की संख्या भी सी तक सीमित नहीं। गत दो वर्षों की खोज से मुभे १०६ शतकों की जानकारी प्राप्त हुई है, जिनमें ग्रधिकतर प्रकाशित हैं। इसके ग्रतिरिक्त जैन कवियों के १३ संस्कृत शतकों का विवरण श्री ग्रगरचन्द नाहटा ने ग्रपने एक सद्यः प्रकाशित लेख में दिया है। बौद्ध शतक ग्रलम है। ग्रिक खोज से विभिन्न सम्प्रदायों के विद्वानों द्वारा रचित संस्कृत शतकों की संख्या तीन सी के करीब

१. द्रष्टुव्य-सम्मेलन-पत्रिका, भाग ४६, संस्था ४ में प्रकाशित लेख तेलगु भाषा में शतक-काव्य वी परम्परा।

सत्यव्रत 'तृषित' [ ३०६

पहुँचेगी । प्राप्त १०६ भतकों का विवेचन यहाँ प्रस्तुत किया जाता है । इतमें कुछ तो प्रादेशिक भाषाओं के शतकों के सस्कृत-अनुवाद हैं कुछ मात्र संकलन है. परन्तु श्रधिकांश कृतियाँ मौलिक हैं । विषय-वैविध्य, संख्या तथा साहित्यिक गरिमा की दृष्टि से संस्कृत-साहित्य का यह श्रंग नितान्त रोचक तथा महत्त्वपूर्ण है ।

प्राचीनतम उपलब्ध शतक संज्ञक रचनाए भर्तृहिर (५७०-६५१) के ११-३) नीति, श्रृङ्कार तथा वैराग्य शतक हैं। नीतिशतक में उन उदात्त सद्गुएों का चित्रए हुआ है जिनका अनुशीलन मानव-जीवन को उपयोगी तथा सार्थक बनाता है। भर्तृहिर की नीति परक सूक्तियाँ लोकव्यवहार में पग-पग पर मानव का मार्गदर्शन करती है। यहां शतक प्रऐता, वस्तुत: लोककि के रूप में प्रकट हुआ है जो अपनी तत्त्वभेदी हिष्टि से मानव प्रकृति का पर्यवेक्षए। तथा विश्लेषए। कर उसकी भावना प्रों को वाए। प्रदान करता है। श्रृङ्कार शतक काम तथा कामिनी के दुनिवार आकर्षए। र तथा आसक्ति की सारहीनता का रंगीला चित्र प्रस्तुत करता है। आकर्षए। तथा विकर्षए। के दो ध्रुवों के बीच मटकने वाले असहाय मानव की दयनीय विवशता का यहाँ रोचक वर्णन हुआ है। वैराग्य शतक में संसार की भंगुरता, धनिकों की हृदयहीनता तथा। प्रवच्या की मान्ति तथा आनन्द का अकन है ।

प्रो० कोसम्बी के मतानुसार नीति, शृङ्गार तथा वैराग्य सम्बन्धी भनुंहरि- विरचित प्रमाणिक पद्य मूलतः शतकाकार विद्यमान नहीं थे। उन्हें इस रूप में प्रस्तुत करना किव को ग्रभीष्ट भी नहीं था है। डॉ॰ विष्टरिनटिज शृङ्गार शतक को तो भनुंहरि की प्रामाणिक तथा सुसम्बद्ध रचना मानते हैं उनके विचार से इसमें वैयक्तिकता के स्वर अन्य दो शतकों की अपेक्षा, अधिक मुखर हैं। नीति तथा वैराग्य शतक, लिपिकों के प्रमाद के कारण, सुभाषित सग्रह बन गये हैं, जिनमें भनुंहरि के प्रामाणिक मूल पद्यों की संख्या बहुत कम है । निस्सन्देह विभिन्न संस्करणों में तथा एक ही संस्करण की विभिन्न प्रतियों में इन शतकों की पद्य संख्या अनुक्रम तथा पाठ में पर्याप्त वैभिन्य है। पर इनके रूप के अस्तित्व को चुनौती देने की कल्पमा साहसपूर्ण प्रतीत होती है, क्योंकि परवर्ती समग्र शतक-साहित्य की प्रेरणा का मूलस्रोत ये शतक ही हैं।

इनका स्नाकार तथा परिमाण कुछ भी रहा हो, शतकत्रयी को देश-विदेश में सनुपम लोकप्रियता प्राप्त हुई है। स्नगित पाण्डुलिपियाँ, संस्करण, टीकाएं तथा सनुवाद इस ख्याति के ज्वलन्त प्रमाण हैं। इण्डिया स्नाफिस तथा ब्रिटिश संग्रहालय के सूची पत्रों से भर्नु हिर के शतको के शताधिक मुद्रित संस्करणों, रूपान्तरों तथा सनुवादों के श्रस्तित्व की सूचना मिलती है।

यूरोप का मर्तृहरि से सर्वप्रथम परिचय नीति तथा वैराग्य शतकों के डच ग्रनुवाद के माध्यम से सन् १६५१ में हुग्रा, जो ग्रब्राहम रोजर ने पालघाट के क्राह्मग्रा पद्मनाम की सहायता से किया था। इस

२. ताबदेव कृतिनामपि स्पुरत्येष निर्मल विवेक दीपकः। याबदेव न क्रजुचक्षुषां ताङ्यते चदुल लोचनाञ्चलैः!! श्रृङ्गार

३. सुखं शान्तः शेते मूनिरतन्भृतिनृप इव । वैराग्य

४. शतकत्रयादि-सुभाषित-संग्रह की भूमिका, पृष्ठ ६२

y. History of Indian Literature, Vol. III, Part I, P. 156

अनुवाद के आवार पर थामसगू ने दोनों शतकों का फ्रोंच रूपान्तर प्रस्तुत किया (एम्सड्रोम, १६७०)। मतृ हिर के समस्त पद्यों का प्राचीनतम मुद्रित संस्करण विलियम कैरी का है, जो हितोपदेश के संग से रामपुर से १८०३-४ ई० में प्रकाशित हुग्रा था इसकी एक प्रति इण्डिया ऑफिस में सुरक्षित है। इसके पश्चात भारत तथा विदेशों में शतकश्रय के अनेक संस्करण तथा देशी-विदेशी भाषाओं में अनेक अनुवाद प्रकाशित हुए। वॉन ब्होलेन ने बिलन से इसका सम्पादन (१८३३ ई०) तथा जर्मन में अविकल पद्यानुवाद किया (१८३५ ई०)। हरिलाल द्वारा सम्पादित शतकश्रय दिवाकर प्रेस, बनारस से १८६० में प्रकाशित हुए। मर्जु हिर का यह प्राचीनतम भारतीय संस्करण है। अलवर-महाराज के संग्रह में सुरक्षित पाण्डुलिपि इसी की विकृत प्रति है। हिन्दी में भर्नु हिर का सर्वाधिक लोकप्रिय अनुवाद राग्गा प्रतापसिंह कृत पद्यानुवाद है (१८२७)।

भतृंहिर के शतकों के साधुनिक समीक्षारमक सस्करणों का प्रारम्भ कान्तानाथ तैलंग के संस्करण से हुआ, जो सन् १८६३ में बम्बई से प्रकाशित हुआ था। सब भी इन शतकों के सामूहिक अथवा स्वतन्त्र प्रकाशन और अनुवाद होते रहते हैं। परन्तु सर्वोत्तम तथा स्तुत्य कार्य प्रो० कोसम्बी ने किया। उन्होंने ३७७ हस्तिलिखित प्रतियों तथा उपलब्ध संस्करणों के पर्यालोचन के आधार पर भर्तृंहिर के समस्त उपलब्ध पद्यों का परम वैद्यानिक संस्करण विस्तृत भूमिका सहित प्रकाशित किया है (भारतीय विद्या भवन, बम्बई, १६४७)

शतकत्रय पर विभिन्न समय में ग्रनेक टीकाएं लिखी गईं। जैन विद्वान् घनसार की टीका प्राचीनतम है (१४७८ ई०) । इन शतकों की सबसे प्राचीन प्राप्य प्रति भी एक जैन विद्वान्, प्रतिष्ठा सोमगिएा, द्वारा की गयी थी (१४४० ई०)

(४) मयूर का सूर्यशतक (सातवीं शताब्दी) स्तोत्र-साहित्य की ग्रग्नणी कृति है। इसमें कमशः सूर्य की किरणों, उसके ग्रश्वों, सारथि, रथ तथा बिम्ब की ग्रत्यन्त प्रौढ़ तथा ग्रलंकृत शैली में स्तुति की गई है। श्रातक का प्रत्येक पद्म ग्राशी: रूप है। कल्याण, वन प्राप्ति ग्रथवा शत्रु एवं ग्रापत्तियों के विनाश की कामना शतक में सर्वत्र की गई है। ग्रन्तिम पद्म (१०१) में सूर्यशतक की रचना का मुख्य प्रयोजन 'लोकमंगल' बतलाया गया है (श्लोका लोकस्य भुत्ये शतमिति रिचताः श्री मयूरेण भक्त्या)। सग्रधरा वृत्तों में रिचत शतकों की परम्परा का प्रवर्तन सूर्यशतक से ही हुग्रा है।

सूर्यशतक के सात संस्करण जात हैं, तथा भिन्न-भिन्न समय में इस पर २२ टीकाए लिखी गयी। मूर्य शतक का सर्वप्रथम अनुवाद डा० कार्लों वर्नहीमर ने इतालवी भाषा में किया जो 'सूर्य शतक डि मयूरे' नाम से १६०५ में प्रकाशित हुआ। विवेकेनबास ने The Sanskrit Poems of Mayura में सूर्य शतक, मयूराध्टक तथा बाएाकृत चण्डीशतक का सम्पादन तथा अंग्रेजी में अनुवाद किया (१६१७)। इसके पश्चात् सूर्यशतक रमाकान्त त्रिपाठी के हिन्दी-अनुवाद सहित, १६६४ में चौखम्बा भवन, वारासासी प्रकाशित हुआ।

६. R. P. Dewhurst ने इसे उत्तर प्रदेश इतिहास समिति की शोध पत्रिका की प्रयम जिल्द (१६१७) में प्रकाशित किया था।

श्री रमाकान्त त्रिपाठी ने स्वसम्पादित सूर्यशतक की भूमिका में चार ग्रन्य सूर्यशतकों का उल्लेख किया है। (४) गोपाल शर्मन् कृत सूर्यशतक कलकत्ता से १-७१ ई० में प्रकाशित हुग्रा था। ग्रॉफ नेट के कैटालोगस कैंटालोगोरियम में इसका उल्लेख हुग्रा है। (६) श्रीश्वर विद्यालङ्कार के सूर्यशतक की एक पाण्डुलिपि राजेन्द्रलाल मित्र को प्राप्त हुई थी। सम्भवतः यह ग्रभी तक ग्रंप्रकाशित है। (७) तीसरा सूर्यशतक राघवेन्द्र सरस्वती नामक किसी किव की रचना है। पीटरसन को इसकी एक हस्तलिखित प्रति भी मिली थी। एक हस्तलिखित प्रति महाराज—ग्रनवर की पुस्तकालय में विद्यमान है। (६) एक ग्रन्य सूर्यशतक लिङ्ग किव की कृति है। विलियम टेलर की इसकी एक पाण्डुलिपि उपलब्ध हुई, जिसमें मूल पाठ के साथ टीका भी है।

मयूर के जामाता बाएा का (६) चण्डीशतक एक ऋत्य प्राचीन प्रसिद्ध स्तोत्र काव्य है। बाएा ने अपने श्वसुर द्वारा प्रवित्त सम्धरा-परम्परा को चण्डीशतक में पल्लवित किया। इसके १०२ सम्बरा पद्यों में भगवती चण्डी की, विशेषतः उनके चरएा की, जिससे उन्होंने महिषासुर का वध किया था, प्रशस्त स्तुनि हुई है। सूर्यशतक की भाति इसका भी प्रत्येक पद्य ग्राशी रूप है। गद्य सम्प्राट बाएा की दुरुह तथा कृत्रिम शैंसी चण्डीशतक में पूर्ण वैभव के साथ प्रकट हुई है। बाएा की यह काव्यकृति उनके गद्य के समान दुर्वीच तथा दुर्भेद्य है। चण्डीशतक काव्य माला के चतुर्थ गुच्छक में प्रकाशित हो जुका है। क्वेकेनबास ने इसका ग्राप्त में अनुवाद किया है।

(१०) ग्रमहणतक (ग्राठवीं शती का पूर्वार्ध) ग्रमह-रिचत शृङ्गारिक मुक्तकों का संग्रह है जिनकी संस्था तथा कम में, विभिन्न संस्करणों में, पर्याप्त भेद है। सामान्यतः प्राचीनतम टीकाकार अर्जुन वर्मदेव (तेहरवीं शताब्दी) का पाठ शुद्ध तथा प्रम िएक माना जाता है। गीतिकाव्य के क्षेत्र में कालिदास के उपरान्त कदाचित् ग्रमह ही एक मात्र ऐसे किव हैं, जिन्हें काव्य शास्त्रियों से भरपूर प्रशंसा मिली है। ग्राचार्य ग्रानन्द-वर्धन ने ग्रमह के प्रत्येक मुक्तक को, रस-प्राचुर्य तथा भाव गाम्भीयं की हिष्ट से, प्रबन्ध काव्य के समकक्ष माना है (मुक्तकेषु प्रबन्धेष्टिव रसबन्धामिनिवेशिनः कवयो हश्यन्ते। यथा ह्यमहकस्य कवेर्मुक्तकाः शृङ्गार रम-स्यन्तिः प्रबन्धायमानाः प्रसिद्धा एवं) सचमुच ग्रमह ने मुक्तक की गागर में रस का सागर भर दिया है। ग्रमहणतक में मिदरमानस प्रेमी युगलों के कोप-मनुहार, मान-मनःवन, ईष्यी-प्रणय तथा शृङ्गार की अन्य मादक भिमायों का भाव भीना तथा चाह चित्रण हुगा है।

भर्तृ हिर के शतकों की भाँति अमरुशतक भी रिसक समाज में बहुत विख्यात हुआ। इस शतक पर विभिन्न विद्वानों ने चालीस टीकाएं लिखीं तथा देश-विदेश में इसके अनेक सम्पादन और अनुवाद हुए। सन् १८०८ में 'एडिटियो प्रिन्सेप्स' में देवनागरी लिपि में प्रथम बार कलकत्ता से अमरुशतक का 'कामदा' के साथ प्रकाशन हुआ। १८७१ ई० में भाषा सञ्जीवनी प्रेस, मद्रास से इसका एक दाक्षिणात्य संस्करण प्रकाशित हुआ। इसमें वेमभूपाल की टीका थी। सन् १८८६ में निर्णय सागर प्रेस ने 'रिसक सञ्जीवनी' के साथ इस प्रन्य का पश्चिमी संस्करण प्रकाशित किया। जीवानन्द विद्यासागर द्वारा सम्पादित पौरस्त्य पाठ काव्यसप्रह' के द्वितीय भाग में मुद्रिन हुआ। रिचर्ड साइमन ने तब तक उत्तब्ब समस्त सामग्री तथा पाण्डुलिपियों का मन्थन कर कील (जमनी) से अमरुशतक का १८६३ ई० में अतीव समीक्षात्मक संस्करण प्रकाशित किया। सुशील कुमार डे ने 'स्रवर हेरिटेज' के प्रथम-द्वितीय भाग में रुद्रदेव कुमार की टीका तथा अमरुशतक के मूल

पाठ का प्रकाशन किया <sup>७</sup>। श्री कमलेशदत्त विपाठी ने सन् १९६१ में मित्र प्रकाशन गौरव ग्रन्थ माला के भ्रन्तगंत लेलित हिन्दी भावानुवाद के साथ शतका सुन्दर संस्करण प्रकाशित किया ।

टीकाकार रिवचन्द्र ने स्नमरु की भावनास्त्रों के साथ खिलवाड़ करते हुए उसकी कृति की शान्तरस-परक व्याख्या करने की दुश्चेष्टा की है। इस सन्दर्भ में म० म० दुर्गा प्रसाद का कथन है ''स च शुचिरस-स्यन्दिष्व-मरुश्लोकेषु परिशील्यमानेषु 'रहिस प्रीढवधूनां रितसमये वेदपाठ इब सहृदयानां शिरःशूलमेव जनयित''।

कश्मीरी किन भल्लट (म्राठनीं शती) का (११) शतक शिक्षाप्रद नीतिपरक मुक्तकों का संगृह है। किन्नता निन्धि निषयों का स्पर्श करती है, किन्तु ग्रन्योक्तियों का नाहुल्य है। भल्लट की कृति लालित्य तथा प्रसाद से परिपूरित है। ऐसी म्राकर्षक तथा भावपूर्ण ग्रन्योक्तियां साहित्य में कम मिलती हैं।

चिन्तामिए। किसी चक्रवर्ती सम्राट्ने तुम्हें ग्रपने मुकुट में धारण कर गौरवान्वित नहीं किया है, इस कारण तू विषाद मत कर । जगत् में कोई शीश इतना पुष्यशाली कहां कि तुम्हारे परस का सौभाग्य पा सके ।

> चिन्तामरो भुवि न केनचिदीश्वरेरा मूर्घ्ना धृतोऽहमिति मा स्म सखे विषीदः । नास्त्येव हि त्वदिधरोहरापुण्यवीज-सौभाग्ययोग्यमिह कस्यचिदुत्तमाङ्गम् ॥

पांच अन्य कश्मीरी किवयों ने अपनी रुचि तथा मान्यता के अनुसार शतको का निर्माण किया है। स्तोत्र काथ्यों की श्रृद्धला में ध्वनिकार आचार्य आनम्दवधन के (१२) देवीशनक का निजी स्थान है। देवी शतक के सौ पद्यों में भगवती दुर्गा की स्तुति हुई है। देवीशतक किव की किशोर कृति प्रतीत होती है। सम्भवतः इसीलिये इसमें न भक्ति की ऊष्मा है, न भावों की उदात्तता, न कल्पनाओं की कमनीयता। देवीशतक की महत्ता काव्य-गुर्गों के निमित्त नहीं, किव के ध्यक्तित्व के कारण है।

कश्मीर-नरेश शकर वर्मा (८८३-६०२ ई०) के सभाकवि वल्लाल का (१३) शतक, भल्लट शतक की भांति अन्योक्ति प्रधान है।

(१४) चारुचर्याशतक कश्मीर के प्रस्यात बहुमुखी प्रतिभा सम्पन्न कि क्षेमेन्द्र (११ वीं शती) की रचना है। शतक में जीवनोपयोगी सद्व्यवहार तथा लोकज्ञान का सिन्नवेश है। प्रत्येक उपदेश को तत्सम्बन्धी पौरािएक ऐतिहासिक श्राख्यान का हब्टान्त देकर पुष्ट किया है। उपकार करते समय प्रत्युपकार की कामना करना श्रशोभनीय है। कर्यां का दान 'शक्ति' प्राप्ति की याचना से दूषित हो गया था।

त्यागे सत्त्वनिधिः कुर्याञ्च प्रत्युपकृतिस्पृहाम् । कर्णाः कुण्डलदानेऽभृत कलुषः शक्तियाञ्चया ।।

७. देखिये श्रो कमलेशदत्त त्रिपाठी द्वारा सम्पादित 'ग्रमध्यतक' की भूमिका ।

चारचर्याशतक काव्यमाला के द्वितीय गुच्छक तथा 'क्षेमेन्द्रलघुकाव्यसंग्ः' में मुद्रित हुछा है।

शिल्हन के (१५) शान्तिशतक की विशुद्ध धार्मिक रचना भर्तृ हिर के वैराग्यशतक के अनुकरण पर हुई है। शान्तिशतक विशुद्ध धार्मिक रचना है, जिसमें जीवन की निस्सारता तथा वैराग्य एवं विरक्तों की चर्या का गौरवगान किया गया है। भतक के पद्यों में भर्तृ हिर की प्रतिध्वनि स्पष्ट सुनाई पड़ती है। शिल्हण का समय प्रज्ञात है। पिशेल ने शिल्हण को विकमाञ्क देवचरित के प्रणेता विल्हण से अभिन्न मानकर उसकी स्थिति ११ वीं शती में निर्धारित की है।

शम्भुकृत (१६) अन्योक्तिमुक्तालताशतक में १०८ नीतिपरक अलंकृत अन्योक्तियां संगृहीत हैं। कविता में विशेष आकर्षण नहीं है। शम्भु कश्मीर के प्रसिद्ध शासक हर्ष (१०८६–११०१ ई०) के सभाकवि थे। उनका 'राजेन्द्रकर्णपूर' आश्रयदाता की प्रशस्ति है।

(१७) चित्रणतक मयूर-रचित सूर्यशतक की परम्परा का स्तीत्रकाव्य है। इसमें विभिन्न देवी-देवताओं की विविध छुदों में स्तुति की गई है। काव्य की यह विशेषता है कि प्रत्येक पद्य में 'चित्र' शब्द अवश्य आया है। श्लोकों की कुल संख्या सी है। सम्भवतः इसी कारण किव ने इस गृन्थ का नाम चित्र शतक रखा है। गृन्थ को रचना का उद्देश्य अन्तिम पद्य में इस प्रकार बतलाया गया है—

बालानामिप भूषम्। परिगलदवर्ण यथा जायते प्राज्ञानां मनसः प्रमोदिविषये चित्रं विहासास्पदम् तद्धत्काव्यमिदं भवेदय वुषैः प्रोत्साहना निश्यशः कर्त्तव्या चतुरोक्तिः शिक्षम्। पुरस्कारेग् निर्मत्सरै: ॥

महाराष्ट्रीय ज्ञानकोश के सम्पादक श्रीघर व्यंकटेश केतकर ने चित्रशतक के प्रयोता रामकृष्ण कदम्ब की स्थिति तेरहवीं शताब्दी में निश्चित की है। प

नागराजकिव का (१६) भावशतक काव्यमाला के चतुर्थ गुच्छक में प्रकाशित हुम्रा है। काव्यमाला के उक्त भाग के सम्पादक के म्रनुसार नागराज घारानगरी का नृपति था। उसके म्राधित किसी किव ने इस शतक की रचना उसके नाम से की। नागराज इसका वास्तविक कर्त्ता नहीं है [नाग राजनामा घारा नगराविषः किश्चन् महीपितरासांत्, तन्नाम्ना तदाश्चितेन केनचित् किवा (भावेन!) शतकमेत- निर्मितामिति] शतक के म्रन्तिम पद्ध में नागराज के शीर्य का जिस प्रकार वर्रान किया गया है, उससे भी उसका शासक होना प्रमाणित होता है।

भावशतक के प्रत्येक पद्य में एक विशिष्ट भाव निहित है, जिसका स्पष्टीकरण पद्य के पश्चात् गद्य में प्रायः कर दिया गया है। कहीं कहीं पाठक के ब्रनुमान ग्रथवा कल्पना पर छोड़ दिया गया है। उदाहरणार्थ-

द. द्रब्टब्य—Studies in Sanskrit and Hindi, July, 1967 (University of Rajasthan)
में प्रकाशित श्री रमेशचन्द्र पुरोहित का लेख 'रामकृष्ण कदम्ब'-नव्ययुग के एक स्रज्ञात कवि तथा उनकी
सप्रकाशित रचनाए । पृष्ठ ७२-६२।

सोऽयं दुर्जयदोर्भुं जंगजनितप्रौढप्रतापानल— ज्वालाजालिखलीकृतारिनगरः श्रीनागराजो जयते । १०२

षण्मुखसेव्यस्य विभोः सर्वाङ्गे उलकृतित्वमापलाः । पन्नागपतयः सर्वे वीक्षन्ते गरापिति भीताः ।। स्कन्दवाहनमयूरदर्शनमीताः शुण्डादण्डप्रवेशाय ।

नागराज के नाम से एक ग्रन्य रचना (१६) 'श्रृङ्गारशतक' भी प्रचलित है।°° नागराज का समय ग्रज्ञात है।

काव्यमाला के पञ्चम मुच्छक में पञ्चशती के ग्रन्तर्गत पांच स्नोतकाव्य-(२०-२४) कटाक्षशतक, मन्दिस्मतशतक, पादारिविन्दशतक, ग्रामिशतक तथा स्तुतिशतक- प्रकाशित हुए। कटाक्ष, मन्दिस्मत तथा न्रामिशतक में सौ-सौ पद्य हैं, शेष दो में १०१। इनका रचियता मूककिव है, जो नाम की ग्रपेक्षा उपाधि प्रतीत होती है। प्रथम तीन शतकों में काञ्ची की ग्रिविष्ठायी देवी कामाख्या के कटाक्ष, स्मित तथा चरणकमलों की स्तुति की गई है। ग्रन्य दो में देवी की सामान्य स्तुति है। मूककिव का स्थितिकाल अज्ञात है। जीवानन्द ने इन शतकों को कलकत्ता से प्रकाशित करना प्रारम्भ किया था, किन्तु पांचवां शतक उपलब्ध न होने के कारण, संख्यापूर्ति के निमित्त, उन्हें इस श्रेणी में (२५) माहिषशतक प्रकाशित करना पड़ा। विभिन्न हस्तलिखित प्रतियों में शतकों का कम भिन्न-भिन्न है।

मूककिव की रचना साधारण कोटि की है। कहीं-कहीं अनुप्रास का विलास अवश्य अवलोकनीय है। कुछ पद्य उद्षृत किये जाते हैं।

ग्रायीशतक:---

मधुरघनुषा महीधरजनुषा नन्दामि सुरिभ बागाजुषा । चिव्युषा काञ्चिपुरे केलिजुषा वन्धुजीवकान्तिमुषा ।।७।) प्रगातजनतापवर्गा कृतरगासर्गा ससिंहसंसर्गा । कामाक्षि मुदितभर्गा हतरियुवर्गा त्वमेव सा दुर्गा ।।५७।।

स्तुतिशतक:---

कबीन्द्रहृदये चरी परिगृहीतकाञ्चीपुरी निरूटकरुएाभरी निखितलोकरक्षाकरी। मनः पथदवीयसी मदनशासनप्रेयसी महागुरागरीयसी मम हशोऽस्तु नेदीयसी।।८४॥

अन्योक्तियरक काव्यों की परम्परा में भट्ट वीरेश्वर का (२६) अन्योक्तिशतक रोचक कृति है। भ्रमर, चन्दन, भेक, पिक आदि परम्पराभुक्त प्रतीकों को लेकर भी किव ने सुन्दर अन्योक्तियों की रचना को हैं। भ्रमर को यदि चम्पक-किल से अनुराग नहीं, तो क्या हानि ! वे मृगनयनी बालाएं कुगल रहें जो केलिगृह की देहली पर बैठकर उसे अपना कर्णाभूषण बनाती हैं।

<sup>20.</sup> Winternitz: History of Indian Literature, Vol. III, part I, Foot Note 1, P 163.

त्वं चेच्चमककोरके न कुश्वे प्रेमाग्मेतावता का हानिर्नेहि तस्य कृत्यमपि रे किञ्चित्पुनहींयते । तेनैवास्य तु वैभवं मधुप हे यद भूषयन्ति स्फुटं केलीमन्दिर देहलीपरिसरे कर्गोषु वामभूवः ।।

कवि वीरेश्वर द्रविड्नरेश मोद्ग्ल्य हरि का पुत्र था। <sup>१९</sup> उसका समय अज्ञात है। वीरेश्वर का शतक काव्यमाला ४ में प्रकाशित हो चुका है।

(२७) रामशतक रामायसीय इतिवृत्त पर आधारित प्राचीनतम परिज्ञात प्रबन्धात्मक अतक है।
मयूर ने जिस स्नम्धरात्मक शतक-परम्परा का प्रारम्भ किया था, रामशतक में उसका सफल निर्वाह हुआ है।
इसके सौ छन्दों में भगवान् राम की अभिराम स्तुति है। १०१ वां पद्य भी हैं, पर वह स्रोत का भाग
नहीं। इस उपजाति में किव सोमेश्वर ने आत्मपरिचय दिया है—

विश्वम्भरामण्डलमण्डनस्य श्रीरामभद्रस्य यशः प्रशस्तिम् । चकार सोमेश्वरदेवनामा यामाधंनिष्पन्नमहाप्रवन्धः ।।

रामशतक में रामजन्म से लेकर अयोध्या-आगमन तथा राज्याभिषेक तक की समूची कथा संक्षेपतः निबद्ध है। स्तृति रामकथा के अनुसार आगे बढ़ती है। स्रावरा जैसे दीघं तथा जटिल छुन्द का प्रयोग होने पर भी रामशतक की कविता पाधुयं तथा प्रसाद से सम्पन्न है। स्तोत्र-सुलभ सहृदयता तथा भक्ति-विह्वलता से रामशतक आद्योपान्त ओतप्रोत है। किन्तु उसकी कविता दुष्हहता तथा कृत्रिमता से सर्वथा मुक्त है। रामशतक सोमेश्वर की नाट्यकृति 'उल्लासराधव' के परिशिष्ट रूप में, गायकवाड़ ओरियेण्टल सीरीज, बड़ौदा से प्रकाशित हुआ है। सोमेश्वर गुजरात के शासक वस्तुपाल (तेरहवीं शताब्दी) का आश्वित कवि था।

- (२८) रोमावलीशतक लक्ष्मण भट्ट के पुत्र कवि रामचन्द्र की रचना है। रामचन्द्र ने १५२४ ई० में रिसक रञ्जन नामक एक अन्य काव्य का निर्माण प्रयोध्या में किया था। इस पर उन्होंने शृङ्कार तथा वैराग्य परक एक टीका भी लिखी थी। १२
- (२६) श्रायशितक को, इसके सम्पादक श्री एन० ए० गोरे ने शैवदर्शन के प्रकाण्ड श्राचार्य श्रप्य-दीक्षित (१५५८-१६३० ई० श्रथवा १५२०-१५६२ ई०) की रचना माना है, यद्यपि उनकी उपलब्ध ग्रन्थ सूची में इसका उल्लेख नहीं है। शतक की सो श्रायांश्रों में श्रायांपित भगवान् शङ्कर की कमनीय स्तुति की गयी है। इसीलिये इसका नाम श्रायांशतक रखा गया है। काव्य का प्रारंभ भगवद् वन्दना से होता है—

दयया यदीयया वाङ् नवरसरुचिरा सुधाधिकोदेति । शरणागत चिन्तितदं तं शिवचिन्तार्माण वन्दे ॥

मौद्ग्ल्यस्य हरे: सुत: क्षितितले वीरेश्वर: सत्कवि: ।।१०५।।

१२. शब्दकल्पद्रुम, चतुर्थ भाग, पृष्ठ १५२.

११. योऽभूदद्राविडचकवितमुकुटालंकारभूतस्य रे

शतक में किन ने भगनान् शिक्कर से अपनी शरण में लेने, दारिद्य-निवारण, जन्म-मरण के चक से मुक्त तथा भिक्त भावना स्फुरित करने की प्रार्थना की है। काव्य को सामान्यतः दो लण्डों में विभवत किया जा सकता है। पूर्वीवं में झाराध्यदेव की कृषा-पात्रता प्राप्त करने की झात्मनिवेदन-पूर्ण विह्वलता का प्रतिपादन है। किन ग्रर्थ नारीक्वर से भ्रपने अर्थ भक्त को, उसके समस्त दोष भुला कर, भौदार्थ पूर्वक स्वीकार करने की याचना करता है।

> वपुरर्धं वामार्धं शिरसि शशी सोऽपि भूषरां तेऽर्धम्। मामपि तवार्घं भक्तं शिव शिव देहे न धारयसि।।

अपरार्घ में किव ने अपने मन तथा जानेन्द्रियों को शिव-श्राराधना में तत्पर होने को प्रेरित किया है।

चेतः श्रुणु मद्वचनं मा कुरु रचनं मनोरथानां त्वम् । शरणं प्रयाहि भवं सर्व सकृदेव सोऽपंयिता ।।

प्रवाहमयो शैंली तथा रचना-चातुर्य के कारण आर्याशतक स्तोत्र-साहित्य की अनूठी कृति है। चमत्कार पूर्ण भावों को लिलत तथा मधुर भाषा में व्यक्त करने की किन में अद्भुत क्षमता है। मधुर हास्य की अन्तर्धारा काव्य में रोचकता का सञ्चार करती है। श्री गोरे ने डॉ॰ राघवन की संस्कृत टीका तथा अपने अंग्रे जो अनुवाद सहित इसका पूना से सम्पादन किया है। काव्यमाला के द्वितीय गुच्छक के सम्पादक ने एक पाद-टिप्पणी में अप्पयदीक्षित के (३०) उपदेशशतक का उल्लेख किया है। सम्भवतः यह उनके वंशज नील कण्ठ दीक्षित की कृति है।

शंकरराम शास्त्री-सम्पादित 'माइनर वक्सं ग्रांव नील कष्ठ दीक्षित' (मद्रास, १६४२) में नील कष्ठ दीक्षित (१७ वीं शती) के (३१-३३) तीन शतक प्रकाशित हुए हैं। समारञ्जन शतक में विद्वन्मण्डली के मनोरञ्जनार्थ विद्वन्ता, दान, शौर्य, सहिष्णुता, दाम्पत्य प्रएाय ग्रादि मानवीय सद्गुएों का १०५ ग्रनुष्टुप छन्दों में चित्रण हुग्रा है। दीक्षित जी की शैली ग्रतीव सरल तथा प्रवाहपूर्ण है। शतक की कतिपय सूक्तियां बहुत मामिक हैं।

उचन्तु शतमादित्या उद्यन्तु शतमिन्दवः। न विना विद्षां वान्यैनेश्यत्याभ्यन्तरं तमः॥

शतक की पुष्पिका में कवि ने विस्तृत ग्रात्म परिचय दिया है। इति श्रीमरहाज कुल जलिकौस्तुम श्रीकण्ठ मत प्रतिष्ठापनाचार्य चतुरिधकशतप्रबन्य निर्वाहक महात्रतयाजि श्रीमदण्य दीक्षित सोदर्य श्रीमदाचा दीक्षित पौत्रेस श्री नारायस दीक्षितात्मजेन श्री भूमिदेवी गर्भ सम्भवेन श्री नीलकण्ठ दीक्षितेन विरचितं सभारञ्जन शतकम्।

वैराग्य शतक विरक्ति तथा इन्द्रियवश्यता की महिमा का गान है। प्रयास तो अनेक करते हैं, किन्तु विषय-सेक्न का परित्याग विरले ही कर सकते हैं।

> शतशः परीक्ष्य विषयान्सघो जहति ववचित्ववचिद् धन्याः । काका इव वान्ताशनमन्ये तानेव सेवन्ते ।।

अन्यापदेश शतक १०१ अन्यापदेशात्मक पद्यों का संग्रह है। मधु सूदन का (३४) अन्यापदेश शतक काव्य माला के नवम गुच्छक में प्रकाशित हुआ। काव्य माला ४, पृष्ठ १८६ की पाद टिप्पाणी में नील कण्ठ-दीक्षित के (३५) कलिविडम्बन शतक का उल्लेख हुआ है।

उपर्युक्त टिप्प्णी में उल्लिखित (३६-३८) ओष्ठशतक, काशिका तिलक्शतक तथा जारजात शतक के कर्त्ता नोल कण्ठ नारायण दीक्षित के धात्मज नील कण्ठ दीक्षित से मिश्न तीन अलग व्यक्ति हैं। सभारञ्जन की पुष्पिका में उपलब्ध दीक्षित के धात्मवृत्त से यह स्पष्ट हो जाता है। ग्रोष्ठ शतक का लेखक किन नीलकण्ठ शुल्क जर्नादन का पुत्र है। काशिका तिलक शतक के रचिता के पिता का नाम रामभट्ट है। तीनों का रचना काल श्रज्ञात है।

(३६) ग्राश्लेषाशतक विरहव्यथित मानस का करुगा स्पन्दन है। वियोग में पूर्वानुभूत संयोग की माधुरी विष बन जाती है। कविप्रिया को सम्बोधित शतक के समूचे पद्यों में उत्कण्ठित मन की इसी कसक की अभिव्यक्ति हुई है।

बाले मालति ! तावकीमिभनवामा स्वादयन् माधुरीं कञ्चित्कालमथाधुना बलवता दैवेन दूरीकृतः। उद्बाब्धं चिरसेवितामनुदिनं तामेव सञ्चिन्तयन् भृङ्गः कश्चन दूयते तव कृते हा हन्त रात्रिन्दिवम्।।

आश्लेषा नक्षत्र में उत्पन्न होने के कारण किन प्रिया को शतक में आश्लेषा कहा गया है। उसका वास्तविक नाम 'गङ्गा' प्रतीत होता है (गङ्गों ति प्रथिता करोषि सततं सन्ताप मित्यद्भुतम्)

इसके रचिता नारायण पण्डित कालिकट~नरेश मानदेव (१६४६-४६) के ब्राश्रित कि थे। मानदेव स्वयं विद्वात् तथा विद्या प्रेमी शासक था। नारायण पण्डित उत्तरराम चरित की भावार्थदीयिका टीका के लेखक नारायण से भिन्न हैं। ब्राश्लेषा शतक त्रिवेन्द्रम से १६४७ में प्रकाशित हुआ है।

प्रख्यात वैष्णावाचार्य महाप्रभु चैतन्य के जीवन चरित से सम्बन्धित रचनाग्रों में सार्वभौम (१७ वीं शती) की (४०) शतक्लोकी ने बंगाल में काफी लोकप्रियता प्राप्त की है। <sup>९ 3</sup>

कुसुमदेव कृत (४१) हब्टान्त कलिका शतक सौ श्रनुष्टुपों की नीतिपरक रचना है। इसके प्रत्येक पद्य के भाव को हब्टान्त द्वारा पृष्ट किया गया है। यही इसके शोर्षक की सार्थकता है।

> उत्तमः क्लेशविक्षोभं क्षमः सोढुं नहीतरः। मिर्यारेव महाशासार्थयंगं न तु मृत्कराः।।

१३. द्वन्टन्य—S. K. De: Bengats Contribution to Sanskrit Literature and Studies in Bengal Vaisnavism, 1960. P. 102.

कुमुमदेव का स्थितिकाल अनिश्चित है। सम्भवतः वे सतरहवीं शताब्दी में हुए, यद्यपि वल्लभदेव ने मुभाषितावली में उनके कुछ पद्य उद्धृत किये हैं। यह काव्यमाला के गुच्छक १४ में प्रकाशित हो चुका है।

गुमानि का (४२) उपदेश शतक काव्यमाला के भाग १३ में प्रकाशित हुग्रा । विषय नाम से स्पष्ट है । लेखक का समय ज्ञात नहीं है ।

कवि नरहरि का (४३) श्रृङ्गारशतक ११५ म्रात्म सम्बोधित श्रृङ्गारिक मुक्तकों का संग्रह है, जो कहीं कहीं श्रश्लीलता की सीमा तक पहुंच जाते हैं। कवि को श्रपनी विद्वत्ता तथा कवित्व शक्ति पर बहुत गर्व है। प्रिया-वर्णन के व्याज से नरहरि ने ग्रपनी कविता को कालिदास तथा बागा के काव्य का समकक्षी माना है।

> श्री कालिदास कविता सुकुमार मूर्ते बाएास्य वाक्यमिव मे वचनं गृहाएा। श्री हर्ष काव्य कुटिलं त्यज मानवन्यं वासी कवेनंरहरेरिय सम्प्रसीद।।

ग्रनुप्रास के प्रयोग में नरहरि सचमुच सिद्ध हस्त हैं।

सिवनयमनुवार विच्म कृत्वा विचारं नरहरि परिहारं मा कृथाः दुःख भारम् । हृदि कुरु नवहारं मुञ्च कोप प्रकार कुरु पुलिन विहारं सुभ्रु संभोग सारम् ।।

काव्य माला ११ में एक अन्य (४४) शृङ्कारशतक प्रकाशित हुआ, जिसके प्रशेता गोस्त्रामी जर्नादन भट्ट हैं। पुष्पिका में किन ने कुछ अन्तम परिचय दिया है। इति श्री गोस्त्रामिजगिन्नवा सात्मज गोस्त्रामि जनार्दन मट्ट कृतं शृङ्कार शनक सम्पूर्णम् । भट्ट जनार्दन ने नारी-सीन्दर्य के कई मनोरम चित्र अंकित किये हैं। उनकी हिष्ट में नारी कामदेन की गतिमती शस्त्रशाला है (प्रायः पञ्चशराभिधक्षिति भुजा शस्त्रस्य शाला निजा)

कामराज दीक्षित के (४१-४७) तीन शृङ्गारिक शतक शृङ्गारकिलका त्रिशती नाम से प्रकाशित हुए (काव्य माला १४) । प्रत्येक शतकमें पूरे सी मुक्तक हैं। पद्य-रचना श्रकारादि तथा मात्रा कम से हुई है। प्रारम्भिक पद्यों में किन ने श्रात्म परिचय दिया है। उसके पिता सामराज स्वयं सफल तथा विख्यात किन थे।

हृदि भावयामि सततं तातं श्रीसामराजमहम् । यत्कृतमक्षरगुम्फं कवयः कण्डेषु हारमिव दघते ॥१०॥ श्रीसामराज जन्मा तनुते श्रीकामराज कविः । मुक्तक काव्यं विदुषां प्रीत्ये शृङ्कार कलिकाल्यम् ॥१५॥ काव्यमाला में (४८) एक खड्गणतक का प्रकाशन हुआ । इसका रचयिता तथा रचनाकाल भ्रजात है।

मुद्गलमट्ट कृत (४६) रामार्याशतक तथा गोकुलनाथ का (५०) शिवशतक स्तोत्र-साहित्य की दो ग्रन्य ज्ञात शतक नामक रचनाए हैं। रामार्याशतक का उल्लेख, डॉ॰ कामिल बुल्के ने ग्रपने विद्वत्तापूर्ण शोधप्रबन्ध 'रामकथा-उत्पत्ति ग्रौर विकास' में किया है (पृष्ठ २१८)। शिवशतक का निर्देश रमाकान्त-सम्पादित सुर्यशतक की भूमिका (पृष्ठ ३२) में हुग्रा है। दोनों का रचनाकाल ग्रजात है।

जयपुर के साहित्य प्रेमी नरेशों ने संस्कृत-पण्डितों को उदारतापूर्वक प्रश्नय दिया तथा जिन्हें विधिष्ठ प्रकार से सत्कृत किया। ग्रपनी ग्रमर कीर्तिलता की जीवन्त प्रतीक 'कान्यमाला' की सैकड़ों जिल्दों में हजारों प्राचीन दुष्प्राप्य ग्रन्थों का प्रकाशित करना उन्हें कालकवित होने से बचाया भीर इस प्रकार राष्ट्र की ग्रमिट सेवा की। जयपुर के कित्यय राजिश्वत कवियों ने भी इस साहित्य-विद्या को समृद्ध बनाने में योग दिया है।

जयपुर-संस्थापक महाराजाधिराज सवाई जयसिंह द्वितीय (१६६६-१७४३ ई०) के समकालीन तथा ग्राश्चित ज्योतिषाचार्य श्री केवलराम ज्योतिषराय का (५१) ग्रिमिलाषशतक कदाचित् इस कोटि की सर्वप्रयम रचना है। इसकी एक हस्तिलिखित प्रति राजस्थान प्राच्य-विद्या प्रतिष्ठान, जोधपुर में ११२०४ ग्रन्थांक पर उपलब्ध है। इस्तिलिखित १६ पत्रों में १०१ पद्य हैं। प्रारम्भिक ३५ पद्यों में मगवान् श्री इच्छा की बाललीलाग्रों का मनोरम वर्णन है। शेष पद्यों में ऋतुग्रों, प्रातः काल, सूर्योदय, सूर्यास्त आदि का विस्तृत वर्णन है। शतक के वर्णन पौराणिक गाथाग्रों पर ग्राधारित हैं। श्रिमिलाष शतक एक मात्र जात कृष्ण सम्बन्धी तथा वर्णन प्रधान शतक है।

मङ्गलाचरण के व्याज से सृब्ध्टि के प्रारम्भ में शेषणायी भगवान विष्णु के स्वापीद बोध का वर्णन किया गया है।

प्रातर्नीरद नील मुग्ध महसः स्वापि स्मरामि स्फुटं स्वल्पोद् बोधित नेत्रनीलिम सृजल्लीला द्रंवस्त्राम्बुजम् । येन नोदयतः पुराष्ठणकृतो बोधप्रभावान्तरा-- नीलालिद्वयशंसि नामिनलिनस्याहो सपरनीकृतम् ॥२॥

काश्य में कमनीय कल्पनाधों की छटा दर्शनीय है। ललित शैली तथा उदात्त कल्पनाधों के मिए-कांचन संयोग से काव्य में तूतन धामा का समावेश हो गया है। श्रीकृष्ण की बाललीलाओं का वर्णन बहुत स्वामाविक तथा संजीव है। शतक का उपसहार निम्नलिखित पद्य से होता है।

> शिव शौरिपदाब्ज पूजन प्रतिभाभावित तत्पादाम्बुजः । ग्रिमिलाषशतं मनोहर कुरुते केवलराम नामकः ।।

अन्तिम पत्र पर एक पद्य और मिलता है, किन्तु वह प्रक्षिप्त प्रतीत होता है। १४

१४. देखिये— मरुभारती, प्रक्तूबर, १६६४ में प्रकाशित श्री प्रमाकर शर्मा का लेख 'केवलराम ज्योतिषराय तथा उनकी रचना ग्रभिलाष शतकम्'। १० २४-२=

(४२) माधविसहायी शतक जयपुर नरेश महाराज माधविसह (१७५०-६८ ई०) की प्रशंसा में लिखा गया है। लेखक हैं उनके सभाकिव श्याम शुन्दर दीक्षित लद्दूजी। इसमें ब्रह्ममण्डली के अन्तर्मत केवलराम ज्योतिषराय का भी गुगानान हुआ है।

स जयति ज्योतिपरायः केवलरामाभिषः सूरिः। श्रीमञ्जयपुरनगरे पण्डितवर्यः सदाचार्यः॥१२६॥ <sup>९४</sup>

श्री श्रगरचन्द नाहटा ने अपने २४----६५ के पत्र में तीन (५३-५५) शतकों की सूचना दी है— सद्बोध शतक राजवर्णनशतक (नाहटा जी द्वारा सम्पादित सभाशृङ्कार में प्रकाशित) तथा कृष्णराम भट्ट-रचित 'प्लाण्डुराज शतक'। प्लाण्डुराज शतक में प्लाण्डुराज (प्याज) के गुणों का रोचक वर्णन किया गया है। यह जयपुर से प्रकाशित हो चुका है। कृष्णराम भट्ट के (५६-५७) दो अन्य शतकों-आर्यालङ्कार शतक तथा सार शतक का भी उल्लेख मिलता है। गोपीनाथ शास्त्री दाधीच कृत (५६) राम सोभाग्य शतक में जयपुर नरेश रामसिंह (१६ वीं शती का मध्य) का चरित विशात है।

बुहारी की उपयोगिता पर अनन्तलवार ने रोचक शैली में (४६) सम्मार्जनी शतक लिखा है। यह मैसोर से प्रकाशित हुमा है।

(६०) विज्ञान शतक का कर्तृत्व अज्ञात है। विज्ञान शतक का सर्वेप्रथम सम्पादन कृष्ण शास्त्री माऊ शास्त्री गुह्नले ने १८६७ ई० में नागपुर से किया था। एक अन्य संस्करण, जिसमें उपर्युक्त से दो वद्य कम हैं तथा अन्य पद्यों के अनुक्रम में पर्याप्त वैभिन्य है, गुजराती प्रेस, वम्बई से मुद्रित हुआ। प्रो० कोसम्बी ने शतक त्रयादि सुभाषित-संग्रह में इसका संशोधित पाठ प्रकाशित किया है।

गुहले-सम्पादित संस्कररा की पुष्पिका में विज्ञान शतक को भर्तृहरि की रचना माना गया है। इस काररा तथा विज्ञान शतक एवं भर्तृहरि की कृतियों में भाव तथा रचना-साम्य के ग्राघार पर ग्रब भी इसे भर्तृहरि-रचित मान लिया जाता है। परन्तु यह ग्राधुनिक गढन्त प्रतीत होती है।

शतक के मंगला वरए। में गए।श की स्तुति की गयी है :--

विगलदमलदानश्चे िए सौरभ्यलोभोषगत मधुपमाला व्याकुला काशदेश: । अवतु जगदशेषं शश्वदृग्रात्मको यो विपूलपरिघदन्तोद् दण्ड शुण्डा गरोश: ।।

अन्तिम पद्य में (१०३) इसे वैराग्य शतक नाम से अभिहित किया गया है (बुधानां वैराग्यं सुघटयतु वैराग्य शतकम्) वास्तव में अन्य वैराग्य शतकों की भांति विज्ञान शतक में भी प्रेम की छलना, जगत् की नश्वरता तथा वैराग्य की महिमा का वर्शन है।

(६१-६२) संस्कृतस्य सम्पूर्णोतिहासः (छज्जूराम शतकद्वय) संस्कृत-साहित्य के इतिहास की एक मात्र शतक संज्ञक रचना है । 'शतकद्वय' ६ परिच्छेदों में विभक्त है, जिनमें क्रमशः व्याकरण, काव्य, साहित्य, न्याय-वैशेषिक, सांस्य-योग, पूर्वोत्तर मीमांसा के ग्रन्थों का निरूपण किया गया है । यह निरूपण विवेचनात्मक

१५. वही

न होकर गए। नात्मक है। कुछ साहित्यिक विद्याओं के प्रमुख ग्रन्थों का नामोल्लेख करके सन्तोष कर लिया गया है। कियों का वर्णनकम भी सदैव निर्दुष्ट नहीं है। कई परवर्ती किवयों को पहले तथा पूर्ववर्तियों को पश्चात् रख दिया है। लेखक ने पद्यों की हिन्दी में विस्तृत व्याख्या की है, जिसमें संस्कृत के विभिन्न लेखकों की प्रशासा में स्वरंचित १०२ पद्य यथास्थान उद्घृत किये हैं। सम्भवतः व्याख्या के इन पद्यों तथा मूल क्लोकों को मिलाकर ही काव्य को शतक द्वयं का उपनाम दिया गया है। ग्रन्थया मूल काव्य की पद्य संख्या से इस उपशीर्षक की संगति नहीं बैठती। व्याख्या में कुछ नवीन तथा श्रज्ञात टीकाकारों का नामोल्लेख हुग्ना है। इसके रचियता म० म० छज्जूराम शास्त्री प्रतिभाशां नी किय, नाटककार, टीकाकार तथा दर्शन एवं व्याकरण के मान्य पण्डित हैं। १६

राजकीय संस्कृत महाविद्यालय मुज्जफरपुर के साहित्य-प्रधानाध्यापक श्री बदरीनाथ शर्मा की अन्योक्ति साहस्री में (६३-७२) दस शतक सम्मिलित है। शतकों के नाम हैं—जलाशयश्वतक, खेचरशतक, शकुन्तशतक, स्थावरशतक, तस्वरशतक, लताशतक, पशुभतक, यादश्यतक, धुद्रजन्तुशतक, प्रत्येकश्वतक उपरोक्त प्रतीकों पर आधारित सौ अन्योक्तियों का संकलन है। अन्योक्तिशतक की सी रचना की है। आधुनिक नाटककारों में पण्डित मथुराप्रसाद अग्रयण्य हैं। उनके भक्त सुदर्शन, वीर प्रताप, वीर पृथ्वीराज, भारत विजय आदि नाटक बहुत सफल, रोचक तथा लोकप्रिय हैं।

गान्धी स्मारक निधि, देहली से प्रकाशित (७४) गान्धी सुक्ति मुक्ताविल भारत के भूतपूर्व वित्त मन्त्री श्री चिन्तामिए। देशमुख द्वारा संस्कृत-पद्म में अनूदित गांधी जी की सी सुक्तियों का संग्रह है। किव ने प्रत्येक पद्म का श्रं प्रेजी में अनुवाद भी कर दिया है। गान्धी सुक्ति मुक्ताविल का उपशीर्षक अथवा नामान्तर तो प्रत्यक्षतः शतक नहीं है, किन्तु अनुवादक ने भूमिका में स्पष्टतः इसे शतक की संज्ञा प्रदान की है। 'I, therefore, Complated a Sataka and thought that this form and size would not be unwelcome to the public.'

नागपुर से सन् १६५८ में प्रकाशित प्रो० श्रीचर भास्कर बर्गेकर की जवाहर तरिङ्गिए। श्रवरनाम (७५) भारतरत्नशतक एक ग्राधुनिक प्रबन्धात्मक शतक है। इसमें भारत के प्रथम प्रधान मन्त्री युग पुरुष जवाहरलाल नेहरू की गौरवशाली जीवन गाथा का मनोरम वर्गेन हुग्रा है। मारतरत्नशतक उन रचनाग्रों में है जिनसे साहित्य की प्रतिष्ठा तथा यथार्थ गौरव वृद्धि होती है। संस्कृत से श्रनभित्र पाठकों के उपयोग के लिये किन ने स्वकृत ग्रंगेजी ग्रनुवाद भी साथ दिया है। श्री बर्खेकर प्रतिभाशाली किन हैं। माथा पर उनका पूर्ण ग्रधिकार है। उनकी किन्दवशक्ति रोचक तथा प्रभावशाली है। प्राचीन भारतीय इतिहास के पात्रों के प्रतीकों के माध्यम से किन ने नेहरूजी की कर्मठता, स्वार्थहीनता तथा राजनीति-नेपुण्य का भव्य चित्र ग्रंकित किया है।

सोढिश्चराय खरदूषग्रासंनिपात : यद्वा नरोत्तमकुलैर्घटिता सुहृता । उल्लंघितो बहलसंकट वारिधिश्च रामायग्रां सुचरिते प्रतिबिम्बितं ते ।।

१६. छुज्जूराम शास्त्री की कृतियों के विवेचन के लिये देखिये 'विश्वसंस्कृतम्' फरवरी, १६६४ में प्रकाशित मेरा लेख 'केचित् पञ्चनदीयाः संस्कृतकवयः'।

दुर्योधनं प्रसरभीष्मबलावगुप्तं दुः शासनं निहतपञ्चजन प्रभावम् । निस्सारतां जन जनार्दन सङ्गतेन नीत्ना, त्वयैव रचितं नवभारतं हि ।। स्वार्थं कसक्ता पुरुषाधमसेनितेयं बाराङ्गनेव नृपनीतिरिति स्वनिन्दाम् । निस्स्वार्थमस्य शरगां पुरुषोत्तमं वा दूरीचकार सुगतं हि यथा अपाली ।।

प्रधानमन्त्रों के प्रिय व्यायाम 'शीर्षासन' की इस पद्य में भावपूर्ण व्याख्या की गयी है।
भूर्रहति ऋतुमयी शिरसा प्रसाम
द्यौः किन्तु भोगबहुला चरसामि घातम।
इत्येव कि निजमनोगत मुत्तमं त्वं
शीर्षासनेन नियतं प्रकटीकरोषि ।।

भारतरत्नशतक के पृष्ठ पत्र पर श्री वर्णों कर की रचनाम्रों के विज्ञावन में तीन (७६-७८) शतकों का उल्लेख है—विनायकवैजयन्ती शतक, रामकृष्ण परमहंसीय शतक, तथा शाकुन्तलशतक्लोकी। सम्भवतः ये सभी अप्रकाशित हैं।

साहित्य अकादमी दिल्ली के प्रकाशन 'श्राज का भारतीय साहित्य' में सम्मिलित 'श्राधुनिक संस्कृत-साहित्य के उपयोगी सर्वेक्षरा' में डॉ॰ राधवन् ने (७६-५३) पांच शतकों का — वेमनाशतक, सुमतिशतक, दशरथी शतक, कृष्ण शतक, मास्कर शतक—उल्लेख किया है। ये मूल तेलुगु शतकों के श्री एस. टी. जी. वरदाचारियर द्वारा किये गये संस्कृत रूपान्तर हैं।

पररिचत पद्यों तथा सूक्तियों के कुछ संकलन भी शतकाकार प्रकाशित हुए हैं। जगदीशचन्द्र विद्यार्थी ने ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेद के सौ-सौ मन्त्रों के १० चयन (८४–६६) ऋग्वेद शतक, यजुर्वेद शतक तथा सामवेद शतक के नाम से प्रस्तुत किये हैं। ऋग्वेद शतक दिल्ली से १६६१ ई० में प्रकाशित हुआ, शेष दोनों १६६२ में। इसी प्रकार हरिहर भा ने संस्कृत कियों की सूक्तियों को सूक्ति शतक के (८७–८८) दो भागों में संकलित किया है। प्रत्येक भाग में पूरे सौ-सौ पद्य हैं। सूक्तिशतक चोखम्बा भवन, वारांग्रसी से प्रकाशित हुआ है।

मेरे मित्र डा॰ सत्यवत शास्त्री की (८१) शतश्लोकी की 'बृहत्तर भारतम्' 'संस्कृत प्रतिभा' में प्रकाशित हुई। इसमें वृहत्तर भारत की संस्कृति तथा वैभव का गौरव गान है। कविता सर्वत्र लालित्य तथा माधुयं से समवेत है। डॉ॰ सत्यवत प्रतिभासम्बन्न किव हैं। उनके दो अन्य काव्य —श्री बोधिसत्वचरिन तम् तथा गोविन्दचरितम् देहली से प्रकाशित हुए हैं।

कण्टकार्जुंन की कण्टकाञ्जलि अपरनाम (६०) नवनीति शतक ग्राधुनिक संस्कृत-साहित्य की कान्तिकारी कृति है। नवनीति शतक ग्राधुनिक विषयों पर व्यंग्यात्मक शैली में निबद्ध १६७ मुकक्त पद्यों

१७. श्री बोधिसत्वचरितम् का विवेचन मैंने 'विश्व संस्कृतम्, में प्रकाशित ग्रंपने पूर्वोक्त लेख में किया है।

संस्कृत की शतक परम्परा [ ३२३

का ग्रभिनव संग्रह है जिसे 'पढ़ित' नामक दस भागों, मुखबन्ध, ग्रञ्जलिबन्च तथा परिणिष्ट में विभक्त किया गया है। भारतीय राजनीति, समाज, धर्म, प्रणासन, वर्तमान महंगी, खाद्यान्न का ग्रमान, श्रष्टता, कृत्रिम तथा छलपूर्ण जीवनचर्या ग्रादि विविध विषयों पर किय ने प्रबल प्रहार किया है कविता में ग्रपूर्व रोचकता तथा तूतनता है। किय ने संस्कृत-काव्य की घिसी-पिटी लीक को छोड़कर ग्रभिनव शैली की उद्भावना की है। संस्कृत के प्रचार-प्रसार के लिये ऐसी रचनाओं की विशेष ग्रावण्यकता है, जो समकालीन जीवन के निकट हो तथा उसकी समस्याओं का विवेचन प्रस्तुत करें।

वर्तमान प्रशासन में परिव्याप्त घूसखोरी पर, उपनिषदों के ग्रश्वत्थ के प्रतीक से, किव ने मर्मान्तक व्यंग किया है। उपनिषदों में सुष्टि की तुलना एक ऐसे काल्पनिक दृक्ष से की गयी है। जिसकी जड़ें ऊपर और शाखाएं नीचे हैं। यह सृष्टित्त शाश्वत है। उसका उच्छेद करने की क्षमता किसी में नहीं है। परन्तु किव की कल्पना है कि ग्राधुनिक वैज्ञानिक युग में मानव ने सृष्टि के बृहत् ग्रश्वत्थ के उन्मूलन के लिये अनेक उपकरणों का आविष्कार कर लिया है। पर घूस के बद्ध मूल ग्रश्वत्थ का उच्छेता ग्राज भी नहीं है, न ग्रतीत में था ग्रीर न भविष्य में होगा।

उन्वं मूलमधम्य यस्य वितताः शाखाः, सुवर्गाच्छदः कस्योत्कोचतरुर्जगत्यविदितः यद्यप्यक्ष्पोऽगुराः । छेता किषचदुदेति संमृतितरोः छेतास्य वृक्षस्य तु नाभूनास्ति न वा भविष्यति पुमान् ! प्रश्वत्थ एषोऽक्षयः ।।

रामकैनास पाण्डेय का (६१) भारत शतक 'संस्कृत-प्रतिभा' में तथा हजारीलाल शास्त्री का (६२) शिवराज विजय शतक 'दिव्य ज्योति' (शिमला) में प्रकाशित हुए हैं। ये दोनों ऐतिहासिक काव्य हैं। भारतशतक में भारत के गौरवशाली श्रतीत तथा वर्तमान स्थिति का चित्रण है। शिवराजविजय शतक में छत्रपति शिवाजी का चरित वर्षित है।

इनके स्रतिरिक्त निम्नांकित शतकों की जानकारी जिनरत्न कोश, श्रामेर शास्त्र भण्डार तथा राजस्थान ग्रन्थ-भण्डारों की सूचियों से प्राप्त हुई है।

(६३-६४) चाएाक्य शतक तथा नीतिशतक की रचना का श्रीय चाएाक्य को दिया जाता है। किन्तु यह चाएाक्य चन्द्रगुप्त के प्रधानामात्य विष्णुगुप्त चाएाक्य कदापि नहीं हो सकता। प्राचीन भारत में साहित्यिक रचनाग्रों को सम्बद्ध विषय के लब्धप्रतिष्ठ ग्राचार्यों के नाम से प्रचलित करने की बलवती प्रवृत्ति रही है। इसी प्रकार वरहिच के नाम से दो (६४-६६) शतक उपलब्ध हैं—शतक तथा योगशत। शतक कोषग्रंथ है। इसकी एक अपूर्ण प्रति जैन मन्दिर संधीजी, जयपुर में सुरक्षित है। बेष्टम संख्या६६८। योगशत ग्रायुर्वेद से सम्बन्धित रचना है। श्री मल्ल ग्रथवा त्रिमत्लक का (६७) द्रव्यगुराशत श्लोक भी आयुर्वेद ग्रन्थ है। दोनों की हस्तिलिखित प्रतियां ग्रामेर शास्त्र मण्डार, जयपुर में उपलब्ध हैं। योगशत की प्रति खण्डित है। दोनों की हस्तिलिखित प्रतियां ग्रामेर शास्त्र मण्डार, जयपुर में उपलब्ध हैं। योगशत की प्रति खण्डित है। दोनों की हस्तिलिखत प्रतियां ग्रामेर शास्त्र मण्डार, जयपुर में उपलब्ध हैं। योगशत की प्रति खण्डित है। दोनों की हस्तिलिखत प्रतियां ग्रामेर शास्त्र मण्डार, जयपुर में उपलब्ध हैं। योगशत की प्रति खण्डित है। दोव्यन संख्या १२०। श्रज्ञात कवियों के दो (६६-१००) हष्टान्त शतक ज्ञात है। एक सुभाषित संग्रह है, दूसरा ग्रलङ्कार ग्रन्थ। (१०१-१०६) ग्रज्ञात कवियों के गोरक्ष शतक, ग्रात्मिन्दा शतक, ग्रात्मिक्षा शतक, मूर्ख शतक, गौडवंशतिलक कृत वृद्धयोग शतक तथा शिववर्मन

३२४ ]

सत्यवत 'तृषित'

का बन्ध शतक का उल्लेख भी सूची पत्रों में हुआ है।

इस प्रकार संस्कृत का शतक-साहित्य विशाल तथा वैविध्यपूर्ण है। पता नहीं शतक संज्ञा का क्या स्नाकर्षण था कि प्रायः समस्त कल्पनीय विषयों पर शतक लिखे गये हैं। स्पष्टतः इस साहित्यिक विद्या ने जनता में अपूर्व स्थाति प्राप्त की होगी। इसीलिए कवियों ने अपनी कविता को शतक का ब्रावरण पहना पहनाकर प्रचलित किया। यह खेद की बात है कि साहित्य की यह रोचक सामग्री श्रस्तव्यस्त बिखरी पड़ी है। उपलब्ध शतकों का सुसम्पादित संग्रह श्रवश्य प्रकाशित होना चाहिये।

# महाकवि समयसुंदर भ्रौर उनका छत्तीसी-साहित्य

राजस्थान में ख्रोक कहावत है---'समयसुंदर-रा गीतड़ा, कूं भे रागी-रा भीतड़ा' खर्थात् जिस प्रकार महाराखा कूं भा द्वारा बनवाये हये संपूर्ण मकानों, मंदिरों, स्तंभों श्रीर शिलालेखों ग्रादि का पार पाना श्रत्यंत कठिन है उसी प्रकार समयस् दरजी विरचित समस्त गीतों का पता लगाना भी दूष्कर कृत्य है; उनके गीत ग्रपरिमित हैं। यह महाकवि समयस्ंदर १७ वीं शताब्दी के लब्बप्रतिष्ठ राजस्थानी जैन कवि हुमें हैं। उनका जन्म पोरवाल जातीय पिता श्री रूपसिंह भ्रौर माता लीलादेवी के यहाँ अनुमानतः संवत १६१० में सांचोर (सत्यपुर) में हुन्ना । बाल्यावस्था में ही उन्होंने दीक्षा ग्रहण कर क्रमणः महोपाध्याय-पद प्राप्त किया । मधुर-स्वभावी महाकवि ग्रपनी अप्रतिम विद्वता श्रीर अतुठे व्यक्तित्व से अपने जीवन-काल में ही प्रशंसित हो चुके थे। उन्होंने भारत के अनेक प्रदेशों का भ्रमण करके अपनी नानाविध रचनाओं भीर सद्पदेशों द्वारा तत्रस्य जनसमूदाय को कल्यागापय की स्रोर ध्रग्रसर किया । सौभाग्यवश महाकवि ने दीर्घायु प्राप्त की थी । सं० १७०३ में उन्होंने चैत्र मुक्ला त्रयोदशी के दिन ऋहमदाबाद में समाधिपूर्वक नश्वर देह को त्यागकर स्वर्ग की श्रोर प्रस्थान किया । श्रपनी इस दीर्घाय में महाकवि ने संस्कृत, प्राकृत ग्रीर राजस्थानी की भनेक रचनाभ्रें कीं। 'इनकी योग्यता भ्रवं बहमूखी प्रतिभा के संबंध में विशेष न कहकर यह कहें तो कोई अत्युक्ति न होगी कि कलिकाल सर्वेज्ञ हेमचंद्राचार्य के पश्चात् प्रत्येक विषयों में मौलिक सर्जनकार श्रेवं टीकाकार के रूप में विपुल साहित्य का निर्माता (महाकवि समयस् दर के अतिरिक्त) अन्य कोई मायद ही हुम्रा हो ! ' ' 'सीताराम-चौपई' नामक वृहत्काय जैन रामायरा महाकवि की प्रतिनिधि रचना है। उनके प्रपरिमित गीत भी बड़े महत्त्वपूर्ण हैं। महाकवि के संबंध में विस्तृत जानकारी भ्रोवं उनकी लघु रचनाओं के रसास्वादन के लिये श्री अगरचंद नाहटा और भवरलाल नाहटा संपादित 'समयस्'दर-कृति-कुसुमांजलि' हष्टव्य है । यहां प्रस्तृत है महाकवि के छत्तीसी-साहित्य का संक्षिप्त परिचय । छत्तीसी

मुक्तक रचनाओं का ग्रेक प्रकार है 'छत्तीसी'। ग्रेसी रचना जिसमें छत्तीस पद्य हों, छत्तीसी कहलाती है। इसमें छंद कोई भी हो सकता है, पर उसके संपूर्ण पद्यों का उसी छंद में होना ग्रावश्यक है। कहीं—कहीं छत्तीस के स्थान पर सैंतीस पद्य भी देखने को मिलते हैं, परंतु वहां सैंतीसवां पद्य रचना के विषय से थोड़ा भिन्न ग्रीर उसका उपसहार—सूचक होता है। इसी प्रकार इन छत्तीसियों का विषय कोई भी हो सकता है, पर वर्णनात्मकता ग्रीर ग्रीपदेशिकता की इनमें प्रधानता पायी जाती है।

१. महोपाध्याय विनयसागर:

'समयसुंदर कृति कुसुमांजलि' गत निबंध 'महोपाध्याय समयसुंदर' पृष्ठ १. (प्रकाशक-नाहटा ब्रदसं, ४ जगमोहन मल्लिक लेन, कलकत्ता-७). महाकवि समयसुंदर विरचित सात छत्तीसियां उपलब्ध हैं जो इस प्रकार हैं—

१. सत्यासीया दुष्काल वर्णन छत्तीसी २. प्रस्ताव सर्वया छत्तीसी ३. क्षमा छत्तीसी ४. कर्म छत्तीसी ५. पुण्य छत्तीसी ६. संतोष छत्तीसी श्रीर ७. ग्रालोयगा छत्तीसी ।

# (१) सत्त्यासिया बुष्काल वर्शन छत्तीसी

प्रस्तुत छत्तीसी की रचना महाकृषि ने वि० सं० १६६७-६८ में गुजरात में की । ऋढि-सिढि से सर्वथा संपन्न गुजरात प्रदेश में वि० स० १६६७ में बड़ा भयंकर दुष्काल पड़ा । बरसात का नामोनिशान न था । घनघोर घटा यें घर घुमड़कर भाती और कृषक—समुदाय को चिढ़ाकर गायब हो जाती थीं । खेत सूखे पड़े थे । पानी के ग्रमाव में लोगों में खलबली मच गई। आजने की समस्या विकट रूप में ग्रा पहुँची । पशुग्रों को तो कुछ ग्रंथों में, ग्रास पास के नगरों की सीमाग्रों पर, जहां थोड़ी-बहुत वर्षा हुई थी, चरने के लिग्ने भेज दिया गया, परंतु लोगों को ग्रपने ही भोजन की व्यवस्था करना मुश्किल हो गया । खाद्य-सामग्री के लिग्ने परस्पर लूट-मार होने लगी । महंगाई का पार न रहा । प्रजावत्सल नरेशों ने ग्रपनी जनता के लिग्ने सस्ते ग्रनाज की व्यवस्था की भी तो लोभी हाकिमों ने ग्रपने पास जमाकर उसे महंगे मोल बेचना प्रारंभ कर दिया था । र

अंसी स्थिति में लोगों को ग्राधा पाव ग्रन्न तक मिलना भी दुर्लभ हो गया। मान त्यागकर भीख मांगने से भी लोगों का पेट नहीं भरता था। वृक्षों के पत्ते, कांटी (घास विशेष) ग्रौर छालें खाने की भी नौबत ग्राई। जूठन खाना-पीना तो सामान्य बात हो गई थी। 3

प्रोम और ममत्व नाम की कोई चीज उस समय नहीं रह गई थी। पित पित को, बेटा बाप को, बहन भाई को, भाई बहन को छोड़-छोड़कर परदेश को भागने लगे। परिवार का सम्बन्ध ग्रन्न-प्रोम के ग्रागे गीए हो गया। ग्रपने ग्रात्मज, ग्रांखों के तारे प्यारे पृत्र को बेचना पिता के लिए रंचमात्र भी दुष्कर नहीं था।

घटा करी घनघोर, पिएा वूठो नहीं पापी। खलक लोग सहु खलभल्या, जीवइं किम जलबाहिरा; 'समयसुंदर' कहइ सत्यासीया, ते ऋतूत सहू ताहरा ।३।। (समयसुंदर कृति कुसुमाँजलि, पृ० ४०१)

त. भला हुंता भूपाल, पिता जिम पृथ्वी पालइ; नगर लोग नरनारी, नेह सुं नजिर निहालइ। हाकिम नइ हुतो लोभ, घान ते पोते धारइ; महा मुंहगा करि मोल, देखि वेचइ दरबारइ।। (समयसुंदर कृति कुसुमांजलि, छंद ६, पृ० ५०२)

३. अध पा न लहै अन्न, मला नर थया भिसारी; मूकी दीधउ मान, पेट पिएए भरइ न भारी । पमाडीयाना पान, केइ बगरौ नइ कांटी; खावें सेजड छोड, शालितूस सवला बांटी । अन्नरुण चुराइ अई िठ में, पीयइ अइंटि पुसली मरी । समयसुंदर कहइ सत्यासीया, ग्रेह अवस्था तइ करी ।। ६।। (स. कृ. कृ. पृ० ५०३)

यतियों को प्रपना पंथ बढ़ाने का सुग्रवसर मिल गया। लोग पथ-विचिलित होने लगे। घंघा उठने से घर्म श्रीर धैर्य की जड़े खिसक उठीं। श्रावकों ने साधुश्रों की सार सँभाल छोड़ दी। शिष्यों ने भूख से बाधित हो उदरपूर्ति के लिश्रे गुरुशों को ही पत्र-पुस्तकों, वस्त्र-पात्रादि बेचने के लिए विवश किया।

धर्म-ध्यान भी लुप्त होने लग गया था। भूख के मारे भगवान का भजन किसे भाता है। श्रावक लोगों ने मन्दिरों में दर्शन करने जाना छोड़ दिया। किष्य ने शास्त्राध्ययन बन्द कर दिया। गुरुवंदन की तो परंपरा ही उठ गई। गच्छों में व्याख्यान-परंपरा मंद पड़ गई। लोगों की बुद्धि में फेर स्ना गया था।

स्रनेक लक्षाबीण साहूकारों की सहायता के उपरांत उस 'भुखमरी' में स्रनेक मनुष्य बेमीत मरे। उनकी स्राधियाँ उठाने वाले ही नहीं मिल रहे थे। घरों में हाहाकार मच रहा था श्रीर गलियों तथा सड़कों पर गवों की दुर्गंध ब्याप्त थीं। असेक सूरि-गच्छपतियों को भी हत्यारे काल ने स्रपने गाल में ले लिया।

स्वयं किव पर भी इस प्रवल दुष्काल के कई तमाचे पड़े। पौष्टिक भोजन के ग्रभाव में उसकी काया कृष हो गई। उपवासों से रही-सही शक्ति भी चली गई। धर्मध्यान और गुरुगुरागान ही उसके जीवन-पथ का संबल रह गया था। अर्ज में भीषरा श्रकाल के समय यद्यपि शिष्यों ने किव की कम ही सार-सँभाल ली, किंतु ग्रन्य ग्रनेक श्रावकों ग्रीर सेवावितयों ने यथासामध्यं साधुभों और भिलारियों ग्रादि के भोजन की व्यवस्था की जिनमें प्रमुख थे—सागर, करमसी, रतन, बछराज, ऊदो, जीवा, सुखिया वीरजी, हाथीशाह, शाह लट्टका, तिलोकसी ग्रादि। ग्रहमदाबाद में प्रतापसी शाह की प्रोल में रोटी ग्रीर बाकला बाटने की व्यवस्था

- पिंडिकमण्ड पोसाल करण को श्रावक नावइ;
   देहरा सगला दीठ, गीत गंधवं न गावइ ।
   शिष्य भगाइ नहीं शास्त्र, मुख भूखइ मचकोडः;
   गुरुवंदग् गद रीति, छती प्रीत मागास छोडइ ।
   बखाग खाग माठा पड्या, गच्छ चौरासी एही गितः;
   'समयसुंदर' कहइ सत्यासीया, काइ दीधी तह ए कुमित ।।१५।। (स. सुं. कु. कु. पु० ५०५)
- ३. मूम्रा घर्णा मनुष्य, रांक गलीए रडवडिया; सोजो वल्यउ सरीर, पछइ पाज माहे पडिया। कालइ कवरण वलाइ, कुर्ण उपाडइ किहा काठी; तांसी नाख्या तेह, मांडि थइ सगली माठी। दुरगंघि दशौदिणि ऊछली, माडा पाड्या दीसइ मूसा। समयसुंदर कहइ सत्यासीया, किस्म घरिन पड्या कुकुमा।।१७।। (स. कृ. कु. पृ० ५०६)
- ४. पछि ब्राव्या मो पासि, तु ब्रावता मह दीठा;
  दुरबल कीधी देह, म किंग कहाउ भोजन मीठा ।
  दूध दही घृत घोल, निपट जीमिवा न दीघा ।
  श्रारीर गमाडि शक्ति, कई लघन पिए कोघा ।
  धर्म ध्यान अधिका धर्या, गुरुदत्त गुराराउ पिरा गुण्याउ;
  समयसुन्दर कहइ सत्यासीया, तुं ने हाक मारिनइ मई हण्याउ । १६॥ (स. कृ. कृ. पृ० ५०७)

१. दुखी यथा दरसग्गी, भूख ग्राची न खमावइ । श्रावक न करी सार, खिगा धीरण किम थायइ । चेले कीची चाल, पूज्य परिग्रह परहेड छांडेउ । पुस्तक पाना बेचि, जिम तिम ग्रम्हनई जीवाडेउ ।। (स. कृ. कु. छंद १३, पृष्ठ ४०४)

की गई थी। किव ने लिखा है कि भगवान महावीर के काल से लेकर ग्रब तक तीन द्वादशवर्षीय दुष्काल पड़े थे किंतु जैसा संहार उस वर्ष के अकाल में हुआ, वैसा पूर्व के उन लंबे अकालों में भी नहीं हुआ। 2

श्रीर इस सत्यानाशी 'सत्यासीये' का शमन किया 'श्रठ्यासीया' (वि० स० १६८६ के वर्ष) ने । वर्ष के श्रारंग में ही खूब जोरों की वर्षा हुई । घरती घान से हरी-भरी हो उठी । लोगों में धैर्य का संवार हुग्रा। खाद्य पदार्थ सस्ते हो गये । लोगों का उल्लास लहरें लेने लगा । 'मरी' श्रीर 'मांदगी' (महामारी) मुंह मोड़ चले । हां साधुश्रों की दशा श्रभी तक चितनीय थी । 3 वीरे-बीरे उनकी भी सेवा श्रीर खादर की श्रोर ध्यान दिया गया । इस प्रकार गुजरात में पुनः श्रानन्द का साम्राज्य हो गया ।

बड़ी सुन्दर और सरस शैली तथा सरल भाषा में लिखित इन मुक्तकों में किव ने खुलकर अपनी भावुकता—सहस्यता का परिचय दिया है। जहाँ अंक ओर वह तत्कालीन प्रजा की दयनीय स्थिति का चित्रण करता है, वहां दूसरी ओर वह उस दुष्काल को जमकर गालियां भी निकालता है। अकाल के प्रति की गई इन कहूं कितयों में किव की कलात्मकता तो भलकतो ही है, मानवता के प्रति उसका अगाध स्नेह भी इनमें परिलक्षित होता है। और सच तो यह है कि इस स्नेह भावना के कारण ही उसकी इन उक्तियों का उद्भव हुआ है—

- १. समयसुंदर कहइ सत्त्यासीयउ, पड्यो अजाण्यउ पापीयउ ॥२॥
- दोहिल उदंड माथइ करी, भीख मंगावि भीलड़ा।
   समयमुंदर कहइ सत्त्यासीया, थारो कालो मुंह पग नीलड़ा ।। ४।।
- क्कीया घर्युं श्रावक किता, तदि दीक्षा लाम देखाडीया ।
   समयसुंदर कहइ सत्त्यासीया, तदं कुटुंब बिछोडा पाडीया ॥१०॥
- ४. सिरदार घरोरा संहर्या, गीतारथ गिराती नहीं। समयसुंदर कहइ सत्त्यासीया, तुं हतियारउ सालो सही ॥१८॥।
- दरसिंगी सहनइ ग्रन्न द्यई, थिरादरे थोभी लिया।
   समयसुंदर कहइ सत्त्यासीया. तिहां तुंनई धक्का दिया ।।२४।।
- ६. समयसुंदर कहइ सत्यासीयउ, तुंपरहो जा हिव पापीया ॥२०॥ रसों में करुग और अलंकारों में अनुपास की प्रधानता है। छंद सर्वेया है। भाषा गुजराती मिश्रित

१. स. कु. कु. छंद २१-२३; पृ० ४०७-८,

महावीर थी मांडी, पड्या त्रिए। बेला पापी;
 बार बरबी दु:काल, लोक लीघा, संतापी
 पिश श्रीकलइ श्रेक तई ते कीयउ, स्युं बार वरसी बापड़ा;
 समयसुन्दर कहइ सत्यासीया, बार लोके न लह्या लाकड़ा । १६।। (स. कृ. कु. पृ० ५०६)

मरगी नइं मदबाडि, गया गुजरात थी नीसरि;
 भयउ सोग संताप, घरणो हरख हुयउ घरि घरि ।
 गोरी गावइ गीत, वली विवाह मंडारणा.,
 लाडू खाजा लोक, खायइ याली भर मांगा ।।
 शालि दालि घृत घोल सुं, भला पेट काठा भर्या ।
 समयसुन्दर कहइ ग्रठ्यासीया, साघ तउ ग्रजे न सांभर्या ।। ३३।। (स. क्र. कु. पृ० ५११)

# सरल भीर मुहावरेदार राजस्थानी है।

इस प्रकार महाकवि ने गुजरात के उस भीषएा दुष्काल का म्रांखों देखा हाल भ्रपनी इस छत्तीसी में वर्णन किया है जो रोमांचकारी तो है ही, प्रत्यक्षदर्शी द्वारा वर्णित होने के कारएा में तिहासिक टब्टि से भी महत्त्वपूर्ण है।

# (२) प्रस्ताव सर्वया छ्रतीसी

इस रचना में विविध विषयों पर प्रस्तावना के रूप में (प्रास्ताविक) कहे गये ३७ उपदेशात्मक सर्वये हैं जिनकी रचना <sup>९</sup> कवि ने सं० १६६० में खंभात में की । अर्च्य-विषय

सपूर्ण कृति में ईश्वर, मनः शुद्धि, संसार के प्रति स्रनासक्ति, धर्मकृत्यों की महत्ता, दुष्कृत्यों के दुष्परिसामों स्रादि विषयों पर प्रकाश डाला गया है।

ईश्वर-साक्षात्कार के विषय में कवि कहता है --- सब कोई परमेश्वर-परमेश्वर चिल्लाते हैं किंतु उन्हें देख तो विरला ही पाता है। सचमुच वह कोई योगीश्वर ही होता है जिसे परमेश्वर के दर्शन होते हैं---

'समयसुंदर' कहद जे जोगीसर, परमेसर दीठउ छह तिगाइ' ।।१।।

उस परमेश्वर को कोई ईश्वर कहता है तो कोई वेद-विघायक ब्रह्मा, कोई उसे कुष्णा के रूप में मानता है तो कोई अल्लाह के रूप में और कोई उसे ही सृष्टि का कर्ता, पालक और संहर्ता मानता है। किंतु किंव की मान्यता है कि परमेश्वर की महानता की याह पाना किसो के वश की बात नहीं, वह (किंव) तो मात्र 'कमें' को ही 'कर्त्ता' रूप में जानता है—

'समयमुदर कहइ हुं तो मानु, करम एक करता ध्रुवेद'।।२।।

घमं की उपयोगिता की व्याख्या किव ने इस प्रकार की है—यज्ञ तथा पंचाग्नि ग्रादि की किन सायनाग्नें करके कोई यह मान बैठे कि हम मुक्त हो जायेंगे सो ग्रेंसी बात नहीं। सब घमों का मूल तस्व है—दया। जो व्यक्ति गास्त्रोक्त दया-धमं का पालन करता है उसे ही जैन-धमं दुराचारों के गर्त में गिरने से बचाता है। ग्रतः मुक्तिकामी को निस्संकोच हो ग्रास्थापूर्वक धर्मकृत्य करने चाहिये क्योंकि इनके ग्रभाव में किया गया धर्मकृत्य निष्फल होता है—

संका कंखा सांसउ म करउ कियउ घरम सहु धूडि मिलइं।

× × × ×

समयसुंदर कहइ ग्रास्ता ग्रांगी धर्म कर्म कीजइ ते फलइ'।।१०।।

वर्म के संबंध में किव ने दूसरी बात बहुत ही महत्त्वपूर्ण बतलाई है और वह यह कि किसी भी गच्छवाद के भंभट में न फैंसकर मुक्तिकामी को केवल मन को निर्मल बनाने का प्रयास करना चाहिन्री।

संवत सोलनेउया वरषे श्री खंभाइत नयर मफारि;
 कीया सवाया ख्याल विनोदइ मुख मंडएा श्रवएो सुखकारि।
 (स॰ कृ० कु० पृ० ५२२, छंद ३७).

उसके बिना, चाहे कितना ही मूंड मुंडाम्रो, जटा बडाम्रो, नम्न रहो, पंचाग्नि साधना करके ग्रौर काशी में करवत लेकर कष्ट सहो, भस्मी लगाकर भिक्षा मांगो, मौन धारण करो चाहे क्रुष्ण नाम जपो, मुक्ति प्राप्त करना सर्वथा दुर्लभ है—

कोलो करावउ मुंड मुंडावउ, जटा घरउ को नगन रहउ। को तम्प तपउ पचागिन साघउ कासी करवत कष्ट सहउ। को भिक्षा मांगउ भस्म लगावउ मौन रहउ मावइ कृष्ण कहउ; समयसुंदर कहइ मन सुद्धि पाखइ, मुगति सुख किमही न लहउ ॥१६॥

इसी प्रकार बिना घर्मकृत्यों के नर की संपूर्ण मान-प्रतिष्ठा श्रीर नारी का संपूर्ण साज-श्रु गार भो निस्सार है—

मस्तिक मुगट छत्र नइं चामर बइंसठ सिंहासन नइं रोकि;
धाए दांए। बरताबइ धपएगि ध्राज नमइ नर नारी लोक।
राजरिद्धि रमएगि घरि परिघल जे जोयइ ते सगला थोक।
पिए समयमुंदर कहइ जउ ध्रम न करइ, तउ ते पाम्युं सगलुं फोक।।२०।।
सीसफूल स मयउ नकफूली, कानई कुंडल हीयइ हार।
भालइं तिलक भली किट मेखल बांहै चूड़ि पुएछिया सार।।
दिख्य रूप देखंती धपछर, पिंग नेउर भांभर भएगकार।
पिएा समयसुंदर कहइ जउ ध्रम न करइ, तउ भार भूत सगलौ सिरागार।।२१।।

इसलिग्रे भांस-भक्षण, मिंदरापान, विजया-सेवन, चोरी, ग्रसत्य भाषणा, परदार-रित ग्रादि समस्त नकं के द्वारों से विमूख होकर मुमुक्षु को ग्रविलंब धर्म-साधना में लग जाना चाहिन्रे क्योंकि यह ग्रायुष्य पल प्रतिपल बीता जा रहा है और बीता हुन्ना समय किसी भी प्रकार से हाथ नहीं ग्रा सकता।

संसार-सुख के विषय में भी किव का दृष्टिकी ए स्पष्ट है। उसके अनुसार संसार में आज सच्चा सुखी कोई नहीं। यहां कोई विधुर है तो कोई निस्संतान, कइयों के पास खाने को अन्न नहीं है तो कई रोगाकांत और शोकाविष्ट हैं। कहीं विववाओं छाती पीटती दृष्टिगत होती हैं तो कहीं विरहिश्यां छतों पर खड़ी काग उड़ाती हैं। सबको किसी न किसी प्रकार का दुःख है ही। ये सब दुख मनुष्य को अपने पूर्वकृत कमों के कारशा भोगने होते हैं।

कर्म की गति भी बड़ी विचित्र है। महान व्यक्तियों की भी कर्मों के फल तो भोगने ही पड़ते हैं चाहे वे सत् हों अथवा असत्। इस कर्मबंधन के कारण ही महावीर के कानों में कीलें गाड़ी गई, राजा हिरशचंद्र की चांडाल के घर पानी भरना पड़ा। राम-लक्ष्मण को बनवास की कठोर यातनाओं सहनी पड़ी तथा रावण जैसे महान पराकमी को स्वर्णमंडित लका और लंका ही क्यों, प्राणों तक से हाथ घोना पड़ा—

महावीर नइं काने खीला, गोवालिए ठोक्या कहिवाय, द्वारिका दाह पांगी सिर म्रांण्यउ, चंडाल नइं घरि हरिश्चंद राय। लखमगा राम पांडव वनवासि, रावगा वद्य लंका लूटाय, समयसुन्दर कहइ कहउ ते कहुं पिंग, करम तगी गति कही न जाय।। २८।।

इस कर्म-प्रधानता का स्रेक स्रोर पहलू भी किव ने हमारे सम्मुख उपस्थित किया है। कर्मों (भाग्य) द्वारा ही सबको दुःख सुख भोगने होते हैं, यह मानकर किसी को हाथ पर हाथ रखकर बैठ भी नहीं जाना चाहिस्रे। स्रनवरत उद्यम का भी भ्रपना विशिष्ट महत्त्व है। कविवर इन दोनों को मान्यता प्रदान करते हैं—

बखत माहि लिख्यउ ते लहिस्यइ, निश्चय बात हुयइ हुएाहार, एक कहई काछड़ बांधीनइं उद्यम कीजइ ग्रनेक प्रकार। नीखरा करमा वाद करंता इम भगड़उ भागउ पहुतौ दरबारि। समयसुन्दर कहइ बेऊ मानउं, निश्चय मारग नई व्यवहार।।२६॥

कर्म और उद्यम की व्याख्या के बाद किव ने लोकव्यवहार के संबंध में भी कुछ बातें बतलाई हैं। लोकव्यवहार में आदमी को बड़ा सतर्क रहना चाहिये। पर्रानदा ग्रीर आत्मप्रशंसा से विलग होकर सदैव अपने आपको तुच्छ ग्रेव दूसरों को महान मानना चाहियों। वस्तुतः दूसरों की निंदा करने में रखा ही क्या है? सब अपने-अपने कर्मों का फल तो भोग ही लेते हैं। पर निंदक को कोई पूछता तक नहीं, उसकी गिनती चांडालों में की जाती है। जिनका स्पर्श तक करने में लोग पृशा का अनुभव करते हैं। ग्रेंसे व्यक्तियों को नर्क की कठोर यातनाओं सहनी पड़ती हैं—

> स्रपिशी करेंगी पार उतरेशी पार की बात मई कांइ पड़ेंड, पूठि मांस खालें पर्रानदा लोकां सेती कांइ लड़ेंड । (निदा में करेंड कोई केहनी तात पराई मैंमत पड़ेंड) निदक नर चंडाल सरीखंड, एहनई मत कोई स्राभड़ेंड, समयसुरदर कहई निदक नर नई नरक मांहि वाजिस्थई दड़ेंड ।।३३॥

परिनदा श्रीर मिथ्या भाषरा—इन दोनों से दूर रह इस संसार को श्रसार मानकर पंच महाव्रतों का पालन करते हुग्रे जो लोग जप तप श्रीर उत्कृष्टी किया करते हैं, निस्संदेह उन्हीं विरल व्यक्तियों को सच्चे जिन-धर्मोपासक कहा जा सकता है।

ग्रंत में किव जैन-धर्म की महानता की स्वीकार करता हुग्रा यह कामना करता है कि इस जन्म के बाद ग्रागे मी वह किसी जैन-धर्मावलंबी के यहां ही उत्पन्त हो ─

> साचउ एक घरम भगवंत नज दुरगति पड्तां द्यद्व स्रायार। समयसून्दर कहइ जैन घरम जिहां तिहां हड्ज्यो माह स्रवतार।।३७।।

# (३) कमा छत्तीसी

प्रस्तुत छत्तीसी में पूरे छत्तीस पद्य हैं जो नागोर, में लिखे गये। क्षमा का महत्व ग्रीर कोघ के दुष्परिणामों का प्रदर्शन करना ही इसमें किव का प्रमुख उद्देश्य रहा है। प्रारम्भ में ही किव ग्रपने जीव को समभता है—

म्रादर जीव क्षमा मुरा म्रादर, म करिराग नइ द्वेष जी। समता ये शिव सुख पामीजे, क्रोधे कुगति विशेष जी।।१॥

#### वर्ष्यं-विवय

अपने इसी कथन (कृति के प्रमुख उद्देश्य) को और स्पष्ट करने के लिये किन यहां अनेक अंसे प्रसिद्ध महान पुरुषों का स्मरण किया है जिन्होंने क्षमा भुण के द्वारा अपना उद्धार किया और अनेक ऐसे दुष्टात्माओं की गहेणा भी की है जिन्होंने कोध के वशीभूत हो अनेक दुष्कृत्य किये और अंततः पाप के भागी हुओ। इनके नाम इस प्रकार हैं—सोमल ससुर और गजसुकुमाल, कोिण क और वेश्या, स्वर्णकार और मेतार्य ऋषि, खंधकसूरि के शिष्य, सुकोशल साधु, ब्रह्मदत्त, चंडरुद्ध, सागरचंद, चंदना, मृगावती, सांब—प्रद्युमन, भरत—बाहुबली, प्रसन्तचंद्र ऋषि, स्थूलिभद्र आदि। दो-तीन प्रसंग इस प्रकार है:—

घ्यानवस्थित गजसुकुमाल के चारों स्रोर मिट्टी की पाल बांधकर उसके ससुर सोमल ने स्रीन द्वारा उसका सिर जला दिया था किंतु गजसुकुमाल हिला तक नहीं स्रोर ग्रंत में इस क्षमा के परिणामस्वरूप मृत्यूपरांत उसे मुक्ति की प्राप्ति हुई—

> सोमल ससरे सीस प्रजाल्यउ, बांधी माटीनी पाल जी। गज मुकुमाल क्षमा मन घरतउ, मुगति गयउ तत्काल जी।।४।।

क्षमामूर्ति मृगावती पर उसकी मुक्ती चदना ने, उसके भगवान के दर्शए। करके राश्चि में जरा देर से आने के कारए। कोच किया था, उसकी भर्त्सना की थी किंतु मृगावती ने बिना टस-से-मस हुये सब कुछ सहन कर लिया। इसी क्षमाशीलता के प्रभाव से मृगावती को केचल ज्ञान हुआ और तदनंतर मोक्षप्राप्ति भी।

कोशावेश में क्षमा जादू का सा प्रभाव ला देती है यह भरत और बाहुबली के चिरत्र से भी जाना जा सकता है। किंतु जो कोधपूर्वक ही अपना जीवन व्यतीत करता है उसके पूर्वसंचित शुभ कमों का हास होने लगता है। मुनि स्थूलिभद्र ने श्रेक चातुर्मास में कोश्या को दीक्षित किया जिससे उनके गुरु ने उन्हें तीन बार धन्यवाद दिया जब कि श्रम्य शिष्यों को श्रेक ही बार। इससे श्रेक शिष्य को, जिसने उक्त चातुर्मास श्रेक सिंह की गुफा पर विताया था, स्थूलिभद्र पर कोध आ गया। उसने भी विशेष धन्यवाद पाने की

१. नगर माहि नागोर नगीनउ, जिहां जिन्बर प्रासाद जी। श्रावक लोग वसइ ग्रिति सुलिया, घर्म तराइ परसाद जी।।३४।। क्षमा छतीसी खांते कीची, ग्रात्मा पर उपगार जी। सांभलतां श्रावक परा समभ्या, उपसम घर्यउ ग्रपार जी।।३४।। (स. कृ. कु. पृ० ४२६)

कामना से अगले चातुर्मास पर कोश्या वेश्या के यहां रहने की गुरु से अनुमति चाही। आदेश मिलने पर वह वहां गया, किंतु पूर्वोक्त क्रोध के कारल वह संयम-पथ से विचलित हो गया और चातुर्मास के बीच में ही उसे कोश्या को प्रसन्न करने के लिए रत्नकंबल लाने के लिस्ने नेपाल जाना पड़ा---

> सिंह गुफा वासी ऋषि कीघउ, यूलिभद्र ऊपर कोप जी। वेश्या वचने गयउ नेपाले, कीघउ संजम लोप जी। २८॥

हुलाहल विष प्राणी को अंक ही बार मारता है किंतु कोय उससे भी अधिक बलिष्ठ है। अनेक बार किया गया कोय उतनी ही बार प्राणी को मृतकवत् बना देता है। कोयावस्था में किये जप, तप आदि सुकृत्य किसी भी काम के नहीं रहते और वैसे कोय से लाभ भी तो कुछ नहीं होता। कोयी स्वयं उस कोपानि में जलता है और दूसरों को भी जलाता है—

विष हलाहल किह्यइ विरुवित, ते मारइ इक बार जी।
पए कषाय अनंती वेला, आपइ मरएा अपार जी।।३१।।
कोध करंता तप जप कीधा, न पड़ई कांइ ठाम जी।
आप तपे पर नइं संतापड, कोध सुं केहो काम जी।।३२।।
अतंत में किब क्षमा-गुरा पर रीक्त कर उसकी भूरि-भूरि प्रशंसा करता हिंद्यात होता है—
क्षमा करंता खरच न लागइ, भागे कोड़ कलेस जी।
अरिहंत देव आराधक थावड, त्यापड सुयश प्रदेश जी।।३३।।

### (४) कर्म छत्तीसी

इस छत्तीसी में भी कुल छत्तीस पद्य हैं जिनकी रचना मुलतान नगर में सं० १६६८ के मार्गशीर्ष णुक्ला ६ के दिन हुई। १ वर्ष्य विषय

इस रचना में कवि ने कर्म की सबलता का उल्लेख किया है। प्रत्येक जीवधारी कर्मों के वशीभूत है। विना कर्मों के फल को भोगे कोई भी उनसे विमुक्त नहीं हो सकता। ग्रतुलबली तीर्थ कर ग्रीर चक्रवर्ती तथा वासुदेव-प्रतिवासुदेवों तक को कर्म ग्रपने चंगुल में फँसाये रखते हैं।

कृति में कवि ने उन पौरािएक महान ग्रात्माश्रों की नामावली दी है जिन्हें कि कर्म की कठोर विडंबना सहनी पड़ी थी। प्रमुख नाम इस प्रकार हैं—भगवान ग्रादिश्वर, मल्लिनाथ तीर्थ कर, भगवान

- सकलचंद सदगुरु सुपसाये सोलह सद्द ग्रहसठ्ठ जी ।
   करम छत्तीसी ए मइं कची, माह तस्सी सुदी छठ्ठ जी ।।३४।।
   कर्म छत्तीसी (स. क्र.कृ. पृ०५३३)
  - कर्मथी को छूटइ नहीं प्राणी, कर्म सबल दुख खाणजी ।
     कर्म तएाइ वस जीव पड्या सहु, कर्म करइ ते प्रमाण जी ।।१।।
  - तीर्थं कर चक्रवित प्रपुल बल, बासुदेव बलदेव जी।
     ते पिए। कर्म विटब्या कहिये, कर्म सबल नितमेव जी।।२॥
  - ४. मल्लिनाथ तीथ कर लाघड, स्त्री तगांड ग्रवतार जी। तप करता माया तिगा कीथी, करमे न गिरागी कार जी।।६॥

महावीर, सगर राजा, ब्रह्मदत्त, सनत्कुमार, कृष्णा, ै रावण, र राम, कंडरीक, कोिर्णक, मुंज, र ढंढण ऋषि, र सेलग ब्राचार्य, नंदिषेण, सुकुमालिका म्रादि म्रनेक सतियां इत्यादि इत्यादि ।

ग्रंत में ग्रेंसे क्लिष्ट कर्मों के क्लेश से बचने के लिग्ने किववर ने इस छत्तीसी का श्रवए। करना श्रीर धर्मकृत्यों का सेवन करना हितकर बतलाया है।

> करम छत्तीसी काने सुिंग नइ, करजो वृत पच्चखारा जी। समयसुंदर कहई सिव सुख लहिस्यउ, धर्म तराो परमारा जी ॥३६॥

# (४) पुण्य छत्तीसी

प्रस्तुत छत्तीसी की रचना महाकवि ने संवत् १६६६ में सिद्धपुर में की । ह

रचना में कुल ३६ पद्य हैं जिनमें पुण्यकृत्यों का माहात्म्य प्रदर्शित है। रचना के माध्यम से किव समाज में पुण्य-कृत्यों का प्रचार-प्रसार करता दृष्टिगत होता है। किव का यह उद्देश्य कृति के प्रथम पद्य में स्पष्ट रूप से परिलक्षित है—

> पुण्य तराा फल परतिख देखो, करो पुण्य सहु कोय जी। पुण्य करता पाप पुलावे, जीव सुखी जग होय जी।।१।।

#### वर्ण्य-विषय

श्रीरहंत देव द्वारा निरूपित पुण्य के निम्नांकित रूपों का उल्लेख करके किव ने उन अनेक पुण्यात्माओं का अपनी कृति में नाम-निर्देश किया है जिन्होंने पुण्यकृत्यों के संयोग से अपार आनंद, ऋद्वि-समृद्धि और मोक्ष की प्राप्ति की— अभयदान, अनुकंपादान, साधु-आदकों का धर्मपालन, तीर्थयात्रा करना, शील-संयम का पालन और जप-तप तथा ध्यान धारण करना; नियम पूर्वक सामायिक, पौषध, प्रतिक्रमण एवं देव पूजन तथा गुरु सेवा करना आदि ।

- कृष्णे कोण अवस्था पामी, दीठड द्वारिका दाह जी।
   माता पिता पण काढी न सक्या, आप रहाउ वन मांह जी।। १२॥
- रागाउ रावगा सबल कहातो, नव ग्रह कीवउ दास जी। लक्ष्मण लंका गढ़ जूंटायो, दस सिर छेदया तास जी।।१३।।
- दसरथ राय दियो देशवटउ, राम रह्येउ वनवास जी।
   विल वियोग पड्येउ सीतानउ, भ्राठे पहर उदास जी।।१४।।
- ४. लुड्धो मुज मृगालवती सुं, उज्जेनी नउ राव जी। भील मंगावी सूली दीघउ, कर्गाट राय कहाय जी।।१८।।
- ५. कृष्ण पिता नर गुरु नेमीक्ष्वर, द्वारिका ऋद्धि समृद्धि जी । ढंढण ऋषि तिहां स्राहार न पामइ. पूर्व कर्म प्रसिद्ध जी ।।२०।।
- ६. सवत् निधि दरसरा रस सिसहर, सिधपुर नगर मफार जी। शांतिनाथ सुप्रसादे कीधी, पुण्य छत्तीसी सार जी।।३४।। (स. कृ. कु. पृ० ४४०, पुण्य छत्तीसी)
- ७. अभयदान सुपात्र प्रनोपम, बली अनुकपा दान जी। साधु श्रावक धर्म तीरथ यात्रा, शील धर्म तप ध्यान जी।। सामायिक पोषह पहिकमणो, देव पूजा गुरु सेव जी। पुण्य त्या ए भेद परुषा, श्ररिहंत बीतराग देव जी।।३।।

भगवान शांतिनाथ ने अपने पूर्वभव में एक कबूतर को शरण में रखकर जो पुष्य कार्य किया उसी के परिस्तामस्वरूप उन्हें तीर्थ कर-सी श्रोष्ट पदवी और अपार ऋद्धि की उपलब्धि हुई। विषक-श्रोष्टिने दुष्काल के अवसर पर जो दान दिया उसके पुष्य से उसे खियानवे करोड़ स्वर्ण-मुद्राओं की प्राप्ति हुई। श्रीदि तीर्थ कर भगवान ऋषभदेव को सेलड़ी रस देंकर श्रीयांसकुमार भवमुक्ति पा गये थे। अ

इनके म्रतिरिक्त महाकिव ने पुण्याचारियों की सारिशा में इनके भी पुण्य कमों का उल्लेख किया है-मेघकुमार, अयवित्सुकुमाल, घन्ना सार्थवाह, चदनवाला, सुमुख गाथापित गोभद्र सेठ, मूलदेव, बलदेव मुनि, सुन्नत साधु, सनत्कुमार, बलभद्र, ४ वस्तुपाल-तेजपाल, कुलध्वजकुमार, सती सुभद्रा, घन्ना ग्रग्णगार, रावरण ग्रौर श्रोशिक राजा ४ तथा प्रदेशी ६ ग्रादि । इसी प्रकार के अन्य अनेक विवेकी जीव पुण्य के प्रमाव से सुखी हो चुके हैं, हैं ग्रीर ग्रागे भी होंगे ।

# (६) संतोष छत्त्रीसी

इस छत्तीसी की रचना कवि ने सं० १६८४ में लूगाकरणसर के चातुर्मास में की थी। ह इसमें भी कुल ३६ पद हैं।

#### वर्ष-विषय

प्रस्तुत कृति में किव ने कहा है—संपूर्ण वैर-विरोधों से विमुक्त हो प्रत्येक सहधर्मी को दूसरे के साथ वड़े प्रेम ग्रीर सीहार्द के साथ व्यवहार करना चाहिश्रे। ऐसे व्यवहार को संतोष कहा गया है, समता कहा गया है। सामायिक, पौषध, प्रतिक्रमण, स्वाध्याय ग्रीर नवकार-मंत्र ग्रादि की सिद्धि भी रागढ़ेष वालों को नहीं होती ग्रिप्तु उन्हें होती है जो समता का व्यवहार करते हैं, संतोषपूर्वक रहते हैं। ग्रिरहत देव ने भी यही बतलाया है—

- सर्गागत राख्यउ पारेवउ, पूरव भव परसिद्ध जी।
   शांतिनाथ तीर्थंकर पदवी, पाम्या चक्रवर्ती रिद्ध जी।।४।।
- २. चंपक सेठ कीथी अनुकंपा, दीधुं दान दुकाल जी। कोडि छन्नु सोनइया केरी, विलसइ रिद्धि विसाल जी॥१४॥
- उत्तम पात्र प्रथम तीर्थं कर, श्री श्रेयांस दातार जी।
   सेलड़ी रस सूथेड बहरायों, पाम्येड भव नेड पार जी।।१।।
- ४. रूप थकी ग्रनरथ देखी नइ, गयो बलभद्र वनवास जी। तप संयम पाली नई पहुंतउ, पांचमइ स्वर्ग ग्रावास जी।।१८।।
- राखे रावण श्रेणिक राजा, अरच्या श्रिरहंत देव जी।
   बेहुं गोत्र तीर्यंकर वांध्या. सुरनर करस्य सेव जी।।३२।।
- केसी गुरु सेव्यउ परदेसी, सुर उपनो सुरिम्राभ जो ।
   चार हजार बरस एक नाटक, म्रागे म्रनंता लाभ जी ।।३३।।
- ७. इम ग्रनेक विवेक घरता, जीव सुखिया थया जागा जी। संप्रति छुँ सुखिया विल धास्ये, पुण्य तसी परमागा जी।।३४।।
- तिम संतोष छत्तीसी कीथो, लूगाकरगासर माहि जी।
   भेल घयउ साहमी मांहो मांहि, झागांद अधिक उच्छाह जी।।३४।।

X

Х

सामायक पोसो पडिकमणो, नित सभाय नवकार जी। राग द्वेष करतां सूभद्द नहीं, न पड़े ठाम लगार जी।।२६॥ समता भाव घरी नइ करतां, सहु किरिया पड़े ठाम जी। श्ररिहंत देव कहइ श्राराधक, सीभद्द बंछित काम जी।।२७॥

स्रौर राग-द्रेष करने वालों को नर्क के दुःख भी भोगने पड़ते हैं। उनकी दुर्गति का कोई पार नहीं होता।

सह्धर्मी का संयोग सौभाग्य से ही मिलता है। स्रतः उसके साथ संतोषपूर्वक रहना चाहिये। किव का कहना है—

> साहमी सुं संतोष करीजइ, वयर विरोध निवार जी। सगपरण ते जे साहमी केरड, चतुर सुर्णो सुविचार जी ।।१।।

सहधर्मी के साथ प्रेमपूर्वक रहना, उससे अपने दोषों के लिए क्षमा मांगना, उसे हित की बात कहना, उसकी हित की बात सुनना, ये सब सहधर्मी—वात्सल्य (समता, संतोष) के अन्तर्गत आता है। इस सहधर्मी—वात्सल्य को जिन महापुरुषों ने निभाया और जिसके कारण उन्हें यश और मुक्ति लाभ हुआ, उनमें से कइयों का किव ने अपनी कृति में स्मरण किया है।

संवत् सोल चउरासी वरसइ, सर मांहें रह्या चउमास जी। जस सोभाग थयउ जग मांहे, सह दीघी साबास जी।।३१।।

वज्जंघ राजा घरिहंत ग्रीर साधु के ग्रांतिरिक्त किसी को नमस्कार नहीं किया करता था। ग्रंपने से बड़े राजा सिंहोदर को भी वंदना करते समय वह ग्रंपना वत नहीं भूलता था ग्रीर हाथ की मुद्रिकागत मुनि सुव्रत स्वामी की मूर्ति को ही उस समय नमन करता था। ग्रेसा सहधर्मी जब सिंहोदर के ग्राकमण से आकांत हो रहा था, भगवान राम ने उसे सहायता देकर ग्रंपना सहधर्मी—बात्सल्य प्रदिश्तित किया था। ग्रें ग्रेसे अनेक संतोषधनियों के उदाहरण कि ने दिये हैं जिनमें से प्रमुख ये हैं —राजा उदयन ग्रीर चंडप्रद्योतन भरत ग्रीर बाहुबली, सागरचन्द्र ग्रीर नभसेन, कोिएक ग्रीर चेडा, विजयचोर, रुक्मिणी ग्रीर सत्यभामा, किपल बाह्मण ग्रीर राम-लक्ष्मण, मृगावती ग्रीर चंदनबाला तथा ग्रार्द्र कुमार ग्रीर ग्रंमयकुमार।

ग्रित्हंत साथु विना प्रसामे नहीं, वज्रज्ञा छम धीर जी।
 सिहोदर सुंसंतोष करायो, रामचंद्र करि भीर जी।। दा।

 $\times$   $\times$ 

सिंहोदर पासे दिवरायो, रामे श्राघउ राज जी। वज्रजंधन स्वामी जासी नइ, सखर समास्यउ काज जी ॥१२॥ सत्यनारायसः स्वामी [ ३३७

# (७) भ्रालोयमा छत्तीसी

कुल ३६ पद्यों की प्रस्तुत छत्तीसी का सृजन महाकवि ने सवत् १६६० में ग्रहमदाबाद में किया। विषयं-विषय

कृति का प्रमुख कथ्य है—गुद्ध अंतः करण से अपने किए हुए पापों की आलोचना करने से अर्थात् परचाताप करने से प्राणी उनके दुष्परिणामों से मुक्त हो सकता है। गुद्ध हृदय से कहा गया 'मिच्छामि दुक्कडं' अनेक पापों के पलायन में समर्थ है चाहे वह कितने ही भयंकर और दुष्परिणामप्रद क्यों न हों। दे कितु इस मिच्छामि दुक्कडं' करने के परचात् मुक्तिकामी को उस अकृत्य को सदा के लिए न करने का बत ले लेना चाहिए। 3

इसके साथ ही किंव ने उन कृत्यों का भी उल्लेख किया है जिनके करने से जीव पाप का भागी होता है। उनमें प्रमुख हैं— ग्रसत्य-भाषणा, चोरी, परदारगमन ग्रोर किसी निरंपरांची का ग्रकारण जीव-हनन करना ग्रादि। जो लोग मिथ्या भाषणा करते हैं ग्रथवा किसी को मिथ्या कलंक लगाते हैं उनके गले में गलजीभी जैसा रोग हो जाता है जिसके कारण मुंह टेढ़ा हो जाया करता है। जीम के स्वाद के लिए मारा गया प्रांणी भव-भव में ग्रपने ग्रपरांच का बदला लेता है, ग्रपने हत्यारे के साथ युद्ध करता है ग्रीर उसे मार डालता है। लगभग ऐसी ही दुर्गति चोरों की हुआ करती है। व

परदार-सेयन जैसे दुष्कृत्यों के क्षिएाक सुख में मस्त रहने वाले काम-कीटों को नर्क में गर्म की हुई जौह-पुतली का म्रालियन करने जैसी भ्रनेक यातनाएं सहनी पड़ती हैं—

> परस्त्री नइ भोगवी, तुच्छ स्वाद तू लेसि। पिरा नरके ताती पूतली, ग्रालिंगन देसि।।११।।

घाणी, घट्टी स्रोखली में कई बार स्रसावधानी से छोटे-छोटे जीवों की हत्या हो जाती है। यदि उनके लिसे क्षमापना (पापालोचना) नहीं की जाती है तो जैसे प्राणी को नर्क में घाणी के सन्दर पील दिया जाता है —

- १. संवत् सोल ब्रहाराूए, ब्रहमदपुर माहि । समयसुंदर कहइ मइं करी, ब्रालोयराा उच्छाहि ॥३६॥ (स. कृ. कु. पृ० ५४७)
- २. पाप ब्रालोय तूं ब्रापणां, सिद्ध ब्रातम साख । ब्रालोयां पाप छूटियइ, भगवंत इणि परि भाख ॥१॥
- ३. मिच्छामि दुनकडं देइ नै, पछइ लेजे तूं सूंसि ॥२६॥
- ४ मूठ बोल्या घरा। जीभड़ी, दीधा कूड़ कलंक। गलजीभी थास्यै गलै, हुस्यइ मुहड़ों त्रिडक।।१३।।
- ५. जीम नइ स्वाद मार्या जिके, ते मारस्यइ तुज्का । भव माहे भमता थका, थास्यै जिहां तिहां जुज्का ॥१२॥
- ६ परधन चोरचा लूटिया, पाड्यड ध्रसकत पेट। भूरुयो भिम संसार मां, निर्धन थकड नेट ॥१४॥

घागी, घट्टी ऊंखले, जीव जे पीड़ेसि। खामिस तूं निहं तरि नरक मइं, घागी माहि पीलेसि।।१७॥

ग्रतः किन कहता है, इस प्रकार के पाप जिस किसी ने इस मन ग्रथना पर-भन में किए हों नह उन पापों का नाम ले-लेकर क्षमा-प्रार्थना (ग्रालोचना) करके पश्चाताप करे जिससे उन पापों से छुटकारा मिल जाय—

> इरा भव परभव एहवा, कीधा हुवे जे पाप । नाम लेइ तूं खामजे, करिजे पछताप ॥३४॥

पापालोचन में न तो कोई खर्च होता हैं एवं न ही किसी प्रकार का शारीरिक श्रम ही करना पड़ता है अतः इसमें कमी ढील नहीं करनी चाहिए। आलोचना के पश्चात् मन को देराग्य की ग्रोर उन्मुख कर लेना चाहिए जिससे सही सुख की प्राप्ति हो सके—

खरच कोई लागस्य नहीं, देह में नीह दुख । पर्ण मन वैराग वाल जे, सही पामिस सुख ॥३५॥

जो लोग जीवन भर अपने राग-द्वेषों के लिश्रे क्षमापन। नहीं करते, वे ग्रनंत काल तक भद-भ्रमग्ग से मुक्त नहीं हो सकते—

> राग होप खाम्या नहीं, जां जीव्याउतां सीम । अनंतानुबंधी ते थया, कहि करिस तूं केम ॥२१॥

# जैन दर्शन का कर्म-सिद्धान्त : जीवन का मनोवैज्ञानिक विश्लेषण

#### १. कर्मवाद की तीन धाराएं:

भारतीय चितकों ने अपने चितन का जो विशाल भवन निर्मित किया है, उसका स्वर्ण कलग यदि मुक्ति है तो उसकी आधार-शिला कर्मबाद या जन्मान्तर । कर्मबाद का विश्लेषण भारतीय विचारधारा में मुख्यतया तीन तरह से हुआ है । एक तो उन अनीश्वरवादियों — जैन, बौद्ध और मीमांसक — के द्वारा जो कर्म को इतना शक्तिशाली मानते हैं कि उसके लिए किसी नियन्ता की जरूरत नहीं होती । दूसरे उन ईश्वर वादियों — विशिष्टा द्वेत, शैव — द्वारा जो एक ऐसे कर्माध्यक्ष या ईश्वर को मानते हैं जो जीव को यथो- चित फल देता है । और तीसरे वे अर्द तवेदान्ती एवं सांख्य हैं जो कर्म की पारमार्थिक सत्ता नहीं मानते । अविद्या के नष्ट होते ही कर्म भी नष्ट हो जाते हैं । इनमें मतभेद अवश्य हैं, किस्तु यदि सब के मूल में हम जायें तो इतना सब मानते हैं कि किए हुए कर्मों का फल अवश्य भीगना पड़ता है, चाहे वे अच्छे हों या बुरे ।

जैन दर्शन में कर्म-विज्ञान पर बहुत गम्भीर, विशद, वैज्ञानिक चिन्तना की गई है। कर्मों का इतना मूक्ष्म विश्लेषणा श्रम्यत्र श्राप्त नहीं होता। जीवन के समस्त श्रंमों का विश्लेषणा कर्मवाद के द्वारा प्रतिपादन करना जैनों की अपनी मौलिक शोध है। यह कर्मवाद का सिद्धान्त अपने श्राप में इतना शक्तिशाली एवं स्वतन्त्र है कि जीवों को कर्मफल देने में उसे किसी नियंता ग्रादि की श्रावश्यकता नहीं होती। श्रचेतन का यह चेतन पर शासन है। एकदम चौंका देने वाली वात? लेकिन जब हम इस कर्मवाद की गहराई तक पहुंचते हैं तो श्राश्चर्य होता है उन जैन मनीषियों की बुद्धि पर जिन्होंने कितने सरल और वैज्ञानिक ढंग से जीवन को सारी गुत्थियां सुलक्षाकर रख दी हैं।

#### जैन दर्शन में कर्मवाद :

जैन-दर्शन में कर्मवाद कैसे प्रारम्भ हुआ और कव से इन दो प्रश्नों को, कर्म-सिद्धान्त क्या है इसके विवेचन के पूर्व, समाधित कर लेना चाहिए। विश्व की विविधता पर चिंतन करते हुए प्रायः प्रत्येक दर्शन ने उसके कारएों की खोज की। लेकिन यह कोई सरल कार्य नहीं था। जीवन का प्रारम्भ कब और क्यों हुआ यह कह पाना कठिन था। कब तो स्रभी तक स्रमुत्तरित है स्रीर क्यों को ईश्वर की इच्छा से जोड़ दिया गया। स्रतः विश्व का विविध रूपों में परिवर्तन सब ईश्वर की कृपा है, इच्छा है। उस महान की इच्छा पूर्ति करने के हम केवल माध्यम हैं। प्रायः इसी तरह की मान्यतास्रों ने स्रन्य दर्शनों को विश्वाम दे दिया। लेकिन जैन-दर्शन को यह दुहरी परिकल्पना कोई दिशान दे सकी । उसने इस चिन्तन-प्रक्रिया को भीर गति दी । चिन्तन की गहराई ने मान्यताग्रों के व्यामोह को भंग किया । इन चार ग्रवस्थाग्रों को प्रतिपादित किया —

- १. विश्व के मूल में दो तत्व हैं जीव और अजीव।
- २. इन चेतन और अचेतन का सम्बन्ध जीव को नाना प्रकार को दशाओं में परिवर्तित करता है। यही विश्व की विविधता है।
- ३. उक्त जीव-म्रजीव के सम्पर्क को रोकने ग्रीर सर्वया नष्ट करने की शक्ति जीव में विद्यमान है।
- ४. तथा सम्पर्क नष्ट होते ही जीव पुनः विशुद्ध एवं निर्मल हो जाता है। यही मुक्ति है। उक्त चार स्रवस्थाओं के प्रतिपादन से जैन-दर्शन के निम्न चार सिद्धान्त प्रतिफलित होते हैं
  - १. तत्वज्ञान निरूपण : मृष्टि का विश्लेषण ।
  - २. कर्म-सिद्धान्त : जीवन का मनोवैज्ञानिक ग्रध्ययन ।
  - ३. जैनाचार: संयम एवं तपसाधना।
  - ४. मुक्ति: जीवन की सर्वोत्कृष्ट उपलब्धि ।

जैन-दर्शन ने इन चारों सिद्धान्तों की व्यास्या सात तत्वों के निरूपण द्वारा की है। प्रथम सिद्धान्त का सम्बन्ध जीव और अजीव से है। द्वितीय का आश्रव एवं बन्ध से। तृतीय का पूलाधार संवर तथा निर्जरा हैं एवं मोक्ष का सम्बन्ध अन्तिम सिद्धान्त से है।

यहां हमें द्वितीय सिद्धान्त कर्मवाद के अन्तर्गत आश्रव एवं बन्ध तत्वों पर विचार करना है और यह देखना है कि आधुनिक मनोविज्ञान को कितने सूक्ष्म ढंग से जैन मनीपियों ने हजारों वर्ष पूर्व हृदयंगम कर रखा था।

# जीव के साथ कमीं का सम्पर्क :

दो बातें यहां जानना जरूरी है। प्रथम यह कि कमों का जीव तक पहुँचने के साधन क्या हैं एवं जीव के समक्ष पहुँचने पर कमें उससे भ्रपना सम्बन्ध कैसे स्थापित करते हैं ? साधनों पर विचार जैन-दर्शन में 'आश्रव' तत्व के निरुपए। द्वारा किया गया है।

जीव श्रीर कमों का बन्ध तभी सम्भव है जब जीव में कमं पुद्गलों का ग्रागमन हो। ग्रत: कमों के ग्राने के द्वार को 'ग्राश्रव' कहते हैं। वह द्वार जीव की ही एक शक्ति है जिसे योग कहते हैं। हम मन के द्वारा जो कुछ सोचते हैं, वचन के द्वारा जो कुछ बोलते हैं ग्रीर शरीर के द्वारा जो कुछ हलन-चलन करते हैं वह सब कमों के ग्राने में कारण है। इस मन, वचन ग्रीर काय की किया को योग कहा गया है। ग्रत: स्पष्ट है, हमारा मन एवं पांचों इंद्रियां ही कमों के ग्रागमन में प्रमुख कारण है। इन छहों की कियाग्रों (कम) द्वारा न्नारमा का पुद्गल परमाणुग्रों से सम्पर्क होता है इसलिए इस सम्पर्क को 'कमें' कहा गया है।

श्रात्मा के साथ कर्म-सम्पर्क होने में मन का विशेष हाथ है। जीवन के सभी कार्य-व्यापार, चितन, मनन, इच्छा, स्तेह, घृसा श्रादि सभी कुछ मन के ऊपर हो निर्भर है। पांचों इंद्रियों पर इसी का शासन है। जैन दर्शन कः: कर्म सिद्धांत [ ३४१

अतः आत्मा का विकास एवं पतन इसी मन पर ही आश्रित है। जैन-दर्शन में जहां मन को चंचल और दुर्जय कहा गया वहां उसको वण में करने की दिशा भी प्रदान की गई है। संयम एवं ध्यान की एकाग्रता मन को स्थिर करती है। मन के निग्रह से पांचों इंद्रियां वश में हो जाती हैं और इन छहों पर विजय प्राप्त कर लेने से सारी विषय-वामना अपने आप तिरोहित हो जाती है। जीवन में एक सन्तुलित यतिशीलता आ जाती है। अतः कर्म बन्धन में मन प्रधान कारण है।

उपरोक्त साधनों से कमं परमासु ग्रात्मा के समक्ष दो तरह से ब्राते हैं श्रीर उसमें मिल जाते हैं। प्रथम काय ग्रादि योगों की साधारस किया ब्रों के द्वारा ब्रोर दूसरे कोष, मान, माया ग्रीर लोभ इन चार नीव मनोविकार रूप कथायों के वेग से प्रेरित होकर। प्रथम प्रकार के कर्माश्रव को मार्गगामी कहा गया है, क्यों कि उसके द्वारा ग्रात्मा ग्रीर कर्म प्रदेशों का कोई स्थिर बन्ध उत्पन्न नहीं होता। कर्म-परमासु ग्राते हैं श्रीर चले जाते हैं। जिस प्रकार किसी विशुद्ध सूखे वस्त्र पर बैठी घूल शीघ्र भड़ जाती है, देर तक वस्त्र से चिपटी नहीं रहती। इस प्रकार का कर्माश्रव समस्त संसारी जीवों के निरन्तर हुगा करता है। क्योंकि उनके किसी न किसी प्रकार की मानसिक, शारीरिक व वाचिक किया सदैव हुगा ही करती है। किन्तु इसका कोई विशेष परिस्ताम श्रात्मा पर नहीं पड़ता।

परन्तु जब जीव की मानसिक आदि कियाएँ कषायों से युक्त होती हैं, तब आतम प्रदेशों में एक ऐसी परपदार्थ प्राहिसी दशा उत्पन्न हो जाती है जिसके कारसा उसके सम्पर्क में आने वाले कर्म परमासु उससे शीघ्र पृथक नहीं होते । यथार्थतः कोघादि विचारों की इसी शक्ति के कारसा उन्हें कषाय कहा गया है । सामान्यतः वह तृक्ष के दूध के समान चेप वाले द्रव पदार्थों की कषाय कहते हैं, क्योंकि उनमें चिपकने की शक्ति होती है । उसी प्रकार कोघ, मान आदि मनोविकार जीव में कर्म परमासुओं का आश्लेष कराने में कारसी भूत होने के कारसा कखात कहलाते हैं । मनोविज्ञान की भाषा में कहें तो जिन मनोविचारों से आत्मा कलुषित हो जाय एवं मन में विकार पैदा हो जाय उन्हें कषाय कहते हैं । इस सक्षाय अवस्था में उत्पन्न हुआ कमिश्रव अपना कुछ न कुछ प्रभाव दिखलावे विना आत्मा से पृथक नहीं होता । अतः कषाययुक्त कर्मों का ही हमें फल भुगतना पड़ता है ।

#### कर्म सम्बन्ध श्रनहदि :

स्वभावतः यहाँ एक प्रश्न उपस्थित हो सकता है कि कर्म-परमास्यु अचेतन हैं और आत्मा सचेतन । तब चेतन-प्रचेतन का परस्पर मेल कैसे होता है और किस प्रकार का होता है ?

अन्य दर्शनों की तरह जैन-दर्शन भी जीव और कर्म के सम्बन्ध को अनादि मानता है। यह मानकर चलना आवश्यक भी है। क्योंकि यदि यह मानकर चलें कि सर्वथा शुद्ध आत्मा (जीव) के साथ कर्मों का बन्ध होता है तो कई विवाद उठ खड़े होते हैं। प्रथम यह कि सर्वथा शुद्ध जीव के कर्म बन्ध कैसे सम्भव है? और यदि सर्वथा शुद्ध जीव भी कर्मबन्धन में पड़ सकता है तो मुक्ति का प्रयत्न करना ही व्यथं है? मुक्त जीव भी तब कर्मी का कभी वह कर सकते हैं।

जीव और कर्म का सम्बन्ध अनादि मान लेने से उपर्युक्त प्रश्नों की गुंजाइश नहीं रहती। जीव जब तक संसार में रहता है किचित राग-द्वेष परिशामों से हमेशा लिप्त रहता है, फिर भी उसकी सचेतनता में ३४२ ] प्रो. प्रेम सुमन जैन

कोई फरक नहीं पड़ता। जैसे ताजे दूध में पानी का ग्रंश विद्यमान होने पर भी वह दूध ही कहलाता है। जीव के यही किचित राग द्वेष रूप परिगाम नये कर्म बांधते हैं। ग्रर्थात् जीव की सचेतनता में जो ग्रचेतनता के ग्रंश हैं, वहीं नये कर्मों का ग्राह्मान करते हैं। इन कर्मों से नाना गतियों में जीव जन्म लेता है। जन्म लेने से संसारी पदार्थों के प्रति फिर उसके राग ग्रीर द्वेष भाव उत्पन्न होते हैं, जिनसे फिर कर्म बंधते हैं। इस प्रकार राग-द्वेष भाव ग्रीर कर्म एक दूसरे के जन्म दाता हैं। इसी क्रम का नाम संसार-चक्र है।

जहां तक आतमा और कर्म-परमाणुओं के संयोग के स्वरूप की बात है, उसका कोई निश्चित रूप-विधान नहीं किया जा सकता। जीव और कर्म-परमाणुओं का संबंध यद्यपि संयोग-पूर्वक होता है, किन्तु वह संयोग से एक जुड़ी वस्तु है। संयोग तो मेज और उस पर रखी हुई पुस्तक का भी है, किन्तु उसे बन्ध नहीं कह सकते। वन्ध तो एक ऐसा मिश्रए। है जिसमें रासायनिक (Chemical) परिवर्तन होता है। उसमें मिलने वाले दो तत्व अपनी असली हालत को छोड़कर एक तीसरे रूप में बदल जाते हैं। जैसे दूध और पानी की मिलावट न तो दूध को दूध रहने देती और न पानी को पानी। दोनों एक दूसरे पर प्रमाव डालकर परस्पर धुल जाते हैं। जीव और कर्म बंधन की भी यही अवस्था होती है।

जैन-दर्शन आत्मा और कर्मों के बन्ध का निरूपण करके ही चुप नहीं हो जाता बल्कि कर्म कितने प्रकार के हैं, किन कियाओं से कौन से कर्म बंधते हैं, यह बन्धन कब तक रहता है, कैसे फल देता है, किस प्रकार घटता-बढ़ता है तथा किन प्रयत्नों द्वारा सर्वथा नष्ट होता है आदि समस्त सम्बन्धित प्रश्नों पर भी विस्तार से विचार करता है। इस प्रकार का विषय-निरूपण सचमुच, जैन-दर्शन की अपनी मौलिक विशेषता है।

#### कर्मों के भेद:

जैन-दर्शन के कमों के भेद को कमें प्रकृतियों के नाम से उपस्थित किया गया है। प्रकृति का ग्रंथं है स्वभाव। ग्रंथात् कमें कितने स्वभाव वाले होते हैं। कुछ कमों का स्वभाव ज्ञान को ढांकना होता हैं, किन्हीं का दर्शन को। इस प्रकार की कमों की मूल ग्राठ प्रकृतियां हैं—ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय, मोहनीय, ग्रन्तराय, वेदनीय, ग्रायु, नाम ग्रीर गोत्र। इन ग्राठ मूल प्रकृतियों की ग्रंपनी-ग्रंपनी भेद रूप विविध उत्तर प्रकृतियों भी हैं।

ज्ञानावरएीय कर्म आत्मा के ज्ञान गुरा पर ऐसा आवरए। उत्पन्न करता है, जिसके कारए। उसका पूरा विकास नहीं होने पाता। जिस प्रकार वस्त्र के आवरए। से सूर्य या दीपक का प्रकाश मन्द पड़ जाता है उसी प्रकार इस कर्म के द्वारा आत्मा धूमिल हो जाती है। दर्शनावरएीय कर्म आत्मा के दर्शन नामक चैतन्य गुरा को आवृत करता है। मोहनीय कर्म जीव के जीव की रुचि व चारित्र में अविवेक, विकार व विपरीतता आदि दोष उत्पन्न करता है। अन्तराय कर्म जीव द्वारा चान देने, लाभ लेने, वस्तुओं का भोग करने, उनसे सुख लेने एवं सामर्थ्य के प्रयोग करने में बाधा उत्पन्न करता है। वेदनीय कर्म प्राप्त वस्तुओं से फलित सुट-दुख का अनुभव कराता है। आयु कर्म जीव की देव, नरक, मनुष्य एवं तिर्यञ्च गतियों की स्थिति का निर्धारण करता है। गोत्र-कर्म जीव को नीचयोत्र या उच्चगोत्र में ले जाता है। नाम कर्म जीव का आरीरिक-निर्माण करता है। किसी को सुन्दर व कुरूप बनाना इसी के हाथ में है।

जैन दर्शन का कर्म सिद्धान्त [ ३४३

#### कर्म-बन्ध के कारणः

सामान्य रूप से कर्म बन्ध का कारण जीव की कषायात्मक मन-वचन-काय की प्रवृत्तियां हैं। किन्तु कीन-सी कषायात्मक प्रवृत्तियां किन कर्म-प्रवृत्तियों को बांधती है, जैन-दर्शन इसका भी सूक्ष्म विवरण प्रस्तुत करता है।

किसी के ज्ञानार्जन में बाबा उपस्थित करना, उसके ज्ञान में दूषणा लगाना छादि कुटिल वृत्तियां ज्ञानावरण कर्म-प्रकृति का बंध करती हैं। इसी प्रकार किसी के सम्यकदर्शन में किसी प्रकार की बाधा उपस्थित करने से दर्शनावरणीय कर्म बंधता है। सज्जन पुरुषों की निंदा एवं उनके प्रति कोधादि कषायों के तीन्न मांव उत्पन्न करने से मोहनीय तथा दान. लाम, भोग, उपभोग एवं शक्ति जीवन की इन सामान्य प्रवृत्तियों में विष्न उपस्थित करने से अन्तराय कर्म का बंध होता है। स्वयं या दूसरे को दुःख, शोक, बंध धादि रूप पीड़ा देने से ग्रसाता बेदनीय एवं जीवों के प्रति दया भाव, अनुकम्पा छादि करने से साताबेदनीय कर्म बंधता है। इसी ग्रसाता ग्रीर साता बेदनीय कर्मों के अनुसार पाप-एवं पुण्य की स्थित होती है। यद्यपि कर्मों का बन्ध दोनों से होता है।

सांसारिक कार्यों में प्रति ग्रासिक ग्रति परिप्रह नरकायु का, माथाचार तिर्यञ्च ग्रायु का, प्रत्पारम्भ, घल्प परिप्रह व स्वभाव की मृदुता मनुष्य ग्रायु का तथा संयम व तप देवायु का बंध कराते हैं। परिनग्दा, ग्रात्म-प्रशंसा ग्रादि नीचगोत्र के, तथा इनसे विपरीत प्रवृत्तियां एवं मान का ग्रमाव ग्रीर विनय भादि उच्च गोत्र-वन्धन के कारण हैं। मन-वचन-काय योगों की वक्ता एवं कुत्सित कियाएँ ग्रादि ग्रशुभ नाम कमं का वन्ध कर जीव को कुरूप बनाती हैं तथा इससे विपरीत सदाचरण शुभ नाम कमं का बंध कर जीव को सुन्दर तथा तीर्थंकर बनने की भी क्षमता प्रदान करता है।

# कर्मों की स्थिति एवं शक्ति:

इस प्रकार नाना प्रकार की कियाओं द्वारा जब विविध कर्म-प्रकृतियां बंध को प्राप्त होती हैं तभी उनमें जीव के कथायों की मंदता व तीव्रता के अनुसार यह गुएा भी उत्पन्न हो जाता है कि वह बंध कितने काल तक सत्ता में रहेगा और फिर अपना फल देकर भड़ जायगा। पारभाषिक शब्दावली में इसे कमों का स्थिति बन्ध कहा है। यह स्थिति जीवों के परिएगामानुसार तीन प्रकार की होती है-जधन्य मध्यम और उत्कृष्ट। कमों का स्थिति-बंध होने के साथ उनमें तीव्र व मन्द फलदायिनि शक्ति भी उत्पन्न होती है। इसी के अनुसार कमं फल देते हैं।

#### कर्मों काफलः

कर्म किस प्रकार फल देते हैं, कर्म-सिद्धान्त के प्रतिपादन के समय, यह एक महत्वपूर्ण प्रश्न है। ग्रन्य दर्शनों में तो जीव को कर्म करने में स्वतन्त्र ग्रीर उसका फल भोगने में परतन्त्र माना गया है। ईश्वर ही सब को ग्रच्छे-बुरे कर्मों का फल देता है।

किन्तु जॅन-दर्शन का कहना है कि कर्म प्रपना फल स्वयं देते हैं। उसके लिए किसी न्यायाधीश की आवश्यकता नहीं है। जीव की प्रत्येक कायिक, वास्तिक ग्रीर मानसिक प्रवृत्ति के साथ जो कर्म-परमागु जीवात्मा की ग्रोर ग्राकृष्ट होते हैं ग्रीर राग-द्वेष का निमित्त पाकर उस जीव से बंध जाते हैं, उन कर्म परमागुग्नों में शराब ग्रीर दूध की तरह ग्रच्छा भीर बुरा प्रभाव डालने की शक्ति रहती है, जो चैतन्य के

३४४ ] प्रो. प्रेम सुमन ैन

सम्बन्ध से व्यक्त होकर जीव पर ग्रपना प्रभाव डालती है। ग्रौर उसके प्रभाव से मुग्ध हुग्रा जीव ऐसे काम करता है जो सुखदायक व दुख:दायक होते हैं। यदि कर्म करते समय जीव के भाव ग्रच्छे होते हैं तो बंधने वाले कर्म परमासुग्रों पर ग्रच्छा प्रभाव पड़ता है ग्रौर बाद में उनका फल भी ग्रच्छा होता है। तथा यदि बुरे भाव होते हैं तो बुरा ग्रसर पड़ता है ग्रौर कालान्तर में उनका फल भी बुरा ही होता है। ग्रतः स्पष्ट है कि हमारे भावों का ग्रसर कर्म-परमासुग्रों पर पड़ता है। उसी के ग्रनुसार उनका ग्रच्छा-बुरा विपाक होता है। इस प्रकार जीव जैसे कर्म करने में स्वतन्त्र हैं, वैसे ही कर्मफल के भोगने में भी।

#### कर्मी में परिवर्तन:

यहां अब यह जिज्ञासा होती है कि जब कर्म निरन्तर बंघते और फल देते रहते हैं तो उन्हें हमेशा एक-सा ही होना चाहिए या तो अच्छा या बुरा । तब फिर कोई बुरे कर्मों को बांघने वाला जीव अच्छे कर्मों को किस प्रकार बांधेगा ? जैन-दर्शन ने इन तमाम जिज्ञासाओं को भी समाधित किया है ।

उक्त विवेचन में हमने देखा कि कर्म परमाणुश्रों को जीव तक लाने का काम जीव की योग शक्ति करती हैं और उसके साथ बन्च कराने का काम कपाय श्रिश्चांत् जीव के राग-द्वेष भाव करते हैं। इस तरह कमों में अनेक प्रकार का स्वभाव पड़ना तथा उनकी संख्या का कमती-बढ़ती होना योग पर निर्भेर है। तथा कमों में जीव के साथ कम या श्रिक काल तक ठहरने की शक्ति का पड़ना और तीथ्र या मन्द फल देने की शक्ति का पड़ना कषाय पर निर्भेर है। अब जैसा जिसका योग (मन-वचन-काय की कियाएं) होगा और जैसी जिसकी कषाय (राग-द्वेष) होगी, वैसे ही उसके कर्म बधेंगे और वैसा ही उनका फल होगा।

जैन-दर्शन में कर्मों की दस मुख्य कियाओं का प्रतिवादन किया गया है। कर्मों का बंध होना, उनके ठहरने एवं फल देन की शक्ति का बढ़ना, घटना, स्थित रहना, निष्चित समय में फल देना, समय से पूर्व फल देना, परस्पर सजातीय कर्मों में मिल जाना, फल देने की शक्ति को रोक देना, कर्म को घटने-बढ़ने न देना आदि। कर्मों की इन कियाओं से स्पष्ट है कि बुरे कर्मों का बन्ध करने वाला जीव यदि अच्छे कर्म करने लग जाता है तो उसके पहले बांधे हुए बुरे कर्मों की स्थित और फल दान-शक्ति अच्छे भावों के प्रभाव से घट जाती है। और अगर बुरे कर्मों का बन्ध करके उसके भाव और भी अधिक कलुषित हो जाते हैं तथा वह अधिक बुरे कर्मे करने लग जाता है तो बुरे भावों का असर पाकर पहले बांधे हुए कर्मों की स्थित और फल-दान-शक्ति और भी अधिक बढ़ जाती है। इस उत्कर्षण और अपकर्षण के कारण ही कोई कर्म जल्द फल देता है और कोई देर में। किसी कर्म का फल तीव होता है और किसी का मन्द। अतः कर्म फल के भोग में समय की विषमता, तीवता, मन्दता आदि सभी कुछ जीव के योग एवं कपाय की मात्रा पर भी निर्भर है।

# कर्नों से मुक्तिः

कर्म सिद्धान्त से सम्बन्धित अब अन्तिम प्रश्न और बच रहता है, वह है—इस विशाल कर्म बंधन की परम्परा से सर्वथा छुटकारा कैसे सम्भव है ? जैन दर्शन का परमतत्व, जीवन का अन्तिम एवं उत्कृष्ट लक्ष्य आदि सब कुछ उक्त प्रश्न के समाधान के रूप में प्रस्तुत किया गया है।

जीव के साथ कमीं के बन्वन में दो कियाएं होती हैं—कमीं का ग्राना (ग्राश्रव) ग्रीर इंघ जाना (बन्ध) । ग्रतः उसके छुटकारा में भी दो ही कियाएं ग्रंपेक्षित हैं—कमीं के ग्रागमन को रोक देना ग्रीर ग्राये

हुए कमों को जीव से अलग कर देना। प्रथम किया को संवर कहा गया है, दूसरी को निर्जरा। इन दोनों कियाओं के सम्पन्न होते ही जो स्थिति जीव की होती है वही मुक्ति की अवस्था है।

कमों से जीव की मुक्ति के लिए जंन-परम्परा में जो प्रयत्न किये जाते हैं उसी का नाम जैन-धर्म है। वह धर्म दो भागों में विभाजित है। प्रथम ग्राचार मूलक धर्म, जिसकी ग्राधार भूत भित्ति ग्रांहिसा है। ग्रीर जिसका पालन करके गृहस्थ श्रावक-श्राविकाए नवीन कमों को रोकने का प्रयत्न करते हैं। संवर की साधना करते हैं। दूनरा है, चारित्र मूलक धर्म। जिसकी ग्राधारभूत भित्ति संयम ग्रीर तप है। ग्रीर जिसका साधु-वर्ग पालन करके पूर्व सचित कमों को सबंधा जीव से पृथक कर देने का प्रयत्न करता है। निर्जरा की साधना करता है। इस साधना की चरम सीमा ही मोक्ष है। जीवन के सर्वोत्कृष्ट लक्ष्य की प्राप्ति।

#### उत्तरदायित्व एवं शक्ति का समन्वय:

उपर्युक्त कर्म-सिद्धान्त के विवेचन से स्पष्ट है कि जैन दर्शन ने जीवन के प्रत्येक पक्ष को कितने वैज्ञानिक एवं सूक्ष्म हंग से कर्म-सिद्धान्त के प्रतिपादन द्वारा उन्नागर किया है। मानव यदि अपने मन वचन काय की कियाओं में सन्तुलन एवं कोध, मान, आदि मनोभावों पर नियन्त्रस्म करलें तो उसके जीवन को जांत और सुखमय होने में देर नहीं लगेगी। कर्म सिद्धान्त की जानकारी हो जाने पर मनुष्य के अपर जहां उसके हर अच्छे-बुरे कार्य का उत्तर दायित्व आता है, वहां उसमें अपने ही पुरुषार्थ द्वारा अपनी परिस्थियों को बदल डालने की प्रक्ति भी जागृत होती है उत्तरदायित्व एवं निर्मास प्रक्ति का यह सुन्दर समन्वय प्रस्तुत करना ही जैन दर्शन में प्रतिपाद्य कर्म-सिद्धान्त का उद्देश्य है।

[प्रस्तुत निबन्ध में निम्न पुस्तकों सन्दर्भग्रन्थ हैं। विस्तृत जानकारी के लिये उनका स्रवलोकन अपेक्षित है]

- १. जैन धर्म -- पं० कैलाशचन्द शास्त्री पृ० १४०--१५६
- २- भारतीय संस्कृति में जैन संस्कृति का योगदान डा० हीरालाल जैन प० २२२-२४०
- ३. जैन शासन-सुमेरचन्द दिवाकर पृ० १६५-२३०
- ४. जैन दर्शन-डा० मोहनलाल मेहता, पू० ३४५-५७

# सत्यमेव जयते नानृतम्

'सत्यमेव जयते नानृतम्-ए स्रथवंवेदता मुण्डकोपनिषद मांनु (३-१-६) वाक्य घर्णा खरा जारो छे, एमांनो पहेलो भाग स्वतन्त्र भारतनुं ध्येय वाक्य तरीके पर्ग चुंटायो छे। ए श्रुति वाक्य नो सर्थ सत्यनोज (सदा) जय जूठानो नहीं। एवो स्राज सुघी लेवा श्राब्यो छे।

पण उपनिषद मां जे संदर्भ माँ ए वाक्य आव्युं छे ते जोतां उपरनी म्रथं योग्य नथी एम लागे छे, ए अर्थ करती वखते 'सत्यम्' मने 'म्रनृतम्' ने वाक्य ना कर्ता लेवामां म्राच्या छे, पण ते योग्य न थी। ए वाक्य मां 'सत्यम्' (म्रने मनृतम्) ए कर्म रोई कृषि ने कर्ता तरीके स्वीकारवानो छे। एम करतां ए वाक्य नो म्रथं मां अर्थ 'कृष्य सत्यज मेल्वे छे, म्रनृत मेल्वतो नथी'। उपनिषदो मां ऋषि मृनिम्रो नुं ध्येय ब्रह्म प्राप्ति करवा नुं छे, मने ए ब्रह्म एटलेज मन्तिम सत्य (सत्यस्य सत्यम्)। महिया सत्य ए साध्य छे, ए सत्य करतां जे जुदुं होय ते बर्धुं मनृत गणाय, ए साध्य यई शकतुं नथी। ब्रह्म ना सत्य मने म्रसत्य रूपो विशे में -उपनिषद मां भनुवाक्य छे —हे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तं च म्रमूर्तं तद म्रसत्यम्, यद्मूर्तं तत् सत्यम्। तद् ब्रह्म तज्ज्योतिः मैनि ६,३। कर्मन तत्वज्ञ Deusseu पण 'सत्यमेव जयते' नो मानोज मर्थं करे छे -Wahiheit Crisicgter (ie.ativadm of. Chandh. 16) nieht unwebrheit" भ्रपर श्र ति वावयनो नवो म्रापेलो मर्थं स्पष्ट थाय तेटला माटे मुण्डकोपनिषद मांना वे घलोक जोवुं ठीक थशे—

सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष आहमा सम्यक् ज्ञानेन ब्रह्मचर्येग् नित्यम् । अन्तः गरीरे ज्योतिर्मयो हि शुश्लो यं पश्यंति यतयः क्षीग् दोषाः ॥ सत्यमेव जयते नानृतं सत्येन पन्था विततो देवयानः । योनाकम वृन्त्यृषयो ह्याप्तकामा यत्र न तत्सत्यस्य परमं निधानम् ॥ (३,१ ५-६)

आमाना पहेला ज्लोक मां सत्यना गरातरी तप, सम्यक्ज्ञान, वगैरे साधनो मां करी छे. अने तेवडे आत्म प्राप्ति थाय छे एम कह्य छे। अने बीजा क्लोक मां एम कह्य छे के जे देवधान थी ऋषिओ जाय छे ते सत्य थी वितत छे अने आखरे ते सोज्यां पहोंचे छे ते सत्यनुं परम निधान छे?। तेजी क्लोक ना आरंग मां आवतां 'सत्यमेव जयते' ए श्रुति वचन मां सत्य एटले व्यावहारिक सत्य अने ए वचन नो लौकिक हिष्टिए करेलो अर्थ 'सत्यनोज सदा जय थाय छे' एवो अर्थ करवो योग्व लागनुं नथी, ऋषि आखरे ज्यां पहोंचे छे त्यां

१. ऋषि जे मार्ग बडे जाय छे तेनुं वर्णन मुण्डक मां जेम सत्येन पत्था विततो देवायानं एवुं कयुं छे तेम बृहदारण्यक मां (४.४.६) मार्ग विशे एव पत्था ब्रह्माण्ड अनुक्तिः तेन एति ब्रह्मवित....एम कह्युं छे । श्रा बन्ने वाक्यो छेक समानार्थक न थी तो ए तेपर थी मुण्डकमांना उपला श्लोक मां सत्य ए ब्रह्म ना अर्थ मां छे ए जर्णाई आवशे ।

३४७ ] श्री म० स**० म**हेन्दले

मात्र सत्य होवाथी उपरना त्राक्य नो धर्थ ऋषि सत्यतेज मेलवे छे' एम लेवो जोहये। ऋषि ग्रनृत के बीजा लोको मेल्वतो नथी, कारए। ऐनुं ए साध्य नथी।

म्रा नवा ग्रथंनी योग्यायोग्यता तपासवा माटे उपनिषदोमां 'सत्यं' म्रने'जी' ए शब्दो तो वापर केवी रीते करवामां ब्राव्यो छे ए जोवूं ईष्ट गरएाय । एमांथी ब्रह्म एटलेज ब्रन्तिम सत्य ए सिद्धान्त उपनिषदी मां ब्रनेक ठेकागो मुकवामां ग्राव्यो छे। छांदोग्यमां उद्दालक ग्रारुगीए श्वेतकेतु ने जे ग्रात्मैक्य नी शीखामरा ग्रापी तेमां आ बधी चराचर मृष्टिी नो जे स्रात्मा तेनेज सत्य कह्युं छे, रसयः एष स्रशािमा, ऐ तदा त्विमदं सर्वेम् तत् सत्यं, स ब्रात्मा तत् त्वम् अमे व्वेतकेता (६,५-१६) ए जीखामए। ब्रापता पहेलां आरुर्गीए क्वेतकेतू ने जे प्रश्न पूछ्यो तेनो थोडा उकेल करती वस्तते परण 'सत्य शब्द मूलभुत सत्य ए सर्थमाँ वपरायो छे (एकेन मृत्पिन्डेन सर्व मृत्मयं विज्ञात स्यात् वाचारम्मएां विकारो नामधेयं मृत्तिका इत्येव सत्यम् । ...लोहम् इत्येव सत्यम् । ..... विगेरे ६.१) । एज उपनिषदमां ग्रागल ब्रह्मनुं नाम सत्य एवूं स्पष्ट रीते कह्युं छे (तस्य हवा एतस्य ब्रह्मणो नाम सत्यम् इति । ८,३) जे मुण्डक मां 'सत्यमेव जयते' ए वाक्य छे ते मां पर। ब्रह्म विद्यानुं स्वरूप कहेती बखते 'ग्रक्षर पुरुष एज सत्य' एम कह्यां छे (योनाक्षर पुरुष वेद सत्य प्रोवाच तां तस्वतो ब्रह्मविद्याम् । १.२.१३ तेमज, तद् एउद् ग्रक्षर ब्रह्म " तद् एउत् सत्यं, तद् ग्रमृतं " (२.२.२.) एके आखरी सत्य को तो ब्रह्म तेना पर आदित्य रूप सोनानुं ढांक्खुं होई ते दूर कर्या पछी सत्य जोई शकाय छे एनुं केटलाक ठेकारो वर्रान छे (हिरण्यमयेन पत्रिस्म सत्यस्यापिहितं मुखम् । तत् त्वं पूषम् अपावृस्य सत्य धर्मपि हब्दये ।। ईशा० १५ बृह० ५१५) । 'सत्यमेव जयते' ए वाक्यमां सत्यने कर्ता तरीके लेतां पहेलां एक बात ध्यान माँ राखवी जोइए ते एके सत्य ए ब्रह्मनुं एक ग्रिमिधान होवा थी उपनिषद मां सत्यने कयांय कर्तृत्व ग्रापवामां ग्राव्युं नथी । वृहदारण्यक माँ एक ठेकारो (५.५.१.) सृष्टी ना उत्पत्ति नुं वर्र्यन करती वखते आवा वाक्यो छे: ग्रापः एव इदम् अग्रे ग्रासुः । ताः ग्रापः सत्यं ग्रसृजन्त, सत्यं ब्रह्मा, ब्रह्मा प्रजापित प्रजापति देवान् ....। ग्रा वाक्यो उपर उपर जोतां पहेला तो एम लागे के ग्रहियां सत्य ने ब्रह्म उत्पन्न करवानुं कर्तृत्व आपवामां ग्राव्युं छे पर्ण वस्तुस्थिति तेवी नथी । ग्राना पहेला नां खड मां (५.४) सत्य एटलेज जे बहा ते 'प्रथमज' होवानुं कह्युं छे (सयोर एतं महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्म इति .....) ग्रापर थी ए स्पष्ट यशे के उपरना वाक्यों मां 'सत्यंब्रह्म ए शब्दों मां सामानाधिकरण्य छे । अने तेनो अर्थ पासी ए सरय उत्पन्न कर्युं। ए सत्य एटलो ब्रह्म, ब्रह्मा ए प्रजापित, प्रजापित ए देवो ने उत्पन्न कर्या एवो ले वानो छे ।

उपनिषदों मां बधेज ठेकारों सत्य एटले ब्रह्म एवो ग्रर्थ होय छे एतूं सूचन करवानो हेतु न थी। केटलेक ठेकारों सत्य एटले 'साचुं' बोलवुं' एवो व्यावहारिक ग्रर्थ परण होय छे दाखला तरीके वेदाम्यास पूरोधाय पछी गुरु ए शिष्य ने जे उपदेश करवाने होय छे तेमां 'सत्यंवद। सत्यान्न प्रमदितव्यम्' (तैति १.१११) एवा वाक्यों छे छांदोग्य मां (१.२,३.) परा कह्युं छे 'तस्मात् तया (×वाचा) उभय वदित सत्यं च अनृतम् च, कोई के चोरी करी छे के नहीं ए बाबत मां चुकादों आपवा माटे तप्त परश्च नो जे प्रख्यात दाखलों छे तेमां परा न्नावा प्रमंगे जेना हाथ दभाय ते श्रन्ताभि संधी श्रने जेनो हाथ न दभाय ते सत्याभि संधी एवो निर्णय कभों छे (छांदोग्य ६-६). ब्रांखे जोएलुं ते सत्य काने सांभले लुं नहीं; आ सत्य ग्रत्मवार व्यावहारिक सत्य होई ते वस प्रतिष्ठित होय छे। एम बृहदारण्यक कहे छे। चक्षुवें सत्यम्। स्वत्य इदानीं हो विवद्यानो एया ताम्, ग्रहम् ग्रदर्शम्, ग्रहम् ग्रश्चोपम् इति, यो एवं ब्रूयात् श्रहम् ग्रदर्शम् इति, तस्मै एव श्रद्ध्याय (११४४) ब्रह्म मेल्ववाना साधनो मां ज्य रे सत्यनी गरात्री होय छे त्यारे त्यापरा

सत्य एटले लौकिक सत्य श्रमिश्रेत होय छे। उपर श्रापेला मुण्डकमांना ग्लोक मां सत्य, तप, सम्यज्ज्ञान अने ब्रह्मचर्य ए चार श्रात्म प्राप्ती ना साधनो कहा। छे। एमां ना सत्य श्रने तपनी उल्लेख श्रोताश्वतर मां पए। छे (सत्येन एव तपसा योऽनुपश्यित। १.१५) ए सियाय साधन विषयक बीजुं वाक्य: तस्पाद् विषया तपसा विस्तया च उपलक्ष्यते ब्रह्म। (मैत्रि. ४-४ विगेरे) ब्रह्म श्राप्ति ना ए साधनो नी उत्पत्ति श्रक्षर ब्रह्म श्री ज थई छे (तस्माच्च देवा: वहुद्यासं प्रमृता: तपश्च श्रह्म सत्यं ब्रह्मचर्यं विधिश्च। (मुण्डक २.१.७) प्रश्नोपनिपद मां क्या साधनो ब्रह्म लोक मेल्क्रण माटे सफल थाय छे अने क्या थता नथी ए स्पष्ट रीते बताव्युं छे: तेपाद एव ब्रह्मलोको येपां तपो ब्रह्मचर्यं, येपु सत्यं प्रतिष्ठितम्। ""न येषु जिह्मम् अनृत् न माया च इति। १.१५६ तेमज मुण्डक मां (३.२.३) नायमात्मा प्रवचनेत लभ्यो न मेधया न वहुना श्रुतेन-एम ज्ञााव्युं छे। परा श्रापरो जे वाक्यनो श्र्यं करतो छे ते श्लोक मां ऋषि श्राखरे क्यां जई पहुंचे छे ते कह्यं होवाथी प्रत्यनो श्र्यं ब्रह्म नेवो पटे, साचुं बोलव्ं ए नथी।

उपनिपदो मां 'मत्य शब्द ना जे प्रयोगो छे ते जोया पछी ग्रापि 'जी' शब्द ने लईये। छेक ऋग्वेद थी मांडा ए घ तूना मेल्ववुं, प्राप्त करवुं 'तेमज' जीतवुं विजय मेल्ववो एवा वन्ने ग्रथों संभवे छे। उपनिपदो मां पए 'एकाद वस्तु मेल्ववी। ए ग्रथं जी धातूनो प्रयोग जोवा मां ग्रावे छे 'लोके जयित' के संलोकतां जयित—एवा प्रयोगो उपनिपदो मां घरणीवार ग्रावे छे—तंतं लोके जयते तांश्व कामान्' एम मुण्डक मांज (३.१.१०) कह्यं छे, भ्राने त्यां 'जयते' नो मेल्वे छे, प्राप्त करे छे एज ग्रथं ए चोक्खुं छे। श्रा वाक्य मां ग्रावतां 'कामान् जयते' ने बदले छांदोग्य मां ग्रावता 'ग्राप्नोति सर्वान् कामान् (७.१०) ए शब्दो पए एज वस्तु वतावे छे। सामविषयक गृहार्थना उकेल करता बलते एकवीस ग्रक्षरो वडे ग्राप्ति याय छें। ग्रांने बावीसमा ग्रक्षरे ग्रादित्यमी जे पर छे ते मल् छे ए करती बलते 'जयित' ग्रने 'ग्राप्नोति' ना जे प्रयोगो छे ते परथी ग्रा हकीकत वधारे स्पष्ट थाय छे। एकिवशत्या ग्रादित्यम्' ग्राप्नोति'। ""द्वाविशेन परम् ग्रादित्यात् जयित तत्नाकम् तद् विशोकम् (छा.२.१०.५.)। ए पर थी 'सत्यमेव जयते' ए वाक्य मां 'सत्य' एटले 'ग्रांतिम सत्य' ग्रथवा 'ब्रह्म' ग्रने जयते 'मेलवे छे' एवा ग्रथों लेवा मां कोई बांधो न थी ए वस्तु घ्यान मां ग्रावणे।

'सत्यमेव जयते'—ए श्रुति वाक्य पर श्रीशंकराचार्य ललेखेः सत्यमेव सत्यवान एव जयते जयित, न अनुतं न अनुतवादी इत्यर्थः। निह सत्यानृतयोः केवलयोः पुरुषान।श्रितयोः जयः पराजयोवा संभवित । प्रसिद्धं लोके सत्यवादिना अनुतवादी अभिभूयते न विपर्यय-। अनः सिद्धं सत्यस्य बलवत्साधनत्वम् । एपर श्री आवायं श्री वेषण मात्र सत्य तरफ कर्नृत्व अध्यवामां अडलण लागी अने तथी तेमणे सत्यम्—सत्यवादी पुरुष एवो अर्थ लीधो । पण तेम छता एमणे सत्यने वाक्य नो कर्त्ता मान्यो अने जयते नो अर्थ जयथ्य छे एवो लीधो तथी उपर ना वःक्यनो 'सत्यनोज सदा जय थाय छे । एवो लौकिक अर्थ एमने अभिन्ने छे । एमना मत्य्य प्रमाणे एम कहेवानुं कारण सत्यनी उत्तम साधन तरोके प्रशंसा करवी एछे । पण एनी जरूर गणाती न थी । कारण आ उपनिषद जे ऋषियोन अक्षर प्राप्ति तत्व ज्ञान रूप जे पराविद्या तथी थई शके छे । लोकिक जय के पराजय ए बधुं अपराविद्या मां अवी शके, ते मुण्डको वि ने केटला उपनिषद मां स्थान न थी । ए उपदेश ग्रह्ण

मुण्डक उपनिषद मां धापेला बहाविद्या माथानुं मुण्डन करी श्ररण्य मां रहेवारा श्रो माटे हती एवं तेषामेव एताँ बहाविद्या वदेन शिरो वतं विधिवत् पैस्तु चीर्एाम् [३, २, १०] ए वाक्य परथी लागे छैं।

श्री म० स० मेहेन्दले { ३४६

करी वन मां रहेता ग्राप्तकाम ऋषिन्नोने 'सत्यनोज सदा व्यवहार माँ जय थाय छे'—ए बात कहेवानी जरूर नथी) तपः श्रद्धे योह्य पु वसन्त्यरण्ये शान्ता विद्वांसी भैक्ष चवं चिरन्तः (१२,११); ग्रा उपदेश देनार अने लेनार गुरु शिष्यनुं वर्णान पण असे भेवुं (१, २, १२–१३) एकंदरे मुण्डक उपनिषद् मां ग्रापेलुं तत्व ज्ञान ग्रने त्या ग्रावनुं साध्य साधकोनुं वर्णान जोतां 'सत्यमेव जयते' नो ग्रर्थ ऋषि सत्य—(ब्रह्म) तेज मेल्वे छे' एवो ग्रथं उचित थशे ।

मा विवेचन सामे थोडाक मान्नेपो मुकवा शक्य छे, पहेलो मान्नेप एवो छे के 'जी' धातुनी जो परस्म पदे उपयोग कथीं होय तो कर्मनी अपेक्षा रखाये। पर्ण उपरना वाक्य मां 'जयते' एवो ब्रात्मनेपदे उपयोग होवा थी कर्मनी ग्रपेक्षा न थी श्रने तेथीज ए वाक्यनो 'सत्यनोज जय थाय छे' एवो श्रकर्मक ग्रर्थ लेवामां ग्राव्यो छे । स्रा बन्ने प्रयोगोर्नु उदाहरण तरीके ऐतरेय ब्राह्मशमान् (१२.६) एक वाक्य स्रापी क्रकाय । 'यजमान ......जयित स्वर्गलोकं, व्यस्मिन् लोके जयते'। द्वा ग्राक्षेपनो परिहार एम करी शकाय। पहेली बात एवी के आत्मने पदमां थतां प्रयोगोहमेश कर्म निरपेक्ष होय छे एवं न थी । मुण्डकमांज श्रावता 'पश्यते' ना सकर्मक उपयोग जोवाः यदा पश्य: पश्यते रुक्मवर्णकर्तारं ईशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम् (३, १, ३) ग्रने 'ततस्तु तं पश्यते निष्कलं घ्यायमानः (३, १, ८) । बीजी बात एवी के 'जयते' नोज सकर्म क उपयोग मुण्डकमां छै: ततं लोकं जयते ताश्च कामान् । ३, १, १० । परस्तु खरे खर जोतां तो श्रुति वावय मां 'सत्यमेत्र जयति' ने बदले सत्यमें व जयते' एवी प्रयोग करवानूं कारण मुण्डकमां वपरायेला छंद मां छे। जर्मन पंडित हेर्टले <sup>च</sup> एमना मून्डकोपनिषत परना पुस्तकमां ए छंदनु जे विवेचन कर्युं छे ते पर थी (पा० २८) एम स्वष्ट थाय छे के ग्रा उपनिषद् मां आवता त्रिष्ट्रम मां ज्या पादनो पहेलो अवयव चार प्रक्षर नो अने वचलो अवयव त्रस प्रक्षर नो होय छे त्यां वचता अवयव ना त्रागे अक्षरे कदे लघु होता नथी । अने तेथीज 'सत्यमे व जयित' अने तंतंलोक जयति' ने बदले 'सत्यमेव जयते' अने तंतंलोकं जयते एवा प्रयोग थया छे । तेथी ग्रहियां 'जयति' एवो परस्मैपद मां उपयोग गृहीत — 'सत्यं' ने कर्म लेवामां कोई बांधो न थी। हेर्टलना मानवा प्रमाशो तो ग्रा श्लोकना पहेला पदमां शेवटन् अक्षर नीकली गयुं छे । आपाद छंदनी हिन्द ए एकाक्षर थी न्यून तो छेत्र, तेथी हेर्दल श्लोकनी पहेली लीटी एम वाँचे छे सत्यमीव जयते, नानृतं सः, सत्येन पन्या विततो देवयान: । (पा० ५६ अने ४४) 'एम कर्युं होयतो 'सः' ए कर्ता अने 'सत्यं' ए कर्म ए चो करवी बात छे । हेर्टलेने आ वाक्यनो निश्चित थयो प्रथं अभिप्रत हतो ए समजवा मार्ग नथी । पए। उपनिषद मां एमए। सूजवेली दृष्टती मान्य राखवी होय तो ए वाक्यमां 'सत्यं' मानव्ं केम घटे छे ते उपर जलाव्यू छेज ।

बीजो आक्षेप एवो के श्लोकना पहेला पादमां 'जयते' एवो एक वचन माँ प्रयोग होवाथी ऋषि ए एक वचनी कर्ता मानवानो छे परए बीजा पादमां तो ऋषयः आक्रयन्ति' आवो बहुवचन माँ प्रयोग छे तेथी पहेला पादमां एक वचनी कर्ता अव्याहृत न मनाय। आक्षेपनुंपरए उत्तर आपी शकाय एम छे। आवी जात ना वचन विरोध बीजे ठेकारो परए जोवा मल् छे। दाखला तरीके मुण्डकमानां नीचेना श्लोक जोवा:

स्वेद एतत् परमं ब्रह्मधाम यत्र विश्वं निहितं मातिशुश्रम् । उपासते पुरुषंयसे ह्यकामास्ते शुक्रम् एतद अतिवर्तन्ति धीराः ॥३, २, १

१. म्रे के माक्षेप एकदम खरोनथी । "मारतीकवेर्जयति" जेवा प्रयोग पए मल् छ ।

R. Johannes Hertal-Mundka Upnisad-kritische Ausgabe, leipsig 1924.

एतंद उपार्यर यतते यस्तु विद्वान् तस्य एक म्रात्मा विश्वत बहा धाम । संप्राप्य एनम् ऋषयो ज्ञान तृष्ताः कृतात्मानो वीतरागाः प्रशान्ताः ॥३-२-४-५॥

एक बीजा आक्षेप एवो के उपनिषदों मां 'ऋषि अहा जयित' एवो प्रयोग मलतो नथी। आवात साची छे। पए जयित विवेद सत्यम् इतिन् इसाय् ईसिथ कियापदोना उपयोग नीचे ना वाक्यों मां जोवा जेवा छे: सत्येन लम्यः .... आत्मा (मु० ३-१-५) नायामात्मा प्रवचनेन लम्यः (मु० ३-२-३) तस्माद विद्यया...... उपलम्पते ब्रह्म (मैंत्रि ४-०) ब्रह्मचर्येण आत्मानाम् अनुविन्दते (छा-द-५) ब्रह्म प्राप्तः (कठ-६-१६) अत्र ब्रह्म समश्रुते (कठ ७-१४ वृह० ४-४७), 'जयित' विशेषण उपर छा-२-१०-५-६ मानुं साहित्यनी प्राप्ति अने साहित्य थी जेपर छे तेनी प्राप्ति तिथेनुं वाक्य टांकी शकायः एव विशेन आदित्यम् आप्नोति ....हाविशेन परम् आदित्या जजयित। एक ठेकाणो साहित्यनुं ज ग्रंतिम ध्येय जे ब्रह्म तेना साथ ऐक्य गणीतेनी प्राप्ति विशे 'जयित' नो उत्योग कर्यो छे। प्रश्न १-१० मां एम लखायुं छे: प्रश्नोत्तरेण तपस। ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्यमा आत्मानम् प्रन्विष्य आदित्यम् अभिजयन्ते। एतद्धे प्राणानाम् प्रपतन्य एतद् श्रमृतम् स्रभयम् एतद् परायगाम् एतस्यान्न पुनरावर्तना इति। आ वाक्यमां पहेलां आत्माना अन्वेषसाना साधनो आप्या छे। ग्रनेते पछी तरतज ग्रादित्यम् ग्रभिजयन्ते नो प्रयोग छे। प्रश्नमां पराप पहेलां आत्म प्राप्ति प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त नि प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त नि विशे प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विशे प्राप्त विश

उपरता बधा विवेचन माँ एवं मनायुं नथीं के 'सत्यमे व जयते' ना 'सत्यनोज जय थाय छें एवो अर्थ क्यारेव धई शके नथी। ए बाक्यनो जो प्रकारण निरपेक्ष उपयोग कर्यो होय तो तेना तेवो अर्थ लेवामां कोई भूल नथी। ते अर्थ पण शास्त्रशुद्ध छे तेथी अर्थनी ज्यां विवक्षा छे त्यां स्वतंत्र रीते ए वाक्यनो उपयोग कर्यो होय त्यां पण उपनिषदमां मल्तो मूल्तोज अर्थ कायम राखवो जोइए एवो आलेख लखवामां आग्रह नथी। आग्रह एटला पर तोज छे के मूल उपनिषदमां ए अर्थ होवानु जे आज सुधी मनायुं छे ते योग्य लागतुं न थी।

प्राप्ति स्थान :
श्री मुनि जिनविजय
सम्मान समिति
किशोर निवास, त्रिपोलिया बाजार
जयपुर-२ (राजस्थान)

वाग्गी मन्द्रिर चौड़ा रास्ता, जयपुर (राजस्थात)

