

- छव को छवने भरेभर भाजभते। थर्ध ज्यय ते। तेने सुक्ति भेणवतां वार લાગે નહિ. હિંસા અને અહિંસાના લેક જીવની એાળખાણ યતાં સ્પન્ટ समलर्ध जय छे. छव – विचार – प्रक्रश् એ એાળખાણ કરાવવા સમર્થ છે.

આ પ્રકરણ પર લખાયેલી આ પ્રકાશિકા જીવના સ્વરૂપ પર ખરેખર પરમ પ્રકાશ પાથરે છે અને સમ્યગ્ ज्ञाननी वृद्धि अरवा पूर्वं अभात्मानुं અલીષ્ટ સાધવામાં પ્રભળ નિમિત્ત અને એમ છે.

પ. પૂ. આ. શ્રી વિજયધર્મ ધુરત્ધર सरीधरळ भढाराक

नम्र सूचन

इस ग्रन्थ के अभ्यास का कार्य पूर्ण होते ही नियत समयाविध में शीघ्र वापस करने की कृपा करें. जिससे अन्य वाचकगण इसका उपयोग कर सकें.

# જવ-વિચાર-પ્રકાશિકા યાને

જૈન ધર્મનું પ્રાણીવિજ્ઞાન



લેખક:

અધ્યાત્મવિશારદ શતાવધાની પંડિત શ્રી ધીરજલાલ ટાકેરશી શાહ



#### સંશાધકા :

પ. પુ. આ. શ્રી વિજયધમ ધુર ધરસૂરિજ મ.

પ. પૂ<mark>. આ, શ્રી વિજય કીર્તિ ચંદ્રસ</mark>્રેરિજી મન

પ. પૂં. મુ. શ્રી મહાપ્રભવિજયજ મહારાજ

પ, પૂ. મુ. શ્રી ધર્માનન્દવિજયજી મહારાજ



પ્રસ્તાવના- લેખકા :

સ્વ. શ્રી ક્તેહચંદ ઝધરભાઇ શાહ શ્રી અનસુખલાલ તારાચંદ્ર મહેતા પ્રકશક : નરેન્દ્રકુમાર ધીરજલાલ શાહ મંત્રી :

જૈન સાહિત્ય – પ્રકાશન – મ**ંદિર** લધાભાઈ ગણુપત બીલ્**ડી** ગ, ચી ચળ દર, મુંબઈ–૯

卐

આવૃત્તિ બીજી વિ. સં. ૨૦૨૮, સને ૧૯૭૨ **મૂલ્ય રૂપિયા આઠ** સર્વ<sup>°</sup> હક્ક સુરક્ષિત

45

મુદ્રક : કાન્તિલાલ સામાલાલ શાહ સાધના પ્રિન્ટરી ઘીકાંટા રાેડ, અમેકાવાદ,

#### પ્રકાશકીચ

જૈન સાહિત્યનું સર્જન, પ્રકાશન તથા પ્રચાર કરવાની દિશામાં એક મક્કમ પગલું ભરવા મ ટે અધ્યાત્મવિશારદ, શતાવધાની પંડિત શ્રી ધીરજલાલ ટાકરશી શાહે વિ. સં. ૨૦૧૪ ના શ્રાવણ વિદ ૮ ના શુભ દિવસે જૈન સાહિત્ય—પ્રકાશન—મંદિરની સ્થાપના કરી, ત્યારથી તેમની કલમ એક સરખી ચાલી રહી છે અને અમે તેનું નિયમિત પ્રકાશન કરતા આવ્યા છીએ. એટલું જ નહિ પણ તે માટે ખાસ સમારાહોની યોજના કરી તેના પ્રચારને વેગ આપવાનું ચાલુ રાખ્યું છે. પરિણામે પંડિતજીએ લખેલા શ્રંથોના સારા એવા પ્રચાર થયા છે અને તે ખૂબ લાકપ્રિયતાને વર્યા છે.

સં. ૨૦૨૧ ની સાલમાં પંડિતજીએ ઘણા પરિશ્રમે તૈયાર કરેલ 'જવ-વિચાર-પ્રકાશિકા યાને જૈન ધર્મનું પ્રાણીવિજ્ઞાન' એ નામના સચિત્ર શ્રંથનું પ્રકાશન કરવામાં આવ્યું. તેણે પ. પૂ. આચાર્ય ભગવંતા, વિદ્વાન મુનિરાજો તથા સારાયે શ્રિક્ષિત સમાજની પ્રશંસા પ્રાપ્ત કરી. વાસ્તવમાં જવ-વિચાર-પ્રકરણની વિસ્તૃત-વિશ્વદ સમજૂતી આપનારા આ શ્રંથ માત્ર ગુજરાતીમાં જ નહિ, પણ અધીયે લાધામાં પહેલા હતા અને તેણે આધુનિક સમાજને પ્રતીતિકર થાય તેવી પ્રચુર સામગ્રી રજૂ કરી હતી. વળી તેનું સંશાધન પ. પૂ. પં. શ્રી ધુર ધરવિજયજી ગણિવર્ય, તે હાલના પ. પૂ. આ. શ્રી વિજય-ધર્માધુર ધરસ્રિજી મહારાજ, પ. પં. પૂ. શ્રી કીતિ વિજયજી ગણિવર્ય, તે હાલના પં. પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજયકીર્તિ ચંદ્રસ્રિજી મહારાજ તથા પ્ય. પૂ. સ્વર્ગ સ્થ આચાર્ય દેવ શ્રી વિજયકીર્તિ ચંદ્રસ્રિજી મહારાજ તથા પ્રશિષ્ટો પ. પૂ. મુનિરાજ શ્રી મહાપ્રભવિજયજી મહારાજ તથા પ. પૂ. મુનિરાજશ્રી ધર્માન દેવિજયજી મહારાજ પાસે કરાવવામાં આવ્યું હતું, એટલે એ શ્રંથની ઉપાદેયતામાં અનેકગણા વધારા થયા હતા.

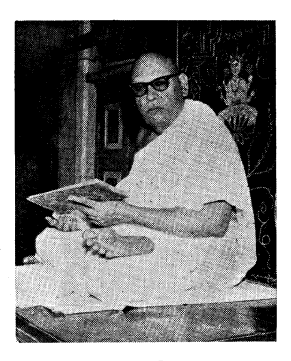
આ શ્રંથની પ્રસ્તાવના શ્રી કૃતેહ્વ્યંદ ઝવેરભાઈ તથા શ્રી મન-સુખલાલ તારાચંદ મહેતાએ સાથે મળીતે લખી હતી, તેમાં શ્રી કૃતેહ્વાંદભાઈ આજે સ્વદેહે વિદ્યાન નથી, તેમને અમે ભાવભરી આંજલિ સમર્પીએ છીએ.

આ શ્રંથની ૨૦૦૦ પ્રતિઓ ચાર વર્ષમાં ખપી જવા પામી અને છતાં જિજ્ઞાસુઓની માગ ઊભી રહી, પરંતુ અન્ય પ્રકાશનાની ચોજના હાથ પર હાઇ તેની બીજી આવૃત્તિ તરત જ પ્રગટ કરવાનું શક્ય ન હતું. એવામાં ગત વર્ષે તાલધ્વજ જૈન વિદ્યાર્થી ગૃહના મુખ્ય કાર્યકર્તા સદ્દગુણાનુરાગી શ્રી દલીચંદ પરસાતમ શાહની આ શ્રંથ પ્રકટ કરવાની પ્રબલ પ્રેરણા થઈ અને તેની કેટલીક જવાબદારી તેમણે પાતાના શિરે લઇ લીધી. તેથી આ બીજી આવૃત્તિ પ્રકાશિત કરવાનું શક્ય બન્યું. તે માટે અમે શ્રી દલીચંદભાઇ ના ખાસ આભાર સાનીએ છીએ.

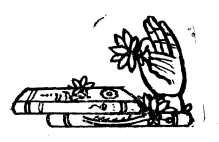
જ્વ-વિચાર-પ્રકાશિકાની આ બીજ આવૃત્તિ સ્વર્ગસ્થ આચાર્યો દેવ શ્રી વિજય લક્ષ્મણસ્ રિશ્વરજ મહારાજને સમર્પણ કરવાની અનુત્રા આપવા માટે અમા પ. પૂ. શતાવધાની આચાર્યં શ્રી વિજય-કાર્તિ અંદ્રસ્ રિજ મહારાજના અંતઃ કરણથી આલાર માનીએ છીએ.

જૈન ધર્મ'ના પ્રચાર કરવાની ઇચ્છાવાળા સવે' લાઇ-અહેતેક આ પ્રચેતા પ્રચાર કરવામાં તન-મન-ધનથી સહાય કરે, એ જ આભ્યર્થના.

**પ્રકાશક**્ર



રવ. દક્ષિણુદેશો હારક દક્ષિણુદીપક પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવશ્રી ૧૦૦૮ શ્રી વિજયલક્ષ્મણસ્ત્રુરીશ્વરજી મહારાજ



# સમર્પણ

પ્રૌઢ પાંડિત્ય, વેધક વાણી અને અપૂર્વ ધગશથી જૈન શાસનની સુંદર પ્રભાવના કરનાર સ્વ. જૈનાચાર્ય શ્રી ૧૦૦૮ શ્રી વિજયલક્ષ્મણસ્રીશ્વરજી મહારાજને જીવ–વિચાર–પ્રકાશિકા પ્રચની આ ખીજી આવૃત્તિનું અનેકાનેક વંદનસહ સમર્પણ પ્ર

### ેદક્ષિણ દેશાહારક

## પૂ. પાદ આચાર્ય દેવશ્રી વિજયલક્ષ્મણસુરી ધરજી મહારાજનું જીવન–દર્શન

જૈન સમાજમાં ભાગ્યેજ કાઇ એવું હશે કે જે પૂજ્યપાદ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજયલહ્મ અહુસુરીશ્વરજી મહારાજનાં નામથી પરિચિત નહિ હાય ? પ્રતિભાશાળી વ્યક્તિત્વ, ગૌરવર્ણ, ભવ્ય મુખા-કૃતિ અને ચમકતા નયનાને લીધે તેઓ પ્રથમ દર્શને જ સહુનું આકર્ષ હા કરતા હતા.

તેમની વાણીમાં મધુરતા હતી. તે સાથે સૌજન્ય તથા સહદય-તાના પણ સુંદર યાેગ હતા. વળા તેમનું હદય સાધુજનાચિત સરલતા, ઉદારતા અને પ્રસન્નતાથી પૂર્ણ હતું, એટલે તેમના થાેડા સહવાસ પણ આગંતુકના મન પર ભારે અસર કરતાે.

૭૬ વર્ષ ની વયે પણ તેઓ એક યુવાન જેવાે ઉત્સાહ ધરા-વતા હતા અને શાસનસેવાનાં કાર્યોમાં નિરંતર મચ્યા રહેતા હતા.

તેમનું વકતૃત્વ અત્યંત પ્રભાવશાળી હતું. તેઓ કઠારતાને કામલતામાં પલટી શકતા; કૃપણતાને ઉદારતામાં ફેરવી શકતા અને કુટિલતાનું સરળતામાં પરિવર્તન કરી શકતા. ભારતવર્ષના લાખેદ લોકોએ તેમને સારી રીતે સાંભળ્યા હતા અને તેમાંથી તેમણે જીવન— સુધારણાની પ્રભળ પ્રેરણા મેળવી હતી. તેમણે છેલ્લાં ૩૫ વર્ષમાં આવાર્ષપદને અત્યંત શાલાવ્યું હતું.

ું મતાહર માલવ દેશમાં આવેલું જાવરા તેમ**ની જન્મભૂમિ. દ્વેમ**ના પિતાનું નામ મુળચ દભાઇ, માતાનું નામ **ધાપુ**ભાઈ. **જન્મ**  સંવત ૧૯૫૩. ત્રાતિએ એક્સવાલ. તેમનું મૂળ નામ દોલતરામ તેમને છ-સાત વર્ષે મોટાં રાજકુંવર નામના એક બહેન હતા.

તેમની બાલ્યાવસ્થામાં પિતાએ ધંધાર્થ બીકાનેરમાં કાયમીં માટે વસવાટ કર્યો, પરંતુ તેઓ ત્યાં લાંબા સમય જીવ્યા નહિ. માતા પણ લગભગ એ જ અરસામાં મરણ પામ્યા. આથી તેઓ મામાને ત્યાં ઉજરીને માટા થયા.

તેઓ સ્થાનકવાસી કુટું બમાં જ-મ્યા હતા અને કટ્ટર સ્થાનક-વાસીને સાં ઉછ્યાં હતા, એટલે તેમના મન પર મૂર્તિ પૂજની વિરુદ્ધ સંસ્કારા પડ્યા હતા, પરંતુ સાળ વર્ષની ઉમરે પૂજ્ય આત્મારામજી મહારાજકૃત સમ્યકૃત્વ—શલ્યો હાર નામના શ્રંથ વાંચવામાં આવ્યો અને તેમના અંતર્ચક્ષુ ખુલી ગયાં. મૂર્તિ પૂજા શાસ્ત્રસિદ્ધ વસ્તુ છે, એ વાત તેમના સમજવામાં આવી. ત્યારથી તેઓ નિત્ય જિનમંદિરે જઇ પ્રભુદર્શન કરવા લાગ્યા. તે સાથે તેમણે નમસ્કારમહામંત્રની ત્રિકાલ-ગણના કરવા માંડી.

થાડા વખત બાદ કારણપ્રસંગે દિલ્હી જવાનું થયું. ત્યાં જિનમ દિરે દર્શન કરવા જતાં એક હસ્તપત્ર વાંચ્યું કે આજે 'રામા થિયેટરમાં મુનિશ્રી લબ્ધિવિજયજીનું (સ્વ. પૂ. આચાર્ય વિજય લબ્ધિસ્રિસિસ્જી મનું) જાહેર વ્યાખ્યાન છે. " એટલે તેઓ એ વ્યાખ્યાન સાંભળવા સમા થિયેટરમાં ગયા. એ વ્યાખ્યાને તેમના દિલ–દિમાગ પર અદ્ભૂત અસર કરી, અને તેઓ વૈરાગ્યર ગે પૂરા રંગાયા.

મુનિશ્રી લખ્ધિવિજયજી કે જેઓ પાછલા જીવનમાં જૈનરતન કવિકુલક્ષીરિટ, વ્યાખ્યાન–વાચસ્પતિ શ્રી વિજયલબ્ધિમ્રિરિશ્વરજી મહારાજ તરીકે ખ્યાતિ પામ્યા, તેએ મનુષ્યની પરીક્ષા કરવામાં મથુક ચતુર હતા. તેમણે આ રતને તરત પારખી લીધું. દોલતરામે પણ ભયાનક ભવાટવીને પાર કરવા માટે તેમના પગ પકડી લીધા. અમારું તેમ એ દઢ માનવું છે કે મનુષ્યના પ્રખળ ધ્રુપયાદય હોય તો જ તેને સદ્યુરુની પ્રાપ્તિ થાય છે.

તેમણે ધણા વખતસુધી ગુરુદેવ પાસે રહીને ધાર્મિક અભ્યાસ કર્યો. તેમાં વૈરાગ્યના વિશેષ રંગ ચઢતા જ ગયા. આખરે સં. ૧૯૭૧માં સિકંદરાયાદ આત્રા ખાતે તેમણે ભવતારિણી ભાગવતી દીક્ષા ગ્રહણ કરી અને મુનિશ્રી લક્ષ્મણવિજયજી યન્યા.

તેમની સ્મરણશક્તિ સતેજ હતી, વળી દિલમાં વિજાજનો અનેરા ઉમંગ હતા, એટલે શાસ્ત્રાલ્યાસ સારી રીતે થવા લાગ્યા. તેઓ ધર્મશાસ્ત્ર ઉપરાંત વ્યાકરણ, ત્યાય, જ્યાતિષ તથા મંત્રશાસ્ત્રમાં પણ પ્રવીણ થયા. તે સાથે તેમણે ઉપદેશ આપવાની કળા પર્યુ હસ્તગત કરી. તેમાં ખૂબી એ હતી કે વિષય ગમે તેવા કઠિન હાય તા પણ તેને સરલ, સુગમ્ય બનાવી દેવા. તેમણે થાડાં વર્ષ પહેલાં મુંબર્ડમાં આત્મા, કર્મ અને ધર્મ પર જે વ્યાખ્યાના આપ્યાં હતાં તે 'આતમતત્ત્વવિચાર' ના બે ભાગરૂપે પ્રમટ થયેલાં છે, તે આ વસ્તુનું પ્રબળ પ્રમાણ પૂરૂં પાડે છે. તેઓશ્રીના વ્યાખ્યાનાનું બીલાં યુસ્તક 'ધર્મ તત્ત્વપકાશ' નામે પ્રસિદ્ધ થયું છે.

પૂજ્ય ગુરુદેવ શ્રીવિજયલિષ્ધસ્રીશ્વરજી મહારાજ સાહેએ તેમતે સં. ૧૯૯૧માં ગણીપદ, સં. ૧૯૯૨માં પંત્યાસપદ અને ૧૯૯૩માં ચૈત્ર વિદિ પ તે રાજ આચાર્યપદ અર્પણ કર્યું. એ વખતે ઉપાધ્યાયજી શ્રી ગંબીરવિજયજી મહારાજતે પણ આચાર્યપદ આર્ફ કરવામાં આવ્યા હતા અને પદવીસ્થાનનાં તે સ્થળ અર્થાત શિહાર (સોરાષ્ટ્ર) શહેરમાં આઠ દિવસ સુધી ભત્ર ઉત્સવ ઉજવાયો હતા. તે દિવસથી તેઓ જૈનાચાર્ય શ્રીમદ્ વિજયલક્ષ્મભુસ્રીશ્વરજી મહારાજ તરીક પ્રસિદ્ધ થયા અને આજે તો એ નામ સહુનાં હૈયે અને હોઠે ચઢી પ્ર્યુપ જ લોકપ્રિય ખની ગયું છે.

પુજ્ય આયાર્ય શ્રીએ સરિમંત્રની પાંચે પીઠો સિદ્ધ કરેલી હતી, તેમાં પહેલી અને બીજ પીઠ રાહીડા રાજસ્થાનમાં સિદ્ધ કરેલી હતી, ત્રીજી અને ચાયી પીઠ અંધેરી મુંબઈમાં સિદ્ધ કરેલી હતી અને પાંચમી પીઠ નિપાણીના ચાતુર્માસમાં સાળ આયંભલ પૂર્વ ક મૌન પાળી, સ્ત્રીનું મુખ જોયા વિના સિદ્ધ કરેલી હતી. તેનાજ એ પ્રભાવ હતા કે તેમણે ચિંતવેલું દરેક કાર્ય સિદ્ધ થતું અને લોકા પર તેમના અજબ પ્રભાવ પડતા.

સૂરીશ્વરજીનું વ્યક્તિત્વ વિરલ હતું, એટલે કે લાખા મનુષ્યમાં ભાગ્યેજ જોઇ શકાય તેવું હતું. તેમનામાં પાંડિત્યના પ્રકાશ હતા, સુત્સદીની કુનેહ હતી, સાધુતાની સુવાસ હતી, ધર્મપ્રચારની ધગશ હતી અને સહુથી માટી વાત તે એ કે તેઓ જ્યાં જતાં ત્યાં નાનાં કે માટાં, સ્ત્રી કે પુરુષ, શિક્ષિત કે અશિક્ષિત સહુ કાઈનું પાતાના તરફ આકર્ષણ કરી શકતા. વ્યાખ્યાનપ્રસંગે તેમની વાણી જાદ્ભવીના પાવિત્ર પ્રવાહની જેમ અસ્ખલિત વહા કરતી. તેમાં સિદ્ધાંતનું છટાદાર નિરૂપણ રહેતું હતું અને યુક્તિઓનું પ્રોઢ પ્રતિપાદન થતું. તેમજ વીર, અદ્ભૂત, હાસ્ય, કરુણ, ભયાનક આદિ રસાથી ભરેલા વિવિધ દપ્ટાંતાની કલામય રજૂઆત પણ થતી. મદારી મારલી વગાડીને મૃગસમૃહને મુખ્ય કરી શકે છે, તેમ સૂરીશ્વરજી પાતાની અસાધારણ વકતૃત્વકલા છેડીને માટા માનવસમૃહને હોલાવી શકતા અને તેમને મંત્રમુખ્ય અનાવી શકતા. તેમના વ્યવહાર ઉદાર હતા અને મિજાજ આનંદી હતો. તેથી સહુની પાસેથી સારી રીતે કામ લઇ શકતા.

રાષ્ટ્રભરમાં વિચરતા રહેવું અને લોકોને ધર્મ પમાડવા, એ નિમ્રંથસત્રનું આચાર્યશ્રીએ પૂરા ચીવટથી પાલન કર્યું હતું. ગુજરાત સૌરાષ્ટ્ર, કચ્છ, મારવાડ, માળવા, મધ્ય પ્રાંત, મહારાષ્ટ્ર આંધ્ર અને તામીલનાડની ભૂમિ તેમનાં પગલે પાવન બની હતી અને ત્યાંના હજારા સ્ત્રી-પુરુષોએ તેમનાં દર્શન. સહવાસ તથા વ્યાપ્યાન શ્રવણથી

કૃતાર્થ'તા અનુભવી હતો. તેમણે લગભગ વીશ હજાર માર્કલનેાં પગપાળા પ્રવાસ કર્યી હતો.

પુજ્યશ્રીના ઉપદેશથી હજારા માણસોએ છવિહ સા છોડેલિ હતી. મહેસર સ્ટેટમાં સંખ્યાબંધ ગામામાં વર્ષના અમુક દિવસ કત્લખાનાઓ બંધ થયાં હતાં અને સંખ્યાબંધ મનુષ્યાએ જુગાર, ચારી, સુરાપાન તથા વ્યલિચારને કાયમને માટે તિલાંજલી આપેલી હતી. વળી તેમના ઉપદેશથી અનેક જિનમ દિરાની પ્રતિષ્ઠા થઈ હતી, સંધા નીકળ્યા હતા, ઉપાશ્રયો, પાઠશાળાઓ, ત્રાનમ દિરા તથા આયં- બિલખાતાઓ સ્થપાયેલાં હતાં અને સાધિ કલિક્ત તથા માનવ— રાહતનાં કાર્યો પણ થયેલાં હતાં. અનેક આત્માઓએ તેમના ઉપદેશથી દિક્ષા અંગીકાર કરી હતી.

પૂજ્યશ્રીનાં પ્રવચનના પ્રભાવ એવા હતા કે જયાં બસા-પાંચસા રૂપિયા થવાની ધારણા હાય ત્યાં હજારા રૂપિયાની રકમ ભરાતી અને જ્યાં હજાર-એ હજારની આશા રાખી હાય, ત્યાં આંકડા લાખ પર પહેાંચી જતા.

તેઓ ત્રાન અને ક્રિયા ઉલયના પ્રચાર કરવામાં માનનારા હતા, તેથી તેમના હાથે સાહિત્યપ્રકાશન સારા પ્રમાણમાં થયું હતું અને શાન્તિસ્નાત્રો, ઉપધાનતપ તથા ઉજમણાં વગેરે પણ ખૂબ. થયેલાં હતાં.

તેમનાં પ્રવચતા, ઉપાશ્રયા ઉપરાંત શાળાઓ, વિદ્યાલયા (કાલેજો) ચિયેટરા તથા ટાઉન–હાલામાં પણ થતાં અને તેના પરિણામે હજારા હૈયાના પલટા થયા હતા. તેઓ મુમુક્ષુઓએ પૂછેલા ગમે તેવા કૂટ પ્રશ્નોના ઉત્તરા ખૂબ શાંતિપૂર્વક આપતા અને તેથી અનેક મુમુક્ષુઓન અનેકવાર તેમની પાસે આવતા રહેતા.

તેમના **ઉપદેશથી મ્હૈસુરનરેશ, ભાવનગરનરેશ, જામનગરનરેશ,** ઈડરનરેશ, તાેખાનરેશ, સાંગલીનરેશ, મીરજનરેશ, દેલવાડાનરેશ, સાંગલીનરેશ, મીરજનરેશ, દેલવાડાનરેશ, વગેરે રાજવીઓ તથા -ચક્રવર્તા રાજગાપાલાચારી, મદાસ રાજ્યના રીલીજિયત અને એન્ડોન્ મેન્ટ ખાતાના પ્રધાન શ્રી વૈંકટસ્વામી નાયક, મદાસ રાજ્યના ડેપ્યુડી સ્પીકર શ્રી ભક્તવત્સલમ્, મદાસ રાજ્યના ઉદ્યાગમંત્રી શ્રી યુ. કૃષ્ણારાવ, મ્હેસુર રાજ્યના મુખ્ય મંત્રી શ્રી હતુમંતય્યા, મ્હેસુર કોંગ્રેસના પ્રમુખ શ્રી ચન્નૈયા, મ્હેસુર રાજ્યના વિદ્યામંત્રી એ. છ. રામચંદ્રન્ રાવ, ભારત સરકારના ઉદ્યોગપ્રધાન શ્રી કે. સી. રેડ્ડી, શ્રી ગોપાલ રેડ્ડી, મેજર જનરલ કરિઅપ્પા, વગેરે જૈન ધર્મ પ્રત્યે સદ્ભાવવાળા બન્યા હતા. આ રીતે સહવાસમાં આવીને જૈન ધર્માતુરાથી બનેલા નાના અધિકારીઓ, વક્ષ્મલો અને શિક્ષકા વગેરની સંખ્યા ધણી મોડી છે. તેઓ વર્ષમાં પ્રાયઃ એક વખત તેમના દર્શને આવતા, અને કૃતાર્થ થતા. મહારાષ્ટ્રના ગવર્નર શ્રી શ્રીપ્રકાશ પણ તેમની ઓજસ્વી વ્યાખ્યાન શૈલીથી અત્યંત પ્રભાવિત થયા હતા.

પૂજ્યશ્રી ઉદારતા, મધ્યસ્થતા, ખુશમિજજ આદિ અનેક ગુણાથી અલંકૃત હતા અને એક સમય જૈનાચાર્યની ખ્યાતિ ધરાવતા હતા. અનેક નગરની નગરપાલિકાઓએ તથા અશ્રેસરાએ તેમને સન્માનપત્ર અપંશુ કર્યાં હતાં અને ભાવભરી અંજલિએ સમર્પિત કરી હતી. વળા તેમણે દક્ષિણમાં દૂર સુધી વિચરીને જે ભવ્ય લોકા-પકાર કર્યો, તે માટે તેમને 'દક્ષિણદેશાહારક ' તથા'દક્ષિણદીપક 'ની પદવીઓ અપ'શુ થયેલી હતી.

વકતા વિદ્વાન હોય, વિમલચારિત્ર-વિભૂષિત હોય અને વકતૃત્વ કલાવિશારદ હોય—ત્યાં ચમતકારિક પરિણામાં આવે એમાં આશ્ચર્ય -શું? ચારિત્રનાયકની દેશનાએ અનેક હિંસકાની હિંસા છોકાવી હતી, અનેક જૂઠાઓને સાચું બાલતા કર્યા હતા, અનેક ચારાતે પ્રામાણિક જીવન જીવતાં શીખવ્યું હતું. અનેક વિષયલ પટાને સન્માર્ગ આણ્યા હતા, અનેક વ્યસનીઓને વ્યસનમાંથી મુક્ત કર્યા હતા અને જ્યાં કલેશ, કંકાસ તથા કુસંપની હાળીઓ સળગી રહી હતી, ત્યાં શાંતિ, સમતા થ્યતે સંપના કુવારા ઉડતા કર્યા હતા. આ બધાનું વિગતવાર વર્શું કરવાના અહીં અવકાશ નથી, એટલે તેનું દિગૃદ્દર્યન માત્ર એક્ઝ પ્રસંગથી કરાવીશું.

વિ. સં. ૧૯૦૦-૯૧ ની આસપાસના ઉત્તર ગુજરાતના આ પ્રસંગ છે. ચાણુરમાના શ્રાવકાએ વિનંતિ કરી કે 'ગુરુદેવ! અહીંથી થાંડે દૂર રામપુરા નામનું ગામ છે, જ્યાં ચારાનાં સવાસા જેટલાં ધર છે. તેઓ શુંટકાટ ખૂબ કરે છે અને પ્રજાને રંજાડવામાં બાકી રાખતા નથી. જો તેમને આપના ઉપદેશ લાગે તા કામ થઈ જાય, માટે આપ કૃપા કરીને તેમને ઉપદેશ આપા.'

ચારિત્રનાયકે આ વિનંતિના તરતજ સ્વીકાર કર્યો અને શાડા ક્યાવેકા સાથે તેઓ રામપુરા ગયા. ત્યાં લોકાએ તેમનું સ્વાગત કર્યું અને ઉપદેશ સાંભળવાની ઈચ્છા પ્રગટ કરી. ચરિત્રનાયકે તેમને સાદી અને સરળ ભાષામાં મનુષ્ય તરીકેનું કર્તાવ્ય સમજવ્યું અને હિંસા, જુઠ, ચારી, ભદમાસી વંબેરે છાડી દેવા પર ખાસ ભાર મૂકયા. આ ઉપદેશની ભારે અસર થઈ. પચીસ માણસોએ ત્યાંજ ઊભા થઈને પ્રચામપૂર્વ જાણાવ્યું કે 'ગુરુમહારાજ! આજથી અમે હિંસા કરવાનું છોડી દઈ એ છીએ, માંસ મદિરા વાપરવાનું ભંધ કરીએ એએ તથા ચારી નહિ કરવાના નિર્ણય કરીએ છીએ. તે માટે અમને પ્રતિજ્ઞા કરાવા.' એટલે ચરિત્રનાયક તેમને પ્રતિજ્ઞા કરાવી અને આ રીતે સારા કામની પહેલ કરવા માટે અલિનંદન પણ આપ્યાં. તે વખતે પેલા માણસોએ કહ્યું: 'ભાપજી! નજીકમાં સાણસર મામ છે. ત્યાં શ્રોરીનાં સારસો ઘર છે. તેમને પણ આપ ઉપદેશ આપા. અમે આપની સાથે ચાલીશું.' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રોડા શ્રાવકા તથા સામામી સાથે ચાલીશું.' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રોડા શ્રાવકા તથા સામામી સાથે ચાલીશું.' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રોડા શ્રાવકા તથા સામામી સાથે સાલીશું. ' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રોડા શ્રાવકા તથા સામામી સાથે સાલીશું. ' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રોડા શ્રાવકા તથા સામામી સાથે સાલીશું. ' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રોડા શ્રાવકા તથા સામામી સાથે સાલીશું. ' એટલે ચરિત્રનાયક શ્રાડા શ્રાવકા તથા

સોંગ્રને અખર મહી કે કાઈ માટા મહાત્મા પ્રધાર્ય છે, એટલે મિમા ઢેલ્લ–તમારા લઇને સામે આવ્યા સામે ઉમળકારી સ્વાગત. ક્કરતાં કહેવા લાગ્યા : 'મહારાજ! માટી મહેરભાની કરી ભાપ -અહીં પધાર્યા, તેથી અમને ધણા આનંદ થયા. હવે આપ ધાડા પર બિરાજો અને ગામમાં પધારા.' અને તેમણે એક સુંદર શ્રણ-- ગારેલા ધાડા હાજર કર્યા.

ચરિત્રનાયકે કહ્યું : ' અમે હાથી–ધાડા પર બેસતા નથી, પગે - ચાલીતે જ બધે જઇએ છીએ અને લોકાતે બે શબ્દ સ લળાવીએ છીએ.'

આથી બધા લોકા ખુશ થયા અને તેમના સારા શબ્દા સાંભળવા માટે એક વિશાળ વૃક્ષની અયામાં ખેસી ગયા. ગામના નાના—
માટાં તમામ માણુસાએ તેમાં હાજરી આપી. જેવી સભા તેવું
બ્યાખ્યાન, જેવું માં તેવું ટીલું. શ્રોતાએ સમજી શકે તેવું નહિ
ઓલવાથી મહાપંડિત કુમુદચંદ્ર—જે પાછળથી શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરનાં
નામથી પ્રસિદ્ધ થયા, તે વૃદ્ધવાદી આચાર્ય સાથેના વિવાદમાં હારી
ગયા હતા. તે બીના ઇ તિહાસપ્રસિદ્ધ છે. તેથી ચરિત્રનાયક ગામલોકા
સમજી શકે તેવી ભાષામાં ઉપદેશ આપ્યો ને જણાવ્યું કે ' જીવહિંસા
કરવી નહિ. જેવા આપણા જીવ તેવા બીજાના જીવ. જૂદું બાલીને
કાઇને કસાવવા નહિ. આપણે બીજાને કસાવીએ તા બીજા આપણને
ક્સાવે. ચોરી મુદ્દલ કરવી નહિ. કાઇનું ઘર કાડીએ, કાઇની દુકાન
તાડીએ, કાઇ વટેમાર્યુંને લુંટી લઇએ કે કાઈના હોર—ઢાંખર તગઢી
લાવીએ તા આપણને તેમના શાપ લાગે અને પાપનાં પાટલાં બધાય.
એના ભારે દંડ ભાગવવા પડે. હાથે–પગે લૂલાં થઈ એ, બેરી માંદી
પડે કે છાકરા મરી જાય અને આવતે ભવે નરકમાં જવું પડે તે જીદું.'

આ ઉપદેશની જાદુઇ અસર થઈ. ગામના આગેવાનાએ ઊલા થઇને જણાવ્યું કે 'પૂજ્ય મહારાજશ્રીનાં માનમાં એક મહિના સુધી કાઇએ જીવહિંસા કરવી નહિ. ' રાજ બસો બસો જનાવરાના શિકાર કરનારાઓએ આ રીતે જીવહિંસા છોડી દીધી અને તેમાંનાં દશ જાણા તો એવા નીકળ્યા કે જેમણે જીવનલર હિંસા ન કરવાની પ્રતિજ્ઞાઓ લીધી. વળી તેમાંનાં કેટલાક મદિરાપાનના ત્યાગ કર્યો અને ચારીના ધંધાને સદાને માટે તિલાંજલી આપી. તે વખતે એક જણે ઊભા થઈને કહ્યું: 'મહારાજ! હિંસા તા આજથી જ અંધ, પણ લેવાદેવાની છૂટ! જો એમ ન કરીએ તા અમારાં અરાં- છાકરાં ખાય શું?'

ચરિત્રનાયકે તેના મનનું સમાધાન કર્યું: 'જો સાચા મા**ણસ** ચવું હેાય તેા ચોરી છોડયે જ છૂટકા. જેઓ ચોરી નથી કરતા, તે શું ખાય છે? શું તેમનાં ભરાં-છોકરાં ભૂખે મરી જાય છે? માટે એક જ વાત રાખા કે કામ કરીને ખાવું. હરામનું ખાવાની દાનત રાખવી નહિ.'

ચ્યા જવાળથી તેમના મનનું સમાધાન થયું. અને તેમણે હિંસાની સાથે ચોરીના ધંધાના પણ ત્યાગ કર્યા.

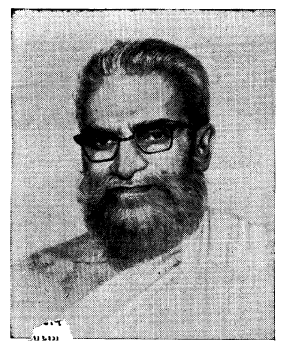
પછી સુણસરના ચોરાએ ડાબેડાના ચારાને જણાવ્યું કે હવે અમે ગુરુના ઉપદેશથી સુધરી ગયા છીએ અને જીવહિંસા કરવાનું તથા ચારી કરવાનું છોડી દીધું છે. માટે તમે પણ જીવહિંસા કરવાનું તથા ચારી કરવાનો છોડી દો. નહિ તો તમારા અને અમારા સંખંધ તૃટી જશે.

આ અરસામાં પૂ. ગુરુદેવ વિજયલબ્ધિસ્રીશ્વરજ મહારાજ ત્યાં પધાર્યા અને તેમણે એ ચારોને સારી રીતે ઉપદેશ આપ્યા, એટલે તેમણે પણ જીવહિંસા છોડી દીધી અને ચારીના ધંધાને તિલાંજલી આપી.

આ રીતે જૈન શાસનની મહાન પ્રભાવના કરનારા સમર્થ અમાચાર્ય સં ૨૦૨૮ ના કાગણ વદિ ૯, તા. ૧૦–૩–૩૨ શુક્રવારની મોહેલી સવારે ૩-૩૦ વાગતાં અત્યંત સમાધિપૂર્વક તશ્વર દેહ છોડી વ્યવે સીધાવતાં જેન સંઘને માદી ખાદ પડી છે.

તેઓશ્રીના પદ્ધર પ. પૂ. શતાવધાની આચાર્ય શ્રી વિજયકીર્તિ-ચંદ્રસ્રિજી મહારાજે ૩૯ વર્ષ સુધી તેમની સાથે રહીને અનન્ય નિષ્ઠાથી તેમની સેવા કરી હતી, અને આજે તેમના પગલે ચાલી જૈન શ્રાસનની સુંદર પ્રભાવના કરી રહેલ છે.

' જવ-વિચાર પ્રકાશિકા ચાતે જૈન ધર્મનું પ્રાણી વિજ્ઞાન ' તામના ગ્રંથની આ બીજ આદૃત્તિ સદ્દગત આચાર્યબ્રીને અનેકાનેક પવિત્ર સ્મરણા સાથે સમર્પણ કરી કૃતાર્થ થઇએ છીએ.



્યાયુકાય વતિલક શતાવધાની આચાર્ય શાયુકાય શ્રીમ<sub>નસ્પતિકાય</sub> .તિ<sup>'</sup>ચ'દ્રસૃરી**ંધર**જ મહારાજ

## વિષયાનુક્રમ

|                                         | •                                               |                   |  |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------|--|
| પ્રસ્તાવ                                | નાસ્વ. શ્રી કેત્તેહચંદ ઝવેરચંદભાઈ શાહ તથા       | •                 |  |
|                                         | શ્રી મનસુખલાલ તારાચંદ મહેતા                     | ૧૯:-              |  |
| એ એાલ                                   | ાપ. પૂ. આ૦ શ્રી. વિજયકોતિ'ચંદ્રસૂરિજી           | भ० २३             |  |
| પહેલા ખંડ                               |                                                 |                   |  |
| प्रकृ                                   | રણ ભૂમિકા પૃ                                    | <b>હસ</b> ં ખ્યા_ |  |
| યહેલું                                  | આમુખ                                            | 3:-               |  |
| ખીજું.                                  | આગમ–સાહિત્ય અને પ્રકરણુત્રંથા                   | <b>&amp;</b> ::   |  |
| ત્રીજાું                                | દ્રવ્યાનુયાત્રની મહત્તા                         | <b>૨૧</b>         |  |
|                                         | જીવનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ                        | 3•                |  |
| પાંચમું                                 | વિજ્ઞાન શું કહે છે ?                            | ٧o٠               |  |
| ~                                       | જીવ-વિચાર અંગે કિંચિત્                          | <b>\$</b> o       |  |
| સાતમુંછવ–વિચાર–પ્રકરણના નિર્માતા        |                                                 |                   |  |
| આઠમુંપ્રસ્તુત પ્રક્રરણ પર વૃત્તિએ વગેરે |                                                 |                   |  |
| નવમુંઅથ^પહૃતિ                           |                                                 |                   |  |
|                                         | <b>બી</b> જો ખંડ                                |                   |  |
|                                         | <b>છવાતું વર્ગી</b> 'કરણ                        |                   |  |
| [ 9 ]                                   | •                                               | 16-               |  |
| [ર]                                     | જીવાના મુખ્ય બેદાે                              | 4 5               |  |
| [3]                                     |                                                 | ૧ ૦૫              |  |
|                                         | અપુકાય                                          | 124               |  |
| [4]                                     | અમિકાય                                          | 116               |  |
|                                         | વાયુકાય                                         | <b>૧૨</b> ઢઃ      |  |
|                                         | વનસ્પતિક્રાય                                    | १२७               |  |
|                                         | વનસ્પતિના <b>છ</b> વન પર આ <b>છે৷ દ</b> ષ્ટિપાત | 150               |  |
|                                         | સવ'બાપી સક્ષમ છવા                               | ૧૭૩               |  |
|                                         | विश्वेन्द्रिय छवे।                              | 942               |  |
| [११]                                    | પંચેન્દ્રિય જીવાેના મુખ્ય બેદાે                 | 165               |  |
| ર                                       |                                                 |                   |  |

| [૧૨]             | નારક જીવા                                      | २०७           |  |
|------------------|------------------------------------------------|---------------|--|
| [จิล]            | તિય છેવા                                       | २१८           |  |
| [૧૪]             | તિય <sup>લ્</sup> ચ જીવાની ઉત્પત્તિ            | ર૪૯           |  |
| โจน              | મતુષ્યા                                        | રપેજ          |  |
| [98]             | દેવા                                           | ર '૬૭         |  |
| [ ( ડ )<br>[ ૧૭] | સિંહ જવા                                       | २६०           |  |
| [ (O]            | ત્રીજો ખંડ                                     | •             |  |
|                  | પંચ–દ્વાર                                      | ** .          |  |
| േടി              | ્રુવાના વિશેષ જ્ઞાન માટે પાંચ દ્વારની પ્રરૂપણા | 300           |  |
| ્[૧]             |                                                | 313           |  |
| [ર]              | શરીર–દાર                                       | 313<br>334    |  |
| [3]              | આયુષ્ય–દ્વાર                                   | -             |  |
| [8]              | સ્વકાયસ્થિતિ–દ્વાર                             | . ૩૫૭         |  |
| ં[ ૫ ]           | પ્રાણુ–દ્વાર                                   | 3 5 5         |  |
| [                | યાનિ–દ્વાર                                     | <b>૩</b> ૮૫   |  |
| [ ૭ ]            | ઉપદેશ અને અંતિમ વચન                            | ४०२           |  |
| પરિશિષ્ટ         |                                                |               |  |
| ·[٩]             | જીવાનું વગી કરણ તાલિકાર્યે                     | •             |  |
| [ર]              | જીવાનું વગી કરણું [મુખ્ય ભેદા ]                | . ४१७         |  |
| [3]              | સંસારી જીવાના ૫૬૩ ભેદા                         | ४२२           |  |
| įķį              | પંચ–દ્રારતા યંત્ર                              | . ४२३         |  |
| ૌપી              | પંચ-દ્વારની સંક્ષિપ્ત સમજાતી                   | . 830         |  |
| TŧĪ              | શરીરની ઊંચાઇના ક્રમ                            | . ४४३         |  |
| ן פין            | આયુષ્યના ક્રમ                                  | . ४४६         |  |
| آدآ              | સ્વકાય–સ્થિતિ                                  | . ሄሄረ         |  |
| 161              | પ્રાણાની સંખ્યા                                | . 886         |  |
| [90]             | યાનિઓનું પ્રમાણ મારા                           | . ४४६         |  |
| 199]             | આધારભૂત સાહિત્યની યાદી                         | ४५०           |  |
| # J              | આ ગ્રંથમાં પ્રાણીઓને લગતાં દશ ચિત્રા આપવ       |               |  |
|                  | છે, તેની સ્વતંત્ર સૂચી આપેલી નથી.              | شهف استعاريها |  |

#### પ્રસ્તાવના

શ્રી ઉપમિતિ–ભવપ્રપંચા–કથાકાર શ્રી સિદ્ધષિ<sup>૧</sup>ગણિના કથન भुज्भ ' उच्चायचेषु गेहेषु भ्रान्त्वा-भ्रान्त्वा निषीदतः-भाष्णा સર્વના આત્માઓ ઉચ્ચ-નીચ ગતિઓમાં ભટકી ભટકીને થાકી ગયેલા છે. ' હવે તેમના ઉદ્ઘાર શી રીતે થાય ? એ વિચારવાનું છે. જૈન દર્શન આ બાબતમાં ઘણું સ્પષ્ટ માર્ગદર્શન આપે છે. શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજવિરચિત તત્ત્વાર્થાધિગમસત્રના પ્રાર ભમાં જ કહ્યું छे के 'सम्यग्-दर्शन-झान-चारित्राणि मोक्षमार्गः-सभ्यग् हर्शान, સમ્યગ્ ત્રાન અને સમ્યક્ર ચારિત્ર એ માક્ષના-લવનિસ્તારના સાચા માર્ગ છે. ' આ જ સૂત્રના સંક્ષેપ કરતાં અન્યત્ર કહ્યું છે કે ' सम्यग् -श्वान-कियाभ्यां मोक्षः। सभ्यग् ज्ञान अने क्वियाथी भेक्षि भणे છે.' તાતપર્ય કે હવે પછી ભવભ્રમણ અટકાવવું હોય તો સુત્રજનાએ સમ્યગ્રાન તથા સમ્યગ્રક્કિયા ઉભયના આશ્રય લેવા જોઈએ. કેટલાક માત્ર ત્રાનથી જ મુકિત માને છે. પણ તે યથાર્થ નથી. પાણીમાં તરવાની ક્રિયા જાણવા છતાં, જો તે ક્રિયા કરવામાં ન આવે તા તરી શકાતું નથી. ઔષધના સેવન વગર તેના ત્રાન માત્રથી કે વર્ણુન માત્રથી દર્દ મટત નથી, એટલે ક્રિયાની પણ તેટલી જ આવશ્યકતા છે.

આ જગતમાં છવ અને અછવ એ એ જ તત્ત્વા છે. આશ્રવ અને બધ એ જીવાજીવ-સંયોગનું અર્થાત જડ-ચેતનાના સંયોગનું અવસ્થાંતર છે. સંવર અને નિર્જરા એ આત્માની ઉજ્જવલ દશા છે. માક્ષ જીવનું – આત્માનું પૂર્ણ સ્વરૂપ છે. આ રીતે આશ્રવાદિ પાંચેય તત્ત્વા જવ-અજવમાં સમાઈ જાય છે. પુષ્ય-પાપ આત્મસંખંધી કર્મ પુદ્દગલાે છે, જેથી પુષ્ય-પાપના અધમાં અંતર્ભાવ કરીએ તા સાત તત્ત્વા પણ ગણાય. જેમ નવ તત્ત્વાની પર પરા છે. તેમ સાત તત્ત્વાની પણ પર પરા છે. આશ્રવ અને બંધ સંસારનાં કારણ અને સંવર તથા નિર્જરા માક્ષનાં કારણ છે. માક્ષાર્થીને આત્મવિકાસના માર્ગ આગળ વધવા માટે આ નવ તત્ત્વાનું ત્રાન અત્યંત ઉપયોગી છે. નવ તત્ત્વામાં જવતત્ત્વ સૌથી પ્રથમ છે. એટલે મનુષ્યે તેનું

Jain Education International

ેસ્વરૂપ ખરાખર જાણવું જોઈએ. જીવનું લક્ષણ શું ? તેના કેટલા એટા છે ? કેટલા ઉત્તરભેદો છે ? એ બધા જીવા કર્યા ઉત્પન્ન થાય એ ? કેવા શરીરવાળા ઢાય છે ? કેટલા અયુષ્યવાળા ઢાય છે ? તેમને કેટલા પ્રાણ હાય છે ? તે કેટલી યાનિઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે ? વગેરે વગેરે પ્રશ્નો જિત્તાસુઓના મનમાં ઊઠે, એ સ્વાભાવિક છે. ઐન મહર્ષિઓએ આ બધા પ્રશ્નોના યથાર્થ ઉત્તરા આપેલા છે અને તે જીવ–વિચાર–પ્રકરણ સંક્ષેપમાં રજા કરે છે.

આ જવ-વિચાર-પ્રકરણ ઉપર 'પ્રકાશિકા' નામનું વિવેચન શતાવધાની પહિત શ્રીયુત્ ધીરજલાલ ટાકરશી શાહે અનેક ગ્રંથામાંથી સારભૂત તત્ત્વા ખેંચી લણા પરિશ્રમે તૈયાર કરેલું છે. આ ગ્રંથનું બીજું નામ 'જૈન ધર્મનું પ્રાણી-વિજ્ઞાન' રાખવામાં આવ્યું છે, તે પણ ઉચિત જ છે; કારણ કે એમાં પ્રાણીઓ સંખંધી વિશિષ્ટ ત્રાન ભરેલું છે. અલખત્ત, આ ત્રાન આધુનિક પ્રાણીશાસ્ત્રીઓએ આપેલું નથી, પણ સર્વત્ર અને સર્વદશી એવા જિનેશ્વર ભગવંતાએ આપેલું છે અને તેથી પરમ શ્રદ્ધેય છે.

વિશેષ આનં દની વાત તો એ છે કે સમય ઘણો ટૂં કા હોવા જાતાં શ્રીમલિ ચિત્રકાર પાસે દશ ચિત્રા તૈયાર કરાવીને આ શ્રંથમાં દાખલ કરવામાં આવ્યાં છે અને એ રીતે એની ઉપયોગિતામાં ઘણો વધારા કરવામાં આવ્યો છે. અમારા ખ્યાલ પહોંચે છે ત્યાં સુધી જીવ–વિચારની બાબતમાં આટલું વિસ્તૃત અને ઉપયોગી વિવેચન આપનારા શ્રંથ આપણા સમાજમાં આ પહેલા જ છે અને તેથી અમે તેનું હાર્દિક સ્વાગત કરીએ છીએ.

પ્રસ્તુત ગ્રન્થની ભૂમિકા નવ પ્રકરણા પાડીને લખવામાં આવી છે, જેમાં આગમ અને પ્રકરણ સાહિત્ય, દ્રવ્યાનુયાગની મહત્તા, જીવનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ, વિજ્ઞાન (Science) શું કહે છે? જીવ-વિચાર અંગે કિંચિત, જીવ-વિચાર-પ્રકરણના નિર્માતા, શ્રી શાન્તિસરિજીની ઐતિહાસિકતા, પ્રસ્તુત પ્રકરણ પર વૃત્તિએ તથા અર્થપદ્ધતિ એ વિવયો લેવામાં આવ્યા છે અને તે દરેક પર વિશ્વદ વિવેચન કરેલું

છે. વિશેષમાં જીવસં ખંધી અતેક પાશ્ચિમાત્ય વિદ્વાનાના અભિપ્રાય ટોકેલા છે. વનરપતિના જીવન અંગે અનેક પ્રમાણા આપી જીવત સિદ્ધ કર્યું છે. મરણ કાને કહેવાય? સંત્રાઓ કેટલી? પ્રાણની સંખ્યા, યોનિઓનું પ્રમાણ વગેરે વિષયોની પણ સુંદર છણાવટ કરી છે અને તે માટે ખૃહત્સં પ્રહણી આદિ અનેક ઉચ્ચ ગ્રંથાની સાક્ષી આપી છે.

પ્રાકૃત મૂળ ગાથાઓની સાથે સંસ્કૃત છાયા, દરેક પદના સામાન્ય અને વિશેષ અર્થ, તેમાં ટીકાકાર મહર્ષિઓનાં ઉપયોગી અવતરણો, અન્વય, ભાવાર્થ અને વિસ્તૃત વિવેચન આ પુસ્તકને એક આદર્શ પહેનીય ગ્રન્થ સિદ્ધ કરે છે.

પંડિતશ્રી ધીરજલાલભાઈ એ આજ સુધીમાં અનેક શ્ર-થા રચેલા છે, તેમાં પ્રસ્તુત વિશિષ્ટ શ્ર-થના સર્જનથી એકના ઉમેરા થાય છે. જૈન સંઘે આ શ્ર-થને આવકારી જૈન ધાર્મિક શિક્ષણ સંઘ-મુંબઈ, શ્રી યશાવિજયજી જૈન પાઠશાળા—મ્હેસાણા, શ્રી તત્ત્વત્તાન વિદ્યાપીઠ—પૂના, શ્રી રાજનગર—અમદાવાદની પાઠશાળાઓ, શ્રી જૈન શ્વેતામ્બર એજયુંકેશન બોર્ડ—મુંબઈ વગેરે મુખ્ય સંસ્થાઓના અભ્યાસક્રમમાં દાખલ કરવા જોઇએ, એવા અમારા અલિપ્રાય છે. અમે એમ પણ માનીએ છે કે લીતિકવાદના રંગે રંગાયેલા આજના યુવક—યુવતીઓને જો આ શ્રંથ સાંગાપાંગ વંચાવવામાં આવે તા જરૂર તેમનું વલણુ આત્મવાદી થાય અને તેઓ પુષ્ય—પાપ તથા આધ્યાત્મિક અનુષ્ઠાનોમાં શ્રદ્ધા ધરાવતા થઈ જાય. એટલે ધર્મ પ્રેમી દાનવીર ગૃહસ્થાએ આ પુસ્તકાની વધારે નકલા ખરીદી આ વર્ગમાં અવશ્ય વહેંગ્રવી જોઈએ.

પંહિત શ્રી ધીરજલાલભાઈએ ગત વર્ષમાં પ્રકાશિત કરેલા જિનોપાસના શ્રંથ પરમાત્માના ભક્તિમાર્ગની વિશિષ્ટતા ધરાવનારા હતો, તેમ હમણાં પ્રકાશિત થઈ રહેલો આ શ્રંથ ગ્રાનમાર્ગની વિશિષ્ટન્ પ્રતા ધરાવનારા છે. તેમાં જીવાના સક્ષ્મ ગ્રાન ઉપરાંત અહિંસાના આચરણ રૂપ ચારિત્રમાર્ગના પણ નિર્દેશ કરેલા છે. આ રીતે આ ગ્રાંથ ગ્રાન અને ક્રિયા ઉભયનું સમર્થન કરનારા હાઈ ખરેખર

અભિનંદનને પાત્ર બન્યા છે. અહીં અમે પ્રસંગાપાત્ત શ્રી ધીરજલાલ-ભાઈ ને એટલી સૂચના કરીશું કે તેએ નવતત્ત્વ તથા તત્ત્વાર્થસૃત્ર ઉપસ પણ આવી જ હળે ખાસ વિવેચના તૈયાર કરે. ધર્મપ્રિય સુરાજના **તેના જ**રૂર સત્કાર કરશે, એમાં અમને શંકા નથી.

जीवा मुक्ता संसारिणा એ वाअवधी छवना भुक्त अने સંસારી એવા બે બેદા સ્પષ્ટ છે. આ બે બેદામાં સર્વ જવા સમાર્ષ જાય છે. સંસારી જીવા મનુષ્યગતિમાં કમ<sup>6</sup>થી મુક્ત થવા માટેનું સાધ્યબિંદુ રાખી સન્મતિ અને સદ્વીય વહે ગુણસ્થાનક્રમમાં આરાહણ કરતા જાય, તા જન્મજન્માંતરમાં અવશ્ય મુક્તિ મેળવી શકે.

આ પ્રકારની મુક્તિની અમે પણ અભિલાધા કરીએ છીએ. **ચ્યતે** તેતા આંદાલન સાથે મંત્રીશ્વર શ્રી વસ્તુપાલના નિમ્ન શ્લોક સાદર કરી વિરમીએ છીએ:--

शास्त्राभ्यासो जिनपदनतिः संगतिः सर्वकार्यैः। सत्प्रवृत्तानां गुणगणकथा दोषवादे च मौनम्॥ सर्वम्यापि वियहितवची भावना चात्मतत्त्वे । संपद्यतां मम भवभवे यावदाप्तोऽपवर्गः॥

" શાસ્ત્રાભ્યાસ, જિનેધરના ચરણકમળમાં નમસ્કાર, સજ્જનાની સંગતિ. ગુણીજનાના ગુણના સમૂહની પ્રશંસા, વ્યક્તિના દોષ તરફ મૌન, સર્વજના તરફ પ્રિય અને હિતવચનના ઉચ્ચાર, આત્મતત્ત્વમાં શ્રહા-આ સર્વ જ્યાં સુધી મુકિત પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી અમાને જન્મ-જન્માંતરમાં મળતાં રહેા. "

મું અઈ, તા. ૨૫-૩-૬૫ સં. ૨૦૨૧ના કાલ્યુન વિદ અષ્ટમાં ફેત્તેહ્ય દ ઝવેરભાઈશાહ શ્રી આદિ. ભ. જન્મ-દોલા-કલ્યાણક-મંગલ દિન કલ્યાણક–મંગલ દિન. લેખકની **૬૦મી વર્ષમાંઠ**.

### બ બાલ

લેખક : પૃ. આ. શ્રી. વિજયકીર્તિ ચંદ્રસૂરિજ મ.

જૈન શ્રુતસાગરમાં અનેક અણમાલ રતના પહેલાં છે, પરંતુ તેમાં ડૂબકી મારીને તેનાં તિળયાં સુધી પહોંચનારા અને તેને બહાર કાઢનારા મરજીવા જોઈએ. પંડિત શ્રી ધીરજલાલભાઈ તેમાંના એક છે. તેમણે આજ સુધીમાં જૈન શ્રુતસાગરનાં અનેક અણુમાલ રત્નાને બહાર કાઢચાં છે, એટલું જ નહિ પણ તેને પાતાની વિશિષ્ટ પ્રતિભા વહે અનેરા આપ આપી જગતના ચાકમાં મૂકયાં છે. બાળ-પ્રયાવળી, ધર્મભાધ-પ્રયમાળા, જૈન શિક્ષાવલી, ધાર્મિક પ્રશ્નોત્તરી, શ્રી પ્રતિક્રમણસત્રપ્રભાધીકા, જિનાપાસના વગેરે શ્રે શે તેની સાક્ષી પૂરે છે. વિશેષ આનંદની વાત તો એ છે કે તેમના આ વિષયના હત્સાહ જરાય મંદ પડયા નથી, ઉલટા વધતા જાય છે અને આજે સાઢ વર્ષની ઉત્તર પણ તેઓ એમાં રાત-દિવસ તલ્લીન રહે છે.

તેમણે જ્વ-વિચાર-પ્રકાશિકાની યોજના તૈયાર કરી. મને એ આખતના સમાચાર આપ્યા, ત્યારે ખૂબ જ આનંદ થયો, પરંતુ એ વખતે કલ્પના ન હતી કે તેના સંશોધક તરીકેની જવાબદારી મારા શિરે આવશે. આમ છતાં થોડા જ સમય બાદ તેની જવાબદારી મારા શિરે આવી અને આ પુલ્યકાર્યના હું પણ યત્કિંચિંત્ ભાગી ખતું, એ વિચારે તેના મેં સહર્ષ સ્વીકાર કર્યો.

આ ત્રંથનાં પ્રકરણા લખાઇ તે મારી પાસે જેમ જેમ આવતાં ગયાં, તેમ તેમ હું એ વાંચતા ગયા અને તેણે મારા મન પર ખૂબ જ સુંદર છાપ પાડી. રાચક શૈલિ, વિશદ વિવેચન અને અનેક અંતની અવનવી માહિતી, તેની મન ઉપર સુંદર છાપ કેમ ન પડે?

મારે સ્પષ્ટતયા કહેવું જોઇ એ કે પંડિત શ્રી ધીરજલાલભાઇ એ છુધ-વિચાર-પ્રકરણના અર્થ, ભાવ તથા રહસ્યને બહાર લાવવા માટે આ શ્રંથમાં ઘણા સારા પુરુષાર્થ કર્યો છે અને વૈદક, વનસ્પતિ. તેમજ મંત્રવિષયક તેમના ગ્રાનના પણ યાગ્ય ઉપયોગ કર્યો છે.

વળી તેમણે વૈજ્ઞાનિક મંતવ્યોની તેાંધ પણ અતેક સ્થળે કરી છે, એટલું જ નહિ પણ જ્યાં તેની ઝુટિઓ દેખાણી, ત્યાં તેનું નિરસન કરી જેન સિદ્ધાંતાની શ્રેપ્ટતા પણ સાખીત કરી છે.

આ પ્રંથની રચના સુંદર શૈલિથી કરવામાં આવી છે. પ્રથમ ભૂમિકા—ખંડમાં જિનાગમ અને પ્રકરણ્ય થાતું પ્રામાણ્ય દર્શાવીને આધુનિક વૈજ્ઞાનિક મતતું નિરસન કર્યું છે અને જીવની સિદ્ધિ કરનારાં પ્રમાણાની ખૂબ જ સુંદર રજૂઆત કરી છે. તે સાથે આ પ્રકરણ— મંથની ખાસ ઉપયોગિતા પણ સમજાવી છે અને તેના રચયિતા વિષે સારા એવા પરામર્શ કરીને વાદિવેતાલ શ્રી શાંતિસુરિજીના ઠીક ઠીક પરિચય આપ્યા છે. બીજા ખંડમાં જીવાતું વગી કરણ બતાવવામાં આવ્યું છે અને સાથે સાથે ઘણી ઉપયોગી માહિતી પણ આપવામાં આવી છે. ત્રીજા પંચ–દાર ખંડમાં જીવાના શરીરમાન, આયુષ્ય, સ્વકાયરિયતિ, પ્રાણ તથા યાનિએ સંખંધી નિરૂપણ કર્યું છે અને છેવેટ ૧૧ જેટલાં પરિશિષ્ટા આપીને આ પ્રથની ઉપયોગિતામાં ઘણા વધારા કર્યો છે.

શિક્ષકાએ, વિદ્યાર્થાઓને જવ-વિચાર-પ્રકરણના અભ્યાસ કરાવતાં પહેલાં આ પ્રંથ ધ્યાનથી વાંચી જવાની જરૂર છે અને ખુદ વિદ્યાર્થીઓએ પણ તેનું પુનઃ પુનઃ વાંચન-મનન કરવા જેવું છે. સંધા, સંસ્થાઓ તથા પુષ્યશાળી આત્માઓએ આવા સાહિત્યના પ્રચાર કરવા માટે કટિખદ્ધ થવું જોઈએ. એક સુંદર પ્રંથની રચના થાય, પણ તેના જોઈએ તેવા પ્રચાર ન થાય તા શું કામનું ? સાહિત્ય-સર્જનનું કર્તવ્ય પંડિતજીએ બજાવ્યું, તા સાહિત્ય-પ્રચારનું કર્તવ્ય શ્રી સંધા, સંસ્થાઓ તથા પુષ્યશાળી આત્માઓએ બજાવવું જોઈએ. આવા પ્રંથાના પ્રચાર જેટલા વિશેષ હશે, તેટલી ધર્મભાવનાની ખીલવણી થશે અને જૈન સિહાંતાના જગતભરમાં જયજયકાર થશે.

છેવટે પંહિત શ્રી ધીરજલાલભાઈએ આવી એક સુંદર કૃતિનું તિમીણ કર્યું, તે માટે તેમને ધન્યવાદ આપી આ લેખની સમાપ્તિ કરું છું. (પ્રથમ આવૃત્તિમાંથી)

# જીવ-વિચાર-પ્રકાશિકા યાને જૈન ધર્મનું પ્રાણીવિજ્ઞાન

蛎

યહેલાે ખંડ ભૂમિ કા



### ॥ ॐ ह्रीँ अर्ह नमः॥

## પ્રકરણ પહેલુ**ં** આમુખ

ઘણા મંથન પછી ' જીવ-વિચાર-પ્રકાશિકા' એ નામ નક્કી કર્યું અને લેખનની પ્રવૃત્તિ આરંભી. એ વખતે ખ્યાલ ન હતા કે અમે અમારા ત્રીશ વર્ષ પુરાણા એક વિચારને સજવન કરી રહ્યા છીએ! પરંતુ તે અંગે જરૂરી સાહિત્ય એકત્ર કરતાં ' જીવ-વિચાર-પ્રવેશિકા' નામની પુસ્તિકા હાથ પર ચડી અને તેણે અમારા મનઃપ્રદેશમાં ભૂતકાળનાં અનેક સંસ્મરણા તાજાં કરી દીધાં.

અમે એ વખતે અમદાવાદમાં શેઠ ચીમનલાલ નગી-નદાસ વિદ્યાલયમાં મુખ્ય શિક્ષક હતા અને ધર્મ તથા ચિત્રકલાનું શિક્ષણ આપતા હતા. આજે તો ધામિ'ક શિક્ષણ ઘણી ખરી શાળાઓમાંથી નીકળી ગયું છે અને જે શાહી શાળાઓમાં રહ્યું છે, ત્યાં પણ તેને માટે અઠવાડિયામાં એ કે ત્રણથી વધારે સમય (Periods) રાખવામાં આવતા નથી. પણ અમારા વર્ચસ્વવાળા આ વિદ્યાલયમાં અમે ધર્મશિક્ષણને પ્રથમ વિષય ગણ્યા હતા, તે માટે દરેક ધારણમાં રાજના એક સમય (Period) ગાઠબ્યા હતા અને જે વિદ્યાર્થી આ વિષયમાં ઉત્તીર્ણન થાય, તેને ઉપલા ધારણમાં ચડાવવા નહિ, એ નિયમના અરાબર અમલ કર્યા હતા.

પરિસ્થિતિ આ પ્રકારની હોવાથી ધાર્મિંક શિક્ષણુ અંગે સારી એવી તૈયારી કરવી પડતી અને તે અંગે મંથન પણ ખૂબ થતું. મુખ્ય પ્રશ્ન એ હતો કે આ શિક્ષણુને રસ-પ્રદ કઈ રીતે બનાવવું? તે અંગે જે પાઠ્ય પુસ્તકા પ્રાપ્તા થતાં હતાં, તે બહુ સામાન્ય કાટિનાં હતાં, એટલે અમે નવી નવી રીતા અજમાવતા હતા. તેમાંથી ' જીવ-વિચાર-પ્રવેશિકા 'ના જન્મ થયા. અમારી લેખક તરીકેની કાર-કિદી'નું આ પહેલું પુસ્તક હતું, છતાં તે સારા આદર પામ્યું હતું અને ત્રણ વર્ષ બાદ તેની બીજ આવૃત્તિ.

આ પુસ્તિકા તો માત્ર ૨૦ પાનાંની જ હતી અને તે એકદમ પ્રારંભના વિદ્યાર્થી એમ માટે નિર્માણ થયેલી હતી, પણ તેના અનુસંધાનમાં એવા વિચાર ઉદ્દભવ્યા હતો કે જીવ–વિચાર અંગે હવે પછી એક માટું પુસ્તક લખવું અને તે માટે નોંધા પણ તૈયાર કરવા માંડી હતી; પરંતુ એ માટું પુસ્તક લખવાના સંયાગ સાંપડયા નહિ અને તે અંગે ૬૦ થી ૭૦ કુલ્સ્કેપ કાગળ જેટલી જે અગત્યની તેં આંગે ૬૦ થી હતી, તે પણ અસ્તવ્યસ્ત થઈ ગઈ.

ત્યાર પછી થાડાં વર્ષે વિદ્યાલય છોડ્યું અને અલે

લેખક તથા પ્રકાશકના વ્યવસાયમાં પડ્યા, પથુ અમારી દૃષ્ટિ તો જૈન ધર્મ અને જૈન સાહિત્ય પરત્વે જ કેન્દ્રિત ચયેલી હતી. આળગ્રંથાવળીનાં ૧૨૦ પુસ્તકો, જૈન જ્યાતિ માસિક, જૈન જ્યાતિ સાપ્તાહિક વગેરે તેનાં પ્રત્યક્ષ કૃળા હતાં.

આ વ્યવસાયમાં વિધ્ના આવ્યાં, પરિસ્થિતિ અનુસાર નવું કામ સ્વીકારવું પડ્યું, પણ જ્યાં સંયોગા અનુકૂળ લાગ્યા કે પાછા મૂળ ક્ષેત્રમાં આવી ગયા.

છેલ્લાં પાંત્રીશ–ચાલીશ વર્ષ થી જેન ધર્મ વિષયક પુસ્તકો લખવાની–પ્રચારવાની પ્રવૃત્તિ એકધારી ચાલી રહી છે અને ત્તેણે અમને સારા એવા યશ આપ્યા છે.

ગયા વર્ષે \* 'જિનાપાસના 'તું પ્રકાશન થયું અને તેના વાંચનથી હજારા હૈયાં હરખાયાં. ત્યારબાદ આ વિષયની સ્કુરણા થવા લાગી, માંથન થવા લાગ્યું અને ઉપર જણાવ્યું તેમ 'જીવ–વિચાર–પ્રકાશિકા' નામ નક્કી કરીને લેખનની પ્રવૃત્તિ આરંભી દીધી.

અહીં એ સ્પષ્ટતા કરવી જોઈએ કે આજકાલ તો પુસ્તકોનાં નામા બાળકોનાં નામાની જેમ-ગમે તે પ્રકારનાં પાડવામાં આવે છે, પછી તેમાં વિષય ગમે તે ચચ્ચો હાય; પરંતુ આ નામ એવું કલ્પિત નથી. અન્ય શખ્દોમાં કહીએ તો આ નામ ગુણસંપન્ન છે, સાર્થક છે. 'જવ-વિચાર' નામના પ્રકરણ-શ્રંથની 'પ્રકાશિકા' નામની વૃત્તિ, તે જવ-વિચાર-પ્રકાશિકા.'

અલખત્ત, આમાં સ્વતંત્ર મૌલિક વિવેચન પણ છે,

<sup>\*</sup> સં. ૨૦૨૦માં.

અને તે સારા પ્રમાણમાં છે, પરંતુ તેના મુખ્ય આશય તેક જીવ–વિચારના અર્થ-ભાવ–રહસ્યના પ્રકાશ કરવાના જ છે, એટલે આ નામ પસંદગી પામ્યું છે.

વૃત્તિ, સામાન્ય રીતે ગાથાઓને અનુસરીને લખવામાં આવે છે અને તે સળંગ લખાય છે, પરંતુ અમે આ પદ્ધતિમાં શેડું ધરિવર્તન કરીને પ્રસ્તુત ગંથના ત્રણ ખંડા પાડ્યા છે. તેમાં પ્રથમ ખંડનું નામ 'ભૂમિકા' રાખ્યું છે, કારણ કે તે આ વિષયની તાત્ત્વિક—ઐતિહાસિક—સાહિ-ત્યિક ભૂમિકા પૂરી પાડે છે. બીજા ખંડનું નામ 'જવાનું વગી' કરણ' રાખ્યું છે, કારણ કે તેમાં સમસ્ત જીવરાશિના વગે અને પેટાવર્ગો દર્શાવ્યા છે. [જવ—વિચાર—પ્રકરણની પચીશમી ગાથા સુધીનું વિવેચન અહીં પૂરું થાય છે.] અને ત્રીજા ખંડનું નામ 'પંચદ્ધાર' રાખ્યું છે, કારણ કે તેમાં જવાના શરીર, આયુષ્ય, સ્વકાયસ્થિતિ, પ્રાણ અને યોનિ, એ પાંચ દ્વારની રજૂઆત કરવામાં આવી છે.

આ વૃત્તિ લગભગ લખાઈ રહેવા આવી, ત્યારે કેટલાક વિદ્વાન મિત્રોએ એવું સૂચન કર્યું કે આ શ્રંથ સામાન્ય વાચક વર્ગને પણ અતિ ઉપયોગી હાેઈ તેનું સ્વતંત્રનામ રખાય તે ઈશ્છવા યાેગ્ય છે, તેથી તેનું અપરનામ 'જેનધર્મનું પ્રાણીવિજ્ઞાન' રાખવામાં આવ્યું કે જે વિષયના સ્પષ્ટ બાેધ કરાવનારું છે.

અહીં એ પણ જણાવી દેવું જોઈએ કે આ વિષય ઘણા ગહન છે અને તેના વિષે જેટલું લખીએ તેટલું એાછું છે, પરંતુ વર્લમાનકાલના વિદ્યાર્થીઓ, અલ્યાસીએા કે મુમુક્ષુઓને આ વિષયના એકંદર સારા બાધ થાય એટલી સામગ્રી આમાં આપી છે અને તે અમારા મનના માટા સંતાષ છે.

કેટલાક કહે છે કે પ્રારંભિક લખાણ ખહુ લાંખું હાય તો ઠીક નહિ, એથી મૂળ વિષય વચ્ચે અંતર પડી જાય છે. પરંતુ અમારું મંતવ્ય એવું છે કે જ્યાં સુધી કોઈ પણ વિષય અંગે વિદ્યાર્થીના મનમાં યાગ્ય ભૂમિકા તયાર થતી નથી, ત્યાં સુધી તે વિષયને યથાર્થ પણે ગ્રહણ કરી શકતા નથી અને ઘણી વાર ખધાય પરિશ્રમ નિષ્ફળ જાય છે; એટલે અમે વસ્તુનું મૂળ પકડયું છે અને કમે કમે ભૂમિકા તૈયાર કરવાની યાજના ઘડી છે.

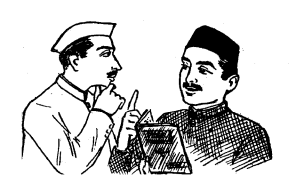
પાઠકોને અમે પૂછીએ છીએ કે શાલિમાર અથવા નિશાદ જેવા ખગીચાઓમાં ' બે—ચાર ચક્કર વધારે મારીએ તો શું કંટાળા આવે છે ખરા ? અથવા ગુલાબના હાર લાંબા હાય તો પહેરવાથી અસુવિધા થાય છે ખરી ? અથવા અમૃતના ઘૂંટડા બે—ચાર વધારે ભરાઈ ગયા હાય તો તેથી ખેદ થાય છે ખરા ? જો એના જવાબ નકારમાં હાય તો સાનની ખુશબા ફેલાવનાર, ગુલાબથી પણ અધિક સૌરભને ધારણ કરનાર અને અમૃતપાનથી પણ વધુ સ્વાદિષ્ટ એવી વ્યવસ્થિત વિચારધારાનું વાંચન કરતાં કંટાળા કે ખેદ શા માટે આણુવા ?

૧. આ બંને કાશ્મીરના પ્રસિદ્ધ બગીચાએા છે, તે શ્રીનગરની સમીપમાં આવેલા છે અને તેનું સૌન્દર્ય અપ્રતિમ**ંગણાય છે.** 

**E**i

અબારા અન્ય બ્રન્થાની જેમ આ ગાંધનું સંરોહ્યન પહું વિદ્વાન સુનિરાજો પાસે કરાવ્યું છે, એટલે તેની ઉપાદેયતા બાબતમાં કોઈએ કશી શાંકા કરવાનું કારણ નથી.

આટલા પ્રારંભિક વક્તવ્ય સાથે અને પાઠકોને અનુરોધ કરીએ છીએ કે તેઓ હવે આ ગ્રંથના વાંચનમાં આગળ વધે અને તેમાંથી સારભૂત આખતા ગ્રહણ કરીને તથા તેનું વારંવાર મનન કરીને જીવનમાં ઉતારવા યાગ્ય વસ્તુ જીવનમાં ઉતાર અને પાતાનું આત્મકલ્યાલુ સાધે.



# પ્રકરણ બીજી<sup>:</sup> આગમ–સાહિત્ય અને પ્રકરણ–પ્ર<sup>'</sup>થેા

વ્યવહારમાં માતપિતા, વડીલાે કે ગુરુજનાતું વચન પ્રમાણભૂત ગણાય છે, તેમ ધાર્મિક અને તાત્વિક નિષ્ધુંયામાં આપ્તપુરુષતું વચન પ્રમાણભૂત ગણાય છે.

આપ્તપુરુષ એટલે વિશ્વસનીય પુરુષ, જેના વચનમાં પરસ્પર વિસંવાદ (Contradiction) ન હોય તેવી વ્યક્તિ. રાગદેષના સદંતર નાશ કર્યા વગર વચનમાં અવિસંવાદિ-પણું આવી શકતું નથી, માટે જૈન શાસો શ્રી જિન ભગવંત, અહેં દ્દેવ કે તીર્થ કર પરમાત્માને આપ્તપુરુષ માને છે અને તેમણે ધર્મ કે તત્ત્વવિષયક જે પ્રરૂષ્ણાએ કરી છે, તેને પ્રમાણભૂત લેખે છે.

વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તો તેઓ સર્વ'જ્ઞ અને સર્વ'દરીિ' દ્વાવાનાં કારણે સર્વ' વસ્તુઓનું સાચું સ્વરૂપ જાણી–જોઈ-શાકે છે અને રાગદ્વેષથી સર્વ'થા રહિત હાઇને કોઈ પણ કળે કે કોઇ પણ કારણે અન્યથા (અસત્ય) બાલતા નથી. કળી તેમનું અંતર પરમાર્થ'વૃત્તિથી પરિપૂર્ણ હાઇને જે ન્યાયગુકત હાય, જે હિતકર હાય, જે કલ્યાણકારી હાય, તેનું જ તેઓ પ્રતિપાદન કરે છે. આ સંયોગામાં તેમણે જે કંઈ કહ્યું હાય, પ્રરૂપ્યું હાય, તે આપણા માટે છેલ્લા શખ્દ જ સમજવા બેઇએ.

વર્ત માન વ્યવહારની પરિભાષામાં કહીએ તા નીચલી કાર્ટના ફેંસલાને અવગણી શકાય છે, હાઇકોર્ટના ફેંસલાને પણ અવગણી શકાય છે, પરંતુ સુપ્રીમ કોર્ટના ફેંસલાને અવગણી શકાય છે, પરંતુ સુપ્રીમ કોર્ટના ફેંસલાને અવગણી શકાતો નથી. તેમ ધર્મ અને તત્ત્વવિષયક બાબતામાં શ્રી તીર્થ કર ભગવાનનું વચન છેલ્લા ફેંસલારૂપ હાઇને તેને અવગણી શકાતું નથી.\* જેઓ તીર્થ કર પરમાત્માના વચનને અવગણે છે, એટલે કે તેની સત્યતા બાબત શંકા ધરાવે છે, તેઓને સમ્યકત્વની—સમ્યગૃદર્શનની સ્પર્ધાના થતી નથી; અથવા થઇ હાય તા પણ ચાલી જાય છે અને તેથી તેઓ માલના અધકારી રહી શકતા નથી. જૈન શાસ્ત્રોમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે—

नादंसणिस्स नाणं, नाणेण विना न हुंति चरणगुणा । अगुणिस्स नित्थ मोक्खो, नित्थ अमोक्खरस निव्वाणं ॥

' જેને સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયું નથી, તેને સમ્યગ્— ज्ञान प्राप्त થતું નથી, જેને સમ્યગ્જ્ञाન પ્રાપ્त થયું નથી

<sup>\*</sup> ભલે સુંપ્રિમ કાર્ટના ચૂકાદો અવગણી શકાતા નથી, છતાં તે સત્ય જ હોય છે તેમ નથી. તે કાઇ નિર્દોષને પણ મારનાર ને તેથી અસત્ય પણ હાઇ શકે છે, જ્યારે જિનેશ્વરદેવનું વચન તા કદિ પણ અસત્ય હાઇ શકતું નથી.

તેને ચારિત્રના ગુણા પ્રકટતા નથી; જેને ચારિત્રના ગુણા પ્રકટતા નથી, તે કર્માં ધનમાંથી મુક્ત થતા નથી; અને જેઓ કર્માં બંધનમાંથી મુક્ત થતા નથી, તેઓ નિર્વાણ પામી શકતા નથી.' તાત્પર્ય કે માક્ષમાર્ગની સાધનામાં સમ્યક્ત કે સમ્યળ્દર્શન પહેલું જોઈએ. તે સિવાય એ સાધના સફ્લ થઈ શકતી નથી.

અહીં અમને શાસકાર લગવંતાનાં નિમ્ન વચના યાદ આવે છે:

जिणवयणे अणुरत्ता, जिणवयणं जे करेंति भावेणं । अमळा असंकलिट्टा, ते हुंति परित्तसंसारा ॥

' જે આત્માઓ જિનવચનમાં અનુરક્ત છે-શ્રદ્ધાવંત છે અને જિનવચનમાં પ્રરૂપાયેલાં ધર્માનુકાના ભાવપૂર્વક કરે છે, તે મલરહિત અને સંકલેશરહિત એવા મર્યાદિત સંસારવાળા ખને છે.' તાત્પર્ય કે જિનવચનમાં પરમ શ્રદ્ધાન્વિત થવું, એ મુમુક્ષુ આત્માએનનું મુખ્ય કર્તાવ્ય છે.

આપ્તપુરુષના વચનને આગમ કહેવામાં આવે છે, કારણકે તેનાથી વસ્તુના સ્કુટ બાધ થાય છે. 'आगम्यते वस्तुतत्त्वमनेनेति आगमः ।'

ા આગમને અનુસરનારી ગણધર ભગવંત કે શ્રુતસ્થ— વિરાની જે શાસરચના તે પણ ઉપચારથી આગમ જ કહે-વાય છે. આવાં આગમાં પીસ્તાલીશ છે. તેને સૂત્ર, સિદ્ધાંત, શ્રુત, જિનવાણી, જિનવચન, નિગ્ર'થ—પ્રવચન વગેરે નામે આળખવામાં આવે છે. કેટલાક કહે છે કે 'જિનાગમાં તો મારાશી સાંભાગ્યાં છે' અને અહીં પીસ્તાલીશની વાત કેમ કરા છા ?' તેના ઉત્તર એ છે કે 'એક કાળે જિનાગમાં ચારાશી હતી, પણ કાળખળ તેમાંનાં આગણુગાલીશ આગમા લુખ્ત થયાં, એટલે અહીં પીસ્તાલીશની વાત કરી છે.'

કેટલાક કહે છે કે ' ખરાં જિનાગમા તા અત્રીશ જ છે, છતાં પીસ્તાલીશના નિદે°શ કેમ ? '

પરંતુ આ કથન અનુચિત છે, તે નીચેનાં વિવેચનથી -સમજ શકાશે :

જેઓ શ્રી જિનશાસનની નીતિ, રીતિ અને પરંપરાથી પરિચિત છે, તેમને તો સ્વપ્ને પણ આવે કૃત્સિત વિચાર આવે નહિ, આમ છતાં પંચમકાલના વિષમ યોળે, આગમ— સ્ચના થયા બાદ સેંકડા વર્ષે, જૈનસંઘની એક વ્યક્તિને મૂર્તિ પૂજાના વિરોધના કારણે, આવા વિચાર આવ્યા અને ' જૈસે કા તૈસા મિલે ' એ ન્યાયે તેને કેટલાક એવા અનુ— યાયીઓ મળી ગયા કે જે આવું બાલવા તથા પ્રચારવા લાગ્યા. એક કવિએ કહ્યું છે કે—

प्रस्तुतं हेतुसंयुक्तं, शुद्धं साधुजनप्रियम् । यो वक्तुं नैव जानाति, स जिह्नां किं न रक्षति ? ।।

" જે પુરુષ વિષયને અનુરૂપ, હેતુસહિત, શુદ્ધ અને મહાજનાને પ્રિય લાગે એવું બાલવાનું જાણુતા નથી, તે

વ. નંદીસંત્રમાં ૮૪ આગમાના ઉલ્લેખ આવે છે. તેમાં **૩૪ સ્**ત્રો અને ૫૦ પ્રકાશુંક પયન્ના મળી ૮૪ **આગમાં ગલ્ફાવેલાં** છે.

પાતાની જ્યને કાળમાં કેમ રાખતા નથી ?' અર્થાત્ આવા પુરુષોએ મીન સેવવું જ ઉચિત છે.

અમે તો એમ કહીએ છીએ કે જે આત્માઓ ભવભીરુ છે, તેમણે તટસ્થ ભાવે સમગ્ર વસ્તુસ્થિતિના વિચાર કરવો જોઈએ અને પછી જ અભિપ્રાય ઉચ્ચારવા જોઈએ. તેમાં યે દેવ, ગુરુ તથા શાસ્ત્ર જેવા પવિત્ર વિષયના અવર્ધુવાદ થતા હાય તા પાતાના અભિપ્રાય પ્રકટ કરતાં પહેલાં સા વાર વિચાર કરવા જોઈએ.

જે પીસ્તાલીશ આગમમાં અત્રીશ ખરાં છે અને તેર ખાટાં છે, એમ કહીએ તો અત્રીશની પ્રામાણિકતા વિષે પણ સંશય ઊલો થાય છે અને એ રીતે બધું આગમ— સાહિત્ય અપ્રામાણિક છે, એમ માનવાના પ્રસંગ આવી પડે છે, જે અત્રીશની માન્યતાવાળાને પણ ઇષ્ટ નથી. તાત્પર્ય કે પીસ્તાલીશ આગમા ગણધર આદિ મહાપુરુષાએ રચેલાં હાઇ બધાં જ એક સરખા પ્રામાણિક છે, એટલે તેમાંનાં કાઇની પણ સત્યતા બાબત શંકા ઉઠાવવા જેવું નથી.

આ માન્યલાવાળાએ તરફથી એવા પણ પ્રચાર થાય છે કે 'મૂલસૂત્રો પર સ્થાયેલ નિયું કિતએા, ચૂર્ણિએા, ભાષ્યા તથા ટીકાઓમાં થશું કલ્પિત આવી ગયેલું છે, માટે તે માનવા યાત્ર્ય નથી.' પરંતુ આ તા 'પાડાના વાંકે પઆલીને ડામ' દેવા જેવી વિચિત્ર નીતિ છે. ઉક્ષ્ય સાહિત્યમાં મૂર્તિ-પૂજાનાં વર્ષોના આવે છે અને તે આ મહાશ્રીને કૃષ્ટ -નથી, એટલે તેએા સમગ્ર સાહિત્યને કલ્પિત નહેર કરી રહ્યા છે.

મૂલસૂત્રો પર નિર્યુ કિત્ર મા વગેરે રચનારા કોઈ સામાન્ય કોટિના પુરુષા ન હતા. તેઓ જેન શ્રુતના પારગાસી અને ઉશ્ચ–પદસ્થ મહાત્માઓ હતા. વળી ભવભીરુતા તેમની રગેરગમાં વ્યાપેલી હતી. તેમને કોઈ પણ પ્રકારનું અસત્ય બાલવાના ત્યાગ હતા. તેઓ દહતાપૂર્વ એમ માનતા હતા કે સત્યની આજ્ઞામાં સ્થિર થયેલ આત્મા જ મૃત્યુને તરી જાય છે. આવા મહાપુરુષા કંઇ કલ્પિત એટલે અસત્ય બાલે કે લખે ખરા ? જેને આ જગતમાં કંચન કે કામિનીના લાભ છે અથવા સત્તાની લાલુપતા છે કે કીર્તિની કામના છે, તે કંઈ પણ અસત્ય બાલવા કે સખવા તત્પર થાય, પણ જે કંચન–કામિનીના ત્યાગી છે, જેને કાઇ પણ પ્રકારની સત્તાની લાલુપતા નથી કે કીર્તિની કામના નથી, તે કંઇ પણ અસત્ય બાલે કે લખે શા માટે?

અહીં એ પણ સ્પષ્ટ કરી દઇએ કે મૂલસૂત્રીના અર્થને વિશેષ સ્કુટ કરવા માટે તથા તેની આનુષંગિક આખતા પર વધુ પ્રકાશ પાડવા માટે ઉક્ત મહાપુરુષોએ જે કંઇ લખ્યું, તે તેમને સુવિહિત ગુરુઓની પર પશ દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલું હતું. વિશેષ વિચારવાનું એ પણ છે કે જૈન સંઘ એક પણ સ્ત્રની વિકૃત પ્રરૂપણાને સાંખી લેતા ન હતા, અને ખુદ ભગવાન મહાવીરે પાતાના જમાઈ જમાલિને ઉત્સૂત્ર બાલતાં સંઘ અહાર કરવાની અનુશા

આપી હતી, ત્રે કલ્પત વસ્તુઓનો સ્વીકાર શી રીતે કરે? તાત્પર્ય કે એ નિયુંક્તિએ વગેરે સંઘમાન્ય હતી, એ જ એની પ્રામાણિકતાના પ્રખલ પૂરાવા છે.

હજ પણ શેડું વધારે. મૂલસૂત્રોનું રહસ્ય સમજવા માટે આ ટીકા-સાહિત્ય ઘણું ઉપયોગી છે. અન્ય શબ્દોમાં કહીએ તો આ સાહિત્યને દ્વર રાખવાથી મૂલસૂત્રોનો ખરા અર્થ-પ્રકાશ લાધે તેમ નથી. જેમણે આ સાહિત્યને દ્વર રાખીને મૂલસૂત્રોના અર્થ પ્રકાશવા પ્રયત્ન-પ્રયાસ કર્યો, તે એને ન્યાય આપી શક્યા નથી, એટલું જ નહિ પણ અનેક બાબતમાં છખરડા વાળીને વિદ્વજનેનની હાંસીને પાત્ર બન્યા છે. તાત્પર્થ કે નિર્યુક્તિએ વગેર દીકા-સાહિત્ય પણ આગમ-સાહિત્ય જેટલું જ પ્રામાણિક છે, એટલે તેના પ્રત્યે અશ્રહા કે ઉપેક્ષા કરી શકાય નહિ.

પીસ્તાલીશ આગમાનાં નામ આ પ્રમાણે સમજવાં :

૧૧ અંગા : (૧) આચારાંગ, (૨) સ્ત્રકૃતાંગ, (૩) સ્થાનાંગ, (૪) સમવાયાંગ, (૫) વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ ( શ્રી ભગવતી સ્ત્રૂત્ર ), (૧) જ્ઞાતાધર્મ કથાંગ, (૭) ઉપાસકદશાંગ, (૮) અંતકૃત્દશાંગ, (૯) અનુત્તરીપપાતિક, (૧૦) પ્રશ્નવ્યાકરહ્યું અને (૧૧) વિપાકસ્ત્રન

આર અંગામાંથી દૃષ્ટિવાદ નામનું એક અંગ હુપ્ત થતાં ૧૧ અંગા રહેલાં છે. દૃષ્ટિવાદ ઘણું માટું હતું અને તેમાં અનેક વિદ્યા–કહાના સંગ્રહ હતા. ચૌદ પૂર્વ એ તેના જ એક મહત્ત્વના લાયુ હતા. ્રિપાંઓ: (૧) ઔપપાતિક, (૨) શજપ્રશ્નીય, (૩) જીવાભિગમ, (૪) પ્રત્રાપના, (૫) સૂર્યપ્રત્રપ્તિ, (૬) જં અૂદીપપ્રત્રપ્તિ, (૭) ચંદ્રપ્રત્રપ્તિ, (૮) કલ્પિકા, (૯) કલ્પવત સિકા, (૧૦) પુષ્પિકા, (૧૧) પુષ્પચૂલિકા અને (૧૨) વૃષ્ણિકા.

ુઃ આમાં ૮ **થી ૧**૨ સુધીનાં સૂત્રી 'નિરચાવલી સુત્રી'નાં નામે સ્માળભાય છે.

૪ **ખૂલસ્ટ્રુપો** : (૧) આવશ્યક, (૨) **દરા**વૈકાલિક, (૨) **ઉત્તરાધ્યયન અને** (૪) પિંડનિર્યુંક્તિ કે એાઘનિર્યુંક્તિ. સર્વ સાધુઓને મૂળમાં એટલે સહુથી પ**હે**લાં પક્ત

કરવા ચાચ્ય હાઈ આ ચાર મૂલસૂત્રો કહેવાય છે.

**૨ સ્**તૂત્રો : (૧) નંદીસૂત્ર અને (૨) અનુધોગ દ્વારસૂત્ર.

**ફ છેકસ્**ત્રો : (૧) નિશીથ, (૨) ખૃહતકલ્પ, (૩) વ્યવહાર, (૪) કશાશ્રુતસ્કંધ, (૫) પંચકલ્પ અને. (**૬) મહા**નિશીથ.

૧૦ ૫કીણું ક (પયન્ના) : (૧) ચતુઃશરહ્યુ, (૨) આતુરપ્રત્યાખ્યાન, (૩) ભક્તપરિજ્ઞા, (૪) સંસ્તારક,

(४) तं हु बवैयारिक, (६) यं द्रवेध्यक्त, (७) हेवेन्द्रस्तव,

(૮) ગણિવિદ્યા, (૯) મહાપ્રત્યાખ્યાન અને (૧૦) વીરસ્તવ. આ હશા પ્રકીર્ણ કોમાં કોઇ દેવન્દ્રસ્તવ અને વીરસ્તવને. એક્સ્કાં મૂકે છે અને સંસ્તારકને ગણતા નથી; તેના અદ્ભલે મરણસમાધિ અને ગચ્છાચારતી મણના કરે છે.

જૈન શ્રમણાની પરિચર્યા શ્રુત અને સંયમની આસ-ધના પર કેન્દ્રિત થયેલી હતી, એટલે તેએા ઉપાધ્યાય પાસે સુત્રની અને આચાર્ય પાસે અર્થની વાચના લેતા, તેને લગતા પ્રશ્ની પૂછતા, તેનું નિયમિત પરાર્વતન કરતા અને તેનું સૂક્ષ્મ ચિંતન પણ કરતા કે જેને જૈન પરિભાષામાં 'અનુપ્રેક્ષા ' કહેવામાં આવે છે.

આ પ્રકારના શ્રુતાભ્યાસ થયા પછી તેઓ મુમુક્ષુઓ સાથે ધર્મ સંબંધી વાર્તાલાપ કરતા કે ધર્મ સંબંધી ઉપદેશ આપતા. અથવા તાે શ્રુતાનુસારી કેટલુંક સાહિત્ય રચીને તેનું અધ્યયન કરાવતા. આ રીતે જૈન શ્રમણાએ રચેદ્ધ સાહિત્ય ઘણું વિશાળ છે અને તે માત્ર ભારતીય સંસ્કૃતિના જ નહિ, પણ સમસ્ત માનવસંસ્કૃતિના મહાન વારસા છે. તે સંબંધમાં ડૉ. ભગવાનલાલ ઈન્દ્રજી, ડૉ. ભાઉ દાજી, ડો. ભાંડારકર, ડો. સતીશચંદ્ર વિદ્યાભૂષણ આદિ ભારતીય વિદ્વાનાએ ઘણા લચા મત પ્રદર્શિત કરેલાે છે અને ડા. હુર્મન ચાકાળી, લાયમાન, કલાટ, ખુહુલર, હાેન લે, વિન્ડશ, રાઈસ, હુલ્સે, કીલ્હાર્ન, પીટર્સન, કગ્યુંસન, અજેસ, શાબ્રિંગ, હુઈલ, ગેરિના, એલ. પી. ટેસીટારી વગેર િ વિદેશી વિદ્વાનાએ પણ મુક્ત કંઠે વખાશ્રુ કરેલાં છે.

જે શ્રમણ, સૂત્ર અને અર્થના સારા અભ્યાસી હોય તેને ગીતાર્થ કહેવાય છે. આવા ગીતાર્થ શ્રમણાએ-સનિ-વરાએ શાસના એક દેશથી સંબદ્ધ એવી જે કૃતિઓ અલ્પ બાદ્યવાળાને વિશેષ એક પ્રમાહવા માટે સ્વી, તે

પ્રકરણુયન્થા કે પ્રકરણાની સંજ્ઞા પામી છે. ઉપાધ્યાય શ્રી વિનયવિજયજી મહારાજે લાેકપ્રકાશમાં કહ્યું છે કે–

> सृष्टान्यज्ञोपकाराय, तेभ्योऽप्यवीकनर्षिभः । शास्त्रेकदेशसंबद्धान्येयं प्रकरणान्यपि ।। — ५०५थे। ३, गाथा ७५४.

"તેમના કરતાં (અન ગપ્રવિષ્ટ શ્રુતના રચયિતાએ**!** કરતાં) વધારે સાંપ્રત ઝષિએાએ અર્ગજનાના ઉપકાર માટે શાઅના એક્ટેશથી સંબંદ્ધ થયેલાં પ્રકરણા પણ રચ્યાં."

અહીં એટલું સ્પષ્ટ કરવાની આવશ્યકતા છે કે જિનાગમામાં કહેવાયેલા એક એક વિષય અને એક એક વયન પર પ્રકરણા રચાયેલાં છે અને તેણે જૈન શ્રુતની ભગ્યતા તથા ઉપકારિતા પર ઘણા પ્રકાશ પાડેલા છે. શ્રી ઉમાસ્વાતિ સહારાજે ૫૦૦ પ્રકરણા રચ્યાં, શ્રી હરિભદ્ર-સૃશ્ચિ ૧૪૪૪ પ્રકરણાની રચના કરી, બીજા પણ અનેક મહાપુરુષા પ્રકરણાની રચના કરતા જ રહ્યા, એટલે તેની સંખ્યા ઘણી માટી હાય, એમાં આશ્ચર્ય શું?

પરંતુ 'સર્જન ત્યાં વિનાશ' એ ન્યાયે તેમાંનાં ઘણાં પ્રકરણા નામશેષ થયાં છે અને આજે તા અમુક લાગ જ અવશિષ્ટ રહ્યો છે. આમ છતાં જૈનધર્મના મર્મ સમજાવવા માટે તે ઘણા ઉપયાગી છે. આવા પ્રકરણામાં તત્ત્વાર્થાધ-ગમસૂત્ર, નવતત્ત્વપ્રકરણ, દંડક, લઘુસંગ્રહણી, ક્ષેત્રસમાસ, છ ક્રમેંગ્રંથ, ત્રણ લાષ્ય અને જીવ-વિચારની મુખ્યતા છે.

#### જવવિષયક કેટલાંક પ્રકરણાની યાદી

જિનાગમામાં અનેક સ્થળે જવતું વર્ષુન આવે છે. જવાભિગમ અને પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રમાં તેતું વિસ્તારથી વર્ષુન છે, ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રતું છત્રીશમું અધ્યયન જવના સ્વરૂપ તથા ભેઢાતુભેઢતું કેમઅદ્ધ વર્ષુન આપે છે તથા દશવૈ-કાલિકા સૂત્રતું ચાથું અધ્યયન ષદ્દજવનિકા પહ્યુ જવના સ્વરૂપના સંક્ષિપ્તમાં બાધ કરાવે છે.

આ સાહિત્યના આધારે ગીતાર્થ મુનિવરાએ જીવ-વિષયક અનેક પ્રકારણા રચેલાં છે, તેમાંથી ઉપલબ્ધ પ્રકરણાની યાદી નીચે મુજબ છે:

- (૧) જીવ-વિચાર-પ્રકરણ
- (२) छव-विचार-स्तव
- (3) જીવાજવ-વિભક્તિ-પ્રકરણ.
- (૪) જીવ–સંખ્યા−કુલક
- (પ) જીવ–સંબાધ
- (६) જીવ-સમાસ-સૂત્ર
- (७) છવ–સિદ્ધિ
- (૮) જીવ-સ્થાપના-કુલક
- (૯) જીવ-સ્વરૂપ-ચતુવિ<sup>૧</sup> શિકા
- (૧૦) જીવાજીવ–વિચાર–વિવરણ
- (૧૧) જીવાજીવ-વિભૂતિ
- (૧૨) જીવાનુશાસન

- (૧૩) જીવાતુશાસન–સન્ધિ
- (૧૪) જીવાનુશિષ્ટ–કુલક
- (૧૫) જીવાનુસિદ્ધિ
- (૧૬) જીવાભિગમ–સં થહેણી

આમાંની કેટલીક કૃતિએ પ્રકટ થઈ છે અને કેટલીક કૃતિએ હજ અપ્રકટ છે. તેની મૂલ કૃતિએ કયા ભંડારમાં સુરક્ષિત છે, તે પૂનાના ભાડાંરકર એારિએન્ટલ રિસર્ચ ઇન્સ્ટીટયુટે બહાર પાડેલા 'જિનરત્નકાષ–ભાગ પહેલા'માં જોઇ શકાય છે.



### પ્રકરણ ત્રીજી<sup>:</sup> દ્ર**ે**યાનુયાેગની મહત્તા

આગમ-સાહિત્ય તથા પ્રકરણ-શ્રન્થામાં દ્ર**વ્યને** અનુયાગ છે, ગણિતના અનુયાગ છે, ધર્મકથાના અનુયાગ છે અને ચરણ-કરણના પણ અનુયાગ છે. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તો તેમાં ષડ્દ્રવ્યનું વિવેચન છે, ખગાળ તથા ભૂગાળને લગતા ગણિતનું નિરૂપણ છે, ધર્મના બાધ કરાવે તેવી સરસ કથાઓ છે, ચારિત્રનું ઉત્તમ પ્રકારે નિર્માણ કરવાના ઉપદેશ છે અને વિવિધ ધર્માનુષ્ઠાના અંગે ઉપયાગી માર્ગદર્શન છે.

દ્રવ્યાનુયાગ, ગણિતાનુયાગ, ધર્મકથાનુયાગ તથા

ચરાલુ-કરાલુાનુયાગમાં વધારે મહત્તા દ્રવ્યાનુયાગની છે, કારાલુ કે ષડ્દ્રવ્યનું યથાર્થ સ્વરૂપ સમજ્યા વિના આત્મવાદ, કમેવાદ, પુરુષાર્થવાદ તથા માેક્ષવાદમાં પ્રવેશ થઈ શકતો. નથી. જીવનું લક્ષાલુ, જીવના લેદો વગેરે પણ દ્રવ્યાનુ-યાગને જ આધીન છે.

વર્ત માન યુગના એક સમર્થ ચિંતક કહે છે કે 'આત્માનું વિશિષ્ટ કલ્યાણુ સાધવાનું સમર્થ સાધન કોઈ હોય તો તે દ્રવ્યાનુયાગની વિચારણા છે. જ્યાં સુધી આત્માએ એ વિચારણા કરી નથી, અથવા કરી છે તોષ્ટ સ્થિર થઈ નથી, ત્યાં સુધી ચારિત્રની આરાધના વિશિષ્ટ ક્લ આપી શકતી નથી. ચરણ-કરણુ એટલે ચારિત્રની આરાધના તેનું વિશિષ્ટ કલ કેવલજ્ઞાન છે. તે પ્રાપ્ત કરવા માટે શુકલ ધ્યાન જોઈએ. શુકલ ધ્યાન ધ્યાતો આત્મા દ્રવ્યાનુયાગની વિચારણા કરે. જેને દ્રવ્યાનુયાગની વિચારણા ન હાય, તે આત્મા શુકલ ધ્યાન માટે સમર્થ અની શકે નહિ.'

ન્યાયવિશારદ–ન્યાયાચાર્ય-મહાપાધ્યાય શ્રી યશાે– વિજયજી મહારાજે દ્રબ્ય–ગુણ-પર્યાયના રાસમાં કહ્યું છે કે– શુદ્ધ આહારાદિક તનુયાેગ, માટા કહીંએ દ્રબ્ય–અનુયાેગ.

'શુદ્ધ આહાર–પાણી વાપરવા, વિધિ પૂર્વંક નિયમિત<sub>'</sub>

૧. ક્વ્ય-ગુણ-પર્યાયતા રાસ પર પં. શ્રી (વર્ત માતમાં આચાર્ય શ્રો). ક્રુર-ધરવિજયજી મહારાજનું વિવેચન પૃષ્ઠ ૧–૨.

ક્રિયાએા કરવી, વિવિધ તપશ્ચર્યામાં પ્રવૃત્ત થવું એ ચારિત્ર-યાગ છે, પણ તે દ્રવ્યાનુચાગની વિચારણાને તાલે આવી શકે નહિ. તાત્પર્ય કે એ ચાગ નાના છે અને આ યાગ માટા છે.'

ન્યાયના પ્રકાષ્ટ્ર વિદ્વાન શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરે તો ત્યાં સુધી કહ્યું છે કે " ચરણ-કરણમાં ઘણા આગળ વધેલા હાય, પણ જેઓ સ્વસમય અને પરસમય જાણતા નથી, એટલે કે દ્રવ્યાનુચાગમાં નિષ્ણાત નથી, તેઓ નિશ્ચય શુદ્ધ ચારિત્રના સાર જાણતા નથી.'

અન્ય મહાપુરુષોએ પણ દ્રવ્યાનુયાગનું મહત્ત્વ ખૂબ જ આંક્યું છે, એટલે મુમુક્ષુએાએ દ્રવ્યાનુયાગની વિચાર-શ્રુામાં પ્રવૃત્ત થવું આવશ્યક છે.

જેને આપણે વિશ્વ, જગત કે દુનિયા કહીએ છીએ, તેના બે વિભાગ છે: એક લાેક અને બીજો અલાેક. તેમાં લાેક જવ અને અજવથી વ્યાપ્ત છે, જ્યારે અલાેકમાં માત્ર આકારા સિવાય બીજાં કંઈ નથી. આના અર્થ એમ સમજવાના કે સર્વત્ર આકાશ ફેલાયેલું છે, તેના એક ભાગમાં લાેક આવેલાે છે અને તેમાં ચેતન તથા જડ પદાર્થા રહેલા છે.

ચેતન તથા જડ પદાર્થોનું વર્ગી કરાએ તો ષડ્દ્રવ્ય—છ પ્રકારનાં દ્રવ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. તે આ પ્રમાણે :

(1) 29 (Soul or Consciousness)

- (২) ্বধ্ম ( Medium of motion )
- (3) অধ্ম ( Medium of rest )
- (૪) આકારા (Space)
- (৭) য়ে (Time)
- (६) **પુદ્દગલ** (Matter)

આમાં કાલ સિવાયનાં ખાકીનાં પાંચ દ્રવ્યોને અસ્તિ-કાય કહેવામાં આવે છે, કારણ કે તેમાં પ્રદેશાના સમૂહ હાૈય છે. કાલમાં પ્રદેશાના સમૂહ હાૈતા નથી.

ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એક એક છે અને કાલ, પુદ્ગલ તથા જીવ આ ત્રણ દ્રવ્યા અનંત છે. કાલ સિવાયના પાંચે ય દ્રવ્ય ધ્રુવ છે, નિત્ય છે, શાધત છે, અર્થાત્ તે કેંાઈનાં ઉત્પન્ન કરેલાં નથી કે તેના કદી પણ નાશ થવાના નથી. અલખત્ત, તેના પર્યાયામાં—તેની અવસ્થાઓમાં અવશ્ય પરિવર્તન થતું રહે છે. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તા આ દ્રવ્યા મૂળમાં સનાતન હાવા છતાં અવસ્થાવિશેષથી પરિવર્તનશીલ છે.

વિરોષમાં આ દ્રવ્યો સમાન અવગાહમાં સાથે **રહી** શકે એવાં છે અને વ્યવસ્થિત હાવાનાં કારણે તેની સંખ્યામાં કદી વધારા કે ઘટાડા થતા નથી.

જીવદ્રવ્યનું મુખ્ય લક્ષણ ચેતના છે. તે સંબંધી વિસ્તૃત વિવેચન હવે પછીના પ્રકરણમાં આવશે.

ધર્મ દ્રવ્યનું મુખ્ય લક્ષણ ગતિસહાયકતા છે, એટલે

કે સ્વભાવાનુસાર સ્વયં ગતિ કરી સહેલા ચેતન અને જડ પદાર્થીને ગતિમાન થવામાં તે સહાય કરે છે. અહીં સ્વાભા- વિક જ એવા પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે, 'જ્યારે એક દ્રવ્ય સ્વભાવથી ગતિશીલ છે, તો અન્ય દ્રવ્યની સહાયતાની આવશ્યકતા શી?' તેનું સમાધાન એ છે કે માછલીમાં તર-વાની સ્વાભાવિક શક્તિ છે, છતાં જલ :વિના તે તરી શકતી નથી, તેમ ચેતન અને જડ પદાર્થીમાં સ્વયં ગતિ કરવાની શક્તિ છે, પણ તેઓ ધર્માસ્તિકાયની સહાય વિના ગતિ કરી શકતા નથી. આધૃનિક વૈજ્ઞાનિકાએ પણ આ વાતના સ્વીકાર કર્યો છે કે કોઈ પણ પદાર્થ આકાશમાં ગતિ કરે છે, તે ઇથર નામના એક અદશ્ય પદાર્થના આધારે કરે છે. ઇથરના સ્વરૂપ બાબત વૈજ્ઞાનિકામાં મતલેદ પ્રવર્ત છે, પણ ધીમે ધીમે તેઓ ધર્માસ્તિકાયની નજીક આવી રહ્યા છે, એમાં કોઈ શંકા નથી. +

અધર્મ દ્રવ્યનું મુખ્ય લક્ષણ સ્થિતિસહાયકતા છે, એટલે કે સ્વભાવાનુસાર સ્થિતિ–સ્થિરતા કરી રહેલા ચેતન અને જડ પદાર્થોને સ્થિર થવામાં તે સહાય કરે છે. અહીં પણ ઉપર જેવા પ્રશ્ન થવાના કે જ્યારે પદાર્થો પાતાના

<sup>+</sup> ધર્માસ્તિકાય વગેરે પદાર્થી કેવળત્તાન સિવાય જાણી શકાય એવા નથી. હવાસ્થનું ત્રાન-વિત્તાન તેને જાણી ન જ શકે. માત્ર આગમ-ત્રાહ્મભાવા છૃદ્ધિત્રાદ્ધ થઈ શકતા જ નથી, એટલે વિત્તાનની કેલ્પનામાં આવતા હથર પદાર્થ ધર્માસ્તિકાય સાથે સંબંધ ધરાવે છે, એમ માનવાની જરૂર નથી, પણ આ ચરાચર સૃષ્ટિનું સંચાલન કાઈ એવા પદાર્થને આધારે છે, એ હકીકત ધર્માસ્તિકાયની પોષક છે.

સ્વભાવાનુસાર સ્થિતિ–સ્થિરતા કરે છે, ત્યારે તેને સ્થિર થવામાં સહાયની અપેક્ષા શી ? ' તેનું સમાધાન એ છે કે મનુષ્યમાં સ્થિર થવાના રવભાવ હાેવા છતાં જેમ શય્યા, આસન વગેરે તેમાં સહાયભૂત થાય છે, તેમ અહીં પણ સમજવું.

આ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય લાેકના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી વ્યાપેલા છે, એટલે ચેતન અને જડ પદાર્થાની ગતિ–સ્થિતિ લાેકના એક છેડાથી બીજા છેડા સુધી થાય છે, પણ તેથી બહાર થતી નથી.

આકાશદ્રવ્યનું મુખ્ય લક્ષણ અવકાશ છે, એટલે કે તે બધાં દ્રવ્યોને પાતાની અંદર રહેવાનું સ્થાન આપે છે.

કાલદ્રવ્યનું મુખ્ય લક્ષણ વર્તના છે, એટલે કે તેનાથી દરેક દ્રવ્યની વર્તના–વિદ્યમાનતા જાણી શકાય છે. આ પદાર્થ હતો, આ પદાર્થ છે, આ પદાર્થ હતો, વગેરે સાન કાલ સિવાય થઈ શકતું નથી. અહીં એ પણ સમજ લેવું આવશ્યક છે કે કાઈ પણ કિયા કે પરિવર્તન થવામાં કાલ એ મુખ્ય કારણ છે. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તા કાલની સહાય વિના કાઈ પણ કિયા કે કાઈ પણ પ્રકારનું પરિવર્તન થઇ શકતું નથી. ગર્ભમાંથી આળક થવામાં, આળકથી યુવાન થવામાં અને યુવાનથી વૃદ્ધ થવામાં કાલની આવશ્યકતા રહે છે, તેજ રીતે સ્વાધ્યાયાદિ કાઈ પ્રવૃત્તિ કરવી હોય તો તે પણ કાલને આધીન જ થાય છે.

કાલ એ અરૂપી અદશ્ય દ્રવ્ય છે, એટલે તે પકડી શકાતું

નથી, પણ સંકેતના આધારે તેનું પરિમાણ કાઢી શકાય છે. જૈન શાસ્ત્રોમાં આ પરિમાણ નીચે મુજબ બતાવ્યું છે.

કાલના નિર્વિભાજ્ય ભાગ = સમય અસંખ્ય સમય = આવલિકા સંખ્યાત આવલિકા = શ્વાસ એ શ્વાસ = પ્રાણ = સ્તેાક સાત પ્રાણ सात स्ते।४ = લવ સીત્તોત્તેર લવ = મુહુત ત્રીશ મુહૂત' = અહાેરાત્ર ( દિવસ રાત્રિ ) પંદર અહાેરાત્ર = પક્ષ બે પક્ષ = માસ બે માસ = %:d त्रध अत = અયન એ અયન = **વષ**° પાંચ વર્ષ = <u>યુ</u>ગ વીશ સુગ = શતાગ્દી દ્દશ શતાગ્દી = સહસ્ત્રાષ્દ્રી ચાેરાશી સાે સહસ્ત્રાષ્દ્રી 🖃 પૂર્વાંગ ચારાશી લાખ પૂર્વાંગ = પૂર્વ

આનાથી પણુ વધારે બીજાં પરિમાણા બતાવેલાં છે, જેમાં શીષ પ્રહેલિકાનું પરિમાણ ૧૯૪ અંક જેટલાં વર્ષોનું છે. તેની આગળ અસ**ંખ્યાતની ગ**ણના **થાય છે,** તેમાં પલ્યોપમ, સાગરાપમની મુખ્યતા છે. આના અધિકાર આ જ ગ્રંથમાં આગળ ઉપર આવશે.

તેનાથી આગળ અનંતની ગણુના થાય છે, તેમાં પુદ્દગલપરાવર્ત'ની સંજ્ઞા આવે છે. અનંતની ગણુનામાં અનંતાનંત એ છેવટની કક્ષા છે.

પુદ્દગલનું મુખ્ય લક્ષણ વર્ણ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ છે. આ જગતમાં આપણી નજરે જે કેાઈ પદ્દાર્થો પડે છે, તે આ પુદ્દગલની જ રચના છે. બાકીનાં દ્રવ્યા અરૂપી હાઈ દિષ્ટિના વિષય બની શકતાં નથી. શબ્દ (ધ્વનિ), અધકાર, ઉદ્યોત, પ્રભા, છાયા, આતપ, એ પણ પુદ્દગલનાં જ પરિણામા છે.

લાકના આકાર સંબંધી દ્રવ્યાનુયાગમાં જણાવેલું છે કે તે કેડે અંને હાથ રાખીને બે પગ પહાળા કરીને ટફાર ઊલેલા પુરુષ જેવા છે. તેમાં પગથી કેડ સુધીના ભાગ તે 'અધાલાક' છે, નાભિસ્થાન તે 'તિર્ય'ગ્ લાક' છે; અને તે ઉપરના ભાગ તે 'ઊધ્વ'લાક' છે.

તેની તમામ ઊંચાઈના ચૌદ સરખા ભાગ પાડવા, તો ચૌદ રાજ કહેવાય છે, અને તેવા ચૌદરાજવાળા જે લાક, તે ચૌદ રાજલાેક કહેવાય છે. રાજનું માપ અસંખ્ય ચાજનાે છે.

ચૌદ રાજલાેકમાં ગાેઠવાયે<mark>લી વસ્તુનાે ક્રમ ન</mark>ીચે સુજબ છે: સૌથી ઉપર સિદ્ધશિલા, તેની નીર્ચ પાંચ અનુત્તર વિમાના, તેની નીચે નવ શૈવેયક, તેની નીચે બાર દેવલાક, તેની નીચે અર દેવલાક, તેની નીચે અંદ્ર–સૂર્યાંદિ જ્યાતિષચક અને તેની નીચે મનુષ્યલાક. આઠલાં સ્થાના સાત રાજલાકમાં સમાયેલાં છે. તેની નીચે અનુક્રમે વાલુવ્યંતર, વ્યંતર, અને ભવનપતિ દેવાનાં અને ઘમ્મા પૃથ્વીનાં પ્રતરા પરસ્પર એકબીજાને આંતરે છે અને તેની નીચે વંશા, શૈલા, અંજના, રિષ્ટા, મઘા અને માઘવતી નામના વિભાગા છે, જેમાં અનુક્રમે સાત નરકા સમાયેલાં છે. ઘમ્મામાં પહેલું નરક છે અને માઘવતીમાં સાતમું નરક છે.

દ્રવ્યાનુચાગના આટલા સંક્ષિપ્ત ખ્યાલ મનમાં રહેવાથી આગળ પર જીવનું સ્વરૂપ સમજવામાં ઘણી અનુકૂળતા રહેશે.



## પ્રકરણ ચાેશું જીવનું સ્વતાંત્ર અસ્તિત્વ

જિનાગમામાં જીવનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ માનવામાં આવ્યું છે, એ તેનું સહુથી માટું પ્રમાણ છે અને તેથી શ્રદ્ધાસંપન્ન આત્માઓને જીવના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ વિષે કશી શંકા રહેતી નથી. આમ છતાં જેઓ તેને યુક્તિથી જાણવા ઇચ્છે છે, તેમને માટે જીવનાં લક્ષણા વગેરે ખતાવવામાં આવ્યાં છે અને તે જીવના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વના નિર્ણય કરવામાં ઘણાં ઉપયાગી છે.

દરેક દ્રવ્ય પાતાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણથી આળખાય છે, તેમ જીવદ્રવ્ય—જીવ પહ્યું પાતાનાં વિશિષ્ટ લક્ષણથી આળ-ખાય છે. જીવનું વિશિષ્ટ લક્ષણ ચેતના છે. કહ્યું છે કે 'चेतनालक्षणो जीवः ।' ચેતના, ચૈતન્ય, ચિત્શક્તિ એ બધા પર્યાયશખ્દો છે.

આના અર્થ એમ સમજવાના કે જ્યાં જ્યાં ચેતના, ૈચેતન્ય કે ચૈતન્યગ્યાપાર જણાય, ત્યાં ત્યાં જીવ સમજવા. ચ્અાપણામાં ચેતના જણાય છે, માટે આપણામાં જીવ છે. ગાયમાં ચેતના જણાય છે, માટે ગાયમાં જવ છે. કખૂતરમાં ચેતના જણાય છે, માટે કખૂતરમાં જવ છે. કીડીમાં ચેતના જણાય છે, માટે કીડીમાં જવ છે. વનસ્પતિમાં ચેતના જણાય છે, માટે વનસ્પતિમાં જવ છે.

જ્યાં ચેતના નથી, ત્યાં જીવ નથી. તાત્પર્ય કે તે અજવ છે, જડ છે. ટેખલમાં ચેતના નથી, માટે તેમાં જીવ નથી; એ અજીવ છે, જડ છે. કાચના ટુકડામાં ચેતના નથી, માટે તેમાં જીવ નથી; એ અજીવ છે, જડ છે. લાખંડના સળિયામાં ચેતના નથી, માટે તેમાં જીવ નથી. એ અજીવ છે, જડ છે.

જૈન શાસ્ત્રોમાં એમ કહ્યું છે કે 'जीवो उवओग-હ્વસ્ત્વળો-જીવ ઉપયોગ લક્ષણવાળા છે.' ઉપયોગ એટલે ચેતનાનું સ્કુરણ, બાધવ્યાપાર કે જાણવાની પ્રવૃત્તિ. આ ઉપયોગ નિરાકાર અને સાકાર એમ બે પ્રકારના હાય છે. તેમાં વસ્તુના સામાન્ય કે અસ્કુટ બાધ થવા, તેને નિરાકાર ઉપયાગ કહેવાય છે અને વિશેષ કે સ્કુટ બાધ થવા, તેને -સાકાર ઉપયાગ કહેવાય છે. આ બે પ્રકારના ઉપયોગને અનુક્રમે દર્શન તથા જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે.

જે જાણે છે, તેને સુખ-દુ:ખનું સંવેદન થાય છે; જે જાણતા નથી, તેને સુખ-દુ:ખનું સંવેદન થતું નથી. 'મનુષ્યને થાડા તાપ લાગે તા દુ:ખનું સંવેદન થાય છે, જ્યારે સગડીમાં હર વખત કાલસા સળગતા હૈાય છે અને અગ્નિ ભભૂકતા હાય છે, પણ તે કશું જાણતી નથી, એટલે તેને દુઃખનું સંવેદન થતું નથી. આપણી જીલને કાે બીઠા પદાર્થના સંસર્ગ થાય તાે સુખનું સંવેદન થાય છે, પણ કડાઇ દૂધપાકના તપેલામાં ત્રણ કલાક રહે તાે પણ તેને જરાય સુખનું સંવેદન થતું નથી, કારણ કે તે ઉપયાગ વાળી નથી, કશું જાણતી નથી.

જેન શાસ્ત્રોમાં જીવનાં લક્ષણા અન્ય પ્રકારે પણ. અતાવ્યાં છે. જેમકે—

> यः कर्ता कर्मभेदानां, भोक्ता कर्मफलस्य च । संस्ती परिनिर्वाता, स ह्यात्मा नान्यस्थ्रणः ॥

"જે વિવિધ પ્રકારનાં કર્મોના કર્તા છે અને એ. કર્મનાં કળાના લાકતા છે, તથા જે સંસારમાં પરિભ્રમણ. કરી રહ્યો છે અને તેમાંથી મુક્ત થવાના સ્વભાવવાળા છે, તે જ આત્મા છે, જીવ છે. તેનું લક્ષણ બીજું નથી."

થાડા વિવેચનથી આ વસ્તુ વધારે ૧૫°૮ થશે. જવ અન્ય દ્રવ્યની જેમ અનાદિ-નિધન છે, એટલે કે તેની આદિ પણ નથી અને તેનું નિધન પણ નથી. જે દ્રવ્ય નિત્ય, શાશ્વત કે સનાતન હાય, તેની આદિ શી રીતે હાઈ શકે? જો તેની આદિ માનીએ તા તે પૂર્વે તેનું અસ્તિત્વ ન હતું, એમ સિદ્ધ થાય અને જો એવું સિદ્ધ થાય તા. તેને નિત્ય, શાશ્વત કે સનાતન કહી શકાય નહિ.

આ જીવ મિશ્યાત્વ, માહ વગેરે કારશું કર્મ ઉપાજે એ અને દીના અધનમાં સપડાય છે. આ કર્મળધનને ત્રીધે તેને જુદી જુદી અતિએમાં જવું પડે છે અને તેને અનુરૂપ શરીર ધારણ કરીને પૂર્વના કર્મોનું સારું કે ખાટું કુળ લાગવવું પડે છે.

કેટલાક કહે છે કે 'અમને ફલાણાએ સુખી કર્યા અને ફલાણાએ દુઃખી કર્યા. 'આમ કહેવું ઉપચારથી ઠીક છે, પણ તાત્ત્વિક રીતે તો આત્મા જેવું કર્મખીજ રાપે છે, તેવું જ તેનું ફલ લાગવે છે; એટલે આપણે સુખ–દુઃખ-ના જે ઉપલાગ કરીએ છીએ, તે આપણી પાતાની જ પેદાશ છે, તે માટે બીજો કાઈ જવાબદાર નથી.

જીવ સત્પુરુષાર્થના યાેગે કર્મનાં બધન તાેડી શકે છે અને તેમાંથી સર્વથા મુક્ત થઈ શકે છે. તાત્પર્ય કે બધ અને મુક્તિ જીવની સંભવે છે, પણ અન્યની નહિ.

કેટલાક કહે છે કે 'જીવ તો દેખાતો નથી, એટલે ખરેખર તેનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ છે કે કેમ? એ શંકાસ્પદ્ધ છે. વળી ચેતનાના અનુભવ શરીર દ્વારા થાય છે, માટે ચેતનાને શરીરનું લક્ષણ માના તો કેમ?' પરંતુ તેમનું આ કથન ઉચિત નથી. જે ચેતના શરીરનું લક્ષણ હાય તો તે સદા ચૈતન્યયુક્ત રહેવું જોઈ એ, પણ મરણાવસ્થામાં તે ચેતન્ય-રહિત અની જાય છે. વળી ચેતના શરીરનું લક્ષણ હાય તો માટા શરીરવાળામાં વધારે ચેતના હાવી જોઈએ અને તેના લીધે તેનામાં જ્ઞાન પણ વધારે હાવું જોઈએ. તે જ રીતે નાના શરીરવાળામાં ઓછી ચેતના હોવી જોઈએ અને તેના લીધે તેનામાં જ્ઞાન પણ એાછું જ્ઞાના છો એકએ; પરંતુ ઘણી વાર માટા શરીરમાં એાછું જ્ઞાન

માતે નાના શરીરમાં વધારે જ્ઞાન જેતામાં આવે છે. એક પહેલવાન અને સંત પુરુષની સરખામણી કરીએ તો આ વસ્તુ વધારે સ્કુટ થાય છે. પહેલવાન કદાવર શરીરના હાવા છતાં તેનામાં જ્ઞાન એાછું હાય છે અને સંતપુરુષ દુખળા–પાતળા હાવા છતાં તેમનામાં જ્ઞાન વધારે હાય છે. હાથી અને બળદની સરખામણીમાં મતુષ્ય એ નાતું પ્રાણી છે, છતાં તે ખંને કરતાં વિશેષ જ્ઞાન ધરાવે છે, એટલે ચેતનાને શરીરતું લક્ષણ માની શકાય નહિ. એ તો જીવનતું જ લક્ષણ છે અને જીવમાં જ હાય છે.

જીવ અને શરીર જીદા છે, તેથી જ મૃત્યુ સમયે જીવ શરીરને છેાડી જાય છે અને કર્મ અનુસાર નિયત શ્રુયેલી ગતિમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

જીવ અને શરીર જુદા છે, પણ એક નથી, એ વસ્તુની પ્રતીતિ કરાવનારું એક સુંદર કથાનક રાયપસેણીય સ્ત્રમાં આપેલું છે. તે પાઠકાેની જાણ માટે અહીં રજૂ કરવામાં આવે છે.

#### િષ્ટું પ્રદેશી રાજાનું કથાનક

શ્વેતિમ્બિકા નગરીના રાજાના પરમ વિધાસ મિત્ર ચિત્ર નામના સારથિ એક વાર કામપ્રસંગે શ્રાવસ્તી નગરીમાં આવ્યા. ત્યાં શ્રમણ કેશિકુમારના ઉપદેશ સાંભળી પ્રતિભાષ પામ્યા અને તેણે શ્રાવકનાં સમ્યક્ત્વમૂળ ખાર વ્રતા ધારણ કર્યાં. પછી તેણે આચાર્ય શ્રીને વિનંતિ કરી કે 'હે ભગવન્ ! શ્વેતમ્બિકા નગરી પ્રાસાદિક છે, દર્શ'નીય છે અને રમણીય છે, માટે ત્યાં પધારવા કૃપા કરશા.'

ચિત્રસારથિએ આમ એ-ત્રણવાર વિનંતિ કરી, ત્યાર આચાર્યંશ્રીએ કહ્યું : 'જેવી ક્ષેત્ર-સ્પર્શના.'

આચાર્ય શ્રીના ઇંગિત પરથી ચિત્ર એટલું સમજ્યો હતો કે તેઓ એક વાર શ્વેતિમ્બિકા નગરીને જરૂર પાવન કરશે, એટલે તેલે શ્વેતિમ્બિકા પહોંચીને 'હાનપાલકને કહી રાખ્યું હતું કે 'જયારે શ્રમણ કેશિકમાર અહીં પધારે, ત્યારે મને ખબર આપજે.'

અનુકમે આચાર્ય શ્રી શ્વેતમ્બિકા પધાર્યા, ઉદ્યાન— પાલકે ચિત્રસારથિને વધામણી આપી, ચિત્રસારથિએ ઉદ્યાનપાલકને ચથેષ્ટ દાન આપી વિદાય કર્યો અને સ્નાના-દિથી શુદ્ધ થઈ, ચાગ્ય વસાલંકારા ધારણ કરી, આચાર્ય શ્રીના દર્શને ગયા. ત્યાં આચાર્ય શ્રીના ઉપદેશ સાંભત્યા પછી કહેવા લાગ્યા કે 'હે ભગવન્! અમારા રાજા પ્રદેશી અધાર્મિક છે. તે કાઈ શ્રમણ, બ્રાહ્મણ કે ભિક્ષના આદર કરતા નથી અને સર્વ કાઈને હેરાન કરે છે; માટે આપ ત્તેને ધર્માપદેશ કરા.'

આચાર્ય°શ્રીએ કહ્યું : 'જો તે અહીં આવશે, તેા અમે તેને ધર્માપદેશ કરીશું. '

ચિત્રે કહ્યું : 'હું તેને કોઇ પણ ઉપાયે **આપની** ્રામને લઇ આવીશ.' પછી એક દિવસ ઘાડાની પરીક્ષા કરવાના નિમિત્તે રાજાને રથમાં બેસાડી નગરી બહાર દૂર લઇ ગયા અને ત્યાં રાજાએ પાછા કરવાનું સૂચન કરતાં તેણે રથને મૃગવન-ઉદ્યાન આગળ લાવીને ઊભા રાખ્યા કે જ્યાં આચાર્ય શ્રીના મુકામ હતા.

ચિત્રે કહ્યું : 'મહારાજ! આ મૃગવનઉઘાન છે. ત્યાં ઘાડાઓને થાડા થાક ખવડાવીએ અને આપણે. શ્રમ પણ દ્વર કરીએ. '

રાજાએ હા પાડતાં રથને તે અંદર લઈ આવ્યો. અને શ્રમણ કેશિકુમારના ઉતારાથી થોડે દ્વર ઘોડાઓને છોડી નાખી, તેની સારસંભાળ કરવા લાગ્યાે. રાજ પણ સ્થથી નીચે ઉતર્યા અને ઘાડાઓના શરીર પર હાથ ફેરવવા લાગ્યાે. એમ કરતાં તેણે સભાની વચ્ચે ઉપદેશ કરી રહેલા શ્રમણ કેશિકુમારને જોયા.

એમને જેતાં જ પ્રદેશી રાજાને વિચાર આવ્યા કે 'આ વળી જડ-મુંડિયા અહીં બેઠા છે?' અને લાકાને તે એવું શું આપે છે કે જેથી આવડી માટી માનવ-મેદની અહીં એકત્ર થઈ છે?'

તેથે કહ્યું : 'ચિત્ર! જો તો ખરા કે આ બધું શું ચાલી રહ્યું છે ? પેલાે માટાે જડ બરાડા પાડીને અન્ય જડ લાેકાેને સમજાવી રહ્યાે છે ? આવા નફકરા લાેકાેને હીધે આપણે આવી સુંદર ઉદ્યાનભૂમિમાં પણ યથેબ્ટ વિચરી ચાકતા નથી! આપણે વિશ્રાંતિ લેવા અહીં આવ્યા, તો એ માટા બરાડા પાડીને આપણું માશું પકવી રહ્યો છે!'

ચિત્રે કહ્યું: 'હે સ્વામિન્! હું ભૂલતા ન હાઉં તા એ શ્રમણ કેશિકુમાર છે કે જે પાર્ધાનાથ ભગવાનની પરંપસમાં ઉતરી આવેલ છે. એમને ઉચ્ચ કાેટિનું અવધિજ્ઞાન ચયેલું છે.'

રાજાએ કહ્યું : 'ત્યારે તેા એની પાસે જવા જેવું ખરૂં. ' પછી અંને ઘ્રમણુ કેશિકુમારની સામે જોઈને 'ઊભા રહ્યા.

રાજાએ પૂછ્યું : 'હે ભંતો તમેશું ઉચ્ચ કોટિતું -અવધિજ્ઞાન ધરાવા છા ? '

આચાર્ય શ્રીએ કહ્યું: 'હે રાજન્! દાણુચારા દાણુમાં-થી છટકી જવા માટે કાઇને ખરા રસ્તા પૂછતા નથી, પણ આડાઅવળા માર્ગે ચાલે છે, તેમ વિનયના માર્ગથી છટકી જવાને લીધે તને પ્રશ્ન પૂછતાં પણ આવડતા નથી. વારુ, મને જોઈને તને એવા વિચાર આવેલા ખરા કે 'આ માટા જડ અન્ય જડ લાેકાને શું સમજાવી રહ્યો છે?' અને મારા ઉદ્યાનમાં માટા ખરાડા પાડીને મને શાન્તિ લેવા દેતા નથી!'

રાજાએ કહ્યું : ' આ વાત સાચી છે, પણ તમે આ આથી જાણ્યું ?'

આચાર્ય શ્રીએ કહ્યું : ' અમારા શ્રમણ–સમુદાયમાં પાંચ

પ્રકારનાં જ્ઞાના મનાય છે: (૧) મિતજ્ઞાન, (૨) શ્રુતજ્ઞાન, (૩) અવધિજ્ઞાન, (૪) મનઃપર્યવજ્ઞાન તથા (૫) કેવલજ્ઞાન. તેમાંનાં પહેલાં ચાર જ્ઞાન મને થયેલાં છે, તેના લીધે તારા મનેના સંકલ્પ હું જણી શક્યો છું. '

રાજા : ' હે ભ તે ! તમારા શ્રમણ–નિર્ગ થામાં એવી. સમજ છે ખરી કે જીવ જુદાે છે અને શરીર પણ જુદ્દું છે?'

આચાર્યશ્રી: 'હા. અમારી સમજ એવી છે.'

રાજા: 'તો પછી જીવ અને શરીર જુદા નથી, પણુ એક જ છે, એવી મારી માન્યતાનું કારણુ સાંભળા. મારા દાદો આ નગરીના જ રાજા હતો. તે ઘણા અધાર્મિક હતો અને પ્રજાની સારસંભાળ ખરાખર રાખતા નહતા. તે તમારા મત પ્રમાણું તા મરીને નરકમાં ગયેલા હાવા જોઇએ. મારા દાદાને મારા પર ઘણું હેત હતું. હવે તે જે મરીને નરકમાં ગયા હાય તા અહીં આવીને મને એટલું તા જણાવે ને કે 'તું કાઈ પ્રકારના અધર્મ કરીશ નહિ, કારણુ કે તેનાં કલરૂપે તારે નરકમાં જવું પડશે.' પણુ તે હજ સુધી મને કહેવા આવ્યા નથી; એટલે મેં નિશ્ચય કર્યા કે જવી કાઈ વસ્તુ નથી.'

આચાર્ય શ્રી: ' હે રાજન્! તારા દાદા પરતંત્રપણે નરકનાં દુઃખા ભાગવી રહ્યા છે, એટલે તને કહેવા શી રીતે આવે? નારકીમાં ઉત્પન્ન થયેલા તાજો અપરાધી મનુષ્યલાકમાં આવવા તા ઘણું ઈચ્છે છે, પણ ચાર કારણાધી તે આમ કરી શકતા નથી. પ્રથમ તો નરકની ભયંકર વેદના તેને વિફ્રળ કરી નાખે છે. ખીજું નરકના કઠોર સંત્રીઓ કે જે પરમાધામી કહેવાય છે, તે એને ક્ષણમાત્ર પણ છૂટો મૂકતા નથી. ત્રીજું વેદનીય કર્મ પૂરું ભાગવાયેલું હોતું નથી. અને ચાયું તેના આયુષ્યના ક્ષય થયેલા હાતા નથી. તાતપર્ય કે મરીને નરકમાં ગયેલા આત્મા અહીં આવી શકતા નથી, તેનું કારણ તેની પરતંત્ર અવસ્થા છે, નહિ કે નરક નામની કાઈ ગતિ નથી એ.'

રાજા: 'મારી ઉપર્યું કત માન્યતા દઢ કરનારા ખીંજો દાખલા સાંભળા. આ જ નગરીમાં મારી દાકી હતી. તે ઘણી ધાર્મિક અને શ્રમણાપાસિકા હતી. મારી આ દાદી મરણ પામીને આપના મત પ્રમાણે સ્વર્ગમાં ગયેલી હાવી જોઈએ. હું તેના વહાલસાયો પૌત્ર હતા. તે મને જોઈને રાજી શજી થઈ જતા. તેણે સ્વર્ગમાંથી આવીને મને કહેવું જોઈતું હતું કે 'હે પૌત્ર! તું પણુ મારા જેવા ધાર્મિક થજે, જેથી તને સ્વર્ગનાં સુખા પ્રાપ્ત થશે.' પણ હજી સુધી તે મને એવું કહેવા આવી નથી, એટલે જવ અને શરીર જુદા નથી, પણુ એક જ છે, એવી મારી માન્યતા દઢ ખનેલી છે.'

આચાર્ય ધ્રી: 'હે રાજન ! સ્વર્ગની સરપ્યામણીમાં આ મનુષ્યલાક ઘષ્ણા ગંદા છે, એટલે દેવ શ્રુપેલી તારી દારી અહીં કેમ આવે ? તે અહીં આવવાને ઇચ્છે, તો પણ ચાર કારણે આવી શકે નહિ. એક તો દેવા સ્વર્ગના રહિત્ય કામલાગામાં ખૂબ મશાગુલ બની જાય છે અને માનવીય સુખામાં તેમની રુચિ રહેતી નથી; બીજું એ દેવના મનુષ્ય સાથેના સંબંધ તૂટી ગયા હાય છે અને દેવ-દેવીઓ સાથે નવા પ્રેમ સંક્રમેલા હાય છે; ત્રીજું દિત્ય સુખમાં પડેલા એ દેવ 'હમણાં જાઉં છું, હમણાં જાઉં છું,' એમ વિચારે છે, ત્યાં તા કેટલાય કાળ વહી જાય છે અને મનુષ્ય લાકના અલ્પાયુષી સંબંધીઓ મરી પરવાર્યા હાય છે; ચાયું મનુષ્યલાકની દુર્ગ ધ ઘણી હાય છે. તે દુર્ગ ધ પુદ્દગલાથી વાસિત થઈ ને ચારસા-પાંચસા યાજન ઊંચે પહાંચે છે. તેથી પણ દેવા આ મનુષ્યલાકમાં આવતા નથી. તાત્પર્ય કે સ્વર્ગમાંથી તારી દાદી સંદેશા આપવા ન આવી, તેનું કારણ સ્વર્ગીય સુખાની આસક્તિ છે, નહિ કે સ્વર્ગ નામની અતિ નથી એ.'

રાજા: ' છવ અને શરીર જુદા નથી, પણ એક છે, તેનાં થાડાં વધારે પ્રમાણ સાંભળા. એક વાર પ્રાણદંડની શિક્ષા પામેલા ચારના શરીરના નાના નાના ડુકડા કરાવીને જોયું કે તેમાં છવ કચાં રહેલા છે? પરંતુ તેમાંના કાઈ પણ ડૂકડામાં છવ મળ્યા નહિ. એટલે મેં નિશ્ચય કર્યા કે જીવ અને શરીર જુદા નથી, પણ એક છે.

ં પાર સજ્જ હાંકણું બેસાડયું અને ફરતી ચાકી મૂકી. પછી વ્યાર સજ્જ હાંકણું બેસાડયું અને ફરતી ચાકી મૂકી. પછી વ્યાડા દિવસ બાદ ઉઘાડીને જોયું તા પેલા ચાર મરણ પામેલા હતા, પણ કુંભીમાં કોઇ જગાએ તિરાડ કે નાનું 92×;

સરખું કાશું પડેલું ન હતું. જે જીવ શરીરથી જાદા હાય અને તે શરીર છાડીને ચાલ્યા ગયા તા કું ભીમાં કાઈ સ્થળે તા તિરાડ કે કાશું પડે ને ? માટે મેં નિશ્ચય કર્યા કે જીવ અને શરીર જૂદા નથી, પણ એક છે.

ત્રીજી વાર એક ચારતું જીવતાં વજન કર્યું અને મારીને વજન કર્યું તા તેમાં કંઈ પણ ફેર પડથા નહિ. જો જીવ અને શરીર જુદા હાય તા થાડું પણ વજન એાછું તા થાય ને ? એટલે મેં નિશ્ચય કર્યા કે જીવ અને શરીર જૂદા નથી અને પરલાેક જેવી કાેઈ વસ્તુ નથી.

આચાર્ય શ્રી: 'રાજન્! તારી વાત પરથી જાલાય છે કે તેં જીવના નિર્ણય કરવા માટે પ્રયત્ના તા ઘણા કર્યા છે, પણ એ પ્રયત્ના જોઈએ તે પ્રકારના ન હતા, એટલે તેનું પરિણામ જોઈએ તેવું આવ્યું નહિ. હે રાજન્! અરણીનાં લાકડામાં અગ્નિ હાય છે, એ વાત જગપ્રસિદ્ધ છે, પરંતુ એ લાકડાના નાના નાના ટૂકડા કરવામાં આવે અને પછી તપાસવામાં આવે કે એ અગ્નિ ક્યાં રહેલા છે, તા દેખી શકાય ખરા ? હવે એ રીતે અગ્નિ ન દેખાય તા એમ કહી શકાય ખરું કે અરણીના લાકડામાં અગ્નિ જ નથી ? જો કાઈ એવું કહે તા એ વચન અવિધ્યત્નીય જ ઠરે. આ જ રીતે દેહના નાના નાના દૂકડા કરી તેમાં જીવ જોવાના પ્રયત્ન કરવા અને જીવ ન દેખાય તા એમ કહેવું કે જીવ નામની કાઇ વસ્તુ જ નથી, એ વચન પ્રામાણિક કેમ ઠરે ?

જેમ અવાજ જડ વસ્તુઓને સેદીને ચાલ્યા જાય છે, તેમ જીવ પણ જઠ વસ્તુઓને સેદીને ચાલ્યા જાય છે, એટલે કું લીમાં તિરાડ કે કાણું કચાંથી પડે? વળી વજન તા પુદ્દગલના—જડ પદાર્થના ગુણુ છે, જ્યારે જીવ તા પુદ્દ શક્યાંથી લિજ્ઞ એવા અરૂપી પદાર્થ છે, એટલે તેનું વજન કચાંથી હાય? માટે જીવ એ શરીરથી જૂદા સ્વતંત્ર પદાર્થ છે અને તે મર્ચા પછી પરલાકમાં જાય છે.

આ ઉત્તરાથી પ્રદેશી રાજાના મનનું સમાધાન થયું અને તે શ્રમણ કેશિકુમારને નમી પડચો. પછી તેમના ઉપદેશ સાંભળીને તેણે સમ્યકત્વમૂલ શ્રાવકનાં આર વ્રતો. ચહેણુ કરી આત્માનું કલ્યાણુ સાધ્યું.

કોઇ એમ કહેતું હોય કે આ તો બહુ પુરાણા જમાનાની વાત છે. આજે તો વિજ્ઞાન ઘણું આગળ વધ્યું છે અને લોકોના મનમાં અનેક જાતના તર્ક થાય છે. તેર આ જાતના તર્કોનું સમાધાન કરે એવા એક સંવાદ અમે અહીં રજૂ કરીએ છીએ.

### શરીર અને ચેતના વિષે રસિક સંવાદ×

એક વાર અમે એક વિદ્વાન મિત્રને પૂછ્યું કે, 'તમે શરીરને શું માના છા ?'

<sup>× &#</sup>x27; દક્ષિણમાં ફિવ્ય પ્રકાશ ' નામના પ્રચના બીજા પ્રકરણમાં ' વિજ્ઞાનવાદીનું દૃષ્ટિબિન્દુ ' એ નામથી અમે કેટલીક હકીકત રજૂ કરી હતી. તે પ્રાસંગિક જાણીને અહીં ઉચિત ફેરફાર સાથે સાભાર રજૂ કરી છે.

તેમણે તરત જ જવાબ આપ્યા : 'એક પ્રકારનું ચંત્ર. જેમ વરાળયંત્ર વરાળના જોરે કામ કરે છે, ડીઝલ એ જિન તેલની શક્તિથી કામ કરે છે અને પેટ્રોલ–મશીન પેટ્રાલની શક્તિથી ગતિમાન થાય છે, તેમ આ ચંત્ર કાર્બન વગેરે દ્વારા થતી દહનકિયા વડે ચાલતું રહે છે, એટલે એક પ્રકારનું દહનયંત્ર છે.'

અમે પૂછ્યું : 'વરાળયંત્ર, ડીઝલ એ જિન કે પેટ્રાલ— મશીન વચ્ચે અને મતુષ્યના શરીરરૂપી યંત્ર વચ્ચે કંઇં ફેર ખરા ?'

તેમણે કહ્યું: 'એ પણ એક જાતનાં યંત્રા છે અને આ પણ એક જાતનું યંત્ર છે. એમાં ફેર શાે?'

અમે કહ્યું: 'વારુ, આપણે વરાળયંત્ર, ડીઝલ એ જિન કે પેટ્રાલ–મશીનને કહીએ કે તમે અમુક સ્થળે જઈ આવા, તા તે જઇ–આવી શકે ખરા?'

તેમણે કહ્યું : 'એ પાતાની મેળે અમુક સ્થળે જઈ— આવી શકે નહિ.'

અમે કહ્યું : 'તેમને કાઈ સવાલ પૂછીએ તા તેના જવાબ આપે ખરાં?'

તેમણે કહ્યું: 'એ પ્રશ્નનો ઉત્તર કચાંથી આપી શકે?' એમને જીલ થાહી જ હાય છે?'

અમે કહ્યું : 'તો એ યંત્રો શું કેઇ વસ્તુ સંખંધી. વિચાર કરી શ્રાકે ખર્સા?' તેમણે કહ્યું: ના, ભાઈ! ના. એ કંઈ વિચાર કરી શકે નહિ. વિચાર કરવા માટે તો મગજ જોઇએ અને તેને સંદેશા પહેાંચાડવા માટે જ્ઞાનતંતુઓનું જખ્બર જૂથ જોઇએ.'

અમે કહ્યું: 'સાથે સાથે એ પણ જણાવી દો કે એ -યંત્રો ધાસ લઇ શકે કે નહિ ?'

તેમણે કહ્યું : 'એ યંત્રો શ્વાસ કચાંથી લે? તેમને ફિક્સાં શાડાં હાય છે?'

અમે કહ્યું : 'આપના ઉત્તરથી તો એમ જહ્યુય છે કે વરાળયંત્ર વગેરેમાં અને મનુષ્યના શરીરરૂપી યંત્રમાં ઘણી બાબતના ફેર છે અને તે બહુ માટા છે. એક યંત્ર પાતાની મેળે બિલકુલ-હાલી-ચાલી શકતું નથી અને બીજું યંત્ર પાતાની મેળે હાલી-ચાલી શકે છે તથા સેંકડાે-સહસ્ત્રો માઇલના પ્રવાસ કરીને ધારેલા સ્થળે પહોંચી જાય છે. એક યંત્ર જરાયે બાલી શકતું નથી અને બીજું યંત્ર પાતાની મેળે જેટલું બાલવું હાય તેટલું બાલી શકે છે, વિવિધ પ્રકારના વાર્તાવિના કરી શકે છે, ગાવાની ઇવ્છા થાય તા જીદા જીદા સ્વરે અનેક પ્રકારનાં ગીતા ગાઈ શકે છે અને રાવાનું મન થાય તા લેંકડાે તાલ્યુનિ કે માટી પાક મૂકીને કલાકા સુધી રાઈ પાસ શકે છે. વળી એક યંત્ર કાઈ પાસ વસ્તુના વિચાર કરી શકતું નથી, જ્યારે બીજું યંત્ર નાની કે માટી, સુંદર કે અસુંદર, સમીપમાં રહેલી કે દૂર રહેલી અથવા દશ્ય કે અદશ્ય એવી સર્વ વસ્તુઓના

વિચાર કરી શકે છે, સારી-ખાટી લાગણીઓના અનુભવ કરી શકે છે અને અનેક પ્રકારની ઇ છાઓ કરી તેને અમલમાં પણ મૂકી શકે છે. આ કંઈ જેવા-તેવા ફેર નથી! તે જ રીતે એક ચંત્રમાં ધાસ લેવાની કે મૂકવાની જરાયે શક્તિ નથી; ત્યારે બીજું ચંત્ર ગમે તેટલા દીર્ધ ધાસ લઈ શકે છે, તેને રાકી પણ શકે છે અને મૂકી પણ શકે છે. એટલે બંને ચંત્રા વચ્ચે અતિ માટા અને અસાધારણ ફેરફાર છે. હવે અમારા વિદ્વાન મિત્ર! અમને એટલું જ કહા કે આ અસાધારણ ફેર શેને આભારી છે?'

તેમણે થાડી વાર વિચાર કરીને કહ્યું : 'પ્રથમ ચંત્ર જડ છે અને બીજું ચંત્ર ચેતનાવાળું છે, તેના લીધે આવે અસાધારણ ફેર જણાય છે.'

અમે કહ્યું : ' તો આપ જડ અને ચૈતન્ય એવા છે. પ્રકારના પદાર્થીના સ્વીકાર કરા છેા ને ? '

તેમણે કહ્યું: 'જરૂર. અમે લાક્ડા, લાેઢા, પથ્થર, કાચ વગેરેને જડ માનીએ છીએ અને મનુષ્ય, પશુ, પક્ષી, જતુ વગેરેને ચેતનાવાળા માનીએ છીએ. જે વસ્તુ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સિદ્ધ હાેય તેને માનવાના ઇન્કાર શા માટે કરીએ ?'

અમે કહ્યું: 'તમે હમણાં જેના ઉલ્લેખ કર્યા, એ. ચેતના શું છે?'

તેમથે કહ્યું: ' વરાળ જેમ એક પ્રકારની શક્તિ છે, વિદ્યુત્ જેમ એક પ્રકારની શક્તિ છે, તેમ ચેતના પણ એક પ્રકારની શક્તિ છે.' અમે કહ્યું : 'એ શક્તિ મનુષ્ય, પશુ, પક્ષી વગેરેમાં જણાય છે અને બીજામાં કેમ જણાતી નથી ? '

તેમણે કહ્યું : 'જ્યાં તેની ઉત્પત્તિ <mark>થતી હાય, ત્યાં</mark> જણાય. બીજે કચાંથી જણાય ? '

અમે કહ્યું: 'કૃપા કરીને એ જહ્યુાવશા કે ચેતનાની વ્હત્પત્તિ શી રીતે થાય છે?'

તેમણે કદ્યું : 'અમુક તત્ત્વા મળે એટલે ચેતનાની ઉત્પત્તિ થાય છે.'

અમે કહ્યું: 'જો વસ્તુસ્થિતિ એવી જ હાય તા કાપડ, લાખંડ અને બીજી વસ્તુઓનાં કારખાનાંની જેમ ગાય, લોંસ, હાથી, ઘાડા, મનુષ્ય વગેરે અનેક જીવંત પ્રાણીએ બનાવવાનાં કારખાનાં કાઢી શકાય અને તેમને મનગમતા આકાર પણ આપી શકાય. શું કાઈ વૈજ્ઞાનિક આવા પ્રયાગ કરી બતાવ્યા છે ખરા ? અને તેનું કાઈ નિશ્ચિત સમીકરણ ઘડ્યું છે ખરૂં?'

અહીં અમારા વિદ્વાન્ મિત્ર વિચારમાં પડ્યા. તેમણે અનેક વૈજ્ઞાનિકાનાં નામ યાદ કર્યાં, પણ કાઈએ તત્ત્વ—સંયાજનથી ચેતના ઉત્પન્ન કરી હાય અને જીવંત પ્રાણીઓ અનાવ્યાં હાય, એવું યાદ આવ્યું નહિ. તેમની આ મું ઝવણ તરત જ અમારા સમજવામાં આવી ગઈ, એટલે અમે કહ્યું: 'મુસ્પ્પ્પી! જીવંત પ્રાણીઓ અનાવવાનું તા દૂર રહ્યું, પણ સ્વયં કામ કરી શકે એવું મગજ કે સ્વયં એઇ શકે એવી આંખ કાઈએ અનાવી છે ખરી? અરે! એ વાત પણ જવા

દો! તેમાં જે સ્નાયુ અને પડદા છે, ગ્રાંથીઓ અને શિરાઓ છે, તેના જેવા જીવંત સ્નાયુઓ અને પડદાઓ કે જીવંત ગ્રાંથીઓ અને શિરાઓ કોઈ બનાવી શક્યું છે ખરૂં? જો આ બધું બની શકતું હોય તો આ જગત પર રહેલા મનુ- બ્યો કે પશુ-પક્ષીઓને મૃત્યુના મુખમાં જતાં જરૂર બચાવી શક્ય, કારણકે તેનામાં જે અંગ, અવયવ કે શક્તિની ખામી હોય, તે આ સાધનાથી પૂરી પાડી શક્ય અને એ રીતે તેમનું શરીરયંત્ર ચાલતું રાખી શક્ય, પણ હજી સુધી કોઈ વૈજ્ઞાનિક મૃત્યુને ખાળી શક્યો નથી કે પોતાના આયુષ્યમાં બસો-પાંચસા વર્ષના ઉમેરા કરીને અતિ દીર્ઘાયુ અયા નથી, એ શું બતાવે છે?'

વિદ્વાન્ મિત્ર અમારું વક્તવ્ય એકચિત્તે સાંભળી રહ્યા હતા, પરંતુ તેમના મુખ પર વિષાદ તથા હર્ષની મિશ્રિત લાગણીએ વારંવાર તરી આવતી હતી, એ અમે સ્પષ્ટપણે જોઈ શક્યા હતા. તેમને વિષાદની લાગણી થવાનું મુખ્ય કારણ એ હતું કે પોતે આજ સુધી અનેક પુસ્તકો વાંચ્યાં હતાં, અનેક માસિકા અને સાપ્તાહિકાનું અવલાકન કર્યું હતું અને નામાંકિત ગણાતા પ્રાધ્યાપકાની (પ્રાફેસરાની) વ્યાખ્યાનમાળાઓમાં પણ હાજરી આપી હતી. આ રીતે તેમણે જે જ્ઞાન મેળવ્યું, તેને કિંમતી ખજાના સમજતા હતા, પરંતુ આજે તેમણે જોયું કે એ ખજાનામાં સાચા સિક્કા દાખલ થવાને બદલે સંખ્યાળધા ખાતા સિક્કાઓ દાખલ થધી અને ખજાનાની કિંમત નહિવત્ થઇ ગઈ હતી. તેમને હર્ષની લાગણી થવાનું મુખ્ય કારણ એ હતું કે આજે

એક વસ્તુની–નવી જ દબ્ટિની પ્રાપ્તિ થઇ રહી હતી કે જેનું મૂલ્ય કાઇ પદાર્થથી થઇ શકે તેવું ન હતું.

અમે કહ્યું: 'આપ તો વિદ્વાન્ છો, દરેક વસ્તુના તાટસ્થતાપૂર્વ ક વિચાર કરી શકા તેવા છા; તેથી એ વિચારવું જોઈએ કે જો જડ તત્ત્વાના સંચાજનથી ચેતના ઉત્પન્ન થતી હાય તા કારખાનામાં અનેલા માલની માફક અધામાં તે એક જ પ્રકારની હાવી જોઈએ અને તેનું પરિણામ યા સરખું જ આવવું જોઈએ. એટલે એક મનુષ્ય અતિ ચાપળ અને બીજો માંદ, એક મનુષ્ય અત્યાંત કાર્યશીલ અને બીજો પ્રમાદી, એક મનુષ્ય બહુ બુદ્ધિશાળી અને. ખીએ મૂર્ખ એમ બનવું ન એઈએ. તે જ રીતે હાથી, દ્યાડા, ઊંટ, વાનર, માછલાં, સાપ અને મનુષ્ય વગેરેની શક્તિમાં પણ કેર ન પડવા જોઈ એ, કારણ કે તે બધા ચેતના નામની એક પ્રકારની શક્તિથી જીવંત બનેલા છે. પરંતુ આપણે જોઇએ છીએ કે તે બધાની શક્તિમાં, વિકાસમાં અને **સ્વરૂપમાં ફેર** દેખાય છે, તેા તેનું કારણુ શું ? આવા તેા **બીજા પ**ણુ સંખ્યાબંધ પ્રશ્ન વિચારવા યાેગ્ય છે કે જેનાે ખુલાસા જીવ અથવા આત્માનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્ત્વ માન્યા વિના થતા નથી. તે માટે જ્ઞાની પુરુષાએ જે છ સિદ્ધાન્તાની પ્રરૂપણા કરી છે, તે તમારે ખાસ જાણવા જેવી છે.'

વિદ્વાન્ મિત્રે કહ્યું: ' જો એમ જ હાય તા મને એ સિદ્ધાન્તા જરૂર જહ્યુાવા, હું તેનું ચિંતન-મનન કરીને આનંદ પામીશ.'

અમે કહ્યું : 'જ્ઞાનીઓએ પ્રરૂપેલા છ સિદ્ધાન્તામાં પ્રથમ સિદ્ધાન્ત એ છે કે ચૈતન્ય એ જીવનું –આત્માનું લક્ષણ છે, એટલે જ્યાં જ્યાં ચૈતન્ય દેખાય, ત્યાં ત્યાં આત્મા અવશ્ય છે. બીજો સિદ્ધાન્ત એ છે કે આત્મા અનાદિ છે. એટલે કાઈએ તેને બનાવેલા નથી. અને અવિનાશી છે, એટલે કોઇ કાળે નાશ પામવાના નથી. તે નિત્ય છે. શાશ્વત છે. અમર છે. ત્રીજો સિદ્ધાન્ત એ છે કે આત્મા જ કર્મના કર્તા છે. એટલે તેને જે કર્મખંધન પ્રાપ્ત થયેલું છે. તેની જવાબદારી તેની પાતાની છે. ચાર્ચા સિદ્ધાન્ત એ છે કે આત્મા જ કર્મકલના લાકતા છે, એટલે જે કર્મા તેણે બાંધેલાં છે, તેનાં ફળા તેને પાતાને જ ભાગવવાં પડે છે. પાંચમા સિદ્ધાન્ત એ છે કે આત્મા પુરુષાર્થના ચાર્ગે આ કર્માના નાશ કરી શકે છે અને તેના બંધનમાંથી સર્વથા મુક્ત થઇ પાેતાના મૂળ સ્વરૂપમાં પ્રકાશી શકે છે. અને છઠ્ઠી તથા છેલ્લા સિદ્ધાન્ત એ છે કે 'એવા પુરુષાર્થ' કરવાની સર્વ સામગ્રી વિશ્વમાં વિદ્યમાન છે.

કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર છે કે એ વિદ્વાન્ મિત્રે આ છયે સિદ્ધાન્તો અક્ષરશઃ પાતાની નાંધપાથીમાં ઉતારી લીધા અને અમારા પ્રત્યે કૃતજ્ઞતાની લાગણી પ્રકટ કરતાં કહ્યું : 'આજે તમે મને એવી વસ્તુની ભેટ કરી છે કે જે હું જંદગીપય"ત બૂલી શકીશ નહિ.'



# પ્રકરણ પાંચમું વિજ્ઞાન શું કહે છે?

વિજ્ઞાન શખ્દ પહેલાં પણ વપરાતા અને આજે પણ વપરાય છે, પરંતુ અંનેના અર્થમાં ઘણું અંતર પડી ગયું છે. શ્રી ભગવતીસ્ત્રના બીજા શતકના પાંચમા ઉદ્દેશકમાં આવતા ' सवणे नाणे विन्नाणे पच्च∓लाणे य संज्ञमे ' એ વચના પરથી એમ સમજાય છે કે વિનયપૂર્વક સદ્દુશુરુના ઉપદેશનું શ્રવણ કરતાં જ્વ-અજીર, પુષ્ય-પાપ, ધર્મ કે માક્ષ સંબંધી જે બાધ પ્રાપ્ત થતા તેને 'જ્ઞાન' કહેવાતું અને સત્સંગ તથા સ્વાધ્યાયના યાગે એ જ્ઞાન વિશિષ્ટ કારિનું અનતું, ત્યારે 'વિજ્ઞાન'ની સંજ્ઞા પામતું. એ વિજ્ઞાનના ક્લરૂપે પ્રત્યાખ્યાન'ની પ્રાપ્તિ થતી, એટલે કે પાપી પ્રવૃત્તિઓના પરિહાર કરવાની વૃત્તિ જાગતી અને પરિણામે 'સાંયમમાર્ગ'માં પદાર્પણ થતું. આ સંચમમાર્ગ છેવટે મુક્તિપુરીમાં પહાંચાડતા, એટલે માનવજીવનનું મહાન કર્યય પરિપૂર્ણ થતું.

આજે વિજ્ઞાન શખ્દથી ભૌતિક પદ્મર્થોનું વિશિષ્ટ જ્ઞાન

ચ્ચેટલા જ અર્થ સમજવામાં આવે છે અને તેનું કલ પૌદ-ગલિક સુખાના વિસ્તાર છે. વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તો તેના લીધે ભૌતિક સુખા વધારે ને વધારે પ્રમાણમાં ભાગવવાની ક<sup>્રિ</sup>છા–અભિલાષા પ્રકટે છે અને તે માટે ગમે તેવી **પાપ**-કારી પ્રવૃત્તિમાં જરાયે સંકાેચ થતા નથી. જૈન પરિભાષામાં કહીએ તાે આ ભૌતિક વિજ્ઞાનના પરિણામે મહા આરંભ– સમારં ભની પ્રવૃત્તિઓ શરૂ થાય છે કે જે આગળ જતાં ુદુર્ગતિનાં દ્વારા ખાલી અકથ્ય વેદનાઓના અનુભવ કરા**વે છે.** પરંતુ 'આ લવ મીઠો, તો પરલવ કોણે દીઠો ?' એવી નાસ્તિક માન્યતામાં રાચનારાઓને આ વાત સૂઝતી નથી. જેમ પતંગિયું રૂપની લાલસાને લીધે જ્યાતમાં પડીને **ખાખ** થઈ જાય છે, તેમ ભૌતિકવાદીએ ધન-સંપત્તિ-અધિકાર-કીતિ વગેરેની લાલસામાં સપડાઈને ખત્મ થઈ જાય છે. તેમને અલીષ્ટ શાન્તિની પ્રાપ્તિ કહી પ**ણ થ**તી **નથી. ખાસ** કરીને તેમના જીવનના અંતિમ ભાગ તા નિરાશા, નાસી-યાસી કે માનસિક વ્યથામાં જ પસાર થાય છે.

ધર્મનું અંતિમ ધ્યેય પરમ શાન્તિ છે. વિજ્ઞાનનું અંતિમ ધ્યેય પરમ શક્તિ છે. તેમાં પરમ શાન્તિનું પરિણામ તો નિતાન્ત શુભ જ આવે છે, પણ પરમ શક્તિ વિષે આવું કહી શકાય એમ નથી. તેનું પરિણામ શુભ પણ આવે અને અકિતના સદુપયાગ થાય તો પરિણામ શુભ આવે અને દુરુપયાગ થાય તો પરિણામ અશુભ આવે.

સદુપયાગ અને દુરુપયાગમાં વિવેકની જરૂર પડે છે અને તે આત્માર્થી ને જ યથાર્થરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે. તેઓ પાતાના નાના કે માટા સ્વાર્થ માટે વિજ્ઞાનના કેદી દુરુપયોગ કરતા નથી, પરંતુ જેઓ અનાત્મવાદી છે, પુષ્ય—પાપમાં માનતા નથી અને જેતું મુખ્ય ધ્યેય પણ લાગ-વિલાસ છે, તેના હાથમાં વિજ્ઞાનનું હથિયાર સલામત નથી. તેઓ નાના સ્વાર્થ માટે પણ તેના ઊપયાગ કરવાના અને તેમાં લાખા—ક્રોડા—અખે જવાની હિંસા થઈ જાય, તેની પરવા કરવાના નહિ.

દારૂડિયાના હાથમાં દારૂના બાટલા આપીએ અને કહીએ કે તારે માત્ર આ બાટલા જોઈ ને રાજી થવાનું છે, પણુ તેના ઉપયાગ કરવાના નથી, તો એ બની શકે ખરૂં? અથવા ભૂખ્યા માણસની આગળ વિવિધ વાનીઓ ભરેલા થાળ મૂકીએ અને તેને માત્ર ટગર ટગર જેવાનું જ કહીએ તો એ બની શકવાનું ખરૂં? જે એના ઉત્તર 'ના' માં હાય તા વિજ્ઞાનનું પણુ તેમજ સમજવાનું છે. આજે વિજ્ઞાનના દાર અનધિકારી લાકોના હાથમાં આવી ગયા છે, એટલે તેના ઘણા જ દુરુપયાગ થઈ રહ્યો છે અને હિંસાનું પ્રમાણુ એકદમ વધી ગયું છે.

આજે ઘણા લોકો આધુનિક વિજ્ઞાનથી પ્રભાવિત થઈ ગયા છે અને 'વિજ્ઞાન કહે તે જ સાચું, બાકી બધું ખાટું' એમ માનવા તથા કહેવા લાગ્યા છે. આ લોકોને અમે શું કહીએ ? જે અધ્યશ્રદ્ધા ધર્મના ક્ષેત્રમાં ઇચ્છવા ચાગ્ય નથી, તો વિજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં શું ઈચ્છવા ચાેગ્ય છે ખરી ? ' વિજ્ઞાન કહે તે જ સાચું અને આકી બધું ખાેટું' એમ માનવું એ એક પ્રકારની અધ્રશ્રદ્ધા જ છે.

આમ માનનારે જાણી લેવાની જરૂર છે કે વિજ્ઞાને ગઇ કાલે જે કહ્યું હતું, તે આજે બદલાયું છે અને આજે કહેશે તે આવતી કાલે બદલાવાના સંભવ છે. તાત્પર્ય કે વિજ્ઞાનનાં કાઈ પણ મંતવ્ય સ્થિર નથી; એટલે તેના સિદ્ધાન્તાને છેવટ—ના શખ્દ માની શકાય નહિ. ખુદ વૈજ્ઞાનિકા શું કહી રહ્યા છે? તે સાંભળા: 'We are beginning to appreciate better and more thoroughly, how great is the range of our ignorance. અર્થાત્ આપણા અજ્ઞાનના વિસ્તાર કેટલા માટા છે, તે આપણે વધુ સારી અને સ્પષ્ટ રીતે સમજવા લાગ્યા છીએ.'

સુપ્રસિદ્ધ વૈજ્ઞાનિક જેમ્સ જીને 'મીસ્ટીરિયસ યુનિવર્સ' (રહસ્યપૃર્ણ વિશ્વ) નામના ગ્રંથમાં કહ્યું છે કે "Science should leave off making pronouncement the river of knowledge has too often turned back on itself—અર્થાત્ વિજ્ઞાને નિત્ય નવી ઘાષણા કરવાનું છોડી દેવું જોઈએ, કારણ કે જ્ઞાનની સરિતા ઘણી વાર પાતાના મૂળસ્રોત તરફ પાછી વળી છે.' કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે એક આજુ આપણે નવી નવી શોધાની જાહેરાત કરીએ છીએ, જ્યારે બીજી આજુ આપણી મૂળ—

ભૂત માન્યતાએ અંગે નવેસરથી વિચાર કરવા પડે એવી સ્થિતિ પેદા થઈ છે.'

આ વૈજ્ઞાનિકે એ જ પુસ્તકમાં આગળ પર જણાવ્યું છે કે—The outstanding achievement of twentieth century physics is not theory of relativity with its wielding together of space and time, of the theory of quantum with its present apparent negation of the laws of causation, of the dissection of the atom with the resultant discovery that things are not what they seem. It is the general recognition that we are not yet in contact with ultimate reality. અર્થાત્ વીસમી સદીના પદાર્થ-વિજ્ઞાનના મહાન આવિષ્કાર આકાશ અને કાલને એક કરતાં સાપેક્ષવાદ કે કાર્ય-કારણના સિદ્ધાન્તના ખુલ્લા ઇનકાર કરતા કવાન્ટમ સિદ્ધાન્ત નથી, તેમજ પરમાણુ–વિભાજન પણ નથી કે જે 'વસ્તુઓ દેખાય છે એક પ્રકારની અને છે બીજા પ્રકારની ' એવું પ્રતિપાદન કરે છે. આ સદીના મહાન અવિષ્કાર તો એ છે કે આપણે અત્યાર સુધી પરમ વાસ્ત-વિકતાની પાસે પહેાંચ્યા નથી.'

આ શખ્દાે સાંભળ્યા પછી કરોા સુત્ર વિજ્ઞાનમાં આંધળી શ્રદ્ધા રાખવાનું ઉચિત સમજશે ?

પક્ષપાતથી ખરાબ વસ્તુ પણ સારી લાગે છે અને

ખાટા પૂર્વ ત્રહથી સારી વસ્તુને પણ ખરાબ માનવાનું વલાયું પેદા થાય છે, એટલે સત્યશાધનની અભિરુચિ ધરાવનારે આ બને વસ્તુ છોડવા જેવી છે. તેણે તો તટસ્થભાવે વસ્તુનું નિરીક્ષણ કરવું જોઈએ અને તેમાં જે અશા સત્ દેખાય, તેને સત્ તથા અસત્ દેખાય, તેને અસત્ માનવાની તૈયારી રાખવી જોઈએ.

વિજ્ઞાનનું મુખ હજ સુધી ભૌતિકવાદ તરફ રહ્યું છે, એટલે તેને જીવ કે આત્માની અચિંત્ય શક્તિનું ભાન થયું નથી, પરંતુ હવે વૈજ્ઞાનિકા ધીમે ધીમે એ તરફ ઢળવા લાગ્યા છે.

પ્રાે. આલ્ખર અાઇન્સ્ટીન કહે છે: 'I believe that intelligence is manifested throughout all nature. અર્થાત્ હું માનું છું કે સમસ્ત પ્રકૃતિમાં ચેતના કામ કરી રહી છે.'

સર એ. એસ. એડિંગ્ટન કહે છે: 'Something unknown is doing, we do not know what.... I regard consciousness as fundamental. I regard matter as directive from consciousness. The old atheism is gone. Religion belongs to the realm of the spirit and mind and cannot be shaken. અર્થાત કોઈ અસાત શક્તિ કામ કરી રહી છે. આપણે જાણતા નથી કે એ શું છે? હું ચૈતન્યને મુખ્ય માનું છું, ભૌતિક પદાર્થીને ગૌણ

પુરાણા નાસ્તિકવાદ હવે ચાલ્યા ગયા છે. ધર્મનું વિચાર-ક્ષેત્ર આત્મા તથા મન છે અને તેને કાઈ પણ પ્રકારે ચલિત કરી શકતા નથી.'

સર જે. એ. શામસન કહે છે: 'Throughout the world of animal life there are expressions of something akin to the mind in ourselves. There is from Amoeba upwards a stream of inner and subjective life. It may be only a slender rill, but some times it is a strong current. It includes feeling, imagining, purposing. It includes unconscitudes. અર્થાત્ અખિલ પ્રાણીજગતમાં એવી પ્રક્રિયાઓ છે કે જે આપણા મન સાથે સંબંધ ધરાવે છે. અમીબા (વૈજ્ઞાનિક દેવ્ટિએ સ્ફ્રમમાં સ્ફ્રમ જંતુ) થી માંડીને બધા પ્રાણીઓમાં આંતરિક તથા વૈયક્તિક જીવનનું ઝરણું વહે છે. કોઇક સ્થળે તેના સ્રોત પાતળા છે, તા કોઇક સ્થળે બળવાન પણ છે. તેમાં લાગણીઓ, કલ્પના, સંજ્ઞા અંત- ગંત છે. બેશુદ્ધ અવસ્થાના પણ તેમાં જ સમાવેશ થાય છે.'

એ જ વૈજ્ઞાનિક અન્યત્ર કહે છે કે: 'How did living cretaures begin to be upon the earth? In point of science, we do not know. અર્થાત્ પૃથ્વી પર જીવતાં પ્રાછ્યીઓ શી રીતે આવ્યાં? તેના વિજ્ઞાનની દેપ્ટિએ કોઈ ઉત્તર નથી.' જે. ખી. એસ. હેલ્ડન કહે છે: 'The truth is that, not matter, not forces, not any physical thing, but mind, personality is the central fact of the universe. અર્થાત્ સત્ય એ છે કે પુદ્દગલ (matter) નહિ, ખળ (force) નહિ, લોતિક પદાર્થ નહિ, પણ મન અને વ્યક્તિત્વ એ વિશ્વનાં મુખ્ય તત્ત્વો છે.'

આર્થર એચ. કેમ્પટન કહે છે: 'A conclusion which suggests....the possibility of conciousness after death......the flame is distinct from the log of wood which serves it temporarily as fuel. અર્થાત્ કેટલાક પ્રયોગો પરથી દેશિયેલું અનુમાન ખતાવે છે કે મૃત્યુ ખાદ પણ ચેતનાના સંભવ છે. અગ્નિ લાકડાથી જુદા છે. લાકડા તા થાડા વખત માટે એને પ્રકટ થવા માટે ઇ'ધનનું કામ આપે છે.'

સર ઓલિવર લાજ કહે છે: 'The time will assuredly come when these avenues into unknown region will be explored by science. The universe is a more spiritual entity than we thought. The real fact is that we are in the midst of a spiritual world which dominates the material. અર્થાત્ એ સમય અવશ્ય આવશે કે જ્યારે વિજ્ઞાન દ્વારા અજ્ઞાત વિષયના દ્વારાનું

અન્વેષણ થશે. આપણે ધાર્યું હતું તેના કરતાં આ વિશ્વ વધારે આત્મમય છે. વાસ્તવિકતા તા એ છે કે આપણે એવા આત્મમય જગતની અંદર છીએ કે જે ભૌતિકતા પર વર્ચાસ્ત્ર ભાગવે છે.'

પ્રો. ડપ્લ્યૂ મેકડુગલ કહે છે: 'For no single organic function has yet been found explicable in purely mechanical terms, even such relatively simple processes as the secretion of the tear or the exudation of a drop of sweat continue to elude all attempts of complete explanation in terms of physical and chemical science. અર્થાત એવું કાેઇ શારીરિક કાર્ય હજી સુધી માલુમ પડ્યું નથી કે જે યાંત્રિક પરિભાષાથી સમજાવી શકાય. પ્રમાણમાં ઘણી નાની કહી શકાય એવી બાખતા, જેમકે-આંસુ નીકળવા, પરસેવા ૮૫કવા વગેરે પણ કેવળ પદાર્થવિજ્ઞાન અને રસાયણશાસની પરિભાષાથી ખરાખર સમજાવી શકાતા નથી.' શ્રે ગાલ કહે છે: 'In my opinion there exists but one single principle which sees, hears, feels, loves, thinks, remember etc. But this principle requires the aid of various material instruments in order to menifest its respective functions. અર્થાત મારા અબિ-

પ્રાથથી તો કેવલ એક જ વસ્તુ મુખ્ય છે કે જે જુએ છે, સાંભળે છે, લાગણીના અનુભવ કરે છે, પ્રેમ કરે છે, વિચાર કરે છે, યાદ કરે છે વગેરે. પરંતુ આ વસ્તુને પાતાનું ભિન્ન ભિન્ન કાર્ય કરવા માટે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનાં ભૌતિક સાધનાની જરૂર પડે છે.'

ગ્રેટ ડીઝાઇન નામના પુસ્તકમાં આવાં બીજાં અનેક મંતવ્યોને આધારે એ સ્પષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે કે 'આ દુનિયા આત્મા વિનાનું યંત્ર નથી. તેમાં ચેતનાશક્તિ અવશ્ય કામ કરી રહી છે, પછી તેનું નામ ગમે તે આપવામાં આવે. '

કંહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે હવે વિજ્ઞાન પણ જીવનું —આત્માનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્ત્વ સ્વીકારવા લાગ્યું છે અને નજીકના ભવિષ્યમાં તેને સાર્વભૌમ માન્યતા પ્રાપ્ત થશે...



#### પ્રકરણ છું

### જીવ–વિચાર અંગે કિંચિત્

જો જીવ એ કાેરી કલ્પના હાેત કે કાેઈ મનસ્વીના તુક્કો હાેત અને એ નામની કાેઇ વસ્તુ આ વિશ્વમાં ખરેખર હસ્તી ધરાવતી જ ન હાેત, તાે તેના વિષે વિચાર કરવાનું ભાગ્યે જ વ્યાજખી ગણાત. આપણે અસત્ એટલે અવિદ-માન વસ્તુઓના વિચાર કરતા નથી, કારણકે તેથી આપણું કાેઇ પ્રયાજન સિદ્ધ થતું નથી. યદિ કાેઈ આ પ્રકારનાે વિચાર કરે અને તેમાં રાચવા લાગે તાે આપણે શું કહીએ છીએ ? 'ભાઈનું જરા ખસ્યું છે ' એ જ કે કંઈ બીજું ?

પરંતુ જીવ એ કોરી કલ્પના નથી, કોઈ મનસ્ત્રીનો તુક્કો નથી, પણ આગમસિદ્ધ વસ્તુ છે અને તેને યુક્તિ એટલે તર્કશુદ્ધ દલીલા તથા અનુભૂતિ એટલે સર્વ કોઈને સામાન્ય રીતે થતા અનુભવના પ્રેપ્રે ટેકાે છે. તાત્પર્ય કે તે એક નક્કર હકીક્ત (Solid fact) હાઇને તેના સ્વરૂપ પરત્વે વિચાર થયેલાે છે.

કાઈ એમ કહેતું હાય કે ' છવ તા નજરે દેખાતા

નથી, તેના વિષે વિશેષ વિચાર શા હાઇ શકે?' તા આમ કહેલું ઉચિત નથી. વાયુ નજરે દેખાતા નથી, ઇથર નજરે દેખાતા નથી અને વિદ્યુતશક્તિ પણ નજરે દેખાતા નથી, નથી, તા શું એના વિષે વિશેષ વિચાર થઈ શકતા નથી? એક વસ્તુ દશ્ય હાય કે અદશ્ય, પણ તેના વિષે વિચાર થઈ શકે છે અને તેના ગુણ—ધર્મ નક્કી કરી શકાય છે; પરંતુ આ વાત તા સામાન્ય મનુષ્યાને અનુલક્ષીને થઈ. જેઓ સર્વંત્ર અને સર્વંદર્શી છે, તેમને તા બધું હસ્તામલકવત્ એટલે હાથમાં રહેલા આંબળાની જેમ સ્પષ્ટ દેખાય છે, તેથી તેમને માનસિક ભૂમિકા પર કશા વિચાર કરવાની આવશ્યકતા રહેતી નથી. તેઓ તા જ્ઞાનદૃષ્ટિએ જે કંઈ જાએ છે—જાણે છે, તે જ પ્રમાણ છે.

तत्त्वनी विचारणा छवथी श३ थाय छे. केमडे-जीवाऽजीवा पुण्णं, पावासव संवरो य निज्जरणा । बंधा मुक्खा य तद्दा, नव तत्ता हुंति नायव्वा ।।

' નવ તત્ત્વા જાણવા યાગ્ય છે. તે આ પ્રમાણે : (૧) જીવ, (૨) અજીવ, (૩) પુષ્ય, (૪) પાપ, (૫) આશ્રવ, (૬) સંવર, (૭) નિર્જરા, (૮) બંધ અને (૯) માક્ષ.'

અમે પાઠકોને પૂછીએ છીએ કે સાે અથવા હજારની સંખ્યામાંથી એકડા લઇ લઇ એ તાે બાકી શું રહે છે? એ જ સ્થિતિ તત્ત્વજ્ઞાનની છે. જે તેમાંથી જીવતત્ત્વ લઇ લઇએ તાે બાકી કંઈ રહેતું નથી.

અહીં કાઇ એમ કહેતું હાય કે અજવ બાકી રહે,

તા એ નગણ્ય વસ્તુ છે. જો જીવ ન હાય તા અજીવના વિચાર શા માટે કરવા ? સુખ–દુઃખનું સંવેદન જીવને થાય છે અને સકલ દુઃખમાંથી મુક્તિ મેળવવા માટે જ તત્ત્વની વિચારણા છે, એટલે જીવ ન હાય તા તત્ત્વના આવ- સ્થકતા રહેતી નથી.

આ વિવેચન તો જીવ સંબંધી વિચાર કરવા પરત્વે થયું, પણ જીવ–વિચારમાં વિચાર શબ્દ કયા અર્થમાં યાજાયેલા છે, તે જાણવાની જરૂર છે.

એક વાર અમે પાઠશાળાના એક હેાંશિયાર ગણાતા વિદ્યાર્થી'ને પૂછ્યું કે ' જીવ–વિચારના અર્થ' શાે ? '

તેણું કહ્યું : ' જીવ સ બ ધી વિચાર, તે જીવ-વિચાર.'

અમે કહ્યું : 'આ તો તમે સમાસ **છે**ાડ**યો, પ**ણ જીવ–વિચારના વાસ્તવિક અર્થ શાે છે <sup>?</sup> '

તેણે કહ્યું : 'જીવ નામની વસ્તુ પરત્વે વિચાર કરવા તે જીવ–વિચાર.'

અમે કહ્યું : 'ભાષાના ધારણે તમારા અર્થ ઠીક છે. પણ અહીં તે કયા સંદલ માં વપરાયેલા છે? શું આપણે અહીં જીવ સંબંધી વિચાર કરવાના છે? તકાં કરવાના છે?'

તેણે કહ્યું : 'પાઠચ પુસ્તકમાં તે৷ એમ જ લખ્યું છે કે 'જીવ સંબંધી વિચાર કરવાે, તે જીવ–વિચાર.' અને તેણે પુસ્તક દેખાડયું.

અમે કહ્યું : 'એ ઠીક છેં; પણ જ્યારે આપણે

એક વસ્તુના અવ્યાસ કરવા ખેઠા હોઈએ, ત્યારે તે અંગે વિચારણા કરવી જોઈએ અને તેમાં જે કાઈ પ્રશ્નો સ્કુરે તે શિક્ષકને પૂછવા જોઈએ. પરંતુ આપણુ તે અંગે કંઈ વિચારણા જ ન કરીએ તા પ્રશ્ન કયાંથી સ્કુરે ? આપણા જૈન શાસ્ત્રોમાં સ્વાધ્યાય પાંચ પ્રકારના કહ્યો છે: (૧) વાચના એટલે ગુરુ આગળ સૂત્ર અને અર્થના પાઠ લેવા. (૨) પૃચ્છના એટલે સૂત્ર અને અર્થ સંબંધી પ્રશ્ન કરવા. (૩) પરાવર્તના એટલે સૂત્ર અને અર્થ સંબંધી પ્રશ્ન કરવા. (૩) પરાવર્તના એટલે જે કંઈ શીખી ગયા હાઇએ તેનું પુનરાવર્તન કરવું. (૪) અનુપ્રેક્ષા એટલે તે પર ખૂબ ઊંડાણુથી વિચાર કરવા. અન્ય લાકો એને માટે નિદિધ્યાસન શબ્દના પ્રયોગ કરે છે. અને (૫) ધર્મકથા એટલે સ્વાધ્યાયના ફળરૂપે ધર્મ કે તત્ત્વનું જે સ્વરૂપ સમજાયું હાય, તે કલ્યાણુબુદ્ધિથી ખીજાને સમજાવવું. વારુ, અહીં વિચાર શબ્દ ત્રણ અર્થમાં યોજાયેલા છે.

વિચારના પ્રથમ અર્થ મત કે અભિમત છે. શ્રી પ્રવિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં આ અર્થ જણાવેલા છે. એટલે જવસ્ત્રં અંધી જ્ઞાની ભગવંતાએ જે મત કે અભિમત દર્શાવેલા છે, તે જ્વ-વિચાર.

વિચારના બીએ અર્થ તત્ત્વનિર્ણય છે. ' શખ્દસ્તામ – મહાનિધિ ' આદિ પ્રસિદ્ધ સંસ્કૃત કોષામાં આ અર્થ આપેલા છે; એટલે જીવ સંબંધમાં જ્ઞાની ભગવંતાએ કરેલા જે તાત્ત્વિક નિર્ણય તે જીવ-વિચાર.

વિચારના ત્રીને અર્થ ક્ષેદ્ધપૂર્વ કતું કથન છે અને તે

શાસ્ત્રામાં પ્રસિદ્ધ છે. એટલે જીવના સ્વરૂપ, શરીર, આયુ, ક્રાયસ્થિતિ, પ્રાણુ, યાેનિ, વગેરૈના લેદપૂર્વંક જેમાં કથન કરાયું છે, તે જીવ–વિચાર.

કહેવાની ભાગ્યે જ જરૂર છે કે જીવ-વિચારના આ અર્થ સાંભળતાં વિદ્યાર્થીના આનંદ અને આશ્ચર્યના પાર રહ્યા નહિ. તે બાલી ઉઠચો કે 'ખરેખર! શખ્દની શક્તિ અગાધ છે. જો તેનાથી પરિચિત થઈએ તા કેટલું બધું જ્ઞાન મળે છે?'

ધાર્મિક અભ્યાસક્રમમાં જીવ–વિચાર શા માટે શીખવાય છે <sup>?</sup> તે પણ સ્પષ્ટતયા સમજ લેવું જોઇએ. જૈન શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે–

में कि सुरिगरिणो गहुयं ? जल्मिहिणो किंव होज्ज गंभीरं ? । किं गयणां विसालं ? कोव्व अहिंसासमी धम्मो ? ।।

' આ જગતમાં મેરુ પર્વત કરતાં માટું શું છે? માગર કરતાં ગંભીર શું છે? આકાશ કરતાં વિશાળ શું શ્રે? અને અહિંસા સમાન ધર્મ કરાે છે?' અર્થાત બીજો કાઇ નથી.

\* कहाणकोडिजणणी, दुरंतदुरियारिवगाणिठ्ठवणी । संसारजलहितरणी, एकच्चिय होइ जीवद्या ॥ " डीडे डब्थाधुने જन्म आपनार, विविध प्रक्षरनां

<sup>× (</sup>પુષ્પમાલા શ્લાક ૬)

<sup>\* (</sup>પુષ્પમાલા શ્લાક ૭)

ક્રારુણ દુઃખોના નાશ કરનાર અને સંસારસમુદ્રને તારનાર એક જીવદયા જ છે. "

> एवं खु नाणिणो सारं, जं न हिंसइ किंचण। अहिंसा समयं चेव, एयावन्त वियाणिया।।

'ત્રાનીઓના કહેવાના સાર એ જ છે કે કાેઇપણ જવની હિંસા કરા નહિ. અહિંસાને જ શાસોમાં કહેલા શાધત ધર્મ સમજો.'

ભારતના અન્ય ઋષિ–મહર્ષિ એ!એ તથા સાધુ–સંતાએ પણ " द्या धर्म को मूल है "એ બહેરાત એકી અવાજે કરેલી છે.

' અઢાર પાપસ્થાનકોમાં પ્રાહ્યાતિપાતને પહેલું મૂકવાતું કારણ શું ?' કારણ એ જ કે તે સહુથી માડું પાપ છે. પ્રાણાતિપાત એટલે પ્રાણુના અતિપાત, જીવહિંસા. પાતાતું હિત ઇચ્છનારે જીવહિંસા છેહવી જ એઈએ, કારણ કે તે વેરને વધારનારી છે તથા ભારે કમેળધન કરાવનારી છે.

કેટલાક કહે છે કે ' જીવદયા ખહુ સારી વસ્તુ છે, પણુ તેનું પાલન તો સાધુ, સંત કે ત્યાગી પુરુષોથી જ થઈ શકે. આપણાથી તેનું પાલન થઈ શકે નહિ. ' પરંતુ આમ કહેવું ચાગ્ય નથી. જો હૃદયમાં દયાના પરિણામ હાય તા જીવદયાનું પાલન એાછા કે વત્તા અંશે જરૂર થઈ શકે છે. જો ગૃહસ્થાથી જીવદયાનું પાલન ન થઈ શકતું હાત, તો ચરમ તીર્થ કરતાં સ્થૂલ–પ્રાણાતિપાત-નિરમણ– ધર્મનું નિર્પણ કરતાં સ્થૂલ–પ્રાણાતિપાત-નિરમણ–

અને પરમાં જ ન હોત અને કયાધર્મના ઉપદેશ દેતાં અનયદાનની આટલી જેરદાર હિમાયત પણ કરી ન હોત. તાતપર્ય કે ગૃહસ્થા પણ જવદયાતું પાલન કરી શકે છે અને પાતાના ચારિત્રનું ઉત્તમ પ્રકારે ઘડતર કરીને આત્મ-વિકાસના માર્ગે આગળ વધી શકે છે.

જીવદયા એટલે જીવાની દયા, જીવરાશિની દયા. આ વિધમાં જીવાના જે સમૂડ વ્યાપેલા છે, તેને જીવરાશિ કહેવાય છે. રાશિ એટલે સમૂડ હવે જીવરાશિના સ્વરૂપનું જ જ્ઞાન ન હાય, તા જીવાની દયા કઈ રીતે પળ ? શાસ્ત-કાર લગવંતાએ તા સ્પષ્ટ કરમાવ્યું છે કે–

पढमं नाणं तओ दया, एवं चिट्ठइ सञ्वसंजए । अन्नाणी किं काही है किंवा नाहीइ छेअ-पावगं है ।।

' પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દયા. આ પ્રમાણે સર્વ સંયત પુરુષા સ્થિત છે–માને છે. અજ્ઞાની શું કરે? તે શ્રેય અને પાપના માર્ગ કેમ કરીને જાણે ?'

અહીં સાધુધર્મના વિષય ચાલી રહ્યો છે. તેને ઉદ્દેશીને એમ કહેવાયું છે કે જેણે પ્રથમ એટલે પ્રારંભમાં જીવ સંખંધી જ્ઞાન મેળવી લીધું હાય, તેજ દયાનું સારી રીતે પાલન કરી શકે છે. જે અજ્ઞાની છે, એટલે કે જીવનું સ્વરૂપ જાણુતા નથી, એ શું કરવાના ? એ કેમ કરીને જાણુવાતા કે આ શ્રેયસના માર્ગ છે અને આ પાપમાર્ગ છે??

ભાસળ તેમણે **જણા**ન્યું છે કે÷

जो जीवे वि वियाणेई, अजीवे वि वियाणेई । जीवाजीवे वियाणेतो, सो हु नाहीइ संजमं ॥

' જે જીવને સારી રીતે જાહે છે, તે અજીવને પણ સારી રીતે જાહે છે. આ રીતે જીવ અને અજીવ અનેને જાણુનારા સંયમને સારી રીતે જાણી શકે છે.'

જીવને સારી રીતે જાણુવા, એટલે તેનાં લક્ષણ, ભેંદ, સ્વરૂપ વગેરેના યથાર્થ બાધ પ્રાપ્ત કરવા. જ્યારે આ પ્રકારના બાધ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તેના પ્રતિપક્ષી અજીવને એાળખી કાઢવાનું કામ સાવ સહેલું અની જાય છે. અન્ય શખ્દોમાં કહીએ તા 'આ જવ' એવા નિશ્ચયપૂર્વં ક બાધ થયા કે 'આ અજવ' એવા બાધ પણ નિશ્ચય-પૂર્વં ક જ થવાના. જેને જીવનાં લક્ષણા લાગુ પડતાં નથી, તે અજીવ.

અહીં એ પણ સ્પષ્ટ કરવું જોઈએ કે તદ્દન નીચલા થરના જીવા અને અજીવ વચ્ચે ભેદરેખા દોરવાનું કામ સહેલું નથી, પણ ત્યાં જ્ઞાનીના શખ્દો કે શાસ્ત્રવચના સહાય રૂપ થાય છે અને તેથી જીવને અજીવ માની તેનું ઉપમર્દન કરવાના પ્રસંગ આવતા નથી.

જેણે જીવ-વિચારનું શિક્ષણ લીધું છે, તે પૃથ્વી, પાણી, વાયુ, અગ્નિ, વનસ્પતિ, કીડા, જંતુ, પક્ષી, પશુ, મનુષ્ય વગેરમાં જીવ માનવાના અને તેથી તેના આરંભ-સમારંભથી જરૂર અચવાના. કહાચ પ્રમાહવશાત તેમ ન અન્યું તા પણ તેના દિલમાં તા દયાની ભાવના રહેવાની જ અને તેથી તેનાં પશિધામાં કામળ રહેવાના. જેના દયાળ ગણાયા, તેનું ખરૂં કારણું એ છે કે તેમની દયાના વિસ્તાર જીવ-વિચારના શિક્ષણુંને લીધે ઘણા માટેંદ થઈ ગયા.

અન્ય સમાજેની હાલત જુએ કે જ્યાં જીવન સંખંધી વિશિષ્ટ શિક્ષણ નથી, તેઓ અનેક જીવાની હિંસા કરવા છતાં પાતે હિંસા કરી હાય એમ સમજતા નથી. પછી તેમાંથી ખચવાની કાશીશ તા કરે જ શી રીતે?' તાત્પર્ય કે દયાધર્મના યથાર્થ પાલન માટે જીવ–વિચારનું શિક્ષણ આવશ્યક છે અને તેથી જ જૈન સંઘમાં આજે તેનું પહિતસર શિક્ષણ અપાઈ રહ્યું છે.

જીવ-વિચારના શિક્ષણ માટે આજે પ્રાય: જીવ-વિચાર-પ્રકરણની જ પસંદગી થાય છે, તેનું કારણ એ છે કેં તેની પ્રાકૃત ભાષા સહેલી છે, તેની શૈલિ સુગમ છે, તેમાં જીવના ભેદો વગેરેનું વ્યવસ્થિત નિરૂપણ છે અને તે માત્ર એકાવન જ ગાથાઓનું હાઈને થાડા જ વખતમાં કંડસ્થ કરી શકાય એવું છે.



#### પ્રકરણ સાતમું

## જીવ–વિચાર–પ્રકરણના નિર્માતા

એક કૃતિ સંઘમાન્ય હાય અને સુવિહિત ગુરુ દ્વારા તોનું અધ્યયન કરાવવામાં આવતું હાય, ત્યારે સામાન્ય રીતે શ્રદ્ધાળુ આત્માઓને તેના કર્તા કે નિર્માતા સંબંધી પ્રશ્ન ઉઠતા નથી. તેઓ તો 'પાડા–પાડીનું કામ છે કે બળી ખાવાનું કામ છે?' એમ વિચારી સીધા અધ્યયનમાં જ પ્રવૃત્ત થાય છે; પરંતુ અહિપ્રધાન–તક શાલી મનુષ્યાની સ્થિતિ નુદા પ્રકારની છે. તેમના જિજ્ઞાસ મનમાં એ પ્રશ્ન અવશ્ય ઉઠે છે કે 'આ કૃતિ કોણે રચી છે? કચારે રચી છે?' વગેરે. એ તેમના આ પ્રશ્નોનું યાચ સમાધાન કરવામાં આવે છે, તો તેમને આનંદ થાય છે અને કૃતિનું અધ્યયન કરવાના ઉત્સાહ વધે છે. આ વસ્તુસ્થિતિ ખ્યાલમાં રાખીને જ અમાએ પ્રસ્તુત પ્રકરણનું આલેખન કર્યું' છે.

પ્રથમ એવી પ્રથા હતી કે કાઈ પણ શ્ર'થ, પ્રકરણું કે સ્તવન-સ્વાધ્યાય (સજ્ઝાય)ની રચના થાય, ત્યારે તેના કર્તા કે નિર્માતા ઘણા ભાગે એ કૃતિના છેડે ગર્ભિત રીતે અને કેટલીક વાર રપષ્ટતથા પાતાના નામનું સૂચન કરતા. આથી તે કૃતિ કાની છે? એ સમજાઈ જતું. આ રીતે જીવ–વિચાર–પ્રક્રરણની પચાસમી ગાથામાં 'सिरि–संति–सूरि–सिट्ठे' એ શખ્દા વડે પ્રકરણ–કર્તાએ પાતાનું 'શ્રીશાન્તિ-સૂરિ' એવું નામ સૂચવ્યું છે.

અહીં એ પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે 'આ શાન્તિસૂરિજી મહારાજ કયા ?' કારણ કે જૈન પર પરામાં અનેક શાન્તિ-સૂરિજી થયેલા છે, જેમકે—

- (૧) ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર–બૃહદ્દૃવૃત્તિના સ્ચનાર થારાપદ્ર-ગચ્છીય શ્રીશાન્તિસૂરિ કે જે વાદિવેતાલની પદવીથી વિભૂ-ષિત હતા.
- (૨) તિલકમ જરી–કથા–ટિપ્પનના રચયિતા પૂર્ણ તલ્લગચ્છીય શ્રીશાન્તિસૂરિ.
- (૩) વાર્તિ કવૃત્તિવિધાયક ચન્દ્રકુલીય શ્રી વર્ષ માન-સૂરિશિષ્ય શ્રીશાન્તિસૂરિ.
- (૪) ધર્મ રત્નપ્રકરણુ, પૃથ્વીચન્દ્રચરિત્ર આદિના કર્તા શ્રી નેમિચન્દ્રસ્**રિશિષ્ય શ્રીશાન્તિસ્**રિ.
- (૫) ભક્તામરસ્તોત્રની વૃત્તિના પ્રણેતા ખંડેલગચ્છીય શ્રી શાન્તિસૂરિ.
  - (६) પ્રમાણુપ્રમેયકલિકાવૃત્તિના નિર્માતા શ્રીશાન્તિસૂરિ.

**૧. સ્થિ**રાપદ એવું નામ પણ પ્રાપ્ત થાય છે.

- ' (૭) ઘટખર્પ'ર, રાક્ષસવૃન્દાવનકાવ્યાદિવિવૃત્તિમાં અ**વ્ય** ચિતા શ્રીશાન્તિસૂરિ.
  - (૮) પિંડેષણાશતકના રચયિતા શ્રીશાન્તિસૂરિ.
  - (૯) ખુહચ્છાન્તિના સ્થયિતા શ્રીશાન્તિસૃરિ.
  - (૧૦) પર્વપંચાશિકાના રચયિતા શ્રીશાન્તિસૂરિ.
  - (૧૧) ચેર્ધ્યવંદા મહાભાસના રચયિતા શ્રીશાન્તિસૃરિ.
  - (૧૨) જીવ-વિચાર-પ્રકરણના નિર્માતા શ્રીશાન્તિસૂરિ.

એટલે આ પ્રશ્નનો ઉત્તર સહેલાઇથી આપી શકાય એમ નથી. એમાં સાધક-બાધક અનેક પ્રમાણા વિચારવા પડે એમ છે. પરંતુ અહીં એટલું તો સ્પષ્ટ જણાવી દઈએ કે બૃહચ્છાન્તિ અને પવ પંચાશિકાના સ્થયિતા તો વાદિ-વેતાલ શ્રી શાન્તિસ્તિ જ છે; કારણ કે આવા સ્પષ્ટ શખ્દો માંડાસ્કર ઇન્સ્ટીટયુટની પ્રતિ નં ૪૫૯/૧૮૮૨–૮૩, પ્રતિ નં. ૩૫૦/A/૨/૪૪૨–૪૩ તથા અન્ય એક પ્રતિમાં લખાયેલા છે. ૧

કેટલાક ચેઇયવં દાણભાસને પણ તેમની કૃતિ માને છે, પણ તે માટે કાઇ પુષ્ટ પ્રમાણ નથી. ચેઇયવં દાણભાસ એ શ્રી શાન્તિસ્રિની કૃતિ છે, એવા નિર્ણય માત્ર એક પ્રતિના છેડે લખાયેલા નામ પરથી થયા છે. ખુદ એ કૃતિમાં તેના ક્યાંય ઉલ્લેખ નથી. વળી મો અવ્યયના વિશિષ્ટ ઉપયોગ એ જો વાદિવેતાલ શ્રી શાન્તિસ્ર્રિજીના ખાસ સંકેત હાય

૧ઃ અના વિવેચન માટે જુએા શ્રીપ્રતિક્રમણસત્ત્ર-પ્રબાધડીકા ભાગ ેત્રીજો, પૃષ્ઠ ૧૪૭–૪૮–૪૯–૫૦.

તા તે પણ આમાં ગેરહાજર છે. અમને તા એમ લાગે છે કે જીવ-વિચાર-પ્રકરણુની રચના કરનાર શ્રી શાન્તિસૂરિજી પછીના કાઇ શ્રી શાન્તિસૂરિજીએ તેની રચના કરી હશે. જીવ-વિચાર-પ્રકરણની પ્રથમ ગાથા આ પ્રમાણે છે:

मुवणपईवं वीरं, निमक्तण भणाभि अवुह-बोह्त्यं । जीवसहवं किंचि वि, जह भणियं पुत्र्वसूरीहिं ॥ अभे येध्यवं हथुभढालासनी छेद्धी गाथा नीये मुळल छे : मुवणभवणपईवो, तियिसेंद्-निरंद्विंद्कयसेवो । सिरिवद्धमाणवीरो, होड सया मंगळं तुम्ह ॥ अर्डी श्री वीश्नी स्तुति अने तेभने कुवनप्रहीपनी ६पमा यो अने समान छे

' જો અંને ગાથામાં આટલું સામ્ય છે, તો તે એક જ કર્તાની કૃતિ કેમ ન હોય ?' એ પ્રશ્ન થવા અહીં સ્વાભાવિક છે, પણ અમે ઉપર જણાવ્યું તેમ આ છેલ્લી ગાથામાં કે તેની ઉપરની ગાથામાં તેમના નામનિકેશ નથી અને મો પદ પણ જણાતું નથી.

હવે આવીએ જીવ-વિચાર-પ્રકરણ ઉપર. પ્રવાદ તા એવા છે કે આ પણ વાદિવેલાલ શ્રી શાન્તિસૂરિજીની કૃતિ છે; પરંતુ તે માટે પુષ્ટ પ્રમાણ ક્યાં ? વળી આ પ્રકરણ પરના ટીકાકારા પૈકી કાઈ પણ તેમના કરોા પરિ-ચય આપતા નથી. જો તેમને એ પ્રવાદમાં સત્ય લાગ્યું હોત તા સંભાવના રૂપે પણ તેમના ઉલ્લેખ કરત, પણ એવા ઉલ્લેખ કરેલા નથી. વિશેષમાં આ કૃતિ વાદિ-વેતાલની હાેય તાે તેની રચના પછી પાંચસાે વર્ષ સુધીમાં તેના પર કાેઈ પણ વૃત્તિ કેમ ન સ્થાઈ? તેમનું શિષ્ય– મંડલ વિદ્વાન હતું અને તેની પરંપરા અમુક સદી સુધી તેા ચાલેલી જ છે. આ પ્રકરણ પરની પ્રથમ ટીકા છેક વિક્રમ**ની** સત્તરમી સદીના પ્રારંભમાં દૃષ્ટિગાચર થાય છે. શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ-મ્હેસાણા કે જેના તરફથી આ કૃતિ વાદિ-વેતાલ શ્રી શાન્તિસુરિજીની હાેવા ખાખત વિશેષ પ્રચાર **થયે**। છે, તે આ પ્રકરણની પ્રસ્તાવનામાં તે માટેનું પુષ્**ટ પ્રમાણ** રજૂ કરી શકેલ નથી, અને તેણે જે પ્રમાણ રજૂ કર્યું છે, તે વિચારણીય છે. તે જે નિર્દેશ માટે તપાગચ્છ પદાવ-લીના હવાલા આપે છે, તેમાં આવા ઉ**લ્લેખ છે જ નહિ**. તેમના તરફથી પાઠક રત્નાકરજીની સંસ્કૃત ટીકા સાથે જે જીવ-વિચાર-પ્રકરણ સને ૧૯૧૫માં અહાર પડ્યું, તેના ઉપાइधातमां ते। એમ જ લખ્યું હતું કે 'अनेकगुण गणाखङ्कता श्रीमच्छान्तिसृरिपादाः प्रकृतप्रकरणं रचितवन्त डयन्मात्रं मञ्चाशत्तमगाथायाः प्रकटमेवावगम्यते. **तेषां सत्ता**-समयादिगतो निर्णयोऽस्माकं स्प्रतिपथे नास्ति । '

આ વિષયમાં પાછળથી પ્રમાણ મળી આવ્યું હાય એ ખનવા યાગ્ય છે, પણ એ પ્રમાણ એવું હાવું જોઈ એ કે જે પાઠકોને પૂરી પ્રતીતિ કરાવી શકે. અસ્તુ.

હવે જે એક પ્રમાણ આ કૃતિ વાહિવેતાલ શ્રી શાન્તિ-સુરિષ્ટની હાવાનું સૂચવે છે, તેના અહીં નિર્દેશ કરીશું. उत्त श्री शान्तिसूरिक्ष्णे अत्तराध्ययसूत्रनी णृहद्वृत्तिना छेडे पातानी प्रशस्ति आपी छे अने छेवटनी पंडितमां पद्माव्युं छे डे 'तद्भो भव्याः त्रिदोषप्रशमकरतो गृह्यतां विह्यतां प । ' अने अह्यक्षित्तना प्रारंश्वमां अष्ठाव्युं छे डे ' भो भो मव्या शृणुत वचनं प्रस्तुतं सर्वमेतद् ' ओ अ पाडमां आगण पर ' भो भो भव्यक्षोका ' पह पणु तेमना मो अव्ययनी प्रीतिनुं सूचन डरे छे. ह्वे छव-विचार-प्रडरखनी पचासमी गाथामां 'करेह् भो उन्जमं धम्मे ।' आवां पहे। आवे छे, ओभनी शैक्षिनुं आजेह्ल्भ हर्शन डरावे छे. आ संथोणामां हाक्ष आ दृतिने वाहिवेताक्ष श्री शान्तिसूरिक्षनी मानीने भ चाक्षीओ, परंतु ते माटे हुक्ष पुष्ट प्रभाणे। प्राप्त अस्वानां आडी रहे छे.

વાદિવેતાલ શ્રી શાન્તિસૂરિજીના પરિચય શ્રી પ્રભા– ચન્દ્રસૂરિવિરચિત શ્રીપ્રભાવકચરિત વગેરે પરથી આ પ્રમાણે આપ્ત થાય છે:

### વાદિવેતાલ શ્રી શાન્તિસૂરિજી

તેમના જન્મ ઉત્તર ગુજરાતમાં રાધનપુર પાસે ઊછુ આમમાં થયા હતા. તેમનું સંસારી નામ ભીમ હતું, તેમના પિતાનું નામ ધનદેવ અને માતાનું નામ ધનશ્રી હતું, તેઓ શ્રીમાલ વંશના હતા.

આ વખતે પાટણમાં થારાષદ્રગચ્છીય શ્રી વિજય-સિંહસ્ત્રુરિ નામના શ્રેત્થવાસી આચાર્ય વિદ્યમાન હતા. તેઓક માક વખત ઉદ્યા પદ્માર્થા. ત્યાં ભીમ તેમના જોવામાં આવ્યા. તે અનેક શુભ લક્ષણેથી યુક્ત હાઈને આચાર્યંશ્રીએ વિચાર્યું કે 'જો આ કિશાર સાધુ થાય તા શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનની અવશ્ય પ્રભાવના કરે. '

તેમણે ધનદેવ શેઠ પાસે ભીમની માગણી કરી. ધમે પરાયણ પતિ-પત્નીએ સંઘના કલ્યાણ કાજે એ માગણીના સ્વીકાર કર્યો અને પાતાના બ્હાલસાયા પુત્રને આચાર્ય શ્રીના અરણે મૂક્યા. આચાર્ય શ્રીએ તેને શુલ મુહૂતે દીક્ષા આપી અને 'મુનિ શાન્તિભદ્ભ નામથી પાતાના શિષ્ય કર્યો. ધાં પછી તેમને સ્ત્ર-સિદ્ધાન્ત, ન્યાય, બ્યાકરણ, કાબ્ય, કાષ, ન્યાતિષ તથા મંત્રશાસ્ત્ર વગેરેના અલ્યાસ કરાબ્યા અને અનુક્રમે આચાર્ય પદ આપ્યું, ત્યારથી તેઓ 'શ્રી શાન્તિ-સ્ત્રિજ' તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા. છેવટે ગ છેના ભાર તેમને સાંપી શ્રી વિજયસિંહ આચાર્ય સ્વર્ગ સ્વર્ગ મન કર્યું.

આ વખતે પાટણુની જાહાજલાલી ઘણી હતી. તેના પર મહારાજા ભીમદેવનું આધિપત્ય હતું. તેમના દરખાર અનેક નામાંકિત પંડિતાથી શાલતા હતા. આચાર્યંશ્રીએ આ દરખારમાં પાતાની અદ્ભુત કવિત્વશક્તિ અને અનેરી વાદકળાના પરિચય આપ્યા. આથી મહારાજા ભીમદેવે પ્રસન્ન

૧. ગુજરાતમાં પાલનપુર નજીક રામસીણ (રામસેણ) નામનું મામ છે. ત્યાંના જિનમ દિરમાં પ્રતિમાજીના પળાસણ ઉપર ૧૦૮૪માં થારાપદ્દગચ્છના શ્રી શાન્તિલદ્ભસદિએ પ્રતિષ્ઠા કરાવી એવા ઉદલેખ. છે. આ ઉપરથી તેમનું સાધુ અવસ્થાનું નામ શ્રી શાન્તિલદ હાય. મામ શ્રાસ્તિએ, કારણ કે ગચ્છ, નામ અને સમય હગલમાં મળતો છે.

<sup>્થઇ</sup>ને તેમને 'ક્વીન્દ્ર' અને <mark>'વાદિચક્રવતી<sup>ર</sup>' નામનાં</mark> ∵માનવંતા બિરુદાે આપ્યાં.

કસ્તૂરીની લોકોત્તર સુગંધ જેમ થાડીવારમાં સર્વંત્ર ફેલાઈ જાય છે, તેમ સમર્થ મહાપુરુષાની ખ્યાતિ થાડા જ સમયમાં દેશ–દેશાન્તરમાં ફેલાઇ જાય છે. આ આચાર્યશ્રીની સમર્થ કવિ અને વાદી તરીકેની ખ્યાતિ સાંભળીને મહાકવિ ધનપાળે તેમને ધારાનગરીમાં પધારવાનું આમંત્રણ આપ્યું કે જે માલવદેશની રાજધાનીનું પદ લાગવતી હતી અને દિગ્ગજ પંડિતાના નિવાસને લીધે સરસ્વતીની કીડાભૂમિ અનેલી હતી.

આચાર્ય શ્રીએ મહાકવિ ધનપાળના આમંત્રણના સ્વીકાર કરી ધારાનગરી તરફ વિહાર કર્યાં. છેલ્લા મુકામે રાજ ભાજ સામે આવ્યા અને તેણે આચાર્ય શ્રીને આવકાર આપીને જણાવ્યું કે 'ધારાની સલામાં ઉદ્દેશ્વટ વાદીઓ છે, તેમાંના જેટલા વદીઓને તમે જતશા, તેટલા લાખ માલવી દ્રમ્મ તમને આપીશ. મારે જોવું છે કે ગુજરાતના જેન સાધુઓમાં વિદ્વત્તાનું કેટલું સામર્થ્ય છે ?'

આચાર્ય શ્રીએ આ પડકાર ઝીલી લીધા અને ધારાનગરી પહોંચ્યા પછી રાજસભામાં વાદ આરં લ્યા. તેમાં એક પછી એક ચારાશી વાદીઓને જિતી લીધા. આ રીતે આચાર્ય શ્રી રાજ ભાજની સભાના વાદીઓ માટે વેતાલ સમ નીવડ્યા, એટલે રાજ ભાજે તેમને 'વાદિવતાલ' બિરુદ આપ્યું તથા રારત પ્રમાણે ૮૪ લાખ માલવી દ્રમ્મ અપૈશુ કર્યા. તે

વખતના ગુજરાતના ધારણે તેની કિંમત ૧૨,૬૦૦૦ ખાર લાખ ને સાઠ હેજાર રૂપિયા થતી હતી.

આચાર્ય શ્રીએ તેમાંના ૧૨ લાખ રૂપિયા ધારાનગરીમાં સુંદર જિનમંદિર નિર્માણ કરવા માટે આપી દીધા અને બાકીના ૧૦૦૦ રૂપિયા ગુજરાતના થારાપદ્રનગરે ( હાલના થરાદ ગામ) માકલી આપ્યા કે જેમાંથી શ્રીઆદિનાથ—મંદિરમાં મૂળનાયકની ડાળી બાજુએ એક દહેરી બાંધવામાં આવી તથા રથ વગેરે કરાવવામાં આવ્યા.

કહેવાય છે કે શ્રી શાન્તિસૂરિજી મહારાજની વાદ— વિષયક ખ્યાતિ સાંભળીને આ વખતે ધારાનગરીમાં ૫૦૦ વાદીઓ શાસ્ત્રાર્થ કરવા માટે આવી પહેાંચ્યા હતા, પરંતુ સૂરિજીએ એ બધાને જીતી લઈને જૈનધર્મનું તેમજ ગુજરાતનું ગૌરવ વધાર્યું હતું.

સૂરિજી આ દિગ્વિજય કર્યા પછી પાટલુ પધાર્યા. ત્યારે રાજા અને મંત્રીમંડલ સહિત પાટલુની તમામ પ્રજાએ. તેમનું અપૂર્વ સ્વાગત કર્યું હતું.

આચાર્ય શ્રી પાટાલુમાં પાતાના ૩૨ શિષ્યાને ન્યાયના અભ્યાસ કરાવતા હતા. આ વખતે વડગ જીવ શ્રીસુનિ— ચન્દ્રસૂરિ નાડાલથી વિહાર કરીને ચૈત્યપરિપાટી—નિમિત્ત પાટાલુ પધાર્યા. એકદા તેઓ ભગવાન શ્રી ઋષભદેવનાં દર્શન કરીને નજીકના ઉપાશ્રયમાં વિરાજમાન આ આચાર્ય શ્રીને આવા આવ્યા, પરંતુ એ વખતે બહેદ દર્શનના પ્રમેયના પાઠ ચાલતા હતા, એટલે તેમને નમસ્કાર કરીને ગુપસૂપ એસી ગયા. તેમણે પાતાની તીવ ધારણા શક્તિથી એ આખા પાઠ અવધારી લીધા. ખીજા દિવસે, ત્રીજા દિવસે પણ આમ જ બન્યું. આ રીતે કુલ દશ દિવસ રહીને તેમણે દશેય દિવસના દશ પાઠ અવધારી લીધા. પરંતુ આચાર્ય શ્રીના કોઈ શિષ્ય આ પાઠ અવધારી શકયા નહિ. આથી તેઓ ઘણા ખેદ પામ્યા. આ વખતે શ્રીમુનિચન્દ્રસ્ર્રિએ તેમની આજ્ઞા લઇ દશેય દિવસના પાઠ અણ્રિયુદ્ધ કહી બતાવ્યા. આથી આચાર્ય શ્રીની પ્રસન્નતાના પાર રહ્યો નહિ. તેઓ એકદમ ઊભા થયા અને તેમને આલિંગન કરતાં ખેદયા: 'તું તો ધૂળમાં ઢંકાયેલું રતન છે. મારી પાસે રહીને અભ્યાસ કર.'

આ વખતે પાટણમાં ચૈત્યવાસીઓનું પ્રભુત્વ હતું અને કેાઈ સંવેગી સાધુને ઉતરવા માટે સ્થાન મળતું ન હતું. આચાર્ય શ્રીએ આ વસ્તુના ખ્યાલ કરી શ્રીમુનિચન્દ્રસ્ર્રિજીને ઉતરવા માટે ટંકશાળ પાછળની એક એારડી અપાવી અને તેમને છેયે દર્શનના અભ્યાસ કરાવ્યો. કહેવાય છે કે આ સમયથી પાટણમાં ચૈત્યવાસીએા તરફથી સંવેગીઓને વસતિ મળવા લાગી.

હવે સૂરિજીની શાસનપ્રભાવનાના અન્ય અંગ તરફ એક આછા દેષ્ટિપાત કરી લઈ એ. એક વાર તેમણે ધૂલિકોટ (ધૂળિયા કાટ) પહેલાની સચાટ આગાહી કરીને ૭૦૦ શ્રીમાળ કુટું મને બચાવી લીધા હતા અને તેમને જેન ધર્મના દેઢ અનુરાગી કર્યા હતા. તેમા રાજ્યુઆરાને પણ છૂટથી ધર્મ ના પ્રતિબાધ કરતા. આ રીતે કુલ ૪૧૫ રાજ-કુમારા જૈન ધર્મ ની છત્રછાયા નીચે આવ્યા હતા અને તેના આચાર–વિચારનું પાલન કરી રહ્યા હતા.

એક વાર એક બ્રેષ્ઠિપુત્રને સર્પદંશ થતાં તેને મૃત માનીને જમીનમાં હાટી દીધા હતો. આચાર્યબ્રીને ખબર પડતાં તેને જમીનમાંથી અહાર કઢાવ્યા અને માંત્રશક્તિથી નિવિધ કર્યા. આ રીતે તેને નવીન જીવન પ્રાપ્ત થતાં સૂરિજીની એક મહામાંત્રિક તરીકેની ખ્યાતિ વિસ્તારે પામી.

સર્વ તો મુખી પ્રતિભાને વરેલા આ આચાર્ય શ્રીએ શ્રી ઉત્તરાધ્યયનસ્ત્રની ખુહદ્દવૃત્તિ ૧૮૦૦૦ શ્લોકપ્રમાણુ સ્ચેલી છે, જે વાદશકિત માટે કિલ્લા સમાન મનાય છે. મહારાજા સિદ્ધરાજની સભામાં શ્રી વાદિદેવસ્ર્રિએ આ ટીકાના આધારે જ દિગમ્બરાચાર્ય કુમુદ્દચંદ્રને પરાજય આપ્યા હતા. તેમની અન્ય કૃતિઓમાં અર્ક દ્—અભિષેક-વિધિ તથા ખુહ છાન્તિપાઠ (માટી શાંતિ) ની ગાલુના નિશ્ચિત છે. આ ઉપરાંત બીજી કૃતિઓ પણ સંભવે છે, પરંતુ તે સંબંધી વિશેષ શાેધખાળ થવાની આવશ્યકતા છે.

આ આગાર્ય શ્રીએ પોતાના શિષ્યસમુદાયમાંથી શ્રી વીરમુનિ, શ્રીશાલિલદ્રમુનિ તથા શ્રીસર્વદેવમુનિને આગાર્ય પદવી આપી ગચ્છની વ્યવસ્થા કરી હતી અને પોતાનું આયુષ્ય અલ્પ જાણીને યશશ્રાવકના પુત્ર સોઢે કાઢેલા ગિરનારતીર્થના યાત્રાસંઘ સાથે પ્રચાણ કર્યું હતું. ત્યાં ગિરનારતીર્થની યાત્રા કર્યા પછી અણસણવતના સ્વીકાર કર્યો હતા અને ૨૫ દિવસ સુધી તેનું પાલન કરીને સં. ૧૦૯૬ના જેઠ સુદ્ર હને મંગળવારે કૃતિક નસત્રમાં સમાધિ-પૂર્વક કેહેના ત્યાગ કરી સ્વર્મ ગમન કર્યું હતું.

# પ્રકરણ આઠમું પ્રસ્તુત પ્રકરણ પર વૃત્તિએા વગેરે.

ગ્રન્થરચનાઓ કે પ્રકરણરચનાઓ તો ઘણી થાય છે, પરંતુ તે બધા પર વૃત્તિ કે ટીકા રચાતી નથી. તેમાંની જે રચના અસાધારણ વિશેષતા ધરાવતી હોય, અતિશય ઉપયોગી હાય કે એક યા બીજા કારણે લાેકપ્રિય થયેલી હોય, તેના પર વૃત્તિ કે ટીકા રચાય છે. પ્રસ્તુત જન-વિચાર— પ્રકરણ પર વૃત્તિઓ કે ટીકાઓ રચાઈ, તેનું કારણ તેની ખાસ ઉપયોગિતા તથા લાેકપ્રિયતા છે.

આ પ્રકરણ પર સુખંબાધિકા નામની સંસ્કૃત ટીકા ખરતરગ<sup>ર</sup>છીય વાચક શ્રીમેઘન દનના શિષ્ય પાઠક રત્ના-ક્રુરજીએ સં. ૧૬૧૦માં રચેલી છે. પ્રશસ્તિમાં સાલ ઉપરાંત આશા વિદ ૮ અને 'ઘલ્લૂ 'નામના સ્થાનના નિદે'શ છે.

આ વૃત્તિ શ્રી યશાવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા મહેસાથા તરફથી સં. ૧૯૭૧માં પત્રકારે પ્રસિદ્ધ થયેલી છે.

અહીં પ્રાસંગિક એ પણ જણાવી દઇએ કે લાંડારકર ઇન્સ્ટીટસુટે પ્રક્ષશિત કરેલા શ્રી જિન–રત્નકોષ–લાગ પહેલામાં જ્વ-વિચાર પરની ટીકાઓમાં જણાવ્યું છે કે પહેલી ટીકા વિ. સં. ૧૬૧૦માં રત્નસૂરિએ (રત્નસાધુએ) રચી અને બીજી સં. ૧૬૧૦માં ખરતરગચ્છીય ચન્દ્રવર્ધનગણિના શિષ્ય મેલન કનગણિએ રચી. પણ આમાં ગરખડ થઇ ગઇ છે. આ બે ટીકાઓ જૂદી નથી, પણ એક જ છે. શ્રી ચન્દ્રવર્ધનગણિને શ્રી મેલન કન, શ્રી દયાન દન અને શ્રી વિજયન દન એ નામના ત્રણ શિષ્યો હતા. તેમાં મેલન દનના શિષ્ય પાઠક રત્નાકરજીએ આ વૃત્તિ રચી, એવી સ્પષ્ટતા પ્રસ્તુત વૃત્તિની નિમ્ન પંક્તિઓમાં થયેલી છે:—

सुगुणगणिस्तृतीयः सरलमतिः कुश्रलसिंह्नामान्यः । विख्यातचन्द्रवर्धनगणिर्प्यासीत् क्रमेण ततः ॥९॥ तेषां शिष्यत्रितयं समजनि जगतीतले विद्तिविद्यम् । श्रीमेघनन्द्नद्यानन्द्नविजयनामानः ॥१०॥ श्रेष्ठलेलिक्कोत्तंसाः, वाचका मेघनन्द्नाः ।

वृतिं जीवविचारस्याकार्षीद्रत्नस्तद्नितषत् ।।११।।

આ પ્રકરણ પર બીજી સંસ્કૃત ટીકા ખરતરગ અંધિ શ્રીસમયસં દર ગણુએ સં. ૧૬૯૮માં અમદાવાદમાં હાલ પટેલની પાળમાં રહીને રચી હતી, આવી માહિતી જૈન સાહિત્યના ઈ તિહાસ પૃ. પ૮૯ પર સાક્ષરવર્ય શ્રી માહન લાલ દલીચંદ દેશાઇએ આપી છે અને તે માટે ભાવનગરના શ્રી ભક્તિવિજયજી ભંડારની સૂચીના હવાલા આપ્યા છે; પરંતુ આ વૃત્તિ હજી સુધી પ્રસિદ્ધ થયેલી નથી. આ સંખંધમાં બીકાનેરનિવાસી સુપ્રસિદ્ધ સાક્ષર શ્રી અગસ્ચંદજી નોહ્ય સાથે પત્રવ્યવહાર કરતાં તેમણે એવા ખુલાસો કર્યો છે: કે

ंश्चीव÷विचार पर समयसुन्दरजी की टीका कास्तवमें है ही नहीं।' इसेटले आ वस्तु विधारणीय अने छे.

આ પ્રકરણ પર ત્રીજી સંસ્કૃત દીકા ખરતરગ છીય શ્રીજિનલાલના શિષ્ય શ્રીઅમૃતધર્મના શિષ્ય ઉપાધ્યાય શ્રીક્ષમાકલ્યાણુકજીએ વિ. સં. ૧૮૫૦ના લાદ્રપદ શુકલ-પક્ષની સપ્તમીના દિવસે બીકાનેરમાં પૃર્ણ કરેલી છે. આ વૃત્તિ પ્રમાણમાં નાની છે, એટલે કે અવચૂરિ જેવી છે, પણ વિષયના બાધ કરાવવા માટે સારી છે. એનું પ્રકાશન સં. ૧૯૬૨માં ગુજરાતી અનુવાદ સાથે શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા-લાવનગર તરફથી થયેલું છે.

શ્રી મા. દ. દેશાઈએ જૈન સાહિત્યના ઈ તિહાસમાં તેની નોંધ લીધેલી છે અને તેના રચનાસંવત્ ઉપર પ્રમાણે ૧૮૫૦ જણાવ્યા છે. શ્રી જિનરતનેકાષ ભાગ-પહેલામાં પણ તેના રચનાસંવત્ આ જ આપેલા છે, પરંતુ જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ-મહેસાણા તરફથી પ્રગટ થતા જીવ-વિચાર-પ્રકરણની પ્રસ્તાવનામાં તેના સં. ૧૭૮૫ છપાયે જાય છે! અનેક આવૃત્તિએ થવા છતાં આ ભૂલ સુધરી નથી, એ ખરેખર! ખેદના વિષય છે.

આ સિવાય શ્રીજિનરત્નકોષ—ભાગ પહેલામાં છે વિશેષ ટીકાએનો ઉલ્લેખ થયેલા છે, એક ઇશ્વરાચાર્યકૃત અક્ષરાર્થ-ક્રીપિકાના અને બીજો તેના આધારે શ્રી ભુવનસું દરે રચેલી ટીકાના. પરંતુ તેના વિશેષ પરિચય હજ પ્રાપ્ત થયા નથી. તેની મૂળ પ્રતિએા જોયા પછી જ ખબર પડે કે ખરેખર એમાં હૈં?' જવ-વિચાર-પ્રકરણનું પ્રથમ પ્રકાશન મુંબઇવાળા શ્રાવક ભીમશી માણેકે સં. ૧૯૫૯માં લઘુપ્રકરણસંગ્રહમાં કર્યું હતું. ત્યાર બાદ ૧૨ વર્ષે મહેસાણાવાળા શ્રાહરત શ્રી વેણીચંદ સુરચંદે ઉપર્યુક્ત શ્રીરતનાકરજીની સંસ્કૃત ટીકાનું પ્રકાશન કર્યું હતું. તે પછી તેની ગુજરાતી આવૃત્તિ શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ-મહેસાણા તરફથી પ્રકટ થવા લાગી કે જે આજે સાતમી આવૃત્તિ સુધી પહેાંથી છે.

આ પ્રકરણ શિક્ષણો પયોગી હોઈ અન્ય સંસ્થાએ એ પણ તેની ગુજરાતી–હિંદી આવૃત્તિએ મૂલમાત્ર કે અર્થ સાથે પ્રગટ કરેલી છે, પણ તે બધાના અહીં વિગતવાર ઉલ્લેખ કરવાની આવશ્યકતા નથી.

આ પ્રકરણુનાે ક્રેન્ચ અનુવાદ ડાૅ. ગેરિનાએ **જર્નલ** એશિયાટિકમાં સને ૧૯૦૨માં પ્રકટ કર્યા હતાે.

આ પ્રકરણના અંગ્રેજી અનુવાદ કાઈ વિદેશી સુપ્રસિદ્ધ વિદ્વાને કર્યાનું જાણુમાં નથી; પરંતુ અમદાવાદથી શ્રી જૈન સિદ્ધાન્ત સાસાયટીએ મુનિશ્રી રત્નવિજયજી પાસે સંપાદિત કરાવીને સને ૧૯૫૦માં પાઠક રત્નાકરવૃત્તિ સાથે તેના અંગ્રેજી અનુવાદ પ્રકટ કરેલા છે.

પ્રસ્તુત જીવ-વિચાર-પ્રકાશિકા આ વિષયમાં એક નવું પ્રસ્થાન છે અને તે તાત્ત્વિક ભૂમિકાથી માંડીને જીવ-વિચારના તમામ વિષય પર સારા એવા પ્રકાશ ફેંકી પાતાનું નામ સાર્થંક કરે છે. આજના શિક્ષિત વર્ગ કે જે આ વિષયમાં અનેક શંકાઓથી ઘેરાયેલા છે, તેના મનનું સમાધાન કરવામાં આ વૃત્તિ અનેરા ભાવ ભજવશે, એવી અમારી આંતરિક શ્રદ્ધા છે.

<sup>\*</sup> સ. ૨૦૨૧ સુધીમાં.

# પ્રકરણ નવમું અથ<sup>ર</sup>પદ્ધતિ

જીવ-વિચાર-પ્રકરણના અર્થ પ્રકાશવા માટે પ્રસ્તુતઃ વૃત્તિમાં ષડંગ પદ્ધતિના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે, તે આ પ્રમાણે:

- (૧) મૂળ ગાયા.
- (ર) સંસ્કૃત છાયા. પ્રાકૃતની સાથે સંસ્કૃત છાયા આપવાથી તેના અર્થાનાહુંય કરવામાં સુગમતા પડે છે. ખાસ કરીને સંસ્કૃતના અભ્યાસીઓ આ વસ્તુની અપેક્ષા રાખે છે, તેથી બીજા અંગ તરીકે તેના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે.
- (3) પદાર્થ દરેક પદના અર્થ જાણ્યા વિના સમગ્ર અર્થની સંકલના થઇ શકતી નથી, એટલે આ અંગ આવશ્યક છે. તેમાં પ્રથમ સામાન્ય અર્થ અને પછી વિશેષ અર્થ એ કમને અપનાવવાથી બાધ ઘણા સ્પષ્ટ થાય છે, તેથી અહીં દરેક પદના સામાન્ય અને વિશેષ અર્થ આપ્ર

વામાં આવ્યા છે. જે પદામાં સામાન્ય અર્થથી જ કામ ચાલે એવું છે, ત્યાં વિશેષ અર્થ આપવામાં આવ્યા નથી.

- (૪) અન્વય. અર્થ ની સંકલના કરવા માટે અતિ ઉપયોગી હાઈ ચાથા અંગ તરીકે તેના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે.
- (પ) **ભાવાર્થ**. માત્ર ભાષાંતરથી ભાવ સુધી પંહેાંચા**તું** નથી, એટલે ભાવાર્થના પણ એક આવશ્યક અંગ **તરીકે** સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે.
- (१) **વિવેચન.** ગાથાના પ્રયાજન આદિ સં**અંધમાં** વિશેષ વક્તવ્યની અપેક્ષા રહે છે, તેથી છઠ્ઠા અંગ **તરી**કે વિવેચનને અપનાવ્યું છે.

આશા છે કે આ પદ્ધતિ અલ્યાસીઓને અતિ ઉપયોગી **ય**ઈ પડેશે.

# જીવ-વિચાર-પ્રકાશિકા યાને જૈન ધર્મનું પ્રાણીવિજ્ઞાન

卐

બીએ ખંડ છવાનું વગીઉકરણ



### [ 1]

## મંગલ, અભિધેય આદિ

#### મૂળ

भुवण-पईवं वीरं, निमऊण भणामि अबुह-बोहत्थं। जीवसरूवं किंचि वि, जह भणियं पुट्य-स्रोहिं॥ १॥

### સંસ્કૃત છાયા

भुवन-प्रदीपं वोरं, नत्वा भणामि अबुध-बोधार्थम् । जीव-स्वरूपं किंचिदपि, यथा भणितं पूर्वसूरिभिः ।।

### પદાથ

मुवणपईवं — भुवनमां प्रहीप केवा.

લુવન એટલે લોક. જૈન દૃષ્ટિએ તેના ત્ર**ણ પ્રકારા** છે: (૧) ઊર્ધ્વલોક, જે સામાન્ય રીતે સ્વર્ગ તરીકે એાળ-ખાય છે. (૨) તિર્યગ્લોક, જે સામાન્ય રીતે મત્યવોક કે મનુષ્યલોક તરીકે એાળખાય છે. અને (૩) અધાલોક, જે પ્રામાન્ય રીતે પાતાળ તરીકે એાળખાય છે. લોક શખ્દથી ખાત્રણે લોક સમજવાના છે. જૈનેતર શાસ્ત્રોમાં આ ત્રણે પ્રકારા ઉપરાંત તેના ચૌદ પ્રકારા પણ વર્ણું વેલા છે અને તેથી ભુવન શખ્દ ચૌદના સંકેત તરીકે વપરાય છે.

દીપ એટલે દીવા, પ્રદીપ એટલે માટા દીવા, અથવા ઉત્કુષ્ટ દીવા. તેનું મુખ્ય કાર્યા અધકારના નાશ કરવાનું છે, એટલે લક્ષણુથી તેના અર્થ 'પ્રકાશ કરનાર' એવા શાય છે.

આ રીતે ભુવન–પ્રદીપના અર્થ ત્રણે ય લાેકમાં રહેલા જીવાજીવરૂપ સમસ્ત પદાર્થના પ્રકાશ કરનારા એમ સમજવાના છે

बीरं-बीरने, श्री महावीर स्वामीने.

કહ્યું છે કે 'विशेषेण ईरयित प्रेरयित कर्माण इति बीर:-के विशेषताथी क्षेमेंने प्रेरे छे-हर करे छे, એटલे કે આત્માથી છૂટા પાડે છે, ते वीर.' પૂર્વાચાર્યોએ तेतुं निककत आ પ્રभाषे क्ष्युं छे:

विशारयति यत् कमें, तषसा च विराजते। तपोवीर्येण युक्तश्च, तस्माद् वीर इति स्मृतः॥

' જે કર્મ'નું વિજ્ઞારણ કરે છે, તપથી વિરાજમાન છે અને તપાવીર્યાથી સુકત છે, તે વીર કહેવાય છે.'

ચરમ તીર્થ કર શ્રી વર્ષ માનસ્વામી આવા ગુણાથી મુક્ત હતા, એટલે તેઓ 'વીર' કહેવાયા. શાઓમાં અનેક સ્થળ તેમના ઉલ્લેખ શ્રી વીરસ્વામી, શ્રી વીર-પ્રશુ કે શ્રી વીર પરમાતમાં તરીકે આવે છે. नमिजण-नभीने, नभरकार करीने.

ભાવપૂર્વ ક હસ્તપાદ્યાદિ અવયવાના સંકોચ કરવા, નમસ્કાર–સૂચક શખ્દ બાલવા અને નમસ્કાર્ય પ્રત્યે માનસિક એકાગ્રતા, વિચારણા, શ્રદ્ધા, આદર, બહુમાનની લાગણી કે શુદ્ધ પરિણતિ રાખવી, તેને નમસ્કાર કહે છે.

भणामि—४६ छ.

अबुह-बाहत्य'-અબુધાના બાધાયે; જેઓ બાધ પામેલા નથી, તેમને બાધ પમાડવા માટે.

અહીં બાધ શખ્દથી સામાન્ય બાધ કે વ્યાવહારિક જ્ઞાન નહિ, પણ તત્ત્વબાધ સમજવાના છે. તાત્પર્ય કે જેના હજ તત્ત્વજ્ઞાનમાં પ્રવેશ થયા નથી કે જેણે જવ— અજ વગેરેનું સ્વરૂપ જાણ્યું નથી, તે અબુધ છે. અહીં કેટલાક 'અગ્રાની' એવા અર્થ કરે છે અને તેવા અર્થ થઇ શકે ખેરા, પણ તે પ્રસ્તુત નથી. પાઠક રતનાકરજીએ પણ 'અનુધા:—अविदितजीवाजिवादितस्वार्थास्तेषां बोघार्य— वद् विद्यानाय' એવા અર્થ કરેલા છે.

जीवसहर्व-छवना स्व३५ने.

જીવ એટલે આત્મા. જીવનશક્તિ ધારણ કરધાના ગુણને લીધે તેને જીવ કહેવામાં આવે છે. કહ્યું છે કે 'जीવિતવાન, जीवित, जीविष्यतीति जीवः—એ જીવનવાળા છે, જે જીવે છે અથવા તે જે જીવવાના છે, તે જીવ.' ઉપયોગ અનાદિનિયનત, શરીરપૃથકત્વ, કમેક્તું ત્વ, કમેલાકતતૃત્વ, ખરૂપિત આદિ અનેક લક્ષણાથી તે યુક્ત છે.

જીવનની કિયા જેના વડે શકય અને છે, એ જીવંત શરીરને પણ ઉપચારથી જીવ કહેવામાં આવે છે. છેદન, લોદન, તાડન, મારણુ વગેરે શરીર તરીકે માનેલા આ જીવનું થાય છે, પણુ તેનું સંચાલન કરનાર આત્માનું ચતું નથી. એ તા સ્વભાવે અજ—અમર છે, એટલે કે જન્મતા પણ નથી અને મરતા પણ નથી.

સ્વરૂપ શખ્દના ઘણા અર્થા થાય છે, •તેમાંથી લક્ષણ ૈકે પ્રકાર અહીં અભિપેત છે.

> किंचि वि— कं र्धि, थे। डुं, संक्षेपथी. जह— के भ. भणियं केंद्रेडुं छे. पुरुवसरिहिं— पूर्वना सुरियोग्ये, पूर्वायार्थीये.

#### અન્વય

અહીં મળામિ એલું કિયાપદ છે, એટલે **લદ**ંપદ ઃઅધ્યાહારથી લેવાનું છે.

अहं वीरं नामिऊण किंचि वि जीवसरुवं भणामि—हुं श्री भढावीर स्वामीने नभस्धार धरीने छवतुं कंधिक स्मेवुं स्वरूप कहुं छुं.

'એ વીર કેવા છે <sup>?</sup> ' તેા <mark>મુવળપર્દવ –ત્રણેય લાેકના</mark> -સમસ્ત પદ્માર્થીના પ્રકાશ કરવામાં પ્રદીપ જેવા.

' હું શા માટે જીવતું સ્વરૂપ કહું છું ?' તા अबुह-बोहत्थं—જેઓને જીવ-અજીવ વગેરેના બાધ ઘણા અલ્પ -છે, તેમને વિશેષ બાધ પમાડવા માટે. ' હું તે કેવી રીતે કહું છું ?' તેા जह મળિયં પુટ્વ— સુરીફિં–જેમ પૂર્વાચાર્યાએ કહ્યું છે, તેમ; પરંતુ મારી મતિથી નહિ.

### ભાવાથ<sup>°</sup>

ત્રણ લાકના સમસ્ત પદાર્થોના પ્રકાશ કરનાર એવા શ્રી મહાવીર સ્વામીને નમસ્કાર કરીને, જીવ–અજીવ વગેરેના અલ્પ બોધ ધરાવનારાઓને વિશેષ બાધ પમાડવા માટે, પૂર્વાચાર્યોના કથન અનુસાર હું જીવનું કંઈક સ્વરૂપ કહું છું.

### વિવેચન

ભયાનક ભવસાગરમાં ભ્રમણ કરનાર પ્રાણીઓના ઉપકાર માટે પ્રવહણ સમાન તત્ત્વજ્ઞાનના ઉપદેશ આપવાની ઈચ્છા રાખનારા શ્રીમાન શાન્તિસૂરિજી મહારાજે શિષ્ટાચારના પરિપાલન અર્થે પ્રારંભમાં ઇષ્ટદેવને પ્રણામ કરવાના હેતુથી તથા ગ્રંથના અભિધેય એટલે વિષયને સૂચવવાના આશયથી આ પ્રથમ ગાથા કહી છે.

વિશેષતાથી કહેવું હાેય તાે એમ પણ કહી શકાય કે મંગલાચરણ, વિષય, સંબંધ, પ્રયાજન અને અધિકારી એ પાંચેયનું સૂચન કરવા માટે તેઓશ્રીએ આ પ્રથમ આથા રજૂ કરી છે.

અહીં 'ત્રણુ લાેકના સમસ્ત પ્રદાર્થાના પ્રકાશ કર-નાશ એવા શ્રી મહાવીર સ્વામીને નમસ્કાર કરીને ' આ શ**્દો મ**ંગલાચરણુરૂપ છે. ' જીવતું કંઈક-અલ્પ એવું ' આ શબ્દો પ્રસ્તુત પ્રકરણના અભિધેય કે વિષયને જણાવનારા છે. 'પૂર્વા-ચાર્યોના કથન અનુસાર ' આ શબ્દો ગુરુપર પરા સાથેના સંખંધ સૂચવનારા છે.

'અલ્પ બાધ ધરાવનારાઓને વિશેષ બાધ પમાડવા માટે' આ શબ્દો પ્રકરણ–સ્ચનાનું **પ્રયાજન** સૂચવનારા છે, તેમજ તેના અધિકારી અંગે પણ નિદેશ કરનારા છે. તાત્પર્ય કે આ પ્રકરણ મેં તત્ત્વજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરનારાઓ માટે ર<sup>ચ્</sup>યું છે, નહિ કે પંડિતા અથવા અભ્યા-સીઓ માટે.

ત્રુંથરચનાના પ્રારંભમાં ઇષ્ટદેવનું મંગલાચરણ કરવાથી ત્રુંથકારની પરમ આસ્તિકતા પ્રકટ થાય છે અને તેથી અધ્યયન– અધ્યાપન માટે નિઃસંકાેચ પ્રવૃત્તિ કરી શકાય છે. વળી ઇષ્ટદેવના નામસૂચનથી આ ગ્રંથ કયા ધર્મના કે સંપ્રદાયના છે, એ પણ જાણી શકાય છે.

ગ્રંથના પ્રારંભમાં જ અભિધેય કે વિષયનું સૂચન કરી દેવાથી આ ગ્રંથમાં શેનું વર્ણન આવશે, તે પાઠકો સમજ શકે :છે અને તેથી તેના અધ્યયન–અધ્યાપનની પ્રવૃત્તિ કરવી કે નહિ ? તેના નિર્ણય કરી શકે છે.

સંબંધના નિર્દેશ કરવાથી આ ગ્રંથને કેટલા પ્રમાણ-ભૂત ગણવા ? તેના ખ્યાલ પાઠકાને આવી શકે છે. દાખલા તરીકે અહીં પ્રકરણકર્તાએ એમ કહ્યું છે કે 'હું પૂર્વાચાર્યાના કથન અનુસાર કહું છું, પણ મારી મતિથી કહેતા નથી.' એટલે પૂર્વાચાર્યાના કથન પર અટલ વિશ્વાસ રાખનારા એવા શ્રદ્ધાળુ આત્માઓને તે ગ્રાહ્ય અને છે. અહીં આવું કોઈ સ્પષ્ટીકરણુ ન હાય તા સંભવ છે કે પાઠકા તેને સ્વતંત્ર મતિનરૂપણ માની લે અને તેથી તેના અધ્યયન-અધ્યાપનની પ્રવૃત્તિ કરવી કે નહિ? એના વિચારમાં પડે.

શ્રંથરચનાનું પ્રયોજન જણાવવાથી પાઠકને શ્રંથ-રચનાના હેતુ પરત્વે કંઈ શંકા કરવાનું કારણ રહેતું નથી અને અધિકારીનું સૂચન કરવાથી જેઓ તેના અધિકારી છે, તે જ તેના પઠનમાં પ્રવૃત્ત થાય છે.

પ્રાચીનકાળમાં લગભગ બધા જ દર્શનવાળાએ **આ** પદ્ધતિનું અનુસરણ કરતા અને તેથી જ્ઞાન–સંપાદનના ક્ષેત્રમાં સુંદર વ્યવસ્થા જળવાઇ રહેતી.

આ આખી રચનામાં ગાહા છંદનો જ ઉપયોગ થયેલા છે કે જેનું લક્ષણ સંસ્કૃત ભાષાની આર્યાને મળતું છે.



# [૨] જીવાના મુખ્ય ભેદા

#### મૂળ

जीवा म्रुत्ता संसारिणो य तस थावरा य संसारी। पुढवि-जल-जलण-वाऊ-वणस्सई थावरा नेया॥२॥

### સંસ્કૃત છાયા

जीवा मुक्ताः संसारिणश्च त्रसाः स्थावराश्च संसारिणः।
पृथ्वी-जल-ज्वलन-वायु-वनस्पतयः स्थावराः ज्ञेयाः॥
पदार्थः

जीवा---- છવા.

અહીં જીવની બહુલતા સૂચવવા માટે जीवा એવો. અહુવચનના પ્રયાગ છે. જીવા દ્રવ્યથી અનંત છે, ક્ષેત્રથી સમસ્ત લાકવતી છે, કાલથી ત્રણે કાલમાં રહેનાર છે અને ભાવથી ઉપયોગાદિ લક્ષણવાળા છે.

જો અધાં જ શરીરમાં એક અખંડ જીવ હાત તો અહીં जीवा એવા અહુવચનના પ્રયાગ કરત નહિ, પણ નિગાદ × સિવાય દરેક શરીરમાં જાદા જવ છે, કારણકે તેને સુખદુ:ખના અનુભવ જુદા જુદા પ્રકાર થાય છે અને દરેકનું વ્યક્તિત્વ (Individuality) જૂદા પ્રકારનું છે, તેથી અહીં બહુવચનના પ્રયાગ સાર્થક છે.

मुत्ता—મુક્ત, પારંગત, સિद्ध.

જે જીવા કર્મથી સર્વથા મૂકાયેલા છે, તે મુક્ત કહેવાય છે. આવા જીવા દેહ છેડિયા પછી લાેકના અગ્ર-ભાગે આવેલી સિદ્ધશિલા ઉપર પહાેંચે છે અને ત્યાં સ્થિર થાય છે. આવા જીવા સંસારસાગરના પાર પામી ગયેલા હાેવાથી પારગત કહેવાય છે અને તેમનું સર્વ પ્રયા-જન સિદ્ધ થયેલું હાેવાથી સિદ્ધ પણ કહેવાય છે.

संसारिणो—संसारी.

' संसरणं संसारः ' જેમાં એક ગતિમાંથી બીજ ગતિમાં સરી જવાનું કામ નિરંતર ચાલી રહ્યું છે, તે સંસાર કહેવાય છે. આવા સંસારમાં રહેલા જીવા, તે સંસારી.

ચ--અને.

तस---श्रस.

કહ્યું છે કે 'शीतोष्णभयाद्यैरभितप्तास्तन्नाशाय त्रस्यन्तीति त्रसाः।' જે જીવા ઠંડી, તાપ, ભય વળેરેથી ત્રાસ પામીને દુઃખી થઇને તેના નાશ કરવાની એટલે કે પ્રતિકાર કરવાની ચેષ્ટા કરે છે, તે ત્રસ કહેવાય છે. અહીં ત્રસ્યન્તિના અર્થ

<sup>×</sup> નિગાદમાં એક શરીરમાં અનંત જીવા રહે છે.

છ.**-**७

चेલ्टरते કરવાના છે. તાત્પર્ય કે જે જીવા સુખ–દુઃખનું સંવેદન થતાં તેને અનુકૂળ હલન–ચલનાદિ પ્રવૃત્તિ કરી શકે છે, તે ત્રસ કહેવાય છે. ત્રસનામકર્મના ઉદ્દયથી જીવા આવું ત્રસપણું પામે છે.

थावरा---स्थावर.

क्षुं छे डे 'तिष्ठन्त्युष्णाद्यमितापिता अपि तत्परिहारा-समर्थाः स्थावरनामक्रमोदयवदावर्तिनः स्थावराः । ' જे ळेवे। ઢંડી, ताप वगेरेथी पीऽा पाभवा छतां तेने। परिद्धार क्षरवाने असमर्थं द्धार्ध, केवी द्धादतमां द्धाय तेवी क द्धादतमां पडचा रहे छे, ते स्थावर क्षदेवाय छे. स्थावर—नामक्रभेना ६द्वयथी ळेवे। आवुं स्थावरप्रशुं पामे छे.

ય-અને.

संसारी—संसारी छवे।.

પૃથ્વી એટલે માટી, જલ એટલે પાણી કે અપ્, જ્વલન એટલે અગ્નિ કે તેજસ્, વાચુ અને વનસ્પતિ પ્રસિદ્ધ છે. આ પાંચેયમાં જીવાના વાસ હાય છે. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તા કેટલાક જીવા આ પાંચેયને પાતાની ક્ષયા બનાવીને અંદર રહેલા છે. આ જીવાને અનુક્રમે પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય (તેજસ્ક્ષય), વાચુકાય અને વનસ્પતિકાય કહેવામાં આવે છે.

थावरा—स्थावर नेया—लखुवा थे।ज्य छे.

#### અન્વય

जीवा मुत्ता संसारिणो य— ॐवे। सिद्ध अने संसारी ॐमे थे प्रधारना छे. तेमां संसारी-संसारी ॐवे। तस थावरा ग्र-त्रस अने स्थावर ॐमे थे प्रधारना छे. तेमां थावरा पुढवी-जल-जलण-वाऊ-वणस्सई नेया—स्थावर ॐवे। पृथ्वी, पाण्डी, अन्ति, वायु अने वनस्पति ॐमे पांच प्रधारे लाषुवा ये। ये छे.

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

જીવાના સિદ્ધ અને સંસારી એવા બે મુખ્ય **લેદો** છે. તેમાં સંસારી જીવા ત્રસ અને સ્થાવર એમ બે પ્રકા**રમાં** વહેંચાયેલા છે. તેમાં સ્થાવર જીવા પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાય એમ પાંચ પ્રકા**રના છે.** 

### વિવેચન

આ લાેકમાં અનંતાનંત જવા રહેલા છે. આ **બધા** જોવામાં ચેતના કે ઉપયાગાદિ લક્ષણા સામાન છે, પણ તેમની અવસ્થા સમાન નથી. કેટલાક જવા કર્મળ ધનમાંથી મુક્ત થઈ, સંસારસાગરના પાર પામી, સિદ્ધ થયેલા છે, એટલે સમગ્ર જવાના 'સિદ્ધ 'અને 'સ'સારી ' એવા એ બેદા પડે છે.

સિદ્ધ અને સંસારી જીવામાં આપણા સંપર્ક-સ<mark>માગમ</mark> સંસારી જીવા સાથે જ રહે છે અને દયાના વિષય તે જ ખની શકે, તેથી પ્રથમ વર્ણન સંસારી જવાનું કરેલું છે. સંસારી જવા પણ અવસ્થાવિશેષથી બે પ્રકારના છે: કેટલાક જવા ભય, ત્રાસ કે દુઃખના અનુભવ થતાં તેના પ્રતિકાર માટે ચેષ્ટાએા કરી શકે છે, જ્યારે કેટલાક જવા એવી ચેષ્ટાએા કરી શકતા નથી. એટલે સમગ્ર સંસારી જવાના 'ત્રસ' અને 'સ્થાવર' એવા બે પ્રકારા પડે છે.

હાલના વૈજ્ઞાનિકાએ એમ માન્યું છે કે જ્યાં પ્રતિ-ક્રિયા—Response દેખાય, ત્યાં જીવન—(Life) માનવું; એટલે કે આપણે કાઈને સ્પર્શ કરીએ કે કાઈ પ્રકારના આઘાત કરીએ અને સામી કંઈ પણ પ્રતિક્રિયા થાય તો. સમજવું કે આમાં જીવન છે અને પ્રતિક્રિયા ન થાય તો. સમજવું કે આમાં જીવન નથી; પરંતુ આ લક્ષણ અપૂર્ણ છે, અધૂરું છે; કારણુ કે કેટલાક જીવા તથાપ્રકારની સામગ્રી-ના અભાવે દુઃખનું સંવેદન થવા છતાં પ્રતિક્રિયા કરી. શકતા નથી, એટલે 'चेतनालक्षणो जीवः' એમ માનવું જ યાગ્ય છે. આ પ્રમાણે માનવાથી સ્થાવર જીવા જીવ-શશિમાંથી બાકાત થતા નથી.

ત્રસ અને સ્થાવરમાં પણ સ્થાવરનું સ્વરૂપ વિશેષ પ્રકારે જાણવા યાગ્ય હાવાથી તેનું વર્ણન પ્રથમ કરે છે. સ્થાવર જીવા પાંચ પ્રકારના છેઃ (૧) પૃથ્વીકાય, (૨) અપ્કાય (૩) અગ્નિકાય (તેજસ્ફાય–તેઉકાય), (૪) વાચુકાય અને (૫) વનસ્પતિકાય. આના અર્થ એમ સમજવાના છે કે કેટલાક જીવા પાતાના શરીરને પૃથ્વી રૂપે પરિણામાવે છે, કેટલાક જીવા અપ્ એટલે પાણી કે જલને પાતાના શરીર રૂપે પરિણુમાવે છે, કેટલાક જીવા પાતાના શરીરને અગ્નિરૂપે પરિણુમાવે છે, કેટલાક જીવા વાયુને પાતાના શરીરરૂપે પરિણુમાવે છે અને કેટલાક જીવા વનસ્પતિરૂપે પરિણુમાવે છે.

અહીં એ સ્પષ્ટતા કરવી આવશ્યક છે કે એક પર પરા પૃથ્વીકાય, અપૃકાય અને વનસ્પતિકાય એ ત્રણને સ્થાવર અને અગ્નિકાય, વાયુકાય તથા બહુન્ શરીરવાળા જોવોને ત્રસ માનવાની હતી. નીચેની પંક્તિએ તેના પ્રમાણરૂપ છે:

पुढवी आउजीवा य, तहेव य वणस्स**ई ।** इच्चेते थावरा तिविहा, तेसिं भेए सुणेहमे ॥ ७त्त० २५० ३६, २०० ६८.

" પૃથ્વીકાય, અપ્કાય તેમજ વનસ્પતિકાય એમ ક્યાવરા ત્રણ પ્રકારના છે. તેના ભેદો મારાથી સાંભળા."

> तेउ वाउ अ बोधव्वा, उराला उ तसा तहा । इच्चेए तसा तिविहा, तेसि भेए सुणेह मे ।। ७त्त० २०० ३६, २०० १०७.

" તેજસ્કાય, વાચુકાય અને ઉદાર–પૃહત્ **શરીરવાળા** ત્રસા, એમ ત્રસા ત્રણુ પ્રકારના છે. તેના <mark>લેદા મારાથી</mark> સાંભળા."

અહીં પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને વનસ્પતિકાય એ ત્રણને સ્થિર માની તેના સમાવેશ સ્થાવરમાં કર્યો છે અને અગ્નિકાય, વાયુકાય તથા એ ઇન્દ્રિય આદિ જીવામાં ગતિ હાવાથી તેના સમાવેશ ત્રસમાં કર્યા છે. આમ છતાં પ્રથમ એને ગતિત્રસ અને એ ઇન્દ્રિય આદિને પ્રધાનત્રસ કહ્યા છે, એટલે આ અપેક્ષાકૃત લેદ છે; પરંતુ સામાન્ય વ્યવહાર તા પૃથ્વીકાય આદિ પાંચેયને સ્થાવર માનવાનો છે, એટલે પ્રકર્ણકારે તેની ગણના સ્થાવરમાં કરેલી છે.

કેટલાક કહે છે કે 'જીવંત શરીરા સામાન્ય રીતે. કેક પાંચા—કેં નરમ હાય છે, તે પૃથ્વીકાય જેવા કહિન કેમ હાઈ શકે?' પણ આમ કહેવું યાગ્ય નથી. પ્રાણી-એમાં હાડકાં, શીંગડાં, નખ વગેરે કહિન હાવા છતાં તેમાં જીવ હાય છે, તેમ પૃથ્વી કહિન હાવા છતાં તેમાં જીવ હાય છે, તેમ પૃથ્વી કહિન હાવા છતાં તેમાં જીવ હાઈ શકે છે. અહીં એ પણ સ્પષ્ટ કરવું જોઇએ. કે જેમ માદક દ્રવ્ય પીવાથી મનુષ્ય મૂર્છિત દશામાં પડયા રહે છે અને તેમાં હલન-ચલનાદિ વ્યવહાર જેવામાં આવતા નથી, તેમ પૃથ્વી સચેતન હાવા છતાં તેમાં રહેલું ચૈતન્ય અમુક અંશે મૂર્છિત હાવાથી તે જોઈએ તેવું વ્યક્ત થતું નથી અને આપણા અનુભવમાં આવી શકતું નથી, પણ શાસ અને યુક્તિના આધાર લઈએ તે આપણી છુદ્ધમાં ઉતરી શકે એવું છે.

જેઓ એમ કહે છે કે 'जले विष्णुः स्थले विष्णुः' તેઓ તો પૃથ્વી વગેરમાં ચૈતન્ય હાવાના ઇન્કાર કેમ કરી શકે? જો સ્થલમાં-પૃથ્વીમાં વિષ્ણુના વાસ હાય તો ચૈતન્યના વાસ કેમ ન હાય?

જીવંત શરીર અમુક સંયોગામાં વૃદ્ધિ પામે છે, તેમ ખાણમાં રહેલા લવણ, પત્થર વગેરે વૃદ્ધિ પામે છે. કેટલીક વાર પત્થરના પાળિયાએ કમશા વધતા જોવામાં આવે છે, તેનું કારણ એ હાય છે કે તે અંદરથી સચેતન પૃથ્વી સાથે જોડાયેલા હાય છે.

કેટલાક કહે છે કે 'પાણી તો પ્રવાહી છે અને આમ તેમ ફેલાઈ જાય છે. આ સ્થિતિમાં તે કાઈ જવનું શરીર કેમ હાઈ શકે?' પરંતુ આ કથન ઊંડા અનુભવ વિનાનું છે. ઇંડામાં જરફી એટલે પીળા પ્રવાહી રસ હાય છે, તે જીવંત હાય છે, કારણ કે તેમાંથી આગળ જતાં પક્ષીના જન્મ થાય છે. અથવા હાથીની ઉત્પત્તિ સમયે તે કલલ એટલે એક જાતના પ્રવાહી પદાર્થફ્ય હાય છે અને તેમાંથી જ આગળ જતાં હાથીના જન્મ થાય છે, એટલે પ્રવાહી પદાર્થફ્ય પણ જીવનું શરીર અની શકે છે.

અહીં એમ કહેવામાં આવે છે કે 'પ્રવાહીના અમુક જથ્થા જવનું શરીર બની શકે, પણ અત્યંત નાનું બિંદુ જવનું શરીર શી રીતે બની શકે?' તો આમ કહેવું યુક્તિ- યુક્ત નથી; કારણ કે જવા અત્યંત નાના બિંદુ અને તેથી પણ અધિક નાના ભાગને પણ શરીર તરીકે ધારણ કરનારા હાય છે. તે સંબંધી આધુનિક વૈજ્ઞાનિકા શું કહે છે? તે સાંભળા: 'એક વાળમાં ૪૦૦૦ જંતુઓ સમાઈ શકે તેવા સફમ જંતુઓ છે. ટીકીટ પર ફાટાલ્યા કટેરિયા જંતુઓ ૨૫૦૦૦૦૦૦ (પચીસ કાંડ) રહી શકે છે.' ડૉ. એ.

રીચ કહે છે કે 'એક રતલ ચેરીકુંટ પર ૧૨૦૦૦૦૦ જંતુઓ, એક રતલ કાળી દ્રાક્ષ પર ૧૧૦૦૦૦૦ જંતુઓ અને એક રતલ લીલી દ્રાક્ષ પર ૮૦૦૦૦૦૦ જંતુઓ સમાઈ શકે છે. 'વળી એક વૈજ્ઞાનિક કહે છે કે 'સૃક્ષ્મ-દર્શક યંત્રથી એવાં ઝીણાં જંતુઓ દેખાય છે કે એક સાયના અત્રભાગ પર ૯ કોડના સમાવેશ થઈ શકે.' હવે પાણીના અતિ સૃક્ષ્મબિંદુને જીવ શરીર તરીકે ધારણ કરી શકે કે નહિ? તે વિચારી જાઓ. અહીં એ પણ સ્પષ્ટ કરવું જોઈએ કે જીવ દેહપરિણામી છે, એટલે માટા દેહમાં માટા, નાના દેહમાં નાના અને અતિ નાના દેહમાં અતિ નાના થઈને રહે છે. તાત્પર્ય કે જલનું અત્યંત નાનું બિંદુ પણ સચેતન હાય છે અને અપ્કાયજીવાના અસંખ્યાત શરીરાના સમૃહ-રૂપ હાય છે ને તેમાં પ્રત્યેક શરીર દીઠ જાદા જીવ હાય છે.

અિન તથા વાયુમાં પણ આ રીતે ચૈતન્ય હાય છે અને વનસ્પતિમાં તા તેની નિશાનીઓ બહુ સ્પષ્ટ દેખાય છે. તેના વિચાર આગળ આઠમા પ્રકરણમાં આવશે.



# [ ૩ ] પૃથ્વીકાય

#### મૂળ

फिलिह-मिण-रयण-विदुम-हिंगुल-हिरियाल-मणसील-रसींदा । कणगाइ-धाऊ सेढी-वन्नेय-अरणेट्टये-पलेवा ॥ ३ ॥ अब्भय-तूरी-ऊसं, मट्टी-पाहाण जाइओ णेगा । सोवीरंजण-ऌणाइ-पुढविभेयाइ इच्चाइ ॥ ४ ॥

### સંસ્કૃત છાયા

स्फटिक-मणि-रत्न-विद्रुम-हिङ्गुल-हरिताल-मनःशिला-रसेन्द्राः । कनकादि धातवः खटिका-वर्णिका-अरणेटक-पलेवकाः ॥३॥ अभ्रकं तूर्यूषं मृत्तिका-पाषाणजातयोऽनेकाः । सौवीराञ्जन-लवणादयः पृथ्वीभेदा इत्यादयः ॥४॥

### પદાથ°

फिछह-स्कृटिङ.

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના જીવાજીવવિભિક્તિપકરાયુમા ' गोमे-

ज्जप य रुयगे अंके फिल्लिंड य लोहियक्खे य' આદિ પદીથી સ્ફટિકની ગણના ચૌદ રતનામાં કરેલી છે; એટલે સ્ફિટિક નામનું એક રતન પણ થાય છે, પરંતુ તેના સમાવેશ સનમાં સમજવા. અહીં સ્ફટિક શખ્દથી પારદર્શક અને કિંમતી એવા પથ્થરની જાતિ સમજવી કે જેની મૃતિ એા, માળા વગેરે અને છે. અંગ્રેજમાં જેને 'Crystal and quartz' કહે છે, તે આ વસ્તુ સમજવી.

मणि-भध्यु.

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં 'मणिविहाणे ' એ પદથી ચૌદ પ્રકારનાં રતના જ શ્રહણ કરેલાં છે, એટલે મણિ અને રતન એ એક બીજાના પર્યાયશખ્દો છે. છતાં વ્યવહારમાં તેની મણુના જૂદી થાય છે, એટલે અહીં તેના જુદા પ્રકાર સમ-જવાના છે. ચન્દ્રકાન્ત, સૂર્યકાન્ત વગેરે સમુદ્રોત્પન્ન રત્નાને આ વિભાગમાં ગણવાના છે.

रयण-२८न.

પ્રાચીન શાસકારાએ રત્નના ચૌદ પ્રકારા માન્યા છે, તે આ પ્રમાણે: (૧) ગામેદક, (૨) રુચક, (૩) અંક, (૪) સ્ક્ટિક અને લાહિતાક્ષ, (૫) મરકત અને મસારગલ્લ, (૧) ભુજમાચક, (૭) ઇન્દ્રનીલ, (૮) ચન્દ્રન, ગૌરિક અને હાંસગર્ભ, (૯) પુલક, (૧૦) સૌગન્ધિક, (૧૧) ચન્દ્રપ્રભ, (૧૨) વૈડ્ર્ય, (૧૩) જલકાન્ત અને (૧૪) સૂર્યકાન્ત.

આજે રત્ન શખ્દથી મુખ્યત્વે માણેક, પાખરાજ, નીલમ, પન્ના, ગામેદ (લસણિયું), શનિ વગેરે સમજાય છે. જ્યોતિષીએા નવરત્નમાં મુક્તા એટલે માતી અને પ્રવાલના પણ સમાવેશ કરે છે.

विद्म-प्रवास, परवाणां.

પરવાળાં દ્વરિયાઇ એટમાંથી પ્રાપ્ત થાય છે. તે લાલ-રંગના હાય છે અને માળા અનાવવા માટે, વીંટીઓમાં નંગ તરીકે જડવા માટે તથા ઔષધિપ્રયોગ માટે વપરાય છે.

આજના શાધકા પરવાળા માટે નીચેની હંકીકત રજૂ કરે છે. ' ઉષ્ણુકટિઅ'ધના દરિયામાં અસંખ્ય ઝીણા જ તુઓ રહે છે; તે મરી જાય છે, ત્યારે તેના કઠણ હાડિપ જરા એક બીજાની સાથે બાઝી જાય છે, એટલે એ રીતે દરિયામાં એક જાતના ટાપુ બને છે. આવા ટાપુને પરવાળાના ટાપુ (Coral-iland) કહે છે. પરવાળાના ટાપુ પર ખાસ કરીને નાળિયેરીના ઝાડ વિશેષ થાય છે. વેસ્ટ ઇ'ડીઝમાં બાહામાના ટાપુ છે, તે પરવાળાના ટાપુ છે.'

પરવાળાંને હિન્દીમાં 'મૂંગા ' ફારસીમાં 'મિરજાન '' અને અગ્રે જમાં 'રેડ કાેરલ ' કહે છે.

हिंगुल-िंशणार्ध.

લાલરંગના ખનીજ પદાર્થ છે. તેના ઊપયાગ સૌભાગ્યવતી સ્ત્રીઓ સેંગા પૂરવામાં કરે છે અને રસાયણ— શાસ્ત્રીઓ પારા મેળવવા માટે કરે છે. હિંદી ભાષામાં તેને ઇંગુર, ફારસી ભાષામાં સીંગરફ અને અંગ્રેજી ભાષામાં સલ્ફ્યુરેટ ઓફ મકર્યુરી (Sulphurate of Mercury) કહે છે. અજારમાં હિંગળાકના ગાંગડા વેચાય છે, તેમાં 'રૂમી સી'ગરફ' સહુથી સારા ગણાય છે અને ૧ શેર જેટલા આ હિંગળાકમાંથી પાણા શેર જેટલા પારા નીકળે છે.

हरियाल-७२तास.

આ પણ એક જાતના ખનીજ પદાર્થ છે કે જે ગંધક અને સામલના મિશ્રણથી થાય છે. હરતાલના અનેક પ્રકારા છે, તેમાં પત્રી હરતાલ ઉત્તમ ગણાય છે. તે રંગે પીલી હાય છે અને રંગ, રસાયણ તથા ઔષધિમાં વપરાય છે. અંગ્રેજી ભાષામાં તેને ઓપિંમેન્ટ (Orpiment) કહેવામાં આવે છે.

मणिसळ-भनशीय, भण्शीय.

આ એક જાતના ઝેરી પદાર્થ છે અને ઔષધિ તથા રસાયણામાં વપરાય છે. કેટલાક તેને હસ્તાલના જ એક પ્રકાર માને છે. હિન્દીમાં તેને 'मैनसील' અને અંગ્રેજીમાં ્રિઅલગાર' (Realgar) કહે છે.

रसींज्ञ--रसेन्द्र, पारां.

રહ્તીં એ મૂળ શખ્દ છે. બહુવચનમાં દ્વા એવો પ્રયોગ થયેલા છે. બધા રસામાં ઉત્તમ હાવાથી તેને રસેન્દ્ર કહેવામાં આવે છે. પારદ, પારા એ તેના પર્યાયશખ્દા છે. પારા ખાણુમાંથી નીકળે છે અને વજનમાં ખૂબ ભારે હાય છે. ઔષધિમાં તથા રસાયણુમાં તેના ઘણા ઉપયાગ થાય છે. અનાજ સડી ન જાય તે માટે તેમાં પારાની થેપલીએા (માટીમાં મિશ્રણ કરેલી) મૂક્વામાં આવે છે. તેને હિન્દીમાં पारा અને અંગ્રેજીમાં મરકયુરી (Mercury) કહેવામાં આવે છે.

હાલ પારાની વિશેષ ઉત્પત્તિ સાઈ બિરિયામાં થાય છે કે જે સાવિચેટ રશિયાના એક ભાગ છે અને ઉત્તર પ્રદેશમાં ઘણે દૂર આવેલા છે.

कणगाइ धाऊ—કનકાદિ ધાતુએા, સાેનું વગેરે સાત પ્રકારની ધાતુએા.

કનક એટલે સોનું. અધી ધાતુઓમાં શ્રેષ્ઠ હોવાથી તેને અહીં મુખ્યતા આપવામાં આવી છે. આદિ શખ્દથી બાકીની છ ધાતુઓ સમજવાની છે, તે આ પ્રમાણે : રૌપ્ય-રૂપું, તામ્ર-તાખું, લોહ-લોહું, ત્રધુ-તરવું-કલાઇ, સીસક-સીમું અને જસદ-જસત. પાઠક શ્રી રત્નાકરજીએ ટીકામાં 'चामीकर-रूप्य-ताम्र-त्रपु-वर्षर-सीसक-लोहानि 'એ કમ આપ્યો છે, પણ તેમાં કોઈ તાત્ત્વિક તફાવત નથી. વર્ષર એટલે જસત.

હપા૦ શ્રી ક્ષમાકલ્યાણુજએ લઘુવૃત્તિમાં એટલું સ્પષ્ટ કર્યું છે કે ' एषामिनसंयोगात्पूर्व पृथ्वीकायत्वं अग्नि— संयोगे तु अग्निकायत्वं ' આ સાતે ય ધાતુ અગ્નિના સંયોગ થયા પહેલાં એટલે ખાણુમાંથી નીકળી હાય તે સ્વરૂપમાં પૃથ્વીકાય ગણાય છે અને જયારે તેના અગ્નિસાથ સંયોગ થાય છે, ત્યારે તે અગ્નિમય થઈ જવાથી તેની ગણુના અગ્નિકાયમાં થાય છે. અહીં વિશેષ સ્પષ્ટતા

ે છે, કારણુ કે એ વખતે તેમાં કાેઈ પણુ પ્રકારનું જીવન ્રહેતું નથી.

सेढी---ખડી.

ટીકાએોમાં 'સેંહિ ત્તિ' खटिका એવી સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે, એટલે તેના અર્થ ખડી સમજવાના છે કે જે ઘરને ધાળા રંગ આપવામાં, તેમ સ્લેટ વગેરે પર અક્ષરા લખવામાં વપરાય છે.

वन्तिय--- રમચી, સાનાગેરુ.

ટીકાએોમાં વર્ષ્યુિકાના અર્થ रक्तमृत्तिका એટલે એક પ્રકારની લાલ માટી કરવામાં આવ્યા છે કે જેને વર્તમાન ભાષામાં રમચી અથવા સાેનાગેરુ કહે છે. વાસણા વગેરેને લાલ રંગ ચડાવવા માટે તેના ખાસ ઉપયાેગ થાય છે.

अर्णेट्य-अर्शे८४.

હપા૦ શ્રીક્ષમાકલ્યાણકજીએ વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે ' अरणेट्टकः पाषाणखंडमिश्रितश्वेतमृत्तिकारूपो देशप्रसिद्धः ' તે પત્થરના ટુકડાથી મિશ્રિત શ્વેત માટીરૂપ હાય છે અને અમુક દેશમાં अरणेट्टक નામથી પ્રસિદ્ધ છે.

पहेवा--पदेवड, એક જાતના પાચા પત્થર.

पलेव એ મૂળ શખ્દ છે. અહુવચનમાં पलेवा એવો પ્રયોગ થયેલા છે. વૃત્તિકારાના અભિપ્રાયથી તે પાષા**ણની** એક જાતિ છે. સંસ્કૃત ભાષામાં **પેलव શખ્દ** પાચાના અર્થમાં વપરાય છે. તેમાં માત્રાના વ્યત્યય થવાથી **પહેવ**  અન્યો હોય એ સંભવિત છે. એ રીતે તેના અર્થ એક જાતના પાચા પત્થર થાય છે.

અહીં એટલી સ્પષ્ટતા કરવી ઉચિત છે કે ઉત્તરાધ્યયન— સૂત્ર આદિમાં પૃથ્વીકાયની ગાલુના પ્રસંગે सेढी, वन्निय, अरणेट्टय કે पढ़ेबने। ઉલ્લેખ આવતો નથી, પાલુ પ્રકરલુ— સ્થનાકાલે આ વસ્તુઓ પ્રસિદ્ધ હાવાથી અને તેના પૃથ્વી સાથે ખાસ સંખંધ હાવાથી તેની ગાલુના પૃથ્વીકાયમાં કરેલી છે.

अहभय-अभ्रेष्ठ, अभरेभ.

પડવાળા ચમકદાર એક પ્રકારના ખનીજ પ**દાર્થ છે.** તે રસાયણ તથા ઔષધિમાં વપરાય છે અને પાંચે **ય** પ્રકારના રંગમાં મળી આવે છે. અંગ્રેજીમાં તેને **મીકા** (Mica) કહે છે.

तूरी-तुरी, इटक्डी.

ટીકાકારાએ તૂરીના અર્થ 'વસ્ત્રોને રંગના પાશ આપનારી એક જાતની માટી' કર્યો છે: 'तूरी वद्याणां पाशहेतुर्मृत्तिकाविशेषः।' જો તૂરીના અર્થ તુવરી કરીએ તા ફટકડીના એ પર્યાયશખ્દ છે અને ખનીજ હાવાથી પૃથ્વીકાયના જ એક પ્રકાર છે. વળી કપડાને રંગ ચડાવવા માટે પણ તેના ઉપયાગ થાય છે.

કેટલાક ત્રીના અર્થ તેજ તુરી પણ કરે છે કે જેના ઉલ્લેખ કથાસાહિત્યમાં લાહાનું સુવર્ણ અનાવનારી એક પ્રકારની માટી તરીકે આવે છે. ं ऊसं–ખારાવાળી માટી. ખારાે.

ટીકાકારાએ ऊसंने। અર્થ ક્ષારવાળી ભૂમિ કર્યો છે કે જેમાં અંકુરાની ઉત્પત્તિ થતી નથી. 'ऊषः क्षारमूमिः यत्रांकुरोत्पत्तिर्न भवति । ' आवी लूभि पर के भारा जामे **છે,** તેને પણ ઊસ જ કહેવાય છે. ગુજરાતી ભાષામાં **'ખારું** ખારું ઊસ*ં કે*હેવાય છે, તે આ ખારાને ઉદ્દેશીને જ કાંદેવાય છે.

કેટલાક ऊसंने। અર્થ ખારા કરે છે. પણ તેમાં દાખલા બુદા બુદા ક્ષારના આપે છે. જેમકે-સાજીખાર, નવસાર, ધાવાના પાપહિયા ખાર, જવખાર વગેરે. આમાં સાજીખાર અને પાપડિયા ખાર તા ઉપરના વર્ગમાં ચાલી શકે, પણ નવસાર મનુષ્યની વિષ્ટા અને મુત્રમાંથી તૈયાર **થ**તો હાઈ ને <sup>૧</sup> તેમજ જવખારની ઉત્પત્તિ જવનું પંચાંગ આળીને થતી હાઇને<sup>ર</sup> આ વર્ગમાં આવી શકે નહિ.

मदी-पाहाण-जाइओ णेगा-भारी अने पाषाधनी अनेड कातिओ।-काते।

કેટલીક માટી પનક એટલે સૂક્ષ્મ રજરૂપ હાય છે. તા કેટલીક પીંડ એટલે દેફાંરૂપે હાય છે. વળી કેટલીક માટીના રંગ કાળા, તા કેટલીક માટીના રંગ લાલ, પીળા, આછા પીળા, ધાળા, ભૂખરા એમ અનેક પ્રકારના હાય

૧ૢૼૢઌૢૐોઃ આર્ય ભિષ્ગુ–રસવૈદ વિભાગ. પૃ. ૬૮૧ ર. ,, ,, ,, ,, આ પૃષ્ઠેતા ક્રમાંક નવમી આવૃત્તિ મુજબ સમજવા. .. યૃ. ૬૭૫

છે. વિશેષમાં કેટલીક માટી ઘણી ચીકણી, તેા કેટ**લીક** સામાન્ય ચીકાશવાળી અને કેટલીક ખરખચડી પણ હાય છે. આમ માટીની અનેક જાતા હાય છે, તે અ**ધી પૃથ્વી** કાયમાં ગણાય છે.

પત્થરમાં પણુ આરસ, અકીક, કસોટી, ચિ**રાડી,** કાંકરા, શિલા વગેરે અનેક જાતાે હાેય છે. તે **ખાણુમાં** હાેય છે, ત્યાં સુધી જીવનશક્તિથી યુક્ત હાેવાને **લીધે** પૃથ્વીકાયમાં ગણાય છે.

सोवीरंजण–સૌવીરાંજન, સૂરમાે.

આ એક પ્રકારના ખનીજ પદાર્થ છે કે જેનું આ**રીક** ચૂર્લુ આંખમાં અંજન કરવા માટે વપરાય છે. તેના ધોળા અને કાળા એવા એ પ્રકારા છે. તેમાં કાળા વધારે ગુલ્**કારી** મનાય છે.

ळ्णाइ-स्थु वगेरे.

લૂણ એટલે લવજી કે મીઠું. તે દરિયાના **ખાસ** પાણીને સૂકવીને બનાવવામાં આવે છે તથા જમીનમાંથી પણ નીકળે છે. સિંધવ, સંચળ, બીડલૂજી વગેરેની ગણુના પણ લૂણમાં થાય છે.

पुढविभेयाइ-- ५०विशयना लेहे. इच्चाइ-४८याहि.

#### અન્વય

આ એ ગાથાએામાં વસ્તુએાનાં નામ અનુક્રમે આ**પેલાં** હોવાથી અન્વય કરવાની આવશ્ચકતા રહેતી નથી.

**છ.**−૮

### ભાવા શ્ર

સ્કૃષ્ટિક, મિછ્યુ, રતન, પરવાળાં, હિંગળાક, હરતાલ, માલુસીલ, પારા, સાતું વગેરે સાત ધાતુઓ, ખડી, રમચી, અરણેક્ક, પલેવક, અબરખ, તૂરી, ખારા, માટી અને પત્થરની અનેક જાતા, સૂરમા તથા મીઠું વગેરે પૃથ્વી-કાયના લેદો છે.

### વિવેચન

સ્થાવર જીવામાં પ્રથમ નિદે<sup>૧</sup>શ પૃથ્વીના–પૃથ્વીકાયના કરેલા છે, એટલે તેનું સ્વરૂપ પ્રથમ વર્ણું બ્યું છે.

સ્ક્રિટિક, મિણુ, રત્ન, પ્રવાલ આદિ વસ્તુઓ જ્યારે પૃશ્વીના પેટમાં હાય છે, ત્યારે સચિત્ત હાય છે, જીવન-શક્તિથી યુક્ત હાય છે, તેથી તેની ગણના પૃશ્વીકાયમાં કરેલી છે. આ વસ્તુઓ ખાણુમાંથી બહાર નીકળ્યા પછી શસ્ત્ર, અગ્નિ, રસાયણ વગેરેના પ્રયાગથી જીવરહિત બને છે, એટલે એની ગણુના અચિત, અજીત્ર કે જડમાં થાય છે.

આ પરથી એમ પણ સમજવાનું છે કે પૃથ્વીને ખાદતાં અનેક પ્રકારના અસંખ્યાત પૃથ્વીકાય જીવા હણાય છે, તેથી તેની જયણા કરવી જોઈએ. જયણા એટલે યતના, દ્વા પાળવાના પ્રયત્ન.



# [8]

# અપુકાય

## મૂળ

भोमंतरिक्खमुदगं, ओसा—हिम—करग—हरितणू महिया । हुंति घणोदहिमाई, भेदा णेगा य आउस्स ॥५॥ संस्कृत छाया

भौमान्तरीक्षमुदकं, अवश्यायो हिमं करको हरिततनुर्म**हिका।** भवन्ति घनोदध्यादयो भेदा अनेके चाप्कायस्य ॥५॥ **५६।थ** 

મોમંતરિक्लमुद्गं—ભૂમિનું અને આકાશનું પાણી. મોમ અને अंतरिक्ल તે મોમંત્રિક્લ. મોમ એટલે ભૂમિ સંખંધી, ભૂમિમાંથી નીકળતું. અંતરિक્લ એટલે અંતરીક્ષ સંખંધી, આકાશમાંથી પડતું. કૂવા, વાવ વગેરમાં પાણીની જે સરવાણીએ તળિયેથી કૂટે છે, તે ભૌમ કે ભૂમિનું પાણી ગણાય છે અને જે પાણી વરસાદમાં પડે છે, તે આંતરીક્ષ કે આકાશનું ગણાય છે. ओसा—अङ्ग.

हिम--- भर्ध.

करग—क्रश.

વરસાદમાં અરફના નાના ગાળ ટુકડા પડે છે, તેને કરા કહેવામાં આવે છે.

हरितणु— દર્ભ કે ઘાસ પરનાં જલબિંદુએ.

ટીકામાં કહ્યું છે કે 'हरितणू त्ति ' स्नेहकाले दर्भाग्रेषु जलबिन्द्वः— હરિતણ એટલે પ્રાતઃકાળમાં દર્ભ કે (કે ધાસ)ના અત્રભાગ પર દેખાતાં જલિબ દુંઓ.

महिया---धुभ्भस.

हुंति--छे.

घणोद्हिमाई—धने।६धि आहि.

પૃથ્વી તથા વિમાના ઘનાદિધના આધારે ટકેલા છે. ઘનાદિધ એટલે ઘન થઈ ગયેલા-જામી ગયેલા પાણીના સમૂહ. ઘનાદિધ ઘનવાતના આધારે અને ઘનવાત તનુવાતના આધારે. ઢકી રહેલ છે.

> ્રુઆદિ પદથી બીજા પણું આવા પ્રકારા ગહુણ કરવા. મેંઆળેમા—અનેક લેદા.

ચ—અને.

<del>था</del>डस्स—અપ્ના, અપ્કાયના.

### અન્વય

भोम-अन्तरिक्खं उद्गं ओसा-हिम-करग-हरितणू महिया य घणो दिहमाई 🚬 आउस्स (अ)णेगा भेया हुंति ॥

## ભાવાથ<sup>¢</sup>

ભૂમિતું પા**છી, આકાશનું પા**ણી, ઝાકળ, બરફ, કરા, દર્ભ કે ઘાસ પરનાં જલબિંદુએા, ધુમ્મસ અને ઘનાદધિ આદિ અપ્કાયના અનેક લેદો છે.

## વિવેચન

પથ્વીકાય પછી અપ્કાયના પરિચય કમપ્રાપ્ત છે. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રમાં ' મુદ્ધો दृष् य उस्से, हरतणू महिया हिमे ' એ પદાથી અપ્કાય જીવાના પાંચ પ્રકારા અતાવેલા છે: (૧) શુદ્ધો દક, (૨) ઝાકળ, (૩) ઘાસ પરનાં જલબિં દુઓ, (૪) ધુમ્મસ અને (૫) અરફ. અહીં ભીમ અને આંત-રીક્ષ એવા બે ભેંદા અતાવ્યા છે, તે શુદ્ધો દકના જ સમજવા. કરાના સમાવેશ અરફમાં સમજવા. ઘના દિધ અને હિમમાં અપેક્ષા વિશેષથી ભેંદ નથી, એટલે તેની ગણના પાંચ પ્રકારમાં કરેલી નથી.

કેપ્ટન રકોર્સ બીએ સૂક્ષ્મદર્શ કરાંત્ર વહે પાણીના એક ટીપામાં ૩૬૪૫૦ હાલતાચાલતા સૂક્ષ્મ જીવા જોયા, એવું વર્ણન કેટલાક આધુનિક વિજ્ઞાનના પુસ્તકામાં આવે છે, પણ તે પાણીથી જીદા સમજવા. પાણી પાતે સ્થાવર છે અને તેમાં ઉત્પન્ન થતા આ જીવા ત્રસ છે, એટલે કે બે ઇન્દ્રિયવાળા છે.

કેટલાક કહે છે કે, 'પાહ્યુી તો એાકિસજન અને હાઈ-ડ્રોજન નામના બે વાચુ મળવાથી થાય છે, પછી તેમાં જીવ -શી રીતે હાઈ શકે?' તાત્પર્ય કે તે એક પ્રકારના ભૌતિક પદાર્થ જ છે. પરંતુ આમ કહેવું ઉચિત નથી. બે કે તેથી અધિક દ્રવ્યો વડે લક્ષે પાણીની ઉત્પત્તિ થતી હોય, પણ વ્યારે તે પાણીરૂપ બને છે, ત્યારે તે અસંખ્ય જવાની કાયારૂપ જ હાય છે. કેટલાક પદાર્થોના સંયોગાથી વીં છી, દેડકા, માછલાં વગેરે અને છે, પણ તેમાંનું જવતત્ત્વ તે જાદું જ હોય છે, તેમ અહીં પણ સમજવું. અહીં એ જણાવવું પણ ઉચિત ગણાશે કે લગવતીસૂત્ર આદિમાં વાત્યોનિક જલના ઉલ્લેખ આવે છે, એટલે વાયુના સંયાગથી જલ અનવાની વાત નવી નથી.

પાણીને ગરમ કરતાં ત્રણ ઉકાળા આવે, એટલે અપ્કાયના જવા શ્યવી જાય છે અને અચિત્ત પાણી રહી જાય છે. તે ઉનાળામાં પાંચ પ્રહર સુધી, શિયાળામાં ચાર પ્રહર સુધી અને ચામાસામાં ત્રણ પ્રહર સુધી અચિત્ત રહે છે. પછી પાણું સચિત્ત અને છે, એટલે કે અપ્કાય જીવા ઉત્પન્ન થઈ જાય છે. જો આ રીતે પાણી સચિત્ત થતાં પહેલાં તેમાં ચૂના નાખવામાં આવે તો ખીજા ચાવીશ પ્રહર સુધી અચિત રહી શકે છે. આ વસ્તુ લક્ષમાં રાખીને જવદયાપ્રેમીઓ ઉકાળેલા પાણીના ઉપયાગ કરે છે, તેમજ ચૂનાવાળું પાણી પણ રાખે છે, જે સચિત્ત પાણીના સર્વશા સ્થાગ કરનાર સાધુ—સાધ્વીઓને ખપમાં આવે છે.



# [4]

## અગ્નિકાય

### સૂળ

इगाल—जाल—ग्रुम्प्रर-उकासणि—कणग—विज्जुमाईया । भगणि—ज़ियाणं भेया, नायव्वा निरण-बुद्धीए॥४॥ संस्कृत छाया

अङ्गार–ज्वाला–मुर्मुर–उल्काशनि–कणक−विद्युदादयः । अग्नि–जीवानॉ भेदा ज्ञातव्या निपुणबुद्धया ।।६।। `**੫६।थ**°

इंगाल-अंगार.

જે અગ્નિ જવાલારહિત હાય, તે અંગાર સમજવા. ' अङ्गारो ज्वालारहितः । ' કાષ્ઠ વગેરેના અગ્નિમાંથી જવાલા શમી જતાં અંગારા રહે છે. વ્યાવહારિક ભાષામાં સળગતા ક્રોલસાને અંગાર કહેવામાં આવે છે, પણ આ પરિભાષા અનુસાર જ્યારે તે જ્વાલારહિત હાય, ત્યારે જ તેને અંગાર સમજવાના છે. जाल-જવાલા.

અિનમાંથી જે શિખા પ્રકટે કે ભડકા થાય, તેને જવાલા કહે છે. 'ज्वाला अग्निसम्बद्धार्चिविशेषः ।'

મુમ્મુર–ભાઠાના અગ્નિ, ભરસાડ.

છાણાં વગેરે અળી ગયા પછી તેના પર રાખ વળી જાય છે, તેને ભાઠો કે ભરસાડ કહે છે. તેમાં અિનના નાના કણું હાય છે, એટલે તેની ગણના અિનકાયમાં કરેલી છે. ટીકામાં કહ્યું છે કે 'मुर्मुरा विरद्धाग्तिकणमस्मः छोके कारिषोऽग्तिरिति प्रसिद्धः ।' મુર્મુર એટલે થાડા અિનકણવાળી ભરમ કે જે લોકામાં કારિષ—અિન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. કારિષ એટલે સ્ફાયેલું છાણુ, તેમાંથી ખનાવેલાં છાણું.

उकासणि--- ७६५। ने। अन्ति.

કવચિત્ કવચિત્ આકાશમાંથી જે અગ્તિ ઝરે છે અને જેના માેટા લીસાેટા પડે છે, તેને ઉલ્કાસમજવાની છે. અશનિ એટલે અગ્નિ.

कणग—આકાશમાંથી ખરતા અગ્નિકણા.

કેટલીક વાર આકાશમાંથી અગ્નિના કહ્યુા ખરે છે, તેના **ઉ**લ્લેખ અહીં કહ્યુગરૂપે કરાયા છે.

કેટલાક ઉલ્કા અને અશનિનાં સ્વરૂપા જીદાં માને છે અને ઉલ્કા રેખારૂપ હાેચ છે, જ્યારે અશનિ કહ્યુકરૂપ હાેચ છે એમ જહ્યુવે છે; પણ એમ કરતાં કણુગના અર્થ બ'ધપ્રેસતા નથી. ત્યાં 'આકાશમાંથી તારાની જેમ કણ્યા રૂપે પડતા અગ્નિ' એવા અર્થ કરવામાં આવે છે, પણ તેથી વસ્તુસ્થિતિ સ્પષ્ટ થતી નથી. એ તો અશનિનું જ એક સ્વરૂપ થયું, એટલે स्क्रासणિના અર્થ ઉલ્કાના લીસોટારૂપ અગ્નિ અને कળમના અર્થ આકાશમાંથી ખરતા અગ્નિકણા એમ કરવા સમુચિત છે. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર તથા જવસમાસ વગેરમાં ઉલ્કા આહિના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ નથી, પણ તે અગ્નિનું એક પ્રકારનું સ્વરૂપ હાઈને અહીં વર્ણવાયેલું છે.

विज्जुमाईया—વિદ્યુત્ આદિ, વીજળી વગેરે.

વરસાદના દિવસામાં આકાશમાં જે વીજળી **થાય** છે, તેમાં એક પ્રકારના અગ્નિ હાય છે. વીજળીના દીવામાં પણુ સૂલ્મ તારા એકદમ તપવાથી અગ્નિ પ્રકટ થાય છે; જ્યારે વીજળીના દીવા ખુઝાતા હાય, ત્યારે તે સ્પષ્ટ એઇ શકાય છે.

આદિ શખ્દથી ખીજા નહિ કહેલા લેદા પણ સમજવા. જેમકે અરણીનાં લાકડાં ઘસવાથી ઉત્પન્ન થતા અન્નિ, જંગલમાં વાંસ પરસ્પર ઘસાવાથી ઉત્પન્ન થતા અન્નિ, સૂર્યકાન્ત મહ્યુના પ્રયાગથી ઉત્પન્ન થતા અન્નિ, દીવાસળી દ્યસવાથી ઉત્પન્ન થતા અન્તિ વગેરે.

अमणि-जियाणं-अिनकाय જવાનा. भेया-लेही, प्रकारी. नायव्वा-लाधुवा यीज्य छे. निरुण-बुद्धीए-निपुषु भुद्धि वर्डे.

### सम्बस

इंगाल-जाल-मुम्मुर-डकासणि-कणग-विज्जुभाईया अगणि-जियाणं भेया निरुणबुद्धिए नायव्वा ॥

## સાવાથ<sup>°</sup>

અંગારા, જ્વાલા, ભાઠાના અગ્નિ, ઉલ્કાના અગ્નિ, આકાશમાંથી વરસતા અગ્નિના કહ્યુ, વીજળી વગેરે અગ્નિ-કાયના જીવાના ભેઢ નિપુણુબુદ્ધિ વડે જાણવા ચાગ્ય છે.

# વિવેચન

અપકાય પછી અગ્નિકાયનું વર્ણન ક્રમપ્રાપ્ત છે. તેમાં અગ્નિના ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારોના પરિચય કરાવવામાં આવ્યો છે.

અગ્નિનું જે સ્વરૂપ આપણે જોઈ એ છીએ, તે અંગારરૂપ દાય છે, અથવા જવાલારૂપ હાય છે, અથવા ભાઠા કે ભરસાડરૂપ હાય છે. તે ત્રણેયના અહીં નિદેશ કરેલા છે. તે સિવાય આકાશમાં જે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના અગ્નિ પ્રકટ થાય છે, તેમાંના ઉલ્કા, કહ્યુગ અને વિદ્યુત્ના અહીં વિશિષ્ટ નિદેશ કરેલા છે. આ વિષય ખાસ અભ્યાસીઓ તેના વિશેષ પ્રકારા પાડવા ઈચ્છે તો પાડી શકે છે, પણ અહીં તો સૂચન માત્ર છે. આકાશમાં જે વીજળી થાય છે, તે સચિત્ત હોવાથી જ તેની ગણના અગ્નિકાયમાં કરેલી છે.

# [ ; ]

# વાયુકાય

### મૂળ

उब्भामग-उक्तित्या, मंडलि-मह -सुद्ध-गुंज- वाया य । धन-तणु-वायाईया, मेया खलु वाउकायस्स ॥७॥

## સંસ્કૃત–છાયા

चद्भ्रामक-उत्कलिको, मण्डलि-मह-सुद्ध-गुञ्ज-वाताश्च । घनवात-तनुवातादिका भेदाः खलु वायुकायस्य ॥७॥

### પદાથ

<del>षद्भामग</del>—ઉદ્ભામક વાયુ, સંવર્તક વા**યુ**.

चन्मामग अने उक्किय ते उन्मामग-उक्किया. के वाशु, ताषु अक्षां वजेरेने अचे चडावीने सभावे तेने उद्- आमक वाशु अंदेवाय छे. 'उद्भ्रामक-वातः चस्तृणादिक मूर्ध्वं आमयति ।' आने संवर्तक वाशु पणु अंदे छे. 'उद्भ्रामक-वातां चस्तृणादिक मूर्ध्वं आमयति ।' आने संवर्तकः । '

उक्कलिय--- ઉत्क्रिक्षिक वाथु.

જે રહી રહીને વાય અને જેનાથી ધૂળમાં રેખાએ। પડે છે, તે ઉત્કલિક વાયુ કહેવાય છે. ' उत्कल्कि**का<sub>वा</sub>तः यः** स्थित्वा वाति येन धूलिषु रेखा समुत्पचन्ते । '

मंडलि--भंડिक વાયુ.

के भंउताक्षरे वाय अने पांहडां वर्गरेने भंउताक्षरे क्येटिस गांज गांज यक्षांचा सेतां सभावे तेने भंडितक वायु केहिवाय छे. 'मंडलीवातः यो मंडल्या वाति पत्रादिकं मंडला-कारेण भ्रामतींत्यर्थः।'

मह—મહાવાયુ, વંટાેળિયા.

અહીં મુદ્દ એવા પાઠ પણ જેવામાં આવે છે. તેના અર્થ મુખવાસમાંથી ઉચ્છ્વાસરૂપે નીકળતા વાયુ એવા થાય, પરંતુ શાસ્ત્રામાં વાયુકાયના આવા ભેદ પ્રાયઃ આવતા નથી, એટલે ઉપરના પાઠને જ શુદ્ધ માન્યા છે.

सुद्ध--શુદ્ધ વાયુ.

જે વાયુ મંદમંદ વહેતા હાય, તે શુદ્ધ વાયુ કહેવાય છે. 'શુદ્ધવાતો मन्दवात: ।'

गुंज--शुं कारव કरते। वाथु.

वाया--वाथुग्भे।.

ચ---અને.

घण–तणु–वायाईया––ધનવાત, તનુવાત વખેરે. જે વાસુ ઘન–ઘાટો હોય, તે ઘનવાત કહેવાય અને તનુ–પાતળા હાય તે તનુવાત કહેવાય. આ વાયુઓ ઘના-દુધિની નીચે હાય છે. આદિ શખ્દથી નહિ કહેલા એવા અન્ય લેદા પણ સમજ લેવા.

भेया—सेहा, अक्षरा. खलु—निश्चयपूर्वक. वारकायस्स—वायुक्षयना.

### અન્વય

उच्मामग…वाया य घण-तणु-वायाईया खलु वाउ-कायस्स भेया ।

# વિવેચન

પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને અગ્નિકાય પછી વાચુકાયના પરિચય ક્રમપ્રાપ્ત છે. વાચુ, પવન, હવા વગેરે એકાથી શબ્દો છે.

અહીં એટલી સ્પષ્ટતા કરવી ઉચિત છે કે પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વનસ્પતિ નજરે દેખાય છે, પણ વાચુ નજરે દેખાતો નથી. એ તો તેના કાર્યથી જ જાણી શકાય છે. દાખલા તરીકે ડાળીએ હાલતી હાય કે ધજા ક્રસ્તી હાય તે પરથી વાચુ વહી રહ્યો છે, એમ આપણે જાણી શકીએ છીએ.

અહીં જેને શુદ્ધ વાયુ કહેવામાં આવ્યા છે, તેમાં પણ અંતર્ગત અનેક જાતના વાયુ હાય છે. આધુનિક વૈજ્ઞાનિકાના કથન મુજબ સૂકી હવામાં ૭૮ ટકા નઈ ટ્રો-જન, ૨૧ ટકા એાકિસજન, ૧૦૯ ટકા આશ્ગન અને ૧૦૪

કાર્બ-ન કાયોકક્ષાઇક વગેરે વાચુએા <mark>હાય છે: આ ઉપસંત</mark> પાણીની વસળ અ<del>ને</del> બીજા ઘન પદાર્થીની સ્જક્ષો અને સૂક્ષ્મ જીવજ તુઓ પણ હાય છે.

વાયુ નજરે દેખાતા નથી, આમ છતાં તેને વજન પણ હાય છે અને તેનું અમુક પ્રકારનું દબાલુ પણ હાય છે. દાખલા તરીકે ૧૦ સેન્ટીમીટર લાંબા, ૧૦ સેન્ટીમીટર પહાળા અને ૧૦ સેન્ટીમીટર ઊંચા ખાલી ડબ્બા હાય તો તેની અંદર ૧ લિટર હવા હાય અને તેનું વજન ૧.૩ ગ્રામ હાય. એક કાચના વાસણમાંથી હવા ખેંચી લઈને વજન કરવામાં આવે અને પછી હવા ભરાવા દઈને વજન કરવામાં આવે તો હવાવાળું કાચનું વાસણુ વધારે વજનદાર હાય છે. તે પરથી આ માપ કૂનક્કી કરવામાં આવ્યું છે. વળી બેરામીટર વગેરે સાધનાથી હવાનું દબાલુ કેટલું છે? તે જાણી શકાય છે.

દૂંકમાં, વાયુના અનેક પ્રકારા છે અને તેમાં ચેતન-તત્ત્વ હાઈ તેને શરીરરૂપે ધારણ કરનાર જીવાને વાયુકાચિક જીવા કહેવામાં આવે છે. વાયુ વિના જીવન ધારણ કરવું મુશ્કેલ છે, આમ છતાં તેની દયા પાળવાની ભાવના રાખવી અને તે પ્રમાણે યથાશકિત વર્તવું, એ જીવદયાપ્રેમીએાનું કર્તાવ્ય છે.

# [ ૭ ] વનસ્પતિકાય

## મૂળ

साहारण -पत्तेया, वणस्सइ--जीवा दुहा सुए मणिया । जेसिमणंताणं तणू एगा साहारणा ते उ॥८॥

## સંસ્કૃત છાયા

साधारण-प्रत्येका वनस्पतिजीवा द्विविधाः श्रुते भणिताः येषामनन्तानां तनुरेका साधारणास्ते तु ॥८॥

## પદાથ

साहारण-पत्तेया--साधारणु अने प्रत्येक.

साधारण-અને पत्तेया ते साहारण-पत्तेया. साहारण એટલે સાધારણ અને पत्तेय એટલે પ્રત્યેક. અહીં 'સાધારણ ' અને 'પ્રત્યેક' આ અંને પારિભાષિક શખ્દો છે, એટલે તેના અર્થ પરિભાષાના ધારણે સમજવાના છે; નહિ કે સામાન્ય ભાષાના ધારણે.

वणस्यइ-जीवा--वनस्पतिक्षथना छवे।.

वणस्सइना जीवा ते वणस्सइ-जीवा वणस्सइ— चनस्पति-चनस्पतिकाय. चनस्पति च्येटसे आउपान. तेने शरीर तरीके धारणु करनारा छवा ते चनस्पतिकाय.

दुहा-- એ પ્રકારના.

**સુ**ષ્—શ્રૂતમાં, સૂત્રામાં, આગમામાં.

શ્રુતના સામાન્ય અર્થ સૂત્ર કે આગમ છે. તે અંગે **ખુ**ઢત્કલ્પભાષ્યમાં કહ્યું છે કે—

सुय-सुत्त-गंथ-सिद्धंत-सासणे आण-वयण-उवएसो । पण्णवणा आगम इब, एगइ पज्जवा सुत्ते ॥११॥

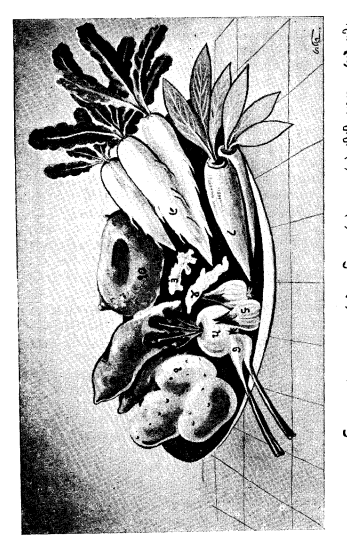
'શ્રુત, સૂત્ર, ગ્રન્થ, સિદ્ધાન્ત, શાસન, આજ્ઞા, વચન, ઉપદેશ, પ્રજ્ઞાપના અને આગમ આ બધા સૂત્રામાં વપરાયેલા એકાથી પર્યાયશબ્દો છે.'

આવશ્ચકસ્ત્રત્રની વૃત્તિમાં શ્રુતના વિશેષ અર્થ સામાચિકથી માંડીને બિન્દુસાર પૂર્વ સુધીની રચના કરવામાં આવ્યો છે. ' श्रुतं सामायिकादि–विन्दुसारान्तम् । '

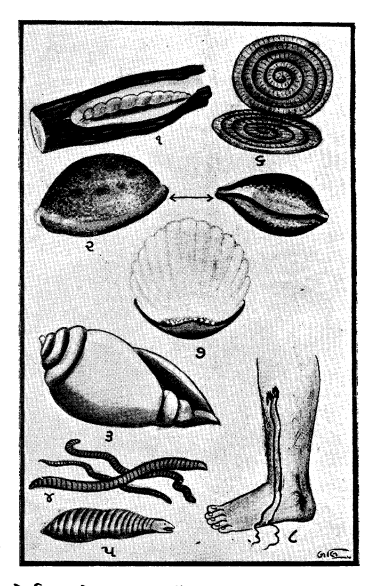
તાત્પર્ય કે અહીં શ્રુત શખ્દથી આપણા સિહાન્ત— શ્રુ**ંશ** કે આગમગ્રંથા સમજવાના છે.

भणिया—કહેલા છે.

जेसि--- જેમાં.



સાધાર**ણ વનસ્પતિકાય** : (૧) ખરાટા, (૨) શકરિયા, (૩) આદુ, (૪) લીલી હળદર, (૫) ખીટ, (૬) લસથુ, (૭) હુંગળી (૮) ગાજર, (૯) મૂળા અને (૧૦) સરથુ.



**બેઇન્દ્રિય જીવા** : (૧) કાર્ષ્કાંડા, (૨) કાડા-કાડી, (૩) શંખ, (૪) અળસિયાં, (૫) મામણમૂંડા (૬) આરિયા, (૭) છીય અને મૃ. ૧૮૨ થી ૧૮૬ For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

अणंताणं—अनंत छवातुं.

જૈન શાસ્ત્રકારોએ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત એમ ત્રહ્યુ પ્રકારની સંખ્યાએ માની છે. તેમાંના અનંતના અહીં નિદે શ છે. ભૂમિકાખંડના ત્રીજા પ્રકરણમાં જીવ દ્રવ્ય અનંત છે, એવું શાસપ્રમાણથી નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે.

तणू—तनु, शरीर.

एग---थेठ.

साहारणा---साधारण.

ते—ते.

**૩—તા, વળી.** 

### અન્વય

एए वणस्सइजीवा दुहा साहारण-पत्तेया भणिया, जेसिं अणंताणं तणू ते साहारणा।

## ભાવાથ<sup>©</sup>

આગમામાં વનસ્પતિકાયના જવા 'સાધારણ ' અને 'પ્રત્યેક' એમ બે પ્રકારના કહેલા છે. તેમાં અનંત જવાનું જે એક શરીર, તે સાધારણ કહેવાય છે.

## 

પૃથ્વીકાયનું સ્વરૂપ અનેક પ્રકારનું છે; અપ્કાય, અગ્નિકાય અને વાયુકાયનું સ્વરૂપ પણ અનેક પ્રકારનું છે; તેમ વનસ્પતિકાયનું સ્વરૂપ પણ અનેક પ્રકારનું છે. વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તા પ્રકારા પરત્વે વનસ્પતિકાયનું સ્થાન સવ

સ્થાવરામાં ચડિયાતું છે. ધાન્યના કેટલા પ્રકાર છે? શાક-ભાજીના કેટલા પ્રકારા છે? ફળ-ફૂલના કેટલા પ્રકારા છે? અને વનોષધિ તથા જડીભુદીઓના પણ કેટલા પ્રકારા છે? આ બધાના વિચાર કરીએ તા કહેવું જ પડે કે પ્રકારાની આબતમાં કાઈ પણ પ્રાણી વનસ્પતિકાયની હરિફાઈ કરી શકે એમ નથી.

જેમ સમગ્ર જીવાના સિદ્ધ અને સંસારી એવા બે મુખ્ય પ્રકારા છે, તેમ સમગ્ર વનસ્પતિકાયના (૧) સાધારણ અને (૨) પ્રત્યેક, એવા બે વિભાગા છે. તેમાં સાધારણનું મુખ્ય લક્ષણ અનં તકાચિત્વ છે; એટલે કે એક જ શરીરમાં અનંત જીવાનું સાથે રહેવાપણું છે. આ લક્ષણને લીધે સાધારણ વનસ્પતિકાયને અનંતકાય એવા બીજા નામે પણ એાળખવામાં આવે છે.

અહીં કદાચ પ્રશ્ન થશે કે 'દરેક દેહ કે શરીરમાં એક જીવ રહી શકે, પણ અનંત જીવા શી રીતે રહી શકે?' તેના ઉત્તર એ છે કે એારડામાં જેમ એક દીવાના પ્રકાશ રહી શકે છે અને અનેક દીવાઓના પ્રકાશ પણ રહી શકે છે, તેમ એક શરીરમાં એક જીવ પણ રહી શકે છે અને અનેક જીવા પણ રહી શકે છે. જેમ દીવાના અનેક પ્રકાશા સાથે રહેવા છતાં એક ન્યીજ સાથે ટકસતા નથી, પણ અંદરઅંદર સમાઈ જાય છે, તેમ અનંત જીવા સાથે રહેવા છતાં એક–થીજ સાથે ટકરાતા નથી, પણ અંદરઅંદર સમાઈ જાય છે, તેમ અનંત જીવા સાથે રહેવા છતાં એક–થીજ સાથે ટકરાતા નથી, પણ અંદરઅંદર સમાઈ જાય છે. વળી અનેક દીવામાંથી એક

દીવા ખહાર લઈ જઈ એ તા તેના પ્રકાશ પણ તેની સાથે જાય છે, તેમ આ અનંત જીવામાંથી કાઈ જીવ છૂટા પડે તો તેનું વ્યક્તિત્વ પણ સાથે જ જાય છે. તાત્પર્ય કે અનંત જીવા સાથે રહેવા છતાં તેમનું વ્યક્તિત્વ લય યામતું નથી.

પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં કહ્યું છે કે—

समगं वक्कताणं, समगं तेसिं सरीरनिक्फत्ती । समगमाहारगहणं, समगं उसासनिस्सासा ॥१॥ एगस्स उ जं गहणं, बहूणं साहारणाण तं चेव। जं बहुआणं गहणं, समासओ तंपि एगस्स ॥२॥ साहारणमाहारो, साहारणमाणपाणगहणं च । साहारणजीवाणं, साहारण ठक्खणं एयं ॥३॥

' સાધારણ વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવો પ્રથમ**ના** ચાનિમાંથી વ્યુત્કમીને સાથે જ આવે છે અને તેમની શરીરનિષ્પત્તિ પણ સાથે જ થાય છે. તેઓ આહાર સાથે જ ગ્રહણ કરે છે અને ધાસો<sup>2</sup>છ્વાસ પણ સાથે જ ્લે છે.

એકનું જે ગ્રહણ છે, તે જ ખહુ એવા સાધારભુનું ગ્રહણ છે. અથવા જે ખહુનું ગ્રહણ છે, તે સમાસથી એકનું જ ગ્રહણ છે.

સાધારણ આહાર અને સાધારણ શ્વાસોચ્છવાસ એ સાધારણ જવાતું સાધારણ લક્ષણ છે.'

તાત્પર્ય કે સાધારણ જવાની જીવનક્રિયા ભિન્નભિન્ન હોતી નશ્રી, પણ એકી સાથે અને એક પ્રકારે જ થાય છે. સિદ્ધાન્તગ્રંથામાં સાધારણ વનસ્પતિકાયને માટે નિગોદ સંગ્રા વપરાયેલી છે અને તેને અનંત જીવાની ખાણુ માન-વામાં આવી છે.

હવે સાધારણ વનસ્પતિકાયના નામપૂર્વંક પરિચય કરાવવા માટે આગળની બે ગાથાએા કહે છે :

## મૂળ

कंदा-अंकुर-किसलय-पणगा सेवाल-भूमिफोडा य। अन्लयतिग-गज्जर-मोत्थ -वत्थुला-थेग पल्लंका ॥९॥ कोमलफलं च सन्वं, ग्राहिसराइ सिणाइ-पत्ताइ। थोहरि-कुंआरि-गुग्गुलि-गलोय-पम्रहाइ छिन्नरुहा॥१०॥

# સંસ્કૃત છાયા

कन्दा अङ्कर-किशस्य-पनकाः शेवास्त-भूमिस्फोटाश्च । आर्द्रकत्रिक-गर्ज्जर-मुस्ता-वस्तूल-थेग-पल्लयंका ।।९।। कोमस्रफलं च सर्वं गृहिशराणि सिनादिपत्राणि। चोहरि-सुमारी-गुग्गुस्ति-गडूची-प्रमुखाश्च स्त्रिकहा।।१०।।

# પદાથ<sup>¢</sup>

कंदा-अधी जातना डंहा.

ટીકામાં કહ્યું છે કે 'कन्दा भूमध्यगा षृक्षावयवास्ते चार्द्रा एव प्राह्याः शुष्काणां तु निर्जीवत्वादनन्तकायिकत्वं न संभवति—કંદ એટલે ભૂમિની મધ્યમાં ગયેલાં વૃક્ષનાં અવયવા, તે અહીં લીલાં જ બહાલુ કરવાં, કારણુ કે સૂકાં નિર્જીવ હાવાથી તેમાં અનંતકાયિકપણું સંભવતું નથી. कन्दो એટલે બધી જાતના કંદો. કેટલાક कंदा નો અર્થ કાંદ્રા કરે છે, તે ચાગ્ય નથી; કારખુ કે તેના પ્રસિદ્ધ અર્થ ડુંગળી (પ્યાજ) છે અને અહીં તમામ જાતિના કંદોના જે નિર્દેશ કરવા છે, તેનું નિરસન થઇ જાય છે. જંજ્ર્ય—અંક્રર, કાંટા, ક્યાગા.

अंकुर, किसलय अने पणग ते अंकुर-किसलय-पणगा. 'अङ्कुरा उद्गमनावस्थायामव्यक्तपत्राद्यवयवाः।' अंधुर ओटबे वनस्पतिने ઉગવાની એ અવસ્થા કે જ્યારે પાંદડાં वगेरे અવયવા કૃટેલાં હાતાં નથી. તેને ગુજરાતી ભાષામાં કાંદ્રા કે કૃણગા કહે છે.

कसलय — कुं ५०.

' किशलयानि उद्गच्छन्त्तनकोमलदलानि '—કિશલય એટલે ઉગી રહેલાં નૃતન કેમળ પાંદડાં, તેને ગુજરાતી ભાષામાં કુંપળ કહેવામાં આવે છે. 'પીંપળ પાન ખરંત, હસતી કુંપળિયાં' આ ઉક્તિમાં કુંપળિયાં શખ્દ કિશલયને સૂચવનારા છે.

पणग—પંચવર્ણી કુંગ.

' पनका पक्रवर्णा फुछिः'—પનક એટલે પંચવર્ણી કુગ. પંચવર્ણમાં લાલ, પીળા, વાદળી, કાળા અને ધાળા એ પાંચ વર્ણની–રંગની ગણુના થાય છે. જ્યાં લેજ હાય ત્યાં કુગ બાઝે છે અને તે જુદા જુદા પાંચે ય રંગમાં જેવામાં આવે છે.

કેટલાક પનકના અર્થ લીલ-કુગ કરે છે, પરંતુ

લીલના અર્થ સ્પષ્ટતયા શેવાળ છે અને તેના નિર્દેશ સ્વતંત્ર રીતે કરાયેલા હાવાથી અહીં માત્ર કુગ એવા અર્થ કરવા ઉચિત છે. ટીકાકાર મહિષિઓએ પણ અહીં માત્ર પંચવણી કુગ એટલા જ અર્થ કરેલા છે.

सेवाळ-शेवाण.

सेवाल અને મૂમિफोडा ते सेवाल-भूमिफोडा. શેવાળ પ્રસિદ્ધ છે. તે સરાવર, તળાવ, ખાબાચિયા વગેરેનાં પાણી પર જામે છે, ખૂબ ચીકણી હાય છે અને મુખ્યત્વે લીલા રંગની હાવાથી લીલ તરીકે એાળખાય છે.

भूमिफोडा—બિલાડીના ટાેપ.

'मूमिस्फोटानि ग्रीष्मवर्षाकालभावीनि छत्राकृतीनि लोक-प्रतीतानि वा ।' लूभिहे। अध्ये श्रीष्म तथा वर्षां अक्षां ઉत्पन्न थनारी छत्राक्षर वनस्पतिविशेष अथवा ते। ओ से। केमां प्रसिद्ध छे. दे। इसाषामां तेने णिदाडीना टे। प्र

ચ—અને.

'अल्लयतिय— सीझं आहुं, सीसी हुणहर अने ड्यूरा. अहीं अह्यतिय ओवा पण पाठ छे. 'अह्यतिय ति आर्दकत्रिकं आर्दकः शृङ्काबेरः, आर्दहरिद्रा, कर्च्यूरकस्तिक— द्रव्यविशेषः ।' अह्यतिय ओटसे आर्द्धित्रिः. तेमां आर्द्धं के। अर्थ आहु (सीसी सूंठ) छे, तेनी साथ सीसी हुणहर अने सीसा ड्यूरा हे के ओड जतनी तीभी वन-रूपति छे, तेने अहु इरवाथी आर्द्धं अने छे. हिंहीमां तेने कचूर के काली इस्ति કહે છે. ते પરથી ते હળદરના જ એક વિશેષ પ્રકાર હાય એમ જણાય છે. અંગાળીમાં પણ તેને માટે काचा इस्त्र એવા શખ્દ પ્રસિદ્ધ છે, એટલે તે હલદરની જ એક જાતિ હાવા વિષે શંકા રહેતી નથી.

કચૂરાના છોડ હળદરના છોડ જેવા જ થાય છે અને તેનાં પાંદડાં પણ હળદરનાં પાંદડાં પ્રમાણે જ હાય છે. વળી તેના કંદ પણ હળદર પ્રમાણે જમીનમાં જ થાય છે.

વનાષિધમાં કહ્યું છે કે 'કચૂરાના ક્ષુપ (નાના છાડ) થાય છે. એની નીચે આંબાહળદર જેવા ગાંઠિયા થાય છે. એના પ્રતિનિધિ આદુ અને અંજર કે શતાવરી છે.' તે પરથી તેના ગુણા આદુને મળતા હાય એમ જણાય છે.

આદ્ર કિત્રિકમાં કચૂરાને કેમ લીધા ? તેના ઉત્તરમાં આટલું નિવેદન પર્યાપ્ત છે.

### गज्जर---आજर.

ગાજર અતિ પ્રસિદ્ધ છે. હિંદી અને મરાઠી ભાષામાં પણ તેને ગાજર જ કહે છે. અંગ્રજમાં તેને કેરાટ (Carrot) કહે છે. ગાજર જમીનમાં થાય છે, લાંખા શાંકુ આકારનાં હાય છે અને રંગે રાતાં કે ધાળાં હાય છે. તેના છાંડ લગભગ સવા હાથ ઊંચા વધે છે. ગાજરમાં સાકરનું પ્રમાણ ક્રીક ઠીક હાવાથી તે સ્વાદમાં ગળ્યા લાગે છે. સામાન્ય રીતે તેનું શાક અને અથાણું થાય છે. દુષ્કળ જેવા સમયમાં અરીખ લોકો તેના પર નિર્વાદ્ધ કરે છે. શેરડીની જેમ

ગાજરમાંથી પણ સાકર બનાવવાના ઉદ્યોગ કેટલાક દેશામાં **ચાલે** છે.

मोत्थ-भाथ.

નદી કે જલાશયના કિનારે થાય છે. માથની સળી હાથની આંગળી જેવડી માટી અને ત્રહ્યુધારી હાય છે કે જેને ડીલા અથવા ચીઢા કહેવામાં આવે છે. માથનાં મૂળને સામાન્ય રીતે નાગરમાથ કહેવામાં આવે છે અને તેના ઉપયાગ ઔષધમાં ઘણા થાય છે. અંગાળી ભાષાના સંઅંધ પ્રાકૃત સાથે વિશેષ રહ્યો છે. તેમાં માથને માટે મુત્તા શખ્દ છે, જે માત્યના જ અપભ્રંશ જણાય છે. હિંદીમાં તેને નાगरमोत्था કહે છે. માથના ભદ્રમાથ, ક્ષુદ્રમાથ, જળમાથ વગેરે પ્રકારા વૈદકમાં પ્રસિદ્ધ છે. સંસ્કૃત ભાષામાં તેને માટે વરાફિપ્રિયા એવા શખ્દ યાજાયેલા છે, કારણ કે તેનાં પાંદડાં વરાહ-ભુંડને ઘણા પ્રિય હાય છે.

वत्थुळा—टांडानी काळ.

વર્ત માન પાઠચપુસ્તકામાં **વ**ત્ચુજ્ઞા નાે અર્થ એક પ્રકારનું શાક એટલાે કર્યાે છે, પણ વત્ચુજ્ઞા નાે અર્થ ગુજરાતીમાં ટાંકાની ભાજી અને હિંદીમાં વચુજા થાય છે.

પાઠક શ્રી રત્નાકરજીએ ટીકામાં 'ढक्कवात्थुलः शाक-विशेषः।' એમ જણાવ્યું છે; તે પરથી ટાંકાની ભાજી કે જે વહુલા તરીકે ઓળખાય છે, એમ સમજવાનું છે; કારણ કે ટાંકાની એક બીજી જાત પણ થાય છે કે જેને રાતા ટાંકા કે ચિલ્લીની ભાજ કહેવામાં આવે છે. ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં ગરીબ લાેકાનું એ પ્રિય શાક છે.

ટાંકાની ભાજી ઘણા સ્થળે થાય છે. તેના છાડ શુમારે હાથ ભર ઊંચા વધે છે, અને તેનાં પાંદડાં ઘણાં નાનાં તથા અતિ કામળ હાય છે, એટલે તેની ગણના સાધારહ્યુ વનસ્પતિકાયમાં કરેલી છે.

थेग--थेग.

' लिरिंगुकथेगाविष कन्दौ' એ શબ્દથી થેગ એ એક પ્રકારના કંદ છે, એમ સમજવાનું છે. ચામાસમાં થેગીપાંક નામથી તે ઘણા ઠેકાણે વેચાય છે.

पल्लंक--- पास भनी साल.

પાઠક રત્નાકરજીએ 'पल्यङ्कः शाकमेदः' પલ્યંક એ એક પ્રકારનું શાક છે, એમ જણાવ્યું છે; એટલે કે પલ્લંકના સંસ્કૃત અનુવાદ પલ્યંક આપ્યા છે અને તેના ઉપયાગ શાક તરીકે થતા હાવાનું જણાવ્યું છે. ઉપાવ શ્રી ક્ષમા—કલ્યાણકજીએ 'પલ્હંજ શાકવિશેષ:' એમ જણાવ્યું છે, એટલે તેને માટે કાઈ વિશેષ સંસ્કૃત શબ્દ આપ્યા નથી. પરંતુ અન્ય પ્રન્થા પરથી એમ જણી શકાયું છે કે સંસ્કૃત ભાષામાં તેને પાਲक્य કે મધુસૂદ્દની કહે છે, કર્યાંટકી ભાષામાં પાલક્ય કહે છે, હિંદી અને મરાઠીમાં પાલેક કહે છે અને ગુજરાતીમાં પાલખ કહે છે. અંગ્રેજમાં તેને સ્પાઈનેઝ (Spinez) કહે છે.

પાલખની લાજીના છાડ વેંતલર ઊંચા થાય છે અને

તેનાં પાંદડાં ઘણાં કેામળ તથા પાતળાં હાેવાથી તેની મણના સાધારણ વનસ્પતિમાં થાય છે.

कोमलफ्लं—डामण इण, इ्षां इण.

જેમાં ગાટલી વગેરે અધાયાં ન હાય, તેવાં ફળાને કામળ ફળ કે કૂણાં ફળ કહે છે. 'कोमलं फलं अनिबद्धास्थिकम्।'

च---અને.

स्रव्वं—સर्व પ્રકારનાં.

गुर्किसराइ—ગુપ્ત નસાવાળાં.

गुढ એટલે ગુપ્ત છે જેની सिराइ એટલે શિરાઓ – નસો, તે गુढसिराइ. તાત્પર્ય કે જેની નસો સ્પષ્ટ ન દેખાતી. હાય તેવાં.

सिणाइ-पत्ताइ-- भारी लाण वर्गेरेनां यांहडां.

ઉપા૦ શ્રી ક્ષમાકલ્યાષ્યુક્છએ અહીં ખુલાસા કર્યો કે કે 'सिनादिपत्राणि सिनशब्देन देशविशेष क्षारपीछ मुक्ष उच्यते ।' સિન શખ્કથી કાઈ દેશવિશેષમાં ક્ષારપીલુનું વૃક્ષ કહેવાય છે. પીલુને ગુજરાતી ભાષામાં જાળ કહેવાય છે. ગુજરાત, સૌરાષ્ટ્ર વગેરમાં તેનાં વૃક્ષા ઘણાં થાય છે. આ પીલુમાં ખારી જાત અને મીઠી જાત, એમ બે જાતા છે, તેમાં ખારી જાતને સિન કહેવામાં આવે છે. તેનાં પાન હંકાં અને પહાળાં હાય છે, તેની નશા સ્પષ્ટ જોઈ શકાતી અથી, એટલે તેની ગણના સાધારણ વનસ્પતિકાયમાં કરેલી છે.

थोहरि--थुवर, थे।र.

ं थोहरि स्बुद्दीतर : ' थोहर में ८खे स्बुद्धीतरु. तेने

હિંદી ભાષામાં યુહર કે સેહુંડ, ખંગાળી ભાષામાં સીજ— વૃક્ષ અને ગુજરાતી ભાષામાં યુવર કે થાર કહે છે. અંગ્રેજીમાં તેને માટે મીલ્કસ હેજ (Milks hedge) એવા શખ્દ વપરાય છે. થારના અનેક પ્રકારા છે. તેમાં ડાંડલિયા થારને કાંટાવાળી ડાંડીઓ હાય છે, પણ પાદડાં હાતાં નથી. હાથલા થારને પહાળાં પાંદડાં હાય છે, તે પર તીક્ષ્ણ કાંટા ઉગેલા હાય છે અને તેને લાલ કળા આવે છે. આ સિવાય નાગફની યુવર, ખરસાણી યુવર, ચાધારા યુવર વગેરે પ્રકારા પણ પ્રસિદ્ધ છે.

થારના મુખ્ય ઉપયોગ વાડ બનાવવામાં થાય છે. તેનું દૂધ ઝેરી હાય છે, જે ઔષધિ તરીકે ઉપયોગમાં લેવાય છે. કેટલાક નીચલા થરના લાેકા હાથલા થારના કાંટા વગેરે કાઢી નાખી તેનું શાક તથા અથાણું કરે છે.

कुंआरि—કુંવાર, કુંવારપાઠું, કુંવારના લાખરા.

' इमारि मांसलप्रणालाकारपत्रा ' કુમારી એટલે જેનાં. પાંદડાં ગર્ભવાળા અને પરનાળના જેવા અર્ધ વર્તુલ તથા જાડા હોય છે તેવી વનસ્પતિવિશેષ. તેને હિંદી ભાષામાં घीगुवार કે જુંવારપટ્ટા અને અંગાળી ભાષામાં. घृतकुमारी કહે છે. ગુજરાતી ભાષામાં તેને કુંવાર, કુંવાર પાઠું કે કુંવારના લાખરા કહે છે.

गुग्गुलि-એક अज्ञात वनस्पति.

પાઢક શ્રી સત્નાકરજીએ ગુગ્ગુજિના પરિચય ટીકામાં આપેલા નથી અને ઉપા. શ્રી ક્ષમાકલ્યાશ્રુકજ એ 'ગુગ્ગુજઃ

प्रसिद्धः ' એટલું જ કહ્યું છે. પરંતુ ગુગળનાં વૃક્ષાનું જે - વર્ષ્યુંન પ્રાપ્ત થાય છે, તે પરથી **ગુગ્ગુજ્ઞિ એ** ગુગળ નહિ ેપણુ કાઈ બીજી જ વનસ્પતિ હાેય એમ લાગે છે.

આર્ય ભિષેકમાં કહ્યું છે કે 'ગુગળનાં ઝાડા રેતાળ તથા ડુંગરાળ જમીનમાં થાય છે. પાંદડાં નાનાં નાનાં લીમડાનાં પાંદડાં જેવાં પણ અણી વગરનાં હાય છે. ફૂલ રાતા રંગના, અતિશય ઝીણાં પાંચ પાંખડીવાળાં મંજરીની વચમાં થાય છે. ફળ નાનાં બાર જેવડાં પણ ત્રણ ધારા થાય છે, તેને ગુગળિયા કહે છે. એ ફળા ઉદ્દરની પીડા દ્વર કરે છે. એ ઝાડના ગુંદરને ગુગળ કહે છે, ધૂપ કરવાના કામમાં એના ઘણા ઉપયાગ થાય છે. વાતનાશક ઓષધ તરીકે પણ એ સારું કામ આપે છે.

આ પરથી ગુગળ પાતે તા સાધાર**ણ ઠરી શકતા** નથી કે તેનું વૃક્ષ પણ સાધારણની કાેટિમાં આવતું નથી. ઘણા યત્ન કરવા છતાં આ વનસ્પતિ કઇ છે? તેના નિર્ણય થઈ શકચો નથી, એટલે અહીં 'એક અત્રાત વનસ્પતિ ' એટલે જ અર્થ આપ્યા છે.

### गळोय-ગળા.

એક પ્રકારની વેલ છે. તે ખડક તથા વૃક્ષના આશ્રયે ચડે છે. તેમાં લીમડાના વૃક્ષ પર ચડનારી ગળાને ઉત્તમ ગુણવાળી માનવામાં આવે છે. ગળાને સંસ્કૃત બાષામાં મહુવી, હિંદી ભાષામાં મિઝોચ તથા મરાઠી ભાષામાં ન્યુઝવેજ કહે છે. ઔષધિમાં તેના બહાળા ઉપયોગ થાય છે.

# पमुहा-પ્રમુખ, વગેરે.

જેનાં નામા મુખ્યપણે લેવાય, તે પ્રમુખ કહેવાય. અહીં બાકીનાં બધાં નામા અધ્યાહારથી સમજ લેવાનાં છે. અરુપ્બી ભાષાના વગૈરહે–વગેરે શખ્દથી પણ આવા જ અર્થ સમજાય છે અને તે ગુજરાતી ભાષામાં પ્રચલિત હાવાથી અહીં પર્યાયશખ્દ તરીકે આપેલા છે.

छिन्नरहा-છેદાયેલા હાય તા પણ ફરી ઉગે એવા... થાર, કુંવાર, ગુગ્ગુલિ, ગળા વગેરે આ જાતની.. સાધારણ વનસ્પતિ છે.

#### અન્વય

વસ્તુએાના ક્રમશઃ નિર્દે'શ હાવાથી આવશ્યક નથી. ભાવાથ<sup>°</sup>

અધી જાતના કંદો, ક્ષ્ણુગા, કુંપળા, પંચવર્ણી કુંગ, શેવાળ, બિલાડીના ટોપ, લીલું આદું, લીલી હળદર, લીલા કચૂરા, ગાજર, માથ, ટાંકાની ભાજ, થેગ, પાલખની ભાજ, સર્વ પ્રકારનાં કુષ્ણું ક્ળા, જેની નસા ગુપ્ત હાય, એવાં ખારી જાળ વગેરેનાં પાદડાં, છેદાયા છતાં કરી ઉગે તેવા થાર, કુંવાર, ગુગ્ગુલિ, ગળા વગેરે સાધારણ વનસ્પતિ— કાયના પ્રકારા જાણુવા.

# વિવેચન

સાધારણ વનસ્પતિના ઘણા પ્રકારા છે. તેમાંના કેટલાકના અહીં નિદેશ કર્યો છે કે જેના પરિચય–સંસર્ગમાં આપણે વિશેષ આવીએ એવા સંભવ છે. ખાકીના પ્રકારા લક્ષણ વગેરે પરથી સ્વયં જાણી લેવાના છે.

આમ છતાં આ વિષયમાં વિશેષ માર્ગ**દર્શન મળે** તે માટે અહીં જૈન પર પરામાં સુપ્રસિદ્ધ એવા બત્રીશ અનંતકાયના ટુંક પરિચય આપીએ છીએ.

- (૧) **સર્વ જાતિના કંદ**. ખત્રીશ અનંતકાયમાંના કેટલાકના સમાવેશ આ વિભાગમાં થઈ **જાય છે,** પરંતુ તેના સ્પષ્ટ બાેધ થાય એ હેતુથી તેના સ્વતંત્ર નિદેશ કરેલાે છે.
- (ર) સૂર્ણુ. હિંદી ભાષામાં તેને જમીનકંદ કહે-વામાં આવે છે. આ કંદ ચૈત્ર-વૈશાખમાં વવાય છે અને માગસર પાષમાં તેને ખાદીને કાઢવામાં આવે છે. કાેઈ કાેઈ માેડું થવા માટે તેને ત્રણુ વરસ સુધી જમીનમાં રાખે છે. સૂરણુની આકૃતિ ગાળ ચક્કર જેવી હાેય છે અને તે ૧૫ કીલાેથી ૨૦ કીલા જેટલું વજનમાં હાેય છે. સામાન્ય રીતે તેના ઉપયાગ શાક તરીકે થાય છે. તે અર્શરાગ-નાશક હાેવાથી સંસ્કૃત ભાષામાં અર્શાદન કહેવાય છે.
  - (3) વજ્રકંદ. જંગલી સૂરખુ.

પાઠક શ્રી રત્નાકરજીએ ટીકામાં 'वज्रोऽિ कन्दविशेषः' એટલું જ કહ્યું છે, પણ અન્ય શ્રંથા પરથી જાણી શકાયું એ કે જંગલી સૂરણને વજકંદ કહેવામાં આવે છે.\* સૂરણની સાથે જંગલી સૂરણના નિર્દેશ સંગત છે.

<sup>\*</sup>જુઓ ખુહત્ હિન્દી કાય, પૃ ૧૧૫૫. વજકન્દ

- (૪) લીલું આવું. ×
- (૫) લીલી હળદર.
- (६) લીલાે કચૂરાે.
- (૭) **શતાવરી**. હિંદી ભાષામાં શતાવર અને બંગાળી ભાષામાં શતમૂલી કહેવાય છે.

શતાવરીના છાડ વેલી જેવા હાય છે. સામાન્ય રીતે બેથી ત્રણ કુટ જેટલાં ઊંચા વધે છે અને તેને કાંટા હાય છે. એનાં પાંદડાં ઘણાં ઝીણાં અને પુષ્કળ હાવાથી તે કેશિકા, સૂક્ષ્મપત્રા કે ખહુપત્રા પણ કહેવાય છે. શતાવરીના એક છાડને સા કે તેથી પણ વધારે મૂળ હાય છે, તેથી તો શતમૂલી કે શતપદી કહેવાય છે. આ મૂળા લીલાં હાય, ત્યારે તેને છાલીને સૂક્ષ્વવામાં આવે છે અને ખજરમાં તે જ 'શતાવરી'ના નામથી વેચાય છે.

(૮) વિરાલિકા-એક જાતની વેલી.

ટીકામાં કે અન્ય ગ્રન્થામાં તેના વિશેષ પરિચય પ્રાપ્ત થતા નથી, પણ તે શતાવરીની જેમ અમુક પ્રદેશમાં ઔષધિ તરીકે વપરાતી હશે, એમ લાગે છે.

- (૯) કુંવર.
- (૧૦) થાર.
- (૧૧) ગળા.
- (૧૨) **લશુન**–લસ**ણ**.

હિંદી ભાષમાં લહસન અને અંગાળી ભાષામાં **રસુન** કહેવાય છે.

x જેનું વર્ણત ઉપર આવી ગયું છે, તે સંખંધી અ**હીં કંઇ** લખ્યું નથી.

તે એક પ્રકારની કંદની જાતિ છે. તેમાં આઠથી દશ ક્રિળિયા હાય છે. બીજું લસણુ માત્ર એક કળીનું પણ થાય છે. લસણુની વાસ તીવ હાવાથી ઘણા તેને પસંદ કરતા નથી; પરંતુ ઔષધિમાં તેના ઘણા ઉપયાગ થાય છે.

(૧૩) **વાંસકારેલાં**-વાંસની કૂં પળા.

ટીકામાં કહ્યું છે કે 'वंसकरेल्ला त्ति कोमलानि नव-वंशावयवरूपाणि करेल्लकतया प्रतीतानि-।' નવા વાંસની કુંપળા જે કાેમળ હાેય છે અને કારેલાના આકારની લાગે. છે, તેને વાંસકારેલાં સમજવા.

(૧૪) ગાજર.

(૧૫) લવણ-લાણા કે પલીએા.

टीકाકारे કહ્યું છે કે ' खवणको वनस्पतिविशेषः येन दृग्वेन सर्जिका स्यात् ।' લવાશુક એક જાતની વનસ્પતિ छे है केने आणवाथी सर्किं डा थाय छे. सर्किं डा એटલे એક जातना क्षार है के वनस्पतिना पंचांगने आणवाथी प्राप्त थाय छे.

કેટલાક લવાલુકના અર્થ લૂણીની ભાજ કરે છે, પાલુ, લૂણીની ભાજ સાધારણ નથી. વળી તેને આળવાથી ક્ષાર પાલુ પ્રાપ્ત થતા નથી; એટલે લવાલુકના અર્થ લાણા કે પાલીઓ કરવા નાઈએ.

લાલાના છાડ ચલાના છાડ જેટલા ઊંચા થાય છે, તે ગુરુહાકાર હાય છે અને તેમાં શાખા–પ્રશાખાઓ પુષ્કળ હાય છે. તેનાં પાન ચણાનાં પાનનાં આકારનાં પાલુ કાંગરી વિનાના હાય છે. આ પાન એટલા સઘન હોય છે કે તેનાથી શાખાઓ ઢંકાઈ જાય છે. લાણાને આળવાથી સર્જિકા પ્રાપ્ત થાય છે.

ઘણાનું માનવું એવું છે કે આ લાણા તે જ રહિતા છે કે જે પારાને આંધવામાં અતિ ઉપયોગી છે. શિશિર ઋતુમાં લાણામાંથી પાણીના ખિંદુઓ ૮૫કયાં કરે છે, એટલે તેની નીચેની જમીન લીની થઈ જાય છે અને રુદંતી એવું નામ સાર્થક બને છે.

(૧૬) લાહ. પશ્ચિનીકંદ.

तेने। विशेष पश्चिय प्राप्त थते। नथी.

(૧૭) ગરમર.

પ્રસિદ્ધ છે. તેનું અથાહું થાય છે. સંસ્કૃત ભાષ્નામાં તેને ગિરિકર્ણિકા કહે છે.

- (૧૮) કિશલય.
- (૧૯) **ખીરિંશુકે-**ખીરસુએા કંદ્ર.

વિશેષ પશ્ચિય પ્રાપ્ત થતા નથી.

- (૨૦) થેગ.
- (૨૧) માથ.
- (૨૨) લવણ વૃક્ષની છાલ.
- (૨૩) ખિલ્લુહ-એક જતના કંદ.
- (૨૪) અમૃતવેલ-જે તંતુ આકારે કાય છે.
- (૨૫) સૂળાના કંદ્ર)

છ.–૧૦

- (૨૬) બિલાડીના ટાપ.
- (૨૭) વિરુદ-અંકુરા ફાેડેલું કઠાળ.

કઠોળને અમુક વખત પલાળી રાખતાં તેમાંથી અંકુર ક્રૂટે છે. આવું કઠોળ મુંબઈ વગેરે શહેરામાં છ્ટથી વેચાય છે અને પૂરી-પકાડીવાળા ભૈયાએ પણ તેના ઉપયોગ કરે છે. પરંતુ તે અનંતકાય હાેવાથી ઉપયોગ કરવા યાેગ્ય નથી.

- (૨૮) હક્ક–વત્થુલાની ભાજી.
- (૨૯) **સૂઅરવલ્લી**-જંગલમાં થતી એક પ્રકારની માટી વેલ.
  - (૩૦) પાલખની ભાજ.
  - (૩૧) કાેમલ આંબલી.
- ં જ્યાં સુધી તેમાં કચૂકાે ન બાઝે ત્યાં સુધી અનંત-ક્રાય ગણાય છે.
  - (૩૨) ધાેળું અને લાલ સ્તાળુ.

પાઠક રત્નાકરજીએ જીવિચારની આ ગાથાની ટીકામાં બત્રીશ અને તકાયના દૂંક પરિચય આપ્યા છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે ' आलुकिपण्डालुको कन्द्विशेषो '-આલુ અને પિંડાલુ એક પ્રકારના કંદ છે. હવે કાશા તથા વનસ્પતિશાસ્ત્રાનાં અન્ય પુસ્તકા જેતાં એમ જાણી શકાય છે કે જેને સંસ્કૃત તથા હિંદી ભાષામાં પિંહાલુ કહેવામાં આવે છે, તેને જ ગુજરાતી ભાષામાં રતાળુ કહેવામાં આવે છે અને તેની ધાળી તથા લાલ એમ બે જાતા હાવાથી

પ્રથમને માટે માત્ર આલુ અને બીજાને માટે રક્તાલુ-સ્તાળુ એવા શખ્દપ્રયોગ થતા હશે. અહીં બંનેના સાથે નિર્દેશ છે, એટલે તે એકજ જાતિના હાવા વિષે કંઈ શંકા સહેતી નથી.

હિંદી અને ખંગાળી ભાષામાં અટાટાને આલૂ કહેવામાં આવે છે, પણ તે અર્થ અહીં સંગત નથી; કારણ કે અટાટા એ મૂળ તા દક્ષિણ અમેરિકાની પેદાશ છે અને -સર વાલ્ટર રેલે તેને સને ૧૬૪૫ ની સાલમાં ઇંગ્લાંડ લાવ્યા એ નિશ્ચિત છે. ત્યાર પછી તે હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા છે, એટલે પ્રાચીન ગાથાઓમાં તેના ઉલ્લેખ સંભવી શકતા નથી. પરંતુ અહીં પ્રસંગવશાત્ એ જણાવી દર્ઘએ કે અટાટા પણ અનંતકાય જ છે, કારણ કે તેને કાપતાં સરખા ગાળ કકડા થાય છે, તેમાં તાંતણા નથી અને તેના એક ભાગ વાવીએ તાે ઉગે છે. થાડા વર્ષ પહેલાં ' ખટાકા અને તેનું વિજ્ઞાન ' નામની એક પુસ્તિકા પ્રકટ થઈ હતી અને તેમાં ખટાટા કંદમૂળ નથી, પણ ડાળી પર થાય છે અને એક જાતનાં ફળ છે, માટે તે ખાવામાં હરકત નથી, એવું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું હતું; પરંતુ સાધારણ કે અનંતકાયની વ્યાખ્યા ઘણી વ્યાપક છે અને તેમાં કંદ્રમળ જ્યરાંત બીજા પણ અનેક પ્રકારાના સમાવેશ થાય છે. અમે ઉપર જણાવી ગયા તેમ ખટાટાને સાધારણનાં લક્ષણા લાગુ પડે છે, એટલે તે એક જાતની સાધારણ કે અનંત-કાય વનસ્પતિ છે અને તેથી ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે.

આ વિવેચન સમાપ્ત કરતાં પહેલાં એટલું જ્યાવી દઈએ કે એક કાંળે એક દેશમાં કેટલીક વસ્તુઓના ઉપ-યોગ વિશેષ થતા હાય છે અને તેથી તે પ્રસિદ્ધ હાય છે, જ્યારે બીજા કાળે કે બીજા દેશમાં તેના ખાસ ઉપયોગ નહિ હાવાથી તેની પ્રસિદ્ધ હાતી નથી, એટલે આજે ઉપર્યું કત કેટલાક પ્રકારા એાળખવાનું મુશ્કેલ બન્યું છે. વળી કાલના પ્રવાહ સાથે કેટલીક નવી સાધારણ વનસ્પતિ આ દેશમાં દાખલ થયેલી છે. જેમ કે-અટાટા, બીટ વગેરે; એટલે તેના સમાવેશ લક્ષણ પરથી સાધારણવર્ગમાં કરી. લેવા જોઈએ.

આ અન્ને ગાથાના વિવરણમાં અમે વૈદક દર્ષિએ કોઈ કાઈ વાતા લખી છે, તે કેવળ જાણવા માટે છે. આકી અનન્તકાયના ઉપયાગમાં અનન્ત જીવાના ધ્વંસ થાય છે, એટલે એ હેયકોટિમાં છે.

### મૂળ

इच्चाइणो अणेगे, हवंति भेया अणंतकायस्स । तेसिं परिजाणणत्थं, लक्खणभेयं सुए भणियं ॥११॥ संस्कृत छाया

इत्यादयोऽनेके भवन्ति भेदा अनन्तकायस्य । तेषां परिज्ञानार्थं, छक्षणमेतत् श्रुते भणितम् ।।११॥ **५६।ध** 

इंडचाइणो— ઈત્યાદિ, આ તથા ખીજા પછુ.

अणेगे—અનેક, ઘણા.

हवंति--धे.

મેચા—ભેદો, પ્રકારા.

क्षणंतकायस्य-अनं तहायना.

અહીં પ્રકરણુકારે સાધારણુના પર્યાય તરીકે અનંત— ક્રાય શષ્દ્રના પ્રયોગ કરેલાે છે.

તેસિં—તેએાના.

परिजाणणत्थं — परिज्ञान अर्थ, विशेष ज्ञान भाटे.

<del>ણ્યં</del>—આ. હવે પછી તરત જ કહેવાશે તે.

સુણ—શ્રુતને વિષે, શાસ્ત્રામાં.

भणियं--- इंडेझं छे.

#### અન્વય

इच्चाइणो अणंतकायस्स अणेगे भेया भवंति तेर्सि परिजाणणत्यं सुर एयं छक्कणं भणियं ।

#### ભાવાથ°

અનંતકાયના આટલા લેદો તો નામપૂર્વંક કહ્યા, પરંતુ ખીજા પણ ઘણા લેદો છે. તેનું વિશેષ જ્ઞાન થવા માટે સુત્રામાં આ પ્રમાણે લક્ષણ કહેલું છે.

## વિવેચન

આ પ્રકરણમાં જીવનું સ્વરૂપ સંક્ષેપથી કહેવાનું છે,

એટલે વધારે વિસ્તાર ન કરતાં માત્ર એ ગાથાએ વડે જ સાધારણ વનસ્પતિના નામપૂર્વક પરિચય કરાવ્યા. હવે તેના ઉપસંહાર કરીને અનંતકાયના બીજા લેદા પણ અરાબર જાણી શકાય, તે માટે તેનું સૂત્રાક્ત લક્ષણ દર્શાવે. છે, તે આ પ્રમાણે :

### મૂળ

गृढ-सिर-संधि-पव्वं, समभंगमहीरूगं च छिन्नरुहं। साहारणं सरीरं, तं विव्वरीयं तु पत्तेयं॥ १२॥ संस्कृत छाया

गूढ-शिरा-सन्धि-पर्व-समभमङ्गहीरकं च छिन्नरहम् । साधारणं शरीरं तृद्धिपरीतं च प्रत्येकम् ॥१२॥

## પદાથ°

गुढ़–सिर–संघि–पव्वं—જેની નસેા, સંધિસ્થાનદુંતશદ **પર્વો સ્**પષ્ટ જણાતાં નથી.

गृह છે જેના સિર, સંધિ અને पट्યં, તે गृह-सिर-संधि-पट्यं. આ પદ શરીરનું વિશેષણુ છે. ગૃહ એટલે ગુપ્ત, અપ્રકટ, સ્પષ્ટ ન જણાય તેવું. સિર-શિરાઓ, નસો. સંધિ-સંધિસ્થાનો. પદ્ય-પવેંં. એક ગાંઠાથી બીજા ગાંઠા સુધીના ભાગને પર્વ કહેવાય છે. કેટલીક વાર ગાંઠને માટે પણ પર્વ શખ્દના ઉપયાગ થાય છે. અહીં જીવસમા-સના વૃત્તિકાર મલ્લધારગચ્છીય શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિએ તથા જીવ-વિચારના વૃત્તિકાર પાઠક શ્રી રતનાકરજીએ ' प्रकाण्ड- નાહશાહાદ્દે: 'એ શખ્દાથી સ્પષ્ટતા કરી છે કે આ વસ્તુ તેનાં પાદડાં, સ્કંધ, દાંડી તથા શાખા વગેરે પરત્વે સમજવી. એટલે જેનાં પાંદડાંની નસો સ્પષ્ટ જણાતી ન હાય તથા થડ, ડાળ વગેરેનાં સાંધાઓ અને પર્વો સ્પષ્ટ જણાતાં ન હાય, તેને સાધારણ વનસ્પતિનું પ્રથમ લક્ષણ સમજવાનું છે.

समभंग—જેને ભાંગતાં સરખા ભાગ થતા હાય. 'समोऽदंतुरो भङ्गः छेदो भवति तत्समभङ्गम् । 'જેનાં પાદડાં વગેરેને તાડવાથી સમ એટલે સરખા, ભંગ એટલે છેદ કે ભાગ થતા હાય તે સમભંગ કહેવાય.

अहीरंग-के तांतछा वगरनुं हेाय.

' तथा छिद्यमानस्य न विद्यते हीरकाः तन्तु छक्षणा मध्ये यस्य तदहीरकम् ।' तथा केने छेहतां वयभां हीरक क्येटवें तांताचा न हाथ ते अहीरक क्षेत्राय.

छिन्नहर्ह— केने छेडवा छतां डिगे तेवुं छाय. साहारणं— साधारखु.

शरीरं--शरीर.

त्तव्विरीयं—तेनाथी विपरीत सक्ष्युवार्णुः

च—અને.

प<del>र</del>्तायं — प्रत्येक.

અન્વય

**આવસ્યકતા નથી.** 

## ભાવાથ<sup>°</sup>

જેની નસો, સંધિત્થાના તથા પર્વા સ્પષ્ટ જણાતાં નથી, જેને ભાંગતાં સરખા ભાગ થાય છે, જેને ભાંગતાં તાંતણાં જણાતાં નથી તથા જેને છેદીને વાવતાં ફરી ઉગે છે, તે સાધારણુ વનસ્પતિકાયનું શરીર જાણવું. તેથી વિપરીત લક્ષણવાળું હાય, તે પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયનું શરીર જાણવું.

## વિવેચન

સાધારણુ વનસ્પતિકાયનું પ્રમુખ લક્ષણુ અનંત-ક્રાચિત્વ છે, એ પ્રથમ જણાવ્યું છે. હવે શાસ્ત્રમાં તેનાં જે અન્ય લક્ષણા દર્શાવ્યાં છે, તે અહીં કહે છે.

જીવ-સમાસ-પ્રકરણ કે જે આ પ્રકરણની પૂર્વે કેટ-લાક સમયે ૨૮૬ ગાશાપ્રમાણ સ્ચાયેલું છે અને જેના પર મલ્લધારગ છીય શ્રી હેમચન્દ્રસ્રિ મહારાજે વિ. સં. ૧૧૬૪માં ૭૦૦ શ્લાકપ્રમાણ વૃત્તિ રચેલી છે, \* તેમાં સાડત્રીસમી ગાથા તરીકે આ ગાથા નજરે પડે છે. આ પ્રકરણમાં ઘણી ગાથાઓ પ્રાચીન શાસોમાંથી ઉદ્ધરેલી છે, એટલે સંભવ છે કે આ ગાથા પણ કાઈ પ્રાચીન શાસ-માંથી ઉદ્ધરેલી હાય. તે ઘણી પ્રસિદ્ધ અને પ્રમાણભૂત હોવાનાં કારણે જીવ-વિચાર-પ્રકરણકારે પણ તેને અહીં અક્ષરશ: ઉદ્ધરેલી જણાય છે.

<sup>\*</sup> જૈન સાહિત્યના ઇતિહાસ, પ્-રપેઉ.

તેમાં પ્રથમ લક્ષણ એ કહ્યું છે કે જેના પાંડાંની નસા વગેરે સ્પષ્ટ દેખાતી ન હાય કે જેના થડ અથવા ડાળીઓનાં સંધિસ્થાન—એટલે સાંધા અને પર્વો સ્પષ્ટ જણાતાં ન હાય, તેને સાધારણ શરીર સમજવું. હા તરીકે કુંવારપાઠું સાધારણ છે, તો તેમાં કાઈ નસ સ્પષ્ટ તયા જણાતી નથી; અને ભૂમિફાડાના વર્ગ સાધારણ છે, તો તેમાં સંધિસ્થાન, પર્વ આદિ નજરે પડતાં નથી.

અહીં બીજું લક્ષણ એ કહ્યું છે કે જેને ભાંગતાં સરખા ભાગ થાય, તે પણ સાધારણનું જ લક્ષણ જાણવું. દાખલા તરીકે મૂળાના કંદ, ગાજર કે શકરિયાને ભાંગીએ તાે તેના સરખા ભાગ થાય છે, પણ ખાંચાવાળા ભાગ થતા નથી. આ જ રીતે ખારી જાળના પાંદડાંને ભાંગીએ તાે બે સરખા કકડા થાય છે, પણ એરંડા વગેરેનાં પાંદડાંની જેમ વાંકાચૂંકા કે ખાંચાવાળા ભાગ થતા નથી; એટલે આ બધાની ગણતરી સાધારણમાં થાય છે.

અહીં ત્રીનું લક્ષણ એ કહ્યું છે કે જેને ભાંગતાં તાંતણા ન હાય તે પણ સાધારણનું શરીર જાણવું. દાખલા તરીકે મૂળાના કંદ, ગાજર, શકરિયા કે ખટાટાને છેદવામાં આવે તા તેમાં તાંતણાં જણાતાં નથી, માટે તેમને સાધાર- ણનું લક્ષણ લાગુ પડે છે. અંકુર અને કિસલયમાં પણ આ જ સ્થિતિ હાય છે; એટલે તેમને પણ સાધારણ ગણવામાં આવે છે.

અહીં ચાંશું લક્ષણ એ કહ્યું છે કે જેને છેલ્લા છતાં

કરી ઉગે એ સાધારણનું શરીર જાણવું. દશમી ગાયામાં તેના દાખલા રૂપે થાર, કુવાર, ગુગ્ગુલિ વનસ્પતિ અને ગળાનાં ઉદાહરણા આપવામાં આવ્યાં છે.

અહીં પ્રસંગવશાત્ એ પણ જણાથી દઈ એ કે કેટલીક સાધારણ વનસ્પતિ તેના આગળના ભાગ વાવવાથી ઉગે છે, કેટલાક તેનાં મૂળ વાવવાથી ઊગે છે, કેટલીક તેની ડાળા રાપવાથી ઉગે છે, કેટલીક તેની ગાંઠા વાવવાથી ઉગે છે, કેટલીક તેના ખીજ વાવવાથી ઉગે છે, તા કેટલીક વગર વાબ્યે માત્ર અમુક વસ્તુઓનું સંયોજન થવાથી પણ ઉગે છે.

પ્રત્યેકનાં લક્ષણા આનાથી વિપરીત હાય છે, એટલે કે તેનાં પાંદડાની નસો તથા તેનાં સ્કંધ–શાખાદિ વગેરેનાં સંધિરથાના અને પર્વો સ્પષ્ટ જોઇ શકાય છે, તેને ભાંગીએ તો એ સરખા ભાગ થતા નથી, પણ વાંકાચૂકા કે ખાંચાવાળા ભાગ થાય છે, તેને ભાંગીએ તો તેમાં કાઈને કાઈ પ્રકારનાં તાંતણાં જણાય છે અને છેદવાથી તે ફરી ઉગતી નથી..

#### મૂળ

एग-सरीरे एगो, जीवो जेसिं तु ते य पत्तेया । फल-फुल्ल-छल्लि-कहा मूलग-पत्ताणि बीयाणि ॥१३॥ संस्कृत छाया

एक-शरीरे एको जीवो येषां तु ते च प्रत्येकाः।
फड-पुष्प-छल्डि-काष्ठानि मूलक-पत्राणि बीजानि ॥१३॥
'पद्याथ'

एग-सरीरे-એક શરીરમાં.

एम क्षेत्रुं शरीर ते एम-सरीर. एम-क्षेत्र. सरीर-शरीर, अथा, हेंद्रे.

एगो-એક.

जीवो-છવ.

जेसिं-केथानां, के वृक्ष वगेरेनां.

તુ–તેા.

અહીં च ते च એવા પણ પાઠ છે.

ते-ते.

य-अने

पत्तेय-प्रत्येक्ष.

**फल-**ईण.

फल અને फुल्ल અને छल्लि અને कहु ते फल-फुल्ल- छल्लि-कहुा, અહીં સાતમી વિભક્તિ જોઈએ, પણ વિભિક્તિના વ્યત્થય થવાથી પહેલીમાં છે. અહીં પ્રથમ વિભિક્તિથી પણ અર્થ સંગત થઈ શકે છે. मूला-पत्ताणिः અને बीयाणि એ પદામાં પણ આમ જ સમજવું.

<del>फुल्ळ–</del>ફૂલ, પુષ્પ.

छल्लि-छ।स.

कठ्ठ-डाष्ठ, थेउ.

मूलग-भूण.

मूळग અને पत्त ते मूळग-पत्ताणि. અહીં મૂळા એલું પહું પાઢાંતર છે, એટલે મૂજા અને पत्ताणि એ, એ પદેશને સ્વતંત્ર ગણેલાં છે.

पत्ताण-भन्ने, भांहडां. बीयाण-भीक.

#### અન્વય

जेसि च-અને જેઓનાં एग सरीरे एगो जीवो એક શરીરમાં એક જીવ હેાય, ते च पत्तेया ते अत्येक क काध्या. અહીં फड़-फुल्ड-छल्डि-कट्ठा मूडग-पत्ताणि बीयाणि-क्ण, कृंस, छास, थड, भूण, पत्र अने जीजे के जधांने शरीर समक्यानां छे.

## ભાવાથ<sup>®</sup>

અને જેમનાં એક શરીરમાં એક જીવ હાય, તેમને પત્ચેક જાણવા. અહીં કળ, કૂલ, છાલ, થડ, મૂળ, પાંદડાં અને બીજનાં સ્વતંત્ર શરીર જાણવાં

## વિવેચન

હવે પ્રકરણકાર ક્રમપ્રા'ત પ્રત્યેક વનસ્પતિના પરિચય આપે છે. ગત ગાથામાં તેમણે 'તિ विव व रो त पत्ते યે' એ શખ્દા વડે પ્રત્યેકનાં કેટલાંક લક્ષણા ખતાવ્યાં છે, તા પણ પ્રત્યેક શખ્દની સાર્થકતા ખતાવનારું લક્ષણ ખતાવવાની આવશ્યકતા હાવાથી આ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં એ લક્ષણ ખતાવ્યું છે. 'જેમનાં એક શરીરમાં એક જવ હાય, તે પ્રત્યેક વનસ્પતિ જાણવી.' પ્રત્યેક શખ્દના અર્થ પણ એમ જ સ્પૂર્ણને છે કે-પ્રતિ એક; એટલે દરેક શરીરમાં એક જવા સાધારણ વનસ્પતિકાયના એક શરીરમાં અને ત જવા

હોય છે, ત્યારે પત્રિક વનસ્પતિકાયના એક શ્રદ્ધીસમાં એક જીવ હોય છે. આ ઘણા મોટો મૂળભૂત તકાવત છે.

અહીં એ પણ લક્ષમાં રાખવું એઇએ કે સાધારણ વનસ્પતિ કરતાં પ્રત્યેક વનસ્પતિનાં અંગોપાંગોના વિકાસ ઘણા વધારે થયેલા હાય છે, એટલે તેમાં (૧) ફળ, (૨) ફલ, (૩) છાલ, (૪) લાકડું, (૫) મૂળ, (૬) પાંદડાં અને (૭) બીજ, એ સાત વસ્તુઓ અવશ્ય હાય છે. આમ તા આ બધાં અંગાપાંગા આપણા શરીરનાં અંગાપાંગાની જેમ સંલગ્ન હાય છે, પરંતુ તે બધાનું એક પૃથક્ શરીર પણ હાય છે. તેમાં એક બુદા જવ હાય છે.

અહીં એ પણ લક્ષમાં રાખવું જોઇએ કે દરેક વનસ્પતિ ઉગતી વખતે અનંતકાય જ હાય છે. પછી તે અન્તકાય જાતિની હાય તા અનંતકાય જ રહે છે, અન્યથા પ્રત્યેક થઇ જાય છે. વળી મૂળ વગેરે પ્રત્યેકને આશ્રયે બીજા અસંખ્યાત વનસ્પતિકાય જીવા રહેલા હાય છે. અથવા એમ પણ બને છે કે મૂળ સાધારણ હાય અને આકીના ભાગ પ્રત્યેક હાય.

શાસ્ત્રકારોએ પ્રત્યેક વનસ્પતિના નીચે પ્રમાણે બાર પ્રકારા માન્યા છે :

रुक्खा गुच्छा गुम्मा लया य वस्ली य पञ्चमा चेव । तिण वलय हरिओसहि जलरुह छुरुणा य बोधच्या ॥

(૧) 'રુપ્લા-કૃક્ષાઃ' આંબા, લીમડા, પીમળા, વડ વગેરે... તેના એકસ્મિક એટલે એક એટલીવાળા અને ખહુળીજ ⇒એટલે વધારે બીયાવાળા એમ છે પ્રકાશ છે. તેમાં આંગા જાંબૂ, લીલામા, બહેડા, અશાક વગેરે પ્રથમ વર્ગમાં આવે એ અને અગથિયા, ટીંબરું, પીંપળ, ધાવડી, અર્જુન વગેરેના સમાવેશ બીજા વર્ગમાં થાય છે. પ્રજ્ઞાપનાસ્ત્રમાં તેનું વિસ્તારથી વર્જુન કરેલું છે.

- (૨) <del>શુच્છા</del>—જેનાં પાંદડાં ગુ<sup>રુ</sup>છા રૂપ (Cluster) હોય તે ગુ<sup>રુ</sup>છ કહેવાય. જેમકે રીંગણી, ધમાસા, બી**બેર**ં, નગોડ, કસુંદરા, કેરડા વગેરે.
- (3) गुम्मा—જેમાં થડના વિકાસ ન હાય, પ**ણ** નીચેથી જ ડાળીએા કુટે તેને ગુલ્મ કહે છે. જેમકે– કાંટાસેરિયા, નવમાલતી, બન્ધુજીવક, ગુલાબ, જાઈ, માગરા વગેરે.
- (૪) જ્ઞ્યા—જે વૃક્ષ કે સ્તંભ વગેરેના આધારે ઉપર ચડે તેને લતા કહે છે. જેમકે– પદ્મલતા નાગલતા, -અશાકલતા, ચમ્પકલતા, સ્થામલતા વગેરે.
- (પ) वल्ली—વેલા. માટા ભાગે લોંય પર પથરાય -તે વેલા કહેવાય. જેમકે કાળાના વેલા, કાકડીના વેલા, તુરિયાના વેલા, દ્વધીના વેલા વગરે.
- (६) पव्यगा—જેમાં પર્વ અને ગાંઠા હાય, તે પર્વગ કહેવાય. જેમકે શેરડી, વાંસ, નેતર વગેરે.
  - (७) तिण--धास. જેમકે ધ્રો, ડાલ વગેરે.
  - (૮) बळ्य-જેની છાલ ગોળ હાય, તે વલચ કહેવાય.

જેમકે તાલ, તમાલ, દેવદાર, જાવંત્રી, લવંગ, સાપારી, ખજુર વગેરે.

- (૯) हरि—શાકભાજી.
- (૧૦) **ઓ**સहિ—ધાન્યવર્ગ. જેમકે—ડાંગર, ઘઊ, જવ, આજરી વગેરે.
- (૧૧) जलरह—જળમાં ઉગે તે જલરુઢ, જેમ કે પદ્મ ( સૂર્ય વિકાસી ગુલાયી કમળ), કુમુદ, (ચંદ્ર-વિકાસી શ્વેત કમળ), વગેરે.
- (૧૨) क्रहण—ભૂમિને ફાેડીને નીકળનારી વનસ્પતિને કુંહું કહે છે. શાસમાં તેના આય, કાય વગેરે દશ પ્રકારા ખતાવેલા છે; પરંતુ જીવ-સમાસ તથા આ જીવ-વિચાર-પ્રકરણમાં તેના સમાવેશ સાધારણમાં કરેલા છે. જીવ-સમાસની વૃત્તિમાં આ વિષયની ચર્ચા કરીને તત્ત્વ કેવલિંગમ્ય કહ્યું છે.

પૃથ્વીકાય વગેરે પાંચે ય સ્થાવરાને પાંચ ઇન્દ્રિયા પૈકી એક સ્પર્શ'નેન્દ્રિય હોય છે, એટલે તેમની ગણના એકેન્દ્રિય જોવામાં થાય છે.



## [ \ ]

## વનસ્પતિના જીવન પર આછે৷ દબ્ટિપાત

પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય અને વાચુકાયની: અપેક્ષાએ વનસ્પતિકાયનું સ્વરૂપ ઘણું વિકાસ પામેલું છે, એટલે તેમાં જીવન વ્યક્ત થાય છે અને તે આપણે જોઈ-જાણી શકીએ છીએ.

(૧) જન્મ અને મરાણુ : જીવનના એક છેડાને જન્મ (Birth) અને બીજા છેડાને મૃત્યુ કે મરાણુ (Death) કહેવામાં આવે છે. આ ખંને છેડાઓ વનસ્પતિના જીવનમાં અસખર જોઈ શકાય છે. બીજ વગેરેમાંથી વનસ્પતિના ઉદ્ભવ થવા, એ તેના જન્મ છે અને અમુક વખત પછી કરમાઈ જવું, એ તેનું મરાલુ છે.

વનસ્પતિને ભાતાં તથા કરમાતાં કાેેે જેઈ નહિ. દાય ? અમે પાતે વૃક્ષા, છાડવાએા, વેલાએા વગેરને. ઉગતાં તથા કરમાતાં જોયાં છે અને તેથી ભારે સંવેદન અનુભવ્યું છે. અમારું આળપણુ ગામડામાં \* વ્યતીત થયું હતું કે જ્યાં સામાન્ય રીતે વનસ્પતિના વિશેષ સંસર્ગમાં આવવાનું અને છે. અમારા કૃળિયાના ખુલ્લા ભાગમાં ચામાસાના દિવસા દરમિયાન થાડાં શાકભાજી વવાતાં. તેમાં ભીંડા ગવાર, તુરિયાં તથા કહાળું મુખ્ય હતાં. બીજ વવાયા પછી એ ઉગવા માંડતાં અને તેને કૃષ્ણું કૃષ્ણું પાન આવતાં, ત્યારે અમારા આનંદ અને આશ્ચર્યના પાર રહેતા નહિ. એક નાનકડા બીજમાંથી આ બધું શી રીતે તૈયાર થતું હશે ? અને તેને તૈયાર કરનારું કોષ્ણુ હશે ? એ પ્રશ્ન અમારા બાલમાનસમાં વારંવાર ઉઠતા.

એના જવાબ એમ મળતા કે 'રાત્રે લગવાન છાના-માના આવીને આ બધું બનાવી જાય છે!' એ વખતે અમારા માટે 'લગવાન' શખ્દ એટલા લારે હતા કે તેની સામે કંઇ પછુ બાલવાની, વિચારવાની કે પ્રશ્ન કરવાની હિંમત ચાલતી નહિ; પરંતુ આ છાડ-વેલાઓને અમે રાજ જોયા જ કરતા. ખાસ કરીને ફૂલની સામે તા અમે ટગર ટગર તાકી જ રહેતા. તેની સુંદર કામલ કાયા, તેના ચિત્તાકર્ષક રમણીય રંગ, તેમાંથી આવતી અમુક પ્રકારની ખુશબા અમારાં સંવેદનશીલ હૃદયને લાવનાથી લરી દેતી. તેમાંનું કાઇ ફૂલ ખરી પડતું તા મનમાં એક પ્રકારની ગ્લાનિ થતી, એક પ્રકારની ગમગીની ફેલાઇ જતી. આ રહ્યું અમારી લાંગી-તૂટી લાવામાં એ વખતનું સંવેદન-

<sup>\*</sup> સૌરાષ્ટ્રમાં સુરૈન્દ્રનગર પાસે વ્યાવેલું દાણાવાડા ગામ. ત્યાં આજે આશરે ૨૫૦૦ મતુષ્યાની વસ્તી છે.

હજી તા ખીલ્યાને, કુસુમ ઘડીઓ બે થઈ હશે ! હજી તા રેલ્યાને, સુરભિ ઘડીઓ બે ગઈ હશે ! અરે ! હાવાં+ હૈયાં, જગ સકલનાં એહ હરતું ! ગયું કયાં એ પ્યારું, મધુર કૂલડું હાસ્ય કરતું!

ભીંડાના છોડને શીંગા આવતી, તેનું અમે બારીકાઇથી નિરીક્ષણ કરતા. તેને આવી સરસ હાંસા શી રીતે પડતી હશે? એ પ્રશ્ન અમારા મનમાં વારંવાર ઉઠતા. વળી બધી શીંગોને સરખી હાંસ હતી! નહિ એાછી કે નહિ વધારે! એટલે આમાં કંઈક રહસ્ય છે, એમ તા સમજાતું, પણ એ રહસ્ય શું છે? તેની ગમ પડતી નહિ.

ગવારફળિયા ચપટી કેમ રહેતી હશે ? તુરિયાને ધારા કેમ પડતી હશે ? કહાળાનું કદ આટલું માેટું કેમ થતું હશે ? આ અને આવા બીજા અનેક પ્રશ્નો અમારા મનમાં ઉઠતા, પણ તેનું યાગ્ય સમાધાન થતું નહિ. આમ છતાં એટલું સમજાતું કે દરેક વનસ્પતિને પાતાનું વિશિષ્ટ જીવન છે અને તે પાતાની રીતે વ્યતીત કરે છે.

થાડાં વર્ષા પછી એટલે આશરે ચૌદ-પંદર વર્ષની ઉંમરે વનસ્પતિઓને ઓળખવાના શાખ જગ્યા અને રજાના દિવસા દરમિયાન અમે એક મિત્ર સાથે વાડીઓ તથા વગડામાં ફરવા લાગ્યા, ત્યારે વનસ્પતિની વૈવિધ્યભરી જવનલીલા જોઈને આશ્ચર્યમુગ્ધ ખની ગયા. એ ભાવા આજે પણ અમારા હૃદયને સ્પશી જાય છે!

<sup>+</sup> હમણાં.

જે જીવનતત્ત્વ આપણામાં વહી રહ્યું છે, તે જ જીવન-તત્ત્વ પશુ-પક્ષીઓમાં, કીડા-જંતુઓમાં તથા વનસ્પતિ-વર્ષમાં વહી રહ્યું છે. માત્ર કાયાના ફેર છે, પરંતુ તેને મહત્ત્વ શા માટે આપવું ? વળી વનસ્પતિ એકેન્દ્રિય છે, અંબાલ છે, છતાં તે માનવજાતિ પર કેટલા ઉપકાર કરે છે ? તે પાતાના ભાગે મનુષ્યને ખારાક પૂરા પાડે છે, જુદી જુદી જાતની ઔષધિઓ આપે છે અને તાજગીલર્યું સુંદર વાતાવરણ ખડું કરે છે ! આમ છતાં મનુષ્ય જે તેના તરફ સદ્ભાવવાળા ન ખને તા તેના જેવા જડ, મૂઢ કે કૃતલ્ની કાેણ ?

- (ર) ત્રણ અવસ્થાઓ : સામાન્ય રીતે જીવનમાં ત્રણ અવસ્થાઓ હોય છે: (૧) બાલ્યાવસ્થા, (૨) યુવાવસ્થા અને (૩) વૃદ્ધાવસ્થા. આ ત્રણેય અવસ્થાઓ વનસ્પતિના જીવનમાં બરાબર બોઈ શકાય છે. તે ઉગે ત્યારે બાલ્યાવસ્થામાં હોય છે અને તેના અંગાપાંગા વિશેષ કામળ હાય છે. પછી કાલક્રમે યુવાવસ્થામાં આવે છે, ત્યારે તેનાં અંગાપાંગ બરાબર ખીલે છે અને ચાક્કસ આકાર ધારણ કરે છે. આ રીતે કેટલાક કાલ વ્યતીત થયા પછી તેને વૃદ્ધાવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે અને તેનાં અંગાપાંગ કૃશ કે વિકૃત થવા લાગે છે. છેવટે તે કાલના અબાધિત નિયમને આધીન થઈ મરણ પામે છે અને પાતાનું જીવન પૂરં કરે છે.
  - (3) આયુષ્ય : મનુષ્ય, પશુ-પક્ષી વળેરે જીવત

પ્રાણીઓને નિયત આયુષ્ય હાય છે, તેમ વવસ્પતિને પણુ નિયત આયુષ્ય હાય છે. કેટલીક વનસ્પતિનું આયુષ્ય દું કું હાય છે, તા કેટલીક વનસ્પતિનું આયુષ્ય લાખું કે ઘણું લાખું હાય છે. આપણે સા વર્ષ ઉપરના મનુષ્યાને ખાળવા જઈ એ તા કાઈક જ મળે છે, પણુ સા વર્ષ જૂનાં વૃક્ષા હજારાની સંખ્યામાં મળી આવે છે. ખજૂરીનાં વૃક્ષા ૩૦૦-૪૦૦ વર્ષનું આયુષ્ય સહેલાઇથી ભાગવે છે. જેરૂસેલમમાં આલીપ્લાનામનાં વૃક્ષા થાય છે, તે ૮૦૦ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવે છે. ચેરટનટનાં વૃક્ષા ૧૦૦૦ વર્ષ સુધી જીવે છે. પ્રયાગ પાસે ભાંચરાના વડ ૧૫૦૦ વર્ષ જૂના ગણાય છે અને હવે તા કેટલાંક ૫૦૦૦ વર્ષ જૂના વૃક્ષા પણ મળી આવ્યાં છે!

(૪) શરીરરચના : મનુષ્યાદિ જીવંત પ્રાણીઓને જેમ વિશિષ્ટ પ્રકારની શરીરરચના હાેય છે, તેમ વનસ્પતિને પણ વિશિષ્ટ પ્રકારની શરીરરચના હાેય છે. તેમાં મૂળ, સ્કંધ (થડ), શાખા, પ્રશાખા, પત્ર, પુષ્પ, ફળ આદિ અનેક અંગા અવલાેકી શકાય છે.

આધુનિક વનસ્પતિશાસ્ત્રીઓ કહે છે કે 'વનસ્પતિનાં મૂળિયાં હાજરીનું કામ કરે છે, તેમાં કરતા રસ લાહીની ગરજ સારે છે અને પાંદડાં ફેક્સાનું સ્થાન સાચવે છે. કેટલાંક વનસ્પતિનાં મૂળિયાં તા એટલાં શક્તિશાળી હોય છે કે તે દૂર દૂર પથરાય છે અને ત્યાંથી પાતાને જોઇતા આહાર ગ્રહણ કરી લે છે. એક આવળનાં મૂળ ૬૬ કુટ દૂર આવેલા કૂવા સુધી પહોંચ્યાં હતાં અને તેમાંથી પાણી સૂસતાં હતાં!

વિખ્યાત વનસ્પતિશાસ્ત્રી **શામાને** કહ્યું છે કે, 'વનસ્પતિ અને જ તુરચનાની ગાેઠવણના પાયા એક જ છે. બ નેના શરીરમાં રહેલા કાેષા તપાસીએ તાે તે ઘણા મળતા આવે છે. '

(૫) આહાર : અધાં જીવંત પ્રાણીઓ આહારથી વૃદ્ધિ પામે છે અને આહારના અભાવે મૃત્યુ પામે છે. આ જ રીતે વનસ્પતિ પણુ આહારથી વૃદ્ધિ પામે છે અને આહારના અભાવે મૃત્યુ પામે છે. એ વાત ખરી છે કે મનુષ્ય અને પશુ—પક્ષીઓની પેઠે વનસ્પતિને માહું કે જઠર હોતાં નથી, પણુ તે પાતાનાં વિશિષ્ટ વિવરા (છિદ્રો) દ્વારા આહાર શ્રહણુ કરે છે અને તેના રસ બનાવી પાતાની સમસ્ત કાયાનું પાષણ કરે છે.

ફ્રેન્ચ વૈજ્ઞાનિક કુવિએ પાતાના 'પ્રાણીરાજ્ય' નામના ગ્રાંથમાં લખ્યું છે કે 'આપણી પેઠે વનસ્પતિ પણ સચેતન છે. તે માટી, પાણી કે હવામાંથી હાઇડ્રોજન, ઑકિસજન, નાઇટ્રોજન વગેરે પ્રાણુપાયક તત્ત્વોને ખેંચી લે છે. તેને અજિ જંતુઓની જેમ માહું કે હાજરી હાતાં નથી, પણ નીચલી પંક્તિનાં જંતુઓની જેમ તે વિવરદ્વારા આહાર અહણ કરી તેને પચાવે છે.'

પ્રખ્યાત પ્રાણીશાસ્ત્રી ક્યા**રેળાચે** લખ્યું છે કે, 'વનસ્પતિ પાતાના સચેતન કણા વડે ખનીજ પદા**થાંને** શ્રહ્યુ કરી પાતાને જોઈએ તે પ્રકારના આહારરૂપે પરિ-શ્રુમાવી લે છે.' એ તો સર્વ વિદિત છે કે અનુકૂળ આહારથી પ્રાણીઓનાં શરીર નીરાગી તથા પુષ્ટ રહે છે અને પ્રતિકૂળ આહારથી રાગબ્રસ્ત તથા કૃશ બને છે. હવે વનસ્પતિમાં પણ આ જ સ્થિતિ જોવાય છે. તેને અનુકૂળ ખાતર-પાણી મળે તો તે નીરાગી રહે છે અને પુષ્ટ થાય છે તથા પ્રતિકૂળ આહાર મળે તો રાગબ્રસ્ત અને કૃશ બને છે. અમુક વનસ્પતિને અમુક પ્રકારનું ખાતર નાખવું, અમુક વખતે અમુક પ્રમાધ્યમાં પાણી પાવું વગેરે જે નિયમા બાંધવામાં આવ્યા છે, તેમાં મુખ્ય વસ્તુ આ જ છે. આજે ખેતીવાડીનાં પ્રદર્શનામાં પપૈયાં મૂકવામાં આવે છે, તે એમ બતાવવાને કે જો અનુકૂળ ખાતર આપીએ તો વનસ્પતિની કાયા કેટલી કદાવર થાય છે!

કેટલીક વનસ્પતિનાં પાંદડાં કીડાં, કરાળિયા, માખી વગેરે જંતુઓને પકડી લે છે અને તેના રસ ચૂસી લે છે. ડ્રેસેરા, આલન્દ્રો, પીંગીકુલા, આડ્રેકુલેરિયા વગેરે આ જાતની વનસ્પતિ છે. સ્તાળુના પાંદડાં વિષે પણ આવું જ કહેવાય છે. ડ્રેસેરાના છોડથી અર્ધા ઇંચ ઊંચે માખીને લટકાવવામાં આવે તા થાડીવારમાં તે પાતાનાં પાંદડાંના કાંડા તે તરફ ઊંચા કરીને તેને પાતાના પંજામાં સપડાવે છે.

આફ્રિકાનાં માડાગાસ્કર ટાપુમાં એક વૃક્ષ મનુષ્યભક્ષી તરીકે એાળખાય છે. તે આઠથી દસ કુટ ઊંચું હોય છે અને તેના પર કુંવાસ્પાઠાના આકારનાં લાંબા પાંદડાં હોય છે કે જેની ધારામાં તીક્ષ્ણુ કંટકાની હાર આવેલી હાય છે. વળી આ વૃક્ષને કેટલાક તંતુઓ હેાય છે, જે હવામાં લટકતા હોય છે. જો કાેઇ મનુષ્ય તેને અડકે તાે તે તરત વીંડળાઈ જાય છે અને બીજા તંત્રએ પણ તેના તરફ ધસારા કરી તેના શરીરે ભરડા લઈ લે છે. પછી એ મનુષ્ય થડ તરફ ધકેલાય છે અને તેના રાક્ષસી પાંદડાંએા વાંકાં વળવા લાગે છે. જ્યારે તે તદન નજીક આવી પહેાંચે છે ત્યારે તેના તીક્ષ્ણ કંટકાે પેલા મનુષ્યના શરીર પર ભાેંકાવા લાગે છે અને તેમાંથી રક્ત છૂટે છે, તે થડ અને પાં**દ**ડાં ચૂસી લે છે અને તેને થાડી જ વારમાં નિર્જીવ બનાવી દે છે જ્યારે એ મનુષ્યનાં રકત–માંસ પૂરાં ચૂસાઈ જાય ત્યારે પાંદડાંઓ ફરી ઊંચાં થવા લાગે છે, તંતુઓ છટા પડે છે અને એ વૃક્ષ પાછું મૂળ હાલતમાં આવી જાય છે. ત્યાંના જંગલી લાેકા કાેઇપણ મનુષ્યને પ્રાણવધની શિક્ષા કરવી હાય, ત્યારે તેને આ વૃક્ષની પાસે લાવે છે અને તેના થડ તરફ ધકેલી દે છે, એટલે ઉપર કહ્યું તેમ તેના જીવનના કરુણ અંજામ આવે છે. કેટલાક વિદેશી પ્રવાસીઓએ આ દ્દશ્ય સાક્ષાત જોચું છે અને તેની છષ્ટીએ વર્તપાનપત્રામાં પ્રકટ કરેલી છે.

(६) નિદ્રા અને જાગૃતિ: 'જીવંત પ્રાણીઓમાં 'નિદ્રા અને જાગૃતિ 'એ છે પ્રકારની અવસ્થાઓ જેવામાં આવે છે. આવું કંઈ વનસ્પતિમાં છે કે ?' તેના ઉત્તર હકારમાં સાંપડે છે. પુંઆડ, આંબલી વગેરે વૃક્ષાનાં પાન અમુક વખતે બીડેલાં રહે છે અને અમુક વખતે પ્રપૃશં ખીલેલાં હોય છે. આને નિદ્રા તથા જાગૃતિના ભાવ સમજવા.

વળી સૂર્ય વિકાસી કમળ રાત્રે બીડાઈ જાય છે, અને દિવસે ખીલે છે તથા ચંદ્રવિકાસી કમળ કે જેને સામાન્ય રીતે કુમુદ કે પાયણાં કહેવામાં આવે છે, તે દિવસે બીડાઇ જાય છે અને રાત્રે ખીલે છે. એને પણ નિદ્રા તથા જાગૃતિના ભાવ સમજવા. અંબાડી વગેરે પુષ્પામાં પણ આમ જ બને છે.

વૈજ્ઞાનિકોએ એવી નોંધ કરી છે કે મદ્રાસના અનંતપુર જિલ્લાનું ખજૂરીનું એક વૃક્ષ મધ્ય રાત્રિથી નીચે પડવા માંડતું અને અપાર પહેલાં તદ્દન સુઇ જતું. પછી તે ઊલું થવા માંડતું અને મધ્યરાત્રિ પહેલાં તદ્દન ટકાર થઇ જતું. અંગાળમાં એક ખારેકનું વૃક્ષ એવું હતું કે જે રાત્રે ત્રણ વાગે તદ્દન નીચું પડી જતું અને મધ્યાહ્ન પછી ઊલું થવા માંડતું, તે સાંજ સુધીમાં અરાબર ઊલું થઈ જતું. આને પણ નિદ્રા અને જાગૃતિના ભાવ સમજવા.

(૭) ભાય : જીવંત પ્રાણીઓ માટે આહાર, નિદ્રા, ભાય અને મથુન એ ચાર સંજ્ઞાઓ માટી ગણાય છે. તેમાંથી આહાર અને નિદ્રાની વાત ઉપર આવી ગઇ. હવે ભય સંખંધી વિચાર કરીએ. જયારે પ્રાણીને ભય લાગે છે, ત્યારે તે કંપે છે, ઘણી વાર ચીસ પણ પાડે છે અને કોઈ સ્થલે છૂપાઈ જવાના પ્રયત્ન કરે છે. આમાં જિજીવિષા એટલે જીવન—સંરક્ષણની વૃત્તિ સુખ્ય હોય છે. નિરીક્ષણ તથા પ્રયોગોએ એમ ખતાવો આપ્યું છે કે વનસ્પતિને પણ અમુક સંયોગામાં ભય લાગે છે અને ત્યારે તેના શરીરમાં અંતર્ગત કેટલાક ફેરફારા થાય છે. લજ્જામણીનાં પાંદડાંને

આપણા સ્પર્શ થતાં જ તે એકદ્રમ ખીડાઈ જાય છે, આને ભાયસંજ્ઞા સમજવી. તેમાં લજ્જા પણ મિશ્રિત હાય છે.

(૮) મેથુન : મનુષ્યાદિ પ્રાણીઓની પેઠે વનસ્પતિમાં પણ મેથુનસંત્રા જેવામાં. આવે છે. પ્રાચીન પુરુષોનાં કથન મુજબ અશાક, બકુલ, કૃણુસ, કુરબક, તિલક વગેરે વૃક્ષેદ સાલંકાર નવચૌવના સ્ત્રીના પાદપ્રહારથી, તેના મુખનું તાંબુલ નાખવાથી, તેના સસ્નેહ આલિંગનથી, તેમજ તેના હાવ-ભાવ-કટાક્ષયુક્ત સ્વરથી જલ્દી કૃળ આપે છે.

આધુનિક યુગના પુરુષોએ આ વસ્તુની અન્ય **રીતે** પુષ્ટિ કરી છે. તેએા કહે છે કે પુષ્પામાં સ્ત્રીકેસ**ર અને** પુંકેસરની રચના હાય છે. તે બંનેના સમાગમ થવાથી ફ્લની ઉત્પત્તિ થાય છે.

ક્રાન્સ અને ઇટાલીમાં વેલિસ્નેરિયા અને સ્પાઇરેલિશ નામના જળરાપાઓ થાય છે. તેના સમાગમ હેરત પમાડે એવા છે. જ્યારે નારી-કૂલ જળની સપાટી પર આવે છે, ત્યારે નર-કૂલ પાતાના રાપામાંથી છૂટું પડીને તેની પાસે જાય છે અને તેને અડતાં જ ફાટે છે. આથી તેના પરાગ નારી-કૂલમાં પડે છે.

બીજી પણ કેટલીક વનસ્પતિએ વિષે આવી જ કે આ પ્રકારની હેકીકતા નાંધાયેલી છે, તેથી વનસ્પતિમાં મૈશ્રુન સંગ્રા હેાવાનું સિદ્ધ છે. આવી સંગ્રા ચૈતન્યશક્તિ વિના કેમ સંભવી શકે ?

- હવે વનસ્પતિના જીવનમાં જે બીજી સંજ્ઞાએ પણ જોવામાં આવે છે, તેના ટુંક પરિચય કરાવીશું.
- (૯) **કોધ** : કાેકનદ વૃક્ષ મનુષ્યના પગ લાગતાં **હુંકાર કરે છે,** તે કોધના ભાવ જાણવાે.
- (૧૦) માન : રુંદતીના છોડમાંથી પાણી ટપકે છે, તે એવા માન કે અહંકારથી કે 'હું સુવર્ણસિદ્ધિ કરાવનાર છતાં લોકો દ્વઃખી કેમ છે?'
- (૧૧) **માયા**–ઘણું કરીને સઘળી વેલડીએા પાતાનાં **પાંદડાંથી ફ**ળને છૂપાવે છે, તે માયાના ભાવ જાણવા.
- (૧૨) લાભ-શ્વેત અર્ક એટલે ધાળા આકડા, પલાશ એટલે ખાખરા અને બિલીવૃક્ષ વગેરે પાતાના મૂળ ભાંયમાં રહેલા નિધિ તરફ લંખાવે છે અને તેના તરફ ફેલાઈ જાય છે, એ લાભના ભાવ જાણવા.
- (૧૩) એાઘસંત્રા: નખળા અંકર પણ ઢેકાં કે કઠિન ભાગ ફેાડી ખહાર નીકળે છે, તે એાઘસંત્રા જાણવી. અથવા વેલાએ ગમે ત્યાં ઉગ્યા હાય છતાં ચડવા માટે ઝાડ, વાડ વગેરે તરફ સહજ રીતે પાતાની મેળે વળે છે અને તેના પર ચડે છે તથા વીંટાય છે, તે એાઘસંત્રા સમજવી.
- (૧૪) **હવ**ે: કેટલીક વનસ્પતિએામાં અકાળે ફૂલ– **ફૂળ ખીલી** ઉઠે છે, તે હર્ષના ભાવ જાણવા.
- (૧૫) **શા.ક** : કેટલીક વનસ્પતિઓ અકાળે સુકાવા લાગે છે, તે શાકના ભાવ જાણવા.

- (૧૬) **શાબ્દગ્રહણુશક્તિ**-કંદલ અને કુંડલ વગેરે વનસ્પતિઓ મેઘગર્જનાથી પલ્લવિત થાય છે, તે શબ્દગ્રહણુની શક્તિ સમજવી. વળી વૃક્ષ તથા છેાડવાઓ ઉપર સંગીતનો અસર થાય છે, તે પણ શબ્દગ્રહણુશક્તિ સમજવી.
  - (૧૭) **રૂપગ્રહણશક્તિ**–કૂરઅકાદિ વૃક્ષા સાલંકાર નવયૌવના સ્ત્રીએાના સાન્નિધ્યથી ફળ આપે છે, તે રૂપગ્રહણ શક્તિ સમજવી.
  - (૧૮) ગ**ંધગ્રહણશક્તિ**–કેટલીક વનસ્પતિ એવી હોય છે કે જે ધૂપની સુગંધથી વધે છે, તેમાં ગંધથહ**ણ** શક્તિ જાણુવી.
  - (૧૯) રસગ્રહણુશક્તિ-અધી વનસ્પતિએા મૂળથી રસગ્રહણ કરે છે અને શેરડી જેવી કેટલીક વનસ્પતિએા ભૂમિમાંથી મધુર રસ વિશેષ પ્રકારે ખેંચે છે, તે રસગ્રહણ શક્તિ જાણુવી.
  - (૨૦) **સ્પરા ગ્રહણુશક્તિ**–વનસ્પતિને અડકતાં તેનાં શરીરમાં સ્પંદન થાય છે અને લજ્જાવંતી વગેરે સંકાેચાઇ જાય છે, તે સ્પર્શ ગ્રહણુસક્તિ સમજવી.
  - (૨૧) **રાેગ**: જેમ જીવંત પ્રાણીઓને જુદી જુદી જાતના રાેગા લાગુ પડે છે અને તે ચાેગ્ય ઉપચારાથી સારા થાય છે, તેમ વનસ્પતિને પણ જુદી જુદી જાતના રાેગાે લાગુ પડે છે અને તે ચાેગ્ય ઉપચારાથી સારા થાય છે.
  - (૨૨) **ઝેરની અસર**-જીવંત પ્રાણીએ પર ઝેરની અસર મહુ પૂરી થાય છે, તેમ વનસ્પતિ ઉપર પથુ બહુ<sub>ં</sub>

-ખૂરી થાય છે. તેના મૂળમાં કે થડની આસપાસ અમુક પ્રકારનું ઝેર રેડાતાં તે સૂકાઈ જાય છે, એટલે કે પાતાના પ્રાણુ ત્યજે છે. પ્રથમ સૌરાષ્ટ્ર વગેરે દેશામાં હાથલિયા ચાર ઘણુ થતા, પરંતુ એક પ્રકારની દવા છાંટવાથી એની આખી જાતિના લગભગ નાશ થઈ ગયા છે.

છેવટે મહાન વૈજ્ઞાનિક શ્રી જગદીશચંદ્ર બસુના નિમ્ન શાષ્દોનું અવતરહ્યુ કરીને આ પ્રકરણ પૂરું કરીશું:

"આપણી પેઠે વૃક્ષા વગેરે વનસ્પતિ ટાઢથી ઠરી જઈ મુડકાલ થાય છે અને હુંક્થી તેજીમાં આવે છે; દારૂ જેવા માદક પદાગોંથી વધારે ચંચળ થાય છે અથવા ઘેનમાં પડે છે; ખરાબ હવાથી ગુંગળાઈ જાય છે, અતિ શ્રમથી થાકી જાય છે, સારવાથી પીડાય છે, બેલાન કરનારી દવાથી મૂચ્છાં પામે છે, વીજળીથી વિશેષ ચંચળ થાય છે, વરસાદથી સુસ્ત થાય છે, સૂરજની રાશનીથી સ્કુર્તિમાં આવે છે અને ઝેર કે બળાતકારથી પ્રાણ ત્યજે છે. વૃદ્ધિ-ક્ષય, સુખ-દુ:ખ, ટાઢ-તડકા, થાક-આરામ, નિદ્રા-જાગૃતિ એ સર્વ આપણી માફક તેઓ પ્રકટ કરે છે."

વનસ્પતિમાં જીવ કે જીવન **હે**ાવાની આથી વધા**રે** -સાષીતીએા બીજી કઈ જોઈએ ?



# િ ૯ ] સર્વ'વ્યાપી સ્ક્લમ જીવાે

### મૂળ

पत्तेय-तरुं मुत्तुं, पंच वि पुढवाइणो सयल-लोए। सुहुमा ह्वंति नियमा अन्तमृहुत्ताऊ अहिस्सा ॥१४॥

સંસ્કૃત છાયા

प्रत्येक-तरं मुक्ता पंचापि पृथिव्याद्यः सक्छ छोके । सूक्ष्मा भवन्ति नियमादन्तर्मृहूर्तायुषोऽहद्यः ॥१४॥

पत्तेय-तरं--પ્રત્યેક તરુને, પ્રત્યેક વનસ્પતિને. पत्तेय એલું તરુ તે पत्तेय–તરુ. અહીં બીજી વિભક્તિના: યાગમાં પદ્ધને છેડે અનુસ્વાર આવેલું છે. पત્તેય એટલે પ્રત્યેક કે જેના પરિચય ઉપર અપાઈ ગયા છે. તરુ-વૃક્ષ, વનસ્પતિ.

મુંતુ-- મૂકીને, છેાડીને. પંच વિ-- પાંચેય. પુરવાદળો-- પૃથ્વીકાય આદિ. અહીં આદિ શખ્દથી અપૃકાય, અગ્નિકાય, વાયુકાય તથા સાધારણુ વનસ્પતિકાય એ ચાર ગ્રહણુ કરવાનાં છે.

सयल-लोए—સકલ લાેકમાં.

सयल એવા હોલ તે सयल-હોए. અહીં સાતમી વિભક્તિના યાગથી સયલ-હોए એવા શબ્દપ્રયાગ છે. સયલ-સકલ, સમસ્ત, કાઈ પણ ભાગ બાકી ન હાય એવા. હોલ-લોક. જૈન પરિભાષા પ્રમાણે લાકના અર્થ શું સમજવાના છે? તેનું વિવેચન ભૂમિકા-ખંડના ત્રીજ પ્રકરણમાં કહેલું છે.

सुहुमा--- सूक्ष्म.

हवंति--हे।य छे.

नियमा---नियभथी, निश्चयपूर्वं ड.

'नियमात् निश्रयेन'–નિયમથી એટલે નિશ્ચયપૂર્વક. તાત્પર્ય કે એમાં કાઈ પ્રકારના વિકલ્પ નહિ.

> अंतमुहृत्ताऊ——અંતર્મુ હૂર્ત ના આયુષ્યવાળા. अंतमुहुत्त જેનું आड છે, તે अन्तमुहुत्ताऊ.

अन्तमुहुत्त—અંતર્મું હૂર્ત. નવ સમયથી માંડીને બે ઘડીમાં એક સમય એાછા સુધીના ભાગને અંતર્મું હૂર્ત કહેવામાં આવે છે. તેમાં નવ સમયનું જે અંતર્મું હૂર્ત, તે સહુથી નાનું હાવાથી તેને જઘન્ય અંતર્મું હૂર્ત કહેવાય છે અને બે ઘડીમાં એક સમય એાછાનું અંતર્મું હૂર્ત, તે, સહુથી માટું હાવાથી તેને ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મું હૂર્ત કહેવાય છે. તે બંનેની વચ્ચેના જે સમય તેને મધ્યમ અંતર્મું હૂર્ત

કહેવાય છે. અહીં અંતર્મું હૂર્ત શખ્દથી આ મધ્ય અંત-મું હૂર્ત સમજવાનું છે; કારણ કે પાંચેય સૂક્ષ્મ જીવાનું આયુષ્ય એાછામાં એાછું ૨૫૬ આવલિકા જેટલું તા હાય જ છે.

अहिस्सा-अदश्य, न हेभाय तेवा.

#### અન્વય

पत्तेय-तरुं मुत्तुं पुढवाइणो पंच वि सुहुमा सयल-छोए नियमा हवंति—प्रत्येड वनस्पतिडाय छोडीने पृथ्वीडाय आहि पांचेय सूक्ष्म सड़द द्वाडमां निश्चयपूर्वंड द्वाय छे. यो पृथ्वी-डायाहि छेवा डेवा छे ? तो अन्तमुहुत्ताऊ अहिसा अंत-भुं ६ूर्तंना आयुष्यवाणा तथा अहश्य.

### ભાવા**થ**ે

ઉપર કહેલા પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયને છોડીને **આકીના** પાંચેય સ્થાવરકાયના સૂક્ષ્મ જીવા લાેકમાં સર્વત્ર વ્યાપે**લા** છે કે જેમનું આયુષ્ય અંતર્મું હૂર્ત હાેય છે અને જે દ**િટનાં** વિષય બની શકતા નથી.

## વિવેચન

પાંચ સ્થાવરનું વર્ણુન પૂરું કરતાં પહેલાં જે એક મહત્ત્વની વસ્તુ કહેવાની છે, તે પ્રકરણકાર આ ગા**થામાં** કહે છે.

પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય, વાયુકાય અને સાધારણ વનશ્પતિકાય એ પાંચના સૂક્ષ્મ અને બાદર એવા એ વિભાગા છે. પરંતુ પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયના આવા એ વિભાગા નથી. એ માત્ર આદર જ છે. અહીં ત્રીજી ગાથાથી તેરમી ગાથા સુધી પૃથ્વીકાય આદિના જે પરિચય આપવામાં આવ્યા, તે આદર પૃથ્વીકાય, આદર અપ્કાય આદિના સમજવા. સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય આદિના પરિચય હવે આપે છે.

શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે સૂક્ષ્મનામકર્મના ઉદયથી જીવેત સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય આદિ રૂપે ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ તે વિશિષ્ટ અવધિત્રાની કે કેવલી ભગવંતાને જ ત્રાનગાચર કે, એટલે કે અવધિત્રાની અને કેવલી ભગવંતા જ તેને પાતાના ત્રાનથી જાણી શકે છે, જ્યારે છન્નસ્થ આત્માઓ માટે તા તે સર્વથા અદશ્ય જ છે. તાત્પર્ય કે ગમે તેવી તીક્ષ્યુ દબ્ટિ હોય કે સૂક્ષ્મદર્શક યંત્ર વગેરેના પ્રયાગ કરવામાં આવે તા પણ આ સૂક્ષ્મ જીવા આપણી દર્શિના વિષય ખની શકતા નથી.

આ જીવા એટલા સૃક્ષ્મ છે કે, 'तीक्ष्णसङ्गधारया छिद्यमानेऽिप वज्जघातेनाच्युपधातो न स्यात्, एवं वह्न्यादि-भ्योऽिप नोपधातः—तीक्ष्णु अद्रुशनी धार वडे छेदवा छतां अथवा ते। वळने। धात डरीओ ते। पणु तेने ઉपधात थते। नथी हे अनि वशेरेने। प्रयोश डरीओ ते। पणु तेने असर पेडांशती नथी.' तात्पर्यं है आपणु હेसन—श्रसन, ઉઠ— એस हे थीळ प्रवृत्तिनी असर आ सूक्ष्म ळवोने पेडांशती नथी.

આ છવા સકલ લાેકમાં વ્યાપત છે, એટલે કે ચૌદ

રાજલાકના કાઇપણ ભાગ એવા નથી કે જ્યાં આ પાંચેય પ્રકારના સૂક્ષ્મ જીવા રહેલા ન હાય. આ જીવાનું આયુષ્ય મધ્ય અંતર્મુ હૂર્તાનું હાય છે, એટલે કે એાછામાં એાછું ૨૫૬ આવલિકાનું અને વધારમાં વધારે બે ઘડીના સંખ્યાતમા ભાગ હીય છે.

આમ તો બાદર શખ્દ સ્થૂલતાવાચક છે, પણ પૃથ્વી-કાચિક એક જીવનું શરીર આપણી દિષ્ટિના વિષય અની શકતું નથી. આપણે પૃથ્વીકાય આદિનું જે શરીર જેઈએ છીએ, તે અસંખ્ય જીવાના અસંખ્ય શરીરના એક પિંડ દ્વાય છે. તાત્પર્ય કે જે અમુક અવસ્થામાં દર્ષિના વિષય અની શકે છે, તેને માટે બાદર સંજ્ઞા યોજાયેલી છે.

'બાદર જીવા કયાં કયાં હાય ?' તેના ઉત્તરમાં શાસ્ત્રકારાએ કહ્યું છે કે—

एगिंदिय पंचिंदिय चड्डेय अहे अ तिरियलोए य । विगलिंदियजीवा पुण, तिरियलोए मुणेयव्वा ॥१॥ पुढवी आउ वणस्म्रई, बारसकप्पेसु सत्तपुढवीसु । पुढवी जा सिद्धसिला, तेऊ नरिखत्त तिरिलोए ॥२॥ सुरलोए वाविमन्झे, मच्छाई नित्य जलयरा जीवा । गेविज्जे न हु वावी, वाविअभावे जलं नित्य ॥३॥

'એકેન્દ્રિયા અને પંચિન્દ્રિયા ઊર્ધ્વ, અધા અને તિર્યંગ્લાકમાં જ હોય છે અને વિક્લેન્દ્રિય જીવા તો માત્ર તિર્યંગ્લાકમાં જ હાય છે. (એકેન્દ્રિય એટલે સ્થાવર છ.–૧૨ અને વિક્લેન્દ્રિય એટલે એ, ત્રણ તથા ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવા.)

પૃથ્વી, પાણી અને વનસ્પતિ બાર દેવલાકમાં તથા સાત પૃથ્વીમાં હાય છે. (પૃથ્વીની નીચે બીજી પૃથ્વીએ રહેલી છે, તેની સંખ્યા સાત છે.) તેમાં પૃથ્વી તા સિદ્ધ–શિલામાં પણ હોય છે અને અગ્નિ તા તિર્યગ્રેલાક અને તેમાં પણ નરક્ષેત્ર એટલે અડી દ્વીપમાં જ હોય છે.

દેવલાેકમાં વાવાની અંદર મત્સ્ય વગેરે જલચરા હાેતા નથી અને નવ શ્રૈવેયકમાં વાવાે જ નથી, એટલે ત્યાં પાણી હાેતું નથી. '

શાસ્ત્રકારાએ આ સૂક્ષ્મ અને બાદર જીવાના પ્રયાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એવા બે વિભાગા કરેલા છે, તેનું રહસ્ય પણ સમજ લઈએ.

જીવ એક શરીર છેડિયા પછી વિગ્રહગતિ કે ઋજુગતિ દ્વારા નવા જન્મસ્થાને પહેાંચે છે અને ત્યાં તે જન્મને
અનુરૂપ જીવન જીવવા માટે આવશ્યક એવાં પુદ્દગલા ગ્રહેણ્
કરવા માંડે છે, તેને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં 'આહાર' કહેવામાં આવે છે. આ આહારમાંથી તે શરીર, ઇન્દ્રિય,
શ્વાસાચ્છ્રવાસ, ભાષા અને મનની રચના કરે છે. આ છ વસ્તુઓ જીવન ધારણુ કરવા માટે જરૂરી હોવાથી તેને
'પર્ચાપ્તિ' સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થયેલી છે; પરંતુ અહીં એટલી
સ્પષ્ટતા આવશ્યક છે કે અધા જીવાને છ પર્ચાપ્તિએા
હોતી નથી. તદ્દન નીચલા સ્તરના જીવાને ચાર પ્રયાપ્તિએ હાય છે, તેથી આગળ વધેલાઓને પાંચ પર્યાપ્તિઓ હાય છે અને છેવટના વિકાસ પામેલાઓને છ પર્યાપ્તિઓ હાય છે.

હવે જે જીવને જેટલી પર્યાપ્તિની જરૂર હાય તેટલી પૂરી કર્યા પછી મૃત્યુ પામે તેને પર્યાપ્ત (पज्जत्त) કહેવામાં આવે છે અને એ પર્યાપ્તિઓ પૂરી કર્યા પહેલાં મૃત્યુ પામે તો તેને અપર્યાપ્ત (अपज्जत्त) કહેવામાં આવે છે.

આ રીતે સ્થાવરના અધા મળીને આવીશ **લેંદ થાય** એ, તે આ પ્રમાણે :-

## સ્થાવરના ખાવીરા ભેદ

- ૧ સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત પૃથ્વીકાય.
- ર સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત પૃથ્વીકાય.
- ં આદર પર્યાપ્ત પૃ<sup>શ્</sup>વીકાય.
- ૪ બાદર અપાર્યાપ્ત પૃથ્વીકાય.
- પ સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત અપ્કાય.
- ६ સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત અપ્કાય.
- ૭ બાદર પર્યાપ્ત અપ્રુકાય.
- ૮ બાદર અપર્યાપ્ત અપ્કાય.
- ૯ સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત અગ્નિકાય.
- ૧૦ સૃક્ષ્મ અપર્યાપ્ત અગ્નિકાય.
- ૧૧ ખાદર પર્યાપ્ત અગ્નિકાય.
- ૧૨ ખાદર અપર્યાપ્ત અગ્નિકાય.

૧૩ સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત વાયુકાય.

૧૪ સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત વાયુકાય.

**૧૫** બાદર પર્યાપ્ત વાચુકાય.

૧૬ ખાદર અપર્યાપ્ત વાચુકાય.

૧૭ સૂક્ષ્મ પર્યાપ્ત સાધારણ વનસ્પતિકાય.

૧૮ સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્ત સાધારણ વનસ્પતિકાય.

૧૯ ખાદર પર્યાપ્ત સાધારણ વનસ્પતિકાય.

૨૦ ખાદર અપર્યાપ્ત સાધારણ વનસ્પતિકાય.

૨૧ આદર પર્યાપ્ત પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય.

૨૨ ખાદર અપર્યાપ્ત પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય.

આ બાવીશ પ્રકારમાં અગિયાર પર્યાપ્ત છે અને અગિયાર અપર્યાપ્ત છે, દશ સૃક્ષ્મ છે અને બાર બાદ**ર છે** તથા ચાર સાધારણુ છે અને બાકીના અઢાર પ્રત્યેક છે.

આ પ્રમાણે પાંચ સ્થાવરાનું સૂક્ષ્મ–ખાદર સ્વર્ષ જાણીને તેની દયા પાળવા માટે યત્નશીલ રહેવું, એ. જીવદયાપ્રેમીનું પરમ કર્તવ્ય છે.

આ વિવેચન સમાપ્ત કરીએ તે પહેલાં જે એક પ્રશ્ન ઘણા તરફથી પૂછાય છે, તેના ઉત્તર આપવાનું યાગ્ય લેખીએ છીએ. આ પ્રશ્ન એવા છે કે 'પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિ વિના આપણે જીવન ધારણ કરી શકતા નથી. તેમાં પણ પાણી અને વાયુની જરૂર તા ઘણી જ પડે છે. પાણી વિના સાધારણ રીતે દશ–આર દિવસમાં મૃત્યુ નીપજે છે અને વાયુ વિના તા અમુક

કલાકમાં જ પ્રાહ્યુત્યાગના પ્રસંગ આવી પડે છે, તા આ છે કે છેવાની દયા શી રીતે પળાય ?' તેના ઉત્તર એ છે કે ' પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિમાં પણ આપણા જવ જેવા જ જવ છે, એમ જાણ્યા પછી તેમના પ્રત્યે લાગણી થાય છે અને તેથી તેમના ઉપયાગ જવનની અનિવાર્ય આવશ્યકતા પ્રતા જ કરવાની વૃત્તિ રહે છે; તેમજ એ રીતે પણ જે જવાની હિંસા થાય, તે માટે દુ:ખ કે પશ્ચાત્તાપની ભાવના પ્રકટે છે, એ જવદયાનું સાચા અર્થમાં પાલન છે અને તે સર્વ સુત્રાએ યથાશક્તિ અવશ્ય કરવું જોઇએ.'

સ્થાવરકાયની જરા પણ હિંસા કર્યા સિવાય પણ સર્વાવરતિધારી મુનિએા જીવન ટકાવે છે. એની **રીતાે** શાસ્ત્રમાં વિગતવાર આપેલી છે.



# [ ૧૦ ] વિકલેન્દ્રિય જીવેા

#### મૂળ

संख-कवड्डय--गंडुल--जलोय--चंदणग--अलस--लहगाई। मेहरि-किमि--पृयरगा वेइंदिय माइवाहाई॥१५॥

## સંસ્કૃત છાયા

शङ्ख-कपर्दक-गण्डुख-जलौक-चन्दनक-अलस-लहकाद्यः । मेहरक-कृमि-पूतरका द्वीन्द्रिया मातृवाहकाद्यः ॥१५॥

## પદાથ°

संख-શંખ-શંખલા.

ગાયાનું પૂર્વાર્ધ એક સામાસિક પદ છે. તેમાં સંસ્વ-कवडुय વગેરે શબ્દો સાથે આવવાથી દ્વંદ્વ-સમાસ થયેલો છે. સંસ્વ-શંખ. તે સમુદ્ર વગેરેમાં થતા એક પ્રકારના કીડા છે અને નાના માટા અનેક સ્વરૂપે જેવામાં આવે છે. આપણે વામાવર્ત, દક્ષિણાવર્ત આદિ જે શંખા મંદિર તથા ગૃહસ્થનાં ઘરા વગેરમાં જોઇ એ છીએ, તે શંખના કીડા-ઓને રહેવાનું શ્વેત રંગનું કઠિન કોટલું છે. જ્યારે તે જીવંત હાય છે, ત્યારે તેની અંદર શ્વેત તથા બદામી રંગના કીડા હાય છે. તદ્દન નાના શંખને ક્ષુદ્ર શંખ કે શંખલા કહે છે. જ્યારે દરિયાના પાણીમાં એાટ આવે છે, ત્યારે તેના કિનારે આવા હજારા શંખલા જોવામાં આવે છે અને તે જીવંત હાય છે.

कवड्डय-डे।ऽ।.

સમુદ્ર વગેરે જલાશયોમાં થાય છે અને તે નાના માટા અનેક પ્રકારના હાય છે, આપણે જેના કાેડી–કાેડા તરીકે વ્યવહાર કરીએ છીએ, તે આ પ્રાણીનાં મૃત કલેવરા છે. गंडुळ–ગંડાલ.

'गण्डोलका उदरान्तर्वृहत्कृमयः।' गंडीस स्मेटसे पेटमां थतां भाटा इभि.

जलोय-જળા.

તે પાણીમાં થાય છે, બે–ત્રહ્યુ ઇંચ લાંબી માટી ઇયળ જેવી દાય છે અને બગડેલા લાહીને ચૂસવા માટે શરીરના અમુક ભાગ પર લગાડવામાં આવે છે. તે બગડેલું લાહી ચૂસ્યા પછી છૂટી પડી જાય છે.

चंदणग-अक्ष, अश्यि।.

તે શંખ અને કાેડાની માફક દરિયામાં ઉત્પન્ન થાય છે. નિર્જીવ થતાં સ્થાપના કરવા માટે ઉપયાગમાં લેવાય છે. સિદ્ધાન્તની ભાષામાં તેને અક્ષ કે અરિયા કહેવાય છે. अलस–અળસિયાં.

ચામાસાની ઋતુમાં વરસાદ પડ્યા પછી જમીનમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે અને અહીં તહીં ચાલવા લાગે છે. પાણીની ચાકડી વગેરે જયાં ઘણા વખત પાણી ભરાઇ રહેતું હાય ત્યાં પણ નાનાં નાનાં અળસિયાં પેદા થાય છે. તેના આકાર નાના સાપ જેવા હાવાથી તેને ભૂતાગ કે શિશુનાગ કહેવામાં આવે છે. હિંદી ભાષામાં તેને के चुआ કે के चुआ કહે છે.

लहगाइ-साणिया वगेरे.

તે વાસી કે બગડી ગયેલા રાટ<mark>લા, રાટલી, નરમ</mark> પુરી વગેરમાં લાળરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે.

मेह्रि-४१% डीडा, धुष्पुा.

मेहरि अने किमि अने पूयरग ते मेहरि-किमि-पूयरगा. 'मेहरकः काष्ठकीटविशेषः-साइडामां थते। ओड जातने। श्रीडा. ' सेाडलाधामां तेने घुणु डहें छे.

किमि-धृभि.

પેટમાં, ફાેડલામાં તથા **હરશ વગેરેમાં થનારા** નાના જીવા.

पूयरगाः-पे।स.

'पूतरका जळान्तर्वर्तिनो रक्तवणीः कृष्णमुखजीवाः-

પૂરા કે પારા જે પાણીમાં ઉત્પન્ન થાય **છે અને રાતા** સંગના તથા કાળા સુખવાળા હાય છે.'

> बेइन्दिय-भे धिन्द्रियवाणा छवे।. माइवाहाई-यूडेस वगेरे.

'मातृवाहिका गुर्जरदेशप्रसिद्धाः चूडेलीति नाम्ना विख्याताः- भातृवाद्धिश स्मे छव गुजरातमां प्रसिद्ध छे स्मे सूडेस नामथी विख्यात छे.' स्मुडी स्माहि पद्धी छीप, वाणा वगेरे अद्धुष्ठ ठरवा. वाणा भरास पाष्ट्रीमां इत्पन्न थाय छे स्मे ते पीवामां स्मावे तो मनुष्यना शरी-रमां वृद्धि पामी द्वाथे-पगे सांसा तांत्रष्ट्या केवा नीडिंगे छे.

#### અન્વય

संख - कवड्डयं - गंडुल-जलोय-चंदणग-अलस-लहगाइ मेहरि-किमि-पूयरगा-माइवाहाई-वेइंदिय, अडीं जीवा शण्ड अध्याद्धारथी अद्धेषु करेवा.

# ભાવાથ<sup>°</sup>

શંખ–શંખલા, કોડા, ગંડાલ, જળા, અસ્થિા, અળ-સિયા, લાળિયા, કૃમિ, પારા, ચૂડેલ, વગેરે બેઇન્દ્રિયવાળા જીવા જાણવા.

# વિવેચન

સ્થાવર પછી ત્રસનું વર્ણુન ક્રમપ્રાપ્ત છે. તેમાં બે-ઇદ્રિયવાળા, ત્રણુ ઇદ્રિયવાળા અને ચાર ઇદ્રિયવાળા જીવાને વિક્રલેન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે. વિક્રલ એટલે અપૃર્ણુ કે ન્યુન. પાંચ ઇન્દ્રિયા પૂર્ણ ગણાય છે, તેની તુલનામાં આ ઇન્દ્રિયો અપૂર્ણ કે ન્યૂન છે. એક ઈન્દ્રિય પણ અપૂર્ણ કે ન્યૂન તા કહેવાય જ, પણ પરિભાષાથી તેના સમાવેશ આ વર્ગમાં થતા નથી.

આધુનિક પ્રાથ્ફીવિજ્ઞાનમાં જેને 'worms and insects–જંતુઓ અને કીડાઓ 'કહેવામાં આવે છે, તે આ વિકલેન્દ્રિય જીવા સમજવા.

વિકલેન્દ્રિય જીવામાં પ્રથમ વર્ણન એ ઈન્દ્રિયવાળા જીવાનું કરે છે. અહીં એ ઈન્દ્રિયાથી સ્પર્શનેન્દ્રિય અને રસનેન્દ્રિય સમજવી કે જે અનુક્રમે સ્પર્શ કરવાનું તથા વસ્તુના સ્વાદ ચાખવાનું કામ કરે છે.

છે ઈન્દ્રિયવાળા જવા અનેક પ્રકારના હાય છે, તેમાંના કેટલાકના અહીં નિદે'શ કર્યા છે. આ જવામાંના કેટલાક યાણીમાં ઉત્પન્ન થનારા છે; જેમકે–શંખ, શંખલા, કાંડા, જેલા, અરિયા, અળસિયા, પારા વગેરે. કેટલાક જમીન પર ઉત્પન્ન થનારા છે; જેમકે–ચૂડેલ. કેટલાક શરીરમાં ઉત્પન્ન થનારા છે; જેમકે–ગંડાલ અને કૃમિ. અને કેટલાક વાસી રાટલા–રાટલી વગેરમાં ઉત્પન્ન થનારા છે; જેમકે– લાળયા.

આ બધા જીવા ત્રસ હાવાથી હલનચલન કરતા **દેખાય છે. જે પારા વગેરેને** સૂશ્મદર્શંક કાચથી જોઈએ તો તેની અંગરચના અસબર જેવામાં આવે છે. લાળિયા

જીવા નરી આંખે હલન-ચલન કરતા દેખાતા નથી, તો પણ તેમનામાં તે પ્રકારની શક્તિ હાેય છે.

#### મૂળ

गोमी--मंकण- जुआ पिपीलि- उद्देहिया य मकोडा। इलिय--घयमिल्लीओ सावय--गोकीडजाईओ ॥१६॥ ग्रह्य--चोरकीडा गोमयकीडा य धन्नकीडा य। कुंथु-गोवालिय-इलिया तेइंदिय इंदगोवाई ॥१७॥

# સંસ્કૃત છાયા

गुल्मिः मत्कुण-यूके पिपील्युपदेहिका च मत्कोटकाः । ईलिका धृतोलिका-सावा-गोकीटक-जातयः ॥१६॥ गर्देभक-चौरकीटा गोमयकीटाश्च धान्यकीटाश्च ॥ कुन्थुर्गोपालिका ईलिका त्रीन्द्रिया इन्द्रगोपादयः ॥१७॥

## પદાથ

गोमी--अन्भरूरे।.

' गोमीति गुल्मिः कर्णशृगाली '-ગામી એટલે ગુલ્મિ કે કહ્યું શ્રુગાલી. ગુજરાતી ભાષામાં તેને કાનખજૂરા કહે છે. હિંદી ભાષામાં તેને कनखजूरा કે गोजर કહે છે. તેને ઘણા પગ હોય છે.

मंकण--- भां ४८.

मंकण અને जुआ ते मंकण—जुआ. मंकण એટલે માક્યુ... હિંદી ભાષામાં તેને सरमञ्ज કહે છે. તે ખાટલા, ખાટ,... ેગાદડાં, ગાડલા વગેરેમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને મનુષ્યનાં લાેહી પર પાતાના નિર્વાહ કરે છે.

जुआ — थू.

અહીં जुआ શખ્દ યૂજાના અર્થમાં છે, એટલે તેના અર્થ જૂ સમજવાના છે. ઉપલક્ષ**ણ**થી લીંખના સમાવેશ પણ તેમાં કરવા ઘટે છે. ગુજરાતી ભાષામાં જેને જુઓ કહે છે, તે જંતુ આથી ભિન્ન સમજવું.

पिपील्डि---धीडी.

पिपीछि અને उद्देहिका ते पिपीछि–उद्देहिया. पिपीछि એટલે કીડી. હિંદી ભાષામાં તેને चीटी કહે છે.

उद्देहिया--- ७६५%.

' उपदेहिका वाल्मीकजीवाः—' ઉपदेक्षिध श्रेटें राइंडाना જ व, उपेंडी.' हिंदी सापामां तेने उदाही, उदेही के दीमक कहें थे.

ચ---અને.

मकोडा-- भं डे। ऽ।.

પ્રસિદ્ધ છે. હિંદી ભાષામાં તેને चींटા કહે છે.

इल्लिया—ध्येण (धान्यमां ઉत्पन्न थती).

इल्लिय अने धयमिल्लीय ते इल्लिय-घयमिल्लीओ. इल्लिय એટલે ઇયળ. ते અહીં અનાજ વગેરમાં ઉત્પન્ન થનારી સમજવી.

घयमिल्लीओ-धीभेक्ष.

' घयमिल्ला ति घृतेलिकाः प्राकृत्वानमकारागमः '-धयभिक्ष

એટલે ઘૃતેલિકા–ઘીની ઈયલ. અહીં પ્રાકૃત ભાષાના કારણે મકાર આવી ગયેલા છે. ઘીની ઈચળને ગુજરાતી ભાષામાં ઘીમેલ કહે છે.

सावय---सावा.

सावय અને गोकीड તેની जाइ ते सावय गोकीड— जाईओ. सावय-સાવા. તે વાળના મૂળમાં ઉત્પન્ન થઈ ત્યાં જ ચાટી રહે છે. સંસ્કૃત ભાષામાં તેને ચર્મપૂકા કહે છે. લેાકભાષામાં તેને સવા કહે છે. "सावय त्ति" छोक-भाषाया सावाः ।

> गोकीड-जाईओ---ગીંગોડાની જાત. કૂતરા વગેરેના કાનમાં ઘણી જાતના થાય છે. गहह्य---ગધૈયા.

गह्हय अने चोरकीडा ते गहहय-चोरकीडा, गहहय-गधैया. ते अवाव३ सीनी कभीनमां ઉत्पन्न थाय छे.

चोरकीडा-चे।१५ी८।.

'चोरकीटाः भूमौ अधः संक्षिप्तमुखा विस्तीर्णवृत्तछिद्र-कारकाः।' ये।रडीट क्येटेंबे लूभिमां नीय भुभ राभनाराः अने विस्तारवाणा गे।क्षां अर छेद्रने अरनारा क्यें कतना छव.

કેટલાક અહીં વિષ્ટાના કીડા એવા અર્થ કરે છે, પણ તેના આધાર શા છે? તે જાણી શકાયું નથી.

गोमयकीडा-छाधाना डीडा, छाधुमां ઉत्पन्न थता डीडा. य-अने

<sup>-</sup> घन्नकीडा–ધાન્યમાં ઉત્પન્ન થતા કીડા.

य-तेभ क.

કુંશુ–ક થવા.

कुंथु અને गोवालिय અને इलिय ते कुंथु–गाबालिय– इलिया. कुंथु–કંथવા. અહું જ બારીક ધાળા રંગના હાેય છે. गोवालिय–ગાેપાલિકા, ગાેવાળણ.

અહીં ટીકાકારાએ 'जीवविशेषः' એટલું જ લખ્યું ેછે, પણ ગુજરાતી ભાષામાં જેને ગાેવાળણ કહે છે, તે જ જાતિના આ કીડા હેાવા જોઈએ. અહીં गुवाळिय એવા પણ પાઠ છે.

इलिया-ઇथण.

' ईलिका लदटाः । ' અહીં ઇલિકાથી ખાંડ—ગાળ વગેરેમાં ઉત્પન્ન થનારી ઇયળા સમજવી.

तेइंदिय-त्रण् धन्द्रियवाणा छवे।.

इंद्गोबाई–ઇન્દ્રગાય આદિ, ગાકળગાય વગેરે. તે ચામાસાની શરૂઆતમાં થાય છે, રંગે લાલ હાય છે અને ગતિ ઘણી મંદ્ર હાય છે. કાેઇને ઘણા ધીમા કહેવા હાય તાે ગાેકળગાયની ઉપમા અપાય છે.

#### અન્વય

અહીં કીડાઓના કમશા નામ હાવાથી અન્વયની આવશ્યકતા નથી. માત્ર સત્તરમી ગાથાના ચાથા ચરણમાં તે इंदिय इंदगोवाई છે, ત્યાં इंदगोवाई તે इंदिय એમ સમજવું. અહીં जीवा એવું પદ અધ્યાહારથી બ્રહણ કરવાનું છે.

# ભાવા**ય**ે

કાનખજૂરા, માંકડ, જુ (લીંખ), કીડી, ઉધેઈ, મંકાડા, ધાન્યમાં ઉત્પન્ન થતી ઈચળ, ઘીમેલ, સવા, ગીંગાડાની અનેક જાતો, ગધેયા, ચારકીડા, છાણુના કીડા, કીડા, ધાન્યના કીડા, કંચવા, ગાવાળણુ, ગાળ–ખાંડમાં થતી ઇચળા તથા ગાકળ– ગાય વગેરેને ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જીવા જાણુવા.

# વિવેચન

ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જવોને એ ઇન્દ્રિયવાળા કરતાં ક્રાણેન્દ્રિય એટલે સુંઘવાની ઇન્દ્રિય વધારે હાય છે.

ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જીવા અનેક પ્રકારના હાય છે અને તે જુદા જુદા અનેક સ્થાને ઉત્પન્ન થાય છે, તે અહીં સ્ત્રૂ થયેલી યાદી પરથી સ્પષ્ટ સમજાય તેવું છે. પરંતુ આમાં કાઈ જલાત્પન્ન કીડા નથી, એટલું નાંધપાત્ર છે. જલાત્પન્ન કીડાઓ માટા ભાગે બે ઇન્દ્રિયવાળા હાય છે કે જેની નામાવલિ પાછલી ગાથામાં અપાયેલી છે.

આ કીડાઓની શરીરરચના, તેમની ખાસિયત વગેરેના આજે ઊંડા અભ્યાસ થઈ રહ્યો **છે** અને તે માટે અનેક પુસ્તકા લખાયેલાં છે.

#### મૂળ

चउरिंदिया य विच्छ ढिंकुण भमरा य भमरिया तिहा । मच्छिय डंसा मसगा कंसारी किवल डोलाई ॥ १८॥

# સ સ્કૃત-છાયા

चतुरिन्द्रियाश्च वृश्चिको ढिंङ्कुणा भ्रमराश्च भ्रमरिकास्तिडुाः । मक्षिका दंशा मशकाः, कांसारिका-कपिल-डोलकीद्यः ॥१८॥

### પદાથ

चर्जिदिया-यार धन्द्रियवाणा छवे।.

જેમને સ્પર્શન, રસન તથા ઘાણ ઉપરાંત ચક્ષુરિન્દ્રિયા અધિક હાેય છે, તે ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવાે કહેવાય છે.

ચ---અને.

विच्छू—वी'धी.

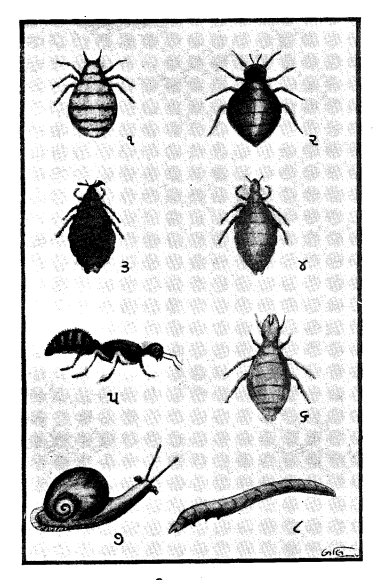
પ્રસિદ્ધ છે. તેની ગણના ઝેરી જંતુમાં થાય છે, કારણ કે તે પૂંછડે આવેલા કાંડા વડે મનુષ્યાદિને દંશ મારે તો ઝેર ચડે છે અને ખૂબ વેદના થાય છે. કદ, રંગ વગેરે પરથી વીં છીના અનેક પ્રકારા પડે છે. બાર રાશિમાંની એક રાશિનું નામ વૃશ્ચિક છે, કારણ કે તેમાં આવેલા તારાઓના સમૂહ વૃશ્ચિક–વીં છીના આકારે ગાેઠવાયેલા છે.

हिंकुण---अગાंधि.

ટીકાકાર મહિષ એ તો 'जीवविशेषः' એટલું જ કહ્યું છે, પણ સંપ્રદાયથી તેના અર્થ બગાઇ થાય છે. તે. ઢાર વગેરે પર બેસતી એક જાતની માખી છે.

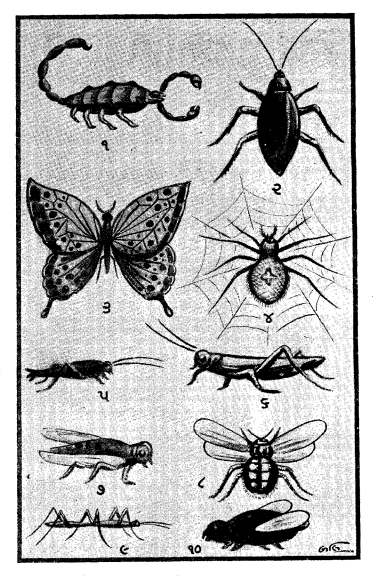
भमरा--- लभरा.

ते અહીં તહીં ભ્રમણ કરતા હાવાથી भ्रमर કહેવાય છે, છ પગવાળા હાવાથી षद्पद કહેવાય છે અને ફૂલના



तेधन्द्रिय छवा ः

- (૧) ગી ગાડા, (૨) માંકડ, (૩) કાળી જૂ, (૪) ધાળી જૂ, (૫) મંકાડા,
- (ક) ઉધેઇ, (૭) ગાકળગાય અને (૮) ઇયળ પૃ. ૧૮૭ થી ૧૯૧



ચહરિન્દ્રિય જીવા : (૧) વીં છી, (૨) વાંદા, (૩) પતં ગિયું, (૪) કરાળિયા, (૫) ખડમાંકડી, (૬) તીડ, (૭) માખી, (૮) લગાઈ,

(૯) મચ્છર અને (૧૦) ભમરા. પૃ. Jain Education International For Private & Personal Use Only

પૃ. ૧૯૨ <mark>થી ૧</mark>૯૫

રસ એટલે મધુને એકઠા કરનાર હાવાથી મ<del>ઘુકર</del> કહેવાય છે. તે ર<sup>ે</sup>ગે ખૂબ કાળા હાય છે, તેથી કાઇને ઘણા કાળા કહેવા હાય તા કાળા ભમ્મર કહેવામાં આવે છે.

ચ—અને.

भमरिया-- लभरी.

તે પીળા વગેરે અનેક રંગની હાેય છે અને ચટકા મારે તાે વેદના થાય છે.

तिड्डा--तीउ.

ટોળાઅંધ ઉત્પન્ન થાય છે અને કોઈપણ એક **દિશા** પકડી પ્રવાસ કરવા માંડે છે. તેઓ કોઈ ખેતર પર પ**ડે** તો થોડી જ વારમાં તેના બધા પાક ખાઈ જાય છે.

मच्छी--માખી.

અતિ પ્રસિદ્ધ છે. ઉપલક્ષણથી અહીં મધમાખી વગેરેના પણ સમાવેશ કરવાના છે.

હંસા--ડાંસ.

ટીકાકાર મહિલ એ એ ડાંસને સિંધદેશનું પ્રસિદ્ધ જંતુ કહ્યું છે અને તેની ઉત્પત્તિ વર્ષાકાળમાં અતાવી છે. 'दंशाः सिन्धुदेशप्रसिद्धा वर्षोद्भवाः।'

मसगा--भशक, भेर्क्षक.

' मराकारतु 'शाकारव-सः स्रवेतीभावितस्य—' મશક એ જિંદાના જેવી જ ઓકૃતિવાળાં જંતુ છે. અને તે અધી જ જાતુએ)માં ઉત્પન્ન શાય છે. હંશ અને મશકના ઘણી વાર છ. ૧૩ ્સાથે ઉલ્લેખ આવે છે. તે પરથી પણું તે એકબીજાને મળતાં હોવાનું જણાય છે. તેનું પ્રસિદ્ધ નામ મચ્છર છે.

कंसारी— इंसारी.

પ્રસિદ્ધ છે.

कविल्रडोलाइ- भडभां ५डी वरे रे.

'कविल्डोलका जीवविशेषः खडमांकडीत्त प्रसिद्धाः।' कविल्डोलक क्ये क्येक प्रकारने। छव छे, के अदमांकडीना नामथी प्रसिद्ध छे.

#### અન્વય

विच्छू ढिंकुण भमरा भमरिया ति**ड्डा** मच्छिय ढंसा मसगा कंसारी कविछडोलाई य चडरिंदिया ॥

# **ભાવા**થ<sup>°</sup>

વી છી, બગાઈ, ભમરા, ભમરી, તીડ, માખી, ડાંસ, મ²છર, કંસારી, ખડમાંકડી વગેરે ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવાે છે.

### વિવેચન

જે જીવોને સ્પર્શનેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય અને ચક્ષુરિન્દ્રિય એ ચાર ઇન્દ્રિયા હાય છે, તે ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવા કહેવાય છે. તે પણ અનેક પ્રકારના છે. તેમાંથી થાડાની ગણના અહીં કરી છે.

એ ઇન્દ્રિયવાળા જીવોને ઘણા ભાગે પગ હોતા નથી; ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જીવોને સામાન્ય રીતે ચાર કે છ અને ફેટલીક વાર તેથી પણ અધિક પગ હાય છે; જ્યારે ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને સામાન્ય રીતે છ કે આઠ પગ અને કેટલીક વાર તેથી વધારે પગ પણ હોય છે. પાંચ ઇન્દ્રિય-વાળા જીવા કે જે સ્થાવર અને વિકલેન્દ્રિય કરતાં ઘણા વધારે વિકાસ પામેલા છે, તેમને ચાર કે બે પગ જ હાય છે અને સાપ, માછલી જેવા પંચેન્દ્રિય જીવને તા બિલકુલ પગ હાતા નથી. અષ્ટાપદ જેવા કાઇક કાઇક પંચેન્દ્રિય પ્રાણીને આઠ પગ હાવાનું વર્ણું ન પણ શાસ્ત્રામાં આવે છે. વળી ત્રણ ઇન્દ્રિય અને ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવાને આગળના ભાગમાં વાળ જેવી મૂછા હાય છે. તેમાં ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળાને સામાન્ય મૂછા હાય છે અને ચાર ઇન્દ્રિયવાળાને શીંગડા જેવી મૂછા હાય છે. આ તા સામાન્ય નિશાન કહ્યું, વિશેષ તા આ બધા જંતુઓના ઊંડા અભ્યાસ કરવાથી જાણી શકાય છે.

એ ઇન્દ્રિયવાળા, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા અને ચાર ઇન્દ્રિય-વાળાના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત એમ એ એ પ્રકારા ગણતાં વિકલેન્દ્રિયના છ પ્રકારા પડે છે અને તે સ્થાવરના આવીશ ભેદામાં ભેળવતાં કુલ અફાવીશ પ્રકાર થાય છે.



# [૧૧ ] પ'ચેન્દ્રિય જીવાના મુખ્ય ભેદાે

## મૂળ

पंचिदिया य चउहा, नारय-तिरिया मणुस्स-देवा य । संस्कृत-छाथा

पञ्चेन्द्रियाश्च चतुर्घा नारक-तिर्येश्चौ मनुष्य-देवौ च। पहाथः

पंचिंदिया-भंथेन्द्रिय छवे।.

સ્પર્શ નેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાલેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય અને શ્રોત્રેન્દ્રિય એ પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા જીવોને પંચેન્દ્રિય જીવેા કહેવાય છે.

ય-અને.

चउहा-यार प्रकारना.

नारय अने तिरिय ते नारय-तिरिया.

नारय-नारेड.

જે જીવા નરકમાં રહેતા હાય તે નારક કહેવાય. નરક એ પૃથ્વીની નીચે આવેલું એવું સ્થાન છે કે જ્યાં પાપી આત્માઓને પાપની શિક્ષા ભાગવવા માટે ઉત્પન્ન થવું પાડે છે. તેના વિશેષ પરિચય આગળ આવશે.

तिरिय-तिर्थं च, पशु-पश्चीआहि.

मणुस्स-भनुष्य.

મणुस्स અને देव, તે मणुस्स–देवा. मणुस्स–મનુષ્ય. ભાનવ, મનુજ એ તેના પર્યાયશખ્દો છે.

देव–हेव.

ય-અને.

#### અન્વય

यथी आगणनी गाथानुं अनुसंधान क्रीने केंद्रे छे के पंचिदिया चउहा नारय-तिरिया य मणुस्स-देवा य।

## ભાવાથ<sup>િ</sup>

અને પંચેન્દ્રિય જવા ચાર પ્રકારના છે : (૧) નારક, (૨) તિર્થ ચ, (૩) મનુષ્ય અને (૪) દેવ.

# વિવેચન

સિદ્ધ અને સંસારી એવા એ પ્રકારના જવામાં સંસારી જવાનું વર્જુન ચાલે છે. સંસારી જવામાં સ્થાવરનું વર્જુન પૂરું થયું છે અને ત્રસનું વર્જુન ચાલે છે. ત્રસમાં વિક્લેન્દ્રિયનું વર્જુન પૂરું થયું છે અને પંચેન્દ્રિયનું વર્જુન શરુ થાય છે. અહીં પાંચ ઇન્દ્રિયા સંખંધી શાડું વિવેચન આવશ્યક છે. ઇન્દ્રનું જે લિંગ કે ચિહ્ન તે ઈન્દ્રિય. અહીં ઇન્દ્ર શાળ્દથી આત્માને ગ્રહણુ કરવાના છે, કારણુ કે સર્વ ઉપલબ્ધિ અને ભાગના પરમ ઐશ્વર્યથી તે યુકત હાય છે. ઉપલબ્ધિ એટલે જાણવાની શકિત. આવરણુના અભાવ થતાં આત્મા સર્વ વસ્તુને જાણી શકે છે. ભાગ એટલે વિવિધ ભાવાના અનુભવ. જુદી જુદી સ્થિતિમાંથી પસાર થતાં આત્માને વિવિધ ભાવાના અનુભવ શાય છે. ઈન્દ્રિય આત્માને હાય છે, પણ અનાત્મ એવા પત્થર, કાચ કે યંત્ર આદિને હાતી નથી, તેથી ઈન્દ્રિય એ આત્માનું લિંગ કે ચિહ્ન છે.

ઇન્દ્રિયા પાંચ છે: (૧) સ્પર્શનેન્દ્રિય, (૨) રસ-નેન્દ્રિય, (૪) ઘાણેન્દ્રિય, (૪) ચક્ષુરિન્દ્રિય અને (૫) શ્રોત્રેન્દ્રિય. હાથ, પગ વગેરે કેટલાંક અવયવાને કર્મેન્દ્રિય કહેવામાં આવે છે, એ અપેક્ષાએ આ પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિયા છે.

'મનના સમાવેશ ઈન્દ્રિયામાં થાય કે નહિ ?' એ પ્રશ્નના ઉત્તર નકારમાં છે. કાર્ય તથા સ્વરૂપ વગેરેની એકતાને લીધે જાતિ કે વર્ગ નિર્માણુ થાય છે. અહીં પાંચ ઈન્દ્રિયાના જે વર્ગ ગણવામાં આવ્યા છે, તેના કાર્ય તથા સ્વરૂપમાં અને મનના કાર્ય તથા સ્વરૂપમાં માટે તફાવત છે. ઈન્દ્રિયા માત્ર મૂર્ત પદાર્થીને અમુક અંશે ગ્રહણ કરી શકે છે, જ્યારે મન તા મૂર્ત અને અમૂર્ત એ અંને પ્રકાર્થીને અનેક રૂપે ગ્રહણ કરી શકે છે. વળી

ઇન્દ્રિયામાં નિવૃધ્તિ અને ઉપકરાષ્ટ્ર એવા વિભાગા હાય છે, તેવા વિભાગા મનમાં હાતા નથી; એટલે મનના સમાવેશ ઈન્દ્રિયામાં ન કરતાં તેને અંતઃકરાષ્ટ્ર એટલે અંતરનું ઇન્દ્રિય જેવું એક જુદું જ જ્ઞાન–સાધન માનેલું છે.

કેટલાંક વૈજ્ઞાનિક પુસ્તકામાં Sixth sense-છઠ્ઠી ઇન્દ્રિય એવા શખ્દપ્રયાગ આવે છે, પણ તે ઔપચારિક સમજવાના છે. ત્યાં તા એટલું જ કહેવાના હેતુ છે કે પાંચ ઇન્દ્રિયા સિવાય ખીજી પણ અમુક રીતે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થાય છે; પરંતુ તેને એક પ્રકારની લખ્ધિ સમજવાની છે. વાસ્તવમાં તે ઇન્દ્રિય નથી.

જૈન શાસ્ત્રકારાએ ઈન્દ્રિયાના ત્રેવીશ વિષયા ગણાવ્યા છે, તે પરથી ઈન્દ્રિયાના કાર્યના અહુ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી જાય છે.

સ્પર્શનેન્દ્રિયના વિષય સ્પર્શન કે સ્પર્શ છે, એટલે તેના વડે શીત, ઉષ્ણુ, સ્નિગ્ધ, રુક્ષ, મૃદુ, કર્કશ, ગુરુ અને લઘુ એ આઠ પ્રકારના સ્પર્શા જાણી શકાય છે.

રસનેન્દ્રિયના વિષય રસ છે, એટલે તેના વડે કડવા, તીખા, મીઠા, ખાટા અને તુરા એ પાંચ પ્રકારના રસા જાણી શકાય છે. અહીં એટલી સ્પષ્ટતા કરવી ઉચિત છે કે વ્યવહારમાં ષડરસની ગણના થાય છે અને તેમાં આ પાંચ રસા ઉપરાંત લવણ એટલે ખારા રસના પણ સમાવેશ કરવામાં આવે છે, પણ શાસકારોએ તેને સ્વતંત્ર રસ માન્યા નથી. એ કેટલાક મૂળભૂત રસાેનું મિશ્ર**ણ** છે અને તેથી જ તે સર્વવસ–સબરસ–ની ખ્યાતિ પામેલ છે.

ઘાણેન્દ્રિયના વિષય ઘાણુ કે ગંધ છે, એટલે તેના વડે સુગંધ કે દુર્ગંધ પારખી શકાય છે. કેટલાક વૈજ્ઞાનિ-કાેએ ગંધના વિવિધ પ્રકારા પાડવાના પ્રયત્ના કર્યા છે, પણ હજી સુધી તે સર્વમાન્ય થઇ શકયા નથી, એટલે અહીં સુગંધ અને દુર્ગંધ એવા જે બે પ્રકારા માન્યા છે, તે જ ઉચિત છે.

ચક્કુરિન્દ્રિયના વિષય રૂપ છે, એટલે તેના વડે કાળા, નીલા (વાદળી), પીળા, રાતા અને ધાળા એ પાંચ પ્રકારના વર્ણો કે રંગા જાણી શકાય છે. હાલના વ્યવહાર લાલ (રાતા), પીળા અને વાદળી રંગને 'મૂળ' તથા ખાકીના ખધા રંગને મિશ્ર માનવાના છે. જેમકે—લાલ અને પીળાના મિશ્રણથી નારંગી, પીળા અને વાદળીના મિશ્રણથી લીલા, વાદળી અને લાલના મિશ્રણથી જાંબૂડા વગેરે. વળી કાળા તથા ધાળાને પણ એક પ્રકારનું મિશ્રણ માનવામાં આવે છે, પરંતુ અસલ કાળા રંગ કે અસલ ધાળા રંગ મિશ્રણથી અની શકતો નથી. અલખત્ત, તેને મળતા રંગ ખનાવી શકાય છે.

શ્રીત્રેન્દ્રિયના વિષય શખ્દ એટલે ધ્વનિ કે અવાજ છે, એટલે તેના વડે સચિત્ત, અચિત્ત અને મિશ્ર એ ત્રણ પ્રકારના શખ્દ જાણી શકાય છે. અહીં સચિત્ત શખ્દથી જીવ વડે બાલાતા શખ્દ સમજવા. જેમકે—બ્રમરના ગુંજારવ, ઘોડાના હાંઘુહાંઘાટ અને મનુષ્ય દ્વારા ગવાતું ગીત. અહીં અચિત્ત શખ્દથી નિર્જુવ વસ્તુઓ વડે ઉત્પન્ન થતા શખ્દ સમજવા. જેમકે...એ પત્થરા સાથે અક્ળાવાથી ઉત્પન્ન થતા શખ્દ, ધાતુનાં વાસણા કરસઅંધી પર પછ-ડાવાથી ઉત્પન્ન થતા શખ્દ, ઘડિયાળમાં યંત્રઅળે ઉત્પન્ન થતા ટીક ટીક શખ્દ. અને અહીં મિષ્ન શખ્દથી જીવના પ્રયત્ન વડે નિર્જુવ પદાર્થીમાં ઉદ્દલવતા શખ્દ સમજવા. જેમકે-—મારલી વગાડવાથી ઉત્પન્ન થતા શખ્દ મનુષ્ય એ જીવંત પ્રાણી છે, તેના પ્રયત્નથી નિર્જુવ એવી મારલી વડે શખ્દ ઉત્પન્ન થાય છે. આ જ રીતે ઘંટ વગાડવાથી, નગારું વગાડવાથી જે શખ્દો ઉત્પન્ન થાય છે, તે પણ મિષ્ન સમજવા.

| તાત્પર્ય કે                    |   |
|--------------------------------|---|
| સ્પરા <sup>દ</sup> નેન્દ્રિયના | < |
| રસનેન્દ્રિયના                  | ય |
| <b>ઘા</b> ણેન્દ્રિયના          | ૨ |
| ચક્ષુરિન્દ્રિયના               | ય |
| અને                            |   |
| શ્રોત્રેન્દ્રિયના              | 3 |

એમ સર્વ મળી ઈન્દ્રિયના વિષયા ૨૩ થાય છે.

પાંચ ઈન્દ્રિયામાંથી સ્પર્શનેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ધ્રાહ્યુ-ન્દ્રિય અને બ્રોત્રેન્દ્રિય એ ચાર ઈન્દ્રિયા ગ્રાહ્ય વિષય સાથે સંયુક્ત થઈને, એટલે કે જ્યારે કાેઇ પણ પુદ્દગલ તેના સીધા સંપર્કમાં આવે ત્યારે તેને ગ્રહણ કરી શકે છે, એટલે તેને પ્રાપ્યકારી કહેવાય છે અને ચક્ષુરિન્દ્રિય તા ગાહ્ય વિષય સાથે સંયુક્ત થયા વિના માત્ર યાગ્ય ક્ષેત્રાદિસંનિધાનથી જ વિષયને ગ્રહણ કરે છે, એટલે તેને અપ્રાપ્યકારી કહેવાય છે.

હવે ઈ ન્દ્રિયના સ્વરૂપ પરત્વે કેટલાક વિચાર કરીએ. દરેક ઈ ન્દ્રિયના દ્રવ્ય અને ભાવ એવા બે પ્રકારા છે, એટલે દ્રવ્ય-સ્પર્શનેન્દ્રિય અને ભાવ-સ્પર્શનેન્દ્રિય, દ્રવ્ય-રસ-નેન્દ્રિય અને ભાવ-રસનેન્દ્રિય આમ દરેક ઇન્દ્રિયમાં સમજવાનું છે.

ડ્રવ્યેન્દ્રિયમાં પણ નિર્વૃત્તિ (આકૃતિ) અને ઉપકરણ્ (સાધન-યંત્ર) એવા બે વિભાગા હાય છે અને તે દરેકના પણ બાહ્ય અને અભ્યંતર એવા બે બે વિભાગા હાવાથી (૧) બાહ્ય નિર્વૃત્તિ, (૨) અભ્યંતર નિર્વૃત્તિ, (૩) બાહ્ય ઉપકરણ અને (૪) અભ્યંતર ઉપકરણ, એવા કુલ ચાર પ્રકારા થાય છે. તેમાં સ્પર્શનેન્દ્રિયમાં બાહ્ય નિર્વૃત્તિ અને અભ્યંતર નિર્વૃત્તિના ભેદ નથી.

ઈન્દ્રિયની દશ્ય આકૃતિને ખાદ્ય નિર્ગૃત્તિ કહેવાય છે. આપણા મુખમાં જીલ છે, તે રસનેન્દ્રિયની ખાદ્ય નિર્ગૃત્તિ છે, આપણા મુખમાં જે નમણું નાક છે, તે ઘાણેન્દ્રિયની ખાદ્ય નિર્ગૃત્તિ છે, આપણા નાક ઉપર જે બે સુંદર આંખો છે, તે ચક્ષુરિન્દ્રિયની ખાદ્ય નિર્ગૃત્તિ છે અને આપણા મસ્તકની ખંને ખાલ્ય છીપના આકારના જે કાન છે, તે શ્રોત્રેન્દ્રિયની ખાદ્ય નિર્ગૃત્તિ છે.

ખાદ્ય નિર્વૃત્તિ જુદા જુદા જુવાને જુદા જુદા પ્રકારની હોય છે. દાખલા તરીકે ગાયની જીલ, વાનરની જીલ અને સાપની જીલ. તે એક પ્રકારની હોતી નથી. તેમાં આકાર પરત્વે કંઈ ને કંઈ તફાવત અવશ્ય હોય છે અથવા મનુષ્યના કાન, ઘાડાના કાન અને સસલાના કાન સરખાવીએ તા તેમાં સ્પષ્ટ તફાવત જણાઇ આવે છે. આ રીતે ખીજી ઇંદ્રિયાની ખાદ્ય નિર્વૃત્તિ અંગે પણ સમજવું.

બાહ્ય નિર્જુત્તિમાં રહેલા આકારવિશેષને અલ્યંતર નિર્જુત્તિ કહેવાય છે. તેમાં સ્પર્શુનેન્દ્રિયની અલ્યંતર નિર્જુત્તિ જીદા જીદા જોવાના શરીર પ્રમાણે હાય છે; રસનેન્દ્રિયની અલ્યંતર નિર્જુત્તિ ક્ષુરપ્ર એટલે અસ્ત્રાના આકારે હાય છે; ઘાણેન્દ્રિયની અલ્યંતર–નિર્જુત્તિ અતિમુક્તક ફૂલ કે પડઘમ નામના વાજિંત્રના આકારે હાય છે; ચક્ષુરિન્દ્રિયની અલ્યંતર નિર્જુત્તિ મસુરની દાળના આકારે હાય છે; અને શ્રોત્રે-ન્દ્રિયની અલ્યંતર–નિર્જુત્તિ કદંખના પુષ્પ જેવી માંસના ગાળારૂપ હાય છે.

અભ્યંતર નિર્વુતિની અંદર વિષયને ગ્રહેણુ કરવામાં સમર્થ એવા પુદ્દગલાની જે વિશિષ્ટ રચના હાય છે, તેને બાહા ઉપકરણ કહેવાય છે અને તેની અંદર રહેલી પુદ્દગલાની સૂક્ષ્મ રચનાને અભ્યંતર ઉપકરણ કહેવાય છે. આ અભ્યંતર ઉપકરણ કહેવાય છે. આ અભ્યંતર ઉપકરણ કહેવાય છે. આ અભ્યંતર ઉપકરણ સારી સ્થિતિમાં હાય તા વિષય સારી રીતે ગ્રહેણુ કરી શકે છે અને તેને કાઈ પણ કારણે આઘાત પહોંચ્યા હાય-નુકશાન થયું હાય તા ઇન્દ્રિય પાતાના વિષય અસબર

ગ્રહણ કરી શકતી નથી. પન્નવણાસ્ત્રના ટીકાકાર મહિષ એ ઉપકરણના બે ભેદ માન્યા નથી. તેઓ ઉપકરણને અભ્યંતર નિર્જૃત્તિની શક્તિવિશેષ કહે છે.

ભાવેન્દ્રિયના એ પ્રકારા છે : એક લબ્ધિ અને બીજો ઉપયાગ, તેમાં મતિજ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મોના ક્ષયાપશમ શાય તેને લબ્ધિ કહેવાય છે અને તેના પરિણામે વિષય સંબંધી જે ચેતના–વ્યાપાર થાય, તેને ઉપયાગ કહેવાય છે.

અહીં પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે ઉપયોગ તો જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, તેને ઇન્દ્રિય કેમ કહેવાય ? તેના ઉત્તર એ છે કે ઉપયાગ એ વાસ્તવિક રીતે નિર્વૃત્તિ, ઉપકરણુ અને લબ્ધિ એ ત્રણેયનું કાર્ય છે, પણુ અહીં કાર્યમાં કારણુના આરાપ કરીને ઉપયાગને ઇન્દ્રિય કહેલી છે.'

પંચેન્દ્રિયની પ્રાપ્તિ એ જીવન-વિકાસના ધારે ઘણી જીંચી ભૂમિકા છે, આમ છતાં બધા પંચેન્દ્રિય જીવેા એક સરખી સ્થવસ્થા ભાગવતા નથી. અન્ય શબ્દોમાં કહીએ તા તેમની સ્થિતિ કે અવસ્થામાં માટું અંતર હાય છે અને તે જ કારે શ્રે શાસ્ત્રકારોએ તેના ચાર પ્રકારા કે લેદા પાડેલા છે.

તેમાં પ્રથમ નિર્દેશ નારક પંચેન્દ્રિય જીવાના કર્યો છે, કારણ કે તે ઘણું જ દુઃખ ભાગવે છે. તિર્યં અને મનુષ્ય તેની સરખામણીમાં ઘણું એાછું દુઃખ ભાગવે છે. િતિય'ંચ અને મનુષ્યમાં પણ સુખ પરત્વે મનુષ્યની સ્થિતિ વધારે સારી હાય છે, એટલે બીજે નિર્દેશ તિર્થ ચના અને ત્રીજે નિર્દેશ મનુષ્યના કર્યો છે. મનુષ્યાની સરખા-મણીમાં દેવા ઘણું વધારે સુખ ભાગવે છે, એટલે તેમના નિર્દેશ સહ્થી છેલ્લા કર્યા છે.

નારકના જીવા આપણાથી ઘણે દ્ર નીચાણુમાં અને ચારે બાજા પૃથ્વીથી આવૃત્ત એવા નરકાવાસામાં રહેતા પરતંત્ર હાવાથી મનુષ્યલાકમાં આવી શકતા નથી અને તેથી તેઓ આપણી દબ્ટિના વિષય બની શકતા નથી. એમનું અસ્તિત્વ તા જ્ઞાની ભગવંતાએ કહેલાં વચના પરથી જાણી શકાય છે અને અનુમાનથી પણ સિદ્ધ કરી શકાય છે. +

તિય' ચા આપણા સહવાસ–સંપર્કમાં ખૂબ આવે છે, એટલે તેમના સ્વરૂપથી આપણે પરિચિત છીએ.

મનુષ્યાનું પણ તેમ જ છે. બાકી રહ્યા દેવ. તે પિવિત્ર સ્થાનાની યાત્રા નિમિત્ત, કુતૃહલનાં કારણે, કાઈની પરીક્ષા કરવા માટે કે કોઈ સત્યવાદી ધર્મનિષ્ઠ આત્માને સહાય કરવા અર્થે કે પૂર્વભવના શત્રુને પરેશાન કરવા ક્વચિત્ કવચિત્ પૃથ્વી પર આવે છે. જો તેઓ દશ્યરૂપે આવે તો ચર્મચક્ષુના વિષય બને છે, પણ અદશ્યરૂપે આવે તો તેમને આપણે ચર્મચક્ષુઓ વડે જોઈ શકતા નથી. અલખત્ત, કાર્ય દ્વારા તેમનું આગમન અને નિગમન જાણી શકાય છે. તથા કાઈક અસાધારણ પ્રસંગમાં પ્રકાશના પુંજરૂપે તેમનાં દર્શન પણ થાય છે.

<sup>+</sup> ગણુધરવાદમાં આ પ્રકારે સિદ્ધિ કરેલી છે.

' દેવા છે કે નહીં ? ' એ બાબતમાં ઘણા વિવાદ પ્રવર્તે છે, પણ શ્રહાળુ આત્માઓને તેમના અસ્તિત્વ વિષે જરા પણ શંકા નથી. વળી જેએા માત્ર તર્કવાદી નથી, પણ સત્યના શાધક અને ગુરુદત્ત મંત્ર વગેરેની અમુક સાધના કરી ચૂકયા છે, તેઓને આજે પણ દેવાનાં દર્શન અમુક સ્વરૂપે થાય છે અને તેમના દ્વારા અકલ્પ્ય કાર્યસિદ્ધિ ચ્યતી અનુસવાય છે

# **[૧૨]** નારક છવા

#### મૂળ

नेरइया सत्तविहा, नायव्या पुढवि--भेएणं ॥ १९ ॥

સંસ્કૃત છાયા

नैरियकाः सप्तविधा, ज्ञातव्याः पृथ्वी-भेदेन ॥ १९।

### પદાથ

नेरइया-नैरथिडे।, नारक छवे।.

निरय–न२४. तेभां २६ेन।रे। ते नैरयिक.

सत्तविद्या–सात अक्षरना.

नायव्वा-लाधुवा.

पुढवि–भेएणं–પૃથ્વીના **લેક વડે**; પૃ**થ્વીના પ્રક્રારો** 

અનુસાર.

અન્વ4

नेरइया पुढवि-भेषणं सत्तविहा नायव्या ।

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

નારક જીવા પૃથ્વીના પ્રકારા અનુસાર સાત પ્રકારના જાણવા.

# વિવેચન

પંચેન્દ્રિય છવાના મુખ્ય લેદા ગાથાના પૂર્વાધંમાં કહ્યા. હવે તેના ઉત્તરલેદા કહેવાની શરૂઆત કરે છે. તેમાં પ્રથમ નારક જવાના લેદા—પ્રકારા કહે છે. નારક જવા સાત પ્રકારના છે. આ પ્રકારા પૃથ્વીના પ્રકારા અનુસાર સમજવાના છે. તાતપર્ય કે અધાલાકમાં માવેલી નારક પૃથ્વીઓ (૧) રત્નપ્રભા, (૨) શર્કરાપ્રભા, (૩) વાલુકાપ્રભા, (૪) પંકપ્રભા, (૫) ધૂમપ્રભા, (૬) તમઃપ્રભા અને (૭) તમસ્તમઃપ્રભા એ સાત પ્રકારની છે અને તેના નરકાવાસમાં ઉત્પન્ન થનારા જવાના એક એક પ્રકાર ગણીએ તો નારક જવાના કુલ સાત પ્રકારા પડે છે. તેમને અનુક્રમે પહેલી નારકીના જવા, બીજી નારકીના જવા, ત્રીજી નારકીના જવા, ચાથી નારકીના જવા, પાંચમી નારકીના જવા, છઠ્ઠી નારકીના જવા અને સાતમી નાર-કીના જવા કહેવાય છે.

નારક પૃથ્વીએાનાં રત્નપ્રભાદિ નામા સાન્વર્થ એટલે નામ પ્રમાણે અર્થવાળા છે. તેમાં પ્રભા શબ્દ રૂપવાચી કે

૧ મેરુ પર્વાતની સમતલ ભૂમિથી નીચે ૯૦૦ યાજનથી થયી -લાકની ગણના થાય છે. ૨ શ્વલી મહાતમ:પ્રભા એવું નામ પશ્ મળે છે.



(૧) આ ભવમાં અભક્ષ્ય ભક્ષણ કરનારને (૨) નરકમાં આ પ્રકારનું દુઃખ ભાગવવું પડે છે. (૩) આ ભવમાં પ્રાણીઓની હિંસા કરનારની (૪) તરકમાં આ પ્રકારે હિંસા થાય છે. Jain Education International Por Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org



(૧) આ ભવમાં પરધનતું હરણ કરનાર (૨) નરકમાં આ પ્રકારની શિક્ષા ભાગવે છે. (૩) આ ભવમાં ડાકુગીરી કરનારને (૪) નરકમાં આ પ્રકારતું કષ્ટ ભાગવવું પડે છે.

ભાહુંલ્યવાચી છે. ' प्रभाशन्दोऽत्र रूपवाची बाहुल्यवाची वा ।' એટલે જે પૃથ્વી રતનમયી છે કે રતનના બાહુલ્યવાળી છે, તેને રત્નપ્રભા બાહુવી. અહીં એટલી સ્પષ્ટતા આવશ્યક છે કે રત્નપ્રભા પૃથ્વી ત્રણુ કાંડ કે ત્રણુ ભાગમાં વહેં- ચાયેલી છે. તેમાં પ્રથમ ખરકાંડ એટલે કઠિન ભૂમિના ભાગ છે અને તેમાં ૧૬ જાતિનાં રતના ઉત્પન્ન થાય છે, એ અપેક્ષાએ તેને રત્નપ્રભા કહેવામાં આવે છે.

જે પૃથ્વીમાં શકેરા એટલે કાંકરાનું બાહુલ્ય છે, તે શકેરાપ્રભા. જે પૃથ્વીમાં વાલુકા એટલે રેતીનું બાહુલ્ય છે, તે વાલુકાપ્રભા. જે પૃથ્વીમાં પંક એટલે કાઢવનું બાહુલ્ય છે, તે પંકપ્રભા. જે પૃથ્વીમાં ધૂમ એટલે ઘૂમાડાનું બાહુલ્ય છે, તે ધુમપ્રભા. જે પૃથ્વીમાં તમસ્ એટલે અંધારાનું બાહુલ્ય છે, તે તમસ્પ્રભા. અને જે પૃથ્વીમાં તમસ્તમ એટલે ગાઢ અંધકાર ચાતરફ છવાયેલા છે, તે તમસ્તમ:પ્રભા.

આ સાતેય પૃથ્વીનાં નિરન્વય નામા એટલે માત્ર સંકેતરૂપે કહેવાતાં નામા અનુકમે ઘર્મા, વંશા, **રૌલા,** અંજના, રિષ્ટા, મઘા અને માઘવતી છે.

આ સાતેય પૃથ્વીના સમુદિત આકાર છત્રાતિછત્ર જેવા છે, એટલે પ્રથમ નાનું છત્ર, તેની નીચે માેટું છત્ર તેની નીચે વધારે માેટું છત્ર, એમ ક્રમશઃ વિસ્તારવાળા સાત છત્રા હાય તેવા છે.

અહીં એ પણ જણાવવું જોઇએ કે આ પૃ**ચ્વીએ** ૭–૧૪ એક બીજીથી સંલગ્ન નથી, એટલે કે તેમની વચ્ચે માટું અંતર છે. અન્ય શબ્દોમાં કહીએ તો આ સાતેય પૃથ્વીએ! એક-બીજાથી સ્વતંત્ર છે અને તે ઘનાદધિ, ઘનવાત તથા તનુવાતના આધારે આકાશમાં રહેલી છે.

' પૃથ્વી જેવી અતિ વજનદાર વસ્તુ આકાશમાં શી રીતે રહે ?' એ પ્રશ્ન મતિમાન મનુષ્યને થવા સહજ છે. તેના ઉત્તર બુદા બુદા વિચારકા કે ધર્મ ગુરુઓએ બુદી જાદી રીતે આપ્યા છે. કાઇક કહે છે કે દિગ્ગને પાતાની સુંઢ વડે પૃથ્વીને ધરી રાખે છે. કાેઇક કહે છે કે સર્વ સેનાથી વી ટળાયેલા ભગવાન હાથના ટેકાએા વડે પૃથ્વીને અહુર રાખે છે. કાેઇક કહે છે કે શેષનાગ ઉપર પૃથ્વી રહેલી છે. કાેઈક કહે છે કે કાચળાની પીઠ ઉપર પૃથ્વીનું મંડાણ છે. કાઇક કહે છે કે આ પૃથ્વી ગાયના શીંગડા ્પર રહેલી છે, તો કાેઇઠ કહે છે કે આ પૃથ્વી સમુદ્ર પર રહેલી છે. આધુનિક વિજ્ઞાનવાદીએા પૃથ્વીને સૂર્યના આકર્ષણે અદ્ભર રહેલી માને છે, પણ સૂર્ય શેના આધારે રહેલાે છે ? તેના સ્પષ્ટ ખુલાસા કરી શકતા નથી. આ વિચારા સદોષ છે અને જેમ જેમ વિચારમાં આગળ વધીએ ક્રોમ તેમ ગૂંચ વધારનારા છે, જ્યારે જૈન શાસાએ કરેલા ખુલાસા સંગત છે, ને તેથી ખુદ્ધિમાનાને તે ગ્રાહ્ય છે. તેમાં કહ્યું છે કે 'આકાશના આધારે તનવાત હોય છે. તતુવાતના આધારે ઘનવાત હોય છે અને ઘનવાતના માધારે ઘનાદધિ, તેમ જ ઘનાદધિના આધારે પૃથ્વી રહેલી છે. આ ઘનાદધિ પર અબજો મણ વજનવાળી પૃથ્વી હાય છે. '

અધાલાકમાં સૂર્ય-ચંદ્રનાે પ્રકાશ પહેાંચતાે **નથી,** એટલે આ સાતેય પૃથ્વીએામાં અધકાર વ્યાપેલા હાેય છે.

અહીં એ પણ સ્પષ્ટતા કરવી જોઈએ કે અધી પૃથ્વીએ કઢમાં સરખી નથી, તેમ તેમાં ઉપજવાનાં સ્થા-નાની સંખ્યા પણ સરખી નથી.

પહેલી રત્નપ્રભા પૃથ્વી ૧ રાજ + લાંખી, ૧ રાજ પહેાળી તથા ૧૮૦૦૦૦ યાજન જાડી છે અને તેમાં નારક જીવાને ઉપજવાનાં ૩૦ લાખ સ્થાના છે.

ષીજી રાક`રાેપ્રભા પૃથ્વી રાા રાજ લાં**ષી, રાા** રાજ પહેાળી તથા ૧૩૨૦૦૦ ચાેજન જાડી છે અ**ને તેમાં** નારક જીવાેને ઉપજવાનાં ૨૫ લાખ સ્થાનાે છે.

ત્રીજી વાલુકાપ્રભા પૃથ્વી ૪ રાજ લાંબી, ૪ **રાજ** પહાળી તથા ૧૨૮૦૦૦ ચાજના જાડી છે અને તેમાં નારક જીવાને ઉપજવાનાં ૧૫ લાખ સ્થાના છે.

ચાથી પંકપ્રભા પૃથ્વી પ રાજ લાંબી, પ રાજ પહેાળી તથા ૧૨૦૦૦૦ યાજન જાડી છે અને તેમાં નારક જીવાને ઉપજવાનાં ૧૦ લાખ સ્થાના છે.

પાંચમી ધૂમપ્રભા પૃથ્વી է રાજ લાંબી, է **રાજ** પહેાળી તથા ૧૧૮૦૦૦ યાજન જાડી છે. તેમાં નારક જીવાને ઉપજવાનાં ૩ લાખ સ્થાના છે.

<sup>્</sup>ર+્પૃથ્વીની આ લંબાઇ–પહેાળાઈ તત્ત્વાર્થ ટીકાનુસાર જાસુવી

છઠ્ઠી તમઃપ્રભા પૃથ્વી દાા રાજ લાંબી, દાા રાજ પહાળી તથા ૧૧૬૦૦૦ ચાજન જાડી છે. તેમાં નારક જીવાને ઉપજવવાનાં ૯૯૯૯૫ સ્થાના છે.

અને સાતમી તમસ્તમઃપ્રભા <sup>પૃથ્</sup>વી ૭ રાજ લાંખી, ૭ રાજ પહેાળી તથા ૧૦૮૦૦૦ ચાજન જાડી છે. તેમાં નારક જીવાને ઉપજવાનાં ૫ સ્થાના છે.

આ રીતે સાત નારકીમાં નારક જીવાને ઉપજવાનાં કુલ ૮૪ લાખ સ્થાના છે.

સાતેય પૃથ્વીઓની જેટલી જાડાઇ ઉપર કહેવામાં આવી છે, તેની ઉપર-નીચેના એક એક હજાર યાજન જેટલો ભાગ છેડીને વચલા ભાગમાં નરકાવાસ છે. દાખલા તરીકે રત્નપ્રભા પૃથ્વીની જાડાઇ ૧૮૦૦૦ યાજન છે, તો ઉપર-નીચેના એક એક હજાર યાજન બાદ કરતાં વચ્ચે ૧૭૮૦૦૦ યાજનની જાડાઈ રહે, તેમાં નરકાવાસા આવેલા છે.

અહીં એ પણ સમજી લેવાની જરૂર છે કે આ નરકાવાસા પૃથ્વીમાં સર્વત્ર આવેલા નથી, પણ તેના પ્રતરા માં આવેલા છે, એટલે પ્રથમ પૃથ્વીના ખાલી ખંડ પછી પ્રતર, પછી ખાલી ખંડ, પછી પ્રતર, એ રીતે દરેક પૃથ્વીમાં ગાઢવણુ છે. એક પ્રતરની જાડાઈ ૩૦૦૦ રોજન હાય છે.

રત્નપ્રભા પૃથ્વીમાં આવા ૧૩ પ્રતર છે, શકેરાપ્રભામાં ૧૧, વાલુકાપ્રભામાં ૯, પંકપ્રભામાં ૭, ઘૂમપ્રભામાં પ, તમઃપ્રભામાં ૩ અને તમસ્તમઃપ્રભામાં ૧ પ્રત**ર** છે. કુલ ૪૯ પ્રતરા છે.

અધા નરકાવાસ છરાના જેવા વજનાં તળિયાવાળાં છે; પરંતુ તેમના આકાર જીદો જીદો છે. કોઇના ગાળ, કોઇકના ત્રિકાષ્ટ્ર તો કોઇના ચતુષ્કાષ્ટ્ર; વળી કેટલાક નરકાવાસ હાંલ્લાના આકારના તો કેટલાક ઘડાના આકારના છે. આ બધા નરકાવાસો અશુચિથી ખદખદતા તથા પર, માંસ અને લોહીના કાદવવાળા છે. વળી તે સ્વભાવથી જ અતિ ઉષ્ણ કે અતિ ઠંડા છે અને હંમેશાં અંધકારમય દ્વ:ખની ખાણ જેવા છે.

નારકીમાં પુંવેદ કે સ્ત્રીવેદ નથી, એટલે કે ત્યાં પુરુષજાતિ અને સ્ત્રીજાતિ એવા વિભાગા નથી. ત્યાં બધાં જ નપુંસકવેદવાળા છે. નારક જીવાને તીવ્ર કામવાસનાના ઉદય હાય છે, પરંતુ સાધનાના અભાવે એ કામવાસનાની તૃપ્તિ થતી નથી.

જેમ દેવાના જન્મ ઉપપાતથી થાય છે, એટલે કે અી-પુરુષના સંયાગ વિના માત્ર અમુક પ્રકારના સ્થાનથી થાય છે, તેમ નારકાના જન્મ પણ ઉપપાતથી થાય છે. દેવાનું શરીર વૈક્રિય હાય છે, એટલે કે નાનું માટું થઈ શકે છે, તેમ નારક જીવાનું શરીર પણ વૈક્રિય હાવાથી નાનું માટું થઇ શકે છે.

નારકીમાંથી શ્યવેલા જવ પુનઃ નારકીમાં ઉત્પન્ન શ્રતા નથી, તેમજ દેવલાકમાંથી શ્યવેલા જવ પણ સીધા નારકીમાં આવતા નથી. એટલે તિર્યં ચ અને મનુષ્ય એ એ ગતિમાંથી વ્યવેલા જવા પાતાનાં કુકમાનાં ફળ ભાગ-વવા અહીં ઉત્પન્ન થાય છે અને પાતાના આયુષ્ય પ્રમાણે અહીં રહી ભયંકર યાતનાએ ભાગવે છે. આ જવાનું આયુષ્ય નિકાચિત હાય છે, એટલે કે તેઓ આયુષ્ય પ્રૃરું થતાં સુધી મરા પામતા નથી. તાત્પર્ય કે તેમને નિયત સમય સુધી દુ:ખ ભાગવવું જ પડે છે.

નારકીના જીવા દશ પ્રકારની વેદના ભાગવે છે, તે આ પ્રમાણે :

- (૧) **રાીતવેદના**—અત્યંત ઠંડીથી ઉત્પન્ન થતી વેદના.
- (૨) ઉષ્ણુ**વેદના**—અત્યંત ગરમીથી ઉત્પન્ન થતી. વેદના. પહેલી ચાર નારકીમાં ઉષ્ણુવેદના હાય છે, પાંચમી નારકીમાં શીત અને ઉષ્ણુ એ બ'ને વેદના હાય છે અને છઠ્ઠી તથા સાતમી નારકીમાં શીતવેદના હાય છે.
- (૩) **ક્ષુધાવેદના**—ભૂખની વેદના. નારક જીવાને અશુભ કર્મના ઉદયથી ભયંકર ભૂખ લાગે છે, પણુ તેનું શમન થતું નથી, એટલે તેની ભયંકર વેદના અનુભવે છે.
- (૪) તૃષાવેદના—તરસની વેદના. નારક જીવોને અશુભ કર્મના ઉદયથી ભયંકર તૃષા લાગે છે અને ગમે તેટલું જલ પીએ તો પણ તેમના કંડ-એાઇ-તાળુ તથા જીભ અતિ શાષાય છે. એ રીતે તેએક તૃષાવેદના અનુભવે છે.
  - (પ) કંડુવેદના—ખરજની વેદના. નારક જ્વોનું

શરીર એ પ્રકારનું હાય છે કે તેમને ખરજ–ખુજલી આવ્યા જ કરે, તે ગમે તેટલું ખણવા છતાં શાંત થાય નહિ, એટલે તે કંડુવેદનાનો અનુભવ કરે છે.

- (६) 'પરવશતા—આપણે અમુક અંશે પરવશ છીએ; તિર્થ વા આપણા કરતાં ઘણા વધારે પરવશ છે, પરંતુ નારક જવા તા તેના કરતાં પણ અનંતગુણા પરવશ છે. ત્યાં એમનું ધાર્યું તા કંઈજ ઉપજતું નથી. સમસ્ત જીવન પરવશપણે જ પસાર થાય છે.
- (૭) જવર—તાવ. નારક જીવાના શરીરમાં એક પ્રકારનો તાવ રહે છે કે જે અત્યંત દુ:ખદાયક હાય છે અને જીવનપર્યાત જતા નથી.
  - (૮) દાહ--શરીરે દાહ થવા.
  - (૯) **શાક**—અત્યંત શાક–સંતાપ થવા.
  - (૧૦) ભાય-અત્યંત ભાય ઉપજવા.

નારક જીવાને ભવ-સ્વભાવથી અવધિજ્ઞાન હાય છે,\* તે પણ મહાદુ:ખનું કારણ થાય છે. આ જ્ઞાન દ્વારા તેઓ ચારે બાજીથી આવતા નિરંતર દુ:ખના હેતુઓને જુએ છે, એટલે કે હમણાં આ આવશે, આમ કરશે, તેમ કરશે ઇત્યાદિ દેખીને ભયથી કંપાયમાન રહે છે.

નારક જીવાને પરમાધાર્મીએા (નરકના સંત્રીએા) વિવિધ પ્રકારે પીડા ઉપજાવે છે અને તેએા પાતે પણ એક બીજાને પીડા ઉપજાવવા તત્પર અને છે.

<sup>\*</sup> મિશ્યાદષ્ટિના વ્યવધિત્રાનને વિભંગત્રાન કહેવામાં આવે છે.

નરક જેવું ભયંકર દુઃખ અન્યત્ર કાેઈ સ્થળે નથી. ઔપપાતિક સૂત્રમાં કહ્યું છે કે 'જવા મહાહિંસા કરવાથી, મહા પરિગ્રહ ધારણ કરવાથી, પંચેન્દ્રિય જવાનો વધ કરવાથી તથા માંસનું ભક્ષણ કરવાથી નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે.'

અહત્સ ગ્રહણી–પ્રકરણમાં કહ્યું છે કે ' મિથ્યાદષ્ટિ, મહાઆરંભી, મહાપરિગ્રહી, તીવ કોધી, શીલહીન (દુષિત ચારિત્રવાળા), રુદ્ર પરિણામી અને પાપમતિ જીવ નરકનું આયુષ્ય આંધે છે.'

શ્રી શ્રાહપ્રતિક્રમણસૂત્રની વૃત્તિમાં કહ્યું છે કે, ' નર-કના ચાર દરવાજા છે : રાત્રિભાજન, પરસ્તીગમન, બાળ અથાણું અને અનંતકાયનું ભક્ષણ.'

સારાંશ કે પાપી પ્રવૃત્તિમાં મગ્ન રહેનારા જીવે પાતાનાં પાપાનું ફળ ભાગવવા નારકીમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને તે નિરંતર અકથ્ય યાતનાએ અનુભવે છે.

વૈદિક સંપ્રદાયે પણ પાપીઓને ઉત્પન થવા માટે નીચે પ્રમાણે સાત નરકા માનેલી છે: (૧) અતલ, (૨) વિતલ, (૩) સુતલ, (૪) રસાતલ, (૫) તલાતલ, (૬) મહાતલ અને (૭) પાતાલ.

ઇસ્લામ અને ખિસ્તી ધર્મ માં પણ નરક જેવાં સ્થાનની માન્યતા છે.

તાત્પર્ય કે દુષ્ટ કર્મા કરનારને મૃત્યુ બાદ એવા સ્થળે ઉત્પન્ન થવું પડે છે કે જ્યાં અકથ્ય વેદનાએ। નારક જીવાે

અનુભવવી પડે. આ જગતમાં કાળાં કામ કરનાર ગુનેગારા એમ માને છે કે વધારેમાં વધારે મૃત્યુની શિક્ષા થશે અને તે ભાગવી લઇશું, પરંતુ નરકમાં જે પ્રકારની યાતનાઓ ભાગવવી પડે છે, તેનું જ્ઞાન થતાં તેમની આ માન્યતા છૂટી જાય છે અને તેઓ કાળાં કામ કરતાં અટકી સત્ય-વૃત્તિમાં જોડાય છે. નરકમાં કેવાં દુ:ખા ભાગવવા પડે છે, તે જાણવા માટે નરક-ચિત્રાવિલ અવશ્ય જેવી.



## [ ૧૩ ]

# તિર્ય'ચ જવા

#### મૂળ

बलयर-थलयर-खयरा तिविहा पंचिदिया तिरिक्ला य । सुसुमार -मच्छ--कच्छव-गाहा मगरा य जलवारी ॥ २०॥

## સંસ્કૃત છાયા

जलचर-स्थलचर+स्वचरास्त्रिविधाः पञ्चेन्द्रियास्तिर्यञ्चश्च । शिशुमार-मत्स्य-कच्छप-प्राहा मकराश्च जलचारिणः ।।२०।। 'पद्दाधरे

जलयर अने शलयर अने खयर ते जलचर-थलयर— खयरा. जलयर-अध्यर अने खयर ते जलचर-थलयर— खयरा. जलयर-अध्यर. 'जले पानीये चरन्तीति जलचरः।' अस એટલે પાણી, तेमां આલનારા ते अध्यर.' तात्पर्यं के के छवे। पाणीमां ઉत्पन्न थाय छे अने पाणीमां हरी— इरीने क पातानुं छवन व्यतीत करे छे, ते अध्यर केंद्रेवाय छे. थळयर—સ્થલચર, ભૂમિ પર ચાલનાર, જમીન પર રહેના**ર**.

' स्थळे भूम्यां (भूमेः) उपरि चरन्तीति स्थलचराः । स्थल એટલે ભૂમિ, તેના ઉપર ચાલનારા તે સ્થલચર.'' તાત્પર્ય કે જે જવા જમીન પર જન્મ ધારણ કરે છે અને જમીન પર હરી-ક્રીને પાતાનું જીવન વ્યતી કરે છે, તે સ્થલચર કહેવાય છે.

खयर— ખચર, આકાશમાં ઉડનાર, પક્ષી. ' खे आकारों चरन्तीति खचराः ।' ખ એટલે આકાશ, તેમાં ગતિ કરનાર ते ખચર. અહીં સખ્તમી વિભક્તિનો લોપ કરવામાં ન આવે તો ખેચર એવા શખ્દપ્રયોગ પણ થાય છે. આકા-શમાં ગતિ કરનાર—ઉડનાર જીવા પક્ષી, વિહગ કે વિહં-ગમ કહેવાય છે.

तिविहा—त्रधु अक्षरना.

पंचिंदिया--५ येन्द्रिय.

या पढ तिरिक्खानुं विशेषा छे.

तिरिक्खा--तिथ<sup>°</sup>ःथ,

" तिर्यगञ्चन्तीति तिर्यञ्चः । '' જે જીવા તિર્યં ગ્ર એટલે ત્રાંસા કે વાંકાચૂંકા ચાલે, તે તિર્યં ચ. પશુ–પક્ષી વગેરેની ચાલ આ પ્રકારની હાય છે, એટલે તેમને આ સંજ્ઞા લાગુ પડે છે. ટીકાકાર મહિષિઓએ તિર્યં ચ શખ્દની . ખીજી વ્યાખ્યા પા આપી છે: ' तिरोहिता स्वकर्मवशवर्तिनः सर्वासु गतिषु गच्छन्त्युपपद्यन्त ईति तिर्यञ्चः।" જે જીવા પાતાના કર્મને વશ થઈ તિરાહિત થયેલા છે અને તે કારણે સર્વ ગતિમાં જ્યાય છે, તે તિર્યાંચ.

ચ~–અને.

सुसुसार—-भगरभ<sup>2</sup>७नी कति.

सुसार अने मच्छ अने कच्छव अने गाह ते सुसुमार-मच्छ-कच्छव-गाहा. सुसुमार-भगरभव्छनी काति.
'शिशुमारा महीषसहशाः।' शिशुभार એટલે શરीरे स्थूल
पाठा केवा आक्षरना हिर्यार्ध प्राण्यों तेमने सामान्य
दीते भगरभव्छ केंद्रेवामां आवे छे. प्रशापनासूत्रमां सुसुमार
ओवे। शण्हप्रयोग छे अने हिंही लाषामां आ कातना
प्राण्यों माटे सूंस शण्ह प्रयक्षित छे, એटले अहीं सूंसुमार એવું पाठांतर समक्युं लेंधि थे.

મજ્જ––મત્સ્ય, માછલાં.

માછલાં અતિ પ્રસિદ્ધ છે. શાસ્ત્રમાં તેના અનેક પ્રકારા વર્ષુ વેલા છે. જેમ કે–હલિ–મત્સ્ય, રાહિત–મત્સ્ય, તિમિ– મત્સ્ય, તિમિંગલ–મત્સ્ય, નક્ર–મત્સ્ય, તંદુલ–મત્સ્ય, પતાકા-મત્સ્ય વગેરે.

कच्छव-કચ્છપ, કાચબાની જાતિ.

કાચએા પણુ પ્રસિદ્ધ જલચર છે. તેના અસ્થિક²છપ ≕અને માંસક²છપ એવા છે પ્રકારા <mark>છે. અસ્થિક</mark>²છપમાં અસ્થિના ભાગ વિશેષ હાય છે અને માંસક²છ૫માં માંસના ભાગ વિશેષ હાય છે.

गाह-श्राह्य, अूंड.

' प्राहो जीवविशेषस्तन्तुकयोनिष्रसिद्ध: ।' ગ્રાહ એ એક પ્રકારનું જલચર પ્રાણી છે કે જે તાંતુ જેવું લાંબું હોવા માટે પ્રસિદ્ધ છે. તેને લાેકભાષામાં ઝૂંડ અને હિન્દી ભાષામાં ઘિંદયાન કહે છે. પ્રગ્ઞાપનાસ્ત્રમાં તેના (૧) દિલી, (૨) વેપ્ટક, (૩) મૂર્ધજ, (૪) પુલક અને (૫) સીમાકાર એવા પાંચ પ્રકારા જણાવેલા છે, પણ તેનું વિશેષ વર્ણન કરેલું નથી, એટલે તેની એાળખાયુ અહીં આપી શકતા નથી.

मगरा-भगर.

મગર પણ ખૂબ જાણીતું જલચર છે. તેની પૂંછડીમાં કરવતના દાંતા જેવા તીક્ષ્ણુ દાંતા હાેય છે, જે કાતિલ હિથિયારનું કામ કરે છે. સામાન્ય રીતે મગરા માટા તળાવ, માટા સરાવર તથા દરિયામાં રહે છે, પરંતુ કાંઈ કાંઈ વાર તેના કિનારે આવીને પડ્યા રહે છે, ત્યારે કિનારાની માટી જેવા રંગના લાગે છે અને તેથી મનુષ્યા તથા પશુઓ ઘણી વાર છેતરાય છે. જમીન કરતાં પાણીમાં મગરનું અળ ઘણું હાેય છે.

ચ-અને

जळचारी-જલમાં विચरनारा, જલચરा.

**અન્વય** મૂળ ગાથા પ્રમા**ણે** સમજવા.

#### **ભાવા**થ°

પંચેન્દ્રિય તિર્ય'ંચા ત્રણુ પ્રકારના છેઃ (૧) જલચર, (૨) સ્થલચર અને (૩) ખેચર. તેમાં જલચર તિર્ય'ંચાના 'શિશુમાર, મત્સ્ય, કચ્છપ, ગ્રાહ અને મગર એ પાંચ ેલેદો જાણુવા.

## વિવેચન

પંચેન્દ્રિય જીવાના મુખ્ય લેદોનું નિરૂપણ કરતાં નારક, તિર્ય`ચ, મનુષ્ય અને દેવ, એ ક્રમ સ્થાપિત કરેલેા છે, એટલે પ્રથમ નારક જીવાના લેદોનું નિરૂપણ કરે છે.

અહીં પંચેન્દ્રિયના વિષય ચાલુ હાેવા છતાં પ્રકરણ— કારે पंचिंदिया तिरिक्खा એવા શબ્દપ્રયાગ કર્યા છે, તેનું કારણુ એ છે કે સ્થાવર અને વિક્લેન્દ્રિય જીવાને પણુ સામાન્ય રીતે તિર્યં ચ કહેવામાં આવે છે, તેના વ્યતિરેક કરવા અને માત્ર પંચેન્દ્રિય તિર્યં ચ જીવાના ભેંદ્રોનું જ નિરૂપણ કરવું.

પંચન્દ્રિય તિર્યં ચ જીવોને લાેકભાષામાં પશુ-પક્ષી કહેવામાં આવે છે. તેની વિવિધતાથી આપણે કેટલાંક અંશે પરિચિત છીએ, પરંતુ આ વિષયના ખાસ અભ્યાસ કરનાર એક પ્રાણીશાસ્ત્રી જણાવે છે કે 'આ પૃથ્વીમાં લગભગ ૮૦૦૦ પશુઓની તથા ૮૦૦૦ પક્ષીઓની જાતિ છે; આમ બધી મળીને પ્રાણીઓની ૧૬૦૦૦ જેટલી જાતિ છે. આ બધા પ્રાણીઓની ખાસિય્રતના અભ્યાસ કરવા

હાેય તાે અનેક વૈજ્ઞાનિકાેએ અનેક જીંદગી સુધી એક**ધારું** કાર્ય કરવું પડે એમ છે.'

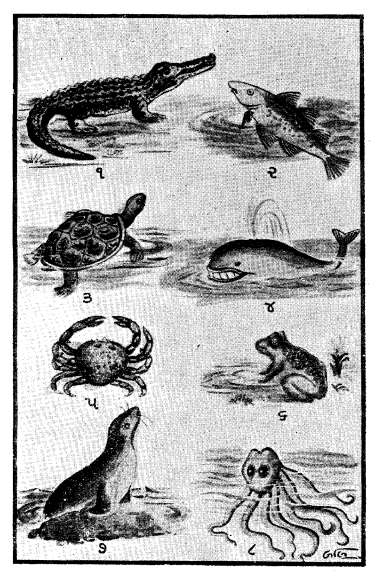
અહીં એટલું જણાવવું જરૂરી છે કે આજે પશુ—પશ્નીઓના જીવન સંખંધી અનેક અભ્યાસપૂર્ણ શ્રન્થો પ્રાપ્ત થાય છે અને તે ઘણી રસપ્રદ્ર માહિતી પૂરી પાડે છે. ઉપરાંત આપણા ચાલુ સાહિત્યમાં પણ પશુ—પશ્નીના વિશિષ્ટ ગુણા સંખંધી અનેકવિધ માર્મિક નાંધા પ્રાપ્ત થાય છે અને તે આપણા જીવન માટે દર્ષાત રૂપ લેખાય છે. દાખલા તરીકે સિંહનું પરાક્રમ, હાથીનું બુદ્ધિચાપલ્ય, ઘાડાની સ્કૃતિ, બળદ્દના પુરુષાર્થ, ગાયની નમ્રતા, વાનરની ચપ-લતા, કૂતરાની વફાદારી, ગરુડનું ઉદ્ધ્યન, સમળી (ચીલ)ની ઝડપ, શકરાની દ્વિ, બગલાનું ધ્યાન, મારની કલા, કૂકડાની મદાઈ, બુલબુલનું ગાન, કાયલના કંઠની મધુરતા વગેરે વગેરે.

જૈન મહર્ષિ ઓએ પશુ-પક્ષીઓની તમામ જાતિ-ઓનો ત્રણ વિભાગમાં સમાવેશ કર્યો છે: (૧) જલમાં ગતિ કરનારા અર્થાત્ જલચર. (૨) સ્થલ પર ગતિ કરનારા અર્થાત્ સ્થલચર અને (૩) ખ એટલે આકાશમાં ગતિ કર-નારા અર્થાત્ ખેચર. આ સિવાય ચોથા વિભાગ શક્ય જ નથી. આ જગતમાં એવું કશું સ્થાન છે કે જે જલ, સ્થલ કે આકાશ સિવાય અન્યત્ર આવેલું હાય ? આપણા લશ્કર-ના પણ ત્રણ જ વિભાગા છે: (૧) દરિયાઈ કાક્કેલા, (૨) જમીન પરનું સૈન્ય અને (૩) આકાશી દળ. એટલે આ વર્ગી કરણુ ઘણું પદ્ધતિસરનું છે અને તે પંચેન્દ્રિય તિય'-ચાના પરિચય મેળવવા માટે અતિ ઉપયાગી છે.

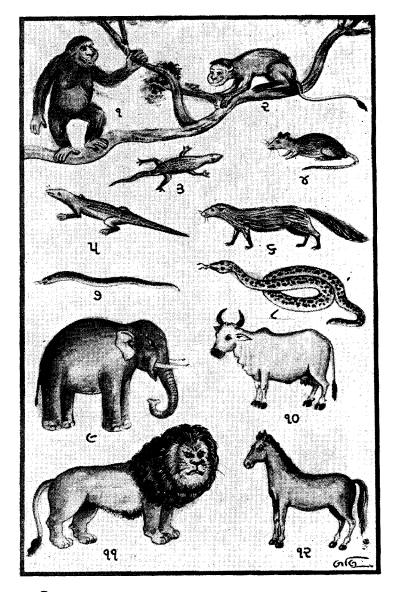
ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં જલચર જીવાના પાંચ લેદા જણાવેલા છે. તેમાં પ્રથમ નિદે શ શિશુમારના કર્યો છે. શિશુમાર એટલે માટા કદના દરિયાઈ પ્રાણી. તેમાં કેટ—લાકના આકાર પાડા જેવા, કેટલાકના ઘાડા જેવા કેટલાકના સિંહ જેવા તા કેટલાકના મનુષ્ય જેવા પણ હાય છે.

જલચરના બીજો લેદ મત્સ્ય એટલે માછલાં છે. તે રંગે અનેક પ્રકારનાં હાય છે, તેમ જ રૂપેરી અને સાનેરી આભવાળા પણ હાય છે. કેટલાંક માછલાનાં શરીરમાંથી વીજળી જેવા પ્રકાશ નીકળે છે અને તે ઘણે દૂરથી દેખાય છે. કેટલાંક માછલા ઉડવાની શક્તિ પણ ધરાવે છે અને તે ટાળાળંધ ઉડી ઉડીને દૂરના પાણીમાં પડે છે. આ રીતે તેમનામાં બીજી પણ અનેક વિશેષતાઓ હાય છે.

આ વર્ગમાં વ્હેલનું સ્થાન નોંધપાત્ર ગણી શકાય, કારણ કે તેનું શરીર અત્યંત કદાવર હાય છે અને તેનામાં ભળ પણ અસાધારણ હાય છે. તે પાતાની પૂંછડીના—પાછલા ભાગના એક જ ફટકામાંથી વહાણમાં માટું ગાબડું પાડી દે છે અને નાનાં વહાણોને તા જેતજેતામાં ઉથલાવી નાખે છે. તેનું જડ્યું એટલું માટું હાય છે કે જ્યારે તેને પહેાળું કરે ત્યારે છ કુટના માનવી તેમાં સીધા ગરકાવ અક જય



પંચેન્દ્રિય જલચર પ્રાણીએ : (૧) મગર, (૨) માછલી, (૩) કાચળા, (૪) વ્હેલ, (૫) કરચલા, (૬) દેડકા, (૭) સીલ અને (૮) આઠપગા (ગ્રાહવર્ગ નું એક પ્રાણી). પૃ. ૨૨૦ થી ૨૨૯ y www.jainelibrary.org



પંચેન્દ્રિય સ્થલચર પ્રાણીએા : (૧) ગારીલા, (૨) વાનર, (૩) ગરાળી, (૪) ઊંદર, (૫) ધા, (૬) તાળિયા, (૭) સાપ, (૮) અજગર, (૯) હાથી, (૧૦) ગાય, (૧૧) સિંહ અને (૧૨) ધાંડા. Jain Education International For Private & Personal Use Only પૃ. ૨૩૧થી૨૪૧

આવશ્યકખુહદ્દવૃત્તિમાં કહ્યું છે કે 'સ્વયંભૂરમાથુ સસુદ્રમાં જિનપ્રતિમાના આકારના મત્સ્યાે થાય છે, જેને જોઈને ઘણા જળચર જીવાને જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન એટલે પૂર્વ ભવતું જ્ઞાન થાય છે અને તેઓ સમ્યગૃદર્શન, સમ્યક્ષ્ શ્રુત તથા દેશવિરતિ ધર્મ પામે છે.' અહીં એ પણ જણાવ્યું છે કે વાંસ અને નળિયાના આકાર છાડીને અધા આકારના મત્સ્યા મળી આવે છે.'

કેટલાક કહે છે કે 'માછલાં તો જળડાડી છે, એટલે કે જળમાં થતી એક પ્રકારની વનસ્પતિ છે. તેનું ભક્ષણ કરવામાં પાપ શું?' પણ આ વચના અજ્ઞાનમૂલક છે. માછલાં પંચેન્દ્રિય પ્રાણી છે. તે સ્પર્શ કરવાની, સ્વાદ ચાખવાની, સ્ત્રું ઘવાની, જોવાની તથા સાંભળવાની, એમ પાંચેય ઇન્દ્રિયોની શક્તિ ધરાવે છે. વળી તેઓ પાતાની વૃત્તિ—રુચિ અનુસાર જલમાં વિચરણ કરે છે અને પાતાની અજિવકા ચલાવવાપૂર્વક કાલ નિગ્ધમે છે. વિશેષમાં તેઓ અન્ય જીવંત પ્રાણીની જેમ પ્રજેતપત્તિ પણ કરે છે અને પાણીમાંથી બહાર કાહીએ તો તરફડીને મરણ પામે છે. શું આ બધાં લક્ષણા જીવનાં—જીવંત પ્રાણીનાં નથી? એક સામાન્ય સમજવાળા મનુષ્ય પણ આ વસ્તુ સમજ શકે એમ છે, એટલે તેનું ભક્ષણ કરવામાં મહાપાય છે અને તેથી સુત્રજનોએ તેનાથી અવશ્ય વિરમલું જોઈએ.

એક દીન-હીન મનુષ્ય જેટલા દયાના અધિકારી છે, અથવા તા એક અબાલ પશુ જેટલું કરુણાપાત્ર છે, તેટ**લી જ** છ.-૧૫ કથાની પાત્ર–તેટલી જ કરુણાપાત્ર આ મત્સ્યજાતિ છે. - આમ છતાં મનુષ્યાે તેના પ્રત્યે કયા કાખવતા નથી, - કરુણા દર્શાવતા નથી, એ કેટલું શાેચનીય છે?

આર્યાતનું મુખ્ય લક્ષણ દયા છે અને તેના વિસ્તાર મનુષ્યથી માંડીને એકેન્દ્રિય પ્રાણી સુધી કરવાના છે. આમ છતાં આર્ય હોવાના દાવા કરનારા અને સુશિક્ષિત સમા-જમાં માન—માંભા ધરાવનારા કેટલાક પુરુષા વધારે મત્સ્યા ઉત્પન્ન કરવાની, તેમને માટા પ્રમાણમાં પકડવાની અને પરદેશ ચડાવી આર્થિક કમાણી કરવાની યાજનાઓ ઘડી રહ્યા છે, એ શું સ્ચવે છે? વધારે અક્સાસની વાત તા એ છે કે શાસકવર્ગ પરદેશી નાણું મેળવવાના લાલથી આવી યાજનાઓના સ્વીકાર કરી મહાન હિંસાને ઉત્તેજન આપી રહ્યો છે અને દયાની દેવીનું મુખ મ્લાન ખનાવી રહ્યો છે. જવવિચારનું શિક્ષણ જવદયાના પાયા નાખવા માટે છે, એટલે આટલું પ્રસ્તુત જાણીને અહીં કહ્યું છે.

જલચરના ત્રીજા ભેદમાં કચ્છપ એટલે કાચળાની જાતિના સમાવેશ થાય છે. તે નાના માટા અનેક કદના હાય છે અને માછલાંની જેમ નિરંતર જલમાં રહીને પાતાનું જીવન વ્યતીત કરે છે. આમ છતાં કાેઇક કાેઇક વાર તેઓ જલાશયના કિનારે આવે છે અને કિનારા પરની રેતીમાં અહીં-તહીં ફરી ખુશનુમા વાતાવરણની માજ માણે છે. અહીં કદી શિકારી પશુઓ તરફથી ભય ઉત્પન્ન સાથે તો તેઓ પાતાના ચાર પગ તથા લાંબી ડાેક શરીર

પરના કઠાયું કોટલામાં છૂપાવી દઈને નિર્જીવ હાય તેમ પડ્યા રહે છે. તેમના શરીરનું કોટલું ભલભલા મજખૂત દાંતાની પણ કસાટી કરે એવું હાય છે, તેથી તેમનો અચાવ થાય છે.

ભગવાન મહાવીરે આત્માર્થા નર–નારીઓને પાતાની ઇન્દ્રિયા આ કચ્છપ, કૂર્મ કે કાચબાની જેમ ગાપવી રાખ-વાનો ઉપદેશ આપેલા છે.

જલચરના ચાથા ભેદમાં ગ્રાહ એટલે ઝુડની જાતિ આવે છે, તે માટા સરાવરમાં કે સમુદ્રમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને તાંતણા જેવું લાંબું શરીર ધરાવે છે. આમ છતાં તેનામાં શક્તિ ઘણી હાય છે. જો તે કાઈ પ્રાણીના પગે વળગ્યું તા ખળ કરીને તેને પાણીમાં ખેંચી જાય છે અને ત્યાં તેને દળાવીને–ચૂસીને મારી નાખે છે. હાથી જેવા ખળવાન પ્રાણીઓ પણ તેની ચૂડમાંથી છટકી શક્તા નથી.

પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રમાં ગ્રાહના પાંચ પ્રકારા દર્શાવ્યા છે, પણ તેના સ્વરૂપનું વર્ણન પ્રાપ્ત થતું નથી; આમ છતાં અન્ય ગ્રન્થોના અવલાકન પરથી એમ લાગે છે કે એક્ટોપસ જેવા પ્રાણીઓના આ વર્ગમાં સમાવેશ કરેલા હશે, કારણ કે તેમને તાંતણા જેવા ખૂબ લાંબા આઠ પગ હાય છે અને બીજી ચૂસક નળીએ પણ હાય છે. તેએ એક વખત એનાથી શિકાર પકડી લે તા પછી તેમના સકંજા-માંથી એ કેમેય કર્યો છૂટતા નથી. સાગરખેડુએ તેને

જલરાક્ષસ તરીકે એાળખે છે અને તેનાં દર્શન થતાં જ 'કાળ આવી પહોંચ્યાે' એમ માનીને હતાશ થઈ જાય છે. જો કે આમાં પણ અપવાદ હાય છે, પરંતુ સામાન્ય અનુભવ આ પ્રકારનો થાય છે. અમે એાક્ટોપસનાં ચિત્રા જોયાં છે અને ફીલ્મમાં તેની જલચર પ્રાષ્ટ્રીએા સાથેની લડાઈ નિહાળી છે, તે પરથી તેનું જલરાક્ષસ તરીકેનું વિશેષણ સાર્થક લાગે છે.

જલચરના પાંચમા લેદમાં મગરની જાતિ આવે. છે કે જે તેના તીણા દાંત અને ભયંકર પ્ંછડા માટે પ્રખ્યાત છે. તે માટા તળાવામાં, સરાવરામાં તથા સમુદ્રમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને કોઈ કોઈ વાર નદીઓના પ્રવાહમાં પણ તણાઈ આવે છે. વળી કાઈક વાર તેઓ જલાશયના કિનારે આવી ચૂપચાપ પડ્યા રહે છે. તેમના રંગ માટા ભાગે કિનારાની માટી જેવા હાય છે, એટલે મનુષ્યા તથા પશુઓ છેક તેમની નજીક જાય ત્યાં સુધી ખબર પડતી નથી. પરંતુ મગરા આ તકના લાભ ખરા- ખર ઉઠાવે છે, એટલે કે તેમના પગ પકડીને જળમાં ખેંચી જાય છે અને ત્યાં ભયંકર દાંતા વડે ખચકાં ભરીને તેમના જીવનના કરુણુ અંત આણે છે.

મગરાનું અળ પાણીમાં ઘણું હાય છે, એટલે તેની સાથે લડવાનું કામ સહેલું નથી; આમ છતાં કાઈ કાઈ મનુષ્યા તેમની સાથે લડીને સફલતાથી અહાર આવ્યાના દ્રાખલાએ નાંધાયેલા છે. દેડકા વગેરે બીજા પણ ઘણા જલચર પ્રાણીઓ છે, પણ અહીં તો સંક્ષેપથી વર્ણુન કરવાનું હેાવાથી આટલા મુખ્ય લેદો કહ્યા છે.

#### મૂળ

चउप्पय-उरपिसप्पा भ्रुयपरिसप्पा य थलयरा तिविहा। गो- सप्प-नउल-पमुहा बोधव्वा ते समासेणं॥२१॥

# સંસ્કૃત છાયા

चतुष्यदा उरपरिसर्पा भुजपरिसर्पाश्च स्थलचरास्त्रिविधाः । गा-सर्प-तकुळ-प्रमुखा बेद्धिच्यास्त्रे समासेन ।। २१।। पदार्थः

चडापय-અતુષ્પદ્દ, ચાપગાં.

चउत्पय अने उरपरिसत्प ते चउत्पय-उरपरिसत्पा. चउत्पय-यतुष्पह, यापां. 'चतुभिः पदेश्वरणैश्चरन्ति गच्छ-न्ति ये ते चतुष्पदाः ।' के यार पहे। वडे-यरेषे। वडे यासे छे, ते यतुष्पह. साङकाषामां तेने यापां हर्डवाय छे. उरपरिसत्पा-७रःपरिसर्प, ७२ वडे यासनारा, पेटे

ચાલનારા.

' उरसा परिसर्पन्ति ये ते उरःपरिसर्पाः।

જે ઉર વડે ચાલે છે, તે ઉરઃપરિસર્પ. **ઉર એટલે** છાતી કે પેટ.

मुयपरिसत्पा-सुજપરિસપ, सुજ वडे यासनारा, क्षाय वती यासनारा.

' मुजाभ्यां परिसर्पन्ति ये ते भुजपरिसर्पाः । के लुकांकी वंडे यांक्षे ते लुकपरिसर्पः लुका केटले द्वायः

ય-અને

थलयरा-स्थलयर.

तिविहा-त्रण् प्रक्षारना.

**ના**–ગાય.

गो अने सत्प अने नउछ छे पमुद्द केभां ते गा-सत्प-नउछ-पमुद्दा. गा-आथ.

> सप्प–સર્પ', સાપ. नडल–નકુલ, નાેળિયાે.

पमुह-પ્રમુખ, વગેરે. बेाधव्या--- જાણવા.

ते—ते.

समासेण—संक्षेप वडे, टूं क्रमां.

#### અન્વય

चउप्पय-उरपरिसप्पा भुयपरिसप्पा य तिविहा थळयरा, ते समासेण गा-सप-नउल-पमुहा वेाघव्वा ॥

## ભાવાથ<sup>°</sup>

સ્થલચર તિર્ય વા ત્રણ પ્રકારના છે: (૧) ચતુષ્પદ (૨) ઉરઃપરિસર્પ અને (૩) ભુજપરિસર્પ. તે અનુક્રમે ગાય, સાપ અને નાળિયા વગેરે જાણવા.

## વિવેચન

પંચેન્દ્રિય જ્વાના એક વિભાગ તિર્યં ચ તરીકે એાળખાય છે. આ તિર્યં ચ જ્વામાંના કેટલાકને જલચરની સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થયેલી છે, કેટલાકને સ્થલચરની સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થયેલી છે, તા કેટલાકને ખેચરની સંજ્ઞા પ્રાપ્ત થયેલી છે. તેમાંથી જલચરની સંજ્ઞા પ્રાપ્ત કરનાર જ્વાના પરિચય અપાઇ ગયા. હવે સ્થલચરની સંજ્ઞા પ્રાપ્ત કરનાર જ્વાના પરિચય અપાય છે.

સ્થલચર જીવા એટલે ભૂમિ કે જમીન પર કરનારા પશુઓ. તેમના વિવિધ અપેક્ષાએ વિવિધ પ્રકારા પડી શકે છે, પરંતુ અહીં તેમની ચાલવાની ક્રિયા પરથી ત્રણ પ્રકારા પાડવામાં આવ્યા છે: (૧) જે ચાર પગા વડે ચાલે છે, તે ચતુષ્પદ. (૨) જે ઉર વડે પરિસર્પણ કરે છે— ચાલે છે, તે ઉર:પરિસર્પ અને (૩) જે ભુજ વડે પરિસર્પણ કરે છે. સર્પણ કરે છે— ચાલે છે, તે ઉર:પરિસર્પ અને (૩) જે ભુજ વડે પરિસર્પણ કરે છે. તે ભુજપરિસર્પ.

આ દરેક પ્રકારને ઓળખવા માટે તેના એક એક પ્રસિદ્ધ નામ આપવામાં આવ્યાં છે. જેમકે ચતુષ્પદ એટલે ગાય વગેરે. અહીં વગેરે શખ્દથી અળદ, ભેંસ, પાડા, દ્યાડા, ગધેડા, ખ<sup>2</sup>ચર, ઊંટ, અકરી, દ્યાં, હાથી, સિંહ, વાદ્ય, દીપડા, શિયાળ, સસલાં, કૂતરા, બિલાડી અને એવાં જ બીજાં ચાર પંગે ચાલનારાં પ્રાણીએ સમજવાનાં છે. ઉરુપરિસપ એટલે સાપ વગેરે. અહીં વગેરે શખ્દથી ચિત્તળ, ધાહ્યુસા, અજગર અને એવાં જ બીજાં પેટ વડે ચાલનારાં

પ્રાણીએ સમજવાનાં છે. લુજપરિસર્પ એટલે નાેળિયા વગેરે. અહીં વગેરે શખ્દથી ઊંદર, ગરાેળી, કાકીડા (કાચંડા) અને એવાં જ બીજાં લુજ વડે ચાલનારાં પ્રાણીએ! સમજવાનાં છે.

ચતુષ્પદ એટલે ચાપગાં પ્રાણી. વ્યવહારમાં તેના શ્રામ્ય પશુ અને વનપશુ એવા છે વિભાગા કરવામાં આવે છે. તેમાં જે પશુએા મનુષ્યા સાથે હળી ગયેલાં છે અને ગામ–ખેતર વગેરમાં રહે છે, તે ગ્રામ્ય પશુ કહેવાય છે અને જે પશુએા મનુષ્યાથી દ્વર વનપ્રદેશમાં રહીને પાતાનું જીવન વ્યતીત કરે છે, તે વનપશુ કહેવાય છે.

ગ્રામ્ય પશુઓના માટા ભાગ પાળેલા હાય છે અને તે મનુષ્યાને એક યા બીજા પ્રકારનું કામ આપે છે. દાખલા તરીકે હાથી, દ્યાડા, ઊંટ વગેરે સવારીના કામમાં આવે છે; બળદ, પાડા વગેરે ખેતીના કામમાં આવે છે; ગાય, ભેંસ અકરી વગેરે દ્ધા દે છે; ગધેડાં, ખચ્ચર વગેરે ભાર ઊંચકે છે અને કૂતરાઓ ઘર, દુકાન, ખેતર કે જનાવરાનાં ટાળાંની ચાકી કરી ઉમદા સેવા બજાવે છે.

વાનરોને પાળવામાં આવે તો તેઓ પણ ચાકીદારનું કામ કરે છે તથા નાચ વગેરે શીખીને ધણીનું દિલ ખુશ કરે છે. વળી કેટલીક વાર તો તેઓ વકાદારીનું ઉત્તમ ઉદાહરણ પૂરું પાડે છે.

થાેડાં વર્ષા પહેલાંની આ વાત છે કે જ્યારે મુંબઇ નજીક થાણા જિલ્લાના એક ગામડામાં એક મદારી વાનર તથા બકરાને લઇ ને દાખલ થયો. તેણે વાનરને અનેક પ્રકારના ખેલા શીખવેલા હતા, તે જોઇને લોકો ઘણા ખુશ થયા અને તેમણે મદારી તરફ છૂટથી પૈસા ફેંકચા. પરંતુ એ ગામના કેટલાક દુષ્ટ લોકોએ–બદમાશાએ મદારીને કહ્યું કે 'તું અમને આ વાંદરા વેચી દે.' ત્યારે મદારીએ કહ્યું કે 'એ તો મારી જીવાદોરી છે. તેને હું વેચી શકીશ નહિ.' આથી બદમાશા કોધ ભરાયા અને ધમકી આપવા લાગ્યા કે 'કાલથી તું આ વાંદરાના ખેલ કેવી રીતે કરે છે? તે અમે જોઈશું.' છતાં મદારીએ મચક આપી નહિ અને બદમાશા ત્યાંથી ચાલતા થયા.

હવે તે મદારી દિવસભર ખેલ-તમાશા અતાવીને સધ્યા સમયે ગામ બહાર પોતાના મુકામે પાછે કર્યો, ત્યારે પેલા અદમાશાએ તેને ઘેરી લીધા અને તેની પાસે જે કંઈ પૈસા-ટકા હતા, તે લૂંટી લઇને તેને મારી નાખ્યા તથા તેનું મડદું પાસેના જંગલમાં જઈ ને દાટી દીધું. પછી તેઓ અકરાને લઈ ચાલતા થયા. વાનર તેમની પકડમાં આવ્યા નહિ. એ તા બદમાશાએ મદારી પર હુમલા કર્યા, ત્યારે જ નાસી છૂટયા હતા અને એક વૃક્ષ પરથી બીજા વૃક્ષ પર ફૂદતા જંગલમાં ભરાઈ પેઠા હતા. અહીં રહીને તેણું પાતાના ધણીનું મડદું દટાતા જાયું હતું.

પેલા બદમાશા અકરાને મારીને આઈ ગ**યા અને** તેનું ચામડું છાપરા પર સૂકગ્યું. વળી મદારીને લૂંટતા જે પૈસા મત્યા હતા, તેના ખૂબ દારૂ હીં ચ્યા અને અમારા ગુના કાઈએ જોયા નથી, એમ માનીને મસ્ત થઇને સૂતા.

બીજા દિવસે પેલાે વાંદરા ગામમાં આવ્યા અને થાણેદારની કચેરીએ પહાંચ્યાે. ત્યાં એવા ચેનચાળા કરવા લાગ્યાે કે થાણેદારને તેમાં રહસ્ય લાગ્યું. છેવટે વાંદરાએ તેના પગ પકડયા અને ખેંચવા માંડયા. આથી થાણદાર સમજ્યાે કે તે મને કાઇક સ્થળે લઈ જવા માગે છે, એટલે તેની પાછળ પાછળ ચાલ્યાે. સાથે બે–ત્રણ સિપાઈએા પણ ચાલ્યા.

અનુક્રમે વાંદરા તેમને જંગલના એ ભાગમાં લઇ આવ્યા કે જ્યાં બદમાશાએ મદારીની લાશ દાડી હતી. વાંદરાએ તેના પરની માડી હાથથી દૂર કરવા માંડી, એટલે સિપાઇ એ પણ તે કામે લાગ્યા અને તેમના આશ્ચર્યની વચ્ચે મદારીની લાશ નજરે પડી. પછી તેને બહાર કાઢીને તેઓ ગામમાં લઈ આવ્યા.

લાશની હાલત પરથી તેમને એ સમજતાં વાર ન લાગી કે આ ખૂન તાજેતરમાં જ થયું છે, પરંતુ તેના ગુનેગારોને શાધવાનું કામ સહેલું ન હતું. તેએ ગંભીર વિચારમાં પડયા. પરંતુ આ વખતે પેલા વાનર તેમની મદદે આવ્યા. તે થાધુદારના હાથ પકડીને પેલા બદમાશાના સ્થાન પર લઈ ગયા અને તેમને જોતાં જ તેમના પર ફૂદી પડી બચકા ભરવા લાગ્યા. આથી થાધુદાર તથા સિપાઈએ સમજ્યા કે આ બદમાશાએ જ મદારીનું ખૂન કર્યું લાગે છે. પછી તેમણે ઘરની જપ્તી લીધી તેા મહારીનાં કપડાં તથા કેટલીક વસ્તુઓ મળી આવી અને બકરાનું તાજું ચામડું છાપરા પર સૂકાતું જોયું. આથી તેમને ગિરફતાર કરી લીધા અને ખૂનના આરોપસર મુકદ્દમાં ચલાવ્યા. આ કેસમાં પેલા વાનર જ મુખ્ય સાક્ષી રહ્યો, કારણ કે તેણું ખૂન થતું નજરે જોયું હતું.

જ્યારે ન્યાયાધીશે પૂછશું કે 'તું આ માણુસોને. એાળખે છે ?' ત્યારે વાનરે માશું ધૂણુવીને હા પાડી અને. તે દરેકની પાસે જઈને તેમનાં કપડાં ખેંચ્યાં.

ફરી ન્યાયાધીશે પૂછ્યું કે 'શું આ માણસાએ મદા-રીનું ખૂન કર્યું છે ?' ત્યારે પણ તેણે માશું ધુણાવીને હા પાડી અને કરુણાભરી ચિચિયારી કરવા લાગ્યા. બીજા સાક્ષીઓએ પણ બદમાશાની વિરુદ્ધમાં જીબાની આપી, આથી ન્યાયાધીશે ગુના સાબીત માન્યા અને બધા બદ-માશાને ફાંસીની શિક્ષા ફરમાવી.

મુકદ્દમા પૂરા થયા પછી આ વાંદરા એ જ ગામમાં રહેવા લાગ્યા અને છૂટથી હરવા–ફરવા લાગ્યા. બધા લાેકા તેના પ્રત્યે માનની નજરે જેતા હતા અને તેની પાસેથી વકાદારીના બાેધપાઠ ગ્રહણ કરતા હતા.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે ચાપગાં અબાલ પ્રાણી-ઓમાં પણ એવા કેટલાક ગુણા હાય છે કે તેમના પ્રત્યે આપણને માન ઉપજ્યા વિના રહે નહિ.

જૈન શાસ્ત્રોએ ચતુ પદના ચાર પ્રકારા માનેલા છે:

(૧) एगसुरा-એક ખરીવાળાં. તે ઘાડા, ખચ્ચર, ગધેડા, ગારક્ષર (ગધેડાની જાતિનું જંગલી જાનવર) વગેરે. (૨) बिसुरा-એ ખરીવાળાં. તે ઊંટ, અળદ, ગાય, રાઝ, અકરાં, પાડાં, ભેંસ, હરણુ વગેરે. (૩) गंडीपदा-એરણુ જેવા ગાળ પગવાળા. તે હાથી, ગેંડા વગેરે. (૪) सणप्पया-સન-ખપદા. લાંબા નહારથી ચુક્ત પદવાળા, તે સિંહ, વાઘ, તરસ, દીપડાં, ચિત્તો, રીંછ, શિયાળ, બિલાડી, કૃતરા, વગેરે.

ઉરઃપરિસર્પ એટલે પેટ વડે ચાલનારાં પ્રાણી. તેના શાસ્ત્રકારાએ ચાર પ્રકારા માન્યા છે : (૧) અહિ, (૨) અજગર (૩) આસાલિક અને (૪) મહારગ.

અહિ એટલે સાપ. તેના પુનઃ એ પ્રકારા છે : (૧) દ્વી કર એટલે જે દવી નો–ફેલ્યુના આટાપ કરી શકે છે અને (૨) મુકુલી એટલે જેઓ જરાતરા ખીલેલી કળીના જેવા મુખવાળા છે, અર્થાત્ ફેલ્યુરહિત હાવાથી તેના આટાપ કરી શકતા નથી.

દવિ કરના પુનઃ અનેક પ્રકારા છે. જેમકે–આશીવિષ, દિવિવિષ, ઉગ્રવિષ, ભાગવિષ, ત્વગ્વિષ, લાલાવિષ, કૃષ્ણુ-સર્પ, શ્વેતસર્પ વગેરે. જેની દાઢમાં વિષ–ઝેર હાય તે આશીવિષ; જેની દિવ્યાં વિષ હાય તે દિવ્યવિષ; જેનું વિષ ભયંકર હાય તે ઉગ્રવિષ; જેના ભાગમાં–શરીરમાં વિષ હાય તે ભાગવિષ; જેની ત્વચામાં—ચામડીમાં વિષ હાય તે ત્વગ્વિષ; જેની લાલામાં–લાળમાં વિષ હાય તે લાલાવિષ; જે રંગે કાળા અને અતિ ઝેરી હાય તે કૃષ્ણુમર્પ. આને

લાકભાષામાં કાળાતરા નાગ કહે છે. તેનું વિષ ઘણું કાતિલ હાય છે. તે મનુષ્ય કે પશુને દંશ દે તા ચાહી જ ક્ષણામાં તેના પ્રાણુ નીકળી જાય છે. અંગ્રેજી ભાષામાં તેને કીંગ કાેખરા (King Cobra) કહેવામાં આવે છે, કારણ કે તે બધા સાપામાં આગળ પડતા છે. જેના રંગ શ્વેત હાેય તે શ્વેતસર્પ. આ સિવાય બીજા પણ અનેક પ્રકારા છે, તે અન્ય ગ્રન્થાથી જાણવા.

આજના પ્રાણીશાસીએા જણાવે છે કે 'સાપની ૭૦૦ જાતિએા છે. તેમાં ઝેરી અને ઝેર વિનાના એમ બે પ્રકારો હોય છે.'

સાય એ પંચેન્દ્રિય પ્રાણી છે, એટલે તેને સ્પર્શે-ન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય અને શ્રોત્રેન્દ્રિય એ પાંચે ઈન્દ્રિયો હોય છે. આમાંની પહેલી ચાર તો પ્રકટ દેખાય છે અને પાંચમી ઇન્દ્રિય એટલે કાનના સ્થાને માત્ર મીંડા જેવી આકૃતિ હોય છે. આમ છતાં તેની શ્રવણશક્તિ ઘણી પટુ હોય છે અને તેથી જ તે મારલી વગેરેના નાદ સાંભળતાં ડાલવા લાગે છે.

મનુષ્ય તથા પશુ-પક્ષીઓને સામાન્ય રીતે એક જીલ દ્વાય છે અને તે સ્વાદ લેવાનું તથા બાલવામાં મદદ કર-વાનું કામ કરે છે, ત્યારે સાપને પાતળી દોરી જેવી બે જીલા હીય છે અને તે એના લખકારા વડે સૃક્ષ્મ જંતુઓને પકડી પાતાના શિકાર મેળવી લેવાનું કામ કરે છે. સાપને 'પવનલુક્' કહેવામાં આવે છે, તેની પાછળ રહસ્ય છે. અન્ય ખાેરાકના અભાવે તે માત્ર પવનનું ભક્ષણુ કરીને -લાંબા કાળ નિગ<sup>°</sup>મન કરી શકે છે.

સાપને પગ હોતા નથી, પણ તેના શરીરમાં હાડકાંની એવી રચના હોય છે કે તે ઝડપથી ઊચાનીચા થઇ શકે છે અને તેના આધારે તે ગતિ કરી શકે છે. વળી વૃક્ષ, વાંસ કે મનુષ્યના શરીર વગેરેને તે ભરડા લઈ શકે છે અને એ જ હાલતમાં કેટલાક વખત પસાર કરી શકે છે. આરામના સમયમાં તે ગુંચળું વાળીને દરમાં કે કાેઈ પ્રચ્છન્ન જગામાં પડયા રહે છે. ×

અજગર તેની તાતીંગ કાયા માટે પ્રસિદ્ધ છે. તેના રંગ લગભગ ચિત્તળ જેવા હાય છે અને તેમાં તપખીસ્યા કે બદ્દામી રંગના ધાબા હાય છે. તેની લંબાઇ વીસ કુટથી માંડીને ચાલીસ-પીસ્તાલીસ કુટ જેટલી હાય છે. આવા લાંબા અજગરા આપણે ત્યાં ખાનદેશના જંગલામાંથી મળી આવે છે. તે માટા ભાગે જંગલામાં ખડક વગેરવાળા ભાગમાં રહે છે અને સસલાં, હરણ વગેરે પશુઓના પાતાની રીતે શિકાર કરીને તેના પર નિર્વાહ કરે છે. અજગરની આંખમાં એક પ્રકારની આકર્ષ ખુશક્તિ હાય છે, એટલે તે કાઇ વૃક્ષની નીચે પડયા પડયા ઉપરની ડાળ પર રહેલાં પક્ષી પર થાડીવાર મીટ માંડે તા તે પક્ષી તરફડીને નીચું પડે

<sup>×</sup> હાલના વૈજ્ઞાનિકાની એવી માન્યતા છે કે સાપ માંસાહારી ્પ્રાણી છે અને તે દૂધ પીતા નથી.

છે અને તે એને પાતાના વિકસિત મુખમાં **ઝીલી લઇને** ગળી જાય છે.

અજગરના વિશેષ પ્રકારા શાસ્ત્રમાં નેાંધાયેલા નથી અને અમારા જાણવામાં પણ આવ્યા નથી.

આસાલિક એ આપણા અનુભવમાં આવતું પ્રાણી નથી, કારણ કે અમુક વખતે જ જમીનની નીચે સંમૂ- ઈનથી ઉત્પન્ન થાય છે. × આ પ્રાણી જન્મ વખતે તો માત્ર અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલું હોય છે, પણ તે ઝડપથી પાતાની કાયાને વધારી ખાર ચાજન જેટલી લાંબી કરે છે. તેનું આયુષ્ય અંતર્મુ હૂર્ત નું હાય છે, પણ તે મર્યા પછી ત્યાં એવડા માટે ખાડા પડે છે કે ચક્રવતી ની મહાન સેના પણ તેમાં ગરકાવ થઈ જાય અને તેના પત્તો લાંગે નહિ. ખાસ કરીને જયારે કાઇ નગરના કે ચક્રવતી વગેરેની સેનાના નાશ થવાના હાય ત્યારે જ તે ઉત્પન્ન થાય છે.

મહારગ પણ આપણા અનુભવમાં આવતું પ્રાણી નથી, કારણ કે તે અહીદ્વીપની બહાર થાય છે કે જ્યાં મનુષ્યના સંચાર નથી. આમ તો તે ઉર:પરિસપ એટલે કે પેટ વડે ચાલતું પ્રાણી છે, પણ વિશિષ્ટ શક્તિને લીધે જલમાં પણ વશેષ્ટ વિહાર કરી શકે છે. તે નાના માટા અનેક કદનાં

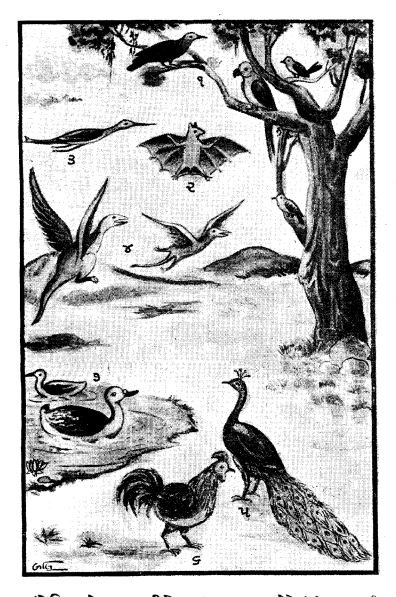
<sup>×</sup> ચકલતી ની સેનાના પડાવ ભાર યાજનમાં પથરાએલા **હોય છે.** તેના મળમૂત્રમાં આ પ્રાણી ઉત્પન્ન થાય છે. કેટલાક આ**ચાર્યી** આસાલિકને બેઈ ન્દ્રિય પ્રાણી માતે છે.

**હાય** છે અને ઉત્કૃષ્ટતાએ તેા એક હજાર યાજનની કાયા-વાળા પણ મળી આવે છે.

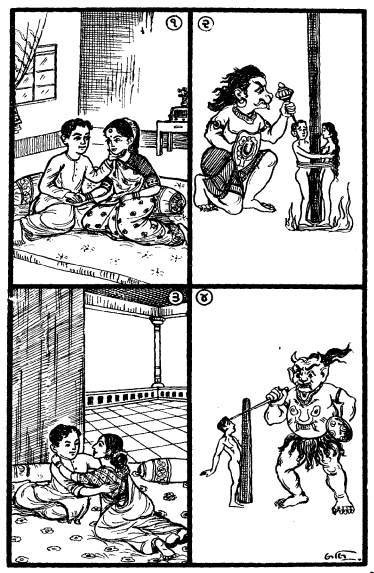
ભુજપરિસર્પ એટલે ભુજા વડે ચાલનારાં પ્રાણી. અહીં ભુજા શખ્દથી આગળના વધારે વિકસેલા છે પંગા સમજ-વાના છે. આ જીવાને પાછળ છે પંગા હાય છે, પણુ તે એટલા વિકસેલા હાતા નથી, એટલે તેમની ગતિના મુખ્ય આધાર આગળના છે પંગા કે છે ભુજાએ પર વિશેષ રહે. છે. આ વર્ગમાં પણ અનેક પ્રાણીઓ આવે છે. જેમકે— નાળિયા, ઊંદર, કાકીડા, ચંદનઘા, પાટલાઘા, સાંહા, ખીસકાલી વગેરે.

નાળિયાને આપણે સર્પના કટ્ટર દુશ્મન તરીકે ઓળ-ખીએ છીએ, કારણ કે તે દ્વંદ્વયુદ્ધમાં સાપને હરાવી દે છે. આમ તાે એ વગડાનું પ્રાણી છે, પણ કેટલાક મનુષ્યાે તેને પાળે છે અને તેની પાસેથી અમુક પ્રકારનું કામ લે છે.

ઊંદર અતિ પ્રસિદ્ધ પ્રાણી છે. તે ગમે ત્યાં મૂકેલી વસ્તુને પણુ ચારીને ખાઈ જાય છે, એટલે મૂલક (ચાર) ની ખ્યાતિ પામેલ છે. જ્યારે તે ખેતરામાં પડે છે, ત્યારે હજારાની સંખ્યામાં હાય છે અને તેથી ઊભા પાકના સંહાર કરી નાખે છે. આ કારણે તેમની ગણના ઇતિમાં થાય છે. (ઇતિ એટલે સાત પ્રકારની આફત.) ઊંદરની અક્કલ જોવા માટે તાજેતરમાં અમેરિકા ખાતે કેટલાક પ્રયોગા કરવામાં આવ્યા હતા. તેમાં એ વાત નક્કી થઈ હતી કે ઊંદરમાં પણ અક્કલ હાય છે.



પ ચેન્દ્રિય ખેચર પ્રાણીઓ : (૧) વૃક્ષ પર એકેલાં – રામજ પક્ષી, (૨) ચર્મજ પક્ષી, (૩) બીડેલી પાંખવાળા પક્ષી, (૪) ઉધાડી Jain Educali મુલાવાના પક્ષી, (૫–૬ નાષ્ટ્ર) ત્રહી મુજન પક્ષી Joe Only પૃત્ર ૨૪૨ હ્યી Jak Brary.org



(૧) આ ભવમાં પરસ્ત્રીગમન કરનાર (૨) નરકમાં ઉત્પન્ન થઇ આ પ્રકારની વેદના ભાેગવે છે. (૩) આ ભવમાં વેશ્યાગમન કરનારને (૪) નરકમાં આ પ્રકારની શિક્ષા થાય છે. Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

અને તે પાતાનું કાર્ય સિદ્ધ કરવામાં તેના ઠીક ઠીક ઉપયોગ કરે છે. દાખલા તરીકે એક શીશીમાં રહેલી શાહી તેમને પીવી હતી. તેમણે કાઇ પણ પ્રકારે એ શીશીના ખુચ ઉઘાડી નાખ્યા. હવે જો એ શીશીને આડી પાડી દે તો તેમાંની શાહી ઢાળાઇ જાય અને તે જોઈએ તેટલી શાહી પી શકે નહિ, આથી તેમણે એ શીશી પર એસીને પાતાની પૃંછડી તેમાં કાઅલ કરવા માંડી અને તેને ખહાર કાઢીને તેના પરની શાહી ચાટવા લાગ્યા, આ રીતે તેમણે ઘણી શાહી પી લીમીન

ગરાળી આપણા ઘરામાં ઘણીવાર જેવામાં આવે છે. કાકીડાને કાચંડા પણ કહેવાય છે. તે વર્ષ ઋતુના પ્રારં ભમાં વિશેષ જેવામાં આવે છે. તેમની કાયા પરના રંગે! પલટાતા રહે છે.

ચંદ્રનથા માટી ગરાળી જેવી હાય છે, જ્યારે પાટલાથા પાટલા જેવી પહાળી અને લાંબી હાય છે. તે જંગલામાં શાકભાજીના વાડા વગેરમાં જેવામાં આવે છે. મલાયાના જંગલામાં ૩૫ કુટ માટી થા થાય છે કે જેને 'જંગલની ડાક્યું' તરીકે આળખવામાં આવે છે.

સાંઢા કાકીડાને મળતા **હાય** છે, પણ તે દર કરીને. જમીનમાં રહે છે.

ખીસકોલી માેટા ભાગે વૃક્ષ પર રહે છે અને પાંકડાં વગેરે પર પાતાના નિર્વાહ કરે છે.

ું આ **ઉપયાંત પીના પણ અનેક પ્રાથમિને આ**ંવર્ગમાં છ–૧૬. મૂકી શકાય તેમ છે, પણ સ્થલસંકાયને લીધે તેનું વર્ણુન કરતા નથી.

#### મૂળ

खयरा रोमय-पक्ली चम्मय-पक्ली पायडा चेव । नालोग(ओ बाहि समुग्ग-पक्ली वियय-पक्ली ॥२२॥

# ા કિલ્લા છે. જે સંસ્કૃત્ છાયા

सचरा रोमजपक्षिणध्य चर्मपक्षिणश्च प्रकटाध्वेव । नरलोकाद् बहिः समुद्गपक्षिणो विततपक्षिण : ॥२२॥

#### `પદાથ<sup>•</sup>

स्वयरा-- भेशरा, पक्षीका. रोमय-पक्सी-राभक पक्षी.

'रोमिभिर्जाता ये पक्षाते सन्त्येषामिति रोमजपक्षिणः शुक- हंस-सारसादयः।' रेभवडे अने बी छे के पांणे।, ते केभने हि।य ते रेभक पक्षी. केभने पे।पट, હંસ, सारस वंगरे. रेभ એट वे इंवाटी. केना पर जीजी इंवाटी हाय ते पांणने रोमक पांण हहेवाय. आवी पांणने धारण हरनाराओने रोभक पक्षी समकवा. पे।पट, હंस, सारस वंगरे आ वर्णना पक्षीओ। छे.

चम्मय पक्ती अभी अभी,

' चर्मणो जाता ये पक्षास्ते सन्त्येषामिति चर्मजपक्षिणः बाल्युळी-चर्मचटिकाद्यः। श्यामधार्थी अनेश्री छे के पांणा, તે જેમને હાય તે ચર્મજ પક્ષી. જેમ કે વાગાળ, ચામા-ચિડિયાં વગેરે

> ચ−અને પાચ**દા−પ્ર**કટ, જાણીતા. <del>વે</del>વ−નિશ્ચય.

નરહોगાओ—નરલાેકથી, મનુષ્યક્ષત્રથી. જંખુદ્વીપ, ધાત કીખંડ અને અર્ધી પુષ્કસવર્ત દ્વીપ એ અઢી દ્વીપને નર-લાેક કે મનુષ્યક્ષેત્ર કહેવાય છે, કારણ કે મનુષ્યનાં ₹ જન્મ–મરણ આ ક્ષેત્રમાં જ હાેય છે. જંખુદ્વીપ કરતાે લવણ 1 સમુદ્ર છે અને ધાતકી ખંડ કરતાે કાલાેદધિ સમુદ્ર છે. આ ખંને સમુદ્રો અઢી દ્વીપની અંદર જ સમજવા.

बाहिं--- ७८।२. 🗀

स्रमुग्ग-पक्खी— સમુદ્ગ પક્ષી, બીડાયેલી પાંખવાળા પક્ષી.

'तत्र समृद्गवत् संपुटीभूता मिलिताः पक्षाः सन्त्येषा-मिति आद्याः ।' તેમાં સમુદ્ગ એટલે દાબડાની જેમ સંપુટ રૂપ મળેલી પાંખા જેમને હાેય, તે પહેલા પ્રકારના સમજવા. તાત્પર્ય કે જેમની પાંખા પહાળી ન થાય તેમને સમુદ્દગ પક્ષી સમજવા.

वियय-पक्ती--वितत पक्षी, पूडेाणी करेबी पांभ-चाणा पक्षी.

िवितवा विस्तिणी एव प्रश्नाः सन्त्येषामिति द्वितीयाः।

વિતત એટલે વિસ્તારવાળી પાંખા જેમને હાય, તે બીજા પ્રકારના સમજવા. સામાન્ય રીતે પક્ષીએ ઊડે ત્યારે તેમની પાંખા વિસ્તીર્ધુ –વિસ્તારવાળી થાય, પરંતુ જયારે તે જમીન કે વૃક્ષ વગેરે પર બેસે ત્યારે એ પાંખા બીડાઈ જાય છે. પરંતુ કેટલાક પક્ષીએ એવા હાય છે કે જે નીચે બેસવા છતાં તેમની પાંખા પહાળી જ રહે છે, ઉઘાડી જ રહે છે. આવા પક્ષીએને બીજા પ્રકારના એટલે વિતત પક્ષીએ સમજવા.

#### અન્વય

रेामय-पक्सी य चम्मय-पक्सी खयरा पायडा चेव । नरलोगाओ बाहिं समुग्ग-पक्सी वियय-पक्सी ।

## ભાવાર્થ

પક્ષીએ છે પ્રકારના છે: (૧) રામજ પક્ષી અને (૨) ચર્મજ પક્ષી. આ બંને પ્રકારા જાણીતા છે. મનુષ્ય-ક્ષેત્રની ખહાર બીડાયેલી પાંખવાળા તથા સતત ઉઘાડી રહેલી પાંખવાળા પક્ષીએા હાય છે.

#### વિવેચન

જલચર અને સ્થલચરના વર્ષ્યુનમાં પશુઓના પરિચય પુરા થયા. હવે ખેચરવર્ગમાં પક્ષીઓના પરિચય આપે છે.

જે પંચેન્દ્રિય પ્રાણીઓ પક્ષ એટલે પાંખથી યુક્ત છે અને તે કારણે એટલે આકાશમાં દ્વર સુધી ઉડવાની શક્તિ ધરાવે છે, તેમને આપણે પક્ષીએ કહીએ છીએટ **મપેઠી, તીઠ, કુઢાં, પત બિયા વગેરેને** પાં**ખે**્ઠોય છે, પણ તે પંચેન્દ્રિય પ્રાણીઓ નથી, તેમજ આકારામાં દ્વર સુધી ઉડવાની શક્તિ ધરાવતા નથી, એટલે તેમને આપણે પક્ષો :કહેતા નથી. તેમના સમાવેશ વિકલેન્દ્રિય જીવા એટલે જંતુ અને કીડામાં કરીએ છીએ.

પશુઓની જેમ પક્ષીઓ પણ વિવિધ પ્રકારના હાય છે અને અપેક્ષાવિશેષથી તેમના અનેક પ્રકારા પડી શકે છે, પરંતુ અહીં પાંખના પ્રકારા પરથી જ તેમના બે પ્રકારા પાડવામાં આવ્યા છે, જે સમજવામાં ઘણા સહેલા છે અને તેથી સામાન્ય મનુષ્યા પણ તેને તરત ઓળખી શકે છે. તેમાંના પહેલા પ્રકારને રામજ પક્ષી કહ્યા છે, કારણ કે તેમની પાંખા રામની–રૂવાડીની અનેલી હાય છે, અને બીજ પ્રકારને ચર્મજ પક્ષી કહ્યા છે, કારણકે તેમની માંખા ચામડાંની અનેલી હાય છે.

પ્રથમ પ્રકારમાં અનેક પક્ષીઓના સમાવેશ થાય છે. જેમકે-કાગડા, કખૂતર, હાલાં, ચકલાં, કાખર, મેના, પાપટ, કાયલ, ખુલખુલ, કાકાકોઆ, માર, કૂકડા, ગીધ, સમળી, આજ, ગરુડ, તેતર, નીલકંઠ, ખતક, ખગલા, હંસ, સારસ વગેરે. આમાંના કેટલાંક પક્ષીઓ પાતાના મનાહર રંગથી, તો કેટલાંક અતિ સુંવાળાં સુંદર પીંછાથી, કેટલાંક પક્ષીઓ પાતાના કંઠથી, તો કેટલાંક મધુર ખાલથી આપણા મનનું આકર્ષણ કરે છે. તેમાંના કેટલાંક ભાગ વૃક્ષ પર રહે છે, તો કેટલાંક ભાગ જલાશયના કિનારે કે જળમાં પણ રહે છે. વળી કેટલાંક ભાગ ગાઢ જંગલામાં રહેવાનું પસંદ કરે

છે, તેા કેટલાક ભાગ ખડક વગેરમાં પાતાના માળા બાંધીને રહેવાનું પસંદ કરે છે.

અહીં તેમની કેટલીક વિશેષતાની નાંધ કરવી ઠીક પડશે. ન્યુઝીલાંડના કિવિ પક્ષીએાને પાંખ હાતી નથી, પીછાં હાય છે. હાનાલુલુમાં ક્રુકડાની જાતનું એક પક્ષી થાય છે, તે ઉડી શકતું નથી. હવાઈ બેટમાં થતા પક્ષીએાને સ્વર હાતા નથી. પેંગુઈન પક્ષીમાં ચાલવાની તથા તરવાની શક્તિ છે. પણ ઉડવાની શક્તિ નથી. કરક્ષ પક્ષી મહાગ-તિવાળું હાેય છે. ભારતમાં દરજી નામનું પક્ષી થાય છે, તે માત્ર અંગુઠાના કદતું હોય છે, પણ સાપ કે વાંદરાથી પાતાના અચાવ અહુ ચુક્તિપૂર્વ કરે છે. હિંદીમહાસાગરમા એવા પક્ષીએ થાય છે કે જે આગીઆ કીડાઓને એક્સ કરી પાતાના માળામાં અજવાળું રાખે છે. સુઘરીની માળે **ખનાવવાની આવડત પ્રશાસાપાત્ર છે. સંદેશો માટેના ક**ખૂતરા ખહું ઝડપથી ઉઉ છે. સામાન્ય રીતે તેમની ગતિ એક કલાકના ૧૪૦ માર્ધલ જેટલી હોય છે અને વિશેષતાથી જોઇએ તો ૫૦૦ કે **૬૦૦ માર્કલ ઉપરાંત** ગતિ કર્યાના દાખલાએ નેાંધાયેલા છે. રામજ પક્ષ<del>ીને</del> લામપક્ષી પણ કાંકે દેશ

બીજા પ્રકારમાં વાગાળ કે વહવાગાળ, ચામાચીડિયાં, ભારંડ, જીવંજીવ, સમુદ્રવાયસ વગેરેના સમાવેશ થાય છે. તેમાંથી વહવાગાળ આપણા જેવામાં અનેક વાર આવે છે. કાઈ વૃક્ષની હાળે તે ઊંધા મસ્તકે લટકેલી હાય છે.

પરંતુ તે એકલી ભાગ્યે જ હાય છે. જ્યાં લટકે છે, ત્યાં માટા સમૂહમાં લટકે છે.

ચામાચીડિયા માેટા ભાગે અવાવરૂ કે અધારા ઘર, ભાેંયરા વગેરમાં વિશેષ જેવામાં આવે છે. તેમની ચીસ એટલી તીણી હાય છે કે આપણા કાન તેને પકડી શકતા નથી.

ભારંડ પક્ષીનાં વર્ણન શાસ્ત્રોમાં જોવામાં આવે છે. તે ઘણા જ માટા કદના હાય છે અને મનુષ્ય તેના પગ પકડી લે તેા તે સહેલાઇથી ઊડી શકે છે. વળી અપ્રમત્તતાની આબતમાં તેમનું દેષ્ટાંત અપાય છે, એટલે તે ઘણા વખત જાગૃત અવસ્થામાં જ રહેતાં હશે, એમ લાગે છે. બે જીવ બે શરીર, પણ એક માહું અને ભિન્ન ઈશ્છાએ મરણ, એ એની વિશેષતા છે.

જીવંજીવ અને સમુદ્રવાયસના વિશેષ પરિચય મળતા નથી. પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રમાં ચામડાની પાંખવાળા બીજા પણ કેટલાક પક્ષીએાનાં નામ આપેલાં છે, તે ગુરુગમથી જાણી લેવાં.

મનુષ્યલાક એટલે અઢી દ્વીપની બહાર પણ અસંખ્ય દ્વીપ-સમુદ્રો આવેલાં છે. તેમાં ઉપર જણાવેલાં પક્ષીઓ ઉપરાંત બીજી એ જાતના પક્ષીએ થાય છે. તેમાંના એક આકાશમાં ઉડી શકે છે, પણ તેમની પાંખા ખુલતી નથી, એટલે કે તે સતત બીડાયેલી જ રહે છે, જ્યારે બીજા આકાશમાં ઉડતા હાય કે નીચા બેઠા હાય ત્યારે પણ તેમની

પાંખા પહાળી જ રહે છે, એટલે કે બીડાતી નથી. આમાંના પહેલા પ્રકારને સમુદ્દગપક્ષી અને બીજા પ્રકારને વિતત પક્ષીની સંજ્ઞા આપવામાં આવેલી છે.

સામાન્ય રીતે આપણી ગતિ મનુષ્યક્ષેત્રની બહાર ચતી નથી, એટલે આ પક્ષીએા આપણા જોવામાં આવતા નથી, પરંતુ જ્ઞાનીએાના કથન પરથી આપણે તેમનું સ્વરૂપ સમજ શકીએ છીએ.

### [ 88 ]

## તિય<sup>ે</sup> ચ જીવાની ઉત્પત્તિ

#### મૂળ

सव्ये जल-थल-खयरा संग्रुच्छिभा गन्भया दुहा हुंति। संस्कृत छाया

सर्वे जल-स्थल-सचराः संम् चिंग्रमा गर्भजा द्विधा भवन्ति ॥ 'पद्दाथ'

सब्बे-सवे.

जल-थल-खयरा-જલચરા, સ્થલચરા અને ખેચરા. संमुच्छिबा-સંમૂ<sup>2િઈ</sup>મ.

જેમના જન્મ સંમૂચ્ઈનથી થાય, તે સંમૂચ્ઈમ કહેવાય. સંમૂચ્ઈન એટલે શરીરના અવયવાનું સર્વ બાજીથી નિર્માણ થવું. અહીં सम્ ઉપસર્ગ समन्तात्નો ભાવ સૂચવે છે અને મૂચ્ઈન શબ્દથી અવયવાની રચના અભિપ્રેત છે. તે અંગે તત્ત્વાર્થરાજવાર્તિકમાં કહ્યું છે કે ' त्रिष्ठ- होके-

षूर्ध्वमघस्तिर्यक् च देहस्य समन्ततो मूर्च्छनम्-अवयवप्रकल्पनं संमूर्च्छनम्। ' અર્थात् ઊર્ધ્વ' લોક, અધોલોક અને તિર્યગ લાક એમ ત્રિવિધ લાકને વિષે અધી બાળુથી અવયવાની શ્ચના થવી, એ સંમૂર્ચ્છ'નકિયા છે.'

અહીં એટલી સ્પષ્ટતા આવશ્યક છે કે સંમૂર્ચ્હન જન્મમાં માતાપિતાના સંચાગની અપેક્ષા રહેતી નથી. એ તો પુદ્દગલાના વિશિષ્ટ સંચાજનથી જ થાય છે. દાખલા તરીકે અમુક પ્રકારનું ચૂર્લું પાસ્ત્રીમાં નાખીએ તા તરત જ માછલાં કે દેડકાં થાય છે, અથવા કેરાંના પાસ્ત્રી વગેરે પર છાણાં થયાતાં જ તેમાં વીં છીની ઉત્પત્તિ થાય છે; અથવા વરસાદનું પાસ્ત્રી પડતાં જ થાડી વારમાં અળસિયાં વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે.

गब्भया—ગુર્ભજ, ગર્ભથી જન્મેલા.

'गर्भाज्जाता गर्भजाः।' ગર્ભથી ઉત્પન્ન થયેલ ते गर्भाज्जाता गर्भजाः।' ગર્ભથી ઉત્પન્ન થયેલ ते गर्भां . ગર્ભ છે. 'यत्र शुक्कशोणितयोगेरणं मिश्रणं मवित स गर्भः।' ज्यां शुक्व केटले वीर्ध अने शािखुतः केटले माहाना लेखीनुं गरख अर्थात् भिश्रख् थाय, ते गर्भः ' तेनुं स्थान भाताना ઉદ्दरमां है।य छे.

दुहा−એ પ્રકારના. દુંતિ÷હાેયંેછે.

અન્વય

ગાથાના મૂળ શખ્દા પ્રમાણે સમજવા.

#### ભાવાથ<sup>ર</sup>

સવે જલગર, સ્થલગર અને ખેગર તિર્યાં સંમૂ-શ્કિમ અને ગર્ભજ એમ છે પ્રકારના હોય છે.

#### વિવેચન

વીશમી, એકવીશમી અને આવીશમી ગાયાના સ્વર્પ પરત્વે તિથે એ જીવાના લેકાપલેકા કહ્યા. હવે ત્રેવીશમી ગાયાના પૂર્વાર્થમાં જન્મ પુરત્વે તેમના લેકા કહે છે.

જન્મ પરત્વે સવે તિર્થ ચ જવા એટલે જલચર, સ્થલચર અને ખેચરા બે પ્રકારના હાય છે: એક સંમૂ-ર્ચ્છિમ અને બીજા ગર્લજ. તેમાં જેમના જન્મ સંમૂર્ચ્છન-ક્રિયાથી થાય છે, તેમને સંમૂર્ચ્છિમ કહેવાય છે અને ગર્લાધારણની ક્રિયા વડે થાય છે, તેમને ગર્લજ કહેવાય છે.

અહીં સ્વાભાવિક જ પ્રશ્ન થશે કે 'સંમૂચ્ઈનિકિશા કોને કહેવાય દું' તેના ઉત્તર એ છે કે 'ઉત્પત્તિને યાગ્ય સંયોગા પ્રાપ્ત થતાં જ દેહના સર્વ અવયવાનું બધી બાજીથી નિર્માણ થઈ જવું, એ સંમૂચ્ઈનની ક્રિયા છે.'

ગલ ધારણ વિષે પણ આવા જ પ્રશ્ન થવાના. તેના ઉત્તર એ છે કે 'માતા-પિતાના સંચાગથી શાણિત અને શુક્રનું ગરણ થવું-મિશ્રણ થવું, એ ગલ ધારણની ક્રિયા છે.'

અહીં એ જાણવું જરૂરી છે કે નીચલા સ્તરના સર્વ જીવા કે જે સામાન્ય રીતે તિથે ચ કહેવાય છે, તે ખધા

જ સંમૂચ્છિમ હાય છે. અન્ય શખ્દોમાં કહીએ તો સર્વે સ્થાવર જીવા અને સર્વે વિકલેન્દ્રિય જીવા એટલે કે એક ઇન્દ્રિયથી માંડીને ચાર ઇન્દ્રિય સુધીના જીવા સંમૂચ્છેન કિયાથી જ જન્મે છે. તેમાં એકેન્દ્રિય અને દ્રીન્દ્રિય છીને ઉત્પન્ન થવા માટે સ્વજાતિના મલ વગેરેની અપેક્ષા રહેતી નથી. એ તો ઉત્પત્તિને યાગ્ય સંયાગા મળતાં જ સ્વજાતિની આસપાસ ઉત્પત્તને થઇ જાય છે, જ્યારે ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય જીવા ઉત્પત્તિને યાગ્ય સંયાગા મળતાં સ્વજાતિના મલ, લાળ, પુરીષ વગેરમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

પંચેન્દ્રિય તિર્ધ ચોમાં મત્સ્ય વગેરે જહ્મચર પ્રાણીઓ સંમૂચ્છિમ અને ગર્લજ એમ અને પ્રકારના હોય છે. સ્થલચરામાં ઉર:પરિસર્પ અને લુજપરિસર્પ પણુ પ્રાયઃ અને પ્રકારના હાય છે, જ્યારે ચતુષ્પદમાં સંમૂચ્છિમ કારણે શક, દહિક અને પાંજરીટ વગેરેની ઉત્પત્તિ સંમૂચ્છિમ કિયાથી થાય છે અને સામાન્ય સંયોગામાં તો અધાં ખેચરા ગર્લધારણની કિયાથી જ જન્મે છે કે જેને માટે 'અંડજ' સંજ્ઞા પ્રસિદ્ધ છે.

અહીં એ સ્પષ્ટતા આવશ્યક છે કે બર્લજ જીવા પણ ત્રણ પ્રકારના હાય છે : (૧) અંડજ એટલે ઇંડાંરૂપે જન્મતા. ઇંડાંનું કેટલાેક વખત સેવન થયા પછી તેમાંથી અચ્ચાં નીકળે છે. (૨) જસયુજ એટલે એારમાં વીંટળા-ક્ર ઇને જન્મતા. ગાય, લેંસ, બક્ક્રી વગેરેના જન્મ આ પ્રકારે થાય છે. અને (3) પાતજ એટલે સીધા બચ્ચારૂપે જન્મતા. હાથી વગેરેના જન્મ આ પ્રકારે થાય છે.

સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભજ બંને પ્રકારના પ્રાણીઓ અપર્યાપ્ત અને પર્યાપ્ત હાય છે; એટલે પંચેન્દ્રિય તિર્ય'-ચના કુલ ૨૦ લેદોની ગણુના નીચે મુજબ થાય છે:—

જલચરના સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભજ એ બે લેંદ. તે -દરેક અપર્યાપ્ત અને પર્યાપ્ત એટલે કુલ ચાર લેંદ.

સ્થલચરના ચતુષ્પદ, ઉરઃપરિસર્પ અને ભુજપરિસર્પ એ ત્રાણુ લેદ. તે દરેકના સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભજ એટલે છ લેદ અને તે દરેકના અપર્યાપ્ત અને પર્યાપ્ત, એટલે કુલ બાર લેદ.

ખેરારના સંમૂર્સ્ટિંમ અને ગર્લજ એ બે લેદ. તે દરેકના અપર્યાપ્ત અને પર્યાપ્ત એટલે કુલ ચાર લેદ.

આ રીતે ૪ + ૧૨ + ૪ મળી કુલ ૨૦ ભેદો **શાય છે.** ૨૨ સ્થાવરના, ૬ વિકલેન્દ્રિયના અને ૨૦ તિય'ચ પંચેન્દ્રિયના મળી તિય'ચના ૪૮ ભેદો ગણાય છે.

આ પ્રકરણ પૂરું કરતાં એ પણ જણાવી દઈએ કે અધા સંમૂચ્છિમ જીવા નપુંસક હાેય છે અને ગર્ભજમાં સ્ત્રીવેદ, પુરુષવેદ અને નપુંસકવેદ એમ ત્રણ પ્રકારો હાેય છે.

# 鴠

#### [ ૧૫ ]

### મનુષ્યા

મુળ

कम्माकम्मगभूमि-अंतरदीवा मणुस्सा य ॥ २३ ॥ सं २५त छाया

कर्माकर्मकभूम्यन्तरद्वीपा मनुष्यास्य ।। २३ ॥ **५६।थ** 

कस्माकस्मगभूमि-કર્મ ભૂમિ અને અકર્મ ભૂમિ, તેમાં - અન્મેલા.

कम्मभूमि अने अकम्मगभूमि ते कम्माकम्मगभूमि तेनी साथे अंतरदीव पढ लेउतां कम्माकम्मगभूमि-अंतरदीवा स्थि साभासिक पढ अने छे.

कम्मगभूमि-કર્મ ભૂમિ. અહીં કર્મ શખ્દથી અસિ, મથી અને કૃષિને લગતા વ્યવહાર સમજવાના છે. અસિને લગતા વ્યવહાર સમજવાના છે. અસિને લગતા વ્યવહાર એટલે તલવાર વગેરે વિવિધ પ્રકારના હિથિયારા બનાવવા અને તેના રક્ષણ, યુદ્ધ વગેરે માટે ઉપયોગ કરવા. મથીને લગતા વ્યવહાર એટલે શાહી અનાવવી અને તેના વડે લિપિ તથા અંકે લખવા. અને

કૃષિને લગતા વ્યવહાર એટલે ઢારાને પાળવા, તેના ખેતીમાં ઉપયોગ કરવા તથા ધાન્યાદ જે વસ્તુઓ વેચવા જેવી હાય તેનું વેચાછુ કરવું વગેરે. અહીં કર્મ શબ્દથી શ્રુત અને ચારિત્રરૂપ માશાનુષ્ઠાન પણ ગહણ કરવું, એવા શાસ્ત્રકારોના અભિપ્રાય છે. 'कर्म कृषिवाणिज्यादि मोक्षानुष्ठानं श्रुतचारित्रह्मं वा।' તાત્પર્ય કે જે ભૂમિના મનુષ્યા ખેતીવાડી, ગાપાલન, વ્યાપાર તથા વિવિધ પ્રકારના ઉદ્યોગ–ધંધાએ વડે પાતાની આજવિકા ચલાવે છે તથા માશમાર્ગનું રહસ્ય સમજને તેની પ્રાપ્તિ માટે વિવિધ પ્રકારની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિએ કરે છે, તેને કર્મ ભૂમિ કહેવાય છે.

તીર્થ કરા, ચકવર્તી એ, વાસુદેવા, અળદેવા વગેરે શકાકાપુરુષા કર્મ ભૂમિમાં જ જન્મે છે અને સાધુ—સંતાના યાગ પણ કર્મ ભૂમિમાં જ થાય છે. વળી જિનેશ્વર ભગવાનની મૂર્તિઓ, મંદિરા અને તીર્થા જે ભવસાગર તરવાનાં મહાન સાધન ગણાય છે, તે પણ આ ભૂમિમાં જ નિર્માણ થાય છે. વિશેષ શું? માક્ષગમનની ક્રિયા પણ આ ભૂમિમાંથી જ થાય છે.

અહીંદ્વીપમાં આવી કર્મ ભૂમિએ પંદર છે. તે આ રીતે:

|             | ભરત       | •        | ઐરવત             |          | મહાવિદેહ       |      |  |
|-------------|-----------|----------|------------------|----------|----------------|------|--|
| જળદ્રીપ     | ٩         | a.,      | ં ૧              | ¥        | વ              |      |  |
| ધાતકીખ ડ    | ર         |          | ર                | ***      | ર              |      |  |
| અધ પુષ્કરવર | ં ર       | 1 . /-   | " <b>र</b> ्     |          | ર              |      |  |
| દ્વીપ       |           | . 41Ž    | 33 <u>1. 27.</u> | : 18 19. | <u>( 1875)</u> | · ** |  |
| John B      | 100 15 34 | . L. 124 | 11 2017          |          | ાપ 🗇           | 34 9 |  |

अकस्मगभूमि—અકર્મ ભૂમિ. અહીં अ પ્રત્યય નિષેધવાચી છે, એટલે જે ભૂમિમાં ઉપર જણાવ્યું તે પ્રકારનું કર્મ વિદ્યમાન નથી, પણુ માત્ર યુગલિયા ધર્મ પ્રવર્ત છે, તેને અકર્મ ભૂમિ કહેવાય છે.

અહીદ્વીપમાં આવી અકર્મ ભૂમિએ ત્રીશ છે. તે આ રીતે :

|                   | હૈમવત      | હૈરષ્યવત | હરિવર્ષ | रभ्य ध्वष <sup>९</sup> | देवकुरु | <b>ઉत्तर</b> કुरु |
|-------------------|------------|----------|---------|------------------------|---------|-------------------|
| જ                 | ٩          | ૧ ે      | ૧       | 1                      | _       | ٩                 |
| ધા.               | ર          | ૨        | ર       | <b>ર</b> ્             | ્ર      | ₹.                |
| <b>અર્ધ</b> પુષ્ક | <u>. २</u> | ર        | ે ર     | <b>ર</b> ્             | ર       | ર                 |
| 3 m ( )           | યું        | ય        | ય       | ય                      | પ       | પ કુલ૩            |

અહીં કર્મ બૂમિ અને અકર્મ બૂમિના ઉલ્લેખ જન્મક્ષેત્ર તરીકે થયેલા છે, એટલે કર્મ બૂમિ અને અકર્મ બૂમિમાં જન્મેલા એમ સમજવાનું છે. अंतरदीवा-અંતરદીપમાં જન્મેલા.

अंतरदीव—અંતરદ્વીપ. જંબદ્વીપમાં હિમવંત અને શિખરી પર્વતની બંને બાજુએથી ગજદંત સમી જે બબ્બે દાઢાઓ નીકળીને લવણસમુદ્રમાં ગયેલી છે, તે દરેક પર સાત સાત દ્વીપા આવેલા છે, તેને અંતરદ્વીપ કહેવાય છે. હિમવંત પર્વતની બે બાજુથી બે દાઢાઓ નીકળે અને તે દરેક પર સાત સાત અંતરદ્વીપા હ્રિય, એટલે કુલ ૨૮ અંતરદ્વીપા થાય. શિખરી પર્વતનું પણ એમ જ સમજવું. આ રીતે અંતરદ્રીપની કુલ સંખ્યા પદ થાય છે.

આ અંતરદ્વીપમાં રહેનારા મતુષ્યા અકર્મભૂમિના મતુષ્યા જેવા જ, એટલે કે યુગલિયા હાય છે.

અહીં અંતરદ્વીપના ઉલ્લેખ જન્મક્ષેત્ર તરીકે થયેલા છે, એટલે અંતરદ્વીય શબ્દથી અંતરદ્વીપમાં જન્મેલા એમ સમજવાનું છે.

मणुस्सा-मनुष्ये।

य-

આ પદ અહીં પાદપૃતિ<sup>૧</sup> કરવા માટે મૂકાયેલું છે.

#### અન્વય

मणुस्सा कम्माकम्मगभूमि-अंतरदीवा य। भावाध

મનુષ્યા મુખ્યત્વે ત્રણ પ્રકારના છે: (૧) કર્મ બૂમિમાં જન્મેલા, (૨) અકર્મ બૂમિમાં જન્મેલા અને (૩) અંતર-દ્વીપમાં જન્મેલા.

#### વિવેચન

પ ચિન્દ્રિય જવોના મુખ્ય ચાર લેદો પૈકી નાસ્ક અને-તિર્ય ચના લેદા કહ્યા. હવે ક્રમપ્રાપ્ત મનુષ્યના લેદા કહે છે.

મનુષ્ય એ પંચિન્દ્રિય પ્રાણી છે, કાર્યલું કે તેને: રજાઈનેન્દ્રિય, રસેનેન્દ્રિય; કાંગુન્દ્રિય; ચક્કરિન્દ્રિય અને શ્રોક્ષેન્દ્રિય એલ્પાં**ક ક**્રાંકિક્સિંક **ક્રાય**ે છે અને તેના વર્ષે તેન

છ.-૧**૭** 

વિવિધ વસ્તુઓને સ્પશી શકે છે, વિવિધ વસ્તુઓનો સ્વાદ ચાખી શકે છે, વિવિધ વસ્તુઓની ગંધ પારખી શકે છે, વિવિધ વસ્તુઓને જોઈ–નિરખી શકે છે અને વિવિધ પ્રકારના શખ્દ–ધ્વનિ–અવાજ સાંભળી શકે છે.

અહીં પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે 'એક મનુષ્ય આંધળા અથવા બહેરા હાય તા શું તેને પંચેન્દ્રિય કહી શકાય ખરા ?' તેના ઉત્તર એ છે કે 'હા, તેને પણુ પંચેન્દ્રિય જ કહેવાય, કારણું કે તેને પાંચ ઈન્દ્રિયા હાય છે. શું તેને આંખના ઠેકાણું આંખ અને કાનના ઠેકાણું કાન નથી? શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં કહીએ તો તેને નિર્જૃત્તિ અને ઉપકારણું એ બંને પ્રકારની બાદ્ય ઈન્દ્રિયા પ્રેપ્રી હાય છે, પરંતુ તેની ઉપકરણેન્દ્રિયમાં કંઈક ખામી હાવાથી તે જેવાની કે સાંભળવાની ક્રિયા કરી શકતો નથી. જો કોઈ ઉપાય-વિશેષથી આ ખામી દ્વર થાય તો તે જોઈ કે સાંભળી શકે છે. તાત્પર્ય કે એક મનુષ્ય આંધળા હાય કે બહેરા હોય તેટલા માત્રથી તેને 'ચતુરિન્દ્રિય ' કહી શકાતો નથી; તેની ગણના પંચેન્દ્રિય પ્રાણીમાં જ થાય છે. '

પ્રસાપના સૂત્રમાં પ્રેષ્ટ્ર છે કે 'મનુષ્યા કેટલા પ્રકા-સ્ના કહ્યા છે?' તેના ઉત્તરમાં જથાવ્યું છે કે 'મનુષ્યા એ પ્રકારના કહ્યા છે. જેમ કે–સંમૂચ્છિ'મ મનુષ્ય અને ગર્ભજ મનુષ્યા.'

્યાં વિશેષ પ્રશ્ન કર્યો છે કે ' હે લગવંત ! સંમૃચ્છિંમ મતુષ્યા કર્યા ઉત્પન્ન થાય છે ?' તેના ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે કે 'હે ગૌતમ! પીસ્તાલીશ લાખ યાજનપ્રમાણુ મનુષ્યક્ષેત્રમાં, અઢી દ્વીપ અને સમુદ્રોમાં, પંદર કર્મભૂમિમાં, ત્રીશ અકર્મભૂમિમાં તથા છપ્પન અંતરદ્વીપામાં ગર્ભજ મનુષ્યના જ (૧) વિષ્ટામાં, (૨) મૂત્રમાં, (૩) કર્ફમાં (અળખામાં), (૪) નાસિકાના મેલમાં, (૫) વમનમાં (૧) પિત્તમાં, (૭) પર્ફમાં, (૮) લાહીમાં, (૯) વીર્યમાં, (૧૦) વીર્યના સ્ટુકાઈ ગયેલાં પુદ્દગલા ભીના થાય તેમાં, (૧૧) જીવરહિત કલેવરમાં, (૧૨) સ્ત્રી-પુરુષના સંયાગમાં, (૧૩) નગરની ખાળમાં અને (૧૪) સર્વ અશુચિનાં સ્થાનકામાં સંમૂચ્છિમ મનુષ્યા અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ અવગાહનાવાળા ઉત્પન્ન થાય છે. તે અસંત્રી, મિચ્યાદષ્ટિ, અત્રાની તથા સર્વ પર્યાપ્તિઓ વડે અપર્યાપ્ત હાય છે અને અંતર્મ હૂર્તનું આયુષ્ય ભાગવીને કાલ કરે છે. '

સંમૂચ્છિંમ મનુષ્ય અત્યંત સૂક્ષ્મ હાવાથી આપણે જોઇ શકતા નથી, પણુ જ્ઞાની ભગવંતાએ પાતાની જ્ઞાન-દિપ્ટિથી તેમને જોયા છે એને તેથી જ તેમનું યથાર્થ વર્ણુન કરેલું છે.

આપણે જે મનુષ્યાને જોઈએ છીએ કે જેના સંપર્ક-સહવાસમાં આવીએ છીએ તે બધા ગર્ભજ મનુષ્યા છે, કારણ કે તેમના જન્મ ગર્ભધારણની ક્રિયા વડે થયેલા છે. પુરુષ અને સીના સમાગમ થયા પછી શુક્ર અને શાસિતનું વિશિષ્ટ પ્રકારે મિશ્રણ થતાં ગર્ભધાન થાય છે. આ ગર્ભ-માતાના ઉદ્દરમાં સામાન્ય રીતે નવશી સાડાનવ માસ સુધી પાષાય છે અને તે પશ્ચિક્ષ થયા ભાદ તેના જન્મ થાય છે. કેટલાક ગર્લો આઠ કે સાત માસે પણ જન્મે છે અને તે જીવે છે, તો કેટલાક ગર્લો ખાર વર્ષ સુધી માતાના ગર્ભમાં રહ્યા પછી પણ જન્મ ધારણ કરે છે. ગૂર્જરાધિ-પતિ સિદ્ધરાજના જન્મ આ રીતે થયો હતો. ગર્ભની જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મું હૂર્તાની હોય છે, એટલે કે ગર્ભ-ધારણુ થયા પછી બે ઘડી સુધીમાં પણ તેનું ક્ષરણ થવું હોય તો થઈ જાય છે.

ગર્ભજ મનુષ્યા ત્રણ પ્રકારના છે: (૧) કર્મ બૂમિ-માં જન્મેલા, (૨) અકર્મ બૂમિમાં જન્મેલા અને (૩) અંતરદ્વીપમાં જન્મેલા. જન્મક્ષેત્ર કે જન્મબૂમિની અસર મનુષ્યના જીવન પર બહુ માટા પ્રમાણમાં થાય છે, એટલે તેને અનુલક્ષીને આ વિભાગા પાડવામાં આવ્યા છે.

કર્મ ભૂમિમાં સંસ્કૃતિ હોય છે, શિલ્પ હોય છે, કલા હોય છે, વિવિધ પ્રકારના વ્યવસાયો હોય છે, તથા ધર્મ પાળ-વાની અને ધર્મ આચરવાની અનેક પ્રકારની સગવડા હોય છે, એટલે તેમાં જન્મેલાઓનું સ્થાન અકર્મ ભૂમિ અને અંતરદીપમાં જન્મેલા મનુષ્યો કરતાં ઘણું ઊંચું ગણાય છે. અકર્મ ભૂમિમાં જન્મેલા મનુષ્યો યુગલિયા હોય છે, એટલે કે સી પુરુષનાં જેઠકાં રૂપે સાથે જન્મે છે, સાથે હરે કરે છે અને દશ પ્રકારનાં કલપવૃક્ષાના આસારે પાતાનું જીવન વ્યતીત કરે છે. વળી તેઓ પરમ્પરના સમાગમથી પ્રતેત્પત્તિ કરે છે અને એ રીલે એ ક્ષેત્રમાં માનવષ શના વેલે ચાલુ રહે છે; પણ સંસ્કૃતિ, શિલ્મ, કલા, વ્યવસાય તથા ધર્મના અભાને તેઓ કોઈ જાતાલે પ્રવૃત્તિ કરી શક્તા વ્યવસાય તથા ધર્મના અભાને તેઓ કોઈ જાતાલે પ્રવૃત્તિ કરી શક્તા વ્યવસાય તથા ધર્મના

હૈમવત અને હૈરષ્યવત ક્ષેત્રમાં સદ્ય ત્રીજો આરો હૈાય છે. ત્યાં ઉત્પન્ન થતા યુગલિકોને એકાંતરે આંળળા જેટલા આહાર કરવાની ઇચ્છા થાય છે. તેઓ પાતાના યુગલિક સંતાનનું ૭૯ દિવસ પાલન કરે છે.

હરિવર્ષ અને રમ્યક્વર્ષ ક્ષેત્રમાં સદા ળીજો આરો હાય છે. ત્યાં ઉત્પન્ન થતા યુગલિકોને બે દિવસના અંતરે માત્ર બાર જેટલા આહારની ઈચ્છા થાય છે. તેઓ પાતાના યુગલિક સંતાનનું ૬૪ દિવસ પાલન કરે છે.

દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્રમાં સદા પહેલા આરા વતે છે. ત્યાં ઉત્પન્ન થતા યુગલિકોને ત્રણ દિવસના અંતરે માત્ર તુવરના ક્રાણા જેટલા આહારની ઇચ્છા થાય છે. તેઓ પાતાના યુગલિક સંતાનાનું ૪૯ દિવસ સુધી પાલન કરે છે.

યુગિલિક મનુષ્યા સ્વભાવે અત્યાંત સ<del>ર</del>ળ હોવાથી કર્મમાં ધન ઘણું એાહું કરે છે અને તેથી મૃત્યુ ખાદ દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

અંતરદ્વીપના મનુયા પણ યુગલિયા જ હાય છે. તેમને એકાંતરે આહારની ઇશ્છા થાય છે તથા ૭૯ દિવસ સંતાનનું પાલન કરે છે.

જૈન શાસ્ત્રોમાં મનુષ્યના આર્ય અને મ્લેચ્છ એવા એ પ્રકારા પાડયા છે, તેનું સ્વરૂપ પણ અહીં સમછ હોવું જોઈએ. પ્રજ્ઞાપનાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ' आराद्-हेयघमे भ्यो-याताः प्राप्ता उपादेयधमे रित्यार्थाः-જે આર એટલે હેય ધર્મથી દૂર ગયા છે અને ઉપાદેય ધર્મોને પ્રાપ્ત થયા છે, તે આર્યા સમજવા.' તત્ત્વાર્થ રાજવાતિ કમાં આર્યોનું લક્ષણ અન્ય રીતે દર્શાવ્યું છે: ' गુणे गुणवद्भिर्वा अर्यन्ते—सेव्यन्ते इत्यार्थाः-જે ગુણા વડે કે ગુણવાના વડે સેવાય છે, તે આર્ય.' તાત્પર્ય કે જેનામાં દયા, ઉદ્દારતા, સહદયતા, પરા-પકારવૃત્તિ, વિવેક, વિનય આદિ ગુણા વિકાસ પામ્યા-હાય તેને આર્ય સમજવા અને બાકીનાઓને અનાર્ય કે મ્લેચ્છ ગણવા.

પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રમાં આર્યના ભેદાપભેદાનું વર્ણન કર્યું છે. તેના સાર એ છે કે આર્યા બે પ્રકારના છે: એક ઝહિપ્રાપ્ત અને બીજા અઝહિપ્રાપ્ત. તેમાં ઝહિપ્રાપ્ત આર્યના છ પ્રકારા છે: તીર્થ કર, ચક્રવર્તી, બલદેવ, વાસુદેવ, વિદ્યાધર અને ચારણુ. અહીં ચારણુ શખ્દથી ચારણુલખ્ધિવાળા મહાપુરુષ સમજવા કે જે પાતાની લખ્ધિના એરે સૂર્યનાં કિરણોના આશ્રય લઈને જ્યાં જવું હાય ત્યાં જઈ શકે છે. × અઝહિપ્રાપ્ત આર્યના નવ પ્રકારા છે: સેત્ર–આર્ય, જાતિ–આર્ય, કુલ–આર્ય, કર્મ–આર્ય,

<sup>×</sup> अइसय चरण-समत्या, जंघाविज्जाहिं चारण मुणओ । जंघाहिं जाइ पढमे, निस्सं काउं रविकरे वि ॥ ५९७॥ श्री प्रवयनसाराद्धार

શિલ્ય-આર્ય, લાધા-આર્ય, જ્ઞાન-આર્ય, દર્શન-આર્ય તથા ચારિત્ર-આર્ય. તેમનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જાણુનું:

- (૧) ક્ષેત્ર—આર્ય જેમના જન્મ મગધ, અંગ, બંગ, ક્લિંગ, કાશી વગેરે આર્યક્ષેત્રોમાં થયા હાય, તે ક્ષેત્ર—આર્ય. અહીં એટલું સૂચવવું જરૂરી છે કે પ્રાચીન બ્રન્થામાં ૨૫૫ આર્ય દેશાની—આર્યક્ષેત્રોની અહ્યુના છે. તે કયાં અને કેવી રીતે છે, તે એક સંશાધનના વિષય છે. આક્રી જ્યાં ધર્મ અને નીતિની વ્યવસ્થા છે, તે આર્યક્ષેત્ર છે.
- (ર) જાતિ-આર્ય-જેમના જન્મ ઉત્તમ જાતિમાં થયો હોય-તે જાતિ-આર્ય. દાખલા તરીકે આપણા ભરત ક્ષેત્રમાં એક કાલે અંબક, કલિંદ, વૈદેહ, વેદંગ, હરિત અને ચૂંચણ એ છ જાતિની ગણના ઇલ્ય જાતિ વરીકે થતી, એટલે તેમાં જન્મ પામેલાઓ જાતિ-આર્ય ગણાતા.
- (3) **કુલ–આર્ય'–**જેમના જન્મ ઉત્તમ કુલમાં થયા હાય તે કુલ–આર્ય. દાખલા તરીકે આપણે ત્યાં પ્રાચીન છ કુલાે ઘણા ઊંચા ગણાતા, એટલે તેમાં જન્મ પામેલાએા કુલ–આર્ય ગણાતા.
- (૪) કેમ આર્ય જેઓ વસ્ત્ર, સૂતર, કપાસ, માટીના વાસણુ વગેરેના વ્યાપાર કરતા હાય, તે કર્મ - આર્ય.
- (૫) **શિક્ષ્ય-આર્ય-જે**એા દરજી, સાળવી, સુથાર, લુહાર, ચિત્રકાર, કુંભાર, કંસારા વગેરેના ધંધા કરતા **હા**ય, તે શિલ્પ-આર્ય:

- ં (६) **લાષા–સ્થાય**િજેએાં અ**ર્ધા**ભાગધી ભાષા વડે એાલતા હાય, તે ભ્રાષા–સાર્થ.
- (૭) **ગ્રાન-આમ**િજેમનામાં વિશિષ્ટ પ્રકારનું મતિ-ગ્રાન, વિશિષ્ટ પ્રકારનું શ્રુતગ્રાન, અવધિગ્રાન, મનઃપ**ર્યવ** ગ્રાન કે કેવલગ્રાન **હોં**ય, તે ગ્રાન-આર્ય.
- (૮) **દર્શાન-આર્યા-જે**મને સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયું કાય, તે દર્શન-આર્ય.
- (૯) **ચારિત્ર–આર્ય** –જેમણે પંચમહાવતાદિ ઉત્તમ પ્રકારતું ગ્રારિત્ર ધારણ કર્યું **હા**ય, તે ગ્રારિત્ર–આર્ય.

મેલેગ્ઇ ભૂમિમાં જન્મેલા મેલેગ્ઇ ગણાય છે. જેમ કે—શક, યવન, ચિલાત, શખર, ખર્ભર વગેરે. મેલેગ્ઇામાં ક્યાનું પ્રમાણ ઘણું જ એાછું હોય છે, એટલે અન્ય પ્રાણીએ પ્રત્યે તેમના વર્તાવ ક્રુરતાભરેલા હાય છે. વળી તેઓ સ્વાર્થ સાધવા માટે ગમે તેવું અસત્ય બાલતા અચકાતા નથી કે કાઈની વસ્તુ ખળાત્કારે પડાવી લેવામાં કંઈ ખાટું સમજતા નથી. તેઓ પાતાની વિષયવાસના પૂરી કરવા માટે સીઓનું અપહરણ કરે છે, તેના પર ખળાત્કાર કરે છે તથા તે કય—વિક્રયની વસ્તુ હાય તેમ તેનું વેચાણુ પણ કરે છે. વળી તેઓ ગમે તેવું ભયાનક પાપકર્મ કરીને પણ માલ—મિલકત એકઠી કરે છે અને તેના ઉપયાગમાં આનંદ પામે છે. આ બધાં લક્ષણા આર્યત્વની વિરુદ્ધના છે, એટલે તેને અનાર્ય સમજવાના છે.

અહીં એટલું જણાવવું જરૂરી છે કે મનુષ્યના

પ્રકારા રંગ, રૂપ, કદ, ધંધા, ધર્મ, **દેશ, રહેઠાણ** વગેરેની દેપ્ટિએ પણ પડી શકે છે. જેમ ક્રે—

રંગની દબ્ટિએ : ઘઉંવર્જ્યા, ગારા, કાળા, પીળા, રાતા વગેરે.

રૂપની દૃષ્ટિએ : ચપટા નાક ને જીણી આંખો વાળા તે મેંગાલિયન વગેરે. જાડા હાઠ ને વાંકડિયા વાળ-વાળા તે હબસી વગેરે. અણિયાળાં નાક અને પાતળા હાેઠવાળા તે આર્યો × વગેરે.

કદની દૃષ્ટિએ : લાંબા, મધ્યમ, ઠીંગણા વગેરે.

ધંધાની દિષ્ટિએ : ખેડૃત, વળુકર, સુધાર, લુહાર, દરજી, હજામ, માચી, ધાળી, તેલી, તંબાલી, શિક્ષક, વકીલ, વ્યાપાસી વગેરે.

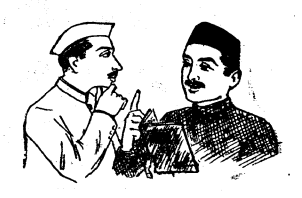
ધર્મ ની કબ્ટિએ : જૈન, ઔદ્ધ, શીખ, હિંદુ, મુસલમાન, ખ્રિસ્તી, યહુદી, જરથાસ્તી વગેરે.

દેશની દિષ્ટિએ ઃ ભારતીય, ચીના, જાપાની, રશિ-યન, જર્મન, ક્રંચ, ઇંગ્લીશ, આદિકન, અમેરિકન, એાસ્ટ્રેલિયન વગેરે. માેટા દેશામાં પ્રાંતા હાય છે, તે પ્રમાણે પણ મનુષ્યના પ્રકારા પડી શકે છે. જેમકે—ગુજરાતી, મરાઠી, રાજસ્થાની, પંજાબી, ઉત્તર હિંદુસ્તાની, પૃળી, અંગાળી, ઉડિયા, મદ્રાસી, મલખારી, કન્નડ વગેરે.

<sup>×</sup> અહીં આર્ય શખદના પ્રયોગ વર્તામાનકાળના વિદ્વાનાની પરિભાષા મુજબ સમજવા.

**રહેડાંણની દબ્ટિએ** : પહાડી, જંગલી, મેદાનમાં વસનારા, શહેરી, ગામડિયા વગેરે

૧૫ કર્મ ભૂમિ, ૩૦ અકર્મ ભૂમિ અને ૫૬ અંતર-દ્વીપના મળી મનુષ્યના ૧૦૧ લેદો ગણાય છે. તેના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત ગણતાં ૨૦૨ લેદો તથા તેમાં ૧૦૧ સંમૃચ્છિમના લેદો ઉમેરતાં કુલ ૩૦૩ લેદો થાય છે. સંમૃચ્છિમ છવા અપર્યાપ્ત જ હાય છે, એટલે તે દરેકને! અકેક લેદ જ ગણાય છે.



# [ १६ ]

#### દેવા

#### મૂળ

दसहा भक्णाहिवर्द, अटुविहा वाणमंतरा हुंति । जोइसिया पंचनिहा, दुविहा वेमाणिया देवा ॥२४॥

#### સ સ્કૃત છાયા

दशघा भवनाधिपतयोऽष्टविधा वानमंतरा भवन्ति । ज्योतिष्काः पच्चविधा द्विविधा वैमानिका देवाः ॥२४॥ पदाथ

दसहा–६श अक्षारना.

मवणाहिवई-अवनाधिपति, अवनपति.

મવળ ના अहिबई તે મવળાદિવई. મવળના સામાન્ય અર્થ ઘર કે નિવાસસ્થાન થાય છે, પરંતુ અહિં પરિ-ભાષાથી રતનપ્રભા નામની પ્રથમ ભૂમિમાં ઉપર નીચેના હળાર-હજાર યાજન છાડી વચલા ૧ લાખ ૭૮ હજાર ચાજનમાં રહેલા દેવાને વસવાના વિશિષ્ટ રચનાવાળાં સ્થાનોને ભવન સમજવાનાં છે. જ્ઞદ્દિવર્ફ-અધિપતિએા, માલીકા, સ્વામીએા. તાત્પર્ય કે જે દેવા અધાલાકમાં આવેલા ભવનોમાં વસે છે, તેમને ભવનાધિપતિ કે ભવનપતિ કહેવાય છે.

खट्टविहा—आहे अहारना. वाणमंतरा—वानभंतर, व्यंतर.

' वनानामन्तराणि वनान्तराणि, तेषु भवा वानमन्तराः।' - वनना अंतरा-अवधाशवाणा लागे। ते वनान्तर. तेभां - रहेदा ते वानभंतर.' अहीं व्याधरखुना ' पृष्टोदरादि ' सूत्र - अनुसार अने पहनी वन्ये अधार आवेद्दी छे.

વાનમંતરને વ્યંતર કહેવામાં આવે છે, કારણ કે તેઓ વિવિધ પ્રકારતા ભવન, નગર અને આવાસર્પ અંતરામાં—આશ્રયસ્થાનીમાં રહે છે. અહીં ભવન શખ્દથી સ્તાપ્રભા નામની પ્રથમ નારકમૂમિમાં ઉપરનો જે હજાર-ચાજનવાળા ભાગ છે, તેના ઉપર—નીચના સા—સા ચાજન છાડતાં વચ્ચે આઠસા ચાજનનો ભાગ રહે, તેમાં આવેલાં વિશિષ્ટ રચનાવાળાં વ્યંતર દેવાને વસવાનાં સ્થાના સમ-જવાનાં છે. નગરા તિયે ચ લાકમાં હાય છે અને આવાસા જાલનો તેમજ અન્ય સ્થળે પણ હાય છે.

વાજીવ્ય તર દેવા, જે વ્ય તર દેવાની જ એક જાતિ ∍ાજીય છે, તે વ્ય તર દેવાના નિવાસસ્થાનાની ઉપર નીચેન! િસા ચાજનવાળા વિસ્તારમાં રહે છે. વ્યંતર શખ્દની વ્યાખ્યા શાસ્ત્રકારાએ અન્ય રીતે પણ કરી છે. જેમકે-' विगतमन्तरं ममुख्येभ्यो येषां ते व्यन्तराः। જેઓનું મનુષ્યોથી અંતર ગયું છે, તે વ્યંતર.' કેઢલાક વ્યંતરા તીર્થ કર, ચક્રવતી, વાસુદેવ વગેરે ઉત્તમ પુરુષાની ચાકરની પેઠે સેવા કરે છે, તેથી તેમની અને મનુષ્યાની વચ્ચે અંતર રહેતું નથી.

> हुंति-धेःथः छे. जोइसिया-ज्योतिष्ठः

तत्तार्थं - लाष्यमां इह्यं छे डे ' द्योतयन्ति - प्रकाशयन्ति जगदित ज्योतीषिवमानानि, तेषु भवा ज्योतिष्काः। के कर्यतने प्रकाशित करे छे, ते क्येतिष-विभाना. तेमां ६ प्रन्न थयेला ते क्येतिष्केतं स्थवा ' ज्योतिष एव ज्योतिष्काः। ' क्येतिष-हेवा ते क क्येतिष्केतः स्थि स्थार्थं भां 'क' प्रत्य थयेला छे. स्था व्याण्यास्थानं, तात्पर्यं स्थे छे डे के हेवाना विभाना कर्यात्ने प्रकाशित करे छे, ते क्येतिष्क इहेवाय छे.

पंचिवहा- पांच प्रकारना.

दुविहा-- थे प्रधारना.

वेमाणिया—वैभानिङ.

વિમાનમાં ઉત્પક્ષ થાય; તે વૈમાનિક, અહીં વિમાન**લી**ં આકાશમાં રહેલી દેવાને વસવાની વિશિષ્ઠ સ્**રિયમ**ેસ**મહવાની** છે. ગ્રહ્મકા**રાંએ તેના કાલાનુક ચર્ચ અહ**્યમાં છે: 'विशिष्टपुण्यैर्जन्तुभिर्मान्यन्ते उपयुज्यन्त इति विमानानि ।' 'વિશિષ્ટ પુષ્ટ્યશાળી જીવાે વડે જેનાે ઉપયાગ કરાય, 'તે વિમાના.'

આકાશમાં ઉડવાની શક્તિવાળા વાહનાને લાેકભાષામાં વિમાન કહેવામાં આવે છે, પણ તે અહીં પ્રસ્તુત નથી.

देवा--हेवे।.

દિવ ધાતુ સંસ્કૃત ભાષામાં કીડા, વિજિગીષા, ઘુતિ, -દીપ્તિ, માદ, મદ, કાન્તિ, ગતિ આદિ અનેક અર્થમાં વપરાય છે. તેમાંથી અહીં મુખ્યપણે કીડનશીલ, ઘુતિમાન, -દીપ્તિમાન, ગતિમાન એ અર્થો પ્રસ્તુત છે.

#### અ-વય

भवणाहिबई वाणभंतरा जोइसिया वेमाणिया देवा दसहा, अठुविहा, पंचविहा, दुविहा हुंति।

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

દેવા ચાર પ્રકારના છેઃ (૧) ભવનપતિ, (૨) વ્યંતર, ∗(૩) જ્યાતિ<sup>ષ</sup>ક અને (૪) વૈમાનિક. તે અનુક્રમે દશ, આઠ, પાંચ અને બે પ્રકારના છે.

#### વિવેચન

પંચેન્દ્રિય પ્રાણીઓમાં દેવની પણ ગણના થાય છે, એટલું જ નહિ પણ સુખ–વેભવની અપેક્ષાએ તેમનું સ્થાન -સર્વથી શ્રેષ્ઠ માનવામાં આવે છે.

ં નારક જ્વાને સુખના દ્વેશ પણ પ્રાપ્ત થતા નથી.

તેમની સરખામણીમાં તિય° ચાની હાલત ઠીક ગણાય છે, કારણુ કે વિવિધ પ્રકારના દુઃખાનુભવા વચ્ચે પણ તે**ંએા** ક્વચિત્ કવચિત્ સુખના અનુભવ કરે છે. મનુષ્<mark>યાન</mark>ી સ્થિતિ તિર્થ'ચા કરતાં ચડિયાતી છે, કારણ કે તેમને વિશિષ્ટ કાેટિનું મન પ્રા'ત થયેલું છે અને તેના વડે તેઓ વિવિધ પ્રકારનાં દુઃખાેના, વિવિધ પ્રકારની આપત્તિ-એમોના કે વિવિધ પ્રકારની મુશ્કેલીએમોના પ્રતિકાર કરી વિવિધ પ્રકારનાં સુખાના અનુભવ કરી શકે છે. દાખલા તરીકે કડકડતી ઠંડી પડતી હેાય તેા તિર્થ**ંચા અહીં** –ત**હીં** ભારાઈ જાય છે, પણ તેના વિશિષ્ટ ઉપાય કરી શકતા નથી, જ્યારે મનુષ્યા એ ઠંડીનું નિવારણ કરવા માટે ઘર બાંધે છે. અગ્નિ પ્રકટાવે છે અને ગરમ વસ્ત્રાે વગેરેની ચાજના કરીને ઢંડીના કેપ્ટમાંથી ઉગરી જાય છે. વધારે સ્પેષ્ટ કહીએ તા આવા સમયે પણ તેઓ જોઈતી હુંફ મેળવીને એક પ્રકારના સુખાનુભવ કરે છે. અન્ય આપત્તિઓની બાબતમાં પણ આમ જ સમજવું.

કેટલાક મનુષ્યા એમ કહે છે કે ' અમે ઘણા દુ:ખી છીએ.' પણ તિર્થ ચાની સરખામણીમાં તેમનું દુ:ખ કંઈ વિસાતમાં નથી. મનુષ્યા ગમે તેવા દુ:ખી હાય તા પણ તેઓ તિર્થ ચ કરતાં સારી સ્થિતિ લાગવે છે, એટલે તેમનું સ્થાન તિર્થ ચ કરતાં નિઃસંદેહ ચડિયાતું છે.

એ મનુષ્યા અતિ સુખી હાય, તેમને આપણે દેવ સમાન કહીએ છીએ, કારખું કે દેવાલું સુખ આપણા સુખ કરતાં અનેક ગશું વધારે હાય છે. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તે તેમનું જીવન માટા ભાગે વિવિધ પ્રકારનાં સુખાના અનુભવ કરવામાં જ વ્યતીત થાય છે અને દુ:ખ તા કવચિત જ ભાગવવું પડે છે. તેમને રહેવા માટે સુંદર સ્થાન હાય છે, તેઓ ઇ છામાં આવે ત્યાં હરીફરી શકે છે, વળી તેઓ પ્રશસ્ત રૂપ અને લાવલ્યથી યુક્ત એવી અનેક દેવીઓથી પશ્વિરેલા હાય છે. તેમની સાથે વિવિધ પ્રકારની કીડા કરતાં તેમના કાલ કેવી રીતે નિર્ગમન થાય છે, તેની પાયુ પ્રખર પડતી નથી.

શ્રી ભગવતીસૂત્રના ખારમા શતકના નવમા ઉદ્દેશકમાં પાંચ પ્રકારના દેવો કહ્યા છે: 'દ્રવ્યદેવ, નરદેવ, ધર્મદેવ, દેવાધિદેવ અને ભાવદેવ.' તેમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થનારા છવો તે દ્રવ્યદેવ, ચક્રવર્તી તે નરદેવ, સાધુ—મુનિરાનો તે ધર્માદેવ, તીર્થ કર ભગવંતા તે દેવાધિદેવ, અને દેવ-ગતિનામકર્મના ઉદ્દયે દેવના જન્મ ધારણ કરનારા તે ભાવદેવ. આ ભાવદેવને જ આપણે સામાન્ય રીતે દેવ કહીએ છીએ અને અહીં તેના જ લેદોનું નિરૂપણ કર-વાર્મા આવ્યું છે.

દેવો મુખ્યત્વે ચાર પ્રકારના છે: (૧) ભવનપતિ,. (૨) વ્યંતર, (૩) જ્યાલિષ્ક અને (૪) વૈમાનિક તેમાં ભવનપતિ દેવા દશ પ્રકારના છે: (૧) અસુરકુમાર (૨) નાભકુમાર, (૩) વિશ્વહુમાર, (૪) સુપ્રાર્થ કુમાર, (૫) અચ્નિન્ કુમાર, (६) વાયુકુમાર, (૭) સ્તનિતકુમાર, (૮) ઉદ્ઘધિ– કુમાર, (૯) દ્વીપકુમાર અને (૧૦) દિક્**કુમા**ર.

આ દશ ભવનપતિઓ પૈકી અસુરકુમાર માટા ભાગે આવાસામાં અને કવચિત્ ભવનમાં રહે છે, જ્યારે નાગ-કુમાર આદિ બાકીના ભવનપતિઓ માટાભાગે ભવનમાં અને કવચિત્ આવાસામાં રહે છે. અહીં પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે 'આવાસા અને ભવનમાં ફેર શાે ?' તેના ઉત્તર એ છે કે 'આવાસા માટા માંડપા જેવા અને મહ્યુ તથા રતના દીપક વડે દિશાઓના સમુદાયને પ્રકાશિત કરનારા હાય છે; જ્યારે ભવના અહારથી ગાળ, અંદરથી ચારસ અને નીચેના ભાગમાં કમળની કહ્યુંકા જેવા હાય છે.'

ભવનપતિ દેવા સામાન્ય રીતે મૃદુ, મધુર ગતિવાળા તથા કીડાશીલ હાય છે અને જેવામાં કુમારની માફક મનાહર તથા સુકુમાર લાગે છે, એટલે તેમના નામને છેડે કુમાર શબ્દ લગાડવામાં આવે છે. પરંતુ અસુરકુમારમાં એક વર્ગ એવા છે કે જે પરમ અધર્મને સેવનારા હાઈ પરમાધામિક તરીકે ઓળખાય છે. તેના પંદર પ્રકારા છે અને તે બધા નરકના સંત્રીઓ તરીકે કામ કરે છે. તેમાં પહેલા આંળ નામના પરમાધામિક નારકા પછાડે છે; તા બીજા આંબરીષ નામના પરમાધામિક નારક જ્વાના ભઠ્ઠીમાં પકવી શકાય એવા નાના નાના ટુકડા કરે છે; ત્રીજે શાબલ નામના પરમાધામિક નારક જ્વાનાં આંતરડાં, હૃદય વગેરેને લેદે છે, તો ચાથા સ્થામ નામના

પરમાધાર્મિક નારક જ્વાના તીક્ષ્ણ શસ્ત્રોથી છેદ કરે છે. **પાં**ચમા રોદ્ર નામના પરમાધાર્મિક નારક જવાને ભાલા વગેરમાં પરાવે છે, તો છર્કો ઉપરૌદ્ર નામના પરમાધામિંક નારક જવાના અંગાપાંગને તાડે છે. સાતમા અસિયનન નામના પરમાધામિંક તરવારના જેવા આકારવાળાં પત્રાનું વન વિકુવે છે અને તેમાં નારક જીવાને ફેંકે છે, તા આઠમા **ધનુ** નામના પરમાધામિક ધનુષ્યમાંથી છોડેલાં અર્ધ ચન્દ્રાદિ ખાણા વડે નારક જીવાને વીંધે છે. નવમા કું <mark>લ</mark> નામના પરમાધાર્મિક નારક જીવાને કુંભાદિમાં પકાવે છે, તા દશમા મહાકાળ નામના પરમાધાર્મિક નારક જીવાના શરીરમાંથી માંસના ટુકડા કાપી, તેને ખાંડીને, તે નારકાને જ ખવડાવે છે. અગિયારમા કાલ નામના પરમાધાર્મિક નારકજીવાને અગ્નિકુંડ વગેરમાં પકાવે છે, તા ખારમા વૈતરિણી નામના પરમાધામિક ઉકળતા લાહી અને પર વગેરેથી ભરેલી વૈતરણી નદી રચીને નારક જવાને **તેમાં** ડૂળાડે છે. તેરમા **વાલુક** નામના પરમાધાર્મિક કદંબ પુષ્પના આકારવાળી રેતીમાં નારક જીવાને ભુંજે છે, તા ચૌદમા મહાદ્યાષ નામના પરમાધામિક ત્યાંથી નાસી <del>છૂટવાની ત</del>ૈયારી કરતાં નારક જીવાને માટેથી ખૂમ મારીને રોકે છે અને પંદરમા ખરસ્વર નામના પરમાધાર્મિક નારક જીવાને વજાના કાંટાને લીધે ભયંકર એવા શાલ્મલી વક્ષ ઉપર ચડાવીને નીચે ખેંચે છે. આ પરમાધાર્મિકા અનેક જાતનું પાપ કરીને મૃત્યુ બાદ સમુદ્રની અતિશય અધારી ગુફાએમાં અંડગાલિક તરીકે જન્મ પામે છે. પરમાધાર્મિકને સામાન્ય રીતે પરમાધામી કહેવામાં આવે છે. વ્યંતર દેવા આઠ પ્રકારના છે: (૧) કિન્નર, (૨) કિંપુરુષ, (૩) મહારગ, (૪) ગાન્ધર્વ, (૫) યક્ષ, (૬) રાક્ષસ, (૭) ભૂત અને (૮) પિશાચ. તેઓ ઉર્ધ્વ લોક, તિર્પ ગૃ- લાક અને અધાલાકમાં આવેલા આવાસા તથા ભવનામાં વસે છે અને પાતાની ઈચ્છાથી કે બીજાની પ્રેરણાથી વિવિધ સ્થળાએ જાય છે. તેઓ પર્વતા, ગુફાઓ તથા વનામાં પણ વાસ કરે છે અને તીર્પ કર, ચક્રવર્તી, બલદેવ આદિ ઉત્તમ પુરુષાની ચાકરની જેમ સેવા કરે છે.

તેમાં કિન્નરા દેરીપ્યમાન મુગટવાળા તેમજ સુશાભિત આકૃતિવાળા હાય છે; કિંપુરુષા મનાહર મુખ અને હાથવાળા તથા વિચિત્ર પ્રકારની માલા અને વિવિધ પ્રકારના વિલેપનવાળા હાય છે; મહારગ મહાવેગવાળા, માટા શરીરવાળા તથા વિવિધ પ્રકારના અલંકારવાળા હાય છે; ગાંધવી પ્રિય દર્શનવાળા, ઉત્તમ સ્વરવાળા, મસ્તકે મુગટ અને કંઠે હાર ધારણ કરનારા હાય છે; યક્ષા ગંભીર, મનાહર દર્શનવાળા, તથા વિવિધ પ્રકારનાં આભૂષણોથી વિભૂષિત અને મસ્તકે મુગટ ધારણ કરનારા હાય છે; રાક્ષસા લાલ અને લાંબા લટકતા હાઢ છે; સ્વાર્મો લાલ અને લાંબા લટકતા હાઢ છે; ભૂત સૌમ્ય મુખવાળા, ઉત્તમ રૂપવાળા તથા વિવિધ નિના વિલેપનવાળા હાય છે; અને પિશાચ મનાહર રૂપવાળા, સૌમ્ય દર્શનવાળા, રતનનાં આભૂષણથી શાલુગારેલ ડાક અને હાથવાળા હાય છે. આ દરેકના

અનુક્રમે ૧૦, ૧૦, ૧૦, ૧૨, ૧૩, ૭, ૯ અને ૧૬ મળી કુલ ૮૭ ઉત્તરલેદા છે, પણ તેનું વર્ણન અહીં પ્રસ્તુત નથી.

વ્યંતર દેવાની એક જાતિ વાશુવ્યંતર તરીકે ઓળખાય છે, તે આઠ પ્રકારના છે: (૧) અન્નપન્નિય-અન્નપ્રજ્ઞિક, (૨) પણપન્નિય-પંચપ્રજ્ઞપ્તિક, (૩) ઇ સિવાસિય-ઋષિ-વાહિત, (૪) ભૂયવાઇવ-ભૂતવાદિત, (૫) કંદિય-કંદિત, (૬) મહાકંદિય-મહાકંદિત, (૭) કોહંડ-કુષ્માંડ અને (૮) પયગ-પતક. ×

આ ઉપરાંત જૃંભક નામથી એાળખાતા દેવાની ગણુના પણ વ્યંતરમાં જ થાય છે. તેઓ તિર્પણ લોકમાં આવેલા દીઈવૈતાઢ્યમાં ચિત્ર, વિચિત્ર, યમક, શમક અને કાંચન નામના ગિરિપ્રદેશામાં વસે છે. ચિત્ર અને વિચિત્ર દેવકુરુફેત્રમાં શીતાહા નદીની ખંને ખાજુ આવેલા ચિત્રકૂટ અને વિચિત્રકૂટ નામના પર્વતા છે. યમક અને શમક ઉત્તરકુરુફેત્રમાં સીતા નદીની ખંને ખાજુ આવેલા એ નામના પર્વતા છે; અને કાંચનગિરિ શીતાહા તથા સીતા નદી સાથે સંખંધ ધરાવનાર નિષધ તથા નીલવત્ વગેરે હૃદોના તટ પર આવેલા પર્વતા છે.

આ જુંભક દેવા દશ પ્રકારના છે: (૧) અન્નજુંભક, (૨) પાનજુંભક, (૩) વસ્ત્રજુંભક, (૪) વેશ્મજુંભક, (૫) શધ્યા-જુંભક, (૬) પુષ્પજુંભક, (૭) ફ્લજુંભક, (૮) પુષ્પફ્લજુંભક, (૯) વિદ્યાજુંભક અને (૧૦) અબ્યક્ત જુંભક તેમાં અન્નાદિ

<sup>×</sup>પતગ

આઠ જૃંભકા અન્ન વગેરેની હાનિ—વૃદ્ધિ કરનાર છે. આ દેવા સામાન્ય રીતે તિર્યંગ્ જૃંભક નામથી ઓળખાય છે અને તેઓ અનુગ્રહ કરવાની તેમજ શાપ આપવાની શક્તિ ધરાવે છે. શાસ્ત્રકારાનું એ કથન છે કે જ્યારે તેઓ કોધાતુર હાય, ત્યારે તેમનું દર્શન થાય તા શાપ મળે છે અને તેના લીધે અપકીતિ તથા અનર્થના ભાગી બનાય છે, પરંતુ જ્યારે તેઓ ખુશમિજાજમાં હાય, ત્યારે તેનું દર્શન થાય તા અનુગ્રહ પ્રાપ્ત થાય છે અને તેના લીધે વિદ્યા તથા કીતિ વધે છે. શ્રી વયરસ્વામીને આ રીતે જૃંભક દેવા તરફથી વિદ્યા અને કીતિ મળ્યાનું વર્ણન ભગવતીસ્ત્રના ચૌદમા શતકના આઠમા ઉદ્દેશકમાં પ્રાપ્ત થાય છે.

પ્રથમના ૮૭ ઉત્તરભેદો તથા આ ૮ અને ૧૦ ઉત્તરભેદો મળી વ્યાંતરના કુલ ઉત્તરભેદો ૧૦૫ થાય છે.

જે દેવા જ્યાતિષ એટલે પ્રકાશમાન વિમાનામાં રહે છે, તે જ્યાતિષ્ક કહેવાય છે. આ પ્રકાશમાન વિમાનાને લીધે જગતને પ્રકાશ મળે છે અને તેના ઉદય–અસ્ત અનુસાર દિવસ તથા રાત્રિની ગણના થાય છે.

જયાતિ हैं वे। पांच प्रकारना छे: (१) चंद्र, (२) सूर्थ, (३) अह, (४) नक्षत्र अने (५) तारा. आ इस प्रज्ञापनासूत्रमां आपेक्षे। छे. केमडे 'से किं तं जोइसिया ? जोइसिया पंचिवहा पन्नता। तं जहा चंदा, सूरा, गहा, नक्कता, तारा।' परंतु तत्वार्थाधिशमसूत्रमां 'सूर्यक्षत्रम्ह-मसौ महनक्षत्रप्रकीर्णकतारकाश्च।' स्मेम क्षाुक्धुं छे. स्थेटक्के

કે તેમાં સૂર્યને પહેલા મૂક્યો છે અને ચન્દ્રને પછી મૂક્યો છે. બાકીના ક્રમ ઉપર મુજબ જ છે.

આ પાંચેય જ્યાતિષ્ક દેવાનાં વિમાના કેટલાં દ્વર અને ક્યા ક્રમે આવેલાં છે? તે જોઈએ.

તિર્યંગ્ લાેકની અરાબર વચમાં મેરુ નામના પર્વત આવેલા છે. તેના મૂળમાં કેટલાેક સપાટ જમીનના ભાગ છે, તે સમભૂતલા નામે આળખાય છે. આપણા શાસ્ત્રોમાં ખતાવેલાં અનેકવિધ માપાની ગણના આ સમભૂતલાથી જ થાય છે. અહીંથી નવસા યાેજન ઉપરના ભાગ અને નવસા યાેજન નાચેના ભાગ તિર્યંગ્લાેક કહેવાય છે.

તિર્યંગુલાકના ઉપરના નવસા ચાજનમાં આ પાંચેય પ્રકારના જ્યાતિષ્ક દેવા આવેલા છે, તે આ પ્રમાણે: સમભૂતલાથી ૭૯૦ યાજન ઉપર તારાના વિમાના આવે છે, ત્યાંથી ૧૦ યાજન ઉપર સૂર્યનાં વિમાન આવે છે, ત્યાંથી ૮૦ યાજન ઉપર ચંદ્રના વિમાન આવે છે, ત્યાંથી ૪ યાજન ઉપર નક્ષત્રનાં વિમાનો આવે છે અને ત્યાંથી ૧૬ યાજન ઉપર ચહાનાં વિમાના આવે છે.

ઉપર કહેલા પાંચેય જ્યાતિષ્ક દેવાનાં સર્વ વિમાના અહી દ્વીપમાં મેરુ પર્વતની આન્નુબાન્નુ કરે છે, એટલે તે ચર જ્યાતિષ્ક કહેવાય છે. તેમાં ચંદ્ર કરતાં સૂર્યની ગતિ વધારે હાય છે, સૂર્ય કરતાં અહાની ગતિ વધારે હાય છે અને

नक्षत्रो करतां तारानी गति वधारे हे।य छे. 'ससि-रवि-गाह-नक्खत्ता, ताराओं हुंति जहुत्तर सिग्धा।'

એક ચંદ્ર અને સૂર્યના પરિવારમાં ૮૮ શહેા, ૨૮ નક્ષત્રા અને ૬૬૯૭૫ કાેટાકાેટિ તારાએા હાેય છે.

અઠયાશી શ્રેહાનાં નામ જૈન શાસ્ત્રોમાં આ પ્રમાણે પ્રાપ્ત થાય છે: (૧) અંગારક (મંગળ), (૨) વિકાલક, (૩) લાેહિતાક્ષ, (૪) **શનેશ્ચર**, (૫) આધુનિક, **(૬)** પ્રાધુનિક, (૭) કણ, (૮) કણુક, (૯) કણુકણુક, (૧૦) કણવિતાનક, (૧૧) કણસંતાનક, (૧૨) સાેમ, (૧૩) સહિત, (૧૪) આશ્વાસન, (૧૫) કાર્યોપગ, (૧૬) કર્બંટક, (૧૭) અજકરક, (૧૮) દ્રદુલક, (૧૯) શેખ, (૨૦) શ ખનાસ, (૨૧) શંખવર્ણાસ, (૨૨) કંસ, (૨૩) કંસનાસ, (૨૪) કંસવર્ણાલ, (૨૫) નીલ, (૨૬) નીલાવલાસ, (૨૭) રૂપી, (૨૮) રૂપાવલાસ, (૨૯) લસ્મ, (૩૦) **લસ્મરાશિ**, (31) તિલ, (32) તિલયુષ્યવર્ણ, (33) દક, (38) દકવર્ણ, (૩૫) કાર્ય, (૩૬) વધ્ય, (૩૭) ઈન્દ્રાગ્નિ, (૩૮) ધૂમકેતુ, (૩૯) હરિ, (૪૦) પિંગલ, (૪૧) સુધ, (૪૨) શુક્ર, (૪૩) બહસ્પતિ, (૪૪) રાહું, (૪૫) અગસ્તિ, (૪૬) માણવક, (૪૭) કામસ્પર્શ, (૪૮) ધુર, (૪૯) પ્રમુખ, (૫૦) વિકટ, (૫૧) વિસ'ધિકલ્પ, (૫૨) પ્રકલ્પ, (૫૩) જટાલ, (૫૪) અરુષ્યુ, (૫૫) અબ્નિ, (૫૬) કાલ, (૫૭) મહાકાલ, (૫૮) સ્વસ્તિક, (૫૯) સૌવસ્તિક, (૬૦) વધ-માન, (६૧) પ્રલંખ, (૬૧) નિત્યાલાક, (૬૩) નિત્યાઘોત,

(६४) સ્વયંપ્રસ, (६૫) સાસ, (६६) શ્રેચસ્કર, (६७) ક્ષેમંકર, (६८) આલંકર, (६૯) પ્રસંકર, (७०) અરજા, (૭૧) વિરજા, (૭૨) અશોક, (૭૩) વીતશોક, (૭૪) વિતત, (૭૫) વિવસ, (૭૬) વિશાળ, (૭૭) શાલ, (૭૮) સુવત, (૭૯) અનિવૃત્તિ, (૮૦) એકજરી, (૮૧) દિજરી, (૮૨) કર, (૮૩) કરક, (૮૪) રાજન, (૮૫) અર્ગલ, (૮૬) પુષ્પ, (૮૭) સાવ અને (૮૮) કેતુ.

આમાં મંગળ, બુધ, ખૃહસ્પતિ, શુંક, શનૈશ્વર, શહુ અને કેતુનાં નામા સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. વળી ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણુપ્રસંગે જે ભરમરાશિ નામના શ્રહે તેમના જન્મનક્ષત્રમાં સંક્રમણ કર્યું અને પરિણામે ૨૫૦૦ વર્ષ સુધી તેમણે સ્થાપેલા શાસનને અનેકવિધ કપરા સંજોગામાંથી પસાર થવું પડ્યું, તેનું નામ પણ અહીં ત્રીશમા શ્રહ તરીકે જણાય છે.

અગસ્તિ ગ્રહ કે જેને અગસ્ત્યના તારા કહેવામાં આવે છે, તે પણુ આ યાદિમાં સ્થાન પામેલા છે.

હાલમાં નેપચ્યુન, હર્ષ લ અને પ્લુટોની ગણના અગ-ત્યના શ્રહામાં થાય છે. તેમાંના નેપચ્યુન સને ૧૭૮૧માં, હર્ષ લ સને ૧૮૬૪માં અને પ્લુટો સને ૧૯૩૦માં શ્રોધાયા એમ કહેવાય છે, પરંતુ આ અધાએ શ્રહાના જીદા નામે ઉપરની યાદિમાં જ સમાવેશ થાય છે, એમ અમારું માનવું છે.

અફુાવીશ નક્ષત્રનાં નામા આ પ્રમાણે જાણવા : (૧)

અભિજિત્, (ર) શ્રવણ, (૩) ધનિષ્ઠા, (૪) શતભિષા, (૫) પૂર્વાભાદ્રપદ, (६) ઉત્તરાભાદ્રપદ, (૭) રેવતી, (૮) અશ્વિની, (૯) ભરણી, (૧૦) કૃત્તિકા, (૧૧) રોહિણી, (૧૨) મૃગ-શર, (૧૩) આદ્રો, (૧૪) પુનવે સુ, (૧૫) પુષ્ય, (૧૬) અશ્લેષા, (૧૮) પૂર્વાફાલ્યુની, (૧૯) ઉત્તરાફાલ્યુની, (૨૦) હેસ્ત, (૨૧) ચિત્રા, (૨૨) સ્વાતિ, (૨૩) વિશાખા, (૨૪) અનુરાધા, (૨૫) જ્યેષ્ઠા, (૨૬) મૂળ, (૨૭) પૂર્વાષાઢા અને (૨૮) ઉત્તરાષાઢા.

આ દરેકનાં વિમાના હાય છે, તેના જે રંગ દેખાય છે, તે વિમાનના રંગ જાણવા.

જં ખુદીપમાં ર ચંદ્ર અને ર સૂર્ય, લવલુસમુદ્રમાં ૪ ચંદ્ર અને ૪ સૂર્ય, ધાતકીખંડમાં ૧૨ ચંદ્ર અને ૧૨ સૂર્ય, કાલાદિધિસમુદ્રમાં ૪૨ ચંદ્ર અને ૪૨ સૂર્ય તથા અર્ધ પુષ્કરવરદ્વીપમાં ૭૨ ચંદ્ર અને ૭૨ સૂર્ય છે. આ રીતે અઢીદ્વીપમાં કુલ ૧૩૨ ચંદ્ર અને ૧૩૨ સૂર્ય છે, તે ઉપર કહ્યા મુજબ પાતાના પરિવાર સાથે મેરુ પર્વતની આસપાસ પરિભ્રમણ કરીને લાકમર્યાદા સાથવે છે.

અઢીદ્રીપની અઢાર પણ ચંદ્ર, સૂર્ય, ગઢ, નક્ષત્ર અને તારાઓ છે, પણ તે બધા સ્થિર છે, એટલે કે મનુષ્યક્ષેત્રની માફક પરિભ્રમણ કરતા નથી. તેઓ સક્ષ એક જ સ્થાને રહે છે અને તેથી તેમના એક લક્ષ યોજન– પ્રમાણ પ્રકાશ પણ સ્થિર જ રહે છે. ત્યાં સૂર્યના ઉદય-અસ્તની કિયા થતી નથી, એટલે દિવસ, સત્રિ આદિ તમામ પ્રકારના કાલમાનના વ્યવહાર સંભવતો નથી. હાલની ખગાળિવધયક માન્યતાઓ આથી જુદા જ પ્રકારની છે, પરંતુ તે હજ વિશેષ અભ્યાસ અને સંશાધન માએ છે. આ વિષયની વિશેષ ચર્ચા 'વિશ્વસ્થનાપ્રભ'ધ ' આદિ ગંથાથી જાણવી.

જે વિમાનમાં વસે તે વૈમાનિક. આ 'બ્યાખ્યા પ્રમાણે તો ચંદ્ર, સ્પર્ય, ગ્રહ્ક, નક્ષત્ર અને તારા પણ વૈમાનિક દૈવામાં જ સ્થાન પામે, પરંતુ પરિભાષાથી ઉધ્વે લાેકમાં સ્હેનારા વિમાનવાસી દેવાને જ આ સંજ્ઞા લાગુ પડે છે.

આ વૈમાનિક દેવા એ પ્રકારના છે : (૧) કલ્પાપપન્ન અને (૨) કલ્પાતીત. તેમાં કલ્પમાં રહેનારા કલ્પાપપન્ન અને કલ્પની અહાર રહેનારા કલ્પાતીત કહેવાય છે.

કલ્પા ૧૨ છે: (૧) સૌધર્મ, (૨) ઈશાન, (૩) સનત્-કુમાર, (૪) માહેન્દ્ર, (૫) પ્રદ્મા, (६) લાંતક, (૭) મહાશુક, (૮) સહસ્રાર, (૯) આનત, (૧૦) પ્રાણત, (૧૧) આરણ અને (૧૨) અચ્યુત. સામાન્ય રીતે આ કલ્પા પહેલા દેવલાક, બીજો દેવલાક, યાવત બારમા દેવલાક, એ રીતે ઓળખાય છે.

જ્યાતિષ—ચકની ઉપર અસંખ્યાત યોજન ઉપર દક્ષિણ દિશામાં સૌધર્મ અને ઉત્તર દિશામાં ઇશાન દેવ-લોક આવેલા છે, જેમાં અનુક્રમે ૩૨ લાખ અને ૨૮ લાખ વિમાના છે. સૌધર્મથી અસંખ્યાત યોજન ઉંચે સમશ્રેણિમાં સનતકુમાર અને ઇશાનથી અસંખ્યાત યોજન ઊંચે સમ-શ્રેણિમાં માહેન્દ્ર દેવલાક આવેલા છે, જેમાં અનુક્રમે ૧૨ લાખ અતે ૮ લાખ વિમાના છે. આ બંનેની વચ્ચે પણ ઉપરના ભાગમાં પ્રદ્ધા નામના દેવલાક આવેલા છે, જેમાં ૪ લાખ વિમાના છે. તેની ઉપર એક-બીજાથી ઊંચે લાંતક, મહાશુક, અને સહસાર નામના દેવલાકા આવેલા છે, જેમાં અનુક્રમે ૫૦ હજાર, ૪૦ હજાર અને ૬ હજાર વિમાના છે. તેની ઉપર એક બાજી આનત દેવલાક અને બીજી બાજી પ્રાણત દેવલાક અને મળી ૪૦૦ વિમાના અને તેની ઉપર એક ખાજી આરણ અને બીજી બાજી અચ્યુત દેવલાક છે, જે બેની વચ્ચે ૨૦૦ વિમાના છે.

કિલ્બિષિક અને લાેકાંતિક દેવા પણુ આ કલ્પામાં જ વસે છે. તેમાં પ્રથમ પ્રકારના કિલ્બિષિકાનું સ્થાન પહેલા તથા બીજા દેવલાેક નીચે, બીજા પ્રકારના કિલ્બિષિકાનું સ્થાન ત્રીજા દેવલાેક નીચે તથા ત્રીજા પ્રકારના કિલ્બિષિકાનું સ્થાન છઠ્ઠા દેવલાેક નીચે છે અને લાેકાંતિક દેવાનું સ્થાન પાંચમા દેવલાેકના અરિષ્ટ નામના ત્રીજા પ્રતરમાં છે. તેમના નવ ભેદા નીચે પ્રમાણે સમજવા : (૧) સારસ્વત, (૨) આદિત્ય, (૩) વાહન, (૪) અરુણ, (૫) ગદ તાેય, (૬) તૃષિત, (૭) અબ્યાબાધ, (૮) મરુત અને (૯) અરિષ્ટ.

કલ્પાતીત દેવા એ પ્રકારના છે: (૧) **યુવેયક** વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા અને (૨) અનુત્તર વિમાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા.

શ્રૈવેયક વિમાના નવ પ્રકારના છે: (૧) સુદર્શન, (૨) સુપ્રતિઅદ્ધ, (૩) મનારમ, (૪) સર્વતાભદ્ર, (૫) વિશાલ, (૬) સુમન, (૭) સૌમનસ, (૮) પ્રીતિકર અને (૯) ન દિકસ્ટ

આ વિમાના એક-ખીજાની ઉપર આવેલાં છે અને તે પુરુષા-કૃતિ–લાેકના ગ્રીવાસ્થાને આવેલાં હાેઈ ગ્રૈવેયક કહેવાય છે.

અનુત્તર વિમાના પાંચ પ્રકારના છે: (૧) વિજય, (૨) વૈજયંત, (૩) જયંત, (૪) અપરાજિત અને (૫) સવર્ધિસહ. આ વિમાના શ્રેવેયકાની ઉપરના ભાગમાં આવેલાં છે. તેની પછી કાઇ દેવવિમાન નથી, માત્ર સિહ્ધ-શિલાના ભાગ આવેલા છે.

અધા કલ્પાેપપન્ન દેવા સામાન્ય રીતે દરા પ્રકારમાં વિભક્ત છે, તે આ પ્રમાણે:

- (૧) ઇંદ્ર : જે સામાનિક આદિ અધા પ્રકારના દેવોના સ્વામી હોય છે.
- (૨) **સામાનિક: જે** આયુ વગેરેમાં ઇન્દ્રની સમાન તથા અમાત્ય, પિતા, ગુરુ આદિની જેમ પૂજ્ય હોય છે.
- (૩) ત્રાયસિ**ંશ**ઃ જે મંત્રી તથા પુરાહિતનું કામ કરે છે.
  - (૪) પારિષદ્ય: જે મિત્રનું કામ કરે છે.
- (પ) **આત્મરક્ષક**: જે શસ્ત્ર ઊંચું કરીને આત્મ-રક્ષકના રૂપમાં પીઠ પાછળ ઊભા રહે છે.
  - (६) લાકપાલ : જે સરહદની રક્ષા કરે છે.
- (૭) અનીક: જે સૈનિકો તથા સેનાધિપતિએાનું ક્રામ કરે છે.
- (૮) પ્રકીર્ણું કે: જે નગરવાસી કે દેશવાસી જેવા હોય છે.

- (૯) આલિયાગ્ય-જેં સેવકનું કામ કરે છે.
- (૧૦) કિલ્**બિધિક**—જે અંત્યજ સમાન હાય છે. વ્યંતર અને જ્યાતિષ્કમાં આ દશ ભેદા પૈકી ત્રાય-સ્ત્રિંશ અને લાેકપાલા હાતા નથી.

ઇન્દ્રોની સંખ્યા ચાસઠ ગણવામાં આવે છે, **તે** આ પ્રમાણે :---

## **सवन** पतिना २०

- (૧) અસુરકુમારમાં—ચમર અને બલિ. દક્ષિણ અને ઉત્તર એમ બે શ્રેણિઓને આશ્રીને દરેક ભવનપતિ— નિકાયમાં બખ્બે ઇન્દ્ર હોય છે.
- (૨) નાગકુમારમાં ધારણ અને ભૂતાનં દ.
- (3) વિદ્યુત્ધુમારમાં હરિ અને હરિષહ.
- (૪) સુવર્જી કુમારામાં–વેશુદેવ અને વેશુદારી.
- (પ) અગ્નિકુમારામાં-અગ્નિશિખ અને અગ્નિમાણવક.
- (૬) વાયુકુમારામાં–વેલ બ અને પ્રલ જન.
- (૭) સ્તનિતકુમારામાં સુઘાષ અને મહાઘાષ.
- (૮) ઉદ્દધિકુમારામાં-જલકાન્ત અને જલપ્રસ.
- (૯) દ્વીપકુમારામાં-પૂર્ણ અને વસિષ્ઠ.
- (૧૦) દિક્ષ્કુમારામાં -અમિતગતિ અને અમિતવાહન.

#### વ્યાંતરના ૧૬

- (૧) કિન્નરામાં-કિન્નર અને કિંપુરુષ.
- (૨) કિંયુરુષામાં-સત્યુરુષ અને મહાપુરુષ

- (3) મહારગમાં -અતિકાય અને મહાકાય.
- (૪) ગાંધવેર્ધમાં-ગીતરતિ અને ગીતયશ.
- (પ) યક્ષામાં-પૂર્ણ લદ્ર અને માણિલદ્ર.
- (૬) રાક્ષસામાં-લીમ અને મહાલીમ.
- (૭) ભૂતામાં-સુરૂપ અને અપ્રતિરૂપ.
- (૮) પિશાચામાં કાલ અને મહાકાલ.

## વાણવ્યંતરના ૧૬

- (૧) અપ્રત્રિકામાં સન્નિહિત અને સમાન.
- (૨) પંચપ્રરૂપ્તિકામાં ધાતા અને વિધાતા.
- (3) ઋષિવાદિતામાં –ઋષિ અને ઋષિયાલ.
- (૪) ભૂતવાદિતામાં ઈશ્વર અને મહેશ્વર.
- (૫) કં દિતામાં–સુવત્સ અને વિશાલ.
- (६) મહાક દિતામાં –હાસ અને હાસરતિ.
- (૭) કૃષ્માંડામાં શ્વેત અને મહાશ્વેત.
- (૮) પતકામાં-પતાક અને પતકપતિ.

#### જ્યાતિષ્કના ૨

- (૧) ચંદ્ર-ચંદ્ર.
- (ર) સૂર્ય-સૂર્ય.

ચાંદ્ર અને સૂર્ય અસંખ્ય છે, એટલે તેના ઇન્દ્રો **પણ** અસંખ્ય છે, પરંતુ અહીં જાતિથી ૨ ગણેલા છે.

## વૈમાનિકના ૧૦

(૧) સૌ ધર્મ દેવલાકમાં –શક.

- (૨) ઇશાન દેવલાકમાં ઇશાન.
- (૩) સનત્ કુમાર દેવલાકમાં–સનત્ કુમાર.
- (૪) માહેન્દ્ર દેવલેાકમાં–માહેન્દ્ર.
- (પ) બ્રહ્મ દેવલાકમાં-પ્રદ્યા.
- (६) લાંતક દેવલાકમાં-લાંતક.
- (૭) મહાશુક્ર દેવલાકમાં-મહાશુક્ર.
- (૮) સહસ્રાર દેવલાકમાં –સહસ્રાર.
- (૯) આનત (૧૦) પ્રાહ્યત કેવલાકમાં–પ્રાહ્યુત
- (૧૧) આરણુ (૧૨) અ<sup>ર</sup>યુત ફેવલાકમાં–અ<sup>ર</sup>યુત.

ગ્રૈવેયક કે અનુત્તર વિમાનામાં સેવ્ય–સેવક્સાવ હાતા નથી, એટલે ત્યાં અધા દેવા સમાન છે.

દેવાના વિષયભાગ અંગે પાયુ અહીં શાહી વિવેચના આવશ્યક છે. નવ ગ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનામાં વસનારા દેવા વિષયસેવનથી રહિત હાય છે, કેમકે તેઓ અલ્પ સંકલેશવાળા હાવાથી સ્વસ્થ અને શાંત હાય છે. ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષ્ક, સૌધર્મવાસી અને ઈશાનકલ્પવાસી દેવા કાયસેવી છે, એટલે કે તેએ પાતાના ભવન કે આવાસમાં વસનારી દેવીએ સાથે શરીર વડે વિષયભાગ કરે છે. સંક્લિષ્ટ કર્મ અને તીવ અનુરાગને

લીધે તેઓ મનુષ્યાની માફક કામકીડામાં તલ્લીન થઇ જાય છે. સનત્ કુમાર અને માહેન્દ્રવાસી સ્પર્શસેવી છે, એટલે કે તેઓ દેવીઓના સ્પર્શમાત્રથી વિષયસુખની તૃષ્તિ અનુભવે છે. પ્રક્ષલાક અને લાંતકવાસી દેવા રૂપસેવી છે, એટલે કે તેવા દેવીઓનું રૂપ જોઈને જ વિષય— સુખની તૃષ્તિ અનુભવે છે. અને મહાશુક તથા સહસ્ત્રારમાં વસનારા દેવા શખ્દસેવી છે, એટલે દેવીઓના ચિત્તાકર્ષક મનાહર શખ્દા સાંભળીને જ વિષયસુખની તૃષ્તિ અનુભવે છે; અને આકીના ચાર દેવલાકના દેવા મનઃસેવી છે, એટલે માત્ર મન વડે ચિંતન કરવાથી પણ વિષયસુખની તૃષ્તિ અનુષ્તિ અનુભવે છે.

અહીં એટલું ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે દેવીઓનો ઉત્પત્તિ બીજા દેવલાક સુધી અને તેમની ગતિ આઠમા દેવલાક સુધી જ છે, આથી કરીને ત્રીજા કે તેથી અધિક દેવલાકાના દેવો કામાતુર થાય, ત્યારે આ દેવીઓ તેમની પાસે પહેાંચી જાય છે અને સ્પર્શાદ વડે તેમની કામવાસના શાંત કરે છે.

સ્વર્ગલાકમાં જેમ ઉપર જઈએ તેમ કામવાસના એાઇી હાય છે અને સંતાષવૃત્તિ અધિક હાય છે, એટલે તેની તૃષ્તિનાં સાધનો પણ ત્યાં એાઇા જ હાય છે.

કેવોના લોકોની ત્રણના નીચે પ્રમાણે થાય છે:

|   | ભવનપતિ<br>પરમાધાર્મિ                                    | ક  | } ભવનપતિ                                      | રપ         |
|---|---------------------------------------------------------|----|-----------------------------------------------|------------|
| < | બ્યંતર<br>વાહ્યુવ્યંતર<br>તિર્યંગ્ જૃ                   | ભક | } વ્યાંતર                                     | २६         |
|   | ચર<br>સ્થિર                                             | }  | જ્યાતિષ્ક                                     | ૧૦         |
| 3 | દેવલાેક<br>કિલ્ભિષિક<br>લાેકાંતિક<br>ગ્રૈવયક<br>અનુત્તર | }  | કલ્પાેપપન્ન-૨૪<br>} વૈમાનિકદેવ<br>કલ્પાતીત ૧૪ | 3 <i>c</i> |
|   |                                                         |    | કુલ                                           | ee         |

તેના પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્ત ગણતાં દેવાના 3 કુલ ૧૯૮ લેદા થાય છે.



# [૧૭] સિદ્ધ જીવેા

#### મૂળ

सिद्धा पनरस-भेया, तित्थातित्थाऽऽइ-सिद्ध-भेएणं । एए संखेवेणं जीव-विगप्पा समक्खाया ॥२५॥

### સંસ્કૃત છાયા

सिद्धाः पञ्चरश-भेदाः तीर्थातीर्थादि सिद्ध-भेदेन । एते संक्षेपेण जीव-विकल्पाः समाख्याताः ।। २५ ॥

सिद्धो—सिद्धो, सिद्ध छवे।.

સિદ્ધના સામાન્ય અર્થ નિષ્ઠિતાર્થ છે. નિષ્ઠિતાર્થ એટલે પાતાના અર્થને પૂર્ણ કરનાર. અહીં અર્થ શખ્દથી પ્રયાજન કે ધ્યેય અભિપ્રેત છે. આ રીતે જેણે કર્મ એટલે ધંધા કે વ્યવસાયમાં નિષ્ણાત થવાનું પાતાનું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું હાય, તેને કમ –સિદ્ધ કહેવાય છે; શિલ્પ એટલે વિવિધ

કલાએામાં નિષ્ણાત થવાનું પાતાનું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું હાય, **તેને શિલ્પ–સિદ્ધ કહે**વાય છે; વિદ્યાને સિદ્ધ ક**ર**વાતું પાતાનું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું હાય, તેને વિદ્યા-સિદ્ધ કહેવાય છે; માંત્રને સિદ્ધ કરવાનું પાતાનું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું **હાય,** તેને માંત્ર-સિદ્ધ કહેવાય છે; યાેગને સિદ્ધ કરવાનું પાેતાનું ધ્યેય પૃર્ણુ કર્યું હાય, તેને **ચાેગ–સિદ્ધ** કહેવાય છે; આગમ એટલે સાહિન્તિક જ્ઞાનમાં નિપુણ થવાનું પાતાનું ધ્યેય પૂર્લ કર્યું હોય, તેને **આગમ∽સિન્દ** કહેવાય છે; અ**ર્થ** એટલે દ્રવ્યને ઉપાર્જન કરવાનું પાતાનું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું. હોય. તેને અર્થ-સિદ્ધ કહેવાય છે; યાત્રા એટલે વિવિધ પ્રદેશના પ્રવાસ કરવાનું પાતાનું <sup>દ</sup>યેય પૂર્ણ કર્યું હાે**ય,** તેને **યાત્રા–સિદ્ધ** કહેવાય છે; અભિપ્રાય એટલે મત કે સલાહ આપવામાં કુશલતા પ્રાપ્ત કરવાનું પાતાનું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું હાય, તેને અ**ભિપ્રાય-સિદ્ધ** કહેવાય છે; વિવિધ પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરવાની ક્ષમતા કેળવી હાય તેને તંપ:સિદ્ધ કહેવાય છે; અને જેણે કમ<sup>6</sup>ના ક્ષય કરવાતું પાતાતું ધ્યેય પૂર્ણ કર્યું હાય, તેને **કમ**ે–**ક્ષય–સિદ્ધ** કહેવાય છે. અહીં આ છેલ્લા પ્રકારના સિદ્ધને જ આપણે સિદ્ધ સમજવાના છે. र् सिद्धा निष्ठतार्थाः क्षीणाष्टकर्मानः ।' सिद्ध એटले निष्ठितार्थः, તે અષ્ટ કર્માને ક્ષીણ કરનાર સમજવા.

पनरस-भेया-५ दर अक्षरना.

तित्थातित्थाइ-सिद्धभेएंग-- તીર્થ, અતીર્થ આદિ સિદ્ધ ચવાના લેદા પ્રમાણે. तित्थ अने अतित्थ ते तित्थातित्थ. ते छे केनी आइ आहिमां ते तित्थातित्थाइ. तेवा के सिद्ध ना मेअ ते तित्था तित्थाइ—सिद्ध—मेअ, तेना वडे तित्थातित्थाइ—सिद्ध—मेणं.

(૧) तित्थसिद्ध—જેનાથી તરાય તે તીર્થ. તે અહીં ચતુ-વિંધ શ્રીસંઘ કે પ્રથમ ગણુધર સમજવા. તેમની વિઘમાનતામાં જે સિદ્ધ થાય, તે તિત્થસિદ્ધ–તીર્થસિદ્ધ. જેમકે શ્રીજં ખૂસ્વામી વગેરે. अतित्थ- તીર્થની અવિઘમાનતા. તેમાં સિદ્ધ થાય તે (૨) अतित्थसिद्ध-જેમકે-શ્રી મરુદેવીમાતા. તેઓ તીર્થની સ્થાપના થયા પહેલાં જ સિદ્ધ થયા હતા. તીર્થના વ્યવ-ચ્છેદ્દમાં અતિસ્મરણ જ્ઞાનથી સિદ્ધ થનાશ્ઓને પણ આ પ્રકારના સિદ્ધ ગણવામાં આવે છે.

અહીં आइ પદથી બાકીના તેર પ્રકારા ગહેણ કરવા. તે આ પ્રમાણે:--

- (3) तित्थगरसिद्ध-લીર્થ કરસિદ્ધ. શ્રીઋષભદેવ વગેરેની જેમ તીર્થ કરપદ પ્રાપ્ત કરીને સિદ્ધ થયેલા.
- (૪) अतित्थगरसिद्ध-અતીર્થ કરસિદ્ધ. શ્રીભરત ચક્ર-વર્તી વગેરેની જેમ સામાન્ય કેવલીરૂપે સિદ્ધ થયેલા.
- (૫) सयंबुद्धसिद्ध-સ્વયં ખુદ્ધસિદ્ધ. કપિલ વગેરે-ની જેમ જાતે જ બાધ પાર્મીને સિદ્ધ થયેલા.
- (६) फ्तेयबुद्धसिद्ध-પ્રત્યેક્ષ્યુદ્ધસિદ્ધ. રાજિષ કરકંડૂની જેમ કાેઈ પણ બાદ્ય નિમિત્ત પામીને સિદ્ધ થયેલા.

સ્વયં ખુદ્ધને આહ્ય નિમિત્તની જરૂર પડતી નથી. તે પાતાની જાતે જ બાધ પામે છે, જયારે પ્રત્યેક ખુદ્ધને કાૈક પણ નિમિત્તની જરૂર પડે છે. આ બંને વચ્ચે આટલાે ત્રકાવત છે.

- (૭) बुद्धवोधियसिद्ध-બુદ્ધબોધિત સિદ્ધ. આચાર્યાદ<mark>િથી</mark> એાધ પામીને સિદ્ધ થયેલા.
- (૮) इत्थीलिंगसिद्ध—સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ. શ્રી ચં**દનખાલાની** જેમ સ્ત્રીલિંગ સિદ્ધ થયેલા.

સ્ત્રીએા પણ માેક્ષની અધિકારિણી છે, તે આ **લે**ક પરથી સિદ્ધ થાય છે.

- (૯) પુરિસર્જિંગસિદ્ધ-પુરુષલિંગસિદ્ધ. શ્રી ઇલાચી-કુમારની જેમ પુરુષલિંગે સિદ્ધ થયેલા.
- (૧૦) નપુંસઋસિંગસિદ્ધ-નપુંસકલિંગસિદ્ધ. શ્રી ગાંગેયની જેમ નપુંસકલિંગે સિદ્ધ થયેલા. ( અહીં જાતિ નપુંસકો લેવાના નથી, પણ કૃત્રિમ નપુંસકો લેવાના છે.)
- (૧૧) सर्लिंगसिद्ध–સ્વલિંગસિદ્ધ. સાધુના **વેશમાં** સિદ્ધ થયેલા.
- (૧૨) अन्नलिंगसिद्ध-અન્યલિંગસિદ્ધ. શ્રી વલ્કલ-ચીરિની જેમ બીજા વેશમાં સિદ્ધ થયેલા.
- (૧૩) गिहिं हिंगसिद्ध-ગૃહસ્થલિંગસિદ્ધ. મરુદેવી માતાની જેમ ગૃહસ્થના વેશમાં સિદ્ધ થયેલા.
  - (૧૪) एगसिद्ध-એકસિદ્ધ. એક સમયે એક એક

સિદ્ધ થયેલા. અહીં સમય શખ્દથી કાલના નિવિ<sup>૧</sup>ભાજ્ય **ભાગ** સમજવા.

(૧૫) अनेगसिद्ध-અનેકસિદ્ધ. એક સમયે અનેક સિદ્ધ થયેલા.

सिद्धभेएणं—સિદ્ધ થવાના ભેદો વડે. સિદ્ધ થવાના જે પ્રકારા છે, તે પ્રમાણે.

एए--- आ.

संखेवेणं—સંક્ષેપથી, ડુંકમાં.

जीव-विगप्पा-अवना विक्ष्पा, अवना लेहा.

जीवने। विगप्प ते जीव-विगप्प.अडुवयनार्थे जीव-विगप्पा. जीव-थ्य. विगप्पा-विक्ष्प, सेह.

समक्खाया-- ५६॥.

'समाख्याता भणिताः।'

#### અન્વય

तित्थातित्थाइ-सिद्ध-भेएणं सिद्धा पनरस-भेया एए जीव-विगप्पा संखेवेणं समक्खाया।

## ભાવાથ<sup>°</sup>

તીર્થંસિદ્ધ, અતીર્થંસિદ્ધ આદિ સિદ્ધો થવાના પ્રકારેષ્ટ પ્રમાણે સિદ્ધો પંદર પ્રકારના છે. આ પ્રમાણે સમસ્ત જીવાના લેદા ટુંકમાં કહ્યા.

#### વિવેચન

પંચેન્દ્રિય જીવાના લેકાે પૃર્ણુ થયા, તેની સાથે

સંસારી જીવાના લેકા પણ પૂર્ણ થયા. આ લાક, વિશ્વ કે જગતમાં છ ઈન્દ્રિયાવાળા કાઇ જીવા નથી, એટલે પંચેન્દ્રિય જીવા એ સંસારી જીવાની છેલ્લી સીમા છે અને તેને અહીં ચાર લેકા વડે બરાબર સ્પર્શવામાં આવ્યા છે. હવે બાકી રહેલ સિદ્ધના લેકા કહે છે.

આમ તો સિદ્ધ થયેલા સર્વ જવા શક્તિ—સામર્થ્યમાં કે ગુણુપ્રાપ્તિમાં સમાન છે; તેમની વચ્ચે કાઈ જાતના લે કે તફાવત નથી; પરંતુ સિદ્ધ થવાની રીત પરથી તેમના પંદર પ્રકારા પડે છે. તેમાંથી તીર્થસિદ્ધ અને અન્તીર્થસિદ્ધ આ બે લેકા અહીં સ્પષ્ટ શખ્કામાં જણાવ્યા છે અને આડીના તેર આદિ પદથી ચહ્યુ કરવાના છે.

તીર્થ સિદ્ધ એટલે શ્રી તીર્થ કરદેવાએ સ્થાપેલા શ્રમણુપ્રધાન ચતુર્વિધ શ્રીસંઘરૂપ તીર્થની વિદ્યમાનતામાં સિદ્ધ થયેલા. જેના વડે તરાય તે તીર્થ કહેવાય છે. આ વ્યાપ્યા મુજબ શ્રમણ, શ્રમણી, શ્રાવક અને શ્રાવિકાના અનેલા ચતુર્વિધ શ્રીસંઘ તીર્થની સંજ્ઞા પામેલા છે, કારણ કે તેના આલંબન વડે સંસારસાગરને સરલતાથી તરી શકાય છે.

પરંતુ તીર્થની વિદ્યમાનતા ન હાય તા કાઈ જવ સિદ્ધ ન થાય, એવું નથી. એવા સમયે પણ કેટલાક જવે! કર્મના ક્ષય કરીને સિદ્ધિગતિની પ્રાપ્તિ કરે છે અને સિદ્ધોની પંક્તિમાં બિશજે છે; તેથી બીજો પ્રકાર અતીર્થસિદ્ધને! કહ્યો છે. સિદ્ધના આ બે પ્રકારા એવા છે કે તેમાં સવે સિદ્ધોના સમાવેશ થઈ જાય, પરંતુ શાસ્ત્રના પ્રયત્ન લેદોનું પરિ-જ્ઞાન કરાવવા માટે હાેય છે, તેથી બીજા પ્રકારાનું પણ અહીં પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

ત્રીજા અને ચાથા પ્રકારમાં તીર્થ કરસિન્દ્ર અને અતીર્થ કરસિદ્ધની ગણના થાય છે. તેના સાર એ છે કે કેટલાક જીવા પુરુયપ્રકર્ષને લીધે તીર્થ કરની પદ્દવી પ્રાપ્ત કરીને તે જ ભવમાં સિદ્ધ થાય છે, તો કેટલાક જીવા આવી પદવી પ્રાપ્ત કર્યા વિના માત્ર સામાન્ય કેવળી તરીકે જ સિદ્ધિગતિની પ્રાપ્તિ કરે છે. અહીં એટલી સ્પષ્ટતા આવ-શ્ચક છે કે જે જવ તીર્થ કરપદને પામ્યા નથી કે કેવલ-જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીને સામાન્ય કેવલીની પંક્તિમાં બિરા-જ્યા નથી, તે સિદ્ધિંગમનના અધિકારી નથી, અર્થાત સિદ્ધ થઇ શકતા નથી. જયારે કાઇ પણ જીવ સંવર અને નિ-જેરાના ઉત્કૃષ્ટ આલંખન વડે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર ઘાતીકર્મોના ક્ષય કરે છે, ત્યારે તેને અપ્રતિપાતી એવું કેવલજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે અને તેના વડે તે સર્વ પદાર્થીના સર્વ ભાવા જાણી શકે છે. આવા જીવાને આપણે માનાર્થે કેવલી લગવંત કહીએ છીએ. આ કેવલી ભગવંતા અંત સમયે બાકીનાં ચાર અઘાતીકર્મીના પણ ક્ષય કરે છે અને નિષ્ઠિતાર્થ થઇને **ઊર્ધ્વગમનપૂર્વક સિદ્ધશિક્ષામાં વિરાજી સિદ્ધ નામ સાર્થક** करे छे.

જેમણે કેવલગ્રાનની પ્રાપ્તિ પછી તીર્થ સ્થાપ્યું હાય,

તે તીર્થ કરે કહેવાય છે અને બાકીના સામાન્ય કેવલી કહે-વાય છે.

પાંચમા, છકા અને સાતમા પ્રકારમાં સ્વયં ખુહસિહ, પ્રત્યેક ખુહસિહ અને ખુહ ખેધિતસિહની ગહ્યુના થાય છે, તેનું રહસ્ય પહ્યુ સમજ લઈ એ. એ તો નિશ્ચિત કે કે બાધ પામ્યા વિના માક્ષમાર્ગની પ્રવૃત્તિ થતી નથી અને માક્ષમાર્ગની પ્રવૃત્તિ થયા વિના સિહિપદ સાંપડતું નથી. બાધ પામવા એટલે સંસારની અસારતાનું પ્રેપ્રુરું ભાન થવું અને આત્મ—કલ્યાહ્યુ માટે સંયમાદિ અનુષ્ઠાનાની મહત્તા સમજવી. આ પ્રકારના બાધ કેટલાક આત્માઓને જાતિસ્મરહ્યાદિ જ્ઞાન વડે સ્વયં થાય છે, તો કેટલાક આત્મા-એમને કોઇ પહ્યુ નિમિત્ત મળવાથી થાય છે અને કેટલાક આત્મા-એમને કોઇ પહ્યુ નિમિત્ત મળવાથી થાય છે અને કેટલાક આત્મા-આને જ્ઞાન—દર્શન—ચારિત્રસંપનન એવા આચાર્યાદિના ઉપદેશ વડે થાય છે. આ ત્રહ્યુ પ્રકારોને અહીં અનુકમે સ્વયં ખુહસિહ, પ્રત્યેક ખુહસિહ અને ખુહ ખેધિતસિહ કહેલામાં આવ્યા છે.

આઠમા, નવમા અને દશમા પ્રકારમાં સ્ત્રીલિંગસિદ્ધ, પુરુષલિંગસિદ્ધ અને નપુંસકલિંગસિદ્ધના નિર્દેશ થયેલા છે. તેના અર્થ એ છે કે આત્મા શરીરની અપેક્ષાએ સ્ત્રી, પુરુષ કે નપુંસક ગમે તે લિંગમાં રહેલા હાય, પણ માક્ષમાર્ગની પ્રવૃત્તિમાં મસ્ત અને અને કર્મકટકના સંહાર કરે તા એ અવશ્ય સિદ્ધિસદનમાં દાખલ થઇ શકે છે તથા નિરંજન–નિરાકાર એવા સિદ્ધ પશ્માત્માની પંક્તિમાં બિરાજી શકે છે.

કેટલાક કહે છે કે 'સ્રીઓથી સંયમનું પાલન સર્વારો થઇ શકતું નથી, કારણ કે તેમને મર્યાદાના પાલન માટે વસ્ત્રો ધારણ કરવા પડે છે અને વસ્ત્રધારણ એ એક જાતનો પરિગ્રહ છે; એટલે તેઓ માસમાર્ગની અધિકારિણી નથી; પરંતુ આમ કહેવું યાગ્ય નથી. ' મુच્છા પરિમાદો વૃત્તો ' એવાં શાસનાં ટંકશાળી વચના છે. તેનો અર્થ એ છે કે સંયમની સાધના કરતી વખતે વસ્ત્ર, ઉપધિ આદિ જે કંઈ રાખવામાં આવે છે, તે પરિગ્રહ નથી, પણ તેના પ્રત્યે મૂચ્છાં—મમતા જાગે તો એ પરિગ્રહ છે. એટલે જે મૂચ્છાંશીલ બનીને અર્થાત્ નિર્મમત્વ ભાવે વસ્ત્રને ધારણ કરે છે, તે પરિગ્રહ – દોષથી યુક્ત નથી અને તે કારણે તેમના સંયમ અધ્રરા કે અપૃર્ણ ગણાતા નથી. તાત્પર્થ કે સ્ત્રીએમ પણ પુરુષની જેમ સંયમનું પાલન સર્વાર્થ કરી શકે છે અને તેથી સકલ કર્મના ક્ષય કરવાપૂર્વક માકમાં જઈ શકે છે.

શ્રીમરુદેવી માતાએ એલિંગ જ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી. શ્રીમિફ્રિનાથ સીલિંગે હાવા છતાં તીથ કરપદની પ્રાપ્તિ કરીને માફ્ષે સિધાવ્યા. શ્રી રાજિમતીએ પણ એલિંગે જ સિદ્ધિપદ સંપાદન કર્યું અને શ્રી ચંદનઆળા તથા મૃગાવતીએ પણ એલિંગે જ કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીને સિદ્ધા-વસ્થાનું સુખ પ્રાપ્ત કર્યું.

ઉત્તરાધ્યયનસૂત્રના છત્રીશમા અધ્યયનમાં ' ईत्थीपुरिस-सिद्धा य, तहेव य नपुंस्रगा ' એવા સ્પષ્ટ પાઠ છે અને પ્રસા- પનાસ્ત્રના પ્રથમપદે પણ 'ईત્યી હિંગ સિદ્ધા, पुरिस હિંગ सिद्धा, नपुंसग ढिंग सिद्धा ' એવા સ્પષ્ટ શખ્દો છે, એટલે સ્ત્રી પણ પુરુષના જેટલી જ માક્ષની અધિકારિણી છે, એમ માનવું જ યાગ્ય છે. જેમણે નગ્નત્વના આગ્રહ સેવીને સ્ત્રીઓને માક્ષની અનિધકારિણી હરાવી, તેમણે જેન ધર્મના એક મૂળભૂત મહાન સિદ્ધાંતના અપલાપ કર્યો છે, એમ કહીએ તા જરા પણ અત્યુક્તિ નથી. નગ્નત્વ કે અનગ્નત્વ એ કંઈ માક્ષપ્રાપ્તિનાં સીધાં કારણા નથી. માક્ષપ્રાપ્તિનું સીધું કારણ તા કમ'ક્ષય જ છે અને તે નગ્ન કે અનગ્ન કોઈ પણ હાલતમાં થઈ શકે છે. દિગમ્બર ગ્રન્થામાં પણ સીને ચીદ ગુણસ્થાનક કહ્યા છે, છતાં કદાગ્રહથી તેઓ માનતા નથી.

અગિયારમાં, બારમા અને તેરમા પ્રકારમાં સ્વલિંગ-સિદ્ધ, અન્યલિંગસિદ્ધ અને ગૃહસ્થલિંગસિદ્ધને સ્થાન આપવામાં આવ્યું છે. અહીં લિંગના અર્થ વેદ (Sex) નથી, પણ વેશ છે. તાત્પર્થ કે કેટલાક જવા આહેત ધર્મમાં ઉપદેશાયેલા શ્રમણ-શ્રમણીના વેશે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીને સિદ્ધ થાય છે, તા કેટલાક તાપસ વગેરેના વેશમાં સ્દ્યા છતાં તથાપ્રકારની આત્મવિશુદ્ધિનાં કારણે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીને સિદ્ધ થાય છે. તો કેટલાક વળી ગૃહસ્થ વેશમાં રદ્યા છતાં પણ ભાવવિશુદ્ધિનું પ્રખળ નિમિત્ત પામીને ઘાતીકર્મના ક્ષય કરવાને શક્તિમાન થાય છે અને કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરીને છેવટે સિદ્ધ ખને છે. અહીં એટલી સ્પષ્ટતા જરૂરી છે કે સ્વલિંગ સિદ્ધ થવું, એ.

જિત્સર્ગ રૂપ છે, એટલે કે ધારી માર્ગ છે અને અન્ય લિંગે સિદ્ધ થવું કે ગૃહસ્થિલિંગે સિદ્ધ થવું એ અપવાદરૂપ છે, એટલે કે કવચિત અનતી ઘટના છે. શાસ્ત્રમાં સિદ્ધ જીવાના અલ્પ-અહુત્વના વિચાર કરવામાં આવ્યો છે, ત્યાં રપષ્ટ જણાવ્યું છે કે 'ગૃહસ્થિલિંગ સિદ્ધ સહુથી એાછા છે, એથી અન્યલિંગસિદ્ધ સંખ્યાતગૃણા છે અને એથી સ્વલિંગસિદ્ધ સંખ્યાતગૃણા છે અને એથી સ્વલિંગસિદ્ધ સંખ્યાતગૃણા છે.'

ચૌદમા અને પંદરમા પ્રકારમાં એકસિદ્ધ અને અનેક સિદ્ધને મૂકવામાં આવ્યા છે. તેના પરમાર્થ એ છે કે કાેઇક વાર એક સમયમાં માત્ર એક જીવ જ માક્ષે જાય છે અને ેકાેઇક વાર એક સમયમાં અનેક જવા સાથે <mark>માેકાે જાય</mark> છે. દાખલા તરીકે ચાવીશમા તીર્થ કર શ્રી મહા**વીર સ્વામી** જે સમયે માક્ષે ગયા, ત્યારે ખીજો કાઈ પણ જીવ માક્ષે ાયા ન હતા, એટલે તેઓ એકસિદ્ધની કાેટીમાં ગણાય છે ુઅને પ્રથમ તીથ<sup>લ</sup>કર શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન જે સમયે માક્ષે ગયા. તે જ સમયે અધા મળીને ૧૦૮ જીવા માક્ષે ાયા હતા, એટલે તેઓ અનેકસિદ્ધની કાેટિમાં ગણાય છે. એકી સાથે ૧૦૮ થી વધારે જીવાે સિદ્ધ થતા **નથી, એવાે** ્શાસકારોના અભિપ્રાય છે. અહીં એ સ્પષ્ટતા કરવી **પણ** ઉચિત છે કે શ્રી ઋષભદેવની સાથે ૧૦૮ સિદ્ધ **થયા**, તે આશ્રય' ાગણાય છે, તેનું કારણ ૧૦૮ ની સંખ્યા નથી, પણ ઉત્કૃષ્ટ ક્રાયાવાળા ૧૦૮ ગયા એ છે.

અહીં પ્રસંગવશાત એ પણ જણાવી ક્રઈએ કે

સિદ્ધિગતિ પ્રાપ્ત કરવાની ચાેગ્યતા મનુષ્યભવમાં જ છે, એટલે મનુષ્યદેહ છૂટી ગયા પછી આત્મા આ સ્થળે કેવી सीते पहेंची नय छे, ते जाधवुं जरूरी छे. आत्मानी સ્વાભાવિક ગતિ ઊધ્વ છે, તેથી જ્યારે તેને કોઇ પણ પ્રકારનું કર્મ ખંધન ન હાય ત્યારે સીધી ઊર્ધ્વ રેખા પ્રમાણે જ ગતિ કરે છે, એટલે જે સ્થળેથી દેહ છાડ્યો હાય, તેના જ અગ્રભાગે સિહશિલામાં સ્થિર થાય છે. આ ક્રિયાને પાણીમાં રહેલા તુંબડા સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેમ કોઈ તુંબડા ઉપર કપડું વીંટાળી તેના પર માટીના લેપ કર્યો હાય, કરી તેના પર કપડું વીંટાળી માટીના લેપ કર્યા હાય, એ રીતે વારંવાર કપડું વીંટાળી માટીના લેપ કર્યા હાય, તા એ તુંબડું ભારે બનીને પાણીના તળિયે બેસી જાય છે. હવે પાણીના દળાણ કે ઘર્ષણથી તેની માટી પલળતી જાય ને કપડાંના અકેક આંટા ઉકેલાતા જાય, તા એક પછી એક તેના પરનાં બંધના એાછાં થતાં જાય **છે**: અને આ રીતે જ્યારે તેનાં બધાં બંધના એાછાં થઇ જાય છે, ત્યારે કપડાં અને માટીમાંથી એ તુંખડું સંપૃ**ણ**ે મક્ત થાય છે અને તેથી સીધું ઊર્ધ્વગતિ કરીને પાણીનાં મથાળે પહેાંચી જાય છે. અહીં તુંબડાના સ્થાને જીવ, કપડાં અને માટીના લેપને સ્થાને કર્માળંધન અને પાણીના સ્થાને લાકાકાશમાં રહેલું ધર્માસ્તિકાય દ્રવ્ય સમજવું.

શરીર, ઇન્દ્રિયા, મન વગેરે પૌદુગલિક વસ્તુઓ છે. અને તે કર્મના લીધે જ સંભવે છે, પરંતુ સિદ્ધ જીવાને કર્મના સર્વથા અભાવ હાય છે, એટલે તેમને કાઈ પણ પ્રકારનું શરીર, ઇન્દ્રિય કે મન હાતાં નથી; તેઓ માત્ર આત્મસ્વરૂપ જ હાય છે અને તે કારણે તેમને અશરીરી કહેવાય છે.

જ્યાં શરીર નથી, ત્યાં જન્મ કેવા ? જરા પણ ેકેવી ? અને મૃત્યુ પણ કેવું ? વળી રાગ, શાક અને ભય પણ શરીરના કારણે જ ઉત્પન્ન થાથ છે, એટલે તેના પણ િસિદ્ધ જીવાને સર્વથા અભાવ હાય છે.

સિદ્ધ જીવા નિરંજન–નિરાકાર હાય છે, પણ તેમની હસ્તી ભૂંસાતી નથી કે તેમના સ્વરૂપમાં કાઈ પ્રકારનું પરિવર્તન થતું નથી; એટલે કે તેઓ અક્ષય–અચલ–અગ્યાખાધ સ્થિતિને પ્રાપ્ત થાય છે અને સદાકાળ એ જ સ્થિતિમાં રહે છે.

કેટલાેક વર્ગ એમ માને છે કે 'સિદ્ધાલયમાં રહેલા 'સિદ્ધા જગતને દુઃખી જેઈને મૃત્યુલાેકમાં અવતાર ધારણ કરે છે અને દુઃખી જગતના ઉદ્ધાર કરે છે. ' પરંતુ જેઓ 'નિષ્ટિતાર્થ છે, કૃતકૃત્ય છે અને સર્વ પ્રકારના કમાંથી રહિત છે, તે કરી અવતાર ધારણ કેમ કરે ? જેમ ખીજ અળી ગયા પછી તે ઉગવાની શક્તિ ધરાવતા નથી, તેમ કમાં પણ દગ્ધ થયા પછી આત્માને કરી જન્મ-જશ-મૃત્યુના અંધનમાં જકડી શકતા નથી. વધારે ૨૫૫૮ કહીએ તો કમેં એ કાઈ સ્વતંત્ર વસ્તુ નથી, એ તા પુદ્દગલનું

જ એક સ્વરૂપ છે અને આત્મા જ્યારે મિશ્યાત્વ આદિ દોષોથી યુક્ત હોય છે, ત્યારે તેને પોતાના ભણી આકર્ષી તેમાં તન્મય થાય છે અને ત્યારે જ તે કર્મની સંજ્ઞા પામે છે. જ્યારે સિદ્ધ જીવામાં મિશ્યાત્વ આદિ કોઇ દોષ રહેલા નથી, એટલે તે પુદ્દગલાને પાતાના ભણી આકર્ષી તેમાં તન્મય અને એ સંભવિત નથી, એથી જ તે કોઈ પણ પ્રકારના જન્મ ધારણ કરે કે સિદ્ધશિલા એડી તેની નીચેના પ્રદેશમાં જાય, એ અનવાની શક્યતા નથી.

સ્વ-સ્વરૂપમાં સ્થિરતા એ જ સિદ્ધ જીવાનું સુખ છે અને તે એટલું ઉત્કૃષ્ટ કાેટિનું છે કે જગતનું અન્ય કાેઈ પણ સુખ તેની ખરાખરી કરી શકતું નથી. આવશ્યક્ર– નિર્શુક્તમાં કહ્યું છે કે—

" निव अत्थि मणुस्साणं सुक्तं नेव सव्वदेवाणं । जं सिद्धाणं सुक्तं, अव्याबाहं उवगयाणं ॥१९०॥

" તે સુખ મનુષ્યાને નથી કે સર્વ દેવાને પણ નથી કે જે સુખ અવ્યાખાધ સ્થિતિને પામેલા સિદ્ધોને છે."

સિદ્ધ જીવોને સિદ્ધ પરમાત્મા પણ કહેવામાં આવે છે અને તેમની ગણના દેવતત્ત્વમાં થાય છે, એટલે અરિ-હંતોની જેમ તેમની પણ દ્રવ્ય-ભાવપૂજા થાય છે અને તે આત્મકલ્યાણુમાં અતિ ઉપકાર નીવડે છે.

# જીવ-વિચાર-પ્રકાશિકા યાને જૈન ધર્મનું પ્રાણીવિજ્ઞાન

4

ત્રીજે ખંડ **પ**ંચ-દ્વાર



## [ ]

## **જીવાના વિશેષ જ્ઞાન માટે પાંચ દ્વારની પ્ર**રૂપણા

#### સૂળ

एएसि जीवाणं सरीरमाऊ ठिई सकायम्मि । पाणा जोणि-परमाणं जेसि जं अत्थि तं भणिनो ॥२६॥

સંસ્કૃત છાયા

एतेषां जीवानां शरीरमायुः स्थितिः स्वकाये । प्राणा योनिप्रमाणं येषां यद्स्ति तद् भणिष्यामः ॥२६॥ पदार्थ

एएसिं--એ.

અા પદ જ્ઞીવાળં ના વિશેષણુ તરીકે છઠ્ઠી વિભક્તિના અહુવચનમાં આવેલું છે.

जीवाणं—જવાના.

सरीरं-शरीर, क्षया, हेंब.

आऊ--आधुष्य.

ठिई---स्थिति.

सकायम्म — पे।तानी क्षायाने विषे.

स स्थेवी काय ते सकाय. तेना विषे सकायम्मि. स-स्व. काय-धाया.

જેના આધારે જીવન ધારણ કરી શકાય, તેને પ્રાથ્કુ કહેવામાં આવે છે. આ પ્રાણુ દશ પ્રકારના છે : (૧–૫) પાંચ ઈન્દ્રિયા, (૬) મનાબળ, (૭) વચનબળ, (૮) કાય-બળ, (૯) ક્યાસાે ચ્છૂવાસ અને (૧૦) આયુષ્ય.

जोणि-पमाणं-ये।निनुं प्रभाषु.

जोणिन पमाण ते जोणि-पमाण. जोणि-યાનિ. જવાને ઉત્પન્ન થવાના સ્થાનને યાનિ કહે છે.

पमाण—-પ્રમાણ, માપ, ધારણ. અહીં વપરાયેલ પ્રમાણ શખ્દ શરીર, આયુષ્ય, સ્વક્ષયસ્થિતિ અને પ્રાણોને પણુ લાગુ પડે છે. તાત્પર્ય કે જેમ યાનિતું પ્રમાણ કહેવાતું છે, તેમ શરીરતું પ્રમાણ, આયુષ્યતું પ્રમાણ, સ્વકાયસ્થિતિતું પ્રમાણ તથા પ્રાણોતું પ્રમાણ પણ કહેવાતું છે.

जेसिं-क्रेभनुं.

जं---्े.

अत्थि-छे.

तं—ते.

भणिमो-- ५६ीએ છીએ.

#### અન્વય

एर्सि जीवाणं जेसिं जं सरीरं, आऊ, सकायम्मि ठिई, पाणा, जोणि-पमाणं अस्थि, तं भणिमो । सावार्थः

આ જવોના શરીર, આયુષ્ય, સ્વકાય-સ્થિતિ, પ્રા**ણ** અને યોનિએાનું શાસ્ત્રાક્ત જે પ્રમાણુ છે, તે અમે ક્હીએ છીએ.

### વિવેચન

વિશદ વર્ગી કરણ, સુયાગ્ય પરિભાષા અને કમાનુસારી સંક્ષિપ્ત વર્ણનથી પ્રકરણ–કર્તાએ આપણને સંસારી જ્વાના પક્લ લેદો તથા સિદ્ધ જ્વાના ઔપચારિક ૧૫ લેદોના પરિચય કરાવ્યા. આને આપણે જવ–વિષયક પાયાનું શિક્ષણ (Basic education) સમજ્એ. જેમ પાયા વિના ઘર હાય નહિ, તેમ આ મૂળભૂત જ્ઞાન વિના છત્રો અંગે વિશેષ એાધ સંભવે નહિ. વાસ્તવમાં લેદ-પરિજ્ઞાનથી જ વસ્તુના વિશેષ એાધ થાય છે અને તેથી જ શાસકારા કાઈ પણ વસ્તુના વિશેષ એાધ છાય કરાવવા માટે તેના લેદો તથા ઉત્તરલેદોનું વર્ષુન કરે છે.

જેમ પાયા ન ખાયા પછી તેના પર મજબૂત ચ**ણતર** કરવામાં આવે છે અને તા જ તે ઘર ટકાઉ બને છે, તેમ શાસકારા પણ પાયાનું જ્ઞાન આપ્યા પછી તે અંગે વિવિધ માહિતી રજૂ કરે છે અને એ રીતે વિવક્ષિત વિષયના સાનની પુષ્ટિ કરે છે. વર્ત માન શિક્ષણશાસીઓ કે જેમણે માટા લાગે માનસવિજ્ઞાનના આધારે શિક્ષણને લગતા સિદ્ધાંતા નક્કી કર્યા છે, તેઓ પણ આ જ પદ્ધતિના સ્વીકાર કરે છે. દાખલા તરીકે ભૂગાળનું જ્ઞાન આપવું હાય તા પ્રથમ દુનિયાના ખંડાના, પછી તેમાં આવેલા દેશાના, પછી તેના જીલ્લા અને પ્રાંતાના નિર્દેશ કરે છે અને ત્યાર ખાદ તેની સીમાઓ, તેનું હવામાન, ત્યાંની પ્રાકૃતિક રચના ત્યાંનું લાકજીવન વગેરે વર્ણુવે છે; આથી વિદ્યાર્થીઓને તાલુકાઓ, જીલ્લાઓ, દેશા વગેરેના યથાર્થ બાધ થાય છે અને તે જીવનમાં ઉપયોગી નીવડે છે.

વિવક્ષિત વિષયના કાઇ એક મુદ્દો પકડીને તે અંગે વિચારણા કરવી કે તે સંબંધી અવનવી માહિતી આપવી તેને 'પદ' કે 'દ્વાર' કહે છે. અહીં પદ પ્રકરણ (chapter) ના અર્થ અને દ્વાર જ્ઞાનરૂપી મંદિરમાં પ્રવેશ કરવાના કરવાનો અર્થ દર્શાવે છે.

'એક વિષય અંગે પદ કે દ્વાર કેટલાં હાઈ શકે ?' એવા પ્રશ્ન થવા સંભવ છે, પરંતુ તેના ઉત્તર વિષય ઉપર આધાર રાખે છે. જો વિષય ઘણા ગહન-ગંભીર હાય તા તે અંગે અનેક પદા કે દ્વારા હાઈ શકે છે. દાખલા તરીકે જીવના વિષય અતિ ગહન-ગંભીર છે, તા પ્રજ્ઞાપનાસ્ત્રમાં તે અંગે નીચે મુજબ ૩૬ પદા યાજવામાં આવ્યાં છે:—

(૧) પ્રજ્ઞાપનાપદ, (૨) સ્થાનપદ, (૩) અલ્૫-અહુત્વપદ, (૪) સ્થિતિપદ, (૫) વિશેષ કે પર્યાયપદ, (૬) બ્યુત્કાન્તિપદ, (છ) ઉત્ધ્ધનાસમદ, (૮) સંત્રીપદ, (૯) ચાનિકં પદ, (૧૦) ચરમાચરમપદ, (૧૧) ભાષાપદ, (૧૨) શાદીર પદ, (૧૩) પરિણામયદ, (૧૪) ક્લાયપદ, (૧૫) ઇન્દ્રિયપદ, (૧૬) પ્રચાગપદ, (૧૭), દ્લેશ્યાપદ, (૧૮) કાયરિથતિપદ, (૧૯) સન્યક્ત્વપદ, (૧૦) અંતક્યાપદ, (૨૧) અવગાહના— સંસ્થાનપદ, (૨૨) ક્રિયાપદ, (૨૩) કર્મપ્રકૃતિપદ, (૨૪) કર્માં ધપદ, (૨૫) કર્મ વેદપદ, (૨૬) કર્મ વેદળ ધપદ, (૨૭) કર્મ વેદવેદપદ, (૨૮) આહારપદ, (૨૬) ઉપયોગપદ, (૩૦) પશ્ચત્તાપદ, (૩૧) સંત્રીપદ, (૩૨) સંયતપદ, (૩૩) અવધિ-પદ, (૩૪) પરિચારણાપદ, (૩૫) વેદનાપદ અને (૩૬) સમુદ્દાતપદ.

અહીં જીવનું સ્વરૂપ સંક્ષેપથી કહેવાનું છે, એટલે પ્રકશ્ચ્ચકારે અતિ અગત્યના એવા પાંચ દ્વારાની પસંદગી કરી છે અને તેનું વર્ણુન ક્રમશઃ કર્યું છે.

આ પાંચ દ્વારામાંનું પ્રથમ શારીરદ્વાર છે, તેમાં જેવાના શરીરનું પ્રમાણ કહ્યું છે. વધારે સ્પષ્ટ કહીંએ તો તેની ઊંચાઈ ના ખ્યાલ આપવામાં આવ્યો છે કે જેને સામાન્ય રીતે અવગાહના કહેવામાં આવે છે. ખીજું આયુષ્યદ્વાર છે, તેમાં જવાનું આયુષ્ય કહ્યું છે. ત્રીજું સ્વકાયસ્થિતિ દ્વાર છે, એટલે કે એક જવ તે જ પ્રકારની કાયામાં વારંવાર જન્મ અને મરણ પામી કેટલા કાળ રહી શકે, તે કહ્યું છે. ચાથું પ્રાણદ્વાર છે, તેમાં દરેક જવાને કેટલા પ્રાણ હાય છે ? તે જણાવવામાં આવ્યું છે અને પાંચમું

ચાનિદ્વાર છે, એટલે કે ક્યા વર્ગના છવા કેટલી યાનિમાં ઉત્પન્ન થાય, તેતું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

અહીં જીવાના શરીશિક સંખંધી જે પ્રમાણ કહે-વાતું છે, તે શાસોએ કહ્યા મુજબ જ કહેવાતું છે, તેથી પ્રકરણકારે ' जेसि जं अस्थि तं मणिमी' એવા શખ્દપ્રયાગ કર્યો છે.

વ્યવહારદિષ્ટિએ જિવના સહુથી અધિક સંખંધ શરીર સાથે છે; વળી આયુષ્ય, સ્વકાયસ્થિતિ, પ્રાષ્ટ્ર કે ચાનિના વિચાર શરીર વિના થઇ શકતા નથી, તેથી પ્રથમ દ્વાર શરીરનું કહ્યું છે. શરીર સાથે આયુષ્યના વિચાર ગાઠપણે સંકળાયેલા છે, તેથી બીજાં દ્વાર આયુષ્યનું કહ્યું છે. આયુષ્ય પૂર્ણ થયા પછી સંસારી જીવને અવશ્ય નવી ક્રાયા ધારણ કરવાની હાય છે, એટલે ત્રીજાં દ્વાર સ્વકાય-સ્થિતિનું કહ્યું છે. શરીરધારણની ક્રિયા પ્રાણ વિના સંભવતી નથી, એટલે ચાશું દ્વાર પ્રાણનું કહ્યું છે અને શરીરધારણની ક્રિયા માટે કાઇ પણ ચાનિમાં ઉત્પન્ન થવું પડે છે, એટલે પાંચમું દ્વાર યાનિનું કહ્યું છે. આ રીતે હવે પછી જે વસ્તુની રજૂઆત થવાની છે, તે સહેન્દ્ર કે એ અને જીવા સંખંધી વિશિષ્ટ જ્ઞાનની વૃદ્ધિ કરનારી છે.



## [ ૱ ]

# શરીર–દ્વાર [ જીવાના શરીરતું પ્રમાણ ]

#### મૂળ

अंगुल-अतंख-भागो, सरीरमेर्गिदियाण सन्वेसि । जोयण-सहस्तमिहयं, नवरं पत्तेय-रुक्खाणं ॥२७॥ संस्कृत-छाया

अङ्गुलासङ्ख्येयभागः शरीरमेकेन्द्रियाणां सर्वेषाम् । योजनसहस्रमधिकं, नवरं प्रत्येक-बृक्षाणाम् ॥ २७ ॥ भद्राधर

અંગુਲ−असंख−मागो−અંગુલના અસંખ્યતામા ભાગ. અંગુਲ ના અસંલ એવા માગ તે અંગુਲ−અસંલ−માગ. અંગુਲ−માપવિશેષ. તે ત્રણ પ્રકારના હાય છે: (૧) આત્માં-ગુલ, (૨) ઉત્સેધાગુંલ અને (૩) પ્રમાણાંગુલ. તેમાં જે જે સમયે જે પુરુષા વિશિષ્ટ કે મહાન ગણાતા હાય તેના હાથની આંગળીના એક વેઢા જેટલી લંખાઇને આત્માંગુલ કહેવામાં આવે છે; આઠ જવના મધ્ય ભાગને એકઠા કરીએ તેટલી લંખાઈને ઉત્સેધાંગુલ કહેવામાં આવે છે અને જે ઉત્સેધાંગુલથી ચારસા ગણું લાંખું તથા અઢી ગણું પહેાળું હાય, એટલે ક્ષેત્રરૂપમાં એક હજારગણું માટું હાય, તેને પ્રમાણાંગુલ કહેવામાં આવે છે. આમાંથી કયા અંગુલના કચારે ઉપયાગ કરવા ? તે અંગે મૃહત્સંગ્રહણીમાં નીચેની ગાથા જોવામાં આવે છે:

कायंगुलेण वर्धुं, सरीरमुस्सेह अंगुलेण तहा। नगपुढविविमाणाईमिणसु पमाणंगुलेणं तु॥

' આત્માંગુલ વડે વસ્તુઓ મપાય છે, ઉત્સેધાંગુલ વડે નરકાદિ ચારે ગિલના જીવાનાં શરીર મપાય છે અને પ્રમાણાંગુલ વડે મેરુ વગેરે પર્વતો, રતનપ્રભા વગેરે નારક પૃથ્વીઓ તથા સૌધર્માવતં સકાદિ વિમાના વગેરે મપાય છે.' તાતપર્ય કે જગતના સામાન્ય વ્યવહારમાં વસ્તુઓનું જે માપ કહેવાય છે, તે આત્માંગુલની અપેક્ષાએ કહેવાય છે. શાસ્ત્રમાં એકેન્દ્રિયાદિ જીવાનાં શરીરનાં જે માપ કહ્યાં છે, તે ઉત્સેધાંગુલની અપેક્ષાએ કહાં છે અને મેરુપર્વત, રતનપ્રભા આદિ નારક પૃથ્વીઓ, તેમજ વિમાના વગેરેનાં જે માપ કહ્યાં છે, તે પ્રમાણાંગુલની અપેક્ષાએ કહ્યાં છે. અહીં શરીરના પ્રમાણમાં વિષય હાઇ અંગુલ ક્ષાય્રસી ઉત્સેધાંગુલ સમજવાનું છે.

असंस्य-અસંખ્ય. જેની ગણના સંખ્યા વડે થઇ ન શકે તેને અસંખ્ય કહેવાય છે. સામાન્ય લાેકા અમજ ઉપરાંતની સંખ્યાના અસંખ્ય તરીકે ત્યુંલકાર કરે છે; ગિલુતશાસ્ત્રીઓ પરાર્ધ એટલે અઢાર અંક ઉપરાંતની સંખ્યાના અસંખ્ય તરીકે બ્યવહાર કરે છે; પરંતુ જૈન શાસ્ત્રામાં શીર્ધ—પ્રહેલિકા એટલે ૧૯૪ અંકની સંખ્યા કહેલી છે અને તેની પછી પણ લાંબા અંતરે અસંખ્યાતના બ્યા પરિત્ત, મધ્યમ, અસંખ્યાત અને તે દરેકના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ, એવા ત્રણ પ્રકારા માનતાં અસંખ્યાતના કુલ નવ પ્રકારા માનેલા છે.

भाग-ભાગ.

सरीरं-शरीर, કાયા, દેહ.

सरीर अने एगिंदियाण એ એ पहानी संधि थवाथी अहीं सरीरमेगिंदियाण એવું पह अनेक्षुं छे.

एनिदियाण-- ओडेन्द्रियानं, ओडेन्द्रिय छवानं

सन्बेसि-सवेतुं.

े जायण-सहस्सं—-એક હજાર ધાજન.

जायण-सहस्सं अने अहियं એ બે પદોની સંધિથી अહીં जायण-सहस्समहियं એવું પદ બને છે.

जायणतुं सहस्स પ્રમાણુ તે जायण-सहस्तं. जायण-યાજન. તે એક પ્રકારતું માપ છે. તેની ગણના આ પ્રમાણે થાય છે:-

- **जंबुक्छद्धं पाओ** , सा दुगुणं बिहत्थीः सा दुगुणं हत्था । ं च**ब्हार्ग**ं घणु दुसंहस, कोसा ते जाजणं चरिरा ॥ः **૬** ઉત્સે**ધાં**ગુલ = ૧ પાદ.

ર પાદ = ૧ વેંત

રવેંત = ૧ હાથ.

૪ હાથ = ૧ ધતુષ.

૨૦૦૦ ધનુષ = ૧ કેાશ (ગાઉ).

૪ કાષ = ૧ ચાજન.

सहस्य—હેજાર, એક હેજાર. સાથી દશ ગણી ત્સંખ્યાને હેજાર કહેવામાં આવે છે.

अहियं — અधिક, वधारे, કंઇક वधारे.

नवरं-तेभां विशेष की है-

'नवरं त्ति अयं विशेषः।'

पत्तेय रुक्लाणं — प्रत्येक वृक्षानुं, प्रत्येक वनस्पतिनुं.

पत्तेय એવું જે हक्त्व ते पत्तेय-हक्त्व. तेनुं षष्ठीना अधुवयनमां पत्तेय-हक्त्वाणं એવું ३५ थाथ छे. पत्तेय-अत्येष्ठ. ते अधीं वनस्पतिना ओक विशेष अक्षर समक्वा. हक्त्व-वृक्ष, वनस्पति.

#### આ-વય

सन्वेसिं एगिंदियाण सरीरं अंगुळ-असंस्र-भागे। नवरं

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

સવે એકેન્દ્રિય જવાતું શરીર અંગુલના અસંખ્યા-ન્તમાં ભાગ જેટલું હાય છે. તેમાં વિશેષતા એટલી કે પ્રત્યેક વનસ્પતિનું શરીર એક હજાર યોજનથી કંઇક. અધિક હાય છે.

## વિવેચન

પ્રસ્તુત પ્રકરહ્યુની સત્તાવીશમી ગાથાથી તેત્રીશમી ગાયા સુધી શરીર–દ્વારના વિસ્તાર છે. તેમાં સર્વે જીવાનાં રારીરનું પ્રમાણ દર્શાવવામાં આવ્યું છે કે જેને સામાન્ય રીતે અવગાહના કહેવામાં આવે છે. આ કબ્ટિએ આને અવગાહના–દ્વાર કહીએ તા પણ ચાલે.

અહીં શરીરને અનુલક્ષીને તેની ઉંચાઇ કહેવાની છે, એટલે શરીર સંખંધી કેટલીક સ્પષ્ટતા કરીએ. શરીર એ જવને ક્રિયા કરવાનું સાધન છે. કાયા, ક્લેવર, તનુ, ચય, ઉપચય, સંઘાત, દેહ, એ બધા તેના પર્યાયશખ્દા છે. સંસારી જીવા અનંત છે, પરંતુ તેમના શરીરા અસંખ્યાત છે. તેના જાદી જીદી અપેક્ષાએ અનેક પ્રકારા પડી શકે, પણ જેન શાસકારાએ કાર્ય-કારણ વગેરેની સમાનતાને અનુલક્ષીને તેના પાંચ પ્રકારા પાડેલા છે: (૧) ઔદારિક, (૨) વૈક્રિય, (૩) આહારક, (૪) તૈજસ અને (૫) કાર્મણ.

જે શરીર ઉદાર—ઉત્કૃષ્ટ પુદ્દગલાનું અનેલું હાય, તે ઔદારિક કહેવાય; અથવા જે શરીર અન્ય શરીરની અપેક્ષાએ ઉચ્ચ સ્વરૂપવાળું હાય, તે ઔદારિક કહેવાય; અથવા જેનું છેદન, લેદન, ગહેણુ, દહન વગેરે થઇ શકે તે ઔદારિક કહેવાય. પ્રાકૃત ભાષામાં તેને માટે झारासिय શખના પ્રયોગ થાય છે. જે શરીર વિવિધ વિક્રિયાને પામે એટલે કે નામાં માંથી બાદું, મારાં માંથી નામું, જાલમાંથી પાતળું, પાતળામાંથી જાડું, એકમાંથી અનેક, અનેકમાંથી એક એમ વિવિધ પ્રકારનું મની શકે તે વૈકિય કહેવાય. સ્ફલ્મ અર્થના સંદેહ નિવારણ કરવા માટે ચતુર્દ શપૂર્વધારી મુનિ કેવલી ભગવંત પાસે જવા માટે વિશુદ્ધ પુદ્ધ અલનું બનાવેલું જે અબ્યાદ્યાતી શરીર ધારણ કરે, તે અહારક કહેવાય. જે શરીર તેજસ્થી બનેલું કે તે જેમથ હાય, તે તૈજસ કહેવાય અને આત્મપ્રદેશ સાથે એકતા પામેલા એવા કર્મના સમૂહ, તે કાર્મણ શરીર કહેવાય.

ઓહારિક કરતાં વૈકિય, વૈકિય કરતાં આહા<del>ર</del>ક આહારક કરતાં તૈજસ અને તૈજસ કરતાં કાર્મણ શરીર વધારે સૂક્ષ્મ હાય છે.

આપાશું શરીર ઔદારિક છે, પશુ-પશ્ચી વગેરેનાં જે શરીરા જોઇએ ઇીએ, તે પણુ ઔદારિક છે અને વન-સ્પતિ વગેરેનાં શરીરા પણુ ઔદારિક છે. નારક અને દેવાના જીવાને સ્વભાવથી જ વૈક્રિય શરીર હાય છે. આહારક શરીર તા ઉપર જણાવ્યું તેમ કાઈ કારણુ પ્રસંગે જ ચતુદ્વાપૂર્વધર મુનિઓ દ્વારા ધારણુ કરાય છે. તૈજસ શરીર દરેક સંસારી જીવને હાય છે, પણુ તે ઔદારિક કે વૈક્રિયની અંદર રહેલું હાય છે, પણુ તે આત્મા શરીર પણુ દ્વેક સંસારી જીવને હાય છે, પણુ તે આત્મા સાથે ઓતપ્રોતા થયેલું હાય છે.

ં સહિમાળુ જીવ મકછુ પાર્તિ ત્યારે તો તું ભૌદાસિક કે

વૈક્રિય શકીર પડી જાય છે, પણ તેજસ તથા કાર્મણ એ બે શરીરા તેની સાથે જ રહે છે.

અહીં શરીર સંખંધી જે પ્રમાણ કહેવાનું છે, તે ઐાદારિક તથા વૈકિયનું સમજવું.

એકેન્દ્રિય જીવાના કુલ ખાવીશ લેદા છે, તે આગળ કહેવાઇ ગયું છે. આ ખાવીશ લેદા પૈકી પ્રત્યેક વનસ્પતિ સિવાયના ખાકીના ખધા જીવાનું શરીર અંગુલના અસં- ખ્યાતમા ભાગ જેટલું હાય છે. અલખત્ત, આમાં પણ ત્તર- તમતા એટલે નાના–માટાપણું હાય છે, તે આ પ્રમાણે:–

- (૧) સહુથી નાનું શરીર સ્ક્લમ નિગાદનું હોય છે. સૂક્ષ્મ નિગાદ એટલે સૂક્ષ્મ સાધારથુ વનસ્પતિ.
- (ર) તેનાથી અસંખ્યાતગાણું માટું સૂક્ષ્મ વાયુ**કાયનું રે**ડાય છે.
- (3) તેનાથી અસંખ્યાતગણું માહું સૂક્ષ્મ અગ્નિકાથનું હાય છે.
- ું (૪) તેનાથી અસંખ્યાતગણું માટું સૂક્ષ્મ **અપ્કાયનું** ક્રાય છે.
- ું (પ) તેનાથી અસંખ્યાતગણું માટું સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયન હોય છે.
- ં (૧) તેનાથી અસંખ્યાતગાર્થ મેહું આદેર વાયુકાયનાં સ્ક્રિય**ેએ.**
- (૭) તેનાથી અંખ્યાતગશું માહું અદદર ભાગનકાના ક્રિય છે.

- (૮) તેનાથી અસંખ્યાતગણું માટું બાદર અપ્કાયનું દ્વાય છે.
- (૯) તેનાથી અસંખ્યાતગર્ણું માેડું બાદર પૃથ્વીકાયનું દ્વાય છે.
- (૧૦) તેનાથી અસંખ્યાતગણું માેટું બાદર નિગાદનું હાય છે.

આમ છતાં તે અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગથી તેા. અધિક હાતું જ નથી.

પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયનું શરીર ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ એક હતાર યાજનથી કંઇક અધિક હોય છે. આ પ્રમાણ કેટલાક દ્રહ્યા એક હતાર યાજનની ઊંડાઈવાળા હાય છે અને તેમાં કમળા થાય છે, તેને આશ્રીને કહ્યું છે. તેમાં એક હતાર યાજન જેટલા પાષ્ટ્રીના ભાગ તેટલી નાળ હાય છે અને પાણીની સપાટી પર રહેલું કમલ તેથી અધિક હાય છે, તેથી એક હતાર યાજનથી કંઈક અધિક એવી તેની ઊંચાઇ કહેલી છે. અઢી દ્રીપની બહાર કેટલીક લતાએ પણ્

આપણી વર્ત માન દુનિયા કે જે જૈન શાસ્ત્રોએ વર્ણ વેલા મધ્યલેકની વચ્ચે આવેલા જંબૂદ્ધીપના એક બહુ નાનકડેદ ભાગ છે, તેમાં પણ પ્રત્યેક વનસ્પતિ સંખંધી કેટલેક આશ્ચર્ય જનક વિકાસ જેવામાં આવે છે. તેની અહીં નોંધ કરવી ઉચિત ગણાશે.

યુનાઇટેડ સ્ટેટસના કેલિફાેનિ'યા પ્રાંતના <u>દ</u>ુલેસ

પરગણાના જંગલમાં એવાં વૃક્ષો મળી આવ્યાં છે કે જેના દેશવા મૂળમાં ૧૦૮ કુટ જેટલા અને ૧૨ કુટની ઊચાઈ એ ૭૬ કુટ જેટલા છે. ક્લાઈના દ્રશ્યાિ આગમાં ૮૦ કુટ ઊંચા, ૧૫ કુટ પહાળા અને દર વર્ષે ૫૦૦૦૦ કુલ આપતા ગુલાબના છાંડ છે. ઓસ્ટ્રેલિયામાં યુકેલિપ્ટસ્નાં વૃક્ષા ૫૦૦ કુટ ઊંચા થાય છે. તાત્પર્ય કે સ્થાન–સંચાળા અનુસાર છાંડ, લતા, વેલા, વૃજ્ષા વગેરે ઘણા માટા થાય છે, એટલે અહીં જે પ્રમાણ અતાવવામાં આવ્યું છે, તેથી જરા પણ આશ્ચર્ય પામવા જેવું નથી.

અહીં એ પણ સ્પષ્ટ કરી દઈએ કે સૂક્ષ્મ શરીર ગમે તેટલાં લેગાં કરવામાં આવે તો પણ આપણે જોઈ શકતાં નથી, જ્યારે બાદર શરીરા અમુક પ્રમાણમાં લેગાં થાય, ત્યારે આપણે જોઈ શકીએ છીએ. જૈન શાસ્ત્રોએ જણાવ્યું છે કે જો માત્ર લીલા આંબળા જેટલી પૃથ્વીના જીવ સરસવના દાણા જેટલી કાયા કરે તા એક લાખ યાજન પ્રમાણ જંબૂદ્વીપમાં સમાય નહિ. તે જ રીતે અપૃકાયના એક બિંદુમાં રહેલા જીવા જો કબ્યુતર જેવડી કાયા કરે તો તે પણ જંબૂદ્વીપમાં સમાય નહિ.

#### મુળ

बारस जोयण तिन्नेव, गाउआ जोयणं च अणुकमसो । बेइंदिय-तेइंदिय-चडरिंदिय-देहग्रुच्चत्तं ॥२८॥ स्रांस्कृत-छाया

द्वादशयोजनानि त्रिण्येव गब्यूतानि योजनं चानुक्रमतः । द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-देहोच्चत्वम् ॥ २८ ॥

છ. ર૧

बारस-भार.

जोयण-ચાજન.

तिन्तेव-निश्चय त्रध् थे। ४न.

गाउआ-ગાઉ.

जोयण-थे। जन.

च-અને.

अणुक्रमसो-અનુક્રમશઃ, અનુક્રમ પ્રમાણે.

बेइंदिय अने तेइंदिय अने चर्जादिय ने। देह, ते बेइंदिय-तेइंदिय-चर्जादिय-देह. आ पह विक्षित्रित्यत्थयथी थीळमां आवेद्धं छे, पछ तेने। अर्थ छड्डी प्रमाणे समजवाने। छे. बेइंदिय-अंधिन्द्रियवाणा ळवे।.

तेइंदिय-त्रणु ઇन्द्रियवाणा छवे।. चडरिंदिय-यार ઈन्द्रियवाणा छवे।.

देह–શરીરની.

उच्चतं-श यार्ध.

#### અન્વય

बेइंइदिय-तेइंदिय-चर्डारेदिय-देहमुच्वत्त अणुक्तमसो वारस-जोयण, तिन्नेव गाउआ, य जोयणं ।।

# **લાવાર્થ**ે

એઇન્દ્રિયવાળા જેવા, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જેવા અને ત્રાર ઇન્દ્રિયવાળા જેવાના શરીરની ઊંચાઇ અનુક્રમે આર યાજન, ત્રણ ગાઊ અને એક યાજન હાય છે.

# વિવેચન

એકેન્દ્રિય એટલે પાંચ પ્રકારના સ્થાવર જીવા. તેની પછી વિકલેન્દ્રિયના ક્રમ આવે છે કે જેમને સામાન્ય રીતે ક્રીડાઓ અને જંતુઓ કહેવામાં આવે છે. તેમાં એ ઇન્દ્રિય-વાળા જીવાનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન ખાર યાજનનું હાય છે. પરંતુ તે અડીદ્વીપની ખહાર સમુદ્રમાં રહેલા શંખાદિનું સમજવું. 'द्वाद्श—योजनानि द्वीन्द्रियाणां बहिः समुद्रवर्ति- शंखादीनाम् । '

त्रध्य धिन्द्रियवाणा छवानुं ७.५०८ हेड्मान त्रध्य गाउनुं हि।य छे, ते पण् अहीद्वीपनी अडार रहेदा क्षानभक्र्रा वगेरेनुं समक्ष्युं. 'तथा त्रीण्येव गव्यूतानि त्रीन्द्रियाणां बहिद्वीपवर्ति कर्णश्रृगाल्यादीनाम् । '

અને ચાર ઈ ન્દ્રિયવાળા જીવાનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન એક ચાજનનું હાય છે. તે પણ અહીદીપની બહાર થતાં બ્રમર આદિનું સમજવું. 'तथा योजनं चैक चतुरिन्द्रियाणां बहि-द्वीपवर्तिश्रमरादीनाम् । '

# મૂળ

घणु-सयपंच-पमाणा नेरइया सत्तमाइ पुढवीए। तत्तो अद्धदुणा नेया रयणपहा जाव ॥२९॥

# સંસ્કૃત છાયા

पञ्चशतधनुःप्रमाणा नैरियकाः सप्तन्यां पृथिव्याम् । ततोऽद्धाद्धीना क्षेया रत्नप्रभां यावत् ॥ २९॥

### પદાથ

घणुसयपंचपमाणा—પાંચસે৷ ધતુષ્યના પ્રમાણુવાળા.

धणुनुं सयपंच એવું જે पमाण धारख हरनार ते. धनु—सय—पंचपमाण. धनु—धनुष. सयपंय—शतपंथ, पंथशतः भांयसे।. पमाण—प्रभाखनाणा.

नेरइया--नैश्यिडेा, नारक-ळवेा. सत्तमाइ--सातभी. पुढवीए--पृथ्वीने विषे. तत्तो--त्यांथी. अद्बद्धणा--अर्ध अर्ध ओछा. नेया--जाध्रवा. रयणपहा --क्रनअसा.

जाव — જયાં સુધી.

#### અન્વય

सत्तमाइ पुढवीए नेरइया धणु-सय-पंच-पमाणा, तत्तो जाव रयणपहा अद्धदुणा नेया ।

#### ભાવા**ય**ે

સાતમી પૃથ્વીમાં નારક જીવા પાંચસા ધનુષ્ય પ્રમાણ-વાળા હાય છે. ત્યાંથી રત્નપ્રભા સુધી અર્ધા એધા એાછા જાણવા.

# વિવેચન

એક ૂઇન્દ્રિય, બે ઇન્દ્રિય, ત્રણ ઇન્દ્રિય અને ચાર

ઇન્દ્રિયવાળા છવા પછી પંચેન્દ્રિય છવાના શરીરનું પ્રમાણુ કમપ્રાપ્ત છે તેમાં પ્રથમ નારકીના છવાનું શરીર—પ્રમાણુ કહે છે. સાતમી નરકના છવા પાંચસા ધનુષની કાયાવાળા હાય છે. તેનાથી છઠ્ઠી નરકના છવા અર્ધા એાછા, એટલે અઠીસા ધનુષની કાયાવાળા હાય છે. આ રીતે પાંચમી નરકના છવા સવાસા ધનુષની કાયાવાળા, ચાથી નરકના છવા સાઠી અસઠ ધનુષની કાયાવાળા, ત્રીજી નરકના છવા સાઠા એકત્રીશ ધનુષની કાયાવાળા, બીજી નરકના છવા સાઠા પંદર ધનુષ અને અર આંગળની કાયાવાળા તથા પહેલી રત્નપ્રભા નરકના છવા પોણા આઠ ધનુષ અને છ આંગળની કાયાવાળા હાય છે. તેની તાલિકા ખનાવીએ તા નીચે પ્રમાણે થાય:

|                         |            |        |               | ધનુષ ચ    | માંગળ |
|-------------------------|------------|--------|---------------|-----------|-------|
| ્પહેલી રત્નપ્રભા        | નારકાેના   | શરીરની | ઊંચાઈ         | <b>હા</b> | Ę     |
| <b>બીજી શકે</b> રાપ્રભા | , ,,       | "      | ,,            | ૧પાા      | ૧૨    |
| ત્રીજી વાલુકાપ્રભા      | <b>5</b> 2 | "      | ,,            | ૩૧ા       |       |
| ચાેથી પંકપ્રભા          | "          | ,,     | "             | ૬૨ાા      |       |
| યાંચમી ધૂમપ્રભા         | "          | -29    | ,,            | ૧૨૫       |       |
| <b>છ</b> ઠ્ઠી તમઃપ્રભા  | "          | ,,     | <b>&gt;</b> 7 | २५०       |       |
| સાતમી તમસ્તમ            | પ્રભા      | ,0     | 77            | ૫૦૦       |       |
|                         |            | મૂળ    |               |           |       |

जोयण-सहस्स-माणा मच्छा उरगा य गब्भया हुंति । भ्रणुह-पुहुत्तं पक्लिसु, भ्रुअचारी गाउअ-पुहुत्तं ॥३०॥

# સંસ્કૃત છાયા

योजनसहस्त्रमानो मत्स्या उरगाश्च गर्भेजा भवन्ति । धनुःपृथक्त्वं पक्षिषु भुजपरिसर्पानां गव्यूतपृथक्त्वम् ॥३०॥ भहाश्

जोयण-सहस्स-माणा— ढुलर थे। जनना प्रभाषुवाणाः जोयणनुं सहस्स थेथुं के माण ते जोयण-सहस्स-माणः जोयण-सहस्स-ढुलर थे। जना माण-प्रभाषः

मच्छा—મત્સ્યેા.

**उरगा-**—ઉર:પરિસપ<sup>°</sup>.

ચ---અને.

गडमया--- ગલ ले.

हुंति—હे।य छे.

ઘળુદ્દ-પુદુત્તં— ધનુષપૃથકત્વ, બેથી નવ ધનુષ સુધી. ઘળુદ્દનું પુદુત્તં તે ઘળુદ્દ-પુદુત્તં. ઘળુદ્દ-ધનુષ. પુદુત્તં— પૃથકત્વ. બેથી નવની સંખ્યાનું માપ બતાવવું હાય ત્યાં પૃથકત્વ એવા શબ્દ જોડવામાં આવે છે. તેનીએ એકથી. અને ઉપર દશથી જુદા પાડનાર હાય છે.

पक्लिसु—પક્ષીએામાં.

<u> મુअचारी—ભુજપરિસર્પ.</u>

गाउअ–पुहुत्तं—ગાઉપૃથકત્વ, બેથી નવ ગાઉ સુધી.

#### અન્વય

गब्भया मच्छा य उरगा जोयण-सहस्स-माणा हुंति । पक्कीसु धणुह-पुहुत्तं भुअचारी गाउअ-पुहुत्तं।

### ભાવાથ<sup>°</sup>

ગર્ભજ મત્સ્યાે અને ઉર:પરિસર્પા એક હ**જાર** યાજન પ્રમાણવાળા હાય છે, ગર્ભજ પક્ષીએ એથી નવ ધનુષ સુધીના પ્રમાણવાળા હાય છે અને ગર્ભજ ભુજ-પરિસર્પા એથી નવ ગાઉ સુધીના પ્રમાણવાળા હાય છે.

# વિવેચન

તિર્ય યાંચેન્દ્રિયમાં પ્રથમ ગર્ભજનું શરીરપ્રમાણ દર્શાવે છે અને પછી સંમૂર્િમનું. તેમાં ગર્ભજનું શરીર—પ્રમાણ દર્શાવતાં કહે છે કે ગર્ભજ મત્સ્યા અને ઉરુ પરિસપો એટલે સાપ વગેરે ઉત્કૃષ્ટ દેહમાનથી એક હજાર યાજન–પ્રમાણવાળા હાય છે. પરંતુ આ પ્રમાણ અઠી દ્વીપની બહાર ઉત્પન્ન થતા મત્સ્યા તથા સર્પા વગેરેનું સમજવાનું છે અઠી દ્વીપની અંદર આટલી ઊંચાઇ જોવા મળતી નથી.

વર્ત માન દુનિયામાં ૪૫ કુટ લાંબી વહેલ માછલી તથા અજગર મળી આવે છે. વળી રૂમી સિપાઇએોએ ૧૨૦ કુટ લાંબી સાપની કાંચળી રોમ માેકલ્યાના ઉલ્લેખ પ્રાપ્ત થાય છે.

ગર્લજ પક્ષીઓની ઊંચાઈ બેથી નવ ધનુષ્ય એટલે આઠ હાથથી માંડીને ૩૬ હાથ સુધીની હાય છે. એક વાર મુંબઇના સાંજ વર્લમાન નામના પત્રમાં પ્રકટ થયું હતું કે ' હાલ મનુષ્ય આનંદથી સૂઈ શકે એવા ૨૮ ઇંચ જાડાં ઇંડાનાં અડિધિયાં મળી આવ્યાં છે. તેા તે જાતનાં પક્ષીએા કેટલાં માટાં હશે ? '

ગર્ભજ લુજપરિસર્પનું ઉત્કૃષ્ટ દેહમાન બેથી નવ ગાઉ સુધીનું હાય છે, તે પણ અઢી દ્વીપની અહાર સમ-જવું. વર્તમાન દુનિયામાં મલાયાના જંગલમાં ૩૫ કુટ લાંબી થા મળી આવે છે.

#### મૂળ

खयरा धणुह-पुहुत्तं भ्रुयमा उरमा य जोयण-पुहुतं । गाउअ-पुहुत्त-मित्ता समुच्छिमा चउष्पया भणिया॥३१॥ संस्कृत छाया

खचराणां घनुः पृथक्त्वं भुजगानां उरगाणां च योजनपृथक्त्वम् । गव्यृतिपृथक्मात्रा संमूर्चिछमाश्चतुष्यदा भाणताः ॥

# પદાથ<sup>®</sup>

खयरा- भेचरा, पश्चीथा.

घणुइपुहुन्त—ધનુષ–પૃથકત્વ પ્રમાણવાળા. બેથી નવ ધનુષ્યની અવગાહનાવાળા.

> मुयगा—खुજપરિસર્પા. उरगा—ઉरःपरिसर्पा. य–अने.

जोयण-पुहुत्तं—-યાજનપૃથકત્વ પ્રમાણવાળા. **બેથી** નવ યાજનની અવગાહનાવાળા. गाउआ-पुहुत्त-मित्ता —ગાઉ પૃથકત પ્રમાણવાળા. **બેથી** નવ ગાઉની અવગાહેનાવાળા.

'मात्राशब्दे।ऽत्र प्रमाणवाची ' અહીं मित्ता-मात्रा स्थेते। के शण्द छे, ते प्रभाणवाची छे.

> समुच्छिमा—સં મૃચ્છિ<sup>°</sup> માે. चडप्पया—ચતુ<sup>હ</sup>પદો, ચાેપગાં. भणिया—કહેલા છે.

#### અન્વય

समुच्छिमा खयरा भुयगां धणुह-पुहुत्त, य उरगा जोयण-पुहुतं, चडप्पया गाडअ-पुहुत्त-मित्ता भणिया ।

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

સંમૃચ્છિંમ ખેચરા અને લુજપરિસંપા **એથી નવ** ધનુષ્ય પ્રમાણુવાળા, ઉરઃપરિસર્પા એથી નવ યાજન પ્રમા**ણુ**-વાળા અને ચતુષ્પદો એથી નવ ગાઉ પ્રમા**ણુ**વાળા ક**હ્યા છે.** 

# વિવેચન

ગર્ભજ ખેચર એટલે પક્ષીએ છેથી નવ ધનુષ-પ્રમાણ દેહવાળા હોય છે, તેમ સંમૂચ્છેમ ખેચરા પણુ બેથી નવ ધનુષપ્રમાણ દેહવાળા હાય છે; પરંતુ ગર્ભજ ભુજપરિસર્પ અને સંમૂચ્છિમ ભુજપરિસર્પની અવગાહના સરખી હોતી નથી. પહેલાની બેથી નવ ગાઉની હાય છે, ત્યારે બીજાની માત્ર બેથી નવ ધનુષ જ હાય છે. ઉરઃ-પરિસર્પના પ્રમાણમાં પણુ આવા જ માટે તકાવત છે. ગર્ભજ ઉરઃપરિસર્પા એક હજાર યોજન પ્રમાણવાળા હાય છે, ત્યારે સંમૂચ્છિમ ઉરઃપરિસર્પા બેથી નવ ગાઉ જેટલા પ્રમાણવાળા હોય છે.

ગર્ભજ મત્સ્યાે એક હજાર યાજન પ્રમાણવાળા હાય છે, તેમ સંમ્<sup>ચિ</sup>ઈમ મત્સ્યાે પણ એક હજાર યાજન પ્રમાણવાળા હાય છે, પરંતુ અહીં તેનાે ઉલ્લેખ કરેલાે નથી.

સંમૂચ્છિમ ચતુષ્પદો બેથી નવ ગાઉ પ્રમાણવાળા **હાય છે.** ગર્ભજ ચતુષ્પદનું પ્રમાણ હવે પછીની ગાથામાં કહેશે.

### મૂળ

छन्वेव गाउआई चउपया गब्भया मुणेयच्या । कोस-तिगं च मणुस्सा उक्षोस-शरीर-माणेणं॥३२॥

સંસ્કૃત છાયા

षड्गञ्यूतय एव चतुष्पदा गर्भजा ज्ञातव्याः ।
कोशत्रिक च मनुष्या चत्कृष्ट-शरीर-मानेन ॥३२॥
'पद्यश्

छच्चेव-७ %.

गाउआइं-ગાઉ.

चडप्पया-थतुष्पहे।.

ग्रह्मया-अक्षर्थ.

मुणेयव्या-लाधुवा.

कोस-तिगं-त्रधु गाउ.

कोस-गाउ. तिगं-त्रधु.

च–અને

मणुस्सा--भनुष्ये।. उकोस-सरीर माणेण-ઉत्कृष्ट शरीर-भापथी.

चक्कोस स्थेवा सरीर तुं माण ते चक्कोस-सरीरमाण. चक्कोस-ઉत्कृष्ट, वधारेभां वधारे. सरीर-शरीर. माण-भान, भाष.

#### અન્વય

गब्भया चउपया छच्चेव गाउआई मुणेयव्वा, च मणुस्सा उक्कोस-सरीर-माणेणं कोस-तिगं॥ भावाधः

ગર્ભજ ચતુષ્પદાે છ ગાઉ જાણુવા. મનુષ્યાે ઉત્કૃષ્ટ: **દેહ**માનથી ત્રણ ગાઉના હાેય છે.

# વિવેચન

સંમૂચ્છિમ ચતુષ્પદનું શરીરપ્રમાણુ ગત ગાથામાં ખતાવ્યું છે, તે બેથી નવ ગાઉ જેટલું હાય છે; જ્યારે ગર્ભજ ચતુષ્પદા વધારમાં વધારે છ ગાઉની અવગાહના વાળા હાય છે. આ પ્રમાણ દેવકુરુ વગેરે ક્ષેત્રમાં રહેલા હાથીઓને અનુલક્ષીને સમજનું. મનુષ્યાના દેહની ઊંચાઈ વધારમાં વધારે ત્રણ ગાઉની હાય છે. આ પ્રમાણ પણ દેવકુરુ વગેરે ક્ષેત્રમાં રહેલા યુગલિયા મનુષ્યાને અનુલક્ષીને સમજનું.

મનુષ્યની ઊંચાઈ સંબંધી જે હેવાલા વર્તમાન સાહિત્યમાં પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાંના કેટલાકની અહીં નાેંધ ્કરીશું. સાર્લામેનના વખતમાં કરટીકસ નામના એક માણસ થઈ ગયા, તેની ઊચાઇ ૨૮ ફીટ હતી. કીન્કાેલાક્સ નામના ે બીજા માણુસની ઊંચાઇ ૧૫ાા ફીટ નાેંધાયે<mark>લી છે. સને</mark> ૧૮૫૦ની સાલમાં મારુઆ પાસેની ભૂમિ ખાદતાં રાક્ષસી કદના મનુષ્યનાં હાડ નીકળ્યાં છે. તેનાં જડમાં માણસના પગ જેટલાં લાંમાં હતાં. તેની ખાપરીમાં એક ખુશલ <sup>્ર</sup>એટલે ૪૮ શેર ઘઉં માઇ શકતા હતા. તેના એક ે દાંતનું વજન લગભગ બે તાેલા જેટલું હતું. આવા ેં હેવાલાે વર્તમાનપત્રમાં અવારનવાર પ્રગટ થયા કરે છે, તે પરથી અમુક કાલે મનુષ્યા ઘણા ઊંચા હતા અને તેમનું કુદ કુમે કુમે ઘટી ગયું, એવા નિશ્ચય થાય છે. વળી પ્રદેશ પરત્વે પણ મનુષ્યાની ઊંચાઇમાં ઘણા ફેર પડે છે. દાખલા તરીકે ઉત્તર ધ્રુવના પ્રદેશમાં વસતા એસ્કિમા ઘણા ડીંગણા હાય છે, તાે ઉષ્ણકૃટિબ ધમાં રહેતા આફ્રિકન ·હેખસીએા તથા ગંગા–જમનાના **ફલદ્રુપ પ્રદેશમાં રહેતા** ઃઆર્યો–પુરબિયા વગેરે ઘણા ઊંચા હાેય<sup>ે</sup> છે.

### મૂળ

ईसाणंत -सुराणं रयणीओ सत्त हुंति उच्चत्तं । दुग दुग दुग चउ गोविज्जणुत्तरेकिकपरिहाणी ॥३३॥ स्रःस्ट्रेत छाथा

र्इशानान्तसुराणां रत्नयः सप्त भवन्त्युच्चत्वम् । द्विकद्विकद्विकचतुष्कप्रैवेयकानुत्तरेष्वेकैपरिहानिः ॥ 'पदार्थः

ईसाणत-सुराणं-धराान हेवले। अर्त सुधीना हेवानी.

ईसाण केना आंतमां छे खेवा सुर ते ईसाणंत—सुर. तेओनी. 'अत्र ईशानान्तप्रहणेन भवनपतिन्यंतरज्येातिष्क सौधर्मेशाना प्राह्याः।' अહीं धिशान देवले। अधीना आंतनं अख्य छे, तेथी अवनपति, व्यंतर, क्योतिषी, सौधर्भ अने धिशान देवले। अद्युष्ठ अस्थ अस्था.

रयणीओ—હાથ. અહીં રચળી–રત્ન શબ્દ એક હાથતું માપ દર્શાવનારા છે.

सत्त-सात.

हुंति–હાેય છે.

उच्चत्तं-अ थार्ध.

दुग-धे.

चर-ચાર.

गेविज्जणुत्तरे-श्रैवेथक अने अनुत्तरमां.

गेविज्ज અને अणुत्तर ते गेविज्जणुत्तर. गेविज्ज-श्रैवेयક... अणुत्तर-અનુત્તર. આ બંને દેવલાકના ઉચ્ચતમ પ્રકારા છે.

इकिक-परिहाणी-એક એકની પરિહાનિ. એક એકનું એક્યાં

इक ने इक ते इकिक. तेनी परिहाणी ते इकिक-परिहाणी. इक-એક. परिहाणी-परिद्धानि, ओछापछां.

#### અન્વય

ईसाणंत-सुराणं ऊच्चतं सत्त रयणीओ हुंति, दुग दुग दुग चड गेविज्जणुत्तरेकिकपरिहाणी ॥ सावार्थः

ઇશાન દેવલાકના અંત સુધીના દેવાની ઊંચાઈ સાત

ુહાથની હાેય છે. ત્યાર પછી એ, એ, એ, ચાર, ગ્રેવેયકા અને અનુત્તરામાં એક એકનું એાછાપણું છે.

# વિવેચન

દેવાનાં શરીરની ઊંચાઇ કેટલી હાય છે, તે અહીં દર્શાવ્યું છે. ઇશાન સુધીના દેવા અટલે ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષ્ક, સૌધર્મ અને ઇશાન દેવલાક સુધીના દેવતાઓના શરીરની ઊંચાઇ સાત હાથની હાય છે. ત્યાર પછી છે, છે, છે, ચાર, ગ્રૈવેયક અને અનુત્તર દેવાની ઊંચાઇ એક એક હાથ એછી હાય છે. તાત્પર્ય કે—

સનતકુમાર અને માહેન્દ્ર દેવલાકના દેવાની ઊંચાઇ છ હાથ હાય છે.

છકા અને લાંતક દેવલાેકના દેવાેની ઊંચાઇ પાંચ **હાથ** હાેય છે.

શુક્ર અને સહસ્રાર દેવલાકના દેવાની ઊંચાઈ ચાર હાથ હાય છે.

આનત, પ્રાણત, આરણુ અને અચ્યુત એ <mark>ચાર</mark> દેવલાકના દેવાની ઊંચાઇ ત્રણુ હાથ હાય છે.

નવ ગ્રૈવેયકના દેવાની ઊંચાઈ છે હાથ હાય છે અને પાંચ અનુત્તર દેવલાેકના દેવાની ઊંચાઇ એક હાથ હાય છે.



# [ 3 ]

# આયુષ્ય–દ્વાર

[ જવાના આયુષ્યનું પ્રમાણ ]

#### મૂળ

बाबीसा पुढवीए सत्त य आउस्स तिन्नि वाउस्स । वास-सहस्सा दस तरुगणाण तेऊ तिरत्ताउ ॥ ३४॥

# સંસ્કૃત છાયા

द्धाविंशतिः पृथिव्याः सप्ताप्कायस्य त्रीणि वायुक्तीयस्य । वर्षसहस्रा दश तरुगणानां तेजस्कायस्य त्रीण्यहोरात्राण्यायुः ॥३४॥

## પદાથ<sup>©</sup>

बावीसा—आपीश. पुढवीए—भृथ्वीनुं, भृथ्वीक्षयिक छ्वेतनुं. सत्त—सात. य—अने. आउस्स—अपुक्षयिक छ्वानुं. तिन्नि--- त्रधु.

वाडस्स---वाथुक्षिक छवे।तुं.

वास-सहस्सा-- ७००२ वर्ष.

वासर्नुं सहस्स ते वास-सहस्सः वास वर्षः सहस्स-&

આ પદ તેજસ્કાય સિવાયની ચારે કાયના જીવાના આયુષ્યપ્રમાણ સાથે જેડવાનું છે. તાત્પર્ય કે જ્યાં બાવીશ કહ્યા છે, ત્યાં બાવીશ હજાર, સાત કહ્યા છે ત્યાં સાત હજાર, ત્રણ કહ્યા છે ત્યાં ત્રણ હજાર તથા દશ કહ્યા છે, ત્યાં દશ હજાર સમજવા.

द्स--- हश.

तरुगणाण—પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયનું. અહીં તરુગણથી: પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય ગ્રહણ કરવી.

तेऊ—तेकरुष्ठाय, अग्निष्ठायिष्ठ छवानुं.

तिरत्ताऊ—त्रधु शत्रिनुं आयुष्य.

तिरत्तनं आक ते तिरत्ताक.

#### અન્વય

पुढवीए आउस्स वाउस्स तरुगणाण बावीसा, स्नत्र-तिन्नि य दस वास-स**ह**स्सा, तेउ तिरत्ताऊ।

### ભાવાથ<sup>°</sup>

પૃથ્વીકાચિક જવાતું આયુષ્ય ખાવીશ હજાર વર્ષ, અપ્રુકાચિક જવાતું આયુષ્ય સાત હજાર વર્ષ, વાયુકાચિક

જીવાનું આયુષ્ય ત્રણ હજાર વર્ષ અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયનું આયુષ્ય દશ હજાર વર્ષ હાય છે. અગ્નિકાચિક જી**વાનું** શ્રાયુષ્ય માત્ર ત્રણ રાત્રિનું હાય છે.

# વિવેચન

આયુષ્યના જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એવા ત્રણ પ્રકારા છે. જઘન્ય એટલે ઓછામાં ઓછું, ઉત્કૃષ્ટ એટલે વધારમાં વધારે અને મધ્યમ એટલે તે બેની વચ્ચેનું. તેમાં જઘન્ય આયુષ્યના ઉલ્લેખ અહીં કરેલા નથી, કારણ કે સર્વે ઔદારિક રારીરનું જઘન્ય આયુષ્ય અંતર્મું હૂર્ત — પ્રમાણ હાય છે. અહીં મધ્યમ આયુષ્યના ઉલ્લેખ પણ કરેલા નથી, કારણ કે જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટની મર્યાદા સમજાયા પછી તેના ખ્યાલ આપાઆપ આવી જાય છે.

જે ક્રમથી જીવાનું શરીર-પ્રમાણ કહ્યું, તેજ ક્રમથી આયુષ્ય-પ્રમાણ કહે છે. આ રીતે પાંચેય સ્થાવરના ક્રમ પહેલા આવે છે. તેનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય આ પ્રમાણે સમજવું:-

- (૧) પૃથ્વીકાચિક જીવા ૨૨૦૦૦ વર્ષ
- (૩) વાયુકાયિક જીવા ૩૦૦૦ વર્ષ
- (૪) પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય ૧૦૦૦૦ વર્ષ
- (૫) અગ્નિકાચિક જીવા ૩ અહારાત્ર.

સાધારણ વનસ્પતિકાયનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય આગળ આડત્રીશમી ગાથામાં જણાવ્યું છે, તે મુજબ અંતમુહૂતે પ્રમાણ હાય છે. આ આયુષ્યપ્રમાણુ ખાદર સ્થાવરાનું સમજવું. ૭.–૨૨ સૂક્ષ્મ સ્થાવરાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્યપ્રમાણ પણ અંત– મું હૂર્ત જેટલું જ હોય છે.

હવે પૃથ્વીકાયિક જીવાના ઉત્કૃટ આયુષ્યમાં જે વિશેષતા છે, તે પણ કહીએ છીએ. તે અંગે ખૃહત્સ બ્રહ્ધ-ણીમાં કહ્યું છે કે—

सण्हा य सुद्धवालुओ, मणसिल सक्करा य खरपुढवी। इग बारस चीदस सोल्ट्रार बावीस सम सहस्सा ॥ શ્લક્ષ્મ–સુંવાળી પૃથ્વીનું ଞ. આ૦ ૧૦૦૦ વર્ષ<sup>°</sup> શુદ્ધ પૃથ્વીન ,, ૧૨૦૦૦ વર્ષ વાલુકારૂપ પૃથ્વીતું ,, १४००० वर्ष મણસિલનું ,, ৭**६००० ব**র্থ કોકરાન ,, १८००० वर्ष<sup>९</sup> અતિ કઠિન પૃથ્વીનું ,, २२००० वर्ष<sup>©</sup> ,,

પૃથ્વીકાચિક, અપૃકાચિક, અગ્નિકાચિક, વાચુકાચિક તથા સાધારણ વનસ્પતિકાચના આચુખ્ય સંબધી આપણે વિશેષ વિચારણા કરી શકીએ એમ નથી; કારણ કે તે આપણી બુદ્ધિની બહારના વિષય છે; પણ પ્રત્યેક વનસ્પ-તિના આયુખ્ય અંગે આપણે કંઈક વિચારણા કરી શકીએ એમ છીએ.

શ્રી શત્રુંજય ગિરિરાજ ઉપર ઘણા જુના કાળનું રાયણુનું ઝાડ વિદ્યમાન છે. પ્રયાગ પાસે ભાંચરાના વડ ૧૫૦૦ વર્ષ જુના ગણાય છે. જેરુસલેમમાં ઓલીપ્લા જીડો વર્ષો–પુરાણું મળી આવે છે અને શાધખાળ કરનારા- એાએ અમુક વૃક્ષા ૫૦૦૦ વર્ષ પુરાણા હાેવાનું પણ જાહેર કર્યું છે, એટલે પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયની ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય— સર્યાદા ૧૦૦૦૦ વર્ષની હાેવા બાબત કોઈ શકા રહેતી નથી.

### મૂળ

वासाणि बारसाऊ बेइंदियाण तेइंदियाणं तु । अउणापन्न -दिणाइं चउरिंदीणं तु छम्मासा ॥ ३५॥ स्र स्कृत छाया

वर्षाण द्वावशायुद्वीन्द्रियाणाँ त्रीन्द्रीयाणां तु । एकोनपञ्चाशहिनानि चतुरिन्द्रियाणं तु षण्मासा ॥ ३५॥ धहार्थः

वासाणि—वर्ष.
बारस—आर.
आऊ—आयुष्य.
चेइंदियाण—એ ઇन्द्रियवाणा छवानुं
तेइंदियाण—त्रण् धन्द्रियवाणा छवानुं.
अज्णापन्न-दिणाइं—चेश्राण्यस दिवसानुं.
चर्डादेवीणं—चार धन्द्रियाणा छवानुं.
नु—ते।.
सम्मासा—छ भास.

#### અન્વય

वेइंदियाण तेइंदियाणं तु चउरिंदीणं आऊ बारस वासाणि खरणापन्स-दिणाई, छम्मासा ॥

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

એ ઈન્દ્રિયવાળા, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા અને ચાર ઈન્દ્રિ-ચવાળા જીવાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અનુક્રમે ભાર વર્ષ, ઓગણ— પચાસ દિવસ અને છ માસનું હોય છે.

### વિવેચન

એ ઈ ન્દ્રિયવાળા, ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા અને ચાર ઇન્દ્રિય-વાળા જીવોને વિકલેન્દ્રિય એટલે કીડા કે જંતુએા ગણવામાં આવે છે. તેમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય અન્ય જીવોની સરખા-મણીમાં ઘણું એાછું હોય છે.

એ ઈન્દ્રિયવાળા જીવાે એટલે શંખ, કાેઠા, કાેડી, જળા, અળસિયાં વગેરે. તેમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય બાર વર્ષ નું હાય છે.

ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જીવાે એટલે કીડી, મંકાેડી, ઉધેઈ, કાનખજૂરા વગેરે. તેમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય એાગણુપચાસ દિવસનું હાેય છે.

અને ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવા એટલે વીંછી, બગાઇ, ભમરા, ભમરી વગેરે. તેમનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય છ માસનું હાય છે.

આ અધા કીડા તથા જ તુએા સંમૂ<sup>રિ</sup> છેમ હોય છે, તે ભૂલવાનું નથી.

#### મૂળ

सुर-नेरइयाण ठिई उक्तोसा सागराणि तित्तीसं । चउप्पय-तिरिय-मणुस्सा तिन्निय पिल्ञोवमा हुंति॥३६॥

### સ સ્કૃત છાયા

सुर-नैरियकाणां स्थितिरुत्कृष्टा सागरे।पमाणि त्रयस्त्रिशत् । चतुष्पद-तिर्यञ्च-मनुष्याणां त्रीणिच पल्ये।पमानि भवन्ति ॥३६॥ यह।थ

सुर-नेरइयाण-डेवे। अने नारकेानी.

सुर अने नेरइय ते सुर–नेरइय. सुर–देव. नेरइय− •ा२४.

> तिई-स्थिति, आशुष्य. उकेसा-७१५७८. सागराणि-सागराभम.

અહીં સાગરાપમને ડૂંકમાં સાગર કહેલ છે. સાગરા-પામ એટલે સાગરની ઉપમાવાળા કાળ. જેમ સાગરના પાર પામવા દુર્લભ છે, તેમ આ પ્રમાણના પાર પામવા દુર્લભ છે. આમ છતાં શાસકારાએ તેનું પ્રમાણ તા બતાવ્યું જ છે. દશ કાટાકાટિ પલ્યાપમે એક સાગરાપમ થાય. એક ક્રોડને ક્રોડથી ગુણીએ ત્યારે કાટાકાટિ થાય. ૧૦,૦૦૦,૦૦૦× ૧૦,૦૦૦,૦૦૦ = ૧૦,૦૦,૦૦,૦૦,૦૦,૦૦,૦૦૦ એક કાટાકાટિ. આ રકમને પુન: દશે ગુણીએ એટલે દશ કાટાકાટિ થાય.

હવે એક પલ્યાેપમ કાેને કહેવાય ? તે જાેઈએ. પલ્ય એટલે કૂવા કે ખાડાે. તેની ઉપમા વડે સમજાવતું જે માપ, તે પલ્યાેપમ. તેના ઉદ્ધાર, અદ્ધા અને ક્ષેત્ર એવા ત્રણ પ્રકારા છે અને તે દરેકના સૂક્ષ્મ અને બાદર ગણતાં 3ुद छ प्रकारी थाय छे. तेमांथी अहीं सूक्ष्म अद्धा पत्थी-पमनुं प्रयोजन छे. शास्त्रमां ठहां छे हे, 'एएहिं सुद्धमश्रद्धा पिछेजावमसागरावमेहिं — नेरइयतिरिक्खजाणियमणुयदेवाणां आउयाइं मिवज्जंति ।' आ सूक्ष्म अद्धा पत्थीपम अने सागरापमा वहे नारक, तियं ये थीनि, मनुष्य अने हेवाना आयुष्या मपाय छे.

એક યોજન ઊંડા, પહેાળા અને લાંબા ખાડામાં સાત. દિવસના જન્મેલા યુગલિયા મનુષ્યના બાળકના એક વાળના સાત વાર આઠ આઠ કરેલા (૨૦૯૭૧૫૨) કકડા ઠાંસી ઠાંસીને ભરી તેમાંથી. સાં વર્ષે વાળના એક એક કકડા કાઢતાં જેટલા કાળે એ ખાડા ખાલી થાય, તેટલા કાળને બાદર—અદ્ધા–પલ્યાપમ કહેવાય છે, અને એ દરેક ટ્રકડાનાં અસંખ્ય સૂક્ષ્મ ટ્રકડા કરીને સાં—સાં વર્ષે વાળના એક એક ટ્રકડા કાઢીએ તેટલા કાળને સૂક્ષ્મ–અદ્ધા–પલ્યાપમ કહેવાય છે.

तित्तीसं—तेत्रीश.

चउपय-तिरिय—तिथं स सतुष्पह.

चडप्पय-तिरिय अने मणुस्स ते चडप्पय-तिरिय-मणुस्स-चडप्पय-यतुष्पदः तिरिय-तिर्थःयः तात्पर्थः हे तिर्थःय यतुष्पदः मणुस्स-भनुष्यः

तिन्नि*—*ત્રણ.

ય-અને.

पिछओवमा—५६थे।५भे।

દુંતિ—હાય છે.

#### અ-વય

सुर-नेरइयाण चक्कोसा ठिई तिर्त्तासं सागराणि, य चड-

### ભાવાથ<sup>°</sup>

દેવ અને નારકોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તેત્રીશ સાગરા-પમની તથા તિર્થ ચ ચતુષ્પદ્દ અને મનુષ્યાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ત્રણ પલ્યાપમની હાેય છે.

### વિવેચન

અહીં દેવની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે, તે અનુત્તર વાસી દેવાની અપેક્ષાએ કહી છે અને નારકની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે, તે સાતમી નરકના જીવાની અપેક્ષાએ કહી છે. તેમજ તિર્યાંચ ચતુષ્પદ અને મનુષ્યની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે, તે દેવકુરુ–ઉત્તરકુરુ વગેરે યુગલિક ક્ષેત્રાની અપેક્ષાએ કહી છે.

અહીં દેવા તથા નારકાની જઘન્ય સ્થિતિ કહી નથી, તેમજ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પણ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાન તથા સાતમી નરકની જ કહી છે, એટલે તેમની જઘન્ય-ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વર્ણન કરીશું.

ભવનપતિ તથા વ્યંતર દેવાનું જઘન્ય આયુષ્ય દશહજાર વર્ષનું હોય છે અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય જીદા જીદા વર્ગ પ્રમાણે ૧ પલ્યાપમથી માંડીને ૧ સાગરાપમથી કંઇક અધિક સુધી હાય છે. જ્યાતિષ્ક દેવામાં ચન્દ્ર તથા સૂર્યના ઇન્દ્રને જઘન્ય આયુષ્ય હાતું નથી, એટલે કે ચન્દ્રના ઇન્દ્ર ૧ પલ્યા-પમ અને ૧ લાખ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવે છે અને સૂર્યના ઇન્દ્ર ૧ પલ્યાપમ અને ૧ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવે છે. ચન્દ્ર, સૂર્ય, શ્રહ અને નક્ષત્રમાં વસતા અન્ય દેવાનું જઘન્ય આયુષ્ય કું પલ્યાપમ અને તારામાં વસતા દેવાનું તા પલ્યાપમના આઠમા ભાગથી કંઈક અધિકથી માંડીને ૧ પલ્યાપમ ઉપરાંત ૧ લાખ વર્ષનું હાય છે.

વિમાનવાસી, ગ્રૈવેચક તથા અનુત્તરવિમાનવાસી દેવાનું જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય નીચેની તાલિકા મુજબ હાય છે:—

| ş  | દેવવિશેષ          |        |     | જઘન્ય આયુ      |     | <sup>ઉ</sup> ત્કૃષ્ટ આયુ |
|----|-------------------|--------|-----|----------------|-----|--------------------------|
| ૧  | સૌધમ <sup>¢</sup> | દેવલાક | : ૧ | પલ્યાેપમ       | ર   | સાગરાગમ                  |
| ૨  | ઇશાન              | "      | ٩   | પલ્યેા.થી અધિક | ર   | સાગરા.થી <b>અધિક</b>     |
| 3  | સનત્કુ            | માર ,, | ₹,  | સાગરા.         | હ   | સાગરા.                   |
| ४  | માહેન્દ્ર         | "      | ર   | સાગરાથી.અધિ    | ७ ७ | સાગરાે.થીઅધિક            |
| ય  | પ્રદ્             | "      | ૭   | સાગરાપમ        | ૧૦  | સાગરાેપમ                 |
| \$ | લાંતક             | "      | ૧૦  | , ,,           | 98  | 77                       |
| છ  | શુક્ર             | ,,     | ૧૪  | "              | ૧૭  | ,,                       |
| <  | સહસાર             | ,,     | १७  | "              | 14  | "                        |
| ÷  | આનત               | "      | ૧૮  | **             | 16  | <b>&gt;&gt;</b>          |
| ૧૦ | પ્રાણુત           | ,,     | १५  | 57             | २०  | "                        |

| , Q Q       | આરણ                | દેવલાેક                                 | 20    | સાગરાપમ             | ,      | 2 <b>9</b> | સાગરાપમ         |
|-------------|--------------------|-----------------------------------------|-------|---------------------|--------|------------|-----------------|
|             | -                  |                                         |       | 4164141 44          | •      |            | Allah Ar Bak    |
|             | અ <sup>ર</sup> યુત | ,,                                      | ર૧    | 77                  |        | <b>ર</b> ર | >>              |
|             | સુદ્દરા°ન          |                                         | २२    | ,,                  |        | २३         | 77              |
| ્ર          | સુપ્રતિબદ્ધ        | , ,,                                    | २३    | ,,                  |        | २४         | "               |
| 3           | મનારમ              | **                                      | २४    | "                   |        | રપ         | "               |
|             | સર્વ તાેભદ્ર       | , ,,                                    | રપ    | "                   | -      | २६         | "               |
| ૈય          | સુવિશાલ            | ,,                                      | २६    | • • • • •           |        | २७         | "               |
|             | સુમનસ              | ,,,                                     | २७    | >>                  |        | २८         | "               |
| <b>'</b> '9 | સૌ <b>મન</b> સ     | ,,                                      | २८    | "                   |        | २६         | "               |
|             | પ્રિય કર           | ,,                                      | ર૯    | "                   |        | 30         | "               |
| ÷           | આદિત્ય             | "                                       | 30    | "                   |        | 39         | **              |
| ٩           | વિજય               | અનુત્તર                                 | ૩૧    | "                   | ×      | 33         | "               |
| ૨           | વૈજયંત             | ,,                                      | ૩૧    | "                   | ×      | ,,         | **              |
| 3           | જયાંત              | ,,                                      | "     | ,,                  | ×      | "          | "               |
|             | અપરાજિલ            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ,,    | **                  | ×      | "          | "               |
| પ્          | સર્વાર્થ સિ        | £ "                                     | નથી.  | , ,,                |        | "          | 77              |
|             | નારકો              | ની જઘન                                  | ય અને | કે ઉત્કુ <b>ે</b> ટ | સ્થિતિ | ની         | ચે પ્રમાણે      |
| હ           | ાય છે :–           |                                         |       | •                   |        |            |                 |
|             | નામ                | 1                                       | જઘન્ય | સ્થિતિ              |        | ଞ୍ଚ        | કૃષ્ટ સ્થિતિ    |
| ૧           | રત્નપ્રભા          | ૧૦                                      | 000   | વષ                  |        | ૧          | સાગરાપ <b>મ</b> |
| ર           | શકેરાપ્રભા         | ા ૧                                     | સાગરે | ાપમ                 |        | 3          | <b>77</b>       |
| <b>E</b>    | વાલુકાપ્રભ         | Е І                                     | ,,    |                     |        | છ          | <b>&gt;&gt;</b> |

<sup>×</sup> મતાંતરે ઢર સાગરાયમ ઉત્કૃષ્ટાયુ છે.

| ४          | પંકપ્રભા     | ૭ સાગરાપમ     | 90         | સાગરાપમ |
|------------|--------------|---------------|------------|---------|
| ય          | ઘૂમપ્રભા     | ۹٥ 👝 🕠        | <b>૧</b> ७ | ,,      |
| <b>, ξ</b> | તમઃપ્રભા     | <b>૧</b> ৩ ,, | <b>૨</b> ૨ | ,,      |
| છ          | તમસ્તમઃપ્રભા | રર ,,         | 33         | ,,      |

શ્રી રત્નશેખરસૂરિએ લઘુક્ષેત્રસમાસમાં કેટલાંક તિર્ય ચ ચતુષ્પદેાનું આયુષ્ય આ પ્રમાણે સૂચવ્યું છે:–

मणुआउसम<sup>ग</sup>याइं, ह्याई चडरंसजाइ अट्टंसा। गोमिह्सुट्रखराई, पणंस साणाइ द्समंसा ।। ९८ ॥ इच्चाइ तिरच्छाण वि, पायं सट्वारएसु सारित्थं। तह्यारसेसि कुळगरनयजिणधम्माइडप्पपत्ती ॥ ९९ ॥

'મનુષ્યના આયુષ્ય જેટલું આયુષ્ય હાથી, સિંહ, અષ્ટાપદ વગેરેનું હાય છે; એનાથી ચાયા ભાગે ઘાડા વગેરેનું હાય છે; અકરાં ઘટાં, શિયાળ વગેરેનું આઠમે ભાગે હાય છે; ગાય, ભેંસ, હરણ, ઊંટ, ગધેડાં વગેરેનું પાંચમે ભાગે અને કૂતરા વગેરેનું દશમા ભાગે હાય છે. આ પ્રમાણે તિયં ચાના આયુષ્ય પ્રાય: સર્વ આરાઓમાં સરખા હાય છે. ત્રીજ આરાના અંતમાં કુલકરાની નીતિ, જિનધર્મ, બાદર અન્નિકાય વગેરે ઉત્પન્ન થાય.

જૈન હિતાપદેશમાં વર્ત માનકાલે પ્રાણીએા વધારમાં વધારે કેટલું આયુષ્ય હાય, તેની યાદી આ પ્રમાણે આપવામાં આવી છે:—

|    |                | -        |
|----|----------------|----------|
|    | નામ            | વર્ષ     |
| ٩  | કાચળા          | 9000     |
| ર  | હાથી           | १२०      |
| 3  | સિંહ           | 900      |
| ४  | વાઘ            | 48       |
| ય  | સુવર           | ય૦       |
| ۶  | ઘાડા           | 80       |
| હ  | ગાય            | રપ       |
| <  | બળક            | <b>,</b> |
| ¢  | ભેંસ           | ,,       |
| ૧૦ | ૭.૬            | "        |
| ૧૧ | હેરણુ          | २४       |
| ૧૨ | ગધેડેા         | ,,       |
| ૧૩ | ગે ડા          | २०       |
| ૧૪ | કૂતરા          | 9,६      |
| ૧૫ | બકરી           | ,,       |
| १६ | ઘેટું.         | ·        |
| ৭৩ | સસલું          | 98       |
| १८ | શિયાળ          | 93       |
| 96 | <u> બિલાડી</u> | ૧૨       |
|    |                |          |

અહીં પક્ષીઓનું આયુષ્ય પણ બતાવ્યું છે, પરંતુ તે પક્ષીઓના આયુષ્ય પ્રસંગે જણાવીશું.

સંસૂચ્છિમ મનુષ્યાની જઘન્ય તથા ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

અંતમું હૂર્તની હાય છે, જ્યારે ગર્ભજ મનુષ્યાની સ્થિતિ ક્ષેત્ર પરત્વે નીચે પ્રમાણે હાય છે:–

| મનુષ્ય                         | જઘન્ય                 | ઉત્કૃષ્ટ                                |
|--------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------|
| દેવકુરુવાસી                    | ૩ પલ્યાેપમથા ૩        | 3 <b>પલ્યાેપ</b> મ                      |
|                                | ક ઇક ન્યૂન            |                                         |
| ઉત્તરકુરુવાસ <u>ી</u>          | "                     | ,,                                      |
| હરિવર્ષ વાસી                   | ર પલ્યાેપમથા :        | ≀ પ∈યાેપમ                               |
|                                | કંઇક ન્યૂન            |                                         |
| <b>રમ્યક્</b> વષ <b>ે</b> વાસી | 77                    | 27                                      |
| ્હૈમવત વાસી }                  |                       | પલ્યાેપમ                                |
| ૈહેરણ્યવત " ડે                 | કંઇક ન્યૂન            |                                         |
| <sup>્ચ</sup> તરદ્વી પવાસી     | પલ્યાેપમના અસં-       | પલ્યાપમના                               |
|                                | ખ્યાતમા ભાગથી         | અસંખ્યાતમા                              |
| 2-                             | કંઇક ન્યૂન            | ભાગ                                     |
| મહાવિદે <b>હ</b>               | અ <b>ંતર્મુ</b> હૂર્ત | પૂર્વ <sup>°</sup> કાેટિવષ <sup>°</sup> |
| ભરત                            | "                     | ૩ પલ્યેાપમ                              |
|                                |                       | [અવસર્પિ'ણીના                           |
|                                |                       | પહેલા આરાને                             |
|                                |                       | આશ્રીને ]                               |
| 5375-4                         |                       |                                         |

औरवत ,,

વર્ત માન કાલમાં જે દુનિયાના આપણને પરિચય એ, તેમાં સહુથી વધારે આયુષ્ય રશિયામાં એક ડાેસાનું ૨૦૫ વર્ષ નાેંધાયું હતું. ભારતના છેલ્લા વસ્તીપત્રકમાં એટલે સને ૧૯૬૧માં જે વસ્તીપત્રક તૈયાર થયું, તેમાં ૧૦૦ થી અધિક વર્ષની ઉંમરવાળા ૧૫૦ ઉપરાંત સ્ત્રીપુરુષા નેાંધાયાં હતાં, તેમાં કેટલાકનું આયુષ્ય ૧૫૦ થી ૧૬૦ વર્ષનું પણ હતું. જે મનુષ્ય ૧૦૦ વર્ષ જીવે, તેણે એકંદર સારું આયુષ્ય ભાગવ્યું ગણાય છે, પરંતુ એટલા આયુષ્ય- વાળા આજે બહુ જ થાડા છે. આજે તા પચાશ વર્ષ વટાવ્યા કે મનુષ્યા ખખડી જાય છે અને સાઠ—સીત્તર વર્ષના આયુષ્યની ગણના પણ ઠીકમાં થાય છે. અલખત્ત ચીન વગેરમાં અહીંના કરતાં આયુષ્ય લાંબું છે, પણ સામાન્ય મર્યાદા તે ૬૦ થી ૧૦૦ વચ્ચેની જ છે.

### મૂળ

जलयर-उर-भ्रयगाणं परमाऊ होइ पुव्व-कोडी उ । पक्खीणं पुण भणिओ असंख-भागो य पलियस्स ॥३७॥

### સંસ્કૃત છાયા

जलचरोरग-भुजगानां परमायुर्भवति पूर्वकोटी तु । पक्षिणां पुनर्भणितोऽसङ्ख्येयभागः पल्यापमस्य ॥३०॥

# પદાથ

जलवर–उर–મુચगાળં–જલચર, ઉરઃપરિસર્પ અને∴ **લુજપરિ**સપેાંતું.

जलयर अने उरग अने भुयग ते जलयर-हर-भुयग अहीं हर अने भुय अंनेने गमनसूचक ग अक्षर समा- નપણે લાગેલા છે. जलयर-જલચર. **૩૧**૧-૭૨:પરિસ**ર્પ.** મુચન-ભુજપરિસર્પ.

परमाऊ---- ઉत्કृष्ट आयुष्य.

परम सेवुं आक ते परमाक, परभ-6त्कृष्ट. आक आशुष्य. होइ-देव्य छे.

पुठव-कोडी-पूर्व डोउ वर्ष तुं.

'सप्तिति असकोटयः षट्पंचाशच्च सहस्रकोटयो वर्षाणि एकं पूर्वमुच्यते ईटक्कोटिपूर्वाणीत्यर्थः'—७०५६००० डीड वर्षनुं ओड पूर्व शखाय छे. आवा ओड डीड पूर्व ओम समक्ष्युं तात्पर्य डे ७०,५६०,०००,०००,०००, वर्षनुं ओड पूर्व, तेने शुष्या ओड डीड ओटले ७०५,६००,००० ०००,०००,०००,००० वर्ष.

प∓खीणं—પક્ષીએાનું.

પુળ--વળી.

भणिओ--- कह्ये छे.

असंखभागो-असं भ्यातमा साग.

ચ—અને.ા

पि्रयस्स--- ५६थे। ५भने।.

#### અન્વય

जल्लयर−उर−भुयगाणं परमाऊ पुत्व−कोडी होई पुण य पक्लीणं पल्लियस्स असंख−भागो भणिओ ।।

## ભાવાથ'

જલચર, ઉરઃપરિસર્પ અને લુજપરિસર્પનું **ઉ**ર્જુષ્ટ

આયુષ્ય કોડ પૂર્વ વર્ષ હાય છે તથા પક્ષીઓને પલ્યા– પમના અસંખ્યાતમા ભાગ કહેલા છે.

# વિવેચન

અહીં જલચર સંમૂચ્છિમ અને ગર્ભજ અંનેતું 'ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય કોડ પૂર્વ વર્ષતું સમજવું, કારણ કે અન્ય યું થોમાં સંમૂછિમ ઉરઃપરિસર્પ અને ભુજપરિસર્પોતું આયુષ્ય જુદું ગણાવ્યું છે, પરંતુ સંમૂચ્છિમ જલચરતું આયુષ્ય જુદું ગણાવેલ નથી.

સંમૂચ્છિ મ ચતુષ્પદનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૮૪૦૦૦ વર્ષ, ઉર:પરિસર્પનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય પ૩૦૦૦ વર્ષ અને ભુજપરિસર્પનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૪૨૦૦૦ વર્ષ હાય છે. સંમૂચ્છિમ પક્ષીએાનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ૭૨૦૦૦ વર્ષનું હાય છે.

ગર્ભજ પક્ષીએોતું ઉ<sub>રકૃ</sub>ષ્ટ આયુષ્ય પલ્<mark>યાપમના</mark> અસંખ્યાતમા ભાગ હાેય છે.

જેન હિતાપદેશમાં જણાવ્યું છે કે પંચમ કાલ તથા અસ્તક્ષેત્રને આશ્રીને પક્ષીએાનું આયુષ્ય નીચે પ્રમાણે હાય છે:—

| fereig - erstere edge er | 33              |
|--------------------------|-----------------|
| નામ                      | qu <sup>c</sup> |
| ૧ હંસ                    | 900             |
| <b>ર</b> ંકાગડા          | <b>,,</b>       |
| ૩ ગીધ                    | "               |
| ૪ સારસ                   | <b>EO</b>       |
| પ ક્રીંચ                 |                 |

| ķ          | મરઘા (કૂકડાે)                 | ę٥         |
|------------|-------------------------------|------------|
| ૭          | <b>અગ</b> લા                  | "          |
| <          | धूवड                          | પૃ૦        |
| E          | ચીબરી                         | ,,         |
| <b>9</b> 0 | સમડી                          | "          |
| <b>૧</b> ૧ | વાગાળ                         | ,,         |
| ૧૨         | <b>ખ</b> પૈયા                 | 30         |
| ૧૩         | સૂડા (પાપટ)                   | १२         |
|            | <b>લુજપરિ</b> સ <sup>ા</sup>  | <b>1</b> ° |
|            | ૧ સાપ                         | १२०        |
|            | <b>ઉરઃપરિસ</b> પ <sup>°</sup> |            |
|            | ૧ ગરાળી                       | ٩          |
|            | ર કાકીડાે (કાચડાે)            | ૧          |

## મૂળ

सन्वे सुहुमा साहारणा य समुच्छिमा मणुस्सा य । उकोस--जहन्नेणं अंतमुहुत्तं चिय जियंति ॥ ३८॥

## સંસ્કૃત છાયા

सर्वे सूक्ष्माः साधारणाश्च संमूर्चिछमा मनुष्याश्च । स्तक्षेण जघन्येनाऽन्तर्मुहूर्तमेव जीवन्ति ।। ३८ ।।

### પદાર્થ

सव्व---सवः. सुहुमा---सूक्ष्म અહીં સુદુમ શબ્દથી પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અગ્નિકાય, વાયુકાય અને વનસ્પતિકાયના સૃક્ષ્મ જીવા સમજવા. 'સર્વે સૃક્ષ્માઃ પૃથ્વ્યપ્તેजોવાયુવનસ્વત્તયશ્ચ !' વનસ્પતિકાયમાં સાધા-રહ્યુ વનસ્પતિકાયના સૃક્ષ્મ અને બાદર એવા એ લેદો છે. પ્રત્યેક વનસ્પતિ તો બાદર જ ક્રિક્ષ છે, એટલે આ લેદ સાધારહ્યુ વનસ્પતિકાયના સમજવા.

साहारणा—साधारख वनस्पतिकाय.

'पुनः साधारणा बाद्रिष्णोद्रूपा अनन्तकायिकाश्च । ' अहीं सामारभुधी आहर निशेद्रदेप अनन्तक्षयिके समेलेवा.

ચ—અને.

समुच्छिमा-संभूविधिभ.

मणुस्सा-भनुष्ये।,

શ---અને.

उक्कोस-जहन्नेणं-७८५ू अने जधन्यथी.

उक्कोस अने जहन्त ते उक्कोस-जहन्त. उक्कोस-ઉત્કૃષ्ट. जहन्त-જधन्य.

> લંતમુદુત્તં–અંતર્મું હૂર્ત. चिय–નિશ્ચયથી. जियंति–જીવે છે.

#### અન્વય

सन्वे सुहुमा साहारणा य समुच्छिमा मणुस्सा उक्तोस— बहुन्नेणं अंतमुहुत्तं चिय जियति ।

જી. ર૩

### <del>ભા</del>વાથ<sup>°</sup>

પૃથ્વીકાચિક વગેરે સૂક્ષ્મ છવા, સાધારણ વનસ્પતિ અને સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યા ઉત્કૃષ્ટ અને જઘન્યથી અંતર્કુહૂર્ત સુધી જ છવે છે.

# વિવેચન

વિષયતું અનુસંધાન અશબર રહે તે માટે આ વસ્તુ અમે તે તે સ્થળે જ્ણાવેલી છે.

#### મુળ

ओगाहणाऽऽज्ञमाणं, एवं 'सेवओ समक्लायं। जे पुण इत्थ विसेसा विसेस−सुत्ताउ ते नेया॥३१॥ सःस्कृत छाया

अवगाइनाऽऽयुर्मानमेवं संक्षेपतः समाख्यातम् । ये पुनरत्र विशेषा विशेषसूत्रेभ्यस्ते ज्ञेयाः ॥ ३९॥ "पद्माधः

श्रोगाहणाऽऽच-माणं-અવગાહના અને આયુષ્યનું પ્રમાણું भ्रोगाहणा અને आच તેનું माण ते श्रोगाहणाऽऽऊ-माणं. श्रोगाहणा-અવગાહના. 'अवगाहन्ने अवतिष्ठन्ते जीवा अस्या-मित्स्यवगाहना देहः। જેને વિષે જીવો અવગાહન કરે, તે અવગાહના કહેવાય. અહીં અર્થથી તેને દેહ સમજવો. તાત્પર્ય કે અહીં અવગાહનાથી શરીર અભિપ્રેત છે.

भार-આયુષ્ય. माण-માન, પ્રમા**ધ**. एवं-आ પ્રકારે. सं सेवओ-अं क्षेपथी.

समक्खाय-४धुं.

जे-ले.

પુળ-વળી.

इत्थ–અહીં.

विसेसा-विशेष स्पष्टी अस्यू.

विसेस-सुत्ताच-विशेष सूत्रे।थी.

અહીં વિશેષ સૂત્રાથી પ્રજ્ઞાપના, સંગ્રહણી વગેરે સૂત્રા અમજવા.

ते-तेने.

नेया-अध्यवा .

#### અન્વય

एवं सत्तेवओ ओगाहणाऽऽउ-माणं समक्तायं। पुण इत्थ जो विसेसा ते विसेस-सुत्ताउ नेया।।

### લાવાથ<sup>°</sup>

આ પ્રમાણે જીવોની અવગાહના અને આયુષ્યનું પ્રમાણ ટૂંકમાં કહ્યું. પણ એમાં જે વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ જરૂરી છે, તે વિશેષ સૂત્રીથી જાણુવું.

# વિવેચન

પ્રકરણુકારે શરીર–દ્રારના અને આયુષ્ય–દ્રારના ઉપ-સંહાર રૂપે આ ગાથા કહી છે. તેમાં તેમણે જણાવ્યું છે કે આ પ્રકરણુ સંક્ષેપથી બાધ કરાવવાને અર્થે સ્ચાયેલું હાઈ તેમાં જીવોનાં શરીર અને આયુષ્યને લગતી હકીકતા દ્વંકમાં જ જણાવી છે, પરંતુ આ સંબંધી જેમણે વિશેષ જાણુવું હાેય તેમણે તે અંગેનાં ખાસ સૂત્રો જેવાં કે પ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર, સંગ્રહણી વગેરેથી જાણી લેવા.

અમે શરીર-દ્રાર તથા આયુષ્ય-દ્રારમાં જે વિવેચન કર્યું છે, તે આ સૂત્રોના આધારે જ કર્યું છે, તેથી આ વિષયની જાણવા જેવી હુક્રીક્રતા પ્રાયઃ તેમાં આવી ગઇ છે; આમ છતાં આ વિષયમાં વિશેષ એવા ઇશ્છનારે ઉપરનાં અને સૂત્રો અને ખાસ કરીને સંગ્રહણી અવશ્ય જેવી.



## [8]

## સ્વકાયસ્થિતિ–દ્વાર

### મૂળ

च्यगिदिया य सन्वे असंख उस्सप्पिणी सकायम्मि । उववज्जंति चयंति य अणंतकाया अणंताओ ॥ ४० ॥

## સંસ્કૃત છાયા

एकेन्द्रियः सर्वेऽसंख्येयोत्सर्पिणीः स्वकाये ।

अत्पद्यन्ते च्यवन्ते चानन्तकोया **अनन्ताः ॥ ४० ॥** 

### પદાર્થ

एगिंदिया—એકेन्द्रिय छवे।.

च−–અને.

सम्बे-स्वेर.

असेख--અસંખ્ય.

· <del>उस्</del>सव्पणी——ઉત્સર્પિ છી.

પલ્ચાપમ અને સાગરાપમનું માપ છત્રીશમી ગાથાના પદાર્થમાં દર્શાવ્યું છે. એવા દરા કાઢાકોડી સાગરાપ્યને ઉત્સર્પ છા કલ થાય. જેમાં વસ્તુના રસ-કસ અનુક્રમે ઉત્સર્પ છા કરે-ચડતા જાય, તે ઉત્સર્પ છાકાળ. બીજો કાળ તેથી ઉલટો છે. તેમાં વસ્તુના રસ-કસ અનુક્રમે અવસર્પ છુકરે છે, એટલે કે ઉતરતા જાય છે. તેનું કાલમાન પછુ એટલું જ છે, એટલે કે દશ કોડાકાડી સાગરાપમ છે. ઉત્સર્પ છા પછી અવસર્પિ છા અને અવસર્પ છા પછી ઉત્સર્પ છા એવા સનાતન કમ ચાલ્યા જ કરે છે. ઉત્સર્પિ છા તથા અવસર્પ છા કાળમાં છ-છ આરા હાય છે, તેમના કમ એક બીજાથી ઉલટો છે. ઉત્સર્પ છા કાળમાં પ્રથમ દુષમદુષમ, પછી દુષમ, પછી દુષમસુષમ, પછી સુષમ- દુષમ, પછી સુષમ અને છેવટે સુષમસુષમ નામના આરો આવે છે, ત્યારે અવસર્પિ છા કાલમાં પ્રથમ સુષમસુષમ અને છેલ્લા દુષમદુષમ આવે છે. આ આરાઓનું કાલમાન નીચે પ્રમાણે હાય છે:—

સુષમસુષમ–આરા– ચાર કાેડાકાેડી સાગરાપમ વર્ષ સુષમ આરા– ત્રણ " ,, સુષમદુષમ આરા એ " 27 દ્રષમસુષમ આરાે બેંતાલીશ હજાર વર્ષ ન્યુન એક કાેડાકાેડી સાગરાપમ વર્ષ २१००० **व**ष<sup>९</sup> દ્રષમ આરા દ્રષમદ્રષમ આરા २१००० वर्ष

આ રીતે ઉત્સર્પિણી તથા અવસર્પિણીમાં દશ કોડા-ક્રોડી સાગરાપમ વર્ષ હોય છે અને તે ખંને મળીને એક કાલચક પૂરું થયું ગણાય છે. અનંત કાલચક્રનું એક પુદ્દ-ગલપરાવર્ત અને છે. આ માપના પણ જૈન શાસોમાં ઉપયોગ થયેલા છે.

અહીં ઉત્સર્પિ બીના નિર્દેશ છે, પણ તેની સાથે અવસર્પિ બી પણ સમજ લેવાની છે.

सकायम्मि-पेातानी क्षयने विषे.

चववडर्जंति-७१५न्स थाथ छे.

चयंति-ચ્ચવે છે, મરાધુ પામે છે.

ચ–અને.

अणंतकाया-અનંતકાય, સાધારણ વનસ્પતિકાય. अणंताओ-અનંત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી સુધી.

#### અ-વય

सब्वे एगिंदिया य अणंतकाया, सकायम्मि असंख य अणंताओ उस्सपिणी उनवन्जंति य चयंति ।

### ભાવાથ<sup>8</sup>

સવે એકેન્દ્રિય જીવા અસંખ્ય ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી સુધી પાતાની જ કાયામાં એટલે પૃથ્વીકાય આદિમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને મરશુ પામે છે અને અનંતકાય એટલે સાધારશુ વનસ્પતિકાયના જીવા અનંત ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી સુધી સાધારશુ વનસ્પતિકાયમાં જ ઉત્પન્ન થાય છે અને મરશુ પામે છે.

### વિવેચન

ક્વ એટલે પાતાની, કાય એટલે કાયામાં પુનઃ પુનઃ સ્થિતિ કરવી, તેને સ્વકાયસ્થિતિ કહે છે. વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તાે એક જ જાતિની કાયામાં વારંવાર ઉત્પન્ન થવા અને મરણુ પામવા વડે પસાર થતાે કાળ તે સ્વકાય સ્થિતિના અર્થ છે. જૂદા જૂદા જીવા પરત્વે તેના કેટલાે સમય હાેય છે? તેનું અહીં નિદર્શન કરાગ્યું છે.

તેમાં પ્રથમ એ જણાવ્યું છે કે સર્વ એકેન્દ્રિય જીવે અસંખ્ય ઉત્સિપિણી અને અવસર્પિણી કાલ સુધી પોતાની જ કાયામાં ઉત્પન્ન થાય છે અને ચ્યવે છે. પરંતુ આ એક સામાન્ય વિધાન છે. અન્ય ગ્રંથામાં તેની સ્પ- હેતા કરતાં કહ્યું છે કે આ સ્થિતિ સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાયિક જીવેા, સૂક્ષ્મ અપ્કાયિક જીવેા, સૂક્ષ્મ અપ્કાયિક જીવેા અને સૂક્ષ્મ વાયુકાયિક જીવોની જાણ્વી.

અાદર પૃશ્વીકાચિક જવા, આદર અપ્કાચિક જવા, આદર અગ્નાચિક જવા અને આદર વાચુકાચિક જવાની સ્વકાય સ્થિતિ સીત્તર કાેટાનુકાેટી સાગરાપમ જેટલી હાેય છે. દશ કાેટાનુકાેટી સાગરાપમના એક ઉત્સિપિંણીકાળ અને દશ કાેટાનુકાેટી સાગરાપમના એક અવસિપંણીકાળ થાય છે, એટલે આ કાળ સાડાત્રણ ઉત્સિપિંણી અને સાડા ત્રણ અવસિપંણી જેટલા થયા કે જે પૂર્વના કાળ કરતાં થણા એછાં છે.

પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયમાં સૂક્ષ્મના પ્રકાર હાતા નથી.

તે માત્ર બાદર જ હેાય છે. તેની સ્વકાયસ્થિતિ પ**ણ** સીત્તે**ર** કોટાનુકાેટી સાગરાેપમ જેટલી જ જાણુવી.

હવે વાત રહી સાધારણ વનસ્પતિકાય એટલે અનં-તકાય કે નિગાદની. તેમાં સૂક્ષ્મ અને બાદર એ બંને પ્રકારા હાય છે. આ બંને પ્રકારાની સ્વકાયસ્થિતિ અનંત ઉત્સિપિંણી અને અવસિપેંણી કાલ જેટલી હાય છે. પરંતુ તેમાં સ્પષ્ટતા એટલી કે આ પ્રમાણ અસાંવ્યવહારિક નિગા-દ્રને આશ્રીને સમજવાનું છે.

અહીં 'અસાંવ્યવહારિક' અને 'સાંવ્યવહારિક' એવા જે પારિભાષિક શખ્દા વપરાય છે, તેનું રહસ્ય સમજ લેવું અવશ્યક છે. જે જવા અનાદ કાલથી સૃદ્ધમ નિગાદમાં પડેલા છે અને કાઈ પણ સમયે તથા-વિધ સામશ્રીના અભાવે તેમાંથી ખહાર નીકળી વ્યવહાર શશિમાં એટલે કે સૃદ્ધમ—આદર—પૃથ્વીકાયાદિપણે વિવિધ અવહારમાં આવ્યા નથી, તેમને અસાંવ્યવહારિક કહેવામાં આવે છે આ અસાંવ્યવહારિક જવા છે પ્રકારના હાય છે. એક તો અનાદિ—અનંત સ્થિતિવાળા અને ખીજા અનાદિ—સાન્ત સ્થિતિવાળા. તેમાં અનાદિ—અનંત સ્થિતિવાળા અસાં-વ્યવહારિક જવા કદાપિ વ્યવહારરાશિમાં આવ્યા નથી અને આવવાના પણ નથી; જયારે અનાદિ—સાન્ત કાય—સ્થિતિવાળા અસાંવ્યવહારિક જવા હજ સુધી વ્યવહાર—સારામાં આવ્યા નથી, પણ આવવાના છે, એટલું નિશ્ચિત. આ ખને પ્રકારના જવા અનંત છે.

જે જ્વા અનાદિ નિગાદમાંથી તથાવિધ સામગ્રીના યાગે પૃથ્વાદિક—સ્ક્ષ્મ કે બાદરના વ્યવહારમાં એક વખત પણ આવેલા હાય, તે સાંવ્યવહારિક. પછી કમંચાગે ભલે તેઓ પાછા સ્ક્ષ્મ નિગાદમાં આવેલા હાય. આ જીવા પણ અનંતા છે, પરંતુ તે સાદિ—સાન્ત સ્થિતિવાળા છે. તાત્પર્ય કે સૂક્ષ્મ નિગાદની કાયસ્થિતિ ત્રણ પ્રકારની હાય છે: (૧) અનાદિ—અનંત, (૨) અનાદિ—સાંત અને (૩) સાદિ—સાંત. તેમાં પ્રથમની બે સ્થિતિ અસાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મને ઘટે છે અને છેલ્લી સાંવ્યવહારિક સૂક્ષ્મને ઘટે છે. તેમાં પહેલા બેની સ્વકાયસ્થિતિ અનંત ઉત્સિપિણી—અવસપિંણીપ્રમાણ હાય છે અને છેલ્લાની કાયસ્થિતિ અસંખ્યાત ઉત્સિપિંણી—અવસપિંણીપ્રમાણ હાય છે.

આદર સાંવ્યવહારિક નિગાદની ઉત્કૃષ્ટ કાયસ્થિતિ સીત્તેર કાેટાકાેટી સાગરાપમની હાેય છે.

સામાન્ય નિગાદની કાયસ્થિતિ અઢી પુદ્રગલપરાવર્તની એટલે અનંત કાલચક પ્રમાણ હાય છે.

### સૂળ

संखिज्ज--समा विगला, सत्तद्ध-भवा पर्णिदि--तिरि--मणुआ। उववज्जंति सकाए नारय-देवा य नो चेव ॥४१॥

## સંસ્કૃત છાયા

सङ्ख्येयसमान् विकलाः सप्ताष्ट-भवान् पञ्चेन्द्रिय-तिर्यग्सनुष्याः उत्पद्यन्ते स्वकाये नारका देवा न चैव ॥ ४१ ॥

## પદાર્થ

संसिज्ज-समा--संभ्याता ढुलर वर्ष.

'सङ्ख्यातसमाः सङ्ख्यातवर्षसहस्ताः । 'विगला इए वाससहसस खेज्ज्ञति "पञ्चसङ्महवचनात् ।' पंचसंअक्ष्य-भां ओवं वचन आवे छे डे विड्येन्द्रियेनी स्वडाय-स्थिति संण्याता ढुलार वर्ष ढाय छे, अट्ये अढीं संखिज्ज-समाना अर्थ संण्याता ढुलार वर्ष डरवा. उपाठ श्री क्षमाडस्थाडळ्ओ पण् 'सङ्ख्येसमाः सङ्ख्यात• वर्षसहस्नाणि ' ओवा अर्थ डरेये। छे. णृढत्संअढ्णीमां पण् 'संखिज्जा वाससहस विगलेसु ' ओवा पाड छे.

विगला—विक्षेन्द्रिये।.

सत्तद्र-भवा--सात हे आठ अव सुधी.

सत्त अने अहु थेवा के भव ते सत्तहुभवा

सत्त-सात. अट्ट-आहे. भव अव, जन्म. पणिदि-तिरि-मणुआ-पंचेन्द्रिय तिये च अने भनुष्ये। पणिदिअ स्थेवा विरिक्ष अने मणुअ ते पंणिदि-तिरि-मणुआ पंचिदिअ-पंचेन्द्रिय, पांच धन्द्रियवाणा. तिरिक्ष-तिये च. मणुअ-भनुज, भनुष्य.

उववज्जंति-- ઉत्पन्न थाय छे.

सकाए--स्वध्यभां.

नारय देवा--नारु अने हेवानी.

નો--નથી.

#### અન્વય

विगला संखिज्ज-समा, पणिंदि-तिरि-मणुआ सत्तह-भवा ःसकाए खववज्जंति य नारय-देवा नो चेव ।

### સાવાથ<sup>°</sup>

વિકલેન્દ્રિય જીવાે સંખ્યાતા હજાર વર્ષ સુધી અને પંચેન્દ્રિય, તિર્થ'ંચા તથા મનુષ્યાે સાત–આઠ ભવ સુધી પાતાની કાયામાં ઉત્પન્ન થાય છે. નારક અને દેવાને સ્વકાયસ્થિતિ નથી જ.

## વિવેચન

વિક્લેન્દ્રિય જીવા એટલે એ, ત્રણુ અને ચાર ઇન્દ્રિ-ચવાળા જીવા કે જેમને સામાન્ય રીતે કીડાએ અને જંતુઓ કહેવામાં આવે છે, તે મરીને પાતાની કાયમાં એટલે બેઇન્દ્રિયવાળા મરીને બેઈન્દ્રિયવાળા તરીકે, ત્રણુ ઈન્દ્રિયવાળા મરીને ત્રણુ ઇન્દ્રિયવાળા તરીકે તથા ચાર ઇન્દ્રિયવાળા મરીને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા તરીકે સંખ્યાતા હજાર વર્ષ સુધી ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાર પછી બીજી કાયા ધારણુ કરે છે.

પંચેન્દ્રિય તિર્થ'ંચા એટલે જલચર, સ્થલચર અને ખેચરા મરીને પાતાની જ કાયમાં સાત કે આઠ વાર ઉત્પન્ન થાય છે. પછી અવશ્ય બીજો ભવ ધારણુ કરે છે. ઃમનુષ્યાનું પણ એમ જ છે.

અહીં સાત કે આઠ ભવ વિકલ્પથી કહેવાનું કારણ

એ છે કે જેમનું આયુષ્ય સંખ્યાતા વર્ષનું હોય છે, તે એ જ કાયમાં સાત ભવ કરે છે અને પછી બીજી કાય ધારણ કરે છે કે માેક્ષે જાય છે. અગર આઠમા અસંખ્યાત આયુષ્યવાળા યુગલિઆના એક જ ભવ કરે છે. યુગલિઆ મરી અવશ્ય દેવલાકમાં જાય છે, તેથી એકથી વધારે સતત ભવ અસંખ્યાત આયુષવાળામાં થતા નથી.

તાત્પર્ય એ છે કે ઉ લવ સંખ્યાત વર્ષવાળા અને એક અસંખ્યાત વર્ષવાળા તરીકે ઉત્પન્ન થાય તા ૮ લવ પૂરા કરે અને ફક્ત સંખ્યાતા વર્ષવાળા તરીકે ઉત્પન્ન થાય તા ઉત્પન્ન થાય તા ઉત્પન્ન થાય. વારક અને દેવાને સ્વકાય-સ્થિતિ હાતી નથી, એટલે કે કાઈ નારક અરીને યુન: નારક થતા નથી કે કાઇ દેવ મરીને યુન: દેવ થતા નથી. તે અવસ્ય બીજી કાયા ધારણ કરે છે.



## [ ]

## **પ્રાષ્ટ્ર–દ્વાર**

### મુળ

्द्सहा जिञ्जाण पाणा, इंदि -उसासाउ--जोगबल-रूवा । पर्गिदिएस चउरो, विगलेस छ सत्त अहेव ॥ ४२ ॥ संस्कृत छाया

- दश्धा जीवानां प्राणा इन्द्रिय–उच्छ्षासायु–योगवड—रूपाः । ∞प्रकेन्द्रियेषु चत्वारो विकलेषु षद् सप्त अष्टैव ॥४२॥ पद्मध्य

> दसहा-६शः अक्षरनाः जिञ्जाण-छवेतनाः पाणा-अधिः

प्र ઉપસર્ગ અને अण-જીવવું, એ ધાતુ પરથી પ્રાણ શખ્દ અનેલા છે. ' प्राणिति—जीवित अनेनेति प्राणः ' જેના વડે જીવાય, તે પ્રાણુ. એ જીવનું આદ્ય લક્ષણ છે. કાઈ પણ જીવ, જંતુ કે પ્રાણી 'જીવે છે' એવી પ્રતીતિ પ્રાણુ વડે જ થાય છે. વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તા જે જીવ, જંતુ કે પ્રાણીમાં પ્રાણુ વિદ્યમાન હાય તેને આપણે છવંત કહીએ છીએ અને જેનામાં પ્રાણુ વિદ્યમાન ન હાય, તેનું મૃત્યુ, મરણ કે અવસાન થયેલું માનીએ છીએ.

शास्त्रीमां 'जीवित-प्राणान् धारयतीति जीवः ' के छवे छे, अर्थात् प्राष्ट्रीने धारणु ४२ छे, ते छव.' आवी व्याण्या जीवामां आवे छे. तेना इतितार्थ के छे डे प्राध्यधारखु के क छवन छे. प्राध्यने धारणु ४२वाने बीधे क छवने प्राध्यी' कोवी संज्ञा प्राप्त थयेबी छे.

इन्दिअ-ध न्द्रिये।.

इंदिअ અને उसास અને બ્રાન્ટ અને जोगतुं बळ અને રવ, એ इंदि-उसासाउ-जोगबळ-ह्वा. અહીં इंदिअ-इसासाउ-बळ-ह्वा એવી પણ પાઠ જોવામાં આવે છે, પરંતુ તેથી અર્થમાં કાઈ કરક પડતા નથી. इंदिअ-ઈ ન્દ્રિયા. એના પાંચ પ્રકારા પ્રસિદ્ધ છે. આ દરેક પ્રકારને એક એક પ્રાણ ગણવામાં આવે છે. આ રીતે પાંચ ઈ ન્દ્રિયા એ પાંચ પ્રાણુ છે.

<del>उ</del>सास-९२ध्वास, श्वासाे२ध्वास.

ઊર્ધ્વ કે પ્રખલ રીતે શ્વાસ લેવો, તે ઉચ્છ્વાસ કહેવાય છે. ઉચ્છ્વાસ વર્ગાણામાંથી પુદ્દગલગ્રહણ કરે તે ઉચ્છ્વાસ અને લીધેલા પુદ્દગલોને છોડે તે નિઃશ્વાસ કહેવાય. અથવા અતાંતરે ઔદારિક શરીરવાળા ઔદારિક વર્ગાણાના, વૈક્રિય શરીરવાળા ઔદારિક વર્ગાણાના, વૈક્રિય

માહારક વર્ગ છુાના પુદ્દગલાને ઉચ્છ્વાસ—નિઃશ્વાસ રૂપે પ્રસ્થિમાવીને છાેડે તે શ્વાસોચ્છ્વાસ કહેવાય.

**ક્રા**લ–માયુષ્ય.

ં જેના વડે જીવ પ્રસ્તુત ભવમાં અમુક સમય સુધી ટુકી રાકે તેને આયુષ્ય કહે છે. આ આયુષ્ય છે પ્રકારનું છેઃ (૧) દ્રવ્યાયુષ્ય અને (૨) કાલાયુષ્ય તેમાં આયુષ્ય ઓનાં જે પદુગલા તે દ્રવ્યાયુષ્ય કહેવાય છે અને તે પુદુગલા વડે જીવ જેટલા કાળ સુધી અમુક ગતિ કે ભવમાં ડકી શકે તે કાલાયુષ્ય કહેવાય છે. અહીં એટલી સ્પષ્ટતા જરૂરી છે કે જીવને જીવવામાં આયુષ્યકર્મનાં પદ્મગલા (આયુષ્યનાે ઉદય), એ જ મુખ્ય કારણ છે. જ્યાં એ પુદ્દગલા સમાપ્ત થયાં કે આહાર-ઔષધિ આદિ અનેક પ્રયત્નાથી પણ જીવ જીવી શકતા નથી. આ ખંને પ્રકારના આયુષ્યમાં જીવને દ્રવ્યાયુધ્ય તો અવશ્ય પૂર્ણ કરવું જ પડે છે. તેમાં કાઈ અપવાદ હાતા નથી, પરંતુ કાલાયુખ્ય તે પૂર્ણ કરે કે ન પણ કરે; કારણ કે કાલાયુષ્ય જે અપવર્તાનીય હાેય, એટલે કે શસાદિકના આઘાતથી શીધ્ર પરિવર્તન પામે તેવું હીય તા અપૂર્ણકાળે પણ મરણ પામે અને જો અનપવર્ત-નીય હોય તો ગમે તેવાં નિમિત્તો મળવા છતાં તે આયુષ્યના કાળ પૂરા કરીને જ મરાથુ પામે.

અહીં વિશેષમાં ચેટલું સમજવાતું છે કે શસાદિ ખાદ્ધ નિમિત્તથી માસુધ્યના ક્ષય થાય તો તે સાપક્રમ આસુધ્ય મોર્ક્યા, અહીં ઉપક્રમના સર્થ માદ્ય નિમિત્ત છે માતે સાયુષ્યના અંતિમ કાળમાં જેને બાહ્ય નિમિત્ત આવી પડે તેવું આયુષ્ય પણ સાપક્રમ જ કહેવાય. આવા કાઈ પણ બાહ્ય નિમિત્ત વિના જ જે આયુષ્યના ક્ષય થાય તે નિરુપક્રમ આયુષ્ય કહેવાય.

હવે જે અનપવર્તાનીય આયુષ્ય છે, તેમાં બાહ્ય નિમિત્ત હોય પણ ખરૂં અને ન પણ હોય, એટલે કે તે સાપક્રમ અને નિરુપક્રમ એમ બંને પ્રકારનું હાય છે અને જે અપવ-ર્તાનીય આયુષ્ય હાય છે, એ તા સાપક્રમી જ હાય છે. અહીં એ સ્પષ્ટતા પણ આવશ્યક છે કે સાપક્રમ અપવર્તાનીય આયુષ્યમાં અકાળે મરણ નીપજે છે, પણ સાપક્રમ અનપવર્તાનીય આયુષ્યમાં તે માત્ર નિમિત્ત રૂપ બને છે, એટલે કે એ ઉપક્રમ આયુષ્યને ન્યૂન કરતા નથી.

ખૃહત્સં થહણીમાં કહ્યું છે કે-

उत्तमचरमसरीरा, सूरनेरइया असंखनरतिरिश्रा । हुंति निरुवकमाड, दुए वि सेसा मुणेअव्वा ॥

ઉત્તમ પુરુષા એટલે તીર્થ કરા, ચક્રવર્તા એ, વાસુ— દેવા, પ્રતિવાસદેવા અને બળદેવા વગેરે ચરમ શરીરી એટલે જેઓ તે જ લવમાં માણે જવાના છે, એવા સ્ત્રી પુરુષા, દેવા, નારકા, અસંખ્યાત વર્ષના આચુષ્યભાળા તથા તિમેં આ અનપવર્તનીય નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા હોય છે, જ્યારે બાકીના સર્વ મનુષ્ય અને તિર્ય અને બાયુષ્યવાળા પ્રકારના એટલે સાપક્રમ અને નિરુપક્રમ આયુષ્યવાળા

છ. ૨૪

આયુષ્યના ક્ષય સાત પ્રકારે થાય છે. તે સંબં**ધી** કહ્યું છે કે–

अज्झवसाणनिमित्ते, आहारे वेयणा पराघाए । फासे आणापाण्, सत्तविहं झिज्झए आउं ॥

## (૧) પ્રખળ અધ્યવસાયથી.

કાઈ પુરુષ અથવા સીને અત્યંત કામાસક્તિ કે સ્નેહા-સક્તિ હાય અને પ્રિયપાત્રના વિયાગ થાય તા આયુષ્યના શીઘ્ર ક્ષય થાય છે અને મરણ નીપજે છે.

## (૨) નિમિત્તથી.

રાસાદિકના આઘાત થાય, વિષપાન કર્યું હાય કે દંડ–ચાળૂક વગેરેના સખ્ત પ્રહાર થાય તાે આયુષ્યના શીઘ ક્ષય થાય છે અને મરાહુ નીપજે છે.

## (૩) આહારથી.

અતિ અલ્પ આહાર કરતાં, શરીર કૃશ થતાં, અતિ સ્નિગ્ધ આહાર કરવાથી રાગાદિક થતાં અને બહુ ભારે, થણા તથા અહિતકર આહાર કરવાથી પણ આયુષ્યના શીઘ ક્ષય થાય છે અને મરણ નીપજે છે.

## (૪) વેદનાથી.

શૂલ વગેરે ભયંકર વ્યાધિઓની વેદનાથી પણ , આયુષ્યના શીઘ ક્ષય થાય છે અને મરણ નીપજે છે.

## (૫) પરાઘાતથી.

અન્ય તરફથી થયેલા આઘાતથી, અથવા ઊંડા ખાડા

વગેરેમાં પડવાથી કે પર્વત પરથી ઝંપાપાત કરવાથી **પણ** આયુષ્યના શીક્ષ ક્ષય થાય છે અને મરણ નીપજે છે.

## **(**૬) સ્પર્શથી.

ચામડીને તાલપુટ વિષના સ્પર્શ થાય, અનિના સ્પર્શ થાય કે ભયંકર સર્પાદિક ઝેરી વસ્તુના સ્પર્શ થાય કે વિષકન્યાદિના સ્પર્શ થાય તા આયુષ્યના શીધ્ર ક્ષય થાય છે અને મરણ નીપજે છે.

## **.**(૭) આણુપ્રાણથી.

ધાસનું રુંધન થવાથી. કાેઈ ગળે ફાંસાે ઘાલે તાે ધાસનું રુંધન થાય છે અથવા ગળા કે નાકમાં કાેઈ પ્રકારની આડખીલી ઊભી થાય તાે પણ ધાસનું રુંધન થાય છે. વળી રાગાદિ કારણાેએ પણ ધાસનું રુંધન થાય છે અને તેથી આયુષ્યનાે શીદ્ર ક્ષય થતાં મરણુ નીપજે છે.

जोगबल--थे।गथण.

આત્મપ્રદેશમાં જે પરિસ્પંદન થાય છે, તેને યાગ કહેવાય છે. આ પરિસ્પંદનને લીધે જ મન, વચન અને કાયાને લગતા વ્યવહાર શક્ય બને છે. તેમાં જે યાગ– કિયાથી મનને લગતા વ્યવહાર શક્ય બને છે. તેમાં જે યાગ– કિયાથી મનને લગતા વ્યવહાર શક્ય બને, તે મનાયાગ કહેવાય છે અને તેની ગણના પ્રાણમાં થાય છે. જે યાગ– કિયાથી વચનને લગતા વ્યવહાર શક્ય બને, તે વચનયાગ કહેવાય છે અને તેની ગણના પણ પ્રાણમાં થાય છે. તથા જે યાગકિયાથી કાયાને લગતા વ્યવહાર શક્ય બને, તે

કાયયાેગ કહેવાય છે અને તેની ગજીના પણ પ્રાણુમાં થાય છે. તાત્પર્ય કે ત્રણ પ્રકારનું યાેગબળ એ ત્રણ પ્રાણાે છે. ₹a—સ્વરૂપ.

एगिंदिएसु—એકેન્દ્રિયામાં, \_ એક ઇન્દ્રિયવાળા જવામાં, श्थावराમાં.

चडरो--थार.

विगलेसु—વિક્લેન્દ્રિયામાં, વિકલેન્દ્રિય તરીકે લેખાતા જીવામાં.

छ—७.

सत्त---सात.

अट्ट---આઠ.

અંદુ અને एव ની સંધિ થવાથી અંદ્રેવ એવું પદ અનેલું છે.

#### અન્વય

जीवाण पाणा दसहा, इंदि-उसासाउ-जोगवळरूवा । एगिंदिएसु चडरो, विगळेसु छ सत्त अट्टेव ॥ सावार्थ

જીવાના પ્રાણુ દશ પ્રકારના હોય છે. તે પાંચ ઇન્દ્રિય, શ્વાસો શ્રુલાસ, આયુ અને ત્રણ પ્રકારના યાગળળ રૂપ જાણવા તેમાં એકેન્દ્રિય કે સ્થાવર જીવાને ચાર પ્રાણુ હાય છે અને વિક્લેન્દ્રિય તરીકે એાળખાતા જીવાને પાતાની યાગ્યતા પ્રમાણે, છ, સાત કે આઠ પ્રાણા હાય છે.

## વિવેચન

પંચદ્વારમાંથી શરીર–દ્વાર, આયુષ્ય–દ્વાર અને સ્વ-ક્રાયસ્થિતિ–દ્વાર એ ત્રણ દ્વારાની પ્રરૂપજ્ઞા કરવામાં આવી. હવે ચાથા પ્રાણ–દ્વારની પ્રરૂપણા કરે છે.

કેટલાક એમ માને છે કે જીવ અને પ્રાણુ એ બે એકજ વસ્તુ છે, પણુ વાસ્તવમાં તેમ નથી. જો જીવ અને પ્રાણુ એ બે એકજ વસ્તુ હોત તે પ્રકરણુકાર 'जीवाण पाणા' એવા શબ્દપ્રયાગ કરત નહિ. જ્યાં 'ઘાડાની લગામ' એવા શબ્દપ્રયાગ કરતામાં આવે છે, ત્યાં ઘાડો અને લગામ એ બે વસ્તુ જુઠી હાવાનું પ્રતિપાદન આપા-આપ થાય છે, તેમ અહીં પણ સમજવાનું છે. તાત્પર્ય કે જીવ અને પ્રાણુ એક નથી, પણુ જુઠા છે, તેથી જ અહીં ' જીવાના પ્રાણુ ' એવા શબ્દપ્રયાગ થયેલા છે.

શાસકારાએ કહ્યું છે કે ' प्राणित जीवित अनेनेति प्राणः —-જેના વડે જીવી શકાય, તે પ્રાહ્યુ.' આ પ્રાહ્ય એક પ્રકારના નથી, પણ દશ પ્રકારના છે અને એ દશેય પ્રકારની અહીં સ્પષ્ટ ગણના કરાવી છે. પાંચ ઇન્દ્રિયા તે પાંચ પ્રાહ્યુ, શ્વાસા જ્યાર એ છેડ્ડી પ્રાહ્યુ, આયુષ્ય એ સાતમા પ્રાહ્યુ અને ત્રહ્યુ પ્રકારનું યાગળળ એ આઠ, નવ તથા દશમા પ્રાહ્ય.

અહીં એવા પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે 'શું દરેક જીવને દ્રશ પ્રાણા હાય છે ?' તેના ઉત્તર નકારમાં છે. અહીં જે દ્રશ પ્રાણુના નિદે'શ કર્યા છે, તે ઉત્કૃષ્ટની અપેક્ષાએ કરેલા છે, એટલે જે જીવા ચાગ્ય વિકાસ પામેલા છે, તેમને દશ પ્રાણા હાય છે અને બાકીનાને એાછા પ્રાણા હાય છે.

' ઓછા એટલે કેટલા ? ' તેના ખુલાસા અહીં પ્રકરણ-કારે વ્યવસ્થિત રીતે કર્યા છે. એકેન્દ્રિય જીવા કે સ્થાવરા જેમના વિકાસ સહુથી ઓછા છે, એટલે કે જેઓ સહુથી નીચા સ્તરના છે, તેમને ચાર પ્રાણા હાય છે. અહીં તેમણે એ પ્રાણાનાં નામ આપ્યાં નથી, પણ અન્ય ગ્રંથાના ઉલ્લેખ પરથી એમ સમજવાનું છે કે તેમને (૧) સ્પર્શને-ન્દ્રિય પ્રાણ, (૨) ધાસા ધ્ર્યાસ પ્રાણ, (૩) આયુષ્ય પ્રાણ અને (૪) કાયખલ પ્રાણુ એ ચાર પ્રાણા હાય છે. અહીં સ્પષ્ટતા એટલી કે એકેન્દ્રિયાને નાસિકા હાતી નથી, પણ તેઓ સર્વાં કે શાસા ધ્ર્યાસની કિયા કરે છે અને તેઓ ઔદારિક શરીરથી જ આહાર-ગ્રહણાદિ કિયા કરતા હાવાથી તેમને કાયખલ પણ હાય છે.

વિકલેન્દ્રિય જીવાના ત્રણ પ્રકાર: (૧) બે ઈ ન્દ્રિયવાળા જીવો, (૨) ત્રણ ઈન્દ્રિયવાળા જીવેા અને (૩) ચાર ઈન્દ્રિયોવાળા જીવેા. તેમાં બે ઇન્દ્રિય જીવોને ઉપરના ચાર પ્રાણુ ઉપરાંત રસનેન્દ્રિય તથા વચનબળ પ્રાણુ અધિક હોય છે, એટલે કુલ છ પ્રાણુ હોય છે; ત્રણુ ઈન્દ્રિયવાળા જીવોને તેથી અધિક એક ઘાણુન્દ્રિય હોય છે, એટલે કુલ સાત પ્રાણુ હોય છે; અને ચાર ઈન્દ્રિયવાળા જીવોને તેથી અધિક ચક્કરિન્દ્રય હોય છે, એટલે કુલ આઠ પ્રાણુ હોય છે. આ રીતે સામાન્ય તિય' ચાને ચારથી આઠ સુધીના પ્રાણો હોય છે.

### મૂળ

असन्नि-सन्नि-पंचिदिएसु नव दस कमेण बोधव्वा। तेहिं सह विष्पओगो जीवाणं भण्णए मरणं ॥ ४३॥ संस्कृत छाया

असंज्ञि-संब्ज्ञि-पब्चेन्द्रियेषु नव दश क्रमेण बोधव्याः । तैः सह विप्रयोगो जीवानां भण्यते मरणम् ॥ ४३॥ भद्रार्थः

असन्नि-असंशी.

असिन અને सिन्न-पंचिंदिअ ते असिन-सिन-पंचिंदिअ. જેને સંજ્ઞા ન હોય તે અસંજ્ઞી કહેવાય. અહીં સંજ્ઞા શખ્દથી (૧) હેતુવાદોપદેશિકી, (૨) દીર્ઘંકાલિકી અને દિવ્યાદોપદેશિકી, એ ત્રણ પૈકી દીર્ઘંકાલિકી સંજ્ઞા સમજવાની છે. 'શું થઈ ગયું ?' 'શું થશે ?' 'હવે શું કરવું ?' એ પ્રમાણે અતિ દીર્ઘંકાલિકી ભૂતકાલ અને ભવિષ્ય કાલ સંખંધી જે વડે ચિંતન થાય, તેને દીર્ઘંકાલિકી સંજ્ઞા કહેવાય. આ સંજ્ઞાને સંપ્રધારણ સંજ્ઞા પણ કહેવામાં આવે છે, કારણ કે તેના લીધે ઉચિત—અનુચિતના વિચાર તથા નિર્ણય થાય છે. અહીં સંજ્ઞાના અર્થ સામાન્યપણ વિચાર-શક્તિ એમ કરીએ તા પણ ચાલે.

> सन्नि—संज्ञी, संज्ञावाणा. पंचिदिएसु—पंचेन्द्रियोभां, पंचेन्द्रिय छवे।भां. नव—नव. दश—६श.

कमेण—कभानुसार, क्रम प्रभाधे.

बोधव्या--- જાણવા.

तेहिं-तेनी.

सह—साथेने।.

विष्पञ्जोगो—विश्रयेाग, वियेाग.

जीवाणं----श्रवे।तुः.

મण्णए-કહેવાય છે.

मरणं-भरध, भृत्यु, अवसान (Death).

#### અન્વય

असन्ति-सन्ति-पंचिदिएसु कमेण नव दस बोधव्वा। तेहिं सह विष्पओगो जीवाणं मरणं भण्णए।।

### **ભાવા**ર્થ

અસંત્રી અને સંત્રી પંચેન્દ્રિય જીવાને અનુક્રમે નવ અને દરા પ્રાણા હાય છે. તેઓની-પ્રાણાની સાથેના વિયાગ એ જીવાનું મરણુ કહેવાય છે.

### વિવેચન

હવે પંચેન્દ્રિય જીવામાં કેટલા પ્રાહ્યુ હાય છે? તે કહે છે. દીર્ધ કાલિકી સંજ્ઞાની અપેક્ષાએ પંચેન્દ્રિય પ્રાહ્યી-ઓના અસંજ્ઞી અને સંજ્ઞી એવા બે પ્રકારા છે. તેમાં સંમૃશ્કિમ તિર્ધ ચ અને સંમૃશ્કિમ મનુષ્યને અસંજ્ઞી ગણવામાં આવે છે, કેમકે તેમનામાં દીર્ધ કાલિકી સંજ્ઞા યાને મન હાતું નથી. આવા જીવાને ચાર ઇન્દ્રિયાવાળા જીવા કરતાં શ્રોત્રેન્દ્રિય અધિક હાય છે, એટલે કુલ નવ પ્રાણ હાય છે; પરંતુ દશ પૈકી અનાબળ પ્રાણુ તેમને હાતો નથી. કેટલાક સંમૂચ્છિમ મનુષ્યામાં વચનબળ હાતું નથી, તેથી આઠ પ્રાણુ હાય છે. અને આવા મનુષ્યા શ્વાસો શ્વાસ પર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા વિના મરી જાય તા તેમને સાત પ્રાણુ પણ હાય છે. \*

દેવ, નારક તથા ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિર્ય અને સંગ્રી ગણવામાં આવે છે, કેમકે તેમનામાં દીર્ઘ કાલિકી સંગ્રા યાને મન અવશ્ય હાય છે. આ સંગ્રી પંચેન્દ્રિય પ્રાણીઓ ઉપર કહેલા દશેય પ્રાણાથી યુક્ત હાય છે.

અહીં એટલા ખુલાસા આવશ્યક છે કે જેને સામાન્ય અથવા ઓઘસંત્રા કહેવામાં આવે છે, એ તા સર્વે સંસારી જીવાને અવશ્ય હાય છે. તેના દશ પ્રકારા આ પ્રમાણે જાણવા : (૧) આહારસંત્રા, (૨) ભયસંત્રા, (૩) મથુન-સંત્રા, (૪) પરિગ્રહસંત્રા, (૫) કોધસંત્રા, (૬) માનસંત્રા, (૭) માયાસંત્રા, (૮) લાલસંત્રા, (૯) એઘસંત્રા અને (૧૦) લાકસંત્રા.

અહીં પ્રશ્ન થવા સંભવ છે કે 'શું એકેન્દ્રિય જ્વોને પણ આહારાદિ દરોય પ્રકારની સંગ્રાઓ હોય છે?' તેના ઉત્તર જૈન શાસ્ત્રોએ હકારમાં આપ્યા છે. તેઓ કહે છે કે 'વનસ્પતિ પાણી પીએ છે, તે આહારસંગ્રા છે. તે સ્પર્શથી સંકાચ પામે છે, તે ભયસંગ્રા છે. વેલડીએ

<sup>\*</sup> નવતત્ત્વ-અવચૂરિકાર હ જ પ્રાણ કહે છે.

વૃક્ષને વીંટાય છે, તે પરિગ્રહસંગ્રા છે. કુરબકવૃક્ષ સ્ત્રીના આલિંગનથી કળે છે, તે મેંચુનસંગ્રા છે. કોંકનદના કંદ હુંકાર કરે છે, તે કોંધસંગ્રા છે. રુદંતી રડયા કરે છે (કે મારા હોવા છતાં લાકો દુઃખી કેમ?) એ માનસંગ્રા છે. દરેક વેલીઓ પાતાનાં ફળને હાંકી દે છે, તે માયાસંગ્રા છે. બિલી તથા પલાશ (ખાખરા) વગેરે વૃદ્ધા નિધાન પર પાતાનાં મૂળ સ્થાપે છે, તે લાભસંગ્રા છે. વળી રાત્રે કમલા સંકાચ પામે છે, તે લાકસંગ્રા છે અને વેલડીઓ માર્ગ શાધવાને વૃક્ષ ઉપર ચડે છે, તે આઘરાંગ્રા છે. આ રીતે એકેન્દ્રિય એવી વનસ્પતિમાં પણ દશે ય સંગ્રાએક એવામાં આવે છે.'

આ દશ સંગ્રાએા ઉપરાંત મેાક્ષ, ધર્મ, સુખ, દુઃખ, જીગુપ્સા અને શાેક એ નામની બીજ પણ છ સંગ્રાએા છે, પરંતુ ઉપર જણાવી તે દશ સંગ્રાએાની વિશેષ પ્રસિદ્ધિ છે અને તેમાં પણ પ્રથમની ચાર એટલે આહાર, ભય, મૈશુન, પરિશ્રહ એ ચાર સંગ્રાએા વધારે જાણીતી છે.

મનુષ્યામાં ભય, આહાર, મૈથુન અને પરિગ્રહ સંજ્ઞા-વાળા જીવો ઉત્તરાત્તર વધારે હાય છે, એટલે સહુથી શ્રાહા ભય સંજ્ઞાવાળા હાય છે, તેનાથી વધારે આહાર સંજ્ઞાવાળા હાય છે, તેનાથી વધારે પરિગ્રહ સંજ્ઞાવાળા હાય છે અને તેથી વધારે મૈથુન સંજ્ઞાવાળા હાય છે. તાત્પર્ય કે મનુષ્યામાં મૈથુન સંજ્ઞાવાળા સહુથી અધિક હાય છે. આ રીતે તિર્ય ચામાં પરિગ્રહ, મૈથુન, ભય અને આહાર સંગ્રાવાળા જવો ઉત્તરોત્તર વધારે હાય છે; નારકામાં મેંશુન, આહાર, પરિગ્રહ અને ભયસંગ્રાવાળા જવા ઉત્તરા ત્તર વધારે હાય છે. અસ્તુ.

'મરણ કોને કહેવાય?' તેના ઉત્તર જુદા જુદા મનુષ્યા બુદી બુદી રીતે આપે છે. કાેઈ કહે છે કે શરીરના માર્મિંક ભાગા ( Vital Parts ) કામ કરતાં ખંધ થઇ જાય, તેનું નામ મરણ; કાેઈક કહે છે કે વાસાેવ્છવાસનું ભંધ થઈ જવું, એ જ મરણ, પરંતુ અમુક સચોગામાં **શ**રીરના માર્મિંક ભાગા કામ કરતાં અંધ થઈ જાય છે અને પાછા ચાલુ થઈ જાય છે, એટલે તેને વાસ્તવિક મરણ કહી શકાય નહિ. વળી 'ધાસોવ્છ્વાસનું અંધ થઇ જવું એને પણ મરણ કહી શકાય નહિ, કારણ કે ચાેગ-વિશારદા યાેગકિયાથી લાંબા વખત સુધી શ્વાસાેચ્છ્વાસની ક્રિયા બંધ રાખી શકે છે. વળી હૃદય અમુક વખત અંધ પડીને પાછું ચાલતું થઇ જાય છે. હમણું જ રશિયન **ડાેેક**૮રાેએ બંધ પડેલા હૃદયને અમુક પ્રકારનું મસાજ કરીને ચાલુ કર્યાના હેવાલા વર્તમાનપત્રોમાં છપાયા હતા, **એ**ટલે આ વ્યાખ્યાએા મરાયુને યથાથ<sup>ર</sup>પણે લાગુ પડતી નથી; જ્યારે પ્રકરણકારે જૈનસૂત્ર–સિદ્ધાંતાના આધારે મરણની જે-**્યા**ખ્યા આપી છે, તે મરણને યથાર્થપણે લાગુ પડે છે.

જે જીવાને જેટલા પ્રાણુ ધારણુ કરવાની મર્યાદા છે, તેના જીવથી વિચાગ થવા, તેનું નામ મરણુ છે. દાખલા - તરીકે મનુષ્યાને દશ પ્રાણુ ધારાલુ કરવાની મર્યાદા છે. હવે એક મનુષ્યને ગમે તેવા સ્પર્શ કરીએ તા પણુ તે કંઈ જાણી શકતા નથી; તેનું માહું બંધ છે, એટલે તે કાઈ પણ વસ્તુના સ્વાદ ચાખી શકતા નથી; તેના નાક આગળ ગમે તે વસ્તુ ધરીએ, તા પણુ તેના ગંધ પારખી શકતા નથી; વળી તેની આંખા બંધ છે, એટલે તે કાઈ વસ્તુ જોઈ શકતા નથી; પરંતુ આપણે અવાજ કરીએ તા તે સાંભળી શકે છે, તા તેને મરણુ પામેલા કહી શકાશે નહિ, કારણ કે તેનામાં બ્રોત્રેન્દ્રિય પ્રાણુ અવશિષ્ટ છે. આ જ રીતે કાઈ પણુ એક ઇન્દ્રિય કામ આપતા હાય, ત્યાં સુધી તેને મરાયુ પામેલા કહી શકાશ તેને મરાયુ

હવે માની લા કે તેની પાંચે ઇન્દ્રિયા કામ કરતી બાંધ પડી ગઈ છે, પણુ તે જરા આંગુઠા હલાવે છે, તા તેનામાં કાયબળ પ્રાણુ અવશિષ્ટ છે, એટલે તેને મરણુ પામેલા કહી શકાય નહિ. આ જગતમાં એવા દાખલાએ જોવામાં આવ્યા છે કે જ્યારે એક માણસને મરેલા માની સમશાનમાં લઈ ગયા હાય અને તેને લાકડાની ચેહ પર સ્ત્રુવાડ્યો હાય, પણુ ત્યાં તેના પગના અંગુઠા જરા હલ-વાથી તેને નીચા ઊતાર્યા હાય અને વૈદ્ય–હડીમને બાલાવી ઉપચાર કરતાં પાછા તે જીવંત થયા હાય.

કેાઇક વાર માણુસની પાંચેય ઇન્દ્રિયા કામ કરતી -બંધ પડી જાય છે, ધાસો≈છ્વાસ પણુ અટકી જાય છે, તે ∶વિચાર કરતા બંધ પડે છે, માઢેથી કંઈ પણ બોલી શકતો નથી કે કાયાનું જરા પણ હલનચલન કરી શકતા નથી, છતાં પ્રદ્યારં ઘમાં તેની ચેતનાશક્તિ અવર્શિષ્ટ રહી હાય તો તે પાછા જવંત થાય છે. આ વખતે માત્ર આયુષ્ય પ્રાણ જ ખાકી હાય છે, એટલે આમ ખની શકે છે. એટલે જનથી સર્વ પ્રાણાનું અલગ પડી જવું—ચાલ્યા જવું, નાશ થવા, એ જ સાચા અર્થમાં મરણ, મૃત્યુ કે અવસાન છે.

અહીં એ સ્પષ્ટતા પણ કરવી જોઇએ કે જ્યાં સુધી આતમાને કર્મનું બંધન છે અને તેનાં ફળ ભાગવવા માટે તેને એક યા બીજી ગતિ-યાનિમાં જઈને જીવન ધારણ કરવું પડે છે, ત્યાં સુધી જ તેને આ દશ પ્રાણા કે તે પૈકી કેટલાક એછા ધારણ કરવાની કિયામાંથી પસાર થવું પડે છે, પરંતુ તે કર્મ બંધનમાંથી મુકત થયા કે તેને આવા દ્રવ્યપ્રાણા ધારણ કરવા પડતા નથી. શુદ્ધ થયેલા આત્મા પાતાના જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ ભાવપ્રાણના આધારે જ પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિર રહે છે.

અહીં પ્રકરણુકારે એક ઔપદેશિક ગાથા પણ કહી: છે, તે આ પ્રમાણે :

### મૂળ

एकं अणोरपारे, संसारे सायरम्मि भीमम्मि । पत्तो अणंतखुत्तो, जीवेहि अपत्तधम्मेहि ॥४४॥

## સંસ્કૃત છાયા

पवमनारपारे संसारे सागरे मीमै । प्राप्तोऽनन्तकृत्वः जीवैरप्राप्तधर्मैः ॥४४॥

### પદાથ

'एवं--आ प्रधारे.

' एवं प्राणिवयोगलक्षणप्रकारेण.'—આ પ્રકારે એટલે આ પ્રકારના પ્રાણિવયાગથી.

अणोरपारे—આ પાર કે ते पार विनाना, आहि— અંતરહિત.

संसारे सायर्गिम-संसार-सागरमां.

भीमस्मि-लयं ५२.

पत्तो-प्राप्त थये।.

અહીં ખરી રીતે પત્તં એવા પાઠ બેઈએ, **પણ** પ્રાકૃત ભાષાના ધારણે પુલ્લિંગના પ્રયાગ છે. કેટ**લોક** પ્રતિએામાં પત્તાં એવા પાઠ મળે છે.

अणंतखुत्तो-अनंत वार.

जीवेहिं-छवे। वरे.

अपत्तधम्मेहिं–અપ્રાપ્ત ધર્મવાળા, જેમણે ધર્મ પ્રાપ્ત ∍કર્યા નથી.

अ–નથી કર્યો, पत्त-પ્રાપ્ત, જેણે કોઇ પ્રકારના घम्म ते अपत्तघम्म. આ પદ जीवेहिं નું વિશેષણુ હાવાથી ત્રીજીના અહુવચનમાં છે.

#### અ-વય

अणोरपारे भीमन्भि संसारे सायरस्मि अपत्तधम्मेहिं जीवेहिं एवं अणंतस्रुत्तो पत्तो ॥

### ભાવાથ<sup>¢</sup>

આદિ—અંતરહિત ભયંકર સંસારસાગરમાં **ધર્મ ન** પામેલા જવા વડે આ પ્રકારનું પ્રાણ<mark>વિયાગરૂપ મરણ</mark> અનંતવાર પ્રાપ્ત થયેલું છે.

## વિવેચન

જેમાં પ્રાણીઓનું નિરંતર સંસરણ થાય, એટલે કે એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જવાની કિયા અસ્પલિત પણે ચાલી રહી છે, તેને સંસાર કહેવાય છે. આ સંસાર અનાદિ કાલના છે અને અનંતકાલ સુધી ચાલવાના છે. તે સ્વરૂપે ભયંકર છે, કારણ કે તેમાં ભવરૂપી અગાધ જળ ભરેલું છે અને તે આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિરૂપ અનેક પ્રકારના ભયંકર જલચરાથી ભરેલા છે. તેના પાર પામવાનું કામ સહેલું નથી. અન્ય શબ્દોમાં કહીએ તા અતિ કઠિન છે.

ધર્મને ન પામેલા જીવા આ ભયંકર સંસારસાગરમાં ભ્રમણ કર્યા જ કરે છે અને પ્રાહ્યુ-વિચાગરૂપ મૃત્યુ પામ્યા કરે છે. આવું અનંતવાર બનવા છતાં તેના છેડા આવતા નથી, કારણ કે સર્વ શકથિત શુદ્ધ ધર્મ એ જ એને તરવાના એક માત્ર ઉપાય છે અને તે પ્રાપ્ત થયા નથી. તેથી સુજ્ઞ, શાહ્યા કે સમજી ગણાતા મનુષ્યોએ અતિ દુર્લભ એવા મનુષ્યજન્મ પામીને પ્રથમ પ્રયત્ન આવા ધર્મની પ્રાપ્તિ માટે કરવા જોઈ એ અને તેની ઉત્કૃષ્ટ આરાધનામાં પાતાના પ્રસ્થાર્થ ફારવા જોઈ એ.

'ધર્મની શી આવશ્યકતા છે? ધર્મ શા કામના છે?

એ તો વાડાળ' ધી ઉભી કરે છે' વગેરે ઉદ્ગારા આજે અનેકના મુખમાંથી નીકળતા જણાય છે, એ ભોતિકવાદથી બ્રેપ્ટ થયેલા વાતાવરણનું પરિભ્રામ છે. પ્રાણીઓને દુર્ગાંદ્રમાં પડતા અટકાવી રાખનારા ધર્મ છે અને ઉન્નતિ, પ્રગતિ કે વિકાસના માર્ગે લઇ જનારા પણ ધર્મ છે. જયાં ધર્મ નથી, ત્યાં પતન છે અને તે એવું ઊંડું પતન છે કે તેમાંથી અહાર નીકળવું અતિશય કઠિન છે; તેથી જ સમજના ધર્મની આવશ્યકતા સ્વીકારીને તેના સંગ્રહ માટે પ્રયત્નશીલ રહે છે અને પરિભ્રામે ઉત્તરાત્તર ઉન્નતિના અનુભવ કરી અલીપ્ટ સ્થાનની પ્રાપ્તિ કરે છે.

ધર્મ હુદયને વિશાળ બનાવે છે, સહુની સાથે પ્રેમ કરતાં શીખવે છે, સહુની સાથે સમાનતાથી વર્તવાનું શિક્ષણ આપે છે, એટલે વિશ્વમાં સાચી મૈત્રી–સાચી સમાનતા ફેલાવવાનું તે ઉત્તમ સાધન છે. તેના પર વાડાળ ધી ઊલી કરવાના આરોપ મૂકવા, એ નરી પાગલતા છે. વ્યક્તિ, સમાજ, રાષ્ટ્ર તથા વિશ્વના ઉદ્ધાર ધર્મથી થયા છે અને શાય છે, એટલે તેની મંગલમયતા વિષે કાઈએ કશી શંકા શખવાનું કારણ નથી.

જ્યાં ધર્મ છે, ત્યાં જય છે. જ્યાં ધર્મ છે, ત્યાં સહુતું સર્વ પ્રકારે કલ્યાણુ છે.



# િક ] યાેનિ−દ્વાર

### મૂળ

तह चोराशी लक्खा, संखा जोणीण होइ जीवाणं । पुढवाईण चउण्हं पत्तेयं सत्त सत्तेव ॥४५॥ स. २५० छाया

तथा चतुरशीतिर्लक्षाः संख्या योनीनां भवति जीवानाम् ॥ पृथिव्यादीनां चतुर्णां प्रत्येकं सप्त सप्तेव ॥४५॥ **भहाथ** 

तह—तथा.

चोरासी लक्का-चे।शशी क्षाभ.

संखा--संभ्या.

जोणीण—ચેાનીએાની.

જીવને ઉત્પન્ન થવાનું સ્થાન યાનિ કહેવાય છે. तत्त्वार्थं — सूत्रनी भृढह्वृत्तिभां इह्यं छे डे अयमात्मा पूर्वभवशरीर माशे तद्तु शरीरान्तरप्राप्तिस्थाने यान् पुद्गकान् शरीरार्थ-७. २५ मादत्ते तान् कार्मणेन सह मिश्रयति तप्तायः विण्डाम्भोग्रहण वच्छरीरनिर्वृत्त्यर्थे बाह्यपुद्गलान् यस्मिन् स्थाने तत्स्थानं योनिः। आ आत्मा पूर्व अवना शरीरने। नाश थया पछी नवुं शरीर धारणु करवानां के स्थाने शरीररथना भाटे अळणु करेक्षां पुद्रशक्षोने तप्त क्षेत्रं। गोणा पाण्डीने के रीते अळणु करी क्षे छे, ते रीते कार्भणु शरीरनी साथे सेणवी हे छे, ते स्थानने येनि क्षेड्वाय छे.' प्रज्ञापना—सूत्रना नवमा पहनी टीक्षमां श्रीमक्षयगिरि मढाराके पाषु येनि शण्डनी क्षणका आवी क व्याण्या करी छे.

યાનિના મુખ્ય પ્રકારા નવ છે:

- (૧) **સચિત્ત ચાેનિ** જીવપ્રદેશવાળી યાેનિને સચિત્ત ચાેનિ કહેવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે ગાયના શરીરમાં કૃમિ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે, તાે ગાયનું શરીર ચૈતન્ય પરિણામવાળું હાેઇને તે સચિત્ત ચાેનિ છે.
- (ર) અચિત્ત યોનિ—જીવપ્રદેશથી રહિત યોનિને અચિત્ત યોનિ કહેવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે સૂકા લાકડામાં કીડા ઉત્પન્ન થાય છે, તો સૂકું લાકડું ચૈતન્ય પરિણામથી રહિત હાેઇને અચિત્ત યાેનિ છે.
- (3) સચિત્તાચિત્ત યોનિ—સચિત્ત અને અચિત્તના મિશ્રણવાળી યાનિને સચિત્તાચિત્ત યાનિ કહેવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિર્યં ચાની યાનિમાં શુક્ર અને શાણિતના પુદ્દગલા હાય છે, તેમાં જે પુદ્દગલા આત્મસાત્ કરાયેલા છે, એટલે કે આત્મપ્રદેશા સાથે

સંયહ છે, તે સચિત્ત હોય છે અને બાકીના અચિત્ત હાય છે. આ રીતે જ્યાં સચિત્ત અને અચિત્તનું મિશ્રણ હાય ત્યાં સચિત્તાચિત્ત યોનિ ગણાય છે.

- (૪) **શીતચાનિ**—જે યાનિના સ્પર્શ શીત એટલે ઢંડા હાય, તે શીતચાનિ કહેવાય છે.
- (૫) ઉ**ષ્ણુચાનિ**—જે યાનિના સ્પરા<sup>૧</sup> ઉષ્ણુ એટલે જાના હાય, તે ઉષ્ણુયાનિ કહેવાય છે.
- (६) **શીતાષ્ણ્યાનિ**--જેયાનિના સ્પર્શ અતિ શીત કે અતિ ઉષ્ણુ ન હાય તે શીતાષ્ણુ કહેવાય છે.
- (૭) સંવૃત્વોનિ --જે યોનિ ઢંકાયેલી હાય, તે સંવૃત્વેનિ કહેવાય છે. દાખલા તરીકે દેવલાકની દિવ્ય રાય્યા કે જ્યાં દેવા ઉત્પન્ન થાય છે, તે વસાદિથી ઢંકા-ચેલી હાય છે.
- (૮) **વિવૃત્તચાેનિ**--જે યાેનિ ઉઘાડી હાેય, તે **વિવૃત**-યાેનિ કહેવાય છે. દાખલા તરીકે જલાશય, તે જવાે**ને** ઉત્પત્તિ થવાનું સ્થાન છે અને ઉઘાડું હાેઈ સ્પષ્ટ દેખી શકાય છે.
- (૯) સંવૃત-વિવૃત્તયાનિ-જે યાનિ કેટલેક અંશે તંકાયેલી અને કેટલેક અંશે ઉઘાડી હાય, તે સંવૃત-વિવૃત્ત કહેવાય છે. ગર્ભજ મનુષ્ય અને ગર્ભજ તિર્યં ચની યાનિ આ પ્રકારની હાય છે. તેના અંદરના ભાગ ઢંકાયેલા હાય છે અને બહારના ભાગ દેખાય છે.

होइ-हाथ छे, छे. जीवाणं-ळियानी. पुढवाईण-पृथ्वीअय आहि. चडण्डं-यारनी, यारमां. पत्तेयं-प्रत्येअनी. सत्त सत्तेव--सात, सात क.

#### અન્વય

तह जीवाण जोणीण संखा च डरासी छक्खा होइ, पुढवा-ईण चडण्हं पत्तेय सत्ता सत्तेव।

## ભાવાથ<sup>°</sup>

તથા જીવાની યાનિઓની સંખ્યા ચારાશી લાખ છે. તેમાં પૃથ્વીકાય આદિ ચારમાં દરેકને સાત સાત લાખ સમજવાની છે.

## વિવેચન

હવે પાંચમા યાનિદ્વારની પ્રરૂપણા કરે છે. જ્વાને ઉત્પન્ન થવાનું જે સ્થાન, તે યાનિ કહેવાય છે. આ યાનિઓ (૧) સચિત્ત, (૨) અચિત્ત, (૩) સચિત્તાચિત્ત, (૪) શીત, (૫) ઉષ્ણ, (૬) શીતાષ્ણુ, (૭) સંવૃત, (૮) વિવૃત અને (૯) સંવૃત–વિવૃતના ભેદથી નવ પ્રકારની છે. તેમાં એકેન્દ્રિયથી ચતુરિન્દ્રિય સુધીના જીવો, તેમજ સંમૂચ્છિમ તિર્યાં ચ પંચેન્દ્રિય અને સંમૂચ્છિમ મનુષ્યાની યાનિ સચિત્ત, અચિત્ત અને સચિત્તાચિત્ત એ ત્રણેય પ્રકારની હાય છે. અર્જજ તિર્યં અ, પંચેન્દ્રિય અને ગ્રાહ્ય અને ગ્રાહ્ય પ્રકારની હાય છે.

ती भिश्र क होय छे, डेभड़े के स्थानमां तेंगी उत्पन्न थाय छे, त्यां शुड़-शाि द्वादा अग्यत्त पुद्वते। हे।य छे. भ्रत्तापनासूत्रमां भा वस्तु भूभ क स्पष्ट शण्होमां डेहेवामां आवी छे. 'गन्भवक्कंतियपंचिंदियतिरिक्खजोिणयाणं गन्भवक्वंतियमणुस्साण य नो सचित्ता, नो अचित्ता, मीिसया जोणी।'

નૈરિયકોનાં ઉપપાત-ક્ષેત્રો કાઈપણ જીવથી પરિગૃહીત નથી, તેથી તેમની યાનિ અચિત્ત છે. અહીં એવી શંકા થવા સંભવ છે કે 'જ્યારે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવો સર્વ લાકને વ્યાપીને રહેલા છે, ત્યારે આ વાત કેમ સંભવી શકે ?' પરંતુ તેના ઉત્તર એ છે કે 'યદ્યપિ એ જીવો લાક-વ્યાપી છે, છતાં તેમના પ્રદેશાની સાથે ઉપપાત-ક્ષેત્રનાં પુદ્દગલા એકમેક થઈ ગયા નથી, એટલે આ વસ્તુ સંભવી શકે છે.'

આ પ્રમાણે ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાતિષ્ક અને વૈમાનિક દેવોની ચાનિ પણ અચિત્ત જ હોય છે, કારણકે તેઓ અચિત્ત શય્યામાંથી ઉપપાત દ્વારા જન્મ ધારણ કરે છે. ગર્ભધારણાદિ કિયા વિના સીધા ઉત્પન્ન થવું, એ ઉપ-પાતકિયા છે.

નારક જીવાની યાનિ શીત કે ઉષ્ણુ હાય છે; પરંતુ તો શીતાષ્ણુ હાતી નથી. રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા અને વાલુકા-પ્રભા એ ત્રણુ પૃથ્વીઓમાં જે નૈરચિકાનાં ઉપપાતક્ષેત્રી એ, તે અધાં શીત પરિણુમે પરિણુત છે, એથી ત્યાં **રહેલા**  જીવા ઉષ્ણ વેદનાના અનુભવ કરે છે. પંકપ્રભા તથા ધૂમ-પ્રભામાં કેટલાંક ઉપપાતક્ષેત્રો શીત છે અને કેટલાંક ઉપ-પાત ક્ષેત્રો ઉષ્ણુ છે. ત્યાં અનુક્રમે ઉષ્ણુતા અને શીતની વેદનાના અનુભવ થાય છે. તમઃપ્રભા અને તમસ્તમઃપ્રભામાં તો બધાં જ ઉપપાતક્ષેત્રો ઉષ્ણુસ્પશી છે, એટલે ત્યાં ઉત્પન્ન શનાર ઉષ્ણુયાનિવાળા નૈરયિકાને ભયંકર શીતવેદનાના અનુભવ થાય છે.

ભવનવાસી, વ્યાંતર, જ્યાંતિષ્ક, વૈમાનિક દેવો, તેમજ ગર્ભજ તિર્થં ચ પંચેન્દ્રિય અને ગર્ભજ મનુષ્યાની યાનિ શીતાષ્ણું હોય છે.

માનવ-સ્ત્રીની યાનિના ત્રણ પ્રકારા છે: (૧) કૂર્મોન્નત, (૨) વંશીપત્ર અને (૩) શંખાવર્ત. તેમાં કાચબાની પીઠની જેમ જે યાનિ ઊંચી હોય તે કુર્મોન્નત, વાંસના બે સંયુક્ત પત્ર જેવા આકારની હાય તે વંશીપત્ર અને શંખના જેવા આવર્તવાળી હોય તે શંખાવર્ત.

અરિહંત, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ તથા અલદેવની માતા-એાની યાનિ કૂર્મોન્નત હાય છે, આકીની સર્વ સીએાની યાનિ વંશીપત્ર હાય છે અને ચક્રવર્તી જે સ્ત્રીરત્નને પરણું છે, તેની યાનિ શંખાવર્ત હાય છે. આ યાનિથી સંતાન ઉત્પન્ન થતું નથી, કેમકે અત્યંત કામાગ્નિને લીધે તેમાંના ગર્ભ નાશ પામે છે.

જીવાને ઉત્પન્ન થવાનાં સ્થાના અસંખ્ય છે, પરંતુ જેના સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ષુ સમાન હાેય, તેવાં અધાં સ્થાનાની એક ચાેનિ ગણીએ તાે એવી ચાેનિઓની સંખ્યા ચારાશી લાખ છે. સમવાયાંગસૂત્ર, જવાજવાભિગમસૂત્ર, પ્રજ્ઞાપનાસૂત્ર તથા પ્રવચનસારાદ્ધાર વગેરમાં યાનિની સંખ્યા ચારાશી લાખની જ કહેલી છે. અહીં નાંધપાત્ર વસ્તુ એટલી છે કે આજવિક સંપ્રદાય પણ યાનિઓની સંખ્યા ચારાશી લાખ માનતા હતા અને હિંદુ શાસ્ત્રામાં પણ યાનિઓની સંખ્યા ચારાશી લાખ જ હાવાનું જણાવેલું છે.

હવે ચારાશી લાખ યાનિમાંથી કયા વર્ગને કેટલી યાનિ હાય છે? તે અહીં પ્રકરણકારે સ્પષ્ટ કર્યું છે. તેઓ કહે છે કે પૃથ્વીકાય આદિ ચાર એટલે પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, અન્નિકાય અને વાયુકાય એ ચારમાં દરેકને સાત-સાલ લાખ યાનિઓ હાય છે, એટલે કે તેઓ સમાન સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્ષુ સમાન હાય તેવી સાત લાખ યાનિ-ઓમાં જન્મ ધારણ કરે છે.

હવે એક જ યાનિમાં અનેક કુલ હાય છે. જેમકે છાણુરૂપ યાનિમાં કૃમિકુલ, કીટકુલ, વૃશ્ચિકકુલ વગેરે. તેને કુલકાેિટ કહે છે. આવા કુલકાેિટની સંખ્યા એક ક્રોડ અને સાડી સત્તાણ લાખની કહેલી છે. તે પૃથ્વીકાયાદિ ચારને અનુક્રમે નીચે પ્રમાણે હાેય છે:

| કાય       | ચાેનિસ <sup>'</sup> ખ્યા | કુલકાેટિ સંખ્યા |
|-----------|--------------------------|-----------------|
| પૃથ્વીકાય | ૭ લાખ                    | ૧૨ લાખ          |
| અપ્કાચ    | ,,                       | ৩ "             |
| અગ્નિકાય  | <b>"</b>                 | з "             |
| વાયુકાય   | ,,,                      | ৬ ,,            |
| . · ~ **  | કુલ ૨૮ લાખ               | કુલ ૨૯ લાખ      |

### મુળ

दस पत्तेय-तरूणं चउदस लक्ला इवंति इयरेसु । विगर्लिदिएसु दो दो चउरो पंचिदि-तिरियाणं॥ ४६॥ सःस्कृत छाया

दश प्रत्येक-तरूणां चतुर्दशळक्षा भवन्तीतरेषु । विकलेन्द्रियेषु हे हे चतस्रः पञ्चेन्द्रियतिरस्राम् ॥४६॥ यहार्थः

#### અન્વય

पत्तेयतरूणं इस, इयरेमु च उदस छक्त्वा हवैति । विगर्छिदिएमु दो दो पंचिंदि-तिरियाणं च उरो ॥

### ભાવાથ<sup>°</sup>

પ્રત્યેક વનસ્પતિકાયની દશ લાખ, સાધારણ વનસ્પતિ-

કાયની ચૌદ લાખ, વિકલેન્દ્રિય જીવોમાં દરેક પ્રકારને અખ્છે લાખ અને પંચેન્દ્રિય તિય<sup>જ</sup>ચાને ચાર લાખ યાનિએક મ્હાય છે.

## વિવેચન

નીચેની તાલિકામાં આ વર્ગની યાનિઓની સામેજ કુલકોર્ટિની સંખ્યા દર્શાવેલી છે.

| કાય.                    | ચાનિ | સં ખ્યા | કુલ <b>ે</b>    | કાેટિ સ | <b>ં</b> ખ્યા |
|-------------------------|------|---------|-----------------|---------|---------------|
| પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય     | ૧૦   | લાખ     | 5               | ર૮ લ    | ાખ            |
| સાધારણ વનસ્પતિકાય       | ૧૪   | "       | ξ               |         |               |
| એઇન્દ્રિયવાળા જીવા      | ર    | ,,      |                 | હ       | ,,            |
| ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા જીવા  | ૨    | "       |                 | 4       | "             |
| -ચાર ઇન્દ્રિયવાળા જીવાે | ર    | ,,      |                 | 6       | ,,            |
| તિય ંચ પંચેન્દ્રિય      | ४    | લાખ     | જલચર            | ૧રાા    | લાખ           |
|                         |      |         | ખેચર            | ૧૨      | 27            |
|                         |      |         | ચતુષ્પદ         | ૧૦      | . 57          |
|                         |      |         | <b>ઉર:પરિ</b> સ |         | 27            |
|                         |      | _       | <b>લુજય</b> રિર | તપ' ૯   | >>            |

આગળના સરવાળા સાથે કુલ ६૨ લાખ કુલ ૧૩**૪ાા લાખ મૂળ** 

चउरो चउरो नारय-सुरेसु मणुआण चउदस हवंति । संपिंडिआ य सन्वे चुलसी लक्स्वा उ जोणीणं।। ४७॥

x જેમ આ બંતેની યોનિએોની સંખ્યાનું પ્રમાણ જીદું જીદું સળ છે, તેમ કુલકાટિનું મળતું નથી. તે સંયુક્ત જ મળે છે.

## સ સ્કૃત છાયા

चतस्त्रश्चतस्त्रो नारक-सुरेषु मनुष्याणां चतुर्दश भवन्ति । संपिडिताश्च सर्वे चतुरशीतिरुक्षास्तु योनीनाम् ॥ ४७॥

## પદાથ°

चडरो-चडरो-शर, शर.
नारय-देवेसु-नारक अने हेवे।भां.
नारय अने देव ते नारय-देव.
मणुआण-भनुष्ये।नी.
चडदस-थोह साभ.
हवंति-छे.
संविडिआ-संपिंडित, भधी એક્डी करतां.
य-अने,
सक्वे-संवे.
चुलसी स्वस्ता-थे।शशी साभ.
च-तो.
जोणीणं-थे।निको।नी.

#### અન્વય

नारय-सुरेसु चचरो चचरो, मणुआण चचदस(स्वन्सा) इवंति । सन्वे संपिंडिआ जोणीणं चुलसी स्वन्सा।

## <del>લાવાથ</del>°

નારક અને દેવાને ચાર ચાર લાખ તથા મનુષ્યાને

ચૌદ લાખ યાનિઓ હાય છે. આ અધી યાનિઓને એક્ડી કરીએ તાે તેની સંખ્યા ચારાશી લાખ થાય છે.

## વિવેચન

નીચેની તાલિકામાં આ વર્ગ ની યાેનિઓની તેમ જ કુલકાેટિની સંખ્યા જણાવેલી છે.

| કાય    | ચાેનિસં ખ્યા | કુલકોિટ | સંખ્યા . |
|--------|--------------|---------|----------|
| નારક   | ૪ લાખ        | રપ      | લાખ      |
| દેવ    | ٧ ,,         | 2 \$    | "        |
| મનુષ્ય | ૧૪ ,,        | ૧૨      | "        |

આગળના } કુલ ૮૪ લાખ કુલ ૧૯૭૫ લાખ સરવાળા સાથે \$

આ રીતે બધી મળીને ચારશી લાખ યાનિએા તથા એક ક્રોડ ને સાડી સત્તાણ લાખ કુલકોટિ થાય છે.

પ્રતિક્રમણુ પ્રસંગે **ગ**ાલાતાં 'સાત લાખ ' સૂત્રમાં ચારાશી લાખ યાનિઓની ગણના બરાબર આ જ પ્રમાણે અતાવી છે. જેમ કે—

- ૭ **લાખ** પૃથ્વીકાય,
- ૭ લાખ અપ્કાય,
- ૭ લાખ તેઉકાય (તેજસ્કાય, અગ્નિકાય),
- ૭ લાખ વાચુકાય,
- ૧૦ લાખ પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય,
- ૧૪ લાખ સાધારણ વનસ્પતિકાય,

૨ લાખ બેઇન્દ્રિય,

ર લાખ તેઇન્દ્રિય,

૨ લાખ ચઉરિન્દ્રિય,

૪ લાખ દેવતા,

૪ લાખ નારકી,

૪ લાખ તિર્ય યાંચેન્દ્રિય,

૧૪ લાખ મનુષ્ય,

એવંકારે ચારાશી લાખ જીવધાનિમાંહે માહરે જીવે જે કોઈ જીવ હણ્યાે હાેય, હણાવ્યાે હાેય, હણુતાં પ્રત્યે અનુમાદ્યો હાેય, તે સવે મને, વચને, કાયાએ કરી મિચ્છા મિ દુક્કડં ॥

#### મૂળ

सिद्धाणं नित्थ देहो न आउक्तम्मं न पाण-जोणीओ। साइ-अणंता तेसिं ठिई जिणिदागमे भणिया ॥ ४८॥

સંસ્કૃત છાયા

ंसिद्धानां नास्ति **देहो नायुःकर्म न प्राण−योनयः।** साद्यनन्ता तेषां स्थितिर्जिनेन्द्रागमे भणिता॥ ४८॥

#### પદાથ°

सिद्धाणं-સિદ્ધોને. નિત્ય-નથી, देहो-શરીર. ન-નથી. વાળ-जोणીओ-પ્રાહ્ય અને **યાેનિએ**. पाण अने जोणी ते पाण-जोणी. अङ्क्यनमां पाण---बोणीओ.

साइ-अणंता--सा६-अनंत.

આદિ અને અનંતનાં ભંગ કે વિકલ્પા ચાર થાય છે, તે આ પ્રમાણે :

- (૧) અનાદિ–અનંત—જેના આદિ પણ નહિ અને . અંત પણ નહિ.
- (૨) **અનાદિ–સાંત**—જેના આદિ નહિ, પ**ણ** અંત **ખરા**.
- (3) **સાદિ-સાંત-**—જેના આદિ પણ ખરા, અને . માંત પણ ખરા.
- (૪) **સાદિ-અનંત—**જેના આદિ ખરા, પણ અંત **નહ**

तेसिं-तेओनी.

<del>ઠિई</del>–સ્થિતિ.

जिणिंदागमें-िक्नेन्द्रोना आगभभां, किनागभाभां. भणिया-४६६० छे.

#### અન્વય

सिद्धाणं देहो नित्थ, आउकम्मं न, पाण-जोणिक्षो न, तेसि ठिई जिणिदागमे साइ-अणंता भणिया।।

#### <del>ભા</del>વાથ°

સિદ્ધોને શરીર નથી, આયુષ્યકર્મ નથી, તેમજ

ાગાલુ કે રેમનિએા પહુ નથી. જિનાગમામાં તેમની સ્થિતિ સાદિ–અન ત કહેલી છે.

# વિવેચન

પાંચ દ્વારાની પ્રરૂપણા પ્રી થઈ. હવે તે સંખંધી સિદ્ધોની સ્થિતિ કેવી છે? એ અહીં જણાવ્યું છે. સિદ્ધોને શરીર નથી અને આયુષ્યકર્મ પણ નથી. આ સ્થિતિમાં સ્વકાયસ્થિતિ તેા હાય જ કયાંથી? વળી તેમને પ્રાણા પણ નથી અને યોનિઓ પણ નથી. તાત્પર્ય કે આ પંચ-દ્વાર સંસારી જવાને અનુલક્ષીને છે, સિદ્ધ જવાને તેમાંનું કંઈ પણ હોતું નથી.

'ત્યારે તેમની સ્થિતિ કયા પ્રકારની હાય છે?' તેના ઉત્તરમાં પ્રકરણુકાર જણાવે છે કે 'જિનાગમામાં તેમની સ્થિતિ સાદિ–અનંત કહેલી છે.' એટલે કે એ સ્થિતિની આદિ હાય છે, પણ કદી અંત હાતા નથી. વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તાે તેઓ સિદ્ધ થતી વખતે જે અવસ્થામાં હાય છે, તે જ અવસ્થામાં અધા કાલ રહે છે. તેમાં કાઈ પણ કારણે કંઇ પણ પરિવર્તન થતું નથી.

#### મૂળ

काले अणाइ--निहणे जोणि--गहणिम्म भीसणे इत्थ । भभिया भमिहिति चिरं जीवा जिण--वयणमलहंता ॥४९॥

## સંસ્કૃત છાયા

काळे अनादि-निधने योनिगहने भीषणेऽत्र । आन्दा श्रमिष्यन्ति चिरं जीवा जिन-वचनमनळभमाना॥४९॥

#### પદાથ<sup>૧</sup>

काळे-કાળમાં. अणाइ-निहणे-અનાદિ-અનં ત.

' आदि-प्रारम्भः-निधनं नाशः-आदिश्व निधनं च आदि-निधने न विद्यते यस्य सः अनादि-निधनः-तस्मिन्।' आहि क्येटें वे आरं ल अने निधन क्येटेंदे नाश. केना आरं ल के नाश नथी केवा. तात्पर्थ के अनाहि-अनंत.

जोणि-गहणिम-थे।निः भे।थी अति गढ्न अनेसा.

'गहने अतिसंकुले.' અહીં ગહનથી અતિ દુઃખદાયક અર્થ ગ્રહણ કરવાના છે.

भीसणे-लीपख, लयं ५२.

इत्थ-આ સંસારમાં.

ममिया-ભમેલા છે.

મमिहिति-ભમશે.

चिरं–લાંબા સમય સુધી.

जीवा-छवे।.

जिण-वयणं-िकन वयनने.

અહીં जिणवयण અને अलहंता એ બે પદાની સંધિથી जिणवयणमलहंता એવા પાઠ બનેલા છે.

जिणनुं वयणं ते जिण-वयणं. जिण-ब्रिन, किनेश्वर. वयणं-वयन. ते द्धितापदेश३५ समकवुं.

ુ અહદુંતા−ન પામતા.

#### અન્વય

अणाइ-निहणे काले जोणि-गहणिम्म मीसणे इत्थ जिण-वयणं अलहंता जीवा चिरं भिमया भिमहंति।

## ભાવાથ<sup>°</sup>

શ્રી જિનેશ્વરદેવનાં વચનને નહિ પામેલા જવો. ચાનિઓથી ગહન અને ભયંકર આ સંસારમાં અનાદિ— અનંત એવા કાલપ્રવાહમાં લાંબા સમય સુધી ભમ્યા છે. અને ભમશે.

## વિવેચન

આ સંસારમાં ચારાશી લાખ ચાનિઓ છે, તેમાં વારંવાર ઉત્પન્ન થવું પડે, એ અતિ દુઃખદાયક ઘટના છે. મનુષ્ય માતાના ગર્ભમાં હાય છે, ત્યારે કેવી સ્થિતિમાં હાય છે? તે કેઇથી અજાર્યું નથી. એનું ચિત્ર જોઈએ છીએ, ત્યારે મનમાં અવશ્ય એવા વિચાર આવે છે કે આ ભવમાં એવી કરણી કરીએ કે જેથી આ પ્રમાણે કરી કેઇ ચાનિમાં અવતરવું ન પડે; પરંતુ માહ અને અજ્ઞાનથી આવૃત્ત થયેલા આ જવ એ વિચાર ઘડીકમાં જ ભૂલી જાય છે અને પાછા દુનિયાના રંગરાગમાં કસાય છે. પરિણામ, તેને આથી પણ અતિ નિકૃષ્ટ એવી યાનિઓમાં વારંવાર અવતરવું પડે છે અને અનેક પ્રકારની યાતનાએ —વિટંબણાએ લોગવવી પડે છે.

આ સ્થિતિમાંથી ઉગરવાના એક જ ઉપાય છે અને

તે શ્રી જિનેશ્વરદેવનાં વચનાનું શરઘુ. જેમણે એ શરઘુ સ્વીકાર્યું, તેમના સંસાર ઝડપથી ઘટી ગયા અને તેઓ જન્મ–મરઘુની જંજાળમાંથી સદાને માટે મુક્ત થયા.

યોનિઓનું સ્વરૂપ તથા યોનિઓની સંખ્યા જાલુ-વાના મુખ્ય હેતુ એ છે કે જીવને કર્મવશાત કેવા કેવા પ્રકારની અને કેટલી યોનિઓમાં ઉત્પન્ન થવું પડે છે અને ત્યાં તેમની હાલત કેવી થાય છે? તેનું ભાન થાય. એ દ્રિએ યોનિ–દ્રાશમાં વિજ્ઞાન પણ છે અને ઉપદેશ પણ છે. પંચ–દ્રાશની પ્રરૂપણા અહીં પૂરી થાય છે.



# [ 9 ]

# ઉપદેશ અને અતિમ વચન

#### મૂળ

ता संग्र संग्ते मणुअते दुल्छहे वि संगत्ते । सिरि-संति ग्रुरि-सिहे करेह भी ! उज्जमं धम्मे॥५०॥

સ સ્કૃત-છાયા

तत् सम्प्रति संभाष्ते मनुष्यत्वे दुर्छभेऽपि सम्यक्त्वे । भी-शान्ति-सूरि-शिष्टे कुरुत भो उद्यमं धर्मे ॥५०॥

ુ **પદા**થ

ता-तेथी, ते।.
संपद्द-संप्रति, वर्षभान असे, ढवे.
संपद्द-संप्रति, वर्षभान असे, ढवे.
संपद्ते-प्राप्त थये छते, प्राप्त थयुं छे त्यारे.
मणुअत्त-भनुकरव, भनुष्यपणुं.
दुल्लहे-हुर्धक.
दुल्लहे मणुअत्ते संपत्ते-स्था त्रशे पहें। सति सप्तभीना

પ્રયોગમાં આવેલા છે. સંમત્તે પણ સતિ સપ્તમીના પ્રયોગમાં છે. તુત્રહ્ર- દુર્લભ. જે વસ્તુ ઘણા દુઃખે–ક°ટે પમાય, તે **દુર્લભ** ઋહેવાય.

> वि-छतां. અહીં य स्मेवुं पणु पाढांतर छे. संमत्ते-सम्यक्षव, सम्यण् दशीन.

જીવાજીવાદિ તત્ત્વોમાં યથાર્થ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થવી તેને સમ્યક્તવ કે સમ્યગ્ર દર્શન કહેવામાં આવે છે. શામ, સંવેગ, નિવેદ, અનુકંપા અને આસ્તિકય એ તેનાં મુખ્ય લક્ષણો છે. તે નૈસર્ગિક અને આધિગમિક એમ બે પ્રકારે ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાં જે સમ્યક્તવ નિસર્ગાથી એટલે કોઈના ઉપદેશ વિના તથાવિધ સામગ્રીના યાંગે ઉત્પન્ન થાય છે, તે નૈસર્ગિક કહેવાય છે અને અધિગમ એટલે ગુરુના ઉપદેશ વગેરે નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થાય છે, તે આધિગમિક કહેવાય છે. સમ્યક્તવ સંબંધી જેન શાસ્ત્રોમાં ઘણી ઊંડી વિચારણા થયેલી છે. તે બધાના સાર મહા-પાધ્યાય શ્રી માનવિજયજી ગણિવરે ધર્મસંગ્રહ પહેલા ભાગમાં આપેલા છે. × વળી ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજે સમક્તિના સડસઠ બાલની સજ્ઝાય રચેલી છે, + તે પણ આ વિષયના સુંદર બાધ કરાવે છે. અમે તેના

<sup>×</sup> આ ગ્રંથનું ગુજરાતી ભાષાંતર શા. નરાત્તમદાસ મયાભાઈ, હાન્ન પટેલની પાળ, અમૃદાવાદ તરકથી પ્રકટ થયેલું છે. + અદ પુરતક જૈન શ્રેયરકર મંડળ, મહેસાણા તરકથી પ્રસિદ્ધ થયેલું છે.

આધારે ધર્મ બાધ-ગ્રંથમાળાના સાતમા પુષ્ય 'શ્ર**હા** અને શક્તિ'માં તેનું સારભૂત વિવેચન કરેલું છે. તે પણ જિજ્ઞાસુઓને આ વિષયમાં સારું માર્ગં દર્શન આપી શકે એમ છે. આ ત્રણેય કૃતિઓ જિજ્ઞાસુઓએ અવશ્ય જેવી.

सिरि-संति-सूरि-सिट्टे-ज्ञानश्री અને ઉપશમાદિ ગુણે। વડે વિભૂષિત પૂજ્ય પુરુષાએ ઉપદેશેલા. બીજા અર્થમાં શ્રી શાન્તિ-સરિએ કહેલા.

सिरि अने संति थी शुक्त सूरि वर्डे सिट्ट ते सिरि-संति-स्रि-सिट्टे. सिरि-श्री. ઉપલक्षण्यी ज्ञानश्री. संति-शान्ति. राजाि होषाेनुं शमन थवुं तेने शास्त्रीय भाषामां शान्ति कंडेवाय छे. स्रि-पूज्य पुरुष. ते अर्डेत, जण्डुधर के शासनप्रभावक आवार्याहि समजवा. सिट्टे-७पटेशेला. तात्पर्य के ज्ञानश्री अने उपशमािह गुणे। वरे विभूषित पूज्यः पुरुषां अ उपहेशेला. आ पहामां प्रक्ष्यकर्तानुं—'श्री. शान्तिसूरि' अवुं नाम पण्ड स्पष्ट थाय छे.

करेह-धरी.

मो-હ લબ્યા! હ લબ્ય જવા! उन्जमं-ઉદ્યમ, પ્રયત્ન, પુરુષાર્થ. धरमे-धर्भभां.

અહીં ધર્મ શબ્દથી સંયમધર્મ કે ચારિત્રધર્મ અભિપ્રેત છે.

#### અન્વય

भो ! दुल्खहे वि मणुअते संमत्ते संपत्ते, ता संपद्ग सिरि-संति-सूरि-सिट्ठे धम्मे उज्जमं करेड् ।

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

હે ભવ્ય જીવા ! જ્યારે દુર્કાભ એવું મનુષ્યપ**ણું** અને સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થયું છે, ત્યારે તાે હવે જ્ઞાનશ્રી અને 'ઉપશમાદિ ગુણા વડે વિભૂષિત એવા પૃજય પુરુષાએ ઉપદેશેલા ધર્મ આચરવામાં પુરુષાર્થ ફારવાે.

# વિવેચન

ત્રાની ભગવંતાએ ચાર વસ્તુની પ્રાપ્તિ દુલર્ભ કહી છે. તેમાંની પહેલી વસ્તુ છે મનુષ્યપશું—મનુષ્યત્વ—મનુ—ષ્યના ભવ. તે અનંતકાળ સુધી નિકૃષ્ટ ચાનિઓમાં પરિ- ભ્રમણ કર્યા પછી પુષ્યના સારા એવા સંચય થાય છે, ત્યારે જ પમાય છે. વળી એક વાર મનુષ્યના ભવ પ્રાપ્ત થયા અને તેને અજ્ઞાન, માહ કે પ્રમાદવશાત ગુમાવી દીધા તા નિકૃષ્ટ યાનિઓમાં પુનઃ અવતાર ધારણ કરવા પડે છે અને એ સ્થિતિમાંથી ઊંચા આવતાં ઘણા દીર્ઘકાળ વ્યતીત થઈ જય છે.

હાલના ડાર્વીન વગેરે કેટલાક વૈજ્ઞાનિકા એમ માને છે કે સફમ જંતુમાંથી ઉત્કાન્તિ પામતાં પામતાં વાનરતું અને છેવટે મનુષ્યનું સ્વરૂપ પમાય છે, પછી તેમાંથી અવ-કાન્તિ થતી નથી. વળી થીઓસોફી વગેરે કેટલાક વાદો એમ પણ માને છે કે એક વાર મનુષ્યની ઉત્કાંતિ થઇ, એટલે પીછેહઠ થતી નથી, પરંતુ જૈન દર્શનને આ વાત માન્ય નથી. એ તો સ્પષ્ટ શખ્દોમાં કહે છે કે 'જે છી સારી કરણી કરે તે ક્રમશા ઉત્નિતિ પામે છે અને

ઉત્તમ દશા પામ્યા પછી જે ખૂરી-ખરાબ-ન ઈચ્છવા યોગ્ય કરણી કરે તો પાછા નિકૃષ્ટ યાનિમાં અવતાર લેવો પડે છે. જેણે 'ગ્રાનખાજ ' અથવા 'સાપ-સીડી ' ની રમત જોઈ હશે, તેમને ખ્યાલમાં જ હશે કે આગળ વધતાં વધતાં એવા ખરાબ ઘરમાં પ્રવેશ થાય તો સીધું નીચે ઉતરી પડવું પડે છે અને ત્યાંથી ઊંચે ચડવા માટે કરી મહેનત-પ્રયત્ન-પુરુષાર્થ કરવા પડે છે.

આવાં જ કારણે શાસ્ત્રકારાએ માનવલવને દશ દે<sup>હ</sup>ટાંતે દુર્વાલ કહ્યો છે. તેના સાર એ છે કે–

- (૧) ચૂલાનું દર્શાત-ચક્રવર્તી રાજ છ ખંડ ધરતીના ધાણી હાય છે. તેના રાજ્યમાં કેટલા ચૂલા હાય છે? હવે કાઇને પ્રથમ ચક્રવર્તીના ચૂલે જમવાનું હાય અને પછી. તેની રૈયતના દરેક ચૂલે જમવાનું હાય તા કરી ચક્રવર્તીના ચૂલે જમવાનું કચારે મળે?
- (૨) પાસાનું દર્શાત—કાઈ રમતમાં કળવાળા પાસાના ઉપયોગ કરીને એક માણસનું બધું ધન પડાવી લીધું હાય અને તે માણસને પાસાની રમત રમીને એ. બધું ધન પાછું મેળવવું હાય તા કચારે મળે?
- (3) ધાન્યના ઢગલાનું દર્શાત-લાખા મણ ધાન્યના ઢગલામાં થાડા સરસવના દાણા લેળવ્યા હાય અને તે પાછા મેળવવા એક ઘરડી ડાેસીને બેસાડી હાય, તાે તે દાણા પાછા કચારે મેળવી રહે?

- (૪) જુગારનું દૃષ્ટાંત—એક રાજમહેલને ૧૦૦૮ સ્થંભા હાય અને તે દરેક રથંભને ૧૦૮ હાંસા હાય અને તે દરેક રથંભને ૧૦૮ હાંસા હાય અને તે દરેક હાંસને જુગારમાં જિતવાથી જ રાજ્ય મળે તેમ હાય, તા એ રાજ્ય કથારે મળે ?
- (પ) **રત્નનું દૃષ્ટાંત**—સાગરમાં સફર કરતાં પાતાની પાસે રહેલાં રતના જળમાં પડી ગયાં હાય, તા શાધ કરતાં એ રતના પાછાં કચારે મળે ?
- (६) સ્વપ્નનું **દર્પ્ટાંત**—કોઇ ભાગ્યશાળીને રાજ્યની પ્રાપ્તિ કરાવે એવું શુભ સ્વપ્ન આવ્યું હેાય અને તેથી રાજ્યની પ્રાપ્તિ થઇ હેાય, એવું સ્વપ્ન લાવવાના બીજો નિર્ભાગી મનુષ્ય પ્રયત્ન કરે, તાે કયારે આવે ?
- (૭) ચકેનું દેષ્ટાંત—સ્થંભના મથાળે ૮ ચકે અને ૮ પ્રતિચકે ફરતા હોય, તેના ઉપર એક પ્તળી ચક્કર ચક્કર ફરતી હોય, તેનું નામ રાધા. સ્થંભની નીચે તેલની કડાઈ ઉકળતી હોય, સ્થંભના મધ્યમાં ત્રાજવું હોય અને તે ત્રાજવામાં ઊભા રહીને નીચે પડતા રાધાના પ્રતિબિંબના આધારે બાણ મારીને તેની ડાબી આંખ વીંધવી હોય તે ક્યારે વીંધાય?
- (૮) અમેનું દેષ્ટાંત—અહીં ચર્મ શખ્દથી ચામડા જેવી જાડી થઇ ગયેલી શેવાળ સમજવાની છે. કાઈ પૂનમની રાતે પવનના ઝપાટા આવતાં ચર્મ જેવી શેવાળના થાડો ભાગ આઘા—પાછા થઈ ગયા હાય અને તેમાં એક છિદ્ર પડ્યું હાય અને તેમાંથી કાઈ કાચબાએ ચંદ્રનું દર્શન

- કર્યું હાય, તેવું જ ચંદ્રદર્શન એ કાચબાને પાતાનાં સગાં–વહાલાંઓને કરાવવું હાય તા કયારે કરાવી શકે? પવનના ઝપાટાથી એ જ જગાએ બાકારૂં પડવું, એ જ વખતે પૂનમના ચાગ હાવા તથા આકાશ એ જ પ્રમાણે નિર્મળ હાવું, એ બધું કેટલું દ્રલેલ છે?
- (૯) ચુગનું દેષ્ટાંત—યુગ એટલે ધાંસરી. તે બળદના ખલા પર બરાબર બેસે તે માટે તેના બંને બાજુના કાલામાં સમાલ એટલે લાકડાના નાના દંડુકાઓ લેરવવામાં આવે છે. હવે ધાંસરી મહાસાગરના એક છેડેથી પાણીમાં તરતી મૂકી હાય અને બીજા છેડેથી બે સમાલને તરતી મૂકી હાય તે તે ધાંસરીમાંનાં કાલામાં ક્યારે પેસે ?
- (૧૦) પરમાણુનું દર્પાત—એક સ્થંભનું ખારીક ચૂર્ણું કરીને એક ભૂંગળીમાં ભર્યું હોય અને પર્વતની ટાેચ ઉપર ઊભા રહેલા કાેઈ અળવાન દેવ દ્વારા તેને કૂંક વડે હવામાં ઉડાવવામાં આવ્યું હાેય, તાે એ ચૂર્ણુના ખધા પરમાશુ કરી કયારે એકત્ર થાય!

આ કામા જેટલાં દુર્લંભ છે, તેટલી જ મનુષ્ય-ભવની પુનઃપ્રાપ્તિ દુર્લંભ છે.

બીજ દુર્લ લસ્તુ છે – શાસ્ત્રશ્રવણ મનુષ્યપણું પામ્યા પછી પણ સર્વ ત્ર ભગવંતાના કહેલા શાસ્ત્રસિદ્ધાં- તોનું શ્રવણ અતિ દુર્લ છે, કારણ કે આળસ, અવજ્ઞા, પ્રમાદ આદિ અનેક દોષોથી મનુષ્ય ઘેરાયેલા હાય છે અને તે સંસાર-વ્યવહારનાં કાર્યોમાં એટલા રચ્યા-પચ્યા

રહે છે કે તે છાડીને સદ્ગુરુના સમાગમ કરવા માટે પ્રયત્નશીલ થતા નથી કે આતુર બનતા નથી. અને કદાચ તે પ્રયત્નશીલ બને કે આતુર થાય તા સર્વદ્માશ્રાસ-સિદ્ધાંતાનું યથાર્થ પ્રતિપાદન કરનારા સદ્દગુરુઓના સમાગમ થવા વિરલ હાય છે. કાઈક અનુભવીએ ઠીક જ કહ્યું છે કે—

शैले शैले न माणिक्यं, मौक्तिकं न गजे गजे । साधवो न हि सर्वत्र, चन्द्रनं न वने वने ।।

'બધા પર્વતામાંથી માણેક મળતાં નથી; એ તાે કાેઇક પર્વતમાંથી જ મળે છે. વળી બધા હાથીઓના કુંભસ્થળ-માંથી માતી મળતા નથી; એ તાે કાેઇક જ હાથીના કુંભસ્થળમાંથી મળે છે. અને બધાં વનામાં ચંદનનાં વૃક્ષા ઉગતાં નથી; એ તાે કાેઇક જ વનમાં ઉગે છે. તે જ રીતે બધા સ્થળે સાધુઓના સમાગમ થતાે નથી; એ તાે કાેઇક જ સ્થળે અને કાેઇક જ વાર થાય છે. '

ત્રીજી દુર્લ લસ્તુ છે – શ્રદ્ધા યાને સમ્યક્તવ. કદાચ સદ્ગુરુના સમાગમ થાય અને તેમના મુખેથી સર્વગ્રપ્રણીત શાસ્ત્ર–સિદ્ધાંતા સાંભળવાના સુયાગ સાંપડે તો તેમાં પ્રતિપાદિત કરેલા સિદ્ધાંતા કે તત્ત્વા પર શ્રદ્ધા જામની મુશ્કેલ છે; કારણ કે અનાદિ કાલના મિથ્યાત્વના સંસ્કારાને લીધે તેને સાચું એ ખાડું સમજાય છે અને ખાડું એ સાચું સમજાય છે, અથવા તા સાચા અને ખાડા વચ્ચે વિશેષ તફાવત જણાતા નથી. વળી સદ્ગુરુની

અતુપમ વાક્ છટાથી કદાચ એ વસ્તુ ખુદ્ધિને સ્પર્શ કરે તો પણ આંતરિક શ્રદ્ધા જામવી મુશ્કેલ છે. ખરી વાત તો એ છે કે રાગ અને દ્વેષની નિબિડ ગ્રંથિના લેદ થયા સિવાય સમ્યકત્વના સ્પર્શ થતા નથી અને એ ગ્રંથિના લેદ થવા એ ઘણું કપર્ફ કામ છે. પરંતુ લબ્ય આત્માએ! એ કપર્ફ કામ પણ પાર પાડે છે અને સમ્યકત્વથી વિભૂ-ષિત થાય છે.

ચોથી દુર્લભ વસ્તુ છે – સંયમ માટે પુરુષાર્થ. સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ થયા પછી પણ પાપવિરતિરૂપ સંયમધર્મના સ્વીકાર કરવા અને તેનું નિરતિચાર પાલન કરવા માટે સદા તત્પરતા રાખવી, એ ઘણું જ દુર્લભ કાર્ય છે. પરંતુ આ જવ-વિચાર-પ્રકરણ અંથના કર્તા શ્રી શાન્તિસૂરિજી મહારાજ કહે છે કે ' હે ભવ્ય જીવા! જયારે તમે સ્ત્રતિ દુર્લભ એવું મનુષ્યપણું પ્રાપ્ત કર્યું, વળી સદ્યુરુના મુખેથી શાસ્ત્રશ્રવણ કરીને કે નૈસર્ગિક રીતે સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ કરી, તા હવે તમારું મુખ્ય કર્તવય એ જ રહે છે કે પૂજ્ય પુરુષોએ ઉપદેશેલા સંયમ- ધર્મને વિષે ઉદ્યમ કરવા, પ્રયત્ન કરવા, પુરુષાર્થ ફારવવા. જે તમે સંયમધર્મ એટલે કે ચારિત્રધર્મમાં તમારે પુરુષાર્થ ફેરવશા તા તમારું મનુષ્યપણું સફળ થશે.'

સંયમધર્મ કે ચારિત્રધર્મ અધિકારભેદથી છે. પ્રકારના છે. તેમાં સર્વાવરતિરૂપ ચારિત્રધર્મ સાધુઓને હાય છે અને દેશવિરતિરૂપ ચારિત્રધર્મ ગૃહસ્થાને હાય છે. આ બંને ધર્મ નું શાસ્ત્રોમાં વિસ્તારથી નિરૂપણ થયેલું છે, તે જિજ્ઞાસુ આત્માઓએ ગુરુમુખેથી કે શાસ્ત્રો દ્વારા અવશ્ય જાણી લેવું.

#### મૂળ

एसो जीव-वियारो संखेव-र्र्स्डण जाणणा-हेऊँ । संखित्तो उद्धरिओ रुद्दाओ सुय-समुद्दाओ ॥ ५१ ॥

## સંસ્કૃત છાયા

एष जीव-विचारः संक्षेपरुचीनां ज्ञापना-हेतोः । संक्षिप्त चद्घृतो रुद्रात् श्रुत-समुद्रात् ॥ ५१॥। 'यह।थ्र

एसो--आ.

जीव-वियारो--छवे।ने। विचार अथवा छव-विचाद्-नाभने। प्रक्षत्र् अंथ.

जीवने। विचार ते जीव-विचार. जीव-प्राण्डी. विचार: विचार, तात्विक निर्णुय, लेहपूर्वकतुं कथन. अहीं जीव-विचार पहथी प्रस्तुत प्रकरिष्-अंथनुं विशिष्ट नाम पण्डु अहण् करी शक्षय छे.

संखेव–रुईण––સંક્ષેપ રુચિએાના, ટુંકમાં જાણુવાની ઇચ્છાવાળાએાના.

संखेव છે रुद्द જેની તે संखेव-रुद्द. ષેડીનાં અહુ વચ-નમાં संखेव-रुद्दण એવું પદ અનેલું છે. संखेव-સંક્ષેપ, ટ્રંકાયુ. રુદ્દ-રુચિ, ઇચ્છા. તાત્પર્ય કે જેઓ વસ્તુનું સ્વરૂપ.. ્ડુંકાથુમાં જાણુવા ઇચ્છે છે, તે સંક્ષેપ–રુચિ. સા<mark>માન્ય</mark> "મા<mark>ષ્યુ</mark>સે ઘણુ ભાગે સંક્ષેપરુચિ હેાય <mark>છે અને ખુદ્ધિમાના</mark> ∤વિસ્તાર રુચિવાળા હેાય છે.

> जाणणा-हेडं—शापन निभित्ते, જणाववा भाटे. संखित्तो—संक्षिप्त, संक्षेपभां. उद्धरिको—ઉद्धर्था छे, ઉद्धृत अर्था छे. रुहाओं—केने। विस्तार अद्धृण न थर्ध शक्ते स्थेवा.

' रुद्रात् अनवमाद्यविस्तारात् ' રુદ્રથી એટલે જેના િવસ્તાર ગ્રહણ ન થઈ શકે એવાથી.

स्रुय–स्मुहाओ—-શ્રુતસમુદ્રમાંથી, શાસ્ત્રરૂપી સાગર-`માંથી, મહાન આગમ–શ્રંથામાંથી

सुय के क समुद्र ते सुय-समुद्दः सुय-श्रुत, शास, कागम. समुद्द-समुद्र, सागर. अति विशाणताने बीधे कागम-साहित्य है शास्त्र-समुद्दायने समुद्र अथवा साग-रनी ઉपमा आपवामां आवे छे. श्रीमान् हिरकद्रसूरिल्के श्रीमहावीरस्तुति अपरनाम संसारद्वावानव-स्तुतिमां 'बोधागाधं सुपद्पद्वीनीरपूराभिरामं ' आदि पहाथी श्री वीर प्रकुना आगमानी कवनिधि केटवे समुद्र हे सागर साथ तुवना हरी छे.

#### અન્વય

एसो जीव-वियारो संखेव-रुईण जाणणा-हेऊं रुहाओ सुय-समुद्दाओ संखित्तो उद्घरिओ ।।

#### ભાવાથ<sup>°</sup>

આ જવ–વિચાર નામના પ્રકરષ્યુ–શ્રંથ સંક્ષેપ– રુચિઃું જવાને સમજાવવા માટે મેં અતિ વિસ્તૃત એવા શ્રુત–સમુદ્રમાંથી ઉદ્ધરેલા છે.

## વિવેચન

જેમ ગ્રન્થની આદિમાં મંગલાચરણ કરવામાં આવે છે, તેમ ગ્રન્થની સમાપ્તિમાં ઉપસંહાર કરવામાં આવે છે. અથવા તા અંતિમ વચન રૂપે કંઈક મહત્ત્વનું કથન રજૂ કરવામાં આવે છે. આ રીતે પ્રકરણકારે અહીં અંતિમ વચનરૂપે ત્રણુ મહત્ત્વની વસ્તુ રજૂ કરી છે.

પ્રથમ તા ' एसो जीव-विचारो ' એ શખ્દ વડે. અત્યાર સુધીમાં કહેવાઇ ગયેલા જીવાના જુદા જુદા સ્વરૂપ, તેમનું દેહમાન, તેમનું આયુષ્ય, તેમની સ્વકાય-સ્થિતિ, તેમને કેટલા પ્રાથ્યુ હાય છે ? અને કેટલી યાનિ-ઓમાં ઉત્પન્ન થવું પડે છે ? વગેરે માહિતી તરફ અંગુલિ-નિર્દેશ કર્યો છે અને તે સાથે પાતાને ઇષ્ટ એવું આ પ્રકરણ-શ્રન્થનું જીવ-વિચાર એવું નામ પથ્યુ સ્ચવી દીધું છે.

બીજું આ જગતમાં મુખ્યત્વે બે પ્રકારના મનુષ્યા દાય છેઃ એક સંક્ષેપરુચિ અને બીજા વિસ્તારરુચિ. તેમાં સંક્ષેપરુચિ જવા જે વસ્તુ સંક્ષેપમાં અર્થાત્ દ્રંકાશુમાં કહેવામાં આવે તેને બરાબર ગ્રહ્યુ કરી શકે છે, પણ વિસ્તારથી કહેવામાં આવે તા તેને બરાબર ગ્રહ્યુ. કરી શકતા નથી; એટલું જ નહીં પણ તેમાં તેમની મતિ મુંઝાઇ જાય છે અથવા તો તેમને એક પ્રકારના કંટાળા આવે છે. અલખત્ત, અલ્પમતિ કે વિશેષ નહિ ખેડાયેલી એવી છુહિનું આ પરિષ્ણુમ છે, પણુ આવા વર્ષ ઘણા માટે હાય છે, તેથી તેમની ઉપેક્ષા કરવી યાગ્ય નથી. તેમને તેમની રીતે સમજાવવાની જરૂર રહે છે અને તેથી જ પ્રકરણકારે સંભેવ-રુર્ફળ जाળળા-દ્રે એ શખ્દો વડે આ ગ્રન્થરચના સંક્ષેપરુચિ જ્વોના ગ્રાપન-નિમિત્ત તેમને અનુરૂપ શૈલિમાં રજૂ કર્યાની સ્પષ્ટતા કરી છે.

ત્રીજું તેમણે આ પ્રકારે એક નૃતન શ્રંથરચના કરવા છતાં કલ્પનાના દોર છૂટા મૂક્યો નથી કે મનફાવતાં વિધાના કર્યાં નથી, પરંતુ શ્રુતસાગર એટલે અતિ ગહન અર્થવાળાં એવાં જિનાગમાના આશ્રય લીધા છે અને તેમાંથી જે જે વસ્તુઓ ઉપયુક્ત લાગી, તેના આમાં સંગ્રહ કરી લીધા છે. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તા આ શ્રંથમાં ભાષા તેમની પાતાની છે, પણ ભાવ પવિત્ર જિનાગમાના છે અને તે એમણે ખૂબ કાળજથી ભવભીરુતાની લાગણીપૂર્વ ક સંચિત કરેલા છે. આવા શ્રંથ અબુધને બુધ બનાવે અથવા તા અલ્પમતિવાળાને વિશેષ્ય બનાવે, એમાં આશ્ર્ય શું? હાલમાં આ શ્રંથનું પઠન–પાઠન જે રીતે શ્રી સંઘમાં થઈ રહ્યું છે, એ જોતાં તો એમ જ કહી શકાય કે પ્રકરણકારની ભાવના મહદ્ અંશે સાકાર બની છે અને આ કૃતિ સહસ્ત્ર–સહસ્ત્ર વર્ષ સુધી પાતાનું સ્થાન ટકાવી રાખશે.

આ મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રકરશુ—ગ્રંથ ઉપર એક વિશિષ્ટ વૃત્તિ સ્ચવાની અમારી ભાવના નિવિ<sup>દ</sup>ને **પૂર્ણ થઈ છે** અને તેના સંશાધનઆદિમાં પૂજ્ય ગુરુદેવાના સુંદર સાથ સાંપડચી છે, તેને અમે જીવનનું પરમ સૌભાગ્ય માનીએ છીએ.

પર્યાપ્ત સંશોધન કરવા છતાં કોઇ ઝુટિ <mark>રહી ગઇ</mark> હાય તા વિશેષજ્ઞો કૃપા કરીને સુધારી લે અને તે બાબતની અમને જાણુ કરે તા મહદ્દ ઉપકાર થશે.

સવે<sup>૧</sup> જીવાતું કલ્યાણ થાએા, જૈન ધર્મના સદ્યા જય થાએા.

સં. ૨૦૨૧ના માગશર સુદિ બીજી } એકમ, વાર શનિ, તા. ૮–૧૨–૬૪ સું**બઇ**.

# પ રિશિ<sup>ે</sup>ષ્ટ [૧થા૧૧]

# [२]

# જ્વાનું વર્ગી કરણ [ સખ્ય ભેદા ]

# ૧—છવાના બે લેદ.

- (૧) સંસારી–ક્રમ સહિત.
- (ર) મુક્ત કે સિદ્ધ-કર્મ રહિત.

# ર—સંસારી જીવાના બે લેદ.

- (૧) સ્થાવર—જે ઠંડી, તાપ વગેરેથી પીડા પામવા છતાં તેના પરિહાર કરવાને અસમર્થ હાઈ જેવી હાલતમાં હાય, તેવી હાલતમાં પડયા રહે તે
- (ર) ત્રસ—જે ઠંડી, તાપ, ભય વગેરેથી ત્રાસ પાસીને તેના પ્રતિકાર કરવાની ચેષ્ટા કરે તે.

# ૩—સ્થાવર છવોના પાંચ લેદ.

- (૧) પૃથ્વીકાય—માટી–પાષાણાદિક રૂપે.
- (૨) અપ્કાય—પાણી રૂપે.

- (૩) અગ્નિકાય—અગ્નિ રૂપે.
- (૪) વાયુકાય—વાયુ રૂપે.
- (૫) વનસ્પતિકાય—ઝાડપાન રૂપે.

આ પાંચેયને એક સ્પર્શનેન્દ્રિય જ હોય છે. ૪—વનસ્પતિકાયના બે લેદ.

- (૧) પ્રત્યેક–જે શરીરમાં એક જીવ હાેય તે.
- (ર) સાધારણ-જે શરીરમાં અનંત જીવા હાય તે. પ-- ત્રસકાયના ચાર ભેદ.
- (૧) એઇન્દ્રિય—સ્પર્શનેન્દ્રિય તથા સ્સનેન્દ્રિય એ છે એઇન્દ્રિયોવાળા તે પારા વગેરે.
- (૨) તેઇન્દ્રિય—સ્પર્શનેન્દ્રિય, રસ્નનેન્દ્રિય, અને ઘાણે-ન્દ્રિય એ ત્રણ ઇન્દ્રિયોવાળા. તે કીડી–મંકાડા વગેરે.
- (૩) ચઉરિન્દ્રિય—સ્પર્શ નેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, શ્રાણે-ન્દ્રિય અને ચક્ષુરિન્દ્રિય એ ચાર ઇન્દ્રિયાવાળા. તે વીછી –કાનખજૂરા વગેરે.
- (૪) પ ચૈન્દ્રિય—સ્પર્શ નેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, ઘાણેન્દ્રિય, ચક્કારિન્દ્રય અને શ્રોત્રેન્દ્રિય એ પાંચ ઇન્દ્રિયાવાળા. તે મનુષ્ય, પશુ, પશ્ચી વચેરે. એમાંના પ્રથમના ત્રણ લેદોને વિક્લેન્દ્રિય કહેવાય છે. દ—પ ચેન્દ્રિયના ચાર લેદ.
- (૧) નારક—નરકમાં ઉત્પન્ન થનારા,

- (૨) તિય ચ—પશુ, પક્ષી વગેરે.
- (૩) મનુષ્ય.
- (૪) દેવ.

## ૭—નારકના સાત ભેદ.

- (૧) રત્નપ્રભામાં ઉત્પન્ન થનાર
- (૨) શકેસ ,, ,,
- ત્(૩) વાલુકા ,, ,,
- (૪) પંક ,, ,,
- (પ) ધૂમ " " "
- (६) તમ: " " "
- (७) તમસ્તમ:,, ,, ,,

# ૮—તિય ચ પ ચેન્દ્રિયના ત્રણ લેદ.

- (૧) જલચર—જલમાં રહેનારા. તે માછલી, કાચ**ગા** વગેરે.
- (ર) સ્થલચર—જમીન ઉપર રહેનારા. તે ગાય, **લેંસ** વગેરે.
- (૩) ખેચર—આકાશમાં ઉડનારા. તે કાગડા, કખૂતર, સમળી વગેરે.

# ૯—સ્થલચરના ત્રણ લેદ.

- ર્ય(૧) ચતુ∘પદ–ચાર પગવાળા. તે હાથી, ઘાડા, ઊંટ વગે**રે**₋
- (૨) ઉર:પરિસર્પ—પેટે ચાલનારા. તે સર્પ વગેરે.

(3) લુજપરિસર્પ—હાથની મદદથી ચાલનારા. તે નાળિયા, કાચંડા વગેરે.

૧૦—મનુષ્યના ત્રણ ભેદ.

- (૧) પંદર કર્મ ભૂમિમાં જન્મેલા.
- (૨) ત્રીશ અકમ ભૂમિમાં જન્મેલા.
- (3) છપ્પન અંતરદ્વીયમાં જન્મેલા..

#### ૧૧—દેવાના ચાર લેદ.

- (૧) ભવનપતિ.
- (૨) વ્યંતર-વાણવ્યંતર.
- (૩) જ્યાતિષ્ક.
- (૪) વૈમાનિક.

ते हरेडना ઉत्तरलेहा अनेड छे.

# [3]

# સંસારી જીવેષ્ના પકલ ભેદેષ

| સ્થાવર                          | २२    |
|---------------------------------|-------|
| વિકલેર્ન્દ્રિય                  | Ę     |
| નારક                            | ૧૪    |
| ંતિય <sup>ુ</sup> ય પંચેન્દ્રિય | ર∞    |
| મનુષ્ય.                         | 303∉  |
| हेव                             | १६८   |
|                                 | 215.2 |

به الأواع-يعند [8]

|            | શરીરની ઊંચાઇ                                   | જિલ્લ        | મ્લકાત્રસિધ                                        | बिह्                                              |                       | યાનિયા                                     |
|------------|------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------|
| સંસારી જવા |                                                |              |                                                    |                                                   |                       |                                            |
| देशावर     |                                                |              |                                                    |                                                   |                       |                                            |
| હ્યાકાષ્   |                                                |              |                                                    |                                                   |                       |                                            |
| કે આદર     | મંગુલના થસ પ્યા-                               |              | ૨૨૦૦૦ વર્ષ અસંખ્ય ઉત્સર્પિણ સ્પશ્ચનિદ્ધા, આયુષ્ય   | रपश्चितिद्य, आयुष्य                               | क्रिशिक्त             |                                            |
| મ કેમ ક    | तभी लाग.<br>भंगुसती असंप्या                    | અંતમુદ્દત    | Ung y                                              | रमश्रीतिन्द्रम्, आधुष्प्<br>श्रमोद्यवास् अध्यप्रण | जिसकाइ<br>कितिक       | र<br>।<br>।                                |
| हार्डो स्ट | ं सार                                          |              | r                                                  |                                                   |                       |                                            |
| 3 ખાદર     | भंगुक्ती असंभा                                 | 10000 day    | અસ ખ ઉત્સર્પિથી ૨૫શે ત્રિક્ય, આયુષ્ય<br>અવસ્ત્રીહા | रपश्चीतित्य, भाषुष्य                              | कितिहास्य             |                                            |
| स्था<br>अ  | तमा लाग.<br>ष्ट्रंगुबरी श्रमंथ्याः<br>तमे लामः | , D&, RU, TA | અસંપ્યું ઉત્સપિથી સ્પશ્ચિતિસ્ય,<br>અવસપિથી         | रपश्चितिर्य,<br>बासान्ध्वास,                      | क्राक्ता <del>द</del> | \$   B   C   C   C   C   C   C   C   C   C |

| ૪ર        | 8                                                 |                                                                    |                                             |                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                            | গ্ৰ-           | -વિચ                                   | ાર્-ગ                    | કાા              | શકા                                        |                           |
|-----------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|----------------|----------------------------------------|--------------------------|------------------|--------------------------------------------|---------------------------|
|           |                                                   | र जिल्ला                                                           | Kryn                                        |                  | र १३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <u> </u>                   |                |                                        | / ૧૪લા.                  | <u> </u>         | ૧૦લા.                                      | •••                       |
|           | न्या युक्त<br>स्थान                               | กลิเล                                                              | 10lob1 <b>9</b>                             | क्रशिक           | क्रिक्र<br>क्राह्म<br>क्रिक्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | निक्रम्<br>इ.स.            | <del>-11</del> | कितिहास                                | क्या देख                 |                  | क्रिशेष्ट                                  | श्रम्भण                   |
|           | स्पश्चिन्दिय, आयुष्य                              | रपश्चितिद्य,                                                       | वाता-स्थात, अव्याप                          | रम्बरनिद्य,      | स्पश्चीत्रम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | बाता-ष्ट्रवास,             | •              | स्पर्धितिन्दियं, व्यायुष्य             | रपश्चितिन्द्रम्, भायुष्य | वाता-एपात, अमुला | સ્પૃથ <sup>િ</sup> નિક્ય,                  | क्षासा <b>ृष्ट्र</b> वास, |
|           | અસ`ખ્ય ઉત્સપિણી સ્પશેનિત્રિય, આયુષ્ય<br>અલગ્રમિજી | અસ પ્ર્યુ ઉત્સપિથી સ્પૃથી તે. આ મુખ્ય<br>આ પ્રાપ્ત માર્ગ કર્યા છે. | 15° 14' 14' 14' 14' 14' 14' 14' 14' 14' 14' | P P              | Sign of the state | 7<br>7<br>7<br>7<br>7<br>8 |                | अन्त अत्सिपिणी                         | 5                        | करचार देश        | असं भूम बत्सिपिंशी स्पृष्टितिन्द्य, आयुष्य | अवसार्यक्ष                |
|           | ત્રણ અહેારાત્ર                                    | અ.તમુજૂત                                                           |                                             | 3000 0008        | અંતમુદ્દત                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                            |                |                                        | અંતમુ દૂર્ત              |                  | 90000 au                                   |                           |
|           | अंधुबनी थस था-<br>तमे लाग                         | अंगुसना अस्र था-                                                   |                                             | अंगुबनी अस्र था- | म्मा बार्यः<br>अधिना अ <b>स</b> ेखाः<br>अधिना असेखाः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ילון<br>ולון               | •              | थ गुलना थस थ्या- थातमुहत्ते<br>तमा लाग | सं.क्षां-                | ואו פוטי         | ૧૦૦૦ માજૂનથી                               | क्षेत्राह्म               |
| तेकस्डाय- | તે આકર                                            | મહત્મ                                                              | -काइहित-                                    | हें अर्थ         | मक्से >                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | वनस्पतिक्षय-               | माधारल –       | ત્કાર<br>અ                             | ૧૦ સુક્રમ                | 7428-            | કુર વ્યાદર                                 |                           |

| ના સાક્ષ                                                            | ય સમજા                                                                                                                  | ્તા                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                        | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 744                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भाक्ष<br>भाक्ष<br>भ                                                 | ·                                                                                                                       | · .                                                                                                                                                                       | -                                                                                                                                                                                                                                      | ≯ જલા ખ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <b>*</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ાત્ર્ય વવાર (ક)<br>ઘાણીન્દ્રય વધારે (૯)<br>ચક્ષીરેન્દ્રિય વધારે (૮) | કુલ ૧૦. થોર્સિન્થ<br>મનાથળ સહિત                                                                                         | इब १०. श्रोत्रिय                                                                                                                                                          | भनावण साहत<br>५व १०. श्रीश्रन्धिय                                                                                                                                                                                                      | मनायुव साहत<br>इस १०. श्रीमिन्द्रिय                                                                                                                                                                                                                                                                                         | मनायुन साहत<br>ड्रेब १०. श्रीत्रिश                                                                                                                                                                                                                                                                       | ω,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | मनायुवा साहत<br>इस १०. श्रीजिन्स<br>मनायुवा साहित                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| સ'ખ્યાત વર્ષ<br>સંખ્યાત વર્ષ                                        |                                                                                                                         |                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                        | नश्ची                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ૪૯ દિવસ<br>કે માસ                                                   | ૧ સાગરાયમ                                                                                                               | ૩ સાગરાયમ                                                                                                                                                                 | ७ साभिरायम                                                                                                                                                                                                                             | ા સાગરાયમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ાહ સાગરાયમ                                                                                                                                                                                                                                                                                               | र सागरापम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | કઢ સાગરાયમ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ત્રણ ગાઉ<br>૧ ગાજન                                                  | કાર્ણ કૃતુષ<br>મૃત્યુ                                                                                                   | મુક્તા ક્ષ્યુષ                                                                                                                                                            | ાર અગુલ<br>કરા ધતુષ                                                                                                                                                                                                                    | १२॥ धतुष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४ किन विक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 93 देशक्र<br>18 थजेशिक्ष<br>प शिक्षा                                |                                                                                                                         | ૧૬. વ્યીજના                                                                                                                                                               | ીક. ત્રીજના<br>મ                                                                                                                                                                                                                       | १८. श्रधीना                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 16. પાંચમીના                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ₹૦. છઠ્ઠીના                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | रेश. सातभीना ४०० धतुष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                     | ત્રણ ગાઉ ૪૯ દિવસ સંખ્યાત વર્ષ ઘાર્થોન્દ્રિય વધારે (ડ) ર લાખ<br>૧ યોજન ૬ માસ સંખ્યાત વર્ષ ચક્ષીરેન્દ્રિય વધારે (૮) ર લાખ | ત્રથ્ય ગાઉ ૪૯ દિવસ સંખ્યાત વર્ષ ઘાષ્ટ્રીન્દ્રિય વધારે (૧) ર લાખ<br>૧ યોજન ૬ માસ સંખ્યાત વર્ષ ચક્ષીરીન્દ્રય વધારે (૮) ર લાખ<br>૭ાા ધતુષ ૧ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રન્દ્રિય ૧ | ત્રથ્ય ગાઉ ૪૯ દિવસ સંખ્યાત વર્ષ ઘાષ્ટ્રીન્દ્રિય વધારે (૧) ર લાખ<br>૧ યોજન ક માસ સંખ્યાત વર્ષ ચક્ષીરિન્દ્રિય વધારે (૮) ર લાખ<br>૭ાા ધતુષ ૧ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રન્દ્રિય ૧૫૫ ધતુષ ૧૫૫ ઘતુષ ૩ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રેન્દ્રિય ૧૫૫૫ ધતુષ | ત્રણ ગાઉ ૪૯ દિવસ સંખ્યાત વર્ષ ઘાણિન્ય વધારે (૧) ર લાખ<br>૧ યોજન ક માસ સંખ્યાત વર્ષ ચક્ષુરિન્ય વધારે (૮) ર લાખ<br>૭ાા ધતુષ ૧ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રેન્યિય<br>૧૨ અગુલ ૩ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રેન્યિય<br>૧૨ અગુલ ૭ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રેન્યિય<br>૧૧૫૫૫ મતુષ અતેમળ સહિત<br>૧૧૫૫૫ મતુષ ૭ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રેન્યિય મહિત | ત્રણ ગાઉ ૪૯ દિવસ સંખ્યાત વર્ષ ઘાણેન્દ્રિય વધારે (૧) ર લાખ<br>૧ યોજન ક માસ સંખ્યાત વર્ષ ચક્ષીરિન્દ્રિય વધારે (૮) ર લાખ<br>ક મગુલ ક સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રિત્ય<br>૧૫ ધનુષ ક સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રિત્ય<br>૧૧ ધનુષ ૭ સાગરાપમ કુલ ૧૦. શ્રોત્રિત્ય<br>૧૨૫ ધનુષ ૧૦ સાગરાપમ તથી કુલ ૧૦. શ્રોશ્રેન્દ્રિય કુલાખ | ત્રણ ગાઉ ક્રષ્ટ દિવસ સંખ્યાત વર્ષ ઘાણેન્દ્રિય વધારે (૭) ર લાખ વ યોજન વધારે (૭) ર લાખ કુલ ૧૦. શોસેન્દ્રિય કુલા ૫૦ સાગરાપમ નથી કુલ ૧૦. શોસેન્દ્રિય કુલાખ મતાળ સહિત મતાળ મતાળ સહિત મતાળ મતાળ મતાળ સહિત મતાળ મતાળ મતાળ મતાળ સહિત મતાળ સહિત મતાળ મતાળ મતાળ મતાળ મતાળ મતાળ મતાળ મતા | ત્રણ ગાઉ કહ્યુલ્લ સંખ્યાત વર્ષ ઘાણીન્દ્રય વધારે (ક) ર લાખ<br>૧ યોજન ક માસ સંખ્યાત વર્ષ ચક્ષીરિન્દ્રિય વધારે (દ) ર લાખ<br>ક મગુલ ક સાગરાપમ કુલ ૧૦. મોત્રેન્દ્રિય<br>૧૫૫ ધનુષ ક સાગરાપમ કુલ ૧૦. મોત્રેન્દ્રિય<br>૧૨૫ ધનુષ ૧૦ સાગરાપમ નથી કુલ ૧૦. મોત્રેન્દ્રિય<br>૧૧૫ ધનુષ ૧૦ સાગરાપમ નથી કુલ ૧૦. મોત્રેન્દ્રિય<br>૧૧૫ ધનુષ ૧૦ સાગરાપમ નથી કુલ ૧૦. મોત્રેન્દ્રિય<br>૧૧૫ ધનુષ ૧૦ સાગરાપમ કુલ ૧૦. મોત્રેન્દ્રિય |

|             | <b>8</b> 44.                        |                    |                                             | 1 50                      | - ୬୯୩-                                       | -ાવચાર                                 | –પ્રકાશિકા                                                    |
|-------------|-------------------------------------|--------------------|---------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| ····        |                                     |                    |                                             | र्खा भ                    |                                              | `,                                     |                                                               |
| 70          | हुस १० मोत्रिय<br>भनामण सहित        | उस १० श्रीमिर्द्रथ | नतायण सहित<br>3व १० श्रोत्रिभ<br>भनायण सहित | उस १० भोत्रिय             | મનાવળ સહિત<br>કુલ ૧૦ શ્રીત્રિય<br>મનાવળ સહિત | મનવિના ૯ પ્રાણ                         | भनविना हु आख<br>भनविना हु आख<br>भनविना हु आख                  |
|             | <b>ड</b>                            | क्                 | अव                                          | <b>ड</b>                  | अव                                           | <b>ज</b>                               | क क क<br><b>क</b> के क                                        |
|             | b₩ 7-9                              | be 7-9             | <b>৮৮ 7-</b> ១                              | be 7-9                    | bb 7-n                                       | <b>চ</b> ৮ 7-গ                         | 5                                                             |
|             | yap joh og                          | महारुत कि          | केठ जैक राइ                                 | होड पूर्व वर्ष            | પશ્યાપમતા અ•<br>સંખ્યાતમા ભાગ                | ક્રીક પૂર્વ વર્ષ                       | λο οοοξη<br>λο οοοξη<br>λο οοοξη                              |
|             | ٤٥٥٥ كالهم                          | ଞାଜ ଜ              | १००० थे।जन                                  | ગાઉપૃથફત્વ                | <b>धतुष</b> भृथहृत्व                         | १००० योक्स                             | ગાઉપૃથકૃત્વ<br>યાજનપૃથકૃત્વ<br>ધતુષપૃથકૃત્વ<br>ધતુષપૃથકૃત્વ   |
| નિયું.જ્ઞા- | शक्षेत्र-<br>इश् कल्बश्<br>स्थल्यस- | अत्योक हर          | ક્ષ્ર ઉરૂપણ્યમ ૧૦૦૦ યાજન                    | રપ ભુજપરિસર્પ ગાઉપૃથકૃત્વ | रहत ३२                                       | મ.મ.મિલ્મ<br>૧૭ જલગ્રુસ—<br>૧૭ જલગ્રુસ | ર્દ્ધાના<br>૧૮ ચર્વખદ<br>૧૯ ઉરપરિસપ<br>૩૦ ભુજપરિસપ<br>૩૧ ખેચર |

| त्रविक                                               |                                          |                                         |             |                          |                                         |
|------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------|--------------------------|-----------------------------------------|
| 3ર ગર્ભ જ<br>33 સંમાન્હમ<br><b>દેવા</b> —<br>ભવનપતિ— | ત્રણ ગાઉ<br>માંગુલતા અસં-<br>ખ્યાતમા ભાગ | ત્રણ પશ્ચીપમ<br>અસ:- અંતમુદૂર્તા<br>ભાગ | e अव<br>१–७ | कार थ । एहा एक<br>कार ०१ | > = = = = = = = = = = = = = = = = = = = |
| कान्न के लेशक्रिकेटिया श्रह                          | <b>ଜା</b> ନ୍ତ ବ                          | १ साभशेषभथी                             | ·<br>*      | निप्त ०१                 |                                         |
| રમ-૪૩આદીનાહ હ હાથ                                    | ଜାଷ ଚ                                    | કે પૈકે ચોહ્યા ર                        | ×           | নিম ০১                   |                                         |
| ११० व्यापना ७ क्षा                                   | রাঞ্চ<br>গ                               | मर्गाहरू                                | ×           | কাম •১                   | -                                       |
| ન્યાલિષ્ક્ર—                                         |                                          |                                         | •           |                          | J.                                      |
| इ.ह. २५                                              | <b>র</b> াঞ্চ ৩                          | र भर्भायम न                             | ×           | লিমে ০১                  |                                         |
| क अंदर                                               | ଅଧିକ ଚ                                   | व पश्चीपम त                             | ×           | গ্লিম ০১                 |                                         |
| 20                                                   | ক্ষাষ্ট্ৰ গ                              | स्राहिश्रे रहित                         | ×           | নিং ১                    |                                         |
| त्र नक्षत्र                                          | <b>ଜା</b> ଷ୍ଟ                            | अर्ध पृथ्यापम                           | ×           | গ্ৰাম ০১                 |                                         |
| पड़ जारा                                             | ନ୍ଧାର୍ଷ<br>ବ                             | ા પશ્ચાપમ                               | ×           | গ্ৰিম ০                  |                                         |

| × | ्र स्प्राह्म १६ |              | ० । × मर्गारीशास ०६                | ર સાગરાયમ × ૧૧૦ ૧૦ ૧૦ ૧૦                            | ०। × स्ताहेतास ०६<br>०। × स्ताहेतास १२<br>०। × स्ताहेतास १२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ०। ×                                                | - पढ़ी | <b>a</b> | र<br>× ×××× स्था | <b>#</b> 62 | है के कि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---|-----------------|--------------|------------------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------|----------|------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| × |                 | 31 સાગરાપમ × | ૩૦ સાગરાપમ × ૧૦<br>૩૧ સાગરાપમ × ૧૦ | ા × માગફાતમ × ૧૦<br>૧૦ માગફાતમ × ૧૦<br>૧૦ માગફાતમ × | ે × માગફાતામ ૧૬<br>૧૦ માગફાતામ ૧૯ માગફાતામ ૧૯ માગફાતામ ૧૯<br>૧૦ માગફાતામ ૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯<br>૧૯ | સાગરાયમ<br>સાગરાયમ<br>સાગરાયમ<br>સાગરાયમ<br>સાગરાયમ | 7      |          | ××××× &          | (કર થી) કર  | त है जिल्ला<br>है जिला<br>है जिल्ला<br>हे जिला<br>हे जिल्ला<br>हे जिला<br>हे जिला<br>हे जिला<br>हे जिल्ला<br>हे जिल्ला<br>हे जिल्ला<br>हे जिल्ला<br>हे जिला<br>हे जि |

# [ ૫ ] પંચ-ઢારની સંક્ષિપ્ત સમજૂતી

#### સ કૈતા

શ૦ શરીરની ઊંચાઇ. આ૦ આયુષ્ય. સ્વ૦ સ્વકાયસ્થિતિ. પ્રા૦ પ્રાણુ. યાે૦ યાેનિ.

## ૧–પૃથ્વીકાય

ગા૦—અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ. આ૦—આવીશ હજાર વર્ષ. સ્વ૦—અસંખ્યાત ઉત્સર્પિંઘુી–અવસર્પિંઘુી. પ્રા૦—૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય, ૨ આયુષ્ય, ૩ ક્રય્યબળ, ૪ આસે ચ્છ્વાસ. ચા૦—સાત લાખ.

#### ર–અપ્કાય

શ૦--અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ.

આ - સાત હેનાર વર્ષ.

સ્વ૦---અસંખ્યાત ઉત્સર્પિ શ્રી-અવસપિ શ્રી

પ્રા૦-- ૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય, ૨ આયુષ્ય, ૩ <sup>શ્વાસા</sup>શ્<u>ર</u>વાસ, ૪ કાયખળ.

ચાૈ૦--સાત લાખ.

#### ૩–તેજસ્કાય

શ૦---અંગુલનાે અસંખ્યાતમાે ભાગ.

આ૦--ત્રણ અહારાત્રિ.

સ્વ૦ — અસં ખ્યાત ઉત્સર્પિ ણી – અવસર્પિ ણી.

પ્રા૦—૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય, ૨ આયુષ્ય, ૩ ધાસો <u>ચ્છ</u>્વાસ, ૪ કાયબળ.

ચાે --સાત લાખ.

#### ૪–વાયુકાય

શ૦—-અંગુલનાે અસંખ્યાતમાે ભાગ.

આ - ત્રાથુ હજાર વર્ષ.

સ્વ૦--અસંખ્યાત ઉત્સિપિ ણી-અવસર્પિ ણી.

પ્રા૦—૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય, ૨ આયુષ્ય, ૩ <sup>વૈ</sup>ર્ધાસા<sup>ર</sup>છવાસ,

૪ કાયખળ.

ચાેેે સાત લાખ.

પ-પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય**ે** 

- ૧૦ —એક હજાર યાજનથી અધિક.

**આ૦—દરા હેજાર વર્ષ**ે,<sub>શ્રીક</sub> કાંઇક ુટ્

સ્વo — અસ ખ્યાત ઉત્સ**ર્પિથી - અવસ** પિથી.

પ્રા૦—૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય, ૨ આયુષ્ય, <u>૩, ક્</u>યાસા<sup>ર</sup>છ્વાસ, *૪.* કાયબળ.

યાન જાયા લાખ

## **૧–સાધાર**ણુ વનસ્પતિકાય

શ૦—અંગુલનાે અસંખ્યાતમાે ભાગ.

આ૦—અંતર્મુહુર્તી.

સ્વ૦--અનંત ઉત્સર્પિ શી અવસર્પિ છી.

પ્રા૦—૧ ૨૫શ'નેન્દ્રિય, ૨ આયુષ્ય, ૩ ધાસો≈છ્વાસ,

૪ કાયબળ.

યાં ચાર્ય લાખ

#### ૭-એઇન્દ્રિય

શo---ખાર ચાજન.

આ૦--- ખાર વર્ષ.

**સ્વ**૦—સંખ્યાત વર્ષ.

પ્રા૦—સ્પર્શનેન્દ્રિય, રસનેન્દ્રિય, આયુષ્ય, ધાસોચ્છ્વાસ, કાયબળ અને વચનબળ. (ફ)

યાં એ લાખ.

#### ૮–તેઇન્દ્રિય

શ૦—ત્રઘુ ગાઉ.<sub>ક</sub>્ર આ૦—૪૯ દિવસ. સ્વ૦—સંખ્યાત વર્ષ.

પ્રા૦—સ્પર્શન-રસન-ધાણેન્દ્રિય, આયુષ્ય, શાસાં પ્રાથમ, કાયબળ અને વચનબળ. (૭) યાં છે.

#### **૯–ચ**ઉરિન્દ્રિય

શo-ચાર ગાઉ.

આ૦-- છ માસ.

સ્વ૦ — સંખ્યાત વર્ષ.

પ્રા૦—સ્પર્શન-રસન-ઘાષ્યુ અને ચક્ષુરિન્દ્રિય, **આયુષ્ય,** શ્વાસો<sup>ચ્</sup>લ્વાસ, કાયબળ અને વચનખળ. (૮). યાે હો હો ખે.

#### ૧૦-પ્રથમ નરકના જુવા

શ૦--- ખાા ધનુષ ને ૬ અંગુલ.

આ૦—એક સાગરાપમ.

સ્વ૦--નથી.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, ધાસો<sup>ર</sup>છ્વાસ, ત્ર**ણેય** અળ. (૧૦)

ચાૈ –સાતે ય નરકની ચાર લાખ.

#### ૧૧–અજિ નરકના જ્વા

શાબ--૧૫ા ધનુષ⊹અને ૧૨ અંગુલ.

આ૦—ત્રણ સાગરાપમ.

સ્વ૦—નથી.

છ. ૨૮

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, <sup>ક્</sup>લાસાે<sup>ચ્</sup>છ્વાસ, ત્ર**ણેય** ૄુઃઃ અળ ૧૦

ચાન-

૧૨–ત્રીછ નરકના છવા

શ૦—૩૧ા ધતુષ.

આ૦—સાત સાગરાેપમ.

સ્વ૦—નથી.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, શ્વાસા<sup>ર</sup>છ્વાસ, ત્ર**ણેય** બળ. (૧૦)

बेा०---

૧૩-ચાથી નરકના છવો

શા - ફરાા •ધનુષ.

આ૦--૧૦ સાગરાયમ.

સ્વ૦—નથી.

પ્રા૦-—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, શ્વાસા<sup>ર</sup>છ્વાસ, ત્ર**ણેય** અળ. (૧૦)

ચાેં ---

૧૪-પાંચમી નરકના જવા

શo-૧૨૫ ધનુષ.

આ૦--૧૭ સાગરાયમ.

સ્વ૦--નથી.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, શ્વાસા<sup>ઢ</sup>છ્વાસ, ત્રણેય અળ. (૧૦)

ચાેા

### ૧૫–છઠ્ઠી નરકના જીવા

શા --- ૨૫૦ ધનુષ.

ચ્યા૦----૨૨ સાગરોયમ.

સ્વ૦---નથી.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આઝુષ્ય, ક્ષાસો<sup>ઢ</sup>છૂવાસ, ત્ર**ણેય** અળ (૧૦)

ંચાેં ---

#### ૧૬-સાતમી નરકના છવા

:શo--પoo ધનુ<sup>હ</sup>ય.

<sup>-</sup>આ૦—૩૩ સાગરાપમ.

-સ્વ૦—નથી.

ચારુ—

### ૧૭–ગર્ભજ જલચર

.શ૦--એક હજાર ચાેજન.

આ - કોડ પૂર્વ વર્ષ.

સ્વ૦-સાત ભવ.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, ધાસા<sup>2</sup>છ્વાસ, ત્ર**ણેય** અળ. (૧૦)

ચારું તિર્થાંચ પાંચેન્દ્રિયાની મળીને ચાર લાખ-૧૮–ગ**ર્ભાજ સ્થલચર** 

૧. ચતુ**ષ્પદ**–

૨ા૦—છ ગાઉ.

આ૦—ત્રણ પલ્યાપમ.

સ્વ૦—સાત–આઠે ભવ.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, આયુષ્ય, શ્વાસા<sup>ર</sup>ણ્વાસ, ત્ર**ણેય** અળ. (૧૦)

યા તર્વ તિર્યાં યા પંચિન્દ્રિયાની મળીને ચાર લામક સમજવી.

ર. ગલ જ લુજપરિસ્પ'-

શ૦—બેથી નવ ગાઉ. (ગાઉ પૃથક્ત્વ)

**અ**ા૦—કોડપૂર્વ વર્ષ.

**સ્વ**૦—સાત—આઠે ભવ.

પ્રા૦--યા૦-ઉપર પ્રમાણે.

3. ગ**ર્લા**જ ઉરઃપરિસર્પ--

શ -- એક હજાર યાજન.

આ૦--કોડ પૂર્વ વર્ષ.

**સ્વ**ં — સાત લવ.

પ્રા૦—યા૦–ઉપર પ્રમાણે.

૧૯–ગર્ભજ ખેચર

શ૦—બેથી નવ ધનુષ્ય. (ધનુષપૃથકૂત્વ).

આ - પલ્યાેપમના અસંખ્યાતમા લાગ.

સ્વ૦--સાત-આઠે ભવ.

પ્રા૦-ચા૦-લપર પ્રમાણે.

્ર૦–સંમૂચ્છિ**મ જલ્લસ્** 

શo-એક હજાર યાજન.

આo—ક્રીડ પૂર્વ વર્ષ.

સ્વ૦-સાત-ભવ.

પ્રા૦—પાંચ ઇન્દ્રિયા, કાયખળ, વચનખળ, શ્વાસાચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય. (૯.)

ચાૈં --- ઉપર પ્રમાણે.

## ર૧-સંમૂચ્છિમ સ્થલચર

#### ૧. ચતુષ્પદ

**.સ૦—એથી ન**વ ગાઉ (ગા**ઉ**પૃથક્ત્વ).

આ - ૮૪૦૦૦ વર્ષ.

<del>૨</del>૧૦--પ્રા૦-ચા૦-ઉપર પ્રમાણે.

## ર. ભુજપરિસપ<sup>°</sup>

શ૦--બેથી નવ ધતુષ (ધતુષ પૃથક્ત્વ).

માં છ -- ૪૨૦૦૦ વર્ષ.

સ્વ૦--પ્રા૦-ચા૦-ઉપર પ્રમાણે.

## રર–સ**ં**મૂચ્છિમ ખેચર

**રા**૦—એથી નવ ધનુષ (ધનુષ પૃથક્**ત્વ)**.

**આ**૦-- ૭૨૦૦૦ વર્ષ.

સ્વ૦—પ્રા૦ યા૦–ઉપર પ્રમાણે.

#### ર૩-ગર્ભજ મતુષ્ય

**રા**૦—ત્રણ ગાઉ.

**ચ્યા**૦—ત્રણુ પલ્યાેપમ.

<del>રવ</del>૦—સાત–આઠે ભવ.

આ૦—દરા.

ચાૈ૦—સર્વ મતુષ્યાની ચૌદ લાખ.

## ૨૪–સ**ંમૂચ્છિંમ**ં મનુ∘ય

શ૦—અંગુલનાે અસંખ્યાતમાે ભાગ.

આ૦—અંતર્મુહૂર્ત.

સ્વ૦--સાત ભવ.

પ્રા૦--મન વિના નવ.

ચા૦-સર્વ મનુષ્યાની ચૌદ લાખ.

#### ૨૫-લવનપતિ દેવા

શo--દરેકનું સાત હાથ.

**આ**o---અસુરકુમાર-નિકાયના દેવાનું એક સાગરાપમ**ી** અધિક. બાકીના નવ નિકાયના દેવાનું દેશે ઊછું એ પલ્યાપમ.

સ્વ૦—નથી.

310--દશ.

યાં - સર્વ દેવાની મળીને ચાર લાખ.

#### રક-વ્યાંતર દેવા

શo--સાત હાથ.

આ૦--એક પલ્યાેપમ.

**સ્વ**૦—પ્રા૦–ચાે૦–ઉપર પ્રમાર્<u>ષ</u>ે.

#### ૨૭-જયાતિષી દેવો

શ૦--સાત હાથ.

આ૦—ચંદ્રમાનું એક પલ્યાેપમ અને એક લાખ વર્ષ. સર્યુન્ં૦—એક પલ્યાેપમ અને એક હુજર વર્ષ.

ગ્રહાનું ૦--એક પલ્યાપમ.

નક્ષત્રોનું ૦ — અર્ધ પલ્યાેપમ.

તારાનું ૦--૧ પલ્યાપમના ચાંથા ભાગ.

સ્વ૦--પ્રા૦-ચા૦-ઉપર પ્રમાણે.

## ર૮-સૌધર્મ દેવલાકના **દે**વતા

શo-સાત હાથ.

આ૦--એ સાગરાપમ.

સ્વ૦--પ્રા૦-ચા૦-ઉપર પ્રમાશે.

#### રલ્–ઈશાન દેવલાકના દેવા

શo-સાત હાથ.

આ૦--એ સાગરાપમ.

સ્વ૦--પ્રા૦-ચા૦-ઉપર પ્રમાણે.

#### ૩૦-સનત્કુમાર દેવલાકના દેવો

શo-- છ હાથ.

આ૦—સાત સાગરાયમથી અધિક.

સ્વ૦—પ્રા૦–યાે–ઉપર પ્રમાણે.

#### 31-માહેન્દ્ર દેવલાકના દેવો

શાબ-છ હાથ.

આ - સાત સાગરાયમથી અધિક.

**સ્વ**૦—પ્રા૦–યાે૦ ઉપર પ્રમાણે.

૩૨-**બ્રહ્મ દેવલાેકના દેવાે** 

શા - પાંચ હાથ.

આ૦—દશ સાગરાેપમ.

**સ્વ**૦—પ્રા૦–યાે૦–ઉપર પ્રમાણે

૩૩-લાંતક દેવલાકના દેવા

શo—પાંચ હાથ.

**આ**૦—ચૌદ સાગરાપમ.

સ્વ૦—પ્રા૦–યાે૦–<sup>ઉ</sup>પર પ્રમાણે.

૩૪–મહાશુ<del>કે</del> દેવલાકના **દેવા** 

શા - ચાર હાથ.

આ - સત્તર સાગરાયમ.

સ્વ૦-પા૦-યા૦-ઉપર પ્રમાણે.

૩૫-સહસ્રાર દેવલાકના દેવા

શo-ચાર હાથ.

આ૦--અઢાર સાગરાયમ.

સ્વo--પ્રાo-યાેo-ઉપર પ્રમાણે.

૩૬-આનત દેવલાકના દેવા

શo —ત્રણ હાથ.

આ૦—એાગણશ સાગરાયમ

સ્વ૦---પ્રા૦-યા૦-ઉપર પ્રમાણે.

## ૩૭-પ્રાણત દેવલાકના દેવા

્શ૦––ત્રણ હાથ. આ૦––વીશ સાગરાેપમ. સ્વ૦––પ્રા૦–ચાે૦–ઉપર પ્રમાણે.

## ૩૮–આરણુ દેવલાકના **દેવા**

શ૦––ત્રહ્યુ હાથ. આ૦—એક વીશ સાગરાપમ. સ્વ૦—પા૦–યા૦–ઉપર પ્રમાણે.

### ૩૯-અચ્યુત **દેવલાકના દેવા**

શ૦—ત્રણ હાથ. આ૦—બાવીશ સાગરાપમ. સ્વ૦—પ્રા૦–ચા૦–ઉપર પ્રમાણે.

#### ૪૦-નવ ગ્રેવેયકના દેવા

શ૦—એ હાથ. આ૦--નીચે પ્રમાણે. ૈં**યે વેય**કે પહેલા **3**3 સાગરાપમ. **ખીજા** 28 ,, ત્રીજા રય ચાૈયા २६ " પાંચમા २७ ક્રું ફેર 26

સાતમા ગ્રૈવેચકે ૨ **સાગરાપમ** આઠમા ,, ૩૦ ,, નવમા ,, ૩૧ ,,

૪૧–પાંચ અનુત્તર વિમાનના દેવા

શ૦—એક હાથ.

આ૦—વિજય, વૈજયાંત, જયાંત અને અપરાજિત એ ચાર વિમાનના દેવતાએોનું ૩૧ થી ૩૩ સાગરાપમ. સર્વાર્થિસિન્દ્રિ વિમાને ૩૩ સાગરાપમ.

**સ્વ૦**—પ્રા૦—ચા૦—ઉપર પ્રમાણે.



## 

## શરીરની ઊંચાઇના ક્રમ

- ૧—અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલી ઊંચાઇ સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય. સાધારણુ વનસ્પતિકાય. સંમૂચ્છિમ મનુષ્ય.
- ર—એક હાથની ઊંચાઇ. પાંચ અનુત્તર દેવેા.
- 3—એ હાથની ઊંચાઈ. નવ ગ્રૈવેયક દેવેા.
- ૪—ત્ર**ણ હાથની ઊંચા**ઈ. અઠમાથી ખારમા દેવલોક સુધીના દેવા.
- **પ—ચાર હાથની ઊંચાઈ.** મહાશુક તથા સહસારના દેવાે.
- **૧—પાંચ હાથની ઊંચાઈ. પ્રક્ષલે**ોક તથા લાંતક દેવલેોફના દેવેા.

ત્રીજા કિલ્બિષકના દેવા.

#### ·૭––છ હાથની ઊંચાઈ.

સનત્ કુમાર અને માહેન્દ્ર દેવ**લા**કના દેવા. ળીજા કિલ્ભિષકના દેવા.

#### -૮—સાત **હાથની ઊંચાઈ**.

દશ ભવનપતિ દેવા. આઠ વ્યંતર દેવા. આઠ વાણવ્યંતર દેવા. દશ તિયે ગૂજું લક દેવા. પાંચ ચર જ્યાતિષ્ક દેવા. પાંચ સ્થિર જ્યાતિષ્ક દેવા. સૌધર્મ દેવલાકના દેવા. ઇશાન દેવલાકના દેવા. પહેલા કિલ્બિષકના દેવા.

-૯—**ધનુષ** પૃ**થકત્વ (**બેથી નવ ધનુષ) ગર્ભજ અને સંમૂચ્છિમ ખેચર. સંમૂચ્છિમ ભુજપરિસર્પ.

#### <sup>~</sup>૧૦—નારકાેની ઊંચાઈ.

પહેલી નરક હાા ધ. દ. અં. બીજ નરક ૧પા ધ. ૧૨ અં. ત્રીજ નરક ૩૧ ધ. ચાથી નરક દરા ધ. પાંચમી નારક ૧૨૫ ધ. છઠ્ઠી નરક ૨૫૦ ધ. સાતમી નરક ૫૦૦ ધ. —-ત્રાણ ગાઉ ઊંચાઇડિ

**૧૧**—ત્ર**ણ** ગાઉ ઊંચાઇ. તેઇન્દ્રિય.

ગલ'જ મનુષ્ય.

૧૨—છ ગાઉ ઊંચાઇ:

ગામ જ ચતુષ્યદ

**૧૩—ગા**ઉ પૃથકત્વ (બેથી નવ ગાઉ). ગર્ભજ ભુજપરિસર્પ. સંમૃચ્છિમ ચતુષ્પદ.

**૧૪—એક ચાજન ઊંચાઇ.** ચઉરિન્દ્રિય

૧૫—આર ચાેજન ઊંચાઇ. એઇન્દ્રિય.

**૧૬—ચાેજન** પૃ**થકત્વ.** સંમૂ<sup>૦</sup>ઈમ ઉરઃપરિસર્પ.

૧૭—એક હજાર ચાજન ઊંચાઇ. ગર્ભજ અને સંમૂચ્છિમ જલચર. ગર્ભજ ઉર:પરિસર્પ.

૧૮—એક હજાર ચાજનથી અધિક ઊંચાઇ. આદર પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય



## [ ૭ ] આયુષ્યના ક્રમ

્**૧—અંતસુર્ક્ૄ તે .** સૂક્ષ્મ પૃથ્વીકાય, અપુક્રાય, તે**જસુકાય અને વાયુકાય.** સૂક્ષ્મ અને બાદર સાધારણ વનસ્પતિકાય.

૨—ત્રણ અહારાત્રિ. તેજસુકાય.

3—એાગણપચાસ **દિવસ**. તેઈન્દ્રિય.

૪—છ મા**સ.** ચતુરિન્દ્રિય.

પ—બાર વર્ષ. બેઇન્દ્રિય.

ફ—ત્રણુ **હજાર વર્ષ**ે. આદર વાચુકાય.

ુ**૭—સાત હજાર વર્ષ.** આદર અપુકાય. **૮—દશ હજાર વર્ષ**ે.

ખાદર પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય.

જલન્ય આયુષ્યવાળા દેવતા અને નારકી.

·૯—-બાવીશ હજાર **વર્ષ**ે. બાદર પૃથ્વીકાય.

<sup>.</sup>૧૦—એ <mark>તાલીશ હજાર વર્ષ.</mark> સંમૂ<sup>રિ</sup>ઈમ ભૂજપરિસર્પ.

**૧૧—ત્રેપન હજાર વર્ષ.** સંમચ્છિમ ઉરઃપરિસર્પ.

'૧૨—અહેંાતેર હજાર વર્ષ. સંમૃચ્છિમ ખેચર.

<sup>-</sup>૧૩—ચાેરાશી હજાર **વર્ષ**. સંપ્ર<sup>2</sup>ઈમ ચતુષ્પદ્

૧૪—કોર્ડ પૂર્વ વર્ષ.

સંમૂ<sup>રિ</sup>ઈમ અને ગર્ભજ જલચર. ગર્ભજ ઉરઃપરિસર્પ અને **લુજપરિસર્પ**.

૧૫—૫૯યાપમના અસખ્યાતમા **લાગ.** ગલ<sup>જ</sup> ખેચર (પક્ષીએ).

વક—ત્રણ પલ્યાપમ.

ગર્ભજ મતુષ્ય. ગર્ભજ ચતુષ્પદ.

૧૭—તેત્રીશ સાગરાેપમ. નારક અને દેવતાએા.



## [ < ]

### સ્વકાયસ્થિતિ

**૧ - સ્વકાયસ્થિતિરહિત**. નારક અને દેવા.

<del>ર સાત આઠે લવ</del>. પંચેન્દ્રિય તિર્<sup>લ</sup>ંચ અને મનુષ્યેા.

**૩—સ**ંખ્યાત **વર્ષ**. બેઈ ન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય.

૪––અસંખ્ય ઉત્સર્પિ'ણી–અવસપિ'ણી. પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, તેજસકાય, વાયુકાય અને પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય.

પ—અનંત ઉત્સપ્તિંણી–અવસર્પિંણી. સાધારણુ વનસ્પતિકાય.

> ※ [ e ]

## પ્રાણાની સંખ્યા

1—ચાર પ્રાણુ. પૃથ્વીકાય, અપૂકાય, તેજસ્કાય, વાયુકાય અને વન-સ્પતિકાય. **ર**—છ પ્રાણુ. બેઇન્દ્રિય.

3—સાત પ્રાણુ. તેઇન્દ્રિય.

૪—આઠ પ્રાણુ. ચઉરિન્દ્રિય.

**પ—નવ પ્રાણુ.** સંમૂચ્છિમ પંચેન્દ્રિય તિર્યાંચ અને મનુષ્યાે.

**૬—દશ પ્રાણ.** ગર્ભજ તિય°ંચ, મ**તુ**ષ્યાે, નારક અને દેવાે. ં

## [૧૦] યાનિએાનું પ્રમાણ

**૧**—એ લાખ. ઍઇન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય.

**૨—ચાર લાખ.** પંચેન્દ્રિય તિર્યાંચ, નારક અને દેવતા :

3—સાત **લાખ.** પૃ<sup>ક્</sup>વીકાય, અપ્કાય, તેજસ્કાય, વાચુકાય.

**૪—દશ લાખ** પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય.

પ—ચૌદ ક્ષાખ. સાધારણ વનશ્પતિકાય. મનુષ્યા.

છ. ૨૯

### [ ૧૧ ]

## આધારભૂત સાહિત્યની યાદી

#### અભક્ષ અનંતકાય વિચાર.

લે. પં. શ્રી પ્રભુદાસ બેચરદાસ.

પ્ર. શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ મહેસાણા.

### અભિધાન–ચિન્તામણિનામમાલા.

ર. શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય.

પ્ર. શ્રી યશાવિજય જેન, ગ્રંથમાલા, ભાવનગર. અર્ધ`માગધી કાેષ.

સં. મુનિશ્રી રત્નચંદ્રજી.

પ્ર. સ્થા. જૈન કેાન્ક્રરન્સ, મુંબઇ.

### આય લિષક્ (આવૃત્તિ નવમી)

પ્ર. સસ્તું સાહિત્યવર્ધક કાર્યાલય, અમદાવાદ આહે તદર્શનદીપિકા.

ર. ઉ. શ્રી મંગલવિજયજી મહારાજ.

વિ. પ્રાે. હીરાલાલ રસિકદ્વાલ કાપડિયા એમ એ.

પ્ર. શ્રી યશાવિજય જૈન ગ્રંથમાળા, ભાવનગર.

## આવશ્યકવૃત્તિ.

ર. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ.

### ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર બૃહક્ષ્વૃત્તિ.

ર. શ્રી શાન્ત્યાચાર્ય.

પ્ર. શ્રી દે. લા. જેન પુરતકોહાર સંસ્થા, સુ**રતા** ઐતિહાસિક લેખસંગ્રહ.

લે. પં. લાલચંદ્ર ભગવાનદાસ ગાંધી.

પ્ર. પ્રાચ્ચવિદ્યામન્દિર, મહારાજા સયાજ્રાવ યુનિવર્સિ'ટી, વડાેદરા.

#### ગ્રહ અને રત્નાે.

લે. જ્યાેતિષાચાર્ય કત્તાત્રેય ગણેશ ટિકલે*.* 

પ્ર. ધી સંદેશ લીમીટેડ, અમદાવાદ.

#### ચેઇયવ દણમહાલાસ.

પ્ર. શ્રી જૈન આ(માનંદ સભા, ભાવનગર.

#### જિનરત્નકાષ--ભાગ પહેલા.

સં. હરિ દામાદર વેલાલુકર એમ. એ.

પ્ર. ભાંડારકર એારિએન્ટલ રિસર્ચ ઇન્સ્ટીટયુટ, પના

## **છવવિચાર અર્થસહિત**. ( આવૃત્તિ સાતમી ).

પ્ર. શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ, મહેસાણા.

### जीव-विचार-प्रकरण (हिंदी)

સં. પં. હીશલાલ દ્રગડ, જૈન સ્નાતક.

પ્ર. શ્રી જૈન માર્ગ પ્રભાવક સભા, મદ્રાસ.

#### बीव-विचार-प्रकरणम्. (संस्कृत )

પાઢક રત્નાકરરચિત ટીકાસમેત.

પ્ર. શ્રી યશાવિજય <mark>જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા,</mark> મહેસા<mark>ણા</mark>.

## **છવ–વિચાર–પ્રકેરણ**. (અંગ્રેજ)

સં. મુનિશ્રી રત્નપ્રભવિજયજી.

પ્ર. જૈન સિદ્ધાન્ત સાસાયટી, અમદાવાદ.

#### જીવ–વિચાર–વૃત્તિ.

વૃત્તિકાર-ઉ. શ્રી ક્ષમાકલ્યાણકજી.

પ્ર. શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા, ભાવનગર.

#### જીવ-વિચાર-પ્રવેશિકા.

લે. શ્રી ધીરજલાલ ટાકરશી શાહ,

પ્ર. જ્યાતિ કાર્યાલય, અમદાવાદ.

#### **૭૧-સમાસ-પ્રકેર**ણ ( સંસ્કૃત )

શ્રી મલધારગ<sup>ર</sup>છીય હેમચંદ્રસૂરિ નિર્મિ'ત– વૃત્તિયુત.

પ્ર. શ્રી આગમાદય સમિતિ, મુંબઈ.

#### જીવાજીવાલિગમસૂત્ર.

વિવરણ-શ્રી મલયગિરિજી મહારાજ.

પ્ર. દે. લા. જેન પુસ્તકાહાર સંસ્થા, સુસ્ત.

#### જૈન ગ્રંથાવલી.

પ્ર. શ્રી જૈન શ્વેતામ્બર કોન્ફરન્સ, મુંબઇ.

## જૈન દર્શન ઔર આધુનિક વિગ્રાન.

લે. મુનિશ્રી નગરાજજી.

પ્ર. આત્મારામ એન્ડ સન્સ, દિલ્લી.

#### ઐન પરંપરાનાે ઇતિહાસ.

લે. ત્રિપુટી મહારાજ.

પ્ર. શ્રી ચારિત્ર સ્મારક ગ્રંથમાળા, અમદાવાદ.

### જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ.

લે. શ્રી માહનલાલ દલીચંદ દેશાઈ.

પ્ર. શ્રી જૈન શ્વેતામ્બર કાેન્ક્રરન્સ, મુંબઇ.

#### જૈનાગમશબ્દસં ગ્રહ.

સં. મુનિશ્રી રત્નચંદ્રજી.

પ્ર. સંઘવી ગુલાખચંદ જશરાજ, વઠવાણ શહેર.

### <sub>જાત્ત્</sub>વાર્થ સૂત્ર.

ર. શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજ.

વિ. પં. સુખલાલછ.

પ્ર. શ્રી આત્માનં દ જન્મશતાખ્દીસ્માસ્ક

બાર્ડ, મુંબઇ.

### દક્ષિણુમાં દિવ્ય પ્રકાશ

લે. પં. શ્રી ધીરજલાલ ટાકરશી શાહ.

પ્ર. શ્રી આત્મ–કમલ–લબ્ધિ–જેન શ્ર**ંથમાલા,** સં**બ**ઇ.

#### દ્રત્યગુણુપર્યાયના રાસ પર વિવેચન

લે. આ. શ્રી વિજયધર્મ ધુરન્ધરસૂરિ. પ્ર. જૈન સાહિત્યવર્ધ ક સભા, અમદાવાદ

#### નારકી ચિત્રાવલી

સંચાજક-મુનિશ્રી જિનેન્દ્રવિજયજી. પ્ર. શ્રી હર્ષ યુષ્પામૃત જૈન શ્રંથમાળા, લાખાખાવળ (સૌરાષ્ટ્ર).

**પાઇઅ-સદ્-મહણ્ણવા** (પ્રાકૃત શબ્દકેષ) સં. પં. હરગાવિંદદાસ ત્રિકમચંદ.

પ્ર. ,, ,, કેલકત્તા

પ્ર**ગ્રાપનાસ્ત્ર**–ભાગ પહેલા, બીજો, ત્રીજો.

**૨. આર્ય** સ્થામાચાર્ય.

અનુ. પ્ર. પં. શ્રી ભગવાનદાસ હેરખચંદ, અમદાવાદ.

**બ**ટાકા અને તેનું વિજ્ઞાન

લે. પ્ર. ડા. અમીચંદ છગનલાલ શાહ, સુરત.

*બૃહત્* હિન્દી કાેષ

ત્રાનમંડળ લી૦, વારાણસી.

**ભગવતીસૂત્ર–ભાગ પહેલાે**, ખીંજો.

પ્ર. મનસુખલાલ રવજીલાઈ મહેતા, મુંબઈ.

**ભાગવતીસૂત્ર-ભાગ** ત્રીજે, ચાંથા. પ્ર. ગુજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ.

#### રાજપ્રશ્નીય સૂત્ર

વૃ. શ્રી મલયગિરિ મહારાજ.

પ્ર. શ્રી આગમાદય સમિતિ, મુંબઈ.

#### લલુપ્રકરણસં થ્રહ

પ્ર. શ્રાવક લીમશી માણેક, મુંબઇ.

#### લાકપ્રકાશ

ર. ઉ. શ્રી વિનયવિજયજી મહારાજ.

પ્ર. હીરાલાલ હંસરાજ, જામનગર.

**વિરોષાવશ્યક ભાષ્ય**–ભાગ પહેલા, બી**ને**. (ગુ. અનુવાદ)

ર. શ્રી જિનભદ્રગણિક્ષમાશ્રમણ.

વૃ. શ્રી મલધારી હેમચંદ્રાચાર્ય.

પ્ર. શ્રી આગમાદય સમિતિ, સુરત.

#### (વિશ્વરચનાપ્રભ'ધ

લે. મુનિશ્રી દર્શનવિજયજી.

પ્ર. મે. એ. એમ. એન્ડ કુાં, પાલીતા**ણા**.

શાબ્દસ્તામમહાનિધિ (સંસ્કૃત કાષ).

સં. પં. તારાનાથ ભટ્ટાચાય'.

પ્ર. પં. આશુબાધ વિદ્યાભૂષ**ણ તથા પં. શ્રી** નિત્યબાધ વિદ્યારત્ન, કલકત્તા.

### **શ્રાહ્મપ્રતિક્રમણસૂત્ર**વૃત્તિ

૨. રત્નશેખરસૂરિ.

પ્ર. શ્રી દે. લા. જેન પુસ્તકાહાર સંસ્થા, સુરત.

#### પૃથ્વસંખ્યા ૪૫૬ + ૨૪ = ૪૮૦

#### શ્રી તપાગચ્છ પટ્ટાવલી

ર. શ્રી ધર્મ સાગરગણ<u>િ</u>.

સં. વિ. શ્રી કલ્યાણવિજયજી મહારાજ.

પ્ર. શ્રી વિજયનીતિસૂરીશ્વરજ જૈન લાયપ્રેરી, અમદાવાદ\_

ઉપરાંત અનેક માસિકા, વર્તમાનપત્રના હેવાલા તથા પ્રકીર્ણું નાંધા.



- શિક્ષકાંએ વિદ્યાર્થીઓને જવ વિચાર - પ્રકરણના અભ્યાસ કરાવતાં પહેલાં આ શ્રંથ ધ્યાનથી વાંચી જવાની જરૂર છે અને ખુદ વિદ્યાર્થીઓએ પશ્ચ તેનું પુનઃ પુનઃ વાંચન - મનન કરવા જેવું છે. સંઘા, સંસ્થાઓ તથા પુષ્યશાળી આત્માઓએ આવા સાહિત્યના પ્રચાર કરવા માટે કટિઅહ થવું બેઈ એ.

> પ, પૂ, આ, શ્રી વિજયકૌર્તિચંદ્ર સુરી ધરઇ મહારાજ

# મંત્રમનીથી શતાવધાની પંડિત શ્રી ધીરજલાલ શાહનું રચેલું

# भननीय साहित्य

| नभस्डारभंत्रसिद्धि (त्रीष्ट आवृत्ति) | 6-00  |
|--------------------------------------|-------|
| મહાપ્રાભાવિક ઉવસગ્ગહર' સ્તાત્ર       | 9-40  |
| હ્યુંકારકલ્પતરુ                      | 9-40  |
| लक्ष्ताभर-रहस्य                      | 90-00 |
| શ્રી ઋષિમંડલ-આરાધના                  | 6-40  |
| भं त्रविज्ञान                        | 9-40  |
| મંત્રચિતામિ                          | 9-40  |
| મંત્રદિવાકર                          | 19-4c |
| ગણિત-ચમત્કાર                         | 4-00  |
| ગથિત-રહસ્ય                           | 4-50  |
| ગણિત–સિદ્ધિ                          | 4-00  |
| સંકલ્પસિદ્ધિ યાને ઉન્નતિ             |       |
| સાધવાની અદ્ભુત કલા                   | 4-00  |
| રમરા હુકલા                           | 4-00  |
| જૈન ચરિત્રમાળા (૨૦ પુસ્તકાના સેટ)    | ५-००  |
| <b>છ</b> विव्यार प्रहाशिक्षा थाने    |       |
| कैन धर्भ तुं प्राणीिवज्ञान (थी. आ.)  | 6-00  |
| नवतत्त्वहीिपेक्षा थाने कैन धर्भानुं  |       |
| अह्सुत तत्त्वज्ञान (भी. आ.)          | 6-00  |

प्राप्तिस्थान :

भज्ञा भंडाशन भंहिर

લધાભાઇ ગણપત બોલ્ડીંગ, ચીંચબંદર, **મુંઅ**ઇ—હ