श्री भई शब्दशद्द जादोन डेला

Albie mode anima Bilene ĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸŨĸ

స్థ

શ્રીમાં સાજ્યાં દ્ર

# **જી**ପન୫ଏ।

લેખક શ્રી **યા. ગાવર્ધનદાસજ** B.A.

શ્રીસદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ અગામ પ્રકાશક— મનુભાઈ ભ. માેદી પ્રમુખ, શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર આશ્રમ સ્ટે. અગાસ, વાયા આણંદ પાે. બાેરીઆ–૩૮૮ ૧૩૦ (ગુજરાત)

દસમી આવૃત્તિ પ્રત ૧૦,૦૦૦ વિક્રમ સંવત્ ૨૦૪૩ ઈસ્વી સન્ ૧૯૮૭

Cost Price Rs. 10/-Sale Price Rs. 4/-

મુદ્રક— ભીખાભાઈ એસ. પટેલ ભગવતી મુદ્રણાલય, અજય ઇંડસ્ટ્રિયલ એસ્ટેટ, દૂધેશ્વર રે!ડ, અમદાવાદ.

## અર્પ ણ–પત્રિકા

"અહા ! અહા ! શ્રી સદ્દગુરુ, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહા ! અહા ! ઉપકાર. શું પ્રભુ ચરણ કને ધરું, આત્માથી સૌ હીન; તે તો પ્રભુએ આપિયો, વર્તું ચરણાધીન "

> मनसि वचसि काये पुण्यपीयूषपूर्णाः त्रिभुवनमुपकारश्रेणिभिः पूरयन्तः। परगुणपरमाणून् पर्वतीकृत्य नित्यं निजहृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः?

જેનાં મન, વચન અને કાયામાં પુણ્યરૂપી અમૃત ભરેલું છે; જે ત્રણ લોકને ઉપકારની પરંપરા વડે પૂરી દે છે; અન્યના પરમાણુ જેવડા ગુણાને પણ જે પર્વત જેવડા ગણી સદા પાતાના હૃદયમાં વિકસાવે છે તેવા સંતા જગતમાં કેટલાક હાય?

આવા વિરલ સલૂણા સંત શ્રીમદ્ લઘુરાજ મહારાજનો યાેગ આ મનુષ્યભવનું સફળપાશું થવામાં ઉત્તમ નિમિત્તરૂપ બન્યાે હોવાથી તથા જેમની છત્રછાયામાં આ 'શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર જીવનકળા'ની સંકલનારૂપ શુભ કાર્ય શરૂ થઈ પૂર્ણ થયું હોવાથી, તેમ જ શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રના આત્મજ્ઞાનનાે વારસાે પામી અનેક આત્માઓને આત્મજ્ઞાનનાે રંગ લગાડવામાં એંશી વર્ષની પક્વ વય થઈ ગયા છતાં પ્રબળ પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તતા હોવાથી, તેમના જ યાેગબળે તૈયાર થયેલ ' ફૂલ નહીં તાે ફૂલની પાંખડી' રૂપ આ પ્રયત્ન-પુષ્પ તેમની સેવામાં આત્મઅર્પણ ભાવે સાદર સમર્પણ કરી કૃતાર્થ થાઉં છું.

લિંO તે પ્રત્યુપકાર વાળવા સર્વથા અસમર્થ, સદા આભારીં સત્પુરુષના ચરણકમળની સેવાનાે ઇચ્છક દાસાનુદાસ

<u> પ્રહ્મચારી</u> ખાળ ગાવર્ધન

#### પ રિ ચ ય

આ પુસ્તકની એક વિશેષતા છે.

શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આત્મપ્રતીતિ કરી પરમાત્મદર્શન પામ્યા.

તેમના જીવનકાળમાં સંસર્ગમાં આવનારામાંથી કેટલાકને તેમની ચનત્કારી લબ્ધિઓના પરિચય થયા હતા. કાેઈ કાેઈને તેમણે આત્મપ્રતીતિ કરાવી હતી; કાેઈને આત્મરૂપ કર્યા હતા. શ્રી લલ્લુજી મહારાજ—લઘુરાજ નામે પ્રસિદ્ધ તેમના આત્મજ્ઞાનના વારસદાર થયા હતા.

તેમનાં અનેક વર્ષો તપશ્ચર્યા અને ધ્યાનમાં વ્યતીત થયાં. સાંપ્ર-દાયિકોએ તેમના ત્યાગ કર્યો. અનેક પરિષહા તેમને સહન કરવા પડ્યા. સીમમાં જતા આવતા ખેડૂતા તથા પાટીદાર બાઈએા પાસેથી તેમને ભિક્ષા મળતી. 'ધર્મલાભ' આ ભદ્રિક જનાને આપવા માંડ્યો. અને તેમાંથી અનેક 'બૂઝ્યા,' અનેક લલ્લુજી મહારાજના અન્તેવાસી થઈ રહ્યા; આમાંથી અગાસ આશ્રમના જન્મ થયાે.

શ્રી લઘુરાજ સ્વામી શ્રીમદ્દના અનન્ય ભક્ત હતા; તેમની ગુરુભક્તિ ચમત્કારી હતી. 'આ સંસારમાં એક આત્મા સાથા છે', એ દેશનાના સતત પ્રવાહ એમના તરફથી વહ્યા કરતા હતા. તેમણે પરમ કરુણાથી કેટલાયે સંશયગ્રસ્ત આધુનિકોને 'આત્મા છે' એવી ઝાંખી કરાવી હતી. તેમની ભાવનાના પ્રવાહ અપ્રતિહત હતા.

આ મહાત્માના અંતેવાસી બ્રહ્મચારી શ્રી ગાવર્ધનભાઈએ આ પુસ્તક લખી તેમની સમક્ષ વાંચી સંભળાવ્યું હતું. પૂજયપાદ શ્રી લઘુ-રાજ સ્વામીએ તેને કસાટીએ કસી મંજૂર કર્યું હતું.

આ પુસ્તકની એ વિશેષતા છે.

રસિકલાલ છા. પરીખ

VASSE EN

#### લૈખકના બે બાેલ (આવૃત્તિ બાજ)

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર રવજીભાઈના જીવન સંબંધી પ્રથમ પુસ્તક ''સાક્ષાતૃ સરસ્વતી'' સં. ૧૯૪૩માં તેમની હયાતીમાં પ્રસિદ્ધ થયું હતું. તેમના મિત્ર વિનયચંદ્ર પાપટલાલ દક્તરીએ તે તૈયાર કરેલું હતું. તેની પછી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પાતે સ્વાત્મવૃત્તાંતરૂપ ૧૩ વર્ષ સુધીની પાતાની ચર્યા સં. ૧૯૪૬માં લખી છે. 'સાક્ષાતૃ સરસ્વતી'ની બે બીજી આવૃત્તિએ ઈ. સ. ૧૯૪૧માં અમદાવાદના મુમુક્ષુ વર્ગ તરફથી પ્રસિદ્ધ થઈ હતી. શ્રીમદ્ના દેહાત્સર્ગ પછી સં. ૧૯૬૫ માં ઝવેરી માણેકલાલ ઘેલાભાઈએ "શ્રીમાન્ રાજચંદ્રજીનું આધ્યાત્મિક જીવન" નામના તેઓશ્રીની જયંતી વખતે એક નિબંધ વાંચેલા તે પણ પ્રસિદ્ધ થયેલા છે. ત્યાર પછી જયંતીઓ ઊજવાતી તેમાં ગાંધીજી, આનંદશંકર ધ્રુવ, કાકા કાલેલકર વગેરે વિદ્યાનાનાં ભાષણા થતાં, તેના એક સંગ્રહ પ્રસિદ્ધ થયા છે.

"શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા"ની ઉત્પત્તિ પણ સં. ૧૯૯૧ની જયંતીને નિમિત્તે થઈ છે. ભાઈ ગોપાળદાસ જીવાભાઈ પટેલની સૂચનાથી નિબંધરૂપે લખવા શરૂ કરેલ, પછી પુસ્તકરૂપે છપાવવાની તેમની ધારણા થવાથી તેમની સૂચના પ્રમાણે કંઈક વિસ્તારપૂર્વક પાછળનો ભાગ લખાયો. પાછળથી તેમનો વિચાર એ નિબંધમાંથી કંઈક લઈ જયંતી વગેરેનાં વ્યાખ્યાન સહિત "શ્રીમદ્ની જીવનયાત્રા" પ્રસિદ્ધ કરવાનો થયો. તે પ્રમાણે તે ગ્રંથ સં. ૧૯૯૧માં પ્રસિદ્ધ થયો.

ભાદરણ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિરની સ્થાપનાના મહોત્સવ પ્રસંગે મુમુક્ષુઓને ભેટ આપવા સં. ૧૯૯૪માં 'શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જીવનકળા'ની પ્રથમ આવૃત્તિ 'પ્રસ્થાન કાર્યાલય' દ્વારા પ્રસિદ્ધ થઈ. ત્યાર પછીનાં છ વર્ષમાં ઘણા મુમુક્ષુઓને તે ઉપયોગી જણાવાથી આ બીજી આવૃત્તિ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ' દ્વારા પ્રગટ થાય છે.

તેમાં "મુંબઈ નિવાસકાળના કેટલાક પ્રસંગો" નામે દશમું પ્રકરણ, નવી માહિતી મળી તે પ્રમાણે ઉમેરેલું છે અને બાકીના પ્રસંગામાં ઘટતો આવશ્યક ફેરફાર કર્યો છે. મુખ્ય ક્રમ તા પહેલી આવૃત્તિ પ્રમાણે જ રાખેલા છે. મુંબઈના પ્રસંગા જેવા જ વવાણિયા, વસા, ખંભાત, ઈડર, હડમતાલા, મારબી આદિના પ્રસંગા પણ વિશેષતા દર્શાવે તેવા છે, તે ભવિષ્યની આવૃત્તિમાં બનવા યાગ્ય છે; હાલના સંયાગામાં આટલેથી સંતાષ માનવા યાગ્ય છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ અગાસ સં. ૨૦૦૦, જેઠ વદ ૮, બુધ,

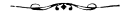
**પ્રક્ષચારી ગોવધ** નદાસ



#### પ્રકાશકનું નિવેદન

"શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જીવનકળા"ની નવમી આવૃત્તિમાં વાંચવાની સુગમતા અર્થે અક્ષરો સહેજ માેટા લીધા હતા જેથી પહેલાની આવૃત્તિઓ કરતાં આનું દલ ૫૦ પાન જેટલું વધ્યું હતું. તે જ પ્રમાણે, પ્રતો ખલાસ થઈ જવાથી આ પુનરાવૃત્તિ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે છે.

-- પ્રકાશક



#### અનુક્રમણુકા

|            | મંગલ વચન                           | ٩           |
|------------|------------------------------------|-------------|
| 9.         | સ્વ-9ૃત્તાંત                       | ४           |
| ર          | જાતિસ્મરણજ્ઞાન                     | 90          |
|            | કુમાર-કાળ                          | २०          |
| 8          | -<br>ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર   | 23          |
| ų          | સ્ત્રીનીતિ બેાધક                   | 30          |
| Ę          | માેક્ષમાળા–બાલાવબાેધ               | 39          |
| 9          | ભાવનાબાેધ                          | 98          |
| 1          | અવધાન                              | 65          |
| ૯          | વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખનપ્રવૃત્તિ | ૧૦૨         |
| 90         | ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ              | ૧૧૬         |
| ૧૧         | મુંબઈ નિવાસકાળના કેટલાક પ્રસંગા    | १२४         |
| ૧ ર        |                                    |             |
|            | યથાર્થ એાળખનાર                     | 989         |
| ૧૩         | ભગતના ગામના ભક્તશિરોમણિ            |             |
|            | શ્રી સોભાગ્યભાઈ                    | १४७         |
| 98         | ખંભાતના મુમુક્ષુજના                | ૧૫૪         |
| ૧૫         | 'સમકિત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે' ં…     | १६०         |
| ૧૬         | મુંબઈમાં મુનિસમાગમ …               | १६७         |
| ૧૭         | સુરત–કઠોરના સમાગમ …                | 993         |
| ٩.         | ચરાતર પ્રદેશમાં વિચરવું            | ૧૭૯         |
| 96         | વડવા સ્થાને સમાગમ                  | ૧૮૨         |
| २०         | શ્રી આત્મસિહિક શાસ્ત્ર             | १८१         |
| ૨૧         | ચરાતરમાં <b>પુ</b> નરાગમન          | २१४         |
| २२         | ઈડરના પહાડ ઉપર… 💎                  | ૨૩૫         |
| ર <b>3</b> | ભાષાંતરાે અને વિવેચનાે             | રપર         |
| २४         | અંતિમ ચર્યા                        | ર૫૭         |
| ર્ય        | શ્રીમદ્ની સત્શિક્ષા                | ર ૭૫        |
| २६         | શ્રીમદ્દનાં સ્મારકો                | ૩૧ <i>૭</i> |
| ર૭         | અંતિમ પ્રશસ્તિ                     | 323         |

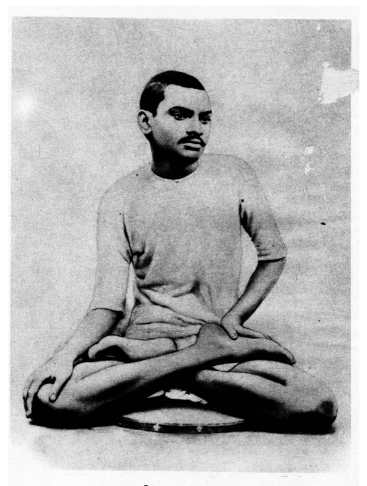
#### સ્વાત્મવ્ર ત્તાંત

ધન્ય રે દિવસ આ અહેા. જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષે રે ધારા ઊલસી, મટ્યો ઉદય કર્મના ગર્વ રે. ધન્ય૦ ૧ ઓગણીસસેં ને એક્ઝીસે, આવ્યો અપૂર્વ અનુસાર રે; ઓગણીસસેં ને બેતાળીસે, અદભુત વૈરાગ્ય ધાર રે. ધન્ય૦ ર ઓગણીસસેં ને સુડતાળીસે સમકિત શબ્દ પ્રકાશ્યં રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યું રે. ધન્ય૦ ૩ ત્યાં આવ્યો રે ઉદય કારમાે. પરિગ્રહ કાર્ય પ્રપંચ રે: જેમ જેમ તે હડસેલીએ. તેમ વધે ન ઘટે એક રંચ રે. ધન્ય૦ ૪ વધતું એમ જ ચાલિયું, હવે દીસે ક્ષીણ કાંઈ રે; ક્રમે કરીને રે તે જશે, એમ ભાસે મનમાંહીં રે. ધન્ય૦ ૫ યથાહેત જે ચિત્તના, સત્ય ધર્મના ઉદ્ધાર રે; થશે અવશ્ય આ દેહથી. એમ થયા નિરધાર રે. ધન્ય૦ ૬ આવી અપૂર્વ વૃત્તિ અહેા, થશે અપ્રમત્ત યોગ રે; કેવળ લગભગ ભૃમિકા, સ્પર્શનિ દેહવિયાગ રે. ધન્ય૦ ૭ અવશ્ય કર્મના ભાગ છે, ભાગવવા અવશેષ રે; તેથી દેહ એક જ ધારીને, જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે. ધન્ય૦ ૮ શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર





શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર છ અવસ્થા



વર્ષ ૨૪ મું

શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર

વિ. સં. ૧૯૪૭



# **᠗ૡવસા** જ્યામદ ડાહ્યાંલ

- Conglos

## મંગલ - વચન

જે સ્વરૂપ સમજયા વિના, પાગ્યા દુઃખ અનંત; સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્યુરુ ભગવંત. ૧ દેહ છતાં જેના દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરાષ્ટ્રમાં, હાે! વ'દન અગણ્યિત. ૨

પરમ પુરુષ પ્રભુ સદ્ગુરુ, પરમ જ્ઞાન સુખધામ; જેણે આપ્યું ભાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ. ૩ —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

જે મહાપુરુષની વિશ્વવિદ્વારી પ્રજ્ઞા હતી, અનેક જન્મામાં આરાધેલા જેના યાગ હતા એટલે જન્મથી જ યાગીશ્વર જેવી જેની તિરપરાધી વૈરાગ્યમય દશા હતી, અલ્પ વયમાં આત્મજ્ઞાનના જેને ઉદય થયા હતા, સ્મરણશક્તિ જેની અદ્ભુત હતી અને સર્વ જીવા પ્રત્યે જેના વિશ્વવ્યાપી પ્રેમ હતા, એવા આશ્ચર્યની મૂર્તિ સમા મહાત્માનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય ક્યાં અને આ અલ્પમતિની પ્રતિભારહિત સામાન્ય વાચા ક્યાં! ક્યાં જળહળતા સૂર્યનું તેજ અને ક્યાં આગિયાનું અજવાળું!

આમ અણુછાજતું છતાં છાખડામાં એક ખાજુ મેરુપર્વત મૂકી સામેના છાખડામાં સરસવના દાણા મૂકી તુલના કરવા જેવું સાહસ હું આરંભું છું તે હાસ્યપાત્ર છે, છતાં જગતમાં વ્યવહાર કાેઇ ને કાેઇ પ્રકારે કરવા પડે છે. જેમ બીજના ચંદ્ર બતાવવા આકાશને અડે તેવી લાંબી આંગળી કેાઇની પાસે હાેતી નથી તાેપણ માત્ર અંગુલી–નિદે<sup>૧</sup>શથી તે દિશા દર્શાવી જેાનારની દ્રષ્ટિ ચંદ્ર પ્રત્યે વળે તેમ કરીએ છીએ, તેમ આ અલ્પ પ્રયત્ન ્રશીમદ્ રાજચંદ્રના પ્રતાપ પ્રત્યે દૃષ્ટિ દેનારને ઉપયાગી નીવડે અને મારી વૃત્તિ મહાત્મા પુરુષનાં પ્રભાવશાળી વચનામાં તથા તેના યાેગસ્ક્રેરિત ચરિત્રમાં રહે એ શુભ આશયથી અણ્જુગતું કાર્ય માથે લેવાની ધૃષ્ટતા કરું છું. 'સર્વતાેભદ્ર'– સ્વપરહિતકારી કાર્યની પ્રતીતિ થયા પછી આ કલમ પકડી છે તેમ છતાં, મારી અયેાગ્યતાથી એ મહાપુરુષરૂપી ચંદ્રની પ્રભામાં કલંકરૂપ હું ન ભાસું તેા ઠીક એ ભાવનાથી તે જ્ઞાની પુરુષના ચરણકમળમાં અહંભાવ અર્પણ કરી તેનાં કપારૂપ કિરણામાં અલેદલાવે કરી કરી નમસ્કાર કર્ફ છું.

> "मत्वेति नाथ तव संस्तवनं मयेदम् आरभ्यते तनुधियापि तव प्रभावात् । चेतो हरिष्यति सतां निलनीदलेषु मुक्ताफल्रग्जिति नन्द्रबिन्दुः ॥ आस्तां तव स्तवनमस्तसमस्तदोषम् त्वस्तंकथापि जगतां दुरितानि हन्ति । दूरे सहस्रकिरणः कुरुते प्रभैव पद्माकरेषु जलजानि विकासभांजि ॥"

> > श्री मानतुंगाचार्य-भक्तामरस्तोत्रः

ભાવાર્થ—હે નાથ! તારું સ્તવન અનેક ભવનાં પાપના નાશ કરનાર છે એમ માનીને, અલ્પ બુદ્ધિ હોવા છતાં તારા પ્રભાવના આલંબનથી આ તારી સ્તુતિ શરૂ કરું છું તે— કમલિનીપત્ર પર પડેલું જળબિંદુ પણ મનાહર માતીની શાભા ધારણ કરે છે, તેમ સત્પુરુષાના ચિત્તની પ્રસન્નતાનું કારણ તારા પ્રભાવથી અનશે.

સમસ્ત દાષાને દ્વર કરે તેવું તારું સ્તવન તા શું, પણ તારી કથા પણ ત્રણ લાકનાં કષ્ટોને કાપી નાખે છે; સહસ્ત કિરણો-વાળા સૂર્ય દ્વર રહા, માત્ર તેની અરુણાદયની પ્રભા જ સરાવરમાંના કમળાના વિકાસ કરવા સમર્થ છે.



# સ્વ-વૃત્તાંત

નિદામાંથી જાગતાં કોઈ આળસ મરડીને બેઠા થાય અને ઘરમાં ચારી થયાનાં ચિદ્ધ જેતાં સંબ્રમમાં પડી જાય તેમ, ઈ. સ. ૧૮૫૭ના સંક્ષાેભકાળને એક દસકાે વીત્યા પછી હિંદમાં સંસાર-સુધારા, દેશની આખાદી, કેળવણી અને ધર્મા-દ્ધારનાં બીજ વાવવાની શરૂઆત થતી હતી. તે જાગૃતિકાળમાં, પૂર્વમાં અંગાળમાં રામકૃષ્ણ પરમહંસ અને વિવેકાનંદના પ્રયત્નાનાં મૂળ જામતાં હતાં. ઉત્તરમાં આર્યસમાજ અને સ્વામી રામતીર્થની તૈયારીએા થતી હતી. દક્ષિણમાં પેશાઇનાં તાજાં સ્મરણામાં લાેકમાન્ય બાળગંગાધર ટિળક અને ગાેપાલકૃષ્ણ ગાેખલે ઊછરતા હતા. મહાત્મા ગાંધીજના જન્મ પહેલાં એક વર્ષે વવાણિયા બંદર નામના કાડિયાવાડના એક શાંત રમણીય ગામના વર્ણિક કુટુંઅમાં સંવત ૧૯૨૪ના કાર્તિક સુદ ૧૫ ને રવિવારે શ્રીમદુ રાજચંદ્રનાે જન્મ થયાે હતાે. તેમના પિતાનું નામ મહેતા રવજીભાઇ પંચાણભાઇ હતું અને તેમનાં માતાનું નામ દેવળાઈ હતું. કળિકાળસર્વજ્ઞ શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્યની જન્મતિથિને દિવસે કાર્તિકી પૂર્ણિમાએ આ મહાત્માએ પણ જન્મ લીધા હતા. એ જ વર્ષમાં આત્મન્નાની ચિદાનંદજી મહારાજનાે દેહ છૂટચાના સમાચાર સાંભળ્યા છે.

શ્રીમદ્ના પિતામહ શ્રીકૃષ્ણના ભક્ત હતા. ભક્તિરૂપી જળના પ્રવાહ એ કુટુંખરૂપી સરાવરમાં અસ્ખલિત વદ્યા સ્વ-વૃત્તાંત પ

કરતા. તેમાં ઊંચા આકાશમાંની મનાહર સંઘ્વાના રંગ કે ઇદ્રધનુષ્યના રંગ સરાવરના નિર્મળ જળમાં પ્રતિબિંબ પામે તેમ શ્રીમદ્દનાં માતુશ્રી દેવબાઈ જૈન સંસ્કારા લાવ્યાં હતાં. વવા- શ્રિયાનાં બીજાં વિશ્વક કુટુંએા પણ જૈનધર્મને અનુસરનારાં હતાં. તે સર્વ સંસ્કારાનું મિશ્રણ કાઈ અજબ રીતે ગંગા—યમુનાના સંગમની પેઠે આપણા બાળમહાત્માના હૃદયમાં રેલાતું હતું. પાતાની પ્રૌઢ વાણીમાં બાવીસ વર્ષની વયે આ બાળવયનું વર્શન 'સમુચ્ચય વયચર્યા' નામના લેખમાં પાતે કર્યું છે તે જ અહીં ઉતારી લઉં છું:

#### સમુચ્ચય વયચર્યા

"સંવત ૧૯૨૪ના કાર્તિક સુદ્દિ ૧૫, રિવએ મારા જન્મ હાવાથી આજે મને સામાન્ય ગણતરીથી ખાવીસ વર્ષ પૂરાં થયાં. ખાવીસ વર્ષની અલ્પ વયમાં મેં અનેક રંગ આત્મા સંબંધમાં, મન સંબંધમાં, વચન સંબંધમાં, તન સંબંધમાં અને ધન સંબંધમાં દીઠા છે. નાના પ્રકારની સૃષ્ટિરચના, નાના પ્રકારનાં સંસારી માજાં, અનંત દુઃખનું મૂળ, એ બધાંના અનેક પ્રકારે મને અનુભવ થયા છે. સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ અને સમર્થ નાસ્તિકાએ જે જે વિચારા કર્યા છે તે જાતિના અનેક વિચારા તે અલ્પ વયમાં મેં કરેલા છે. મહાન ચક્રવર્તીએ કરેલા તૃષ્ણાના વિચાર અને એક નિઃસ્પૃહી મહાત્માએ કરેલા નિઃસ્પૃહાના વિચાર મેં કર્યા છે. અસ્પ વયમાં મહત્ લ્વારા કરી નાખ્યા છે. મહત્ વિચિત્રતાની પ્રાપ્તિ થઇ છે. એ સઘળું ખહુ ગંભીર ભાવથી આજે હું દૃષ્ટિ દઇ જોઉં છું તા પ્રથમની મારી ઊગતી વિચારશ્રેણી, આત્મદશા અને

આજને આકાશ-પાતાળનું અંતર છે; તેના છેડા અને આના છેડા કાઇ કાળે જાણે મળ્યા મળે તેમ નથી. પણ શાય કરશા કે એટલી બધી વિચિત્રતાનું કાઇ સ્થળે લેખન-ચિત્રણ કર્યું છે કે કંઇ નહીં? તા ત્યાં એટલું જ કહી શકીશ કે લેખન-ચિત્રણ સઘળું સ્મૃતિના ચિત્રપટમાં છે. બાકી પત્ર-લેખિનીના સમાગમ કરી જગતમાં દર્શાવવાનું પ્રયત્ન કર્યું નથી. યદિ હું એમ સમજી શકું છું કે તે વયચર્યા જનસમૂહને બહુ ઉપયાગી, પુનઃ પુનઃ મનન કરવા યાગ્ય, અને પરિણામે તેઓ ભણીથી મને શ્રેયની પ્રાપ્તિ થાય તેવી છે; પણ મારી સ્મૃતિએ તે પરિશ્રમ લેવાની મને ચાખ્ખી ના કહી હતી, એટલે નિરુ-પાયતાથી ક્ષમા ઇચ્છી લઉં છું. પારિણામિક વિચારથી તે સ્મૃતિની ઇચ્છાને દખાલી, તે જ સ્મૃતિને સમજાવી, તે વયચર્યા ધીરે ધીરે બનશે તો અવશ્ય ધવળ-પત્ર પર મૂકીશ; તોપણ સમુચ્ચય વયચર્યા સંભારી જઉં છું:—

સાત વર્ષ સુધી એકાંત બાળવયની રમત-ગમત સેવી હતી. એટલું મને તે વેળા માટે સ્મૃતિમાં છે કે વિચિત્ર કલ્પના —કલ્પનાનું સ્વરૂપ કે હેતુ સમજ્યા વગર—મારા આત્મામાં થયા કરતી હતી. રમત-ગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને રાજેશ્વર જેવી ઊચી પદવી મેળવવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. વસ્ત્ર પહેરવાની, સ્વચ્છ રાખવાની, ખાવાપીવાની, સૂવા-બેસવાની, ખધી વિદેહી દશા હતી; છતાં 'હાડ ગરીબ હતું. એ દશા હજુ બહુ સાંભરે છે. અત્યારનું વિવેકી જ્ઞાન તે વયમાં હાત તા મને માક્ષ માટે ઝાઝી જિજ્ઞાસા રહેત નહીં. એવી નિરપરાધી દશા હોવાથી પુનઃ પુનઃ તે સાંભરે છે.

૧. રડી પડે તેવું અંતઃકરણ

સ્વ-વૃત્તાંત ૭

સાત વર્ષથી અગિયાર વર્ષ સુધીના કાળ કેળવણી લેવામાં હતા. આજે મારી સ્મૃતિ જેટલી ખ્યાતિ ભાગવે છે, તેટલી ખ્યાતિ ભાેગવવાથી તે કંઇક અપરાધી થઇ છે; પણ તે કાળે નિરપરાધી સ્મૃતિ હાેવાથી એક જ વાર પાઠનું અવલાેકન કરવું પડતું હતું; છતાં ખ્યાતિના હેતુ નહાતા, એટલે ઉપાધિ ખહુ એાછી હતી. સ્મૃતિ એવી બળવત્તર હતી કે જેવી સ્મૃતિ બહું જ થાડા મનુષ્યામાં આ કાળે, આ ક્ષેત્રે હશે. અભ્યાસમાં પ્રમાદી ખહુ હતા. વાતડાહ્યો, રમતિયાળ અને આનંદી હતા. પાઠ માત્ર શિક્ષક વંચાવે તે જ વેળા વાંચી તેના ભાવાર્થ કહી જતાં. એ ભણીની નિર્શ્ચિતતા હતી. તે વેળા પ્રીતિ—સરળ વાત્સલ્યતા—મારામાં ખહુ હતી; સર્વથી એકત્વ ઇચ્છતા; સર્વમાં ભ્રાંતૃભાવ હાય તા જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડ્યું હતું. લાેકામાં કાેઈ પણ પ્રકારથી જીદાઈના અંકુરા જેતાે કે મારું અંતઃકરણ રડી પડતું. તે વેળાં કલ્પિત વાતા કરવાની મને ખહુ ટેવ હતી. આઠમા વર્ષમાં મેં કવિતા કરી હતી, જે પાછળથી તપાસતાં સમાપ હતી.

અભ્યાસ એટલી ત્વરાથી કરી શક્યો હતો કે જે માણુસે મને પ્રથમ પુસ્તકના બાધ દેવા શરૂ કર્યા હતા, તેને જ ગુજરાતી કેળવણી ઠીક પામીને તે જ ચાપડીના પાછા મેં બાધ કર્યા હતા. ત્યારે કેટલાક કાવ્યગ્રંથા મેં વાંચ્યા હતા. તેમ જ અનેક પ્રકારના બાધગ્રંથા—નાના—આડાઅવળા મેં જોયા હતા; જે પ્રાયે હજુ સ્મૃતિમાં રહ્યા છે. ત્યાં સુધી મારાથી સ્વાભાવિક રીતે ભદ્રિકપણું જ સેવાયું હતું; હું માણુસજાતના બહુ વિશ્વાસુ હતો; સ્વાભાવિક સૃષ્ટિરચના પર મને બહુ પ્રીતિ હતી.

મારા પિતામહ કૃષ્ણની ભક્તિ કરતા હતા. તેમની પાસે તે વયમાં કૃષ્ણકીર્તનનાં પદેા મેં સાંભળ્યાં હતાં; તેમ જ જુદા જીદા અવતારા સંબંધી ચમત્કારા સાંભળ્યા હતા, જેથી મને ભક્તિની સાથે તે અવતારામાં પ્રીતિ થઇ હતી, અને રામદાસજી નામના સાધુની સમીપે મેં બાળલીલામાં કંઠી મંધાવી હતી; નિત્ય કૃષ્ણનાં **દર્શન કરવા જતો**; વખતાવખત કથાએા સાંભળતાઃ; વારંવાર અવતારા સંબંધી ચમત્કારમાં હું માેહ પામતા અને તેને પરમાત્મા માનતા, જેથી તેનું રહેવાનું સ્થળ જોવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. તેના સંપ્રદાયના મહંત હાેઇએ, સ્થળે સ્થળે ચમત્કારથી હરિકથા કરતા હાેઇએ અને ત્યાગી હાઇએ તા કેટલી મજા પડે ? એ જ વિકલ્પના થયા કરતી; તેમ જ કાેઇ વૈલવી ભૂમિકા જેતા કે સમર્થ વૈભવી થવાની ઇચ્છા થતી. 'પ્રવીણસાગર' નામનાે ગ્રંથ તેવામાં મેં વાંચ્યાે હતાે; તે વધારે સમજ્**યાે ન**હાતાે; છતાં સ્ત્રી સંબંધી નાના પ્રકારનાં સુખમાં લીન હાઇએ અને નિરુપાધિપણે કથા કથન શ્રવણ કરતા હાેઇએ તાે કેવી આનંદદાયક દશા, એ મારી તૃષ્ણા હતી. ગુજરાતી ભાષાની વાચનમાળામાં જગતકર્તા સંબંધી કેટલેક સ્થળે બાધ કર્યો છે તે મને દૃઢ થઈ ગયા હતા. જેથા જૈન લાકા ભણી મારી બહુ જુગુપ્સા હતી; ખનાવ્યા વગર કાેઇ પદાર્થ ખને નહીં, માટે જૈન લાેકાે મૂર્ખ છે, તેને ખબર નથી. તેમ જ તે વેળા પ્રતિમાના અશ્રદ્ધાળ લાેકાની ક્રિયા મારા જેવામાં આવતી હતી, જેથી તે ક્રિયાએા મલિન લાગવાથી હું તેથી ખીતા હતા, એટલે કે તે મને પ્રિય નહેાતી.

જન્મભૂમિકામાં જેટલા વાણિયાએ રહે છે, તે ખધાની કુળશ્રદ્ધા ભિન્ન ભિન્ન છતાં કંઇક પ્રતિમાના અશ્રદ્ધાળુને જ લગતી હતી, એથી મને તે લોકોનો જ પાનારા હતો. પહેલેથી સમર્થ શક્તિવાળાે અને ગામનાે નામાંકિત વિદ્યાર્થી લાેકા મને ગણતા, તેથી મારી પ્રશંસાને લીધે ચાહીને તેવા મંડળમાં બેસી મારી ચપળશક્તિ દર્શાવવા હું પ્રયત્ન કરતા. કંઠીને માટે વારંવાર તેએા મારી હાસ્યપૂર્વક ટીકા કરતા; છતાં હું તેઓથી વાદ કરતા અને સમજણ પાડવા પ્રયત્ન કરતાે. પણ હળવે હળવે મને તેમનાં પ્રતિક્રમણ સૂત્ર ઇત્યાદિક પુસ્તકા વાંચવા મળ્યાં; તેમાં ખહુ વિનયપૂર્વક સર્વ જગત-જીવથી મિત્રતા ઇચ્છી છે, તેથી મારી પ્રીતિ તેમાં પણ થઇ અને પેલામાં પણ રહી. હળવે હળવે આ પ્રસંગ વધ્યો. છતાં સ્વચ્છ રહેવાના તેમજ બીજા આચાર-વિચાર મને વૈષ્ણવના પ્રિય હતા અને જગતકર્તાની શ્રહા હતી. તેવામાં કંઠી તૂટી ગઈ, એટલે ફરીથી મેં આંધી નહીં. તે વેળા આંધવા ન આંધવાનું કંઇ કારણ મેં શાષ્યું નહાતું. આ મારી તેર વર્ષની વયની ચર્યા છે. પછી હું મારા પિતાની દુકાને બેસતેા અને મારા અક્ષરની છટાથી કચ્છ–દરબારને ઉતારે મને લખવા માટે બાલાવતા ત્યારે હું ત્યાં જતા. દુકાને મેં નાના પ્રકારની લીલાલહેર કરી છે. અનેક પુસ્તકા વાંચ્યાં છે; રામ ઇત્યાદિકનાં ચરિત્રાે પર કવિતાએા રચી છે; સંસારી તૃષ્ણાએા કરી છે; છતાં કાેઇને મેં એાછા - અધિકા ભાવ કહ્યો નથી, કે કાેઇને મેં એાછું-અધિકું તાળી દીધું નથી, એ મને ચાેક્કસ સાંભરે છે.''



#### ર

# જાતિસ્મરણજ્ઞાન

"જેમ બાલ્યાવસ્થાને વિષે જે કાંઇ જોયું હાય અથવા અનુભવ્યું હાય તેનું સ્મરણ વૃદ્ધાવસ્થામાં કેટલાકને થાય ને કેટલાકને ન થાય, તેમ પૂર્વભવનું ભાન કેટલાકને રહે ને કેટલાકને ન શહે. ન રહેવાનું કારણ એ છે કે પૂર્વ દેહ છાડતાં બાહ્ય પદાર્થીને વિષે જીવ વળગી રહી મરણ કરે છે અને નવા દેહ પામી તેમાં જ આસક્ત રહે છે. તેને પૂર્વપર્યાયનું ભાન રહે નહીં; આથી ઊલટી રીતે પ્રવર્તનારને એટલે અવકાશ રાખ્યા હાય તેને પૂર્વના ભવ અનુભવવામાં આવે છે….

'જાતિસ્મરણુજ્ઞાન' એ મતિજ્ઞાનના લેક છે.... પૂર્વપર્યાય (દેહ) છેાડતાં મૃત્યુ આદિ વેદનાના કારણને લઇને, નવા દેહ ધારણ કરતાં ગર્ભાવાસને લઇને, બાલપણામાં મૃદપણાને લઇને, અને વર્તમાન દેહમાં અતિ લીનતાને લઇને પૂર્વપર્યાયની સ્મૃતિ કરવાના અવકાશ જ મળતા નથી; તથાપિ જેમ ગર્ભાવાસ તથા બાલપણું સ્મૃતિમાં રહે નહીં તેથી કરી તે નહાતાં એમ નથી, તેમ ઉપરનાં કારણાને લઇને પૂર્વ પર્યાય સ્મૃતિમાં રહે નહીં તેમ ઉપરનાં કારણાને લઇને પૂર્વ પર્યાય સ્મૃતિમાં રહે નહીં તેથી કરી તે નહાતાં એમ નથી, જોબા અહિં કરી તે નહાતા એમ કહેવાય નહીં. જેવી રીતે આંબા આદિ વૃક્ષાની કલમ કરવામાં આવે છે તેમાં સાનુકૂળતા હાય તો ધાય છે, તેમ જે પૂર્વ પર્યાયની સ્મૃતિ કરવાને ક્ષયાપશમાદિ સાનુકૂળતા (યાગ્યતા) હાય તા 'જાતિસ્મરણજ્ઞાન'

થાય. પૂર્વ સંજ્ઞા કાયમ હાેવી જોઈએ. અસંજ્ઞીના ભવ આવવાથી 'જાતિસ્મરણજ્ઞાન' ન થાય.''

--- શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

ઉપરના 'સમુચ્ચય વયચર્યા'ના લેખમાં જાતિસ્મરણજ્ઞાનના પાતે ઉલ્લેખ કર્યા નથી અને પછીના લખાણામાં પણ તે વિષે વિશેષ વિસ્તૃત ચર્ચા કરી નથી તાપણ મિત્રા સાથેના વાર્તા-લાપમાં \* કે સીધા પ્રશ્ન પૂછનારને જાતિસ્મરણજ્ઞાન પાતાને હતું તે ક્યારે અને કેવા પ્રસંગે પ્રગટ થયેલું અને વર્ધમા-નતાને પામ્યું તે વિષે એક ભાઈ સાથે થયેલી વાતચીત સપ્રમાણ લાગવાથી નીચે જણાવી છે:

ભાઇ પદમશી ઠાકરશી કચ્છના વાિ યા સંવત ૧૯૪૨થી શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવેલા, તેમણે એક વખતે મુંબઇમાં ભૂલેશ્વર શાક મારકીટ પાસેના દિગંબર દેરાસરમાં શ્રીમદ્દને પ્રશ્ન પૂછેલા કે આપને ક્લિક્સિરણજ્ઞાન છે એમ મેં સાંભળ્યું છે, તે વાજળી છે?

તેઓશ્રીએ ઉત્તરમાં જણાવ્યું : ''હા, એવું કાંઇક છે; તેને આધારે આમ કહેવાયું છે.''

પદમશીભાઇએ ફરી પ્રશ્ન કર્યો : ''આપને જાતિસ્મરણ કેટલી ઉમ્મરે અને કેવી રીતે થયું ?''

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યા : "અમે સાત વર્ષની વયના હતા, ત્યારે શ્રી વવાણિયામાં અમીચંદ નામના ગૃહસ્થ હતા; તેઓ

<sup>\*</sup> કલ્યાણુજીલાઈને કહેલું કે અમને નવસા ભવનું જ્ઞાન છે. ખામજીલાઈને શ્રીમદે પાતાના પૂર્વભવ સંખ'ધી સવિસ્તાર કહેલું કે તમારા તા અમારા ઉપર ઉપકાર છે. — દામજીલાઈ

ભાઈ કલ્યાણ્ અભાઈ જેવા કદાવર, રૂપાળા, ગુણી હતા. અમારા ઉપર તેઓ વહાલ સખતા. તેઓને સર્પ ડસ્યા તેથી તત્કાળ ગુજરી ગયા; એમ વાત સાંભળી અમે પિતામહ પાસે ઘેર આવ્યા. ગુજરી જવું એટલે શું તે અમે જાણતા નહાતા. પિતામહને અમે કીધું કે અમીચંદ ગુજરી ગયા કે ? પિતામહે વિચાર્યું—એ વાતની અમને ખબર પડશે તો ભય પામશું. એ કારણથી પિતામહે કીધું કે રોંઢા કરી લે (જમી લે) વગેરેથી એ વાત ભુલાવવા ઘણી ઘણી યુક્તિઓ કરી પણ અમે ગુજરી જવા વિષે આ પહેલી જ વખત સાંભળેલ હાવાથી તે સમજવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા થયેલ, તેથી કરી કરી તે જ સવાલ કરતા રહ્યા. પછી પિતામહે કીધું : 'હા, તે વાત ખરી છે.'

અમે પૂછ્યું કે ગુજરી જવું એટલે શું?

પિતામહે કીધું : 'તેમાંથી જીવ નીકળી ગયેા, અને હવે તે હાલી, ચાલી, બાલી શકે નહીં; કે ખાવું, પીવું કશું કરી શકે નહીં. માટે તેને તળાવ પાસેના મસાણમાં બાળી આવશે.'

અમે થાડી વાર ઘરમાં આમતેમ કરી છૂપી રીતે તળાવે ગયા. ત્યાં પાળ ઉપરના બે શાખાવાળા બાવળ ઉપર ચઢી જોયું, તો ખરેખર! ચિતા બળતી હતી. કેટલાક માણસો આસપાસ બેઠેલા જોયા. તે વખતે અમને વિચાર થયા કે આવા માણસને બાળી દેવા એ કેટલી ક્રૂરતા? આમ શા માટે થયું ? વગેરે વિચારા કરતાં પડદો ખસી ગયા.'' આટલું કહીને તે તરત ઊભા થયા.

પદમશીભાઈએ કહ્યું : ''સાહેબજી, એ વિષે હજી હું વધારે જાણવા માગું છું.'' શ્રીમદે ટૂંકામાં પતાવતાં કહ્યું : "પછી શ્રી જૂનાગઢના ગઢ જેવા ત્યારે ઘણા વધારા થયા. હવે ચાલા."

વિચારવાન જીવને ક્રોધાદિ કાેઇ પ્રકૃતિની પરવશતાને લઇને ઘણું સહન કરવું પડ્યું હાય, કે કાઈ ઇષ્ટવિયાગના કે પ્રિયજનનાં મરણપ્રસંગા અનેક વાર વેઠવા પડ્યા હેાય, કે મહાવ્યાધિના પ્રસંગાે આવી પડ્યા હાય તેની સ્મૃતિ લાવી સંસારનાે વિચાર કરે તાે આ અનિત્ય પદાર્થાે ઉપરની આસક્તિ એાછી થઇ જાય છે; મમત્વ, માેહ માેળાં પડે છે અને અર્જર, અમર અને નિત્ય એવા આત્મપદાર્થના નિર્ણય કરવા વૃત્તિ જાગે છે. તેા પછી જેને અનેક ભવમાં આધિ. ત્યાધિ, ઉપાધિ તથા જન્મ, જરા, મરણનાં દ્રઃખ વેઠેલાં સ્મૃતિમાં તાજાં થયા હાય; નરક આદિ ગતિનાં અકચ્ય દુઃખાેની સ્મૃતિ જાગી હેાય; તથા પરિભ્રમણનાં કારણા પૂર્વભવે સત્પુરુષા પાસે પ્રત્યક્ષ સાંભળ્યાં હાય તે સર્વ ઉપદેશ જેને સ્મૃતિમાં પ્રત્યક્ષ ભાસતા હાય તેને જન્મ, જરા, મરણના ત્રાસ કેટલા વર્તે તથા પૂર્વભવે જાણેલા અને આરાધેલા મુક્તિના માર્ગ આરાધવા કેટલી તત્પરતા રહે તે આપણી કલ્પનામાં આવવું પણ મુશ્કેલ છે.

બાળપણાનાં એક કાવ્યમાં શ્રીમદે લખ્યું છે:—

અવળાં પણ સવળાં થશે, ઠાેકર વાગ્યે ઠીક; તપ્યા લાેહને દીપતાં, સુધરી જશે અધિક.

ક્રોધાદિ સ્વભાવવાળા અનેક જીવેા પશ્ચાત્તાપ થતાં કે યાગ્ય સમજણ લાગી જતાં નાનપણમાં સારા કહેવાતા સાથીએા કરતાં વિશેષ સારા નીવડ્યા છે. જાતિસ્મરણજ્ઞાન શ્રીમદ્દને સાત વર્ષે પ્રાપ્ત થયું અને વૈરાગ્ય વધવા લાગ્યાે. તે 'અપૂર્વ અનુસાર' આવ્યાે એમ સં. ૧૯૫૩માં લખેલા નીચેના કાવ્યમાં પાતે જણાવે છે:

ધન્ય રે દિવસ આ અહા! જાગા રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષે રે ધારા ઉલસ્તા, મટ્યો ઉદય કર્મના ગર્વ રે.

એાગણીસસેં ને એકત્રીસે, આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે; એાગણીસસેં ને બેતાળીસે, અદ્ભુત વૈરાગ્ય ધાર રે.

વળી એ જ અભિપ્રાયનું એક કાવ્ય સં. ૧૯૪૫માં લખેલું તેમાં પાતે જણાવે છે:

'સુખકી સહેલી હૈ, અકેલી ઉદાસીનતા' અધ્યાત્મની જનની તે ઉદાસીનતા. લઘુ વયથી અદ્ભુત થયા, તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ; એ જ સૂચવે એમ કે, ગતિ આગતિ કાં શાધ ? ૧ જે સંસ્કાર થવા ઘટે, અતિ અભ્યાસે કાંય; વિના પરિશ્રમ તે થયા, ભવશંકા શી ત્યાંય ? ર જેમ જેમ મતિ અલ્પતા, અને માહ ઉદ્યોત; તેમ તેમ ભવશંકના, અપાત્ર અંતર જ્યાત. ૩ કરી કલ્પના દઢ કરે, નાના નાસ્તિ વિચાર; પણ અસ્તિ તે સૂચવે, એ જ ખરા નિર્ધાર ૪

સં. ૧૯૪૯ કાર્તિક વદ ૧૨ના એક પત્રમાં પાતે જણાવે છે:- ''પુનર્જન્મ છે-જરૂર છે. એ માટે 'હું' અનુભવથી હા કહેવામાં અચળ છું. એ વાક્ય પૂર્વભવના કાઇ જાેગનું સ્મરણ થતી વખતે સિદ્ધ થયેલું લખ્યું છે. જેને, પુનર્જન્માદિ ભાવ કર્યા છે, તે 'પદાર્થ'ને કાેઇ પ્રકારે જાણીને તે વાક્ય લખાયું છે."

સં. ૧૯૪૬, પ્રથમ ભાદરવા સુદ કના પત્રમાં પૂર્વ-ભવના સ્મરણનું સમર્થન કરે છે, તે પત્ર:—

"પ્રથમ સંવત્સરી અને એ દિવસ પર્યંત સંબંધીમાં કોઇ પણ પ્રકારે તમારા અવિનય, આશાતના, અસમાધિ મારા મન, વચન, કાયાના કોઇ પણ યાગાધ્યવસાયથી થઇ હાય તેને માટે પુનઃ પુનઃ ક્ષમાવું છું.

અંતર્જ્ઞાનથી સ્મરણ કરતાં એવા કાેઇ કાળ જણાતો નથી વા સાંભરતા નથી કે જે કાળમાં, જે સમયમાં આ જવે પરિભ્રમણ ન કર્યું હાેય, સંકલ્પ-વિકલ્પનું રટણ ન કર્યું હાેય; અને એ વડે 'સમાધિ' ન ભૂલ્યા હાય. નિરંતર એ સ્મરણ રહ્યા કરે છે, અને એ મહા વૈરાગ્યને આપે છે.

વળી સ્મરણ થાય છે કે એ પરિભ્રમણ કેવળ સ્વચ્છંદથી કરતાં જીવને ઉદાસીનતા કેમ ન આવી ? બીજા જીવા પરત્વે કોધ કરતાં, માન કરતાં, માયા કરતાં, લાભ કરતાં કે અન્યથા કરતાં તે માઠું છે એમ યથાયાગ્ય કાં ન જાણ્યું ? અર્થાત્ એમ જાણ્યું જોઈતું હતું, છતાં ન જાણ્યું એ વળી કરી પરિભ્રમણ કરવાના વૈરાગ્ય આપે છે.

વળી સ્મરણ થાય છે કે જેના વિના એક પળ પણ હું નહીં જીવી શકું એવા કેટલાક પદાર્થો (સ્ત્રી આદિક) તે અનંતવાર છેાડતાં, તેના વિયાગ થયાં અનંત કાળ પણ થઇ ગયા; તથાપિ તેના વિના જિવાયું એ કંઇ થાડું આશ્ચર્યકારક નથી. અર્થાત્ જે જે વેળા તેવા પ્રીતિભાવ કર્યો હતા તે તે વેળા તે કલ્પિત હતા. એવા પ્રીતિભાવ કાં થયા ? એ ક્રી ફ્રી વૈરાગ્ય આપે છે.

વળી જેનું મુખ કાઇ કાળે પણ નહીં જેઉં; જેને કાઇ કાળે હું ગ્રહણ નહીં જ કરું; તેને ઘેર પુત્રપણે, સ્ત્રીપણે, દાસપણે, દાસપણે, દાસપણે, નાના જંતુપણે શા માટે જન્મ્યા ? અર્થાત્ એવા દ્વેષથી એવા રૂપે જન્મનું પડ્યું! અને તેમ કરવાની તા ઇચ્છા નહાતી! કહા એ સ્મરણ થતાં આ ક્લેશિત આત્મા પરત્વે જુગુપ્સા નહીં આવતી હાય ? અર્થાત્ આવે છે.

વધારે શું કહેવું ? જે જે પૂર્વના ભવાંતરે બ્રાંતિપણે બ્રમણ કર્યું; તેનું સ્મરણ થતાં હવે કેમ જીવવું એ ચિંતના થઈ પડી છે. કરી ન જ જન્મવું અને કરી એમ ન જ કરવું એવું દૃઢત્વ આત્મામાં પ્રકાશે છે. પણ કેટલીક નિરુપાયતા છે ત્યાં કેમ કરવું ? જે દૃઢતા છે તે પૂર્ણ કરવી; જરૂર પૂર્ણ પડવી એ જ રટણ છે, પણ જે કંઈ આડું આવે છે, તે કોરે કરવું પડે છે, અર્થાત્ ખસેડવું પડે છે, અને તેમાં કાળ જાય છે. જીવન ચાલ્યું જાય છે, એને ન જવા દેવું, જ્યાં સુધી યથાયાગ્ય જય ન થાય ત્યાં સુધી, એમ દૃઢતા છે તેનું કેમ કરવું ? કદાપિ કાઈ રીતે તેમાંનું કંઈ કરીએ તા તેવું સ્થાન ક્યાં છે કે જ્યાં જઈને રહીએ ? અર્થાત્ તેવા સંતો ક્યાં છે, કે જયાં જઈને એ દશામાં બેસી તેનું પાષણ પામીએ ? ત્યારે હવે કેમ કરવું ?

'ગમે તેમ હો, ગમે તેટલાં દુઃખ વેઠો, ગમે તેટલા પરિષદ્ધ સહન કરા, ગમે તેટલા ઉપસર્ગ સહન કરા, ગમે તેટલી વ્યાધિઓ સહન કરા, ગમે તેટલી ઉપાધિઓ આવી પડા, ગમે તેટલી આધિઓ આવી પડા, ગમે તા જીવનકાળ એક સમય માત્ર હો, અને દુર્નિમિત્ત હો, પણ એમ કરવું જ.

ત્યાં સુધી હે જીવ! છૂટકાે નથી.'

આમ નેપથ્યમાંથી ઉત્તર મળે છે અને તે યથાયાગ્ય લાગે છે.

ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી સ્વભાવવૃત્તિ નથી જોઇતી. અમુક કાળ સુધી શૂન્ય સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો અમુક કાળ સુધી સંત સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તા અમુક કાળ સુધી સત્સંગ સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તા આર્યાચરણ (આર્ચ પુરુષોએ કરેલાં આચરણ) સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તા જિનભક્તિમાં અતિ શુદ્ધ- ભાવે લીનતા સિવાય કંઈ નથી જોઇતું; તે ન હાય તા પછી માગવાની ઇચ્છા પણ નથી.

ગમ પડ્યા વિના આગમ અનર્થકારક થઇ પડે છે. સત્સંગ વિના ધ્યાન તે તરંગરૂપ થઇ પડે છે. સંત વિના અંતની વાતમાં અંત પમાતા નથી. લાેકસંજ્ઞાથી લાેકાગ્રે જવાતું નથી. લાેકત્યાગ વિના વૈરાગ્ય યથાયાેગ્ય પામવાે દુર્લભ છે.

'એ કંઈ ખાેટું છે?' શું ?

પરિભ્રમણ કરાયું તે કરાયું. હવે તેનાં પ્રત્યાખ્યાન લઈએ તેા ?

લઈ શકાય.

એ પણુ આશ્ચર્યકારક છે.

અત્યારે એ જ. કરી યાગવાઈએ મલીશું.

એ જ વિજ્ઞાપન."

વળી સં. ૧૯૪૯ના ચૈત્ર સુદ્દ ૧ના એક પત્રમાં કહે છે કેઃ

''જે તીર્થંકરદેવે સ્વરૂપસ્થ આત્માપણે થઇ વક્તવ્યપણે જે પ્રકારે તે આત્મા કહી શકાય તે પ્રમાણે અત્યંત યથાસ્થિત કહ્યો છે, તે તીર્થંકરને બીજી સર્વ પ્રકારની અપેક્ષાના ત્યાગ કરી નમસ્કાર કરીએ છીએ.

પૂર્વે ઘણું શાસ્ત્રોના વિચાર કરવાથી તે વિચારના કળમાં સત્પુરુષને વિષે જેનાં વચનથી ભક્તિ ઉત્પન્ન થઈ છે, તે તીર્થંકરનાં વચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ઘણા પ્રકારે જીવના વિચાર કરવાથી, તે જીવ આત્મારૂપ પુરુષ વિના જાણ્યા જાય એવા નથી, એવી નિશ્ચળ શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થઇ તે તીર્થંકરના માર્ગબાયને નમસ્કાર કરીએ છીએ.

ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારે તે જીવના વિચાર થવા અર્થે, તે જીવ પ્રાપ્ત થવા અર્થે યાગાદિક અનેક સાધનાના બળવાન પરિશ્રમ કર્યે છતે, પ્રાપ્તિ ન થઈ, તે જીવ જે વડે સહજ પ્રાપ્ત થાય છે, તે જ કહેવા વિષે જેના ઉદ્દેશ છે, તે તીર્યં-કરનાં ઉદ્દેશવચનને નમસ્કાર કરીએ છીએ."

તેમ સં. ૧૯૪૯ના શ્રાવણ વદ ૫ ના પત્રમાં લખ્યું છે કે:

"પૂર્વકાળમાં જે જે જ્ઞાનીપુરૂષના પ્રસંગા વ્યતીત થયા
છે તે કાળ ધન્ય છે; તે ક્ષેત્ર અત્યંત ધન્ય છે; તે શ્રવણને,
શ્રવણના કર્તાને અને તેમાં ભક્તિભાવવાળા જીવાને ત્રિકાળ
દંડવત્ છે. તે આત્મસ્વરૂપમાં ભક્તિ, ચિંતન, આત્મવ્યાખ્યાની
જ્ઞાની પુરુષની વાણી અથવા જ્ઞાનીનાં શાસ્ત્રો કે માર્ગાનુસારી
જ્ઞાની પુરુષના સિદ્ધાંત, તેની અપૂર્વતાને પ્રણામ અતિ ભક્તિએ
કરીએ છીએ. અખંડ આત્મધૂનના એકતાર પ્રવાહ પૂર્વક તે વાત
અમને હજી ભજવાની અત્યંત આતુરતા રહ્યા કરે છે; અને
બીજી બાજુથી આવાં ક્ષેત્ર, આવા લાકપ્રવાહ, આવા ઉપાધિનેગ
અને બીજા બીજા તેવા તેવા પ્રકાર જેઇ વિચાર મૂચ્કાંવત્
થાય છે. ઇશ્વરેચ્છા!"

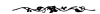
આમ જાતિસ્મરણુજ્ઞાનથી પૂર્વભવના સ્મરણથી પાતાને થયેલા અનુભવ પ્રકાશ્યા છે.

આ સિવાય **ખીજા કેટલાક પત્રોમાં પણ પાતે પૂર્વ**ભવના જોગનું સ્મરણુ થયાના ઉલ્લેખ કર્યા છે.

'ભાવનાબાધ' સંવત ૧૯૪૨માં લખેલા તેની શરૂ-આતમાં શ્રીમદુ લખે છે:

"ગમે તેવા તુર્ વિષયમાં પ્રવેશ છતાં ઉજ્જવલ આત્માઓનો સ્વતઃવેગ વૈરાગ્યમાં ઝંપલાવું એ છે. બાહ્ય દૃષ્ટિથી જ્યાં સુધી ઉજ્જવલ આત્માઓ સંસારના માયિક પ્રપંચમાં દર્શન દે છે ત્યાં સુધી, તે કથનની સિદ્ધતા ક્વચિત્ દુર્લભ છે; તાપણ સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી અવલાકન કરતાં એ કથનનું પ્રમાણ કેવળ સુલભ છે, એ નિઃસંશય છે."

લઘુવયથી આ વૈરાગ્ય અને વિવેકની પ્રાપ્તિથી જે તત્ત્વ-બાંધ થયા તેનું મુખ્ય કારણ જાતિસ્મરણજ્ઞાન ગણવા યાગ્ય છે. આ ભવની અપેક્ષાએ તા તે પાંચપંદર વર્ષના બાળક ગણાય, પણ પાછળના ભવની સ્મૃતિના પ્રતાપે અનેક વર્ષાના અનુભવથી રંગાયેલી એ પુરુષની વાણી બહુ વિચારવા યાગ્ય, લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે.



# કુમાર-કાળ

# અદ્ભુત શક્તિઓનો આવિર્ભાવ

જાતિસ્મરણજ્ઞાન પ્રગટ થવા યાગ્ય આત્માની નિર્મળતા અથવા સ્મરણશક્તિની પ્રબળતા પૂર્વે આરાધેલા યાેેગનું કળ અને અતુસંધાન સાખિત કરે છે. બાળવયથી વિનય, વાક્ચાતુર્ય, તર્દશક્તિ અને વૈરાગ્યને લઇને ગામમાં તેમજ આખી શાળાના વિદ્યાર્થીઓમાં તે પ્રિય થઈ પડ્યા હતા. એક જ વખત વાંચવાથી કે સાંભળવાથી તેમને અક્ષરેઅક્ષર યાદ રહેતું એવી તીવ સ્મરણશક્તિ હતી, તેના પરિણામે તેમને ગાેખવું શું તેની ખબર જ નહાેતી; સાડાસાત વર્ષની વયે શાળામાં પ્રવેશ કર્યો. એક માસ પણ થયેા નહીં હાય તેટલામાં હસતાં રમતાં આંક પૂરા કર્યા. છે વર્ષ જેટલી મુદ્રતમાં સાતે ચાપડીઓના અભ્યાસ પૂરા કર્યો. જે વડા વિદ્યાર્થીએ એમને પહેલી ચાપડીની શરૂઆત કરાવેલી, તેને પાતે સાતે ચાપડીએા પૂરી કરીને પહેલી ચાપડી પૂરી કરાવી હતી. આટલી ટૂંકી મુદતમાં અભ્યાસ પૃરા થયા તે અજબ સ્મરણશક્તિના પ્રભાવ છે. વિદ્યાર્થી એાને શિક્ષકા તરફ સામાન્ય રીતે પ્રેમ એાછા હાય છે; લય, અણુગમા અને અકળામણ ઉત્પન્ન કરાવનાર શિક્ષક ગણાય છે. પરંતુ શ્રીમદ્ અધા— સાઠેય વિદ્યાર્થીઓનું લેસન લેતા અને શિક્ષક તાે બેસી જ રહેતા; તેમ છતાં બધા વિદ્યાર્થીઓના તેમના ઉપર અત્યંત પ્રેમ રહેતા.

ર૧

એક વખત શિક્ષકે શ્રીમદ્દને ઠપકા આપ્યા એટલે બીજે દિવસે પાતે શાળામાં ન ગયા. બીજા છાકરાઓએ જાણ્યું કે રાયચંદભાઈ શાળાએ ગયા નથી એટલે તમામ છાકરાઓ તેમની પાસે ગયા. તે બધા છાકરાઓને લઈને ખેતરમાં દૂર ગયા; પાતાની પાસે બાર હતાં તે બધા વિદ્યાર્થીઓને વહેંચ્યાં. આમ બધા ખેતરમાં હતા તેથી શાળામાં શિક્ષક ગયા ત્યારે કાઈ વિદ્યાર્થી જણાયા નહીં, તેનું કારણ વિચારતાં શિક્ષકને લાગ્યું કે રાયચંદભાઈને ગઈ કાલે ઠપકા દીધા હતા તેથી બધા તેમની પાસે હશે. તપાસ કરતાં ખેતરમાં બધા છે એમ જાણી શિક્ષક ખેતરમાં ગયા અને રાયચંદભાઈને નમી પડ્યા અને કરી હવે કાઈ દિવસ કંઈ કહીશ નહીં એમ કહીને બધાને સમજાવી શાળામાં તેડી ગયા.

અાઠ વર્ષની ઉમ્મરથી કવિતા રચવાની તેમણે શરૂઆત કરી હતી. પહેલે વર્ષ ૫૦૦૦ કડીઓ તેમણે રચેલી કહેવાય છે. નવ વર્ષની વયે તેમણે પદ્યમાં રામાયણ અને મહાભારત નાનાં નાનાં લખ્યાં હતાં, અને દસ વર્ષની વયે તેં એમના વિચારા પુખ્ત ઉમ્મરના અનુભવીને છાજે તેવા હતા. નવું નવું શીખવાની, નવું નવું સાંભળવાની, નવું નવું મનન કરવાની અને નવું નવું સુંદર ભાષણ કરવાની એમની ઉત્કટ ઇચ્છા એ દસ વર્ષની વયમાં હદ પાર હતી. કવિત્વશક્તિ, સ્મરણશક્તિ, વક્તાપણું અને સદ્દગુણને લઇને નાની વયમાં અજબ શક્તિશાળી ગણાતા હતા. અગિયાર વર્ષની વયથી એમણે ચાપાનિયામાં લેખ લખવા માંડ્યા હતા. અને ઇનામી નિબંધામાં યોગ્ય ઇનામા પણ સંપાદન કર્યો હતાં. સ્ત્રીકેળવણીની ઉપયોગિતા વિષે એક નિબંધ પણ લખ્યો હતો.

ખાર વર્ષની વયે ત્રણ દિવસમાં ઘડિયાળ ઉપર ત્રણસો કડીઓ લખી હતી. તેર વર્ષની વયે તેઓ અંગ્રેજી ભાષાનો અભ્યાસ કરવા રાજકોટ ગયા. અંગ્રેજી અભ્યાસ કેટલા અને કેટલા વખતમાં થયા હતા તેની કાઈ સહાધ્યાયી કે શિક્ષક તરફથી માહિતી મળી શકી નથી. એક વખતે કચ્છના દીવાન મણિભાઈ જશભાઈએ શ્રીમદ્દને કચ્છ તરફ પધારવા વિનંતી કરી હતી તે ઉપરથી તે કચ્છ તરફ પધાર્યા હતા. ત્યાં ધર્મ સંઅંધી સારું ભાષણ કર્યું હતું. કચ્છના લાકા પ્રશાસા કરતા કે આગળ ઉપર આ છાકરા મહાપ્રતાપી યશવાળા થશે.

તેર વર્ષની વયથી એમણે નિયમથી ખાનગીમાં નવા નવા વિષયોના અભ્યાસ કરવા માંડ્યો હતા અને પંદર વર્ષની વય સુધીમાં ઘણા વિષયા સંબંધી વિચક્ષણ જ્ઞાન એમણે પ્રાપ્ત કર્યું હતું.



# ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર

કચ્છ-કેાડાયના રહીશ શા હેમરાજભાઇ તથા નલિયાના રહીશ શા માલસીભાઇ એ બન્ને જણાએ સાંભળ્યું કે વવાણ્યિય- નિવાસી કવિરાજ રાયચંદભાઇ મહાણુદ્ધિશાળી છે; નાની વયમાં અવધાના કરે છે. તેથી તેમને મળવું એમ વિચાર કરી બન્ને જણુ સાંદણી ઉપર સવાર થઇ વવાણ્યિા તરફ રવાના થયા. વવાણ્યામાં તપાસ કરતાં જણાયું કે તે તા મારબી ગયા છે. એટલે તેઓ પણુ મારબી તરફ રવાના થયા.

શ્રીમદ્ મારખી આવ્યા અને પાતાના માસાળમાં રાજકાટ જવાના તેમના વિચાર હતા તેથી મારખીના ભાઈઓએ સારા સાથની તપાસ કરી તા ખબર મળ્યા કે મારખીના ન્યાયાધીશ ધારસીભાઈ રાજકાટ જવાના છે; તેથી તેમને પૂછવામાં આવ્યું કે તમે આ રાયચંદભાઈને રાજકાટ સાથે તેડી જશા ? રાજકાટ તેમને માસાળે તેમને જવું છે. ધારસીભાઈએ હા પાડી અને પાતાની સાથે તેમને રાજકાટ તેડી ગયા.

ભાઈ હેમરાજ મારખી આવ્યા ત્યારે તપાસ કરતાં ખબર મળી કે તે તા રાજકાેટ ગયા છે; તેથી પાતે પણ રાજકાેટ જવું એવા વિચાર કરી તે પણ રાજકાેટ તરફ રવાના થયા.

ધારસીભાઇને શ્રીમદ્ સાથે માર્ગમાં વાતચીતના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં તેમને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયું કે આટલી લગભગ દસ વર્ષની વયમાં આ છેાકરા કેવા ચાલાક છે! માટી ઉમ્મરના માણુસા પણ જે વાતા ન કરી શકે તેવી ખુદ્ધિની વાતા સાંભળી ધારસીભાઇને એમ થયું કે શી આ છાકરાની ખુદ્ધિ છે! તેમના ગુણુથી આકર્ષાઇને ધારસીભાઇ બાલ્યા : "રાયચંદભાઇ, રાજકાટમાં અમારી સાથે જ તમે રહેજો."

ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું : "ના, મારા માસાળે રહીશ."

ધારસીભાઇએ ઘણા આગ્રહ કર્યો ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું : ''તમારે ત્યાં આવતા જઇશ, પણ રહેવાનું તાે માસાળમાં જ થશે.''

શ્રીમદ્ રાજકોટ પહેાંચ્યા એટલે માસાળમાં ગયા; ત્યારે તેમના મામાએ પૂછ્યું : "તમે કાેની સાથે આવ્યા ?"

શ્રીમદે કહ્યું : ''ધારસીભાઇ સાથે આવ્યા છું.''

ખનને મામાએ જાણ્યું કે ધારસીભાઈ અત્રે આવ્યા છે; તા તેમને ઠેકાણે કરી દેવા એવી પ્રપંચની વાતા માંહામાંહે તે કરવા લાગ્યા. જમતાં જમતાં શ્રીમદે તે સાંભળ્યું તેથી અનુમાન કર્યું કે આ ભાઈએા ધારસીભાઈને મારી નાખવાના વિચાર કરે છે; તા મારે તેમને ત્યાં જઈ આ માટો ઉપકાર કરવાના પ્રસંગ ચૂકવા નહીં, તેમને ચેતાવી દેવા જોઈએ. એવા વિચાર કરીને જમ્યા પછી તે ધારસીભાઈને ત્યાં ગયા.

શ્રીમદે ધારસીભાઈને પૂછ્યું : ''ધારસીભાઈ, તમારે મારા મામાએા સાથે કંઈ સંબંધ છે ?''

ધારસીભાઇએ પૂછ્યું : ''કેમ ?''

શ્રીમદે કહ્યું : ''હું પૂધું છું.''

ત્યારે ધારસીભાઈએ કહ્યું : ''સગપણસંબંધ નથી, પણ રાજ સંબંધી ખટપટ ચાલે છે.'' શ્રીમદે કહ્યું: "તેમ છે તો તમારે સાવચેતીમાં રહેવું, કેમકે તમારે માટે તેઓ ઉપાય શાધતા હતા. લાગ ફાવે તો ઠેકાણે કરી દેવાની વાત કરતા હતા. માટે તે વિષે પ્રમાદી ન થવું."

ધારસીભાઇએ પૂછ્યું : "પણ તમે એ કેમ જાણ્યું કે મારે માટે તેઓ આમ કરવા ધારે છે ?"

શ્રીમદે ઉત્તર દીધા : "હું જમતા હતા ત્યારે બહાર હું સાંભળું તેટલા માેટા સાદે તે વાતા કરતા હતા અને હું કાેની સાથે આવ્યા તે તેમણે મને પૂછ્યું ત્યારે મેં તમારું નામ આપ્યું હતું. તે ઉપરથી તેમણે તે પ્રસંગે વાત ઉપાડી હતી."

ધારસીભાઈએ પૂછ્યું : ''પણ તમારા દેખતાં તેવી વાતો તે કેમ કરે ?"

શ્રીમદે કહ્યું : ''આ નાનાે બાળ છે, આને એ બાબતની શી સમજણ પડવાની છે ? એમ જાણી તે વાતાે કરતા હતા. એટલે તમને કહેવા–ચેતાવવા માટે આવ્યાે છું.''

ધારસીભાઈના મનમાં થયું કે અહા ! આ બાળકમાં કેટલી ઉપકારબુદ્ધિ છે? માટા માણસને પણ ન સૂઝે તેવા મહા ઉપકાર આ બાળક કરે છે! સારું થયું કે હું એમને તેડી લાવ્યા. ધન્ય છે આ બાળમહાત્માને! ધન્ય મારાં ભાગ્ય કે એમના મને સંગ થયા! એમ વિચારી તે ઘણા આનંદ પામ્યા.

શ્રીમદ્માં અદ્ભુત શક્તિએા હતી; જ્ઞાન નિર્મળ હતું તેથી તેમને જ્ઞાનમાં જણાયું કે બે કચ્છી ભાઇએા સાંહણી ઉપર સવાર થઈ લાંબી મુસાફરી કરતા સ્થાવે છે; એટલે તેમણે ધારસીભાઇને પૂછ્યું : "એ જણ કચ્છથી આવનાર છે, તેમના ઉતારા તમારે ત્યાં રાખશા ?"

ધારસીભાઈએ કહ્યું : ''હા, ખુશીથી મારે ત્યાં તેમનાે ઉતારા રાખજો, હું તેમને માટે સર્વ બંદાેબસ્ત કરીશ.''

પછી નિશ્ચિત થઈ શ્રીમદ્ તે કચ્છી ભાઈઓને આવવાના માર્ગ તરફ સામા ગયા. દૂરથી હેમરાજભાઈએ અટકળ કરી કે સામે આવે છે તે રાયચંદ નામના છેાકરા તા નહીં હાય?

નજીક આવ્યા એટલે શ્રીમદે તેમને નામ દઈને બાેલાવ્યા : ''કેમ હેમરાજભાઇ ? કેમ માલસીભાઇ ?''

તે બન્નેને વિચાર થયેા કે આપણાં નામ એ ક્યાંથી જાણે છે? કાેઈને આપણે ખબર તાે આપી નથી ?

બન્નેએ આશ્ચર્ય પામીને કહ્યું: ''તમે જ રાયચંદભાઈ છે৷ કે ? તમે કેમ જાણ્યું કે અમે અત્યારે જ આ જ માર્ગે આવીએ છીએ ?''

તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદે જણાવ્યું : "આત્માની અનંત શક્તિએા છે, તે વડે અમે જાણીએ છીએ."

પછી ધારસીભાઇને ઉતારે ગયા, ત્યાં ધારસીભાઇએ નાહવા, ધાવા વગેરેની બધી તજવીજ કરી. કચ્છી ભાઇએ મનમાં સમજી ગયા હતા કે આમને આપણે કાશીએ ભણવા લઇ જવા આવ્યા છીએ પણ આટલી શક્તિવાળાને શું ભણવાનું ખાકી હશે ?

જમી રહ્યા પછી ધારસીભાઈને તે કચ્છી ભાઈએોએ વિનંતી કરી, કે અમારે રાયચંદભાઇ સાથે ખાનગી વાત કરવી છે તા એકાંત સ્થળ અમને મળશે ? ત્યારે તેમણે તેવું સ્થાન ખતાવ્યું. ત્યાં એકાંત સ્થાનમાં શ્રીમદૂની સાથે તેઓ બેઠા.

પ્રથમ અવધાન સંઅંધી તેમણે સાંભળેલું, તે જેવા તેમણે વિનંતી કરી, તે શ્રીમદે સ્વીકારી એટલે તેમણે 'સંઘપટક' નામના ગ્રંથમાંથી ગાથા તે લેતા આવ્યા હતા, તેના અક્ષરે આડાઅવળી રીતે શ્રીમદ્દને સંભળાવ્યા, તે યાદ રાખી તેમણે આખા શ્લોક બાલી બતાવ્યા, તેથી બન્ને ચકિત થઈ ગયા.

એ બન્ને કચ્છી ભાઈઓના મનમાં એમ થયું કે આમને આપણે કાશીએ શું લઈ જવા ? છતાં જે માટે આવ્યા છીએ તે માટે પ્રયત્ન તો કરવો; પછી જેમ થવાનું હશે, તેમ થશે. આપણે તો સ્પષ્ટ હેતુ કહી ખતાવવો. પછી તેમણે કહ્યું : "આપને ભણાવવા માટે કાશી લઈ જવા માટેની વિનંતી કરવા અમે આવ્યા છીએ. માટે આપ કાશી ચાલાે. આપના કુટુંબને માટે તેમ જ આપને માટે ખાવાપીવા વગેરે સર્વ સગવડ પગાર વગેરે અમે કરીશું પણ આપ અમારી સાથે ચાલાે તો માટે ઉપકાર થાય." આમ અનેક લાલચા વગેરે આપવા માટે કહ્યું; છતાં તેમણે ના પાડી અને જણાવ્યું કે અમારાથી આવવાનું નહીં બને; એટલે તેઓ મનમાં સમજ ગયા કે પ્રથમથી જ અનુમાન કરેલું કે આપણી ધારણા પાર પડે તેમ નથી અને તેમ જ બન્યું. એ તો ભણેલા જ છે; કાશી જઇ તેમને કંઇ વિશેષ શીખનું પડે તેમ નથી.

પછી ધારસીલાઇ પાસે તેએા ગયા ત્યારે ધારસીલાઇએ તે બન્નેને એકાંતમાં જણાવ્યું કે રાયચંદલાઈ સાથે થયેલી વાત મને કહેવા લાયક હાય તાે કહાે. ત્યારે હેમરાજલાઇ બાલ્યા : ''છુપાવવા જેવી કાેઇ પણ વાત નથી. પણ અમારી જે ધારણા હતી તે પાર ન પડી.''

ધારસીભાઇએ પૂછ્યું : "કેમ પાર ન પડી ?" તેના ઉત્તરમાં તેમણે ઉપર બનેલા પ્રસંગ કહી અતાવ્યા, તથા વિશેષમાં જણાવ્યું : "અમે જણાવ્યું નહાતું તાપણ પાતાની મેળે સામા આવ્યા, અમને અમારા નામથી બાલાવ્યા, અહીં બધી તૈયારી કરાવી, આ કોઇ આશ્ચર્યકારી મહાપુરુષ છે."

તે સાંભળી ધારસીભાઈને પણ પ્રથમ તા આનંદ સહિત આશ્ચર્ય લાગ્યું કે અહા! રાયચંદભાઈ ભૂલ કરે છે કે આટલી બધી સગવડ કરી આપે છે છતાં હા કેમ કહેતા નથી? તેમણે જવું જેઈએ. પણ પછીથી એમને પણ સમજાયું કે જે વ્યક્તિ આટલી નાની ઉંમરમાં આવી અજબ શક્તિ ધરાવે છે, તેને ભણવું પણ શું હાય? વળી એમની ગંભીરતા પણ કેટલી છે કે સાગરની પેઠે સર્વ સમાવી શકે છે, લગાર માત્ર પણ છલકાતા નથી; એમ એમના જ્ઞાનાદિ ગુણની મહત્તા તેમને ભાસી; તેથી પ્રથમ પાતાની જેડે તેમને ગાદી ઉપર બેસારતા તેને બદલે જયારથી આ મહાપુરૃષ છે એમ લાગ્યું એટલે પાતાના આસને—ગાદીતિકથે શ્રીમદ્દને બેસારતા અને પાતે તેમની સામે વિનયભાવથી બેસતા; પૂજ્યભાવ ધારણ કરી વિનય સાચવતા. અને જેમ જેમ શ્રીમદ્દનો સમાગમ પાછળની જિંદગીમાં વધતા ગયા તેમ તેમ વિશેષ માહાતમ્ય તેમને લાગ્યું હતું. તથા તેમને સદ્યુરુ તરીકે માની તેમનું શરણ સ્વીકાર્યું હતું.

શ્રીમદ્દને પાછું વવાણિયા જવાના વિચાર થયા ત્યારે તેમને માટે માસાળમાંથી મીઠાઇના એક ડબા ભાથા માટે ભરી આપ્યા હતા. તે લઇને તથા અધાંની રજા લઇને ચાલ્યાં. ભાઇ ધારસીભાઇને પણ મળીને તેમની રજા લઇને ચાલ્યાં. પાતાની પાસે ભાડાના પૈસા નહાતા. તેથી એક કંદોઇને ત્યાં એ ભાશું વેચીને ભાડા જેટલા પૈસા મેળવ્યા; પણ ધારસીભાઇ સાથે આટલું બધું એાળખાણ થયું હતું છતાં કંઇ પણ માગણી ન કરી કે ઉછીના પૈસા પણ ન લીધા. 'પુત્રનાં લક્ષણ પારણામાંથી જણાય' એવી કહેવત છે તે પ્રમાણે તેમનામાં આટલી નિ:સ્પૃહતા આટલી નાની ઉમ્મરે પણ ઊગી નીકળી હતી. સમજા ગૃહસ્થની પેઠે તેમના સિદ્ધાંત હતો કે—

''મર જાઉં માગું નહીં, અપને તનકે કાજ; પરમારથકે કારણે માગું, ન સમળું લાજ."

કચ્છી ભાઈઓની સગવડ યથાયાેગ્ય થાય તે માટે ધારસીભાઈને વિનંતી કરી તેમની આગતાસ્વાગતા સાચવી, પણ પાતાને થાેડા ભાડાના પૈસા જોઇતા હતા તાેપણ તે ખાતર હાથ લાંબા કરી દીનતા કરી નહીં.



#### 4

# સ્ત્રીનીતિ બોધક

## (ગરબાવળી)

સં. ૧૯૪૦માં અહાર પડેલ 'સ્ત્રીનીતિ બાેધક વિભાગ પહેલાે' શ્રીમદ્દનાં સાળ વર્ષ પહેલાં લખેલાં લખાણામાંનું પ્રથમ પુસ્તક છે. તેના મુખપૃષ્ઠ ઉપર ભુજંગી છંદની એક કડી છે.

> "થવા દેશ આખાદ સૌ હેાંશ ધારા, ભણાવી ગણાવી વનિતા સુધારા; થતી આર્ય-ભૂમિ વિષે જેહ હાનિ, કરા દૂર તેને તમે હિત માના."

સ્ત્રીકેળવણીની આમ સૂચના કરી, સંસાર–સુધારાની પ્રેરણારૂપે સ્ત્રીકેળવણી વિષે નીચેના મનહર છંદ પ્રથમ પાને પાછળ છાપેલા છે :

> "કુધારે કરેલા ખહુ, હુમલા હિંમત ધરી, વધારે વધારે જેર, દરશાવિયું ખરે; મુધારાના સામી જેલું, કમર કસી છે હસી, નિત્ય નિત્ય કુસંપ જે, લાવવા ધ્યાને ધરે; તેને કાઢવાને તમે, નાર કેળવણી આપો, કુચાલા નઠારા કાઢા, બીજા જે ખહુ નડે; રાયચંદ પ્રેમે કહે, સ્વદેશી મુજાલ્ જના, દેશહિત કામ હવે, કેમ નહીં આદરે ?"

પસાસ પાનાંના પુસ્તકને શાલે તેવી નાની બેત્રણ પાનાંની પ્રસ્તાવના બહુ સુંદર રીતે લખી છે. સ્ત્રીકેળવણી વધતી લાય તેની સાથે વાંચવાના શાખ વધે, તેને માટે સ્ત્રીઓને યાપ્ય સારાં પુસ્તકા લખવા વિદ્વાનાને વિનંતી કરી, જૂના વિચારના લાેકાના સ્ત્રીકેળવણી સામે મુકાતા આક્ષેપા દૂર કર્યા છે. તે વખતે છપાયેલાં સ્ત્રીઓને વાંચવા યાપ્ય પાંચ-સાત પુસ્તકાનાં નામ આપ્યાં છે. સ્ત્રીઓ નહીં સુધરવાનું કારણ બાળલગ્ન, કન્નેડાં અને વહેમ કે અજ્ઞાન છે એમ જણાવી બાળલગ્નની હાનિ વિચારવા વિનંતી કરી છે. ત્રણ ભાગમાં 'સ્ત્રીનીતિબાધક' લખવા વિચાર રાખી આ પ્રથમ ભાગ બહાર પાડ્યો છે. થાેડી કિંમત રખાય અને ઘણા લાભ લઇ શકે એ હેતુથી ચાર આનામાં પ્રથમ વિભાગ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે.

હાલ શાળાઓમાં આળ-ગરબાવળી ચાલે છે તે પ્રકારનું આ પુસ્તક છે. પરંતુ બે-ત્રણ ચાપડી ભણી ઊઠી ગયેલી માટી ઉમ્મરની બહેનાને પણ વાંચલું ગમે તેવી સરળ ભાષા અને ઉપયાગી વિષયા વિષે તેમાં પદ્યો છે. સ્ત્રીઓમાં ગવાતા રાગમાં—ગીત, ધાળ, ગરબાની પદ્ધતિ પ્રમાણે ચાર ભાગ પાડી પુસ્તક છાપ્યું છે. પહેલા ભાગમાં ઇશ્વરપ્રાર્થના, ભક્તિ અને ઉપકાર ઉપરાંત ક્ષણભંગુર દેહ, માતાએ પુત્રીને દીધેલી શિખામણ, વખત નકામા ન ગુમાવવા, ઉદ્યમ અને ઉદ્યમથી થયેલાં કામ વિષે ગરબીઓ છે.

બીજા ભાગમાં વિદ્યા, કેળવણીના ફાયદા, કેળવણી, અભણ સ્ત્રીને ધિક્કાર, સુગ્રંથ વાંચવા વિષે, સારી શીખ સુણવા વિષે ગરખીએા છે. ત્રીજા ભાગમાં સુધરવા વિષે, સદ્યુણ સજવા વિષે, સુનીતિ વધારવા વિષે, સત્ય વિષે, પરપુરુષ અને વ્યભિચાર-ત્યાગ વિષે ગરખીઓ છે.

અને ચાથા ભાગમાં સદ્ગુણી સજ્જની તથા સદ્ધોધ-શતક છે.

કવિ નર્મદાશંકરના સુધારાના જુસ્સાે અને કવિ દલપત-રામની સરળ નીતિના લખાણાનું મિશ્રણ આ નાના પુસ્તકમાં સુંદર રીતે દેખાય છે. પહેલી જ ગરણીમાં પ્રાર્થના કરેલી છે કે :–

"દેશહિત દયાળુ કરાવ, નસું તને હૈતે રે, જેથી ઊપજે આનંદ સાવ, નસું તને હૈતે રે."

ગરળી રરમીમાં લખે છે:

"ડાટ કૃષ્ણ – ગાતથી જેમ છે વળ્યા રે લાેલ, એથા વધા વ્યભિચાર ક્લેશ તાે ભળ્યા રે લાેલ."

ગરળી ૧૬મીમાં 'સુધરવા' વિષે લખે છે: "સ'પીને સાથે નારીએા, ભરા વનિતા કેરા સમાજ– સધરજે સ્નેહથી•

વાતા કરા સુધર્યા તણી, વળા કરજે સુધારા કાજ –સુબ દુષ્ટ ધારા નડ્યા આ દેશને, જેથી પડતી થઈ છે બે'ન –સુબ જેથી કુસંપ તા વધી ગયા, હરી લીધું સુખ ને ચેન –સુબ

પંદર વર્ષ જેટલી વયમાં પણ ભાષા ઉપર સારા કાળ્યું હોવાથી અને સ્વાભાવિક કવિત્વ હોવાથી પ્રાપ્ત કે યમક માટે તાણીએ ચીને પ્રયત્ન કરેલા પણ જણાતા નથી. પાણીના પ્રવાહની પેઠે ભાષા ભાવને અનુસરતી વહે છે. દાખલા તરીકે :

"કેવળ પૈસામાં નહિ ચિત્ત જ નેહવું, તેમ ન કરવા ઝાઝો કાે દી લાભ ને; સંસારી સુસાક્ષ્રીમાં ક્ષ્રીને જવું, નહિ કશ્નારા એનાે કાેઈ થાભ ને- ક્ષણભંગુર જાણીને તું તા દેહને, ભજજે ખે'ની ભાવ ધરી ભગવાન જો: નથી બરાંસા પળના એમ જ જાણજે, માટે મિથ્યા કરજે મા તાફાન જો.-ક્ષણબંગુરન"

"હિસ્મત—કિસ્મત હર્વે તે પિછાણતા, આળસ ન મળે જેને કાંઈ અંગ જો: વખત નકામા કા દી જવા દે નહીં. કીધે જેણે વે'મ તણા બહુ લંગ જો— સજ્જની સારીનાં ચુલક્ષણ સાંભળી, તેવી થાવા કરજે રૂડાં કામ જો; સદ્યુણી થાવાનું જે કા ઇચ્છશે, શાણી નારી જાણા તેનું નામ જો.—સજજની ૦"

છેલ્લું કાવ્ય 'સદ્દુખાેધ–શતક' છે તે સ્ત્રીએાના નીતિ-શતક સમાન છે. તેમાં સંપ, નીતિ, ધીરજ, હિમ્મત, સત્ય, નિષ્કપટપણું, ભક્તિ, દેશદાઝ, સુધારા, ઉદ્યમ, કુસંગના ત્યાગ, વિદ્યા, ગર્વનાે ત્યાગ, પરપુરુષ ત્યાગ, નાસ્તિકતાનાે ત્<mark>યાગ,</mark> દયા, ધર્મપ્રેમ, ગ્રંથલેખન, ખર્ચ ઘટાડવું, ક્ષમા, પુણ્ય, નમ્રતા, વિનય, સજ્જનીના સંગ, મૂર્ખ નારીના ત્યાગ, જુગારના ત્યાગ, મરણના વિચાર, જ્ઞાનમાર્ગની શાધ, પતિ-ુ ભક્તિ, પાત્રદાન, પરમાર્થપ્રેમ, વાંચન વધારવા <mark>સલામણ</mark> વગેરે વિષયા દૂંકામાં સ્મરણ રાખવા ધાળમાં ગાયા છે-

"ઉપાય ઘટતા આદરા, દેશહિતને કામ: દેશનું હિત ન ધારશે, તે મૂરખનું નામ-વિશ્વિપિતા વંદન કરં.

દેશ તણી સેવા કરાે, ધરા પ્રીતિ ને ભાવા મમતા આણી નેહથી, લહેા એટલાે હહાવ. વિશ્વન પુરૂષ પર એ નર્કની, જાણે ખાણ જરૂર; એવા ક્ષણિક સુખમાં, કેમ ખના ચકચૂર વિશ્વ૰ ગર્વ નહીં ઉર આણતા, બની કાે દી શ્રીમંત: કા દિન આવશે નાર એા! એહ લક્ષ્મીના અંત. વિશ્વન રાખવીત્રતા દયા દિલમાં, હે! શાણી ગુણવાન; 'દયા જ ધર્મનું મૂળ છે' કે'વત સત્ય પ્રમાણ. વિશ્વ૰ વિવેક રાખી વર્તનો, ગુણ, તણી થઈ નાણુ; ગરીખ જનાને આપજો, રૂડી રીતે માન. વિશ્વ૰ વિનય વિષે હું શું કહું, એ તા ગુણુ અમૃલ્ય; નથી ગુણુ બીજો અરે! નારી! એની તુલ્ય. વિશ્વન જીભ જુઓ નરમાશથી, રહી છે વચ્ચે દાંત; ક્રોધ કરે જો કારમી, માર ખાય ધરી ખાંત. વિશ્વન સજ્જની રત્ન સમાન છે, મણિ પારસ છે એહ: લાહું કંચન થાય છે, તે તા જાણા તેહ. વિશ્વન ગંગા સમાન સુસંગ છે, ખરું દઉ છું ચિત્ર; સુમિત્ર સુખ શું વર્ણવું ? કળા પરમે પવિત્ર. વિશ્વ૰ કાળ ગતિ તા માટી છે, નહિ એને દરકાર; આવ્યે ઘડી નહિ ખુકશે, માટે કરા વિચાર. વિશ્વન તર્કેટ કરશે કાે કદી, આપે તેવા લાભ; પુહ્ય કરે તા તેમને, મળશે સત્-ધર્મ-આલ. વિશ્વ૰ નવરી બેસી રહીશ નહિ, કારણ વખત અમૂલ્ય; સાનું પણ નહિ આવશે, કાે દી એની તુલ્ય. વિશ્વન સજ્જનીના પગ પૂજજે, એથી થારો ઠીક; મૂળ અનીતિનાં વાઢશે, કાઢી સુદ્ધિ અઠીક. વિશ્વ૰ નાથ કેરી સેવા સજે, એ તીરથનું સ્થાન: માહિત થાલું ન મૂરખી, ખહુ થાજે ગુણવાન. વિશ્વન

પરમારથ કરવા સદા, ધારા ઉર ઉમંગ; ઈશ્વર પ્રીતિ મેળવા, કરા સદા સત્સંગ. વિશ્વ૰ વાંચન–વ્યસન વધારજે, રાખી લીલું \* જ્ઞાન; વાંચ્યાથી કહું છું થશે, ડાહી તું વિદ્રાન. વિશ્વ૰ લક્ષણ સારાં રાખીને, કરા રૂડેરાં કામ; સજ્જનમાં વખણાએા તાે, તાે જ સજ્જના નામ. વિશ્વ૰"

હાલ આ પુસ્તકની છાપેલી પ્રત મળી શકતી નથી<sup>૧</sup> અને પચાસ વર્ષ પહેલાંના આ સમાજને અતિ ઉપયોગી પુસ્તકના કંઈક પરિચય વાંચનારને કરાવવાના હેતુથી વિસ્તૃત અવતરણા ટાંકવામાં સંકાચ રહેવા છતાં જરૂર જણાયાથી તેમ કર્યું છે. આ 'સ્ત્રીનીતિ–બાધક'ની કરી આવૃત્તિ જો બહાર પડે તા માટી ઉમ્મરે ભણવાનું શરૂ કરનાર સ્ત્રીઓને અત્યંત ઉપયોગી નીવડે એમ લાગે છે.

હાલ કન્યાશાળાઓમાં ચાલતી પં. નવલરામ લક્ષ્મી-રામની બાળગરબાવળી કરતાં ભાષા સરળ અને સ્ત્રી-સ્વભાવને અનુકૂળ તથા નીતિના ધારણથી લખાયેલ 'સ્ત્રીનીતિબાધક' પુસ્તક માતા–પિતાએ પાતાની પુત્રીને, ભાઈએ પાતાની બહેનને અને પતિએ પાતાની ધર્મપત્નીને તથા સગાંવહાલાંએ મંગળ પ્રસંગામાં કન્યાઓને અને વાંચતાં શીખવાની ભાવના-વાળી કે થાેડુંક ભણેલી યુવાન સ્ત્રીઓને ભેટ આપવા લાયક છે.

<sup>\*</sup> પ્રમાદ અને અહંકારથી ગ્રાન સુકાઈ જાય છે-શુષ્કગ્રાન ગણાય છે; વિનય અને ભક્તિના રસસિંચનથી ગ્રાનનાં મૂળ હૃદયમાં ઊંડાં ઊતરે છે અને ગ્રાન લીલું રહે છે.— લેખક

૧ 'સુખાધ સંત્રહ' નામના પ્રન્થ આ આશ્રમ તરફથી પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. તેમાં આ 'સ્ત્રીનીતિખાધક' ગરખાવળી છાપવામાં આવી છે.—પ્રકાશક

પાછળના બે ભાગ લખાયા જણાતા નથી. આ પ્રથમ ભાગ જેતાં એમ અનુમાન થાય છે કે જે બન્ને ભાગ લખાયા હાત તા સ્ત્રીસાહિત્યમાં અગ્રભાગ ભજવે તેવા ગ્રંથા શ્રીમદે લખ્યા હાત.

'સ્ત્રીનીતિએાધક'ને અંતે જાહેર ખબરમાં લખેલું છે કે "કાવ્યમાળા એ નામનું એક સુનીતિએાધક પુસ્તક મેં રચીને તૈયાર કરેલું છે, જેની અંદર એકસાે ને આઠ કાવ્યાે છે અને તેના ચાર ભાગ પાડેલા છે. તેનું કદ અસાે પૃષ્ઠનું થશે. અગાઉથી ગ્રાહક થનાર પાસે રૂ. ૦–૧૦–૦ લેવામાં આવશે.... નીતિદર્શક પુસ્તકોના ફેલાવા થવાના આધાર પ્રજા પર રહે છે." આ કાવ્યમાળા પ્રસિદ્ધ થઈ છે કે નહીં તેની માહિતી મળી નથી. લખેલી નકલ પણ મળી શકી નથી.

કાઇને એમ પ્રશ્ન થાય કે નીતિનાં પુસ્તકા લખવાની આ મહાપુરુષને શી જરૂર હતી? આત્મઅનુભવ વિષે કે ધર્મના મૂળ મુદ્દા વિસ્તારથી સમજાવવાની શરૂઆત કેમ ન કરી? તેનું સમાધાન શ્રીમદ્દના સંવત ૧૯૫૦ ચૈત્ર વદ ૧૪ના પત્રમાં નીચેના લખાણમાં પ્રાપ્ત થાય છે :--

''જે મુમુક્ષુ છવ ગૃહસ્થ વ્યવહારમાં વર્તતા હાય, તેણુ તા અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપનું જોઇએ. નહીં તા ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે.

દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાયસંપન્ન રહેવું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે ત્યાગ, વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂપમાં પ્રગટે છે, અને તે જ જીવને સત્પુરુષનાં વચનનું તથા આજ્ઞાધર્મનું અદ્ભુત સામર્થ્ય, માહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજાય છે; અને સર્વ વૃત્તિઓ નિજપણે વર્તવાના માર્ગ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે."☆

#### ξ

## મોક્ષમાળા બાલાવબોધ

જેમ ગંગા નદી ઊંચા હિમાલય પર્વતના સરાવર અને ઝરણાંનાં પાણીના પ્રવાહાને વહાવતી પથ્થરાના સમૂહમાં થઇને અનેક આશ્રમા, ગામડાં, ગુરુકુળા અને શહેરા તથા વન-ઉપવન અને ક્ષેત્રાને ઉપકાર કરતી સપાટ પ્રદેશમાં માટા પટ સહિત યમના આદિ નદીઓમાં ભળી સાગરમાં જઇને સમાય છે તેમ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની પ્રજ્ઞા પૂર્વે આરાધેલા અનેક મહા-પુરુષાના ઉપદેશામૃતના સંચયના સરાવરમાંથી ઉદ્ભવી અનેક વિષયના ગ્રંથાના વાંચનના સાર સંચહી અનેક મુશ્કેલીઓ વટાવીને પાતાના પરિચિત અપરિચિત નરનારીઓ, બાળક—યુવાન—વૃદ્ધ, પુસ્તકાલય, શાળાઓ, શિક્ષકા અને અનેક જમાનાની પ્રજાને ઉપકાર કરતી વિશાળ અનુભવ પ્રગટ કરતી માક્ષમાર્ગને ઉપયોગી વૈરાગ્ય, વિવેક અને ઉપશમને વિસ્તારતી આત્માની અનંત શક્તિઓના નિધાનરૂપ માક્ષમાં સમાય છે.

વાંચન, સ્મરણ, વિચાર, નિર્ધાર અને તેના વારંવાર અભ્યાસ, ભાવનારૂપ પરિણુમાવવાથી જે અનુભવના આનંદની વૃદ્ધિ પાતાને પ્રગટતી તેની વાનગીરૂપ ખાનગી નેંધ, પત્ર કે પુસ્તક આકારે પ્રગટ થતાં અન્ય જીવાને લાભ થતા, તેવાં લખાણોના સંગ્રહ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' પુસ્તકમાં થયેલા છે. તેમાં પ્રથમ પ્રસિદ્ધ થયેલી 'પુષ્પમાળા' છે. સાળ વર્ષ પહેલાંનાં લખાણામાં એ ગણાય છે.

'સ્ત્રીનીતિ બાેધક'માં અનીતિ દ્વર થાય અને નીતિ, સદાચાર પ્રત્યે પ્રેમ થાય તે પ્રકારે સત્ય, શીલ, ઉદ્યમ આદિ વિષયેાના વિસ્તાર મર્યાદિત પ્રમાણમાં કર્યો છે અને આ 'પુષ્પમાળા'માં સૂત્રાત્મક વાક્યોની શૈલીથી ઘણા અર્થ ટૂંકાં વાક્યોમાં સમાય તે પ્રકારે ૧૦૮ બાલ લખ્યા છે. તે વાક્યો વાંચનારની ખાહ્યવૃત્તિ રાેકી પાેતાને આજે કે હવે પછી શું કરવું ઘટે તે વિચારમાં પ્રેરે તેવાં છે; અને નીતિ, વ્યવહારની સાથે ધર્મ પ્રત્યે વૃત્તિ વાળે તેવાં છે. વાંચનારની વિચારશક્તિ ઉત્તેજિત કરી, શખ્દસમૂહ પાછળ રહેલા અર્થ અને પરમાર્થના પ્રદેશમાં પ્રવેશ કરવાની પ્રેરણા કરે એવાં ટૂંકાં પણ તીક્ષ્ણ ખાણની પેઠે ઊંડાં ઊતરી જાય તેવાં તે વાક્યો છે. આ વાક્યો છપાયેલાં હાવાથી એક વાર વાંચી જવાથી પણ વિચારવાન મનુષ્યને તેનું મહત્ત્વ જણાયા વિના નહીં રહે એટલે તેમાંથી અવતરણ આપવા કરતાં માત્ર વાંચવાની ભલામણ કરીને વિરમું છું. છેલ્લા ૧૦૮મા બાલમાં પાતે જ જણાવ્યું છે: ''લાંખી ટૂંકી કે કમાનુકમ ગમે તે સ્વરૂપે આ મારી કહેલી, પવિત્રતાનાં પુષ્પોથી છવાયેલી માળા પ્રભાતના વખતમાં, સાયંકાળે અને અન્ય અનુકૂળ નિવૃત્તિએ વિચારવાથી મંગલ-દાયક થશે. વિશેષ શું કહું ?"

'મેાક્ષમાળા' વિષે સં. ૧૯૫૫માં શ્રીમદે પાતે જણાવ્યું છે: ''માક્ષમાળા અમે સાેળ વરસ અને પાંચ માસની ઉમ્મરે ત્રણ દિવસમાં રચી હતી. ૧૭મા પાઠ ઉપર શાહી ઢાળાઇ જતાં તે પાઠ ફરી લખવા પડ્યો હતા, અને તે ઠેકાણું 'અહુ પુણ્ય કેરા પુંજથી'નું અમૂલ્ય તાત્ત્વિક વિચારનું કાવ્ય મૂક્યું હતું. જૈનમાર્ગને યથાર્થ સમજાવવા તેમાં પ્રયાસ કર્યો છે. જિનોક્ત માર્ગથી કંઈ પણ ન્યૂનાધિક તેમાં કહ્યું નથી. વીતરાગ માર્ગ પર આખાલ–વૃદ્ધની રુચિ થાય, તેનું સ્વરૂપ સમજાય, તેનું બીજ હૃદયમાં રાપાય તેવા હેતુએ બાલાવબાધરૂપ યાજના તેની કરી છે.... તે શૈલી તથા તે બાધને અનુસરવા પણ એ નમૂના આપેલ છે. એના 'પ્રજ્ઞાવબાધ' ભાગ ભિન્ન છે તે કાઈ કરશે.

એ છપાતાં વિલંબ થયેલ તેથી (અગાઉથી થયેલા) ત્રાહકોની આકુળતા ટાળવા 'ભાવનાબાધ' ત્યાર પછી રચી ઉપહારરૂપે બ્રાહકોને આપ્યા હતા....

ઝાઝા, લાંખા લેખથી કંઈ જ્ઞાનની, વિદ્વત્તાની તુલના ન થાય, પણ સામાન્યપણે જીવાને એ તુલનાની ગમ નથી.''

સં. ૧૯૫૬માં 'મેાક્ષમાળા'ની બીજી આવૃત્તિના પ્રસંગે પાતે પ્રકાશકને સૂચના કરી છે:—

"ૐ માેક્ષમાળામાં શખ્દાંતર અથવા પ્રસંગ વિશેષમાં કાેઇ વાક્યાંતર કરવાની વૃત્તિ થાય તે કરશાે. ઉપાદ્ધાત આદિ લખવાની વૃત્તિ હાેય તે લખશાે. જીવનચરિત્રની વૃત્તિ ઉપશાંત કરશાે.

ઉપાદ્ધાતથી વાચકને, શ્રેાતાને અલ્પ અલ્પ મતાંતરની વૃત્તિ વિસ્મરણ થઇ જ્ઞાની પુરુષાના આત્મ-સ્વભાવરૂપ પરમ-ધર્મના વિચાર કરવાની સ્કુરણા થાય એવા લક્ષ સામાન્યપણે રાખશે:. સહજ સૂચના છે. શાંતિ."

" 'માેક્ષમાળા'ના પાઠ અમે માપી માપીને લખ્યા છે. કરી આવૃત્તિ અંગે સુખ ઊપજે તેમ પ્રવર્તી. કેટલાંક વાક્ય નીચે લીટી દોરી છે, તેમ કરવા જરૂર નથી. શ્રેાતા-વાંચકને બનતાં સુધી આપણા અભિપ્રાયે ન દેારવા લક્ષ રાખલું. શ્રેાતા-વાંચકમાં પાતાની મેળે અભિપ્રાય ઊગવા દેવા. સારાસાર તાલ કરવાનું વાંચનાર—શ્રાતાના પર છાડી દેવું. આપણે તેમને દાેરી તેમને પાતાને ઊગી શકે એવા અભિપ્રાયને થંભી ન દેવા."

એક પ્રૌઢ અનુભવી કેળવણીકાર જેમ પાતાની પહેલાંના જમાનાના વિચાર કરી પૂર્વે થઇ ગયેલા કેળવણીકારાના અનુભવ લક્ષમાં લઇ, પાતાના જમાનાની જરૂરિયાતા તથા ભાવિ જમાનાઓની જરૂરિયાતા ઉપર પહેાંચે તેટલી દીર્ધ -દૃષ્ટિ મૂકી, માનવ સ્વભાવને લક્ષમાં લઇને માર્ગદર્શક ગ્રંથા ગૂંથે તથા શિક્ષણ પદ્ધતિ યાેજે, તેથી પણ વિશેષ યાેગ્યતા અને વિશેષ દીર્ઘ દૃષ્ટિથી શ્રીમદે માેક્ષમાળાની યાેજના વિચારી તેની શરૂઆત કરી છે. સામાન્ય કેળવર્ણા લઇ શાળામાંથી ઊઠી ગયેલાં કે વિશેષ કેળવણી પામેલાં નર-નારીએ: તથા જેમણે લખવા વાંચવાના પણ અભ્યાસ ન કર્યો હોય તેમ છતાં વિચાર કરી શકે તેવી શક્તિવાળાં નરનારીઓની વિચારશક્તિના પ્રવાહ કંઈ દિશામાં વાળવા હિતકારી છે ? શું વિચારવાથી પાતાને અને પરને ઉપકારી જીવન તે ગાળી શકે? મનુષ્યજન્મની મહત્તા અને સફળતા સમજવા તથા સાધવા તેમણે કેમ વર્તવું ? મનુષ્યભવ પામેલા ડારી જવાય તેવી ભૂલવણીનાં કયાં સ્થાનકો છે અને તે કેમ તજવા ? આદિ અનેક પ્રશ્નોના ઉકેલરૂપે કે મનુષ્યધર્મ અથવા આત્મધર્મની એાળખાણ કરાવવા માેક્ષમાળાની તેઓએ સંકલના વિચારી ત્વરાથી તેની શરૂઆત કરી ત્રણ દિવસમાં જ પ્રથમ પુસ્તક તૈયાર કરી જનસમાજને તેના લાભ લેવા જાહેર કરેલું;

તેના લાભ લેવા અગાઉથી ગ્રાહકા પણ મળી આવેલાં, પણ તે જમાનામાં છાપખાનાંની અનુકૂળતા હાલના જેટલી નહીં તથા અન્ય પરાધીન પ્રસંગાને વશ પુસ્તક છપાતાં ઢીલ થઇ અને લગભગ ખસા પાનાંનું પુસ્તક છપાઈને તૈયાર થઈ જતાં ઘણા વખત લાગશે તેથી ગ્રાહકા અધીરા સ્વભાવથી અકળાશે એમ પાતાને સમજાયાથી પચાસ પાનાનું એક નવું પુસ્તક રચી 'ભાવનાબાધ' નામે પ્રથમ પ્રસિદ્ધ કરી અગાઉથી મદદ કરનાર ગ્રાહકાને ભેટ તરીકે આપ્યું. સાળ સત્તર વર્ષની ઉમ્મરમાં કેટલી કાર્યકુશળતા તથા જવાબદારીનું ભાન તેમને હતું તેના આ અચૂક પુરાવા છે.

શાળાનાં પાઠ્યપુસ્તકો તરીકે વાંચી જવાનું કે લહ્યો જવાનું આ પુસ્તક નથી. પહ્ય પરીક્ષા જીવન ઉપર અસર કરે છે તેથી વિશેષ મહત્ત્વનું અને જીવનની સફળતાનું સાધન હોવાથી, તેનું મનન નિદિધ્યાસન કરી પાતાના દોષા દેખી તે દોષા ટાળવામાં આ પુસ્તક દ્વારા શી મદદ મળી શકે એમ છે તે વિચારી જીવન સુધારવાના સાધન તરીકે વાપરવાની લલામણુ આપતાં જે 'શિક્ષણ પદ્ધતિ અને મુખમુદ્રા' નામ રાખી પ્રથમ પ્રસ્તાવના લખી છે, તે શિક્ષકોએ, માબાપાએ અને વિચારવાન અભ્યાસીઓએ બહુ વિચારવા યાગ્ય છે:

''મધ્યસ્થતાથી એમાં તત્ત્વજ્ઞાન અને શીલ બાેધવાના ઉદ્દેશ છે. આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવાના મુખ્ય હેતુ ઊછરતા આળ યુવાના અવિવેકી વિદ્યા પામી આત્મસિદ્ધિથી બ્રષ્ટ થાય છે તે બ્રષ્ટતા અટકાવવાના પણ છે. બહુ ઊંડા ઊતરતાં આ માેક્ષમાળા માેક્ષના કારણરૂપ થઇ પડશે! પાઠક અને વાંચક વર્ગને મુખ્ય ભલામણું એ છે કે, શિક્ષાપાઠ પાઠે કરવા કરતાં જેમ અને તેમ મનન કરવા; તેનાં તાત્પર્ય અનુભવવાં, જેમની સમજણમાં ન આવતાં હોય તેમણે જ્ઞાતા શિક્ષક કે મુનિઓથી સમજવા, અને એ યોગવાઈ ન હોય તો પાંચ સાત વખત તે પાઠો વાંચી જવા. એક પાઠ વાંચી ગયા પછી અર્ધ ઘડી તે પર વિચાર કરી અંતઃ કરણને પૂછતું કે શું તાત્પર્ય મળ્યું ? તે તાત્પર્યમાંથી હેય (તજવા યોગ્ય), જ્ઞેય (જાણવા યોગ્ય), અને ઉપાદેય (આદરવા યોગ્ય) શું છે ? એમ કરવાથી આખા ગ્રંથ સમજ શકાશે. હૃદય કામળ થશે; વિચારશક્તિ ખીલશે અને જૈન તત્ત્વ પર રૂડી શ્રદ્ધા થશે. આ ગ્રંથ કંઇ પઠન કરવારૂપ નથી; મનન કરવારૂપ છે. અર્ધરૂપ કેળવણી એમાં યોજ છે. તે યોજના 'બાલાવબોધ' રૂપ છે. 'વિવેચન' અને 'પ્રજ્ઞાવબોધ' ભાગ ભિન્ન છે; આ એમાંનો એક કકડા છે; છતાં સામાન્ય તત્ત્વરૂપ છે."

કાઇ પણ ઉપયાગી પુસ્તક માટે આ ઉત્તમ શિખામણ છે. હેય, ગ્રેય અને ઉપાદેયની કસાેટી ઉપર ચઢાવીને ચાેપાનિયાં, માસિક કે અન્ય ગ્રંથમાળાએા વાંચવાની ટેવ જો વાંચકને પડે તાે જીવનના અમૂલ્ય વખત નિરર્થક અક્ષરા ઉકેલવામાં જતાે ઘણા ખચી જાય અને જેમાંથી વિશેષ ગ્રહણ કરવા યાેગ્ય લાગે તેમાં તે વખતના ઉપયાગ અવશ્ય થાય.

માક્ષમાળાના પ્રથમ પાઠ પણ ''વાંચનારને ભલામણું' છે. તેમાં પણ પાતે જણાવ્યું છે :

''કેટલાંક અજ્ઞાન મતુષ્યા નહીં વાંચવા યાગ્ય પુસ્તકા વાંચીને પાતાના વખત ખાઈ દે છે, અને અવળે રસ્તે ચઢી જાય છે. આ લાેકમાં અપકીર્તિ પામે છે, તેમ જ પરલાેકમાં નીચ ગતિએ જાય છે....

તમે કાેઇ પ્રકારે આ પુસ્તકની અશાતના કરશાે નહીં, તેને ફાડશાે નહીં, ડાઘ પાડશાે નહીં કે બીજ કાેઇ પણ રીતે બિગાડશાે નહીં. વિવેકથી સઘળું કામ લેંજો. વિચક્ષણ પુરુષાએ કહ્યું છે કે વિવેક ત્યાં જ ધર્મ છે.

તમને એક એ પણ ભલામણ છે કે, જેઓને વાંચતાં નહીં આવડતું હાેય, અને તેની ઇચ્છા હાેય તાે આ પુસ્તક અનુક્રમે તેને વાંચી સંભળાવવું....

તમારા આત્માનું આથી હિત થાય, તમને જ્ઞાન, શાંતિ અને આનંદ મળે, તમે પરાપકારી, દયાળુ, ક્ષમાવાન, વિવેકી અને ખુદ્ધિશાળી થાંઓ એવી શુભ યાચના અર્હત્ ભગવાન કને કરી આ પાઠ પૂર્ણ કરું છું."

ખાળપ્રસ્તાવના, આશિષ અને સૂચનારૂપે પ્રથમ પાઠ જણાવી, આ ગ્રંથના પાયારૂપ "સર્વમાન્ય ધર્મ" નામે ઉત્તમ કાવ્યમાં દયાનું સ્વરૂપ કે "એ ભવતારક સુંદર રાહ" ખતાવ્યા છે અને ઊંડા વિચાર કરવા પણ સૂચના આપી છે. "તત્ત્વરૂપથી એ એાળખે, તે જન પહેાંચે શાધત સુખે."

જ્ઞાની પુરુષોનાં વચનામાં અપૂર્વ ચમત્કાર રહેલા છે; તે આત્માને જાગ્રત કરનાર છે. કાેઈ જીવ એક જ વાકચથી આત્મજ્ઞાન પામ્યા છે. અષ્ટાવકે જનકવિદેહીને 'ખ્રદ્ધ સત્યં, જગત્ મિથ્યા' એટલું જ જણાવતાં 'પેંગડે પગ ને ખ્રદ્ધા ઉપદેશ'-ની કહેવત પ્રમાણે તેમને આત્મસ્વરૂપ સમજાતાં વાર ન લાગી અને કાેઈને માટે અનેક ગ્રંથાના ઉપદેશની જરૂર પડે છે. તેમ કાેઇ યાગ્ય આત્માને 'દયા ધર્મનું મૂળ છે' કે 'અહિંસા પરમ ધર્મ છે' એમ વિચારતાં આત્મધર્મનું ઓળખાણુ થઇ જાય, તેવું પ્રથમ કાવ્ય અત્યંત મહત્ત્વનું છે.

કાેઇ વિચારવાન જીવાને આ જગતની વિચિત્રતા વિચારતાં પણ આત્મજ્ઞાન થયું છે. વર્તમાન સ્થિતિના વિચાર કરતાં પૂર્વભવનું સ્મરણ થયું છે, અને તેથી પહેલાં હતા, હાલ છે અને અનંતકાળ સુધી રહેશે એવા શાધ્વત આત્માનું અસ્તિત્વ અને ઓળખાણ થયું છે. તે વિચારમાં પ્રેરવા "કર્મના ચમત્કાર" નામે ત્રીજો પાઠ આળકોને સમજ્ઞય તેવી સરળ છતાં અસરકારક ભાષામાં—જીવ બાંધેલાં કર્મ ભાગવે છે—એ વિષે યોજયા છે.

ખાંધેલાં કર્મથી જીવ છૂટી શકે છે અને સર્વ કર્મથી મુક્ત થઇ માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનું પ્રથમ સાધન મનુષ્યદેહ છે. તેની મહત્તા આત્મધર્મ આરાધવાથી છે પણ મનુષ્યની આકૃતિથી નથી. વાંદરાને પણ મનુષ્યને મળતી આકૃતિ છે વગેરે ઉપદેશથી તથા મહાપુરુષો અલ્પ વયમાં પણ આત્મા ઓળખી મનુષ્ય-જીવન સફળ કરી ગયા છે, માટે મરણ આવતા પહેલાં ચેતી જવા માટે ''માનવદેહ'' નામના પાઠ ચાથા મૂક્યો છે.

દૃષ્ટાંત અને કથાઓથી ઉપદેશની ઊંડી છાપ પડે છે. કડવી પણ હિતકારી ગાળી ગાળે વીંડીને ખવરાવવાથી રૂચિ સહિત બાળકા ખાઈ જાય છે, તેમ શાસ્ત્રોમાં પણ ઉત્તમ સિદ્ધાંતા સમજાવવા કથાનકાના ઉપયાગ થયેલા છે. 'ઉત્તરા-ધ્યયન' નામના જૈન શાસ્ત્રમાં શ્રેણિક નામના મહારાજાને અનાથી મુનિના સમાગમે આત્મપ્રકાશક બાધથી આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું તે વાત છે. તે વાત આજના જમાનાનાં

યુવાન-યુવતીઓને આકર્ષક લાગે તેવી ભાષા અને શૈલીથી ત્રણ પાઠમાં વર્ણવી સમ્યક્દર્શન કે આત્મજ્ઞાન માટે મનુષ્યદેહ ઉપરાંત આત્મજ્ઞાની ગુરુના ઉપદેશની જરૂર છે તે સિદ્ધ કર્યું છે. "ભાવનાબાધ" પ્રથમ છપાવ્યા છે તે ગ્રંથમાં પણ અશરણ ભાવનાના ઉદાહરણમાં આ જ કથા પાતે મૂકેલી છે.

જેણે નરકનું આયુષ્ય બાંધ્યું હતું એવા શ્રેણિક રાજાને પણ સદ્ગુરુના યાગ થતાં ભાવ કરી ગયા અને આત્માનું ઓળખાણ થયું તથા જીવનની દિશા બદલાઈ જતાં શ્રી મહાવીર સ્વામીના યાગે એવા ધર્મભાવમાં રંગાઈ ગયા કે નરકમાં જઈ આવી આવતા કલ્પમાં તે પાતે તીર્થંકર અની અનેક ભવ્ય જીવાના ઉદ્ધારક અનશે.

જેમ રત્નની પરીક્ષામાં ભૂલથાય કાંઇ ખાઇ જાય, તો હજારા કે લાખા રૂપિયાનું નુકસાન સહન કરવું પડે છે તેમ ગુરુને શ્રહણ કરવામાં ભૂલ આવે તા ધર્મને નામે ધાડ પડે. માટે સદ્દેવ અને સદ્ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવનાર ગુરુ સત્સ્વરૂપ એટલે આત્મપ્રાપ્ત પુરુષ હશે તા તરવાના માર્ગ હાથ આવશે, એમ જાણી પછીના ચાર પાઠમાં સદ્દેવનું માહાત્મ્ય, સદ્ગુરુની યાગ્યતા અને મહત્તા તથા સદ્ધર્મનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં દર્શાવ્યું છે.

ધર્મ એ ગહન વિષય છે. પરંતુ તેમાં પ્રવેશ કરનારનું મહત્વની બાબતા તરફ લક્ષ દાેરવવા પ્રતા આ પાઠ લખેલા છે. પરંતુ જેમ જેમ જીવની યાેગ્યતા વધે તેમ તેમ તેના વિશેષ વિચાર કરી શકે. તેમ છતાં આ ત્રણ તત્ત્વ-દેવ, ગુરૂ અને ધર્મનું સ્વરૂપ યથાર્થ જાણવાથી જ સત્ધર્મમાં પ્રવેશ થશે તથા આત્મજ્ઞાની ગુરૂના બાધ વિના યથાર્થ સ્વરૂપે ત્રણે તત્ત્વો સમજાવાં મુશ્કેલ છે એટલું પણ દૃઢતાથી સમજાય તા તેવા ગુરૂની શાધમાં આત્માર્થી જીવ રહે અને અન્ય કાર્યો કે અન્ય પ્રસંગામાં બધું જીવન વહું જવા ન દે, એ લક્ષથી ટૂંકામાં ત્રણે તત્ત્વની માત્ર રૂપરેખા દર્શાવી છે. 'પ્રજ્ઞાવબાધ'ની સંકલનામાં આ ત્રણે તત્ત્વના વિશેષ વિચાર દર્શાવવાના અભિપ્રાય રાખ્યા લાગે છે.

પછી સત્યધર્મની પ્રાપ્તિ જેને થઇ છે તે ગૃહસ્થ કેવી રીતે વર્તે તો ઉત્તમ ગતિ પામે તે વિષે સૂત્રાત્મક પણ સુંદર માર્ગદર્શક પાઠ લખ્યા છે.

જિનેશ્વરની ભક્તિ વિષે એ પાઠ અને ભક્તિ વિષે એક કાવ્ય લખ્યું છે. તેમાંના પ્રથમના પાઠ સંવાદરૂપે લખેલા છે અને સત્દેવ કાેને કહેવા તે વિષે ચર્ચા કરીને ''શુદ્ધ સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ અનંત સિદ્ધની ભક્તિથી તેમ જ સર્વ દ્ભષ્ણરહિત, કર્મ મલહીન, મુક્ત, નીરાગી, સકળ ભયરહિત, સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે'' એમ સાબિત કર્યું છે.

તેર વર્ષ સુધીની "સમુચ્ચય વયચર્યા"માં પાતે જણાવ્યું છે કે પ્રથમ જગતકર્તામાં શ્રદ્ધા હતી, પછી જન્મભૂમિના જૈનોના સંસર્ગથી તથા પ્રતિક્રમણાદિ પુસ્તકોના વાંચનથી જિનેશ્વર દેવ ઉપર પણ શ્રદ્ધા થઇ હતી. પછીના કાળમાં વૈરાગ્ય અને વિચારના ખળે એક જિનેશ્વર દેવ ઉપર શ્રદ્ધા દૃઢ થયેલી અને ખીજા શિવ, વિષ્ણુ આદિ દેવાની ભક્તિ માેક્ષ આપે તેવી લાગતી નથી એવી માન્યતા થયેલી સ્પષ્ટ આ

પાઠમાં તેમણે દર્શાવી છે. માેક્ષમાળામાં પાઠ ૬૦, ૯૭ અને ૧૦૬ માં પણ એ માન્યતા કેવા વિચારોથી થઇ છે તેનું કંઇક ખ્યાન આપેલું છે તે નીચેના ઉતારા વાંચવાથી સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે:—

"બીજા ધર્મમતામાં તત્ત્વજ્ઞાન સંબંધી યથાર્થ સૂક્ષ્મ વિચારા નથી. કેટલાક જગતકર્તાના બાધ કરે છે; પણ જગતકર્તા પ્રમાણ વડે સિદ્ધ થઇ શકતા નથી.''

"પવિત્ર જૈનદર્શનને નાસ્તિક કહેવરાવવામાં તેઓ એક દલીલથી મિથ્યા ફાવવા ઇચ્છે છે કે જૈનદર્શન આ જગતના કર્તા પરમેશ્વરને માન<u>તું</u> નથી; અને જે પરમેશ્વરને નથી માનતા તે તેા નાસ્તિક જ છે. આ વાત ભદ્રિકજનાને શીઘ ચાંડી રહે છે. કારણ તેઓમાં યથાર્થ વિચાર કરવાની પ્રેરણા નથી. પણ જો એ ઉપરથી એમ વિચારવામાં આવે કે જૈન જગતને ત્યારે અનાદિ અનંત કહે છે તે કયા ન્યાયથી કહે છે ? જગતકર્તા નથી એમ કહેવામાં એમનું નિમિત્ત શું છે ? એમ એક પછી એક લેંદ રૂપ વિચારથી તેઓ જૈનની પવિત્રતા પર આવી શકે. જગત રચવાની પરમેશ્વરને અવશ્ય શી હતી ? રચ્યું તેા સુખદુઃખ મૂકવાનું કારણ શું હતું ? રચીને માેત શા માટે મૂક્યું ? એ લીલા ખતાવવી કાેને હતી ? રચ્યું તાે કયા કર્મથી રચ્યું ? તે પહેલાં રચવાની ઇચ્છા કાં નહેાતી ? ઈશ્વર કેાણ ? જગતના પદાર્થ કેાણ ? અને ઇચ્છા કેાણ ? રચ્યું તાે જગતમાં એક જ ધર્મનું પ્રવર્તન રાખવું હતું; આમ ભ્રમણામાં નાખવાની અવશ્ય શી હતી ? કદાપિ એ બધું માના કે એ બિચારાની ભૂલ થઇ ! હશે ! ક્ષમા કરીએ, પણ એવું દોઢડહાપણ ક્યાંથી સૂઝ્યું કે એને જ મૂળથી ઉખેડનાર એવા મહાવીર જેવા પુરુષોને જન્મ આપ્યા ? એના કહેલા દર્શનને જગતમાં વિદ્યમાનતા આપી ? પાતાના પગ પર હાથે કરીને કહાડા મારવાની એને શી અવશ્ય હતી ? એક તા જાણે એ પ્રકારે વિચાર અને બાકી બીજા પ્રકારે એ વિચાર કે જૈનદર્શન-પ્રવર્તકાને એનાથી કંઇ દ્રેષ હતા ? એ જગતકર્તા હાત તા એમ કહેવાથી એઓના લાભને કંઇ હાનિ પહોંચતી હતી ? જગત-કર્તા નથી, જગત અનાદિ અનંત છે એમ કહેવામાં એમને કંઇ મહત્તા મળી જતી હતી ? આવા અનેક વિચારા વિચારતાં જણાઇ આવશે કે જેમ જગતનું સ્વરૂપ હતું તેમજ તે પવિત્ર પુરુષોએ કહ્યું છે. એમાં ભિન્નભાવ કહેવા એમને લેશ માત્ર પ્રયોજન નહાતું. સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જંતુની રક્ષા જેણે પ્રણીત કરી છે, એક રજકણથી કરીને આખા જગતના વિચારા જેણે સર્વ લેદે કહ્યા છે, તેવા પુરુષોનાં પવિત્ર દર્શનને નાસ્તિક કહેનારા કઇ ગતિને પામશે એ વિચારતાં દયા આવે છે!"

"પ્રશ્ન: — આટલું તો મને લાગે છે કે મહાવીરાદિક જિનેશ્વરનું કથન ન્યાયના કાંટા પર છે; પરંતુ જગતકર્તાની તેઓ ના કહે છે, અને જગત અનાદિ અનંત છે એમ કહે છે તે વિષે કંઈ કંઈ શંકા થાય છે કે આ અસંખ્યાત દ્વીપસમુદ્ર- યુક્ત જગત વગર બનાવ્યે ક્યાંથી હોય?

ઉત્તર: — આપને જ્યાં સુધી આત્માની અનંત શક્તિની લેશ પણ દિવ્ય પ્રસાદી મળી નથી ત્યાં સુધી એમ લાગે છે<sub>?</sub>, પરંતુ તત્ત્વજ્ઞાને એમ નહીં લાગે. 'સમ્મતિતક' ગ્રંથના આપ અનુભવ કરશા એટલે એ શંકા નીકળી જશે. પ્રશ્ન: — પરંતુ સમર્થ વિદ્વાના પાતાની મૃષા વાતને પણ દૃષ્ટાંતાદિકથી સૈદ્ધાંતિક કરી દે છે; એથી એ ઝુટી શકે નહીં; પણ સત્ય કેમ કહેવાય ?

ઉત્તર:—પણ આને કંઈ મૃષા કથવાનું પ્રયોજન નહોતું, અને પળભર એમ માના કે, એમ આપણને શંકા થઇ કે એ કથન મૃષા હશે તો પછી જગતકર્તાએ એવા પુરુષને જન્મ પણ કાં આપ્યા ? નામબાળક પુત્રને જન્મ આપવા શું પ્રયોજન હતું ? તેમ વળી એ સત્પુરુષા સર્વજ્ઞ હતા; જગતકર્તા સિદ્ધ હાત તા એમ કહેવાથી તેઓને કંઈ હાનિ નહાતી."

્ર શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર સં. ૧૯૫૨ માં રચ્યું તેમાં પણ પાતે ઇશ્વર વિષે જણાવ્યું **છે** :

"કર્તા ઈશ્વર કાેઈ નહિ, ઈશ્વર શુદ્ધ સ્વભાવ; અથવા પ્રેરક તે ગહ્યે, ઈશ્વર દાેષ પ્રભાવ.

ભાવાર્થ—જગતના અઘવા જીવાનાં કર્મના ઇશ્વર કર્તા કાેઇ છે નહીં; શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ જેના થયા છે તે ઇશ્વર છે, અને તેને જો પ્રેરક એટલે કર્મકર્તા ગણીએ તાે તેને દાેષના પ્રભાવ થયા ગણાવા જોઈએ; માટે ઇશ્વરની પ્રેરણા જીવના કર્મ કરવામાં પણ કહેવાય નહીં. (૭૭)

જે ઈશ્વરાદિ કર્મના વળગાડનાર હાય તો તો જીવ નામના વચ્ચે કોઇ પણ પદાર્થ રહ્યો નહીં, કેમ કે પ્રેરણાદિ ધર્મેં કરીને તેનું અસ્તિત્વ સમજાતું હતું, તે પ્રેરણાદિ તો ઈશ્વરકૃત ઠર્યા, અથવા ઈશ્વરના ગુણ ઠર્યા; તો પછી બાકી જીવનું સ્વરૂપ શું રહ્યું કે તેને જીવ એટલે આત્મા કહીએ ? એટલે કર્મ ઈશ્વરપ્રેરિત નહીં પણ આત્માનાં પાતાનાં જ કરેલાં હાવા યાગ્ય છે."

"જિનેશ્વરની ભક્તિ—ભાગ ર" અને "ભક્તિના ઉપદેશ" એ બન્ને પાઠમાં ગદ્યપદ્ય દ્વારા, ઉત્તમ નિમિત્તના સંયોગે આપણા ભાવ ઉલ્લાસ પામે છે અને તેનું ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, તે વિષે વિવેચન છે.

લક્ષ્મી, મહાન કુટુંબ, પુત્ર અને અધિકારની પ્રાપ્તિને લાૈકા મહત્તા માને છે. તેમાં મહત્તાને બદલે લઘુતા છે એમ સાબિત કરી, આત્માની મહત્તા તા સત્યવચન, દયા, ક્ષમા, બ્રદ્મચર્ચ, પરાપકાર અને સમતામાં રહી છે તે દર્શાવવા "ખરી મહત્તા"ના પાઠ લખ્યા છે.

''જગતમાં માન ન હોત તો અહીં જ માેક્ષ હોત'' એ વાક્યની યથાર્થતા દર્શાવતું ભરત ચક્રવર્તીના ભાઇ ખાહુ-ખળનું દૃષ્ટાંત ટૂંકામાં ''બાહુખળ'' નામના પાઠમાં આપ્યું છે.

પછી ''ચાર ગતિ'' અને ''સંસારને ચાર ઉપમા'' વિષે ત્રણુ પાઠ આપી સંસાર દુઃખમય અને અસાર છે એમ ઉપદેશી વૈરાગ્યમાં પ્રવેશ કરાવ્યો છે અને તે વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય તેવું ''બાર ભાવના'' વિષે સંક્ષિપ્ત વિવેચન છે. આ જ પાઠના વિસ્તાર કરી દૃષ્ટાંતા અને પ્રમાણશિક્ષાથી વિશેષ વિવેચન કરી ''ભાવનાએ ધ'' નામના લઘુ ગ્રંથની રચના કરી છે.

કાયાત્સર્ગ એટલે કાયાની ઉપેક્ષા કરી આત્મસ્વરૂપમાં રહેવાની પ્રતિજ્ઞા અમુક કાળ સુધી કરવી અને તેમાં કેવી દૃઢતા રાખવી તેનું દૃષ્ટાંત ''કામદેવ શ્રાવક''ના પાઠમાં આપ્યું છે અને હાલના શ્રાવકાની ધર્મદૃઢતા એક પાઇ જેવા લાભ માટે ધર્મશાખ કાઢે તેવી છે તેના એદ પ્રગટ કર્યો છે. લોં કે બેકનના નિબંધાની સ્મૃતિ કરાવે તેવા "સત્ય'' વિષે પાઠ છે તેમાં વસુરાજા અસત્ય બાલવાથી અધાગતિ પામ્યા તેની કથા પણ આપી છે.

"સત્સંગ" વિષે જે નિઅંધના રૂપમાં લખાણ છે તેવું અંગ્રેજી સાહિત્યમાં ક્યાંય પણ મળી શકે તેવું નથી.

''પરિગ્રહને સંકેાચવાે'' એ વિષે બહુ અસરકારક અને વિચારવા યાગ્ય સૂચનાએા સહિત સુભૂમ ચક્રવર્તીનું દૃષ્ટાંત આપી પરિગ્રહની અનિષ્ટતા દર્શાવી છે તથા પરિગ્રહ એ પાપનું મૂળ છે, પાપના પિતા છે એમ સાબિત કર્યું છે.

"તત્ત્વ સમજવું" એ પાઠમાં પાેપટ પેઠે મુખપાઠે શાસ્ત્રો કરે પણ અર્થ ન સમજે તે ઉપર હાસ્યાેત્પાદક દૃષ્ટાંત સાથે તત્ત્વવિચાર કરનારને સુખ, આનંદ, વિવેક અને પરિણામે મહદ્ભૂત ફળ થાય છે તે વિષે અતિ મહત્ત્વની સૂચના કરી છે.

"યત્ના" વિષેના પાઠમાં ગૃહસ્થે ગૃહકાર્યાદિમાં કાળજી રાખીને કામ કરવાથી ઘણી જીવહિંસા અચે છે, તે ઉપરાંત આ લાેકમાં અસ્વચ્છતા, અગવડ, અનારાેગ્યતા આદિ દૂર થાય છે અને પરલાેકમાં દુઃખદાયી મહાપાપનાં ફળ ભાેેેગવવાં પડતાં નથી, ઇત્યાદિ અનેક વ્યવહારુ સૂચનાઓ સહિત ટૂંકામાં ઘણું લખ્યું છે.

"રાત્રિભાજન''ના પાઠમાં રાત્રિભાજનના નિષેધ ધર્મ-શાસ્ત્રમાં અને આયુર્વેદ વગેરે વૈદંકે શાસ્ત્રોમાં કેમ કરેલા છે તેનાં કારણા આપી "ચારે પ્રકારના આહાર રાત્રિને વિષે ત્યાગવાથી મહદ્ કળ છે'' એ જિનવચનનું સમર્થન કર્યું છે.

''સર્વ જીવની રક્ષા'' વિષે બે પાઠ લખ્યા છે. 'દયા

એ જ ધર્મનું સ્વરૂપ છે' એ વિષે અનેક ધર્મોમાં વર્ણન હોવા છતાં દયાનું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ મહાવીર ભગવાને નિરૂપણ કર્યું છે અને તેના અનુયાયીઓ ચાહીને જીવ હણવાની લેશ ઇચ્છા કરતા નથી તેનું કારણ ખરું ધર્મતત્ત્વ કે તેની શ્રદ્ધા કે તેના શ્રોડા અંશ છે, વગેરે પ્રથમ ભાગમાં જણાવી બીજા ભાગમાં શ્રેણિક રાજ્યના માંસાહારી સામંતાને માંસાહારના ત્યાગ કરાવે તેવી બુદ્ધિશાળી અભયકુમાર પ્રધાને યાજેલી ઉત્તમ યુક્તિની કથા આપેલી છે, અને એવી શુભેચ્છા દર્શાવી છે ''એમ જ તત્ત્વેબાધને માટે યૌક્તિક ન્યાયથી અનાર્ય જેવા ધર્મમતવાદીઓને શિક્ષા આપવાના વખત મળે તા આપણે કેવા ભાગ્યશાળી!"

''પ્રત્યાખ્યાન'' એટલે અમુક વસ્તુ ભણી ચિત્ત ન કરવું એમ તત્ત્વથી સમજ હેતુપૂર્વક નિયમ કરવા. નિયમ પાળવાની પ્રતિજ્ઞાથી મનને શુભ રાહમાં પ્રવર્તાવવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તે એકાગ્ર, વિચારશીલ અને વિવેકી અને છે વગેરે લાભ દર્શાવી, નિયમરહિત દશામાં પાળેલા સદાચાર કેવા શિથિલ હાય છે તેની સમજ ''પ્રત્યાખ્યાન'' પાઠમાં આપી છે.

"વિનય વડે તત્ત્વની સિદ્ધિ છે" એ પાઠમાં શ્રેણિક રાજાએ વિદ્યા લેવા ચંડાળને સિંહાસન પર બેસાડી પાતે સામા છોભા રહ્યા ત્યારે ચંડાળ પાસેથી વિદ્યા પ્રાપ્ત થઇ એ વિસ્તૃત કથા દ્વારા વિનય તત્ત્વ પામવામાં પ્રથમ જરૂરના ગુણ જણાવ્યા છે.

''સુદર્શન શેઠ'' નામના તેત્રીસમા પાઠમાં એક પત્નીવ્રત પાળનાર સુદર્શન શેઠના ઉપર માહ પામેલી અભયા રાણીએ તેને ચળાવવા કરેલા સર્વ પ્રયત્ના વ્યર્થ થયા ત્યારે તેના ઉપર આરાપ મૂકી તેને ફાંસીએ ચઢાવવાના હુકમ કરાવ્યા, પણ પ્રદ્મચર્યના પ્રભાવથી શૂળી ફીટીને તેનું ઝળહળતું સાનાનું સિંહાસન થયું એ કથા આપેલી છે.

પછીના પાઠમાં ખ્રહ્મચર્ચ વિષે સુંદર કાવ્ય છે. તેની છેલ્લી કડી :

"પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન; પાત્ર થવા સેવાે સદા, હ્રક્ષચર્થ મતિમાન!"

''નમસ્કાર-મંત્ર'' પાઠમાં પંચાપરમેષ્ઠીનાં નામસહિત પાંચેય પૂજ્ય પદના સ્મરણથી તેમના સ્વરૂપ, ગુણ આદિના વિચાર થતાં આત્મકલ્યાણ થાય છે વગેરે કારણા આપીને એ મંત્રના અવશ્ય કરીને વિમળભાવથી જાપ કરવા એવી ભલામણ કરી છે.

"અનાનુપૂર્વી" પાઠમાં પિતા–પુત્રના સંવાદરૂપે નમસ્કાર-મંત્રમાં ચિત્ત એકાચ કરી નિર્જરા કરવાના સાધન તરીકે 'અનાનુપૂર્વી'ના કાષ્ટકાવાળી નાની ચાપડીના જૈના ઉપયાગ કરે છે તેના પરમાર્થ સમજાત્યો છે.

''સામાયિક વિચાર'' ત્રણ પાઠમાં વિસ્તારથી જણાવ્યા છે. સામાયિક એટલે સમભાવથી ઉત્પન્ન થતા જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ માેક્ષમાર્ગના લાભ, એવા અર્થ જણાવી દશ મનના, દશ વચનના, અને ખાર કાયાના એમ ખત્રીસ દાેષાના અર્થ બે ભાગમાં જણાવી, ત્રીજા ભાગમાં નિર્દોષ સામાયિક વિધિપૂર્વક કરવા સવિસ્તર સૂચના સહિત પ્રેરણા કરી છે.

''પ્રતિક્રમણ વિચાર'' પાઠમાં જે જે દોષ થયા હાય તે એક પછી એક અંતરાત્માથી એઇ જવા અને તેના પશ્ચાત્તાપ કરી તે દોષથી પાછું વળવું તેનું નામ પ્રતિક્રમણ કહેવાય છે, એવા અર્થ જણાવી રૂઢિ માર્ગે થતી જૈનાની આ આવશ્યક ક્રિયામાં કેટલું માહાત્મ્ય છે તે જણાવી છેવટે ભલામણ કરી છે કે જેમ ખને તેમ પ્રતિક્રમણ ધીરજથી, સમજાય એવી ભાષાથી, શાંતિથી, મનની એકાગ્રતાથી અને યતનાપૂર્વક કરવું.

''ભિખારીના ખેદ'' નામની વાર્તા છે પાઠમાં આપી, સ્વપ્ન સમાન આ સંસાર અનિત્ય અને ચપળ છતાં માેહાંધ પ્રાણીઓ તેમાં સુખ માને છે પણ પરિણામે ખેદ, દુર્ગતિ અને પશ્ચાત્તાપ પામે છે એવી શિખામણ આપી છે. તથા આત્મા અવિનાશી, અખંડ અને નિત્ય છે એવા ઉપદેશ કર્યો છે.

"અનુપમ ક્ષમા" નામના પાઠમાં સમભાવથી ક્ષમા રાખનાર મનુષ્ય ભવસાગર તરી જાય છે એ દર્શાવવા કૃષ્ણ વાસુદેવના નાના ભાઈ ગજસુકુમારની ઉત્તમ ક્ષમાની કથા આપી છે. છેવટે જણાવ્યું છે કે "તત્ત્વજ્ઞાનીઓનાં વચન છે કે, આત્મા માત્ર સ્વસદ્દભાવમાં આવવા જોઈએ; અને તે આવ્યો તા માક્ષ હથેળીમાં જ છે."

"રાગ" નામના પાઠમાં ગૌતમ સ્વામીને કેવળજ્ઞાન થવામાં અટકાવનાર, ભગવાન મહાવીરનાં અંગાપાંગ, વર્ણુ, વાણી, રૂપ ઇત્યાદિ પરના માહ હતા એ વિષે કથાના પ્રસંગ જણાવી, સંસાર ઉપર પામર પ્રાણીઓના રાગ અનંત દુઃખનું કારણ દર્શાવી છેવટે નિર્ણય કર્યા છે: "જ્યાં રાગ નથી ત્યાં દ્વેષ નથી; આ માન્ય સિદ્ધાંત છે. રાગ તીવ્ર કર્મઅંધનનું કારણ છે; એના ક્ષયથી આત્મસિદ્ધિ છે."

"સામાન્ય મનાેરથ" નામના કાવ્યમાં સ્વરૂપના વિચાર સહિત ખાર વ્રત અંગીકાર કરી જ્ઞાન, વિવેક, વિચારની વૃદ્ધિ કરવાની તથા નવ તત્ત્વનાે ઉત્તમ બાેધ દર્શાવવાની ભાવના સહિત માેક્ષમાર્ગમાં પ્રવર્તવાનાે મનાેરથ દર્શાવ્યાે છે.

''કપિલ મુનિ''ની કથા ત્રણ પાઠમાં આપી તૃષ્ણાની કનિષ્ઠતા તથા અનંતતા જણાવી, તેના ત્યાગથી સંતાષરૂપ કલ્પવૃક્ષ દ્વારા કેવળજ્ઞાન અને માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે એવા ઉપદેશ કરતી સુંદર કથા કહી છે.

"તૃષ્ણાની વિચિત્રતા" વિષે કાવ્ય દ્વારા તૃષ્ણા, મમતા, જંજાળ વય વધે તેમ વધતી જાય છે પણ શાંત થતી નથી એ વાત સુંદર મનહર સુભાષિત પદ્યમાં સમજાવી છે.

"પ્રમાદ"ના પાઠ નિઅંધના રૂપમાં ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના 'દ્રુમપત્ર' અધ્યયનના સારરૂપ અસરકારક શૈલીથી લખાયા છે. ''અતિ વિચક્ષણ પુરુષા સંસારની સર્વોપાધિ ત્યાગીને અહારાત્ર ધર્મમાં સાવધાન થાય છે. પળના પણ પ્રમાદ કરતા નથી. વિચક્ષણ પુરુષા અહારાત્રના થાડા ભાગને પણ નિરંતર ધર્મકર્ત્તવ્યમાં ગાળે છે, અને અવસરે અવસરે ધર્મકર્ત્તવ્ય કરતા રહે છે. પણ મૂઢ પુરુષા નિદ્રા, આઢાર, માજશાખ અને વિકથા તેમજ રંગરાગમાં આયુ વ્યતીત કરી નાખે છે. એનું પરિણામ તેઓ અધાગતિરૂપ પામે છે..... એક પળ વ્યર્થ ખાવાથી એક ભવ ઢારી જવા જેવું છે એમ તત્ત્વની દૃષ્ટિએ સિદ્ધ છે!"

"વિવેક એટલે શું ?" એ પાઠ ગુરુ-શિષ્યના સંવાદરૂપે "વિવેક એ જ ધર્મનું મૂળ અને ધર્મરક્ષક છે" તે સમજાવવા લખ્યા છે. તેમાં ગુરુ વિવેકના સૂક્ષ્મ પણ સુંદર **અર્ધ** સમજાવે છે—"સંસારનાં સુખા અનંતીવાર આત્માએ **લાેબન્યાં**  છતાં તેમાંથી હજુ પણ માહિની ટળી નહીં, અને તેને અમૃત જેવા ગણ્યા એ અવિવેક છે; કારણ સંસાર કડવા છે; કડવા વિપાકને આપે છે; તેમજ વૈરાગ્ય જે એ કડવા વિપાકનું ઔષધ છે, તેને કડવા ગણ્યા; આ પણ અવિવેક છે. જ્ઞાન-દર્શનાદિ ગુણા અજ્ઞાન, અદર્શને ઘેરી લઇ જે મિશ્રતા કરી નાંખી છે તે આળખી ભાવ અમૃતમાં આવવું, એનું નામ વિવેક છે."

"જ્ઞાનીઓએ વૈરાગ્ય શા માટે બાધ્યા ?" એ પાઠમાં સંસાર એકાંત દુઃખમય, અત્યવસ્થિત, ચળવિચળ અને અનિત્ય વર્ણુવી માહિનીને લીધે પતંગિયું દીવામાં પડે તેમ સંસારમાં જીવ રાચી રહ્યો છે તે જણાવવા ચક્કવર્તી અને ભૂંડ બન્નેને ભાગની આસક્તિ અનેક રૂપે સરખી વર્ણુવી છે. છેવટે જણાવે છે:—

"ભોગ ભોગવવામાં પણ ખન્ને તુચ્છ છે; ખન્નેનાં શરીર પરુ માંસાદિકનાં છે. સંસારની આ (ચક્રવર્તીની) ઉત્તમાત્તમ પદ્યી આવી રહી ત્યાં આવું દુઃખ, ક્ષણિકતા, તુચ્છતા, અંધ-પણું એ રહ્યું છે તો પછી બીજે સુખ શા માટે ગણુવું જોઈએ ? એ સુખ નથી, છતાં સુખ ગણા તો જે સુખ ભયવાળાં અને ક્ષણિક છે તે દુઃખ જ છે. અનંત તાપ, અનંત શાક, અનંત દુઃખ જોઈને જ્ઞાનીઓએ આ સંસારને પૂંઠ દીધી છે તે સત્ય છે. એ ભણી પાછું વાળી જોવા જેવું નથી, ત્યાં દુઃખ, દુઃખ ને દુઃખ જ છે. દુઃખના એ સમુદ્ર છે.

વૈરાગ્ય એ જ અનંત સુખમાં લઇ જનાર ઉત્કૃષ્ટ લામિયા છે.'' "મહાવીર શાસન" જેવાં વિશાળ વિષયને એક પાઠમાં અદ્ભુત શૈલીથી સાગરને ગાગરમાં સમાવે તેમ સમાવ્યો છે. જન્મથી નિર્વાણ સુધીની મહાવીર જીવનની રૂપરેખા દોરી ૨૧૦૦૦ વર્ષ સુધી ધર્મતીર્થ પ્રવર્તનાર જણાવ્યું છે.

''જૈન સમુદાયમાં પરસ્પર મતલેદ અહ પડી ગયા છે. પરસ્પર નિંદાગ્રંથાથી જંજાળ માંડી બેઠા છે. વિવેક વિચારે મધ્યસ્થ પુરુષા મતમતાંતરમાં નહીં પડતાં જૈન શિક્ષાનાં મૂળ તત્ત્વ પર આવે છે; ઉત્તમ શીલવાન મુનિઓ પર ભાવિક રહે છે, અને સત્ય એકાગ્રતાથી પાતાના આત્માને દમે છે... આપણે ક્યાં તત્ત્વના વિચાર કરીએ છીએ ? ક્યાં ઉત્તમ શીલના વિચાર કરીએ છીએ ? નિયમિત વખત ધર્મમાં ક્યાં વ્યતીત કરીએ છીએ ? ધર્મતીર્થના ઉદય માટે ક્યાં લક્ષ રાખીએ છીએ ? ક્યાં દાઝ વડે ધર્મતત્ત્વને શાધીએ છીએ ?.... પણ તત્ત્વને કાેઇક જ જાણે છે; જાણ્યા કરતાં ઝાઝી શાંકા કરનારા અર્ધદગ્ધા પણ છે; જાણીને અહંપદ કરનારા પણ છે; પરંતુ જાણીને તત્ત્વના કાંટામાં તાેળનારા કાેઈક વિરલા જ **છે....ટૂંકામાં કહે**વાનું કે આપણે આપણા આત્માના સાર્થક અર્થે મતભેદમાં પડવું નહીં. ઉત્તમ અને શાંત મુનિઓના સમાગમ, વિમળ આચાર, વિવેક, દયા, ક્ષમા એનું સેવન કરવું. મહાવીરતીર્થને અર્થે બને તેા વિવેકી બાધ કારણ સહિત આપવા. તુચ્છ બુદ્ધિથી શંકિત થવું નહીં, એમાં આપણું પરમ મંગળ છે, એ વિસર્જન કરવું નહીં."

"અશુચિ કોને કહેવી ?" એ પાઠમાં, ખ્રદ્ધાચર્યની નવ વાડમાં ભગવાને સ્નાન કરવાની ના કહી છે તેના ખુલાસાે સંવાદરૂપે સ્પષ્ટ દર્શાવ્યા છે:— "શરીરની મલિનતાને અશુચિ કહેવી એ વાત કંઈ વિચારપૂર્વક નથી. શરીર પાતે શાનું બન્યું છે એ તો વિચાર કરા. રક્ત, પિત્ત, મળ, મૂત્ર, શ્લેષ્મના એ ભંડાર છે. તે પર માત્ર ત્વચા છે; છતાં એ પવિત્ર કેમ થાય ? વળી સાધુએ એવું કંઈ સંસારી કર્તવ્ય કર્યું ન હાય કે જેથી તેઓને સ્નાન કરવાની આવશ્યકતા રહે...નાહવાથી અસંખ્યાતા જંતુના વિનાશ, કામાિમની પ્રદીપ્તતા, વ્રતના ભંગ, પરિણામનું બદલવું, એ સઘળી અશુચિ ઉત્પન્ન થાય છે અને એથી આત્મા મહા મલિન થાય છે. પ્રથમ એના વિચાર કરવા જોઈએ....આત્માની મલિનતા એ જ અશુચિ છે....સમજણપૂર્વક અશુચિ ટાળવી જ જોઈએ. જૈન જેવું એક્કે પવિત્ર દર્શન નથી; અને તે અપવિત્રતાના બાધ કરતું નથી. પરંતુ શૌચાશૌચનું સ્વરૂપ સમજવું જોઈએ.''

"સામાન્ય નિત્યનિયમ'' પાઠમાં આખા દિવસમાં ધર્માત્મા ગૃહસ્થે પાળવા યાગ્ય સદાચાર ટૂંકામાં જણાવ્યા છે. તે ''સૂક્ષ્મ વિચારથી અને તેમ પ્રવર્તવાથી એ વિશેષ મંગળદાયક થશે.''

''ક્ષમાપના'' એ ગદ્યપ્રાર્થનાના પાઠ છે. દરરાજ આત્માર્થી જીવે તે પાઠ ભણવા યાગ્ય છે. તેમાં પાતાના દાષા અત્યંત લઘુતાથી ભગવાનની સમક્ષ રજૂ કરી પાતાનું અનાથપણું દર્શાવ્યું છે તથા ભગવાનનું, ભગવાને કહેલા ધર્મનું અને તેમના મુનિનું શરણુ શ્રહણુ કરી, સર્વ પાપથી મુક્ત થવાની અભિલાષા અને પાપના પશ્ચાત્તાપ કરી, સૃક્ષમ વિચારથી ઊંડાં ઊતરી ભગવાનના સ્વરૂપના વિચારથી પાતાના સ્વરૂપની ખાતરી કરી, ભગવાને કહેલાં તત્ત્વામાં નિ:શંક

થવાની અને ભગવાને કહેલા માર્ગમાં અહારાત્ર રહેવાની વૃત્તિ યાચી છે. અંતે પશ્ચાત્તાપથી કર્મજન્ય પાપની ક્ષમા ઇચ્છી છે. હજારા નરનારીઓ આ પાઠ મુખપાઠ કરી દરરાજ નિયમિતપણે પ્રાર્થના કરે છે, એવા ઉત્તમ આ પાઠ છે.

''વૈરાગ્ય એ ધર્મનું સ્વરૂપ છે'' એ પાઠમાં સત્ય ધર્મ તરફ વાંચનારનું લક્ષ કરાવવા કંઈક પરીક્ષક ખુદ્ધિ જાગ્રત થાય તે પ્રકારે ટૂં કામાં અસરકારક ઉપદેશ છે. ''અનેક ધર્મમતો આ જગતમાં ચાલે છે, તે સંબંધી અપક્ષપાતે વિચાર કરતાં આગળથી આટલું વિચારવું અવશ્યનું છે કે, જ્યાં સ્ત્રીએા ભાગવવાના ઉપદેશ કર્યા હાય, લક્ષ્મીલીલાની શિક્ષા આપી હાય, રંગ, રાગ, ગુલતાન અને એશઆરામ કરવાનું તત્ત્વ ખતાવ્યું હાય ત્યાંથી આપણા આત્માની સત્ શાંતિ નથી. કારણ એ ધર્મમત ગણીએ તો આખાે સંસાર ધર્મમતયુક્ત જ છે... તત્ત્વજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ આત્મા સંસારમાં વિષયાદિક મલિનતાથી પર્ચટન કરે છે. તે મલિનતાના ક્ષય વિશુદ્ધ ભાવજળથી હાવા જોઇએ. અર્હુતના કહેલાં તત્ત્વરૂપ સાણુ અને વૈરાગ્યરૂપ<u>ી</u> જળથી ઉત્તમ આચારરૂપ પથ્થર પર રાખીને આત્મવસ્ત્રને ધાનાર નિર્ગ્રંથ ગુરૂ છે. આમાં જો વૈરાગ્યજળ ન હાય તાે ખધાં સાહિત્યાે કંઈ કરી શકતાં નથી; માટે વૈરાગ્યને ધર્મનું સ્વરૂપ કહી શકાય. યદિ અર્હુતપ્રણીત તત્ત્વ વૈરાગ્ય જ બાેધે છે, તાે તે જ ધર્મનું સ્વ3પ એમ ગણવું.''

"ધર્મના મતભેદ" વિષે ત્રણ પાઠમાં પ્રશ્નોત્તર રૂપે પરીક્ષક બુદ્ધિ કેળવાય તેવી ચર્ચા કરેલી છે. વેદાંત, સાંખ્ય, બૌદ્ધ, ન્યાયમત, વૈશેષિક, શક્તિપંય, વૈષ્ણુવ, ઇસ્લામી, કાઈસ્ટ મતના ઉપદેશકો પાતાનું કહેલું સત્ય અને બાકીના બધા અસત્ય, કુતર્કવાદી છે એમ માની યાેગ્ય અયાેગ્ય ખંડ**ન** કરે છે; ત્યારે આપણે શાે વિચાર કરવાે ? અનેક ધર્મના મતભેદનું કારણ શું ? તેનું સમાધાન એમ છે કે "એ ધર્મ-મતવાળાંઓની જ્યાં સુધી ખુદ્ધિની ગતિ પહેાંચી ત્યાં સુધી તેમણે વિચારા કર્યા. અનુમાન, તર્ક અને ઉપમાદિક આધાર વડે તેઓને જે કથન સિદ્ધ જણાયું તે પ્રત્યક્ષરૂપે જાણે સિદ્ધ છે એવું તેમણે દર્શાવ્યું. જે પક્ષ લીધા તેમાં મુખ્ય એકાતિક વાદ લીધા; ભક્તિ, વિશ્વાસ, નીતિ, જ્ઞાન કે ક્રિયા એમાંના એક વિષયને વિશેષ વર્ણવ્યો, એથી બીજા માનવાયાગ્ય વિષયા તેમણે દૂષિત કરી દીધા. વળી જે વિષયા તેમણે વર્ણવ્યા તે સર્વ ભાવભેદે તેઓએ કંઇ જાણ્યા નહોતા, પણ પાતાની મહા **બુદ્ધિ અનુસારે બહુ વર્ણુવ્યા. તાર્કિક સિદ્ધાંત** દૃષ્ટાંતાદિકથી સામાન્ય બુદ્ધિવાળા આગળ કે જડભરત આગળ તેઓએ સિદ્ધ કરી અતાવ્યા. કીર્તિ, લાેકહિત, કે ભગવાન મનાવાની આકાંક્ષા એમાંની એકાદિ પણ એમના મનની ભ્રમણા હેાવાથી અત્યુગ્ર ઉદ્યમાદિકથી તેઓ જય પામ્યા. કેટલાકે શૃંગાર અને લહેરી સાધનાથી મનુષ્યનાં મન હરણ કર્યા. દુનિયા માહિનીમાં તાે મૂળે ડૂબી પડી છે; એટલે એ લહેરી દર્શનથી ગાડરરૂપે થઇને તેઓએ રાજી થઇ તેનું કહેવું માન્ય રાખ્યું. કેટલાકે નીતિ તથા કંઇ વૈરાગ્યાદિ ગુણ દેખી તે કથન માન્ય રાખ્યું. પ્રવર્તકની ખુદ્ધિ તેઓ કરતાં વિશેષ હાવાથી તેને પછી ભગવાનરૂપ જ માની લીધા. કેટલાકે વૈરાગ્યથી ધર્મમત ફેલાવી પાછળથી કેટલાંક સુખશીલિયાં સાધનનાે બાેધ ખાેસી દીધાે. પાેતાના મત સ્થાપન કરવાની મહાન ભ્રમણાએ અને પાતાની અપૂર્ણતા ઇત્યાદિક ગમે તે કારણથી બીજાનું કહેલું પાતાને ન રુવ્યું એટલે તેણે જીદા જ રાહ કાઢ્યો. આમ અનેક મતમતાંતરની જાળ થતી ગઈ. ચાર પાંચ પેઢી એકના એક ધર્મ પાળ્યાે એટલે પછી તે કુળધર્મ થઇ પડ્યો. એમ સ્થળે સ્થળે થતું ગયું.''

"વેદ સિવાયના બીજા મતોના પ્રવર્તકો, એમના ચરિત્રો, વિચારા ઇત્યાદિક વાંચવાથી અપૂર્ણ છે એમ જણાઇ આવે છે. વર્તમાનમાં જે વેદા છે તે ઘણા પ્રાચીન ગ્રંથા છે તેથી તે મતનું પ્રાચીનપાશું છે. પરંતુ તે પણ હિંસાએ કરીને દૂધિત હાવાથી અપૂર્ણ છે. તેમજ સરાગીનાં વાક્ય છે એમ સ્પષ્ટ જણાય છે.

જે પૂર્ણ દર્શન વિષે અત્રે કહેવાનું છે તે જૈન એટલે નીરાગીના સ્થાપન કરેલા દર્શન વિષે છે. એના બાંધદાતા સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી હતા. કાળલેદ છે તો પણ એ વાત સૈદ્ધાંતિક જણાય છે. દયા, પ્રદ્માચર્ય, શીલ, વિવેક, વૈરાગ્ય, જ્ઞાન, ક્રિયાદિ એના જેવાં પૂર્ણ એક્કેએ વર્ણવ્યાં નથી. તેની સાથે શુદ્ધ આત્મજ્ઞાન, તેની કાટિઓ, જીવનાં ચ્યવન, જન્મ, ગતિ, વિગતિ, યાનિદાર, પ્રદેશ, કાળ, તેનાં સ્વરૂપ એ વિષે એવા સૂક્ષ્મ બાંધ છે કે જે વડે તેની સર્વજ્ઞતાની નિઃશંકતા થાય.... તેઓના કેટલાક સિદ્ધાંતા એવા સૂક્ષ્મ છે કે, જે એકેક વિચારતાં આખી જિંદગી વહી જાય તેવું છે....બહુ મનનથી સર્વ ધર્મમત જાણી પછી તુલના કરનારને આ કથન અવશ્ય સિદ્ધ થશે."

''સુખ વિષે વિચાર'' બહુ મનન કરવા યાેગ્ય કથા છ પાઠમાં યાેજી, મહાપુરુષના જીવનની છાપ જેમ વાંચક વર્ગ ઉપર અજબ પડે તેમ લખી છે. એક ગરીબ ખ્રાદ્મણ 'કેવું સુખ દેવ પાસે માગવું' તે શાેધવા પ્રવાસ કરી થાકી ગયાે

પણ કાેઇ ખરાે સુખી જણાયાે નહીં. છેવટે દ્વારિકાના એક મહા ધનાઠ્યને ત્યાં જઇ ચઠ્યો અને તેને સુખી જોઈ નિશ્ચય કરે છે કે હવે તપ કરીને જો હું માગું તેા આ મહા ધનાહ્ય જેવું જ સઘળું માગું, ખીજી ચાહના કરું નહીં. એ વિચાર સાંભળી તે ધનાઠ્યે જણાવ્યું કે "મારા સિદ્ધાંત આવા છે કે જગતમાં કાેઇ સ્થળે વાસ્તવિક સુખ નથી. જગત દુઃખથી કરીને દાઝતું છે. તમે મને સુખી જુઓ છે પણ વાસ્તવિક રીતે હું સુખી નથી.'' એમ કહી પાતાનું વૃત્તાંત તેને જણાવે છે; તેમાં સંસારની અનેક વિટંખનાએામાં કાટ્યાવધિ ધનના નાશ થતાં થયેલાં દુઃખ; કુટુંખીએાના વિયાગનાં પડેલાં દુઃખ; કરી પરદેશનાં દ્રઃખ વેઠી ધન કમાવા કરેલા પુરુષાર્થ, તેની સાથે કરવાં પડેલાં પાપ અને સહન કરેલાં દુઃખ; કુટુંબીએાના વિયાગ વડે વગર દમડીએ જાવે જે વખતે તે ગયા તે વખતની સ્થિતિ, અજ્ઞાન દૃષ્ટિએ આંખમાં આંસુ આવે તેવી વર્ણવી જણાવ્યું કે ''આ વખતે પણ ધર્મમાં લક્ષ રાખ્યું હતું. દિવસના અમુક ભાગ તેમાં રાકતા હતા, તે લક્ષ્મી કે એવી લાલચે નહીં; પરંતુ સંસારદુઃખથી એ તારનાર સાધન છે એમ ગણીને માતના ભય ક્ષણ પણ દૂર નથી; માટે એ કર્તવ્ય केम अने तेम इरी देवुं, ये भारी भुण्य नीति हती. દુરાચારથી કંઇ સુખ નથી; મનની તૃપ્તિ નથી; અને આત્માની મલિનતા છે. એ તત્ત્વ ભણી મેં મારું લક્ષ દાેરેલું હતું." પછી પાતાની સમૃદ્ધિ તથા વર્તમાન સુખ અને સંદાચારના વ્યાપાર વહીવટ કરતા હતા. તા પણ મારે આરંભાપાધ, અનીતિ અને લેશ પણ કપટ સેવલું પડ્યું નથી, એમ તા

નથી જ. અનેક પ્રકારનાં આરંભ અને કપટ મારે સેવવાં પડ્યાં હતાં. આપ જે ધારતા હો કે દેવાપાસનથી લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરવી, તો તે જે પુષ્ય ન હાય તા કાઈ કાળે મળનાર નથી. પુષ્યથી લક્ષ્મી પામી મહારંભ, કપટ અને માનપ્રમુખ વધારવાં તે મહાપાપનાં કારણ છે; પાપ નરકમાં નાંખે છે. પાપથી આત્મા, પામેલા મહાન મનુષ્યદેહ એળ ગુમાવી દે છે.... લક્ષ્મીની અને તે વડે આખા સંસારની ઉપાધિ ભાગવવી તે હું ધારું છું કે વિવેકી આત્માને માન્ય ન હાય.... જેમ આપની ઇચ્છા હાય તેમ કરા, આપ વિદ્વાન છા, હું વિદ્વાનને ચાહું છું. આપની અભિલાષા હાય તા ધર્મધ્યાનમાં પ્રસક્ત થઇ સહ-કુટુંખ અહીં ભલે રહા."

પછી પાતાના સામાન્ય વિચારા તે ખ્રાહ્મણને કહે છે:

''જેઓ કેવળ લક્ષ્મીને ઉપાર્જન કરવામાં કપટ, લાભ અને માયામાં મૂંઝાયા પડ્યા છે તે બહુ દુઃખી છે. તેના તે પૂરા ઉપયોગ કે અધૂરા ઉપયોગ કરી શકતા નથી, માત્ર ઉપાધિ જ ભાગવે છે. તે અસંખ્યાત પાપ કરે છે. તેને કાળ અચાનક લઇને ઉપાડી જાય છે. અધાગતિ પામી તે જીવ અનંત સંસાર વધારે છે. મળેલા મનુષ્યદેહ એ નિર્મૂલ્ય કરી નાખે છે જેથી તે નિરંતર દુઃખી જ છે.

જેણે પાતાના ઉપજિવિકા જેટલાં સાધનમાત્ર અલ્પા-રંભથી રાખ્યાં છે, શુદ્ધ એક પત્નીવ્રત, સંતાષ, પરાત્માની રક્ષા, યમ, નિયમ, પરાપકાર, અલ્પરાગ, અલ્પદ્રવ્યમાયા અને સત્ય તેમજ શાસ્ત્રાધ્યયન રાખ્યું છે, જે સત્પુરુષોને સેવે છે, જેણે નિર્ગથતાના મનારથ રાખ્યા છે, બહુ પ્રકારે કરીને સંસારથી જે ત્યાગી જેવા છે, જેના વૈરાગ્ય અને વિવેક ઉત્કૃષ્ટ છે તે પવિત્રતામાં સુખપૂર્વક કાળ નિર્ગમન કરે છે.

સર્વ પ્રકારના આરંભ અને પરિગ્રહથી જેઓ રહિત થયા છે, દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી જેઓ અપ્રતિઅંધપણે વિગ્રરે છે, શત્રુ–મિત્ર પ્રત્યે જે સમાન દૃષ્ટિવાળા છે અને શુદ્ધ આત્મધ્યાનમાં જેમના કાળ નિર્ગમન થાય છે, અથવા સ્વાધ્યાય ધ્યાનમાં જે લીન છે, એવા જિતેન્દ્રિય અને જિતકષાય તે નિર્ગ્રથા પરમ સુખી છે.

સર્વ ઘનઘાતી કર્મના ક્ષય જેમણે કર્યા છે, ચાર કર્મ પાતળાં જેનાં પહ્યાં છે, જે મુક્ત છે, જે અનંતજ્ઞાની અને અનંતદર્શી છે તે તો સંપૂર્ણ સુખી જ છે. માક્ષમાં તેઓ અનંત જીવનનાં અનંત સુખમાં સર્વ-કર્મ-વિરક્તતાથી વિરાજે છે.

આમ સત્પુરુષોએ કહેલાે મત મને માન્ય છે. પહેલાે તાે મને ત્યાજય છે. બીજો હુમણાં માન્ય છે; અને ઘણે ભાગે એ ગ્રહણ કરવાનાે મારાે બાેધ છે. ત્રીજો બહુ માન્ય છે. અને ચાેથાે તાે સર્વમાન્ય અને સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ જ છે....

જે વિવેકીઓ આ સુખ સંબંધી વિચાર કરશે તેઓ બહુ તત્ત્વ અને આત્મશ્રેણિની ઉત્કૃષ્ટતાને પામશે. એમાં કહેલાં અલ્પારંભી, નિરારંભી અને સર્વમુક્ત લક્ષ્ણા લક્ષપૂર્વક મનન કરવા જેવાં છે. જેમ અને તેમ અલ્પારંભી થઈ સમલાવથી જનસમુદ્દાયના હિત ભણી વળવું. પરાપકાર, દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતાનું સેવન કરવું એ બહુ સુખદાયક છે. નિર્ગંથતા વિષે તા વિશેષ કહેવારૂપ જ નથી. મુક્તાત્મા તા અનંત સુખમય જ છે." "અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર" નામના કાવ્યમાં મનુષ્યભવની દુર્લભતા દર્શાવી તે વ્યર્થ વહી ન જાય, કાલ્પનિક સુખ શોધવામાં માેક્ષસાધન રહી ન જાય તે વિષે ચેતવણી આપી છે; સંસારમાં લક્ષ્મી, અધિકાર, કુટુંખ પરિવારની વૃદ્ધિને મહાભાગ્ય માનવામાં આવે છે અને તે માટે આખા મનુષ્યભવ હારી જાય છે તેના વિચાર કરવા સૂચના જણાવી આત્મિક આનંદ ગમે ત્યાંથી પ્રાપ્ત કરવા સૂચવ્યું છે. આત્મવિચાર ઊગે તેવા વિચાર પ્રેરતાં જણાવે છે:

"હું કેાણુ છું ? ક્યાંથી થયાે ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કાના સંબંધે વળગણા છે? રાખું કે એ પરહરું ? એના વિચાર વિવેકપૂર્વિક શાંત ભાવે ને કર્યા, તા સર્વ આત્મિક જ્ઞાનનાં સિદ્ધાંત–તત્ત્વ અનુભવ્યાં."

કાેઇ આત્મઅનુભવી પુરુષના વચન ઉપર વિશ્વાસ કરવાથી આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે એમ જણાવી, છેલ્લી બે લીડી હુદયમાં લખી રાખવા યાગ્ય લખી છે:

''રે! આત્મ તારા! આત્મ તારા! શીઘ એને એાળખાે, સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ દો આ વચનને હૃદયે **લ**ખાે."

"જિતેન્દ્રિયતા'' પાઠ નિબંધના રૂપે મનને વશ કરવા વિષે બહુ ઉપયાગી સૂચનાએા સહિત લખાયેલાે છે.

"મન અકસ્માત્ કાેઇથી જ જીતી શકાય છે. નહીં તાે અભ્યાસ કરીને જ જિતાય છે. એ અભ્યાસ નિર્જાથતામાં ખહુ થઇ શકે છે; છતાં ગૃહસ્થાશ્રમે સામાન્ય પરિચય કરવા માગીએ તાે તેના મુખ્ય માર્ગ આ છે કે, તે જે દુરિચ્છા કરે તેને ભૂલી જવી; તેમ કરવું નહીં. તે જ્યારે શખ્દ સ્પર્શાદિ વિલાસ ઇચ્છે ત્યારે આપવા નહીં. ડૂંકામાં આપણે એથી દારાવું નહીં પણ આપણે એને દોરવું; અને દોરવું તે પણ મામાર્ગમાં. જિતેન્દ્રિયતા વિના સર્વ પ્રકારની ઉપાધિ ઊભી જ રહી છે. ત્યાંગે ન ત્યાંગ્યા જેવા થાય છે, લાકલજ્જાએ તેને સેવવા પડે છે. માટે અભ્યાસે કરીને પણ મનને જીતીને સ્વાધીનતામાં લઇ અવશ્ય આત્મહિત કરવું."

"બ્રહ્મચર્ચની નવ વાડ" એ પાઠમાં બ્રહ્મચર્ચરૂપી એક સુંદર ઝાડ અને તેને રક્ષા કરનારી નવ વિધિઓ તેને નવ વાડનું રૂપ આપી આચાર પાળવામાં વિશેષ સ્મૃતિ રહી શકે એવી સરળતા કરી છે.

''સનત્કુમાર''નું ચરિત્ર અશુચિભાવના દર્શાવવા છે પાઠમાં લખ્યું છે. સનત્કુમાર ચક્રવર્તીનું રૂપ જેવા છે દેવો સ્વર્ગમાંથી આવ્યા હતા, જોઈને આનંદ પામ્યા પરંતુ પૂર્વનાં પાપને લઈને તથા આ કાયાના મદ સંબંધી મેળવણ થવાથી છે ઘડીમાં ચક્રવર્તીની કાયા ઝેરમય થઈ ગઈ. ''કાયાના આવા પ્રપંચ જોઈને સનત્કુમારને અંતઃ કરણમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા… આવી ને આવી અશુચિ સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્રાદિનાં શરીરમાં રહી છે. એ સઘળું માહમાન કરવા યાગ્ય નથી, એમ ખાલીને તે છ ખંડની પ્રભુતા ત્યાગ કરીને ચાલી નીકળ્યા. સાધુરૂપે જ્યારે વિચરતા હતા ત્યારે મહારોગ ઉત્પન્ન થયા. તેના સત્યત્વની પરીક્ષા લેવાને કોઈ દેવ ત્યાં વૈદરૂપે આવ્યો. સાધુને કહ્યું : હું ખહુ કુશળ રાજવૈદ છું; તમારી કાયા રાગના ભાગ થયેલી છે, જો ઇચ્છા હાય તા તરકાળ હું તે રાગને ટાળી આપું. સાધુ ખાલ્યા : 'હે વૈદ! કર્મરૂપી રાગ મહાન્મત્ત છે; એ રાગ ટાળવાની તમારી જે સમર્થતા હાય તા ભલે મારા એ

રાગ ટાળા. એ સમર્થતા ન હાય તા આ રાગ ભલે રહ્યો'.... મળ, મૂત્ર, નરક, હાડ, માંસ, પરુ અને શ્લેષ્મથી જેનું અંધારણ ટક્યું છે, ત્વચાથી માત્ર જેની મનાહરતા છે, તે કાયાના માહ ખરે! વિભ્રમ જ છે!"

''ખત્રીસ યાેગ'' આત્માને ઉજ્જવળ કરવા માટે ખત્રીસ બાલ આ પાઠમાં જણાવ્યા છે. એકેક યાેગ અમૂલ્ય છે. સઘળા સંગ્રહ કરનાર પરિણામે અનંત સુખને પામે છે. જેમકેઃ મમત્વના ત્યાગ કરવાે, ગુપ્ત તપ કરવું, સમકિત શુદ્ધ રાખવું, શુદ્ધ કરણીમાં સાવધાન થવું, આપત્તિ કાળે પણ ધર્મનું દૃઢત્વ ત્યાગવું નહીં, મરણકાળે આરાધના કરવી ઇત્યાદિ.

"મોક્ષસુખ" નામના પાઠમાં શાસ્ત્રાધારે એક કથા લખી છે: "ભગવાનને ગૌતમસ્વામીએ મોક્ષના અનંત સુખ વિષે પ્રશ્ન કર્યો ત્યારે ભગવાને ઉત્તરમાં કહ્યું: ગૌતમ! એ અનંત સુખ! હું જાહ્યું છું; પહ્યુ તે કહી શકાય એવી અહીં આગળ કંઇ ઉપમા નથી. જગતમાં એ સુખના તુલ્ય કોઇ પહ્યુ વસ્તુ કે સુખ નથી."

એક લીલે રાજાને વનમાં પાણી પાયાથી તેના પર પ્રસન્ન થઇને રાજનગરમાં તેને રાજા લઇ ગયા અને અનેક વસ્તુઓ ખાવાની, જેવાની, સુંઘવાની તેને આપી, પણ સમાં-વહાલાં સાંભરતાં તે છાનામાના વનમાં જતા રહ્યો, ત્યાં તેનાં સગાંએ પૃછ્યું: તું ક્યાં હતા ?

ભીલે કહ્યું: 'અહુ સુખમાં. ત્યાં મેં ખહુ વખાણવાલાયક વસ્તુઓ જોઈ.'

કુટુંબીઓએ કરી પૂછ્યું : 'પણ તે કેવી ? તે તો અમને કહે.' ભીલ કહે: 'શું કહું, અહીં એવી એક્કે વસ્તુ જ નથી.' ઘણી વસ્તુઓ –શંખલા, છીપ, કાેડા ખતાવી તેમણે વારંવાર પૂછ્યું પણ તે કહી શક્યો નહીં; તેમ અનુપમેય માેક્ષને, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપમય નિર્વિકારી માેક્ષનાં સુખના અસંખ્યાતમા ભાગને પણ યાગ્ય ઉપમા અપાય તેવું અહીં કાેઇ સુખ નથી. ક્ષણિક સુખ સંબંધી વિચાર આડે સત્સુખના વિચાર આવી શકતાે નથી.

"ધર્મધ્યાન" વિષે ત્રણ પાઠમાં ચાર ભેંદ, ચાર લક્ષણો, ચાર આલંખન અને ચાર અનુપ્રેક્ષા એમ સાળ પ્રકારે હિત-કારી અને ઉપયાગી વર્ણન કર્યું છે. "એ ધ્યાન વડે કરીને આત્મા મુનિત્વ ભાવમાં નિરંતર પ્રવેશ કરે છે....એમાંના કેટ-લાક ભાવ સમજવાથી તપ, શાંતિ, ક્ષમા, દયા, વૈરાગ્ય અને જ્ઞાનના બહુ બહુ ઉદય થશે."

"જ્ઞાન સંબંધી બે બાલ" નામના ચાર પાઠમાં નીચેના પ્રશ્નોની ચર્ચા ટુંકામાં વિચારણાની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારે કરી છે :

- (૧) જ્ઞાનની શી આવશ્યકતા છે?
- (૨) જ્ઞાનપ્રાપ્તિનાં કંઈ સાધન છે?
- (3) તેને અનુકૂળ દ્રવ્ય, દેશ, કાળ, ભાવ છે?
- (૪) તે ક્યાં સુધી અનુકૂળ છે?
- (પ) વિશેષ વિચારમાં એ જ્ઞાનના ભેદ કેટલા છે?
- (६) જાણવારૂપ છે શું ?
- (૭) એના વળી કેટલા લેદ છે?
- (૮) જાણુવાનાં સાધન કયાં કયાં છે?
- (૯) કઈ કઈ વાટે તે સાધના પ્રાપ્ત કરાય છે?
- (૧૦) એ જ્ઞાનના ઉપયાગ કે પરિણામ શું છે?

"પંચમકાળ" નામના પાઠમાં આ કળિકાળમાં કેવું વર્તન આ ભરતક્ષેત્રે થવું જેઈએ તેને માટે સત્પુરુષોએ કેટલાક વિચારા જણાવ્યા છે. તે અનુસાર પ્રત્યક્ષ આપણી નજરે જણાય તેવી પડતીની નિશાનીઓ ગણાવી છે. છેવટે જણાવ્યું છે કે "પંચમ કાળનું આવું સ્વરૂપ જાણીને વિવેકી પુરુષો તત્ત્વને ગ્રહ્યુ કરશે; કાળાનુસાર ધર્મતત્ત્વશ્રદ્ધા પામીને ઉચ્ચગતિ સાધી પરિણામે માક્ષ સાધશે; નિર્ગ્રંથ પ્રવચન, નિર્ગ્રંથ શુરુ ઇત્યાદિ ધર્મતત્ત્વ પામવાનાં સાધના છે. એની આરાધનાથી કર્મની વિરાધના છે."

"તત્ત્વાવખાધ" વિષે ૧૭ પાઠ લખી તેમાં નવ તત્ત્વાનું સ્વરૂપ જાણવાની જરૂર જણાવતાં લખે છે: "નિર્ગ્રંથપ્રવચનના જે જે સ્ફ્લમ ખાધ છે, તે તત્ત્વની દૃષ્ટિએ નવ તત્ત્વમાં સમાઈ જાય છે; તેમજ સઘળા ધર્મમતાના સ્ફલ્મ વિચાર એ નવતત્ત્વ- વિજ્ઞાનના એક દેશમાં આવી જાય છે. આત્માની જે અનંત શક્તિએ ઢંકાઇ રહી છે તેને પ્રકાશિત કરવા અહૈંત ભગવાનના પવિત્ર બાધ છે. એ અનંત શક્તિએ ત્યારે પ્રકુદ્ધિત થઇ શકે કે જયારે નવતત્ત્વ વિજ્ઞાનમાં પારાવાર જ્ઞાની થાય."

वर्तमान स्थिति वर्जुवतां तेच्या कणावे छे:

''મહાવીર ભગવંતના શાસનમાં બહુ મતમતાંતર પડી ગયા છે, તેનું મુખ્ય આ એક કારણ પણ છે કે તત્ત્વજ્ઞાન ભણીથી ઉપાસક વર્ગનું લક્ષ ગયું. માત્ર ક્રિયાભાવ પર રાચતા રહ્યા; જેનું પરિણામ દૃષ્ટિગાેચર છે. વર્તમાન શાધમાં આવેલી પૃથ્વીની વસતિ લગભગ દોઢ અખજની ગણાઇ છે; તેમાં સર્વ ગચ્છની મળીને જૈનપ્રજા માત્ર વીશ લાખ છે. એ પ્રજા તે શ્રમણાપાસક છે. એમાંથી હું ધારું છું કે નવતત્ત્વને પઢનરૂપે ખે હજાર પુરુષા પણ માંડ જાણતા હશે; મનન અને વિચાર-પૂર્વક તો આંગળીને ટેરવે ગણી શકીએ તેટલા પુરુષો પણ નહીં હશે....એ નવતત્ત્વ વિચાર સંબંધી પ્રત્યેક મુનિઓને મારી વિજ્ઞપ્તિ છે કે વિવેક અને ગુરુગમ્યતાથી એનું જ્ઞાન વિશેષ વૃદ્ધિમાન કરલું; એથી તેઓના પવિત્ર પંચ મહાવ્રત દૃઢ થશે; જિનેશ્વરનાં વચનામૃતના અનુપમ આનંદની પ્રસાદી મળશે; મુનિત્વઆચાર પાળવામાં સરળ થઇ પડશે; જ્ઞાન અને ક્રિયા વિશુદ્ધ રહેવાથી સમ્યક્ત્વના ઉદય થશે; પરિણામે ભવાંત થઇ જશે.'' "નવ તત્ત્વ એટલે તેનું એક સામાન્ય ગૂંથનયુક્ત પુસ્તક હાય તે નહીં; પરંતુ જે જે સ્થળે જે જે વિચારા જ્ઞાનીઓએ પ્રણીત કર્યા છે તે તે વિચારા નવતત્ત્વમાંના અમુક એક બે કે વિશેષ તત્ત્વના હાય છે.''

એક સમર્થ વિદ્વાન સાથે શ્રીમદ્દને નિર્શેય પ્રવચનની ચમત્કૃતિ વિષે વાતચીત થયેલી, તેમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રીવ્ય કે 'ઉપન્નેવા' 'વિઘનેવા' 'ધુવેવા'—એ લખ્ધિવાક્યને અનુસાર જીવ ઉત્પન્ન થાય છે, જીવ નાશ પામે છે, અને જીવ નિત્ય કે ધ્રુવ છે એમ હા પાડીને પછી જીવ ઉત્પન્ન થથી થતા, જીવ નાશ નથી પામતા અને જીવ ધ્રુવ નથી એમ હા પાડતાં અઢાર દીષ આવે છે એમ તે વિદ્વાને વિસ્તારથી જણાવ્યું તેની સ્યાદ્વાદ દ્વારા કેવી રીતે 'હા' અને 'ના' પાડતાં છતાં કોઇ દોષ ન આવે તે વિષે સૂક્ષ્મ ચર્ચા થાડા વિચારે પણ સમજાય તેવી સરળતાથી ત્રણ ચાર પાઠમાં કરી છે. અને ન્યાયનાં ગ્રંથામા પ્રવેશ કરવા યાગ્ય સંસ્કારા વાચક અને શ્રોતાને પડે તે શૈલીથી તે પાડ લખાયા છે. છેવટે, તત્ત્વાવ- ખાંધના પાઠો કેવા ઉદ્દેશથી લખ્યા છે તે પાતે જણાવે છે—

''જે જે હું કહી ગયા તે તે કંઈ કેવળ જૈનકુળથી જન્મ પામેલા પુરુષને માટે નથી, પરંતુ સર્વને માટે છે, તેમ આ પણ નિઃશંક માનજે કે હું જે કહું છું તે અપક્ષપાતે અને પરમાર્થળુ હિથી કહું છું.

તમને જે ધર્મતત્ત્વ કહેવાનું છે, તે પક્ષપાત કે સ્વાર્થ-બુદ્ધિથી કહેવાનું મને કંઈ પ્રયોજન નથી. પક્ષપાત કે સ્વાર્થથી હું તમને અધર્મતત્ત્વ બાધી અધાગતિને શા માટે સાધું ? વારંવાર હું તમને નિર્પ્રથના વચનામૃતા માટે કહું છું, તેનું કારણ તે વચનામૃતા તત્ત્વમાં પરિપૂર્ણ છે, તે છે....જૈનમત-પ્રવર્તકોએ મને કંઈ ભૂરશી દક્ષણા આપી નથી; તેમ એ મારા કંઈ કુટુંબપરિવારી પણ નથી કે એ માટે પક્ષપાતે હું કંઈ પણ તમને કહું. તેમજ અન્યમતપ્રવર્તકા પ્રતિ મારે કેંઈ વૈરણહિ નથી કે મિચ્યા એનું ખંડન કરું. બન્નેમાં હું તા મંદમતિ મધ્યસ્થરૂપ છું. બહુ બહુ મનનથી અને મારી મતિ જ્યાં સુધી પહેાંચી ત્યાં સુધીના વિચારથી હું વિનયથી એમ કહું છું કે, પ્રિય ભવ્યા ! જૈન જેવું એક્કે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી; વીતરાગ જેવા એક દેવ નથી, તરીને અનંત દ્વ:ખથી પાર પામવું હાેય તાે એ સર્વજ્ઞ દર્શનરૂપ કલ્પવૃક્ષને સેવાે....આમ કહેવાડું કારણ શું? તાે માત્ર તેની પરિપૂર્ભુતા, નીરાગિતા, સત્યતા અને જગતહિતસ્વિતા."

"પરંતુ જગત માહાંધ છે, મતભેદ છે ત્યાં અંધારું છે; મમત્વ કે રાગ છે ત્યાં સત્ય તત્ત્વ નથી….

હું એક મુખ્ય વાત તમને કહું છું કે જે મમત્વ-રહિતની અને ન્યાયની છે. તે એ છે કે ગમે તે દર્શનને તમે માના. ગમે તો પછી તમારી દૃષ્ટિમાં આવે તેમ જૈનને કહા, સર્વ દર્શનનાં શાસ્ત્રતત્ત્વને જુઓ, તેમ જૈનતત્ત્વને પણ જુઓ. સ્વતંત્ર આત્મિકશક્તિએ જે યાગ્ય લાગે તે અંગીકાર કરાે. મારું કે બીજા ગમે તેનું ભલે એકદમ તમે માન્ય ન કરાે પણ તત્ત્વને વિચારાે."

''સમાજની અગત્ય'' વિષેના પાઠમાં અંગ્રેજોના ઉત્સાહ અને એ ઉત્સાહમાં અનેકનું મળવું એ તેમના વિજયનું કારણ દૃષ્ટાંત રૂપે આપી ધર્મની ઉન્નતિ માટે એકત્ર થવા પ્રેરણા કરતાં પાતે જણાવે છે:-

''કળાકૌશલ્યા શાધવાના હું અહીં બાધ કરતા નથી; પરંતુ સર્વન્ન ભગવાનનું કહેલું ગુપ્ત તત્ત્વ પ્રમાદસ્થિતિમાં આવી પડ્યું છે, તેને પ્રકાશિત કરવા તથા પૂર્વાચાર્યાનાં ગૂંથેલાં મહાન શાસ્ત્રો એકત્ર કરવા, પડેલા ગચ્છના મતમતાંતરને ટાળવા તેમજ ધર્મવિદ્યાને પ્રકુદ્ધિત કરવા એક મહાન સમાજ સદાચરણી શ્રીમંત અને ધીમંત બન્નેએ મળીને સ્થાપન કરવાની અવશ્ય છે એમ દર્શાવું છું. પવિત્ર સ્યાદ્વાદ મતનું ઢંકાયેલું તત્ત્વ પ્રસિદ્ધિમાં આણ્વા જ્યાં સુધી પ્રયોજન નથી, ત્યાં સુધી શાસનની ઉન્નતિ પણ નથી....મહાન સમાજના અંતર્ગત ઉપસમાજ સ્થાપવા. મતમતાંતર તજી, વાડામાં બેસી રહેવા કરતાં એમ કરવું ઉચિત છે. હું ઇચ્છું છું કે તે કૃત્યની સિદ્ધિ થઇ જૈનાંતર્ગચ્છ મતભેદ ટળા, સત્ય વસ્તુ ઉપર મનુષ્યમંડળનું લક્ષ આવા; અને મમત્વ જાઓ!"

''મનાેનિગ્રહનાં વિક્ષ'' નામના પાઠમાં અઢાર પાપ-સ્થાનક ક્ષય કરવામાં પણ વિક્ષકર્તા તથા આત્મસાર્થકતા અટ- કાવતા એવા અઢાર બાલ ગણાવ્યા છે અને તે ત્યાગવા પ્રેરણા કરી છે.

''સ્મૃતિમાં રાખવા યાગ્ય મહાવાકચો'' એ દશ અનુ-ભવપૂર્ણ હિતકારી વાકચોના વિચારવા યાગ્ય પાઠ છે.

"વિવિધ પ્રશ્નો" નામના પાંચ પાઠ પ્રશ્નોત્તર રૂપે નિર્ગ્રંથ પ્રવચનની સિદ્ધાંત પ્રવેશિકાની ગરજ સારે તેવા છે. તે ઉપ-રાંત અન્ય દર્શનાના વ્રત અને માન્યતાની કંઈક સરખામણી પણ તેમાં છે.

''જિનેશ્વરની વાણી'' એ કાવ્ય, શાસ્ત્ર વાંચતાં પહેલાં મંગળાચરણમાં બાલવા યાગ્ય મનાહર ભાષામાં મનહર છંદમાં લખેલું છે.

''પૂર્ણમાલિકા મંગલ'' એ છેલ્લું કાવ્ય અંતિમ મંગલ-રૂપ બે કડીમાં લખેલુ રહસ્યપૂર્ણ સમાપ્તિદર્શક છે.



# ભાવનાબોધ

'મેાક્ષમાળા' સં. ૧૯૪૦મા લખાઇ અને સંવત ૧૯૪૪માં છપાઇને બહાર પડી. આટલા ચાર વર્ષના વિલંબ થાય તેમ હોવાથી સં. ૧૯૪૨માં જ ભાવનાબાધ માક્ષમાળા પછી લખાયા છતાં તે વર્ષમાં પ્રસિદ્ધ થયા, અને માક્ષમાળાના અગાઉથી થયેલા ગ્રાહકાને લેટ તરીકે માકલવામાં આવ્યો હતા. ગ્રંથ ટૂંકા છતાં વૈરાપ્યથી લરપૂર છે અને કથાએ દ્વારા લાવના-એનું વર્જીન આપેલું હોવાથી ચિત્તાકર્ષક અને ઊડી અસર કરે તેવા આનંદદાયક બન્યા છે. પાત્રતા પામવાનું અને ક્રોધાદિ કથાય દ્વર કરવાનું આ ગ્રંથ ઉત્તમ સાધન છે.

ટૂંકા ઉપાદ્ઘાતમાં ખરું સુખ, મહાત્માઓના બાધ અને ખાસ કરીને મહાવીરના માનવા યાગ્ય બાધ તથા માક્ષને અર્થે એ સર્વના ઉપદેશ છે એમ જણાવી, માક્ષમાળામાં 'બાર ભાવના' વિષે લખેલા પાઠ મૂક્યો છે. પછી ખન્ને ચંથાનું પ્રયોજન ટૂંકામાં બહુ સુંદર રીતે દર્શાવ્યું છે.

"ઉત્તમ તત્ત્વજ્ઞાન અને પરમ સુશીલનો ઉપદેશ કરનારા પુરુષો કંઈ એાછા થયા નથી; તેમ આ ગ્રંથ કંઈ તેથી ઉત્તમ વા સમાનતા રૂપ નથી; પણ વિનયરૂપે તે ઉપદેશકોનાં ધુરંધર પ્રવચના આગળ કનિષ્ઠ છે. આ પણ પ્રમાણભૂત છે કે પ્રધાન પુરુષની સમીપ અનુચરનું અવશ્ય છે; તેમ તેવા ધુરંધર ગ્રંથનું **લાવના**બાધ ૭૫

ઉપદેશથીજ રાપાવા, અંતઃકરશુ કાેમલ કરવા આવા ગ્રંથનું પ્રયાજન છે.

.... તત્ત્વજ્ઞાન તેમ જ સુશીલની પ્રાપ્તિ માટે અને પરિણામે અનંત સુખ તરંગ પ્રાપ્ત કરવા માટે જે જે સાધ્યસાધના શ્રમણ ભગવંત જ્ઞાતપુત્રે પ્રકાશ્યાં છે, તેના સ્વલ્પતાથી કિંચિત્ તત્ત્વસંચય કરી, તેમાં મહાપુરુષાનાં નાનાં નાનાં ચરિત્રો એકત્ર કરી આ ભાવનાબાધ અને આ માક્ષમાળાને વિભૂષિત કરી છે તે-'વિદગ્ધમુખમંડનં ભવતુ.'"

પ્રથમ અનિત્ય ભાવનામાં 'ભિખારીના ખેદ' નામના માેક્ષમાળાના પાઠ મૂકી છેવટે પ્રમાણશિક્ષા આપી સ્વપ્ન અને સંસાર બન્ને શાેકમય અને ચપળ સાબિત કરી બુદ્ધિમાન પુરુષા આત્મશ્રેય શાેષે છે એમ ઉપદેશ્યું છે.

ખીજી અશરણ ભાવનાના દૃષ્ટાંતમાં પણ માેક્ષમાળામાંની અનાથી મુનિ અને શ્રેણિક રાજાની કથા આપી "સંસારમાં છવાઈ રહેલી અનંત અશરણતાના ત્યાગ કરી સત્ય શરણરૂપ ઉત્તમ તત્ત્વજ્ઞાન અને પરમ સુશીલને સેવા, અંતે એ જ મુક્તિના કારણરૂપ છે." એમ દર્શાવ્યું છે.

ત્રીજી એકત્વ ભાવના વર્ણવી છે. તેમાં નિમરાજર્ષિ અને વિપ્રના વેષે આવેલા શક્કેન્દ્રના સંવાદ આપ્યા છે. ઇન્દ્રે અનેક રીતે પરીક્ષા કરી જોઇ પણ નિમરાજર્ષિના વૈરાગ્ય અને સુદૃઢતા જોઇને તે આનંદ પામ્યા તથા સ્તુતિ કરવા લાગ્યા : "હે મહાયશસ્વી! માેડું આશ્ચર્ય છે કે તેં ક્રોધને જીત્યા. આશ્ચર્ય, તેં અહંકારના પરાજય કર્યા. આશ્ચર્ય, તેં માયાને ટાળી. આશ્ચર્ય, તેં લાભ વશ કાયા. આશ્ચર્ય, તાં સરળપાશું.

આશ્ચર્ય, તારું નિર્મમત્વ. આશ્ચર્ય, તારી પ્રધાન ક્ષમા. આશ્ચર્ય, તારી નિલેબિતા.''

પ્રમાણશિક્ષામાં શુદ્ધ અને અખંડ વૈરાગ્યના વેગવાળાં નિમરાજનાં વચનોના સાર લખ્યા છે: ''હે વિપ્ર! તું જે જે વસ્તુઓ મારી છે, એમ કહેવરાવે છે તે તે વસ્તુઓ મારી નથી. હું એક જ છું, એકલા જનાર છું; અને માત્ર પ્રશંસનીય એકત્વને જ ચાહું છું.'' તે એકત્વ શાથી પામ્યા તે દર્શાવતું નિમરાજનું ચરિત્ર ટૂંકામાં પ્રમાણશિક્ષામાં આપ્યું છે; તે અનાથી મુનિના ચરિત્રને મળતું વૈરાગ્યપ્રેરક અને ચેતાવનાર છે. તેના સાર એક જ કડીમાં છેવટે આપ્યા છે:

''રાણી સર્વ મળી સુચંદન ઘસી, ને ચર્ચવામાં હતી, ખૂઝચો ત્યાં કકળાદ કંકણતણા, શ્રોતી નિમ ભૂપતિ; સંવાદે પણ ઇદ્રથી દઢ રહ્યો, એક્તવ સાચું કર્યું, એવા એ મિથિલેશનું ચરિત આ, સંપૂર્ણ અત્રે થયું.''

શ્રી દત્તાત્રયે કરેલા ચાવીસ ગુરુમાં જે કન્યાએ કંકણોના ખડખડાટ દ્વર કરવા એક સિવાય બાકીનાં બધાં દ્વર કર્યા હતાં તે કથાની સ્મૃતિ આપે તેવી તથા તત્ત્વજ્ઞાની રાજર્ષિ જનક વિદેહીની મિથિલા નગરી દેવની માયાથી બળતી દેખાઇ છતાં, મારું કંઇ બળતું નથી એમ માની નિર્શ્ચિત રહ્યા અને ઋષિએ માળા, પાથી કે પથારી લેવા દોડ્યા હતા તે દૃષ્ટાંતને મળતી 'ઉત્તરાધ્યયન' નામના જૈનશાસ્ત્રમાંથી લીધેલી અને સંસ્કારેલી સુંદર નિમરાજર્ષિની આ કથા છે.

ચાથી અન્યત્વ ભાવના વર્જીવી તેના દૃષ્ટાંતમાં ભરત ચક્રવર્તીના વૈભવ દર્શાવી, સર્વાંગે શાભિતા શણુગાર છતાં હાથની એક આંગળીમાંથી વીંટી નીકળી પડી તેથી આંગળી ભાવનાળાધ ૭૭

અડવી જણાઇ. ભરતેશ્વરને તે વૈરાગ્યની ઉત્પત્તિનું નિમિત્ત ખન્યું અને કેવી વિચારણાથી કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થઇ તેનું આબેહૂબ ચિત્ર આપ્યું છે:-

''અહાેહા ! કેવી વિચિત્રતા છે કે ભૂમિમાંથી ઉત્પન્ન થયેલી વસ્તુને ટીપીને કુશળતાથી ઘડવાથી મુદ્રિકા અની; એ મુદ્રિકા વડે મારી આંગળી સુંદર દેખાઈ; એ આંગળીમાંથી મુદ્રિકા નીકળી પડતાં એથી વિપરીત દેખાવ દીધા; વિપરીત ર દેખાવથી અશાેભ્યતા અને અડવાપણું ખેદરૂપ થયું. અશાેભ્ય જણાવાનું કારણ માત્ર વીંટી નહીં એ જ ઠર્યું કે? જો વીંટી હાત તા તા એવી અશાભા હું ન જોત. એ મુદ્રિકા વડે મારી આ આંગળી શાેભા પામી, એ આંગળી વડે આ હાથ શાેભે છે; અને એ હાથ વડે આ શરીર શાેભા પામે છે. ત્યારે એમાં હું શાેભા કાેની ગણું ? અતિ વિસ્મયતા! મારી આ મનાતી મનાહર કાંતિને વિશેષ દીપ્ત કરનાર તે મણિ–માણિક્યાદિના અલંકારા અને રંગબેરંગી વસ્ત્રો ઠર્યાં. એ કાંતિ મારી ત્વચાની શાેભા ઠરી; એ ત્વચા શરીરની ગુપ્તતા ઢાંકી સુંદરતા દેખાડે છે; અહાેહાે ! આ મહા વિપરીતતા છે ! જે શરીરને હું મારું માનું છું તે શરીર તે માત્ર ત્વચા વડે, તે ત્વચા કાર્તિ વડે અને તે કાંતિ વસ્ત્રાલંકાર વડે શાેલે છે. ત્યારે શું મારા શરીરની તેા કંઇ શાેભા નહીં જ કે ? રુધિર, માંસ અને હાડના જ કેવળ એ માળા કે? અને એ માળા તે હું કેવળ મારા માનું છું. કેવી ભૂલ ! કેવી ભ્રમણા ! અને કેવી વિચિ ત્રતા છે ! કેવળ હું પરપુદ્દગલની શાભાથી શાેભું છું. કાેઇથી રમણિકતા ધરાવતું શરીર તે મારે મારું કેમ માનલું ? અને કદાપિ એમ માનીને હું એમાં મમત્વભાવ રાખું તે પણ કેવળ

દુઃખપ્રદ અને વૃથા છે. આ મારા આત્માના એ શરીરથી એક કાળે વિચાગ છે! આત્મા જ્યારે બીજા દેહને ધારણ કરવા પરવરશે ત્યારે આ દેહ અહીં રહેવામાં કંઇ શંકા નથી. એ કાયા મારી ન થઈ અને નહીં થાય ત્યારે હું એને મારી માનું છું કે માનું એ કેવળ મૂર્ખતા છે. જેના એક કાળે વિયાગ થવાના છે, અને જે કેવળ અન્યત્વભાવ ધરાવે છે તેમાં મમત્વપર્જી શું રાખલું ? એ જ્યારે મારી થતી નથી, ત્યારે મારે એનું થવું શું ઉચિત છે? નહીં, નહીં, એ જ્યારે મારી નહીં ત્યારે હું એના નહીં, એમ વિચારું, દૃઢ કરું, અને પ્રવર્તન કર્, એમ વિવેક્ષ્યુદ્ધિનું તાત્પર્થ છે. આ આખી સૃષ્ટિ અનંત ચીજથી અને અનંત પદાર્થાથી ભરી છે; તે સઘળા પદાર્થ કરતાં જેના જેટલી કાેઈ પણ વસ્તુ પર મારી પ્રિયતા નથી; તે વસ્તુ તે મારી ન થઇ; તેા પછી બીજી કઇ વસ્તુ મારી હાય ? અહાે ! હું ખહુ ભૂલી ગયાે. મિથ્યા માેહમાં લથડી પડ્યો. તે નવયૌવનાઓ, તે માનેલા કુળદીપક પુત્રો, તે અઢળક લક્ષ્મી, તે છ ખંડનું મહાન રાજ, એ મારાં નથી. એમાંનું લેશમાત્ર પણ મારું નથી. એમાં મારા કિંચિત્ ભાગ નથી. જે કાયાથી હું એ સઘળી વસ્તુઓના ઉપલાગ લઉ છું, તે ભાગ્ય વસ્તુ જ્યારે મારી ન થઈ, ત્યારે બીજી મારી માનેલ વસ્તુ-સ્નેહી, કુટુંખી ઇત્યાદિક-મારાં શું થનાર હતાં ? નહીં, કંઈ જ નહીં. એ મમત્વભાવ મારે જોઈતા નથી ! એ પુત્ર, એ મિત્ર, એ કલત્ર, એ વૈભવ અને એ લક્ષ્મીને મારે મારાં માનવાં જ નથી ! હું એનાે નહીં ને એ મારાં નહીં ! પ્રથ્યાદિક સાધીને મેં જે જે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી તે તે વસ્તુ મારી ન થઇ, એ જેવું સંસારમાં કહ્યું ખેદમય છે ? મારાં ઉગ્ર પુષ્યત્વનું

પરિણામ આ જ કે ? છેવટે એ સઘળાંના વિયાગ જ કે ? પુષ્યત્વનું એ કળ પામીને એની વૃદ્ધિને માટે જે જે પાપ કર્યાં તે તે મારા આત્માએ લાગવવાં જ કે ? તે પણ એકલાએ જ કે ? એમાં કાઇ સદ્ધિયારી નહીં જ કે ? નહીં, નહીં. એ અન્યત્વભાવવાળા માટે થઇને હું મમત્વભાવ દર્શાવી આત્માના અનૃહિતૈષી થઇ એને રૌદ્ર નરકના લાકતા કરું એ જેવું કશું અજ્ઞાન છે ? એવા કઇ બ્રમણા છે ? એવા કરો અવિવેક છે ? ત્રેસક શલાકા પુરુષામાંના હું એક ગણાયા; ત્યાં આવાં કૃત્ય ટાળી શકું નહીં, અને પ્રાપ્ત કરેલી પ્રભુતાને ખાઇ બેસું, એ કેવળ અયુક્ત છે. એ પુત્રોના, એ પ્રમદા-એાના, એ રાજવભાવના અને એ વાહનાદિક સુખના મારે કરાા અનુરાગ નથી! મમત્વ નથી!

વૈરાગ્યનું રાજરાજે ધર ભરતના અંતઃકરણમાં આવું ચિત્ર પડ્યું કે તિમિરપટ ટળી ગયું. શુક્લધ્યાન પ્રાપ્ત થયું. અશેષ કર્મ બળીને ભસ્મીભૂત થયાં!! મહા દિવ્ય અને સહસ કિરણથી પણ અનુપમ કાંતિમાન કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું.''

પાંચની અશુચિભાવનામાં સનત્કુમાર ચક્રવર્તીનું દૃષ્ટાંત માક્ષમાળામાં આપ્યું છે, તે છે. પ્રમાણશિક્ષામાં કાયા અશુચિના ભંડાર છે એમ જણાવ્યું છે, છતાં મનુષ્યદેહને સર્વ દેહાત્તમ કહેવા યાપ્ય છે તે શાને લીધે ? કે એનાથી સિદ્ધગતિની સિદ્ધિ છે "મેધાવી પુરુષા નિરંતર એ માનવત્વના આમ જ મર્મ પ્રકાશે છે. વિવેકખુદ્ધિના ઉદય વડે મુક્તિના રાજમાર્ગમાં પ્રવેશ કરાય છે. અને એ માર્ગમાં પ્રવેશ એ જ માનવદેહની ઉત્તમતા છે. તાપણ સ્મૃતિમાન થવું યથાચિત છે કે, તે દેહ

કેવળ અશુચિમય તે અશુચિમય જ છે. એના સ્વભાવમાં અન્યત્વ નથી.''

છઠ્ઠી સંસારભાવના વર્ણુવી છે. તેમાં સંસારનું સ્વરૂપ જાણી તેમાંથી મુક્ત થયેલા ખલશ્રી નામના રાજકુમાર જે મૃગાપુત્ર નામે પ્રસિદ્ધ છે તેમનું ચરિત્ર આપ્યું છે. ''એ યુવરાજ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યા છતાં સંયતિના ગુણને પામ્યા હતા; એથી કરીને દમીશ્વર એટલે યતિમાં અગ્રેસર ગણાવા યાેગ્ય હતા.'' 'ઉત્તરાધ્યયન શાસ્ત્ર'ને આધારે આ ચરિત્ર સંસારનું સ્વરૂપ અને તેથી મુક્ત થવાના માર્ગ દર્શાવી ઊંડા વિચાર કરવાં પ્રેરે તેવી રીતે વિસ્તારથી લખાયું છે. મહેલમાં રહીને નગરના ચાેકમાં "મહા તપ, મહા નિયમ, મહા સંયમ, મહા શીલ અને મહા ગુણના ધામરૂપ એક શાંત તપસ્વી સાધુને ત્યાં તેણે (મૃગાપુત્રે) જોયા.....તે મુનિને મૃગાપુત્ર નીરખી નીરખીને જુએ છે. એ નિરીક્ષણ ઉપરથી તે એમ . બાલ્યા : હું જાણું છું કે આવું રૂપ મેં ક્યાંક દીઠું છે. અને એમ બાલતાં બાલતાં તે કુમાર શાભિનિક પરિણામને પામ્યા. માેહપટ ટળ્યું ને ઉપશમતા પામ્યા. જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન પ્રકાશિત થયું. પૂર્વિત જાતિની સ્મૃતિ ઊપજવાથી તે મૃગાપુત્ર, મહા-રિદ્ધિના લાકતા, પૂર્વના ચારિત્રના સ્મરણને પણ પામ્યા. શીઘમેવ તે વિષયને વિષે અણુરાચતા થયા; સંયમને વિષે રાચતા થયા. માતાપિતાની સમીપે આવીને તે બાલ્યા કે 'પૂર્વ ભવને વિષે મેં પાંચ મહાવ્રતને સાંભળ્યાં હતાં. નરકને વિષે જે અનંત દુઃખ છે તે પણ મેં સાંભળ્યાં હતાં. તિર્યંચને વિષે જે અનંત દુઃખ છે તે પણ મેં સાંભળ્યાં હતાં. એ અનંત દ્રઃખથી ખેદ પામીને હું તેનાથી નિવર્તવાને અભિલાષી થયા ભાવનાગાય ૮૧

હું. સંસારરૂપી સમુદ્રથી પાર પામવા માટે હે ગુરૂજના ! મને તે પાંચ મહાવત ધારણ કરવાની અનુજ્ઞા દેા.'

કુમારના નિવૃત્તિથી ભરેલાં વચના સાંભળીને માતા-પિતાએ ભાગ ભાગવવાનું આમંત્રણ કર્યું. આમંત્રણવચનથી ખેદ પામીને મૃગાપુત્ર એમ કહે છે કે 'અહા માત! અને અહા તાત ! જે લાેગાનું તમે મને આમંત્રણ કરાે છાે તે ભાગ મેં ભાગવ્યા. તે ભાગ વિષક્ળ-કિંપાક વૃક્ષના કળની ઉપમાથી ચુક્ત છે. લાેગવ્યા પછી કડવા વિપાકને આપે છે. સદૈવ દુઃખાત્પત્તિનાં કારણ છે. આ શરીર છે તે અનિત્ય અને કેવલ અશુચિમય છે, અશુચિથી ઉત્પન્ન થયું છે; જીવના એ અશાધત વાસ છે; અનંત દુઃખના હેતુ છે; રાગ, જરા અને ક્લેશાદિકનું એ શરીર ભાજન છે; એ શરીરને વિષે હં કેમ રતિ કરું ? બાળપણે એ શરીર છાંડવું છે કે વૃદ્ધપણે એવા જેના નિયમ નથી, એ શરીર પાણીના ફીણના ખુદુખુદ્દ જેવું છે એવા શરીરને વિષે સ્નેહ કેમ યાેગ્ય હાેય? મનુષ્યત્વમાં એ શરીર પામીને કોઢ, જ્વર વગેરે વ્યાધિને તેમ જ જરા, મરણને વિષે ગ્રહાવું રહ્યું છે. તેમાં હું કેમ પ્રેમ ખાંધું ?

જન્મનું દુઃખ, જરાનું દુઃખ, રાગનું દુઃખ, મરા્યુનું દુઃખ, કેવલ દુઃખના હેતુ સંસારને વિષે છે. ભૂમિ, ક્ષેત્ર, આવાસ, કંચન, કુટુંખ, પુત્ર, પ્રમદા, **બંધવ એ સકલને** છાંડીને માત્ર ક્લેશ પામીને આ શરીરથી અવશ્યમેવ જવું છે. જેમ કિંપાક વૃક્ષનાં ફળનું પરિણામ સુખદાયક નથી, એમ લોગનું પરિણામ પણ સુખદાયક નથી. જેમ કોઈ પુરુષ

મહાપ્રવાસને વિષે અન્નજળ અંગીકાર ન કરે એટલે કે ન લે અને ક્ષુધા—તૃષાએ કરીને દુ:ખી થાય તેમ ધર્મના અનાચરણથી પરભવને વિષે જતાં તે પુરુષ દુ:ખી થાય; જન્મ, જરાદિકની પીડા પામે. મહાપ્રવાસમાં પરવરતાં જે પુરુષ અન્નજળાદિક લે તે પુરુષ ક્ષુધાતૃષાથી રહિત થઇ સુખને પામે, એમ ધર્મનો આચરનાર પુરુષ પરભવ પ્રત્યે પરવરતાં સુખને પામે; અલ્પ કર્મરહિત હાય; અશાતા વેદનીય રહિત હાય. હે ગુરુજના ! જેમ કાઇ ગૃહસ્થનું ઘર પ્રજ્વલિત થાય છે, ત્યારે તે ઘરના ધણી અમૂલ્ય વસાદિકને લઇ જઇ જાર્બુ વસાદિકને છાંડી રહેવા દે છે, તેમ લાક ખળતા દેખીને જાર્બુ વસ્તરૂપ જરા મરણને છાંડીને અમૂલ્ય આત્માને તે ખળતાથી (તમે આન્ના આપા એટલે હું) તારીશ.'

મૃગાપુત્રનાં વચન સાંભળીને શાકાર્ત થયેલાં એનાં માતાપિતા બાલ્યાં : 'હે પુત્ર! આ તું શું કહે છે? ચારિત્ર પાળતાં બહુ દુર્લભ છે. ક્ષમાદિક ગુણને યતિએ ધરવા પડે છે, રાખવા પડે છે; યત્નાથી સાચવવા પડે છે. સંયતિએ મિત્રમાં અને શત્રુમાં સમભાવ રાખવા પડે છે; સંયતિને પાતાના આત્મા ઉપર અને પરાત્મા ઉપર સમબુદ્ધિ રાખવી પડે છે; અથવા સર્વ જગત ઉપર સરખા ભાવ રાખવા પડે છે. એવું એ પ્રાણાતિપાતવિરતિ પ્રથમ વત, જીવતાં સુધી, પાળતાં દુર્લભ તે પાળવું પડે છે....''' એમ પાંચે મહાવત, રાત્રિભાજનત્યાગ, શુધા આદિ બાવીશ પરિષઢ સઢન કરવાં કેટલાં કઠણ છે તે દરેકના સ્વરૂપ સહિત મુશ્કેલીએ દર્શાવી યોવનવયને વિષે સંયમ તેને માટે દુષ્કર છે એમ માતાપિતા સાબિત કરે છે અને વૃદ્ધપદ્યામાં ધર્મ આચરવા તેને ભલામણ કરે છે.

ભાવનાળાધ ૮૩

તેના ઉત્તરમાં તે જ્ઞાનવીર મૃગાપુત્ર કહે છે: "વિષયની વૃત્તિ ન હોય તેને સંયમ પાળવા કંઈયે દુષ્કર નથી. આ આત્માએ શારીરિક અને માનસિક વેદના અશાતારૂપે અનંત-વાર સહી છે, ભાગવી છે. મહાદુ:ખથી ભરેલી, ભયને ઉપજ-વનારી અતિ રૌદ્ર વેદના આ આત્માએ ભાગવી છે. જન્મ, જરા, મરણ એ ભયનાં ધામ છે. ચતુર્ગતિરૂપ સંસારાટવીમાં ભમતાં અતિ રૌદ્ર દુ:ખા મેં ભાગવા છે...."

એમ વિસ્તારથી પૂર્વ ભવે નરકમાં ભાગવેલાં દુ:ખા ત્રાસ ઉપજાવે તેવી રીતે મૃગાપુત્રે કહી બતાવ્યાં ત્યારે તેનાં જનક-જનેતા એમ બાલ્યાં : "હે પુત્ર! જે તારી ઇચ્છા દીક્ષા લેવાની છે તા દીક્ષા શ્રહણ કર; પણ ચારિત્રમાં રાગા-ત્પત્તિ વેળા વૈદક કાેણુ કરશે ? દુ:ખનિવૃત્તિ કાેણુ કરશે ? એ વિના બહુ દાેદ્યલું છે."

મૃગાપુત્રે કહ્યું : "એ ખરું, પણ તમે વિચારા કે અટવીમાં મૃગ તેમ જ પંખી એકહ્યું હોય છે, તેને રાગ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તેનું વૈદું કેાણુ કરે છે? જેમ વનમાં મૃગ વિહાર કરે છે, તેમ હું ચારિત્રવનમાં વિહાર કરીશ, અને સમદશ લેદે શુદ્ધ સંયમના અનુરાગી થઇશ. દ્વાદશ પ્રકૃતિ તપ આચરીશ; તેમ જ મૃગચર્ચાથી વિચરીશ. મૃગને વનમાં રાગના ઉપદ્રવ થાય છે ત્યારે તેનું વૈદું કેાણુ કરે છે?…. કેાણુ તે મૃગને ઓવધ દે છે? કેાણુ તે મૃગને આનંદ, શાંતિ અને સુખ પૃછે છે? કેાણુ તે મૃગને આહારજળ આણી આપે છે? જેમ તે મૃગ ઉપદ્રવસુક્ત થયા પછી ગહનવને જ્યાં સરાવર હોય છે ત્યાં જાય છે, તૃણુપાણી આદિનું સેવન

કરીને પાછું જેમ તે મૃગ વિચરે છે તેમ હું વિચરીશ. સારાંશ, એ રૂપ મૃગચર્યા હું આચરીશ. એમ હું મૃગની પેઠે સંયમવંત હોઈશ. અનેક સ્થળે વિચરતા યતિ મૃગની પેઠે અપ્રતિબદ્ધ રહે. મૃગની પેઠે વિચરીને, મૃગચર્યા સેવીને, સાવઘ ટાળીને યતિ વિચરે. જેમ મૃગ, તૃણ જળાદિકની ગાંચરી કરે તેમ યતિ ગાંચરી કરીને સંયમભાર નિર્વાહ કરે. દુરાહાર માટે ગૃહસ્થને હીલે નહીં, નિંદા કરે નહીં, એવા સંયમ હું આચરીશ."

પછી માતાપિતાની આજ્ઞા લઇ પાતે કહી બતાવ્યું હતું તેથી પણ અત્યંત વિશુદ્ધ ચારિત્ર પાળી તે માેક્ષે ગયા. પ્રમાણશિક્ષામાં ઉદ્દેશ દર્શાવતાં કહે છે: ''આત્મચારિત્રનું દુઃખ તે દુઃખ નહીં પણ પરમ સુખ છે, અને પરિણામે અનંત સુખતરંગપ્રાપ્તિનું કારણ છે; તેમ જ ભાગવિલાસાદિકનું સુખ તે ક્ષિણક અને બહિર્દૃશ્ય સુખ તે કેવલ દુઃખ જ છે. પરિણામે અનંત દુઃખનું કારણ છે, એમ સપ્રમાણ સિદ્ધ કરવા મહાજ્ઞાની મૃગાપુત્રના વૈરાગ્ય અહીં દર્શાવ્યા છે....સંસાર-પરિબ્રમણનિવૃત્તિ અને સાવદ્ય ઉપકરણનિવૃત્તિના પવિત્ર વિચાર તત્ત્વજ્ઞાનીઓ નિરંતર કરે છે.''

સાતમી ભાવનામાં સત્તાવન આસવદ્વાર એટલે પાપને પ્રવેશ કરવાનાં પ્રનાળ વર્ણવેલાં છે. કુંડરિક મુનિએ હજાર વર્ષ ચારિત્ર પાળી પરિણામ બગડી જતાં પાતાના ભાઇએ રાજ્ય પાછું આપ્યું તે ગ્રહણ કર્યું, સર્વ તેને પતિત માની ધિક્કારતા હતા. તેનું વેર લેવાના વિચારમાં તે મરણ પામી સાતમી નરકે ગયા.

ભાવનાળાધ ૮૫

આઠમી સંવર ભાવનામાં પાપ-પ્રનાળરૂપ આસવદારને રાેકવા વિષે જણાવી કુંડરિકના ભાઇ પુંડરિકે ભાઇના મુનિવેશ ગ્રહણ કરી એવા નિર્શ્ચય કર્યા કે મારે મહર્ષિ ગ્રુટ્ટ કને જલું અને ત્યાર પછી જ અન્નજલ ગ્રહણ કરવાં. અણવાણે ચરણે પરવરતાં પગમાં કાંકરા, કાંટા વાગવાથી લાેહીની ધારાઓ ચાલી તાેપણ તે ઉત્તમ ધ્યાને સમતા ભાવે રહ્યાં. એથી એ મહાનુભાવ મરીને સર્વાર્થસિદ્ધિ વિમાનમાં દેવરૂપે ઊપજ્યાે.

એ જ ભાવનામાં બીજાં શ્રી વજ સ્વામીનું દૃષ્ટાંત આપ્યું છે. તેમાં તે કંચન–કામિનીથી ચળ્યા નહીં; તે જોઇને તેમને ચળાવવા પ્રયત્ન કરનાર યુવતી રુક્રમિણીએ ચારિત્ર શ્રહણ કર્યું; મન વચન કાયાને અનેક પ્રકારે દમન કરી આત્માર્થ સાધ્યા.

નવમી નિર્જરા ભાવનામાં ખાર પ્રકારનાં તપનું વર્ણન કરી દૃઢપ્રહારી સાતે વ્યસન સેવનાર બ્રાહ્મણપુત્રનાં પાપ જણાવી તેના પશ્ચાત્તાપ થતાં ઉત્તમ ભાવનાએ પંચમુષ્ટિ કેશલુંચન કરી, સાધુપણું ગ્રહણ કરી, લાેકાના સંતાપ સમ-ભાવથી સહન કરવાના નિશ્ચય કરી, કેવી રીતે સર્વ દુઃખ ખમીને ક્ષમાધર બન્યા, તેનું ટૂંકામાં વર્ણન કર્યું છે.

દશમી લાકસ્વરૂપ ભાવનામાં લાકના પુરુષ-આકાર વર્ણવી, ભુવનપતિ, વ્યંતર અને સાત નરકના અધાલાક, મધ્યલાકમાં અઢી દ્વીપ વગેરે અને ઊર્ધ્વલાકમાં અઢ દેવલાક, નવ શ્રેવેયક, પાંચ અનુત્તર વિમાન અને તે ઉપર સિદ્ધશિલા છે એમ લાકાલાકપ્રકાશક સર્વજ્ઞ, સર્વદર્શી અને નિરુપમ કૈવલ્યજ્ઞાનીઓએ ભાખ્યું છે એમ સંક્ષિપ્ત વર્ણન કર્યું છે.

સાળ-સત્તર વર્ષની વયમાં શ્રીમદ્દને વર્તતા અદ્ભુત વૈરાગ્ય અને વિશાળ વાંચનના કળરૂપ 'મેાક્ષમાળા' અને 'ભાવનાબાધ' ગ્રંથ લખાયા છે, તે દર્શાવવા તેમ જ સુજ્ઞ વાંચનારને તેની પ્રસાદી ચખાડવાના ઉદ્દેશથી વિસ્તારપૂર્વક લખાણ કર્યું છે. આથી જેને રુચિ ઉત્પન્ન થશે અને મૂળ ગ્રંથાના વાંચન મનન તથા ધીરજથી પાચન થાય, સ્વીકાર થાય તેવા હિતકારી પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તશે તેને તા અદ્ભુત વૈરાગ્ય, ઉત્તમ શ્રદ્ધા અને તે મહાપુરુષ પ્રત્યે પ્રેમ આદિ આત્માને ઉજ્જવળ કરનાર ગુણા અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે.



### 6

## અવધાન

શ્રી વવાણિયા ગામ નાનું હેાવાથી અને સુજ્ઞ મનુષ્યોના થાડા સમાગમ હાવાથી એમનું મન પ્રવાસ તરફ રહ્યા કરતું. સં. ૧૯૪૦ના અરસામાં તેમણે મારખીમાં પ્રવેશ કર્યા હતા.

મારબીમાં શાસ્ત્રી શંકરલાલ માહેલ્વર ભદ અષ્ટાવધાનના પ્રયોગો જાહેરમાં કરી બતાવતા; એટલે આઠ બાબતા તરફ એકી વખતે લક્ષ રાખી ભૂલ વગર આઠ ક્રિયાએા કરી બતાવવી. એ જ અરસામાં મુંબઇમાં ગટુલાલજી મહારાજ અષ્ટાવધાન કરતા. આ વખતે જાણવા પ્રમાણે હિન્દુસ્તાનમાં બે જ પુરુષો ચમત્કારી સ્મરણશક્તિવાળા ગણાતા હતા.

શ્રીમદ્ મારબીમાં પધાર્યા તે અરસામાં તત્ત્વશાયક જૈનના પવિત્ર ઉપાશ્રયમાં શાસ્ત્રી શંકરલાલનાં અષ્ટાવધાન થયાં; તે વખતે વિશુકભૂષણ કવિ તરીકે પ્રખ્યાતિ પામતા શ્રીમદ્ને પણ અષ્ટાવધાનાનું નિરીક્ષણ કરવા આમંત્રણ હતું. શ્રીમદ્ની સ્મરણશક્તિ તો અદ્ભુત હતી; તેમણે અવધાન જોયાં કે તે શીખી લીધાં. બીજે દિવસે વસંત નામના બગીચામાં પ્રથમ ખાનગીમાં મિત્રમંડળ સમક્ષ નવા નવા વિષયા લઈ અવધાન કરી બતાવ્યાં. બીજે દિવસે જાહેરમાં બે હજાર પ્રેક્ષકો સમક્ષ પવિત્ર ઉપાશ્રયમાં જ બાર અવધાન કરી બતાવ્યાં. સામાન્ય વિદ્વાન તરીકે લોકોમાં એ જાણીતા હતા, પણ હવે તો આ ચમતકારી સ્મરણશક્તિથી લોકોમાં બહુ પ્રશંસા પામવા લાગ્યા.

મુંખઇના શેઠ લક્ષ્મીદાસ ખીમજીભાઇ મારખીમાં આવેલા, તે વખતે ઢાઇસ્કૂલમાં માટી સભા ભરીને ખાર અવધાન તેમણે કરી ખતાવ્યાં હતાં. તે વખતે શેઠ લક્ષ્મીદાસ ખીમજીભાઇએ કહ્યું કે આ વખતે હિન્દ ખાતે તો આ એક જ પુરુષ આટલી શક્તિવાળા છે. તે વખતે શ્રીમદ્દને રૂડું ઇનામ પણ મળ્યું હતું.

ખાનગી પ્રસંગે શ્રીમદ્દને જામનગર જવાનું થયું હતું. ત્યાં તેઓએ ત્યાંના વિદ્વાના આગળ બે સભાઓમાં બાર અને સાળ એમ બે વિધિથી અવધાના કર્યાં હતાં. બધા પ્રેક્ષકા પ્રસન્ન થયા હતા. અહીં તેમને 'હિન્દના હીરા' તરીકે ઉપનામ મળ્યું હતું. જામનગરમાં બે વિદ્વાના આઠદશ વર્ષથી અવધાના કરવા માટે મહેનત કરતા હતા; પરંતુ નિષ્ફળતા પ્રાપ્ત થતી હતી. તેથી ત્યાંના વિદ્વાનાને સાળ અવધાના કરનાર પ્રત્યે બહુમાનપણું અને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયાં હતાં.

વઢવાણના પ્રદર્શનમાં એમણે કર્નલ એચ. એલનટ સાહેખ અને બીજા રાજા-રજવાડા તથા મંત્રીમંડળ વગેરે મળી આશરે બે હજાર દ્રષ્ટાએાની સમક્ષ સાળ અવધાના કરી ખતાવ્યાં હતાં; તે જોઈ આખી જંગી સભા આનંદ આનંદમય થઈ ગઈ હતી. સઘળા સભાજનાના મુખમાંથી શ્રીમદ્ની અજબ શક્તિની અનેક પ્રકારે પ્રશંસા પ્રગટતી હતી. ઉપરાઉપરી પ્રશંસાનાં ભાષણા થતાં જતાં હતાં. 'ગુજરાતી', 'મુંબઈ સમાચાર', 'લાેકમિત્ર' અને 'ન્યાયદર્શક' પત્રોમાં પણ શ્રીમદ્નાં યશાગાન થવા લાચ્યાં.

<mark>બાટાદમાં એમણે</mark> એમના એક લક્ષાધિપતિ મિત્ર રોઠ **હરિલાલ શિવલાલની સમક્ષ** બાવન અવધાન કર્યાં હતાં. વચ્ચે અવધાન ૮૬

કંઈ પણુ પરિશ્રમથી પરિચય રાખ્યા વિના પરભારાં સાેળ મૂકીને બાવન અવધાન કર્યાં એ ઉપરથી શ્રીમદ્ના પરાક્રમ, હિમ્મત, શક્તિ અને બુદ્ધિબળના ચમત્કારનું કંઈક ભાન થશે.

**બાવન કામ**—ચાપાટે રમતા જવું, શેતરંજે રમતા જવું, ટકાેરા ગણતા જવું, માળાના મણકા ગણતા જવું; સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર અને ભાગાકાર આપેલા ગણતા જુલું, ગંજીફે રમતા જુલું, સાળ ભાષાએાના શખ્દાે યાદ રાખતા જુવું, બે કાેઠામાં આડાઅવળા અક્ષરથી કવિતાએા માગેલા વિષયની કરાવતા જવું, આઠ ભિન્ન ભિન્ન માંગેલી સમસ્યાએા પૂર્ણ કરતા જવું, સાેળ જુદા જુદા માગેલાં વૃત્તોમાં માગેલા વિષયા તૈયાર કરાવતા જલું, એમ ખાવન કામની શરૂઆત એક વખતે સાથે કરવી. એક કામના કંઈક ભાગ કરી ખીજા કામના કંઇક ભાગ કરવાે. પછી ત્રીજા કામનાે કંઇક કરવાે, પછી ચાથા કામના કંઈક ભાગ કરવા. પછી પાંચમાના એમ આવને કામના થાડા થાડા ભાગ કરવા. ત્યાર પછી વળી પહેલા કામ તરફ આવવું અને તેના થાડા ભાગ કરવા. બીજાના કરવા, ત્રીજાના કરવા એમ સઘળાં કામ પૂર્ણ થતાં સુધી કર્યે જવું. એક સ્થળે ઊંચે આસને બેસીને એ બધાં કામમાં મન અને દૃષ્ટિ પ્રેરિત કરવી, લખવું નહીં કે બીજી વાર પૃછવું નહીં અને સઘળું સ્મરણમાં રાખી એ બાવને કામ પૂર્ણ કરવાં. કંઈક સમજાય તેવી સમજૂતી નીચે આપી છે.

(૧) ચાપાટે રમતા જલું—ત્રણ જણ ચાપાટે બીજા રમતા હતા તેમની સાથે ચાપાટે રમતાં જતાં અને વચ્ચે બીજાં એકાવન કામ કરતાં જતાં છેવટે લીલી, પીળી, લાલ અને કાળી એ ચાર રંગની સાેગઠીએા ધ્યાનમાં રાખીને કહી આપી

- હતી. ચાપાટ વચ્ચેથી ઉપાડી લેવામાં આવી હતી પરંતુ જેના અંતઃકરણમાં બીજી ચાપાટ ગાઠવાયેલી હતી તેને એ ચાપાટની પછી શી જરૂર હતી ?
- (ર) ગંજીફે રમતા જલું—ચાપાટના પાસા નાખ્યા પછી બીજા ત્રણ જણની સાથે શ્રીમદ્ ગંજીફે રમતા જતા હતા, અને છેવટે પાતાનાં તેરે પત્તાં કહી આપ્યાં હતાં. એ પત્તાં માત્ર એક જ વાર જેવા આપી લઇ લેવામાં આવ્યાં હતાં.
- (3) શેતરંજે રમતા જવું—તે જ વખતે શેતરંજ રમવા બીજા એક જણની સાથે ચિત્ત પરેાવ્યું હતું. અવધાનની સમાપ્તિએ વચ્ચેથી ઉપાડી લીધેલ શેતરંજના પાળાં, ઊંટ, અધ્ય, હાથી, વજીર, બાદશાહ નંબરવાર કહી આપ્યાં હતાં.
- (૪) ટકારા ગણવા—એ વખતે એક જણ બહાર ઊભા રહીને ઝાલરના ટકારા વગાડતા હતા. તે યાદ રાખીને સઘળા છેવટે કહી દીધા હતા.
- (પ) પડતી ચણોડી ગણવી—શ્રીમદ્ના વાંસા ઉપર વચ્ચે વચ્ચે તે કામની સાથે ચણોડીએા નાખવામાં આવતી હતી, તે કેટલી થઇ તે અવધાનની સમાપ્તિએ કહી દીધી હતી.
- (६, ૭, ૮, ૯)—બાદબાકી, ગુણાકાર, ભાગાકાર અને સરવાળા તે કામાની સાથે ગણવા આપ્યા હતા તે ગણીને મનમાં રાખી છેવટે તેનાં જવાબ કહી બતાવ્યા હતા.
- (૧૦)—એક જણ હાથમાં માળાના મણકા ફેરવતા જતા હતા તેના તરફ પણ શ્રીમદ્દની નજર હતી. તે માળા વચ્ચેથી અધૂરી મૂકવામાં આવી હતી. છેવટે તેમણે કેટલા મણકા ફર્યા હતા તે કહી આપ્યું હતું.
  - (૧૧ થી ૨૬) જુદી જુદી ભાષાએ ના શખ્દો (સાળ

**અવધાન** હ**૧** 

ભાષાના શખ્દા) સાળ જણાને વહેંચી આપવામાં આવ્યા હતા. **બીજાં કામ કરતાં વચમાં અનુક્રમ વિના અકે**કે અક્ષર શ્રીમદ્ને સંભળાવવામાં આવતાે. પ્રથમ ત્રીજો અક્ષર અરખી વાક્યનાે કહેલા, પછી ૧૭મા લેંટિનના કહેવાતા, બીજો અક્ષર સંસ્કૃત વાક્યના તા પછી ૪૧મા અક્ષર ઉર્દ્ધ વાક્યના એમ આડા-અવળા શખ્દેા કહેવામાં આવ્યા હતા. સઘળા કહેવાઇ રહ્યા પછી અવધાનની સમાપ્તિ વખતે ભાષાવાર કવિએ પૂરાં વાકચ કે કાવ્ય ગાેઠવીને ક્રમ પ્રમાણે કહી અતાવ્યાં હતાં. સંસ્કૃતના એક અક્ષર ચાથા હાય અને એક પચાસમા હાય તે અંનેને ક્યાંય પણુ લખ્યા સિવાય અંતઃકરણથી ગાેઠવી <sup>શ્</sup>લાેકઅદ્ધ કરી દેવા એ સહેલી વાત નથી. મરાઠી, ગુજરાતી, સંસ્કૃત, હિંદી, અંગ્રેજી, પંજાળી, કર્ણાટકી, બંગાળી, મારવાડી, ચીક, ઉર્દૂ, જાડેજી, આરખી, કારસી, દ્રાવિડી અને સિંધી એમ સાળ ભાષાના ચારસા અક્ષરા અપાયેલા હતા. એ ભાષાના શાળ્દાનાં વિલામરૂપ એટલે અક્ષરા આપેલા તે ક્રમનું દ્રષ્ટાંત નીચે પ્રમાણે છે:

### સંસ્કૃતનું વિલેામ સ્વરૂપ

| स्ति | क्तो | घ्णा | स्व | स्य  | र्ज | स्ति | क्तः | ą  | क्ष | ब  |
|------|------|------|-----|------|-----|------|------|----|-----|----|
| हि   | वि   | यो   | वि  | वा   | को  | ঘ    | नु   | य  | शे  | को |
| घो   | या   | को   | मु  | घ    | जी  | कः   | या   | वा | वि  | प  |
| म    | কি   | य:   | दं  | द्धे | ये  | वि   | न    | €: | ३   | दे |

श्रीभद्दे ४६० आपेती श्वीर बद्धो हि को यो विषयानुरागी को वा विमुक्त विषये विरक्तः । को वास्ति घोरो नरकः स्वदेहः तृष्णाक्षयः स्वर्गपदं किमस्ति ॥ शुकराती लाषाना वाष्ट्यनुं विद्योभ स्वरूप

| ત  | ત્નો | ષ્ટિ | ળાં | ચ્યા | જા | આ  | ન્સૃ | થા |
|----|------|------|-----|------|----|----|------|----|
| શો | જે . | ч    | ٤   | એ    | ય  | જો | થી   | છે |
| ચ  | સુ   | તે   | ભિ  | ઈ    | σi | é  | વાં  | છે |

ગુજરાતી વાક્ય કહી ખતાવ્યું હતું તે

'આપના જેવા રત્નાથી હજુ સૃષ્ટિ સુશાભિત છે, એ જોઈને આનંદ થાય છે.'

એવી રીતે બાકીની ચૌદ ભાષાએાના વિલામસ્વરૂપે સાંભળેલા અક્ષરા ઉપરથી ખરા સ્વરૂપે વાક્યો કે કાવ્યો કહી ખતાવ્યાં હતાં.

(૨૭–૨૮)–એ જણ એ વિષયો, કેાષ્ટકમાં આડાઅવળા અક્ષરા માગી પૂરા કરાવવા ઇચ્છે છે. શ્રીમદે તે કેવા રૂપથી પૂર્ણ કરાવ્યા તેના એક નમૂના અહીં આપ્યા છે. માગનાર જે નંબરના અનુક્રમ વિના અક્ષર માગે છે તે આપી શ્રીમદ્ તે કાવ્ય પૂર્ણ કરે છે.

નીચેના કેાષ્ટકમાં અક્ષરાે ઉપર જે આડાઅવળા આંકડા મૂક્યા છે તે પ્રમાણે અક્ષરાે મગાયા હતા, તે કેાષ્ટકમાં ગાહવતાં ભુજંગી છંદનું કાવ્ય બન્યું હતું. જેમ કે પહેલા અક્ષરની માગણી એવી કરી કે ૪૬મા અક્ષર આપા, એટલે શ્રીમદે 'ળ' આપ્યા પછી બીજો અક્ષર ૧૯મા માગ્યા એટલે 'મ' આપ્યા. એમ અડતાળીસ વખત અક્ષરની માગણી કરી. અક્ષરા ઉપર આંકડા મૂકેલા છે તે કેટલામી માગણી છે એમ સૂચવે છે.

'કવિતાને હિમ્મત' વિષે— ભુજંગી છંદ

| 33<br>@L | <b>૧</b> ઙ<br>લી | 32<br>5i | <i>જપ</i><br>લિ   | ૮<br>₹સા  | <b>૧</b> ૯<br>સા | 39<br>ધ | ક૪<br>રે | <b>૧૧</b><br>તું | <del>ર</del> ક<br>ક | <b>૨</b> ૧<br>વિ | <b>૨</b> ૦ |
|----------|------------------|----------|-------------------|-----------|------------------|---------|----------|------------------|---------------------|------------------|------------|
| ૧૦<br>ય  | ٧ <i>د</i><br>ج  | ક૧<br>શો | 9<br><del>5</del> | જ<br>આં   | <b>ર</b> ૭<br>કે | ર<br>સ  | 39<br>d  | કપ<br>કા         | ૧૨<br>વ્ય           | જ0<br>ગી         | ક્ર<br>તા? |
| 26       | 25               | 30       | ૧૫                | 9         | 83               | 3       | તુ<br>૪૨ | 43               | 85                  | રર               | 39         |
| ٤        | à                | જો       | મ                 | ને        | જો               | 5       | તાં      | ę                | ર્થ                 | È                | જે         |
| Ŀ        | ૧૭               | 86       | ચપ                | ૨૯        | ય                | 8       | જ૧       | ૧૪               | ٩                   | 30               | ર૪         |
| Ę        | પા               | વુ       | 5                 | <b>રી</b> | મુ               | જ       | સ        | ભા               | Ŋ                   | લે               | જે         |

(૨૯ થી ૩૬)— આઠ જુદી જુદી સમસ્યાએ આપી હતી તેને વચ્ચે એકેકી કડી લખાવીને પૂર્ણ કરી હતી. છેવટે આઠે સમસ્યાએ શ્રીમદે બાલી દેખાડી હતી.

(૩૭ થી પર)— સાળ જણાએ જુદા જુદા સાળ વિષયોની જુદા જુદા વૃત્તમાં કવિતા માગી હતી. તે કવિતાની અકેકી કડી અકેકું કામ કરતાં જતાં શ્રીમદે પૂર્ણ કરાવી હતી અને છેવટે તે સાળે નવી કવિતાઓ શ્રીમદ્ ને માઢે થઇ ગઇ હતી. તે પાતે ગાઇ અતાવી હતી. તેમાંના બેત્રણ નમૂના નીચે આપ્યા છે:—

૧. ચંદ્રના રથને હરિણયાં શા માટે જોડ્યાં છે? તે માટે તર્ક દોડાવવા અને ઉપરની બે કડી પાછી વાણિયા ઉપર ઉતારવી એ વિષય આપેલા.

### (શાર્દૂ લવિક્રીડિત)

"અંગે શૌર્ય દમામ નામ ન મળે, સત્તા રહી ના જરી! પ્રેમી કાયરતા તહેો અધિક છે, શાસ્ત્રે કથા એ ખરી; ભાગી જાય જરૂર તે ભયભર્યા, રે! દેખતાં કેસરી, તે માટે રથ ચંદ્રને હરહ્યુયાં જોડી દીધાં શ્રી હરિ!!"

ર. કજોડાં માટે હિંદુઓના તિરસ્કાર — એ વિષય આપ્યા હતા :

#### (મનહર છંદ)

"કુળ મૂળ પર માહી, શૂળ હાથે કરી રાપા, ભૂલ થકા ધૂળ કેમ કરા નિજ ખાળિકા ? કરા છા કસાઈ થકા, એ સવાઈ આર્ય ભાઈ, નક્કી એ નવાઈના ભવાઈ સુખ ટાળિકા; ગ્રેતા ગ્રેતા ગ્રેતા રે ચતુર નર ગ્રેતા ગ્રિત્ત, આળા નહીં હાથે કરી, ખાળ અને ખાળિકા; અરે! રાયગ્રંદ કહા, કેમ કરી માને એહ, ગ્રાંડી ખેઠી જેના કાંધે ક્રોધ ધરી કાળિકા!" શીઘ્રતાથી કરેલાં કાવ્યામાં પણ ઝમક અને કલ્પના કેટલાં મનાહેર છે?

3. કવિનું નામ પાતાના પિતાના નામ સહિત આવે તથા તે જ દાેહરામાં મહાત્માને પ્રણામ થાય, એ વિષય આપ્યા હતા.

### (દાહરા)

<u>રાખે યુશ ચંદ્રોદયે, રહે વધુ-જ</u>ીવી નામ, તૈવા નરને પ્રેમથી, નામ કરે પરધ્યામ.

પ્રેાફેસર રવજીભાઈ દેવરાજે શ્રીમદ્ને સ્મરણશક્તિ વિષે પ્રશ્ન પૃછેલા : ''એક કલાકમાં સા શ્લાક સ્મરણભૂત રહી શકે ?'' તથા કૉલેજમાં ન્યાયશાસ્ત્ર (Logic) શીખવાય છે **અવધાન** કપ

તેના વિશેષ અભ્યાસ કરવા કાશીક્ષેત્ર તરફ જવા વિષે સલાહ પુછાવેલી તેના ઉત્તર શ્રીમદે અઢાર વર્ષની ઉંમરે આપ્યા છે, તે અનેક રીતે વિચારવા યાગ્ય હાવાથી નીચે આપ્યા છે:— ''વવાણિયા, મિ. ૨. ૬-૧-૮-૧૯૪૨

મુગટમણિ રવજીભાઇ દેવરાજની પવિત્ર જનાબે,

વવાિણયા અંદરથી વિ. રાયચંદ વિ. રવજીલાઇ મહેતાના પ્રેમપૂર્વક પ્રણામ માન્ય કરશાે. અ અત્રે હું ધર્મ-પ્રભાવવૃત્તિથી કુશળ છું. આપની કુશળતા ચાહું છું. આપના દિવ્ય પ્રેમ-લાવભૂષિત પત્ર મને મળ્યા, વાંચીને અત્યાનંદાર્ણવતરંગ રેલાયા છે; દિવ્ય પ્રેમ અવલાકન કરીને પરમ સ્મરણ આપનું ઊપજ્યું છે. આવા પ્રેમી પત્રો નિરંતર મળવા વિજ્ઞાપના છે અને તે સ્વીકૃત કરવી આપને હસ્તગત છે. એટલે ચિંતા જેવું નથી. આપે માગેલા પ્રશ્નોના ઉત્તર અહીં આગળ આપી જવાની રજા લઉં છું.

પ્રવેશક:— આપનું લખલું ઉચિત છે. સ્વસ્વરૂપ ચીતરતાં મનુષ્ય ખચકાઈ જાય ખરા. પરંતુ સ્વસ્વરૂપમાં જ્યારે આત્મ-સ્તુતિના કિંચિત ભાગ ભળે ત્યારે, નહીં તા નહીં જ, આમ મારું મત છે. આત્મસ્તુતિના સામાન્ય અર્થ પણ આમ થાય છે કે પાતાની જૂઠી આપવડાઈ ચીતરવી. અન્યથા આત્મ-સ્તુતિનું ઉપનામ પામે છે, પરંતુ ખરું લખાણ તેમ પામતું નથી; અને જ્યારે ખરું સ્વરૂપ આત્મસ્તુતિ ગણાય તા પછી મહાત્માઓ પ્રખ્યાતિમાં આવે જ કેમ ? માટે સ્વસ્વરૂપની સત્યતા કિંચિત આપની માગણી ઉપરથી જણાવતાં અહીં આગળ મેં આંચકા ખાધા નથી, અને તે પ્રમાણે કરતાં ન્યાયપૂર્વક હું દોષિત પણ થયેલા નથી.

લ – પંડિત લાલાજી મુંબઇનિવાસીનાં અવધાના સંબંધી આપે બહુયે વાંચ્યું હશે. એએા પંડિતરાજ અષ્ટાવધાન કરે છે, તે હિંદપ્રસિદ્ધ છે.

આ લખનાર બાવન અવધાન જાહેરમાં એક વખતે કરી ચૂક્યો છે; અને તેમાં તે વિજયવંત ઊતરી શક્યો છે. તે બાવન અવધાન :-

| અવધાન :–                                        |          |
|-------------------------------------------------|----------|
| ૧. ત્રણ જણ સાથે ચાેપાટે રમ્યા જવું              | ૧        |
| ૨. ત્રણ જણ સાથે ગંજીફે રમ્યા જવું               | ૧        |
| ૩. એક જણ સાથે શેતરંજે રમ્યા જલું                |          |
| ૪. ઝાલરના પડતા ટકાેરા ગણતા જવું                 |          |
| પ. સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર અને ભા              |          |
| મનમાં ગણ્યા જલું                                |          |
| . <b>ર. માળાનઃ પારામાં લક્ષ આપી ગ</b> ણતરી કરવી |          |
| ૭. આઠેક નવી સમસ્યાએા પૂર્ણ કરવી                 |          |
| ૮. સાેળ નવા વિષયાે વિવાદકાેએ માગેલા વૃત્ત       |          |
| વિષયા પણ માગેલા–રચતા જવું                       | १६       |
| ૯. ગ્રીક, અંગ્રેજી, સંસ્કૃત, આરળી, લૅટિન,       |          |
| ગુર્જર, મરેઠી, બંગાળી, મરુ,  જાડેજી આદિ         | સાળ      |
| ભાષાના ચારસેં શખ્દેા અનુક્રમવિહીનના ક           | ર્તાકર્મ |
| સહિત પાછા અનુક્રમ સહિત કહી અ                    | ાપવા.    |
| વચ્ચે  ખીજા કામ પણ કર્યે જવાં                   | १६       |
| .૦. વિદ્યાર્થીને સમજાવવા                        | ૧        |
| .૧. કેટલાક અલંકારના વિચાર                       | ર        |
|                                                 |          |

આમ કરેલાં બાવન અવધાનની લખાણ સંબંધે અહીં આગળ પૂર્ણાહુતિ થાય છે.

આ બાવન કામા એક વખતે મનઃશક્તિમાં સાથે ધારણ કરવાં પડે છે. વગર ભણેલી ભાષાના વિકૃત અક્ષરા સુકૃત કરવા પડે છે. દૂંકામાં આપને કહી દઉં છું કે આ સઘળું યાદ જ રહી જાય છે. (હજુ સુધી કાઈ વાર ગયું નથી). આમાં કેટલુંક માર્મિક સમજનું રહી જાય છે. પરંતુ દિલગીર છું કે તે સમજાવનું પ્રત્યક્ષને માટે છે. એટલે અહીં આગળ ચીતરનું વૃથા છે. આપ નિશ્ચય કરા કે આ એક કલાકનું કેટલું કૌશલ્ય છે? દૂંકા હિસાબ ગણીએ તાપણ બાવન શ્લોક તા એક કલાકમાં યાદ રહ્યા કે નહીં? સાળ નવા, આઠ સમસ્યા, સાળ જુદી જુદી ભાષાના અનુક્રમવિહીનના અને બાર બીજાં કામ મળી એક વિદ્વાને ગણતી કરતાં માન્યું હતું કે પ૦૦ શ્લોકનું સ્મરણ એક કલાકમાં રહી શકે છે. આ વાત હવે અહીં આગળ એટલેથી જ પતાની દઈએ છીએ.

31-તેર મહિના થયાં દેહાપાધિ અને માનસિક વ્યાધિના પરિચયથી કેટલીક શક્તિ દાટી મૂક્યા જેવી જ થઇ ગઇ છે. (બાવન જેવાં સો અવધાન તો હજુ પણ થઇ શકે છે) નહીં તો આપ ગમે તે ભાષાના સો શ્લોકો એક વખત બાલી જાઓ તો તે પાછા તેવી જ રીતે યાદીમાં રાખી બાલી દેખાડવાની સમર્થતા આ લખનારમાં હતી. અને તે માટે તથા અવધાનોને માટે 'સરસ્વતીના અવતાર' એવું ઉપનામ આ મનુષ્યને મળેલું છે. અવધાન એ આત્મશક્તિનું કર્તવ્ય મને સ્વાનુભવથી જણાયું છે. આપના પ્રશ્ન આવા છે કે 'એક કલાકમાં સા શ્લોક સ્મરણભૂત રહી શકે ?' ત્યારે તેના માર્મિક

ખુલાસા ઉપરના વિષયા કરશે, એમ જાણી અહીં આગળ જગા રાેકી નથી. આશ્વર્ય, આનંદ અને સંદેહમાંથી હવે જે આપને યાેગ્ય લાગે તે ગ્રહણ કરાે.

ફ—મારી શી શક્તિ છે? કંઈ જ નથી. આપની શક્તિ અદ્ભુત છે. આપ મારે માટે આશ્ચર્ય પામા છા, તેમ હું આપને માટે આનંદ પામું છું.

આપ કાશીક્ષેત્ર તરફ સરસ્વતી સાધ્ય કરવા પધારનાર છે**ા આમ વાંચીને અત્યાનંદમાં હું કુશળ થયાે** છું. <mark>વારુ ! આપ</mark> ન્યાયશાસ્ત્ર કર્યું કહેા છે। ? ગૌતમ મુનિનું કે મનુસ્મૃતિ, હિંદૂધર્મ-શાસ્ત્ર, મિતાક્ષરા, વ્યવહાર, મયૂખ આદિ પ્રાચીન ન્યાયગ્રંથા કે હુમણાંનું બ્રિટિશ લાૅ પ્રકરણ<sup>્</sup> આના ખુલા**સાે** હું નથી સમજ્યા. મુનિનું ન્યાયશાસ્ત્ર મુક્તિપ્રકરણમાં જાય તેમ છે. **બીજા** ચંચા રાજ્યપ્રકરણમાં—'બ્રિટિશમાં માઠાં' જાય છે; ત્રીજા ખાસ બ્રિટિશને જ માટે છે, પરંતુ તે અંગ્રેજી. ત્યારે હવે એમાંથી આપે કોને પસંદ કર્યું છે ? તે મર્મ ખુલ્લો થવો જોઈએ. મુનિશાસ્ત્ર અને પ્રાચીન શાસ્ત્ર સિવાય જે ગણ્યું હોય તા એ અભ્યાસ કાશીના નથી. પરંતુ મૅટ્રિક્યુલેશન પસાર થયા પછી મુંબઇ–પૂનાના છે, બીજાં શાસ્ત્રો સમયાનુકૂળ નથી. આ આપના વિચાર જાણ્યા વિના જ વેતર્યું છે. પરંતુ વેતર-વામાં પણ એક કારણ છે. શું ? તેા આપે સાથે અંગ્રેજી વિદ્યાભ્યાસનું લખ્યું છે તે, હું ધારું છું કે એમાં કંઇ આપ ભૂલથાપ ખાતા હશા. મુંબઈ કરતાં કાશી તરફ અંગ્રેજી અભ્યાસ કંઈ ઉત્કૃષ્ટ નથી, જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ ન હાેય ત્યારે આઘું પગલું ભરવાના હેતુ બીજે હશે, આપ ચીતરા ત્યારે દર્શિત <mark>થાય. ત્યાં સુધી શ</mark>ંકાગ્રસ્ત છું.

અવધાન ૯૯

૧ મને અભ્યાસ સંબંધી પૂછ્યું છે, તેમાં ખુલાસો જે દેવાના છે, તે ઉપરની કલમની સમજ્ણફેર સુધી દઇ શકતા નથી; અને જે ખુલાસા હું આપવાના છું તે દલીલાથી આપીશ.

જ્ઞાનવર્ધક સભાના તંત્રીનાે ઉપકાર માનું છું, એએા આ અનુચરને માટે તસ્દી લે છે તે માટે.

આ સઘળા ખુલાસા ટૂંકામાં પતાવ્યા છે. વિશેષ જોઇએ તો માગા.''

શ્રીમદ્ના ખનેવી ચતુર્લુજભાઇ લખે છે: "મુંખઇ જતાં પહેલાં જેતપુર પધારેલા ત્યારે જે પુરુષ જે હાથથી પાઘડી ળાંધતા હાેય તે કયા હાથથી બાંધે છે એ તેના માથાની આકૃતિ જોઇ પારખવાના અખતરા કરી ખતાવ્યા હતા. પાત દુકાનમાં બેઠા હતા તેમની સામે ખહારથી માણસને ઉઘાડે માથે ઊભા રાખવામાં આવતાં તે જે વળની પાઘડી આંધતા હાેય તે પાેતે કહી દેતા હતા. આશ**રે** પંદર માણસની એમ પરીક્ષા કર્યા પછી એક પટેલને એવી રીતે ઊભા રાખતા પહેલાં શેઠ ઘેલા કાનજી તરફથી કહેવામાં આવેલું કે તે કહે ત્યારે એમ કહેવું કે તે વાત ખરી નથી, તમે કહેા છેા તેમ હું ખાંધતાે નથી, બીજા હાથથી બાંધું છું; તે પ્રમાણે તેણે કહ્યું, એટલે કૃપાળુશ્રી(શ્રીમદ્દ)એ તે પ્રમાણે પાઘડી બાંધવા કહ્યું. પણ કૃત્રિમ રીતે તે બાંધવા લાગ્યા, તે બધાને સ્પષ્ટ લાગ્યું કે તે જૂંદું બાલ્યા છે. તે જોઈ પ્રેક્ષકાને ખહુ જ આશ્ચર્ય લાગ્યું. શી રીતે પરીક્ષા થઈ શકે છે? એમ કૃપાળુશ્રીને પૂછતાં તેમણે જણાવ્યું હતું કે તેની આકૃતિના અંતઃકરણમાં ભાસ લેતાં ડાળા જમણા પડખા તરફ ચિદ્ધ પડવાથી તેમ થઈ શકે છે. અંતઃકરણની શુદ્ધિ સિવાય થઇ શકે નહીં, શિખડાવ્યું આવડે તેમ નથી. એમ ખુલાસા કર્યા હતા.''

સં. ૧૯૪૩માં શ્રીમદ્ની મુંબઇમાં સ્થિતિ હતી; અને ત્યાં પણ અનેક સ્થળે અલુધાનના પ્રયોગા કરી ખતાવેલા. મુંબઈમાં પાતાની શતાવધાન (સા અવધાન) કરવાની શક્તિ કરામજી કાવસજી ઇંસ્ટિટ્યુટમાં અને અન્ય સ્થળાએ જાહેર પ્રજા સમક્ષ તેઓએ દર્શાવી હતી. આ આશ્ચર્યકારક સ્મરણ-શક્તિની ક્રિયાઓથી તેઓને પ્રજાએ એક સુવર્ણચંદ્રક (ચાંદ) આપ્યા, અને 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી'નું બિરુદ આપવામાં આવ્યું હતું. ઇ. સ. ૧૮૮૬–૮૭માં 'મુંખઇ સમાચાર', 'જામેજમશેદ', 'ટાઇમ્સ ઍાફ ઇડિયા', 'ગુજરાતી', 'ઇડિયન સ્પેક્ટેટર' ઇત્યાદિ ગુજરાતી અને અંગ્રેજી છાપામાં શ્રીમદૃની અદુભુત શક્તિઓ વિષે લેખા આવતા હતા. તા. ૨૪–૧–૧૮૮૭ના 'ટાઈમ્સ ઑફ ઇડિયા' પત્રમાં અંગ્રેજીમાં છપાયું છે કે રાજ-ચંદ્ર રવજીભાઈ નામના એાગણીસ વર્ષની વયના એક યુવાન હિંદની અદભુત માનસિક શક્તિઓનું પ્રદર્શન નિરીક્ષણ કરવા અર્થે ગયા શનિવારે સાંજે ફરામજી કાવસજી ઇન્સ્ટિટ્યુટમાં દેશી ગૃહસ્થાના એક ભવ્ય મેળાવડા થયા હતા. આ પ્રસંગે ડાૅ. પિટરસને અધ્યક્ષપદ લીધું હતું. અવધાન ઉપરાંત અલૌકિક સ્પરો નિદ્રય શક્તિ ધરાવતા તે જોવામાં આવ્યા હતા. તેઓને પ્રથમ એક ડઝન જેટલાં જુદાં જુદાં કદનાં પુસ્તકો અતાવવામાં આવ્યાં હતાં અને તેમને તેનાં નામ જણાવવામાં આવ્યાં હતાં, ત્યાર પછી તેઓની આંખા પાટા બાંધી બંધ કરવામાં આવી હતી; અને તેઓએ તેમના હાથમાં જેમ જેમ પુસ્તકા મૂકવામાં આવ્યાં તેમ તેમ તે પુસ્તકાનાં નામ હસ્ત વડે

**અવધાન** ૧૦૧

સ્પર્શ કરી કહી દીધાં હતાં. એજ તારીખના 'જામે જમરોદ'માં છપાયું છે કે ડૉ. પિટરસને પાતાને આ અખતરાથી બેહદ અચરતી પામેલા જણાવ્યા હતા.

''અમારા સાંભળવામાં આવ્યું છે કે આગલે દિવસે પાતાને મળેલી એક મિજખાની વખતે કેટલીક વાનગીઓમાં મીઠું વત્તુંઓછું હતું. તે કવિએ (શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે) ચાખ્યા કે હાથ લગાડ્યા વિના માત્ર નજરે જેઇ કહી આપ્યું હતું."–'જામે જમશેદ.'

"આ પછી થાડાક વખતમાં મુંબઇની હાઇ કાર્ટના મુખ્ય ન્યાયમૂર્તિ સર ચાર્લ્સ સારજન્ટ, ડૉ. પિટરસન, મિ. યાજ્ઞિક અને અન્ય પ્રતિષ્ઠિત પુરુષાની પ્રેરણાથી શ્રીમદ્નાં શતાવધાન જોવાને માટે એક મહાન લાેકસભા બાેલાવવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી હતી. આ અસાધારણ શક્તિવાળા યુવકની સ્તૃતિ અને કદર લાેકાેએ અને પત્રવાળાઓએ ઉત્તમ રીતે પ્રદર્શિત કરી. સર ચાર્લ્સ તેમને યુરાપમાં જઇ ત્યાં પાતાની શક્તિઓ દર્શાવવાની ભલામણ કરી. પણ તેઓ તેમ કરી શક્યા નહીં. કારણ કે તેમણે વિચાર્યું કે યુરાપમાં પાતે જૈન ધર્માનુસાર રહી શકે નહીં."—'પાયાનિયર' (અલાહાખાદ)

સ્મરણશક્તિના પ્રતાપરૂપ આ અવધાન પ્રવૃત્તિના વધતા વિસ્તાર અમત્કાર આત્માન્નતિરક્ત પુરુષોને પ્રિય હાતો નથી. આત્માન્નતિ અને આ વિસ્તાર બન્ને ભિન્ન ભાસવાથી—સન્માર્ગ- રાેધક પ્રતીત થવાથી શ્રીમદ્ની અંતરંગ વૈરાગ્યમય, ઉદાસીન સત્ સુખશાેધક ભાવના આ પ્રવૃત્તિને વિસ્તરવા ન દેતાં વિરામ પમાડે છે કે જે વીશ વર્ષની વય પછી પ્રાયે પ્રગટપણાને પામી નથી.

#### 4

# વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખનપ્રવૃત્તિ

'સાક્ષાત્ સરસ્વતી' નામે એક નાનું પુસ્તક સં. ૧૯૪૩માં ભાઈ વિનયચંદ પાપટભાઈ દક્તરીએ લખ્યું છે. તેમાં શ્રીમદ્નો ૧૯ વર્ષ સુધીના દૂંક વૃત્તાંત પ્રગટ કરી અવધાન વગેરે શક્તિએ ઉપરાંત તે વખતનાં તેમનાં અપ્રગટ લખાણ વિષે શેડું લખ્યું છે:—

"નીતિ, ભક્તિ, અહિંસા, શિયળ અને અધ્યાત્મ સંબંધી તેઓ યુંથા ગૂંથવા પ્રયત્ન કરે છે, તેમ કેટલાક ગૂંથ્યા પણ છે. 'માક્ષમાળા' નામે એક સુંદર યુંથ હમણાં બહાર દેખાવ દેનાર છે; જેનું પૂર આશરે છ હજાર શ્લોક જેટલું થવા જાય છે. એ યુંથ ગઘાત્મક છે, સ્ત્રસિદ્ધાંતના માર્મિક લેદો સમજાવવાની લાલિત્યયુક્ત પ્રેરણાઓ એમાં કરી છે. જે માક્ષમાળા ઉપદેશતરંગથી છલકાયા કરે છે; જે માક્ષમાળામાં ખરેખર માક્ષના માર્ગ મતલેદ વિના બાધ્યા છે અને જે માક્ષમાળા સ્ત્રસિદ્ધાંતના ટાડા છે; તે આપણું ધર્મયુક્તક એક વખત દરેક શ્રાવકે વાંચતું, સમજતું, વાંચતાં ન આવડતું હાય તેમણે બીજાને માઢેથી શ્રવણ કરતું અને તેના 3ડા ઉપયોગ કરવા એવી મારી સલાહ છે.

'નમિરાજ' નામે એક સંસ્કૃતના મહાકાવ્યના નિયમા-નુસારે એમણે ગ્રંથ રચ્યાે છે; જેમાં શાંતરસ પ્રધાન રાખીને નવરસની રેલમછેલા કરી મૂકી છે; જેમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ એ ચતુર્વર્ગ સંબંધી ઉપદેશ કરી ફળમાં માેક્ષમાર્ગ મૂકી દીધા છે. એ પાંચ હજાર શ્લાકના પૂરના ગ્રંથ એમણે છ દિવસમાં રચ્યા હતા. એ ગ્રંથ વાંચતાં દરેક મનુષ્યને એ દેવાંશી નરની કવિત્વશક્તિના લાલિત્યનું ભાન થાય છે.

એ મહાત્માએ એક સાર્વજનિક સાહિત્યના એક હજાર શ્લોકના ગ્રંથ એક દિવસમાં રચ્યાે છે; જે હમણાં ધાંગધાના એક હૉક્ટર પ્રસિદ્ધ કરનાર છે.

એક ધર્માચાર્યે એક હજાર રૂપિયા આપવાનું કહ્યું હતું અને કહ્યું હતું કે મારા ધર્મના થાડાએક શ્લાકા કરી આપા, પરંતુ એથી એ દેવાંશી નરનું મન ચળ્યું નહાતું. ધન્ય છે એની જનેતાને!

'વૈરાગ્ય વિલાસ' નામે જૈનધર્મનું એક ચાેપાનિયું હમણાં એએા બહાર પાડે છે.''

ઉપર જણાવેલા ગ્રંથામાંથી 'માક્ષમાળા' સિવાય કાેઇ ગ્રંથા હાલ ઉપલબ્ધ નથી. છપાવાની તૈયારી થયેલા જણાવ્યા છે તે છપાયા હશે કે નહીં તેની પણ માહિતી મળી નથી. પરંતુ ઉપરના વર્ણન ઉપરથી તે લેખકે તે ગ્રંથા દીઠા હાેય એમ લાગે છે.

હાલ જે લખાણ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં છપાયું છે, તેમાં 'વચનામૃત'ના મથાળા નીચે ૧૨૦ બાલ 'પુષ્પમાળા'ની શૈલીમાં પણ ધાર્મિક વિષયની મુખ્યતા રાખી સૂત્રાત્મક ઉપદેશરૂપે લખાયેલ છે. તેના સાળમા બાલમાં 'વચનસપ્તશતી પુનઃ પુનઃ સ્મરણુમાં રાખાે' એમ જણાવ્યું છે તે સૂચવે છે કે તેમણે સાતસા બાલ લખેલા છે. 'તત્ત્વજ્ઞાન' નામના તેમના વચનામાંથી તૈયાર કરેલા નાના સંગ્રહ બહાર પડેલા છે. તેમાં 'મહાનીતિ'ના સાત સા બાલ આપેલા છે; તે પણ આ અરસામાં લખાયેલા લાગે છે.

સત્તરઅઢાર વર્ષની ઉમ્મરે શ્રીમદે લખેલા દાર્ષાન્તિક દોહરા એંશી પ્રાપ્ત થયા છે, તે અપ્રગટ છે. તેમાં નીતિ-વ્યવહારની શિખામણ મુખ્ય છે. દરેક દોહરામાં ઘણું કરીને સિદ્ધાંતને પ્રથમ જણાવી તેને પુષ્ટ કરનાર દૃષ્ટાંત આપેલું છે. ઉદાહરણ:—

"ફરી ફરી મળવા નથી, આ ઉત્તમ અવતાર; કાળા ચૌદશ ને રિવ, આવે કાઈક વાર. અતિજ્ઞાન ઉપજે તદા, પરમાત્મા પરખાય; પડળ ઊતરે આંખનાં, તદા સર્વ દેખાય. પ્રિય કાવ્ય પંડિતને, દર્ણાતિકના દાવ; જેમ માદથી માદકે પ્રાહ્મણ જનના સાર; પ્રેસ ભજો, નીતિ સંજો, પરેઠા પરાપકાર. દેશ-ઉદય-ઉપયાગનાં, વીર નરાનાં શિર; પ્રસ્તા પીડા ટાળવા, સાંપે સપૂત શરીર. વચને વલ્લભતા વધે, વચને વાધે વેર; જળથી જીવે જગત આ, કદી કરે પણ કેર.

**૧. '**સાતસા મહાનીતિ હમણાં.....એક **દિવસમાં તૈ**યાર કરી છે.' સાતમી આવૃત્તિ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર.

ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ તરફથી પ્રકાશિત 'સુખાેધસંત્રહ'માં છપાયા છે.

રાષીને રૂંયું કહે, ખમણા આણે રાષ; તાતા તેલે જળ પડે, ભડકા થાય સદાષ. શાંતિ મળે સદ્ધમંશી, ભ્રાંતિ ઢળે ભલી ભાત; કાંતિ દીપે કનક સમી, વિમળ વધે મન વાત. કાયા માયા ક્ષણિક છે, ઇન્દ્ર—ધનુષ્યના રંગ; આકાશી કિલ્લા અને મુગજળ તથ્યા તરંગ. હાય સરસ પણ ચીજ તે, યાગ્ય સ્થળે વપરાય; કેમ કઢારી કનકની, પેઢ વિષે ધાંચાય?"

'અુદ્ધિપ્રકાશ'માં ઈ. સ. ૧૮૮૫માં 'શૂરવીર સ્મરણ' વિષે શ્રીમદે લખેલા સર્વૈયા ચાવીશ છપાયા છે. તેમાં રણરંગના અજબ ચિતાર બહુ જેશદાર અને પ્રખળ વેગવાળી છટાદાર ભાષામાં આપી છેવટના ત્રણ સર્વૈયામાં એવા વીરાના હાલના વંશજ બાપનું નામ બાળે એવા થયાથી જે અકથ્ય ખેદ થાય છે તેનું ચિત્ર કરુણરસ રેલાવી આબેહૂબ વાંચનારનાં હૈયાં હલાવી મૂકે તેનું છે. લખેલી નકલ ઉપરથી ઉદાહરણરૂપે નીચે આપ્યા છે:—

#### સવૈયા

"ઢાલ ઢળકતી ઝખક ઝળકતી, લઈ ચળકતી કર કરવાલ, ખરેખરા ખૂંદે રાષ્ટ્રમાં ત્યાં, મૂછ મલકતી, ઝગતું ભાલ; વેરીને ઘેરી લેતા ઝઢ, ભારત ભૂમિના જય ભાડવીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા કર્યાં? રહિયાળા એવા રાષ્ટ્રધીર. મારે જયાં માથામાં સુષ્ટિ, કરી નાખે ત્યાં કકડા ક્રોડ, ક્રીરી અરિ નહિ આવે પાસે, મનની મૂકે મમતા માડે;

બ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ તરકથી પ્રકાશિત 'સુખાયસંત્રહ'માં
 સવૈયા છપાયા છે.

ખંકા અહાદુર ખાણ કમાને, વજ વપુના મજબૂત વીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા ક્યાં? રહિયાળા એવા રણધીર.

ક્દીયે નહિ કાયાથી કંપે, જીતે ત્યારે ઝંપે વીર, રહ્યુરંગી ને જખરા જંગી, ઊછળે જેને શૌર્ય શરીર; કાયરતાના માયર નહિ એ, સાચા એ સાયર શૂરવીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા ક્યાં? રહિયાળા એવા રહ્યુધીર.

ટાળક સંકટ, બાળક, નારી, ગૌ, બ્રાહ્મણ પ્રતિપાળક પૂર્લ, સ'ભાળક જે ધરા ધર્મના, દુશ્મન દળ કરનારા ચૂર્લે, ખરાખરીના ખેલ વિષે નહિ, પાછા પગ દેનારા વીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા ક્યાં? રહિયાળા એવા રણધીર

શત્રુની છાતીમાં સાલે, મૂઆ પછી પણ માસ હજાર, નામ વડે ત્યાં પડે મૂતરી, જેના શત્રુના સરદાર; અને રિપુની રામા રડતી કદી રહે નહિ, લૂંછે નીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા ક્યાં? રહિયાળા એવા રણ્ધીર.

ભીમ ભગીરથ ભારે ભડ જે, કેવળ રૂપે કાળ કરાળ, રણભૂમિમાં ભય ઉપજાવે, યમરાજાથી પણ વિકરાળ; કુળદીપક એ કાહીનૂરા, ધન્ય માતનું ધાવ્યા ક્ષીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા ક્યાં? રહિયાળા એવા રણધીર.

ખાષ્યુ-શય્યામાં પાઢિયા ખહાદુર, ભીષ્મિપિતા ભારે ભયકાર, અવધિ આપી અહા! કાળને, છ માસની જેણે તે વાર; મહા-ભારતનું નામ પડ્યું તે એનું કારણ એવા વીર, અરે! અરેરે! આજ ગયા ક્યાં? રહિયાળા એવા રણધીર.

પાણી પૂર્વજનું ખાનારા, જાગ્યા આવા એને વંશ, ખાપ-નામના બાળા બેઠા, ધિ ! ધિ કે એના આ અંશ!

મરા ખૂડીને નરા બાયલા, ઢાંકણીમાં નાખીને નીર, આર્ય-કાર્તિને ઝાંખપ દીધી, તમને એના બદો શિર!

હા! શિવ! હા! શિવ! ગજબ થયા શાે?

અજબ થઉં છું નારખી આમ, આર્ય પરાધાન દીન થયાથી, રે'તી નથી હૈયામાં હામ! કાળજડું કંપે કરુણાથી, સ્થિતિ અવલાેકોને આમ! ઢળું ધરણીએ મૂર્ણ પામી ભાખી હર! હર! હર! હર! રામ!

શું પ્રાચીન પૂર્વજ સંભારું, આંખે આંસુ આવે, વીર! શી હિસ્મત એના હૈયાની, રે! શાં એનાં નૌતમ નીર! હાય! હાય! આ ગતિ થઈ શી! હાય! હાય! શાે કાળાે કેર! 'રાય' હૃદય ફાટે છે હર હર ...(નથી જોવાતી આવી પેર)"

સર વાલ્ટર સ્કૉટનાં દ્રં દ્રયુદ્ધો (Combats) શૌર્ય-પ્રેમ પ્રેરક (Romantic) કાવ્યો જેણે વાંચ્યાં હશે તેને આ સવૈયા વાંચી તે સ્મરણમાં આવ્યા વિના ન રહે! પરંતુ એક નાના કાવ્યમાં શ્રીમદે કેટલા હૃદયના ભાવા જગાહ્યા છે તે તા પૃરું તે કાવ્ય વાંચવાથી જણાય. અને શ્રીમદે સાહિત્યનાં જે જે ક્ષેત્રામાં કલમ ચલાવી હાત તે તે સર્વ સ્થળે તે વિજયવંત નીવજ્યા વિના રહેત નહીં, એવી વાંચનારને પ્રતીતિ થાય તેવું આ અદ્ભુત કાવ્ય છે.

શ્રી ચિદાનંદ મહારાજે લખેલા 'સ્વરાદય'ના રહસ્યને પ્રગટ કરતી ટીકા લખવાની સં. ૧૯૪૩માં શ્રીમદે શરૂ કરેલી લાગે છે, તેની પ્રસ્તાવના પણ પાતે લખી છે તેમાં આત્મજ્ઞાની શ્રી ચિદાનંદ મહારાજના જીવનની ટૂંકી રૂપરેખા તથા તેમની દશાનું વર્ણન કરેલું છે તે અપૂર્ણ દશામાં પ્રાપ્ત થયેલ છપાયું છે. શ્રીમદે કેવું વિવેચન લખવા ધારેલું તે છપાયેલા બે દોહરાના મર્મપ્રકાશક વિસ્તાર ઉપરથી વિચારતાં એમ લાગે છે કે જો તે ગુદ્ધ શ્રંથનું વિવેચન પૂરું થવા પામ્યું હોત, તા આ જમાનામાં કાળજ્ઞાનના અભ્યાસ કરનારને માટી મદદરૂપ થઇ પડત.

'જીવતત્ત્વ સંઅંધી વિચાર' અને 'જીવાજીવ વિભક્તિ' એ બે લેખ પણ અપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયેલા પ્રસિદ્ધ થયા છે, તેમાં 'નવ તત્ત્વ' પ્રકરણને મળતા વિષય ચર્ચેલા છે.

એક વખતે વાતચીતમાં શ્રીમદે જણાવેલું કે 'માેક્ષમાળા' રચી તે વખતે અમારા વૈરાગ્ય 'યાેગવાસિક'ના વૈરાગ્ય પ્રકરણમાં શ્રી સમચંદ્રજીના વૈરાગ્ય વર્ણવેલા છે તેવા હતા અને તમામ જૈનઆગમા સવા વર્ષની અંદર અમે અવલાકન કર્યા હતાં. તે વખતે અદ્દસ્ત વૈરાગ્ય વર્તતા હતા, તે એટલા સુધી કે અમે ખાધું છે કે નહીં તેની અમને સ્મૃતિ રહેતી નહીં.

'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથના ચાળીસમા અંકમાં, સં. ૧૯૪૪માં લખાયેલા એક લઘુ ગ્રંથના આદિ અને અંતના ભાગ છપાયેલા છે તે અપૂર્ણ દશામાં છે છતાં તે ગ્રંથના આશય 'છેવટની ભલામણ'માં સ્પષ્ટ જણાય છે, ''કે જે મનુષ્યે એક વાર પ્રતિમા પૂજનથી પ્રતિકૂળતા ખતાવી હોય, તે જ મનુષ્ય જયારે તેની અનુકૂળતા ખતાવે; ત્યારે પ્રથમ પક્ષવાળાને તે માટે બહુ ખેદ અને કટાક્ષ આવે છે. આપ પણ હું ધારું છું કે મારા ભણી થાડા વખત પહેલાં એવી સ્થિતિમાં આવી ગયા હતા, તે વેળા જે આ પુસ્તકને મેં પ્રસિદ્ધિ આપી હોત તો આપનાં અંતઃકરણા વધારે દુભાત અને દુભાવવાનું નિમિત્ત હું થાત; એટલા માટે મેં તેમ કર્યું નહીં. કેટલાક વખત વીત્યા પછી મારા અંતઃકરણમાં એક એવા વિચારે

જન્મ લીધા કે તારા માટે તે ભાઈઓને સંક્લેશ વિચારા આવતા રહેશે; તેં જે પ્રમાણથી માન્યું છે, તે પણ માત્ર એક તારા હૃદયમાં રહી જશે; માટે તેને સત્યતાપૂર્વક જરૂર પ્રસિદ્ધિ આપવી. એ વિચારને મેં ઝીલી લીધા. ત્યારે તેમાંથી ઘણા નિર્મળ વિચારની પ્રેરણા થઇ; તે સંક્ષેપમાં જણાવી દઉં છું. પ્રતિમા માના એ આગ્રહ માટે આ પુસ્તક કરવાના કંઇ હેતુ નથી. તેમજ તેઓ પ્રતિમા માના તેથી મને કંઇ ધનવાન થઇ જવાનું નથી.....પ્રતિમા માટે મને જે જે પ્રમાણા જણાયાં હતાં તે દૂંકામાં જણાવી દીધાં."

એ અપૂર્ણ ગ્રંથની શરૂઆત પણ બહુ મધ્યસ્થતાથી વિચારવા યાગ્ય છે; તેથી તેમાંથી થાડા ઉતારા લીધા છે:—

"વિશાળ ખુદ્ધિ, મધ્યસ્થતા, સરળતા, અને જિતેંદ્રિય-પણું આટલા ગુણા જે આત્મામાં હાય, તે તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ પાત્ર છે....

અનાદિ કાળના મહા શત્રુરૂપ રાગ, દ્રેષ અને માેહના અંધનમાં તે (જિજ્ઞાસુ) પાેતા સંબંધી વિચાર કરી શક્યો નથી. મનુષ્યત્વ, આર્ચ દેશ, ઉત્તમ કુળ, શારીરિક સંપત્તિ એ અપેક્ષિત સાધન છે; અને અંતરંગ સાધન માત્ર મુક્ત થવાની સાચી જિજ્ઞાસા એ છે.

એમ જે સુલભબાધીપણાની યાગ્યતા આત્મામાં આવી હાય તો તે, જે પુરુષો મુક્ત થયા છે અથવા વર્તમાનમાં મુક્તપણે કે આત્મજ્ઞાનદશાએ વિચરે છે તેમણે ઉપદેશેલા માર્ગમાં નિઃસંદેહપણે શ્રદ્ધાશીલ થાય…..

સર્વ દર્શનની શૈલીના વિચાર કરતાં એ રાગ, દ્રેષ અને

માેહ રહિત પુરુષનું બાેધેલું નિર્ગ્રંથ દર્શન વિશેષ માનવા ચાેગ્ય છે.....

અત્યારે વીતરાગદેવને નામે જૈનદર્શનમાં એટલા ખધા મત ચાલે છે કે તે મત, તે મતરૂપ છે, પણ સત્રૂપ જ્યાં સુધી વીતરાગ દેવની આજ્ઞાનું અવલંબન કરી પ્રવર્તતા ન હાેય ત્યાં સુધી કહી શકાય નહીં.

એ મતપ્રવર્તનમાં મુખ્ય કારણા મને આટલાં સંભવે છે:

- (૧) પાતાની શિથિલતાને લીધે કેટલાક પુરુષાએ નિર્ગ્રંથ દશાની પ્રાધાન્યતા ઘટાડી હોય;
- (૨) પરસ્પર બે આચાર્યોને વાદવિવાદ;
- (૩) માેહનીય કર્મના ઉદય અને તે રૂપે પ્રવર્તન થઇ જલું;
- (૪) ગ્રહાયા પછી તે વાર્તના માર્ગ મળતાે હાેય તાેપણ તે દુર્લભળાેધિતાને લીધે ન ગ્રહવાે;
- (५) भतिनी न्यूनता;
- (६) જેના પર રાગ તેના છંદમાં પ્રવર્તન કરનારાં ઘણાં મનુષ્યા;
- (७) દુઃસમ કાળ; અને
- (૮) શાસ્ત્રજ્ઞાનનું ઘટી જવું.....

સર્વને સરખી ખુદ્ધિ આવી જઇ, સંશાધન થઇ, વીત-રાગની આજ્ઞારૂપ માર્ગનું પ્રતિપાદન થાય એ સર્વથા જે કે અને તેવું નથી; તાપણ સુલભબાધી આત્માએ અવશ્ય તે માટે પ્રયત્ન કર્યા રહે, તા પરિણામ શ્રેષ્ઠ આવે, એ વાત મને સંભવિત લાગે છે. દુ:સમ કાળના પ્રતાપે, જે લોકો વિદ્યાના બાધ લઇ શક્યા છે તેમને ધર્મતત્ત્વ પર મૂળથી શ્રદ્ધા જણાતી નથી. જેને કંઈ (શ્રદ્ધા) સરળતાને લીધે હાય છે, તેને તે વિષયની કંઈ ગતાગમ જણાતી નથી; ગતાગમવાળા કાઈ નીકળે તા તેને તે વસ્તુની વૃદ્ધિમાં વિદ્ય કરનારા નીકળે, પણ સહાયક ન થાય, એવી આજની કાળચર્યા છે. એમ કેળવણી પામેલાને ધર્મની દુર્લભતા થઈ પડી છે.

કેળવણી વગરના લોકોમાં સ્વાભાવિક એક આ ગુણ રહ્યો છે કે આપણા બાપદાદા જે ધર્મને સ્વીકારતા આવ્યા છે, તે ધર્મમાં જ આપણે પ્રવર્તવું જોઈએ, અને તે જ મત સત્ય હોવો જોઈએ; તેમ જ આપણા ગુરુનાં વચન પર જ આપણે વિશ્વાસ રાખવા જોઈએ; પછી તે ગુરુ ગમે તો શાસ્ત્રનાં નામ પણ જાણતા ન હોય, પણ તે જ મહાજ્ઞાની છે એમ માની પ્રવર્તવું જોઈએ. તેમ જ આપણે જે માનીએ છીએ તે જ વીતરાગના બાધેલા ધર્મ છે, બાકી જૈન નામે પ્રવર્તે છે તે મત સઘળા અસત્ છે. આમ તેમની સમજણ હાવાથી તેઓ બિચારા તે જ મતમાં મચ્યા રહે છે. એના પણ અપેક્ષાથી જોતાં દોષ નથી.

જે જે મત જૈનમાં પડેલા છે તેમાં જૈન સંબંધી જ ઘણે ભાગે ક્રિયાઓ હોય એ માન્ય વાત છે. તે પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ જોઈ જે મતમાં પાતે દીક્ષિત થયા હાય, તે મતમાં જ દીક્ષિત પુરુષાનું મચ્યા રહેવું થાય છે. દીક્ષિતમાં પણ ભદ્રિકતાને લીધે કાં તા દીક્ષા, કાં તા ભિક્ષા માગ્યા જેવી સ્થિતિથી મૂંઝાઇને પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષા, કાં તા સ્મશાન- વૈરાગ્યમાં લેવાઈ ગયેલી દીક્ષા હાય છે. શિક્ષાની સાપેક્ષ

સ્કુરણાથી પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષાવાળા પુરુષ તમે વિરલ જ દેખશા; અને દેખશા તા તે મતથી કંટાળી વીતરાગદેવની આજ્ઞામાં રાચવા વધારે તત્પર હશે.....

તેમ જ ત્યાગી ગુરૂએ સિવાયના પરાણે થઇ પડેલા મહાવીરદેવના માર્ગરક્ષક તરીકે ગણાવતા યતિઓ, તેમની તો માર્ગ પ્રવર્તાવવાની શૈલી માટે કંઈ બાલવું રહેતું નથી. કારણ ગૃહસ્થને અણુવત પણ હાય છે; પણ આ તો તીર્થંકરદેવની પેઠે કલ્પાતીત પુરુષ થઇ બેઠા છે.

સંશાધક પુરુષા ખહુ એાછા છે. મુક્ત થવાની અંતઃ-કરણું જિજ્ઞાસા રાખનારા અને પુરુષાર્થ કરનારા ખહુ એાછા છે. તેમને સાહિત્યા જેવાં કે સદ્દ્ગુરુ, સત્સંગ કે સત્શાસ્ત્રો મળવા દુર્લભ થઇ પડ્યાં છે. જ્યાં પૂછવા જાએ ત્યાં સર્વ પાતપાતાની ગાય છે. પછી તે સાચી કે જૂઠી તેના કાઈ ભાવ પૂછતું નથી. ભાવ પૂછનાર આગળ મિથ્યા વિકલ્પા કરી પાતાની સંસારસ્થિતિ વધારે છે અને બીજાને તેવું નિમિત્ત કરે છે.

એાછામાં પૂરું કાેઇ સંશાધક આતમા હશે તાે તેને અપ્રયાજનભૂત પૃથ્વી ઇત્યાદિક વિષયામાં શંકાએ કરી રાેકાલું થઇ ગયું છે. અનુભવધર્મ પર આવતું તેમને પણ દુર્લભ થઇ પડ્યું છે.

આ પરથી મારું એમ કહેવું નથી કે કાેઇ પણ અત્યારે જૈન દર્શનના આરાધક નથી; છે ખરા, પણ બહુ જ અલ્પ, બહુ જ અલ્પ....પણ તે આંગળીએ ગણી લઇએ તેટલા હશે. ખાકી તાે (જૈન) દર્શનની દશા જોઇ કરુણા ઊપજે તેવું છે; સ્થિર ચિત્તથી વિચાર કરી જેશા તા આ મારું કહેવું તમને સપ્રમાણ લાગશે.

એ સઘળા મતામાં ડેટલાકને તા સહજ સહજ વિવાદ છે. મુખ્ય વિવાદ :- એકનું કહેવું પ્રતિમાની સિદ્ધિ માટે છે. બીજા તેને કેવળ ઉત્થાપે છે (એ મુખ્ય વિવાદ છે.)

ખીજા ભાગમાં પ્રથમ હું પણ ગણાયા હતા. મારી જિજ્ઞાસા વીતરાગદેવની આજ્ઞાના આરાધન ભણી છે, એમ સત્યતાને ખાતર કહી દઈ દર્શાવું છું કે પ્રથમ પક્ષ સત્ય છે, એટલે કે જિનપ્રતિમા અને તેનું પૂજન શાસ્ત્રોક્ત, પ્રમાણાક્ત, અનુભવાક્ત અને અનુભવમાં લેવા યાગ્ય છે. મને તે પદાર્થીના જે રૂપે બાધ થયા અથવા તે વિષય સંબંધી મને જે અલ્પ શંકા હતી તે નીકળી ગઈ, તે વસ્તુનું કંઈ પણ પ્રતિપાદન થવાથી કાઈ પણ આત્મા તે સંબંધી વિચાર કરી શકશે; અને તે વસ્તુની સિદ્ધિ જણાય તા તે સંબંધી મતભેદ તેને ટળી જાય; તે સુલભબાધીપણાનુ કાર્ય થાય એમ ગણી, ટૂંકામાં કેટલાક વિચારા પ્રતિમા–સિદ્ધિ માટે દર્શાવું છું.....

આટલું સ્મૃતિમાં રાખવાનું છે કે: કેટલાંક પ્રમાણા આગમના સિદ્ધ થવા માટે પરંપરા, અનુભવ ઇત્યાદિકની અવશ્ય છે. કુતર્કથી, જો તમે કહેતા હા તા આખા જૈનદર્શનનું પણ ખંડન કરી દર્શાવું; પણ તેમાં કલ્યાણ નથી. સત્ય વસ્તુ જ્યાં પ્રમાણથી, અનુભવથી સિદ્ધ થઇ ત્યાં જિજ્ઞાસ પુરુષા પાતાની ગમે તેવી હઠ પણ મૂકી દે છે.

આ માેટા વિવાદ આ કાળમાં <mark>જો પડ્યા ન હ</mark>ોત તો ધર્મ પામવાનું લોકોને બહુ સુલભ થાત....

પ્રથમ પ્રતિમા નહીં માનતા અને હવે માનું છું, તેમાં કંઇ પક્ષપાતી કારણ નથી; પણ મને તેની સિદ્ધિ જણાઇ તેથી માન્ય રાખું છું; અને સિદ્ધિ છતાં નહીં માનવાથી પ્રથમની માન્યતાની પણ સિદ્ધિ નથી, અને તેમ થવાથી આરાધકતા નથી.

મને આ મત કે તે મતની માન્યતા નથી, પણ રાગદ્રેષ રહિત થવાની પરમાકાંક્ષા છે; અને તે માટે જે જે સાધન હાય, તે તે ઇચ્છવાં, કરવાં એમ માન્યતા છે; અને એ માટે મહાવીરનાં વચન પર મને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે.

અત્યારે એટલી પ્રસ્તાવના માત્ર કરી પ્રતિમા સંબંધી અનેક પ્રકારથી દર્શાયેલી મને જે સિદ્ધિ તે હવે કહું છું. તે સિદ્ધિને મનન કરતાં પહેલાં વાંચનારે નીચેના વિચારા કૃપા કરીને લક્ષમાં લેવા....

કાઈ ધર્મ માનનાર આખા સમુદાય કંઈ માેક્ષે જશે એવું શાસ્ત્રકારનું કહેવું નથી, પણ જેના આત્મા ધર્મત્વ ધારણ કરશે તે, સિદ્ધિસંપ્રાપ્ત થશે, એમ કહેવું છે. માટે સ્વાત્માને કર્નઓધની પ્રથમ પ્રાપ્તિ કરાવવી જોઈએ. તેમાંનું એક આ સાધન પણ છે, તે પરાક્ષ પ્રત્યક્ષ અનુભવ્યા વિના ખંડી નાખવા યાગ્ય નથી.

જો તમે પ્રતિમાને માનનાર હા તા તેનાથી જે હેતુ પાર પાડવા પરમાત્માની આજ્ઞા છે તે પાર પાડી લેવા અને જો તમે પ્રતિમાના ઉત્થાપક હા તા આ પ્રમાણાને ચાગ્ય રીતે વિચારી જોજો. બન્નેએ મને શત્રુ કે મિત્ર કંઇ માનવા નહીં. ગમે તે કહેનાર છે, એમ ગણી ગ્રંથ વાંચી જવા....

મને સંસ્કૃત, માગધી કે કાેઇ ભાષાના મારી યાેગ્યતા પ્રમાણે પરિચય નથી એમ ગણી, મને અપ્રમાણિક ઠરાવશાે તા ન્યાયની પ્રતિકૂળ જવું પડશે; માટે માર્રુ કહેવું શાસ્ત્ર અને આત્મ–મધ્યસ્થતાથી તપાસશાે.

યાગ્ય લાગે નહીં, એવા કાેઇ મારા વિચાર હાેય તાે સહર્ષ પૂછશાે; પણ તે પહેલાં તે વિષે તમારી સમજણથી શંકારૂપ નિર્ણય કરી બેસશાે નહીં.

ટૂંકામાં કહેવાનું એ કે, જેમ કલ્યાણ થાય તેમ પ્રવર્તવા સંબંધમાં મારું કહેવું અયાગ્ય લાગતું હાય તા, તે માટે યથાર્થ વિચાર કરી પછી જેમ હાય તેમ માન્ય કરવું.''

આ ગ્રંથ સંપૂર્ણ અવસ્થામાં મળ્યા હાત તા આજના શિક્ષિત મધ્યસ્થવર્ગને બહુ ઉપયાગી થઇ પડત. શ્રીમદ્દને જે પ્રમાણસિદ્ધ અને હિતકારી લાગ્યું તે ગ્રહણ કરવામાં તેમની તત્પરતા કેવી છે તે આ અપૂર્ણ લેખથી પણ સ્પષ્ટ સમજાઇ જાય છે. જગતકર્તા ઇશ્વરમાં પ્રથમ શ્રીમદ્દને શ્રદ્ધા હતી તે વિશેષ વિચારે પલટાઇ ત્યારે કેવી મક્કમતા પ્રમાણપૂર્વક પલટાયેલા વિચારા દર્શાવવામાં દેખાઇ આવે છે તે 'માલમાળા'ના વિવેચનમાં આપણે જોઇ ગયા છીએ. શ્રી યશાવિજયજી 'આઠ દૃષ્ટિની સજ્ઝાય'માં તારા દૃષ્ટિનું વર્ણન કરે છે તે આ પ્રસંગે વિચારનું ઉચિત છે:

''જિજ્ઞાસા ગુણુ તત્ત્વની, મનમાહન મેરે; પણુ નહીં નિજ હઠ ટેક રે, મનમાહન મેરે; એહ દૃષ્ટિ હાય વર્તતાં, મનમાહન મેરે; યાગકથા ખહુ પ્રેમ રે, મનમાહન મેરે; અનુચિત તેહ ન આચરે, મનમાહન મેરે; વાળ્યા વળે જેમ હેમ રે, મનમાહન મેરે;"

### 90

### ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ

વીશમા વર્ષમાં એક સ્નેહી ઉપર શ્રીમદે મુંબઇથી પત્ર લખ્યા છે તે લગ્ન વિષે પાતાના વિચારા દર્શાવતા હાવાથી નીચે આપ્યા છે:—

''લગ્ન સંબંધી તેઓએ જે મિતિ નિશ્ચિત રાખી છે, તે વિષે તેઓના આગ્રહ છે તાે ભલે તે મિતિ નિશ્ચયરૂપ રહી.

લક્ષ્મી પર પ્રીતિ નહીં છતાં કાેઇ પણ પરાર્થિક કામમાં તે બહુ ઉપયાગી થઇ પડત એમ લાગવાથી મૌન ગ્રહી અહીં તે સંબંધી સત્સગવડમાં હતા. જે સગવડનું ધારેલું પરિણામ આવવાના બહુ વખત નહાેતા. પણ એએા ભણીનું એક મમત્વપણું ત્વરા કરાવે છે, જેથી તે સઘળું પડતું મૂકી વદ ૧૩ કે ૧૪ (પાષની)ને રાજ અહીંથી રવાના થઉં છું. પરાર્થ કરતાં વખતે લક્ષ્મી અંધાપા, બહેરાપણું અને મૂંગાપણું આપી દે છે; જેથી તેની દરકાર નથી.

આપણા અન્યાન્ય સંબંધ છે તે કંઈ સગપણના નથી; પરંતુ હુદય-સગપણના છે. પરસ્પર લાહ્યુંબકના ગુણ પ્રાપ્ત થયા છે. એમ દર્શિત છે, છતાં હું વળી એથી પણ ભિન્નરૂપે આપને હૃદયરૂપ કરવા માગું છું. જે વિચારા સઘળી સગપણતા દૂર કરી, સંસાર યાજના દૂર કરી, તત્ત્વવિજ્ઞાન રૂપે મારે દર્શાવવાના છે; અને આપે જાતે અનુકરણ કરવાના છે. આટલી પલ્લવી બહુ સુખપદ છતાં માર્મિક રૂપે આત્મસ્વરૂપ વિચારથી અહીં આગળ લખી જઉં છું.

તેઓ શુભ પ્રસંગમાં સદ્વિવેકી નીવડી, રૂઢિથી પ્રતિકૂળ રહી, પરસ્પર કુટુંબરૂપે સ્નેહ બંધાય એવી સુંદર યોજના તેઓનાં હુદયમાં છે કે ? આપ ઉતારશા કે ? કાેઇ ઉતારશે કે ? એ ખ્યાલ પુનઃ પુનઃ હુદયમાં પર્યટન કરે છે.

निहान, साधारण विवेधीओ જે विચारने આકાશી ગણે तेवा विચારા, જે वस्तु અને જે પદ આજ રાજ્યશ્રી ચક- वर्त्तिनी विક્ટોરિયાને દુર્લભ-કેવળ અસંભવિત છે–તે વિચારા, તે વસ્તુ અને તે પદ ભણી કેવળ ઇચ્છા હાવાથી ઉપર જણાવ્યું તેથી કંઈ પણ લેશ પ્રતિકૂળ બને તો તે પદાભિલાષી પુરુષના ચરિત્રને પરમ ઝાંખપ લાગે એમ છે. આ સઘળા હવાઈ (અત્યારે લાગતા) વિચારા માત્ર આપને જ દર્શાવું છું. અંતઃ કરણ શુક્લ-અદ્ભુત-વિચારાથી ભરપૂર છે. પરંતુ આપ ત્યાં રહ્યા ને હું અહીં રહ્યો!" સં. ૧૯૪૪ પાષ વદ ૧૦ બુધવાર.

સદ્ગત ઝવેરી રેવાશંકરભાઈ જગજીવનદાસ મહેતાના માેટા ભાઈ પાેપટલાલભાઈના મહાભાગ્યશાળી પુત્રી ઝબકખાઈ સાથે શ્રીમદ્નાં શુભ લગ્ન સં. ૧૯૪૪ના મહા સુદ ૧૨ને રાજ થયાં હતાં.

ત્યાર પછી એકાદ વર્ષે લખેલા એક લેખમાં શ્રીમદ્ 'સ્ત્રીના સંબંધમાં મારા વિચાર' એવું મથાળું આપી જણાવે છે :

''અતિ અતિ સ્વસ્થ વિચારણાથી એમ સિદ્ધ થયું કે શુદ્ધ જ્ઞાનને આશ્રયે નિરાખાધ સુખ રહ્યું છે; તથા ત્યાં જ પરમ સમાધિ રહી છે.

સ્ત્રી એ સંસારનું સર્વોત્તમ સુખ માત્ર આવરણિક દૃષ્ટિથી કલ્પાયું છે, પણ તે તેમ નથી જ. સ્ત્રીથી જે સંયોગસુખ ભાેગવવાનું ચિદ્ધ તે વિવેકથી દૃષ્ટિગાેચર કરતાં વમન કરવાને ચાેગ્ય ભૂમિકાને પણ ચાેગ્ય રહેતું નથી. જે જે પદાર્થો પર જુગુપ્સા રહી છે, તે તે પદાર્થો તાે તેના શરીરમાં રહ્યા છે; અને તેની તે જન્મભૂમિકા છે. વળી એ સુખ ક્ષણિક, ખેદ અને ખસના દરદરૂપ જ છે. તે વેળાના દેખાવ હૃદયમાં ચીતરાઈ રહી હસાવે છે, કે શી આ ભુલવણી ? ટૂંકામાં કહેવાનું કે તેમાં કંઈ પણ સુખ નથી; અને સુખ હોય તા તેને અપરિચ્છેદ રૂપે વર્ણુવી જુએા, એટલે માત્ર માેહદશાને લીધે તેમ માન્યતા થઇ છે, એમ જ જણાશે. અહીં હું સ્ત્રીના અવયવાદિ ભાગના વિવેક કરવા બેઠા નથી; પણ ત્યાં કરી આત્મા ન જ ખેંચાય એ વિવેક થયાે છે, તેનું સહજ સૂચવન કર્યું. સ્ત્રીમાં દોષ નથી; પણ આત્મામાં દેાષ છે; અને એ દેષ જવાથી આત્મા જે જુએ છે તે અદ્ભુત આનંદમય જ છે; માટે એ દેાષથી રહિત થવું, એ જ પરમ જિજ્ઞાસા છે.

શુદ્ધ ઉપયોગની જે પ્રાપ્તિ થઇ તે৷ પછી તે સમયે સમયે પૂર્વોપાર્જિત માેહનીયને ભસ્મીભૂત કરી શકશે. આ અનુભવગમ્ય પ્રવચન છે.

પણ પૂર્વોપાર્જિત હજુ સુધી મને પ્રવર્તે છે, ત્યાં સુધી મારી શી દશાથી શાંતિ થાય ? એ વિચારતાં મને નીચે પ્રમાણે સમાધાન થયું.....

સ્ત્રી સંબંધમાં કાેઇ પણ પ્રકારે રાગદ્વેષ રાખવા મારી અંશ માત્ર ઇચ્છા નથી. પણ પૂર્વોપાર્જનથી ઇચ્છાના પ્રવર્તનમાં અટક્યો છું."

"સ્ત્રીના સંબંધમાં જિજ્ઞાસા એાર છે અને વર્તના એાર છે. એક પક્ષે તેનું કેટલાક કાળ સુધી સેવન કરનું સમ્મત કર્યું છે. તથાપિ ત્યાં સામાન્ય પ્રીતિ–અપ્રીતિ છે. પણ દુઃખ એ છે કે જિજ્ઞાસા નથી, છતાં પૂર્વકર્મ કાં ઘેરે છે? એટલેથી પતતું નથી, પણ તેને લીધે નહીં ગમતા પદાર્થીને જેવા, સ્ત્ર્ંઘવા, સ્પર્શવા પડે છે અને એ જ કારણથી પ્રાયે ઉપાધિમાં બેસનું પડે છે."

પાતાના ગૃહાશ્રમ સંબંધી શ્રીમદ્ એક ભાઈને સં. ૧૯૪૬ માં લખી જણાવે છે:—

"આપના પહેલાં આ જન્મમાં હું લગભગ છે વર્ષથી કંઇક વધારે કાળથી ગૃહાશ્રમી થયા છું એ આપના જાણવામાં છે. ગૃહાશ્રમી જેને લઇને કહી શકાય છે, તે વસ્તુ અને મને તે વખતમાં કંઇ ઘણા પરિચય પડ્યો નથી; તાપણ તેનું બનતું કાયિક, વાચિક અને માનસિક વલણ મને તેથી ઘણુંખરું સમજાયું છે; અને તે પરથી તેના અને મારા સંબંધ અસંતાષપાત્ર થયા નથી; એમ જણાવવાના હેતુ એવા છે કે ગૃહાશ્રમનું વ્યાખ્યાન સહજ માત્ર પણ આપતાં તે સંબંધી વધારે અનુભવ ઉપયાગી થાય છે; મને કંઇક સાંસ્કારિક અનુભવ ઊગી નીકળવાથી એમ કહી શકું છું કે મારા ગૃહાશ્રમ અત્યાર સુધી જેમ અસંતાષપાત્ર નથી, તેમ ઉચિત સંતાષપાત્ર પણ નથી. તે માત્ર મધ્યમ છે; અને તે મધ્યમ હોવામાં પણ મારી કેટલીક ઉદાસીન વૃત્તિની સહાયતા છે.

તત્ત્વજ્ઞાનની ગુપ્ત ગુફાનાં દર્શન લેતાં ગૃહાશ્રમથી વિરક્ત થવાનું અધિકતર સૂઝે છે, અને ખચીત તે તત્ત્વજ્ઞાનના વિવેક પણ આને ઊગ્યા હતા; કાળનાં બળવત્તર અનિષ્ટપણાને **લી**ધે, તેને યથાયાેગ્ય સમાધિસંગની અપ્રાપ્તિને લીધે તે વિવેકને મહા ખેદની સાથે ગૌણ કરવા પડ્યો; અને ખરે! જે તેમ ન થઇ શક્યું હાત તા તેના (આ પત્રલેખકના) જીવનના અંત આવત."

''માેક્ષમાળા''ના પાઠ ખારમામાં 'ઉત્તમ ગૃહસ્થ' વિષે તથા પાઠ પિસ્તાલીશમામાં 'સામાન્ય મનાેરથ' નામના કાવ્યમાં તેમ જ પાઠ પંચાવનમામાં 'સામાન્ય નિત્યનિયમ'માં ગૃહસ્થાશ્રમ સંઅંધી પાતાના વિચારા કંઈક પ્રદર્શિત કર્યા છે. પરંતુ પાઠ દ૧ થી ૬૬ સુધીમાં 'સુખ વિષે વિચાર' લખી સંક્ષિપ્ત નવલકથાના રૂપમાં દ્રારિકાના મહાધનાઢ્ય ધર્મમૂર્તિ શ્રાવક ગૃહસ્થનું ચિત્ર આલેખ્યું છે. તેમાં આદર્શ ગૃહસ્થ પાતાની ચર્યા વર્ણવે છે. તેમાંથી થાડું નીચે પ્રદર્શિત કર્યું છે, તે દરેક ગૃહસ્થે મનન કરવા યાગ્ય છે:—

''એકે હું બીજા કરતાં સુખી છું; તોપણ એ શાતા વેદની છે; સત્-સુખ નથી. જગતમાં બહુધા કરીને અશાતા વેદની છે. મેં ધર્મમાં મારા કાળ ગાળવાના નિયમ રાખ્યા છે. સત્શાસ્ત્રોનાં વાંચન, મનન, સત્પુરુષાના સમાગમ, યમનિયમ, એક મહિનામાં બાર દિવસ પ્રદ્માર્ચ્ય, બનતું ગુપ્તદાન, એ આદિ ધર્મરૂપે મારા કાળ ગાળું છું. સર્વ વ્યવહાર સંબંધીની ઉપાધિમાંથી કેટલાક ભાગ બહુ અંશે મેં ત્યાગ્યા છે. પુત્રોને વ્યવહારમાં યથાયાગ્ય કરીને હું નિર્જંથ થવાની ઇચ્છા રાખું છું. હમણાં નિર્જંથ થઇ શકું તેમ નથી; એમાં સંસારમાહિની કે એવું કારણ નથી; પરંતુ તે પણ ધર્મ સંબંધી કારણ છે. ગૃહસ્થ ધર્મના આચરણ બહુ કનિષ્ઠ થઇ ગયાં છે; અને મુનિઓ તે સુધારી શકતા નથી. ગૃહસ્થ ગૃહસ્થને વિશેષ બાધ કરી શકે; આચરણથી પણ અસર કરી શકે. એટલા માટે

થઈને ધર્મ સંબંધે ગૃહસ્થવર્ગને હું ઘણે ભાગે બાધી યમનિયમમાં આણું છું. દર સમાહે આપણે ત્યાં પાંચર્સે જેટલા સદ્દગૃહસ્થાની સભા ભરાય છે. આઠ દિવસના નવા અનુભવ અને બાકીના આગળના ધર્માનુભવ એમને બેત્રણ મુહૂર્ત બાધું છું. મારી સ્ત્રી ધર્મશાસ્ત્રના કેટલાક બાધ પામેલી હાવાથી તે પણ સ્ત્રીવર્ગને ઉત્તમ યમનિયમના બાધ કરી સાપ્તાહિક સભા ભરે છે. પુત્રો પણ શાસ્ત્રના બનતા પરિચય રાખે છે. વિદ્વાનાનું સન્માન, અતિથનું સન્માન, વિનય અને સામાન્ય સત્યતા, એક જ ભાવ એવા નિયમા બહુધા મારા અનુચરા પણ સેવે છે. એએા બધા એથી શાતા ભાગવી શકે છે. લક્ષ્મીની સાથે મારી નીતિ, ધર્મ, સદ્ગુણ, વિનય એણે જનસમુદાયને બહુ સારી અસર કરી છે. રાજા સહિત પણ મારી નીતિવાત અંગીકાર કરે તેવું થયું છે. આ સઘળું આત્મપ્રશંસા માટે હું કહેતા નથી એ આપે સ્મૃતિમાં રાખવું; માત્ર આપના પૂછેલા ખુલાસા દાખલ આ સઘળું સંક્ષેપમાં કહેતા જઉં છું."

''આ સઘળાં ઉપરથી હું સુખી છું એમ આપને લાગી શકશે અને સામાન્ય વિચારે મને બહુ સુખી માના તો માની શકાય તેમ છે. ધર્મ, શીલ અને નીતિથી તેમ જ શાસ્ત્રા-વધાનથી મને જે આનંદ ઊપજે છે તે અવર્જુનીય છે. પણ તત્ત્વદૃષ્ટિથી હું સુખી ન મનાઉં. જ્યાં સુધી સર્વ પ્રકારે બાદ્ય અને અભ્યંતર પરિગ્રહ મેં ત્યાપ્યા નથી ત્યાં સુધી રાગદોષના ભાવ છે. જોકે તે બહુ અંશે નથી, પણ છે; તો ત્યાં ઉપાધિ પણ છે. સર્વસંગ પરિત્યાગ કરવાની મારી સંપૂર્ણ આકાંક્ષા છે; પણ જ્યાં સુધી તેમ થયું નથી ત્યાં સુધી હજુ કાેઇ ગણાતાં પ્રિયજનના વિયાગ, વ્યવહારમાં હાનિ, કુટુંખીનું દુ:ખ એ

થાડે અંશે પણ ઉપાધિ આપી શકે. પાતાના દેહ પર માત સિવાય પણ નાના પ્રકારના રાગના સંભવ છે. માટે કેવળ નિર્ગ્રંથ, બાહ્યાભ્યંતર પરિશ્રહના ત્યાગ, અલ્પારંભના ત્યાગ એ સઘળ નથી થયું ત્યાં સુધી હું મને કેવળ સુખી માનતા નથી. હવે આપને તત્ત્વની દૃષ્ટિએ વિચારતાં માલૂમ પડશે કે લક્ષ્મી, સ્ત્રી, પુત્ર કે કુટુંબ એ વડે સુખ નથી; અને એને સુખ ગણું તા જયારે મારી સ્થિતિ પતિત થઇ હતી ત્યારે એ સુખ કયાં ગયું હતું ? જેના વિયાગ છે, જે ક્ષણભંગુર છે, અને જયાં એકત્વ કે અવ્યાબાધપણું નથી તે સુખ સંપૂર્ણ નથી."

આ વિચારા શ્રીમદ્નું આદર્શ જીવન સમજવામાં ચાવી જેવા છે. મુખ્યત્વે એ જ લક્ષ રાખી નિર્ગ્રંથ દશા પ્રાપ્ત કરવી અને તેવા વિચારવાળાને સહાયક થવું એવી ભાવનાથી તેમનું પ્રવર્તન ગૃહસ્થઅવસ્થામાં થયેલું તેમના પત્રરૂપ લેખાે ઉપરથી પણ સ્પષ્ટ જણાય છે.

'પાયાનિયર' પત્રમાં તેમના અવસાન સમયે આવેલા લેખ ઉપરથી પણ તેમના ગૃહસ્થજીવન વિષે ખ્યાલ આવે તેમ હાવાથી તેમાંથી થાેડું ટાંકી જણાવું છું:—

'' વીશ વર્ષની વયે પ્રજાની દૃષ્ટિમાં પૂર્ણ રીતે તેઓ અદૃશ્ય થયા. પાતાની શક્તિ અને બુદ્ધિબળના ઉપયાગ પાતાના સમુદાયવર્ગમાં અને વિસ્તારથી સમગ્ર લાેકને શિક્ષા અને જ્ઞાનબાેધ આપવામાં કરવા માટે તેમણે નિશ્ચય કર્યા. તેઓ ઘણી નાની ઉંમરથી અતિશય પરિમાણમાં વાંચનાર હતા. તેમણે ષદ્દ દર્શનની આલાેચના કરી; અને તેની સાથે પૂર્વ તેમ જ પશ્ચિમની ફિલસ્ફી(તત્ત્વિવચાર)નાં દર્શન જોયાં. જે કે આશ્ચર્યકારક લાગશે, પરંતુ આ તાે વાસ્તવિક સત્ય છે કે

તેમને પુસ્તકને પૂર્ણ રીતે ગ્રહણ કરવાને ફક્ત એક જ વખત વાંચવાની જરૂર રહેતી. અને સંસ્કૃત તથા પ્રાકૃતના નિયમિત અભ્યાસ વગર તેઓ તે ભાષામાંનાં પુસ્તકા માટા પંડિતાની પેઠે તેવી રીતે (એક વાર વાંચવાથી) તેઓ યથાર્થ રીતે સમજ શકતા અને બીજાને સમજાવી શકતા.

તેઓએ જોયું કે ધર્મગુરૂઓ વર્તમાનમાં સાંપ્રદાયિક દૃષ્ટિથી સંકુચિત, ટૂંક મર્યાદાવાળા વિચારા ધરાવે છે અને કાળના પરિવર્તન અનુસાર કેવી રીતે વર્તન કરવું જોઈએ તે સમજતા નથી.

विशेष केेेेेेेेेेेे आ संसारने। त्यांग કरी त्यांगवृत्ति સ્વીકારે છે તેઓમાં કેટલાક સાંસારિક સંપત્તિઓના અભાવ તથા સંસારથી એક યા બીજા કારણથી થયેલા અસંતાેષને પરિણામે તેમ કરે છે. આવા પુરુષો પાતાના ચારિત્રની અસર તેઓના સમુદાય ઉપર પાડી શકતા નથી. શ્રીમદુની એવી માન્યતા હતી કે ધનવાન અને સાંસારિક સારી સ્થિતિવાળા પુરૂષ સંસારનાે ત્યાગ કરે તાે પાતાના ચારિત્રથી સંગીન હિત કરી શકે. જનસમાજ તેના શુદ્ધ હૃદય અને નિઃસ્વાર્થના સદ્ગુણની ખાતરી થવાથી તેના કહેવા પ્રમાણે દોરાવામાં ઘણા જ તત્પર રહે, અને તેના ઉપદેશથી લાભ મેળવતાે થાય. આવા વિચાર શ્રીમદૃના હતા. અને તેની સાથે જનસમાજ આગળ એક સાધુ (ધાર્મિક નાયક) તરીકે રજૂ થવા યાેગ્ય સ્થિતિમાં એ મુકાયા નથી એમ તેએ માનતા હતા; અને તેથી જ ગૃહસ્થદશાએ જ જીવન ગાળવાનું ચાલુ રાખ્યું હતું. તાેપણ તેમના આંતરિક વિચારાે સંસાર પ્રત્યે તદ્દન ઉદાસીન વર્તતા હતા.'' \$\$ \$\$ \$\frac{1}{2}

#### 99

## મુંબઈ નિવાસકાળના કેટલાક પ્રસંગો

શ્રીમદ શતાવધાની તરીકે શરૂઆતમાં પ્રખ્યાત થયા, અને મુંબઈમાં અનેક માેટા ગણાતા માણસાે તેમના પ્રસંગમાં આવેલા. ઉદાર સખાવતા કરનાર તાતા નામના પારસી ગૃહસ્થે તેમને પાતાના પ્રખ્યાત અંગલાે બધે ફેરવીને બતાત્ર્યો; વિલાયતથી મંગાવેલ કર્નિચર આદિ સુખ–સામગ્રી વિગતવાર વર્ણવી જણાવી. બીજાની પાસેથી પાતાની મિલકત કે વૈભવનાં વખાણની આશા આવા પ્રસંગે જીવ રાખે એ સ્વાભાવિક છે અને સામાન્ય મનુષ્યા તેની ઇચ્છાને પાષે છે. પણ મહાપુરૂષા તા ગમે તેવા તચ્છ વિષયમાં પ્રવેશ છતાં વૈરાગ્યના વેગમાં ઝંપલાય છે. તેથી જ તેમનાં વચના પણ સામા જીવના જીવનપલટા પણ કરાવી દે છે. બધા બંગલા જોયા પછી ' આને કાેણ ભાગવશે ? ' એટલા જ શખ્દાે પાતે બાલ્યા. ત્યાં ઊભેલા ઘણાએ તે બાલા સાંભળ્યા હશે, પણ તાતાના હુદયમાં તે ઘર કરી ગયા. તેમને કોઇ સંતાન નહોતું. પણ પાતાની કાેમનાં બધાં માણસાે પાતાનાં સંતાન છે; એમ માની મરતાં પહેલાં તેમણે પાતાની મિલકતનું ટ્રસ્ટ કર્યું અને પરાપકાર અર્થે સર્વ સંપત્તિ ટ્રસ્ટી-એાને સાંપી ગયા.

× × ×

ઝવેરાત સાથે માતીના વેપાર પણ શ્રીમદે શરૂ કર્યા હતા અને તેમાં સર્વ વેપારીઓમાં વિશેષ વિશ્વાસપાત્ર ગણાતા. એક આરખ પાતાના ભાઇ સાથે મુંખઇમાં માતીની આડતના ધંધા કરતા હતા. નાના ભાઇને એક દિવસ વિચાર આવ્યો કે આજે આપણું માટા ભાઇની પેઠે માતાના માટા વેપાર કરવા. તેથી જે માલ બહાર દેશથી આવેલા તે લઇને એક દલાલને કહ્યું કે કાઇ સારા પ્રામાણિક શેઠ બતાવ. તેણું શ્રીમદ્દના લેટા કરાવ્યો; તેમણે કસીને માલ ખરીદ્યો. નાણાં લઇને આરબ પાતાને ઘેર ગયા. એવામાં તેના માટા ભાઇ મળ્યા તેમને તેણું વાત કરી. તેમણે જેના માલ હતા તેના કાગળ બતાવી કહ્યું કે આટલી કિંમત વગર માલ વેચવા નહીં એમ શરત કરી છે, અને આ તેં શું કર્યું ? તેથી તે ગભરાયા અને શ્રીમદ્ પાસે જઇને કરગરી પડ્યો અને કહ્યું કે આવી આક્તમાં હું આવી પડ્યો છું. શ્રીમદે તેને કહ્યું કે આ તમારા માલ, એમ ને એમ પડ્યો છે. એમ કહી માલ પાછા સાંપી દીધા અને નાણાં ગણી લીધાં. જાણે કંઇ સાદો કર્યા જ નથી એમ ગણી, ઘણા નફા થવાના હતા પણ તે જતા કર્યા. એ આરબ તેમને ખુદ ખુદા સમાન માનતા.

ગાંધીજી 'રાયચંદભાઈનાં કેટલાંક સ્મરણા' તરીકે 'આત્મ-કથા'માં લખે છે: ''તેમની સાથેના એક સંવાદ મને યાદ છે. એક વેળા હું મિસિસ ગ્લેડસ્ટનની ગ્લેડસ્ટન પ્રત્યેના પ્રેમની સ્તુતિ કરતા હતા. આમની સભામાં પણ મિસિસ ગ્લેડસ્ટન પાતાના પતિને ચા બનાવીને પાતાં; આ વસ્તુનું પાલન આ નિયમખદ્ધ દંપતીના જીવનના એક નિયમ થઇ પદ્યો હતા. એ મેં ક્યાંક વાંચેલું, તે મેં કવિને વાંચી સંભળાવ્યું ને તેને અંગે મેં દંપતીપ્રેમની સ્તુતિ કરી. રાયચંદભાઇ બાલ્યા, 'એમાં તમને મહત્ત્વનું શું લાગે છે? મિસિસ ગ્લેડસ્ટનનું પત્નીપા કે તેના સેવાભાવ? એ તે બાઇ ગ્લેડસ્ટનનાં ખહેન હોત તા ?

અથવા તેની વફાદાર નાેકર હાેત ને તેટલા જ પ્રેમથી ચા આપત તાે ? એવી બહેના, એવી નાેકરાનાં દૃષ્ટાંતા આપણને આજે નહીં મળે ? અને નારીજાતિને બદલે એવા પ્રેમ નર-જાતિમાં જાેયા હાેત તાે તમને સાનંદાશ્વર્ય ન થાત ? હું કહું છું તે વિચારજાે.'

રાયચંદભાઇ પાતે વિવાહિત હતા. એ વેળા તા મને તેમનું વચન કઠોર લાગેલું, એવું સ્મરણ છે; પણ તે વચને મને લાહચુંબક્ની જેમ પકડ્યાે. પુરુષ ચાકરની એવી વફાદારીની કિંમત પત્નીની વફાદારી કરતાં તા હજાર ગણી ચડે. પતિ—પત્ની વચ્ચે એક્ચ હાય, એટલે તેમની વચ્ચે પ્રેમ હાય એમાં આશ્ચર્ય નથી. નાકર–શેઠ વચ્ચે તેવા પ્રેમ કેળવવા પડે.

મારે પત્નીની સાથે કેવા સંબંધ રાખવા ? પત્નીને વિષય-ભાગનું વાહન બનાવવી એમાં પત્ની પ્રત્યે કથાં વફાદારી આવે છે? હું જ્યાં લગી વિષય–વાસનાને આધીન રહું ત્યાં લગી મારી વફાદારીની પ્રાકૃત કિંમત જ ગણાય." આ પ્રકારે ગાંધીજી પ્રદ્ભાચર્યની દિશાએ દારાયા.

વળી ગાંધીજી ૧૫–૧૧–૧૯૨૧ ના રાજ શ્રીમદ્ રાજ-ચંદ્ર જયંતી પ્રસંગે અમદાવાદમાં પ્રમુખસ્થાનેથી બાલે છે: "રાયચંદભાઈ સાથેના મારા પ્રસંગ એક જ દિવસના ન હતા. ઈ. સ. ૧૮૯૧ના જૂનની આખરે મુંબઇમાં ઊતરીને હું પહેલવહેલા જે ઘરમાં ગયેલા તે મને બરાબર યાદ છે. ડૉ. મહેતાએ ને ભાઈ રેવાશંકર જગજીવને મારી તેમની સાથે આળખાણુ કરાવી. ત્યારથી એમના મરણાંત સુધી અમારા સંબંધ નિકટમાં નિકટ રહ્યો હતા. ઘણી વાર કહીને લખી ગયા છું કે મેં ઘણાના જીવનમાંથી ઘણું લીધું છે. પણ સૌથી વધારે કાેઇના જીવનમાંથી મેં ચહુણ કર્યું હાેય તા તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે. દયાધર્મ પણ હું તેમના જીવનમાંથી શીખ્યા છું.... ખૂન કરનાર ઉપર પણ પ્રેમ કરવા એ દયાધર્મ મને કવિશ્રીએ શીખવ્યો છે, એ ધર્મનું તેમની પાસેથી મેં ફૂંડાં ભરીને પાન કર્યું છે. તેઓ ઘણી વાર કહેતા કે ચાપાસથી કાેઇ બરછીએા ભાેંક તે સહી શકું પણ જગતમાં જે જૂઠ, પાખંડ, અત્યાચાર ચાલી રહ્યાં છે, ધર્મને નામે જે અધર્મ વર્તી રહ્યાં છે તેની બરછી સહન થઇ શકતી નથી. અત્યાચારાથી ઊકળી રહેલા તેમને ઊકળી જતાં મેં ઘણી વાર એયા છે. તેમને આખું જગત પાતાના સગા જેવું હતું. આપણં ભાઇ કે બહેનને મરતાં એઇને જે ક્લેશ આપણને થાય છે તેટલા ક્લેશ તેમને જગતમાં દુઃખને, મરણને એઇને થતા.

કવિશ્રી કહેતા કે 'જૈનધર્મ જે શ્રાવકાના હાથમાં ન ગયા હાત તા એનાં તત્ત્વા જોઈને જગત ચકિત થાત. વાણિયાએા તા જૈન ધર્મતત્ત્વાને વગાવી રહ્યા છે.'''

- પાતાના બે વર્ષના (મુંબઇના) ગાઢ પરિચયમાં ગાંધીજીએ શ્રીમદ્દને જે વૈરાગ્ય અને વીતરાગતાયુક્ત જેયેલા તેનું શબ્દ-ચિત્ર એક કુશળ ચિત્રકારને છાજે તેવું આપે છે:—
  - ૧. " અપૂર્વ અવસર એવાે ક્યારે આવશે ? ક્યારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્ધેથ જો ? સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્ પુરુષને પંઘ જો ? અપૂર્વ ૰
  - ર. સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્ય વૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમહેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કહ્યે નહીં, દેહે પણ કિંચિત્ મૂર્ણ નવ જોય જો. અપૂર્વે ૦

જે વૈરાગ્ય એ કડીઓમાં ઝળહળી રહ્યો છે તે મેં તેમના બે વર્ષના ગાઢ પરિચયમાં ક્ષણે ક્ષણે તેમનામાં જેયેલા. તેમનાં લખાણાની એક અસાધારણતા એ છે કે પાતે જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું છે. તેમાં ક્યાંયે કૃત્રિમતા નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારુ એક લીટી સરખી લખી હાય એમ મેં નથી જોયું. તેમની પાસે હંમેશાં કંઈક ધર્મપુસ્તક અને એક કારી ચાપડી પડેલાં હાય. એ ચાપડીમાં પાતાના મનમાં જે વિચારા આવે તે લખી નાખે, કાઈ વેળા ગદ્ય તા કાઈ વેળા પદ્ય....

ખાતાં, બેસતાં, સૂતાં, પ્રત્યેક ક્રિયા કરતાં તેમનામાં વૈરાગ્ય તા હાય જ. કાેઈ વખત આ જગતના કાેઈ પણ વૈસવને વિષે તેમને માેહ થયા હાેય એમ મેં નથી જોયું.

તેમની રહેણીકરણી હું આદરપૂર્વક પણ ઝીણવટથી તપાસતો. ભાજનમાં જે મળે તેથી સંતુષ્ટ રહેતા. પહેરવેશ સાદો, પહેરણુ, અંગરખું, ખેસ, ગરભસૂતરા ફેંટા ને ધાતી. એ કંઈ બહુ સાફ કે ઇસ્ત્રીબંધ રહેતાં એમ મને સ્મરણ નથી. ભાંયે બેસવું, ખુરશીએ બેસવું બંને સરખાં હતાં. સામાન્ય રીતે પાતાની દુકાનમાં ગાદીએ બેસતા.

તેમની ચાલ ધીમી હતી, અને જોનાર સમજ શકે કે ચાલતાં પણ પાતે વિચારમાં શસ્ત છે. આંખમાં ચમતકાર હતો, અત્યંત તેજસ્વી; વિહ્વળતા જરાયે ન હતી. આંખમાં એકાશ્રતા લખેલી હતી. ચહેરા ગાળાકાર, હોઠ પાતળા, નાક અણીદાર નહીં, ચપટું પણ નહીં, શરીર એકવડું, કદ મધ્યમ, વર્ણ શ્યામ, દેખાવ શાંત મૂર્તિના હતા. તેમના કંઠમાં એટલું બધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંભળતાં માણસ થાકે નહીં.

ચહેરા હસમુખા ને પ્રકુદ્ધિત હતા. તેની ઉપર અંતરાનંદની છાયા હતી. ભાષા એટલી પરિપૂર્ણ હતી કે તેમને પાતાના વિચારા અતાવતાં કાઈ દિવસ શખ્દ ગાતવા પડ્યો છે, એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા બેસે ત્યારે ભાગ્યે જ શખ્દ ખદલતાં મેં તેમને જોયા હશે; છતાં વાંચનારને એમ નહીં લાગે કે કયાંયે વિચાર અપૂર્ણ છે કે વાકચરચના તૂટેલી છે, અથવા શખ્દની પસંદગીમાં ખાડ છે.

આ વર્ણન સંયમીને વિષે સંભવે. બાહ્યાં કંબરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઇ શકતો. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકોઇ માણસ અનુભવી શકે છે. રાગોને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવું કેવું કઠિન છે. એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી, એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી.

મોક્ષનું પ્રથમ પગિથયું વીતરાગતા છે. જ્યાં સુધી જગતની એક પણ વસ્તુમાં મન ખૂંચેલું છે, ત્યાં સુધી માક્ષની વાત કેમ ગમે ? અથવા ગમે તો કેવળ કાનને જ—એટલે જેમ આપણને અર્થ જાણ્યા, સમજ્યા વિના કોઇ સંગીતના સૂર જ ગમી જાય તેમ. એવી માત્ર કર્ણપ્રિય ગમ્મતમાંથી માક્ષને અનુસરનારું વર્તન આવતાં તો ઘણા કાળ વહી જાય. આંતરવેરાવ્ય વિના માક્ષની લગની ન થાય. એવી વૈરાવ્ય લગની કવિની હતી."

x x x

એક વખત શ્રીમદ્ ફરવા ગયા હતા. સ્મશાનની જગા આવી ત્યારે તેમણે તેમની સાથે હતા તે ભાઇને પૂછ્યું : "આ શું છે ?" તે ભાઈએ જવાબ આપ્યા : "સ્મશાન." શ્રીમદે કહ્યું : "અમે તા આખી મુંબઇને સ્મશાન સમાન જોઈએ છીએ."

× × ×

શ્રીમદ્દના એક પાડેાશીએ તેમનામાં અતિશયા તથા સ્વાધ્યાયના રંગ દેખીને પૂછ્યું કે તમે આખા દિવસ ધર્મની ધૂનમાં રહાે છાે તાે બધી ચીજોના શું ભાવ થશે તે જાણતા હાેવા જોઇએ. શ્રીમદે કહ્યું: ''અમારા દી ઊઠ્યો નથી કે સ્વાધ્યાય ભાવ જાણવા કરીએ.''

× × ×

પદમશીભાઇ નામના એક કચ્છના વતનીએ શ્રીમદ્દને મુંબઇમાં પૃછેલું : "સાહેબજી, મને ભયસંજ્ઞા વધારે રહે છે, તેના શા ઉપાય ?"

શ્રીમદે પૂછ્યું : "મુખ્ય લય શાના વર્તે છે ?" પદમશીલાઇ : "મરણનાે."

શ્રીમદે કહ્યું : ''તે તો આયુષ્યબંધ પ્રમાણે થાય છે. જયારે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં સુધી મરણ તો નથી, ત્યારે તેથી નાના પ્રકારના ભય રાખ્યાથી શું થવાનું હતું ? એવું દૃઢ મન રાખવું.''

**x x x** 

મારળીના વતની લલ્લુ નામના નાકર ઘણાં વર્ષ તેમને ત્યાં રહેલા. મુંબઇમાં તેને ગાંઠ નીકળી હતી. શ્રીમદ્ તેની જાતે સારવાર કરતા. પાતાના ખાળામાં તેનું માથું મૂકી અંત વખત સુધી તેની સંભાળ લીધી હતી.

× × ×

એક વખત વાતચીતમાં શ્રીમદે કહેલું: "જ્યારે શેઠ ને કર તરીકે પગારથી રાખે છે, ત્યારે તે શેઠ ને કરના પગાર કરતાં વધારે કામ લેવાની ખુદ્ધિ રાખે છે. ને કર રહેનાર માણુસ ગરીબ સ્થિતિમાં હે લાથી તે બિચારા વેપાર આદિ કરી શકતો નથી. જે કે તે માણુસ વેપાર આદિ કરી શકે તેમ છે, પરંતુ પૈસાનું સાધન નહીં હે લાથી ને કરી કરે છે. શેઠ ને કર પાસેથી પગાર કરતાં વિશેષ લાભ મેળવવા ખુદ્ધિ રાખે, તો તે શેઠ તે ને કર કરતાં પણ ભીખ માગનાર એવા પામર ગણાય. શેઠ જે ને કર પ્રત્યે એવી ભાવના રાખે કે આ પણ મારા જેવા થાય; તેને શેઠ ઘટતી સહાય આપે, તેના પર કામના ઘણા બાજો હોય તો તે વખતે કામમાં મદદ આપે વગેરે દયાની લાગણી હોય તો તે શેઠ શ્રેષ્ઠ ગણાય."

× × ×

એક જિજ્ઞાસુએ શ્રીમદ્ને પ્રશ્ન કર્યો : "પૃથ્વીને શાસ્ત્રમાં સપાટ કહી છે અને હાલના શાેધકાે ગાેળ કહે છે; તેમાં ખર્યુ શું ?"

શ્રીમદે પૂછ્યું : "તમને સપાટ હાય તા ફાયદા કે ગાળ હાય તા કાયદા ?"

જિજ્ઞાસુએ કહ્યું : ''હું તેા જાણવા માગું છું.''

શ્રીમદે પૂછ્યું : ''તમે તીર્થંકર ભગવાનમાં શક્તિ વધારે માના છા કે હાલના શાેધકાેમાં ?''

જિજ્ઞાસુએ જણાવ્યું : ''તીર્થંકર ભગવાનમાં.''

શ્રીમદે કહ્યું : ''ત્યારે તમે તીર્થંકર ભગવાન પર શ્રદ્ધા રાખાે અને શંકા કાઢી નાખાે. આત્માનું કલ્યાણ કરશાે તાે તમને પૃથ્વી સપાટ કે ગાળ જેવી હશે તેવી કાંઈ હરકત કરશે નહીં."

× × ×

પ્રેા. રવજીલાઇ દેવરાજજીએ શ્રીમદ્ને પ્રશ્ન<sub>-કર્યો</sub> : ''સ્વર્ગ, નરકની ખાતરી શી ? ''

શ્રીમદે ઉત્તરમાં જણાવ્યું: "નરક હાય અને તમે ન માનતા હા, તા નરકે જવાય તેવાં કામ કરવાથી કેટલું સાહસ ખેડ્યું કહેવાય ?"

× ×

શા દેવચંદ પીતાંબરદાસ મહેતા પાતાના ભાઇ ટાકરશી મહેતા ગુજરી ગયા હતા તેમના લૌકિકે આવેલા કચ્છના પદમશીભાઈને છેવટની પાતાના ભાઇની માંદગી સંબંધી કહે છે: "ભાઇ ટાકરશી ગાંઠ અને સન્નિપાતના દરદને લઇને દુકાનના ગ્રાહકા સંબંધી અને બીજા સાંસારિક બકવાદ કરતા અને હરઘડીએ ઊઠીને નાસી જતા હતા; તેથી અમે ચાર જણ ઝાલી રાખતા હતા.

ગઈ કાલે ખપારના બે વાગ્યાને સુમારે કવિરાજ (શ્રીમદ્જ) પધાર્યા અને કીધું કે ટોકરશી મહેતાને કેમ છે? અમે કીધું કે સખત મંદવાડ છે. કવિરાજે કીધું કે તમે બધા દ્વર ખસી જાઓ. અમે કીધું કે ટોકરશીભાઈ હરઘડીએ ઊઠીને નાસ-ભાગ કરે છે, તેમ કરશે. કવિરાજે કીધું કે નહીં ભાગે. તેથી અમે બધા ત્યાંથી દ્વર ખસી ગયા અને કવિરાજ તેમની પાસે બેઠા અને પાંચેક મિનિટમાં ભાઈ ટોકરશી સાવચેત થઈ ગયા. અને કવિરાજને વિનયપૂર્વક કીધું કે આપ ક્યારે પધાર્યા? પોતે પ્રશ્ન કર્યો: તમને કેમ છે? એટલે ટેાકરશીભાઈ બાલ્યા – ઠીક છે,

પણ ગાંઠની પીડા છે......પછી અર્ધો કલાક ટેાકરશીભાઈ શાંત રહ્યા અને કવિરાજ વિક્ટોરિયા ગાડીમાં બેસીને પાતાની દુકાને પધાર્યા. કવિરાજ પધાર્યા પછી પાંચેક મિનિટે ભાઈ ટેાકરશી પ્રથમ પ્રમાણે સન્નિપાતવશ જણાયા.

અમે કવિરાજને તેડવા સારુ માણસ માેકલ્યું; તેણે દુકાન પર જઇ કવિરાજને પધારવા આમંત્રણ દીધું. કવિરાજે જણાવ્યું: 'જેમ ખનવાનું હાય તેમ ખને છે.' અને તે વખતે આવવાની ના પાડી. પછી સાંજના સાત વાગ્યે કવિરાજ પધાર્યા. ટેાકરશીભાઇની શરીરપ્રકૃતિ પૂછી. અમે કહ્યું કે માંદગી વૃદ્ધિ પામે છે. કવિરાજે અમને ખધાને દૂર કર્યા. અમે ખધા દીવાનખાનાની ભીંતા સુધી હઠીને ઊભા. કવિરાજ ટાેકરશીભાઇ પાસે બેસી કાંઇક આંખના, હાથના અને હાેઠના ઇશારા કરતા હતા. પાંચેક મિનિટમાં ટેાકરશીભાઇએ શુદ્ધિમાં આવી કવિરાજને બાેલાવ્યા. કવિરાજે પૂછ્યું : 'કેમ છે ?' ટાેકરશી-ભાઈએ કીધું કે 'ઠીક છે. હવે ગાંઠની પીડા નથી.' ત્યાર પછી થાેડી વાર રહી ટાેકરશીભાઈ સંસ્કૃત ભાષામાં એક <sup>શ્</sup>લાેક બાલ્યા. કવિરાજે પૂછ્યું કે 'આ <sup>શ્</sup>લાેક ક્યાં સાંભળેલ છે, તે યાદ છે ?' ટાેકરશાભાઇ બાલ્યા : 'હાજી, દસેક વર્ષ ઉપર આપ તથા ડોક્ટર (પ્રાણજીવનદાસ જગજીવનદાસ મહેતા) તથા હું શ્રી ઇડરના જંગલમાં ગયા હતા ત્યાં.' કવિરાજ બાલ્યા કે 'આ <sup>શ્</sup>લાેક ઘણા સારાે છે. લખી રાખવા જેવાે છે.' થાેડી વાર પછી કવિરાજે ટાેકરશીભાઈને પૂછ્યું કે 'હવે કેમ છે?' ટોકરશીભાઈ બાલ્યા કે 'આનંદ, આનંદ છે. આવી સ્થિતિ મેં કાેઇ પણ દિવસે અનુભવી નથી.' એટલામાં જ કવિરાજે એક વખત હાથના ઇશારા ભાઇ

ટોકરશીભાઈના માેઢા તરફ ચડતા કર્યા ને તરત જ કવિરાજ દૂર બેઠા અને અમને જણાવ્યું કે 'ટોકરશી મહેતાના દેહ છૂટી ગયા છે. પણ તમે લગભગ પાણા કલાક સુધી તેમની પાસે ના જશા.' આ વખતે રાત્રિના પાણા આઠ વાગ્યાના સુમાર હતા. કવિરાજ સ્મશાને પધાર્યા હતા."

આ વાત સાંભળીને તત્કાળ સાહેબજી (શ્રીમદ્જ)ની પાસે રેવાશંકર જગજીવનની દુકાને પદમશીભાઈ ગયા અને ત્યાં સાહેખજીનાં દર્શન કર્યાં અને કીધું કે ''ટોકરશી મહેતાના સંબંધમાં આપે કાંઈ અજાયબી–આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવું કર્યું છે, તે સમજવાની ઘણી આકાંક્ષા રહે છે.'' તેઓ બાલ્યા : ''હા, એમ બની શકે છે. પ્રાણવાયુ સમાનવાયુના સંબંધથી રહેલ છે. દરેક વખતે ધાસને સમાનવાયુ ખેંચે છે, તેને ધાસ કહે છે. એ વાયુના સંબંધ છૂટો પક્ચેથી પ્રાણ ચાલ્યા ગયા એમ કહેવાય છે. તે વખતે જીવને જેવી લેશ્યા હાય તેવી ગતિ થાય છે. અને શક્તિબળે જીવોની લેશ્યા કેરવી શકાય છે.''

× × ×

એક વખત રાત્રે અગિયાર વાગ્યે શ્રીમદ્ ધર્મવાર્તા પૂરી થતાં જવા માટે ઊઠ્યા; સાથે બીજા ભાઈએ પણ ઊઠયા. એટલામાં પૂનાવાળા નાનચંદભાઈએ શ્રીમદ્રને કહ્યું : "સાહેખજી, આ પેટી ઉઘાડી છે, અને તેમાં જેખમ છે." એ પેટીમાં હીરા, માણેક, માતી વગેરે વેપારના માલ જથાબંધ રહેતા હતા.

શ્રીમદે કહ્યું : "ત્યારે બેસાે.'' સર્વે બેઠા પછી નાનચંદ-ભાઈને પૂછ્યું : ''જોખમ શી રીતે ?'' નાનચંદભાઈએ કહ્યું : "સાહેબજી, હું કિંમતી ચીંજોને જેખમની ઉપમા આપું છું. તેમાંથી ચારાઇ જાય તાે જેખમ લાગે."

શ્રીમદે કહ્યું: "જેખમ તો જ્ઞાની પણ માને; પણ તે એવી રીતે કે જ્યાં સુધી એ છે ત્યાં સુધી જેખમ છે. માણસોને રાગ (જખમ) થાય ત્યારે પરુ, પાચ વગેરે થાય, તેમ એ ચીજો પૃથ્વીના રાગ છે. તેમાં જ્ઞાનીઓ કદી માહ રાખે નહીં." એમ કહી તુરત જ તે પેટી અને દીવાનખાનું સાવ ખુલ્લાં મૂકી, પાતે ગિરગામ ચાલ્યા ગયા, અને બધા ભાઇએ પાતપાતાને સ્થાનકે ગયા.

પદમશીભાઇને પછી ઘણા વિચારા થયા કે કેમ થયું હશે ? તેથી બીજે દિવસે દિવસના અગિયાર વાગ્યે રેવાશંકર જગજીવનની કંપનીની દુકાને તે ગયા અને પૂછ્યું : "સાહેબજ, કેમ કાઈ ચીજ ચારાઇ તા નથી ને ?" શ્રીમદે ઉત્તર દીધા : "ભાઇ વનમાળીએ આપણા ગયા પછી પેટી અંધ કરી હતી."

×

પદમશીભાઇએ શ્રીમદ્ને પૂછ્યું : "શ્રીકૃષ્ણ મહારાજના સંબંધમાં જૈનધર્મના યુંથામાં લખ્યું છે કે તેઓ નરકે ગયા છે અને વૈષ્ણવ યુંથામાં શ્રીકૃષ્ણ માક્ષે ગયા છે એમ કીધું છે. આ બન્ને વાતા કેમ મળતી નથી આવતી ?"

શ્રીમદે ઉત્તરમાં જણાવ્યું: "જે પ્રમાણે જૈનશાસ્ત્રમાં નરકે ગયાનું કહ્યું છે, તેમ કાઈ છવ વર્તે તા તે નરકે જાય અને જે પ્રમાણે વૈષ્ણુવ શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે તેમ વર્તે તેના માક્ષ થાય; માટે બન્ને શાસ્ત્રોમાં દૃષ્ટાંતરૂપે લખેલું છે. અને તે બન્ને ખરાખર છે."

સં. ૧૯૫૬માં ડૉ. હાેપ્કીને પ્લેગ અટકાવવા રસી આપવાનું શરૂ કર્યું. કેટલાક આર્યા જાહેર મેળાવડા કરી રસી નખાવવા તૈયાર થયા. તે (ઇનોક્યુલેશન) સંબંધી શ્રીમદ્નો આવેા અભિપ્રાય હતા: ''મરકીની રસીના નામે દાકતરાએ આ ધતિંગ ઊલું કર્યું છે. બિચારાં અધ આદિને રસીને બહાને રિખાવીને મારી નાંખે છે, હિંસા કરી પાપને પાષે છે, પાપ ઉપાર્જે છે. પ્ર્વે પાપાનુબંધી પુષ્ય ઉપાજર્યું છે, તે ચાગે વર્તમાનમાં તે પુષ્ય ભાગવે છે, પરિષ્ણામે પાપ વહારે છે, તે બિચારા દાક્તરાને ખબર નથી. રસીથી દરદ દૂર થાય ત્યારની વાત ત્યારે; પણ અત્યારે હિંસા પ્રગટ છે. રસીથી એક કાઢતાં બીજાં દરદ પણ ઊલું થાય." તે વિષે દાખલા, દૃષ્ટાંત સહિત નક્કી કરી આપવા દરિયા કિનારે એક જાહેર મેળાવડા કરવાના આમંત્રણપત્ર(હેન્ડબિલા)માં સભા બાલાવનાર તરીકે બીજાં નામ સાથે પદમશીભાઇનું નામ લખવું એમ શ્રીમદે સ્વ્યવ્યું.

પદમશીભાઇએ કહ્યું: "સાહેબજી, રસી નખાવનાર એક જાહેર વ્યક્તિએ મારા શેઠિયાએ ઉપર લોકિક માટે ઉપકાર કર્યો છે, જેની અંદર હું પણ આવી જાઉ છું. તેની વિરુદ્ધ મારે સભા બાલાવવી એ યાગ્ય નથી ધારતા. કહી તેમ થશે તા ઊલટા તે ચિડાઈ અમને નુકસાનમાં ઉતારશે, માટે મારું નામ નહીં હાય તા સાર્."

શ્રીમદે કહ્યું: ''તેણે લૌકિક ઉપકાર કર્યો છે, તેના અદલા લૌકિક હાય. વળી આ કૃત્ય તા હિંસાના ઉત્તેજનને અટકાવનાર છે, માટે તે લાભનું કારણ છે. છતાં તે વિરુદ્ધ થાય તા કંઇ ડરવા જેવું નથી. જ્યાં ધર્મનું કાર્ય હાય ત્યાં મરણ સુધી પાછા હઠવું નહીં.'' એમ કહી શ્રી યશેાવિજયજી કૃત યાગદૃષ્ટિની સજ્ઝાયમાંથી ગાથા કહી સંભળાવી:—

''ધર્મ અર્થે ઈહાં પ્રાષ્ટ્રનેજી, છાંડે પણ નહિ ધર્મ; પ્રાષ્ટ્ર અર્થે સંકટ પડ્યેજી, જુએા એ દર્ષિના મર્મ, મનમાહન જિનજી, મીઠી તાહરી વાણુ.''

તે સાંભળી પદમશીભાઇને હિમ્મત આવી અને સહી કરી આપી. એ મેળાવડા થયા. પ્રમુખપદે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર બિરાજ્યા. ડાં. સુખીઆ, નવલખી વગેરે પુરુષાએ રસી નુકસાનકર્તા છે, માટે નખાવવી નહીં તે વિષય ઉપર લંબાણથી ભાષણ કર્યા.

શ્રીમદે ઉપસંહારમાં જણાવેલું કે કદાચ થાેડું સાંભળવું કે થાેડું જાણવું થાય પણ જે કંઈ શુભ કે શુદ્ધ આચરવું યાેગ્ય લાગે તે જ આચરવું યાેગ્ય છે.

દરેક વ્યાખ્યાનમાં વચ્ચે વચ્ચે શ્રેાતાઓને પૂછતા કે તમને સમજાયું ? જેને ન સમજાયું હાય અને પૂછે તેને ક્રીથી સમજાવતા; તેમ છતાં ન સમજાય તા કહેતા કે અમે કહીએ છીએ તે ખરાખર છે અને છેવટે એ પ્રકારે સમજાય છૂટકા છે.

× × ×

ખંભાતવાળા ભાઈ ત્રિભાવનદાસ મુંબઇ જતા ત્યારે શ્રીમદ્રના સમાગમ કરવા તેમને મેર જતા. એક વખત શ્રીમદ્ર, પાતાની પુત્રી કાશીબહેન ત્રણેક વર્ષની હતી, તેની સાથે ગમ્મત કરતાં પૂછે છે: ''તું કાેણ છે?'' કાશીબહેન બાલી: ''હું કાશી છું.'' શ્રીમદે કહ્યું: ''ના, તું આત્મા છે.''

કાશીબહેને કહ્યું: "ના, હું તો કાશી છું." એવામાં ત્રિભાવનદાસ આવ્યા. તેમને શ્રીમદે કહ્યું કે "આને હજી ત્રણ વર્ષ પણ પૂરાં થયાં નથી. પાતાનું નામ 'કાશી' પાડ્યું છે એવી સમજણના સંસ્કારા તા થાડી મુદ્દતના છે; છતાં એને કહીએ છીએ કે તું આત્મા છે, ત્યારે કહે છે કે ના, હું તા કાશી છું. આવી બાળદશા છે."

× × ×

દિગંબર પંડિત શ્રી ગાેપાળદાસજી બરૈયાએ, શ્રીમદ્ દિગંબર મંદિરમાં સ્વાધ્યાય કરતા હતા ત્યારે, વિનંતી કરેલી કે ''ગાેમ્મટસારના અનુવાદમાં જે ત્રુટિઓ જણાય છે, તે પૂરી કરી દેશા ?''

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યા : ''અમે તા શાસ્ત્ર માત્ર આત્માને અર્થે વાંચીએ છીએ.''

x x x

માંડવી દેરાસરમાંથી ''લાેકપ્રકાશ'' અને ''ષાેડશક'' મગાવી ચારેક દિવસમાં હસ્તલિખિત તે માેટા ગ્રંથા વાંચી તેની પાનવાર વિગત કહી અતાવતા.

< × ×

એક દિવસે મુંબઇ તારદેવને રસ્તે ફરવા ગયેલા; રસ્તામાં ચાલતાં ચાલતાં ગ્રંથનું નામ, તેના કર્તાનું નામ, તે ગ્રંથના પ્રથમ શ્લાક અને છેલ્લા શ્લાક, પછી બીજા ગ્રંથનું નામ વગેરે એમ એક કલાક ફર્યા ત્યાં સુધી બાલતા જ ગયા.

× × ×

શ્રીમદ્ મુંબઇ વ્યાપારમાં જેડાયા ત્યારથી ભાગીદારા સાથે કેમ પ્રવર્તવું તેના નિર્ણય તેમણે કરી રાખેલા, તે તેમની રાજનીશી (સં. ૧૯૪૬ની)માં છે, તે સર્વ સમાજને આદર્શ-રૂપ છે, તેમ જ નિવૃત્તિપરાયણ જીવનના લક્ષ સાચવી રાખીને કેવી રીતે વ્યાપારમાં ઝંપલાવેલું અને આદર્શને અખંડિત રાખેલા તે દર્શાવે છે:—

"૧ કેાઇના પણ દેષ જો નહીં. તારા પાતાના દોષથી જે કંઈ થાય છે, તે થાય છે, એમ માન.

ર તારી (આત્મ) પ્રશંસા કરીશ નહીં; અને કરીશ તો તું જ હલકો છે એમ હું માનું છું.

3 જેમ બીજાને પ્રિય લાગે તેવી તારી વર્તણૂક કરવાનું પ્રયત્ન કરજે. એકદમ તેમાં તને સિદ્ધિ નહીં મળે, વા વિક્ષ નડશે, તથાપિ દૃઢ આગ્રહથી હળવે હળવે તે ક્રમ પર તારી નિષ્ઠા લાવી મૂકજે.

૪ તું વ્યવહારમાં જેનાથી જોડાયા હા તેનાથી અમુક પ્રકારે વર્તવાના નિર્ણય કરી તેને જણાવ. તેને અનુકૂળ આવે તા તેમ; નહીં તા તે જણાવે તેમ પ્રવર્તજે. સાથે જણાવજે કે તમારા કાર્યમાં (જે મને સાંપા તેમાં) કાેઇ રીતે મારી નિષ્ઠાથી કરીને હાનિ નહીં પહાંચાડું. તમે મારા સંબંધમાં બીજી કંઇ કલ્પના કરશા નહીં; મને વ્યવહાર સંબંધી અન્યથા લાગણી નથી, તેમ હું તમારાથી વર્તવા ઇચ્છતા નથી; એટલું જ નહીં, પણ કંઇ મારું વિપરીતાચરણ મન વચન કાયાએ થયું, તા તે માટે પશ્ચાત્તાપી થઈશ. એમ નહીં કરવા આગળથી બહુ સાવચેતી રાખીશ. તમે સાંપેલું કામ કરતાં હું નિરભિમાની રહીશ. મારી ભૂલને માટે મને ઠપકા આપશા તે સહન કરીશ. મારું ચાલશે ત્યાં સુધી સ્વપ્ને પણ તમારા

દ્વેષ વા તમારા સંબંધી કાેઈ પણ જાતની અન્યથા કલ્પના કરીશ નહીં. તમને કાેઇ જાતની શાંકા થાય તાે મને જણાવશા, તા તમારા ઉપકાર માનીશ, અને તેના ખરા ખુલાસા કરીશ. ખુલાસા નહીં થાય તાે મૌન રહીશ, પરંતુ અસત્ય બાલીશ નહીં. માત્ર તમારી પાસેથી એટલું જ ઇચ્છું છું કે, કાેઇ પણ પ્રકારે તમે મને નિમિત્ત રાખી અશભ યાગમાં પ્રવૃત્તિ કરશા નહીં; તમારી ઇચ્છાનુસાર તમે વર્તનો, તેમાં મારે કંઈ પણ અધિક કહેવાની જરૂર નથી. માત્ર મને મારી નિવૃત્તિ–શ્રેણીમાં વૃર્તવા દેતાં કાેઈ રીતે તમારું અંતઃકરણ ટૂંકું કરશા નહીં; અને ટૂંકું કરવા જો તમારી ઇચ્છા હાય તા ખચીત કરીને મને આગળથી જણાવી દેજો. તે શ્રેણીને સાચવવા મારી ઇચ્છા છે અને તે માટે એથી હું યાેગ્ય કરી લઈશ. મારું ચાલતાં સુધી હું તમને દુભાવીશ નહીં અને છેવટે એ જ નિવૃત્તિશ્રેણી તમને અપ્રિય હશે તાેપણ હું જેમ ખનશે તેમ જાળવણીથી, તમારી સમીપથી, તમને કાઈ જાતની હાનિ કર્યા વગર અનતા લાભ કરીને, હવે પછીના ગમે તે કાળ માટે પણ તેવી ઇચ્છા રાખીને ખસી જઇશ.''

શ્રીયુત માણેકલાલ ઘેલાભાઇ શ્રીમદ્ વિષેલખે છે કે અમારી ભાગીદારીનાં કેટલાંક વર્ષ તા સાહસિક વ્યાપારના ખેડાણમાં ગયેલાં; અને તે સમયે તેઓની વ્યાપાર અને વ્યવહારકુશળતા એવી ઉત્તમ હતી કે અમે વિલાયતના કેટલાક વ્યાપારીઓ સાથે કામ પાડતા હતા; તેઓ અમારી કામ લેવાની પદ્ધતિથી દેશીઓની કાબેલિયત માટે પ્રશંસા કરતા હતા. અમારા આ વ્યાપારની કૂંચીરૂપ ખરું કહીએ તા શ્રીમાન્ રાજચંદ્ર હતા.

### ૧૨

# અમદાવાદના ઓળખીતાઓમાંથી યથાર્થ ઓળખનાર

મુંબઇથી વવાિષ્યા જતાં શ્રીમદ્ સં. ૧૯૪૩માં શેઠ પાનાચંદ ઝવેરચંદવાળાને ત્યાં અમદાવાદ ઊતર્યા હતા. તે શેઠના એક માણસને સાથે લઇ મલ્લીચંદ જેચંદની પેઢીએ તેએ ગયા હતા. તે માણસે શ્રીમદ્ની એાળખાણ શેઠ જેસંગભાઇ ઊજમશીભાઇ તથા તેમના વડીલ લહેરાભાઇ તથા રંગજીભાઇ વગેરેને આપી કે આ મહેમાન આપણા સ્વધર્મી છે અને વિદ્વાન કવિ છે. તે વખતે વળાના કારભારી લીલાધરભાઇ વકીલ ત્યાં ખેઠા હતા. તેમણે શ્રીમદ્ની પાસે એક કાવ્ય રચાના માગણી કરી; એટલે શ્રીમદે મનમાં એક કાવ્ય રચી સામા માણસને ખાનાં પાડેલા કાગળ આપી તેમાં આડાઅવળી ખાનામાં અક્ષરા લખાવ્યા અને બધા ખાનાં પુરાઇ જતાં અનુક્રમે વાંચતાં એક સુંદર કાવ્ય થયું. તે વાંચી સર્વને આનંદ થયા હતા.

'માેક્ષમાળા' છપાવવા માટે શ્રીમદ્ સં. ૧૯૪૪માં ફરી અમદાવાદ આવ્યા ત્યારે પણ પ્રથમ શેંઠ પાનાચંદ ઝવેરચંદને

ત્યાં ઊતર્યા હતા, પછી ટંકશાળમાં શેઠ ઉમાભાઇને ઘેર રહ્યા હતા. શેઠ જેસંગભાઇ ઊજમશીભાઇના સ્નેહી મારબીવાળા વિનયચંદ પાેપટલાલ દક્તરીનાે કાગળ લઇ શ્રીમદ્ શેઠ જેસંગ-ભાઈ પાસે આવ્યા હતા. તે ભલામણપત્ર અનુસાર 'માેક્ષ-માળા' છપાયા પછી તેની અમુક પ્રતા લેવા વગેરેની મદદ તેમણે યથાશક્તિ કરી હતી. તેમના ઉતારે શેઠ જેસંગભાઈ ઘણી વખત રાત્રે જતા. શ્રીમદુ તેમના મનની વાતા જાણીને પ્રગટ કહેતા તેથી તેમને તથા સમાગમમાં આવનારને આશ્ચર્ય લાગતું અને વિદ્વાન માટા માણસ છે એમ જાણી શકેલા. પણ આત્મકલ્યાણની ભૂખ તે વખતે લાગેલી નહીં તેથી યથાર્થ એાળખાણ થયેલું નહીં. ખહારની આડત સાથે વિશેષ સંબંધ હોવાથી પ્રસંગાપાત્ત શેઠ જેસંગભાઈને પરગામ જવું પડતું અને નિવૃત્તિ એાછી મળતી તેથી તેમના નાના ભાઇ શ્રી જુઠાભાઈને તેમની સ્વાગતામાં સુપરત કર્યા હતા. શ્રી જુઠા-ભાઈ શ્રીમદની ખરદાસ રાખતા. તેથી તેમને શ્રીમદુના વિશેષ પરિચય થયા અને પૂર્વના સંસ્કારને લઇને ગાઢ ઓળખાણ થયું; અને શ્રીમદ્ પ્રત્યેં તેમના પૂજ્યભાવ વધતા ગયા. આ વખતે શ્રી જૂઠાભાઈ સાથે શ્રીમદ્ તેમની દુકાને ઘણી વખત જતા, બેસતા અને બીજાના મનની વાતા જાણી કહેતા તેથી तेमने विनाह अपकरता.

શેઠ દલપતભાઈ ભગુભાઈને વંડે શ્રીમદે એ અરસામાં અવધાન કરી ખતાવ્યાં હતાં. તે જોઈને તથા દરરાજના પરિ-ચયથી આત્મપ્રભાવની છાપ પડવાથી શ્રી જૂઠાભાઈને શ્રીમદ્દના સમ્યગ્દર્શનાદિ અંતરગુણાની યથાર્થ એાળખાણુ થયેલી; તેથી તે શ્રીમદ્દના ખહુ ગુણુગ્રામ કરતા. એક વખત શેઠ દલપતભાઇના પુસ્તક ભંડાર જેવા શ્રીમદ્ શ્રી જૂઠાભાઇ સાથે પધારેલા તે વિષે શ્રી જૂઠાભાઇએ શેઠ જેસંગભાઇને વાત કરેલ કે શ્રીમદ્ પુસ્તકાનાં પાનાં માત્ર ફેરવી જતા અને તે પુસ્તકાનું રહસ્ય સમજ જતા.

વવાણિયા જઇ આવી કરી સં. ૧૯૪૫માં કાર્તિક સુદ ૧૫ લગભગ શ્રીમદ્દ અમદાવાદ પધાર્યા હતા. તે વખતે ઘણા જિજ્ઞાસુઓ તેમની પાસે જ્ઞાનવાર્તા કરવા આવતા. તે વખતે સાધ્વી દિવાળીબાઇ ત્યાં હતાં; તેમની સાથે શ્રી જૂઠા-ભાઇ અને તેમના કાકા કર્મચંદભાઇ સમક્ષ જ્ઞાનઅર્થે પ્રશ્નોત્તર થતા. શ્રી જૂઠાભાઇના ગાઢ પરિચયમાં આવ્યા પછી શ્રીમદ્ અમદાવાદ આવતા ત્યારે તેમને ત્યાં જ ઊતરતા. શ્રી જૂઠાભાઇ શ્રીમદ્ સાથે મારખીમાં દોઢ બે માસ રહેલા; એક વખત શ્રીમદ્દની સાથે ભરૂચ પણ ગયેલા. પત્રવ્યવહાર પણ ધર્મ-નિમિત્તે તેમને પરસ્પર થતા. શ્રી જૂઠાભાઇની શરીરપ્રકૃતિ આ અરસામાં માંદગીને લીધે બહુ નરમ રહેતી; અને વૈરાગ્ય- વૃત્તિ પણ વર્ધમાન થતી જતી હતી.

ખંભાતથી ભાઈ અંખાલાલ લાલચંદ અને એકબે ભાઈએ કોઈ લગ્ન પ્રસંગે અમદાવાદ આવેલા, તે સરખી ઉમ્મરના હોવાથી શ્રી જૂઠાભાઈને ત્યાં જતા. વરઘાડો નીકળવાના હતા ત્યારે ભાઈ અંખાલાલ વગેરે શ્રી જૂઠાભાઈને બાલાવવા આવ્યા કે ચાલા, વરઘાડામાં જઈએ. તે સાંભળી યુવાન વય છતાં સ્વાભાવિક વૈરાગ્યવંત શ્રી જૂઠાભાઈને તે ગમ્યું નહીં અને શ્રીમદ્ વિષે કંઈ વાત તેમને કહેવાની શર્મિ થઈ આવી પણ પાછું મન ખેંચી લઈ એટલું બાલ્યા કે ક્યાં પ્રતિઅંધ કર્યું?

તે સાંભળી તે ભાઇઓએ પૂછ્યું કે શું કહા છા ? અમને સમજાયું નહીં. તેમના વૈરાગ્યની છાપ તે ભાઇઓ ઉપર પણ પડી તેથી તે તેમની પાસે તેમને કહેવાનું હાય તે સાંભળવા એઠા. શ્રીમદ્ સંબંધી ગુણગ્રામ તેમણે કર્યા અને તેમના આવેલા પત્રો તેમને વંચાવ્યા. તે વાંચી તે સંસ્કારી ભાઇઓને પણ શ્રીમદ્નાં દર્શન સમાગમની અભિલાષા થઈ. તેથી તે પત્રોની નક્લા તેમણે ઉતારી લીધી અને શ્રીમદ્ને ખંભાત પધારવા વિનંતી પત્રથી કરી. લગ્નનિમિત્તે અમદાવાદ આવેલા છતાં શ્રી જૂઠાભાઈના સમાગમે તેમને ધર્મની લગની લાગી ગઈ.

શ્રી જૂઠાભાઇનું શરીર સં. ૧૯૪૫–૪૬ એ છેલ્લાં બે વર્ષમાં રાગગ્રસ્ત રહેતું. તે પ્રસંગે શ્રીમદે લખેલા અનેક પત્રો ધર્મધ્યાન પ્રેરનારા તેમને ખહુ લાલદાયક નીવડ્યા હતા અને પરિણામે "માક્ષમાર્ગને દે એવું સમ્યક્ત્વ" તેમના અંતરમાં પ્રકાશ્યું હતું.

શ્રી જૂઠાભાઇના અવસાન સંબંધી સં. ૧૯૪૬ના વૈશાખ સુદ 3 ના રાજ શ્રીમદ્ લખે છે: ''આ ઉપાધિમાં પડ્યા પછી જો મારું લિંગદેહજન્યજ્ઞાનદર્શન તેવું જ રહ્યું હાય,— યથાર્થ જ રહ્યું હાય તા જૂઠાભાઇ અષાડ સુદિ ૯ ગુરુની રાત્રે સમાધિ-શીત થઇ આ ક્ષણિક જીવનના ત્યાગ કરી જશે, એમ તે જ્ઞાન સૂચવે છે."

અવસાન સંબંધી શ્રી જૂઠાભાઈને કહેવા ભાઈ છગનલાલ બેચરલાલને શ્રીમદે અગાઉથી લખેલું હતું. શ્રી જૂઠાભાઈની વૈરાગ્યદશા અને ઉદાસીનતા પ્રગટ છતાં તેમના કુટુંખીએા તેમને સમ્યગ્રાન થયું છે એમ જાણી શકેલા નહીં. શ્રીમદે અષાડ સુદ ૧૦ સં. ૧૯૪૬ માં લખ્યું છે: ''લિંગદેહજન્યજ્ઞાનમાં ઉપાધિને લીધે યરિંકચિત્ ફેર થયો જણાયા. પવિત્રાત્મા જૂઠાભાઇ ઉપરની તિથિએ પણ દિવસે સ્વર્ગવાસી થયાના આજે ખબર મળ્યા.''

શ્રીમદે આશ્વાસન પત્રમાં શ્રી જૂઠાભાઇની અંતરંગદશા વર્ણ્યી છે તે સર્વને મનન કરવા ચાેગ્ય છે:—

''એનું લૌકિક નામ જ દેહધારી દાખલ સત્ય હતું,– એ આત્મદશારૂપે ખરાે વૈરાગ્ય હતાે.

મિથ્યાવાસના જેની ખહુ ક્ષીણ થઇ હતી, વીતરાગનો પરમરાગી હતો, સંસારના પરમ જુગુપ્સિત હતો, ભક્તિનું પ્રાધાન્ય જેના અંતરમાં સદાય પ્રકાશિત હતું, સમ્યક્ષભાવથી વેદનીય કર્મ વેદવાની જેની અદ્ભુત સમતા હતી, માહનીય કર્મનું પ્રભળ જેના અંતરમાં ખહુ શૂન્ય થયું હતું, મુમુક્ષુતા જેનામાં ઉત્તમ પ્રકારે દીપી નીકળી હતી, એવા એ જૂઠાભાઇના પવિત્રાત્મા આજે જગતના, આ ભાગના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા. આ સહચારીઓથી મુક્ત થયા. ધર્મના પૂર્ણાદ્ભાદમાં આયુષ્ય અચિંતું પૂર્ણ કર્યું.

અરેરે! એવા ધર્માત્માનું ટૂં કું જીવન આ કાળમાં હોય એ કંઈ વધારે આશ્ચર્યકારક નથી. એવા પત્રિત્રાત્માની આ કાળમાં ક્યાંથી સ્થિતિ હોય ? બીજા સંગીઓનાં એવાં ભાગ્ય ક્યાંથી હોય કે આવા પવિત્રાત્માનાં દર્શનના લાભ અધિક કાળ તેમને થાય ? માક્ષમાર્ગને દે એવું જે સમ્યક્ત્વ જેના અંતરમાં પ્રકાશ્યું હતું, એવા પવિત્રાત્મા જૂઠાભાઈને નમસ્કાર હા ! નમસ્કાર હા !" "ચિ૦ સત્યપરાયણના સ્વર્ગવાસ–સૂચક શખ્દો ભયંકર છે. એવાં રત્નાનું લાંબું જીવન પરંતુ કાળને પાષાતું નથી. ધર્મેચ્છકના એવા અનન્ય સહાયક માયાદેવીને રહેવા દેવાે યાગ્ય ન લાગ્યાે.

આ આત્માના આ જીવનના રાહસ્યિક વિશ્રામ કાળની પ્રખળ દૃષ્ટિએ ખેંચી લીધા. જ્ઞાનદૃષ્ટિથી શાકના અવકાશ નથી મનાતા; તથાપિ તેના ઉત્તમાત્તમ ગુણા તેમ કરવાની આજ્ઞા કરે છે, બહુ સ્મરણ થાય છે; વધારે નથી લખી શકતા.

સત્યપરાયણના સ્મરણાર્થે ખને તેા એક શિક્ષાગ્રંથ લખવા વિચારું છું......

ધર્મમાં પ્રસક્ત રહેા એ જ કરી કરી ભલામણ. સત્ય-પરાયણના માર્ગનું સેવન કરીશું તો જરૂર સુખી થઇશું, પાર પામીશું, એમ હું ધારું છું."



## 93

# ભગતના ગામના ભક્તશિરામણિ શ્રી સોભાગ્યભાઈ

અવધાનથી શ્રીમદ્ની કીર્તિ ગુજરાત, કાઠિયાવાડ અને અંગ્રેજી પત્રો દ્વારા હિંદુસ્તાનમાં પ્રસરી હતી. તે વખતે કાઠિયા-વાડનું સાયલા ગામ જે 'ભગતના ગામ' તરીકે પ્રસિદ્ધ છે ત્યાં લલ્લુભાઇ નામે એક નામાંકિત શેઠ રહેતા હતા. તેમની લક્ષ્મી સંબંધી પ્રથમ સ્થિતિ બહુ સારી હતી. પણ પુષ્યના <sup>ઉદ્દય</sup> પૂરાે થતાં ચંચળ લક્ષ્મી ચાલી ગઈ; ત્યારે તેમણે વિચાર કર્યો કે મારવાડના સાધુએા મંત્રવિદ્યા વગેરેમાં કુશળ કહેવાય છે, તેમાંના કેાઇની કૃપાથી લક્ષ્મી કરી પ્રાપ્ત થાય તેવી તજવીજ કરવી. એમ વિચારી તે મારવાડમાં ગયા અને કાેઈ પ્રખ્યાત સાધુના પરિચય કરી તેમને પ્રસન્ન કરી એકાંતમાં પાતાની સ્થિતિ જણાવી કંઇ સ્થિતિ સુધરે તેવા ઉપાય ખતાવવા વિનંતિ કરી. પરંતુ તે અધ્યાત્મપ્રેમી સાધુએ શેઠ લલ્લુભાઇને ઘણા ઠપકાે આપ્યાે; અને આવા વિચક્ષણ થઈ તમે ત્યાગી પાસેથી આત્માની વાત પામવાનું પડી મૂકી માયાની વાત કરાે છે৷ એ તમને ઘટે નહીં. તે સાધુના અભિપ્રાયને સમજ જવાથી લલ્લુભાઈએ કહ્યું : "બાપજી, મારી ભૂલ થઈ. મારા આત્માનું કલ્યાણ થાય તેવું મને કંઈ ખતાવા.'' તેમના ઉપર કૃપા કરીને તે સાધુએ 'બીજજ્ઞાન' ખતાવ્યું; સાથે જણાવ્યું કે તમારી યાગ્યતા નથી પણ કાેઇ યાગ્ય પુરુષને તમે આપશાે તાે તેને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થશે.

એ સાધનનું તે આરાધન કરવા લાગ્યા અને સામાયિક આદિ કિયા માટે અપાસરે જવાનું તેમણે છોડી દીધું; અને હરતાં કરતાં અમારે સામાયિક છે એમ કહેતા. એટલે સ્થાનકવાસી સાધુઓને લાગ્યું કે તે કંઈ મારવાડથી શીખી લાવ્યા છે તે આપણે શીખવું. એક સાધુએ તેમને ઘણા આથહ કર્યો અને કહ્યું : "તમે કહેશા તે હું કરીશ, પણ તમે જે સાધન કરા છા તે મને ખતાવા."

લલ્લુભાઇ કહે: "હું કહીશ તેમ નહીં બને.'' સાધુએ કહ્યું: "બનશે.''

પછી લલ્લુભાઇએ કહ્યું : "સાધુના વેશ ઉતારી, મુમતી છાડી નાખી અપાસરે જાએા.''

સાધુ કહે: "એ તા કેમ બને?"

લલ્લુભાઈએ કહ્યું : ''તાે આવ્યા હતા તેમ પાછા પધારાે.''

પાતાના પુત્ર સાંભાગ્યભાઇને લલ્લુભાઇએ 'બીજજ્ઞાન' ખતાવ્યું હતું, અને કાઇ યાગ્ય જીવ હાય તા તેને પણ જણાવતું એમ કહેલું. તેથી શ્રીમદ્દ જ્યારે મારબીમાં હતા ત્યારે સાંભાગ્યભાઇને પણ કામ પ્રસંગે મારબી જવાનું હતું; એટલે લલ્લુભાઇને તેમણે પૂછ્યું : "કવિ રાયચંદભાઇ અહુ લાયક માણસ છે એમ આખા કાઠિયાવાડમાં કહેવાય છે. તે હાલ મારબી છે અને મારે મારબી જવાનું છે તા આપની આત્રા હાય તો તેમને હું 'બીજજ્ઞાન' ખતાતું.'' લલ્લુભાઇએ

હા પાડી એટલે તે મારખી ગયા ત્યારે શ્રીમદ્દને મળવા ગયા. તે વખતે શ્રીમદ્ દુકાને ખેઠેલા હતા. સાંભાગ્યભાઇના આવતાં પહેલાં તેમણે પાતાના નિર્મળ જ્ઞાનથી જાષ્યું કે સાંભાગ્યભાઇ નામના માણસ 'બીજજ્ઞાન'ની વાત ખતાવવા આવે છે. તેથી એક કાગળની કાપલી ઉપર તે જે કહેવા ધારતા હતા તે લખી રાખી, ગાદી પાસેના ગલ્લામાં કાપલી મૂકી. સાંભાગ્યભાઇ આવ્યા એટલે શ્રીમદ્ ખાલ્યા : "આવા, સાંભાગ્યભાઇ." સાંભાગ્યભાઇને નવાઇ લાગી કે મને એ ઓળખતા નથી, અને નામ દઇને ક્યાંથી ખાલાવ્યા ? પરંતુ તે કંઇ પૂછે તે પહેલાં શ્રીમદે કહ્યું : "આ ગલ્લામાં એક કાપલી છે તે કાહીને વાંચા."

સોભાગ્યભાઈએ કાપલી કાઢી વાંચી જોઈ તો તેમના આશ્ચર્યના પાર રહ્યો નહીં. તેમને જે વાત કરવી હતી તે બધાંનું લખાણું જોઈ તેમને એમ થયું કે આ કાઈ અલૌકિક જ્ઞાન પામેલા મહાપુરુષ છે. એમને મારે શું બતાવવાનું હોય? મારે ઊલટું તેમની પાસેથી વિશેષ જ્ઞાન મેળવલું. પરંતુ તેમના જ્ઞાનની વિશેષ પરીક્ષા કરવા તેમણે શ્રીમદ્દને પૃછ્યું : ''સાયલામાં અમારા ઘરનું બારણું કઈ દિશામાં છે?'' શ્રીમદે અંતરજ્ઞાનથી જાણી યથાર્થ ઉત્તર દીધા એટલે સાભાગ્યભાઈએ કહ્યું કે આપનું જ્ઞાન સાચું છે.

આ પ્રથમ પ્રસંગથી સાેભાગ્યભાઇને શ્રીમદ્ પ્રત્યે પૂજ્ય-ખુદ્ધિ થઇ હતી. પણ ડુંગરશી ગાેસળીઆ કરીને એક યાેગના અભ્યાસીની તેમને સાેબત હતી અને તેમના કેટલાક ચમત્કાર તથા વાતચીતથી તેમના ઉપર ચાેટ થયેલી હતી. પરંતુ શ્રીમદ્ સાથે તેમને પત્રવ્યવહાર ઘણા રહ્યો અને પૂજ્યબુદ્ધિ વર્ધમાન થઈ, પતિવ્રતા જેટલી તેમની પરમભક્તિ થતાં ગાેસળીઆ પ્રત્યેની માન્યતા દૂર થઈ એક સત્ય શરણ તે પામ્યા હતા.

છેલ્લી વખતે શ્રીમદ્ સાયલે પધાર્યા હતા ત્યારે તેમને વળાવવા જતાં નદી રસ્તામાં આવી. તે વખતે સૂર્યોદય વેળાએ શ્રી સાભાગ્યભાઈએ જણાવ્યું: "ઊગતા સૂર્યની સાખે, નદીની સાખે, સત્પુરુષની સાખે આ સાભાગ્યને આપના સિવાય ખીજું રટણ ન હા !"

એક પત્રમાં શ્રી સાેભાગ્યભાઇ સં. ૧૯૫૩ જેઠ સુદ ૧૪ ને રવિવારે શ્રીમદ્દને લખી જણાવે છે:

"આ કાગળ છેલ્લાે લખી જણાવું છું….હવે આ પામર સેવક ઉપર બધી રીતે આપ કૃપાદૃષ્ટિ રાખશાે… દેહ ને આત્મા જુદા છે. દેહ જડ છે. આત્મા ચૈતન્ય છે. તે ચૈતન્યના ભાગ પ્રત્યક્ષ જુદા સમજમાં આવતાે નહાતાે. પણ દિન આઠ થયાં આપની કૃપાથી અનુભવગાંચરથી બેફટ જુદા દેખાય છે. અને રાતદિવસ આ ચૈતન્ય અને આ દેહ જુદા એમ આપની કૃપાદૃષ્ટિથી સહજ થઇ ગયું છે; એ આપને સહજ જણાવવા લખ્યું છે.

ગાસળીઆ વિષે જે કંઈ આસ્થા હતી તે બિલકુલ નીકળી ગઈ છે. તાે હવે વખતાવખત બાધ આપવાના પત્રો આપ આપની ઇચ્છા પ્રમાણે લખી મને માેટી પાયરીએ ચઢાવશાે.

વગર ભર્ચે, વગર શાસ્ત્ર વાંચ્યે થાડા વખતમાં આપના બાેધથી અર્થ વગેરેના ઘણા ખુલાસા થઇ ગયા છે. જે ખુલાસા પચીસ વર્ષે થાય એવા નહાતા તે થાડા વખતમાં આપની કૃપાથી થયા છે.''

શ્રીમદે છેવટે ત્રણ પત્ર શ્રી સાેભાગ્યભાઇ ઉપર લખેલા 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં આંક ૭૭૯, ૭૮૦, ૭૮૧ રૂપે છપાઈ ગયા છે. તે સમાધિમરણને ઇચ્છનાર દરેક મુમુક્ષુએ વિચારવા યાેગ્ય છે.

આર્ય શ્રી સોભાગ્યભાઇના દેહ સં. ૧૯૫૩ના જેઠ વદ ૧૦ને દિવસે છૂટ્યો હતા. તે વિષે જણાવતાં શ્રીમદ્ લખે છે:

"જીવને દેહના સંબંધ એ જ રીતે છે. તેમ છતાં પણ અનાદિથી તે દેહને ત્યાગતાં જીવ ખેદ પામ્યા કરે છે, અને તેમાં દૃઢ માહિથી એકપણાની પેઠે વર્તે છે; જન્મમરણાદિ સંસારનું મુખ્ય બીજ એ જ છે. શ્રી સાભાગે તેવા દેહને ત્યાગતાં માટા મુનિઓને દુર્લભ એવી નિશ્ચળ અસંગતાથી નિજ ઉપયાગમય દશા રાખીને અપૂર્વ હિત કર્યું છે, એમાં સંશય નથી….

આ ક્ષેત્રે આ કાળમાં શ્રી સાેભાગ જેવા વિરક્ષા પુરુષ મળે એમ અમને વારંવાર ભાસે છે....

શ્રી સાેભાગની સરળતાં, પરમાર્થ સંબંધી નિશ્ચય, સમક્ષ પ્રત્યે પરમ ઉપકારતા આદિ ગુણે વારંવાર વિચારવા યાેગ્ય છે.''

શ્રીમદ્દને સમ્યક્ષ્માનની પ્રાપ્તિ હતી છતાં મુમુક્ષ જીવાના સત્સંગની ભાવના વિશેષ રહ્યા કરતી. ધાર્મિક પ્રશ્નોની ચર્ચામાં શ્રી સાભાગ્યભાઈ યથાશક્તિ ભાગ આપી શ્રીમદ્ પાસે બહુ સારા ખુલાસા કરાવતા. બીજા મુમુક્ષુએાને કંઈ શ્રીમદ્દને કહેવું હાય તા વયાવૃદ્ધ શ્રી સાભાગ્યભાઈ દ્વારા વિનંતી કરાવતા; અને દ્યાળુ દિલના હાવાથી તે સરળભાવે દરેકની વાત રજૂ કરતા. શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર લખવાની પ્રેરણા પણ શ્રી સાભાગ્યભાઈએ કરેલી કે 'છ પદના પત્ર' ગદ્ય હાેવાથી મુખપાઠ થતા નથી, તાે તે ભાવાર્થનું પદ્ય હાેય તાે સર્વ મુમુક્ષુઓના ઉપર મહાઉપકાર થાય.

એક પત્રમાં શ્રી સાેભાગ્યભાઇ શ્રી આત્મસિદ્ધિ વિષે લખે છે:-

"ગાસળીઆ આત્મસિદ્ધિ ત્રંથ વાંચે છે અને વિચારે છે, તેમ જ હું પણ તે વાંચું છું. દુઢા ૧૩૪ મુખપાઠે કર્યા છે અને વિચારતાં ઘણા આનંદ આવે છે. વળી પાંચ મહિના થયાં તાવ આવે છે, તે જો આત્મસિદ્ધિ ત્રંથ આપે માકલાવ્યો ન હોત તા આજ સુધી દેઢ રહેવા મુશ્કેલ હતા. ગ્રંથ વાંચી આનંદ આવે છે તેથી જીવું છું. પણ હવે આપે કૃપા કરી ઢીકા અર્થ માકલવા લખ્યું તે જો હવે તરતમાં આવે તા આનંદ લેવાય, નીકર પછી આંખે સૂત્રે નહીં ત્યારે વાંચી શકાય નહીં; અને જ્યારે પાતાથી વંચાય નહીં ત્યારે બીજાના વાંચવાથી તેવા આનંદ આવે નહીં, માટે કૃપા કરી માકલાવશા. ઘણું શું લખું ?"

શ્રીમદ્ પાતાની હાથનાંધમાં ઉપકાર દર્શાવતાં લખે છે:

"હે જિન વીતરાગ! તમને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું. તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યો છે.

હે કુંદકુંદાદિ આચાર્યો! તમારાં વચના પણ સ્વરૂપા-નુસંધાનને વિષે આ પામરને પરમ ઉપકારભૂત થયાં છે. તે માટે હું તમને અતિશય ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું. હે શ્રી સાભાગ! તારા સત્સમાગમના અનુગ્રહથી આત્મદશાનું સ્મરણ થયું તે અર્થે તને નમસ્કાર હાે."

વળી શ્રીમદ્ લખે છે: ''આપને વિજ્ઞાપન છે કે વૃદ્ધ-માંથી યુવાન થવું. અને આ અલખ વાર્તાના અગ્રેસર આગળ અગ્રેસર થવું.''

"લોકિક દૃષ્ટિએ તમે અને અમે પ્રવર્તશું તો પછી અલોકિક દૃષ્ટિએ કેાણુ પ્રવર્તશે ?.... 'માગી ખાઈને ગુજરાન ચલાવશું; પણ ખેદ નહીં પામીએ; જ્ઞાનના અનંત આનંદ આગળ તે દુઃખ તૃણમાત્ર છે.' આ ભાવાર્થનું જે વચન લખ્યું છે, તે વચનને અમારા નમસ્કાર હા ! એવું જે વચન તે ખરી જેગ્યતા વિના નીકળવું સંભવિત નથી.''

જેના યાગે અને બાધે અન્ય જીવાને અંતરંગ વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થતાં સમાધિમરણની અને સમ્યક્દર્શનની પ્રાપ્તિ સુલભ-પણે થતી તે શ્રીમદ્ની અદ્ભુત અલૌકિક આત્મિક દશાનું વર્ણન કરવાને આ લેખિની સમર્થ નથી. જ્યાં મતિની ગતિ પહાંચતી નથી ત્યાં વચનની ગતિ ક્યાંથી હાય ? તેથી જ કાર્ય ઉપરથી કારણની સમર્થતા સમજાય એવા પરિચયી જેનાના પ્રસંગની કથા વડે શ્રીમદ્ની કથા સમજવી સુલભ જાણી, તેમના પ્રભાવ સંસ્કારી જીવા ઉપર કેવા પડતા તે જણાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે.



### 98

# ખંભાતના મુમુક્ષુજનો

શ્રી જૂઠાભાઇના સમાગમથી ભાઇશ્રી અંખાલાલ લાલચંદ આદિ ખંભાતના જે ભાઇઓ અમદાવાદ ગયેલા તેમને શ્રીમદ્ના સમાગમની તીવ્ર પિપાસા જાગી હતી તેથી તેમણે શ્રીમદ્ ઉપર ખંભાત પધારવાની વિનંતીરૂપે પંદરવીસ પત્રો ઉપરા-ઉપરી લખ્યા અને ખંભાત પાતે ન પધારી શકે તા વવાણિયા આવવાની તેમણે આતુરતા જણાવી આજ્ઞા મંગાવી. છેવટે ખંભાત અનુકૂળતાએ આવવાનું બનશે એવા પત્ર આવવાથી તે ભાઇઓને સંતાષ થયા.

સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના આ ભાઇએ હતા તેથી દરરાજ અપાસરે જતા, પણ શ્રી જૂઠાભાઇના સમાગમ થયા પછી તે એકાંતમાં અપાસરામાં બેસીને શ્રીમદ્ના પત્રો ઉતારી આણેલા તે વાંચતા વિચારતા, પણ વ્યાખ્યાનમાં જતા નહીં.

એક દિવસે તે પત્રો વાંચતા હતા. ત્યારે તે ખંભાત સંઘાડાના મુખ્ય આચાર્ય શ્રી હરખચંદજ મહારાજ મેડે વ્યાખ્યાનમાં શ્રી ભગવતી સૂત્ર વાંચતા હતા; અને નીચે તે મહારાજના સાધુઓમાં પ્રભાવશાળી અને વિનયસંપન્ન ગણાતા શ્રી લલ્લુજી મહારાજ એક શાસ્ત્ર ભણેલા પાટીદાર ભાઈ દામાદરભાઈ સાથે ઉપરથી વાંચેલાં શ્રી ભગવતી સૂત્રનાં પાનાં આવતાં તે વાંચતા હતા. તેમાં ભવસ્થિતિ પાકે ત્યારે માક્ષ થાય છે એ વાત વાંચતાં શ્રી લલ્લુજીને શંકા થઈ કે જો

ભવસ્થિતિ પાકશે ત્યારે મેાફ્ષે જવાશે એમ જ હાય તા આ સાધુપણું લઇ પરિશ્રમ ઉઠાવવાની શી જરૂર? એ વાત ચાલતી હતી તેવામાં ભાઇ શ્રી અંબાલાલ લાલચંદ આદિ ભાઇએા વાતો કરતા હતા ત્યાં શ્રી લલ્લુજી મહારાજની દૃષ્ટિ પડતાં તેમને ધર્મસ્નેહથી ઠપકા દીધા કે ત્યાં શું કરા છા ? ઉપર વ્યાખ્યાનમાં કેમ જતા નથી ? ઉપર જાઓ કે અહીં આવા. એટલે તે તેમની પાસે જઇને બેઠા અને 'ભવસ્થિતિ'ના પ્રશ્ન ચર્ચાતા હતા તેના ખુલાસા યથાર્થ ન થયા એટલે શ્રી અંબાલાલે તેમને શ્રીમદ્દની વાત કહી સંભળાવી કે તે સર્વ આગમના જ્ઞાતા છે, ઉત્તમ પુરુષ છે અને અહીં ખંભાતમાં પધારવાના છે. તે ઉપરથી શ્રી લલ્લુજીએ પૂછ્યું : ''અમને તે પુરુષના મેળાપ કરાવશા ?'' તેમણે હા પાડી.

શ્રી હરખચંદજી મહારાજને 'ભવસ્થિતિ' સંબંધી શ્રી લલ્લુજીએ પ્રશ્ન પૂછ્યો પણ સંતાષકારક ઉત્તર નહીં મળેલા અને શ્રીમદ્ની આવવાની વાત સાંભળવાથી તેમનું ચિત્ત તેમને મળવા તલસી રહ્યું હતું. તેવામાં સં. ૧૯૪૬ માં શ્રીમદ્નું ખંભાતમાં પ્રથમ પધારનું થયું. શ્રી અંખાલાલભાઈને ત્યાં જ તે ઊતર્યા હતા. શ્રી અંખાલાલભાઈ પાતાના પિતા લાલચંદન ભાઈની સાથે શ્રીમદ્દને અપાસરે તેડી ગયા. શ્રીમદે અવધાન કરવાં છાડી દીધાં હતાં પરંતુ લાલચંદભાઈ તેમ જ શ્રી હરખ ચંદજી મહારાજના આશ્રહથી અપાસરામાં તે દિવસે શ્રીમદે અષ્ટાવધાન કરી ખતાવ્યાં. સર્વ સાધુવર્ગ વગેરે શ્રીમદ્દની વિદ્વત્તા અને અદ્ભુત શક્તિ જોઈ આશ્ચર્ય પામ્યા.

બીજે દિવસે શ્રીમદ્ ઉપાશ્રયમાં આવ્યા અને શ્રી હરખચંદજી મહારાજને પ્રશ્ન પૂછ્યો કે આ કાળમાં ક્ષાયક समिंडत હाय કે નહીં ? ત્યારે મહારાજે ના પાડી તેથી શ્રીમદે કરી પૃછ્યું : "કોઇ શાસમાં છે?" શ્રી હરખચંદજી મહારાજે કહ્યું : "દશમા ઠાણાંગમાં ક્ષાયક સમિકત ન હાવા વિષે છે." શ્રી લલ્લુજીએ ઠાણાંગ સૂત્ર આણ્યું. તે તપાસતાં તેમાંથી એ વાત મળી નહીં; શ્રીમદે દશમા ઠાણાંગના ભાવ વાંચી સંભળાવ્યો. તે સાંભળતાં સર્વેને શાંતિ ઊપજી અને તેમની વિદ્વત્તાની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. શ્રીમદ્ ને શ્રી લલ્લુજીએ ઉપર મેડે પધારવા વિનંતી કરી અને શ્રી હરખચંદજ મહારાજને પૃછ્યું : "હું તેમની પાસેથી કંઈ અવધારું?' શ્રી હરખચંદજ મહારાજને શ્રીમદ્ ને નમસ્કાર કર્યા. શ્રીમદે નમસ્કાર નિવારણ કરવા છતાં તેમણે ઉમંગથી ઉત્તમ પુરુષ જાણી અટક્યા વગર નમસ્કાર કર્યા.

આ સામાન્ય લાગતા પ્રસંગ, અનેક જવાનાં જીવન પલટાવનાર, અસત્યમાંથી સત્યમાં લાવનાર, અનેક પ્રકારના આયહરૂપી ખાડાટેકરા એાળંગાવી વિદ્યાધરના વિમાનમાં પ્રવેશ કરાવી તત્ત્વજ્ઞાનરૂપી આકાશમાં વિદ્વાર કરાવનાર, ચમત્કારી ક્રાંતિકારક હતા.

ઉમ્મરમાં શ્રીમદ્થી ચૌદ વર્ષે માટા, ધનાહ્ય કુટુંખમાં એકના એક પુત્ર છતાં સર્વસ્વના ત્યાગ કરી, બીજા ત્રણ એાળખીતા કુટુંબીએા સાથે દીક્ષા લઇ, તે વખતે ખંભાતના સંઘાડામાં માત્ર ચાર જ સાધુ રહ્યા હતા તેની સંખ્યા બમણી કરનાર અને વિનયાદિ ગુણાથી આચાર્યને પ્રસન્ન કરી સર્વ સાધુઓમાં પાંચ–છ વર્ષમાં પ્રધાન પદ પામનાર, તેમ જ તેમના દીક્ષિત થયા પછી તે સંઘાડામાં ચૌદ સાધુઓ થઇ

જવાથી સારાં પગલાંના ગણાતા મંગલકારી તથા ભદ્રિક આ આગેવાન સાધુ, માત્ર બાવીસ વર્ષની યુવાવસ્થામાં પ્રવેશ કરનાર જૈનધર્મી વિદ્વાન કવિ તરીકે પ્રસિદ્ધ ગૃહસ્થને નમસ્કાર કરે એવા આશ્ચર્યકારક વિરલ પ્રસંગ અચાનક એકાંતમાં વિધિવશ બની આવ્યા; તે કાઈ કુશળ કૃષિકાર ખેતરના ખૂણામાં એકાંત નાના કચારામાં ઇલાયચીનાં બીજ વાવે તેવા આ પ્રસંગ, હાલ માટા વિસ્તારવાળા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમના સ્થાપક તરીકે પ્રસિદ્ધ શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામીના સત્ય માર્ગમાં પ્રવેશ કરાવનાર સાચી જન્મગાંઠના દિવસ ગણાવા યાગ્ય પ્રથમ માંગલિક પ્રસંગ બની આવ્યો.

શ્રીમદે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીને પૂછ્યું : ''તમારી શી ઇચ્છા છે ?''

સ્વામીજીએ વિનયસહિત હાથ જોડીને યાચનાપૂર્વક કહ્યું : ''સમકિત (આત્માની એાળખાણ) અને પ્રદ્માચર્ચની દૃઢતાની મારી માગણી છે.''

શ્રીમદ્ થાડી વાર મૌન રહ્યા અને કહ્યું, "ઠીક છે." પછી સ્વામીજીના જમણા પગના અંગૂઠા તાણી શ્રીમદે તપાસી જોયા; અને ઊઠીને બધા નીચે ગયા. શ્રી અંબાલાલને ઘેર જતાં શ્રીમદે જણાવ્યું: "આ પુરુષ સંસ્કારી છે. આ રેખાલક્ષણા ધરાવનાર પુરુષ સંસારે ઉત્તમ પદ પામે; ધર્મ આત્મન્ જ્ઞાની મુનિ થાય."

બીજે દિવસે શ્રી અંખાલાલને ઘેર શ્રી લલ્લુજી સ્વામી શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે ગયા, ત્યાં શ્રીમદે એકાંતમાં તેમને પૂછ્યું: ''તમે અમને માન કેમ આપા છે ?'' સ્વામીજીએ કહ્યું: "આપને દેખીને અતિ હુર્વ, પ્રેમ આવે છે; અને જાણે અમારા પૂર્વભવના પિતા હો એટલાે બધા ભાવ આવે છે; કોઇ પ્રકારનાે ભય રહેતાે નથી; આપને જોતાં એવી નિર્ભયતા આત્મામાં આવે છે."

શ્રીમદે કરી પૂછ્યું: ''તમે અમને શાથી એાળખ્યા ?'' સ્વામીજીએ કહ્યું: ''અંખાલાલભાઈના કહેવાથી આપના સંબંધી જાણવામાં આવ્યું. અમે અનાદિ કાળથી રખડીએ છીએ, માટે અમારી સંભાળ લાે.''

શ્રીમદે 'સૂયગડાંગ' સૂત્રમાંથી થાેડું વિવેચન કર્યું અને સત્ય ભાષા વગેરે વિષે બાેધ કર્યાે. સાત દિવસ સુધી શ્રીમદ્ ખંભાત રહ્યા ત્યાં સુધી શ્રી લલ્લુજી સ્વામી રાજ શ્રીમદ્ના સમાગમ અર્થે શ્રી અંબાલાલને ઘેર જતા.

એક દિવસ શ્રી હરખચંદજી મહારાજે શ્રી લલ્લુજને પ્છ્યું કે તમારે શી વાત થાય છે ? શ્રી લલ્લુજએ ટૂંકામાં એટલું જ કહ્યું : ''જ્ઞાન અને ક્રિયા બન્ને કરવાનું કહે છે.'' શ્રી હરખચંદજી બાલ્યા : ''પહલે સબ બાત કહતા થા, અબ કુછ નહીં કહતા.''

શ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ શ્રીમદ્દને જણાવ્યું : ''મેં સાધન-સંપન્ન કુટુંબ, વૈભવ, વૃદ્ધ માતા, બે ખૈરી, એક પુત્ર આદિના ત્યાગ કરી દીક્ષા લીધી છે.''

તે ત્યાગના ગર્વ ગાળી નાખવા શ્રીમદ્દ તડૂકીને એાલ્યા: "શું ત્યાગ્યું છે? એક ઘર છેાડી કેટલાં ઘર (શ્રાવકાનાં) ગળે નાખ્યાં છે? એ બે સ્ત્રીના ત્યાગ કરી કેટલી સ્ત્રીએા પ્રત્યે દૃષ્ટિ કરે છે? એક પુત્ર ત્યાગી કેટલાં છાકરાં પ્રત્યે પ્રીતિ થાય છે?" આ સાંભળી શ્રી લલ્લુજને પાતાના દાષા પ્રગટ દેખા-યાથી એટલી બધી શરમ આવી ગઈ કે જાણે જમીન માર્ગ આપે તા જમીનમાં સમાઈ જાઉં, એવી નમ્રતા પ્રગટતાં તેમણે કહ્યું: "હું ત્યાગી નથી." ત્યાં તા શ્રીમદ્જ બાલ્યા: ''મુનિ, હવે તમે ત્યાગી છા.''

એક દિવસે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ શ્રીમદ્ને કહ્યું : ''હું બ્રહ્મચર્ય માટે પાંચ વર્ષથી એકાંતરા ઉપવાસ (એક દિવસ ઉપવાસ ને એક દિવસ ખાવું એમ) કરું છું અને કાયાત્સર્ગ (ધ્યાન) કરું છું. છતાં માનસિક પાલન ખરાખર થઇ શકતું નથી.''

શ્રીમદે કહ્યું: "લાેકદૃષ્ટિએ કરવું નહીં; લાેકદેખામણ તપશ્ચર્યા કરવી નહીં. પણ સ્વાદના ત્યાગ થાય, તેમ જ ઊણાદરી તપ (પેટ ઊણું રહે તેવું, ખૂબ ધરાઇને ખાવું નહીં) થાય તેમ આહાર કરવાે; સ્વાદિષ્ટ ભાજન હાેય તે બીજાને આપી દેવું."

સ્વામીજીએ ફરી પૂછ્યું : ''હું જે જે જોઉં છું તે બ્રમ છે, જૂઠું છે, એમ અભ્યાસ કરું છું.''

શ્રીમદે કહ્યું: "આત્મા છે એમ જોયા કરાે."

શ્રી અંબાલાલભાઇ, ભાઇ ત્રિભાેવનભાઇ આદિ અનેક ભાઈઓને ખંભાતમાં શ્રીમદ્નાે સમાગમ થયેલાે અને ધર્મ-જિજ્ઞાસા જાગ્રત થયેલી. તેથી શ્રીમદ્ને મુંબઇ જવું થયું તાેપણ પત્રવ્યવહારથી તે ધર્મજિજ્ઞાસા પાેષતા રહેતા હતા.

## ૧૫

## 'સમકિત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે'

"અંતરંગ ગુણ ગાઠડી રે, જનરંજના રે લાલ, નિશ્ચય સમક્તિ તેહ રે, દુઃખભંજના રે લાલ; વિરલા કાઈક જાણશે રે, જનરંજના રે લાલ, તે તા અગમ અછેહ રે, દુઃખભંજના રેલાલ."

—શ્રી યશે વિજયજ

'પાયાેનિયર' પત્રમાં શ્રીમદ્ના જીવનની રૂપરેખા છે, તેમાં નીચે પ્રમાણે જણાવ્યું છે :

"જ્યારે શ્રીમદ્ ર૧ વર્ષના હતા ત્યારે તેમણે ધંધામાં પ્રયાણ કર્યું, અને ઘણા દૂંક વખતમાં એક બાહેશ ઝવેરી તરીકેની નામના મેળવી. વધતા જતા વ્યાપારની ઉપાધિઓમાં પણ ધર્મ અને તત્ત્વજ્ઞાનના પોતાના પ્રિય અભ્યાસમાં તેઓએ ખલેલ આવવા દીધી નહીં. પોતાના ઉદ્યોગરત જીવનમાં ચૂપકીદીથી જ્ઞાનવૃદ્ધિ કરતા હતા. તેમ જ હંમેશાં પુસ્તકેમાં ગૂથાયેલા રહેતા હતા. વળી વર્ષમાં કેટલાક મહિનાઓ તો પોતે મુંબઇ છોડી ચાલ્યા જતા અને પોતાની પેઢીએ કહી જતા કે જ્યાં સુધી પોતે લખે નહીં, ત્યાં સુધી કોઈએ તેમની સાથે પત્રવ્યવહાર પણ ચલાવવા નહીં. ગુજરાતનાં વનામાં તેઓ એકાંતવાસ ગાળતા અને ત્યાં રહી ચિંતવન અને યાગમાં દહાડા અને અઠવાડિયાં વ્યતીત કરતા. તેઓ

રખેને પાતે ઓળખાઇ જાય અથવા પાતાના સ્થળની ખખર પડી જાય તેવી ધાસ્તીથી ઘણા ગુપ્ત રહેવાના હંમેશ પ્રયાસ કરતા. છતાં તેઓ વારંવાર ઓળખાઇ જતા અને લોકોની માટી સંખ્યા તેમના ઉપદેશ અને શિક્ષાવચના શ્રવણ કરવાની જિજ્ઞાસાપૂર્વક તેમની પાછળ આવતી."

'પાતંજલ યાગદર્શન,' 'આત્મપુરાણુ' આદિ વેદાંત અને યાગદર્શનના શાસ્ત્રોમાં અને ભાષ્યામાં પણ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્દૃષ્ટિ આદિ શખ્દાથી ભ્રાંતિ રહિત આત્મસાક્ષાત્કારદશાનાં વર્ણન તથા માહાત્મ્ય દર્શાવેલાં છે.

જૈનદર્શનમાં તાે સમ્યગ્દર્શનથી જ ધર્મ કે ધર્મક્રિયાની યથાર્થ શરૂઆત અંકાઇ છે. જન્મમરણરૂપ પરિભ્રમણ સમ્યગ્- દર્શનની પ્રાપ્તિ વિના ૮ળે નહીં એમ શાસ્ત્રોમાં સ્પષ્ટ દર્શાવ્યું છે. અને તેનું માહાત્મ્ય 'સમયસાર' આદિ ગ્રંથામાં અપૂર્વ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજે પણ ગાયું છે:—

"સમક્તિ નવિ લઘું રે, એ તાે રહયાે ચતુર્ગતિ માંહે."

શ્રી યશાવિજયજી ઉપાધ્યાય પણ લખે છે:-

''જહાં **લ**ગે આતમદ્રવ્ય**નું, લક્ષણ નિ** નહ્યું; તિહાં **લ**ગે ગુ**થ્**ઠાણું ભલું, કેમ આવે તાહ્યું– આતમ તત્ત્વ વિશ્વારીએ.''

ભક્તકવિ નરસિંહ મહેતા પણ પ્રભાતિયામાં કહે છે:--''જ્યાં લગા આતમાતત્ત્વ ચિન્યા નહીં;, ત્યાં લગા સાધના સર્વ જૂડી." કેાઇક વિરલા મહાભાગ્યશાળી પુરુષો આ સમ્યક્દર્શન કે આત્મજ્ઞાનની દશા પામી શકે છે. શાસ્ત્રો પાકારી પાકારીને કહે છે કે સમ્યગ્દર્શન સહિત નરકાવાસ સારા, પણ સમ્યગ્દર્શન વિના સ્વર્ગનાં ઉત્તમ સુખ પણ ાજસ્નાન જેવાં નિર્શ્યક છે. એક ક્ષણ પણ જેને સમ્યગ્દર્શનના અનુલવ થયા હાય તે અવશ્ય માક્ષે જાય છે એવા સિદ્ધાંત છે. સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થવાથી આત્માના સર્વ ગુણા સદ્દગુણરૂપે પ્રકાશે છે એટલે કે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્રની એકતારૂપ માક્ષમાર્ગ ખુલ્લા થાય છે; અને ગમે તેટલું જ્ઞાન, ચારિત્ર કે શ્રદ્ધા હોવા છતાં સમ્યગ્દર્શનના અભાવે તે મિથ્યા દર્શન, મિથ્યા જ્ઞાન અને મિથ્યા ચારિત્રરૂપે વગાવાય છે અને તેથી સંસારપરિભ્રમણના પાર આવતા નથી.

"આચારાંગ" નામના જૈનસૂત્રમાં કહ્યું છે: "जं संमंति पासहा तं मोणंति पासहा"—જયાં સમકિત એટલે આત્મજ્ઞાન છે ત્યાં મુનિપણું જાણા.

શ્રીમદે સં. ૧૯૪૬ના પાેષ માસમાં અંગત નાેંધ-પાેથીમાં લખ્યું છે :–

''આવા પ્રકારે તારાે સમાગમ મને શા માટે થયાે ? ક્યાં તારું ગુપ્ત રહેલું થયું હતું ? સર્વગુણાંશ તે સમ્યક્ત્વ.''

તેવી જ રીતે સં. ૧૯૪૭ ના કાર્તિક સુદ્દ ૧૪ ના એક પત્રમાં શ્રીમદૃ લખે છે:-

''આત્મા જ્ઞાન પામ્યાે એ તાે નિઃસંશય છે; ગ્રંથિલેદ થયાે એ ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે. સર્વ જ્ઞાનીઓએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે.'' વળી તેઓ હાથનાંધમાં લખે છે:

"હે સર્વોત્કૃષ્ટ સુખના હેતુભૂત સમ્યક્દર્શન! તને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર હેા.

આ અનાદિ અનંત સંસારમાં અનંત અનંત જવેા તારા આશ્રય વિના અનંત અનંત દુઃખને અનુભવે છે.

તારા પરમાનુગ્રહથી સ્વસ્વરૂપમાં રુચિ થઇ. પરમ વીત-રાગસ્વભાવ પ્રત્યે પરમ નિશ્ચય આવ્યો. કૃતકૃત્ય થવાના માર્ગ ગ્રહણ થયા.''

પાતાના જીવનવૃત્તાંતરૂપ કાવ્યમાં શ્રીમદ્ લખે છે:-

''ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જાગી રેશાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષે રે ધારા ઊલસી, મદયો ઉદયકર્મના ગર્વ રે. ધન્ય૰

એાગણીસસેં ને સુડતાલીસે, સમકિત શુદ્ધ પ્રકાશયું રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજસ્વરૂપ અવભાસ્યું રે. ધન્ય૰"

એક જ વાક્યમાં સમ્યગ્દર્શનનું માહાત્મ્ય શ્રીમદ્ પ્રગટ કરે છે :--

"અનંત કાળથી જે જ્ઞાન ભવહેતુ થતું હતું તે જ્ઞાનને એક સમય માત્રમાં જાત્યાંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું તે કલ્યાણમૂર્તિ સમ્યગ્દર્શનને નમસ્કાર."

આત્મદર્શન કે સમ્યગ્દર્શનની નિર્મળતા શ્રીમદ્દને સં. ૧૯૪૭ માં થઇ એમ ઉપર પાતે કાવ્યમાં જણાવે છે. એ જ વર્ષમાં— "િએના નયન પાવે નહીં, અિના નયનકી અાત; સેવે સદ્યુરુકે ચરન, સાે પાવે સાક્ષાત." તથા

"યમ નિયમ સંજમ આપ કિયા, પુનિ ત્યાગ ખિરાગ ઐથાગ લહ્યો."

એ બે કાવ્યો હિંદીમાં પાતે રચ્યાં છે તે મુમુક્ષુ છવે બહુ ઊડા ઊતરીને વિચારવા યાગ્ય છે. તથા ત્રણ કાવ્યો ગુજરાતીમાં રચ્યાં છે તે પણ બહુ મનન કરવા યાગ્ય છે. તેમાંની એક પ્રાર્થના :

"હે પ્રસુ, હે પ્રસુ, શું કહું ? દીનાનાથ દયાળ; હું તા દાષ અનંતનું, ભાજન છું કરુણાળ."

અપૂર્વ અર્થ પ્રેરે તેવી મુખપાઠે કરી રાજ સવારસાંજ ભણવા યાગ્ય છે. ભક્તાત્માએ કેવા કેવા ગુણે પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય છે અને અત્યારે આ જવમાં જે ગુણા નથી તે પ્રાપ્ત કરવા પ્રભુ આગળ ભાવનારૂપે દીનતાથી પ્રાર્થના કરેલી છે; હજારા મુમુક્ષુએ મુખપાઠે કરી આજે નિયમિત રીતે દિવસમાં અમુક્ વાર એ પ્રાર્થનારૂપ 'સદ્ગુરુભક્તિ-રહસ્ય' ગાય છે.

જેમ જેમ સમ્યગ્દર્શનની વિશુદ્ધિ વર્ધમાનપણાને પામે છે તેમ તેમ વીતરાગતા પણ વધે છે અને વીતરાગ લગવંતનું આળખાણ પણ યથાર્થ પ્રેમપૂર્વક થાય છે. શ્રીમદ્ સં. ૧૯૪૮ના મહા માસમાં લખે છે:—

"અંધ માેક્ષની યથાર્થ વ્યવસ્થા જે દર્શનને વિષે યથાર્થ-પણે કહેવામાં આવી છે, તે દર્શન નિકટ મુક્તપણાનું કારણ છે; અને એ યથાર્થ વ્યવસ્થા કહેવાને જેગ્ય જો કાેઈ અમે વિશેષપણે માનતા હાેઈએ તાે તે શ્રી તીર્થંકરદેવ છે. અને એ જે શ્રી તીર્થંકરદેવના અંતર આશય તે પ્રાયે મુખ્યપણે અત્યારે કાેઇને વિષે આ ક્ષેત્રે હાેય તાે તે અમે હાેઇશું એમ અમને દૃઢ કરીને ભાસે છે,

કારણકે જે અમારું અનુભવજ્ઞાન તેનું ફળ વીતરાગપાશું છે, અને વીતરાગનું કહેલું જે શ્રુતજ્ઞાન તે પણ તે જ પરિણામનું કારણ લાગે છે; માટે અમે તેના અનુયાયી ખરેખરા છીએ, સાચા છીએ."

"સમ્યગ્દર્શનનું મુખ્ય લક્ષણ વીતરાગતા જાણીએ છીએ; અને તેવા અનુભવ છે."

એ જ વર્ષના એક પત્રમાં શ્રીમદ્ સમ્યગ્દર્શનનાં બે સ્વરૂપ કહે છે:—

"'આત્મા' જે પદાર્થને તીર્થંકરે કહ્યો છે, તે જ પદાર્થની તે જ સ્વરૂપે પ્રતીતિ થાય, તે જ પરિણામે આત્મા સાક્ષાત્ ભાસે ત્યારે તેને પરમાર્થ સમ્યક્ત્વ છે, એવા શ્રી તીર્થંકરના અભિપ્રાય છે. એવું સ્વરૂપ જેને ભાસ્યું છે તેવા પુરુષને વિષે નિષ્કામ શ્રદ્ધા છે જેને, તે પુરુષને બીજરુચિ સમ્યક્ત્વ છે."

સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થવાનું મુખ્ય કારણ જણાવતાં શ્રીમદ્ એ જ વર્ષમાં લખે છે:-

''જગતના અભિપ્રાય પ્રત્યે જેઇને જીવ પદાર્થના બાધ પામ્યા છે. જ્ઞાનીના અભિપ્રાય પ્રત્યે જેઇને પામ્યા નથી. જે જીવ જ્ઞાનીના અભિપ્રાયથી બાધ પામ્યા છે તે જીવને સમ્યક્- દર્શન થાય છે.''

"અનંતકાળે જે પ્રાપ્ત થયું નથી, તે પ્રાપ્તપણાને વિષે અમુક કાળ વ્યતીત થાય તો હાનિ નથી. માત્ર અનંતકાળે જે પ્રાપ્ત થયું નથી, તેને વિષે બ્રાંતિ થાય, ભૂલ થાય તે હાનિ છે. જો પરમ એવું જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ ભાસ્યમાન થયું છે, તેા પછી તેના માર્ગને વિષે અનુક્રમે જીવનું પ્રવેશપણું શાય એ સરળ પ્રકારે સમજાય એવી વાર્તા છે."

શ્રીમદ્ની પ્રણિપાત સ્તુતિ :-

"હે પરમકૃષાળુ દેવ! જન્મ, જરા, મરણાદિ સર્વ દુઃખોના અત્યંત ક્ષય કરનારા એવા વીતરાગ પુરુષના મૂળ-માર્ગ આપ શ્રીમદે અનંત કૃષા કરી મને આપ્યા, તે અનંત ઉપકારના પ્રતિઉપકાર વાળવા હું સર્વથા અસમર્થ છું; વળી આપ શ્રીમત્ કંઇ પણ લેવાને સર્વથા નિઃસ્પૃહ છા; જેથી હું મન, વચન, કાયાની એકાગ્રતાથી આપના ચરણારવિંદમાં નમસ્કાર કરું છું. આપની પરમભક્તિ અને વીતરાગ પુરુષના મૂળધર્મની ઉપાસના મારા હુદયને વિષે ભવપર્યંત અખંડ જાગ્રત રહા એટલું માગું છું તે સફળ થાએા. ૐ શાંતિઃ શાંતિઃ શાંતિઃ"



#### 95

## મુંબઈમાં મુનિસમાગમ

શ્રી લલ્લુજી સ્વામી વિહાર કરતા કરતા સુરત ગયેલા. તેમની સાથે શ્રી દેવકરણજી નામે તેમના શિષ્ય ગણાતા સાધુ હતા, તે વ્યાખ્યાનમાં ખહુ કુશળ હતા. શ્રેાતાઓ ઉપર તેમના વ્યાખ્યાનથી વૈરાગ્યપ્રેરક સચાટ અસર થતી. મુંબઇનિવાસી કેટલાક વ્યાપારી સુરતમાં આવેલા. તેમણે શ્રી દેવકરણજીનું વ્યાખ્યાન સાંભળી મુંબઇ પધારવા તેમને વિનંતિ કરી. સુરતના ભાઇઓને સુરતમાં તેમને ચામાસું રાખવા વિચાર હોવા છતાં મુંબઇના ભાઇઓના વિશેષ આગ્રહથી મુંબઇમાં ચામાસું નક્કી કરવા મહારાજ શ્રી લલ્લુજીને વિનંતિ કરી. ખંભાતથી તે વિષે આજ્ઞા મંગાવી મુંબઇનું ચામાસું નક્કી કરવામાં આવ્યું.

મુંબઇમાં શ્રી લલ્લુજી ગયા, ત્યારે શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે તેમને ત્યાં ગયા. તે વખતે શ્રીમદે પ્રશ્ન કર્યો : ''તમારે અહીં અનાર્ય જેવા દેશમાં ચાતુર્માસ કેમ કરવું થયું ? મુનિને અનાર્ય જેવા દેશમાં વિચરવાની આજ્ઞા થાડી જ હાય છે?''

શ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ કહ્યું : "આપનાં દર્શન સમા-ગમની ભાવનાને લીધે અહીં ચાતુર્માસ કર્યું છે."

શ્રીમદે પૂછ્યું : ''અહીં આવતાં તમને કાેઈ આડખીલ કરુ છે ?'' સ્વામીજીએ કહ્યું : ''ના; હંમેશાં અહીં આવું તા કલાકના સમાગમ મળશે ?''

શ્રીમદે કહ્યું : ''મળશે.''

અવસરે અવસરે શ્રી લલ્લુજ શ્રીમદ્ના સમાગમાર્થે પેઢી ઉપર જતા. તેમને દેખીને તે દુકાન ઉપરથી **શ્રદી એક** જુદી પાસેની ઓરડીમાં જઇ સૂયગડાંગ સૂત્ર વગેરેમાંથી તેમને વાંચી સંભળાવતા, સમજાવતા.

એક દિવસે ખંભાતથી સુંદરલાલ કરીને એક યુવાન વાશ્ચિયા મુંબઇ આવેલા; તે શ્રીમદ્દના પરિચયી હતા. તેમને શ્રી દેવકરણ્જએ કહ્યું: ''મેં શ્રીમદ્દને દીઠા નથી, તાે તે અત્રે પધારે તાે એઉં તાે ખરાે કે તે કેવા પુરુષ છે?''

સુંદરલાલ કહે: "હું તેમને અહીં તેડી લાવીશ."

સુંદરલાલ સાથે શ્રીમદ્ ચીંચપાકલીના ઉપાશ્રયે પધાર્યા એટલે ચારે મુનિઓ પાટ ઉપરથી નીચે એઠા. અને સૂત્ર-કૃતાંગની લખેલી પ્રતમાં ગુંદરના અક્ષરની લિપિ હાવાથી કેટલાક અક્ષરે મૂળપાઠમાંના ઊડી ગયા હતા. તેથી અર્થ સમન્તતો નહોતો તે બતાવી શ્રી દેવકરાયુજી મુનિએ પૃછ્યું : ''અહીં કયા કયા અક્ષરે નોઈએ ? અને તેના શા અર્થ થાય છે?''

શ્રીમદે તે મૂળપાઠના અક્ષરા તથા તેના અર્થ કહી અતાવ્યા.

પછી શ્રી દેવકરણું નોચેની બીજ બે ગાયાએ સૂત્ર-કૃતાંગની બતાવી અને કહ્યું : ''જ્યાં 'સફળ' છે ત્યાં 'અફળ' હાય અને જ્યાં 'અફળ' છે ત્યાં 'સફળ' હાય તા અર્થ ઠીક એસે છે. તા આ ગાયાઓમાં લેખનદાષ છે કે બરાબર છે? એક દિવસ તે એ મુનિએ શ્રીમદ્ની પાસે આવ્યા ત્યારે શ્રીમદે શ્રી દેવકરણજી મુનિને પૂછ્યું: "વ્યાખ્યાન કેાણ આપે છે? પર્ધદા કેટલી ભરાય છે?"

શ્રી દેવકરણ્જીએ કહ્યું : ''હુજારેક માણુસાની પર્ષદા ભરાય છે.''

શ્રીમદે પૂછ્યું : ''સ્ત્રીઓની પર્ષદા જોઇ વિકાર થાય છે?'' શ્રી દેવકરણજી બાલ્યા : ''કાયાથી થતા નથી, મનથી થાય છે.''

શ્રીમદે કહ્યું : ''મુનિએ મન, વચન, કાયા ત્રણે યેાગથી સાચવવું જોઇએ.''

શ્રી દેવકરણુજીએ આક્ષેપ કરતાં કહ્યું : ''તમે ગાદી-તિકિયે બેસાે છેા અને હીરામાણેક તમારી પાસે પડેલા હાેય છે. ત્યારે તમારી વૃત્તિ નહીં ડહાેળાતી હાેય ?''

શ્રીમદે કહ્યું : ''મુનિ, અમે તો કાળકૂટ વિષ દેખીએ છીએ. તમને એમ થાય છે?''

આ સાંભળી શ્રી દેવકરણજી સજ્જડ થઈ ગયા.

શ્રીમદે પૂછ્યું : ''તમે કેાણુ છેા ?''

શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું : ''જેટલાે વખત વૃત્તિ સ્થિર રહે તેટલાે વખત સાધુ છીએ.''

શ્રીમદે કરી પૂછ્યું : "તેવી રીતે તેા સંસારીને પણ સાધુ કહેવાય ખરા કે ?"

શ્રી દેવકરણજી મૌન રહ્યા.

પછી શ્રીમદે કહ્યું : "હે મુનિ ! નાળિયેરનાે ગાળા જેમ જુદો રહે છે તેમ અમે રહીએ છીએ. વીતરાગ માર્ગમાં સમ્યગ્-દૃષ્ટિનું સ્વરૂપ શું છે ? નાળિયેરમાં રહેલાે ગાળા નાળિયેરથી એક દિવસ તે બે મુનિએા શ્રીમદ્ની પાસે આવ્યા ત્યારે શ્રીમદે શ્રી દેવકરણજી મુનિને પૂછ્યું: "વ્યાખ્યાન કેાણ આપે છે? પર્ષદા કેટલી ભરાય છે?"

શ્રી દેવકરણ્જએ કહ્યું : ''હુજારેક માણસાની પર્ષદા ભરાય છે.''

શ્રીમદે પૂછ્યું : "સ્ત્રીએાની પર્વદા જોઇ વિકાર થાય છે?" શ્રી દેવકરણ્જ બાલ્યા : "કાયાથી થતા નથી, મનથી થાય છે."

શ્રીમદે કહ્યું : ''મુનિએ મન, વચન, કાયા ત્રણે યાેગથી સાચવવું જોઇએ.''

શ્રી દેવકરણ્જીએ આક્ષેપ કરતાં કહ્યું : "તમે ગાદી-તિકિયે બેસાે છાે અને હીરામાણેક તમારી પાસે પડેલા હાેય છે. ત્યારે તમારી વૃત્તિ નહીં ડહાેળાતી હાેય ?"

શ્રીમદે કહ્યું: "મુનિ, અમે તા કાળકૂટ વિષ દેખીએ છીએ. તમને એમ થાય છે?"

આ સાંભળી શ્રી દેવકરણજી સજ્જડ થઇ ગયા.

શ્રીમદે પૂછ્યું: ''તમે કેાણ છેા ?''

શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું : ''જેટલાે વખત વૃત્તિ સ્થિર રહે તેટલાે વખત સાધુ છીએ.''

શ્રીમદે કરી પૂછ્યું : "તેવી રીતે તેા સંસારીને પણ સાધુ કહેવાય ખરા કે ?"

શ્રી દેવકરણ્ઝ મૌન રહ્યા.

પછી શ્રીમદે કહ્યું: "હે મુનિ! નાળિયેરના ગાળા જેમ જુદો રહે છે તેમ અમે રહીએ છીએ. વીતરાગ માર્ગમાં સમ્યગ્-દૃષ્ટિનું સ્વરૂપ શું છે? નાળિયેરમાં રહેલા ગાળા નાળિયેરથી ભિન્ન છે, તેમ સમ્યક્દૃષ્ટિ સર્વથી જુદો રહે. તે સમજાયું નથી અને જીવ સમ્યક્ સમ્યક્ સાંપ્રદાયિક ખુદ્ધિએ કહે છે તેને સમ્યક્ જાણા છા ?"'

શ્રી દેવકરણુજીએ ઉત્તર આપ્યાઃ ''તે સમ્યક્ ન કહેવાય.''

શ્રીમદે કહ્યું : ''સમક્તિનું સ્વરૂપ કેાઇ બીજું હેાલું જોઇએ, એ વિષે તમે વિચારજો.''

એક દિવસે શ્રી લલ્લુજી એક્લા ગયા હતા ત્યારે એક જણુંને દીક્ષા આપવા વિષે વાત થઇ ત્યારે શ્રીમદે જણાવ્યું: ''તમે દીક્ષા ન આપશા; શ્રી દેવકરણજીને ચેલા કરવા હાય તા ભલે કરે.'' શ્રી દેવકરણ્જીએ દીક્ષા આપી હતી, પણ થાડા વખત પછી તે શિષ્ય સત્પુરુષની નિંદામાં પડી ગાંડા થઇ સંઘાડા છાડી જતા રહ્યો હતા.

શ્રી લલ્લુજીએ શ્રીમદ્દને તેમનાે ચિત્રપટ આપવા આગ્રહ કર્યા પણ તેમણે કંઈ ધ્યાન આપ્યું નહીં. પછી અહુ આગ્રહ કર્યા ત્યારે નીચેની ગાથા સ્વહસ્તે લખી આપી:—

"संबुज्झहा जंतवो माणुसत्तं दद्ठुभयं बाल्लिसेणं अलंभो । एगंत दुक्खे जरिएव लोए, सक्कमणा विष्परियासु वेइ ॥ स्थाऽऽंग-અध्ययन ७ मुं.

અર્થ—હે જીવા! તમે બાધ પામા, બાધ પામા, મનુષ્ય-પહ્યું મળવું ઘણું જ દુર્લભ છે, એમ સમનો; અજ્ઞાનથી સદ્દ-વિવેક પામવા દુર્લભ છે, એમ સમનો; આખા લાક કેવળ દુ:ખથી બળ્યા કરે છે, એમ નહ્યા અને પાતપાતાનાં ઉપાર્જિત કર્મા વડે ઇચ્છા નથી છતાં પણ જન્મ–મરણાદિ દુ:ખાના અનુભવ કર્યા કરે છે, તેના વિચાર કરા." શ્રાડા દિવસ પછી 'સમાધિશતક'માંથી સત્તર ગાથા શ્રી લલ્લુજને શ્રીમદે વાંચી સંભળાવી અને તે પુસ્તક વાંચવા-વિચારવા આપ્યું. તે પુસ્તક લઈ દાદરા સુધી ગયા એટલે પાછા બાલાવી 'સમાધિશતક'ના પહેલા પાના ઉપર નીચેની અપૂર્વ લીટી લખી આપી:

''આતમભાવના ભાવતાં, જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે."

એક દિવસે શ્રી લલ્લુજીએ શ્રીમદ્ને પૂછ્યું: "આ બધું મને ગમતું નથી, એક આત્મભાવનામાં નિરંતર રહું એમ ક્યારે થશે ?"

શ્રીમદે કહ્યું: ''બાધની જરૂર છે." શ્રી લલ્લુજીએ કહ્યું: ''બાધ આપા." શ્રીમદ મૌન રહ્યા.

વારંવાર શ્રીમદ્ મૌનપણાના બાધ આપતા, અને તેમાં વિશેષ લાભ છે એમ જણાવતા. તે ઉપરથી શ્રી લલ્લુજએ મુંબઈ ચામાસું પૂરું કરી સુરત તરફ વિઢાર કર્યો ત્યારથી મૌનવત ત્રણ વર્ષ પર્યંત ધારણ કર્યું. માત્ર સાધુઓ સાથે જરૂર પૂરતું બાલવાની' તથા શ્રીમદ્ સાથે પરમાર્થ કારણે પ્રશ્નાદિ કરવાની છૂટ રાખી હતી. મુંબઈની ધમાલમાં 'સમાધિશતક' વાંચવાનું શ્રી લલ્લુજએ મુલતવી રાખ્યું હતું તે સુરત તરફના વિઢારમાં વાંચવા-વિચારવાની શરૂઆત કરી, તેથી તેમને અપૂર્વ શાંતિ વેદાતી હતી.

મહાપુરુષા પાતે શાંતિ પામ્યા છે અને પાતે અનુભવેલા ઉપાય દર્શાવે છે. તેથી જો ક્રોધના ઉપાય તે બતાવે તાે તેથી ક્રોધ જાય, માનના ઉપાય ખતાવે તાે તેથી માન જાય, શાંતિના ઉપાય બતાવે તાે તેથી શાંતિ થાય છે. ☆☆☆

### 99

# સુરત - કઠોરનો સમાગમ

શ્રી દેવકરણ છને જૈન શાસ્ત્રોના એટલા બધા અભિ-નિવેશ હતા કે તે શ્રી લલ્લુ છને વારંવાર કહેતા કે શ્રીમદ્ સૂત્રોથી બહાર શું ખતાવવાના છે? અને સૂત્રો તા મેં વાંચ્યાં છે, હું જાહું છું. આ શાસ્ત્રઅભિનિવેશ મંદ કરાવવા શ્રીમદે તેમને 'યાગવાસિષ્ઠ' આદિ વેદાંતનાં શાસ્ત્રો વાંચવા આપ્યાં હતાં. સુરતમાં તે મુનિઓનું ચામાસું સં. ૧૯૫૦માં હતું તે વખતે શ્રી દેવકરણ છે તે વેદાંતના ગ્રંથા વાંચતા હતા. સુરતમાં વેદાંતના જાણકાર ઘણા ભાઈઓ હતા; તેમના સમાગમમાં આવવાથી અને વેદાંતના વિશેષ વાચનથી શ્રી દેવકરણ છે પાતાને પરમાતમા માનવા લાગ્યા. શ્રી લલ્લુ છએ તે વાત શ્રીમદ્ છેને નિવેદન કરી એટલે એકાંતવાદમાં ન તણાઈ જવા માટે શ્રી દેવકરણ છને 'ઉત્તરાધ્યયન' આદિ જૈનસૂત્રોનું પુન-રાવલાકન કરવા સૂચવ્યું. શ્રીમદે એક પત્ર શ્રી લલ્લુ છ ઉપર લખી શ્રી દેવકરણ છને ઠેકાણે લાવવા જે ઉપદેશ આપ્યા છે તે સર્વને બહુ વિચારવા યાગ્ય હાવાથી તે અત્રે આપ્યા છે

"શ્રી જિન વીતરાગે દ્રવ્ય-ભાવ સંયાગથી ફરી ફરી છૂટવાની ભલામણ કહી છે, અને તે સંયાગના વિધાસ પરમ જ્ઞાનીને પણ કર્તવ્ય નથી, એવા અખંડ માર્ગ કહ્યો છે, તે શ્રી જિન વીતરાગના ચરણકમળ પ્રત્યે અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર. આત્મસ્વરૂપના નિશ્ચય થવામાં જીવની અનાદિથી ભૂલ થતી આવી છે. સમસ્ત શ્રુતજ્ઞાનસ્વરૂપ એવા દ્રાદશાંગમાં સૌથી પ્રથમ ઉપદેશ યાગ્ય એવું 'આચારાંગ સૂત્ર' છે; તેના પ્રથમ શ્રુતસંકંધમાં પ્રથમ અધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં પ્રથમ વાક્યે, જે શ્રી જિને ઉપદેશ કર્યો છે, તે સર્વ અંગના, સર્વ શ્રુતજ્ઞાનના સારસ્વરૂપ છે, માેક્ષના બીજભૂત છે, સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપ છે. તે વાક્ય પ્રત્યે ઉપયાગ સ્થિર થવાથી જીવને નિશ્ચય આવશે, કે જ્ઞાની પુરુષના સમાગમની ઉપાસના વિના જીવ સ્વચ્છંદે નિશ્ચય કરે તે છૂટવાના માર્ગ નથી.

સર્વ જીવનું પરમાત્માપણું છે એમાં સંશય નથી તે પછી શ્રી દેવકરણજી પાતાને પરમાત્મસ્વરૂપ માને તે તે વાત અસત્ય નથી, પણ જ્યાં સુધી તે સ્વરૂપ યથાતથ્ય પ્રગટે નહીં ત્યાં સુધી મુમુક્ષ, જિજ્ઞાસુ રહેવું તે વધારે સારું છે; અને તે રસ્તે યથાર્થ પરમાત્મપણું પ્રગટે છે. જે માર્ગ મૂકીને પ્રવર્તવાથી તે પદનું ભાન થતું નથી; તથા શ્રી જિન વીતરાગ સર્વજ્ઞ પુરુષાની આશાતના કરવારૂપ પ્રવૃત્તિ થાય છે. બીએ મતભેદ કંઈ નથી.

મૃત્યુનું આવવું અવશ્ય છે."

આવા પ્રસંગામાં માથે ગુરુ હાય તા ગુરુકૃપાથી જીવ ખચી શકે છે; નહીં તા પાતાને પાતાના દાષા સૂઝતા નથી અને દાષાને ગુણ માની દાષામાં જીવ મગ્ન રહે છે.

શ્રી લલ્લુજી સાથે શ્રી દેવકરણજી ધ્યાન કરતા, માળા ફેરવતા અને વ્યાખ્યાન કરતા. શ્રેાતાએ શ્રી લલ્લુજી પાસે નીચે આવીને બહુ પ્રશંસા કરતા કે શ્રી દેવકરણજી મહારાજે આજે તા બહુ સારું વ્યાખ્યાન આપ્યું. પરંતુ શ્રી દેવકરણ્છ નીચે આવે ત્યારે શ્રી લલ્લુછ કહેતા કે આજે વિશેષ અભિ-માન કર્યું; ધ્યાન કરી રહ્યા પછી કહેતા કે તમે તરંગ કરાે છાે. શ્રી દેવકરણ્છ કંઈ ઉત્તર આપતા નહીં; પણ શ્રીમદ્ સુરત પધારવાના હતા તે વખતે પૂછવાનું તેમણે નક્કી કરી રાખ્યું હતું.

એક દિવસે શ્રીમદ્ સુરત પધારેલા ત્યારે મુનિઓ પાસે આવ્યા. તે વખતે શ્રી દેવકરણ્જીએ પ્રશ્ન પૂછ્યો : "શ્રી લલ્લુજી મહારાજ મને, વ્યાખ્યાન આપી આવું ત્યારે અભિ-માન કર્યું કહે છે, ધ્યાન કરું છું તેને તરંગરૂપ કહે છે, તો શું વીતરાગ પ્રભુ એમનું કરેલું સ્વીકારે અને મારું ન સ્વીકારે એવા પક્ષપાતવાળા હશે ?"

શ્રીમદે શાંતિથી કહ્યું: "સ્વચ્છંદથી જે જે કરવામાં આવે છે તે સઘળું અભિમાન જ છે, અસત્સાધન છે. અને સદ્ગુરુની આજ્ઞાથી જે કરવામાં આવે છે તે કલ્યાણુકારી ધર્મરૂપ સત્સાધન છે."

ચામાસુ સુરતમાં પૂરું કરી શેષ કાળ નિર્ગમન કરવા મુનિઓ કઠોર ક્ષેત્રે રહ્યા હતા. ત્યાં શ્રી લલ્લુજીએ સં. ૧૯૫૧ માં સત્તર ઉપવાસ કર્યા હતા.

શ્રીમદ્ કઠોરમાં એક વખત પધાર્યા હતા અને ઉપા-શ્રયમાં મેડા ઉપર જ ઊતર્યા હતા. તેથી ઉપર જતાં પહેલાં શ્રી લલ્લુજીએ શ્રી દેવકરણજીને કહ્યું કે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા હાય તા વિનય નમસ્કારાદિ કરવા પડે. શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું: "આપણે બે મુનિઓ જ જઈએ તા હું

નમસ્કારાદિ કરીશ." તેથી શ્રી ચતુ**રલાલછ મુનિને નીચે** રાખી બન્ને ઉપર ગયા; અને વિનય નમસ્કારાદિ કરી નીચે બેઠા. શ્રીમદે તેમને ઉત્તમ બાેધરૂપી પ્રસાદી**થી તૃપ્ત કર્યા**. તે વખતે નીચે રહેલા શ્રી ચતુરલાલજી મુનિને વિચાર થયાે કે લાવને દાદરમાં જઇને બેઉં તા ખરા કે તે શું કરે છે? એમ ધારી દાદરમાં જઇને ગુપ્ત રીતે ડેાકિયું કરી જેયું તા બન્ને મુનિએ નમસ્કાર કરતા હતા. તેથી તેમની વાત ખંભાત જઇ જાહેર કરવી એવા તરંગમાં ચઢી તે નીચે જઇ ખેઠા. થાેડી વારે શ્રી દેવકરણજી પણ નીચે ગયા અને શ્રી લલ્લજી ઉપર રહ્યા. તેમને શ્રીમદે પૂછ્યું : ''શ્રી દેવકરણ્ આવ્યા અને બીજા સુનિ કેમ ન આવ્યા ?'' શ્રી લલ્લુજીએ કહ્યું : ''તેની દૃષ્ટિ સહજ વિષમ છે એટલે ઉપર લોવ્યા **નહીં**.'' પછી શ્રીમદ્ નીચે ઊતર્યા અને શ્રી ચતુર<mark>લાલજી પાસે જઇને</mark> એડા અને શાંતિપૂર્વક કહ્યું : "મુનિ, અમારે તાે ત**મે** અને એ મુનિએા બન્ને સરખા છેા; સર્વ પ્રત્યે અમારે સમ**્રષ્ટ છે**. તમે પણ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ સાચવી રાખને. તેમાં ચૌદ પૂર્વનાે સાર છે.'' આટલા જ સમાગમ**થી** શ્રી ચતુ**રલાલછનો** વૃત્તિ પલટાઇ ગઇ અને વિષમ **દ**ષ્ટિ ટળીને આસ્થા થઈ.

ખીજે દિવસે શ્રીમદ્નું મુંબઇ જવું થયું અને થાડા દિવસ પછી મુનિઓને સુરતમાં ચાતુર્માસ નક્કી થયેલું હાવાથી તે સુરત પાછા આવ્યા.

સુરતના એક લલ્લુભાઇ ઝવેરી દશખાર માસ**થી માંદા** રહેતા **અને** શ્રી લલ્લુજીને પણ દશખાર માસથી તા**વ આ**વ્યા કરતો. કેાઇ દવાથી ફાયદો ન થયો અને મંદવાડ વધી ગયો. ઝવેરી લલ્લુભાઇના દેહ છૂટી ગયો અને શ્રી લલ્લુજી સ્વામીને પણ ચિંતા થવા લાગી કે વખતે દેહ છૂટી જશે. તેથી પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્જને તેમણે ઉપરાઉપરી પત્રો લખીને વિનંતી કરી: ''હે નાથ! હવે આ દેહ બચે તેમ નથી. અને હું સમક્તિ વિના જઇશ તો મારા મનુષ્યભવ વૃથા જશે. કૃપા કરીને મને હવે સમક્તિ આપા.'' તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદે અનંત કૃપા કરીને 'છ પદ'ના પત્ર લખ્યા; અને સાથે જણાવ્યું કે દેહ છૂટવાના ભય કર્તવ્ય નથી. શ્રીમદ્ સુરત પધાર્યા ત્યારે તે 'છ પદ'ના પત્રનું વિશેષ વિવેચન કરી તેના પરમાર્થ શ્રી લલ્લુજને સમજવ્યા અને તે પત્ર મુખપાઠે કરી વારંવાર વિચારવાની તેમને ભલામણ કરી હતી.

આ 'છ પદ'ના પત્ર એક સ્વતંત્ર પ્રકરણ ગ્રંથ જેવા સ્ત્રાત્મક શૈલીથી લખાયેલા છે. જેમ સાત તત્ત્વ કે નવ પદાર્થાના વિવેચનથી સમસ્ત શ્રુતજ્ઞાનના ઉદય થવા યાચ્ય છે અને તત્ત્વાર્થસ્ત્રાદિ અનેક મહાન ગ્રંથા એ સાત તત્ત્વો વિસ્તારથી સમજાવવા લખાયા છે, તેમ સાત તત્ત્વમાંથી પ્રથમ તત્ત્વ જે આત્મા તેનું એાળખાણ થવા માટે 'આત્મા છે,' 'આત્મા નિત્ય છે,' 'આત્મા કર્તા છે,' 'આત્મા નિત્ય છે,' 'આત્મા કર્તા છે,' 'આત્મા ભાકતા છે,' 'મોક્ષ છે' અને 'તે માક્ષના ઉપાય છે'—એમ છ પદથી આત્મજ્ઞાન કે સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય તેનું અપૂર્વ વાણીથી નિરૂપણ કર્યું છે. એ જ 'છ પદ' વિસ્તારરૂપે પદ્યમાં ગુરુ-શિષ્યના સંવાદ કલ્પી 'આત્મસિદ્ધિ' શાસ્ત્રની રચના શ્રીમદે અપૂર્વ રીતે કરી છે તે વિષે આગળ વિવેચન કરીશું.

'છ પદ'ના પત્ર વિષે બેલિતાં શ્રી લઘુરાજ સ્વામી કહે છે: ''એ પત્ર અમારી અનેક પ્રકારની વિપરીત માન્યતાઓ દ્વર કરાવનાર છે; ન ઊભા રહેવા દીધા ઢુંઢિયામાં, ન રાખ્યા તપ્પામાં, ન વેદાંતમાં પેસવા દીધા; કાઈ પણ મતમતાંતરમાં ન પ્રવેશ કરાવતાં માત્ર એક આત્મા ઉપર ઊભા રાખ્યા. એ ચમત્કારી પત્ર છે. જીવની યામ્યતા હાય તેવા સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થાય તેવી વિચારણા ઉત્પન્ન કરાવે તેવા એ અદ્ભુત પત્ર છે."

શ્રીમદ્ આ વર્ષે નિવૃત્તિ લઇને કાઠિયાવાડમાં રાષ્ટ્રપુર પાસે હડમતાળા નામના નાના ગામ તરફ પધાર્યા હતા. ત્યાં પણ વડાદરા, બાટાદ, સાયલા, મારબી વગેરે સ્થળેથી મુમુક્ષુ-જના આવ્યા હતા, અને અનેક ભવ્ય જીવાને સત્સમાગમ-બાધ વગેરેના લાભ મળ્યા હતા.



#### 96

# ચરાતર પ્રદેશમાં વિચરવું

પ્રથમ ખંભાત શ્રીમદ્ એક અઠવાડિયું સં. ૧૯૪૬ માં રહ્યા. પછી થાેડા વખત ખંભાતથી થાેડે દૂર રાળજ નામના ગામમાં સં. ૧૯૪૭ માં રહ્યા હતા, તે વખતે અજાણપણે એકાંતમાં રહ્યા હતા. હડમતાળા (હડમતિઆ)થી મુંબઇ જતાં વ<sup>ર</sup>ચે ખંભાત સં. ૧૯૫૧ ના આસાે માસમાં *આવ્યા* હતા. મુંખઇથી સં. ૧૯૫૨ માં શ્રીમદ્દ લગભગ અઢી માસ જેટલી નિવૃત્તિ લઇને ચરાેતરમાં આવ્યા હતા. શ્રી અંબાલાલભાઇ, શ્રી સાેભાગ્યહાઇ તથા શ્રી ડુંગરશી ગાેસળીઆ સાથે શ્રીમદ્ બાર દિવસ અગાસ પાસેના કાવિઠા ગામમાં રહ્યા હતા. પછ<u>ી</u> શ્રીમદુ રાળજ ગામમાં પારસીને બંગલે આઠદશ દિવસ રહ્યા હતા. તે વખતે શ્રી લલ્લુજી વગેરે સાધુએાનું ચાતુર્માસ ખંભાતમાં હતું. ચામાસામાં સાધુથી વિહાર કરી ળીજે ગામ ન જવાય એવા જૈન મુનિઓના આચાર છે, તેને અનુસરીને શ્રી લલ્લુજી સ્વામી જંગલમાં હંમેશ નિવૃત્તિ અર્થે જતા, પણ રાળજ સુધી જવાતું નહીં. ખંભાતના બધા મુમુક્ષુએાને દર્શન અને <mark>બાેધનાે લાભ મળતાે અને</mark> તેમને આટલે પાસે **હાે**વા છતાં દર્શન થયાં નહીં તેથી મનમાં વ્યાકુળતા રહેતી. એક દિવસે સમાગમના વિરહ સહન ન થઇ શકવાથી ચાલતા ચાલતા રાળજની સીમમાં આવ્યા અને શ્રીમદ્ રહેતા હતા તે મુકામથી થાેડે દૂર ઊભા રહી ખેતરમાંથી ગામમાં જતા એક માણુસ સાથે શ્રી અંખાલાલભાઇને કહેવરાવ્યું કે એક મુનિ આવ્યા છે તે તમને બાલાવે છે. શ્રી અંબાલાલ આવ્યા અને શ્રી લલ્લુજને ઠપકા દેતાં કહ્યું: ''તમને આજ્ઞા નથી અને કેમ આવ્યા છા ?'' તેમણે ઉત્તર આપ્યાઃ ''આજ્ઞા મંગાવવા માટે તાે હું અહીં ઊભા રહ્યો છું. તમને આજ્ઞાવિરુદ્ધ લાગતું હાય તા હું પાછા જતા રહું." શ્રી અંબાલાલે કહ્યું: "ના, એમ તા જવા ન દઉં, મને ઠપકાે મળે, માટે કૃપાળુદેવ (શ્રીમદ્જી) આજ્ઞા કરે તેમ કરાે. હું પૂછી આવું છું." પછી શ્રી અંખાલાલે શ્રીમદ્જી પાસે જઇને મુનિશ્રી આવ્યાની ખબર કહી એટલે શ્રીમદે કહ્યું: "મુનિશ્રીના ચિત્તમાં અસંતાષ રહેતા હાય તા હું તેમની પાસે જઇને દર્શન કરાલું અને તેમના ચિત્તને વિષે શાંતિ રહે તા ભલે ગ્રાલ્યા જાય." શ્રી અંબાલાલે આવીને મુનિશ્રીને તે પ્રમાણે કહી સંભળાવ્યું. તે સાંભળી મુનિશ્રીએ કહ્યું : ''આજ્ઞાનું પાલન થાય તેમ મારે કરવું, માટે હું પાછા ચાલ્યા જાઉં છું." ખેદખિન્ન થઇ પાતાના ભાગ્યના દેાષ દેખતાં શ્રી લલ્લજી સ્વામી વિરદ્ધાગ્નિથી સંતાપ પામતાં આંખમાંથી ઝરતી આંસુધારા લૂંછતા લૂંછતા ખંભાત તરફ પાછા કર્યા. ખંભાત જઇ તે રાત્રિ પરાણે વ્યતીત કરી. બીજે દિવસે ખબર મળ્યા કે શ્રી અંબાલાલ, શ્રી સાેભાગ્યભાઇ અને શ્રી ડુંગરશી ગાેસળીઆને રાળજથી શ્રીમદે ખંભાત માેકલ્યા છે. શ્રી સાેભાગ્યભાઇ ઉપાશ્રયમાં આવ્યા અને શ્રી લલ્લુજને આશ્વાસનરૂપે કહ્યું : ''પરમકૃપાળુ દેવ તમને સમાગમ કરા-વશે અને આપને કહેવા યાગ્ય જે વાતા કહી છે તે આપને એકલાને જ જણાવવાની છે." તેથી શ્રી અંબાલાલભાઈને ત્યાં જઇને તે બન્ને એકાંતમાં બેઠા. પરમકુપાળુ દેવના સંદેશા કહીને તેમને શ્રી સાંભાગ્યભાઈએ શ્રીમદે જણાવેલા મંત્ર કહી સંભળાવ્યો અને પાંચ માળાઓ રાજ ફેરવવાની આજ્ઞા કરી છે એમ જણાવ્યું. શ્રી લલ્લુજીને આથી ઘણા સંતાષ થયા. બ્રીષ્મના તાપ દ્વર કરતી વર્ષા ઋતુની વૃષ્ટિથી અને પવનથી શાંતિ વળે તેમ પરમકૃપાળુની આ કરુણારૂપ વૃષ્ટિથી તથા સમાગમની આશારૂપ પવનથી શ્રી લલ્લુજીના હૃદયમાં વિરહાિમના સંતાપ દ્વર થઈ શાંતિ વળી અને સમાગમ થશે એમ જાણી આનંદ થયા.

શ્રી સાેભાગ્યભાઈ અને શ્રી અંબાલાલ બન્ને પાછા રાળજ ગયા, અને શ્રી ડુંગરશી ગાેસળીઆ કાઠિયાવાડ ગયા.

# ૧૯ વડવા સ્થાને સમાગમ

#### —પ્રથમ દિવસ—

શ્રી લલ્લુજીના સમાગમને લીધે બીજા પાંચ મુનિઓને પણ શ્રીમદ્ પ્રત્યે પ્રેમ જાગેલા; તેથી શ્રીમદ્ ખંભાત પાસે વડવા મુકામે પધારવાના ચાક્કસ સમાચાર મળતાં છયે મુનિઓ શ્રીમદ્દની સામે ગયા. રાળજથી રથમાં બેસીને શ્રીમદ્દ તથા શ્રી સાભાગ્યભાઈ આવતા હતા, મુનિઓને દીઠા ત્યારે શ્રી સાભાગ્યભાઈ રથમાંથી ઊતરી વડવાના મકાન સુધી મુનિઓ સાથે ચાલ્યા.

પછી શ્રીમદે છયે મુનિઓને એકાંત સ્થળે વડવામાં બાલાવ્યા. બધા મુનિઓ નમસ્કાર કરી શ્રીમદ્ના ચરણકમળ પાસે બેઠા. શ્રી લલ્લુજનું હૈયું ભરાઈ આવ્યું અને બાલ્યા : "હે નાથ! આપના ચરણકમળમાં મને નિશદિન રાખા. આ મુહપત્તી મારે જોઈતી નથી." એમ કહી તેમણે શ્રીમદ્ના આગળ મુહપત્તી નાખી અને આંખમાં અશ્રુ ઊભરાતાં ગદ્ર-ગદ્ વાણીથી બાલ્યા : "મારાથી સમાગમના વિરહ સહન થતા નથી." આ દૃશ્ય જોઈ શ્રીમદ્નું કાેમળ હૃદય પણ રડી પડ્યું, તેમની આંખમાંથી સતત અશ્રુપ્રવાહ વહેવા લાગ્યા : કેમે કર્યા અટકે નહીં. શ્રી લલ્લુજ સ્વામીના મનમાં પણ એમ આવ્યું કે મેં આ શું કર્યું ? અહા ! ભક્તવત્સલ ભગવાન, મારા અવિનય અપરાધ થયા હશે ? હવે શું કર્યું ? ઇત્યાદિ

પશ્ચાત્તાપના વિચારમાં તે લીન થઇ ગયા. સર્વ આશ્ચર્યચકિત થઇ મૌન બેસી રહ્યા. લગભગ કલાક સુધી આમ ઉદાસીન, મૌન સ્થિતિમાં રહી શ્રીમદે મુનિ શ્રી દેવકરષ્ટુજીને કહ્યું : ''આ મુહપત્તી શ્રી લલ્લુજીને આપા. હમણાં રાખા.''

આ પ્રેમભક્તિના પ્રસંગ ઘણાને અયાગ્ય જણાશે, કાઇને પ્રેમઘેલા જેવા લાગશે, કાઇ કાકચક્ષુવાળા શુષ્ક હૃદયને બનાવટી લાગશે. પરંતુ એ વિરહની વેદના એક મહાત્મ્યા ગાપાંગનાઓએ જાણી હતી કે કાઇ તેવા પ્રેમપાત્ર વિરલ આત્માઓ આ કાળમાં તેટલી દશાએ આવેલા અનુભવી શકે છે. 'રામ- બાણ વાગ્યાં હાય તે જાણે' એવું એક ભજન છે અને શ્રીમદે પણ એક પત્રમાં એ દશાના ઇશારા કર્યા છે:

''જેના વચનખંગ જીવ નિર્વાણુમાર્ગને પામે છે, એવી સજવનમૂર્તિના પૂર્વ કાળમાં જીવને જેગ ઘણી વાર થઇ ગયા છે; પણ તેનું એાળખાણુ થયું નથી.... દૃષ્ટિ જે મલિન હાય તો તેવી સત્-મૂર્તિ પ્રત્યે પણ ખાદ્યા લક્ષ રહે છે, જેથી એાળ ખાણુ પડતું નથી; અને જ્યારે એાળખાણુ પડે છે, ત્યારે જીવને કાઇ અપૂર્વ સ્નેહ આવે છે, તે એવા કે તે મૂર્તિના વિયાગે ઘડી એક આયુષ્ય ભાગવતું તે પણ તેને વિટંખના લાગે છે અર્થાત્ તેના વિયાગે તે ઉદાસીન ભાવે તેમાં જ વૃત્તિ રાખીને જીવે છે; ખીજા પદાર્થીના સંયાગ અને મૃત્યુ એ ખનને એને સમાન થઇ ગયાં હાય છે. આવી દશા જ્યારે આવે છે, ત્યારે જીવને માર્ગ ખહુ નિકટ હાય છે એમ જાણવું. એવી દશા આવવામાં માયાની સંગતિ ખહુ વિટંખનામય છે; પણુ એ જ દશા આણવી એવા જેના નિશ્વય દૃઢ છે તેને ઘણું કરીને થાડા વખતમાં તે દશા પ્રાપ્ત થાય છે.''

મુનિશ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ લખાવેલા શ્રીમદ્ના પરિ-ચયમાં તેઓશ્રી નીચે પ્રમાણે જણાવે છે:—

#### — બીજો દિવસ—

"બીજે દિવસે પરમ કરુણાનાથે પરમ કરુણા કરી ઉપશમ રસ અને વીતરાગભાવ પ્રગટ થાય એવી અપૂર્વ વાણી પ્રકાશી. પાતે પરમ વીતરાગ મુદ્રા ધારણ કરી શુદ્ધ આત્મા-પયાગમાં રહી જણાવ્યું કે આ વાણી આત્મામાં સ્પર્શીને નીકળે છે, આત્મપ્રદેશાથી નિકટતરથી લૂંછાઇને પ્રગટે છે. અમને સર્વ સાધુઓને આ અલૌકિક વાણીથી અલૌકિક ભાવ પ્રગટ થયા હતો. તેમ જ એવી ચમત્કૃતિ લાગતી કે આવી વાણી આપણે કેાઇ કાળે જાણે સાંભળી નથી. એવી અપૂર્વતા તે વાણીમાં અમને લાગતી હતી. કોધ, માન, માયા, લાભ સંબંધી કહેતાં પરમકૃપાળુ દેવ બાલ્યા કે આ ચારે આપણા અનાદિ શત્રુઓ છે. માટે કોધાદિ ઉદયમાં આવે ત્યારે કહી દેવું કે તમે અમારા અનાદિના દુશ્મન છો, તમે અમારું ખૂરું કરવામાં કાંઇ બાકી રાખ્યું નથી. પણ હવે તમને જાણ્યા છે, એમ કહી તે રિપુઓનો ક્ષય કરવો. કોધાદિનો નાશ કરવા આમ અપૂર્વ ઉપાય ખતાવ્યા હતો.

અનુપમ વાણી શ્રવણ કરી, અંતઃકરણ જે આનંદ અનુ-ભવતું હતું તે મર્યાદિત વાણી વડે અમે પ્રગટ કરવા સમર્થ નથી. કારણ કે તે ઉપદેશામૃત સાંભળતાં અમે જિનપ્રતિમાવત્ સ્તષ્ધ અની ગયા હતા અર્થાત્ એવી આત્મપરિણ્વિત, સ્થિરતા અને આત્મવીર્યનું ઉદ્યસનું અકથ્ય હતું. હું પામર તે અપૂર્વ વાણીની છાયા શું લખી શકું ? જેના એક અક્ષર પણ શ્રવણ કરનારને વીતરાગ ભાવના પ્રગટાવે એવી પરમ ઉપશમરૂપ વાણીના પરમ દાતાએ અમારા પર દયા લાવી પરમ કલ્યાણુ રૂપ બાંધ કર્યો હતા. જે સાંભળી દેવકરણુ વગેરે સર્વ મુનિઓના ચિત્તમાં પરમ આનંદ થયા હતા. રસ્તે પાછા ક્રરતાં શ્રી દેવકરણુએ જણાવ્યું કે હાશ! હવે તા ઘણા ભાર ઓછા થઇ ગયા અને હલકા ફૂલ જેવા કરી નાખ્યા. આમ ઉપદેશામૃતની પ્રશંસા કરતા અને બાંધભાવની વૃદ્ધિ સાથે આત્મચિંતવન કરતા, આત્માલ્લાસ દર્શાવતા હતા.

આ બીજા દિવસના બાધ તા જેમ અષાઢ માસમાં અખંડ ધારાએ વૃષ્ટિ થાય, તેમ ત્યત્ટ ધારાએ પરમ ઉપશમ લાવ પ્રાપ્ત થાય એવા બાધ કરુણાસાગરે કર્યો હતા. આ બાધ પરમકૃપાળ દેવે વડવા મુકામે કરેલા તે વિષે સંક્ષિપ્ત નાંધ છે.

#### — ત્રીજો દિવસ—

ત્રીજે દિવસે સવારમાં મુનિ માહનલાલજી વડવા ગયા, તે વખતે પરમકૃપાળુ દેવની મુખમુદ્રા પરમ ઉદાસીન ભાવમાં જોવામાં આવેલી. પાતે કાેઇ મુમુક્ષુને પત્રના ઉત્તરા લખતા હતા. તથાપિ તેમની મન, વચન, કાયાની ચેષ્ટા દેખતાં અપૂર્વ ભાવ ભાસ્યા હતા. આખા પત્ર લખી રહ્યા ત્યાં સુધી મુનિ માહનલાલજીના સામે દૃષ્ટિ પણ કરી નહીં. જાણે એક વીતરાગ- શ્રેણીમાં પાતે નિમન્ન હતા; અને લેખિની એકધારાએ અસ્ખ-લિતપણે ચાલતી હતી. આમ લેખનકાર્યની પ્રવૃત્તિ છતાં અંતર-દશા અલોકિક વર્તે છે, એવું પ્રત્યક્ષ જણાઇ આવતું હતું. પત્ર સંપૂર્ણ લખાઇ રહ્યા પછી માહનલાલજીના સામે જોઇ પૂછવા

લાગ્યા કે દીક્ષા ક્યારે લીધી ? જન્મભૂમિનું ક્ષેત્ર કશું ? વગેરે પ્રશ્નોત્તર થયા. પછી પૂછ્યું કે અમે જ્ઞાની છીએ એવા તમને નિશ્ચય છે ?

માહનલાલજ—હા, આપ જ્ઞાની છો, એવા અમને નિશ્ચય છે.

કૃપાળુદેવે કહ્યું – ગૃહવાસમાં જ્ઞાની હાય ?

માહનલાલજ — હા, ગૃહવાસમાં પણ જ્ઞાન હાય એ વાત જિનાગમમાં સ્થળે સ્થળે છે.

વાતચીતના પ્રસંગમાં શ્રીમુખે જણાવ્યું કે અમે આત્માને એક સમય માત્ર પણ ભૂલતા નથી. આ સાંભળી માહન-લાલજને ઘણા દિવસ સુધી ખટકચા કરેલું કે ખાવું, પીવું વગેરે ક્રિયા કરતાં આત્માને ન ભુલાય એ કેમ બનતું હશે ? આ કથન આશ્ચર્યરૂપ અને સત્પુરૃષે કહેલું હાવાથી સત્યરૂપ લાગવા છતાં ઘણા વખત આશંકા રહી.

પછી માેહનલાલજીએ વિનંતી કરી કે મારે આત્મકલ્યાણ માટે કેમ વર્તવું ? સ્મરણ શાનું કરવું ? ત્યારે પરમકૃપાળ દેવે જણાવ્યું કે મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજ તમને જણાવશે; અને તેઓની આજ્ઞામાં ચાલશા તાે તમારું કલ્યાણ છે.

સાંજના વડ તળે ઘણા માણસોના સમૂહ શ્રવણાર્થે એકત્ર થયા હતા. બધા મુનિઓ તથા ખંભાતમાંથી મુમુક્ષુઓ ઉપરાંત બીજાં ભાઈ–બહેના આવ્યાં હતાં. શ્રી અંખાલાલભાઈએ બેઠક માટે ખિછાવેલું હતું, પરંતુ તેના ઉપર નહીં બેસતાં પરમકૃપાળુ દેવ નીચે બેસી ગયા.

ખંભાતથી ઢુંઢિયા શ્રાવકાે પણ આવેલા તેમાંથી ગટાેર-ભાઈએ મુહપત્તી સંબંધી કહ્યું કે શાસ્ત્રમાં મુહપત્તી ચાલી છે**.** (મુખ આડે વસ્ત્ર રાખી બાલવાનું ફરમાન.) પરમકુપાળુ દેવે હાથમાં વસ્ત્ર રાખી બાલતાં જણાવ્યું કે દોરા ચાલ્યાે નથી. (દાેરાથી મુહ્રપત્તી માેઢે આંધવાનું વિધાન શાસ્ત્રમાં નથી.) એમ જેટલી વાર તેણે ઉથલાવી ઉથલાવી તે પ્રશ્ન કર્યો તેટલી વાર તેની તે વાત પરમકૃપાળુ દેવે પણ ઉત્તરમાં જણાવી. ગટારભાઇનું શરીર કષાયના આવેશ વડે ધૂજવા માંડ્યું, એટલે પરમકૃપાળુ દેવે તેના તરફ બધાનું ધ્યાન ખેંચી કહ્યું કે આ અનંતાનુઅંધીનું સ્વરૂપ જુઓ. વળી જણાવ્યું કે એના વિષે તમે કાંઈ વિકલ્પાે કરશાે નહીં; તે માર્ગ ઉપર આવવાનાે છે. તે જ સાલના ચાતુર્માસમાં દેવકરણજી મુનિના વ્યાખ્યાનમાં જ્ઞાનીની આશાતનાથી બંધાતા કર્મ અને પરિભ્રમણનું સ્વરૂપ સાંભળી તે ભાઈએ ભરી સભા સમક્ષ પાતાથી થયેલી પરમ-કૃપાળુ દેવની આશાતનાના પશ્ચાત્તાપ કરી ક્ષમાપના માગી હતી.

મુનિ ચતુરલાલ છએ ઉપદેશ પૂર્ણ થઇ રહ્યા પછી પાતાના આત્મકલ્યાણ અર્થે માર્ગ સૂચવવા વિનંતી કરી. આથી પરમ-કૃપાળુ દેવે "મहા देच्याः कुक्षिरत्नं" એ શ્લોકનું સ્મરણ કરવા, પાંચ નવકારવાળી (માળા) ફેરવવા અને નૃસિંહાચાર્ય રચિત ગરખા 'જય જય શ્રી સદ્યુરુપદ, જે શિવ શક્ત્યાદિક ગાય છ — કહું છું સાધકને' મુખપાઠે કરવા આજ્ઞા કરી.

મને એકાંતમાં જણાવેલું કે હે મુનિ! આત્મા ઊંચી દશા પર આવે એમ કર્તવ્ય છે. શ્રી સાેભાગ્યભાઇની દશા બહુ સારી ઊંચી હદ ઉપર આવી છે, અને અમારી દશા તેથી વિશેષ નિર્મળ ઊંચી હૃદ ઉપર છે. તેમજ દરેક મુનિ-ઓની દશા વિષે પણ જણાવ્યું હતું. તમે તેઓને મંત્ર આપને.

#### —ચાેથા દિવસ—

ચાયે દિવસે જે ગચ્છમાં, જે સંપ્રદાયમાં દીક્ષિત થયેલા અને તેમાં જ માક્ષમાર્ગ માનેલા તે ભાવા નિર્મૂળ કરવા માટે પરમ કરુણાએ કેસરીસિંહની માફક શૂરવીરપણાથી મતાયહી ભાવ નષ્ટ કરે તેવી અલોકિક વાણા ધારા વરસાવી હતી. તે વખતે અમારા અંતઃકરણમાં તે ઉપદેશથી અજબ અસર થઇ હતી. પણ બીજા સાધુ માહનલાલજી જેવાના મનમાં તે બાધ તે વખતે રુચેલા નહીં; કારણ કે અનાદિના મિચ્યાત્વના પર્યાય, ગચ્છ મતના આયહી ધર્મ માનેલા, આરાધેલા, દૃઢ કરેલા તેથી એકાએક શી રીતે પરિવર્તન પામે? પરમ કૃપાળુદેવે જણાવેલું કે સમ્યક્ વિવેક આદિ ગુણા પણ તે ગચ્છવાસીમાં નથી, ઇત્યાદિ અસરકારક રીતે વિવેચન કર્યું હતું. તે કાળે જેને નહાતું સમજાયું, તેને પણ જેમ જેમ કાળ જતા ગયા તેમ તેમ તે ઉપદેશનું સમરણ કરતાં તે જ સાધુઓને પરમ કૃપાળુદેવનું પ્રવચન અમૃત તુલ્ય પરિણમ્યું, અને પાતાની ભૂલા માલૂમ પડી. અહા! સદ્દગુરુની કૃપાદૃષ્ટિ અપૂર્વ છે.

ઉપદેશ થયા પછી પાતે જણાવતા કે અમે જે આ બીજ વાવીએ છીએ, તે લાંખા કાળે પણ ઊગ્યા વિના રહેવાના નથી, કારણકે આ સજીવન બીજ છે. તેના ઉપર ઇલાયચીનું દૃષ્ટાંત દઇને સમજાવ્યું હતું કે ઇલાયચીનાં બીજને ઊગતાં બહુ દિવસ લાગે છે, પણ ઊગવાનું તાે ખરું જ; તે પ્રકારે

અમારા બાધ મુમુક્ષુ જવાને કાળે કરીને અંતરમાં અવશ્ય ઊગવાના છે.

#### —પાંચમા દિવસ—

પાંચમે દિવસે પ્રદ્માચર્ચની રક્ષા સંબંધી અપૂર્વ બાેધ કરવામાં આવ્યા હતા. પરમકૃપાળુ દેવે મુનિ દેવકરણ્જી સામે જોઈ પૂછ્યું કે મુનિને ખ્ર**દ્મા**ચર્યની રક્ષા માટે દેહ પાડી દેવાનું પણ કહેવામાં આવેલ છે, તે આત્મઘાત ન કહેવાય? આ પ્રશ્નનેા ઉત્તર કેાઇ આપી શક્યું નહીં. પછી કૃપાળુદેવે પરમ કૃપા કરી જણાવ્યું કે ખ્રહ્મચર્ય એટલે આત્મા અને તેથી એ આત્માના રક્ષણાર્થે દેહને જતો કરવા પણ આત્માને રાખવા, તે ભગવાનની આજ્ઞા છે. માટે એ આત્મઘાત નથી; પણ આત્મ-રક્ષણ છે. એવા રૂપમાં ખુલાસાે કરી જણાવ્યું કે પંચ મહાવત છે, તેમાં ચાથા મહાવત માટે અપવાદ નથી; કેમકે તે ક્રિયા રાગ વિના થવી સંભવતી નથી. જે ક્રિયા રાગ રહિત રહીને થઈ શકે તેમાં અપવાદ શ્રી ભગવાને કહ્યો છે. તે અપવાદે તે ક્રિયા મુનિ જરૂર પડ્યે કરે એવી આજ્ઞા પણ આપી છે. એટલે પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ મહાવતામાં અપવાદરૂપ વર્તન કારણસર ઉપદેશ્યું છે.

## — છઠ્ઠો દિવસ—

છઠ્ઠા દિવસે વડવામાં શ્રીમદે મુનિએા પ્રત્યે કહ્યું : તમે ગૃહ, કુટુંબ, પરિવાર તેમ જ પંચની સાક્ષીએ પરિણીત સ્ત્રી—એ સર્વ પર નિર્મોહી થઇ નીકળ્યા છો, તો તમે સાચા સાધુઓ બના. આત્મામાં સાચ પ્રગટ કરાે. (૧) આત્મા છે; (૨) આત્મ નિત્ય છે; (૩) આત્મા કર્તા છે; (૪) આત્મા ભાકતા છે; (પ) માક્ષ છે; અને (६) માક્ષના ઉપાય છે—આ છ પદના હે મુનિઓ ! વારંવાર વિચાર કરને. વડવા જે આટલા કાળ રાકાલું થયું છે તે તમારા માટે જ થયું છે. તમને (અમારી) આ વેષે પ્રતીતિ થશે તે યથાર્થ સત્ય થશે, કારણ કે તમારા ત્યાગીના વેશ છે અને અમારી પાસે તેવું કંઇ ન દેખાય, પરંતુ આત્મપરિણૃતિ ઉપર લક્ષ આપવાથી પ્રતીતિનું કારણ થશે."

કાવિઠામાં પાતે એકલા ખેતરામાં વિચરતા. કોઇ પ્રસંગે માણુસા એકત્ર મળે ત્યારે સહજ બાધરૂપે કરુણા કરતા. રાળજમાં પણ તેવી રીતે બાધના પ્રસંગા બનેલા અને વડવામાં તા ખંભાતના ઓળખીતા ઘણા મુમુક્ષુઓ આવતા હાવાથી દરરાજ બાધપ્રવાહ વહેતા. આણંદ, કાવિઠા, રાળજ અને વડવાના બાધમાંથી સ્મૃતિમાં રહેલા વિચારા ઘણાખરા શ્રીમદ્દના શખ્દોમાં પ્રભાવશાળી સ્મરણશક્તિવાળા ભાઇ શ્રી અંબાલાલ-ભાઇએ લખી રાખેલા તે ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'' ગ્રંથમાં 'ઉપદેશ-છાયા' નામથી પ્રસિદ્ધ થયા છે.



### 20

## શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર

આણંદથી શ્રીમદ્ નહિયાદ પધાર્યા હતા. સેવાભક્તિમાં શ્રી અંખાલાલભાઇ બધાં ગામામાં સાથે જ રહેતા. એક દિવસે શ્રીમદ્ ખહાર કરવા ગયા હતા ત્યાંથી અંગલે પાછા આવ્યા ત્યારે સાંજ પડી ગઈ હતી; ફાનસ મંગાવી શ્રીમદ્ લખવા બેઠા અને શ્રી અંખાલાલભાઈ કાનસ ધરી ઊભા રહ્યા. કલમ ચાલી તે ચાલી. એકસાે બેતાળીસ ગાથાએા પૂરી થઈ રહી, ત્યાં સુધી શ્રી અંખાલાલભાઈ હાથમાં ફાનસ ધરી દીવીની પેડે ઊભા રહ્યા. અનેક જીવાના અજ્ઞાન અંધકારને દ્વર કરનાર શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્રના અવતારને પરમભક્તિથી વિનયદ્રષ્ટિએ જેતા એ પરમભક્ત શ્રી અંબાલાલભાઇ અનેક જીવાનાં પાપને દ્વર કરનાર ગંગાને સ્વર્ગમાંથી પાતાના પિતૃઓના ઉદ્ધાર અર્થે ઉતારવા તપ કરનાર ભગીરથની સમા-નતા ધરી રહ્યા હતા. શ્રી વિષ્ણુના ચરણુકમળમાંથી ઉત્પન્ન થઈને વહેતી પવિત્ર ગંગા નદી સમાન શ્રી આત્મસિદ્ધિ શ્રીમદૃની લેખિની દ્વારા વેગભરી વહી રહી હતી. રાત્રિના અંધકારને દૂર કરતી ચંદ્રપ્રભા જગતના આનંદને વધારે તેમ અનેક મુમુક્ષુઓના અનાદિ અજ્ઞાન–અંધકારને દૂર કરી આત્મ-પ્રતીતિરૂપી અધ્યાત્મપ્રકાશથી સહજ આનંદ પ્રગટાવવા સમર્થ શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ શ્રી અંબાલાલભાઈને આપવામાં આવ્યું; અને તેની ચાર નકલા કરી ચાર મહાભાગ્યશાળી પુરુષાની ચાેગ્યતા જાણી દરેકને એક એક નકલ માેકલવાની આજ્ઞા થઈ. એક શ્રી સાેલાગ્યલાઇ માટે, એક શ્રી અંખાલાલલાઇ પાસે રાખવા, એક શ્રી લલ્લુજીસ્વામી માટે અને એક ઝવેરી માહેકલાલ ઘેલાલાઇ માટે એમ ચાર નકલાે પ્રથમ થઇ.

શ્રી સાભાગ્યભાઇ ઉપર પણ છ પદના પત્ર સં. ૧૯૫૧ માં માેકલવામાં આવ્યા હતા, અને તે મુખપાઠ કરી વારંવાર વિચારવા આજ્ઞા થયેલી; પણ વૃદ્ધાવસ્થાને લઇને મુખપાઠ કરતાં મુશ્કેલી જણાઇ તે તેમના દયાળુ હૃદયે અન્ય મુમુક્ષુ-એાને પણ ગદ્યપાઠ મુખપાઠ કરતાં મુશ્કેલી કેટલી પડશે તે જાણી લઇ વિનંતીરૂપે શ્રીમદુને જણાવ્યું કે, આ છ પદના પત્ર વિષે ગદ્યમાં આત્મપ્રતીતિ કરાવી છે, તેવા પદ્યગ્રંથ લખાય તા સર્વ મુમુક્ષુએા ઉપર માટા ઉપકાર થાય, અને સહેલાઇથી મુખપાઠ થઇ શકે. શરદૂ પૂર્ણિમાને દિવસે જે મેઘર્બિંદુ છીપમાં પડે તે માતીરૂપે થાય છે એમ કહેવાય છે, તેમ આ વિનંતી એવા વખતે અને એવા પુરુષ દ્વારા થઇ કે તે શ્રીમદ્ના દિલમાં આત્મસિદ્ધિરૂપી અમૂલ્ય/માતી ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ થઈ. તથા સં. ૧૯૫૨ની શરદ્ /પૃર્ણિમાને બીજે દિવસે મુક્તિમાર્ગના પ્રવાસી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે 🔊 આત્મસ્વરૂપનું નિરંતર પ્રગ૮પણે પાતાને ેદન હતું તે આબાલવૃદ્ધ સમજે તેવી સરળ ભાષામાં શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર દ્વારા પદ્મરૂપે પ્રગટ કર્યું.

મહાન ગંભીર વિષયોને સરળ પદ્યમાં ઉતારીને બાલ-ગાપાલ સર્વ યથાશકિત સર્વોત્તમ તત્ત્વ સમજી ઉન્નતિ સાધી શકે તેવી સરળ પણ ગંભીર પ્રૌઢ ભાષા દ્વારા આ યુગમાં કેવાં શાસ્ત્રો રચાવાં જોઈએ તેના યથાર્થ આદર્શ અનેક દૃષ્ટિએ વિચારવા યાગ્ય, શ્રીમદે શ્રી આત્મસિદ્ધિ રચી રજૂ કર્યો છે. જેને મહાપુરુષની મહત્તા સમજાઇ ન હાય, તેના યથાર્થ વક્તાપણા ઉપર વિશ્વાસ ન હાય, તીવ્ર જિજ્ઞાસા તથા સાચી મુમુક્ષુતારૂપ ભૂમિકા પ્રાપ્ત થઇ ન હાય, લીકિક માન-પૂજાની મહત્તા તેમ જ મીઠાશ મનથી છૂટ્યાં ન હાય અને જનમનરંજન ધર્મની આડે પાતાના આત્મધર્મની જેને ગરજ જાગી ન હાય તેવા માહનિદ્રામાં પરવશ પડેલા જીવને આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર વિશેષ ઉપકારક ન નીવડે એમ જાણી માત્ર ચાર જ યાગ્ય જીવાને તે વિચારવા આજ્ઞા ઘયેલી.

શ્રી લલ્લુજ સાથે બીજા પાંચ-છ સાધુએા જિજ્ઞાસા-વૃત્તિવાળા હતા અને શ્રી દેવકરણજી બહુ પ્રજ્ઞાવાળા ગણાતા, તાપણ તેમની હાલ યાગ્યતા નથી એમ શ્રી લલ્લુજીને સ્પષ્ટ જણાવી, તેમના વિશેષ આગ્રહ હાય તા કેમ વર્તવું વગેરે સૂચના સહિત એક પત્ર શ્રીમદે શ્રી આત્મસિદ્ધિ સાથે માકલ્યા હતા તે બહુ વિચારવા યાગ્ય હાવાથી તેમાંથી થાડા ઉતારા નીચે આપ્યા છે:-

"એકાંતમાં અવગાહવાને અર્થે 'આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર' આ જોડે માેકલ્યું છે, તે હાલ શ્રી લલ્લુજીએ અવગાહવા ચાેચ્ય છે…

'આત્મસિધિશાસ્ત્ર' શ્રી દેવકરણું એ આગળ પર અવગાહું વધારે હિતકારી જાણી હાલ શ્રી લલ્લું અને માત્ર અવગાહવાનું લખ્યું છે; તો પણ જે શ્રી દેવકરણું ની વિશેષ આકાંક્ષા હાલ રહે તો પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષ જેવા મારા પ્રત્યે કાઈએ પરમાપકાર કર્યો નથી એવા અખંડ નિશ્ચય આત્મામાં લાવી, અને આ દેહના ભવિષ્ય જીવનમાં પણ તે અખંડ નિશ્ચય છોડું તો મેં આત્માર્થ જ ત્યાં ચી અને ખરા ઉપકારીના

ઉપકારને ઓળવવાના દાષ કર્યા એમ જ જાણીશ, અને આત્માને સત્પુરુષના નિત્ય આજ્ઞાંકિત રહેવામાં જ કલ્યાણ છે એવા, ભિન્નભાવ રહિત, લાેકસંબંધી બીજા પ્રકારની સર્વ કલ્પના છાેડીને, નિશ્ચય વર્તાવીને, શ્રી લલ્લુજી મુનિના સહ-ચારીપણામાં એ ગ્રંથ અવગાહવામાં હાલ પણ અડચણ નથી. ઘણી શાંકાઓનું સમાધાન થવા યાેગ્ય છે.

સત્પુરુષની આજ્ઞામાં વર્તવાના જેના દૃઢ નિશ્ચય વર્તે છે અને જે તે નિશ્ચયને આરાધે છે, તેને જ જ્ઞાન સમ્યક્ પરિણામી થાય છે, એ વાત આત્માર્થી જીવે અવશ્ય લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે. અમે જે આ વચન લખ્યાં છે, તેના સર્વ જ્ઞાની પુરુષા સાક્ષી છે....

અનંતવાર દેહને અર્થે આત્મા ગાળ્યા છે. જે દેહ આત્માને અર્થે ગળાશે તે દેહે આત્મવિચાર જન્મ પામવા યાગ્ય જાણી, સર્વ દેહાર્થની કલ્પના છેાડી દઈ, એક માત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપયાગ કરવા, એવા મુમુક્ષુ જીવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઈએ."

**બીજા એક પત્રમાં શ્રીમદૃ લખે છે:**-

"આત્મસિદ્ધિ ગ્રંથ વિચારવાની ઇચ્છા હાય તા વિચા-રશા; પણ તે પહેલાં કેટલાંક વચના અને સદ્ગ્રંથા વિચારવાનું અનશે તા આત્મસિદ્ધિ ખળવાન ઉપકારના હેતુ થશે એમ લાગે છે."

'માક્ષમાળા' જેમ ધર્મની જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન કરાવવાના હેતુથી લખાઇ છે તેમ 'આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર' આત્માના નિર્ણય કરાવી આત્મજ્ઞાન પ્રગટાવવાના ઉત્તમ હેતુથી લખાઇ છે. તેમાં વિષયાની વિવિધતા નથી, તેમ દૃષ્ટાંતિક કથા કે વર્જુના નથી. છ પદની સિદ્ધિ માટે પ્રશ્નોત્તર રૂપે તત્ત્વનિરૂપણના વિષય હોવા છતાં સિદ્ધાંતિક ગ્રંથા જેવી કઠણાઈ તેમાં નથી. ખહુ સૂક્ષ્મ ચર્ચા કે તર્કમાં વાંચનાર ગૂંચવાઈ જાય, થાકી જાય તેમ ન કરતાં સૂક્ષ્મ વિચારણા કરવા પાતે પ્રેરાય અને આત્મા સંબંધી નિ:શંક થાય તેવી રચના અપૂર્વ રીતે માત્ર એકસા એતાળીસ ગાથામાં શ્રીમદે કરી છે. તે ગ્રંથના કંઈક ખ્યાલ આવે તેવા વિચારથી ગુરુ–શિષ્યના પ્રશ્નોત્તરનું ડૂંકું વિવેચન અત્રે આપ્યું છે.

પ્રથમ ચૂંવાળીસ ગાથાએામાં પ્રાસ્તાવિક વિવેચન કર્યું છે. તેમાં આત્મજ્ઞાન સિવાય જન્મમરણનાં દુઃખ ટળે નહીં એમ જણાવી, વર્તમાન કાળમાં માક્ષમાર્ગને રાેકનાર ક્રિયા-જડત્વ અને શુષ્કજ્ઞાન એ બે દેષ્યાે દર્શાવી તે દેષ્યાેનાં લક્ષણ આપ્યાં છે. તે બન્ને દેાષા ટાળવાના ઉપાય સદ્ગુરુ–ચરણની ઉપાસના ખતાવી સદ્ગુરુનાં લક્ષણ અને માહાત્મ્ય સંક્ષેપમાં વર્ણવી આત્માનું નિરૂપણ કરનારાં સત્શાસ્ત્ર અથવા સદ્ગુરુએ વિચારવા માટે જે જે શાસ્ત્રોની આજ્ઞા કરી છે તેવાં શાસ્ત્રોના અભ્યાસ મધ્યસ્થ બુદ્ધિએ કરવાની ભલામણ કરી છે. શાસ્ત્ર અભ્યાસ આદિ સાધના કરતાં પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના યાેગથી સ્વ<sup>ર</sup>છંદ અલ્પ પ્રયાસે ટળી જાય છે, સ્વ<sup>ર</sup>છંદ અને મતમતાંતરના આગ્રહ તજી સદ્ગુરુની આજ્ઞાએ વર્તનારને સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી માનાદિક અંતર શત્રુઓના નાશ થાય છે. વિનય એ ધર્મનું મૂળ છે એવા વીતરાગના અભિપ્રાય જણાવી, શિષ્યને સદ્ગુરુની ભક્તિ કરવાની ભલામણ કરી છે: પરંતુ જયાં સુધી સદ્ગુરૂને યાેગ્ય દશા જેને પ્રાપ્ત નથી થઈ અને સદ્ગુરુ ગણવાની લાલસા રાખી શિષ્યોના વિનયના લાભ લે છે તેવા અસદ્ગુરુ મહામાહનીય કર્મ બાંધે છે, હીઈ-સંસારી થાય છે, એવી ચેતવણી પણ આપી છે. મુમુસુ જવ ત્યાગી વર્ગમાંના હાય કે ગૃહસ્થ અવસ્થામાં હાય પણ તેણે આ વાત લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે એમ જણાવી, આત્મજ્ઞાન પામવા ઇચ્છનારે પ્રથમ મતાર્થી પણું ત્યાગવાની જરૂર હાવાથી મતાર્થીનાં લક્ષણા ખતાવ્યાં છે. તે દાષા દ્વર કરી આત્માર્થીને યાગ્ય ગુણા ગ્રહણ કરવા યાગ્ય છે. માટે આત્માર્થીનાં લક્ષણા વર્ણુવ્યાં છે. શિષ્યનામાં આ ખેતાળીશ ગાથાઓમાં જણાવેલી યાગ્યતા હાય અને આત્મજ્ઞાની ગુરુના તેને ઉપદેશ પ્રાપ્ત થાય તા અવશ્ય આત્મજ્ઞાન પ્રગટાવી તે શિષ્ય શાશ્વત માક્ષમુખ પામે છે. પછી એક ગાથામાં છ પદના નામના નિર્દેશ કરી, જે વાત હવે કહેવાની છે તે પટ્દર્શનના અભ્યાસના સારરૂપે આત્માનું આળખાણ કરાવવા જ્ઞાની પુરુષે કહેલી છે એમ જણાવ્યું છે.

આત્મજ્ઞાન પામ્યા હોય તે જ સદ્ગુરુ છે, તે સિવાયના કિલ્પત કળગુરૂથી કલ્યાણ થાય નહીં, અને એવા સદ્ગુરુ મળે તેા હું મન, વચન, કાયાને તેની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તાવીશ અને સત્ય માક્ષમાર્ગ અવલ્ય આરાધીશ એવા દૃઢ નિશ્ચયવાળા આત્માર્થી શિષ્ય માક્ષ સિવાયની સર્વ અભિલાવાઓ તજીને, ક્રોધાદિ શત્રુઓને મંદ કરીને, સંસાર પરિભ્રમણથી થાકીને અને આત્માહારના લક્ષ રાખીને કાઈ સદ્ગુરુને શાધે છે. તેવા સદ્ગુરુ પ્રાપ્ત થતાં સરળ ભાવે પાતાના મનમાં જે જે શંકાઓ ઘુમાતી હતી તે છ લેદે પ્રદર્શિત કરે છે અને સદ્ગુરુ તેના ઉત્તરા આપી નિ:શંક કરે છે.

(૧) આત્માના અસ્તિત્વ વિષે શંકા કરતાં શિષ્ય પાતાના નાસ્તિક પક્ષના વિચાર જણાવી પૂછે છે:—

શિષ્ય : જીવ દેખાતા નથી, તેનું કંઇ સ્વરૂપ સમજાતું નથી, અને બીજો કાેઇ મને અનુભવ પણ નથી; તેથી જીવ નથી અથવા દેહ જ આત્મા છે એવું મને સમજાય છે.

સદ્ગુરુ: દેહમાં આસક્તિ હોવાથી તને દેહરૂપે જ આત્મા ભાસે છે, પણ દેહ અને આત્મા એમ છે તત્ત્વો તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ જીદાં દીઠાં છે. તે બંનેનાં લક્ષણા પ્રગટ છે, તે વિચારવાથી જેમ તરવાર અને મ્યાન ભિન્ન છે તેમ આત્મા અને દેહ ભિન્ન તને સમજાશે.

શિષ્ય: દેહ, ઇન્દ્રિયા, ધાસાવ્યાસ રૂપે જીવ હાય તા તે પ્રગટ જણાય એમ છે, પણ તેથી જુદું જીવનું શું લક્ષણ છે?

સદ્ગુરુ: દૃષ્ટિ વડે સર્વ પદાર્થી દેખાય છે પણ તે દૃષ્ટિને દેખનાર તથા પદાર્થીનાં સ્વરૂપને જાણનાર જવ છે. દેહ, ઇન્દ્રિય આદિની પ્રવૃત્તિ રાકતાં કે તેમના નાશ થતાં પણ જે અબાધ્ય અનુભવરૂપ છેવટે રહે છે તે જવનું સ્વરૂપ છે.

શિષ્ય: જો આતમાં હોય તો ઘટ, પટ આદિ પદાર્થીની પેઠે જણાતા કેમ નથી ? હોય તા જણાવા જોઈએ; પણ જણાતા નથી, માટે આત્મા નથી; અને આત્મા ન હાય તા માક્ષને માટે જે લાકા ઉપાયા આદરે છે તે કલ્પિત લાગે છે. આ મારા હૃદયની ગ્રંથિ ઊકલે તેવા સદ્ધપાય, હે સદ્ગુરુ! અતાવા.

સદ્ગુરુ: મહદારૂપે દેહ હાય છે ત્યારે પાતાને કે ઘટ, પટ આદિ પદાર્થીને તે જાણી શકતા નથી; ઇન્દ્રિયા અને ધાસા ચ્છ્વાસ પણ પ્રગટ જડરૂપ છે, તેથી તે પણ પાતાને અને પરને જાણવા સમર્થ નથી. ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના વિષય ઉપરાંત બીજી ઇદ્રિયા સંબંધી જાણી શકતી નથી, પણ પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયોને આત્મા જાણે છે. આત્માની સત્તાથી દેહાદિ સર્વ પ્રવર્તે છે; છતાં સર્વ અવસ્થાઓમાં જે જુદા જ રહે છે, જાણનાર રૂપે રહે છે, તે જીવ ચૈતન્યરૂપ લક્ષણે સર્વ અવસ્થામાં સ્પષ્ટ ઓળખી શકાય તેવા છે. જે ઘટ, પટ આદિ પદાર્થીને તું જાણે છે તે પદાર્થીને માને છે, પણ જાણનાર પદાર્થ જે પ્રથમ હાય તા જ તે પદાર્થી દેખી જાણી શકાય છે, તે જાણનાર એવા આત્માને તું માનતા નથી. તા ઘટ, પટ આદિનું જ્ઞાન આત્મા સિવાય કેવા પ્રકારે ઘટી શકે તેના વિચાર કર.

જડ અને ચેતન એ ખન્ને દ્રવ્યોના સ્વભાવ પ્રગટ ભિન્ન ભાસે તેવા છે. કાંઈ કાળે જડ, ચેતન એક રૂપે થઈ જાય તેવી જાતનાં તે દ્રવ્યા નથી. માટે ત્રણે કાળે જુદાં રહેનાર એ દ્રવ્યો હાવા છતાં 'આત્મા નથી' એવું તું માને છે તા તે શંકા કરનાર કાેણુ છે? એના વિચાર કેમ કરતાે નથી? આ જ મને તા અસીમ આશ્ચર્યરૂપ લાગે છે.

(૨) આત્માના નિત્યત્વ વિષે શંકા કરતા શિષ્ય હવે આ પૃથ્વી ઉપર વસતી પ્રજાના માટા ભાગની ધર્મ-માન્યતાના પક્ષ કરીને પ્રશ્ન પૃછે છે:—

શિષ્ય: હે સદ્ગુરુ! આપે આત્મા હેાવાનાં પ્રમાણ આપ્યાં તે ઊંડા ઊતરી વિચારતાં આત્મા નામનું તત્ત્વ હેાવું જોઈએ એવું લાગે છે. પરંતુ દેહની સાથે ઉત્પન્ન થતું અને દેહની સાથે નાશ પામતું તત્ત્વ હેાવું **બે**ઇએ, એમ મને લાગે છે; તે સત્ય હશે ?

સદ્ગુરુ: દેહ હોય ત્યાં જ આત્મા હોય અને દેહ વિના આત્મા ન રહી શકે એ પ્રકારના અવિનાભાવી સંબંધ દેહ અને આત્માને નથી, પણ દેહને આત્માની સાથે માત્ર સંયાગ સંબંધ છે; વળી દેહ જડ છે, ઇન્દ્રિયાથી જણાય તેવા રૂપી પદાર્થ છે, પાતે કંઈ દેખી શકતા નથી, માત્ર આત્મા વડે દેખી શકાય તેવા દૃશ્ય પદાર્થ છે, તા પછી ચેતનના ઉત્પત્તિ થઇ કે નાશ થયા તેના કાને અનુભવ થવા યાગ્ય છે? એટલે ચેતનની ઉત્પત્તિ અને નાશ થાય છે એમ અનુભવસિદ્ધ થતું નથી. ચેતનની ઉત્પત્તિ થઇ એમ અનુભવસિદ્ધ થતું નથી. ચેતનની ઉત્પત્તિ થઇ એમ અણનાર ચેતનથી જુદા હાવા જોઈએ; તેમ જ ચેતન નાશ પામ્યું એમ જાણનાર પણ ચેતનથી જુદા હાવા જોઈએ પણ ચંતનથી ભિન્ન અન્ય અચેતન પદાર્થા તો જાણી શકતા નથી. તેથી ચેતનનાં ઉત્પત્તિ, લય કહેનાર સપ્રમાણ ખાલતા હોય એમ લાગતું નથી.

શિષ્ય : બધી વસ્તુએા જેતાં તે નાશ પામનારી, ક્ષણિક લાગે છે અને ક્ષણે ક્ષણે બદલાતી અવસ્થા નજરે દેખાય છે; એ અનુભવ ઉપરથી પણ આત્મા નિત્ય તેા જણાતા નથી.

સદ્ગુરુ: તને સંયાગી પદાર્થા દેખાય છે, તે નાશ પામે છે એવા તને અનુભવ થાય છે. જેના સંયાગ થયા છે, તેના વિયાગ સંભવે છે. પરંતુ તું જે અનુભવ કરનાર છે અને સંયાગાને જોનાર છે, તે આત્મદ્રવ્ય તા સંયાગાથી ઉત્પન્ન થયેલું નથી; કેમકે જડ વસ્તુઓના સંયાગથી ચેતન ઉત્પન્ન થાય એવું કાઈ જગાએ કદી બની શકતું નથી; તેમ જ ચેતન દ્રવ્યથી જડ દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ થાય એવા પણ કદી કાઈને કાઈ દેશમાં અનુભવ થવા યાગ્ય નથી. આમ જે સ્વાભાવિક આત્મ-દ્રવ્ય છે, અસંયાગી છે, તેના નાશ કે અન્ય દ્રવ્યમાં મળી જવું કેવી રીતે અને ? તેથી તે સ્પષ્ટ નિત્ય પદાર્થ છે એમ વિચાર કરતાં સમજાશે. વળી વિચાર કર કે સર્પ વગેરે પ્રાણી જન્મથી કોધાદિ સ્વભાવવાળાં હાય છે, સાપ અને મારને તથા ઉદર અને બિલાડીને જન્મથી વેર હાય છે, તે કાઇ આ ભવમાં અંધાયેલું વેર કે પ્રકૃતિદાષ જણાતા નથી તા પૂર્વ જન્મના એ સંસ્કાર છે એમ સિદ્ધ થતાં, જીવ મરતા નથી પણ જન્માંતરમાં પણ તેના તે જ હાવાથી નિત્ય સિદ્ધ થાય છે. પદાર્થની જે જે અવસ્થાએ તને બદલાતી જણાય છે તે અધા નિત્ય દ્રવ્યના પર્યાયા છે; એટલે પદાર્થ રૂપાંતર પામવા છતાં મૂળ દ્રવ્ય કાયમ રહે છે.

તે જ પ્રમાણે ખાળ, યુવાન વગેરે અવસ્થાઓ અદલાયા છતાં તેને જાણનારા તા તેના તે જ એક આત્મા નિત્ય દ્રવ્ય રૃપે રહે છે. વસ્તુ માત્ર જો ક્ષણિક હાય તા ક્ષણિક પદાર્થને જાણીને બીજી ક્ષણે પાતે નાશ પામનાર સ્વભાવવાળા જીવ ક્ષણિક વસ્તુ છે એવા અનુભવ પ્રગટ કરતાં પહેલાં નાશ પામનો જોઈએ; પણુ ક્ષણિક સિદ્ધાંત પ્રગટ કરનાર ક્ષણિક ન હાવો જોઈએ એમ તો સ્પષ્ટ પ્રત્યક્ષ જણાય તેવું છે; તેથી ક્ષણિકપણાના અનુભવ કરનાર અક્ષણિક કે નિત્ય પિદ્ધ થાય છે. જગતમાં જેટલા પદાર્થો છે તેમાંથી સર્વથા કોઈના નાશ થાય છે એમ કહા તો કયા પદાર્થમાં તે ભળી જશે તેના વિચાર કરે,, તો અસંયાગી પદાર્થ રૂપાંતર પામવા છતાં પાતાના રૂપે જ રહે એવું સ્પષ્ટ સમજાશે. તેથી આત્મા નિત્ય સિદ્ધ થાય છે.

(3) આત્મા કંઇ કરતા નથી એવા અભિપ્રાય દર્શાવતાં શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે:—

શિષ્ય : હે સદ્ગુરુ ! આત્મા નિત્ય છે એમ સમજાયું, પણ તે કર્મના કર્તા હાય એમ લાગતું નથી; કર્મના કર્તા કર્મ હાઈ શકે એમ સમજાય છે.

સદ્ગુરુ: જે ચેતનની પ્રેરણા ન હાય તા કર્મ કાણ ચહુણ કરે ? જડમાં તા પ્રેરણા કે સ્કુરણાના ધર્મ જણાતા નથી, તેથી કંઇક કરી શકવાની શક્તિ કે પ્રેરણા ચેતનમાં જણાય છે અને તેથી કર્મના કર્તા જીવ ઘટે છે.

શિષ્ય : તેા એમ માનવું પડશે કે જીવનાે સહજ સ્વભાવ કર્મ કરવાનાે છે.

સદ્ગુરુ: જો જીવ કર્મ ન કરે તો કર્મ થતાં નથી, જીવને કર્મ ન કરવાં હાય તો તેમ ખની શકે છે; માટે કર્મ કરવાં એ જીવના સહજ સ્વભાવ નથી તથા કર્મ કરવાં એ જીવધર્મ નથી કારણ કે પાતાના ગુણ હાય તો તે છૂટી શકે નહીં.

શિષ્ય: આત્મા સદાય અસંગ સ્વરૂપે રહે છે; માત્ર પ્રકૃતિ કર્મબંધ કરે છે તેથી જીવ અબંધ છે એમ માનવામાં કંઈ હરકત છે ?

સદ્ગુરુ : જે આત્મા અસંગ સ્વરૂપે એકાંતે હાય તા તને તે સ્વરૂપે ભાસવા જોઇએ પણ તેમ બનતું નથી. તેથી કાેઇ રીતે તે અસંગ, નિરાવરણ સ્વરૂપે હાલ નથી એમ સમજાય છે. તેમજ નિશ્ચય નયથી એટલે શુદ્ધ સ્વરૂપે આત્મા અસંગ છે પણ તેનું ભાન થયા વિના તે દશા પ્રાપ્ત થતી નથી. શિષ્ય: અથવા એમ માનીએ કે ઈશ્વરની પ્રેરણાથી કર્મ શ્રહણ થાય છે, તેથી જીવ તો અબંધ રહે છે એમ માનીએ તાે કેમ?

સદ્ગુરુ: જગતના કર્તા કે જીવાને કર્મ વળગાડનાર કાેઇ ઇશ્વર સંભવતા નથી; પરંતુ કર્મરહિત શુદ્ધ આત્મા થયા તે જ ઇશ્વર છે. જો શુદ્ધ આત્માને કર્મની પ્રેરણા કરનાર માનીએ તાે ઇશ્વરને દાષવાળા, ઉપાધિવાળા માનવા પડશે; તાે સંસારી જીવ અને ઇશ્વર ખન્ને ઉપાધિવાળા હાેવાથી ઇશ્વરનું સ્વરૂપ યથાર્થ સમજાશે નહીં.

શિષ્ય: કાં તા કર્મનું કર્તાપાશું અસંગ આત્માને ઘટતું નથી અથવા તા કર્મ કરવાના સ્વભાવ આત્માના માનીએ તા તો કદી છૂટે નહીં; એ બન્ને પ્રકાર વિચારતાં માક્ષ માટે પ્રવૃત્તિ કરવી યાગ્ય લાગતી નથી. તા હવે આત્માને કર્તા કે અકર્તા, કેવા પ્રકારે માનવા ?

સદ્ગુરુ: જ્યારે જીવ આત્મજ્ઞાન પામે, ત્યારે તે પોતાના શુદ્ધ સ્વભાવના કર્તા છે એટલે જ્ઞાન દર્શન આદિ પોતાના સ્વભાવના કર્તા છે, જ્ઞાનદશામાં પાતે કર્મના કર્તા પોતાને માનતા નથી. પરંતુ અજ્ઞાનદશામાં જીવ કર્મના કર્તા ખને છે; અને દેહાદિ કર્મોના પાતે સ્વામી અને છે.

(૪) જીવ કર્મના કર્તા કેવી રીતે છે તે સમજાયા પછી શિષ્ય ભાેકતા પદ વિષે શંકા કરતાં કહે છે:—

શિષ્ય: જીવને કર્મના કર્તા ભલે કહા પણ તે કર્મના ભાકતા કહી શકાશે નહીં, કેમકે કર્મ જડ હાવાથી તે કંઇ જાણતાં નથી કે આણે પાપ કર્યું છે માટે એને દુઃખ આપવું કે આણે પુષ્ય કર્યું છે માટે એને સુખ આપવું. સદ્ગુરુ: જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ દ્રવ્યકર્મ જડરૂપ છે; પરંતુ રાગદ્રેષાદિ ભાવકર્મ જીવની કલ્પનારૂપ છે માટે તે કર્મ ચેતનરૂપ છે, જડ નથી. જીવના રાગદ્રેષરૂપ ભાવકર્મના નિમિત્તે તથા જીવવીર્યની સ્કુરણાથી સ્ફ્રમ જડ પરમાણુઓનું ગ્રહણ થાય છે. તે જ્ઞાનાવરણાદિ આઠ દ્રવ્યકર્મ છે. વળી ઝેર અને અમૃત જડ છે તેથી તે જાણતાં નથી કે અમને ખાનારને અમારે આવું કળ આપવું છે પણ જીવ ઝેર ખાય તો ઝેર ચઢે છે, અને અમૃત પીએ તા અમર થાય છે. જે પ્રકારે શુભ અને અશુલ કર્મ એટલે પાપ—પુષ્ય બાંધ્યાં હાય છે તે પ્રકારે ભાગવાય છે. એક રંક છે અને એક રાજા છે એમ જે વિચિત્રતા જગતમાં જણાય છે તેનું કારણ પણ જે પ્રકારે શુભાશુભ બાંધ્યાં છે તે પ્રમાણે જીવ ભાગવે છે. તેથી જીવ કર્મનો ભાકતા સાંબત થાય છે.

શિષ્ય: શુભાશુભ કર્મનું ફળ ઈશ્વર આપે છે એમ માનીએ તો જીવ ભાકતા છે એમ સમજાય, પણ એમ માનતાં એટલે ઈશ્વરને ઉપાધિવાળા માનતાં ઈશ્વરનું ઈશ્વરપણું ટળીને જીવપણું પ્રાપ્ત થાય છે, તાે ઈશ્વર વિના સુખદુઃખ કાેણુ આપે?

સદ્ગુરુ: ઝેર અને અમૃત પાતાના સ્વભાવપણે ખાના-રને કળ આપે છે તેમ આઠે કર્મો પાતાના સ્વભાવપણે જીવને કળ આપે છે તેથી ઈશ્વરને કળ આપનાર માનવાની કંઈ જરૂર રહેતી નથી.

શિષ્ય : ઇશ્વરને ન માનીએ તેા આ ભવમાં કરેલાં પુષ્યનું ક્ષળ સ્વર્ગમાં કેાણુ આપે ? તથા દુષ્ટ કર્મની શિક્ષા આપવા નરકની રચના કેાણુ કરે ? અને નિયમિતપણે સારાં કર્મનું ફળ સારું જ મળે નહીં, તેા પછી જગતમાં નીતિ વગેરેની વ્યવસ્થા ક્યાંથી રહે ?

સદ્ગુરુ: શુભાશુભ કર્મનાં ભાગવવા યાગ્ય કળ મળે તેવાં દ્રત્ય, સ્થાન અને સ્વભાવની ત્યવસ્થા અનાદિસિદ્ધ જગતમાં છે, અને કર્માનુસાર ભાવનાના ખળે જીવ કર્મ કેવી રીતે ખાંધે છે અને કેટલા કાળ સુધી, કથે સ્થળે, કેટલા રસે તે કર્મનું કળ ભાગવશે વગેરે વિષે ગહન શાસ્ત્રો લખાયાં છે તે વાત અત્યંત સંક્ષેપમાં અહીં જણાવી છે. જીવની યાગ્યતા વધતાં તે પ્રગટ સમજી શકાય તેમ છે.

(૫) કર્તા ભાેકતા જીવ સાખિત થયા પછી માેક્ષપદ વિષે શંકા ઉત્પન્ન થવાથી શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે:—

શિષ્ય : જીવ કર્મ કરે છે અને ભાેગવે છે ખરાે, પણ તે સર્વ કર્મથી મુક્ત થઇ શકે કે કેમ ?

સદ્ગુરુ: જેમ શુભાશુભ કર્મ જીવ કરે તાે તેનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ શુભાશુભ કર્મ જીવ ન કરે તાે તે કર્મથી નિવૃત્ત થાય અને તેનું ફળ પણ મળવું જોઇએ. તે નિવૃત્તિનું ફળ માેક્ષ છે એમ વિચારવાન જીવને જણાય છે.

શિષ્ય: અનંત કાળ વહી ગયા તાપણ જીવ મુક્ત થયા નહીં. દેવાદિ ગતિ શુભ કર્મથી પામ્યા, અશુભકર્મે નરકે ગયા; પણ હજી દાષાવાળા જીવ પ્રત્યક્ષ છે; તા માક્ષના સંભવ કેમ મનાય?

સદૂગુરુ : શુભાશુભ કર્મભાવને લઇને અનંતકાળ વીત્યાે છતાં જીવ મુક્ત થયાે નહીં. પરંતુ તે શુભાશુભ ભાવનાે નાશ કરવાથી માેક્ષ સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે. શિષ્ય : કર્મરહિત કાેઇ ગતિમાં છવ હાેય તે સમજાતું નથી; તાે કાેઇ સ્થળ એવું છે કે જ્યાં છવને કાેઇ કર્મનાે સંગ ન હાેય?

સદ્ગુરુ: દેહાદિ સંયોગોના કરી કદી પ્રાપ્ત ન થાય તેવા વિયાગ થાય છે; અને તે સિહસ્વરૂપ માક્ષપદ શાશ્વત પદ છે એટલે ત્યાંથી કદી કરી જન્મમરણરૂપ સંસારમાં આવવું પડતું નથી; ત્યાં આત્માનું અનંત સુખ ભાગવાય છે; એવું માક્ષપદ સિદ્ધ થયું.

(१) પાંચે સ્થાનકના વિચાર કરતાં તે પાંચે પદના નિશ્ચય થયા એટલે શિષ્યની મુમુક્ષુતા તીવ્ર થઈ અને માક્ષના ઉપાય ન હાય તા અત્યાર સુધી જાણેલું શા કામનું છે એમ વિચારી અવિરાધ ઉપાયમાં શંકા થવાથી શિષ્ય પૃછે છે:—

શિષ્ય: અનંતકાળનાં કર્મા કેવી રીતે નાશ પામરો ? કોઇ અવિરાધ ઉપાય મને જણાતા નથી. અનેક મત અને અનેક દર્શના અનેક ઉપાયા ખતાવે છે. તેમાં સાચું શું માનવું ?

સદ્ગુરુ: ( અડલી હદની વિચારણા કરી સમજ શક્યો તેવા સુશિષ્યને ધીરજ અને આશીર્વાદ આપતાં કહે છે :—) તને અત્યાર સુધી આપેલા પાંચ પદની શંકાઓના પાંચે ઉત્તરથી અત્યામાં પ્રતીતિ થઇ છે કે આ સદ્ગુરુ કારણ-કાર્યથી સમજાવીને યથાર્ય આત્મસ્વરૂપ જણાવે છે તેમ જ છે, તો તને માેલઉપાય ખતાવીશ તેમાં શંકા નહીં રહે; માેલના ઉપાયનો તે જ પ્રમાણે સહજ પ્રતીતિ ઘશે.

ઘણા કાળનું સ્વેમ પણ જાગ્રત થતાં જ દૂર થાય છે

તેમ આત્મજ્ઞાન થતાં અનાદિના વિભાવ ૮ળે છે. કર્મથી ઉત્પન્ન થતા શુલાશુલ ભાવ એ જ અજ્ઞાનદશા છે; તે કર્મઅંધનનું કારણ છે, શુદ્ધ આત્માથી લિન્ન ખહિરાત્મભાવમાં વાસના છે; પરંતુ કર્મથી મુક્ત થવાના ભાવ છે, તે નિજ શુદ્ધ આત્મ-સ્વલાવમાં વાસ થવા તે છે. કર્મઅંધનનાં જે જે કારણા છે તે અંધમાર્ગ છે અને તે અંધનનાં કારણાના નાશ કરવા તે માક્ષમાર્ગ છે. રાગ, દેષ અને અજ્ઞાન એ કર્મઅંધનરૂપ વેલીની મુખ્ય ગાંઠ છે, તેને નિર્મૂળ કરવાના ઉપાય તે માક્ષમાર્ગ છે. અનંત પ્રકારનાં કર્મો મુખ્ય આઠ કર્મોમાં સમાઈ જાય છે; અને તે આઠેમાં મુખ્ય માહનીયકર્મ છે; તેના નાશ કરવાના ઉપાય સાંભળ.

માહનીય કર્મના બે ભેદ છે: એક દર્શનમાહનીય અને ખીજું ચારિત્રમાહનીય. દર્શનમાહનીયના નાશ બાધથી થાય છે; અને ચારિત્રમાહનીય વીતરાગતાથી ૮ળે છે, આ સત્ય ઉપાય છે; કેમકે ક્રોધાદિથી કર્મ અંધાય છે અને ક્ષમાદિથી કર્મના નાશ થાય છે એ સર્વને પ્રત્યક્ષ અનુભવમાં આવે તેમ છે.

અનેક મત તથા અનેક દર્શનો મોક્ષના ઉપાય બતાવે છે તે પ્રત્યેના આગ્રહ તજીને તથા આ મારા ધર્મ છે તે મારે પાળવા જ એવા વિકલ્પા મૂકીને આ માક્ષ માટે બતા- વેલા માર્ગ આરાધશે તે થાડા ભવમાં માક્ષ પામશે. છ પદ વિષે તેં છ પ્રકારે પ્રશ્નો વિચાર કરીને પૂછ્યા તે પદ જે સવાંગે સમજાય, તેમાં નિ:શંક થાય તે અવશ્ય માક્ષમાર્ગ પામે છે. એકાદ પદમાં પણ શંકા હાય તા માક્ષમાર્ગ પમાતા નથી.

શિષ્ય: કઇ જાતિમાં મેાક્ષ પમાય છે, કયા વેષથી મેાક્ષ પમાય છે એના નિશ્ચય મારાથી થઇ શકતા નથી. કારણ કે કેાઇ ખ્રાદ્મણ આદિ જાતિને માક્ષયોગ્ય માને છે, કાેઇ સાધુ આદિના વેષ વિના માેક્ષ થતા નથી એમ અનેક લેદાે વર્ણવે છે, એક જ પ્રકારના માર્ગ બધા માનતા નથી; તાે મારે શું કરવું?

સદ્ગુરુ: દર્શનમાહ અને ચારિત્રમાહને દ્વર કરીને સત્ એટલે અવિનાશી, ચૈતન્યમય એટલે સર્વ ભાવને પ્રકાશવારૂપ સ્વભાવમય શુદ્ધ આત્મા પામવાના ઉપર માેક્ષમાર્ગ કહ્યો તે ગમે તે જાતિમાં કે વેષમાં આરાધશે તે માેક્ષ પામશે. માેક્ષમાં ઊચનીચના ભેદ નથી. આમાં કંઈ શંકા રાખવા યાેગ્ય નથી.

શિષ્ય: પાંચ પદ સમજ્યાનું ફળ, મેાક્ષના ઉપાય ન સમજાય તા શા કામનું છે? પાંચે પદના ઉત્તરથી હે સદ્ગુરુ! મારા મનનું સમાધાન થયું છે તેમ આ માેક્ષઉપાય નામનું પદ સમજાય તા મારા મહાભાગ્યના ઉદય થયા એમ હું જરૂર માનીશ. હે ગુરુરાજ! માેક્ષમાર્ગની શરૂઆતથી સંપૂર્ણતા સુધીના કયા ઉપાય છે?

સદ્ગુરુ: કષાય એટલે કોધ, માન, માયા અને લેાલ એ સર્વેને શમાવવા, મંદ કરવા, એક માેક્ષ સિવાય બીજી અભિલાષા ન રાખવી, સંસાર-પરિભ્રમણથી ત્રાસ પામવા અને આ આત્મા અનંત કાળથી કર્મના ભારે કચરાઇ રહ્યો છે તેને જન્મમરણનાં દુ:ખથી મુકાવવા સાચા ભાવથી કાળજી રાખી માેક્ષ માટે પ્રવર્તવાના ભાવરૂપ અંતર દયા તેમ જ સર્વ જીવા સંસારદુ:ખથી મુક્ત થાય તેવા ભાવરૂપ અંતરથી

દયા જેને હાય તે જીવને માેક્ષમાર્ગના જિજ્ઞાસ જાણવા. એવા જિજ્ઞાસ આત્માને સદ્ગુરના બાેધ થાય તા તે સમ્યશ્દર્શન પામે અને અંતરની શાધમાં વર્તે.

મત, દર્શનના આગ્રહ તજીને જો તે સદ્દગુરુએ દર્શાવેલા લક્ષે વર્તે તા તે શુદ્ધ સમક્તિ પામે એટલે તેને અંશે આત્માના અનુભવ થાય છે.

જયારે નિજસ્વસાવના સ્પષ્ટ અનુભવ, લક્ષ અને પ્રતીતિ વર્તે તથા વૃત્તિ આત્માના સ્વભાવમાં વહે ત્યારે પરમાર્થે સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થયું ગણાય છે.

સમ્યગ્દર્શનની વધતી જતી ધારાથી ચારિત્રમાહનીયના મિથ્યાભાસને ટાળે, ત્યારે ચારિત્રગુણ એટલે સ્વભાવસમાધિ પ્રગટે છે અને અંતે સર્વ રાગદ્વેષના ક્ષયરૂપ વીતરાગપદમાં સ્થિતિ થાય છે.

શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું જયાં નિરંતર જ્ઞાન રહે, તે જ્ઞાનને કેવળજ્ઞાન કહીએ છીએ. એ જીવન્મુક્ત દશારૂપ નિર્વાણ દેહ છતાં અત્રે અનુભવાય છે.

હે શિષ્ય! દેહમાં જે આત્મખુદ્ધિ થઇ છે અને તેથી દેહ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ સર્વમાં અહંભાવ, મમત્વભાવ વર્તે છે તે છૂટે અને આત્મામાં આત્મખુદ્ધિ ઘાય તો તું કર્મના કર્તા પણ નથી; અને એ જ ધર્મના મર્મ છે. એ જ ધર્મથી માેક્ષ છે; તું જ માેક્ષસ્વરૂપ છે એટલે શુદ્ધ આત્મા છે; અનંત જ્ઞાન, દર્શન અને અવ્યાખાધ સુખસ્વરૂપ તું છે; તું જ શુદ્ધ છે, ખુદ્ધ છે, ચૈતન્યપ્રદેશાત્મક છે, સ્વયં જયાેતિસ્વરૂપ છે અને અનંત સુખની ખાણ છે. વિશેષ કેટલું

કહેવું ? ટૂંકામાં એટલું જ કહીએ છીએ કે તું વિચાર કરીશ તાે તે સંપૂર્ણ પદ પ્રાપ્ત કરીશ.

''નિશ્ચય સર્વે જ્ઞાનીના આવી અત્ર સમાય.'' એમ કહીંને સહજ સમાધિમાં સદ્ગુરુ લીન થયા, મૌન થયા.

છેવટે ઉપસંહાર કરતા પહેલાં 'શિષ્યંબાેધબીજપ્રાપ્તિ'-રૂપે નવ ગાંથાઓ આપી છે તેમાં જ્ઞાન, ભક્તિ અને ઉપકારની લાગણી ઉત્તમ રીતે વર્ણુવી જે ભાવ પ્રગટ કર્યો છે, તે ભાવ સદ્દ્યુરુનું ઓળખાણ જે મહાભાગ્યશાળીને થયું હાય તેને મરણ સમયે આવે તા મહાલાભ થાય, સમાધિમરણ થાય તેવી તે ગાંથાઓ હાવાથી તથા મરણસમયે પણ સંભળા-વવા યાગ્ય હાવાથી મૂળ રૂપે જ નીચે આપી છે:

"સદ્યુરુના ઉપદેશથી, આવ્યું અપૂર્વ ભાન; નિજપદ નિજમાંહી લહ્યું, દૂર થયું અજ્ઞાન ૧૧૯ ભાસ્યું નિજ સ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; અજર અમર, અવિનાશી ને, દેહાતીત સ્વરૂપ ૧૨૦ કર્તા ભાકતા કર્મના, વિભાવ વર્તે જયાંય: વૃત્તિ વહી નિજ ભાવમાં, થયા અકર્તા ત્યાંય ૧૨૧ અથવા નિજ પરિષ્ણામ જે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; કર્તા ભાકતા તેહના, નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપ ૧૨૨ માસ કહ્યો નિજ શુદ્ધતા, તે પામે તે પંથ; સમજવ્યા સંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્ચન્થ ૧૨૩ અહા! અહા! શ્રી સદ્યુર, કરુષ્ણાસિંધ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યા, અહા! અહા! ઉપકાર ૧૨૪ શું પ્રભુચરષ્ય કને ધરું, આત્માથી સૌ હીન; તે તા પ્રભુએ આપિયા, વર્તુ ચરષ્યાધીન ૧૨૫

આ દેહાદિ આજથી, વર્તી પ્રસ આધીન: દાસ, દાસ હું દાસ છું; તેહ પ્રભ્રના દીન. ૧૨૬ ષદ્ર સ્થાનક સમજાવીને, ભિન્ન ખતાવ્યા આપ; ત્ર્યાન થકી તરવારવત્. એ ઉપકાર અમાપ." ૧૨૭ છેલ્લી પંદર ગાથાએામાં ચૂલિકારૂપે ઉપસંહાર કર્યો છે. છ પદને विस्तारपूर्वेष्ठ विચारवाथी 'ષट्દર્શન જિન અંગ ભાગી જે' જેમ શ્રી આનંદઘનજીએ ગાયું છે તેમ છયે દર્શન સમજારો, અને સમ્યગ્દર્શનનાં છયે સ્થાનકમાં નિઃશંક થવાથી સમકિતના લાભ થશે એમ જણાવી, મિથ્યાત્વ જેવા માટા રાેગ મટાડવા સદ્યુર વૈદ્યને શાેધી તેની આજ્ઞારૂપ પથ્ય પાળીને સદુગુરુના બાધના વિચાર ધ્યાનમાં લેવારૂપ ઔષધની ભલામણ કરી છે. ભવસ્થિતિ પાકે નહીં ત્યાં સુધી માેક્ષ ન મળે વગેરે વિચારા તજી સત્પુરુષાર્થ કરી પરમાર્થ સાધવા પ્રેરણા કરી છે. નિશ્ચય નથે આત્માનું જે સ્વરૂપ છે તે લક્ષમાં રાખી સદ્વ્યવહારરૂપ માેક્ષનાં સાધના આરાધવાં, પણ વ્યવહાર કે નિશ્ચયના એકાંતે આગ્રહ ન કરવા એવી ચેતવણી આપી છે. આ ગ્રંથમાં કાેઇ નય એકાંતે કહ્યો નથી, બન્નેનાે ગૌણ મુખ્યપણે યથાયેાગ્ય સાથે લક્ષ રાખેલ છે. ગ<sup>ર</sup>છમતની કલ્પનાએ સદૃત્યવહાર ગણાય નહીં; તેમ જ પાતાના સ્વરૂપનું જ્ઞાન પ્રગટ થયા વિના નિશ્ચયની વાતામાં કંઈ માલ નથી. ત્રણે કાળના સર્વે જ્ઞાનીના એક જ માર્ગ છે. નિશ્ચય નયથી સર્વ જીત્ર સિદ્ધ જેવા છે; પરંતુ સદ્ગુરુની આજ્ઞા અને જિનદશાના અવલંખનરૂપ નિમિત્તથી તે સ્વરૂપ સમજાય તા તે સ્વરૂપ પ્રગટ થાય; માટે સદ્વ્યવહારની પણ જરૂર છે. એકાંતે શુદ્ધ ઉપાદાન કે નિશ્ચયનું નામ લઇને નિમિત્તરૂપ

વ્યવહારને તજે તે બ્રાંતિમાં ભમે છે, માક્ષ પામતા નથી. માંઢ જ્ઞાનની વાતા કરે અને હુદયમાં માહ ભરપૂર હાય તે પામર પ્રાણી જ્ઞાનીના દ્રોહ કરે છે, અશાતના કરે છે. પરંતુ મુમુક્ષુ જીવ તા દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય આદિ ગુણાનું સેવન કરી જાગ્રત રહે છે. જેણે માહના ક્ષય કર્યા છે કે શાંત કરી દીધા છે તે જ્ઞાનીની દશા પામ્યા છે. સકળ જગત જેને એંડરૂપ લાગે, સ્વપ્ન સમાન ભાસે તે જ્ઞાની-દશા કહેવાય, બાકી માહમાં વર્તે છે તે ગમે તેવાં નિશ્ચયનાં વચન બાલે તાપણ તે વાચાજ્ઞાન કે શુષ્કજ્ઞાન છે. પ્રથમનાં પાંચ પદના વિચાર કરીને માક્ષના ઉપાયરૂપ છેલ્લા પદમાં જેનું વર્તન હાય તે માક્ષરૂપ પાંચમું પદ પ્રાપ્ત કરે છે; એ નિ:શંક વાત જણાવી અંતમંગલની ગાથામાં જ્ઞાનીપુરૂષને નમસ્કાર જણાવ્યા છે:

'' દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરણમાં, હાે! વંદન અગણિત."

ચૌદ પૂર્વનું મધ્યનું – સાતમું પૂર્વ 'आत्मप्रवाद' નામે છે તે સર્વ પૂર્વના સારરૂપ 'શ્રી આત્મસિદિશાસ્ત્ર'ની રચના, આત્મસ્વરૂપના અનુભવ કરીને શ્રીમદે સુગમ રીતે મધ્યસ્થ-પણે કરી છે. તેના ઊંડા અભ્યાસ સદ્ગુરુ સમીપે થાય તા આત્મસ્તાન પામનું સુલભ થાય તેનું આ કળિકાળમાં ઉત્તમ સાધન આપણને પ્રાપ્ત થયું છે. તે સમજવા જિજ્ઞાસુ દશા પ્રાપ્ત કરી આત્મન્નાની ગુરુ સમીપે ભક્તિપૂર્વક તેનું શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસન કરવા સર્વને ભલામણ કરું છું. પક્ષપાત કે ખંડન – મંડનની શૈલી શ્રહણ કર્યા વિના માત્ર સત્ય વસ્તુને સુગમપણે શ્રહણ કરાય તેવા રૂપે સુંદર પદ્યમાં ૧૪૨ ગાશમાં

જ સર્વ શાસ્ત્રોના સાર શ્રીમદે 'શ્રી આત્મસિદ્ધિ'માં ભરી દીધા છે.

'શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર'ની ચાર નક્લાેમાંથી એક શ્રી સાેભાગ્યભાઇને આપેલી તેના અભ્યાસથી તેમની દશા ખહુ ઉચ્ચ થઇ હતી તે આગળ ઉપર જણાવી દીધું છે. શ્રી અંબા-લાલભાઇને આજ્ઞા થયેલી તે પ્રમાણે તેમણે અત્યંત ભક્તિ-ભાવથી તેનું વાંચન, મનન, નિદિધ્યાસન કરેલું અને તેનું માહાત્મ્ય ટૂંકામાં શ્રીમદ્ ઉપર લખેલા પત્રમાં જણાવે છે:

"શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર વાંચતાં વિચારતાં મારી અલ્પજ્ઞ મતિથી વિશેષ વિસ્તારપૂર્વક સમજી શકાતું નથી; પણ મારી સાધારણ મતિથી તે ઉત્તમાત્તમ શાસ્ત્ર વિચારતાં મારા મન. વચન, કાયાના યાેગ સહજે પણ આત્મવિચારમાં પ્રવર્તતા હતા; જેનું અનુપ્રેક્ષણ કેટલાક વખત રહેવાથી, રહ્યા કરવાથી સામાન્યપણે પણ ખાદ્ય પ્રવર્તવામાં મારી ચિત્તવૃત્તિ સહેજે અટકી જઈ આત્મવિચારમાં રહ્યા કરતી હતી, જેથી મારી કલ્પના પ્રમાણે સહજ સ્વભાવે શાંતિ રહ્યા કરતી હતી. જે ઘણા પરિશ્રમથી મારા ત્રિકરણ જોગ કાેઇ અપૂર્વ પદાર્થને વિષે પરમ પ્રેમે સ્થિર નહીં રહી શકેલા, તે યાગ તે પરમાહ્કૃષ્ટ શાસ્ત્ર વિચારવાથી સહજ સ્વભાવે પણ આત્મવિચારમાં સદ્દ-ગુરુચરણમાં પ્રેમયુક્ત સ્થિરભાવે રહ્યા કરતા જેથી મારી અલ્પન્ન દૃષ્ટિથી અને મારા સામાન્ય અનુભવથી મારી કલ્પના પ્રમાણે એમ લાગે છે કે જો તેવી રીતે તેજ શાસ્ત્રનું વિશેષ અનુપ્રેક્ષણ દીર્ઘકાળ સુધી રહ્યા કરે તેા આત્મવિચાર, આત્મ-ચિંતન સદાય જાગ્રતપણે રહ્યા કરે; અને મન, વચન, કાયાના યાેગ પણ આત્મવિચારમાં જ વર્ત્યા કરે."

સ્વામી શ્રી લલ્લુજી આત્મસિદ્ધિ સંબંધમાં જણાવે છે: ''તે વાંચતાં અને કોઇ કોઇ ગાથા બાલતાં, મારા આત્મામાં આનંદના ઊભરા આવતા. અને એકેક પદમાં અપૂર્વ માહાત્મ્ય છે, એમ મને લાગ્યા કરતું. આત્મસિદ્ધિના સ્વાધ્યાય, મનન નિરંતર રહ્યા કરી આત્માહ્વાસ થતા. કોઇની સાથે કે બીજી ક્રિયા કરતાં આત્મસિદ્ધિની સ્મૃતિ રહેતી. પરમકૃપાળુ દેવની શાંત મુખમુદ્રા કિંવા આત્મસિદ્ધિની આત્માનંદ આપનારી ગાથાનું સ્મરણ સહજ રહ્યા કરતું, અન્ય કશું ગમતું નહીં. બીજી વાતા પર તુચ્છ ભાવ રહ્યા કરતાં. માહાત્મ્ય માત્ર એક સદ્ગુરુ અને તે ભાવનું આત્મામાં ભાસ્યમાન થતું હતું."

ચાથી નકલ શ્રી માણેકલાલ ઘેલાભાઇ ઝવેરીને માકલા-વેલી. તેમણે 'શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર'ના ભક્તિપૂર્વક અભ્યાસ કરી પાતાને જે ભાવા સ્કુરેલા તે ''આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર''ના વિવરણરૂપે દર અઠવાડિયે દશખાર પાનાં શ્રી અંખાલાલભાઇ ઉપર લખી માેકલતા. તેમાંનું કંઇ પ્રસિદ્ધ થયું જણાતું નથી. શ્રી અંખાલાલભાઇ આદિના પત્રોમાં તેની સૂચ-નાએા આવે છે તે ઉપરથી કંઇક વિસ્તારથી આત્મસિદ્ધિ વિષે શ્રી માણેકલાલભાઇ લખતા એમ જણાય છે. ટૂંકામાં, અનેક યે!ગ્ય આત્માઓ એ શાસ્ત્રના અવલંખનથી ઉચ્ચ દશા પામે તેવી તે શાસ્ત્રમાં ચમત્કૃતિ છે, એ વાત ઉપરના ઉતારા ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે.



# ૨૧

# ચરાતરમાં પુનરાગમન

શ્રીમદુ નડિયાદમાં સં. ૧૯૫૨ ની દિવાળી પછી પણ થાેડા વખત રહ્યા હતા. પછી વવાણિયા, માેરખી, સાયલા તરફ વૈશાખ માસ સુધી રહ્યા હતા અને તે જ વૈશાખમાં ઇડર થઇ જેઠ માસમાં મુંબઇ ગયા હતા. આ અરસામાં શ્રી સાભાગ્યભાઇના સમાધિપૂર્વક દેહ છૂટ્યો હતા. શ્રી લલ્લુજી આદિ છ મુનિઓની શ્રદ્ધા કરી ગઈ છે એમ ખંભાત સંઘાડાના સાધુ અને શ્રાવકામાં વિશેષ ચર્ચા થવા લાગી. શ્રી લલ્લુજને દીક્ષા આપનાર શ્રી હરખચંદજના દેહ પણ છૂટી ગયા હતા. તેથા બીજા સાધુઓને ચિન્તા થઇ પડી કે જે આ મુનિઓને દખાવીશું નહીં તો તે જુદો વાડા બાંધશે. તેથી તે છમાંના એક એક સાધુને ખીજા પક્ષવાળા સાધુએાના સમૃદ્ધમાં ખાલાવીને વિશેષ પ્રકારે દખાવતા, માર્ગથી પાડવાના પ્રયત્ન કરતા. તાેપણ એ છ મુનિએા સમભાવે રહેતા. શ્રી દેવકરણજી મુનિને સાચી વાતમાં શૂરવીરપણું આવી જતું પણ દુખાઈને બેસી રહેતા. લાક્ષાગૃહમાં પાંડવાને ખાળવાના પ્રયત્ન કૌરવાેએ કર્યો હતાે તેમ આ પરિષદ્ધ મુનિઓને સહન કરવાે મુશ્કેલ હતા. પરંતુ શ્રીમદુના ઉપદેશથી તે અંતરંગમાં શાંતિ રાખી શક્યા હતા. કેટલાક થતી જિજ્ઞાસાવાળા મુનિઓને તા એ પ્રસંગે વિશેષ દૃઢતા થઇ કે આત્મકલ્યાણની ઇચ્છાવાળાને એ ખધાના સંગ ભૂંડા છે. દરરાજ નિંદા અને ખટપટમાં કાળ ગાળનાર એક પક્ષ દેખાતા અને એક ખાજુ પાતાના લક્ષ ચૂક્યા વિના શાંત ભાવે સહન કરતા થાેડા મુનિએ યથાર્થ સાધુપણું આચરતા જણાતા.

શ્રીમદ્દનાં અમૃત સમાન બાેધના પરિણામે મુનિઓને શાંતિ રહેતી. પત્રો પણ વિરાધ શમાવે તેવા આવતા તેમાંથી કંઇક નીચે આપું છું:—

"સત્સમાગમના પ્રતિબંધ કરવા જણાવે તો તે પ્રતિબંધ ન કરવાની વૃત્તિ જણાવી તો તે યાગ્ય છે, યથાર્થ છે, તે પ્રમાણે વર્તશા. સત્સમાગમના પ્રતિબંધ કરવા યાગ્ય નથી, તેમ સામાન્યપણે તેમની સાથે સમાધાન રહે એમ વર્તન થાય તેમ હિતકારી છે.

પછી જેમ વિશેષ તે સંગમાં આવવું ન થાય એવાં ક્ષેત્રે વિચરવું યાેગ્ય છે, કે જે ક્ષેત્રે આત્મસાધન સુલભપણે થાય."

''અવિરાધ અને એકતા રહે તેમ કર્તવ્ય છે; અને એ સર્વના ઉપકારના માર્ગ સંભવે છે. ભિન્નતા માની લઇ પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવ ઊલટા ચાલે છે. અભિન્નતા છે, એકતા છે એમાં સહજ સમજવાફેરથી ભિન્નતા માના છા એમ તે જીવાને શિખામણ પ્રાપ્ત થાય તાે સન્મુખવૃત્તિ થવા યાેગ્ય છે.

જ્યાં સુધી અન્યાેન્ય એકતા વ્યવહાર રહે ત્યાં સુધી સર્વથા કર્તવ્ય છે.''

શ્રી લલ્લુજી આદિનુ ચાતુર્માસ સં. ૧૯૫૩ માં ખેડા થયું હતું. ત્યાં શ્રીમદે તેમના સ્વાધ્યાય માટે 'માેક્ષમાર્ગ – પ્રકાશ' ગ્રંથ માેકલ્યાે હતાે. શ્રીમદ્દને માેરખીમાં ત્રણ માસ સં. ૧૯૫૪ માં ચૈત્ર માસ સુધી રહેવાનું ખન્યું હતું તે પ્રસંગે થયેલાં વ્યાખ્યાનાની એક મુમુક્ષુએ કરેલી નાેંધ 'વ્યાખ્યાન-સાર' નામે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં છપાયેલ છે.

શ્રાવણ માસની શરૂઆતમાં શ્રીમદ પેટલાદ થઇ કાવિઠા ગયા. ત્યાં એક માસ અને નવ દિવસ સુધી નિવૃત્તિમાં રહ્યા. શ્રી અંખાલાલભાઇ સાથે રહેતા. મુનિશ્રી લલ્લુજી આદિનું ચાૈમાસું વસાેમાં થયું હતું અને શ્રી દેવકરણ્જી આદિનું ખેડામાં હતું. તેથી શ્રીમદુ કાવિઠાથી નહિયાદ થઇને વસાે પણ ગયા હતા. શ્રી લલ્લુજીને શ્રીમદે પૂછ્યું : "કહાે મુનિ, અહીં કેટલા દિવસ રહીએ ?'' ત્યાં સુધીમાં શ્રી લલ્લુજને બે, ચાર કે છ દિવસથી વધારે સમાગમનાે પ્રસંગ મુંબઇ સિવાય બી**જે** ક્યાંય ખન્યાે નહાેતા; તેથી વિશેષ સમાગમની ઇચ્છાએ તેમણે જવાબ દીધા : "એક માસ અહીં રહાે તા સારૂં." શ્રીમદ્ મૌન રહ્યા. શ્રી દેવકરણજીને ખબર મળી કે શ્રીમદ્ વસા પધાર્યા છે; તેથી તેમની પણ સમાગમ માટે ઉત્કંઠા વધી. પત્રો દ્વારા અને માણસાે માેકલીને ખેડા પધારવા તે આગ્રહ કરવા લાગ્યા. તે ઉપરથી શ્રી અંબાલાલભાઇની સૂચનાથી શ્રી લલ્લુજીએ ખેડા પત્ર લખ્યા કે ચાતુર્માસ પછી સમાગમ કરાવવા શ્રીમદ્ ઉપર તમે પત્ર લખો તા આપણે ખધાને લાભ મળે તેા વિશેષ સાર્યું. શ્રી દેવકરણજીના તેવા ભાવાર્થના પત્ર શ્રીમદ્ ઉપર આવ્યો ત્યારે શ્રીમદે શ્રી લલ્લુજીને પૂછ્યું : ''મુનિશ્રી દેવકરણજીને પત્ર કાેણે લખ્યા ?''

શ્રી લલ્લુજીએ અંખાલાલનું નામ ન લેતાં કહ્યું : "મેં પત્ર લખ્યા હતા."

શ્રીમદે કહ્યું : ''આ બધું કામ અંબાલાલનું છે, તમારું નથી.''

શ્રી લલ્લુજી ગામના માેટા માેટા લાેકાેને ત્યાં આહાર પાણી લેવા જતા ત્યારે બધાને કહેતા કે મુંબઇથી એક મહાત્મા આવ્યા છે, તે બહુ વિદ્વાન છે. તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવશા તા ખહુ લાભ થશે, એટલે ઘણા માણસા શ્રીમદ્ પાસે આવવા લાગ્યા એટલે શ્રી લલ્લુજને શ્રીમદે કહ્યું કે તમારે મુનિઓએ બધા આવે ત્યારે ન આવતું. તેથી તેમને ઘણા પસ્તાવા થયા કે એક માસના સમાગમની માગણ! કરી હતી પણ આમ અંતરાય આવી પડ્યો. તેથી પિપાસા ખહુ વધી. માત્ર વનમાં શ્રીમદ્ બહાર જતા ત્યારે બધા મુનિઓ વગેરેને જ્ઞાનવાર્તાના લાભ મળતા.

તે વિષે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીના લખાવેલા શ્રીમદ્દના પરિચયમાં નીચે પ્રમાણે છે:—

### —ચરામાં પહેલાે દિવસ—

"વસાથી એક માઇલના અંતર પર આવેલા ચરામાં એક દિવસ પરમ કૃપાળુદેવ મુમુક્ષુ વર્ગ સહિત પધાર્યા. અમે પણ તેઓશ્રીની સાથે હતા. ત્યાં ગયા પછી ધારીભાઇ પાસે 'ભરતેશ્વર ભૂપતિ ભયા વૈરાગી' એ સજ્ઝાય ત્રણ વખત ગવરાવી. આનંદધનજીકૃત ચાવીસીમાંથી ઓગણીસમા તીર્થંકર મિલ્લનાથનું સ્તવન વારંવાર ખાલાવ્યું, તે વખતના અમાપ આનંદનું આલેખન શી રીતે થાય? કારણકે પરમગુરુના યાગ-ખળથી, આવાં વૈરાગ્યવૃદ્ધિ કરનારાં કાવ્યા જ્યારે તેમની સમક્ષ ગવરાવવામાં આવતાં, ત્યારે ચાપાસ વૈરાગ્યમય વાતાવરણ છવાઇ રહેતું. સ્તવન ખાલી રહ્યા પછી ધારીભાઇએ પ્રશ્ન કર્યો કે જૈનદર્શન સર્વોત્તમ આપણે માનીએ છીએ તે શી રીતે?

પ્રત્યુત્તરમાં કૃપાળ દેવે જણાવ્યું કે છ વૈદ્યો છે, તેમાં એક ધનવન્તરી નામે સાચા વૈદ્ય છે, તે સત્ય નિદાન અને ચિકિત્સા કરી દરદીને દરદથી મુક્ત કરે છે. આથી જગતમાં પ્રત્યેક સ્થળે તેની ખ્યાતિ પ્રસરી, તે એઈ પાંચ ફૂટ (માયાવી) વૈદ્યોએ પણ પાતપાતાની દુકાના ખાલી, ધંધા ચલાવ્યા, અને લાકોને સસ્તી દવા મળવાથી, તેના તરફ વળ્યા. તેમાં સાચા વૈદ્યની દવા જેટલા અંશે દરદીને આપે તેટલા અંશે દરદીને લાભ થાય; પણ પાતાની કાલ્પનિક દવાના દરદી ઉપર ઉપયાગ કરે ત્યારે રાગની વૃદ્ધિ થાય એમ કહી, તેના ઉપનય ષદ્દર્શન ઉપર લીધા કે સાચા વૈદ્ય તે સર્વજ્ઞ વીતરાગ દેવ છે અને બાકીના પાંચ કૂટ વૈદ્યો છે તે સાચા (વીતરાગ) વૈદ્યની છે, તેથી તેના પ્રમાણમાં દરદીને લાભ થાય છે.

દર્શનનું સત્ય સ્વરૂપ સમજાવનાર સદ્યુરુ જોઈએ. ક્રેયુરુ હોય તો જીવને અવળું સમજાવે. તે સંબંધી પાતે કહ્યું કે સદ્યુરુ હોય તે જીવને મોક્ષમાર્ગ પર લાવે અને ક્રુયુરુ જીવનું જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર રૂપ ધન લૂંટી લઈ દુર્ગતિએ પહોંચાડે છે. તે ઉપર દૃષ્ટાંત: બહાદુર વળાવા લઈ જાન જતી હતી તેને હીજડા ચાર લૂંટારા બની પચીસનું ટાળું લૂંટવા આવ્યું. ત્યાં તે વળાવે હોંકારા કર્યા કે 'અબે સાલે હીજડે' ત્યાં તા બધું ટાળું ભાગી ગયું. તેમ સદ્યુરુ સાચા હાય તા કર્મ ભાગી જાય છે.

#### —ચરામાં બીજો દિવસ—

ચરામાં રસ્તે જતાં પરમકૃપાળુ દેવ બાલ્યા કે ધર્મ અચિંત્ય ચિંતામણિ સ્વરૂપ છે. ત્યારે મેં પૂછ્યું કે અચિંત્ય ચિંતામણિ એટલે શું શત્યારે પરમગુરૂએ જણાવ્યું કે ચિંતામણિ રત્ન છે, એ ચિંતત્યા પછી કળ આપે છે. ચિંતવવા જેટલા તેમાં પરિશ્રમ છે અને ધર્મ અચિંત્ય એટલે તેમાં ચિંતવવા જેટલા પણ શ્રમ નથી એવું અચિંત્ય કૃળ આપે છે.

આટલી વાત કરતાંમાં એક રાયણનું વૃક્ષ આવ્યું ત્યાં પરમકૃપાળુ સહિત અમે સાધુએા બેઠા. એક મુમુક્ષુભાઇ સાથે હતા. પરમકૃપાળુ બાલ્યા કે ભગવાન રાયણ તળે બહુ વાર સમવસર્યા છે. આ રાયણ ઘણાં વર્ષની જૂની છે. રાયણનું વૃક્ષ ઘણાં વર્ષો પર્યંત ૮કી શકે છે. નજીકમાંથી એક રસ્તાે નીકળતાે હતા. ત્યાંથી એક માળી પુષ્પા લઈને જતા હતા. તેણે પરમકૃપાળુ ઉપર સ્વાભાવિક પ્રેમ આવવાથી, પુષ્પા તેઓશ્રીના આગળ મૂક્યાં. આ વખતે મુમુક્ષુ મૂળજીભાઈએ એક આના તે માળીને આપ્યા. પછી પરમકૃપાળુએ તે પુષ્પામાંથી એક પુષ્પ લઇ કહ્યું કે જે શ્રાવકે સર્વથા લીલાતરી ખાવાના ત્યાગ કર્યો હોય તે ભગવાનને પુષ્પ ચડાવી શકે નહીં; પણ જેણે લીલાતરીના ત્યાગ કર્યા નથી એ પાતાના ખાવામાંથી લીલાતરી કમી કરી ભગવાનને ભક્તિભાવે પુષ્પ ચડાવે, અને મુનિને પુષ્પ ચડાવવાના સર્વથા ત્યાગ હાય છે. તેમજ પુષ્પ ચડાવવા મુનિ ઉપદેશ પણ આપી શકે નહીં, એવું પૂર્વાચાર્યો કહી ગયા છે. પુષ્પ સંબંધી આ ખુલાસા કર્યા પછી પ્રતિમાજી સંબંધી પાતે જણાવ્યું કે સ્થાનકવાસીના એક સાધુ જે ઘણા વિદ્વાન હતા, તેઓ એક વખત વનમાં વિહાર કરીને જતા હતા ત્યાં એક જિન દેરાસર આવ્યું; તેમાં વિશ્રાંતિ લેવા પ્રવેશ કર્યો તાે સામે જિનપ્રતિમા દીઠી, તેથી તેની વૃત્તિ શાંત થઇ અને મનમાં ઉલ્લાસ થયાે. શાંત એવી જિન પ્રતિમા સત્ય છે એવું તેમના મનમાં થયું.

અહીં માહનલાલજીએ પ્રશ્ન કર્યો કે શાસ્ત્રમાં એમ કહેવામાં આવેલ છે કે જિનકલ્પીના સ્થવિરકલ્પમાં આવ્યા પછી મોક્ષ થાય છે, તે શી રીતે? ત્યારે પાતે હસીને ખાલ્યા કે સ્થવિરકલ્પીઓ જિનકલ્પી ઉપર દાઝે બળ્યા તેથી ખાલ્યા કે તમે સ્થવિરકલ્પી થશા, ત્યારે તમારા માક્ષ છે. આમ આનંદપૂર્વક જવાબ આપ્યા; ત્યાર પછી ચરામાંથી સૌ પાતપાતાને સ્થાને ગયા.

## —ચરામાં ત્રીજો દિવસ—

ત્રીજે દિવસે બપારના એ જ ચરામાં અને એ જ રાયણના વૃક્ષ નીચે ગયા. આ વખતે કૃપાળુદેવ અને અમે મુનિઓ જ માત્ર ગયા હતા. પરંતુ પાછળથી મુમુક્ષુ ભાઇએ અને કેટલીક બહેના ત્યાં દર્શન, સમાગમ માટે આવેલાં. સૌ બેઠા પછી ભાદરણવાળા ધારીભાઇને મિલાયાનું સ્તવન આનંદઘનજી મહારાજનું બનાવેલું બાલવા તેઓ શ્રીએ આજ્ઞા કરી અને વારંવાર તે આઠ વખત બાલાવરાવ્યું, તેના અર્થ ધારીભાઇ પાસે કરાત્યા. પછી એ જ સ્તવનના વિશેષાર્થ પાતે અલૌકિક કર્યા. ત્યાંથી આનંદની ધૂનમાં ગાથા બાલતાં ગામ તરફ સિધાવ્યા.

રા**ગા શું** રાગા સહુ રે, વૈરાગા શા રાગ, મનરાવાલા; રાષ્ટ્ર વિના કેમ દાખવેરે, મુક્તિસુંદરી–માગ, મનરાવાલા.

नेभिनाथ स्तवन आनंदधनकृत

અને મનહર પદમાંથી 'જેના કાળ તે કિંકર થઇ રહ્યો' એ પદ આકર્ષક અવાજે માટા સૂરથી બાલતા હતા અને પ્રેમાવેશ દ્વારા બીજાના હૃદયમાં પણ દિવ્યાનંદના સંચાર થાય અને હૃદય પ્રેમપ્રવાહે છલાેછલ ઊલરાઇ જાય, એવા આનંદ સહિત છેક મકાન સુધી ધૂન ચાલી તેઓશ્રીની પાછળ પાછળ અમે સાધુઓ તથા મુમુક્ષુઓ ગામમાં આવ્યા.

એક દિવસે માેહુનલાલજ ઉત્તરાધ્યયનજમાંથી **અ્**ગુ પુરાહિતવાળું ૧૪મું અધ્યયન ઉપાશ્રયમાં વાંગી સમજાવતા હતા; તેમાં એક એવાં પાઠ છે કે ખ્રાહ્મણને જમાડવાથી જીવ તમતમામાં જાય. આ પાઠનું વાચન કરતાં સંશય થયા એટલે આ બાબતમાં આપણે પરમકૃપાળું દેવને પૂછનું એમ ધારી અમે તેઓશ્રીના મુકામે ગયા ઉત્તરાધ્યયનજીના પાઠ બતાવ્યા. ત્યારે પાતે કહ્યું કે તમતમા એટલે અતિ અંધકાર, તે મિશ્યાત્વ છે. તેમાં જાય એટલે ધર્મખુદ્ધિએ ખ્રાહ્મણને જમાડ-વાથી મિશ્યાત્વનું પાષણ થાય, તેના પરિણામે જીવ અનંત કાળ પર્યંત રખડે, તેમ જ અનંત કાળ નરકાદિ ગતિઓમાં દુ:ખ ભાગવે. તદુપરાંત વિવેચન કર્યું કે 'સૂયગડાંગ'માં ખ્રાહ્મણને બિલાડા જેવા કહ્યા છે, કારણ કે તેની વૃત્તિ બીજાનું લઇ લેવાને તાકી રહેલી હાય છે. તેથી તે રૂપે વર્ણન કર્યું છે.

આવા શાસ્ત્રના પરમાર્થરૂપ ખુલાસા સાંભળવાથી સદ્ગુરુ વિષે પ્રતીતિ વૃદ્ધિપણાને પામી. એક વખતે પ્રાસંગિક બાધ આપતાં કહેલું કે સમકિતીને આઠ મદ માંહેલાે એક પણ મદ હાય નહીં. તેમ જ જીવને ચાર દાષામાંથી એક પણ દાષ હાય ત્યાં સુધી સમકિત થાય નહીં; તે ચાર દાષા:— (૧) અવિનય (૨) અહંકાર (૩) અર્ધદગ્ધતા (૪) રસગૃદ્ધિ એ છે. તેના સમર્થનમાં 'ઠાણાંગ' સૂત્રના પુરાવા આપ્યા હતાે.

એક દિવસે પરમકૃપાળુ દેવે અમને બાલાવ્યા. અમે મુનિઓ ત્યાં ગયા, નમસ્કાર કરી બેઠા, એટલે અમને બેસી રહેવાની આજ્ઞા કરી અને પાતે ઊભા થઇ મકાનનાં બારીબારણાં બંધ કરી દીધાં. માત્ર અમે ત્રણ સાધુ અને પાતે એમ ચાર રહ્યા. આ વખતે અમને મુનિઓને ઉદ્દેશીને ઇન્દ્રિયનિગઢ સંબંધી અમાપ બાધ કર્યો હતા, અને કહેવામાં આવ્યું હતું કે જે આહાર માંસને વધારે છે તેવા શરીરને

પુષ્ટ કરનારા આહાર તે માંસ ખાવા બરાબર છે. આ બાધની ખુમારી દીર્ઘ કાળ સુધી રહી હતી.''

એક દિવસે વનમાં વાવ પાસે શ્રીમદ્ મુનિઓ સાથે વાત કરતા બેઠા હતા. શ્રી ચતુરલાલજી મુનિ તરફ નેઇને શ્રીમદે પૃછ્યું: "તમે સંયમ ગ્રહણ કર્યો ત્યારથી આજ સુધીમાં શું કર્યું?"

શ્રી ચતુરલાલજીએ કહ્યું: "સવારે ચાનું પાત્ર ભરી લાવીએ છીએ તે પીએ છીએ; તે પછી છીંકણી વહારી લાવીએ છીએ, તે સુંઘીએ છીએ; પછી આહારના વખતે આહારપાણી વહારી લાવીએ છીએ, તે આહારપાણી કર્યા પછી સૂઇ રહીએ છીએ; સાંજે પ્રતિક્રમણ કરીએ છીએ અને રાત્રે સૂઇ રહીએ છીએ."

શ્રીમદે વિનાદમાં કહ્યું : ''ચા અને છીંકણી વહારી લાવવી અને આહારપાણી કરી સૂઇ રહેવું તેનું નામ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર ?"

પછી આત્મજાગૃતિ અર્થે બાંધ આપી શ્રી લલ્લુજને લલામણ કરતાં કહ્યું: "ખીજા મુનિઓના પ્રમાદ છોડાવી, લણવા તથા વાંચવામાં, સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવામાં કાળ વ્યતીત કરાવવા અને તમારે સર્વેએ એક વખત દિવસમાં આઢાર કરવા; ચા તથા છીંકણી વિના કારણે હંમેશાં લાવવી નહીં, તમારે સંસ્કૃતના અભ્યાસ કરવા."

મુનિ માહનલાલજીએ કહ્યું : "મહારાજશ્રી તથા શ્રી દેવકરણજની અવસ્થા થઇ છે અને ભણવાના જોગ ક્યાંથી અને ?"

શ્રીમદે તેના ઉત્તરમાં કહ્યું : ''યાેગ બની આવ્યેથી

અભ્યાસ કરવા, અને તે થઇ શકે છે; કેમકે વિક્ટોરિયા રાણીની વૃદ્ધ અવસ્થા છે છતાં બીજા દેશની ભાષાના અભ્યાસ કરે છે."

એક વખતે શ્રી માહનલાલજી મુનિએ શ્રીમદ્દને એક પત્રમાં લખીને જણાવ્યું કે મને વ્યાખ્યાન વાંચતાં આવડતું નથી, માટે આપ આજ્ઞા કરા તા હું વ્યાખ્યાન વાંચવાનું બંધ કરું. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદે જણાવ્યું: "સાધુઓએ સ્વાધ્યાય કરવા જોઈએ; સ્વાધ્યાય, ધ્યાન વિના મુનિ કાળ વ્યતીત કરે નહીં; જયારે વ્યાખ્યાનસમય હાય ત્યારે એમ વિચારવું કે મારે સ્વાધ્યાય કરવા એવા અવાજથી સ્વાધ્યાય કરું છું, એવી ભાવના રાખવી. કંઈ આહાર આદિની પણ તેમની પાસેથી કામના રાખવી નહીં; નિષ્કામ ભાવે વ્યાખ્યાન વખતે સ્વાધ્યાય કરવા."

પછી શ્રી માેહનલાલજી મુનિએ પૂછ્યું : "મન સ્થિર થતું નથી, તેના શાે ઉપાય ?"

શ્રીમદે ઉત્તરમાં જણાવ્યું: "એક પળ પણ નકામાં કાળ કાઢવા નહીં. કાંઈ સારું પુસ્તક વૈરાગ્યાદિની વૃદ્ધિ થાય તેવું વાંચવું વિચારવું; એ કાંઈ ન હાય તા છેવટે માળા ગણવી. પણ જે મનને નવરું મેલશા તા ક્ષણવારમાં સત્યાનાશ વાળી દે તેવું છે. માટે તેને સદ્વિચારરૂપ ખારાક આપવા. જેમ ઢારને કંઈ ને કંઈ ખાવાનું જોઈએ, દાણના ટાપલા આગળ મૂક્યો હાય તા તે ખાયા કરે છે, તેમ મન ઢાર જેવું છે; ખીજા વિકલ્પા અંધ કરવા માટે સદ્વિચારરૂપ ખારાક આપવાની જરૂર છે. મન કહે તેથી ઊલદું વર્તવું; તેને વશ

થઈ તાણાઈ જવું નહીં. તેને ગમે તેથી આપણે બીજું ચાલવું, વર્તવું."

મુનિ માેહનલાલજએ પૂછ્યું : '' મારે ધ્યાન કેવી રીતે કરવું ?"

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યા: "શ્રી લલ્લુજી મહારાજ લક્તિ કરે તે વખતે તમારે કાઉસગ્ગ કરી સાંભળ્યા કરવું; અર્થનું ચિંતન કરવું."

એક માસ પૂર્ણ થયો, ત્યારે મુનિઓને જાગ્રતિ આપતાં શ્રીમદે કહ્યું : " હે મુનિઓ ! અત્યારે જ્ઞાની પુરુષના પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં તમે પ્રમાદ કરો છો, પણ જ્ઞાની પુરુષ નહીં હોય ત્યારે પશ્ચાત્તાપ પામશા. પાંચસા, પાંચસા ગાઉ પર્યટન કરવા છતાં જ્ઞાનીના સમાગમ થશે નહીં."

શ્રી લલ્લુજી સ્વામીને શ્રીમદે જણાવ્યું: "જે કાેઇ મુમુક્ષુભાઇએા તેમ જ બહેના તમારી પાસે આત્માર્થ સાધન માગે તેને આ પ્રમાણે આત્મહિતનાં સાધન બતાવવાં:

- (૧) સાત વ્યસનના ત્યાગના નિયમ કરાવવા.
- (૨) લીલાતરીના ત્યાગ કરાવવા.
- (૩) કંદમૂળના ત્યાગ કરાવવા.
- (૪) અભક્ષ્ય પદાર્થીના ત્યાગ કરાવવા.
- (૫) રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરાવવા.
- (६) પાંચ માળા ફેરવવાના નિયમ કરાવવા.
- (૭) સ્મરણ ખતાવવું.
- (૮) ક્ષમાપનાના પાઠ અને વીસ દાેહરાનું પઠનયનન નિત્ય કરવા જણાવવું
- (૯) સત્સમાગમ અને સત્શાસનું સેવન કરવા જણાવવું."

શ્રીમદે લખેલ અભ્યંતર નાેંધપાેથીમાંથી અમુક ભાગ શ્રી લલ્લુજને લાભકારક હતા તે ઉતારી આપવા શ્રી અંબા-લાલભાઈને સૂચના કરી અને તેનું અવગાહન કરવા શ્રી લલ્લુજને ભલામણ કરી હતી. ઘણી તીવ્ર પિપાસા પછી પ્રાપ્ત થયેલ આ સાધનથી શ્રી લલ્લુજને પરમ શાંતિ થઈ.

છેલ્લે દિવસે શ્રી લલ્લુજ મુનિને શ્રીમદ્જએ એક કલાક બાધ આપ્યા અને દૃષ્ટિરાગ પલટાવી આત્મદૃષ્ટિ કરાવી. ઘણા પ્રશ્નોત્તરા પછી જ્યારે શ્રી લલ્લુજ સ્વામીને તે આશય હૃદયગત થયા ત્યારે શ્રીમદ્જ બાલતા અટકી ગયા.

વસામાં માતીલાલ નામના નડિયાદના ભાવસાર શ્રીમદૃની સેવામાં રહેતા તેની મારફતે નડિયાદની આજુબાજુમાં કાઈ એકાંત સ્થળ રહેવા યાગ્ય હાય તેની તપાસ શ્રીમદે કરાવી હતી. નડિયાદ અને ઉત્તરસંડાની વચમાં એક બંગલાે મળી શકે તેવી ગાેઠવણ થઇ. એટલે શ્રી અંખાલાલ, લહેરાભાઇ અને માતીલાલ એ ત્રણની સાથે શ્રીમદૃ ઉત્તરસંડાને ખંગલે પધાર્યા. બીજા કાેઈને ત્યાં આવવાની મનાઇ કરી હતી. પંદર દિવસ સુધી શ્રી અંખાલાલભાઈ સેવામાં રહ્યા અને ખધી વ્યવસ્થા પાતે કરી લેતા. પરંતુ શ્રીમદ્ને તદ્દન એકાંત નિવૃ-ત્તિની વૃત્તિ હાવાથી, શ્રી અંખાલાલભાઈ રસાેઇના સામાન, ગાદલાં, વાસણ વગેરે લાવ્યા હતા તે બધું લઇ જવાની આજ્ઞા કરી, એક માતીલાલને સેવામાં રાખ્યા. શ્રી અંખાલાલ બંગલાે ખાલી કરી બધા સામાન ગાડામાં ભરાવી લઇ નડિયાદ ગયા. માતીલાલે પાતાને માટે એક ગાદલું રખાવ્યું હતું તે અને પાણીના લાેટા સિવાય બીનું કંઈ રહ્યું નહીં. શ્રી અંબાલાલ માતીલાલને સૂચના આપતા ગયા હતા કે રાત્રે છે ત્રણ વખત શ્રીમદ્જીની તપાસ રાખતા રહેજો. શ્રીમદ્ વનમાં એકલા દ્વર કરવા ગયેલા તે સાડા દશ વાગ્યે રાત્રે આવ્યા. માતીલાલે એાસરીમાં હીંચકા હતા તેના ઉપર પાતાને માટે રખાવેલું ગાદલું પાથર્યું હતું તે જોઈ શ્રીમદે કહ્યું: "ગાદલું ક્યાંથી લાવ્યા ?"

> માેતીલાલે કહ્યું : ''મારે માટે રખાવ્યું હતું તે પાથર્યું છે." શ્રીમદે કહ્યું : ''તમે તે ગાદલું લઇ લાે."

મોતીલાલે ઘણા આશ્રહ કર્યા એટલે રહેવા દીધું. થાડી વાર પછી મોતીલાલ તપાસ કરવા આવ્યા ત્યારે ગાદ્ધનું નીચે પડેલું; અને મચ્છર ઘણાં લાગ્યાં. તેથી એક ધાતિયું શ્રીમદ્ ઉપર એરાહી પાછા તે અંદર જઈ સૂઈ ગયા. વળી કરી રાત્રે તપાસ કરવા મોતીલાલ આવ્યા ત્યારે ધાતિયું એરાહેલું નીચે પડેલું. અને શ્રીમદ્ ગાથાએ બેલ્યા કરતા હતા. તેથી ફરી ઓરાહી તે સૂઈ ગયા. આમ શરીરની દરકાર કર્યા લિના ધર્મધ્યાનમાં રાતે પણ શ્રીમદ્ લીન રહેતા. બીજે દિવસે જંગલમાં સવારે કરવા ગયા હતા તે બે કલાકે આવ્યા. શ્રીમદ્ ને માટે એક શેતરંજી પાથરી મેડે બેસારી પાસે પુસ્તક મૂકી મોતીલાલ નીચે આવ્યા. એટલામાં એક પટેલ ગામમાંથી આવ્યા. તેમણે અંબાલાલ શેઠ કર્યા ગયા એમ પૂછ્યું. એટલે મોતીલાલે 'આજ્ઞા સિવાય ન કહી શકાય' એમ કહી મેડે જઇ પટેલ સંબંધી વાત શ્રીમદ્દને જણાવી. શ્રીમદે કહ્યું : પટેલને એમ કહી કે ખાવાપીવાની કંઈ અડચણ નથી.

માતીલાલે આવીને પટેલને તે પ્રમાણે કહ્યું એટલે પટેલ પાછા ચાલ્યા ગયા, પણ માતીલાલને વિચાર થયા કે ખાવા પીવા સંબંધી હવે પૂછવું જોઈએ, એટલે મેડે જઇને શ્રીમદ્દને પૂછ્યું: ''ખાવાપીવા માટે કેમ છે ?"

શ્રીમદે કહ્યું : "તમે નડિયાદ જાએા, તમારાં બાઇને નવરાવીને રાટલી તથા શાક કરાવેજો. વાસણુ લાે ખંડનું વાપરે નહીં, અને શાક વગેરમાં પાણી તથા તેલ નાખે નહીં તેમ જણાવજો."

માતીલાલ નિડયાદ ગયા અને કહેલી સૂચના પ્રમાણે રાટલી અને શાક તૈયાર કરાવ્યાં. શ્રી અંબાલાલભાઈ નિડયાદમાં જ હતા. તેમણે ચૂરમું વગેરે રસાઈ તૈયાર કરાવી મૂકી હતી. પરંતુ આજ્ઞા થઈ હતી તે પ્રમાણે દ્ભધ અને ઘીમાં બનેલી રસાઈ તે બંગલે લાવ્યા; તે વાપરીને શ્રીમદે પૂછ્યું: "વાણિયાનાઈ (શ્રી અંબાલાલ) ત્યાં છે કે?" માતીલાલે કહ્યું: "હા છ, છે."

માતીલાલ નડિયાદ ખાઇને આવતા અને શ્રીમદ્દને માટે શુદ્ધ ખારાક લેતા આવતા. માતીલાલે પણ એક જ વખત આહાર લેવાનું રાખ્યું હતું; કારણકે પ્રમાદ એાછા થાય.

સાંજના શ્રીમદ્ ખહાર દૂર ફરવા જતા અને દરોક વાગ્યે પાછા આવતા. કાેઇ વખત માેતીલાલ પણ સાથે જતા. એક દિવસે ચાલતાં ચાલતાં શ્રીમદે જણાવ્યું: "તમે પ્રમાદમાં શું પડ્યા રહ્યા છાે ? વર્તમાનમાં માર્ગ એવા કાંટાથી ભર્યા છે કે તે કાંટા ખસેડતાં અમને જે શ્રમ વેઠવા પડ્યો છે તે અમારા આત્મા જાણે છે. જો વર્તમાનમાં જ્ઞાની હાત તાે અમે તેમની પૂઠે પૂઠે ચાલ્યા જાત, પણ તમને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીના યાેગ છે છતાં એવા યાેગથી જાગૃત થતા નથી. પ્રમાદ દૂર કરો, જાગૃત થાએા. અમે જ્યારે વીર પ્રભુના છેલ્લા શિષ્ય હતા, તે વખતમાં લઘુશંકા જેટલા પ્રમાદ કરવાથી અમારે આટલા ભવ કરવા પડ્યા. પણ જીવાને અત્યંત પ્રમાદ છતાં બિલકુલ કાળજી નથી. જીવાને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની પુરુષાનું ઓળખાણ થવું ઘણું જ દુર્લભ છે."

એક દિવસે માતીલાલે પાતાનાં પત્નીને સૂચના આપેલી કે મેલ ટ્રેન ગયા બાદ તમે જમવાનું લઈને બંગલા તરફ આવજે, અને ત્રણ-ચાર ખેતર દૂર બેસજે. ત્યાંથી હું આવીને લઈ જઈશ. પરંતુ તે બંગલા પાસે આવી પહોંચ્યાં, તેથી માતીલાલે તે બાઈને બહુ ઠપકા આપ્યા; કારણકે શ્રીમદ્દને તે વાત જણાવવાની જરૂર નહાતી. તે વાત શ્રીમદ્દના જાણવામાં આવી ગઈ, એટલે માતીલાલને કહ્યું: "શા માટે તમે ખીજ્યા? તમે ધણીપણું બજાવા છા? નહીં નહીં, એમ નહીં થવું જોઈએ. ઊલટો તમારે તે બાઈના ઉપકાર માનવા જોઈએ. એ બાઈ આઠમે ભવે માલપદ પામવાનાં છે. તે બાઈને અહીં આવવા દો."

માતીલાલે તુરત જઇને બાઈને કહ્યું : "તમારે દર્શન કરવાની ઇચ્છા હાય તાે આવાે. તમને આવવાની આગ્રા આપી છે."

તે આઈ દર્શન કરી ગયાં. શ્રીમદે પ્રમાદ તજવા ઉપદેશ દીધા હતા : " પ્રમાદથી જાગૃત થાએા; કેમ પુરુષાર્થરહિત આમ મંદપણે વર્તા છા ? આવા જાગ મળવા મહાવિકટ છે. મહા પુષ્યે કરીને આવા જાગ મળ્યા છે તા વ્યર્થ કાં ગુમાવા છા ? જાગૃત થાએા, જાગૃત થાએા. અમારું ગમે તે પ્રકારે કહેતું થાય છે તે માત્ર જાગૃત થવા માટે જ કહેતું થાય છે." આ વનક્ષેત્રે શ્રીમદ્ છે રૂપિયાભાર લાંટની રાટલી તથા થાેડું દ્વધ આખા દિવસમાં વાપરતા. બીજી વખત દ્વધ પણ લેતા નહીં. એક પંચિશું વચમાંથી પહેરતા અને બન્ને છેડા સામસામા ખભા ઉપર નાખતા. એક વખતે શ્રીમદે કહેલું કે આ શરીર અમારી સાથે કજિયા કરે છે; પણ અમે પાર પડવા દેતા નથી.

ઉત્તરસંડાથી શ્રીમદ્ માતીલાલ સાથે ઘાડાગાડીમાં બેસીને ખેડા ગયા. ગામ બહાર બંગલે મુકામ કર્યો હતા. શ્રી અંબાલાલભાઈ ખેડા આવી બે દિવસ ગામમાં રહ્યા હતા, અને દર્શન કરવાની આજ્ઞા મેળવવા પ્રયત્ન કરતા હતા. શ્રીમદ્ની આજ્ઞા પછી મળી ત્યારે તેમને દર્શન થયાં હતાં.

એક દિવસે કરવા જતાં માતીલાલે પાતાનાં નવાં પગરખાં શ્રીમદ્ની આગળ મૂક્યાં, તે તેમણે પહેરી લીધાં. ગાઉ દાઢ ગાઉ ચાલ્યા પછી એક જગાએ એકા ત્યાં માતીલાલે પગ તરફ નજર કરી તા, પગરખાં કંખેલાં અને ચામડી ઊખડી હતી ત્યાંથી લાહી નીકળતું હતું. શ્રીમદ્નું તે તરફ લક્ષ નહાતું. માતીલાલને ખેદ થયા. પગરખાં કાઢી લઇ ચામડી સાચવીને સાફ કરી, ધૂળ ચાંટેલી દૂર કરી. માતીલાલે પછીથી તે પગરખાં ઊચકી લીધાં. આગળ ચાલતાં લીમડા ઉપર વાંદરા હતા તેના તરફ બેઇને શ્રીમદ્ હસ્યા અને બાલ્યા: 'મહાત્મા, પરિગ્રહ રહિત છા અને અપ્રતિબંધ સ્થળ ભાગવા છા પણ યાદ રાખબે કે હમણાં માક્ષ નથી.'

શ્રી દેવકરણજી આદિ મુનિએા આ વખતે ખેડામાં હતા. તેમને ત્રેવીસ દિવસ શ્રીમદ્દના સમાગમ રહ્યો. ઘણા વખત મુનિઓને લાભ મળતા અને શ્રી દેવકરજી પ્રજ્ઞાવંત હાવાથી તેમના આગ્રહ દ્વર થઇ શ્રીમદ્ ઉપર સારી શ્રહા બેઠી; તેનું વર્જુન પાતે શ્રી લલ્લુજી ઉપર વસા પત્ર લખ્યા હતા તેમાં કરેલું છે; તે વિચારવા યાગ્ય હાવાથી અહીં આપ્યા છે:

"પરમકૃપાળુ મુનિશ્રીની સેવામાં—મુ. વસાે શુભક્ષેત્ર.

ખેડાથી લિ. મુનિ દેવકરણ્જીના સવિનય નમસ્ક્રાર પ્રાપ્ત થાય.

'ઉત્તરાધ્યયન'ના ખત્રીસમા અધ્યયનના બાધ થતાં અસદ્ગુરુની ભ્રાંતિ ગઇ; સદ્ગુરુની પરિપૂર્ણ પ્રતીતિ થઇ, અત્યંત નિશ્ચય થયા, તે વખતે રામાંચિત ઉદ્ઘસ્યાં; સત્પુરુષની પ્રતીતિના દૃઢ નિશ્ચય રામ રામ ઊતરી ગયા. આજ્ઞા વશ દૃત્તિ થઇ. રસાસ્વાદ વગેરે વિષય—આસક્તિના નિકંદન થવા વિષે અદ્ભુત, આશ્ચર્ય-ઉપદેશ થયા કે નિદ્રાદિ, કોધાદિ પ્રકૃતિઓ પ્રત્યે શત્રુભાવે વર્ત લું, તેને અપમાન દેલું, તેમ છતાં ન માને તા ક્ર્ર થઇ તે ઉપશમાવવા ગાળી દેવી, તેમ છતાં ન માને તા ખ્યાલમાં રાખી, વખત આવ્યે મારી નાખવી, ક્ષત્રિય ભાવે વર્ત લું; તા જ વૈરીઓના પરાજય કરી સમાધિસુખને પામશા. વળી પરમ ગુરુની વનક્ષેત્ર(ઉત્તરસંડા)ની દશા વિશેષ, અદ્ભુત વૈરાગ્યની, જ્ઞાનની જે તેએમય અવસ્થા પામેલ આત્માની વાત સાંભળી દિગ્મૂઢ થઇ ગયા:—

એક દિવસે આહાર કરીને હું કૃપાનાથ (શ્રીમદ્) ઊતરેલા તે મુકામે ગયા. તે અંગલાને ચાર માળ હતા. તેના ત્રીજા માળે પરમ કૃપાળુ દેવ અિરાજ્યા હતા. તે વખતે તેમની અદ્ભુત દશા મારા જેવામાં આવ્યાથી મેં જાણ્યું કે હું આ અવસરે છતા થઇશ તા તે આનંદમાં કંઈ ફેરફાર થશે, એમ વિચારી હું એક ભીંતના પડદે રહી સાંભળતા હતા. તે કૃપા-નાથ પાતે પાતાને કહે છે:—

અડતાળીસની સાલમાં (સં. ૧૯૪૮) રાળજ બિરાજ્યા હતા તે મહાત્મા શાંત અને શીતળ હતા. હાલ સાલમાં વસા ક્ષેત્રે વર્તતા મહાત્મા પરમ અદ્દલુત યાર્ગીદ્ર પરમ સમાધિમાં રહેતા હતા. અને આ વનક્ષેત્રે વર્તતા પરમાત્મા પણ અદ્દલુત યાગીન્દ્ર પરમ શાંત બિરાજે છે. એવું પાતે પાતાની નગ્નભાવી, અલિંગી, નિઃસંગ દશા વર્ણવતા હતા.

આપે કહ્યું તેમ જ થયું, કળ પાકચું, રસ ચાખ્યા, શાંત થયા; આજ્ઞાવડીએ હંમેશાં શાંત રહીશું. એવી વૃત્તિ ચાલે છે કે જાણે સત્પુરુષના ચરણમાં માેક્ષ પ્રત્યક્ષ નજરે આવે છે. પરમ કૃપાળુદેવે પૂર્ણ કૃપા કરી છે. સૂત્રકૃતાંગ, પ્રથમ શ્રુતસ્કંધ, દશમું સમાધિ અધ્યયન મારી પાસે કાવ્યા ખેલાવી, પરમગુરૂ સ્પષ્ટ ખુલ્લા અલ્લા અધ્યયન મારી સમીપ એ દિવસ એકાંતમાં વાંચવા આપ્યું હતું. તે પછી પાતે ખુદ્ધા અર્થ સમજાવ્યા હતા. અલ્પ ખુદ્ધિ વડે કંઈક સ્મરણમાં લેવાયા હશે. અમે એક આહારના વખત એળ ગુમાવીએ છીએ. બાકી તાે સદ્યુરૂ સેવામાં કાળ વ્યતીત થાય છે; એટલે ખસ છે. તેનું તે જ વાક્ય તે જ મુખમાંથી જ્યારે શ્રવણ કરીએ છીએ ત્યારે નવું જ દીસે છે. એટલે હાલમાં પત્રાદિથી જણાવવાનું ખન્યું નથી, તેની ક્ષમાપના ઇચ્છું છું. લખવાનું એ જ કે હર્ધસહિત શ્રવણ કર્યા કરીએ છીએ. સર્વોપરી ઉપદેશમાં એમ

જ આવ્યા કરે છે કે શરીર કૃશ કરી, માંહેનું તત્ત્વ શાધી, કલેવરને ફેંકીને ચાલ્યા જાઓ; વિષય કષાયરૂપ ચારને અંદરથી ખહાર કાઢી, બાળી જાળી, ફૂંકી મૂકી, તેનું સ્નાનસૂતક કરી, તેના દહાડા પવાડા કરી શાંત થાઓ; છૂટી જાઓ; શમાઈ જાઓ; શાંતિ, શાંતિ, શાંતિ થાઓ; વહેલા વહેલા તાકીદ કરા. જ્ઞાની સદ્ગુરુનાં ઉપદેશેલાં વચના સાંભળીને એક વચન પણ પૂર્ણ પ્રેમથી ગ્રહણ કરે, એક પણ સદ્ગુરુ વચનનું પૂર્ણ પ્રેમથી આરાધન કરે, તા તે આરાધના એ જ માક્ષ છે; માક્ષ ખતાવે છે."

શ્રી દેવકરણ્જ સાથે શ્રી લક્ષ્મીચંદજ મુનિ હતા તેમને શ્રીમદે એક દિવસે કહ્યું: ''તમારે ધ્યાન કરવું હાય તે વખતે પદ્માસન વાળી હાથ ઉપર હાથ રાખી નાસિકા ઉપર દૃષ્ટિ રાખીને કરવું, તેમાં 'લાગસ્સ' અગર 'પંચ પરમેષ્ઠી મંત્ર'ના જાપ કરવા."

> શ્રી લક્ષ્મીચંદજીએ કહ્યું: "હું કંઈ સમજતા નથી." શ્રીમદે કહ્યું: "અમારા ઉપર તમને આસ્થા છે?"

શ્રી લક્ષ્મીચં**દજ મુનિએ** કહ્યું : ''હા, અમને પૂર્ણ આસ્થા છે."

શ્રીમદે કહ્યું: ''અમારા કહેવા પ્રમાણે ચાલશા તો ભાણેલા કરતાં તમારા વહેલે! માેક્ષ થશે; માટે તમને ચૌદ પૂર્વના સાર કહીએ છીએ કે વિકલ્પાે ઊઠવા દેવા નહીં; અને વિકલ્પાે ઊઠે તેને દખાવી દેવા."

ખેડાના તે જ બંગલામાં એક દિવસે ચારે મુનિએા શ્રીમદ્ પાસે ગયા ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું : "આજે અમારે તમારી સાથે બાલવું નથી." પરંતુ મુનિએા અગિયાર વાગ્યાથી ચાર વાગ્યા સુધી શ્રીમદ્દની મુદ્રા પર દૃષ્ટિ રાખી બેસી રહ્યા. છેવટે શ્રીમદ્ બાલ્યા : ''આજે અમારે બાલવું નહાતું, પણ કહીએ છીએ કે તમે શું કરાે છાે ?"

મુનિઓએ કહ્યું : ''અમે આપની મુખમુદ્રાને જેયા કરીએ છીએ."

શ્રીમદે કહ્યું: ''આજે અંતરમાં ઊંડું બી વાવીએ છીએ. પછી તમારા જેવાે ક્ષચાેપશમ હશે તે પ્રમાણે લાભ થશે." એમ કહી અદ્દભુત બાેધદાન દીધું.

પછી શ્રીમદે કહ્યું : ''આ બાધને તમે બધા નિવૃત્તિ-ક્ષેત્રે એકઠા થઈને બહુ વિચારશાે તાે ઘણા લાભ થશે."

ચામાસું ઊતરતાં વિહાર કરી વસા અને ખેડાથી બધા મુનિઓ નડિયાદ આવ્યા અને શ્રીમદ્નો દરેકને સમાગમ થયા હતા તે પ્રસંગના અનુભવની પરસ્પર આપલે કરી આનંદની વૃદ્ધિ કરતા થાેડા કાળ નડિયાદમાં જ રહ્યા.

ખેડામાં એક વેદાંતવિદ્ વકીલ 'પંચદશી'ના લેખક ભદ્ર પૂજાભાઇ સામેધર સાથે શ્રીમદ્ને વાતચીત થઇ હતી તે પ્રસંગે થયેલા પ્રશ્નોત્તર નીચે પ્રમાણે છે:—

વકીલે પ્રશ્ન કર્યો : ''આત્મા છે?''

શ્રીમદે ઉત્તર દીધા : "હા, આત્મા છે."

પ્રક્ષ : ''અનુભવથી કહેા છેા કે આત્મા છે ?''

ઉત્તર : ''હા, અનુભવશ્વી કહીએ છીએ કે આત્મા છે. સાકરના સ્વાદનું વર્ણન ન થઇ શકે. તે તો અનુભવગાચર છે; તેમ જ આત્માનું વર્ણન ન થઇ શકે. તે પણ અનુભવગાેચર છે, પણ તે છે જ."

પ્રશ્ન : "જીવ એક છે કે અનેક છે? આપના અનુ-ભવના ઉત્તર ઇચ્છું છું."

ઉત્તર: "જીવા અનેક છે."

પ્રશ્ન : ''જડ, કર્મ એ વસ્તુત: છે? કે માયિક છે?"

ઉત્તર: "જડ, કર્મ, એ વસ્તુતઃ છે. માયિક નથી."

પ્રક્ષ : "પુનર્જન્મ છે?"

ઉત્તર: "હા, યુનર્જન્મ છે."

પ્રશ્ન : ''વેદાંતને માન્ય માયિક ઈશ્વરનું **અસ્તિત્વ આપ** માના છા ?''

ઉત્તર: "ના."

પ્રશ્ન : ''દર્પણુમાં પડતું પ્રતિબિંબ તે માત્ર ખાલી દેખાવ છે કે કોઇ તત્ત્વનું બનેલું છે?''

ઉત્તર: "દર્પણમાં પડતું પ્રતિબિંબ ખાલી દેખાવ નથી. તે અમુક તત્ત્વનું બનેલું છે."

ખેડાથી શ્રીમદ્ મહેમદાવાદ સ્ટેશને થઇ મુંબઇ ગયા હતા. એકાદ માસમાં શ્રીમદ્દને ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે જવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થયા. નડિયાદ સ્ટેશને માતીલાલ મળ્યા. તેમને મુનિઓ વિષે પૂછતાં માતીલાલે કહ્યું કે બધા મુનિઓ અહીં છે. ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે પાતે જાય છે એવા સમાચાર છેવટે મુનિઓને કહેવરાવ્યા હતા.

# 22

# ઈડરના પહાડ ઉપર

ઇડરમાં શ્રીમદ્દના કાકાસસરા ડો. પ્રાણ્જવનદાસ જગ-જવનદાસ મહેતા ઇડર સ્ટેટના ચીક્ મેડિકલ ઍાક્સિર હતા. તેમને ત્યાં સં. ૧૯૫૫ માં શ્રીમદ્દ રહ્યા હતા. તે વખતે ગામમાં ઘણું કરીને ભાજન જેટલા દિવસે કાળ ગાળતા; અને ઘણાખરા વખત ઇડરના પહાડ અને જંગલામાં પસાર કરતા. શ્રીમદે ડાક્ટર પ્રાણ્જવનદાસને ખાસ મનાઇ કરેલી હાવાથી જનસમાજમાં તેમના આવાગમન સંબંધી કંઈ વાત બહાર પડતી નહીં. ઇડરના મરહૂમ મહારાજા સાહેબે તેમની એકબે વખત મુલાકાત લીધેલી તે દરમ્યાન જ્ઞાનવાર્તા થયેલી તેના સાર 'દેશી રાજ્ય' નામના માસિકમાં ઇ. સ. ૧૯૨૮ માં પ્રસિદ્ધ થયા છે તે નીચે પ્રમાણે છે:—

"મહારાજા : લાેકામાં કહેવત છે કે 'રાજેશ્રી તે નરકે-શ્રી' એના અર્થ શું ?

શ્રીમદ્ : રાજપદવી પ્રાપ્ત થવી એ પૂર્વનાં પુષ્ય અને તપાબળનું ફળ છે. તેના બે પ્રકાર છે: એક 'પુષ્યાનુ-બંધી પુષ્ય' અને બીજું 'પાપાનુબંધી પુષ્ય.' પુષ્યાનુબંધી પુષ્યના ફળરૂપ પ્રાપ્ત થયેલી રાજપદવી ધારણ કરનાર સદા સત્ત્વગુણ્યુધાન રહી, પાતાની રાજસત્તાના સદુપ્રયાત્ર કરી, પ્રજાના પાતે એક માનીતા નાકર છે એવી ભાવના રાખી પુષ્ય કર્મા જ ઉપાર્જન કરે છે.

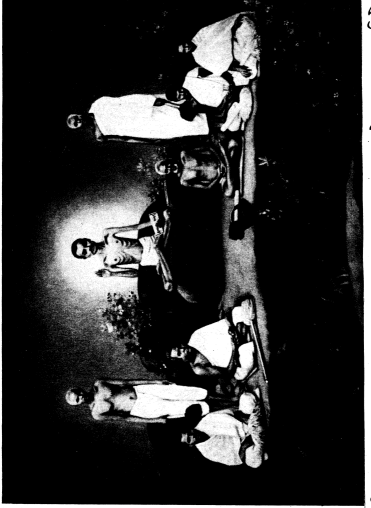
હવે પાપાનુઅંધી પુષ્યના ફળરૂપ રાજસત્તા ધારણ કરનાર રજસ્–તમા–ગુણપ્રધાન રહી, રાજસત્તા ભાગવવામાં ઇન્દ્રિયઆરામી રહી પ્રજા તરફની પાતાની ફરજે ભૂલી જાય છે; અર્થાત્ અનેક પ્રકારના અધમ જાતના કરા પ્રજા ઉપર નાખી પાપકમાં ઉપાર્જન કરે છે.

આ બે પ્રકારના નૃપતિઓ પૈકી પહેલી પંક્તિના આગળ વધી ચક્રવર્તી, ઇન્દ્ર આદિ દેવલાક સુધી ચઢે છે; અને બીજા પ્રકારના નીચે નરક ગતિને પ્રાપ્ત થાય છે; તેમને 'રાજેશ્રી તે નરકેશ્રી' એ કહેવત લાગુ પડે છે.

આ કળિયુગ છે. તેમાં પહેલા પ્રકારના નૃપતિએ થવા દુર્લભ છે. બીજા પ્રકારની વિભૂતિવાળા જ ઘણું કરીને હોય છે. તેથી આ કહેવત આ યુગમાં પ્રચલિત છે, તે બધાને લાગુ પડી શકે નહીં. ફક્ત આપખુદી સત્તા ભાગવનાર, પ્રજાને પીડી, રાજ્યનું દ્રવ્ય કુમાર્ગે વાપરનાર રાજાઓને જ લાગુ પડે છે.

મહારાજા : આ ઇડર પ્રદેશ સંબંધી આપના શા વિચારા છે ?

શ્રીમદ્ : આ પ્રદેશનાં ઐતિહાસિક પ્રાચીન સ્થાન જેતાં તે મને અસલની-તેમાં વસનારાએાની પૂર્ણ વિજયી સ્થિતિ અને તેમની આર્થિક, નૈતિક અને આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના પુરાવા આપે છે. જુએા તમારા ઇડરિયા ગઢ, તે ઉપરનાં જૈન દેરાસરા, રૂખી રાણીનું માળિયું—રણુમલની ચાકી, મહાત્મા-એાની ગુફાએા, અને ઔષધિ વનસ્પતિ આ બધું અલાૈકિક



ખ્યાલ આપે છે. જિન તીર્થંકરાની છેલ્લી ચાવીસીના પહેલા આદિનાથ (ઋષભદેવ-કેસરીઆછ) અને છેલા મહાવીર સ્વામીનાં નામ આપે સાંભળ્યાં હશે. જિનશાસનને પૂર્બુપં પ્રકાશ કરનાર આ છેલ્લા તીર્થંકર અને તેઓના શિષ્ય ગૌતમ આદિ ગણુધરા વિચરેલાના ભાસ થાય છે. તેઓના શિષ્ય ગૌતમ આદિ પામ્યા; તેમાંના એક પાછળ રહી ગયેલા જેના જન્મ આ કાળમાં થયેલા છે. તેનાથી ઘણા જીવાનું કલ્યાણ થવાના સંભવ છે. (જુઓ પૃ. ૨૨૮ લીટી ૧–૨)

કુમારપાળ રાજાના વખતમાં હેમાચાર્ચ થયા. ત્યાર ખાદ કાેઇ સમર્થ આચાર્ય નહીં થવાથી જિનશાસનની ઉન્નતિ અટકી છે, એટલું જ નહીં પણ તેના અનુયાયી સાધુએન કેવળ ક્રિયામાં રાચી રહી, ધ્યેયવસ્તુ તરફનું <mark>લક્ષ ઘણે ભાગે</mark>. ચુક્યા અને ઘણા મત ગ<sup>ુ</sup>છના વાડા બંધાયા; <mark>જેથી અન્ય</mark> મત-પંથવાળાએાથી આ જિનશાસન નિંદાયું છે. ખર્ જેતાં તેનું આધ્યાત્મિક રહસ્ય સમજવામાં આવતું નથી. તેથી ક્રિયા-જડ વસ્તુસ્થિતિ ઉત્પન્ન થઇ છે. ભાગવત અને પુરાણાની અધ્યાત્મ ભાવના હાલના જમાનામાં સમજવામાં નહીં આવ્યાથી લાેકાે તેને ગપાેટાં ઠરાવે છે. વળી કૃષ્ણ ભગવાનની રાસલીલા અને બીજી આખ્યાયિકાઓના ઊંડા લેદ નહીં સમજવાથી નિંદે છે. દાખલા તરીકે, ગાેપીએા મહીની મડુકીમાં કૃષ્ણુને વેચવા સારૂ નીકળે છે અને 'કોઇ માધવ લ્યો, કોઇ માધવ લ્યાે ' એમ બાલે છે. તેના અર્થ સમજ્યા વગર લાેકાે નિન્દા કરે છે. પણ તેની અધ્યાત્મભાવના એવી છે કે 'વૃત્તિએા' રૂપી ગાપીઓએ મડુકીમાં માધવરૂપી <mark>પરમાત્મા સાથેનું અનુસંધાન</mark> કર્યું સમજવાનું છે.''

નડિયાદ સ્ટેશન ઉપર શ્રીમદ્ સાથે માેતીલાલને વાત થઇ હતી તે તેમણે મુનિઓને જણાવી એટલે કેટલાક મુનિઓ ખંભાત તરફ અને કેટલાક અમદાવાદ તરફ વિહાર કરવા વિચાર કરતા હતા તે બંધ રાખી બધાને શ્રીમદ્દના સમાગમની ભાવના વધવાથી ઇડર તરફ બધાએ વિહાર કરવા વિચાર રાખ્યા.

શ્રી લલ્લુજી, શ્રી માહનલાલજી અને શ્રી નરસિંહરખ એ ત્રણે મુનિએ ઉતાવળે વિહાર કરી વહેલા ઇડર પહેંચ્યા. મુનિશ્રી દેવકરણજી, શ્રી વેલશીરખ, શ્રી લક્ષ્મીચંદજ અને શ્રી ચતુરલાલજી પાછળ ધીમે ધીમે આવવા લાગ્યા. ઇડર શ્રાવકના ઉપાશ્રયમાં શ્રી લલ્લુજી આદિ ઊતર્યા અને ડા. પ્રાણુજીવનદાસના દવાખાના તરફ શ્રીમદ્ની શાધમાં શ્રી લલ્લુજી ગયા. શ્રીમદ્ સાથે શ્રી સાલાગ્યભાઇના ભાણા ઠાકરશી હતા તેમણે શ્રીમદ્ને કહ્યું: "પેલા મુનિ આવ્યા."

શ્રીમદે ઠાકરશીને કહ્યું : " તેમને પરભાર્યા વનમાં લઇ જા, અહીં ન આવે."

ઠાકરશીએ શ્રી લલ્લુજને તે પ્રમાણે જણાવ્યું એટલે ખન્ને વનમાં ગયા. પાછળ શ્રીમદ્ પણ આવ્યા. શ્રી લલ્લુજને એક આંખાના વૃક્ષ નીચે શ્રીમદ્ બાલાવી ગયા અને પૃટ્યું: ''માતીલાલે તમને શું કહ્યું હતું?"

શ્રી લલ્લુજીએ કહ્યું: "માતીલાલને આપે પૂછેલું કે સાધુઓ કયાં જવાના છે? તેના ઉત્તર માતીલાલે આપ્યા કે અમદાવાદ અગર ખંભાત જવાના છે. આપે કહ્યું કે ઠીક, અમે ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે જવાના છીએ. તેથી દર્શન–સમાગમની ઇચ્છાએ આ તરફ આપની નિવૃત્તિના વખતમાં વધારે લાભ

મળશે એમ જાણી આવ્યા છીએ. મુનિ દેવકરાષ્ટ્ર પશુ પાછળ આવે છે. મારા અંતરમાં થયું કે મને પૂરા સમાગમ વસામાં થયા નથી. ઘણા માણસાના પરિચય રહેવાથી વસામાં ખરાબર લાલ અમારાથી લેવાયા નથી; તા હવે નિવૃત્તિમાં આપના સમાગમ વિશેષ થશે એમ ધારી આ તરફ આવવા વિચાર થયા એટલે આવ્યા છીએ. અમે વિહાર કર્યો ત્યારે દેવકરાષ્ટ્ર કહે: અમારે પણ લાલ લેવા છે. ઘણા દિવસ બાધ દીધા છે. તમારે આત્મહિત કરવું છે, તા શું અમારે નથી કરવું ? આમ કહી તે પણ પાછળ આવે છે."

આ સાંભળી શ્રીમદ્ સહજ ખિજાઇને બાલ્યા: "તમે શા માટે પાછળ પહ્યા છેા? હવે શું છે? તમને જે સમજવાનું હતું તે જણાવ્યું છે. તમે હવે કાલે વિહાર કરી ચાલ્યા જાઓ. દેવકરણજીને અમે ખખર આપીએ છીએ તેથી તે આ તરફ નહીં આવતાં ખીજા સ્થાને વિહાર કરી પાછા જશે. અમે અહીં ગુમ રીતે રહીએ છીએ, કાેઇના પરિચયમાં આવવા અમે ઇચ્છતા નથી; અપ્રસિદ્ધ રહીએ છીએ. ડાેક્ટરના તરફ આહાર લેવા નહીં આવતા; ખીજા સ્થાનેથી લેજો, અને કાલે વિહાર કરી જવું."

શ્રી લલ્લુજીએ વિનંતિ કરી : '' આપની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલ્યા જઇશું. પરંતુ માેહનલાલજી અને નરસીરખને અહીં આપનાં દર્શન થયાં નથી. માટે આપ આજ્ઞા કરાે તાે એક દિવસ રાેકાઇ પછી વિહાર કરીએ."

શ્રીમદે જણાવ્યું : "ભલે, તેમ કરને."

ઇડરના સમાગમ વિષે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ લખાવેલ પરિચયમાં નીચે પ્રમાણે છે :—

#### — ળીજો દિવસ —

"બીજે દિવસે સવારમાં તે જ આંબા તળે અમે ત્રણ મુનિએ ગયા, અને પાતે માગધી ગાથાઓનો ઉચ્ચાર કરતાં ધૂનમાં ને ધૂનમાં ઊંડા વાકળામાં આવતા હતા તેથી દેખાતા નહોતા, પણ ધૂનના શખ્દાચ્ચાર શ્રવણ થતા હતા. અમે આંબા તળે રાહ જેતા ઊભા હતા એટલામાં ત્યાં પધાર્યા અને પૂર્વ દિશા તરફ મુખ રાખી, નીચેની માગધી ગાથાઓ બાલતા હતા, તેની તે જ એક લયપણે ઉચ્ચ સ્વરે અડધા કલાક સુધી જેસથી ઉચ્ચારતા રહ્યા. પછી લગભગ તેટલા જ વખત શાંત સ્થિરપણે મન, ત્રચન, કાયા ત્રણેય યાંગ સ્થિર કરી ધ્યાનમાં લીન થઇ ગયા; સમાધિસ્થ થયા.

- \*(१) मा मुज्झह मा रज्जह, मा दूसह इट्टणिट अट्टेसु । थिरमिच्छहि जइ चित्तं विचित्तज्झाणप्पसिद्धीए ॥४८॥
  - (२) जं किंचिवि चिंतंतो णिरीहवित्ती हवे जदा साहू । लद्धूणय एयत्तं तदाहु तं तस्स णिच्छयं ज्झाणं ॥५५॥

\*અર્થ: (૧) વિચિત્ર (નાના પ્રકારનાં) અથવા વિચિત્ત (નિર્વિકલ્પ) ધ્યાનની સિહિ થવા જો સ્થિર ચિત્ત કરવા તું ઇઝછે, તા (પાંચ ઇન્દ્રિયોના) ઇષ્ટ-અનિષ્ટ અર્થા (વિષયા)માં માહ ન કર, રાગ ન કર અને દ્વેષ ન કર.

ન માેહ ન રાગ કરે તે, દ્વેષ કરે ના ઇષ્ટ અનિષ્ટ ચીજે; ધ્યાન વિચિત્ત થવાને, સ્થિર કરવા ચિત્ત જે ઇચ્છે. ૪૮

(ર) કાેઈ પણ પદાર્થનું ચિંતવન કરતાં જ્યારે સાધુ એકત્વતા (લીનતા) પામીને નિઃસ્પૃહ વૃત્તિવાળા થાય, ત્યારે તેને નિશ્ચય ધ્યાન વર્તે છે: એમ કહ્યું છે.

ધ્યેય કાઈ ચિંતવતાં, નિઃસ્પૃહ—વૃત્તિ થતા યદા સાધુ; તલ્લીનતા સાધીને, નિશ્ચય તેને ધ્યાન ત્યાં લાધ્યું. ૫૫

### (३) मा चिट्ठह मा जंपह मा चिंतह किंवि जेण होइ थिरो । अप्पा अप्पमि रओ, इणमेव परं हवे ज्झाणं ॥५६॥ — दृश्यसंग्रह

તે વખતની વીતરાગતા અને આત્મસ્થિરતા તથા દિવ્ય દર્શનીય સ્વરૂપસ્થ દશા જોઈ અમે અપૂર્વ શાંતિ અનુભવી તેનું અંતર—આલેખન થઈ ગયું છે, તે વિસ્મૃત થાય તેમ નથી. ધ્યાન પૂરું થતાં પાતે અમને 'વિચારશાં' એટલું જ કહી ચાલતા થયા. અમને વિચાર આવ્યા કે લઘુશંકાદિ કરવા જતા હશે, પરંતુ તેઓ તા નિઃસ્પૃહપણે ચાલ્યા જ ગયા. અમે થાડીવારે એટલામાં તપાસ કરી પરંતુ દર્શન થયાં નહીં; તેથી પશ્ચાત્તાપ કરતાં ઉપાશ્રયમાં આવ્યા. આહાર આદિથી નિવૃત્ત થયા એટલે ઠાકરશી અમારી પાસે આવ્યા. અમે પૂછ્યું કે દેવકરણજીને પત્ર લખવા સંબંધે શું થયું ? ઠાકરશીએ કહ્યું કે પત્ર લખેલ છે, રવાના કર્યા નથી.

તે જ સાંજના મુનિ શ્રી દેવકરણ્જી પણ આવી ગયા. પછી ઠાકરશી સાથે ડુંગર ઉપર દર્શનાર્થે જવાની આજ્ઞા થવાથી, ઉપરનાં દેરાસરાની કૂંચીઓ મંગાવી, દિગંબર, શ્વેતાંબર બંને દેરાસરા ઉઘડાવી દર્શન કર્યાં. વીતરાગ મુદ્રા એટલે જિનપ્રતિમાનાં દર્શન કરવાની આજ્ઞા અમને પ્રથમ અહીં

<sup>(</sup>૩) ક્ષયાથી કાેઇ પણ ચેપ્ટા (ક્રિયા) ન કરાે, વચનથી કાેઇ પણ ઉચ્ચાર ન કરાે, મનથી કાેઇ પણ વિચાર ન કરાે, તાે તેથી સ્થિર થશાે; આત્મા આમ આત્મામાં રમણતા કરે તાે પરમ ધ્યાન થાય.

કાંઈ કરા ના ચેષ્ટા, વિચાર, ઉચ્ચાર જેથી સ્થિર ખના, અંતર આત્મ-રમણતા તે તલ્લીનતા પરમ ધ્યાન ગણા. પદ ૧૬

થઇ હતી. સદ્ગુરુની આજ્ઞાથી તે પહાડ ઉપરનાં વીતરાગ પ્રતિમાજનાં દર્શન થતાં અમારા આત્મામાં જે ઉત્કૃષ્ટ ભાવની શ્રેણી પ્રગટ થયેલી તે વચનાતીત છે.

ડુંગર ઉપર જ્યાં જ્યાં પરમકૃપાળુ દેવ વિચર્યા હતા, તે સર્વ સ્થળા ઠાકરશીએ અતાવ્યાથી તે તે ભૂમિને ધન્ય માની, પ્રશસ્ત ભાવના ભાવતા અમે ઉપાશ્રયમાં આવ્યા.

### —ત્રીએ દિવસ—

ત્રીજે દિવસે પ્રાતઃકાળમાં તે જ આંબાના વૃક્ષ નીચે આવવા અમને આજ્ઞા થઇ હતી તે પ્રમાણે ત્યાં ગયા. પાતે પણ પધાર્યા. આ વખતે મુનિ શ્રી દેવકરણજીનું શરીર કૃશ હાવાના કારણે ધ્રૂજતું હતું. ઋતુ શિયાળાની હાવાથી ઠંડી ઘણી હતી તેથી શ્રી લક્ષ્મીચંદજએ કપડું એાઢાડ્યું, તે નેઈ પરમ કૃપાળુ બાલ્યા : 'ટાઢ વાય છે ?' અને કહ્યું કે 'ટાઢ ઉડાડવી છે ? ' એમ કહી, પાતે ઊભા થઇ ચાલવા માંડ્યું. અમે સર્વ તેમની પાછળ ચાલવા લાગ્યા. તેઓશ્રી તા ઝડપભેર કાંટા, કાંકરા, જાળાં, ધારવાળા પથ્થરામાં દેહની દ્દરકાર કર્યા વિના આત્માપયાગે ચાલતા હતા. અમે પણ પાછળ તેમના ચરણનું આલંબન ગ્રહણ કરી ચાલતા હતા. એટલામાં એક વિશાળ શિલા આવી. તેના ઉપર પૂર્વાભિમુખ પાતે બિરાજ્યા. અમે સન્મુખ બેઠા. પછી પુઠવી શિલા **ઉપર ભગવાન બિરાજ્યાનું શાસ્ત્રમાં જે લખ્યું છે**, તેના અર્થ કરી કહ્યું કે આ પુ**હવી શિલા. પ**છી એ શિલા સંબંધી કેટલુંક વર્ણન કર્યું. અને તે જ શિલા પર 'બૃહદ્ દ્રવ્યસંગ્રહ' વાંચવાનું શરૂ કર્યું. તે 'ખૃહદ્ દ્રવ્યસંગ્રહ' ગ્રંથ ઇડરના દિગંબર જૈન પુસ્તક ભંડારમાંથી પાતે કઢાવ્યા હતા. તે ગ્રંથ લગભગ અર્ધા વાંચ્યા હતા. તે વખતે સાધુ સમુદાયની અદ્ભુત વૈરાગ્યદશા વડે સદ્યુરૂની ભક્તિ આત્મામાં ઉદ્ઘાસ પામી હતી. તીવ્ર વૈરાગ્ય દશામાં આવી શ્રી દેવકરણજી બાલ્યા : 'હવે અમારે ગામમાં જવાની શી જરૂર છે?' પરમગુરુ બાલ્યા : 'તમને કાેણ કહે છે કે ગામમાં જાઓ ?' ત્યારે મુનિ દેવકરણજી બાલ્યા : 'શું કરીએ ? પેટ પડ્યું છે.' કૃપાનાથે કહ્યું : 'મુનિઓને પેટ છે તે જગતના કલ્યાણને અર્થે છે. મુનિને પેટ ન હાત, તા ગામમાં નહીં જતાં પહાડની ગુકામાં વસી કેવળ વીતરાગ ભાવે રહી જંગલમાં વિચરત. તેથી જગતના કલ્યાણરૂપ થઇ શકત નહીં. તેથી મુનિનું પેટ જગતના હિતાર્થે છે.'

પછી પરમગુરૂએ સાધુમંડળને ઉદ્દેશીને પ્રશ્ન કર્યો : 'યાગના અભ્યાસીઓ ધ્યાનમાં પાતાને અમુક પ્રકાશ આદિ દેખતા હાવાનું જણાવે છે તે શું હશે ?' આ પ્રશ્નનાે ઉત્તર અમે કાેઇ આપી શક્યા નહીં. ત્યારે પાેતે તે પ્રશ્નના ખુલાસાે કર્યો : 'ધ્યાનની અંદર ચિંતવે તેવું તે યાેેેગાભ્યાસીને દેખાય છે. દૃષ્ટાંત તરીકે ધ્યા<mark>નમાં આત્માને પાડા જેવાે ચિંતવી આ</mark> પહાર જેવડું પૂછડું હાેવાનું ચિંતવે તાે તેને આત્મા તે રૂપે ભાસે છે. પણ વસ્તુતઃ તે આત્મા નથી; પણ તેને જાણનાર જે છે તે આત્મા છે.'

આટલા ખુલાસા કર્યા પછી સિદ્ધ આત્માના પર્યાય સંબંધી પાતે જ સ્પષ્ટીકરણ કરી સમજાવ્યું હતું કે સિદ્ધ ભગવાનને જે કેવળજ્ઞાન છે તે કેવળજ્ઞાન વડે આપણે અહીં આટલા બેઠા છીએ તે રૂપે જાણે છે. પછી આપણે અહીંથી ઊડી જઇએ ત્યારે તે રૂપે જાણે; એમ સિદ્ધના પર્યાય પલટાય છે.

લગભગ એક વાગ્યાના સમય થયા હાવાથી પરમકૃપાળુ દેવ સહિત અમે મુનિમંડળ ગામ તરફ ગમન કર્યું. રસ્તામાં ચાલતાં 'દ્રવ્યસંગ્રહ'ની પહેલી ગાથાનું ધૂનમાં રટણ કરતાં દિવ્ય ધ્વનિ પ્રસરી રહેતા. નાગ જેમ મારલીના ધ્વનિ પર એકતાર થઇ જાય તેમ પરમકૃપાળુદેવની ધ્વનિથી ઊઠતા આનંદમાં અમે એકતાર થઇ જતા. તે ગાથા—

\* जीवमजीवं दब्वं जिणवरवसहेण जेण णिहिट्टं । देविंदविंदवंदं, वंदे तं सब्वदा सिरसा ॥१॥ —,४०४संग्रह

### —ચાથા દિવસ—

મધ્યાહ્ન પછી ઠાકરશીને ઉપાશ્રયમાં માકલી અમને સાતે મુનિઓને બાલાવ્યા. અમે તેની સાથે ગયા. ડુંગરની તળેટીમાં પરમકૃપાળુ દેવના દર્શનના લાભ થયા. ઉપર જતાં પહેલાં દેરાસરની કૂંચીઓ લેવા ઠાકરશીને માકલ્યા, અને અમે ચરણુ સમીપ બેસી રહ્યા તે વખતે શ્રી માહનલાલજીએ વિનંતિ કરી કે આહાર કરી રહ્યા પછી મુહપત્તી (મુખ-વસ્તિકા) ખાંધતાં મને વાર થાય છે તેથી મહારાજ મને દંડ આપે છે, ત્યારે પાતે આજ્ઞા કરી કે ખધા મુહપત્તી કાઢી નાખા, અને ઇડરની આસપાસ ૨૦ ગાઉ સુધી ખાંધશા નહીં. કોઈ આવી પૃછે તા શાંતિથી વાતચીત કરીને તેના મનનું સમાધાન કરલું.

<sup>\*</sup> અર્થ : દેવાના ઇન્દ્રોને પણુ પૂજ્ય જે જિનવરામાં ઉત્તમ એવા તીર્થંકર ભગવાને જીવ અને અજીવ દ્રવ્યનું નિરૂપણ કર્યું છે, તેને મસ્તક નમાવીને (સર્વદા સર્વ પ્રકારે) સદા વંદન કરું છું. જીવ અજીવ પદાર્થો, જિનવરરાજે જણાવિયા તેને; દેવેન્દ્ર વૃન્દ વંદિતને વંદું શીર્ષ સદા નમાવીને.

ઠાકરશી કૂંચીઓ લઇને હાજર થયા અને અમને બીજી વખત ઇડરના ગઢ ઉપર દર્શનાર્થે જવાની આજ્ઞા થઇ. પોતે શહેરમાં પધાર્યા. અમે ઠાકરશીને સાથે લઇ બન્ને દેરાસરામાં દર્શન કરી, ભુરા બાવાની ગુકા, તેમ જ પહાડની ટાંચે જ્યાં જ્યાં કૃપાળુદેવ વિચરેલા, સમાધિ, ધ્યાન આદિ ક્રિયાઓ કરવામાં આવેલી તે તે સ્થાને જઇ નીરખી અમને આનંદ આવવાથી તે તે ક્ષેત્રની આસપાસ કરી સ્તુતિ ભક્તિ કરતા પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુનાં પવિત્ર ચરણોના સ્પર્શ જે ભૂમિને થયેલા તે જેઇ હૃદયમાં અમને થતું કે ધન્ય આ ભૂમિ, જ્ઞાની વિના આવી ચર્યા પણ કાની હાય? આમ પ્રશંસા કરતા અને સદ્ગુરુનાં ભક્તિપૂર્ણ પદોના ઉચ્ચાર કરતા અમે ઉપાશ્રયમાં આવ્યા.

### —પાંચમા દિવસ—

આજે તે સાંકેતિક (નક્કી કરેલા) આમ્રવૃક્ષ નીચે અમને સાતે મુનિઓને આવવા આજ્ઞા થયેલી. તે પ્રમાણે અમે ત્યાં ગયા. પરમકૃપાળુ દેવ પણ ત્યાં પધાર્યા. તે આંબા નીચે અમને તા પરમ સદ્દ્યુરુના સમાગમ થતા એટલે જાણે ત્રિલાકના સારરૂપ કલ્પવૃક્ષ તુલ્ય તે આંબા થઇ પડ્યો હતા.

પરમ કૃપાળુદેવ સાથે અહીંથી કંટક આદિથી વિકટ પંથે અમે આજે ચાલ્યા; તોપણુ તેઓશ્રી અમારા સર્વની આગળ નિર્વાણુમાર્ગ અતાવનાર સાર્થવાહની માફક ત્વરિત ગતિથી આગળ ચાલતા હતા. આ વખતે શ્રી વેલશીરખ નામના વૃદ્ધ મુનિ બાલ્યા કે આજે મંડળમાંથી એકાદ જણને અહીં જ મૂકી જશે કે શું ? કારણ કે ઉપર ચઢવાના માર્ગ વિકટ છે તેથી આપણને અંતર પડે છે અને તેઓશ્રી તેા ઘણા ઉતાવળા ચાલે છે.

પરમગુરુ ઉપર વહેલા પહેાંચી ગયા અને એક વિશાળ શિલા ઉપર બિરાજ્યા. અમે પણ ત્યાં જઇ વિનય કરી બેઠા. આ વખતે તેઓશ્રી બાલ્યા કે અહીં નજીકમાં એક વાઘ રહે છે; પણ તમે સર્વ નિર્ભય રહેજો. જુઓ આ સિદ્ધ-શિલા છે, અને આ બેઠા છીએ તે સિદ્ધ. એમ કહી અદ્દ સુત રીતે દૃષ્ટિ પલટાવીને કહ્યું કે આ બધી અદ્દ સુત શક્તિએ આત્મા જેમ જેમ ઊંચા આવે, તેમ તેમ પ્રગટ થાય છે. એટલું કહી પ્રશ્ન કર્યો કે આપણે આટલે ઊંચે બેઠેલા છીએ તેમને કાઇ નીચે રહેલા માણસ દેખી શકે?

મેં કહ્યું : 'ના, ન દેખી શકે.'

ત્યારે પરમગુરુએ કહ્યું: 'તેમ જ નીચેની દશાવાળા જીવ તે ઊંચી દશાવાળા જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ જાણી શકતા નથી. પણ યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય, અને ઉચ્ચ દશામાં આવે તા દેખી શકે.

આપણે ડુંગર ઉપર ઉચ્ચ સ્થાને હાવાથી આખું શહેર અને દ્વર સુધી સઘળું જોઈ શકીએ છીએ અને નીચે ભૂમિ ઉપર ઊલેલા માત્ર તેટલી ભૂમિ દેખી શકે છે. તેથી જ્ઞાની ઉચ્ચ દશાએ રહી નીચેનાને કહે છે કે તું થાડે ઊંચે આવ, પછી જો; તને ખબર પડશે.' એમ વાત થયા પછી, પાતે 'ઉત્તરાધ્યયન' સૂત્રની ત્રીજ અધ્યયનની પહેલી ગાથા કાઈ એવા અલૌકિક દિવ્ય સૂરથી અને માહક આલાપથી બાલ્યા કે વનમાં ચાપાસ તેના પ્રતિદાષ (પડદા) પ્રસરી રહ્યો.

<sup>†</sup>'चत्तारि परमंगाणि, दुल्छहाणीह जंतुणो । माणुसत्त, सुई, सद्धा, संजमम्मिय वीरिअं॥' —त्रीलुं अध्ययन ઉत्तराध्ययन सूत्र

પછી શ્રી દેવકરાજી મુનિને કહ્યું કે તમે આ ગાથા બાલો જોઈએ. તેથી શ્રી દેવકરાજીએ બેત્રણ વાર પ્રયત્ન કરવા છતાં તેવું આવડ્યું નહીં. પછી મને કહેવાથી હું બાલ્યા, પરંતુ મને પણ આવડ્યું નહીં, એટલે પાતે બાલ્યા કે ઠીક છે. લીમડીવાળા સાધુઓ બાલે છે તે કરતાં ઠીક બાલાય છે. પછી સર્વને કહ્યું: 'તમે બધા પદ્માસન વાળી બેસી જાઓ અને જિનમુદ્રાવત્ બની આ દ્રવ્યસંગ્રહની ગાથાએ સાંભળી, તેના અર્થ ઉપયાગમાં લાે.' એ આજ્ઞા થવાથી અમે બધા આસન વાળી બેસી ગયા. પાતે અપૂર્વ ધ્વનિથી ગાથાના ઉચ્ચાર કરે તેના પડઘાથી પહાડ ગાજી ઊઠતા. ગાથા બાલી રહ્યા પછી તેના અર્થ કરતા અને સારર્પ પરમાર્થ પણ કહેતા. એમ આખા 'દ્રવ્યસંગ્રહ' ગ્રંથ પરિપૂર્ણ સંભળાવ્યો, ત્યાં સુધી અમે તે જ આસને અચળપણે રહ્યા. પરમ ગુરૂએ સમજાવેલા અપૂર્વ પરમાર્થ સૌ સૌને ક્ષયાપશમ (સમજ) પ્રમાણે અને પાતપાતાની દશા અનુસાર સમજાયા.

<sup>+</sup> ચારે અંગાય દુષ્પ્રાપ્ય, જીવાને જગમાં બહુ; મનુષ્યત્વ, શ્રુતિ, શ્રહ્ધા, સંયમે વીર્ય જાગવું.

અર્થ : આ સંસારમાં પ્રાણીને ધર્મનાં ચાર પ્રધાન અંગા, કારણા દુર્લભ છે. તે ચાર આ પ્રમાણે — ૧. માનવપણું, ૨. ધર્મનું શ્રવણુ [શ્રુતિ], ૩. શ્રદ્ધા (સમ્યક્દર્શન) અને ૪. સંયમ (સર્વ ભાવથી વિરામ પામવા રૂપ)માં વીર્ય ફારવવું આ ચાર અંગા ઉત્તરાત્તર અતિ દુર્લભ કારણા છે.

મુનિ શ્રી દેવકરણજી તો આ સમાગમની ખુમારીમાં પ્રમાદ પ્રગટતાં, ઉદ્ઘાસપૂર્વક બાેલી ઊઠ્યા: 'અત્યાર સુધીમાં જે જે સમાગમ પરમ ગુરુના થયા, તેમાં આ સમાગમ સર્વાપરી થયા. દેવાલયના શિખર ઉપર કળશ ચઢાવે છે તેમ આ પ્રસંગ પરમ કલ્યાણકારી છે; સર્વાપરી સમજાય છે.'

પછી 'આત્માનુશાસન' ગ્રંથના કર્તા શ્રી ગુણભદ્ર આચાર્ય પાછળના ભાગમાં અતિ અદ્ભુત જ્ઞાનમાં રેલ્યા છે. તે આત્માના સ્વરૂપનું વિશેષ વર્ણન સ્પષ્ટ અતાવે છે, એમ કહી વાંચી સંભળાવ્યું.

ઈડરના સમાગમમાં એક વખતે તે જ આંબા તળે કૃપાળુદેવે કહ્યું હતું : 'મુનિએા, જીવની વૃત્તિ તીવપણામાંથી પણ નરમ પડી જાય છે. અંબાલાલની વૃત્તિ અને દશા, પ્રથમ ભક્તિ અને વૈરાગ્યાદિના કારણે લખ્ધિ પ્રગટાવે તેવી હતી, તે એવી કે અમે ત્રણ ચાર કલાક બાધ કર્યા હાય તે બીજે દિવસે કે ત્રીજે દિવસે તેને લખી લાવવા કહીએ તો તે બધું અમારા શબ્દોમાં જ લખી લાવતા. હાલ પ્રમાદ અને લાભાદિના કારણથી વૃત્તિ શિથિલ થઇ છે, અને તે દાેષ તેનામાં પ્રગટ થશે એમ અમે ખાર માસ પહેલાથી જાણતા હતા.' તે સાંભળી મારા મનમાં ખેદ થવાથી મેં જણાવ્યું, 'શું તે એમ ને એમ જ રહેશે ?' ત્યારે પરમ શુરૂએ કહ્યું : 'મુનિ, ખેદ કરશા નહીં. જેમ નદીના પ્રવાહમાં તણાતું પાંદડું કાેઈ એક જાળા આગળ અટકી જાય, પણ ફરી પૂર-પ્રવાહના વહનમાં જાળાથી જુદું પડી છેક મહાસમુદ્રમાં જઈ મળે, તે પ્રમાણે તેના પ્રમાદ અમારા બાધથી દ્વર થશે અને તે પરમ પદને પામશે.'

એ વાત પૂર્ણ થયા પછી મુનિશ્રી માહનલાલજીએ પ્રશ્ન કર્યો: 'અમને કાેઈ પૂછે કે તમારા ગચ્છ કરાે! અને પ્રતિક્રમણ કશું કરાે છાે ? ત્યારે અમારે શું કહેવું ?'

પરમકૃષાળુ દેવે ઉત્તર આપ્યા : 'તમારે કહેલું કે અમે સનાતન જૈન છીએ; અને પાપથી નિવૃત્ત થવું એ અમાર્ પ્રતિક્રમણ છે.' તે જ પ્રસંગે તેએાશ્રીએ કહ્યું : 'મુનિઓ, જીવને અનંતકાળ પરિભ્રમણ કરાવનાર માન છે; માન એવું બળવાન છે કે તેણે માટા માટાને પણ મારી નાખ્યા છે. અમે એક વખત મારબી પાસેના ગામમાં લીમડી સંઘાડાના સાધુ માટા જીવણજી પાસે ગયેલા, ત્યાં વાતના પ્રસંગે તેમની જન્મતિથિ, નક્ષત્ર અમુક હોવું ઘટે છે એમ અમે કહ્યું. તેથી તેણે કહ્યું કે આ વાત આપે શાથી જાણી ? ત્યારે અમે કહ્યું કે આત્માની નિર્મળતાથી આ બધું જાણી શકાય છે. પણ આ વાત સમજવા તેને વિશેષ ઉત્કંઠા રહી તેથી અમારા માેરખી જવા પછી તેએા માેરખી આવ્યા અને રેવાશંકરભાઇને મળી અમને ઉપાશ્રયે લાવવા વારંવાર કહ્યા કરતા. આથી એક દિવસે રેવાશંકરભાઇએ અમને કહ્યું કે ઉપાશ્રયે ચાલાે, મહારાજ આપને યાદ કરે છે. ત્યારે અમે કહ્યું કે પરિણામ સારં નહીં આવે, તેમની ઇચ્છા આત્માર્થની નથી. છતાં રેવાશંકરભાઈના આગ્રહ્યી તેમની સાથે અમે ઉપાશ્ર<mark>યમાં ગયા. આ વ</mark>ખતે ઘણાં માણસાે એકઠાં થયાં અને ઉપાશ્રય ખીચાખીચ ભરાઇ ગયેા. અમે બેઠા પછી મહારાજે પેલી વાત પડતી મૂકી પૂછ્યું કે શાસ્ત્રમાં પ્રતિમાનું વિધાન છે કે કેમ? આ સાંભળી અમે મૌન રહ્યા, પરંતુ સાધુએ પુન: એ જ પ્રશ્ન પૂછવા જારી રાખ્યા, ત્યારે અમે ઊભા

થઇ કહ્યું: 'મહારાજ, તમને મહાવીરના સાેગન છે, આપે જે શાસ્ત્રો વાંચ્યાં છે તેમાં પ્રતિમાનું વિધાન છે કે કેમ ?' આથી સાધુ નિરુત્તર થઇ રહ્યા. પછી તેને રેવાશંકરભાઇએ ઠપકા આપી કહ્યું કે આવા સમુદાયમાં આ વાત કાઢવાની હતી ? અને તમે આ વાત કરવા તેડાવ્યા હતા ? પછી અમે અન્ને ચાલી આવ્યા.'

આટલી વાત કહ્યા પછી મને કહ્યું કે મુનિ, જો કાેઇ જીવ માર્ગ ઉપર આવતાે હાેય તાે તેને નમસ્કાર કરીને પણ માર્ગ ઉપર લાવીએ. પછી મેં પૂછ્યું કે અમને કાેઇ અમાર્યુ ગુણસ્થાનક પૂછે તાે અમારે શું કહેવું?

પરમ ગુરુએ ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે દ્રવ્યથી છ**કું** અને ભાવથી ચાેથું કહેવું.

પાંચમા દિવસની સાંજે અમને સાધુઓને આજ્ઞા થઇ કે પૂર્વે થયેલા દિગંખર સાધુઓના દેહાંત પછી સ્મરણાર્થે કરાવેલી ઘૂમટાકારે છત્રીઓ છે, તેમાં તે સાધુઓની યાગ- મુદ્રાઓ છે તે સ્થળે જવું. તેથી અમે સાતે સાધુઓ ત્યાં ગયા. આ જગ્યા સ્વાભાવિક વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન કરાવે તેવી, અને વૃત્તિઓ શાંત થાય તેવી નિર્જન બૂમિકા છે. ઉદાસીનતા અને અસંગતાના વિચારા સ્કુરે, વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય, એવા ત્યાંના ક્ષેત્રપ્રભાવ જણાયા. તેની સમીપ સ્મશાનભૂમિ હતી.

એટલામાં જ એક પ્રાચીન ગુફા, પાસે કુંડ જળથી ભરેલા તથા એક છૂટા ઊંચા પથ્થર ધ્યાનના આસન જેવા હતા તે જોતા જાતા ચાલ્યા. એ ગુફામાં પરમકૃપાળ દેવ દાઢ માસ રહેલા એવું ઇડરનિવાસી એક ભાઇએ કહેલું. આવી તેએાના આત્મવીર્યની અદ્ભુતતા તથા નિર્ભયતા વિષે વિચાર કરતા અમે ઉપાશ્રયમાં આવ્યા.

છઠ્ઠા દિવસે અમને વિહારની આજ્ઞા થવાથી સાતે મુનિઓએ ત્યાંથી વિહાર કર્યા. હું, માહનલાલજી, નરસીરખ ત્રણે ઇડરની આસપાસ નાનાં નાનાં ગામામાં વિહાર કરતા. ત્યાં પહાડ, જંગલ આદિ નિર્જન અને ત્યાગીને અનુકૂળ ક્ષેત્રા દેખાવાથી ધ્યાનાદિ ક્રિયા કરવા અહીં ઠીક પડશે એવી ભાવનાથી રહ્યા. સવારમાં પહાડ ઉપર જઇ પરમ કૃપાળુ દેવે જણાવેલ આજ્ઞા પ્રમાણે થાડા થાડા અંતરે ત્રણે મુનિઓ બેસી પરમ ગુરૂના થયેલા બાદ્ય, અથવા તેઓશ્રીના લખેલા પત્રો દ્વારા થયેલા ઉપદેશમાંથી વાંચન કરી, ધ્યાનપૂર્વક મનન, નિદિધ્યાસન, આત્મપરિણ્યન કરતા. તેમ જ કેાઇ વેળા ભક્તિમાં સોનેરી કાળ વ્યતીત થતા. થાડા જ દિવસ ઉપર શ્રવણ કરેલા બાધ સ્મૃતિમાં હતા, તેની ખુમારીમાં આ થોકાંત સ્થળ વૃદ્ધિ કરતું હતું."

આ વખતે શ્રીમદ્ ત્રણેક માસ ઇડરમાં રહ્યા હતા. ગુફામાં ઘણા વખત રહેતા; તથા વનામાં વિચરતા. ઇડરથી વવાણિયા તરફ શ્રીમદ્ ત્રણેક માસ માટે ગયા હતા અને પાછા ફરી ઇડર થાડા વખત માટે આવી મુંબઇ ગયા, ત્યાં સાતઆઠ માસ રહ્યા હતા.

ધર્મપુરનાં જંગલામાં પણ થાડા કાળ સં. ૧૯૫૬ માં શ્રીમદ્ નિવૃત્તિ અર્થે રહ્યા હતા, ત્યાંથી વવાણિયા ગયા હતા અને મારખીમાં પર્યુષણ પર્વ સુધી બે માસ રહ્યા હતા.

### २3

# ભાષાંતરા અને વિવેચના

શ્રી દશવૈકાલિક સિદ્ધાંતમાંથી શ્રીમદે સં. ૧૯૪૫ માં 'સંયતિ મુનિધર્મ' વિષે ૫૧ બાલ લખેલા છે. પ્રથમના આઠ બાલ ચાથા અધ્યયનમાંથી ગુજરાતી ભાષામાં ઉતારેલા છે; નવમાથી છત્રીસમા સુધીના બાલ છક્રા અધ્યયનની નવથી છત્રીસ ગાથાએા ઉપરથી લખેલા છે અને છેલ્લા પંદર બાલ ચાથા અધ્યયનની છેવટની ગાથાઓમાંથી લીધેલા છે. કાેઇ કાઈ વખતે લખી રાખેલા બાલ પ્રસિદ્ધ કરતાં એકત્ર છાપ્યા હાય; તેવા પ્રકારે છૂટક ગાથાએાના સમૂહનું આ અવતરણ હોવા છતાં, મૂળ માગધી ભાષામાં જે રહસ્ય છે તે ટૂંકામાં તેવા જ ગંભીર ભાવદર્શક રહસ્યાત્મક ભાષામાં મૂળ ગાથા-એાની વાંચનારને આપાઆપ સમૃતિ થાય તેવું સરળ ગુજરાતી ભાષામાં અવતરણ કરેલું છે. કાેઈ વખતે તાે આખી ગાથાના અર્થ ટુંકા વાક્યમાં સમાઈ જતાે હાય તાે તે પરમાયદર્શક અસરકારક વાક્ય જ મૂકી દીધું છે. જેમકે છઠ્ઠા અધ્યયનની ૧૯મી ગાથાના અર્થ 'લાભથી તણના પણ સ્પર્શ કરવા નહીં' એટલાે જ કર્યા છે. એ પ્રમાણે શાસ્ત્રની સૂત્રાત્મક શૈલી સાચવીને પરમાર્થ ઉપર લક્ષ રાખીને ગ્રંથકારના હૃદયની વાત આલેખવાની તેમની શૈલી ભાષાંતરામાં પણ પ્રગટ જણાઇ આવે છે.

સં. ૧૯૫૩ માં લખેલાં અવતરણાં 'માેક્ષસિદ્ધાંત' નામે પ્રસિદ્ધ થયેલાં છે, તેમાં 'દ્રવ્યપ્રકાશ' લેખમાં 'દ્રવ્યસંગ્રહ'ના ત્રણે ભાગનું દિગ્દર્શન કરી વિવેચન કરતાં અધૂરા રહેલાે તે લેખ છે. તે જ અંકના આઠમા વિભાગમાં 'દ્રવ્યસંગ્રહ'ની ૩૧મી ગાથાથી ૪૯મી ગાથા સુધીનું સુસંબદ્ધ ભાષાંતર શ્રીમદે કરેલું છપાયું છે. મૂળ ગાથાઓનું રહસ્ય, ગ્રંથકારે જે ભાવ દર્શાવવા ગાથાઓ લખી છે, તે જ ભાવ સ્પષ્ટ પ્રગટ થાય તેમ, શ્રીમદે સુંદર ભાષામાં જણાવ્યું છે.

વીશ વર્ષ સુધીનાં લખાણ વિષે લખતાં શ્રી ચિદાનંદજના 'સ્વરાદય'નું વિવેચન શ્રીમદે કરવા માંડેલું જણાવ્યું છે. તે જ પ્રમાણે શ્રી આનંદઘનજની ચાવીશીનાં સ્તવનામાં જે રહસ્ય છે તે વિસ્તારપૂર્વક જણાવવા શ્રીમદે શરૂઆત કરેલી છે. પ્રથમના બે સ્તવનનાં અધૂરાં વિવેચના જેટલાં 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ૭૫૩મા અંકમાં પ્રસિદ્ધ થયાં છે, તેમાં શ્રીમદ્દની વિવેચન શૈલી કેવી મનોહર અને તલસ્પર્શી છે તે જણાઈ આવે છે. કાઈ મહા બુદ્ધિશાળી ભવ્ય જીવને સ્તવનાનું વિવેચન લખવું હાય તા આદર્શરૂપ આ બંને સ્તવનાનું વિવેચન છે. શ્રી આનંદઘનજના હૃદયમાં રહેલા અપ્રગટ વિચારા ઉકેલવાની કળા એ વિવેચનામાં વાંચનારને ચકિત કરી નાખે તેવા રૂપે પ્રગટ પ્રદર્શિત થયેલી છે.

શ્રી યશેાવિજયજીએ લખેલી આઠ દૃષ્ટિની સજ્ઝાયની છઠ્ઠી દૃષ્ટિમાંથી એક \* કડી લઇ તેનું વિવેચન ૩૯૩, ૩૯૪,

<sup>\* &</sup>quot;મન મહિલાનું રે વહાલા ઉપરે, બીજા કામ કરંત , તેમ શ્રુતધર્મે રે મન દઢ ધરે, જ્ઞાનાક્ષેપકવંત ."

અને ૩૯૫ એમ ત્રણ પત્રોમાં એવું સુંદર રીતે કર્યું છે કે સાંભળનારને કે વાંચનારને તે સિદ્ધાંતનું માહાત્મ્ય સમજાઇ તેના હુદયમાં અચળ છાપ પડે. એવી અસાધારણ વિવેચન શક્તિ કાેઇક જ ગ્રંથકારામાં જોવામાં આવે છે.

સં. ૧૯૫૫ ના ફાગણ માસમાં શ્રી અંખાલાલભાઈએ વવાણિયા પત્ર લખી શ્રીમદ્ને પુછાવ્યું હતું કે 'આત્માનુ-શાસન'ના સા શ્લોકાનું ભાષાંતર કાવિઠા છે તે ખંભાત મંગાવી લેવું કે કાવિઠા રાખવું ? એ ઉપરથી શ્રીમદે આત્માનુ-શાસનનું ભાષાંતર પણ કાવિઠા નિવૃત્તિ અર્થે પધાર્યા ત્યારે શરૂ કરી સા શ્લોકા સુધી એટલે ત્રીજ ભાગનું ભાષાંતર કરી દીધું હતું, પણ હજ તે પ્રસિદ્ધ થયું નથી.

શ્રી રત્નકરંડ શ્રાવકાચારમાંથી ખાર ભાવનાઓનું ભાષાં-તર કરવાનું પણ શ્રીમદે શરૂ કર્યું હતું; અને અનિત્ય અને અશરણ એ બે ભાવનાઓ પૂરી કરી સંસારભાવના વિષે થાેડું લખ્યું છે. તેટલા અપૂર્ણ લેખ સ્વ. પૂંજાભાઇ હીરાચંદ તરફથી ભાવનાસંગ્રહ સં. ૧૯૬૮ માં પ્રસિદ્ધ થયા છે તેમાં પ્રથમ પ્રગટ કરવામાં આવ્યો છે. એ લેખ વાંચનારમાંથી કાેઇને ભાગ્યે જ એમ લાગે કે તે ભાષાંતરરૂપ હશે. વિચારપ્રવાહ મૂળ લેખકના વહે તેમ સ્વાભાવિક સરળ ભાષામાં તે લખાયેલ છે. વૈરાગ્ય રંગથી રંગાયેલાં એ એાગણીસ પાન એક વાર જેણે વાંચ્યા હશે તે વારંવાર વાંચ્યા વિના નહીં રહ્યા હાય.

સંપૂર્ણ પુસ્તકનું ભાષાંતર માત્ર એક જ શ્રીમદે કર્યું છે. દિગંબર જૈન આમ્નાયમાં અગ્રગ્રહ્ય શ્રી કુંદકુંદાચાર્યના 'પંચાસ્તિકાય' ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ છે. તેના પ્રથમ અધ્યાયમાં ૧૦૦ શ્લોક છે અને બીજા અધ્યાયમાં પટ શ્લોક છે. શ્રી કુંદ્રકાં-ચાર્ય ગુજરાતી ગદ્યમાં લખતા હોય તે જ પ્રકારે આ ગ્રંથ લખાયા છે. તેના ઉપર ટીકા કે વિવેચન કાંઈ કર્યું નથી. માત્ર મૂળ પદ્યગાથાઓમાં અધ્યાહાર રાખેલા અર્થ ગદ્યમાં ઉતારતાં સંબંધ સાધવા કે સ્પષ્ટ અર્થ થવા જે કંઈ શબ્દો ઉમેરવા યાગ્ય લાગ્યા છે તે કૌંસમાં મૂકેલા છે. કાંઈ વિચાર-વંત જીવને એ મહાન આચાર્ચના વિશ્વતત્ત્વા વિષેના ઉપદેશ હુદ્દયગત થઈ માેક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થાય તે અર્થે આ ભાષાંતર થયેલું છે, એમ એ ગ્રંથ ભાઈ ધારશીભાઈને માેકલાવ્યો ત્યારે સાથેના પત્રમાં તે ગ્રંથનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

#### **3**%

"દ્રવ્યાનુયાગ પરમ ગંભીર અને સૂક્ષ્મ છે, નિર્જંથ પ્રવચનનું રહસ્ય છે, શુક્લધ્યાનનું અનન્ય કારણ છે. શુક્લ ધ્યાનથી કેવળજ્ઞાન સમુત્પન્ન થાય છે. મહાભાગ્ય વડે તે દ્રવ્યાનુયાગની પ્રાપ્તિ થાય છે.

દર્શનમાહના અનુભાગ ઘટવાથી અથવા નાશ પામવાથી, વિષય પ્રત્યે ઉદાસીનતાથી અને મહત્પુરુષના ચરણકમળની ઉપાસનાના અળથી દ્રવ્યાનુયાગ પરિણમે છે.

જેમ જેમ સંયમ વર્ધમાન થાય છે, તેમ તેમ દ્રવ્યા-નુયાેગ યથાર્થ પરિશુમે છે. સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ સમ્યક્ષ્-દર્શનનું નિર્મલત્વ છે, તેનું કારણ પણ 'દ્રવ્યાનુયાેગ' થાય છે.

સામાન્યપણે દ્રવ્યાનુંયાગની યાગ્યતા પામવી દુર્લભ છે. આત્મારામ પરિણામી, પરમ વીતરાગ દૃષ્ટિવંત, પરમ અસંગ એવા મહાત્મા પુરુષા તેનાં મુખ્ય પાત્ર છે. કાઈ મહત્પુરુષના મનનને અર્થે પંચાસ્તિકાયનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ લખ્યું હતું; તે મનન અર્થે આ સાથે માેકલ્યું છે.

હે આર્ચ! દ્રવ્યાનુયાગનું ફળ સર્વ ભાવથી વિરામ પામવારૂપ સંયમ છે. તે આ પુરુષનાં વચન તારા અંતઃકરણમાં તું કાેઇ દિવસ શિથિલ કરીશ નહીં. વધારે શું? સમાધિનું રહસ્ય એ જ છે. સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાના અનન્ય ઉપાય એ જ છે."

'પ્રજ્ઞાવબાધ' નામે 'માક્ષમાળા'ના આગળના લાગ લખાવવા શ્રીમદે સં. ૧૯૫૬ના લાદરવામાં સંકલના (સાંકળિયું) લખાવી છે, તે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથના ૯૪૬મા અંકમાં છપાયેલ છે, તે જેતાં તે પુસ્તક લખાયું હાત તા આ યુગની વિચારશ્રેણીમાં અગ્ર સ્થાન લે તેવું પુસ્તક પ્રગટ થાત, એમ લાગ્યા વિના ન રહે તેવા વિષયા તેઓશ્રીએ પસંદ કર્યા છે.



### २४

## અંતિમ ચર્યા

''वञ्रादपि कठोराणि मृदूनि कुसुमादपि । लोकोत्तराणां चेतांसि को हि विज्ञातुमहं ति ।।

— उत्तररामचारेत

કવિરાજ ભવભૂતિ આ શ્લાેકમાં જણાવે છે કે વજથી પણ કઠોર અને પુષ્પથી પણ કેામળ એવાં અલૌકિક પુરઘાનાં અંતઃકરણને સમજવા કાેણ સમર્થ છે? તે જ પ્રકારે શ્રીમદે લખ્યું છે : " શુક્લ અંતઃકરણ વિના મારાં કથનને કેાણ દાદ આપશે ?" ''જ્ઞાનીનાં વચનાની પરીક્ષા સર્વ જીવને સુલભ હાત તા નિર્વાણ પણ સુલભ જ હાત." વળી લખે છે : ''ચરમ-શરીરીપણું જાણીએ કે આ કાળમાં નથી, તથાપિ અશરીરી-ભાવપણ આત્મસ્થિતિ છે તા તે ભાવનયે ચરમશરીરીપણું નહીં, પણ સિદ્ધપણું છે; અને તે અશરીરીભાવ આ કાળને વિષે નથી એમ અત્રે કહીએ, તા આ કાળમાં અમે પાતે નથી, એમ કહેવા તુલ્ય છે. વિશેષ શું કહીએ ? એ કેવળ એકાંત નથી. કદાપિ એકાંત હાે તાેપણ આગમ જેણે ભાગ્યાં છે, તે જ આશયી સત્પુરૂષે કરી તે ગમ્ય કરવા યાગ્ય છે, અને તે જ આત્મસ્થિતિના ઉપાય છે.'' ''દૃઢ વિશ્વાસથી માનજો કે આ–ને વ્યવહારનું અંધન ઉદયકાળમાં ન હાેત તાે તમને અને બીજા કેટલાક મનુષ્યાેને અપૂર્વ હિતનાે આપનાર થાત. પ્રવૃત્તિ છે તાે તેને માટે કંઇ અસમતા નથી; પરંતુ નિવૃત્તિ હાેત 90

તા બીજા આત્માઓને માર્ગ મળવાનું કારણ થાત હજુ તેને વિલંબ હશે. પંચમ કાળની પણ પ્રવૃત્તિ છે. આ ભવે માેક્ષે જાય એવા મનુષ્યાના સંભવ પણ એાછા છે. ઇત્યાદિક કારણાથી એમ જ થયું હશે." પાતાના સ્વાત્મવૃત્તાંતરૂપ કાવ્યમાં શ્રીમદે ગાયું છે:—

"યથા હેતુ જે ચિત્તના, સત્ય ધર્મના ઉદ્ધાર રે; થશે અવશ્ય આ દેહથી, એમ થયા નિરધાર રે – ધન્ય રે દિવસ આ અહાે!"

એ વિષે વળી પાેતે ગદ્યમાં પણ લખ્યું છે: "નાની વયે માર્ગના ઉદ્ધાર કરવા સંબંધી જિજ્ઞાસા વર્તતી હતી, ત્યાર પછી જ્ઞાનદશા આવ્યે ક્રમે કરીને તે ઉપશમ જેવી થઇ; પણ કાઈ કાઈ લાકા પરિચયમાં આવેલા, તેમને કેટલીક વિશેષતા ભાસવાથી કંઇક મૂળ માર્ગ પર લક્ષ આવેલા, અને આ બાજુ તા સેંકડા અથવા હજારા માણસા પ્રસંગમાં આવેલા, જેમાંથી કંઈક સમજણવાળા તથા ઉપદેશક પ્રત્યે આસ્થાવાળા એવા સા એક માણુસ નીકળે. એ ઉપરથી એમ જેવામાં આવ્યું કે લાેકા તરવાના કામી વિશેષ છે, પણ તેમને તેવા ચાેગ આઝતા નથી. જે ખરેખર ઉપદેશક પુરુષના જાેગ અને તાે ઘણા જીવ મૂળ માર્ગ પામે તેવું છે, અને દયા આદિના વિશેષ ઉદ્યોત થાય એવું છે. એમ દેખાવાથી કંઈક ચિત્તમાં આવે છે કે આ કાર્ય કાેઈ કરે તાે ઘણું સારું, પણ દૃષ્ટિ કરતાં તેવા પુરુષ ધ્યાનમાં આવતા નથી, એટલે કંઇક લખનાર પ્રત્યે જ દૃષ્ટિ આવે છે, પણ લખનારના જન્મથી લક્ષ એવા છે કે એ જેવું એક જેખમવાળું પદ નથી, અને પાતાની તે કાર્યની યથાયાગ્યતા જ્યાં સુધી ન વર્તે ત્યાં સુધી તેની ઇચ્છા

અંતિમ ચર્ચા રપક

માત્ર પણ ન કરવી, અને ઘણું કરીને હુજુ સુધી તેમ વર્તવામાં આવ્યું છે. માર્ગનું કંઈ પણ સ્વરૂપ કંઈકને સમજાવ્યું છે, તથાપિ કાેઈને એક વ્રત પચ્ચખાણ આપ્યું નથી, અથવા તમે મારા શિષ્ય છા, અને અમે ગુરુ છીએ એવા ઘણું કરીને પ્રકાર દર્શિત થયા નથી. કહેવાના હેતુ એવા છે કે સર્વસંગ પરિત્યાગ થયે તે કાર્યની પ્રવૃત્તિ સહજ સ્વભાવે ઉદયમાં આવે તાે કરવી એવી માત્ર કલ્પના છે.

તેના ખરેખરા આગ્રહ નથી, માત્ર અનુકંપાદિ તથા જ્ઞાનપ્રભાવ વર્તે છે તેથી કચારેક તે વૃત્તિ ઊઠે છે, અથવા અલ્પાંશે અંગમાં તે વૃત્તિ છે, તથાપિ તે સ્વવશ છે. અમે ધારીએ છીએ તેમ સર્વ સંગ પરિત્યાગાદિ થાય તા હજારા માણસ મૂળ માર્ગને પામે અને હજારા માણસ તે સન્માર્ગને આરાધી સદ્દગતિને પામે એમ અમારાથી થવું સંભવે છે. અમારા સંગમાં ત્યાગ કરવાને ઘણા જીવને વૃત્તિ થાય એવા અંગમાં ત્યાગ છે.

ધર્મ સ્થાપવાનું માન માેટું છે; તેની સ્પૃહાથી પણ વખતે આવી વૃત્તિ રહે, પણ આત્માને ઘણી વાર તાવી જોતાં તે સંભવ હવેની દશામાં ઓછો જ દેખાય છે, અને કંઇક સત્તાગત રહ્યો હશે તો તે ક્ષીણ થશે એમ અવશ્ય ભાસે છે, કેમકે યથાયાગ્યતા વિના, દેહ છૂટી જાય તેવી દૃઢ કલ્પના હાય તાેપણ, માર્ગ ઉપદેશવા નહીં, એમ આત્મનિશ્ચય નિત્ય વર્તે છે. એક એ બળવાન કારણથી પરિશ્રહાદિ ત્યાંગ કરવાના વિચાર રહ્યા કરે છે. મારા મનમાં એમ રહે છે કે વેદાકત ધર્મ પ્રકાશવા અથવા સ્થાપવા હાય તાે મારી દશા યથાયાંગ્ય

છે. પણ જિનેાક્ત ધર્મ સ્થાપવા હાય તાે હજુ તેટલી યાેગ્યતા નથી, તાેપણ વિશેષ યાેગ્યતા છે, એમ લાગે છે.''

વળી એ વિષે પાેતાની સ્વવિચારણા પ્રાર્થનારૂપે જણાવે છે:—

" હે નાથ! કાં ધર્માન્નિતિ કરવારૂપ ઇચ્છા સહજપણે સમાવેશ પામે તેમ થાએા; કાં તો તે ઇચ્છા અવશ્ય કાર્ય-રૂપ થાએા. અવશ્ય કાર્યરૂપ થવી બહુ દુષ્કર દેખાય છે. કેમકે અલ્પ અલ્પ વાતમાં મતભેદ બહુ છે, અને તેનાં મૂળ ઘણાં ઊડાં ગયેલાં છે. મૂળ માર્ગથી લોકા લાખા ગાઉ દૂર છે એટલું જ નહીં; પણ મૂળમાર્ગની જિજ્ઞાસા તેમને ઉત્પન્ન કરાવવી હાય તાપણ ઘણા કાળના પરિચય થયે પણ થવી કઠણ પડે એવી તેમની દુરાશ્રહાદિથી જડપ્રધાન દશા વર્તે છે."

શ્રીમદ્દના માથા ઉપર સૂર્ચના કિરણોના સ્પર્શ થતાં પણ માથું દુઃખી આવતું; તે દુઃખ અસહ્ય થતું ત્યારે અગ્નિમાં પંદરવીસ મરી નાખી તેના ધુમાડા લેવા પડતા.

શ્રીમદ્ ઇડરથી સં. ૧૯૫૬ માં અમદાવાદ પાસેના નરાડા ગામમાં મુનિઓ હતા ત્યાં પધાર્યા હતા. અમદાવાદથી પણ મુમુક્ષુવર્ગ ત્યાં આવ્યો હતો. ખાર વાગ્યા પછી બધાએ જંગલમાં જવું એવો ઠરાવ થયેલા તે પ્રમાણે મુનિઓ ગામની ભાગાળે રાહ જોઈને ઊભા હતા. એટલામાં શ્રીમદ્ બધા મુમુક્ષુઓ સાથે ત્યાં આવ્યા. અને 'મુનિઓના પગ દાઝતા હશે ' એમ બાલી પગરખાં કાઢી મૂકી પાતે તડકામાં ધીમે ધીમે ચાલવા લાગ્યા. એક વડ આવ્યા ત્યાં બધા બેઠા શ્રીમદ્ના પગનાં તળિયાં લાલચાળ થઈ ગયાં હતાં. પણ બેઠા પછી પગે હાથ પણ ફેરવ્યા નહીં. શ્રી દેવકરણજી સામે

અંતિમ ચર્યા રડ્ડ

જોઇને શ્રીમદ્ બાલ્યા : ''હવે અમે તદ્દન અસંગ થવા ઇચ્છીએ છીએ. કાેઇના પરિચયમાં આવવું ગમતું નથી. એવી સંયમશ્રેણીમાં રહેવા આત્મા ઇચ્છે છે.''

શ્રી દેવકરણુજીએ કહ્યું : '' અનંત દયા જ્ઞાની પુરુષની છે, તે ક્યાં જશે ?''

શ્રીમદે કહ્યું : '' અંતે એ પણ મૂકવાની છે."

કરી શ્રીમદ્દ સં. ૧૯૫૭ માં અમદાવાદ આગાખાનને અંગલે પોતાનાં માતુશ્રી તથા પત્ની સહિત પધાર્યા ત્યારે મુનિઓ ચામાસું પૂરું કરી અમદાવાદ આવ્યા હતા. 'જ્ઞાનાર્ણુવ' અને 'સ્વામી કાર્ત્તિકેયાનુપ્રેક્ષા' નામે એ માટા દિગંબરી ચંથા હાથના લખેલા શ્રીમદ્ પાસે હતા. તે શ્રી લલ્લુજી સ્વામી અને શ્રી દેવકરાયુજીને માતુશ્રી દેવમાતા અને શ્રી ઝખકખાના હાથે વહારાવ્યા હતા. તે વખતે સાથના બીજા મુનિઓએ વિહારમાં પુસ્તકો ઊંચકવામાં પ્રમાદવૃત્તિ સેવેલી અને વૃત્તિ સંકાચેલી તે દેષો પોતે જાણી લઇને દ્વર કરવાના ઉદ્દેશથી શ્રીમદ્ બાલ્યા : "મુનિએા, આ જીવે સ્ત્રી-પુત્રાદિના ભાર વદ્યા છે, પણ સત્પુરુષોની કે ધર્માત્માની સેવાલક્તિ પ્રમાદ રહિત ઉઠાવી નથી."

શ્રી લક્ષ્મીચંદજને શ્રીમદે કહ્યું : ''તમારે શ્રી દેવકરણ્છ પાસેના 'જ્ઞાનાર્ણવ' ચંથ તે વાંચે ત્યાં સુધી વિહારમાં ઊચકવા, તેમજ 'શ્રી કાર્ત્તિકેયાનુપ્રેક્ષા' શ્રી લલ્લુજી વાંચે ત્યાં સુધી વિહારમાં મુનિ માહનલાલજીએ ઊચકવા.''

શ્રી દેવકરણજીએ શ્રીમદ્રને પૂછ્યું : "આ શરીર આવું એકદમ કેમ કૃશ થઇ ગયું ?" શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યા : "અમે શરીરની સામે પડ્યા છીએ. ધરમપુરમાં રહી અપથ્યાહાર કરવાથી આમ દેખાય છે." દરેકને આપેલા ગ્રંથા વાંચી વિચારી પરસ્પર બદલી લેવા અને બહુ વિચારવા ભલામણ પણ કરી હતી.

એવામાં ડૉ. પ્રાષ્ટ્રજીવનદાસ ત્યાં દર્શને આવ્યા તેમને શ્રીમદે કહ્યું કે ''આ બે મુનિઓ–શ્રી લલ્લુજી તથા શ્રી દેવકરષ્ટ્રજી ચાથા આરાના મુનિ સમાન છે, ચાથા આરાની વાનગી છે." આ સાંભળી ડૉ. પ્રાષ્ટ્રજીવનદાસે પ્રમાદ ભાવે મુનિઓને નમસ્કાર કર્યા.

શ્રીમદે માતુશ્રી દેવમાતાને ખાર વત સંક્ષેપમાં લખી આપી વત લેવા મુનિઓ પાસે શ્રી અંબાલાલભાઇ સાથે માેકલ્યાં હતાં; સાથે શ્રી ઝખકળા પણ હતાં. 'શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ'- માંથી પ્રદ્મચર્યના અધિકાર સંભળાવવા પણ સૂચના કરેલી, તે પ્રમાણે શ્રી દેવકરણું વાંચી સંભળાવ્યું હતું. શ્રી દેવકરણું એ પછી માતુશ્રીને કહ્યું: ''માતુશ્રી, હવે આપ આજ્ઞા આપા, જેથી કૃપાળુદેવ (શ્રીમદ્) સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરે અને ઘણા જ્વાના ઉદ્ધાર કરે."

માતુશ્રી બાલ્યાં: "મને ખહુ માહ છે, તેમના ઉપરના માહ મને છૂટતા નથી. તેમનું શરીર સારું થયા પછી હું સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરવા રજા દઈશ." તે જ દિવસે શ્રીમદ્ મુનિઓ પાસે ભાવસારની વાડીએ ગયા હતા. ત્યાં માહનલાલ- જીએ પ્રશ્ન કર્યો: " મરણ સમયે આત્મપ્રદેશા કયાં અંગમાંથી નીકળતા હશે ?"

શ્રીમદે દૃષ્ટાંત આપી ઉત્તર આપ્યા : ''નીકમાં પાણી

અંતિમ ચર્યા રક્ડ

ચાલ્યું જતું હાેય અને નીક જ્યાંથી કાટે, ત્યાંથી પાણી ચાલ્યું જ્યા. અમે મરણુનું સ્વરૂપ તપાસી વાળ્યું છે કે આ સ્થિતિને જગતના જીવા મરણ કહે છે."

મુનિઓ ભાવસારની વાડીથી વિહાર કરી સરસપુર ઉપાશ્રયમાં ગયા હતા. રાત્રે ખાર વાગ્યા પછી શ્રી અંબાલાલ- ભાઇને મુનિઓ પાસે જવાની આજ્ઞા થવાથી ત્યાં એકલા ગયા અને વાત કરી: ''આજે મારા પર પરમ ગુરૂએ અપૂર્વ કૃપા કરી છે. મારા જે પ્રમાદ હતો, તે આજે નષ્ટ કર્યો છે; જાગૃતિ આપી, મૂળ માર્ગ કેવા જોઈએ તે સંબંધે વ્યવહાર અને પરમાર્થ બન્નેનું સ્વરૂપ આજે કેાઈ અલોકિક પ્રકારે સમજવ્યું. પરમાર્થનું પાષણ થાય તેવા સદ્વ્યવહારનું સ્વરૂપ પણ કહ્યું." એમ સવાર સુધી વાતો કરી શ્રી અંબાલાલ પાછા શ્રીમદ્ પાસે ગયા હતા.

અમદાવાદમાં શ્રીમદે શ્રી દેવકરણજીને કહ્યું : " સભામાં અમે સ્ત્રી અને લક્ષ્મી બન્ને ત્યાગ્યાં છે; અને સર્વસંગપરિત્યાગની આજ્ઞા માતુશ્રી આપશે એમ લાગે છે."

શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું: '' અમારા પૂર્વ પુષ્યના ઉદય થયા કે અમને આપની નિરંતર સેવા સમાગમ મળશે."

શ્રીમદ્ વહવાણ કૅમ્પ જવાના હતા. તે પહેલાં પાતે મુનિઓને મળવા ગયા હતા. વઢવાણ જવાની વાત દર્શાવી શ્રી લલ્લુજીને ઠપકાે આપતાં શ્રીમદ્ બાલ્યા : "તમે જ અમારી પાછળ પડ્યા છાે, અમે જ્યાં જઇએ ત્યાં દાહ્યા આવાે છાે; અમારા કેડાે મૂકતા નથી." તે સાંભળી મુનિ-ઓના મનમાં એમ થયું કે આપણા રાગ છાેડાવવા આ શિક્ષા આપી છે તેા હવે તેમના તરફથી પત્ર આવે ત્યારે સમાગમ માટે જલું; ત્યાં સુધી ભક્તિ કર્યા કરવી.

બીજે દિવસે આગાખાનને બંગલે શ્રી લલ્લુજ અને શ્રી દેવકરણુજને બાલાવી શ્રીમદે છેદ્વી સૂચના આપતાં જણાવ્યું: "અમારામાં અને વીતરાગમાં લેદ ગણશા નહીં."

અમદાવાદથી શ્રીમદ્નું વહવાણ જવાનું થયું, ત્યાં ખંભા-તના ભાઈ લલ્લુભાઈ તથા નગીનભાઈ દર્શને ગયેલા. ત્યાંથી પાછા ખંભાત જતી વખતે સમાગમમાં શ્રીમદે કહ્યું કે "ક્રી મળીએ કે ન મળીએ, સમાગમ થાય કે ન થાય, પણ અમારા પ્રત્યે અખંડ વિશ્વાસ રાખે . અમારામાં ને શ્રી મહાવીરદેવમાં કંઈ પણ ફેર નથી. ક્ક્ત આ પહેરણના ફેર છે."

વઢવાણ શ્રીમદ્ રહ્યા તે દરમિયાન "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ"ની યાજના શ્રીમદે શરૂ કરી હતી. સં. ૧૯૫૬ ના ભાદરવામાં એક પત્રમાં તેના ઉલ્લેખ પાતે કર્યો છે: "પરમ સત્શ્રુતના પ્રચારરૂપ એક યાજના ધારી છે તે પ્રચાર થઇ પરમાર્થમાર્ગ પ્રકાશ પામે તેમ થશે. 'પ્રજ્ઞાવબાધ' ભાગ 'માેક્ષ-માળા'ના ૧૦૮ મણકા અત્રે લખાવશું." એક સારી રકમની ટીપ કરી તેમાંથી મહાન આચાર્યાના અપ્રસિદ્ધ યુંથા પ્રસિદ્ધ કરાવી તત્ત્વવિચારણા માટે જનસમૂહને અનુકૂળતા મળે તેવા હેતુથી તે સંસ્થા સ્થપાઇ હતી.

લક્ષ્મીના ત્યાગ કર્યા પછી શ્રીમદ્ ખહુ બારીકાઇથી વ્રત પાળતા. રેલગાડીની ટિકિટ સરખી પાતાની પાસે રાખતા નહીં. "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ"ને અંગે નાણાંની વાતમાં ભળવું પડે તા તે પણ અતિચારરૂપે લેખતા. અંતિમ ચર્યા રક્ય

પરમાર્થવૃત્તિ પ્રધાનપણે તેમણે આખા જીવનમાં રાખેલી છે, તેની સાથે પરાપકાર વૃત્તિ પણ તેટલી જ પ્રબળ હતી. સં. ૧૯૫૭માં તેઓ એક પત્ર દ્વારા જણાવે છે: ''લાેકકલ્યાણ હિતરૂપ છે....પાતાની યાગ્યતાની ન્યૂનતાથી અને જેખમદારી ન સમજાઇ શકાવાથી અપકાર ન થાય એ પણ લક્ષ રાખવાના છે."

હવાફેર માટે દરિયાકિનારે મુંબઇમાં માટુંગા, શિવ અને વલસાડ પાસે તિથલ વગેરે સ્થળાએ રહેવું થયું હતું. પછી વઢવાણ કૅમ્પમાં લીંબડીના ઉતારામાં થાડા વખત રહેવાનું બન્યું હતું. ત્યાં વઢવાણમાં છેલ્લા પદ્માસન અને કાઉસગ્ગ મુદ્રાનાં બન્ને ચિત્રપટ (ફાટા) ભાઈ સુખલાલની માગણીથી પડાવ્યા હતા. પછીથી રાજકાટ રહેવાનું રાખ્યું હતું. ત્યાં ઘણા ખરા મુમુલુઓ આવતા, પણ શરીર ઘણું અશક્ત હોવાને કારણે દાક્તરોએ વાતચીત વિશેષ ન થાય તેવી તજવીજ રખાવી હતી. પત્રો લખાવવા પડે તાે એકબે લીટીના જ લખાવતા. રાજકાટના છેલ્લા પત્રો અત્રે આપ્યા છે:

''સં. ૧૯૫૭, ફાગણ વદ ૧૩, સામ

ૐ શરીર સંબંધમાં બીજી વાર આજે અપ્રાકૃત ક્રમ શરૂ થયા. જ્ઞાનીઓના સનાતન સન્માર્ગ જયવંત વર્તા.''

''સં. ૧૯૫૭, **ચૈ**ત્ર સુદ્દ ૨, શુક્ર

ઋ અનંત શાંતમૂર્તિ એવા ચંદ્રપ્રભ સ્વામીને નમા-નમઃ વેદનીય તથારૂપ ઉદયમાનપણે વેદવામાં હર્ષ-શાેક શાે ? ઋ શાંતિ:"

ભાઇ મનસુખભાઇ (તેમના નાના ભાઇ), શ્રી રેવા-શંકરભાઇ, ડૉ. પ્રાણ્જવનદાસ, લીમડીવાળા ભાઇ મનસુખભાઇ વગેરે શ્રીમદૂની સેવામાં ઠેઠ સુધી રહેલા. એક અઠવાડિયા પહેલાં ભાઇ ધારશીભાઇ તથા નવલચંદભાઇ શ્રીમદ્દની પાસે આવ્યા ત્યારે વાતચીતના પ્રસંગમાં શ્રીમદે ધારશીભાઇને કહેલું તે શ્રી લલ્લુજી મુનિએ સભા સમક્ષ વ્યાખ્યાનમાં જણાવેલું કે '' શ્રી ધારશીભાઈ કર્મગ્રંથના અભ્યાસી હતા. તે ધંધુકામાં અમારા દર્શન સમાગમ અર્થે આવેલા ત્યારે તેમણે એક દિવસ સ્થાનક(ઉપાશ્રય)ને મેડે પધારવા મને વિનંતિ કરી. ઉપર બન્ને ગયા અને બારણાં બંધ કરી શ્રી ધારશી-ભાઈએ વિનયભક્તિ-પૂર્વક સાષ્ટાંગ દંડવત્ કરી વિનંતિ કરી કે 'સંવત ૧૯૫૭ માં શ્રીમદ્દજીના દેહ છૂટતાં પહેલાં પાંચ-છ દિવસ અગાઉ હું રાજકોટ દર્શન કરવા ગયેલાે. તે વખતે તેએાશ્રીએ કહેલું કે શ્રી અંખાલાલ, શ્રી સાેભાગ્યભાઇ અને આપને તેઓશ્રીની હયાતીમાં અપૂર્વ સ્વરૂપજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું છે. તે વખતે મને એક સામાન્ય સમાચાર રૂપે તે શખ્દો લાગેલા. પણ આ ત્રણ વર્ષના વિરહુ પછી તે શબ્દો મારા આત્મહિત માટે જ હતા એમ મને સમજાયું અને તે પ્રભુના વિયાેગ પછી હવે આપ મારે અવલંબનરૂપ છાે. તાે તેઓ-શ્રીએ આપને જણાવેલ આજ્ઞા કૃપા કરી મને ફરમાવા. હવે મારી આખર ઉમ્મર ગણાય અને હું ખાલી હાથે મરણ પામું તેના જેવું બીજું શું શાેચનીય છે? આજે અવશ્ય કૃપા કરાે, એટલી મારી વિનંતિ છે.' એમ બાેલી આંખમાં આંસુ સહિત અમારા ચરણમાં તેમણે મસ્તક મૂક્યું. તેમને ઉઠાડીને ધીરજથી અમે જણાવ્યું : 'પ્રભુ, અમને પરમકૃપાળ દેવે જણાવ્યું છે કે તે વાત તમારે કાેઇને કહેવી નહીં, એટલે મારા એ અધિકાર નથી.' શ્રી ધારશીભાઈ સમજી ગયા. પણ

અંતિમ થર્યા રડ્ડ

વિશેષ આગ્રહ કરી કંઈ પ્રસાદી આપવા વારંવાર વિનંતિ કરી. પછી સ્મરણમંત્ર મુમુક્ષુઐાને જણાવવા પરમકૃપાળુ દેવે અમને આજ્ઞા કરેલી તે તેમને જણાવ્યા, તેનું પાતે આરાધન કરવા લાગ્યા.'' શ્રીમદે છેલ્લા દિવસામાં ભાઈ ધારશીભાઈને કેટલાંક પદા લખાવ્યાં હતાં.

ભાઇ મનસુખભાઇએ શ્રીમદ્ની આખર સુધીની સ્થિતિ ટૂંકામાં એક પત્રમાં લખી છે તે આ પ્રમાણે છે:

''મનદુઃખ–હું છેવટની પળ પર્યંત અસાવધ રહ્યો. તે પવિત્રાત્માએ આડકતરી રીતે ચેતવ્યું, તથાપિ રાગને લઇને સમજ શક્યો નહીં. હવે સ્મરણ થાય છે કે તેઓએ મને અનેક વાર ચેતવણી આપી હતી. હું અજ્ઞાન, અંધ અને મૂર્ખ તેઓશ્રીની વાણી સમજી શકવાને અસમર્થ હતા. દેહ-ત્યાગના આગલા દિવસે સાયંકાળે રેવાશંકરભાઈ, નરભેરામ, હું વગેરે ભાઇએાને કહ્યું, 'તમે નિશ્ચિત રહેજો, આ આત્મા રાાશ્વત છે, અવશ્ય વિશેષ ઉત્તમ ગતિને પ્રાપ્ત થ<mark>વાનાે છે</mark>, તમે શાંત અને સમાધિપણે પ્રવર્તશા. જે રત્નમય જ્ઞાનવાણી આ દેહ દ્વારાએ કહી શકવાની હતી તે કહેવાના સમય નથી. તમે પુરુષાર્થ કરશાે.' આવી સ્પષ્ટ ચેતવણી છતાં અમે રાગના કારણથી ચેતી શક્યા નહીં. અમે તા એમ બક્મમાં રહ્યા કે અશક્તિ જણાય છે. રાત્રિના અઢી વાગ્યે અત્યંત શરદી થઇ તે સમયે તેઓશ્રીએ જણાવ્યું કે નિશ્ચિત રહેજો, ભાઈનું સમાધિમૃત્યુ છે. ઉપાયા કરતાં શરદી એાછી થઇ ગઇ. પાણા આઠ વાગ્યે સવારે દૂધ આપ્યું, તે તેઓએ લીધું. તદ્દન સંપૂર્ણ શુદ્ધિમાં મન, વચન અને કાયા રહ્યાં હતાં. પાેણા નવે કહ્યું : 'મનસુખ, દુઃખ ન પામતાે; માને ઠીક

રાખજે. હું મારા આત્મસ્વરૂપમાં લીન થાઉં છું.' સાડા સાત વાગ્યે જે બિછાનામાં પાઢ્યા હતા, તેમાંથી એક કોચ ઉપર ફેરવવા મને આજ્ઞા કરી. મને લાગ્યું કે અશક્તિ ઘણી જણાય છે માટે ફેરફાર ન કરવા ત્યારે તેઓશ્રીએ આગ્ના કરી કે ત્વરાથી ફેરફાર કર, એટલે મેં સમાધિસ્થ ભાવે સૂઇ શકાય એવી કોચ ઉપર વ્યવસ્થા કરી, જે ઉપર તે પવિત્ર દેહ અને આત્મા સમાધિસ્થ ભાવે છૂટા પડ્યા; લેશ માત્ર આત્મા છૂટો થયાનાં ચિદ્ધ ન જણાયાં. જેમ જેમ પ્રાણ એાછા થવા લાગ્યા તેમ તેમ મુખમુદ્રાની કાંતિ વિશેષપણે પ્રકાશ પામવા લાગી. વઢવાણ કેમ્પમાં જે સ્થિતિમાં ઊભાં ઊભાં ચિત્રપટ પડાવેલ તે જ સ્થિતિમાં ક્રોચ ઉપર સમાધિ પાંચ કલાક રહી. લઘુશંકા, દીર્ઘશંકા, માેઢે પાણી કે આંખે પાણી કે પરસેવા કંઇ પણ પાણા આઠથી બે વાગ્યા સુધી પ્રાણ છૂટા પડ્યા તાેપણ કશું જણાયું નહાેતું. એક કલાકે દૂધ પીધા પછી હંમેશાં દિશાએ જવું પડતું તેને ખદલે આજે કાંઈ પણ નહીં. જેવી રીતે યંત્રને ચાવી દઈ આધીન કરી લેવામાં આવે તે રીતે કરેલ. આવા સમાધિસ્વભાવે તે પવિત્ર આત્મા અને દેહના સંબંધ છૂટ્યો. પાંચ-છ દિવસ અગાઉ તેએાશ્રીએ કેટલાંક પદ લખાવેલાં તે પૂ. ધારશીભાઈ અને નવલચંદભાઇની પાસે છે. પાતે તદ્દન વીતરાગ ભાવે પ્રવૃત્તિ કરેલી એટલે કાેઈ પણ પ્રકારે તેઓશ્રીએ પાતાનું માની પ્રવૃત્તિ કરેલી નહીં, ઉદાસીનપણું જ યાગ્ય ધાર્યું હતું. હવે આપણે કાેનું અવલંબન રહ્યું ? માત્ર તેેએાશ્રીનાં વચનામૃતાેનું અને તેમનાં સદ્વર્તનનું અનુકરણ કરવું એ જ મહાન અવલંબન હું માનું છું.''

અંતિમ ચર્યા રેક્ક

શ્રીમદ્દના દેહત્યાગ અવસરે ભાઈ નવલચંદભાઈ પણ હાજર હતા. શ્રી અંબાલાલભાઈ પરના પત્રમાં તેઓ જણાવે છે કે, "નિર્વાણ-સમયની મૂર્તિ અનુપમ, ચૈતન્યત્યાપી, શાંત, મનાહર ને જોતાં તૃપ્તિ ન થાય એવી શાભતી હતી. એમ આપણને ગુણાનુરાગીને તો લાગે, પણ જેઓ બીજા સંબંધ હાજર હતાં તેઓને પણ આશ્ચર્ય પમાડતી ને પૂજ્યભાવ ઉત્પન્ન કરતી જણાતી હતી. આ વખતના અદ્ભુત સ્વરૂપનું વર્ણન કરવાને આત્મામાં જે ભાવ થાય છે તે લખી શકાતા નથી."

સંવત ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ ૫ ને મંગળવારે અપારે છે વાગતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મહાત્મા આ ક્ષેત્ર અને નાશવંત દેહના ત્યાગ કરી ઉત્તમ ગતિ પામ્યા. જે જે પુરુષાને જેટલા પ્રમાણમાં તે મહાત્માનું ઓળખાણ થયું હતું તેટલા પ્રમાણમાં તેમના વિયાગ તેમને લાગ્યા હતા.

શ્રીમદ્દનાં ધર્મપત્ની પાતાના કાળ એકાંતમાં તેમણે આપેલા સ્મરણની માળામાં જ ગાળતાં. બહુ જ થાડા કાળમાં તેમના પણ દેહ છૂટી ગયા હતા. તેમનાં માતુશ્રીનું હૈયું બહુ કામળ હતું. કાઈ શ્રીમદ્દની વાત કાઢે તા તેમની આંખા આંમુથી ભરાઈ જતી.

શ્રીમદ્ના દેહાંતના સમાચાર કાવિઠા આવ્યા તે વખતે શ્રી લલ્લુજી મહારાજ વગેરે કાવિઠામાં હતા. આગલે દિવસે તેમને ઉપવાસ હતા અને એકાંત જંગલમાં તેમને રહેવાના અભ્યાસ હતા. તે પારણા વખતે ગામમાં આવ્યા ત્યારે મુમુક્ષુએ! અંદર અંદર વાતા કરતા હતા; તે વિષે તેમણે તપાસ કરતાં શ્રીમદ્દના દેહાંતના સમાચાર મળ્યા કે તુરત પાછા જંગલમાં તે ચાલી નીકળ્યા અને આહારપાણી કંઈ પણ વાપર્યા વિના એકાંત જંગલમાં જ તે વિયોગની વેળા વિતાવી. તેમને ઘણો જ આઘાત લાગ્યા હતા. તે દિવસે મુનિશ્રીએ પાણી પણ વાપર્યું નહીં. રાત્રે બીજા મુનિઓએ પણ તેમની સારવાર ઘણી કરી હતી. ધર્મનું મહાન અવલંબન અને પાેષણ આપનાર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રીમદ્ સદ્યુરુના વિયાગ દરેક ધર્માતમાને અસદ્ય થઈ પડે છે.

"સદ્ગુરુના ઉપદેશ વધ્ય, સમજય ન જિનર્પ; સમજયા વધ્ય ઉપકાર શાે ? સમજયે જિનસ્વરૂપ." એમ આત્મસિદ્ધિમાં કહ્યું છે, તેમ જેને આત્મદાનના લાભ મળ્યાે છે તેને તે ઉપકાર સમજાયાથી સદ્ગુરુના વિયાગ અસહ્ય થઈ પડે છે.

શ્રી અંબાલાલભાઈએ પાેતાનું હૃદય નીચેના પત્રમાં પ્રગટ કર્યું છે :—

مكن

"વિશાળ અરષ્યને વિષે અતિ સુંદર અને શાંતિ આપનારું એવું એક જ વૃક્ષ હોય, તે વૃક્ષમાં નિઃશંકતાશી, શાંતપણે, કેામળપણે સુખાનંદમાં પક્ષીગણ મલકતાં હોય, તે વૃક્ષ એકાએક દાવાગ્નિથી પ્રજ્વલિત થયું હોય તે વખતે તે વૃક્ષથી આનંદ પામનારાં એવાં પક્ષીઓને કેટલું દુઃખ પ્રાપ્ત થાય ? કે જેને ક્ષણ એક પણ શાંતિ ન હાય! અહાહા! તે વખતના દુઃખનું માટા કવીશ્વરા પણ વર્ણન કરવાને અસમર્થ છે: તેવું જ અપાર દુઃખ અદ્યાર અટવીને વિષે આ પામર જીવાને આપી હે પ્રભુ! તમે ક્યાં ગયા?

અંતિમ થર્યા રહવ

હે ભારતભૂમિ! શું આવા, દેહ છતાં વિદેહપણે વિચરતા પ્રભુના ભાર તારાથી વહન ન થયા ? જો તેમ જ હાય તા આ પામરના જ ભાર તારે હળવા કરવા હતા; કે નાહક તેં તારી પૃથ્વી ઉપર બાજરૂપ કરી રાખ્યા.

હે મહાવિકરાળ કાળ! તને જરા પણ દયા ન આવી. છપ્પનિયાના મહાદુષ્કાળ વખતે લાખા મનુષ્યાના તેં ભાગ લીધા, તાપણ તું તૃપ્ત થયા નહીં; અને તેથી પણ તારી તૃપ્તિ નહાતી થઇ, તા આ દેહના જ પ્રથમ ભક્ષ તારે કરવા હતા કે આવા પરમ શાંત પ્રભુના તેં જન્માન્તરના વિયાગ કરાવ્યા! તારી નિર્દયતા અને કઠારતા મારા પ્રત્યે વાપરવી હતી! શું તું હસમુખા થઇ મારા સામું જુએ છે!

હે શાસનદેવી! તમારું પરિબળ આ વખતે કાળના મુખ આગળ કચાં ગયું? તમારે શાસનની ઉન્નતિની સેવા બજાવવામાં અત્રેસર તરીકે સાધનભૂત એવા પ્રભુ હતા; જેને તમે ત્રિકરહ્યુયાગે નમસ્કાર કરી સેવામાં હાજર રહેતાં, તે આ વખતે કયા સુખમાં નિમગ્ન થઈ ગયાં કે આ મહાકાળે શું કરવા માંડ્યું છે તેના વિચાર જ ન કર્યા ?

હે પ્રભુ! તમારા વિના અમે કેાની પાસે ફરિયાદ કરીશું? તમે જ જયારે નિર્દયતા વાપરી ત્યાં હવે બીજે દયાળુ થાય જ કેાણુ ? હે પ્રભુ! તમારી પરમ કૃપા, અનંત દયા, કરુણામય હૃદય, કેામળ વાણી, ચિત્તહરણશક્તિ, વૈરાગ્યની તીવ્રતા, બાેધબીજનું અપૂર્વપણું, સમ્યગ્ર્ગાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યક્ર્ચારિત્રનું સંપૂર્ણ ઉજમાળપણું, પરમાર્થલીલા, અપાર શાંતિ, નિષ્કારણ કરુણા, નિઃસ્વાર્થી બાેધ, સત્સંગની અપૂર્વતા,

એ આદિ ઉત્તમાત્તમ ગુણાનું હું શું સ્મરણ કરું ? વિદ્વાન કવિએા અને રાજેન્દ્ર દેવા આપનાં ગુણસ્તવન કરવાને અસમર્થ છે તા આ કલમમાં અલ્પ પણ સમર્થતા ક્યાંથી આવે ? આપના પરમાત્કૃષ્ટ ગુણાનું સ્મરણ થવાથી મારા શુદ્ધ અંતઃકરણથી ત્રિકરણયાગે હું આપના પવિત્ર ચરણારવિંદમાં અભિવંદન કરું છું. આપનું યાગબળ, આપે પ્રકાશિત કરેલાં વચના અને આપેલું બાષ્કબીજ મારું રક્ષણ કરા, એ જ સદૈવ ઇચ્છું છું. આપે સદૈવને માટે વિયાગની આ સ્મરણ-માળા આપી તે હવે હું વિસ્મૃત નહીં કરું.

ખેદ, ખેદ અને ખેદ; એ વિના ખીન્તું કંઈ સૂઝતું નથી. રાત્રિ-દિવસ રડી રડીને કાઢું છું; કાંઈ સૂઝ પડતી નથી."

શ્રીમદ્**ના દે**હાત્સર્ગ પછી 'પાયા<mark>ેનિયર' પત્રમાં પ્રગ</mark>ટ થયેલી જીવનરેખામાંથી થાેડું નીચે આપ્યું છે :

''આપાર કર્યાને દશ વર્ષ થયા પછી તેઓને (શ્રીમદ્ને) લાગ્યું કે જે હેતુથી આપારધંધામાં પ્રયાણ કર્યું હતું તે હેતુ પાતે પૂર્ણ કર્યો હતો; તેથી આપારની સાથેના પાતાના સંબંધ નિવર્તવાની ઇચ્છા તેઓએ જણાવી. જ્ઞાન, ધનસંપત્તિ, સાંસારિક પદ્મવી, કૌ ટુંબિક સુખ (કારણ કે તેઓને હયાત માતા, પિતા, એક પરિણીત બંધુ, ચાર પરિણીત બહેના, સ્ત્રી, બે પુત્રા અને બે પુત્રીઓ હતાં) પ્રાપ્ત કરી, સંસારના ત્યાગ કરી સાધુ મુનિનું જીવન ગાળવાની તેઓએ તૈયારી કરી. એટલામાં બત્રીશમા વર્ષની વયે તેઓની શારીરિક પ્રકૃતિ નબળી પડી. અનેક કુશળ ડૉક્ટરાની સારવાર નીચે રાખવામાં આવા, અને એક વખત તો તેઓની પ્રકૃતિ સુધરી જવાની

અંતિમ ચર્યા રે૭૩

રાશા રખાઇ. પરંતુ વ્યાધિએ કરી દેખાવ દીધો; અને કાબે-લિયતવાળી સારવાર તથા તેઓના પ્રશંસકોની માવજત છતાં એક વર્ષ કરતાં વધારે બિછાનાવશ રહીને કાઠિયાવાડના રાજકોટ શહેરમાં ગયા માસની નવમી તારીખે (ઇ. સ. ૧૯૦૧, એપ્રિલ માસમાં) તેઓએ શાંતિથી દેહવિલય કર્યો.

તેઓની લાંબી માંદગી દરમ્યાન તેઓએ કદી પણ નિઃ<sup>શ્</sup>ધાસ અથવા આર્ત્તતા દાખવી નહેાતી. જ્યારે તેઓના બિછાનાની આસપાસના બીજા બધાએા ખેદયુક્ત થતાં ત્યારે પણ તેઓ આનંદ સમેત રહેતા.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર દરેક રીતે લાક્ષણિક ચિદ્ધથી અંકિત પુરુષ હતા; એ દર્શાવવાને તેઓના જીવનની ઉપર દર્શાવેલી રૂપરેખા પૂરતી છે. તેઓની માનસિક શક્તિઓ અદ્ભુત રીતે ચમત્કૃતિવાળી હતી, તેમ જ તેઓના ચારિત્રની નૈતિક ઉન્નતિ ચક્તિ કરાવનાર હતી. સત્ય પ્રત્યે તેઓને આદર, વ્યાપારમાં અત્યંત ચીવટથી નૈતિક તત્ત્વોને વળગી રહેવાનું વર્તન, ગમે તેટલી વિરુદ્ધતા છતાં જે ખરું તેઓ માનતા તે કરવાની તેઓની નિશ્ચયવૃત્તિ અને તેઓના કર્તવ્ય સંબંધી ઉચ્ચ આદર્શ જેઓ તેઓના સહવાસમાં આવતા તેઓનામાં પ્રેરણા કરી તેઓને ઉન્નતિની શ્રેણી પર ચઢાવતા. તેઓની આદ્યા-કૃતિ ડમાકવાળી ન હતી, પરંતુ આંતરિક શાંતિ અને ગાંભીર્ય તો તેઓનાં જ હતાં. તેઓનું ધર્મો તથા તત્ત્વન્નાન સંબંધી વિશાળ અને યથાસ્થિત ન્નાન, તેઓની સમજાવવાની અદ્ભુત શક્તિ અને ઉપદેશ કરવાની તેઓની દિવ્ય પદ્ધતિ હોવાથી તેમના ઉપદેશો પૂર્ણ લક્ષપૂર્વક સાંભળવામાં આવતા હતા. ઉશ્કેર-

નાર સંજોગા હાય ત્યારે પણ તેઓના આત્મસંયમ એટલા બધા પૂર્ણ હતા, તેઓની મધ્યસ્થ રીતે સમજાવવાની શક્તિ એટલી બધી મહાન હતી અને તેઓની હાજરી એટલી બધી પ્રેરણાત્મક હતી કે જેઓ તેઓની સાથે વાદવિવાદ કરી તેઓના ઉપર જય મેળવવાની બુદ્ધિએ આવતા તેઓ તદ્દન તેઓથી વશ થઈને તેમની આદરપૂર્વક સ્તુતિ કરતા પાછા જતા.

હિંદની વર્તમાન દશા પર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને ખેદ થતો હતો અને તે દ્વર કરવાને હંમેશાં ઇચ્છા ધરાવતા હતા. વર્ત-માન સામાજિક અને રાજકીય પ્રશ્નો પરના તેઓના વિચારા ઉદાર હતા. ખધા સુધારકેમાં જે સુધારક પવિત્રતમ આશયથી અને દાંભિક વૃત્તિ વગર સુધારાનું કાર્ય કર્યા જાય છે તેઓને શ્રીમદ્ ઉચ્ચતમ પંક્તિ આપતા. તેઓનાં પાછલાં વર્ષોમાં એ તો સ્પષ્ટ જણાતું હતું કે શ્રીમદ્ પોતાના જીવનના સંદેશ ધર્મશિક્ષક તરીકે આપવાની તૈયારી કરતા હતા, પરંતુ દુર્ભાગ્યે મરણે વચ્ચે પડી તે સંદેશ પૂર્ણ થતાં અટકાવ્યા છે; છતાં મુંખઇ ઇલાકાના જૈનામાં એક નૃતન જીવન ઉત્પન્ન કરવામાં શ્રીમદ્ વિજય પામ્યા છે.

સાધારણ રીતે એવું મનાય છે કે જો તેઓ વધુ વખત જીવ્યા હાત તા હાલના જૈનમાર્ગની સંપૂર્ણ દર્શનકાંતિ કરી હાત અને મહાન મહાવીરે જે વાસ્તવિક ઉપદેશ આપ્યા છે તે ઉપદેશ લાેકાને શીખવ્યા હાત. જૈનાના અનેક ગચ્છ-ભેદા દૂર કરી મહાવીરે સ્થાપેલા એક સામાન્ય ધર્મ સ્થાપવાના તેઓના વિચાર હતા. આવું ઉપયાગી જીવન અપરિપક્વ વયે ઉપયાગમાં આવતું અંધ પડ્યું તેથી દેશને ચાખ્ખા ગેરલાભ થયા છે."

### રપ

# શ્રીમદ્ની સત્શિક્ષા

'શ્રીમદુ રાજચંદ્ર' ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ થયેા છે, તેમાં માટે ભાગે પત્રા અને કાવ્યા છે; તે શ્રીમદુનાં આત્મઅનુભવ સહિત લખાયેલાં વચના ભવ્ય જીવાને સન્માર્ગપ્રાપ્તિમાં પરમ ઉપ-કારક સત્શિક્ષારૂપ છે. જીવનના અનેક પ્રસંગે મુમુક્ષ જીવાને જ્યાં મુંઝવણ ઊભી થયેલી તે વખતે તેમની મુશ્કેલીઓના હિતકારક સત્ય ઉકેલ કરી આપી માર્ગ સરળ રીતે પ્રાપ્ત થાય તેવી મદદ મળે અથવા પાતાની આત્મવિચારણાની પ્રસાદીથી મુમુક્ષુ જીવની માેક્ષમાર્ગમાં ઉન્નતિ થાય તેવાં વચના નિષ્કારણ કરૂણાથી તે મહાપુરુષે પ્રકાશ્યાં છે. તે મહા ભાગ્ય-શાળી⁵ લેખક અને પરમ શ્રદ્ધાવંત મુમુક્ષુનાં અંતઃકરણમાં વહેતી ઊર્મિએાને યથાર્થ એાળખ્યા વિના માત્ર મુમુક્ષુએાના પ્રશાના ઉત્તરા ઉપરથી કાેઇ અર્ધદગ્ધ અજાણ્યાે તે વચનાેની કિંમત આંકવા જાય, તે બાળકને રત્ન આપ્યું હાય તાે તે મુખમાં મૂકી તેના સ્વાદ ઉપરથી પરીક્ષા કરવા ધારે છે તેવી અજ્ઞાનને આધારે કપાળકલ્પિત કિંમત આંકી લે છે. પરંતુ જે જીવ યથાર્થ વૈરાગ્ય અને સત્પુરુષના સમાગમથી પાતાની યાેગ્યતા વધારી જો તે આત્મ-અનુભવથી ભીંજાયેલાં વચનાના શ્રદ્ધાપૂર્વક અભ્યાસ કરશે તો તેના પાતાના આત્મા તે સત્ય વચનાના પરમાર્થ પ્રત્યક્ષ સમજી, સાક્ષી પૂરશે. જે જીવમાં વિનય, સરળપણું આદિ ગુણા નથી તે સત્શિક્ષા પામી શકતા નથી. શ્રીમદે એક વાક્યમાં જ જણાવ્યું છે: ''જગતમાં માન ન હાેત તાે અહીં જ માેક્ષ હાેત!" (૨૧–૮૩) \*

વળી તેઓ વિશેષ જણાવે છે: ''જ્ઞાનીપુરુષનું એાળ-ખાણ નહીં થવામાં ઘણું કરીને જીવના ત્રણ માેટા દાેષ જાણીએ છીએ. એક તાે 'હું જાણું છું', 'હું સમન્તું

ત્રાની કેમ છું' એવા પ્રકારનું જે માન જીવને રહ્યા કરે ઓળખાતા નથી ? છે તે માન. ખીજું, પરિગ્રહાદિકને વિષે જ્ઞાની પુરુષ પર રાગ કરતાં પણ વિશેષ રાગ. ત્રીજું,

લોકભયને લીધે, અપકીર્તિભયને લીધે, અને અપમાનભયને લીધે જ્ઞાનીથી વિમુખ રહેવું, તેના પ્રત્યે જેવું વિનયાન્વિત થવું જોઈએ તેવું ન થવું. એ ત્રણ કારણા જીવને જ્ઞાનીથી અજાણ્યો રાખે છે; જ્ઞાનીને વિષે પોતા સમાન કલ્પના રહ્યા કરે છે; પોતાની કલ્પના પ્રમાણે જ્ઞાનીના વિચારનું, શાસનું તાલન કરવામાં આવે છે; થાડું પણ ગ્રંથ સંબંધી વાંચનાદિ જ્ઞાન મળવાથી ઘણા પ્રકારે તે દર્શાવવાની જીવને ઇચ્છા રહ્યા કરે છે. એ વગેરે જે દોષ તે ઉપર જણાવ્યા એવા જે ત્રણ દોષ તેને વિષે સમાય છે; અને એ ત્રણે દોષનું ઉપાદાન કારણ એવો તો એક 'સ્વચ્છંદ' નામના મહા દોષ છે; અને તેનું નિમિત્ત કારણ અસત્સંગ છે." (૪૧૬)

સ્વચ્છંદ ટાળવાના 'શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર'ની પ્રથમ ચાળીસ ઉપાય ગાથાએા મુમુક્ષુ જીવને માર્ગ કેમ પ્રાપ્ત થાય તે વિષે ઉત્તમ શિખામણરૂપ છે.

## તેમાં શ્રીમદ્ લખે છે:-

<sup>\*</sup> આ અધ્યાયમાં જ્યાં જ્યાં પત્ર કે કાવ્યની આખરે () માં જે આંક મૂક્યા છે તે શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર આશ્રમ પ્રકાશિત 'શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર' ગ્રન્થના છે.

રાકે છવ સ્વચ્છંદ તા, પામે અવશ્ય માક્ષ; પાત્ર્યા એમ અનંત છે, ભાષ્યું જિન નિર્દોષ. ૧૫ પ્રત્યક્ષ સદ્યુરુ યાગથી, સ્વચ્છંદ તે રાકાય; અન્ય ઉપાય કર્યા થકી, પ્રાયે બમણા થાય. ૧૬ સ્વચ્છંદ મત આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્યુરુલક્ષ; સમક્તિ તેને ભાખિયું, કારણ ગણી પ્રત્યક્ષ. ૧૭ માનાદિક શત્રુ મહા, નિજછંદે ન મરાય; જાતાં સદ્યુરુ–શરણમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય. ૧૮ વળી તેઓ લખે છે:

''અનંતકાળ સુધી જીવ નિજછંદે ચાલી પરિશ્રમ કરે તાપણ પાતે પાતાથી જ્ઞાન પામે નહીં, પરંતુ જ્ઞાનીની આજ્ઞાના આરાધક અંતર્મુહૂર્તમાં પણ કેવળજ્ઞાન પામે.

ગ્રાનની પ્રાપ્તિ જ્ઞાની પાસેથી થવી જોઈએ. એ સ્વાભા વિક સમજાય છે, છતાં જીવ લાેકલજ્જાદિ કારણાથી અજ્ઞાનીના આશ્રય છાેડતાે નથી, એ જ અનંતાનુખંધી કષાયનું મૂળ છે.

શાસ્ત્રમાં કહેલી આજ્ઞાએ પરાક્ષ છે, અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે; માેક્ષ થવા માટે જ્ઞાનીની પ્રત્યક્ષ આજ્ઞા આરાધવી જોઈએ.'' (૨૦૦)

"પૂર્વે થઇ ગયેલા અનંત જ્ઞાનીઓ જે કે મહાજ્ઞાની થઇ ગયા છે, પણ તેથી કંઇ જીવના દોષ જાય નહીં; એટલે કે અત્યારે જીવમાં માન હાય તે પૂર્વે થઇ ગયેલા જ્ઞાની કહેવા આવે નહીં; પરંતુ હાલ જે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની ખિરાજમાન હાય તે જ દોષને જણાવી કઢાવી શકે. જેમ દૂરના ક્ષીરસમુદ્રથી અત્રેના તૃષાતુરની તૃષા છીપે નહીં, પણ એક મીઠા પાણીના કળશા અત્રે હાય તો તેથી તૃષા છીપે.

જીવ પાતાની કલ્પનાથી કલ્પે કે ધ્યાનથી કલ્યાણ યાય કે સમાધિથી કે ચાેગથી કે આવા આવા પ્રકારથી, પણ તેથી જીવનું કંઇ કલ્યાણ થાય નહીં. કદાત્રહાદિ ટળ્યા વિના જીવનું કલ્યાણ થવું તો જ્ઞાની પુરુષના લક્ષમાં હાય છે, અને તે પરમ સત્સંગે કલ્યાણ ન થાય કરી સમજી શકાય છે; માટે તેવા વિકલ્પ કરવા મૂકી દેવા. જીવે મુખ્યમાં મુખ્ય આ વાત વિશેષ ધ્યાન આપવા જેવી છે, કે સત્સંગ થયેા હાય તાે સત્સંગમાં સાંભળેલ શિક્ષાંબાેધ પરિણામ પામી, સહેજે જીવમાં ઉત્પન્ન થયેલ કદાત્રહાદિ દાેષા તાે છૂટી જવા નેઈએ, કે જેથી સત્સંગનું અવર્ણવાદપણું બાલવાના પ્રસંગ ળીજા જીવાને આવે નહીં....આટલું થતાં છતાં જે જુવથી સત્સંગ થયા પછી કદાગ્રહ, મતમતાંતરાદિ દેાષ ન મૂકી શકાતા હાય તા પછી તેણે છૂટવાની આશા કરવી નહીં....જ્ઞાનીપુરૂષે કહેવું બાકી નથી રાખ્યું; પણ જીવે કરવું બાકી રાખ્યું છે." (૪૬૬)

"ળીજું કાંઈ શાધ મા. માત્ર એક સત્પુરુષને શાધીને તેનાં ચરણકમળમાં સર્વ ભાવ અર્પણ કરી દઈ વર્ત્યો જા. પછી જો માેક્ષ ન મળે તા મારી પાસેથી માેક્ષમાર્ગ-દાપક લેજે….એક સત્પુરુષને રાજી કરવામાં, તેની સર્વ ઇચ્છાને પ્રશંસવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિંદગી ગઈ તા ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પંદર ભવે અવશ્ય માેક્ષે જઈશ." (૭૬)

"ૐ ખેદ નહીં કરતાં શૂરવીરપણું ગ્રહીને જ્ઞાનીને માર્ગે ચાલતાં માેક્ષપાટણ સુલભ જ છે. વિષયકષાયાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે વિચારવાનને પાતાનું નિર્વીર્ધપણું જેઈને ઘણા જ ખેદ થાય છે, અને મુમુક્ષુઓને મુખે કરી આત્માને વારંવાર નિંદે છે, કરી કરીને હૃદયમાં રાખવા યાગ્ય તિરસ્કારની વૃત્તિથી જોઈ, કરી મહુંત-પુરુષનાં ચરિત્ર અને વાકચનું અવલંખન ચહુણ કરી, આત્માને શૌર્ય ઉપજાવી, તે વિષયાદિ સામે અતિ હઠ કરીને તેને હઠાવે છે ત્યાં સુધી નીચે મને બેસતા નથી, તેમ એકલા ખેદ કરીને અટકી રહેતા નથી. એ જ વૃત્તિનું અવલંખન આત્માર્થી જીવાએ લીધું છે, અને તેથી જ અંતે જય પામ્યા છે. આ વાત સર્વ મુમુક્ષુઓએ મુખે કરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યાગ્ય છે." (૮૧૯)

''જ્ઞાની પુરુષની અવજ્ઞા બાેલવી તથા તેવા પ્રકારના પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું, એ જીવનું અનંત સંસાર વધવાનું કારણ છે, એમ તીર્થંકર કહે છે. તે

અનંત સંસાર વધવાનું પુરુષના ગુણગ્રામ કરવા, તે પ્રસંગમાં કારણ અને અનંત સંસાર ઉજમાળ થલું, અને તેની આજ્ઞામાં નાશ કરવાનું કારણ સરળ પરિણામે પરમ ઉપયોગદૃષ્ટિએ વર્તલું, એ અનંત સંસારને નાશ કરનાર્

તીર્થંકર કહે છે; અને તે વાક્યો જિનાગમને વિષે છે. ઘણા જીવા તે વાક્યો શ્રવણ કરતા હશે, તથાપિ પ્રથમ વાક્યને અફળ અને બીજા વાક્યને સફળ કર્યું હોય, એવા જીવા તો ક્વચિત્ જોવામાં આવે છે; પ્રથમ વાક્યને સફળ અને બીજા વાક્યને અફળ એમ જીવે અનંત વાર કર્યું છે. તેવાં પરિણામમાં આવતાં તેને વખત લાગતા નથી, કારણ કે અનાદિ કાળથી માહ નામના મદિરા તેના 'આત્મા'માં પરિણામ પામ્યા છે; માટે વારંવાર વિચારી તેવા તેવા પ્રસંગમાં યથાશક્તિ, યથાબળવીર્યે ઉપર દર્શિત કર્યા છે જે પ્રકાર તે પ્રકારે વર્તનું યાગ્ય છે." (૩૯૭)

"સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇચ્છા થતી હાય તો તે પુરુષે જ્ઞાનીનાં વચન સાંભળ્યાં નથી; અથવા જ્ઞાનીપુરુષનાં દર્શન પણ તેણે કર્યા નથી, એમ તીર્થંકર માર્ગાનુસારી પુરુષને કહે છે. જેની કેડના ભંગ થયા છે, જ્ઞાનીપુરુષના બાધ તેનું પ્રાયે બધું બળ પરિક્ષીણપણાને ભજે છે. જેને જ્ઞાનીપુરુષના વચનરૂપ લાકડીના પ્રહાર થયા છે તે પુરુષને વિષે તે પ્રકારે સંસાર સંબંધી બળ હાય છે, એમ તીર્થંકર કહે છે.

જ્ઞાનીપુરુષને જોયા પછી સ્ત્રીને જોઈ જો રાગ ઉત્પન્ન થતા હાય તા જ્ઞાનીપુરુષને જોયા નથી, એમ તમે જાણા.

જ્ઞાનીપુરુષનાં વચનને સાંભળ્યા પછી સ્ત્રીનું સજીવન શરીર અજીવનપણે ભાસ્યા વિના રહે નહીં.

ખરેખર પૃથ્વીના વિકાર ધનાદિ સંપત્તિ ભાસ્યા વિના રહે નહીં.

જ્ઞાનીપુરૃષ સિવાય તેના આત્મા બીજે ક્યાંય ક્ષણભર સ્થાયી થવાને વિષે ઇચ્છે નહીં. એ આદિ વચના તે પૂર્વે જ્ઞાનીપુરૃષો માર્ગાનુસારી પુરૃષને બાધતા હતા. જે જાણીને, સાંભળીને તે સરળ જીવા આત્માને વિષે અવધારતા હતા. પ્રાણત્યાગ જેવા પ્રસંગને વિષે પણ તે વચનાને અપ્રધાન ન કરવા યાગ્ય જાણતા હતા, વર્તતા હતા." (૪૫૪)

''અહો સત્પુરુષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ! સુષુપ્ત ચેતનને જાગ્રત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શન માત્રથી પણ નિર્દોષ અપૂર્વ સત્પુરુષનાં વયન, મુદ્રા સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપપ્રતીતિ, અપ્રમત્ત-સંયમ, અને પૂર્ણ વીતરાગ નિર્વિકલ્પ અને સત્સમાગમ સ્વભાવનાં કારણભૂત; — છેલ્લે અયાગી માક્ષનું કારણ સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાખાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર, ત્રિકાળ જયવંત વર્તો." (૮૭૫) ''શ્રી તીર્થં કરાદિએ કરી કરી જીવાને ઉપદેશ કહ્યો છે; પણ જીવ દિશામૂઢ રહેવા ઇચ્છે છે ત્યાં ઉપાય પ્રવર્તી શકે નહીં. કરી કરી ઠોકી ઠોકીને કહ્યું છે કે સંસારનું સ્વરૂપ અને એક આ જીવ સમજે તા સહજ માક્ષ છે, નહીં તા અનંત ઉપાયે પણ નથી. तेनी निश्ति અને તે સમજલું પણ કંઈ વિકટ નથી, કેમકે જીવનું સહજ જે સ્વરૂપ છે તે જ માત્ર સમજલું છે; અને તે કંઈ બીજાના સ્વરૂપની વાત નથી કે વખતે તે ગાયવે કે ન જણાવે, તેથી સમજવી ન અને. પાતાથી પાતે ગુપ્ત રહેવાનું શી રીતે અનવા યાેગ્ય છે? પણ સ્વપ્નદશામાં જેમ ન બનવા યાગ્ય એવું પાતાનું મૃત્યુ પણ જીવ જુએ છે, તેમ અજ્ઞાન દશારૂપ સ્વપ્નરૂપ યાગે આ છવ પાતાને, પાતાનાં નહીં એવાં બીજાં દ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે;

અને એ જ માન્યતા તે સંસાર છે, તે જ અજ્ઞાન છે, નરકાદિ ગતિના હેતુ તે જ છે, તે જ જન્મ છે, મરણ છે અને તે જ દેહ છે, દેહના વિકાર છે, તે જ પુત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્રુ, તે જ મિત્રાદિ ભાવકલ્પનાના હેતુ છે, અને તેની નિવૃત્તિ થઇ ત્યાં સહજ મેાક્ષ છે; અને એ જ નિવૃત્તિને અર્થે સત્સંગ, સત્પુરુષાદિ સાધન કહ્યાં છે; અને તે સાધન પણ જીવ જો પોતાના પુરુષાર્થને તેમાં ગાપવ્યા સિવાય પ્રવર્તાવે તા જ સિદ્ધ છે. વધારે શું કહીએ? આટલા જ સંક્ષેપ જીવમાં પરિણામ પામે તા તે સર્વ વ્રત, યમ, નિયમ, જપ, યાત્રા, ભક્તિ, શાસ્ત્રજ્ઞાન આદિ કરી છૂટ્યો એમાં કંઇ સંશય નથી." (પ૩૭)

''બાધ બે પ્રકારથી જ્ઞાની પુરુષોજો કર્યો છે. એક તા 'સિદ્ધાંતબાધ' અને બીજો તે સિદ્ધાંતબાધ થવાને કારણભૂત એવા 'ઉપદેશબાધ.' જે ઉપદેશબાધ જીવને ઉપદેશબાધ અને અંતઃકરણમાં સ્થિતિમાન થયા ન હાય, તા સિદ્ધાંતબાધ સિદ્ધાંતબાધનું માત્ર તેને શ્રવણ થાય તે ભલે. પણ પરિણામ થઇ શકે નહીં. 'સિદ્ધાંતબાધ' એટલે પદાર્થનું જે સિદ્ધ થયેલું સ્વરૂપ છે, જ્ઞાનીપુરૂષાએ નિષ્કર્ષ કરી જે પ્રકારે છેવટે પદાર્થ જાણ્યા છે, તે જે પ્રકારથી વાણી દ્વારાએ જણાવાય તેમ જણાવ્યેા છે એવા જે બાધ છે તે 'સિદ્ધાંતબાધ' છે. પણ પદાર્થના નિર્ણયને પામવા જીવને અંતરાયરૂપ તેની અનાદિ વિપર્યાસ ભાવને પામેલી એવી ખુદ્ધિ છે, કે જે વ્યક્તપણે કે અવ્યક્તપણે વિપર્યાસપણે પદાર્થસ્વરૂપને નિર્ધારી લે છે; તે વિપર્યાસમુદ્ધિનું અળ ઘટવા, **યથા**વત્ વસ્તુસ્વરૂપ **જાણવાને** વિષે પ્રવેશ ર્થવા, જીવને વૈરાગ્ય અને ઉપરામ સાધન કહ્યાં છે; અને એવાં જે જે સાધના જીવને સંસારભય દૃઢ કરાવે છે તે તે સાધના સંબંધી જે ઉપદેશ કહ્યો છે તે 'ઉપદેશ-બાધ' છે....ગૃહ કુટુંબાદિ ભાવને વિષે અનાસક્ત બુદ્ધિ થવી તે 'વૈરાગ્ય' છે; અને તેની પ્રાપ્તિ-અપ્રાપ્તિ નિમિત્તે ઉત્પન્ન થતાે એવાે જે કષાય(ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ)ક્લેશ તેનું મંદ થવું તે 'ઉપશમ' છે. એટલે તે બે ગુણ વિપર્યાસબુદ્ધિને પર્યાયાંતર કરી સદુબુદ્ધિ કરે છે; અને તે સદુબુદ્ધિ છવા-જ્વાદિ પદાર્થની વ્યવસ્થા જેથી જણાય છે એવા સિદ્ધાંતની વિચારણા કરવા **યે**ાગ્ય થાય છે. કેમકે ચક્ષને પટળાદિ અંતરાય મટવાથી જેમ પદાર્થ યથાવત્ દેખાય છે, તેમ અહંતાદિ પટળનું મંદપણું થવાથી જીવને જ્ઞાની પુરુષે કહેલા એવા સિદ્ધાંતભાવ, આત્મભાવ, વિચારચક્ષુએ દેખાય છે. જ્યાં વૈરાગ્ય અને ઉપરામ અળવાન છે, ત્યાં વિવેક અળવાનપણે હાય છે.... સહજ આત્મસ્વરૂપ છે એવું કેવળજ્ઞાન તે પણ પ્રથમ માહિનીય કર્મના ક્ષયાંતર પ્રગટે છે. અને તે વાતથી ઉપર જણાવ્યા છે તે સિદ્ધાંત સ્પષ્ટ સમજી શકાશે. વળી જ્ઞાનીપુરૂષોની વિશેષ શિખામણ વૈરાગ્ય ઉપશમ પ્રતિબાધતી જેવામાં આવે છે.... ક<mark>્રી કરીને જ્ઞાનીપુરુષોનાં વચન એ</mark> ઉપદેશના જ નિશ્ચય કરવાની જીવને પ્રેરણા કરવા ઇચ્છે છે; તથાપિ અનાદિ અસત્સંગથી ઉત્પન્ન થયેલી એવી દુષ્ટ ઇચ્છાદિ ભાવમાં મૂઢ થયેલાે એવા જીવ પ્રતિખૂઝતાે (સમજતાે) નથી; અને તે ભાવાની નિવૃત્તિ કર્યા વિના અથવા નિવૃત્તિનું પ્રયત્ન કર્યા વિના શ્રેય ઇચ્છે છે, કે જેનાે સંભવ ક્યારે પણ થઇ શક્યો નથી, વર્તમાનમાં થતા નથી, અને ભવિષ્યમાં થશે નહીં." (૫૦૬)

દુઃખનું ક્યા ઇમ્છત ખાેવત સળે, હૈ ઇમ્છા દુઃખમૂલ; મૂળ જળ ઇમ્છાકા નાશ તળ, મિટે અનાદિ ભૂલ.

હાથનાંધ ૧-૧૨

દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હાય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય. ૧૩૮ —આત્મસિદ્ધિ

"'મુમુક્ષુતા' તે છે કે સર્વ પ્રકારની માહાસક્તિથી મૂંઝાઇ એક 'માેક્ષ'ને વિષે જ યત્ન કરવા અને 'તીવ્ર મુમુક્ષુતા' એ છે કે અનન્ય પ્રેમે માેક્ષના માર્ગમાં મુમુક્ષુતા ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્તનું. 'તીવ્ર મુમુક્ષુતા' વિષે અત્ર જણાવનું નથી. પણ 'મુમુક્ષુતા' વિષે જણાવનું છે, કે તે ઉત્પન્ન થવાનું લક્ષણ પાતાના દાષ જોવામાં અપક્ષ-પાતતા એ છે, અને તેને લીધે સ્વચ્છંદના નાશ હાેય છે.

સ્વચ્છંદ જ્યાં થાેડી અથવા ઘણી હાનિ પામ્યાે છે, ત્યાં તેટલી બાેધબીજ યાેગ્ય ભૂમિકા થાય છે. સ્વચ્છંદ જ્યાં પ્રાયે દબાયાે છે, ત્યાં પછી 'માર્ગપ્રાપ્તિ'ને રાેકનારાં ત્રણ કારણાે મુખ્ય કરીને હાેય છે, એમ અમે જાણીએ છીએ.

અ લેંાકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા, પરમ દૈન્યતાની એાછાઈ, અને પદાર્થના અનિર્ણય એ બધાં કારણા ટાળવાનું બીજ હવે પછી કહીશું. તે પહેલાં તે જ કારણાને અધિકતા-થી કહીએ છીએ.

'આ લાેકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા', એ ઘણું કરીને તીવ્ર મુમુક્ષુતાની ઉત્પત્તિ થયા પહેલાં હાેય છે. તે હાેવાનાં કારણા નિઃશંકપણે તે 'સત્' છે એવું દૃઢ થયું મુમુક્ષુતાને રાેકનાર નથી, અથવા તે 'પરમાનંદરૂપ' જ છે એમ ત્રણ કારણા પણ નિશ્ચય નથી. અથવા તાે મુમુક્ષુતામાં પણ કેટલાેક આનંદ અનુભવાય છે, તેને લીધે ખાહ્ય શાતાનાં કારણા પણ કેટલીક વાર પ્રિય લાગે છે (!) અને તેથી આ લાેકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા રહ્યા કરે છે; જેથી જીવની જેગ્યતા રાેકાઇ જાય છે.

સત્પુરુષમાં જ પરમેશ્વર ખુદ્ધિ, એને જ્ઞાનીઓએ પરમ-ધર્મ કહ્યો છે; અને એ ખુદ્ધિ પરમ દૈન્યત્વ સૂચવે છે; જેથી સર્વ પ્રાણી વિષે પાતાનું દાસત્વ મનાય છે અને પરમ જોગ્યતાની પ્રાપ્તિ હાય છે. એ 'પરમ દૈન્યત્વ' જ્યાં સુધી આવરિત રહ્યું છે ત્યાં સુધી જીવની જોગ્યતા પ્રતિઅંધયુક્ત હાય છે.

કદાપિ એ બન્ને થયાં હોય, તથાપિ વાસ્તવિક તત્ત્વ પામવાની કંઇ જેગ્યતાની એાછાઈને લીધે પદાર્થ–નિર્ણય ન થયા હોય તા ચિત્ત વ્યાકુળ રહે છે, અને મિશ્યા સમતા આવે છે; કલ્પિત પદાર્થ વિષે 'સત્'ની માન્યતા હાય છે; જેથી કાળે કરી અપૂર્વ પદાર્થને વિષે પરમ પ્રેમ આવતા નથી, અને એ જ પરમ જોગ્યતાની હાનિ છે.

આ ત્રણે કારણે ઘણું કરીને અમને મળેલા ઘણાખરા મુમુક્ષુમાં અમે જોયાં છે. માત્ર ખીજા કારણની કંઈક ન્યૂનતા કેાઈ કેાઈ વિષે જોઈ છે, અને જો તેઓમાં સર્વ પ્રકારે (પરમ દૈન્યતાની ખામીની) ન્યૂનતા થવાનું પ્રયત્ન હાય તો જોગ્ય થાય એમ જાણીએ છીએ. પરમ દૈન્યપણું એ ત્રણેમાં ખળવાન સાધન છે; અને એ ત્રણેનું ખીજ મહાત્માને વિષે પરમ પ્રેમાર્પણ એ છે.

અધિક શું કહીએ? અનંતકાળે એ જ માર્ગ છે.

પહેલું અને ત્રીજું કારણ જવાને માટે બીજા કારણની હાનિ કરવી, અને મહાત્માના જેગે તેના અલૌકિક સ્વરૂપને એાળખવું. એાળખવાની પરમ તીવ્રતા રાખવી, તેા એાળખાશે. મુમુક્ષુનાં નેત્રા મહાત્માને એાળખી લે છે.

મહાત્મામાં જેના દૃઢ નિશ્ચય થાય છે, તેને માહાસક્તિ મટી પદાર્થના નિર્ણય હાય છે. તેથી વ્યાકુળતા મટે છે. તેથી નિઃશંકતા આવે છે. જેથી જીવ સર્વ મહાત્માનું ઓળખાલુ પ્રકારનાં દુઃખથી નિર્ભય હાય છે અને અને તેનું ફળ તેથી જ નિઃસંગતા ઉત્પન્ન હાય છે, અને એમ યાેગ્ય છે....અમે આમાં ઘણું! ગૂઢ શાસ્ત્રાર્થ પણ પ્રતિપાદન કર્યા છે....કળિયુગ છે માટે ક્ષણવાર પણ વસ્તુવિચાર વિના ન રહેવું એમ મહાત્માઓની શિક્ષા છે." (૨૫૪)

"જીવને માર્ગ મળ્યાે નથી એનું શું કારણ ? એ વારંવાર વિચારી યાેગ્ય લાગે ત્યારે સાથેનું પત્ર વાંચજો.... અમને લાગે છે કે માર્ગ સરળ છે, પણ પ્રાપ્તિના યાેગ મળવા દુર્લભ છે.

સત્સ્વરૂપને અલેદભાવે અને અનન્ય લક્તિએ નમાનમઃ

ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાની પુરુષનાં ચરણારવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્ષ્પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સવરૂપની સ્વરૂપપ્રાપ્તિના માર્ગ પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યા છે, સેવે છે અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઇ હતી, વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે અને અનાગત કાળે

પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. સર્વ શાસ્ત્રોના બાધ લક્ષ જોવા જતાં એ જ છે. અને જે કાઇ પણ પ્રાણી છૂટવા ઇચ્છે છે તેણે અખંડ વૃત્તિથી એ જ માર્ગને આરાધવા. એ માર્ગ આરાધ્યા વિના જીવે અનાદિકાળથી પરિભ્રમણ કર્યું છે. જ્યાં સુધી જીવને સ્વચ્છંદરૂપી અંધત્વ છે, ત્યાં સુધી એ માર્ગનું દર્શન થતું નથી. (અંધત્વ ટળવા માટે) જીવે એ માર્ગના વિચાર કરવા; દૃઢ માેક્ષેચ્છા કરવી; એ વિચારમાં અપ્રમત્ત રહેલું, તા માર્ગની પ્રાપ્તિ થઇ અંધત્વ ટળે છે, એ નિઃશંક માનને. અનાદિ કાળથી જીવ અવળે માર્ગે ચાલ્યા છે. ને કે તેણે જપ, તપ, શાસ્ત્રાધ્યયન વગેરે અનંતવાર કર્યું છે; તથાપિ જે કંઇ પણ અવશ્ય કરવા યાગ્ય હતું તે તેણે કર્યું નથી; જે કે અમે પ્રથમ જ જણાવ્યું છે.

સૂયગડાંગ સૂત્રમાં ઋષભદેવજી ભગવાને જ્યાં અઠ્ઠાણું પુત્રોને ઉપદેશ્યા છે, માેક્ષમાર્ગે ચઢાવ્યા છે ત્યાં એ જ ઉપદેશ કર્યો છે:

હે આયુષ્યમના ! આ જીવે સર્વે કર્યું છે. એક આ વિના, તે શું ? તો કે નિશ્ચય કહીએ છીએ કે સત્પુરુષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશ તે સાંભળ્યાં નથી, અથવા રૂડે પ્રકારે કરી તે ઉઠાવ્યાં નથી. અને એને જ અમે મુનિઓનું સામાયિક (આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ) કહ્યું છે.

સુધર્માસ્વામી જંખુસ્વામીને ઉપદેશે છે કે જગત આખાનું જેણે દર્શન કર્યું છે, એવા મહાવીર ભગવાન, તેણે આમ અમને કહ્યું છે:— ગુરૂને આધીન થઇ વર્તતા એવા અનંત પુરુષા માર્ગ પામીને માેક્ષપ્રાપ્ત થયા.

એક આ સ્થળે નહીં પણ સર્વ સ્થળે અને સર્વ શાસ્ત્રમાં એ જ વાત કહેવાના લક્ષ છે.

## आणाए धम्मो आणाए तवो ।

માજ્ઞાનું આરાધન એ જ ધર્મ અને આજ્ઞાનું આરાધન એ જ તપ. (આચારાંગ સૂત્ર)

સર્વ સ્થળે એ જ માટા પુરુષોના કહેવાના લક્ષ છે, એ લક્ષ જીવને સમજાયા નથી. તેનાં કારણમાં સર્વથી પ્રધાન એવું કારણ સ્વચ્છંદ છે અને જેણે સ્વચ્છંદને મંદ કર્યો છે, એવા પુરુષને પ્રતિખહતા (લાેકસંબંધી બંધન, સ્વજનકું છું અંધન, દેહાભિમાનરૂપ બંધન, સંકલ્પવિકલ્પરૂપ બંધન) એ બંધન ટળવાના સર્વોત્તમ ઉપાય જે કંઇ છે તે આ ઉપરથી તમે વિચારા. અને એ વિચારતાં અમને જે કંઇ યાગ્ય લાગે તે પૂછજો. અને એ માર્ગે જે કંઇ યાગ્યતા લાવશા તાે ઉપશમ ગમે ત્યાંથી પણ મળશે. ઉપશમ મળે અને જેની આજ્ઞાનું આરાધન કરીએ એવા પુરુષના ખાજ રાખજો.

ખાકી બીજાં બધાં સાધન પછી કરવાં યાેગ્ય છે. આ સિવાય બીજો કાેઇ માેક્ષમાર્ગ વિચારતાં લાગશે નહીં. (વિકલ્પથી) લાગે તાે જણાવશા કે જે કંઇ યાેગ્ય હાેય તે જણાવાય." (૧૯૪)

''સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાના અભિપ્રાય જેના થયા હાય, તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા, અને આત્મા ગવેષવા હાય તેણે યમનિયમાદિક સર્વ સાધનના આશ્રહ સત્સંગના ઉપાસના તે અપ્રધાન કરી, સત્સંગને ગવેષવા; તેમજ આત્માના ઉપાસના છે. ઉપાસવા. સત્સંગની ઉપાસના કરવી હાય તેણે સંસારને ઉપાસવાના આત્મભાવ સર્વથા ત્યાગવા. પાતાના સર્વ અભિપ્રાયના ત્યાગ કરી પાતાની સર્વ શક્તિએ તે સત્સંગની આજ્ઞાને ઉપાસવી. તીર્થંકર એમ કહે છે કે જે કાેઇ તે આજ્ઞા ઉપાસે છે, તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે. એમ જે સત્સંગને ઉપાસે છે તે અવશ્ય આત્માને ઉપાસે છે, અને આત્માને ઉપાસનાર સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થાય છે."

(દ્વાદશાંગીનું સળંગ સૂત્ર) (૪૯૧)

"જિનાગમ છે તે ઉપશામસ્વરૂપ છે. ઉપશામસ્વરૂપ એવા પુરુષોએ ઉપશામને અર્થે તે પ્રરૂપ્યાં છે, ઉપદેશ્યાં છે. તે ઉપશામ આત્માર્થે છે, અન્ય કાેઈ પ્રયાજન અર્થે નથી. આત્માર્થમાં જે તેનું આરાધન કરવામાં ન આવ્યું, તાે તે જિનાગમનું પ્રવાણ, વાંચન નિષ્ફળરૂપ છે; એ વાર્તા અમને તાે નિઃસંદેહ યથાર્થ લાગે છે.

દુઃખની નિવૃત્તિને સર્વ જીવ ઇચ્છે છે, અને દુઃખની નિવૃત્તિ દુઃખ જેનાથી જન્મ પામે છે એવા રાગ, દ્રેષ અને

અજ્ઞાનાદિ દેષની નિવૃત્તિ થયા વિના,

આત્મવિયાર થવી સંભવતી નથી. તે રાગાદિની નિવૃત્તિ કર્તવ્યરૂપ ધર્મ એક આત્મજ્ઞાન સિવાય બીજા કોઈ પ્રકારે ભૂતકાળમાં થઈ નથી, વર્તમાનકાળમાં થતી

નથી, ભવિષ્યકાળમાં થઇ શકે તેમ નથી. એમ સર્વ જ્ઞાનીપુરુષોને ભાસ્યું છે. માટે તે આત્મજ્ઞાન જીવને પ્રયોજનરૂપ છે. તેનો સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાય સદ્ગુરુવચનનું શ્રવણુવું કે સત્શાસ્ત્રનું વિચારવું એ છે. જે કોઇ જીવ દુ:ખની નિવૃત્તિ ઇચ્છતા હાય, સર્વથા દુ:ખથી મુક્તપણું તેને પ્રાપ્ત કરવું હાય તેને એ જ એક માર્ગ આરાધ્યા સિવાય અન્ય બીં કેઇ ઉપાય

નથી. માટે જીવે સર્વ પ્રકારનાં મતમતાંતરના, કુળધર્મના, લાકસંજ્ઞારૂપ ધર્મના, એાઘસંજ્ઞારૂપ ધર્મના ઉદાસભાવ ભજ એક આત્મવિચાર કર્તવ્યરૂપ ધર્મ ભજવા યાગ્ય છે.

એક માટી નિશ્ચયની વાર્તા તો મુમુક્ષુ જીવે એ જ કરવી યાગ્ય છે કે સત્સંગ જેવું કલ્યાણનું કાેઇ અળવાન કારણ નથી, અને તે સત્સંગમાં નિરંતર કલ્યાણનું કારણ સમય સમય નિવાસ ઇચ્છવા, અસત્સંગનું

ક્ષણે ક્ષણે વિપરિણામ વિચારવું, એ શ્રેયરૂપ છે. બહુ બહુ કરીને આ વાર્તા અનુભવમાં આણવા જેવી છે.

યથાપ્રારખ્ધે સ્થિતિ છે એટલે બળવાન ઉપાધિયાગે વિષમતા આવતી નથી. કંટાળા અત્યંત આવી જતાં છતાં ઉપશમનું, સમાધિનું યથારૂપ રહેલું થાય છે; તથાપિ નિરંતર ચિત્તમાં સત્સંગની ભાવના વર્ત્યા કરે છે. સત્સંગનું અત્યંત માહાત્મ્ય પૂર્વભવે વેદન કર્યું છે; તે ફરી ફરી સ્મૃતિરૂપ થાય છે અને નિરંતર અભંગપણે તે ભાવના સ્કુરિત રહ્યા કરે છે." (૩૭૫)

"વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું બળ વધવાથી જીવને વિષે સહેજે ક્ષયાપશમનું નિર્મળપણું થાય છે; અને સહેજ સહેજમાં સિદ્ધાંતજ્ઞાન થવાનું કારણ થાય છે. જો અસંગદશાના હેતુ જીવમાં અસંગદશા આવે તો આત્મસ્વરૂપ સમજવું સાવ સુલભ થાય છે; અને તે અસંગદશાના હેતુ વૈરાગ્ય અને ઉપશમ છે; જે કરી કરી જિનાગમમાં તથા વેદાંતાદિ ઘણાં શાસ્ત્રોમાં કહેલ છે— વિસ્તારેલ છે; માટે નિ:સંશયપણે યાગવાસિષ્ઠાદિ વૈરાગ્ય, ઉપશમના હેતુ એવા સદ્યાંથા વિચારવા યાગ્ય છે.

તમને અથવા શ્રી દેવકરણજીને અથવા કાેઇ બીજા મુમુક્ષુને કાેઇ પ્રકારની કંઈ પણ પરમાર્થની વાર્તા કરી હાેય તેમાં માત્ર પરમાર્થ સિવાય બીજો કાેઈ લાકમાર્ગના પ્રતિકાર હેતુ નથી. વિષમ અને ભયંકર આ સંસારનું સ્વરૂપ એઇ તેની નિવૃત્તિ વિષે અમને બાધ થયા. જે બાધ વડે જીવમાં શાંતિ આવી, સમાધિદશા થઈ, તે બાેધ આ જગતમાં કાેઈ અનંત પૃષ્ય-જોગે જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, એમ મહાત્મા પુરુષા કરી કરી કહી ગયા છે. આ દુષમકાળને વિષે અંધકાર પ્રગટી બાેધના માર્ગને આવરણ પ્રાપ્ત થયા જેવું થયું છે, તે કાળમાં અમને દેહજોગ બન્યા તે કાેઇ રીતે ખેદ થાય છે, તથાપિ પરમાર્થથી તે ખેદ પણ સમાધાન રાખ્યા કર્યો છે; પણ તે દેહું જોગમાં કાેઈ કાેઈ વખત કાેઈ <u>મુમુક્</u>ષ પ્રત્યે વખતે **લાેકમાર્ગનાે** પ્રતિકાર કરી કરી કહેવાનું થાય છે; જે જોગમાંના જોગ તમારા અને શ્રી દેવકરણજી સંબંધમાં સહેજે અન્યા છે; પણ તેથી તમે અમારું કહેલું માન્ય કરાે એવા આગ્રહ માટે કંઈ પણ નથી કહેવાનું થતું; માત્ર હિતકારી જાણી તે વાતના આગઢ થયા હાય છે કે થાય છે, એટલા લક્ષ રહે તા સંગનું ફળ કાેઈ રીતે થવું સંભવે છે.

જેમ અને તેમ જીવના પાતાના દાષ પ્રત્યે લક્ષ કરી બીજા જીવ પ્રત્યે નિર્દોષ દૃષ્ટિ રાખી વર્તલું અને વૈરાગ્ય-ઉપશમનું જેમ આરાધન થાય તેમ કરવું એ પ્રથમ સ્મરણવા યાગ્ય વાત છે." (૫૦૦)

મહાત્મા ગાંધીજી પ્રત્યે ડરબનના પત્રમાં શ્રીમદ્ લખે છે:— "'આતમા છે', 'આતમા નિત્ય છે', 'આતમા કર્મના કર્મા છે,' 'આતમા કર્મના લાકતા છે', 'તેથી તે નિવૃત્ત થઇ શકવાનાં સાધન વિવેક્તાન છે' એ છ કારણા જેને વિચારે કરીને સિદ્ધ થાય, તેને વિવેક્તાન અથવા સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ ગણવી એમ શ્રી જિને નિરૂપણ કર્યું છે, જે નિરૂપણ મુમુલ્લ જીવે વિશેષ કરી અભ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

પૂર્વના કાેઇ વિશેષ અભ્યાસબળથી એ છ કારણાેના વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે; અથવા સત્સંગના આશ્રયથી તે વિચાર ઉત્પન્ન થવાના યાેગ બને છે.

અનિત્ય પદાર્થ પ્રત્યે માહુબુદ્ધિ હોવાને લીધે આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ અને અવ્યાભાધ સમાધિસુખ ભાનમાં આવતું નથી. તેની માહુબુદ્ધિમાં જીવને સ્વરૂપ–આવિર્ભાવ અનાદિથી એવું એકાશ્રપણું ચાલ્યું આવે છે, કે તેના વિવેક કરતાં કરતાં જીવને મૂંઝાઇને પાછું વળવું પડે છે, અને તે માહુગ્રંથિ છેદવાના વખત આવવા પહેલાં તે વિવેક છાડી દેવાના યાગ પૂર્વકાળે ઘણી વાર બન્યા છે, કેમ કે જેના અનાદિકાળથી અભ્યાસ છે તે, અત્યંત પુરુષાર્થ વિના, અલ્પ કાળમાં છાડી શકાય નહીં. માટે ફરી ફરી સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર અને પાતામાં સરળ વિચારદશા કરી તે વિષયમાં વિશેષ શ્રમ લેવા યાગ્ય છે, કે જેના પરિણામમાં નિત્ય, શાશ્વત, સુખસ્વરૂપ એવું આત્મન્નાન થઇ સ્વરૂપ આવિર્ભાવ થાય છે. એમાં પ્રથમથી ઉત્પન્ન થતા સંશય ધીરજથી અને વિચારથી શાંત થાય છે. અધીરજથી અથવા આડી કલ્પના કરવાથી માત્ર

જીવને પાતાના હિતના ત્યાગ કરવાના વખત આવે છે, અને અનિત્ય પદાર્થના રાગ રહેવાથી તેના કારણે કરી કરી સંસાર-પરિભ્રમણના યાગ રહ્યા કરે છે.

કંઇ પણ આત્મવિચાર કરવાની ઇચ્છા તમને વર્તે છે, એમ જાણી ઘણા સંતાષ થયા છે. તે સંતાષમાં મારા કંઇ સ્વાર્થ નથી. માત્ર તમે સમાધિને રસ્તે ચડવા ઇચ્છા છે! તેથી સંસારક્લેશથી નિવર્તવાના તમને પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે. એવા પ્રકારના સંભવ દેખી સ્વભાવે સંતાષ થાય છે." (પાઉઠ)

શ્રી લલ્લુજી ઉપરના 'છ પદ'ના પત્રમાં શ્રીમદ્ લખે છે : ''અનાદિ સ્વપ્તદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા એવા જવના અહુંભાવ, મમત્વભાવ તે નિવૃત્ત થવાને અર્થે આ છ પદની જ્ઞાનીપુરૂષોએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્ત-સમ્યાદર્શન અને દશાથી રહિત માત્ર પાતાનું સ્વરૂપ છે, એમ માલની પ્રાપ્તિ જો જીવ પરિણામ કરે, તા સહજમાત્રમાં તે જાગૃત થઇ સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત થાય; સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત થઇ સ્વસ્વભાવરૂપ માક્ષને પામે. કાેઇ વિનાશી, અશુદ્ધ અને અન્ય એવા ભાવને વિષે તેને હુર્ષ, શાક, સંયાગ ઉત્પન્ન ન થાય. તે વિચારે સ્વસ્વરૂપને વિષે જ શુદ્ધપણં, સંપૂર્ણપણં, અવિનાશીપણં, અત્યંત આનંદપણં, અંતરરહિત તેના અનુભવમાં આવે છે. સર્વ વિભાવપર્યાયમાં માત્ર પાતાને અધ્યાસથી ઐક્યતા થઇ છે, તેથી કેવળ પાતાનું **ભિન્નપ**ણું જ છે, એમ સ્પષ્ટ–પ્રત્યક્ષ–અત્યંત પ્રત્યક્ષ– અપરાક્ષ તેને અનુભવ થાય છે. વિનાશી અથવા અન્ય પદાર્થના સંયોગને વિષે તેને ઇષ્ટ-અનિષ્ટપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. જન્મ, જરા, મરણ, રાગાદિ બાધારહિત સંપૂર્ણ માહાત્મ્યનું ઠેકાહું એવું નિજસ્વરૂપ જાણી, વેદી તે કૃતાર્થ થાય છે. જે જે પુરુષોને એ છ પદ સપ્રમાણુ એવાં પરમપુરુષનાં વચને આત્માના નિશ્ચય થયા છે, તે તે પુરુષા સર્વ સ્વરૂપને પામ્યા છે; આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ, સર્વ સંગથી રહિત થયા છે, થાય છે; અને ભાવિકાળમાં પણ તેમ જ થશે....

જે છ પદથી સિદ્ધ છે એવું આત્મસ્વરૂપ, તે જેનાં વચનને અંગીકાર કર્યે સહજમાં પ્રગટે છે, જે આત્મસ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વકાળ જીવ સંપૂર્ણ આનંદને સત્પુરુષની નિષ્કારણ પ્રાપ્ત થઇ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કરુણા કહેનાર એવા સત્પુરુષના ગુણની વ્યાખ્યા કરવાને અશક્તિ છે, કેમકે જેના પ્રત્યુપકાર ન થઇ શકે એવા પરમાત્મભાવ તે જાણે કંઇ પણ ઇચ્છચા વિના માત્ર નિષ્કારણ કરુણાશીલતાથી આપ્યા, એમ છતાં પણ જેણે અન્ય જીવને વિષે આ મારા શિષ્ય છે, અથવા ભક્તિના કર્ત્તા છે, માટે મારા છે, એમ કદી જોયું નથી,એવા જે સત્પુરુષ તેને અત્યંત ભક્તિએ ફરી ફરી નમસ્કાર હા!

જે સત્પુરુષાએ સદ્ગુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્ગુરુના આત્માની સદ્ગુરુની ભક્તિથી સહેજે ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ ગુણ આત્મબોધ થાય દૃષ્ટિગાચર થઇ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે અને સહેજે આત્મબાધ થાય એમ જાણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે, તે ભક્તિને અને તે સત્પુરુષાને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હા !" (૪૯૩)

"જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં વિચાર મુખ્ય સાધન છે; અને તે વિચારને વૈરાગ્ય (ભાગ પ્રત્યે અનાસક્તિ) વિચારદશા પામવાનું તથા ઉપશમ (કષાયાદિનું ઘણું જ મંદપણું, ઉત્કૃષ્ટ કારણું તે પ્રત્યે વિશેષ ખેદ) છે મુખ્ય આધાર છે, એમ જાણી તેના નિરંતર લક્ષ રાખી તેવી પરિણતિ કરવી ઘટે.

સત્પુરુષના વચનના યથાર્થ શ્રહ્યુ વિના વિચાર ઘણું કરીને ઉદ્દલવ થતા નથી; અને સત્પુરુષના વચનનું યથાર્થ શ્રહ્યુ, સત્પુરુષની પ્રતીતિ એ કલ્યાણુ થવામાં સર્વોત્કૃષ્ટ નિમિત્ત હાવાથી તેમની 'અનન્ય આશ્રયભક્તિ' પરિણામ પામ્ચેથી, થાય છે....ખરેખરા મુમુક્ષુ હાય તેને સત્પુરુષની 'આશ્રયભક્તિ' અહંભાવાદિ છેદવાને માટે અને અલ્પકાળમાં વિચારદશા પરિણામ પામવાને માટે ઉત્કૃષ્ટ કારણરૂપ થાય છે." (૭૦૬)

''જેને કંઇ પ્રિય નથી, જેને કંઇ અપ્રિય નથી, જેને કેઇ શત્રુ નથી, જેને કેઇ મિત્ર નથી, જેને માન-અપમાન, લાભ-અલાભ, હર્ષ-શાેક, જન્મ-મૃત્યુ આદિ દ્રંદ્ધના અભાવ થઇ જે શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે, તેમનું અતિ ઉત્કૃષ્ટ પરાક્રમ સાનંદાશ્ચર્ય ઉપજાવે છે.

દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંબંધ છે, તેવા આત્મા પ્રત્યે જેણે દેહના સંબંધ યથાતથ્ય દીડા છે, મહત્પુરુષાના દશા મ્યાન પ્રત્યે તરવારના જેવા સંબંધ છે તેવા અને નિર્ભયતા દેહ પ્રત્યે જેણે આત્માના સંબંધ દીઠા છે, અબહ્ય સ્પષ્ટ આત્મા જેણે અનુભવ્યો છે, તે મહત્પુરુષાને જીવન અને મરણ બન્ને સમાન છે. જે અચિંત્ય દ્રવ્યની શુદ્ધચિતિસ્વરૂપ કાંતિ પરમ પ્રગટ થઇ અચિંત્ય કરે છે, તે અચિંત્ય દ્રવ્ય સહજ સ્વાભાવિક નિજસ્વરૂપ છે એવા નિશ્ચય જે પરમકૃપાળુ સત્પુરુષે પ્રકાશ્યા તેના અપાર ઉપકાર છે.

ચંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે, તેના કિરણની કાંતિના પ્રભાવથી સમસ્ત ભૂમિ શ્વેત થઇ જાય છે, પણ કંઇ ચંદ્ર ભૂમિરૂપ કોઇ કાળે તેમ થતા નથી, એમ સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશક એવા આ આત્મા તે ક્યારે પણ વિશ્વરૂપ થતા નથી, સદા-સર્વદા ચૈતન્યસ્વરૂપ જ રહે છે. વિશ્વમાં જીવ અલેદતા માને છે એ જ બ્રાંતિ છે.

જેમ આકાશમાં વિશ્વના પ્રવેશ નથી, સર્વ ભાવની વાસનાથી આકાશ રહિત જ છે, તેમ સમ્યગ્દૃષ્ટિ પુરુષાએ પ્રત્યક્ષ સર્વ દ્રવ્યથી ભિન્ન, સર્વ અન્ય પર્યાયથી રહિત જ આત્મા દીઠા છે.

જેની ઉત્પત્તિ કાેઇ પણ અન્ય દ્રવ્યથી થતી નથી, તેવા આત્માના નાશ પણ ક્યાંથી હાેય?

અજ્ઞાનથી અને સ્વસ્વરૂપ પ્રત્યેના પ્રમાદથી આત્માને માત્ર મૃત્યુની ભ્રાંતિ છે. તે જ ભ્રાંતિ નિવૃત્ત કરી શુદ્ધ ચૈતન્ય નિજઅનુભવપ્રમાણસ્વરૂપમાં પરમ જાગ્રત થઇ જ્ઞાની સદાય નિર્ભય છે. એ જ સ્વરૂપના લક્ષથી સર્વ જીવ પ્રત્યે સામ્યસાવ ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વ પરદ્રવ્યથી વૃત્તિ વ્યાવૃત્ત કરી આત્મા અક્લેશ સમાધિને પામે છે." (૮૩૩)

'' દુર્લભ એવા મનુષ્યદેહ પણ પૂર્વે અનંતવાર પ્રાપ્ત થયા છતાં કંઈ પણ સફળપણું થયું નહીં; પણ આ મનુષ્યદેહને કૃતાર્થતા છે, કે જે મનુષ્યદે હૈ ત્રાનીપુરુષના આશ્રયે દેહ છૂટ આ જીવે જ્ઞાનીપુરુષને આળજ્યા, એ સ્વરૂપસ્થિતિનું કારણુ તથા તે મહાભાગ્યના આશ્રય કર્યા. જે પુરુષના આશ્રયે અનેક પ્રકારના મિથ્યા આગ્રહાદિની મંદતા થઇ તે પુરુષને આશ્રયે આ દેહ છૂટે એ જ સાર્થક છે. જન્મ જરા મરણાદિને નાશ કરવાવાળું આત્મજ્ઞાન જેમને વિષે વર્તે છે, તે પુરુષના આશ્રય જ જીવને જન્મ જરા મરણાદિના નાશ કરી શકે, કેમકે તે યથાસંભવ ઉપાય છે. સંયોગ સંબંધે આ દેહ પ્રત્યે આ જીવને જે પ્રારુષ્ધ હશે તે વ્યતીત થયે તે દેહના પ્રસંગ નિવૃત્ત થશે. તેના ગમે ત્યારે વિયાગ નિશ્ચયે છે. પણ આશ્રયપૂર્વક દેહ છૂટે એ જ જન્મ સાર્થક છે, કે જે આશ્રયને પામીને જીવ તે ભવે અથવા ભાવિ એવા થાડા કાળે પણ સ્વસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે....

શ્રી સદ્ગુરુએ કહ્યો છે એવા નિર્ગંધમાર્ગના સદાય આશ્રય રહેા.

હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ, સ્ત્રી, પુત્રાદિ કાેઇ પણ મારાં નથી; શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ રાગદ્વેષના ક્ષય અવિનાશી એવા હું આત્મા છું; એમ થવાના ઉપાય આત્મભાવના કરતાં રાગદ્વેષના ક્ષય થાય.'' (૬૯૨)

''દેહાદિ સંબંધી જે પુરુષા હર્ષવિષાદ કરતા નથી, તે પુરુષા પૂર્ણ દ્વાદશાંગને સંક્ષેપમાં સમજ્યા છે, એમ સમજે. એ જ દૃષ્ટિ કર્તવ્ય છે. હું ધર્મ પામ્યા નથી, હું ધર્મ કેમ પામીશ ? એ આદિ ખેદ નહીં કરતાં વીતરાગ પુરુષાના ધર્મ જે દેહાદિ સંબંધીથી હર્ષવિષાદવૃત્તિ દ્ભર કરી વીતરાગ પુરુષાના ધર્મ આત્મા અસંગ-શુ હ-ચૈતન્ય-સ્વરૂપ છે, એવી વૃત્તિના નિશ્ચય અને આશ્ચય ગ્રહુણ કરી તે જ વૃત્તિનું ખળ રાખવું, અને મંદ વૃત્તિ થાય ત્યાં વીતરાગ પુરુષાની દશાનું સ્મરણ કરવું, તે અદ્ભુત ચરિત્ર પર દૃષ્ટિ પ્રેરીને વૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સર્વાત્કૃષ્ટ ઉપકારકારક તથા કલ્યાણસ્વરૂપ છે." (૮૪૩)

"વીતરાગના કહેલા પરમ શાંત રસમય ધર્મ પૂર્ણ સત્ય છે, એવા નિશ્ચય રાખવા. જીવના અન્અધિકારીપણાને લીધે તથા સત્પુરુષના યાગ વિના સમજાતું નથી; સંસારરાગનું ઔષધ તાપણ તેના જેવું જીવને સંસારરાગ મટાડવાને બીજાં કાઈ પૂર્ણ હિતકારી ઔષધ નથી, એવું વારંવાર ચિંતવન કરવું.

આ પરમતત્ત્વ છે, તેના મને સદાય નિશ્વય રહાે; એ યથાર્થ સ્વરૂપ મારા હૃદયને વિષે પ્રકાશ કરાે, અને જન્મ મરણાદિ બંધનથી અત્યંત નિવૃત્તિ થાએા! નિવૃત્તિ થાએા!

હે જીવ! આ ક્લેશરૂપ સંસાર થકી, વિરામ પામ, વિરામ પામ; કાંઇક વિચાર, પ્રમાદ છેાડી જાગૃત થા! જાગૃત થા!! નહીં તા રત્નચિંતામણિ જેવા આ મનુષ્યદેહ નિષ્ફળ જશે.

હે જીવ! હવે તારે સત્પુરુષની આ**જ્ઞા નિશ્ચય ઉ**પાસવા યાેગ્ય છે.'' (પ૦૫) "કેવળ અંતર્મુખ થવાના સત્પુરુષાના માર્ગ સર્વ દુ:ખક્ષયના ઉપાય છે, પણ તે કાેઇક જીવને સમજાય છે. મહત્પુષ્યના યાગથી, વિશુદ્ધ મતિથી, તીવ સર્વ દુ:ખ ક્ષય વૈરાગ્યથી અને સત્પુરુષના સમાગમથી તે કરવાના ઉપાય ઉપાય સમજાવા યાગ્ય છે. તે સમજવાના અવસર એક માત્ર આ મનુષ્ય દેહ છે. તે પણ અનિયત કાળના ભયથી ગૃહીત છે; ત્યાં પ્રમાદ થાય છે, એ ખેદ અને આશ્ચર્ય છે. ૐ " (૮૧૬)

" કાઇને અર્થે વિકલ્પ નહીં આછુતાં અસંગપણું જ રાખશા. જેમ જેમ સત્પુરુષનાં વચન તેમને પ્રતીતિમાં આવશે, જેમ જેમ આજ્ઞાથી અસ્થિમિંજા કેવા જીવ સત્ય પામે ? રંગાશે, તેમ તેમ તે તે જીવ આત્મકલ્યાણને સુગમપણે પામશે, એમ નિઃસંદેહતા છે....

જે કોઈ સાચા અંતઃકરણે સત્પુરુષનાં વચનને ગ્રહણ કરશે તે સત્યને પામશે એમાં કંઈ સંશય નથી." (૭૮૧)

" કાઇ પણ જીવ પરમાર્થ પ્રત્યે માત્ર અંશપણે પણ પ્રાપ્ત થવાનાં કારણને પ્રાપ્ત થાય એમ નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવા ઋષભાદિ તીર્થંકરાએ પણ કર્યું છે, સત્પુરુષોના સનાતન કારણકે સત્પુરુષોના સંપ્રદાયની સનાતન મંપ્રદાય એવી કરુણાવસ્થા હાય છે કે, સમય માત્રના અનવકાશે આખા લાક આત્મા-વસ્થા પ્રત્યે હા, આત્મસમાધિ પ્રત્યે હા; અન્ય અવસ્થા પ્રત્યે ન હા, અન્ય સ્વરૂપ

પ્રત્યે ન હા, અન્ય આધિ પ્રત્યે ન હા; જે જ્ઞાનથી સ્વાત્મસ્થ પરિણામ હાય છે, તે જ્ઞાન સર્વ જીવા પ્રત્યે પ્રગટ હા, અનવકાશપણે સર્વ જીવ તે જ્ઞાન પ્રત્યે રુચિપણે હા, એવા જ જેના કરુણાશીલ સહજ સ્વભાવ છે, તે સંપ્રદાય સનાતન સત્પુરુષોના છે." (૪૩૦)

''ક્ષણ ક્ષણ જતાં અનંતકાળ વ્યતીત થયેા છતાં સિદ્ધિ થઇ નહીં.

જે તું ત્યાગી હાય તેા ત્વચા સદ્દવિચાર વગરની વનિતાનું સ્વરૂપ વિચારીને સંસાર ભણી દૃષ્ટિ કરજે.

તું ગમે તે ધર્મ માનતો હોય તેના મને પક્ષપાત નથી, માત્ર કહેવાનું તાત્પર્ય કે જે રાહથી સંસારમળ નાશ થાય તે ભક્તિ, તે ધર્મ અને તે સદાચારને તું સેવજે.

શ્રીમંત હાે તાે પૈસાના ઉપયાગને વિચારજે, રળવાનું કારણ આજે શાેધીને કહેજે.

જો તું સમજણા બાળક હાેય તાે વિદ્યા ભણી અને આજ્ઞા ભણી દૃષ્ટિ કર.

નો તું યુવાન હોય તો ઉદ્યમ અને પ્રહ્મચર્ય ભણી દૃષ્ટિ કર.

જે તું વૃદ્ધ હેાય તેા માત ભણી દૃષ્ટિ કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.

જો તું અમલમસ્ત હાય તા નેપાલિયન બાનાપાર્ટને ખન્ને સ્થિતિથી સ્મરણ કર. પગ મૂકતાં પાપ છે, જેતાં ઝેર છે, અને માથે મરણ રહ્યું છે; એ વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.

અધાર કર્મ કરવામાં આજે તારે પડવું હાય તા રાજ-પુત્ર હા તાપણ ભિક્ષાચરી માન્ય કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

ધર્માચાર્ય હેા તેા તારા અનાચાર ભણી કટાક્ષદૃષ્ટિ કરી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

દુરાચારી હેા તેા તારી આરોગ્યતા, ભય, પરતંત્રતા, સ્થિતિ અને સુખ એને વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

દુઃખી હાે તાે (આજની) આજીવિકા જેટલી આશા રાખી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

આહાર, વિહાર, નિહાર એ સંબંધીની તારી પ્રક્રિયા તપાસી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

તું ગમે તે ધંધાર્થી હેા, પરંતુ આજીવિકાર્થે અન્યાય-સંપન્ન દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરીશ નહીં.

જુલમીને, કામીને, અનાડીને ઉત્તેજન આપતા હાે તાે અટકજે.

એાછામાં એાછા પણ અર્ધ પ્રહર ધર્મકર્તવ્ય અને વિદ્યા-સંપત્તિમાં ગ્રાહ્ય કરજે.

જિંદગી ટૂંકી છે, અને જંજાળ લાંથી છે, માટે જંજાળ ટૂંકી કર તાે સુખરૂપે જિંદગી લાંબી લાગશે.

સ્ત્રી, પુત્ર, કુટુંબ, લક્ષ્મી ઇત્યાદિ બધાં સુખ તારે ઘેર

હાય તાપણ એ સુખમાં ગૌણતાએ દુઃખ રહ્યું છે એમ ગણી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર.

પવિત્રતાનું મૂળ સદાચાર છે.

મન દોરંગી થઈ જતું જાળવવાને,—

વચન શાંત, મધુર, કેામળ, સત્ય અને શૌચ બાેલ-વાની સામાન્ય પ્રતિજ્ઞા લઇ આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે.

કાયા મળમૂત્રનું અસ્તિત્વ છે, તે માટે 'હું આ શું અયેાગ્ય પ્રયોજન કરી આનંદ માનું છું ?' એમ આજે વિચારજે.

જો આજે દિવસે તને સૂવાનું મન થાય, તાે તે વખતે ઇશ્વરભક્તિપરાયણ થજે, કે સત્શાસ્ત્રનાે લાભ લઇ લેજે.

હું સમજું છું કે એમ થવું દુર્ઘટ છે. તાેપણ અભ્યાસ સર્વના ઉપાય છે.

બહેાળી લક્ષ્મી મળતાં છતાં આજે અન્યાયથી કાેઈના જીવ જતાે હાેય તાે અટકજે.

વખત અમૂલ્ય છે. એ વાત વિચારી આજના દિવસની ૨૧૬૦૦૦ વિપળનાે ઉપયાગ કરજે.

વાસ્તવિક સુખ માત્ર વિરાગમાં છે, માટે જંજાળ માેહિનીથી આજે અભ્યંતર માેહિની વધારીશ નહીં.

અધિકારી હા તાપણ પ્રજાહિત ભૂલીશ નહીં, કારણ જેનું (રાજાનું) તું લૂણ ખાય છે તે પણ પ્રજાના માનીતા નાકર છે.

વ્યાવહારિક પ્રયાજનમાં પણ ઉપયાગપૂર્વક વિવેકી રહેવાની સત્પ્રતિજ્ઞા માની આજના દિવસમાં વર્તજે. જો આજે તારાથી કાેઇ મહાન કામ થતું હાેય તાે તારા સર્વ સુખના ભેઃગ પણ આપી દેજે.

વ્યવહારના નિયમ રાખજે અને નવરાશે સંસારની નિવૃત્તિ શાધજે.

સત્પુરુષ વિદુરના કહ્યા પ્રમાણે આજે એવું કૃત્ય કરજે કે રાત્રે સુખે સુવાય.

જેમ ખને તેમ આજના દિવસ સંબંધી સ્વપત્ની સંબંધી પણ વિષયાસક્ત એાછે৷ રહેજે.

આત્મિક અને શારીરિક શક્તિની દિવ્યતાનું તે મૂળ છે. એ જ્ઞાનીઓનું અનુભવસિદ્ધ વચન છે.

ભલે તારી આજિવકા જેટલું તું પ્રાપ્ત કરતા હાે, પરંતુ નિરુપાધિમય હાેય તાે ઉપાધિમય પેલું રાજસુખ ઇચ્છી તારા આજના દિવસ અપવિત્ર કરીશ નહીં.

સત્શીલવાન સુખી છે, દુરાચારી દુ:ખી છે. એ વાત જો માન્ય ન હાેય તાે અત્યારથી તમે લક્ષ રાખી તે વાત વિચારી જુએા.

આ સઘળાંના સહેલા ઉપાય આજે કહી દઉ છું કે દાેષને એાળખી દાેષને ટાળવા."

[ "યુષ્પમાળા" ૨ ]

" વર્તનમાં ખાલક થાએા, સત્યમાં યુવાન થાએા, જ્ઞાનમાં વૃદ્ધ થાએા.

મહાપુરુષનાં આચરણ જોવા કરતાં તેનું અંતઃકરણ જોલું એ વધારે પરીક્ષા છે. મહાત્મા થવું હાય તાે ઉપકારખુદ્ધિ મહાત્મા અને રાખાે; સત્પુરૂષના સમાગમમાં રહાે; આહાર, માક્ષમાર્ગ વિહારાદિમાં અલુગ્ધ અને નિયમિત રહાે; સત્-શાસનું મનન કરાે; ઊચી શ્રેણીમાં લક્ષ રાખાે.

એ એક્કે ન હાય તાે સમજીને આનંદ રાખતાં શીખાે. યથાર્થ વચન ગ્રહવામાં દંભ રાખશાે નહીં કે આપનારનાે ઉપકાર એાળવશાે નહીં.

જ્ઞાનીએા અંતરંગ ખેદ અને હર્ષથી રહિત હાય છે.

જ્યાં સુધી તે તત્ત્વની પ્રાપ્તિ નહીં થાય, ત્યાં સુધી માક્ષની તાત્પર્યતા મળી નથી.

સત્પુરુષના અંતઃકરણે આચર્ચી કિંવા કહ્યો તે ધર્મ.

એકનિષ્ઠાએ જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધતાં તત્ત્વજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે.

માણુસ પરમેશ્વર થાય છે એમ જ્ઞાનીએા કહે છે. સ્વાદના ત્યાગ એ આહારના ખરા ત્યાગ જ્ઞાનીએા કહે છે.

આ કાળમાં આટલું વધ્યું :- ઝાઝા મત, ઝાઝા તત્ત્વ-જ્ઞાનીઓ, ઝાઝી માયા અને ઝાઝા પરિગ્રહ્હવિશેષ.

સત્પુરુષા કહેતા નથી, કરતા નથી, છતાં તેની સત્પુરુષતા નિર્વિકાર મુખમુદ્રામાં રહી છે." (''વચનામૃત" ૨૧)

" બાહ્ય ભાવે જગતમાં વર્તી અને અંતરંગમાં એકાંત શીતલીભૂત—નિર્લેપ રહેા; એ જ માન્યતા અને બાધના છે." (૭૨)

"તેના તું બાધ પામ કે જેનાથી સમાધિમરણની પ્રાપ્તિ થાય.

એક વાર જે સમાધિમરણ થયું તો સર્વ કાળના અસમાધિમરણ ૮ળશે." (૨૫)

'' જો કે જ્ઞાની ભક્તિ ઇચ્છતા નથી, પરંતુ મેાક્ષા-ભિલાષીને તે કર્યા વિના ઉપદેશ પરિણુમતા નથી, અને મનન તથા નિદિધ્યાસનાદિના હેતુ થતા નથી, માટે મુમુક્ષુએ જ્ઞાનીની ભક્તિ અવશ્ય કર્તવ્ય છે એમ સત્પુરુષોએ કહ્યું છે.

શાસ્ત્રમાં કહેલી આજ્ઞાએા પરાક્ષ છે અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે; માેક્ષ થવા માટે જ્ઞાનીની પ્રત્યક્ષ આજ્ઞા આરાધવી જોઈએ

આ જ્ઞાનમાર્ગની શ્રેણી કહી, એ પામ્યા વિના બીજા માર્ગથી માેક્ષ નથી.

એ ગુપ્ત તત્ત્વને જે આરાધે છે, તે પ્રત્યક્ષ અમૃતને પામી અભય થાય છે.'' (૨૦૦)

"માયાના પ્રપંચ ક્ષણે ક્ષણે ખાધકર્તા છે; તે પ્રપંચના તાપની નિવૃત્તિ કાેઇ કલ્પદ્રમની છાયા છે; અને કાં કેવળદશા છે; તથાપિ કલ્પદ્રમની છાયા પ્રશસ્ત છે; યાગ્ય વ્યવહાર તે સિવાય એ તાપની નિવૃત્તિ નથી; અને એ કલ્પદ્રમને વાસ્તિવિક એાળખવા જવે જોગ્ય થવું પ્રશસ્ત છે. તે જેગ્ય થવામાં બાધકર્તા એવા આ માયાપ્રપંચ છે, જેના પરિચય જેમ એાછા હાય તેમ વર્ત્યા વિના જોગ્યતાનું આવરણ ભંગ થતું નથી; પગલે પગલે ભયવાળી અજ્ઞાન ભૂમિકામાં જીવ વગર વિચાર્યે કાેટ્યવિધ

યોજના ચાલ્યા કરે છે; ત્યાં જેગ્યતાના અવકાશ ક્યાંથી હાય? આમ ન થાય તેટલા માટે થયેલાં કાર્યના ઉપદ્રવને જેમ શમાવાય તેમ શમાવી, સર્વ પ્રકારે નિવૃત્તિ (એ વિષેની) કરી યાગ્ય વ્યવહારમાં આવવાનું પ્રયત્ન કરતું ઉચિત છે. 'ન ચાલતાં' કરવા જોઈએ, અને તે પણ પ્રારખ્ધવશાત્ નિઃસ્પૃહ ખુદ્ધિથી, એવા જે વ્યવહાર તેને યાગ્ય વ્યવહાર માનજો." (૨૩૨)

"શાસ્ત્રોને વિષે આ કાળને અનુક્રમે ક્ષીણુપણા યાગ્ય કહ્યો છે; અને તે પ્રકારે અનુક્રમે થયા કરે છે. એ ક્ષીણુપણું મુખ્ય કરીને પરમાર્થ સંઅંધીનું કહ્યું છે. કાળદાષ જે કાળમાં અત્યંત દુર્લભપણે પરમાર્થની પ્રાપ્તિ થાય તે કાળ દુષમ કહેવા યાગ્ય છે; જો કે સર્વ કાળને વિષે પરમાર્થપ્રાપ્તિ જેનાથી થાય છે, એવા પુરુષોનો જોગ દુર્લભ જ છે, તથાપિ આવા કાળને વિષે તો અત્યંત દુર્લભ હોય છે. જીવાની પરમાર્થવૃત્તિ ક્ષીણ-પરિણામને પામતી જતી હોવાથી તે પ્રત્યે જ્ઞાનીપુરુષોના ઉપદેશનું બળ એાછું થાય છે, અને તેથી પરંપરાએ તે ઉપદેશ પણ ક્ષીણુપણાને પામે છે, એટલે પરમાર્થમાર્ગ અનુક્રમે વ્યવચ્છેદ થવા જોગ કાળ આવે છે.

આ કાળને વિષે અને તેમાં પણ હમણાં લગભગના સેંકડાથી મનુષ્યની પરમાર્થવૃત્તિ અહુ ક્ષીણપણાને પામી છે, અને એ વાત પ્રત્યક્ષ છે. સહજાનંદ સ્વામીના વખત સુધી મનુષ્યમાં જે સરળવૃત્તિ હતી, તે અને આજની સરળવૃત્તિ એમાં મોટા તફાવત થઇ ગયા છે. ત્યાં સુધી મનુષ્યાની વૃત્તિને વિષે કંઈ કંઈ આજ્ઞાંકિતપણું, પરમાર્થની ઇચ્છા, અને તે સંબંધી નિશ્ચયમાં દૃહતા એ જેવાં હતાં તેવાં આજે નથી; તેથી તો આજે ઘણું ક્ષીણપણું થયું છે, જોકે હજુ આ કાળમાં પરમાર્થ- વૃત્તિ કેવળ વ્યવચ્છેદ પ્રાપ્ત થઇ નથી, તેમ સત્પુરુષરહિત ભૂમિ થઇ નથી, તોપણ કાળ તે કરતાં વધારે વિષમ છે, અહુ વિષમ છે, એમ જાણીએ છીએ.

આવું કાળનું સ્વરૂપ જોઈને માટી અનુકંપા હૃદયને વિષે અખંડપણે વર્તે છે. જીવાને વિષે કાઈ પણ પ્રકારે અત્યંત દુઃખની નિવૃત્તિના ઉપાય એવા જે સર્વાત્તમ જ્ઞાનીની અનુકંપા પરમાર્થ, તે સંઅંધી વૃત્તિ કંઈ પણ વર્ધમાન-પણાને પ્રાપ્ત થાય, તા જ તેને સત્પુરુષનું એાળખાણ થાય છે, નહીં તા થતું નથી. તે વૃત્તિ સજીવન થાય અને કાઈ પણ જીવાને-ઘણા જીવાને-પરમાર્થ સંઅંધી જે માર્ગ તે પ્રાપ્ત થાય તેવી અનુકંપા અખંડપણે રહ્યા કરે છે; તથાપિ તેમ થવું બહુ દુર્લંભ જાણીએ છીએ, અને તેનાં કારણા પણ ઉપર જણાવ્યાં છે.

જે પુરુષનું દુર્લભપણું ચાયા કાળને વિષે (સત્યયુગ વિષે) હતું તેવા પુરુષના જોગ આ કાળમાં થાય એમ થયું છે, તથાપિ પરમાર્થ સંબંધી ચિંતા જવાને અત્યંત ક્ષીણુ થઇ ગઇ છે, એટલે તે પુરુષનું ઓળખાણ થવું અત્યંત વિકટ છે. તેમાં પણ જે ગૃહવાસાદિ પ્રસંગમાં તે પુરુષની સ્થિતિ છે, તે જોઇ જવને પ્રતીતિ આવવી દુર્લભ છે, અત્યંત દુર્લભ છે, અને કદાપિ પ્રતીતિ આવી તો તેમના જે પ્રારુષ્ધપ્રકાર હાલ વર્તે છે, તે જોઇ નિશ્ચય રહેવા દુર્લભ છે, અને કદાપિ નિશ્ચય થાય તા પણ તેના સત્સંગ રહેવા દુર્લભ છે, અને જે પરમાર્થનું મુખ્ય કારણ તે તો તે છે. તે આવી સ્થિતિમાં જોઇ ઉપર જણાવ્યાં

છે જે કારણા તેને વધારે બળવાનપણે દેખીએ છીએ, અને એ વાત જોઇ કરી કરી અનુકંપા ઉત્પન્ન થાય છે.

ંઈશ્વરેચ્છા'થી જે કાેઇ પણ જીવાનું કલ્યાણ વર્તમાનમાં પણ થવું સર્જિત હશે તે તાે તેમ થશે, કલ્યાણનું કારણ અને તે બીજેથી નહીં પણ અમથકી એમ પણ અત્ર માનીએ છીએ.'' (૩૯૮)

''જે વ્યવસાયે કરી જીવને ભાવનિદ્રાનું ઘટલું ન થાય તે વ્યવસાય કાઈ પ્રારુખ્ધયાગે કરવા પડતા હાય તા તે ફરી ફરી પાછા હઠીને, 'માેટું ભયંકર હિંસા- બાેધનું ફળવું વાળું દુષ્ટ કામ જ આ કર્યા કરું છું' એવું શાથી સંભવે? ફરી ફરી વિચારીને અને 'જીવમાં ઠીલા- પણાથી જ ઘણું કરી મને આ પ્રતિબંધ છે' એમ ફરી ફરી નિશ્ચય કરીને જેટલા અને તેટલા વ્યવસાય સંક્ષેપ કરતા જઈ પ્રવર્તવું થાય, તા બાેધનું ફળવું શવું સંભવે છે.'' (૪૯૯)

"ત્રણુ વર્ષની લગભગથી એવું વર્તાયા કરે છે, કે પરમાર્થ સંબંધી કે વ્યવહાર સંબંધી કંઇ પણ લખતાં કંટાળા આવી બાય છે; અને લખતાં લખતાં કલ્પિત જેવું યથાર્થ લેખન કે કથન લાગવાથી વારંવાર જાપૂર્ણ છેાડી દેવાનું શાય છે. પરમાર્થમાં ચિત્ત જે વખતે એકાગ્રવત્ હાય ત્યારે જે પરમાર્થ સંબંધી લખવાનું અથવા કહેવાનું બને તા તે યથાર્થ કહેવાય, પણ ચિત્ત અસ્થિશ્વત્ હાય, અને પરમાર્થ સંબંધી લખવાનું કે કહેવાનું કરવામાં આવે તા તે ઉદીરણા જેવું થાય, તેમજ અંતર્વૃત્તિના યથા-

તથ્ય તેમાં ઉપયોગ નહીં હોવાથી તે આત્મબુદ્ધિથી લખ્યું કે કહ્યું નહીં હોવાથી કલ્પિતરૂપ કડેવાય; જેથી તથા તેવાં ખીજાં કારણાથી પરમાર્થ સંબંધી લખવાનું તથા કહેવાનું ઘણું એાછું થઇ ગયું છે....તોપણ કેટલાક પ્રસંગમાં વિશેષ સ્થિરતા રહે છે. વ્યવહાર સંબંધી કંઇ પણ લખતાં તે અસારભૂત અને સાક્ષાત્ બ્રાંતિરૂપ લાગવાથી તે સંબંધી જે કંઇ લખતું કે કહેવું તે તુચ્છ છે, આત્માને વિકળતાના હેતુ છે, અને જે કંઇ લખતું કહેવું છે તે ન કહ્યું હોય તાપણ ચાલી શકે એવું છે, માટે જયાં સુધી તેમ વર્તે ત્યાં સુધી તા જરૂર તેમ વર્તવું ઘટે છે; એમ જાણી ઘણી વ્યાવહારિક વાત લખવા, કરવા, કહેવાની ટેવ નીકળી ગઇ છે." (પ૮૬)

''કાેઇ પણ તથારૂપ <mark>જોગને પામીને</mark> સત્સંગના આશ્ર**ય જીવને એક ક્ષણ પણ અંતર્ભેદ જાગૃતિ** કર્તવ્ય છે થાય તાે તેને માેક્ષ વિશેષ દ્ભર **નથી**.

અન્ય પરિણામમાં જેટલી તાદાત્મ્ય વૃત્તિ છે, તેટલાે જીવથી માેક્ષ દૂર છે.

જો કાેઇ આત્મજાં ખને તા આ મનુષ્યપણાનું મૂલ્ય કાેઇ રીતે ન થઇ શકે તેવું છે. પ્રાયે મનુષ્યદેહ વિના આત્મજાંગ ખનતા નથી એમ જાણી, અત્યંત નિશ્ચય કરી, આ જ દેહમાં આત્મજાંગ ઉત્પન્ન કરવા ઘટે.

વિચારની નિર્મળતાએ કરી જે આ જવ અન્ય પરિચયથી પાછે વળે તે સહજમાં હમણાં જ તેને આત્મજોગ પ્રગટે. અસત્સંગ પ્રસંગના ઘરાવા વિશેષ છે, અને આ જવ તેથી અનાદિકાળના હીનસત્ત્વ થયા હાવાથી તેથી અવકાશ પ્રાપ્ત

કરવા અથવા તેની નિવૃત્તિ કરવા જેમ અને તેમ સત્સંગના આશ્રય કરે તાન્કોઇ રીતે પુરુષાર્થયોગ્ય થઇ વિચારદશાને પામે.

જે પ્રકારે અનિત્યપણું, અસારપણું આ સંસારનું અત્યંત-પણું ભાસે તે પ્રકારે કરી આત્મવિચાર ઉત્પન્ન થાય....જે રાગદ્ભેષાદિ પરિણામ અજ્ઞાન વિના સંભવતાં શાને જિન ત્યાગ નથી, તે રાગદ્ભેષાદિ પરિણામ છતાં જીવન્-કહે છે? મુક્તપણું સર્વથા માનીને જીવન્મુક્ત દશાની જીવ આશાતના કરે છે, એમ વર્તે છે. સર્વથા રાગદ્ભેષ પરિણામનું પરિક્ષીણપણું જ કર્તવ્ય છે.

અત્યંત જ્ઞાન હાય ત્યાં અત્યંત ત્યાગ સંભવે છે. અત્યંત ત્યાગ પ્રગટ્યા વિના અત્યંત જ્ઞાન ન હાય એમ શ્રી તીર્થં કરે સ્વીકાર્યું છે.

આતમપરિણામથી જેટલા અન્ય પદાર્થના તાદાતમ્ય-અધ્યાસ નિવર્તવા તેને શ્રી જિન ત્યાગ કહે છે. તે તાદાતમ્ય-અધ્યાસનિવૃત્તિરૂપ ત્યાગ થવા અર્થે આ બાદ્ય પ્રસંગના ત્યાગ પણ ઉપકારી છે, કાર્યકારી છે. બાદ્ય પ્રસંગના ત્યાગને અર્થે અંતર્ત્યાગ કદ્યો નથી, એમ છે, તાપણ આ જવે અંતર્ત્યાગને અર્થે બાદ્ય પ્રસંગની નિવૃત્તિને કંઈ પણ ઉપકારી માનવી યાગ્ય છે.

નિત્ય છૂટવાના વિચાર કરીએ છીએ અને જેમ તે કાર્ય તરત પતે તેમ જાપ જપીએ છીએ. જો કે એમ લાગે છે કે તે વિચાર અને જાપ હજી તથારૂપ નથી, શિથિલ છે; માટે અત્યંત વિચાર અને તે જાપને ઉગ્રપણે આરાધવાના અલ્પકાળમાં યાગ કરવા ઘટે છે, એમ વર્ત્યા કરે છે." (૫૬૯)

શ્રીમદુનું ઉદાર નિષ્કારણ કરૂણાશીલ હુદય આ અવતરણા ઉપરથી વાચકને કે શ્રોતાને કંઇક અંશે સમજાશે; તેમજ જિજ્ઞાસુ જીવને સત્પુરુષોના સનાતન સંપ્રદાયની પ્રસાદી પ્રાપ્ત કરવાની, તે માર્ગે મદદ કરે તેવા મહાપુરૂષની શોધ કરી આત્મકલ્યાણ કરવાની, અનાદિ ભૂલ ટાળવાની પ્રેરણા પણ પ્રાપ્ત થવા યાેગ્ય છે.

કેટલીક પદ્યપ્રસાદીનાં અવતરણથી વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ અને સદુભાવ સમજારો એમ ગણી નીચે લખ્યાં છે:

સંતાપનું કારણ અને ઉપાય

બીજાં સાધન ખહુ કર્યાં, કરી કરપના આપ; અથવા અસદ્યુર્થકી, ઊંલટા વધ્યા ઉતાપ. પૂર્વ પુરુષના ઉદયથી, માપ્યા સદ્યુર્યાગ; તે ટાળવાના વચનસુધા શ્રવણે જતાં, થયું હૃદય ગતશાગ. નિશ્ચય એથી આવિયા, ૮ળશે અહીં ઉતાપ: નિત્ય કર્યો સત્સંગ મેં, એક હક્ષથી આપ. (१५४)

શું કરવાથી પાતે સુખી ? શું કરવાથી પાતે દુઃખી ? પાત શું ? ક્યાંથી છે આપ ? એના માગા શીઘ જવાપ. જ્યાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ, જ્ઞાન તહાં શંકા નહિ સ્થાપ; પ્રભુ ભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરૂ ભગવાન. ગુરુ એાળખવા ઘટ વૈરાગ્ય, તે ઊપજવા પૂર્વિત ભાગ્ય; તેમ નહીં તા કંઈ સત્સંગ, તેમ નહીં તા કંઈ દુ:ખરંગ. (१०७)

મૂળ મારગ સાંભળા જિનના રે સમ્યક્તાન કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ; મૂળ૰ નાે'ય પૂજાદિના જે કામના રે, નાે'ય વ્હાલું અંતર લવદુઃખ. મૂ૰ કરી જોજે વચનની તુલના રે, જોજે શાધીને જિનસિદ્ધાંત; મૂ૰ માત્ર કહેવું પરમારથ હેતુથી રે, કાઈ પામે મુમુક્ષુ વાત. મૂ૰

છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા રે, ઉપયાગી સદા અવિનાશ; મૂબ્ એમ જાણે સદ્યુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાપ્ત તેનું નામ ખાસ. મૂબ્ \* (૭૧૫)

> આત્મજ્ઞાન ત્યાં સુનિપણું, તે સાચા ગુરુ હાય; બાકી કુળગુરુ કલ્પના, આત્માર્થી નહિ જોય. ૩૪ પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ પ્રાપ્તિના, ગણે પરમ ઉપકાર; ત્રણે યાેગ એક્ત્વથી, વર્તે આજ્ઞાધાર. ૩૫ એક હાેય ત્રણ કાળમાં, પરમારથના પંથ; પ્રેરે તે પરમાર્થને. તે ત્યવહાર સમંત. ૩૬

> ગમ્છમતની જે કલ્પના, તે નિહ સદ્વ્યવહાર; ભાન નહીં નિજ રૂપનું, તે નિશ્ચય નહિ સાર. ૧૩૩

> સર્વ છવ છે સિદ્ધસમ, જે સમજે તે થાય; સદ્ગુરુ–આજ્ઞા જિનદશા, નિમિત્ત કારણ માંય. ૧૩૫ \* —આત્મસિદ્ધિ (૭૧૮)

\* —આત્માસાહ (૭૧૮

સદ્ગુરુના ઉપદેશથી, સમજે જિન**નું રૂપ**; તા તે પામે નિજદશા, જિન છે આત્મસ્વરૂપ.

⊧ —આત્મસિહ્કિ (૭૧૮)

જિત સાહી હૈ આતમા, અન્ય હાેઈ સા કર્મ; તત્ત્વજ્ઞાનીના કર્મ કટે સા જિલ્યાન, તત્ત્વજ્ઞાનીકા મર્મ. મર્મ વ્યવહારસેં દેવ જિત, નિહચેસેં હૈ આપ; એહિ ખચનસેં સમજ લે, જિત પ્રવચનકી છાપ.

હાથનેાંધ ૧/૧૪

પરપ્રેમપ્રવાહ ખંદે પ્રસુસેં, સંખ આગમભેદ સુઉર ખર્સે; વહ કેવલકા બીજ ગ્યાનિ કહે, નિજકા અનુભૌ ખતલાઈ દિયે.

**ક** (૨૬૫)

સાચા મારગ સાચા મિલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ; માર્ગ હાતા સા તા જલ ગયા, ભિન્ન કિયા નિજદેહ.

હાથનાેંધ ૧/૧૨

પ્રથમ દેહદૃષ્ટિ હતી, તેથી ભાસ્યાે દેહ; હવે દૃષ્ટિ થઈ આત્મમાં, ગયાે દેહથી નેહ. × (૨૬૬)

બિના નયન પાવે નહીં, બિના નયનકી ખાત; સેવે સદ્ગુરુકે ચરન, સાે પાવે સાક્ષાત ૧ ખૂઝી ચહત જે પ્યાસકાે, હૈં ખૂઝનકી રીત; પાવે નહિ ગુરુગમ બિના, એહી અનાદિ સ્થિત ર

પાયાકા એ ખાત હૈ, નિજ છંદનકા છાડ; પિછે લાગ સત્પુરુષકે, તાે સખ બંધન તાેડ.

(२५८)

અપૂર્વ અપૂર્વ અવસર એવાે ક્યારે આવશે ? અવસર**ાે ક્યારે થઈશું** બાહ્યાંતર નિર્શ્વન્થ **નેો** ? ભાવના સર્વ સંબંધ**તું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને,** વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંથ નેો ? અ૰૧

> દર્શન માહ વ્યતીત થઈ ઊપજવા બાધ જે, દેહ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો;

•••

તેથી પ્રક્ષીષ્ય ચારિત્રમાહ વિલાકિયે, વર્તે એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અ ૩

બહુ ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહીં, વંદે ચકી તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણ માયા થાય ન રામમાં, લાેભ નહીં છાે પ્રખળ સિદ્ધિ-નિદાન જો. અ• ૮

શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વર્તે તે જ સ્વભાવ જો: જીવિત કે મરણે નહીં ન્યુનાધિકતા, ભવ માેક્ષે પણ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો. અ• ૧૦

માહ સ્વયંભ્રરમણ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીણું માહ ગુણસ્થાન જો; અંત સમય ત્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપ વીતરામ થઈ, પ્રગદાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો. અ ૧૪

જે પદ શ્રી સર્વજ્ઞે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહીં પણ તે શ્રી ભાગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે? એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગર ને હાલ મનારથરૂપ જો; તાપણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રલુ આગ્રાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જે. અ• ર૧ (932)

#### અંતિમ કાવ્ય

3~

### श्री जिन परभात्भने नभः

(૧) ઇચ્છે છે જે જેગી જન, અનંત સુખ સ્વરૂપ; મૂળ શુદ્ધ તે આત્મપદ, સંયાેગી જિન સ્વરૂપ. ૧ આત્મસ્વભાવ અત્રમ્ય તે, અવલંભન આધાર: જિનપદથી દર્શાવિયા, તેહ સ્વરૂપ પ્રકાર ર જિનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહિ કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહના. કહ્યાં શાસ્ત્ર સખદાઈ ૩ જિન પ્રવચન દુર્ગેમ્યતા, થાકે અતિ મતિમાન; અવલંખન શ્રી સદ્દુગુર્, સુગમ અને સુખખાષ્યું. ૪ ઉપાસના જિન ચરણની, અતિશય ભક્તિ સહિત; મુનિજન સંગતિ રતિ અતિ, સંયમ યાેગ ઘરિત. પ ગુણ પ્રસાદ અતિશય રહે, રહે અંતર્મુખ યામ; પ્રાપ્તિ શ્રી સદ્યુરુ વહે, જિન દર્શન અનુયાય. ૬ પ્રવચન સમુદ્ર બિંદમાં, ઊલ્લરી આવે એમ: પૂર્વ ચૌદની લખ્ધિનું, ઉદાહરણ પણ તેમ. ૭ વિષય વિકાર સહિત જે, રહ્યા મતિના યામ; પરિષ્ણામની વિષમતા, તેને યાત્ર અયાત્ર, ૮ મંદ વિષય ને સરળતા, સહ આજ્ઞા સુવિચાર; કરૂણા કાેમળતાદિ ગુણ, પ્રથમ ભૂમિકા ધાર. ૯ રાક્યા શબ્દાદિક વિષય. સંયમ સાધન રાગ: જગત ઇષ્ટ નહિ આત્મથી, મધ્ય પાત્ર મહાભાગ્ય. ૧૦ નહિ તૃષ્ણા જીવ્યા તણી, મરણયાેગ નહિ ક્ષાેલા મહાપાત્ર તે માર્ગના. પરમ યાગ જિતલાલા ૧૧

- (ર) આવ્યે ખહુ સમ દેશમાં, છાયા જાય સમાઈ; આવ્યે તેમ સ્વભાવમાં, મન સ્વરૂપ પણુ જાઈ. ૧ ઊપજે માહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; અંતર્સુખ અવલાેકતાં, વિલય થતાં નહિ વાર. ર
- (૩) સુખધામ અનંત સુસંત ચહી, દિન રાત્ર રહે તદ્ધ્યાનમહીં; પર શાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્ર**ા્મું પદ તે વર તે જય તે.** ૧ (૯૫૪) રાજકાર, ચૈત્ર સુદ ૯, ૧૯૫૭



### ૨૬

# શ્રીમદ્ના સ્મારકો

શ્રીમદૃની હ્યાતીમાં સં. ૧૯૫૬ના ભાદરવા માસમાં દુષ્કાળના અંત આવ્યો અને નવા પાક થયા ત્યારે 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ની યાજના સ્વહસ્તે થઇ હતી. ધર્મજીવન અને તત્ત્વવિચારક્ષેત્રમાં પણ દુષ્કાળ વર્તતે! હતે!, તેના અંત આણવા પાતે ધર્મમૂર્તિરૂપે જીવીને દુષ્ટાંત વડે અને અમૃત સમાન જીવંત બાધથી અનેક ભવ્ય આત્માઓના ઉદ્ધારનું નિમિત્ત ખની આ દુષમ કાળનું પૂર પાછું વાળવા પરાક્રમ દર્શાવ્યું હતું. 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ની યાજના પગભર કરી એક વર્ષનું આળક થતાં પહેલાં પિતાના વિયાગ થાય તેમ તે કાર્ય અને આ ભવના સંબંધ તેમણે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં છાડી દીધા. પરંતુ તેમના પ્રશંસક વર્ગ અને અન્ય ધર્મપ્રેમી પુરુષોના પાષણથી કલ્પવૃક્ષ સમાન એ સંસ્થા દ્વારા અનેક અપ્રસિદ્ધ પુસ્તકા, શ્વેતાંબર દિગંભર આદિ સર્વ સંપ્રદાયના તત્ત્વવિચારકાને આ દુષમકાળ વિતાવવામાં પરમ ઉપયોગી અને અનન્ય આધારરૂપ પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ થયાં. સ્વ. રેવાશંકરભાઇ જગજીવનદાસના મંત્રીપણા નીચે તે સંસ્થાએ અનેક ઉત્તમ પુસ્તકા દ્વારા જનસમાજમાં અલભ્ય પુસ્તકાના અભ્યાસની વૃદ્ધિ કરી છે અને તેવાં પુસ્તકા પ્રગટ કરનારી સંસ્થાએા ઉત્પન્ન થવામાં પ્રેરણારૂપ બની છે.

પ્રથમ 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ' દ્વારા પ્રસિદ્ધ થયેલા 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' પુસ્તકના સંશ્રાહક સ્વ. શ્રી અંબાલાલ-ભાઈએ ઘણાખરા મુમુક્ષુએા પાસેથી શ્રીમદ્દના પત્રા મંગાવી પુસ્તકાકારમાં તેને ઉતારી શ્રીમદ્દના સ્વહસ્તે ઘટતા ફેરફાર પણ કરાવી લીધા હતા. શ્રીમદ્દના નાના ભાઈ સ્વ. મનસુખનાઈ રવજીભાઈ તથા સ્વ. મનસુખનાઈ કિરતચંદ મહેતા આદિ વિદ્વાનમંડળની મદદથી તે પુસ્તકનું સંશાધનકાર્ય થયું હતું અને હાલ બીજી આવૃત્તિ રૂપે 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ' દ્વારા તે પ્રસિદ્ધ થયું છે; તે તા ચિરકાળ સુધી શ્રીમદ્દના પરિચય કરાવી ધર્મભાવની વર્ષા સદા વર્ષાવનાર મેઘમાળા જેવું ઉત્તમ સ્મારક છે.

શ્રી અંખાલાલભાઇ મુમુક્ષુ જનાને ઉપયાગી પુસ્તકા મંગાવી રાખી શ્રીમદ્દની સૂચના પ્રમાણે જે પુસ્તક જેને વાંચવા યાંચ્ય હાય તેને માંકલી આપતા. ખરીદવાની ઇચ્છા હાય તે કિંમત આપી રાખી લેતા, નહીં તા અભ્યાસ કરી પાછું માંકલતા. આ પ્રમાણે નાના પાયા ઉપર પણ સહેજે ઉત્પન્ન થયેલી જરૂરિયાત પૂરી પાડનાર પુસ્તકાલયની શરૂઆત થઈ ચૂકી હતી. તે સંસ્થાનું નામ 'શ્રી સુબાધ પાઠશાળા 'રાખ્યું હતું. ત્યાં ખંભાત અને તેની આજુખાજીના મુમુક્ષુઓ આવી સદ્યાયોના અભ્યાસ કરતા, ભક્તિ કરતા, તથા સત્સંગના લાભ મેળવતા. હાલ તે સંસ્થા તે જ મુખ્ય હેતુને અનુસરીને કામ કરી રહી છે; એ પુસ્તકાલય અને ભક્તિસ્થાન તરીકે સત્સંગના ધામરૂપ તે બની રહી છે.

શ્રીમદ્ ખંભાત પાસે વડવામાં નિવૃત્તિ નિમિત્તે ઘણી

વખત આવી રહેલા તે તીર્થસ્થળના સ્મરણાર્થે તથા સત્સંગ અર્થે એ એકાંત ઉત્તમ સ્થળ હોવાથી એક સુંદર મકાન તથા દેરાસરની અનુકૂળતા સહિત 'નિજભ્યાસ મંડપ' નામ આપી સ્વ. શ્રી પાપટલાલભાઈ મહાકમચંદ અને તેમના પરિચિત શ્રીમદ્રના પ્રશંસકાએ એક સંસ્થા સ્થાપેલી છે, તે પણ સત્સંગનું સુંદર સ્થાન છે.

પાછળનાં થાેડાં વર્ષામાં શ્રીમદૃના પરિચયમાં આવેલા પણ સત્શ્રદ્ધા અને ભક્તિથી રંગાયેલા અમદાવાદના સ્વ. પાપટલાલભાઇ શ્રીમદુના દેહાત્સર્ગ પછી મુનિશ્રી લલ્લુજી આદિના સમાગમમાં ઘણા વખત ચરાતરમાં નડિયાદ, ખંભાત વગેરે સ્થળામાં રહેતા. તેવામાં એક કચ્છના વતની ખ્રાહ્મણ **કુળમાં** જન્મેલા સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં જૈન દીક્ષા પામેલા પણ સતની શાધમાં શ્વેતાંખરાના, દિગંખરાના, વૈષ્ણવાના અને અનેક વિદ્વાનાના સમાગમ કરી રહેલા શ્રી રત્નરાજ સ્વામીએ શ્રીમદૃની પ્રશંસા સાંલળી ત્યારે તેમને મળવા વિદાર કરી મારવાડથી ગુજરાતમાં આવ્યા. પરંતુ શ્રીમદૃના અવસાનના સમાચાર સાંભળી ખેદ પામ્યા. શ્રીમદુના પરિચયમાં આવેલી વ્યક્તિઓની શોધ કરતાં શ્રીમદ્ લઘુરાજ (લલ્લ્છ) સ્વામી તથા સ્વ. પાપટલાલભાઇના સમાગમ તેમને થયા અને શ્રીમદનાં વચનાના અભ્યાસથી તથા બન્ને ભક્તાત્માઓના પરિચયથી તે પ્રજ્ઞાવંત સાધુના હૃદયને શાંતિ પ્રાપ્ત થઇ. તે શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામીના સંગમાં ઘણા વખત રહ્યા. પરંતુ શ્રીમદના સ્મારક તરીકે આશ્રમ સ્થાપવાની ઇચ્છા થતાં તેમણે શ્રી સિંહપુર પાસે રાજપુર ગામની નજીક 'શ્રી રાજમંદિર આશ્રમ ' નામ રાખી એક સંસ્થા સ્થાપી છે. ભક્તિ અને તત્ત્વજ્ઞાન ચર્ચા તથા સત્સંગનું તીર્થક્ષેત્ર તે સંસ્થા પણ <mark>અની</mark> રહી છે.

શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામી દક્ષિણમાં ખાનદેશ, પશ્ચિમમાં કાઠિયાવાડ અને ઉત્તરમાં મારવાડ સુધી વિહાર કરી આવેલા; પરંતુ મુખ્યત્વે ચરાતરમાં તે વિચરતા અને તેમના પ્રસંગમાં આવેલા ગૃહસ્થ તથા ત્યાગી વર્ગની કોઇ સ્થળમાં સ્થિરતા કરવાની સૂચના તેમજ આગ્રહ છતાં, જ્યાં સુધી પગમાં શક્તિ હાય ત્યાં સુધી વિહારની પદ્ધતિ ચાલુ રાખવાની દૃઢતા તેમણે રાખેલી. પરંતુ ઢીંચણમાં વાનું દરદ તથા હરસ વગેરે વ્યાધિઓ વધી જતાં અગાસ પાસેના સંદેશર ગામમાં ઘણા ભક્તજનોના સમૂહ ભક્તિ નિમિત્તે એકત્ર થયેલ તેમના આગ્રહથી તેમણે કોઈ સ્થળ શ્રીમદ્દના સ્મારક તરીકે અને ભક્તિધામ તરીકે પસંદ કરી મકાન બને તો ઘણા વખત રહેવાનું સ્વીકાર્યું. સંદેશરના સ્વ. જીજીલાઈ કરીને ઉદાર ગૃહસ્થે જમીન આપી અને એક સારી રકમની ગૃહસ્થાએ ટીપ કરી; એ પ્રકારે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ'ની અગાસ સ્ટેશન પાસે સં. ૧૯૭૬ના કાર્તિક સુદ પૂનમે સ્થાપના થઇ.

શ્રી લઘુરાજ સ્વામીનું ચામાસા સિવાયના વખતમાં ઘણી વખત 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ'માં રહેવાનું ખનતું; અને ચૌદ ચામાસાં આશ્રમમાં થયેલાં; તેથી ઘણા આત્માર્થી સજ્જનાને સત્સંગ ભક્તિના લાભ કાયમ મળવાના સંભવ જણાયાથી, ધર્મશાળારૂપે કેટલીક એારડીએા અને મકાના અંધાયાં છે, વધતાં વધતાં એક નાનું ગાકળિયું ગામ હાય તેવું આ આશ્રમ ખની ગયું છે. કાયમ સા દોહસા માણસા રહે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના વચના અને તેમની પાસેથી શ્રવણ

કરેલા બાધનું રહસ્ય શ્રી લઘુરાજ સ્વામીના સત્સંગે સાંભળી ઘણા ભવ્ય જીવા તત્ત્વજ્ઞાન-પ્રાપ્તિના પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તે છે. કાઈ માસ બે માસ કે કાઈ કાયમ રહેનારા એવા અનેક ભક્તાત્માઓ ઉપરાંત આજુબાજુનાં ગામામાંથી અનેક જિજ્ઞાસ જીવા ત્યાં આવે છે અને સત્સંગ, સત્શાસ્ત્રના પરિચયથી જીવનસાક્લ્યનું નિમિત્ત પામતા રહે છે. આ આશ્રમમાં મધ્યસ્થ વાતાવરણ હાવાથી શ્વેતાંબર, દિગંબર, સ્થાનકવાસી, વૈષ્ણુવાદિ અનેક કુળ સંપ્રદાયના પરંતુ આત્માને ઓળખવાની ભાવનાવાળા જિજ્ઞાસ જીવા આવે છે અને રહે છે. શ્વેતાંબર તથા દિગંબર દેરાસરા પણ આશ્રમના ચાગાનમાં છે. સુંદર પુસ્તકાલય અને ઉત્તમ સત્સંગના યાંગ છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની આરસપાણ તથા ધાતુની ભવ્ય પ્રતિમાઓ તથા શ્રી ઋની સ્થાપના પણ છે. ધાર્મિક જીવનના પરિચય કરાવે તેવું આ ઉત્તમ તીર્થ બન્યું છે. ટૂંકામાં તપાવનના નમૂનો છે.

સ્વ. પૂંજાભાઇ હીરાચંદની ઉદાર સખાવતથી અમદાવાદમાં મહાત્મા ગાંધીજી દ્વારા 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર' પુરાતત્ત્વ મંદિરમાં સ્થાપવામાં આવ્યા હતા. હાલમાં પુરાતત્ત્વ મંદિર બંધ છે. પણ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર' ગુજરાત વિદ્યાપીઠ નિભાવે છે.

નાર, કાવિઠા અમદાવાદ, ઉત્તરસંડા, વઢવાણુ, ભાદરણુ, સીમરડા, ખંભાત, બારસદ, કલાેલ, ધામણ (નવસારી પાસે), સુણાવ, વસાે, સડાેદરા, નરાેડા, ઇડર, વવાણિયા, આહાેર, બેંગલાેર, વડાલી, રાજકાેટ આદિ સ્થળાેએ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર' રૂપે સત્સંગનાં ધામ છે, પણ તે તે સ્થળે રહેનાર મુમુક્ષુએાના જીવનને જ ઉપકારી હાેવાથી માત્ર તેનાં નામ અહીં જણાવ્યાં છે. આજુખાજુના સ્થળાેથી આવનાર જિજ્ઞાસુ-એાની જિજ્ઞાસા તૃપ્ત થાય અને ધાર્મિક જીવનની જાગૃતિ પ્રાપ્ત થાય તેવાં સ્થળાે ઉપર ગણાવ્યાં છે.

## શ્રીમદ્ રાજ્ચંદ્ર લખે છે:-

" હું કાઇ ગચ્છમાં નથી, પણ આત્મામાં છું. એ ભૂલશા નહીં." એ લક્ષ રાખીને, ઉપરના આશ્રમાના આત્માથી જવા એ મહાપુરૃષે છયે દર્શનોના અભ્યાસ કરી જે આત્મસ્વરૂપના નિર્ણય કરી પાતાનું જીવન શુદ્ધ સહજાત્મસ્વરૂપ અનાવ્યું હતું, તે નિષ્પક્ષપાતી તત્ત્વના અનુભવ કરવા પ્રયત્નશીલ છે. સનાતન જૈન એવું નામ આપવામાં આવે છે, ત્યાં પણ જૈન શબ્દના વિશાળ અર્થ સર્વના લક્ષમાં હાય છે. જે મહાત્માઓ આત્મદર્શન પામ્યા છે અને આત્મહિતમાં વિશ કરનાર કારણાને જેમણે જીતી લીધાં છે તે જિન છે, શુદ્ધ આત્મા છે. અને આત્મધર્મ પ્રગટાવવા તે મહાપુરૃષાના દર્શાવેલે માર્ગે ચાલે છે, તે જૈન કે આત્માર્થી મુમુશ જીવા છે. તે આત્મધર્મ અનાદિ કાળથી પ્રવર્તતા આવ્યો હાવાથી માર્સને માર્ગે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ પ્રવર્તતા સર્વ ભવ્ય જેનો સનાતન જૈન છે.



### 29

# અંતિમ પ્રશસ્તિ

" દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીનાં ચરણમાં, હાે વંદન અગણિત."

"જ્યાં મિતિની ગતિ નથી ત્યાં વચનની ગતિ કયાંથી હોય?" એ વાક્ય વિચારતાં સ્પષ્ટ સમજાય એવું છે કે જેનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય છે એવા મહાપુરુષાનું માપ શખ્દથી કદી થઇ શકે નહીં. સૂર્ય સામે દૃષ્ટિ કરતાં આંખ અંજાઇ જાય છે; સર્વ વસ્તુઓને જેવામાં મદદ કરનાર પરમ પ્રકાશ-વંત એ પદાર્થ હોવા છતાં, ત્યાં દૃષ્ટિ ટકતી નથી એટલાે એનાે પ્રભાવ છે; તેમ આત્મસ્વરૂપમાં લીન થયેલા અલોકિક પુરુષાના અકથ્ય મહિમા કહેતાં 'અપાર, અપાર, અપાર; અનંત, અનંત, અનંત' એવા શખ્દાે વડે વિચક્ષણ પુરુષાએ સમાપ્તિ કરી છે.

શ્રીમદે 'અપૂર્વ અવસર'માં ગાયું છે:—

" જે પદ શ્રી સર્વજ્ઞે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહેં ? અનુભવ–ગાેચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો• અપૂર્વ અવસર એવાે ક્યારે આવશે ?"

દેહ છતાં જેણે માનઅપમાન સમાન માન્યાં હતાં, એટલું જ નહીં પણ કીર્તિને કલંકરૂપ માની, "અજ્ઞાની થઈને વાસ કરવાની ઇચ્છા બાંધી રાખી છે, તે એવી કે અપૂર્વ કાળે જ્ઞાન પ્રકાશતાં બાધ ન આવે " આમ જે ગુપ્ત રહેવામાં આનંદ માનતા, તે મહાપુરુષનું તેત્રીસ વર્ષનું દૂં કું આયુષ્ય વીત્યા પછી પણ \* તેત્રીસ વર્ષ થઈ ગયાં; તે મહાપુરુષની પ્રશંસા આદિ સાથે તેમને પાતાને કંઈ લેવાદેવા નથી; તેમ આ લેખકને પણ તેમાં કાઈ પણ પ્રકારના લોકિક લાભ કે સંબંધ નથી. માત્ર મહાપુરુષા જગતના આધારરૂપ છે; પરમ ઉત્કૃષ્ટ સુખ પામ્યા છે; તે સુખની ઇચ્છાવાળા સજ્જનાના અવલંબનભૂત છે; સર્વ સુખના દાતા છે; તે પરમ સત્ય તરફ દૃષ્ટિ કરાવવા પૂરતા જ આ પ્રયાસ છે.

આત્મજ્ઞાની પુરુષોના પ્રત્યક્ષ સમાગમે માત્ર એક શખ્દથી જે જીવનપલટો થાય છે તે આવા અનેક શ્રંથોથી પણ થવા સંભવ નથી એમ પ્રતીતિ છતાં, આટલા ખધા શખ્દોની સંકલના કરવામાં એક માત્ર સત્પુરુષની ભક્તિ કરવાની ભાવના જ હેતુરૂપ છે. ભક્તકવિ શ્રી માનતુંગાચાર્ય 'ભક્તામર'માં કહે છે:

"अल्पश्रुतं श्रुतवतां परिहासधाम त्वद्भक्तिरेव मुखरी कुरुते बळान्माम् । यत्कोकिलः किल मधौ मधुरं विरौति तज्ञारुचृतकलिकानिकरैकहेतुः ॥"

ભાવાર્થ—અલ્પ શ્રુતજ્ઞાન હોવા છતાં, મહાશ્રુતજ્ઞાનીઓ જેને હસી કાઢે એવી પામર દશા છતાં હે પ્રભુ! માત્ર તારી ભક્તિ મને પરાણે વાચાળ અનાવે છે; ખીજી ઋતુમાં બાલતી જણાતી નથી તે કાેયલ વસંત ઋતુમાં મનાેહર ટીકા કર્યા કરે

<sup>\*</sup> આની પ્રથમાવૃત્તિ વિ. સં. ૧૯૯૦ માં લખાઈ હતી.

છે તેનું કારણ ખરેખર સુંદર આંબાના મારથી તે મત્ત બની ગઈ છે એ જ છે.

અંતમાં, સંત કેવા હાય એનું દર્શક ચિત્ર રજૂ કરતી શ્રીમદ્દજીના જીવનના સંદાેહ રજૂ કરતી શ્રી અમિતગતિ આચાર્યના 'સુભાષિત રત્નસંદાેહ'માંની એક ગાથા ટાંકી આ ગ્રંથ પૂર્ણ કરું છું.

चित्ताह्लादि व्यसनविमुखः शोकतापापनीदि प्रज्ञोत्पादि श्रवणसुभगं न्यायमार्गातुचायि । तथ्यं पथ्यं व्यपगतमलं सार्थकं मुक्तबाधम् यो निर्दोषं रचयति वचस्तं बुधाः संतमाहुः ॥४६१॥

ભાવાર્થ—વ્યસન રહિત જે પુરુષ, ચિત્તને આનંદ આપનાર, શાક-સંતાપને દૂર કરનાર, પ્રજ્ઞા પ્રગટાવનાર, કર્ણપ્રિય, ન્યાયમાર્ગને અનુસરનાર, સત્ય હિતકારી પ્રસાદયુક્ત અર્થગંભીર વિરાધરહિત અને નિર્દોષ વચનાની રચના કરે છે તેને બુધજના સંત કહે છે.

એવા સંતને આપણા અગણિત વંદન હા!

સદ્દગુ**રુ** શ્રેનિય પ્રદ્મનિષ્ઠ પદ સેવાથી શુદ્ધ જ્ઞાન થશે, અવર ઉપાસન કાેટિ કરાે પણ શ્રી હરિથી નહિ હેત થશે–એ રાગ

નિત્ય નિરંજન અંતરજામી, રહાે નિરંતર અંતરમાં, સમતામાં રમતા રાજેશ્વર, દીઠા નહિ દેશાંતરમાં, સમય સમય તુજ ચરણુ શરણુની છત્ર–છાંય ઉર છાયી રહાે, નિષ્કારણુ કરુણાની કથની વચન વિષે ન સમાય, અહાે!

ॐ शांतिः शांतिः शांतिः

