# 



પૂજરાપાદ વ્યાખ્યાત વાયસ્પતિ વનાવાદીટેવ શ્રીસદ વિજયસાસચંદ્રસૂરીક્વરજી સદારાજ્ય ત્રીમદ્વિષ્ય કામચંદ્રમૂરીશ્વરજી મહારાજ

…શ્રી જિનવાણી પ્રચારક શ્ર**ેથમાળા–ર** …

# જીવન સાફલ્ય દર્શન-૧

#### પ્રવચનકાર...

પૂજ્યમાદ સકલાગમ રહસ્યવેદી, પરમગીતાર્થ સ્વ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજયદાનસૂરી ધરજી મહારાજાના પટ્ટપ્રભાકર સિદ્ધાંત મહાદિધ, કમ સાહિત્યનિષ્ણાત સ્વ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજય-પ્રેમસૂરી ધરજી મહારાજાના પટ્ટાલ કાર પૂજ્યપાદ પરમશાસન પ્રભાવક તપાગચ્છીયા—વિચ્છિન્ન સામાચારી સંરક્ષક સુવિશાલ ગચ્છાધિ-પતિ વ્યાખ્યાન વાયસપતિ આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્

विजयराभयंद्रसूरीश्वरक भढाराज

#### ★ પ્રકાશક ★

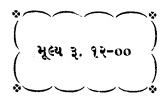
શ્રી જૈન પ્રવચન પ્રચારક દ્રસ્ટ-મુંબઈ-ર

#### પ્રકાશક :

શ્રી જૈન પ્રવચન પ્રચારક ટ્રેસ્ટ પર, ખેંક ઐાક ઇન્ડિયા ખિલ્ડી ગ, ૧૮૫, શેખ મેમણ સ્ટ્રીટ, મુંબઇ–૪૦૦૦૨ કાન : **૩૨૭૦૬**૧

💢 સર્વ 🍇 છે. પ્રકાશકને સ્વાધીન

o નકેલ : ૧૨૫૦, પ્રથમાષ્ટ્રતિ વિ. સં. ૨૦૩૫, અષાઢ સુદ-૧૦ તા. ૫-૭-'૭૯



#### ઃ પ્રાપ્તિ સ્થાના :

#### 🗶 પ્રકાશક :

- ★ સેવ તીલાલ વાં જૈન ર૦, મહાજનગલી, ૧ લે માળે, ઝવેરી ખજાર, મુ'અઈ-ર
- સંક્રકાંત હરગાવનદાસ શાહ c/o ઓમેગા ઇન્સ્યુલેશન ૧૬, હુડા મેન્શન, ૨૯, કાલસા લેન, પાયધુના, મુંબઇ-3
- ૐ મહેન્દ્ર રસીકલાલ શાહ શ્રી દાનસરીશ્વરજી જૈન જ્ઞાનમ દિર કાળુપુર રાડ, અમદાવાદ-૧
- ★ શાહ પ્રભુદાસ વીરપાળ મહેતા માં કેંટ, સુરે-દ્રનગર [સૌરાષ્ટ્ર]

# ( : પ્રિન્ટર્સ : ( હસમુખ સી. શાહ ( અવિન ટ્રેડર્સ ( બીજામાળે, સ્તનપોળના નાકે, ) ( ગાંધીરાેડ, અમદાવાદ–૧

### પ્રકાશકીય :

અનંત ઉપકારી, મહાપુરુષોએ જીવને માેક્ષ પ્રાપ્તિ માટે જે ચાર અંગાની દુર્લ ભતા કરમાવી છે તેમાંનાં પ્રથમ અંગ સ્વરૂપ મનુષ્યપણાની પ્રાપ્તિ થયા બાદ, એ મનુષ્યપણાને સફળ કરવા માટે બાકીનાં ત્રણ અંગાની મહત્તાને વિશદરીતે સ્પષ્ટ કરતાં પ્રવચનાના સંગ્રહને 'જીવન સાફલ્ય દર્શ ન'—ના બે વિભાગમાં પ્રગટ કરવાનું નક્કી કરેલું, તે મુજબ તેના આ પ્રથમ ભાગ પ્રગટ કરતાં અમે આનંદ અનુભવીએ છીએ.

શ્રી જિનશાસનના પાયા રૂપ 'સમ્યક્ત્વ' આજે ખૂહ જ વિસરાતું જાય છે. ધર્મ ક્રિયાઓ જે પ્રમાણમાં થાય છે, તે પ્રમાણમાં એ ધર્મ ક્રિયાઓના રહસ્યને હૃદયમાં ન ઠસાવાય, તા પરિણામે એ શુલક્રિયાઓ પણ તથા પ્રકારનું ફળ આપનારી નિવડતી નથી, એ નિવિધાદ સત્ય છે. પૂજ્યપાદ પ્રવચનકારશ્રીની દેશના સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ તથા પ્રાપ્ત સમ્યકત્વના સ્થિરીકરણ માટે ભારે આલંખન રૂપ છે. સમ્યકત્વ એ ધર્મ નું મૂળ છે. તેઓ શ્રીનાં પ્રવચનાના મુખ્ય ધ્વનિ એ છે કે-'મૂળને મજબૂત ખનાવા; એટલે કે સમ્યક્ત્વને સુદંઢ ખનાવા. મૂળ સડી જાય ત્યાં સુધી બેદરકાર રહી કુલ અને ફલના વ્યામાહમાં ન દોડો. સડેલા મૂળવાળા વૃક્ષનાં કુલ અને ફળ સડેલાં હાય છે. ઝેરી હાય છે. એનાથી પાષણને બદલે શાષણ થાય છે. અંતે નાશ પણ થાય છે. આજની ઘણી ધમાલાના મૂળમાં પણ એ જ કારણ રહેલું છે. જેટલા પ્રમાણમાં ધર્મ ક્રિયાએ થાય છે તેટલા પ્રમાણમાં તેના ઉદ્દેશ સુધી પહેાંચી શકાતું નથી. એટલે જો આપણે જૈન તરીકેના જીવનને સુચાર અનાવવું હાય તા સમ્યકૃત્વની પ્રાપ્તિ તથા તેના સ્થિરીકરણના પ્રશ્ને પ્રયત્નશીલ ખનવું અતિ જરૂરી છે અને એ પ્રયત્નાને વેગવાન ખનાવનાર આવા આત્મહિતકર કલ્યાણકારી સાહિત્યના વધુને વધુ પ્રચાર થાય એ અત્યંત **જ**३री छे

'શ્રી જિનવાણી પ્રચારક ગ્રન્થમાળા' તરફથી અગાઉ જાહેરાત કર્યા મુજળ તેના પ્રથમ તાબક્કામાં પ્રગટ કરવા ધારેલાં ચાર પુસ્તકામાંથી આ બીજું પુસ્તક પ્રગટ થઇ રહ્યું છે. જો કે ધારેલી સમય મર્યાદામાં અમે આ પુસ્તક પ્રકાશિત કરી શક્યા નથી અને અનેક જિજ્ઞાસુઓને ઘણા સમય સુધી પ્રતીક્ષા કરાવવી પડી છે. તે ખદલ અમે જરૂર દીલગીરી અનુભવીએ છીએ, તેમ છતાં, વર્ત માનની અનેક મુશ્કેલીઓને ધ્યાનમાં લેતાં નિર્ધારિત સમયમાં કાઈ પણ કાર્ય પાર પાડવું કેટલું કહિન છે, તે સૌ કાઈના અનુભવની વાત છે. આમ છતાં નક્કી કર્યા મુજબ પ્રથમ ચાર પ્રકાશના લગભગ નિર્ણાત સમય મર્યાદામાં પ્રકાશિત કરવા હજ પણ અમે આશાવાદી છીએ.

#### પ્રસ્તુત પુસ્તક અંગ

વિ. સં. ૧૯૮૬ ની સાલમાં શાહ ફકીરચંદ મગનલાલ ખદામીએ સુરતથી પ્રકાશિત કરેલ " જૈન પ્રવચન " ભાગ-પહેલા; પુસ્તકમાં જે ૧ થી ૩૮ વ્યાખ્યાના છપાયેલાં છે, તેમાંથી ૧થી ૨૧ વ્યાખ્યાના જરૂરી સુધારા-વધારા સાથે આ ' જીવન સાફલ્યદર્શ'ન-૧ ' માં પ્રકાશિત થાય છે. ખાકીનાં વ્યાખ્યાનાં બીજા ભાગમાં પ્રકાશિત થશે. આ પુસ્તકના પૃષ્ઠ ૨૩૨ ઉપર સત્તરમાં વ્યાખ્યાનમાં " જૈનાના ઘર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે "એ વાકય છે, તે વાકયને તેના પૂર્વાપર સંખંધથી છૂટું પાડીને કેટલાક વિરાધી તત્ત્વાએ તે સમયે જે ખાટા ઉદ્ધાપાદ જગાડેલા તે અંગે તે સમયે જમનગરમાં પૃ. સાગરાનંદ સૂરીધરજી મહારાજાએ આપેલ વ્યાખ્યાન અને તેઓ બ્રીની નિશ્રામાં જે ઠરાવા થયેલ તે તથા તે સમયના સાક્ષરાના તે અંગેના અભિપ્રાયા આ પુસ્તકમાં પરિશિષ્ટ ૧ તથા ૨ તરીકે જુદાં મૂકવામાં આવેલ છે.

" જૈનપ્રવચન " ભાગ–પહેલા; પુસ્તકમાં ' વસ્તુનિ દે શ ' હેડી ગનીચે જે પ્રસ્તાવના મૂકી છે તે જ પ્રસ્તાવના તે સમયની પરિસ્થિતિ તથા તે પ્રવિશ્વિતમાં પૂજ્યપાદ પ્રવચનકારશ્રીએ જે પ્રવચના આપ્યાં છે તેનું સચાટ દિગ્દર્શન કરાવનારી હાઇ આ પુસ્તકમાં પણ મૂકવામાં આવી છે. આ પ્રવચનાના વિષય અનુસાર હેડી ગા મૂકયાં હાઇ તે તે પ્રવચનાના વિષયાની વાચકવગ<sup>6</sup>ને સહેલાઇથી જાણ થઈ શકશે.

અંતમાં, આ પુસ્તકનું સંપૂર્ણ સંપાદન કરી આપવા અદલ અમે પૂજ્યપાદ શ્રીજીના પટ્ધર પૂજ્યપાદ પ્રશાંતમૂર્તિ સ્વ. આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ વિજય જિતમુર્ગાં ક સૂરી ધરજી મહારાજના શિષ્ય પૂ. મુનિરાજશ્રી હેમભૂષણ વિજયજી મહારાજના ઋણી છીએ, તેમજ આ પુસ્તકના પ્રકાશનાદિમાં જેમના જેમના તરફથી સીધી કે આડકતરી સહાય મળી છે તે સૌના પણ અમે આભારી છીએ. પ્રક સંશોધન માટે પ્રતી કાળજી લેવા છતાં જે કાંઈ ક્ષતિઓ રહી ગઈ હોય તે માટે ક્ષમા યાચવા પૂર્વ ક સુત્ર વાચકાને તે સુધારીને વાંચવા ભલામણ છે.

—જૈન પ્રવચન પ્રચારક દ્રસ્ટ, મું ખર્છ.

આ ગ્રંથમાળામાં સ્વયં પ્રેરિત ઉદાર ભેટ આપનારા નિમ્નાક્ત પુણ્યવાનાના હાર્દિક આભાર માનાએ છીએ. ૧,૦૦૧/- શા. ભાપુલાલ જમનાદાસ તથા શા. રતીલાલ જમનાદાસ રાધનપુરવાળા તરફથી. ૧,૦૦૧/- શા. છખીલદાસ સાંકળચંદ તરફથી હ. હેમચંદ્રભાઇ

# 

અર્વાચીન અને પ્રાચીન સાહિત્યયુગમાં કાેઇ પણ ગ્રંથના પ્રારંભ, ઇ<sup>રિ</sup>ટ આરાધ્યનું નામ–સ્મરણ કરી મંગળ કર્યા ખાદ, પુરતકની ગું<mark>થણી</mark> પુસ્તકની વસ્તુ ને પુસ્તકના પ્રારંભ પૂર્વે જણાવી દેવા જોગ ખાખતના નિદે શ-ભૂમિકા, પ્રસ્તાવના, ઉપાદ્ધાત ઇત્યાદિ દ્વારા કરાય છે, પરંતુ આ પુસ્તકને એવી ભૂમિકા વિગેરેની જરૂર નથી. આ પુસ્તક એક મહાપુરુષે વ્યાખ્યાનરૂપે આપેલાં વચનામૃતાના સંગ્રહરૂપ છે. એમાં ભૂમિકા અને પ્રસ્તાવના બધું જ વ્યાખ્યાનકાર મહાત્માએ બાલજવાના બાેધાર્થ કરેલ છે, એટલે વસ્તુ નિદે<sup>ડ</sup>શ નિમિત્ત મારી કરજ.–માત્ર વ્યાભ્યાન**દાતા મુનિવરના પરિ**ચય આપવાની, જે સંજોગા વચ્ચે એ વ્યાખ્યાના અપાયાં છે તે સંજોગા<u>નું</u> નિદર્શન કરાવવાની, અને જે વસ્તુ પુસ્તકરૂપે અપાઇ રહી છે, તેની મહત્તાના ખ્યાલ કરાવવા પૂરતી છે. અને જ્યારે પ્રકાશક બધુ વાચકાના કર–કમલમાં એક એવા ઉત્તમ ગું<mark>થ રજુ કરી રહ્યા છે, કે જે શા</mark>ધત સારસ્વત ફળરૂપ છે અને જેનું વાંચન, મનન અને એને અનુસરતું આચરણ, ત્રિવિધ તાપથી સંતપ્ત થઈ રહેલ જગતના જવાને આત્મશાંતિ પ્રાપ્ત કરાવનાર છે. ત્યારે હું ીમારા શખ્દો વાંચવામાં વાચકાેના વધુ સમય લઊં, એ મને સ્વાભાવિક રીતે જ અનિષ્ટ લાગે છે. તેથી મારે કરવાના નિર્દે શ હું દું કમાં જ કરી લઇ વાચકાનું લક્ષ્ય ગ્રંથ વાંચન પ્રત્યે દેારીશ.

ું અમુક નિયમા ધર્મ અને વ્યવહારમાં એક સરખી રીતે ઉપયુક્ત લેખાય છે.—'**પુરુષવિશ્વામે વચનવિશ્વામ:** 'પુરુષના વિશ્વાસે વચનના વિશ્વાસ' એ નિયમ સનાતનસિદ્ધ છે, એટલે આદિમાં વ્યાખ્યાનકાર મહાપુરુષના હું પરિચય કરાવું છું.

ન્યાયાંભાનિધિ સદ્ધમાંદ્વારક આચાર્ય દેવ શ્રીમદ્ધ વિજયાન દ-સૃરીધ્વરજ (શ્રી આત્મારામજ) મહારાજશ્રીના એકના એક પદૃ પ્રભાવક સહર્મ રક્ષક શ્રીમદ્ વિજયક્મળસ્વિરાજના વિહજજનમાન્ય શાસન-રક્ષક પટ્ટાલંકાર આચાર્ય વર્ય શ્રીમદ્ વિજય**દાનસૂરીશ્વર**જ મહારાજ શ્રીના વિંદ્રદ્રર્ય શિષ્યરત્ન અનુયાગાચાર્ય શ્રીમત્ પ્રેમવિજયજ ગિલ્વરના શિષ્યરત્ન પ્રખરવક્તા પૂજ્યપાદ મુનિપ્રવર શ્રીમદ્ રા મવિજયજ મહારાજ, આ વ્યાખ્યાનાના દાતા છે. બાળવયે પરમપૂનિત સાધુજીવન સ્વીકારીને, પોતાના ચારિત્રશીલ સંયમરસિક પ્રવચનપારંગત ગુરુવરાના સહવાસમાંથી સંસ્કાર પામીને, દત્તચિત્ત અની અધ્યયનના પ્રતાપે આગમ, તર્ક, ન્યાય, વ્યાકરણ આદિ ગહુન વિષયામાં નિ<u>પણ</u> અનીને, શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ ઉપદેશેલાં અને ગણધર દેવાએ ગુંથેલા આગમા તથા તેની નિશ્રાએ રચાએલા ગ્રાંથાનું વાંચન, મનન અને પરિશીલન કરીને, ઇંદ્રિયદમનથી આત્મશક્તિઓને વિકસાવીને, અને એ બધા યાગ પોતાની પ્રતેભા-શાળી વકતતામાં ઉમેરીને, આ વ્યાખ્યાતા માત્ર ગુજરાત કે કાઠિયાવાડ, મેવાડ કે મારવાડ, માળવા કે મહારાષ્ટ્ર, પંજાબ કે ખંગાળમાં જ જાણીતા છે એટલું જ નહિ, પરંતુ સારૂંએ હિન્દુસ્થાન અને ખુહદ્ ભારત પણ એ '' રામ '' નામના સત્ત્વથી સુપરિચિત છે. આજના યુગમાં તા તેઓ શ્રીમદ્દની એાળખાણ આપવાને માટે એએાશ્રીના નામના માત્ર નિદે<sup>8</sup>શ પણ **બ**સ લેખાય છે.

અધ્યાત્મવાદ ઉપર આજે જડવાદનાં વાદળા ઘેરાઇ રહ્યાં છે. પ્રથમ આચાર બગડયા અને એ આચાર બગડવાના યાેગે આજે વિચાર પૃષ્ણુ બગડયા છે. ચાેમેર પ્રસરી રહેલી જડવાદની જવાજવલ્યમાન જવાલાએ પરમ શાંતિને આપનાર અધ્યાત્મ—પ્રેમને આખ કરી રહી છે. અરે, આજે તાે આત્મા અને આત્મકલ્યાષ્ણુ જેવી વસ્તુઓ પૃષ્ણુ કેટલાકને મન અવિશ્વસનીય થઈ પડી છે. ઈ દ્રિયોની ગુલામી, વિષયોમાં આસકિત અને શારીરિક મૂચ્છાંના પ્રતાપે જીવન એટલાં બધાં ક્ષુદ્ર તથા મર્યાદાહીન થઈ ગયાં છે, કે જેથી આજની જનતાને ત્યાગના રાગથી જ વિરાગ

થવા પામ્ચા છે. ખહુ જ થોડા અપવાદાને છાડીએ તાે આજનું આ વાતાવરણ સર્વ સામાન્ય થઈ પડ્યું છે. જ્યારે જગત્ની અને અધ્યાત્મજીવી ભારતની પણ આ દશા થઇ પડી છે, ત્યારે વિશિષ્ટ જૈનત્વના યાેગે આજના સુસાધુસંઘ અને સુશ્રાવકસંઘ આવા વિકટ સમયમાં પણ ખીજા મધા કરતાં ઊંચે તરી રહેલ છે, એ નિઃશંક બીના છે. આમ છતાં એક તરફ કેટલાક વર્ગ ગતાનુગતિકપણ ક્રિયાકાંડમાં પરાવાઈ રહ્યો હતા, ખહુ જ થોડા ઊંડા રહસ્થને સ્પરો લા હતા. ત્યારે તે તકના લાભ લઇને અંગ્રેજી ભણવા માત્રથી જ પાતાને 'વિચારક' માની બેઠે**લા**એા અને કેામના આગેવાન **ખનવાની લાલસા માત્રથી જ જાહે**ર સંસ્થાએામાં કાર્ય કરનારાએા, તેમ જ 'સમાજ–સેવા'ને આજવિકાનું સાધન ખનાવનારા સાલીસીટરા, બેરીસ્ટરા, વકીલા તેમજ યશાલાલુપ શ્રીમન્તા અને માનભૂખ્યા આડં ખરપ્રિય કેટલાક મુનિ ગણાતાઓએ સમાજને એવી દિશામાં દોર્યો, કે જ્યાંથી સમાજને યાગ્ય માર્ગે પુનઃ પાછા ફેરવવા અતિ કષ્ટસાધ્ય ગણી શકાય. આ નીતિ 'મૂષક-નીતિ' હતી. ઉંદરડા પહેલી કુંક મારી પછી કરડે, વળી કુંક મારે અને પાછે કરડે, આ રીતે ચામડી ખાઇ જાય ત્યાં સુધી એ જરાય વેદના ન થવા દે. આ જ રીતે સમાજનું પતન કરતાં કરતાંય 'પુનરૂત્થાન'ની કું કે৷ મારી મારીને એવાએાએ પોતાની પાપી લાલસાએા ખર લાવવાને માટે સમાજનું 'ધર્મ'–રક્ત' ચુસવા માંડયું; અને અજ્ઞાન તથા ભાેળા સમૂઢ એવાઓની વાગ્જળમાં ફસાઈ ઢથિયાર રૂપ અન્યાે.

અને હજુ આગળ ઘણું કર્યું. પહેલાં એવાઓએ સુધર્મની વાતો કરી પ્રતિષ્ઠા જમાવી, પછી સમાજે દ્વારને ખ્હાને સંસ્થાએ ઉભી કરી, ધાર્મિક શિક્ષણના ઉપનામથી ધર્મશાસ સ્હામે ચેડાં કરનારી વ્યક્તિએ તૈયાર કરી અને પછી જોયું કે—હવે આગળ આ રીતે વધાશે નહિ. અને જ્યાં સુધી સાધુસંસ્થા હયાતિ ભાગવે છે, ત્યાં સુધી ફાવશે નહિ ત્યારે એમણે આખી સાધુસંસ્થા ઉપર આક્રમણ કર્યું. અમુક એકલવિહારી કિંવા ભ્રષ્ટાચારી સાધુઓના એાઠા નીચે સાધુ સંસ્થાને વગાવી પછી

સંકુચિત હૃદય અને એકે દ્રિય જ્ઞાનને ખ્હાને સાધુસંસ્થાને તિરસ્કારી, પછી દીક્ષાની આડઉભી કરી, અને એથીય ન ધરાતાં પૂર્વ કાળના પાપાત્માઓની જેમ પવિત્ર સ્ફિરિવરા તેમ જ મુનિવરા ઉપર પણુ ચારિત્રભ્રષ્ટતાના આક્ષેપા મ્ક્યા. આ બધા પછી અળવાખાર મંડળા ઉભાં કર્યાં અને પડદા પાછળ રહી એને એ લોકાએ જ પૂર્વાચાર્યાને ઈતિહાસના અંગારા કદ્યા અને શાસ્ત્રોને ફતવાશાસ્ત્ર કહી બાળી મૂકવાનું વિધાન કર્યું. શરૂઆતની ધર્મ પ્રેમની વાતા અને આજની આ વાતાના સળંગ સંબંધ તપાસી જોવાથી, સ્હેજે જણાય તેમ છે કે-ઉપર કદ્યા પ્રમાણે પહેલેથી જ એમની ખુરી દાનત હતી. ખૂબી તા એ છે કે-એવાઓ પહેલાં સુસાધુતાની લાંબીચાડી વાતા કરતા હતા, જ્યારે અત્યારે તેઓ ચારિત્રહીના અને ધર્મ શ્રહાભ્રષ્ટોને પાતાના આગેવાના અનાવી એમની રહીસહી સાધુતાનાં પણ લીલામ કરાવી રહેલ છે.

આપણા વ્યાખ્યાનકાર મુનિપ્રવરશ્રી, પોતાના ગુરુદેવોની છત્રછાયા નીચે મુંખાઇ પધાર્યા, ત્યારે મુંખાઈ આવી ખરાભ ઢાલતમાં મૂકાયેલું ઢતું. મુંખાઈમાં થનાર એઓ શ્રીની પધરામણીની ગભરામણે તો એવા-એાએ ઉપર નિર્દિ'ષ્ટ કરવામાં આવ્યું છે, તે મળવાખારાના સમૂઢર્પ મંડળ મુંખાઈમાં પણ ઉભું કર્યું અને પછી જે દિવસે એઓ શ્રીએ મુંખાઈમાં પ્રવેશ કર્યો, તે દિવસથી માંડીને જ એઓ શ્રીમદ્દની વિરુદ્ધ અને તેટલું જૂઠાણા ભર્યું અને તર્કટી પચારકાર્ય એ મંડળ કર્યું. આમ છતાં આવા કટોકટિના મુશ્કેલીભર્યા સંચાગા વચ્ચે પણ મુનિપ્રવરશ્રી મુંખાઈ પધાર્યા અને એઓ શ્રીના વિરાધીઓ પણ જે શૈલીની મુક્તકં દે પ્રશાસા કરે છે અને પ્રશ્નમરો પોતાના પ્રશ્નોનું ત્યાં જ તત્કાળ મળી જતું સમાધાન સાંભળી દાંતમાં આંગળાં કરડે છે, તે અસરકારક શૈલીથી એમના વિદ્વત્તાપૂર્ણ વ્યાખ્યાના શરૂ થયાં. જેમ જેમ વ્યાખ્યાનપ્રવાઢ વેગવંતા થતા ગયા, તેમ તેમ વિરાધીઓએ રચેલી ઈદ્રજાળ ભેદાતી ગઈ અને પૂજ્ય મુનિપ્રવરશ્રીને ગાળા દેનારાઓ માંનાએ પણ ચરણ ચરણ

ચૂમનારા ભક્ત બની ગયા અને આ જ ઉકળાટના પરિણામે વિરાધીઓએ પૂજ્ય મુનિપ્રવરશ્રીની સ્હામે અનેક તર્ક દો ઉમાં કરી હીચકારાં આક્રમણા કર્યા હતાં. તે સઘળી ઘટનાઓ જાહેર જ હાઇ એના ઉલ્લેખ અત્રે અનાવશ્યક છે પરન્તુ પાતાના સામે થયેલાં અનેક આક્રમણા સામે એક પણુ અક્ષર ઉચ્ચાર્યા વિના અથવા શ્રીમંત ભક્તવર્ગથી જરાયે અંજાયા વિના, આત્મકલ્યાણ અને પરાત્મકલ્યાણનાજ આશયથી આ મુનિવરે પાતાનાં વ્યાખ્યાના ચાલુ રાખ્યાં. તેઓશ્રીમદ્દનાં વ્યાખ્યાનાની વિશિષ્ટ પ્રથા તા એ છે કે—ગમે તે જિજ્ઞાસુ સભા વચ્ચે પ્રશ્ન પૂછી શકે છે અને તેના ઉત્તર પણ પીછે મીઝના ન આપતાં તે જ ઘડીએ અપાય છે. આમ મુંબાઇના વાતાવરણમાં પૂજ્ય મુનિપ્રવરશ્રીનાં વ્યાખ્યાના અજબ જેવા પલ્ટા લાવી શક્યાં છે અને ધર્મા —વર્ગ માં પણ નવું જોમ આવ્યું છે. આ જ ઉપકારી મહાપુરુષના પ્રતાપે આજે અનેક આત્માઓ, કે જેઓ પ્રથમ 'ધર્મ વિમુખ' હતા, તે પણ આજે 'ધર્માભિમુખ' થવા પામ્યા છે.

વર્તા માન સહી ઉપર આ મહાપુરુષથી થઈ રહેલા ઉપકારનું જેટલું વર્ણુ કરીએ તેટલું એાછું છે. રાજાના ગર્લ અને રંકની દીનતાને ગાળી નાંખનાર અપૂર્વ દેશના શક્તિવાળા પૂર્વના મહાપુરુષાનાં જે વર્ણું ના શાસ્ત્રમાં વાંચીએ છીએ, તેમ જ મહાન્ પૂર્વાચાર્યોએ ભયંકર કુમતવાદીઓની વચ્ચે પણુ માનાપમાનની પરવા કર્યા વિના, શાસનના અણુમાલા સિદ્ધાંતાનું જે રીતે રક્ષણુ કર્યાનું સંભળાય છે, તેની ઝાંખી આ મહાપુરુષનું જીવન આજે પ્રત્યક્ષ કરાવી રહ્યું છે, એમ કહેવામાં કાંઇ પણુ અતિશયાક્તિ થતી નથી. ધર્મ માટે વિષમ અનેલા આ યુગમાં પણુ જૈન કિંવા જૈનેતર જગતને વિશિષ્ટ ને લાક્ષણિક સ્વરૂપે આત્મમાર્ગ દર્શાવનાર આ એક સમર્થ મહાપુરુષ છે, એ વાતને એએા બ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવનાર પ્રત્યેક ધર્મા —અંતઃકરણુ એકી અવાજે કળ્યુલ કરે છે.

આ વ્યાખ્યાનામાં ચર્ચાયેલા અનેક વિષયાના સાર તા એ વાંચનાર જ પામી શકે. જડવાદની તેઓ શ્રીમદે દર્શાવેલી ભયંકરતા, ચેતનવાદની

તેઓ શ્રીએ દર્શાવેલી જરૂર, માહાધીનતાના કારણે વધતી દુઃખપર પરા. ઈ દ્રિયાધીનતા અને અર્થ કામની ગુલામીને આ જમાનાની ગણાવેલ ખાસ ખદળા, તેમ જ ભાગવતી દીક્ષા સંખધી તેઓ શ્રીમદે દર્શાવેલા વિચારા, -એ બધું ખરેખર એટલું બધું સચાટ, રસિક અને હૃદયસ્પશી છે, કે જે જિજ્ઞાસુ તરીકે વાંચનારને મંત્રમુગ્ધ કર્યા સિવાન ન રહે. આ અને એએ શ્રીમદે આ પૂર્વે આપેલાં વ્યાખ્યાનાએ અનેકને ત્યાગના રાગ ઉપજાબ્યા છે, અર્થકામના રસિક આત્માઓને નીરસ લાગતા ક્રિયાકાંડમાં રહેલ અતિ રસિક જ્ઞાનનું ભાન કરાવ્યું છે, તેમજ જૈનશા તનની પ્રત્યેક ક્રિયાનું અંતિમ લક્ષ્ય માક્ષપ્રાપ્તિ સિવાય અન્ય ન જ હાેઇ શકે તથા એ ક્રિયાએા મુમુક્ષ ભાવનાથી આદરવામાં આવે તાે જ એ શ્રી જિનશાસનની આરાધના કહેવાય, વિગેરે ઘણી ઘણી ખાબતાના અપૂર્વ રહસ્યસ્ફાેટ એમણે કરેલ છે. સંસાર એક ભયંકર દાવાનળ છે, એનું નગ્ન ચિત્ર આ મહાપુરુષે દોરી ખતાવી અનાદિ મિથ્યાભાવથી સંસારમાં આસકત આત્માંઓને સંયમપ્રેમી ખનાવ્યા છે. અને સંસારની અસારતા સમજ્યા વિના જંનત્વની કીંમત નથી સમજાતી, એ ખાખત પણ સ્પષ્ટ કરેલ છે. આજે ચાલી રહેલા ઘાંઘાટનું મૂખ્ય કારણ કાેઇ પણ હાય, તા તે સંસારને સારરૂપ માનવામાં આવ્યા છે તે જ છે. જે લાેકા સર્વ જ્ઞદેવાના કથન અનુસાર સંસારને દાવાસિ સમાન દેખે છે. તેમને આવા મહાપુરુષની સાથે વિરાધ હોતો જ નથી. આ મહાપુરુષે તા જડવાદના જમાનામાં રહી ચેતનવાદની મહાન ક્રાંતિ કરી છે અને છતાં પણ એઓ શ્રીમદે એમના અંગત શત્રુઓ પ્રત્યે દયા કેળવવામાં જરાય કમીના રાખી નથી. આ મહાપુરુષ જીવનના જોખમે પણ શાસનનાં સત્યા જે રીતે પ્રકાશી રહ્યા છે, તે પૂર્વ જન્મની અનુપમ સંસ્કારસામગ્રી વિના, ધીરતાયુક્ત વીરતાવાળા આત્મળળ વિના અને શાસનના રાગ રગેરગ પ્રસર્યા વિના મહાર પાડી શકાય જ નહિ. આ વ્યાખ્યાના જાહેર ને અતિ મનનીય હાઈ, એનાં અવતરણા 'જૈન પ્રવચન ' નામના અઠવાડિક પત્રદ્વારા છપાઈ રહ્યાં છે. તે વ્યાખ્યાનામાંથી એ પત્રના પહેલા સત્તર

અંકામાં પ્રસિદ્ધ થયેલ આડત્રીશ વ્યાખ્યાનાનું અવતરહ્યુ, આ ગ્રંથમાં લેવામાં આવ્યું છે. 'જૈન પ્રવચન' પત્ર શરૂ થયા બાદ તેને સારા આવકાર મળતા ગયા છે અને મને સંપૂર્ણ આશા છે—કે એના ગ્રંથ રૂપે તૈયાર કરેલ આ પુસ્તકને પહ્યુ સારા આવકાર મળશે, તથા એ વાંચીને અનેક આત્માઓ આત્મકલ્યાલુ સાધશે આશા છે કે—પ્રત્યેક જૈન આની એકેક નકલના પાતાને ઘેર એક અમૂલ્ય વારસા તરીકે સંગ્રહ્ક કરશે. આટલા વસ્તુ—નિદે શ કર્યા બાદ વાંચકાને હું ગ્રંથારં ભમાં મૂકી અટકું છું.

શ્રાવણ શુકલાપૂર્ણિમા સંવત્ ૧૯૮૬. મુંળાઇ નં. ૩ **હડીચંદ દીપચંદ શાહ** સંપાદક " <mark>ર</mark>ેન પ્રવચન'

[ વિ. સં. ૧૯૮૬માં શા ફકીરચંદ મગનલાલ ખદામી-સુરત-તરફથી પ્રકાશિત થયેલ '' જૈન પ્રવચન (ભાગ પહેલા) પુસ્તકમાંથી....



## પ્રવચન વિષય દર્શ<sup>°</sup>ન....

| ક્રમાંક      | વિષય                                          | <i>ગુ</i> ઢ{ |
|--------------|-----------------------------------------------|--------------|
| -            |                                               |              |
| 9            | સાયા જૈનત્ત્વની ઐાળખાણ                        | ٩            |
| ર            | સત્યના ઉપાસક બના                              | २०           |
| 3            | પરલાેકના ચિંતા                                | 37           |
| Y            | સત્ય–અસત્યને। વિવેક                           | ४१           |
| ч            | ધર્મના ઉપાસક પના                              | પર           |
| •            | ધર્મના ઉપાસક કેાણુ બની શકે ?                  | <b>\$</b> 9  |
| હ            | પ્ર <b>સુની આ</b> ત્તામાં સ્થિર બના           | હ૧           |
| (            | સત્યની પ્રતિષ્ઠા : અસત્યનું ઉન્મૂલ <b>ન</b> : | <b>८</b> ७   |
| Ŀ            | સાચુ ધર્માભિમાન                               | 44           |
| 10           | ધમૈકિયાએા શામાટે ?                            | 198          |
| ૧૧           | સાયા સાધર્મિં <b>ંક ભ</b> ક્ત <b>ળનાે</b>     | ૧૨૫          |
| ૧૨           | વિષયવા <b>સના</b> ની વિકરાળતા                 | ૧૩૯          |
| ૧ ઢ          | आणाए धम्मा ।                                  | ૧ <b>૫૯</b>  |
| 98           | સાધર્મિ'ક લિક્સિના મર્મને સમજો                | ૧७४          |
| ૧૫           | સમ્યક્ત્વના મહિમા                             | 966          |
| <b>ኒ</b> ቴ . | આગમના પૂજારી ખેતા!                            | २०४          |
| ૧હ           | સમ્યગ્દહિતી મનાવૃત્તિ                         | રર૧          |
| ٩٧           | સાચું જૈનપહું શેમાં ?                         | ₹3-8         |
| ૧૯           | पुरूषविश्वासे वचनविश्वासः                     | रभा          |
| २०           | ત્યાગઃ માનવજીવનના સાર                         | २७१          |
| ર૧           | આત્મળળ વધે કે પુદ્દગલળળ ?                     | 366          |

# શુદ્ધિ દર્શવ:

| 11111        |            |                     |                       |       |
|--------------|------------|---------------------|-----------------------|-------|
| મૃષ્ઠ        | પ કિત      | અશુદ્ધ              | શુદ્ધ                 |       |
| હ            | 8          | કયાં                | કયા                   |       |
| . ૧૦         | ঀৢড়       | ભવા <b>ભિ</b> તદીની | ભવા <b>ભિન</b> ં દિની |       |
| . ૧૧         | ૨૧         | ભી <b>ખમ</b> ોાં    | ભીખમ <b>ં</b> ગા      |       |
| १७           | ૧૯         | પસા                 | પૈસા                  |       |
| २૯           | <b>२</b> २ | રસઆ એો ને           | રસિયાએોને             |       |
| ુ૪૧          | ૧૨         | ૌદ્ <b>ાલિ</b> ક    | પૌદ્દગલિક             | ń     |
| ુ <b>૪૫</b>  | ૧૦         | પ્રયચના             | પ્રપંચના              | ·     |
| 9 <b>9</b> 8 | 8          | સસજે                | ુ સમજે                |       |
| 933          | ૨૧ .       | <b>જન</b> त्वन।     | <b>कैनत्वना</b>       |       |
| 133          | २२         | જન                  | જૈન                   |       |
| ૧૩૩          | <b>२</b> ३ | જન                  | જૈન                   |       |
| १६३          | ૧૨         | જન                  | જૈન                   |       |
| १६४          | Ę          | પ્રભાવવાની          | પ્રભાવનાની            |       |
| १६८          | ٩          | शस्त्रसं बध         | शससंबंध               |       |
| १८७          | ૧૩         | अर्प्जान            | अपूर्वज्ञान           |       |
| २१४          | ૧૪         | પસા                 | પૈસા                  |       |
| २२७          | ર          | વદન                 | વંદન                  |       |
| २२७          | २७         | સ ાવીઅશમા તા        | સામે આવીશ તાે         |       |
| ૨૩૧          | १४         | सम्मद्रीही          | सम्महीडी              |       |
| २३६          | <b>२</b> २ | <b>જનત્વના</b>      | જૈનતત્ત્વના           | ς.    |
| २३६          | <b>१</b> ६ | <b>દાંત</b> યાં     | <b>દાંતિ</b> યાં:     | 24-12 |
| २४६          | પ          | અરાન 💮              | અરાની                 |       |

| રપક         | १६         | પસા                       | પૈસા                        |
|-------------|------------|---------------------------|-----------------------------|
| २६३         | ૨૧         | पापयोरथकामयोः             | पापयारथ <sup>र</sup> कामयाः |
| २६८         | 9          | પસા                       | પૈસા                        |
| <b>३</b> १३ | ૧૩         | અનુસેરીને                 | અનુસરીને                    |
| <b>३</b> १६ | E          | अम्मापिय सारिच्छो         | अभ्मापियसारिच्छो            |
| <b>३</b> १६ | E          | सिवधर थंभो                | सिवघरथं मो                  |
| <b>३१</b> ६ | ¢.         | जिण संघो                  | जिणसंघो                     |
| <b>3</b> १६ | ૧૦         | जिणवर आणा बज्झो           | जिणवरआणा <b>ब</b> ज्झो      |
| <b>3</b> १६ | ૧૨         | पछितं जायएतेसिं           | पच्छितं जायए तेसिं          |
| <b>3</b> १६ | ૧૩         | कारूण संघ सद्धं           | काऊण संघसहं                 |
| 39\$        | <b>१</b> ६ | नारूणं गाथाए तित्तिवं खाण | नाऊणं ग।थाएतित्तिघंखाणं     |
| <b>३</b> १६ | ૧૭         | संघ समागम मिलिया          | संघसमागममिलिया              |
| <b>३</b> १६ | ঀ७         | गारवहिं <b>क</b> ज्जाइ    | गारवेहिं कज्जाइं            |
| <b>३</b> १६ | १८         | नसो संघो                  | न सो संघो                   |
| <b>૩</b> ૧૬ | १८         | आणा भंगे                  | आणांभंगे                    |
| <b>३</b> १६ | २०         | समाण दोसं तयंबिति         | समाणदोसं तयं बिंति          |



## શ્રી જિનાગમમાં દીક્ષાની નાેેેબત

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના શાસનમાં દીક્ષા કાંઈ છૂપી ચીજ નથી. ભાવથી દીક્ષા પામ્યા વિના કાંઈ મુક્તિએ ગયું નથી, જતું નથી અને જશે પણ નહિ. અનાદિકાળથી અનંતકાળ સુધી સંદેવ દીક્ષા જ દીક્ષા છે. કદાચ કાંઈ ગુરુકર્મા દીક્ષાને ઢાંકવા માંગેં તા ય નહિ ઢકાય. છાબડે સૂર્ય ઢંકાય તા શ્રી જિનાગમમાં દીક્ષાની નાંખતા વાગે છે. દીક્ષાથી જ તમામ શાસ્ત્રો ભર્યા છે. છખડમાં માલિક ચક્રવતી એ પણ મુકુટા ઉતારી ચાલી નીકત્યા, તે આ દીક્ષા માટે જ.



### સાચા જૈનત્વની એાળખાણ

#### ધર્મતીર્થની સ્થાપના :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમષિ એા ફરમાવે છે કે જગતના પ્રાણીમાત્રનું એકાન્તે ભલું ઇચ્છનારા આત્માએા જેવા આ વિશ્વમાં કાેઈ ઉચ્ચ કાેટિના આત્માએા નથી. એવા ઉચ્ચ કાેટિના આત્માએામાં શ્રી જિનેશ્વરદેવના આત્માઓ સર્વોચ્ચ સ્થાને વિરાજે છે. શ્રી જિનેશ્વર-દેવના આત્માઓના જગતમાં કાેઈ જાેટા નથી. એ શ્રી જિનેશ્વ**રદેવના** આત્માઓ પાતાના અંતિમ ભવથી પૂર્વે'ના ત્રીજા ભવમાં – 'સમગ્ર વિશ્વના જીવા અનંત દુઃખથી મુક્ત અની અનંત સુખના ભાેકતા ખને ' – એવી અનુપમ ભાવનાથી તરબાળ અની જાય છે. એના કારણે એ આત્માઓ એવું વિચારે છે કે 'જો મારામાં એવું સામધ્ય' આવે તાે જગતના સઘળાય જીવામાં જે આ અસાર સંસારનાે રસ ભર્યાે છે તે કાઢીને શ્રી જિનેશ્વરદેવોના શાસનના રસને ભરી દઉં.' આવા પ્રકારની અપૂર્વ ભાવદયા એ પરમ તારકાેના અંતરમાં ઉલ્લસે છે, જેના પ્રતાપે એ પુષ્યાત્માએા શ્રી તીર્થ કરનામકર્મની નિકાચના કરે છે. એ સર્વોચ્ચ નામકર્મના વિપાકાદયના યાગે પાતાના અંતિમ ભવમાં એ અનંત ઉપકારીઓ સંસારતારક એવા શ્રી ધર્મ તીર્થની સ્થાપના કરે છે. આ રીતે એ તારકાના હૈયામાં પૂર્વના ત્રીજા ભવમાં ઉલ્લાસેલી અપૂર્વ ભાવદયા અહીં કાર્ય રૂપે પરિણામ પામે છે, એમ કહી શકાય.

#### માનવજીવનની મહત્તા :

'અનન્તઉપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ સ્થાપે**લા** એ સંસારતારક જ સા. ૧ ધમે તીર્થના શરે છે આવેલા કાઈ પણ આત્મા, અનંત દુઃખથી મુક્ત ખની અનંત સુખના ભાકતા ખન્યા વિના રહેતા નથી.' તેથી અનંત સુખના અભિલાષી એવા પ્રત્યેક જવે આ ધમે તીર્થનું ભાવથી શરે છું સ્વીકારી, શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ જે તરે ણાપાય ખતાવ્યા છે તેના સેવનમાં શ્રદ્ધાપૂર્વક પુરુષાર્થશીલ ખનવું જોઈએ. માનવજીવન સિવાયના કાઈ પણ અન્ય જીવનમાં આવા પુરુષાર્થ સંપૂર્ણ રીતે થવા શક્ય નથી, તેથી જ ઉપકારી પરમર્ષિ એએ આ માનવજીવનની ખૂખ જ મહત્તા આંકી છે. આમ અનેક રીતે દુર્લ ભ ગણાતા આ માનવજીવનમાં અનન્ત ઉપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ ફરમાવેલા ધર્મનું યથાસ્થિત પાલન કરવું એ જ આ માનવજીવનની સાચી સફળતા છે.

#### પુષ્યવાન છતાં કમનસીબ ઃ

આપણા પુષ્ચાદયે આપણને, માનવજીવનને સફળ અનાવે તેવી માેક્ષમાર્ગ ને આરાધવા માટે જરૂરી એવા ધર્મના પાલનની સામગ્રી સંપ્રાપ્ત થઈ ગઈ છે. એ દર્ષિએ વિચારતાં આપણા પુષ્યાદયના પાર નથી તેમ નક્કી કહી શકાય. આર્યદેશ, આર્યજાતિ, આર્યકુળ અને તેમાંચે ધારીએ તેા શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ કરમાવેલા ધર્મની સંદર પ્રકારે આરાધના કરી શકીએ એવી સામગ્રીઓથી ભરપૂર એવા શ્રાવકકુળમાં જન્મ મળવા એ નાનીસૂની વાત નથી. પરંતુ પુષ્યાદયથી પ્રાપ્ત થયેલી આ બધી સામગ્રીઓને આપણે સફળ જ ન કરીએ તાે આપણા જેવા ખીજા કમનસીખ પણ કાેણ ? એક દર્ષિએ તાે જેઓ આ બધી સામગ્રી નથી પામ્યા તેમના કરતાં પણ આપણે વધુ કમનસીબ ગણાઇ એ. નહિ પામનારા તેા કહી શકે કે 'અમે પૂરા પાપી છીએ કે અમે સામગ્રી પામ્યા નથી.' પણ આપણે શું કહીએ ? વ્યવહારમાં પણ એક દરિદ્રી હાઈને રખડતા કરે, ભૂખે મરે તા તે ઠપકાને પાત્ર નથી પણ કાેઈ શ્રીમાન્ છતી સામગ્રીએ પણ કૃપણતા આદિના યાગે ભૂખે મરે તો તે પેલા ભાગ્યહીન દરિદ્રીથી પણ અતિ ભાગ્યહીન મનાય છે. એ રીતે અહીં પણ આવા ઉત્તમ પ્રકારની સામગ્રી પામેલા આપણે, તે પ્રત્યે

ખેદરકાર ખની પ્રમાદ, વિષય, કષાય અને ભાગવિલાસમાં જ જીવન વ્યતીત કરીએ તા બીજા નહિ પામેલા કરતાં આપણે વધારે કમનસીએ ખરા કે નહિ? જો કે આ 'કમનસીએ' શબ્દ આપણને રુચે તેવા નથી. આપણને તા સૌ 'પુષ્યવાન, ભાગ્યવાન' કહે તે ગમે; પણ એમ કહેવરાવવું કાંઈ સહેલું નથી. ખરેખર, પુષ્યવાન હાઈએ તા છતી સામશ્રીએ આપણી આવી દશા ન હાય.

#### જૈન-અજૈનમાં ફેર શાે ? એ વિચારાે :

આ અનંત અનંત પુષ્યરાશિથી મળેલા ધર્મસામગ્રીસંપન્ન માનવજીવનમાં જેઓ શ્રી અસ્હિંતપરમાત્માને ન ઓળખે, શ્રી સિહ-ભગવાનનું સ્વરૂપ ન જાણે, ભૂતકાલની માફક વર્ત માનમાં પણ વિચરતા અને તારક ગણાતા શ્રી આચાર્ય ભગવંત, શ્રી ઉપાધ્યાય ભગવંત અને શ્રી સાધુ ભગવંતને ન સમજે અને આચાર્યાદ મહાપુરુષોને પોતાની મનગમતી રીતિએ નચાવવા માગે તેઓ શું જૈન છે? જૈનપણું—માટી પેઢીઓ હોય, માટા અંગલા હોય, દુનિયા સલામ ભરતી હોય, પાંચસાન હજાર નોકરા હોય, મોટી મોટી ખુરશીઓ ઉપર બેસવાનું હોય, જે હોય તે 'જ હા' કહેતા હોય—તેમાં નથી સમાયેલું. ત્યારે જૈનપણું શાથી? તમે કહેશા કે—" અમારા વાળ માટા છે, પાઘડીઓ મોટી પહેરીએ છીએ, દુપકા રેશમી ઓઢીએ છીએ અને તેથી અમે જૈન છીએ." પણ યાદ રાખા કે જે જૈન નથી કહેવાતા તેઓ પણ એ અધી બાળતામાં તમારાથી ચઢિયાતા છે અને પૂર્વના પુષ્યાદયે તમારાથી ઊંચા સિંહાસને બેસે છે; ત્યારે 'તમારામાં ને તેઓમાં ફેર શાે!' એ જરા શાંતિથી વિચારા.

#### શ્રી જિનાજ્ઞાને માને તે જૈન :

આજે આપણે પહેલાં પાયા માંડવા છે. ઇમારત ચણવાની હજુ વાર છે. ધર્મ તું સ્વરૂપ, ધર્મ કરવાની વાતા હાલ આપણે કરતા નથી. હાલ તા આપણે જ્યાં એઠા છીએ તે સ્થળમાં આપણી ભાવના શી હાવી જોઈએ, કયા વિચારા આપણે કેળવવા જોઈએ અને ક્યા સિદ્ધાંતા આપણે સ્વીકારવા જોઈએ, તે વિચારીએ છીએ. શ્રી જિને-શ્વરદેવને ન ઓળખીએ, સીધી રીતિએ માનીએ નહિ, તે તારક પ્રત્યે જેવા જોઈએ તેવા ભક્તિભાવ આપણા આત્મામાં જાગે નહિ, તે તારકની શી આજ્ઞા છે તે સમજવા કાળજી કરીએ નહિ, તેા આપણે कैन डेवी रीतिको ? हुनियामां तमारे तमारी 'कैन' तरीडेनी कांडेरात આપવી હાય. તમારી જાતને 'જૈન' તરીકે ઓળખાવવી હાય. તા તમારામાં શું હેાવું ઘટે ? મુનિ તે કહેવાય કે જેની પાસે પાંચ મહાવતા હાય, તેને પાળવા માટે ધીર બનીને જે માત્ર ભિક્ષાથી નિર્વાહ કરતા હાય, રત્નત્રયીની આરાધનારૂપ સામાયિકમાં જે રહેતા હાય અને જે ધર્મના જ એક ઉપદેશ આપતા હાય : તેવી રીતિએ જૈનનું સ્વરૂપ અતાવવું હાય તા શું હાવુ ઘટે ? 'અમે સર્વ કાંઈ છીએ, અમે બધું સમજુએ છીએ '–એવું માના તા કાંઈ બળજોરી નથી, પણ મૂર્ખાંઓ જ પાતાને સુદ્ધિમાન અને ગાંડાઓ જ પાતાને ાશા તરીકે એાળખે, ત્યાં શું થાય ! જ્ઞાનીએા તાે કહે છે કે જે પાતાની જાતને પાતે જ ઉત્મત્તની માફક ડાહ્યા કહે છે, તે લગભગ ગાંડા છે. તમે જૈનત્વને જીવનમાં ઉતાર્યા વિના તમારી જાતને જૈનધમી કહેવડાવા, તા કાઈનું રાજ્ય નથી કે ના પાડી શકે, પરન્તુ જયારે સાચા જૈનત્વના જ્ઞાતા વિવેકીઓ તમારા આચાર-વિચારને જોઇ ને તમને 'જૈન' કહે, ત્યારે જ તમારામાં જૈનત્વ છે એમ તમારે માનવું જોઈએ. તમને 'જૈન' કહેનારા તમારી શરમમાં દખાયેલા ન હાવા જોઈ એ, તમારા તેજમાં અંજાઈ ગયેલા ન હાવા જોઈએ, તમારી વાતમાં 'હા જ હા' ભાષાનારા ન હાવા જોઈએ, કે તમારી 'હા જ હા 'ની નીચે પાતાની આજવિકા ચલાવનારા ન હાેવા જોઈએ. તમને કાેઈ દ્રાનવીર, ધર્મ વીર કે શૂરવીર કહે તેમાં મલકાવાનું નથી, પણ તટસ્થ બુદ્ધિએ વિચારવાનું છે કે તમારી ભાવના, તમારું વર્તન વગેરે તેને અનુરૂપ છે કે નાંહે ? જેમ શ્રી અરિહાતભગવાનને એાળખવા માટે લક્ષણ આંધ્યાં. સુગુરૂઓનાં લક્ષણ કહ્યાં, સુધમ નું સ્વરૂપ ખતાવ્યું, તેમ જૈનને ઓળખવા માટે પણ કાંઈ હાવું જોઇએ ને ? શ્રી જિનાના

સ્તામી તે શ્રી જિતિશ્વર અને તેના અનુયાયી તે જૈન. શેઠના નાકર સાચા કચારે ? શેઠના ચાપડા મુજબ પેઠીના વહીવટ કરે તે સાચા નાકર કે મરજી મુજબ કરે તે ? એ ન્યાયે જૈન કાેબ ? કહાે કે શ્રી જિતિશ્વરદ્વની આજ્ઞાનુસાર વર્ત તે અને તેમની આજ્ઞાન માને તે. મતિકલ્પના એ ધર્મ નથી:

હવે તે શ્રી જિનેશ્વરદેવ, જિનેશ્વર થયા કચારે ? ખાતેપીતે, માજશાખ ભાગવતે, લીલાલહેર કરતે કે અનંતજ્ઞાનીઓની આજ્ઞાને આરાધીને ? આ વાત પહેલી વિચારવાની છે. તે વિના, એટલે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવને ઓળખ્યા વિના, તમને શ્રી જિનેશ્વરદેવ પ્રત્યે જેવી જોઈએ તેવી ભક્તિ અને સાચા પ્રેમ જાગશે નહિ. જ્યાં સુધી તે પરમતારકની ઓળખ થાય નહિ, ત્યાં સુધી તે પરમતારકની આજ્ઞા ઉપર સાચા પ્રેમ પણ થવાના નથી; અને શ્રી જિનાજ્ઞા ઉપર વાસ્તવિક પ્રેમ ઉત્પન્ન થયા વિના સાચું કલ્યાણ સધાવાનું નથી. કારણ કે ધર્મની આરાધના વિના કલ્યાણ નથી અને સુધર્મ શ્રી જિનાજ્ઞાથી પ્રતિબદ્ધ છે. માતકલ્પના એ ધર્મ નથી. ધર્મમાં મતિકલ્પનાને સ્થાન નથી. 'પ્રમાણ તે આગમ કે મતિકલ્પના ?' આ વાત તમારા આત્માને પૂછીને નક્કી કરજો.

#### ખાટી 'હા' પાડશા નહિ :

સત્ય સમજાય નહિ ત્યાં સુધી 'હા ' પડાવવાના આગ્રહ નથી. 'હા ' પાડીને પછી જુદા વર્તાવ થાય, તેના કરતાં તા બહેતર છે કે— હૃદયમાં જચે નહિ ત્યાં સુધી હા પાડવી નહિ. અંતરને પૂછીને, નાભિમાંથી નાદ થાય તા જ 'હા' કહેંજો. ખાેટી 'હા ' ન કહેતા. એ ખાેટી 'હા '— એ જ સારામાં સારી વસ્તુઓના પણ નાશ કર્યો છે. 'હા ' પાડચા પછીની જોખમદારીના ખ્યાલ જોઈ એ. શાહુકાર વેપારી સાંદા કરી આવ્યા પછી નળિયાં વેચવાં પડે તા વેચે, પરંતુ સાંદા કબૂલ કર્યા પછી ખાેટ આવે કે નફા થાય, કાેટચાધિપતિ બને કે ભીખ માગતા બને, પણ કરે નહિ. પણ એ કાેણ ? સાચા શાહ. માત્ર લખાતા શાહે તા ઘણાને ડુબાડચા; માટે આપણે તો સાચા શાહ જોઈએ. ખજારના સાંદાની કિંમત વધુ કે અહીંની? બેમાંથી તારક કાેણું? ખજાર કે આ ? સાધુને પણ જે બાલવાનું તે પ્રભુએ કહ્યું હાય તે જ. એના કથન પ્રમાણે કહીએ તા અમને—સાધુને તમે આ સ્થાન ઉપર (ધર્માપદેશકના સ્થાન ઉપર) બેસાડા તે ખરાખર છે; પણ માત્ર મુખ જોઈને બેસાડા તા તમે પણ મૂર્ખા છા. દુનિયાના નહિ જેવા વ્યવહારને ચલાવવાને માટે પણ ખજારમાં સાખ સાચવવી પડે, ત્યારે અહીં એકવચની જેઈએ કે બેવચની, યા ગમે તે ચાલે? અહીં તા એકવચની જ ખનવું જોઈએ. કલ્યાણ સાધવું હાય તા સમજને પણ ધર્મમાં એકનિષ્ઠાવાળા જ ખનવું જોઈએ. અહીં બાલવું કાંઈને અહાર બાલવું કે કરવું કાંઈ, એથી લાભ નથી, પણ નુકસાન છે; માટે પૂરી જોખમદારી સમજ્યા પછી 'હા 'પાડવાની. 'હા ' પાડવા પછી વિરુદ્ધ વર્તાવ થાય, તેમાં નુકસાન કોને થશે ? તમારી જાતને! કારણ કે તેમાં તમારા આત્માના, તમારા માટે તમારા કલ્યાણુસાધક માર્ગના નાશ થશે. ખાટી 'હા ' પાડવાની કુટેવ પડી તા ધર્મ કદી સમજાશે નહિ.

#### જૈનપણાની ફરજોને સમજો :

હવે તમે જૈન શાથી ? શું ખતાવા તા ઇતર તમને જૈન તરીકે માને ? 'રાજ્યના માલિક છું, છ ખંડનું ચક્રવતી પણું મારા હાથમાં છે.' એમ કહા, તા તેથી સામા તમને જૈન માનશે ? નહિ જ, કારણ કે એ સાદ્યાબી તા પુષ્યશાળીઓને મળે છે. માટે કહા કે શ્રી જિન-ધરદ્દેવની સેવા કરે તે જૈન. સેવા એટલે માત્ર કેસરના ચાંલ્લા કરવાથી જૈન થઈ જવાશે એમ ન માનતા. સેવા એટલે શું? સેવા એટલે આજ્ઞાપાલન. સેવા શા સારું? આત્માનું કલ્યાણ કરવા. શું શ્રી જિનેધરદેવ આપણુને ઉચકીને ઉપર લઈ જવાના? નહિ જ, કારણ કે કોઈ કાઈને ઊંચકીને માક્ષે લઈ જઈ શકતું નથી. 'તા પછી શ્રી જિનેધરદેવાને તારક કેમ માનવાના અને એમની સેવાથી આપણું કલ્યાણ શું સધાવાનું?' એવા પ્રશ્ન થશે, પણ 'આત્મકલ્યાણ ' એ શખ્દમાં ગંભીરતા છુપાએલી

છે. આપણે એ જ વસ્તુને સ્પષ્ટ કરવાની છે. એ વસ્તુને સ્પષ્ટ કરવાને માટે જ આપણે વિચારી રહ્યા છીએ કે-' જૈન તરીકે પંકાવું હોય, અમક પ્રદેશમાં શ્રી જૈનશાસન જયવંત વર્તે છે ' એવું સાખીત કરવું હાય. તા આપણે કઈ રીતિએ વર્તાએ. કેવાં વચન બાલીએ અને કયાં કાર્યા કરીએ. તા તેની ખાત્રી કરાવી શકીએ ? તે વિચારવું જરૂરી છે. બાકી દુનિયા જેમ ચાલે છે તેમ જ ચાલવું હાય અને સાચા જૈન કહેવડાવવું હાય, તા તે અશકય છે. 'જૈન' નામ ધરાવવું. જૈનનાં ચિદ્ધો કરવાં અને તે ચિદ્ધાનુ મારે વર્તન રાખવાની કાંઈ પણ કાળછ ન જ રાખવી, તેા ખહેતર છે કે તે ચિક્ષો છોડી દેવાં! 'છોડી દો ' એમ હું નથી કહેતા, હું તા એ કહું છું કે 'જે ચિદ્ધો રાખા છા, તેને પાત્ર અના ! ' કાન્સ્ટેઅલ પાતાની કરજ ઉપર કઈ રીતિએ ઉભા રહે ? આળસ કે પ્રમાદ કરે તો ? નાકરી જાય. મામુલી માણસથી માર ખાઈને કરિયાદ કરવા જાય તા ? માર ખાધા હાય તા પણ તેનાથી કહેવાય નહિ. આટલા પાેલીસના પટ્ટાએ કેટલી ફરજ નાખી ? તાે વિચારા કે પ્રભુની આજ્ઞા મસ્તકે ચઢાવનાર, તમારી કર્ક અને કેટલી કરજ છે? શ્રી જિનેશ્વરદેવ એાળખાશે ત્યારે જ તે સમજાશે. પંચ-પરમેષ્ટિમાંના પ્રથમ શ્રી અરિદ્ધંત પરમાત્માની એાળખાણ આજે તમને કરાવવી છે. શ્રી અરિહુંત પરમાતમાંને ઓળખ્યા વિના, તે તારકનું સ્વરૂપ જાણ્યા વિના, તમારી કરજ તમને નહિ સમજાય.

#### શાસન અધૂરા જ્ઞાને સ્થપાયું નથી :

આ અવસ પિંાના ચાવીસ તીર્થ કરદેવામાં ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવ એ છેલ્લા તીર્થ કરદેવ છે. એ પરમ તારકનું શાસન પામવાથી આપણે આપણી જાતને ભાગ્યશાળી ગણીએ છીએ. તે શાસન લગભગ ૨૪૦૦ વર્ષ પહેલાં સ્થાપ્યું તે જ કે બીજું ? તે તીર્થ સ્થપાયું તે પાંચમા આરા માટે કે ચાથા આરા માટે જ ? આજ પણ તે શાસન તારે કે નહિ ? આજે પણ તરવું હોય તેને માટે આ શાસન જોઈએ કે બીજું કાઈ નવું શાસન જોઈએ ? શ્રી તીર્થ કરદેવાએ તીર્થની સ્થાપના કરી શું કામ ? દુનિયામાં કઈ વસ્તુની ખામી હતી કે તે પૂરી કરવાને માટે તીર્થસ્થાપનાની જરૂર પડી ? આજે જે દેખાય છે તે બધું હતું. અત્યાસ્થી સારું હતું. ભગવાને અધૂરા જ્ઞાને શાસન સ્થાપ્યું કે પૂરા જ્ઞાને ? કેવળજ્ઞાન થયા પહેલાં સ્થાપ્યું કે પછી ?

#### સભામાંથી૦ કેવળજ્ઞાન થયા પછી :

પહેલાં કેમ નહિ ? છદ્મસ્થપણામાં ભૂલ થવાના સંભવ હાવાથી બધા તીર્થ પતિઓએ, રખે કદાચ એવી ભૂલ થવા ન પામે કે જે ભૂલના યાંગે તેની સેવા કરતા આત્માઓ ડૂખી જાય, તેટલા માટે કેવળજ્ઞાન થયા પછી સ્થાપ્યું. સ તારસાગરમાં ડૂખતા પ્રાણીઓને તારવા માટે બ્રી તીર્થ કરદેવે તીર્થ તે સ્થાપ્યું. જગતના આત્માઓ સંસારમાં ડૂખી રહ્યા છે, લેાટી રહ્યા છે, હેરાન-હેરાન થઈ રહ્યા છે, તેમને તારવાની અભિલાષાવાળા આત્મા અધૂરા જ્ઞાને કલ્યાણકારક ધર્મ તીર્થની સ્થાપના ન કરે. જો કે સ્થાપના કરે છે ત્યારે તો કશીય અભિલાષા જ હાતી નથી, પણ શાસનસ્થાપનાના યોગ તો એ અભિલાષામાંથી જ ઉત્પન્ન થયેલા હાય છે: એટલે વિશ્વતારક શ્રી તીર્થ કરદેવા કેવળજ્ઞાન થયા પૂર્વે ધર્મ તીર્થની સ્થાપના જ કરતા નથી. પહેલાં કરે તા ભૂલના સંભવ, માટે કરે જ નહિ. સે કડા આદમીને લઈ જનારી સ્ટીમર થાડીક પણ કાણી હાય તા ડુખાડે. જરાયે કાણી ન હાય તા જ પાર ઉતારે.

#### પરિવર્તાનો અધિકાર નથી :

જ્યારે કેવળજ્ઞાન થયા પછી જ આ શાસનની સ્થાપના થએલી છે તે નક્કી માના છા, તા હવે એ વિચારા કે – કેવળજ્ઞાનીઓના જ્ઞાનમાં કાેઈ પણ કાળ છૂપા રહે કે નહિ ? આપણે જે કાળમાં જન્મ્યા છીએ, લટકી રહ્યા છીએ, તે લગવાન શ્રી મહાવીરદેવની દેષ્ટિમાં આવેલા કે નહિ ? આપણને અધાને એ તારક ઓળખે ખરા કે નહિ ? લગવાને તા ત્રણે કાળના સંપૃથ્ જ્ઞાતા અનીને, જે જે સ્થાને જે જે આજ્ઞાઓ કલ્યાણકારી હતી તે તે કરી, કે જેથી

શાસનની હ્યાતિ સુધી ચાંગ્ય આત્માઓ તેની આરાધનાથી કલ્યાણુ સાધી શકે. સાધુ માટે, ભાર વ્રતધારી શ્રાવક માટે અને સમ્યગ્રદૃષ્ટિ આદિ માટેનાં ફરમાન કરતી વખતે તેમના જ્ઞાનમાં આ વીસમી સદી જણાચેલ કે જરા ભાજુએ થઇ ગયેલી ? તેમના ફરમાનમાં આજે ફેરફાર થાય ? સર્વજ્ઞના સિદ્ધાંતમાં ફેરફાર કરવાના આપણુને અધિકાર છે ? આપણામાં તેવી લાયકાત છે ? આવા પ્રશ્નો આજની દશા જોતાં પૂછવા પડે છે, ભાકી તા જે જે ગુણુઠાણું જે જે કિયાઓ કરવાનું અનન્તજ્ઞાની શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ ફરમાન કર્યું, તેમાં આજ્ઞા વિરુદ્ધ પરિવર્તન કરવાના છલાસ્થાને કશા જ અધિકાર નથી.

#### આગમ એ સમ્યગૂદ્દષ્ટિના આરીસા છે:

આંખવાળા આદમી પણ નાહી, ધાઈ, કપડાં સજ, મુખ ઉપર ' કાઈ ડાઘ રહી ગયા છે કે નહિ'–તે જોવા માટે આરીસા હાથમાં લે છે. ' આંખવાળાને આરીસાની શી જરૂર ?'–આ પ્રમાણે પૃછનારને પૂછા કે 'જ્યારે આંખવાળા માટે આરીસાની જરૂર નથી, ત્યારે શું આંધળા માટે આરીસાની જરૂર છે?' ગાંડાની વાતા ખાજુ પર રાખી બુદ્ધિપૂર્વં ક વિચારા અને સમજો કે દેખતા માટે પણ આરીસા જરૂરી ખરાે. મુખ ઉપર 'ડાઘ છે કે નાંહ, નાના છે કે માટા '-તે જોવા માટે જેમ દેખતાને પણ આરીસાની જરૂર છે, તેમ સમ્યગ્દિયને કયા આરીસાની જરૂર ? તે આત્માને આગમરૂપી આરીસા જોઈ શે. આગમની શ્રદ્ધા સિવાયનું કેારું જ્ઞાન કામ નહિ આવે. આગમાે જે ખાડ થતાવે તેને સુધારવી જોઈએ. 'આગમ–થાગમ આઘાં મૂકો, આ જમાનામાં વળી આગમ શાં ? '–એમ કેેેે ાથ્ કહે ? કાેઈ વિવેકી તાે એમ કહે જ નહિ. પણ જેમ આંખ વગરનાને આરાસા ગમે નહિ, તેમ સમ્યગૃદશ'ન વિનાનાને કે સમ્યગૃદર્શ'ન પામવાની ઇચ્છા વિનાનાને આગમ ન ગમે. સમ્યગ્રફબ્ડિ ન હોય અથવા સમ્યગ્રદર્શન પામવાની ઇચ્છા ન હાય તેને આગમ ભીંત જેવા લાગે. તે આગમને વળગે તા પણ મિથ્યાત્વના યોગે ટીચાઈ મરે. આંધળા સામે આરીસા હાય તે

માશું ફૂટે, કારણુ કે—આંધળા તા ભિચારા જ્યાં ત્યાં ભટકાય. જેમ આરીસામાં જોયા વિના ડાહ્યો માણુસ ઘરની ખહાર ન નીકળે, તેમ સમ્યગ્રદેષ્ટિ આત્મા કે સમ્યકૂત્વને પામવાની ઇચ્છાવાળા આત્મા કાંઇ પણુ ધમે પ્રવૃત્તિ આગમની રીતિએ નિર્દોષ નિરખ્યા વિના ન જ કરે. ખધા જ આ આરીસાને વળગી જાય તા આજે કાંઈ પણ વાંધા આવે ? નહિ જ. પણુ આગમાના કહેનાર, રચનાર, તેને અત્યાર સુધી ટકાવી રાખનાર આદિ પ્રત્યે ખહુમાન, ભક્તિ, અંતરંગ પ્રેમ અને વિશ્વાસ હોય તો જ તેમ અની શકે.

#### જમાલી જેવાતાય ત્યાગ ઃ

જમાલી કાંઈ કમ હતા ? ભગવાનના ભાષ્યુજ, જમાઈ અને શિષ્ય હતા. પાંચસાે શિષ્યના ગુરુ હતા. અનેકને માર્ગ દર્શાવનાર, સંયમમાર્ગમાં જોડનાર, સંયમમાં કેળવનાર અને મુક્તિની દિશામાં લઈ જનાર હતા. પાંચસાે તેમને તારક અને ઉપકારી માનતા હતા અને તેમની સેવામાં આત્માનું કલ્યાણ સમજતા હતા, પણ જયારે જમાલીએ 'ભગવાન ભૂલ્યા' – એમ કહ્યું, ત્યારે સઘળાયે તેમના શિષ્યાએ શું કર્યું ? જમાલીના પરિત્યાગ કે બીજું ? એ જ.

#### ભવાભન દીની ખુદ્ધિના નમૂના :

'પૂર્વાચાર્યા ભૂલે, આગમમાં ખામી હાય, પણ અમારામાં ભૂલ કે ખામી ન હાય' – એમ માનનારા અને પાતાની જાતને વિચલણ તરીકે તથા સમજદાર તરીકે ઓળખાવનારાઓ, જે આજે કહે છે કે 'પૂર્વાચાર્યા ઉપર તે કાળની છાયા પડી હતી ' તેઓને પૂછવું પડે છે કે 'જે આચાર્યાનું જ્ઞાન જોઈ ને ઇતર પંડિતોને પણ માથાં હલાવવાં પડે છે, જેઓએ આત્મકલ્યાણના જ હેતુથી શાસનસેવા ખાતર ઘરબાર મૂક્યાં, ભિક્ષાવૃત્તિથી સંયમસાધક શરીર ટકાવવાનું પસંદ કર્યું, અનેક પ્રકારની આપત્તિઓ સહન કરી, અહારે પાપ-સ્થાનકોથી દ્વર રહ્યા અને આખુંય જીવન શાસનસેવામાં સમર્પિત કર્યું, તેમના ઉપર તે જમાનાની છાયા પડી: ને માજમજા માણનારા,

પાપસ્થાનકાને સેવનારા એવા તમારામાં ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની છાયા સીધી આવી ગઈ, એમ?' આજે કેટલાક ભવાભિનંદીઓની એક એવી માન્યતા થઈ છે કે 'જે સંસાર છેંા કે તે કાચા હૃદયના, ભાળા, બ્રિમિત થએલા, સંરકાર વગરના, કાયર અને બીજા બધા પાક્કા, પાક્કી બુદ્ધિના, પાક્કા અનુભવી અને બહાદુર.' એ બહાદુર કેવા? "શ્લેષ્મની માખી જેવા! યાવત્ મરાષ્યુ સુધી વિષયવાસનારૂપ શ્લેષ્મમાં માંહી—ને—માંહી અટવાયા કરે, સંસારના કીચડમાં ખૂંચીને મારા-તારામાં અથડાયા કરે, લેપાયા કરે એવા…" છતાંય એવાએ જ્યારે મહાપુરુષા માટે યલા—તદ્દા બાલે છે ત્યારે ખરેખર, એ પામરાની બુદ્ધિ માટે દયા ઊપજે છે.

#### ' અમારા વિચાર'-એ ન ચાલે ઃ

ભગવાન શ્રી ગૌતમ સ્વામિજીએ પણ 'મારા વિચાર' એમ કૃદી કહ્યું છે? સમર્થ શ્રુતઘરાએ ઢામઢામ કેવા ઉલ્લેખા કર્યા છે? જે જે સ્થાને ખરાખર ન સમજાય ત્યાં ત્યાં કહ્યું છે કે–પૂર્વના શ્રુત-ગ્રાનીઓ કહે તે જ પ્રમાણરૂપ છે. આથી પૂર્વાચાર્યાથી વિરુદ્ધ જઈ ને 'અમારા વિચાર' કહેનારને સ્વ-પરના ભલા ખાતર આઘા રાખજો જેનાથી પામ્યા તેને બાજુએ મૂકી, અધી વાતમાં 'અમે' કહી, પાતાના જ વિચાર ઉપર મગરૂર થતાર સ્વ-પરની જીવનનાવ ડુબાડે. સ્ટીમરના કપ્તાન સ્ટીમર મરજી મુજબ હાંકે કે માર્ગના જાણુ થઈ એના નિયમ અનુસાર હાંકે? વેપારી ભાવતાલ બાલે તો કયા બાલે? બજરના કે પાતાના? કેવળ પાતાની જ ઇચ્છા મુજબ ચાલનાર તા ભીખ મગાં, પેઢી ઉડાડે. ઘર ચલાવવા માટે પણ એકલી પાતાની મરજી ન ચાલે. શ્રી સર્વજ્ઞના સિદ્ધાંત ફરે જ નહિ:

જયાં સુધી અનન્તઉપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવને નહિ પિછાનીએ, તે પરમતારકના સ્વરૂપથી માહિતગાર નહિ થઈએ, તે પરમતારકની આજ્ઞાના મર્મને નહિ સમજએ, ત્યાં સુધી આપણે નામના જેન કહે-વડાવીને કદાચ જૈન નામને પણ કહ્ષ કિત કરવાના આપણે આજ્ઞાથી

વિરુદ્ધ વર્ત નારાઓને એમ કહેવા ઇચ્છીએ છીએ કે 'તમારાથી આગ્રા ન સેવાય તેની પરવા નથી, પરન્ત તમારા વચન દ્વારા આજ્ઞાને કલં-કિત ન કરા ! 'જેમ વર્તાલું હોય તેમ વર્તા તો તે તમારી મરજીની વાત છે. પણ તે સ્વચ્છં દ વર્ત નની ઉપર ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાની છાપ ન મારાે !! ' બનાવટી સિક્રા શહેનશાહની છાપથી ન વેચા. તેમ કરશા તા ભરખજારમાં ઉઠાવગીર, બદમાશ તરીકે નીચી મુંડીએ, ૮૫કતે પાણીએ જવું પડશે. કર્યા ? કાટડીમાં, દુનિયા આંગળી ચી ધશે. પાયસ્થાનકા સવવાં અને તેના ઉપર ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવની છાપ મારવી, એ ભયંકર અપ્રમાણિકતા છે. તમે જાણા છા કે 'આજ્ઞાને શરણે ન હાય તાે શ્રાજૈનશાસનમાં પૂર્વધરાેની પણ કિંમત નથી.' છતાં આજે આગમનું પરિવર્તન કરવાની વાતા ચાલી રહી છે. મૂર્ખાંઓને પાતાના યથેચ્છ વર્ત નને સરક્ષ અને સર્વ માન્ય **ખનાવવા** ખાતર શ્રી સર્વજ્ઞના કહેલામાં સુધારા કરવા છે. 'સર્વજ્ઞના કથનમાં સુધારા કરવાના વિચાર' – એ જ એક જાતના કારમા ઉત્માદ છે. શ્રી સર્વ ત્રભગવાનના સિદ્ધાંતમાં ફેરવવાપણું જ હેાતું નથી, એટલે 'એના સિદ્ધાંતને ફેરવે કાેેે શું ?' આ પ્રશ્ન જ વાહિયાત છે. એ પરમ-તારકના સિદ્ધાંતને સુગાનુરૂપ વેગ આપવાનું કાર્ય પણ સર્વ રીતિએ શાસનને સમપિ<sup>૧</sup>ત **ખ**નેલા શાસનના રહસ્યવેદી પરમષિ ઓાનું છે. આખા ખજારના ભાવને પણ ચઢાવે-ઉતારે કાેણ ? શક્તિ આદિના વિચાર કર્યા વિના એ ચઢાવા ને ઉતારા કરવા જાએ તા ભીખ માગવાના વખત આવે. ત્યાં પણ આમ જ છે, તા પછી શ્રી સર્વજ્ઞ પરમાત્માની આજ્ઞાને ફેરવે કાેણ ?

સભા૦ યુગપ્રધાન ફેરફાર કરે ?

હા...., પણ તે ફેરફાર સિદ્ધાંતના નહિ. આથી અમે અને તમે વિચારમાં, માર્ગમાં અને માન્યતામાં એક જ. આ સંખંધમાં જે બાલવું હાય તે અહીં જ બાલજો. અહીં કાંઈ અને ખહાર બીજું, એમ ન કરતા.

#### આ બધું કહેવાનું કારણ :

આજ્ઞાનું પાલન એ જ ધર્મ છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા અને-કાંત છે. દરેક ગુણસ્થાનક માટેની આજ્ઞા જુદી. અમારી-તમારી જુદી: એટલે કે–સર્વ વિરતિધર માટેની અને દેશવિરતિધર આદિને માટેની જુદી. અમને જેના નિષેધ તેના તમને નહિ. કારણ ! તમને પાપ ન લાગે માટે ? ના, પણ તમે પાલન ન કરી શકેા તેથી ! અમે આચા-રમાં સાધુ, તમે વિચારમાં સાધુ. જેને અમે પાપ માન્યું, અકરણીય માન્યું, તેને તમારે પણ તેવું જ માનવું જોઈએ. જે દિવસે તમારા અને અમારા વિચારાના મેળ થશે, તે દિવસે શ્રી જૈનશાસન વધુ ઝળકરો : દુનિયા ઝૂકી પડશે. તમારા–અમારા વિચારાની એકતા થાય તેવી કેળવણી લ્યા. તેવા સંસ્કાર પડે એવું જીવન જીવા. જ્ઞાનીઓએ વખાષ્યું તેવું જીવન નહિ જીવી જાણા, તા પરિણામે દુઃખની ચિતાએ। તૈયાર છે. તમે ખાસા છા તેની અમને ઈર્ષ્યા નથી, તમારી માટરા જોઈ ને અમારું હૈયું **બ**ળતું નથી. તમારી ગાળાે, તમારા તિરસ્કાર સહીને પણ અમે કહીએ છીએ, તેનું કારણ ? દયા આવે છે. નાશવંત અને છેવટે મુકીને જવાના પદાર્થામાં રાચીમાચીને રહ્યા તો હાડકાં ભાંગી જવાનાં. એક પણ કંપની અચાવવા નહિ આવે. છ ખંડના માલિકા સાતમીમાં સડે છે. પુષ્પની શય્યામાં સુનારને બેસવાની જગ્યા નથી. ખાટાને મૂકવાનું કહીએ તેમાં જેને ગુરુસા આવે તે મૂર્ખ છે. તમે ખાએા, પીએા, શ્રીમાન ખના, અખજેની વૃદ્ધિ થાય, તેમાં અમને કાંઈ હાનિ છે ? હવાઈ વિમાનમાં ઊડા, ચાનાં તપેલાં ખાલી કરાે, અમર્યાદિતપણે પાન ચાવીને જીવન પશુ જેવું અનાવાે, તેમાં અમને હાનિ છે? નહિ જ! તો પછી એ સઘળાના પરિત્યાગ થઇ શકે તે માટે તેની અસારતા અહિંને અમે સમજાવીએ તેનું કારણ ? એક તા અનંતજ્ઞાનીઓની આજ્ઞા અને બીજું અનંતજ્ઞાનીઓના કથન મુજબ તેનું પરિણામ જાણવાથી અમને આવતી દયા.

#### જે કહેવું છે તેની જાહેરાત :

'સાદ્યામીને મઝાથી ભાેગવીશું તેમ તેમ સુખની વૃદ્ધિ થશે '– એવું અતાવા તા કાલથી ભાગવવાની છૂટ આપીશું, કારણ કે તમારા સુખના માર્ગ°માં અમને વિ<sup>દ</sup>નકર થવાની આજ્ઞા નથી પણ સહાચક થવાની આજ્ઞા છે: પણ એ તો કહેા કે 'તમારી માટરા તમને ઠેઠ માેક્ષ સુધી મૂકી આવશે કે ? ૬૦–૮૦ માર્ઇલની ઝડપવાળી રેલ્વેએા, એરાપ્લેના ત્યાં મૂકી આવશે ?' અજ્ઞાન આદિના યાેગે આવું માની લેવાની ભૂલ ન કરતા. ખાકી 'સાધુએાને તેા ધીમે ધીમે સુરતથી મું બઈ આવતાં ત્રણ મહિના વીતી જાય. તેઓને ગામમાં ઘર નહિ અને સીમમાં ખેતર નહિ. તેમજ પાસે પૈસા વગેરે કાંઈ નહિ. આથી તેઓ મુક્તિએ નહિ પહેાંચી શકવાના પણ અહીં જ રહી જવાના.' – આ પ્રમાણે જો તમને લાગતું હાય અને ખરેખર જો અમે ખુલ્યા જ હાઈ એ, તા ખુદ્ધિના ખજાનાએા! અમને તમારી વાત સમજાવા : અને અમારા રસ્તાે જ જો યાેગ્ય લાગે તાે તમે તમારા રસ્તાે સુધારા. મારે જે કહેવું છે તેની હું આ જાહેરાત આપી રહ્યો છું. તમને મારું આહ્રવાન છે કે ' તમારી સઘળી બુદ્ધિ <mark>ખ</mark>તાવા અને તમારી સાદ્ય<mark>ળી</mark>એા આત્માને સુખ આપનારી છે એમ સાભિત કરાે. 'એમ થાય તાે અમે પણ તમારી પૂંઠે ચાલવા તૈયાર છીએ. ખાકી હું તાે સાફ સાફ કહું છું કે 'આ બધું ભયરૂપ છે, કારણ કે અનંતજ્ઞાનીઓએ એમ જ કરમાબ્યું છે. આમ છતાં પણ ખાેટી તરંગી વાતાને, તમારાં પાપાને, ભગવાન શ્રી મહાવીરપરમાત્માને નામે ચલાવા, તા તેના જેવી ઉઠાવગીરી ક્ક છે ? '

#### સર્વજ્ઞના કાયદામાં ખામી નથી :

શાસ્ત્રોએ ઉન્માર્ગ ચહેલા પૂર્વધરાની પણ કિંમત નથી આંકી. સમર્થ હા તા આજ્ઞાને શરણે થાએા, મૂંડી નમાવા અને મન-વચન-કાયાને અનંત ઉપકારીઓના ચરણમાં સમપી દા. દુનિયાના ધારા-શાસ્ત્રીઓ ળૂમા પાંડે પણ શાને આધારે? કાયદાના પાઈન્ટ બહાર જાય તો તેને પણ બેસી જવું પડે. તમારે મન તો અહીંના કાયદા જ પોલા હશે, કેમ ? કારણ તમને તમારું માનેલું પ્રત્યક્ષ ફળ દેખાતું નથી, માટે ? પણ આવી માન્યતા અને વિચારણા એ કારમી અજ્ઞાનતાનું પરિણામ છે. દુનિયાના કાયદામાં ખામીઓ કે પોલ નીકળે : કારણ કે તે છદ્મસ્થના ઘડેલા છે : પણ શ્રી સર્વ જ્ઞદેવે ઘડેલા કાયદાઓમાં પોલ હોય જ નહિ. આમ હોવા છતાં પણ 'એમાં પોલ છે' –એમ કહેનારે શરમાવું જોઈએ. તેમ છતાં એમ કહેનારાને શરમ નથી આવતી એમાં કર્મની કઠિનતા આદિ કારણા અનેક છે, પણ એ કારણા વિચારવાને અત્યારે અવકાશ નથી, એ કારણે એ વાત જતી કરવામાં આવે છે, પણ તમારી એ વાત જરૂર ખરી છે કે લગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા માનવી એ કઠિન છે, કારણ કે લગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા માનવી એ છોકરાના ખેલ નથી.

#### જૈનસાહિત્ય અને દીક્ષા :

પ્રભુની આજ્ઞા માનનારને દુનિયાનું સઘળું સુખ અને તે સુખની સામશી ઝેર જેવી, અનિષ્ટ લાગે છે અને તે મૂકવાની ભાવનાના અંતરમાં અંકુરા ફૂટે છે. તે જેઓને ગમતું નથી તેઓ જ આજ્ઞા સામે અનિષ્ટ ચેડાં કાઢે છે. હું કહું છું કે રાજીથી નહિ મૂકા, ઇચ્છાથી કે બહાદુરીથી નહિ મૂકા, તા રાતે રાતે પણ મૂકવું પડશે, : જો તમે સાચા બહાદુર હા તા કાઈ દિ છાડશા નહિ. પણ જો રાઈને છાડવું હાય તા મારી સલાહ છે કે હસતે હસતે છાડા. અનિચ્છાએ પણ મૂકચા વિના તમારા છૂટકા નથી, માટે મારી સલાહ છે કે 'બિયારા! મૂકાને મરી ગયા' તેમ કહેવડાવવા કરતાં 'બહાદુર, કે છાડીને ચાલ્યા'—એમ કહેવડાવા. તમારે બિચારા બનવું છે કે બહાદુર, કે છાડીને ચાલ્યા'—એમ કહેવડાવા. તમારે બિચારા બનવું છે કે બહાદુર, કે વિદ્રોહીએના વિકૃત પ્રચારથી તમારા માટે તે શબ્દ ભયરૂપ, ત્રાસરૂપ અને કારમા થઈ પડયા છે : અરે, તમને એ શબ્દ બાંબગાળા જેવા લાગે છે; પણ હું કહું છું કે તે દીક્ષાને તા રામેરામમાં પરિણમાવવી

પડશે. તેની ભાવનાથી અસ્થિમજન રંગાઈ જવાં જોઈ શે. આપ્યું શ્રી જૈનસાસન, શ્રી જિનાગમ, શ્રી જૈનસાહિત્ય દીક્ષાથી એ તમાત છે. જેમાં દીક્ષાની ભાવનાને જાગૃત કરવાનું સામથ્ય ન હોય તે શ્રી જૈનસાહિત્ય નથી તેમાંથી નવું કાઢનારને મુશ્કેલીમાં ઊતરવું પડે છે. તમારી આંખા, તમારું હૈયું શાસનમય ખનવું જોઈ શે. પસા, રંગરાગ, સાહ્યાબી એ કાંઈ નવું ગમવાનું છે? સોનૈયાની, રાજ્યની, મિષ્ટાન્નની લાલચા આપીને આખા હિંદુસ્થાનને ભક્ત ખનાવવું હોય તો કાંઈ મુસીખત નથી. ખધા આવે. ગાશાળાના અગિયાર લાખ, અને ભગવાનના થાડા, કારણ કે અંકુશમાં રહેવું પડતું હતું, પાપ થાય તો એની આલોચના કરવી પડતી હતી.

#### अभारी हथा न भाता :

રાજ પ્રતિક્રમણ કરવાનું. તેમાં 'સાત લાખ ' બાલવા પડે છે. 'સાત લાખ' આવડે છે ને ? શં બાલાય ? બાલા જોઈએ ? 'સાત લાખ પૃથ્વીકાય' વગેરે. છેવટે 'જે કાઈ જીવ હણ્યા હાય, હણાવ્યો હાય. હણતાં પ્રત્યે અનુમાઘો હાય તે સર્વ મન-વચન-કાયાએ કરી તસ્સમિચ્છામિ દુક્કડં.' ખરુંને ? આમાં કંઈ બારી હાેય તાે બાલને ! ત્યાં એમ કહેવું છે કે" પૈસા માટે, માજશાખ માટે, માનપાન માટે હુણ્યાે–હુગાવ્યા હાય તેની છૂટ ? અમે કરવાના, કરવાના ને રાચી માચીને કરવાના, અમને કરવાની જે ના કહે, તે પાપી. એકથી અઢારે પાપસ્થાનક વગર તે ચાલે ? " માજથી નથી ચાલતું એમ બાલનારા-ચોાને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આગ્રા ગમતી નથી. આજ તા એવી પણ વાતા થાય છે કે 'મન ચાકખું જોઈએ. રાત્રે ખાવામાં વાંધા નથી. ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિવેકની જરૂર નથી. મહાવીરના વખતમાં રાત્રે ન ખાવ તે અને પણ આજ તો જમાનાના જાણકાર અનવું જોઈએ. પણ હું કહું છું કે 'તમે ગમે તેમ વર્તા તેથી અમને શી હાનિ ? જેને શાસનની શુદ્ધ સેવા કરવી છે તેને કાઈ ફીકર નથી. જે અમે મૂક્યું છે તે તમારી પાસે મુકાવવા પ્રયત્ન કરવાના. જે ખાટું છે તેની ડાંડી પીટવાના. તમારા આત્માના જેનાથી નાશ છે તે ઢાલ પીટીને કહેવાના.' અમારી દયા પણ ખાતા નહિ. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ જેવા બાપ, આગમ જેવું રક્ષક, સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જ તુંઓની દયા જેનાથી પળાય છે તેને સાથે ને સાથે રાખનાર, અમાર્ં, ભૂંડું થાય શેનું ! થઈ જાય તા પૂર્વના પાપાદયે, પણ આનાથી એટલે કે એાઘાથી તા નહિ જ. અમે ડરીએ, ગભરાઈ એ શું કામ ! અમારા બાપ જીવતા-જાગતા છે અને તે એક—બે નહિ પણ અનંતા. અમારા રક્ષણ માટે માટી દીવાલા તૈયાર છે. તમે તા એવા માહાદિ ઘાતકીઓને શરણે ગયા છા કે જ્યાં તમારા આત્માની ચાવીસે કલાક કતલ ચાલે છે. કશું કામ આવવાનું નથી. આ કાયદા ભારે છે. રાય, રંક, શેઠ, નાકર, બધા અહીં સરખા છે.

#### આજ્ઞાધીનતાની જરૂર:

આગા માને તે ધર્મી, ન માને તે અધર્મી અને આગા સામે આંખ કાઢે તે વિરાધી પાપને કરણીય માને તે શું જૈન છે? જ્યારે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને એાળખશા ત્યારે સાચા જૈન અનશા. તમે જે નિષિદ્ધ કરી રહ્યા છા, તે નિષ્ઠ કરવાની આંગ અમે પાકારી રહ્યા છીએ. આ બધું ન બેસે તા બરાખર વિચાર કરે . આજે તમારી અને મારી દિશા જુદી છે. તમે જે કરા છા તે ન કરવા હું કહું છું. કરી કહું છું કે તમારા પસા, આખાદી. ગાડી તથા માટર વગેરેની અમને ઈર્ધ્યા નથી. એ બેઈને અમારી આંખા બળતી નથી. પણ આમાં પડેલા તમે ભગવાનની આગ્રાને ભૂલી જશા, આગ્રાના શક્તિ મુજબ પણ અમલ નહિ કરા, તા એમાં ને એમાં એક દિ' હામાઈ જવાના. અનંતકાળે મળેલું માનવજીવન નિષ્ફળ ન ચાલી જાય, સફળ બને, માટે આટલું કહેવાઈ રહ્યું છે. આ અતિ દુર્લ ભ માનવજીવનમાં પહેલું કર્ત ત્યા શાસ્ત્રશ્રવણ છે. શાસ્ત્ર કઈ છુદ્ધિએ સાંભળવું? અર્થવાદ નીકળી આવે છે માટે કે સસારસાગરથી તરવા માટે? આ કિનારેથી

પેલે કિનારે જવું હાેય તાે શું કરાે શા કિનારાે છાેડવાે પડે કે નહિ ? કિનારા ઉપરના અંગલા છાડા કે કેપ્ટનને કહા કે 'આખા ભંગલાે સાથે લે ? 'સ્નેહાિઓને છાેડા કે નહિ ? પૈસા આપી બેઠા પછી કેપ્ટનનું માના કે નહિ ? ત્યાં તા તમે તે જ્યાં કહે ત્યાં બેસા, કહે તેમ વર્તાઃ ત્યારે આ સંસારસાગરથી <mark>તર</mark>વા માટે તમારે કાંઈ છેાડવાનું ખરૂં કે નહિ ? મુંબઇથી વિલાયત જવા માટે આટલું બધું અને પંદર-વીસ દિવસ આવી પરાધીનતા, ત્યારે સંસાર તરવા કાંઈ નહિ ? ઘેર લગ્ન હાેય, સઘળાં પકવાન તૈયાર હાેય, પણ શરીર અગડે અને ડાેકટરને કહાે કે 'પકવાન ખાધા વિના ન ચાલે.' તા તે તમને શું કહે ? ' ખાટલા પાથરીને પછી ખાએા.'–એમ જ ને ? તા શરીરના સ્વાસ્થ્ય માટે ત્યાં ત્યાગ કરાે, ને સંસારનું ભંધન તૂટતું હાેય ત્યાં જ્ઞાનીઓની આજ્ઞા મુજબના ત્યાગની આનાકાની કેમ ? તમે હસો નહિ. આ કંઈ કુલડીમાં ગાળ ભાંગવાના નથી. હું જે કહેવા માંગું છું તેની આ જાહેરાત છે. અહીં મહારાજ પાતાનું જ કહે છે એમ નથી. તમને પણ કહેવાની છૂટ છે. માનવપણાને ન ખાઈને, આવેશમાં ન આવીને, સભ્યતા સાચવીને બાલવાની છૂટ છે.

## શ્રાવક અતે સાધુ:

ભગવાને ધમે તીર્થ સ્થાપ્યું શા માટે? દુનિયામાં જૈન તરીકેની જાહેરાત કરવી હોય તો આપણામાં શું હોવું જોઈએ? દુન્યવી વસ્તુઓ જૈન તરીકે આળખાવા નહિ શકે. જૈન તરીકે આળખાવનાર કોઈ જુદી જ વસ્તુ છે. તેના માટે શ્રી જિનેશ્વરદેવના જીવનને આળખવું જોઈશે. એ શિક્ષણ, એ સંસ્કારા તમારાં બાળખચ્ચાંઓમાં ફેલાવવા પડશે. અમે તમારી પાઘડીના વિરાધી નથી, પણ તે ઉતરે તેવું તો જરૂર માગીએ. આ સાંભળીને 'અમને સુખી જોઈને અમારા સાધુઓ ખળી જાય છે' એમ નહિ કહેતા. અનંત ઉપકારીઓએ આ દુર્લભ માનવજીવનની સફલતા માટે ત્રણ કર્તાં બતાવ્યાં છે. તેમાં પ્રથમ કર્તાવ્ય-એ કે શાસ્ત્રને સાંભળવું. અર્થકામની લાલસા આઘી મૂકી,

તે ઘટી જાય એવા ઇરાદાથી, વિષય—કષાય મંદ પડતા જાય એવી બુદ્ધિથી, નિરંતર ધમે શાસ્ત્રનું શ્રવજી કરવું, એ પહેલું પવિત્ર કર્ત વ્ય. એ રીતિએ સમ્યક્શાસ્ત્રને સાંભત્યા પછી, 'તે ખરાખર જ કહ્યું છે, કારજી કે કહેનાર સર્વજ્ઞ છે, રચનાર અનંતજ્ઞાનીઓની આજ્ઞાના મમે ને સમજનાર સમર્થ જ્ઞાનિઓ છે, ખતાવનાર ત્યાગની મૂર્તિઓ છે, માટે સાચું છે.' તેવી શ્રદ્ધા કરવી એ બીજું પવિત્ર કર્ત વ્ય. ત્રીજું પવિત્ર કર્તા વ્યન્તે શ્રવજી અને શ્રદ્ધાને અનુસરતું વર્ત કરવામાં શક્તિના સદુપયાગ. તે ન થાય ત્યાં સુધી કરે તેને હાથ જોડવા અને તેનાથી વિરુદ્ધ વર્ત તો કરવું જ નહિ. અમારે સાધુઓને માટે પણ કરમાવ્યું કે અનંતજ્ઞાનીઓની આજ્ઞા મુજબનું જીવન જીવવા ભિક્ષાથી જ આજવિકા ચલાવવી, સામાયિકમાંજ રહેવું અને ધર્મનો જ ઉપદેશ આપવા. ધર્મ એટલે સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્રજ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્ર: અથવા દાન, શીલ, તપ અને ભાવ. જૈન સાધુ તરીકે, અમે જગતને એ જ આપી શકીએ, પણ બીજું નહિ. અસ્તુ.





## સત્યના ઉપાસક ખના

#### તારકતે એાળખા :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિ°એા કરમાવે છે કે ' દુનિયામાં સઘળી ચીંજોની પ્રાપ્તિ સહેલી છે, પરન્તુ માેક્ષસાધક ધર્મ સામગ્રીસંપન્ન માનવજીવન મળવું ખહુ સુશ્કેલ છે.' એ માનવજીવન સઘળી માેક્ષસાધક ધર્મ સામગ્રીએ સહિત મળી જાય, ને પછી જે વસ્તુને આરાધવાની છે તે ન આરાધાય, તેા મળેલી ઉત્તમ સામગ્રીઓની કિંમત આપણે ન સમજી શકયા એમ કહેવાય. અને જો આળસ–પ્રમાદમાં એ સામગ્રી ગુમાવી દીધી તો પાછળથી આપણે જ પસ્તાવું પડે. આપણા માટે એવા સમય ન આવે તે માટે જ આ અધી સામગ્રીઓના આપણે કયી રીતિએ સદયયોગ કરી લેવા જોઈએ તેના માટે મહાયુર્ષાએ ત્રણ વસ્તુઓ ખતાવી છે. તે ત્રણ વસ્તુ વિના, આર્ય દેશ, આર્ય જાતિ આર્ય કુળ, તેમાં પણ ધર્મ ની સામગ્રીથી સહિત જે ખધું મળ્યું છે, તે સફળ નહિ થાય પણ નિષ્ફળ નીવડશે. એટલું જ નહિ પણ કદાચ હાનિકર્તા ય નીવડી જાય. તેમ ન થાય તે માટે અનન્તઉપકારી જ્ઞાની-મહાત્માએાએ ત્રણ વસ્તુએા ચીંધી છે. એક શાસ્ત્રશ્રવણ, બીજી શાસ્ત્ર શ્રદ્ધા અને ત્રીજી શાસ્ત્રાનુસારી પણે સંયમમાં વીય ને ફાેરવવું તે. હવે વિચારા કે 'શાસ્ત્રનું શ્રવણ રૂચે કચારે ? અને અનુપમ ધર્મ' શાસ્ત્રને રસપૂર્વ'ક સાંભળવાની ભાવના કચારે થાય ?' વિચારશાે તાે સહેલાઇથી સમજશા કે તેના કહેનાર, તેના રચનાર, તેને સાચવીને ટકાવી રાખનાર તથા તેના સમજાવનારની એાળખાણ થાય ત્યારે જ તે શાસ્ત્રને રસપૂર્વ સાંભળવાની ભાવના પણ જાગે અને શાસ્ત્રનું શ્રવણ યથાસ્થિત રુચે. આ થશે તેા તમારા જીવનથી જૈનત્વ દીપશે. જૈનપણાને દીપાવા :

'જૈનપણાને દીપાવવું હાેય, બીજા ચાેગ્ય જીવાે ઉપર તમારા જૈનપણાની છાપ પાડવી હોય તા તમારામાં કઈ જાતિના સંસ્કાર, કઈ જાતિના વિચાર અને કઈ જાતિની પ્રવૃત્તિ હાેવી જોઈએ ?' આ વાત ખુખ વિચારા. દુનિયાની અધી વસ્તુઓ આપણી પાસે આવી જાય તેથી આપણે જૈન થઈ જવાના નથી. જૈન તરીકે શું શું કરવું જોઈએ, તેના વિચાર કરવા જોઈએ. આપણે જે અનન્તઉપકારી શ્રી જિને-શ્વરદેવના અનુયાયી છીએ, તે શ્રી જિનેશ્વરદેવા કેવા હતા ! તેમણે શ્રી જિનેશ્વર બનવા માટે શું શું કર્યું? તે બધી વાત આપણાને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું જીવન પૂરી પાડે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવના આત્માએ તે હુદે પહેાંચવા માટે કઈ પ્રવૃત્તિ કરી તે આપણી જાણુ ખહાર નથી. 'આવા તારકની આગ્રા એ જ ધર્મે.' આ વિચાર એ જ ખરું જૈનત્વ છે. જ્યાં સુધી એ વિચાર સ્થિર નહિ થાય ત્યાં સુધી એના અનુયાયી તરીકે જીવવું મુશ્કેલ છે. અરે! મનુષ્યપણે જીવવું મુશ્કેલ છે તેા જૈન તરીકે જીવવું મુશ્કેલ હાેય તેમાં શી નવાઈ ? દુનિયાના લાેભી, માની, કામી, રાગી, વિષયાંધા, શું મનુષ્ય તરીકે ું છે ? મનુષ્ય તરીકે જીવવા માટે પણ લાભાંધપ**ણ** , વિષયાંધપણ વગેરે તજવા જેવું છે. જૈન તરીકે જીવવા માટે તાે એથીએ સ્માગળ વધવું પડશે. નારકી અને દેવતાને બાજુ પર મૂકો, પણ પશુએો તેા તમારી સામે માેજુદ છે. પશુ કરતાં મનુષ્યા ઊંચા હાેવાનું કારણ શું ? એ પણ પેટ ભરે, હરે ફરે, ગમે તે રીતે વર્તે, તેવી રીતે મનુષ્ય કરે તાે એમાં તફાવત શું ? અધાથી ઉંચા થવાનું ઝટ ગમે છે, પણ તેવી કારવાઈની વાત કાેઈ કરે તાે મુશ્કેલ લાગે છે. જૈન બનવું હશે તાે અત્યાર સુધીના સદ્યળા વિચારને જડમૂળથી બદલવા પડશે. જૈનેતર ને જૈનનાં શરીર, આકૃતિ અને પાંચ ઇંદ્રિયામાં શું તફાવત છે ? જાતિ

જૈન અનવું હોય તો જૂદી વાત છે, પણુ આ તો ગુણુથી જૈન અન-વાની વાત ચાલે છે. જાતિ અનેક વાર પામ્યા અને મૂકીને ચાલ્યા ગયા; તેવી રીતે આ વખતે પણુ એક મૂકવી હોય, તો કાંઈ કહેવાનું નથી. તમારા ઇરાદા મળેલી જાતિને સફળ કરીને જવાના છે, નહિ તા તમે થાડી ઘણી પણુ જે ધામિ'ક પ્રવૃત્તિ કરા છા તે કરત નહિ: માટે સવારથી, ઊઠે ત્યાંથી માંડીને શું શું કિયાઓ સાધે, કેવા વિચારા સેવે, કઈ કઈ રીતિએ વતે તા જૈન કહેવાય? એ સમજવું અને યથાશક્તિ જીવનમાં ઉતારવા યત્નશીલ અનવું હિતકર છે.

#### સાધ્ય નક્કી કરા :

હવે એ જીવનમાં જે સંસ્કાર જોઈએ છે તે મેળવવા માટે શાસનું શ્રવણ છે. જે મેળવવા માટે તમે રાત-દિવસ મથી રહ્યા છેા તેની તે વાતા શાસ્ત્રોમાં આવતી હાત, તા આની મહત્તા નહાતી. જે કરી રહ્યા છે৷ તેમાં પરિવર્તન કરવા માટે શાસ્ત્રશ્રવણ છે. સંસારનું જીવન રસીલું અને તેના માટે શાસ્ત્ર રચ્યું છે, તેમ તો નથી જ. સાંભળવું તે શું મહારાજની પરીક્ષા માટે, ગમ્મત માટે, કે ચાવીસ કલાક ગપ્પાં હાંકવાનું સાધન મળે, તે માટે છે? જો તે માટે હાેય તા સાંભળવાથી ફાયદા શું છે ? દરેક પ્રવૃત્તિના હેતુ તથા સાધ્ય નક્કી કરવા જોઈ એ. તે વિના તે પ્રવૃત્તિ જોઈતા ફળને આપતી નથી. નાના વેપારીને પણ પૂછે કે દુકાન કેમ ખાલી, ફેરીવાળાને પૂછે કે તું ફેરા કેમ ફરે છે, તેા તુરત ઉત્તર મળશે. એવું અહીં કાેઈ પૂછે કે આ બધી ક્રિયાએા શા માટે ? તો તેના જવાળ તમારી પાસે શું છે ? હું તમને વારંવાર આ પૂછું છું તેનું કારણ એ છે કે તમારી અને મારી વચ્ચેના માર્ગ ચાકખા થાય. તમારી અને મારી વચ્ચે જમાનાએ કહેા. કે વર્તમાન વાતાવરણે કહેા – એક દીવાલ ઊભી કરી છે. હવે તેને ભેદવી છે. તે કચારે ભેદાય ? જે વસ્તુ માટે, જે ધ્યેય માટ અમે ને તમે તલસીયે છીયે, તે માટેના વિચારા અનેના એક થાય તાે. આપણા બંનેના વિચાર જુદા હાેય ત્યાં સુધી તે ન ભેદાય.

હિસાળ કરતી વખતે, આડતિયાની સાથે હિસાળ સમજતી વખતે, લેણું કે દેશું શાના આધારે કહેશા ? ચાપડાના. પણ ચાપડા આઘા મકા એમ સામા કહે તા ચાલે ? ન ચાલે. ત્યારે આપણા બે વચ્ચે શું ? શાસ્ત્ર. એને આઘું મુકાય ? અમારે આપવું, ને તમારે લેવું શા માટે, તે નક્કી કરાે. કર્ઇ બુદ્ધિએ, શું સમજી, કથા લાભને ઈરાદે તમે સાંભળવા આવા છા, તે કહાે. અમે ઘરબાર વિનાના અને તમે અધા ઘરખારી. અમે પણ જન્મ્યા ત્યારે તેા અમારે પણ ઘરખાર હતું. અમે તે મુક્યું. અને તમે મજબૂત રીતે પકડીને બેઠા છેા. અમે મૂક્યું, તેમાં ભૂલ કરી છે કે તમે પકડી રાખવામાં ભૂલ કરી છે તે કહેા. ભલેલાને સુધારવા એ ઉપકારીનું કામ છે. અમે ભૂલ્યા હોઈએ તો અમને સુધારા અને તમે ભૂલ્યા હા તા તમે સુધરા. કાં તા સમજો અગર સમજાવા, પણ બે વચ્ચેની દીવાલ તાડા. એ દીવાલ છે ત્યાં સુધી ખુણેખુણે કાલાહુલ ચાલે છે ને ચાલુ રહેવાના. બે ધ્વનિ સનાતનકાળથી ચાલે છે અને ચાલુ રહેવાના. આપણે પાતે ઊંધે માર્ગે ન જઈ એ કે જેથી ભરદરિયે આ મનુષ્યજીવનરૂપ સ્ટીમર ભવરૂપ દરિયામાં ડૂખી જાય. જીવન એવું છે કે તે તારે પણ અને ડુખાડે પણ. તરવું કે ડુખવું તે નક્કી કરો. શાસ્ત્ર તારનાર કે ડુખાડનાર ? કહેવું જ પડશે કે સીધા ઉપયોગ કરે તેને માટે તારનાર અને ઊંધા ઉપયોગ કરે તેને ડુબાડનાર. એ જ રીતે વિચારા કે શાસ્ત્ર રક્ષણ કાેનું કરે ? એના ઉત્તર પણ એ જ છે કે 'એના શાસનને જે સહન કરે તેનું ' પહેલાં એ શાસન કરે, એને માને તેનું એ રક્ષણ કરે. શાસનને માનવું નથી ને રક્ષણ ઇચ્છવું છે ? નાેકરી વિના પગાર ? એ કેવી વાત! તમે એમ ન માનતા કે તમારી નામના કે સાદ્યાળી તમને બે દિવસ વધુ ટકાવશે. ચક્રવતી પણ ચાલ્યા ગયા છે. જીવન નાનું છે. ઘણું દૂંકું છે, ક્ષણભાંગુર છે, જતાં વાર નહિ લાગે, માટે વિચારમાં નિયત થાએા. જીવનનું ધ્યેય નક્કી કરા કે જેથી કચ સુંદર, સરલ અને સીધી થાય. મરતાં સુધી શાંકિત ન રહેા. ઘડીમાં અહીં ને ઘડીમાં તહીં ઝૂકનારા ન થાએા. એક નિશાન નક્કી કરાે, તારકને સમજો.

શા માટે સાંભળવું તે હૃદયમાં નક્કી કરા, પછી કહેા કે અમે તો આ ઇરાદે સાંભળવા આવ્યા છીએ, તમારે ફાવે તો સંભળાવા, નહિ તો માંધ કરા. એમાં અમને દુઃખ નહિ લાગે. અમે તમને સંભળાવીએ શું કામ ? તમે અમારી વાહવાહ કરા તે માટે ? તમે રાટલાપાણી આપા છો તે માટે ? તમે મકાનદાતા, માટે ? કે અનંતજ્ઞાનીઓની આજ્ઞા મુજબ તમારા ઉદ્ધાર માટે ? ગભરાવું નહિ. ખુલ્લે દિલે કહેજો. શાસન ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું છે. આપણે ખંને એ તારકના સેવક છીએ. માટે હૃદય ખાલવામાં સંકાચાવાની જરાય જરૂર નથી. અ'તે શરણ શૈનું ?

આપણે અંને પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવના શાસનના સેવક છીએ. અંને તેની જ આરાધના કરવા માગીએ છીએ. તેનામાં આત્માનું કલ્યાણ કરવાની તાકાત ન હેાત તેા આપણે અંગીકાર ન કરત.

આપણે બધા પ્રતિજ્ઞા કરીએ છીએ કે-

# अरिहंतो मह देवो, जावज्जीवं सुसाहुणो गुरुणो । जिणपन्नत्तं तत्तं, इअ सम्मत्तं मए गहिअं ॥

' જિંદગી સુધી શ્રી અરિહંત લગવાન મારા દેવ છે, સુસાધુએ। મારા ગુરુ છે અને શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ પ્રરૂપેલું તત્ત્વ એ મારે તત્ત્વ છે.' આ પ્રમાણેનું સમ્યક્ત્વ મેં ગ્રહ્યુ કરેલું છે.

શ્રી અરિહંત એ જ દેવ, સુસાધુ એ જ ગુરુ, 'સુ' શખ્દ ઉપર લક્ષ્ય રાખે, અને તત્ત્વ તે જિનપ્રિણિત હાય તે જ. ખાકી ખધું ખાટું. સમ્યગ્દેષ્ટિ આ પ્રમાણે માને. અનન્તઉપકારી શ્રી અરિહંત પરમાત્મા કર્મ રૂપ દુશ્મનાને મારીને ખન્યા છે? લાકડીએથી માર્યા, મલકુસ્તી કરીને માર્યા, કે પછી કાેઈ બીજી રીતે માર્યા. આ સમજવા માટે અનન્તઉપકારી શ્રી અરિહંત દેવને સમજવા જરૂરી છે. તમારાં બાળકાેને અનન્તઉપકારી શ્રી અરિહંત ભગવાન આદિ પાંચ પરમેષ્ઠિઓને સમજવાનાી કાેશિશ કરાે. તમારાં ખાળકાે તે પાંચ પરમેષ્ઠિઓને સમજવાની કાેશિશ કરાે. તમારાં ખાળકાે તે પાંચ પરમેષ્ઠિ ભગવાંતાને સમજી જાય તાે કાેઇ કાળે દુઃખી નહિ થાય. હું ખાતરીથી કહ્યું છુ કે ગમ

સત્યના ઉપાસક બના

તેવા સંધાગામાં પણ એ દુઃખી નહિ થાય બાકી કાેડાેના વારસાથી કે પાંચપચીસ કંપનીએાથી, એ સુખી નહિ થાય. આત્મા સુખી ક્યારે થાય ? બીમારી વખતે શાંતિ કાેણ આપે ? પાંચ ડીગ્રી તાવ આવ્યા હાય ત્યારે તિજોરીના કાહીનુર હીરા શાંતિ આપે ખરા ? ગ્હાલામાં ગ્હાલી રમણી આવીને નાચ કરે તેા ગમે ? ના, તાે 'શાંતિ કાેણ આપે ?' એ જાણાં. પ્રાણાંત કષ્ટ વખતે પણ મહાપુરુષાની એની એ જ પ્રસન્નતા, એ શાના યાગે, તે જાણા છા ? જો ન જાણતા હા તા, દુનિયાના સઘળા પદાર્થા હાથ ખંખેરે ત્યારે જે શાંતિ આપે તે વસ્તુને જાણા અને મેળવા. તે વખતે છેલ્લે છેલ્લે કાનમાં શું કહેા છા ? 'નમા અરિહં તાણું.' શું ? 'નમા અરિદ્ધાંતાણું.' ગળું ખંધ થાય ત્યારે 'નમા અરિદ્ધંતાણું.' આ અધી માટી સાદ્યાળીના સ્વામી માટે પણ તે સમયે 'નમાે અરિહુંતાણું 'સિવાય બીજું કાંઈ જ નહિ ? તાે અંતે પણ જેના શરણ વિના છૂટકાે નથી, તેની આખા જીવનમાં અવગણના કરે, એ તે આદમી કે પશુ ? જે ચીજ છેલ્લે કામ ન આવે તેની પાછળ જિંદગી ગુમાવે અને છેલ્લે જેનું શરણ છે તેને જીવનમાં સ્મરે પણ નહિ. તેનું ભલું કેમ થાય? આ બધું તમારી આંખાએ સ્પષ્ટ દેખાય તેવું છે. છતાં તમને સમજાવતાં આટલી મુશ્કેલી પડે છે તેનું કાંઈ કારણ ? તમે દુરાગ્રહી ખન્યા એ, કે તમે સમજવા નથી માગતા એ ? દુરાગ્રહી મટીને સમજવા માંગા તાે સહજમાં સમજી શકા તેમ છા કે સઘળું સત્ય સમજવા માટે શાસ્ત્ર વિના છૂટકો નથી. અધકારમાં દીવાની જેટલી જરૂર છે તેના કરતાં પણ અધિક જરૂરી શાસ છે. એ શાસ્ત્રને સમજપૂર્વંક નહિ સ્વીકારવાથી હજી તમને શ્રી અરિહ તની સાચી એાળખ થઈ નથી. તે પરમતારકને જે રીતે સમજવા જોઈએ તે રીતે તમે સમજ શકતા નથી.

### સમ્યક્ત એ જ વિશિષ્ટ જૈનત્વ :

આ ચાવીશીના ચાવીશમા અને વર્તમાન શાસનના અધિપતિ ભગવાન્ શ્રી મહાવીરદેવના ભવ કેટલા ? ૨૭. માત્ર ૨૭ જ, કારણ કે –

તે પહેલાંના ભવની ગણના નહિ. સત્તાવીસની જ કેમ ગણના ? શ્રી નયસારના ભવથી જ ગણના શા માટે ? આના ઉત્તર એ જ છે કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્મા શ્રી નયસારના ભવમાં સમક્તિ પામ્યા માટે. શ્રી તીથ<sup>જ</sup>ંકરદેવના ભવની ગણના પણ સમકિત પામ્યા પછીને ? આ અધું શું કામ પૂછું છું ? 'તમે સાંભળવા કેમ આવા છા ? ' આ પ્રશ્નના ઉત્તર માટે. એ ઉત્તર તમારી પાસે જ બાલાવવા ઇ<sup>રૂ</sup>છું છું. સાંભળીને ગયા પછી અણુસમજથી અનંતજ્ઞાનીઓની પણ આશાતના થાય એવું વાંકું બાલા તેવી રીતે અહીંથી તમને માકલવા હું નથી ઇ<sup>રૂ</sup>છતાે. દુરાગ્રહી માટે તેા મહામહાયાધ્યાય શ્રી યશાેવિજયજી મહારાજ કહે છે કે–એને માટે ઉપદેશના પયત્ન તે કૂતરી પર કસ્તુરીના લેપ કરવા ખરાખર છે. કસ્તુરીને ધૂળમાં રગદોળે ત્યારે જ એને ચેન પડે. દુરાગ્રહીને કહા કે બીજાએ નહિ પણ તારા આપે આમ કહ્યું છે, તો એ કહેશે કે મારા બાપની બુદ્ધિ કરી ગઈ હશે ! આ દરાગ્રહીના ગુણ ! દુર્ગુ છે ગુણ ? દુરાગ્રહીએ માનેલા ગુણ, પણ વસ્તુતઃ દુર્ગુણ. એ દ્રગું હાના પ્રતાપે એ કહે કે 'શ્રી મહાવીરદેવ ખરા, સર્વજ્ઞ ખરા, માથાના માલિક ખરા, પણ....પણ શું? ૨૪૦૦ વર્ષ પહેલાં થએલા. આજે એનું વચન કામ લાગે નહિં' જેમ આજે દુનિયાના દુરા-ગ્રહીએ પણ કહે છે કે 'પંચ કહે તે માબાપ પણ મારી ખી**લી** તા અહીં જ, તે કંઈ ફરે કરે નહિ.' વિચારા કે 'પાતાની ખીલી ટકાવનાર, પંચને માખાપ શું કામ કહે છે ?' કહેવું જ પડશે કે પંચનું અપમાન કરવાની તાકાત નથી માટે, પણ જો સત્તા હાેત તાે એ પંચને પણ લાત મારત. તેમજ પેલા દુરાગ્રહીએ પણ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને દેવ શું કામ કહે છે? સર્વરૂ શું કામ કહે છે? એ જાણા છા? ન જાણતા હાતા જાણા કે 'એ જો એમ ન કહે તાે એને સાંભળે પણ કાેેેે યું ?' આથી સ્પષ્ટ છે કે ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવને એ સર્વગ્ર કહે છે તે કાંઈ હૃદયથી કહે છે એમ નથી; કારણ કે જે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને સર્વજ્ઞ માને તે એમ કહે કે તેની વાત આજે ઉપયોગી નથી ? નાંહ જ. આથી નિશ્ચિત થઈ જાઓ કે

સત્યના ઉપાસક ળના

'કાં તેા આ સાચું ને તે ખાેડું, કાં તો તે સાચું ને આ ખાેડું.' બેચ વાત તા સાચી નહિને ? બે ય તા ખાટી નહિને ? નહિ જ. માટે નક્કી કરા કે કઈ સાચી ? જે રીતે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને એાળ ખવા જોઈએ તે રીતે એાળખા અને પછી બાલા કે તમા શા માટે સાંભળવા આવા છા ? અમારે સંભળાવવાનું શું? અમે ઇચ્છીએ શું? તમા આશા રાખા કેવી ? આ અધું સ્પષ્ટ થવું જરૂરી છે. વારૂ, હવે મુદ્દા ઉપર આવીએ. શ્રી તીર્થ કરદેવના ભવની ગ<mark>ણના પણ</mark> સમ્યક્ત્વ વિના નહિ ને તમારી ને અમારી ગણના વગર સમકિતે થાય ? જે સમ્યક્ત્વ શ્રી તીર્થ કરદેવના ભવની ગણના કરાવે તે સમ્યક્ત્વ એટલે શું ? જે સમ્યકૃત્વ વિના જાતિ જૈન છતાં વિશિષ્ટ જૈનત્વ નથી એમ કહેવું પડે, તે સમ્યક્ત્વને એાળખાે. સમ્યકૃત્વ કે વિશિષ્ટ જૈનત્વ એક જ છે. દુનિયામાં જૈનત્વ જાહેર કરવું હાેય તાે શું મેળવવું જોઈએ ? સમ્યકૃત્વ સમ્યકૃત્વ એટલે શું ? મિથ્થાત્વ આ**દિના** ક્ષચાપશમ આદિથી ઉત્પન્ન થયેલા આત્માના શુભ પરિ**ણામ**. એવા ઉત્તમ પરિણામરૂપ સમ્યકૃત્વ કયા ગુણુઠાણે હાય ? ચાથે. ચાથા ગુણઠાણે રહેલા સામગ્રીસંપન્ન આત્માની ભાવના કેવી હાય એ જાણા છે**ા ? ન જા**ણુતા હેા તેા <mark>જાણુવા પ્રયત્ન કરાે. એ સમ્યક</mark>્તવની હયાતિને સચવનારાં લક્ષણા પાંચ છે. કયાં ?

પૂર્વાનુપૂર્વી° ક્રમે ' પહેલું આસ્તિકચ, બીજું અનુકંપા, ત્રીજું નિવે°દ, ચાેશું સંવેગ અને પાંચમું ઉપશમ.'

1. આસ્તિકચ જે આત્માએ રાગદ્રેષ સર્વથા જિલ્યા છે અને જિતવાના માર્ગ સ્થાપ્યા છે એવા અનન્તઉપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલ તે જ સાચું, તે જ શાંકા વિનાનું, એમ માનવું તે આસ્તિકચ. શ્રી મહાવીર જિન હતા. એ જિન ન હાત તા આપણે એમને ન માનત. આપણે નામના પૂજારી નથી. જેનામાં જિનપણું હાય તેના પૂજારી છીએ. જેઓએ આત્મામાં ભરાઇને બેઠેલ રાગાદિસ્વરૂપ તમામ કચરા સંપૂર્ણપણે ખાલી કરી અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શનાદિ નિજ-

સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કર્યું, તેનું કહેલું તે અધુંએ સાચું અને જરાએ શાંકા વિનાનું,' આ માન્યતા એનું નામ આસ્તિકચ આ પહેલું લક્ષણ તેા સમ્યગૂદષ્ટિમાં હોવું જ જોઈએ. આ ન હાય તાે બધું નકામું.

- ર અતુકંપા : દ્રવ્ય અનુકંપા ને ભાવાનુકંપા. દ્રવ્યાનુકંપા કરે ત્યાંયે ભાવાનુકંપાના ઝરાે વહે. ભાવાનુકંપા એટલે સામાને ધર્માહીન દેખી દયા આવે, અને તેને માર્ગમાં લાવવાના પ્રયત્ન કરે.
- 3. નિવેલ્: આ જરા ભારે પડશે. પહેલા બેમાં તો તમને હા કહેતાં વાંધા નહિ, પણ આમાં ગભરામણ ખરી. નિવેલ એટલે શું? હું નહિ બાેલું. તમે બાેલા. બાલ્યા વિના છૂટકા નથી. લ્યા, આ એક ભાઈ કહે છે કે 'સુખરૂપ સંસારને પણ કેલ્ખાનું માની તેનાથી છૂટવાની ઇચ્છા તે નિવેલ' સમ્યગૂદેષ્ટિ આત્મા સુખરૂપ સંસારને પણ કારાગાર માને, સંસારથી નીકળવાની ભાવના ધરાવે. આ ભાવનાવાળાને અંગલા કેવા લાગે? અંધારી કાટડી જેવા; અને જગતની રમકઝમક પણ એ આત્માને સળગતી આગ જેવી લાગે.

## વૈરાગ્ય એટલે સુખમાં પથરા?

એવી અફવાઓ મારે કાને આવે છે કે 'મહારાજ વારંવાર વૈરાગ્ય શું કામ કહે છે? વૈરાગ્ય વિના શાસ્ત્ર સંભળાવે તો ગમે. વૈરાગ્યની વાતો લાવી અમારા સુખમાં સાધુઓ પથરા નાખે છે.' તમે જાણા છા કે 'આ વીસમી સદીમાં નવી નવી યાજનાઓ ખહાર પડે છે, વાંચનમાળાની નવી યાજનાઓ નીકળે છે.' એના યાજકા શું કહે છે, એ જાણા છા ? એ કહે છે કે 'ધર્મ કથાઓ તા અનુપમ છે, સંસારાપયાગી છે, પણ પેલા મહાવીરની આજ્ઞાની પૂંઠે ચાલનારા પૂર્વાચાર્યાએ વૈરાગ્ય એટલા ઠલવ્યા, એટલા તા ઠલવ્યા કે પદેપદે વૈરાગ્ય ભર્યા છે. તેથી એ અમૃતમય કથાઓ ઝેરમય ખની છે; પણ કાઇ ઉપકારી એ કથાઓને અમૃતમય અનાવવા માટે પેલાં ગૈરાગ્યનાં ઝરણાં ખંધ કરે, કાઢી નાખે, તા એ કથાઓ સુખનું સાધન ખને.' જોઈ આ યાજના ? કથાઓ સારી, લખનાર સારા, પણ દુર્ગુણ શા ?

વૈરાગ્ય. 'વૈરાગ્ય આવે તેા શું થાય ? ' આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં સંસારના રસિયાએા કહે છે કે 'ખાવુંપીવું ન ભાવે, અંગલા ન ગમે અને ગાડી–ઘાડા ન રુચે. કારણ કે પેલાે ગૈરાગ્ય ઘડી ઘડી ચેતવે કે, આ નધર છે. અમારે એ કેમ પાલવે ?' આવાએા અમને કહે છે કે 'તમારે લાેકાેપકારી અનવું હાેય, અમને રાગી અનાવવા હાેય, તાે મહે<mark>રખાન</mark>ી કરી પૂર્વાચાર્યાએ ભરેલાે – ઠાંસીઠાંસીને ભરેલાે ગૈરાવ્ય કાઠી નાખાે.' આ બધા માટે અમે એવું કરીએ તેા અમારી 'વાહવાહ' માટે અમે ભગવાન મહાવીરના માલનું લિલામ કરનારા થઈ એ. માલિકની પેઢી પર એસી માલિકના સુંદર માલનું છતે ભાવે <mark>લિલા</mark>મ કેાણુ કરે? <mark>લિલામ</mark> એટલે શું ? લિલામમાં રૂપિયાના માલના આના ઊપજે. લિલામ કાનું થાય ? જે માલિકના ગાટાળા હાય તેનું. લિલામના માલ લેવા આવે તે કેવા <sup>ર</sup> લગભગ ભીખારી. હુમણાં લિલામ ખહુ થાય છે**. લિલામ** ધમધાકાર ચાલે છે, એટલે આજના હૈયા વિનાનાએા <mark>લિલામથ</mark>ી કારમી રીતિએ ટેવાઈ ગયા છે, એ કારણુથી તેઓના લિલામ કરવાના સ્વભાવ રૂઢ થયા છે : ખાકી લિલાસ એટલે તાે માલિકની પાેલ. પાલમાં જ આતંદ માનનારાએાને સાંભળવું તાે છે આ શાસ્ત્ર, પ**ણ પેલી ગૈરાગ્યની ખુશખા કાઢી નાખીને**, કચરાના અથી<sup>¢</sup>ને ખીજું ગમે જ શાનું <sup>?</sup> એ જ કારણે એવાએ**ા માટે નિવે'**દ ભયંકર. એવાઓને બાલવા માત્રના આસ્તિકચમાં તેા વાંધા નહીં, કારણ કે એમાં કચાં લેવું કે દેવું છે ! હમણાં અહીં કાગળ મૂકા ને કહા કે ' ટીપ ભરાે, લેવાદેવાના નથી.' તાે ટીપ અખર્જાની થાય; પણ ભરવાની હાેય તાે ? વાંધા આવે જ. એ જ રીતિએ સંસારના રસ આએોને 'સંસાર કારાગાર જેવાે છે,' એવાે સ્પષ્ટ ખ્યા**લ** કરાવનાર નિવે°દ્દ વાંધારૂપ લાગે જ, કારણ કે એ લાેકાેને નિવે'દમાં એ જ માેટાે વાંધા આવે છે. કાેટડીના કેદી દહાડા શાના ગણે ? છૂટવાના. અરધા થાય એટલે જરા હરખાય કે હવે એાછા થયા, પણ તેમાંયે જન્મ-કેદીઓ હોય છે તે તે৷ એમ જ ઇચ્છે કે ખહાર શું છે? અને અહીં વાંધા શાે છે ? એ કેદીઓને બેડીએા પહેરાવી પાેલીસા અજાર વચ્ચેથી

લઇ જાય ત્યારે એ શું કરે? મૂછે હાથ દે અને કહે કે મારી આગળ પાછળ પરિવાર કેવા છે! તમે બધા એમાંના તા નથી ને? જન્મના કેદી પણ કારાગારને કારાગાર તા માને, પણ તમે તા કારાગારને ઘર માના છા અને શાસનને પારકું માના છા; આથી જ તમને ઘરમાં વધે તા આનંદ થાય છે અને શાસનમાં વધે તા મૂં ઝવણ થાય છે. માટે નિવે દના સાચા ઉપાસક અના અને સમજો કે સંસારને કારાગાર માનવા એનું નામ નિવે દ.

8. સ વેગ – એટલે સંસારની અરુચિ અને માેક્ષની રુચિ. મહા-મહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજા કહે છે કે "સુરતર સુખ જે દુ:ખ કરી લેખવે, વ છે શિવસુખ એક."

પ. ઉપશમ – પાતાના અપરાધી પ્રત્યે પણ ચિત્તથી પ્રતિકૂલ ન ચિંતવવું તેનું નામ ઉપશમ.

આ પાંચ લક્ષણાથી અભિવ્યક્ત થતું સમ્યક્ત જેનામાં આવે તે અપુનર્ભન્ધક આદિને પણુ ટપી જાય એવા અને એથી જ ખરા જૈન અને તે એક માક્ષસુખને જ કચ્છે. આ લક્ષણા હાય તા જગતમાં જૈનપણું ખતાવી શકાય. સહવાસમાં આવનાર યાગ્ય આત્મા ઉપર પણુ સુંદર છાપ પાડી શકાય. કહેશા કે આ તા ઉત્કૃષ્ટી વાત કહી દીધી. પણુ મહાનુભાવા ! ઉત્કૃષ્ટી વાત તા વિરતિવાળા પાંચમા અને છકા ગુણસ્થાનક આદિની છે. હજુ તા તેની ભાવના ચાલે છે; કરણીની વાતને હજુ વાર છે. હમણાં તા ચાથા ગુણસ્થાનક વાળાની ભાવના અને મનારથ કયા ? એની વાત ચાલે છે. આ અધી વાત ગંભીરતાથી શાંતચિત્તે સાંભળવાની છે, કારણું કે ગંભીરતાપૂર્વ ક શાંતચિત્તે સાંભળતાં વિચારવાની તક મળે, પૂછવાની તક મળે અને સમજવાની પણું તક મળે, માટે શાંતિપૂર્વ ક સાંભળા અને સમજો. ન સમજાય તા પણું 'હા જ હા' ભણવી પડે એમ નહિ માનતા. સમજવા માટે વિચારણા અને પૃચ્છા માટે સજજ ખના.

### સત્યના વિરાધ ન કરા :

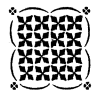
એ વાત પણુ બરાબર ધ્યાનમાં રાખા કે ખતાવનાર સત્ય ખતાવે

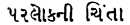
સત્યના ઉપાસક બના

ત્યારે વગર કહે પણ અસત્ય ઉખડી જાય છે. અહીં પણ જુઓ કે એક એક લક્ષણ લીધું ત્યાં બધી પ્રતિપક્ષી વાતનું ખડન આવ્યું. આસ્તિકચ વડે નાસ્તિકતાનું, અનુક પા વડે નિર્દયતાનું, નિર્વેદથી સંસારનું, સ વેગ વડે સંસારનાં સુખાનું અને ઉપશમથી કષાયાનું ખંડન થઈ ગયું. આ બધું ખંડનમંડન કરીને અમે તમને દુષાળા ઢારની જેમ એક ખીલે બાંધવા માગીએ છીએ. દુર્ભાગ્યના ગાંગે તમે આખા દિવસ ગમે ત્યાં રખડા પણ તમારેય અતે તા શાસનરૂપ ઘરમાં જ આવવાનું હાય.

**ખધા એમ કહે છે કે 'મુંબઈની પ્રજા સ્વત**ંત્ર વાતાવર**ણ**માં ઉછરેલી છે, માટે આકરી વાતાે સહન નહિ કરે.' પણ સમય આવ્યે સાચા શબ્દો ન કહું તે৷ હું પણ ફરજમાંથી ચૂકું છું. તમારા હિતની ખાતર પ્રસંગવશાત કરડું કહું અને ખાેટું લાગે તેા મહાકવિ શ્રી વીરવિજયજીએ કહેલી 'રીસ ચઢે દેતાં શિખામણ તસ ભાગ્યદશા પરવારી ! ' આ કહેવત તમારામાં સાબિત થઈ જાય, પણ એમ માનવા હું તૈયાર નથી; કારણ કે તમારી અધાની ભાગ્યદશા કાંઈ થાડીક જ પરવારી ગઈ છે ? શિખામણ હેાય તેા ભલે રીસ ચઢતી. જરૂરી વસ્તુ તમારા હૈયામાં ઠસાવવા માટે જે શખ્દોની જરૂર પડે તે કહેનારની કહેવાની, અને સાંભળનારની સાંભળવાની ફરજ છે, અને તેમાં ભૂલ કે ખામી હાેય તેને સુધારવાની છે. શ્રી શાલિભદ્રજીને શ્રી ધનાજીએ કાયર–ભાયલા કહ્યા હતા. પણુ તેથી શું શ્રી શાલિભદ્રજીને રીસ ચઢી હતી ? નહિ જ, માટે સત્યનાે સ્વીકાર અને અસત્યનાે ત્યાગ ન **અને** તે ચાલે પણ સત્યના વૈરી થાએા એ કેમ પાલવે ? પાંચમે અને ચાેથ ગુણસ્થાનકે રહેલા આત્માએા છ'કાયની હિંસાવાળી પ્રવૃત્તિ કરે ત્યાં સુધી તેઓને માર્ગ બ્રષ્ટ ન કહ્યા, કારણ કે નિરૂપાય છે; પણ જે દિવસે, કરનાર, તેને હિંસા તરીકે ચાળખાવનાર સામે ડાેળા કાઢે, પાપને પુષ્ય મનાવે તેા પતિત થાય. ભગવાને અમુક પાપાની તમને ના ન પાડી, તે, તમે તે પાળવાને સમર્થ નહેાતા તેથી, પણ ના ન પાડી તેથી હા પાડી છે એવાં ખ્યુગલ વગાડા ત્યારે અમારે શું કરવું?

એવે સમયે અમને બાલતાં આવડે છતાં મુંગા રહીએ તાે અમારા જેવા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના નીમકહરામ સેવક કાઈ નહિ. એક આદમી **વ્યસની છે. ૫૦ વ્ય**સના સેવે છે. અમે કહીએ વ્યસના ભૂંડાં છે. છાડી દેવાં સારાં છે: કારણ કે આત્માને ખગાડનાર છે. તે કહે કે આજથી ૪૦ને છોડું છું, પણ દશ નહિ છૂટે માટે મને ૪૦નાં પચ્ચકુખાણ આપા. હવે દશમાંથી નવ સેવે તેથી પ્રતિજ્ઞા કાંઈ તૂટવાની છે? નહિ. પણ ચાલીશ છેાડયાં તેમાંથી એક સેવે તા પ્રતિજ્ઞા ભાંગી કહેવાય. વળી એ દસ વ્યસનાની છૂટ રાખનારા એ દસને સેવે છે તે એમ કહીને સેવે કે 'મને આ દસ વ્યસના સેવવાની હા પાડી છે,' તો તે કેવા કહેવાય ? અજ્ઞાન. તા હવે તમે કહા કે છ'કાયની હિંસાવાળી પ્રવૃત્તિ તમે જે કરાે છેં તે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાથી ? કહેવું જ પડશે કે નહિ. તેા હવે તમને કાઈ પૃછે કે હિંસા કેમ કરાે છાે ? તાે શું કહેશાે ? છાેડવાની તાકાત નથી માટે. છૂટે તો મહાભાગ્ય, છોડાવનાર મહાપકારી અને ન છૂટે તા અમે ભાગ્યહીન. આ સિવાય બીજું તા નહિ જ કહાને ? તમારાથી તેવી પ્રવૃત્તિના ત્યાગ ન ખની શકે તા તે માટે તમે ક્ષંતવ્યની કાેટિમાં છા, પણ સત્યની સામે લાલ આંખ તાે તમા-રાથી કેમ જ થાય ? શ્રાવકાેએ પણ કરવા યાેગ્યને કરણીય અને ન કરવા ચાગ્યને અકરણીય તાે માનવું જ જોઈ એ. સવા વસા જોગી દયા કહી. એટલે બાકીના વસા પાળવાના નહિ એમ તાે નથી જ ને ? તમે તેને પાળી ન શકાે તે છતાં પણ તમારી પાળવાની ઇચ્છા તાે ખરી જ ને ? ખરી જ, કારણ કે જો એ પાળવાની ઇચ્છા પણ ન હાય તા તો શ્રાવકપણું પણ ટકી શકે નહિ. આ બધી વાતાથી એ સ્પષ્ટ છે કે દીક્ષા એ શ્રી વીતરાગના શાસનતા પ્રધાન ધ્વાન છે. 'નમા અરિ-હંતાણું 'માં પણ દીક્ષા છે કે નહિ ? પંચ પરમેષ્ઠિ દીક્ષાથી અન્યા કે દ્વીક્ષા વિના ? અધા જ દીક્ષાવાળા. જો આ વાત ન માનતા હાે તાે ખુલાસા કરા કે કાઈપણ સ્થળે 'નમા ગિહત્થાણ'' એમ કેમ ન લખ્યું ? એ નથી લખ્યું એ પણ એ જ નિશ્ચિત કરે છે કે દીક્ષા એ જ શ્રી વીતરાગ શાસનતા પરમ સાર છે. વધુમાં હવે પરમેષ્ઠિ એટલે શું? તા કે 'परमे पदे तिष्ठन्ति इति परमेष्ठिनः स्थेभांना अथम परभेष्ठी श्री અરિહન્ત પરમાત્માએ કહેલા અને શ્રી ગહાધરદેવાએ યુંથેલા અને તે પછીના આચાર્યાદ પરમેષ્ઠિએાએ વિકસિત કરેલા સાહિત્યમાં દીક્ષા વિના બીજું શું મળે ? કાપડીઆની દુકાનમાંથી કાપડ નીકળે એમાં દેખનારને ગુસ્સા ચઢે ? ના. તાે જ્યાં દીક્ષા જ ભરી હાેય ત્યાં દીક્ષા જ નીકળે એમાં ગુના શા ? દીક્ષા તમને દુઃખરૂપ લાગતી હાય એવું તા હાય નહિ. સુખરૂપ લાગવા છતાં લેવાની તાકાત ન હાય તા આઘા ઊસા રહાે. પણ તેને તારક તા માના ! પ્રસિદ્ધ એવા શ્રી ધના-શાલિભદ્રના દેષ્ટાંતમાંથી દીક્ષા સિવાય ખીજું શું નીકળે છે? એ શ્રી શાલિભદ્રજને તથા શ્રી ધનાજને તો તમે જાણે છે. એ સામાન્ય હતા ? એમની ઋદ્ધિ તમારે જોઈ એ છે. ચાપડામાં કાયમ એમનાં નામ લખી ઋહિ માગા છા. પણ એમની પૂર્વાવસ્થાનું દાન કે પશ્ચા-દ્વસ્થાની દીક્ષા માગા છા ? નહિ. કહા ! કેવી ઉઠાવગીરી ? એમ ને એમ નવાણું પેટી જોઈએ છે, કેમ ? અરે મહાનુભાવ! આવી રીતની નવ્વાણું પેટીઓની ઇચ્છા એ પાય છે અને એ માટે એવા મહાપુરુષાના નામના ઉપયોગ એ મહાપાપ છે; માટે સમજો અને સત્યના ઉપાસક બના. અસ્ત્ર.







## પરલાકને ન ભૂલા :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિ<sup>°</sup>એા, મનુષ્યભવને પામેલા આત્માને ઉદ્દેશીને, આવી ઉત્તમ સામગ્રીએા પામીને તે આત્માએ! સદ્દાને માટે સુખી કઈ રીતે થઈ શકે, તેઓનો પરલાક કઈ રીતે સુધરે ને તેઓ પરિણામે મુક્તિસુખને કેમ પામે, એ જ એક ભાવનાથી પર-લાક સુધારવાના માર્ગા અતાવી રહ્યા છે. એ મહાપુરૂષાને આલાક કરતાં પરલાકની ચિંતા ઘણી હતી. જો આત્મા આ લાકની ચિંતામાં પડી જાય, તાે શું થાય ? માની લઈએ કે ચિંતા કરવાથી આ લાેક કદાચ સુધરી જાય, જો કે એ સંભવિત નથી, કારણ કે તેમાં મશગુલ રહેનારા અને આલાકની સાદ્યાળીઓમાં રાચીમાચીને રહેનારા આ લાકને સુધારે જ એ નક્કી નથી જ, છતાં માની લઈએ કે સુધારે, પણ તે સધારતાં ભવિષ્ય બગડી જાય તાે ? વ્યવહાર પણ કહે છે કે ખાવાપીવાની, માજશાખ કરવાની ઇચ્છા માસમ વખતે માંડી વાળવી જોઈએ, કારણુ કે એક માસમ ભૂલ્યા તાે ખારે મહિના ગયાા. રમતગમતના સ્વભાવવાળા આળકાે ઉપર માળાપા અંક્રશ મૂકે છે કારણ કે એ પાંચ વર્ષ કદાચ આનંદમાં તેા ગુમાવે પણ તેમ કરવાથી ભવિષ્યનાં પચીસ-પચાસ વર્ષ દુ:ખી થશે. નાેકરીઆત માણસાે માને છે કે છ કલાક નાકરી કરવી જોઈએ, જેથી ઘેર ગયા પછી સુખે ખવાય, સુખે સુવાય; માટે તે છ કલાકના આનંદ ઉંચા મૂકે કે નહિ ? મૂકે જ. આથી સ્પષ્ટ છે કે દુનિયામાં દરેકેદરેક માનવી ભવિષ્યના સુખને માટે વર્લમાન સમયની તકલીફને અંગીકાર કરે છે.

પરલાેકની ચિંતા [ ૩૫

આમ જ્યારે દુનિયાનાં પ્રાણીઓએ ડૂંકા ભવિષ્યની ચિંતા રાખી છે ત્યારે આ મહાપુરુષોએ લાંભા ભવિષ્યની ચિંતા રાખી છે અને એવા મહાપુરુષો એવી ચિંતા રાખે તેમાં નવાઈ પણ શું ? ડૂંકી દિષ્ટિવાળાની ડૂંકી ચિંતા અને એ ઉપકારી મહાપુરુષોની જ્ઞાનદિષ્ટ વિશાળ એટલે તેઓ લાંભા ભવિષ્યની ચિંતા કરે જ. પણ આજકાલ તા કહેવાય છે કે ધર્મની જ વાતાથી શા કાયદા ? આ સમયમાં આ સવાલ ઉચ્છું ખલેતાથી ઘણા નેખમવાળા થયા છે. એવાઓ તરફથી ત્યાં સુધી કહેવામાં આવે છે કે 'ને ધર્મે જવતા રહેવું હાય તા આપણે જીવીએ એવી યાજના ધર્મે કરવી નેઈએ.'

સભામાંથી કાેઈ એકે કહ્યું કે 'એ અરાબર છે, એમાં વાંધા શાે છે?'

શાંતિથી સાંભળા, અકળાયે નહિ ચાલે. વિચારના સંઘર્ષણની ચિંતા નહિ, પણ તેમાંથી તણખા ઊડવા જોઈએ નહિ. હૃદયમાં જો તત્ત્વની જિજ્ઞાસા હોય તો તો જરૂર એવા પ્રશ્નમાંથી પણ ઉદ્ધારની દિશા હાથ લાગે. ધર્મ માટે કાંઈ પણ ન કરીએ તેા અમને કેાણ પૂછનાર છે, એમ માનતા હાે તાે ઉપાય નથી, પણ યાદ રાખને કે અહીં થી જવાનું નક્કી છે. જશા ત્યારે સુખદ:ખ અહીંની કારવાઈ ઉપર આધાર રાખે છે. અહીંના માનપાન ઉપર નહિ. અલમસ્ત માણુસાને પણ ખાવા માટે રાેટલાે અને બેસવા માટે એાટલાે નથી મળતાે. અને તમે શરીરે નખળા હાેવા છતાં તમારા માટે અગિયાર વાગે રસોઈ તૈયાર હાય છે. ભાઈ સાહેબ ! ખાઓ....ખાએા, એવી વિનંતિઓ થાય છે. પેલા ઉઘમ કરીને મરી જાય છે અને આ ખુર-સીએ બેસીને હજારા કમાય છે. તમારે જો આ પ્રત્યક્ષ અનુભવને પણ ન માનવા હાય તા શ્રી તીર્થ કરેવાનું પણ તમારા ઉપર કાંઈ ચાલે એમ નથી. કપિલા દાસીને દાન દેવડાવવા માટે એાછા પ્રયત્ન કરવામાં આવેલા છે ? પણ દીધું ? નહિ જ. 'પૈસા શ્રેણિક મહારાજાના હતા અને નામના કપિલાની થતી હતી, છતાં પણ કેમ ન દીધું?' આ પ્રશ્ન જ નકામા છે, કારણ કે એ આત્મા જ અયાગ્ય હતા.

## જ્ઞાનીએાતું કહેવું સમજો :

'ભવિષ્યના સુખ દુ:ખના આધાર અહીંની કારવાઈ ઉપર છે.' આ વાત માના છે કે એમાંય શંકા છે? ખાર મહિનાના સુખ માટે માસમમાં ચાર મહિનાની તકલીક નથી લાગતી? લાગે છે. એ તકલીક ભાગવી તે ખુદ્રિમત્તા કે મૂર્ખતા? ખુદ્રિમત્તા. જ્યારે ચાર-આઠ મહિનાના સુખ માટે, દસખાર વર્ષના સુખ માટે, આટઆટલું કરવામાં આવે છે તો ભવિષ્યના અનંત દુ:ખથી અચવા માટે કાંઈ કરવું નહિ પડે? આખા સંસારની દુ:ખમયતા, તેની અનંતી ભવપરંપરા, એ અધામાંથી છૂટી અનંત સુખના ધામે પહોંચવું હાય તા કાંઈ નહિ કરવું પડે? વાતા કર્યે પહોંચી જવાશે? નહિ જ, તો સમજો કે માનવજીવન એ ધર્મની માસમ છે, પણ ખાવાપીવા, માજશાખ, અને ભાગવિલાસ માટે નથી. અનંતજ્ઞાનીઓએ આ જીવનનાં બહુ ગુણુગાન કર્યાં હાય તા એક જ કારણે, અને તે કારણ એ જ કે મનુષ્ય ધારે તા આ જીવનમાંથી ઘણું ઘણું પેદા કરી શકે છે. આ જ કારણે વિષય તૃષ્ણાના તરંગમાં તણાઈ ધર્મજહાજની અવગણના કરનારને ઉદ્દેશી એક મહાપુરુષે કહ્યું છે કે

अपारे संसारे कथमपि समासाद्य नृभवं, न धर्म यः कुर्याद्-विषयसुखतृष्णातरिलतः। ब्रूडन् पारावारे प्रवरमपहाय प्रवहणं, स मुख्यो मूर्खाणामुपलमुपलब्धुं प्रयतते ॥ १ ॥

જેના કિનારા દેખાતા નથી એવા અપાર સમુદ્રમાં ડૂઅતા આદમી જહાજને છેાડીને પથ્થરની શિલા પકડે તે મૂર્ખ નહિ પણ મૂર્ખાઓનો સરદાર છે. તમે ઊભા હા અને ઉપર કહ્યું તેમ કરતા કાઈને જુઓ તા શું કહા ? 'મૂર્ખના સરદાર' કહા. એમ કહેવામાં તમારા હૈયામાં તેના પ્રત્યે દ્વેષ, ગુસ્સા, ભૂંડું કરવાની ભાવના યા તેને હલકા પાડવાની ઇશ્છા છે કે કેવળ દયાની ભાવના છે? છતાં તમારી આકૃતિ તેના ઉપર કેવી હાય ? પણ તે આકૃતિ ફેરવવી પડે છે તે પેલાને સમજાવવા,

પરલાેકના ચિંતા [ ૩૭

ચાંકાવવા, નહિ કે કાેઈ બીજા હેતુથી. જહાજને ન પકડે અને સમુદ્ર જોર કરે તો ડૂબે. શિલાને પકડી એટલે તે શિલા જ નીચે લઈ જાય. એ અજ્ઞાનીની અપેક્ષાએ તમે જ્ઞાની, તેથી તમે તેને "મૂખ'ના સરદાર " એવું સંબાધન આપ્યું. તમારા કરતાં મહાજ્ઞાનીએ તમને એવા જ જુએ તો તે દ્વેષથી તો નહિ જ ને? નહિ જ. છતાંય ખરી વાત એ છે કે આજે ખુદ્ધિમાં ભેદ થઈ ગયા છે, એથી જ સાચી શીખામણને લાયક આજે તમે નથી રહ્યા. ભૂલ કાઢનારને ઉપકારી માનવાને બદલે દુશ્મન માનવાને ટેવાઇ ગયા છા. પણ ભૂલ કાઢનારને નમવાના ભાવ નહિ આવે ત્યાં સુધી આ સંસાર તરી નહિ શકાય. તેવા ઉત્તમ ભાવ વિના આ જગતમાં કાેઈ તર્યું નથી, તરતું **ન**થી અને તરશે પણ નહિ. જ્ઞાનીઓએ જે માર્ગ તરવાના અતાવ્યા છે તે જાણે ડૂખાડનાર ન હાય! આવી તમારી શંકા નાખૂદ થઈ નથી ત્યાં સુધી તમારા આત્મા અનંતજ્ઞાનીએ પ્રત્યે ઝૂકવાના નથી અને જ્યાં સુધી એ તારક આત્માએ પ્રત્યે, તમારા આત્મા નિર્મલ છુદ્ધિથી ઝૂંકે નહિ, ત્યાં સુધી સાચા વાસ્તવિક લાભ પણ થાય નહિ. ધનાજીએ શ્રી શાલિભદ્રજીને કાયર કહ્યા તેથી શું શ્રી શાલિભદ્રજીને રીસ ચઢી ? ના. કારણ કે તેઓ શીખામણ સાંભળવાના રસીઆ હતા. ઇંદ્રભ્રતિ केवा अलिभानथी आव्या ते तेवा क अलिभानथी पाछा गया है।त તા લાભ થતે ? નહિ જ. પણ ગુણના અર્થી'ને જ્યાં ગુણના ઉપકારની સંભાવના હાય ત્યાં શિર ઝુકાવતાં વાર લાગે નહિ; માટે તમે લાકો પણ અભિમાની આદિ અને તે પણ એવા અને કે જેથી ગુણુના અથી પણાને આઘાત ન પહેાંચે અને પાતાની ખામી પર તિરસ્કાર છૂટે. એમ થવાથી આત્મા જરૂર યાગ્ય અને અયાગ્યના લેકને સમજવા અને અયાગ્યને તજી યાગ્યને સ્વીકારવા સજ્જ થશે. યાગ્ય ને અયાગ્ય વચ્ચેના કેર સમજીને અયાગ્યને ખસેડી ચાગ્યને વળગવાની ભાવના નહિ જાગે ત્યાં સુધી શ્રેય થશે નહિ, માટે જ એ સ્થિતિ કેળવવાની જરૂર છે.

## આ લાેકનું દુ:ખ સુખનું કારણ <sup>છે</sup> :

'આ મહાત્માઓ તમારું ભવિષ્યનું ભલું ચિંતવનારા હતા,' આ વાતને સ્વપ્ને પણ ન વિસરા. ભવિષ્યનું ભલું સાધતાં કદાચ આ લોકમાં તકલીક પડે તેના પણ વાંધા નહિ. ભવિષ્યનું હિત સાધતાં અશુભના ઉદ્યે આવી પડતું આ લાકનું દુઃખ એ જ્યારે સુખનું કારણ છે, ત્યારે ભવિષ્યના હિતની સાધનામાં અંતરાયભૂત થતું આ લાકનું સુખ એ દુઃખનું કારણ છે: માટે હિતના અથીં ઓએ આ લાકના દુઃખની ચિંતા તજી સુખથી બેપરવા ખનવું જોઈએ. ભગવાન શ્રી નેમનાથસ્વામી જાણતા હતા કે શ્રી ગજસુકુમાલજના માથા ઉપર સળગતી સગડી તપવાની છે. શ્રી ગજસુકુમાલ શ્રી કૃષ્ણ મહારાજાના નાના ભાઈ હતા, સંયમ લીધા પછી તેઓ સ્મશાન- ભૂમિમાં કાયાત્સર્ગ કરવાની આજ્ઞા માગે છે. પ્રભુ જાણતા હતા કે એમના શ્વસુર નારાજ છે અને અવશ્ય ઉપસર્ગ કરનાર છે છતાં પ્રભુ આજ્ઞા આપે છે.

# 'आणाए धम्मो ।'

આવે પ્રસંગે ' आणाए धम्मो ' આ વસ્તુ અરાખર ન જચી હોય તો પરિણામ સારું ન આવે. અને આ વસ્તુ જચવી એ પણ જેવી તેવી વાત નથી, માટે જ જો આ વસ્તુની રીતસર પ્રાપ્તિ થઈ જાય તો બેડો પાર. પણ તેની કિંમત આપશા તો મળશે. તેની કિંમત અહુ જુદ્દી છે, બહુ માટી છે. તે આપવાની શક્તિ નહિ આવે ત્યાં સુધી એ વસ્તુ હાથમાં આવશે નહિ. જે જે વાત અહું કહેવામાં આવે છે તેને ખરા સ્વરૂપમાં વિચારજો અને ધ્યાનમાં રાખજો કે આ મહાપુરુષા આ લાકની ચિંતા કરતાં પરલાકની ચિંતા બહુ કરે છે. આ લાકમાં આવી પડતા દુઃખને શાંતિથી ભાગવા તા જરૂર ભાવષ્ય મજેનું છે. આ લાકમાં યાગ્ય કારવાઈ કરા તા ભવની પર પરા જરૂર કપાઈ જાય, દુઃખ માત્ર કપાઈ જાય. શ્રી જિનેધરદેવા, શ્રી ગણધરદેવા, તે પુષ્યપુરુષાની પાટે આવેલા આચાર્યા, તેમની સાથે રહેનાશ ઉપાધ્યાયા અને

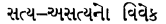
પરલાેકની ચિતા [ 3૯

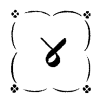
તેમની સેવા કરનારા સાધુઓના અંતરમાં આ જ વિચાર રહેલા છે અને એ વિચાર કલ્યાણકારી છે માટે એ પુષ્યાતમાઓ બીજાને પણ તેવા વિચાર આપવા પ્રયત્ન કરી રહેલ છે. આવા ઉત્તમ પ્રયત્ન કરનારા પુષ્યપુરુષા ઉપર અરુચિ ન થાય, એ કારણે એ પાંચે પરમતારકાને અને તેમાંય સૌથી પ્રથમ મૂલ ઉપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવાને ઓળખવાના છે.

શ્રી ગજસૂકુમાલના સસરાના ગુસ્સાની હૃદ એટલી બધી વધી ગયેલી છે કે તે આજ ને આજ કારમી રીતિએ પાણ લેનાર છે તેં જાણતાં છતાં ભગવાન આજ્ઞા આપે છે. 'એક સુકોમળ આત્માને જાણી જોઈ ને આફ-તમાં મૂકે છે,' એવું ઉપલકદષ્ટિએ જોનારને લાગે. કષાયથી તપેલા સસરા અહારના અગ્નિથી સળગાવી ભયંકર આફતમાં મુકવાના છે, છતાં પ્રભુ આજ્ઞા આપે છે, એ શાથી ? કહેવું જ પડશે કે ભવિષ્યમાં ભલું છે એથી. આથી સ્પષ્ટ છે કે શ્રી જિનેધરદ્વના અનુયાચીએાને. તે તારકાતે માનનારાઓતે. આ ક્ષાકના દુ:ખની ચિંતા કરતાં પરલાેકની વિશેષ કિંમત હોય છે. તમે પણ પૈસા શા માટે કમાંઓ છા ? સુખને માટે. પૈસા કમાતી વખતે આપત્તિ સ્વીકારાને ? હા. તા પછી એ સહેલાઇથી સમજાય તેમ છે કે તમારી આંખા અહીં પહેાંચે તેથી તમે અહીં રમાે અને મહાપુરુષાની લાંબી દષ્ટિ તેથી તે તારકા પર-લાકને જુએ. શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ કહેલું તે શાને માટે ? ભવિષ્યમાં સુખી થાએ તે માટે. ભવિષ્યના સુખ માટે વર્ત માનમાં તકલીફ પણ થાય. દુ:ખ પણ થાય, ગમતું હાેય તે મુકલું પણ પડે. ચાેપ્પ્યું દીવા જેવું દેખાય છે કે જ્ઞાનીપુરુષોએ મુખ્યતયા એક જ ચિંતા કરી કે 'જેને મનુષ્યુભવ અધી સામગ્રીએ સહિત મુખ્યા છે તેના પરલાક કેમ સુધરી જાય.' અને એ માટે જ મનુષ્યપણાને સફળ કરાવવા તે તારકોએ ત્રણ કાર્યા ગાલ્યાં. એ ત્રણ કાર્યોની યાજના કરીને એ અનંત ઉપકારીઓ એ કરમાવ્યું કે મનુષ્યપર્શ્વ સફળ કરવું હોય તાે શાસ્ત્રશ્રવણ, શાસ્ત્રશ્રદ્ધા અને શાસ્ત્રાનુસાર વર્તન કરવું જોઈએ. એકલું, તે ધ્યેય વિનાનું

શ્રવા નકામું. એકલી શ્રદ્ધા આવે તેા થાડું ઘણું સફળ, પણ શ્રદ્ધા અને વર્તન બંને આવી જાય તેા સંપૂર્ણ સફળ. ત્રણમાંથી એક ન કરીએ તેા મનુષ્યજીવન તદ્દન નિષ્ફળ અને એ ત્રણની વિરુદ્ધમાં વર્તાય તેા આ અનુપમ મનુષ્યજીવન પારાવાર નુકસાન કરનારું થાય. આથી વિવેકીઓની ફરજ છે કે તેઓએ આ જીવન નુકસાનકારક ન નીવડે તેની કાળજી રાખી અને નિષ્ફળ ન જાય એની સાવચેતી રાખી આ ઉત્તમ જીવનને સફળ બનાવવા શાંક્તને અનુરૂપ પ્રયત્નમાં અવિરત મચ્યા રહેવું જોઈએ એ જ એક શુભાભિલાષા. અસ્તુ.







## દેવગુરુ પાસે આપણે માગીએ શું !

અનંત ઉપકારી મહાયુરુષાને આપણા આ લાેક કરતાં આપણા પરલાકની ચિંતા ઘણી છે. એ પરમ તારકા આ લાકના સુખને જોવા કરતાં ભવિષ્યના સુખને ભારપૂર્વ ક જુએ છે. અહીંની થાડી જિંદગી માટે અહીંના દેખીતા સુખમાં લાભાઈએ તા જરૂર આપણું ભવિષ્ય ભયં કર છે. આ જિંદગીમાં, આપણા આત્માને વળગેલા અહિતકર સંયાેગા દ્વર ન કરીએ, એનાથી નિર્મલ સ્વરૂપી આત્માને છૂટો ન પાડીએ તો ભવિષ્યમાં ઘણી વિષમ (વપત્તિએ) સહેવી જ પડશે. આત્માનું અનંતજ્ઞાન, અનંતદર્શન, અનંતચારિત્ર અને અનંતવીર્થ એ બધું આજે નકામું થયું છે. શાથી ? એ આત્મા ઉપર જડના થર બાઝચા છે, ૌદ્દગલિક ભાવાના અત્યંત આક્રમણે એની એ શક્તિ દભાવી દીધી છે એથી. એ સંચાગામાં તમામ ફેરફાર ન થાય ત્યાં સુધી આત્માની શક્તિઓ માત્ર નામની જ રહેવાની. આ મહાપુરુષોની ભાવના, આપણને એ જડના સંચોગોથી અચાવી. આપણા અનંત ગુણાના માલિક બનાવવાની છે. એમની પાસે માગીએ શું ? આ લાેકનાં સુખ, સંપત્તિ, સાદ્યખી, લાડી, વાડી, બાગ, બગીચા, ભંગલા એ બધું મંગાય? એ મહાત્માઓ તો કહે છે કે આ સંપત્તિ, આ સુખ, એ પણ એક રીતિએ આત્માને દાળે છે, આત્મસ્વરૂપને વધુ આવ્છાદિત કરે છે. આત્મા એમાં ને એમાં દખાયા રહે તા એને સાચી શાંતિ કોઇ કાળે ન મળે. તમે જે સાંભળવા માંગા છા તેના કહેનારને ખરાબર એાળખા. આ બધું કહેનાર કોણ ? શ્રમણ ભગવાન

શ્રી મહાવીરદેવ, કે જેમના શાસનમાં આપણે ખધા છીએ. એમની પાસે, એમની ગેરહાજરીમાં એમના પ્રતિનિધિ સમા, એમની આજ્ઞામાં જ રહેનારા અને એમની આજ્ઞાના જ પ્રચારક પૂજ્ય આચાર્ય, ઉપાધ્યાય તથા સાધુ પાસે શું માગીએ ? એ માટે એમને આપણે એાળખવા જ પડશે. એાળખ્યા વિના સેવા વાસ્તવિક રીતે ફળે નહિ. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ કેવા ? એ આપણી સ્વાથી પૂજા, ભક્તિથી સંતાષ પામી, આપી દે એવા દેવ નથી. એ વીતરાગ દેવ ભક્તોની ભક્તિથી પ્રસન્ન થતા નથી, અને દુશ્મનાની નિંદાથી નારાજ થતા નથી, માટે જ આપણે એમને વીતરાગ માનીએ છીએ. એમના સ્વરૂપને પીછાણાય તેા જ સાચા લાભ મળે, નહિ તા કરેલી કારવાઈ વાસ્તવિક રીતે ફળે નહિ. શ્રી વીતરાગદેવ એ એક અરીસાે છે. એમના દર્શ નથી આપણા દોષોનું ભાન થાય છે. ભાન થયા પછી દેષો તજવાની પ્રવૃત્તિ કરીએ તા જ એમની સેવા કળે, નહિ તા નામની સેવા. તમે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને કેવી રીતે એાળખાે છા ? શું તેઓ શ્રી સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર હતા, શ્રી ન દિવદ નના ભાઈ હતા, અપાર રિદ્ધિસિદ્ધિના સ્વામી હતા એટલા જ માટે પૂજો છે કે તે શ્રી અરિહાત હતા માટે પૂર્ભે છેા ? લેાકાેને તમે કહેા છેા કે અમારા દેવ વીતરાગ અને ગુરુ નિગ્ર<sup>ત્</sup>થ વારુ, વીતરાગદેવ અને નિર્ગ્ર<sup>ત</sup>થ ગુરુ તમને આપે શું ? દેવ પણ મૂકીને નીકળેલા અને ગુરુ પણ મુકીને નીકળેલા. ભગવાન શ્રીમહાવીરદેવને પણ ઘર નહિ અને એમની આજ્ઞામાં વિચરતા સાધુઓને પણ ઘર નહિ. જે વસ્તુ એ મહા-પુરુષાએ તજી, ત્યાજ્ય તરીકે જાહેર કરી, તેમની પાસે તે જ વસ્તુની માગણી કરવી એ બુદ્ધિમત્તા કે મૂર્ખતા ? કાેઈ પાસે વાત કરશાે તા ચે તે તમારી મશ્કરી કરશે; પણ તમે અર્થ કામની લાલસામાં એટલા બધા ચકચૂર બન્યા છેા કે સાચી વસ્તુએા વિચારવા તમારી પાસે હુદય નથી, શક્તિ નથી. કેટલાકો કહે છે કે 'અર્થ' કામ વગર તે ચાલે ? એની વળી ના કહે છે. ' પણ વસ્તુસ્થિતિ કહ્યા વિના છૂટકો નથી. જો આ પદાર્થા તમે નહિ મૂકો તો આખરે

તમારે ગમે તે રીતે પગુ એ પદાર્થી મૂકવાના જ છે. એ પદાર્થીમાં આટલું મમત્વ ? જો એ પદાર્થા સાથે જ રહેતા હાત, તા તેના ઉપર તમે મરી ફીટત તાે ચે વાજળી હતું. જે અણીને સમગ્રે પણ કામ ન આવે, એ બધા પદાર્થા વિદ્યમાન છતાં, ઢગલાળંધ છતાં, આખરે શરણ તા બીજાનું જ લેવું પડે તા પછી એની આટલી બધી લાલસા શા માટે ? તમે એની લાલસામાં એટલા બધા લીન બન્યા છેા કે **ખીજી વાત સંભળાય પણ નહિ, એ કમનસીબી નહિ તો બીજુ' શું**? બધાને સુખ ગમે છે. દુ.ખ કાૈઈને ગમતું નથી ચાવીસે કલાક ઝંખના સુખની અને મહેનત પણ સુખ માટે, છતાં કાેઇ કહી શકશે કે હ સંપૂર્ણ સુખી છું ? જરૂર કાંઈને કાંઈ દુઃખ તા હાય જ છે. પૈસા મત્યા પછી, નહાેતા મેળવ્યા તે વખતથી, કયી ગુણી તકલીફ વધે છે, છતાં એ જણાતી નથી, કારણ કે એમાં મગ્નતા ઘણી છે; માટે દુઃખ એ દુ:ખ લાગતું નથી. દુ:ખમાંયે ઝાંઝવાના નીર જેવી સુખની કલ્પના છે. એ સ્થિતિમાં બીજી વસ્તુ કેવળ અપરિચિત, તદ્દન નવી લાગે છે. મા<sup>ટ</sup> સાંભળવી ગમતી નથી. જો ગમતી હોત તેા તેા સાંભ-ળતાં આનંદ થાત. સત્ય અને અસત્યના વિવેક થયા વિના આ સાંભળવામાં આનંદ થવા સંભવિત નથી. માટે જ કહું છું કે સત્ય અને અસત્યના વિવેક કરવા માટે તૈયાર થાએ. સાંભળા નહિ. વિચારા નહિ અને વર્લન માટે તૈયારી ન કરા તા સાચા માર્ગની પ્રાપ્તિ કચાંથી થાય ? ન જ થાય. એ જ હેતુથી સાંભળા, વિચારા અને યથાશક્તિ વર્તાન માટે ઉત્સક અના. અનંતદયાળ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે કે મનુષ્યજીવનની સફળતા માટે પ્રથમ શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરો, શ્રદ્ધા કેળવા અને તદુનુસાર વર્તવાની તૈયારી કરાે. હવે સાંભળવાની દેષ્ટિએ સંભળાય તો તો શ્રદ્ધા વધેય ખરી અને ચાગ્ય પ્રવૃત્તિ પણ થાય; પણ જો સાંભળવામાં કોઈ જુદાે જ ઇરાદાે હાય તાે લાભ શી રીતિએ થાય ? ન થાય. સમ્યગુદેષ્ટિ આત્મા કેવા હાય એ સમજો એટલે આપામાપ સમજારો કે સાંભળવાનું પણ કયા ઇરાદે હાય ?

સમ્યગૃદેષ્ટિ આત્મા કેવા હાેય તે સંબંધે એક મહાપુરુષ ગુજરાતી ભાષામાં જણાવે છે કે—

> " સમકિત દષ્ટિ જીવડા, કરે કુટું બ પ્રાંતપાલ; અંતરગત ન્યારા રહે, જેમ ધાવ ખેલાવત બાલ."

ચાલે ત્યાં સુધી તો સમ્યગ્દેષ્ટિ સંસારમાં ન જ રહે. ન છૂટકે રહે તો તે પણ ચાકસાઈથી, એટલે કે ન્યારા રહે. જેમ મુસાફર ભયંકર અટવીમાં કચારે જાય ? બીજો રસ્તા ન મળે ત્યારે. અટવીમાંથી જીવતા નીકળ્યા તો ભાગ્યવાન એમ સમજનારા, હજારા કેષ્ટા વેઠે પણ ત્યાં ન જાય. ન છૂટકે જાય તોયે ખૂબ સાવધાનતાથી, ચાતરફ જોતો જોતો અને ભાગવાના માર્ગ ખુલ્લા રાખીને જ જાય. તેમ તમે આ સંસારથી અચવાના માર્ગ ખુલ્લા રાખીને રહ્યા છા કે સંસારમાં લીન જ થઈ ગયા છા ? સમ્યગ્દેષ્ટિની માફક સંસારમાં રહેવું પડે છે માટે રહ્યા છા ? જો રહેવું પડે છે તે માટે રહ્યા હા તો અહીં રહીને સંસારને મજબૂત કરવા છે કે ઢીલા ? સંસાર વધારવા છે કે ઘટાડવાની ? આના રીતસર ઉત્તર અપાવા મુશ્કેલ છે.

#### સ્વતંત્રતા કે સ્વછંદતા ?

મેં તો ઊલડું સાંભળ્યું છે અને તે એ કે 'આજના કેટલાક લોકો એમ કહે છે કે સાધુઓ હવે જેમ ત્યાગ માટે વધુ કહે તેમ તેમ અમે વધુ ને વધુ દ્વર ખસવાના.' પણ તમે ગમે તેમ કરો તેમાં અમારું શું જવાનું ? અમને શી હાનિ છે? તમે ધર્મ અમારા માટે કરતા હો તો ન કરજો. તમને એમ લાગે કે આના વિના દુ:ખના અંત નથી, આત્મશ્રેય નથી અને સત્તર વખતં ઇચ્છા થાય તો જ કરજો. આગમ સાંભળીને આતમા કામળ ખને કે કઠાર? તમે બધા સ્વતંત્ર છા ? સ્વામી છા કે ગુલામ ? શરીર ઉપર, ઇન્દ્રિયા ઉપર, વિચારા ઉપર અને ભાવનાઓ ઉપર તમારી માલિકી નહિ હોય તા તમે સ્વતંત્ર કેવી રીતે ? મંદિરમાં મન ન ચાંઢે, નયના ન

ડરે અને કાઈ રમણીને જોઈ આંખા ચાંદી જાય, આ સ્વત ત્રતા છે કે ગુલામી છે ? શરીર તમારું કે તમે શરીરનાં ? ઇંદ્રિયા તમારી કે તમે ઇન્દ્રિયાના ? મન તમારું કે તમે તેના ? મહાનુલાવા ! તમે બધા स्वतंत्रतावाही छे। ते। जरा ते। भे। दे। ! तमे स्वतंत्र अने वणी हेव। ? વીસમી સદીમાં વીજળીવેંગે આગળ વધતા, પંજાઅ મેલની ઝડપે દોડતા; પણ જો જો ભટકાઈ ન પડાે. હાડકાં ન ભાંગે. છતી આંખે આંધળા ન બનતા. તમે કાેની કોની ગુલામી કરી રહ્યા છાે ? જ્યાં જ્યાં તમારી સત્તા છે ત્યાં તેા ચલાવતાં શીખા ? તમે આત્માની અન તશક્તિ ઉપર પાણી ફેરવ્યું. સ્વાદ ખાતર, રૂપરંગ ખાતર, સુવાસ ખાતર, પાપના, પ્રપાચના, અન્યાયના, કે અનીતિના ભાય ન ધર્ચી. મનની ખાજ ખાતર તમે શાહુકારી વેચી, પ્રતિષ્ઠા પર પાણી ફેરવ્યું, જૈનત્વ પર કુચડા ફેરવ્યા. લૂખા રાટલે પેટ ભરાય કે નહિ ? અની-તિથી ઘીમાં ઝળાળેલી રાટલી સારી એમ તમને કઈ ખુદ્ધિના ચાેગે લાગ્યા કરે છે? હિંસા અને મુષાના સેવનથી મળેલી માજમજામાં મજા છે, એમ માના છા? કેટલાકા કહે છે 'આ જમાના અહિં-સાના નથી, સત્યના નથી, અમે પાપભાપ નહિ ગણીએ. અહીં પાય, તહી પાય, પાય પાય કરી નિર્ભળ અનાવ્યા, ' વાંહ બુહિમત્તા! પણ જ્ઞાની જેને પાપ કહે તે તમને ન જચે અને એથી ગુસ્સાે આવે તા આત્માના ઉદ્ધાર કેમ થાય ? સાચા ઉદય કથી રીતે થાય ? સખ કુરી ઝાડીમાંથી મળે ? ભાગ્યવાન ! માર્ગ સીધા શાધા, આત્મહિતનાં સાધના ઉચ્ચ કાર્રિનાં નાહ લ્યા, પાપવાસનાએ નહિ ઘટાડા, વિષય કષાયા નહિ ઓછા કરાે, હૈયું પરાપકારથી તરભાળ નહિ બનાવા. અને અન્યાય-અની તિથી પછા નહિ હઠા તા માથું ફાડીને મરા જવા છતાં સુખ તમારી સામુ યે નહીં જુએ કદાચ કાેઈ પૂર્વના પુરચાેદચે સુખ મળશે તો એ પાપનુખ ધીપુષ્યના પ્રતાપે મળેલા સુખથી પરિ-ણામે ભવિષ્યમાં દુઃખની સગડીમાં સળગ્યા કરશા. મરચં–મીઠુ<u>ં</u> ખરીદવાની અને ઝવેરાત ખરીદવાની બુદ્ધિમાં ભેદ ખરા કે ? ધમ ખરીદવામાં બુદ્ધિની જરૂર ખરી કે નહિ ? માતી અને પજ્ઞાની પરીક્ષા

માટે કેટલા અભ્યાસ કર્યો અને ધર્માની પરીક્ષા માટે કેટલા અભ્યાસ કર્યા ? ' જીવ, અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, બંધ અને માક્ષ, આ તત્ત્વાને જાણવા કેટલું કર્યું? નિશાળે જ્યારે શીખવા જાએ! ત્યારે માસ્તર કહે એકડા આમ ઘૂંટાય ત્યારે તમે ના કહાે ? તમારે ફાવે તેમ ઘૂંટો અગર એને બગડા કહા ? નહિ જ. એમ કહા તા થપ્પડ મારે. રાટલા માટેની થાડીઘણી વિદ્યા માટે આટલી ખધી નિયમિતતા અને આગ્રાંકિતપર્ણું ? ત્યાં તમારી મરજી મુજબ વર્તા તો તમને રજા આપે, દંડ કરે, ડીસમીસ કરે અને એવા શેરા મારે કે બીજ નિશાળે કચાંચ પણ દાખલ પણ ન કરે. અને એ મુજબ વર્ત'-વાથી આજે બન્યા કેવા ? માસ્તરને પણ ભણાવા તેવા. અહીં આગમની વાતામાં આંખ કાઢી પૂછે, 'ખસ, આના ઉત્તર આપાે.' ગુરુ કહે કે ' ભાગ્યશાળી! ધીમા પડેા, જરા ઠંડા પડેા. લેા, આ વાંચી જાવ.' પણ તાર્ચ કહે કે 'ના એ બધું કાંઈ નહિ. અમે મહાવિચક્ષણ છીએ.' વકીલાત આદિના અભ્યાસને અળે કરેલા તર્ક કર્યા સુધી ? વસ્તને સાચા સ્વરૂપે સમજવાની વૃત્તિ વિના કરેલા તરંગી તકે તે કુતકોં છે. સ્વતંત્રવાદના જમાનામાં વિહસ્તા બુદ્ધિના નિધાના કેમ વિચારતા નથી કે અમે કચાં સ્વતંત્ર છીએ ? ઘરમાં, કુટું બમાં, બજા-રમાં, રાજ્યમાં, શેઠને ત્યાં – કાેઈ પણ સ્થળે તમે સ્વતાંત્ર છાે ? નહિ જ તમને ઇચ્છા શેની થાય છે ? સલામ લેવાની કે ભરવાની ? બેસવાની કે ત્યાં એસનાર પાસે ઊભા રહેવાની ? છતાં કરવું શું પડે છે ? તમારી આ સ્વતંત્રતા ચાલે કર્યાં? માત્ર આગમ પાસે. આગમ એ હમ્બક? 'અમે એને નહીં માનવાના – મરજમાં આવે એટલું માનીએ, બાકીનું કે કી દુઈ એ.' આવું અધું અહીં જ બાલવાના એમ ને ? તમારે મન દેવ, ગુરુ અને ધર્મ એ બધા બિચારા, એમને ? રંગ છે ખહાદુરા તમને! તમે ખધા દેવ, ગુરુ, ધર્મ ને માટે મરજ આવે તેમ – ફાવે તેમ બાલા, લખા, વર્તા, તેની ચિંતા જ નહિ, એમ? આહા! આ કેટલી તમારી ભયંકર દશા છે! તમે દેવ, ગુરુ અને શાસનું જેટલું અપમાન કરા છા તેટલું અપમાન કાઇ સત્તાધીશનું કરા તા તમને ભારે પડી જાય શાસ્ત્રને ખાટું કહા છા, પણ જરા કાઇ વેપારીના ચાપડાને ખાટા કહી જુઓ – ખબર પડે. જે તારક છે એવા દેવ, ગુરુને શાસ્ત્ર સામે ચેડાં કાઢવાં, જરાયે વાણી પર અંકશ નહિ રાખવા, શાસ્ત્ર કહે છે કે – આવું માનવજીવન એ માનવરૂપ પશુજીવનથી પણ વધુ ભયં કર છે. જ્યાં સુધી વિષયવિલાસની લાલસાઓ તાડશા નહિ, આત્મામાં ભરાઈ રહેલી ખાટી માન્યતાઓના નાશ કરશા નહિ, અર્થ કામમાં જ રાચી–માચી રહેશા ને તે માટે અન્યાય, અનીતિ, પ્રપંચ, પાપ, હિંસા, આ બધુ કરતાં કંપશા નહિ, ત્યાં સુધી શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મને માટે તમે નાલાયક છા. દુઃખ લાગે તા ભલે લાગે. આ બધું તમારામાં ન હાય તા હું રાજી થાઉં, પણ હું જોઈ રહ્યો છું કે તમને પાપના ભય નથી. તમારાથી પાપના ત્યાંગ ન અને તા તમે પાપના તજનારને માત્ર હાથ જેડા પણ પાપને સારું ન માના. સાધની ભારત શીખા:

સભામાંથી 'આજના સાધુઓને શ્રાવકોની ચિંતા નથી.'

આમ કહેવું ખરે જ અજ્ઞાનતા છે. શ્રાવકોના શ્રાવકપણાની ચિંતા સાધુઓને ન હોય એ વાત જ અશકય છે. શ્રાવકો એટલે શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનની પૂજા કરનારા, વ્રતધારી, દાન, શીલ, તપ અને ભાવના આરાધનારા, યાવત પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞામાં વર્તનારા હોય. તે વધે એમાં અમે નારાજ ? ધર્મ ને જ સર્વસ્વ સમજનારા શ્રાવકો બધા ખલાસ થઈ જાય ને નવા ન થાય તો ઠીક, એ અમારી ઇચ્છા ? મું ખઈમાં કે અન્યત્ર એક ધર્મ ને જ ઉપાદેય માનનારા શ્રાવક વધે તો અમને વાંધો ? અમે એવા શ્રાવકોને ઘટાડનારા અને તમે બધા ખાઈ ને પેટ ઉપર હાથ ફેરવનારા તે એવા શ્રાવકોને વધારનારા એમ ? ખાવા-પીવામાંથી, રંગરાગમાંથી અને અનીતિ આદિમાંથી ઊંચા આવે ન હે, એવા તમા, શ્રાવકોને વધારનારા ? સાચે જ પ્રભુમાર્ગના ઉપાસક એવા સુશ્રાવકોને તમે વધારવા જો ઇચ્છતા હા તો હું તમને પૂછું છું કે તમે પાતાની પાસે જ બેસાડી દરરોજ એક સાધમી ને

પણ પૂરી ભક્તિથી જમાડવાનું કદી લક્ષમાં લીધું છે? નહિ જ, કારણ કે આવું તમારા લફ્યમાં આવતું જ નથી. તમે તમારા માજશાખ તરફ નજર કરાે. ખૂટ, માેજાં, માંમાં પાનના ડૂચા, સિગારેટના ધુમાડા, નાટક, સિનેમા, આ બધામાંથી ઉંચા આવા ત્યારે સાધમી યાદ આવેને ? પૂર્વના શ્રીમંત્રા જ્યારે શ્રી જિનેશ્વરદેવના દર્શન માટે મંદિરે જવા નીકળતા, તે સમયે સંખ્યાબંધ યાચકો પ્રેમભર્યા હૃદયથી અિરદાવલી બાલતા બાલતા તે પુષ્યાત્માં આવી રાહ જોતા અને તે પુષ્યાત્માએાથી તે સંતાષાતા. આ કારવાઈથી ધર્મની ખુખ અનુમાદના થતી. મંદિરથી પાછા આવે ત્યારે પણ ધર્મની પ્રશાસા જ થાય. આજ તા શ્રીમ તાની માટરની આગળ લોં-લોં અને પાછળની ગંધ તા એવી નીકળે કે જો તે વાર વાર ફેફસામાં જાય તા તેનાથી ધીમે ધીમે ક્ષય થાય. એ માટરની ઝડપ એટલી બધી કે અકસ્માતાની. કોઈના પીલાવાની–કચરાવાની પરવા નહિ. ધનાદિના મદની પાછળ હૈયા વગરના બનેલાએાને ભાન નથી કે આયુષ્ય ક્ષણ ભંગર છે. પાપ <sup>દ</sup>વનિથી જ ભરેલા કાનને અંત વખતે નવકાર પણ અસર નહિ કરે માટે જવનની છેલ્લી ઘડી આવે તે પહેલાં સમજો. અર્થ કામમાં જોડ-નારા તમારા ઉપકારી નથી. ભીમારને કુપથ્ય ભાવે છે, તેમ સંસારના રાેગથી પીડાતા આત્માએાને અર્થકામ મજાના લાગે છે. હું કહું છું કે ભલે મારી વાત તમને કડવી લાગે, પણ જો હું સાચા ચિકિ ત્સક હાેઉં ને તમારી નાડી મારા હાથમાં આવી હાેય, તાે તમારા રાેગ દૂર કરવાને મારે તમને કડવામાં કડવા ઉકાળા, તમને ન ગમે તા પણ, પાવા જોઈએ. પછી એ પીતાં ભલે તમારા માથાના વાળ પણ ઉખડી જાય તેની પરવા નહિ. હું એ ઉખેડવા માગું છું. જેમ મા પાતાના પુત્રને પરાણે, માહું ખાલી, વેલણ ઘાલી, છાતી ઉપર પગ મૂકી ઔષધ પાય, તેમ હું પણ, તમને કડવા ઉકાળા પાઈશ. અર્થ કામને કહેનારા મીઠા લાગશે, પણ એમાં લપઠાયેલાનું ભવિષ્ય એકાંતે દુઃખમય છે. મારી ઇચ્છા તમારું ભવિષ્ય સુધારવાની છે. પથ્થ પાળવાનું કહેનાર ગૈદ્ય ગુનેગાર નથી જ. આ જિંદગીમાં ધ્રમ°ને

એવી રીતે આરાધા, ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાનુસાર એવી રીતિએ વર્તા કે ભવિષ્યમાં તમારા આત્મા અનંત સુખને પામે. આ સમયે જ્ઞાનીઓએ કહેલા ધર્મના રહસ્યને સમજ રાજ એક સાધમી'ને જમાડ્યા સિવાય જમું નહિ, એવી પ્રતિજ્ઞા તમે બધા કરા તાે એક પણ સાધમી' દુ:ખી રહે ખરા ?

સભામાંથી પ્રશ્ન : એવા વિચાર શાના યાગે આવે ?

જવાભ : એ વિચાર પુષ્યાનુઅન્ધી પુષ્યાદયે પણ આવે. ગુરુના સંસર્ગ'થી – ઉપદેશથી પણ આવે અને લઘુકમી'પણાથી પણ આવે – એમ અનેક રીતિએ આવે; પણ લાવવાની ઇચ્છા જોઈએ. શ્રી નયસાર લઘુકમી હતા, માટે તેઓને ભયંકર અટવીમાં ભૂખની અવસ્થામાં પણ અતિર્થિને દર્દી ને જમવાના સફવિચાર આવ્યા. યાત્ર્ય આત્માઓને શાસ્ત્રાનુસારી સદ્યુરુઓના ઉપદેશથી પણ એ ભાવના આવે. પણ એ ભાવનાના અમલ માટે કૃપણતાને છોડવી પડશે. હીરાે, પનનાે, થેલી, ઘર, બજાર, પરિવાર, આ બધાની લીનતામાં તમને સાધમી સાંભરે કચાંથી ? યાદ રાખા, સાધમી દયાપાત્ર નથી પણ પૂજ્ય છે. એને ગરીબડા ન માના, એનું અપમાન ન કરાે. એને હાથ જોડાે. એનાં ચરણા ધાેડ્ર પાણી પીએા એને દીનહીન માની એની આશાતના કરશા નહિ. એને ભેટા, છાવી સાથે લગાવા અને કહાે કે, ભાઈ! તારા સુખે અમે સુખી અને તારા દુઃખે અમે દુઃખી. અનેક પ્રકારના માજશાખમાં થતા લક્ષ્મીવ્યયને સંકોચી સાધમી ની ભક્તિ કરાે, પણ ઉપેક્ષા ન કરાે. સાધર્મી ની ઉપેક્ષા એ ભગવાન થી મહાવીર**દેવની ઉપેક્ષા છે**. સાધર્મી'ના તિરસ્કાર એ એક **રીતે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના** તિરસ્કાર છે, અને સાધમી ની સેવાના ત્યાગ એ એક રીતે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની સેવાના ત્યાગ છે. તમારા સાધમી બન્ધને તમે હૈયાતા હાર બનાવા. તમારા તારક બનાવા. સાધમી તે તમારે કહે-વાતું કે તું અને હું સાચા ભાઈ! તારા ને મારા પિતા એક ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ ! આપણા બન્તેનું સાધ્ય એક મુક્તિ અને તેની સાધના

માટે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે પ્રકાશેલા માક્ષમાર્ગને આપણે બન્નેએ સાથે રહી ઉપાસવાના અને પ્રચારવાના. શ્રી જિનપૂજા, સામાયિકાદિ અનુષ્ઠાના આપણે અહર્નિશ સાથે કરવાનાં. આ વગર બીજું કશું જ કહેશા નહિ. બીજો બદલા કે સેવા માગશા નહિ. તારક ક્ષેત્રો :

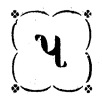
સાતે ક્ષેત્ર તારક છે : ૧. શ્રી જિનમૂર્તિ, ૨. શ્રી જિનમ દિર, ૩. શ્રી જિનાગમ, આ ત્રણેને માને, સવે, પૂજે, આરાધે તે ૪. સાધુ, ૫. સાધ્વી, ૬. શ્રાવક અને ૭. શ્રાવિકા.

પ્રથમના ત્રણને ન માને, ન સેવે, ન પૂજે, ન આરાધે, તે ન સાધુ, ન સાધ્વી, ન શ્રાવક, ન શ્રાવિકા. શ્રી જિનવિજ્યજી મહારાજ કહે છે કે અત્યારે જિન નથી. કેવળી નથી. અને એ જ કારણે પંચમકાળ એ કણીધર સમાન છે, પણ એ પંચમકાળરૂપ કણીધરનું <del>ઝેર નિવારવા માટે મણિસમાન, કૃક્ત શ્રી જિનાગમ અને</del> શ્રી જિનબિ'બ છે. શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમંદિર અને શ્રી જિના-ગમની મહત્તાને સમજનાર સાધુ, સા<sup>દ</sup>વી અને શ્રાવક-શ્રાવિકાના સમુદ્રા**યે** પાતાના સાધુ-સા<sup>દ</sup>વી ત**રી**કેના જીવનને અને શ્રાવક– શ્રાવિકા તરીકેના જવનને અખંડિતપણે જવવા માટે એ ત્રણે સર્વોત્તમ પુષ્યક્ષેત્રોને કચી રીતિએ સેવ્યાં છે એ જાણા છા ? એ આરા<sup>દ્</sup>ય ન હોત તો તમે અને અમે આ રીતના ચાંથી હોત ! એ ત્રણના આધારેજ બાકીના ચાર છે. તમારા સાચા સાધર્મી શ્રાવક પણ તે જ છે કે જે ઉપરનાં ત્રણે પુષ્યક્ષેત્રાની પ્રભુ-માજ્ઞા મુજબ સેવા કરતા હાય; સેવા ન બની શકતી હાય તા પણ તે સેવાની ભાવનાને તેા અખંહિતષણે સેવતા જ હાય. એજ કારણે એ પણ તમારું તારક ક્ષેત્ર છે. એથી જ તમારે કાેઇ પણ જાતના બદલાની આશા વિના, સાધમી તે પાતાના પૂજ્ય માની, તેની પ્રેમપૂર્વ કુ ભક્તિ કરવાની છે.

## કહેવાતા અધર્મીની સામે મજબૂત બના :

તમારા કાઇ સાચા સાથી, સાચા મિત્ર અગર સાચા સ્નેહી હાેય તા તે સાધર્મી છે. આજે તા તમારા જીગરજાન દાસ્ત કે મિત્ર એ કોષ્યુ <sup>9</sup> નાટક સિનેમા સાથે જુએ તે, ચાહ સાથે પીએ તે અને

સિગારેટના ધુમાડા સાથે કાઢે તે. જયાં ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિવેક નથી અને જ્યાં કશા જ નિયમ નથી એવી હાટલમાં તમને ખાણુંપીણું ગમે છે કેમ ? ચાર મિત્રા હાટલમાં ચાહપાણી પીતા હાય ને પાંચમા આવી એમ કહે કે, અહીં શું બેઠા છેા, ચાલાે જરા ઉપાશ્રયે. ત્યારે પેલા ચાર કહેશે કે, ત્યાં કાંઈ નથી. એ વખતે પેલા પાંચમાે જો મજખૂત હાેય તાે કહે કે, આપણા કુળને, જાતિને, ધર્મના નિયમાેને અયાેગ્ય એવા ચાહપાણી આદિ આ સ્થલે, આ સમયે, રાત્રે, લેતાં તમને શરમ નથી આવતી ? તમારે ફાવે તેમ કરા, હું તા નહિ લઉં; તા જરૂર પેલા ચારના હુદયમાં પણ ભાંજગડ ચાલશે. પણ આ તા પાંચમાયે પાલા પેલા ચારને સમજાવી ન શકે, ઉપાશ્રયે લાવી ન શકે, પણ પાતે પાતાનું ટકાવે તા ચે ઠીક. પણ એ તા વિચારે કે, હું ના કહીશ તા મને ભગતડા કહેશે, હું અતડા પડીશ, એટલે એ પણ એમાં ભળે. બાકી ખાતરીથી કહું છું કે એ પાલા ન હાય તા જરૂર પેલા ચારને એની પાછળ ઘસડાવું પડે અને કદાચ ઘસડાય નહિ તે પણ જે એક અસર થવી શક્ય છે તે તેા થાય જ. એવી જ રીતે <mark>ખ</mark>જારમાં થાડા ધર્મી એા મજખૂત હાેય તા પણ અનેકને આકર્ષા શકે. પચીસ માણસના ઘરમાં એક ધર્મા હોય તા બધાને ઠેકાણે લાય! શકે. અધમી ના ઘાલાટથી ધર્મીએ કદી પણ ગભરાવું નહિ. અધર્મીની સામે મજબૂત અને વિરોધી સામે સ્થિર બનશા તા જરૂર તમે શાભશા. પથરાના ઢગલામાં એક પણ હીરાે ઝળકે છે. શ્રીમ તની તથા કગાલની તમામની આંખાે ત્યાં ખેંચાય છે. જેમ પથરા લેગા રહેલા હીરા પણ પાતાની જાતને પ્રકા-શિત રાખી શકે છે, તેમ અધર્મી સાથે રહેવાના પ્રસંગ ત્યાવે અને પાતાની જાતને જેવી ન તેવી રાખી શકા તા તમે સાચા જૈન. તેવામાં ભળી જાઓ એરલ જ નહિ પણ પાતાની જાતને, સાથે સાથે પાતાના ગુરુઓને અને આગમાને નિંદવાના કામમાં સહાયક બની જાઓ તા બાહાશ નહિ પણ બેહાશ, ડાહ્યા નહિ પણ દીવાના જ ગણાઓ, એ તદ્દન શંકા વિનાની વાત છે. આ વાત ધ્યાનમાં લઈ શાણા અના અને જીવનને સફળ કરવા માટે સજજ થાએ। એ જ એક અભિલાષા



# ધર્મના ઉપાસક ખના

પાતાનું શું અને પારકું શું તેના વિવેક કરાે ઃ

અન તઉપકારી શાસકાર પરમર્ષિ કરમાવે છે કે મનુષ્યભવની પ્રાપ્તિ સફળ કરવી હાેય તાે શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરી, તેના ઉપર શ્રદ્ધાળ **ખની.** એ શ્રહાને અનુસરતું વર્ત ન કરવા માટે જેટલું વીર્ય પાતાનામાં હાય તેટલું ઉપયોગમાં લેવું એ જરૂરી છે. એ ત્રણ વસ્તુઓનું સેવન નિક્કે થાય તે મળેલી ઉત્તમમાં ઉત્તમ સામગ્રીએ નિષ્ફળ થશે, અને પરિજ્ઞામ પસ્તાવું પડશે. માટે પસ્તાવાના સમય ન આવે એની સાવ-ચેતી અત્યારથી લેવામાં આવે એ જરૂરી છે. જીવનના અંતિમ સમયે ખધા વિચારા સફળ નહિ થઈ શકે. પણ આ બધું કચારે રુચે ? મનુષ્યભવની કિંમત સમજાય ત્યારે! જ્ઞાની પુરુષા જેની પસંશા કરે તેમાં કાંઈ ગૃહ્ય કારણ હાય જ. મનુષ્યજીવન પામ્યા વિના હજી સુધી કાઈ પણ આત્મા મુક્તિના અને તે સુખના ભાગીદાર થયા નથી, થતા તથી અને થવાના પણ નથી. જે મનુષ્યપણાથી મુક્તિનું અનંત સુખ મેળવી શકાય તે મનુષ્યપણું પામીને મેળવવા જેવું ન મેળવીએ અને **ઉદ્ય**ટે રસ્તે પ્રયાણ કરીએ તો ? પામ્યા પછી કરવાનું ન કરીએ તો ? તમને એમ લાગે છે કે શાસ્ત્ર કહે છે તે કર્યા વિના માનવજીવન સફળ થાય ? તમે જે કરી રહ્યા છેં તેનાથી સફળ થશે એમ પણ માના છેંા ? જ્યારે તમને આ અધી વાતોના ખરાખર નિરધાર થઈ જશે. ત્યાર પછી આ અધી વસ્તુઓ તમને રૂચશે. પછી બહુ કહેવાની જરૂર નહિ રહે. કહેવત છે કે 'શાણાને શિખામણ સાનમાં' સાનમાં ઇશારામાં કોણ સમજે ? શાણા. માટે પહેલાં શાણા બના, વિચારક બના અને

વસ્તુના પરીક્ષક અના. પછી આ અધી મહેનત લેખે લાગશે. શાસ્ત્રા મનુષ્યજીવનની સફળતા બીજામાં અતાવે અને તમે બીજામાં માના ત્યાં શું થાય? 'સંસારની સઘળી વસ્તુઓ મળવા છતાં માનવજીવનની સફળતા નથી,' એમ તમારૂં હૃદય સાક્ષી પૂરે છે? ન પૂરતું હોય તો સમજો કે 'ધર્મ' અને દુનિયા' એ બે પ્રતિપક્ષી વસ્તુઓ છે. એ બેના મેળ નથી કારણ કે એક આત્માને લાભદાયી છે અને બીજી નથી. જયાં સુધી આતમા આત્મસ્વરૂપને અને બાહ્યને ન પિછાને ત્યાં સુધી પોતાની વસ્તુનું રક્ષણ કરી શકશે નહિ. એ નથી પિછાનતા માટે જ હજી સુધી તમે અને અમે એક ધ્યેયવાળા અની શકતા નથી. જેને અમે પોતાનું માનીએ છીએ તેને તમારે પણ પાતાનું માનવું જોઈએ. જેને અમે પારકું માનીએ છીએ તેને તમારે પણ પાતાનું માનવું જોઈએ. જેને અમે પારકું માનીએ છીએ તેને તમારે પણ પારકું માનવું જોઈએ. અા રીતે સ્વ અને પરના વિભાગ કર્યા વિના, પોતાની વસ્તુ પોતાની તરીકે ઓળખ્યા વિના, જે વસ્તુ જ્ઞાનીઓ કહે છે, તેના તરફ આત્મા નિશ્વલ દેષ્ટિવાળા અનવાના જ નથી.

આચાર્યાદિનું કર્તવ્ય શું ?

સભામાંથી એક ભાઈએ પૂછ્યું કે 'આચાર્યો સમાજ**્યવસ્થા** અને વર્ણુ<sup>°</sup>વ્યવસ્થા સુધારવા પ્રયત્ના કેમ કરતા નથી <sup>?</sup> '

સવાલ: સમાજવ્યવસ્થા એટલે શું?

સભામાંથી જવાખ : 'દુનિયાના વ્યવહાર, ખાવાપીવાના, ઘર આંધવાના, સંસાર ચલાવવાના વિગેરે.'

સવાલ ઃ હું એમ પૂર્હા છું કે 'આચાર્યો એની ચિંતા ન રાખે તાે એ વ્યવહાર ચાલે કે તૂટી જાય ?'

જવાબ : 'આચાર્યો દુનિયાના વ્યવહારની ચિંતા ન રાખે તો તે ચાલે તો ખરા પણ નબળી રીતે ચાલે.'

સવાલ : 'તેનું કારણ ?'

જવાખ : ' લાેકોને દાનાદિક વ્યવહારની સમજણ નથી માટ. '

સવાલ : 'દાનને દુનિયાના વ્યવહાર કહેવા કે ધર્મ'ના ?'

જવાબ : 'ધર્મ'ના. '

અસ તમારા જ ઉત્તરાથી એ વાત સ્પષ્ટ થાય છે કે ' દુનિયાના વ્યવહાર તા લાકો પાતાના મેળે જ ચલાવે છે અને દાન વગેરે માટે ઉપદેશની જરૂર છે. સમાજવ્યવસ્થા કરવી એટલે દાનાદિ કરાવવાં તે. નહિ કે વ્યાપારાદિમાં સમાજને યાજવા તે. પૈસા કમાવા, ઘર બ'ઘાવવાં વગેરે ચાલે જ જાય છે. પણ તેમાં અનીતિ વગેરેનું જે સેવન થાય છે તેમાંથી ખર્ચી જાય તા સારું ' એ ઇચ્છાથી સમાજવ્યવસ્થામાં મહાપુરૂષાના હાથ હાય તા એટલા જ કે દુનિયાના વ્યવહારમાં લાેકાને અનીતિ, લાભ વગેરેમાંથી પાછા હઠાવવા અને એ ઇચ્છા પણ તાે જ સફળ થાય કે લક્ષ્મી આદિની અસારતા, તેની અનિત્યતા આદિને સમજાવવામાં આવે. એ જ કારણે પ્રાયઃ હરેક ઉપદેશની શરૂઆતમાં જ્ઞાની પુરુષાએ સંસારની અસારતા જોરશારથી સમજાવી છે અને જે સમ્યગૃદ્ધિ હાય તે સંસારમાં ન રમે એમ ખુલ્લી રીતે કરમાવ્યું છે. આ દુનિયા અનાદિકાળથી અર્થ કામમાં રાચેલી છે. તે મેળવવા એટલા બધા પ્રયત્ન કરે છે કે આત્માનું ભાન ભૂલી ન કરવાનું કરે છે. આ મહાપુર ધાએ વિચાર્યું કે અને તેમ હાય તા, યાગ્ય હાય તેને તેમાંથી ખસેડવા, કારણ કે એમાં જ તેઓનું શ્રેય છે; પણ જે લે કો ન ખસી શકે તેવા હાય તે પણ અનીતિ આદિથી ખચી જાય તે પણ સારૂં, કે જેથી કોઈ પણ વખતે પ્રભુમાર્ગની પ્રાપ્તિ કરી શકે. એ જ એક એ ઉપકારી મહાપુર ષાની અભિલાષા. કહેા હવે વર્ણાશ્રમવ્યવસ્થા એટલે શું?

આ ભાઈ એમ કહે છે કે 'પહેલાં અધા જંગલી હતા, વાઘ વરૂ આદિના ભય હતા. તેથી કેટલાકે ઘર આંધવાનું, રાંધવાનું, વગેરે જુદું જુદું કામ કર્યું, માટે તે અમારે ટકાવી રાખવું.'

હું પૂછું છું કે 'આવી વાત તમે કચાંથી ઉપાડી લાવ્યા ? ખેર, હવે તો વાઘ આદિના ભય નથીને ?'

આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એવા જ આશય પ્રગટ કરે છે કે હવે એ ભય નથી રહ્યો છતાં પણુ એ બધું તમારે ટકાવી રાખવું જોઈએ. આથી આ વાતમાં કંઈ સાર જણાતાે નથી. વળી પાછા સભામાંથી એવી જાતના અવાજ થયા કે 'વાઘ ગયા, વરૂ ગયા, પણ હવે મશીન-ગના આવી છે.'

આમાં રાજદ્વારી પ્રશ્નની છાયા છે. આ વાતને એક બાજુ ઉપર રાખી એક દૂં કી વાત સમજ લેવી જોઈ એ. દુનિયાના વ્યવહારના હેતુ અને નિદાન ખરાખર શાધા. મશીનગન કેમ આવી ? જ્ઞાનીઓએ જે એક નિદાન શાહ્યું છે, તે માન્ય કરીએ તા બધું પતી જાય. ચિકિત્સક કેવલ ખહારના વ્યાધિ ઉપર ધ્યાન નહિ આપતાં નિદાન તપાસે. કોટવાલ, જેલ, ફાંસીનાં લાકડાં, આ બધી ચીજો રાજ્યને ઉભી કરવી પડતી હાેય તેનું નિદાન શું <sup>?</sup> ઘરમાં તાળાંકુંચી, કંપાઉન્ડ, ભૈયા રાખવા પડે છે એ બધાનું કાર**ણ શું** ? જ્ઞાનીઓએ એ <mark>બરાબર</mark> તપાસ્યું અને જે માર્ગ ખતાવ્યા તે દુનિયા અંગીકાર કરે તાે મશીન-ગનાની, પાંજરાચ્યાની, પકડનારની અને રક્ષણ કરતારની જરૂર કદી નહિ પડે. મનુષ્યા જો મનુષ્ય ખની જાય, મનુષ્યપણાને ભૂલી ન જાય, શું કરલું યાગ્ય છે તેના નિર્ણય કરી વર્તવા માંડે તા બધી ખરાબીઓ ના**ણુદ થ**ઈ જાય. અર્થ'કામની લાલસાને છેાડાે. ન છૂટે તાે ેતે ખાેટી છે, તે શાંતિ આપનારી નથી, ચાલતું નથી તેથી જ તેના સ્વીકાર કરવા પડે છે, અને એ મારી પામરતા છે, માટે કહાચ તે મેળવવા માટે પ્રયત્ન કરવા પઉ તાે કરું, પણ તે પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ તે વસ્તુની પ્રાપ્તિ ન થાય તેા હું ભૂખ્યા પેટે પડચો રહું, સાધનહીન દશા લાગવું, પણ અનીતિ આદિના ઉપાસક તા ન જ ખતું.' આ નિર્ણય જો મનુષ્યમાત્ર કરે તો ઊભી કરવામાં આવેલી અધીએ જેલા ભંધ થઈ જાય અને ગાેઠવવામાં આવતી મશીનગના સ્વયમેવ ઊઠી જાય. આવી ઉત્તમ વ્યવસ્થા મહાપુરુષોએ ઉપદેશી છે. તેઓ ન તા પડ્યા રાજદ્વારીમાં કે ન તા પડ્યા દુનિયાદારીમાં. જે જાતિની વ્યવસ્થા તેઓએ ઉપદેશી છે તે સિવાય બીજીની જરૂર છે? નહિ જ, કારણ કે અધી જ ઉત્તમ વ્યવસ્થાના સમાવેશ એમાં થઈ જાય છે અને એ વ્યવસ્થાના અમલ કરવાથી અધી જ ઉપાધિઓનાં મૂળિયાં જેમાં સમાઈ જાય છે તેના નાશ થઈ જાય છે. ઉપકારીઓએ દર્શાવેલી

વ્યવસ્થાના જીવનમાં અમલ કરવાથી વ્યવહારમાં પણ કેવું સુંદર પરિણામ આવે છે એ જેવા માટે એક દેપ્ટાંત જોઈએ.

### શ્રી શાલિભદ્રજી અને રત્નક'બળ!

શ્રી શ્રેષ્ટિક મહારાજ મગધ દેશના રાજ હતા. તેમની રાજધાની-રૂપ રાજગૃહીમાં શ્રી શાલિભદ્ર માેટા શ્રીમાન્ તરીકે વસતા હતા. એમની શ્રીમ તાઈ આગળ રાજાની ઋદ્ધિ પણ સામાન્ય ભાસતી. કારણ, શ્રી શાલિલદ્રને પિતાદેવ ત્રષ્ટમાન હતા. રાજ ૯૯ પેટી ઉતરતી હતી. ભાજન, વસ્ત્રો અને અલંકારા દેવતાઈ આવતા હતા. મગધ દેશન<sup>ા</sup> અને તેમાં આવેલી રાજગૃહીની મહત્તા સાંભળી નેપાળ દેશના વેપારીઓ સવા લાખ સવા લાખ સાેનૈયાની કિંમતની ૧૬ રતનકંબળ લઈ ને રાજસભામાં વેચવા ગયા. ગમે તેવી ઠંડીમાં પણ રત્નકંખળ ઢાંકવામાં આવે તા પથ્થર જેવાં ઠરેલાં ઘી પણ પીગળી જાય, ગ્રીષ્મઋતુમાં તપેલાં ઘી ઉપર ઢાંકવામાં આવે તાે ઠરીને પથ્થર જેવું થઈ જાય અને ચામાસામાં ન શરદી કરે કે ન ગરમી કરે; આવી ગુણવાળી રત્નકંખળ મેલી થાય ત્યારે અગ્નિમાં નાખે તા શુદ્ધ થઈ ને ખહાર આવે. આવી હતી તે રત્નકં મળ. રાજાએ કહ્યું, આવી રીતે ભાગમાં સવા લાખ સાનૈયા ખરચીએ તેના કરતાં પ્રજાના રક્ષણમાં ખરચીએ તાે શું ખાેટું ? વેપારીએા સાંભળીને ખિન્ન થઈ ગયા અને બાેલ્યા કે 'જે મા**લ** મગધ દેશના માલિક ન ખરીદે તે બીજું કોણ ખરીદ કરે ? નાહુકના મહેનત કરીને અહીં સુધી આવ્યા.' શ્રી શાલિભદ્રની માતાએ આ વેપારીઓને ઉદાસપણે પાતાના ઘર આગળથી જતા જોયા. દાસીને બાલાવવા માકલી. દાસીએ, 'મારી શેઠાણી બાલાવે છે માટે તમે આવા,' એમ કહ્યું, એના ઉત્તરમાં વેપારીઓએ કહ્યું કે 'જે માલની ખરીદ રાજાએ ન કરી તે માલ તારી શેઠાણી કેવી રીતે ખરીદરો?' આની સાથે દાસીએ કહ્યું કે 'મારાં શેઠાણી દર્શ'ન કરવા જેવાં છે.' વેપારીએા આવ્યા. રોઠાણીને એઈ ખુશી થયાં. ' શું લાવ્યા છેા ? ' 'રત્નકં બળ.' ' કેટલી

છે?' '૧૬.' ખસ! ૧૬ જ છે? મારે તા ૩૨ ને અંધતી હતી. કારણ કે મારા શાલિભદ્રની સ્ત્રીએા ૩૨ છે.' કિંમતીમાં કિંમતી રત્વકં અળ માટે અત્રીસને યાદ કરનાર શાલિભદ્રની માતા પાતાને કેમ ભૂલી જાય છે? એમાં જ શ્રી જૈનશાસનને પામેલી માતાની મહત્તા છે. એ ખત્રીશ, એ માતાને કેવી રીતે પૂજતી હશે? સામાની પાસે જો. તમારે ગુણ જોઈ તાે હાેય તાે પ્રથમ તમે ગુણવાન બનાે. જૈન કુટું છા ગૃહસ્થાવાસમાં પણ આ દશામાં હતાં, કારણ કે તેમને ત્યાં ત્યાગની છે.ળા ઉછળતી હતી. હૃદયમાં તેવી ભાેગની પિપાસા ન હતી એટલે વધુઓ પ્રત્યે પણ દીકરીઓ જેટલાે સદ્ભાવ રહેતાે. આજે વહુ માટે ઘી, દ્રધ તાળામાં હાય છે. વહુઓ પણ કહે છે કે 'સાસુજ ? યાદ રાખજો, હાથમાં આવે એટલી વાર છે, નહિ ખવાય તા ઢાળી નાંખીશું. ' આજની સાસુ–વહુ એટલે કોઈ જૂદી જ વસ્તુ. આ તમારા આજના સંસાર. તમે જે સંસારનાં સુખાનું વર્ષાન કરાે છાે તે આ જ કે બીજાં? તમે અહાદ્વર છા કે ખંગલામાં રહી શકો છા. તમે એવું પુષ્ય કરીને આવ્યા છેા કે સંસારમાં સડ્યા સિવાય છૂટકો નથી. તમારા ગુસ્સાે. સંસારના ત્યાગ કરવાનું કહે તેના ઉપર. તમારી શાંતિ મનની માનેલી અને મૂર્બાએ એ કબૂલ રાખેલી. ખરેજ ! દુઃખની વાત છે. શ્રી શાલિભદ્રજીની માતાનું હુદય કેટલું ઉદ્દાર હશે ? જૈન કુટું બમાં રહેલાં માળાપ કેવાં હોય ? આજે એ બુમરાણ થઈ રહ્યી છે કે ' દીકરાઓએ મા-બાપની આજ્ઞા માનવી જોઈએ, ' એમ શાસ્ત્રે કહ્યું છે, પણ હું પૂછું છુ કે 'માળાપ કેવાં હોવાં જોઈએ ' એ શાસ્ત્રમાં જોયું છે? કહા ભાગ્યશાળી! આજ્ઞા શા માટે માનવી? શ્રી જિનેશ્વરદેવે આજ્ઞા માનવાનું ( લઘુએ વડીલની આજ્ઞામાં રહેવું ) એ ફરમાન કર્યું એના હેતુ શા એ વિચાર્યું છે ? જેમ તમે કહા છા કે બાળકોએ મા ખાપની, નાનાઓએ માેટાની આજ્ઞા માનવી, તેમ શાસ્ત્રો પણ કહે છે. કારણ કે ખાળકમાં પાતાનું હિતાહિત જોવાની તાકાત નથી માટે હિતાહિત જોવાની તાકાતવાળા વડીલની આજ્ઞા માનવી જોઈ એ; પણ ઉપકારના અદલાની ખાતર ગમે તેવી અયોગ્ય આજ્ઞા પણ માનવી, એવું જો

કખૂલ રાખીએ તાે તાે જુલમ જ થઈ જાય. કોઈ ઉપકારી ખાપ પાતાના પુત્રને આજ્ઞા કરે કે 'તું ચારી કર' તાે 'પુત્રે ચારી કરવી?' આજ્ઞા સારી છે કે ખાેટી એ જોવી કે નહિ?

સભામાંથી અવાજ થયા કે જરૂર જેવી. અયાગ્ય આજ્ઞા તા મનાય જ કેમ?

હવે કહેા કે મા-બાપ તે કે જે દીકરાને બાહી આજ્ઞા કરે જ નહિ. ચાલા આગળ. શ્રી શાલિભદ્રજીની માતા કહે છે કે 'સાળના ૩૨ ડુકડા કરા ને પછી મને આપા,' પેલા વેપારી વિચાર કરે છે કે ડુકડા તેા કરીએ પણ ૧૬ની કિંમત કચાં ? જરા શંકિત થયા. શેઠાણી સમજી ગયાં, નાેકરને ઝટ હુકમ કર્યાે. થેલીએા આગળ ધરી. ટુકડા થઈ ગયા. માતાએ પાતાની ખત્રીસે પુત્રવધૂઓને એક એક ટુકરો અર્પાણ કર્યો અને તેણીઓએ સ્નાન કરી કરી તે ડુકડા દ્વારા શરીરને સાક કરી તે ટુકડા ખાળમાં ફેંકી દીધા. આ તરફ રાણીને ખબર મત્યા કે મહારાજાએ એક પણ રત્નકંખળ ખરીદ કરી નહિ. રાણીએ આગ્રહ કર્યો કે એક રત્નકંષળ તા રાજ્યના ભંડારમાં હાવી જોઈ એ. રાજાએ વેપારી પાસે માણુસને મૂલ્ય આપી માેકલ્યાે. વેપારીઓએ ખહુમાનપૂર્વ ક ખધી હુકીકત કહી. રાજા વિસ્મય પામ્યા અને વિચાર્યું કે કેવા શ્રીમાંત હશે? સવા લાખ આપી એક રત્નકંબલ શાલિબદ્રને ત્યાંથી મંગાવવા રાજાએ માણસ માેકલ્યાે. માતા અહુમાનપૂર્વક ઉત્તર આપે છે કે ' ભાઈ, મહારાજાને એમ કહેજે કે રત્નકં ખલ તા શું? **બધું** એ આપતું જ છે. અમે પણ બધાં આપનાં છીએ. રત્નકંબલ હાેય તો પણ કિંમત લઇ ને આપવાની ન હોય. પણ લાચાર કે સોળેના ડુકડા થઈ ગયા અને તે ખાળમાં ફેંકાઈ ગયા. જૂની ઘણી છે પણ સેવકાેએ ઓઢેલી હાેવાથી સ્વામીને ન આપી શકાય.' રાજા અને પ્રજા એ ઉભયનું માનસ જોયું ? શ્રી શ્રેણિક મહારાજાના કાને નાેકરે ઉપરની વાત નાખી. રાજા વિચારે છે 'આ તે કેવા શ્રીમાન ! એની સાદ્યાળી કેટલી હોવી જોઈએ ? જરૂર મારે એને એક વાર

જેવા જોઈએ. આ પ્રમાણે <sup>(</sup>વચારી રાજા પાતાના મંત્રીશ્વર શ્રી અભયકુમારને કહે છે કે 'ખબર આપા કે શ્રી શાલિબદ રાજ-સભામાં આવે.' માતા કહે છે કે ' આજ્ઞા માથા ઉપર. પણુ મારાે શાલિભદ્ર સંસારના વ્યવહારથી અજ્ઞાત છે. મહારાજા પાતે જ મારા ઘરને પાવન કરે. 'મહારાજા પણ તે વાત માન્ય રાખે છે. રાજાએ સમ્યગ્દેષ્ટિ અને શાલિભદ્રની માતા પણ સમ્યગ્દેષ્ટિ. બન્નેની નીતિ રીતિ જોઈ ? આ દશામાં પ્રજાને આર્તાનાદ પણ નથી કરવા પડતા અને રાજાને મશીનગનાની પણ જરૂર નથી પડતી. બન્નેના વિચારમાં અને ભાષામાં કેટલી સૌમ્યતા અને સુંદરતા ઝળકી રહી છે, એને ખૂબ વિચારા. આ બધા પ્રતાપ શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનની રસિક-તાના છે. અર્થ કામની લાલસા એ એક ભયંકર વસ્ત છે. એ લાલસાના યાગે તાે આજે એવા વક્તા નીકહયા છે કે એકેક વેણ બાલે ને સામાના કાળજામાં હાેળી સળગે. સાંભળનાર પણ એવા છે કે સત્યને ખંદ્રકે મારે. વધતી જતી અર્થકામની લાલસાએાને પાષ-વાની ઇચ્છાને આધીન થઈ પાપને પણ નહિ જુઓ તો જે દુર્દશા થઈ રહી છે તેથી કંઈ ગુણી અધિક થશે; માટે ભાગ્યવાના ! દુનિયાના પદાર્થાની આસક્તિરૂપી અગ્નિ સળગી રહેલ છે તેને વૈરાગ્યરૂપ જળથી શાંત કરેા. ' નમાે અરિહ તાણં 'ની નવકારવાળી કેમ ગણવી ? શા માટે ગણવી ? તે તેા તમે અધા ભૂલી ગયા. માટે એક નવકારવાળી એવી રાજ ગણા કે ' દુનિયાના પદાર્થીને મારે એક દિવસ છેાડચા વિના છૂટકો નથી માટે હમણાં જ છૂટે તેા સારું.' આ પણ ભગવાનની આગ્રા જ છે એટલે એના સ્મરણથી તમારા આત્મા દિવસે દિવસે પવિત્ર અને. દીક્ષાથી તમે નકામા ભડકા છા. હું કહું છું કે તેને લીધા વિના તમારા નહિ પણ કોઈ ના ય છૂટકો નથી. તમારા તારકે લીધું તે તમારે લેવું જ પડશે. તેને હૃદયથી નમા. હૃદયના નમસ્કાર સંસારમાં પણ સુખરૂપ નીવડશે. વૈરાગ્યભાવવાળા આત્માના સંસાર પણ દુઃખરૂપ નીવડતા નથી.

#### પાપતા ડર રાખા :

ગ્રાનીના કહેવા પ્રમાણે માર્ગા<u>નુ</u>સારીપણાના પહેલા ગુણ ન્યાય સંપન્ન વિભાવ છે. 'પૈસા વિના ચાલે, મમતા છૂટી જાય તાે અહેા-ભાગ્ય. મમતા ન છૂટે, આત્મા તેટલાે શૂરવીર ન અને, તાે પણ અનીતિ, અસત્ય, દેવાળિયા પણું, એ બધું મારે સ્વપ્ને પણ ખપે નહિ.' આ ભાવનાની ખીલવટ થાય તા મેશીનગના નકામી બની જાય. મશીનગનાને જીવતી રાખનારા સંસાર રસિકા જ છે. કાળા આદમી ધાળામાં ખપવાના દંભ કરે. ત્યાં ન જોઈતી ઉપાધિએા ઉભી થાય એ સહજ છે. યાદ રાખને કે અનીતિ આદિથી બધાયેલ કર્મા જ પીને નહિ બેસવા દે પરભવને ભૂલવા જેવી નાસ્તિકતા ન ખતાવા. તે નાસ્તિકતાએ સાધુ કહેવાતાએ ને પણ ભાનભૂલા ખનાવી દીધા. એના યાેગે ઉભયનું નિકંદન નીકળી જવાતું. શ્રી મહાવીરદેવના શ્રી જિનેધરદેવના શાસનમાં કાઈના પક્ષપાત નથી. વર્તન સીધું નહિ રાખ્યું, જ્ઞાનીઓની આજ્ઞા પ્રમાણે ન વર્ત્યા, તા નરક નિગાદાદિના ખાડા તૈયાર છે. અમારા એાઘા અને તમારું તિલક તે વખતે કામ નહિ આવે. અમે કહીશું કે આગમા ખહુ ભણ્યા હતા, તમે કહેશા કે અમારી સાદ્યળી ખહુ હતી, તે ત્યાં નહિ ચાલે. તમારે કચાં જવું છે? નરકમાં કે નિગાદમાં? એકેમાં નહિ, કારણ કે બેચ ખાેટાં છે. ત્યાં જવું નથી પણ કારવાઈ ત્યાં જવાની કરવી છે; એ કેમ ચાલશે ? આ બધી માજમજા ઉત્તમ ગતિમાં માકલે એમ હાય તા જૂદી વાત છે; પણ તેમ નથી. માટે 'જેમાં સુખની આશા રાખીએ છીએ તે વસ્તુ કયી? ધર્મ ગુરુઓને કોઈ પણુ જાતની પ્રવૃત્તિ કરવા લાયક હાય તા તે કથી ?' આવું આવું ખુબ વિચારા. હુજ પણ કહું છું કે તમારી પરલાકની ચિંતા તેમને કરવા દેા. આ લાેકમાં મૂંઝાયા, લીન થઈ ગયા, દુનિયાના પદાર્થામાં ચાંટી ગયા તા પરલાક ખગડયા સમજે. વાસુદેવા કચાં ગયા ? નરફે. રાજાઓ નરકે કોના અભાવે જાય? ધર્મના. તમારે સ્વર્ગમાં કોના સદ્ભાવે જવું છે? કહાે કે ધર્મના. જો એમ કહેતા હાે તાે નિશ્ચિત કરા કે ધર્મ ના શરણ વિના છૂટકો નથી અને શુદ્ધ <sup>ક્</sup>યેયથી <mark>યથાશ</mark>ક્તિ એ ધર્મના ઉપાસક ખના. એમ થશે તો જ શ્રેય થશે. અસ્તુ... ....



# ધર્મના ઉપાસક કેાણુ બની શકે?

## ધમે કોણ કરી શકે ! શુભના ઉદયવાળા કે અશુભના !

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિએા. એકાન્ત ઉપકારની દૃષ્ટિએ મનુષ્યજીવન કેમ સફળ થાય તેને માટે માર્ગ નિદે શ કરતાં કરમાવી ગયા છે કે ગમે તેવા સંચાગામાંથી પણ સમય મેળવી, શ્રી જિનેશ્વર-દેવે કહેલાં શાસ્ત્રોને કલ્યાણકષ્ટિએ સાંભળા, એ સાંભળીને, એ કહેનાર વીતરાગ હાઈ અનંતજ્ઞાની હતા એમ માની તેમને પૂરી શ્રદ્ધાએ માના અને માન્યા પછી તેમની આજ્ઞાનસાર વર્લન માટે તમારામાં જેટલી શક્તિ હાેય તેટલી અધી ખરચાે, એથી પામવા યાેગ્ય વસ્તુ પમાશે, જે સુખની ઝંખના કર્યા કરાે છાે તે આવી મળશે, નહિ તાે જેમ અનંત જન્મ ગયા તેમ આ જન્મ પણ નિષ્ફળ જશે એટલું જ નહિ, પણ ભારેમાં ભારે નુકસાન કરનારા નીવડશે. પાછળથી કરેલાે પસ્તાવા કામ નહિ આવે. જે કાંઈ વિચાર કરવાના હાય, જે કાંઈ કાર્ય કરવાનું હોય તે આયુષ્ય ખાકી છે એટલામાં જ કરી લેવા જેવું છે. કર્મ સત્તા આગળ કાેેઇનું ચાલ્યું નથી, ચાલતુ નથી અને ચાલવાનું યે નથી. કર્મતા ?દયની સામે થવા જેટલું આપણામાં કૌવત નહિ હોાવાને કારણે નહિ જેવા સંધાેગા આપણને મૂંઝવે છે. ન**હિ જે**વા રાગર'ગે આપણને ભાનભૂલા બનાવ્યા છે અને આપણી ધર્મની વાસના લાપાત્રી છે. નહિ જેવા કર્મના ઉદયની સામે જો આપણે ન ૮કી શકીએ, એને ન જીરવી શકીએ તેા ભયંકર ઉદ્દય સામે શું થશે ? માટે જે કર્મ બંધાયાં તે બંધાઈ ગયાં, હવે નવા બંધ અશભ ન પડે, આત્મા અચાગ્ય સ્થિતિમાં ન મૂકાય એની કાળજી કરો.

અશુભ કર્મબ'ધ સંસારના અશુભ સંધાગા ઉભા કરે, શુભ કર્મબ'ધ સ સારના શુભ સ'યાગા ઊ મા કરે, એ બેયને આપણે આધીન ન થઈએ **તા જ ધર્મ થ**ઇ શકે. શુભાદયવાળા કહે કે આ સાદ્યળીની વ્યવસ્થામાંથી ટાઈમ મળતા નથી અને અશુભાદયવાળા કહે કે મારાથી અનત નથી. હું મારા ખાડા પુરવામાંથી ઉંચા આવતા નથી. તા હવે ધમ<sup>°</sup> કરવાનાે કોને માટે <sup>?</sup> શુભાે**દયમાં** લીનતા કેળવી પાપ કર્યા કરાે અને અશુલાદયમાં મું ઝાઈ મનગમતું મેળવવા માટે પાપ કર્યા કરાે. ત્યારે તમારે માટે બચવાની બારી કચી ? તમે કથા ઉદયમાં ધર્મ કરી શકો ? ધર્મ કોણ કરી શકે ? શ્રી જિતવારદેવના ધર્મ કાેણ સેવી શકે ? ધર્મોતી રુચિવાળા અને દુનિયાની દષ્ટિએ આવતા શુભ-અશુભ ઉદયની જેને પરવા ન હોય તે. ધર્મ કરનાર તાે બેય ઉદયમાં કરે છે એની ના નહિ, પણ એ યેાગ્ય આત્માઓ જે ધર્મ કરે છે તે એ ઉદ્દયને આભારી નથી પણ કોક બીજાને જ આભારી છે. 'શુભના ઉ**દયવા**ળા જેઓ કહે છે કે અમને કુરસદ નથી. ચાર ચાર પેઢી ચાલે છે, અમને ધર્મ કરવાને ટાઇમ નથી અને અશુભાદયવાળા જેઓ કહે છે કે મન તા થાય પણ પેટમાં નાખવા જેટલું મળે ત્યારેને ? ' તેઓ તાે બેય બેયના ધ્યાનમાં લીન છે. દુનિયામાં બેય ઉદ્દય, સારા અને નરસા સંચાગા ચાલુ રાખે છે. હવે 'ધર્મ કરે કોણુ 'એ કહાે. ધર્મતા આરાધક કથા આત્મા બને ? કહેવું જ પડશે કે સાંસારિક શુભાશુભ સંચાગાને પાતાથી પર માતે અને બંનેથી પાતાને અલગા સમજે તે.

## પૂર્વ-સમયની વાત ઃ

સાડાભાર દોકડાના માલિક શ્રેષ્ઠિ ત્રિકાલ જિનપૂજા અને અનુપમ સામાયિક કરતા અને ત્રણ ખંડના માલિક પણ ત્રિકાલ પૂજા કરતા. પૂર્વ પુરુષાને બેચ ઉદય ભાગવતાં આવડતા હતા. શ્રી શ્રેણિક મહારાજા મગધ દેશના માલિક થયા પહેલાં રાજગૃહીમાં ફરતા ફરતા, એક ઉદ્યાન પાસે આવ્યા. ત્યાં તેમણે અનાથી મુનિને જોયા. અનાથી મુનિ કેવા ? ચઢતી જુવાની, રૂપ કામદેવ જેવું, દેખાવ મનાહર. એ

જોઈ શ્રી શ્રેણિક મહારાજને દયા આવી. યાદ રાખાે કે આ સમય સમ્યકૂત્વ પહેલાંના છે. એમણે વિચાર્યું કે 'આ ભાગની વયમાં ત્યાગ શા ? જરૂર એ બીચારાને ભાગની સામગ્રી નહિ મલી હાય.' રાજા વિચારે છે કે 'હું એને ભાગસામગ્રી પૂરી પાડું, અંગલા, રમણી વગેરે સર્વ સાધના પૂરાં પાડું, એના નાથ બની રાજા તરીકેનું શરણ આપું, ' એમ વિચારી ઉદ્યાનમાં ગયા. વૃક્ષની છાયા નીચે શિલા ઉપર આત્મધ્યાનમાં મગ્ન મુનિ બેઠા હતા ત્યાં આવ્યા. એમણે કહ્યું 'તમારે નાથ ન હાેય તાે હું નાથ થાઉં, ભાેગ આપું, પણ આ વયમાં આ છાડી ઘો.' આ સાંભળી મહાત્માએ માહું મલકાવ્યું. એ જોઈ શ્રી શ્રેણિક મહારાજા ચમકયા. કારણ ! સમ્યક્ત ન હતું પણ ચાગ્યતા હતી. રાજા વિચારે છે કે ' હું અનાથના નાથ થવાની તૈયારી કરું છું છતાં આ હસે છે. જરૂર મારી કલ્પનામાં – પરીક્ષામાં ભૂલ છે. કચેા એવા આદમી હાય કે મગધના માલિક માગવાનું કહે તેને બેપરવાઇથી હસે! જેને મારી બેપરવા છે તે મારાથી અંજાય ? એ ફીકું હસે છે. એમાં કાંઈ રહસ્ય છે.' વળી આગળ વિચારે છે કે 'મારા જેવા આના નાથ ખને છતાં એ લાેભાય નહિ, ઊઠીને ઉભાે ન થાય, મારા પગ ન પકડે, મારા આભાર ન માને એ કેવા મહાતમા ? જરૂર હું પરીક્ષામાં ભૂલ્યા.' આમ વિચારી મહાત્માને હાથ જોડચા. શ્રી ગ્રેણિક મહારાજા ઘણા લે ગી હતા, એ એમ વિચાર કે આ શું સમજે ? અને એમ માની ચાલ્યા જાયતા કંઇ વાંધા હતા? પણ એ સાચી વાત સમજયા. જે લાગ આગળ મારાથી ટકાતું નથી, જે લાગ મને મૂં ઝવે છે, તે લાગના જેને અસર નથી એ જરૂર મહાન આત્મા. હવે એ મહાત્મા કહે છે કે 'રાજન્! તમે પહેલાં નાથવાળા ખના પછી નાથ થવા આવજો '. તરત શ્રી શ્રેણિક મહારાજા પાતાનું માથું ઝુકાવે છે પગ એમ નથી કહેતા કે મગધ દેશના માલિક એવા મને આમ કહેનાર કોણ ? પુષ્યવાન આત્માને એવા વિચાર જ આવે નહિ. આવું કોણ કહે ? તે જ કે જે કોઈના તેજમાં ન અંજાય અને દુનિયા દારીની સાદ્યાબીને કિંમત વગરની ગણે. સાધુ તમારી સાદ્યાબી ન વખાણે.

સાધુ તમને સાદ્યાળીમાં ચાંટી જવાનું કહે કે તેમાંથી ઉખડી જવાનું કહે ? સાચાના અમલ માેડા થાય એની પરવા નહિ પણ સાચાને સાચું માન્યા વિના છૂટકો નથી. એ માન્યા વિના રહી ગયા તા ભયં કર મૂર્ખાઇ કરી ગણાશે, સાચાને સ્વીકારતાં શીખા. એ સ્ત્રીકાર્યા વિના શ્રેય નથી. શ્રી અનાથી મુનિ કહે છે કે 'રાજન્! મારા માથે પથ તારા જેવા આપ હતા, દેવાંગના જેવી સ્ત્રી હતી, કુટું અક્ષ્યીલાના પાર ન હતા, ઋદિસિદ્ધિના તાટા ન હતા.' આ સાંભળી મહારાજા શ્રી શ્રેશિક ચમકથા! એમનું માનસ પલટાય છે. અનાથી મુનિ કહે છે કે 'રાજન્! હું એક વાર ળીમાર પડચો, મને દાહજવર થયેા, જેમ જેમ ઉપચાર થતા ગયા તેમ તેમ વ્યાધિ વધવા માંડી. ગૈદ્યો, હકીમા મારી સેવામાં ચાવીસે કલાક નાડી પકડી બેસી રહેતા. વખતા-વખત દવાના પ્રયાગા બદલાતા. આંખા ફાડી બધા સામે જોઇ રહેતા હતા. વૈદ્યો અને હકીમા નિરાશ થયા. માતા, પિતા, સ્ત્રી, આદે આદે આંખમાંથી આંસુ સારતાં ઉભાં રહ્યાં. મેં ઘણીયે સહાય માગી, પણ જોયું કે આ એકેમાં મારું દુઃખ દ્વર કરવાની તાકાત નથી, ત્યારે મે**ં** નિર્ણય કર્યો કે આજ સુધી હું જે માનતા હતા કે આ અધા મારા રક્ષક છે, પણ એ ભ્રમણા હતી. હવે તો આ વ્યાધિ શમે તો સાચા રક્ષકના શરણે જાઉં ને આ બધું છેાડું. આમ વિચારતાં વ્યાધિ શમ્યો. તે પછી હે રાજન્ ! હું ઊઠચો અને બધું મૂકીને નાથને શરણે આવ્યો. નાથવાન્ બન્યો. અત્યાર સુધી અનાથ હતા એમ જગત્ને જણાવવા મેં અનાથી નામ રાખ્યું છે. તારે પણ નાથવાન્ અનવું હોય તા એ નાથને શરણે જા. ' આ સાંભળીને રાજા બાલ્યા કે 'મહાત્મન્! ભૂલ્યા–ક્ષમાં કરાે! મેં ખહુ આશાતના કરી. મેં તમારા ત્યાંગ ન એાળખ્યા. તમે તર્યા અને મને તારા.

#### ખાડા**માં** ગળડતા બચા :

આજે તેા સાચું સાંભળવાની પણ શક્તિ રહી નથી. સાચું હૃદયમાં સ્થાપવા તમે તૈયાર નથી. તમે રાખ્યું છે તે છેાડવા જેવું સાંભળતાં

તમને ગ્લાનિ થાય છે. સારાની – સાચાની સામે તમારી અળતરા માટી છે. તમારાથી ખાટાને છોડવાનું ન અને તો ભલે, તમે તેને ન છાડી શકા, વિષયવાસના ઉપર કાપ મૂકવા માટે નઅળા હા તો તે તમે જાણા, પણ 'એ વિષયો કારમા છે, એમાં વિષમતા છે, આત્માનું સત્યાનાશ કરવાની એમાં તાકાત છે, ' એમ માની તેને મિત્ર માનવાને અદલે દુશ્મન માનતાં શીખા તો જ તમારે માટે તરવાની ખારી છે. દુશ્મનને મિત્ર માન્યા તો હારવાના – સુખના અથી' તમે દુઃખના ખાડામાં ગઅડવાના. તમને ખબર નથી પડતી કે તમે ગખડી રહ્યા છા. એક ચિત્રકાર પાતાનું સારું ચિત્ર જોવામાં એટલા લીન છે કે જોતાં જોતાં પાછે પગલે હટતા જાય છે પણ ચિત્ર જોવામાં લીન થએલા તેને ભાન નથી રહ્યું કે પાલખને છેડે જવાથી ગખડાશે. એને એ કચાં જઇ રહ્યો છે તેનું પણ ભાન નથી. પાતાને વિચક્ષણ, ડાહ્યો અને પરીક્ષક માને છે. પાછાં પગલાં ભરતા એ પાતાને વિચક્ષણ, ડાહ્યો અને પરીક્ષક માને છે. પાછાં પગલાં ભરતા એ પાતાને ચિચક્ષણ, ડાહ્યો અને પરીક્ષક માને છે. પાછાં પગલાં ભરતા એ પાતાને ચિચક્ષણ, કરી ?

સભામાંથી અવાજ થયા કે ' ખૂમ મારે!'

ઠીક, તો હું પણ તમને ખૂમ મારીને કહું છું કે તમે પણ ચિતારાની જેમ પાછળ પગલાં ભરી રહ્યા છે. આ મારા બાંગલા, આ મારા રાણીસાહેબ, આ મારા કીકાભાઈ, આ મારા હીરા, આ મારા પન્ના – આમાં ને આમાં તમે ગખડી રહ્યા છે. હીરાની વીંટીવાળી આંગળી તરફ જો જો કરે, ખધા દેખે તેમ રાખે ને મલકાય; અને દીન હાય તે લમણે હાથ દઈને બેસે. એ બેય ગમાર. શું દુનિયાનું નાટક છે? એ બેમાં સુખી કોણુ ? પેલા હીરામાં એવા લીન છે કે એને બીજું કશું ભાન નથી. એમાં ને એમાં દેવ, ગુરુ, ધર્મ, આગમ, આ બધું ભૂલે. પેલા દીન – બીજાની હીરાની વીંટી જોઈ ઈચ્ચાંથી અળે 'હાય ખાપ, મને કચારે મળે?' એમ બળાપા કર્યા કરે. જ્ઞાની એ બેયને શું કહે છે?

જી. સા. પ

પૈલા હીરાવાલાને કહે છે કે 'મૂર્ખા, આમાં ન મૂંઝા' અને પેલા દીનને કહે છે કે 'આની પૂંઠે ભિખારી ન બન. ' પેલાને કહે છે કે 'આને છેાડ.' અને દીનને કહે છે કે 'આની લાલસા મુક.' અહીં કોણુ આવે ? ચક્રવતી પણુ આવે અને ભીખારી પણુ આવે. બેય પાેતાપણું મૂકીને આવે. અહીં ભીખારીપણું અને ચક્રવતી<sup>ર</sup>પણું બેચ ભાષક, કારણ કે બેય દુર્ગુણ છે. આ દુર્ગુણના યાગે તમે ગ**બ**ડી રહ્યા છે. પગ ખસે એટલી વાર છે. છેડે ઊભેલાે થંભે, ઊભાે રહે, રૂકી જાય, સલાહ માને, ઈશારે સમજે, અવાજથી કળી શકે તેા અચી શકે ને મૂંઝાય તાે નીચે જાય. શાણા હાેય તાે એક પગ ઉપડેલાે પણ ચાેગ્ય સ્થાને લઈ લે. આથી સ્પષ્ટ છે કે જે શુભાશુભના ઉદયને આધીન ન ખને તે જ ધર્મ આરાધી શકે. ચકવતી ઓએ, રાજા-મહા રાજાઓએ, શેઠ-શાહુકારાએ તથા હિંસકોએ, ઉત્પાત મચાવનારાઓએ, ચારાએ. કઠિયારાએાએ....બધાએ ધર્મ સાધ્યાે. બેય ઉદયવાલા બન્ને ઉદયથી પર રહી સંપૂર્ણ આરાધનાના ભળે મુક્તિએ ગયા. આપણે જ રહ્યા. શાથી ? શુભ અને અશુભના ઉદયને આધીન બન્યા તેથી. આ ખધું વિચાર્યા વિના તમારે તાે કહેવું છે કે ઉદયમાં આવે તાે ને ? પણ ઉદયમાં આવે શી રીતે ? વસ્તુતઃ સંયમાદિ ગુણા કાઈ કર્મના ઉદયને આભારી નથી પણ ક્ષયાપશમાદિને આભારી છે માટે ઉદયથી પર ખની અથવા ઉદયતે સાધક બનાવી ક્ષયાપરામ થઈ જાય એવા પ્રયત્નમાં મચી પહલુ એ જ હિતકર છે. એ દશા માટે પ્રેરણા મળે એવાં અનેક દેષ્ટાંતા છે.

### સાધર્મિકની ભક્તિ કરવાની ભાવના ખીલવા :

હાલમાં ચાલુ એવી શ્રી નયસારની વાત આપણે લઈએ. ગ્રીષ્મ ઋતુ, મધ્યાદ્ધકાળ, ભૂખ્યા, થાકેલા, સમ્યક્ત્વ થયું નથી એવા, શ્રાવક કુળનાયે નહિ—એ અતિથિ માટે વિચારે છે કે કોઈ અતિથિ આવે તાે હું જમાડીને જમું. આ ઉપરથી શું શ્રાવક પાતાના કર્તાવ્યને સમજી શકે તેમ નથી ? શ્રાવક જમવા એસવા પહેલાં દશે દિશાએ જુએ કે કોઈ મહાત્મા—મહિષ અતિથિ પધારે તો સારું કે જેથી મને લક્તિના લાલ મળે. દરેક શ્રાવક ઓછામાં ઓછા એક સાધમી ને સાથે બેસાડચા વિના ન જમે તો એક પણુ સાધમી લૂખે ન રહે. સાધમી કોને કહેવા ? ચાંલ્લાવાળાને ? હા. હાલ એટલું સામાન્ય; વિશેષ વર્ણન આગળ. ચાંલ્લાના વિરાધીને નહિ, ચાંલ્લાની મહત્તાને માને, ચાંલ્લાવાળાને હાથ જોડે અને વધુમાં જ્ઞાનીએ કહેલું માને—કખૂલે તે જૈન.

સભામાંથી પ્રશ્ન: પેટ ભરવાને ચાંલ્લા કરનાર માટે શું થાય ? પેટ ભરવાને ચાંલ્લા કરનારા મુગ્ધ શ્રાવક પણ સારાના સહવાસે સાચા શ્રાવક ખની જાય. ખાટા સિક્કા લઈને આવેલ પણ શાણા વેપારીના સહવાસે ભૂલ કખૂલે, કરી એવું નહિ કરું એવું કહે. તમે ધારા તા એવા મુગ્ધને સુધારી શકો, પણ તમારામાં સાચી ઉદારતા કચાં છે ? સાચી ઉદારતા નહિ હાવાનું કારણ સાધમી પ્રત્યે સાચા રાગ નથી, સાચા સાધમી પ્રેમ નથી એ છે. એ પ્રેમને જગૃત કરવા માટે સમજે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનમાં શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ છકું અને સાતમું પુષ્યક્ષેત્ર છે.

#### પહેલાં બાપ કે પહેલા દીકરા ?

શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમંદિર અને શ્રી જિનાગમ — આ ત્રણ ધર્મ દાતા; ધર્મ રૂપ. આ ત્રણ મુખ્ય ક્ષેત્રોને માને તે જ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક ને શ્રાવિકા અને એ જ કારણે તે ભક્તિનાં ક્ષેત્ર છે. એ ત્રણને ન માને, ન પૂજે અને 'એમની આજ્ઞામાં જ કલ્યાણ છે,' એવું જે ન સ્વીકારે તે ન સાધુ, ન સાધ્વી, ન શ્રાવક, કે ન શ્રાવિકા. હવે વિચાર કરા કે શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમંદિર અને શ્રી જિનાગમને અને એ ત્રણની ઉપાસનામાં જ જીવનશ્રેય સમજનાર સાધુ અને સાધ્વી એમ પાંચને તારક તરીકે સમજનાર શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ કહી જ એમ માને કે અમે ન હોત તો એ પાંચનું શું યાત? એ પાંચની સેવા કોણ કરત? દીકરા કદી એમ માને કે 'હું' ન હોત તો મારા

ભાપને આપ કોણુ કહેત ?' પણ આ જમાનાની તેા બુદ્ધિ જ કોઈ જુલા પ્રકારની છે. આજે દીકરા કહે છે કે આપાજ! હું છું તો તમે જીવશા. એટલે માહમગ્ન બાપાજ કહે, હા, ભાઈ એમ. સાધુ પણ તમને એમ કહી દે કે તમારા વિના અમને પૂજશે કોણ ? તો તે તમને ગમી જાય. પણ ભાગ્યવાન્ ! એ વિચારા કે તીર્થના ઉત્પાદક કોહ્યું ? સ્થાપક કોહ્યું ? અને સ્થાપ્ય કોહ્યું ? કારણ–કાર્ય વિચારા. પરસ્પર સંકલના હાય. પાઘડીમાં માથું ને માથા ઉપર પાઘડી. પણ એથી કાંઈ માથું પાઘડીનું એમ કહેવાય ? પણ આ વીસમી સદ્દીની વિચારશક્તિ જ કોઈ અજબ છે. એ વિચારશક્તિએ આજે યુરુષના પુરુષાર્થને જ હરી લીધા છે. આજના શ્રીમાન્ તા લક્ષ્મીમાં જ સર્વસ્વ સમજીને ખેઠા છે. તેને એમ જ લાગ્યા કરે છે કે લક્ષ્મીથી જ સર્વ કાંઈ છે. એટલે લક્ષ્મીની લાલસામાં ને લાલસામાં જ સખડ્યા કરે. લક્ષ્મીના સેવક તરીકેના જ જીવનને તે ગુજાર્યા કરે. લક્ષ્મીથી ઇષ્ટ સાધવું હાય તા 'મારે તેને આધીન ન ખનવું જોઈ એ. એટલે કે તેની ખાતર મારે મારું પાતાપણું ન વિસરવું જોઈ એ,' એ વિચાર આજે નષ્ટપાયા જેવા થઈ ગયા છે.

આવા સદ્વિચાર નષ્ટ થવા એ લયંકર કમનસીબી છે. કોઈ પણ લાગે એ સદ્વિચાર જાગૃત કરી શ્રીમંતાઈ એકદમ ન તજાય તેં પણ તેની આધીનતાથી ખચવા માટે તા સાવધ રહેવું જ જોઈ એ. સાચા શ્રીમાન કાેણ ?

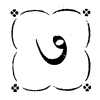
પૂર્વે એક શ્રીમાનને ત્યાં લક્ષ્મીના ભંડાર ભર્યા હતા. એક વખત રાત્રે એ શ્રીમાન્ તળાઇમાં પાઢેલા છે. અચાનક લક્ષ્મીની અધિષ્ઠાત્રી દેવી આવી. દેવીએ શેઠને કહ્યું કે 'તારા પુષ્યાદય પરવાર્યો છે માટે હું દસ દિવસ પછી જઈશ.' એમ કહી દેવી ચાલી ગઈ. શાડી વાર તે શ્રીમાનને આત્ત ધ્યાન થયું અને મૂંઝાયા કે શું થશે ? પણ એનામાં જૈનકુલના સંસ્કાર હતા. તરત વિચાર કર્યા. જવાની તો છે. રાકાવાની નથી, તો એ જાય અને હું ગરીખ કહેવાઉ

તેના કરતાં કાઢવી શી ખાટી ? સવારે કુટું ખને ભેળું કર્યું. અધાએ નિર્ણય કર્યો કે દસ દિવસમાં સાતે ક્ષેત્રમાં લક્ષ્મીના વ્યય કરી નાખવા. દસમા દિવસની રાત્રે માત્ર મકાન જ, અગિયારમે દિવસે એ પણ નહિ. આપણે બધા શ્રી જિનચરણે. દસ દિવસમાં એ શ્રીમાને એમ જ કર્યું. છેલ્લી રાત્રે લક્ષ્મીની અધિષ્ઠાત્રી દેવી આવી. જગાડીને કહે છે કે 'શેઠ! પુષ્યાદય વધી ગયા, હવે નહિ જાઉં.' શેઠ કહે છે કે 'તું આવે તા પણ હું રાખું નહિ,' એ અભિગ્રહ છે અને એ શ્રીમાન આખી દુનિયાના પૂજ્ય બન્યા. આનું નામ શ્રીમાન.

શ્રી જૈનશાસનમાં રક્ત શ્રીમંત આવા હાય, ત્યારે જે ધમ ગુરૂ શ્રી જિનમૂર્તિ<sup>૬</sup>, શ્રી જિનમંદિર અને શ્રી જિનાગમની સેવામાં જ પાતાનું શ્રેય માની રહેલ છે તે એમ માને કે તમારા વડે અમે ? ખરેખર એ માનનાર, ધર્મગુરુ થવાને લાયંક નથી. ભાગ્યવાના ! સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા; એ ચારની સેવામાં એ જોવાનું કે તેના હૈયામાં શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમ દિર અને શ્રી જિનાગમ આ ત્રહ્યુ છે કે નહિ ? એ ત્રહ્યુ જેના હૈયામાં ન હેાય એ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક શ્રાવિકાપણાને માટે નાલાયક છે. એ ત્રણુના વિરાધી એ દુનિયાના વિરાધી અને એથી એ દુનિયામાં રાગાદિના દાવાનળ સળગાવનારા. જેના હૈયામાં એ ત્રણ નહિ તે ન સાધુ, ન સાધ્વી, ન શ્રાવક કે ન શ્રાવિકા. તમે ને અમે એ ત્રણના હૃદયપૂર્વક બનેલા ગુલામ. એ ત્રહ્યુના ખંડનમાં આત્માનું ખંડન. આ બધું ગાેપા – લહ્યા, આળકોને ભણાવા. એની પાઠશાળાએા કાઢા. સમગ્ર જૈનકુળના આળ-કાૈના હુદયમાં એ ભરા કે બાળકાે આવા સંસ્કારની મૂર્તિ બને, એ સંસ્કારમાં આતપાત અને. જ્યાં એ ત્રણ નહિ ત્યાં જ્ઞાન એ જ્ઞાન નહિ અને વિદ્યા એ વિદ્યા નહિ. ઘરની મિલકતને ઉડાવી દેનાર દીકરાને ઘરમાંથી ખહાર કાઢી મૂકી નાેટિસ દ્વારા ઉઠાવગીર તરીકે જાહેર કરનાર **ગાપ, પાેતાના દીકરા જે પ્ર**ભુના શાસનમાં વિરાેધી અને તાે

એમ કહે કે 'શુ' કરીએ ? એ લખેલાગાણેલા છે, ચેજયુએટ છે, મહિને ખસા રૂપિયા લાવે છે.... એને શું કહીએ ? ' આમ કહે એ કેટલું ભાય કર છે ? ' પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાસુ અને વનસ્પતિમાં જીવ છે, કં**દમલા**દિ અભક્ષ્ય છે. રાત્રિભાજનાદિ વજર્ય છે. અઢારે પાપસ્થાન પાપસ્થાનક તરીકે અસેવ્ય છે. સંસાર એ ત્યાજ્ય છે અને રત્નત્રયી જ ઉપાદેય છે, ' વગેરે વગેરે વાતાને હંખગ માનનારાએ શ્રી મહાવીર-દેવનું નામ દે એથી આપણે જત્તએ મલકાવાનું નથી. વાસ્તવિક રીતિએ એવાએ તા ભયંકર રીતે શાસનના નાશ કરનારા છે. એવાઓના શં ભુમેળા કરી સંખ્યાબળ વધારવાની અમારી સ્વ<sup>ૃ</sup>ને પણ ઇ<sup>ર</sup>છા નથી. આથી તમે સમજ શકશા કે હું સંખ્યામળ વધે તેના વિરાધી નથી પણ એ તા ચાક્કસ છે કે ઉપરની જાતના સંખ્યામળની આપણને ખિલકુલ જરૂર નથી આથી સુવિદ્ધિત શિરામણિ સમર્થ શાસ્ત્રકાર આચાર્ય ભગવાન શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજ મહારાજા તે। ફરમાવે છે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આગ્રામાં રહેલ એક સાધુ, એક સા<sup>દ</sup>વી, એક શ્રાવક અને એક શ્રાવિકા એ સંઘ છે, પણ આજ્ઞારહિત એવા માટા પણ સમુદાય હાડકાંના ઢગલાે છે. ' આ વાત બરાબર સમજો અને હુદયમાં ઉતારી નિર્ણુય કરાે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં જ ધર્મ માનનારા આત્મા ધર્માના સાચા ઉપાસક બની શકે. અસ્ત





# પ્રભુની આજ્ઞામાં સ્થિર ખને

## ધર્મ ત થવાનું કારણ પાપાદય કે બેદરકારી ?

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિઓ ફરમાવે છે કે આ દુનિયાનાં પ્રાણીએા ધર્મ'ને ન તાે શુભકર્મના ઉદયમાં આરાધે અને ન તેા અશુભ કર્મ'ના ઉદયમાં આરાધે. એએોને બન્ને પ્રકારના ઉદયમાં વાંધા. શુભ કર્મ ના ઉદયવાળાએ મળ્યું છે તેને સાચવવાનું કહે છે, અશુભ કર્મના ઉદ્દયવાળાઓ કહે છે કે જરૂર બહુ છે. પેલા સાચવવામાંથી પરવારતા નથી, આ જરૂરમાંથી છૂટતા નથી. શુલ કર્માના ઉદયવાળાએા સામગ્રીની આળપંપાળમાં સમય ગુમાવે છે, અશુભ કર્મના ઉદયવાળા આત્માએ તેને મેળવવામાં સમય ગુમાવે છે. ત્યારે હવે મનુષ્યભવની સફળતા માટે કહેલ વસ્તુના અમલ કોણ કરે ? ' પુષ્યાનુઅ'ધી પુષ્યાદયવાળા હાેઇશું તેા ધર્મ'ની ભાવના આપાેઆપ જાગશે. અને પાપાનુબ ધી પુષ્યોદયવાળા હાેઈશું તાે જાગવાની નથી. ં એમ નિશ્ચયથી માની લઈ એ તેા પછી ઉપદેશની, શિખામણની કે પ્રેરણાની જરૂર શી ? પણ એવું ન માનતા. સમ્યગ્**દ**ષ્ટિ કે સ**મ્ય**ગ્ દર્શાનના અથી આત્માએ ભાગ્ય પર આધાર રાખીને બેસી રહેવાનું નથી. સમ્યગૃદ્ધિ આત્માએ અને સમ્યગૃદ્ધ નના અથી આત્માએ તા અશુલ કર્મના ઉદયને નિષ્ફળ કરવા પૂરતા પ્રયત્ન કરવાના છે પણ અશુલના ઉદયને નામે ખાટા અચાવ કરવા એ એને માટે શાેલારૂપ કે વ્યાજળી નથી. વ્યવહારમાં પણ આંધળા માણસ રસ્તે ચાલતાં થાંબલે ટીચાય તા તેને દેખી દેખનારને દયા આવે, દેખનાર એનું કાંડું પકડે અને રસ્તે પહેાંચાડે, પણ દેખતાને ભટકાતા જોઈ દેખનાર શું કહે !

એ જ કે ભાઇ! છતી આંખે શુંકામ ટીચાય છે? દયા ન આવે પણ ઢપકો દેવાનું મન થાય કે કેવા હૈયા વગરના આદમી છે! થાંભલા તા ત્યાંના ત્યાં છે. છતાં ટીચાનાર બેની વચ્ચે આટલા બધા ફેર કેમ ? કારણ એ જ કે એક આંધળા છે અને બીજો દેખતા છે; તેમ જ્ઞાનીએ પણુ સમ્યગ્દષ્ટિને અને સમ્યગ્દર્શનના અથી'ને દેખતા માન્યાે છે. જ્ઞાની માને છે કે સમ્યગૃદષ્ટિ અને સમ્યગૃદશ<sup>°</sup>નના અથી<sup>°</sup> આત્મા સંસારના સ્વરૂપને સમજનાર છે. આથી ' મારા પાપના ઉદય છે, નથી ખનતું ' એમ કહેનારને પૂછવું જેઈ એ કે ' પ્રયત્ન કર્યો ? ઉદ્યમ કર્યા ? સાધુએાના સહવાસમાં આવ્યો ? સાધુના સહવાસ કેળવ્યા ? અલ્યાસ કર્યાં? મેળવવાની કાળજી કરી ?' આ બધું કર્યા પછી ન ખને તા માની શકાય કે અશુભાદય છે, બાકી કરવું કાંઇ નહિ ને કહેવું કે અશુભાદય છે, એ કાંઇ ચાલે ? એાટલે બેસી ગપ્પાં મારનારા, ચાહપાણીના પ્યાલા પીતાં પીતાં એમ કહે છે કે 'અમારા પાપાદય છે, માટે ધર્મ નથી આરાધી શકાતો ' એ ખાેટું છે મુસાફરીમાં ખિસ્તરા લેવાય, સિગારેટની ડખ્બી અને દીવાસળીનું ભાકસ ન લુલાય, એ ખધું આપાઆપ ચાદ આવે અને માત્ર ધર્મસામગ્રી જ નહિં; એનું કારણ ? એમાં પાપના ઉદય ? મુસાફરીએ જતાં જૈનને બિસ્તરા વગેરે શરીર માટે જરૂરી ચીંજો અને માજશાખ વગેરેની ચીંજો લઇ લેવામાં ભૂલ ન થાય અને સામાયિકની, જિનપૂજનની અને ધાર્મિ'ક વાંચનની સામગ્રી સૂચવવા છતાં ઇરાદાપૂર્વક સાથે ન રખાય એ તે પાપના ઉદયે કે બેદરકારીથી ? ઘણા આજના જૈનામાં ન જિનપૂજા, ન સામાયિક, ન પ્રતિક્રમણ, ન પૌષધ, ન તત્ત્વાેના સ્વાધ્યાય.... એ પાપાેદચે કે બેદરકારીથી ? ગામડામાં જિનમ દિર નથી, સામાયિકાદિ કરાવનારના જોગ નથી, ભાષુવાનાં સાધન નથી, એથી તેએા કહી શકે કે અમે એવા ્સંચાગવાળા છીએ કે કાંઈ બનતું નથી, પણ મુંબઈ શહેરમાં બધી સામગ્રી તૈયાર, ત્યાં તમે શું કહાે ? જેમ વ્યવહારમાં તમે એક વાર પાછા પડા તા બીજ વાર, બીજ વાર પાછા પડા તા ત્રીજ વાર, એમ પ્રવૃત્તિ ચાલુ રાખાે છાે તેમ જ અહીં કરાે. આજ આવાે, ભાવના ન

થઈ તો કરી કાલે આવા, એમ રાજ આવા અને ભાવના ન થાય તા આત્માને પૂછા કે ભાવના કેમ નથી થતી ? અભ્યાસ વધારા, પા પા કલાક વધારા, એની મેળે ભાવના આવશે. પણ પ્રયત્ન જ ન કરાે અને ભાવના નથી આવતી એમ કહીને માંડી વાળા એ તા ન ચાલે. એ ભયં કર અજ્ઞાનતા જ કહેવાય. છાકરા પહેલે દહાડે નિશાળથી આવીને કહે કે એકડા આવડતા નથી, મારે ભણવું નથી, મને માસ્તરનું માંઢં જોવું ગમતું નથી, ત્યારે 'હશે ભાઈ! કંઈ નહિ. ઘેર ખેસ, જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ના ઉદ્દય છે, પાપાદય છે, ન જઇશ. ' આ પ્રમાણે કહેનાર આપ ગ્રાની કહેવાય કે અગ્રાની ! (સભામાંથી અવાજ થયા કે અગ્રાની.) જો એ અજ્ઞાની તા ધર્મની આરાધના માટે પ્રયત્ન કર્યા વિના જ પાપાદયની વાતા કરનારા તમે કેવા ? એ ખૂબ વિચારા. પણ ખાટાં બહાનાં કાઢી પ્રમાદને મજબૂત ન બનાવા. જ્ઞાનીનાં વચનતું અવલ અન લઈ, ઇન્દ્રિયાની સામે થઈ, વિષયાને લાત મારી, આત્માને ખળવાન ખનાવી, જેઓ જ્ઞાનીએ ઉપદેશેલા માર્ગ ઝૂકચા તેમણે મુક્તિ મેળવી, બીજાએ નહિ. સમ્યગુદ્ધિએ અને સમ્યગુદ્ધા નના અથી એ તા કર્મની સામે સંગ્રામ ચલાવવા જોઈએ, અંતરાયાને તાેડવાના પ્રભળ પ્રયત્ના સેવવા જોઈ એ. પાતાની મુક્તિની સાધનામાં અંતરાય કરનારાઓને – પછી તે પિતા, માતા કે મિત્ર હાેય તાે પણ – તે તેને પાતાના પિતા, માતા કે મિત્ર તરીકે માનતા નથી. ખરી વાત તા એ છે કે ધર્મમાં અંતરાય કરનારી માતા તે સાચી માતા નથી, તેવા પિતા તે સાચા પિતા નથી અને તેવા સ્તેહી તે સાચા સ્તેહી નથી.

# આજ્ઞા માનવી, પણ કચી ?

આજે જનતાને ભ્રમિત કરવાના ઇરાદે કાેઇ પણ જાતના સ્પષ્ટ ખુલાસા વિના એવી જાતના ઉપદેશ દેવાઈ રહ્યો છે કે 'જે માબાપની આજ્ઞા ન માને તે શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા શું માનશે ? ગુરુની આજ્ઞા શું માનશે ?'એક દેષ્ટિએ આ વાત પણ સાચી છે, છતાં માતાપિતાની ધર્મધાતક આજ્ઞાને તહિ માનનાર માટે એ આક્ષેપ શું વ્યાજબી છે? કહેવું જ પડશે કે બિલકુલ નહિ. એટલું જ નહિ પણ આગળ વધીને એમ પણ કહેવું જોઈએ કે માળાપની ધર્મવાતક આજ્ઞાને માનનાર દીકરા ખરી રીતે તા માળાપના પણ ઘાતક છે અને એ જ કારણે તે સપૂતની કોટિમાં નથી આવી શકતા. આ વસ્તુને સમજવા માટે શાસ્ત્રમાં આવતું 'રીહિણેય ' ચારનું દેષ્ટાંત જાણવા જેવું છે. 'રીહિણેય '

'રૌહિણેય' એક ચાર હતો. એના બાપ મહાચાર હતો. બાપે મરતી વખતે, છેલ્લી ઘડીએ દીકરાને આગ્રા કરી કે 'જો, દેવતાઓએ બનાવેલા સમવસરણમાં બેસી જે વીર ધર્મની દેશના આપે છે તેના વચનને તું કદી સાંભળતા નહિ.' ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ જેવાથી પણ બચવાની આવી સલાહ આપનારા તે સમયે હતા કે એનાથી ચેતતા રહેજો, તો પછી આજે સાધુઓથી ચેતવનારા હોય એમાં નવાઈ શું? પેલા ચારે દીકરાને પાઠ ભણાવ્યા અને કખૂલાત લીધી કે શ્રી મહાવીરના વચનને ન સાંભળવું. હવે આ આગ્રા માનવી યાગ્ય ખરી યા નહિ?

"જે માળાપની આજ્ઞા ન માને તે શ્રી મહાવીરદેવની કે ગુરુની આજ્ઞા શું માને?" આવી વાતા આજના સંસારરસિક માળાપાને તો ખાસ ગમે, પણ એના ફાડ કરવામાં ન આવે, રકુટતાથી એને ન સમજાવાય, તો હજારા આત્મા ઉન્માર્ગે ચાલ્યા જાય. લાકો તો એમ જ માને કે 'સારી યા ખાટી પણ આજ્ઞા માનવી, ન માનીએ તા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા માટે લાયક નહિ' અને એમ જો લાકો માનતા થઈ જાય તા ખરેખર જુલમ જ થઈ જાય. આ શાસનમાં તા ન્યાય ખધાને માટે સરખા છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માએ પણ પૂર્વ ભવામાં લોધે માર્ગે પ્રયાણ કર્યું તા સમ્યકૃત્વ પણ ગુમાવ્યુ અને સાતમીએ પણ જવું પડ્યું. આથી એક તરફી વાત કહી ન કરવી કારણ કે એકતરફી વાત એ આત્માની ઘાતક છે. જે વાત કરવી તેનું ચામેરનું વાતાવરણ વિચારી જોવું. સત્ય ખતાવવું હોય તા એ સત્યની પૂંઠે, આસપાસ આટલું અસત્ય લાગેલું છે એ ખતાવવું જ

જોઈએ વેપારી દીકરાને કહે છે કે 'આંખા ઉઘાડી રાખજે, દુકાન પર આવનારા અધાને શાહુકાર જ ન માનતા, ગ્રાહુકનાં માઢાં જોજે, પગલાં જોજે, નૂર જોજે, માલદાર છે કે ભીખારી છે એ જોજે, કારણ કે આવનારા અધા શાહુકાર ન હાય, એમાં ઉઠાઉગીર પણ આવે. ' દુકાને જતાં આળકને આપ આટલું અધું કહે, એનું કારણ એ જ કે તે ઠગાય નહિ. તેમ આ બાબતમાં પણ હિતકારીએ બધું સ્પષ્ટ સ્પષ્ટ કહેવું જોઈએ. અસ્તુ.

હવે આવે સાલુ વાત ઉપર. અજ્ઞાન હાવાથી પિતાની આજ્ઞા મુજબ રી હિણેય 'ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની વાણી ન સંભળાઈ જાય ' એની પ્રતી સાવચેતી રાખે છે, પણુ એવા સમય આવ્યા કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું સમવસરણુ રાજગૃહીના વૈભારગિરિ ઉપર મંડાઈ ગયુ અને ત્યાં રાજ યાજનગામિની વાણીથી દેશના આરંભાઈ. આથી બીજો કોઈ રસ્તા નહિ હાવાને કારણું તે હાથ વડે કાનને ખંધ કરીને જતા-આવતા હતા. પરન્તુ એક દિવસ સમવસરણુની પાસે આવતાં જ પગમાં કાંટા વાગ્યા. એવા વાગ્યા કે તે કાઢ્યા સિવાય ચાલી શકાય નહિ. આ કારણુથી કાંટા કાઢવા માટે હાથ કાનથી ખસેડયો. તે વખતે દેવતાઓનું સ્વરૂપ સંભળાઈ ગયું. જો કે તે પછી અધિક ન સંભળાય એ કારણુથી તે એકદમ કાન ખંધ કરીને ચાલ્યા ગયા. અનિચ્છાએ પણુ સંભળાયેલા એ દેવસ્વરૂપના યાંગે એ ચાર મરણાંત આપત્તિમાંથી ખચ્યા. કેમ ! લાકોની કરિયાદથી અને કોટવાળ કંઈ પણુ ન કરી શકવાથી શ્રેલ્યુક મહારાજાએ અભયકુમારને કહ્યું. અભયકુમારે કોટવાળને એના ઉપાય અતાવતાં કોટવાળે ચારને પકડીને રાજા પાસે હાજર કર્યાં.

શ્રેણિક મહારાજા તેના નાશ કરવા તૈયાર થયા. મંત્રીશ્વર કહે છે કે ' ચારીના માલ વગર પકડાચેલા આ એકદમ નિગ્રહ કરવા ચાગ્ય નથી માટે ગુના સાખિત કર્યા પછી નિગ્રહ કરવા ચાગ્ય છે, ' પણ તે એાછા જ કાચા હતા કે એમ ચાર તરીકે સાખિત થઇ જાય! મંત્રીશ્વર અભયકુમારે દેવવિમાન જેવા મહેલ અનાવ્યા. તેમાં ઉત્તમ પ્રકારની સામગ્રી ગાઠવી દીધી. ચારને તેવા પ્રકારના પ્રયાગના યાગે પુષ્પની શય્યામાં સુવાડચો. જાણે દેવવિમાનમાં ન હાય ?

આંખા ખૂલી. એને લાગ્યું કે શું આ દેવલાક ? શું હું મરીને દેવલાકે આવ્યા ? દેવ અને દેવીના રૂપવાળા મનુષ્યા 'જય જયનંદા– જય જય ભદા ' બાલવા લાગ્યા. સાક્ષાત્ દેવલાક ખનાવ્યા હતા.

દેવલા કના કાયદા છે કે પૂર્વ શું શું કર્યું તે પુછાય, તે કહેવું જેઈ એ. એમ કહી દેવા પૂછે છે કે 'બાલા તમે પૂર્વ શું શું કર્યું છે ? '

રૌહિણેય વિચારે છે કે શું આ સત્ય છે કે મને ઓળખવાના આ પ્રપંચ છે? અસ્તુ. તેણે નિશ્ચય કર્યો કે જો શ્રી વીરભગવાને કહેલું દેવનું સ્વરૂપ અહીં જોવાશે તો તો હું સત્ય વાત કહીશ. નહિ તો ભળતી જ વાત કરીશ. ખરાખર ધારીને જોયું અને તે કળી ગયા કે આ સર્વ કપટ છે એટલે એને કારવાઈ ગણાવા માંડી. દેવપૂજા, ગુરુની સેવા, સાધુઓની ભક્તિ, દાન દીધું, શીલ પાળ્યું, તપ કર્યો, આ અધી કારવાઈ ગણાવી.

દેવે પૂછયું – હવે ખરાભ કર્યું હાય તે ગણાવા.

ચાર કહે – ખરાબ એક નિર્દા, ખરાબ કરનાર અહીં આવે જ શી રીતે ? પેલા સેવકાએ મંત્રીશ્વરને કહ્યું કે 'સાહેબ! એ તા કંઇએ માનતા નથી.'

મંત્રીશ્વરે કહ્યું – 'એને છેાડી મૂકો. ગુનાની સાભિતી વિના એને પકડાય નહિ. '

ચાર જેવા છૂટયા તેવા જ તરત સમવસરણ તરફ દોડયા. સીધા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ પાસે આવ્યા. આવીને કહે છે – 'ભગવાન્! અનાપ્ત એવા મારા પિતાએ પાતાને આપ્ત માની આપના વચનને સાંભળવાના નિષેધ કરી આજ સુધી આપની સેવાથી વંચિત રાખ્યા. મને મારા પિતાએ ઠગ્યા. '

ભગવાન શ્રી મહાવીરે તે વખતે શું કહ્યું ? એમ કહ્યું કે ' ખાપની આજ્ઞા ન માને તે મારી શું માને ? 'ના, તેા તમે તેા કહેા છા કે ' બાપની આજ્ઞા ન પાળે તે શ્રી મહાવીરદેવની અને ગુરૂની આગ્રા શું માને ? રૌહિણેયે આપની આગ્રા પાળી કે ભાગી ? એ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના શાસનને લાયક કે નાલાયક ? લાયક જ કહેવા પડે. તે પછી જે લાકો ગાળગાળ લાચા વાળે અને સ્કૃટ કર્યા વિના કહે કે ' બાપની આજ્ઞા ન માને તે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આગ્રા ન જ માને. ' આ શું ખરાખર છે? ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના ' શાસનમાં આવનારે બાપની આજ્ઞા માનવી જ જોઈ એ. તેા એના શા અર્થ ! એના અર્થ સ્કુટ ન થાય તા પરિણામ શું આવે ? ખાપની આગ્રા ગમે તેવી સારી કે ખાેટી માને જ જવી, એ પરિણામ આવે કે ખીજું ? એ જ. અને જો એમ થાય તા યાગ્ય આત્માઓ માટે એનું પરિણામ અહિતકર જ આવે એ વાત નિવિધાદ છે. આથી વસ્તુસ્થિતિને સ્પષ્ટ કર્યા વિના-' માતાપિતાની આજ્ઞા માનવી જ જોઈ એ. ' એમ જેઓ કહેતા હાય, તેઓના વચન ઉપર વિવેકીઓએ કદી પણ વિશ્વાસ ન મુકવા એ જ હિતકર છે.

ખાકી કહેનાર જે એમ કહે કે 'પિતાની આજ્ઞા હિતકારી હાય, કલ્યાણુકારિણી હાય, શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાને ઠાકરે મારનારી પણ ન હાય, એવા બાપની આજ્ઞાન માને તે અહીં આવવાને લાયક નથી, તે શ્રી મહાવીરદેવના શાસનને લાયક નથી. ' તો એ વાત કળૂલ છે. ઊંધે માગે 'થી ખસેડી સન્માર્ગે' લઈ જનારી બાપની આજ્ઞા ન માને, તે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાને લાયક નહિ એ કળૂલ, પણ કોરે કોરું કહેા કે 'બાપની આજ્ઞા ન માને તે અહીં નકામા.' એ કાંઈ અહીં ચાલે કરે નહિ જ.

ભગવાન શ્રો મહાવીરદેવના શાસનમાં આવવાની ભાવના ભાવનારને માતાપિતાના આદેશ, સેવા, આજ્ઞા એ બધું જચશે, પણુ એ કચી આજ્ઞા, કચી સેવા, અને કચા આદેશ, તે વિચારવું જોઈશે. ચાત્ર્ય કે અયાગ્ય દીક્ષાની પરીક્ષા કચી દબ્ટિએ થાય ? દીક્ષાની યાગ્યતા તમારી આંખે ન જોવાય પણ આગમ અને આગમાનુસારી શાસ્ત્રોની આંખે જોવાય એ સમજો છે! ?

સભામાંથી પ્રશ્ન થયા કે 'પણ દીક્ષા લેવા આવનારની ચાેગ્યતા તાે તપાસવી જોઈએ ને ?

તપાસવી જોઈએ એ વાત સાચી, પણ તે તમારી દૃષ્ટિએ નહિ પણ આગમની અને આગમાનુસારી શાસ્ત્રોની દૃષ્ટિએ અને તમારા કરતાં તે તપાસવાની ચિંતા સુસાધુઓને કાંઈ એાછી નથી હાેતી. વહીલની આજ્ઞા કચાં સુધી માનવી ?

રોહિણેયે ખાપની આજ્ઞા ભાગી એમાં તો ઇન્કાર નહિ. એ ખાટી લાગી માટે ભાગી પણ પછી એટલી માટી સભામાં ખધા વચ્ચે ખાપને અનાપ્ત કહ્યો. એમ કહેતાં રોહિણેય અચકાતો નથી, ને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ એને રાકતા પણ નથી. આથી શું સ્પષ્ટ થાય છે? એ જ કે પિતાની એટલે કે વહીલની આજ્ઞા માનવી એ શ્રા જિને ધર દેવની આજ્ઞા છે પણ જે હિતકારિણી હોય તે જ અહિતકારી આજ્ઞામ માનવાની હોય જ નહિ. એ જ રીતે ગુરુની આજ્ઞામાં પણ સમજી જ લેવાનું. શિષ્ય પણ જો ગુરુમાં કુગુરુપણું દેખે તો વિનયપૂર્વ ક આજી શકારિ કે કે જો આ જ રીતે ચાલુ રાખવાની ભાવના હોય તા આજથી તમારા—અમારા ગુરુ—શિષ્યના સંખંધ નહિ. સ્ટીમરમાં બેઠા પછી પણ જો તે કાણી દેખાય તો તરત નીચે આવો. ત્યાં પાલ ન ચલાવાય અને કપ્તાનને કહેવાનું કે તારી સ્ટીમર અમે તેવી માટી, અમે તેવી સુખસગવહવાળી હોય તો પણ અમે નહિ આવીએ. તારે ભાડું પાછું આપલું હોય તો આપ, નહિ તો ન આપે તોયે ભલે; અમે તો પાછા જ જવાના.

સભામાંથી અવાજ થયા કે 'થીગડું દે તા ?'

તો બેસીશું એમ કહે, પણ કાણી સ્ટીમરમાં તો નહિ જ બેસીએ એમ પણ સાથે જ કહે. સભામાંથી પ્રશ્ન: શિષ્ય ગુરુને વિનવે—સુધારવા કહે ખરા કે ? જરૂર વિન તિ કરે. પગમાં પડે. હાથ જેડીને કહે કે તારક ! આમ ન થાય. આમ કરવામાં પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા નથી. પણ પેલા ગુરુ એવા હઠીલા હાય ને કહે કે 'ચલ, ચલ, હવે. તું તારું સંભાળ. મારી વાતમાં વચ્ચે ન આવ.' તા શિષ્ય પણ એ જ ક્ષણે કહી દે કે સાહેખ! આપ હવે ગમે તેવા સારા હા તા પણ અમારા કામના તા નહિ જ.

સમ્યગૃદષ્ટિ આત્મા - જેમ સુદેવને, સુગુરુને અને સુધર્મને જ માને તેમ માતાપિતા દિને પણ તેવા હાય તાય માને. 'સુ' એટલે સારું. 'કુ' એટલે ખરાબ. 'સુ'ના ગ્રાહક સમ્યગૃદષ્ટિ. 'કુ'ના ગ્રાહક મિશ્યાદષ્ટિ. 'સુ'ના નિંદક એ મહાપાપી. સારા દેવ, સારા ગુરુ, સારા ધર્મ, સારા બાપ, સારી મા, સારા મિત્ર અને સારા સ્નેહીને માને એ સમ્યગૃદષ્ટિ, ખાટાને માને એ મિશ્યાદષ્ટિ. સાચાની, સારાની સામે આંખા કાઢે તે વિરાધી. દેવગુરુધર્મ એ 'સુ' જેવા ને માબાપ જેવા હાય તેવા ચાલે એમ? એ વાત શ્રી જિનશાસનમાં ન ચાલે. અર્થના અનર્થ ન કરા :

કેટલાક અહાર જઈને કહેશે કે મહારાજે માતાપિતાની આજ્ઞા માનવાની ના પાડી, કારણ કે આજે અર્થના અનર્થ કરનારાઓની ખાટ નથી. મેં એક વાર એક સ્થળે કહ્યું કે 'જે લોકોને જૈનશાસનમાં રહેવા છતાં શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા ન રુચે, માનવી ન પાલવે તેણે જાહેર કરવું કે હું શ્રી જૈનશાસનમાં રહેવા માગતો નથી; એટલે તેણે રાજીનામું આપવું જોઈ એ. કારણ કે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા એ ભગવાન બી મહાવીરદેવે સ્થાપેલા સંઘનાં અંગા, પણ એ અંગા કચાં સુધી ? આજ્ઞામાં રહે ત્યાં સુધી. મકાનના ચાર થાંભલા એ થાંભલા કચારે ? ચાર ખૂણા ટકાવે તા. એમાંના કોઈ થાંભલા ખસીને આઘો જાય તા એ થાંભલા ઘરના કે અહારના ? જતાં પહેલાં એ કહે તો સારા કે વગર કહે પડે તો સારા ? એક પાલા થાય તા પેલા

ત્રણને પાલા કરે. ' આ મેં કચાં અને કચારે કહ્યું હતું ? વાપી ગામમાં ભગવાન્ શ્રી મહાવીરદેવના જન્મકલ્યાણ દિવસે આ વાત થઈ હતી. તે વખતે છાપાવાળાએ એને બાેમ્બ કહ્યો. શાસનના વિરોધી વગે 'એ બાેમ્બની વિપરીત જાહેરાત કરવા ખૂબ પ્રયત્ન કર્યો, પણ તેના મનારથા ફત્યા નહિ. વિરોધીઓથી લેશ પણ મૂંઝાવું જોઈએ નહિ. એક રીતે તો તેઓ પાતાના આત્માનું બગાડીને પણ આપણને જાગૃત રાખે છે.

## આજ્ઞા ન માનવી હોય તા રાજીનામું આપવું કે નહિ ?

એક નાની સાસાયટી હાય. ભલે ખાળકોની હાય, તા એ પણ પાતાના ઉદ્દેશા ઘડે છે ને લખે છે કે જે કોઈ આ ઉદ્દેશને નહિ માને, આ નિયમાને તાહશે તેને ડીસમીસ કરવામાં આવશે. 'બાળકોની સોસાયટીમાં પણ આ નિયમ ખરા, અને શ્રી જૈનશાસન માટે કોઇ કાયદા જ નહિ, કેમ ? મારા એ કહેવામાં અન્યાય કચાં હતા ? દલીલના અભાવ કચાં હતા ? ગમે તેવા પ્રસંગે પણ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાને શિર ન ઝુકાવીએ તો એ કેમ ચાલે ? બ્રિટિશ ગવન મેન્ટમાં ગમે તેવા ઉપરી અમલદાર પણ, પાતાથી થયેલ કાયદા વિરુદ્ધ વર્ત નને સુધારી લેવામાં આનાકાની નથી કરતો. હાઈ કોર્ડ ના જજ હેરફેર બાલે ને ધારાશાસ્ત્રી કહે કે "સાહેખ! આપનું બાલવું કાયદા ખહાર જાય છે, " તો તે જો કાયદા અહાર હાેય તાે શખ્દાે પાછા ખેંચી લેવામાં જરાયે નાનમ નથી માનતા. તેમ અમે કે તમે ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવની આગ્રા આગળ એ પ્રમાણે નમેલા જ હાે છે એ. આગ્રા ઊંચી કે આપણે ઊંચા ? આજ્ઞા ન માનવી હોય છતાં એમાં રહેવું એ ડખા ખરા કે નહિ ? આજ્ઞાને આધી મૂકી દુનિયા સારા કહે તેમ વર્ત નારા શાસન માટે શા કામના ? શાસનનું કામ ન હોય અને દુનિયાનું કામ હાય તા તેમ સાફ કહી દેવું કે જેથી કોઈ આ શાસનના છે એમ માનીને ઠગાય નહિ. આમાં કાંઇ ખાટું કે દલીલ વગરનું છે? નહિ જ. એથી હું તો તમને પણ કહું છું કે તમે જો ભગવાન શ્રી મહાવીરની આત્રા કરતાં તમારા સ્વાર્થને અધિક માનતા હા તા તમારા ભાળકને દ્રધ પાતી વખતે સાફ કહા કે 'આ દ્રધ અમે મફત નથી પાતા. અમારા એ ઇરાદા છે કે આટલું થાડું પીનારા માટા થયા પછી અમને ઘણું પાશે. તું એમ ન માનતા કે અમારું આ દ્રધ પીને માટા થાય તે પછી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આત્રા પાળવા માંડે ને અમને મૂકી દે. અમને તે નહિ જ પાલવે. તારું ગમે તેટલું ભલું થતું હશે પણ અમારા સ્વાર્થની તેમાં હાનિ હશે તા આ દ્રધની કિંમતના ખદલામાં તારાથી અમને મૂકીને નહિ જવાય. ગમે તેમ કરીને પણ અમે દ્રધની કિંમત વસૂલ કરીશું. ' આમ સ્પષ્ટ કહેવાથી તમારું ખચ્ચું જે પૂર્વની આરાધના કરીને આવ્યું હાય અને તમારા એવા કથનથી એના સંસ્કાર જે ઉદ્દ્રણ હૃદ્ધ થઈ જાય તો એ બિચારું તમારા એ વિષમય દ્રધના પાનથી અચી જાય. આ જ પ્રમાણે સઘળા વ્યવહારમાં સ્પષ્ટભાષી ખના કે જેથી તમારાથી કોઈ ઠગાય નહિ 'અમે આળકના હિતૈષી' એમ કહેનારા તમે—

'મારું બહાલામાં બહાલું આળક, પુષ્પશ્ચામાં ઊછેરી માટું કરેલું આળક, પાપના માર્ગે, અનીતિના માર્ગે ન ઘસડાય, પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે કહેલા માર્ગે થી બીજે ન જાય, 'એવી ભાવના એક પણ દિવસ ભાવી છે ? જો ના, તો તમે અચ્ચાના હિતસ્વી ખરા ? કહેવું પડશે કે નહિ જ. વારુ, તમે તમારા આળકને સુખી ઇચ્છા કે દુઃખી ? જો સુખી ઇચ્છા છા તા કહો કે સુખી કચારે થાય ? ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાના પાલનમાં કે અપાલનમાં ? જો પાલનમાં, તા તમારા આળકને તમે કદી કહો છા કે 'મારી આજ્ઞા પછી અને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા પહેલી અને એ આજ્ઞાથી જો હું ઉલદું કહું તો તું મને આપ પણ નહિ માનતા. ?' સમ્યગદ્ધિ મહાનુભાવ! એલોને! પણ શી રીતિએ બાલાય, બાલવાની અરી જ કચાં છે? આથી જ હું કહું છું કે તમારી પાયવાસનાએના નાશ માટે હવે કાંકરીએ નકામી છે, માટા બાબ જ જોઈ શે. મધ્યસ્થતાના નામે, શાંતિના

નામે સત્યાનાશની પાટી વળી. અમારે એ ખાટી શાંતિ, ખાટી સમતા, ખાટી વાહવાહ ન જોઈએ. એ મડદાંને સોંપા. ચેતનવંતાને નહિ. આજે તમને આટલી શાંતિથી સાંભળતા જોઈ મને ઘણા જ આનંદ થાય છે. ખાકી હું તો એ વાતને માનતો અને કહેતો જ રહ્યો છું કે ગમે ત્યાં, નાનામાં નાના ગામમાં કે માટા શહેરમાં, નાનામાં નાના જૈન પણ, શ્રી જિનેશ્વરદેવની વાત ન સાંભળે એ કહી બન્યું નથી, બનતું નથી અને બનવાનુ યે નથી. આ બાંબની વાત થઈ હવે વળી બીજી વાત એક છાપામાં હેડીંગ એવું આવ્યું કે—

## " સાધુ શ્રાવકને સુખી જોવા ન ઇચ્છે ?"

વારુ અમે તમને સુખી જોવા ન ઇચ્છીએ એમ ? તમને સુખી દેખી અમારુ હેંચું ખળી જાય એમ ?

# ' सर्वेऽपि सुखिनो भवन्तु '

ં સર્વ પણ સુખી થાએ ! એ ભાવનાવાળા અમને, વૃતઘારી, પૂજા કરનારા, દેશવિરતિ, સામાચિકાદિ કરનારા અને સમ્યગ્રદિ શ્રાવકને સુખી જોવાની ભાવના ન હોય એમ ?

# હવે મેં શું કહેલું તે જાણા છા ?

મેં કહેલું કે તમારી માટરા અને તમારા બંગલાઓ જોઈને અમને આનંદ થાય નહિ. અમે તો જુદું જ જોવા ઇચ્છીએ છીએ અને જે ઇચ્છીએ છીએ તો એને જે ઇચ્છીએ છીએ તો જોઈ ને સાધુ મલકાય ? તમારા ખંગલાએ જોઈ ને ખુશી થાય ? તમારા હીરા–માણેક જોઈ ને આનંદ અનુભવે ? નહિ જ. અમને તો એમ થાય છે કે હીરા, માણેક અને પન્નાઓ આ બધી વસ્તુ પર છે અને અનિત્ય છે. અગ્રાનના મેાંગે તમારા આત્મા આ બધી વસ્તુની પૂંઠે જ દાેડયા રહી, શ્રી મહાવીસ્દેવની આગ્રાનુસાર તેની મમતા નહિ છાઉ તા આ લાલાશ અને પીળાશ એ બધીયે ધાસ નીકળી ગયે નકામી છે, એટલું જ નહિ પણ

ભયંકર હાનિકર્તા છે. આથી દયા આવે છે અને એના યાગે એમ કહીએ છીએ કે 'ઉત્તમાત્તમ સામગ્રીવાળા આ માનવભવને પામીને પ્રભુની આજ્ઞા વિચારા તમારાથી સવ'વિરતિ ન પમાય તો તેની શ્રદ્ધા કેળવી દાતાર ખના, શીલવંત ખના, તપસ્વી ખના અને ઉત્તમ વિચારક ખના. આ સિવાય સુખી ખનાવવા માટે અમે તમને શું ખતાવીએ ? કેટલા કમાયા ? પેઢી કેવી ચાલે છે? છાકરાંછયાં કેવાં છે? આ બધું પૂછવું એ કામ અમારું છે? નહિ જ, માટે જે તમારે જૈન તરીકે જીવવું હોય, સુખી થવું હોય તો સાધુને સાધુ તરીકે જીવવા દ્યો. અમને અમારી જગ્યાએ જ રહેવા દ્યો. અમને એમ ન કહેશા કે અમારાં પેટ ભરવા આપ કાઈક કરો.

સભામાંથી પ્રશ્નઃ 'રાટલા આપવા પઉ તા આપવા પણ એાટલા તા ન જ આપવા એમ આપે કહેલું ? '

હા ! કહેલું ને હજુએ કહું છું, પણ કોને ? ધર્મના વિરાષ્ટ્રીને હાથ જોડા – અધર્મા ની હયા ખાઓ અને ધર્મના વિરાધીને કહેં કે આઘા જાઓ. ' વ્યવહારમાં પણ એમ જ છે ને ? તમને ખસા – પાંચસા આપનારને હાથ જોડા છા, સલામાં ભરા છા. દીનહીનને ડુકડા આપા છાં પણ લૂંડવા આવનારને શું કહા છાં જે આઘા રહે, નહિ તો ડેલિફાન કરી પાલીસને – કોન્સ્ટેખલને બાલાવવા પડશે. એ જ રીતિએ ધર્મના લૂંડારાને આપણે શું કહીએ ? એવું જ કહીએ કે જે સાંભળી ધર્મને લૂંડવાની તેની હામ જ ન ચાલે. આથી જ કહેવું પડે છે કે ધર્મી ની ભક્તિ કરા, અધર્મી ની દયા ખાઓ અને પૂછવું પડે છે કે ધર્મી ની ભક્તિ કરા, અધર્મી ની દયા ખાઓ અને પૂછવું પડે છે કે વરાધીઓને કદી ડુકડા આપશા તો પણ કહેશા શું? આપણે જેને માનીએ, જેને પૂજીએ, જેને તારક માનીએ તેના વિરાધી પ્રત્યે કચી ભાવના હાય ? બેશક! એનું કદીયે ખૂરું ન ઇચ્છાય પણ તેની ભેળાએ ન ભળાય, કારણ કે તેમ થવાથી ધર્મના નાશકા પુષ્ટ બને અને એના પરિણ મે વિશ્વતારક ધર્મને ક્ષતિ પહોંચાડવાથી અનેક ભવ્યાત્માઓનું આત્મહિત હણાય.

#### ભક્તિ કરવાનાં પાત્રોને એાળખા :

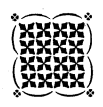
હવે શ્રી નયસારના ભવની વાતમાં આવા. શ્રી નયસાર અઠવીમાં લાકડાં માટે ગયેલા છે, ગ્રીષ્મઋતુ છે. મધ્યાહ્નકાલ છે, ભાજન તૈયાર છે. એ વખતે એ પુષ્યવાન્ શાે વિચાર કરે છે? કોઈ અતિથિ આવે એને હું દર્ઇને પછી જમું તા કૃતાર્થ થાઉં. આ લાવના શ્રી જિને-ધરદેવની આગ્રામાં રહેલા શ્રાવકોના હૃદયમાં આવે, એ ભાવના હૈયામાં ટકે તા આજે એક પણ સાધમી દુઃખી, ભૂખ્યા, જોવામાં આવે નહિ. જમતાં પહેલાં જે આ અમલમાં મુકાય તેા ધારેલી અધી ધારણા ફળે. શ્રાવકની તે સમ્યગૃદ્ધિની ભક્તિ કેવી રીતે થાય ! હાથ જોડીને, માર્થું નમાવીતે. તારક માનીતે; પણ 'એના ઉપર માટા ઉપકાર કરી દઉં છું' એમ માનીને નહિ. શ્રાવક એટલે આશ્રિત નથી, સેવક નથી, તાકર નથી. દુખાયેલા નથી પણ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને માનનારા એ સાધર્મી ભાઇ છે. વિચારા તા સમજાય કે એની અવજ્ઞામાં ભગ-વાન શ્રી મહાવીરદેવની અવજ્ઞા છે અને એના અપમાનમાં ભગવાન **શ્રી મહાવીરદેવનું અપમાન છે.** આજે જાણા છે કે શેઠના કુતરાનેય નાેકરથી મરાય નહિ, એટલું જ નહિ પણ ખાેળામાં બેસાડી રમાડવાે પડે, પણુ એ કૂતરા કેવા નીમકહલાલ. માલિકના મકાનના રક્ષણ માટે પ્રાહ્યુ કે. તેા પછી શ્રાવકે પાતાના માલિક શ્રીજિનેશ્વરદેવના ભક્તની એટલે કે પાતાના સાધમી'ની ભક્તિ કેમ ન કરવી જોઈએ ? પણ તે સાધમી કોણ ? ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા ખાતર મરવા પણ તૈયાર થાય તે. કદાચ તેટલું સત્ત્વ ન હાેય તેા પણ કલ્યાણ તાે તે આજ્ઞાના પાલનમાં જ માને પણ એમ તો ન જ કહે કે 'આજ્ઞા આવે મુકો. પણ અમારું પાલન કરાે. ' શ્રાવકોએ પાતાનાં સંતાનામાં, ભાધુઓમાં કયા વિચારા કેળવવા ? ત્યાં કથી જાતિના સંસ્કારા હાય ? શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમ દિર, અને શ્રી જિનાગમમાં કરમાવેલી વાતા પ્રત્યે અસદ્ભાવ જાગે તાે એ શ્રાવક ખરાે ? નહિ જ. એક શ્રાવક રાત્રે જમતા હોય. પાસેના આવીને કહે કે ભાઇ ' શ્રાવક થઈ રાત્રે જમાય ?' આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એ જમનારા શું કહે ? જો એ સાચા શ્રાવક

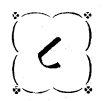
હાય તા તેનું માથું નીચું નમે અને કહે કે ' ભાઈ તું કહે છે તે સાચું પણ હું પામર છું. '

## શ્રી વાલી અને શ્રી રાવણ :

શ્રી રાવણને શ્રી વાલી વચ્ચેના યુદ્ધનું દેખાંત લઈ એ. એ યુદ્ધમાં શું થયું ? પંચેન્દ્રિય જીવાની કતલ. એ કતલ શરૂ થઈ કે શ્રી વાલી સેના ચીરી વચ્ચે આવ્યા અને કહે કે 'રાવણ ! તું યે શ્રાવક, હું ચે શ્રાવક નાનામાં નાના જ તુની હિંસા આપણને બેચને ખટકે, આ પંચેન્દ્રિય જીવાની કતલ જોવી એ તારા ને મારા જેવા વિવેકીને છાજે નહિ, લડવું જ હાય તાે તું ને હું લડી લઈ એ. શ્રી રાવણ પણ એ કળ્યુલ કરે છે; પણ એ એમ નથી કહેતા કે 'જા જા હવે, આ સુદ્ધ-ક્ષેત્રમાં વળી શ્રાવક શા ે યુદ્ધક્ષેત્ર એટલે સંખ્યાખંધ મનુષ્યાની જ્યાં જંગી કતલ ચાલી રહી હાેય તે, ત્યાં કંપારી ન હાેય. ' ત્યાંની ભાવના કયી હાય ? એ એમ નથી કહેતા કે 'તું કતલથી ડરતા હતા તા આવ્યા શું કરવા ? અહીં એ બધું જેવાય નહિ. ' કારણ કે તે શુદ્ધ સમ્યગુદ્ધિ હતા. જ્યારે આજે તેા શ્રાવક રાત્રે જમે, પછી એને કોઈ કહે તેા એ કહે કે બેસ, બેસ, એમાં તું શું સમજે ? તેા એ સાધમી ખરા ? નહિ જ. માનીએ કે રાત્રે ખાવાથી શ્રાવકપણું ન જાય પણું એને રાકે, શીખામણું દે, એને એ એમ કહે કે 'આ જમાનામાં એવી ખાયલી વાતા નહિ ચાલે. ગમે તે ખાઓ, ગમે તે પીઓ. ' એ સાધમી ખરા કે નહિ ? કહેવું જ પડે કે હરગિજ નહિ. આજ્ઞાને અનુસરતું શિક્ષણ, આજ્ઞાને જ અનુસરતા સંસ્કારા જૈનકુળના ઘેરે ઘેર શરૂ થવા જોઈ એ. શ્રી જિનેશ્વરભગવાનની એકે એક આજ્ઞા સમજવી જોઈ એ. આ જૈનકુળના શિક્ષણ માટે, કેળવણી માટે, વિચારા માટે જેટલું શક્ય હાય તેટલું થવું જોઈ એ. અને ખરી ભક્તિ પણ તે જ છે. આજે શ્રી મહાવીરદેવના મંદિર માટે શ્રી મહાવીરદેવની મૂર્તિ માટે, ત્રા મહાવીરદેવના સાધુ માટે, શ્રી મહાવીરદેવના આગમ માટે, અને શ્રી મહાવીરદેવના ધર્મ માટે, કાેઇ યદ્રાતદ્વા બાલે તાે કહેવામાં આવે

છે કે એમાં શું ? પંચમકાળ છે. પડતા કાળ છે. એમાં વાંધા નહિ. એમાં દુ:ખબુખ થાય નહિ.' એ શું વ્યાજળી છે ? હરિગજ નહિ. ખરેખર, સત્યની રક્ષા માટે સત્યના સાચા ઉપાસકા દ્વારા જે પ્રયત્ના જે તીતે થવા જોઈએ તે થતા જણાતા નથી. સત્યના પ્રચાર કરનારની સંખ્યા પણુ થાડી, શ્રદ્ધાળુ હજી ઘણા મળે પણ સત્યને અમલમાં લાવનાર કેટલા ? સત્યની રક્ષા અને પ્રચાર માટે તન, મનને ધનના વ્યય કરનારા કેટલા ? ઘણા જ અલ્પ, એ જ કારણે આજે કહેલું પડે છે કે જેઓમાં શુદ્ધ સંસ્કારા મજખૂત હશે, જેઓ આજ્ઞામાં સ્થિર હશે, તેઓ જ સદ્ધમંમાં સ્થિર રહેવા સાથે સાચી સાધમી લક્તિ કરી શકશે. અસ્તુ





# સત્યની પ્રતિષ્ઠા : અસત્યનું ઉન્મૂલન :

### સત્ય સમજવા માટે પ્રયાસ કરા :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમ ષિ<sup>ર</sup>એા, અનંત પુણ્યરાશિથી પ્રાપ્ત થયેલ આ મનુષ્યભવની સફળતા માટે, ભારપૂર્વ ક જણાવે છે કે આ જીવન પામીને શાસ્ત્રશ્રવણ કરવું જોઈ એ, એની ઉપર શ્રદ્ધા કેળવવી જોઈએ અને એને અનુસાર શક્તિ મુજબનું વર્તન કરવા માટે પાતાનું સર્વ સામર્થ્ય ખરચવું જોઈ એ. એ વિના અનેક સામગ્રીવાળું આ માનવજીવન નિષ્ફળ ચાલ્યું જશે માટે કાેઈ પણ રીતિએ, આ દુલ ભ માનવજીવન નિષ્ફળ ન ચાલ્યું જાય એ માટે પુરતા પ્રયતન કરવાની જરૂર છે. આપણે જોઈાગયા કે આ બધી વસ્તુ કચારે અને ? મનુષ્યભવની કિંમત સમજાય ત્યારે. એની કિંમત જ્ઞાનીએ ગમે એટલી આંકી પણ એ વસ્તુ આપણને ન સમજાય ત્યાં સુધી શુ કામની ? ખરી વાત તો એ છે કે આપણને પાતાને જીવનની મહત્તાનું ભાન નથી. જો માનવજીવનની સાચી મહત્તા સમજાય તો આજે જે જાતિની દશા દેખાય છે તે દેખાત નહિ. સાધવાનું છે તે સાધ્યા વિનાનું જાહી જાય છે. કરવાનું કર્યા વિનાનું રહી જાય છે, અને ન કરવાની ક્રિયા જોસલેર, આનંદલેર, ઉલટલેર, આજુબાજુના વિચાર<sup>્</sup>વિના, ભવિષ્યની દરકાર વિના જેમ ને તેમ કરે જવાય છે, એ મનુષ્ય તરીકે છાજતું છે ? નથી જ. નથી શુભ ઉદયવાળાને શુભાદય ભાગવતાં આવહતાં અને નથી અશુભ ઉદ્દયવાળાને અશુભાદય ભાગવતાં આવહતાઃ શુભ ઉદયવાળા ધમાચકડી કરે છે અને અશુભના ઉદયવાળા ખૂમરાગુ કરે છે. નથી શાંતિ શુભના ઉદયવાળાને, કે નથી શાંતિ અશુભના

ઉદ્દયવાળાને. ધર્મ ન શુભના ઉદ્દય વખતે થાય, ન અશુભના ઉદ્દય વખતે થાય, ત્યારે થાય કચારે ? શુભના ઉદયવાળા આદમી કહે છે કે હું મારી બધી સામગ્રીની વ્યવસ્થા કરી રહું નહિ; સાચવવામાંથી, પંપાળવામાંથી ટાઈમ મળે નહિ, ત્યાં સુધી ધર્મ કેવી રીતે કરી શકું! અશાસના ઉદયવાળાની દશા પણ કાેઈ જુદી જ જણાય છે કારણ કે એ વળી ધન અને ભાગની તૃષ્ણામાં જ મરી જાય છે. બેમાંથી એકે ઉદયવાળાને ધર્મ માટે કુરસદ નથી, સત્યને જાણુવાની કુરસદ નથી અને તત્ત્વ જાણવાનીય ઇચ્છા નથી. બેચે એમ માન્યું કે આની કાંઈ જરૂર જ ન હાય. એ બેયને પૂછીએ તેા એ તાે કળૂલ કરે, કે જે કાંઈ મળ્યું છે અગર જે કાંઈ મળવાનું છે તે ખહુ-ખહુ તેા આ જિંદગી માટે જ કામનું. વચમાં પણ એ છટકી જાય, ધપ્પા મારીનેય જાય, પાઘડી લઈ નેય જાય, નાક કાપીનેય જાય તાે એની પણ ના નહિ.' આટલું કખૂલ કરવા છતાં પણ હૃદયથી તેા આ વર્તમાન જિંદગીને જ એક ઊંચામાં ઊંચું ધ્યેય માન્યું છે. આ જિંદગી સિવાય બીજી જિંદગી છે, પામવી પડશે. ત્યાં પરિસ્થિતિ નવી ઊભી થશે એ ખ્યાલ હાય અને સાચી ચીવટ હાય, (અનાવટી નહિ) તા મૂં ઝવણ થયા વિના રહે નહિ. ત્યારે એમ મનાય કે કોઈ ને પરલાકની ચિંતા જ જાણે નથી. તમને પરલાકની ચિંતા નથી, એમ તમે માના છા ? નહિ, કારણ કે પરલાકની ચિંતામાં તમે માના છા તા જરૂર. જો પરલાકની ચિંતામાં જરૂર માના છા તા આજની આ કારમી દશામાં કેમ નચિંત જેવા જણાઓ છે! ? આવી દશામાં નચિંતાઈ અને પરલાકની ચિંતાની હ્યાતિ; એ ઉભયના મેળ કેમ મળે ? આજે આ બધાની વિચારણા કરવાની છે અને એ વિચારણા દ્વારા એક વાત બરાખર સમજ લેવી છે કે અનંતજ્ઞાની મહાપુરૂષાએ પરલાકને અંગે આટલી અધી વિચારણા કાેના માટે કરી ? પ્રાયઃ દુનિયાના સર્વ જીવાે સૌ સૌના કામમાં લીન છે. પણ કોઈ ને આ વસ્તુની દરકાર હાય તેવું લાગતું નથી. અનંત જ્ઞાનીએ કહેલી આ વસ્તની જરૂર શા માટે ? જે માટે એ જરૂરી છે એ સમજ જવાય તો આ બધી અશાંતિ અને આ બધા ઉત્પાત હાય ? ન જ હાય. આથી સ્પષ્ટ છે કે આ બધું સત્યંને પારખી શકવાની શક્તિ નથી તેને આભારી છે. તમારે સત્ય જાણવું હાય તા જે વાત તમે સંપૂર્ણ પણ ન જાણા, ન સમજો ત્યાં સુધી તે વાતમાં આગ્રહ ન રાખા તા સત્ય હમાણાં હાથમાં આવી જાય. સત્ય હપાઈ રહે તેવું નથી, કારણ કે સત્ય તા દીપતું છે. એ સત્ય અસત્યના આવરણે હાલ દખાયું છે.

# તીર્થ કરના ભવમાં કર્યું તે કરવાનું કે પૂર્વના ભવાનું ?

સત્ય દ્રખાય નહિ માટે એ સત્યના કહેનારને એાળખવા જોઈ શે, અને એ જ કારણે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના પૂર્વ ભવાને આપણે વિચારી રહ્યા છીએ કે એ શ્રી અરિહંત બન્યા શી રીતે ? શું એ તારકના આત્મા એમને એમ જ શ્રી અરિહાત બન્યા ? કહેવું પડશે કે નહિ જ, તો પછી શ્રી અરિહંત તરીકે થનારા મહાપુરુષાએ અરિહંત ખનવા માટે જે કાંઈ કર્યું, જે ક્રિયાના ચાેગે અરિહ્નંત ખન્યા તે બધું સમજવું જોઈ એ. છેલ્લા ભવમાં ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે અરિહંત તરીકે શું કર્યું અને શું કહ્યું એ બધું જાણા છેા ? પૂર્વભવમાં એમણે અરિહંત બનવાજો ગું શું કર્યું તે બરાબર જાણવાનું ને તે તેા અમલમાંથે મૂકવાનું, પણ અંતિમ ભવમાં તે તારકે શું કર્યું એ જાણવાનું શા માટે ! એમના તરફ ભક્તિ જાગે, અહુમાન પેદા થાય અને એ વ્યક્તિ પ્રત્યે અખંડ વિશ્વાસ થાય, એ માટે કાઈ આવીને કહે કે ભગવાન શ્રી મહાવીરે આ કહ્યું છે તેા તે માથા ઉપર, ત્યાં પ્રશ્ન નહિ, કેમ કે એમણે જે કહ્યું તે અમારા કલ્યાણ માટે જ કહ્યું છે. એમના જીવનની કારવાઈ હું સમ્યક્ પ્રકારે જાણું છું. એ જે કાંઈ કહે, દર્શાવે તે સઘળુંય અમારા કલ્યાણુ માટે જ હાેય. પૂર્વભવાની ઘણી ઘણી કરણીએ। આદર્શ રૂપ છે પણ અધી તો નહિ જ. શું ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માએ પણ પૂર્વ ભવામાં નહિ કરવાનું કર્યું છે ખરું ? હા. પૂર્વભવમાં એ મહાપુરૂષે નહિ કરવા જેવું પણ ઘણું કર્યું અને કરવા જેવું પણ ઘણું કર્યું. આ બધું જ સમજવા જેવું છે.

# શ્રી જૈનશાસનમાં પક્ષપાત નથી :

શ્રી મહાવીરદેવના આત્મા પૂર્વે ચઢચો પણ, પડચો પણ, પતિત પણ થયા. પાપી પણ થયા. આરંભી પણ થયા, સમારંભી પણ થયા અને નરકે પણ ગયા. મારે એ સમજાવલું છે કે આત્મા સારા કે ખાેટો એ એની કારવાઈ પર આધાર રાખે છે. આજે હું મુનિ કહેવાઉં છું પણ મુનિપણાની કારવાઈ મૂકી દુઉં તો કેવા ? પતિત જ. આથી મારે પતિત ન અનવું હાય તા મુનિપણાના માર્ગમાં સ્થિર અનવું જોઈ એ. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માને પણ પાતાની કારવાઈના યાગે સાતમી નરકે જવું પડ્યું. કયા ભવથી નરકે ગયા ? વાસુદેવના ભવથી. વાસુદેવપણું પામ્યા શી રીતેએ ? નિયાણં કરવાથી. એ નિયાણં કયી અવસ્થામાં કર્યું ? મુનિઅવસ્થામાં, નિયાણામાં શું બાલ્યા ? મેં આરાધેલ સંય મનું જો કલ હાય, તા હું ભૂયિષ્ઠ વીર્ય વાળા થાઉં. આ ભાવનાને, આ વિચારને શાસ્ત્રે કયી રીતિએ એાળખાવ્યા ? સારા તરીકે કે ખરાબ તરીકે ક ખરાબ તરીકે. મુનિ કેવા ? તપસ્વી. કેવા તપસ્વી ? સમર્થ. એવા ઉત્તમ તપસ્વી મુનિના આટલા જ વિચારની શાસ્ત્રે નાંધ લીધી. નાંધ કેવી લીધી ? હારી ગયાની–જે સંયમ સુખ આપનારું તે નરક આપનારું અન્યું એ ભાવની. આ પૂર્વાચાર્યોએ ખુદ શ્રી મહાવીરદેવ માટે આવું લખ્યું. શ્રી મહાવીરદેવે પાતાની જાતે પણ એ જ કહ્યું. પૂર્વે થયેલા શ્રી તીર્થ કરાએ પણ એ જ કહ્યું ને ભવિષ્યમાં થનારા શ્રી તીર્થ કરા પણ શ્રી મહાવીરદેવના ખ્યાનમાં એ જ કહેશે. આ કયું શાસન ? જૈનશાસન. એમાં જ જૈનશાસનની ખૂબી છે. કારણ કે એ શાસનમાં કોઈ નાે પણ ખાટાે પક્ષપાત નથી.

# ખુદ ભગવાનની દેશનામાં પણ પાખંઢીઓ આવતા હતા :

જો તમે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના શાસનને સમજવા માગતા હા અને એ શાસનને આરાધવાની તમારી કામના હાય તાે એક વાર થાડા સમય, અંદરના ગમે તેવા વિચારાને દાખી રાખવા પડશે. એ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું શાસન શું કહે છે, શું ફરમાવે છે, એ

તારકની આજ્ઞા શી છે એ વિગેરે તમારે શાંતિથી સાંભળવું પડશે અને સાંભળીને ખૂખ વિચારપૂર્વ ક સમજવું પડશે. આજે સાંભળવું અને સમજવું એ ઘણાને રુચતું નથી. અત્યાર સુધી હું ખહાર હતાે. એટલે મારા માટેની ગપ સાંભળી તમે જે કાંઈ માન્યું તે ક્ષન્તવ્ય, આજ આપેલું રૂખરૂ છીએ. મારા અક્ષર તમારા કાનમાં સીધા પૈસે તેમ હું બાેલું છું. મુંબઈના ચાગાનમાં શું બને છે તે પણ તમે સગી આંખે જુઓ છેા. મૂળ સ્વરૂપના ખપ હાય તા આવતાં વિધ્ના સામે એટલા ખધા શાન્ત ખતા કે એ ખધાં માજા તમારા શાંતિના પહાડ પર અથડાઈ પાછાં પડે. હું કહું છું કે તમે મારા નહિ પણ શાસનના રાગી બના. શાસનના રાગી તે છે કે જે સાચી સાધુતાના પૂજારી હોય. માટે આવેશમાં આવી નવા ઉત્પાત ન મચાવતા. અજ્ઞાનીઓના ભવિષ્યને આપણે ખાટું પાડવું છે. આ તે શાસન છે કે જે શાસનમાં નવાણું ક્રોડ સાનીયાના માલિકાએ પણ એક વાર દેશના સાંભળી કે તરત તે છેાડી સાધુપણું અંગીકાર કર્યું. છ ખંડના અધિપતિ ચક્રવતી એા પણ તે ઋદ્ધિ સિદ્ધિ મૂકી ચાલી નીકત્યા. ચક્રવતી એ પણ જે દેશનાથી સર્વ સ્વ છાડી ચાલી નીકળે એ દેશના કેવીક હશે ? ચક્રવતી<sup>૬</sup> ચક્રવતી<sup>૬</sup>પણું ભાગવે ત્યાં સુધી એનું ચક્રવતી પણું અજબ હાય છે. તેઓનું પુષ્ય એવું હાય છે કે જેના યાગે તેઓ એક રીતે નિરંકુશપણ તે ભાગવી શકે છે. એવા સુખી અને પુષ્યવાન્ ચક્રવર્તા એાને પણ રાજઋદ્ધિ છાેડાવી, ત્યાગ-માર્ગે વાળનાર એ મહુષિ એાની દેશના કેવીક હશે ? એ દેશનામાં કયી તાકાત હશે ? એ વખતે પણ પાખંડીએ હતા અને તે પાખંડને ફે<mark>લાવતા હતા છતાંય શાસન જયવંતુ વ</mark>ત્યુ<sup>લ</sup> છે.

# સત્ય જણાવલું એ શું નિ'દા કહેવાય?

ગમે તેવી આપત્તિમાં સાધ્યસ્થિતિથી ન ખસે તે સમજદાર. શ્રી જિનેશ્વરદ્વના, શ્રી જિનેશ્વરદ્વની આજ્ઞામાં વિચરતા નિર્ધ' થાનાં અને શ્રી જિનેશ્વરદ્વે કહેલા ધમેના સાચા અનુયાયી તે કે જે આ દુનિયાના ગમે તેવા સંગ્રામ સામે પાતાના ધ્યેયરૂપ સ્વરૂપમાં સ્થિર વહી શકે. દુનિયા એટલે આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિ. જ્યાં એ ત્ર**ણ** નહિ ત્યાં શાંતિ. આધિ એટલે મનની પીડા, વ્યાધિ એટલે શરીરની પીડા, એ બન્નેની માતા ઉપાધિ. તમારે આધિ, વ્યાધિ નથી નેઇતી પણ ઉપાધિ છેહવી નથી. આધિ, વ્યાધિ ન જોઈએ તે ઉપાધિ છેાડે જ. ઉપાધિ છાડવી જોઈએ એવું હું બાલું છું કતમે ? ખહાર એવું જણાશે કે તમે પણ 'ઉપાધિ છેાડવી જ જોઈએ ' એમ જ બાેલાે છેા તાે વધુ મૂંઝવણુ થશે. હુજુ તાે હું બાેલું છું તેમાં આટલી મૂંઝવણુ છે તેા પછી તમે બાલશા એમ જણાયે કેટલી વધુ મૂંઝવણ થશે ? **બહારના સંયોગાનું ભાન; બહારના ઘાંઘાટના હેતુ શું** છે એ જાણે. એના હેતુ એ છે કે તમે સત્ય સમજ જાએા તાે પેલી ચકચારના મૂળમાં સહા પેસે છે. એ વસ્તુ ધ્યાનમાં લાવવા આ વાત કરી. કેટલાક કહે છે કે સત્ય કહેવા અસત્યના ઉન્મૂલનની શી જરૂર છે ? પણુ તમે વિચારા, જમીનમાં બીજ કચારે વવાય ? બીજને ફળરૂપ **ખનાવવા માટે જમીનને શુદ્ધ ખનાવવા કેટલાે શ્રમ કરવાે પડે** ? વૈદ પાતા પાસેની ઊંચી માત્રાએા પણ દરદીને કેટલા શુદ્ધ બનાવ્યા પછી આપે ? તેવી જ રીતે સત્યના કહેનારે કેઈ અસત્યાનું ઉન્મૂલન કરવું જોઇએ. અસત્યને અસત્ય તરીકે એાળખવું એ કાંઈ નિંદા નથી. ભગવાને મરિચીના ભવમાં શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન પાસે દીક્ષા લીધી, થાડા વખત પાળી, પછી ન પળવાથી વેશપલટા કર્યા. શાસ્ત્રે તરત લખ્યું, કે સંયમમાર્ગથી 'પતિત' થયેા. પતિત થયા પછી પણ ગુણ-ગાન તેા એનાં જ. માર્ગ એ જ **ખતાવે. દ**રેક ધર્મ ના અથી<sup>૧</sup>ને કહે કે, ' ધર્મ' ત્યાં છે, અહીં નથી. ત્યાં જાએો. ' તેમની ઉપદેશક શક્તિના ચાેગે તેમની પાસે જે ચાેગ્ય જીવાે આવ્યા તેને ઉપદેશ આપી ભગવાન પાસે અને ભગવાનના સુનિએા પાસે માેકલ્યા. એ મહાત્માએ કેઈને સુક્રિતના માર્ગે<sup>૧</sup> વાળ્યા. ઉપદેશમાં કમીના ન રાખતા. સામા આત્મા ધર્મ ની માગણી કરે એટલે કહેતા કે 'ધર્મ અહીં ન**હિ**, ત્યાં છે. ' ત્યાં સુધી શાસ્ત્રે કહ્યું કે મરિચી પડચો પડચો પણ નહિ પડચા જેવા; પાશુ પડચો તા ખરા, એ છુપાવ્યું નહિ. શું આ નિંદા છે ? નહિ જ.

# ધર્મના વિરાધી કચી વસ્તુને ચાગ્ય છે?

ધની તે પૂજાપાત્ર, અધની તે દયાપાત્ર. પણ ધર્મ વિરોધી એ કોઈ ત્રીજી જ વસ્તુને ચાંગ્ય છે અને તે કઈ તે તમે જ વિચારા. શ્રી મરિચીએ જ્યાં સુધી એમ કહ્યું કે 'ધર્મ ત્યાં, અહીં નહિ' ત્યાં સુધી પતિત પણ માર્ગમાં રહેલા માન્યા. સાધુપણારૂપ સન્માર્ગને સ્થિર રાખવા માટે પાતે વેશપલટાના પણ કેવા અર્થ કર્યા છે? તે જુઓ, અને આજના કેટલાક પાતાની પામરતાને છુપાવવા માટે સુસાધુઓને પણ ઉતારી પાડવા ખાતર ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશાવિજયજી મહારાજનું ''શું મુંડે શું લાચે રે'' આ એક વચન લઈને ગુણુપાપક વેશ હલકા પડે એવી રીતે યથેચ્છપણે બાલી રહ્યા છે, તેમને જુઓ! શ્રી મરિચી વિચારે છે કે, શ્રમણભગવંતા ત્રણ દંડાથી વિરામ પામેલા છે અને હું તે દંડાથી જિતાયેલા છું માટે મને ત્રિદંડનું ચિદ્ધ હા. મુનિવરા લાચ કરનારા હાવાથી તે મૂંડ છે અને હું અસ્ત્રાથી મૂંડાવનાર છું માટે મને તેના ચિદ્ધ તરીકે શિખા હા. વગેરે વગેરે.

આ અધી વસ્તુના વર્ણું નમાં શ્રીમરિચીએ પાતાની લઘુતા ને મુનિવરાની મહત્તા જ કહી. ત્યાં સુધી પડ્યા ખરા પણ રહ્યા તો માર્ગમાં જ. પણ કપિલના યાગે તેઓ માર્ગથી પણ બ્રષ્ટ થયા. ખરેખર, દ્રશ્મના કરતાં ગાંડા ભક્તોથી ખહુ સાવચેત રહેવા જેવું છે. દુશ્મન કંઈ ન કરે કારણ કે તેનાથી ચેતતા રહેવાય. જયારે ઘેલા ભક્ત અધું વેડફી નાંખે. આ વસ્તુ ધ્યાનમાં રાખી કહા કે ભય કાના ? કહેવું જ પડશે કે ભક્તના. પણ ભક્ત ખરામ ને દુશ્મન સારા એમ ન બાલના. મારા કહેવાના આશય એ છે કે ભક્ત મની ગયેલા આત્માની સેવા, માનપાન આગળ ટકવું ખહુ કઠિન છે. ભક્તોમાં પણ કેટલાક એવા ગુણા આવે છે કે તેઓ ભયંકર દોષને પણ ઘાળી પીએ છે. અહીં તો એ છે કે તારકમાં તારકતા હાય ત્યાં સુધી ભક્તિ, ને તારકતા ચાલી જાય એટલે નહિ. સૂત્ર વિવૃત્દ બાલનારથી તો ખચવું જ જોઈએ. કપિલ માન્યો. ધર્મ સંભળાવ્યા. કપિલે કહ્યું કે

ધર્મ આપા. આ મહાત્મા કહે 'અહીં નહિ, ધર્મ તહીં છે.' પણ શ્રી મરિચીના અંતરમાં એક વિષ પહેલેથી ઘૂસી ગયું હતું. સેંકડો ને હજારાને પ્રતિબાધ કરી કરી ત્યાં માેકલેલા તે મુનિવરાની સાથે વિચરતા મરિચી ત્રિદ્ધંડી વેશે એક વાર બિમાર પડે છે. પેલા એમ-નાથી પ્રતિબાધ પામેલા મુનિ છે અને મરિચી ત્રિદંડી છે, મુનિ નથી. પેલા સંયમી છે. આ અસંયમી છે. પેલા સંયમી મુનિ આ અસંયમીની ચિંતા કરતા નથી. આથી મરિચીના અંતરમાં મુનિઓ માટે ખરાબ વિચાર ઉત્પન્ન થયા, પણ તે ટક્યો નહિ. ઊલડું વિચાર્યું કે પાતાના શરીરની પણ પરિચર્યા નહિ કરનારા તે મુનિવરા ભ્રષ્ટ એવા મારી પરિચર્યા શાના જ કરે ? વિચારજે ! સંયમી મુનિ પાસે બિમારીમાં થાડી સારસ ભાળની વાંછા માટે અસ યમી મરિચીને પશ્ચાત્તાપ થાય છે. મરિચીએ નહિ જેવા ખાટા વિચાર માટે પસ્તાવા કર્યા. પણ એક ભાવના આવી કે વ્યાધિથી મુકાયા પછી એક સેવક શિષ્ય આ મારા પાતાના લિંગવાળા જ અનાવીશ. ભાગ્યયાગે એક મળ્યા. ઉપદેશ આપ્યા, ધર્મ'ની માગણી કરતાં મહાત્મા મરિચીએ શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મ કહ્યો. કપિલે કહ્યું કે તે ધર્મ તમે કેમ કરતા નથી ? મરિચીએ કહ્યું કે તે કરવા માટે હું સમર્થ નથી. છતાં કપિલ પૂછે છે કે તમારા માર્ગમાં ધર્મ નથી ? અ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શિષ્યના અભિલાષી મરિચીએ કહ્યું કે 'જૈનમાર્ગમાં પણ ધર્મ છે અને મારા માર્ગમાં પણ ધર્મ છે.' આ જગ્યાએ માર્ગ ભ્રષ્ટ થયેલા મરિચી માટે શાસ્ત્રે લખ્યું કે આ એક મિથ્યા વચનથી મરિચીએ કાંઠાકાંઠિ સાગ પ્રમાણ સંસાર ઉપાજર્યો

#### શ્રી જૈનશાસન : પક્ષપાતરહિત શાસન :

જે શાસન આવા આવા માટે આવું લખે તે આજના ઉચ્છ્રં ખલે વક્તાઓ માટે શું ન લખે? 'જૈનમાર્ગમાં પણ ધર્મ છે અને મારા માર્ગમાં પણ ધર્મ છે.' આટલા કથનમાં આટલું અધું, તા આજે ધર્માનુષ્ઠાના માટે યદ્વાતદા બાલતારાઓનું શું? એ સમજ્ય છે?

શ્રી જૈનશાસનમાં કાેઈ નાેય પક્ષપાત નહિ ચાલે! નામના કામ નહિ આવે. અગિયાર અંગના પાઠી, હજારાને મુક્તિમાર્ગે વાળનાર, મુક્તિ-માર્ગ ના સમર્થ ઉપદેશક શ્રી મરિચી આટલ બાલ્યા કે ભ્રષ્ટ કહેવાણા. શાસ્ત્રે તેમની પણ શરમ ન રાખી. આજના યથેચ્છ બાલનારાએન ભ્રષ્ટ ખરા કે નહિ ? હું તમને વ્યવહારનાં દૃષ્ટાંત એટલા માટે આપું છું કે કહેવાતી સત્ય વાતો સુખપૂર્વ ક તમારી ખુદ્ધિમાં ઊતરે. તમને ખસો−પાંચસો આપનાર કે તમારી થેલી પૂરનાર કેવો <sup>૧</sup> પૂજવા જેવો, સામે જઈ ને સલામ ભરવા જેવા, હાથ જોડી 'શેઠ સાહેખ, ફરમાવા !' એમ કહેવા જેવા. પૈસા પણ મફત નહિ આપનાર, મજૂરી કરાવીને આપનાર, છતાં સલામ કરવા જેવા ખરાને ? આ બધું કથી પાઠ-શાળામાં ભણ્યા ? ''પધારા " વગેરે બાલવામાં કેવા વિનય ? ખરાબ ભાવના હાય તા પણ હાથ જોડીને જ બાલવું. આ વિનય! આ પ્રેમ, આ અક્તિ જો શ્રી જિનેશ્વરદેવ પાસે હાય તા તમારી આ દશા ન હોય : પૈસાના માગનાર આવે તેને દયાની દૃષ્ટિએ આપા. સામા આજી કરે. નમ્રતાથી માગે ત્યાં દયા હાય. પણ જો કાઈ થેલી સામે આંખ નાખી ઊભા હાય. કરડી આંખે ઊભા હાય. કચારે ટાઈમ મળે ને ઉઠાવી પસાર થાઉં એવા વિચારના તમને લાગે તા શું કરા ? બાેલા ? અહીં નહિ બાેલા એવા મને તમારા વિશ્વાસ છે. તમે બાેલા કર્યા ? જ્યાં તમને ફાવતું આવે ત્યાં જ. આ દુનિયા માટે ન્યાય આવા તા પછી ધર્મ રક્ષા માટે એવા ન્યાય કેમ નહિ ? હાવા જ જોઈ એ. ખરી વાત એ છે કે ધર્મી પૂજવા **લા**યક, ધર્મ નહિ પામેલા દયા ખાવા લાયક, કે શું કરે! ભિચારા પામ્યા નથી, પણ ધર્મની સામે આંખા કાઢે, ધર્મ ની અવગણના કરે, તે તા દયાપાત્ર નથી રહી શકતો. એ વાતને મજખૂત અનાવવા માટે શાસ્ત્રે એક એક વાતની નાંધ લીધી છે. એવા આત્મા કાં તા સુધારવાની બુદ્ધિથી અગર તા શાસનની રક્ષાની ખાતર શિક્ષણીય છે. સુધરવા શકય ન હાય અને શાસનને હાનિ પહેાંચાડવાની તાકાત ન ધરતા હાય તા એ અિચારા ઉપેક્ષણીય છે. આ તો અધી વાતો વચમાં થઈ. મૂળ વાત તો નિદાનની છે. એ નિયાણાની નોંધ શી ? 'હારી ગયો, સંયમ હાર્યો, તપ હાર્યો, જ્ઞાન હાર્યો, ધ્યાન હાર્યો, સર્વ હારી ગયો. ' વધુમાં એ નિયાણાના યાગે ત્યાંથી મરીને એક વાર વાસુદેવ તો થયો, પણ મળેલી તે ત્રણ ખંડની સાદ્યાબીમાં એ એવો રાળાયા કે સીધા સાતમીએ ગયા.

#### ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માનાં દૂષણ સંભળાય અને આપણાં ન સંભળાય એમને ?

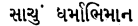
દ્રષણ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માને ન છાેડે, તા તમને ને મને કેમ છાડશે ? એ તારકના આત્માનાં દ્ભુષ્ણ કહેવાય અને તમારું દ્ભષણુ કાેઈ કહે તાે અખડી ઊઠાે એ કચાંના ન્યાય ? ભાગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માનાં દૂષણ સાંભળવાની તાકાતવાળા તમે, પાતાની જાતનાં દ્રષ્ણા સાંભળવાની તાકાત કેમ કેળવતા નથી? મહાનુભાવ! આ નાનકડી જિંદગીમાં આંખાે મીંચી સત્યની સામે મરજમાં આવે તેમ બાલવું, ધમાલ કરવી, શાંતિ પર અશાંતિના અંગારા ગાેઠવવા એ શું યાગ્ય છે? આટલી ખધી અધમતા, પામરતા, ક્ષુદ્રતા કર્યા સુધી ? કયા સુખ માટે ? આત્માને સુખી જેવા ઇચ્છા છા કે દ્રઃખી ? સુખી જેવા ઇચ્છેા છેા તેા વિના પ્રયાજન, વિના હેતુ, નાહુ<sup>ક</sup> ઊંધે માર્ગે કેમ જાએા છેા ? ખરાબ વસ્તુએાના પૂજારી કેમ બના છેા ? પાતાના અને પરના અજાણ આત્માને, સત્યથી શું કામ ભડકાવી મારા છાં ? શું કામ બીજાને પણ આ સત્યથી વંચિત રાખા છાં ? તમારાથી સત્યની ઉદ્દેશષણા ન થાય, સત્યના ટેલિયા ન થવાય તા અસત્યના સંગથી તેા અવશ્ય બચા. ગપ્પાં મારતા બની સ્વને અને પરને અધાગતિના ખાડામાં ન ગખડાવા. તમે અસત્ય બાલા, અસત્ય વાત ફેલાવા, એમાં અમારું શું જવાનું ? હાનિ કોને ? તમને કે અમને ? અમને તા જ્ઞાની કહે છે કે 'કાઈ આપત્તિ દેવા આવે તાેચે આનંદ માના. ' અમને તા શીખામણ આપે છે કે, આંખ કાઢતા હાય તા વિચારવું કે હુજ તા એ આંખા જ કાઢે છે ને, કંઈ બાલતા તા નથીને ? કંઈ બાલે તા વિચારવું કે હજી તા બાલે જ છે ને ? કંઈ હાથબાથ તા નથી ઉઠાવતા ને ? હાથ ઉઠાવે તા વિચારવું કે હજ તા હાથ ઉઠાવે છે, લાકડી તા નથી મારતા ને ? લાકડી મારે ત્યારે વિચારવું કે હજી તા મારે છે, માશું તા કાપતા નથી ને ? ને માશું કાપે ત્યારે કહેવું કે માશું કાપ્યું છે ને તેમાં મારું શું લઈ ગયા ? માશું જવાનું જ હતું તે ભલે એ લઈ જાય. એ તા પરમ ઉપકારી. જે આત્મા પાતાની જાતને પાપના ભાગીદાર બનાવી આપણુને પાપમાંથી છાડાવે તેના ઉપર ગુસ્સા કેમ કરાય ? સામા આદમી હિંસાના પાપને સ્વીકારે, પાતાના આત્માને પાપથી મલિન કરે, પાતાના આત્માને દુર્ગ તિના અધિકારી બનાવે, ત્યારે માશું કાપેને ? કાઈ ગમે તેમ વર્તે તા યે અકળાશા નહિ. સત્યથી ચલિત થતા નહિ. ખાલી પંચાતમાં ઊતરતા નહિ. અઘડાનું, તાફાનનું નાહકનું નિમિત્ત તમે ન આપતા. કાઈ બાલવા માગે તા અહીં લાવજો. ગમે તેને મનુષ્યપણાની હદમાં રહીને બાલવાની અહીં છૂટ છે.

# પાપ સેવવામાં નિર્બળ કાંબુ છે ?

દુનિયામાં પાપસ્થાનક સેવવામાં કાેેે નખળા છે ? ત્રણુ પૈસાના આદમી હજારાનું નિકંદન વાળવામાં નખળા નથી. હિંસા-જૂઠ-અના-ચાર; આ બધામાં કાેઇ નખળા નથી. એમાં નખળા તે હાેય કે જે આત્મકલ્યાણના અથી હાેય અને એ નખળાઈમાં જ સાચું કલ્યાણ સમાયેલું છે. શાસ્ત્ર કહે છે કે 'ચેત! પાપ ન કર, હિંસા કરવા જેવી નથી, જૂઠું ખાલાવા જેવું નથી, પારકાની ચીજ લેવા જેવી નથી, કાેંઇનું બૂંડું ઇચ્છવા જેવું નથી, વિષયાધીનતા કે વ્યભિચાર અને પરિગ્રહ કરવા જેવાં નથી.

હવે આપણી મૂળ વાત ઉપર આવેા. શ્રી નયસાર વનમાં થાકેલા છે. મધ્યાહ્વકાળ છે. ભાજનસામગ્રી માજુદ છે, છતાં જમતાં પહેલાં વિચારે છે કે કાઈ અતિથિ આવે તા જમાડીને જમું. શ્રી નયસાર છ સા. હ સમ્યક્ત પામ્યા વિનાના, મિશ્ચાદિષ્ટ કહીએ તો પણ ચાલે એવા, શ્રમિત, અટવીમાં ગયેલા છે. મધ્યાહ્ન વીતી ગયેલ છે, શ્રુધા લાગી છે, લેાજન સામે છે છતાં અતિથિની રાહ જુએ છે એ શું ઓછી મહત્તા છે? દરેકેદરેક બ્રાવક આ રીતે આંગણે ઊભા રહે અને વિચારે કે કાઈ મહિષે મળે તા અહાભાગ્ય! કે જેથી ઉત્તમ સુપાત્રમાં મારી વસ્તુને સ્થાન મળે, જેથી હું કૃતાર્થ ખનું અને વધુમાં અભિષ્યહ કરે કે સાધમી ને જમાડ્યા વિના નહિ જમું! જો તમે સૌ આવા અભિ- ગ્રહ્યાળા ખની બાઓ તો કોઈ સાધમી સીદાતા મળે જ નહિ. પછી આજે જે સાધમીના નામે ખાટી ખૂમા પડાય છે તે ઊભી જ નથાય. તમે સૌ સાચાને સમજો અને સ્વીકારો તથા ખાટાથી ખચા એ જ એક અભિલાષા અસ્તુ.







# ઉત્તમ वस्तु पण भधाने ओडसरेणी साल हरती नथी :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર મહારાજા દુલ ભ એવા મનુષ્યપણાની સફલતા માટે ફરમાવે છે કે શાસ્ત્ર સાંભળી તેના ઉપર મજખૂત શ્રદ્ધા કેળવી પાતાની સઘળી શક્તિના ઉપયાગ શ્રદ્ધાનુસાર વર્**તન કરવામાં** કરાય તાેજ આજીવનની ખરેખરી સફલતા છે. એ શાસ્ત્રવચન ઉપર શ્રદ્ધા કેળવવા માટે, શાસ્ત્ર જેનાથી ઉત્પન્ન થયું છે એ મહાપુરુષોને સમજવા બેઠા છીએ. જેમણે એ શાસ્ત્રનું નિરૂપણ કર્યું તેમના ઉપર હુદયની શ્રદ્ધા ન જાગે ત્યાં સુધી તેમના વચન પર શ્રદ્ધા થવાની નથી. દરેક દ્રાદશાંગીનું અર્થથી નિરૂપણ કરનાર શ્રી તીર્થ કરદેવ હાેય છે. જેનું આ આગમ તે નિરૂપણ કરનાર ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ પાેતે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના ભવની ગણના કયા ભવથી થઈ ? શ્રી નયસારના ભવથી. શાથી ? શ્રી નયસારના ભવમાં તેએા સમ્યકત્વ પામ્યા તેથી. સમ્યકૃત્વ કોના યાગે પામ્યા? મુનિવરના યાગે. આ જ શ્રાવક કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલાને મુનિ મળે છે, સંભળાવે છે, સમજાવે છે, પણ એમને જે મત્યા તે કોઈ જુદી ભાવનાના ચાેગે. મળ્યા તે પહેલાં એ શ્રી નયસારના વિચારા કેવા ઉત્તમ હતા ? સંચાગા પણ ફળે કોને ? ખધાને નહિ. શ્રી તીર્થ કર ભગવંતા પણ ખધાને નહિ કૃત્યા. એમને પામીને કેટલાક બાધિળીજ પામ્યા, કેટલાક સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ અને સર્વ વિરતિ પણ પામ્યા તથા કેટલાક અપ્રમત્ત **ખ**ની ક્ષપકશ્રેણી માંડી કેવળજ્ઞાન પામીને મુક્તિએ પણ ગયા, અને કેટલાક

કષાય કરીને ઉન્માર્ગે પણ ગયા અને સંસારમાં ડૂળી ગયા. શ્રી ઇન્દ્રમહારાજાએ કરેલી ભગવાનની પ્રશાંસાથી સંગમને ઝેર પેદા થયું. એ ઝેર કચાં હતું ? પ્રશાંસામાં હતું ? જેની પ્રશાંસા હતી એ ભગવાન શ્રી વીરમાં હતું ? પ્રશાંસા કરનાર શ્રી ઇન્દ્રમાં હતું કે એ સંગમમાં હતું ? એક વસ્તુ અધાને સરખી લાભદાયી થતી નથી. જેટલી જેટલી આત્મામાં યાગ્યતા તેટલી તેટલી પ્રાપ્તિ. પ્રશાંસાનું પાત્ર ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ હતા. જે વસ્તુની પ્રશાંસા હતી તે સારામાં સારી ચીજ – પ્રભુ શ્રી મહાવીરની જ્ઞાન ધ્યાનમાં સ્થિરતા – હતી, પ્રશંસા કરનાર સમ્યકૃત્વથી રંગાયે**લા** અને અસંખ્યાત દેવાના સ્વામી હતા. સંગમે વિચાર્યું કે ઇન્દ્ર અભિમાનમાં આવી એક મનુષ્યની પ્રશંસા કરતાં બધા દેવાનું અપમાન કરે છે. અમારા કરતાં એ બળવાન ? સૌધર્મે ન્દ્ર શું એમ બાલ્યા હતા કે તમે નખળા ! એ તો એમ બાલ્યા હતા કે અત્યારે ભરતક્ષેત્રમાં વિચરતા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ એવી રીતે ધ્યાનમગ્ન છે, પાતાની ઇન્દ્રિયા ઉપર, શરીર ઉપર, મન ઉપર એટલા કાળુ છે કે એમને ચલિત કરવા દુનિયામાં કોઈ સમર્થ નથી. બધા ઇન્દ્રો અને દેવા ભેગા થાય તાે પણ તે ચળે નહિ. પણ આથી સંગમને શું લાગ્યું ? ઇન્દ્ર પાતાના માનીતાની પ્રશંસા કરવા બધા દેવાનું અપમાન કરે છે. દુનિયામાં કોઈ એવી ચીજ નથી કે જેમાંથી ઉન્માર્ગ ગામી જીવા ખતરા શાધ્યા વિના રહે. એક આદમી હજારા રૂપિયા ખરચી સુંદરમાં સુંદર વસ્તુ જમાડે પછી જમનારા ખહાર શું બાલે તે સાંભળને દાળમાં મરચું નહાતું, શાકમાં તેલ નહાતું. આ જાતની બે જણ વાત કરે અને ખારસા એમાં હાજી ભણે. ખરી વાત, એ ભીખારી શું જમાડે ? એમ પણ કહે. પાંચપચીસ આત્મા એવા નીકળે અને કહે કે 'મહાનુભાવ! આટલા પૈસા ખરચી આટલી ભક્તિ કરનારને તેલ – મરચું ન મળે ? ગુના પાડાના ને ડામ પખાલીને, આ કચાંના ન્યાય ! રસાેઇયાએ એાછું નાંખ્યું તેમાં ગુના એ ભાગ્યશાળીના !' તેથી જ તમે જોશા કે જમણવારમાં છૂટ આપેલી હાય છે કે તેલ-મરચું ખૂબ નાખવું. જમણુની રસાેઇમાં તેલમરચાના પાર નહિ. આવી છૂટ શા માટે ? લાેકો ટાેણા ન મારે તે માટે નહિ તાે જમાડનાર જાણે છે કે તેલમરચું રાેગવર્ધ ક છે, પણ મિષ્ટાન્ન જમાડનાર સમજે છે કે આ બિચારા તેલમરચાંનાં ગ્રાહકા છે, એ નહિ નાખીએ તાે ચાંદા પાડશે.

#### દુર્જનના સ્વભાવ !

દુનિયાની સારામાં સારી વ્યક્તિના પણ દુર્જન ચાંદા પાડચા વિના રહે, એ બને જ નહિ. એવા આદમીની વાતોથી સારાએ ગભરાવું નહિ. માનવું કે એવા ન હોત તો સજ્જનો અધારામાં રહી જાત. વાત કરી દુનિયાને વસ્તુની જાણ કરે એનાથી મૂંઝાવું નહિ. એક પણ વસ્તુ એવી નથી કે જેમાં દુર્જન ખાતરાષ્ટું ન કાઢે. એ વખતે વસ્તુનો, તત્ત્વના વિચાર કરનાર કેટલા ? બે વાત કરે, કેટલાક હાઇ કહે, અને કેટલાક તાળી પાઢે. મનુષ્યપણાના ગુણ તા એ છે કે વાત સાંભળ્યા પછી તે સત્ય અને હિતકર છે એવી ખાતરી ન થાય ત્યાં સુધી તે વાતને અહીં થી અહીં (હૈયેથી હોઠે) ન લાવવી જોઈ એ. જો તેમ ખને તો વિચહ ન થાય. ખને ત્યાં સુધી એવી વાત સાંભળવી નહિ. શૂસે કાનમાં તો મોઢે લાવવી નહિ. આ ગુણ ન આવે તો મનુષ્યપણું એ ભયરૂપ છે. મનુષ્યપણું સારામાં સારું, ઊંચી ગતિએ લઈ જાય પણુ તેના દુરુપયાંગ થાય તો એ મનુષ્યપણું શું કામ આવે ? આટલાયે ગુણુ ન કેળવી શકો તો ભય છે કે આવી સારી સામગ્રી મળવા છતાં પણુ દુર્ગ તિમાં જવું પડશે.

# तत्त्वज्ञानी डेाख ?

તત્ત્વજ્ઞાની કોશ ? કોઈ દિવસ જેના હૃદયમાં નકામા વિચાર આવે નહિ તે. અર્થ વિનાના, પ્રયાજન વિનાના, લાભ વિનાના વિચાર તેને આવે જ નહિ. અને કદાચ આવી જાય તો તેને ખાટા માનીને દ્વર કર્યા વિના રહે નહિ તે. એ ઊંચામાં ઊંચા વિદ્વાન, પહેલા નં**ખરના**  તત્ત્વજ્ઞાની કચારે અને ? ચાવીસે કલાક ઉત્તમ ભાવનાઓથી વાસિત રહે તો. કદાચ ભાવના ખસે તો ખરાખ વિચાર આવી જાય પણ કદી મેઢિયી બાલે તો નહિ જ. ખરાખ વિચાર મનમાં રાખનારા સારા કે ખહાર કાઢનારા સારા ? જ્ઞાની, ડાહ્યો ને સમજદાર તે કે જે બહાર ન કાઢે. જેના મનમાં જ ખરાખ વિચાર ન આવે એ તા પહેલા નંખરના ડાહ્યો. પરંતુ આવી જાય તા ખહાર ન કાઢે તે ય ડાહ્યો છે, કારણ કે મનમાં રહેલા તે એકલાને ખરાખ કરે અને બહાર નીકળે તે ઘણાને ખરાખ કરે.

સભામાંથી પ્રશ્ન: એ વિચારને પાતે સારા માનતા હાય ને બહાર કાઢે તા ?

આ વાત તત્ત્વજ્ઞાનીની ચાલે છે. ત્યાં આ પ્રશ્ન જ અસ્થાને છે. કેમ કે એ ખાટા વિચારને સારા માને જ નહિ અને માને તા એ વાસ્તવિક તત્ત્વજ્ઞાની નથી. દુનિયાના ખધાએ વિચાર ખહાર મુકનાર ઇરાદાપૂર્વં ક ખરાબ ધારીને મૂકે છે એમ કહેવાના આશય નથી. પણ આ પ્રશ્ન અસ્થાને છે. તત્ત્વજ્ઞાની તાે કદાચ અયાગ્ય વિચાર એના પાતાના અંતરમાં આવે તા પણુ તેને બહાર ન કાઢે. પ્રામાણિકપણે આ પ્રસંગે કહેવું જોઈએ કે એ ખરાબ વિચારને પાતે હિતકારી માનીને, સ્વપરનું ભલું માનીને ખહાર કહે તેા ગુનેગાર તેા ખરા, પણ જેઓ ખરાબ વિચાર જાણીને ઇરાદાપૂર્વ કુનિયાના ભૂંડા માટે મૂકી રહ્યા છે તેના કરતાં તો કમગુનેગાર છે. શાસ્ત્રે કહ્યું છે કે દરેકને બાલવાના કે લખવાના અધિકાર નથી. તાત્ત્વિક દૃષ્ટિની વાતમાં સદ્યળાને છૂટ નહિ. તત્ત્વાતત્ત્વ સમજે, તત્ત્વમાં અતત્ત્વ ન ઘૂસે તેની કાળજ રાખી શકે તેને જ છૂટ અધર્મ સારી દુનિયામાં પથરાયેલા છે. ધર્મ ની જગ્યા થાડી છે. અહિંસા પામનારાએ એ ધ્યાન રાખવું પડેરો કે હિંસા કયાં કયાં થાય છે, પણ હિંસાવાળાએ અહિંસા કયાં કર્યા થાય છે એ જેવાની જરૂર નથી. જૂઠથી અચનારે જાણવું જોઈએ કે ' આ જૂઠ – અહીં જૂઠ – તે જૂઠ ' પણ જૂઠમાં મહાલનારે આ સાચું

- એ સાચું જેવાની જરૂર નથી. ધર્મ એ અધર્મના કિલ્લામાં છુપા-યેલા છે. ધર્મની ચામેર અધર્મ પડેલા છે. ધર્મને બહુ બહુ સાવચેત રહેવું પડે છે. તત્ત્વજ્ઞાનીને પણ હૃદયમાં ખરાબ વિચાર પેસી જવાના સંભવ, પણ તે પરખી જાય કે ભૂત ઘૂસ્યું. અને ત્યાં સુધી ભૂતને માંહીને માંહી શમાવે, દૂર કરે, કદાચ મૂર્ખજન સંસર્ગાત્ બાલી પણ જાય પણ અમલમાં તા નજ મૂકે. અમલમાં મૂકે તા એ તત્ત્વજ્ઞાની નહિ. સારી પણ ચીજ યાગ્ય આત્માના હાથમાં આવે તા ફળે. મનુષ્યપણ ખીલવવું હાય, લાભ લેવા હાય તા એક ગુણ અવશ્ય ખીલવવા પડશે કે બને ત્યાં સુધી અયાગ્ય વાતા સાંભળવી જ નહિ.

### ધર્મા ક્યા માટે ટાઈમ નથી કે ઇચ્છા નથી ?

શાસ્ત્રની વિધિમાં બધું ગાેઠવાયેલ છે પણ એના અમલમાં કુરસદ નથી. ગપ્યાં મારવામાં, ચાપાટીએ ટહેલવામાં, ચાહ-પાણીના જલસામાં, માંજરાે ખમાં, રંગરાગમાં, નાટકચેટક કે સિનેમા જેવામાં કુરસદ છે. એ બધી કારવાઈ ગમે છે પણ શાસ્ત્રોક્ત વિધિની ક્રિયામાં કુરસદ નથી. પૂજા, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, પાષધ નહિ કરનારને ટાઈમ નથી કે ઇચ્છા નથી? અનતું નથી કે કરતા નથી? અને તો કરું એમ બાલે પણ કરતા નથી. કેમ? ભાવ શાથી ઓછા? હિતૈષીઓએ એ હિતના માર્ગ યોજયા ત્યાં કુરસદ નથી, અને નહિ, ભાવ ન આવે, આનંદ નહિ, એ શખ્દોની હારમાળા ખડી થયે જ જાય, એક પછી એક જવાખ મળે જ જાય. ફાવતું નથી, મન થતું નથી એવા જવાંમાં મળે છે, બધા જવાંમા સાચા કે ખાટા? આની પાછળ શું છે? ખહારના શખ્દ ઉપર અનુમાન ન આંધતાં એની પાછળ એક મુખ્ય કારણ છે, જેને લઈને ધર્મ કરવાની વાત રુચિકર નથી થતી અને તે કારણ એ જ કે તેને જડના સંગ છાડવા ગમતા નથી.

# સામાન્ય ધર્મ કહેવામાં પણ દીક્ષાની જરૂર છે?

કહે છે કે દુનિયા આગળ ઊંચી કાેટિની વાતો ન કરાે. સામા-થિક પૂજા વગેરે કહાે. સામચિક વગેરેની વાતાે આજ સુધી કહેવાણી

નથી એમ નથી, પણ ઉત્તર શા મળે છે? દાનનું કહેવાય ત્યારે કહે કે આવક થાેડી, જાવક ઘણી, તિજોરીમાં પાેલું છે. પણ લગ્ન આવે ત્યારે, ચાહ-સિગારેટ માટે, સિનેમા માટે એને પૈસા મળે. ત્યાં વાંધા નહિ! અભક્ષ્યની વાત આવે ત્યાં કહે છે કે કંદમૂળ આદિના નિષેધ કરનારા શરીરની શક્તિ હણી રહ્યા છે. ખરાબ વાસના-ખરાબ વાતા વરણે સારું એટલું ઊંધું દેખાય. દૂંકું દૂંકું કહેવાય ત્યાં પણ બહાનાં જ નીકળે. કાઈ ખહુ પૂછે તા કહી દે કે ખરાખર રુચતં નથી. વાર વાર કહે તા પછી આવે જ નહિ. એટલા માટે જ્ઞાનીએ એક વસ્તુ ભારપૂર્વ'ક કહી છે કે જે વસ્તુ અસાર છે, તેની અસારતા અરાબર સમજાઈ જશે કે તરત જ આ અધી વસ્તુ આપાઆપ આવી જશે. કહા ! હવે તમને શ્રી જિનપૂજામાં ટાઈમ મેળવી આપવા હાય, આ **અધી** ક્રિયાઓમાં તમને આનંદ આવે એમ કરવું હાય તા મારે કયી વસ્તુ તમારા હૈયામાં ઘાલવી એઈએ ? તમારા હૈયામાં ધર્મના કૃણગા ફૂટે તે વસ્તુ ઘાલવામાં આવે તા ખધી ક્રિયા આપાઆપ થાય. પ્રાય: એકેએક જ્ઞાનીએ દેશનાની શરૂઆત "અસારાડયં સંસારઃ" એ રીતે કરી. 'અસારાેડવ' સંસારઃ' એ પદના અર્થ ! સંસાર અસાર. અસાર હાવાથી એ ખાટા, દુઃખમય, એટલે તજ્યા વિના છૂટકા નહિ એવા. પણ આમાં તમારા સંસારની નિંદા ખરીને ? જો સંસારને અસાર કહેવા એ નિંદા ગણાતી હાય તા ભલે ગણાય. એ ગણના ડાહ્યાઓની નથી પણ ગાંડાએાની છે. શ્રી તીર્થ કર દેવા જેવા જેની અસારતા જોરશાસ્થી વર્ણ વે અને અમને વર્ણ વવાનું ફરમાવે, તેની અસારતા વર્ણ વવામાં અમને શું વાંધા ? અમારે તા કરજિયાત વર્ષા વવી એઈ એ. વારુ, પણ ખધાએ અન તઉપકારી મહાપુરુષાએ સામાયિક, પૌષધ, જિનપૃજા કરવાનું કહેવા પહેલાં શરૂઆતમાં સંસારને અસાર શું કામ કહ્યો ?

સભામાંથી જવાખ : એ નક્કી ન થાય ત્યાં સુધી વાસ્તવિક રીતે ધર્મી થઈ શકાતું નથી.

ખરેખર એમ જ છે. જે આત્મા સંસારમાં લીન છે તેને સંસાર

અસાર ન લાગે ત્યાં સુધી આ બધું સાર લાગે શી રીતે? રાગથી ત્રાસ થાય નહિ ત્યાં સુધી વૈદ્ય યાદ આવે શી રીતે? સંસાર અસાર લાગ નહિ ત્યાં સુધી ધર્મના રાગી બના એ સંભવિત છે? કહેવું જ પડશે કે 'નહિ '.

#### પહેલાં એાધા કે પહેલાં ચરવળા ?

આજે કહે છે કે 'પહેલાં ચરવળા ને પછી ઓઘા.' જ્યારે જ્ઞાની કહે છે પહેલા આ ઓઘા, એ ન લેવાય તા ચરવળા. રાેટલી ન ખવાય તેને માટે લાત; ભાત ન ખવાય તેને માટે કાંજી; કાંજી ન પચે તેને માટે દૂધ; ભેં સનું દૂધ ન પચે તા ગાયનું; એય ન પચે તા અકરીનું. પણ આ તા કહે છે કે અકરીનું જ દૂધ પાઓ એટલે જીવતા સુધી ઊંચા આવીએ જ નહિ. પણ એ તા માંદા માટે. ન પચતું હાય એને માટે. આથી સમને કે સમર્થને માટે પહેલી વસ્તુ કઈ ? શ્રાવકે ઘરખારી થઈ કલાક એ કલાક ચરવળા શું કરવા લેવા ? ઘરમાં કુટુંખ, પરિવાર, પસાટકા મૂકી ચરવળા લેવાનું પ્રયાજન શું? ભગવાન પાસે લાંખા સ્વરે સ્તુતિ કરવાનું પ્રયાજન શું? ભગવાન પાસે લાંખા સ્વરે સ્તુતિ કરવાનું પ્રયાજન શું? ભગવાન પાસે છાં શું?

'શી ગતિ થાશે અમારી – એા દીનાનાથ શી ગતિ થાશે અમારી ... '

આ 'શી ગતિ થાશે' – બાલનારા અહાર શું બાલે? એની કારવાઈ કેવી હાય? અને એનાં વચના કેવાં હાય? એ વિચારા. એ બહાર જઈ એમ કહે ખરા કે રાતે ખાવામાં, નાટકચેટકમાં, માજ-મજામાં અને રંગરાગમાં વાંધા શું? અને જો એ એવું બાલે તા એવું બાલનાર શ્રી જિનેશ્વરદેવની ભક્તિ શું સમજીને કરે છે, એ કહેશા ? 'દીનાનાથ શી ગતિ થાશે અમારી' એ ઉદ્ગાર અહીંથી (મુખમાંથી) કે અહીંથી (હૈયાથી) નીકળે છે? ભાવનાપૂર્વક બાલે છા યા એમને એમ જ ? જેની આગળ તમે ઉપરના ઉદ્ગાર કાઢા છા તે જ્ઞાની કે નહિ ? જ્ઞાની તે કેવા ? તમારા હૈયાને જાણે તેવા કે

ન જાણે એવા ? એ દેવાધિદેવની આગળ પણ જે છળ અને માયા કરે તે તમને અને મને છોડે ? જે અનંતજ્ઞાનીને ન છોડે, એમને પણ ઊઠાં ભણાવે તે તમારા-મારા માટે ગમે તેમ બાલે એની ચિંતા શી ? જેટલું ન કહે તેટલું થાડું. એ તા કહે જ. ન કહે તા આશ્ચર્ય. ઘર ખારીને ચરવળાનું શું પ્રયાજન ? ચાંલ્લાનું શું કામ ? દુકાનદારી છાડી, નાહકના ટાઈમ આપી અહીં બેસવાનું કારણ શું ? સામાયિક આદિ કરવાનું પણ શું કારણ ? આ બધું સમ્યક્ પ્રકારે સમજો.

# ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ જેવા થવા માટે કાંઇ કરવું પડશે કે ?

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને ઓળખવા માટે આપણે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના પહેલા ભવ લીધા છે. એ જીવન નક્કર છે. એ જીવન પામવા ઘણું ઘણું કરવું પડશે. એક એક દુષ્ટ ભાવના પર અગ્નિ મૂકવા પડશે. વિષયની લાલસાઓને કાપવી પડશે. હજ વિષયવાસના ઘટતી નથી તેટલી મનુષ્યપણામાં ખામી છે એમ કહેવું પડશે. એ વાસના ઘટયા વિના ભાગ્ય વસ્તુઓ ઉપર પણ સાચી માલિકી નથી આવવાની. તમે બધા ઘરની ચીજના માલિક છા કે ગુલામ ? તમે બધા સ્વતંત્રતાવાદીઓ અને ગુલામ ? વીસમી સદીના છતાં તમે ગુલામ ? જાગતા જમાનામાં જીવનારા તમે ગુલામ ? એવું કહેવાય? તમારી જાગૃતિને કયું ઉપનામ આપવું? આ તે જાગૃતિ છે કે ઘાંઘાટ મચાનવાની ઘેલછા છે? જાગૃતિ એનું નામ કે જેના શબ્દે શબ્દે જવાહીર ખરે. સમજદાર, ભણેલાગણેલા, પંડિતમાં ખપતા પાતાની જખાનમાંથી શું ખેલે ? એ એમ બાલે ખરા કે શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજામાં શું પડશું છે? સામાયિકમાં શું પડશું છે? પ્રતિક્રમણ પૌષધમાં શું પડશું છે? એ તો નવરાના ધંધા.

(સભામાંથી) : 'એને પંડિત કહે કેા**ણ** <sup>?</sup>' ન કહેા તો કલ્યાણ. **કર્મસત્તા ખહુ ભયંકર છે** :

આજના યથેચ્છ બાલનાર અને લખનાર એમ માને છે કે અમને કોહ્યુ પૂછનાર છે ? પહ્યું તેઓએ યાદ રાખવું જોઈએ કે કમ<sup>°</sup>સત્તા ખહુ ભયંકર છે. આજ્ઞાખંડનનાં ફળ એવાં ભયંકર છે, એ અત્યારે ખબર નહિ પડે. જે વખતે આજ્ઞાખંડન આદિના યાગે બંધાયેલ કર્મ ઉદયમાં આવશે તે વખતે ખાટી દલીલા કામ નહિ આવે. આ તા મેં કુટુંબ માટે કર્યું હતું અને આ તા મેં અમુક માટે કર્યું હતું એ નહિ ચાલે. તમે જ કહાને કે આ બધું સ્ત્રી અને છાકરાંના ઉપકાર માટે થાય છે કે મહીં કાંઇક બીજું જ છે? અગિયાર વાગે બધાને ટાઈમસર ખવરાવા છા તે શા માટે? ઉપકાર માટે?

(સભામાંથી): 'સ્વાર્થ માટે.' આવું ખુલ્લું જ બાલ જે કે જેથી તમારા કલ્યાણના રસ્તા સરળ થાય. શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ વર્તાનારા, ભલે શ્રીમંત, કાયદાના જાણ કે ખુદ્ધિના નિધાન હાય પણ તેમની કર્મસત્તા આગળ નહિ ચાલે દાદ કે નહિ ચાલે ફરિયાદ. માટે જ કહેવામાં આવે છે કે થાડી જિંદગી માટે વિષયકષાયમાં મગ્ન અની આ માનવજીવન નષ્ટ કરી દેવું એ કોઈ પણ રીતિએ ઉચિત નથી, અને ધર્મ વિરુદ્ધ વર્તન કરવું તે પાતાના જ હાથે પાતાના નાશ કરવા અરાઅર છે. આ વાત વીસરી જવા જેવી નથી.

#### પ્રત્યક્ષ વાતાને તા માના :

સભામાંથી : 'કર્મ'સત્તાને માને તા ને ? '

માનતા જ નથી? તો પછી એક ગારા અને એક કાળા, એક રાજા અને બીજી પ્રજા, એકની પાસે મશીનગન તો બીજાની પાસે ઘંટડી, એક માલદાર અને એક લીખારી, આ બધું કમે સત્તા વગર કોના યાંગે બન્યું? તેના જવાબ આપા. છતી છુડિએ છુડિનું લિલામ કરે તેના કાંઈ ઉપાય નથી. દીવા જેવું હાય ને ન માને, 'ઊંઢ ઊંઢ' કરે ત્યાં શાે ઉપાય ? માયકાંગલા શરીરવાળાને અગિયાર વાગે ટાઈમસર દાળભાત અને મિષ્ટાન્ન મળે ત્યારે અલમસ્ત શરીરવાળાને રાટલા પણ પૂરા મળતા નથી. એકને, એક મિનિટના હજાર મળે, બીજાને બાર કલાકની મહેનત છતાં પણ રીતસરનું લાજન ન મળે, આ બધાનું કારણ ? બાલશાે કાંઈ? નાહકના ઘમંડી ન ખનાે.

જરા ધીમા પડા. ત્યવહારમાં પણ જે નાકર ઊંચા સ્વરે બાલે તા શેઠ કહે કે જરા ધીમા પડ, ભીખ માગીશ બી. એ. થયેલા એમ કહે કે આમ જ કરીશ, તા ઓફિસર કહે કે શેરા એવા મારીશ કે સાઠ પણ નહિ મળે અને ઘેર બેસવું પડશે. આખરૂભેર જીવવું હાય, ડીગ્રી દીપાવવી હાય, તા ધીમા બાલા, છ કલાક લખે જાઓ, કામ કરા, રીતસર કામ આપશા તા સાઠના પંચાતેર થશે અને એમ થશે તા સ્ત્રી અને છાકરાં દૂધ પીશે. વાંકા ચાલ્યા તા એવા શેરા મારીશ કે કોઈ ઊભા પણ નહિ રાખે. આમ શાણા ઓફિસરા સમજાવે છે અને વધુમાં કહે છે કે—ઓફિસમાં તા નવા જન્મ છે. અત્યાર સુધી રકૂલમાં, કાલેજમાં, જ્યાં ત્યાં બધે સ્વચ્છંદી રીતે હર્યા ફર્યા, પણ હવે નવા જન્મ છે. આ જ રીતે અમે કહીએ છીએ કે ભવિષ્યમાં રાવું ન પડે એવી કેળવણી મેળવીને આ જન્મમાં એવું કરા કે પરલાકે સુખી થવાય.

#### ભગવાન પાસ સાચા શ્રાવક પૈસા માગે ?

પણ આ બધું નહિ માનવાથી જ આજે એક પણ વાતમાં ભલી-વાર નથી. ધર્મ પણ દુનિયાના પદાર્થોની લાલસાથી જ માટે ભાગે થાય છે. જો એમ ન હાય તા કહા કે બેસતે વર્ષ મંદિરમાં વહેલા આંખા મીંચીને શું માગવા જાવ છે ? (સભામાંથી અવાજ આવ્યા): 'પૈસા ' કેવું ભયંકર! આટલી પાલ! આવા જૈન! જે ભગવાન પાસે પૈસા, સ્ત્રી, કુટું ખ માગવા જાય તે મને માને ? હવે હું સમજ્યા કે દીક્ષાથી તમે શું કામ ભડકો છા! એનું આ જ કારણ, હવે ગાળ ખાઈ, નિંદા ખમીને પણ સુધારવા પ્રયત્ન કરવા જોઈ એ. હવે અમને નહિ લાગે કે શ્રાવક ગાળ દે છે. શ્રાવક નહિ એમ માનું ? ભગવાન પાસે પૈસા માગે એ શ્રાવક હાય ? (સભામાંથી): 'મિશ્ચાત્વી કહેવા હાય તા કહા પણ શ્રાવક તા રહેવા ઘો.'

પૈસા ન આપીએ તેા દેવાળિયા કહેા પણ શાહ તેા લખેા, એમને ? શું આ કથનમાં જરા પણ બુદ્ધિમત્તા લાગે છે? જૈનકુલમાં જન્મીને આખી જિંદગીમાં પણ વિચાર્યું છે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આગા શી છે ? અરે ! જે જીવનમાં શ્રી અરિહંત પરમાત્માને, શ્રી સિદ્ધ ભગવાનને, શ્રી આચાર્ય ભગવાનને, શ્રી ઉપાધ્યાય ભગવાનને કે શ્રી સાધુ ભગવાનને ન ઓળખ્યા, તે શું જૈન જીવન છે ? ગાળ અને ખાળ એક ? હાથી અને રાસભ સરખા ? પંડિત ધનપાળના પ્રસંગ જરા વિચારા !

#### પંડિત ધનપાલ અને સાચું ધર્માભિમાન !

પંડિત ધનપાળ એ બ્રાહ્મણમાંથી જૈન થયા હતા. રાજા ભાજની સભામાં ઊંચી કાેટિના એ પંડિત હતા. તિલકમંજરી ગ્રંથ એમણે રચ્યાે. ગ્રાંથનું એ નામ પાછળથી પડેયું. પ્રથમનું નામ એ ન હતું. એ ગ્રંથમાં એમણે શ્રી આદિનાથ ભગવાનનું જીવન લખેલું. જ્યારે એ ગ્રંથ લખાતા હતા ત્યારે રાજાએ રાજસભામાં ન આવવાનું કારણ પૂછતાં એમણે કહેલું 'રાજન્! હાલ હું એક ગ્રંથ લખું છું. ' ત્યારભાદ એક વખતે રાજાને એ બે લેગા થયા. રાજાએ પૂછ્યું, ' ગ્રંથ પરા થયા ?' શ્રી ધનપાળે હા કહી. રાજાએ ગ્રંથ મંગાવ્યાે. જેયાે. વાંચ્ચાે. પછી કહે છે કે, 'ધનપાલ! ગ્રંથ મજેના છે પણ એક વાત; જ્યાં જ્યાં અયાધ્યા લખ્યું છે ત્યાં ધારા લખા. જ્યાં ભરતનું નામ છે ત્યાં ભાજનું નામ લખા અને જ્યાં ઋષભદેવ છે ત્યાં મારા માનીતા દેવનું નામ લખા. ' ધનપાળ કહે છે કે 'મહારાજ! કચાં એ અયાધ્યા ને કચાં આ ઝૂંપડાવાળી ધારા કચાં ભરત ને કચાં ભાજ ? કચાં દયાની મૂર્તિ ઋષભદેવ અને કચાં તમે માન્યા તે ? શું તમે એમ માના છેા કે ઐરાવણની જગ્યાએ રાસભને, ચિંતામણીની જગ્યાએ કાચને અને સુવર્જીની જગ્યાએ કથીરને ગાેઠવાય ?

ભાજ : કાની આગળ બાલાે છા ? હું કોણ ?

ધનપાળ : અન્નદાતા.

લાજ: કહું તેમ કરવું પડશે.

ધનપાળ : નહિ ખને.

ભાજ: પરિણામ ભયંકર આવશે.

ધનપાળ : હું ભાટ નથી.

ભાઢ હા જ હા કરે. પૈસા માટે ખાટું પણ લખે. પંડિત તેમ ન કરે. પૈસાને લાત મારે. સત્યને સ્વીકારે રાજાએ ગુસ્સામાં આવી શ્ર'થ સળગતી સગડીમાં નાખ્યા. પુસ્તક આપ્યું ને આપ્યું અળી ગયું. ધનપાળ કવિએ કહ્યું राजन ! विनाशकाले विषरीत बुद्धिः।

આ ધર્માભિમાન કચાં છે?

શ્રી ધનપાળ ઘેર આવ્યા, ખાવું ભાવતું નથી, ગળે ઊતરતું નથી. દીકરી તિલકમંજરીએ પૂછ્યું, 'ભાપાજ શું છે?'

ધનપાલ : વર્ષોની મહેનત અગ્નિમાં, રાજાએ ગ્રથ બાળી નાખ્યા. તિલકમ જરી : 'પિતાજ ચિંતા ન કરા. મારે માંઢે છે. '

તમને શું માંઢે છે ? કહાેને કે 'અર્થ અને કામ. ' ભાગ્યવાન્ ! કહાે કે જૈન ઘરમાં શું હાેવું જોઈએ ?

(સભામાંથી): પૂરા જૈન હાેઈએ તાે ને ?

પૂરા ભલે ન હો. જૈનકળમાં જન્મ્યા તો છે કે નહિ ? દેવ, ગુરુ, ધર્મ નું નહિ ભાન. નહિ સાન ને ચારે બેસી પંચાત કરે કે કલાણા આવા, હીં કણા આવા, ને અમે આવા. જ્યારે આવી વાતો સાંભળીએ ત્યારે લાગે છે કે જૈનકુલમાં જન્મ પામેલાની વાતો કેવી હોય ? શ્રી ધનપાલે પછી એ શ્રંથનું નામ ફેરવી 'તિલકમંજરી' રાખ્યું, કારણ ? લખ્યો શ્રી ધનપાલે પણ સાચવ્યો કોણે ? તમે જાંઓ તો તમારી પાછળ ધર્મ ને સાચવનાર કોઇ છે ? તમે સાચવો તો કોઇ સાચવેને! મરતી વખતે તમારા ઘરમાં સમાધિ આપનાર કોઈ છે? બધા આના (પૈસાના) પૂજારી? અંત વખતે શાંતિથી કોઈ એમ કહેનાર છે કે અમારી ચિંતા ન કરો. અંત વખતે અમારા વિચાર

નહિ કરતાં, શુભ ભાવના ભાવા, છે આવા પુત્રા ? આ તા ' ખાપાજ ! થેલી કયાં છે ? ખાપાજ ! ચાપડામાં શું છે ?' ખાપાજ બેટાજને કહેતાં કહેતાં ને વીલ ઘડતાં ઘડતાં ઢખી જાય. કેવી દુઈશા ?

#### જૈન શાસ્ત્રોમાં પુનર્લગ્ન છે?

સભામાંથી પ્રશ્ન : આપના વારસા દીકરા ભાગવે કે નહિ ? એ શાસ્ત્ર પંચાત કરી છે જ કર્યા ? શાસ્ત્ર તો ભાગવવાના જ ઇન્કાર કરે છે. શાસ્ત્રે તાે ભાેગની વાતા કરી જ નથી, એમાંથી અચાવવાની જ વાતા કરી છે. જૈન શાસ્ત્રે લક્ષ્મી ભાગવવાનું વિધાન કર્યું નથી અને પરણવાનું યે વિધાન નથી કર્યું. પછી મને પૃષ્ઠે કે, જેન શાસમાં પુનલ ગનનું વિધાન છે કે નહિ ? હું તેા કહું છું કે લગ્નનું જ વિધાન નથી, ત્યાં પુનલ<sup>્</sup>ગ્ન લાવવું કર્યાથી <sup>૧</sup> શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસ્ત્રમાં પુનર્લ ગ્નનું વિધાન છે કે નહિ એમ ડાહ્યા ગણાતા આજે પૂછે છે. મને દુઃખ થાય છે કે પસાે, લગ્ન, પુનલ ગ્ન આ બધું જૈનશાસ્ત્રમાંથી શાધનારા આવ્યા કચાંથી ? એ તે જૈન દુનિયામાં જન્મ્યા છે કે ખહાર ? કે જે શ્રી જિનેશ્વરદેવના વચનમાં પુન**લ**ેગ્નના વિધાનની શોધ કરે છે ? ગણા અઢાર પાપસ્થાનક. અઢાર પાપસ્થાનકનાં નામ આવડે છે ? ચાેશું પાપસ્થાનક કશું ? મેેશુન એ પાપ કે પુષ્ય ? मूलं नास्ति क्त: शाखा ? શ્રી જિનેશ્વરદેવ અને નિર્ગ શ શરુના વચનમાંથી કેવી શાધ થાય છે! સુત્રના કહેનાર ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ, ગૂંધ-નાર શ્રી ગણધર ભગવંતા. ખીલવનાર સમર્થ આચાર્યા, ત્યાગીએા. જેમણે ઘરખાર સ્ત્રી બધું મૂકી દીધું. એમના કહેવામાં પુનર્લ ગ્ન, વ્યભિચાર, હાય ? અને ત્યાં તેવું શાધે એ કેવા ? જો તમારાથી ન રહેવાય, તમે વિષયના ગુલામ હો અને તમે કાેઈ પાપ કરતા હાે તા તે તમે જાણા પણ આને – આગમને આગળ ન ધરાે. ઉઠાવગીરી ઉપર શાહેનશાહીના સિક્કો ન મારાે. કમજાેર છાે, વિષયમાં ફસાયા છાે માટે તમને તેવાં ચેડાં સૂઝે છે. પરમાત્મા શ્રી મહાવીરભગવાને પાપના ત્યાગ જ કહ્યો છે. એમણે તમને થાડી પણ છૂટ આપી છે એવું ન બાલતા. આ જમાના ભયંકર છે. હવા એવી ભયંકર છે કે ભલભલા ઝપાટામાં આવી જય છે. એ ઝપાટામાં આવી ન જવાય તેની ઘણી જ કાળજી રાખવાની છે. અહીં તમને અનુસરતું નહિ બાલાય. અહીં તમે આવા એથી જ કંઈ અમારી નામના નથી. આમાંથી (આગમમાંથી) કંઈ લઈ જાઓ તો જ લાભ થાય. હું શું આપું? એઘો. શક્તિ વગરના, તાકાત વગરના કહે શું? ખરા, તારક, લેવાયાંગ્ય, પૂજવાયાંગ્ય એઘો જ છે પણ અશક્ત છીએ, કમંજેર છીએ, કંઈક બીજું આપા. તા પછી સમ્યક્ત્વ મૂળ બાર વત, બાર નહિ તા અગિયાર, દસ, નવ, આઠ, સાત, છ, પાંચ, ચાર, ત્રણ, બે, એક, એમ નહિ તા એકલું સમ્યક્ત્વ અને એય નહિ તા માર્ગાનુસારીપણાના ગુણા. તેમાંયે સંસારને તા ખાટો માનવા જ પડશે, અસાર માનવા જ પડશે. એ વિના તા નહિ જ ચાલે. અસ્તુ.





# ધર્મક્રિયાએન શા માટે ?

# સંસાર અસાર છે એ સમજાયા વિના ધર્મ થશે નહિ:

અનંત ઉપકારી શાસ્ત્રકાર મહારાજાએ આ મનુષ્યપણાની સફળતા માટે, ત્રણ વસ્તુ ખતાવી છે. એક તેા શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલાં શાસ્ત્રોનું શ્રવણ, બીજું સાંભળીને તેની ઉપર શ્રદ્ધા અને ત્રીજું શ્રદ્ધાને અનુસરતું વર્ત ન કરવામાં પાતાની જેટલી શક્તિ હાેય તેના વ્યય. આ મનુષ્યપણાની શક્તિઓ જો આ ત્રણમાં કામ ન આવે. ત્રણ સિવાય બીજાં કાર્યોમાં ખરચાઈ જાય, તો મળેલું ઉત્તમમાં ઉત્તમ જીવન આપણે ગુમાવી નાખ્યું એમ કહેવાય. હવે જ્યાં સુધી એ શાસ્ત્રના પ્રણેતા શ્રી જિનેશ્વરદેવને આપણે ઓળખીએ નહિ, ત્યાં સુધી એના પ્રત્યે આપણી શ્રદ્ધા જાગે નહિ. એ પરમાત્માની વાસ્તવિક પિછાણુ ન થાય ત્યાં સુધી એનું શાસ્ત્ર સાંભળવામાં જેવા જોઈએ તેવા અનુરાગ થાય નહિ. એ માટે શાસ્ત્રકાર મહાપુરુષાએ સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિ મુખ્ય ગણી છે. જ્યાં સુધી દેવને એાળખીએ નહિ, ગુરૂને એાળખીએ નહિ ત્યાં સુધી ધર્મ નાં તત્ત્વા સમજાય નહિ અને ત્યાં સુધી આત્મા આ કારવાઈમાં ઉદ્યુક્ત થાય નહિ. એટલા માટે આપણે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના પૂર્વભવને લીધાે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ સમ્યક્ત્વને કેવી રીતે પામ્યા, કાૈના ચાેગે પામ્યા, વગેરે વિચાર કરવા એઠા છીએ. નયસારના ભવમાંથી એ ખધુંયે મળી આવશે. નયસાર જૈનકળમાં જન્મેલા ન હતા, સમ્યકૃત્વને પામેલા ન હતા. અટવીમાં, જંગલમાં લાકડાં કપાવવા ગયા હતા, મધ્યાહ્નકાળ વીતી છ. સા. ૮

ાયા હતા, તે સમયે તેઓ શ્રમિત હતા, ક્ષુધિત હતા, રસવતી સામે હતી, એવા સંયાગામાં પણ એમણે વિચાર કર્યા કે કોઈ અતિથિ આવે, તો દઈને જમું. કચાં એમના વિચારા ને કચાં આજના વિચારા ! આ કઠિન ક્રિયા છે ? 'જમવા પહેલાં અતિથિને દઇને જમું ' એ ભાવના, ને ' અતિથિને મેળવીને જમાડીને જમવું ' એ ક્રિયા તમારે માટે કહિન છે ? મને કહેા છેા કે ' કહિન કહિન કહેા છે৷ પણ કંઈ હલકું હલકું કહેા. ' પરંતુ, હલકું પણ કઠિન વસ્તુની મહત્તા સમજ્યા વિના થવાનું નથી. જેને રૂપિયાની કિંમત નથી તે પાઈ ને ખીસામાં નહિ મૂકે. એકસા બાહાં પાઈના રૂપિયા થાય એવું જે સમજે, તે માને કે પાઈપાઈના સંગ્રહ કરાશ તો રૂપિયો થશે. રૂપિયા પ્રત્યે પ્રેમ હાય તા જ પાઈ પ્રત્યે પ્રેમ થાય. સાનૈયા પ્રત્યે પ્રેમ હોય તા જ રૂપિયા પ્રત્યે પ્રેમ થાય. લાખ પ્રત્યે પ્રેમ હાય તા જ હજાર પ્રત્યે થાય, કાડ પ્રત્યે પ્રેમ હાય તા જ લાખ પ્રત્યે થાય. જેને કાંડાની કિંમત સમજાવી દેવામાં આવે એને કહેવું પડે કે તું પાઈ લેજે ? વેપારી વેપારમાં આના–પાઇ ગણે છે. વ્યાજમાં દોકડા–બદામ ગણે. લાખાની કિંમત એને છે માટે ને ? જો મૂળ વસ્તુની કિંમત ન હોય તા તા માજુબાજીની વસ્તુ પર પણ પ્રેમ થવાના નથી.

આ સંસાર દુ:ખમય છે, એને છેાડવાથી શાંતિ છે, એ ભાવના ન આવે ત્યાં સુધી આમાંની એકે ભાવના આવે નહિ. દુનિયાના માજશોખ, ઘરખાર, રંગરાગ એ બધું માજૂદ હાય તે મૂકીને ધર્મ કરવાની ભાવના કચારે થાય ? જ્યાં સુધી પાતાની પાસે રહેલી વસ્તુમાં સુખના ભાસ થાય ત્યાં સુધી અપૂર્વ, પૂર્વે કદીયે નહિ મળેલી વસ્તુ પર પ્રેમ થાય શી રીતે ? સૌથી પહેલા ગુણ ધર્મને જાણવાની ઇચ્છા. એ ગુણુ કોને આવે ? ધર્મની જિજ્ઞાસા કોને પેદા થાય ? ઘરને, બારને અને રંગરાગને સારા માને એને ? દુનિયા અને ધર્મ; એ જુદી ચીજ છે. દુનિયામાં કચારથી છા ? જન્મ્યા ત્યારથી નહિ પણુ અનાદિ કાળથી ગાઠવાયેલા છા. દુનિયા કાંઈ નવી નથી. હમણાં આ

ખાખામાં છે તે પહેલાં ખીજા ખાખામાં હતા ને ભવિષ્યમાં ખીજા ખાખામાં ગાઠવાશા. અનાદિકાળથી પરિચિત વસ્તુઓ ઉપરની લાલસા છૂટી ધર્મ પર પ્રેમ કચારે થાય ? પૌદ્દગલિક પદાર્થા પ્રત્યે અરુચિ થવાથી ધર્મની જિજ્ઞાસા પ્રગટ થયેલી હાય તા જ. (૧) ધર્મની જિજ્ઞાસા, (૨) સદ્યુરુ પાસે જવાની ઇચ્છા, (૩) ગુરુ પ્રત્યે જોઇતી નસ્રતા, વિનય, વગરે અને (૪) સદ્દગુરુના વચન પર શ્રદ્ધા. એ ચાર ગુણા ન હાય ત્યાં સુધી ધર્મની પ્રાપ્તિ શી રીતે થાય ? જેને આ દુનિયાના પદાર્થામાં, દુનિયાની લ્હેરમાં અને અમનચમતમાં જ આનંદ આવતા હાય તેને એમ ક્યાંથી થાય કે હું ધર્મ ને જાણું! 'જે સંચાગામાં બેઠા છું એ સંચાગા મારે માટે હિતકારી નથી, હજ હિતકર સંચાગા બીજા જોઈએ ' આ ભાવના જ્યાં સુધી પેદા ન **થાય** ત્યાં સુધી ધર્મ પ્રત્યે જિજ્ઞાસા ન જાગે. જિજ્ઞાસા ન જાગે ત્યાં સુધી સદ્યુરુનીયે કિંમત નહિ અને ધર્મનીયે કિંમત નહિ. જે ધર્મની જિજ્ઞાસા એમ ને એમ પેદા થતી હોત તા સારી દુનિયા એકીસાથે સત્ય ધર્મની ઉપાસક ખની જાત, પણ જેને એમ જ લાગે કે 'જે સંયોગોમાં હું છું, એ સ યાેગા જ મારે માટે લાભદાયી છે, હું પણ સમજદાર છું, મારામાં ઊદ્યુપ નથી. ' તેને ધર્મ'ની જિજ્ઞાસા જ પેદા થતી નથી, તેા પછી સદ્ગુરુ પાસે જવાની ઇચ્છા, નમસ્કાર કરવાની ઇચ્છા, વિ<mark>નયપૂર્વ</mark>'ક સાંભળવાની ઇચ્છાની તેા વાત જ શી ? નાનામાં નાની ધમ<sup>°</sup>ક્રિયા કરવી હાય તા પણ મૂળ વસ્તુ તરફ વળવું પડશે, હું સૌથી પહેલાં સર્વ વિરતિ-ત્યાગ તરફ જાઉં છું, માક્ષ તરફ તમારું ધ્યાન ખેંચું છું, તેના એ જ મુદ્દો છે કે જ્યાં સુધી તમારું લક્ષ્ય માક્ષ પ્રત્યે ન ચાંટે, એ માક્ષ માટે સર્વાવિરતિની જરૂર છે એમ તમને ન લાગે ત્યાં સુધી નાના ધર્મો સમજવાની ભાવના જાગે એ પણ અશકય છે. જ્ઞાની પુરુષાએ અનેક રીતિએ એમ સૂચવ્યું છે કે 'જ્યાં સુધી સસારના સલળા સંચાગા મારે માટે હિતકર છે એવા ઝાંખા ઝાંખા પણ ખ્યાલ હાય ત્યાં સુધી ધર્મની સાચી જિજ્ઞાસા થતી નથી.' માબાપ આદિ કુટું બી ગમે તેવા ઉપકારી પણ એ ઉપકાર મર્યાદામાં. માખાપ,

કુટું ખી પરિવાર ખહુ સારા હાય, ઊંચામાં ઊંચી કાેટિના હાય, લેલા રસ્તા ખતાવવાની પેરવીમાં હાય, તાેય પ્રાયઃ પાતાના સ્વાર્થને સાચ-વીને જ. આથી ધર્મની જિજ્ઞાસા પેદા થઈ કે તરત જ સદ્ગુરુના સમાગમ કરવાની ભાવના પેદા થાય. કારણ, તે સસજે છે કે 'મને જે જોઈએ તે આ ખધા કુટું ખીએ સ્વાર્થ વશ હાેવાથી ખતાવવા શક્તિમાન નથી ' અને એ ભાવનાના યાેગે, તે સદ્ગુરુ પાસે જઈ વિનય અને બહુમાનપૂર્વ ક સદ્ગુરુ કહે તે સાંભળ; સાંભળીને તેનું મનન કરી તેને જીવનમાં ઉતારવાના પ્રયત્ન કરે.

#### ધ્યેયને ઓળખા અને હ્રદય-સન્મુખ રાખા :

અનંતજ્ઞાની મહાપુરુષા કરમાવે છે તેને વિચારા નહિ અને મનન ન કરા ત્યાં સુધી જે કરણીએા કહી છે તેના મર્મ શી રીતે સમજાય ? દુનિયામાં નાના ત્યાગા, નાના ધર્મા અને છે તે કયી **લાલ**સાથી <sup>?</sup> શું સમજીને સાધુને અન્નપાણી આદિ આપા છા ? ઉપાશ્ર<mark>યમાં કલાક બે કલાક શું કરવા ગાળાે છેા ? સામાયિક પ્રતિક્રમ</mark>ણ અને પૌષધ વગેરે શા માટે કરાે છાે ? શીલ શા માટે પાળાે છાે ? મહિનામાં–બે–ચાર પાંચ ઉપવાસ શા માટે કરાે છાે ? આયંબિલ– એકાસણાં વગેરે શા માટે કરા છા ? કઈ ઉમેદથી ? કઈ વસ્તની પ્રાપ્તિ માટે ? આ બધું કયા ધ્યેયની સિદ્ધિ માટે ? એ <mark>બ</mark>ધું તમે શા માટે કરાે છાે એના નિર્ણય પર આવીને જે હેતું હાય તે કહાે તાે ખરા ? મારે તમને શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા, ગુરુવંદન, શાસ્ત્રશ્રવણ, સામાયિક માટે શું કામ કહેવું ? આ બધું તમે શું કામ કહેવરાવવા માગા છા ? મને વિચાર એ થાય છે કે જે એમને જોઈએ છે, તે હું કહું છું છતાં કરડું (કરવું ભારે પડે એવું) કેમ પડે છે. લાેકોની વાતા ઉપરથી જાણવામાં આવે છે કે હું કહું છું તે કરડું પડે છે, આકરું લાગે છે. શાથી ? મને એમ કહેવામાં આવે છે કે 'આપ કહિન કહિન વસ્તુઐાનાે ઉપદેશ ન કરાે પણ શ્રી જિનપૂજા સામાયિકાદિ સામાન્ય વસ્તુઓના ઉપદેશ કરાે. 'હું પૃછું છું કે સામાયિકની,

જિનપૂજાની શી જરૂર ? શા માટે સાધુ પાસે તે વસ્તુએં કહેવરાવવા માગા છા ?

સભામાંથી અવાજ થયો કે ' આ સંસારના બંધનથી છૂટવા માટે.' વારુ, તો હવે એ તો નિશ્ચિત જ છે ને કે ' તમારી નાનામાં નાની ધર્મ કિયા પણ આ સંસારથી મુક્ત થવા માટે જ છે?' સભામાંથી અવાજ થયો કે 'હા, એમાં પૂછવાનું જ શું?' જો એમ જ છે તો તમારા એ ધ્યેયને અને તે ધ્યેયના મુખ્ય સાધન તરીકે સર્વ વિરતિને તમારે બરાબર સમજીને હૃદય સન્મુખ રાખવાની જરૂર ખરી કે નહિ? જો ખરી, તો રાજ તમને તે વસ્તુ યાદ કરાવનાર સામે ફરિયાદ શેની? સમજો કે એ ફરિયાદ પાયા વિનાની છે, એટલે એ ફરિયાદ સાચા જૈનથી તો થઈ જ ન શકે.

# બધાને માક્ષ સારાે લાગે તાે શું થાય ?

નાનામાં નાની ધર્મ વાસના પણ મૂળ વસ્તુની રુચિ વિના નહિ આવે. જેને સંસારમાં સારાપણાની અરુચિ નહિ તેને શ્રી મહાવીર-દેવના શાસન પ્રત્યે સાચા પ્રેમ નહિ. આ માન્યતા શાસ્ત્રાનુસારિણી છે. એને તમે ફેરવી શકા છો ? નહિ જ. તો પછી સમજો કે ભસલું ને લાેટ ફાકવા એ બે નહિ બને. અર્થાત્ સંસારને ને માક્ષને બેયને સારા માનવા એ નહિ બને. તમે પૈસાને સારા માન્યા છે તેથી તમને તે આપે તે માટા, ને લઈ જાય તે દુશ્મન; તેમ માક્ષ સારા તા સંસાર ખારા ઝેર ખરા કે નહિ ? (સભામાંથી) ' બધાને માક્ષ સારા લાગે તાે શું થાય ?' લ્યા, આ ભાઈને મૂં ઝવણ થઈ આવી. ' સર્વેડિપ મુસ્તિનો મવન્તુ' આ ભાવનાના યાગે કદાચ સૌ સુખી થાય એટલે કે સંસારીની માન્યતા પ્રમાણે બધાયે પાલખીમાં બેસનારા થઈ જાય તાે ઉપાડે કોણ ? એ ચિંતાથી ઉપરની ભાવના ન કરવી, એમને ? પણ ભાગ્યવાન ! બધાયે સુખી ન થાય. કોઈ કોઈ પ્રણ્યવાન થાય. એવું બન્યું છે કે કોઈ કાળે બધા સુખી હાય ? નહિ જ. છતાં પણ આપણી શી ઈચ્છા ? બધા ત્યાં બી અને તે. એ ત્યાંગના પ્રતાપે બધા

માેણે જાય એટલે કે આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિમય આ સંસારમાંથી છટી અનંતસખના ભાજતા થાય. શ્રી જિનેશ્વરદેવ પણ એ જ ભાવનાના ચાેગે શ્રી જિનેશ્વર થયા છે. કહેા – 'એમાં કાેઈ હરકત છે ?' નહિ જ. છતાં પણ ધ્યેયના નિર્ણય થયા નથી એની જ આ મંઝવણ છે. કેટલાક એમ કહે છે કે – 'બધા સાધુ થઇ જાય તાે **રાે**ટલા કો**ણ** આપશે ?' પણ એ બિચારાએાને ખબર નથી કે એક સાધુની પુંદે સંખ્યાભાધ દાતાર થાય. એકના સર્વત્યાગ જોઈ કંઈકને એટલું તા અવશ્ય થાય કે 'કંઇક કરીએ, ' મિલકત ત્યજીને દીક્ષા લેવા નીકળે ત્યારે કેટલાક ભવાભિનંદી આત્માઓ એમ પણ બાલનારા નીકળે કે કેવા ગમાર, છતા મિ**લ**કતે ત્યાગી થયા અને સંખ્યાબંધ આત્માઓ એમ માનનાર અને બાલનાર પણ હાય છે કે – ' ધન્ય છે આ પુષ્ય-વાન્ને કે જેણે સર્વ સ્વને ત્યજી આત્મકલ્યાણની સાધનામાં પાતાનું જીવન સમર્પા દીધું. ' એક ત્યાંગી થાય તેની પૂંઠે કેટલાક ત્યાંગના રસ લેતા થાય, કેટલાક થાેડું પણ તજતા થાય, બહુ રંગીલા, માજ-શાખીલા પણ વિચારતા થાય કે આખી જિલ્ગી માજમઝામાં તા ત જ કાઢવી. તમે સાધુઓના આહારપાણીની ફિકર ન કરતા. આટલા વિરાધ છતાં સાધુ ખાદશાહીથી ફરી શકે છે, છાપાંની કાલમામાં આટ-આટલાં ગપ્પાં આવવા છતાં સાધુ સુખપૂર્વ ક જવે છે. એનું કારણ ? એનું સંયમ. એના સંયમના પ્રતાપે એના બે-પાંચ રક્ષક પણ એવા નીકળે કે જે પેલા હજારા દુશ્મનાને ત્યાં ને ત્યાં જ શંભાવે.

# આવેશવાળાનું કેટલું સાચું માનવું <u>?</u>

ધર્મ ના પ્રતાપ છે, પણુ આજે જેઓની આંખે પડળ આવી ગયાં છે તેઓથી તે જોઈ શકાતા નથી. ધર્મ ના પ્રભાવ સાંભળવાથી વિરાધી-ઓની છાતીમાં ધડાકા થાય છે. એના જ ચાગે જેમ તેમ બાલવાના અને લખવાના તેઓને મેનીઆ થયા છે. માણુસ માણુસાઈ મૂકીને લખે, એનું કારણ હ્રદયના ખાટા ઉકળાટ સિવાય બીજું શું હાય ? વ્યવહારમાં પણ કહે છે કે આવેશવાળા આદમી જે કાંઈ બાલે તે પાણીસા ટકા ખાટ હાય. પાણાસા નહિ પણ પાણીસા અર્થાત્ સરાસર જૂદું. આવેશ એ એવી ચીજ છે કે જે ભાન ભુલાવે, નહિ ખાલવાનું ખાલાવે, નહિ લખવાનું લખાવે, એના ઉપર વિચાર ન હાય. એક સીધી વાત યાદ રાખા કે તમને કોઈ સારા આદમી કહે કે તું નાલાયક છા, તો ચાંકવું. ચેતવું ને વિચાર કરવા, કારણ કે એમાં જરૂર કાંઇક હેતુ હશે ? પાગલ માણસ કહે તેા કહેવું કે ભિચારા અક્કલ વગરના છે, એની ચિંતા શી ? જેનામાં સારાસારના વિવેક કરવાની તાકાત નથી તેના કથનમાં વિચાર શા ? એક તદ્દન નાગા આદમી, શાહુકારને ગાળા દેતા દેતા રસ્તે ચાલ્યા જાય ત્યારે બધા ભેગા થયેલાને પાલીસ પણ કહે કે જવા દો, એને છેડશા નહિ, મેંડ છે, પાગલ છે. તેમ કાંધીએા, માનીએા, માયાવીએા અને લાેભીએા આવેશમાં આવી જૂઠું બાલે એની કિંમત શી ? એ બિચારા પાતાના પાપમાં પાતે જ પાયમાલ થવાના છે, માટે ખરેખર દયાપાત્ર છે. આજે વિષયકષાયાદિમાં લીન થયેલાઓની દશા ઘણી જ ભયં કર છે. તેઓ શાસ્ત્રોની વાતાના પણ મનગમતા જ ઉપયોગ કરે. તેઓ એક વાત યાદ રાખે કે 'પુત્રે મા-આપની એટલે વડીલની આજ્ઞા માનવી 'પણ એ વાત યાદ ન રાખે કે 'વડીલે આજ્ઞા કેવી કરવી એઈએ ?' પુત્રે આજ્ઞા માનવી એ યાદ વહે પણ એ યાદ ન રહે કે પુત્રની માગણી સારી એટલે શાસ્ત્રાન-સારિણી હાય, તા માતાપિતાદિએ આજ્ઞા આપવી જોઈએ.

# માબાપના ઉપકાર શી રીતે વળે ?

સંસારી માળાપ ગમે તેટલા હિતૈષી હોય તો પણ કાઇ અપ-વાદ ભાદ કરતાં તેમનામાં માહના અંશા હોય તે કામ કર્યા વિના રહેતા નથી. જ્ઞાનીઓ એકાંતે અયોગ્ય આજ્ઞાને પણ માનવી જ એમ કહી દે તા શું થાય ? એ સમજો કે અહીં મુંબઇમાં નેવું-પંચાશું ટકા બહારગામના છા. ઉત્તરદક્ષિણના ભેગા થયા છા. ચારે-છયે કે બારે મહિને ઘેર જાઓ ત્યારે બાપાજી શું કહે, અને આવે ત્યારે શું કહે, એ કહેશા ? છાકરા પૈસા કમાવા કે ડીગ્રીધર થવા વિલાયત જવામાં દરિયાના ભય, અજાષ્યા પ્રદેશ, ખાનપાનની પ્રતિકૂળતા, હવાની પણ પ્રતિકળતા, આ અધાની પરવા કર્યા વિના તિલક આદિ કરીને રજા આપતાં માતા-પિતાને પુત્રના અને પત્નીને પતિના વિયાગ કેમ નથી સાલતા ? સભામાંથી અવાજ થયા કે 'સાહેખ! એમાં સ્વાર્થ છે ને ? ' વાહ, ઘણા જ મજાના ઉત્તર, પાતાના સ્વાર્થ માટે આ રીતનું વર્તન કરનાર કલ્યાણુમાગે<sup>૧</sup> જતાં અંતરાય કરે એનું વજન કેટલું <sup>૧</sup> તે અંતરાયને આધીન થવું એ અજ્ઞાનતા સિવાય, ખીજું શું છે ? એ માતા કે સ્ત્રી કંકુ લાવે, ચાંલ્લાે કરે, નાળિયેર આપે, આનું પણ કારણ કહેશા ? વેપાર માટે ક્યાંય જવું હાેય તાે ઉનાળાની ગરમીમાં શિયાળાની ઠંડીમાં, ચામાસાના વરસતા વરસાદમાં જવાય. ત્યાં મા-ખાપ કહે કે 'શું કરીએ ? એ ન જાય તો પેટ ભરીએ કયાંથી ? ' પણ જો છેાકરાે તીર્થમાં જવાનું કહે તાે શિયાળામાં શરદી થાય, ઉનાળામાં ગરમી લાગે, ચામાસામાં વરસાદની ઝડીએા વરસે, માટે આ સાલ નહિ બીજી સાલ. બીજી સાલે વળી ત્રીજી સાલ, ચાથી પાંચમી સાલ. ત્યાં વળી શાક આવે. શાક પણ માટે ભાગે ધર્મ ના કામ માટે જ હાય. શાક આવે ત્યારે આરંભ-સમારંભ બંધન થાય પણ આરંભ-સમાર ભથી છાેડાવનાર ધર્મ ક્રિયાએા બાંધ થાય! આ રીતે કેવળ માહમાં પડેલા, સ્વાર્થમાં રચેલાપચેલાની આજ્ઞા માનવી જ જોઈએ, એમ શ્રી જિનેશ્વરદેવા કહે ? તમે રીહિણય ચારનું દેખાંત ભૂલી તા નથી ગયાને ? જો ન ભૂલી ગયા હાે તાે નિશ્ચિત કરાે કે એવી આગ્રા અનંત ઉપકારી શ્રી જિને ધરદેવેા કરે જ નહિ. વધુમાં એ સમજો કે જે માળાપ પાતે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં રહીને પુત્રને પ્રભુમાર્ગ માં **ને કે** એની આ વાત નથી. તેઓ તેા ઉત્તમ કાેટિના હાેય છે. તે માટે જુઓ શ્રી આર્ય રક્ષિત સૂરિવર્ય ની માતાનું દર્ષાત :

# ભગવાન શ્રી આર્યરક્ષિત સૂરી ધરજ મહારાજા અને સાચી મા!

ભગવાન શ્રી આર્ય'રક્ષિત સૂરીશ્વરજી મહારાજા એ આપણા પૂર્વ-ધર આચાર્ય' થયા છે. ખહુ જ સમર્થ. એમનું આપું કુટુંખ જૈનધર્મ'ની

વાસના વગરતું હતું. માત્ર માતા સમ્યગૃદ્ધિ હતી : આય રક્ષિત ચૌદ વિદ્યાના પારંગત થઈ પાતાના નગરે આવ્યા ત્યારે આખા નગરને આનંદ થયા. આ ખું નગર સામે લેવા ગયું. રાજા પાતે પણ પટ્ટહસ્તી-ચામર વિગેરે લઈ સામા ગયા. રાજાએ પાતાના પદ્રહસ્તી પર બેસાડી એમના ઉપર છત્ર ધર્યું. જે માના દીકરા ચૌદ વિદ્યાના પારગામી થઈ ખારે વરસે ઘેર આવે, નગરથી, રાજાથી આટલું સન્માન પામે, એ માને કેટલા હર્ષ થાય? ગાંડીઘેલી થઈ જાય. કંઇ કમીના રહે ? પણ અહીં શ્રી આર્ય રક્ષિતની માતાની શી ભાવના હતી. એ જાણા છા ? આ સમ્યગ્દષ્ટિ માતાની વાત છે, મિધ્યાદષ્ટિ માતાની વાત નથી. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ નહિ ચાલનાર માતાની વાત છે. શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞા વિરુદ્ધ જતી વાતના માબ્ર**હ** કરનાર સાધુ તે સાધુપણાને લાયક નથી, સાધ્વી તે સાધ્વીપણાને લાયક નથી, શ્રાવક તે શ્રાવકપણાને લાયક નથી અને શ્રાવિકા તે શ્રાવિકા-પણાને લાયક નથી. અમને પણ ભગવાનના માર્ગથી ઊલડું કહેવાના આગ્રહ હોય તા અમે પણ આ સ્થાનને લાયક નથી. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાને માને એ પૂજ્ય, સેવ્ય, માથાના મુક્ટ, પણ જે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ ચાલવાના જ આગ્રહ કરતા હોય તે માથાના મુક્દરસમા હોય તા પણ કહી દેવું ઘટે કે આપની સાથે અમારા મળ હવે નહિ રહે. માનપાનથી દીકરાને નગ-રમાં પ્રવેશ કરતા જોઇ શ્રી આર્ય રક્ષિતની માતા વિચારે છે કે મારા દ્દીકરા પંડિત થઈ આવે છે. ચૌદ વિદ્યા ભાગીને આવે છે. પણ કઈ વિદ્યા ? ઉદરપાષિકા. એની સાથે આ માન, બહુમાન, સન્માન, એનાથી મારા છાકરા કેટલા મદવાળા થાય ? આ અધાના યાગવાળી વિદ્યામાં એ લીત થઇ જાય તા મારા દીકરા મરીને જાય કચાં? મારા દીકરા દુર્ગ તિમાં જાય તે৷ મારી કુખ લાજે કે શાેલે ? દીકરાે ભવ્ય, રૂડાે, રૂપાળા, રાજા જેવા જેને નમસ્કાર કરે, છતાં સમ્યગૃદેષ્ટિ માતા ચિંતામાં પડી ગઈ કે 'હું પણ આ બધાની સાથે એની સામે જાઉં તેા મારા દીકરાના ઉદ્ધાર કોણ કરે ? એ મદમાં આવે તા એ મેળવેલી વિદ્યાના

ઉપયોગ શેમાં કરે ? એ જાય કચાં ? દુર્ગ તિમાં. ' સમ્યગુદ્ધિ માની આવી હિતચિંતા હાય. માતા ઉદ્દાસીનપણે રહી. એટલા માટે કે આવે તો કહી શકું. એમ ને એમ કહેવા જઉં તા અસર નહિ થાય. નહિ જઉં, નહિ મળું, નહિ પ્રસન્નતા ખતાવું તો તેને આઘાત થશે. એ આઘાતમાં મારે જે કહેવું હશે તે કહી શકાશે. આ વિચારની માતા આજે છે ? તમે કહેા, તમારે ઘેર દીકરા બસા પાંચસા લઈ આવે તે વખતે એમ પૂછનારી માતા છે કે આમાં અનીતિ કેટલી કરી ? 'ઘીમાં જખાળી રાટલી ખાતા હઈશું તેા લુખી ખાઈશું, ભૂખ્યા **રહીશુ**ં પણ અનીતિ કરતા ના. અનીતિથી લાવેલા દ્રવ્યથી અમે તને સારા કહીએ એથી તું કુલાઈ ને ફાળકો થાય પણ તેં કરેલા પાપની સજા ભાેગવશે કો છા ? રાટલા અરધા મળે તા અરધા ખાશાં, પણ અનીતિ, પ્રપંચ, પાપ આ નાની જિદ્દંગી માટે કરતા નહિ 'આ પ્રમાણે કહેનારી માતા છે? શ્રી આર્ય રક્ષિતની માતાની આ સ્થિતિ શાને આભારી ? કહાે કે સમ્યગૃદશ નને. પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવની વાણીની વાસના ન ભરી હોત તો સંસારની અસારતાનું ભાન થાત ? માહની વિકરાળતાનું ભાન આવત ? દીકરા વિચારે છે કે મા કેમ દેખાતી નથી ? દીકરા પણ માતુલકત હતા. એવી માતાના દીકરા કેવા હાય ? માતાને નહિ જોવાથી તેના આનંદ ઊડી ગયા. નગરમાં **અ**ધે કર્યા પણ આનંદ વિના. એણે વિચાયું કે મારી મા ન આવી તેમાં જરૂર હેતુ હાવા નેઈએ. આ બધા તાે 'હા જી હા ' કરનારા, પણ આમાં મારું ભલું ચાહનાર કાેે શા ? ( આજના શું કહે ? ડાેકરી નહિ આવી હાેય, જુના જમાનાની અક્કલ વગરની. જેવા માના વિચાર તેવા દીકરાના. પ્રાયઃ દ્વધ પાય તેવું છોકરું પાકે). અધે ફરી રહ્યા પછી ઘેર ગયા. સીધા અંદર ગયા. મા જે કમરામાં હતી ત્યાં પહેાંચ્યાે. મા ઉદાસીન ભાવે બેઠી હતી. દીકરા પગ પડયા. હાથ જોડચા. આંખમાં પાણી લાવી બાલ્યા. 'મા! આખા નગરને આજે આનંદ થયા, આખું નગર મારા સામે આવ્યું, રાજાએ પણ મારું યાગ્ય સન્માન કર્યું તો મને કહે કે તું કેમ નહિ

આવી ?' મા કહે છે 'આખું નગર કંઈ તારી મા છે ? એને હુષ થાય, મને ન થાય. તું વિદ્યા ભણીને આવ્યા પણ, તે કઇ ? પાપ-વિદ્યા – પેટની વિદ્યા. જેનાથી મદમાં છકી જાય તેા દુર્ગ'તિમાં ચાલ્યેા જાય. તું કચાં દેષ્ટિવાદ ભાણીને આવ્યા છે કે મને આનંદ થાય !' દિષ્ટિવાદ જાણા છા ? જે દ્રાદશાંગી શ્રી ગણધરભગવ તાેએ રચી છે એ **ી**કીનું આરમું અંગ તે દેષ્ટિવા**દ. એ** કેાણુ ભણે ? ગૃ**હ**સ્થ કે સાધુ ? સાધુ. તે પણુ ચાગાદિ દ્વારા ચાગ્યતા મેળવી હોય તે. છાકરાને સીધું એમ કહેવાય એમ ન હતું કે તું સાધુ થા. તાજ વિદ્યા ભણીને આવ્યા હતા. તે હજી રંગરાગના ઉમેદવાર હતા. છાકરા વિચારે છે કે ગમે એટલું ભણીને આવ્યાે પણ માને આનંદન આવે તાે શું કામનું ? છેાકરા બાલ્યા, ' મા, મા, તારા કહેવા ખાતર એ પણ ભણીશ. પણ મને ભણાવે કાેણ ?' મા કહે છે કે, ' જો તારે ભણવું હાેય તાે ભણાવનાર આચાર્ય મહારાજ છે. તારા સગા મામા છે. ત્યાં જા. એ જે રીતે ભણાવે એ રીતે ભણ. એ ભણીને આવે તા મને આનંદ.' છોકરા કહે છે કે 'જરૂર જઉં'. કહેા કે ખારે વરસે પંડિત થઇને આવેલા દીકરાને કચાં પાઠ ભણાવવા માેકલે છે ? સમજાય છે કાંઈ ? તમારાં મા, આપ, પત્ની, સ્નેહી કાેઇ કદીચે પાટલે બેસાડી ઊની ઊની રાેટલી જમાડતી વખતે કહે છે કે આયુષ્ય ઘટવા માંડયું, ટાઇમ ચાલવા માંડચો, તૈયારી થાય છે, આત્માનું કે'ક્રી કરશા ? અમાર, ઘણું કર્યું, હવે તમે તમારું કરાે. આ સ્મરણ કોઈ કરાવે છે ? નહિ. કંઈક ઊલડું જ સંભળાવે છે. તેમાં ય વળી ધર્મ પત્ની કહેવાતી તેા કહે છે કે સાડી કેમ ન લાવ્યા ? વીંટી કેમ નહિ લાવ્યા ? આ પ્રશ્ન સાંભળનાર બાેલે કે આપા લાવીશું. જંપીને આવા તાે દે અને મનમાં વિચારે છે કે મજૂરી કરી તેલ નીકળી જાય છે, ચાર લાવું છું ને આઠ માગે છે. ખસ, આમાંથી ઊંચા અવાય જ નહિ ને આખું જીવન હારી જવાય. આવા વડીલ આત્માંઓની આજ્ઞામાં રહેવું, સહ-ચારીએાનાં મન સાચવવાં ને શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા કાેરે મૂકવી, આ કેમ પાલવે ?

આ કથતના અર્થ ઊંધા ન કરતા કે મહારાજ આજ્ઞા માનવાની ના પાડે છે. એવું કહેા, ને એથી અધર્મ ફેલાય તા એના પાપના ભાગીદાર તમે. હું તા ઢાલ પીટીને કહું છું કે માબાપની આજ્ઞા ન માનવી, એવું કહે તે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાના વિરાધક છે અને એથી જ પાપી છે, પણ શરત એટલી કે તે માબાપ શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાના વિરાધ કરનારાં ન હાવાં જોઈએ. એટલું જ નહિ પણ જો પાતાના પત્રની લાયકાત દેખાય તા શ્રી જિને ધરદેવે કરમાવેલી આગાને અનુસરતી પ્રવૃત્તિમાં અનુમાદન આપવાપૂર્વક સહાયક થનાર જ હોવાં જોઈએ. આ રીતે સ્પષ્ટ કહેવા છતાં પણ ખાટી અફવાએ! જે કેલાવે છે એની કિંમત શી? આવી રીતના મારા પર આરાેપા બહુજ થાય છે, પણ એ ગાંડાઓએ ઘડેલા છે. એ આરાપાની કિંમત કંઈ જ નથી. ડાહ્યાએાએ, વિચક્ષણોએ ઘડચા હેાય, સાબિત કર્યા હેાય તેની કિંમત. આ તેા બેજવાબદારાએ, વાતને સાંભળ્યા વિના ધર્મ ને હલકો પાડવા માટે ઘડેલા આરાપા, તેની કિંમત નથી. નાહુક તમે અધર્મ પામા, બીજાને અધર્મ પમાડા, એ કારવાઈ તમારા હાથે ન થાય તે માટે ચેતવણી આપું છું. શાસ્ત્ર કહે છે કે માળાપ અપૂર્વ ઉપકારી છે. એના ઉપકારના બદ્દલા સહેજે વળે તેમ નથી. મિષ્ટાન્નથી જમાહે કે ચંદનથી વિલેપન કરે કે બીજી તેવી અપૂર્વ સેવાથી પણ અદલો વળે તેમ નથી. પરંતુ પાતે ધર્મમાર્ગે જઈ એ માર્ગે માખાપને વાળે. તો જ અદલા વળે. ઉત્તમ દીકરાની ફરજ તો એ છે કે ઉપકારી માતાપિતાને ધર્મમાં જોડી તેમને સદુગતિના ભાજન અનાવવા તમે સા એવા ખેના એ જ એક શુભા ભિલાષા. અસ્તુ.





# સાચા સાધર્મિક ભક્ત ખના

# શ્રી નયસાર સમ્યક્ત્વ શાથી પામ્યા ?

અનંત ઉપકારી શાસ્ત્રકાર મહારાજા, અનેક દર્ષાંતે દુર્લ લ એવા મનુષ્યજીવનની સફળતા માટે શું કરવું જોઈએ એ અતાવતાં ફરમાવી ગયા છે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલા આગમા, આદિ શાસ્ત્રોનું શ્રવણ કરવું, શ્રવણ કરીને એના ઉપર શ્રદ્ધા કેળવવી અને પછી શ્રદ્ધાનુસાર વર્તાન કરવા માટે શક્તિ પ્રમાણે પ્રયત્ન કરવા, તાે આ મનુષ્યજીવનની સફળતા થઈ શકે. શ્રી જિનેશ્વરદેવાના આગમા આ<sup>(</sup>દ શાસ્ત્રાનું શ્રવણ આપણને ત્યારે કળે કે જ્યારે તે તારકાે ઉપર શ્રદ્ધા થાય અને શ્રદ્ધાને અનુસરતું વર્ષ ન થાય. જ્યાં સુધી શ્રી જિનેશ્વરદેવ ઉપર સાચા પ્રેમ ન જાગે, જોઈતી ભક્તિ ન જાગે ત્યાં સુધી એ તારકના આગમા ઉપર **બ**હુમાન થાય કચાંથી ? અને બહુમાન વિના સાચા વર્ત નની વાત જ અશક્ચ. શ્રી જિનેશ્વરદેવત એાળખી શકાય એ માટે આ પણે ભગવાનના પ્રથમ ભવની વિચારણા કરીએ છીએ. એ મહાપુર,ષના ભવની ગણના પણ શ્રી નયસારના ભવથી થઈ, કારણ કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના આત્માને શ્રી નયસારના ભવમાં સમ્યકૂત્વની પ્રાપ્તિ થઈ સમ્યકત્વની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી શ્રી તીર્થ કરદેવના પણ ભવની ગણના થર્મ શકતી નથી.

સમ્યક્ત એટલે શું એ સમજાય એ પહેલાં એ વિચાર કરવા માંડ્યો છે કે એ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થઈ કોના યાગે? ઊંચા આલંબન, ઊંચા સાધના અને ઊંચી ભાવના વિના આ વસ્તુ મળી શકતી નથી. શ્રી નયસાર અટવીમાં ગયેલા છે, સમ્યક્ત વગરના છે, ગ્રીષ્મઋતુ છે, મધ્યાદ્ધકાલ છે, શ્રમિત થયેલા છે, ભાજનસામગ્રી તૈયાર છે. એ અવસરે એમને એ ભાવના થઈ છે કે કાેઈ અતિથિ આવે એને દઈ ને જમું. આ એ આત્માની કેટલી ઉત્તમતા! આવા સમયે અને એવી સ્થિતિમાં એવી ભાવના આવવી એ કાંઈ નાનીસૂની વાત નથી. તમને ઘેર બેઠેય આ વિચાર નથી આવતા. તમે જૈનકુળમાં જન્મેલા, થાે ઉદ્યાર્ણ અંશે તેવા સંસ્કાર પણ પામેલા, તેમાં પણ આ ભાવના ન દેખાય તાે ઉદ્ધાર કઈ રીતિએ થાય ? જેને આપણે તારક માનીએ છીએ તેણે એ કરવાનું અને આપણે કાંઈ નહિ, એમ માના છા ? ખરેખર આજના કેટલાકની ભાવનાએા વિચિત્ર છે. 'શ્રી મહાવીર ભગવાને શ્રી મહાવીર તરીકેના ભવમાં જે કર્યું હાય તે જ કરવું, બાકીનું કંઈ કરવું જ નહિ. 'આ ભાવના ઘણી જ ભયંકર છે. કારણ કે આ ભાવનાનું પરિણામ એ કે એ કાંઈ બને નહિ અને સંસારથી મુક્તિ થાય પણ નહિ. શું ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ જે રીતિનું જીવન જીવ્યા એ રીતિનું જીવન આપણે જીવી શકીએ ? સાક્ષાત્ શ્રી જિનેશ્વર-દેવાના મુખ્ય શિષ્ય ગણધરદેવાએ પણ એમણે કર્યું તે કર્યું કે કહ્યું ते ड्यु ?

શ્રી ગણધરદેવ જેવાઓએ પણ કહ્યું તે જ કર્યું અને તે જ કરવા ફરમાવ્યું. ' आणाए धम्मो ' આ સૂત્ર પણ એ જ સૂચવે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે કર્યું તે તે જ કરે કે જે એમના જેવા હાય, બીજાની તે કરવાની તાકાત નથી. એટલે જે કારવાઈના ચાગે તે તીર્થપતિ બન્યા તે કર્ક? એ ખાસ વિચારવાનું છે. શ્રી નયસારને જે ભાવનાથી મુનિના યાગ મળ્યા, એ ભાવનાથી જે રીતે રંગાઈએ તે રીતે આપણે વર્તવાનું છે. અતિથિ આવે તેને દર્ઈને જમાય, એ ભાવના હાય તા જ અતિથિ આવે તા બહુમાન પેદા થાય. પણ આપણું ઘર માટું છે માટે આવવું હાય તે આવે ને લેવું હાય તે લઈ જાય, એ ભાવનાથી બહુમાન પેદા થાય નહિ. 'કચારે આવે ને લઈ જાય, એ ભાવનાથી બહુમાન પેદા થાય નહિ. 'કચારે આવે ને

કચારે દઉં 'એ ભાવના ન હાય ને આવે અને લઇ પણ જાય, તો પણ નિરર્ધક નિવડે, કારણુ કે જે ચીજ હૃદય ઇચ્છે નહિ, જેની હૃદયમાં ભાવના નહિ, તે સારામાં સારી વસ્તુ હાય તો પણ વાસ્તવિક લાભ ન દઈ શકે. 'અતિથિ આવે ને દઉં' એ ભાવના હાય ને અતિથિ આવે તો આનંદની છાળા ઉછળે. શ્રી નયસારને મુનિના થાડા સંયોગ પણ કડ્યા. ન હતી ઓળખાણુ કે ન કંઈ પૂર્વની પિછાણુ તથા સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્ત થઈ, એ શાથી ? એણે એવા યાગની તૈયારી કરી રાખી હતી.

# વગર ક્રિયાએ જૈનપજું ૮કરો ?

જે મુનિપણાના પ્રતાપે મુનિના યાેગ આવું ફળ આપી શકે તે મુનિપણાની વાતાે તમને કાંઈક ભયરૂપ દેખાય છે એ શાચી ? એથી જ કે 'એના વિના આ સંસારથી નિસ્તાર નથી થવાના.' આ પ્રમાણે જે અનંતઉપકારી પરમર્ષિ'ઓએ ફરમાવ્યું છે તે યથાર્થ રીતિએ રૂચ્યું નથી. આવી દશામાં તમને કોઈ જૈન કહે તે વખતે થાડાઘણા આઘાત થવા જોઈએ. જૈનપણાના ન સંસ્કાર, ન ભાવના, ને ન તેવી શુદ્ધિ, છતાં જૈન છીએ એમ કહી સંતાષ કેમ પામા છા ? જૈંન, ન શ્રી જિનેશ્વરદેવને એાળખે, ન તે પરમતારકની આજ્ઞાને પિછાણે, ન શું કરવું જોઈ એ તે જાણે... છતાં પાતાને જૈન કહેવરાવે એ કેટલું આશ્ચર્ય છે? કાપડિયા કોણ ? ન ગજ પકડતાં આવડે, ન કાતર પકડતાં આવડે, ન કાપડની જાતભાત ઓળખે, એ દુકાને બેસીને તાેય આટલું તાે શીખવું પડે કે એ મંગાવે તે જાત**ન**ા તાકાે **લા**વી આપવા જોઈ એ. વેપારની, ખાવાપીવાની, અજારની, એાફિસની આ **અધી કેળવણી લેવી અને માત્ર જૈનપણાની** કેળવણીથી આઘા રહેવું એ કેટલી અધી દુર્દશા છે! છોકરાે દુનિયાનું ન ભણે, વેપાર ન આવડે, પચીસ–પચાસ લાવતાં ન આવડે તેા ખાપ તે છેાકરાને અક્કલ વગરના બેવકફ કહે. પણ શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા ન કરે. વ્યાખ્યાન

ન સાંભળે, સાધુ પાસે ન જાય, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ વગેરે ન કરે અરે! એ બધું કરતાં ન આવડે તાે માબાપ કહે કે કામ ઘણું છે, કુરસદ નથી, બિચારા શી રીતે કરે ? અને એ લાેકપ્રવાહમાં તણાઈને સાધુ પણ એમ કહી દે કે એમાં કાંઈ વાંધા નથી. તાે પછી કહેવ જ શું ? તમે તો કહી દીધું કે અમને કુરસદ નથી. તમને માબાપ પણ એવાં મત્યાં છે કે તમારા અચાવ કરે અને પાટે બેસનારા પણ કહી દે કે 'શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા ન અને, વ્યાખ્યાન સાંભળવાનું ન અને, સામાયિક ન થાય તો શું થઈ ગયું ? ' તો તમારા નાશ થાય એમાં આશ્ચર્ય શં? એ બધું ન કરા તેમાં કશા જ વાંધા નહિ. એમ અમે કહી દુઈએ તા તમારા જેવા કંઈ પણ નહિ કરવાની વૃત્તિવાળાઓને કંઇ કમીના રહેશે ? નહિ જ. પણ વિચારા કે ' તિજોરીની ચેલીમાં હુજાર બે હુજાર કાયમ પણ કચારે રહે ? વધવા તા દ્વર રહ્યા પણ કાયમ રાખવા માટે પણ કંઈ કરવું પડે કે નહિ ? જો વિચારશીલ હશા તા તમારે પણ કહેવું જ પડશે કે અવશ્ય કંઈક કરવું જ જોઈ એ. કારણ કે જો તેમ કરવામાં ન આવે અને કેવળ કાઢી કાઢીને ખાવાનું જ રાખવામાં આવે તો તો પરિણામે પાછળથી ભીખ જ માગવી પડે.

જેમ વ્યવહારમાં તમારે આમ માનવું અને કહેવું પડે છે તેમ 'જૈનપણાને સાચવવા માટે પણ કાઈ કિયા જ્ઞાનીએ કહી છે કે નહિ?' આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં પણ તમારે કહેવું જ પડશે કે જરૂર કહી જ હાય. જો એમ જ છે તો પછી જ્યારે અનંતજ્ઞાનીઓએ પણ જૈનપણાને મેળવવાની અને સાચવવાની કિયાઓ કરવાની કહી હાય ત્યારે કઈ રીતે અમે કહીએ કે તમારે તે કિયાઓ વગર ચાલે? વેપારી એમ કહે કે 'હું જાણું છું અને માનું છું કે દુકાન ખાલું, બેસું, રીતસર માલ લાવું ને વેચું તા આવક થાય પણ એક દિવસ એવી મહેનત નહિ કરું' તો એને અનુભવી મ ણસ કહી દે છે કે એમ કાંઈ દુકાન ચાલશે નહિ, ને પેટ ભરાશે નહિ. તેમ અહીં પણ 'આત્મા છે, પાપ છે, પુષ્યપાપના ફળ તરીકે સ્વર્ગ છે અને નરક છે.' એમ માનું છું

પણ કારવાઇ ન કરીએ તો વાંધા શાે ? આત્મા પુષ્ય, પાપ, સ્વર્ગ, નરક, લાલ, હાનિ એ ખધું માનવું પણ કરવું -કારવવું કાંઈ નહિ એટલે આત્માની મુક્તિ થઈ જાય? અમે જૈન છીએ એમ કહ્યા પછી જૈન તરીકે કરવાની કંઈ પણ ફરજ ખરી કે નહિ ? જૈન તરીકે જીવ-વાની કોઈ પણ કરજ જ્ઞાનીએ – શ્રી તીર્થ કરદેવે – નિયત કરી છે કે મરજી મુજબ ચાલવાની છૂટ છે? જે ફરજ નિયત કરી હાેય તાે એના વિના ચાલે એવું કયા આદમી કહી શકે ? મુનિ પણ ત્યારે કે આટલા આચારાે હાેય, શ્રાવક પણ ત્યારે કે આટ<mark>લા આટલા</mark>ં આચારા હાય, સમ્યગુદ્ધિ પણ ત્યારે કે આટલું તા અવશ્ય કરે. માર્ગાનુસારી, સમ્યગૃદષ્ટિ, દેશવિરતિ, સર્વ વિરતિ માટે કોઈ કારવાઈ હાવી જોઈએ ખરી કે નહિ ? મને કોઈ પૂછવા આવે કે ' હું જૈન છું, મને શ્રી જિનેશ્વરદેવના વચન પર શ્રદ્ધા છે, પણ હું પૂજા કરત<u>ે</u>। નથી, ગુરુવંદન કરતા નથી. શ્રી જિનવાણી ( વ્યાખ્યાન ) સાંભળતા નથી, રાતે ખાઉં છું, અભક્ય વગેરે ખાઉં છું, તા મારામાં જૈનત્વ ખરું કે નહિ ? ' હું તે৷ તરત જ કહું કે " મને શાંકા છે કે તમારામાં જૈનત્વ છે કે કેમ ? તમને શ્રી જિનેશ્વરદેવના વચન ઉપર શ્રહા છે એમ માનવાને માર્ું હૃદય ના પાડે છે. હું જ્ઞાની નથી એટલે નિશ્ચય-પૂર્વં ક નિષેધ નથી કરતા. કદાચ હાય, પણ નિરંતર આવી રીતે વર્ત વાથી તમારું જૈનત્વ લાંબા કાળ ટકશે તાે નહિ જ. " કારણ કે એવી વાતમાં એકદમ હા પાડનારા એટલે કે જૈનપણાની કરજનું ભાન કરાવ્યા વિના ' પૂજાદિ ન કરે તો પણ કંઈ જૈનત્વ ચાલ્યું જતું નથી, ' એમ કહેનારા સામા આત્માના ઘાતક છે. જે વસ્તુઓને પાેતે કખ્લ કરે છે તેને અંગેની ક્રિયામાં કાયમ માટે ના કહે તે કેમ ચાલે ? હજી માેટી કિયામાં ના પાડે એ વાત જુદી, પણ પાતાની જે જાતિને એાળખાવવા માગે છે તે જાતિને અનુરૂપ સામાન્ય પણ ક્રિયા કરવાની ના પાડે તે કેમ ચાલે ? જૈન તરીકે એાળખાવવા શું એઈ એ ? અગીચા, રાજ્યપાટ, ઋહિ, સિહિ, આ બધું જૈન તરીકે ઓળખાવશે નહિ. છ. સા. ૯

આટલા પૈસા, આટલું જાડું શરીર, આવું ઊંચું, પાંચપચાસને મારી શકે, પીટી શકે એવું, સારી રીતે ગાળા દઈ શકે એવું, એ જૈન ? વધુ દીકરાદીકરી હાય, માટાં કારખાનાં હાય તે જૈન ? ના. તા જૈન તરીકે એાળખાવવા કઈ કરણી, કઈ ભાવના જોઇએ, તે બાલા. કઈ જાતના આચાર જોઈએ એ કહાે. દરેક આદમીએ પાતાની જાતને શાલાી કિયા કર્યાં વગર ચાલવાનું નથી.

<mark>જેને શાહ ખન</mark>વું હાેય તેેણે જેવી કખૂલાતે **લા**બ્યાે હાેય તેવી કખુલાતે વાયદા મુજબ રૂપિયા પહેાંચાડવા જોઈએ, તો જ તેનું શાહપાણું ટકે. એને ખાતાંપીતાં પણ એ જ વિચાર આવે, તેની જ ત્રેવડમાં રહે. નફામાંથી આપે, કોઈના લાવીને પણ આપે, તેાજ તેની શાહુકારી ટકી શકે. વેપારી એ મુજબ વતે . નાેકર પણ પાેતાની કરજ મુજબ જેટલા કલાકની નાેકરી હાેય તે કરે. તેમ તમે જૈન તરીકેના કાનૂનમાં વર્તો કે નહિ ? જૈનને અમુક ક્રિયા વિના તા ન જ ચાલે એવી ક્રિયા જ્ઞાનીએ કાૈઈ કહી છે કે નહિ ? ક્રિયા કહી હાેય તેને માટે કોઈ એમ કહે કે 'તે કર્યા વિના પણ ચાલે, ન કરીએ તેમાં થઈ શું ગયું ?' એમ ધૃષ્ટતાપૂર્વંક કહે તેા કહેજો કે મહેરબાની કરી ' દૂર રહેા. ' એક તાે તમે પાલા-ઢીલા હો ને તેમાં તમને કાેઈ 'ચાલે ' એમ કહે તેા તમારે તેા ફાવતું થયું. ભાવતું હતું ને વૈદ્યે કહ્યું. કુપ<sup>૭</sup>ય ખાવું હતું ને વૈદ્યે રજા આપી, પછી તમે આંધ્યા રહાે ? શ્રી જિનેશ્વર દેવાએ ઉપદેશેલાં અનુષ્ઠાન આચર્યા વિના આડીઅવળી વાતાેથી આત્મા પરનાં અંધના નહિ ખસે. આપત્તિના પહાડા નહિ ખસે. આ અધા વિચાર આ જિંદગીમાં નહિ કરા તા કરશા કચારે ? તમે આટલા બધા નિર્ભય, નચિંત, વ્યવહારમાં જેને નઘરાળ કહે છે એવા ધર્મ ની ખાખતમાં થયા શાથી ? જરા વિચારા તા ખરા કે આત્મા ઉપર પાપના કલની કેટલી નાેેે ખેતા વાગે છે? આત્મા પર કેટલા પ્રમાણમાં કર્મસત્તા લાગ પડેલી છે? એ કર્મા એક દિવસ જરા પણ શરમ રાખ્યા વિના ઉપાડી જશે. મરજી આવે તેવા સ્થાનમાં નાખી દેશે. તમે તમારી સગી આંખે જુઓ છો કે કંઈ શ્રીમંતો, કંઈ રાજમહારાજા, એ ખધા કચાં ગયા? તેમાંયે વીસમી સદીના ઇતિહાસ તા કાંઈ જેવાતેવા નથી. ચડતીપડતી ક્ષણે ક્ષણે આવે. ધંધા મજેના આજે લાભ, કાલે કાણ, આજે કાંડ, કાલે કોડી માંઢાના વેપાર ન લેવું, ન દેવું ઘડીમાં પાંચસા તા ઘડીમાં સાતસા ને ત્યાંના ઊપડચા સવાસા. આવી સ્થિતિમાં આદમી તરીકે, પુષ્યપાપને માનનારી વ્યક્તિ તરીકે, પુષ્યપાપના ફળ તરીકે સ્વર્ગ ને નરક માનનારી વ્યક્તિ તરીકે, આવી રીતે એટલે જ્ઞાનીની આજ્ઞાને ટક્કર લાગે તે રીતે કેમ બાલી શકે? એવા આત્મા ઉચિત આચરણ કરવાનું કેમ ચૂકે? કદાચ આચરણ શક્ય ન હોય તા પણ તેના તરફ અરુચિ કે અસદ્ભાવ તા કેમ જ અતાવી શકે?

#### પાતાના દાવા કાઈ બતાવે ત્યારે આન દ માના :

દુઃખ એ છે કે તમે જેવા હાે તેવા તમને કહેવાય નહિ. દાનવીરતા કે ધમ<sup>લ</sup>વીરતા ન હાેવા છતાં પણ તમને કોઈ દાનવીર કે ધર્મ વીર કહે તે। પણ તમે પ્રસન્ન થાએા છેા. જે ગુણ તમારામાં ન હાય તે ગુણ પણ જો કાેઇ કહે તાે તેવાે કહેનાર પણ તમને ગમે. આ એક ભયંકર દોષ છે. આ દેાષથી બચવા માટે એક નિર્ણુય તાે જરૂર કરવા જોઈએ કે 'અમે જેવા હાઇએ તેવા કોઈ કહે તા અમારે આનંદ માનવા. ' આવા નિર્ણય કરવાથી અપૂર્વ લાભ થશે. આ નિર્ણુ કાંઈ કઠિન નથી. આમાં કંદ્રમૂળ છેાડવાની વાત નથી, દીક્ષાની વાત નથી, માત્ર 'જેવા હોઇએ તેવા કહે તેા આનંદ માનવા 'એમાં કાંઈ કઠિન વાત નથી. એક નિર્ણય આ અને બીજો નિર્ણય એવા કરા કે 'કાઈ ખાેટી પ્રશાંસા કરે તાે તેમને કહી દેવું કે ખાેટી પ્રશાસા કરી અમારા આત્માનું નિકંદન ન વાળા. ' આ બે નિર્ણુય કરાે તાે આત્મામાં ગુણાે આપાેઆપ આવે. પણ આજે તાે એમ કહેવાય છે કે અમે ગમે તેમ કરીએ, અમે ગમે તેમ વતી એ, તેની ટીકા કરવાના કોઇને અધિકાર નથી. 'જો ધર્મ ગુરૂઓએ અમારા ગુર, રહેવું હાય તા અમારા માંઠા તરફ જોઇને કહેવું એટલે કે

'અમને જે રુચે તે કહેવું, ન રુચે તે ન બાલવું.' આ કેટલી ભયંકર વાત છે ? વિદ્યાર્થી એ કહે કે અમે કહીએ તેમ માસ્તરે ચાલવું. તો શું એ ચાલે ? નહિ જ. છતાં પણ એના જેવી જ આ વાત છે. આથી જ હું કહું છું કે સાધુ પાસે આવતી વખતે કઈ ભાવનાએ, કયા ઇરાદે આવેા છેા ? શું સાંભળવા આવેા છેા ? તે પ્રથમ નક્કી કરા અને તે પછી કહેા કે જે દાષા જીવનમાં એાતપ્રાત થઈ ગયા હાય, જે જાતિની દુર્દશામાં આત્મા સડતા હોય તે સર્વની અહીં ઝાટકા થવી જોઈએ યા નહિ ? જો તમે કલ્યાણના કામી હશા તા તમારે આ વાતમાં હા પાડયે જ છૂટકો છે. આ બધું જૈનપણાની રક્ષા માટે શાની શાની જરૂર છે એ સમજાવવા માટે હું તમને કહી રહ્યો છું. ખાતે-પીતે કે માજ-શાખ કરતે જૈનપણું ટકતું હાત તા આ ભધું કહેવાની પંચાત ન હાત, કારણ કે ખાવાપીવાનું અને માજશાખ કરવાનું દુનિયાના જીવાને શીખવવું પડે તેમ નથી. એ તાે દુનિયાના આત્માઓ શીખીને આવેલા છે. શીખવવાનું તો જે ત્યાં નથી તે છે. ત્યાંનું શીખવવા અમે બેસીએ તા તમારા કરતાંએ અમે ભૂંડા. પેલી વસ્તુઓ તજવાયાંગ્ય ન હાત તા તમારે અહીં આવવાની જરૂર પણ શી હતી ? જેને તમે દુઃખરૂપ માના, ખાટું માના, એની એ વસ્તુ તરફ ઉપાદેય કે જરૂરી છે, એ રીતે તમારું ધ્યાન ખેંચવામાં આવે એ કેટલું બધું ભયંકર છે ? તે ખૂબ વિચારા. એ વિચારના પ્રતાપે તો તમે તદ્દન નિર્ભય ખની શકશો. પછી કોઈ અવળે માર્ગે નહિ લઈ જઈ શકે. પણ તમે વિચારતા નથી, એની આ ખધી ખરાખી છે. જૈન તરીકે ગણાતા આત્મા ઊઠતાંની સાથે વિચારે શું? અને ઊઠચા પછી કઈ કિયા કરે? એ વળી અવસરે જોવાશે.

### સાધર્મી'ની દયા ન જ હાઈ શકે :

શ્રી નયસાર જમતી વખતે, કઈ ભાવના ભાવે છે ? મિચ્ચાદિષ્ટ આ ભાવના ભાવે તાે સમ્ચળ્રદેષ્ટિ ગણાતાે કઈ ભાવના ભાવે ? ખૂખ વિચારા અને વિચારીને 'એાછામાં એાછા એક સાધમીઈને જમાડવા વગર ન જમું ' આવા નિર્ણય કરા તા કેટલાબધા લાભ થાય ? ઘણા જ લાભ થાય. એનાથી સાધમી<sup>૧</sup> સાથેના સંખંધ વધે અને ધમ<sup>૧</sup>ની ભાવના એટલી પ્રભાવવંતી થાય કે જે સંસ્કાર તમારા કુલમાં નહિ હાય તે આવશે અને પાંચદશ વરસ પછી જોઈ શકશાે કે તમે કેટલે ઊંચે પહેાંચ્યા છેા. આ ઊંચે પહેાંચવાની ભાવના તેા જ કળે કે સાધમી પત્યે તમારી ભક્તિ હાય. કારણ કે સાધમી એ ભક્તિનું પાત્ર છે. માટે તેના પ્રત્યે દયાની ભાવના પણ છાજે નહિ. પણ એ ભક્તિ જાગે કચારે ? સાધમી સાધમી તરીકે ઓળખાય ત્યારેને ? પ્રભૂની આગળ તા ઘણીયે વાર કહાે છાે કે ' દાસના દાસ હું તાહરા ' એના અર્થ શાે ? એ જ છે કે જે તારી સેવા કરે તેની પણ હું સેવા કરુ'. હવે વિચારા કે શ્રી જિનેશ્વરદેવના સેવકની સેવા હાેય કે દયા હાય ? સેવા ને દયાના ભેદ શા એ સારી રીતિએ સમજો. સાધમી ની ભક્તિ હાય પણ દયા નહિ. સાધમી સાધમી તરીકે એાળખાય ત્યારે હુદયમાં સાચા ભક્તિભાવ પેદા થાય. સાધમી<sup>૧</sup>ની ભક્તિ કરવા માટે હૃદયની ભક્તિ જોઈ એ, દયા કે અનુક પા નહિ. પણ સાધમી કાે શ ? તાે કહે જે કે જે શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમ દિર અને શ્રી જિનાગમને અખંડિત માને તે. જે એમ કહે છે કે 'શ્રી જિનમૂર્તિ અને શ્રી જિનમંદિરમાં શું ભર્યું છે અને કહ્યું કહ્યું હવે આગમમાં, આગમને આઘાં મૂકાે, આ જમાનામાં 'ભાભાવાકચં પ્રમાણં ' એ નહિ ચાલે. ' તે સાધમી નહિ.

#### જનત્વના સ'સ્કારા પાડા ઃ

આટલા સંસ્કાર ન આવે તો તમે જેન કેમ કહેવાએ ? તમે તમારા સંતાનને નિરંતર કહેા છેા ને કે 'આપણે જેન છીએ, શ્રી જિનેશ્વરદેવની સેવા વિના ખવાય નહિ, ગુરુને વંદન કરી પશ્ચક્ખાણ કરવું જ જોઈએ. સામગ્રી હાય તા શ્રી જિનેશ્વરદેવની વાણી સાંભળ્યા વિના ન રહેવાય, તપમાં વધારે ન અને તા સવારે નવકારશી ને સાંજે ચાવિહાર કે તિવિહાર કે દુવિહાર, આ છેલ્લું પશ્ચક્ખાણ કર્યા વિના

ન ચાલે, શીલ એટલે સુંદર આચાર તેા આપણા જીવન સાથે જોડાયેલા જ હાેવા જોઈએ વગેરે' આ અધું તમારા પાતાનામાં તાે છે જ ને ?

સભામાંથી અવાજ થયા કે ' ખધાયે વાંધા. '

શું બાલા છા? આ ઘરડા આદમી કહે છે કે ' મધા વાંધા.' આમાંચે વાંધા ? આથી જ હું કહું છું કે મૂળ વસ્તુ ઉપર રાગ આવ્યા વિના થાેડા પણ ત્યાગની વાત રુચવાની નથી. એ જ હેતુથી જ્યારે નાના નાના ત્યાગ કરવા કહીશ ત્યારે તા ભારે પડશે. આમાંથી (એાઘામાંથી) તેા છટકાે છાે પણ નાનામાંથી નહિ છટકાય. ના પાડશાે તાેચે ફજેતી થશે. પરસ્ત્રી-ત્યાગની ના પાડવી એ ફજેતી નથી? પરસ્ત્રીના ત્યાગની વાતમાં ના પાડનારની આખરૂ રહે કે જાય ? દીક્ષા વગેરેની ખાબતમાં 'નથી ખની શકતું, શું કરીએ ? 'એમ કહો તો કહી શકો છેા, પણ ઉપરની વાતમાં પાેલ ચલાવવા ધારા તે શી રીતે ચાલે ? વ્યવહારમાં કહેવાય છે કે ભણેલા ખરા પણ ગણેલા જોઈ એ. ધારાશાસ્ત્રી ધારા ભણીને આવે, પછી બે–ચાર મહિના સુધી સાંભળ વાની પ્રેક્ટિસ કરવી જોઈએ. ધારાના ઉપયોગ અનુભવી કેમ કરે છે તે જાણવું જોઈ એ. પહેલાં ભણવું, પછી ગણવું. અનુભવ લીધા પછી બેસવા જોગા અને બાલવા જોગા થાય. પણ અહીં તો ન ભણવું, ન ગણવું ને જૈન કહેવરાવવું ? કેવું આશ્ચર્ય છે ? શું ભણ્યા તે કહો ? શું ભણ્યાથી જૈન કહેવાય ? તમે ધાંધલમાં તૈયાર, પણ જૂઠું ન ખાલવા, ભૂલ સુધારવા તૈયાર નથી. જૈનપણું ખીલવવા હું જે કહું છું તે તમને ગળે ઊતરે છે કે નહિ ? આ વાત તમને ન રુચે તો પાર શી રીતે આવશે ? જૈનશાસન કહે છે કે—

# ज्ञानिकयाभ्यां मोक्षः

એકલા જ્ઞાનથી મુક્તિ જૈનશાસને માની નથી. કચું જ્ઞાન, કચી ક્રિયા હોય તાે જૈન કહેવાએા એ કહા ? સાધુ કચારે કહેવાય ? સંસારને અસાર જાણે, જાણે એટલું જ નહિ પણ જાણીને તજે તે. શ્રાવક કોણુ ? આખાએ સંસારને અસાર માને, તજવાની ભાવના રાખે, એકદમ સર્વથા ન તજાય તાે થાેડું થાેડું તજવાના પ્રયત્ન કરે તે. સમ્યગ્દેષ્ટિ કોણુ ? સંસારને અસાર માને ને તજવા માટે ત**લસ્યા કરે.** તમે શામાં છાે ?

સભામાંથી – મીંડામાં

ત્રીજી વાત પણ ન હાય તો પણ તમે જૈન ? હું આટલું યે ન કહું તો તમને કહું શું? જૈન કહેવરાવવું ને એક પણ ક્રિયા કરવી નહિ ને એક પણ જરૂરી ભાવના હૃદયમાં રાખવી નહિ. આ કેમ ચાલે ? હવે તેા જૈનાના આચારના નાશ થતા જાય છે**. જૈન કુલમાંથી** જેનાના આચારવિચારા નાસવા માંડથા છે. પૂર્વના પુરુષાના આત્માની ભાવના કઈ જાતિની હતી ! આચારા કયા હતા ! જૈનજાતિના **પહેલા** ગુણ એ હોવો જોઈએ કે આત્મા, આત્માના ગુણોને અને આત્માના ગુણાને વિકસાવનારી સામગ્રી સિવાયની અધી વસ્તુને પર માને. ને પર વસ્તુ માટે આત્માને ખરાબ ન કરે. જેમ જેમ પર વસ્તુ આવે તેમ મૂંઝવણ થાય. એને સાેના–રૂપાની પ્રાપ્તિથી આનંદ ન થાય. **હીંરા**– માણેકના હાર ભારરૂપ લાગે, માેટા માેટા અંગલાએ જુએ તેમ આત્મા ધ્રજે, કંપારી છૂટે. આલિશાન મકાનાથી ગભરામણુ થાય. જેમ જેમ દુનિયાના સંસર્ગો વધે તેમ તેમ મૂંઝાય કે છુટાશે ક્રિયારે ! એ જ્યાં જાય ત્યાં દુનિયાને જૈનત્વની એાળખાણ કરાવે. દરેક પ્રવૃત્તિમાં ડરતા રહે કે રખે હિંસા થઈ જાય. રખે જુઠું બાલી જવાય અને રખે અનીતિ વગેરે થઈ જાય.

### નિશ્રા યા ખંધન કાેતું સ્વીકારવું જોઈએ ?

અહીં તો પોતાની જાતને સ્વતંત્ર માનનારા એમ કહેતા આવે છે કે સાધુ કહે તે ઠીક પણ અમે તે કરવા બંધાયેલા નથી. પણ ઘર કહે તે કરવા બંધાયેલા છીએ જ. બહાર નીકત્યા કે એમ થાય કે ડાઈમ થઈ ગયો; શેઠ વઢશે, બાઈસાહેબ વઢશે. સમજે છે કે માર્ જીવન બધાના હાથ નીચે દખાયેલું છે. માડું થશે તા શેઠ દુકાન પર નહિ ચઢવા દે, અને પછી તાે રાતી પાર્ક પણ નહિ આપે. અહીં (ઉપાશ્રયમાં) પેસતાં મગજમાં એ ભૂત કે અમે ફાવે તેમ કરીએ, અમે કંઈ ખંધાયેલા છીએ ? જઈએ છીએ તે તેમના લલા માટે. એમની સભા માેટી કહેવાય ને એમની આખરૂ વધે માટે. પણ માેટી સભામાં આષ્યરૂ માનનારા એ જુદા. અહીં આવતાં ઊંચે માથે, છાતી ખહાર રાખીને આવે, પણ તેને ગમ નથી કે મંદિરમાં ને અહીં તાે છાતી નમાવવી જોઈએ. માથું ઢળે, હાથ જોડીને અવાય, અક્કડપણે નહિ. આવતી વખતે ભાવના એ હાેવી જોઈએ કે કાંઈક આપે અને લઈએ, ન લેવાય તા પાતાને હીનભાગી સમજે. જ્ઞાની સારામાં સારી ચીજ ખતાવતા હૈાય ને ન લેવાય તેા હૃદયમાં પીડા થવી જોઈએ. શ્રી તીર્થ કરદેવના આત્માંઓએ જે ભાવનાના યાેગે શ્રી તીર્થ કર નામ-કર્મ નિકાચિત કર્યું, તે ભાવના એ કે 'સવિ જીવ કર્તું શાસન રસી ' અર્થાત્ બધા જીવાે શાસનરસિયા બને, અને માેક્ષે પહેાંચે. એ તારકના એ ઇરાદા હતા. એમના સેવક તરીકે અમારા પણ ઇરાદા એ છે કે તમે બધા સંસારથી છૂટાે, અને માેક્ષ જેવા સ્વતંત્ર સ્થાનમાં પહેાંચવાના પુરુષાર્થ કરાે. તમે તમારી જાતને ગમે તેટલી સ્વતંત્ર માના પણુ એ બ્રમણા છે. મૂર્ખાએાએ વળગાડેલું ભૂત છે. શાસ્ત્ર કહે છે કે સંસારમાં રહેવું ને સ્વતંત્રતાની વાતો કરવી એના જેવી મૂર્ખાઈ **બીજી કાઈ નથી. વારુ, તમે કચાં સ્વતંત્ર** ? ઘરમાં, **બજારમાં**, દુકાનમાં, શરીરથી, ઇંદ્રિચાેથી, વિષયથી કે ક્ષાયથી ? ના, એનાથી તાે બિલકુલ સ્વતંત્ર નથી જ પણ દેવથી, ગુરુથી અને તેમની આજ્ઞારૂપ આગમાથી તા પૂરા સ્વતંત્ર છા, કેમ ? દેવ આ દુનિયાની ખહાર નીકળી ગયેલા. આપણી સામે એ શું કરે ? પકડવાની તાકાત નહિ, અધિકાર નહિ, એટલે એમના ભય નહિ, અને એમના સાધુ સંસારમાંથી અર્ધા ખહાર નીકળી ગયેલા એટલે એમનાથીયે કાંઈ થાય નહિ, તથા આગમ તા એમણે, એટલે કે દુનિયાથી પર થયેલાએ કહેલાં. તેની કિંમત શી ? આ ત્રણમાં સ્વતંત્ર. 'ભગવાન ગમે તે કહી ગયા, એમના

સાધુ ગમે તે કહી ગયા અને ગમે તેમ કહે, શાસ્ત્રે ગમે તે લખ્યું, પણ અમારે ફાવે તે માનીએ અને કરીએ.' આ રીતે માની એ ત્રણુથી સ્વતંત્ર બનશો એટલે આત્માના ઉદ્ધાર થવાના કેમ? વીસમી સદીની શીખામણ એવી છે કે આ ત્રણુથી સ્વતંત્ર બનવાથી આત્માના ઉદ્ધાર થશે? વીસમી સદીની સ્વતંત્રતાના અર્થ આ કે બીજો? જો એ જ હાય તા ખરેખર ખેદજનક છે. એના જેવા અધાગતિના માર્ગ એક પણ નથી. દેવ, ગુરુ અને આગમને આધીન થઈ, આગ્રાધીન બની જે જાતિની પરતંત્રતા આત્મા પર લદ્દાયેલી છે તે ન કાઢા તા તમે કદી પણ પરતંત્ર મટવાના નથી.

# સમ્યક્ત્વ ટકાવવા કાંઈ કરણી જોઈએ કે ?

કહાે હવે સાચા સાધમી કોણ ? જે શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિન-મંદિર અને શ્રી જિનાગમને માને તે. એ ત્રણને ન માને તે ગમે તેવા હાય તા પણ એને સાધમી<sup>૬</sup> તરીકે કબૂલ રાખવા એ ચાેગ્ય નથી. હવે શ્રી ભરતમહારાજાની સાધમી°-ભક્તિના પ્રસંગ જેવા માટે શ્રી ભરતમહારાજા કેાણ, એમને આ સાધમી°-ભક્તિના ખ્યાલ કચાંથી આવ્યા એ એઈએ, શાસનની સ્થાપના પછી લગવાન શ્રી ઋષભદેવ-સ્વામી ૮૪૦૦૦ મુનિવર સાથે પરિવરેલા અયાધ્યામાં પધાર્યા. ગુલરાતા નહિ. ઉત્તમ કાલ એવા હતા. અધમકાલમાં સાધુન નામ ખટકે છે. એ વખતે તો સાધુ આવવાના સમાચાર મળવાથી શ્રાવકા એવા ઉદાર હતા કે હજારાનું ને કોડાનું દાન દેતા. શ્રી શ્રેણિક-મહારાજા વિરતિધર નહાતા. સમ્યગૃદેષ્ટિ હતા, પણ એ ભગવાનના સમાચાર રાજ મેળવતા અને ત્રિકાળ જિનપુજા કરતા. શ્રી શ્રેણિક મહારાજા જેવા સમ્યગૃદ્ધિને પૂજા કરવી પડે અને તમારે ચાલે ? ક્ષાયિક સમકિત તા ટકે કે જિનપૂજા કરે અને ક્ષયાપશમ સમકિત જિનપૂજા ન કરે તો પણ ૮કે કેમ ? જેનું સમક્રિત એવું હેાય કે જે કદી જવાનું જ ન હાેય, તે નિરંતર ત્રિકાળપૂજન કરે, ગુરુવંદન કરે અને જિનવાણી સાંભળે અને જેના સમ્યક્ત્વનું ઠેકાણું નહિ તે ન કરે તેમાં કંઈ વાંધા જ નહિ, કેમ ? આવી આવી માન્યતા એ મિશ્યાત્વનાં લક્ષણ છે. એ સમજે તા જ આજ્ઞાનુસારી પણું આવે. આજ્ઞાનુસારી શ્રી ભરતમહારાજે સાધમી -ભક્તિ ઘણી કરી. એક-બે શ્રાવકાની નહિ પણ અનેક શ્રાવકાની. શ્રી ભરતમહારાજાને આ વિચાર થયા શી રીતે ?

પ્રભુની સાથે વિહરતા વિહરતા આવેલા પાતાના ખધ્ય મુનિઓની ભક્તિ માટે ગાડાં ભરાવી આઢારની સામગ્રી લઈ ને ગયા અને આમંત્રણ કર્યું. પ્રભુએ કહ્યું કે મુનિઓને આધાકમીં અને આહૃત દેાષથી દ્વષિત એવા આહારાદિ કલ્પે નહિ. ત્યારે પુનઃ ચક્રવતી એ નિર્દોષ આહાર માટે આમંત્રણ કર્યું. પ્રભુએ તેના ઉત્તરમાં પણ એ જ ફરમાવ્યું કે. હે રાજેન્દ્ર! મહ(ષ°ચ્યોને રાજપિંડ પણ ન કલ્પે. શ્રી ભરતમહારાજા ઘણા ખિન્ન થયા. એ પછી શ્રી ઇંદ્ર મહારાજે ભગવાનને અવગ્રહાતું સ્વરૂપ પૂછ્યું. ભગવાને પાંચ પ્રકારના અવગ્રહા વર્ણવ્યા. દક્ષિણ ભરતા-ધ્ધંની અનુમતિ આપી ઇંદ્રે આનંદ અનુભવ્યા. એટલે ભરતમહા-રાજાએ પણ છ ખંડની અનુમતિ આપી આનંદ અનુભવ્યા. આ પછી શ્રી ભરતમહારાજે સૌધમે દ્રને પૂછ્યું કે 'આ અન્ન-પાના દિએ કરીને મારે શંકરવું ? 'ત્યારે ઇંદ્રે કહ્યું કે ' ગુણથી શ્રેષ્ઠ હોય એવાઓને આપવું.' આથી શ્રી ભરતમહારાજાને સાધમી°-ભક્તિના વિચાર ઉદ્-ભગ્યાે અને વિશિષ્ટ પ્રકારની આદરા સાધમી –ભક્તિ કરી. તમે સૌ પણ સાધમી^–ભક્તિના સાચા સ્વરૂપને સમજને દેવ, ગુરૂ અને ધર્મના સાચા ભક્ત ખનવા સાથે સાચા સાધમિ'ક–ભક્ત ખના એ જ એક શુભાભિલાષા. અસ્તુ.





# વિષયવાસનાની વિકરાળતા

### મજબૂત વિધાસ કેળવા :

અનંત ઉપકારી શાસ્ત્રકાર મહારાજા મનુષ્યભવની સફળતાનું વર્ણુન કરતાં ફરમાવે છે કે જેને શ્રી સર્વદ્મપરમાત્મા ઉપર વિશ્વાસ નહિ, શ્રી મહાવીરભગવાનના વચન પર તે પ્રકારની પ્રતીતિ નહિ તે આત્માએ ધર્મ કરે તો પણ શું અને ન કરે તો પણ શું! તમે સાંભળ્યું હશે કે અભવી સાડા નવ પૂર્વ ભણે, સંયમ પણ અજબ પાળે, દેશના એવી દે કે સાંભળનાર પામી જાય, પણ એને મૂળ વસ્તુની રુચિ નહિ માટે એનાં જ્ઞાન, સંયમ ને દેશના, એ બધાં નકામાં કારણ કે અભવ્યને હૃદયમાં આસ્થા હાતી જ નથી.

સભામાંથી પ્રશ્ન: અભવ્ય દેવલાક માને છે, તો એને સમ્યક્ત્વ ખરુ કે નહિ ?

નવે તત્ત્વ માને એને જ સમ્યક્ત્વ હાય. નવમાંથી આઠ માને તા પણ સમ્યક્ત્વ નહિ. જે નવે તત્ત્વ માને તેને સાચી શ્રદ્ધા જાગે. એક પણ તત્ત્વ ઓછું માને, અરે તત્ત્વના એક અંશને અંશ પણ ન માને તા પણ મિશ્યાત્વ જીવતું ને જાગતું જ રહે છે. આખા વ્યવહાર શ્રુતના આધારે છે. વર્તમાનના એક સમય જેટલા કાળ તે જ વર્તમાનકાળ. તેની પહેલાંના અધા જ ભૂતકાળ અને તે પછીના ભવિષ્યકાળ. એ ત્રણેય કાળનાં સઘળાં દ્રવ્યા, તે સઘળાંય દ્રવ્યાના સઘળાય પર્યાયા એકીસાથે જાણે એવા શ્રી સર્વજ્ઞભગવંતની આજ્ઞા એ છેવટની આજ્ઞા છે. જેવું ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ જાણે એવું જ ભગવાન

શ્રી ઋષભદેવ જાણે. જેવું ભગવાન શ્રી ઋષભદેવે કહ્યું તેવું જ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે કહ્યું. અનંતા તીર્થં કરોએ કહ્યું ને ચાવીસે કહ્યું તે જ અનંતા કહેવાના. આટલી બધી સ્પષ્ટ માન્યતાવાળા આપણે એમના શાસનમાં રહેનાર, તેને એમ થાય કે આ બધું કહેલું તે આ કાળમાં લાભ આપે કે નહિ ? જો તેવું થાય તા એના અર્થ શ્રી સર્વં શ્ર-પરમાત્મા ઉપર શ્રહ્માની ખામી છે, એવા જ થાય; અને જો એ બરાબર હોય તા પછી એવા અશ્રદ્ધાળુ હૃદયમાં સમ્યક્ત્વ છે, એમ શ્રી રીતે કહેવાય કે મનાય ? માટે જ્ઞાનીના વચનમાં મજખૂત વિધાસને કેળવા.

### જે રુચે તે કરી લેવું એમાં ધર્મ નથી :

જીવાને એમ કહી દેવામાં આવે કે 'જે કાળે જે ભાવના તમારા હૃદયમાં જન્મ પામે તેનું નામ જ ધર્મ.' તે પછી પરિણામ શું આવે? વ્યવહારમાં કહે છે કે વાંદરાની જાત એટલે કૃદવાનું તે કૃદરતી જ હાય. એને નીસરણી આપે અને દારૂ પાઈને નશાખાર ખનાવે અને એ પછી એને વીંછી ચટકાવે તો કંઈ કમીના રહે? નહિ જ. તેમ અનાદિકાલથી વિષયકષાયની ધૂનમાં ઘૂમતા, વિષયમાં લીન ખનેલા અને કષાયથી ભરચક થયેલા આત્માઓને એમ કહેવું કે, 'જે સમયે, જે કાળે તમારા હૃદયમાં જે ઇચ્છા થાય તેના અમલ કરવા એનું નામ ધર્મ' એના અર્થ તો એ જ છે કે ઇરાદાપૂર્વં ક્ર આત્મનાશક ઉચ્છું ખલતાના તેઓને પૂજારી ખનાવવા અને પરિણામે થાડીઘણી પણ જે મર્યાદા છે કે 'રખે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ બાલી ન જવાય' તે પણ ન રહે.

હું કહું છું કે ઉપર કહ્યા મુજબની કહેવાતી વાતાના શ્રવણમાં તમે જેટલા રસીઆ બનશા તેટલું તમારા સમ્યક્ત્વને કલંકિત કરશા. ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીજીને ધ્યાનમાં રાખીને કહેવાય તાે આ સૂત્રાના રચનાર 'મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, અને મનઃપર્યવ-જ્ઞાન,' આ ચાર જ્ઞાનના ધણી હતા. એમના શ્રુતજ્ઞાનનાે જગતમાં જોટાે ન હતો, કારણ કે સર્વ શ્રી ગણધરદેવા વિશિષ્ટ કોટિના શ્રુતજ્ઞાનને ધરનારા હોય છે. દ્વાદશાંગીના રચનાર ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીજી મહારાજ પચાસ હજાર કેવળજ્ઞાની શિષ્યોના ગુરુ હતા. એવા ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીજીએ પણ એમ ન કહ્યું કે 'મને રુચે તે ધમ<sup>°</sup> ' પરન્તુ એમ કહ્યું કે 'आणाए घम्मो. ' ધર્મ શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં કે મતિકલ્પનામાં ? શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં ધર્મ માને તે જૈન કે મતિ-કલ્પનામાં ધર્મ માને તે જૈન ? આજે આ બધા ઝઘડા છે તે મતિકલ્પનાના છે. આત્માની શક્તિ કોના ચાેગે દ્રભાઈ ગઈ છે? ભાગ્યશાળી! તમે <mark>બિલકુલ</mark> વિચારતા નથી, બહારની વાતાેમાં અટવાઈ જાએા છાે. તમે તમારી જાતે શાંતિથી બેસીને નહિ વિચારા ત્યાં સુધી એ ભ્રમણાના અંત આવવાના નથી. તમારા આત્મા અનંતજ્ઞાના દિના સ્વામી છે એની ખાતરી છે કે નથી ? એને દખાવનાર જડ છે, કારણ કે ચેતનનું પ્રતિપક્ષી જડ છે. એ જડની સાેબતમાં તમે કસાણા છેા. એની સાેબત છોડવાના પ્રયત્નથી નિર્ભય થશા કે એની સાખતમાં લીન થવાથી? વાસણ પર કાટ ચઢે તો તે વધારે દીપે કે એ કાટને ઘસીને દ્રર કરીએ તેા વધારે દીપે ? આત્માની સાથે જડના સંચાગા, એ જડ વસ્ત પરની મમતા, ને તેને યેાગે થયેલી અધમ પ્રવૃત્તિઓને રાેકવા તમે પ્રયત્ત કરાે છાે, કે મજખૂત કરવા ? અધમ પ્રવૃત્તિઓને રાેકવા પ્રયત્ન કરવા હોય તા 'પૌદ્દગલિક પદાર્થા અમારા નથી, એના ઉપરની મમતા અમારા આત્માને મલિન કરનાર છે. ' આ ભાવના કેટલી મજબૂત કરવી જોઈએ ? આજે તેા એ જડની પાછળ એવા પડી ગયા છે৷ કે એના ચાેગે આની (આગમની) આજ્ઞા પણ મૂંઝવે છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવના વચનમાં તા રાગદ્રેષ, વિષય કે કષાય વગેરેને પાષવાની એકે વાત નથી.

### કર્યા ધર્મ માક્ષતા ઉપાય ?

'માેક્ષના અથી'એ કચા ધર્મ સેવવા જોઈએ ?' આ પ્રશ્નના ઉત્તર સમજવા માટે જ્ઞાનીએા કયા ધર્મ'ને શિવસુખના ઉપાય તરીકે

વર્ણાવે છે એ સમજવું જોઇએ. ઉપકારીઓ તા કરમાવે છે કે તે ધર્મ શિવસુખના ઉપાય છે કે જે ધર્મની સેવામાં પ્રથમ તા વિષયના વિરાગ થાય. આત્મા વિષયથી પાછા હઠે, આત્મા વિષયથી કંપે. શાષ્દ્ર, ૩૫. રસ. ગંધ, સ્પર્શ આ પાંચ વિષયાે છે. એના પ્રકાર ઘણા, પણ આ પાંચ મુખ્ય. રૂપની પાછળ આજે કેટલા આદમી દીવાના **ખન્યા** છે ? શ્રી જિનેશ્વરદેવના માર્ગને અંગીકાર કરે એ એવા બને ? એ તા રૂપને અગ્નિની જવાળા માને. પતંગિયાં રૂપના માહમાં ફસીને જાન ગુમાવે છે, પણ એ બિચારાં સંગ્રી નથી. એમનામાં સમજવાની તાકાત નથી. એક એક વિષયને આધીત થનારાની ભયંકર દુર્દશા થાય છે તેન પાંચે ઇન્દ્રિયોને આધીન ખનનારની કેવી દશા થાય ? જે ધમ<sup>°</sup>ની સેવામાં આત્મા આ પાંચે વિષયેાથી પાછેા ન ખસે, ચેતે નહિ, ચોંકે નહિ એ ધર્મ છે ? વિષયતા વિરાગ એ ધર્મરૂપ પ્રાસાદતા પાયા છે. વિષયવિરાગ વિના ધર્મારૂપ મહેલ બ'ધાતા ય નથી અને **ડકતા ય નથી**. સાચું દાન પણ તા જ દેવાય, સાચું શીલ પણ તા જ પળ, સાચું તપ પણ તો જ થાય અને ઉત્તમ ભાવના પણ તો જ આવે. વીતરાગના ભક્તથી વૈરાગ્યના વૈરી ખનાય? વીતરાગના ભક્ત રાગી ખને કે વિરાગી ? વિરાગીને વીતરાગ ઉપર સાચા પ્રેમ થાય કે રાગીને ? જે વિષયના વિરાગી, તે જ વીતરાગના સાચા રાગી થાય. જે આત્મામાં વિષયના ત્યાગની ભાવના નથી. વિષય પ્રત્યે અરુચિ નથી તે આત્મામાં ધર્મ આવે પણ કચાંથી અને ૮કે પણ કચાંથી ? વિષયા ઉપર સાચા વૈરાગ્ય જન્મ્યા પહેલાં તા ધર્મ આવે જ નહિ. આત્માને પૂછજો કે તું વિષયના પૂજારી છે કે પરમાત્માના ? વૈરાગ્ય, જે જીવનના સાચા સાથી છે, જે જૈનજીવનના મત્ર છે, જે જૈનજીવનને પમાડનાર, ટકા-વનાર અને પાષનાર છે તેના પ્રત્યે આડલી ખધી અરુચિતું કારણ વિષયવાસના સળગ્યા કરે છે, એ છે. આથી જ જ્ઞાની પુરુષોએ કહ્યું કે જેમાં વિષયના વિરાગ, કષાયના ત્યાગ, ગુણાનુરાગ અને વિરાગપાષક, ક્ષાયનાશક અને ગુણપ્રાપક ક્રિયામાં અપ્રમાદ હોય તે જ ધર્મ શિવ-સુખના ઉપાય છે. કઈ ક્રિયામાં અપ્રમાદ ? એ જ કે જેનાથી વિષયના

વિરાગ થાય, કષાયના ત્યાગ થાય ને ગુણના રાગ થાય. જ્ઞાનીએાએ જે ક્રિયામાં અપ્રમાદ ઉપદેશ્યેા ન હાેય તાે તાે <mark>બધા જ</mark> કહી દેત કે અમારામાં વિષયના વિરાગ ખરાખર છે. વિષય સેવીએ છીએ તે કમને, કષાય કરીએ છીએ તે સામાના ભલા માટે, અને ગુણના રાગ તા રામરામ ભર્યો છે; પણ હવે જ્ઞાનીએાના કથન પ્રમાણે તમારી તે વાતા ત્યારે જ મનાય કે જ્યારે વિષયના વિરાગની, કષાયના ત્યાગની અને ગુણના અનુરાગની નિદ<sup>°</sup>ંભ કરણી દેખાય. જેને સાચા હૃદયથી વિષય પ્રત્યે વિરાગ થાય, કષાયના ત્યાગ થતા જતા હાય અને સાચા ગુણા પ્રત્યે અનુરાગ પ્રગટે, તેની ક્રિયા કેવી હાય ? વિષયના વિરાગી વેશ્યાના ઘરમાં મજેથી જાય, પાેતાની કે પારકી જુએ નહિ, પાેતાનીમાં પણ ન જુએ રાત કે દિવસ, વાર કે તહેવાર, અને પછી કહે કે હુદયથી મને વિષય ગમતા નથી! કહેા આના જેવા બીજો દંભ કરોા હાેતા હશે ? વેશ્યાને ત્યાં જવું, વિષયની નિંઘમાં નિઘ ચેપ્ટાએા કરવી અને વિરાગી કહેવરાવવું એ બને નહિ. વિષયમાં લીન બનેલા આંધળાઓની દશા એવી છે કે લખીએ તેા લખતાં લેખિની કંપે. વિચાર કરતાં મન ક<sup>.</sup>પે, તે વાત કરતાં મેાંઢું <mark>લા</mark>જે. વિષ<mark>યાધીન જીવન</mark> એ એક રીતિએ નારકીતું જીવન છે. વિષયની સેવા પરિણામે નરક-ગતિને ખેંચી લાવે છે. એ તા પરભવની વાત, પણ આ લાેકમાંથે શું? જાણવું છે? પણ એનું વર્ણન કરવા જેવું નથી.

સભામાંથી પ્રશ્ન : એને નારકીની ઉપમા કેમ અપાય ?

એની આખી કીડાના ચિતાર વિચિત્ર છે. વિષયના સેવનમાં અધ થનારની છુદ્ધિ અને વિવેક નષ્ટ અને છે. વિષયસેવા વગરના ટાઈમમાં જે જે ચીંજોને હાથ લાગવાથી પાણી લઈ ને ધાવા પડે, વિષયાધીન અવસ્થામાં તે જ ચીંજો સાથે કેવી ચેષ્ટા કરે છે? જયાં મલિન પદાર્થમાં અમૃતની કલ્પના, દુઃખમાં સુખની કલ્પના, ત્યાં અધી વાતા અગાચર રહે. અનુભવીઓ પાતાના અનુભવ ન કખૂલે તેને સમજાવાય કેમ? વિષયથી દુર્ગત તો ખરી જ ને? વિષયમાં ખરાબર લીન થઈ જાય તા તેની

નરક કે તિર્યાં ચગતિ થાય એમ શાસ્ત્રે કહ્યું છે. ચક્રવર્તી ચક્રવર્તી' પણામાં જ અરે તો તેને નરક સિવાય પણામાં જ જીવે અને ચક્રવર્તી'પણામાં જ મરે તો તેને નરક સિવાય ખીજી ગતિ જ કચાં છે ?

હા ! એ છે કે સંસારમાં પણ, વૈરાગ્યથી રંગાયેલાે છતાં કદાચ ન છૂટકે વિષયસેવન કરતાે હાય, અચવાની કાેશિષવાળાે હાેય, ન છૂટકે અળતે હુદયે આત્મા ઉન્માર્ગે ન જાય એટલા પૃરતું, વેદના ઉદયના ઔષધ તરીકે વિષયમાં પડે તેા હજ પણ એ અચે. પણ વિષયમાં તન્મય ખને, તેા ખરેખર એ દુનિયાની વિષ્ટા જ ચૂં થે છે. વિષ્ટાને પણ લાેક નરક જ કહે છે ને ? શ્રી તીર્થ કરદેવને ભાેગાવળી કર્મ ન છૂટકે ભાગવવાં પડે છે. એ ભાગને રાગ માનીને ભાગવે છે. ભાગને રાગ માની ભાગવનાર ભાગ પાસે કેટલા જાય ? કયા હૃદયે, કઈ ભાવનાએ જાય ? વૃત્તિ શું રાખે ? એણે આનંદથી ભાેગ ભાેગવ્યા એમ કહેવાય ? એ ભાગમાં સુખની કલ્પના કરે ? કદી જ નહિ. પણ જે ભાગમાં સુખ માને, ભાેગને જીવન માટે જરૂરી અને સેવવાલાયક માને, ભાેગ એ મજેનું તત્ત્વ છે એમ માને અને આનંદપૂર્વં કસેવે તે આત્મા માટે ભાેગનું અંતિમ ફલ નરક છે એમાં કશી જ શંકા નથી. જેમ ધમ<sup>લ</sup>થી સ્વર્ગાદિ સદ્ગતિ પણ મળે છતાં તેનું અંતિમ ફળ જેમ માેક્ષ છે, તેમ વિષયનું અંતિમ ફલ નરક છે અને એકાંતે જો કોઇ નિવિ વેકપણે પશુની માફક ભાેગમાં લીન અનીને રહે તાે ખરેખર અહીં પણ તેની દશા નારકીના જેવી જ હાય છે. તે સુખી નહિ પણ ભયંકર દુઃખી હાય છે. વિષયાધીન કેવા ? ગંદા, વિવેક વગરના. આ અધી વાતા ઇશારેથી સમજાય તાે સમજો, નહિં તાે આ વાતાના પીંજણમાં ઊત રાય તેા નફટાઈ આવી જાય. આ વાત સારી નથી. ખાેટી છે. કરવા જેવી નથી, પણ તમને મજેની લાગે છે. એને લઈને આદમી પર્વાતિથિ અને રાતદિવસ ભૂલ્યા, મારી કે પારકી ભૂલ્યા, મનુષ્યપણં, ધર્મ, આજ્ઞા, એ સર્વ' ભૂલ્યા. આ દુનિયાના આરંભ-સમારંભની જડ કર્યા છે ? જો કામવાસના ખસી જાય તેા અર્થલાલ પ્રાયઃ ખસી જાય. અર્થ'લાભ ખરે તા ધર્મ ઘૂસે, ને ધર્મ ઘૂસે તા માેક્ષ મળે. માેક્ષ કોને મળે ? વિષયમાં લીન હાેય, વિષયમાં આનંદ માને, વિષયને જરૂરી માને એને ? કદી જ નહિ. માટે શુદ્ધ ક્રિયા વિનાના કેવળ મુખથી જ વિષયના વિરાગ આદિની વાતા કરનારા સાચા નથી, પણ દ'લી છે.

### વિષયના વિરાગ એ સત્ત્વની વૃદ્ધિ કરનાર છે:

કેટલાક કહે છે કે લીનતા વગર વિષય ભાગવે તા ? પણ લીનતા વગર કચારે કહેવાય ? જેને કોઈ પકડી રાખે ને ભાગવાવે તા. તમને બધાને પકડી રાખીને ભાગવાવે છે ? નગરની કેરીઓ આવી આવીને તમારા માંમાં પેસી જતી હશે કેમ ? તમે વિષયની પૂંઠે પડ્યા છા કે વિષય તમારી પૂંઠે પડ્યા છે ? વિષયના તમે ગુલામ છા કે માલિક છા ? જુઓ, સાંભળા, હું તમને એક વાત કહું. પણ વાત કહેતાં પહેલાં હું તમને કહી દઉં છું કે કથા કહેવાય તેમાંથી ય તમે લોકિક વાસના ન લઈ લેતા, કારણ કે કથા દ્વારા પણ મારું ધ્યેય તમને વિષયથી વિરાગ પમાડવાનું છે. જ્ઞાનીઓએ એ જ એક શુભ ઇરાદે કથાનુયાંગ યોજયા છે. વારુ, ચાલા; સાંભળા.

એક બ્રાહ્મણી હતી. એ વિદુષી હતી. એને ત્રણ દીકરીએ હતી. એણે વિચાર્યું કે મારી દીકરીએ સુખી કચારે થાય ? જેવા વિચારના ધણી હોય એને એ અનુસરે તો. દીકરીને સુખ કચાં ? સાસરે. ઘરમાં જેટલું સુખ ઘો તે ત્યાં ભયંકર દુઃખ જ્યાં માેકલવી હાય તે ઘરે જોગી કેળવણી આપવી પડે. ત્યાં માલિક તો અનશે ત્યારે અનશે પણ જાય ત્યારે તો વહુ તરીકે. એમ ન કહેતા કે મહારાજે પરણવાનું કહ્યું. શાસ્ત્ર તો કહે છે કે તમારાથી ન ચાલે તો આટલું જોવું. સમાનશીલ, સમાનકુલ, સમાનધર્મ જોઈને કન્યાને દેવી પડે તો, હું શું કહું છું ? દેવી પડે તો સમાનશીલ, સમાનકુલ અને સમાનધર્મ જોવો. એ આજ્ઞાનું પાલન કચારે કરી શકો ?

છ. સા. ૧૦

શ્રી કૃષ્ણ્ય, શ્રી નેમિનાથસ્વામીના ભાઈ, અવિરતિવંત હતા છતાં પાતાની દીકરીઓને શું કહેતા ? જેમ જેમ દીકરી ઉમ્મરલાયક થાય. શ્રી કૃષ્ણજી પાસે આવે ત્યારે શ્રી કૃષ્ણજી ખાળામાં બેસાડી પૂછતા કે તારે રાણી થવું છે કે દાસી ? રાજાની પુત્રી બીજું શું કહે ? કહે કે રાણી થવું છે. તરત જ શ્રી કૃષ્ણ છ કહેતા કે રાણી થવું હાય તા શ્રી નેમિનાથસ્વામી પાસે જા. અર્થાત્ શ્રી નેમિનાથ સ્વામીના શાસનને સ્વીકાર. દાસી થવું હાય તા અહીં રહે. દાસી-પણાની વિટ ખણા સમજાવતા. એકેએક દીકરીને શ્રી નેમિનાથસ્વામી પાસે માકલી એટલે કે સંયમના માગે યોજ. પણ દુનિયામાં એવા આત્મા હાય છે કે જેને ઊંચી વાત ન ગમે. અંતઃપુરમાં એક રાણી એવી હતી કે જેણે પાતાની પુત્રીને પાઠ ભાષાવ્યા કે 'દાસી થવું છે' એમ કહેજે. શ્રી કૃષ્ણુજ પાસે એ ગઈ. શ્રી કૃષ્ણુજએ પૃછતાં તેણે કહ્યું કે દાસી થવું છે. એ સાંભળતાં જ કૃષ્ણજીના હૃદયમાં ચીરા પડચો. એમને એમ થયું કે મારા ઘરમાં ઝેર ઘૂસ્યું કચાંથી ? શ્રી કૃષ્ણુ વિચારે છે કે જો અંતઃપુરમાં ઘૂસેલું આ ઝેર હું નભાવું, એના ચાગ્ય પ્રતિકાર ન કરું, તેા આજથી મારાં સંતાન સંસારમાં રૂલી જવાનાં. શ્રી કૃષ્ણમહારાજે પછી ઘણું કર્યું છે. દૂંકામાં, એમણે પાતાની એ દીકરીને વીરા સાળ-વીને પરણાવી. શા માટે ? એના હૃદયમાં ઘાલવામાં આવેલા ઝેરને કાઢવા માટે. પરિણામે એ ઝેર નીકજ્યું. એ કહેતી આવી કે મારે હવે રાણી થવું છે. શ્રી કૃષ્ણજીએ કહ્યું, ખુશીથી, શ્રી નેમિનાથસ્વામી પાસે જા, એટલે કે તેમના શાસનના સ્વીકાર કરી અખંડ સંયમની પાલક થા. ' આપવી પડે તો. ' આના ભાવને સમજ્યા ? બાપની ફરજ છે કે પાતાના સંતાનને ઉત્તમ માર્ગ **લ**ઈ જવું, ન જાય તાે સુયાેગ્ય સ્થાને ગાઠવવું કે જેથી પતિત ન થાય, અનાચાર ન કરે અને અંકુશમાં, મર્યાદામાં રહી ઉત્તમ માર્ગની શકચ આરાધના કરે.

પેલી બ્રાહ્મણીએ ત્રણે દીકરીએાને પાઠ ભણાવ્યા હતા. જ્યારે દીકરી પરણીને ઘેર જતા ત્યારે એ પ્રથમ દિવસે જ કહેતી કે, પતિ આવે ત્યારે એક લાત મારવી. પછી જે અને તે આવી મને કહેવું અને પછી હું કહું તેમ વતી<sup>૧</sup>શ તો સુખી થઈશ. આ શીખામણ મા, પતિની પરીક્ષા કરવા માટે દે છે. પહેલી દીકરી પરણી ત્યારે એમ કહ્યું. તે પરણીને પતિના ઘેર ગઈ ત્યારે, પલંગમાં બેઠી છે. પતિ આવ્યા. હુજી પલંગ પર ખેસે છે ત્યાં જ પેલીએ પતિને લાત મારી, પણ પતિ તેા વિષયના અથી હતા, કીડા હતા. ઊઠીને પેલીના પગ પંપાળવા ગયા કે પગે વાગ્યું તા નથી ને ? તે દીકરીએ આવીને સવારે માને હકીકત કહી. માએ કહી દીધું કે દીકરી! તારે ફાવે તેમ વર્ત જે, તારા ધણી ઉપર જેટલા હુકમ કાઠવા હાય તેટલા કાઢજે, ડરીશ નહિ. બીજી દીકરી વખતે પણ તેવી જ શીખામણ આપી. ખીજીએ તેમ કર્યું. ઝટ પેલાએ ધાલ મારી. પેલી રાઈ પડી. થાડી વાર ખાદ પતિએ કહ્યું, ચાલ હવે આવું કરતી નહિ, થયું તે થયું. એ દીકરીએ સવારે જઈ માને વાત કરી. માએ કહ્યું કે એની દોરી કાળૂમાં રહે ત્યાં સુધી ખે'ચવી. ગરમ થાય કે મૂકી દેવી, તેા સુખી થઈશા. ત્રીજી છેાકરી વખતે પણ એ જ શીખામણ દેવાઈ. એણે લાત મારી. પેલા મદ હતા. તે જ વખતે પકડીને જેટલી મરાય તેટલી મારી. 'નીકળ ઘર ખહાર' કહી ઘર ખહાર કાઢી. 'મારે ખપ નથી, આજથી તારા ત્યાગ ', એમ કહી પાતે સૂઈ ગયા. પેલી આખી રાત રાતી રાતી બહાર રહી અને સવારે રાતી રાતી માં પાસે ગઈ. કહેવા લાગી કે 'મા! તેં આવું શીખવ્યું ?' માએ કહ્યું, 'એ તો તારા સુખને માટે શીખવ્યું હતું. હવે હું કહું તે સાંભળ એ જેમ કહે તેમ ચાલજે, જરા પણ આડીઅવળી ગઈ તે ખાર વાગ્યાં. દીકરી કહે 'પણ મારે હવે ઘેર જવું શી રીતે ?' માએ કહ્યું 'એ બધું હું કરીશ. ં પેલી બ્રાહ્મણી જમાઈ ને ત્યાં જઈ કહેવા લાગી કે આવું ગાંડપણ તમે કેમ કર્યું ? આમ થાય ? એ તાે અમારા કુલનાે રિવાજ હતાે, એટલે વિધિ સાચવી, નહિ તેા કાંઈ તમને મારવાના હાય? આટલું ચે ન સમજ્યા ? સંસાર છે, કુલરિવાજ પાસે ખધા ઝૂકે. એણે કહ્યું, ભલે ત્યારે, એમ હાય તા માકલજો. એ મદ હતા. તમે તમારી જાતને પૃછજો

કે ઉપરના દર્શાંતમાંના તમે કયા નંખરના છે। ? પહેલા, ખીજા કે ત્રીજા ? મદુ ખેતા, વિષયાને આધીન ન ખેતા. વિષયીની આ દુનિયામાં કે જૈનશાસનમાં જરાયે આળરૂ નહિ. કોઈ પેસવાયે ન દે. એને માટે દરેકને શંકા. આક્રમી તે કે જેને માટે શંકા ન હોય. દેવાંગના સામે પણ જેની આંખ કરકે નહિ. તેા પછી પરરમણીની તેા વાત જ શી ? કહાે આમાં દીક્ષા છે? પરરમણીની સામે દળ્ટિ ન કરવી એમાં કાંઇ ખ્ધું તજવાનું એાછું જ છે? છતાં એમાં પણ આટલી ખધી આના-કાની કેમ ? અહીં હવે કેમ બાલતા નથી ? મહાનુભાવા ! આ જ કારણે કહેવામાં આવે છે કે અધી નિર્જળતાનું કારણ એક વિષયાની ગુ<mark>લા</mark>મી છે. એની વાસનાને કાપવાની વાતથી તમને ગુસ્સાે કેમ આવે છે ? ખરેખર, વિષયાંધ જવાનું જીવન એ કજેતીના ફાળકારૂપ છે. પણ એ વિષયવાસનારૂપ દ્રષ્ટ લાલસાને ચાર્ગે નક્ટાઈ આચરતા થઈ ગયેલાઓને એ નફટાઇથી કોણ રાેકી શકે ? વ્યવહારમાં પણ એક કહેવત છે કે "જેશે મૂકી લાજ તેને નાનું સરખું રાજ." નાનું-સરખું શું કરવા ? માટું જ કહાે ને! એ ન ખાવાના, ન પીવાના. વિષયની માત્રા વધી એટલે એ સુખે ખાય નહિ, સુખે પીએ નહિ. એના ગાગે સંખ્યામાં આત્માની સત્યાનાશની પાટી વળી ગઈ. એનું અંતિમ કળ નરક.

આજે જે ધર્મમાં વિષયના વિરાગ એ મુખ્ય ઉપદેશ છે, તે ધર્મમાં રહેનારાઓ છડેચોક વિષયની માગણી કરે, એ કેટલું થૃણાસ્પદ છે, એ શાચા. વિષય શખ્દથી અહીં આં પાંચે ઇંદ્રિયાના 'રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ' અને શખ્દ ' આ પાંચે વિષયા સમજવા. ખરેખર વિષયની લાલસાને વેગળી ખસેડવામાં નહિ આવે ત્યાં સુધી શુદ્ધ ધર્મની આરાધના થવી એ અશક્ય છે. એ વિષયની લાલસામાંથી જ લાકાત્તર મિશ્યાત્વ ઘૂસ્યું છે. કહો હવે, વિષયના વિરાગી આત્મા પાતાની જાત માટે એમ બાલે ખરા કે વિરક્ત ભાવનાથી વિષયને સેવવામાં હરકત શી છે ? ખરેખર એમ બાલનારમાં વસ્તુતઃ વિષયના વિરાગ જ

નથી. એ કેવળ જનતાને ઠગવાના ઢાંગ છે. એ એક વિષયની ગુલામીનું ખરેખરું લક્ષણુ છે. વિષયની અધિકતામાં કષાયની વૃદ્ધિ, વાસ્તવિક ગુણાનુરાગના અભાવ અને શુદ્ધ ક્રિયામાં શિથિલતા થવી, એ સહજ છે.

#### ઉપકાર કે અપકાર ?

હવે આપણે આગળ કહી ગયા તેમ આવા કામવાસનાની ઇચ્છાવાળા આત્માને કહેવું કે 'તારી ઇચ્છામાં આવે તેમ વર્તવું' એવો ઉપદેશ એ શું ઉપકારણુદ્ધિ છે ? ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીજીને ઇ<sup>ર</sup>છા હતી કે નહિ ? હતી, પણ એ મહાપુરૂષે પાતાની *ઇ*ચ્છાને વેગળી મૂકી અને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાને સ્વીકારી, તાે પછી ખીજાઓને ઇચ્છા મુજબ વર્તવાનું કહેવું એના જેવા દાર અપકાર બીજો કચા છે ? ધર્મ ની આરાધના માટે વિષયના વિરાગ, કષાયતા ત્યાગ, ગુણુતા અનુરાગ અતે ક્રિયામાં અપ્રમાદ, એ બરાબર **ખીલવવાના છે**. ગમે ત્યાં પણ આ ચારને વળગી રહેવાનું છે. વિષયસેવા એ મનુષ્યપણાના ધર્મ નથી. ધર્મ કરો, ? રત્નત્રયી-સમ્યગ્-દર્શન, સમ્યગ્રુતાન, સમ્યકુચારિત્ર અને એ ત્રણની સાધના માટે દાન, શીલ. તપ અને ભાવ. લક્ષ્મી મેળવવી, વિષયભાગ કરવા અને ખાવું પીવું એ કંઈ ધર્મ નથી. ધર્મ તા દાન, શીલ, તપ અને ભાવ તથા ભાવ એટલે દાન, શીક્ષ ને તપની વૃદ્ધિ કરનાર ઉત્તમ વિચારાે. વિષયવાસનાને કે <u>દુનિયાદારીની કારવાઈને ધર્મ નહિ માનાે.</u> ભગવાને ધર્મ છે પ્રકારના કહ્યો છે. સાધુધર્મ અને શ્રાવકધર્મ. સાધુધર્મ એટલે પંચમહાવત અને એની રક્ષા માટે ધીર અની ભિક્ષામાત્રથી જ આજીવિકા ચલાવવી, સામાયિકમાં જ રહેવું ને ધર્મ ના જ ઉપદેશ દેવા. શ્રાવકધર્મ, એટલે સમ્યક્ત્વ મૂલ બા**ર વ્રત. સમક્તિ અને** વતો ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે ક્રમાવ્યાં છે. વિરતિ <mark>શ્રી જિનેશ્વરદેવના</mark> ઘરની અને અવિરતિ મા<mark>હના ઘરની. વેપારમાં નીતિ અહીંની</mark> એટલે શ્રી જિનેશ્વરદેવના ઘરની અને અનીતિ માહના ઘરની. સારું અહીંનું ખાટું તહીંનું. સારુ ચે કરવું ને ખાટુંચે કરવું

એ કોણ કહે ? ઉપકારી તાે એ પ્રમાણે કદી જ ન કહે. સમ જયા ? કુવે પડવા આવે તેને ખચી શકે તાે ખચાવવા નહિ તાે ધક્કો મારીને પાડી નાખવા એ કામ ઉપકારતું ખરું કે **? કૂવાના** કિનારે ઊભેલાે માણુસ, ફૂવામાં પડનારને જુએ, રખે ગળડી ન જાય એની કાળજ રાખે, કહે કે 'ન પડ', કાંડું પકડે, ખૂમ મારે, ઘસડાય એટલાે ઘસડે, બેસ કરે, છતાં હાથમાં ન રહે તાે ઘક્કો મારે અને કહે કે 'પડ', તાે એ પણ ઉપકારી ખરાે કે ? તમે જાણે છાે કે એ 'પુડ'ને 'જા પડ' એ બાેલાે ને જાે સાંભળવામાં આવે, પુરાવાે થાય, તાે સરકાર એને શું કરે ? ઉપકારી તાે તે કે જે તેને રાેકે, રાેકવા **બધુ**'ચે કરે, છતાં હાથમાં ન રહે તેા પણ 'જા પડ' એમ તેા ન જ કહે. માંદા પાસે જવું તે ખચાવવા માટે, કે ન ખચી શકે તા પિસ્તાેલથી મારી નાખવા ? એ દુઃખ જોવાય નહિ અને કહે કે એ મારાથી જોવાતું નથી, હું શું કરું ? ત્યારે ખસ, પિસ્તાેલથી મારી નાખવું, એ ઉપકારીનું કામ, કેમ ? ત્યારે તેા હવે ઉપકારીનું એ જ કામ કે દરેકે ચપ્પુ, કાતર, પિસ્તાલ ખીસામાં રાખીને જ ક્રવું. જે જંતુ મળે તેને અચાવાય તાે અચાવવું, અચાવવાની તાકાત ન હોય તાે મારી નાખવું. એ દયાળુનું કર્તવ્ય નથી જ. જો અધા ય આ જાતિના દયાધર્મ સ્વીકારે તાે દુનિયામાં ખૂનામરકી કેવીક ચાલે ? આથી જ જૈનશાસન કહે છે કે શક્તિ પ્રમાણે દુ:ખ દૂર કરવાના પ્રયત્નાે કરે, ન થાય તાે મારી ન નંખાય, પણ કર્મના વિપાકને ચિ'તવતાં ઉદાસીનપણે રહેવાય. દયાના પાલન માટે ઘણું જ સાવધ રહેવાનું છે. હિંસક લત્તાએામાં જવાની પણ મના છે. કોઈ આદમી કસાઈખાને પહેલી વાર જાય તેા ચક્કર આવે, માથું કરે, ઊલડી થાય, ભાધું યે થાય. પછી બીજી વાર જાય ત્યારે એથી એાછું થાય, ત્રીજે દિવસે એથી એાછું, એમ ક્રમસર એાછું થતાં પછી ટેવાઈ જાય ને કશુંન થાય, કારણ કે આદમી ટેવાઈ ગયેા. એવી જ રીતે થાેડા સ્વાર્થની ખાતર એક જીવ ઉપર છરી ચલાવે, તે વખતે પહેલી વાર હાથ કેપે, બીજી વાર એાછા કેપે અને પછી કાંઈ જ થાય નહિ.

આવી હિંસક ક્રિયાઓ મનુષ્યને હેવાન અનાવે છે, અને મનુષ્યજીવનની કેામળતાનું નિકંદન વાળે છે. થોડા લાભ ખાતર થતી એ ક્રિયામાં પળાટાયા પછી મનુષ્યજીવનના ઉદ્ધારની ખારી રહેતી નથી. એક પાપમાંથી સા પાપ જન્મે છે. ચીકણી જગ્યામાં ચાલા શી રીતે ? જોઈ ને, પગ દાળીને, પગ ખરચા કે આખું શરીર ખસે. માથું, હાથ, પગ, છાતી, બધુંએ ભાંગે. એવી જ રીતે પાપના ગુણ પણ એ છે કે શરૂઆતમાં નજીવું, કિંમત વગરનું લાગે, પણ પરિણામે ભયંકર અને છે. વિષયવાસના એવી ભયંકર છે કે થાડી પણ સેવી કે કામ વધ્યું. વધતાં વધતાં માત્રા એટલે ઊંચે જાય છે કે ન પૂછા વાત. આ બાળકામાં અત્યારે કાંઈ વિષયવાસના છે? સંગોગોથી આવે છે. એના હિતૈષીઓ, મા–બાપા, વડીલા, વાલીઓ વિષયથા અળગા કરે કે વિષયમાં વળગાડે ? તમારાં સંતાનાને, બાળકાને, હિંસક કે અહિંસક, સાચાં કે જૂઠાં, ચાર કે શાહુકાર, વિષયમાં લીન કે વિષયથી વરાગી,—જેવાં બનાવવાં હાય તેવાં બનાવાય. તમારે કેવાં બનાવવાં છે? સભા ૦ 'કુદરતી વાસના ખરીને ?'

કુદરતી વાસના માનવાની કચારે ? છોડવાના પ્રભળમાં પ્રભળ પ્રયત્ના કરા છતાંયે ન છૂટે તા. દુકાન ખાેલા, માલ રાખા, નાેકર-ચાકર રાખા, મહેનત કરા, પછી કમાણી ન થાય તાે કપાળ ફૂટા, કે દુકાન ખાલ્યા પહેલાં જ કપાળ ફૂટા ? તમને તમારા કાેઈ સ્નેહી કહે કે 'શી ઉતાવળ છે ? ભાગ્યમાં હશે તે મળશે ' ત્યાં તાે કહેવાય છે કે 'એસ, એસ, મારે તારી સલાહની જરૂર નથી. દુકાને જઈ એ, માલ લઈ એ, વેચીએ, દલાલને આળખીએ, મહેનત કરીએ તાે મળે ?' અને અહીંની વાતમાં તાે પહેલેથી જ ખહાનાં. ખચ્ચામાં ન જૂઠ હાેય, ન ચારી હાેય, ને પાછળથી એમનામાં એ ઉત્પન્ન થાય એ કાેના પ્રતાપ ? શાણી સરકાર હાેય, ધમી' ન્યાયાસન હાેય તાે ખચ્ચાના શના માટે, પ્રથમ માબાપને પકડીને પાંજરામાં ઊભા કરે. માબાપને પૂછે કે આ છાેકરાએ ચારી કરી છે, તમે તેને 'ચારી કરવી એમાં પાપ છે' એ કદી સમજાવ્યું છે ? જો એ ન સમજાવ્યું સિદ્ધ થાય તાે એની સજા મા-

ભાપને થવી જોઈએ. પણ જો માબાપ કહે કે 'સાહેખ! કહી કહીને જીલના લાેચાએ વળી ગયા, ઘણું કહ્યું ત્યાં સુધી કહ્યું કે 'ભૂખે મરજે પણ પાપ ન કરતા; છતાંયે એણે માન્યું નહિ.' એમ માબાપ પુરવાર કરે તા પછી લલે સરકાર બાળકને દંડે. દૂધ પાતાં, ખવરાવતાં, પીવરાવતાં, નહવરાવતાં, પાપવાસના કાઢા ને ધર્મ વાસના ઘાલાે તાે બચ્ચાં કેવાં નીવડે? ઊઠતાંની સાથે બાળક સાંલળે શું? લાઈની લાષા જુદી, ત્યાં શુલ વાસના એ બાળકમાં કચાંથી આવે? શિક્ષણ એવું આપાે કે બાળક મરતાં મરતાંય આશીર્વાદ દે. જયાં જાય ત્યાં એ ઉપકાર માને કે 'ધર્મી' માબાપના પ્રતાપે આ સ્થિતિ મળી,' પણ શાપ દે તેવું તાે ન જ કરતાં.

### દેવતા શ્રાવકકુળ શાથી ઇચ્છે છે ?

દેવતા સુખી છે, ઋદ્ધિએ પૂરા છે, છતાં તે શ્રાવકકુળમાં જન્મ લેવાની ઇચ્છા રાખે છે, તે શાથી ? દેવતાઓને શ્રી જિનેધરદેવની વાણી સાંભળી સર્વ ત્યાગ પ્રત્યે રાગ થાય, પણ ત્યાં (દેવગતિમાં) વિરતિ પ્રાપ્ત થઈ શકે નહિ, અને મનુષ્યભવમાં પણ અનાર્ય દેશ, અનાર્ય જાતિ-કુળમાં એ વિરતિ દુઃશકચ થાય. શ્રાવકકુળમાં સહેલાઇથી પ્રાપ્ત થઈ શકે, માટે દેવતાએ। શ્રાવકકુળમાં જન્મ ઇચ્છે છે. શ્રાવક તેા દુરિદ્રી ખનીને પણ શ્રાવકકળમાં જન્મ ઇચ્છે છે પરંતુ મિશ્યાવાસનાથી વાસિત એવું ચક્રવતી પાશું પણ નથી ઇચ્છતા; જ્યારે તમારે તા તમારાં બાળકા દેવ, ગુરુ પાસે ન જાય એવા કિલ્લાએા બાંધવા છે. તમારે ત્યાં પુષ્ય વાન જન્મે તેમાં તમને આનંદ કે પાપી જન્મે તેમાં આનંદ ? કેટલાક કહે છે કે આ સાધુ ભૂરકી નાખવા આવ્યા છે. આવું ઘણાને ભૂત ભરાણું છે. જે જેવી કહેવાય છે એવી ભૂરકી અમારી પાસે હાય તા આ ખધા લાલચાળને અહીં (સાધુપણામાં) ન બેસાડું ? તમારા રંગ-રાગ, માજશાખ, સાહ્યબી પ્રત્યે અમારી આડી દેષ્ટિ નથી. તમારા પુષ્યે મળે તેમાં અમારુ શું જાય, પણ જ્ઞાનીએા કહે છે કે જો આ ખધા એમાં લીન **થશે તે**ા ભવાંતરમાં ભીખારી <mark>થશે.</mark> માટે પહેલેથી ચેતને.

### સમ્યકૃત્વ શ્રી જિને ધરદેવના ઘરનું : અવિરતિ માહના ઘરની :

વિરતિ શ્રી તીર્થ કરદેવના ઘરની, અને અવિરતિ માહના ઘરની. દેશવિરતિ એટલે કે સમ્ચકૃત્વ મૂલ ખાર વત તેા શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહ્યાં પરંતુ ખાકી રહેલી અવિરતિ કાના કહેવાથી ? ભગવાનના કહેવાથી, માહ-રાજાની આજ્ઞાર્થી કે તમારી ઇચ્છાર્થી ? તમે તમારી ભાવનાથી અવિરતિ સેવાે તાે દેશવિરતિ પણ નકામી થાય. પરણવું, ઘર ચ**લાવવાં,** એ સવ<sup>\*</sup> માેહની આગ્રાથી થાય છે, પરંતુ શ્રી જિનેશ્વરદ્દેવની આગ્રાથી નહિ જ. ચાે ચું ગુણુઠાણું શાથી ? અવિરતિને લઇ ને, કે સમ્યગ્દર્શનને લઇ ને ? જે અવિરતિને લઈ ને ચાેશું ગુણસ્થાનક કહ્યું હાેત તાે અવિરતિ તાે પહેલે ગુણઠાણે પણ છે, માટે ત્યાં પણ સમ્યકૃત્વ લાગુ પડવું જોઈ એ. પણ તેમ તો છે નહિ. આથી સમ્યકૃત્વ શ્રી જિનેશ્વરદેવના ઘરનું અને અવિરતિ માહના ઘરની છે એ નક્કી થાય છે. એ અવિરતિ સાથે ભગવાનને. સાધને કે આગમને કંઈ પણ લાગેવળગે નહિ. શ્રી શ્રેણિક મહારાજા અવિરતિ સેવતા તે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના કહેવાથી કે માહના ઉદયથી ? અવિરતિમાં ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની છાપ મારા તા તા સમ્યક્ત્વ પણ જાય. ચાેશું અને પાંચમું ગુણઠાણું મટી પહેલું આવે અને એ પણ અધમ કાેટિનું, સારું નહિ. પાંચમા ગુણઠાણે રહેલ આત્માને અવિરતિની ક્રિયા કરવી પડે. અવિરતની ક્રિયા એટલે છ'કાય જીવની વિરાધના, મૃષા ભાષણ, ચારી, સ્ત્રીસંગ, પૈસાટકા વગેરે પરિગ્રહ રાખે તે. હવે વિચારા કે તમા અધા એ અવિરતિ ભગવાનના કહેવાથી રાખાે છાે ? ના કહેવા છતાં રાખાે એ વસ્તુ સારી હાેય ? એમાં સાધુના ઉપદેશની જરૂર ખરી 🖁 સાધુથી એની પ્રશંસા 🕏 ઉપદેશ અપાય ? એ ખુબ વિચારનો.

### શ્રાવકની દિનચર્યા ઃ

ચાર ઘડી પહેલાં શ્રાવક પથારીમાંથી ઊઠે, જાગે, તે જ વખતે શ્રાવકના માંમાંથી શું નીકળે? 'નમા અરિદ્ધંતાણું.' (પણ આજ તાે રાત્રે આર વાગ્યા સુધી પાનના ડૂચા મારીને સૂતા હાેય, એ કચરાે જ સાફ કરવાના હાેય?) પછી ઊઠે. અશુચિવાળું શરીર હાેય તાે યતના પૂર્વ ક સાફ કરીને, આવશ્યક કરે. પછી ઘરમાં રાખેલા શ્રી જિનમં દિરમાં ધૂપથી, દીપકથી, વાસફ્ષેપથી, અને અક્ષત, ફળ વગેરેથી ભક્તિ કરે અને પચ્ચક્ષ્પાણ કરે. પછી ગામમાં રહેલા શ્રી જિનમં દિરે જાય. ત્યાં દર્શનાદિ કરી પચ્ચક્ષ્પાણ કરે, પછી ગુરુ પાસે વંદનાદિક કરીને પચ્ચક્ષ્પાણ કરે, આ પછી નવકારવશી કરવી પડે તો કરે. પછી જિનવાણી સાંભળવા જાય. વાણી સાંભળ્યા પછી સ્નાનાદિ કરી અષ્ટ-પ્રકારી પૂજા કરે. પછી કરવું હોય તો ભાર—એક વાગે ભાજન કરે. પછી કરવી હોય તો (કરા એમ આગમ ન કહે) નીતિ, સત્ય આદિ સાચવીને અર્થ ચિંતા કરે. પછી ચાર ઘડી પહેલાં ઘર આવી જાય. ભાજન કરવું હોય તો કરે. પછી એ ઘડી પહેલાં ઘર આવી જાય. ભાજન કરવું હોય તો કરે. પછી એ ઘડી પહેલાં પાણી અંધ કરે. પછી આવશ્યક કરે અને પછી સ્વાધ્યાય આદિ કરે, અને છેવટે કાળ્યમાં ન રહે તો વિધિ મુજબ નિદ્રાવશ અને. આ રીતે ઉપરની કરણીને આચરતા સાધમી બંધુઓને શ્રી ભરતમહારાજા આમંત્રણ આપે છે. 'આપ અધાએ હમેશને માટે મારે ઘર જમવું.' આમંત્રણ આપ્યા બાદ એ સાધમી ઓને વિનવે છે કે—

# कृष्यादि न विधातव्यं, किंतु स्वाघ्यायतत्परैः अपूर्वज्ञानग्रहणं, कुर्वाणैः स्थेयमन्वहम् ॥ १ ॥

જેમાંથી આ ઉપરનાે શ્લાેક ઉચ્ચાર્યા તે શ્રી આદીશ્વરચરિત્ર છે. અને તે કલિકાલસર્વત્ત આચાર્યભાગવાન્ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યનું રચેલું છે.

# **આચાર ઊંચા મૂકીને ઉપકાર થઈ શકે** ?

કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્યભાગવાન શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય કોછુ ? 'કુમારપાલ રાજની રાજ–ખટપટ કરનારા ? રાજવહીવટ ચલાવનારા ?' આવા મહાત્મા ઉપર એવી જાતના આરાપ મૂકનારા એ આચાર્ય-ભાગવાન્ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીધરજી મહારાજા જેવા સૂરિપુર દરની આશાતના કરનારા છે. આચાર્યભાગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિવરે ધર્મ સિવાય કશું કર્યું નથી. જગદ્દશુરુ આચાર્યભાગવાન્ શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજાએ અકભર બાદશાહને ઉપદેશ્યા શી રીતે ? આમ રાજા શ્રી અપ્પભટ-સૂરિજીને પાેતાના પટ્રહસ્તી લઈ સામે લેવા આવે છે ને કહે છે કે ' આપ મારા ગુરુ, પકુહસ્તી ઉપર બેસાે. ' ત્યારે શ્રી અપ્પભટસૂરિજી ના કહે છે. આમ રાજાનું શિર ઝૂકે છે કે જે મહાત્મા આવા સંચાગામાં પણ મધ્કમ રહી શકે છે, તે જ મારું ભલું કરે. આજ તાે કહે છે કે અમારા ઉપકાર માટે સાધુપણાના આચારને ઊંચા મૂકેા અને અમે શ્રાવકા કહીએ તેમ કરાે. અકખર બાદશાહે જગદ્ગુરુ આચાર્ય શ્રી હીર સૂરિજી મહારાજાને બાેલાવવા ફરમાન કાઢચાં અને તેના તરફથી જગદ્દશરૂ આચાર્ય શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજાને જે જોઈ એ તે, હીરા, માણેક, હાથી, વગેરે માનસન્માન સાથે જોઈતી સામગ્રી પુરી પાડવા, દરેક સૂખાને કરમાવવામાં આવ્યું. અમદાવાદના સૂખા આ <mark>બધું હાજર કરે છે.</mark> ભદ્વારક શ્રી હીરસ્**રિજી મહારાજા કહે છે કે 'આ** બધું <mark>અમારે ન</mark> જોઈ એ.' 'સાહેખ ! દિલ્હી અહુ દ્વર છે. ' 'ફીકર નહિ. પગે જઈશું.' અમદાવાદના સૂબાએ બાદશાહ અકબરને લખી વાળ્યું કે આજ સુધી ઘણા ફકીરા જોયા પણ આ તા કાઈક નવા જ ફકીર છે. જગદ્યુરુ આચાર્ય શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજા દિલ્હી પહેાંચે તે પહેલાં તાે એ ત્યાગમૂર્તિ, અકભરના હૃદયમાં કેાતરાઈ ગઈ. અત્યારે તો કહે છે કે કહેવાતા ઉપકાર માટે ગાડીમાં પણ જવાય. આજના લાેકાે પાતાનાં પાપ છુપાવવા, આવા મહર્ષિઓ ઉપર કલંક મૂકે છે. એના જેવા અધમ બીજા કેાણુ ? અકબર જેવા મુસલમાન બાદશાહને પ્રતિબાધવા જલ્દી જવું સારું હતું ને ? આચાર્ય મહારાજ શ્રી હીરસૂરિજીએ અવસર ન ઓળખ્યા ! પણ નહિ. આચારમાં રહીને થાય તેટલું કરવું પણુ આચારને મૂકીને તેા નહિ જ. અકખરે પણુ આચાર્ય શ્રી હીર-સૂરિજી મહારાજાની ખહુ પરીક્ષા કરી છે. ખહુ ખહુ કસાેટી કરી છે. જો ત્યાં ઠીક ન લાગત તા અકખર એમને પણ ફેંકી દે એવા હતા. યુરાેપ જેવા દેશમાં ધર્મના પ્રચારના ખહાને આજે આચારને વેગળા મૂકી દેવાની વાતો કરવામાં આવે છે. જમાનાના નામે, **દેશભક્તિના** નામે, આચારને દૂર મૂકવા**નું કહેનારા સાધુ નથી, તે** તે**માં હા ભ**ણનારા શ્રાવક નથી. કલિકાલસર્વં આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરી ધરજી મહારાજના માટે ગમે તેમ ગપ્યાં મારે, લખે, એમાં તમને કાંઈ લાગે-વળગે ખરું? એમણે તમને કંઈ પૈસા આપ્યા છે? થેલી બેલી થાડી આપી છે? એ તમારું ભલું કરનારા શાથી? માલ સાધવાનું અતાવી ગયા છે તેથી. તમે તમારા આપને, તારકને, એાળખતા નથી. એમને માટે ગમે તેવાં ગપ્યાં મારે, લખે, છતાં તમને કશું જ લાગતું નથી, એ ખરેખર ખેઠ ઉપજાવે તેવું છે. પાપસ્થાન કાના વિરાધી ખતા:

ળીજ એક વાત કહી દુઉં. મજેની છે. શ્રી ભરતજ અને શ્રી

બાહુઅલિજી કોના દીકરા ? શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનના દીકરા. શ્રી ભરતજી ને બાહુખલિજીનું યુદ્ધ ખહુ માે ટું અને ભયંકર થયું છે. એમાં શ્રી ખાહુખલિજી જીતે છે. અંતે છેલ્લી મુઠ્ઠીના પ્રયોગ વખતે શ્રી બાહુબલિજ ચોંકે **છે** : હું કેા**ણ**, શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર. જે બાપે રાજ્યલક્ષ્મીને તરણાની જેમ તજી, તે રાજ્યલક્ષ્મી સેવવાયાગ્ય માની અને તેના પરિણામે આ દુર્દશામાં આવ્યા. માટાલાઈ, પૂજાનું પાત્ર, એને મારી નાખવાની દુષ્ટમાં દુષ્ટ હદે પહોં ચેરા. ' ભાગ્યવાન! કહો કે શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનની હયાતિના જ આ કાળ છે કે જુદાે ? શ્રી બાહુખલિજી આગળ વિચારે છે 'આ રાજ્ય ત્યાજ્ય ન હોય તો ત્રણુ જ્ઞાનના ઘણી પિતા કેમ ત્યજત ? એને મેં રાખવાયાગ્ય માન્યું ત્યારે માેટા બંધુનાે ઘાત કરવાની હદે પહોંચ્યાે.' પણ એ મૂઠીયે ખાલી ન જાય, મૂઠી નકામી ન જાય, ન તાે ભાઈ ઉપર ચલાવાય, ન તાે કોઈ પ્રાણી ઉપર ચલાવાય, એટલે એ જ મુષ્ટિથી યુદ્ધભૂમિમાં લાેચ કર્યાે. આ જાેઈ શ્રી ભરતજ આંસુ નીતરતી આંખે શ્રી ખાહુખલિજના પગમાં પ3 છે. શ્રી બાહુબલિજીની પ્રશંસા અને પાતાની નિંદા કરતાં શ્રી ભરતમહારાજા બાલે છે કે 'રાજ્ય એ ભવતરુનું –સંસારરૂપી

વૃક્ષનું બીજ છે, એમ જેઓ નથી જાણતા તેઓ અધમ છે તે જાણતા છતાંચે તેના ત્યાગ નહિ કરનારા, હું તે અધમા કરતાંચે અધમ છું. તું જ તાતના પુત્ર છા કે જેથી તાતના માર્ગે ગમન કરે છે. હું પણ તારા જેવા થાઉં તાે જ તે પિતાના પુત્ર કહેવાઉં.' આચાર્ય ભગવાન શ્રી હરિભદ્રસરી ધરજ મહારાજા પણ કરમાવે છે કે સમ્યગૃદેષ્ટિ આત્મા ભવસાગરમાં ન રમે. (આનંદ ન પામે.) કદાચ પાપાદયે સંસારમાં રહેવું પડે તા રહે પણ રમે તા નહિ જ. તમે બધા રહેલા છા કે રમતા છેા ? દુઃખ એ થયું છે કે કીચ્ચડમાં પડેલા કીચ્ચડના ગુણુગાન ગાય છે. પાપની, વિષયની પ્રશંસા કરે છે. પાપને પાપ માનતાં ચે વાંધા આવે છે. બિમારી વખતે ખાટલે સૂવું પડે પણ તેથી કાંઈ ખાટલા સારા મનાય? લાેકો જાેવા આવે તેથી ખાટલામાં પડેલાને સુખ કે દુઃખ ? શ્રી ભરતમહારાજા વિચારે છે કે ' હું પ્રભુ શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર, મારા નવ્વાશું ભાઈ એાએ, સંખ્યાળંધ પુત્રો અને પુત્રાના પુત્રોએ સંયમ સ્વીકાર્યો અને હું જાણવા છતાં મૂકતા નથી, તેથી અધમમાંયે હું અધમ છું.' આરીસાલુવનમાં કેવળજ્ઞાન થાય તે આવી ભાવનાઓને યાેગે. આ શ્રી ભરતમહારાજાના જીવનમાંથી તમે શું લીધું ? શ્રી ભરતમહારાજા પ્રભુની આગ્રામાં લીન હતા, પ્રભુને તરણતારણ માનતા, ને જે રાજસિંહાસન પર બેસતા તેને સંસાર-તરૂનું ળીજ માનતા. એવાએાનું પાપ પણ પતલું ને પાેલું હાેય. એવાના પાપના પરિણામ એટલા માંદ હોય કે છાડતાં વાર લાગે નહિ. એ ભરતમહારાજા સાધમી એને શું કહે છે?

# " कृष्यादि न विधातव्यम् "

'કૃષિ આદિ કામા તમે ન કરો અર્થાત્ તમે જે આરાધના કરો છે। એમાં હું સહાયક થાઉં, વધુ સમયની સહાય કરી આપું, વધુ સારી રીતે તમે આરાધી શકો એવી અનુકૂલતા કરી આપું.' સાધમી'ને કયે માગે' જોડીએ તો તે ધર્મમાં મજ્યૂત થાય? શ્રી ભરતમહારાજ કહે છે કે 'આરંભ—સમારંભના વેપાર અંધ કરો અને સ્વાધ્યાયમાં લીન ખના.' એ એદીપણું કે ઉદ્યમીપણું? આગળ શ્રી ભરતમહારાજ કહે છે 'જ્યારે જ્યારે હું આવું, તમે મને જુઓ ત્યારે ત્યારે જો તમે મારા ઉપકારી, સાચા સાધમી', અને હિતચિંતક હો, તો મને પાપથી ચેતતો રાખજો.'

શ્રી ભરતમહારાજા પાતાનાં પાપ, દોષા કહેવાની વિનંતિ કરે છે. સાધમી ને વિનંતિ કરે છે. સાધર્મી એટલે અઢારે પાયસ્થાનકના વિરાષ્ટ્રી. શ્રી જિનેશ્વરદેવના અનુરાગી અઢારે પાપસ્થાનકના વિરાષ્ટ્રી હાય કે રાગી ? તમને અઢારે પાપસ્થાનક ગમે તા તમે શ્રી જિનેશ્વર-દેવના માર્ગના પ્રેમી ખરા ? ૧. હિંસા, ૨. અસત્ય, ૩. અદત્તાદાન એટલે ચારી, ૪. અબ્રહ્મ, ૫. પરિગ્રહ, ૬. ક્રાધ, ૭. માન, ૮. માયા, ૯. લાેલ, ૧૦. રાગ, ૧૧, દ્વેષ, ૧૨. કલહ ....આ બધું તમને ન ગમવું જોઈ એ. હજ આગળ, ૧૩. અભ્યાખ્યાન – એટલે ખાટું આળ આપવાં તે. ન બનેલી વાતના કાઈના નામે પ્રચાર કરવા તે. ૧૪. પૈશૂન્ય એટલે ચાડી. ૧૫. રતિ–અરતિ એટલે ઇષ્ટ સંચાેગાની પ્રાપ્તિમાં રતિ અને અનિષ્ટ સંચાેગની પ્રાપ્તિમાં અરતિ. ૧૬. પરપરિવાદ-પારકાની નિંદા, ૧૭. માયા–મૃષાવાદ ૧૮. મિ<sup>શ્</sup>યાત્વશલ્ય. આ અઢારે પાપરથાનક તમને ગમવાં ન જોઈએ. શ્રી જિનેશ્વરદેવના રાગી, જે અઢારે પાપસ્થાનક સેવવાની સલાહ આપે તે મા-ખાપને માખાપ, વડીલને વડીલ અને વાલીને વાલી ન માને. જે વિદ્યા અઢારે પાયસ્થાનકને સેવવા જેવું સમજાવે તેને વિદ્યા ન માને. અઢાર પાપસ્થાનકને સેવવા જેવાં છે એવું કહે તેને હિતૈષી ન માને. 'એની સેવનામાં વાંધા નથી.' એવું કહેનારને ગુરૂ પણ ન માને. એટલું જ નહિ, પણ તેવા આત્માને સમ્યગૃદ્ધિ પણ ન માને. પ્રથમ ગુણસ્થાનકે વર્તતા માર્ગાનુસારીની કાેટિમાં પણ તેને માન્ય ન રાખે. અઢારે પાપસ્થાનકના પક્ષકારમાં માર્ગાનુસારિતા જેટલી યાગ્યતા પણ વાસ્તવિક રીતિએ હાેતી નથી. માટે તમે અઢારે પાપસ્થાપકના કદાચ ત્યાગી ન બની શકાે તાે છેવટે હૈયાથી વિરાધી તેા બના જ. અને અંતે વિષયવાસનાની વિકરાળતાને સમૂછને તેને યથાશકય દ્વર કરી કષાયના ત્યાગ, ગુણના અનુરાગ અને ક્રિયામાં અપ્રમાદને પ્રાપ્ત કરી શિવસુખના ઉપાયભૂત ધર્મને આત્મસાત ખનાવવામાં પ્રયત્નશીલ ખના એ જ એક શુભાભિલાયા. અસ્ત્ર.

# आणाए धम्मा !



# વગર ક્રિયાએ ધર્મી થવાતું હેાય તાે !

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમષિ<sup>૧</sup>એા મનુષ્યભવની સફળતાનું વર્ણુન કરતાં કરમાવે છે કે સમ્યગૃદર્શન – સમ્યગ્રહ્ઞાન અને સમ્યગ્ ચારિત્ર્યસ્વરૂપ રત્નત્રચીને આરાધે અને એ આરાધનામાં જે સંપૂર્ણ હાંદે પહેાંચ તે મુક્તિપદને પામે. એની આરાધના ન થાય, એનાથી ઇતર વસ્તુઓમાં લેપાયેલા રહેવાય, તેા સંસારથી મુક્તિ ન થાય. એ જ કારણે શાસ્ત્રકાર મહાપુરુષા કહે છે કે તે જ ધર્મ માેક્ષના ઉપાય છે કે જેના સેવતમાં વિષયના વિરાગ, કષાયના ત્યાગ, ગુણા ઉપર અનુરાગ, અને તેને અનુસરતી ક્રિયામાં અપ્રમાદ થાય. આ ચારેમાંથી એક વસ્તુ જીવનમાં ન ઊતરે, તેા જીવન સફળ શી રીતે થાય ? સેવક અને લક્ત શ્રી અરિહંતદેવના કહેવરાવવું છે અને ન ગમે વિષયના વિરાગ, ન ગમે કષાયના ત્યાગ, ન હાય ગુણા ઉપર રાગ અને એ ત્રણે મહાગુણાને લાવનારી ક્રિયામાં તા મીંડું હાય એ કેમ ચાલે ? શ્રી જિનેશ્વરદેવના સેવક એમ ન જ કહે કે 'મારે વિષયના વિરાગ ન જોઈ એ. કષાયના ત્યાગ ન પાલવે, ગુણના રાગની જરૂર નથી અને એવી ઉત્તમ ક્રિયા કરવાનું કામ મારું નહિ?' પહેલા ત્રણ ગુણમાં તા દુનિયાની પાલ માયા આદિથી ચાલી શકે, પણ ચાથામાં પ્રાયઃ પાલ નહિ ચાલે. વિષયના વિરાગ, ક્ષાયના ત્યાગ અને ગુણા ઉપર રાગ થઈ જાય તા પછી જોઈએ શું? પણ અનંતજ્ઞાની મહાયુરુષા આપણને એાળખે છે. ભવમાં આનંદ માનતારાએા એવા હાય છે કે વિના ક્રિયાએ કામ ચાલતું હાય તા એમાં દંભ પણ ચલાવે. એથી દંભ ન ચલાવે માટે એને અનુરૂપ ક્રિયામાં અપ્રમત્તતાનું વિધાન પણ આવશ્યક કર્યું. આથી સમજો કે એ ત્રણ ગુણા આવ્યાની ખાતરી કરવા માટે એની દશાનું અવેલાકન કરવું જોઈ એ.

આ ત્રણ વસ્તુ આવ્યાની ખાતરી શી ? એ જ કે એની દશા અનુપમ હાય. અરે ! એ ત્રણના રાગી હાય તે પણ તે તે કિયામાં અપ્રમત્ત હાય, તેવા થવાની કાશિષ કર્યા જ કરતા હાય, પણ આજે એ જ વાંધા છે. પહેલેથી છઠ્ઠા ગુણુઠાણા સુધીની આ અધી કિયાએા શાના માટે ? વિષયના વિરાગ, કષાયના ત્યાગ, ને ગુણાનુરાગ, આ ત્રણ સંપૂર્ણ પણે આવી જાય પછી કિયાની જરૂર પણ શી ? વિષયમાત્ર પર વિરાગ થાય, કષાયમાત્ર ચાલ્યા જાય, અને ગુણાની સાથે આત્મા અસ્થિમજજાવત અની જાય, પછી કિયા કરવાપણું નહી રહે. સિદ્ધરૂપ થયેલા આત્માને કિયાની જરૂર નથી, કારણ કે વિષયોના સંગ નાશ પામી ગયા છે, કષાયા વિપ્ટા પડી ગયા છે, અને આત્મા ગુણુમય ખની ગયા છે. ' વિષયના વિરાગ, કષાયના ત્યાગ અને ગુણાનુરાગ' આ ત્રણ વસ્તુ સંપૂર્ણ પણે મળ્યા પછી જ ધર્મ કરવા એમ કાેઈ કહે તાે કહેવાનું કે એ ત્રણને મેળવવા માટે તાે ધર્મ કરવાના છે.

આજની દુનિયા એમ કહે છે કે ક્રિયાના અપ્રમત્તપણા વિના જો ધર્મ થાય તા ક્રિયાની જરૂર શું છે ? પણ એને એમ પૂછા કે વગર ક્રિયાએ વિષયવિરાગીપણું, નિષ્કષાયીપણું અને ગુણાનુરાગીપણું કહેરાવવું હાય તા ના પણ કાળ પાડે છે? સઘળા જ તૈયાર છે પણ 'અમારામાં ઠાંસી ઠાંસીને વિષયવિરાગ ભરેલા છે' આમ કહેનારને પૂછીએ કે 'તા પછી વિષય ભાગવા છા કેમ ?' કે ઝડ વાંધા ઊભા થશે. વાંધા તા ત્યાં સુધી છે કે વિષયવિરાગની આજે વાત પણ જચતી નથી. વિષય મૂકવાની વાત આવે ત્યાં મૂં ઝવણ થાય છે. જાણે વાતા કર્યે જ માક્ષ ન મળતા હાય! કાંઈ ક્રિયાની જાણે જરૂર જ ન હાય એમ માક્ષ વાતાથી જ મળતા હોય તો જોઈ તું શું?

# ધર્મ ધચ્છાને આધીન થવામાં કે આજ્ઞાને ?

શ્રી વીતરાગપરમાત્માની આજ્ઞાથી આધિત થતી ઇચ્છાને આધીન થવું એ વિષયાસક્તિ, કષાયપ્રિયતા અને દોષોની આધીનતા ખરી કે નહિં ? તેવી ઇચ્છાને આધીન થવું તે ધર્મ કે ભગવાનની આજ્ઞાને આધીન થવામાં ધર્મ ? આજના જમાના ઇચ્છાને આધીન થવામાં ધર્મ મનાવવા માગે છે. બેમાં તમને કરોા ગમે છે ? આત્માને પૂછા અને નક્કી કરા. જમાના ને આગમ એ બેની અત્યારે દિશા તદ્દન જુદી છે. ખરે, અત્યારે શું! દરેક કાલમાં કહાને! કયા કાલમાં વિષય કષાયની ધમાધમ નહાતી ? ચાલુ જ છે.

જમાના કહે છે કે ઇચ્છાનુસાર જે ભાવના જાગે તેને આધીન થવામાં ધર્મ, ત્યારે અનંતજ્ઞાનીએ ગૂં થેલાં આ આગમ કહે છે કે ઇચ્છાને આધીન થવામાં ધર્મ નથી, પણ શ્રી જિનેશ્વરદેવની આગ્રાને આધીન થવામાં જ ધર્મ છે. આને (આગમને) માનવા તૈયાર હાે તાે ઇચ્છાને વેગળી મૂકી આ (આગમ) કહે તેમ કરવું પડશે. એમ કરવાની તૈયારી છે ? ભાવના પણ છે ? ગમે ત્યારે, ગમે તે સંચાગામાં એ કહેવા તૈયાર છેં કે ધર્મ તો એની આજ્ઞા સિવાય નથી જ ? આટલી વાસના આવે તો અનેક પાપા એની મેળે નાશ પામી જાય. વર્તાવમાં મુકાશે ત્યારની વાત ત્યારે પણ એ નિર્ણય કરા કે મતિકલ્પનામાં ધર્મ નથી, પરંતુ ધર્મ તા શ્રી જિત્ધારદેવની આજ્ઞામાં જ છે. આજ્ઞાનુસાર થાય તે ધર્મ. આજ્ઞા વિનાતું થાય એ અધર્મ, ને આજ્ઞાની વિરુદ્ધની ભાવના અને વર્ત ન શાય એ વિરાધિપહ્યં—આટલું નક્કી ન હાંય તે જૈન નહિ આટલ ન માને તે જિનનાે અનુયાયી નહિ. આટલા વિચારમાં દઢ ન હોય એ જૈન કહેવરાવવાને લાયક નહિ. સાચા જૈન હા (જાતિ तरी हेनी वात ज़ुदी छे) ते। शक्ति हाय तेटलुं आज्ञानुसार वर्त वृं, ન વર્તાય તા તેમાં પાતાની ખામી માનવી, પણ આગાથી વિશૃદ્ધ બાલવાની કે વર્તવાની તૈયારી ન જ કરવી. આટલું ન હાય તાે જુદે

માર્ગે ઘસડાઈ જશા. શત્રુ પર જીત મેળવવી એ જૈનનું કામ. પણ ક્યા શત્રુઓ ? કામ–કાંધાદિ આંતરશત્રુઓ, બાદ્ય શત્રુઓ ઉપર નહિ. તે પણ આજ્ઞા મુજબ, આજ્ઞા આઘી મૂકીને નહિ. તમે જેનાં ઓઠાં લેવા માંગા છા, એ મહાપુરુષા સિદ્ધાંત પર કેટલા ચુસ્ત હતા, એ જાણા છા ?

#### શ્રી વસ્તુપાલ અને તેજપાલ!

ઘણાઓ મંત્રીશ્વર શ્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલની વાતો કરે છે. શ્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલને રાજ વીરધવલ બહુમાનપૂર્વ કસભામાં મંત્રીમુદ્રા આપે છે. ત્યારે શ્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલ કહે છે કે-' રાજન્! સાંભળા અમે જૈન છીએ. પહેલા નં ખરે અમે શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા કરવાના, બીજા નં ખરે એ પરમતારકની આજ્ઞામાં વર્તતા નિર્શે થ ગુરુઓની અને ત્રીજા નં ખરે બન્ને મહાપુરુષાએ કરેલાં ફરમાનાની સેવા કરવાના. આ ત્રણુની સેવામાં બાધ ન આવે એવી રીતે ચાથે નં ખરે આપની સેવા ' તાત્પર્થ એ જ કે આ ત્રણુ તો માલિક નિયત થઈ ગયા છે. આ ત્રણુની સેવા માટે બંધાઈ ચૂકચા છીએ. એ ત્રણુની સંપૂર્ણ સેવામાં જીવન સમર્પણ કરવાની તાકાત નથી, માટે આપની સેવા કરવી પડે છે.

#### પ્રભાવનાનું કારણ રાજ્ય કે ધર્મ ?

કેટલાક કહે છે કે શ્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલ મંત્રી હતા તો શાસનની પ્રસાવના કરી શક્યા. મંત્રી તો ઘણાયે થઈ ગયા, ર જ્યનાં સિંહાસના ઘણાએ ભાગવ્યાં. એ બધાંએ કેમ ધર્મની પ્રભાવના ન કરી ? રાજ્ય કે સત્તા એ જો પ્રભાવનાનાં કારણ હોત તો બધા કરત, પણ બધાએ તે કરી નથી. ત્યારે શ્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલે કરી, તે શાથી? શ્રી વસ્તુપાલ-તેજપાલમાં તા આપણે જે કહી રહ્યા છીએ, તે હતું. આજે ખુરશી, માનપાન અને દુનિયાની સાહ્યળી માટે ધર્મને આવે મૂક્યા તૈયાર થાય, તે શાસનની પ્રભાવના કરશે ? પૈસા માટે ન કરવાનું

કરે, ન જુએ ન્યાય કે અન્યાય, ન જુએ ધર્મ કે અધર્મ, એ ધર્મની પ્રભાવના કરશે ?

શ્રી વસ્તુપાલ—તેજપાલે રાજાને એમ કહ્યું હોત કે પહેલાં આપ અને પછી દેવ, ગુરુ, ને ધર્મ, તો સાચી પ્રભાવના કરી શકત? સમ્યગ્રદિય આત્માને દેવ, ગુરુ, ધર્મ પહેલા કે દુનિયાની કારવાઈ પહેલી? આ સાંભળી રાજા વીરધવલ ખુશ થઈ ગયા. એના આત્માએ સાક્ષી પૂરી કે સેવકા તો આવા મળજો. જે એના દેવ, ગુરુ, ધર્મને વફાદાર છે તે કહી મને બેવફા નહિ નીવડે. જે એના દેવ, ગુરુ, ધર્મને વફાદાર નથી તે મારું સત્યાનાશ કચારે વાળશે તે કહી શકાય નહિ. કહોને કે જે દેવ, ગુરુની અવગણના કરે, ધર્મને ઠોકરે મારે, એ માલિકની સેવા કરશે કે અવસર આવે તેની તિજોરીમાં પણ કાશું પાડશે? જે જન થઈને દેવ, ગુરુ, ધર્મ, આગમ, આ ખધાને ભૂલી જાય, અરે! મશ્કરી કરે, અવગણના કરે, એ દુનિયામાં પણ કામના નથી. દુનિયાના નીતિમાન તો કહે કે એવા માણસ ન જોઇએ. એ તો એને સંઘરે પણ નહિ.

દુનિયાની આ ખંધી ગરીષી અને આ ભિખારીપણાનું કારણ શું? આ જ કારણ છે. શુંભાદય ઘટે છે અશુંભાદય વધે છે. સારામાં સારા આદમીના સમય પણુ પલટાય છે. કચારે ભીખ માગશે તે કહેવાય નહિ. કારણ કે અન્યાય, અનીતિ, જૂઠ, પ્રપંચ, આદિ વધ્યાં. વિષયવાસના એવી વધી છે કે વાતવાતમાં ધર્મને લાકો લાત મારે છે, અને કહે છે કે 'સાધુ તો નવરા છે, મંદિરમાં શું દાટયું છે? આગમમાં શું ભર્યું છે?' લગભગ ખધે, આ વાસના દેખાય છે. પણ આ જ વાસના જિંદગી સુધી જંપવા નહિ દે. કદાચ પુષ્યાદયે આ જિંદગીમાં નવાજૂની નહિ થાય તા આવતી જિંદગી તા ભયંકર છે. માટે એહાશ ન ખના, તદ્દન દીવાના ખની ન ઘૂમા. જવનદારી કપાતી ચાલે છે, એને ધ્યાનમાં લ્યા. તારકની અવગણના ન કરા. આત્મા, પુષ્ય,

પાપ, એના કળ તરીકે સ્વર્ગ, નરક, સદ્દગતિ, દુર્ગતિ માનનારાનું જીવન આવું ન હેાવું જોઈ એ.

આ બધી તત્ત્વની વાતો જૈનકુલમાં કુદરતી હોય. એને ત્યાં જવ, અજવ, પુષ્ય, પાપના વિચારા સહેજે હોય. આવી મજેની સામગ્રી મળ્યા છતાં આથડતા રહે; વાતવાતમાં ધર્મ નું અપમાન કરે, દેવ, ગુરુ, ધર્મ ની અવગણના કરે અને પછી શાસન—પ્રભાવવાની વાતો કરે એ કેવું અજુગતું છે? શ્રી વસ્તુપાલ—તેજપાલ મંત્રીપદને કેવું માનતા? 'ધર્મ ની રક્ષા થતી હોય તો એ મંત્રીપણું રહો, ને ધર્મ ના નાશ થતો હોય તો ભલે જાઓ. મંત્રીમુદ્રાના ખળે જવવું નથી, પણ ધર્મ ના ખળે જવવું છે.' આ તેઓનું ધ્યેય હતું.

## જૈન બનવું હોય તેા જૈનત્વને સમજો :

જૈન તરીકે જીવવું હોય તેા ઘણું કહેવાનું છે. સારી સરકાર પણ આદમીને આદમી માનીને કાયદા ખાંધે છે, તેમ આગમ પણ જૈન ખનાવવા માટે છે. જૈન ખનવું હોય તાે કાળજીપૂર્વક સાંભળા. તમે ભધા જૈન ખનવાની અભિલાષાવાળા તેા છેા, એમાં ના નથી, પણ કાંઈક છૂપાે છૂપાે એવા ઇરાદાે ખરાે કે 'વિષયવિલાસ કરતા રહીએ, માેજ મજા ભાગવતા રહીએ, અને જૈનપણું આવે તાે ઠીક.' માટે તાે કેટલાક મને પૂછે છે કે ' રાતે ખાઈ એ, ફલાણ કરીયે, અમુક–તમુક કરીએ, તા જૈનપહું જાય ?' આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જો હું સીધું જ એમ કહું કે 'ન જાય' તે৷ એમને ફાવી જાય. જો કે એમાંયે ખારી છે. પણ એમને એમ કહી દેવામાં આવે તેા જૂએા પછી કુદાકુદ. બજારમાં જઈ ને એમ જ કહેવા મંડી પડે કે 'રાત્રે ખાવા વગેરેમાં કરોા જ વાંધા નથી.' પણ મહાનુભાવા ! શાસ્ત્રે એમ કહ્યું છે કે 'એક આદમીથી ન કરવા જોગી ક્રિયા કર્યા વિના ન ચાલે તેમ હાય અને એથી કદાચ કરે પણ. તાે એટલા માત્રથી જૈનપણું ચાલ્યું જતું નથી, પણ એ કરવા લાયક નથી એવું ન માને, ન બાલે તા, અને પાતાની ખામી તરીકે જાહેર ન કરે તા, જૈનપા જરૂર ચાલ્યું જાય છે.'

आणाए धम्मो [१६५

રાત્રે ખાનારા જૈન માને કે ન ખવાય, એના સાથી કહે કે કેમ ખાય છે? તો કહે કે 'લાચાર છું, મારે ચાલતું નથી,' તો જૈનપણું ટકે. આજના તો કહે કે 'એમાં પાપ શું ? વાંધા શા ?' એ કંઈ ચાલે ? જમાનાવાદીઓ કહે છે કે 'આજના વેપાર–ધંધા એવા છે, શું કરીએ, સાંજના છવાગે ગ્રાહક આવે, તેને જવા દેવાય ? નહિ જ હવે એ કામમાં રાકાયેલા અમને દિવસના ટાઈમ મળતા નથી અને રાતના પણ ન ખાઈએ તો માંદા પડીએ. તો આવા સમયમાં રાત્રે ખાવામાં કંઈ વાંધા ?

જે જમાનામાં સત્ય વ્યવહાર ચાલતા હતા તે વખતે સત્ય બાલવું એ ઠીક, પણ આજે ? જૂઠા વગર ચાલે નહિ એવા જમાનામાં જૂઠામાં વાંધા હાય ? જમાના મુજબ ચાલવામાં વાંધા શા ? જે કાળમાં જન્મીએ તે કાળને અનુરૂપ ક્રિયામાં વાંધા શાે ? આ પ્રમાણે કહેનારા જમાનાવાદીઓને આપણે પૂછીએ કે જે દેશમાં, જે કાળમાં જે ચીજ વિના ન ચાલે, જે ચીજ ઘણા કરતા હેાય તે કરીએ તો વાંધા નહિ. એમને ? હિંદુસ્તાનમાં માંસ ખવાય તેા વાંધા. વિલાયતમાં માંસ ખવાય એમાં પાપ શું ? એટલે જેને માંસ ખાવામાં પાપ ન માનવું હોય એને સીધા વિલાયત જવું, એમને ? દેશકાલના અર્થ આ કે બીજો ? અનાર્ય-દેશમાં જન્મે એને માંસમદીરામાં દેાષ નહિ, કારણ કે બધા ખાય, બધા પીએ, પછી દેાષ કેવા ? અનાર્યદેશમાં હિંસા, ચારી, લુચ્ચાઈ નફટાઈ કરે તેા વાંધા નહિ, એ જાતના, એ દેશના એ સ્વભાવ છે. એ બધું ત્યાં રઢ છે, સંચાગજ એવા છે ત્યાં વાંધા શાે, એમને ? આ વાતમાં જો તેઓ હા કહેતા હોય તા એના અર્થ તા એવા જ થાય કે 'આર્ય' થવામાં પાપ, જૈત થવામાં મહાપાપ, શ્રાવક થવામાં એથીયે મહાપાપ અને સાધુ થવામાં સૌથી મહાપાપ.' અમને વનસ્પ-તિના સંઘકાથી પાપ થાય ને તમે વનસ્પતિને અડા, કાપા, ખૂંદા, **ખાળા, શેકીને ખાઈ જાએા, તાેચે પાપ નહિ, એમને** ?

અમને સંયમીને અડવાની ના અને તમે આ બધું કરાે છેા

તાયે તમારે માટે જ્ઞાનીએ નિષેધ કર્યો નિર્દ્ધ, એનું કારણ તમને પાપ ન લાગે તેથી, કેમ ? તમે કાપતાંએ હૃદયને શુદ્ધ રાખી શકા અને અમે અડતાંએ ન રાખી શકીએ તેથી ? અમારાં કરતાં તમારું મનાે બળ જખરું, એથી ? નિર્દ્ધ જ. પણ જેમ શેઠ માટા મુનિમને માટી જોખમ દારીનું કામ સાંપે, ને નાનાને નાનું સાંપે, તેમ અહી પણ સમજ લેવું, પરંતુ જે દેશ ને જે કાળમાં, જે વસ્તુ અને જે કિયા વિના ન ચાલે, એ ઉપરથી એ પાપ હાય તોયે ત્યાજ્ય ન કહેવું એ કંઈ ચાલે ?

#### ચમત્કારથી ધર્મ ટકે એ વાત સાચી છે?

સભામાંથી અવાજ—'પહેલાં ચમત્કાર ખતાવતા હતા, એથી ધર્મ ટકતો હતો.' હું કહું છું કે કાઈ પણ આચાર્યે, કાઈ પણ મહાપુરુષે કેવળ ચમત્કાર દ્વારા ધર્મ ખતાવ્યા અને ટકાવ્યા એવું આજ સુધી ખન્યું નથી. કેવળ ચમત્કારથી જ ધર્મી અનેલા ધર્મી, ધર્મી તરીકે રહેશે કે કેમ, એ પણ શાંકત છે.

આચાર્યાએ કાઈ કાઈ વાર ચમત્કાર પણ ખતાવ્યા છે. નથી ખતાવ્યા એમ નહિ, પણ કચારે અને શું કહીને ? કલિકાલસવ ર આચારે-ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરી ધરજી મહારાજનું દર્શાંત લઈ એ. ખહુનજીકના, પરમપ્રભાવક, કલિકાલમાં સર્વ જ્ઞ જેવા, મહારાજા કુમારપાલને ધર્મી ખનાવ્યા ખાદ એવું ખન્યું કે દેવે બાધિએ પાટણમાં આવીને ચમત્કાર ખતાવવા માંડ્યા. પછી આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજએ પ્રતિપક્ષરૂપે ખતાવવા માંડ્યા. કમલનાલના દાંડા ઉપર, કેળના પત્તાની કાચા સુતરના તંતુથી પાલખી ખનાવી, એમાં દેવે બાધિ બેઠો. ઉપાડનાર આઠ આઠ વરસનાં ચાર ખાળકા. એની અંદર દેવે બાધિ બેઠો. આખા નગરમાં ઘૂમી મહારાજા શ્રી કુમારપાલની રાજસભામાં આવ્યા. સભા ચકિત થઈ ગઈ. મહારાજા કુમારપાલ પણ ચાંકયા. પણ ત્યાં જૈન મંત્રીઓ હાજર હતા. એ મહારાજા કુમારપાલના મોઢાના ફેરફાર જેતા હતા. જૈનબચ્ચાને આ ચમત્કારની વાતમાં મહત્ત્વ લાગે જ નહિ. સર્વ જ્ઞના દીકરાને આમાં મહત્ત્વ લાગે ?

आणाए धम्मो १६७

#### મહાસતી સુલસા :

જરા સુલસાના સમ્યક્તવતું વર્ણન કરીએ. સુલસાને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે ધર્મ લાભ કહેવરાવ્યાે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ કેવા ? વીતરાગ. અંખડ પરિવાજકને નવા ધર્મી ખનાવ્યા પછી, નવા શ્રાવક મનાવ્યા પછી, જ્યારે તે રાજગૃહી જાય છે અને રાજગૃહીનું કંઈ કામ પૃષ્ઠે છે ત્યારે ભગવાને એને કહ્યું કે 'રાજગૃહીમાં રહેલી શ્રાવિકા સુલસાને ધર્મ લાભ કહેજો.' સુલસાના પરિચયથી અંખડ દઢ થાય, એ વસ્તુરિથતિનું ભગવાનને જ્ઞાન હતું. અંખડને વિચાર થયાે કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ, સાક્ષાત્ વીતરાગ, એમણે આખી રાજગૃહીમાં આટલા શ્રાવક, આટલા આટલા ધર્મી ને ખાદ કરી, સુલસાને ધર્મ લાભ કહેવરાવ્યા, એ સુલસા કેવીક હશે ? પરીક્ષા કર્યું. અંખડ પાતાના પરિવાજક વેશમાં સુલસાને ત્યાં ગયાે. સુલસાએ ઉપેક્ષાભાવ સેવ્યા. અંખડે જાણ્યું કે છે તો પક્કી, પણ કસોટી કર્યું. પછી એણે નગર મહાર જઈ દરેકે દરેક દેવના રૂપની વિકૂર્વણા કરી. આખી નગરી જોવા ગઈ. સાક્ષાત્ અમુક, સાક્ષાત્ અમુક છે, એવું આખા નગરમાં ચાલ્યું. પણ સુલસા ન ગઈ.

છેવટે અંબડે સમવસરણ સહિત શ્રી તીર્થ કરના રૂપની વિકૂર્વણ કરી. પાતે શ્રી તીર્થ કરની જગ્યાએ બેઠે. બારે પરિષદ વિકૂર્વા. દેશના દેવા માંડી. આખી રાજગૃહી જેવા દોડી. પણ સુલસા ન ગઈ. કોઈએ કહ્યું કે 'સુલસા, તું કેમ જતી નથી ! તીર્થ કર આવ્યા છે.' સુલસા કહે-'કયા તીર્થ કર ! જવાબ મળ્યા કે 'પચીસમા.'

(સભામાંથી લાલને કહ્યું : 'મને છવીસમા ગણાવ્યા હતા ' મહારાજે કહ્યું કે 'ગાંડાએાએ.')

સુલસાએ કહ્યું કે 'ન ભૂતો ન ભવિષ્યતિ.' કોઈએ કહ્યું કે, માના કે તીર્થ કર નથી પણ જવામાં આપણું શું જાય છે? જવાથી પ્રભાવના થશે. સુલસા કહે આવા પાસે જવાથી પ્રભાવના થતી નથી. અંખડે ચારે તરફ આંખાે કાડી ફાડીને જોયું કે બધા આવ્યા છે પણ કચાંય સુલસા છે ? પણ હોય શેની ? સુલસા ન જ આવી. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ આને ધર્મલાભ કેમ ન કહેવરાવે ?

તરત અંખડ પરિવાજક શ્રાવક તરીકે સુલસાને ત્યાં ગયા, અને દ્વરથી અંખડને શ્રાવક તરીકે ઓળખી, આવતા જોઈ, સામે ગઈ, હાથ જોડી સન્માન કર્યું. 'પધારા, પાત્રન કરા ' એમ કહ્યું. અબંડે કહ્યું, 'સુલસા, માફી માંગુ છું. મેં તમારી પરીક્ષા કરવા આ ખધું કર્યું હતું માટે મને માફ કરા. લગવાન શ્રી મહાવીરદેવે તમને ધર્મલાલ કહેવરાવ્યા છે."

આવા અસ્થિમજબ અનેલા સમ્યકુલના યાગે ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવે પણ ધર્મ લાભ કહેવરાવ્યાે. સર્વ જ્ઞના દીકરાને ચમત્કારમાં આશ્ચર્ય ન હાય. ચમત્કારતે નમસ્કાર કરનારા એ બીજા. અનન્તઉપકારી ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની સર્વજ્ઞતાને સમજનારા અને સર્વજ્ઞ શ્રી મહાવીર દેવે કહેલ વસ્તુસ્વરૂપને માનનારાને ચમત્કાર શા ! એ તા બધી પૌદગલિક લીલા છે. આત્માના રાગીને એ કાંકાં શાં? પણ આજે ભાવના જ અધી પલટાઈ ગઈ છે. ધર્મ ચમત્કારમાં કે આજ્ઞામાં ? ધર્મ તા આજ્ઞાના પાલનમાં છે. મંત્રીઓએ શ્રી કમારપાલના માેહા સામે જોયું. સહેજ આશ્ચર્ય થયું. ઝટ ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી મહારાજને સમાચાર દીધા. દેવખાેધિ એટલેથી અટક્યો નહિ, પણ દેવપૂજા વખતે શ્રી કુમારપાલની સાથે ગયો. એ વખતે કુમારપાલ સમ્યગૃદ્ધિ નહાતા. એમને ત્યાં બધા દેવ ગણાતાઓની મૂર્તિ એા હતી, ્ર તેમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનની પણ હતી. એ શ્રી શાંતિનાથ ભગ-વાનની પૂજા પહેલી કરતા, પછી બીજા દેવોની કરતા. દેવબાેધિએ કહ્યું કે હે રાજન્! તું ભ્રષ્ટ થયેા છેા. આ મૃતિ' અહીં હેાય ? એ મૃતિ' કેવી હતી ?

प्रश्नमरसनिमग्नं दृष्टियुग्मं प्रसन्नं, वदनकमलमंकः कामिनीसंगश्रन्यः ।

## करयुगमपि यत्ते, शस्त्रसंबधवंध्यं,

## तदसि जगतिदेवो, वीतरागस्त्वमेव ॥ १ ॥

" નેત્રયુગલ પ્રશમરસમાં નિમગ્ન છે, મુખકમળ પ્રસન્ન છે, ખાળા કામિનીના સંગથી રહિત છે, હસ્તયુગલ શસ્ત્રસંભંધ વિનાનું છે; હે પ્રભુ! તે કારણે જગતમાં આપ જ વીતરાગદેવ છા!"

ખાકીની મૂર્તિ એથી ઊલટી હતી. દેવબાધિને આવી મૂર્તિ ખટકી. શાથી ? જેવી દિષ્ટ. દેવબાધિએ સાક્ષાત્ અનક દેવને પ્રગટ કર્યા. દેવા કહેવા લાગ્યા કે આ દેવ ખાટા છે. હેમચંદ્ર ખાટા છે. સાચા દેવ-બાધિ છે. એ કહે તેમ કર. મહારાજા કુમારપાલ મૂંઝાય છે કે માનવું શું? રાજમંત્રીઓએ એ ખધા સમાચાર શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજીને આપ્યા. સૂરીશ્વર કહે, કાલે વાત.

મહારાજા કુમારપાળ બધી કિયામાં અપ્રમત્ત હતા. દેશનામાં નિયમિત આવતા. શ્રી હેમચંદ્રસ્રીશ્વરે ભીંતથી દ્વર પાટા ગાઠવાવી એની ઉપર બેઠા. મહારાજા કુમારપાલની સાથે દેવબાધિ પણ આવ્યા હતા, એ ઇરાદાથી કે જોઉં તો ખરા! શિષ્યાને આજ્ઞા કરી હતી કે દેશના વખતે પાટા ખસેડી લેવી. એ મુજબ પાટા ખસેડી લેવામાં આવી. મધ્યમાં અધ્ધર રહીને ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસ્ત્રરીશ્વર મહારાજાએ સાડા ચાર કલાક સુધી દેશના દીધી. દેવબાધિ મૂંઝાયા કે આમની યાગશક્તિ મારાથી કંઈ ગુણી અધિક છે. મેં તા વાયુને રુંધ્યા, પણ બાલ્યા નહાતા. પાલખીને પણ કમલના નાલના, બાળકાના ટેકા હતા. આમણે તો અધ્ધર રહીને બાલ્યા જ કર્યું. અહીં કાંઈ આપણું ચાલશે નહિ. દેવબાધિ ચાલ્યા ગયા.

ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા કુમારપાળને અદર લઈ ગયા. મકાન અંધ કર્યું. સમવસરણમાં ચાવીસે તીથે કર ખતાવ્યા ને પેલા બીજા દેવા એમને હાથ જોડીને ઊભેલા અતાવ્યા કુમારપાળ રાજાની અનેક પેઢી રજૂ કરી અને તેની પાસે કહેવરાવ્યું કે, 'ધર્મ' આમના સ્વીકાર. સત્ય ધર્મ કહેનાર શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી છે.' કુમારપાળ વિચારે છે કે, 'આ છે શું?' મહારાજા કુમારપાળને આચાર્ય લગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા કહે છે કે, 'જો શું? સાંભળ્યું? પણ હવે હું કહું તે સાંભળ તે યે ખાેટું ને આ યે ખાેટું, ખેય ઇંદ્રજળ. એની પાસે એક છે, તા એવી મારી પાસે સાત છે, તત્ત્વ ચમતકારમાં નથી પણ શ્રી જિત્રશ્વરદેવે કરેલા સમ્યગૃદર્શન, સમ્યગ્રાન અને સમ્યગ્ચારિત્રમાં છે એને આરાધે તે તરે, ન આરાધે તે હૂળે.'

સભામાંથી અવાજ થયા કે, 'આજે હિંસા અહુ થાય છે તા ચમત્કાર હાય તા ફેર પડે ને ?'

હિંસા તો ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના વખતમાંથે ચાલુ હતી. સામે જે જાતની શક્તિ આવી હોય, તેના સંઘર્ષ શુમાં ઉપયોગી હોય, તેા એ મહાપુરુષા, સમય જોઈને હાનિ કરતાં લાભ વધારે દેખાય તો પાતાની શક્તિના ઉપયાગ કરતા. વસ્તુસ્થિતિના જાશુકાર ચમત્કારને વળગી ન જાય. એવું પણ અન્યું છે કે ચમત્કારી માજૂદ હતા છતાં સમય જોયા તો ઉપયોગ ન થયા. શ્રી શ્રે શિક મહારાજાએ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને પૂછ્યું કે, 'મારી નરક કચારે તૂટે?'

ભગવાને કહ્યું કે 'જો તારી કપિલા દાસી દાન દે અને કાલ-સૌકરિક કસાઈ રાજ પાંચસેં પાડા મારે છે, તે મારતા અંધ થાય, તો તારી નરક તૂટે.' ભગવાન જાહ્યતા હતા કે આનાથી ય ન અને અને તેનાથીય ન અને. શ્રી શ્રેહ્યિક મહારાજા, ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવના પરમ ભક્ત હતા. શ્રી મહાવીરદેવ અસંખ્યાત ઇન્દ્રોના સ્વામી હતા. એક ઇંદ્ર એટલે આખા ભૂમંડલને (જં ખૂદ્ધીપને) ઊંધું—ચત્તું કરવા સમર્થ આવા સંચાગા છતાં પાંચસા પાડા મારનાર કાલસીકરિક કસાઈ કાયમ ખાતે જીવે એ શું ? કહાને કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે એને બંધ કેમ ન કર્યા ? અસંખ્ય ઇંદ્રોએ પકડી કેમ ન રાખ્યા ? શ્રી શ્રેહ્યિક મહારાજાએ આંધળા કૂવામાં નાખ્યા છતાં પાહ્યામાં પાડાના આકાર आणाए धम्मो [१७१

ખનાવી પૂરેપુરા પાંચસે માર્યાઃ પાપાત્માઐાની દશા જ એવી હાેય છે. અયાેગ્ય આત્મા પાસે દેખાડેલાે ચમત્કાર પણ ભૂંડાે.

#### ચંડાલ અને જાતિસ્મરણ!

એક અવધિત્રાની મુનિ અટવીમાં કાર્યાત્સર્ગમાં રહ્યા હતા. તે અટવીમાં એક બીચારા ચંડાળ યાનિમાં ઉત્પન્ન થયેલા, કાઢથી દુઃખિત, લાકડાની ભારી ઉપાડેલ અને પસીનાથી નીતરતા માણુસ હતા. મુનિએ કરૂણાભાવથી જ્ઞાનમાં એના પૂર્વભવા જોયા. મુનિને એમ થયું કે એને એના પૂર્વભવા કહું તા ધર્મમાં જોડાય. એથી મુનિએ એને એક ગાથા કહી, જે સાંભળી એને જાતિસ્મરશ્યુ–જ્ઞાન થયું અને એણે પૂર્વભવા દેખ્યા.

આ બધાને પરિણામે એને વિચાર એ થયા કે આ મુંડિયાએ ઇંદ્રજાળથી મને મ્ંઝવવા પ્રયત્ન કર્યા છે. ઉલટા લાકડાની ભારી લઈ મુનિને મારવા દાેડયા. તે પામર આત્માએ જાતિસ્મરણ—જ્ઞાનના પણ આ ઉપયાગ કર્યા. હું તા એમ કહું છું કે જે ચમત્કાર એ મહા- પુરુષા પાસે હતા તે એમની સાથ ગયા તેમાં જ અમારું ને તમારું ખેયનું કલ્યાણ છે. જો આજે એ હોત તા કેટલાક સાધુ એાથા ન સાચવન અને શ્રાવક ચાંલ્સા ન સાચવન. જરા લાયકાત તા તપાસા. આજે થોડુંક માનપાન, થાડી શી સાદ્યાળી, આટલા મગરૂર બનાવે છે. તો જે એ શક્તિ મળી હોત તો ધાળે દહાડે લૂંટ પાડત. જ્ઞાન પણ શાસ્ત્રકારે યાંગ્યને આપવા કહ્યું છે.

### ભગવાન શ્રી સ્થૂલિભદ્રજ ઃ

ભગવાન શ્રી સ્થૂલિબદ્રસ્વામી દશપૂર્વી બન્યા. એક વખત ઉદ્યાનમાં ધ્યાનમાં બેઠા છે. એમની સાતે બહેના સાધ્વી થઈ છે તે વાંદવા આવી. ગુરુને પૂછે છે કે શ્રી સ્થૂલિબદ્રસ્વામી કચાં છે ? ગુરુ સ્થાન ખતાવે છે. બહેના તે તરફ આવે છે. દ્વરથી બહેનાને આવતી જોઈ શ્રી સ્થૂ-લિબદ્રજીને એમ થયું કે મારી શક્તિ બહેનાને ખતાવું તરત પાતે સિંહનું રૂપ વિકૃર્વ્યું. ખહેના સિંહને જોઈને પાછી વળી ને ગુરુને કહેવા લાગી કે ત્યાં તેા સિંહ છે, સ્થૂલિભદ્રસ્વામી નથી. ગુરુએ ઉપ-યેાગ મૂકી જોયું ને કહ્યું કે જાએા ત્યાં સ્થ્રુલિભદ્ર છે. ફરીને અહેના આવી, એમને વાંદીને ગઈ. ગુરુએ નક્કી કર્યું કે હવે એ નવું જ્ઞાન લેવા અયોગ્ય બન્યો. હવે એને અધિક જ્ઞાન નહિ પચે. જેને શાસ્ત્ર કારા 'ભગવાન્' લખે છે, એમને માટે લખ્યું છે કે ભગવાન શ્રી સ્થ્રુલિભદ્રજીને પણ જ્ઞાન ન પચ્સું. તે પછી જ્યારે શ્રી સ્થ્રુલિભદ્રસ્વામી વાચના લેવા ગયા ત્યારે ગુરુએ વાચના ન આપી અને કહ્યું કે તું અયાગ્ય છે. સ્થૂલિભદ્રસ્વામી વિચાર કરે છે. યાદ આવ્યું. નાલાયકાત સમજાઈ પગમાં પડે છે. જો તમને અને અમને સિંહ બનતાં આવડતં હોત તા આપણી શી દશા થાત ? માટે સમજો કે સદ્દ્રણ! દ્રું એ જ ચમત્કાર છે. સદ્દપુદ્ધિ એ આત્માની ખીલવટ છે. જેટલી તાકાતવાણી ખુદ્ધિ હોય એના ઉપયોગ આગમાતુમારે થાય, તેમાં જ કલ્યાણ છે. વગર ચમત્કારે મૂં ઝાયેલા છેા તેા ચમત્કારે શું થાત ? તમે એમ ન કહેતા કે એ બધા, ચમત્કારા સાથે કેમ લઈ ગયા ? કારણ કે તમારા અને અમારા કલ્યાણ માટે જ લઈ ગયા છે.

## સાધમી ભક્તિ કરા તા શ્રી ભરતમહારાજા જેવી કરજો:

શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મથી રંગાયેલા શ્રી ભરત મહારાજા સાધમી'-એાને ભક્તિ માટે આમંત્રણ કરતાં શું વિનવે છે તે જોઈએ.

# "कृष्यादि न विधातव्यम्।"

અત્યાર સુધી આજિવિકા માટે નિરુપાયે, ન છૂટકે, કરવાં પડતાં પાપ, આજથી આરંભીને, કૃષિ આદિ વ્યાપારા, આપે હવેથી જિંદગી સુધી કરવાં નહિ. શ્રાવક, શ્રાવકના સહાયક. સાધુ, સાધુના સહાયક. સાધુ, સાધુને રત્નત્રયીની આરાધનામાં સહાય કરે. શ્રાવક, શ્રાવકને સમ્યક્ત્વ મૂળ બાર વ્રતના પાલનમાં સહાય કરે. માતાપિતાએા, સંબંધ્યો, આ સંસારમાં સુલભ છે, પણ સાધમી દુર્લભ છે. બધા ધર્મો आणाए घम्मो [ १७३

એક પલ્લામાં મૂકા, અને એક પલ્લામાં સાધમી ભક્તિ મૂકા, સાધમી નિક્તનનું પલ્લું નીચે નમશે. શાથી ? માતા, પિતા, ભંધુ જે ભલું ન કરી શકે તે સાધમી કરે. એ સાધમી કેવા ? સાત પુષ્યક્ષેત્રો પૈકીનું પુષ્યક્ષેત્ર. સાત ક્ષેત્ર એમાં મુખ્ય ત્રણ, શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમંદિર, અને શ્રી જિનાગમ. આ ત્રણ સેવ્ય. શા માટે ? સેવકને સેવ્ય બનાવવા માટે. પાંચમા આરાના અંત સુધી આ ત્રણને સેવ્ય માને ને તેમની આજ્ઞાને ન માને એ ચાલે ?

કલિકાલસર્વ રૂ આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચં દ્રસ્ત્રી ધરજી મહારાજ કહે છે 'આરાધેલ આજ્ઞા, તે માેક્ષ માટે થાય છે અને વિરાધેલી આજ્ઞા ભવને માટે થાય છે. શ્રી વીતરાગપરમાત્માની સેવા કરતાં એની આજ્ઞા પાળવી, એ માેટી સેવા છે.' શ્રી વીતરાગની આજ્ઞા પાળનારા સેવા ન કરે એ અને જ નહિ. શ્રી જિનમૃતિં, શ્રી જિનમંદિર અને શ્રી જિનાગમ, આ ત્રણને માને, સેવે, પ્જે તે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા. આ ત્રણના યાગ્ય આત્માઓના હૃદયમાં પ્રવેશ કરાવવા માટે સુંદર પ્રયત્ન કરે તે સાધુસાધ્વી ને એ ત્રણના યોગ્ય આત્માઓના હૃદયમાં પ્રવેશ કરાવવા માટે સુંદર પ્રયત્નમાં સહાય કરે તે શ્રાવક, શ્રાવિકા. શ્રી ભરતમહારાજા કહે છે તેમ કૃષિ આદિ કામા ન કરવાં તો હવે કરવું શું? એ જ કે સ્વાધ્યાયમાં અહિર્નિશ તત્પર રહી, અપૂર્વ જ્ઞાનને ચહણ કરવું. આ રીતે શ્રી ભરતમહારાજાએ સાધમીં ભક્તિ કરી છે. તમે પણ ભગવાનની આજ્ઞા સમજી શક્તિ મુજબ તેના આચરણમાં ઉદ્યમશીલ બના એ જ એક શુભાભિલાષા.





# સાધર્મિકભક્તિના મર્મને સમજો

## ક્રિયાની અવગણના કરનારા જ્ઞાની નથી :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિ એ ફરમાવે છે કે જે ધર્મના સેવનમાં વિષયના વિરાગ, કષાયના ત્યાગ, ગુણના અનુરાગ અને વિષયના વિરાગ, કષાયના ત્યાગ અને ગુણના અતુરાગને પ્રગટ કરનારી અને ખીલવનારી ક્રિયામાં અપ્રમત્તપણં હાેય, એ જ ધર્મ માેક્ષસુખના ઉપાય છે. વિષયમાં ચકચૂર રહેવું, કષાયમાં કસ્યા રહેવું, સાચા ગુણા તરફ દષ્ટિએ નહિ કરવી અને વિષય-કષાયથી અચાવનારી તથા ગુણના અનુરાગ વધારી ગુણાને પ્રગટાવનારી ક્રિયાની તાં અવગણના કરવી, ને માેક્ષના અથી<sup>૧</sup> કહેવરાવવું એ કેમ ખને <sup>૧</sup> વિષયામાં આનંદ માને, કષાયને જરૂરના સમજે, ગુણાના અતુરાગ પ્રગટ કરવાની ક્રસદ નહિ તથા એવી સુંદર અવસ્થાને પમાડનારી ક્રિયાની વાત આવે ત્યાંથી જ ગભરામણ થાય. એ આત્મા માેક્ષને તથા માેક્ષના સાધનભૂત ધર્મને ઇચ્છે છે, એ કેમ મનાય ? માક્ષની ઇચ્છા જન્મતાંની સાથે જ આ બધા ગુણાને કરજિયાત આવવું પડે છે. માક્ષની ઇચ્છા એટલે સંસારની અનિચ્છા અને સ'સારની ઇચ્છા એટલે માક્ષની ઇચ્છાના અભાવ. જૈન માેક્ષની ઇચ્છા રાખે કે સંસારની ? જૈનત્વ ત્યાં હોઈ શકે કે જ્યાં સહેજે સંસાર ઉપર અરુચિ હોય, ને માેક્ષ ઉપર રુચિ હાેય. જ્યાં માક્ષાની રુચિ અને સંસારની અરુચિ નથી ત્યાં જૈનપણાની સંભા વના પણ નથી. શ્રી જિનેશ્વરદેવાના અનુયાયી, શ્રી જિનેશ્વરદેવના સ્વરૂપથી માહિતગાર, શ્રી જિને ધરદેવના જીવનને જાણનાર, એને માક્ષને ખદલે સંસારની અભિલાષા રહી જાય તો શ્રી જિને ધરદેવના સ્વરૂપને જાહ્યું

શું ? જેના જીવનમાં જરાયે પશ્ચાત્તાપ કે હૃદયના કંપ વિના વિષયની વાસનાએ જગતી હોય, ક્ષાયાગ્નિ સળગ્યા કરતા હોય, ગુણ-અવ-ગુજાુની દરકાર ન હોય, ગુજા કે ગુજાુાલાસની પરીક્ષા ન હોય અને વિષય–વિરાગાદિસ્વરૂપ સુંદર દશાને જન્માવનારી ક્રિયાની વાતથી ભાગવા માંડે, એ જૈન કહેવાય ? આજે સંસારથી ખચાવી માેક્ષ તરફ પ્રયાણ કરવાની ક્રિયા ઉપર, ક્રિયાની વાતા ઉપર બહુ અરુચિ થઇ છે. આજના કેટલાક લાેકા વાતવાતમાં એમ બાલે છે કે 'વગર ક્રિયાએ પણ જ્ઞાનમાત્રથી સિદ્ધિ થાય છે' તેા એવાએાને પૂછા કે અનન્ત-ઉપકારી એવા અનંતજ્ઞાનીએાએ ક્રિયા કરી શું કરવા ? શ્રી જિનેશ્વર દેવની પૂજા કરી તો યે શું ને ન કરી તો યે શું, વ્યાખ્યાન સાંભળ્યું તા યે શું ને ન સાંભળ્યું તાયે શું, સામાયિક કર્યું તા યે શું ને ન કર્યું તાે યે શું.' આ પ્રમાણે તેઓ કયા હૃદયથી બાલી શકે છે? જે ગ્રાનથી એ સિદ્ધિ માને છે તે ગ્રાન પણ ક્રિયા કરતાં કરતાં થાય છે કે વગર ક્રિયાએ થાય ? જે ક્રિયા ઉપર રાગ કરવા છે તે ક્રિયા કરતે કરતે થવાના કે વગર કરતે ? કોઈ પણ વસ્ત એના સ્થાનમાં ગયા વિના, એના પરિચય કર્યા વિના, એના ઉપર રસ જાગ્યા વિના સિદ્ધિ આપતી નથી. જેમ કે એક નાના બાળકને સ્લેટ–પેન <mark>હાથમાં આપી શરૂઆતમાં એકડાે ઘૂં</mark>ટાવવાે કેટલાે મુશ્કે**લ** છે ? એ તો માને છે કે માટે પશ્ચર પડચો. એને તો ભારે બાજો લાગે. શિક્ષક ભણવાનું કહે તેા ગુસ્સાે કરે. મા<mark>ળાપ ઝેર જેવાં લા</mark>ગે. તા પણ એને કાર્યમાં જોડીને. અભ્યાસ કરાવી કરાવીને એવા બનાવવામાં આવે છે કે પછી તો એના માખાપ કહે કે ખાઈને જજે, ખાધા વિના ન જવાય, તે**ા બાળક કહે કે સ્કલના ટાઈમ થઈ** ગયાે છે. બાળક ખાધા વિના પણ સ્કલમાં જાય છે. જો પહેલેથી જ એ બાળકને એમ કહ્યું હોત કે 'કંઈ નહિ, તારા આત્મા માને ત્યારે જજે.' તા એ બાળક જાત ? અને એથી જ તમે ગમે તે પ્રકારે પણ નિશાળે જવાના રસ લેતા બનાવા છા. અહીં ધર્મમાં જ કહાે છા કે રુચિ વિના શું થાય ? આમ કહેા એના અર્થ શું ? 'શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિંને પૂજવી, શ્રી જિનેશ્વરદેવની વાણીને સાંભળવી, સામાચિકાદિ ક્રિયામાં આરૂઢ થવું.' એમાં આટલી અધી આનાકાની કેમ ? શરૂઆતમાં જ આનાકાની કરા તા પામા કેમ ?

## જૈનકુળના સ'સ્કારા કેવા હાવા જાઈ એ ?

જૈનપણામાં જે જાતિના ગુણા હાવા જોઈએ તે જાતિના ગુણાના અભાવ હોય ને કહીએ કે અમારામાં જૈનપણું આવ્યું, એ નભશે ? શાસ્ત્રે વિધિ માંધી છે કે જૈનકળમાં જન્મેલાને, જૈનકળના સંસ્કારથી સંસ્કારિતને વિષય તરફ સહેજે ઘૃણા આવેલી હાય પણ અભિરુચિ ન હોય. જવાદિ તત્ત્વાનું તા વાતવાતમાં એને જ્ઞાન થતું હોય. માતા ચૂલા પાસે બેઠી બેઠી એ જ ચિંતવતી હોય. દુકાન પર પિતા વેપારમાં એ જ વિચારતા હોય. અરે! જૈનના નાકરચાકરની પણ વિચારણા એવી જ વર્તતી હોય. આજે જૈનકુલને એાળખવાની કઈ નિશાની રહી છે?

સભામાંથી ' જીવદયા. '

જીવ શું ને દયા શું ? પાણીમાં જીવ, અગ્નિમાં જીવ, વાયુ વગેરમાં જીવ, હોય ? જ્યાં આ રીતે માનવામાં શાંકા ત્યાં દયા કઈ રીતિએ થાય ? જૈનકુલમાં જે આચાર—વિચાર હતા તે અખંડિત રહ્યા હોત, એનો સીધા પ્રચાર ચાલુ હોત, જન્મે ત્યારથી જ મા— ખાપે તે સંસ્કારા બાળકમાં નાખવા શરૂ કર્યા હોત, તો આજે જૈનભચ્ચાને એ ન સમજાવવું પડત કે 'ભાઈ! આ અભસ્ય ન ખવાય, રાત્રે ન જમાય, શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા, સામાયિકાદિ રાજ કરવું જોઈએ.' કારણ કે આવી સામાન્ય બાખતા બાળકા સમજેલાં જ હોત. જૈનકુલમાં જન્મેલા શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા વગર જમે ? એના મુખમાં અભસ્ય પેસે જ કેમ ? ઉચ્ચ કુલના આદમીઓને જરૂર માંસમદિરા જોતાં ઘૃણા ઊપજે. જો કે આજે તો ઊંચા કુલનીયે વાતો જુદી છે, તો પણ સામાન્ય રીતિએ મદ્યમાંસ ઉચ્ચ ખાનદાન આત્માએ માટે જરૂર ઘૃણા જનક છે, એવી જ રીતે જૈનકુલમાં અભસ્ય ભસ્રણ માટે ઘૃણા હોય જ જે શાસનમાં વૈરાગ્યની છોળા ઉછળતી હોય, ત્યાં 'પરસ્ત્રીસેવન નહિ

કરવું જોઈ એ. ' એમ કહેવું પડે ? પરસ્ત્રીસેવનના ત્યાગમાં ય વાંધા ? બધું મૂકીને જવાની વાતાે કરનારા, સારી દુનિયા ઉપર <mark>વિ</mark>રાગની વાતાે કરનારા, જેના ઘરમાં સવારના પહેરમાં ' **भरहेसर बाहुबली** ' એ સતા અને ' **મુઝમા चંदનગાઝા** ' એ સતીઓનાં સ્મરણ થતાં હેાય, એ મહાપુરૂષા અને મહાસતીઓનાં નામાના ગુંજારવ ચાલતા હાય, ત્યાંએ, આમાં વાંધા ? કેટલાકાે કહે છે કે આવશ્યક ક્રિયા જવાથી ગેરફાયદા શા ? એ કહેનારાઓને કર્યા ખબર છે કે એના જવાથી માટા ગેરફાયદા થયા છે. જેના ઘરમાંથી જિનમ દિર ગયું, પૌષધશાળા ગઈ. ઉભચકાળ આવશ્યકના ગુંજારવની ક્રિયા ગઈ, ત્યાં પરિણામે વૈરાગ્યના ભૂક્કા નીકળી ગયા. એટલું જ **નહિ પ**ણ તે ઘરાે વિષય-વાસનાનાં ધામ અન્યાં. ન રાત, ન દિન, ન સ્વ, ન પર, કશાેચે વિવેક નહિ. એ બધું આ ક્રિયાએાના જવાથી થયું છે. જેના મકાનમાં શ્રી જિતશ્વરદ્વેવની મૂર્તિ વિરાજમાન હોય, જેની પૌષધશાળામાં કાઇ ને કાેઈ જ્ઞાન, ધ્યાન, સ્વાધ્યાયાદિમાં લીન હાેય, ઉભયકાળ આવશ્યક થતાં હાય, પ્રભાતમાં મહાસતા અને મહાસતીએાનાં નામના ગુંજા રવ હાય. એના ઘરમાં વિષયની વાસનાનાં સામ્રાજ્ય ન હાેય. ' એ ક્રિયામાં શ' ભર્યું છે ! ' એમ કહેનારાઓએ સમજવું જોઈએ કે એ ક્રિયામાં જે મહત્ત્વ છે અને એ ક્રિયામાં જે શાંતિ આપવાની તાકાત છે, તે દુનિયાની બીજી કાેઈ ચીજમાં નથી. કયા ઇરાદ્દે સાંભળવું જોઈ એ ?

ઘણા મહાપુરુષા અહીં આવી ગયા; તેઓના શ્રીમુખે શ્રી લગવતી સૂત્ર વગેરે સાંભળી સાંભળી તમારા કાન પાવન થઈ ગયા, છતાં પરિસ્થિતિ ન સુધરે તેનું કારણુ ? એમ કહેવું પડશે કે જે ઇરાદે સાંભળવું જોઈએ તે ઇરાદે નથી સાંભળ્યું, તમે શા માટે સાંભળવા આવા છા, એ નિર્ણય કરીને કહેા. જે રીતે સાંભળવાની વિધિ છે તે રીતે કચારે સંભળાય ? અર્થ-કામને કુપથ્ય મનાય તા. અર્થકામ એ

સંસારરાગથી પીડાતા આત્મા માટે વિહિત કરાયેલા ધર્મકૃપી ઔષ-

ધની ખાનાખરાખી કરનાર, ભાયં કર કૃપચ્ચા છે. જેને અર્થ અને કામ, એ બેની અભિરુચિ જો અહીં આવીને વધે, એ બેના ઇરાદે અહીં અવાય, અહીં એ બેને અનુકૂળ વાત ન મળે તો નારાજી થાય, એ બેને છેંાડવાની વાતાથી ગભરામણ થાય, તો તે ધર્મને સાંભળે શી રીતિએ ? ત્યાગીના ધર્મ ત્યાગની રુચિ વિના સંભળાય નહિ અને સમજાય પણ નહિ.

#### ત્યાગની નાખત અને જૈનશાસનની પ્રભાવના!

જ્યાં રાગની નાંખતા વાગતી હાય, ત્યાં ત્યાંગની પીપુડીના હિસાબ શા ? ત્યાંગ એ સુધાષા શંદ છે. એ સુધાષાના અવાજ વિના જૈનત્વ કદી પણ ખીલવાનું નથી. જો કાઈ આત્મા એ અવાજને ગુંગળાવી નાખવા માગતા હાય, તાં એ જૈન નથી, શાસનહિતીષા નથી. એ અવાજ ચામેર ફેલાય, ઘૂમતા થાય, એક એક આત્મા એમાં એાત-પ્રેાત ખની જાય, તેમાં જ જૈનશાસનની સાચી પ્રભાવના છે. જ્યાં ઉપાદેયભાવે રંગરાગ દેખાય ત્યાં કહે જો કે ધર્મ નથી. અર્થકામની વાસનાએ આજે ધર્મને કદરૂપા ખનાવ્યા છે. એ ધર્મના મહિમા, એ વાસનાના જ ચાંગે ખરાખર ખહાર આવી શકતા નથી. શ્રી આચારાંગ આદિ સૂત્રા અને યાવત નાનામાં નાની ધર્મકથા એ સાંભળવી શા માટે ? કહા કે 'અમારા આત્મા અર્થકામની લાલસામાં જે કર્યો છે તે છૂટી જાય તે માટે, અને શ્રી આચારાંગાદિ સૂત્રા કે એક નાનામાં નાની ધર્મકથા પણ સાંભળવાથી અનાદિકાલની પાપવાસનાએા ઘટે, વિષયલાલસાએ તૂટે, અને અસાર એવા આ સંસારના પ્રેમ સર્વથા ઘટી જાય' એ જ સાંભળવાનું સાચું ફળ છે.

### પસંગને અનુસરતું ઉદાહરણ : ધર્મ છાડા કે ઘર છાડા!

એક સુંદર સાંભળેલી વાત સંભળાવું. એક ધર્માચાર્યની દેશનાથી એક શ્રીમંત પ્રતિબાધ પામ્યા. પ્રભુના માર્ગના અનુયાયી બન્યા. કર્તાવ્ય સમજ શ્રી જિનમંદિર નવું બનાવ્યું. એમાં શ્રી તીર્થ કરદેવની મૂર્તિ પધરાવી. અભિગ્રહ કર્યો કે પૂજન કર્યા વિના અન્નપાણી લેવું નહિ. એ શેઠ પોતાના નિયમપાલન કર્યે જાય છે. પૂર્વે કરેલા દુષ્કર્મના વિપાર્કાદયના યાગે, શુભાદય ચાલતા હતા, તેમાં પલટા થયા. અશુભ-કર્મના વિપાક ઉદયમાં આવ્યો. પરિણામે લક્ષ્મી ચાલવા માંડી. કુટું અમાં શંકા ફેલાવા માંડી. જેમ જેમ લક્ષ્મી જવા માંડી તેમ તેમ આળકોએ, દીકરાઓએ, કહ્યું કે 'પિતાજ ? તમને આ ભૂત વળચ્યું છે. જ્યારથી તમે આ માર્ગે જોડાણા ત્યારથી આ દશા થઈ, માટે તમે આ ધર્મ છોડા!'

ખાપ ધર્માત્મા હતો, સમજદાર હતો. વિચાર્યું કે 'શ્રી વીતરાગ-પરમાત્માની સેવા, પરમતારક શ્રી જિનેશ્વરદેવની ભક્તિ અને અખંડ ત્યાગીની ઉપાસનાનું આ કળ હાય નહિ. પૂર્વના અશુભ કર્મના વિપાકને શાંતિથી સહવા જોઈએ, લક્ષ્મી જાય તો જવા દો. શ્રી જિનેશ્વરદેવના સેવકને તો એમાંયે આનંદ આવે. એમાંયે આત્મા સમાધિમાં ઝીલે.' આ પ્રમાણેના વિચારથી ધર્મમાં તે વધુ ને વધુ દેઢ અન્યા; કારણ કે એને પ્રભુમાર્ગ ઉપર અચળ શ્રદ્ધા હતી. જ્યારે ઘરમાં વધુ ને વધુ વિનાશ થતો દેખાયા કર્યો ત્યારે દીકરા અને દીકરા-એાની માતાએ કહ્યું કે કાં તો ધર્મ છોડો, કાં તો આ ઘર છોડો. દીકરા કે જેનું આજ સુધી પાલન કર્યું છે, દીકરાની માતા કે જેને સાદ્યાબી ભાગવાની છે, એ બધા કહે છે કે ઘર છોડો. એ શ્રાવકની અતિશય વૃદ્ધાવસ્થા હતી. જેણે આખી જિંદગી દુનિયાના આનંદમાં ગાળેલી, એને ઘર છોડવાના પ્રસંગ એ કેવા કટોકટીના પ્રસંગ

પેલા શ્રાવકે વિચાર્યું કે હૃદયની ઇચ્છા હતી તેવું અનુકૂળ થયું. આમ ન થયું હોત તો આ ઘર ન છૂટત. કારણ કે શરીર નખળું એટલે આવી ભાવના સહેજે ન આવત. હસતે હૈયે ઘર છોડી દીધું. એક ઝૂંપડું રાખ્યું. સંયમની તાકાત નહાતી. ઝૂંપડામાં રહી ત્રિકાળ જિનપૂજા, ઉભયકાળ આવશ્યક, રાજ એકાસણું, સ્વાધ્યાય આદિ અખંડપણે કરે છે, અપારે બે ત્રણ કલાક ખલે કાથળા લઈ આજવિકા માટે પ્રયત્ન કરે છે, ને તેમાંથી જે કાંઈ મળે છે તેમાં આનંદપૂર્વક નિર્વાહ કરે છે.

એક દિવસે પર્વા તિથિએ પૂજન કરવા પ્રભુના મંદિરે આવી રહ્યો છે. ખહાર દ્વાર પર અલંકારાદિકથી સજેલી એક માલા કે જે પુષ્પ અને પુષ્પના હારને લઈ ઊભી છે તે કહે છે કે 'શેઠ, આ હાર સુંદરમાં સુંદર પુષ્પાથી બનેલા છે, મજેના છે, લઈ જાઓ અને પ્રભુને ચઢાવા.' એ અરસામાં, આ શેઠ જે ધર્માચાર્યથી પ્રતિબાધ પામેલા છે અને જેમની પાસે નિયમ લીધા છે, તે ધર્માચાર્ય ત્યાં આવી પહોંચ્યા છે અને આ બધું જુએ છે. શેઠે કહ્યું કે 'હાલ મારી પાસે એટલા પૈસા નથી કે હું હાર લઈ શકું, તેથી આજે નહિ લઉં.' માલાે કહ્યું કે 'આ બધું આપનું છે. અંગ પરની આ શાભા, આ અલંકાર આપ પુષ્યશાળીના પ્રતાપે છે. પૈસા લઈ હાર આપવા આવી નથી. હાર લઈ જાઓ અને ભક્તિ કરાે.' વિચારા કે આ શેઠ પૂર્વે કેટલાે ઉદાર હશે ?

શક્તિસંપન્ન આત્મા લક્તિ કરવા જાય ત્યારે લક્તિના સાધનની કિંમત કરે નહિ. અત્યારે તો બે આના અને દોઢ આનાની પંચાત ચાલે. એ લક્તિની ખામી છે. ઉત્તમ જાતિની ઉદારતા જોઈ એ. મૂચ્છાંના અલાવ જોઈ એ. ત્યાં લાવની વાત જ ન હાય. માલણુના ઉદ્યારા અને લાવના ઉપરથી શાચા કે આ શ્રેષ્ઠી કેવા ઉદાર હશે? શ્રી જિનેશ્વરદેવના મંદિરની આંધણીમાં મજૂરી કરનારા જિંદગી સુધી એ મજૂરી મળા એવું ઇચ્છે. એ કચારે એવું ઇચ્છે? વહીવટદારાનું એના પ્રત્યે કઈ જાતિનું વલણ હોય? આ બધું વાતાવરણ વિશુદ્ધ કચારે અને ? શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાના અમલ થાય ત્યારે.

શેઠ ઘેર ગયા ને થાડા દિવસનું જે કાંઈ બચ્ચું હતું, તે લઇ આવી માલાણુંને આપ્યું અને હાર લીધા. ભલે સ્થિતિ ગઈ પણ ભાવના કંઈ આછી જ ગઈ છે? પેલા ધર્માચાર્ય વિચારે છે કે 'આ તે શેઠ કે જેણે આ શ્રી જિનમંદિર બાંધાવ્યું છે, એમાં જેણે લક્ષ્મીના વ્યય પાણીની જેમ કર્યો છે, તેની આ દશા ! ધર્માચાર્ય પૂછે છે કે–શેઠ ! તમારી 🦠 આ દશા!' શેઠ કહે છે કે 'સાહેબ! આપ શી વાત પૂછા છા ? મારી ધર્મ ની દશા તો જ્યારથી આપ મળ્યા ત્યારથી ઊંચી જ ચઢતી જાય છે. હું નથી માનતા કે મારા ગુરૂ મારી સાંસારિક દશા પૂછતા હોય.' શ્રીમાન ખનીને ભીખારી ખનેલાે આવી સાંસારિક દુર્દશાના સમયમાં પણ કેવી વાત કરે છે, એ વિચારજો. શેઠ કહે છે 'આપ સાંસારિક વાત તો પૂછા જ નહિ અને જે ધર્મની વાત પૂછા છા તે ખધા આપના જ પ્રતાપ છે. આપના ઉપદેશે મને ધમ'થી મળતા સુંદર સુખમાં ઝીલતો કર્યો છે. પાપના ઉદયે મારી લક્ષ્મી ગઈ, માનપાન ગયું, કુટું ખ-પરિવારને હું અરુચિકર થયો, તેની મને જરાયે ચિંતા નથી. જે છાડવું હતું તે સ્વતઃ છૂટી ગયું.' પછી શેઠ મ દિરમાં ગયા. દ્રવ્યપૂજા કરી. ભાવપૂજામાં મગ્ન ખન્યા. તન્મય બન્યા. શાસનદેવ આવ્યા. દેવતાએ જોયું કે જે રીતની આ પ્રભુ ભક્તિ કરે છે તેવી ભક્તિ કરવાની મારામાં તાકાત નથી તેા એના ભક્તની ભક્તિ કર્ંતાયે માર્ગું કલ્યાણ, અર્થ'કામની લાલસાવાળાએા પાસે દેવતા આવે ? પ્રભુની પાસે અર્થકામની વાસનાવાળાને જુએ તો દેવતા આવ્યા હોય તેા પણ ભાગી જાય. દેવતાએ કહ્યું, 'શેઠ! હું તુષ્ટ થયેા છું. માગા.!' પણ સાંભળ કાણ ? જેને ઉદ્દેશીને 'નિસીહિ' કહે તેની સામે પણ શેનું જુએ. આજે તા નિસીહિયે જુદી અને પૂજાયે જુદી.

### <sup>દ</sup>યેય ખાેડું હોય તાે ગુ**ણ**ા પણ નકામા છે ઃ

આવા માંશુસા અમને માને તેમાં યે કાંઇક જુદું હાય. એવા-એાના સાથથી તા સાધુઓએ પણ દૂર જ રહેવું જોઈએ. સાથી મળા તા સીધા અને મજખૂત મળા કે જેઓના યાગે પ્રભુના શાસનની ઉન્નતિ સાધી શકાય. ભાગ્યવાના ! નમસ્કાર કરા તા હૃદયને પૂછીને કરજો. સમ્યગ્દષ્ટિનું માથું કર્યા ઝૂકે ! એકાન્તે વિનયવાદી મતના આપણે ખંડન કરનારા છીએ. સમ્યગ્દષ્ટિનું માથું યાગ્યને જ નમે. અયાગ્ય આગળ તા પહાડની જેમ અક્કડ રહે. એનું નામ માન નહિ, અભિ- માન નહિ, પણ ધર્માભિમાન. જેનામાં એ હોય નહિ તેનામાં પ્રાયઃ ધર્મ હોય નહિ અને હોય તો પણ ચિરકાલ ટકે નહિ. માશું ભક્તિ હોય ત્યાં નમે. ભક્તિ ગુણી તરીકે અથવા ગુણસંપન્નતા હોય ત્યાં થાય. સદ્દગુણ તે કહેવાય છે કે જે પરિણામે સુંદર હેય અન્યથા, જે ક્ષમા કલ્યાણ કરે તે જ ક્ષમા ડુખાડે, જે તપ આત્માનું ભલું કરે તે જ તપ આત્માના અનર્થ કરે.

### <sup>દ્</sup>યેયશુદ્ધિ અને શ્રી રાવણની સાધના ઃ

શ્રી રાવણે એક હુજાર વિદ્યા સાધવા અટવીમાં નિયતકાલ સુધી તપ કર્યા ભાઈ એ સાથે કાઉસ્સગમાં રહેતા. એમને ચલાયમાન કરવા જં બ્રુદ્ધી પના અધિપતિ દેવતા પાતાના પરિવાર સાથે આવ્યા. ભયં કરમાં ભયંકર ઉત્સર્ગ કર્યા. છેવટે માતાપિતાને લાવ્યા. પત્નીને લાવ્યા. માતાપિતાનું માથું કાપવાની તૈયારી અતાવી, પણ શ્રી રાવણ ડગ્યા નહિ. આ દયાન, આ તપ, જો મુક્તિ માટે હાત તા અપૂર્વ લાભ માટે થાત. આ તો રાજ્યની સાધના માટે જરૂરી વિદ્યાંઓની સાધના માટે હતું. નિયતકાલ સુધીના ઘાર તપ, સહન કરેલા ઘાર ઉપસર્ગ. રાજપત્ર મટી યાગીપત્રની જેમ વેઠેલી તકલીક, ધ્યાનમાં રાખેલી મક્ક મતા, આ સર્વ જો માેક્ષના રંગી આત્મા કરે, માેક્ષાથી આત્મા આવી રીતે ધ્યાનમાં મશગુલ અને, તો કેવળજ્ઞાન પણ મેળવે. પણ સામ્રાજ્યની લાલસાના ચાેગે આ ધ્યાન તાે સંસારવધ ક બન્યું. આ તપ, આ વિદ્યા, આ કૌવત, અધું વ્યર્થ ગયું ? વ્યર્થ નહિ પણ આત્મા માટે તેા અહિતકર નીવડશું. તપ, ધ્યાન, મનની મક્કમતા, હૃદયની સ્થિરતા, આ બધું હતું. શું નહોતું ? એક ધ્યેયની શુદ્ધિ નહોતી. શુદ્ધ ધ્યેય ન હતું એમ નહિ, પણ ખાડું ધ્યેય હતું. ખાટા ધ્યેયથી કરેલાે સાચા સાધનનાે સ્વીકાર પણ આત્માની વિટંબણા કરે છે અને એ જ કારણે ઘણું ઘણું કરવા છતાં પણ રાવણ નરકે ગયા.

## ત્યાગ માટે રાગના અલ્યાસની જરૂર ખરી !

મિશ્યા વિદ્યા કરતાં અવિદ્યા સારી. અવિદ્યા જશે તો વિદ્યા આવશે પણ મિશ્યા વિદ્યાવાળાને ઠેકાણે લાવવા મુશ્કેલ. અહીં તો હિંસક પણ મુક્તિએ ગયા છે, પણ તે કંઈ હિંસાના પ્રતાપે નહિ. કં ભારના નિભાડા પકવનારા પણ તરી ગયા છે, પણ તે નિભાડા પુકુવવાના કારણે નહિ. પરમ સુશ્રાવકા આનંદ અને કામદેવના દાખ**લા** લઈ કહેનારા કહે છે કે 'આનંદ જેવા શ્રાવક હતા છતાં, પાંચસા પાંચસા હળ અને દશ દશ હજાર ગાયાના ગાેકળના સ્વામી હતા અને છતાંય, તે એકાવતારી અન્યા, 'પણ એ કહેનારને પૂછને કે આનંદ કામદેવ શ્રાવક શાથી ? પરિગ્રહથી કે મૃચ્છાંના ત્યાગથી ? શ્રાવકપર્ણું લીધા પછી પરિગ્રહ વધાર્યો કે ઘટાડચો ? શકડાલપુત્ર કું ભાર હતા છતાં મુક્તિના માર્ગમાં નિભાડાને તેમણે પાપ માન્યું. અને અભિગ્રહ કર્યો કે એ પાપકાર્યમાં આગળ નહિ ધ્યું, પણ ક્રમે કુમે પાછે৷ વળીશ. આ વસ્તુને વિચાર્યા વિના અને સમજ્યા વિના અત્યારના જમાનાવાદીઓ કહે છે કે ' આ બધા શ્રાવકેા આટલાે આટલાે પરિગ્રહ રાખે, આટલું આટલું કરે, તેા પછી અમે આટલું જ કરીએ એમાં શા વાંધા ? ' દઢપ્રહારી. અર્જુ નમાલી જેવા ભયંકર ઘાતકી આત્માએ પણ મુક્તિએ ગયા તો પછી અમા થાડી હિંસા કરીએ એમાં શું વાંધા ? પણ આવા પ્રશ્નકારાએ સમજવું જોઈએ કે તેઓ કંઈ હિંસાના પ્રતાપે મુક્તિએ નથી ગયા પણ હિંસાના સંપૂર્ણ પણે ત્યાગ કરી પરમ અહિંસક અની અપૂર્વ સંયમની સાધના દ્વારા મુક્તિને પામ્યા છે. આ ઉપરથી એમ કહેવાય છે કે

### " जे कम्मे सरा ते धम्मे सरा"

પણ એના અર્થ એવા તા નથી જ કે જેણે ધર્મે શૂરા અનવું હોય તેણે કર્મે શૂરા અનવું જ જેઈએ. પણ આજના કેટલાક કહે છે કે 'વૈરાગ્યના અથી'એ રાગના અનુભવી થવું જોઈએ. પહેલા સંસાર પછી વૈરાગ્ય.' અનંતજ્ઞાની પુરુષા કહે છે કે એ ગાંડાઓની વાત છે. શાસ્ત્ર સાંભળી, હિતૈષીની આજ્ઞાના સ્વીકાર કરી, જે ખાટું હાય તે વગર પૂછ્યે, વગર વિલંબ, વગર સ્વાદ ચાખ્યે, તજી દેતે મહાપુરુષ કહે છે કે શાસ્ત્રે કહ્યું પણ અનુભવ વિના ખબર શી પડે ? પણ હું પૂછું છું કે ઝેરના અનુભવ કર્યા છે ખરા ? હિતૈષીએ દ્વારા જાણ્યું કે

<del>ઝેર મારે પણ અનુલવ વિના ખખર કેમ પડે? કટકી ખાઈ કેમ ન</del>થી <mark>જોતા <sup>૧</sup> પ્રાણનાે નાશ કઈ રીતિએ થાય છે એનાે અનુભવ કેમ નથી</mark> કરતા ? આથી સ્પષ્ટ છે કે અયેાગ્ય અને નાશકારી પદાર્થના અખતરા ન હોય, તાે પછી અધઃપતનના અખતરા કેમ હોય? એ અખતરા કરનારા કુવે પડે, હાડકાં ભાંગે, પાંચપચીસ કાઢનારા ભેગા થાય ત્યારે નીકળે, તે પણ પાણી બહુ હોય તેા મુડદું નીકળે, કદાચ થાડું પાણી હોય ને નીકળે તાેચે એ શરીરમાંથી પાણી કાઢતાં દમ નીકળી જાય. અને મહિનાએા સુધી, વરસાે સુધી, જિંદગી સુધી કદાચ રિબાઈ રિબાઈ ને મરવું પડે. માટે એવા અખતરા ન હોય. એ તો ડાહ્યાએાના કહેવાથી માનવાનું જ હોય. અમે કયા અખતરા કરીએ ? વૈરાગ્યના જ. અમે જો કરીએ તા તા એના જ કરીએ. તમે અમને આળખી જાંઓ તો હું દીક્ષા સંખંધી બાલું તા પણ ગભરામણ ન થાય. પણ હું જોઉં છું કે આટલા દિવસથી આટલું ૨૫૧૮ કહેવાયા છતાં હુછ ઘોંઘાટ શમતો નથી. હજ લોકો કહે છે કે આ સાધુ તો ત્યાગ. ગૈરાગ્ય ને દીક્ષાની જ વાતે৷ કરે છે. વૈરા<mark>ગ્યને સેવનારા, વૈરાગ્યથી</mark> જીવનારા, વૈરાગ્યમાં તન્મય રહેવાની લાલસાવાળા, વૈરાગ્ય સિવાયના અખતરા શી રીતિએ કરી શકીએ ? વૈરાગ્યના પંચે પડેલા, ત્યાગી તરીકે ઓળખાતા સાધુ જો રાગના અખતરામાં લીન થઇ જાય તા તે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના શાસનમાં વિધાસુ તરીકે રહી શકતા નથી. દુર્લ ભ માનવજીવન, શ્રી જિનેશ્વરદેવનું સુંદરમાં સુંદર શાસન, રખે હારી ન જાએ। માટે જરા સમજો. જેની પાસે જે ચીજ હાય તે માંગા. કાં જ્ઞાની બનાે કાં જ્ઞાનીની પૂંઠે ચાલાે. ન સમજ પડે તાે પૂછા કે આગમમાં શું કહ્યું છે ? અને એટલું તા સમજ શકાને કે જે જ્ઞાનીઓએ રાજપાટ છેાડી, ઘરખાર મૂકી, ત્યાળ સ્વીકાર્યો, એ કાઈ દિવસ દુનિયાના રંગરાગમાં રાચવાનું કહે જ નહિ.

### **બધા સાધુ થાય તેા રેા**ટલા કાેેે આપશે ?

' મધા મુક્તિમાં જાય તે৷ સંસારની શી સ્થિતિ ?' આજે

તો અજ્ઞાનીઓને આ ફીકર બહુ થાય છે. પણ તમને ખબર નથી કે સઘળાય અરિહું તપણાને પામનારા પુષ્ટ્યાત્માંઓની તો એ ભાવના હતી કે '' સવીજીવ કર્ુ શાસનરસી. " એટલે કે <mark>ખધ</mark>ા જવા શાસનરસીયા ખની મુક્તિએ જાય. જો કે એ ખન્યું નથી અને ખનવાનું યે નથી. શ્રી તીર્થ કરદેવના સમવસરણમાં અનેક આત્માઓએ ત્યાગના ધાેધને વર્ષાવતી દેશનાને સાંભળતાં છતાં સર્વ ત્યાગી તે પ્રમાણમાં થાડા જ થયા છે, છતાં ય ખધા ખને તેા એના જેવા સુખના દહાડા એક પણ નહિ. ખધા સુખી થાય એમાં વાંધા શું ? તમે ખધા અમને રાેટલા દેવા રહ્યા છાે ? અમારા ભલા માટે ઘર માંડીને રહ્યા છે। ? જો એમ હોય તો હું કહુ છું કે અમારા માટે ન રહેશા. શ્રી વીતરાગપરમાત્માના સાધુએા રાેટલાના ભીખારી નથી. રાેટલાના ભીખારી હાેય તે સાધુ નથી. સાધુ ધર્મલાભ સિયાય બીજો આશીર્વાદ આપે નહિ. કાઈ આહારાદિ આપે તા પ્રસન્નતા નહિ, ન આપે તેા નારાજી નહિ. ધક્કો મારીને અહાર કાઢે તો એ ધર્મ લાભ બાલે અને એ જ વિચારથી ગાેચરીએ નીકળે કે મળશે તો સંયમપૃષ્ટિ. નહિ મળે તો તપાવૃદ્ધિ. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના સાધ દયાના પાત્ર નથી. જો તમે સાધુઓને દયાપાત્ર માનતા હો તો તમે સાધુઓને ઓળખી જ નથી શકતા એમ હું કહું છું. વારુ, તમે જે આહારાદિ આપા છા તે તમારા ભલા માટે કે સાધ્રઓના ભલા માટે ? તે આપવામાં જો તમને તમારા નિસ્તાર ન દેખાતા હોય, તા ન આપશા. તમને તેઓ તારક લાગે, સારીયે દુનિયામાં સાચી અહિં-સાના પ્રચારક દેખાય, વિષય-કષાયને ખસેડી ત્યાગમાર્ગમાં લીન દેખાય, ઉપકારી જણાય તા આપા અને હાથ જેડીને કહો કે 'કૃપાનાથ! પુધારા, આ હયા અને અમને આપા, શું? સાનીયા ? દાન દેતાં કઈ ભાવના, કઈ ઊર્મિ હોવી જોઈએ ? 'વા સાધુ વા શ્રાવિકા થે' વેશ્યા મેં ભાંડ 'ની વાત જાણા છા ? એક મુનિ ભિક્ષા અર્થે નીકળ્યા છે. એક સામાન્ય સ્થિતિની શ્રાવિકા, વૃદ્ધ ઉમ્મરની, લક્તિપૂર્વ ક તેમને પાતાને ત્યાં લઈ જઈ, પાતાની સ્થિતિ અનુસાર જે કાંઈ હતું તેનું તારકપણાની, મહુષિ પણાની અહિએ દાન દે છે. પાત્રમાં ઘેંસ પડે છે. દેવતા ' अहादानं – अहादान ' કરી સાનીયાની વૃષ્ટિ વરસાવે છે. સામેથી એક વેશ્યાએ જોયું કે મુનિને દાન દેવાથી સાનૈયા વરસે. છેટેથી એક ભાંડે જોયું કે આ વેષથી ઇચ્છિત ભાજન મળે. પેલાે ભાંડ ગામ ખહાર જઈ વેષપલટાે કરી, દાેડાદાેડ, ધમપછાડા કરતાે, નગરમાં ઇચ્છિત ભાજન લેવા આવ્યા. એને થાડી ખખર છે કે મુનિથી કેમ ચલાય ? વેશ્યાએ એને જોયા પણ વેશ્યાને થાડી ખબર હતી કે મુનિ તા ઇર્યાસમિતિથી ચાલે ? કારણ કે ભાંડને મુનિપણાની જરૂર ન હતી અને વેશ્યાને કંઈ સુપાત્રદાનની જરૂર ન હતી. વેશ્યાએ કહ્યું 'પધારા, ' ભાંડ તા તૈયાર જ હતા. તરત જ તેના મકાનમાં ગયા. વેશ્યાને ત્યાં માેદક વગેરે તૈયાર હતું. પેલા મુનિ વેષધારી ભાંડે બધાં પાત્રાે કાઢ્યાં ને કહ્યું કે 'ભર, ભરાય એટલું' પેલી વેશ્યા પાત્રામાં એક એક માેદ્રક ગાેઠવતી જાય છે ને ઊંચે જોતી જાય છે. કંઈ સાનૈયા પડે છે? ભાંડે વિચાર્યું કે અહીંયે મારા જેવું લાગે છે. તેણે કહ્યું 'શું જુએ છે ? ' વેશ્યા બાલી, મહારાજ, પહેલાં સામે પેલી હાશીના ઘેર તમારા જેવા મુનિ આવ્યા હતા. જેને દાન દેતાં એને ત્યાં સાનૈયા વરસ્યા હતા. હું એ જોઈ રહી છું કે સાનૈયા કચાંથી વરસે છે ? ભાંડે કહ્યું કે <sup>હ</sup>વા સાધુ વા શ્રાવિકા, થે વેશ્યા મે' ભાંડ, થારા મારા ભાગ્યથી, પત્થર પડશે રાંડ, " 'તું ઊંચુ ન ભાળતી. દેવતા હશે તેા યે જતા રહેશે અને કદી કાેપશે તા ઉપરથી પથ્થર પાડશે!' આથી સમજ શકશાે કે મુનિને દાન દેતી વખતે શ્રાવકની ઊર્મ આત્મકલ્યાણ સિવાયની ખીજી ન જ હોવી જોઈએ.

#### સાધર્મી ભક્તિના મમને સમજો :

હવે પાછા આવા સાધમી ભક્તિના ચાલુ વિષય ઉપર સાધમી બક્તિ શા માટે કરવાની ? નામના, ખ્યાતિ મેળવવા કે કોઇ ઉદાર કહે, એ માટે ? નહિ જ. એ તાે કેવળ આત્માના આ ભર્ય કર સંસાર-સાગરમાંથી નિસ્તાર કરવા માટે. સાધમી તારક છે. માતા પિતા, દુનિયાના સ્નેહી-સંખંધી એ સર્વ'ના સંખંધ કરતાં સાધમી'ના સંખંધ ઊંચો છે. તેનું સ્થાન ત્રીજે નખરે આવે છે. દેવ, ગુરુ અને પછી સાધમી'ના સંખંધ. ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ તેના નંખર છદ્દી-સાતમાં છે. શ્રી જિનમૂર્તિ. શ્રી જિનમંદિર, શ્રી જિનાગમ અને આ ત્રણની ઉપાસનામાં જ પાતાનું શ્રેય સમજનાર, અને વિશ્વમાં તેનું મહત્ત્વ ફેલાવનાર પૂજ્ય મુનિવરા અને સાધ્વીએા, એમની ભક્તિમાં જ પાતાના નિસ્તાર સમજનાર પાતાના સાધમી' અંધુઓને ભરત-મહારાજા પાતાને ત્યાં કાયમ માટે ભાજનાદિ કરવાનું નિમંત્રણ કરી શું કહે છે, તે આજે હવે અરાખર સાંભળી લ્યા. છ ખંડના સામ્રા-જ્યના સ્વામી, અત્રીસ હજાર મુકુટઅહ રાજાઓ જેની સેવામાં હાજર રહે છે, તે પાતાના સાધમી' ઓને કહે છે કે—

कृष्यादि न विधातव्यं, किंतु स्वाध्यायतत्वरः । अपूँज्ञानग्रहणं कुर्वाणः स्थेयमन्वहम् ॥ १ ॥ भ्रुक्त्वा च मेऽन्तिकगतैः पठनीयमिदं सदा । जितो भवान् वर्द्धते भीः – तस्मान्मा हन मा हन ॥ २ ॥

' આપે કૃષિ ખેતી આદિ પાપવ્યાપારાને ન કરવા પણ હંમેશાં સ્વાધ્યાયમાં તત્પર રહીને અપૂર્વજ્ઞાનને ગ્રહણ કરતા રહેવું અને જમીને હંમેશાં મારી પાસે આવીને કહેવું કે ''તું જીતાઈ ગયા છે, ભય વધતા જાય છે, માટે હણ નહિ. હણ નહિ."

વિચારા, આ છ ખંડના સ્વામીના ઉદ્દગારા. ચક્રવતી છતાં કેટલા પાપભીરૂ છે. પાતાના આત્મા સંસારસિક ન થઈ જાય તેની કેટલી કાળજી રાખે છે અને પાતાના સાધમી એાને કયા માર્ગમાં યાજે છે? આરીસાલુવનમાં કેવળજ્ઞાન એ આ ઉત્તમ ભાવનાઓનું જ પરિણામ છે. કહી કે કોઈ વખત તમારે ઘેર લગ્નમહોત્સવ હોય અને તેમાં તમે ખૂબ આનંદપૂર્વ મહાલતા હો તે વખતે પાસે રહેલા કોઈ સાધમી એમ માને કે 'આ મારા સાધમી દુનિયાના રંગરાગમાં

લેવાતા જાય છે, માટે મારે એને એક સાધમી તરીકે ચેતવવા જેઈ એ. ' એમ નક્કી કરી તમારા કાનમાં આવીને એમ કહે કે 'તું જીતાઈ ગયા છે, ભય વધતા જાય છે, માટે હણુ નહિ, હણુ નહિ ' તા તમે મંગલ માના કે અપમંગલ ? ભાગ્યશાળીઓ ખૂબ વિચારશા અને સાધમી ભક્તિના મમે ને સમજશા અને એ રીતે સમજને સાધમી ભક્તિ શાસ્ત્રાજ્ઞા મુજબ કરશા તા સ્વપરના સાચા ઉદ્ધારક બની શકશા. આથી બરાબર શાસ્ત્રાજ્ઞા મુજબની સાધમી ભક્તિ સમજો અને શ્રી પરમાત્માની ભક્તિ, શ્રી પરમાત્માની આજ્ઞા મુજબ જીવતા સદ્યુરુઓની ભક્તિ અને શ્રી પરમાત્માના ધર્મની આરાધના માટે જ જીવતા સુશ્રાવકાની ભક્તિ કરી શ્રી પરમાત્માના શાસનની સુંદરમાં સુંદર આરાધના કરી વહેલામાં વહેલા શ્રીસિદ્ધિપદના ભાકતા બના એ જ એક શુભાભિલાષા.





## સમ્યક્ત્વના મહિમા

#### પાપની પ્રશંસા ન નભે :

અનંતઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિ ફરમાવે છે કે જૈનશાસનમાં સમ્યકત્વ એ ધમ રૂપી પ્રાસાદના પાયા છે. એના વિના ધર્મ પ્રાસાદ ટકી શકે નહિ. સમ્યકૃત્વ એ ધર્મ મહેલમાં પેસવાના દરવાને છે. એના વિના ધમ<sup>6</sup>મહેલમાં પેસી શકાતું નથી સમ્યકૃત્વ મૂળગુણા અને ઉત્તર-ગુણાતું નિધાન છે. સમ્યક્ત્વ વિના મૂલગુણા અને ઉત્તરગુણા ૮કે નહિ. મૂલગુણા અને ઉત્તરગુણાને પાષણ કરનાર, શુદ્ધ કરનાર સમ્ય-કત્વ છે. સમ્યકૃત્વ ન હોય તેા સઘળી ધર્મ ક્રિયાએા ધૂળ ઉપર લીંપણ સરખી છે. બધી ધર્મ ક્રિયાને સફળ કરનાર સમ્યગદર્શન છે. એ સમ્યક્ત્વમાં જ હજી વાંધા છે. જ્ઞાની ઉપર, જ્ઞાનીના વચન ઉપર અખંડ વિધાસુ ખની, જે ચીજ જેવી રીતે છે તેવી રીતે માનવી, એ જરૂરી છે. ઉપવાસ ન કરાય એ નિભાવી લેવાય, પણ ખાવાનું સાર્ું છે એમ કહેવું એ ન નિભાવાય. જૈનશાસનમાં કૃપણને રથાન છે. પણ દાનની શી જરૂર છે, એમ કહેનારને સ્થાન નથી. માેક્ષ પામવાના અસંખ્યાત યાેગ છે, તેમાંથી એક યાેગને સાધે, ખીજાને ન સાધે એનાે વાંધા નહિ, પણ આ એક જ સારું છે એમ કહે એ ન ચાલે. સેબ્ય તા બધાંયે છે એમ માને, સંસારમાં રહે, કર્મયોગે ન કરવાનું કરે, એ નિભાવવા શાસન તૈયાર છે, પણ અયાગ્યને અયાગ્ય તા માનવું જ પડશે. દુનિયાની કાઈ પણ ચીજ આત્માની નથી, એમ ન માને એ જૈનશાસનને પામ્યા નથી. એ દુનિયાની ચીજોમાં આત્માનું કલ્યાણ નથી, એમ ન માને એ જૈન નથી હેયને હેય અને ઉપાદેયને ઉપાદેય ન માને એ જૈન શી રીતિએ કહેવાય ? હેયને ઉપાદેયની કાર્ટિમાં મૂકે ને ઉપાદેયને હેયની કાર્ટિમાં મૂકે, એ નલે ? કાઈ અનાચારી આવીને કહે કે હું અતિ પામર છું, મારાથી આ અનાચાર સેવ્યા વિના રહેવાતું નથી, ચાલતું નથી, તો તેના ઉપર દયા આવે, તેની વાત પણ સાંભળીએ, પણ એમ કહે કે, બેસો બેસા, દુનિયામાં રહેવું ને અનાચાર વિના ચાલે ? તો ત્યાં દયા આવે ? બધા દોષો સેવે એ જુદી વાત છે પણ તેને સેવવાયાચ્ય માને એ બહુ જુલમની વાત કહેવાય. પાપ સેવતાર કરતાંયે, પાપને સેવવાયાચ્ય માનનારા બહુ ભૂંડા. એના છૂટકા કચારે થાય ? સમ્યક્તવાન અસેવ્યને અસેવ્ય માને, ખાટાને ખાટું માને મરતાં સુધીએ ખાટાને સારૂં ન કહે. કૃપણની કૃપણતા એના આત્માને મારે, પણ કૃપણની કૃપણતાની સ્તુતિ એના પારિચયમાં આવનારને પણ મારે. આમાં તો હું છોડવાની વાત કરતા નથીને ?

#### શું નિભાવાય ?

ભાગ્યશાળી! છોડવાયાંગ્યને છોડવાયાંગ્ય ન માના, છોડે એના ઉપર બહુમાન ન હાય, ન છોડાય એના પરતાવા ન હાય, તો પામ્યા શું? સારું ન બને એ નિભાવાય પણ સારું આંખમાં ખડેકે, એ કેમ ચાલે? એવા આદમીની ગણના જૈનશાસનમાં નથી. એ આદમી જ નથી, એ આદમીના આકારના છે, પણ આદમી નથી. એવાના સહવાસ ન મળે ત્યાં સુધી અહાભાગ્ય! એના સહવાસ અને એની સાથેની વાતચીત પણ ભૂંડી. ખાડું કરેં ને માને સાચું, પાપ કરે ને પુષ્ય માને, ઊંધે માર્ગે જાય ને સીધા ગણાવે, ધર્મ કરે નહિ ને કરે તેને ગાળા દે, આની એડે વાત શી રીતિએ થાય? જેના સિદ્ધાંતનું, વિચારનું અને માન્યતાનું કાંઈ ઠેકાશું નિહ તેને સુધારવા સાક્ષાત્ શ્રી તીર્થ કરદેવની પણ તાકાત નથી. કાં તા ડાહ્યો સારા કાં તા મૂર્ખા સારા. પણ વચલા ત્રિશાંકનું શું? બધા દુર્ગુણોને નિભાવાય પણ

सभ्यक्ष्त्वना भिक्षमा

દુર્ગું છોને, તથા અનાચારને અયોગ્ય ન માને એ ન નિભાવાય. એના ઉદ્ધારના ઉપાય નથી. ઘાર હિંસકા પણ મુક્તિમાં ગયા છે, જેનાં નામ પણ દેવાયાગ્ય ન હતા તે તરી ગયા છે, તે પાપમાં ને પાપમાં ચાંડી રહેવાથી કે એમાંથી છૂટવાથી ? એ પાપાત્માઓ તો કેવળ પાતે અજ્ઞાનતાના પ્રતાપે પાપ કરતા હતા કારણ કે કોઈ એ એ આત્માઓને 'આ પાપ છે અને કરવા જેવાં નથી' એમ સમજાવ્યું ન હતું. પણ જ્યારે સમજયા કે તરત પાપથી છૂડી ગયા પણ જે આત્માઓ પાપને પાપ માને નહિ અને પાપને પણ પુષ્યનું ઉપનામ આપે એના શી રીતિએ છૂડકા થાય ? અધમીં, પાપી, અનાચારી, ઊંધે માગે જનારા પણ એને એ સારું ન માને ત્યાં સુધી એના ઉદ્ધારના ઉપાય છે પણ જે ખરાબને પણ સારું માને તેની આગળ તા સાચા ઉપદેશ પણ નકામાં બને છે.

### સમ્યગ્દર્શનની પ્રતીતિ શું ?

સમ્યગૃદિષ્ટ આત્માનું સ્વરૂપ જણાવતાં આચાર્ય ભગવાન શ્રી હિસ્લિદ્રસ્ત્રી ધરજ મહારાજ કહે છે કે, 'सम्यग्दर्शनपूतात्मा, रमते न मवोदघो ।' સમ્યગ્દર્શ નથી પવિત્ર થયેલા આત્મા સંસારસાગરમાં ન રમે.' સમ્યક્તની એ જ પ્રતીતિ છે. ન રમે એટલે ન વસે એમ નહિ. બધા સમ્યગૃદિષ્ટ સંસારમાંથી નીકળી જાય એ ન અને. વસવું પડે તા વસે પણ રમે નહિ. તમે રહા છા કે રમા છા ? એ જરા આત્માને પૂછા. 'રહેવું ને રમવું' એ બે વચ્ચેનું અંતર અરાભર સમજી જાઓ. એનું ખરાભર નિદાન કરી લા તા લગભગ આખા ય સંસાર જત્યા. સંસારમાં નહિ રમનારની સંસાર પ્રત્યેની પ્રવૃત્તિ કઈ જાતિની હાય ? રમે નહિ તા રહે શું કામ ? આમ પૂછનારા આત્માઓ ભારે અજ્ઞાન છે કારણ કે કર્મના યાગે રહેવું પડે પણ અંતરથી રમતા ન હાય; એટલું જ નહિ, પણ કચારે છુટાય એ ભાવનામાં જ રમતા હાય. હવે તમે કહા કે તમારે રહેવું પડે છે માટે રહા છા કે રમતા રહા છાં કે જવા

માટે જાઓ છો ? સામાયિક પાળતી વખતે પાળવું પડે છે માટે પાળા છો કે ઇરાદાપૂર્વક? સામાયિક લેતી વખતની અને પાળતી વખતની સ્થિતિ, મંદિરમાં પેસતી વખતની ભાવના ને નીકળતી વખતની ભાવના, શરૂઆતના ને પછીના પરિણામ મેળવા, તપાસા. આ બધું જોવું પડશે અને આત્માની પરીક્ષા કરવી પડશે. એમ કરશા ત્યારે 'સમ્યગ્દર્શન છે કે નહિ' એની સાચી પ્રતીતિ થશે.

## જે વાંચવાથી કે ભાણવાથી વિરતિના કુવારા ઉડે એ સમ્યગ્જ્ઞાન :

કાઈ એવી ધર્મ ક્રિયા નથી કે જે કોઈ એને સમ્યગ્ભાવે સેવે તે મુક્તિપદને ન મેળવે. શ્રી જિનેશ્વરદેવને તિલક કરતાં કરતાં, સામાચિક કરતાં કરતાં, દાન દેતાં, શીલ પાળતાં, તપશ્ચર્યા કરતાં, ઉત્તમ ભાવનાએા ભાવતાં ભાવતાં, એમ જુદી જુદી ક્રિયાથી કંઈ આત્માએ৷ કેવલજ્ઞાન પામ્યા છે. શ્રી વીતરાગદેવે પ્રરૂપેલા કર્યા યાગ એવા છે કે જેમાં લીન થવાથી અનંતા મુક્તિએ નથી ગયા ? જેને એક પણ યાેગ રુચ્યાે તેને બધા ચે રુચ્યાં. એકની સેવા સ્વીકારી એણે ખધાએ ચાેગની સ્વીકારી. માેક્ષના રાગ અને એના યાેગે શીલ, તપ અને ભાવના સાચા પ્રેમ થયા વિના સાચું દાન થાય ? મુક્તિ આપનાર દાન–ધર્મના કરનાર આત્મામાં શીલ, તપ ને ભાવના પ્રેમનાે યાેગ હાેય કે વિયાેગ ? શીલથી મુક્તિ સાધે તેમાં દાન, તપ ને ભાવના યાેગ ખરા કે નહિ ? તપથી મુક્તિ મેળવે એમાં દાન, શીલ અને ભાવના યાગ હાય કે નહિ? ભાવથી મુક્તિ મેળવે એમાં દાન, શીલ અને તપની ભાવનાના યાગ ખરા કે નહિ ? જો એમ પરસ્પર ચાેગ ન હાેય તાે તે ન દાન, ન શીલ, ન તપ ને ન ભાવ. સમ્યકૃત્વ નહિ ત્યાં સુધી દેશવિરતિ, સર્વ વિરતિ, સાચું દાન, સાચું શીલ અને સાચું તપ હાેય નહિ. સમ્યક્ત્વ વિનાની કરણી છાર ઉપર લી પણ જેવી. ધૂળ ઉપર લી પણના હાથ ફેરવે ને આગળ જાય કે પાપડા ઉખડે. શ્રી જિનાગમે કાઈ પણ ક્રિયા સંસારમાં રહેવા, સંસારને વધારવા, ખીલવવા કે સંસારના રંગરાગ માટે વિહિત કરી નથી. મળી જાય એ વાત જુદી છે. દુનિયાદારીના પદાર્થો ધર્માના પ્રભાવે મળે सभ्यक्त्वना भादभा

ભલે, પણ ધર્મ'થી એ પદાર્થો મળે એ ઇચ્છવાનું નથી. એ ઇચ્છા **યાય** ત્યાં સુધી મિશ્યાત્વના છાંટા છંટાયા જ કરે છે અને સમ્યકૃત્વ એટલ દૂષિત રહે છે. સમ્યક્ષ્લની ભાવના પણ તમને જચતી નથી. સમ<mark>્યક</mark>્ષ્લ પેદા થયા પછી આગળનું ગુણસ્થાનક પેદા કરનારી વિરતિ પેદા <mark>થાય</mark>ા છે પણ તે પહેલાં નહિ.' આ વાત ધ્યાનમાં રાખીને વસ્તુસ્થિતિ વિચારા તા સમજાશે કે સમ્યક્ત દૂર રહા પણ માર્ગાનુસારીપણ પહ એવું નથી કે જેમાં પાપથી પાછા કરવા સ્વરૂપ વિરતિ તરફ પ્રેમના અંશ ન હાય. જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ અને વિરતિનું બીજ જ્ઞાન. બીજમાં ફળ હાય કે નહિ ? સમજુને તાે બીજ **હાથમાં લેતાં જ ફળ દેખાઇ** જાય છે. એક એક અક્ષર વાંચવા કે ભણવા માંડીએ કે તેમાંથી વિરતિના કુવારા ઊડે એ સમ્યગ્ર્ગાન. જે વાંચવાથી કે ભણવાથી, પાપથી પાછા ક્રવા સ્વરૂપ વિરતિ ગમે જ નહિ અને પાપથી પાછા ક્રરવા સ્વરૂપ વિરતિના અધ્યવસાયથી આત્મા પાછે৷ પડે તે સાચું જ્ઞા**ન નથી પહ્ય**ુ અજ્ઞાન જ છે. જેમ જેમ સમજ વધે તેમ તેમ પાપથી પાછા કરવાની વૃત્તિ વધતી જ જવી જોઈએ. પાપની પ્રવૃત્તિ એ જ અવિરતિનું સ્વરૂપ છે.

### રાગ માટે કરેલાે ત્યાગ નિષ્ફળ છે :

હજાર વિદ્યાની સાધના માટે શ્રી રાવણે પાતાના ખંધુઓ સાથે; લયંકર અટવીમાં, રાજપુત્રા છતાં યાગી જેવા બનીને, જટા વધારી, ગળામાં માળા ધારણ કરી, ઘાર તપશ્ચર્યા કરી. વિદ્યાની સાધના માટે રાજ્યની સાદ્યબી છાડી અટવીમાં આવ્યા એ ત્યાગી ખરા કે નહિ ? કેવળ રાગને માટે જ કરેલા ત્યાગને ત્યાગ તરીકે કેમ ઓળખાય ? કદાચ ત્યાગને માટે રાગ કરવા પહે તો કરવા પણ રાગને માટે ત્યાગ કરવા નહિ, રાગને માટે ના ત્યાગ એ ખરાબ છે. ત્યાગ માટે રાગ કરે એને હાથ જેડીએ કારણ કે એ જરૂરી પણ છે. જે તજવા જેવા છે તે પણ ત્યાગને માટે કરવા જરૂરી છે. કારણ કે તે પ્રશસ્ત છે. તજવા જેવી પણ ચીજ છે. સા ૧૩

ત્યાગને માટે કરવી પડે તો કરવાની આજ્ઞા પણ રાગ માટે એ તજ્ય તો ખાટી; કારણ કે તે આત્માની વિટંખણા કરે છે. શ્રી રાવણનો ત્યાગ એ ત્યાગ નહિ કહેવાય. કલિકાલસવ' જ્ઞ આચાય' ભગવાન શ્રી હેમ ચંદ્રસૂરી ધરજી મહારાજ શ્રી રાવણનું વર્ણન કરતાં તેને ઊંચી હદે, માટા ધ્યાનસ્થ ચાગીની કાટિમાં મૂકી કહે છે કે શું એનાં ધ્યાન, ક્રિયા ને એકા થતા ? ત્રણે ભાઈ એ એક જ સ્થાને કલાકાના કલાકા, દિવસાના દિવસા ને રાત્રિઓની રાત્રિઓ ધ્યાનમગ્ન અવસ્થામાં ઊભા રહ્યા. એને ચળાવવા જં પૂદ્ધી પના અધિપતિ દેવતા પાતાના કિન્નર ગણાદિ પરિવાર લઈ ને આવે છે. ભયં કરમાં ભયં કર ઉપસર્ગો કરે છે. ચલચિત્ત કરવાના ત્યાં સુધી પ્રયત્ના કરે છે કે શ્રી રાવણના માતાપિતા, કુટું ખ-પરિવાર યાવત એની પત્નીને ત્યાં લાવી કદર્થના કરવાના દેખાવ કરે છે. શ્રી રાવણનાં માતાપિતાનાં માથાં કાપવાના અવસરના દેખાવ કરે છે. શ્રી રાવણનાં માતાપિતાનાં માથાં કાપવાના અવસરના દેખાવ કરે છે.

આવા અવસરે કાંચાપાંચા ન ટકે, પણ શ્રી રાવણ ન ચળ્યા. સાધનામાં એકતાન હતા. કાંઈ પણ ભાગે હજાર વિદ્યા સાધવી જોઈએ. એ વિદ્યા હાય તો અમે, નહિ તો અમે નહિ. આ ધ્યાન, આ તપ, આ એકાશ્રતા, જો મુક્તિ માટે યાજાયાં હાય તો કેવલજ્ઞાન પણ થાય, છતાં ધ્યેયની ભિન્નતાને કારણે એ ખધું સંસારવર્ધ કથ્યું, 'શું ત્યાગ પણ નરકમાં લઈ જાય? ગમે તે દિષ્ટિએ પણ ત્યાગ તો ખરાને?' એમ ન કહેતા. જે ત્યાગ, સંયમ ને ધ્યાન મુક્તિ આપે તે જ ત્યાગ, સંયમ ને ધ્યાન શ્રી રાવણમાં આ વખતે શું નહોતું? ત્યાગ, સંયમ, ધ્યાન, તપ, એકાશ્રતા, ખધું હતું પણ ધ્યેય ખાટું હતું – સાધ્ય ઊંધું હતું. એ વિદ્યાની સાધના અને પ્રાપ્તિ, દુન્યવી ઠકુરાઈ માટે હાઈ નરકપ્રદા પણ ખને એમાં આશ્રય શું? દુન્યવી ઠકુરાઈ માટે સેવાયેલા ત્યાગ અને તપ આત્મા માટે વિટંખણારૂપ છે.

### જરૂરી વસ્તુના અભ્યાસ પ્રથમથી કરાે:

સંસારને માટે થતી ધર્મ ક્રિયાને શી ઉપમા આપવી ? સંસારની

સમ્યકૃત્વના મહિમા

કાેઈ પણ સિહિ માટે તમે ઝૂકી ઝૂકીને ત્રણ ખમાસમણાં ઘો તાે એ વંદના કે વંચના ? વંચના અમારી નહિ પણ તમારા આત્માની. તમે અમને ઠગા એની અમને દરકાર નથી પણ વંચના તમારા આત્માની થાય છે એની અમને દરકાર છે. તમે બધા ડાહ્યા અને કુશળ છેા. વસ્તુ ને ક્રિયાના થાેડા પણ વિવેક ન કરી જાણા, સત્યને અસત્યથી વેગળું ન કરી જાણા, તા તમારી કુશળતાને કયું ઉપનામ આપવું ? ગમે તેવા તાય તમે ધર્મા°, એમ કહ્યા કરીએ, એમને ? તમે ન હાત તા અમારું શું થાત, એમ માનીએ ? તમે ગમે તેવા હાે તાેચે તમને ધમી , દાતાર. શીલવાન, તપસ્વી કહ્યા કરવા અને તમારી ખામી તમારી પાસે ન ધરવી, એમને ? તમે અહીં તમારાં વખાણ સાંભળવા આવેા છેા કે દોષ સાંભળવા આવેા છેા ? જેને સંસારના ખંધનથી છૂટવું ન ગમે, જેને દુનિયાના રંગરાગ ગમે, તેને અહીં મજા ન આવે. છેલ્લી વખતે તમે પુષ્યપ્રકાશનું સ્તવન સંભળાવા છા ને ? એમાં શું આવે છે ? એમાં જે આવે છે, એના પહેલેથી અભ્યાસ કર્યો હાય તા ? વ્યવહારમાં તમે કહેા છેાને કે છેલ્લી અવસ્થાના સાધન માટે યુવાવસ્થામાં જેટલું ખને તેટલું કમાર્ઇ લેવું. એમ જ અહીં મરતી વખતે જેની જરૂર તેના પહેલાં અભ્યાસ ન કરાે તાે કચાંથી મઝા આવે ? મરતી વખતે તાે પુષ્યપ્રકાશનું સ્તવન સાંભળવું પડશે. સં**મ**ંધીએા **વ્યવહા**ર ખાતર એકાદ વાર તેા સંભળાવશે. કારણ ? કેાઈ એમ ન કહે કે મરતી વખતે પણ નહેાતું સંભળાવ્યું અને એ એક રીતે ઠીક પણ છે. જે મરતી વખતે સાંભળવું છે તે અત્યારે બેપાંચ વાર વાંચી લ્યોને! અત્યારે વાંચશા. વાંચ્યા કરશા તા મરતી વખતે જે ભાવના પેદા થવી જોઈ એ તે થશે. નહિ તેા આ કઠોર હૈયા પર, એની છાપ નહિ પડે અને સાધ્ય નહિ સધાય. એ સાંભળવાના–સંભળાવવાના હેતુ તાે એ છે ને કે બધાં પાપ ખપી જાય ને માેક્ષની સાધના માટે માગીએ એથીયે ઊંચી ગતિ મળી જાય ? જિંદગી સુધીનું કરેલું પાપ એમ ખપે ? એ પાપ કચારે ખપે ? એ વખતે પાપ સંભારી આંખમાંથી આંસુ આવે, હુદયમાં એમ થાય કે મેં આજદિન સુધી ખાેટું કર્યું છે અને

એ ઉદ્ગાર કુટું ખ વચ્ચે સાચે ભાવે કહેવાય ત્યારે. હેાંશ હાય, હેાંશિયારી હાય ત્યાં સુધી પુષ્યપ્રકાશના વિચાર પણ ન આવે અને બેહાેશ હાેય ત્યારે પુષ્યપ્રકાશ સંભળાવાય એથી શું વળે ? શ્રી જિનેશ્વરદેવનું શાસન પામેલ આત્માને હેયને હેય માનવામાં જરા પણ આંચકાે કેમ આવે ? પાપભીરૂનું લક્ષણ શું ? આનંદથી અને હસતે હસતે પાપને કરે તે પાપભીરૂ કહેવાય ? ''**મવોદ્ધો ન रमते''** અર્થાત્ 'સંસારસાગરમાં ન રમે.' આ પદની નવકારવાલી ગણા. તમે હવે 'નમા અરિહ તાણ 'ની નવકારવાલીમાં તા નવકારના અર્થ ભૂલી ગયા છા. 'નમા અરિહ તાણ'-માંથી સંસારમાં ન રમાય એ અર્થ નથી કાઢી શકતા, માટે "मवादधी न रमते" ની નવકારવાલી ગણે. એ પણ શ્રી અરિહ તદેવના જ જાય છે. આ જાય અર્થ પૂર્વ ક થાય તા આત્મા કંપે અને પાતાની પામરતા એાળખે, તાે થાડા દિવસમાં સાચા અરિહાતના ભક્ત થઈ જાય. શ્રી શ્રેણિક મહારાજે એક શ્રી અરિહ તપદની આરાધનાથી શ્રી તીર્થ કરનામકર્મની નિકાચના કરી. શ્રી શ્રેહ્યિક મહારાજા નવકારશીનું પચ્ચકૃખાણ પણ કરી શકતા નહાતા. કરતા નહાતા એમ નહિ પણ કરી શકતા નહાતા. જ્ઞાની કહે છે કે એ આત્માને અવિરતિના ઘાર ઉદય હતા. મહામહાપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજ મહારાજા કહે છે કે-

### 'શ્રેણિક સરખા અવિરતિ થાડલા'

એ દેષ્ટાંતે, 'અમે પણુ શ્રેણિક જેવા અવિરતિ છીએ 'એવું ન બાલતા. એમને અવિરતિના ઉદયમાં પણુ વિરતિની સદ્ભાવના હતી. વસ્તુના કેટલા વિવેક હતા ? પ્રભુને પામ્યા પછી એક દિવસ એવા નહિ કે, 'ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ કચાં છે, કઈ દિશામાં છે.' એના સમાચાર રાજ પ્રભાતમાં ન આવે. ચામેર દ્વત રાખ્યા હતા. રાજ ને રાજ સવારે સમાચાર દેવા દ્વત આવતા. આવનારને ઇનામ અપાય. સાંભળીને શ્રી શ્રેણિક મહારાજા સિંહાસન પરથી ઊભા થતા. પાદુકાના ત્યાગ કરી જે દિશામાં ભગવાન વિચરતા હાય તે દિશામાં પાંચસાત કદમ જઈ વંદન-સ્તુતિ કરતા. પછી આવીને સિંહાસને બેસતા. રાજ આ ક્રિયા ચાલુ હતી.

શ્રી શાલિભદ્ર અને શ્રી શ્રેણિક મહારાજાનું દેષ્ટાંત વિચારા :

એક વખત શ્રી શાલિભદ્ર કેવાક છે એ જોવા શ્રી શ્રેણિક મહારાજા એને ત્યાં ગયા. રત્ન–કંખલાદિના પૂર્વવૃત્તાંત કહેવાઈ ગયા છે. જે શ્રી શાલિભદ્ર સાતમી ભૂમિકાએ રહેતા હતા, જેને સૂર્ય ઊગવા– આથમવાની ખબર ન હતી, તે પણ નિરંતર ત્રિકાળ શ્રી જિનપૂજન કરતાે હતાે. શ્રી શાલિભદ્રની માતાએ રાજા શ્રેણિકને પાતાને ત્યાં આવવા આમંત્રણુ આપ્યું હતું. એથી શ્રી શાલિભદ્રના પિતા શ્રી ગાેભદ્ર શેઠ જે દેવતા થયા છે અને જે દેવતા શ્રી શાલિભદ્રને રાજ નવાણું પેટી માકલે છે, તે દેવતાએ આખા નગરને દેવલાક જેવું શાણગારી મૂક્યું. રાજા શ્રેણિકે અભયકુમારને જ્યારે પૃછયું કે આ ખધું શું છે, ત્યારે મંત્રીશ્વર અભયકુમારે કહ્યું કે મહારાજ! શાલિભદ્રે કરેલી આપના પ્રવેશ-મહાત્સવની તૈયારી છે. રાજા મકાન જોઈ આલા અને છે. પહેલા ખંડમાં ઉંઅરે ઊભા રહેવું પડે છે. સ્વચ્છ સ્ફટિકની જમીન નિર્મલ પાણીના સરાવર જેવી દેખાય છે. રાજા મૂંઝાય છે, પગ મૂક ને ડૂળું તા ? બુદ્ધિના નિધાન મંત્રીશ્વર શ્રી અભચકુમાર પાસે જ હતા. ઘરમાં સરાવર કચાંથી ? એ તરત સમજ ગયા. એકદ્રમ કંઇક ચીજ કાહી ભાંય ઉપર નાખીને ચાલ્યા. રાજા પૂછે છે કે શાલિલદ્ર અહીં કેમ દેખાતા નથી ? કહે છે, રાજન ! શાલિભદ્ર અહીં હાય? આ તા શાલિભદ્રના ગાય-દાડા વગેરે પશુઓને રહેવાનું સ્થાન છે. શ્રી શ્રેણુિક મહારાજા આશ્ચર્ય પૂર્વંક વિચારે છે કે ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવે કહેલા પુષ્યના અનેક પ્રકારામાંના આ પણ એક પુષ્યના પ્રકાર છે. આવા મકાનમાં અત્યારે કાેઈ રાજાને ઘાલીએ તાે તરત મજૂરને બાલાવી ઉખેડવા માંડે, કહે કે ઉપાડ, ઉપાડ, માલિક તે હું કે આ ? આ તા સમ્યગૂદ્ધિ રાજા હતા. એણે વિચાર્યું કે જેવું મારી પાસે રાજપુષ્ય છે, તેવું શાલિભદ્ર પાસે ભાગપુષ્ય છે. એ રાજાને જરાયે ઈર્ષ્યા ન થઈ. શ્રી અરિહ તના શાસનને પામેલા સમ્યગૃદ્ધિ આત્માને દુનિયાની કાઈ પણ વસ્તુ અનીતિના પાંચે લઈ જવા સમર્થ અનતી નથી. રાજા વિચાર છે કે મારા વિલાસભુવનમાં જે નહિ તે એના ગાય-

ઘાડા માટે. કેવું પુણ્ય ? જેમ મહારાજા શ્રેણિક સમ્યળૂદ્ધિ અને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના અનુયાયી હતા તેમ શ્રી શાલિભદ્ર પણ સમ્યગૃદ્દિ જેવા અને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના અનુયાયી હતા. ઉપર ગયા. ચાથે માળે માતાએ કહ્યું, રાજન્! પધારા, અહીં જ બિરાજો. પાંચમી ભૂમિકાએ હું રહું છું. છઠ્ઠી ભૂમિકાએ મારા શાલિલદ્રની ખત્રીશ વહું એ રહે છે અને સાતમી ભૂમિકાએ મારા શાલિભદ્ર રહે છે. સ્ત્રીએાના આવાસમાં પુરુષોના પ્રવેશ ઉચિત નથી. હું શાલિભદ્રને નીચે લાવું છું. ઘરના અધા વહીવટ મા કરે છે. છતે દીકરે મા વહીવટ કરે એ માની કેવી ઉદારતા? આજના મા-દીકરામાં કેવા વર્તાવ હોય છે? જરા સંસારમાં શાધનો તા ખરા! અરે! ને તમારે સંસારને પણ રસિલા અનાવવા હોય તા સમ્યગૃદ્ધિ અના. સમ્યગૃદ્ધિ એટલે ત્યાંગના પિપાસુ, ત્યાંગના જાપ કરનારા તમે પણ ત્યાંગના પિપાસુ અનું . રાગને ડાકરે મારું. રાગના રસિયા અન્યા તા સંસારમાં પણ અગ્નિ ખરશે. માતા ઉપર જાય છે. શાલિલદ્ર માતાને વંદન કરે છે. માતા! કેમ પધાર્યાં? માતા કહે છે, વત્સ! શ્રેશિક આવેલ છે, તું ચાલ શાલિલદ્રે કહ્યું. માતા ! એમાં મને શું પૂછા છા. જેમ રાજ આપ આપની મેળે કરાે છાે તેમ કરી લ્યાે ને નાખાે વખારે. માતા પણ ખુશ થાય છે કે કેવું પુષ્ય ! માતાએ કહ્યું, ભાઈ ! શ્રેણિક એ કાઈ કરિયાણું નથી. કે વખારે નંખાય. આ તો આપણા નગરના રાજા છે, મગધ દેશના માલિક છે, આપણા સ્વામી છે. આપણી ક્રજ છે કે નીચે આવી એમનું માન-સન્માન કરવું. શાલિભદ્ર વિચારે છે કે સ્વામી અને એ પણ મારા ! હું ચે મતુષ્ય ને એ પણ મતુષ્ય. જરૂર મારા પુષ્યમાં ખામી છે. સ્વામી તા ભગવાન મહાવીર એક જ. આ નવા સ્વામી કાેણા ? હવે તો એવી કારવાઈ કર્યું કે માથે કાેઈ સ્વામી રહે નહિ. શ્રી શાલિભંદ્રની વિચારધારા પલટાઈ. એને ખધું અસાર જણાયું. પધારા માતાજી, આવું છું, એમ શ્રી શાલિભદ્રે કહ્યું પણ આટલા શખ્દ-માત્રથી જ વિચારધારા ખદલાય અને યાેગ્ય રસ્તે ચાલવા માંડે એનું કંઈ કારણ ? એની પાસે પ્રલાેભન અનેક હતાં. આ મનુષ્યલાેકમાં એ દેવતાઈ ભાગ ભાગવતા હતા. જે શ્રી શાલિલદ્ર ધારે તા એમ કહી શકે તેમ હતું કે માતાજી, જાએા, કહી ઘો કે માલિક ન જોઈ એ. એને થાય તે કરી લ્યે. પાતાના ખાપ ગાલદ્ર શેઠ દેવ હતા, તેની પાસે લશ્કર મંગાવી લડી શકતે. પણ એ વિચાર ન આવે, કારણ કે એ સમ્યગ્દેષ્ટિ કે સમ્યગ્દેષ્ટિ જેવા હતા.

શ્રીમાન્ શ્રેષ્ઠિક મહારાજા પણ અવિરતિના ઉદયવાળા હોવા છતાં પણ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના પરમ ભક્ત હતા. શ્રી શાલિભદ્ર માતાના કહેવાથી નીચે ઊતર્યા. દેવકુમાર જેવા, સુકોમળ શરીરવાળા શ્રી શાલિભદ્રને જોઈ મહારાજા શ્રેષ્ઠિકને પ્રેમ જગ્યા. દાદરેથી ઉપાડયા. પ્રેમથી પાતાના ખાળામાં બેસાડયો. શ્રેષ્ઠિકે પૂછ્યું, કેમ છે?

તમારે ઘેર કાેઈ રાજ આવે તા નહિ પણ માના કે આવે ને તમારું સન્માન કરે તા શું થાય ? કાેઈ માેટા માણસ શેકહેન્ડ કરે તા ? તમારા અરધા ભવ તા ત્યાં જ બગડી જાય. જરા અમલદારની ઓળખાણ થાય તા જ્યાં ત્યાં બાેલાયા કરે કે પાેલીસ કમિશનર મારા હાથમાં છે. પાેલીસ-સુપ્રિન્ટેન્ડેન્ટ મારા હાથમાં છે. આમ કરું ને તેમ કરું. પછી ? પછી શુ ? અન્યાય ને અનર્થ. મહારાજા શ્રી શ્રેણિક, મગધ દેશના માલિક શ્રી શાલિભદ્રને પૂછે છે, કેમ છે ? શ્રી શાલિભદ્ર કહે છે કે આનંદ છે, દેવગુરુના પસાયથી. આપની પણ મહેરભાની જોઈ એ. દેવગુરુનું વચન સાંભળી રાજા વિચારે છે કે ખરા, ભાેગની આવી અવસ્થામાંએ દેવગુરુને ભૂલતા નથી. સમ્યગ્દેષ્ટિની ખરી કસાેટી આવા પ્રસંગે જ થાય છે. તમે દેવગુરુનું સ્મરણ કેટલીક વાર કરાે છા ? ઘાર મિચ્ચાદિષ્ટ આવે તાેગે આવા સમ્યગ્દેષ્ટિની ભાવનાથી સમ્યગ્દેષ્ટિ અની જાય.

#### ગુરૂની મહત્તા :

શ્રી અકખર બાદશાહના હૃદયમાં જગદ્ગુરુ લફારકાચાર્ય શ્રી હીર-સૂરિજી મહારાજ પ્રત્યે લક્તિ ઉત્પન્ન કરનાર શ્રાવિકા અંપાબાઈ હતી. બાઈ ચંપાએ પોતે કઠિન તપશ્ચર્યા કરી છે. અકખરે પૂછ્યું કે આવી તપશ્ચર્ય શાથી થાય છે. ત્યારે તે તપસ્વિની બાઈ શ્રીમતી ચંપાએ

કહ્યું કે વીતરાગદેવ અને જગદ્ગુર શ્રી હીરસૂરિમહારાજ જેવા ગુરુના પ્રતાપથી. ધર્મા હુદયમાં દેવગુરુ રામેરામે વસેલા હાય છે. એને ચ્ચેમ ન થયું કે તપ હું કરું ને નામના શ્રી હીરસૂરિમહારાજની. ભાદશાહ ચાંકચા. જે ગુરુના પ્રતાપે આ છ છ મહિના સુધી ભૂખે રહી શકે છે, એ ગુરુ પાતે કેવાક હશે ? ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામીએ પંદર સાે અને ત્રણ તાપસાને કેવલજ્ઞાન આપ્યું તે શી રીતિએ ? પેલા તાપસા ઉપવાસને પારણે ઉપવાસ, છડ્ઠને પારણે છડ્ઠ અને અડ્ઠમને પારણે અંદઠમના કરનારા હતા. પારણામાં સૂકાં પત્તાં વગેરે ખાનારા હતા. તાપસા વિચારે છે કે આટલું છતાં અમે અષ્ટાપદ ચઢી શકતા નથી અને આ સીધા ચાલ્યા જાય છે માટે એ આવે કે એમને ગુરુ કરીએ. ભગવાન શ્રી ગૌતમસ્વામી આવ્યા એટલે એ પંદરસા અને ત્રણ તાપસા પગમાં પડ્યા અને પાતાના ગુરુ બનવા પ્રાર્થના કરી. શ્રી ગૌતમસ્વામીએ કહ્યું કે તમારા ને મારા ગુરુ માજુદ છે. તાપસા ચાંકે છે. આમના પણ ગુરુ! એ વળી કેવાક હશે ? સમ્યક્ત્વની આવી વાસના આવી નથી ત્યાં સુધી તમારી જાતને સુધારી ન શકો તેા પારકાને શું સુધારા ?

શ્રી શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજાને ખહુ આનંદ થાય છે. એ વિચારે છે, 'મારા જેવા એના ઘેર આવે, જાતે સન્માન કરે, ખાળામાં બેસાડે, છતાં મારા માન ખાતર કે શરમ ખાતર એ એના દેવગુરુને બૂલતા નથી.' જે શ્રી શાલિબદ્રના દેવગુરુ છે તે જ શ્રી શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજાના દેવગુરુ છે. શ્રી શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજા ખુશ કેમ ન થાય ? શ્રી મહાવીર-દેવના શાસનના અજખ પ્રતાપ વિચારતાં રાજ શ્રેષ્ટ્રિક વિચારે છે કે આત્મા કેટલા સ્વતંત્ર રહી શકે છે, તેના આ શ્રી શાલિબદ્ર નમૂના છે. આવી દેવતાઈ સાદ્યાબી, ખત્રીસ દેવાંગના જેવી અભિ વગેરે વચ્ચે દેવગુરુને યાદ કરી રહ્યો છે. તે દરમિયાન શ્રી શાલિબદ્રને પસીના છૂટયા એટલે તેમની માએ કહ્યું રાજન! હવે મારા પુષ્પને છાડી ઘો, એ કરમાઈ જશે. શ્રી શાલિબદ્રે માણસોના ધાસોશ્વાસ આ રીતિએ

કદી સહન કર્યો નથી. મહારાજા શ્રેષ્ણિક વિચારે છે, કેટલાે સુકાેમળ! રાજા ભાજન આદિ કરીને જાય છે. થાડા જ દિવસ પછી શ્રી શાલિ-ભદ્રની માતા રાજા પાસે જઈ કહે છે 'રાજન્! મને આજે આપના પટ્હસ્તિ, છત્ર, ચામરાદિ આપવાની કૃપા કરાે. મારે મારા શાલિભદ્રના દીક્ષા-મહાત્સવ કરવાે છે.' શ્રેષ્ણિક મહારાજા કહે છે કે કાેષ્ણુ ! શાલિ-ભદ્ર ? દીક્ષા લે છે ? મા કહે છે, રાજન્! એ શાલિભદ્ર આજે ખદલાઈ ગયાે છે.

મહારાજ શ્રેષ્ઠિક વિચારે છે, આ લાગીને ધન્ય છે. સંસારકદ મમાં કીડા હું છું. આવા સુકામળ શાલિલદ્ર સંયમ લે છે! ખરા લાગી. ખરા લાગીનું એ લક્ષષ્ઠ છે કે કર્મના ચાંગે લાગવવા પહે ત્યાં સુધી લાગવે, પછી લાત મારી ફેંકી દે. શ્રી શ્રેષ્ઠિક મહારાજા માતાને કહે છે કે હવે તમારે કહેવાની જરૂર નથી. શ્રી શાલિલદ્રના દીક્ષા—મહા-ત્સવ હું કરીશ. જે શ્રેષ્ઠિક મહારાજાએ પહેલી વાર આમંત્રણુ માગ્યું હતું તે શ્રેષ્ઠિક મહારાજા આજે પાતે સ્વયં શ્રી શાલિલદ્રને ઘેર જાય છે. શ્રી શાલિલદ્રને પાતે જાતે સ્નાન કરાવે છે. મગધના માલિક સ્નાન કરાવતાં કહે છે કે 'તું મહાન્ છે, ધન્ય છે, મેરૂના લાર ઉપાડવા તૈયાર થયા છે. ખરા લાગી. અમે પામર. પુષ્યવાન! તું તરી ગયા, અમે રહી ગયા.'

શ્રી શ્રેિશુંક મહારાજા પાતે શ્રી શાલિલદ્રને સ્નાન કરાવી અલંકાર સજાવી, પાલખીમાં બેસાડી, આગળ છડીદાર અને છે. એઓ સમજતા કે, હું રાજા પણુ આવાના તા ગાપદાર. જે વખતે રાજા શ્રેિશુંક પાતે શ્રી શાલિલદ્રના ગાપદાર અને ત્યારે દુનિયામાં કઈ છાયા પડ ? 'મવોદ્દથી ન રમતે ' એના જેના હૃદયમાં જાપ ચાલતા હાય, તેને કાઈ સંસારમાંથી નીકળતા હાય ત્યારે આનંદની સીમા ન રહે. તમને રાજાએ આખા કુટુંખ સાથે કેદ પૂર્યા હાય ને થાડા દિવસ પછી એમ હુકમ થાય કે પહેલા તમારા છાકરાને છાડવાના, ત્યારે તમને શું થાય ? લલે દીકરા આજ છૂટે, છૂટશે તો આપણુને પણુ એ છાડાવશે.

ના, ના, તું અહીં જ રહે, બધાને સાથે જ જવાનું એમ તો ન કહેને? માળાપે તો એમ કહેવું જોઈએ કે 'અમે કમભાગી છીએ, મોહ છૂટી શકતો નથી. તું પુષ્યવાન છેા. હજી અમારા માહ ભાગ્યા નથી માટે તું નીકળ અને પછી અમને કાઢવા મથજે. સમ્યગ્દિષ્ટિની વાત આવે કે સર્વ વિરતિ આવે જ. સર્વ વિરતિ એવી છે કે સમ્યગ્દિષ્ટિથી ભાવનારૂપે અળગી ન રહે. સર્વ વિરતિના ભાવ વગર સમ્યગ્દિષ્ટિ હોય? શ્રી શ્રેષ્ઠિક મહારાજાએ એક શ્રી અરિહ તપદની આરાધના વડે શ્રી તીર્થ કરનામકર્મ નિકાચિત કર્યું. શ્રી અરિહ તદેવની એક એક આગ્રા પ્રત્યે, આગ્રાના અમલ કરે તેના પ્રત્યે, તેમને રામરામમાં આનં દ હતો. રાજ્ય વગેરે તેમને નકામાં લાગતાં. ત્યારે રહ્યા કેમ? રહેવું પડ્યું માટે રહ્યા હતા.

#### ભરતમહારાજા સાધમી ને શું વિનંતિ કરે છે?

શ્રી ભરતમહારાજાએ સાધમી ને કેવી મજેની વિનંતી કરી છે! આજસુધી ન છૂટકે, ન ચાલ્યે, નિરુપાયે, આજવિકા માટે કરવા પડતા આરંભ—સમારંભ, કૃષિ આદિ, આજથી યાવજજીવ નહિ કરવા. તમારે બધાએ મારે ત્યાં જમવું. સદેવ સ્વાધ્યાયમાં તત્પર રહી અપૂર્વ જ્ઞાન ગ્રહ્યા કરવું. મને જયાં જયાં જુઓ ત્યાં ત્યાં મને ચેતવવા. 'जिती मवान, वर्धते मी-स्तस्मान्मा हन मा हन' 'રાજન! તું તારા આત્માને ગમે તેટલા જીતનારા માન, બળવાન માન પણ રાગાદિ શત્રુથી જીતાયેલા છે, અને આવી રીતે પડ્યો રહ્યો તા ભવિષ્યમાં ભય વધતા જાય છે. માટે સ્વપરના આત્માને ન હણ, ન હણ, ' તમારા સાધમી' તમને આવીને ઉપર પ્રમાણે કહે તા તમે મારવા જ ઊઠા કેમ? આ તા ચક્રવતી', છ ખંડના માલિક આવી વિનંતિ કરે છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મ રુચ્યા વગર આ શખદા નીકળે? સંસારથી ભય પામેલા ભરત કહે છે, હું રાજા છું, ચક્રવતી' છું, જમાડું છું, માટે એમ માનીને મારી દયા ન ખાતા. મને જાગતા રાખવા પૂરતા પ્રયત્ન કરજે. મને ખાતરી છે કે જે હિત ન મા, ન બાપ, ન રાજય, ન પરિવાર કરી શકે

તે હિત તમે કરી શકા. તમે બધા કાઈ બેચારને તા પગે પડીને આ રીતનું કહા! એમનું શ્રાવકપણું ઢીલું હશે તા મજબૂત થશે. પગે પડીને કહા કે તમે તારક! શ્રી જિનેશ્વરદેવને માનનારા સાચા બધું, સાચા સહાયક, અહીં જ રહા. આ બધું આપનું જ છે. ભગવાનને કહા છાને કે, 'દાસના દાસ હું તાહરા' 'આપ એના દાસ અને આપના દાસ હું.' એવું જેઓને કહી શકાય એવા બેચાર રાખા કે જેથી મરતાં સમાધિ રહે. મરતાં સમાધિ રાખવા માટે આ રસ્તા ઘણા જ સુંદર છે. આ માર્ગને અપનાવીને તમે મરણને સમાધિમય બનાવા અને અંતે પરમપદના ભાષ્તા બના એ જ એક શુભાભિલાષા. અસ્તુ





# આગમના પૂજારી ખનાે!

## ગૃ**હસ્થ**તે જોઈ મુનિતે શાે વિચાર થાય ?

અનં તઉપકારી શાસ્ત્રકાર પરમર્ષિ એા દાનધર્મ ના મહિમા વર્ષા વતાં ફરમાવે છે કે દાન એ ધર્મનું પહેલું પગથિયું છે. દાતામાં દાતારપણું જોઈ એ. દેવું માત્ર એ દાન નહિ. દેવામાં જે જાતની ખુદ્ધિ જોઈએ તે ન હેાય તેા એ દાન, દાન અની શકતું નથી. શ્રી જિનેશ્વર-દેવે જે દાન, શીલ, તપ, ભાવને ધર્મ કહ્યા છે તે સમ્યગ્**દ**ષ્ટિના, મિથ્યાદેષ્ટિના નહિ. તમારાં તેા દાન, શીલ, તપ, ભાવ અધાંયે જુદાં. પૈસાટકાનું દાન સામાને આશ્રિત બનાવવા, તાબામાં રાખવા કે હું માેટા દાતાર છું એમ કહેવરાવવા માટે કરવાનું નથી. જો એમ હાેય તાે એ દાન નથી. એક પાઈનું પણ દાન સાચી રીતિએ કચારે દેવાય, દાન દેવું શા માટે, આ બધું વિચારવું પડશે. શીલના સેવનાર, તપ કરનાર તથા ભાવના ભાવનાર પાતાનાે ઉદય કરી શકે છે જ્યારે દાન **દેનાર સ્વપર ઉભયનાે** ઉદ**ય કરી શકે છે.** દાતાર, દેવાની વસ્તુ અને લેનાર ત્રણે શુદ્ધ જોઈ એ. એ ત્રણમાં ખામી એટલી દાનધર્મમાં ખામી. શ્રી નયસારની ભાવના ખહુ અનુપમ હતી. આવી ભાવના આવવી અહુ હુષ્કર છે. સાચી ઉદારતા હાય, પદાર્થ પ્રત્યેની મમતા ઘટે, ત્યારે -આવી ભાવના થાય. શ્રી નયસાર દાતાર પણ છે, વસ્તુ પણ છે અને તે શુદ્ધ નિર્દોષ છે, અને અતિથિ પણ યેાગ્ય મળ્યા. શ્રી નયસાર અતિથિને પૂછે છે, આવી ભયંકર અટવી, જ્યાં શસ્ત્રધારી પણ એકાકી ન આવી શકે ત્યાં આપ કેવી રીતે આવ્યા ? મુનિએ કહ્યું, સાર્થ વાહની સાથે આવેલા, તેને જણાવીને ભિક્ષા લેવા ગયા, ચાેગ્ય ભિક્ષા ન મળવાથી, માેડું થવાથી, સાથ<sup>°</sup> ચાલ્યાે ગયાે અને અમે વિખૂટા પડચા. અને માર્ગ ન મળવાથી ફરતાં ફરતાં અહીં આવી ચઢચા. શ્રી નયસાર કહે છે કે ધિક્કાર છે એ સાથ'વાહને કે જે આપ જેવા સાધુની પણુ સંભાળ ન લેતાં, ચાલ્યાે ગયાે. પધારાે, આહાર-પાણી ગ્રહ્મણ કરી મને પાવન કરાે. મુનિવરાએ આહારપાણી ગ્રહ્મણ કરી આજ્ઞા મુજબ એનાે ઉપયોગ કર્યા. ત્યાર બાદ નયસારે હાથ જોડી કહ્યું, 'પધારા, આપને આપના રસ્તે ચઢાવવા હું આવું. કહાને કે એ તાે નવરાે હશે ? એમ નહિ, પણ એને મનુષ્યપણાના કર્ત વ્યનું ભાન હતું અને એની આગળ કામધંધાની કિંમત ન હતી. નયસારને જોઈ એમને શું વિચાર થાય છે ? મનુષ્યને જોઈ ને મુનિને શાે વિચાર થાય ? મુનિ એ<mark>ટલે ષર્જીવનિકાયના પાલક.</mark> પૃ<sup>શ્</sup>વીકાય, અપ્કાય, તેઉકાય, વાયુકાય તથા વનસ્પતિકાયને પણ ન હણે. ત્રસને હણવાના તો હાય જ શાના ? શ્રાવક જેમ પૃશ્વીકાય, અપુકાય, તેઉકાય, વાચુકાય અને વન-સ્પતિકાયને હુણે તેમ ત્રસને હુણે ? શ્રાવકને અમુક મર્યાદામાં ત્રસની હિંસાના નિષેધ છે, ત્યારે સાધુને તાે છચે કાયની હિંસાનાે સર્વથા નિષેધ છે. અધ્યાપક–શિક્ષક જ્યારે જ્યારે વિદ્યાર્થી'ને જુએ ત્યારે–ત્યારે એને શું વિચાર આવે ? આ વિદ્યાથી°એં રમતિયાળ, માેજલા, શાેખીલા થાય એમ, કે ભણુવામાં હાંશિયાર થાય એમ ? એ જ રીતે ષડ્જીવનિકાયના પાલક મુનિ જ્યારે જ્યારે ગૃહસ્થને જુએ ત્યારે ત્યારે મુનિને કઈ ભાવના જાગે ? અને તેમાંચે ચાગ્ય આત્માને જુએ ત્યારે એ ભાવના કઈ ગુણી જાગે ?

#### દુષ્ટિની સમાનતા :

મુનિની દૃષ્ઠિ અને દુનિયાના ગૃહસ્થાની દૃષ્ઠિ જુદી. જો દુનિયાના ગૃહસ્થામાં જૈનપહ્યું આવી જાય તો એય દૃષ્ઠિ સમાન થઇ જાય. તમારા અધામાં જૈનપહ્યું તો છે ને ? તો એ નક્કી કે આપહ્યા એયની દૃષ્ઠિ સમાન જ છે. જૈતપહ્યું એટલે શ્રી જિત્તેશ્વરદ્વેવતું અતુયાયીપહ્યું. શ્રી જિત્તેશ્વર એટલે રાગદ્વેષાદિ દાષાને જીતનાર તે જિન અને તેઓના અધિપતિ એ જિત્તેશ્વર દુનિયાના ગૃહસ્થાની પ્રવૃત્તિ ભલે જુદી હાય, કારવાઈમાં ભલે કરક હાય, કારણ કે કારવાઈના આધાર તેા કૌવત પર છે – પણ ભાવના, ઇચ્છા ને દેષ્ટિ તેા સમાન જ જોઇ એ. આપણે જ્યારે બેયની ઇચ્છાને એક કરવી છે ત્યારે તમારે અમારી ઇચ્છા લેવી કે અમારે તમારી ઇચ્છા લેવી ? કોને કોની ઇચ્છાને આધીન થઈને એક ખનવું છે? દોરડીના વળ શી રીતે થાય? બે સતરના તંતને લેગા કરવા છે પણ બે છેડાને બે જણા સામસામી દિશા તરફ ખેંચે તા લેગું ન થાય, મહેનત નકામી જાય ને તંત્ર કશા કામ આવે નહિ. તમે અને અમે ભેગા ન થઈએ તાે કામ થાય નહિ. તમારી અને અમારી દિશા એક કરવી છે એ તો ચાેક્કસ, પણ એક કરવી કઈ રીતિએ એ માટે પ્રશ્ન રહ્યો. તમે એના ઉત્તર ખરાખર સમજો. હુદયમાં ઊતરે પછી હા કહેા. તમારી અને અમારી દુષ્ટિ સમાન થાય તા જ જૈનશાસનના સાચા ઉદયની ભાવના સિદ્ધ થાય. અમારી ઇચ્છા શી હાય એ નક્કી કરજો. અમારી ભાવના ધર્મ પમાડવાની હાેવી જોઈ એ. ધર્મ પામ્યાથી આ બધું મૂકવું પડે, પૂરે-પૂરું નહિ તેા થાડું થાડું પણ મૂકવું પહે. અનાદિકાલથી વળગેલા પીંદુગલિક સંયોગોને મૂકીએ તાે સાચા ધર્મ થાય. પૃતું મૂકીએ તે પૂરા ધર્મ અને અધૂરું મૂકીએ એ અધૂરા ધર્મ. મુકાય તે ધર્મ કે વળગાય તે ધર્મ ? અમારે ધર્મ પમાડવા હાય તા, આ અધાને છાડાવવા પ્રયત્ન કરવા જોઈએ અગર આ ખાડું છે એ ઠસાવવું જોઈએ એમાં શ'કા તો નથીને ? સ'સારને ખાટો ત કહીએ તો અમે પણ ધર્મી નથી એમ તમને લાગે છે?

## કર્મખ'ધના હેતુઓને સમજોઃ

આત્મા પાતાના સ્વરૂપથી અનંત શક્તિના સ્વામી છે, શુદ્ધ છે, પણ અનાદિ કાલથી લાગેલા કર્મસંગ્રાંગને લીધે અત્યારે અશુદ્ધ છે. કર્મનાં કારણુ કયાં ? શાથી કર્મ આવે છે ? આત્માને શાથી એ વળગે છે એ વિચારા. મિથ્ચાત્વ, અવિરતિ, ક્ષાય ને યાગ એટલે મન, વચન, કાયાના વ્યાપાર; આ ચારે કર્મખંધના હેતુ છે. આ ચાર દ્વારા આત્માને કર્મ વળવ્યા કરે છે. મિચ્ચાત કાને કહીએ ? શુદ્ધ દેવમાં શુદ્ધ-દેવપણાની ખુદ્ધિના અભાવ, શુદ્ધ ગુરુમાં શુદ્ધ ગુરુપણાની ખુદ્ધિના અભાવ તેમ જ અશુદ્ધ દેવમાં શુદ્ધ દેવપણાની ખુદ્ધિ, અશુદ્ધ ગુરુમાં શુદ્ધ ગુરુપણાની ખુદ્ધિ અને અશુદ્ધ દેવપણાની ખુદ્ધિ, અશુદ્ધ ગુરુમાં શુદ્ધ ગુરુપણાની ખુદ્ધિ અને અશુદ્ધ દર્મ માં શુદ્ધ દર્મ પણાની ખુદ્ધિ, એ મિચ્યાત્વ કહેવાય છે. આ મિચ્યાત્વના ત્યાગ ન થાય ત્યાં સુધી આત્માને થતા કર્મના અંધ અટકે નહિ. અવિરતિ એટલે હિંસાદિ પાપાથી વિરામ ન પામવા તે. એ અવિરતિના પ્રકાર બાર છે. શુદ્ધ ધર્મ સમજ્યા પછી પણ એના સ્વીકાર ન કરતાં અધર્મ માર્ગે પ્રવૃત્તિ કરવી તે પણ અવિરતિ જ છે. કષાય એટલે અવિરતિની પ્રવૃત્તિ કરવી તે પણ અવિરતિ જ છે. કષાય એટલે અવિરતિની પ્રવૃત્તિ માટે જે કોધ, માન, માયા, લેલને આધીન થવું તે. યાગ એટલે મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ. શ્રી જિને-શરદેવે કહેલા માર્ગ થી ઊંધે માર્ગ જે તે પ્રવૃત્તિ થાય તા તે અશુભ યાગ કહેવાય અને શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલા માર્ગ તે પ્રવૃત્તિ થાય તા તે સ્મુભયોગ કહેવાય

#### સભામાંથી પ્રશ્ન: અને પ્રમાદ ?

શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાથી વિરુદ્ધ મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ એ અધોએ પ્રમાદ. આજ્ઞાને અનુસરતી પ્રવૃત્તિ એ અપ્રમાદ. અવિદ્ધિત વસ્તુમાં પ્રવૃત્તિ એ પ્રમાદ, શ્રી જિનેશ્વરદેવે જે વસ્તુનું વિધાન પણ નથી કર્યું અને નિષેધ પણ નથી કર્યો એમાં પ્રવર્તે, એ પણ પ્રમાદ મિચ્ચાત્વ, અવિરતિ અને કષાયની આધીનતાથી થતા મન, વચન, કાયાનાં વ્યાપારના પણ પ્રમાદમાં જ સમાવેશ થાય છે. જ્ઞાનીએ નદિ વિદ્ધિત કરેલી વસ્તુ, સામાની લાયકાતના અભાવે નદિ નિષેધ કરેલી વસ્તુ, એનું પણ જે સેવન કરવું, એમાં લીન થવું એ પણ એક જાતિના પ્રમાદ છે. એના યાગે જેટલી પ્રવૃત્તિ એ અધી દિ સાની જનની, અને એ અધી પ્રવૃત્તિ કમેં અંધના હેતુમાં આવે છે. મુનિ અને શ્રાવક ભગવાનના શાસનનાં અંગ છે. સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા આ ચારે શાસનના અંગોને પેદા કરનાર કેાણુ? શ્રી જિનેશ્વરદેવ. શ્રી

જિનેશ્વરદેવના ભકતને શ્રી જિનમૂર્તિ, શ્રી જિનમંદિર અને શ્રી જિનાગમ, આ ત્રણ વિના કેમ ચાલે ? જે તારક, જે સેવ્ય, જે પૂજ્ય, જેના અભાવમાં પોતાના અભાવ, જેના યોગે પોતાનું જીવન, એની ગૌણતા કરે એ સાધુ સાધુ નિદ્ધ, સાધ્વી સાધ્વી નિદ્ધ, શ્રાવક શ્રાવક નિદ્ધ ને શ્રાવિકા શ્રાવિકા નિદ્ધ, દેવેય વિનાની કાઈ પણ પ્રવૃત્તિને જ્ઞાનીએ સફળતાની કાંટિમાં મૂકી નથી. શાસ્ત્રે વિધિ ખાંધી છે કે સાધુએ સાધુ ખની, પ્રભુઆજ્ઞામાં રહી, સૂત્ર ગાંખવાં, અર્થ ભણવા, તદુભયના અભ્યાસ પછી ગુરુઆજ્ઞા પામી જે કાંઈ એના અર્થો આવે એને પોતાની અને સામાની શક્તિ મુજબ આજ્ઞાનું પ્રદાન કરવું, દેવું. આ ન કરીએ તા અમે સાધુ નિદ્ધ. શ્રાવક કાંણ ? રાજ શ્રી જિનશ્વરદેવની સેવા કરે, નિર્ધ થ ગુરુની ઉપાસના કરે, અને શ્રી જિનશ્વરદેવની વાણીને સાંભળે અને તેને યથાશક્તિ અનુસરે. તમે આમાં ન માના તા શ્રાવક નિદ્ધ. સંસારને તજી, અહીં આવીને આગમને અનુસરીએ તા અમે સાધુ, અને તમે તમારી મરજી મુજબ વર્તા તાપે શ્રાવક, કેમ ? અમારામાં સાધુપણ ને તમારામાં શ્રાવકપણ લાવનાર તા આ આજ્ઞા કે બીજું કાંઈ?

(સભામાંથી) સામાયિક કરીએ છીએ, એ બેઘડી તો આજ્ઞા ખરીને ? જો તમે બે ઘડીના સામાયિકનું આજ્ઞામુજબ સેવન કરતા હો તો તે માટે તમને ધન્યવાદ; પણ એમાંયે જો બીજી ભાવના હોય, કંઈ સ્વાર્થ હોય, તો આજ્ઞાનું આરાધન નથી પણ ઢાંગ છે. આપણા બેયની દેષ્ટિ સમાન બને નહિ ત્યાં સુધી શાસનરૂપી મહેલ સ્થિર અને નહિ.

#### અર્થી મેક્ષના છા કે બધનના ?

કોને કાૈની તરફ આવવાનું છે એ નક્કી કરો. (સભામાંથી) 'અમારે તમારી તરફ આવવાનું.'

એ તો નક્કી કે અમારી પાછળ તમારે આવવાનું છે, નહિ કે તમારી પાછળ અમારે આવવાનું છે. કેટલાક કહે છે કે જમાનાને સુધારવા હાય તા જમાનાની પાછળ ચાલાે. શાસ્ત્ર કહે છે કે જે જમાનાને તમારે સુધારવા હાય તેને તમારી તરફ ખેંચા. કિનારે ઊલેલા ડૂખતાને ખહાર શી રીતે કાઢે છે ? ઉદ્ધારક ખહાર રહીને જેટલી સામગ્રી પૂરી પડાય એ પાડીને એનાે ઉદ્ધાર કરે પણ એમ છતાંય ઉદ્ધાર ન થાય તા પાતે પણ કાદવમાં જઈ ને એની લેંગા ખુંપી જાય, એમ ? નહિ જ. એજ રીતે ઉદ્ધારના રસિયા મુનિવર નયસારને જોઈ ને લાેભાયા. સાધુ લાેભી શાના હાેય ? કેટલાક કહે છે કે મહારાજ તાે રાેજ એકની એક દીક્ષાની વાત કહે છે. કહેા ભાઈ! હું દીક્ષાની વાત કહું છું કે આગ્રાની વાત કરુું છું ? આગ્રામાં દીક્ષા આવે એમાં મારાે શું ગુના ? હું તા તમને એમ કહું છું કે આ એાઘા લેવા જેવાે છે. આ રસ્તાે ખહુ મજેનાે છે. આ સંસારમાં રચ્યા–પચ્યા રહીને જે અધાગતિ થવાની છે તે આજ્ઞાના આરાધનથી નહિ થાય. જીવનમાં આને৷ પણ રસ રાખવા જેવે৷ છે. મનુષ્યભવરૂપ કલ્પતરુનાે સ્વાદ ચાખવાે હાેય તાે આ સિવાય બીજે નથી, માટે તમારાથી લેવાય તેા લ્યેા. તમે પણ સામાયિકમાં 'કરેમિ ભંતે' ઉચ્ચરા છે৷ પણ એ કરેમિ ભંતે મર્યાદિત. એ મર્યાદિત એટલે કે છે. ઘડીની સામાયિક પણ સારી રીતિએ કરનારા તા માને કે સામાયિકના ખરા આસ્વાદ જીવનભરની સામાચિકમાં જ છે, માટે ઘડીઘડી એાવા દેખાડું છું. પણ આ ન ફાવે તો, એટલે તાકાત ન હાય તા બીજું ઘણુંએ છે. આ ખાણ ખાલી નથી. સામાન્યમાં સામાન્ય માણસ પણ ધ**મ**'થી વંચિત ન રહી જાય, એને માટે શ્રી જિનેશ્વરદેવે થાડામાં થાડું પણ ખતાવ્યું છે. આ ન લેવાય તાે સમ્યક્ત્વ**મૂલ ખા**ર વ્રત લે. એ ન ખને તા સમ્યકત્વધારી અને એ પણ ન અને તા માર્ગાનુસારી અને. માર્ગા નુસારીના અર્થ સત્યના અર્થી, સત્ય લેવાની ઇચ્છાવાળા. આ કઠિન છે ? પણ એ બધું બને કચારે કે જ્યારે બેયતું ધ્યેય સમાન થાય. અમે માેક્ષના અર્થીને તમે ખંધનના, એમ ? એમ કહાેકે ખધનમાં પઢેલા છીએ, બંધનની પ્રવૃત્તિ થઈ જાય છે, પણ બંધનના અથી છી. સાં. ૧૪

નથી. અને જો અંધનના અથી હો તો તમે જૈન નહિ. અહીં સંસારની વાત કે મુક્તિની ? સંસાર તરફ ઘસડાતા તમને અહીં ખેંચવા એ કામ અમાર્ડ અમે તમને અલક્ષ્યના નિયમ શું કરવા આપીએ ? તપસ્વી અનાવવા. દાન દેવાનું તમને કહીએ તે તમને લક્ષ્મીની મૂર્છારહિત અનાવવા. શીલ પાળવાનું કહીએ તે મહાવ્રતધારી અનાવવા.

સભામાંથી પ્રશ્ન - 'એકદમ અંતિમ હેતુ પર જશાે ?'

ભાગ્યશાળી! સ્ટીમર પર પગ મૂક્યો ત્યારથી જ જ્યાં જવું છે ત્યાંનું ધ્યેય હાય. ચાર હાથ કે આઠ હાથ જવા માટે કે મધ્યદિયે જવા માટે તો સ્ટીમરમાં બેસવાનું નહિ ને ? મધ્યદિયે ઉતારી નાખવાનું કહે તો એ સ્ટીમરમાં તમે બેસો ? છેલ્લા હેતુ વિના તમે ટિકિટ પાસ, વગેરે કચાંના લ્યા છે ? વચ્ચે સ્ટેશન આવે ત્યાં પાણી વગેરે લેવા માંટે ઊતરા પણ સાગરમાં તો નહિ ને ? જ્યાં જગ્યા આવે, કાઈ ખંદર કે બેટ આવે, ડુબાય નહિ ત્યાં જ ઉતરા, છતાંયે એનીયે કિંમત નહિ. કાઇ પૂછે કે જવાનું કચાં? તો કહા કે આઘે. હજી વાર છે. તમે કદાચ ત્યાં ઊતરા તાયે પૂછીને કે રખે સ્ટીમર ઉપડી તો નહિ જાયને? જે હેતુ માટે માનવજીવન છે એ હેતુને આખા ને આખા ખાવાપીવામાં ઉડાવી દીધા. કાઇ પૂછે કે શું જોઇએ તો શેઠાઈ જોઈએ, રાજપાટ જોઈએ છે એમ કહ્યું પણ મોક્ષ જોઈએ તો શેઠાઈ જોઈએ, રાજપાટ જોઈએ છે એમ કહ્યું પણ મોક્ષ જોઈએ એમ કહેતા નથી. આતો પૈસાના પૈસા જાય, બેવકૂફ ખના તેવું થાય છે. તમને ધર્મમાર્ગે વાળવા છે પણ વચ્ચે માટી દીવાલા પડી છે એ તોડવી પડશેને?

## આચાર્ય દેવ શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ ઉપર ગંભીર આરાપ:

[ સભામાંથી લાલને ઊભા થઈ બાલવાની રજા માગી, અને કહ્યું કે 'હું સભામાં બેઠેલા મારા અસીલાના વકીલ તરીકે બાલું છું અને અમુક વાત મારી પાતાની કહું છું. મહારાજ સાહેબ જે ત્યાગની અને પ્રભુઆજ્ઞાની વાત કરે છે તે બધાને ગમે છે પણ હાલના ખારીક સમયમાં હૈયે ઊતરતી નથી. કારણ કે ઘણાઓને આજવિકાનાં ફાંફાં હોવાથી આત રોદ્રધ્યાન નડવા કરે છે. તે દુઃખા દૂર કરવામાં આવે તે સામાચિક વિગેરે બધી કમ કરણી કોઈ જુદી જ થાય. મહા-રાજ તો એની મર્યાદામાં રહીને કહે. એમની પાસે એમની મર્યાદા બહારની વાત ન કહેવડાવાય. ધનવાન શ્રાવકોએ હાલમાં સાધમી એ નાં દુઃખ દૂર કરવાની પહેલી જરૂર છે. અને માટે જ હેમચંદ્રસૂરિએ કુમારપાળ પાસે પાનકોરાના કાપડની માગણી કરી હતી. આજે કિશ્ચિયનોની વસતી ૭ કરોડ છે અને આપણે ક્યાં છીએ તે પણ વિચારવાનું છે. દસ મિનિટ સુધી ગળાગળા થઈ ને જુસ્સાદાર ભાષામાં લાલન બાલ્યા.]

ત્યારખાદ મહારાજજીએ કહ્યું કે કાેઈ માણસના આવેશથી, દેખાવથી, ગળગળા ઉદ્ગારાથી લેવાઈ જતાં ન શીખા. વસ્તુને ખરાઅર સમજો. ઝેર આપનારા અણઘડ હાેય તાે સીધું પડીકામાં આપે ને જરા હાંશિયાર હાય તા દ્રધમાં ભેળવીને આપે. સત્ય ગ્રહા કરતાં એમાં અસત્યનું વિષ ન ભળે એની ખાતરી કરા કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસુરી ધરજી મહારાજાના નામે કરેલી વાત અધૂરી અને ઉપજાવી કાઢેલી છે. છતાં એ વાત મૂકીને સામાન્ય જનતા આખીએ લીત ભૂલી જાય એમ કરવામાં આવે છે. લાલન સાધની મર્યાદા ઉપર ભાર મૂકે છે પણ એનું સ્પષ્ટીકરણ કરતા નથી. સ્વાથી વધીલમાં એ ખામી હાય છે કે એ પાતાના ખરાવ કરવા સારા કે ખાટાના વિચાર વિના અસીલનું ગાણું ગાય. એવા વકીલના કાયદા જ એ કે જજને મુંઝવણમાં મુકવા. ગુનેગારને પણ એવા વકીલ એમ ન કહે કે તું ગુનેગાર છે. પણ એમ કહે કે ફીકર નહિ, પૈસા લાવને ! તું જોજે તે। ખરા કે હું કેવા જોરશારથી બાલીને જજને પણ ફેરવી ના ખું છું ? જજ બેચ પાટી ના વકીલાના અચાવ સાંભળી સીધા ન્યાય આપે. એક જ કાયદાના ચાેગે વાદી પ્રતિવાદી બેય લડે પણ એક જ કાયદાથી એક ભચાવ માગે અને બીજો શિક્ષા કરાવવા માગે. સાંચા વકીલ તાે એનું નામ કે જે જજના રસ્તાે સીધાે કરે.

વડાદરાના એક વકીલના અવસાન પછી એના શાકની સભામાં

ગયેલા ત્યાંના જજ જે પ્રમુખ થયા હતા, તેમણે કહ્યું છે કે " આવા વકીલ મેં કાઈ જોયા નથી. એ જયારે કાઈ પણ કેસ લઈને આવે ત્યારે મને ખાતરી જ હાય કે એમાં માથાફાડ નહિ. એ વકીલ, અસીલના પણ ખાટા ખરાવ કરી કેસમાં ગૂંચવાડા ઊભા કરતા નહિ." અત્યારે તા માટે ભાગે વકીલ કહે છે કે બેફીકર રહે, બેચાર ખાટા સાક્ષી લાવ, હું જોઈ લઈશ. કયા વકીલ એમ કહે છે કે ગુના શા માટે કર્યા ? હવે ફરીથી ગુના ન કરવાની કખૂલાત ન આપે તા હું મરતાં સુધીયે તારા ખચાવ ન કર્યું. કાયદા સમજવા છતાં આમ કરનાર વકીલા તા વધારે ગુનેગાર છે. સાચા વકીલાએ તા એમ સમજવવું જોઈએ કે, 'આ છદ્મસ્થ જજો તા અમારી વાજ્યલથી કદાચ તને છાડશે પણ કર્મસત્તા નહિ છાડે.' માટે ગુના ન કરવાનું કખૂલે તા જ વકીલાતપત્ર હાથમાં લઉં. અમારે ન્યાયવેત્તા, વકીલ, ખચાવ કરનાર ખધા જોઈએ છીએ પણ તે આવા. તમારી વકીલાત વાંકી છે. જેના ખચાવ કરા તે નિર્લજ્ય ને નફફ્ટ ખને, એવી છે. તમે ગુનેગારને છેાડાવી વધુ ગુના કરતાં ખનાવા છે.

તમે જે જાણતા હા તા આજના ખાર-એટ-લા ખનેલાને ફી લેવાના પણ અધિકાર નથી. અસીલ ન આપે તા એનાથી દાવા નહિ થાય. કાર્ડમાં એમ મનાય કે સામાન્ય માણસા અધિકારી પાસે ન ખાલી શકે માટે આ વકીલાએ એમના વતી બાલવું જોઈએ. કાર્ડ તા એમને દયાના પ્યગમ્બરા માન્યા છે. એના આજની દુનિયાના પેટભરાએ દુરુપયાગ કરી રહ્યા છે. પણ અહીં પ્રભુના શાસનમાં એવી દંભી વકીલાત નહિ ચાલે. તમારા અસીલામાંથી શ્રાવકપણાના નાશ ન કરા. વકીલા કામ જરાક માત્ર કરે ને પૈસા ઘણા બધા લે છે, અને એવી રીતે અસીલા નીચાવાય છે. જો વકીલાએ પાતાની પાસે આવતા ગુનેગારાને સુધારવા પ્રયત્ના કર્યા હાત તા આજે આટલા બધા ગુનેગાર હાત ? લાલન કહે છે કે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા માથે તા મૂકીએ પણ તે હૈયે નથી ઊતરતા. જે હૈયે ન ઊતરે એને માથે મૂકનારા દ્વારા છે. મજૂર પણ માથે કચારે મૂકે કે એમાં લાભ દેખે ત્યારે.

સભામાંથી – 'અધા એ 'હા' એ 'હા' તો પાંડે છે.' આ તો હા પાડવાને ટેવાયેલા છે. આ ટેવની 'હા' છે. તમને જે ન જચે એની હા ન પાડા. તમારી 'હા' પાડવાની ટેવે તો કંઈકને આગમથી ભુલાવ્યા. તમે સાચી 'હા' પાડતાં શીખ્યા હાત તો કંઈક મક્કમ અનત. એક જ વચન વિપરીત બાલનાર માટે પૂર્વના શ્રાવકાએ કેવા પ્રયત્ના કર્યા છે અને એક કદમ પણ ખસવા દીધા નથી તે વિચારા. શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા માથા ઉપર ધરનારા તે ગમે તેવી આપત્તિમાં પણ એમ કહેતા હતા કે અમે સુખી છીએ.

આર્ત રીદ્રધ્યાનનું સ્વરૂપ સમજો. અત્યારે અવસર નથી. એ બેય ધ્યાનના ચારચાર પાયા વિચારવાના છે. પ્રસંગે જરૂર કહીશ. આર્ત<sup>°</sup>-ધ્યાનમાં પડેલાનું આત<sup>્દ</sup>ધ્યાન વધારવાનું હેાય જ નહિ. આત<sup>્દ</sup>ધ્યાન રીંદ્રધ્યાનને ખેંચી લાવે છે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના સમવસરણમાં કાંગરે કાંગરે અમુલ્ય માણેકા હતાં. એક એક માણેકથી અનેકાનાં દારિદ્રય સદાને માટે ફેડાઈ જાય તેમ હતાં. અસંખ્યાતા દેવા, ઇંદ્રો એમના સેવક હતા. એ વખતે બધા દુ:ખીને સુખી કરવા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે માણેકની પ્રભાવના કરાવી હાત તા ? પણ પ્રભુએ તા માહના કિલ્લામાં બેસીને હજારાને માહને લાત મારનારા બનાવ્યા. રીદ્રધ્યાનને જન્મ આપનાર આત<sup>્</sup>ધ્યાન છે. ઉપમિતિ ભવપ્રપંચા કથાકારે કહ્યું છે એ યાદ છે ને ? નિષ્પૃજ્ઞિયાને ઠીકરામાં જેમ જેમ વધુ વસ્તુ પડતી ગઈ તેમ તેમ એનું આત ધ્યાન વધ્યું. પરિણામે રીદ્ર થયું ને ધર્મ બાધકર મત્યા કે ઝટ એ બધું ફરી ગયું. કલિકાલસર્વજ્ઞ આગાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય મહારાજાના નામે અત્રે કહેવામાં આવી એ પાનકારાની વાત સાચી પણ તેને ભિન્ન સ્વરૂપે ગાહવી દેવામાં આવે છે. શ્રી જૈનશાસનમાં મતિકલ્પનાના એક **અક્ષર પછ** નહિ ચાલે. જૈન સાધુ કદી પણ એ નહિ કહે કે મારે આ વસ્તુ જ જોઈએ. ભક્તની પાસે જે હાય, જે હાજર કરે તે નિર્દોષ, શુદ્ધ હાય તે લઇ લે. આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરી ધરજ મહારાજા કલિકાલ-

સર્વ ત્ર તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા છે. શ્રી કુમારપાલ જેવા અઢાર દેશના માલિક જેમનાં ચરણામાં ઝૂકે. જેમની આજ્ઞા પાળવા માટે પ્રાણાપ ણ કરે, હજારાને મુક્તિને પંથે વાળનાર, એમના મોંમાં આવા શખ્દો મૂક્યા એ માટામાં માટું લાંછન છે. 'લાલને પૃછ્યું કે ત્યારે આ ચાલ્યું કચાંથી?' તમે જાણા. લાવા, જ્યાં હાય ત્યાંથી. એ કામ તમારું છે. આજની દુનિયાના જીવા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના મોંમાં પણ ગમે તેવા શખ્દો મૂકતાં અચકાતા નથી. હું એ કહું છું કે મુનિને મુનિ તરીકે, ગુરુને ગુરુ તરીકે ઓળખા. નિહ તો શાસ્ત્રના નામે વાતા નિહ કરા. સૂરિપુર દર શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા જેવા માટે, ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ માટે, આગમ માટે ગપ્પાં ન મારા. અર્થકામની લાલસાવાળા આદમી શ્રી મહાવીરદેવના શાસનમાં પણ અર્થકામ મળે તો તો ઝુકી પડે. દેવસેવા આત્મકલ્યાણ માટે છે, પણ જેટલી બક્તિ કેસરિયાજીમાં છે એટલી બીજે કેમ નથી ?

તીર્થા બધાં તારક પણ કેસરિયાજ તો છોકરાં સારાં ફરે, પસા પણ આપે. એમના નામે આવા ચમત્કારાની વાતો કરતાં તમને શરમ નથી આવતી ? કાઈ પૂછે કે તમારા ભગવાન પાશેર કે શેર કેસરના ભૂખ્યા છે? ઘણા તો છોકરાના ભારાભાર કેસર ચઢાવે છે. આ બધું શાસ્ત્રમાં છે ? કચાંથી આવ્યું ? આ એવી ને એવી વાતો આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના નામે થાય છે. મહારાજા શ્રી કુમારપાલ આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાને કહેતા કે ભગવન્! હું આપના સેવક. મને આપ રાજા ન માનતા. આપ જ્યારે મને રાજા માનશો ત્યારથી મારા અધઃપાત શરૂ થઈ જશે. મારામાં સવ વર્ષતિ શ્રહ્યા કરવાની તાકાત નથી. મારી વય વધી ગઈ છે. એ સિવાય જેટલી આજ્ઞા કરવી હાય એટલી કરા. એ કરવામાં મને રાજા ન માનતા.

## મહારાજા કુમારપાળ અને સુવર્ણસિક્રિ :

અહાર દેશના માલિક કુમારપાલ, જેના સમ્યક્ત્વને તાેડવા માટે

દેવાદિ તરફથી ભયંકર પ્રસંગા ઉત્પન્ન થયા, એ બધી કસાેટીમાંથી એ પસાર થયા, એ શ્રી કુમારપાલ મહારાજા જેના ચરણમાં શિર ઝૂકાવતા તે કલિકાલસર્વત્ર આચાર્યભાગવાન શ્રી હેમચંદ્રસરીશ્વરજ મહારાજાના ગુરુ કેવા હતા એ જાણવું છે? અઢાર દેશના માલિક કુમારપાળ રાજાને એવી ભાવના થઈ કે જો સામગ્રી મળી જાય તા જગતનું દારિદ્રય કેંકી નાંખું. આ ભાવના તેમણે ગુરૂમહારાજ સમક્ષ વ્યક્ત કરી. તે સાંભળી શ્રી હેમચંદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજ કહે છે કે ગુરુજી પાસે સવર્જા સિદ્ધિ છે. શ્રી કમારપાળે કહ્યું કે એ અપાવા તા હું પરમાર્થમાં વાપરું. મારી જાત માટે, મારા કુટુંબ માટે, મારા રાજપાટ માટે હું જરા પણ નહિ વાપરું. આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્ર-સૂરીશ્વરજી મહારાજાએ કહ્યું કે ગુરુમહારાજને અહીં આવવાની વિનંતિ કરાે. અહીં શાસ્ત્રકાર કહે છે કે શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ પણ કુમારપાળના પ્રેમને આધીન થઈ 'ઢાજી ' ભણી. શ્રી કુમારપાળે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિના ગુરુમહારાજને વિનંતિ કરી કે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજીની ઇચ્છા એવી છે કે આપ અહીં પધારાે. ગુરુમ**હારાજે વિચાર્યું કે હેમચં**દ્ર યાદ કરે છે તેા જરૂર કાંઈ શાસનનું માટું કાર્ય હશે. સૂરિપુંગવ શ્રી દેવચંદ્રસરીશ્વરજી મહારાજા ધ્યાનમગ્ર રહેતા. શાસનસ્તંભ. શાસનસ રક્ષક શિષ્ય મળ્યા પછી ગુરુમહારાજાએા આત્મધ્યાનમાં જ મગ્ન રહેતા હતા. શ્રી દેવચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા આવ્યા. કુમારપાળ પ્રવેશમહાત્સવની તૈયારી કરે તે પહેલાં તા ઉપાશ્રયમાં પણ આવી ગયા. ગુરુમહારાજને શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજ તથા કુમારપાલ, બેય જણાએ, પગમાં પડી વંદના કરી. પછી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજીએ ગુરુ-મહારાજને કુમારપાલની ભાવના જણાવીને કહ્યું કે આપ સુવર્ણસિદ્ધિ આપવાની ઉદારતા કરાે. ગ્રંથકાર કહે છે કે આ સાંભળીને ગુરુમહારાજના હદયમાં જે પીડા થઈ તે અનિવ ચનીય છે.

ગુરુમહારાજે કુમારપાળની પીઠ ઉપર હાથ મૂકયા. પીઠ થાખડી કહ્યું કે, રાજન્! તારી ભાવના ઉત્તમ છે, ઘણી ઊંચી છે પણ **હાલ** 

તું તારા સ્થાન પર જા. પછી શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજીને કહ્યું છે કે 'તુંએ ભૂલ્યા ! આ દશા ! જો સુવર્ણ સિદ્ધિથી દારિદ્રચ ફેડાતાં હાત તાે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ પાસે કર્યા કમીના હતી ? દુનિયાના પથ્થરાથી જો ધર્મ થતા હોત તો શ્રી તીર્થ કરદેવ કે જેમની સેવામાં અસંખ્ય ઇંદ્રો હાજર હતા તેઓ રાજપાટ મૂકી, સંયમ સ્વીકારી, દ્યાર ઉપસર્ગ પરિષદ્ધ સહન કરી કેવળજ્ઞાન ઉપાર્જવાની શું કામ માથાફાેડ કરત ? કુમારપાળ તાે ગૃહસ્થ, એ ગમે તેવાે ધમી° છતાંએ એની નજર ઘર પર. પણ હેમચંદ્ર! તું! તારી આ વાસના!' ગ્રંથ-કાર કહે છે કે શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી ત્યાં બાળકની પેઠે બાલે છે. કહે છે કે 'ભૂલ્યા, હું ભૂલ્યા, મૂંઝાયા, ક્ષમા કરાે.' આ કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્ય ભગવાન્ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાના માંમાં આવા ન છાજતા શખ્દેા મૂકવા અને એની ડાંડી પીટચા કરવી, એના જેવા એક પણ અનર્થ નથી. અનંતજ્ઞાનીનાં વચનાના મર્માને સમજો. હું એમ નથી કહેતા કે સાધમી ને સહાય ન કરાે. હું તાે કહું છું કે સાધમી ખાતર તારાજ થઈ જાએા, ઘરખાર વેચા, અપાય એટલું આપા, બધું ધરી દ્યાે. પણ સાથેસાથે સાધુની મર્યાદા, શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા-આગમનાં ફરમાન, શ્રાવકની કરણી, આ બધું સમજો.

#### ધર્મ રક્ષા માટે પ્રાણાર્પણની ભાવના છે?

સભામાંથી કેાઈએ કનૈયાલાલ મુનશીનાં પુસ્તકામાંથી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ પ્રત્યેના અનુચિત લખાજુની અને એ પાઠા યુનિવર્સિડીમાં હાય તા કેવી અસર કરે વગેરે સંખંધી વાત કહી અને એ સંખંધી કંઈ હીલચાલ કરવા પાર્થના કરી.

જવાબમાં—આ માટે વરસાથી હીલચાલ ચાલે છે. પ્રયત્ના કરનારા કરે પણ છે, પણ કલિકાલસર્વન્ન આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી મહારાજને માનનારાઓનું હૃદય હજી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી પ્રત્યે ઢળેલું નથી. જે જે બનાવા બન્યા છે એના જો ઇતિહાસ કહેવા બેસું તા તમે સાંભળતાં કકળી જશાે. મુનશીના ઇતિહાસમાં કયા કયા આત્માએા કઈ કઈ રીતિએ સંડાવાયા છે, સમાજના ઉદ્ધારક કહેવાતાઓએ આ હીલચાલને કેવી રીતે કેડથી જ ભાંગી નાખી છે, એ ખધું જાણવા જેવું છે પણ એ કહેવાના હજી વખત આવ્યા નથી. મુંખઈની પ્રજા, મુંખઈના યુવકા, મુંખઈના સમાજ, એટલી માજમજમાં પહેલ છે કે આ સંભળાવવાના હજી અવસર નથી. જરૂર એ લખાણથી શાસનને ઘણા ધાકા પહોંચ્યા છે.

આજથી સો વર્ષ ખાદ એ સાહિત્ય, તમારા ધર્મ ગુરુ માટે, તમારા ધર્મ માટે કેવી અસર કરે! જ્યારે મને યાગ્ય લાગશે, અવસર જોઈશ ત્યારે હું જરૂર કહીશ. તમે હજી સાંભળવા તો તૈયાર થાઓ! અરે, એની વાત તો દૂર રાખા. તમારા કુલદીપક કહેવાતા શું લખે છે? એ લખાણને તમે આનંદપૂર્વ વાંચા છા? સમજો. આપણામાં દેવગુરુધર્મના રક્ષણ માટે હજી પ્રાણાપ ણની તાકાત નથી. હું શરીર- ખળની વાત નથી કરતા. બ્રદ્ધાખળ કચાં છે? તે હાય તા એના રક્ષણ, એની ભક્તિ, એની સેવા માટે ધારીએ એટલું કરી શકીએ. એ ખધું કહેવાથી લાભ દેખાશે ત્યારે જરૂર કહીશ. હજી વાર છે. હજી તો લાલનના પ્રશ્નના ખુલાસા ચાલે છે.

અહીં પાંચ મિનિટ બાલનારે પચાસ મિનિટ સાંભળવા તૈયાર રહેવું જોઇએ, છતાંએ સમાધાન ન થાય તો ફેર પૂછવાની છૂટ છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવનું શાસન જુદું છે. તેની માન્યતા જુદી છે. તેના સિદ્ધાંતા અલીકિક છે. એ ન સમજય ત્યાં સુધી આવી જાતની આર્ત-રીદ્રથી અચાવવાની વાતા એ અર્થ વિનાની છે. શ્રી દેવચંદ્રસ્રીશ્વરજીએ આપેલી શીખ શ્રી હેમચંદ્રસ્ર્રીશ્વરજીએ માથે ચડાવી ભૂલ કખૂલ કરી. શ્રી કુમારપાલ પણ સમજી ગયા. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના એ મોલિક સિદ્ધાંત છે કે પાતાની પાસે વિદ્યમાન લક્ષ્મીના સદુપયાગ કરવા એ ધર્મ, પણ સદુપયાગ માટે લક્ષ્મી પેદા કરવી એ પાપ. આ સિદ્ધાંત ગાંખા, અને એના પ્રચાર દુનિયાભરમાં કરા, તા આજે પણ પરમ શાંતિ અનુભવશા, નહિ તા ઊંધી પ્રવૃત્તિએ મેળવવામાં પડયા

તો, કાંઘ, માન, માયા અને લાેભમાં ભરમીભૂત થઈ જશા અને આટલું ચે રહ્યું સહ્યું જૈનત્વ નાશ પામશે. વિઘમાન લક્ષ્મોના સદુપ ચાગના ઉપદેશ હાેય, પણ લક્ષ્મીની જરૂર છે માટે પૈદા કરાે એ કહેવું એ શ્રાવકને પણ પાપતા અમને તાે મહાપાપ.

આજની વાતોમાં ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના મૌલિક સિદ્ધાંતનો નાશ થઇ રહ્યો છે. જૈનશાસનનું હાથે કરી લીલામ થાય છે. આજે સમયના નામે, જમાનાના નામે, શ્રી મહાવીરદેવની આજ્ઞાના નામે, જેઓ શાસન ઉપર હુમલાઓ કરી રહ્યા છે તેઓ સમજ લે કે તે બધા પાતાની જાત પરના હુમલા છે. અત્યારના કરતાં કંઇગુણા વિદ્વાનોએ નિહ્નવ બનીને શાસનવિરુદ્ધ પ્રયત્ના કર્યા. એ બધા પ્રયત્ના નાશ થયા, પ્રયત્ના કરનારાઓ નાશ થયા, પણ શાસન જયવંત છે. એકવીસ હજાર વર્ષ સુધી જયવંત રહેવાનું છે એમાં અમને જરાયે શંકા નથી. હવે સંખ્યાબલની વાત પર આવા. ઘણા હોય ત્યાં ધર્મ એ માન્યતા ખાટી છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં રહેનાર એક સાધુ, એક સાધ્વી, એક શ્રાવક, એક શ્રાવિકાઃ એ સંઘ પણ શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાને ન માનનારા સંઘને શાસ્ત્રે અનેક ખરાબ ઉપમા આપી છે. માત્ર ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના નામ દેનારાથી ખુશી થવાનું નથી.

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું નામ દેનારમાંથી કેટલાયે શાસનની હાંસી કરી રહ્યા છે. જૈનેતરામાં જે જૈનશાસનની છાપ સારી હતી તે હલકી કરનાર આજના કહેવાતા સુધારક જૈના જ છે. ઇતર પાસે એ જ તમારા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું નામ દેનારા ડાહ્યા ગણાતા, વિદ્વાનમાં ખપતા, કહે છે કે '' અમારા સાધુમાં કાંઈ નહિ. અમારા આગમમાં કાંઈ નહિ. જ્યાં જુઓ ત્યાં પાપ, પાપ ને પાપ. આ ન ખવાય, તે ન ખવાય, રાતે ન ખવાય, કાેડલીવર ઓઇલ ન પીવાય, આ ન થાય, તે ન થાય, આવી જ વાતાે છે." અહેતર છે કે આવા લાેકાે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું નામ દેનારા ન હાેય તાે વધુ સારું.

સાધુપણાની મર્યાદા મૂકી ઉપદેશ ન આપજે. અમને મુધાદાયી, મુધા-જી કહ્યા છે. તમારાં અન્નપાણી માટે અમારે ઉપદેશ દેવા, એમ ! જો એ ભાવના અમારામાં આવે તો હું કહું છું કે અમારાથી આગમ નહિ વંચાય. અમને જરૂર એ થાય કે આમને ફાવતું કહીશું તો પાતરામાં ઘીની વાઢી ઠલવાશે. ફાવતું નહીં કહીએ તો એ નહિ થાય. અમને વંદના નહિ કરે, ખમાસમણાં નહિ દે, માટે ફાવતું જ બાલવા દો. અમારે ને આગમને શું? આ ભાવના આવી તો અમારા માટે દુર્ગતિના ખાડા તૈયાર છે.

તમે એમ ન માનશા કે અમે તમારા અન્નપાણી માટે ઉપદેશ દઈએ છીએ. અનંતકાલે મળેલી માનવ જુંદગીને ન ગુમાવવી હાય તો મક્કમ બના. આત્માના નાશ કરે એવી વસ્તુ પાછળ પાગલ ખની આગમને ન છંછેડા. આગમને છંછેડતાં અનંતકાલ સુધી દુર્ગતિમાં રખડશા. જે માત્રા શરીરને ત્રાંભા જેવું કરે તે જ માત્રા વિધિથી ન ખવાય, પથ્ય ન પળાય તા શરીરમાં કીડા પડે, અને પછી એના ઉપાય નહિ, સડી સડીને મરવાનું. કલિકાલ સર્વં સ આચાર્ય લગવાન શ્રી હિમચંદ્રસૂરી ધરજી મહારાજા શાસનરક્ષક, સાડાત્રણ કરોડ શ્લેકના રચનાર, જેના અક્ષરે અક્ષરે મિથ્યાત્વાદિ ભાગે અને સમ્યક્ત્વાદિ પમાય, જેણે પાષેલા પદે પદે વૈરાચ્ય વાંચી આત્મા વૈરાચ્યવાસિત અને, એના મામાં આવા શખ્દો મૂકતાં તમને શરમ નથી આવતી?

શ્રી કુમારપાલ જેવા આજ્ઞાપાલકને માટે એ સૂરીશ્વરજને આટલું બધું કરવું પડે ? શ્રી કુમારપાળની આંખો ઉઘાડવા પાનકારાની માગણી કરવી પડે ? શું એ સૂરીશ્વરજી કહી સાધમી લક્તિનું કહેતા જ નહિં હાય ? આવી ઉપજાવી કાઢેલી વાતા કરવી શ્રાવકને ન છાજે. પુરાવા લાવા.

મને પણ માના તો આ આગમને હું વફાદાર હાઉં તા માનજો કેવળ મારા જ પૂજારી હા તા તમે ભગવાનના પૂજારી નથી. ભગવાનના

પૂજરી હા તા તમે મારા પૂજરી છા. હું કાે શું? જે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના શાસનને ન સ્વીકાર્યું હાત તા હું એક કીડા કચાંય સખડતા હાેત! ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ મારાથી જવે છે એમ માનનારાની જિંદગી ધૂળમાં મળે છે. આ આગમના યાેગે, આ ઓઘાના યાેગે દુનિયામાં મનાતા, પૂજાતા, જો આગમને આઘાં મૂકે, અને તેમને જો સંયમ ઉપર પ્રેમ ન હાેય તાે એવાઓની આ શાસનમાં જરાયે કિંમત નથી. માટે તમે સા આગમના પૂજારી અના. આગમની વાતા સદ્યુનુના મુખે સાંભળા, સમજો, શાસ્ત્રોમાં આવતાં દેષ્ટાંતાના મમાંને સમજો. સુધારકાની વાજ્જળમાં ન ક્સાઓ. અને ભગવાનની આજ્ઞાના પૂજારી અની આતમહિત સાધા એ જ એક શુભાભિલાષા.





## સમ્યગ્દષ્ટિની મનાેવૃત્તિ

#### સમ્યગ્દ(ષ્ટ કેવા હોય ?

અનંત ઉપકારી શાસ્ત્રકારપરમિષ એ કરમાવે છે કે સમ્યગ્દર્શન ગુણુને પામેલા આત્મા દુનિયાની સંપત્તિને આપત્તિરૂપ માને અને દુનિયાની આપત્તિને સંપત્તિરૂપ માને. આપત્તિના સમયમાં સમ્યગ્દેષ્ટિ મજ ખૂત બનીને ઊભા રહે અને દુનિયાની સંપત્તિના સમયમાં હૈયાથી અલિપ્ત રહે.

કલિકાલસર્વ ત્ર આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ શ્રી વીતરાગ પરમાત્માના ગૈરાગ્યનાં વખાણ કરતાં જણાવ્યું છે કે 'હે ભગવન્! આપને સુખના હેતુમાં જેટલા ગૈરાગ્ય હતા એટલા દુઃખના હેતુમાં ન હતા.' મહાનુભાવા ! યાદ રાખા, આ સુખ–દુઃખ પૌદ્દગલિક સમજવાનાં આત્મિક સુખના ગૈરાગ્ય નહિ. માટે જ તેઓ કેવલજ્ઞાન પામ્યા. રાજ્ય, રિદ્ધિ, સિદ્ધિ, ધન–ધાન્ય, પરિવારાદિ પરિગ્રહ એ સુખના હેતુ, દુઃખના હેતુ એથી વિપરીત બેમાં ભુંડા કાેણુ ?

સમ્યગ્દિષ્ટ આતમા તો વિચાર કે દુઃખના હેતુઓ તો, જો હું મક્કમ રહું તો, કમ'ક્ષય કરાવનાર છે, પણ સુખના હેતુઓમાં કમ'ક્ષય સાધવા કઠિન છે, ભયંકર છે. નિ**'દા સહન કરવી એ સહેલી** છે. પ્રશંસા સહન કરવી કઠણ છે. ચાર ગાળ કાઈ દે એ સહન કરવામાં કઠિનતા નથી પણ ચાર વાર કાઈ ગૂંકે એની અસર ન થાય એવા વિરલો તા કાઈક જ હાય. પામર જીવા માટે તા નિંદા સહન કરવી પણ કઠિન છે. એમાંએ એક વાત સમજવા જેવી છે. ખાટી

વસ્તુના પ્રયાસ કરનારને નિંદા સહવાના ગુણ સહેલાઈ આવે છે, એમ પણ શાસ્ત્રે કહી દીધું છે. એ સહન ન કરે તા પાતે ધારે એના પ્રચાર કરી શકે જ નહિ.

વેપારીને પૂછા, ગ્રાહુક ગમે તેટલો ગરમ થાય, તું કેમ ગરમ થતાે નથી? વેપારી ગ્રાહક સાથે ક્દીયે અગાડે? દુકાન વેપારીની છે, કઈ ગ્રાહકની નથી. દુકાને ગાદી ઉપર બેઠેલા સ્વાથી વેપારીને ગ્રાહક કંઈ સંભળાવી પણ જાય તો ય તે વાણીએા મૂછમાં હસે પણ આકરા ન થાય. એ સમજે છે કે ગરમ થયા તા ગ્રાહક ઊઠયો અને મારું કમાવાનું ગયું. જેને સ્વાર્થ સાધવા છે એનામાં નિંદા સહન કરવાના ગુણ સહેજે આવી જાય છે. એમાં એને મુસીબત નડતી નથી. અનાદિકાળના એ અભ્યાસ છે. તમે ઊંચુંનીચું બાેલા તે અહીં જ, આગમ પાસે જ, બીજે નહિ. અજારમાં તેા નહિ જ. ત્યાં તો તમને ગમ ખાતાં આવડે છે. નાકર શેઠની સામે નથી બાલતા. શેઠની બે ગાળ પણ સાંભળી લે છે. એ સમજે છે કે બાલ્યા તો ઘેર બેસવું પડશે, બૈરાંછાકરાં રઝળી પડશે. આવી ગમ ખાતાં કાેણે શીખવી? કહાે કે એ તા શીખીને જ આવ્યા છીએ. સ્વાર્થી લોકાે સ્વાર્થ સાધવા ક્ષમા સ્વયં શીખેલા છે. આપણે જે પ્રસંગ ચાલે છે ત્યાં એથી ઊલડું છે. સ્વાર્થને બાજુ પર મૂકી કેવળ આત્માના ઉદયને લક્ષ્યમાં રાખે એ સમ્યગૃદ્ધિ. ન દેખાય એવા આત્મા અને કદી નહિ અનુભવેલા એવા આત્માના ગુણા-એના ઉપર પ્રેમ જાગે ત્યારે સમ્યગૃદર્શન આવે. શાસ્ત્ર કહે છે કે, સમ્યગુદ્ધિની ક્ષમા, સમતા, શાંતિ, માટાઈ, લઘુતા, એ બધું ચે જુદ્વું. સમ્ચગદેષ્ટિ એવા લઘુ ન ખને કે જ્યાંત્યાં શિર ઝુકાવે, જ્યાંત્યાં હા જી હા ભણે. એ બધે સારા કહેવરાવવાની ભાવનાવાળા ન હાય. એ તા એમ વિચાર કે 'અયાગ્ય આત્માઓને હું અયાગ્ય ન લાગું તેા હું સમ્યગૃદેષ્ટિ નહિ. ગાંડાની દેષ્ટિમાં હું ગાંડા ન લાગું તાે હું ડાહ્યો શાના ? ગાંડાએ પણ જે મને પાતાના સાથી ગણે તાે નક્કી મારામાં પણ ગાંડપણ હોવું જોઈ એ!' સમ્યગૃદ્ધિના ગુણા, ભાવના, વિચારા, બધાયે અનુપમ હાય. આજે લઘુતાના નામે કેટલી હાનિ પહોંચી રહી છે તે વિચારા.

શ્રી વાલી રાજા શું અભિમાની હતા ? એમને શું રાજ્યના લોભ હતા ? એમણે જે વખતે સદ્યુરુ પાસે અભિગ્રહ લીધા કે 'શ્રી અરિહ તદેવ અને નિર્ગ ન્થગુરુ સિવાય કોઈ ને નમું નહિ,' અને ગુરુએ એ અભિગ્રહ આપ્યા. એ વખતે શું એ અભિગ્રહ એમણે અભિમાનથી લીધા હતા ? અને ગુરુએ શું એમના અભિમાનને પૃષ્ટિ આપી હતી ? શ્રી અરિહ તદેવ અને નિર્ગ થગુરુ, એ બે જેના હૈયામાં હાય, તેનું શિર એ બે સિવાય બીજે ઝૂકે નહિ એવી પ્રતિજ્ઞામાં અભિમાન હતું એમ કહેવાય ?

સભાગ 'એ તો ધર્માભિમાન કહેવાય, એ હોવું જ જોઈએ! હવે સમજ્યા ખરા. તો કહા કે સર્વદેવ, સર્વગુરુ, સર્વધર્મ સરખા – એમ બાલાય ?

એમ બાલવું એ પણ મિશ્યાત્વના જ એક પ્રકાર છે. કલિકાલ-સર્વજ્ઞ આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચન્દ્રસ્ત્રીધરે છે મહારાજા એ જ કહે છે કે ' પ્રદ્ધા, વિષ્ણુ, શંકર, હરિહર કે જિન ગમે તે હા, અમારે નામનું કામ નથી પણ સંસારના અંકુરાને વધારનારા બીજસ્વરૂપ રાગાદિ દોષા જેના નાશ પામ્યા છે તેને અમે વંદના કરીએ છીએ.' જ્યાં જઈએ ત્યાં તેવા થઈએ તા સમ્યક્ત્વન રહે. શાહુકાર ચાંદા પાસે ઊભા રહે ખરા ! એમ ઊભા રહેવાથી માનીએ કે કદાચ એ ચાર ન થાય, તા પણ એની ખ્યાતિ તા ચારની થાય. ચારના એ સાથી તા ગણાય. શાહુકારને દેવાળીઓ સાથે વાત કરતાં પણ મૂંઝવણ થાય. કાઈ દેવાળીએ દેવાળું કાઢીને શાહુકાર પાસે વાત કરવા જાય તા એ શાહુકાર કહે કે 'ભાઈ! એકાંતમાં ઘરે મળીશું. અહીં ખજારમાં વાત નહિ થાય. અહીં ખજારમાં તું મળવા આવીશ તા કદાચ મારી પેઢી ઉપર પણ દરાડો પડશે.'

ં એ નિયમમાં વાલીની મહત્તા હતી. એવું અભિમાન ન જોઈ એ એમ

બાલનાર સાચા જૈન અનવાને લાયક નથી. આજે તા કહેવામાં આવે છે કે મધ્યસ્થ રહેવું. પણ મધ્યસ્થ કયાં રહેવું? સાચા ને ખાટા બેયમાં મધ્યસ્થ રહે એ તા મૂર્ખ કહેવાય. હીરા અને પથરા બેયને સરખા કહે એ ઝવેરી કેવા કહેવાય? 'આ હીરા છે અને આ પથરા છે,' એમ કહેવામાં કાંઈ રાગદ્રેષ નથી. વસ્તુ ન સમજાય ત્યાં સુધી મધ્યસ્થ રહેવું એ ગુણુ છે પણુ 'આ સત્ય અને આ અસત્ય' એ નક્કી સમજાયા બાદ મધ્યસ્થ રહેવું એ દોષ છે.

## અપેક્ષાઓના દુરુપયાગ ન કરા :

આજે કેટલાક વક્તાએા અપેક્ષાના નામે ભયંકર અનર્થો કરી રહ્યા છે. જૈનશાસન અપેક્ષાએાથી ભરેલું છે. પણ એ અપેક્ષાએાના દુરુપયાગ કરવા એમાં માટું જેખમ છે. સાચી અને ખાેટી ખન્ને ચીજને અપેક્ષાએા લગાડીને સાચી અને ખાેટી બેય ઠરાવવામાં ઘણું જોખમ છે. શ્રતધરા પણ આમાલગાપાલ પાસે એ જ પદ્ધતિએ વર્ણન કરે કે કાેઈ પણ અપેક્ષાએ અસત્યનાે સત્ય તરીકે આભાસ ન થાય. શ્રી જિનેશ્વરદેવની મૂર્તિ, વર્ષોથી આપણે પૂજેલી, શ્રી વીતરાગતાના આકારમાં રહેલી એ જ મૂર્તિ એવા સ્થાનમાં જઈ પડે કે જે સ્થાન મિશ્યાત્વથી મલિન હાય, તા ત્યાં એ મૂર્તિ ને સમ્યગૃદ્ધિ આત્મા ન પૂજે. ત્યાં કાેઈ કહે કે મારી અપેક્ષા જુદી છે તાે તે ન ચાલે. એને કહેવું પડે કે 'મહાનુભાવ! અપેક્ષા તો તું સમજે, પણ તારી પાછળના ગાડરીઓ પ્રવાહ શું સમજે ? આજના અપેક્ષાવાદી તો એમ પણ કહે છે કે વસ્તુમાત્રમાં અમુક સમયે ભક્ષ્યતા આવે. પણ એ વાત ખરાખર નથી. વૈદકશાસ્ત્ર કહે છે કે વિષ પણ ચિકિત્સકના હાથમાં આવે તા પ્રાણનાશક મટી પ્રાણપાષક અને વિષમાં પણ પ્રાણપાષક ખનવાની યાગ્યતા છે. યાગ્ય વ્યક્તિ એને પ્રાહ્યપાયક ખનાવી શકે. પરંતુ એ વિષ, વૈદકશાસ્ત્રના કોઈ પણ પાનામાં કે કોઈ પણ શિષ્ટ-જનાના મુખે ભક્ષ્ય તરીકે લખાયું કે કહેવાયુ નથી. અપેક્ષાના દુરુપ ચાેગ ન થાય. અધે અપેક્ષા લગાડી લગાડીને વિષને પણ ભક્ષ્ય ઠરાવવું છે ? અસત્યને પણ સત્ય ઠરાવવું છે ? જે બાજુના પવન હાય તે બાજુ હાલે એ કાંઈ સ્યાદ્રાદ છે? એમ કહેવામાં આવે કે ' હું અમુક સ્થળે જાઉં, અમુક વ્યક્તિને નમું.' એમાં મારા ઇરાદા તા આમ હતા. પણ એ કામ ન આવે. એ ઇરાદા સમજે કાેેે શું ? ઇરાદા સ્પષ્ટતાપૂર્વ ક સમજવાતા કેમ નથી?

#### —તા જરૂર મિથ્યાત્વ લાગે :

શ્રી ભરતચક્રવતી ને આરીસાભુવનમાં, મુદ્રિકા નીકળી જવાથી અન્યત્વ ભાવનામાં ચઢતાં, સર્વ વિર તેના સ્પર્શ થયા, અપ્રમત્તદશામાં ચઢચા, ક્ષપકશ્રેણી આવી, ઘાતિકર્મ બળીને ભરમીભૂત થઈ ગયાં અને કેવળજ્ઞાન થયું. હવે એમનામાં એક પણ દોષ ન હતો, કેળવજ્ઞાન થયું હતું, પછી ખામી કર્યા હતી ? કેવળજ્ઞાની છતાં હજી ગૃહસ્થવેષમાં હતા. સુધર્મા ઇંદ્ર દેવતાએાની સાથે ભક્તિ કરવા આવ્યા. હાથ જોડીને કહે છે– 'ભગવન્ ! પહેલાં આ વેષ ગ્રહણ કરો, પછી વંદના કરી કેવલજ્ઞાનના મહાત્સવ કરું. ' ભાવથી સર્વ વિરતિ આવી ગઈ હતી, ઘાતિ કર્મ ગયાં હતાં. કેવળજ્ઞાન થઈ ગયું હતું, સર્વગુણસંપન્ન હતા. સારી દુનિયાને પૂજાપાત્ર હતા, પણ વેશ ન હતા. ઇંદ્ર વિચારે છે કે જો આ વેષે વંદન કરું તાે દુનિયાના ઢાંગીએા બધા આ વેષમાં પણ વગર કેવલે કેવલી થઈ ને ફરે, વંચકાેને માટે માર્ગ ખુલ્લાે થઈ જાય. ઠંગ લોકા કેવલજ્ઞાની અને મહાત્મા થઈ ને કરે અને અજ્ઞાન જગત એમની પૂંઠે કરે, તાે પરિણામ શું આવે ? કુર્માપુત્રને કેવળજ્ઞાન થયું એ વાત ખરી પણ કેવળજ્ઞાની તરીકે ગૃહસ્થવેષમાં પુજાયા નથી. ગૃહસ્થવેષમાં કેવળ જ્ઞાની તરીકે પૂજવા જોઈએ નહિ. પૂ. શ્રી ઉપા ધ્યાયજી શ્રી યશાેવિજયજી મહારાજ કહે છે કે " અન્ય લિંગમાં, અન્ય અવસ્થામાં કેવળજ્ઞાન થાય, ગ્રાનચક્ષુ ખૂલે, વિચારા કરે, શુદ્ધના પૂજારી અને તેા કાેઈ પણ લિંગમાં કેવળજ્ઞાન થઈ જાય, પણ જો આયુષ્ય બાકી હાય તા નિયમા મુનિલિંગમાં આવે." વ્યવહારનું સંરક્ષણ કરવા તથા પાખંડીએાથી જગતને ખચાવવા, કેવળજ્ઞાનીને છ. સા. ૧૫

પણ આ એાઘાની જરૂર છે. પાખંડીએા ખાેટી રીતે પુજાય, મનાય, એની એમાં ઇર્ષ્યા નથી પણ એ પાખંડીએાના યાેગે હજારા આત્માએા ઉન્માગે ન જાય એની એમને ફીકર છે.

સ્ટીમરના કપ્તાન મૂર્ખ હોય, સ્ટીમર ડુળાડે એવા હાય, એ વખતે કાઈ કહે કે 'આ સ્ટીમરમાં બેસવું નહીં, એના કપ્તાન મૂર્ખ છે, ' તા એ કપ્તાન પર એને ઈર્ષ્યા નથી, પણ સે કડાે ઉતારુઓ ડૂબી ન જાય માટે એમ કહેવું પડે છે. અપેક્ષાના ઉપયાગ પણ જ્યાં નિવિધાદ સત્ય હાય ત્યાં થાય અને તે પણ હૃદયમાં; અમલમાં કે આચારમાં તા નહિ. દ્રવ્ય અરિહ તને નમાય, પણ તે હૃદયથી. એની કદરૂપી પ્રતિમા; હૃથિયારવાળી પ્રતિમા પાસે એ ભાવનાથી કે એ અપેક્ષાથી ન નમાય; અને એ મૂર્તિ પાસે નમા તા ભરત મહારાજની જેમ પ્રગટ રીતે સ્પષ્ટ બાલી નમા.

શ્રી ઋષભદેવસ્વામીને ભરત મહારાજાએ પૂછ્યું, 'ભગવન્! આ સભામાં કાઈ ભાવિ તીર્થ'કરના જીવ છે?'

ભગવાને કહ્યું, 'મરીચિ, આ ચાવીસીમાં છેલ્લા ચાવીસમા તીથ'કર થશે.'

આ સાંભળી ભરત મહારાજા મરિચીને વંદન કરવા ગયા. પણ ત્યાં જઈ ને સ્પષ્ટ બાલ્યા કે ' હે મરીચિ! હું તને વંદન નથી કરતા, તારા આ કુલિંગને વંદન નથી કરતા પરન્તુ, તું ભવિષ્યના ચાવીસમા તીર્થ કર છા, એમ શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન કહે છે, માટે એ વિશિષ્ટ આત્માને કલ્પીને હું તને વંદના કર્યું છું. ' શ્રી ભરત મહારાજાએ જે એમ ને એમ વંદન કર્યું હોત તો ખધા અનભિજ્ઞ શ્રાવકા ત્યાં જઈને ઝૂકવા માંડત. તમે પણ જો કાઈ અન્ય એવી મૂર્તિને વંદન કરવા જાઓ તો હજારા માણસા વચ્ચે સ્પષ્ટ રીતે બાલીને વંદના કરશા કે હું તને, તારા આ દેદારને, રાગદ્રેષનાં ચિદ્ધોવાળી આ મૂર્તિને પળ નથી લાગતા. પણ મારા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ભવિષ્યમાં તું તીર્થ કર થવાના છું માટે પળે લાગું છું. પણ એવું બાલવાની તાકાત

ન હોય તો તમારા મનમાં રહેલું જાણુનાર આ જગતમાં મનઃપર્યવ ગ્રાની લાવવા કચાંથી ? દ્રવ્યજિનને વદન કરવાની વિધિ ખરી પણ હુદયમાં કલ્પીને કે ભવિષ્યમાં જિન થવાના છે માટે. અને જો ખુલ્લી રીતે વંદન કરા તા આ શ્રી વીતરાગની મૂર્તિ નથી પણ ભવિષ્યમાં વીતરાગ થનાર છે, એમ કહીને દાંડી પીટવાની તાકાત હાય તા વંદન કરજો. પણ કાયર અનીને ત્યાં પણ સારા દેખાવા માટે વંદન કરા તા મિશ્યાત્વ જરૂર લાગે.

## ... યુદ્ધભૂમિમાંથી ધર્મભૂમિ!

શ્રી વાલી રાજાની ભાવના એ જ હતી કે મારું આ ઉત્તમાંગ જ્યાં ત્યાં ન નમે. મસ્તક એ કાંઈ ગાળા નથી કે જ્યાં ત્યાં ગખડાવાય ! આવું એ સમજતા હતા. સમ્યક્ત્વની વિશુદ્ધ ભાવના હતી. એ ભાવના-વાળાને ત્યાગના પ્રેમ તા રામ રામમાં હાય. શ્રી રાવણે આ જાણ્યું ત્યારે એ વિચારે છે કે 'હું પ્રતિવાસુદેવ, ત્રણુ ખંડના માલિક, એ મારા તાળાના રાજા, છતાં મને ન નમે ?' સાધમી<sup>°</sup> તરીકે નમવા શ્રી વાલી રાજા તૈયાર હતા. એને લેટે અને પગ ધાઈને પીવે પણ ખરા. પણ તે સાધમી તરીકે, રાજા તરીકે નહિ. શ્રી વાલી રાજાની એ પ્રતિજ્ઞા હતી કે, સંસારતારકને નમું, અન્યને નહિ. શ્રી રાવણ દૂત માેકલી કહેવરાવે છે કે 'મને નમવા આવાે ' શ્રી વાલી રાજા જવાખમાં જણાવે છે કે 'તારા અને મારા મિત્રતાના સંઅંધ ચાલ્યા આવે છે તેમાં આ નવી વાત કચાંથી આવી ? છતાં તને દુરાગ્રહ, હેાય અને સ ાવીઅશમાતા પ્રતિજ્ઞાપાલનના અચાવ માટે તૈયાર છું.' રાવણ સામે આવ્યા, યુદ્ધ થયું. આ યુદ્ધ પ્રતિજ્ઞાપાલન માટે હતું. ચાલુ યુદ્ધમાં વચ્ચે આવીને શ્રી વાલી શ્રી રાવણુને કહે છે કે 'આપણે બંને શ્રાવક, નાનામાં નાના જ તુ પણ આપણા માટે મારવા ચાેગ્ય નહિ, તાે આ પંચેન્દ્રિય જીવાની કતલ તારા–મારા દેખતાં થાય એ શાેલે ? આપણે બે<mark>ય સામસામે લડી ફે</mark>ંસલાે કરી <mark>લઈએ.' શ્રી રાવ</mark>ણે એ વાત ત<mark>રત</mark> કખૂલ કરી. શ્રી વાલીને પ્રતિજ્ઞાપાલન સિવાય બીજી કેાઈ ભાવના ન હતી. એ ધીર હતા. શ્રી રાવણ વીર હતા પણ ધીર ન હતા. શ્રી વાલી પાસે વિદ્યાઓ ખહુ હતી. રાવણ તલવાર ખેંચી દોડ્યો આવે છે એ શ્રી વાલી હસતા હસતા જોઈ રહ્યા છે. નજીક આવતાં ઝટ તલવાર પડાવી શ્રી રાવણને અગલમાં દખાવી, આકાશગામિની વિદ્યાના ખળે આખા જંખૂદીપને ફરતી પ્રદક્ષિણા કરી પાછા ત્યાં આવી ઊભા રહ્યા. શ્રી રાવણ અધમૂઆ જેવા થઈ ગયા. શ્રી વાલી પાતાને પ્રાપ્ત થયેલી આકાશગામિની વિદ્યાના શા ઉપયાગ કરતા? હમેશાં જંખૂદીપનાં સર્વ શૈત્યાનાં દર્શન કરી આવતા. તમને એવી વિદ્યા મળે તા શું કરા?

હમણાં મુંબઈનાં નાટકા જોતા હા તા પછી અમેરિકાનાં જોઈ આવા, એમ ખરુંને ? તમને ગાડી કે માટર મળે તા રાજ ચાપાટી જાઓ પણ એનાથી રાજ અહીં આવવાના કે મ દિરાનાં દર્શન કરવાના લાભ ઉઠાવા એવું અને ? શ્રી રાવણ સમજ્યા કે અળિયા સાથે બાથ લીડવામાં ભૂલ ખાધી. શ્રી વાલી શ્રી રાવણને કહે છે કે ''રાજન્! તને જે રાજયલાભ છે તેવા મને હાત તા તને ઊભા રહેવાની જગ્યા પણ ન મળત. પણ મારે હવે રાજયનું પ્રયોજન નથી. તું તારું યે રાજય લાગવ અને આ પણ જોઈએ તા લે.' અને શ્રી વાલીએ ત્યાં જ પ્રવ્રજ્યા અંગીકાર કરી. સમ્યગૃદષ્ટિ આત્મા આમ યુદ્ધભૂમિને ધર્મ ભૂમિ અનાવે છે. પ્રતિજ્ઞાપાલન માટે જે પાઠ ભણાવવા હતો તો ભણાવી દીધા પછી રાજયલાંગોને લાત મારી, મુકુટને ફેં કી દઈ ત્યાં જ મુનિ અની ગયા.

સભાગ 'રાવણ પ્રતિવાસુદેવ કરતાં પણ વાલીનું બળ વધારે ?' કાઈ કાઈ ચરમ શરીરીમાં વધુ બળ હાય. એવા દાખલા થાડા. શ્રી ભરત મહારાજા કરતાં જેમ શ્રી બાહુબળીજી વધારે બળવાન હતા. પણ એ, એ બળના ઉપયાગ સામાના નાશમાં ન કરે. શ્રી તીથે 'કર-દેવમાં અનંતબળ, એવું બળ બીજા કાેઈમાં નહિ; ત્યારે એમનામાં ક્ષમા પણ લાેકાત્તર.

## પાંચ પ્રકારનાં કલ્પવૃક્ષ :

ગ્રાનીએાએ જગતમાં પાંચ કલ્પવૃક્ષ કહ્યાં છે. (૧) ગ્રાની, (૨) રૂપવાન, (૩) સત્તાવાન, (૪) અળવાન, (૫) લક્ષ્મીવાન. પણ આ પાંચેય કલ્પવૃક્ષ કચારે ? જો જ્ઞાની વિનીત હોય, રૂપવાન સદાચારી હાય, સત્તાવાન નીતિમાન હાય, અળવાન ક્ષમાશીલ હાય અને લક્ષ્મીવાન ઉદાર હાય. તા એ પાંચેય કલ્પતરુ અને ઊલડા હાેય તાે એ કંટકતરુ. જ્ઞાનનાે પ્રચાર કરવા, પણ તે વિનય સહિતનું હાવું જોઇએ ? જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ કે અખતરા ? જ્ઞાનનું ફળ અખતરા, આરંભ, સમારંભ અને માટાં માટાં કારખાનાં તાે નહિ ને ? વિનય સાથે આવ્યું હાેય તાે એ જ્ઞાન, પણ વિનય વેચીને, ઉદ્ધતાઈની મૂર્તિ ખનીને, દેવગુરુને હંખગ કહીને મેળવેલું જ્ઞાન આ જગતમાં માટામાં માટા શાપરૂપ છે. જ્ઞાન તે જ કે જેના પરિણામે વિરતિ આવે. જે જ્ઞાનથા દુનિયાદારીની લાલસા વધે, આત્મા પાતાનું સ્વરૂપ ભૂલી જઈ દુનિયાના રંગરાગમાં લેપાય, એ જ્ઞાન જ્ઞાન નથી. એ જ્ઞાનના પ્રચારમાં સ્વપરના ઉદય નથી. રૂપવાન સદાચારી હાય તા કલ્પતરુ, નહિ તા દુનિયાને પણ અનર્થ કરે અને પાતાનું તે સત્યાનાશ વાળે. નીતિ વિનાની સત્તા ભયંકર. અળ કષાયથી ધમધમતું હોય તો ઉત્પાત મચાવે. એ નિર્બળની રક્ષા માટે હાેય, મારવા માટે નહિ. કૃપણના ઘરની લક્ષ્મી નકામી. શ્રીમ તોની શ્રીમ તાઈ દીપે શાથી ? આગળ ભોં–ભાં થાય અને પાછળ ધુમાડા નીકળે, ઘરમાં ફરનિચર ખડકાય પણ પાંચ આદમી ન સમાય. ગરીખને દાદ મળે નહિ અને હાજીયાથી વીંટાયેલા હાય, એમાં શ્રીમં-તાઈની શાભા છે? પ્રભુશાસનને પામેલા તેા આ બધાને ખાેડું માને. લક્ષ્મીને ભૂંડી ન માને ત્યાં સુધી એાછી કરાય કચાંથી ? કાેઈને અપાય શી રીતે? લક્ષ્મી હાય તા જ જવાય એમ માને એને તા સંન્નિ-પાત થાય. મરતાં યે નવકાર ન સાંભળે પણ વીલ અને વકીલ સાંભરે.

સભા૦ 'સાથે લઈ જવાતું હેાય તા વીલ પણ ન કરે.'

જૈનશાસનમાં રહેવું હોય તો લક્ષ્મી ભૂંડી, પાપકારી, તજવા યોગ્ય , એમ માનવું જ પડશે. લક્ષ્મીની મમતાથી મરીને ઘણા તિજોરી ઉપર કૃણીધર થયા છે. જૈનશાસનમાં લક્ષ્મીવાનની તથા દરિદ્રીની ભાવના કઈ હાય ? જૈનશાસનમાં રહેલા શ્રીમંત એમ કહે કે લક્ષ્મી અનર્ધ કારી છે. કદાપિ લક્ષ્મી ચાલી જાય તા કહે કે પંચાત આછી. મમતા ને માહ ઓછાં થશે. ઉદ્ધાર જલદી થશે. આજે તા લક્ષ્મીની લાલસાએ માણસાને અધમાધમ અનાવી દીધા છે. દરિદ્રીને સાધનાના અભાવે પૂરું મળી શકતું નથી તા શ્રીમંતા શ્રીમંતા છીના કારણે પૂરું ખાઈ શકતા નથી. અન્નેની હાલત કંગાલ જેવી છે. એકને મળતું નથી ને બીજાને ખાવાની કુરસદ નથી. જૈનશાસન ઘરમાંથી ચાલવા માંડયું, તમે એને ઘરમાં સ્થાન ન આપ્યું તેનું આ પરિણામ છે.

આજના શ્રીમાંત સુખે ખાઈ પણ નથી શકતા. ભૂંગળું તા એના કાને જ હાેય, દાેડધામ એને લાગી પડી હાેય. માેટરમાં ભાગાભાગ કરતા હાય એટલે એનું માહું જોવાયે ન મળે. એની માેડરની ઝડપ એવી હાેય કે ગફલતથી ચાલનારા ભટકાઈ મરે. પચાસ કદમ દૂરથી લાેકા એનાથી ભાગે. આવી આજની શ્રીમંતાઈ છે. પૂર્વના શ્રીમાના પાલખીમાં નીકળતા, આજુઆજુ સંખ્યાળંધ યાચકાે ઊસા રહેતા, શ્રીમંતા તેમને દાન આપતા અને ઉપરથી કહેતા કે તમારા વડે અમે. લ્યાે, સવે<sup>૧</sup> સુખી થાએા.' આજે ભાવનાએા ફરી ગઈ છે. કહે છે કે 'ગરીબાને દાન કરનારા નિરુધમીને વધારનારા છે.' આજે ભારતવર્ષ માં આવું કહેનારા અક્કલમંદાે પાકચા છે. જે દાનના ચાેગે અપૂર્વ સુખ મળે, એ દાનની ભાવનાના મૂળમાં અગ્નિ મૂકનારાએા પે**દા<sup>ં</sup>થયા** છે, વધારે શું કહેવું ? આવું બાલનારાઓને રાતી પાઈ છેાડવી નથી એના આ અધા ચાળા છે. વાતાવરણમાં મલિનતા ફેલા-વનારા જીવાની કઈ ગતિ થશે, એ વિચારણીય છે. પુષ્યવાનની લક્ષ્મીને લેનારા પણ સદાચારી અને. પુષ્યવાનના અન્નપાણી લેનાર, પુષ્યવાનનું માહું જોનાર પણુ જો લાયકાત હાય તા પુષ્યવાન બને અને પાપી હાય તે પણ સધરી જાય.

## તરકડી કરતાં વટલેલી વ્યાહ્મણી ભૂંડી :

ભાગ્યશાળી! જૈનશાસનને ઓળખા. તમને આજે આ ઓઘા અને આ આગમાં જેઈને દુર્ભાવ કેમ થાય છે? અમે નવરા અને તમે બધા કામગરા, એમ સમજો છાં? તમે શ્રી વીતરાગદેવને અને શ્રી નિર્ગ્રેથ ગુરુને ઓળખા. તમારા બાપને સ્થાને રહેલા એ બંને ઘરબાર વગરના છે અને તમારાં અઢારે પાપસ્થાનકાને છાડવનારા છે. તમારા એક પાપને પંપાળે તેવા નથી, એક પાપની પ્રશાસા કરે તેવા નથી. આ પાટે બેસીને ભગવાનની આજ્ઞા વિરુદ્ધ પાપને પણ પંપાળે એના જેવા નરાધમ બીજો કાેણ હાેઈ શકે? અર્થ-કામની વાસનામાં તમે ડૂબેલા તાે છાે જ, અને અહીં આવા ત્યાં અમે પણ એની જ વાતા કહીએ, એ તાે અગ્નિમાં ઘી હાેમવાના ધંધા છે. તમે ગૃહસ્થ છાં, અમુક ચીજ વગર ચાલતું ન હાેય. એને માટે આડું અવળું કામ કરતા હાે, તાે યે તમારી ભાવના શું હાેવી જોઈ એ?

## सम्मदोट्टी जीवो, जइ वि हु पार्व समायरे किंचि । अप्पोसि होई बंधो, जेण न निद्धंधर्स छणइ।।

સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા પાપ કરે તો થાંડા અંધ, મિશ્યાદેષ્ટિ પાપ કરે તો બહુ બંધ, કારણ ? સમ્યગ્દેષ્ટિ પાપ કરે અને કદાચ સંચાગવાત નિર્જળતાના યાગે, આસક્તિના પ્રતાપ, અશક્તિના કારણે પાપ કરવું પડે તો કિચિંત જ કરે. પાશેર પાણીથી ચાલે તેમ હોય તો સવા પાશેર ન વાપરે. પણ આજે તો હવે નળ થઈ ગયા ત્યાં હિસાબ જ કાેણુ રાખે? બાઈ સાહેબને ઉપાડીને લાવવું પડે, પસા આપી નાેકર પાસે મંગાવવું પડે તાે ખધા યે અંકુશ આવે. આજનાં સાધના આત્માનું નિકંદન કાઢનારાં છે. જે પાપની કિયા મદ હતી તે હવે કાેલેરા, પ્લેગ અને મરકીની જેમ ફાટી નીકળ્યા છે. પેલી મરકીમાંથી તાે લોકાે બીજે ભાગે, પણ આ મરકીમાં તાે રાચીમાચીને રહે છે. વગર પ્રયોજને પૃશ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાયની હિંસા વધતી જાય છે અને હવે તાે ત્રસકાયની હિંસા પણ વધવા

માંડી છે. જ્યાં મનુષ્યા – દુનિયાના ઉત્તમ પ્રાણી ગણાતા મનુષ્યા વસે ત્યાં અન્ય પ્રાણીઓની દયા હોય કે ભયંકર કતલ હોય? પણ સ્વાથી<sup>°</sup> પેટલરાએો સ્વાર્થની ખાતર આ પણ કરે છે અને એમાં પાછેા ધર્મ માને છે. એવા નરાધમાેના વાત શી કરવી ? નિર્દથપણે કતલ ચાલે. એમાં કંપારી પણ નહિ, એ માણસાઈ કઈ જાતની ? મનુષ્ય જેવા મનુષ્ય અન્ય પ્રાણીએાની રક્ષા કરે કે સંહાર ? તમે પણ તમારી જરૂરિયાત માટે હિંસાને જો ધર્મ ગણા તો આર્ય અને અનાર્યમાં ભેદ શા ? આજે તા પલટા થયા છે, આર્યદેશની વાસના ત્યાં ગઈ છે. અનાર્ય દેશમાં આજે હિંસા સામે પાકાર શરૂ થયા છે, વિરાધ જાગી રહ્યો છે અને હિંસા કમી કરવાના પ્રયત્ના થઈ રહ્યા છે: જ્યારે આર્ય દેશામાં જન્મેલા હિંસા વધારવાના પ્રયત્નાે કરે છે. અહીં થી ત્યાં ( પરદેશ ) જઈ આવી, ( ત્યાંના ) નકલી ખની પાપક્રિયાઓના પ્રચાર કરે છે. પરિણામે આંજે સારા ઘરે પણ અભક્ષ્ય–અપેયના વિચાર નથી. જૈનાના ઘેર પણ 'દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ **ખવાય છે.** ખાઈને અળવાન થઈશું એમ એ માને છે. આવાએા અળવાન થઈ ને ય કરવાના શું? અહું તો દેવ ગુરુ-ધર્મ ને ધક્કા મારવાના. અનાર્યા તા અનાર્ય છે જ પણ આર્યા અનાર્યાનું અનુકરણ કરે તા એ અનાર્યાથી પણ ગયા. કહેવત છે કે તરકડી કરતાં વટલેલી ખ્રાહ્મણી ભૂંડી.

શાસ્ત્રનાં દષ્ટાંતામાંથી તમે માગ્યું શું ?

શ્રી ધના શાલિભદ્રની ઋદ્ધિ, શ્રી અભયકુમારની ખુદ્ધિ, શ્રી ભાહુ-ભ**લ**જીનું બળ અને શ્રી કયવન્ના શેઠનું સૌભાગ્ય, તમારા ચાેપડે આ

<sup>\*</sup> કેવળ હિતણુ હિથી ઉપદેશરૂપે કહેવાયેલા આ વાકચને પકડીને કેટલીક ઈર્ષ્યા-ખાર વ્યક્તિઓએ સમાજમાં ખળભળાટ મચાવવા વ્યર્થ પ્રયાસ સેવ્યા હતા. તે પ્રસંગે ગુજરાતી ભાષાના જાણીતા સાક્ષરાએ એ સંબંધમાં જણાવેલા પાતાના અભિપ્રાયા તથા પૂજ્યપાદ આગમાહારક આચાર્ય શ્રી સાગરાનંદસૂરિજીએ એ વિષયમાં આપેલ વ્યાખ્યાન ખાસ વિચારણીય છે અને તેના માટે પાછળ આપેલ પરિશિષ્ટ એક અને બે વાંચા.

ચારની માગણી ચાલુ છે; પણ જે ભાવનાએ, જે ક્રિયાએ શ્રી ધના શાલિભદ્રપણું આદિ થયું તે હોજો એવું કહી માગ્યું ? શ્રી શાલિભદ્રની ઋદ્ધિ પહેલાં દાન અને પાછળ સંયમ અને સાધુતા છે દાનનું ફળ જે લક્ષ્મીની લાલસા હાય તા એ દાન નહિ પણ સટ્ટો છે. કહોને કે હમણાં દરેક ચીજના સફો ચાલે છે તા ધર્મ ના સફો પણ ખાકી શું કામ રાખીએ ? મહાનુભાવ ! દાન એ તો ત્યાગની શરૂઆત છે. ત્યાગ તા બહુ ઊંચી વસ્તુ છે. આ દાન, થાહું શીલ, યત્કિ ચિત્ તપ, એ બહુ તમતે મહાત્યાગી બનાવવા માટે છે. જો દાન તમને મહાત્યાગી અગર મહાત્યાગી થવાની ભાવનાવાળા ન બનાવી શકે તાે એ દાન ધર્મની **કાેંદિમાં નથી.** દ્રવ્યદાનથી સામાને સુખ થવાની ભજના; સુખ થાય પણ અને ન પણ થાય. ભાવદાનથી સામાને નિયમા સુખ જ થાય; કદી સુખ ન થાય તા પણ દુ:ખ તા ન જ થાય ભાવદાનથી મિશ્રિત દ્રવ્યદાન એ જ કી મતી છે. મુનિને કઈ ભાવનાએ દાન દેવું, શ્રાવકની કઈ ભાવનાએ ભક્તિ કરવી, સમ્યગદ્દષ્ટિની કઈ ભાવનાએ સેવા કરવી અને દીનહીનની કઈ ભાવનાએ અનુકંપા કરવી, આ ખધા પ્રસંગે કઈ ઊર્મિં એ। હોય. એ ભધું જ વાસ્તવિક ધર્મ ના અથી એ સમજવું જોઈ શે. તમાે સૌ એ સમજવા માટે પ્રયત્તશીલ ખના એ જ એક શુભાભિલાષા.





# સાચું જૈનપણું શેમાં ?

### માનવજીવનની સફળતા શાથી?

પરમઉપકારી સૂત્રકારમહિષ, દુર્લભ માનવજીવનની સફળતા માટે ફરમાવે છે કે – 'શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરવું, એના ઉપર શ્રદ્ધા કેળવળી અને પછી એ શ્રદ્ધાને અનુસરીને પાતાની શક્તિના સંચમસાધનામાં સદુપયાંગ કરવા.' જ્ઞાનીઓના આ ફરમાનના અમલ થશે તો જ આ જીવન સફળ થશે, નિહ તો જે રીતે દુનિયાનાં અન્ય પ્રાણીઓ જીવન વીતાવે છે અને આપણે પણ આજ સુધી વીતાવ્યું છે, તે જ રીતે આ જીવન પણ નિષ્ફળપણે વીતી જશે. પાછળથી પશ્ચાત્તાપ કરે કાંઈ વળશે નિહ. જ્ઞાની પુરુષાના ફરમાન મુજબ આજ્ઞાનિષ્ઠ બની આ ત્રણ વસ્તુઓનું સેવન કરાય એ જ હિતાવહ છે, પણ આ જમાનામાં એમ થવું ઘણું દુષ્કર છે. કારણ કે હજી શાસ્ત્રના કહેનાર પ્રત્યે જેવા જોઈએ તેવા વિશ્વાસ લગ્યો નથી. અનાદિકાળના અભ્યાસ જુદા છે અને આ શાસ્ત્ર કહે છે જુદું. એ જુદું કહેનારા પ્રત્યે જ્યાં સુધી વિશ્વાસ ન લગે ત્યાં સુધી અમલ થવા દુષ્કર છે. માટે આ શાસ્ત્રને કહેનારા તે કહેવાની યાગ્યતા કઈ રીતે પામ્યા, તે આપણે વિચારીએ છીએ.

#### શાસકાર ભગવંતાને એાળખાે.

વર્ત માન શાસ્ત્રોના કહેનારા, વર્ત માન શાસનના અધિપતિ ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ છે. એ કાંઈ પહેલેથી ભગવાન ન હતા. આરાધના કરી કરીને, જે જાતની યાગ્યતા મેળવવી જોઈએ તે મેળવીને એ ભગવાન અન્યા. એમણે પાતે અનુભવેલા માર્ગ આપણા માટે મૂકયા. એમાં શંકા કરવાનું કારણ ન જ હોય. જીવન દૂં કું છે. જેમ જેમ દિવસ જાય છે તેમ તેમ જવાની તૈયારી થાય છે. મર્યા પછી કર્યા જવાનું તેના આધાર અહીંની કરણી ઉપર છે. વાત વાતમાં જ્યાં ત્યાં વિચાર્યા વિના, સમજયા વિના, વસ્તુના વિવેક વિના, દરેક જગ્યાએ 'હા એ હા' કરો' જવું અને કાેઈ ઝુકાવે તેમ ઝૂકરે જવું એમાં હાનિ કોને થશે ? આપણે શ્રી જિનેશ્વરદેવની પૂજા ન કરીએ તેમાં એમને કાંઈ હાનિ નથી. એમની મહત્તા એથી ઘટી જવાની નથી. જો એમના ભલા માટે એમનું પુજન કરતા હાે તાે ખહેતર છે કે ન કરતા. એમનું તાે ભલું થઈ ચૂકેલું છે. સાધુને માનીએ તાે એમનું સારું કહેવાય, એમ સમજીને માનતા હાે તાે ન માનતા. જૈનકુળમાં જન્મ્યા છતાં દેવને ન પુજો, સાધુને ન માના, દાન–શીલ–તપ–ભાવ વગેરે કાંઈ ન કરાે, તાે એ અધાંને કાઈ જ વાંધા આવી જવાનાે નથી. તમને એમ લાગે કે એ **બધું કરવામાં અમાર**ું કલ્યાણ સમાચેલું છે તે**ા** જ કરેા. એવી ચિંતા ન કરતા કે અમે નહીં માનીએ તો એ અધાનું શું થશે ? એ અધા તો તમારા ઉપર દયા કરવા જોગા છે, કાંઈ તમારી દયાના અધિકારી નથી. દેવ સિદ્ધિપદને પામેલા છે અને ગુરુ <sup>(</sup>સિદ્ધિપદના સર્વોત્તમ માર્ગ ને પામેલા છે. માટે એ ખંનેને કાેઈની દયાની શી જરૂર છે ? છતાં તમે હમણાં તેમને માના છા તે એવું સમજીને કે જાણે અમે તેમની પર ઉપકાર કરીએ છીએ. જે એમ ન હાેય તાે આજે તમારી આગળ એ દેવ, ગુરુને આગમથી વિષરીત ખાલનારા ઊભા રહી શકે ? ઘરના માલિક તે કે જેના ઘરમાં સ્નેહીને આવતાં આનંદ થાય પણ દુશ્મનને ડર લાગે. જો તમને દેવ-ગુરુ ઉપર શ્રદ્ધા હોત. એમને તમે આત્મકલ્યાણ માટે માનતા હોત, આગમ તમને તારક લાગતું હાત તા એ દેવ-ગુરુ અને આગમા માટે જેમ તેમ બાલનારા તમારી નજીક આવતાં વિચાર કરત. પણ એ ત્રણેને તમે હુજી સમજી શકયા હો તેમ લાગતું નથી. આ જીવનની સાર્થ કતા માટે જ એ ત્રણને પુજવાનાં અને માનવાનાં છે.

## આજ્ઞાના પાલન માટે પ્રાણ પાથરા :

દેવ વીતરાગ છે. એમને પૂજાની જરૂર નથી. પણ એમના પૂજનમાં, એમની આજ્ઞાના પાલનમાં આપણું આત્મકલ્યાણ સમાયેલું છે, માટે આપણે એમને પૂજવાના છે, પણ એમના લલા માટે નહિ. શ્રી તીર્થ કરા તમારી પૂજાથા તીર્થ કરા નથી. તમે પૂજા નહિ કરા તા તેમનું તીર્થ કરપણું ભૂંસાઇ જવાનું નથી. તમારે પણ એમના જેવા પૂજ્ય અનવું હોય, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિથી છૂટવું હોય, તો જ એમની પૂજા કરજો. એમની પૂજા કરનારાે સાચાે તે કે જે એમની આજ્ઞાના પાલન માટે પ્રાણ પાથરે, આજ્ઞાનું પાલન ન થાય તાે આંખમાં આંસુ આવવાં જોઈએ. અર્થાત્ સાચા પૂજકને મન આજ્ઞા એ જીવનનું સર્વસ્વ હોવું જોઈએ. શ્રી કુમારપાળ મહારાજાના રાજ્યમાં પશુએોને પણુ પાણી ગાળીને પવાતું. રાજ્યના જેટલા ઘેાડા એ દરેકના પલાણ પર પૂંજણી રહેતી, જેનાથી જવજંતુને પૂજને દ્વર કરવામાં આવતાં, પછી સવારી થતી. મહારાજાને એક વખત પલાણને પૂજતા ભાળી એમના એક સેનાપતિને મૂંઝવણ થઈ કે આ રીતે ઝીણા જંતુને પૂંજ્યા કરે છે એ યુદ્ધ શી રીતે કરશે ? એ વાત વહેતી વહેતી શ્રી કુમાર-પાળ મહારાજાના કાને પહેાંચી. તરત સેનાપતિને ખાલાવી પાતાનું પરાક્રમ અતાવ્યું અને પછી કહ્યું કે – 'આ અળ નિરપરાધી જીવોના સંહાર માટે નથી.' સાચા બળવાન તે કે જે નબળાની રક્ષા કરે. અપરાધી પણ વિના શિક્ષા કર્યે સુધરતા હોય તા શિક્ષા ન કરે. શ્રી કુમાળપાળ મહારાજાના રાજ્ય જેવું કાેઈ રાજ્ય થયું નથી. આમાં રાજ્યની પ્રશંસા નથી પણ એ રાજ્યમાં થઈ ગયેલા જનત્વના ઝળકાટની એમાં પ્રશાસા છે. શ્રી અરિહન્ત પરમાત્માની આજ્ઞાપાલનની તત્પરતાનાં એમાં દર્શન થાય છે.

## પહેલાે ધર્મ ને પછી બધું ઃ

જ્યાં એક પણ ભક્ત ન હોય ત્યાં પણ પૂર્વના પ્રભાવકા એવુ ઇચ્છતા કે ઓછામાં એાછું એક શ્રી જિનમ દિર હોવું જોઇએ અને એ માટે લાખ્ખાના વ્યય કરતા. આજે તા આ છે તે પણ કેટલાકને ખટકે છે. મંત્રીધર પેથડશાનું વૃત્તાંત જાણા છા ? તે સમયે કાઈ એક પ્રદેશ એવા હતા કે જ્યાં એક પણ જૈન ન હતા. રાજ્ય માટું પણ શ્રી જિનધમ થી વાસિત કાઈ નહિ. મંત્રીશ્વર પેથડશા વિચાર છે કે મારા જેવા મંત્રીપદે હોય અને સમગ્ર પ્રદેશ જૈનધર્મ વિના રહે એ કેમ અને ? અનાયાસે પણ લાકના માહામાં જિન શખ્દ પેસે એવું કરવું જ જોઇએ. એ માટે એ પ્રદેશની રાજ્યધાનીમાં અને મુખ્ય ચાકમાં જ ગગનચું બી જિનાલય ખંધાવવું જોઇ એ. જેથી નગરમાં જતાં-આવતાં લાેકાેનું એ શ્રી જિનાલય પ્રત્યે ધ્યાન ખેંચાયા વિના ન રહે. પણ એ અને કેવી રીતે ? પ્રજામાં કાઈ જૈન નહિ અને રાજા અન્યધર્મી. આખરે મંત્રીએ ઉપાય શાધી કાઢ્યે. એ રાજ્યના મુખ્ય મંત્રી હેમડના નામે ત્યાં એક દાનશાળા ખાલી. પૈયા પાતાના અને નામ હેમડનું. રાજના હજાર સાનૈયાના ખર્ચ. જે કાેઈ અતિથિ આવે તેની આગતા સ્વાગતા એવી થાય કે કાયમ યાદ કરે. જ્યાં જાય ત્યાં વખાણ કરે. પૈસા પેથડશાના ખર્ચાય પણ નામ હેમડનું ગવાય. નાેકરચાકર અધા હેમડનું નામ જ આપે. ભૂલેચૂકે કાેઈ પેથડનું નામ ન બાેલે તેની પુરતી તકે દારી, વાત વહેતી વહેતી હેમડના કાને પહેાંચી. હેમડ વિચારે છે કે દાનશાળા શી અને વાત શી ? હું તો કાંઈ જાણતા નથી તો આ કૈવી રીતે બની રહ્યું છે? તેણે તપાસ આદરી. માણસાે માેકલ્યા. સૌ એક જ સમાચાર લાવે. મંત્રીશ્વર! ત્યાં તો આપનુ જ નામ દેવાય છે. મંત્રી જાતે ગયા. દાનશાળાના વ્યવસ્થાપકને મત્યા. પરન્ત એ પણ એમ જ કહે છે. ત્યારે મંત્રી કહે છે કે 'ભાઈ! હેમડ તો હું પાતે જ છું. હું તાે દાનશાળા ચલાવતાે નથી તાે આ શી વાત છે? જે સાર્ચ હોય તે કહો.' તક જોઈ કાર્યવાહ કે સાચી હકીકત કહી દીધી. મંત્રા વિચારે છે કે જેણે મારા નામે આટલું ધન ખર્ચા નાંખ્યું એના મારા પ્રત્યે સ્તેહ કેવા ? એ પેથડશાને મળવા ગયા. તેમના મહેમાન બન્યા. પેથડશાએ ભારે સ્વાગત કર્યું પછી હેમડ પૂછે છે કે 'મંત્રીવર, આ બધું શું છે? મારી નામનાના પાર રહ્યો

નથી. આપનાે ઇરાદાે જે હાેય તે જણાવાે.' પેથડશા કહે છે 'મંત્રી-શ્વર! ઇરાદા તા છે પણ કહેવાના અર્થ નથી. હાલ આપનાથી અનવું મુશ્કે**લ છે**, અવસરે કહીશ.' હેમડ આગ્રહ કરે છે. ખાતરી આપે છે કે જે હશે તે જરૂર પ્રાણના ભાેગે પણ કરી આપીશ. ત્યારે પેથડશા કહે છે કે નગરના મધ્ય ભાગમાં એટલી જમીન આપાે કે જ્યાં શ્રી જિત્તમંદિર ભાંધી શકાય. હેમડને એ સાંભળી આંચકા આવી ગયા. રાજા, પ્રજા બેય કદુર વિરાધી ત્યાં આ શી રીતે બને ? પણ વચન આપી ચુકયા હતા. તેથી હવે કામ કર્યે જ છૂટકા હતા. પ્રતિષ્ઠાના પ્રક્ષ અની ગયો. પેથડશાનું કામ થઇ ગયું. પણ ભાેગ કેટલાે આપ્યા એ વિચારા, મંદિરની જમીન માટે હજારા સાનૈયા વેરી નાખ્યા. મંદિર અંધાવવાનું તાે હજ અાકી. શ્રી જિનેશ્વરદેવના અનુયાયી શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મના પ્રચાર માટે ધનની કિંમત ગણતા ન હતા. એ સમજતાે કે એની પ્રભાવનામાં, એની પ્રસિદ્ધિમાં, એની સેવામાં મારું અને સમગ્ર દુનિયાનું કલ્યાણ સમાયેલું છે. અમારા વડે એ નહિ પણ એના વડે અમે, એવી સચાટ માન્યતા હતી. જે જે રાજાએા, મંત્રીઓ કે શેઠ-શાહુકારા પ્રભાવક બન્યા તે કચારે ? પહેલાં ધર્મ અને પછી બધું એ રીતે વર્ત્યા ત્યારે. તમારે પહેલું શું? શરીર. એને તકલીફ ન પડે, દુનિયાના રંગરાગ અને માજશાખમાં ખામી ન આવે તા તમારાથી ધર્મ અને. પછી એ ધર્મ કેવા થાય ? કહો કે માલ વગરના.

#### હક કે હડકવા!

સત્ય સામે અસત્યના ઘાંઘાટ કાઈ કાળ ન હતા તે વાત ભૂલી જાઓ. એ વિગ્રહ અનાદિના છે. સત્ય-અસત્યના ધાગ સનાતન છે. અસત્યથી ખરી સત્યને ગ્રહણ કરે એ ભાગ્યવાન્ શક્તિ હોય તા અસત્યની સામે પૂરી તાકાત અજમાવ્યા વિના સત્યના પૂજારીથી રહી શકાય જ નહિ. પૂર્વે વાદીએ. એવા હતા કે સામે આવતા, પક્ષ માંડતા, હેતુઓ રજૂ કરતા, દષ્ટાંતા આપતા અને નિરુત્તર થઇ હારી જાય તા ક્યાં તા સત્યને સ્વીકારતા યા તા મૂંગા મૂંગા ચાલ્યા જતા. આજના વાદીઓની જાત જુદી છે! એ તેા એમ જ કહે કે 'મહાવીર ખાટા.' પછા કે 'શી રીતે !' તાે કહે કે 'એ સાચા. એમ તમારે સાભિત કરવાનું. અમને તો ઠીક લાગે તે કહેવાના હક્ક છે.' એમને બધા હક્ક. સામાને કાંઈ હક્ક નહિ. એમને ખાેટી વાત કરવાના હક્ક અને એ ખાટાને ખાટું કહેવાના સાચાને હક્ક નહિ. એમને આખા મહાવીરના શાસનને ખાેટું કહેવાના હક્ક તો એમ કહેનારા મહા ખાેટા છે એવું કહેવાના અમને હુક્ક નહિ ? મહાવીર સર્વજ્ઞ ન હતા એમ કહે તે ચાલે ? કાેઈના ઘર માટે ગમે તેવું કહેવાના કાેઈ ને અધિકાર ખરાે ? કાયદાે એવી છૂટ આપે છે ? કિંમત વિનાના માનવી, શાસ્ત્રના અજાણ એમ કહી દે કે 'મહાવીરનાં આગમ ખાટાં છે,' તા એ હક્ક નહિ પણ એક જાતના હડકવા છે. એ ભયંકર ચેપી રાેગ છે. એના પંજામાં જે કસ્યા તે બીચારા બધા કંગાળ થઈ ગયા. ભૂંડી હાલતે જીવી રહ્યા છે. પુષ્ય ખવાઈ ગયું. પાપના ઉદય આવી ગયા. આવી ગયા નહીં પણ ખેંચી લાવ્યા. દુઃખી દુઃખી થઈ ગયા. માટે કહં કે જરા સમજો! સંચમ ન પળાય તાે તમે જાણા પણ પાળનારા પર દાં તયાં ન કરાે. જગત ઉપર દયા આવતી હોય તાે ઘણા લૂંટારા લુંટ ચલાવી રહ્યા છે. કંઈક નામદારા ધાેળે દહાડે પેઢી પર બેસી લૂંટ ચલાવી રહ્યા છે, જુગારીએા, ચાકાએા, બદમાશા ભલા જીવાને પરેશાન કરી રહ્યા છે, એ બધાથી જગતને બચાવવા જહેમત ઉઠાવા. પણ ત્યાં તા કશી ત્રેવડ નથી. એટલે તેની દાઝ અહીં ઉતારાય છે. પણ તેનું પરિણામ ભૂંડું આવશે. ખરેખર, દુનિયાને તારનારી, ઉદ્ધારનારી વસ્તુ સામે જેમ તેમ બાલનારા આ જિંદગીમાં જ પાયમાલ થાય છે. કદાપિ પાપાનુભંધી પુષ્યના ઉદયે અહીં ભચ્યા તાે આગામી જિંદગીમાં તો દ્વા ભયંકર જ થવાની એ નિશ્ચિત છે.

## શાંતિ અને સહિષ્ણુતાના અર્થ સમજો :

આજે શાંતિ અને ક્ષમાની વાતા થાય છે. પણ એ શાંતિ અને ક્ષમા શાના માટે ? સમ્યગૃદશ<sup>૧</sup>ન, સમ્યગ્રુગ્રાન અને સમ્યક્ચરિત્ર – આ

ત્રણની આરાધના માટે શાંતિ અને ક્ષમા કેળવવાની છે. આ ત્રણ જેમના યાેગે મત્યાં, જેઓ આ ત્રણ રત્નાના દાતા છે, તેમના પર આક્ષેપા થાય અને આ ત્રણ અનુપમ તારક ચીજોને છિન્ન--ભિન્ન કરવાના પ્રયત્ના થાય તે વખતે પણ શાંતિ રાખીને બેસી રહેવું એ ધર્મ છે ? ઉપસર્ગ સહેવા એ સાધુના ધર્મ પણ ઉપસર્ગ ન થતા હોય તેા સાધુને ઉપસર્ગ કરવા; એમાં ધર્મ ખરાે ? સાધુ ઉપસર્ગ સંહે તો તેનાં કર્મ ખપે, કર્મ ખપે તો કેવળજ્ઞાન પામે અને મુક્તિએ પહેાંચે માટે જો ઉપસર્ગ ન આવે તા તમારે કરવા, આવું તા તમે માનતા નથીને ? શ્રી નયસારને અટવીમાં મુનિએા મહ્યા ક્ષુધા, પિપાસા અને માર્ગના શ્રમથી પીડિત હતા. શ્રી નયસારે એમ કહ્યું કે, 'મહારાજ! સહન કરા, સહન કરવું એ તા તમારા ધર્મ છે.'ના. શ્રી નયસારે કહ્યું કે મહાતમાએા ! જે અટવીમાં શસ્ત્રધારી પણ એકાકી આવવાની હિંમત ન કરે એવી ભયંકર અટવીમાં આપ કઈ રીતે આવી ચઢવા ? મુનિ કહે 'જે સાર્થ'ની સાથે અમે હતા તે ચાલ્યા ગયા. ભિક્ષા માટે ગયેલા અમે તરત પાછા ફર્યા. સાર્થની પાછળ જતાં ભુલા પડ્યા અને અહીં આવી ચઢ્યા. શ્રી નયસાર કહે છે કે 'ધિષ્ઠાર છ એ સાર્થને કે જેણે સાથેના મુનિઓની પણ સંભાળ પણ ન લીધી. શ્રી નયસાર તા હજ મિથ્યાદેષ્ટિ હતા. એમણે એવા વિચાર ન કર્યા કે 'ભલાે સાર્થવાહ! મૃનિએાને ૨ખડતા મુકચા તે ઠીક કર્યું<sup>.</sup> કે જેથી મુનિઓને કર્મ'ક્ષય થાય. ' શ્રી નયસારે તો મુનિએાને આહાર-પાણી પ્રતિલાભ્યાં. પછી મુનિઓને વળાવવા સાથે ચાલ્યાે. મુનિને તેની યાગ્યતા જોઈ તેને કાંઈક આપવાના ભાવ જાગ્યા. મુનિએા શું આપે ? એ જાણે છે કે સંસારમાં સુખી અને દુ:ખી, રાેગી અને નિરાેગી, રાજા અને રંક, દાતાર અને યાચક, એ અનાદિથી છે. એ કાઈ નવી વાત નથી. સુરિપર દરશ્રી મુનિ સું દરસૂરિજીએ ઉપકારીનું વર્ણન કરતાં જણાવ્યું છે કે 'દુનિયામાં સદ્યળા ઉપકારી કહેવરાવવા માગે છે. પણ વાસ્તવિક ઉપકાર કરનારા તો આંગળીના વેઢે આવે એટલા જ હોય છે. ' જે ઉપકારી ઉપકારનું સ્વરૂપ ન જાણે એ ઉપકાર કરે શી રીતે ? મુનિ વિચારે છે કે, 'આપત્તિ કે સંપત્તિ વખતે દુધ્યાન ન આવે એવી ચીજ આપવી જોઈએ.' આપત્તિ અને સંપત્તિ અને અશુભ ધ્યાનનાં કારણ છે. અને આત્તર્વીદ્ર ધ્યાનનાં નિમિત્તો છે. જે આ આગમને હૈયામાં રાખે તે એ બેયના પંજામાંથી અચે.

## સંપત્તિમાં મમ્મણ શેઠ અને આપત્તિમાં કાલસૌકરિકનાં દૃષ્ટાંત વિચારા :

સંપત્તિ સમયની દશા માટે મમ્મણ શેઠનું દર્શાત વિચારા. જેના બળદનાં શિંગડાં પૂરાં કરવા રાજા શ્રેણિક પણ અસમ**ર્થ** હતા. એ મમ્મણની મિલકત કેટલી ? છતાં તે ખાતા હતા તેલ ને ચાળા છે. એટલી મિલકતના માલિક આત્ત રીદ્ર સેવી મરીને સાતમી નરકે ગયા. જ્યાં તેત્રીસ સાગરાપમની સ્થિતિ છે. સંપત્તિ હતી કે નહિ ? પણ પરિણામ શું આવ્યું ? એ જ રીતે આપત્તિમાં કાલસૌકરિક કસાઇનું દેષ્ટાંત છે. રાજ નિયમિત પાંચસા પાડા મારનારા. એ ન મારે ત્યાં સુધી તેને ખાવું ન ભાવે. અંત સમરે ધાતુવિપર્યંથના રાગ થયા. ભયંકર પીડા અનુભવે છે. કડવું મીઠું લાગે અને મીઠું કડવું લાગે, સુગંધ દુર્ગાંધ લાગે અને દુર્ગાંધ સુગાંધ લાગે એવી દશા થઈ દીકરા સુલસ શ્રી અભયકુમારના મિત્ર. પિતાની શાંતિ માટે પુષ્પની શય્યા બિછાવે. ચંદનના લેપ કરે, મિષ્ટાન્નનાં ભાજન આપે પરન્તુ પેલાે આ બધાથી અકળાઈ ને વધુ ખુમા મારે. સુલસ મુંઝાયા શ્રી અભયકુમારની સલાહ લેવા ગયા. શ્રી અભયકુમાર કહે છે 'સુલસ! રાજ પાંચસા પાડા મારનારાની નરકે જવા પહેલાંની આ દશા છે માટે એના ઉપાય તું કરે છે તે ન હોય. એને તા પુષ્પને બદલે બાવળની શય્યામાં સુવાડ, ચંદનને બદલે વિષ્ટાનું વિલાપન કર અને મિષ્ટાન્નને બદલે લીંબડા વગેરે કડવામાં કડવી ચીજો ખાવા આપ, તો કાંઇક શાંતિ અનુભવશે. ' સુલસે એ પ્રમાણે કર્યું ત્યારે પેલાને કાંઇક શાંતિ થઇ. જંપીને 'હાશા' કર્યું. મરતાં મરતાં પણ સુલસને નજીક બાલાવીને કહે છે કે 'તું છે. સા. ૧૬

એક મારી વાત કખૂલ કરે તો મારા જીવ ગતિએ જાય. મારા કુલધર્મ પ્રમાણે તારે પણ મારી જેમ રાજ પાંચસા પાડા મારવા.' ભયં કર આપત્તિમાં પણ કેવી ભાવના થાય છે એ વિચારા. સુલસ આ આગ્રા માને ? જે ભાપે પાળીપાષી દ્વધ પાઈ માટા કર્યા, અને એના કહેવા પ્રમાણે એના જીવ ગતિએ જતા નથી, લટકી રહે છે, એ વખતે આ દીકરા 'હા' કહે કે 'ના' કહે ? તમારા શું મત છે ? સુલસ કહે છે 'પિતાજી! હિંસાનું ફળ પ્રત્યક્ષ જોઈ રહ્યો છું. એ સહેવાની મારામાં તાકાત નથી. આપના જીવ ગતિએ જાય કે ન જાય પણ મારાથી એ પાપ થઈ શકે તેમ નથી.' આ દીકરા આગ્રાભંજક કે આગ્રાપાલક ?

#### ધર્મ અને વ્યવહાર :

આય'દેશના વ્યવહાર જ્યાં ધર્મ'ને બાધક બને ત્યાં આય'ત્વનું ખંડન થાય છે. ધર્મ અને વ્યવહાર એ ભિન્ન વસ્તુઓ છે. ધર્મી વ્યવહાર એવો સેવે કે ધર્મમાં બાધ ન આવે. ધર્મમાં રહેનારા વ્યવહારને ન જુએ તા પણ ચાલે. વ્યવહારમાં રહેનારે જે ધર્મી થવું હાય તા ધર્મને ચાવીસે કલાક દૃષ્ટિ સામે રાખવા જેઈએ. શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મ કાઈને ભાળવાને આપી શકાતા નથી.

સવ વિરતિ એટલે આ એ દો – પંચ મહાવતના સ્વીકાર, દેશ વિરતિ એટલે સમ્યક્ત્વમૂલ બારવત, સમ્યગ્દ ષ્ટિ એટલે – 'ભગવાને કહ્યું તે જ સાચું અને શંકા વિનાતું' એવી માન્યતા ધરાવનાર અને માર્ગાતુસારિતા એટલે ૩૫ ગુણા કે જેમાંના માત્ર પહેલા, મધ્યના અને છેલ્લા એ ત્રણના જ વિચાર કરીએ તો 'ન્યાયસંપન્ન વિભવ' એટલે પૈસા માટે નીતિ ન વેચવી એ પહેલા, 'પાપભી રુતા' એ બીજો અને 'જિતેન્દ્રિયપણ'' એ ત્રીજો. આ ત્રણ હોય તો ધર્મ સારી રીતે થાય કહો! હવે આ બધા ધર્મામાં કરો ધર્મ ફાસલાવીને અપાય તેવા છે? આજે બાલાય છે કે – 'ઓ દા ફાસલાવીને, લલચાવીને અપાય છે.' હું પૃછું છું કે – અહીં આવે એને – સાધુ થાય તેને – બે-પાંચ લાખના વારસા મળી

જવાના છે? સવા માણુ રૂની તળાઈમાં સુવાનું છે? માટરામાં ફરવાનું છે? રેલવેની સફર કરવાની છે? હવાઈ જહાં જેમાં ઉડવાનું છે? ચાવીસે કલાક ખાવાનું છે? ઊંઘતાં સુધી ખીડીઓ ફૂંકવાની છે? કઈ એવી લાલચ છે કે જેથી ફાસલાવીને દીક્ષા અપાય ? મહાનુસાવા! જરા સમજે—સાધુ ધર્મ, શ્રાવક ધર્મ, સમ્ચગ્દિપાણું અને માર્ગાનુસારીપણાનું વર્ણન સારી રીતે જાણા. આ ધર્મમાં કચાંય પાલ નથી. તમે આટલા અનુભવી, અનેક સાધુઓના પરિચયમાં આવેલા, શાસો સાંભળેલા, છતાં કાઈ એકાદ વ્યક્તિ ગમે તેમ બાલે તેમાં હા જ હા કરા, એ ચાલે ? કમ તાકાતના કારણે વસ્તુ પામી ન શકા તે અને પણ તે વસ્તુને કાઈ ખાટા રૂપમાં ચીતરે તા તમે તેને ઊભા પણ ન રાખા ?

### ભગવાનની સાથે જેની-તેની સરખામણી ન થાય.

તમે જાણા છા કે – આ શાસ્ત્રકારાએ જેટલાં આશ્રવનાં સ્થાન તેટલાં સંવરનાં અને જેટલાં સંવરનાં સ્થાન તેટલાં આશ્રવનાં કહ્યાં છે? જે સાધનથી અનંતા આજ સુધીમાં મુક્તિએ ગયા તે જ સાધનથી અનંતા ડૂબી ગયા છે. આજે પણ જે સાધનોથી સંખ્યાબંધ આત્માંઓ પોતાના આત્માને પવિત્ર બનાવે છે તે જ સાધનોથી સંખ્યાબંધ આત્માંઓ પોતાના આત્માને મિલન બનાવી રહ્યા છે. ભવિષ્યમાં આ જ દ્રાદ્ધાંગીથી અનંતા આત્માંઓ તરશે અને એનાથી જ અનંતા આત્માંઓ ડૂબશે. આ શાસન ખાટું છે'—એમ એની નિંદા સાંભળતાં પહેલાં એટલું તો કહો કે 'ભાઈ જરા થાલો. પ્રમાણ લાવો. અમુક ચીજ સાચી કે ખાટી, એ કહેવાના અધિકાર એને સમજ્યા પહેલાં નથી મળતો, માટે જરા સમજો—શ્રી જિનેશ્વરદેવને ઓળખાં.' ભગવાન્ શ્રી મહાવીરદેવ સંયમ લઈને છદ્મસ્થકાળમાં સાડા આર વર્ષ અને પંદર દિવસના હાલમાં કદી જમીન પર બેઠા નથી. કવિએ ગાયું કે—'સાડા બાર વરસ જિન ઉત્તમ વીરજી ભૂમિ ન કાયા હો.' કદી બેઠા તો ઊલે પગે, પગ વાળીને તો

નહિ જ. સૂવાની વાત તો છે જ નહિ. એ સમગ્ર કાળમાં નિદ્રા ફક્ત અંતર્મું હૂર્તની. તે પણ આવી ગયેલી, લીધેલી નહિ. એટલા કાળમાં ખાધું કેટલા દિવસ ? ત્રણુસાે ને એાગણપગ્રાસ. તે પણ એક જ વાર, ઊભે ઊભે, જ્યાં આહાર ત્યાં જ પાણી, પછી કાંઈ નહિ. ખાકીના ખધા તપ ચાવિહારા. છે એમની જોડે કાઈ ઊભા રહે તેવા ? આજ સુધી તા કાંઈ થયા નથી. છતાં એવાની જોડે પણ ગમે તેને સરખાવે અને આપણે તાલીએા પાડીએ તા આપણા આત્માની શી દશા થાય, એ વિચારા.

શ્રી મહાવીરદેવની જેની તેની સાથે સરખામણી કરનારને કહીએ કે 'એા શ્રીમાન્! ધીમાન્! જરા ઊભા રહો. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને એાળખાં એાળખ્યા વિના જેની તેની સાથે સરખામણી કરી દુનિયાને ઊંધે માર્ગે ન લઈ જાએા.' શ્રી મહાવીરદેવ તેા ત્રણ જગતના નાથ હતા. એમની સેવા ઉપાસનાથી તેા આત્મા પાવન થાય. એમની શક્તિ અને એમનાં દાન, શીલ, તપ, સંચમ આદિના અંશ માત્ર પણ જ્યાં ન હોય એની સરખામણી એ ત્રણે લોકના નાથ સાથે કેમ થાય? જે મરજમાં આવે તે ખાય, પીવે, હરેક્રે, ચલાવ્યે રાખે, એવાની સરખામણી કેદિ શ્રી મહાવીરદેવની સાથે કરે અને ચાંલ્લા કરનારા પાછા તાળીએા પાડે, તેા કહેવું પડે કે એ મૂર્ખાઓનું ટોળું છે.

પંડિત શ્રી ધનપાળ રાજા ભાજને શું કહ્યું હતું તે જાણા છા ? ધનપાળ તા નવા જૈન અનેલા અને તમે તા જન્મના જૈન. શ્રી ધનપાળ નવીન ગ્રન્થ અનાવ્યા. ભાજ રાજાએ એ જોયા. પ્રસન્ન થયા. ધનપાલને કહે-' પંડિતજ ! છે એક કામ કરા. આ ગ્રન્થમાં જ્યાં 'વિનીતા' છે ત્યાં 'ધારા' લખા, જ્યાં 'ભરત' છે ત્યાં 'ભાજ' લખા અને જ્યાં 'ઋષભદેવ' છે ત્યાં મારા ઇષ્ટદેવનું નામ લખા, આકી અધું અરાબર છે.' ધનપાલ કહે – 'રાજન્! એ કેમ અને ? ઐરાવણની જગ્યાએ રાસભ, કંગ્રનની જગ્યાએ કથીર અને ચિંતામણિની જગ્યાએ કાચના ટુકડાને ગાેઠવવા જેવી આપની વાત છે. કૃત્રાં એ વિનીતા ને

કચાં આ ધારા, કયાં ભરત ને કયાં ભાજ, કયાં એ સર્વાત્કૃષ્ટ વીતરાગ શ્રી ઋષભદેવ અને કયાં તમારા સરાગી છષ્ટદેવ ? રાજન્! આપ અન્નદાતા છા, પાલક છા એ બધું કખૂલ, પણ તેથી આવી અચાગ્ય વાત કદી ન ખને.' ભાજ કહે છે – 'ધનપાલ! આનું પરિણામ કેવું આવશે તે જાણા છા ?'ધનપાલ કહે – 'પરવા નહીં. જે આવશે તે ખમી ખાઈશ પણ ન કરવા જેવું તા નહિ જ કરું.' આ ખમીર હતું. અન્નની ખાતર ધર્મ વેચનારા, સ્વાર્થ ખાતર ધર્મને ઠાકરે મારનારા એના જેવા નામદાં દુનિયામાં કાઈ નથી.

## નિંદા સાંભળતાં પહેલાં કાતમાં આંગળાં ઘાલા :

દેવ, ગુરૂ, ધર્મ ની નિંદા સાંભળનારને પણ પાપના ઉદય ઘેરે છે. પુષ્ય-પાપના વિપાકને સમજો. ચાર દિવસની ચાંદનીમાં મૂંબ્રાઇ ન જાઓ. પામ્યા છે એને સફળ કરવું હાય તા એાછું બને તા એાછું કરા પણ વિરાધની પડે તા ઊભા ન જ રહાે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના સાચા ગુણગાન કરતાં ન આવડે તે৷ ન કરાે પણ વિરાધ સાંભળતાં પહેલાં કાનમાં આંગળાં ઘાલાે. તમે એવા ખીલે અંધાઈ જાએા કે કાેઈની તાકાત નહિ કે તમને એક કદમ પણ ખસેડી શકે. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવે અનંત અળ શાના યાેગે મેળવ્યું હતું? એ શક્તિ કૂદીને આવી હતી ? સાડા ખાર વર્ષમાં દોર તપશ્ચર્યા કરી, બેઠા નહિ અને ઊંઘ્યા પણ નહિ, એ અધી શક્તિ કચાંથી મેળવી ? દનિયાનાં સાધનાથી અમુક શક્તિ મળે પણ તે કામચલાઉ જ. આજ હાય અને કાલે ન પણ હાય. શક્તિ તા એવી જોઈએ કે જે યાવત માસપ્રાપ્તિ સધી ટકે. કાઈને મારવાની શક્તિ કેળવી પણ કાઇથી માર ખાતાંએ મૂં ઝવણ ન થાય એ શક્તિ કેળવી ? ખરી શક્તિ તો તે છે કે જે અપરાધી પ્રત્યે પણ ક્ષમા રખાવે – ખહાદુરી મારવામાં નહિ પણ માર ખાવામાં છે. વધુ ગુસ્સાે કાેને આવે ? દુનિયામાં પણ કહેવત કે 'કમજોરને ગુસ્સા ખહેાત.' વાતવાતમાં ગુરસો આવે એ નબળાઈ છે. ભગવાનની શક્તિને એાળખા. આજે ભગવાનનું

જીવન લખનારા અજ્ઞાનીઓ લખે છે કે ભગવાન ચાલતા ત્યારે ધરતી ધૂજતી. કહા હવે, ભગવાન એમ ચાલે ખરા ? ભગવાન તા કર્યા— સમિતિ પાળતા મલપતા હાથીની ચાલે ચાલે અને પગ એવી રીતે મૂકે કે નાનામાં નાના જંતુને પણ પીડા ન થાય.

ળીજો એક અજ્ઞાન એમ લખે છે કે 'ભગવાન મહાવીરે ચંદ્રન-**ખાલા** પાસે જઈને માફી માગી હતી. 'શાસ્ત્રમાં ભગવાન મહાવીર છે, ચંદ્રનભાલા પણ છે અને અભિગ્રહ પણ છે. પણ એ જે રૂપમાં છે તેનાથી ઊ'ધા રૂપે ચીતરવામાં આવે છે તેનાે આ વિરાધ છે; ભગવાનને અભિગ્રહ હતો કે 'રાજપુત્રી હોય, માથું મુંડાવેલું હોય, પગમાં એડીએા હેા<mark>ય, ત્ર</mark>ણ દિવસની ઉપવાસી હેાય, ઉમરા વચ્ચે બેઠી હેાય, આંખમાં આંસુ હાેય, તે ભીક્ષા આપે તો લેવી. ' ભગવાન આવ્યા ત્યારે બધુ હતું પણ આંખમાં આંસુ ન હતાં. પ્રભુ પાછા ફર્યા એટલે ચંદ્રના રાેર્ક પડી. ભગવાને પાછા ફરી ભિક્ષા લીધી. અહીં લખનાર લખે છે કે 'ભગવાન પાછા આવી હાથ જોડે છે, ચંદનાની માકી માગે છે અને કહે છે કે ભૂલી ગયો, માફ કર, મને તારું જીવન – તારું દુઃખ સંભળાવ. ' ચાર ચાર જ્ઞાનના ધણી ભગવાન ચંદનખાળાને આવું પૂછે ? કાંઈ સમજાય છે ? આવું લખનારા ભગવાનના શાસનની પ્રભાવના કરે છે કે હલકાઇ કરે છે? આવા સાહિત્યથી જગતને ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ ઉપર અહુમાન પેદા થશે ? હું પૃછું છું કે આવું યથેચ્છ લખનારનું લખેલું સાહિત્ય વાંચે. સાંભળે અને ચલાવી લે એ બધા પાપના ભાગીદાર અને કે નહિ?

સભા ૦- 'નરકે જાય. '

અરે ભાઈ! નરકની વાત જવા દો. નહિ તો વળી કહેશે કે સાધુઓએ સ્વર્ગના ને નરકના ઇજારા લીધા છે. પણ અમારે એવા પાસ નથી કાઢવા અને અમે એ માટે નવરા પણ નથી. ભગવાને તાે અમને ફરમાવ્યું છે કે બે રસ્તા બતાવી દેવા. એક સ્વર્ગના, એક નરકનાે. પછી જેને જ્યાં જવું હશે ત્યાં જશે. એની મેળે એ જ પાસ કઢાવશે. આવી નિંદાએોનાે સુમાર નથી અને જન્મજાત જૈનાે પણ એવું સાહિત્ય આનંદપૂર્વંક વાંચે છે.

## સાધુને સાધુ તરીકે માનનારાની ભાવના કઈ હોય?

ઉપસર્ગ અને પરિષદ્ધ સહેવા એ સાધુના ધર્મ છે, પણ સાધુને સાધ તરીકે માનનારાની ભાવના કઈ હોવી જોઈએ ? શ્રી સંપ્રતિ મહારાજા શ્રી જિનશાસનના પરમ અનુરાગી હતા. એમણે સવા ક્રાંડ જિન્બાંબ ભરાવ્યાં. તમે સવા ક્રાંડ સાંભળી ભડકતા નહિ. આજે તાે આવી વાત કરતાં યે ચિંતા ઊપજે તેવું છે. ' દશકા પછી દેરાસરાે મટી જવાનાં છે અને ઉપાશ્રયામાં ઘાસ ભરાવવાનાં છે, 'એમ બાલનારને ખબર નથી કે ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની પૂંઠે સમર્પણ કરનારા હજ જીવે છે. કંઈકની જળાન ખંધ કરી દેવાની તાકાત ધરાવે છે. અજ્ઞાન ટાેળાં પાસે ફાવે તેમ બાલ્યે જવું એમાં મહત્તા કે વિદ્વત્તા નથી પણ મર્ખાતા છે. સભ્યતા રાખી જ્ઞાતા પાસે પ્રમાણપૂર્વંક વાત કરવી હાય તા ચાલ્યા આવા. અધી વાતાના ફે સલા થઈ જાય. અધું મેદાન થઈ જવાને તો હુજી સાડા અઢાર હજાર વર્ષ ની વાર છે. તે પહેલાં રૂ.ઓ., માર્થા પછાડા કે ખૂમા પાડા તા પણ કશું વળવાનું નથી. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું શાસન પૂરાં એકવીસ હજાર વર્ષ ચાલવાનું છે એ નક્કી વાત છે. પાપના ઉદ્દયે કંઇક ગમડી જવાના પણ શાસન તો રહેવાનું જ.

શ્રી સંપ્રતિ મહારાજાએ સવા લાખ શ્રી જિનમંદિરા કરાવ્યાં. રાજ સવારે એક નવીન શ્રી જિનમંદિરના ખાતમુહૂર્તના સમાચાર ન આવે ત્યાં સુધી અન્નપાણી ન લેવાના એમને અભિગ્રહ હતાં. છત્રીસ હજાર પુરાણાં શ્રી જિનમંદિરાના એમણે જિણેંદ્ધાર કરાવ્યા છે. આટલું કરનારા એ એક રાત્રિએ જગી ગયા ત્યારે વિચાર કરે છે કે 'મેં હજી કાંઈ ન કર્યું; ઘણું કરવાનું રહી ગયું.' તમે શું વિચારા ? થાડું કર્યું હાય તા ઘણું કર્યું છે માની સા ખસાને જણાવ્યા વિના ચેન પડે? મહારાજા સંપ્રતિ વિચાર કરે છે કે 'આર્ય'-

દેશમાં તો ધર્મ ની સ્થાપના કરી પણ મારા જેવા રાજા છતાં અનાર્ય - દેશમાં હું ધર્મ કેમ ન ફેલાવું?' તે પછી એમણે એ અનાર્ય ભૂમિને પણ એવી યાગ્ય અનાવી દીધી કે મુનિએા ત્યાં સહેલાઇથી વિહાર કરી શકે. એ પછી તેમણે દશપૂર્વ ધર શ્રી આર્ય મુહસ્તિસૂરિજી મહારાજાને અમુક પ્રદેશમાં મુનિઓને માેકલવા માટે વિનંતિ કરી. શ્રી આર્ય મુહસ્તિસૂરિજી મહારાજા કહે છે કે 'ભગવાનની આજ્ઞા છે કે મુનિઓએ જયાં સંયમના નિર્વાહ થાય એવા પ્રદેશમાં વિચરવું.' સંપ્રતિ કહે છે, 'ભગવંત! પૂરી જવાખદારી સમજીને જ વિનંતિ કરું છું. આપ મુનિઓને માેકલશા એટલે ખ્યાલ આવશે.' આચાર્ય ભગવંતની આજ્ઞાથી સાધુઓ ગયા અને તેમણે સમાચાર કહેવરાવ્યા કે 'અહીં તો આર્ય ભૂમિ કરતાં યે સંયમનિર્વાહ સુલભ થઈ ગયા છે.' શ્રી સંપ્રતિ મહારાજા પાતાને યાગ્ય કાર્ય વાહી કર્યા વિના વિનંતિ કરવા નહાતા ગયા. ઉપકારની ઇચ્છાવાળા ગૃહસ્થની ફરજ છે કે સંયમના નિર્વાહની વ્યવસ્થા કરી આપવી.

એ જ સંપ્રતિ મહારાજા જ્યારે નવા નવા ધર્મ પામ્યા હતા ત્યારના એક પ્રસંગ છે. શ્રી આર્ય સહિતસ્રિજી મહારાજા માટા સમુદાય સાથે નગરમાં પધાર્યા છે. રાજાએ ભક્તિની લાલચે નગરમાં દરેકને જણાવી દીધું કે 'મુનિઓને જે જોઈએ તે આપવું. મૂલ્ય રાજ્યમાંથી લઈ જવું.' આ પ્રમાણે કામ ચાલ્યું, મુનિઓને ખબર પડી ગઈ તો યે લેવા માંડયું આચાર્ય ભગવંતને પણ માલૂમ પડયું તાયે ચાલવા દીધું. એવામાં તેમના માટાગુરુભાઈ અને દરાપૂર્વ ધર શ્રી આર્ય મહાગિરિજી મહારાજ ત્યાં પધાર્યા. તેમણે આ બધું ચાલતું જોઈ શ્રી આર્ય મુહસ્તિસ્ર્રિજીને પૂછ્યું કે 'આ બધું શું ચાલે છે?' સ્ર્રિજી કહે છે કે 'યથા રાજા તથા પ્રજ્ઞા' બસ, આ સાંભળી શ્રી આર્ય મહાગિરિજી મહારાજા તરત કહે છે કે 'આજથી તારે અને મારે સંખંધ નહિ.' આને ગુસ્સો કે ફ્લેશ કહેવાશે? ઝટ શ્રી આર્ય મુહસ્તિન્ સ્ર્રિજી ઊભા થઈ તેમના પગમાં પડ્યા અને બોલ્યા કે 'ભૂલ્યા, ક્ષમા કરો અને પ્રાયશ્ચિત્ત આપા.'

## જગદ્દગુરુ શ્રી હીરસ્રિજ મહારાજના પ્રસંગ :

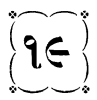
જગદ્ગુર, શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજને જ્યારે અકખર ખાદશાહનું આમંત્રણ આવ્યું ત્યારે ગામેગામના સંઘા વિચારમાં પડ્યા છે કે હવે શું કરવું ? ગુરુ મહારાજને આવા ખાદશાહ પાસે માેકલવાનું જોખમ કેમ કરાય ? બાદશાહુ ગમે તેવા પણ જાતના મુસ્લિમ – વખતે કાંઈ ન કરવાનું કરે તો ? આમંત્રણા દાખી રાખ્યાં છે. ગુરુ મહારાજા શક્તિસંપન્ન છે, પ્રભાવક છે, એ ખરૂં પણ બાદશાહનું ભલું કરવા જતાં એમને કંઈ થાય તાે સંઘનું શું થાય? સંઘનાે તારક જાય એ કેમ પાલવે ? પછી તેા એ ગયા છે અને શું અન્યું છે એ અધા ઇતિહાસ તમે જાણા છેા. પણ પ્રશ્ન એ છે કે સંઘ પાતાની ફરજના કઈ રીતે વિચાર કરે ? શ્રી હીરસૂરિજી મહારાજ છેલ્લે ઊનામાં પધાર્યા છે. શરીર વ્યાધિગ્રસ્ત બન્યું છે. મરણ નજીક જાણી નક્કી કરે છે કે 'હવે ઔષધની જરૂર નથી માટે આજથી ઔષધ અંધ.' એ વખતે આખા શ્રી સંઘ એકત્ર થાય છે. પુરુષા, સ્ત્રીએા, બાળબચ્ચાં તમામ આવી સુરિજીને વિનંતિ કરી કહેવા લાગ્યા કે 'ભગવંત, આપને શરીરના ખપ નથી એ અમે જાણીએ છીએ પણ અમારા ભલા ખાતર આપ ઔષધ લ્યા. પણ સૂરિજી જ્યારે પાતાના નિર્ણયમાં મક્કમ રહ્યા ત્યારે સકળ સંઘે કહ્યું કે 'તો અમારે પણ આજથી અન્નપાણીના ત્યાગ છે. ' સ્ત્રીઓ કહે ' અમે બાળબચ્ચાંને ધવરાવીશું પણ નહિ અને અહીંથી ઊઠીશું પણ ત્યારે જ કે જ્યારે આપ ઔષધ લેશા. ' આખરે તેમને ઔષધ લેવું પડ્યું. આનું નામ ગુરુભક્તિ.

## શ્રી સિંહમુનિની ગુરૂભક્તિ

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ તો સર્વજ્ઞ અને વીતરાગ હતા ને ? જ્યારે ભગવાન ઉપર ગાશાળાએ તેજોલેશ્યા મૂકી, ત્યારે છ મહિના સુધી ભગવાનને દસ્તમાં લાહી પડ્યું. છતાં ભગવાન ઔષધ લેતા નથી. એક સિંહમુનિ નામના અહ્યુગાર રાજ ભગવાનને વિનંતિ કરી કહે છે કે 'ભગવંત! આપ ઔષધ લ્યા.' પહ્યુ ભગવાન લેતા નથી.

મુનિનું ભગવાન પાસે ન ચાલ્યું. હતાશ થયેલા મુનિ એક તરફ જઇ પોક મૂકી રુદન કરે છે! કહે છે કે 'ભગવાન ઔષધ લેતા નથી તો શું થશે?' સહન કરવું એ ધર્મ છે. એવું આ ભક્તો નથી બાલ્યા. આજના કહેવાતા જ્ઞાનનિધિઓ અને વિદ્વાના શું કહે? એ કાંઈ જુદું જ કહે. ભગવાન સિંહમુનિને કહે છે કે 'મહાનુભાવ! આમાં કાંઈ નથી, છતાં તું જા, અને અમુક સ્થળેથી અમુક નિદેષ ઔષધ મળશે તે લઈ આવ.' સિંહમુનિના સંતાષ ખાતર પ્રભુએ પણ ઔષધ લીધું. આજે તો એવું ખાલનારા પણ છે કે આવું અધું સહન કરતાં સાધુ મરે તો પણ વાંધા શું? ખરેખર, એવી ભાવનાઓમાં જૈનપણું નથી. સાચું જૈનપણું શામાં છે તે પણ તમારે સમજવું પડશે. તમે સૌ એ સમજતા થાંઓ એ જ એક શુભાભિલાષા.





## पुरुषविश्वासे वचनविश्वासः—

## ભગવાને કહ્યું તે કરવાનું કે કર્યું તે ?

અનંત ઉપકારી સૂત્રકાર પરમર્ષિ ફરમાવે છે કે દૂનિયા જે રીતે મનુષ્યજીવનની સફળતા કલ્પે છે તે વાસ્તવિક નથી. દુનિયા તેા માને છે કે ઋદ્ધિસિદ્ધિ મળે. માજશાખથી રહીએ અને શાહ આદિ તરીકે એાળખાઈ ને નામનાપૂર્વ ક જઈ એ એટલે જીવન સફળ. જ્ઞાનીઓ એમાં ના કહે છે. એ કહે છે કે આ માનવજીવન એ ભાેગનું સાધન નથી. ભાગના ઉદય ભાગવવાનું સ્થાન સ્વર્ગ છે અને રસપૂર્વક ભાગવેલા ભાગના કટુ વિપાકા ભાગવવાનું સ્થાન નરક છે. તાે હવે આ મનુષ્ય-ગતિની મહત્તા શાને લઈ ને ? ભાેગને અંગે જો હાેય તાે તાે દેવગતિમાં જ વધારે ભાેગ છે. આ મનુષ્યલાેકની તાે દુર્ગ ધ ચારસાેથી પાંચસાે ચાજન ઊછળે છે. દેવલાકના દબ્ટિએ આ લાક તા <mark>બ</mark>હ્ ગંદાે છે. ભાેગના મહત્તા સ્વીકારીએ તો ચાર ગતિમાં પ્રથમ નં ખરે દેવગાંત જ માનવી પડે. એટલે સાભિત થાય છે કે આ ગતિ ભાગને માટે તા નથી. તા હવે એની સફળતા માટે શું કરવું ? શ્રી તીર્થ કરદેવાએ કહ્યું તે. કેટલાક એમણે કર્યું તે કરવાની વાતા કરે છે, પણ તેઓએ સમજવું જોઈએ કે એ તો લોકાત્તર પુરુષા છે. મનુષ્યગતિમાં રહ્યા માટે મનુષ્ય ખરા પણ એ લાેકાત્તર મનુષ્ય કહેવાય. એમણે કર્યું તે કરવાની વાત ન થાય. એમણે કહ્યું તે કરવાની જ વાત થાય. આપણે થાેડું પણ જે એમણે કર્યું તે કરીએ છીએ તે એમની આજ્ઞામાં આવી જ જાય છે. એ જે રીતે છવન છવ્યા તે રીતે છવન છવવું એ જ જો ધર્મ હાય તા આટલેથી ન ચાલે.

#### સાગરની ઉપમા સાગર સાથે જ થાય :

ભગવાને કર્યું તે કરવાની વાતા કરનારાને ભગવાન ઘરમાં રહ્યા માટે ઘરમાં રહેવું છે પણ એમણે જે ત્યાગ કર્યો તે કરવા નથી. શ્રી તીર્થ'કરદેવા આવીને માતાના ગલ<sup>°</sup>માં ત્રણ જ્ઞાન સાથે લઈને આવ્યા, આપણે કેટલાં જ્ઞાન લઈને આવ્યા ?

સભા૦'એ.'

તે પણ કેવાં ? જેની કિંમત નહીં એવાં. ખાવાપીવાનું પણ માતાને શીખવવું પડે એવું જ્ઞાન, જ્ઞાનની કાેટિમાં ગણાય ? આત્માના સાહજીક ગુણ તરીકે થાડું પણ ન હોય એ કેમ બને ? શ્રી તીર્થ કર-દેવ તા ત્રણ નિર્મળ જ્ઞાન સાથે લઈને આવ્યા અને માતાને જરા પણ કષ્ટ ન થાય એ રીતે ગર્ભમાં રહ્યા. એટલે એમનું તો બધું યે જુદ્વં. એમનું સામ<sup>8</sup>ર્ય<sup>°</sup>, એમની અપ્રમત્તાવસ્થા, એમનું સંયમ, એ અધું યે નિરાળું. શ્રી જિનેશ્વરદેવનું જીવન તો શ્રી જિનેશ્વરદેવા જ જીવે. સાગરની ઉપમા સાગર સાથે જ થાય, તલાવડાં સાથે કદી ન થાય. સાગર કેવા ! તા કહેવું પડે કે સાગર જેવા. શ્રી મહાવીરદેવ કેવા ? તો કહેવું પડે કે એમના જેવા અથવા તા શ્રી ઋષભદેવ આદિ જેવા. પણ અન્ય કાેઇ સાથે એમની સરખામણી ન જ કરાય. આપણી સામે જો કેવળ એમનું જીવન જ ધરવામાં આવ્યું હોત તો આજે આપણે ધર્મી જ ન હાત. આપણે માટે તા એમની આજ્ઞા એ જ આદર્શ. આ દ્વાદશાંગીમાં ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા ન આપી હાત ને માત્ર એમના જીવનરૂપી આરીસા જ ધર્યો હાત અને લખ્યું હોત કે આમ વર્તે એ જ મુક્તિએ જાય, તો આપણી મુંઝવણના પાર ન રહેત. એ પરમતારકનાે સંયમ. એ પરમતારકનાં દાન. શીલ. તપ અને ભાવ બધું અનુપમ. આપણે અમુક અંશે એ બધું કરીએ તે 'એમણે કર્યું' તે કર્યું'' એમ ન કહેવાય, 'કહ્યું તે કર્યું'' એમ જ કહેવાય.

ભગવાન કેવળજ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી ભૂમિ ઉપર બેસતા નથી. અધાએ એમ જ કરવું એમ કહે તો કોઇ સંયમી કે કેવળજ્ઞાની થાય ? ભગવાન 'કરેમિ ભંતે ' ઉચ્ચરતાં 'ભંતે' શખ્દ ખાલતા નથી. ખીજાને એમ ચાલે ? એમને તા પ્રત્યક્ષપણ હવે કાઈ ઉપદેશકની ગરજ નથી; તમારે અને અમારે ગરજ છે. જેને ન હાય તે સ્વયં સંખુહ તરીકે વર્તે, આપણે તા આજ્ઞા મુજબ વર્તવાનું. ગર્ભથી જ ત્રણ જ્ઞાનને ધરનારા પ્રભુ આટલા વર્ષ ગૃહસ્થપણું, આટલામે વર્ષે સંયમ, આટલામે વર્ષે કેવળજ્ઞાન અને આટલામે વર્ષે માક્ષ એ બધું જાણતા હતા. એ પરમ જ્ઞાનીનું દેષ્ટાંત લઈ ન આપણાથી આપણી ઇચ્છા મુજબ ન વર્તાય.

એ પરમ તારકાનું જીવન એટલું અધું અનુપમ હાય છે કે જેની તુલના આ દુનિયામાં કાઈની સાથે થઈ શકે તેમ નથી. મુક્તિ સાધવી હાય તો તે પરમતારકની આજ્ઞામાં રહેવું એ જ ધર્મ છે! એક પૈસાનું દાન દેવું અને લાખ્ખાના દેનાર સાથે ઊભા રહેવું, એ બને? શ્રી ગળુધરદેવા કહે તે પણ નિઃશંક સત્ય છે છતાં તેઓએ પણ એમ ન કહ્યું કે 'અમે કહીએ છીએ' પણ 'શ્રી જિનેધરદેવા આમ કહે છે' એમ જ કહ્યું. ગણુધરદેવા કે સામાન્ય કેવલીઓ જે કાંઈ કહે તે કહેલું તા શ્રી જિનેધરદેવાનું જ, જે શ્રી ભગવાન મહાવીરદેવે કહ્યું તે જ વસ્તુ અનંતા જ્ઞાનીઓએ કહી.

લાલન૦ 'પુણીઆ શ્રાવકનું દાન ભગવાન જેવું ખરું ?'

પુણીઆનું દાન ભગવાન જેવું નહિ. ખાકી શ્રી અરિહન્તપરમા તમાએ કરમાવેલ વિધિપૂર્વક કરાય તો પુણીઆનું, તમારું કે નાના બાળકનું પણ દાન ભગવાનની આગ્ના મુજબનું ખરું. એ દાન ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના દાનને ન પહેાંચે. આપણે તો આગ્ના એ જ આદર્શ 'મોટા કરે તેમ કરવું' એવી ઘેલછાના પ્રચાર કરશા તા પેલા ખેડૂતની જેમ પાયમાલી નાતરશા.

## ખેડૂતનું દુષ્ટાંત :

એક ખેડૂત હતો. તેણે એક નાેકર રાખ્યા. નાેકરે પૂછ્યું કે 'મારે કરવાનું શું ?' ખેડૂત કહે કે– 'હું કરું તેમ તારે કરવાનું.'

નાેકરે તાે ગાંઠ વાળી. કે એ કરે તેમ કરવું. ખન્ને જણા માથે પાણીના ઘડા મૂકી ખેતી કરવા ચાલ્યા. જતાં જતાં અચાનક કાંઈ પગમાં ભરાવાથી ખેડૂતને માથેથી ઘડાે નીચે પડી ગયાે. નાકરે પણ પાતાના ઘડાે પાડી નાખ્યાે. ખેડૂતે પૂછ્યું કે– 'તેં ઘડાે કેમ પાડચોે 🥺 નાે કરે તાે નક્કી જ કર્યું હતું કે એ કરે તેમ કરવું અને બાલે તેમ બાલવું. એટલે એણે સામા પ્રશ્ન કર્યા કે- 'તે ઘડા કેમ પાડયા!' ખેડૂતે ગુસ્સે થઇને ગાળ દીધી. નાેકરે પણ ગાળ દીધી. ખેડૂતે લાફાે માર્યા પેલાએ સામા માર્યા. થઈ ઝપાઝપી. ખેડૂત કરતાં નાેકર હતા અલમસ્ત તેથી ખેડૂત તાે ગભરાઈ ને નાસવા માંડચો એટલે પેલાે પણ પાછળ પાછળ નાઠો. માર્ગમાં ખેડૂતનું ધાતીયું કાંટામાં ભરાયું એટલે એ કાઢીને નાઠો. નાેકરે પણ એમ જ કર્યું. પેલાે ઘરમાં જઇ એક ખૂણામાં ભરાચા. નાેકર પણ એ જ ઘરમાં જઈ બીજા ખૂણામાં ભરાયાે. હવે એ બેને બહાર કાઢે કાેણુ ? અંતે કાેઈ શાણાએ બંનેને સમજાવ્યા ત્યારે ઠેકાણું પડ્યું. માલિક કરે તેમ કરવાની વાત આ <mark>ભાળગાેપાળમાં ઠ</mark>સી ગઈ તાે પરિણામ **બ**હુ ખરા**બ** આવશે. નાેકરે શેઠ કરે તેમ કરવાનું ન હાય, શેઠ કહે તેમ જ કરવાનું હાય. આજ્ઞા મુજબ સંચમ પાળનારા બધા અનુક્રમે મુક્તિએ ગયા. એક એક શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનમાં સંખ્યાળધ આત્માએ સક્તિએ ગયા તેમાં એક પણ શ્રી જિનેશ્વરદેવે કર્યું તેમ કરવાથી નહિ પણ તે પરમતારકની આગા મજબ વર્ત દાથી જ. આપણી ચાગ્યતા મુજબનાં તરવાનાં સાધના ખતાવનાર ભગવાનમાં દયા એાછી હતી એમ કહેવાય? કાેઈ માેટા માણસને કહા કે તમે કસ્ટ કલાસમાં બેસા ને હું થઈમાં ટેમ ? તા પેલા કહેશે કે 'ભાઈ! તારી સ્થિતિમાં આનંદ માન આજે કદાચ હું બેસાડીશ પગ પછી શું ? એ સ્થિતિમાં જ તારા જીવનની શાંતિ છે. નહિ તા અશાંતિમાં મરી જઇશા

### વિશ્વાસ વચન ઉપર કે પુરુષ ઉપર ?

આગ્રા એ જ આદર્શ છે. જ્યાં આગ્રા ઉપર બહુમાન છે ત્યાં આગ્રા કરતારનું બહુમાન આવી જ ગયું. આગ્રાના બહુમાન વગરના

આદમી વ્યક્તિનું બહુમાન કરતા હાય તે ખાટું છે. કેટલાક એવું માને છે કે- 'वचनविश्वासे पुरुषविश्वासः' પણ શાસ્ત્ર કહે છે કે એ અણુસમજુઓના મત છે. ડાહ્યા માટે તા 'पुरुषविश्वासे वचन-विश्वास: ' એ જ સાચા મત છે. એવા પણ માણસા આ દુનિયામાં ઘણા છે કે જેનાં વચનાે મીઠાં હાેય પણ હૃદયમાં ઝેર ભર્યું હાેય. બાલનાર કાેણુ છે તેના ઉપર વચનની કિંમત અંકાય. એક માેટા માણસ તમને 'નાલાયક' કહે અને રસ્તાના લેભાગુ 'નાલાયક' કહે, તો શબ્દ તો ખંનેના સરખા, પણ અસરમાં ફેર પડી જાય. લેભાગુના વચનની કિંમત નહીં પણ પેલાે માટાે ગણાતાે માણસ કહે ત્યારે વિચારવું પડે કે આપણી કયાંક મૂલ થઈ હાવી જોઈએ. દુનિયાના અર્થ કામના સેવકાે પણ આ રીતે વિચારીને વતે છે. એાફિસમાં પરસ્પર ગમે તેટલું બાલે તેની અસર નહિ પણ એાફિસર આવીને જરા આંખ જ ફેરવે, બાલે કશું નહિ, તાે પણ સૌ નીચી મૂંડીએ કામ કરવા લાગી જાય. સમજે છે કે શેરાે મારવાે તે એના હાથની વાત છે. જૈનશાસન વચન પરથી વ્યક્તિની કિંમત આંકવામાં માનતું નથી, એ રીતે બાહ્ય ક્રિયાથી પણ વ્યક્તિની સાચી કિંમત ન અંકાય.

પારધીની ક્રિયા કેવી ? જાળ બિછાવીને ઉદારતાપૂર્વ ક અનાજના દાણા નાખે. પક્ષીઓને ખાવા માટે આકર્ષે. એટલું અનાજ નાખે કે પક્ષીઓ ખાતાં થાકે. એક પછી એક, એક પછી એક પક્ષીઓ આવી આવીને બેસતાં જ જાય. પેલાે કાળજી એટલી રાખે કે જરાયે અવાજ ન થવા દે. રખે પક્ષીઓને ભાજનમાં વિક્ષેપ પડે. અહુ જ સારી રીતે જરાય અવાજ ન થાય એ રીતે ચાલે. સામેથી કાઈ આવતું હાય તા ઇશારાથી અવાજ ન કરવા જણાવે. જાણે મહાદયાળુ અને પરાપ્કારની મૂર્તિ. પેલાે આવનાર કાઈને પૂછે કે આ અધું શું છે ? તે વખતે જો કાઈ એમ કહે કે ભાઈ! આ તા અહુ દયાળુ માણસ છે, તે ા તા જાણે ઠીક પણ જો એમ કહે કે આ તા અધાં પક્ષીઓને

જાળમાં ફસાવવા માટે છે તો તે વખતે એ પૃછનારા સાચા દયાળ હાય તા શું કરે? એવા માટા અવાજ કરે કે એકેએક પક્ષી ઊડી જાય. એકને પણ ત્યાં બેસી રહેવા ન દે. હવે આ બેમાં દયાળ કાે શું દયાળ પણ ન કરે એટલી દયા પારધીની હતી. દયાળ તા અનાજ નાખી ચાલ્યા જાય. આ તા પાસે રહી ખવડાવે, કાેઈ અંતરાય ન કરે એની કાળજ રાખે. કારણ એને તાે થાેડું અનાજ નાખી બધાને પકડી લેવા છે. આ ક્રિયા સારી કે તરસી? અહીં મધ્યસ્થ બનાય? ગમે તેમ તાે યે અનાજ નાખવાની ઉદારતા તાે કરીને, એમ કહેવાય? એની દેખાતી ઉદારતા, દેખીતી રક્ષાની પ્રવૃત્તિ એ બધી હિંસાની જ પ્રવૃત્તિ છે. ક્રિયા કે વચનના આધારે ભૂલ્યા તાે પરિણામ ખરામ આવશે.

પહેલી વ્યકિતની પરીક્ષા, પછી એની ક્રિયાના આદર:

શાહુકારની પેઢીના પટાવાળા પણ શેઠની ચિઠ્ઠી લઈને આવે તો પચાસ હજારના એક ફાડી આપા, પણ શાખ વગરની પેઢીના માલિક ખુદ પાતે આવે તાય પ્રથમ તા 'ના' જ કહા. કદાચ શરમ પડે અને માણુસ કાંઈ કામના હાય તા સમજાવી દો કે પૈસા હાત તા જરૂર આપત પણ આજે તિજેરીમાં પસા જ નથી. વ્યવહાર પણ વચનના નામે નહિ પણ વ્યાક્તના નામે ચાલે છે. 'પુરુષિવશ્વાસે વચનવિશ્વાસ:' રાખનારા કદી ભૂલા નહિ પડે. સજજન કરતાં દુર્જનનાં વચના વધારે મીઠાં હાય છે. દુર્જનની જીલમાં મધુ અને હૃદયમાં ઝેર હાય છે, જ્યારે સજજનના હૃદયમાં મધુ અને જીલમાં કદાચ કડવાશ લાવવી પડે છે. રોતા, કકળતા અને તરફડિયાં મારતા આળકની છાતી ઉપર પગ મૂકી મા દવા પાય, ત્યારે પાડાશણ આવીને કહે કે 'અરે! આ શું કરે છે? આમ દવા પવાય? ત્યારે એ 'મા'ને કહેવું પડે છે કે 'બેન! તું તારે ઘેર જા. હું એની મા છું. તને એમાં ખબર ન પડે.' ચાર ડાહ્યા ઊભા હોય તો તેઓ પણ કહે કે— એની વાત સાચી છે. મા જે કરતી હશે એ આળકના ભલા માટે જ હશે, કારણ એ

એની મા છે.

કેવળ વચનના વિશ્વાસે તો ઠગાવાના પૂરા સંભવ છે. ખુદ્ધિનિધાન શ્રી અભયકુમાર જેવા પણ વેશ્યાથી ઠગાયા. જો કે એ વેશ્યા શ્રાવિકા ખનીને આવી હતી એટલે ખરેખર ઠગાયા એમ ન કહેવાય. વેશ્યાએ કહ્યું કે 'હું શ્રાવિકા છું, સંયમની ભાવના છે, તેથી તીર્થયાત્રાએ હાલ નીકળી છું.' શ્રી અભયકુમાર અહીં ધર્મના નામે ઠગાયા. જે રાજાએ શ્રી અભયકુમારને પકડી લાવવાની આજ્ઞા કરી હતી તેણે પણ જ્યારે આ વાત જાણી ત્યારે વેશ્યાને કહ્યું છે કે 'આ યાગ્ય નથી કર્યું. તું તારા ખુદ્ધિખળથી નહિ પણ ધર્મના ખહાને ઠગીને લાવી છેા.' સારું બાલનારા સારા જ હાય એવું એકાંત નથી. સ્નેહીની લાત પણ સહી લેવી સારી અને દુશ્મન 'પધારા પધારા' કહે તો યે વિચારવાનું કે રખે ત્યાં ખાડા તો નહિ હાય ?

## સર્વોચ્ચ નિર્ગ'થતા અને સર્વ શ્રેષ્ઠ ચક્રવર્તિતા :

શ્રી જિનેશ્વરદેવ રાગાદિ શત્રુઓ ઉપર વિજય મેળવી ચૂકયા છે, એટલે આપણા માટે તો એમણે જે કહ્યું તે જ ધર્મ પુરુષની પ્રામાણિકતા ઉપર વચનની પ્રામાણિકતા નિર્ભ ર છે. આપણે તો દરેક ક્રિયામાં એ પરમતારકની આગ્ના જેવાની. શ્રી જિનેશ્વરદેવે તીર્થ સ્થાપનાની પ્રવૃત્તિ કયારે કરી ? કેવળગ્નાન થયા પછી, તે પહેલાં નિર્હ. કેવળગ્નાન પામ્યા પહેલાં પણ મહાસમર્થ, મહાગ્નાની ખરા પણ કેવળગ્નાન પાસે તો એ ચારેય ગ્નાન બિંદુ જેવાં છે. માટે તીર્થ ની સ્થાપના કેવળગ્નાન પછી જ, પહેલાં નિર્હ. શ્રી તીર્થ કરનામકર્મ ના વિપાકાદય પણ કેવળગ્નાન પછી જ, પહેલાં નિર્હ. પહેલાં પણ દંદ્રો આવે, સેવા, મહાત્સવ કરી જાય પણ પછી જે જાતનાં કરે છે તેવાં એ નિર્દે કેવળગ્નાન પછી તો દેવતાએ ભગવાનને જમીન ઉપર પગ પણ મૂકવા ન દે. આગળ સુવણ કમળા ગાઠવે જ જાય. કેવળગ્નાન પછીના રૂપ, રંગ, સાદ્યાળી, બધું યે નિરાળું. શ્રી વીતરાગ સિવાય એ કોઈને પયે નિર્દે કલિકાલસર્વં ગ્ન આચાર્ય ભગવાન શ્રી હેમચંદ્ર સૂરીશ્વરજી મહારાજા ભગવંતની સ્તવના કરતાં કહે છે કે ' હે

ભગવંત! એક તરફ તારી નિગ્ર થતા સર્વેશ્ચિ છે તે બીજી તરફ તારી ચક્રવર્તિ તા પણ સર્વેશ્ચિ છે. આ બેના યાગ શી રીતે થયા ? તે એક અદ્ભુત આશ્ચર્ય છે. પણ એ બેયને પચાવવા જેટલી તારામાં જ યાગ્યતા છે અને તેથી એ બેય વસ્તુ કેવળ જગતના લાભ માટે જ નીવડવાની છે. '

### આલં બન વિનાના ધર્મ કયારે ?

શાસ્ત્રમાં ક્ષમા પાંચ પ્રકારની કહી છે. : ૧. અપકાર ક્ષમા, ૨. ઉપ કાર ક્ષમા, ૩. વિપાક ક્ષમા, ૪. વચન ક્ષમા અને પ. લોકોત્તર ક્ષમા.

ર. અપકાર ક્ષમા: સામા તરફથી સહન કરવું પડશે એવી લીતિથી ક્ષમા રાખવી તે – કાેઇ શક્તિશાળી માણસે અપમાન કર્યું કે ઠોંસા માર્ચા તે વખતે વિચાર થાય કે જો સામા ગુસ્સા કર્યા તાે બીજ બે પડશે, માટે ક્ષમા રાખવી. જો કાળ્યૂ ગુમાવીશ તાે માર ખાઈશ અને ફજેતી થશે. આ સ્થિતમાં આત્માએ કથાયને રાેકયા અને ક્ષમા આપી. આ ક્ષમા માટે લાગે સૌ જન્મથી જ શીખીને આવ્યા હાેય છે. બુદ્ધિ ખહેર મારી ગઈ હાેય અને આગળપાછળ જોયા વગર કાળ્યૂ ગુમાવે તે વાત જુદી. ખાકી આ ક્ષમા શીખવવી પડે તેવી નથી.

ર. ઉપકાર ક્ષમા : કાેઈ એ આપણા ઉપર ઉપકાર કર્યા હાેય, તે વ્યક્તિ કાેઈ પ્રસંગે બે કડવા શખ્દ કહે તે સાંભળીને, 'ગમે તેમ તેા યે મારા ઉપકારી છે' એમ વિચારી ક્ષમા રાખવી તે. આ ક્ષમાની માત્રા વધી ગઈ. અપકાર ક્ષમામાં કેવળ સ્વાર્થ છે જયારે અહીં ઉપકારી પ્રત્યે કૃતજ્ઞતા છે.

3. વિપાક ક્ષમા : 'કષાય કરીએ તો પરલાેક અગડે, શાસ્ત્ર કહે છે કે કષાયથી દુર્ગત થાય' આમ વિચારી ગમે તે પ્રસંગે કષાયને રાેકવા તે.

ડ. વચત ક્ષમા : શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ ફરમાવ્યું છે કે ક્ષાય કરવા જોઈએ નહિ. માટે ગમે તેમ થાય પણ અપ્રશસ્ત ક્ષાય ન કરવા તે. વિપાક ક્ષમામાં પણ ભગવંતના વચનની વિચારણા ખરી પણ અહીં તેની માત્રા વધી ગઈ.

પ. લાકોત્તર ક્ષમા : કેાઈ પણ જાતના વિચાર કર્યા વિના સહજપણે જ એમની એમ ક્ષમા ખની રહે તે, ગુસ્સાના પ્રસંગે પણ ગુસ્સા ન આવે તે.

કાઇ કહે કે હું શાસ્ત્રના વિચાર કર્યા વિના જ લાકાત્તર ક્ષમા રાખું તા જ્ઞાની કહે છે કે તે અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાનીઓને એ ક્ષમા હાઈ શકતી નથી. ઘણી ઉચ્ચ કક્ષાએ પહોંચ્યા પછી જ એ આવે છે. એ આત્માને એવા અભ્યાસ હોય કે એને ક્ષાય સ્પર્શે જ નહિ. શ્રી જિનેશ્વરદેવ ક્રમાવે છે કે આલંખન વિના ન ચાલે. શાસ્ત્રએ વિધિ ખાંધી છે કે ગુરુ અહી કાશ દ્વર હોય ત્યાં સુધી શક્તિસંપન્ન શ્રાવકે આવશ્યક કરવા ત્યાં જવું જોઇ એ. એકાંતની મજા એાર છે છતાં, આમ કેમ ? તા કે એકાંતે એસવાની હજી વાર છે. જ્યાં સુધી આત્મા આલંખનના આધારે જ જીવી શકે છે ત્યાં સુધી આલંખનને મૂકી દેવું એ આત્માને ખાડામાં ગખડાવવા જેવું છે. સાતમા ગુણકાણે આલંખન નહિ, પણ ત્યાં સમય કેટલા ? આલંખન વગરનું જીવન વધારે નહિ ક્ષ્ય અંતમું હૂર્ત જ હોય. માટે આલંખનને આગળ કરીને ચાલવું એ જ ધર્મ છે.

#### બળીઆ સાથે બાથ ન ભીડા :

વર્ષો સુધી પુસ્તકાે વાંચીએ, લાંબીચાડી, ડાહી ડાહી વાતાે ઘણી કરીએ પણ આત્મા શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં સ્થિર ન થાય તાે મહેનત નિષ્ફળ છે. માટે આડાં અવળાં ફાંફાં મારવાનું રહેવા દો. 'અમે પણુ કાંઈક છીએ' એ મનમાંથી કાઢી નાંખા. શ્રી જિનેશ્વરદેવની આગ્રામાં મસ્તક ઝુકાવતાં શરમ કેમ આવે ? વર્તાય એટલું વર્તો, ન વર્તાય તો વર્તે એને હાથ જોડા, અને લવિષ્યમાં વર્ત વાની ઉમેદ રાખા તો યે આ જીવનમાં ઘણું પામ્યા એમ મનાય. તાકાત જેટલા પણુ આગ્રાના અમલ કર્યા વિના ખીજી માટી મોટી વાતા કરવાના કાંઈ અર્થ નથી. બળાઆ સાથે બાય ભીડીએ તા મરીએ નહિ તા માંદા તા જરૂર પડીએ અને કરતા હોઈએ તેમાંથી પણુ ચૂકી જઈએ. માટે હવે હાથ જોડીને કહો કે હે ભગવંત, મારે તાહરું વચન પ્રમાણ, તું કહે તે જ ખરું તમારી જેટલી ખુદ્ધિ, તર્ક શક્તિ હોય તેટલી એ આગ્રાને અનુકૂળ થવામાં વાપરા. એની વિરુદ્ધમાં એક અંશ પણુ વાપરતા નહિ. આનું નામ તે સમ્યકૃત્વ.

#### જયરાજાની દઢતા:

શ્રી જયરાજાની પરીક્ષા કરવા મુનિવેષે દેવ આવ્યો છે. રાજા મુનિને મહાજ્ઞાની સમજે છે. નિગાદાદિ વસ્તુના સ્વરૂપની વાત આવતાં પેલા દેવમુનિ કહે છે કે 'ભગવાને ખધાં તત્ત્વા તા સાચાં કહ્યાં છે પણુ આ નિગાદ આદિ જેવી કેટલીક વાત ખુદ્ધિમાં ઊતરે તેવી નથી.' એ વખતે જયરાજાએ ઘણી દલીલા કરી છતાં જયારે મુનિએ ન માન્યું ત્યારે જયરાજાએ કહી દીધું કે, 'મહારાજ પધારા! હવે આપણે મેળ નહિ મળે.' ગુરુ તારક ખરા, ઉદ્ધારક ખરા, પણ કચાં સુધી? આજ્ઞામાં હાય ત્યાં સુધી. મતિકલ્પના દાડાવે એટલે વાત પૂરી. ભગવાને કર્યું એ કરવાની તાકાત આપણી નથી. આપણે તા એમણે ખતાવ્યું એ કરવાની તાકાત આપણી નથી. આપણે તા એમણે ખતાવ્યું એ કરવાનું કેવળજ્ઞાની પણ એમનું કહેલું જ કહે. જ્ઞાન સરખું છે છતાં કેવળજ્ઞાન એ પરમતારકની નિશ્રાએ પામ્યા, માટે એ તારકે કહ્યું તે જ કહા. એ કેવળજ્ઞાનીઓ પણ શ્રી તીર્થ કરની દેશના વખતે ખાર પર્ષદામાંની એક પર્ષદામાં બેસે છે. એમને હવે સાંભળવાનું શું? છતાં જાય અને બેસે. અરે છદ્યસ્થ એવા ગણધરદેવા પણ દેશના આપે ત્યારે પણ કેવળજ્ઞાનીઓ પર્ષદામાંથી ઊઠે નહિ, આવા કલ્પ છે.

## 'હું' અને 'અમે' ભૂલી જાંગા :

આ શાસનના સંસ્થાપક શ્રી તીર્થ કરદેવા. આપણે એમની આગ્રામાં રહી એ આગ્રાની આરાધના દ્વારા મુક્તિ મેળવવાના અથી<sup>°</sup>. જે પરમતારકના શાસનમાં રહીએ, જે પરમતારકની નિશ્રામાં રહીએ. તે પરમતારકની આજ્ઞામાં રહેવામાં કાંઈવાંધા ખરાે ? મંત્રી બધું કરે, બધી સત્તા ભાેગવે, રાજાના નામનાં લખાણ પણ કરે, છતાં મહાેર-છાપ કેાની ? હુકમ કેાનેા ? ફરમાન કેાના નામે ? નાનામાં નાના માણુસને પકડવા માટે હુકમ તેા રાજાના જ જોઈએ. મરી ગયેલા માલિકના નામની પેઢીમાં પણ જમા–ઉધાર એ માલિકના નામે જ થાય. નાેકર પાેતાના નામે કરે તાે હાથકડી પડે. તેમ આપણે પણ ભગવાનની આજ્ઞાના નામે ચાલવાનું. એ રીતે આજ્ઞાની તન્મયતા ન હાેત તાે આ શ્રી જૈનશાસનની પણ ઇતર દર્શના જેવી દશા થઈ હાેત. આ શાસનના પરમપ્રભાવક સૂરિપુરંદર શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજાએ જો ધાર્યું હોત તેા પાતાના વિચાર દર્શાવી શકે તેમ હતા. છદ્મસ્થ ખુદ્ધિમાં વિચારભેંદ સંભવિત છે. એક વખત તેમને પણ કાઈ એક બાબતમાં વિચારભેદ થયાે.ગુરુ પણ એ વિચારમાં સંમત થયા. છતાં એ મહાપુરુષે લખ્યું કે 'અમને આ વિચાર થયા, એમાં અમારા ગુરુ પણ સંમત છે પરંતુ ગંભીર બુદ્ધિના ધારક શ્રી ભાષ્યકાર મહુષિ સાથે એ વિચારને વિરાધ હોવાથી અમે એ બાબતમાં મૌન રહીએ છીએ. કયાં તે અને કયાં અમે ?

આજે તો 'અમે પણ કાંઈક છીએ' એમ બાલનારા પાક્યા છે. પણ 'હું' અને 'અમે' બાલનારા—માનનારાને આ શાસનમાં સ્થાન નથી. આરાધક બનવા માટે 'હું' અને 'અમે' ભૂલી જવું પડશે. જમાલિ ભગવાનની પર્ષદામાં પાતાના મત સાબિત કરવા આવે છે. ભગવાન તો હજ બાલ્યા નથી ત્યાં જ ગણધર ભગવંત શ્રી ગૌતમસ્વામીજ એ તેને પ્રશ્નો કરી નિરુત્તર કરી દીધા. છતાં બહાર નીકળી 'હું સર્વદ્ર, હું સર્વદ્ર'ની દાંડી પીટવા લાગ્યા. તે જ વખતે ભગવતના શ્રમણ સમુદાયે અને શ્રાવક સમુદાયે નક્કી કર્યું કે હવે એ સંઘ બહાર. એ જમાલિ કાેણ્ય પુદ ભગવાનના ભાષે, જમાઈ

અને પાંચસા ગીતાર્થ શિષ્યાના ગુરુ. પાંચસાને સંયમમાં ઝીલાવનારા અને મુક્તિના માર્ગે વાળનારા. પણ એ પાંચસાએ તે વખતે કહી દીધું કે 'હવે તમે ગુરૂ નહિ. ઉપકાર ખરા પણ હૈયામાં, હવે બહાર નહિ.' આ શાસનમાં 'હું' અને 'અમે' ન ચાલે. તમે કે હું કાે શુ ? અમે બાલતાં શીખ્યા કાેના પ્રતાપે ? આ આગમા ન હાેત તાે અમે શું બાલવાના હતા ? બધું પામ્યા એના પ્રતાપે અને પાછા 'અમે' કહીંને જતને આગળ કરીએ ? તમે પણ ન જાણા આગળનું, ન જાણા પાછળનું અને પાછા 'હું આમ કહું છું ને હું તેમ કહું છું' એમ કહેતા ફરા તાે હું તમને પૂછું છું કે તમે આવ્યા કચાંથી ? કઇ દુનિયામાંથી ? જ્ઞાનીઓની વાત પાસે તમારું મહત્ત્વ કેટલું ? માટે તમે જો શ્રી મહાવીરદેવના સાચા દીકરા અનવા માગતા હો તાે કણલાત કરા કે આજથી એ પરમતારકની આજ્ઞા પ્રમાણે અમારી ખુદિમાં કાંઈ વાત કદાપિ ન ઊતરે તાે પણ સાચું તાે તે કહે તે જ. આ શિર હવે બીજે નહિ ઝૂકે.

યુદ્ધમાં બધાર્ય રીનિકાને સેનાપતિના હુકમ માનવા જ પડે. પાછળ હઠવાનું કહે તો હઠવું જ પડે. રીનિકને વાજળી ન લાગે તો પણ હઠવું પડે. રીનિકની છુદ્ધિ ત્યાં ન ચાલે. વિશ્વાસ ન હતો તો સેનાપતિ નીમવા ન હતો, પણ નક્કી થઈ ગયા પછી તો તેના જ હુકમ આખરી. માટે જ રાજાઓ યુદ્ધમાં વિજય મેળવે છે. જો બધા રીનિકો સેનાપતિ બની જાય તો વહેલા નાશ નાતરે. માટે તમારે ને અમારે જ્યાં શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા આવે ત્યાં 'અમારા વિચાર' એ વાતને આઘી જ મૂકવી. જૈન બનવા માટે આટલી યાગ્યતા તો જોઈ એ જ. આજ્ઞા એટલે અનંતજ્ઞાનીની દ્ષાં નિષ્કર્ષ અને એ જ ધર્મ. સ્વામીને માનીએ છીએ એમ કહેવું અને મરજ મુજબ વર્તવું, એ ન ચાલે.

સ'યમ ખતાવનાર નિર્દય કે દ્રયાળુ ?

મનુષ્યજીવનની સફળતા માટે શ્રી જિનેશ્વરદેવનાં શાસ્ત્રોને અપૂર્વ પ્રેમથી સાંભળા. સાંભળીને તેના એક એક વચન ઉપર વિચાર કરતા થાઓ અને પછી આત્માને સંચમમાં ઝૂલતો કરા. તમે જૈન છા તો કહો, તમે સફળતા શામાં માની? આ આગમાં સાથે વિરાધ હોય તો વ્યક્ત કરા. બાકી આ આગમાં મનાય, જચી જાય, હૈયામાં ઓતપ્રાત થઈ જાય તો કોઈની તાકાત નથી કે પરિવર્તન કરી શકે. 'હાજ્યા' ન બના. શાંતિથી વિચારા, એકાંતમાં આત્માની સાથે ધર્મ ચર્ચા કરા, તો જ આ શાસનના લાભ ઉઠાવી શકશા. 'મારું ઘર અને મારી પેઢી' એમાંને એમાં ગૂંચવાઈ ગયા તો આ લાભ નહિ મળે. શ્રી મહાવીરદેવના શાસનના લાભ લ્યા, મહામુસીબતે પામ્યા છા તેને સાથ' કરા, નહિ તા પામ્યા ન પામ્યા જેવું થશે.

## સંયમ: મહાદયાળુએ ઉપદેશેલા ધર્મ :

શ્રી જિનેશ્વરદેવને તમારું કાંઇ અગાડવાની ભાવના નથી. એ કાંઈ કહે છે તે તમારી દયા માટે જ કહે છે. સંયમના કહેનારામાં નિર્દેયતા ન હતી. સંયમ એ નિર્દેયના ઉપદેશેલા ધર્મ કે દયાળુના ? એ અરાબર વિચારા. તમે નાના પાંચ વરસના બાળકને નિશાળે મૂકા છા તે દયાથી કે નિર્દેયતાથી ? બાળક રુએ છે, બબડે છે, મનમાં ગાળા દે છે, ચિલ્લાય છે, એને ત્રાસ થાય છે, એ માને છે કે મારી જિંદગીના આનંદ લૂંટી લે છે. આ બધું જોવા જાણુવા છતાં તમે તેની દરકાર નથી કરતા. શિક્ષક એ બાળકને માટા રાક્ષસ જેવા લાગે છે. એકડા ઘૂંટતા જાય, રાતા જાય અને શિક્ષકને મનમાં ગાળા દેતા જાય. શિક્ષક ન જુએ ત્યારે પાટીમાં રમકડાં કાઢે અને જુએ એટલે પાછા એકડા કાઢવા માંડે. એ બાળકના માબાપના હૃદયમાં દયા ખરી કે નહિ ? ત્યાં કાઈ ફરીયાદ નથી કરતાં કે એ માબાપ કેટલાં નિર્દેય અને અહીં એવાં વચના કેમ નીકળે છે તેના જવાબ આપા!!

સભા૦ 'એ જવાબ આપવામાં ફસી જવાય તેવું છે '

ભાગ્યશાળીઓ ! જૈનશાસનમાં કસી જવાય એવી દુર્બું હિ કેોણે જગાડી ? શ્રી જિનેશ્વરદેવની આગ્રાના અમલમાં કસી જવાની કલ્પના કોણે ઊભી કરી ? જૈનકુળમાં જન્મેલાઓને, જૈન સાધુના કલ્યાણકારી આચાર, વિચાર, કિયા જાણનારાઓને કસી જવાય એવું શાથી લાગે છે? જેને આ બધું રુચે તે ભાેળા અને કસી ગયેલા કેમ લાગે છે? વિચાર તા કરા કે ભાેળાઓ પણ કસે કચાં? જ્યાં માલપાણી, પૈસા કે માજશાખ મળતાં હોય ત્યાં. અહીં તા એમાંનું કશું નથી. શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞાના મૂળમાં જ જ્યાં ત્યાંગ છે ત્યાં લલચાવાની કે કસાવાની વાત જ કચાં રહે છે?

### મારાપર્હ્યું શેમાં માન્યું છે ?

તમે ફલાણા, અમુક ખાપના જ દીકરા, એ તમે જ્ઞાનથી જાણ્યું કે કાેંકિના કહેવાથી ?

સભા ૦ ' કહેવાથી '

ત્યાં દુનિયાના સ્વાથી સગાંસ અધીઓ પર જેટલા વિધાસ છે તેટલા આ આગમના કહેનારા ઉપર કેમ નહિં? આગમાના વિષયમાં વાતે વાતે શંકા કેમ ? મા, આપ, બેન, ભાઈ વગેરે સંબંધી ઉપર કેાઈ સંભવિત આક્ષેપ કરે તા પણ તેની સામે લડવા તૈયાર થઇ જાએ અને કાેઈ તમારા સાધુ ઉપર–સાચા ખાટા આક્ષેપ કરે તા ઠંડે કલેજે સાંભળી લ્યા. ઉપરથી બાલા કે 'કાંઈક હશે ત્યારે કહેતા હશે ' એ તમારું જૈનપણું કેવું ! તમારી ધમી પણાની ભાવના કેવી ! એ વિચારા.

## શાંતિની દાંભિક વાતા છાડા... શાસનને પાતાનું માના...

શ્રી શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજાને દેવતાએ માછલાં પકડતા મુનિ અતાવ્યો. એ જોઈ શ્રી શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજાને આઘાત થયા. વિચારે છે કે આ મુનિવેષને લજાવે છે. તેની પાસે જઈને કહે છે કે આ શું કરા છા ? પેલા કહે છે કે હું એકલા જ કાંઇ આ નથી કરતા, મહાવીરના અધાયે મુનિઓ કરે છે. ત્યારે શ્રી શ્રેષ્ટ્રિક મહારાજા કહે છે કે જે

શ્રાવક ન હોય તેની પાસે આવી વાત કરજે. તારા જેવા કંઈક પતિતાને જેઉં તો યે લગવાન શ્રી મહાવીરના ખધા મુનિએા આવા છે એ વાત ન માનું. ચાલ, વેષ છાડીને રવાના થઈ જા. તમને આવું મારા-પણું છે ? મારા પ્રભુ ! મારા ગુરુ ! મારું શાસત ! આવું કાંઈ ખરૂં ? ખંગલા, ખગીચા. સ્ત્રી-છાકરાં, પેઢી, હવેલી, આ બધામાં મારાપણ માની બેસી ગયા છેા. એમાં કયાંય કાંકરી પણુ પડે તેા આકળવિકળ થઈ જાઓ છેા અને અહીંની વાતમાં પૂરી શાંતિ રાખી શકેા છે৷ એ શાથી ? આજે દુનિયાના ચાેગાનમાં આ દેવ, ગુરુ, ધર્મ અને આગમાેની જેટલી છેડતી તમારા દેખતાં થઈ રહી છે તેટલી છેડતી તમારી જાતની થાય તેા શું કરાે ? એ કહેા – જ્યાં સહેવાનું ત્યાં ધમાધમ અને જ્યાં નહિ સહેવાનું ત્યાં ઉપેક્ષા, એ ઊંધા ન્યાય નથી ? દુનિયામાં હજારા મનુષ્યા હિંસા કરી રહ્યા છે. ચારી, લુચ્ચાઈ, ભદમાશી, પ્રપંચ વગેરેના સુમાર નથી, એ બધાની તમને દયા નથી આવતી અને આ પાંચ મહાવ્રતધારીઓની દયા આવે છે, એ તમારી દયા કઈ જાતની ? કાેઈ દાન દે ત્યાં એમ થાય કે ખીચારાની કાેેેેેે થળી ખાલી થઈ જશે. કાેે શીલ પાળે તો એમ થાય કે આ યુવાન વયે આટલી ભાેગસામગ્રી વચ્ચે આવા ત્યાગ હાય કોઈ તપ તપે તા એમ થાય કે બીચારા વિના કારણ ભૂખ્યાે મરી જશે. અને કાેઈ દીક્ષા લે તાે એમ થાય કે આ વિજ્ઞાનના યુગમાં વળી ઓઘા શા ? આ યુગમાં તેા હવાઈ જહા-જેમાં ઉડવાનું વાજ**ળી મનાય અને ઓઘા લેવા એ માેટે**। ગુના મનાય, પણ હું કહું છું કે એ તમારાં હવાઈ જહાંને તાે એટલાં ખતરનાક છે કે બેઠા પછી જીવતા આવ્યા તો ભાગ્યશાળી! માટે એવા જીવનના સાેદા ન ખેલાે. થાેડા સમયની માેજ ખાતર આ માનવજીવન હાેડમાં ન મુકાય. ઝૂકવું હાેય તાે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા આગળ ઝુકા, બાકી બીજી પ્રપંચભાજીમાં ન ઝૂકાે. દુન્યવી પદાર્થાના નાશ સમયે, શરીરના નાશ સમયે શાંતિ જાળવાે તે ધર્મ છે, પણ ધર્મના નાશ સમયે ખાેટી શાંતિના પાઠ ન ભણા. એવી શાંતિની દાંભિક વાતા કરનારાઓની આ શાસનમાં કહી મુક્તિ થઈ નથી.

એ માટાં શીતળ સરાવરા : મ'દિર અને ઉપાશ્રય તેની સામે દીષ્ટ ખગાડી તેને ડહાેળશા નહિ.

ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવનું શાસન છે ત્યાં સુધી મંદિરા અને ઉપાશ્રયા જીવતા રહેવાના છે. જે કમનસીબા આ બે ચીજને ખરખાદ કરવા માગે છે તેઓ પાતાની જિંદગીઓ જ બરબાદ કરી રહ્યા છે. એવાને વધાવનારાઓ પણ પાતાની પાયમાલી નાતરી રહ્યા છે. સંસાર-સાગર તરવા માટેનાં આ તો બે અનુપમ જહાજો છે. તેની સામે તાે આંખની અમી વરસાવાે પણ કદી દષ્ટિ બગાડતા નહિ. આધિ, વ્યાધિ અને ઉપાધિથી તપી ગયેલાઓને શીતળ ઠંડક આપનારાં આ બે માેટાં સરાવરા છે. તેનું શીતળ જળ પીવાય તેા પીવા, ન પીવાય તાે બીજાને પીવા દાે. પણ તેને ડહોળીને બગાડશાે નહિ. તેની સામે અાણા જાતા ઉદ્દુગારા કાહીને તમારા જૈનત્વને મલિન કરી માનવજીવન વેડકી ન નાખા. આ બે સ્થાનામાં જે પવિત્રતા છે તે ખીજે કચાંય નથી. શ્રી જિનેશ્વરદેવની વાણીના પ્રભાવ અજબ છે. ધમાલ કરવાના ઇરાદે આવેલા પણ એ વાણીના પ્રભાવે શાંત થઈ જાય છે. સાંભળતાં સાંભળતાં તેમના અંતરાત્મા પાકારે છે કે અહીં ધમાલ ન થાય. ભગવાનની દેશનામાં પાખંડીઓ પણ ડાલતા હતા. શ્રી જિનેશ્વરદેવની વાણીના બાલનારા નિર્ભય છે. એના પરનાં અનેકાનેક આક્રમણા એની મેળે જ નાશ પામે છે, ભયનાં વાદળ આપાઆપ વિખરાઈ જાય છે. ભગવાનના માર્ગ કહેતાં અમે કદાચ ભયમાં સપડાઈએ તાેચે તેની પરવા ન હાેય. પ્રભુની વાણી સ'ભળાવતાં વિરાધીઓ અમારે માટે, અમારી જાતને માટે, એમને છાજે તેવાં ગપ્પાં ઉડાવે, કલ કા મૂકે, ગાળા દે તા પણ અમને એની લેશ પણ પરવા નથી. અમે શુદ્ધ હોઇશું તા અમારી જીવનનીકા મજેથી તરી જશે. સંસાર-સાગર તરી સહેલાઈથી માક્ષે પહેાંચીશું. અમારે તા એ કર્મક્ષયમાં સહાયક જ છે. પણ જો અમારામાં જ મહીં પાલ હશે તા દુનિયા પુજે છતાં દુર્ગતિના ખાડા તૈયાર છે. કર્મસત્તા કાેઇની શરમ રાખે **તેમ નથી.** બાકી જે પાપાત્માઓ સંયમની સામે કાદવ ઉછાળે છે. એ કાદવ તેઓને જ ચાંટવાના છે. આ અધી વાતા હવે સ્પષ્ટ કહ્યા વિના

ચાલે તેવું નથી. લેભાગુ લેાકાે ગમે તેમ બાલે ત્યાં ઝૂકતા ન થાઓ. અહીં પણ ભગવાનની આજ્ઞા ન દેખાય તાે મને મૂકીને પણ ચાલતા થજો. તમને લાગે કે અહીં ભગવાનના શાસનને અનુસરતું બાલાય છે તાે જ સાંભળજો, નહિ તાે ખુલ્લં ખુલ્લા કહેજો કે અમે સાંભળવા તૈયાર નથી.

### બાહ્ય સ'યાગા પણ શું કામ કરે **છે** ?

શ્રી શ્રે શિક મહારાજા શ્રી અરિંહ તદેવના, શ્રી અરિંહ તપદના આરા-ધક. શ્રી અરિંહ ત પરમાત્માના ગુણા જ્યાં દેખે ત્યાંથી શ્રહણુ કરનારા. તેઓ એકદા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવને વંદન કરવા માટે, ચતુર ગી સેના સાથે જઈ રહ્યા છે. માર્ગમાં શ્રી પ્રસન્નચંદ્ર રાજિષેને ધ્યાનમાં ઊભેલા જોયા. સૂર્ય સામે દષ્ટિ કરીને મુનિ એક પગે ઊભા છે, શ્રીષ્મ ઋતુ છે, મધ્યાદ્ધકાળ છે, પરસેવે નીતરી રહ્યા છે, ધ્યાનમાં એકાશ્ર છે. ચતુરંગી સેના આગળ બે ચાપદારા ચાલી રહ્યા હતા. કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્યભગવાન શ્રી હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાએ ગુણુ પ્રમાણે નામા આપી ઓળખાવ્યા છે: સુમુખ અને દુમુંખ.

#### અતુપમ શાસન!

જૈનશાસનમાં વસ્તુને જેવી હોય તેવી જ ઓળખાવાય છે. આ શાસન તો અનુપમ છે. જો તમે બરાબર વિચારશા તો અત્યારે દુનિયામાં જે કાંઈ બની રહ્યું છે તે આ કથામાંથી નીકળશે. સુમુખ ખાટામાં ઊભા ન રહે. બાલવું પડે તા સાચું, સારું અને કલ્યાણકારી જ બાલે. દુર્મું ખની જાત જુદી. એનાથી બાલ્યા વિના રહેવાય નહિ. પછી તેમાં સાચું, ખાટું કે સારું, ખરાખ જોવાનું નહિ. મુનિને જોઈ દુર્મું ખ બાલ્યા કે ' જોયા મુનિને!' સુમુખે કહ્યું – 'વાહ! કેવા મુનિ! ધન્ય છે એમના ત્યાગ અને તપને. કેવું સુંદર ધ્યાન ધરે છે?' ત્યાં તા દુર્મું ખ કહે છે – 'ધૂળ પડી એના ધ્યાનમાં! ધિક્કાર છે એના ત્યાગ અને તપને! દૂધ પીતા બાળકને ગાદી સાંપી ભાઈમંધ ચાલી નીકળ્યા. મંત્રીઓ બાળકને ખતમ કરવાની તૈયારીમાં છે. આ તો વંશનો

નાશક છે. એવાનાં વખાણુ શાં ?' આ મહાત્માને દીક્ષા આપનાર કેાણુ છે ? ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવ. ભગવાને જેને દીક્ષા આપી એની ચે પરીક્ષા કરનાર ઊભા થયા ખરા. કાેેેે હુર્કુખ. એ દુર્કુખે ભાંગડા વાટ્યો. પરિણામ વિપરીત આવ્યું. સુમુખ તેને રાેકવા લાગ્યા પણ દુર્કુખ સાંભળે છે ? એ સાંભળે જ નહિ.

દુર્મુ ખના શખ્દો મહાત્માના કાનમાં ગયા. અહારનું નિમિત્ત પણ કૈવાં પરિ**હ્યામ લાવે છે તેનું આ દ**ષ્ટાંત છે. દુર્મુખનાં વચનાેથી એ મહાત્માની વિચારધારા પલટાય છે. શ્રી વીરના હાથે દીક્ષિત, તદ્સવ સુક્તિગામી એવા પણ મહાત્માની <mark>દશા આ બહારના શ</mark>ખ્દોથી પલટાઈ તાે તમારી, અમારી શી દશા ? માટે હંમેશાં ઉત્તમ સંયાેગામાં જ રહેવા પ્રયત્નશીલ અનવું જરૂરી છે. મુનિ વિચારે છે, જેને મેં મારા માન્યા, જેનું આજ સુધી ભરણપાષણ કર્યું, એ જ મંત્રીઓ નિમક-હરામ ખની મારા પુત્રના પ્રાણ લેવા માટે તૈયાર થઈ ગયા ? તેા હવે હું પણ એમની ખ<mark>યન લ</mark>ઉં.' પડકાર કરીને કહે છે 'આવી જાઓ ્સામે ! હવે મુનિ મનાવૃત્તિએ મુનિપણાથી ખસ્યા. સામે મંત્રીઓ ખડા થઈ ગયા. મનાેરાજ્યમાં યુદ્ધ ચાલુ થઈ ગયું. હૃથિયારાે છૂટયાં, કંઇકને માર્યા, કંઇકને કાપ્યા. એમ કરતાં હથિયારા ખૂટયાં. એટલે માથાનાે મુકુટ ઉતારી ફેંક્વા માથે હાથ મૂકચો. પણ માથું તાે મુંડાયેલ હતું. મુનિ ચાંકચા. તરત ભાનમાં આવ્યા. મુંડા માથાએ ભાન કરાવ્યું. આજે તા ઉપાધ્યાયજ મહારાજનું એક પદ ગાણી રાખ્યું છે કે 'શું મુંડે શું લાેચે રે. ' પણુ તે કચારે અને કાેને વિચારવાનું તેની ગમ નથી. મુંડા માથાએ મુનિની વિચારધારામાં પલટો આષ્યે. ' હું કેાણ ? કાેનું રાજ્ય, કાેના પુત્ર, કાેના મંત્રી અને હવે મારે ને એ બધાને શું <sup>?</sup> ' મુનિ પાછા ધર્મ'–શુક્લ ધ્યાનમાં ચઢચા.

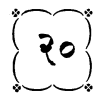
શ્રી શ્રેણિક મહારાજા આ મહાત્માને જોઈ હાથી પરથી નીચે ઊતર્યા. વંદન કરી ચરણુની રજ માથે ચઢાવી. મુનિની અનુમાદના કરતા જાય છે. પણ મુનિ તેા તે વખતે મનમાં યુદ્ધ ખેલી રહ્યા છે. શ્રી શ્રેણિક મહારાજા ભગવાન પાસે પંહેાંચ્યા. વંદન કરી દેશનામાં બેઠા. અવસર પામી પૃછે છે કે 'ભગવંત! મેં જે મુનિને વંદન કર્યું' તે તે વખતના ધ્યાનમાં મરે તેા કચાં જાય ? ભગવંત કહે – 'સાતમીએ જાય. ' થાડીવાર પછી કરી પછ્યું કે 'ભાગવન! હવે અત્યારે મરે તો ?' ભગવંત કહે – ' સર્વાર્થ'સિદ્ધ વિમાનમાં.' આ સાંભળી રાજા મૂં ઝવણમાં પડે છે. ત્યાં તેા આકાશમાં દું દુભિનાદ થયેા એટલે વળી શ્રી શ્રેણિક મહારાજાએ પૂછ્યું - 'ભગવંત આ શું?' ભગવાન કહે 'એ મુનિને કેવળજ્ઞાન થયું.' શ્રી શ્રેણિક મહારાજા કહે છે – 'ભગવન્ આ શું? ઘડીમાં સાતમી, ઘડીમાં સવાર્થ સિદ્ધ અને હવે કેવળજ્ઞાન ? ' ભગવાને બધી વાત કહી. મુંડેલા માથે અને વેષના પ્રભાવે આ દશા શકી. માટે 'મન સચ્ચા તાે સબ સચ્ચા 'ના કરતા. બાહ્ય આલંબનાે વિના આત્માની શુદ્ધિ ઘણી કઠિન છે. માનાસક શુદ્ધિ પણ ખાદ્ય **આલં બનને અવલ ંબે છે.** મુનિએ માનસિક યુદ્ધ કરી સાતમી ચાેગ્ય દળિયાં મેળવ્યાં, વિચાર પલટાતાં સર્વાર્થ સિદ્ધમાં જવા જેટલી યાગ્યતા મેળવી અને અંતે કેવળજ્ઞાન પામ્યા. મુનિવેષના આ કેવા પ્રભાવ!

## સૂર્ય કહી છાબડે ન ઢંકાય :

સભાગ 'આપના ઉપદેશમાં વાતે વાતે દીક્ષા જ આગ્યા કરે છે!' ભાગ્યશાળીઓ ! ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના શાસનમાં દીક્ષા કાંઈ છૂપી ચીજ છે ? દીક્ષા પામ્યા વિના કાંઇ મુક્તિએ ગયું નથી, જતું નથી અને જશે પણ નહિ. અનાદિકાળથી અનંતકાળ સુધી સદૈવ દીક્ષા જ દીક્ષા છે. કદાચ કાંઇ ગુરુકમીં દીક્ષાને ઢાંકવા માગે તા ય નહિ ઢંકાય. છાબ ર સૂર્ય ઢંકાય તા શ્રો જિનાગમમાં દીક્ષા ઢંકાય. શ્રા જિનાગમમાં તા દીક્ષાની નાખતા વાગે છે. દીક્ષાથી જ તમામ શાસો ભર્યા છે છ ખંડના માલિક ચકેવતી એ મુક્ટે ઉતારી ચાલી નીકળ્યા, તે આ દીક્ષા માટે. ઝુંપડા જેવાં ઘર તમારાથી છૂટતાં નથી અને એ છ ખંડની સાદ્યાથી પળવારમાં છાડી દે છે. અરે ! ઇંદ્રો પણ

તમારી ઈર્ષ્યા કરે છે તે શા માટે ? એ વિચારે છે કે 'આ ભાગ્યશાળી એવા કે ઝટ એાઘા પામે. અમારા સાગરાપમનાં આયુષ્ય શ્યેં પૂરાં થાય ને શ્રાવકના અવતાર મેળવી આ એાઘા પામીએ !' પણ હવે તો તેમને સ દેશા માકલી દેવા જોઈ એ કે 'જો દીક્ષા માટે અહીં આવવા ઇચ્છતા હો તો ન આવશા. આવશા તો અમે તમારા એ માર્ગની આડે દીવાલા ઊભી કર્યા સિવાય રહીશું નહિ.' મહાનુભાવા ! મુંખઇની હજારાની જૈન વસ્તીમાં જૈનત્વ કેમ ન ઝળકે ? ત્યાં ત્યાગમાર્ગના પૂજારીઓ કેમ ન હોય ? ત્યાગમાર્ગના ઉપદેશના ધાધ કેમ ન વહે ? કહો કે જરૂર વહે. આ ભગવાનના શાસનની દીક્ષા હેયામાં વસી જાય તો આત્માનું કલ્યાણ સુનિશ્ચિત છે. તમા સૌ આત્મકલ્યાણ સાધનારા ખના એ જ એક શુભાભિલાષા.





ત્યાગ : માનવજીવનના સાર

## જૈનધર્મના પાયા શું ?

અનન્તઉપકારી સ્ત્રકાર પરમર્ષિ કરમાવે છે તે સમજાઈ જાય અને તેના ઉપર શ્રદ્ધા થઈ જાય તેં સમજાય કે આ માનવજીવન એ કાંઈ ભાગનું સાધન નથી. જો ભાગના સાધન તરીકે તરીકે જ્ઞાની વર્ણુ ન કરવા છેઠા હોત તેં દેવજીવનને જ પહેલું સ્થાન આપતા માનવ-જીવનને અગ્રસ્થાન આપવાનું કારણ જુદું જ છે. માનવજીવનની મહત્તા ન સમજાય ત્યાં સુધી એની સફળતાના હેતુ પણ ન સમજાય. રાગીને રાગ ભયંકર ન લાગે, હાનિકારક ન લાગે, ત્યાં સુધી એ વૈદ્યની સલાહ સીધી રીતે માને નહિ. એ રીતે આ માનવજીવન આત્મસિદિ માટેનું ઊંચામાં ઊંચું આલંખન છે, એ નહિ સમજાય ત્યાં સુધી જ્ઞાનીએ ખતાવેલાં સફળતાનાં કારણા પ્રત્યે પ્રેમ નહિ જાગે.

શ્રી જિનેશ્વરદેવના આગમને રુચિપૂર્વ કસાંભળવું, સાંભળ્યા પછી એની પ્રત્યેક વાત પર શ્રદ્ધાને મજખૂત અનાવવી અને પછી શક્તિ પ્રમાણે સંયમમાં પ્રવર્તન કરવું એમાં જ્ઞાનીએ આ માનવજીવનની સફળતા અતાવે છે. જ્ઞાનીએની આ વાત કખૂલ કરનારે, આનાથી વિપરીત વસ્તુઓ જીવનની સાધનામાં અવરાધક છે એમ હૃદયમાં ઠસાવવું પડશે. સમ્યક્ત તથા વિરાતને સારાં કહેવાં હાય તા મિથ્યાત તથા અવિરતિને ખાઢાં કહેવાં પડશે. કષાયના અભાવને જરૂરી કહેવાં હાય તા કષાયો હાનિકારક છે એમ કહ્યા વિના નહિ ચાલે. આ ત્રણ વસ્તુઓમાં સફળતા ત્યારે જ મનાય કે જયારે બીજી વાસનાએ આપણામાંથી નીકળી જાય. એ વાસનાએ જ્યાં સુધી નહિ નીકળે ત્યાં

સુધી આ ત્રણ વાત અંતરમાં નહીં ઊતરે. આજે તો પ્રશ્ન એ કરે છે કે આ બધાં શાસ્ત્રો સાંભળવાં શું કામ? એથી ફાયદો શાે? અને સંયમથી તો આ બધી મળેલી સામગ્રીના લાભ ચૂકી જવાે એ કે બીજું કાંઈ? પરન્તુ ગ્રાનીઓ તાે કહે છે કે આ માનવજીવન એ ભોગનું સાધન નથી. ભાગના સાધન તરીકે ગ્રાનિઓએ માનવજીવનની કહી જ પ્રશાસા કરી નથી. ભાગના સાધન તરીકે પ્રશાસા કરવી હાેત તાે દેવલાકની જ કરત, જ્યાં ભાગ સદા એમને વીંટળાઈને જ રહે છે. એમનાં શરીર એ જ ભાગરૂપ છે. ભલે કલ્યાણુક—મહાત્સવા ઉજવવા જાય, જિનબિંખ પૂજવા જાય છતાં ભાગસામગ્રી તાે સાથે જ. એ વિવેકી કાંઈ ઓછા નથી. તમારા કરતાં તાે કંઈગુણા વિવેક કરી શકે તેમ છે. માટે તાે વિબુધ કહેવાય છે. તમારી પાસે તાે કાંઈ વિશેષ ગ્રાન નથી. એ તાે અવધિગ્રાનથી બધું નજરે જુએ છે. તમને તાે ગ્રાનીના વિરહ છે; એ ગ્રાનીના યાગ મેળવી સમાધાન કરી શકે છે. એવી એવી ભૂમિઓની સ્પર્શના કરે છે કે સહેજે સારી ભાવના આવી જાય. એટલે સામગ્રીની દિષ્ટિએ કાંઇ વાતની ત્યાં ઓછપ નથી.

લાલન : ત્યારે વાંધા કચાં છે?

એ જ વાંધા છે કે એનામાં ભાગના ત્યાગની તાકાત નથી. એ તાકાત માનવજીવનમાં છે. ભાગના ત્યાગની તાકાત એ જ માનવ-જીવનની મહત્તા. આવા માનવજીવનથી ત્યાગને આવા કરવા કેમ પાલવે? લાેકા કહે છે કે આ જમાનામાં તમે અધું કહાે પણ ત્યાગની વાત ન બાેલા, અધું માનીએ પણ ત્યાગની વાત ન માનીએ, ત્યાગની છાયા પણ ન જોઈએ. ત્યારે જ્ઞાનીઓ કહે છે કે ત્યામ એ જ આ માનવજીવનના સાર છે.

દેવતાઓમાં જે ખામી તે આ એક જ છે. એ ખામી વગરના મનુષ્યા છે. વિવેક દેવામાં વધ્યા પણ વિવેકના અમલ મનુષ્યામાં વધ્યા. અમુક દેવતાઓ તાે ષડ્દ્રવ્યના ચિંતનમાં એવા મશગુલ રહે છે કે ન પૂછા વાત. પણુ એમનું જીવન એવું બંધનમાં છે કે ત્યાગની વાતમાં એમના વિવેકના ખિલકુલ અમલ કરી શકે નહિ. બાકી તાે બીજી વાતમાં તમારા કરતાં પણ કંઈગુણા ઊંચા વિવેક કરી શકે છે. એના જેવી ભાગસામગ્રી તમને મળે તા તમે તા એક પણ ધર્મા ક્રયા ન કરાે. ભરપૂર ભોગસામગ્રી વચ્ચે એ એકેએક મહાત્સવાે સારી રીતે ઉજવે છે. દરેક ઇંદ્રો શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતાનાં પાંચે ય કલ્યાણકા ઠાઠમાઠથી ઉજવે છે. પરન્તુ સમ્યગ્દેષ્ટિ દેવતાઓ ગમે તેવા વિરાગી અને ભાવનાવાળા હાેય છતાં અહીં મનુષ્યયાેનિમાં આવ્યા વિના મુક્તિ મેળવી શકતા નથી. સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનવાસી દેવા, વીતરાગ પ્રાયઃ દશામાં રહેલા, ઊંચામાં ઊંચી કાેટિના અને જેમનાથી સિદ્ધ-શિલા માત્ર બાર યાજના ઊંચે છે, એમને પણ મુક્તિએ પહેાંચવા માટે જે જીવન મેળવવું પડે તે તમને મૃત્યું છે. એ જીવનમાં તમારે શું સાંભવવું જોઈ એ, હૃદયમાં શું ઠસાવવું જોઈ એ અને પછી શું કરવું જોઈ એ, એ સમજો. શ્રી સર્વાં લગવાનનું કહેલું શાસ્ત્ર સાંભળવું, એ શાસ્ત્રના એકેએક વચન ઉપર દઢ શ્રદ્ધાને કેળવવી, અને પછી સંયમમાં વીર્યાનું પ્રવર્તાન કરવું. એમાં જ જીવનની સફળતા છે. રાજ એકની એક વાત રૂપાંતર કરી તમારી આગળ મૂકું છું છતાં આજદિવસ સુધી તમે એ વસ્તુના નિષેધ કરી શકતા નથી. એ એમ સૂચવે છે કે તમને એ માન્ય છે. જો એ વાત ખરાબર હોય તાે એના અમલ કરવા માટે શક્તિ મુજબ પ્રવૃત્તિ કરો. જ્ઞાની આમાં જ માનવજીવનની સાચી સકળતા કહે છે. આ સિવાય બીજામાં હાય તા તમે કહા. અહીં ના કહાે નહિ, હૃદયમાં માનાે નહિ અને ખહાર બીજું બીજું બાલાે તા તમારી સાથે મેળ કેમ જામે? માટે જે હાય તે ખુલ્લા દિલે કહા. હું પૂછપૂછ કરું છું તે તમને ઓળખવા માટે. આ વિચારા તમને પસંદ છે કે નહિ તે જાણવા માટે. પસંદગી વિના આ માર્ગની સેવા કાેઇ કાળે થઈ નથી, થતી અને થશે પણ નહિ. દુનિયાની બધી પ્રવૃત્તિએા અનિચ્છાએ પણ થાય પણ અહીં તેા ઇચ્છા વગર વાસ્તવિક કળ મળે જ નહિ. વગર ઇચ્છાએ કરેલી ધર્મ ક્રિયા ક્દાચ સ્વર્ગાદિ ફળ આપે પણ તેથી ફાયદો શું? અહીં ઇચ્છા એટલે મુક્તિની ઇચ્છા. સ્વર્ગાદિ જી. સા. ૧૮

ફળની ઇચ્છા નહિ. ધર્મ પ્રતાપે સ્વર્ગાદિ કદાચ મળી જાય પણુ એની ઇચ્છાથી ધર્મ કર્યો તો સંસારમાં રૂલી જવાશે. માેક્ષની ઇચ્છાએ આરાધતાં કુદરતી રીતે સ્વર્ગાદિ મળે તે લક્ષે, પણુ માગ્યું તો મૂળ ગયું. પણુ અહીંનાં તુચ્છ સુખાની વાસના ન મટે, ચાવીસે કલાક એ વાસનાઓથી રીખાતા હાય, એનું જ રટણુ હાય અને હું કહું કે સ્વર્ગની વાસના ન કરા, દેવાંગનાઓ તથા દેવતાઈ સુખા ન ઇચ્છા અને માત્ર માેક્ષસુખને જ ઇચ્છા, તાે એ કેવી રીતે ખને ? જેને દુન્યવી સુખા પણુ દુ:ખરૂપ લાગે તેનાથી જ એ ખને. જૈનધર્મના મૂળ પાયા અહીં જ સમાયેલા છે.

#### વિદ્વાર બે પ્રકારના કહ્યા છે:

આપણે માટે શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા એ જ ધર્મ. એમણે કહું તો એ જ કરે અગર એમના જેવા જ કરી શકે. આ અવસર્ષિ ણીમાં અસંખ્યાતા આત્માઓ મુક્તિમાં ગયા તે ચાવીસ શ્રી તીર્થ કરદેવોની આજ્ઞાના પાલનથી જ મુક્તિએ ગયા, નહિ કે એ ચાવીસે જેમ કર્યું તેમ કરીને. શ્રી કલ્પસૂત્ર તમે દર વર્ષ સાંભળા છા. તેમાં પણ ભગવાન જયારે દીક્ષા લેવા જાય છે ત્યારે કુલવૃદ્ધાઓ શું કહે છે? જો કે ભગવાન તો સ્વયં જ્ઞાની છે. તેમને ઉપદેશની જરૂર નથી. છતાં એ કુલવૃદ્ધાએ તેમને શ્રી જિનાપદિષ્ટ માર્ગે ચાલવાના ઉપદેશ આપે છે. ધર્મ એ શ્રી જિનેશ્વરદેવનું જીવન નહિ પણ તેમની આજ્ઞા. આજ્ઞા મુજબ ચાલવામાં જ ધર્મ. શાસમાં ઠામઠામ લખ્યું છે કે ' आणाए ધમો'.

શ્રી તીર્થ' કરદેવે ' उपन्नेइ वा, विगमेइ वा, घुवेइ वा ' કહ્યું. એના ઉપરથી શ્રી ગણુધરદેવાએ સમગ્ર દ્વાદશાંગી રચી. એવા શ્રી ગણુધર દેવાએ પણ એમ ન કહ્યું કે અમે આમ કહીએ છીએ. દ્વાદશાંગી રચી એમણે, પણ ખતાવી કાેે છે ? માટે જે કાંઈ કરીએ તે એમની આત્રાને અનુસારે જ કરવાનું. એ તારકાેનાં દાન, શીલ, તપ, ભાવ, દશા, સ્થિતિ, ત્રાન, અતિશયાે, મહિમા, પ્રભાવ, છાયા વગેરે ખધું

રિહય

જ અદ્દુલત. કાેઇથી અનુકરશુ ન થઇ શકે તેવું. માટે એમણે અતાવેલા માગે ચાલવાનું. શાસમાં વિહાર બે પ્રકારના કહ્યા છે. એક ગીતાર્થ વિહાર અને બીજો ગીતાર્થની નિશ્રાના વિહાર. નિશ્રાએ વિહાર કરનાર વાતવાતમાં ગીતાર્થને પૂછીને ચાલે. નિશ્રાએ વિહરનારના વિહાર સ્વતંત્ર નથી. આપણે નિશ્રાએ વિહરવાનું છે. આપણું જીવન પરતંત્ર છે. આપણે પણ જવું છે તાે શ્રી જિનેશ્વરદેવા ગયા ત્યાં જ, એટલે માક્ષમાં જ પણ એક ઉત્સર્પિ ણામાં તથા અવસપિ ણામાં તાથ કર શક ને મુક્તિમાં ચાવીસ જ જાય – બાકી તાે ગણુધર, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સાધુ થઈ ને કલ્યાણ સાધી ગયા.

## આત્મપતન થાય એવી વાતા ન લ્યા :

શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞામાં રહેનારા આપણે એમની આજ્ઞાઓના મમ<sup>°</sup>ને સમજવા જેટલાે થાય તેટલાે પ્રયત્ન કરવાે જોઈ એ. શ્રી શાલિ-ભદ્રે ભગવાનની વાણી સાંભળી માતા પાસે આવીને સંચમ લેવા રજા માગી, એ પ્રસંગ જાણાે છાે ને?

શ્રી શાલિલદ્ર : 'માતા, મેં ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવની વાણી સાંભળી.'

માતા : ' ધન્યભાગ્ય !'

શાલિલદ્ર : 'માતાજ! એ વાણી મને ખહુ રુચી.'

માતા : 'દીકરા! તારું અહેાભાગ્ય!'

શાલિભદ્ર : 'એવી રુચી કે ખધું છાડવાનું મન થાય છે.'

માતા : 'ઘણું જ અહેાભાગ્ય !

શાલિભદ્ર: 'માતાજી! આજે જ જવું છે.'

અહીં માતાને માેહે ફટકાે માર્ચા. મૂર્છા આવી, પછી ભાનમાં આવી ત્યારે કહે છે, 'દીકરા! એ તારાથી કેમ **બનશે** ? તું આવી રીતે જાય એ તાે સ**હન ન થાય.' પ**ણુ એ માતાએ તે વખતે એમ ન કહ્યું કે – ભગવાન શ્રી મહાવીરે માતાપિતાના મરી ગયા પછી દીક્ષા લીધી હતી માટે તારે પણ લેવી હોય તે પહેલાં મને મરવા દે. જા, મહાવીરને પૂછી આવ કે તમે માતાના જીવતાં આ માર્ગ લીધા હતા ?' આવું કાંઈ એ માતાએ ન કહ્યું. કેમ ? ભગવાન શ્રી મહાવીરનું જીવન એ જાણતાં નહિ હોય ? અધું જાણતાં હતાં પણ એમની દેષ્ટિ જુદી. તમે અધા જાણા પણ તમારી દેષ્ટિ જુદી. મળે તા શ્રી મહાવીરના જીવનમાંથી પણ માજમજા મેળવવી એવી ઘણાની ધૂન છે. તમારી પાસે કથા કહેવામાં પણ ભય છે. એમાંથી પણ તમે કાવતું કાઢા. ત્યાગ માટે કહેવાતી કથામાંથી અર્થ—કામ શાધી કાઢા એવા હાશિયાર તમે છા.

વડીલની આજ્ઞા માનવાનું ભગવાને કહ્યું પણ વડીલે આજ્ઞા કેવી કરવી, એ ભગવાને કહ્યું છે કે નહિ ? વડીલ વડીલપર્ણ ગુમાવીન **ચ્યાજ્ઞા કરે તે**ા વડીલપ**ણું ગુમાવે છે. એવા એ વડીલના વાલીપ**ણામાં રહેવાની ફરજ ન હોય. શાસ્ત્ર કહે છે - માળાપ ઉપકારી છે. શરીરના સંરક્ષક અને વર્ધક છે. માખાપના ઉપકાર જેવાતેવા નથી. એ ઉપકાર નહિ માનનારા કુત<sup>દ</sup>ના છે. માબાપની અવગણનાં કરનારા દીકરાઓ એ મા બાપના સાચા દીકરા જ નથી. તાકાત હોય તાે મા-ભાપ ખાતર શરીરનાે પણ લાેગ આપી દેવા જોઇ એ, પણ એ માળાપ શરીરના પાષણ માટે આત્માના ભાગ માગે તા તે ન અપાય. શરીરના પાલક અને પાષક છતાં એ માબાપ શરીરના અધિષ્ઠાતાને કદી ન ભૂલે. કેવળ માહ કે સ્વાર્થ ખાતર શરીરને સાચવવા આત્માનું ન ખગાડે. ઉન્માર્ગે જતા પુત્રને કાનપટ્ટી પકડીને સન્માર્ગે ખેંચી લાવવાના માળાપના હક્ક છે. શ્રી જૈનશાસને એ અધિકાર માન્ય રાખ્યા છે. આજે તા કેટલાક એવા પણ પાકચા છે કે એ માબાપને પણ સંભળાવે છે કે 'અમે ન હોત તાે તમારું વાંઝીયાપણાનું મેણું કાૈા ટાળત ? આવું કહેનારા દીકરાએાની તેા આ શાસનમાં કુલાંગાર તરીકેની ગણના છે. એવા દીકરાએાથી તાે માબાપા છતે દીકરે દીકરાએા વગરના બની ગયા છે. શાસ્ત્ર કહે છે કે દીકરાંબા ઉપર માભાપના

અખંડ ઉપકાર છે માળાપના ઉપકાર દુષ્પાંતકાર છે. એ ઉપકારના બદલા વાળવા તા દીકરાઓએ ઘણું કરવું પડે. મરતાં સુધી એ ફરજ વીસરાય નહિ. એ ઉપકારના બદલા વાળવાના શ્રેષ્ઠ ઉપાય એ છે કે પાતે શ્રી તીર્થ કરદેવે ફરમાવેલા સન્માર્થમાં સ્થિર થઈને માળાપને એ માર્ગમાં યોજે. જ્ઞાનીઓએ દીકરાઓ ઉપર આ ફરજ મૂકી છે. શાસ્ત્રની આ વાત તરફ બેદરકાર બની શાસ્ત્રને નામે જ ફાવતી વાતા કરનારાઓ શ્રી જૈનશાસનને ભારે હાની કરી રહ્યા છે.

શ્રી શાલિભદ્રનાં માતાજી પ્રભુ મહાવીરના જીવનને સારી રીતે જાણુતાં હતાં, પણ આત્માને હાનિ થાય, આત્માના નાશ થાય તેવી એક પણ વાત ફાવતી રીતે પ્રભુ શ્રી મહાવીરના જીવનમાંથી લેવા એ તૈયાર ન હતાં. શ્રી મહાવીરદેવ અમુક રીતે કેમ જીવ્યા ? તેા સમજવાનું કે સમર્થ હતા, એમની એ તાકાત હતી. એ ત્રણ જ્ઞાનના ધણી પાતાના જ્ઞાનમાં જુએ તે રીતે વતે . જ્ઞાનથી ત્રીસમે વધે દીક્ષા જોઈ તા ત્રીસમે વર્ષે લીધી પણ આપણે માટે એ તારકે કહ્યું શું? શક્તિ આવે તેા આઠમે વર્ષે જ લઈ લેવાની આજ્ઞા કરી. કેમ ? આપણે કચારે મરશું તે આપણે જાણતા નથી. સાે વર્ષકું આયુષ્ય કહેવાય પણ એ સાપક્રમ, કચારે તૂટે તેના ભરાસા નહિ. નિર્મિત્ત મળતાં તૂટી જાય તાે ૨ખડી પડીએ. એમના આયુષ્યમાં તાે ગમે તેવા સમયમાં પણ પરિવર્તન ન જ થાય. એ તારકની જેમ વર્તવાની દેલછાનું પરિણામ તા કાંઈ અવનવું જ આવે. શ્રી શાલિલદ્ર છની માતાએ તેા કહ્યું કે 'મારામાંથી હજી માહ ગયા નથી.' ભગવાન મહાવીરની આજ્ઞાના સ્વરૂપને એ ખરાખર સમજતાં હતાં, તેથી ખીજું કશું એ બાલ્યાં નથી. જાતના દાેષા ઢાંકવા ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના જીવનના ઉપયોગ ન કરતા. સ્ટીમરના કપ્તાન પણ તેના નિયમ મુજળ વર્તે તેને પાર ઉતારે. મરજી મુજબ વર્તનારા ડૂબી જાય તેની જવામદારી એના શિરે નહિ. શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનરૂપી સ્ટીમરમાં બેસનારાને માટે શ્રી જિનેશ્વરદેવ રૂપી કપ્તાનની આજ્ઞા એ જ ધર્મ.

એ કહી કપ્તાન કરે તેમ કરવાની મૂર્ખાતા ન કરે, કપ્તાન કહે તેમ જ કરવાના પ્રયત્ના કરે.

### મુનિની દૃષ્ટિ પ3 તેને લાભ શાે થાય ?

જેના પર મુનિની દબ્ટિ પડે તેના સંસાર કાં તા છૂટે અને કાં તા તે છેડવા જેવા, એમ માનતા થાય, એ થાય તા જ મનાય, કે મુનિની દબ્ટિ પડી અને ઝીલનારે ઝીલી. ચાવીસે લગવાનની દેશનાએ વાંચા તા તેમાં મુખ્ય ધ્વનિ સવ'વિરતિના જ નીકળશે. 'શ્રી ઉપમિતિ લવપ્રપંચા' નામની કથાના રચનાર પરમર્ષિ કહે છે કે, એક આત્મા સવ'વિરતિ આદરે ત્યારે પ્રભુના શાસનમાં પ્રત્યેક ઘરે આનંદનાં વધામણું થાય છે. જૈનશાસનમાં રહેલા સમ્યગ્દબ્ટિ આત્મા સંસારમાં લૂખા હૃદ્ધે રહે, દેશવિરતિધર પણ સંસારમાં રહેવા જેવું નથી એમ માનીને રહે અને જે પાસે આવે તેને એ જ વાત કરે, અને સવ'વિરતિધર સંસારને છાડવા જેવા જ કહે. શ્રી જિનેશ્વરદેવના રાગી કાણ કહેવાય ? જેને શ્રી જિનેશ્વરદેવની કથામાં પ્રીતિ હોય, શ્રી જિનેશ્વરદેવના માર્ગ'ની વાત જયાં જ્યાં થાય ત્યાં આનંદ ઊપજે; એ પહેલા ગુણ છે. બીજો ગુણુ છે એના માર્ગ'ની નિ'દાનું અશ્રવણ — એનું ચાલે તા એ નિ'દાને રાકે, ન ચાલે તા કાનમાં આંગળા નાખી આઘા જય.

## મુનિની દેશનાનું પરિણામ શું ?

હવે આવે શ્રી નયસારની વાત ઉપર. નયસાર જે મુનિઓને સાર્થ લેળા કરવા સાથે જતા હતા તે મુનિઓ ઝાડ નીચે બેઠા. નયસાર વિનીત હતા. આવે વિનીત અમે બેસીએ ત્યાં સુધી ઊઠીને જાય નહિ એમ મુનિ જાણતા હતા. સમ્યગ્દર્શન પામનાર આત્મામાં યે ગ્યતા કેવી હોવી જોઈએ, એ વિચારા મુનિની ઓળખાણ નહિ છતાં માત્ર વેષ ઉપરથી ત્યાંગી અને દુનિયાથી વિરક્ત છે તેમ જાણી, તેમની પ્રસન્ન મુખમુદ્રાથી ખેંચાઈ તેમની લક્તિમાં રાકાયા. જમીન પર ધ્રંસરા પ્રમાણ દેષ્ટિ રાખીને ચાલનારા મુનિઓ આપે શું? મુખ્યતયા રજીહરણ. તે લેવાની શક્તિ ન હોય તેને સમ્યક્ત મૂલ ખારવત,

એ પણ શક્તિ ન હોય તેને સમ્યક્ત અને એથી પણ એાઇી શક્તિવાળાને માર્ગાનુસારિતા. આ સિવાય મુનિ બીજું શું આપે ? શાસ્ત્રમાં જ્યાં ત્યાં મહાત્માઓના વર્ણુ નમાં શું આવે છે? અમુક આચાર્ય સેંકડોના પરિવાર સાથે અમુક નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા, નગરના લેકો દેશના સાંભળવા એકઠા થયા, દેશના સાંભળી કેટલાકે સવે વિરતિ, કેટલાકે દેશવિરતિ અને કેટલાકે સમ્યક્ત્વના સ્વીકાર કર્યા. ઠામઠામ ધર્મ કથાઓમાં આ જ વાત સાંભળવા મળશે. બીજી કાઇ વાત નહિ મળે. શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજે શ્રી સીમંધર પ્રભુને વિનંતિ કરતાં કહ્યું છે કે—

'' અર્થીની દેશના જે દીચે, એાળવે ધર્મના ગ્રન્થ રે; પરમ પદના પ્રગટ ચાર જે, તેહથી કેમ વહે પંથ રે. ''

\* \*

શ્રી ઉપાધ્યાય મહારાજ વખતના કાળ ભયં કર હતા. તે સમયમાં સંયમ પાળે એને કોટિશઃ ધન્યવાદ પ્. શ્રી ઉપાધ્યાય મહારાજને ગાંચરી-પાણી મેળવવામાં પણુ ભારે તકલીફાે પડતા. પ્રાણુના સંશય સતત રહેતા. એક તરફ ગ્રન્થા લખાય અને બીજ તરફ વિરાધીઓ તક મેળવી સળગાવી મૂકે. તે વખતે એ મહાપુરુષે કહ્યું છે કે—' સિદ્ધાંતરક્ષા ખાતર આ અશાંતિની આગમાં સળગી મરવું એ જ શ્રી જિનેશ્વરદ્વના શાસનની સાચી શાંતિ છે ' શાંતિના મહાને છતી તાકાતે વિરાધીઓના પ્રહારા સામ મૂંગા રહેનારા, એ જૈનશાસનમાં કિંમત વિનાના છે. વસ્તુતઃ જૈનશાસન તેમના હૈયે વસ્યું નથી. જિનકલ્પ, અભિગ્રહો આદિ અંગીકાર કરવાની પણ શાસ્ત્રે વિધિ માંધી છે. દશપૂર્વ ધરા માટે એના નિષેધ છે. દશપૂર્વ ઓની દેશના અમાધ હોય છે. એ દેશનાથી હજારા આત્માઓ પ્રભુમાર્ગમાં સ્થિર થાય છે, માટે તેમને જિનકલ્પ સ્વીકારવાના નિષેધ છે. બીજા પણ જે જિનકલ્પનો સ્વીકાર કરે તે પાતાની પાછળ શાસન ચલાવનાર ધારી, ગમે તેવા સમર્થ શાસનરક્ષકને પાતાના સ્થાન પર મૂકી પછી જ સ્વીકાર

કરે. સ્થાન સૂનું મૂકીને સમાધિજીવન ગાળવા ન જાય. શાસનની રક્ષા કરતાં આવતી અશાંતિ એ તાે પરમ શાંતિ છે.

## આજના કહેવાતા દયાળુઓને આહ્વાન !

કેટલાક કહે છે કે મહારાજ વિરાધી-વિરાધી કેમ બાલે છે? પણ તેમણે જાણવું જોઈએ કે અહીં કોઈ અંગત વિરાધીની વાત થતી નથી. અમારી જાતના વિરાધ માટે અમને કશી ચિંતા નથી. પ્રભુશાસનના વિરાધીઓ માટેની જ આ વાત છે. તેને માટે જ અમારા પડકાર છે. શાસનના રાગી તે અમારા રાગી, શાસનના વિરાધી તે અમારા **વિરાધી. શાસન માર્ગુ....એ રામરામમાં પ્રસરી જવું જોઈએ**. આ શાસન અમારું છે ને તમારું નથી ? પેઢી પર હાેશિયાર દીકરાે જોઈ એ તા આ શાસનની પેઢી ચલાવવા એકાદ હાેશિયાર દીકરાે આપવા જોઈ એ યા નહિ ? તમારા ઘરના સંચાલન માટે. વેપાર રાજગાર માટે હાેશિયાર માણસ જોઇએ અને અહીં તો દાંત પડી ગયેલા, લાળ નીકળતી હોય. દુનિયામાં ખપના ન રહ્યા હેાય, ઘરના પણ કાેઈ 'ઘરમાં રહાે ' – એમ ન કહે તેમ હોય, એવા ચાલે એમ ને ? આ મુનિમાર્ગ એટલે ખાડાં ઢારની પાંજરાપાળ તાે માનતા નથી ને ? સુખનાં ધામ તમારાં ઘરા અને દુઃખનાં ધામ આ, એવું તો નથી ને? મને જાણવા મળે છે કે આજકાલ દયાળુઓ બહુ નીકળ્યા છે. અલખત્ત, જૈનશાસનમાં તા ાદયાનાં ધાેધ વહેતા હેાય તેમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી; પરંતુ, આ દયાળુ તાે જુદા સંભળાય છે. એમને તાે દયા અમારી આવે છે. એ દયાથી તેમના હૈયાં બળીને ખાખ થઈ જાય છે. અમારી પાસે ઘરડા, પ્રૌઢ, યુવાન, ખાળક – દરેક વયના સાધુઓ છે. ઘરડા સલાહકારા છે, પ્રીઢ વિચારકાે છે, યુવાન આપત્તિમાં આડા ઊભા રહે તેવા છે અને આખી દ્ભનિયાનું ધ્યાન ખેંચે તેવાં આળકાે પણ છે. ભગવાન શ્રી મહાવીર-દેવનું શાસન કદી વાંઝિયું રહ્યું નથી. આ બાળસાધુએાને હ્રસતે મુખડે અહીં બેઠેલા તમે જુઓ છા. પેલા દયાળુઓને તેમની બહુ દયા આવે છે. એ ચિંતવે છે કે અરસર! આ પંખીઓ અહીં દ:ખના

[૨૮૧

દાવાનળમાં કચાંથી આવી લાગ્યાં ? ગમે તે ભાગે આ દુ:ખમાંથી તેમને ખચાવવા જોઈએ. એ દયાળુઓ ! અહીં મારી સામે આવીને વાત કરે કે પાતે એમને કચાં લઈ જવા માગે છે ? અને ત્યાં અહીંથી કયા સુખના ઢગલા છે ! એ જો ખરેખર ખતાવે તા હું સાથે લઈને તેમને ત્યાં મૂકવા આવું. અમે તા ઇચ્છીએ જ છીએ કે આ બધા ગમે ત્યાં પણ અનંત સુખના ભાગી ખને. માટે એ દયાળુઓનાં અમને દર્શન કરાવા. તેમને કહ્યાં કે – રામવિજય, તમને આમંત્રણ કરે છે, તમારી દયાની વાતા સાંભળવા આતુર છે, સુખની જગ્યા ખતાવા તા ખધાને લઈને આવવા તૈયાર છે. હું તા તમને કહું છું કે તમે ત્યાં દુ:ખની ચિતામાં સળગી રહ્યા છા. તમે સાંખિત કરા કે એમ નથી. સુનિતે તા પરિષદ્ધ ખાવીસ, તમારે કેટલા ?

બેશક, બાહ્યદ્ધિએ મુનિધર્મ સહેલા નથી. પણ એ કઠિન કાના માટે ? જે આજ્ઞામાં લીન બન્યાે નથી એના માટે. મુનિને ખહુ ખહુ તો આવીસ પરિષદ પણ તમારે કેટલા ? કહો કે પાર વિનાના. છતાં તમને ત્યાં સુખ લાગે છે એની જ અમને તાજુબી થાય છે. શ્રી જૈન-શાસનને પાસ્યા છતાં તમારી આ સ્થિતિથી અમને તમારી દયા આવે છે. દુનિયાના રંગરાગને, દુનિયાની માજમજાને, જ્ઞાની એકાંતે દુઃખની ખાણ કહે છે. પણ તમને એ દેખાતું નથી. તમારા હોશિયાર દીકરાને તમે પરદેશ માકલવા હોંશે હોંશે તૈયાર થાએા છા. અહીંનું શું? એમ કાઈ કહે તાે કહી દાે કે એ તાે હું નિભાવી લઈશ. જરૂર પડશે તેા બે માણુસ રાખી લઈશ. દીકરાની માને પણ સમજાવી લેો કે એ તાે માેકલવા પડે. ભવિષ્યમાં લાભ ઘણાે છે. મા પણ સમજ જાય, કંકુના ચાંલ્લાે કરી અણીશુદ્ધ ચાખા ચાઢી વિદાય આપે. પાડોશી સલાહ આપે કે 'આવા મજાના દીકરાને શું કામ પરદેશ માકલા છા ? અહીં જ રહેવા દા. સ્ટીમરના શા ભરાસા ? રખે ડ્રબે કરે તો શું થાય ? ' તેા યે માળાપ કહી દે કે – 'એવા વિચાર ન કરાય. દુનિયામાં ચાલતું આવે છે. સાહસ વિના સિદ્ધિ કથાં છે ? ' ક સાર કરી, ખાઈ, ખવડાવી, મુખઈ લાવી સ્ટીમરમાં બેસાડી આવા ને ?

ત્યાં આટલી સમજ છે તો અહીં શાસનની પેઢી ખાતર શું? એ પેઢીની કિંમત હોય તો તમારા બાળકને તૈયાર કરી, કંસાર ખવરાયી, કંકુનું તિલક કરી, ચાખા ચાઢી, બેંડ વગડાવી શા માટે અહીં ન મૂકી જાઓ ? અત્યારે અમુક માણુસા ઉત્સાહમાં આવી જઈ તાલીઓ પાડે છે: એ તાલીઓ તમારા હૃદયની ભાવના બતાવે છે. તમને આ શ્રી જિનેશ્વરદેવની આજ્ઞા ગમી છે એ જાણી હું ખુશી થયા છું. જો તમને આજ્ઞા ગમી હોય તા હવેથી જેમતેમ ન બાલાય તે ધ્યાનમાં રાખજો. હું જાણું છું કે પ્રભુના નામે કેટલાક માણુસા તમને ગેરમાર્ગે દારે છે. સંસારના પિપાસુને હું કરડા લાગું અને માથના અથીંને મીઠા લાગું. તમે શાસનના રાગી, પ્રભુમાર્ગના પ્રેમો અને ધર્મના રસિયા છા. ધર્મના વિરાધી નથી. પ્રભુની વાણીમાં તમને વિશ્વાસ છે. જો ન હોત તા તમે તાલીઓ ન પાડત. મને વિશ્વાસ છે કે શ્રી જિનશ્વરદેવના ત્યાગમાર્ગ ઉત્તમ આત્માને ખટકે નહિ.

હું તમને બધાને ચેતવું છું કે બહાર હવા બહુ જુદી છે. બહારની અફવાઓથી દોરવાશા નહિ. માર્ગ પરત્વેની જે કાંઈ શાંકા હોય તે જરૂર પૂછી જેને. શક્તિ પ્રમાણે તમામ ખુલાસા કરવા તૈયાર છું. મારી પાસેના દીક્ષિતાને બે વરસ, એક વરસ, છ માસ, બે માસ પરિચય કર્યા પછી દીક્ષિત કરેલા છે. અરે, સંઅંધી મૂકવા આવ્યા હોય તેને ના પણુ પાડી છે. પણુ એની જાહેરાતા ન થાય. દાંડી ન પીટાય. એકએક વાત સામે અનેક અનાવટા ચાલતી હોય ત્યાં ચાખવટ કરવા બેસીએ તા આરા જ ન આવે. જૈન કળમાં જન્મેલા અને જૈન કળના સંસ્કારથી સંસ્કારિત થયેલા દીક્ષાની વાત ન સાંભળે, એને એ ન જરે, એ 'ન મૃતો ન મવિષ્યતિ' એમ હું માનું છું. તમારી સામેના કાળા પડદા ચીરવાની જ જરૂર છે.

## શ્રીસ ઘની કરજ:

બીજ એક વાત એ છે કે શ્રીસંઘ, નગરના આગેવાનાએ શાસન માટે જરૂરી કરવું ઘટે તે કરવું જોઈએ. કાઈ આત્મા સંયમના રસિયા અને અને તેનાં માળાપ ન સમજે તા સંઘે એ સંયમના

અથી ની તરફે છુ કરવી એઈ એ. સંઘ એના માળાપને કહે કે, આઠ દિવસ, દસ દિવસ, કે પંદર દિવસની અવધિની અંદર તમે તમારા બાળકને સમજાવા, તેમ છતાં એ એ સંયમના માગે જવા મક્કમ હાય તા શ્રીસંઘ એ વાલીઓને કહી દે કે તમારાથી એના ઉપર જુલમ નહીં ગુજરાય, એ પવિત્ર આત્માને આંગળી પણ નહિ ચીંધાય. અમે કાઇ પણ ભાગે એની મુરાદ ખર લાવીશું. પૂર્વના માતાપિતા તા એમ કહેતાં કે 'અમને તા કાળાં મટી ધાળાં આવ્યાં પણ દીક્ષા લેવાની તૈયારી માટે યાગ્ય એવા વૈરાગ્ય ન આવ્યા, અમે લાગ્યહીન! તું મહાલાગ્યશાળી છે કે જેથી તને લગવાનની આજ્ઞા રૂચી. તું મક્કમ હાય તા ખુશીથી સંયમના માગે જ, તર અને અમને તાર.' શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનમાં માભાપ એવાં હોય.

### શ્રી આર્ય રિક્ષિતની માતા:

શ્રી આય'રિક્ષિત, ચૌદ વિદ્યાના પારગામી થઈ, ભારે વરસે ઘેર આવ્યા ત્યારે આખું નગર સામે ગયું. ખુદ રાજા પણ સામે ગયા. મા આ બધું જોઈ વિચારે છે કે, 'દીકરા પુષ્યવાન તા ખરા કે આખું નગર રાજા સહિત લેવા સામે ગયું. પણ બધા લેગી હું જાઉં તા મારા દીકરાના ખેલી કાેણુ ? બધા સાથે હું લળું તા એના પરલેાકનું શું થાય ? મારા દીકરા પંડિત થઈ આવ્યા પણ એ પંડિતાઇથી જો દુર્ગત જાય તા મારી કૂખ લાજે, માટે મારે અત્યારે સામે ન જવું.' મા સામે ન ગઈ. શ્રી આર્ય રક્ષિતનું આખું કુટું અ મિથ્યાદિષ્ટ હતું, માત્ર મા એકલી સમ્યગ્દિષ્ટ હતી. એ સમ્યગ્દિષ્ટ મા તે વખતે સામાયિક લઈ ખેસી જાય છે. આજની મા તા સામાયિક લીધું હાય તાે યે ઊલી થઈ ને જોવા જાય.

દીકરા ચારે તરફ જુએ છે કે મા કચાં? માને ન દેખવાથી દીકરાને શંકા થાય છે મા કેમ ન આવી? જરૂર કાંઈક કારણ હોવું જોઈએ. આપું નગર આવે, પુદ રાજા આવે અને મા કેમ ન આવે? ગામમાં બધે ફરી ઘેર આવી સીધા મા પાસે ગયા, પગમાં પડયા. મા ઉદ્દાસીન હતી. દીકરા કહે છે, 'મા! આખું નગર, ખુદ રાજા, અધાને આનંદ, આખા નગરમાં આનંદની લહેરાે ઊછળે અને તું ઉદાસીન કેમ ? જાણે મને ઓળખતી જ નથી ?' મા કહે, ' દીકરા ! આખું નગર તારી મા નથી, હું તા તારી માં છું. નગર તારી ખાહ્ય ઉન્ન તિથી રાચે પણ તારામાં ચાગ્ય ગુણા પ્રગટ ન થાય ત્યાં સુધી હું ન રાચું. તું વિદ્યા તાે ભણી આવ્યાે પણ એ તાે પેટ માટેની વિદ્યા. દબ્ટિવાદ ન ભણે ત્યાં સુધી મને આનંદ ન થાય.' દીકરાે વિચારે છે કે, કેવું મજેનું નામ ? દષ્ટિવાદ ! વળી મા રાજી ન થાય તાે આ ખું નગર રાજી થાય તાેચે શું કામનું ? ' કહો, આ દીકરા કેવા ! માને રાજી કરવા અધું કરવા તૈયાર. દીકરાએ પૂછયું, 'મા ! એ કેાણુ ભાણાવે ? 'મા કહે, 'તારા મામા જૈનાચાર્ય છે ત્યાં જા. એ જેમ કહે તેમ કરજે અને ભણીને આવજે.' તમે જાણા છા, આ દબ્ટિવાદ શું? બારમું અંગ – સાધુ થાય એ જ લહે. આ મા એ લહુવા માેકલે છે. આર્ય રક્ષિતને રાત્રે ઉંઘ ન આવી. સવારે વહેલાે ઉઠયાે. માને કહ્યા વિના જ ચાલવા માંડચું. રસ્તામાં આપના વ્યાદ્મણુ મિત્ર સામે મળ્યા, જે આર્ય રિક્ષતને મળવા આવતા હતા. એના હાથમાં સાડા નવ શેલડીના સાંઠા હતા. તે તેણે આય રક્ષિતને ભેટ આપ્યા. આય રક્ષિતે તેમને કહ્યું કે – 'હું અહાર જાઉં છું ને આ સાંઠા મારી માતાને આપજો અને કહેંજો કે આર્ય'રક્ષિત ગયા.' આય'રક્ષિત ખુદ્ધિના નિધાન હતા. મનથી નક્કી કરી લીધું કે સાડા નવ ભાગ જેટલું ભણાશે. પેલા બ્રાહ્મણ મિત્રે એની માતાને જઈને સંદેશા આપ્યા અને સાડા નવ સાંઠા આપ્યા. માતાએ પણ નક્કી કર્યું તે દીકરા સાડા નવ પૂર્વ જેટલું ભાણુરો, પૂરાં દરા પૂર્વ ભાણી શકરો નહિ. આર્ય રક્ષિત આચાર્ય ભગવંત પાસે પહોંચ્યાે. વિધિ જાણતા ન હતા તેથી ઉપાશ્રયની ખહાર ઊભા રહ્યો. એક શ્રાવક નિસીહી કહીને અંદર ગયા, આચાર્યાદિ તમામને વંદન કરી આચાર્ય ભગવંત પાસે બેઠોઃ આર્ય રિક્ષિતે તે જોયું અને **બધું મનમાં ધારી લીધું. પછી એ જ પ્રમા**ણે વિધિપૂર્વંક તે અંદર

િ ૨૮૫

ત્યાગ : માનવજીવનના સાર

ગયા અને સૂત્રાેચ્ચારપૂર્વંક વંદના કરી તે શ્રાવક પાસે જઈ ને બેઠાે. આચાર્યે તરત જાણ્યું કે આ કાેઇ નવાે શ્રાવક છે.

પછી આચાર્ય ભગવંતે તેને પૂછ્યું કે – કેાલુ છેા, અને કચાંથી આવેા છેા ?' પાસેના સાધુએ જણાવ્યું કે કાલે રાજાએ જેના નગરમાં પ્રવેશમહોત્સવ કર્યા તે આર્યરક્ષિત છે.

આચાર્ય ભાગ: અહો! કેમ આવવું થયું?

આર્ય રક્ષિત : મહારાજ ! દષ્ટિવાદ ભાષાવા આવ્યા છે. માએ માેકલ્યા છે.

આચાર્ય ભાગ: અહુ સારી વાત, પણ તે આ રીતે નહિ ભણાય.

આર્ય રક્ષિત : આપ કહો તે રીતે લાણીશ. મારે માનું વચન પાળવું છે.

આચાર્ય ભ૦ : આ કપડાં કાઢે! અને આવાં પહેરાે, પછી ભણાે ! આર્યારક્ષિતે એ પ્રમાણે કર્યું.

પછી આર્ય રિક્ષિત ગુરુને કહે છે કે, 'મહારાજ! મને બેસાડચો તો ખરા પણ મારી પૂંઠે ઘણા છે. રાજા સુદ્ધાં છે. માટે ચાલાે. કદાચ ઉપદ્રવ થાય. ગુરુ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા, અને આર્ય રિક્ષિત કમે કમે ભણવું હતું તે બધું ભણ્યા.

આ તરફ આપ ઘેર આવ્યા ત્યારે આર્ય રક્ષિતની માને પૂછ્યું કે, આર્ય રક્ષિત કચાં ગયા ? મા કહે કે કચાંક ગયા હશે ! માને ફીકર હતી કે રખે દીકરાને ભણુવામાં અંતરાય ન આવે.

એક વખત મા વિચારે છે કે એક તો ગયા, પણ નાના કલ્શુ-રક્ષિત હજી બાકી છે. એક દિવસ તક બેઈને આર્ય રક્ષિતના બાપને કહે છે, 'આર્ય રક્ષિત ગયા તે ગયા. મેં સાંભળ્યું છે કે તે અમુક સ્થળે છે. એ તા કાગળ પણ લખતા નથી. બે ફલ્ગુને માેકલા તાે તેને લઈ આવે.' બાપે કહ્યું, 'ભલે માેકલાે.' માએ દીકરાને કહ્યું, ' દીકરા ફલ્ગુ! જા, આર્ય રિક્ષિતને કહેજે કે તમારા વિના માખાપ ઝૂરે છે. માટે તરત ચાલાે. લીધા વિના આવતાે નહિ. લાવવા માટે જેમ કહે તેમ કરજે અને કહેજે કે તમે આવાે તાે ઘરના અધા જ તમે જેમ કહેશાે તેમ કરશે.' આ મા સમ્યગ્રદેષ્ટિ હતા. જાણુતી હતી કે આ દીકરાે આખા કુટું ખને તારે એવાે છે. એના જ ઉપાયા એ ચીંતવતી હતી.

ફલ્ગુરક્ષિત ભાઈ પાસે પહેાંચ્યાે અને કહ્યું કે – 'ભાઈ! ચાલાે, માતાપિતા તમારા વિના ઝૂરે છે.

આર્ય'રક્ષિત : મને તા અહીં ભણવામાં મજા આવે છે. હું નહિ આવું.

ફલ્ગુરક્ષિત૦ : ભાઈ ! એ નહિ ચાલે. માએ કહ્યું છે કે લીધા વિના આવીશ નહિ અને કહેવરાવ્યું છે કે તમે આવશા તા અમે બધા તમે કહેશા તેમ કરીશું.

આર્ય રક્ષિત : એની ખાતરી શું ? તું મારું કહ્યું કરે તે ખાતરી થાય.

ફલ્ગુરક્ષિત૦ : ભાઇ ! આપ કહેા તેમ કરવા તૈયાર છું.

એ પછી તરત ફલ્ગુરક્ષિત પણ સાધુ થયા. માએ કહેલું ખરાખર કર્યું. કેટલાક સમય પસાર થઈ ગયા. એક વખત ફલ્ગુરક્ષિતે માટા ભાઈને કહ્યું – 'તમે તા અહીંના અહીં રહા છા તા હવે મા પાસે તા ચાલા! હવે જગતપૂજ્ય અનેલા આર્યરક્ષિત આચાર્ય, ગુરુની રજ લઈ, સાધુના પરિવાર સાથે ચાલ્યા. આજે માતા મહાત્સવપૂર્વક સામે લેવા આવે છે. માતાને આજે મહાત્સવના દિવસ છે. દીકરા દિવ્લાદ ભણીને આવે છે, માને મહાત્સવ કેમ ન હાય? આજે પણ આખું નગર, રાજા સુદ્ધાં સામે લેવા જાય છે. મા, આર્યરક્ષિતના ખાપને પણ સાથે લે છે. બાપને તા હજ ખબર જ નથી કે આર્યરક્ષિત કયા રૂપે આવે છે! જ્યાં નજરે જેયા ત્યાં બાપને આંચકા

२८७

આવ્યા. અરે! આ તા સાધુ થઈને આવ્યા! પણ હવે બાલી શી રીતે શકે? અનેક શિષ્યાના મહાન ગુરુ, સમર્થ આચાર્ય, એની સામે બાલાય શું? એ પ્રભાવ જ જુદા. પછી તા ભગવાન આર્ય રિક્ષિતની દેશનાથી આખુ કુડું ખ દીક્ષિત બન્યું, એક ખાપ સિવાય. ખાપ તા પાકા મિચ્ચાદિ . એ આર્ય રિક્ષિતને કહે છે – તેં આ કર્યું શું? મારું આખું ઘર ખાલી કર્યું ' ખેર, પણ હું તા નથી જ આવવાના. આર્ય રિક્ષિત કહે 'જેવી આપની મરજ!' પણ પાછા ખાપ વિચાર કરે છે કે હવે એકલા ઘરમાં રહેવું પણ શી રીતે? આર્ય રિક્ષિતને કહે છે – ' હું પણ દીક્ષા લઉં પણ શરત એટલી કે, કમંડળ રાખીશ, જનાઈ રાખીશ છત્રી રાખીશ, પાવડી પહેરીશ અને ધાતિયું પહેરીશ; ખાકી તું કહેશે તેમ કરીશ.' આચાર્ય વિશિષ્ટ જ્ઞાની હતા. લાભ થવાના છે જાણી પિતાની વાત કખૂલ કરી. એમને તા બાપને પણ સુધારવા હતા, ઉપકારના બદલા વાળવા હતા. એ રીતે પણ સાધુ અનાવ્યા.

તે પછી આચાર્ય જયાં જાય ત્યાં ગામનાં છે હ કરાંઓને શીખવી રાખે કે ખધાને વંદન કરજો પણ પેલા ડોસાને વંદન કરતા નહિ. એ ચીડાય ને પૃષ્ઠે તો કહે જો કે છત્રી મૂકો તો વાંદીએ. આમ એક ગામે છત્રી મુકાવી તો બીજા ગામે વળી જનાઈ મુકાવી. એમ કરતાં ચાર ચીજ તો મુકાવી પણ ધાતિયું મૂકવા તૈયાર ન જ થયા. એ કહે કે – લલે મને ન વાંદે પણ ધાતિયું તો ન જ મૂકું. તેના વિના નહિં ચાલે. આચાર્ય પણ તે માટે સમયની રાહ જુએ છે.

એક વખત એક સાધુ કાળધર્મ પામ્યા. આચાર્યે કહ્યું કે આ સાધુના શખને ઉપાડીને લઈ જનારને લાભ ઘણા થાય. ડાેસા કહેં 'હું ઉપાડું.' આચાર્ય કહેં, એ તમાવું કામ નહિ. ઉપાડ્યા પછી ગમે તેવા ઉપસર્ગ થાય પણ નીચે મુકાય નહિ. હાથ પણ ખસેડાય નહિ.' બાપે કહ્યું – 'એમાં શું ? એ પ્રમાણે કરીશ પણ મને લાભ લેવા દાે.' આચાર્યે તેમને શખ ઉપાડવા દીધું. છાેકરાંઓને શીખવ્યું કે ભરખજારે તેમનું ધાતિયું ખેંચી લેવું; અને સાધુઓને કહી રાખ્યું

કે તરત જ ચાળપટ્ટો પહેરાવી દેવા. તેમણે પણ બરાબર એ પ્રમાણે કર્યું. ઉપાશ્રયે આવ્યા એટલે આચાર્યે કહ્યું કે – 'આ શું? ચાળપટ્ટો કેમ પહેર્યો? ધાતિયું પહેરી લાે!' આપ કહે – 'હવે નહિ. પતી ગયું. હવે તાે એ જ બરાબર છે.' આમ એક આત્મા તરે તે કેટલાને તારે? આ બધાના મૂળમાં કાેણુ શસમ્યગ્દેષ્ટિ મા.

હજ એક વાત ખાકી રહી. ડાેસા ભિક્ષા લેવા જતા નથી. માગવા જવું એ કેમ **ખ**ને ? આચાર્યે વિચાર્યું કે ભિક્ષા **લા**વનાર તાે ઘણા છે પણ ભિક્ષાએ જતાં સંકેાચ થવા એ ધર્મ નહિ. એક દિવસ આગાર<sup>6</sup> સવારે ઊઠી બીજે નજીકને ગામ ગયા. સાધુઓને કહ્યું કે – 'હું <mark>બહા</mark>ર જાઉં છું. આજે ડાેસાને ભિક્ષા કાેઈ લાવી આપશા નહિ. તમે સૌ તમારું કરી લેજો.' સાધુઓએ પણ એમ જ કર્યું. <mark>બાપે ગરમ થઈને સાધુએાને કહ્યું – 'આજે આય</mark>'રક્ષિત નથી એટલે તમે ભિક્ષા પણ ન લાવ્યા. આવવા ઘો એમને, પછી વાત છે.' બીજે દિવસે આચાર્ય આવ્યા. બાપે કરીયાદ કરી. આચાર્યે કૃત્રિમ ગુસ્સાે કરા કહ્યું – ' આવું કર્યું' <sup>?</sup> કાંઇ નહિ. જવા દાે બધાને. આજે લાવાે. હું જ લાવી આપીશ.' એમ કહી આગાર્ય તૈયાર થયા. એટલે આપ કહે – તમે આચાર્ય છે. તમારાથી ન જવાય. હું જ જઈશા.' એમ કહી પાતે જ ગયા. પુષ્યવાન એવા કે પહેલે જ દિવસે એક જ ઠેકાણેથી ભિક્ષામાં બત્રીસ માેદક મળ્યા. આચાર્યે વિચાર્યું કે એમને ખત્રીસ મહાન્ શિષ્યા થશે. પછી આચાર્યે તેમને નિર્દોષ ભિક્ષાની સમજ આપી. આમ આપ્યું કુટું ખતરી ગયું. જેનશાસનની મા આવી હોય. આજે તો મા ખાપની આગળ દીકરાે વૈરાગ્યના વિચાર પણ પ્રગટ ન કરી શકે. વાત કરતાં પહેલાં જ માેઢે ડ્રચા દેવાના પ્રયત્ન થાય. માટે જ કહું છું કે આજે જૈનશાસનમાં આર્ય રિક્ષિતની માતા જેવી માતાઓની ઘણી જ જરૂર છે.





# આત્મખળ વધે કે પુદ્દગલખળ ?

# પડવાની અીકે ન ચઢવું સારું ?

અનન્તઉપકારી સૂત્રકાર મહિષે કરમાવે છે કે — પરમાપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવાએ કહેલાં શાસ્ત્રોનું શ્રવણુ કરવું, શ્રવણુ કરીને તેના ઉપરની શ્રદ્ધાને મજખૂતપણે કેળવવી અને એ પછી, એ શ્રદ્ધામાં મક્કમ રહીને સંયમમાં પાતાની શક્તિને ખર્ચાવી, તો જ આ માનવજીવનની સફળતા થઈ શકે. સંયમ એ દુષ્કર ચીજ છે. જગતના પ્રાણીગણને જલ્દી ગમી જાય એવી એ વસ્તુ નથી. માટે સંયમનાં વર્ણું નાથી ભરેલાં શાસ્ત્રોને સાંભળવા પહેલાં એ શાસ્ત્રના કહેનારાઓએ પાતાના જીવનમાં કેટલા સંયમ સેવ્યા છે, એ જાણીએ તા એમના વચન પર શ્રદ્ધા જલ્દી બેસે અને એ શ્રદ્ધા બેસે એટલે અમલ કરવાના પુરુષાથે થાય.

અહીં સંયમમાં એવી કાઈ વસ્તુ નથી કે જેથી જગતનાં પ્રાણીઓ એનાથી લલચાઈ જય. એમાં તો અનાદિકાળથી સેવેલી વસ્તુઓને આઘી મૂકવી પડે છે, અને તેનાથી વિરુદ્ધ વસ્તુઓને સ્વીકારવી પડે છે. પૂર્વ કાળમાં કદી નહિ પામેલી, નહિ સેવેલી એવી વસ્તુની, ઊલટી દિશામાં ચાલનારા અને તેમાં જ રાચીમાચીને રહેલાને એકદમ સંયમની ભાવના થાય એ કાંઈ સહેલી વાત નથી. સંયમ, એ જો કહેતાંની સાથે જ દુનિયાને રુચી જાય અને દુનિયા એના અમલ કરવા તૈયાર થઈ જાય એમ હોય, તો તો આટલી ખધી મહેનત જ ન કરવી પડે. ખરેખર, જ્યારે આ સંસાર જ ભયંકર છે ત્યારે દુનિયાના જ્વાને ધર્મ ભયંકર દેખાય છે. દુનિયાની સામગ્રી પરિણામે કડવી છતાં છે. સા. ૧૯

દેખાવે મીઠી લાગે છે, એટલે સંયમ પર એકદમ રાગ થાય એ ખનવું અશક્ય છે. તેવા સંચાગામાં જો કાઈ આત્માને આ તરફ પ્રેમ ન થાય એવું દેખાય તા પણ તેના તરફ તિરસ્કાર ન થવા જોઈએ.

કાઈ પડે એમાં નવાઈ નથી, ચઢે એમાં નવાઈ છે. પડનારનાં દેષ્ટાંતો આગળ ન કરાય. ચઢનારા ચઢી જાય છે તેનાં જ દેષ્ટાંત લેવા લાયક છે. ચઢનારા અધા જ પામી જાય તો મુશ્કેલી પણ શી ? કાઈ પતિત પરિણામી થાય, કાઈ ને પડતા જોઈ એ તો એમ જ વિચારવું કે એમાં કાંઈ નવું નથી, એ માર્ગ જ એવા છે કે પૂરા અળવાન હાય તે જ ચઢી શકે. એક વાર ચઢીને પડેલા હાય તા પણ, જ્ઞાની કહે છે કે એ ઘણા ઊંચા છે. પડવાની બીકે નહિ ચઢલાની સ્થિતિ નિયત નથી, જયારે ચઢીને પડલાની બીકે નહિ ચઢલાની સ્થિતિ નિયત નથી, જયારે ચઢીને પડલાની સિચતિ નિયત છે. ચૌદપૂર્વી અનંતા નિગાદમાં ગયા પણ એના સંસાર કેટલા નિયત આથી એમ ન સમજવું કે ચઢનારમાં પડવાની ભીતિ જ ન હાવી જોઈ એ, પણ પડવાની ભીતિએ ચઢવું જ નહિ એ ઉચિત નથી. આગળ વધવાની પેરવી તા કર્યા જ કરવી જોઈ એ.

ગ્રાનીઓએ અતાવેલ વસ્તુની મહત્તા હૃદયમાં ઠસે તે માટે જ આપણે લગવાન શ્રી મહાવીરદેવના પૂર્વ લવેાની વિચારણા કરી રહ્યા છીએ. એ લગવાન કચારે અન્યા ? આરાધના કરી ત્યારે. આપણને તો અનંત ઉપકારી શ્રી જિનેશ્વરદેવ, એમના માર્ગ ચાલી રહેલા નિર્ધ થ ચુરુઓ અને એમનું આવું મજેનું શાસન મળ્યું છે. શ્રી નયસારને કાંઈ જન્મથી તે મળ્યું ન હતું. એમને તા અકસ્માત્ મુનિઓના યાગ મળી ગયા; સમ્યકૃત્વ પામ્યા અને ઉત્કટ આરાધના કરી તા આજે આપણા તારક અન્યા.

શ્રી નયસારના ભવમાંથી દેવભવમાં જઇ ત્યાંથી શ્યવી ભરત મહારાજાના પુત્ર મરીચિ થયા. શ્રી ઋષભદેવ સ્વામીના શાસનમાં મુનિપણું પામ્યા. અગિયાર અંગના પાઠી અન્યા. અખંડ ચારિત્રના પાલક અન્યા. પરંતુ કર્મ કોઈને છોડે? જો જો, કર્મ કોઈને ન છોડે એમ માનીને 'શું કરીએ, ભાગ્યમાં નથી, ઉદય નથી' એમ કહેવાને ટેવાઈન જશા. સંપૂર્ણ ઉદ્યમ ન ફળે તા કંપતે હૃદયે – 'મારા પાપાદય છે' – એમ કહેજો અને એમ કહેતાં યે સામી છાતીએ કર્મની સામે ઊભા રહેજો. કર્મના સ્વરૂપને સમજનાર કર્માદયની વાત કરીને અટકી ન જાય. ઠાેકર વાગે ત્યારે દેખતા માણુસ 'હું શું કરું, પચ્ચર વચમાં આવ્યા,' એમ ન કહે; અને જો કહે તા બીજાઓ એને કહે કે – 'છતી આંખે ઠાેકર વાગે એમા જે કહે કે – મારે ધ્યાનપૂર્વ ક ચાલવું જાઈતું હતું. ધ્યાન ન રહ્યું માટે જ ઠાેકર લાગી. આંખાવાળા પણ રસ્તામાં પડેલા પચ્ચરના દાષ કાઢે એના જેવી મૂર્ખતા બીજી કઈ? મનુષ્યની એ ફરજ છે કે ચાલતાં આડું અવળું જોવું નહિ અને જોવું હાય તા ઊભા રહેવું. દેખતા મનુષ્યે એવી રીતે ચાલવું જાેઇએ કે એને કાંઈ પીડા ન કરી શકે, અને ન તા એનાથી કાંઇને પીડા થાય.

## શું સ'સારીને પાપ કરવાની છૂટ છે?

ઇર્યાસમિતિ આદિ અષ્ટપ્રવચન માતા, એ કેવળ સાધુઓ માટે જ છે કે તમારી શક્તિ મુજબ તમારા માટે પણ છે? જેયા વિના ચાલે તો સાધુઓને પાપ લાગે અને તમને પુષ્ય થાય, એમ? જ્ઞાનીઓએ જે જે વસ્તુની તમારા માટે વિધિ ન બાંધી એનું કારણ હજી તમે સમજ્યા નથી. તમારે માટે જેનું વિધાન ન કર્યું તેનું તમારે પાલન નહિ કરવાનું, એમ હાય? દેશવિરતિ શ્રાવક એમ કહી શકે ખરા કે અમુક હિંસામાં કે અમુક નાના નાના અસત્ય બાલવામાં કશી જ હરકત નથી? 'સંસારીને પાપ કરવાની છૂટ છે, એ પાપ કરે એમાં વાંધા શાે?' આ પ્રમાણે બાલવાથી તાે લજ્જા નાશ પામી ગઈ, ગુણા પ્રગટ થવાની યાગ્યતા ચાલી ગઈ. માટે લજ્જા ન ગુમાવા. તમે જે કાંઈ પાપકાર્યા કરા તેના સંસારના નામે ખચાવ

ન કરા. પાપ કરવું ન જોઇએ, એનાથી મુક્ત થવાય તા સારું એમ કહા. થઈ જાય છે, કરવું પડે છે, એ અમારી આસક્તિ અને અશક્તિનું પરિણામ છે – એમ કહા. 'કર્યું' એમ કહેવામાં વાંધા નથી પણ 'કરવું જોઇએ.' એવું બાલતાં ન શીખા. એમ બાલવાથી તા મર્યાદાના જ લાપ થાય છે. દસ વીશ વરસ પહેલા નાનામાં નાનું વ્યસન પણ છડેએક નહાતું સેવાતું. વડીલની સામે બીડી પીવી એ ગુના ગણાતા. આજે જમાના જુદા આવ્યા છે. બાપ–દીકરા સામસામા બેસી બીડી પીએ છે. જમાના અનુસાર આ પણ વ્યાજબી મનાય છે. મર્યાદાઓ જવાથી કઈ દશા આવી ? શ્રી જનશાસનમાં રહેવું અને શ્રી જૈનશાસનથી વિપરીત જતાં દેષ્ટાંતા લેવાં એમાં તા શ્રી જૈનશાસનની બેઅદબી છે.

માટે આ અધી વાતા પર ખૂબ વિચાર કરાે. વિચાર્યા વિના ઉદ્ધાર નથી. ઉદ્ધાર માટે જ્ઞાનીના પગલે ચાલવું પડશે. જ્ઞાનીના એક એક વચન પર તન, મન અને ધન, એ સઘળાના લાેગ દેવા પડશે. મુક્તિ રસ્તામાં નથી પડી. કર્મનું એક પણ અણુ બાકી રહે, એટલે કે આત્માને વળગેલું રહે ત્યાં સુધી મુક્તિ ન મળે, તા દુનિયાની એક પણ વાસના બાકી રહે ત્યાં સુધી મુક્તિ કચાંથી મળે ? કેવળજ્ઞાન થયા બાદ જે ચાર કર્મા બાકી રહે છે તે તાે અઘાતિ છે, છતાં યે જ્ઞાનીને સંસારમાં રહેવું પડે છે. જો આયુષ્ય થાડું હોય અને બાકીનાં કર્મ વધારે હોય તાં એ કર્મોને ખપાવવા અને ખંખેરવા જ્ઞાનીને પ્રભળ પ્રયત્ન કરવા પડે છે; આત્માને ચૌદરાજલાેકવ્યાપી બનાવી તે કર્મોની સ્થિતિ ખપાવવી પડે છે; તાે તમે જમાનાનું બહાનું કાઢીને યથેશ્છ પ્રવૃત્તિ દ્વારા મુક્તિએ કઈ રીતે જઈ શકશાે ?

આ શાસનને પામ્યા ખાદ ભગવાન શ્રી હરિભદ્રસ્ર્રીશ્વરજી મહારાજ કહે છે કે 'જો આ શાસન ન મળ્યું હોત તે અનાથ એવા અમારું શું થાત ?' આ પ્રમાણે કહેનારા એ મહિષ પહેલાં કેવા હતા ? શ્રી જૈનશાસનના પૂરા દેષી. ભગવાન શ્રી જિનેશ્વરદેવના

મંદિરમાં ન છૂટકે આવી ચઢચા તાે તે વખતે શ્રી જિનમૂર્તિ'ની ઘાર મશ્કરી કરનારા, પણ અનુભવ થયા ખાદ, આ આગમાેના સ્વાદ ચાખ્યા બાદ એ મહાત્માએ કહ્યું છે કે—

# "कत्थ अम्हारिसा जीवा, दुसमादोसद्सिया। हा! अणाहा कहं हुता, जइ न हुंतो जिणागमो॥"

પોતાની પૂર્વની વિદ્વત્તાને અને જ્ઞાનને હવે એ મહાપુરુષ અજ્ઞાન માને છે. એ કાંઈ જેવાતેવા વિદ્વાન ન હતા. કહેવાય છે કે પોતાની વિદ્વત્તાની ખુમારીથી એમણે પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે " કાેઈ પણ વિદ્વાન ગમે તે શાસ્ત્રસંખંધી વાત બાલે અને જો હું તે ન સમજું, તાે એના શિષ્ય થઈ જાઉં." આ પ્રતિજ્ઞા તેમની માનસિક હતી છતાં અવસરે તેનું ખરાખર પાલન કર્યું. આ તેમની કેવી મર્યાદાશીલતા! એ વિચારા. આજે તાે મર્યાદાશીલતાના ખરે જ લાેપ થતા જાય છે.

દેવ, ગુરુ, ધર્મ અને માતાપિતા, બધા શુદ્ધ જોઈએ. બધામાં 'સુ' જોઈએ. સમ્યગ્રદિષ્ટને વાતવાતમાં સારું-ખાટું પારખવું પડે. કર્મ સ્થિતિ ભયં કર ખરી પણ એને આધીન થવાનું નથી. પુરુષાર્થને પ્રધાનપદ આપવાનું છે, પુરુષાર્થના ઉપયાગ કર્મને કાઢવામાં કરવાના છે પણ કર્મને ભેળાં કરવામાં કરવાના નથી. તમે કાંઈ પુરુષાર્થ હીન નથી પણ તમારા પુરુષાર્થ જુદી જાતના છે. કળિકાલસર્વન્ન આચાર્ય-ભગવાન શ્રી હેમચન્દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા ચાર પુરુષાર્થની વાત કરતાં એક જગ્યાએ કરમાવે છે કે-

# "तुत्ये चतुर्णा पौमर्थ्यं, पापयोरथकामयोः। आत्मा प्रवर्त्तते हन्त, न पुनर्धर्ममोक्षयोः॥"

ચારે પુરુષાર્થ પુરુષાર્થ તરીકે સમાન છે. ધર્મ, અર્થ, કામ અને મેહ્સ, એ ચારમાંથી એકની પણુ સાધના પ્રયત્ન વિના થઈ શકતી નથી, માટે એ ચારે ય પુરુષાર્થ કહેવાય છે. ખેદની વાત એ છે કે એ ચાર પુરુષાર્થમાંથી પાપરૂપ અર્થ અને કામમાં આત્મા પ્રવતે છે પણ ધર્મ અને માક્ષમાં પ્રવર્ત તો નથી. અહીં આં જે પુરુષાર્થ ની વાત ચાલે છે તે અર્થ, કામ નહિ પણ માક્ષને સાધ્ય રાખી ધર્મ પુરુષાર્થ સાધવાની વાત છે. પ્રસંગે પાંચ કારણ પૈકી જે જે જીવને જે જે કારણની મુખ્યતા હોય તે કહેવાય પણ માનવાનાં તો પાંચેય. સમ્યગ્દિષ્ટ આત્મા માટે પ્રધાનતા પુરુષાર્થની છે. કર્મના ઉદ્દયની સામે એ છાતી કાઢીને ઊભા રહે. એમ ન ઊભા રહે તો શુભના ઉદય અને અશુભના ઉદય – અન્ને એ જીવને હાનિકારક અને છે. અશુભના ઉદય કરતાં શુભના ઉદય વધુ હાનિકારક છે અશુભના ઉદયમાં તો આ સંસારના અધનથી છૂટવાની ભાવના જાગૃત પણ થાય, પણ શુભના ઉદયમાં તો રહેવાની, વધુ મેળવવાની ભાવના થાય, ત્યાં છૂટવાની તો વાત જ શી ?

મરીચિને કર્મના ઉદ્દયથી પતિતપહાના વિચારા આવ્યા પણ એ કર્મના ઉદ્દયમાં મેરીચિએ પાતાના ચારિત્રને ટકાવવામાં જ્યારે તેમને નિષ્ફળતા મળી ત્યારે પાતાનું સમ્યગૃદ્ધાન ટકાવવાના ઉપાય અરાખર જારી રાખ્યા. આજે તા પડતા પડતા એ તૈયારી જલદી પડવાની જ થાય છે. આત્માને પૂછા કે ગઇ કાલની પાતાની ખામી આજે પુરાણી કે વધી? દિવસે દિવસે આત્મા સંયમ તરફ આગળ વધે છે કે વિષયા તરફ? નજીક જવાની વાત તા દૂર રહી પણ અંતર વધતું હાય તા શું? રાજ આત્માની પરીક્ષા કરનારા ચઢવા તરફ હોય કે પડવા તરફ? પાપના પરતાવા ચાલુ હાય એની પાપની પ્રવૃત્તિ કેવી હાય? લુખી જ હાય અને તે પણ દુનિયાને નજરે ચઢે એવી લુખી હાય. એવું હાય તા જ એની એ જાતની છાયા પડે અને એ છાયા પડે એટલે ઇતરના આત્મા પણ સહેજે ધર્મ તરફ ખેંચાય.

# મુખ્ય કેાલ્યુ ? ધર્મ શુદ્ધિ કે વ્યવહારશુદ્ધિ ?

ધર્મી પાસે અધર્મીને આવતાં વાંધા ન આવે પણ ધર્મના વિરાધીને આવતાં મૂંઝવણ થાય. ધર્મી કાંઈ નિર્દય નથી પણ એની આંખમાં જ એ તાકાત છે. ધર્મી પાસે ધર્મીને જતાં એમ લાગે કે મારે માટે ફૂલની શય્યા તૈયાર છે. અધમી°ને જતાં એમ લાગે કે વાંધા નહિ, એ કહી તિરસ્કાર નહિ કરે; પણ વિરાધી તાે સમજી જાય કે એની તાકાત વગર⊸અગ્નિએ અને વગર–ઉપદ્રવે પણ આળીને ભસ્મ કરી નાખે એવી છે.

ત્રણ ખંડના ધણી રાવણ સીતાજને ઉપાડી લાગ્યા તો ખરા પણ પછી સીતાજ પાસે આવવું એને ભારે પડતું. સીતાજના શીલના જ એ પ્રભાવ હતા, બીજુ કશું કારણ ન હતું. રાવણને અભિગ્રહ હતા કે પારડી રમણીની ઇચ્છા વિના તેની સાથે ભોગ ન કરવા. એ નિયમે એના આત્માને વારંવાર ખચાવ્યા છે. રાવણ જયારે જયારે આવ્યા ત્યારે ત્યારે સીતાજએ દરેક વખતે એને કઠોરમાં કઠોર શખ્દો સંભળાવ્યા. રે! કાેઈ કહે કે, સીતાજ જેવી મહાસતીને આટલા ગુસ્સા શાે લે ? તાે કહેવું પડે કે એ કહેનાર સમજ વગરના છે; કારણ કે સીતાજીના એ ગુસ્સા પણ શીલની રક્ષા માટે હતાે.

રાવણે એક વાર મંદાદરીને, સીતાજીને સમજાવવા માટે માકલી હતી. પતિની દલાલી કરવા આવનારી મંદોદરીનું એ ડહાપણ હતુ કે ગાંડપણ ? એમાં એની પતિભક્તિ ખરી કે નહિ ? ખરેખર, એ પતિ-ભક્તિ ન જ કહેવાય. પતિના માહે એને ક્સાવી હતી. સીતાજી પાસે એ આવી, બેઠી અને કહે છે કે 'અરે સીતા ! સાળ હજાર અંતઃ-પુરીના માલિક, રૂપે કામદેવ જેવા, તારા દાસ થવા તૈયાર થયા છે તો તું શા માટે હઠ પકડે છે ? સંમત થઈ જા, અમે સાળે હજાર તારી દાસીની જેમ સેવા કરીશું. આવી તક જતી ન કર. રામચંદ્ર જેવા ભટકતા ભીખારીને વળગી રહી, આવેલા ભાગ્યને પાછું ન ઠેલ. લક્ષ્મી ચાંલ્લા કરવા આવી છે તે વખતે માહું ફેરવી લેવાની મૂર્ખાઈ ન કર. હું સલાહ આપું છું કે તું આ વાતને સ્વીકારી લે.' ત્યારે સીતાજી ઉગ્રતાપૂર્વ'ક તેને કહે છે કે, '' અરે મંદાદરી! ધિક્કાર છે તને. તું મારી પાસે બેસવાલાયક પણ નથી. તને જોઈને મને શરમ આવે છે. મને આજે જ ખબર પડી કે તમારા બેચના સમાન યાગ થયા છે.

રાવણ તો ભૂલ્યો, પણ તું પણ એમાં ભળી ? ખરેખર, વિધિનું કાર સ્તાન એવું છે કે, 'બે સરખેસરખાના યાગ એ કરી દે છે.' આ સાંભળતાં મંદાદરી મૂંઝાય છે. એની છાતા કંપે છે. એને ત્યાંથી હવે ઊઠવું પણ ભારે પહી ગયું. સીતાજીની આ ઉગ્રતા શીલની રક્ષા માટે હતી. ધમી માં અવસરે આવું કોવત બેઈ એ જ.

વ્યવહારમાં રહેવું એ જીવવા કે મરવા ? આત્માને અંગે વ્યવહાર કે વ્યવહારને અંગે આત્મા ? આ દુનિયાના વ્યવહારમાં આત્મા ઝૂકયાે તાે ખરા પણ પછી શું ? પરલાેક માનાે છાે કેનહિ ? પરલાેકને માનનારા આત્મા આ લાેકના વ્યવહારમાં આટલાે બધા લીન થાય ? બીમાર આદમી ખીમારીમાં પણ ખાટલામાં સૂવું હૈયાથી પસંદ કરે ? વ્યવહાર એ જો ધર્મ-ખાધક હોય, ધમ<sup>6</sup>ના ઘાત કરનારા હોય તાે એના જેવી અધમ ચીજ દુનિ-યામાં એક પણ નથી. સીતાજીએ એવા ખાટા વ્યવહારને તરત ત્યજ દીધા. રાવણ જેવાે રાજવી અને મંદાેદરી જેવી રાણી એની સાથે વ્યવહાર કેવાે હોય ? પણ એ જ્યારે અધમ માગે ગયા, તો હવે વ્યવહાર રાખવાના હોય નહિ. હવે વ્યવહાર રાખવા જાય તા કદાચ પાતાના આત્માનું પતન થવાના પણ પ્રસંગ આવી જાય. આવા સમયે શરમ રાખવાની ન હોય. ત્યાં તાે ધર્મ એ જ જીવન. જેટલા જેટલા મુક્તિએ ગયા છે, જઈ રહ્યા છે અને જવાના પ્રયત્નમાં છે, તે બધા આવા પ્રસંગે અયાેગ્ય વ્યવહારને લાત મારીને જ ગયા છે. દુનિયાના અયાેગ્ય વ્યવ**હાર**ને શ્રી વીતરાગ પરમાત્માના શાસન સાથે કાંઈ લાગતુ<sup>.</sup>-વળગતું નથી. સૂરિપુરંદર શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા ફરમાવે છે કે — જ્યાં ધર્મશુદ્ધિ **છે** ત્યાં જ વ્યવહારશુદ્ધિ છે. <sub>ધર્મ શુદ્ધિ</sub> વિના વ્યવહારશુદ્ધિ આવે કઈ રીતે ? જેના હૃદયમાં ધર્મ બેઠાે હોય તેના ઘરના આચાર, વિચાર, વાતચીત, અધું જુદું જ હોવું એઇ એ. ધર્મ એ પાપવ્યવહાર એાછા કરવા માટે છે, નહિ કે વધારવા! આ વાત જો તમારા હૃદયમાં ખરાખર ઊતરે તો તમારાથી શાસન ઝળકે.

દુનિયાની સાધના જિંદગી માટે છે કે દુનિયાની સાધના માટે જિંદગી છે ? તમે દુનિયા માટે કે તમારા માટે દુનિયા ? માની લાે કે કાેઈ છોકરા એના બાપને કહે કે, 'બાપા! વૈદ્યે સવે' ઉપાયા કર્યા. હવે એ કહે છે કે એક જ ઉપાય બાકી છે. જે તારા પિતા તારે ખાતર મરવા તૈયાર હોય તો તું બચી શકે. કહો પિતાજ! મને જવાડવા તૈયાર છે ?' ત્યારે બાપ કહે છે કે, 'બેટા! તું જવે એ હું ઇચ્છું છું. તને જવાડવા બધા પ્રયત્ના કરવા તૈયાર છું; પણ મારી જિંદગીને જેખમમાં મૂકીને કરું, એ તો કેમ બને? મારા મરી ગયા પછી તો તું જવે તો યે મારે શું કામના ? માટે વૈદ્યને કહે કે બીજે ઉપાય વિચારે.' આ દૃષ્ટાંત શું સૂચવે છે? એના પરથી હવે બરાબર વિચારા કે, દુનિયાની બધી વસ્તુઓ માટે તમારી જિંદગી કે તમારી જિંદગી માટે એ બધી વસ્તુઓ ? જિંદગીના ઉપયાગ તે સ્વ-પરના કલ્યાણ માટે હોવા જોઈ એ કે સ્વ-પરના નાશ માટે?

## ધર્મના યાગે તા આપત્તિ આવે જ નહિ:

તમે જ્ઞાનીઓની આજ્ઞા મુજબ તિકાળ શ્રી જિનપૂજન કરો, ઉભવકાળ આવશ્યક એટલે કરેલાં પાપાના પશ્ચાત્તાય આદિની ક્રિયા કરા, નિરંતર વ્યાખ્યાનશ્રવણ વગેરે કરા તા તમારા વ્યવહાર ખારવાઈ જાય અને તમે ભૂખે મરા એવું હું માનતા નથી. વળી આ નિયમ એવા નથી કે કાઈ શ્રીમન્તને પણ એમાં વાંધા આવે! આજે તા કહે છે કે, આ જમાનામાં આ વાતા નકામી છે. હું કહું છું કે જે જમાનામાં આ વાતા ગઈ તે જમાના જૈના માટે એટલે કે આત્મકલ્યાણના અથી ઓ માટે ભયંકર છે. આ બધું કરા અને બાકીના ટાઈમે જરૂરી હાય તા આજી વિકા માટે નીતિમય પ્રયત્ન કરા તા હું ખાતરી પૂર્વ કહું છું કે ભૂખે નહિ મરા. અને પછી ભૂખે મરા તા યે એના યાંગે તા નહિ જ. આરાધક ઉપર આપત્તિના પહાડ તૂટે, સંયમધારી મુનિને કલંકા લગાડવામાં કમીના ન રહે, એવું બધું અને તે કખૂલ છે, પણ એ એમની આરાધના અને સંયમના યાંગે તા નહિ જ. આરાધના અને સંયમના યાંગે તો નહિ જ. આરાધના અને સંયમના યાંગે તો નહિ જ. આરાધના અને સંયમના યાંગે તો નહિ જ. આરાધના અને સંયમ તો આતમાને પવિત્ર જ બનાવે છે. જે બનવાનું છે તેને તો દુનિયાની પાપજનક પ્રવૃત્તિ પણ રાકી શકવાની નથી.

લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિમાં અનીતિ એ શું સાધન છે? પસા પેદા કરો છો એ શું અનીતિ આદિના પ્રતાપે? વેપારી આંખના ઇશારે બેના બાર લે, ને માને કે હું હોશિયાર; પણ એની એ હોશિયારી પ્રશંસા કરવા યોગ્ય નથી જ. પાંચપચીસ વર્ષની આ અનીતિ એવા અંતરાય ઊભા કરશે કે પરિણામે હજારા ને લાખા વરસા સુધી માગતાં યે નહિ મળે. માટે અનીતિ આદિ પાપથી ડરા. ધર્મા વેપારી તો કહે કે—લક્ષ્મીને આવવું હોય તો નીતિથી આવે, અનીતિથી આવતી હોય તો મારે એ ન કલ્પે. આ નિયમ તો તમે કરી શકો ને? આટલું ન કરા તો તમારે કરવાનું શું? જો આટલા અનીતિ પરના પ્રેમ જાય અને નીતિ પર પ્રેમ જાયે તોયે શ્રેય થાય. પરલાકને માનનારા વેપારી તો કહે કે—'ભીખારી રહી ભૂખે મનું તે હા, પણ મારે અનીતિથી તો લક્ષ્મી ન જ જોઈ એ.'

ધર્મની આગળ દુનિયાના અયાગ્ય વ્યવહારા જેને તુચ્છ લાગે તે ધર્મી. દુનિયાના વ્યવહારા જો ધર્મના સાધક હાય, સહાયક હાય, તો માથા ઉપર, પણ બાધક હાય તો તે ન જોઈ એ. મહેમાન આવે એટલે તમે ધર્મ કિયા ચૂકા ! ધર્મી ને ઘર તો મહેમાન આવે તો ધર્મી એ મહેમાનને કહે કે, 'પધારા! વ્યાપ્યાનના ટાઈમ થયો છે.' મહેમાન ના કહે તો કહે કે, 'બેસા! હું આવું છું.' જૈનના મહેમાનને તો વિચાર કરીને જ આવવું પડે કે, શ્રી જિનપૂજા, વ્યાપ્યાનશ્રવણ, આવશ્ચક કિયાઓ વિગેરના સમયમાં એ મળશે જ નહિ એટલે એ ટાઇમે એને ત્યાં ન જવું અને જવું હોય તો એ કિયામાં સામેલ થવા તૈયાર રહેવું; પણ તે કિયામાં તેને અંતરાય થાય તેવી એક પણ પ્રવૃત્તિ ન કરવી. જૈન રાજા—મહારાજાઓ યુદ્ધમાં પણ પાતાની કરણીને બૂલતા ન હતા. ચેડા મહારાજા યુદ્ધમાં પણ બે વખત પ્રતિક્રમણ કરતા હતા. એ માનતા હતા કે સંસારમાં ફસાયા છીએ માટે આ યુદ્ધાદિ કરવાં પડે છે પણ તે પાપ છે એ નક્કી વાત છે. માટે જ્ઞાનીઓએ ખતાવેલું આપણી ભૂમિકામાં રહીને જેટલું બને તેટલું ન કરીએ તો

દશા શી થાય ? તમારા આત્મા ધર્મના સ્વરૂપને સમજે, ધર્મ ના મર્મ તમારા હાથમાં આવી જાય, તા દુનિયાના વ્યવહાર તમારા ધર્મને બાધ કરે જ નહિ. સવારથી સાંજ સુધીની તમારી કરણી એવી ખતાવી છે અને એ કરણીમાં આવતાં સૂત્રોમાં એકેએક સૂત્ર એવું છે કે, ત્યાંથી તમને બીજે આનંદ આવે જ નહિ.

### આત્મળળ કે પુદ્દગલબળ ?

આત્મળળ જુદી ચીજ છે. આજે આત્મળળના નામે ગમે તે જાતની વાતો થઈ રહી છે. જે બળના ઉપયાગ દુનિયાનાં પૌદ્ગલિક સાધન માટે થાય, એ પૌદ્ગલિક બળ કહેવાય છે. જે બળથી આત્મ- ધર્મના નાશ થાય તે પૌદ્ગલિક બળ છે. કૃષ્ણ અને ગજસુકુમાળ અ, એ બેમાં બળવાન કાે શું ? આત્મા પુદ્દગલને આધીન થાય એટલે એ આત્મા પણ જડ બન્યા, આત્મતત્ત્વ આવરાઈ ગયું. માટે તાે તેવા આત્માને કાે ધાતમા, માનાત્મા કહેવાય છે. સમ્યગ્દ હિ આત્મા આત્માના માટે ખરચાતા બળની જ પ્રશંસા કરે.

જે આત્મા જડ જેવા થાય, જડને આધીન થાય, એને સમ્યગ્-દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્રની વાત કેમ ગમે ? એ તો કહે કે, 'આ જમાનામાં એ વાતો નકામી છે.' આવું કાેેે હું બાલાવે છે? જડ પદાર્થાની લાલસા, પુદ્દગલની લાલસામાં પડેલા આત્માઓ જે ખળ વિષયપ્રાપ્તિ આદિમાં ખર્ચે છે, તે ખળ જો સંયમની સાધનામાં ખરચાય તો કેટલા લાભ થાય?

શ્રી કૃષ્ણુ મહારાજા શ્રી જિનેશ્વરદેવના ધર્મથી વાસિત તો હતા જ. પણ જે વખતે એ ભાવના જેરદાર હતી, એ વખતની વાત છે. જ્યારે જરાકુમારનું ખાણુ કૃષ્ણુજીના પગમાં વાગ્યું અને જરાકુમારે આવીને કહ્યું કે—'ભાઇ! આ શું થઈ ગયું? અંતે ભગવાન શ્રી નેમનાથ સ્વામીએ કહેલું સાચું પડ્યું.' ત્યારે કૃષ્ણુંજીએ તેને કહ્યું કે—'ભાઈ! તું અફસોસ ન કર. જ્ઞાનીનું કહ્યું કદી ખાતું ન થાય. જે અનવાનું જ હતું તે અન્યું છે. તું હવે અહીંથી ચાલ્યો જા,

જલ્દી જા, નહિ તો હમણાં અલભદ્રજી આવશે તો મારા પ્રેમના યોગે તને મારી નાંખશે. તું આ મુદ્રિકા લઈને પાંડવા પાસે જા અને એમને કહેજે કે દ્વારિકા આ રીતે બળી ગઈ અને કૃષ્ણજી ભયંકર અઠવીમાં આ રીતે મૃત્યુ પામ્યા.' જ્યારે દ્વારિકા ખળતી હતી ત્યારે લોકો નાસભાગ કરતા હતા પણ દેવતા તેમને લાવી લાવીને ત્યાં પટકતા હતા. દેવતાએ ઉદ્દદ્યાપણા કરી કે ખચવાના એક જ રસ્તા છે. જેઓ શ્રી નેમનાથ સ્વામી પાસે જવા તૈયાર હેાય તેમને ત્યાં મૂકી આવવામાં આવશે: તે સિવાય કાેઈ ખચી શકશે નહિ. નાસવાના પ્રયત્ન કરનાર કાેઈ છટકી શકશે નહિ.' કહાે ! આવા સમયે પણ શ્રી નેમનાથ સ્વામીના શરણે જઈ સંચમી થનારા કેટલા નીકળ્યા ? સંસારની આસક્તિ, વિષય કષાયની પિપાસા કેટલી બળવાન છે એ જાણવા માટે આ અજબ પ્રસંગ છે. એ દ્વારિકાને બળતી જોઈ અસહાય પણ કૃષ્ણજી ચાલી નીકળ્યા. અટવીમાં ગયા ત્યાં જરાકુમારનું ભાણ વાગ્યું. જરાકુમારને મુદ્રિકા આપી જલ્દી ત્યાંથી ચાલ્યા જવાનું અને પાંડવા પાસે જઈ ને સમાચાર આપવાનું કહ્યું. જરાકુમાર ગયા પછી પાછી શ્રી કૃષ્ણ મહારાજની લેશ્યા કરી. કષાયના આવેશમાં બાેલે છે કે—' ઊભાે રહે ? તું મને ખાણ મારીને કચાં જાય છે? હમણાં તને ખતમ કરી નાખું!' ભાવનાના આ પલટો કાના જોરે ? એ પુદ્ગલના જોરે, કૃષ્ણલેશ્યાના પ્રતાપે. **અળવાન** આત્માના પણ ગુણને જડના ભયંકર યાેગ ભુલાવી દે છે.

### આત્મસત્તા વધે કે કમંસત્તા?

આત્માની શક્તિ અનંત છે પણ એ અનંત શક્તિવાળા આત્માને નાનાેસરખા હીરા કે દુન્યવી સામાન્ય વસ્તુઓ વશવતી કેમ અનાવી દે છે? એ ખાસ વિચારવાનું છે. જડની સાથેની ગાઢ મિત્રાચારીવાળાને જડ છાડવાનું કહે એ કેવા લાગે? જો સારા લાગે તા તા સાંભળનારનાે આત્મા જાગૃત છે એમ મનાય.

શ્રી નંદીષેણુંને દેવીએ ખૂમ મારી કહ્યું હતું કે – 'નંદીષેણ ! ભાગાવળી ઘણાં ખાકી છે!' નંદીષેણું બાલ્યા – 'ભાગાવળી કેવાં? આત્માની સામે ભાગાવળી શું કરવાનાં છે?' નંદીષે ઉદયની સામે થયા, ઝંપાપાત કર્યો, ગળે ફાંસા ખાધા, પણ ખધી વખતે દેવીએ ખચાવ્યા. આખરે વેશ્યાને ત્યાં રહ્યા તાયે અભિગ્રહ કર્યો કે – રાજ દશ જાણને પ્રતિબાધ ન કરું ત્યાં સુધી અન્નપાણી ન લઉં. નંદીષેણુ પડ્યા તાયે હજારાને ચઢાવનારા થયા. વેશ્યાને ઘર બેઠેલા દશ દશ જણને પ્રતિબાધ કરીને માકલે એ કેવા વૈરાગ્ય? વૈરાગ્યની કેવી ઉગ્ર છાયા? વેશ્યાના ઘરમાં બેસીને પણ દેશના કર્દ? પાતાની જાતને વખાડતા પણ ખચાવ નહિ કરતા. ચિરકાલ સુધી દશ દશ જણને પ્રતિબાધ કર્યા છે પણ આખરે એક મળ્યા. એ કહે કે – 'આપ કહા એ બધું કખૂલ, પણ આપ પાતે અહીં કેમ બેઠા છા ? આમ બન્નેની રકઝક ચાલે છે. સમય થઈ ગયા એટલે વેશ્યા આવી કહે છે કે – 'હવે ચાલા, ભાજન ઠ'ડુ થઈ જાય છે.' નંદીષેણુ કહે છે, 'પણ આ દશમા માનતા નથી.' વેશ્યા કહે, 'તા એ દશમા તમે;' નંદીષેણુ કહે – તૈયાર છું! એ જ વખતે વેષ લઈ ને ચાલી નીકળ્યા. કર્મના ઉદય સામે ઝઝૂમ્યા અને ઉદય પૂરા થતાં માર્ગે ચડી ગયા.

અશુભના ઉદયમાં ખરાબ સ યાગા ઊભા થાય અને શુભના ઉદયમાં સારા સંયાગા ઊભા થાય, પણ એ ઉદયને આધીન ન થઇએ તા સુખપૂર્વક આત્મકલ્યાણ સાધી શકાય. ભગવાન શ્રી મહાવીરદેવના છેલ્લા ભવમાં અશુભ કર્મા કેવાં અને કેટલાં ઉદયમાં આવ્યાં ? દુનિયાના રંગરાગ અને માનપાન માટે જે કરવામાં આવે છે, તે પ્રભુની આજ્ઞાના પાલનમાં કરવામાં આવે તા કર્મ શું કરે ? જાગૃત આત્મા આગળ કર્મસત્તા પણ નિર્ભળ થઈ જાય છે. જાગૃત આત્મા પાસે કર્મસત્તાનું કાંઈ જ ચાલતું નથી. પણ એ આત્મા જાગૃત છે એમ ત્યારે જ મનાય કે જયારે તે બહિરાત્મદશાથી પરાડ્રમુખ થઇ અંતરાત્મદશામાં લીન થાય યા અંતરાત્મદશાની સન્મુખ થાય.

ત્રણેને લાભ સરખા કચારે ?

કરે, કરાવે અને અનુમાદે એનું ફળ સરખું બધે નહિ પણ ક્વચિત્. જે રીતે કરનાર કરે, તે રીતે કરાવનાર કરાવે અને તે જ રીતે અનુમાેદનાર અનુમાેદના કરે, તાે તાે ત્રણેને સમાન ફળ મળે; જેમ ખળભદ્ર મુનિ, હરણિયું અને સાર્થવાહ.

શ્રી અલભદ્રમુનિ નગરમાં ભિક્ષા લેવા જતા ત્યારે એમના રૂપને જોઇને નગરની સ્ત્રીઓ ગાંડી થઈ જતી. અને કહેવાય છે કે એક દહાડો એક સ્ત્રીએ તેમનું રૂપ જોવામાં ભાન ભૂલીને ઘડાને ખાંધવાનું દોરડું ઘડાને બદલે આળકના ગળામાં ઘાલ્યું. શ્રી અલભદ્રમુનિએ આ અનર્થ થતા જોઈ તે દિવસથી અભિગ્રહ કર્યો કે – હવેથી નગરમાં ભિક્ષા લેવા પણ જવું નહિ, વનમાં જ મળે તો ભિક્ષા લેવી. હમેશાં વનમાં જ તેઓ રહે છે. તેમના યાગ પામી એક હરિણ્યું પણ ધર્મમાં શ્રહાવાળું અની ગયું. આ મહાત્માએ તો વનના સિંહોને પણ શ્રાવક કર્યા હતા. પેલું હરિણ્યું રાજ અટવીમાં કરે ને જો કાઈ સાર્થવાહ દેખાય તા મુનિને અને સાર્થવાહને ભેળા કરે.

એક વખત કાઈ સાર્થ વાહ આવ્યા છે; હરિણ્યાએ તે સાર્થ વાહને મુનિના યાગ કરાવ્યા. સાર્થ વાહ મુનિને ભાવપૂર્વ ક વહારાવે છે. વિચારે છે કે, 'અહા ! કેવા સુપાત્ર મહાત્મા ! ધન્યભાગ્ય મારાં કે અઠવીમાં આવા મુનિના લાભ મળ્યા !' આ તરફ હરિણ્યું પણ વિચારે છે કે, અહા ! ધન્ય છે આ સાર્થ વાહને કે જે આવી રીતે મહાત્માની ભક્તિ કરે છે !' મુનિવરના પરિણામ તા ઉત્તમ છે જ. ત્રણેય આવી સરખી ભાવનામાં રમે છે ત્યાં અકરમાત્ થયા. અધીં કપાયેલી વૃક્ષની શાખા પડી. ત્રણેય જણાં દળાઈ ગયાં અને કાળ કરી ત્રણેય પાંચમા દેવલાકે ગયાં. આમ કરનાર કરે, કરાવનાર ભાવપૂર્વ કરાવે અને અનુમાદનાર સાચા ભાવે બન્નેની અનુમાદના કરે તા ત્રણેય આ રીતે સરખું ફળ પામે. કાઈ વાર કરનાર કરતાં કરાવનાર તથા અનુમાદનાર વધી પણ જાય. છતાં વ્યવહારમાં તા કરનાર જ ઉત્તમ કહેવાય. ઘણાએ ગરીએા શ્રીમંતા કરતાં પણ સુખી હાય છતાં વ્યવહારમાં સુખી શ્રીમંત કહેવાય.

# દુનિયાના વ્યવહાર કેાણે કહ્યા ?

આંતરદિષ્ટિએ તો જ્ઞાની કહે તે ખવું પણ જૈનશાસ્ત્ર વ્યવહારને મુખ્યતા આપે છે. પરંતુ તે વ્યવહાર ધર્મ ના, દુનિયાના વ્યવહાર નહિ. દુનિયાના વ્યવહાર પાળવાના જ્ઞાનીએ નિયત ન કર્યા. ધર્મ ના વ્યવહાર—સાધુ, શ્રાવક, સમકિતી વિગેરેના આચાર ખતાવ્યા. દુનિયામાં તો ચારી કરનારા ચાર પણ અજ્ઞાની નથી. એને પણ ચારી કરવાની કળાનું જ્ઞાન છે. પણ એ જ્ઞાન એ જ્ઞાન જ ન કહેવાય. ન્યાયા પિજિત દ્રવ્યાપાર્જનમાં ન્યાય એ ધર્મ પણ દ્રવ્યાપાર્જન એ ધર્મ નહિ. જિંદગી- ભર ન્યાયા પિજિત દ્રવ્યાપાર્જિત દ્રવ્યાપાર્જન કરા પણ તેથી કાંઈ મુક્તિ ન મળે.

સભા૦ ' ઋષભદેવ ભગવાને અસિ, મસિ ને કૃષિ ખતાવી છે ને ?'

અતાવી ખરી, પણ તે કઈ અવસ્થામાં! ગૃહસ્થાવસ્થામાં ને! એટલું પણ સમજે તો સારું. આ સંખધી ઘણું કહેવાય તેમ છે પણ તે અવસરે. આજે ઘણી વાતો દુનિયા પાસે ઊલટા જ રૂપમાં રજૂ કરવામાં આવે છે. તેવું આમાં પણ છે. શ્રી મહાવીર ભગવાને કૃષિને કર્માદાન કહ્યું ને શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને ધર્માદાન કહ્યું છે, એવું તો નથી ને? અસિ, મસિ, કૃષિ માટે શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને જે કહ્યું છે એ વાત તદ્દન જુદી રીતની છે અને તમારી આગળ જુદી રીતે જ ધરવામાં આવે છે. શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને જ્યારે તીર્થની સ્થાપના કરી ત્યારે અસિ, મસિ, કૃષિને પુષ્યસ્થાનક કહ્યાં કે પાપસ્થાનક ? શ્રી વીતરાગ પરમાત્માને માનનારા પણ તેને પાપસ્થાનક જ માને છે અને એવા આત્માઓને કદાચ એ વસ્તુ સેવવી પડે તો પણ હેય માનીને જ સેવે છે.

સભા૦ 'સ્યાદ્વાદ છે ને ? '

સ્યાદ્વાદના નામે ગાટાળા ન વાળા. સ્યાદ્વાદ એટલે શું? નિજેશ કરે તે ય મુક્તિએ જાય અને બંધ કરે તે ય મુક્તિએ જાય, એમ ? વિષય-કષાયને ત્યજે તાે યે ઠીક અને ન ત્યજે તાે યે ઠીક, એમ ? અનેકાંતવાદના અર્થ કરાે. સારી વાતને ડહોળીને અહ્યુસમજુ આત્માએ! ઊંધે માગે ચઠી જાય એવા ઉદ્ગારા ન નીકળવા જોઈએ. સ્યાદ્ધાદના નામે ઊ'ધી વાતા કરવાથી જૈનશાસનના નાશ થાય છે. મરજ આવે એમ વર્તાલું એ કાંઈ સ્યાહાદ નથી.

અહીં એક ભાઇએ પ્રશ્ન કર્યો કે –

'આ સંસારની અંદર બે માણુસ છે. એકે વ્યવહાર-ચારિત્ર લીધું છે અને બીજાએ ચારિત્ર લીધું નથી પણ એની ભાવના ચાવીસે કલાક, મિનિટે મિનિટ, પળે પળ વીતરાગદશાની રહે છે, તો એ બેમાં શ્રેષ્ઠ કેાણ ?

બીજી વાત – ચારિત્ર લીધું છે તેનામાં રાગ, દ્રેષ કોધ, માન, માયા, લાભના અંકુરા કૂટી નીકળે છે અને નથી લીધું એનામાંથી રાગ, દ્રેષ, કોધ, માન, માયા, લાભના અંકુરા બની ગયા છે, તાે એ બેમાં શ્રેષ્ઠ કાેણ ?

ઉત્તર: આ બેય પ્રશ્નો ઘણા સુંદર છે, મજેના છે.

એકે વ્યવહાર ચારિત્ર લીધું છે. એ લેવાના એના ઇરાદા કેવળ માનપાન અને દુનિયાની પૃજા માટેના હોય, અને પાતે ગીતાર્થની નિશ્રામાં પણ ન રહેતા હોય તો તે ભય કર છે. પણ એ વ્યવહાર-ચારિત્ર લેનારના કે પાળનારના તેવા ઇરાદા ન હોય, ને વીતરાગદશાને પામવાના ઇરાદા હોય, ભલે કદાચ પામી ન શકે પણ તેના પ્રયત્નમાં હોય, તો તે ઘણા જ ઊંચા છે.

બીજો જે ચાવીસે કલાક, મિનિટ મિનિટ, પળ પળ વીતરાગદશા સેવે છે તે ત્યાં જ કેમ બેઠો છે? એક દિવસ, બે દિવસ, પણ પછી સદાને માટે એ સંસારમાં ટકી શકે જ નહિ. એટલે એ વાત જ વજુદ વિનાની ઠરે છે.

બીજો પ્રશ્ન – વ્યવહારચારિત્રવાળા સાધુને રાગ, દ્રેષ, કાંધ, માન, માયા, લાેેેેેેેલના અંકુરા કૂટી નીકળે છે ને દુનિયામાં રહેલાના અળી જાય છે, એ વાત જ તદ્દન અસંભવિત છે. કાંધાદિકના અંકુરા દશમે ગુહ્યુસ્થાનકે ગયા વિના અળી શકતા જ નથી. આ રાગ, દ્રેષ, કાંધ, માન, માયા લાેે આદિ દુલ્યાની વાસનાએાથી થાય, તાે તે ઉચિત નથી; પહ્યુ પ્રભુ શાસનની રક્ષા ખાતર કરવા પડેતાે તેમાં આરાધના છે.

ભાગવાન શ્રી મહાવીરદેવના નામે જગતના સાળા જવાને ઉત્માર્ગ દારનારાએા દારી રહ્યા હાય ત્યારે એવા છવાને સન્માર્ગની અંદર સ્થિર કરવામાં મુનિ જો પાતાની શક્તિના ઉપયાગ ન કરે તા તે વિરાધક છે અને કરે તા આરાધક છે. શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસનની અપભ્રાજના થઈ રહી હોય, ધર્મના વિરાધીઓ ધર્મને પણ અધર્મ તરીકે એાળખાવવાના કૂટ પ્રયત્ના કરી રહ્યા હોય, તેવા સમયે છતી શક્તિએ તેના પ્રતિકાર કરી જગતના છવાને ઉત્માર્ગ કારાઇ જતાં ખચાવવાના પ્રયત્ન કરવામાં ન આવે અને ખાટી શાંતિના **પાઠ જપ** વામાં આવે અને બીજાએાને પણ એવી શાંતિના પાઢ જપવાતું કહેવામાં આવે તેા કહેવું પડે કે એમ કરનારા શ્રી જિનેધરદેવના શાસનને પામ્યા જ નથીં; એ વાતમાં લેશ પણ અતિશયાક્તિ નથી. સમતાના સાગર, ધ્યાનમગ્ન અને કેવળજ્ઞાનની નિકટવતી<sup>૬</sup> હેાય તેવા સાધુ પણ શાસનની ઢાનિ થતી જુએ, ધર્મના વિરાધીઓને ધર્મના ઘાત કરતાં જુએ, તાે તે વખતે હુદયમાં હિતખુહિ અરાબર જાગ્રત રાખીને ધર્મ ની રક્ષા માટે જે કાંઈ કરવું ઘટે તે કરે. તેવે વખતે સુધારવા માટે શિક્ષા પણુ કરે તેા ચે એ આરાધકની કાેટિમાં છે; કારણ કે જગતના સલા માટે સન્માર્ગના રક્ષણની જરૂર છે. એવા વખતે સમતાની વાતાે કરનારાઓ પાેતાનું મુનિપણં, શ્રાવકપણું યા સમ્યગ્દેષ્ટિપણું ગુમાવી દે છે. સત્યને સત્ય તરીકે અને અસત્યને અસત્ય તરીકે ઓળખી, અસત્યને ત્યજને સત્યના સેવનમાં લાગી જવું અને શક્તિ મુજબ જગતના જીવાને સત્યાસત્યનું સચાટ રીતે ભાન કરાવી, અસત્યથી ખચાવવાના અને સત્યના સેવક ખનાવવાના યથાચિત પ્રયત્ન કરવામાં જ ખરી સમતા છે.

હવે જેનામાં વીતરાગદશા આવી જાય છે તે દુનિયામાં યથેચ્છપણે રંગરાગ કરવાનું ઇચ્છે જ નહિ. અને તીવ્ર કર્મ ના ઉદયને લઈ ને કદાચ સંસારમાં રહેવું પડે તો તે એમ જ કહે કે—'હ્રજી મારા ચારિત્ર માહનીયના ક્ષયોયશય થયા નથી, નહિ તા હું આ માહના પંજામાં

છ, સા. ૨૦

આવી રીતે ક્રસ્યાે ન હાેત.' માેહના પંજામાંથી છૂટવાના પ્રયત્ન કરવાે નહિ અને 'હું હૃદયથી વિરાગી છું, હૃદયથી વિરાગી છું' એમ કહ્યા કરવું અને દુનિયાના રંગરાગમાં મહાલ્યા કરવું એને વિરાગદશા કહેવાય કે મનાય કઈ રીતે ? અર્થાત્ કાેઈ પણ રીતે એમ મનાય નહિ.

અત્રે પ્રશ્નકાર ભાઈ એ કહ્યું કે, 'આપ કહેા છા તેમ ત્યાગબુદ્ધિનું વ્યવહાર—ચારિત્ર ઊંચું છે એમ મને સમજાય છે. આપે કરેલા ખુલાસાથી મને પૂરા સંતાષ થયા છે.' અસ્તુ.

Ц

### પ્રિય વાચકા !

આપે 'જીવનસાફલ્ય દર્શન-૧:' ના એકવીશે વ્યાખ્યાના વાંચ્યા ? આપને ખૂબ જ રૂચિકર બન્યા ? <mark>જ</mark>ો, જૈનત્વ શું ? સાધમિંક ભક્તિ શું ? જૈનશાસનમાં દીક્ષાની શું મહત્તા છે ? પ્રભુ આજ્ઞાનું જૈનશાસનમાં કર્યું સ્થાન છે <sup>?</sup> સમ્યગ્દરા<sup>°</sup>નની શી આવશ્યકતા છે ? વિગેરે વિષયોનું તલસ્પશી જ્ઞાન આપે મેળવ્યું હાય અને વધુને વધુ મેળ-વવું હોય તો 'જીવનસાફલ્ય દર્શન-ર:' વાંચવા તૈયાર રહાે! જે દુંક સમયમાં જ ખહાર પડનાર છે. સાથે સાથે આપ 'શ્રી જિનવાણી પ્રચારક પ્ર**થમાળા**' ના અન્વચે વિ. સં. ૨૦૩૫ ની સા**લ**માં બહાર પડનાર ૪ પુસ્તકાેના પણ રૂ. પ૧ ભરી આજે જ ગ્રાહક અના.

### તેમજ

પૂજ્યપાદ પ્રવચનકાર આચાર્ય ભગવ'તશ્રીજીના ભવ-નિવે<sup>ર</sup>દોત્પાદક–માેક્ષાભિ**લા**ષજનક પ્રવચનાને દુર પખવાડિચે नियभित प्रगट करता

### "જિ ન વા ણી"

પાક્ષિકના પણ આજે જ ગ્રાહક અનાે. વાર્ષિ'ક લવાજમ રૂ. ૧૦–૦૦ લખા યા મળા.

જૈન પ્રવચન પ્રચારક દ્રસ્ટ ૫૯, બેંક એાફ ઇન્ડિયા ખીલ્ડી ગ. ૧૮૫. શેખમેમણ સ્ટીટ.

મું અઇ-४०००० ર

શ્રી જિનવાણી પ્રકાશન કાર્યાલય મુ. વહવાણ શહેર [સૌરાષ્ટ્ર] પીન કાંડ. ૩૬૩૦૩**૦** 



## પરિશાષ્ટ-૧.

### શ્રી સાગરન ંદસ્**રિજીનું વ્યાખ્યાન** <sub>અને</sub> જામનગરના શ્રીચતુવિધ સંઘના ઠરાવેા.

સદુપદેશના વાક્ય ઉપર થતા અધાગ્ય આક્ષેપાના રહીઓ આજે એટલે તા ૧૨૯-૮-૨૯ને રાજ જામગરના શ્રી ચતુવિ ધ સંઘની સભાની માટી મેદની મળી હતી તેમાં અધ્યક્ષ સ્થાનેથી પરમ-પૂજ્ય આગમાદ્વારક સાગરાન દસ્ત્રી ધરજીએ નીચે મુજબ વિવેચન કર્યું હતું:-

"મહાનુભાવા, તમને માલમ હશે કે કાેં કાેં કાેં કાેં માં ખદનક્ષીનાેં કેસ ચાલે તે કાેં માત્ર એક વાકયના શાળ્દા ઉપર ખદનક્ષી થઈ એમ માનતી નથી. કાેં આખા પેરેચાફ અને પ્રકરણ ઉપર ધ્યાન આપે છે, તેવી રીતે આજકાલ જે ચર્ચા ચાલી રહી છે કે મુનિવર્ય શ્રી રામવિજયાએ આમ કહ્યું, તે વચન કહ્યું, તેમાં કાેં કાં પાડતું નથી. મુનિવર્ય શ્રી રામવિજયાએ પણ ના પાડતા નથી. પણ તમે આપ્યું પ્રકરણ વાંચા, આખા પેરેચાફ વાંચાઃ કેટલાક એ વાંચ્યા હશે, છતાં રમૃતિ તાએ કરવા એ હું વાંચું છું કે જે ઉપરથી તમને વક્તાના આશ્રય માલમ પડી જશે.

"××× તમારા એક પાપને થાખડે તેવા નથી. એક પાપની પ્રશાસા કરે તેમ નથી. અહીં બેસીને એની આજ્ઞા વિરુદ્ધ પાપને પહુ પંપાળે એના જેવા નરાધમ કાઠિના બીજો કાહ્યું? અર્થ કામની વાસનામાં તેા તમે પડેલા છાજ. અને અહી આવા ત્યાંથે અમે અર્થ કામની વાતા કરીએ, એ અચિમાં ઘી હામવા જેવું છે. તમે ગૃહસ્થ છા, અમુક ચીજની જરૂરત હાય, તાેચે તમારી ભાવના શું હાેવી જોઇએ ?

# सम्मदिश्ची जीवा, जइविहु पावं समायरे किंचि । अप्पासि हेाइ बंधा, जेण न निद्धंधसं कुणइ ॥

સમ્યગ્દષ્ટિ પાપ કરે તા થાડા બધ, મિચ્ચાદ્ધિ પાપ કરે તા ઘણા ખંધ. કારણ સમ્યગ્દેષ્ટિ પાપ કરે નહિ અને કદાચ સંચાગવશાત્, નિ**ર્ભલ**તાને યાેગે, આસક્તિના પ્રતાપે, અશક્તિના જેરે <mark>પાપને કરવ</mark>ું પડે તા કિચિત્ પાશેર પાણીની જરૂરત હાેય તાે સવાપારોર ન વાપરે. ××× જ્યાં મનુષ્ય, દુનિયાના ઉત્તમ પ્રાણી મનુષ્ય વસે, ત્યાં ઇતિર જ તુની દયા હાય કે ભયંકર કતલ હાય ? પણ સ્વા**ર્થી પે**ઠ ભરાએા, સ્વાર્થીની ખાતર આ પણ કરે અને વળી એમાં પાછા ધર્મ માને, એવા નરાધમાની વાત શી કરવી ! નિદય પણે કતલ ચાલે; એમાં કંપારીએ નહિ એ માણસાઇ કઈ જાતની ? મનુષ્ય ઈતર પ્રાણીની રક્ષા કરે કે સંહાર? તમે લોકો જો તમારી જરૂર માટે હિંસાને ધર્મ ગણા તો આર્ય અને અનાર્યના લેક શા ? આજે પલટા થયા છે. આર<sup>્</sup> દેશની વાસના ત્યાં ગઈ છે. ×××અહી થી ત્યાં જઈ આવી તકલી બની. પાપની ક્રિયાએાના પ્રચાર કરે છે. આજે સારા ઘરે પણ અભક્ષ્ય અપેયતા વિચાર નથી. જૈતાના ધેર પણ કારૂના શીશા અને ઇ′ડા, ચ**ટ**ણીની જેમ ખવાય છે.×××અનાર્ય તેા અનાર્ય છેજ, પણ આર્થા અનાર્યાતું, અનુકરણ કરે તા એ અનાર્યાથી એ ભુંડા.××''

આ આખા અધિકાર સાંભળવાથી તમાને સ્પષ્ટપણે માલમ પડશે કે વક્તાના આશય પ્રથમ તા સમ્યગ્દેષ્ટિ પાપ કરે નહિ અને સંચાગાદિશાત્ સાપેક્ષપણે કિંચિત્ જ પાપ કરે. આમ જણાવી સમ્યગ્દેષ્ટિ જૈનાને તા સ્વતંત્રપણે અલગ કરેલા છે. પછી જે લાકા તેવી દષ્ટિવાળા નથી તેવાઓનું વિવેચન કરતાં આર્ય દેશમાં આર્ય પણે વર્તતા નિરપેક્ષ જૈનાનું વર્તન જણાવ્યું છે અને ત્યારપછી અનાર્ય દેશમાં જઈ આવેલાને અનાર્ય દેશની વાસના લઇ આવેલા જૈના માટે કહેવામાં આવ્યું છે. આવી રીતે ત્રણ વિભાગે જૈનાને આ પ્રકરણમાં જણાવ્યા છતાં જેઓ છેલ્લા ભાગ બધા જૈનાને લાગુ કરવા માગે છે તેઓની ધારણા સર્વથા

પરિશિષ્ટ-૧ ( ૩૧૧

ભૂલભરેલી છે, એમ તમા સ્પષ્ટ જોઈ શકશો. કદાચ તેઓ છેલા પ્રકરણમાં વપરાએલા જૈન શખ્દ આગળ કંઈ વિશેષણુ નહિ હોવાથી ખધા જૈનોને તે છેલ્લા વાકયમાં લેવા માગે તોપણુ તેમની સમજ ભૂલભરેલી છે. કેમકે શ્રીમાન હરિભદ્રસ્ત્રિજી "લલિતવિસ્તરા" ગ્રંથમાં સ્પષ્ટપણે જણાવે છે કે સમુદાયમાં પ્રવતે લા શખ્દો અનેક પ્રકારે તેના ભાગમાં પણ લાગુ પડે છે. જેમ શાસ્ત્ર રીતિએ લાક શખ્દથી પાંચે અસ્તિકાય લેવાય છે. છતાં हો गुत्तमाणं એ જગા ઉપર લાક શખ્દથી પંચાસ્તિકાયમાંના એક ભાગ જે જવાસ્તિકાય છે અને તેના પણ એક ભાગ જે ભવ્ય જવા છે તેજ ત્યાં લાક શખ્દથી લેવામાં આવ્યા છે. તેવીજ રીતે લાકોમાં પણ સાતે ઋષિઓને અંગે વપરાએલા સખ્તિષે શખ્દ એક, એ, ત્રણ ઋષિના અંગે પણ વપરાય છે. તેવી રીતે આ પ્રકરણમાં જૈનાના કાઈ પણ ભાગને માટે નિવિ શોષણપણે જૈન એવા શખ્દ વપરાય તેમાં કાઈ જાતની અડચણ નથી.

કલિકાલસર્વત્ત શ્રી હેમચંદ્ર સૂરીશ્વરજી પણ શ્રી અભિનંદન પ્રભુની દેશનામાં માં ચેન્દ્રિય તિર્થાચા, આર્ય મનુષ્યા અને દેવતાઓને માટે જે સ્વરૂપ કહે છે તે પણ એક ભાગનેજ લાગુ પડવાવાળું હાેવા છતાં સમુદ્દાયને ઉદ્દેશીને કહે છે. પ્રતિપક્ષી લાેકા પણ કેટલાક સાધુઓને આંગે ટીકા કરતાં સ્થાન સ્થાન પર સાધુઓ, સાધુઓ, એમ બાલે છે તાે

\*समुदायेषु प्रवृत्ताः शब्दाः अवयवेष्वपि प्रवर्तन्ते ।
+पंचेन्द्रिया जलचराः खाद्यंतेऽन्याऽन्यमुत्सुकाः ॥
धीवरैः परिगृद्धंते गिल्यंते च बकादिभिः ॥३९॥
उत्कील्यंते च्वयद्भिःप्राप्यंते च मिटत्रताम् ॥
भोक्तकामैर्विपार्च्यंते निगाल्यंते वसार्थिभिः ॥ ४० ॥
स्थलचारिषु चात्पन्ना अबला बलवत्तरैः ॥
मृगाद्याः सिंहप्रमुखेर्मायंते मांसकांश्विभि ॥ ४१ ॥

તેઓ પણુ એક ભાગને અંગેજ જાતિવાચક શખ્દના ઉપયાગ કરે છે એમ તેઓને ખચિત માનવું પડશે. ચાલુ લાેક પ્રવૃત્તિમાં પણ જન્માષ્ટમીએ (ગાેફળ અષ્ટમીએ) લાેકા જુગાર રમે છે, દીવાળીએ લાેકા ફટાકડા ફાેડે છે, હોળીના દિવસામાં લાેકા અસભ્ય શખ્દા બાેલે છે એ વિગેરે જે કહેવાય છે તે પણ અવયવમાં સમુદાયવાચક શખ્દના ઉપચાર કરીને જ બાેલાય છે.

ઉપરની હકીકતથી તમે સ્પષ્ટ સમજ શકરોા કે મુનિવર્ય શ્રી રામ વિજયજીના શખ્દો ઉપર ટીકા કરવી તે કાેઈ પણ પ્રકારે ચાેગ્ય નથી છતાં તે મુનિવર્ય શ્રીએ ચળવળીઓએાના સંતાેષને ખાતર આવી રીતે સ્પષ્ટ ખુલાસા બહાર પાડયા છે.

### જાહેર ખુલાસા

'જૈનાને ઘેર પણ દારૂના શીશા, અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે' એ મુજબનું 'જૈન પ્રવચન' માં એક વાકચ છપાયું તેની આગળ અને પાછળના સંખંધ વાંચતાં તે અનાર્ય દેશમાં જઈ ભાનભુલી જે કાેઈ વાપરતાં હાેય તેનેજ ઉદ્દશીને લખાયું છે એ સ્પષ્ટ માલમ પડે છે. આ સંબધી અમારા ખુલાસા અમે 'જૈન પ્રવચન'ના આઠમા અંકમાં બહાર પાડેલ છે છતાં તે સંબંધી કાેઇને હજુ પણ ગેરસમજ

आर्यदेशे समुत्पन्ना अप्यनार्यविचेष्टिताः ॥
दुःखदारिद्यदौर्भाग्यनिर्दग्धा दुःखमासते ॥ ४१ ॥
परमेष्यतया दग्धा दुःखं जीवंति मानवाः ॥५०॥ वि० ॥
रोकामर्ष-विषादेष्यदिन्यादिहितचुद्धिषु ॥
अमरेष्वपि दुःखस्य साम्राज्यमजुवर्तते ॥ ६७ ॥
द्वा परस्य महतीं श्रियं प्राग्जन्मजीवितम् ॥
अर्जितस्वल्पसुकृतं शाचिन्त सुचिरं सुराः ६८ ॥
( अतुवि शतिहेशनासं अढ, शिष्डीशवाक्षापुरुषयश्त्रिभांधी, श्री अलिनंहन प्रभुनी. )

પરિશિષ્ટ-૧ ૩૧૩

રહેતી હોય તેા એક વાર ફરી અમે જણાવીએ છીએ કે પૂજ્ય વ્યાખ્યાન કારના આશય ફક્ત અનાર્ય દેશના સંસગ્ધી જે કાઈ ભાન ભુલેલા કુડું અમાં આવી અનિષ્ટ અદી પ્રવેશ થએલી હાય તેને દૂરે કરવાનાજ હતા અને છે. અધા જેનાને તેમજ ઘણા જૈનાને તે લાગુ પડવાના ઉદ્દેશ હોઈ શકેજ નહિ, હતા નહિ. તેમ છે પણ નહિ.

લી. 'ત'ત્રી 'જૈન પ્રવચન'

આ ખુલાસા વાંચીને સમજનારા મનુષ્ય, વાંચીને કહી પણ એમ કહેવા તૈયાર નિદ્ધ થાય કે મુનિવર્ય શ્રીનું અસલ વાંધાવાળું વાકચ સમસ્ત જૈનાને ઉદ્દેશીને હતું. વિરાધી પક્ષ તરફથી એમ કહેવામાં આવે છે કે આઠમા અંકના ખુલાસા મુનિવર્ય શ્રી રામવિજયજીની સહીથી ખહાર પહેલા નથી, પણ તે તેઓનું કહેવું અચાગ્ય છે, કારણ કે છઠ્ઠાઅંકનાં જે વિવાદાસ્પદ લેખ છે તે મુનિવર્ય શ્રી રામવિજયજીના વ્યાખ્યાનને અનુસેરીને જેમ તંત્રીએ પ્રગટ કર્યો છે, તેવીજ રીતે આ આઠમા અંકમાં જણાવેલા ખુલાસા પણ મુનિવર્ય શ્રીના ખુલાસાને અનુસરીને તંત્રીએ ખહાર મેલેલા છે. આ સ્થાને જે ખુલાસામાં સહીની જરૂર છે અને તે સિવાય તે માનવા નથી તા મૂળ લેખ પણ તેમની સહી સિવાયના કેમ માનવામાં આવ્યા છે? મધ્યસ્થ પુરૂષાને તા અસલ વાકચજ વાંધાવાળું જણાય તેમ નથી તેમાં વળી જાહેર ખુલાસા દેખતાં તા વાંધાનું નામ નિશાન પણ રહે તેમ નથી.

કદાચ કાેઇ શાંકા કરે કે આવી રીતનો સ્પષ્ટ ખુલાસા છતાં ચળ-વળીઆઓ આટલી બધી ચળવળ શાથી ઉપાડે છે, તાે તેના સંખંધમાં જણાવવાનું કે, હું ભુલતાે ન હાેઉં તાે, તે ચળવળીઆઓ આ વાક્યને તાે માત્ર હથિયાર તરીકે ભાેળાજૈનાને ઉશ્કેરવા માટે આગળ કરે છે પણ તેમાં અસલ તત્ત્વ તાે આ પેરેગ્રાફમાં વપરાએલા નરાધમ શખ્દમાં રહેલું છે.

કદાચ દારૂ અને ઈડાંને માટે મુનિવય<sup>જ</sup>્રી તરફથી કહેવાય તેજ અચાગ્ય ગણવામાં આવે તાે તે પણ કહેવું અચાગ્ય છે, કારણ કે શ્રોતાને તારવાની દ્રષ્ટિવાળાએ સંકેાચ રાખ્યા વગર હિતના ઉપદેશ આપવાજ એઈએ. શ્રી હેમચંદ્ર મહારાજ વ્યાકરણ સરખા વ્યુત્પત્તિના કારણભૂત ગ્રંથમાં પણ કેવાં ઉદાહરણા આપે છે તે જુએા :—

अपि तत्र भवान् जन्तुन् हिनस्ति । १२
कथं नाम तत्र भवान् मांसं भक्षयेत् । मांसं भक्षयति ।
धिग् गर्हामहे अन्याय्यमेतत् × × १३
न श्रद्दद्वे न क्षमे जातु तत्र भवान् सुरां पिवेत् १७
न श्रद्दद्वे न क्षमे जातु तत्र भवान् सुरामपास्यत् १७

પાંચમા અધ્યાય, પાદ ચાયા

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે સ્પષ્ટ હકીકત છતાં વિરૂદ્ધ ચળવળ કરવા-વાળાઓએ કાઈ પણ અંગત કારણથી, કાઈ મનુષ્યની પ્રેરણાથી ખાેટી માન્યતા ધારણ કરી સભાઓ ભરી હોય તો પણ તેઓને પાતાને માથેથી કલંક ઉતારવાના સરસ રસ્તા એજ હતા કે સભામાં બેઠેલા સર્વ લોકો જે પદાર્થીને અંગે પાતે ટીકા કરવા તૈયાર થયા છે તે પદાર્થા માટે જાહેર કરવું જોઇતું હતું કે અમાએ જાંદગીમાં એ પદાર્થોના ઉપયોગ કર્યા નથી, કરતા નથી, અને કરીશું નહિ. તેમજ અમારી જાણુ પ્રમાણે એવા પદાર્થના ઉપયોગ કાઈ પણ જૈન કરતા હાય એમ અમાને લાગ્યું નથી. આવી રીતે જે તેઓએ પ્રતિજ્ઞાપૂર્વ ક જાહિર કર્યું હોત તો તે કાંઇક અંશે ચાગ્ય પણ ગણાત. પણ વિરાધી-એાની એક પણ સભામાં તેવી પ્રતિજ્ઞા થઈ હાેય એમ જાહેરમાં આવ્યું જ નથી પણ ફકત ઉપદેશક મુનિવર્યશ્રી ઉપર જ આફ્ષેપાેના વરસાદ વરસાવ્યા હાય તેમ તેમના છાયાં અને ઠરાવા ઉપરથી માલમ પડે છે. પણ તે વિરાધીઓએ ચાહકસ યાદ રાખવું કે તમારા જેવાઓના ખખાળાને લીધે સત્યમાર્ગના ઉપદેશકા પાતાની કરજ બજાવવી છાડી દેશે તેમ કદી અનવાતું નથી. વિરાધીઓએ સમજવાની જરૂર છે કે કે જો તમે જૈન કામના હિતૈષી હાત તા તમારી દરેક સ્થાને જ્ઞાતિન સંમેલન કરી તેવી અધમ પ્રવૃત્તિવાળાઓને સુધારવા પ્રયત્ન કરવાની જરૂર હતી અને તેઓ ન સુધરે તેવા જ લાગે તાે તેઓને જ્ઞાતિથી દૂર

પરિશિષ્ટ-૧ [ કરપ

કરાવવા વ્યાજળી હતા. સામાન્ય મનુષ્ય પણ સમજી શકશે કે કલંક ઉતારવાના રસ્તા કલંકવાળી વસ્તુથી ખસવું અને ખસેડવું એજ છે. પણુ કલંકવાળી વસ્તુને ખસેડવાના ઉદ્યમ ન કરતા તે કહેનારને હિતેષી હાય છતાં પણુ લાંડવા નીકળવું તે સિંહના ન્યાય તા નથીજ. શું વિરાધીઓને એમ માલમ નથી કે અમારી આ ચળવળથી તેવા કલંકિત લોકા સુધરશે નહિ પણુ પાષણુજ પામશે ? શું વિરાધીઓ છાતી ઠાંકીને કહી શકે એમ છે કે અનાર્યના સંસર્ગથી કેટલાએ જૈન નામધારીને ઘેર અનાર્ય આચરણા શરૂ થયેલા નથી ? એમ કહેવાની તેઓ હિંમત કરી શકે તેમજ નથી ત્યારે તેઓને માટે સરસ રસ્તા એજ હતા કે સત્યપ્રરૂપકને નહિ ભાંડતાં તેવા અધમાને ખાળી કાઢવા માટે ન્યાતા તરફથી સારાં સારાં ઇનામા અહાર પાડવાની જરૂર હતી. છતાં ઉપર જણાવેલા યાગ્ય રસ્તા વિરાધીઓએ લીધા નથી અને સત્યપ્રરૂપકને જ વગાવવાના રસ્તા લીધા છે તેમાં તેઓના હેતુ પ્રશાંસનીય હાય એમ કોઈ પણુ પ્રકારે માની શકાતું નથી.

આ ચળવળને અંગે ઠરાવા કરવાની વધારે જરૂર એટલા જ માટે પડે છે કે તેઓ શ્રી જિનેશ્વર ભગવાને પવિત્ર તરીકે જાહેર કરેલા એવા સંઘ શખ્દને પાતાના ટાળાંની સંજ્ઞામાં ગાઠવે છે અને પાતાની મનઃકલ્પના પ્રમાણે શાસ્ત્રથી નિરપેક્ષપણે ઠરાવા કરે છે, અને તે ઠરાવાને પવિત્ર એવા સંઘના નામે જાહેર કરે છે, પણ યાદ રાખવું કે શાસનપ્રેમી પરમ પવિત્ર સંઘના મનુષ્યા એવા અજ્ઞાન નથી કે જેઓ સર્વજ્ઞ ભગવાનના વચનાને એક બાજુ મેલી દઈ તેવાં ટાળાંના વચનને સંઘના વચન તરીકે માને. તેવાં ટાળાંઓને સંઘ કાેે છું રેલે તેવાં ટાળાંઓને સંઘરનારની શી દશા થાય? અને તેવાં ટાળાંઓને મદદ કરનારાઓને પણ શાસ્ત્રકારા કેવા શખ્દાથી શિખામણ દે છે એ અધા અધિકાર આ તમારી સમક્ષ શ્રીમાન હરિભદ્રસૂરીધરજીના અનાવેલા "સંબાધપ્રકરણ" ની ગાથાઓ મૂંકું છું, તે ઉપરથી તમાને સ્પષ્ટ માલમ પડશે. 4

આસ્તિકાએ સ્પષ્ટપણે સમજવાનું હેાય છે કે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ કે ભાવ કહેા કે જમાના કહેા એ બધું ધર્મિષ્ઠોને તા આત્મકલ્યાણની સિદ્ધિ માટેજ જોડવાનું છે. જે જમાના સિદ્ધિને સર્વંથા માંધ કરશે તે જમાનાને તા શાસ્ત્રકાર ધર્માં હીન જમાનાજ કહે છે. પવિત્ર આચારણુ આ જમાનાને અંગે ઘણીજ નાની ઉમરથી કરવાની જરૂર છે, પણુ આ જમાના પવિત્ર આચરણુને બાધ કરનાર છે એમ ગણીને પવિત્ર આચરણુને રાેકવાવાળાઓ કાેકપણુ પ્રકારે શાસ્ત્રને કે પાતાના કલ્યાણુને જોનારજ નથી એમ સ્પષ્ટપણે કહી શકાય.

આ ચળવળમાં સ્થાનકવાસી અને દિગંભર ભાઇએાએ પાતાની સંસ્થાએા તરફથી સ્પષ્ટપણે જાહેર કર્યું છે કે આ ચર્ચાને લેખકે કે

१ अम्मापिय सारिच्छो सिवधर थंभे। य होइ जिण संघे। ।।
जिणवर आणा बज्झो सप्पुच्च भयंकरे। संघे। ।। १२२ ।।
अस्संघं संघं जे भणन्ति रागेण अहव देासेण ।।
छेओ वामूहत्तं पछितं जायएतेसिं।। १२३ ।।
कारूण संघ सद्धं अच्ववहारं कुणंति जे केइ ।।
पफोडिअ सउणिअं—डगं व ते हुंति निस्सारा ।। १२४ ।।
तेसिं बहुमाणं पुण भत्तिए दिंति असणवसणाइ ।।
धम्मोत्ति नारूणं गाथाए तित्तिवं खाणं ।। १२५ ।।
संघ समागम मिलिया जे समणा गारविहं कज्जाइ ।।
साहिज्जेण करंता से। संघाओ नसे। संघे। ।। १२६ ।।
जे साहज्जे वट्टइ आणा भंगे पवट्टमाणाणं ।।
मणवायाकाएहिं समाण देासं तयंविति ।। १२७ ॥

(સંબાધ પ્રકરણ)

પત્રકારે જૈન ચર્ચાના નામે લખવી કે છાપવી નહિ, અર્થાત્ તેઓ શ્વેતાંખર મંદિર માગી ઓથી ભિન્ન મતના છે, છતાં તેઓ આ ચર્ચાથી અલગ પડવા માગે છે તેના અર્થ એટલાજ થઈ શકે કે ચાલુ ચર્ચાના મૂળ વાકચમાં "જૈના" તરીકે વપરાએલા શખ્દ તેઓ તમામ જૈનાને લાગુ પડતા હાય એમ ગણતા નથી કારણ કે બે તેઓ

परिशिष्ट-१ ( वश्य

તે શખ્દ તમામ જૈનાને લાગુ પડે છે એમ માનતા હાત તા તેઓ પણુ પાતાને જૈન કહેવડાવે છે માટે વાંધા ઉઠાવત, અને તે જૈન શખ્દની ચર્ચાને જૈન ચર્ચા તરીકે અંધ નહિ કરતાં ખુશીની સાથે તેઓ તેને જૈન ચર્ચા તરીકે કખૂલ કરત. જો તેઓની માન્યતામાં જૈન શખ્દથી સર્વ જૈના આવી જતા હાેય તાે તેઓ પાતા તરફથી પ્રાેટેસ્ટ કરવાને કાેઇ દિવસ ચૂકત નહિ. અને આપણા શ્વેતાં<mark>બર મ</mark>ંદિરમાગી<sup>૬</sup> ચળવળી આએા કરતાં પણ તેએા મુનિવર્યંશ્રી રામવિજયજી ઉપર અમણાં અવાજ કાઢત પણ સુચાેગે તેઓને તેવા અસત્ય માર્ગની ખુદ્ધિ થઇ નથી ને તેથી તેઓએ આ ચર્ચામાંથી અલગજ રહેવાનું જાહેર કર્યું છે. છતાં તેઓમાંથી કેટલીક વ્યક્તિએ। શ્વેતાંખર સંઘના નામે એકઠા થએલાં ટાેળાંમાં આવીને પાેતાની અંતઃકરણની દાઝ ખાલી કરવા ચૂકી નથી. પણ તે વાત તેની સંસ્થાઓએ વિચારવા જેવી છે, કેમકે તેની સંસ્થાઓએ કાંતા પાતાના લેખ પાછા ખેંચી લેવા અથવા તા શ્વેતાં ખર મ દિરમાગી સંઘમાં પાતાની આવેલી વ્યક્તિને શાસિત કરવી. આ **બેમાંથી એકે રસ્તાે હજુ સુધી લેવામાં આવેલાે નથા** તે ખરેખર વિચારણીયજ છે.

અંતમાં એટલું કહીને વિરમીશ કે જેએા આત્મકલ્યાણીની ઇચ્છા રાખતા હોય તેઓએ શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનના શાસ્ત્રની શ્રદ્ધા ધારણ કરવી જોઈએ. સત્ય પ્રરૂપકાના વાકયાના સદ્ભુપયાગ કરવા જોઈએ અને ત્યાગમાર્ગને રસ્તે જવામાંજ કલ્યાણ માનવું જોઈએ. ''

ઉપર મુજ્અના ભાવાર્થ વાળું વિવેચન થયા પછી શ્રી ચતુવિ ધ સંઘ તરફથી સારઠીઆ ભાઈ ધનરાજજીએ નીચે પ્રમાણે ઠરાવા રજુ કર્યા હતા અને તે શ્રી ચતુર્વિધ સંઘે સર્વાનુમતે પસાર કર્યા હતા.

તે ડરાવ નીચે મુજખ:--

૧. શાસ્ત્ર અને લાેકવ્યવહારથી સમુદાયને કહેવાવાળા શખ્દાે સમુદાયના એક ભાગમાં પણ વપરાય છે, તેમજ ત્રિષષ્ઠી શલાકા ચરિત્રમાં તેવા સમુદાયવાચક શખ્દાેના અવયવમાં પ્રયાેગ કરેલાે છે ને વ્યાકરણમાં પણ શ્રી હેમચંદ્રમહારાજે માંસ અને દારૂના વિષયમાં શ્રાેતાને આશ્રયીને પ્રયોગ કરેલા હાવાથી, મુનિવર્ષ શ્રી રામવિજયછના શખ્દો જે "જૈન પ્રવચન" માં આવેલા છે તે ટીકાને પાત્રજ નથી, એમ અમા માનીએ છીએ. છતાં તે શખ્દોથી જે લાેકા ઉશ્કેરાઇને મુનિવર્ષ શ્રી રામવિજયછને માટે જે અઘટિત શખ્દા બાલ્યા છે તે સર્વ થા અનુચિત છે અને તેથી તેવું બાલનારાઓની અજ્ઞાનતા માટે અમા દીલગીરી જાહેર કરીએ છીએ.

- ર. વિરુદ્ધ ચળવળવાળાઓએ પાતે સભા સમક્ષ અભક્ષ્ય અને અપેચના પ્રતિઅંધ કર્યા નથી અને સર્વ જૈનાની સ્થિતિ તપાસી નથી અને જે ઉદ્દ્દેશષણા કરી છે તે સત્ય પ્રરૂપકને દખાવવા અને અધમાની નીચ પ્રવૃત્તિને પાષવા માટેજ છે, તેથી તે ઉદ્દેશષણા કરવાવાળાએ ઠપકાને પાત્ર છે.
- 3. શ્રી હરિભદ્રસૂરિ આદિના વચનથી જેઓ જૈન શાસ્ત્રને શિરો-ધાર્ય ન ગણતા હાય તેવાઓ સંઘ તરીકે કહેવરાવવા લાયક નથી, છતાં જેઓ શાસ્ત્રથી વિરૂદ્ધ હાેઇને પાતાને સંઘ તરીકે ગણાવે છે, તેઓને અમે ખરેખર દયાપાત્ર માનીએ છીએ અને તેઓનું કહેવું આદરવા લાયક નથી એમ ગણીએ છીએ.
- ૪. સ્થાનકવાસી તેમજ દિગંભર ભાઇઓ તરફથી ચાલુ ચર્ચાને " શ્વેતાંભર મૂર્તિ પૂજક જૈન ચર્ચા " તરીકે જાહેર કરવામાં આવી છે, છતાં જેઓએ શ્વેતાંભર મૂર્તિ પૂજક ન હાઇને વિરુદ્ધ ચળવળની સભામાં જામનગર વિ૦ સ્થળે પાતાના ખખાળા સાધુઓ વિરુદ્ધ કાઢ્યા છે તે તેમનું કાર્ય સર્વથા અયાગ્ય છે, એમ અમા માનીએ છીએ.

આ ઠરાવાના મત લેવાયા પછી એમ પણ પૂછવામાં આવ્યું હતું કે, કાેઇને કાંઈ પણ સુધારા, વધારા કે સવાલ કરવા હાેય, તાે સંકાેગ રાખ્યા વગર ખુશીથી કરે ત્યારે સભા તરફથી એવા ઉત્તર મળ્યા કે આ ઠરાવા ખરાખર હાેવાથી કાંઈ પણ સુધારા વધારા કે ખુલાસા કરવાના રહેતા નથી. આવી રીતે સર્વાનુમતે ઠરાવા પાસ કરી શ્રી ગ્રતુવિ ધ સંઘની જય બાેલાવી શ્રી ગ્રતુવિ ધ સંઘ વિસર્જન થયા હતાે.

# પરિશિષ્ડ-ર.

અભિપ્રાયાે.

(٩)

## Advocate General Sir J. B. KANGA [Bombay High Court.]

1.

Questions.

Answers.

- 1. Whether the said Words are applicable to the Jains in general or as a class or only to those to whom they are applicable:
  (A) with reference to the context and (B) independently there of?
- The words are applicable to such Jains Who eat eggs and drink Wine both With reference to the context and independently there of.

- 2. Whether the said words are defamatory of the Jains in general or as a class?
- 2. No.
- 3. Whether the said words 3. are defamatory in any event?
- I do not think so.

- 4. And Generally.
- 4. The object of the speaker is no doubt to warn the community against the evil of drinking and meat eating and he points out that in several houses

of Jains this evil has entered and therefore he says that even Jains meaning some of them eat eggs and drink wine.

(Sb.) J. B. KANGA.

એડવાેકેટ જનરલ સર જે. બી. કાંગા (મુંબઇ હાઇકાેટ)

- ૧. સ૦—આ શખ્દે અધા જૈને અથવા જૈન જાતિને લાગુ પઢે છે કે ક્ક્ત કેટલાકા કે જેને તે લાગુ પઢ તેનેજ તે લાગુ પઢે છે?
  - (અ) આ વાકય તેના બીજા સંખેધમાં લેતા.
  - (ખ) તેના બીજા સંખંધથી જાદું લેતા.
  - જ૦–આ શખ્દો તેના સંઅંધથી જૂદા અથવા સાથે લેતા એવા જૈનાને લાગુ પડે છે કે જેઓ ઇંડાએા ખાય છે તથા દારૂ પીએ છે.
  - સo—આ શાખ્દો જૈનોની એક જાતિ તરીકે અદનક્ષી કરતા છે?
     જo—ના.
- સ૦–કેાઇ પણ સંજોગામાં અદનક્ષીભર્યા છે?
   જ–૦હું એમ ધારતા નથી.
- ૪. સ૦-સાધારણ રીતે.
  - જo-બાલનારના આશય ખાત્રીથી સમાજને દારૂ પીવાની અને માંસ ખાવાની બદી સામે સાવચેતી આપવાના છે. અને તે દેખાડે છે કે જૈનાનાં કેટલાક ઘરામાં આ બદી દાખલ થઈ છે અને તેથી તેઓ કહે છે કે જૈના પણ, એટલે કેટલાક જૈના દારૂ પીએ છે અને ઇ'ડા ખાય છે.

(સહી) જે. બી. કાંગા.

(२)

(વ, તમે તા૦ ૨૧–૭-૧૯૨૯ નું. "જૈન પ્રવચન" યાને ધર્મના વ્યાખ્યાના માેકલ્યું તેની અંદરનું સત્તરમુ વ્યાખ્યાન મેં વાંચી જોયું, એની અંદરના "તરકડી કરતાં વટલેલી પ્રાહ્મણી ભૂંડી" એ ભાગ વાંચતાં સાફ જણાય છે કે જૈનાને ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે એ લખ્યું છે તે પૂર્વાપર સંખંધ જેતાં માત્ર જેઓ અનાર્ય દેશમાં જઇ આવી, ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિચાર કરતા નથી એવાજ જૈનાને માટે છે. જૈનસંઘના તમામ માણસાને લઇને એ વચન કહેલું જણાતું નથી.

ડા**દ્યાભાઈ પી. દેરાસરી** બેરાસ્ટર-એટ-લા

અરાસ્ટર-અટ-લા એાનરરી જનરલ સેક્રેટરી

Society for Prevention of cruelty to Animals અમદાવાદ.

 $(\varepsilon)$ 

મું અઈના '' જૈન પ્રવચન '' પત્રના તા. ૨૧–૭–૨૯ના અંકમાં પ્રગટ થયેલ શ્રી રામવિજયજીના વ્યાખ્યાનમાં દારૂ અને ઇંડા વાપરવા વિષે ટીકા થએલી જેવામાં આવે છે, તે મ્હારા સ્હમજવા મૂજબ સઘળા જૈના ઉપર નહિ, પરન્તુ ત્હેવું ખાનપાન કરનાર ઉપરજ છે.

**રામમાહનરાય જરાવંતરાય.** સુબાધસમિતિ અમદાવાદ

(8)

મું બર્ગથી નીકળતું ''જૈન પ્રવચન" તા ર ૧૧-૭-થ૯ નું મને ખતાવવામાં આવ્યું તેમાં પૃષ્ટ ૧૨ મેં '' તરકડી કરતાં વટલેલી બ્રાહ્મણી ભૂંડી" એ મથાળાના લેખ મહેં વાંચ્યા છે. તેની અંદર ''આજે પલટો થયા છે" એ વાક્યથી જે વિચારાની શરૂઆત થાય છે તેમાં વિલાયત જઈ આવેલા જૈનોને ઉદેશીને ટીકા થએલી છે અને ''સારા ઘરે પણ" એ શખ્દા પ્રત્યેક જૈનને નહિ પણ તેમાંના જે વિદેશ ગમન કરી આવી ત્યાંના આચાર વિચાર પાતાને ત્યાં દાખલ કરી રહ્યા છે તેમને ઉદેશીને લખાયાના મહારા અભિપ્રાય છે.

છગનલાલ **હ**રિલાલ પંડયા નડીયાદ.

### (4)

મું ખાઈના જૈન પ્રવચન નામના પત્રમાં તા૦ ર૧–૭–૨૯ પ્રગટ થએલા શ્રી રામવિજયજીના વ્યાખ્યાનમાં દારૂ ઈંડા વગેરે વાપરવાના સંખંધમાં કહેલું છે તે તેવા બ્રપ્ટ વ્યવહાર કરનારને ઉદેશીનેજ કહેલું જે અને તે આક્ષેપ અન્ય જૈનાને લાગુ પડતા હાય તેવું એ લખાથુ પરથી ફલિત થતું નથી. જેઓ એવી ચીંજો વાપરતા હાય તેમના પરજ એ આક્ષેપ છે એમ મારૂં નમ્ર માનવું છે.

> વિદ્યાપહેન રમ**ણભાઇ નીલક** ક અમદાવાદ

(\xi)

મુંબાઇથી પ્રસિદ્ધ થતું શ્રી ''જૈન પ્રવચન" પત્રિકાનો તા ૨૧–૭–૨૯ના અંક પૃ. ૧૨માં ''તરકડી કરતાં વટલેલી બ્રાહ્મણી ભૂંડી" એ હેડીંગ નીચેનું લખાણુ વાંચતાં, તે લેખમાં 'જૈનાનાં ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે" એ શખ્દો ઉપરથી તથા તેના પૂર્વાપરના સંખંધ જેતાં ચાપ્પ્યું જણાય છે કે એ શખ્દો જેઓ જૈન હોવા છતાં દારૂ અને ઇંડા વાપરતા હોય તેમનેજ લાગુ પહે છે, એ શખ્દો કાંઈ જૈન સમસ્તને લાગુ પડતા નથી.

> નગીનદાસ પુરૂષાત્તમ**દા**સ સં<mark>ઘવી</mark> શ્રી સનાતન સમસ્ત (હન્દુ ધમ<sup>°</sup>સભા–અમદાવાદ

> > (৩)

રિવાર તા ૦ ૨૧-૭-૨૯ ના જૈન પ્રવચનમાં તરફડી કરતાં વટલેલી છા ફાણી મૂંડી એ મથાળાના લેખ મેં વાંચ્યા, મારા સમજવા પ્રમાણે એ લેખ આખી જૈન કામને લાગુ પડતા નથી માત્ર જેઓ દારૂ ઇંડા વાપરતા હાય તેમણે લાગુ પડે છે.

હરગાવિ દદાસ દ્વારકાદાસ કાંઢાવાળા માજીવદાધિકારી વડાદરા રાજ્ય (८)

सुरत, ता० २८-८-२६.

મુંબાઇના ''જૈન પ્રવચન'' તા૦-ર૧-૭-ર૯ના અંકમાં પ્રકટ થયેલા શ્રી રામવિજયજના વ્યાખ્યાનમાં જૈનાને ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે એ મતલબનું લખાણુ જેવામાં આવે છે તે પૂર્વાપર સમ્બન્ધ જોતાં એવું ખાનપાન કરનારનેજ લાગુ પડે છે, સઘળા જૈનાને એ કાઈ પણ રીતે લાગુ પાડી શકાય એમ નથી એવા મહારા અભિપ્રાય છે.

લી. માહનલાલ પાર્વાસાકર દવે, સંસ્કૃતના પ્રોફેસર, મગનલાલ ઢાંકારદાસ બાળમુકુન્દદાસ, કાલેજ: સુરત

(4)

सुरत, ता० २८-८-२६.

વિદ્વાન જૈન સાધુ રામવિજયજીના બે ત્રણુ વ્યાખ્યાના સાંભળવાનું સફભાગ્ય મને સુરતમાં પ્રાપ્ત થયું હતું. એ વ્યાખ્યાના સાંભળી એ વ્યક્તિ તરફ સફભાવ-પૂજ્યભાવ ઉત્પન્ન થયા હતા. ધાર્મિક વિષયમાં પ્રમાણુક મતભેદ હાઈ શકે. કારણુ ઇશ્વર—ભગવાન સાક્ષાત્કારના પંથા નીરનીરાળા શાસ્ત્રોએ જણાવ્યા છે, અને અનુભવ પણુ તેમ જણાવે છે. પરંતુ તે મતભેદને પ્રમાણીકપણુ ન રાખતાં તેને કહુષીત કરી રાગદ્વેષ દ્વારા વ્યક્ત કરવાના પ્રયત્ના સ્થાય છે. તેની આજના જમાનામાં સમજુ વગે સખત અવગણના કરવી જોઇએ. મારા એક મિત્રે ''જૈન પ્રવચન''ની એક ફાઇલ મને વાંચવા માકલી એમાં આજ સાધુના પ્રવચના વાંચવામાં આવ્યા. મને અનાયાસે આટલા સુંદર લાભ આપવા માટે એ ભાઈ ના તેમજ પ્રવચન પ્રગટ કરનારના ખાસ આભાર માનવા જોઇએ.

''જૈનાને ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે.'' મહારાજશ્રીના આ વાકચે જૈન કામમાં નાહુકના ખળભળાટ કર્યા છે. અલકે કેટલાકાએ કરાવ્યા છે. ૨૧–૭–૨૯ના અંક મેં વાંચ્યા છે, તેમાંથી હું નથી ધારતા કે એવા કાઈ પણ સમજુ માણુસ અર્થ કે ધ્વનિ કાઢ કે તે આખી જૈન કાેમને લાગુ પડે." કાેમની અમુક વ્યક્તિ કે વ્યક્તિઓનેજ તે લાગુ પડે એ સાધારણ સમજની વાત છે.

કરસુખ **વી. હાેરા**–ઍલ. એમ. એન્ડ એસ. (૧૦)

સુરત, તા૦ ૨૮ એાગસ્ટ ૧૯૨૯,

"જૈનોને ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણી જેમ ખવાય છે." આ વાકચ તા૦-૨૧-૭-૨૯ ના "જૈન પ્રવચન" છાપાના છઠ્ઠા અંકના ૧૨ પાને બીજા કેાલમમાં છપાયું છે. તે આખા ફકરો વાંચતા ચાપ્ખી રીતે અમુક વર્ગના જૈનોનેજ લાગુ પડી શકે, સામાન્ય જૈન કેામને એ વાકય લાગુ પાડી શકાય એમ નથી એવા મારો અભિપ્રાય છે.

**છાં દુભા**ઈ ચુ<mark>લાળદાસ.</mark> એડવાકેટ.

(99)

सुरत, ता० २६-८-२६.

રિવાર તા૦૨૧–૭–૨૯ ના જૈન પ્રવચન" પત્રના ૧૨ માં પાના ઉપરના "તરકડી કરતાં વટલંલી ખ્રાહ્મણી બૂંડી" એ શિષ કના લેખના છેલ્લા ભાગ મારા વાંચવામાં આવ્યા "આજે પલટા થયાછે." એ વાકચથી શરૂ થતી લીટીઓ ઉપલક વાંચી જતા, અગર ઠરીને વાંચી જતાં, જૈન સમસ્તને તેમાં લખાયેલાં વચના લાગુ પડતાં હાય એમ લાગતું નથી. જૈનશાસનને માનનારા વર્ગ પૈકી જે જૈના અભક્ષ્ય અને અપેય વસ્તુઓના ઉપયાગ કરતા હાય તેનેજ ઉદ્દેશીને મજકુર વચના વપરાયા હાય એમ સહજ સમજાય છે, અને લખાણના અન્તમાં વપરાયલી "તરકડી કરતાં વટલેલી ખ્રાહ્મણી બૂંડી" એ કહેવતથી એ કહેવતથી એ વાત વધારે સ્પટ થાય છે. લખાણ ખાંધે ભારે લખાયલું છે છતાં દરેક જૈન એવું અનિષ્ટ વર્તન કરી રહ્યો છે એવું તો આખું લખાણ જોતાં ક્લીત થતું નથી.

જનાઈન વીરભદ્ર પાઠક સરદાર ચેાનરરી, કા. કા. મેજસ્ટ્રેટ.

### (१२)

सुरत, संघाडीयावाड, ता० २८-८-१६२६

"જૈન પ્રવચન" વર્ષ ૧લું અંક ૬ ઠાે સ્વીવાર તા૦ ર૧–૭–ર૯ અંકમાં પાને ૧૨ કાેેેલમ ૨માં જે નીચેનું વાક્ય છે "જૈનાેના ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચંટણીની જેમ ખવાય છે" તે, બીજા બાકીના લખાણુ સાથે વાંચી જેતાં, મારા અભિપ્રાય પ્રમાણે "માત્ર કેટલાક જૈનાેને" લાગુ પડે. 'સવે' જૈનાેને" લાગુ પડી શકે નહિ.

> **લિ: માણેકલાલ ચુનીલાલ સુતરીચ્યા** એમ. એ. એલ. એલ. એમ. એડવાેકેટ (૧૩)

જૈન પ્રવચનના તા. ર૧મી જુલાઇ સને ૧૯૨૯ના અંકમાં "તરકડી કરતાં વટલેલી ખ્રાહ્મણી બૂડી" એ મથાળાવાળા લેખમાં અભલ્યા-ભક્ષ બાખતમાં પાને ૧૨ મે જે પ્રવચન છે તે ભલ્યાભક્ષથી થતી હિંસાના પ્રચારના અટકાવ માટે જૈનોને સુચતા છે, એ પ્રવચનનો અર્થ કરતાં દરેકે દરેક માણસ જે જૈન છે તે તેમ કહેલું કૃત્ય કરે છે એવો અર્થ ઉપસ્થિત થતા નથી. અહિંસક આર્ય સંસ્કૃતિ જ્યારે અનાર્ય સંસ્કૃતિવાળા લોકો સ્વીકારતા જવાના પ્રયાસ કરી રહ્યા છે ત્યારે અનાર્ય સંસ્કૃતિવાળા લોકો સ્વીકારતા જવાના પ્રયાસ કરી રહ્યા છે ત્યારે અનાર્ય સંસ્કૃતિની નકલ કરીને તે સંસ્કૃતિથી ઉત્પન્ન થતા અનાર્ય આચાર સ્વીકારનારા અને તેના પ્રચાર કરનારાઓને ચેતવણી તરીકે પ્રવચન થયેલું સમજ્ય છે અને તે દરેક દરેકે જૈનને લાગુ થતું નથી, એવા મારા નમ્ર અભિપાય છે.

પાપરભાઈ ભગુભાઇ

બી. એ, એલ, એલ, બી. **હા**ઈકાર્ટ પ્લીડર (૧૪)

હવાડીયા ચકલા.

सुरत ता. २८-६-१६२६.

''જૈન પ્રવચન"ના તા. ૨૧–૭–૧૯૨૯ના ६ઠ્ઠા અંકમાં પાને ૧૨માં મારા વાંચવામાં જે આવ્યું છે તે ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે જૈનોને ઘેર દારૂના શીશા" ઇત્યાદીના અર્થ જૈન કામના અમુક વર્ગ નેજ લાગુ પડે છે. છતાં જે એના અનર્થ કરી આખી કામને લાગુ પાડી તેને માટે ઉદ્ધાપાદ કરવામાં આવતા હાય તા મારે કહેવું જોઇએ કે એવી વ્યક્તિએ કંઈક પાતાના અંતર દ્વેષ બહાર પાડવાજ એવા હલકા પ્રયાસ કરતા હશે. હું જૈન કામના નથી. મહેં "જૈન પ્રવચન"ના અંકા વાંચ્યા છે. અને ન્યાયને ખાતર ઉપર પ્રમાણે લખવું પડ્યું છે. પ્રવચનની આખી ભાવના સમજવા આખા પેરાગ્રાફ વાંચવા જોઈએ. એમાંથી અમુક વાકયા કાઢી અસંખંધ રીતે મૂકી ગમે તેવા મન માનતા આપને અનુકુળ અર્થ કરી મહાન વિભૂતિને હલકી પાડવા પ્રયાસ કરવા એ સૂર્ય સામે ધુળ ઉડાડવા જેવું છે.

સત્વસુખ <mark>વીરસુખરામ હ</mark>ારા. (૧૫)

નાનપુરા રાેડ.

સુરત તા. ૨૮–૮–૧૯૨૯.

#### અભિપ્રાય

"જૈન પ્રવચન" તા, ર૧-૭-૧૯૨૯ના છઠ્ઠા અંકને પા. ૧૨ મે બીજા કાલમમાં જૈનાના ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા ચટણીની જેમ ખવાય છે" એ વાકયમાં "જૈનોના" એ શખ્દ બધા જૈનોને લાગુ પડે છે જૈનમાંના કેટલાકને એવા પ્રશ્ન મને પૂછવામાં આવ્યા છે તેના ઉત્તરમાં જણાવું છું કે એ પ્રયોગ જૈન કામના કેટલાકને માટે છે બધાને માટે નથી જ.

ચુનીલાલ મા<mark>ણેકલાલ</mark> ગાંધી. એડવાેકેટ–સુરત.

અડવાકટ–ર્ **અભિપ્રાય** 

યાભાત્રાય (૧૬)

> ખપાટીઆ ચકલા. સુરત. ૨૯–૮–૨૯. Ref. no 179

''જૈન પ્રવચન''ના તા. ૨૧–૭–૨૯ના અંકને ખારમે પૃષ્ટે ''જૈનોના ઘેર પણ દારૂના શીશા અને ઇંડા, ચટણીની જેમ ખવાય છે'' પરિશિષ્ટ-૧

તેના અર્થ સંઅંધે, મ્હને પૂછવામાં આવ્યું છે. પૂર્વાપર સંઅંધ, પ્રયોજન અને પ્રકરણ જેતાં તેમજ ભાષા પ્રયોગની સાધારણ શૈલીની દ્રષ્ટિએ જેતા ''જૈનાના ઘેર" એના અર્થ ''કેટલાક જૈનાના ઘેર" એમજ થાય એમ હું ધારૂં છું.

> જ્યેન્દ્રરાય ભગવાનલાલ દુરકાલ (પ્રોફેસર, અંગ્રેજી અને ગુજરાતી સાહિત્ય મગનલાલ ઠાકારદાસ ખાલમુકુન્દદાસ આર્ડસ કોલેજ–સુરત.)

> > (৭৩)

જૈન પ્રવચનના ૨૧મી જુલાઈના અંકમાં 'તરકડી કરતાં વટલેલી પ્રાહ્મણી ભૂંડી' એ શીર્ષ કનીચેનું લખાણુ હું ધ્યાનપૂર્વ કવાંચી ગયા છું 'જૈનાના ઘેર પણુ દારૂના શીશા અને ઇંડાં, ચટણીની જેમ ખવાય છે' એવું અંદર એક વાકય છે તેમાં અમુક વ્યક્તિની અથવા સમસ્ત જૈન કોમના ઉપર કોઈ પણુ પ્રકારે આક્ષેપ કરવાના હેતુ નથી દેખાતા. આ સત્ય પૂર્વાપર સમ્ખન્ધ જેતાં એટલું સ્પષ્ટ રીતે ઉપર તરી આવે છે કે એના સમર્થનમાં દલીલા મૂકવાની જરૂર નથી રહેતી. કેટલાક જૈના દુર્ભાગ્યે અભક્ષ્યનું ભક્ષણુ અને અપેયનું પાન હાલ કરે છે તે શાચનીય છે એટલું જ લેખકનું વક્તવ્ય છે.

તા ૩-૯-૧૯૨૯ **યામેશચંદ્ર જનાઈન પાઢકછ** એડવાેકેટ, મુંબાઈ હાઇકાેટે. મુંબાઈ. પૂર્વે, પ્રાેફેસર સુરત આર્ટસ કાેલેજ.

### શ્રીયુત ગાંધીજીના અભિપ્રાય

(9८)

કૃષા કરી જૈન સમાજમાં ઉભી થયેલી ચાલુ ચળવળને અંગે કેટલીક અનીચ્છવા જોગ ગેરસમજુતી સમાજમાં પ્રસરી રહી છે અને તેમાં પણુ મુનિશ્રી રામવિજયજીના એક વાકયને સંબંધહીણું અનાવી જૈનજનતા આગળ કેટલાકાે તરફથી એવા આક્ષેપ સાથે રજુ કરવામાં આવે છે કે મજકુર વાક્ય જૈનસમાજને ઉદ્દેશીને લખાયલું છે. એ બાબતમાં મારી પાતાની શંકા ટાળવા શ્રીયુત ગાંધીજ સાથે મેં પત્ર વ્યવહાર કરેલા અને તેને પરિણામે જે અભિપ્રાય હું શ્રીયુત ગાંધીજ પાસેથી મેળવી શક્યા છું તે જૈનસમાજમાં પ્રસરી રહેલી અશાંતિને દુર કરશે એ આશાએ આપના પર માકલી આપું છું તેને આપના પત્રમાં પ્રગટ કરી આભારી કરશાજી.

"xxx જે વાકયના ઉદ્ધાપાદ તમે કર્યા છે એને હું નીદીષ વાકય ગણું છું. એમાં જૈન માત્ર ઉપર આક્ષેપ નથી પણ જે જૈના અખાદ વસ્તુ ખાય છે તેની ઉપર આક્ષેપ છે, અને બાલનારની માન્યતા એવી છે કે અખાદ્ય ખાનારાના સંપ્રદાય વધતા જાય છે. xxxx"

> માહનદાસ ગાંધી **બ. મા.** હીરાચંદ કસ્તુરચંદ ઝવેરી.

