

## THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

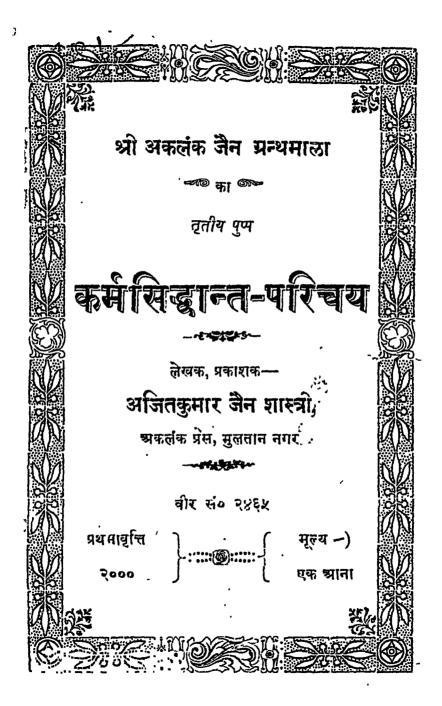
Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

121 নক ς, Part Restration 132

हिन्दी झंयेजी की-मन तरह की शुद्ध, E.C.K. 5 कलंक प्रेस, मुलतान सि से कराइये सम्थाओं का कास रिच्यायत से किया जाता है ॥



# म्राद्य-बक्तव्य

#### ~~~

जैन दर्शनके जिम तरह स्याद्वाद, श्रहिंसा श्रादि सिद्धान्त श्रन्य दर्शनों से मेल नहीं ग्वाते उसी प्रकार उसका कर्मसिद्धान्त भी अन्य धर्मों से विलत्त्रण है। अधिकतर अन्य धर्मों की यह मान्यता है कि जगत की रचना, जगत का संचालन तथा जगत का नाश परमात्मा करता है उसी की प्रेरणा पर संसारी जीव सुख दुख त्रादि फल भोगा करते हैं । यानी-ईश्वर की प्रेरणा के बिना संसारमें कोई पत्ता भी नहीं हिल मकता । परन्तु जैनधर्म इसके विरुद्ध आवाज वुलन्द करता है कि जगत रचना या जगत के नाश में ईश्वर का कोई हाथ नहीं श्रौर संसारी जीवों को सुख, दुख आदि फल भी ईश्वर के द्वारा प्राप्त नहीं होता। संसारी जीव स्वयं श्रपनी श्रच्छी उुरी कियाओं से शुभ अशुभ कर्म कमाते हैं श्रौर स्वयं कर्मों के श्राधीन होकर सुख दुख श्रादि फल भोगते हैं।

यही कर्मसिद्धान्त संद्येप से इस ट्रेक्ट में वतलाया गया है। कर्म क्या बला है इसका सारभूत परिचय पाठक इस ट्रेक्ट · से प्राप्त करेंगे ऐसी स्त्राशा है।

अजितकुमार



I

>

श्रीजिनाय नम:

# कर्म सिद्धान्त परिचय

संसार के भीतर जीव अनेक रूप में दीख पड़ते हैं किसी को मतुष्य का शरीर मिला हुआ है तो कोई पशु की देह में कैद है, कोई पत्ती की सूरत में है, तो कोई कीड़े मकोड़े के जीवन में नजर आ रहा है। इतना ही नहीं किन्तु उन एक एक तरह के जीवों में और बहुत तरह के भेदभाव साफ दीख रहे हैं, अन्य जीवों को छोड़ कर हम अपनी मनुष्य जाति की ओर ही दृष्टि डालें तो नजर आता है कि कोई मनुष्य बलवान है, कोई कम-जोर है, कोई मूर्ख है कोई विद्वान है, कोई धनवान है कोई गरीब है, कोई रोगी है, कोई तन्दरुस्त है, कोई किन्हीं बातों में सुखी है और कोई कुछ बातों में दुखी है।

यह सब भेदभाव क्यों है ? सब जीव एक सरीखे शरीर में ही क्यों नहीं पाये जाते ? तथा उनमें से कोई सुखी श्रीर

挖

-[?]-

कोई टुखी क्यों हैं ? इत्यादि श्रनेक प्रश्न उस समय सामने श्राया करते हें— जवकि कोई भी व्यक्ति संसारी जीवों के विपय में कुब विचार करने के लिये तयार होता है ।

इन प्रश्नों के उत्तर में छधिकांश मनुष्य यह कह दिया करते हैं कि संसारी जीवों में परस्पर अनेक तरह के अन्तर और भेदनाव उनके भाग्य के अनुसार होते हैं, जिसका जैसा भाग्य होता है उसको वैसा ही अच्छा नुरा शरीर तथा सुख दुख श्रादि के सामान मिलते हैं। जिसने पहले जन्म में अच्छे शुभ काम करके अच्छा भाग्य कमाया है वह इम जन्म में भाग्यशाली सुखी होता है अच्छा शरीर पाकर आराम से दिन निताता है और जिसने पहले भव में नुरे-पाप कार्य करके ग्रनाग्य (नुरा भाग्य) कमाया उसको इस भव में खराव योनि, खराव शरीर तथा दुःख के सामान मिले हैं। इन ही वानों से मिलती जुलती वार्ते साधारण लोग भी कह दिया करते हैं कि 'जिसके भाग्य में जैसा बुछ लिखा है उसको वैसा ही नतीजा मिलता है ।

श्रव देखना यह है कि यह भाग्य, तकदीर, किस्मत, कर्म आदि अनेक शब्दों से कही जाने वाली विकट वला चीज क्या है जिसकी वजह से यह जीव विचित्र दशाओं में दीख पड़ता है। इस कर्म का विचार करने के लिये पहले इस जगत में मौजूद पदार्थों को संत्तेप से समफ लेना आवश्यक है। अतः पहले जगतमें भरे हुए पदार्थों पर कुछ प्रकाश डाला जाता है।

# --[३]--जगत के पदार्थ

इस जगत में दो तरह के पदार्थ हैं-ज़ु और चेतन जिन पदार्थों में जानने देखने, सुख दुख अनुभव करने की शक्ति नहीं है वे पदार्थ जड़ या अजीव । और जिन में जीवन शक्ति मौजूद है, जो सुख दुख का अनुभव करते हैं, जानते देखते हें वे चेतन पदार्थ हैं उन्हीं चेतन पदार्थों को जीव या आत्मा भी कहते हें।

अजीव पदार्थ दो तरह के होते हैं — मूर्तिक तथा अमूर्तिक। जो पदार्थ छूने, देखने, सुंघने, चखने, जुनने में नहीं था सकते वे अमूर्तिक पदार्थ हैं जैसे आकाश। जो पदार्थ देखने, छूने. स्ंघने, खाने, सुनने में आते हैं वे पदार्थ सूर्तिक हैं। मूर्तिक पदार्थों को जैन जिद्वान्त में पुद्गल तथा अप्रेजी. में सेंट्रर (Metter) शब्द से भी कइते हैं।

पुद्रल (मैटर) दो तरह के होते हें---परमाणु और स्कन्ध । सत्रसे छोटा टुकड़ा (जिसका दूसरा टुकड़ा न हो सके) परमाणु (जर्रा) हें। वह इतना छोटा होता है कि आंखों से यहां तक कि सुर्ट्वीन से भी नहीं दिखाई पड़ता। अनेक परमाणु मिलकर जो वड़े-मोटे रूप में हो जाते हैं वे स्कन्ध कहलाते हैं। स्कन्धों में भी वहुत से सूच्म स्कन्ध नजर नहीं आते, बहुत से खुर्दबीन से दीख जाते हैं और बहुत से स्थूल स्कन्ध हमको साफ दिखाई देते हैं। जगत में जितना भी कुछ दिखाई देता है या दिखाई दे सकता हे वह पुद्रल स्कन्ध है। कपड़ा, कागज, मेज, कुर्सी, जमीन, पानी, आग, हवा, लकड़ी पत्थर आदि यहां तक कि हमारा शरीर भो पुद्रल है। जीवित शरीर, हरे पेड़, पानी आदि के भीतर जीव होता है किन्तु वह शरीर, लकड़ी, पानी आदि जड़ पुद्रल से ही वने हुए हैं।

जीव जो जानता सममता, विचारता है सुख का श्रनु-भव करता है वे ज्ञान, सुख श्रादि गुएा जीव के श्रपने स्वामा-विक (क्रुदर्ती) गुएा हैं। इस वात को मंत्तेप से इस तरह माऌम किया जा सकता है—

#### सुख

जीव जो किसी समय सुख का अनुभव करता है, वह सुख क्या है ? कहां से आता है ? और रहता कहां है ? इन बातों का विचार और निर्णय (फैसला) हमको जीव के विषय में वहुत कुछ वतला देता है । देखिये—बहुत से मनुष्यों को पान खाने से आनंद मिलता है । अब विचार कीजिये कि क्या आनन्द पान के भीतर रक्खा हुआ है जो कि उसको मुख में रखते ही प्रगट हो जाता है । आपको उत्तर मिलेगा 'नहीं' वयोंकि यदि पान के भीतर सुख जमा होता तो उसे खाने पर सब किसी को सुख आनन्द मिलता, किन्तु देखा जाता है कि -[×]-

करोड़ों मनुष्य पान से घुणा ( नफरत ) करते हैं वे उसे कड़वा समफ कर कभी नहीं खाते, किसी यूरोपियन को आप यदि पान देंगे तो वह मुख़में रखते ही थूक देगा। इससे यह सिद्ध हुआ कि सुख पान में नहीं है।

तो क्या पान सुख उत्पन्न करने का ऋगिवार्थ ( निहायत जरूरी ) कारण है ? नहीं; ऐसा भी नहीं है । क्योंकि पान खाने के शौकीन मनुष्य की तवियत ठीक नहीं हो तो वही पान खाने के शौकीन मनुष्य की तवियत ठीक नहीं हो तो वही पान उसको खराव माॡम होता है । दूध तो प्राय: सभी देशी विदेशी श्रादमियों को श्रच्छा लगता है । किन्तु वह कव; जवकि सुख श्रीर तवियत ठीक हो । जिस मनुष्य को पित्त का वुखार द्याया हो उसको वही दूध कड़वा माॡम होता है । किसी को मीठी चीजों के खाने से सुख मिलता है तो कोई उनके लेने से नफरत करता है— उसको नमकीन, खट्टी चीजों के खाने से सुख माॡम होता है । जिस नीम के कड़वे पत्ते को खाने में सव कोई नाक सिकोड़ते हैं उसी नीम के पत्ते को ऊंट, वकरी तथा उस पत्ते का कीड़ा वड़े स्वाद से खाकर सुख माॡम करता है । इससे यह सिद्ध होता है कि सुख उन पान, मिठाई खटाई श्वादि चीजों में नहीं है ।

वम्बई में व्यापार करते हुए ला० मनोहरलाल जी को देहली से तार आता है कि आपके घर पुत्र पैदा हुआ है। तार पढ़ कर मनोहरताल जी को वहुत भारी हर्प होता है। आव विचारिये कि वह आनन्द क्या तार लाने वाला चपरासी ले -[ ६ ]--

त्राया ? नहीं; क्योंकि वही चपरासी उसी समय श्रीधर वा भी तार लेकर आया था जिसमें उसके पुत्र के मरण का समा-चार था जिसको पढ़ कर उसको बहुत भारी शोक हुआ था ! तो क्या तार के लिखे हुए अत्तरों में सुख रक्खा हुआ था ? यह भी नहीं, क्योंकि उसी तार को दूसरे मनुष्य पढ़ते हैं, तो उनको जरा भी सुख नहीं होता । इससे मानना पड़ेगा कि ला० मनोहरलाल जी का सुख उस तार के भीतर नहीं भरा हुआ था क्योंकि आनन्द यदि उसमें रक्खा हुआ होता तो और मनुष्य भी उसको पा जाते । इसके सिवाय उसी तार को दूस-रा पुरुष आकर यों पढ़े कि 'आपके घर पुत्री पैदा हुई है" तो मनोहरलाल जी की सारी खुशी उसी समय उड़ जाती है इस से यह सिद्ध हुआ कि आनन्द, सुख, खुशी मनोहरलाल जी के भीतर ही है, तार में नहीं ।

किसी दफ्तर में एक कर्ल्क का वेतन (तनख्वाह) सवासौ रुपये से बढ़कर डेढ़ सौ रुपये मासिक हो जाता है, वह बहुत सुखी होता है। तब क्या १४०) डेढ सौ रुपये मासिक तनख्वाह में सुख रक्खा हुत्रा है ? नहीं; क्योंकि दूसरे प्रधान कर्ल्क की तनख्वाह पौने दो सौ रुपये से, घटाकर १४०) डेढ़ सौ रुपये मासिक करदी जाती है तो वह प्रधान कर्ल्क डसी डेढ़ सौ रुपये मासिक से दुखी होता है। इस कारण मानना पड़ेगा कि सुख डेढ़ सौ रुपये मासिक तनख्वाह में नहीं रक्खा हुन्ना है, वह तो डस मनुष्य के ही भीतर है। इसी प्रकार सारे विपय भोगों के लिये भी चही वात है। सुख डन वाहरी चीजों में नहीं किन्तु डन प्राएाधारी जीवों के भीतर ही है। वे बंाहरी पदार्थ तो केवल उसको प्रगट कर देते हैं। इस कारएा मानना पड़ेगा कि सुख इस ज्ञात्मा (जीव) का निजी स्वाभाविक ( क्रुदरती ) गुएा है।

#### ज्ञान

ठीक इसी तरह ज्ञान भी आत्मा का एक प्रधान स्वामा-दिक गुएा है। प्रेमचन्द्र ने अपने अध्यापक (मास्टर) से इति-हास ( तवारीख़ ) पढ़ कर दो तीन हजार वर्ष पहले की अनेक वातों का ज्ञान हासिल कर लिया। तो क्या ज्ञान उस मास्टर ने प्रेमचन्द्र के भीतर रख दिया ? नहीं; क्योंकि वही मास्टर उस इतिहास ज्ञान को दूसरे छोटे वच्चे को नहीं सिखा सका। यदि इतिहास ज्ञान को उत पुस्तक से रैदा हुआ मानें तो उस पुस्तक को देख कर वह जो कि हिन्दी भाषा का जानकार नहीं कुत्र भी नहीं समक पाता। इससे यह निचोड़ निकला कि वह ज्ञान प्रेमचन्द्र को न तो मास्टर ने दिया और न पुस्तक ने ही उसंको दिया।

एक जोंहरी किसी पत्थर को देख कर जान लेता है कि इसका मूल्य एक हजार रुपये से कम नहीं। तो क्या वह ज्ञान उन आंलों के सीतर भरा हुत्रा था ? नहीं; क्योंकि दूसरा मतु-ष्य अपनी आंलों से उस पत्थर को देखकर उसकी कीमत एक सौ रुपये १००) भी नहीं समफता। यदि आंखें ही उस

1/

-[ = ]-

पत्थर के एक हजार रुपया मूल्य का ज्ञान पैदा कराने वाली होतीं तो उस दूसरे मनुष्य को भी ज्ञान हो जाता। इस कारण मानना होगा कि ज्ञान आंखों में नहीं भरा है।

यदि नाक, कान आदि इन्द्रियों को ज्ञान का खजाना माना जावे तो मुर्दा मनुष्य की इन्द्रियों से भी ज्ञान टपकना था, किन्तु ऐसा होता नहीं। इस लिये सिद्ध होता है कि ये इन्द्रियां तो फोटोप्राफ की आंख (लेन्स) की तरह ही हैं। इन इन्द्रियों पर वाहरी पदार्थों की सिर्फ छाया, पड़ती है जैसे फोटोप्राफ के शीशं पर पड़ती है। ज्ञान उस आत्मा की ही निजी चीज है जो कि इस शरीर में बैठा हुआ है। ये इन्द्रियां माष्टर पुस्तक आदि चीर्जे उस आत्मा के ज्ञान को केवल उत्तेजना देने वाले हैं। यानी ज्ञान आत्माका ही निजी स्वाभाविक गुण है।

इस प्रकार यहां पर यह बात अच्छी तरह सिद्ध होगई कि ज्ञान और सुख इस जीव के (आत्मा के) ही निजी गुए हैं और इस कारए वे दोनों केवल आत्मा के भीतर ही पाये जाते हैं। बाहरी पदार्थों के निमित्त से सिर्फ वे थोड़े वहुत कभी कहीं पर प्रगट (जाहिर) हो जाते हैं। उन दोनों गुएों के सिवाय शान्ति, वीर्य (ताकत) आदि और अनेक गुए ऐसे हैं जो कि इस आत्मा में कुदरती रूप से पाये जाते हैं। उनका विवेचन भी बहुत लम्बा चौड़ा है। इसलिये उसको यहीं पर ोड़ कर अब अपने विपय पर आते हैं। -[·ɛ]--·

जब कि ज्ञान और सुख इस आत्मा के निजी स्वाभाविक गुए हैं तब प्राकृतिक (कुदरती) नियमानुसार यह भी अवश्य मानना पड़ेगा कि इन दोनों गुएों का पूरा विकास (फैलाव) भी आत्मा में हो सकता है, क्योंकि जो जिस वस्तु का खास कुदरती गुए होना है वह, उसमें कभी पूरे तौर से प्रगट भी हो सकता है, जैसे कि गर्मी अग्नि का कुदरती गुए है तो उसमें उस उष्णगुए (गर्मी) का विकास वाहरी वाधक कारणों के न होने पर हो ही जाता है, पानी में शीत-गुए (ठंडक) कुदरती है, तो वह पूरे रूप से कभी उसमें जाहिर हो जाता है। इनी प्रकार मानना होगा कि सुख और ज्ञान भी आत्मा में कभी किसी दशा म पूरो तरह से विकसित हो सकते हैं। यानी-यह आत्मा कभी पूरा सुखी और पूरा ज्ञानी हो सकता है।

इस संसारी हालत में जीव को पूरा सुख और पूरा ज्ञान नहीं मिल पाता, क्योंकि संतारी जीव चाहे कितना ही ज्ञानवान (इल्मदार) हो जावे, उसके ज्ञान में कभी बनी ही रहती है। ऐसा कभी नहीं हो पाता कि वह सारी वातों का पूरा जानकार हो गया हो। इसी प्रकार इस संसार में रहता हुआ ऐसा भी कोई जीव नहीं जो कि पूरा सुखी हो जावे यानी-जिसको किसी भी तरह का कोई भी जरा सा भी दुख न हो। एक मतुष्य महाविद्यालय (यूनिवर्सिटी) की सब से ऊंची परीच्चा पास करके कुछ सुखी होता है तो चट उठको - [ 80 ]-

अपनी आजीविका (रोजगार) की चिन्ता लग जाती है। आजीविका मिल गई तो वृद्धि (तरक्की) की चिन्ता सवार हो जाती है। पुत्र उत्पन्न हुआ कुछ आनन्द मिला तो उसके पीछे उसके पालने की तकलीफ सामने आ जाती है। मतलव यह है कि किसी भी दशा में वह पूर्ण सुखी नहीं हो पाता।

इसका कारण क्या है ? सुख घौर ज्ञान आत्मा के निजी स्वाभाविक गुए होते हुए भी क्यों नहीं संसारी छात्मा में वे पूरी तरह से प्रगट हो पाते हैं ? जब कि इस प्रश्न पर विचार करते हैं तब पता चलता है कि जीव के ऊपर कोई ऐसा परदा पड़ा हुआ है जो कि उसके इन गुएगों को ढके हुए है, पूरा प्रगट नहीं होने देता । जिस प्रकार आग के ऊपर कुंछ राख हाल देवें तो उस ज्ञाग की गर्मी पूरी तरह प्रगट नहीं होने पाती अथया सूर्य के नीचे जब बहुत से बादल आजाते हैं तब उसका प्रकाश ( उजाला ) श्रौर गर्मी पूरी तौर से प्रगट नहीं होती। या जैसे खान से निकाला हुआ सोना मैल, पत्थर, मिट्टी आदि से छिपा होता है उसकी कुछ चमक दीखती है और शेष नजर नहीं आती; अथवा जिस प्रकार जाल में फंसा हुआ सिंह अपनी शक्ति को नहीं दिखा सकता । इसी प्रकार यह संसारी जीव किसी ऐसे जाल में फंसा हुआ है जो कि इसके ज्ञान, सुख आदि गुणों को दबाये हुए है, उसकी स्वतन्त्रता ( आजादी ) को प्रगट नहीं होने देता-पराधीन (गुलाम) बनाये हुए है।

-[ ?? ]-

श्रव विचारना यह है कि जीव के स्वाभाविक गुर्खों पर पदी डाल कर जीवको पराधीन (गुलाम) बनाने वाजा कौन सा पदार्थ है ।

मंसारी जीव जिस जिस शरीर में कैद हैं क्या गुलामी का मूल कारण वह शरीर है ? इस प्रश्न का उत्तर मिलता है कि 'नहीं' क्योंकि यदि ऐसा होता तो एक तो वह शरीर जीवके 'शासन (हुकूमत) में न रहता किन्तु शरीर को अधिकतर हमारी उचित अनुचित आज्ञा माननी पड़ती है हम अपने शरीर से जैसा जो कुछ अच्छा वुरा कार्य कराना चाहें कराया करते हैं, शरीर उसमें जरा भी हीला हुज्जत नहीं करता । इस कारण हम शरीर के दास नहीं बल्कि शरीर हमारा दास है । दूसरे---यह शरीर भी तो किसी दूसरे निमित्तसे प्राप्त होता है । तीसरे--मरते समय शरीर तो यहां पड़ा रह जाता है उसमें रहने वाले जीव को दूसरी योनि में ले जाने वाला तो कोई दूसरा ही पदार्थ हो सकता है जो कि मरण के पीछे भी संसारी जीवका पीछा नहीं छोड़ता, सदा उसके ऊपर सवार रहता है ।

इस कारण यह मानना पड़ेगा कि इस स्थूल शरीर के सिवाय कोई अन्य ऐसी चीज है जो संसारी जीव के साथ सदा -रहती है और जिसके रहने से जीव के गुए पूर्ए विकसित नहीं होने पाते, जीव वात २ में पराधीन वना रहता है।

जीव को परतन्त्र बनाने चाली वह चीज अमूर्तिक तो इस लिये नहीं हो सकती कि अमूर्तिक पदार्थ इस मर्तिक शरीर -[ १२ ]-

में जीव को कैंद कर देने का कारण नहीं हो सकता, न मूर्तिक चीजों के (जल, अगिन, दूध, विप आदि) द्वारा वह जीव को सुख, दुख आदि दिलाने का कारण हो सकता है क्योंकि मूर्तिक से काम मूर्तिक पदार्थ ही करा सकता है। इस कारण एक तो संसारी जीव को पराधीनता की जंजीर में जकड़ने वाला वंह पदार्थ मूर्तिक है जिसको पुद्रल या मैटर भी कहते हैं। जो कि जीब के साथ सदा रहता है, संसार में कदापि उसका साथ नहीं छोड़ता।

अव आप इस 9ुद्रलीय (मैटीरियल) पदार्थ को जो कि सदा जीवके साथ रह कर उसकी परतंत्रता का कारण वना हुआ है— चाहे जिन शब्द से कइ लीजिये, सुदम-शरीर कहें तो कुछ हानि नहीं, दैव कहें, कर्म कहें, भाग्य कहें, तकदीर कहें, आदृष्ट कहें, किस्मत कह लें तो कोई अन्तर नहीं। चीज एक है, नाम चाहे जो रख लें।

### कर्म

जिस कम की सत्ता ( मौजूरगी ) पर कुछ प्रकाश ंडाला गया है । वह कर्म किस ढङ्गसे जोवके शिर सवार होकर उसको विचित्र नाच नचाता है अवं इस पर प्रकाश डाला जाता है---

पुद्रल ( मैटर ) के परमाखु ( Atoms ) यद्यपि साधा-रख तौर से एक सरीखे होते हैं उनमें अनेक तरह के पदार्थों के रूप में हो जाने की शक्ति है उन परमाखुओं से पानी भी बन सकता है और आग भी बन सकती है किन्तु जिस समय वे -[ १३ ]--

वहुत से परमाखु मिल कर स्कन्ध के रूप में हो जाते हैं तब उनमें खास २ पदार्थ वनने की शक्ति हो जाती है। कोई स्कंध लोहा रूप बनता है, कोई पत्थर रूप, कोई हवा, कोई पानी रूप इत्यादि भिन्न २ तरह के स्कन्धों में भिन्न २ तरह के पदार्थ रूप हो जाने की शक्ति हो जाती है। उन ही पुद्रल स्कन्धों में एक तरह के वे स्कन्ध भी होते हैं जिनमें संसारी जीव के सूत्त्मशरीर बनने की शक्ति ( खासियत ) होती है उन स्कन्धों को 'कार्माण स्कन्ध' कहते हैं। कार्माण स्कन्ध सब जगह भरे हुए हैं।

जीव में चुम्वक की तरह से आकर्षण शक्ति (अपनी ओर कशिश करने-खींचने की ताकत) मौजूद है तथा उन कार्माण स्कन्धों में लोहे की तरह जीव की ओर 'खिंच जाने की शक्ति' मौजूद है।

तदनुसार संसारी जीव में मन के विचारों से, बोलने से अथवा शरीर की किसी हरकत से वह आकर्षण शक्ति हर एक समय जागृत (हरकत रूप) रहा करती है क्योंकि सोते, जागते, उठते, वैठते, चलते आदि किसी भी हालत में 'सोचने, बोलने या शरीर द्वारा कोई काम होने रूप यानी-मन, वचन, शरीरकी कोई न कोई हरकत अवश्य होगी अतः उस व्याकर्पण शक्ति (जैन-दर्शन में जिसे 'योगशक्ति' कहते हैं) के द्वारा वे कार्माण स्कन्ध (कार्माण मैटर) आकर्पित (कशिश) होकर जीव के साथ सदा दूध पानी की तरह एकमेक होकर लिपटते रहते हैं। जैसे पानी में रक्खा हुआ लोहे का गर्म गोला अपनी ओर पानी को खीचता रहता है। तथा-वह गोला जव तक गर्म वना रहेगा तब तक वह अपनी तरफ पानी को अवश्य खींचता रहेगां। इसी तरह संसारी जीवमें जवतक कोध, अभिमान, छल, लोभ, विषय-वासना, प्रेम, बैर आदिफे निमित्तसे मन, वचन, शरीरकी हरकत (किया) होती रहेगी तव तक जीव कार्माण स्कन्धों को अपनी जोर बराबर खींचता रहेगा और वे खिंचे हुए कार्माण स्कन्ध उस जीव के साथ एकमेक होते रहेंगे।

जीव के साथ दूध पानी की तरह एक मेक रूप से मिला हुआ वह कार्माण स्कन्ध ही जीव के ज्ञान, सुख, शान्ति आदि गुणों को मैला करता रहता है, जीव की स्वतंत्रता छीन कर उसको पराधीन वना देता है और जीव को अनेक तरह के नाच नचाता रहता है। उसी कार्माण स्कन्ध को 'कर्म' कहते हैं। मांग्य, तकदीर, देव आदि सब उसी के दूसरे नाम हैं।

जैसे प्रामोफोन के रिकार्ड में गाने वाले की ध्वनि (आवाज) ज्यों की त्यों समा जाती है ठीक उसी तरह जीव के साथ मिलने वाले उन कार्माण स्कन्धों में भी जीव की मन, वचन, शरीर से होने वाली अच्छी, बुरी किया (हरकत) की छाया ज्यों की त्यों अंकित हो जाती है। जीव यदि अपने मन से, वोलने से या शरीर से कोई अच्छी किया कर रहा है तो उस समय के आकर्षित (र्काशरा) हुए कार्माण स्कन्धों में अच्छा यानी भला करने का असर पड़ेगा और यदि उस समय उसके विचार, वचन या शरीर की किया किसी लोभ, अभिमान आदि -[ 22]-

के कारण वुरी है तो उन आकर्पित (कशिश) होने वाले कार्माण स्कन्धों में वुरा यानी विगाड़ करने का घ्रसर पड़ेगा। जिस तरह रिकार्ड प्रामोफोन के ऊपर सुई की नोंक से उसी तरह की गाने की आवाज निकालता है जैसी कि उसमें खांकित (जज्ज) हुई थी ठीक, इसी तरह कर्म का नशा समय पर जीव के सामने उसी रूप में प्रगट होता है जिस रूप में जीव ने उसे घ्रपने साथ मिलाया है। यानी— जिस कर्म में आच्छा घ्रमर पड़ा है वह जीव को घ्रच्छी तरफ प्रेरित करके घ्रच्छा सुखकर फल देगा और जो वुरे घ्रसर वाला कर्म जीव ने घ्रपने साथ मिलाया है वह दुखदायक साधनों की घ्रोर जीव को प्रेरित कर के दुखी वनावेगा।

## कर्मी के भेद

वैसे तो जीवोंकी अगणित ( वेतादाद ) तरह की कियाएँ होती हैं तदनुसार कर्म भी अगणित तरह के वना करते हैं किन्तु उनके मोटे रूप से आठ भेद होते हैं। १- ज्ञानावरण २- दर्शनावरण, ३- वेदनीय, ४- मोहनीय, ४- आयु, ६- नाम, ७- गोत्र, द- अन्तराय।

१-ज्ञानावरण कर्म वह है जो कि आत्मा के ज्ञान गुए को छिपाता है, उसको कम कर देता है। आत्मा में शक्ति है कि वह सारे संसार की भूत (गुजरा हुआ जमाना) भविष्यत् (आइन्दा जमाना) और वर्तमान (मौजूदा वक्त) समय की सव वातों को ठीक जान लेवे, किन्तु ज्ञानावरए कर्म के कारएए -[ १६ ]-

म्रात्मा की वह ज्ञान शक्ति प्रगट नहीं होने पाती।

जिस समय कोई मनुष्य दूसरे मनुष्य के पढ़ने लिखने में रुकावट डालता है, पुस्तकों का और पढ़ाने सिखाने वाले गुरू का अपमान करता है, अपनी विद्या का अभिमान करता है तथा इसी प्रकार के और भी ऐसे अनुचित कार्य करता है जिससे दूसरे के या अपने ज्ञान बढ़ने में रुकावट पैदा हो तो डस समय उसके जो कार्माण पुद्रल आ कर कर्म बनता है डसमें डसकी ज्ञानशक्ति को दबाने की तासीर पड़ती है । यदि कोई पुरुष अपनी अच्छी नीयत से यह उद्योग करे कि सब कोई पढ़ लिख कर विद्वान बने, कोई मूर्ख न रहे तो डस समय की डसकी डस कोशिश से डसका ज्ञानावरण कर्म ढीला हो जाता है, डसकी ज्ञानशक्ति अधिक प्रगट होती है ।

श्राज हम जो अपनी आंखों से किसी को मूर्ख, किसीको विद्वान, किसी को चुद्धिमान और किसी को चुद्धिशून्य देखते हैं, उसका कारण ऊपर कहे हुए दो तरह के कार्य ही हैं।

२--दर्शनावरण कर्म वह है जो कि आत्माके दर्शन गुए को पूरा प्रगट न होने दे। दर्शन गुए आत्मा का ज्ञान से मिलता जुलता बहुत सूत्त्म गुए होता है जो कि ज्ञान के पहले हुआ करता है।

जब कोई मनुष्य दूसरे मनुष्य के दर्शन गुएा में रुकावट ् डालता है, दूसरे की झांखें खराव करता है, झन्धे मनुष्यों का खौल उड़ाता है इत्यादि, उस समय उसके **दुर्शनावर् सा**  कर्म बहुत जोरदार तथ्यार होता है और जिस समय इनसे उलटे अन्छे काम करता है तव उसका दशॅंनावरण कर्म कम-जोर हो जाता है, साथ हीं दर्शनगुए प्रगट होता जाता है।

३--वेदनोय कर्म वह है कि जिसके कारण जीवों को इन्द्रियों का सुख या दुख प्राप्त (हासिल) करने का अवसर (मौका) मिलता है यानी-जीवों को इस कर्म की वजह से सुख दुख मिलाने वाली चीजें मिलती हैं।

यह कर्म दो प्रकार का है साता श्रौर असाता । साता वेदनीय के कारण संसारी जीव इद्रियों का सुख पाते हैं। श्रौर श्वसाता वेदनीय कर्म का फत्त दुख मिलना होता है।

यदि कोई मनुष्य किसी दूसरे मनुष्य को त्रुरे विचार से (इरादे से ) मारे, पीटे, दुख देवे, रुलावे, रंज पैदा करावे श्रथवा खुद छाप ही श्रपने छापको किसी त्रुरे भाव से दुख दे, रोवे, शोक करे, फांसी लगा ले छन्य तरह से छात्महत्या (खुदकशी) करले इत्यादि, तो उसके इस प्रकार के कामों से छासाता वेदनीय कर्म वनता है जो कि छापने समय पर दुख पैदा करता रहता है।

यदि कोई पुरुप दूसरों का उपकार करे, अन्य जीवों के दुख हटाने का उद्योग करे, शान्ति से अपने दुखों को सहे, दया करे आदि। यानी— अपने आपको तथा दूसरे जीवोंको सेवा भाव से, दयाभाव से सुख पहुंचाने का काम करे तो उसके साता वेदनीय कर्म बनेगा जोकि अपना फल्ज उसको सुखकारी देगा ।

8- मोहनोय कर्म- वह हैं, जो कि आत्मा में राग द्वेष, कोध, अभिमान, छल कपट, लोभ आदि वुरे २ भाव उत्पन्न करता है। शरीर, धन, स्त्री, पुत्र, मकान आदि से मोह ( प्रेम ) इसी कर्म के निमित्त से होता है। दूसरे को अपना शत्रु (दुरमन) मान लेना भी इसी कर्म के निमित्त से होता है।

अर्थात्— यह कर्म आत्मा पर ऐमी मोहनी ( वशीकरण या जादू ) डालता है, जिससे आत्मा को अपने भले त्रुरे का विचार जाता रहता है। जिन शाग्ति, चमा, सत्य, विनय, संतोष आदि वातों से आत्मा की भलाई होती है उन वातों से इस कर्म के कारण आत्मा दूर भागता है और जिन वातों से बेर, अशाग्ति, लालच, कोय, घमण्ड, संसारी चीजों से मोह पैदा होता है उन वातों की ओर इस आत्मा का खिचाव हो जाता है।

जो जीव या मनुष्य दुष्ट स्वभाव वाले, कोधी (गुस्सा-वाज ) अभिमानी ( धमंडी ) उपद्रव करने वाले, मनगड़ाछ, धोखेवाज, लालची, हिंसक, निर्देय ( वेरहम ) अधर्मी अन्यायी देखने में आते हैं उनका मोहनीय कर्म वहुत तीव्र है। तथा जो मनुष्य सदाचारी, चमाशील, निरभिमानी, सरल, परोपकारी विरागी देखे जाते हैं; समफना चाहिये कि उनका मोहनीय कर्म बहुत हलका है।

क्रोध, मान, छल, लोभ, मोह वैर आदि दुर्भावों के

निमित्त से ही प्रायः दूसरे २ बुरे भाव पैद। हुआ करते हैं और ऐसे ही बुरे विचारों से तथा खराव कार्यों से बुरे कर्म वंधते हैं। इस लिये असलियत में मोहनीय कर्म ही अन्य सव कर्मों के वंधने का कारण समफना चाहिये। इसी कारण यह कर्म अन्य सब कर्मों से अधिक बुरा है।

हिंसा, धोखेवाजी, घमंड, श्रन्याय, अत्याचार, लोभ, काम, कोध आदि करने से सच्चे पूज्य परमात्मा, गुरू, शास्त्र की निन्दा करने से, दूसरों को ठगने आदि बुरे कार्य करने से मोहनीय कर्म तैयार 'होता है और इनसे उलटे अच्छे कार्य किये जार्धे तो मोहनीय कर्म हलका होता जाता है।

५- आग्रु कर्म - वह है, जोकि जीव को मनुष्य, पशु, देव, नरक इनमें से किसी एक के शरीर में घ्रपनी घ्रायु (उम्र) तक रोके रखता है। उस शरीर में से निकल कर किसी दूसरे शरीर में नहीं जाने देता। जिस प्रकार जेलर किसी सख्तकैंद वाले कैंदी को कुछ समय के लिये काल कोठरी में वंद कर देता है। उससे निकल कर दूसरी जगह नहीं जाने देता। उसी प्रकार यह कर्म भी पडले कमाये हुए कर्म के घ्रनुसार पाये हुए मनुष्य घ्रादि के शरीर में उस उम्र तक रोके रखता है जो कि उसने पहले जन्म में वान्धी थी।

जो जीव दयालु, परोपकारी, धर्मात्मा, सदाचारी होते हैं, हिंसा आदि पापों से दूर रहते हैं सन्तोषी होते हैं वे देव श्रायु कर्म बांधते हैं। जिन जीवों के कार्य न बहुत अधिक अच्छे होते हैं और न बहुत अधिक ख़राव ही होते हैं, विना कारण किसी को कष्ट नहीं देते, अधिक लालची, अधिक क्रोधी नहीं होते, उनके मनुष्य आयु दर्म बंधता है।

जो जीव दूसरों को ठगने में, धोखा देने में, छल-कपट करने में, झूठ बा तने में, मीठी वातें वनाकर दूसरों को फंसा लेने में, विश्वासघात करने में प्रायः ( श्वर्क्सर ) लगे रहते हैं वे प्र्यू आयु कर्म को आगे के वास्ते अपने लिये तैयार करते हैं।

और जो जीव ऋधिक दुष्ट होते हैं, हिंसा करना, विना कारण दूसरों का नाश करना, सदा दूसरों के विगाड़ में लगे रहना, बल पूर्वक ( ज्ञबर्दस्ती ) दूसरों का धर्म विगाड़ना श्रादि बुरे निंद्य काम करना ही जिनका काम होता है वे जीव नरक आयु वान्धते हैं।

**६**—नाम कर्म वह है कि जिसके कारए संसारी जीवों के अच्छे बुरे शरीर वन जाते हैं। जैसे चित्र बनाने वाला अनेक तरह के चित्र (तसवीरें) बनाया करता है, उसी प्रकार नामकर्म के कारए, सुडौल, वेडौल, लम्वा; ठिंगना, छुवड़ा, काला, गोरा, कमजोर हड्डियों वाला, मजवूत हड्डियों वाला आदि अनेक तरह के शरीर तयार होते हैं।

यह कर्म दो प्रकारका है-शुभ और अशुभ । जिसके कारण अच्छा धुडौल, सुहावना सुन्दर शरीर बनता है वह -[ २१']--

शुभनामकर्मा है। और जिससे वेडौल, कुनड़ा, वदसूरत श्रादि र्खराव शरीर बनता है वह अशुभनामकर्मा है।

जो जीव कुवड़े, वौने, छूले, लंगड़े आदि असुन्दर ( बद-सूरत ) जीवों को देखकर उनका मखौल उड़ाते हैं, अपनी खूबसुरती का घमण्ड करते हैं, अच्छे सदाचारी मनुष्य को दोप लगाते हैं, दूसरों की सुन्दरता विगाड़ने का उद्योग करते हें, उनके ग्रुभनामकर्म वनता है। और जो इनसे उलटे अच्छे कार्य करते हें वे अपने लिये ग्रुभनामकर्म तैयार करते हें।

9-गोन्नकर्म वह है जो जीवों को ऊंचे नीचे कुल (जातियों) में उत्पन्न करे। जिस प्रकार कुम्हार कोई तो वड़ा श्रादि ऐसा वर्तन बनाता है जिसको लोग ऊंचा रखते हैं, उसमें घी, पानी रख कर पीते हैं तथा कोई कुनाली श्रादि ऐसा वर्तन भी वनाता है जो कि टट्टी पाखाने के लिये ही काम श्राता है जिसको कोई छूता भी नहीं।

इसी प्रकार गोत्रकर्म के कारण कोई जीव तो चत्रिय, हाझण त्रादि श्वच्छे कुलीन घर में पैदा होता है और कोई चमार, मेहतर, चांडाल आदि नीच कुन्न में उत्पन्न होता है, जिनका नीच काम करके आजीविका करना ही खास काम होता है।

देव तथा च्रत्रिय, ब्राह्मण, आदि मनुष्य अंचगोत्र कर्म

-[ २२ ]-

के निमित्त से होते हैं और चमार, चांडाल आदि मनुष्य, पशु तथा नरक वाले जीव नीचगोत्र कर्म के कारण होते हैं। इस प्रकार नीच, ऊंच के भेद से यह कर्म दो प्रकार का है।

जो मनुष्य अपने बड़प्पन का घमण्ड करता रहे, दूसरों को छोटा सममता रहे, अपनी वड़ाई और टूसरों की निन्दा करना जिसका ख़ास काम हो, अपनी जाति, कुल आदि का अभिमान करे, कमीने ख़याल रक्खे, अच्छे पुरुपों का तथा पूज्य देव, गुरु का विनय न करे (वेइज्जती करे) वह जीव नीच गोत्र बांधता है और जो इन कार्यों के विरुद्ध अच्छे कार्य करता रहता है उसके **ऊंचगोन्न** तैयार होता है।

प-अन्तराय कर्म वह है जोकि अच्छे कार्यों में विद्य ( रुकावट ) डम्ल दिया करता है या जिसके निमित्त से अच्छे ( फायदेमन्द ) कार्यों में विद्य आजावे । जैसे दो व्यापारियों ने एक साथ एक ही व्यापार शुरू किया । उनमें से एक ने तो उस व्यापार में अच्छा धन पैदा किया, किन्तु दूसरे व्यापारी के माल वेचते समय वाजार मन्दा हो गया और ख़रीदते समय मंहगा हो गया । घर में पुत्र के वीमार हो जाने से वह ठीक समय पर जवकि उसे लाभ ( मुनाका ) होता खरीद विक्री नहीं कर पाया । फल यह हुआ कि उसने कुछ भी न कमाया । यह तो वात दूर रही किन्तु अपनी पूंजी से भी हाथ धो चैठा । -[ २३ ]--

यहां पहले व्यापारी को श्रन्तराय कर्म ने नहीं दवाया था, जिससे कि उसको अपने व्यापारमें कोई बिध्न नहीं आया। इस कारएा वह धन पैदा करने में सफल हो गया और दूसरे व्यापारी को पहला वांधा हुआ अन्तराय कर्म अपना फल दे रहा था, इस कारएा उसको निमित्त ऐसे मिले जिससे कि वह अपने व्यापार में असफल (नाकामयाव) रहा।

दूसरे जीवों के खाने पीने में विघ्न करने से, दूसरों की काम त्र्याने योग्य चीजों को विगाड़ देने से, साधारण जनता (पव्लिक) के विरुद्ध कोई लाभ उठाने से, दान करने वाले को दान करने से रोक देने के कारण, किसी के बलवान (ताकतवर) वनने में कोई रुकावट खड़ी कर देने से, इत्यादि युरे कार्यों से अन्तराय कर्म वनता है और इससे उलटे अच्छे कार्य करने से अन्तराय कर्म वाका होता है।

इन आठ कमों में साता वेदनीय, मनुष्य आयु, देव आयु शुभ नामकर्म, ऊंच गोत्रकर्म ये कर्म पुण्य कर्म ( अच्छे कर्म ) माने गये हैं, क्योंकि इनके कारण जीवों को कुछ सांसारिक सुख मिलता है। इनके सिवाय रूप सभी पापकर्म यानी दुखदायक बुरे कर्म हैं।

जिस समय जीव अच्छे कार्यं करता है, सत्य, दया, ज्ञमा, सरल व्यवहार करता है, परोपकार, विनय, सदाचार से कार्य करता है तब उसके पुण्य कर्मों में अनुभाग ( रस ) बढ़ता है जिससे वह आगामी समय में सुख पाता है। और जिस समय जीव हिंसा, झूठ, धोखेवाजी, व्यभिचार, क्रोध, अभिमान लोभ, अन्याय, अत्याचार करता है तब उसके पाप-कर्मों में रस बढ़ता हे यानी वे ज्यादा मजवूत होते जाते हें जिसका नतीजा आगे चल कर बुरा भोगना-पड़ता है।

# स्थिति और अनुभाग

पीछे यह वतलाया जा चुका है कि मानसिक विचार, वचन की धारा और शरीर की किया जिस उद्देश (इरादे या मंशा) के अनुसार होती है आकर्षित (खींचे हुए) कार्माए स्कन्धों में उसी तरह का सुधार, विगाड़, भला, बुरा करने का असर पड़ता है। यहां पर एक यह वात ध्यान में और रखनी चाहिये कि जीव जो भी काम करता है वह या तो तीव्रता (गहरी दिलचस्पी) से करता है, या मंद रूपसे यानी वेमना (दिलचस्पी न लेकर) करता है इस वात का प्रभाव भी उस खींचे हुए और दूध पानी की तरह अपने आत्मा के साथ मिजाये हुए कर्म पर पड़ता है। तदनुसार उस कर्म में थोड़े या बहुत समय तक, कम या अधिक सुख दुख आदि फल देने की शक्ति पड़ जाती है।

हैंसे एक मनुष्य अपना वदला लेने के लिये वड़े कोधके साथ किसी को मार रहा है उस मनुष्य द्वारा कमाये हुए 'असाता वेदनीय' कर्ममें लंचे समय तक, वहुत ज्यादा दुख देने का असर पड़ेगा और जो मनुष्य अपनी नौकरी की खातिर अपने मालिक की आज्ञा से लाचार होकर किसी को मार रहा है वह भी श्रपाता वेदनीय कर्म वांवेगा किन्तु उसमें थोड़े समय तक हलका दुख देने की शक्ति पड़ेगी। एक नौकर-पुजारी भगवान की भक्ति पूजा ऊपरी मन से करता है उसको पुरुष कर्म थोड़े समय तक हलका फल देने वाला वंधेगा जो स्वयं घ्रपनी घ्रन्तरंग प्रेरणा से बड़ा मन लगा कर भक्ति पूजन करता है उसका कमाया हुन्ना पुण्य कर्म द्राधिक समय तक घ्रधिक सुखदायक फल देगा।

समय की इसी सीमा ( मियाद ) को 'स्थिति' और फज्ञ देने की कम अधिक शक्ति को 'श्रनुभाग' कहते हैं।

# कर्म फल कब देते हैं

कर्म बन जाने के पीछे तत्काल ही अपना फल नहीं देने लगता किन्तु कुछ समय वीत जाने पर उदय में ज्याता है। जैसे हम भोजन करते हैं भोजन में खाये गये दूध, चात्रल, रोटी, फल आदि पदार्थ पेट में पहुंचते ही रस नहीं वन जाते हैं कुछ समय तक पेट की मशीन पर वह खाया हुआ भोजन पकता है तव उस भोजन का रस, खुन आदि बनता है। उसी तरह कार्माण स्कन्ध जव आत्मा के साथ सूच्म शरीर के रूप में मिल जाते हैं तब कुछ समय बीत जाने पर अपने स्वभाव (तासीर-प्रकृति) के अनुसार अच्छा बुरा फल देना शुरू करते हैं। जिस कर्मकी जितनी लम्बी स्थिति (मियाद) होती है वह कमे उसी के अनुसार कुछ समय पीछे उदय होता है जिसकी स्थिति -[ २६ ]--

थोड़ी होवी है वह जल्दी फल देने लगता है ।+

जैसे हम दूय, चांवल, गन्ना, पन्तरा चादि हलके पदार्थ खार्वे तो वे जल्दी पच कर रस वन जाते हैं, और यदि केला, वाटी, वादाम चादि भारी, गरिष्ठ चीर्जे खार्वे तो वे देर में पचते हे और उनका रस देर से वनता है। इसी के चतुसार लम्वी नियाद वाले कर्म देर से उदय में चाते हैं, थोड़ी नियाद वाले कर्म इन्दी फल देने लगते हैं।

संसार में बहुतसे पापी जीव घोर पाप करते हुएमी मुखी दीख पड़ते हैं, रात दिन व्यभिचार करने वाली मी वेश्याएं ठुखी नहीं देखी जातीं इसका कारण यही है कि टनके क्साये हुए पाप कर्मों में बुरा, दुखतायी फल देने की शांक बहुत ज्यादा, लन्वे समय तक की पड़ी है इस लिये टनको उन पाप कर्मों का फल भी जरा देर से मिलेगा संभव है वह इस जन्म के पीछे दूसरे जन्म में मिले।

जो जीव दलका पुण्य या पाप करते हैं उनके कमाये कर्मो में थोड़ी मियार पड़ती है तरनुसार वे उदय भी जल्दी हो छाते हैं यानी— जल्दी फल मिल जाता है ।

# फल देने के पीछे

फल देने के पीछे, कामाँग स्कन्ध निःसार हो जाते हैं

एक कोड़ाकोड़ी सागर ( असंख्य वर्षों ) का स्थिति बाता कर्म एक सौ वर्ष पीछे फल टेने योग्य होता है। -[ २७ ]--

उनमें आत्मा के साथ लगे रहने की शक्ति नहीं रहती तब वे कार्माण स्कन्ध अपने आप आत्मा से अलग हो जाते हैं। जैसे सर्प के शरीर का पुराना चमड़ा (केंचुली) उसके शरीर से उत्तर जाती है उसी तरह कर्म भी अपना कार्य करके आत्मा से अलग हो जाते हैं।

इस तरह पहले के कर्म अपना फल देकर आत्मा से अलग होते रहते हैं और नये २ कर्म आत्मा से वंधते रहने हैं। जिस तरह कि समुद्र में हजारों नदियों का पानी प्रति समय आता रहता है और डधर सूर्य की गर्मी से उसका वहुत सा पानी भाप वन कर उड़ता भी रहता है। जिस प्रकार कोई ऋएगी (कर्जदार) मनुष्य पहले का कर्जा (चुकाता) है किन्तु लाचार होकर अपने खाने पीने के लिये नया कर्ज भी ले लेता है इस कारण वह कर्ज से नहीं छूट पाता। इसी प्रकार संसारी जीव पहले कमाये कर्मों का फल भोग कर ज्य़ों ही उनसे छूटता है त्यों ही अपने भले बुरे कार्मो से और नया कर्म कमा लेता है । इसी कर्मों की डवेड़ बुन के कारण जीव संसार में हमेशा से ( अनादि समय से ) अनेक योनियों में जन्मता मरता चला आ रहा है।

### कमोँ में उल्टन पलटन

कमाये हुए कमें में उलटन पलटन भी हुआ करती है। जिस तरह खाये हुए पदार्थ का असर हम वदल सकते हैं किसी आदमी ने भूल से या जान वृक्त कर विष खा लिया और उसके -[ २५ ]-

पीछे विषनाशक दवा खा ली तो वह विष उस आद्मी पर अपना आसर नहीं कर पावेगा या बहुत थोड़ा असर करेगा। इसी तरह किसी मनुष्य ने क्रोध में आकर किसी को मारा जिससे उसने किसी मनुष्य ने क्रोध में आकर किसी को मारा जिससे उसने असाता वेदनीय ( टुखदायक ) कर्म बांधा किन्तु उसके बाद उसे अपने किये पाप पर पश्चात्ताप हुआ उसने फिर परोपकार, दया, त्तमा, शान्ति आदि से ऐसा जबर्दस्त साता वेदनीय (सुख-दायक) कर्म वान्धा कि जिसने पहले के दुखदायक कर्म को भी सुखदायक या कम दुखदायक बना दिया।

इसी तरह बांघे हुए कमों के विपरीत ( ख़िलाफ) काम करने से कमों की तासीर ( प्रकृति ) पलट जाती है, तथा उनकी मियाद ( स्थिति ) तथा शक्ति घट जाती है, और वांघे हुए कमों के अनुकूल ( मुआफिक ) कार्य करते रहने से वांधे हुए कमों में शक्ति अधिक हो जाती है, उनकी स्थिति ( मियाद ) भी अधिक लम्बी हो जाती है।

कोई कोई ऐसे वज्र कर्म भी वान्ध लिये जाते हैं जिनके वांधते समय घोर पापरूप या पुण्य रूप मानसिकविचार, वचन या शारीरिक किया होती है कि उन कर्मों में ऐसी अवल शक्ति पड़ जाती है जिसको जराभी हिलाया चलाया उलटा पलटा नहीं जा सकता। अतः वे अपना नियत (मुकर्रिर) फज़ देकर ही जीव.का पीछा छोड़ते हैं। ऐसे कर्म 'निकांचित' कहलाते हैं। कर्म की तासीर (प्रकृति) वदल जाने को 'संक्रमग्।' तथा स्थिति + संक्रमण कर्म की मूल प्रकृतियों में, दर्शन-चरित्र मोह-नीयमें तथा आयु कर्म की उत्तर प्रकृतियों में नहीं होता है। -[ २६ ]-

न्ननुभाग ( मियाद, शक्ति ) घट जाने को 'श्रपकर्पण' और वढ़ जाने को 'उत्कर्पण' कहते हैं ।

## फिर कमोंं से छुटकारा कैसे हो

"जव कि पुराने कर्म अपना फल देकर दूर होते जावें और नवीन कर्म आत्मा के साथ लगते जावें तत्र इस कर्मवन्धन से छुटकारा कभी नहीं हो सकता। इस कारण जीव जैसे अनादि काल से संसार में घूमता चला आ रहा हे वैसे ही अनन्त काल तक घूमता रहेगा। फिर जीव को मुक्ति किस तरह प्राप्त होगी ?" यह एक प्रश्न सामने आखड़ा होता है इसका उत्तर यह है कि----

जिस तरह ऋए के बोभ से दबा हुआ एक मनुष्य अपना पिछला कर्जा अधिक भुगताना शुरू करे और आगे को कर्जा लेना बन्द कर दे अथवा थोड़ा लेने लगे तो वह छुछ दिन बाद कर्जें से बिलक्कुल छूट जायगा। इसी प्रकार संसारी जीव धन दौलत, पुत्र, मित्र, स्त्री, माता, आता आदि के मोह में फंसा हुआ किसी को अपना समफ कर उससे प्रेम करता है, किसी को अपना वैरी समफ कर उससे वैर करता है, किसी से भगड़ता है, किसी को मारता है, किसी के साथ विख्वासघास करता है, किसी पर कोध करता है, किसी के साथ विख्वासघास करता है, किसी पर कोध करता है, किसी की खुशामद करता है इत्यादि, अनेक तरह के ऐसे काम करता है जो कि नये २ कर्मचंधन के कारण होते हैं किन्तु जब इस जीव को यह टढ़ विखास हो जावे कि— ''सांसारिक पदार्थ तथा पुत्र, मित्र आदि परिवार न मेरा है और न मैं इनका हूं। यह सब स्वार्थ साधन का

जैसे किसी सेठको अपने मुनीम की वेईमानी का विश्वास हो जावे तो वह चतुर सेठ ऊपर से मुनीम के साथ प्रेम रखता हुआ भी भीतर से उससे नफरत करता है और इसी कारण आगे के लिये उसके हाथों मोटी रकमें सोंपना वन्द कर देता है चाऌ हिसाव भी धीरे २ डससे लेता जाता है। इसी प्रकार जिस जीव को आत्माके स्वरूप का तथा शरीर, पुत्र, मित्र आदि के पृथक्त्व ( जुदेपन ) का विश्वास तथा भेदज्ञान हो जाता है तव वह या तो गृहस्थाश्रम छोड़ कर साधु हो जाता है आध्यवा लाचारी से इतना त्याग नहीं कर सकता तो गृहस्थ आश्रम में रहता हुआ भी घर धन्धे के काम ऊपरे-मन से करता है दिल- चस्पी से नहीं करता, उनको दिलसे वुरा समझता हुआ लाचारी से करता है जिस तरह धाय दूसरे के बच्चे को ऊपरी प्रेम दिखलाती हुई पालती है अथवा वेश्या धन की खातिर पुरुपों के साथ वनावटी प्रेम दिखलाती है। ऐसी ही दशा डस भेदविज्ञानी की हो जाती है।

• तव वह अन्याय, अत्याचार, पाप कार्य अपने आप छोड़ कर कोध, मान, फरेव, लोभ, विपयवासना आदि को यथाशक्तिं कम करता जाता है। इस तरह के आचरण को जैनदर्शन में सम्यक्चारित्र ( Right conduct—सहीअमल) कहते हैं। जिसका नतीजा यह होता जाता है कि वह कमों के भार से वहुत हलका होता जाता है। आगामी कर्म-वन्ध थोड़ा होता जाता है।

जिस समय घर वार छोड़ कर वह साधु वन जाता है उस समय सांसारिक मंमटों से विलकुल ज्ञलग होकर शांति, चमा, धीरज, सन्तोप, ब्रह्मचर्य आदि का पूरा आचरण (अमल) करता है इसके सिवाय अपने मानसिक विचारों को सव ज्रोर से इटाकर, आत्मध्यान (आत्मा की समाधि) में निश्चल हो जाता है। उस समय मोह, क्रोध आदि भाव न रहने के कारण आत्मा कार्माण स्कन्धों का आकर्पण करना वन्द कर देता है जिससे कर्म वनने वन्द हो जाते हैं और पहले के कमाये हुए कर्म अपना विना कुछ फल दिये आत्मा से दूर होते जाते हैं। जिस तरह किसी मनुष्य ने विप खा लिया होवे उसके वाद वह --[ ३२ ]--

विषनाशक रेचन वटी या वमनकारक औपधि खा लेवे तो वह विप विना कुछ हानि पहुंचाये टट्टीके साथ या उल्टी (वमन-कय) के साथ निकल जाता है इसी प्रकार आत्मध्यान के वलसे संचित

कर्म भी बिना कुछ हानि पहुंचाये आत्मा से दूर हो जाते हैं। इस प्रकार आत्मा सत्य विश्वास, सत्य ज्ञान और सत्य आचरण में पारङ्गत (भरपूर) होकर कर्मों से विलकुन छूट जाता है जिसको कि 'मुक्ति' कहते हैं। मुक्त आत्मा संसार के सब आत्माओं से डच्च-उन्नत होता है। अतः उसको परम-आत्मा यानी-परमात्मा भी कहते हैं। वह फिर कभी वन्वन में नहीं फंसता। उस समय पूर्णज्ञानी, पूर्णमुखी हो जाता है।

## सारांश

मतलव यह है कि यह जीव अपनी भूल से काम, क्रोध, मोह आदि के वश होकर कर्म-वन्धन में फंसता है जैसे कि मकड़ी अन्य मक्खी आदि जन्तुओं को फंसाने के लिये जाल बनाती है किन्तु स्वयं (खुद) उसमें फंस कर मर जाती है। यही दशा इस संसारी जीव की हुआ करती है। परन्तु जब यह जीव अपनी भूल का अनुभव करके मोह माया आदि बंधन के कारण त्याग देता है तब कर्म बन्धन से छूट कर मुक्त हो जाता है जिस तरह रस्सी को उलटा बटने पर रस्सी खुल जाती है।

इसी विपय पर स्व० श्रीमान कविवर वा० न्यामतसिंह को बनायी हुई एक कविता यहां पर देते हैं---- -[ ३३ ]--

कर्म की रेख में भी मेख, त्रुध जन\* मार सकते हैं। कर्म क्या है उसे पुरुपार्थ+ से संहार † सकते हैं। कर्म संचित ‡ वुरे गर हैं तो, भाई इसका क्या डर है, वुरे ऐमाल-नामे को भी, वो सुधार सकते हैं ॥ कर्म से तो बड़ा वलवान § है पुरुषार्थ टुंनिया में, उदय भी कर्म का गर हो, उसे भी टाल सकते हैं। ज्ञान सम्यक्त से चारित्र से तप श्रौर संयम से, पाप दरिया में डूवे को, इम डभार सकते हैं। करम का डर जमा रक्खा है हौवा की तरह यूं ही, इन्हें तो ध्यान के इक तीर से भी मार सकते हैं। करें हिम्मत तो सारी मुश्किलें आसान हो जाविं। श्रगर दें हार हिम्मत तो विला शक हार सकते हैं। करें पुरपार्थ तो हम इम्तिहां में पास हो जाएं, कर्मों के पुराने सारे परचे फाड़ सकते हैं। कर्म सागर × से होना पार 'न्यामत' गरचे मुश्किल है, मगर जिनधर्म के चप्पू | से नैया तार सकते हैं।

इस प्रकार सिद्ध हो गया कि जीव यदि ठीक उद्योग करे तो अनादि काल के लगे हुए कर्मों से भी छूट कर मुक्त हो सकता है।

\*बुद्धिमान । +कोशिश । † हटा । ‡ कमाये हुए । <sub>-</sub> § ताकतवर । × कर्मरूपी समुद्र । ∔ पतवार से ।

-[ 38 ]-

## कर्मों का फल क्या परमात्मा देता है ?

कर्मबन्धन या भाग्यनिर्माण के विपय में जैनदर्शन के साथ किसी तरह थोड़े बहुत अंतर से आर्य समाज, सनातन धर्मानुयायी, ईसाई, मुसल्मान आदि सहमत हो सकते हैं परन्तु जीव को कर्मों का फल देने के विषय में जैन सिद्धान्त के साथ वे सहमत नहीं हो सकते । जिसका कि मुख्य कारण यह है कि वे एक ऐसे परमात्मा को मानते हैं जो त्रिकालज्ञाता, सर्वत्र्यापक, सर्वशक्तिमान, दयालु श्रौर न्यायकारी है वह परमात्मा ही समस्त संसारी जीवों को उनके कर्मों के अनुसार सुख दुख आदि फल दिया करता है। संसार में समस्त जीवों को सुख दुख आदि जो कुछ भी हुआ करता है सब उस पर-मत्मा की ओर से हुआ करता है। न्यायाधीश (मजिष्ट्रेट) के समान न्याय भी परमात्मा करता है श्रौर जेल सुपरिन्टेन्डेन्ट के समान संसारी जीवों को दंड देने की व्यवस्था भी परमात्मा ही करता है। सारांरा यह है कि संसार में प्रत्येक चर आचर, पशु, पत्ती, मनुष्य आदि जीव जन्तु को जो किसी भी तरह का कष्ट या आराम मिल रहा है वह सब परमात्मा की घेरएा पर उसके (इन्साफ) के अनुसार मिल रहा है।

किन्तु उनकी इस मान्यता में निम्नलिखित अनिवार्य दोप आते हें---

१- संसार में कोई भी जीव पापी, अन्यायी, अत्याचारी ( नहीं ठहराया जा छकता क्योंकि हमारी निगाह में तो कसाई —[ ३४ ]—

निरपराध गायों को कत्तु कर रहा है, शिकारी हिरगों को मार रहा है, व्यभिचारी किसी सती स्त्री का जवर्दंस्ती शीलमंग कर रहा है, कोई निर्देय किसी दीन, हीन, निर्बल मनुष्य को सता रहा है किन्तु वह सव उस परमात्मा के किये हुए न्याय के अनुसार दंडव्यवस्था ( यानी-पहले जन्ममें किये हुए पापों की की सजा का इन्तिजाम ) ही माननी पड़ेगी ईश्वर की प्रेरणा से ही कसाई कत्ल कर रहा है, शिकारी शिकार खेल रहा है, व्यभिचारी बज्ञात्कार कर रहा है श्रौर दुष्ट मनुष्य गरीब को पीड़ा दे रहा है क्योंकि परमात्मा निराकार अशरीर है वह खुद श्रपराधी (कसूरवार) को सजा दे नहीं सकता इस लिये वह उन कसाई, शिकारी, व्यभिचारी, दुष्ट मनुष्यके द्वारा उन गायों, हिरणों, सती स्त्री आदि को सजा दिला रहा है। इस कारण जज की आज्ञा से किसी मनुष्य पर कोई सिपाही वेंत मार रहा है तो वह सिपाही उस मार पीट का जिम्मेवार नहीं है और न माना जाता है इसी तरह परमात्माके न्याय अनुसार उसकी प्रेरणा पर गौ त्रादिको पडले जन्मके अपराधोंकी सजा देने वाले कसाई. व्यभिचारी, शिकारी, चोर, डाकू आदि पापी नहीं कहे जा सकते क्योंकि वे तो जज रूप परमात्मा की त्रोर से पुजिस का काम कर रहे हैं। फिर भी परमात्मा की पुलिस का काम देने वाले, दूसरों को उनके कर्मों का फल सुगाने वाले वे चोर, डाकू म्रादि पुलिस द्वारा पकड़े जाते हैं और जेज़ में भेजे जाते हैं।

२- ईश्वर त्रिकालज्ञाता है इस लिये पहले से ही जान

—[ ३६ ]—

लेता है कि अमुक जीव ऐसा ऐसा बुरा पाप कार्य करेगा जिससे कि मुझे उसको सजा देनी पड़ेगी तो अपनी दयालुता तथा सर्वशक्तिमत्ता के कारण इ पहले से ही उन जीवोंको क्यों नहीं पाप करने से रोक देता है। 'पहले पाप कर लेने देना पीछे से दुखदायक इंड देना' यह काम दयालु ईश्वर का बहुत बिचित्र है!

३- जज सजा देते समय अपराधी को बतला देता है कि तुझे चोरी, जारी आदि की यह सजा दी जारही है किन्तु संसार में जीव जो अपने कर्मों का फल पा रहे हैं उन्हें परमात्मा कभी भी नहीं बतलाता कि तुमको यह सजा अमुक पाप की दी जारही है।

४- जज श्रल्पज्ञ (थोड़ा जानकार) है इस लिये वह सात्ती (गवाही) श्रादि से पूरे सुवूत लेकर जब कसूर का निर्णय कर लेता है तब उस श्रपराधी को सजा देता है। किन्तु पर-मात्मा तो सर्वज्ञ है उसे तो किसी गवाही की जरूरत नहीं फिर जीवों को सजा देने में वह इतनी देर क्यों करता है कि पहले जन्म के पाप कर्मो की सजा इस जन्म में मिजती है तुरन्त उसी समय दंड क्यों नहीं दे देता ?

४- कृतकृत्य, निर्विकार' परमात्मा को इन सांसारिक मगड़ों में पड़ने की क्या आवश्यकत। है ? किसी को रुलाना, किसी को सताना, किसी को डराना, धमकाना किसी को हंसाना आदि कार्य निर्विकार दयालुं परमात्मा के कदापि नहीं हो सकते ।

सच तो यह है कि यदि सचमुच सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान, दयालु, सर्वव्यापक परमात्मा जीवों को कमों का फज़ देने वाला हो तो संसार में जरा भी दुख, क्लेश, अन्याय, अत्याचार नहीं रह सकते। ''यदि मैं एक दिन के लिये भी ऐसा सर्वशक्तिमान पर-मात्मा बन जाऊं तो सारे संसार को पूर्ण सुखी, सदाचारी बना दूं।"

इस लिये सिद्ध होता है कि संसारी जीवों को उनके कर्मों का फज्ञ परमात्मा की त्रोर से नहीं मिलता है।

कमों का फल अपने आप मिलता है

जिस प्रकार भोजन करते समय इमारे श्राधिकार में यह वात रहती है कि हम जो कुछ खाना चाहें खा सकते हैं उस समय दाल, रोटी, चांवल आदि सात्विक हलका भोजन भी कर सकते हैं और रवड़ी, हलवा, भंग, शराव आदि गरिष्ठ, नशीले आदि पदार्थ भी खा सकते हैं किन्तु जिस समय वे हमारे गले से नीचे उतर जाते हैं उस समय उनका रस बनाना या अपनी प्रकृति के अनुसार फायदा नुकसान नशा आदि पैदा करना हमारे अधिकार की बात नहीं रहती । शराब पी लेने पर हम यह चाहें कि हमारे दिमाग पर नशा न चढ़े यह वात असंभव है इसी प्रकार कर्म कमाते समय तो हमारे अख्त्यार में है कि हम अच्छे काम करके अच्छे कर्म कमायें, पूर्व संचित कर्म के निमित्त से मिली बुरी परिस्थिति (मौके) में भी अपने परिणामों -[ ३५ ]--

(विचारों) को न बिगड़ने दें, संभाल कर रक्खें, अथवा अच्छी दशा में भी चुरे काम कर डार्ले परन्तु कर्म वान्ध लेने के पीछे फल मिलने की बात हमारे अधिकार से बाहर की वात हो जाती है। वहां तो जैसा कुछ कर्म बांधा है कर्म के नरंग से श्रात्मा स्वयं (खुद) वैसा अच्छा बुरा फल भोगने के लिये वैसे सुख, दुख दायक स्थान पर पहुंच जायगा। जिस योनि में शरीर पाने का भाग्य कमाया है 'गति' नामक कर्म की प्रेरणा से जीव अन्य किसी योनि में न जाकर नया शरीर पाने के लिये उसी योनिमें पहुंचेगा। जैसे नाव पानी में आप चलती है परन्तु मल्लाह जिस त्रोर उसे चलाना चांहता है, जाती उसी तरफ तथा उसी ठिकाने पर है इसी तरह जीव अपने कर्मों का फल भोगने के लिये शुभ अशुभ योनि में जाता खुद श्राप है किन्तु उसी स्थान पर पहुंचने की प्रेंरणा वह 'गति' कर्म करता है। इसी बातको भिन्न भिन्न कवियों ने निम्नलिखित रूप से बतलाया है---

कर्मण्येवाधिकारस्ते मा फत्तेपु कदाचन ।

यानी-अच्छा बुरा उद्योग करना तेरे अधिकार में है कर्मों का फल मिलना तेरे अधिकार में नहीं है।

कर्म जाहि दारुए दुख देंही, मति ताकी पहले-हर लेंही।

यानी-कर्म जिस जीव को भयानक कष्ट देते हैं उसकी वुद्धि को पहले ही बिगाड़ देते हैं।

> को सुख को दुख देत है, कर्म देत मककोर, उलमै सुलमै आप ही, धुजा पवन के जोर।

-[ 38 ]-

यानी-जीवको सुख दुख अन्य कोई नहीं देता है अपने कमाये हुए कर्म ही जीवको सुख दुख देते हैं। जैसे हवामें ध्वजा अपने आप ही बांससे एलम जाती है और अपने आप ही सुलम भो जाती है।

मतलव यह है कि कमों का फल दिलाने के लिये किसी अन्य न्यायाधीश की आवश्यकता नहीं कर्म की प्रेरणा से जीव र.यं (खुद) ऐसे कार्य करने के लिये प्रेरित होता है जिससे उसको अच्छा बुरा फल मिल जाता है। जिस समय शुभ कर्म उदय आता है उस समय जीव उस कर्म की प्रेरणा से ऐसे स्थान पर जा पहुंचता है जहां उसे कुछ सुख हासिल होता है और जब अशुभ कर्म का चक्कर चलता है तब दुखदायक स्थानों पर जा पहुंचता है जिससे कि दुखदायी निमित्तों से उसको दुख मिलता है।

जिस समय कर्म का उदय बलवान होता है उस समय जीव की विवेक शक्ति अपना कार्य नहीं करती इस लिये उस समय जीव कर्म के नशे में कर्म जैसा नचाता है वैसा नाचता है और कर्मा कर्म का उदय हलका होता है उस समय जीव की शक्तियों का विकास जोरदार होता है। आत: उस समय जीव अगर अपने विवेक से काम ले तो ऐसे काम भी कर सकता है जिससे कर्म की जंजीर कमजोर होकर टूटती चली जावे।

## सारांश

इस सब का निचोड़ यह है कि जीव अपने लिये कर्मकी

-[ so ]-

वेड़ियां स्वयं तयार करता है। अपने कारनामों से अपने (भलाई, बुराई) के वीज वो कर सुख दुख की खेती तयार करता है और फिर उनके अच्छे घुरे फल उसको खाने पड़ते हैं। अपने ही उद्योग से जीव देव बन सकता है और अपने ही उद्योग से नरक के दुख कमा सकता है तथा अपने ही उद्योग से कर्म जंजीर को तोड़ कर हमेशा के लिये स्वतन्त्र (पूर्ण मुक्त) भी हो सकता है।

परमात्मा के शुद्ध ज्ञान, शान्ति, निर्विकार आदि गुणों को तथा उसके स्वरूपको अपना आदर्श वनाकर जीव जव भक्ति स्तुति, पूजा करके वैसा विकास अपनी आत्मा में करने की कोशिश करता है तदनुसार शान्ति, चमा, सच्चे ज्ञान की कला उसमें प्रगट होती जाती है। इस आदर्श के तौर पर परमात्मा . जीव की सुख शान्ति मिलने में सहायता अवश्य करता है जैसे कि वलवान वनने के लिये किसी पहलवान का इतिहास पढना, कहानी सुनना या चित्र ( तसवीर ) देखना त्रादि मदद पहुंचाता है । इसके सिवाय परमात्मा स्वयं किसी को नरक, स्वर्ग नहीं भेजा करता । व्यवहार में वैसे यों कह दिया करते हैं कि परमात्मा की कृपा से हमको सुख मिला किन्तु इसका मतलव यों सममना चाहिये कि हमने परमात्मा को आदर्श ( Ideal ) तान कर शान्त, चमा शील, श्रच्छे गुणों के प्रेमी बनने की कोशिश की जिससे शुभ कर्म ( अच्छा भाग्य ) पैदा किया और . इस कर्म के कारण हम को सुख मिला । जैसे विजली के

प्रकाश में विद्यार्थी खुद पदना है जिन्तु पढ़ने में सहायना ने के जारण वह यों कह देना है कि निजली मुझे पढ़ाना है। इस टह्न से कर्म-सिडान्न को समय कर हमको ज्यपने जो पर स्वेड होकर ज्यपनी उर्छान के लिये खुद उपीम करना वाहिये।

समाप्त दि



अकलंक प्रेस मुलतान सिर्टा।

लिम्स निक्विन ट्रेंक्ट प्रशाहीत होंगे— १- जैनसंघ झा इतिहाम २- जैन वीरों की बीगता ३- ई. वा तत्वज्ञान ४- ईग्टर धीर जगन रचना ।

४-कर्तनिद्धान्त परिच्य-प्रन्तुन पुन्तक । मृगे धोच ४ मैंजड़ा।

न्धा विस्तायता विद्वासा का सम्मानया हूँ। पृष्ट १० मृत्य -) थोक. ४) सैकड़ा। ३- स्याहाद परिचय- इन पुल्वय में स्पू मिट्टान्त का जी कि जैन दर्म का मृत गतमा हे-बहुन मर से दुन्ह प्र्वक मनसाया गया है। मृत्य-) थे।क ४) सेक्वे

सायज निया अलल उद्याला का जासमता इस ट्रेक्ट से जैनधर्म ना ऐतिहानक परिचयः में भावना तिनक का व्यान्यान और जैनधर्म पर भार तथा विलायतो चिद्रांतों की सन्मनियां हैं । पृष्ट ४० मुल्य -) थोक. ४) मेंछड़ा।

२-जैनधर्म पर छोकमान्य तिलक का भाषण नथा अजैन विद्वानों का अभिमत-

?- लिलास्वरुप-चह प्रन्थ स्व० पं० भागचन्द्र न इग बनावा हुझा है। जिउन्त का स्वाध्याय करने योग्य छप् अंथ है। मृत्य ४ ज्याना। १०० प्रतिके प्राहकों को दील रुपये में

अकलंक जेन यन्थमाला के अहे उपरोगी झन्ध र