

# કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થો

: લેખક :

# પ્રેહ્ન હીરાલાલ રસિકદાસ કાપડિયા એમ. એ. --

5

પ્રેરક: શ્રીલક્તિસ્

પં. ૨૦૨૫ ] વીરસંવત્ ૨૦૯૫ [ ઇ. સ. ૧૯૬૯

#### : પ્રકાશક :

# શા. મથરાજજી ખુમાજ વાદથુવાડીવાલા હાલ સુ. વાઇ ( મહારાષ્ટ્ર )

### ः विज्ञाप्तिः

વિશેષ વિનંતિ કે આ પુસ્તક જેમને અબિપ્રાયાર્થ અપાય ત્રેમર્જુ પૈાતાના અભિપ્રાય પ્રેષ્ કાપડિયા ઉપર બારાપાર લખી માકલવા અને જેમને સમાલાચનાર્થે આ માકલાવાય તેમણે સમાલાચનાની નક એમને જ માકલવા કૃપા કરવી.

—પ્રકાશક

### : પ્રાપ્તિસ્થાન :

**શ્રી.માહનલાલ** જૈન જ્ઞાનભંડાર, ગાેપીપરું, સુરત-ર

#### : સુંદ્રક :

જશવંતસિહ ગુલાબસિંહ ઠાકાર સુરત સિટી પ્રિન્ટિંગ પ્રેસ, મેાટા મંદિર, સામે, **સ્1ૂરત−૧** 



આપણે! આ દેશ 'ભારત વર્ષ ' પરાપૂર્વયી અનેક દિશામાં અને વિવિધ ક્ષેત્રોમાં અને તેમાં પશુ વિશેષત: આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં અવનવી અને ચિરસ્મરણીય ભાત પાડતા આબ્ધા છે. એ અનેક દર્શનાની જન્મભૂમિ છે. એમાંનું એક દર્શન તે 'જૈન' દર્શન છે. એ પ્રાણીમાત્રની ઉન્નતિના માર્ગ દર્શાવે છે. 'કર્મસિદ્ધાન્ત' તે આ જૈન દર્શનના એક પ્રાણ છે. એના યથાર્થ અને પરિપૂર્ણ ભાષ થાય તે માટે જાતજાતના ગ્રન્થાે આજ દિન સુધીમાં રચાયા છે.

્ ગુજરાતીમાં અને તે પશુ આધુનિક માનસને સંતાષે એવા આકર પ્રંથ તૈયાર કરાવવાની પૂજ્ય શ્રી ભક્તિસુનિજી આજે કેટલાં યે વર્ષો થયાં ઉત્તમ ભાવના સેવે છે. આને પૂર્ત સ્વરૂપ અપાય એવા પ્રયાસ પ્રા. દ્વીરાલાલ ર. કાપહિયાએ પાંચેક વર્ષોથી તા ખાસ કરીને આદર્થો છે. આનું એક કળ તે પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાલાના પાંચમા પુષ્પ તરીક પ્રસિદ્ધ કરાયેલું એમનું પુસ્તક નામે '' કર્માસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય '' છે. આ પૂર્વે અમે આ ગ્રન્થમાલામાં બીજા ' ચાર પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ કરાં છે :

(૧) શ્રીનેમવિજયજીએ રચેલેા ધર્મપરીક્ષાના રાસ સાર્થ.

(૨–૪) બ્રી**સિ**દ્ધાન્તસારકૃત દર્શનરત્નરત્નાકર ( ભાગ ૧–૩ ). આમ પાંચ પુષ્પાે પછીના છઠ્ઠા પુષ્પનું નામ નીચે મુજબ છે :– પ્રસ્તુત પુસ્તક તે આ છ<sup>ઠ્ઠ</sup> પુષ્પ છે.

પ્રેા. કાપહિયાના નામથી તેમ જ એમના કામથી-એમની સાહિત્ય-વિષયક પ્રવૃત્તિઓથી ક્રેવળ જૈન સાક્ષરા જ નહિ પરંતુ દેશ-વિદેશના

### પ્રકાશકીય

અર્જૈન વિદ્વાના પણુ પરિચિત છે એટલે એમને વિષે અમેા એટલાે જ નિર્દેશ કરીશું કે એમના સાઠેક ચન્યાે પ્રકાશિત થયા છે અને ત્રીસેક અપ્રકાશિત છે. ઉપરાંત એમના લગલગ હપ૦ લેખાે વિવિધ વિષયાને લગતા છપાયા છે અને લગભગ ૬૦૦ લેખાે અપ્રકાશિત છે.

એમના પ્રકાશિત લેખો કેવા મહત્ત્વના છે તે તો પ્રાે. કાપડિયાની કૃતિ નામે ''હીરક સાહિત્ય વિહાર"ની સમાલાચનાઓ ઉપરથી જણાય છે. અહીં અમે " Anuals of the Bhandarkar Oriental Research Institute" ( No. XLI )માં પ્રકાશિત ડૉ. એ. ડી. પુસલકરની સમાલાચનાના ખાસ નિર્દેશ કરીએ છીએ.

વર્તમાન યુગના અતિવ્યવસાયી જીવનમાં સામાન્ય માનવીતે મહાકાય પ્રન્થેા વાંચવાતી કુરસદ પણુ નથી અને કઠાચ વાંચવા બેસે તા તેમાં અટવાઇ જાય એ વિચારથી અમે આ પ્રકાશન કર્યું છે.

કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે પ્રાે. કાપડિયાએ વિવિધ લેગા લખ્યા છે. એમાંના ૨૬ લેખાને તેમ જ એમણે તૈયાર કરેલાં પ્પાંચ પરિશિષ્ટાને અમે આ પ્રકાશનમાં રથાન આપ્યું છે. આ લેખા ત્રણુ ખંડમાં વિસક્ત કરાયા છે. પ્રથમ ખંડ એ કર્મસિદ્ધાન્ત સમજવા ઇચ્છનારા જૈના તેમ જ અર્જેનાને પણુ ઉપયાગી થઇ પડે એવું એક સાધન છે. દ્વિતીય ખંડમાં કર્મસિદ્ધાન્તને લગતા શ્વેતાંબરાના તેમ જ દિગંભરાના પ્રાેઢ ગ્રન્થાના પરિચય અપાયા છે. તૃતીય ખંડમાં કર્મસિદ્ધાન્તને લગતા પ્રકીર્ણ ક વિષયોનું નિરૂપણુ છે.

આ પુસ્તકમાં પ્રાે. કાપડિયાના પ્રકાશિત ૧૬ લેખાે ઉપરાંતના એમના નિમ્નલિખિત અપ્રકાશિત દસ લેખાેને પણ સ્થાન અપાયું છે :----

(ર) કર્મપ્રશ્નોત્તરી (પૃ. ૭-૩૧),

**ા એમાંના** એક લેખ છે.

- ( ૩ ) જૈન દર્શનનેા કર્મસિદ્ધાન્ત અને એતું તુલનાત્મક અવલેાકન ( પૃ. ૩૨–૫૭ ).
- ( ૭ ) કર્મનું પ્રાપ્ય અને પુરુષાર્થ ( પૃ. ૧૧૮-૧૧૯ ).
- (૮) કર્મદલિક્રાનું વિભાજન (૫. ૧૨૦-૧૪૩).
- (૧૦) કર્મસિદ્ધાન્ત અંગેનાં ઉદાહરણ્રા : માેદક ( પૃ ૧૫૩– ૧૫૯ ).
- (૧૧) સ્ત્યાનર્દ્ધ અંગેના પાંચ ઉદાહરણે ( પૃ. ૧૬૦-૧૬૫).
- (૧૨) લેશ્યા અંગેનાં એ ઉદાહરણે (પૃ. ૧૬૬-૧૭૦).
- (૨૨) સૈદ્ધાન્તિકા અને કાર્મગ્રન્થિકા વચ્ચેના મતભેદેષ્ ( ૫.૨૮૫–૨૮૮ ).
- (૨૩) બન્ધસયગની સુરિણુગત અવતરણા (પૃ. ૨૮૯-૨૯૧).
- (૨૫) 'ક્રમઁતી ગતિ કિંવા કર્તનેા છંદ' અંગેતી કર્માધીન છવેાની નામાવલી ( પૃ. ૩૧૨–૩૧૪ ).

વિશેષમાં એમણે પે.તાની નાદુરસ્ત તબિયત, આંખની તકલીક્ તેમ જ વિષમ પરિસ્થિતિમાં પણ નીચે મુજબનાં ચાર પરિશિષ્ટા ઉપરાંત " અશુદ્ધિઓનું શાધન '' પણ લખી આપ્યું છે :---

- પરિશ્વિષ્ટ ૧ : ગ્રન્થકારાની સૂચી.
- પરિશિષ્ટ ૨ : ગ્ર<sup>્</sup>થેા અને લેખાની સૂચી.
- પરિશ્વિષ્ટ ૩ : પ્રકીર્શ્વક નામાવલી.
- પરિશ્વિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શબ્દાની સૂચી.

### પ્રકાશકીય

અામ એમણે આ પુરતકને બને તેટલું ઉપયોગી બનાવવા પુષ્કળ પરિશ્રમ સેગ્યા છે તેની અમે સાનન્દ અને સાભાર નોંધ લઇએ છીએ. સાથે સાથે આ પુસ્તકમાં કાેઇ મહત્ત્વની ક્ષતિએા જણાતી હાેય તાે તે સચતવા તજ્જ્ઞોને વિનવીએ છીએ.

પ્રેા. કાપડિયાએ પાતાના કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી પ્રકાશિત તાે શું પશુ એમનું અપ્રકાશિત લખાણુ તેમ જ પહેલાં ચારે પરિશિષ્ટ ક્રાઇ પશુ જાતના પુરસ્કારની અપેક્ષા રાખ્યા વિના અમને એના ઉપયાગ કરવા દીધા છે તે બદલ અમે એમના અને અમે એમના પ્રકાશિત લેખા નિમ્નલિપ્પિત સામયિકામાંથી ઉદ્ધૃત કરેલા દ્વાઇ એના તંત્રીઓના પણ અંતઃકરણપૂર્વક આભાર માનીએ છીએ :

૧. અખંડ આનંદ.

ર. અપતમાનંદ પ્રકાશ.

જૈન ધર્મ પ્રકાશ.

૪. જૈન સહ્ય પ્રકાશ.

પ. દિગંબર જૈન,

ં અંતમાં એ નાંધીશું કે અમારી ચન્યમાલા માટે શુભેચ્છા સેવનારા શ્રીભાકિતમુનિજીના તાે અમારા ઉપર જે ઉપકાર છે તેની નાંધ લેવા માટે અમારી પાસે પૂરતા શબ્દો નથી.

वार्ध वि. सं. २०२५ સંઘરોવક મઘરાજ ખુમચંદ્રજી

### પ્રાસ્તાવિક

'કર્મસિદ્ધાન્તને ' એ જૈન દર્શનનાે મહાપ્રાશ હાઇ એતું આધુનિક યુગના માનસને લક્ષીને વિસ્તૃત અને પ્રામાશ્વિક નિરૂપણ આપથા દેશની ગુજરાતી કે હિન્દી ભાષામાં સર્વ પ્રથમ થવું જોઇએ અને સાથે સાથે કે કાલાંતરે અંગ્રેજીમાં એ કરાવું જોઇએ એવું માટું નમ્ર પરંદ્ર દઢ મંતવ્ય છે. આથી મેં કર્મ**મીમાંસા** નામનું પુસ્તક તૈયાર કરવાનું કાર્ય કેટલાંક વર્ષોથી હાથ ધર્યું છે પરંતુ મારાં અન્ય પુસ્તકા જે છપાય છે તેનાં મુદ્રગ્રુપત્રા તપાસવામાં અને ખાસ કરીને એના પરિક્ષિષ્ટાદિનું કામ પૂર્ણ કરવામાં મારાે ઘણાે સમય જતાે હોવાથી તેમ જ મારી વદ્ધાવસ્થા, નાદુરરત તબિયત વગેરે વિષમતાએાને લઇને આ મહાભારત કાર્યને જેટલા જોઇએ તેટલાે વેગ હું આપી શકતાે નથી. આથી **હાલતુરત તાે મારા આ પૂર્વે પ્રકાશિત થયેલા લેખા તેમ જ** ''કર્મપ્રશ્નોત્તરી'' વગેરે મારું મ્અપ્રકાશિત લખાણ એક પુસ્તકરૂપે પ્રસિદ્ધ થાય તે! કર્મમીમાંસા તૈયાર કરવામાં એ ઉપયોગી થઇ પડશે એવા ઇરાદે શ્રીમાહનલાલજી મહારાજના સંતાનીય અને કર્મમીમાંસા જેવા પુસ્તકની મારે હાથે રચના કરાવી એના પ્રક્રાશનાર્થે તીવ્ર અભિલાષા સેવનારા તેમ જ કમેસિદ્ધાન્ત સંભ'ધી સાહિત્ય નામના મારા પુસ્તકના પ્રેરક શ્રીભાક્તિસુનિજીએ અ પુસ્તકને અંગે ખૂબ રસ લઇ એના પ્રકાશનાથે<sup>દ</sup> જે પરિશ્રમ કર્યો છે તે ખદલ તેઓ હાર્દિક અભિનન્દનને પાત્ર કરે છે.

મારા લગભગ સાત સાે લેખા અત્યાર સુધીમાં છપાયા છે. તે મચસ્ય સ્વરૂપે રજૂ થવા જોઇએ એમ મને કેટલાયે મહાનુભાવાએ સ્વચવ્યું છે. આનાે અંશતઃ અમલ અહીંના "ત્રીનેમિ–વિજ્ઞાન–કસ્તૂરસરિ– જ્ઞાન–મંદિર" તરક્રથી "જૈન દર્શનનું તુલનાત્મક દિલ્દર્શન" નામના મારા લઘુ પુસ્તકના પ્રકાશનથી થયેા છે. વિશેષમાં થાેડા વખત ઉપર આ જ

1. અપ્રકાશિત લેખા પૈકી અત્ર કસ છપાયા છે. જુઓ પૃ. ૮, ઠિ. 1.

### પ્રાસ્તાવિક

ગ્રાનમ'દિરે મારાં નિમ્નલિખિત ખે પુસ્ત≩ા પણ પ્રસિદ્ધ કર્યો છે :--

(૧) સવિવેચન હરિયાળી-સંચય (કૂટ-કાવ્ય-કલાપ) તથા સટિપ્પજ્ઞુક આગમાની અધ્યયનાના પદ્યાત્મક અનુવાદ.

🦳 ( ર ) દાતપુત્ર શ્રમણ ભગવાન મહાવીર.

L

આમ હેાઈ આ પ્રસ્તુત પુસ્તક આ ખતની પ્રકાશનરપ દિશામાં ચાંશું સક્રિય પગલું માંડે છે એથી મને સહજ આનંદ થાય છે.

કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી મારા ૧૧ પ્રકાશિત લેખાની તીધ મેં હીરક-સાહિત્ય-વિહાર (પૃ. ૨૫-૨૬)માં લીધી છે જ્યારે મારા <sup>૧</sup>અપ્રકાશિત ૨૧ લેખાની સ્વી મેં કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય (પૃ. ૧૦૩-૧૦૪)માં આપી છે.

કર્મસિદ્ધાન્ત અંગેના મારા તમામ પ્રકાશ્ચિત લેખાના તેમ જ અપ્રકાશિત લેખામાંથી દસના પ્રકાશનરૂપ આ કાર્યથી કર્મસિદ્ધાન્તને ખાધ મેળવવા ઇગ્છતા જનાને જે લાભ થાય તેના વિશિષ્ટ યશના ભાગી આ પુસ્તકના પ્રેરક શ્રીભાક્તિમુનિજ છે. અંતમાં એમને તથા પરિશિષ્ટાની અને "પરિચય"ની અટપટી મુદ્રણાલય-પુસ્તિકા ( pross-copy ) સ્વીકારવા બદલ એના મુદ્રક મહાશયના તેમ જ આ પુસ્તકમાં છપાયેલા મારા લેખા આ પૂર્વે પ્રકાશિત કરનારા તંત્રીએાના અને પ્રકાશકોના અને એ લેખાતે ગ્રન્થસ્થ સ્વરૂપ આપનારા શા. મધરાજ પુમચંદજીના હું આભાર માનું છું.

| કાયરથ | મહાલ્લા,  | ગાપીષરું, ] | 0 du a | -  |         |
|-------|-----------|-------------|--------|----|---------|
|       | सुरत-र    |             | હીશલાલ | ₹• | કાપાડયા |
| તા.   | २२-१०-'६७ | 2 J         |        |    |         |

 આ પૈકી નિસ્ત/લખિત ક્રમાંકવાળા લેખા પહેલી જ વાર અત્ર પ્રકાશિત થાય છે :-

२, ३, ७, ८, १०-१२, २२, २३ अने २५.

### પરિચય

" कमलदलविपुलनयना कमलमुखी कमलगर्भसमगौरी। कमले स्थिता भगवती द्दातु श्रुतदेवता सिद्धिम् ॥ "

પ્રસ્તુત પુસ્તક એ મુખ્યત્વે કરીને કર્મસિદ્ધાન્તને અગેના મારક ૨૬ લેખાતું ચન્થસ્થ સ્વરૂપ છે. આ લેખાને આપણે બે મુખ્ય વર્ગમાં વિભક્ત કરી શકીએ. પ્રથમ વર્ગમાંના ખાર લેખા કર્મસિદ્ધાન્ત એટલે શું—એમાં કઇ કઇ કઇ ખાબતા આવે છે વગેરેના દિગ્દર્શનની ગરજ સારે છે તા દિતીય વર્ગના નવ લેખા કર્મસિદ્ધાન્તના નિરૂપણાર્થે વિવિધ વિછુધાએ પાઇય (પ્રાકૃત) ભાષામાં રચેલા પ્રૌઢ અને પ્રાચીન પ્રન્થાની ઝીખી કરાવે છે. આ ગ્રન્થાના પ્રારંભ વ્વેતાંબરાના ગ્રન્થાથી

કરાયાે છે અને સાર ખાદ દિગ બરાના ચન્થાને સ્થાન અપાયું છે. કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે એના જિજ્ઞાસુને જે જાતજાતના પ્રશ્નો ઉદ્લવે તેમ છે તે ભાબત પ્રથમ લેખમાં દર્શાવાઇ છે. એના ઉત્તરા આગળ ઉપરના લખાસમાંથા મળા રહે તેમ લાગવાથા આ લેખમાં અપાયા

નથી પરંતુ પ્રથમ લેખગત પ્રક્ષોને અ:વરી લેતા પ્રક્ષો અને એના ઉત્તરા દિતીય લેખમાં રજૂ કરાયા છે.

આ લેખાની તુલનાત્મક વિચારણા તરીકે જે અજૈન દર્શના આત્માનું દેહથી ભિન્ન અસ્તિત સ્વીકારે છે અને એનેા પરમ ઉત્કર્ષ થાય તે માટે પાતપાતાની રીતે એના વિચાર કરે છે તે દર્શનાનાં કર્મિવષયક મંતબ્યા તતીય લેખમાં રજૂ કરાયાં છે. ta

સ સારી જીવ પાતાની સાચી, સર્વાંગીશ્રુ અને શ્રાક્ષત ઉત્નતિ જૈન મંતત્ર પ્રમાણે કયા ક્રમે સાધી શકે તે ચતુર્થ લેખમાં નિર્દેશાયું છે જ્યારે એનું અર્જૈન દર્શનાને લક્ષીને તુલનાત્મક અવલોકન એ પાંચમા લેખના મુખ્ય સર છે.

જૈન દર્શન અહમા, પુનર્જન્મ, મેક્ષ વગેરે આસ્તિકાર્ના મૂળમૂત તત્ત્વોને સ્વીકારે છે. મેક્ષ એ એના નિરપણનું ધ્યેય છે. સૌ કાઇ પાતાની શુદ્ધતમ અને સર્વોવ્ય દશા પ્રાપ્ત કરે એ એની ભાવના છે. આમ હાેઇ એ મેક્ષાભિમુખ મહાનુભાવાના માર્ગનો બાધ કરાવે છે. આ મહાનુભાવાના દસ વગી એ છઠ્ઠા લેખના વિષય છે.

કર્મનું પ્રાયલ્ય પુરુષાર્થતી સામે ટકી ન શકે એ ભાયત સાતમા લેખમાં વિચારાઇ છે. આ સંબંધમાં હું નિમ્નલિખિત વિગતાે 'ઉમેરુ' છું :—

(૧) પ્રત્યેક આત્મા—પછી ભલેતે એ સંસારી હાય તા પણ એના યે આઠ ' રુચક ' પ્રદેશા તા સદાયે કર્મથી સર્વથા અલિપ્ત જ રહે છે. કાઇ પણ કર્મનું એના ઉત્તર કદાપિ અંગ્રમાત્ર પણ વર્ચસ નથી.

( ર ) કર્મના કળતે પ્રભાવ—એતો કટુ વિપાક મંદ કરવાતી તાકાત સંસારી આત્મામાં છે.

( ૩ ) કર્માને એના ઉદય પહેલાં સક્રિય બનાવવું હેાય તા અર્થાત એની ઉદીરહ્યા કરવી હેાય તા સંસારી આતમા માટે એ શક્ય છે.

( ૪ ) કેાઇ પણ કર્મ સંસારી આત્માતે સદાતે માટે હેરાત કરી શ્રક તેમ નધી. એને તાે અમુક વખને એ આત્મા ખંખેરી જ નાંખે છે. કાર્મથુ વર્ગણા સંસારી આત્મા ગ્રહણ કરે ત્યારે તેનેષ કેટકેટલા ભાગ સત્તામાં રહેલાં ક્રમેનિ મળે એ બાભત આઠમા લેખમાં વિચારાઇ છે.

કાેધ, માન, મત્યા અને લાેલ એ ચાર કપાયા હાનિકારક છે. એ બાબત ક્રાઇ કટરમાં ક્રટર નારિતક પશુ ના પાડે તેમ નથી. એની જટિલ જજરમાંથી છૂટલું અને એમાં કરીથી ન સપડાલું આવશ્યક હાેઇ એનું યત્કિચિત્ સ્વરૂપ નવમા લેખમાં આલેખાશું છે.

કર્મસિદ્ધાન્ત સુગમતાથી અને યથાર્થ રીતે સમજાય તે માટે જે જાતજાતનાં ઉદાહરણા આ વિષયના પ્રન્થામાં અપાયાં છે તેમાંથી અંગુલીનિર્દેશરૂપે આના પછીતા ત્રણ લેખા (૧૦–૧૨) છે. એ દારા બન્ધના ચાર પ્રકારો અંગે માદક તથા સ્ત્યાનદિ નિદ્રા પરત્વે માંસ, માદક, દન્તૂશલ, કુંભાર અને વડની શાખા એમ પાંચ ઉદાહરણા તેમ જ લેશ્યાને અંગે જાંબુનું વૃક્ષ અને ગ્રામઘત્વક એ બે ઉદાહરણા અપાયાં છે.

દિતીય વર્ગના નવ લેખાે એટલે શ્વેતાંબરાના તેમ જ દિગંબરાના કર્માસંદ્વાન્તને અંગેના મનનીય પ્રત્થાના સંદ્વિપ્ત પરિચય. આ વર્ગમાં શ્વેતાંબરાના પાંચ ગ્રન્થાતી અને દિગંબરાના એમતા મતે આગમતુલ્ય ગણાતા બે ગ્રન્થાની રપરેખા આલેખાઇ છે. આ તેા એક દિશાસચનરપ છે ક્રેમકે કર્મસિદ્ધાન્તના નિરૂપણાર્થે પુષ્કળ ગ્રન્થા ભિન્ન ભિન્ન ભાષામાં સ્ચાયા છે. આની વિગતવાર વિચારણા મે કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય નામના મારા પુસ્તકમાં કરી છે. આ પુસ્તકના આધારે મુનિશી મિત્રાનન્દવિજ્યજીએ સંકલિત કરેલી પુસ્તિકા નામે "કર્મસ હિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ " આની ટ્રંકમાં નોંધ કરાવે છે.

जैन साहित्यका बृहद् इतिहास (भा. ४) भां ५ १४५-३२४भां " आगमिक प्रकरण " नामनुं के सभाख, प्रसिद्ध इरायुं छे તે મારા <sup>૧</sup>ગુજરાતી લખાણુના હિન્દી અનુવાદ છે. એમાં પૃ. ૧૬૫–૬માં છ**વસમાસ** વિષે નિરૂપણુ છે જ્યારે પૃ. ૨૭–૧૦૦માં છખ**ંડાગમ** અને કસાયપાહુડ તેમ જ એનાં વિવરણા વિષે ડા. માહનલાલ મહેતાનું લખાણુ છે.

આ પ્રમાણે આ પુસ્તકના મુખ્ય બે વર્ગાતા અને અન્ય રીતે વિચારતા એના ત્રણુ ખંડા પૈકી આઘ બેના સંક્ષિપ્ત પરિચય પૂરા ચાય છે એટલે તૃતીય ખંડના આપણે વિચાર કરીશું.

મતભેદ એ જાગૃતિ અને પ્રગતિનું એક મહત્ત્વનું અંગ છે. આમ હેાઇ કર્મસિદ્ધાન્તના સમર્થ નિરૂપકામાં આ સિદ્ધાન્તની ગહનતા અને સંપ્રદાયભેદને લઇને કાઇ કાઇ બાબતમાં એકવાકચતા જણાતી નથી એ સ્વાભાવિક છે. એની ખપપૂરતી નોંધ મેં તૃતીય ખંડની પ્રથમ કૃતિ (પૃ ૨૮૫-૨૮૮)માં અને પ્રસંગાપાત્ત પૃ. ૨૦૧, ૨૧૩, ૨૧૭, ૨૨૦, ૨૨૪, ૨૩૨, ૨૩૯, ૨૪૧ અને ૨૫૯માં લીધી છે. આમ કરવાના મારા સુખ્ય ઉદ્દેશ આ સંગધમાં સમુચિત અને સંપૂર્ણ સમન્વય વિશેષનું સંધે એ છે. આશા છે કે તેઓ તેમ કરી મારા જેવાને ઉપકૃત કરશે.

આ તૃતીય ખંડતી બીજી કૃતિને સ્થાન આપવાનો મુખ્ય **હેતુ** અન્વસચગતી સુચ્િણગત અવતરણેાનાં મૂળ શેધાય અને તેમ થતાં એતા રચનાસમય ઉતર થોડોક પણુ પ્રકાશ પડે.

 આમાંતું " योग और अध्यात्म "ને લગતું માટું ગુજરાતી લખાણ સને ૧૯૬૭માં અને બાકીતું તમામ લખાણ સને ૧૯૫૮--૫૯માં મેં તૈયાર કર્યું હતું. તૃતીય ખંડતી ત્રીજી વૃતિ (પૃ. ૨૯૩)માં ક્રોધાદિક ક્રષાયોને વ્યંગેતી સજ્ઝાયા એવા જે ઉલ્લેખ છે એ સંબંધમાં હું નોંધીશ ક '' ક્ષાયા સંબંધી સાહિત્ય : સજ્ઝાયો'' નામના મારા <sup>૧</sup>લેખમાં મેં કેટલીક સજ્ઝાયોના નિર્દેશ કર્યો છે.

હેમવિમલસૂરિએ પદર પદ્યોમાં રચેલી <sup>ર</sup>તેર કાઠિયાની સજ્ઝાય પૃ. ૩૦૩ છપાયા ભદ મારા જોવામાં આવી. એના પ્રથમ પદ્યમાં પ્રસ્તુત વિષય રજૂ કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરાઇ છે જ્યારે અંતિમ પદ્યના અંતમાં કર્તાએ 'હેમવિમલસૂરિ ' એવું પોત નું કેવળ નામ દર્શાવ્યું છે. હેમવિમલસૂરિ બે થઇ ગયા છે : <sup>૩</sup>એક 'આગમ' ગચ્છના છે તેા બીજા 'તપા' ગચ્છના છે. એ ભ'તે વિષે જે. સા. સં. ઇ.માં ચેાડાક પરિચય અપાયા છે.

આ સજઝાયમાં તીચે મુજય તેર કાઉનાતા નિર્દેશ છે :--

(૧) આલ(ળ સ, (૨) મેહ, (૩) અવના, (૪) અહંકાર, (૫) ક્રોધ, (૬) પ્રમદ, (૭) કૃપણાઇ, (૮) ભય, (૯) સાંગ (શાક), (૧૦) અન્નાનપણું, (૧૧) વિકથા, (૧૨) કુત્રહેલ અને (૧૩) વિષય.

અ: પૈકી અહંકારને લગતી પક્તિઓ નીચે પ્રમાણે છે :---

"ચોથે થાનીક માેટીમ કરે જીણ જીણ વત વંદણ કુણ કરે !

૧. આ લેખ "જૈ. ધ. પ્ર." (પુ. ૮૧, અં. ૨)માં છપાયા છે.

ર. આ કૃતિ "જૈ. સ. પ્ર." (વ. ૧ર, અં. ૩, માં સને ૧૯૪૬માં પ્રકાશિત કરાઇ છે. આનું સંપાદન ડૅા. શાર્શોટ કાઉઝેએ ( સુવ્રદ્રાએ ) કર્યું છે. એમના મતે કર્તા 'તપ.' ગચ્છાના છે અને એએા વિ. સં. ૧૫૧૩યી વિ. સં. ૧૫૮૩ સુધી વિઘમાન હતા.

8. એએ વિક્રમની ચૌદમાં તદીમાં થઇ ગયા છે.

પરિચય

અહંકારપુર્યો તડક્રડઇ, દેવ-ગુરુ-વંદણ ગાઢા અડે.—પ"

ક્રોધ વિષે નીચે મુજય કથન છે :---

88

'' પાંચમે ક્રોધ વસે(શે) મન કરે, અમને ક્રીનવી આદર કરે ; રીસે ધર્મક્રામ નવી ગયેા, કાલે ગુરૂ ધર્મલાબ નવી કહ્યો.—૬" તેર કાઠિયાએ વિષે કેઢલીક બાબતા મેં '' તેર કાઠિયા '' નામના મારા ધ્લેખમાં દર્શાવી છે.

ત્રીજા ખ'ડમાં અપાયેલી<sup>ર</sup> ચાથી કૃતિ નામે '' કર્મની ગતિ કિંવા કર્મના છ'દ" અશુભ કર્માંના--પાપ-પ્રકૃતિઓના ઉદય થતાં અધ્યાત્મ-ક્ષેત્રે ધર્મસમ્રાટ તીર્થ કરેરાને અને સાંસારિક પક્ષે રાજાધરાજ ચકવર્તીઓને પણ કેવી કેવી રીતે હેરાનપરૈશાન કરે છે--એમની રેવડી દાણાદાણ કરે છે એ બાબતા માટે ભાગે સંક્ષેપમાં રજૂ કરે છે. સાથે સાથે શુભ કર્માંના---પુણ્ય--પ્રકૃતિઓના ઉદય થતાં કેવા કેવા લાબા થાય છે તે ઉપર પણ આ કૃતિ પ્રકાશ પાડે છે. એના પ્રણેતા સ્તનસાગર તે 'જગદ્દગુટુ' તરીકે નિર્દેશાતા હીરવિજયસરિના સંતાનીય છે. આમ આ કૃતિ લગભગ ત્રણ્સા વર્ષ જેટલી તા પ્રાચીન છે. એનું યથાચિત વિવરણ કથાસાહિત્યના મનારમ અને મહત્ત્વના અંશ બની શકે તેમ છે. આ '' કર્મની ગતિ " કરતાં નાની એવી એક કૃતિ તે કર્મપચ્ચી સી છે. એ પણ ગુજરાતીમાં છે. એને 'સંજ્ઝાય ' તરીકે ઓળખાવાય છે. એ હથ

" દેવ દાનવ તીર્થ કર ગણધર, હરિ હર નરવર સમઇ ".

૧. આ લેખ "જે. ધ. પ્ર." ( પુ. ૮૧, અં. ૬-૭ )માં છપાયા છે.

ર. આ ફ્રુતિના ચતુર્થ પઘમાં છ ચરણો છે ( છઠ્ઠા ચરણના પ્રારંભ " ક્રમે પુ'જ"થી થાય છે ) જ્યારે બાકીનાં બધાં પદ્યોમાં ચાર ચાર ચરણે છે તેનું શું કારણ ? કડીમાં રચી છે. એતા પારંભ નીચે પ્રમાણે કરાયે છે :-

" સુખ દુખ સરજ્યાં પામીએ રે."

જૈત સાહિત્યના એક સુખ્ય અને વિસ્તૃત અંશ તે કર્મસિદ્ધાન્તનું, તલસ્પર્શી અને વિસ્તૃત વિવેચન છે. આને લઇને એમાં અનેક પારિભાષિક શબ્દા વપરાયા છે. એના પરિપૂર્ણુ એાધ સુગમતાથી થાય તે માટે એના સાર્થ કાશની રચના આવશ્યક છે. આ બાબત મે તૃતીય ખંડના પાંચમા–અંતિમ લેખ દારા રજૂ કરી છે.

અંતમાં પાંચ પરિશિષ્ટો છે. એ પૈક્ય પહેલાં ત્રણ વિધે તે ખાસ કઇ કહેવા જેવું નથી. ચતુર્થ પરિશિષ્ટ તરીકે "પારિભાષિક શ્રબ્દાની સૂચી" છે અને એમાં મુખ્યત્વે કરીને કર્મસિદ્ધાન્તને અંગેના શબ્દા છે. :આ સચી ક**ર્મમીમાંસા** નામનું જે પુસ્તક રચવાની મારી વર્ષોજૂતી અભિલાષા છે એ કાર્યમાં સહાયક થઇ પડે એ માટે મે<sup>--</sup> આપી છે અને તૈયાર કરવાના પુસ્તકની સંક્ષિપ્ત રૂપરેખાથી પ્રસ્તુત⊧ પુસ્તકની પૂર્ણાહુતિ કરી છે.

કાપડિયા

| અ | -1 | 눙 | મ | ણિ | કા |
|---|----|---|---|----|----|
|   |    |   |   |    |    |

|             | વિષય                                          | પૃષ્ઠાંક         |
|-------------|-----------------------------------------------|------------------|
|             | પ્રકાશકીય                                     | ₹-६              |
|             | પ્રાસ્તાવિક                                   | 9-6              |
|             | પરિચય                                         | Q-24             |
|             | અશુદિએ:નું શાધન                               | 89-20            |
|             | પ્રથમ ખંડ : રૂપરેખા                           | 1-160            |
| ^( ঀ )      | કર્મસદ્ધાન્ત અંગેની પ્રશ્નાવલીએા              | <b>9</b> -5      |
| ( २ )       | કર્મપ્રક્ષોત્તરી                              | <b>9-31</b>      |
| ( s )       | જેન દર્શનના કર્મલિહાન્ત અને એનું              | · · · · ·        |
|             | તુલનાત્મક અવલાકન                              | \$2-49           |
| (४)         | આત્મેલ્નતિને ક્રમ                             | 42-52            |
| <b>(</b> Ч) | છત્રનશેહ્વનનાં સાેપાન સંબંધી જૈન              |                  |
|             | તેમ જ અજૈન મંતગ્યેા                           | કુ૯ ૧૦૫          |
| ( 5 )       | મેાક્ષાભિમુખ મહાનુમાવાના દસ વર્ગ              | ૧૦૬ <b>-૨૧</b> ૭ |
| (७)         | કર્મનું પ્રાપ્યત્ય વ્યતે પુરુષાર્થ            | 112-116          |
| ( 2 )       | કર્મદલિકાનું વિસાજન                           | १२८–१४३          |
| ( )         | ક્રેાધાદિક કષાયાના પર્યાયો <b>અને ક્ર</b> મેહ | <b>૧</b> ૪૪–૧૫ર  |
| ( 20 )      | કર્મસિદ્ધાન્ત અંગેનાં ઉદાહરણુ : બાદક          | ૧૫૩-૧૫૯          |
| ( ११ )      | રત્યાનહિ અંગેતાં પાંચ ઉદાહરણે।                | १६०–१६५          |
| ( 12 )      | <b>લે</b> શ્યા અંગેન <b>ાં બે ઉદાહરણે</b> !   | <b>૧૬૬-</b> ૧७૦  |

| અનુક્રમ | ભિકા |
|---------|------|
|         |      |

|   |      |   | વિષય                                                               | પૃષ્ઠાંક         |
|---|------|---|--------------------------------------------------------------------|------------------|
|   |      |   | દ્વિ <b>તીય ખંડ</b> ા પ્રૌઢ ગ્રન્થા                                | ૧૭૧-૨૮૪          |
| ( | ્ર ર | ) | કર્મવિષયક ગ્રન્થેાનું નામસાગ્ય                                     | ૧૭૧–૧૭૮          |
| ( | 9¥   | ) | ક્રમ્મપયડિ અને ( બન્ધ )સયગ [ અનાગમિક<br>સાહિસનાં બે અમૂલ્ય રત્ના ] | ૧૭ <b>૯-૧</b> ૯૦ |
| ( | ૧૫   | ) | કગ્મપયડિસગઢણી અને એનાં વિવરણાદિનું<br>સમીક્ષાત્મક સંસ્કરણ          | ૧૯૧–૧૯૬          |
| ( | ૧૬   | ) | <b>ખન્ધસયગ અને એના વિવરણાનું સરવૈ</b> યું                          | १८७-२०८          |
| ( | ণ্ড  | ) | બન્ધસયગ કિંવા  ખુહવ્છતકની  ખુહવ્સૂબ્રિ                             | ૨૦૯–૨૧૫          |
| ( | ٩८   | ) | છવસમાસનેા રચનાસમય                                                  | <b>२१६-२२२</b>   |
| ( | 16   | ) | સત્તરિયા અને ઐનું વિવરણાત્મક સાહિસ                                 | 228-285          |
| ( | २०   | ) | પં <b>ચસ ગઢપગરણનું પર્યાલે</b> ાચન                                 | २४७-२६०          |
| ( | ર૧   | ) | છખ ઢાગમ અને કસાયપાહુડ તેમ જ એ<br>પ્રત્યેકનું વિવરણાત્મક સાહિત્ય    | २६१-२८४          |
|   |      | đ | <mark>્રતીય</mark> ખંડ : પ્રકીજુ <sup>°</sup> ક વિષયા              | ર૮૫-૬૨૧          |
| ( | રરં  | ) | સૈઢાન્તિકા અને કાર્મગ્રન્થિકા વચ્ચેના મતભેદેા                      | ૨૮૫-૨૮૮          |
| ( | २३   | ) | <b>મ</b> ન્ધસયગની ચુષ્ટ્રિ <mark>ગ</mark> ન અવતરણે                 | २८७-२७१          |
| ( | २४   | ) | કષાયે৷ સંબંધી સાહિત્ય ઃ સજ્ઝાયે৷                                   | २८२-३०३          |
| ( | રપ   | ) | કર્મની ગતિ કિંવા ક્રમેનેા છંદ                                      | 308-318          |
| ( | २५   | ) | કર્મસિદ્ધાન્ત અંગેના પારિભાષિક શબ્દોના સાર્થ કાશ                   | <b>a14-a</b> 21  |

| વિષય                                        | પૃષ્ઠાંક         |
|---------------------------------------------|------------------|
| પાંચ પરિશિષ્ટા⊣                             | <b>ઢર</b> ર-૩૯ર  |
| પરિક્ષિષ્ટ ૧ : મન્થકારાેની સ્વી             | a२२-a२ ई         |
| ( અ ) શ્વેર્તાબર                            | ३२२–३२४          |
| (અપ) દિગંભર                                 | ઢરપ              |
| ( ৮ ) अर्लेन                                | <b>a</b> २६      |
| પરિશિષ્ટ ર ઃ ગ્રન્થાે અને લેખાની સૂચીં      | 329-382          |
| ( અ) <sup>ક્</sup> વેતાંબર                  | ૩ <b>૨૭–૩૪</b> ૨ |
| ( આ ) દિગંભર                                | 385-386          |
| ( ઇ ) અજેન                                  | ३४८              |
| પરિશ્વિષ્ટ ૩ : પ્રક્રોર્ણક નામેા            | 386-343          |
| પરિક્ષિષ્ટ ૪ : પારિક્ષાષિક ગ્રાષ્દાેની સ્વી | ઢ૫૪–૩૮૫          |
| પર્સિશષ્ટ ૫ ઃ કર્મમીમાંસાનું આયોજન          | 323-362          |

**ેઅશુદ્ધિએાનું શાધન** 

| મુજ         | પંક્તિ    | અશુદ્ધ                 | શ્ચલ                      |
|-------------|-----------|------------------------|---------------------------|
| 2           | <b>₽₽</b> | પુષ્પ હ                | પુષ્ય ૬                   |
| ۶           | અન્ય      | ઞૂલ્ય:                 | સાત રૂપિયા                |
| 3           | ٩٢        | પછીના                  | પછીનું                    |
| * **        | <b>*1</b> | જ્યાછે :               | .0                        |
| ,,          | 16        | 541                    | 0                         |
| ٩           | ઉપાન્ત્ય  | <b>ક્ર</b> મિવષયક      | કમિવિયયક                  |
| १२          | १२        | પ્.                    | ي. ٢٥, ١٢٥,               |
| १६          | *         | 29-20                  | १९-२२                     |
| з           | ٩٩        | <u>ભેાકત</u> ૃત્વ      | ં બાેક્તૃત્વ              |
| <b>T</b> .5 | ૧૫        | ઉદાહરણેાતી             | ઉદાહરઘેુાની               |
| રર          | 13        | <sup>૬ર</sup> દ્વર્તના | ઉદ્વર્તાં ના <sup>3</sup> |
| રષ          | 10        | વ્યક્તિરપે             | વ્યક્તિ રપે               |
| 80          | ૧૯        | સુકત                   | મુક્ત                     |
| 84          | ર૧        | છરી                    | ક્ષરી                     |
| પ૪          | 21        | તીર્થ કરાએ             | તીર્થ કરા એ               |
| ţo          | ηό        | <u>—</u> dı            | ٥                         |
| ,,          | \$3<br>1  | જીવાને                 | જીવેાને તેા               |
| ૬૧          | ૧૫        | સર્વ જ્ઞાતા રૂપ        | સર્વદાતારૂપ               |

 મે' આ લખાણુ તૈયાર કરી એને અંતિમ સ્વરૂપ આપતી વેળા જૈનાચાર્ય શ્રીમાણિકચસાગરસુરિજીએ દર્શાવેલી અશુદ્ધિઓ પૈકી જે વધારાની જણાઇ તેને અત્ર સાભાર સ્યાન આપ્યું છે. અનુસ્વાર, માત્રા, રૈફ વગેરૈ છપાતી વેળા ઊડી કે ખંડિત થતાં ઉપસ્થિત થયેલી બધી અશિદ્ધઓ મે' સુધારી નથી.

ર-ə. અન્યત્ર જરૂર હોય (યાં 'દ્દ 'ને ખદલે 'દ્ ' સુધારી લેવા.

**₹**0

# અશુદ્ધિઓતું શાધન

| પ્ <b>ય</b> ક                                               | <b>પંકિત</b>                       | અશુદ્ધ                                                                                           | શુદ્ધ                                                                                                                    |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ૭૮                                                          | ૧૧                                 | ન                                                                                                | ન                                                                                                                        |
| ۲۲                                                          | <b>ર</b> ,                         | નિક્રાનિક્રા                                                                                     | પ્રચલા                                                                                                                   |
| 122                                                         | K                                  | સ્મિતિ                                                                                           | સ્થિતિ                                                                                                                   |
| 128                                                         | <b>1</b> 0                         | ભાગતો                                                                                            | લાગતાં                                                                                                                   |
| ૧૨૯                                                         | 5                                  | સધાત                                                                                             | સંધાતન                                                                                                                   |
| 188                                                         | . <b>£</b>                         | કષાયમાહીનીય                                                                                      | કવાયમાહનીય                                                                                                               |
| ૧૫૦                                                         | 16                                 | સાદિ                                                                                             | વ્યાદિ                                                                                                                   |
| ૧૫૧                                                         | З                                  | ભયન                                                                                              | લાયણ                                                                                                                     |
| ૧૫૭                                                         | ۷                                  | અતે —                                                                                            | અને                                                                                                                      |
| 230                                                         | <b>19</b> •                        | પ્રાઇયમ                                                                                          | પાઇયમાં                                                                                                                  |
| ૧૬૭ 🖓                                                       | ઉપાન્ત્ય                           | तरुणा छिन्नेनास्माकं                                                                             | ন্তিন্নন রহত্যা                                                                                                          |
|                                                             |                                    | -                                                                                                |                                                                                                                          |
|                                                             |                                    | किम्                                                                                             | किं अरमाकमिति                                                                                                            |
| १६८                                                         | 2                                  | किम्<br>'चे।रा                                                                                   | र्कि अस्माकमिति<br>चेारा                                                                                                 |
| <b>૧૬૮</b><br>૧૭૧                                           | ۲<br>۲                             |                                                                                                  |                                                                                                                          |
|                                                             |                                    | ेचे।रा                                                                                           | चेारा                                                                                                                    |
|                                                             |                                    | ेचे।रा                                                                                           | <b>चારા</b><br>દ્વિતીય ખંડ : પ્રૌદ                                                                                       |
| <b>૧૭</b> ૧                                                 | વ<br>૨ ૬                           | ैचेारा<br>दितीय ખંડ                                                                              | चेारा<br>દ્વિતીય ખંડ : પ્રીંઠ<br>થન્યે।                                                                                  |
| <b>૧</b> ૭૨<br>૧ <b>૭૨</b>                                  | વ<br>૨ ૬                           | <sup>1</sup> चेारा<br>હિતીય ખંડ<br>દીતે                                                          | चेारा<br>દ્વિતીય ખંડ : પ્રૌઢ<br>્રચન્યે।<br>રીતે                                                                         |
| ૧૭૧<br>૧૭૨<br>૧૭૫                                           | ૧<br>૨૬<br>૧૭                      | ैचे।रा<br>હિતીય ખંડ<br>દીતે<br>પર'તુ                                                             | चेारा<br>દ્વિતીય ખાંડ : પ્રૌઢ<br>શ્રન્યે।<br>રીતે<br>પરાંતુ ઐનાં                                                         |
| ૧૭૧<br>૧૭૨<br>૧૭૫<br>૧૭૭                                    | ૧<br>૨૬<br>૧૭<br>૨                 | <b>'चेारा</b><br>હિતીય ખંડ<br>દીતે<br>પર'તુ<br>પડ્રો                                             | चेारा<br>દ્વિતીય ખંડ : પ્રીંદ<br>શ્રન્થે।<br>રીતે<br>પરંતુ ઐનાં<br>પૈકા                                                  |
| ૧૭૧<br>૧૭૨<br>૧૭૫<br>૧૭૭<br>,,                              | ર<br>૨૬<br>૧૭<br>૨<br>૧૦           | <b>'चेारा</b><br>હિતીય ખંડ<br>દીતે<br>પર'તુ<br>પડી<br>ધમ                                         | <b>चेारा</b><br>દ્વિતીય ખાંડ : પ્રીંદ<br>શ્રન્યે।<br>રીતે<br>પરંતુ ઝોનાં<br>પૈકા<br>ધર્મ<br>શ્રંથાની<br>૰ કરણ            |
| <b>૧</b> હર<br>૧૭૨<br>૧૭૫<br>૧૭૭<br><i>,,</i><br>૧૮૧        | ૧<br>૨૬<br>૧૭<br>૨<br>૧૦<br>૫      | <sup>1</sup> चेारा<br>દિતીય ખંડ<br>દીતે<br>પર'તુ<br>પડી<br>ધમ<br>ગ્રથાની<br>૦ કરણ્યુ<br>૦ કરણ્યુ | <b>चेारा</b><br>દ્વિતીય ખાંડ : પ્રીંઢ<br>શ્રન્થે।<br>રીતે<br>પરંતુ એના<br>પૈકા<br>ધર્મ<br>સંશાની<br>ગ કરણ્યુ<br>ગ કરણ્યુ |
| <b>૧</b> હર<br>૧૭૨<br>૧૭૫<br>૧૭૭<br><i>,,</i><br>૧૮૧<br>૧૮૨ | વ<br>૨૬<br>૧૭<br>૨<br>૧૦<br>૫<br>૬ | <b>'चेारा</b><br>હિતીય ખંડ<br>દીતે<br>પર'તુ<br>પડ'ો<br>ધમ<br>ગ્રથાની<br>૦ કરણ્યુ                 | <b>चेारा</b><br>દ્વિતીય ખાંડ : પ્રીંદ<br>શ્રન્યે।<br>રીતે<br>પરંતુ ઝોનાં<br>પૈકા<br>ધર્મ<br>શ્રંથાની<br>૰ કરણ            |

અશુદ્ધિઓતું શાધન

| મુબ્દ        | પ ક્તિ     | અશિવ્દ                | શુદ્ધ           |
|--------------|------------|-----------------------|-----------------|
| 9,62         | ર્૧        | <b>અ</b> તે           | અતે             |
| २०१          | ૧૨         | હાથપેથી <b>એ</b> ાતેા | હાથપાેથીઓને ા   |
| २०४          | <b>૨</b> ૧ | શતગ                   | શ્વક            |
| २०५          | ĩl         | મેળવ્થેા              | મેળવ્યેા        |
| 216          | ٦          | વૃતિ                  | वृत्ति          |
| २२०          | 0          | કર્સંસિદ્ધાન્ત        | ક્રમસિદ્ધાન્ત   |
| २२४          | રર         | તદીકે                 | ત <b>રી</b> કે  |
| २३०          | ૧૭         | ઉત્કર્ષથુ             | ઉત્કર્ષ થ્યુ    |
| २३४          | ٦          | પ્રૌય                 | પ્રૌઢ મન્થેા    |
| २३८          | Ð          | ક' મસિદ્ધાન્ત         | કર્મસિદ્ધાન્ત   |
| २३४          | 0          | ३२्४                  | २३४             |
| 33           | ૧૭         | ર                     | ٩               |
| 288          | Ŀ          | વેતાંબરીય             | શ્વેતાંભરીય     |
| 59           | ૧૨         | દિગબ`રીય              | દિગ ખરીય        |
| २४४          | <b>ર</b> ર | સ'ધળમાં               | સ બ ધર્મા       |
| રં૪પ         | . ૧૭       | કર્તાનું              | કંત્રાનું       |
| 23           | २ ३        | સત્તરિ નામતું         | સત્તરિ નાયનું   |
| २५०          | ٩८         | પધિમા                 | પચિમા           |
| રપર          | 8-19       | ઉદીરણા કરણ…ગા. ૧−     | o e             |
| १५३          | ર૧         | ૦પ્રભૂત               | પ્રાભૃત         |
| રપપ          | ઉપાન્ત્ય   | <b>ક</b> ति           | प्टति           |
| ર૬૫          | Ŀ          | ' અનુયાગદાર '         | ' અનુયાગદાર ′   |
| <b>R</b> \ 5 | રા         | ૦પયડિ'યા હુડનાં       | ૦પયડિ' પાહુડનાં |
| ૨૭૨          | <b>૧</b> ૧ | તમ '                  | તેમ             |

३२

**અશુદ્ધિએાનું** રોાધન

| 203         | ષ કિત    | અશહ                               | શુદ્ધ                    |
|-------------|----------|-----------------------------------|--------------------------|
| २७८         | ર        | નિયમ                              | નિર્શ્વ                  |
| ર૯૧         | З        | থিগ০                              | খীগণ                     |
| ઢ૧૨         | પ        | નમ                                | નામ                      |
| 328         | O        | પ્ર <b>ો <i>ગ્રન્થે</i>।</b>      | પ્રૌઢ પ્રન્થેા           |
| ३२६         | 0        | પરિશ્વિષ્ટ ૧                      | પરિશ્વિષ્ટ ૨             |
| 52          | ٩        | શવ૦                               | શ્ચિવ૦                   |
| 855         | ٩        | <b>ત્ત્વાર્થા</b> ધિ ૦            | તત્ત્વા <b>ર્થાધિ</b> •  |
| 25          | ¥        | <b>ધર્મ સારપ્રકાર</b> ણ           | ધર્મસારપ્રકરણ            |
| 285         | સ્મન્ત્ય | લધુર્ણિ                           | લઘુચૂચિ                  |
| કપર         | ૨        | પ્રાચ્ચ                           | પ્રાચ્ય                  |
| ઢપ્છ        | ૧ર       | ેમિ <b>થ્થા</b> ત્વ               | મિથ્યાત્વ                |
| 350         | 20       | ઉરુ <b>લ</b> ૦                    | ઉરલ૰                     |
| 368         | ف        | સમકત્વ                            | સમ્યક્ષવ                 |
| -૩૭૨        | Ř        | પ્રત્યાખ્યાનાવરાષ્યુ              | પ્રત્યાખ્યાનાવરણ         |
| <b>૱</b> ૮૫ | 0        | પિરશિષ્ટ                          | પરિશ્વિષ્ટ               |
| 315         | પ        | ૨૫ºટોકર <b>ણ્</b> થે <sup>૬</sup> | રપ <b>ેટીકરણાથે</b> `    |
| <b>5 *</b>  | ٩८       | તક્ <b>રયો</b>                    | તરક્ષ્યી                 |
| 160         | ٩٥       | 0                                 | ૈકમ°૦ અપાશે              |
| 33          | રપ       | 0                                 | ૧ <sup>૨</sup> જેન૦ અપાશ |

 કર્મસિદ્ધાન્તને લગતી એક એક બાબત પછી એ નાની હાે કે માટો, ઓછા મહત્ત્વની હાે કે વધારે મહત્ત્વની હાે એ મારે અહીં આપવો છે. આથી આમાં નીચે મુજબ્બના વિષયાને તાે સ્થાન અપાશે જ :
 ર. જૈન આગમામાં પણ એવી કાઇ કાઇ બાબત જોવાય છે કે જેના નિર્દેશ કર્મસિદ્ધાન્તને લગતી કાઇ પણ સ્વતંત્ર ક્રુતિમાં જણાતા નથી. આથી આ બાબતા પણ અહીં અપાશ.

# કર્મસિદ્ધાન્ત :

# રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થા

# પ્રેા. **હી. ર. કાપ**ડિયાની અન્ય કૃતિએા

પ્રેા. હી. ર. કાપડિયાના પ૧ ગ્રન્થેા, પ૪૬ લેખા, ૯૭ ગુજરાતી અને પ સંસ્કૃત પદ્યાત્મક રચનાએ ઇત્યાદિ જે તા. ૧૬-૮-'૬ સુધીમાં પ્રકાશિત થયાં હતાં. તેની નેાંધ એ સયયે છપાયેલા હીરક-સાહિત્ય-વિહારમાં લેવાઇ છે એટલે અહીં તા ત્યાર પછીનાં એમનાં નવાં પ્રકાશિત પુસ્તકાના જ ઉલ્લેખ કરાય છે :---

વિનયસૌરભ ( ૧૯૬૨ ). મૂલ્ય : બે રૂપિયા શ્રી હરિભદ્રસૂરિ ( ૧૯૬૩ ). મૂલ્ય : સાડા વ્યાઠ રૂપિયા કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય ( ૧૯૬૫ ). મૂલ્ય : પાંચ રૂપિયા સુરતનાં જૈન લેખકા અને લેખિકાએા (૧૯૬૫). મૂલ્ય : અમૂલ્ય યશાદોહન ( ૧૯૬૬ ). મૂલ્ય : સાત રૂપિયા <sup>૧</sup>જૈન દર્શનવું તુલનાત્મક દિગ્દર્શન (૧૯૬૮). મૂલ્ય : એક રૂપિયા જૈન સંસ્કૃત સાહિત્યના ઇતિહાસ ( ખંડ ૨, ઉપખંડ ૧ ) ( ૧૯૬૮ ). મૂલ્ય : બાર રૂપિયા [ ઉપખંડ ૨ – ૪ છપાય છે. ]

<sup>ર</sup> જ્ઞાતપુત્ર શ્રમણ ભગવાન મહાવીર (૧૯૧૯) પ્રદય : છ રૂપિયા સવિવેચન <sup>૩</sup>હરિયાળી-સંચય ( કૂટ-કાવ્ય-કલાપ ) તથા સંદિધ્પણુક આગમોનાં અધ્યયનાના પદ્યાત્મક અનુવાદા (૧૯૧૯). પ્રદય : ચાર રૂપિયા Historical & Cultural Chronology of Gujarat (From the earliest times...to 942 A. D. ) ( Jaina

Contributions) (1960). Price : Rs. 25

D C G C M (Vol. XIX, sec. 1, pt. 2 & sec 2, pt. 1 (1962, 1967). Price: Rs. 10 & 20 respectively

૧-૨ આમાં પ્રાય: પૂર્વે પ્રકાશિત લેખા છે.

ે ૩ આમાંની ઘણીખરી હરિયાળીએા પહેલાં છપાવાઇ છે.

# કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

[ 9 ]

# કર્મસિદ્ધાન્ત અંગેની પ્રશ્નાવલીએા

દરેક દર્શનને પાતપાતાના સિદ્ધાન્તા હાેય છે. જૈન દરાન માટે પણ તેમ જ છે. એના વિવિધ સિદ્ધાન્તામાંના એક તે 'કર્મસિદ્ધાન્ત ' છે. આમ હાેઇ કેટલાક જૈના તેમ જ અજૈના પણ એ સિદ્ધાન્ત જાણવા ઉત્સુક હાેય છે. તેઓ જાતજાતના પ્રશ્નો પૂછે છે. આમ પ્રશ્નોની પરંપરા સર્જાય છે. કર્મસિદ્ધાન્તના લેખકાેને પણ પાતાના ગ્રંથમાં કર્મસિદ્ધાન્તના નિરૂપણાર્થે અમુક અમુક પ્રશ્નના ઉત્તરા આપવાના હાેય છે. આ પરિસ્થિતિમાં કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે કેટલીક પ્રશ્નાવલીઓ ઉદ્દભવી છે. અહીં હું આવી ત્રણની નાંધ લઉ છું. આ પૈકી એક મેં કર્મસિદ્ધાન્ત સંબ'ધી સાહિત્ય નામના મારા <sup>૧</sup>પુસ્તકમાં પૃ. ૧૭૧–૧૭૪માં આપી છે. એ દ્વારા મેં ૪૧ <sup>૧</sup>પ્રક્ષો રજૂ કર્યા છે આ પૂર્વે બે મહત્ત્વની પ્રશ્નાવલીઓ ચેજાઇ છે. પહેલી પ્રશ્નાવલી કર્મવિપાક અર્થાત્ કર્મગ્રન્થ ( પ્રથમ ભાગ)ની હિન્દી પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૩૭–૩૮)માં પં. સુખલાલ સંઘવીએ આપી છે. આ પુસ્તક

૧. આ પુસ્તકના પૃ. ૧૧૯માં મેં એક પ્રશ્નાવલીના ઉલ્લેખ કર્યો છે. એમાં ૧૫ પ્રશ્નોને સ્થાન અપાશું છે.

ર. આ પ્રશ્નો અને એના ઉત્તરા લેખ રગાં અપાયા છે.

### કર્મસિદાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્શે

આજે અપ્રાપ્ય નહિ તેા દુષ્પ્રાપ્ય છે એટલે એ હિન્દી લખાણના હું ગુજરાતી અનુવાદ આ લેખમાં સાલાર આપું છું.

બીજી પ્રશ્નાવલી **પ**ં**ચસંગ્રહ** ( દ્વિતીય ખંડ )ના વિદ્વદ્વદ્યભ મુનિશ્રી પુષ્ટ્યવિજયજીએ લખેલા આમુખ ( પૃ. ર )માં છે. આ પુસ્તક પણ આજે સ**હેલાઇથી મ**ળતું નથી એટલે એ પ્રક્ષાવલી હું અહીં રજૂ કરું છું**. એ મા**ટે હું એમના યાેજક મહાશયનું ઋણ સ્વીકારું છું.

આ ખંને પ્રશ્નાવલીઓ અનુક્રમે નીચે મુજબ છે :—

પ્રશ્નાવલી ૧ : હિન્દી પ્રશ્નાવલીના અનુવાદ

૧. એ બંધ કયાં કયાં કારણેાથી થાય છે ? ૨. આત્માની સાથે કર્મના બંધ કેવી રીતે થાય છે ? ૩. કયા કારણથી કર્મમાં કઇ જાલની શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે ?

૪. કર્મની જ ઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કેટલી છે ?

પ સંસા<mark>રી આત્માની</mark> સાથે લાગેલું કર્મ કચાં સુધી અનુભવ કરાવવા અસમર્થ છે **?** 

૬. વિપાકના નિયત સમય અદલી શકય કે કેમ ?

ુ છ. જે બદલી શકાય એમ હેાય તાે એ માટે સંસારી આત્માના કઇ જાતના પરિ**ણામ** આવશ્યક છે ?

c. એક જાતનું કર્મ અન્ય કર્મરૂપ કચારે બની શકે ?

૯. કર્મની તીવ કે મંદ શક્તિ કેવી રીતે અદલી શકાય છે ?

**૩૫રે**ખા

૧૦. આગળ ઉપર ઉદયમાં આવનાર કર્મ એ પહેલાં જ કચારે અને કેમ લાેગવી શકાય ?

૧૧. કર્મ ગમે એટલું બળવાન હાેય તાે પણુ એનાે વિપાક શુદ્ધ આત્મિક પરિણામાથી કેવી રીતે રાકાય ?

૧૨. કેોઇ કેોઇ વાર સંસારી આત્મા અનેક પ્રયત્ન કરે છતાં પણ કર્મના વિપાક ભાેગવાયા વિના શું છૂટતાે નથી ?

્૧૩. સંસારી આત્મા કર્મનાે કઇ રીતે કર્તા છે અને કઇ રીતે ભાેક્તા છે !

૧૪. એમ હેાવા છતાં વસ્તુતઃ આત્મામાં કર્મનું કર્તૃત્વ તેમ જ ભાેકતૃત્વ કઇ રીતે નથી ?

૧પ. સંક્લેશરૂપ પરિણામ પાેતાની આકર્ષણ–શક્તિથી સંસારી આત્મા ઉપર એક જાતની સૂક્ષ્મ રજનું આવરણુ કેવી રીતે નાંખે છે ?

૧૬. સંસારી આત્મા વીર્યશક્તિના આવિર્ભાવ દ્વારા આ આવરણુ કઇ રીતે દૂર કરે છે ?

૧૭. સ્વસાવે શુદ્ધ એવેા આત્મા પણ કર્મના પ્રસાવથી કઇ કઇ રીતે મલિન દેખાય છે ?

૧૮. ખાહ્ય હુજારાે આવરણે હાેવા છતાં સંસારી આત્મા પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપથી ચ્યુત કેવી રીતે થતાે નથી ?

૧૯. સંસારી આત્મા પાતાની ઉત્ક્રાંતિના સમયે પ**હેલાં** માંધેલાં તીવ્ર કર્માને પણુ કેવી રીતે દ્વર કરે છે ?

### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઠ મન્થા

¥

૨૦. જે સમયે સંસારી આત્મા પાેતાનામાં વર્ત**તા** પરમાત્મા–ભાવને જોવાને આતુર બને છે તે સમયે એની અને ઋંતરાયરૂપ કર્મ વચ્ચે કેવું ગ્રુદ્ધ થાય છે ?

૨૧. અંતમાં વીર્થશાળી આત્મા કઇ જાતના પરિણા**મેા** વડે અળવાન કર્માને કમજેર અનાવી પાતાના પ્રગતિના માગ કંટક વિનાના અનાવે છે **?** 

૨૨. આત્મમંદિરમાં રહેલા પરમાત્મદેવને৷ સાક્ષાત્કાર કરાવવામાં સહાચક પરિણામ કે જેને 'અપૂર્વકરણુ ' અને 'અનિવૃત્તિકરણુ ' કહે છે એનું સ્વરૂપ શું છે ?

૨૩. સંસારી જીવ પાેતાના શુદ્ધ પરિણામની તરંગમાળા**ના** વૈદ્યુતિક યંત્ર વડે કર્મરૂપ પર્વતાેના કેવી રીતે ચૂરેચૂ**રા** કરી નાંખે છે?

૨૪. કેાઇ કેાઇ વાર ગુલાટ ખાઇ કર્મ જે ચાેડા વખતને માટે દબાઇ ગસું હાેય તે પ્રગતિશીલ આત્માને કેવી રીતે નીચે પટકે છે **?** 

૨૫. કર્યું કર્યું કર્મ બંધની અપેક્ષાએ તેમ જ ઉદ્દયની અપેક્ષાએ પરસ્પર વિરાષ્ક્રી છે ?

૨૬, કયા કર્મ'નેા અંધ કઇ અવસ્થામાં અવશ્ય ભાવી અને કઇ અવસ્થામાં અનિયત છે ?

૨૭. કયા કર્મના વિપાક કઇ અવસ્થા સુધી નિયત અને કઇ અવસ્થામાં અનિયત છે <sup>8</sup> શ્પરેખા

૨૮. આત્મા સાથે સંબદ્ધ અતીન્દ્રોય કર્મરજ કઇ જાતની આકર્ષણશક્તિથી સ્થૂલ પુદ્દગલાેને ખેંચ્યા કરે છે અને એ દ્વારા શરીર, મન, સૂક્ષ્મ શરીર વગેરે રચે છે ?

#### પ્રશ્નાવલી ર

૧. કર્મએ શું છે ?

ર. સંસારી જીવ અને કર્મના સંયાગ કેવી રીતે થાય છે ?

3. એ સંયોગ કચારના અને કઇ જાતના છે?

૪. કર્મનાં દલિકના પ્રકારા કયા કયા ?

પ. કર્મનાં દલિક કેવી રીતે બંધાય છે અને ઉદયમાં આવે છે 🕈

૬. કર્મ ઉદયમાં આવે તે પહેલાં તેના ઉપર સંસારી છવ કઇ કઇ ક્રિયાએા કરે છે?

. આ વિવિધ ક્રિયાએા કે જેને 'કરણ ' કહે છે તે શું છે? અને એના કેટલા પ્રકારા છે?

૮. કર્મના અધનાં શાં કારણા છે ?

૯. કર્મની નિર્જરાનાં કારણા અને ઇલાજો કયાં છે ?

૧૦. કર્મના બંધથી અને એના ઉદય આદિને લઇને સંસારી જીવની કઇ કઇ શક્તિએા આવૃત થાય છે તેમ જ વિકસિત થાય છે **?** 

૧૧. કર્મના બંધ દઢ અને શિચિલ શાથી થાય છે ? ૧૨. કર્મના બંધ અને નિર્જરાને લક્ષી સંસારી જીવ કેવી કેવી વિશિષ્ટ ક્રિયાએા કરે છે ?

### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

£

૧૩. કર્મના બંધને અને એની નિર્જરાના આધાર શાના ઉપર છે ?

૧૪. સંસારી આત્માની આંતરિક શુભાશુભ ભાવના અ**ને** દેહજનિત બાહ્ય શુભાશુભ ક્રિયા કર્મના બંધ વગેરેમાં કેવાે ભાગ ભજવે છે ?

૧૫. શુભાશુભ કર્મ અને તેના રસની તીવતા અને મંદતાને લીધે આત્મા કેવી કેવી સમ અને વિષમ દશાએા અનુભવે છે?

૧૬. અનાદિ કર્મ પરિણામને લીધે સંસારી આ<sub>ત્</sub>મા કેવી કેવી પરિસ્થિતિઓમાંથી પસાર થયેા છે અને થાય છે તેમ જ **એ** કઇ કઇ ક્રિયાએા કરે જાય છે ?

૧૭. અવિકસિત દશામાં સંસારી જીવની શી સ્થિતિ હતી ?

૧૮. કઇ કઇ પરિસ્થિતિએ৷ એણુ વટાવી અને તેમાંથી એનેા વિકાસ કઇ વસ્તુના પાયા ઉપર થયે৷ ?

આમ આ લેખમાં મેં એક દર ચાર પ્રશ્નાવલીઓનેા ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ ઉપરાંતની કેાઇ મહત્ત્વની પ્રશ્નાવલીઓ હેાય તેા તે સૂચવવા તજ્જ્ઞોને મારી સાદર વિજ્ઞપ્તિ છે.

- જૈન ધર્મ પકાશ ( પુ. ૮૪, અં. ૩ )

# [ २ ]

# કર્મ પ્રશ્નોત્ત રી

જૈન દર્શનના વિવિધ સિદ્ધાન્તોમાં 'કર્મસિદ્ધાન્ત' મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે. એના નિરૂપણાર્થે જાતજાતના ગ્રંથા રચાયા છે. એ સિદ્ધાન્ત આથી ઘણેા ગહન અને ખૂબ જ ઝીણવટવાળા વિવેચનના વિષય બન્યા છે. એના સામાન્ય બાધ થાય તે માટેના એક માર્ગ એને અંગેના પ્રશ્નો અને ઉત્તરા છે. અત્યાર સુધીમાં ચારેક પ્રશ્નાવલીઓ પ્રકાશિત થઇ છે. મે પણ કર્મસિદ્ધાન્ત સંખધી સાહિત્ય નામના મારા પુસ્તક (પૃ. ૧૭૧–૧૭૪)માં એક પ્રશ્નાવલી આપી છે. એ દ્વારા ૪૧ પ્રશ્ના રજૂ કર્યા છે. આજે હું એ પ્રશ્નો અને એના સંક્ષિપ્ત ઉત્તરા તરીકે આ પ્રશ્નોત્તરી ઉપસ્થિત કરું છું. સૌથી પ્રથમ એક પ્રશ્ન અને પછી એના ઉત્તર એ ક્રમે આ વિષયનું નિરૂપણ કરીશ.

પ્રક્ષ ૧ : 'જગત્' એટ**લે** શું ?

ઉત્તર : જગત્ એટલે વિશ્વ, દુનિયા, સૃષ્ટિ. આ ત્રણે શખ્દેા સર્વાંશે એકાર્થક નથી. 'જગત્' માટે અંગ્રેજમાં universe, cosmos અને world જેવા શખ્દેા વપરાય છે. જૈન મંતવ્ય મુજબ જગતના બે વિભાગ છે : (૧) લાક અને (૨) અલાક. લાકમાં સચેતન તેમ જ અચેતન પદાર્થો છે જ્યારે અલાકમાં આકાશ નામના એક જ પદાર્થ છે અને તે અચેતન છે. એથી કેટલીક વાર એને 'અલાકાકાશ' કહે છે. લાકમાં

### કર્મસિલા ત : રૂપરેખા અને પ્રીટ મન્યેલ

L

પણુ આકાશ છે. એને 'લાેકાકાશ' કહે છે. લાેકમાંના સચૈતન પદાર્થોને જીવ, આત્મા, પ્રાણી, સત્ત્વ, ભૂત ઇત્યાદિ નામે એાળ-ખાવાય છે. અચેતન પદાર્થા એટલે પુદ્દગલ, પ્ધર્માસ્તિકાય, <sup>ર</sup>અધર્માસ્તિકાય, આકાશ અને કાળ, પુદ્દગલ એ રૂપ, રસ, ગન્ધ અને સ્પર્શથી ચુક્ત પદાર્થ છે. બાકીના તમામ અચેતન પદાર્થો રૂપાદિથી રહિત છે–અમૂર્ત છે.

લાેકને 'સંસાર' પણુ કહે છે અને કર્મસિદ્ધાન્તના સંબંધ સુખ્યત્વે સંસારી જીવ અને પુદ્દગલ સાથે છે. સંસારી જીવ એટલે અનાદિ કાળથી કર્મથી લેપાયેલેા--આવૃત જીવ. એતું એ આવરણુ દ્વર થતાં એ સુક્ત બને છે. એને 'સિદ્ધ' તેમ જ 'સિદ્ધ પરમાત્મા' કહે છે. આમ જીવના બે વર્ગ છે: (૧) સંસારી અને (૨) સિદ્ધ.

પ્ર. ૨ : છવનું શુદ્ધ, સાચું અને સનાતન સ્વરૂપ શું છે?

ઉત્તર : છવ મૂળ સ્વરૂપે નિરંજન–અકર્મક અને નિરાકાર છે.એ ચૈતન્યમય છે અને શાશ્વત સુખને–આનંદને ભાષ્ક્રતા છે. એ સચ્ચિદાનંદમય છે. એ અચ્છેઘ, અભેઘ, અદાહ્ય અને અકાટય છે. એ જન્મ અને મરણુથી સર્વથા રહિત છે. આમ એ અજરામર છે–અવિનાશી છે. આ એનું ખરેખરું શુદ્ધ, સાચું, અને સનાતન સ્વરૂપ છે. એ સ્વરૂપ સંસારી છવને મુક્ર્ત થતાં પ્રાપ્ત

૧-૨. આ બન્ને સ્વતઃ ગતિ કરતા પદાર્થોની ગતિમાં અને ગતિપૂર્વ'ક સ્વતઃ સ્થિતિ કરનાર પદાર્થોની સ્થિતિમાં સહાયક છે. આ પદાર્થા તે સંસારી જીવા અને પુદ્વલા છે, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય અને આકાશ સદા સ્થિર જ છે. **થાય છે અને** સિદ્ધને તો સદાને માટે એ પ્રાપ્ત થયેલું જ છે. સંસારી જીવની ઉત્તમાત્તમ દશા એટલે કે ચૌદમા ગુણ્રવ્યાનની પ્રાપ્તિ એ એના શુદ્ધ, સાચા અને સનાતન સ્વરૂપની સૌથી નિકટની દશા છે. એ દશામાં તેમ જ એની પૂર્વેના તેરમા ગુણ્સ્થાનમાં વર્તતા જીવને અનુક્રમે 'અચેાગી કેવલી' અને 'સચાગી કેવલી' કહે છે જ્યારે સિદ્ધને 'ભવાતીત' કહે છે. અજૈના તેરમા-ચૌદમા ગુણુસ્થાને વર્તતા જીવને 'જીવન્મુક્ત' કહે છે જ્યારે સિદ્ધને 'પરમુક્ત' કહે છે. કેાઇ પણ સંસારી જીવની ઓછામાં આછી સકર્મક—કર્માવૃત દશા હેાય તા પણ તે જીવ સુક્રત જીવની અપેક્ષાએ તા ઉતરતી કાર્ટિના છે. એના તમામ મૌલિક ગુણુાના પૂરપૂરા આવિર્ભાવ એ જ એનું સર્વોત્તમ સ્વરૂપ છે. એ જ એનું સર્વથા સાચું, શુદ્ધ અને સનાતન સ્વરૂપ છે. એની પ્રાપ્તિ શી રીતે થાય તે અમુક અંશે તાે કર્મના સ્વરૂપની સમજણ ઉપર અવલંબે છે.

પ્ર. ૩ : પુનર્જન્મ એ શું હકીકત (fact) છે અને જો એ હેાય તેા એ શાને આભારી છે **?** 

ઉત્તર : 'પુનર્જન્મ' એ આત્મવાદી ઘણાંખરાં દર્શના પ્રમાણે હકીકત (fact) છે જ અને જૈન દર્શન પણ આત્મવાદી હાેઇ એનું પણ એમ જ માનવું છે. જ્યાં સુધી સંસારી જીવ અકર્મક –કર્મરહિત બને નહિ ત્યાં સુધી એ જન્મમરણના ચકરાવામાંથી છૂટે નહિ. અત્યાર સુધીમાં સંસારીનાં તા શું સિદ્ધ પરમાત્માઓ પણ સિદ્ધ થયા તે પૂર્વેના ભવ સુધી એમનાં યે અનંત પુનર્જન્મા થયાં છે અને એ બધાં જ કર્મને આભારી છે. કર્મના સકંજામાં સપડાયેલાને પુનર્જન્મની પરંપરા નડે છે.

### કર્મસિદ્ધાન્ત : ૨૫૨ ખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

10

પ્ર ૪ : કર્મ એ કાઇ પદાર્થ છે કે કેમ અને જો હાય તો તે સચેતન છે કે અચેતન ?

ઉત્તર: ક્રમ એ પદાર્થ છે એટલું જ નહિ પણ અચેતન પદાર્થ છે. જૈન દર્શન પ્રમાણે પદાર્થાના બે જ પ્રકારા છે : (૧) સચેતન અને (૨) અચેતન. સચેતન એટલે ચૈતન્ચથી સુક્રત અને અચેતન એટલે એનાથી વિપરીત. જૈન મંતવ્ય પ્રમાણે કેાઇ પણ સચેતન પદાર્થ કદાપિ અચેતન બન્યાે નથી, બનતાે નથી અને બનશે નહિ. એવી રીતે કાેઇ અચેતન પદાર્થ પણ કાેઇ કાળે સચેતન બન્યાે નથી કે બનશે નહિ અને વર્તમાનમાં પણ અચેતન જ રહેવાનાે છે.

કર્મ એ સંસારી જીવે શ્રહણ કરેલી અને પોતાની સાથે એાતપ્રોત કરેલી 'કાર્મણ ' વર્ગણા છે. 'કાર્મણ ' વર્ગણા એ પુદ્દગલના એકજાતના અનેક બારીક અંશાના-રજકણાના-પરમાણુઓના સમૃહરૂપ સ્કંધા છે. લાકાકાશના અસંખ્ય પ્રદેશા છે. કલ્પના ખાતર એના વિચારાતા નાનામાં નાના અંશ તે 'પ્રદેશ ' છે. એ બધા એકમેકથી કદી જુદા નથી. પ્રત્યેક પ્રદેશ અવિભાજ્ય છે. આ દરેક પ્રદેશમાં રહેલા એકેક છૂટા છૂટા પરમાણુના એટલે કે પુદ્દગલના તદ્દન બારીક-નાનામાં નાના અંશાના સમુદાય તે 'પરમાણુ-વર્ગણા' કહેવાય છે. બે કે એથી વધારે પરમાણુઓના બનેલા પદાર્થને 'સ્કંધ ' કહે છે. અંતિમ સ્કંધ તે ' અચિત્ત મહાસ્કંધ ' છે. એ સૌથી માટા છે.

 સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંતથી જાતજાતના સ્કંધા બને છે, અને એવા પ્રત્યેક પ્રકારના સ્કંધાના સમૂહ તે તે જાતની વર્ગણા છે. આમ અનંત વર્ગણાએા છે. એ પૈકી નિમ્નલિખિત આઠ વર્ગણાએા અત્ર પ્રસ્તુત છે:—

(૧) ઔદારિક, (૨) વૈક્રિય, (૩) આહારક, (૪) તૈજસ, (૫) ભાષા, (૬) શ્વાસાચ્છ્વાસ, (૭) મન અને (૮) કાર્માણ.

આ વર્ગણાઓ પરમાણુઓની સંખ્યાની દ્બ્ટિએ એક બીજાથી ચડિયાતી છે અને પરિણમનની દ્બ્ટિએ ઉત્તરાત્તર સૂક્ષ્મ છે–ઘન છે. જેમ કે રૂ કરતાં સુવર્ણ એના પરમાણુઓના પરિણમનની અપેક્ષાએ વિશેષ સૂક્ષ્મ છે. ટૂંકમાં કહું તાે એમાં ઓછી જઆમાં અધિક પરમાણુઓ છે. 'કાર્મણ ' વગેણા લાેકાકાશના કાઇ એક જ પ્રદેશમાં નથી. એ તાે એકે એકમાં છે. એના સદા સર્વત્ર સુકાળ છે એટલે સંસારી જીવ જ્યાં હાેય ત્યાં એને કાર્મણુ વર્ગણાઓ બેઇતા પ્રમાણુમાં મળી રહે છે. એ વર્ગણાઓ જાણુ એના આશ્લેષની રાહ જોતી જ ઊભી છે.

આ ઉપરથી સમજાશું હશે કે પુદ્દગલાેની નિશાળ હાેય અને તેમાં ભિન્ન ભિન્ન ધાેરણના સ્કંધા હાેય તાે તે વર્ગણાએા છે અને તેમાં કાર્મણ વર્ગણા એ અગણિત અને ખૂબ ગાઢ રીતે--ખૂબ પાસે રહેલા પરમાણુઓના બનેલા સ્કંધાના સમૂહ છે.

આપણે આ જે કર્મની વાત કરી તેને જૈન દર્શનમાં

#### ⇒ કર્મસિદ્ધાન્ત : ર્ષરેખા વ્યને પ્રોઢ ગ્રન્થા

ન્યર 🤄

<sup>- '</sup> દ્રબ્યકર્મ' પથુ કહે છે. સંસારી જીવના મિથ્યાત્વ, રાગ અને દ્વેષરૂપ વ્યરિથુામ તે એની વિભાવદશા છે અને તે <sup>૨</sup> 'ભાવકર્મ' છે. બ્ભાવકર્મ દ્રબ્યકર્મને લાહચુંબકની જેમ પાતાની તરફ આકર્ષી એને પાતાની સાથે એાતપ્રાત કરી આત્માની અધાગતિને આમંત્રે ૐ અને તેમ થતાં આત્મા પરેશાન અને છે.

કર્મના શુભ અને અશુભ એમ પણુ બે પ્રકારા છે. ઃ**એને અનુક્રમે** 'પુણ્ય' અને 'પાપ' કહે છે.

પ્ર. પ : કર્મના સર્વ જીવેષ સાથે સંબંધ છે ?

ઉત્તર : કર્મના સંબંધ સર્વ જીવા સાથે નથી. એ સંબંધ કૈવળ સંસારી જીવા સાથે છે અને એમ હાેઇ સિદ્ધ પરમાત્માઓને એની સાથે કંઇ લેવાદેવા નથી – કશું લાગતું વળગતું નથી, જે કે કાર્મણ વગેરે વર્ગણાઓ અને સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય જીવા સિદ્ધોના – લાેકના અગ્ર ભાગમાં આવેલા સ્થાનમાં પણ છે. એથી તા સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય રૂપે ત્યાં રહેલા જીવા એ કાર્મણ વર્ગણાઓ ગ્રહ્ણ કરી આત્મસાત્ કરે છે.

પ્ર. ૬ : કર્મનેા સંસારી જીવેા સાથે કેવેા સંબંધ છે **?** ઃઆ સંબંધ શું સર્પ અને એના કંચુક વચ્ચેના જેવેા છે કે તપાવેલા લાઢાના ગાેળા અને અગ્નિના જેવા છે **?** 

૧-૨. આચાર્ય કુન્દકુન્દે સમયસાર (ગા. હ૬ )માં આતે ' પુદ્દયલ-કર્મ' કહ્યું છે જ્યારે ભાવ-કર્મ'તે ' ચેલન-કર્મ' કહ્યું છે. આ પરિભાષાના ઉપયાગ ન્યાયાચાર્ય યશાવિજ્યગણ્ડિએ પાતાની કૃતિ ⊶નામે '' સીમન્ધરસ્વામીની વિનતિરૂપ નયરહસ્યગર્ભિત સવાસા ગાયાનું ⇔તવન (ઢાલ ૩, કડી ઢપ)માં કર્યો છે. ઉત્તર : સંબંધો બાતબાતના છે. બે એકબીબાની પાસે હાેચ એ પણુ એક બાતના સંબંધ છે. થાડીક મહેનત કર્યા બાદ હાથેથી કે યંત્રની મદદથી બેને છૂટા પાડી શકાય એ પણુ એક પ્રકારના સંબંધ છે. સર્પના એના કંચુક સાથેના સંબંધ એ પણુ એક બાતના સંબંધ છે પરંતુ એ સર્પ પાતાની કાંચળી (કંચુક) ઉતારે છે તેવા સંબંધ કર્મ અને એનાથી લિપ્ત સંસારી જીવ વચ્ચે નથી કે જેથી સર્પની જેમ કર્મની કાંચળી હાેય અને તે એ ઉતારી શકે.

લાેખંડના ગાેળા તપાવાયા હાેય ત્યારે એ ગાેળાના ઋબિ સાથે જેવા સંબંધ છે તેવા આ કર્મ અને સંસારા છવ વચ્ચે છે. જેમ તપાવેલા ગાેળાના એકે એક પ્રદેશમાં ઋબ્નિ છે – એની સાથે એકમેક થઇને રહેલા છે તેમ સંસારી જીવના આઠ પ્રદેશાને છાેડીને બાકીના તમામ પ્રદેશા સાથે કર્મ એકમેક થઇને રહેલું છે. અન્ય રીતે વિચારીએ તા દૂધમાં સહેલા–ભળેલા પાણીના એ દૂધ સાથે જેવા સંબંધ છે તેવા કર્મ અને સંસારી જીવ વચ્ચે છે.

પ્ર. ૭ : આ ( સંસારી ) જીવેા અને કર્મવચ્ચે સંબંધ થાને કર્મબન્ધ થવામાં કયાં કરાં કારણા છે ?

ઉત્તર : દીપક અત્તી દ્વારા તેલ લઇ પાેતાની ઉષ્ણુતાથી એને જવાલારૂપે પરિણુમાવે છે. એ પ્રમાણે સંસારી જીવ કષાય દ્વારા કાર્મણ વર્ગણાનું ગ્રહણુ કરી એને કર્મરૂપે પરિષ્ણુમાવે છે. સંસારી જીવના લગભગ તમામ પ્રદેશાના કર્મરૂપે પરિષ્ણુમેલ પુદ્દગલા સાથેના સંબંધ તે 'બન્ધ ' યાને 'કર્મબન્ધ ' કહેવાય-

# <sup>~૧૪</sup> કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ંછે. આ બન્ધ થવામાં એ કારણેા છે : (૧) કષાય અને ં(૨) ચાેગ. કષાય ચાર છે : (૧) ક્રોધ, (૨) માન, (૩) માયા અને (૪) લાેલ. ચાેગ એટલે મન, વચન અને ંદેહની પ્રવૃત્તિ.

કેટલાક ગ્રન્થકારા કર્મબન્ધનાં બે વધારાનાં કારણા તરીકે મિથ્યાત્વ અને અવિરતિના ઉલ્લેખ કરે છે પરંતુ અવિરતિ એટલે પાપસ્થાનકાેથી વિરમવાના પરિણામના અભાવ છે. આથી એ તેમ જ મિથ્યાત્વ કષાયમાં એક રીતે આવી જાય છે. આમ હાેઇ ચારના ઉલ્લેખ એ એક અપેક્ષાને આભારી છે. એ દ્વારા બન્ધનાં કારણા વિશેષતઃ સ્પષ્ટ બને છે. તત્ત્વાર્થસૂત્ર (અ. ૮, સૂ. ૧)માં કર્મબન્ધના આ ચાર કારણા ઉપરાંત પ્રમાદના પણ નિર્દેશ છે. આમ જો કે પાંચ કારણા ગણવામાં આવે છે છતાં 'પ્રમાદ' એ એક જાતની અવિરતિ છે એટલે એની પૃથક્ ગણના ન જ કરાય તો વાંધા નથી.

આ ઉપરથી એ વાત ફલિત થાય છે કે કષાય અને ચાેગ એ બે જ કર્મબન્ધનાં ખરેખરાં કારણેહ છે. વધારાંનાં બે તથા ત્રણુ કારણેહા તાે ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષા અનુસાર છે.

કર્મના સાંપરાયિક અને ઇર્ચાપથિક એમ બે પ્રકારાે છે. પ્રથમ પ્રકારના કર્મના બન્ધમાં કષાય અને યાેગ એ બંને કારણે છે જ્યારે દ્વિતીય પ્રકારના કર્મના બન્ધમાં કેવળ યાેગ કારણ છે.

સાંપરાચિક કર્મ સંસારી જીવનાે સંપરાય કરે છે. સંપરાય એટલે લવલમણુરૂપ પરાલવે એને લઇને એ જીવ જન્મ અને મરણુની પરંપરામાં સપ્રહાય છે. સંસારી જીવનીંગ્સાથે જે કર્મના અન્ધ થયા આદ એક સમય પછી જે એનાથી છૂટું પડી જાય તે 'ઈર્ચાપથિક કર્મ' યાને 'ઈર્ચાપથકર્મ' છે. એ અન્ધ થયા આદ એક જ સમય ટકે છે.

બીના ચામડા ઉપર હવા દ્વારા ઉડાવાયેલી ધૂળ ચાંટી જાય છે તેમ યાેગ દ્વારા આકર્ષાયેલું કર્મ કષાયને લઇને સંસારી જીવ સાથે એકમેક અની જાય છે – ચાંટી જાય છે અને એને અંખેરતાં વાર લાગે છે. ઈર્ચાપથિક કર્મ બંધાયું તે તાે એક સમય બાદ ખરી જાય છે. કષાયના અભાવને લઇને એ કર્મ ટકી શકતું નથી. જેમકે સૂકી ભીંત ઉપર નંખાયેલાે લાકડાના ગાેળા.

કર્મના બન્ધના ચાર પ્રકારા છે : (૧) પ્રકૃતિ–બન્ધ, (૨) સ્થિતિ–બન્ધ. (૩) રસ–બન્ધ અને (૪) પ્રદેશ–બન્ધ. આ ચારેનું નિર્માણુ સમકાળે થાય છે. સ્થિતિ એટલે કાળની મર્યાદા. રસ એટલે અનુભવ – ફળ આપવાની શકિત અને પ્રદેશ એટલે પરિમાણુ. આ ત્રણુના સમૂહ એ પ્રકૃતિ–બન્ધ છે. જુઓ પંચસ બહુ (ગા. ૪૩૨). પ્રકૃતિના સામાન્ય અર્થ 'સ્વભાવ' છે. ગાય, ભેંસ વગેરે દ્વધાળાં જાનવર જે ઘાસ ખાય છે તેને એ દ્વધરૂપે પરિણમાવે છે. એ દ્વધમાં મીઠાશરૂપ સ્વભાવ ઉદ્ભવે છે. એ સ્વભાવ અમુક વખત સુધી જ ટકે છે. એ એની સ્થિતિ છે. એ દ્વધની મીઠાશમાં તરતમતા રહેલી છે એટલે કે એમાં તીવતા, મંદતા વગેરે વિશેષતાઓ પણુ થાય છે. એ દ્વધનું માપ–પરિમાણુ પણુ છે. એમ કર્મના પણુ પ્રકૃતિ ઇત્યાદિ ચાર સાથે સંબંધ છે. સથગ (ગા. ૧)ની સ્વાપત્ર ટીકા ('પૃ. ૩)માં તેમ જ કમ્મવિવાગ (ગા. ૨)માં માદકનું ઉદાહરણ અપાયું છે.

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રીઠ શ્રન્થા

કલાય એ કર્મબન્ધની સ્થિતિ અને એના રસમાં કારણ-રૂપ છે તેા યેાગ એના પ્રકૃતિ અને પ્રદેશમાં કારણરૂપ છે. કલાયની તીવતા, મંદ્રતા ઇત્યાદિ ઉપર સ્થિતિ અને રસની અધિકતા કે-અલ્પતા આધાર રાખે છે જ્યારે યેાગની તરતમતા ઉપર પ્રકૃતિ અને પ્રદેશની તરતમતા આધાર રાખે છે.

પ્ર. ૮ : કર્મખન્ધની શિથિલતા કહેા કે ગાઢતા કહેા તેમાં ટેાઇ તરતમતા છે અને હાેય તાે તે કેટલી અને કયા પ્રકારની છે ?

ઉત્તર : શિથિલતા અને ગાઢતા એ માટે ભાગે પરસ્પર સાપેક્ષિક છે. દેારીની ગાંઠ જાતજાતની બંધાય છે. જેમકે ઢીલી, 'જરાક મહેનત કરતાં છૂટે તેવી, વધુ મહેનતે છૂટે તેવી અને ગમે એટલા પ્રયાસ કરાય તા પણ ન જ છૂટે તેવી. જેમ દારીની ગાંઠના બન્ધમાં તરતમતા રહેલી છે તેમ સગપણેામાં ખૂબ પાસેનું, શાડુંક પાસેનું, આઘેનું અને ઘણું આઘેનું એમ તરતમતા છે. કર્મબન્ધમાં પણ આ બે ઉદાહરણેાતી જેમ તરતમતા છે. એના પ્રકારા અનેક છે. તેમાં મુખ્ય ચાર છે : (૧) શિથિલ, (૨) ગાઢ, (૩) વિશેષ ગાઢ અને (૪) સૌથી વધારે ગાઢ. આને કર્મશાસ્ત્રમાં અનુક્રમે સ્પૃષ્ટ, બહુ, નિધત્ત અને નિકાચિત કહે છે. એ માટે એમાં સાયેાનું નીચે મુજબ ઉદાહરણ અપાયું છે :—

છૂટી સાેયા, સૂત્ર (સૂતર)થી–દેારીથી બાંધેલી સાેયા, લાઢાના બંધનથી બંધાયેલી અર્થાત્ સૂત્રના બંધનથી બંધાયેલી

૧. સહેલાઇથી છૂટે એવી ગાંઠને 'સટકિયું' કહે છે.

२. आ मेर्डिंगन नेंट ( Gordian knot ) છे.

છતાં કટાઇ જવાથી મળી ગયેલી સા<mark>ેયા અને અગ્નિમાં તપાવી</mark> હુથાેડાથી ટીપી નાંખેલી સાેયેા.

આ અનુક્રમે સ્પૃષ્ટથી માંડીને નિકાચિત બધોના ઽૃષ્ટાન્તરૂપ છે.

વિઆહપજ્ગ્રત્તિ (સ.૧, ઉ. ૬, સુત્ત પપ)માં બહ્ર, સ્પૃષ્ટ, અવગાઢ અને સ્નેહપ્રતિબહ્વનાે ઉલ્લેખ છે.<sup>૧</sup> કમ્મપ્યવાયમાં બહ્ર, બહ્રસ્પૃષ્ટ અને બહ્ર--સ્પૃષ્ટ-નિકાચિત એમ ત્રણુ પ્રકારાે સૂચવાયા છે. આ સંબંધમાં વિસે**રાવસ્સયભાસ (ગા. ૨૫૧૩) અને એની** ' મલધારી ' હેમચન્દ્રસૂરિકૃત વૃત્તિ (પત્ર ૧૦૦૬) બેવાં ઘટે.

ઉત્તર : કર્મના બંધ થાય તે જ વેળા એના સ્વભાવા નક્કી થઇ જાય છે-એ જાતજાતના બને છે. એના પ્રભાવને લઇ એના અનેક પ્રકારા પડે છે. તેમાં એના આઠ પ્રકારા મુખ્ય ગણાય છે અને એ પ્રત્યેકના એાછાવત્તા ઉપપ્રકારા પણ છે. ઉપર્શુક્ત આઠ પ્રકારા સામાન્ય રીતે નિમ્નલિખિત ક્રમે દર્શા-વાય છે :---

(૧) જ્ઞાનાવરાષ્ટ્ર, (૨) દર્શનાવરાષ્ટ્ર, (૩) વેદનીય, (૪) માેહનીય, (૫) આયુષ્ય, (૬) નામ, (૭) ગાેત્ર. અને (૮) અન્તરાય.

१. अुःग्ले। धर्म और दर्शन (पृ. ९१).

₹

# કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

આ ચ્યાઠ પ્રકૃતિબન્ધના પ્રકારા છે. એના ઉપપ્રકારાની સંખ્યા અનુક્રમે નીચે મુજબ છે :----

પ, ૯, ૨, ૨૮, ૪, ૪૨, ૨ અને પ.

આમ એડંદરે ૯૭ ઉપપ્રકારા છે.

٩८

'નામ' કર્મના ૪૨ને બકલે ૧૦૩ ભેદેા પણ ગણાવાય છે. આ કર્મની ૪૨ પ્રકૃતિએાના ચાર વર્ગ પડાય છે ઃ (૧) ૧૪ પિષ્ડ–પ્રકૃતિએા, (૨) ત્ર ક્રદશક, (૩) સ્થાવરદશક અને (૪) ૮ પ્રત્યેક પ્રકૃતિએા.

પ્ર. ૧૦ : કર્મનેા કર્યા કર્યા પ્રકાર એ આંધનારની કઇ કઇ શક્તિને – એના કયા કયા ગુગુના ઘાતક કે હાનિકર્તા કે અવરાધક છે ?

ઉત્તર : પ્રત્યેક કર્મ એ સંસારી આત્માના સ્વરૂપને બાધક છે– અવરાેધક છે. સંસારી અત્માની એાછી કે વત્તી ખાનાખરાબી કરવામાં એના હાથ છે. કાેઇ કાેઇ કર્મ આત્માના મૂળ ગુણા ઉપર તરાપ મારે છે. જે નકે 'જ્ઞાનાવરણુ' કર્મ એ આત્માના વિશેષ બાધરૂપ ગુણુના લગસળ સર્વાંશે ઘાતક છે. એ એના જ્ઞાનના પ્રકાશના આવરણની ગરજ સારે છે.

'દર્શનાવરણુ' કર્મ અપ્તમાના સામાન્ય બાેધનાે ઘાતક છે.

'મેાહનીય' કર્મ આત્માને મેાહમુગ્ધ બનાવે છે. એ એની સાચી શ્રદ્ધા ઉપર પાણી ફેરવે છે અને સદ્દવર્તન કરતાં એને અટકાવે છે.

'અંતરાય' કર્મ સંસારી આત્માના દાન દેવામાં, લાભ મેળવવામાં, લાેગ અને ઉપલાેગ ભાેગવવામાં તેમ જ પાતાનું સામર્થ્ય પ્રગટ કરવામાં વિઘ્નરૂપ છે. આમ આ ચાર કર્મા આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણેાના ઘાતક છે. એથી તા એને 'ઘાતિ–કર્મ ' કહે છે. બાકીનાં ચાર કર્મા સ'સારી આત્માને ઓછા હાનિકારક છે. એને ' અઘાતિ–કર્મ ' કહે છે. એના સીધા સંબંધ પુદ્દગલા સાથે છે એટલે એ કર્મ એ બાંધનાર ઉપર સીધા પ્રભાવ પાડી શકતું નથી.' એ આત્માના જ્ઞાનાદિ ગુણેાના ઘાતક નથી. એના ચાર પ્રકારા છે. તેમાં 'વેદનીય' કર્મ સુખ કે દુ:ખના અનુભવ કરાવે છે. કેવળ ચાગ દ્વારા જે ઈર્ઘાપથિક કર્મ બંધાય છે તે કેવળ સુખના અનુભવ કરાવે છે. સુખના અનુભવ કરાવનારા કર્મને ' <sup>ર</sup>સાતવેદનીય' કહે છે જ્યારે એથી વિપરીત સ્વરૂપવાળા એટલે કે દુ:ખના અનુભવ કરાવનારા કર્મને ' અસાતવેદનીય ' કહે છે.

'નામ' કર્મ સંસારી આત્માની મનુષ્યાદિ ગતિ, પંચેન્દ્રિયાદિ જાતિ તેમ જ એનાં શરીર અને અંગેત્પાંગ ઇત્યાદિનો પ્રાપ્તિમાં કારણુરૂપ છે.

'ગેાત્ર ' કર્મ સંસારી જીવને ઉચ્ચ કે નીચ કહેવડાવાનું કામ કરે છે

' આશુષ્ય ' કર્મ સંસારી જીવને એને પ્રાપ્ત થયેલા ભવ સુધી જકડી રાખે છે. એ ભવ પૂરા થવા પહેલાં એનેા છુટકારા થવા દેતાે નથી. લાેકાે પણ કહે છે કે આશુષ્યની દાેરી તાેડી તાેડાતી નથી.

१. जुओ। धर्म और दर्शन ( पृ. ६४).

ર. સાતનાે અર્થ સુખ થાય છે. જુએા અ**ભિધાનચિન્તામ**ણિ ( <sup>શ્</sup>લાે૦ ૧૩૭૦ ).

# કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રીઢ ગ્રન્થેા

20

પ્ર. ૧૧ : કેાઇ પણુ પ્રકારનું કર્મ કે એના તમામ પ્રકારોને। સમૂહ સંસારી જીવ ઉપર સર્વાંશે સત્તા જમાવી શકે ખરેા ? એ જીવના એકે એક મૌલિક ગુણુને પૂરેપૂરા હણી નાંખે ખરા ?

ઉત્તર : ના. જો તેમ થાય તેા જીવ જેવું કશું રહે જ નહિ. સંસારી જીવ કદી કર્મની સામે માથું જ ન ઊચકી શકે. એના જ્ઞાનાદિ મૂળ ગુણેા અંશતઃ પણ કાયમ જ રહે છે. પછી ભલે ને એ અંશ ઘણેા નાના હાેય. પ્રત્યેક જીવના આઠ પ્રદેશા ઉપર ફાઇ એક કર્મનું તાે શું પણ એની સંપૂર્ણ સેનાનું પણ જરા જેટલું જોર ચાલે તેમ નથી.

પ્ર. ૧૨ : કર્મબંધ થયે। એટલે એ કર્મનું ફળ ભાેગવવું જ પડે કે કેમ **!** 

ઉત્તર : કેાઇ પણ જાતનું કર્મ સંસારી છવ બાંધે એટલે એના એક યા બીજા પ્રકારનું ફળ એને ભાેગવવું જ પડે. એ ફૂળમાં તરતમતા હાઇ શકે પરંતુ કર્મના સ્વરૂપ મુજબનું એ ફૂળ હાેય. કર્મના સ્વરૂપમાં કાેઇ કારણથી ફેરફાર કરી શકાયા હાેય તા તે પ્રમાણેનું ફળ મળે પરંતુ ફળ મળે જ. ઉત્તરજ્ઝયણ (અ. ૪)ની ત્રીજી ગાથામાં આથી તા કહ્યું પણ છે કે " कढाण कम्माण न मोक्स અસ્થિ" અર્થાત્ કરેલાં કર્માનું ફળ ભાેગવ્યા વિના છૂટકાે નથી. પછી તે એ જ ભવમાં ભાેગવાય કે ભવાંતરમાં.

પ્ર. ૧૩ : કર્મનું ફળ સભાનપણે જ ભાેગવાય કે કેમ 🕯

ઉત્તર : કર્મનું ફળ બે રીતે ભાેગવાય છે: (૧) સભાનપણુ અને (૨) અબર ન પડે તેવી રીતે. પ્રથમ પ્રકાર પ્રબળ વિપાકેાદય હાેય ત્યારે અને દ્વિતીય પ્રકાર છદ્દમસ્થાને મંદ વિપાક હાેય ત્યારે તેમ જ પ્રદેશાદય હાેય ત્યારે. સર્વગ્ના તાે કર્મનું કળ સદા સભાનપણે જ ભાેગવે.

પ્ર. ૧૪ : કર્મનું ફળ સ્વતઃ મળે છે કે ઇવ્ધિરાદિ ઐ ફળનેા દાતા છે ?

ઉત્તર : કર્મનું કળ સ્વતઃ— આપેાઆપ મળે છે. એનું કળ આપનાર અન્ય કાેઇ નથી—ઇશ્વર પણુ નહિ. ઘડિયાળને ચાવી આપી પછી અન્ય કાેઇને એને ચલાવવી પડતી નથી. બે કમાનન વાળું ઘડિયાળ હાેય તાે એક તરફ કમાન ઢીલી થતી જાય તાે બાજી સખત બનતી જાય. આવા ઘડિયાળને ચાવી આપવાની જાણે જરૂર રહેતી નથી—આપાેઆપ ઘડિયાળ ચાલ્યા કરે છે.

પ્ર ૧પ : કર્મનો કર્તા તે જ કર્મનો ભાષ્ઠતા છે કે અન્ય ઉત્તર : જે કર્મ કરે તે જ ભાેગવે. "જમવામાં જગલા અને કૂટવામાં ભગલા " એમ ન ચાલે. કર્મના કરનાર જ એનું ફળ ન ભાેગવે તા બીજો શા માટે કેવી રીતે ભાેગવે ? બાૈદ્ધોના ક્ષણ્વિક વાદ પ્રમાણે કર્તા અને ભાષ્ઠતા જુદા છે પરંતુ એ વાત તા જીવના પર્યાયની દષ્ટિએ—ઝજુસૂત્ર નય પ્રમાણે ઘટે, નહિ કે એની ધ્રુવતાને લક્ષીને. જે કામ કરે તેને તેનું ફળ ન મળે તા તે મહેનત કરે ખરા ? વળી અપરાધ એક કરે અને એની સજા બીજો ભાેગવે એવા તે ન્યાય હાેય? "ભામ–શકુનિ" ન્યાય અત્ર લાગુ પડતા નથી.

પ્ર. ૧૬ : કર્મનું ફળ એના નિયત સમય પહેલાં ભાેગવી શ્રાકાય ખરું અને એમ હાેય તાે તેમ કરવા માટે એ કર્મ માંધનારે શું કરવું બેઇએ **?** 

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

2.5

ઉત્તર : પ્રત્યેક કર્મ અંધાય ત્યારે તેનું ફળ કચારે મળશે તે તે જ સમયે નક્કી થાય છે. એ સમયમર્યાદા પૂરી થાય ત્યારે જ સામાન્ય રીતે એનું ફળ ભાેગવાય છે પરંતુ આ ઉદયને વહેલા બનાવવા હાેય તાે ' ઉદીરણા ' તરીકે ઓળખાવાતી (ક્રયાને એ કર્મ બાંધનારે આશ્રય લેવા જાેઇએ.

પ્ર. ૧૭ : કર્મ બાંધ્યા પછી તેની શક્તિમાં ફેરફાર થઇ શકે 🕯

ઉત્તર : કર્મ બાંધનાર પાતાના પરિણામ–અધ્યવસાયમાં ધાર્ચા ફેરફાર કરે તા તેની અસર બધાયેલા કર્મનાં સ્વભાવ, સમયમર્યાદા અને રસમાં એાછેાવત્તો ફેરફાર એમ થાય. આ કાય પ્રકૃતિ, સ્થિતિ અને રસને અંગેનાં ત્રણુ કરણાથી—સંસારી આત્માએ અજમાવેલી પાતાની શાંક્તથી થઇ શકે. એ શક્તિઓને અપવર્તના-કરણુ, ઉદ્વર્તના–કરણુ અને સંક્રમ–કરણુ કહે છે.

અપવર્તાના–કરણ કર્માની સમયમર્યાદામાં ઘટાડાે કરે છે જ્યારે ઉદ્દવર્તાના–કરણ એમાં વધારાે કરે છે. સંક્રમ–કરણ મૂળ સ્વસાવનું રૂપાન્તર કરે છે

પ્ર. ૧૮ : એક જાતનું કર્મ બાંધ્યા પછી તેને અન્ય પ્રકારમાં કે એના ઉપપ્રકારમાં ફેરવી શકાય ? અને આવેા ફેરફાર ક**રી** શકાય તેમ હેાય તા તે ગમે તે જાતના કર્મ માટે શકચ છે કે અમુક જ જાતની ?

ઉત્તર : આપણું જોઇ ગયા તેમ કર્મના જે સુખ્ય આઠ પ્રકારા છે તેમાં 'આચુપ્ય' કર્મ જે ગતિનું બાંધ્યું હાેય તે ગતિને બદલે અન્ય કાેઇ પણ ગતિનું તે બનાવી શકાય નહિ. બાકીનાં કર્મોમાં પાતપાતાના ઉપપ્રકારે પૂરતા ફેરફાર શક્ય છે. પ. ૧૯ : સંસારી જીવ કર્યા રહેલી અને કેવી કાર્મથુ વર્ગણા ગ્રહણ કરે છે ?

ઉત્તર : જૈન દર્શન પ્રમાણે સંસારી જીવ જ્યાં રહ્યો હેાય– આકાશના જેટલા પ્રદેશાનું એને અવગાહન કર્યું હાેય ત્યાં જ– તેમાં જ જે કાર્મણ વર્ગણાએા હાેય તેના જ અને તેમાં પણ જે કાર્મણ વગણાએા ગતિમાં ન હાેય પરંતુ સ્થિર રહેલી હાેય તેનું જ ગ્રહણ કરી શકે.

પ્ર. ૨૦ : કર્મ ભાેગવાઇ રહે–એ ભાેગવનારથી છુટું પડે પછી શું એ પાછું કાર્મણ વર્ગણા**રૂપે** જ અની જાય છે કે કેમ?

ઉત્તર : કર્મ ભાેગવાઇ રહે એટલે કે એના ભાેગવનારથી છૂટું પડી જાય–ખરી જાય–અલગ થઇ જાય ત્યારે એ પુદ્દગલના પરમાણુરૂપે કે એની વિવિધ વર્ગણાઓ પૈકી કાઇકના સ્કંધરૂપે બની જાય એટલે એ કાર્મણ વર્ગણા રૂપે જ અને એવા કાઇ નિયમ નથી. કહેવાનું તાત્પય એ છે કે એ કાર્મણ વર્ગણા જ બની યે જાય અને ન પણ અને પરંતુ પુદ્દગલ મટીને અન્ય કાઇ પદાર્થરૂપ તા ન જ અને.

પ્ર. ૨૧ : જે સમયે સંસારી જીવ કર્મ બાંધે તે જ સમયે એ જીવને અન્ય કર્મનાે લાેગવટાે---ઉદય વગેરે હાેય ?

ઉત્તર : સંસારી જીવ પ્રતિસમય કેાઇને કેાઇ કર્મ આંધ્યા જ કરે છે અને સાથે સાથે ઉદયમાં આવેલા કર્મને ભાેગવતાે રહે છે. વળી એક કર્મ બાંધતાે હાેય ત્યારે આ ભાેગવટા ઉપરાંતની બીજી પણુ અન્ય કર્મ કે કર્મોને લગતા કેટલીક

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેની અને પ્રીઢ ત્રન્ધા

28

ક્રિયાએા એ કરતા હાય છે. જેમકે નિષેક. 'નિષેક' એટલે ઉદયમાં આવનારાં કર્મની અમુક રીતે ગેહવણી.

પ્ર. ૨૨ : સંસારી જીવ કર્મ બાંધે એટલે શું તરતજ — એક સમયના પણ વિલંબ ાવના એનેા લાેગવટાે—ઉદય શરૂ થાય છે કે અમુક વખત વીત્યા બાદ ?

ઉત્તર : સંસારી જીવ કર્મ બાંધે તે જ વખતે એ કચારે ઉદ્યમાં આવશે તે અર્થાત્ એના સ્થિતિકાળ નક્કી થઇ જાય છે. એ સમય આવ્યા પહેલાં એ સામાન્ય રીતે ઉદયમાં આવી ન શકે. ઉદીરણા દ્વારા પણુ પેનું ફળ તરત જ ભાેગવવું પડે તેમ થઇ શકતું નથી દરેક કર્મ માટે અખાધાકાળ જૈન દર્શનમાં દર્શાવાયા છે. 'અખાધાકાળ' એટલે બંધ અને ઉદય વચ્ચેની મુદ્દત. આ મુદ્દતની—અંતરાળ કાળની જઘન્ય એટલે આછામાં આછી અને ઉત્કૃષ્ટ એટલે વધારેમાં વધારે સીમા જૈન દર્શન પ્રમાણે નક્કી છે. જવન્ય સ્થિતિમાં ફેરફાર શકય નથી જ્યારે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિની વાત જુદી છે કેમકે ઉદીરણા દ્વારા એ આછી કરવાની શકયતા રહેલી છે ઝાડ રાપતા વેત એ તરત જ ફળ આપે નહિ-તેમ કર્મ બધતાની સાથમાં જ તેનું ફળ ભાેગવવાનું અને નહિ. થાડા પણ વખત વીતવા જ જોઇએ.

પ્ર ૨૩ : એ કાલાં ૧૨ ઉદય થતાે હાેય તાે વચગાળાના સમયમાં એ કર્મને બાંધનાર નિશ્વેષ્ટ રહે છે કે એક યા બીજી જાતની પ્રવૃત્તિ કરે છે ?

ઐાઠવવાનું કાર્ય કરે છે કેમકે એકસામટાં એને ખંખેરી નાંખવાનું એને માટે શક્ય નથી. એ કર્મના ધસારાને પહેાંચી વળાય તેવી એ કર્મની વર્ગણાઓને ગાઠવે છે. આને 'નિષેક' કહે છે. એના આકાર ગાયના પૂંછડા જેવા દેાય છે.

પ્ર. ૨૪ : એ સ્થિતિ કઇ કઇ છે?

ઉત્તર : એક તે। નિષેકની એટલે કે કર્મનાં દલિકે**৷ લેાગવવાં** માટે એની ક્રમખદ્ધ રચના કરવાની પ્રવૃત્તિ છે. આ **ઉપરાં**ત ઉદીરહ્યા વગેરે પહ્યુ સંભવે છે.

પ્ર. ૨૫ : કેાઇ પણુ કર્મ અનાદિકાલીન છે ખરું ?

ઉત્તર : સંસારી જીવ કચારે પણ ઉત્પન્ન થયેા નથી. એ અનાદિકાલોન છે અને અનંત કાળ સુધી જીવવાના છે એ ખરું તેમ જ એ અનાદિ કાળથી કર્મના પંજામાં સપડાયેલા છે તે પણ ખરું પરંતુ એને જે કાેઇ કર્મના વળગાડ લાગ્યા છે તેમાંનું એક પણ કર્મ અનાદિકાલીન નથી. સંસારી જીવની કર્મને અંગે તા એક જાય અને ખીજું આવે એ જાતની સ્થિતિ તેરમા ગુણુસ્થાનક સુધી છે. કર્મ વ્યક્તિરૂપે અનાદિ નથી પરંતુ પ્રવાહરૂપે તેમ છે. પ્રવાહરૂપે પણ કર્મ અનાદિ ન જ મનાય તા સંસારી જીવ પહેલાં કર્મરહિત હતા અને ત્યાર બાદ એ અકર્મક જીવના કર્મ સાથે સંબંધ થયા એમ માનવું પડે અને તેમ થતાં માક્ષે ગયેલા જીવા પણ સકર્મક અને કે જે વાત ઇષ્ટ નથી.

પ્ર. ૨૬ : કેાઇ પણ કર્મ શાલ્વત છે અર્થાત્ ઐને એ સાંધનાર સાથેને સંબંધ હંંગેશને છે ?

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ઉત્તર : ના. દરેક કર્મના ઉદય માટે જેટલા કાળ નિશ્ચિત છે તે કાળ પૂરેા થતાં તેા શું પણ ઉદીરણા દ્વારા એમાં જે ઓછાશ લવાઇ હાય તે પૂરા થતાં એને એ બાંધનાર સાથેના સંબંધને તિલાંજલિ આપવી જ પડે અને ત્યાર બાદ વળગી રહેવાની એની તાકાત નથી. કાઇ પણ કર્મ શાબ્ધત નથી.

પ્ર. ૨૭ : કર્મની પરંપરા વિચ્છિન્ન છે કે અવિચ્છિન્ન ?

ઉત્તર : બંને. જૈન દર્શન પ્રમાણે સંસારી જીવેાના બે પ્રકાર છે : (૧) ભવ્ય અને (૨) અભવ્ય. ભવ્ય જીવેામાં વહેલા કે માેડા પણ માેક્ષે જવાની — કર્મની જંજીર પૂરેપૂરી તેાડી મુક્ત બનવાની ચેગ્યતા છે. અભવ્યમાં આ ચાેગ્યતાના અભાવ છે. એને એક નહિ ને બીજું — એવું કે અન્ય પ્રકારનું કર્મ કદી છેાડનાર નથી. જાતિભવ્યમાં જો કે માેક્ષે જવાની લાયકાત છે. પરંતુ તે પ્રકારની સામગ્રી નહિ મળવાથી એની પણ દશા અભવ્ય જેવી જ છે. એક રીતે કાેઇ કાેઇ અભવ્ય તા સૂક્ષ્મ નિગાદરૂપ જાતિભવ્યની શાધ્યત દશામાં જ સબડતા રહેતા નથી. કાેઇ કાેઇ તા અમુક સ્વર્ગ (નવમા ગ્રૈવેયક) સુધીની પણ સહેલ કરી આવે છે. આમ કર્મની પરંપરા ભવ્ય જીવા માટે વિચ્છિન્ન છે જ્યારે અભવ્ય અને જાતિભવ્ય માટે આવચિદ્યન છે.

પ્ર. ૨૮ : કયા સંસારી જીવાને આશ્રી કર્મની પરંપરા વિચ્છિન્ન છે અર્થાત્ કર્મ પ્રવાહરૂપે ચાલુ ન રહે તેમ છે અને કયા સંસારી જીવાના સંબંધમાં એ પરંપરા અવિચ્છિન્ન છે?

ઉત્તર : લગ્ય જીવેાને આશ્રીને વિચ્છિન્ન અને અલગ્ય તથા બાતિલગ્ય આશ્રીને અવિચ્છિન્ન. રપરેખા

પ્ર ૨૯ : નવું કર્મ ખંધાય ત્યારે એનાં દલિકાેની વહેંચણી એ પૂર્વે ખંધાયેલાં અને વિઘમાન કર્મામાં કેવી રીતે થાય છે ? કાેને કેટલાે ફાળાે મળાે છે ?

ઉત્તર : જે જે કર્મ નવું કર્મ બંધાતી વેળા વિઘમાન હાૈચ તેને તેને નવા કર્મનાં દલિકાેની ફાળવણી તે તે કર્મની દલિકાે-રૂપ મૂડી પ્રમાણે થાય છે. જે કર્મની મૂડી વધારે તેને તે પ્રમાણમાં દલિકાેની પ્રાપ્તિ થાય છે. વેદનીય કર્મ અપવાદરૂપ છે આની વિસ્તૃત માહિતી મેં ''કર્મદલિકાેની વહેંચણી" નામના મારા લેખમાં આપી છે.

પ્ર. ૩૦ ઃ સંસારી જીવના શરીરનાં અંગાેપાંગ અને મનની રચનામાં શું કર્મના હાથ છે અને હાેય તાે કયાં કર્યા કર્મના ?

ઉત્તર : કર્મની શક્તિ અને સત્તા ઘણી છે. એને સંસારી આત્મા ઉપર પણ જયરજસ્ત પ્રભાવ પડે છે તે પછી એ આત્માના શરીરની રચના માટે તે કહેવું જ શું ? એક રીતે વિચારતાં તે એ તમામ કાર્ય કર્મનું અને તે પણ નામકર્મનું અને એના ઉપપ્રકારોનું છે. શરીરનાં હાડકાંની રચના ' સંહનન' નામકર્મ ઉપર આધાર રાખે છે. શરીરનાં અંગાની એટલે મસ્તક, છાતી, પેટ ઇત્યાદિ અવયવાની અને આંગળી, પર્વરેખા વગેરે ઉપાંગાની રચના ' અંગાપાંગ ' નામ કર્મને આભારી છે. શરીરના સંસ્થાનના અર્થાત્ એના આકારના નિયામક ' સંસ્થાન ' નામ– કર્મ છે. શરીરના વર્ણ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ તે તે નામવાળા નામકર્મને અધીન છે. મન માટે કાઇ વિશિષ્ટ નામકર્મ જેવાના ઉલ્લેખ હાય તા તે જાણવામાં નથી.

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોટ ગ્રન્થા

્ર પ્ર. ૩૧ ઃ કશું કર્મ સંસારી જીવને એ ભવ પૂરતું જકડી ≈વાએ છે ?

ઉત્તર : આયુષ્ય-કર્મ.

.22

પ્ર. ૩૨ ઃ સુસુક્ષુ અને કર્મ વચ્ચેના સંગ્રામમાં અંતે ૈકોના વિજય થાય છે ?

ઉત્તર : સુસુક્ષુને। અર્થાત્ મેાક્ષના અભિલાષીનેા. આનું કારણુ એ છે કે કર્મની શક્તિ આત્માની શક્તિની અસુક અંશે 'તે। બરાબરી કરી શકે તેમ છે પણુ અંતે એ હારી જાય છે.<sup>૧</sup> સંસારી જીવ જરા જેટલી પણુ ગફલત કરે—પ્રમાદ સેવે તેા કર્મ એની રેવડી દાણાદાણુ કરે.

પ્ર. ૩૩ : કર્મની પરંપરાથી સર્જાતી ગુલામીમાંથી કેાથુ ૈકાથ્યુ કેવી રીતે છૂટી શકે છે **?** 

ઉત્તર : કર્મની પરંપરાથી સર્જાતી ગુલામીમાંથી કેવળ લગ્ય જીવા છૂટી શકે છે, જે કે કેટલાકને તા એ માટે ખૂબ જ પ્રયાસ કરવા પડે છે.

કર્મ કંઇ સંસારી જીવનેા કર્તા નથી પરંતુ એ જીવ કર્મના કર્તા છે અને એ જ્યારે પાતાની વિરાટ શકિતના જ્ઞાતા ખની તેના અમલ કરે છે ત્યારે કર્મ હારી જાય છે— પાબારા ગણી જાય છે.

૧. આ સ'ભંધમાં મારા લેખ નામે " કર્મનું પ્રાળલ્ય અને પુરુષાર્થ" એવા. પ્ર. ૩૪ : આ છુટકારાે ક્રમશઃ છે કે એકસાથે અર્થાત્ સંસારી જીવના ઉત્કર્ષ માટે વિવિધ સાેપાનાે છે કે કેમ અને હાેય તાે તે કયાં <sup>9</sup>

ઉત્તર : આ છુટકારાે ક્રમશઃ છે, સંસારી જીવને પાતાનાે ઉત્કર્ષ સાધવા માટે વિવિધ સાપાના ચડવાં પડે છે. જેમકે માર્ગાતુસારીના પાંત્રીસ ગુણેાની પ્રાપ્તિ, સમ્ચક્લ્વની પ્રાપ્તિ, દેશવિરતિના અને કાલાંતરે — અંતે સર્વાવરતિના ક્રમશઃ સંપૂર્ણ સ્વીકાર.

પ્ર. ૩૫ ઃ કર્મનાે નાશ થાય છે કે સંસારી જીવ સાથેના ઐના સંબંધનાે ?

ઉત્તર : કર્મના નાશ શકચ નથી. એ પુદ્ગલ છે અને એમ હાેઇ એ શાશ્વત છે, જો કે એનાં રૂપાંતરા થાય છે પરંતુ મૂળ પદાર્થરૂપ પુદ્દગલ કાયમ રહે છે. આમ હાેઇ "કર્મના નાશ " એમ જે સામાન્ય રીતે બાલાય છે અને લખાય છે તેના અર્થ એટલા જ કે કર્મના સંસારી જીવ સાથેના સંબંધના નાશ—એ સંબંધના આત્યંતિક અંત.

પ્ર. ૩૬ : જન્મમરણની ઘટમાળ કર્મને લીધે છે એટલે કર્મને સદાને માટે રામરામ કરી સર્વાંશે સચ્ચિદાનન્દમય અનેલા મુક્ત થયેલા જીવ કાેઇ પણ કારણુસર ફરીથી જન્મ લઇ શકે ખરા અને જોન જ લઇ શકે તાે તે શાથી ?

ઉત્તર : કર્મની ઘટમાળથી મુક્ત થયેલેા જીવ યાને સિદ્ધ પરમાત્મા કાેઇ પણ કારણસર ફરીથી જન્મ લે નહિ—લઇ પણ શકે નહિ કેમકે એક તાે એ કૃતકૃત્ય છે.

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

30

પ્ર ૩૭ ઃ કર્મના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ માટે જૈન સાહિત્યમાં ઝઇ કઇ દલીલાે રજૂ કરાઇ છે ર એમાં ક્રાઇ મહત્ત્વની દલીલ રહી જતી હાેય તાે તે કઇ ર

ઉત્તર : જિનસદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણે વિસેસાવસ્સયભાસ રચી એમાં 'ગણધરવાદ્ર' કરીકે એાળખાવાતા વિષય મનનીય રીતે નિરૂપ્યા છે. તેમ કરતી વેળા કર્મ છે કે નહિ એ પ્રશ્ન જે અગ્નિભૂતિએ—ગૌતમગાત્રીય ઇન્દ્રભૂ(તના લઘુ બન્ધુએ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરસ્વામીને પૂછ્યો હતા તેના સચાટ ઉત્તરા આપી કર્મના અસ્તિત્વની સિદ્ધિ કરી છે. એમાં ઉમેરા માટે હવે અવકાશ નથી.

પ્ર. ૩૮ : કર્મ જેવેા પદાર્થ છે એમ માનવાથી શા લાભ આય તેમ છે ?

ઉત્તર : સંસારી જીવેાની વિચિત્રતા કર્મ માનવાથી સમજી શકાય છે કેમકે આ વિચિત્રતાનું મૂળ કારણ કર્મ છે.

પ્ર. ૩૯ : જે અજૈન દર્શના સસારી જીવની મુક્તિ માને છે—જીવમાંથી શિવ થવાય છે એમ કહે છે તે દર્શના પ્રમાણે આ સંસારી જીવની દુર્દશા કરનાર કાેણ છે અને એમાંથી સુક્ત કરનાર તરીકે શેના ઉલ્લેખ છે ?

ઉત્તર : જૈન દર્શન જેમ સંસારી જીવની દુર્દશા કરનાર તરીકે—એને પુનર્જન્મની જાળમાં સપડાવનાર તરીકે કર્મના ઉલ્લેખ કરે છે તેમ ખૌદ્ધ દર્શન વાસના અને અવિ-ર્રાપ્તિના, સાંખ્ય દર્શન આશય અને ફલેશના, ન્યાય અને વૈશેષિક દર્શના ધર્માધર્મ, સંસ્કાર અને અદષ્ટના, પૂર્વમીમાંસા દર્શન અપૂર્વનેા, અને ઉત્તરમીમાંસા—શાંકર વેદાન્ત અવિદ્યા, પ્રકૃતિ અને માયાના ઉલ્લેખ કરે છે.' ખ્રિસ્તી, ઇસ્લામ અને મૂસાવાદ સેતાનના નિર્દેશ કરે છે. દુર્દશામાંથી સુક્રત કરનાર ઈવ્ધર છે એમ અજેન દર્શના માને છે એમ સામાન્ય રીતે કહી શકાય.

પ્ર. ૪૦ : જૈનાના કર્મસિદ્ધાન્ત સાથે સર્વથા કે અંશતઃ સરખાવી શકાય એવાં અર્જૈન મંતવ્યે৷ છે ખરાં અને હેાય તેા તે કયાં અને કેટલા પ્રમાણુમાં ?

ઉત્તર : આને। ઉત્તર અંશત: આ પૂર્વના પ્રક્ષના ઉત્તરમાં આવી જાય છે. એ સંબંધમાં અત્ર વિશેષ વિચારણા માટે અવકાશ નથી.

પ્ર. ૪૧ : સંસારી જીવેાની સારી કે નરસી-વિવિધ અવ<del>-</del> -સ્થાએા—-એનાં બ્રતજાતનાં વિલક્ષણુ વર્તનાના ખુલાસા જૈન -દર્શનગત કર્મસિદ્ધાન્તથી જ થઇ શકે તેમ છે કે અજેનાના -કાઇ સિદ્ધાન્તથી—-મંતબ્યથી અને હાેય તાે તે શુ છે?

ઉત્તર : પુનર્જન્મને માનનારા સવે આસ્તિક દર્શના આનેા `ખુલાસાે આપે છે પરંતુ એ સૌમાં જેન દર્શન ઝીણુવટ અને સચાટતાની દષ્ટિએ અગ્રિમ સ્થાન ભાેગવે છે.

१. जुओ। धर्म और दर्शन (ए. ३९-४०).

# [3]

# જૈન દર્શનને৷ કર્મ–સિદ્ધાન્ત અને એત્ તુલનાત્મક અવલોકન

પૂર્વ જન્મ અને પુનર્જન્મ—દર્શન એટલે તાત્ત્વિક વિચારણા. એનો મુખ્ય સંબંધ આત્મા સાથે છે. કેટલાકને મતે આત્મા એ ચાર કે પાંચ મહાભૂતોના એક પ્રકારના આવિર્ભાવ છે અને એને સંજંધ મર્ચાદિત છે—એનું અસ્તિત્વ એ ભવ પૂરતું જ છે. આ માન્ચતામાં આત્માના પૂર્વ જન્મ કે પુનર્જન્મ માટે સ્થાન નથી. જેઓ આત્માને દેહથી ભિન્ન સ્વતંત્ર તત્ત્વ—પદાર્થરૂપે સ્વીકારે છે તેઓ આત્માને દેહથી ભિન્ન સ્વતંત્ર તત્ત્વ—પદાર્થરૂપે સ્વીકારે છે તેઓ આત્માને શાશ્વત તા માને છે પરંતુ એમાં થે અનેક પક્ષા છે. કેટલાક એક જ આત્મા માને છે. અનેક આત્મા માનનારાઓ પૈકી કેટલાકનું કહેવું એ છે કે આત્મા પૂર્વ જન્મ અને પુનર્જન્મનાં ઘટમાળથી સર્વદા મુક્ત છે. ઇન્સાફને દિવસે—કચામતે ખુદા આગળ આત્મા હાજર થશે અને એ વેળા એ પ્રત્યેક આત્માને માટે એક યા બીજી સ્થિતિમાં સદા રહેવાનું નક્કી થશે. પછી એને અન્યાન્ય ગતિમાં જવાનું નાંદુ રહે.

ભવેા અને મેક્ષ — જૈન દર્શન પ્રમાણે દેહે દેહે ભિન્ન ભિન્ન આત્મા છે. આમ આત્માની સંખ્યા અનંતની છે. આ દર્શન આ દેખાતા લાેક ઉપરાંત સ્વર્ગ અને નરકને પણુ માને છે. વળી આત્મા—મનુષ્યના આત્મા પણુ ખાેટાં કાર્ય કરે તેા પશુ–પંખી તરીકે—એક સામાન્ય કીટક કરતાં ચે વધુ અધમ સ્વરૂપે–સક્ષ્મ નિગાેદના જીવ તરીકે પણુ ઉત્પન્ન થાય એમ આ દર્શનનું કહેવું છે

સૂક્ષ્મ નિગેાદ એ દરેકે દરેક આત્માનું મૂળ વતન છે અને આત્મિક વિકાસ સાધનાર એ અધમાધમ દશામાંથી ઊંચે આવે– મનુષ્યજન્મ જેવાે ઉત્તમ જન્મ પણુ પામે.

પુનર્જન્મ અને પરલેાકની ઉપપત્તિ 'કર્મ' પર અવલંબે છે. 'કર્મ' જેવી કેાઇ ચીજ જ ન હાેચ તાે પુનર્જન્મ વગેરે સંભવે નહિ. 'કર્મ' શુભ હાે કે અશુભ હાે—એને 'પુણ્ય' કહેા કે 'પાપ' કહેા, એનાે અંત ભબ્ચાે માટે આવી શકે તેમ છે, જોકે એ આત્મા સાથે એના સંબંધ પ્રવાહરૂપે અનાદિ કાળથી છે. આ અંત આવતાં એ આત્મા જન્મ-મરણના ચકરાવાથી સુક્રત અને છે અને એ નિરંજન, નિરાકાર અને સચ્ચિદાનંદમય એવી અનુપમ અવસ્થાને—માક્ષને પામે છે. આ માક્ષ જ જૈન દર્શન પ્રમાણે ખરેખરા પુરુષાર્થ છે જ્યારે ધર્માદિ તા ગૌણ છે.

વિચિત્રતાનું કારણ — આપણે આ દુનિયામાં જાતજાતનાં પ્રાણીઓ જોઇએ છીએ. એ બધાં એકસરખાં સુખી, નીરાગી, દીર્ઘાયુષી, જ્ઞાની, સંચમી, યશસ્વી, પ્રભાવશાળી, સમૃદ્ધ કે સુંદર નથી. અરે એક જ માતાના પેઠે અવતરેલાં જોડિયાં સંતાનામાં પણ અનેકવિધ વિષમતાઓ જોવાય છે. આમ જે આ જગતમાં વિચિત્રતાઓ છે તેનું કારણ શું ? જૈન દર્શન એના ઉત્તર 'કર્મ' એમ આપે છે. જયંતભટ્ટ ન્યાયમ જરી (ઉત્તર ભાગ, પૃ. ૪૨)માં એને 'અદ્ધ ' કહે છે.

3

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રીઢ ગ્રન્થા

પુદ્દગલ અને કાર્મથ વર્ગલા-જૈન દર્શન સમસ્ત પદાર્થોને દ્રવ્યાને જીવ અને અજીવ એમ બે વર્ગમાં વિસક્ત કરે છે. અજીવ તરીકે એ પુદ્દગલ, આકાશ વગેરે ગણાવે છે. આકાશ અનંત છે. એના બે ભાગ નિર્દેશાયા છે. એકમાં જવ, પુદ્દગલ **વ**ગેરે છે જ્યારે બીજામાં કેવળ આકાશ છે. પહેલા ભાગને 'લાેકાકારા' અને બીજાને 'અલાેકાકારા' કહે છે. આ લાેકાકારામાં પુદ્દગલ એક યા બીજા સ્વરૂપે સર્વત્ર છે. આ પુદ્દગલ મૂર્ત છે-રૂપી છે—ઇન્દ્રિય દ્વારા એનું ગ્રહણુ શકય છે. એને સ્પર્શ, રસ, ગન્ધ અને વર્ષ છે. એના સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ અંશને જ્યાં સુધી એ એથી અલગ થયેલા ન હાય ત્યાં સુધી 'પ્રદેશ' કહે છે અને એ અલગ થતાં એને 'પરમાણુ ' કહે છે. આમ જે છૂટા છુટા એકેક પરમાણુ**એ। હે**ાય એને 'પરમાણુ-વર્બણુા' કહે છે.

'વર્ગણા' એટલે સમુદાય. પરમાણુમાં વર્ગણારૂપે પરિણુમવા**ની** ચાેગ્યતા હાેવાથી 'પરમાણ–વર્ગણા' નામ સાર્થક ઠરે છે. અબ્બે કે એથી વધા**રે** પરમાણુંએા મળતાં 'સ્કંધ ' બને <sup>ં</sup>છે. અબ્બે પરમાણુઓના સજાતીય સંકર્ધા તે 'બીજ વર્ગણા' છે. એવી રીતે વધતાં વધતાં અનંત પરમાણુઓના અનેલા સંકધાની પણુ એકેક વર્ગણા છે. આ જાતની વિવિધ વર્ગણાએ એકેકથી સૂક્ષ્મ છે, <mark>જો કે પરમાણુઓની સંખ્યામાં એ</mark>કેકથી ચડે છે. આવી એક અનંતાનંત પરમાં છુએાથી બનેલી સૂક્ષ્મ વર્ગણાને 'કાર્મણુ-વર્ગણુ' કહે છે. એ શ<mark>રીર</mark> <mark>અનાવવા માટે કે બાલવા માટે જે</mark> વર્ગણા (ભાષા–વર્ગણા) કામમાં લેવાય છે અને વિચારવા માટે જે મનાવર્ગણાના ઉપયાગ કરાય છે તેના કરતાં પરમાણુની સંખ્યા તેમ સૂક્ષ્મતાની દૃષ્ટિએ ચડિયાતી છે.

aX

કપાયાનું નિરૂપણ – જૈન દર્શન પ્રમાણે જીવાના બે પ્રકાર છે: (૧) સુક્ત અને (૨) સંસારી. સંસારી. જીવાને દેહ છે જ્યારે સુક્ત જીવાને દેહ નથી. દેહધારી જીવામાં જેએા સર્વથા વ્યવિકારી બન્યા છે તેએા 'જીવન્સુક્ત ' ગણાય છે. એમના સમભાવમાં – એમની અવિકારિતામાં – વીતરાગતામાં તેમ જ એમના સાનમાં કશી મણા નથી. એમનાથી ઉતરતી કાટિના જીવા વિકારી એ–એમનામાં થાેડેઘણુ અંશે પણ વિકાર છે. કંઇ નહિ તા એમનામાં લાભની વૃત્તિ ખૂણુેખાંચરે પણ અલ્પ પ્રમાણમાં વિદ્યમાન છે. બીજા જીવા તા એથી પણ નીચલી હદે છે. તેમનામાં તો લાભ સિવાયના વિકારા–કોધ, માન, માયા કે એ બધા યે છે. આ ફ્રોધાદિ વિકારાને જૈન દશર્ન 'કથાય ' કહે છે.

ચાગના અર્થ — સંસારી જીવને દેહ છે. એ દેહ જ્યાં સુધી છે – એ પાંજરામાંથી એ આત્મા મુક્ત થયેા નથી ત્યાં સુધી એને હાથે કાયિક, વાચિક અને માનસિક પ્રવૃત્તિએા થયા કરે છે. જેઓ " જીવન્મુક્ત ' છે તેમને પણ એમના જીવનમર્યાદાની લગભગ પૂર્ણાહુતિ પર્ય ત આ પ્રવૃત્તિઓ હાય છે. એઓ 'પર–મુક્ત ' અને પછી એમને પુદ્દગલને અવલ બીને કાઇ પ્રવૃત્તિ કરવાની રહેતી નથી તેમ હાતી પણ નથી. આત્મરમણતાના અપૂર્વ આનંદ સ્વાવલ બી જ હાય. એને વળી કાઇ પણ કારણસર પુદ્દગલને લેવાનું કે મૂકવાનું હાય ખરું ? એ 'પર–મુક્ત ' આત્માઓ તો સર્વથા 'અયાગી ' છે કેમકે એઓ કાચિકાદિ પ્રવૃત્તિઓથી પર છે અને આ કાચિકાદિ પ્રવૃત્તિઓને જેન દર્શન 'ચાગ' કહે છે. જેનાના સર્વજ્ઞ દેવા–ખુદ તીર્થ કરા પણ નિર્વાણ ગામવાની તૈયારીમાં હાય ત્યારે જ 'સયોગી' મટી 'અયોગી' બને

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

છે. આવી પરિસ્થિતિમાં આપણા જેવા સામાન્ય મનુષ્યે৷ અને ઐથી ઉતરતી કાેટિના ગણાતાં પશુ–પંખીએા—તિર્થ ચાે 'યેાગ'થી સદા સુક્રત જ હેાય એમાં શી નવાઈ ?

ભાવ્યનું કારણ — સંસારી જીવેા વિકારી તેમ જ અવિકારી એમ છે પ્રકારના છે. વિકારી જીવેા ચાેગથી ચુક્ત છે એટલુંજ નહિ પણ એએા કષાયથી પણ ચુક્ત છે જ. સંસારીના આત્મા સુધી કાર્મણ–વર્ગણાને લાવવામાં '' ચાેગ ' કારણરૂપ છે અર્થાત એની કાર્યિક, વાચિક અને માનસિક પ્રવૃત્તિઓને—કિયાઓને લઇને કાર્મણ–વર્ગણાનું આગમન થાય છે. આ વર્ગણાને આત્મા સાથે જોડવાનું કાર્ય ક્રષાય કરી શકે તેમ છે અને એ કાર્ય સતતપણે કરે પણ છે. આ જોડાણને જૈન દર્શન 'બન્ધ' કહે છે. એ બન્ધ કથાય ન હાેય તાે ગાઢ નથી. આ વાત આપણે એક ઉદાહરણ્

ઉદાહરણ દ્વારા નિરૂપણ—ધારા કે રસ્તા પર ઘૂળ પડેલી છે અને પલન કુંકાય છે એટલે એ ઘૂળ આમ તેમ ઊડવા માંડે છે. રસ્તાની બાજુના મકાનની ભીંત સાથે એ અથડાય છે. આ ભીંત પર કેાઇ જાતની ચીકાશ ન હેાય તાે ઘૂળને ત્યાં ચાંટી રહેવાનું બને નહિ અને જો હેાય તાે એ ત્યાં જરૂર ચાંટી જાય અને ભીંતને એના રંગે રંગે.

દેહધારીઓને આત્મા એ ભીંત છે, યેાગ એ વાયુ છે, કંપાય એ ચીકાશ ઉત્પન્ન કરનારા—ચીકણે પઠાર્થ છે અને

યે. આ ચેલ્ગના કારભૂર્મ આદિમક શક્તિ---ઉત્સાહ પદ્મ 'ચેલ્ગ " કોરેલાય છે. કાર્મણ–વર્ગણા એ ધૂળ છે–એની રજકણા છે. જે જીવ કષાયથી રહિત હાેય તાે કામર્ણ–વર્ગણારૂપ ધૂળ, ચાેગરૂપ લાસુ દ્વારા ઉડાવાયા છતાં એ આત્મારૂપ ભીંત સાથે ચાંઠી શકે નહિ–એનેા ગાઢ બંધ ન થાય;<sup>૧</sup> પરંતુ જો એાછેવત્તે અંશે પણ કષાય જેવા ચીકણા પદાર્થ આત્મારૂપ ભીંતને વળગેલાે હાેય તા ચાેગરૂપ વાસુ દ્વારા ઉડાવાયેલી કાર્મણ–વર્ગણારૂપ ધૂળ એને જરૂર ચાંઠી જાય અને એને મલિન બનાવે.

ધૂળનું એાછાવત્તા પ્રમાણુમાં ઊડવું વાશુના વેગ ઉપર આધાર રાખે છે. વાશુ ધીરે ધીરે વાતાે હાેથ તાે એ એાછી ઊડે. એવી રીતે ભીંત પર ચીકાશ એાછી હાેય તાે ધૂળ થાડાે વખત જ ચાંટેલી રહે.

દ્રવ્ય-કર્મને ભાવ-કર્મ—જે કાર્મણ–વર્ગણા યાેગ દ્વારા આવી કષાયને લઇને આત્મા સાથે ઓતપ્રાત બને છે એને જૈન દર્શન 'દ્રવ્ય–કર્મ' કહે છે અને એ બનવામાં કારણુરૂપ કષાયને 'ભાવ–કર્મ' કહે છે.

ૈનૈયાયિકાદિનાં મંતબ્યાે—પ્રત્યેક શુભ કે અશુભ પ્રવૃત્તિ સામાન્ય રીતે એની પાછળ એના સંસ્કારને મૂકતી જાય છે. આ સંસ્કારને <sup>ર</sup>નૈયાયિકા અને <sup>ક</sup>વૈશેષિકા 'ધર્મ' અને 'અધર્મ'

 ' ઈર્યાપથિક' કર્મની રિથતિ એક સમય જેટલી છે. એ પછી
 તે એ ખરી પડે છે. ઈર્યાપથિક કર્મ સિવાયનાં કર્મને ' સાંપરાયિક કર્મ' કહે છે.

ર. જુઓ ન્યાયમંજરી ( ઉત્તર ભાગ, પૃ ૪૪).

**ક. પ્રશરતપાદની ઈદલી નામની** રીકા∉( પ્ર. **૨૭૨ ઇત્યાદિ )**.

# કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રીઢ ગ્રન્થા

કહે છે. **ચાગદર્શન (**૨–૧૨) એને 'કર્માશય' કહે છે અ**ને** 'ૈઔર્દ્વ દર્શન એને 'અનુશય' કહે છે. કર્માશયના સંચયમાં આધારરૂપ અને ક્લેશરૂપ કારણવાળી વૃત્તિ 'ક્લિષ્ટ' ગણાય **છે**.

આપણે જૈન દર્શનના દ્રવ્ય–કર્મને ચાેગદર્શનની 'વૃત્તિ' અને ન્યાય–દર્શનની 'પ્રવૃત્તિ' સાથે સરખાવી શકીએ. એવી રીતે જૈન દર્શનના ભાવ–કર્મને ઇતર દર્શનાના 'સંસ્કાર' સાથે સરખાવાય. અહીં એ ધ્યાનમાં રાખવું ઘટે કે 'કર્મ' એ જૈન દર્શનના

મતે કેવળ સંસ્કાર નથી પણ એક મૂર્ત પદાર્થ છે.

ઓતપ્રોતતા— દૂધમાં જેમ પાણી રેડાતાં એ પાણી દૂધની સાથે કે પાણીમાં રંગની ભૂકી નાંખતાં એ ભૂકી પાણી સાથે કે અગ્નિમાં તપાવાયેલા લાેખંડના ગાેળામાં અગ્નિ એ લાેખંડ સાથે ઓતપ્રાત બની જાય છે તેમ એ કર્મ આત્માના પ્રાયઃ એકે એક ભાગ સાથે આતપ્રાત થઇ જાય છે. આત્માના જે અસંખ્યેય અંશાે–પ્રદેશા છે તેમાંના આઠ સર્વથા અલિપ્ત રહે છે.

આત્માની મૂર્તતા — જૈન દષ્ટિએ અનાદિ કાળથી આત્મા એના કષાયોને લઇને કર્મ બાંધતાે આવ્યા છે અને એક કર્મ જાય અને બીજું આવે એ રીતે એની સાથે કર્મના સંબંધ પ્રવાહરૂપે ચાલુ રહ્યો છે. આને લઇને મૂળ સ્વરૂપે અમૂર્ત-અરૂપી આત્મા મૂર્ત છે. એ આમ મૂર્તામૂર્ત છે. આને લઇને એના મૂર્ત કર્મ સાથે બંધ થઇ શકે છે. સંપૂર્ણતયા અમૂર્ત એવા સિદ્ધના — મુક્તના આત્મા સાથે બંધ, અરે! કાેઈ પણ જાતના સંબંધ નહિ થવાનું કારણ એની સર્વાંશે અમૂર્ત્તા છે.

<sup>1.</sup> જીએ અભિધર્મઠારા ( ય-૧ ).

જવની પ્રાથમિક દશા—પહેલાં જીવ સર્વથા શુદ્ધ હતે અને કાલાંતરે એ કર્મરૂપ લેપથી લેપાયો—અશુદ્ધ બન્યો એ માન્યતા શુક્તિસંગત નથી અને જૈન દર્શન એને સ્વીકારતું પણ નથી. આ માન્યતા સ્વીકારાય તેા પછી ઉદ્યમ કરવાના શા અર્થ ? જો કરેલું કારવેલું ધૂળમાં મળે તેમ હાેય તા એ માટે કરીા સુજ્ઞ જન પ્રયત્ન કરે ?

અંધના ચાર પ્રકારા — કાર્મણુ–વર્ગણાએા આત્માની સાથે જોડાતાં એને 'કર્મ ' તરીકે એાળખાવાય છે. એના આત્મા સાથે બંધ થાય તે સમયે સમકાળે એમાં ચાર અંશાનું નિર્માણુ થાય છે. એ અંશા તે બંધના ચાર પ્રકારા છે.

કાઇ ગાય કે બકરી ઘાસ ખાય અને એ ઘાસ દ્રધરૂપે પરિષ્ણુમે તે જ વેળાએ (૧) એની મીઠાશ જેવા સ્વભાવ બંધાય છે, (૨) એના સ્વભાવ કચાં સુધી ટકી શકશે તે કાલમર્યાદા પણ નક્કી થાય છે, (૩) એ મીઠાશની તીવ્રતા કે મંદતા જેવી વિશેષતા પણ એ સમયે જ નિર્માય છે, અને (૪) એ દૂધનું પૌદ્દગલિક પરિમાણ—એમાં કેટલા પરમાણુઓ છે તે વાત પણુ સાથે સાથે જ નિર્માય છે.

એવી રીતે ચાગને લઇને આવેલી કાર્મણ-વર્ગણા કષાયને લીધે આત્મા સાથે જોડાય અને કર્મરૂપે પરિણુમે તે જ સમયે એમાં (૧) પ્રકૃતિ યાને સ્વભાવ, (૨) સ્થિતિ યાને કાલ-મર્યાદા, (૩) અનુભાવ યાને વિપાક એટલે કે ફ્લાનુભવ કરાવનારી વિશિષ્ટતા-વિવિધ પ્રકારના ફળ આપવાની શક્તિ તેમ જ (૪) એના સ્ક્રધ - દ્રલિકાની-પરમાણુઓની સંખ્યા નિયત અને છે.

# કર્મસિદ્ધાન્ત : રપરેખા અને પ્રીઢ ચન્થા

80

ચાંગ અને કર્ષાયનાં કાર્ય — પ્રકૃતિ – બંધ અને પ્રદેશ – બંધ ચાંગથી થાય છે જ્યારે સ્થિતિ – બંધ અને અનુભાવ – બંધ કર્ષાયથી થાય છે. અન્ય શખ્દેામાં કહું તેા કર્મના સ્વભાવના ઘડતરમાં અને એની સંખ્યાના પરિમાણમાં ચાંગના હાથ છે જ્યારે એ કર્મ આત્મા સાથે એાછા કે વધારે વખત એકરસ રૂપે રહી શકે તેનું તેમ જ એની તીવ કે મંદ ફળ આપવાની શક્તિનું એમ બેનું નિર્માણ કર્ષાયને હસ્તક છે.

બન્ધને પ્રદેશ—જીવ જેટલા ક્ષેત્રને—-આકાશના જેટલા પ્રદેશેાને વ્યાપીને રહ્યો હેાય તેટલામાં જ—જીવના પ્રદેશના ક્ષેત્રમાં જ રહેલી કાર્મણ–વર્ગણાના બન્ધ થાય છે. વળી એ વર્ગણા જો સ્થિર હાય તા જ બન્ધ થાય; ગતિવાળી વર્ગણા કામ ન લાગે. આ કાર્મણ વર્ગણાએાનું ગ્રહણ આત્માના હરકાઇ દિશામાં રહેલા– ઊંચે, નીચે અને તીરછે એમ બધી દિશામાં રહેલા પ્રદેશા વડે થાય છે.<sup>૧</sup>

પ્રકૃતિઓનું વર્ગીકરજુ—આત્મપ્રદેશેા સાથે કાર્મજુ-વર્ગજી઼ અંધાતાં એમાં અનેક પ્રકૃતિઓનું નિર્માજી થાય છે. આ વિવિધતા આત્માના પરિજાુમની વિવિધતાને આભારી છે. આમ જે કે એ પ્રકૃતિઓ–<sup>ર</sup>સ્વભાવેા અસંખ્ય છે તેમ છતાં સંક્ષેપમાં એના

૧. આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશોમાંથી સદા નિલે<sup>દ</sup>પ રહેનારા આઠ પ્રદેશાની વાત જુદી છે.

ર. આ સ્વભાવા આપણું જોઇ શકતા નથી પણુ એની જે અસર થાય હે— એ જે કાર્ય કરે છે તે ઉપરથી આપણું એ જાણી અને ગણી શકીએ. વ્આઠ પ્રકાર ગણાવાય છે. એ આઠને 'મૂળ–પ્રકૃતિ–<mark>અન્ધ' કહે</mark> છે. પ્રકૃતિ–અન્ધને અદલે 'પ્રકૃતિ 'એવાે શબ્દ પણ વપરાય છે અને સામાન્ય રીતે એને જ 'કર્મ ' કહેવામાં આવે છે.

મૂળ પ્રકૃતિએા— મૂળ પ્રકૃતિએા યાને કર્મો આઠ છે: (૧) જ્ઞાનાવરણ, (૨) દર્શાનાવરણ, (૩) વેદનીય, (૪) માહનીય, (૫) આયુષ્ક, (૬) નામ, (૭) ગાત્ર અને (૮) અંતરાય.

ત્તાનાવરણ કર્મ આત્માના જ્ઞાનરૂપ મૌલિક ગુણુનું ઘાતક છે. દર્શનાવરણ આત્માના દર્શનને–એના સામાન્ય <mark>બાધને</mark> ઃઆવરી લે છે–એને પ્રકટ થવા દેતું નથી. વળી એ જાતજાતની તનિદ્રાનું કારણ છે.

વેદનીય કર્મ સુખ કે દુ:ખનેા અનુભવ કરાવે છે.

માહનીય કર્મ આત્માને માહ પમાડે છે.

આયુષ્ક–કર્મ જીવને એના જન્મસમયે પ્રાપ્ત થયેલા દેહમાં રાકી રાખે છે. આ કર્મની તે ભવ પૂરતી પૂર્ણાહુતિને 'મૃત્યુ' કહે છે.

નામ–કર્મ શરીર, એનાં અવયવેા અને એનેા ઘાટ નક્કી ક**રે** છે તેમ જ જીવની અમુક ગતિ, જાતિ વગેરેની પ્રાપ્તિમાં કારણુરૂપ છે.

ગાત્ર-કર્મને લઇને જીવનું કુળ ઊંચું કે નીચું ગણાય છે.

અંતરાય–કર્મ ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિમાં એટલે કે દાન દેવામાં, લાભ લેવામાં, પરાક્રમ કરવામાં તેમ જ ભાેગ અને ઉપભાેગ ભાગવવામાં વિધ્ન ઊભું કરે છે.

### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ઝ્રન્થા

ઉત્તર પ્રકૃતિઓ — આ આઠે મૂળ પ્રકૃતિઓના ઓછાવત્તા ભેદો છે. એને 'ઉત્તર પ્રકૃતિ ' કહે છે. જ્ઞાનાવરણ જ્ઞાનના કેવલજ્ઞાન વગેરે પાંચ પ્રકારા સાથે સંબંધ ધરાવે છે. એ દૃષ્ટિએ એના પાંચ ભેદો ગણાવાય છે. માહનીય – કર્મના મુખ્ય બે ભેદો છે : (૧) દર્શન - માહનીય અને (૨) ચારિત્ર – માહનીય. દર્શન – માહનીયને લઇને જીવને કાં તા સાચી બ્રદ્ધાના સર્વધા અભાવ રહે છે એટલે કે એને વિપરીત બ્રદ્ધા થાય છે કે કાં તા એની બ્રદ્ધા અડધીપડધી સાચી હાય છે કે કાં તા એની બ્રદ્ધા કંઇક અંશે મલિન હાય છે – એ સર્વધા નિર્મળ નથી હાતી. ચારિત્ર - માહનીય કર્મ આત્માને સન્માર્ગ ચાલતાં રાકે છે. એના કાધ, માન, માયા અને લાભ એ મુખ્ય પ્રકારા છે જ્યારે ભય, શાક, વેદ યાને કામાતુરતા, હાસ્ય, ઘૃણા (સૂગ) રતિ અને અરતિ એના ઉપપ્રકારા છે. અંતરાય – કર્મના દાનાંતરાય ઇત્યાદિ પાંચ ઉપપ્રકારા છે.

ધાતિ-કર્મ- આત્માની ખરાબી કરવામાં માહનીય કર્મ અગ્રેસર છે. એ કર્મ તેમ જ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાય આત્માના મૌલિક ગુણેાનાં ધાતક છે એટલે એને 'ઘાતિ-કર્મ' કહે છે. બાકીનાં ચાર કર્મા 'અઘાતિ-કર્મ' કહેવાય છે.

પુષ્ય અને પાપ — ઘાતિ–કર્મા તેા અશુભ જ છે. અઘાતિ– કર્મામાંથી કેટલાંક શુભ છે તેા કેટલાંક અશુભ છે. શુભ કર્મા તે ' પુષ્ય ' અને અશુભ કર્મા તે ' પાપ ' એમ જેન દર્શનનું કહેવું છે. કેટલાક દર્શનકારા આને ' કુશળ ' અને ' અકુશળ ' અથવા ' શુક્લ ' અને ' કૃષ્ણુ ' જેવાં નામા વડે એાળખાવે છે. ભગવદ્દગીતા ( અ૦૧૯ )માં સાત્ત્વિક, રાજસ અને તામસ∘ ઐમ કર્મના ત્રણુ ભેદ દર્શાવાયા છે.

અજૈત દર્શનામાં કર્મના પ્રકારો – યાગદર્શનમાં કર્માશયના ' <sup>દુ</sup>ષ્ટ-જન્મ-વેદનીય ' અને ' અદષ્ટ-જન્મ-વેદનીય ' એવા બે લેદ પડાયા છે. જે કર્મના જે ભવમાં સંચય કરાય તે જ ભવમાં જેનું ફળ ભાગવવાનું આવે તે પ્રથમ લેદ છે અને જેનું ફળ ભવાંતરમાં---અન્ય જન્મમાં ભાગવાય તે બીજો-લેદ છે. આ પ્રત્યેઠના અખ્બે ઉપલેદા છે : (૧) નિયત-વિપાક અને (૨) અનિયત-વિપાક.

'ખૌદ્ધ દર્શનમાં કર્મના કુશળ, અકુશળ અને અવ્યાકૃત એમ ત્રણ લેદા જેમ પડાયા છે તેમ આ જ અર્થવાળા— આશયવાળા બીજા પણુ ત્રણ લેદા પડાયા છે. જેમકે (૧) સુખ-વેદનીય, (૨) દુઃખ-વેદનીય અને (૩)ન-દુઃખ-સુખ-વેદનીય. પહેલી જાતનું કર્મ સુખના, બીંજું દુઃખના અને ત્રીજું નહિ સુખ કે નહિ દુઃખના અનુભવ કરાવે છે.

પ્રથમના ત્રણુ ભેદોના અખ્બે ઉપભેદો છે: (૧) નિયત અને (૨) અનિયત. નિયતના વળી ત્રણુ પ્રકારા છે: (૧) ટ્પ્ટ-ધર્મ-વેદનીય, (૨) ઉપપદ્ય-વેદનીય અને (૩) અપર-પર્યાય-વેદનીય. અનિયતના બે પ્રકાર છે: (૧) વિપાક-કાલ અને (૨) અનિયત વિપાક. ટ્પ્ટ-ધર્મ-વેદનીયના બે અવાંતર પ્રકારા છે: (૧) સહસા-વેદનીય અને (૨) અસહસા-વેદનીય. આકીનાના ચાર ભેદ છે:

૧. જુએ આ લાલમ કારામાંના '' કર્મ-નિર્દેશ."

કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેઓ અને પ્રીઢ ગ્રન્થા

🥂 ( ૧ ) વિપાકકાલનિયત વિપાકાનિયત.

XY

- ( ૨ ) વિપાર્કાનયત વિપાર્કકાલ-અનિયત.
- (૩) નિયતવિપાક નિયતવેદનીય.
- (૪) અનિયતવિપાક અનિયતવેદનીય.

સંચિત, પ્રારબ્ધ અને ક્રિયમાણ — કર્મના ફલદાનની અપેક્ષાએ એના (૧) સંચિત, (૨) પ્રારબ્ધ અને (૩) ક્રિયમાણ એમ ત્રણ પ્રકારા સાધારણ રીતે સૂચવાય છે. જીવે ફક્ત પૂર્વ જન્મમાં જ નહિ પરંતુ ચાલુ જન્મમાં પણ અને તે પણ એક જ ક્ષણ—સમય પહેલાં જે જે કર્મ કર્યા તે 'સંચિત ' કંહેવાય છે. આ સંચિતને મીમાંસકાે 'અપૂર્વ' કંહે છે તાે કેટલાક એને 'અદષ્ટ' કંહે છે કેમકે ક્રિયા થઈ રહ્યા આદ એનું પરિણામ સૂક્ષ્મ હાેઇ એ દેખાતું નથી.

જે કર્મનું ફળ ભાેગવવું શરૂ થાય છે તેને 'પ્રારબ્ધ ' કહે છે.

'ક્રિયમાણુ ' એવા પ્રકાર ચુક્તિ–સંગત જણાતાે નથી કેમકે એના અર્થ 'વર્તમાનમાં કરાતું ' એમ થાય છે અને એ તાે પ્રારખ્ધ કર્મનું જ પરિણામ છે. લાેકમાન્યે આ પ્રકાર સ્વીકાર્યા નથી.<sup>૧</sup>

વેદાન્તીઓની માન્યતા — વેદાન્તસ્ત્વ ( ૪–૧–૧૫ )માં કર્મના ( ૧ ) પ્રારબ્ધ–કાર્ય અને ( ૨ ) અનારબ્ધ–કાર્ય એમ એ પ્રકારા દર્શાવાયા છે.

૧. જુઐા **ીતાજહરય** ( પૃ. ૨૭૨ ).

વિપાકના ત્રથ્ પ્રકારો — યાગદર્શન ( ર – ૧૩)માં કર્મના વિપાકના ત્રથ્ પ્રકારા ગણાવાયા છે: (૧) જાતિ ( જન્મ ), (૨) આચુષ્ય અને (૩) ભાગ. કાેઇ કર્મનું – કર્માશયનું ફળ અમુક જન્મરૂપે, કાેઇકનું અમુક આચુષ્યરૂપે અને કાેઇકનું અમુક ભાગરૂપે છે એટલા જ અહીં બાંધેભારે ઉલ્લેખ છે પરંતુ એ ત્રણ વિપાકને અનુરૂપ કર્માશયાના ભિન્ન ભિન્ન નામપૂર્વક નિર્દેશ હાેય એમ જણાતું નથી. જો એ હાેય કે હાત તા આચુષ્ય – વિપાકવાળા કર્માશયનું જૈન દર્શનના આચુષ્ક કર્મ સાથે અને જન્મ – વિપાકવાળા કર્માશયનું નામ-કર્મ સાથે સંતુલન થઇ શકે.

અપવર્તના અને ઉદ્વર્તના—કેદની સજા કરાય તે વેળા એ કચાં સુધી ભાેગવવાની છે તેના ઉલ્લેખ કરાય છે. સામાન્ય રીતે તા આ સજા એની સુદત પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી એ સજાને પાત્ર બનેલી વ્યક્તિ ભાેગવે પરંતુ કાેઇ માેટા આનંદ-જનક પ્રસંગ ઉપસ્થિત થતાં એ સુદત એાછી પણ કરાય છે. આવી પરિસ્થિતિ કર્મના બંધના વખતે એની જે સ્થિતિ નિયત થઇ હાેય તેને તેમ જ એની નિર્માણ થયેલી કળ આપવાની શક્તિ યાને રસને પણ લાગુ પડે છે.

અશુભ કર્મ બાંધ્યા બાદ જો જીવ શુભ કાર્યો કરે તે৷ એ દ્વારા એ એની નિયત કરાયેલ સ્થિતિમાં તેમ જ એના રસ (અનુભાગ)માં ઘટાડા કરી શકે. આ ક્રિયાને 'અપવર્તના' કહે છે. એથી ઊલટી ક્રિયાને—અવસ્થાને 'ઉદ્વર્તાના' કહે છે. ઉદ્વર્તાતાના પ્રસંગ, અશુભા કર્મ બાંધ્યા પછી એના ખંધ વખતે જે કહીવિત મનાદશા હતી તેથી પણ વિરોષ કહીવિત દશા આત્માની બને તેના પર ગાધાર સખે છે.

#### કર્મ'સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રાેડ ગ્રન્થા

18

અપર્વતના અને ઉદ્દવર્તનાને લઇને કાેઇ કર્મ જલદી તેા ૈકાેઇ વિલ'એ ફળ આપે છે અને તે પણુ મંદ સ્વરૂપે કે તીવ્ર સ્વરૂપે.

અકાળ-મૃત્યુ અને કાળ-મૃત્યુ—સામાન્ય રીતે એમ કહેવાય કે આયુષ્યની સ્થિતિ ઘટવાનાં કારણે મળે તે એ ઘટે. વિષપાન વગેરે દ્વારા અકાળ-મૃત્યુ નિપજી શકે. આયુષ્ય આમ જે જલદી ભાગવાઈ જાય તેને ' અપવર્તના ' યાને અકાળ-મૃત્યુ ' કહે છે જ્યારે નિયત સ્થિતિ પૂરી થાય ત્યારે જ એ ભાગવાઇ રહે તાે એ ભાગને 'અનપવર્તના ' યાને 'કાળ-મૃત્યુ ' કહે છે. અકાળ મૃત્યુમાં વિષ, શસ્ત્ર, અગ્નિ વગેરે નિમિત્તો છે. એ નિમિત્તોની પ્રાપ્તિ તે ' ઉપક્રમ ' કહેવાય છે અને એ ઉપક્રમવાળું આયુષ્ય 'સાપક્રમ ' અને એથી વિપરીત જાતનું આયુષ્ય 'નિરુપક્રમ ' કહેવાય છે.

અપવર્તનીય આયુષ્ય તે৷ સાેપક્રમ જ હેાય છે; અનપર્વત-નીય બંને પ્રકારનું હાેઇ શકે પણ એને બાહ્ય નિમિત્તો મળવા છતાં એની એના ઉપર કંઇ અસર થતી નથી.

ચાેગ**દર્શન** (૩–૨૨ )ના ભાષ્યમાં આચુષ્યને અંગે સાપક્રમ અને નિરુપક્રમ શબ્દ વપરાયા છે. અહીં ભીનું કપડું અને સૂંકું ઘાસ એ બે દાખલા અપાયા છે.

આશુષ્ય જલદી ભાગવાઇ જાય છે એટલે કૃતનાશ, અકૃતાગમ 'કે નિષ્ફળતાના દાેષા ઉદ્દભવે છે એમ કાેઇ કહે તા તેને ભીનું કપ્તડું વાળીને અને એ છૂટું સૂકવાય તે બે વચ્ચેના ભેદ તેમ જ ગુણાકાર વગેરે માટેની વિવિધ પ્રક્રિયાઓના વિચાર કરવા ઘટે એટલું જ અહીં હું સૂચવાશ. **અળાધાકાલ** આંબો રાપ્યો કે તરત જ કેરી ખાવા મળે ખરી ? એને માટે થાડાક વખત થાલવું પડે. આવી સ્થિતિ કર્મ માટે પણ છે. અમુક વખત સુધી તા કર્મ જાણુ નિષ્ક્રિય ન હાેય તેમ પડી રહે છે –એ સુષુપ્ત દશામાં રહે છે. એ હયાત છે પણ એ એનું ફળ ચખાડતું નથી. એની આ નિષ્ક્રિય સ્થિતિ રહે એટલા વખતને ' મ્અખાધા–કાલ ' કહે છે. આયુષ્ય– કર્મ માટે અમુક અપવાદ છે પણ એ વાત હું અહીં જતી કરું છું.

પ્રદેશાદય અને વિષાકાદય—કર્મ કળ આપવા માંડે તેને 'ઉદય ' કહે છે. એ ઉદયના બે પ્રકાર છેઃ (૧) પ્રદેશાદય અને (૨) વિપાકાદય. કર્મ ઉદયમાં આવે પરંતુ એનું ફળ ભાગવવું ન પડે એ રીતના એના નાશ તે 'પ્રદેશાદય ' છે જ્યારે એ એનું ફળ ચખાડવા બાદ નષ્ટ થાય—એ આત્માથી છૂટું પડે એ જાતના એના ઉદય તે 'વિપાકાદય ' છે. પ્રદેશાદય તે પરણેલી પણ તેમ છતાં યે વાંઝણી રહેલી સ્ત્રી જેવું છે જ્યારે વિપાકાદય એ પરણીને પુત્રવતી અનેલી સ્ત્રી જેવું છે.

બધની સ્પૃષ્ટાદિ ચાર અવસ્થાઓ—કપડું ચાખ્ખું હાય અને એવામાં ધૂળ ઊડે તેા તેની રજકણા એ કપડાને લાગે ખરી પરંતુ કપડું ખંખેરવાથી એ ખરી જાય. કપડું તેલ જેવા પદાર્થ વડે ચીકણું બન્યું હાય તાે આ ધૂળ ચાંટી જાય અને એ સાફ કરતાં મહેનત પડે. કાેઇ વાર કપડું એટલું બધું ચીકણું દ્વાય કે એને પડેલા ડાઘ કેમે કર્યા નીકળે નહિ કપડું ફાટી જાય પણ ડાઘ નીકળે નહિ આમ જેમ મેલ ચાંટવાચાંટવામાં

૧ આને 'અનુદય-કાળ ' કહી શકાય.

ફૂરક છે તેમ કર્મના બંધમાં પણ ફરક છે. એ બંધ ચાર જાતને છે: (૧) એકદમ ઢીલાે, (૨) એનાથી જરા મજબૂત, (૩) એનાથી પણ વધારે મજબૂત અને (૪) ખૂબ જ મજબૂત આ પ્રમાણેની બંધની ચાર અવસ્થાઓને અનુક્રમે (૧) સ્પૃષ્ટ, (૨) બહુ (૩) નિધત્ત અને (૪) નિકાચિત કહે છે.

આ સંબંધમાં આપણે ગાંઠનું તેમ જ સાયનું ઉદાહરણ વિચારીશું. ગાંઠ વાળતી વેળા બે સટકિશું વાબ્સું હાેય તા એ જલદી છૂટે. બેસમાં ગાંઠ પાડી દીધી હાેય અને દિવેલ લગાડી એને ચીકણી બનાવી દીધી હાેય કે જેવી મશ્કરી કેટલીક વાર કાંકણુ-દાેરા છાેડનાર સામાને બનાવવા માટે કરે છે તા એ છાેડતાં મહામુશ્કેલી ઊભી થાય. બહુ જ સખત ગાંઠ હાેય તાે એ છૂટે જ નહિ--એ કાપી નાખે જ છૂટકાે.

ધારા કે પચાસેક સાેયાની ઢગલી છે. આને હાથ લગાડતાં એ છૂટી પડી જાય છે. આ સાેયાને દાેરી વડે બાંધી મૂકાય તાે એને છૂટી કરતાં વાર લાગે. વળી જો એને દાેરી સાથે બાંધી રખાય અને એને કાટ લાગતાં એ આગળ ઉપર થાંટી જાય તાે એને જુદી કરતાં મહેનત પડે. આ પચાસ સાેયાની ઢગલીને તપાવી તપાવી અને કૂટી કૂટીને એના ગણે બનાવાય તાે પછી એ સાેયા છટી શી રીતે પડે ?' આમ જેમ સાેયાના બંધની ચાર અવસ્થા છે તેમ કર્મબન્ધની પણ છે. નિસ્રચિત બન્ધ સૌથી ગાઢ છે.

ા. સરખાવા સભાષ્ય **૧૦ સ્**૦ (ગ્ય. ૧, સ. ૩)ની સિહસેતીય દીકા ( પ્ટ. ૨૮ ). અધ્ધાવલિકા, ઉદયાવલિકા અને નિષેક-કાળ — અસંખ્ય <sup>૧</sup>સમયેા જેટલાે વખત ' આવલિકા ' કહેવાય છે. મુહૂર્ત એટલે છે ઘડી યાને ૪૮ મિનિટ. ૪૮ મિનિટની ૧, ૬૬, ૭૭, ૨૧૬ આવલિકા થાય છે. અર્થાત્ લગસગ એક કરાડ ને સડસઠ લાખ થાય છે. એ હિસાબે એક મિનિટની લગભગ સાડા ત્રણ લાખ આવલિકા ગણાય.

કર્મ બંધાયા પછી એક આવલિકા સુધી એ એમ ને એમ પડી રહે છે. એને બંધનકરણના ઝપાટાે લાગતાં જાણે એને મૂચ્છાં આવી ન ગઇ હાેય **?** 

અબાધા-કાળ દરમ્યાન એના ઉપર એક યા બીજા કરણની અસર એાછેવત્તે અંશે હાેય છે. એ કરણના ઝપાટામાંથી એ અબાધા-કાળ પૂર્ણ થતાં છૂટે છે અને પાતાનું ફળ બતાવવાને અધીરું બને છે. એ એક આવલિકા જેટલા વખતમાં પાતાના કાર્યક્રમ ગાઠવે છે. આટલા નિયત કાળને ' ઉદયાવલિકા ' કહે છે. <sup>ર</sup> એક આવલિકા પૂરી થાય એટલે બીજી શરૂ થાય. એમ કેટલી યે ઉદયાવલિકાઓ પસાર થાય ત્યારે કર્મના ઉદય-કાળ પૂરા થાય. દરેક ઉદયાવલિકામાં કર્મના ઉદય ચાલુ જ હાેય છે. આ સંપૂર્ણ ઉદયકાળ ' નિષેક-કાળ ' કહેવાય છે.

૧. સમય એટલે કાળના નાનામાં નાના વિભાગ. એક આંખના પલકારામાં અસંખ્ય સમયા પસાર થઇ જાય.

ર. ઉદયના સમયથા માંડીને એક આવલિકા સુધીના વખત તે ' ઉદયાવલિકા ' કહેવાય છે.

· 8

### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

કર્મના **ઉદય માટેને** ા જાણે વરસાદ ન હાેય એવું નિષેકનું સ્વરૂપ છે. નિષેકની પહેલી ઉદયાવલિકામાં કર્મનાે માટા સમુદાય—માટા જચ્યા જાસભંધ ધસે છે. પછી જેમ જેમ વખત જતાે જાય તેમ તેમ ધસારા મંદ પડતાે જાય છે. કાેઇ નાટક કે ચલચિત્ર પહેલી વાર રજૂ થાય ત્યારે લાેકોના જેટલા દરાડા શરૂઆતમાં પડે છે એટલાે આગળ ઉપર થાેડા જ ચાલુ રહે છે ?

નિષેક <mark>દરમ્યાન</mark> ઉદયમાં આવેલા કર્મના જથ્થાએાના સમૂડુના આકાર ગાયના પૂંછડા જેવા હાેય છે.

ઉદયાવ**લિકામાં પ્રવેશે**લા કર્મ ઉપર કેાઇ પણુ કરણુ અસર કરી શકતું નથી.

**હદીરણા અને આગાલ** — સામાન્ય રીતે કર્મનાે અબાધા– કાળ પૂરા **થાય એટલે એ જા**ણે જાગે—એ ઉદયમાં આવે પરંતુ એને વ**હેલું પણ જ**ગાડી શકાય. એના નિયત કાળ પૂર્વે પણ એને ઉદયમાં લાવી શકાય. આમ જે કર્મને નિયત કાળ પૂર્વે **ફળદાયી બનાવાય તેને** 'ઉદીરણા ' કહે છે એને ' વિપાક–ઉદી**રણા ' પણ કહે છે**.

<mark>બૌદ્ધ દર્શનમાં પણુ આ</mark>વી હકીકત છે કેમકે એમાં જેનેા વિપાક–કાળ <mark>નિયત છે એ</mark>વાં કર્મોના તેમ જ એથી વિપરીત જાતનાં કર્મોના **ઉલ્લેખ છે**.

વ્યવહા<mark>રમાં પણ</mark> આપણે આવી પરિસ્થિતિ જોઈએ છીએ. <sub>દા.</sub> ત. કે**રીને જલદી પકવવી હે**ાય તેા તેમ અની શકે છે. લાકડું સ્વાભાવિક રીતે સળગતું સળગતું આગળ સળગે પરંતુ એને સંકાેરીએ તેા જલદી બળે.

વિપાક–ઉદીરણા થાય તે માટે કર્મની સ્થિતિ ઘટાડવી જોઇએ. આ કાર્ય 'અપવર્તના ' નામના કરણુ દ્વારા સધાય છે.

અકાળ-મૃત્યુમાં આયુષ્યની ઉદીરણા કારણુરૂપ છે.

ચૌદમા ગુણસ્<mark>યાનમાં</mark> ઉદીરણાને માટે અવકાશ <mark>નથી.</mark> એ <sub>ત્</sub>યાં હાેય જ ન(હુ.

' આગાલ ' એ ઉદીરણાના એક પ્રકાર છે. કર્મનાં દળિયાંની એ સ્થિતિ કરાયા બાદ ' ઉદીરણા 'કરણ વડે દ્વિતીય સ્થિતિમાં રહેલાં દળિયાંને આકર્ષી ઉદયાવલિકામાં દાખલ કરવા તે 'આગાલ' કહેવાય છે. આમ આગાલ એ દ્વિતીય સ્થિતિને લગતી ઉદીરણા છે.

સ કમ - કર્મ આત્માથી અલગ થાય નહિ ત્યાં સુધી એ તે જ સ્વરૂપે પડી પણ રહે અને કેટલાંક કર્મ ન પણ પડી રહે - એના સ્વભાવમાં થાેડાક ફેરફાર થઈ શકે. એક કર્મને એના બીજા સજાતીય કર્મરૂપે પલટાવી શકાય. આને 'સંક્રમણુ' કહે છે. એક મૂળ પ્રકૃતિ અન્ય મૂળ પ્રકૃતિરૂપે કદી ફેરવી ન શકાય. એ જાતના સંક્રમ માટે અવકાશ નથી પરંતુ કર્મની ઘણીખરી ઉત્તર પ્રકૃતિઓમાં આ સંભવે છે. જેમ સુખ ઉત્પન્ન કરનાર વેદનીય કર્મના-સાત વેદનીયના દુખ ઉત્પન્ન કરનાર વેદનીયરૂપે - અસાત વેદનીયરૂપે કે અસાતવેદનીયનું સાત વેદનીય રૂપે સંક્રમણુ થઇ શકે આશુષ્ય - કર્મ અપવાદરૂપ છે. આશુષ્યના ચાર પ્રકારા પરસ્પર સંક્રમણુથી સુક્રત છે. જે આશુષ્યના ચાર પ્રકારા પરસ્પર સંક્રમણુથી સુક્રત છે. જે

#### કર્મસિદ્ધાન્લ : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્ર-થા

42

ફેરફાર ન જ થઈ શકે. દર્શન – માહનીય અને ચારિત્ર–માહનીચ માટે પણ એમ જ છે અર્થાત્ દર્શન–માહનીયને ચારિત્ર– માહનીયરૂપે અને ચારિત્ર–માહનીયને દર્શન–માહનીયરૂપે ફેરવાય તેમ નથી.

સંક્રમમાં પ્રકુતિ, સ્થિતિ, શ્સ અને પ્રદેશ એ ચારે અન્ય રૂપે થાય છે જ્યારે અપવર્તના અને ઉદ્દવર્તનમાં સ્થિતિ અને રસ એ બે જ સ્વરૂપે કરી હીન કે અધિક થાય છે.

નિધત્તિ કમંમાં એવા સંસ્કાર ઉપજાવવા કે જેથી એન ઉપર અપવર્તના કે ઉદ્વતના સિવાય અન્ય કાેઇ કરણુનું જેર ચાલે નહિ—સંક્રમ માટે પણુ અવકાશ રહે નહિ. આને 'નિધત્તિ" કહે છે અને એ પ્રકારના સંસ્કારવાળા કર્મને 'નિધત્ત' કહે છે.

નિકાચના કર્મમાં એવે સંસ્કાર ઉત્પન્ન કરવા કે જેશી એના ઉપર એકે કરણુતું જોર ચાલે નહિ અર્થાત્ ન એના સ્વભાવમાં અંશે પણુ પલટા લવાય કે ન એની સ્થિતિમાં કે રસમાં વધઘટ કરી શકાય. અન્ય શખ્દામાં કહીએ તા સંક્રમ, અપવર્તના અને ઉદ્વર્તાના જેવાં કરણુા એને કંઇ કરી શકે નહિ. આ જાતના સંસ્કારની ઉત્પત્તિને 'નિકાચના ' કહે છે અને એવા સંસ્કારવાળા કર્મને 'નિકાચિત ' કહે છે. એનું ફળ પ્રાયઃ ભાગવતું જ પડે.

ઉપશામના – જે કર્મ ઉપર ઉદય, ઉદીરણા નિધત્તિ અને નિકાચનાની કરીી અસર ન થાય એવી એની અવસ્થા તે ' ઉપશામના ' છે. આ કરણ દ્વારા વિપાકાદય તા શું પણ્ પ્રદેશાદયને પણ રાકી રખાય છે. રૂપરેખા

આઠ કરણા --- જૈત દર્શત આઠ પ્કરણ ગણાવે છે: (૧)

43

<sup>ર</sup> બાંધન, (૨) સંક્રમ, (૩) ઉદ્દવર્તાના (૪) અપવર્તાના, (૫) ઉદ્દીરણુા, (૬) ઉપશપના, (७) નિધત્તિ અને (૮) નિકાચના.

કસ અવસ્થાએા કિંવા કિયાએા — ઉપર્ધુક્રત આઠ કરણુ તેમ જ ઉદય અને સત્તા એ દસને કર્મની મુખ્ય દસ અવ– સ્થાએા યાને કિયાએા તરીકે એાળખાવાય છે. 'ઉદય' એ કરણુ નથી કેમકે એ આત્મવીર્યપૂર્વક નથી.

ચાગદર્શન પ્રમાણે કર્મની અવસ્થાએ – ચાગદરાતના વ્યાસ-કુત લાખ્યમાં 'અદખ્ટ–જન્મવેદનીય––અનિયતવિપાક–કર્મ 'ની ત્રણુ અવસ્યાએા દર્શાવાઇ છે : (૧) કરેલાં કર્મના વિપાક થયા વિના એના નાશ<sup>ક</sup>, (૨) પ્રધાન કર્મમાં અવાપગમન અને (૩) નિયત વિપાકવાળા પ્રધાન કર્મ દ્વારા અભિભૂત થઇ લાંછા વખત ટકી રહેવું. પહેલી અવસ્થાને આપણે પ્રદેશાદય સાથે, બીજીને સંક્રમણ–કરણુ સાથે અને ત્રીજીને નિધત્તિ ઇત્યાદિ સાથે સરખાવી શકીએ.

'કલેશ'એ કર્માશયનું મૂળ કારણુ છે એમ ચેઃગદર્શનનું કહેવું છે. કલેશ એ જૈત દર્શતનું 'ભાવ–કર્મ' ગણાય.

૧. ' કરચુ ' એટલે આત્માના એક જાવના પરિષ્ણામ યાને આત્માની એક પ્રકારની શક્તિ ( વીર્ય ).

ર. આત્માની જે શક્તિને લઇને કર્મ બાંધાય તે ' બાંધન-કરજ્યુ ' કદ્વેવાય છે.

a. આમાં પ્રદેશાદયને સ્થાન છે.

ચાગાર્સન ( ર-૪ )માં ક્લેશાની ચાર અવસ્થા ખતાવાઇ છે = (૧) પ્રસુપ્ત, (૨) તનુ, (૩) વિચ્છિન્ન અને (૪) ઉદાર.

અખાધા-કાળ પર્યતની કર્મની અવસ્થા તે 'પ્રસુપ્ત ' છે. કર્મના ઉપશમ કે ક્ષચાપશમ એ એની 'તનુ ' અવસ્થા છે. અમુક કર્મતા ઉદય પાતાનાથી કાઇ સબળ અને વિરાધી પ્રકૃતિના ઉદયાદિ કારણુને લઇને જે રાકાઇ જાય એ એની 'વિચ્છિન્ન ' અવસ્થા છે અને ઉદય એની 'ઉદાર ' અવસ્થા છે.

ભાધ-સત્તા અને સંક્રમણુ-સત્તા — સત્તા. અસ્તિત્વ અવસ્થાન, વિદ્યમાનતા, હયાતી ઇત્યાદિ શખ્દેા એકાર્થાંક છે. કાર્મણુ–વર્ગણાના સંસારી આત્મા સાથે બધ થતી વેળા એનું જે સ્વરૂપ નક્કી થાય છે – એ જ સ્વરૂપે એ આત્મા સાથે જોડાયેલ રહે તેને 'સત્તા ' કહે છે. આ સ્વરૂપમાં સંક્રમણુ– કરણ દ્વારા જો પલટા આવે તા સંક્વાંત સ્વરૂપે રહે. આમ કર્માની સત્તા બે પ્રકારની છે. આ બેના લોદ ખ્યાલમાં રહે એ માટે પ્રથમ પ્રકારની સત્તાને 'બધ–સત્તા ' અને બીજા પ્રકારની સત્તાને ' સંક્વમણ–સત્તા ' એવા નામથી એક વિદ્વાને એાળખાવી છે.<sup>ર</sup>

કર્મનું સ્વતઃ ફલઢાયિત્વ — જૈન કર્શન પ્રમાણે અનંત જીવે। અત્યાર સુધીમાં માક્ષે ગયા છે અને હવે પછી પણ જશે. એ સુક્ત થયેલા તમામ જીવા તેમ જ ' જીવન્સુક્ત ' તીર્થ કરેાએ

૧. જુએા દેવેન્ડસરિકૃત બીજા કમંગ્રંથનેા હિંદી અનુવદ (પૃ. ૭૫–૭૬). જેનાના દેવાધિ દેવ છે-ઇશ્વરા છે પરંતુ આ પૈકી એકે ઇશ્વર જગત્તા કર્તા કે નિયંતા નથી એટલું જ નહિ. પરંતુ એમને અંગે આમ માનવું કે કહેવું એ જૈન દર્શનને મતે એમના વાસ્તવિક ઐશ્વર્યને બદ્દનામ કરવા બરાબર છે. જેન દૃબ્ટિએ જગત અનાદિ અનંત છે. પુદ્દગલના કે છવના કાઇ સજેનહાર નથી. પ્રસ્તુતમાં કર્મનું ફળ સ્વતઃ મળે છે—એ માટે ઇશ્વર જેવા ન્યાયાધીશની કે અન્ય કાઇની દખલગીરી કે દારવણી માટે સ્થાન નથી. કાઇ મદિરા પીએ પછી એ મદિરાથી એ છેહાશ બને તેમાં શું અન્ય કાઇના હાથ છે ખરા ? શું એ મદિરાનું-મદિરા-પાનનું જ ફળ નથી ? આને લઇને જેન દર્શન ઇશ્વરને 'ફળદાતા' તરીકે માનતું નથી. છવ કર્મ કરવામાં સ્વતંત્ર છે તેા પછી ફળ ભોગવવામાં એ પરતંત્ર શા માટે !

કર્મનું ક્ળ કેટલીક વાર તરત તે। કેટલીક વાર લાંબે ગાળે મળે છે તે। શું એ ઈશ્વરેચ્છાને અધીન છે ? એમ દાય તે। પણ એ ઉત્તર જૈન દર્શનને માન્ય નથી.

વિસ્તાર — જૈનાના કર્મ-સિદ્ધાન્તની આ એક આછી રૂપરેખા છે. એના ગુણસ્થાના અને માર્ગણુદ્ધારા સાથેના સંબંધ, કશું કર્મ કચારે કાેણુ બાધે અને કેવી રીતે એ ભાગવે એ વિગત, મૂળ પ્રકૃતિઓની જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિઓ, વર્ગણા, સ્પર્ધકા અને કંડકાેનું વિસ્તૃત નિરૂપણ, સસુદ્ધાત, કરાણા કચારે કેમ પ્રવર્તે ઇત્યાદિ અનેક બાબતા ઘણી જ ઝીણવટથી જૈન ગ્રંથામાં વિચારાઇ છે. એના નિષ્કર્ષરૂપે સહેજે

### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

લગભગ 'પંદરસા પૃષ્ઠ જેવડું પુસ્તક થઇ શકે. આ લેખ તા જાણે એની પ્રવેશિકા છે. અહીં મેં અજૈન ભારતીય દર્શનામાં નિરૂપાયેલી કર્મવિષયક હકીકત નાંધી છે પણ એમાં જે ન્યૂનતા રહેતી દાય તે તે દર્શનના કર્મ-સિદ્ધાંતના સંપૂર્ણ નિરૂપણપૂર્વક દૂર થવી ઘટે.

પ્રદ્યુસ્વીકાર—"આત્માન્નતિના ક્રમ" નામના મારા રેલેખ "અખંડ આનંદ"માં છપાશે એવા સમાચાર મળતાં "જીવન શાધનનાં સાેપાન સંબંધી જૈન તેમ જ અજૈન મંતવ્યા" નામના રેલેખ લખવાની વૃત્તિ ઉદ્દસવી અને એ લેખ તૈયાર કરતી વેળા આ પ્રસ્તુત લેખ લખવાની વૃત્તિ જાગી. એવામાં દેવેન્દ્રસૂરિકૃત પંચમ કર્મ–ગ્રંથને અંગે ન્યાયતીર્થ પં. કૈલાશચન્દ્રે ડિદીમાં લખેલી અભ્યાસપૂર્ણ પ્રસ્તાવના યાદ આવી. એ વાંચી જતાં મને આ લેખ તૈયાર કરવાની ઉત્કંઠા વિશેષ સંતેજ થઇ. આ પ્રસ્તાવના મને પ્રેરક નીવડી છે. વિશેષમાં એમાંની કેટલીક સામગ્રી જે તુલનાર્થ ઉપયાગી હતી તે સુલભ રીતે મને એમાંથી સાંપડી છે. એના મેં અડીં ઉપયોગ કર્યો છે એટલાે અડીં ઝાલૂ-સ્વીકારરૂપે નિદેશ કરું છું. અંતમાં જેમ ભારતીય

૧. જુઓ **કર્મમીમાંસાનું આ**યોજન. આ લેખ ' જૈ. ધ. પ્ર." (પૂ. ૬૭, અં. ૧)મ**ં છપા**યે**ા છે**.

ર. આ લેખ વ. ૪, અં. ૧૨માં છપાવાયેા છે.

૩. આ લેખ "જેત સત્ય પ્રકાશ"માં ચાર કટકે છપાયે⊧ છે, વ. ૧૭, અં. ૧**૨થી એ શરૂ થયે**ા છે અતે વ. ૧૮, અં. ઠમાં પૂર્ુ થયેા છે. દર્શોનામાં મે---આસ કરીને જૈન દર્શાનમાં અને અ'શતઃ ચાેગદર્શન અને ઔદ્ધ દર્શનમાં કર્મ-સિદ્ધાન્તના વિચાર કરાયા છે તેમ અભારતીય દાર્શનિક કૃતિઓમાં પણુ કાેઈ ઠાેઈ બાબત જોવાય છે તાે એ પાશ્ચાત્ય તત્ત્વજ્ઞાનના વિશિષ્ટ અભ્યાસીને હાથે રજૂ થાય એમ હું ઇચ્છું છું

આમ સર્વાંગીણુ નિરૂપણુ માટેની મારી ઇચ્છા અન્યાન્ય વિદ્વાનો દ્વારા તૃપ્ત થશે તેા માનવજીવનની માટામાં માટી સમસ્યાના ઉકેલ આવેલા હું ગણીશ.

૧. સુશ્રુ**તસહિતામાં પશુ** કર્મવિષયક હક્ડીકત છે. ---જૈન સત્ય પ્રકાશ (વ. ૧૮, અ<sup>\*</sup>. ૬-૭ અને ૯)

# [8]

## આત્માન્નતિના ક્રમ

આપણું સૌ મનુષ્યા છીએ એ વાત ખરી પરંતુ આ માનવજીવનની મહત્તા અને ઉપયોગિતા વિચારવાની અભિલાષ આપણામાંથી કેટલાંને છે અને હાય તા તે માટે અવકાશ કાને છે ! સદ્લાએ આપણા આ દેશમાં-આર્યાવર્તમાં અત્યાર સુધીમાં અને ક ધર્મ ધુંરધરા-સાચા અને સનાતન ધર્મના સંસ્થાપકા અને પ્રવર્તકા થઇ ગયા છે. એમણે પાતાની શક્તિ અનુસાર આ બાબત ઉપર પ્રકાશ પાડ્યો છે. એમાં જેનાના તીર્થ કરાના અને શ્રમણોના પણ સમાવેશ થાય છે. એમણે મનુષ્યના જીવનને દેવાના કરતાં ચે ચડિયાતું ગણ્યું છે કેમકે આત્માની ઉન્નતિની પરાકાષ્ઠારૂપ સુક્તિ મેળવવા માટે મનુષ્ય જ તરીકેના જન્મ અત્યંત આવશ્યક છે.

મનુષ્યભવની દુર્લભતા સૂચવવા જૈન શાસ્ત્રોમાં ભાજન, પાશ, ધાન્ય, જુગાર, રત્ન, રવપ્ન, ચક્ર, ચર્મ, ધાંસરી અને પરમાણુ એવા દસ દષ્ટાંતા અપાયાં છે. એમાંથી અહીં ધાન્યનું દષ્ટાંત લઈએ :

આપણા આ દેશમાં જેટલી જાતનાં ધાન્ય મળતાં હાય તે બધાં એકઠાં કરી એમાં સરસવને৷ એક પ્રસ્થ નાંખી ઘરડી ડાસીને તે બધાં જુઠાં ક**્વાનું સાંપવામાં આવે તે**။ તે ડાેસી દૈવચાેગે જ તેમ કરી શકે કિન્તુ મનુષ્ય-ભવ મળવે તાે એથી પણ દુર્લંભ છે.

આ ઉપરથી મનુષ્યદેહની પ્રાપ્તિ કેવી દુલંભ છે તે સમજાશે. પૂર્વ જન્મમાં પુષ્કળ પુષ્ટ્ય ઉપાર્જન કશું હાેય તાે તેના ફળરૂપે માનવ તરીકે જન્મ પામી શકાય.

'માનવ' એટલે પાંચ ઇન્દ્રિયેા અને મનના જેવા અને જેટલાે બેઇએ તેવા અને તેટલાે ઉપયાગ કરી શકનાર પ્રાણી. આને લઇને તાે બે એ પાતાની શક્તિ ઊંધે માર્ગ વાપરે તાે એ અધમાધમ દશાને–દુર્ગતિને પામે; બાકી એના સદુપયાગ કરનાર—આ જીવનનાે પૂરેપૂરા લાભ ઉઠાવનાર માેક્ષે પણ જઇ શકે.

વાઘ જેવા વિકરાળ પ્રાણીને, હાથી જેવા મહાકાય પશુને અને સિંહ જેવા વનરાજને વશ કરવાની શક્તિ કાળા માથાના માનવીમાં છે. આ પશુએાનું તેમ જ પાેપટ વગેરે પંખીએાનું જીવન ભમરા, કાનખજૂરા, માંકડ, જૂ અને ઇયળ જેવા ક્ષુદ્ર જીવા કરતાં અનેક રીતે ચડિયાતું છે કેમકે આ બધાં સંગ્રી પંચેન્દ્રિય તિર્ય ચ છે, જ્યારે ભમરા વગેરને એક તા પૂરેપૂરી ઇન્દ્રિયા નથી-એ બધાં વિકલેન્દ્રિય છે તેમ જ દીર્ઘ દાડાવી શકાય એવી એમને મતિ-સંગ્રા નથી.

દ્વીન્દ્રિય જીવે৷ પૃથ્વીકાય, જળકાય, અગ્નિકાય, વાચુકાય અને વનસ્પતિ–કાય કરતાં ઇન્દ્રિયની અપેક્ષાએ ચડિયાતા છે. વનસ્પતિ–કાયના જૈન દર્શન પ્રમાણે બે પ્રકાર છે : પ્રત્યેક અને સાધારણુ. તેમાં પ્રત્યેક વનસ્પતિ–કાયને પાતાનું સ્વતંત્ર–અલાયદું

### કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થો

80

શરીર છે જ્યારે સાધારણ વનસ્પતિ-કાયને સદ્ધિયારું શરીર છે. આ સહિયારા શરીરમાં બે–ચાર નહિ, પણ અગણિત–અનંત જીવાે રહેલા છે. એને 'અનંતકાય' તેમ જ 'નિગાદ' પણ કહે છે. જેને પાેતાનું સ્વતંત્ર શરીર પણ ન હાેય તે**ની** દ્રશા કેવી ગણાય ? આ હિસાએ પ્રત્યેક વનરપતિ-કાય સાધાર**ઘ** વનસ્પતિ–કાય યાને નિગેહ્તના જીવ કરતાં ચડે આ સાધારણ વનસ્પતિ–કાયના સ્થૂલ અને સુક્ષ્મ એમ બે લેદેા છે. સ્થૂલ એ અર્થમાં જૈન દર્શનમાં 'બાદર' શબ્દ વપરાયે৷ છે. આ બાદર સાધારણુ વનસ્પતિ-કાયને-તાે બાદર નિગાદના જીવાને આપણુ જોઇ શકીએ. કાંદા વગેરે આ જાતના જીવેા છે. સૂક્ષ્મ સાધારચ વનસ્પતિ -કાયને -સૂક્ષ્મ નિગાદના જીવાને તા જોવા માટે સૂક્ષ્મદર્શ કચંત્ર જેવાં સાધન પણ કામ લાગે તેમ નથી એ એટલા બધા સક્ષ્મ છે. એ આખા વિશ્વમાં ખીચાખીચ રહેલા છે. સુક્તિપુરીમાં પણ એનેા વાસ છે આ સુક્ષ્મ નિગેાદના જીવેા સમકાલે આહાર અને શ્વાસોચ્છ્વાસ કરે છે. આના જેવી બીજી દુર્દશા શી હેાય **? અધૂરામાં પૂરી એમની જીવનદોરી પણ સાવ** ટ્કી છે. કેટલાક જીવાને તેા એક શ્વાસાચ્છવાસમાં લગભગ સત્તર ભવ થઇ જાય એટલું બધું એમનું આયુષ્ય અલ્પ છે.

જૈન દર્શન પ્રમાણે એક વેળા આપણે પણ આ સૂક્ષ્મ નિગેહના જીવ તરીકે જીવતા હતા. અને તે પણ અબજે શું અગણ્વિત વર્ષો સુધી ! એક વેળા<sup>૧</sup> અચાનક, પારિભાષિક શખ્દમાં કહું તાે તથાભગ્યતાના વાેગને લઇને આપણુને આ અધમાધમ

૧ ક્રેટલી યે શાધા વૈત્રાનિકાદિને હાથે અયાનક થઇ છે તે કહેવાની જરૂર નથી. છવનથી આગળ વધવાના સંચાેગ સાંપડચો અને આપણું નામ આ સ્થાનમાં રહ્યા ત્યાં સુધી જે 'અવ્યવહાર–રાશિ' હતું તે હવે બદલાઇને 'વ્યવહાર–રાશિ' થયું. આજે આપણું પાપની પરિસીમા વટાવી જઇએ તા કરીથી આપણુને સૂક્ષ્મ નિગાઠના છવ તરીકે જન્મવાનું થાય પરંતુ એ વાત ચાક્કસ છે કે એક વેળા આપણું પહેલાની અવ્યવહાર–રાશિમાંથી છૂટચા છીએ એટલે અબજો વર્ષે પણુ કરીથી આ અધમાધમ દશામાંથી આગળ વધવાના સંભવ રહે છે અને ભલે એ દશામાં રહીએ તા પણુ 'વ્યવહારીઆ' જ ગણાઇએ.

અવ્યવહાર-રાશિ તરીકે ઓળખાવાતી દશા કરતાં પશુ અધમ દશા છે જે કે એ સજવ પ્રાણીની નથી. નિર્જવ યાને અજીવ પદાર્થમાં ચૈતન્યનું નામનિશાને ય નથી. (અને એ એને કદી મળે તેમ નથી) જ્યારે સૂક્ષ્મ નિગાદના જીવને એ છે, જો કે આ ચૈતન્યની માત્રા સવદ્યતા રૂપ સાગરની અપેક્ષાએ તાે એક નાનામાં નાના બિન્દ્ર જેટલી પશુ ભાગ્યે જ ગણાય.

અહીં એ ઉમેરીશ કે જૈન દર્શન પ્રમાણે અત્યાર સુધીમાં જે અનંત જીવેા મુક્તિપદને પામ્યા છે તે સવે એક વેળા તેઃ સૂક્ષ્મ નિગાદના જીવ હતા. એમણે પોતાના સામર્થ્યના સંયોગ અનુસાર ઉપયોગ કર્યો અને એઓ અનન્ય સુખ, શક્તિ અને જ્ઞાનના સ્વામી બન્યા. આપણેપણુ આવા બની શકીએ, સિવાય કે આપણામાંથી કેઇક કદી પણુ માેલે ન જનાર અલબ્ય હાેય.

આપણામાંના કેટલાં ચે માહની મદિરા પીને મદેાન્મત્ત બન્યા છીએ એને લઇને આપણને સાચા માર્ગ જણાતા નથી

#### કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ પ્રન્થા

- 52

એટલું જ નહિ, પણુ એ જાણવાની ઉત્કંઠા રે ચતી નથી. જૈન માન્યતા મુજબ અનંત કાળથી સંસારમાં રખડતા જીવને એક જ પુદ્દગલ-પરાવર્ત જેટલા સમય ( જો કે એ પણ અગણિત વર્ષા જેટલા છે) બાકી રહે ત્યારે જ ધર્મ જાણવાની વૃત્તિ થાય. ત્યાર બાદ આગળ જતાં એ સાચા દેવ, ગુરુ અને ધર્મના સ્વરૂપ પરત્વે ખાટા અભિનિવેશ સેવે. જેનામાં દેવત્વ ન હાય તેને 'દેવ' માનવા જેવી વિપરીત ભાવનાથી—મિથ્યાત્તથી વ્યાપ્ત અને. આ ભાવના અણુજાણુપણુ સેવાતી ઊધી ભાવના કરતાં ચડિયાતી છે કેમકે અહીં ફક્ત દિશાના ફેર છે. દિશા પલટાય તા બેડા પાર થાય એવું આનું જોર છે. જૈન પરિભાષામાં કહેવું હાય તા અવ્યક્ત મિથ્યાત્વ કરતાં વ્યક્ત બિથ્યાત્વની દશા વધારે સારી છે. સાચી દિશા સૂઝે એવી પરિસ્થિતિની ઉષા પ્રગટે તે પૂર્વે જ્યાન દેવું, પરાપકાર કરવા, કાઈ ને નાહક દુઃખ ન દેવું, ન્યાય-

્દ્રાન દેલુ, પરાપકાર કરવા, કાંઇ ન નાહુક દુઃખ ન દેલુ, ન્યાય-પૂર્વક ધન કમાવું ઇત્યાદિ સદ્દગુણે৷ પૈકી એક યા અનેકના પ્રાદુર્ભાવ થાય. આ દશા તે 'માર્ગાનુસારિપણું' ગણાય છે. એ સમયે પણ વ્યક્ત મિથ્યાત્વ પણ હેાઇ શકે પણ એ મિથ્યાત્વ જાણે પાતાનું પાત પ્રકાશવામાં કઇક પાછી પાની કરે તેવું હાય છે.

અ**ગ્યક્ત મિચ્યાત્વની દશામાંથી** વ્યક્ત મિચ્યાત્વની દશા પ્રાપ્ત થવી એ પણ જેવી તેવી આત્માન્નતિ નથી કેમકે સૂક્ષ્મ નિગાદના જીવેાથી માંડીને તે ચતુર્રિન્દ્રિય સુધીના—સંમૂચ્છિંમ પંચેન્દ્રિય પ્રાણીએ તે બિચારાં અવ્યક્ત મિચ્યાત્વરૂપ દ્યાર અંધારામાં અથડાય છે. આને લઇને તે વ્યક્ત મિચ્યાત્વની દ્રશાને જેન દર્શનમાં આત્માન્નતિનું પ્રથમ પગથિયું ગણ્યું છે. એને પ્રથમ 'ગુણુસ્થાન' એવું ગૌરવપૂર્ણ નામ અપાયું છે. આ પ્રથમ ગુણુસ્થાને રહેલાે છવ રાગ અને દ્વેષના હલ્લાે કંઇક શમી ગયા હાય એવે વખતે પ્રબળ પુરુષાર્થ કરે તા પ્રથમ સાપાન ઉપરથી જાણે ઠેકડાે ન માર્યા હાય તેમ ચાથે સાપાને-'અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ' નામના ચાથે ગુણુસ્થાને જઇ ચડે. આ ગુણુસ્થાન એટલે દેવાદિ વિધેની સાચી પ્રતીતિ—યથાર્થ સમજણુ— સમુચિત રુચિ. સ્પષ્ટ શખ્દમાં કહું તા ચાથે ગુણુસ્થાને આરૂઢ થયેલા જવ 'સાચા દેવ તે વીતરાગ જ હાેય, સદ્દગુરુ તે કંચન અને કામિનીના સર્વથા ત્યાગી જ હાેય અને સુધર્મ તે અહિંસામય જ હાેય' એ પ્રકારના મંતબ્યમાં મક્ક્રમ હાેય. આ મંતબ્ય સદા ટકાવી રાખવું સહેલું નથી કેમકે રાગ અને દ્વેષનું જાેર પાછું જામે તા આ પગથિયાથી નીચે ઊતરવાનું થાય અને કેટલીક વાર તા તે પણ છેક પહેલા પગથિયા સુધી ગબડી પડાય.

ચાેશા ગ્રાણુસ્થાને પડવા માંડેલાે જીવ ત્રીજા ગ્રાણુસ્થાને આવે આ ગ્રાણુસ્થાન એટલે સાચી અને વિકૃત શ્રદ્ધાનું મિશ્રણુ, આ ગ્રાણુસ્થાનમાં જીવ વધારેમાં વધારે <sup>૧</sup>અંતર્મુદ્ધૂર્ત સુધી જ રહી શકે. પછી કાં તાે એ ઉપર ચડે એટલે ચાથે જાય; કાં તાે પડતા પડતા બીજે થઇ પહેલે આવે. બીજીં પગથિયું એટલે ચાથા પગથિયે સાચી શ્રદ્ધા થવાથી જે આનંદ આત્માએ અનુભવ્યા હતા ના કાઇક આસ્વાદ પૂરતા અનુભવ જેમકે

૧ નવ સમયથી માંડીને ૪૮ મિનિટમાં એક સમય ઓછા હાય ત્યાં સ્ુધીના કાળ 'અંતર્મું દૂર્ત' કહેવાય છે. કાળના સુક્ષમમાં સુક્ષમ—સર્વથા અવિસાજ્ય અંજી તે 'સમય' છે.

### ૬૪ કર્મ'સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રાેડ ઝ્રન્થા

કાઇએ દ્રધપાક ખાધા હાય અને એટલામાં એને ઊલટી થાય તે⊧ એ સમયે એને દ્રધપાકના જે આછા સ્વાદ આવે તેવી આ દશા છે. આ દશા અંતર્મુહૂર્તથી–છ આવલિકાથી વધુ વખત ન ટકેન્ આ પગથિયાથી આત્મા નીચે ઊતરે જ ને પહેલે આવે જ.

આ ઉપરથી જોઇ શકારો કે જૈન માન્યતા પ્રમાણે દરેકે દરેક સંસારી જીવ ઉત્ક્રાન્તિનાં પગથિયાં એક પછી એક ચડ્યો જ જાય એમ નથી; ચડતાંચડતાં એ પડે પણ ખરા-----એની અપક્રાંતિ યે થાય અને પાછેા બરાબર પરિશ્રમ કરે તાે વળી એ કરીથી ચડે પણ ખરા.

આત્માન્નતિમાં આગળ વધવું હેાય તેા કેવળ કાેરી સુબ્રહા કામ ન લાગે. સાચા ધર્મ શા છે એ જાણ્યા પછી એને અનુરૂપ્ય વર્તન થાેડેઘણુ અંશે પણુ ન કરાય ત્યાં સુધી આત્માન્નતિનું કાર્ય આગળ કેવી રીતે ધપે ?

હિસા, અસત્ય, ચાેરી, અબ્રદ્ધાચર્ય અને પરિગ્રહ એ દુષ્કૃત્યાેથી આત્માને જેટલાે બચાવાય એટલી એની ઉન્નતિ સધાય. આ કાર્ય અંશતઃ કરાય તાે ચાેથા પગથિયાથી પાંચમામાં આવ્યા જેટલી પ્રગતિ સાધી કહેવાય---પાંચમા 'દેશવિર્રતિ' નામના ગુણુરથાને આત્મા પદ્ધાંચેલાે ગણાય.

જો ડિસાદિ ઉપર પૂરેપૂરા કાપ સુકાય અર્થાત્ પાંચ યમાનું એટલે કે મહાવતાનું સાચા અને સંપૂર્ણ સ્વીકારપૂર્વક પાલન થાય તાે આત્માન્નતિનું વળી એક પગથિયું ચડાય. એ જીવન સાધુજીવન–સાચું સંસ્કારી જીવન ગણાય એ બ્રમણુતા– થી ઝળકી ઊઠે આમ છઠ્ઠા ગુણુસ્થાન સુધી ચઢેલાે જીવ– પછી એ સાધુ હાે કે સાધ્વી, જો પાતાનાં મહાવતાને જરા પણ ડાઘ ન લાગે એટલી તકેદારી રાખે તેા એથી પણ ઊંચે ચડે એટલે 'પ્રમત્ત' ગુણુસ્થાનથી 'અપ્રમત્ત' નામના સાતમા ગુણુસ્થાને આરૂઢ થાય.

માેહ જેવા આત્માના કાેઇ શત્રુ નથી એ ક્રોધ, માન, માયા (કપટ) અને લાેભ એમ જુદા જુદા વેષ સજી આત્માની ખાનાખરાબી કરવામાં આનંદ માને છે. એને જીતવાના અપૂર્વ મનાેરથ આઠમા ગુજીસ્થાને થાય છે. આને લઇને તાે એ 'અપૂર્વકરણુ' એવા નામથી એાળખાવાય છે.

અનંત કાળથી જે આત્માની અધાેગતિ કરવામાં મચ્યાે રહેતા હતા એ માહને પરાસ્ત કરવા માટે આત્મામાં અસાધારણ સામર્થ્ય બગે છે અને એને સક્રિય બનાવવા માટે એની પાસે બે માર્ગ છે-જાણે બે નિસરણી છેઃ (૧) ક્રોધ વગેર ચંડાળાને એક પછી એક દબાવતા દબાવતા એ ચાલે અને (૨) એક્રેકના જડમૂળથી નાશ કરતા એ ચાલે. પ્રથમ માર્ગને 'ઉપશમ-બ્રેણું કહે છે અને બીજાને 'ક્ષપક-બ્રેણું' કહે છે. ક્ષપક-બ્રેણુંએ આરૂઢ થયા વિના સંપૂર્ણ વીતરાગતા, સાચી સર્વજ્ઞતા અને અંતે સુક્રિત મળે નહિ.

આત્મા એના મનેારથ પાર પાડવામાં થાેડે અંશે પણુ સફળ થાય એટલે એ નવમા 'અનિવૃત્તિ' નામના ગુણુસ્થાને આરૂઢ થાય છે.

ક્રોધ, માન અને માયાને પૂરેપૂરા દખાવી કે નિમૂંળ કરાતાં લાેલના અને તે પણુ તદ્દન સામાન્ય કાેટિના લાેલના

પ

૬૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થા

એક સૂક્ષ્મ અંશને જ જીતવાતું કાર્ય બાકી રહે એવી ઉચ્ચ દશા આત્માની થાય ત્યારે એ દસમા ગુણુસ્થાને આરૂઢ થયેલા ગણુાય, આ ગુણુસ્થાનને 'સૂક્ષ્મ–સંપરાય' કહે છે.

આ ગુણુસ્થાનથી આગળ વધનારના હાથે આ લાેલ પણુ કાં તાે પ્ર્રેપૂરા દબાઇ જાય–ઉપશાન્ત થાય કે પછી ક્ષીણુ થાય. ઉપશાન્ત થાય તાે અગિયારમું ગુણુસ્થાન પ્રાપ્ત થયું કહેવાય અને જે ક્ષીણુ થાય તાે આ અગિયારમાં પગથિયે પગ મૂકવા વિના જ બારમે જઇ પહેાંચાય.

અગિયારમા ગુણુસ્થાનને 'ઉપશાન્તમાહુ' અને બારમાને 'ક્ષીણુમાહુ' કહે છે. બારમે ગુણુસ્થાને જઇ પહેાંચેલી વ્યક્તિને કદાપિ પડવાના ભય જ નથી. એ કદી પણુ લપસી પડે જ નહિ એવી ઉત્તમ દશા એ પામે છે. જે માહ એને અનંત કાળ સુધી હેરાન કરતા હતા તેના સમૂળગા નાશ કરી એ સદાને માટે એના ઉપર જીત મેળવે છે.

સાતમા, આઠમા, નવમા અને દસમા ગુણુસ્થાનની પેઠે' અગિયારમા ગુણુસ્થાને વધારેમાં વધારે અંતર્મું હુર્ત સુધી રહેવાય. પછી તાે પતન જ થાય. વળી 'ક્ષપક' શ્રેણુિએ આરૂઢ થયેલાે જીવ આ પગથિયું ઠૂઠી જાય છે. ઉપશમ-શ્રેણુ માટે આ છેલ્લું પગથિયું છે.

અગિયારમું ગુણાસ્થાન એ ખૂબ જ – સર્વથા લપસાણું પગથિયું છે કેમકે અહીં માેહને દબાવી દીધા છે એ વાત ખરી પણુ એને આત્યાંતિક નાશ કર્યો નથી એટલે એ માહ આની જાત પર જતાં બહુ વાર ન જ લગાંડ અને તેમ થતાં મ્માત્માના બાર વાગી જાય છે–માેહ ઐની સવાર પાડી નાખે છે. એની દશા એ એવી અધમ કરે છે કે ન પૂછા વાત. અગિયારમા પગથિયા જેટલી ઉચ્ચ ભૂમિકા ઉપરથી છેક પહેલા પગથિયા સુધી યે એ પટકી પાડે.

અગિયારમા ગુણુસ્થાન સુધી ચડેલા કેટલાક જીવ છેક પ્રથમ ગુણુસ્થાન જેટલી નીચલી હદ સુધી એકદમ નીચે ન પડતાં સાતમે કે એથી નીચે ઊતરતાં ચાથે ગુણુસ્થાને ટકી પણુ જાય પરંતુ આગળ વધવા માટે તેા એમને પણુ ફરીથી પ્રયાસ કરવા પડે, જો કે પહેલે પગથિયે આવી પડનારની જેમ એને તદ્દન નવેસરથી એકડાે ઘુંટવાના રહે નહિ.

જેણુે 'ક્ષપક' શ્રેણુિ સ્વીકારી હેાય તે જ ખારમે ગુણુસ્થાને જઇ શકે.

બારમું ગુણુસ્થાન એટલે સંપૂર્ણુ વીતરાગ દશા. આ અનુપમ દશા પ્રાપ્ત થયા પછી આત્માની સાચી સંપત્તિરૂપ જ્ઞાનની ઝળહળતી જ્યાેતિ અંતર્મુહુર્તમાં, વધારેમાં વધારે કાચી બે ઘડીમાં ચારે તરફ ફરી વળે એ મહાત્મા સર્વજ્ઞ બને અર્થાત્ એ તેરમે ગુણુસ્થાને આરૂઢ થાય. આ ગુણુસ્થાનને 'સચાેગિ–કેવલી ' કહે છે.

આમ એક બાજુ વીતરાગતા અને બીજી બાજુ સર્વજ્ઞતા અને સાથે સાથે દરેક પ્રકારના અંતરાયના આત્યંતિક અભાવ એમ વિવિધ પ્રકારના દિવ્ય અને સનાતન રંગથી રંગાયેલા આત્માની દશા એ આત્માન્નતિનું લગભગ છેલ્લું પ્રગથિયું છે. આને આપણે 'જીવન્સુક્તિ' કહી શકીએ. આ

609

૬૮ કર્માંસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

સમયતું એ જીવન્મુક્ત આત્માતું-સચાંગિ કેવલીતું વર્તન-ચારિત્ય આદર્શરૂપ હાય છે. આ ગુણસ્થાને રહેલા જીવના જ્ઞાનની કાઇ સીમા નથી તેમ એના સદ્વર્તનમાં કશી મણાનથી. તેમ છતાં શરીરરૂપ કેદખાનામાં આ આત્માને રહેલું પડે છે એટલે અંશે એની દશા નિરાકાર—અશરીરી બનેલા પરમાત્મા– સુક્રતાત્માથી ઊતરતી ગણાય. આ સિદ્ધિ પણ તેરમા ગુણસ્થાનથી ચૌદમે જતાં વેંત પ્રાપ્ત થાય છે. એ આત્માન્નતિનું આંતમ અને અનન્ય પગથિયું છે. એ ગુણસ્થાનમાં તમામ પ્રકારની શારીર્રિક, વાચિક અને માનસિક પ્રવૃત્તિ—ચેાગાેના ક્રમશઃ વિયેાગ થાય અર્થાત્ એ સર્વેનાે અંતે આત્યંતિક અભાવ થાય. આથી તેા આને 'અચેાગિ-કેવલી' ગુચુસ્થાન કહે છે. આ પગથિયે આરૂઢ થયેલાે ભવ્યાત્મા જેમ ખારમે ગુગુસ્થાને આરૂઢ થતાં રાગરૂપ અંજનથી સદાને માટે મુક્ત અન્યે હતા તેમ અહીં શરીરથી પણ–જન્મ ધારણ કરવાની ઉપાધિથી પણ સદાને માટે મુક્ત બને છે. એ સચ્ચિદાનંદમય આત્માને નિરંજનતાની સાથે સાથે નિરાકારતા પણ પ્રાપ્ત થાય છે અને આ બે મહાવિભૂતિઓથી એને કાઇ જરા જેટલા યે સમય માટે છૂટા પાડી શકે તેમ નથી. આ આત્માને એને સાચા, સંપૂર્ણ અને સ્વતંત્ર આનંદ માણતાં કાઇ રાકી શકે એમ નથી. એના સુખના કાઇ બેટા નથી. એ સુખની પ્રાપ્તિ માટે જ આપણું આત્માન્નતિનાં પગથિયાં ચડવાનાે મનાેરથ સેવીએ છીએ.

## [**પ**]

## જીવનશોધનનાં સોપાન સંબંધી

लैन तेम ज अलैन मंतव्ये।

## [1]

ઉપક્રમ — આપણે બધા સતુધ્યાે છીએ પરંતુ આપણામાંથી કેટલામાં માણસાઇ ચે છે ? જ્યાં મૂળમાં મીંડું હાય ત્યાં પછી સંત, મહુંત, મહાત્મા કે અતિમાનવ (superman) જેવા સમર્થ લગ્યાત્માએામાં રહેલી અલૌકિક અને અનુપમ સાનવતાની તાે આશા જ શી રાખવી ? પણ આમ નિરાશ ચવાનું કારણ નથી કેમકે સંત વગેરેમાં અને સામાન્ય કાેટિના માનવમાં જે લેક છે તે એટલા જ છે કે સંતાએ પુરુષાર્થના ઉપયોગ ક<mark>ર</mark>ી વિકારાને વશ કર્યા છે જ્યારે વિકારાએ નિર્ભળ સનના—સામાન્ય કક્ષાના માણસાને વશ કર્યા છે. આથી જો આ વિકારાનું જડમૂળથી નિકંદન કરાય તે! મનુષ્ય 🧭 પામર પ્રાણી ' ગણાતે! મટીને સર્વોત્તમ બની શકે-ઉચ્ચમાં ઉચ્ચ કોટિને પ્રભુ બની શકે—જીવન્મુક્તિ મેળવી પર-મુક્તિને અધિકારી થઇ શકે પરંતુ આ ઉત્તમ દશા પ્રાપ્ત કરવા માટે પ્રથમ તા આપણે વિકારો વિષે માહિતી મેળવવી જોઇએ અને ત્યાર બાદ એને વશ કરવાના—નિર્મળ બનાવવાના ઉપાયેાથી વાકેકગાર થવું જોઇએ અને એટલેથી જ ન અટકતાં એ ઉપાયેાના સતત અને સચાટ અમલ કરવા જોઇએ.

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ ગ્રન્થાે

90

આર કષાય અને નવ નાકષાય—વિકારા આત્માના અંતરંગ શત્રુઓ છે. કામ, કેાધ, લાેલ, માંહ, મદ અને મત્સર એ છને સામાન્ય રીતે 'ષડ્–રિપુ ' તરીકે એાળખાવાય છે. જૈન પરિસાષા પ્રમાણે કેાધ, માન, માયા અને લાેલ એ ચાર કષાયા છે અને એ આત્માના કટ્ટરમાં કટ્ટર શત્રુઓ છે એ ચાર કષાયાના સહચારી અને ઉદ્દીપક નવ ગાઠિયાએાને ' નવ નાકષાયા ' તરીકે આળખાવાય છે. એનાં નામ નીચે મુજબ છે:–

(૧) હાસ્ય, (૨) રતિ, (૩) અરતિ, (૪) શાેક, (૫) ભય, (૨) જુગુપ્સા, (૭) પુરુષ-વેક, (૮) અી-વેદ અને ૯) નપુંસક-વેદ.

ઉપર્શુ કત ચાર કષાયે৷ તેમ જ આ નવ નાેકષાયે৷ એ માંહ રાજાનાે પરિવાર છે. એ બધા વિકારા છે. 'માેહ' રાજાને જેટલેા ખાેખરાે કરાય—જેટલાે એના ઉપર કાણુ મેળવાય તેટલાે આત્માેજ્ઞતિના માર્ગ માેકળાે બને.

એ સાેષાન—ઉત્કૃષ્ટ ઉન્નતિ સાધવા માટે—વિકારી જીવનને સર્વ'થા વિશુદ્ધ બનાવવા માટે—'પરમાત્મા' પદ પ્રાપ્ત કરવા માટે જૈન દર્શનમાં બે માર્ગ સૂચવાયા છે : (૧) ઉપશમ–શ્રેણિ અને (૨) ક્ષપક-શ્રેણિ. આ બેને હું "જીવન–શાધનનાં જૈન સાેપાન " કહું છું. આના સ્થૂળ પરિચય પૂરતી આ લેખની મર્યાદા છે.

કોધના પ્રકારો—કે ધની તરતમતા એ ક્રોધ કેટલા વખત ટર્કે છે તે ઉપરથી માપી શકાય. આ દૃષ્ટિએ જૈન દર્શન એના : ચાર પ્રકારા પાંડે છે અને એને (૧) અનંતાનુબંધી, (૨) અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ, (૩) પ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને (૪) સંજ્વલન એ નામે એાળખાવે છે. તીવ્રતાની દૃષ્ટિએ અનંતાનુઅંધી કેાધ ચારેમાં અગ્રેસર છે જ્યારે સંજવલન કેાધ સૌથી પછાત છે.

સ્થિતિ—અન તાનુબ <mark>ધી કેાધની</mark> સ્થિતિ જીવન પર્યતની છે અને એથી ઉતરતી કાેટિના અન્ય ત્રણુ કેાધાની સ્થિતિ અનુક્રમે એક વર્ષ, ચાર માસ અને એક પખવાડિયું છે.

માનાદિના પ્રકારાે અને એની સ્થિતિ—જેમ કેાધના તરતમતાની દષ્ટિએ ચાર પ્રકારાે પડાયા છે તેમ માન, માયા અને લાેેેેેેેેેે સાર ચાર પ્રકારાે પડાયા છે અને તેનાં નામ પણુ ઉપર મુજબ રખાયાં છે અને એ ચારેની સ્થિતિ પણ ઉપર મુજબ જ છે.

કષાયાની કનડગત-જીવનવિકાસની ગણુનાપાત્ર પ્રથમ પગથિયારૂપ સાચી શ્રદ્ધા પણુ કેળવવામાં 'અનંતાનુબ'ધી' કષાય મડાવિઘ્નરૂપ છે તાે પછી જરા જેટલાે યે સંયમ પાળવા જેવું કે એથી આગળ વધીને આદર્શ જીવન જીવવા જેવું પગલું તાે એ ભરવા જ શાનાે દે?

અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ–કષાય નામને৷ એને৷ લઘુ બંધુ એનાથી કંઇક નરમ છે. એ સાચી શ્રદ્ધા કેળવવામાં અંતરાય ઊભેા કરતાે નથી. જો કે અંશતઃ પણુ સંયમી થતાં અટકાવવામાં તાે એ પણુ એના માટા ભાઇથી ઊતરે તેમ નથી

પ્રત્યાખ્યાનાવરણ-કષાય એના આ બંને ભાઇએા કરતાં વધારે નમ્ર છે. એ સાચી શ્રદ્ધા સેવવામાં ખાધક અનતા નથી એટલું જ નહિ, પણુ એ થાેડાઘણુા પણુ વ્રતનિયમા પાળવા દેવામાં યે વચ્ચે આવતા નથી.

### ૭૨ કર્માંસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

સંજવલન–કષાય તે৷ એના અગ્રિમ ભાઇએા કરતાં સાવ હીલેા છે. એ ઉચ્ચતમ જીવન જીવવા નથી દેતેા—એ આદર્શ વર્તનની (વરુદ્ધ છે ખરા પરંતુ એથી કંઇ એ પાંચ યમા-મહાવતા સ્વીકારવામાં આડખીલીરૂપ થતા નથી આમ હાવાથી એના રાજ્ય દરમ્યાન સાચી શ્રદ્ધા માટે અને યથાયાગ્ય સંયમ માટે પુરતી છૂટ રહે છે.

ચતુર્થ ગુણસ્થાન—જ્યાં સુધી દેવ, ગુરુ અને ધર્મને વિષે સાચી શ્રદ્ધા ન ઉદ્દસવે અથવા અન્ય રીતે કહું તેા જીવ અને અજીવ તત્ત્વાેના સ્વરૂપ વિષે થથાર્થ પ્રતીત અને રુચિ ન થાય ત્યાં સુધી લલે થાેડું પણુ—એટલું યે સાગ્રુ જ્ઞાન ન જ થાય તાે પછી સદ્વર્તનના–થથાર્થ ચારિત્રના અંશની તાે વાત જ શી ?

આથી એ વાત ફલિત થાય છે કે 'મેહ' નૃપતિને પરાસ્ત કરવા માટેની તીવ અભિલાષા જાગે તે માટે સાચી બ્રહારૂપ ભૂમિકા ઉપર આવવું જેઇએ. જેન પારિભાષક શખ્દામાં કહીએ તા ચાશું ''અવિસ્ત-સમ્યગ્દષ્ટિ" નામનુ<sup>ર</sup> ગુણુસ્થાન પ્રાપ્ત કરવું જોઇએ. આ દશામાં પછી લલેને સાચી બ્રહા અને યધાર્થ જ્ઞાનને અનુરૂપ સદ્વર્તન કરવા જેટલા પુરુષાર્થ માહની પ્રબળતાને લઇને એ આત્મા ન કરી શકે એટલા એ લાચાર હાય. આ લાચારીના એણે ખુલ્લા મને સ્વીકાર કરવા ઘટે.

૧. આની સમજ ણુ માટે જુએ 'આત્માન્નતિનો ક્રમ'' નામતો મારો લેખ (પૃ. ૬૩ધ. આ લેખ અત્ર પૃ. ૫૮–૬૮મ/ છપાયો છે. એમાં મેં આત્માની ઉત્તરાત્તર ઉબત દશાઓ કઇ કઇ છે તે દર્શાવ્યું છે જ્યારે પ્રસ્તુત લેખમાં એ દશાઓ કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય છે તે સચવ્યું છે. ગુણસ્થાન ૫-૭ જો બ્રદ્ધાને થાઉઘણું અથે પણ સક્રિય સ્વરૂપ આપવા જેટલા પ્રયાસ પણ એ આત્મા સફળ રીતે કરી શકે તા તે ઇષ્ટ છે અને એથી પણ ઇષ્ટતર સ્થિતિ તા પાંચ યમા યાને મહાવતાના થશાર્થ સ્વીકાર અને તેનું પાલન છે અને ઇષ્ટતમ સ્થિતિ તા એ પાલનમાં જરા જેટલા પણ પ્રમાદ ન સેવાય તે છે. આ પ્રમાણેની ઇષ્ટ, ઇષ્ટતર અને ઇષ્ટતમ સ્થિતિઓને અનુક્રમે પાંચમા, છઠ્ઠા અને સાતમા ગુણસ્થાન તરીકે આળખાવાય છે. એનાં નામ નીચે સુજબ છે :--

(१) देशविस्त, (२) प्रभत्तसंयत व्यने (३) व्यप्रभत्तसंयत.

ચાગ્યતા—મેહની સામે મેારચા માંડવા માટેનેા— જીવન-શુદ્ધિની શરૂઆત કરવા માટેનેા અધિકાર ચે.થા ગુણુસ્થાને આવનારને મળે છે પરંતુ એના કરતાં એના પછીના ઉત્તરાત્તર ગુણુસ્થાને આરૂઢ થયેલાે આત્મા એના કરતાં વધારે સંહેલાઇથી અને વધારે પ્રમાણુમાં લાભ ઉઠાવી શકે એ સ્વાભાવિક છે.

સંતુલન—માહને વશ કરવાે એટલે ક્રોધાદને ઠાખી દેવા. એનાથા ચડિયાતાે અને અપ્રતિપાતી માર્ગ તાે ક્રોધાદિના સદતર નાશ એ છે પરંતુ આ કાર્ચ વિકટ છે કેમકે એ વિશેષ પુરુષાર્થની અપેક્ષા રાખે છે. આમ જે બે માર્ગા છે તેને અનુક્રમે 'ઉપશમ–શ્રેણુ ' અને ' લપક-શ્રેણુ ' કહે છે.

અધિકારી—' ઉપશમ' બ્રેણિનેા અધિકારી ચાથાથી સાતમા ગુણુસ્થાનેા પૈકી ગમે તે ગુણુસ્થાને રહેલાે આત્મા છે. ' ક્ષપક ' બ્રેણિ ઉપર આરૂઢ થવા માટે તેા આટલી જ ચાગ્યતા ન ચાલે. એ માટે તેા એ વ્યક્તિની વય આઠ વર્ષ કરતાં તેા કંઇક અધિક હાેવી જ જોઇએ તેમ જ એના શરીરના બાંધે। સર્વોત્તમ હાેવેષ જોઇએ અને શારીરિક બળ પણ અગાધ હાેવું જોઇએ.

દિગંબર સંપ્રદાય પ્રમાણુે તેા ' ઉપશપ્ત ' શ્રેણિના આરંભ સાતમા ગુણુસ્થાને આરૂઢ થયેલી જ વ્યક્તિ કરે છે. એ પૂર્વેનાં ગુણુસ્થાનમાં રહેલી વ્યક્તિને તેમ કરવાના અધિકાર નથી. 'ક્ષપક ' શ્રેણિના આરંભ માટે પણુ આ સંપ્રદાય સાતમા ગુણુસ્થાનની નીચેનાની ના પાડે છે.

[ ર ] ' ઉપશમ ' શ્રેણિ

ત્રષ્ણ કરણા—સાચી શ્રદ્ધા યાને સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન થાય તે માટે આત્માને પુરુષાર્યં કરવા પડે છે તેા પછી પરંપરાએ માક્ષ અપાવનારી નિસરણીએ ચડવા માટે વિશેષ પુરુષાર્થ કરવા પડે તેમાં શી નવાઇ રૈ

સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્ત માટે જૈન દર્શનના મતે અનાદિ કાળથી મિચ્યાદષ્ટિ એવા જીવ ત્રણ કરશેા કરે છે : (૧) યથાપ્રવૃત્તિ-કરશું, (૨) અપૂર્વ-કરશ અને (૩) અનિવૃત્તિ-કરશું. 'કરશું' એટલે આત્માના પરિણામ—એના અધ્યવસાય. આ જ ત્રણ કરશેા ક્રમશ: 'ઉપશમ' શ્રેશિ માટે પણ કરાય છે. એ દરેકના કાળ અંતર્મુ દૂર્તના છે. પ્કર્માની દીધકાલીન સ્થિતિ ઘટાડવામાં ૧. જૈન દર્શન પદાર્થતિ ચેતન અને જડ એમ બે વિભાગમાં વહેચે છે. જડ પદાર્થા તરીક આકાશ, પુદ્દગલ વગેરે એ ગણાવે છે. 'પુદ્દગલ ' એટલે ૨૫, રસ, ગંધ અને સ્પશંથી યુક્ત પદાર્થ. આ પુદ્દગલના પૂર્બ બારીક અંશા જે આખી દુનિયામાં ફેલાયેલા છે તેને વિકારી કે અવિકારી સટેહ આત્મા કાયિક, વાચિક અને માનસિક પ્રવૃત્તિ દારા આઇર્થી પોતાની સાથે એકમેક બનાવે છે. તેમ થતાં એ અંશા ' કર્મ' તરીકે આળખાય છે. કષાચેંાને અને ખાસ કરીને મિથ્યાત્વને મંદ બનાવવામાં આત્માના જે પરિણામ કારણુરૂપ થાય તેને 'થથાપ્રવૃત્તિ–કરણુ*'* કહે છે. આ સુદ્ધિપૂર્વકના પ્રયાસ નથી.

' યથાપ્રવૃત્તિ ' કરણુના પ્રત્યેક સમયમાં આત્મા ઉત્તરાત્તર વિશુદ્ધિ સાધતાે જાય છે. એને લઇને શુભ કર્માની જે કળ આપવાની શક્તિ છે—જે એના અનુભાગ છે તેમાં એ વધારા કરે છે અને અશુભ કર્માની ફળ આપવાની તાકાતને એ તાેડતાે જાય છે—-એના અનુભાગની હાનિ કરે છે.

અંતર્મુહૂર્ત સુધી આ કાર્ય કરી એ 'અપૂર્વ–કરણ ' કરે છે. આના પ્રથમ સમયે જે કર્મ જેટલેા વખત ટકવાવળું હાેચ તેટલા વખત કરતાં એ ઘણા એાછા વખત ટકે એવી જાતના એ પ્રયત્ન કરે છે અર્થાત એ કર્મોના 'સ્થિતિ–ઘાત ' કરે છે.

ખીજું કાર્ય એ એ કરે છે કે જેથી અશુભ કર્માનું જેર ધીરે ધીરે એાહું થતું લાય છે—એનેા રસ ધીરે ધીરે લાહ્યુ સુકાઇ લાય છે. આને 'રસ-ઘાત ' કહે છે.

જે કર્માનાં દળિયાં ( દલિકાે )ના સ્થિતિઘાત કરાય છે તેનાં દળિયાંએાને અમુક ક્રમે સ્થાપન કરવાનું કાર્ય કરાય છે. એને 'ગુણુ– શ્રેણુિ' કહે છે. આ એનું ત્રીજું કાર્ય છે. આ કાર્ય દ્વારા જે દલિકા કાલાંતરે ભાગવવાનાં હતાં તે દલિકા જેમ બને તેમ જેલદી ભાગવાય અને ઉત્પન્ન થતાં દલિકાની સંખ્યા જેમ બને તેમ ઘટે એવા પ્રયાસ કરાય છે.

### કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

સદેહ આત્મા અને તેમાં યે વિકારી આત્મા તા પ્રતિસમય કાેઇ ને કાેઇ કર્મ બાંધતા જ રહે છે—કર્મના પાતાની સાથે સંબંધ બેડતા જ રહે છે. આમાં જે શુપ્ત કર્માંના એ બંધ કરે છે તે રૂપે જે અશુપ્ત કર્મા પહેલાં એણે બાંધ્યાં હતાં તેને પલટાવે છે—ફેરવી નાખે છે. આને ' ગુણ-સંક્રમણ ' કહે છે. પ્રથમ સમયમાં અશુપ્ત કર્મમાં જેટલાં દળિયાં શુપ્ત કર્મમાં સંક્રાન્ત કરાય છે તેનાથી ઉત્તરાત્તર સમયમાં એ અશુપ્ત કર્મનાં વધારેમાં વધારે દળિયાંને શુપ્ત કર્મનાં દળિયાં તરીકે ફેરવતા જાય છે. આ એનું ચાશું કાર્ય છે.

પાંચમું કાર્ય ' અપૂર્વ-સ્થિતિ-મંધ ' છે. આને৷ અર્થ એ: છે કે આત્મા પહેલાં જેટલી સ્થિતિવાળાં કર્મો બાંધતે৷ હતે৷ તેનાથા ઘણી જ એાછી સ્થિતિવાળાં કર્મો બાંધે છે.

આમ અપૂર્વ-કરણ દ્વારા આત્મા (૧) સ્થિતિ–ઘાત, (૨) -રસ–ઘાત, (૩) ગુણ–શ્રેણિ, (૪) ગુણ–સંક્રમણુ અને (૫) અપૂર્વ–સ્થિતિ–અંધ એમ પાંચ કાર્યો અપૂર્વ રીતે કરે છે.

અપૂર્વ–કરશુની અવધિ પૂર્ણ થતાં આત્મા અનિવૃત્તિ–કરશુ કરે છે આ વેળા પણુ એ સ્થિતિ–ઘાત ઇત્યાદિ કાર્યો કરે છે પણુ એ વધારે વેગથી કરે છે.

કાર્યપ્રદેશ—' ઉપશમ ' પ્રેણિએ આરૂઢ થનાર સૌથી પ્રથમ અનુક્રમે થથાપ્રવૃત્તિ–કરણ, અપૂર્વ–કરણ અને અનિવૃત્તિ–કરણ કરે છે અને એ દ્વારા એ અનંતાનુબ'ધો કષાયોને દાબી દે છે –એને જાણે ઊંઘાડી દે છે—એને જાગૃત થવા દેતા નથી. ત્યાર બાદ એ સાચી શ્રદ્ધામાં ખલેલ પહેાંચાડનારા ત્રણ પ્રકારના દર્શ'ન–માહનીયની ત્રણુ પ્રકૃતિઓને સમકાળે દબાવી દે છે અને

୍ତ୍ର

એ દ્વારા ઔપશમિક સમ્યક્ત્વનું દાર હંમેશને માટે ઊઘાડું કરે છે. કહેવાની મતલબ એ છે કે આ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ જતું રહે તેા એ આગળ ઉપર એ મળી જ શકે એવી પરિસ્થિતિ આ વ્યક્તિ ઊભી કરે છે. આ વાત બે દષ્ટાંતાે દ્વારા હું સ્પષ્ટ કરીશ ઃ---

(૧) ધારા કે એક માતીમાં કાણું પડાશું છે. કાેઇક કારણુસર એ કાલાંતરે પુરાઇ જાય એવું ખને તેા પણ એ. વિધાયેલું તે અહ્વિધાયેલું ન રહે.

(૨) સાયમાં દાેરી પાેરવી હાેય તેા એ સાય ખાેવાઇ જતાં એને શાેધવી સહેલી પડે.

ઔષશમિક સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિરૂપ કાર્ય સિદ્ધ થતાં એ ક્રરીથી ઉપર્શુક્ત ત્રણુ કરણા કરે છે. યથાપ્રવૃત્તિકરણુ સાતમા 'અપ્રમત્ત સંયત' નામના ગુણુસ્થાનમાં, અપૂર્વકરણુ એ નામના આઠમા ગુણુસ્થાનમાં તેમ જ અનિવૃત્તિકરણુ ' અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય ' નામના નવમા ગુણુસ્થાનમાં કરે છે. એ ગુણુસ્થાનમાં આરૂઢ થયા બાદ થાેડાક વખત પસાર થતાં એ વ્યક્તિ ૨૧ 'માહનીય-પ્રકૃતિઓનું <sup>ર</sup>અંતરકરણુ કરે છે અર્થાત્ વચ્ચે આંતરું પાંડે છે. આ આંતરામાં ચારિત્ર-માહનીય કર્મનાં

૧. કમ'ના સુખ્ય જે આઠ પ્રકારેા ગણાય છે તેમાંના એકનું નામ 'માહનીય કર્મ' છે. એના જે ઉપપ્રકારેા છે તે 'માહનીય પ્રકૃતિઓા' કહેવાય છે. એમાં સાળ કષાય, નવ નાેકષાય અને સમ્યક્ત્વને બાધક ત્રણ પ્રકૃતિઓ છે.

ર. કરણમાં કરણ તે 'અંતરકરણુ'.

### ુ છ૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ે કાેઇ દળિયાં રહેતાં નથી કે જે ભાેગવવાં પડે. ત્યાર બા**ઠ એ** અંતર્મુહૂર્તમાં આ ૨૧ પ્રકૃતિઓ પૈકી નવ નાેકષાચાને નીચેના ક્રમ દબાવી દે છે :—

(૧) નપુંસક–વેઢ; ત્યાર ખાદ (૨) સ્ત્રી–વેઢ; એના પછી સમકાલે (૩) હાસ્ય, (૪) રતિ, (૫) અરતિ, (૬) શાેક, (૭) સ્વય અને (૮) જુગુપ્સા; અને અંતે (૯) પુરુષ–વેઢ.

આ ક્રમ તેા ઉપશમ-શ્રેણિએ આરૂઢ થયેલી વ્યક્તિ પુરુષ હાેય તાે તેને અંગે ઘટે છે. જો એ સ્ત્રી હાેય તા પ્રથમ નપુંસક-વેદને, પછી પુરુષ-વેદને, ત્યાર બાદ સમકાલે હાસ્યાદિ ષટ્ ક ન અને અંતમાં સ્ત્રી-વેદને દબાવી દે છે. એવી રીતે ઉપશમ-શ્રેણિ ચડનાર નપુંસક હાેય તાે સૌથી પ્રથમ સ્ત્રી-વેદ, પછી પુરુષ-વેદ, ત્યાર પછી સમકાલે હાસ્યાદિ ષટ્ક અને છેલ્લે નપુંસક-વેદ એ ક્રમે એને દબાવવાનું કાર્ય કરે છે.

નવ નેાકષાયાેને પરાસ્ત કરી એ વ્યક્તિ 'અપ્રત્યાખ્યાના-વરણુ' કેાધને અને 'પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ' કેાધને સમકાલે દબાવી કાલાંતરે 'સંજવલન' ક્રોધને દબાવે છે. ત્યાર પછી અપ્રત્યા– ખ્યાનાવરણુ અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ એમ બંને પ્રકારના માનને સમકાલે દબાવી અને આગળ ઉપર સંજવલન' માનના સામના કરી એને દબાવે છે. ત્યાર બાદ ઉપર્યુંક્ત કાેધ અને માનની જેમ એ જ કંમે ત્રણુ પ્રકારની માયાને એ દબાવે છે.

આ કાર્ય થઇ રહેતાં 'અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ' લાેસ અને 'પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ' લાેભને ઐ દબાવે છે. 'સંજવલન' લાેસને એ જાતના ક્રાધાદિ કષાયાેની જેમ દખાવાય તેમ નથી. એથી એ માટે એને નવીન વ્યૂહ રચવાે પડે છે. સાથી પ્રથમ તેા એ સંજ્વલન' લેાલને ત્રણુ વિભાગમાં વિભાકત કરે છે. પછી એના પહેલા બે વિભાગોને સમકાલે એ દબાવે છે. પછી ત્રીજા વિભાગના સંખ્યેય ખંડ કરી એને એક પછી એક દબાવે છે. આ સંખ્યેય ખંડને 'કિટ્ટી' કહે છે. એ પૈકી છેલ્લી કિટ્ટીના સંખ્યેય ટુકડા કરી એ પ્રત્યેકને સમયે સમયે એ દબાવે છે. આમ કરવાથી એ 'સૂક્ષ્મ-સંપરાય ' નામના દસમા ગુણસ્થાને આરૂઢ થાય છે. 'સંજ્વલન' લાેલના છેલ્લાે સૂક્ષ્મ અંશ એ દબાવી રહે એટલે 'ઉપશાંત-માહુ' નામના અગિયારમા ગુણસ્થાને આરૂઢ થાય છે. આ ઉપશાન-શ્રેણિનું છેલ્લું પગથિયું છે એટલે એનાથી એ આગળ વધી શકે નહિ કેમકે અહીં આ નિસરણી પૂરી થાય છે.

પતન-૧૧મા ગુણુસ્થાનમાં વધારેમાં વધારે અંતર્મુહૂર્ત સુધી જ ટકાય. ત્યાર બાદ તેા પતન જ થાય. આ પતન ચાને પ્રતિપાત બે કારણુથી થાય છે : (૧) ભવ-ક્ષય યાને આગ્રુપ્યની સમાપ્તિ થઇ જવાથી અને (૨) અદ્ધા-ક્ષય યાને ૧૧મા ગુણુસ્થાનની ઉત્કૃષ્ટ કાલમર્યાદાના અંત આવવાથી.

જો ૧૧મા ગુણુસ્થાનમાં રહ્યો છતે। આયુષ્ય પૂર્ણ થાય તે। એ 'અનુત્તર' વિમાનવાળા દેવ તરી કે ઉત્પન્ન થાય પર'તુ આત્માન્નતિની અપેક્ષાએ તેા એ વ્યક્તિ છેક ચાથા ગુણુસ્થાન સુધી નીચે ઊતરી જાય કેમકે આ દેવગતિમાં ચાથું જ ગુણુસ્થાન છે.

જો ૧૧મા ગુણુસ્થાનમાં મરણુ ન થાય તેા એ ૧૧મા ગુણુસ્થાનનાે કાળ પૂરાે થતાં જે ક્રમે એક પછી એક ચડતી અનુલવી હતી તેનાથી ક્રમે ક્રમે એ પડવા માંડે એટલે ક્ર

### ૮૦ કર્મા સિદ્ધાન્લ : રૂપરેખા અને પ્રૌદ ગ્રન્થા

પહેલા દસમે ગુણુસ્થાને આવે, પછી નવમે ઇત્યાદિ પડતાં પડતાં એ કદાચ છઠ્ઠે કે ચાથે ગુણુસ્થાને ટકી જાય અને તેમ ન થાય તેા છેક પહેલા ગુણુસ્થાન સુધી નીચે ગબડી પડે.

શ્રેણિની પ્રાપ્તિ — એક ભવમાં વધારમાં વધારે છે વાર અને સમગ્ર સંસાર દરમ્યાન ચાર વાર ભવ્યાત્મા 'ઉપશમ – શ્રેણું પ્રાપ્ત કરે છે. જો એક જ વાર 'ઉપશમ' શ્રેણુ એક ભવમાં પ્રાપ્ત થઇ હાય અને ક્રીથી એના ચાગ ન મળે અને પુષ્ટ્ય જોરાવાર હાય અને 'સપક' શ્રેણુ આરૂઢ કરાય તા ભવના અંત આવે – મુક્તિ મળે. આ સંબંધમાં મતસેદ છે કેમકે સૈદ્ધાંતિકાને મતે એક ભવમાં એક જ શ્રેણુ સંભવે છે, નહિ કે બે અર્થાત્ એક ભવમાં એક જ શ્રેણુ સંભવે છે, નહિ કે બે અર્થાત્ એક લાર 'ઉપશમ' શ્રેણુએ આરૂઢ થયેલી વ્યક્તિ તે ભવમાં ક્રીથી એ જ શ્રેણુિના કે 'સપક' શ્રેણુિના ચે આશ્રય લઇ ન જ શકે — આને લઇને એ ભવમાં તા એ જીવન્સુક્ત ન જ બની શકે તા પર – સુક્ત અનવાની તા વાત જ શી ?

નિષ્કર્ષ'—ઉપશમ–શ્રેષ્ટ્રિમાં જે ક્રમથી કષાયાદિતું ઉપશમન કરાય છે તે જોતાં નીચે મુજબની કલ્પના સ્પુરે છે :—

(૧) આત્માની ઉન્નતિ થવામાં આધકમાં આધક તત્વ તે અનંતાનુઅંધી કષાયની જાગૃત અને સક્રિય અવસ્થા છે—એના વિપાકાદય છે.

(ર) કેરાધ, માન, માયા અને લાભ એ આત્માની ઉન્નતિ રાકવામાં એકેકથી ચડિયાતા છે. (૩) નેાકષાયના ઉપશમ બાદ 'અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ' કેાધના અને 'પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ' કેાધના સમકાળે ઉપશમ થાય છે. 'સંજવલન' કેાધ એના પછી દબાવાય છે. આમ ચારે પ્રકારના કેાધના ઉદય અટકાવ્યા બાદ—એને પાતાના પડછા બતાવતાં રાકચા બાદ માનને અને ત્યાર પછો માયાને અને લાભને સપાટામાં લેવાય છે.

(૪) અપ્રત્યાખ્યાનાવર**ણુ અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ ક**ષા**યાેના** સમકાળે ઉપશમ થાય છે.<sup>૧</sup>

(૫) સૌથી દુર્જેય શત્રુ તે 'સંજવલન લાેલ ' છે કેમકે બીજા બધા કષાચાને તેમ જ લાેલના પહેલા ત્રથ્યુ પ્રકારોને દબાવ્યા બાદ એના વારા છેલ્લાે આવે છે અને બીજું એના સર્વથા ઉપશમ કરવા માટે એના પ્રથમ ત્રથ્યુ લાગ કરી ત્રીજા લાગના તા ટુકડે ટુકડા કરવા પડે છે.

(૬) નવ નાેડષાયાતું જાેર 'અન તાનુબ ધી' કષાયની આણુ વર્તતી હાેય ત્યાં સુધી—એના ઉદય સુધી જ છે. એના અસ્ત થતાં નવ નાેકષાયા દબાવી શકાય છે—એના ઉદય રાેકી શકાય છે. મુખ્ય શત્રુ કેદ પકડાતાં એના ગાેઠિયાએાતું જાેર કચાં સુધી ચાલે ? એ તાે પલાયન જ કરી જાય ને ?

## [ુ ] ક્ષપક−શ્રેણિ

અધિકારી---આ શ્રેણિના અધિકારી વિષે આપણુ પૃ. હર-હ૪માં ઉલ્લેખ કરી ગયા.

૧. જીઓ **આવરસયની** નિજ્ઝુત્તિ (ગા. ૧૧૬).

e

૮૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

વિશેષતા—' ઉપશમ ' શ્રેણુ પર આરૂઢ થનારી વ્યક્તિ કેાધાદિને પાતાનું જોર અતાવતાં રાકે છે જ્યારે 'ક્ષપક ' શ્રેણિના આશ્રય લેનારી વ્યક્તિ એને સુષુપ્ત અવસ્થામાં પણ ન રહેવા દેતાં એનું પૂરેપૂરું નિકંદન કાઢે છે. પારિભાષિક શખ્દામાં કહું તા ' ઉપશમ ' શ્રેણિના આશ્રય લેનાર કેાધાદિના ઉદયને રાકે છે તા 'ક્ષપક ' શ્રેણિએ આરૂઢ થયેલ એ ઉદયને જ નહિ પણ એની સત્તાના–એની નિષ્ક્રિય વિદ્યમાનતાના પણ નાશ કરે છે અને તેમ કરી એના પંજામાંથી સદાને માટે મુક્ત બને છે— એના ઉપર સર્વાંશે વિજય મેળવે છે.

ચારના સંહાર—'ક્ષપક' શ્રેણુિએ આગળ વધતાર સૌથી પ્રથમ યથાપ્રવૃત્તિ આદિ ઉપશું ક્ત ત્રણુ કરણેા વડે અનંતાનુબંધી કપાયોના સર્વથા નાશ કરે છે. ત્યાર બાદ એ દર્શન-માહનીયની ત્રણે પ્રકૃતિના ક્રમશા સંહાર કરે છે. જો એમ કરવા માટે એની પાસે પૂરતું આશુષ્ય ન હાેય અર્થાત્ મિથ્યાત્વના સંહારરૂપ આ કાર્ય પૂરું કર્યા પૂર્વે એતું મૃત્યુ થાય તા ફરીથી એ અનંતા– નુબંધી કષાયા બાંધવા જેવી અધમ દશાને પામે કેમકે મિથ્યાત્વનું બીજ હજી બળી ગયું નથી—એ માજૂદ છે.

'ક્ષપક' શ્રેણિએ આરૂઢ થતાં પહેલાં જો આરૂઢ થનારે અન્ય ગતિનું આયુષ્ય બાંધી દીધું હેાય અને સાત માહનીય પ્રકૃતિના નાશ થયા બાદ તરત જ એ મૃત્યુ ન પામે તા જે ઉચ્ચ સ્થિતિ સુધી એ પહેાંચ્યાે હાેય તેટલેથી જ એ સંતાેષ માને અને ટૂંક સમય માટે તા અન્ય દુશ્મનાેના નાશ કરવા માટે એ કશા પ્રયત્ન કરે નહિ. એને લઇને એને સુક્તિ મેળવવા માટે ચારેક લવ કરવા પડે. જો આયુષ્યના બંધ કર્યા પૂર્વે એ આ શ્રેણિ પર આરૂઢ થયા હાેય તાે સાત માહનીય પ્રકૃતિના નાશ કર્યા બાદ એ અવશિષ્ટ માહનીય પ્રકૃતિના સંહાર કરવા પૂરી તૈયારી કરે છે. આ માટે એ સૌથી પ્રથમ ઉપર્યુક્ત ત્રણ કરણા કરે છે. પ્રથમ કરણુ 'અપ્રમત્તસંયત' ગુણસ્થાનમાં અને બીજાં બે એના નામરાશિ ગુણસ્થાનામાં એટલે કે 'અપૂર્વકરણુ' અને 'અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય' ગુણસ્થાનમાં એ કરે છે.

આઠના ક્ષય— 'અપૂર્વકરણુ'રૂપ કરણ ચાલુ હાય તે દરમ્યાન ચારે પ્રકારના અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને ચારે પ્રકારના પ્રત્યાખ્યા– નાવરણ કષાયાના એમ આઠના એ સમકાળે સંહાર કરે છે. આ સંહારતું કાર્ય અડધું થઇ રહે એટલે એ 'દર્શનાવરણ ' કર્મની પ્રચલાદિ ત્રણ પ્રકૃતિઓના નાશ કરે છે અને નરક– ગતિ, તિર્ય ચ–ગતિ વગેરે તેર નામ–કર્મના પણ સંહાર કરે છે. આટલું કાર્ય સિદ્ધ થતાં એ કષાયાના સંહારનું કાર્ય એણું અડધું બાકી રાખ્યું હતું તે પૂરું કરે છે.

નાકપાચાના નારા—આ કાર્ય કર્યા પછી ' ઉપશમ ' શ્રેણિએ આરૂઢ થનાર પુરુષે જે ક્રમે નવ નાકષાયોને દબાવી દીધા હતા એ જ ક્રમે એ એના વિનાશ સજે' છે. સ્ત્રી અને નપુસકને

 એના નવ પ્રકારો છે: પાંચ પ્રકારની નિદ્રા તેમ જ ચક્ષુદ શૈન, અચક્ષુ કે શૈન, અવધિદર્શન અને ક્રેવલદર્શનનાં ચાર આવરણો. એમાં નિદાના જે પાંચ પ્રકારો છે તે એની તરતમતા ઉપર આધાર રાખે છે. એ એક કથી ગાઢ છે. એનાં નામા નિદા, નિદાનિદા, પ્રચલા, પ્રચલાપ્રચલા અને રત્યાનર્ધિ છે. ઊંધમાં ને ઊંધમાં ઊઠીને પ્યૂમ કામ કરે છતાં ખપર ન પડે એવી ઊંધ તે ' સ્ત્યાનર્ધિ ' છે. ઊભા ઊભા કે બેઠા બેઠા જે ઊંધ આવે તે ' પ્રચલા ' કહેવાય છે.

#### ૮૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

માટે ' ઉપશમ ' શ્રેણિના નિરૂપણુમાં જે ક્રમ દર્શાવાયા છે તે જ ક્રમ આ 'ક્ષપક ' શ્રેણિએ આરૂઢ ચનાર સ્ત્રીને અને નપુંસકને આંગે ઘટે છે.

ત્રણુનાે ક્ષય—ત્યાર ખાદ એ 'સંજ્વલન' નામના કાેધ, માન અને માયાનાે એમ ત્રણુનાે ક્ષય કરે છે.

સંજવલન લાેભના સંહાર— આટલું કાર્ય થઇ રહે એટલે એ 'અનિવૃત્તિ બાદર સંપરાય' ગુણુસ્થાન છેાડીને એથી આગળના– 'સૂક્ષ્મ સંપરાય ' નામના દસમા ગુણુસ્થાને આરૂઢ થાય છે. એ ગુણુસ્થાને રહીને એ ' સંજવલન ' લાેભના ત્રણુ ભાગા કરી પહેલા બેના આત્યતિક નાશ કરી ત્રીજા ભાગના સંખ્યેય ખંડા કરી એ દરેક ખંડના અનુક્રમે સંહાર કરતા કરતા છેલ્લા ખંડના સંહારની નાબત વાગતાં એ એના સંખ્યેય ટુકડા કરે છે અને પ્રત્યેક સમયે એકેકને રામશરણ કરે છે.

આ પ્રમાણે કષાયના છેલ્લા અંશનાે પણ નાશ થતાં કાેઇ કષાયનાે નાશ કરવાે બાકી રહેતાે નથી. આ સ્થિતિએ પહેાંચવું એટલે 'ક્ષપક ' શ્રેણિના લગભગ છેલ્લા પગથિયે જઇ પહેાંચવું. હવે આ જીવ 'ક્ષીણ–કષાય ' તરીકે—સાચા વીતરાગ તરીકે એાળખાય છે.

એણે દસમા ગુણુસ્થાનથી ઠેકડેા મારી બારમું ' ક્ષીણુમાડુ' નામનું ગુણુસ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે.

આ ' ક્ષીઘુમાહ ' નામના ખારમા ગુણરથાનના ઉપાંત્ય

સમયમાં એ નિદ્રા અને નિદ્રાનિદ્રાના સંહાર કરે છે અને અંત્ય સમયમાં જ્ઞાનાવરણની પાંચ પ્રકૃતિના, દર્શનાવરણની અવશિષ્ટ 'ચાર પ્રકૃતિના અને અંતરાયની <sup>ર</sup>પાંચે પ્રકૃતિના સમકાળે સંહાર કરે છે. તેમ થતાં એ 'સયાગિ-કેવલી' નામના તેરમે ગુણસ્થાને આરૂઢ થાય છે. પછી આયુષ્ય-કર્મ ભાગવવાનું ભાકી રહે ત્યાં સુધી એ આ 'જીવન-સુદ્ર્તા અવસ્થામાં રહે છે અને આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં દેહ પણ છૂટે છે અને એ પર-સુક્તિને-જીવન્સુક્તિ પછીની સર્વાત્તમ દશાને વરે છે. એ સુક્તિ-રમણી સાથે અવિ-ચ્છિન્ન અને અનુપમ લગ્ન-ગ્રંથિથી સત્વર જેઠાઇ જાય છે.

સામ્ય અને વૈષમ્ય—'ઉપશમ' શ્રેણુ અને 'ક્ષપક' <sup>શ્ર</sup>ેણુ પૈકી ગમે તે શ્રેણુિના આશ્રય લેનાર બે કે માહુ સામે જ મારચા માંડે છે અને આમ એ બ'નેના કાય માં સમાનતા છે ખરી પરંતુ માહનાં વિવિધ રૂપા સામે માશું ઊંચકવાના ક્રમ્માં કેર છે અલબત્ત બ'ને શ્રેણિમાં સૌથી પ્રથમ 'અનંત'નુબધી' કેયાયાની સામે હલ્લાે લઇ જવાય છે અને પછી દર્શન–માહુ-વીયની અબર લેવાય છે એટલું સામ્ય છે. ત્યાર પછી બંને ભન્ન ભિન્ન માગે' ફંટાય છે. 'ઉપશમ' શ્રેણુિએ આરૂઢ થયેલી ભાક્ત ભિન્ન માગે' ફંટાય છે. 'ઉપશમ' શ્રેણિએ આરૂઢ થયેલી ભાક્ત નિન્ન નાક્ષાયનાં સામનાં કરે છે જ્યારે આ કાર્ય ક્ષપક' શ્રેણિએ આરૂઢ થયેલી વ્યક્તિ આગળ ઉપર કરે છે.

ા ૧. અ પ્રકૃતિએ ચક્ષું દર્શન, અચર્સુ દર્શન, અવધિદર્શન અને લદર્શન એ ચારનાં આવરણરૂપ છે.

ર. દાન દેવામાં, લાસ લેવામાં, ભાેગ ભાેગવવામાં, ઉપભાેગ ગવવામાં અને પુરુષાર્થ કરવામાં આ વિધ્તરૂપ છે.

#### કર્મ'સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેહ

くそ

'ઉપશમ' શ્રેષ્ટ્રિએ આરૂઢ થયેલી વ્યક્તિ કાંધના અનંતા-નુબંધી સિવાયના ત્રદ્યુ પ્રકારોને દબાવ્યા બાદ માનના એ જ ત્રઘુ પ્રકારોને અને ત્યાર પછી માયાના પણુ એ જ ત્રણુ પ્રકારોને અને ત્યાર બાદ લાેલના અવશિષ્ટ ત્રણુ પ્રકારો પૈકી બેને અને ત્યાર પછી લાેલના છેલ્લા પ્રકારને સપાટામાં લે છે, જ્યારે 'લપક' શ્રેણિએ આરૂઢ થનાર આમ ક્રોધ, માન, માયા અને લાેલના ક્રમશા નાશ ન કરતાં એ પ્રત્યેકના તરતમતા પ્રમા– ણેના પ્રકારોને એટલે કે અરેના અપ્રત્યાખ્યાન સ્વરૂપને અને સમકાળે ચારેના પ્રત્યાખ્યાનરૂપ સ્વરૂપને જડમૂળથી ઉખેડી નાંખી ત્યાર બાદ નવ નાેકલ ચનો ઉપર સૂચવાયા સુજબ ક્રમે– ચાર કટકે ક્ષય કરી ચારે કષાયના 'સંજવલન' નામના પ્રકારનો ક્ષય કરે છે.

આમ ' ઉપશમ ' શ્રેણિમાં કેત્ધ, માન, માયા અને લાેલ એ પ્રત્યેકના પહેલા બે પ્રકારોપૂર્વક ક્રમશઃ ઉપશામ છે જ્યારે 'ક્ષપક' શ્રેણિમાં ક્રોધાદિના પહેલા બે પ્રકારનાે-અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણના સમકાળે અને ત્યાર બાદ ' સંજવલન' કષાયરૂપ ક્રોધાદિના ક્રમશઃ ક્ષય છે.

'ઉપ**શ**મ ' શ્રેણિ અને 'ક્ષપક ' શ્રેણિ વિષે વિશેષ પરામશૈં કરતાં નીચે મુજબના મુદ્દા તારવી શકાય :---

(૧) ક્રોધાદિ ચાર કષાયે৷ એ આત્માના મહાશત્રુએ৷ છે જયારે એની સરખામણીમાં નવ નાેકષાયે৷ સામાન્ય અર્થાત્ કુદ્ર શત્રુએ৷ છે.

(૨) ' લાેલે લક્ષણ જાય', 'લાેલ એ પાપતું મૂળ છે' ઇત્યાદિ લાેલને અંગેની કહેવતાે એક યા બીજા સ્વરૂપે જાણે

એમ ન સૂચવતી હેાય કે આત્માને। સૌથી જીવલેથુ દુશ્મન કાેઇ હાેય તા તે 'લાેભ' છે. આ અનુમાન અજેનાને માન્ય હાે યા નહિ પરંતુ જૈન દૃષ્ટિએ તેા કષાયોના ઉપર વિજય મેળવવા માટે જે માર્ગ દર્શાવાયેલ છે તે જેતાં તે આત્માના સૌથી પ્રખર શત્રુ 'લાેભ ' છે. એ લાેભ પહેલેથી છેલ્લે સુધી એની સામે થાય છે. વળી જાણે આત્માને જીતવા માટે એ લાેલ જ દત્તાત્રેય ન અન્યાે હાેય તેમ એ ત્રિમૂર્તિધારી સ્વરૂપે **બિરાજે છે. 'સંજ્વલન' લાેભને**—તીવ્રતાની દૃષ્ટિએ છેક ઉતરતી કેાટિના આ લેાલને જીતવા માટે એની આ ત્રણ મૂર્તિ એાને અલગ અલગ કરવી પડે છે. તેમ થાય તાે જ એની રેવડી દાણાદાર થઇ શકે. એની છે મૂર્તિંને સમકાળે પરાસ્ત કવા પછી પગુ એની ત્રીજી મૂર્તિને જીતવાનું કાર્ય સહેલું નથી— કંઠે પ્રાણ આવે તેવું છે કારણકે એને જીતવા માટે એના કેટલા ચે ખંડાે કરવા પડે છે અને તેમાં પણ એકેક ખંડને વશ કર્યા ખાદ છેલ્લા ખંડને પાંસરાે કરવા માટે તાે વળી એના સંખ્યેય ડુકડા કરવા પડે છે અને એના ઉપર ક્રમસર વિજય મેળવવે પડે છે.

(૩) 'ક્ષપક' ઝ્રેણ્રિએ આરૂઢ થયેલી વ્યક્તિની એ વિશેષતા છે કે કાેધાદ કષાયાને અડધા ખાેખરા કર્યા પછી એ કાર્યને જાણે થાડા વખત સુધી તિલાંજલિ આપી પ્રચલાદિ ત્રણ પ્રકારની નિદ્રારૂપ દર્શનાવરણુ–પ્રકૃતિઓની તેમ જ નામ– કર્મની તેર પ્રકૃતિઓ કે જે 'માેહનીય' કર્મ સાથે સીધા સંબંધ ધરાવતી નથી પણુ આતમાની ખરાબી કરવામાં સાથ આપે છે તે પ્રકૃતિઓની પણુ એ પૂરેપૂરી ખબર લે છે અને એ

#### ૮૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ ગ્રન્થા

કાર્ય પૂર્ણ થતાં અધમૂઆ કરાયેલા કષાયોને હ'મેશને માટે ભોંયલેગા કરે છે.

( ૪ ) ' ઉપશમ ' ઝ્રે**ણિ**નેા સંબંધ ચાથાથી અગિયારમા એમ આઠગુણુસ્થાના સાથે છે જ્યારે 'ક્ષપક ' બ્રેણિના સંબંધ ચાથાથી દસમા સુધીના અને ત્યાર બાદ બારમાથી ચૌદમા સુધીના એમ દ્વસ ગુણુસ્થાના સાથે છે.

(૫) શત્રુને ટુંક સમય માટે ઢાબી દેવેા એ એક વાત છે અને એનેા સર્વાંશે નાશ કરવેા એ બીજી વાત છે.

( ૬–૭) <sup>©</sup>પશમનું કાર્ય જેટલું સહેલું છે એટલું ક્ષયનું નથી અને આથી તેા આ કાર્યો સિદ્ધ કરવા માટેતા ક્રમમાં ફેર **હ**ાવા ઘટે અને એ છે પહ ખરા

(૭) વીતરાગતા એટલે રાગના અર્થાત્ આસક્તિના અને ઉપલક્ષણુથી દ્વેષના પણ સર્વાંશે સંહાર. કાેધ એ દ્વેષ છે–રાગ નથી. માનને દ્વેષ ગણુવા કે રાગ એ વિવક્ષા ઉપર આધાર રાખે છે. એને ગમે તે ગણુા પરંતુ દ્વેષને જીતવા જેટલા સહેલા છે એટલા રાગને પરાસ્ત કરવા સહેલા નથી. એ હુકીકત પણ આ બે શ્રેણુઓમાં જે ક્રમે કાર્ય કરાય છે એ જોતાં સ્પષ્ટ થાય છે.

(૮) સાચી અને સંપૂર્શ વીતરાગતા એટલે મેાહુના સર્વાંશે નાશ એ વાત ખરી પણુ એની પૂર્વ તૈયારી કરનારે જૈન દુષ્ટિ પ્રમાણે નિર્ભયતા કેળવવી જોઇએ. નિર્ભય અન્યા વિના કાઇ સામાન્ય શુદ્ધ પણુ જીતાય નહિ. ડરપાેકની તેા –સંસારમાં યે કચાં કિમત છે તા પછી આ અનાદિ કાળના શત્રુએ સામેતું ભયંકરમાં ભયંકર સુદ્ધ તેા એના જેવાથી કેમ જ જીતાય ? આથી નાકષાયા પૈકી ભયના સામના શા માટે કરવા જોઇએ એ વાત સ્પષ્ટ બને છે.

( ૯ ) ' વેદ ' એટલે કામાતુરતા યાને મનની વિદ્વલતા. કામાતુરતાની તૃપ્તિ બાદ્ય સાધનાે ઉપર આધાર રાખે છે. આ એક જાતની પરવશતા છે. સાચી સ્વતંત્રતાના પૂજારી આવી પરવશતાને વશ બનવાનું કેમ પસંદ કરે ? પરાધીન રહેવું પડે એટલી સુખમાં ખામી ગણાય તાે સવંથા વીતરાગ દશા પ્રાપ્ત કરી ' જીવન્સુક્ત ' થઇ આત્માનંદમાં—આત્મરમણતામાં મસ્ત રહેવા ઇચ્છનાર કામાતુરતાને જલાંજલિ ન આપે એ બને જ કેમ ?

(૧૦) ' લડાઇનું ઘર હાંસી અને રાગનું ઘર ખાંસી ' એ લાેકાેક્તિ છે. હાંસીનું પરિણામ કાેઇક વાર કેટલું ભયંકર આવે છે એ મહાભારતના અભ્યાસીથી અજાણ નથી. દૌષદી વગેરેએ દુર્ચોધનની હાંસી કરી અને એમાંથી મહાભીષણ ગુહરૂપ દાવાનળ પ્રગટવો અને એમાં વિજેતાએા સુદ્ધાં એાછેવત્તે અંશે હાેમાઇ ગયા.

આમ જ્યારે હાંસી અનિષ્ટ છે તેા પછી વીતરાગતા પ્રાપ્ત કરવા માટે તેા એને—એના લાઇ હાસ્યને દેશવટેા દેવેા જ પડે ને ? આ હાંસી તે જ 'ઉપહાસ '. એ 'હાસ્ય ' સાથે સંબંધ રાખે છે. 'હસવાનું ખસવું થાય ' એ જાણીતી વાત છે. આ હિસાબે હાસ્યરૂપ નાકષાય પણુ શત્રુ જ ગણાય.

રોાક રોનેા કરવા અને શા માટે કરવા એના તાત્વિક દષ્ટિએ વિચાર કરનાર એના પક્ષપાતી ન જ બની શકે—-રાેકાતુસ્ થવાનું પસંદ ન કરે.

#### <૦ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે৷

કેઇ પણ વરતુ વસ્તુસ્વરૂપે સર્વા શે લાભદાચી કે હાનિકારક નથી. એ તાે એના જેવા ઉપયાગ કરાય તેવું ફળ આવે તા પછી આ મને પ્રિય છે અને આ અપ્રિય છે એવી સાંકડી અને અનુચિત મનાદશા----આસક્તિ મુમુક્ષુને સેવવી પાલવે ખરી ? આ રીતે વિચારતાં વીતરાગતા માટે શાકને પણ શાકમગ્ન જ અનાવવા એ ઇષ્ટ છે અને એ આવક્યક પણ છે.

વસ્તુ ઐકાંતે જયારે ખરાબ કે સારી નથી એ જાતના વસ્તુ-સ્વભાવથી પરિચિત જનને જુગુપ્સા અર્થાત્ ઘૃણુા શાની ? નવ નેાકષાયામાં તરતમતાની ટ્રાઇએ જે ક્રમ છે તે વૈજ્ઞાનિક અને યથાર્થ જણાય છે.

નાેકષાયેાને દબાવવા કે એનાે ક્ષય કરવા માટે એક જ રીત છે સૌથી પ્રથમ તાે અનુદીર્થું બે વેદામાંથી જે વધારે અધમ હાેય તેને પહેલાં અને પછી બીજાને અને ત્યાર બાદ સમકાળે હાસ્યાદિ છને અને અંતે જે વેદના ઉદય હાેય તેના સામના કરવા.

#### [¥]

### અજૈન દર્શનામાં આત્માન્નતિના ક્રમ

જૈન દર્શનના અભ્યાસીને આ વિષય જાણવા આવશ્યક હેાવાથી એ હું વિચારું છું. જૈન સાહિત્યમાં આત્માની ઉન્નતિના ક્રમને અંગે વ્યવસ્થિતતા અને સાંગાપાંગતા જેટલા પ્રમાણમાં નિરૂપાયેલી જેવાય છે તેટલા પ્રમાણમાં એ અન્ય ભારતીય દર્શનામાં જણાતી નથી. વૈદિક સાહિત્યમાં ઉપનિષદા વગેરેમાં અધ્યાત્મના વિષય ચર્ચાયા છે ખરા પરંતુ આત્માન્નતિના વિકાસના ક્રમ વ્યવસ્થિત અને સાંગાેપાંગ રીતે આલેખતા એવા કાેઇ વૈદિક ગ્રંથા હાેય તાે તે મહર્ષિ પતંજલિકૃત ચાેગદર્શન ઉપરતું વ્યાસે રચેલું ભાષ્ય અને ચાેગવા(સષ્ઠ છે.<sup>૧</sup>

#### ( ૧) યે ગદર્શન તું ભાષ્ય

પત જલિએ માક્ષના સાધનરૂપે યાેગતું વર્શન યાંગદર્શનમાં કર્શું છે. અહીં યાેગના અર્થ 'આધ્યાત્મિક વિકાસના ક્રમની ભૂમિકાઓ' એ છે. જે ભૂમિકામાં યાેગના પ્રારંભ થાય છે એ ભૂમિકાથી માંડી તે યાંગ ક્રમે ક્રમે કરીને પુષ્ટ બનતાં બનતાં એ સાળે કળાએ ખીલે ત્યાં સુધીની ચિત્તની તમામ ભૂમિકાઓના આધ્યાત્મિક વિકાસ– ક્રમમાં સમાવેશ થાય છે. યાેગના પ્રારંભ જે ભૂમિકામાં થાય છે એની પૂવે ની ભૂમિકાઓ એ આધ્યાત્મિક અવિકાસની ભૂમિકાઓ છે. આ વાતને લક્ષ્યમાં રાખી વ્યાસે ચિત્તની નીચે મુજબ પાંચ ભૂમિકાઓ દર્શાવી છે:—

્ (૧) ક્ષિપ્ત, (૨) મૂઢ. (૩) વિક્ષિપ્ત, (૪, એકાગ્ર અને (૫ નિરુદ્ધ.

આ પાંચેનું સ્વરૂપ <mark>ચાેગદ્વર્શન</mark> ( પાદ ૧, સૂ ૧ )ના ભાષ્ય અને વાચસ્પતિમિશ્રની ટીકાને આધારે પં. સુખલાલજીએ નીચે મુજબ રજૂ કર્યું છે :---

૧−૨. જુએા '' ગૂર્જર ચન્થરત્ન કાર્યાલય " તરફથી વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૮૫માં પ્રસિદ્ધ થયેલ આધ્**યાતિમક વિકાસક્રમ** નામના પં. સુખલાલજીના નિબાધસંગ્રહ ( પુ. પ ).

#### **૯૨ કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરે** આ અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

જે ચિત્ત સદા રજોગુણુની અધિકતાને લઇને અનેક વિષયેામાં પ્રેરાતું હેાવાથી અત્ય ત અસ્થિર રહે છે તે 'ક્ષિપ્ત ' કહેવાય છે.

જે ચિત્ત તમાગુણુની અધિકતાને લઇને નિદ્રાવૃત્તિવાળુ<sup>-</sup> અને તેને 'મૂઢ ' કહે છે.

જે ચિત્ત અસ્થિરતા વિશેષ હેાવા છતાં કાેઇ કાેઇ વાસ પ્રશસ્ત વિષયાેમાં સ્થિરતા અનુભવે તે 'વિક્ષિપ્ત' કહેવાય છે.

જે ચિત્ત એકતાન એટલે કે સ્થિર બની જાય તેને 'એકાગ્ર' કહે છે

જે ચિત્તમાં સવે' વૃત્તિઓના વિરાધ થઇ ગયા હાય અને ફક્ત સંસ્કારા જ ખાકી રહ્યા હાય તેને 'નિરુદ્ધ' કહે છે.

'ક્ષિપ્ત' અને 'મૂઢ' એ બે ભૂમિકાઓ અવિકાસ સૂચવે છે. પહેલી ભૂમિકામાં રજોગુણુની પ્રબળતા હેાવાથી અને બીજીમાં તમાગુણુની પ્રબળતા હેાવાથી એકે ય સુક્તિની પ્રાપ્તિનું કારણ બની શકતી નથી એટલું જ નહિ, પણ એ તાે બલ્કે સુક્તિની બાધક છે. આથી એ ચાેગની કાેટિમાં ગણુવાલાયક નથી એટલે કે એ ક્ષિપ્ત અને મૂઢ એ બે ચિત્તની સ્થિતિઓમાં આધ્યાત્મિક અવિકાસ હાેય છે.

'વિક્ષિપ્ત' નામની ત્રીજી ભૂમિકા એ અવિકાસ અને વિકાસના મિશ્રણુરૂપ છે. એમાં વિકાસ કરતાં અવિકાસનું જેર ઘણું વધારે છે. વિક્ષિપ્ત ચિત્ત કાેઇ કાેઇ વાર સાત્ત્વિક વિષયામાં સમાધિ મેળવે છે ખરું પણુ એ સમાધિની સામે અસ્થિરતા એટલી બધી હાેય છે કે એને લઇને એ પણુ યાેગની કાેટિમાં ગણાવા લાયક નથી. 'એકાગ્ર' નામની ચાથી ભૂમિકામાં વિકાસનું અળ વધે છે અને એ વધતાં વધતાં 'નિરુદ્ધ' નામની પાંચમી ભૂમિકામાં પૂર્ણતાને પામે છે આ 'એકાગ્ર' અને 'નિરુદ્ધ' એ બે જ ચિત્તના સમયે જે સમાધિ દેહાય છે તે 'ચાેગ' કહેવાય છે. એકાગ્ર ચિત્તના સમયના ચાેગને 'સંપ્રજ્ઞાત ચાેગ' અને નિરુદ્ધ ચિત્તના સમયના ચાેગને 'અસંપ્રજ્ઞાત ચાેગ' કહે છે.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે 'ક્ષિપ્ત', 'મૂઢ' અને 'વિક્ષિપ્ત' એ ત્રણ ભૂમિકાએામાં અવિકાસ-કાળ હેાય છે જ્યારે છેલ્લી એ ભૂમિકાએામાં---'એકાગ્ર' અને 'નિરુદ્ધ' નામની બાકીની બે ભૂમિકાએામાં આત્માન્નતિના ક્રમ હાેય છે. આ પાંચ ભૂમિકાએાની પછીની સ્થિતિ તે મેહ્ય-કાળ છે.

#### ( ર ) ચાગવાસિષ્ઠ

ચાગવાસિષ્ઠ એ એક જાતનું રામાયણ છે. એથી તા એનું 'ચાેગિવાસિષ્ઠ રામાયણુ' એવું નામ છે. એની રચના કચાર થઇ એ બાબત વિદ્વાનામાં મતલેદ છે. ડાે. વિન્તર્નિત્સના અને એસ. એન. દાસગુપ્તના મતે એ ઇ. સ.ની આઠમી સદીના ગ્રન્થ છે જ્યારે ડાં. વી. રાઘવનના મતે એની રચના ઇ. સ. ૧૧૦૦થી ઇ. સ. ૧૨૫૦ના ગાળામાં થઇ છે.

આ ગ્રન્થના સુખ્ય વિષય વસિષ્ઠ અને રામચન્દ્ર વચ્ચેના સંવાદ છે. એ સંવાદ દ્વારા વસિષ્ઠ રામચન્દ્રને સુક્રિત મેળવવાના ઉપાય વિસ્તારથી સમજાવે છે. વાલ્મીકિએ અરિષ્ટનેમિને એ સંવાદ સંભળાવ્યા હતા. યાગવાસિષ્ઠમાં અગસ્ત્ય સુતીક્ષ્ણુને એાધ કરાવવા માટે 'વાલ્મીકિ–અરિષ્ટનેમિ' સંવાદ કરે છે. ૯૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ ગ્રન્થા

ર્ધાગવાસિષ્ઠના પ્રારંભમાં—'વૈરાગ્ય' પ્રકરશ (અ. ૧)માં રામાવતાર માટે ત્રણુ કારણેા દર્શાવાયાં છે. રામચન્દ્ર સે<sup>ા</sup>ળ વર્ષની વચે વિરક્ત અને છે. વિશ્વામિત્રના કહેવાથી વસિષ્ઠ એમને વિસ્તૃત ઉપદેશ આપે છે એતું એ ફળ આવે છે કે રામચન્દ્ર નિલિપ્ત રહીને પાતાનું કર્તવ્ય અજાવે છે.

અ'તિમ પ્રક્રરણમાં—'નિર્વાણુ' પ્રકેરણ ( અ. ૧૩, ૨૩ )માં કાક ભુશુંડીના જન્મની તેમ જ એતા સુમેરુ ઉપરના નિવાસની કથા અપાઈ છે. <sup>૧</sup>રામકથા ( પૃ ૨૬૦ ) પ્રમાણે કાક ભુશુંડીની કથા સૌથી પ્રથમ ચેડગવાસિષ્ઠમાં મળે છે.

ચાગવાસિષ્ડમાં ચેતનની સ્થિતિના સંક્ષેપમાં બે ભાગ કરાયા છે : (૧) અજ્ઞાનમય અને (૨) જ્ઞાનમય. અજ્ઞાનમય સ્થિતિ એટલે અવિકાસ\_કાળ અને જ્ઞાનમય સ્થિતિ એટલે વિકાસ–કાળ વિકાસ–કાળ પછીનાે કાળ તે માક્ષ–કાળ છે.

અજ્ઞાનમય સ્થિતિના સાત વિભાગ કરાયા છે. એ દ્વરેકને ' ભૂમિકા ' કહેવામાં આવે છે. એ સાત ભૂમિકાનાં નામ નીચે પ્રમાણુ છે ઃ—

(૧) ખીજ-જાગ્રત, (૨) જાગ્રત, (૩) મહાજાગ્રત, (૪) જાગ્રત-સ્વપ્ન, (૫) સ્વપ્ન, (૬) સ્વપ્ન-જાગ્રત અને (७) સુધુપ્રક.

આ સાતનું સ્વરૂપ આપણે વિચારીએ તે પૂવે<sup>દ</sup> જ્ઞાનમય ૧. જુઓ હિન્દી પરિષદ્, વિશ્વવિદ્યાલય, પ્રયાગયી ઇ. સ ૧૯૫૦માં પ્રકાશિત રામકથા ( પૃ. ૧૬૩–૧૬૪ ). આ પુસ્તકના પ્રણેતા રેવરંડ કાધર કામિલ છુલ્કે છે. સ્થિતિના પણુ સાત ભાગ કરી એ દરેકને ' ભૂમિકા ' તરીકે ઓળખાવી એનાં જે નીચે મુજબ નામા અપાયાં છે તે નાંધી લઇએ :—

(૧) શુભેચ્છા, (૨) વિચારણા, (૩) તતુમાનસા, (૪) સત્ત્વાપત્તિ, (૫) અસ સક્તિ, (૬) પદાર્થોલાવની અને (৩) તુર્યંગા.

ુબીજ–જાગ્રત વગેરે સાત ભૂમિકાએાનું વર્ણુન ઉત્પત્તિ– પ્રકરણ (સર્ગ ૧૧૭)માં અપાયું છે. એ ઉપરથી પં. સુખલાલજીએ નીચે મુજબ ઉલ્લેખ કર્યો છે ઃ—

"(૧) પહેલી ભૂમિકામાં અહંત્વમમતવની અહિની જાગૃતિ નથી હાેતી, માત્ર તેવી–જાગૃતિની બીજરૂપે ચાેગ્યતા હાેય છે. તેથી તે 'બીજ–જાગ્રત ' કહેવાય છે. આ ભૂમિકા વનસ્પતિ જેવા ક્ષુદ્ર નિકાયમાં માની શકાય.

(૨) બીજી ભૂમિકામાં અહંત્વમમત્વની છુદ્ધિ અલ્પાંશે. જાગે છે તેથી તે 'જાગ્રત ' કહેવાય છે. આ ભૂમિકા કીટ, પતંગ, પશુ, પક્ષીમાં માની શકાય.

(૩) ત્રીજી ભૂમિકામાં અહુત્વમમત્વની બુદ્ધિ વિશેષ પુષ્ટ હેાય છે તેથી તે 'મહાજાગ્રત ' કહેવાય છે. આ ભૂમિકા મનુષ્ય, દેવ આદિ નિકાયમાં માની શકાય,

( ૪ ) ચાેથી ભૂમિકામાં જાગ્રત અવસ્થાના મનારાજ્ય— ભ્રમના સમાવેશ થાય છે. જેમકે એકને બદલે બે ચંદ્ર દેખાવા, છીપમાં રૂપાનું ભાન અને ઝાંઝવામાં પાણીની બુદ્ધિ. આ હેતુથી આ ભૂમિકા 'જાગ્રત-સ્વપ્ન ' કહેવાય છે. -૯૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

( ૫ ) પાંચમી ભૂમિકામાં નિદ્રા વખતે આવેલ સ્વપ્નનું ન્નગ્યા બાદ જે ભાન થાય છે તેના સમાવેશ થાય છે તેથી તે ' સ્વપ્ન ' કહેવાય છે.

( ૬ ) છઠ્ઠી ભૂમિકામાં વર્ષોનાં વર્ષો સુધી ચાલુ રહેલ સ્વપ્નનેા સમાવેશ થાય છે. આ સ્વપ્ન શરીરપાત થયા છતાં પણુ ચાલુ રહે છે તેથી તે 'સ્વપ્ન–જાગ્રત' કહેવાય છે

( ૭ ) સાતમી ભૂમિકા ગાઢ નિદ્રાની હેાય છે, જેમાં જડ જેવી સ્થિતિ થઈ જાય છે અને કર્મો માત્ર વાસનારૂપે રહેલાં હેાય છે તેથી તે 'સુષુસિ' કહેવાય છે.

ત્રીજીથી સાતમી સુધીની પાંચ ભૂમિકાએા સ્પષ્ટપણે મનુષ્યનિકાયમાં અનુભવાય છે. "

શુભેચ્છા વગેરે સાત ભૂમિકાએા વિષે ચાેગવાસિષ્ઠના 'ઉત્પત્તિ' પ્રકરણુ (સ. ૧૧૮)માં તેમ જ એના 'નિર્વાણુ' પ્રકરણુ (સ. ૧૨૦)માં નિરૂપણુ છે. એ ઉપરથી પં સુખલાલજીએ નીચે મુજબ તારણુ કર્શું છે :---

" (૧) હું મૂઢ જ શા માટે રહું ? હવે તાે શાસ્ત્ર અને સજ્જન દ્વારા કાઇક આત્માવલેહ્કન કરીશ ઐવી વૈરાગ્યપૂર્વક જો ઇચ્છા તે 'શુલેચ્છા.'

( ૨ ) શાસ્ત્ર અને સજ્જનના સંસર્ગ પૂર્વક વૈશગ્યાલ્યાસને લીધે જે સદાચારમાં પ્રવૃત્તિ થવી તે 'વિચારણા '.

(૩) શુલેચ્છા અને વિચારણાને લીધે જે દ'ન્દ્રિયાના વિષયામાં આસક્તિ ઘટે છે તે 'તનુમાનસા' કહેવાય છે, કારણ કે તેમાં સંકલ્પ–વિકલ્પ એાછા હાય છે. (૪) (પૂર્વની) ત્રણ ભૂમિકાઐાના અભ્યાસથી ચિત્ત સુદ્ધામાં પણ વિર્સત થવાથી સત્ય અને શુદ્ધ ઐવા આત્મામાં જે સ્થિતિ થવા પામે છે તે 'સત્ત્વાપત્તિ'.

( પ ) પૂર્વની ચાર ભૂમિકાએાના અભ્યાસથી અને સમાધિના અસંગરૂપ પરિપાકથી એવી અવસ્થા થાય છે કૈ જેમાં ચિત્તની અંદર નિરતિશય આત્માનંદના ચમત્કાર પુષ્ટ થયેલ હેાય છે તે 'અસંસક્તિ ' ભૂ(મકા.

( ૬ ) ( પૂર્વની ) પાંચ ભૂમિકાએોના અભ્યાસથી પ્રગટ ચયેલ આત્મારામ સ્થિતિને લીધે એક એવી દશા પ્રાપ્ત થાય છે કે બાહ્ય ને આભ્ય તર અધા પદાર્થોની ભાવના છૂડી જાય છે. દેહયાત્રા કુક્ત બીજાના પ્રયત્નને લઇને ચાલે છે તે 'પદાર્થાભાવની' ભૂમિકા.

( ૭ ) ( પૂર્વની ) છ ભૂમિકાએાના અભ્યાસને લીધે ભેદભાવતું ભાન બિલકુલ શમી જવાથી જે એકમાત્ર સ્વભાવનિષ્ઠા પ્રાપ્ત થાય છે તે 'તુર્યંગા'.

આ સાતમી તુર્યંગાવસ્થા જીવન્મુક્તમાં હાેય છે. વિ**કેહ**– મુક્તનાે વિષય ત્યાર ભાદની 'તુર્યાતીત' અવસ્થા છે. ''

સાત અજ્ઞાનમય ભૂમિકાએોમાં અજ્ઞાનનું જોર વિશેષ છે, એથી એ અવિકાસ–કાળમાં ગણાય જયારે સાત જ્ઞાનમય ભૂમિકાએામાં જ્ઞાનનું બળ ક્રમે ક્રમે વધતું જાય છે એથી એ. વિકાસ–કાળમાં ગણાય.

ف

સાતમી જ્ઞાનમય ભૂમિકામાં જ્ઞાન પૂરૈપૂરું ખીલે છે. <mark>એથી</mark> ઐના પછીની અવસ્થા તે માક્ષ–કાળ છે.

#### [ \$ ]

### ( ૩ ) ભૌદ્ધ પિટક

બૌદ્ધ સાહિત્યમાં એના 'પિટક' નામના મૌલિક શાસ્ત્રોમાં આત્મવિકાસનું વર્ણુન જેવાય છે. એમાં વ્યક્તિની નીચે મુજબ છ સ્થિતિએા ગણાવાઇ છેઃ---

(૧) અંધપુશુજ્જન, (૨) કલ્યાણુપુશુજ્જન, (૩) સાેતાપન્ન, (૪) સકદાગામી, (૫) ઔપપાતિક અને (૬) અરહા.

પુશુજ્જન એટલે સામાન્ય મનુષ્ય. એને સંસ્કૃતમાં ' પૃથગ્-જન ' કહે છે. મજ્ઝિમનિકાય ( મૂળ પરિયાય, સુત્તવષ્ટ્ણના )માં પુશુજ્જનના અંધ–પુશુજ્જન અને કલ્યાણ–પુશુજ્જન એમ એ પ્રકારા દર્શાવાયા છે આ બંને પ્રકારના સામાન્ય પુરુષમાં સંયોજના અર્થાત બંધન તાે દસે છે, પરંતુ એ બેમાં ભેદ એ છે કે અંધ-પુશુજ્જન આર્ય દર્શનથી રહિત છે—એને સત્સંગ થયા નથી જ્યારે બીજાને એ લાભ મળેલાે છે. તેમ છતાં આ બંને માક્ષ-માર્ગથી તા પરાહમુખ છે.

માક્ષમાર્ગને પ્રાપ્ત થયેલી વ્યક્તિઓના ચાર પ્રકાર છે : (૧) સાતાપન્ન, (૨) સકદાગામી, (૩) ઔષપાતિક અને (૪) અરહા. જેણે દસ સંચાેજના પૈકી ત્રણુનાે નાશ કર્યો હાેચ તેને ' સાતાપન્ન ' કહે છે.

જેણે ત્રણ સંચાેજનાના નાશ કરી ત્યાર બાદની બેને શિથિલ બનાવી હાેય તેને 'સકદાગામી ' કહે છે.

જેણે આ પાંચે સંયાજનાના નાશ કર્યા હાય તેને ' ઔપપાતિક ' કહે છે.

જેણુ દસે સંચાેજનાના નાશ કર્યો હાેય તેને 'અરહા' (સં. અર્હત્ ) કહે છે.

સાેતાપન્ન વધારેમાં વધારે સાત વાર મનુષ્ય⊸લાૈકમાં અવતરે છે. ત્યાર બાદ એ અવશ્ય નિર્વાણુ પામે છે.

'સકદાગામી ' એક જ વાર મનુષ્યલેાકમાં અવતરે છે. ત્યાર બાદ એ નિર્વાણ પામે છે.

'ઔષપાતિક' તાે પ્રદ્ભલાકમાંથી જ નિર્વાણ પામે છે.

' અરહા' તે જ સ્થિતિમાંથી નિર્વાણ પામે છે.

'વ્યક્તિની અંધપુશુજ્જન ઇત્યાદિ જે છ સ્થિતિએ৷ ઉપર ગણાવાઇ છે તેમાંની પહેલી સ્થિતિ એ આધ્યામિક અવિકાસના કાળ છે. બીજી સ્થિતિમાં વિકાસ કરતાં અવિકાસની માત્રા વધારે છે. એ પણ અવિકાસ–કાળ છે. ત્રીજી સ્થિતિથી છઠ્ઠી સુધીની ચાર

66

૧૦૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

સ્થિતિમાં વિકાસમાં ઉત્તરાત્તર વૃદ્ધિ થતી જાય છે અને છઠ્ઠી સ્થિતિમાં એ પરાકાષ્ઠાએ પહેંચે છે. આમ આ ત્રીજીથી છઠ્ઠી સુધીની ચાર સ્થિતિઓ વિકાસ-કાળ છે. છ સ્થિતિઓ પછી નિર્વાણ-કાળ છે.

#### ( ૪ ) મજિઝમનિકાય

મજિઝમનિકાયના 'સામઞ્ઞ્સક્લસુત્ત' નામના પ્રકરણમાં 'આજીવિક' દર્શન પ્રમાણેની આઠ આધ્યાત્મિક ભૂમિકાએા– પાય**રીએા નીચે** સુજબ ગણાવાઇ છે :----

(૧) મન્દ, (૨) ખિઠ્ઠા, (૩) પદવીમસા, (૪) ઉજુગત, (૫) સેખ, (૬) સમણુ, (૭) જિન અને (૮) પન્ન

આ બૌદ્ધ ગ્રંથ<sub>.</sub> ઉપર બુદ્ધઘે <mark>સે સુમગલવિલાસિની</mark> નામની ટીકા રચી છે તેમાં ઐમણે ઉપર્શુક્ત આઠ પાય**રીઐાનું** સ્વરૂપ નીચે પ્રમ⊧ણે દર્શાવ્યું છે :---

(૧) જન્મદિવસથી માંડીને સાત દિવસ સુધી ગર્ભ-નિષ્ક્રમણને લઇને ઉત્પન્ન થયેલા દુ:ખને લીધે પ્રાણી જે સ્થિતિમાં રહે છે તેને 'મન્દ્ર' કહે છે. ( ૨ ) દુર્ગતિમાંથી આવેલું ભાળક એ દુર્ગતિને યાદ કરીને વિલાપ કરે છે અને સુગતિમાંથી આવેલું ભાળક એ સુગતિમાં ભાેગવેલ સુખ વગેરે યાદ કરી હસે છે. આ સ્થિતિ તે 'ખિઠુા' (સં. ક્રીડા) છે.

(૩) માતાપિતાના હાથ કે પગ પકડીને અથવા તાે ખાટલાે કે બાજડ ઝાલીને બાળક જમીન ઉપર પગ માંડે એ સ્થિતિને 'પદ-વીમંસા ( સં. પદ-વિમર્ષ) કહે છે.

( ૪ ) જે સ્થિતિમાં પગથી સ્વતંત્ર ચાલવાનું અળ પેઢા થાય છે તેને 'ઉજુગત' ( સં. ઝાજુગત ) કહે છે.

( ૫ ) શિલ્પ-કળા શીખવા જેવી સ્થિતિના વખતને સેખ' ( સં. શૈક્ષ ) કહે છે.

( ૬ ) ઘરના ત્યાગ કરી સંન્યાસ લેવા જેવી સ્થિતિના વખતને 'સમણુ' ( સં. શ્રમણ્ ) કહે છે.

( ૭ ) આચાર્યની સેવા કરી જ્ઞાન મેળવવાની સ્થિતિના લખતને 'જિન' કહે છે.

(૮) પ્રાજ્ઞ અનેલા ભિક્ષુની અર્થાત્ જિનની કંઇ પણુ બાે**લે** નહિ એવી નિર્લોભ સ્થિતિને 'પન્ન' ( સં. પ્રાજ્ઞ ) કહે છે. ૧૦૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે!

ડૉ. હર્નલે ઉવાસગઢસાના અંગ્રેજી અનુવાઢ (ભા. રનું પરિ શિષ્ટ, પૃ. ર૩ )માં ઉપર પ્રમાણે વ્યુદ્ધદ્વાષના વિચારા રજૂ કર્યા છે ખરા પરંતુ વ્યુદ્ધદ્વેષના આ વિચારા આધ્યાત્મિક વિકાસ સાથે બંધબેસતા આવે એવા જણાતા નથી. એ તેા બાળકના જન્મ સમયથી માંડીને એના યૌવન-કાળનું વ્યાવઠારિક ચિત્ર આલેખે છે.

'ઉપર્શુક્ત આઠ સ્થિતિઓને સંબંધ જન્મ સાથે શા હેાઇ શકે ? ખરી રીતે તા એ સ્થિતિઓ એ અત્તાન અને ગ્રાન સાથે સંલગ્ન હાેવી જોઇએ. એ બેની પ્રબળતા અને પુષ્ટિ સાથ આ આઠ સ્થિતિઓ સંકળાયેલી હાેવી જોઇએ. આમ પ. સુખલાલ છ એ જે મત દર્શાવ્યા છે તે ઉચિત જણાય છે.

'મન્દ' વગેરે પહેલી ત્રણુ સ્થિતિએા અવિકાસ–કાળની છે અને બાકીની પાંચ વિકાસ–કાળની છે ત્યાર બાદ માેક્ષ–કાળ હેાવા જોઇએ.

#### [ 4 ]

આ પ્રમાણે જૈન, આજીવિક, વૈદિક અને ળોદ્ધ દર્શના પ્રમાણે આધ્યાત્મિક વિકાસની ભૂમિકાએાનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ મેં રજૂ કશું છે. એમાં અવિકાસ-કાળ અને વિકાસ-કાળ અંગે ભારતીય દર્શનાના વિચારા ઉપસ્થિત કરાયા છે. તે અહીં કેાબ્ટકરૂપે હું દર્શાવું છું કે જેથી એના એકસામટા અને તુલનાત્મક ખ્યાલ આવી શકે :---

૧. જુએા <mark>આધ્ય</mark>ાત્મિક વિકાસક્રમ ( પૃ. ૧૮ ).

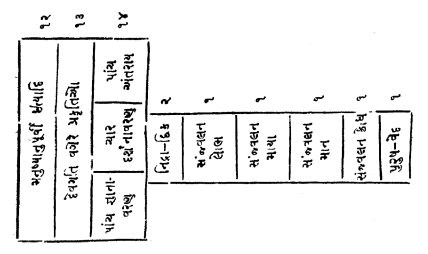
ુપરેખા

| દર્શન                | અવિકાસ-કાળ       | વિકાસ-કાળ       |
|----------------------|------------------|-----------------|
| જૈન દર્શન            | ગુણુસ્થાન ૧–૩    | ગુણ્રચાન ૪−૧૪   |
| આજીવિક દર્શન         | રિથતિ ૧−૩        | સ્થિતિ ૪—૮      |
| ચેાગદર્શન            | ભ્મિકા ૧–૩       | ભૂમિકા ૪—૫      |
| યે <b>!ગ</b> વાસિષ્ઠ | અજ્ઞાનભૂમિકા ૧–૭ | ગ્રાનભૂમિકા ૧−૭ |
| ઔદ્ધ દર્શન           | રિયતિ ૧-૨        | સ્થિતિ ૩        |

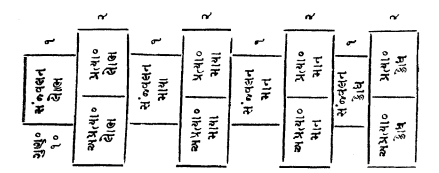
વિકાસ-કાળ પછીનાે કાળ તે આ સમસ્ત દર્શાનાે પ્રમાણુ 'ચાેગ-કાળ' છે. એ મેળવવા હરકાેઇ ભાગ્યશાળી થાએા એટલી અભિલાષા વ્યક્ત કરતાે હું આ પ્લેખ પૂર્ણ કરું તે પૂર્વ ' ઉપશમ ' શ્રેણુ અને ' ક્ષપક ' શ્રેણિનું સત્વર અને સુગમ રીતે સ તુલન થઇ શકે તે માટે ઉપસંહાર તરીકે એ બેનું સ્વરૂપ હું નીચે મુજબની આકૃતિઓ દ્વારા આલેખું છું :---[ ૬ ]

૧. આ લેખ આકૃતિઓ સાથે "જૈન સત્ય પ્રકાશ" (વ.૧ ૭, અં. ૧૨; વ. ૧૮, અં. ૧−૩)માં છપાયેા છે. 108

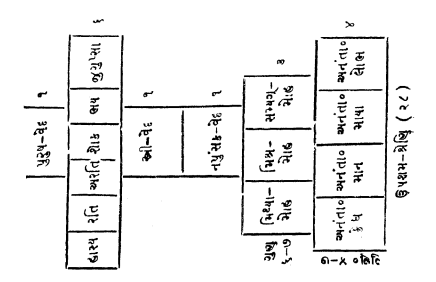
કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા



નવસું ગુબરથાન



> **આ**પ્ર. 40 **મ**તતા。 લેભ **જુ** રુપે સા ૧૩ નામ-પ્રકૃતિ દર્શનાવરસ્ય શાક ક્રોધ ક્રિધ માન માનમાયા માયા ve Wy, Yo Wy. No en rilo મિશ્ર માહનીય ન પુંસક-વેદ if if it ક્ષપક - ગ્રેબ્યુ મિથ્યાત્વ-માહનીય **₩**]-9£ માહનોય સગ્યકુલ્ય સ્ અનંતા૦ र्थःवि भाग يل م અનેતા૦ E F F हर्ष 24 1.



www.jainelibrary.org

# [ ૬ ]

## માક્ષાભિમુખ મહાનુભાવાના દસ વર્ગ

જૈન દર્શન પ્રમાણે જે ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને ધ્રુવતાથી - સુક્ત દાય તે 'દ્રવ્ય' છે— 'પદાર્થ છે અને એની સંખ્યા અનંતની છે. એ પદાર્થાના બે પ્રકાર છે: સચેતન અને અચેતન. સચેતન પદાર્થને 'જીવ', 'આત્મા ' ઇત્યાદિ નામે એાળખાવાય છે. જીવાની સંખ્યા પણ અનંત છે, જો કે એ સમસ્ત પદાર્થોની સંખ્યા કરતાં એાછી છે. અત્યાર સુધીમાં અનંત જીવા માક્ષે ગયા છે અને અનંત જશે તેમ છતાં આ સંસાર કદી જીવ વિનાના નહિ અને. અનંત કાળ વ્યતીત થયા છે. એમાં દિન-પ્રતિદિન વધારા થતા જાય છે છતાં કાળના કદાપ અંત આવશે ખરા ?

છવાના મુખ્ય બે પ્રકાર છે: (૧) માેક્ષે ગયેલા યાને 'મુક્ત' કિવા 'સિદ્ધ' અને (૨) માેક્ષે નહિ ગયેલા યાને 'અમુક્ત' અર્થાત 'અસિદ્ધ' કિંવા સંસારી. અમુક્ત જીવા પૈકી કેટલાક જીવા એવા છે કે જેમનામાં માેક્ષે જવાની લાયકાત અનંતે કાળે પણુ આવનાર નથી. એવા જીવાને 'અભવ્ય' કહે છે અને બાકીના જીવાને 'ભવ્ય' કહે છે. ભવ્ય જીવામાં માેક્ષે જવાની લાયકાત તાે છે પણુ એકલી લાયકાત હાેય તેથી મુક્તિ થાડી જ મળે છે ? એ મેળવવા માટેની સામગ્રી મળે તા 'મુક્ત' થવાય. જે ભવ્ય જીવાને યથાયાગ્ય સામગ્રી કદાપિ મળે તેમ નથી તેમને 'જાતિ-ભવ્ય' કહે છે. એ જીવાની દશા અધમાધમ છે. એ સુક્ષ્મ નિગાદના જીવા છે અને એ જ રીતે એએા જીવન-મરણ અનુભવે છે. એ જાતિ-લબ્ય છવાને યાદ કરતાં જે લબ્ય જીવા બાકી રહે છે તે બધાને કંઇ માક્ષની પડી નથી. માક્ષે જવાના પહેલા પગથિયારૂપ, સર્વજ્ઞકથિત પદાર્થો વિષે સાચી અને પાકો રુચિ-શ્રદ્ધા એમને નથી એવી શ્રદ્ધા થવી દુર્લભ છે--મહાપુણ્યના યાગે તેમ થાય. એવી શ્રદ્ધા લબ્ય જીવાને થઇ હાય અને થાય તેને હું 'મહાનુભાવ' કહું છું. જેન દર્શન એમને 'સમ્યગ્દષ્ટિ' કહે છે. એ જીવા માક્ષાભિમુખ છે. એમને માક્ષ મેળવવાની ઉત્કંઠા છે. એમને આ અસાર સંસારમાં ઝાઝા રસ નથી. આમ હાઇ એ જીવા ભલે મહાનુભાવતાની છેક નીચલી કક્ષાએ છે છતાં મહાનુભાવ છે. એઓ જીવન-મરણુની જંજાળમાંથી વહેલા માડા છટનાર છે--અનંત અને સનાતન સુખના સ્વામી બનનાર છે---સદાને માટે નિરંજન અને નિરાકાર થનાર છે---સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરનાર છે.

હું આ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવરૂપ મહાનુભાવ કરતાં ચડિયાતી કાેટિના બીજા નવ પ્રકારના મહાનુભાવ વિષે કશું કહું તે પૂવે 'મહાનુભાવ'ના વિવિધ અર્થ નાેધું છું. ગુજરાતીમાં 'મહાનુભવ' શબ્દ 'વિશેષણુ' તેમ જ 'નામ' એમ બંને રીતે વપરાય છે. માટા મનના, ઉઠાર એ વિશેષણુરૂપ 'મહાનુભાવ'ના અર્થ છે. એવા પુરુષ કે એવી સી એ નામરૂપ 'મહાનુભાવ'ના એક અર્થ છે. એના બીજો અર્થ એ નામના એક સંપ્રદાય એવા ચાય છે અને એ અર્થ તા અત્ર અપ્રસ્તુત છે

વિદ્યાવારિધિ ઉમારવાતિએ તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર ( અ ૯, સૂ ૪૭ )માં માક્ષાલિમુખ જીવાના દસ વર્ગ કર્મની નિજૈરાને લક્ષ્યમાં રાખીને પાડવા છે. આ રહ્યું એ ૪૭મું સૂત્ર ----- ૧૦૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

" सम्यग्दच्टिश्रावकविरतानन्तवियाजकदर्शनमेाहक्षपकेापश-मकेापशान्तमेाहसपकक्षोणमेाहजिनाः कप्रशे।ऽसंख्येयगुणनिर्जराः । ९-४७ । ''

આ સૂત્રમાં માક્ષાલિમુખ મહાનુલાવાના જે દસ વર્ગને। ઉલ્લેખ છે તે દસ વર્ગ નીચે મુજબ છેઃ—

(૧) સમ્યગ્દષ્ટિ, (૨) શ્રાવક, (૩) વિરત, (૪) અનન્તવિયાેજક ( અનન્તાનુબન્ધિવિયાેજક ), (૫) દર્શત-માેહક્ષપક, (૬) ઉપશમક (માેહાેપશમક ), (७) ઉપશાન્ત-માેહ, (૮) ક્ષપક ( ચારિત્રમાેહક્ષપક ), (૯) ક્ષીથુમાેહ અને (૧૦) જિન.

આ દસ વર્ગ અનુક્રમે એકેકથી અસંખ્યેયગુણી કર્મ– નિજૈરાવાળા છે—પરિણામની વિશુદ્ધિની દૃષ્ટિએ એકેકથી ચડિયાતા છે અને તેટલે તેટલે અંશે માેક્ષ મેળવવા માટે વધુ અને વધુ લાયક અને સાધનસંપન્ન છે.

ઉપર્શુક્રત દસ વર્ગના મહાનુભાવે৷ પૈકી પ્રથમ વર્ગનાને અગે આ લેખની મર્યાદાને લક્ષ્યમાં રાખી ખપપૂરતા મે પરિચય આપ્યા છે એટલે હવે બાકીનાના પણ એ રીતે હું હવે વિચાર કરું છું :---

શ્રાવક અને વિસ્ત—જે લબ્ય જીવેાએ સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કર્યું છે તે તમામ જીવેા અર્થાત્ બધાએ સમ્યગ્દષ્ટિ જીવેા દુર્ગુણેાને દુર્ગુણેા માને છે એટલું જ નહિ પણ ઐના પંજામાં નહિ સપડાવા અને સપડાયા હાેય તાે તેમાંથી છૂટવા અલિલાષા શ્રાવક-શ્રાવિકામાં 'અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ' કવાયના ક્ષચાપશમથી અલ્પ પ્રમાણમાં વિરતિ યાને ત્યાગ પ્રગટે છે, જ્યારે સાધુ-સાધ્વીમાં-સર્વવિરત જીવામાં 'પ્રત્યાખ્યાનાવરણ' કવાયના ક્ષચાપ-શમથી માટા પ્રમાણમાં-સર્વારો વિરતિ પ્રગટે છે અને તેનું બાદ્ય ચિદ્ધ તે સંસારના ત્યાગ કરી ભાગવતી દીક્ષાના અંગીકારપૂર્વકના જૈન શ્રમણના અને સ્ત્રી હાેય તા શ્રમણીના વેશ છે.

એકલા સમ્યગ્દર્શનથી વિભૂષિત જીવેા ચાેથે ગુણસ્યાને છે, શ્રાવક-શ્રાવિકા પાંચમે ગુણસ્યાને છે અને એની ઉપરની કાેટિના 'વિરત' જીવેા એાછામાં એાછા છઠ્ઠે ગુણસ્યાને છે. આમ આ ત્રણુ પ્રકારના જીવેામાં આત્મિક વિશુદ્ધતાની તરતમતા રહેલી છે---એક બીજાથી ચડિયાતાપણું રહેલું છે. આ હિસાબે માક્ષાભિમુખ મહાનુભાવના ત્રણુ જ મુખ્ય વર્ગ ગણાવી શકાય: (૧) સમ્યગ્દ્ધ, (૨) શ્રાવક અને (૩) વિરત. ૧૧૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

અનન્ત-વિયાજક---'અન્તાનુબંધી' કષાયાના ક્ષય કરવા જેટલી કે એના ઉપશમ કરવા જેટલો વિશુદ્ધિ જે લગ્ય જીવામાં પ્રગટે છે અને તદ્દનુસાર એ કાર્ય કરે છે તેમને 'અનન્ત-વિયાજક' કહે છે. એ જીવા ચાથાથી સાતમા ગુણુ-સ્થાને છે.

દર્શા નમાહ—ક્ષપક— જે લબ્ય જીવામાં દર્શન-માહના નાશ કરવાની વિશુદ્ધિ પ્રગટે છે તેમને 'દર્શન-માહ-ક્ષપક' કહે છે. અહીં દર્શન-માહથી ચાર અનેતા નુબંધી કષાયા તેમ જ સમ્યક્ત્વ, મિચ્યાત્વ અને સમ્યક્ત્વ-મિચ્યાત્વ એ સાત સમજવાનાં છે. આમ અહીં દર્શન-માહ સાત પ્રકારના છે. દર્શન-માહ-ક્ષપક જીવા ચાથાથી સાતમે ગુણરથાને છે.

ઉપશામક---- ઉપશુંકત સાત પ્રકારના દર્શનમાહના ઉપશામાર્થ જે ભવ્ય જીવા પ્રયાસ કરતા હાેય તેઓ 'ઉપશામક' કહેવાય છે. અહીં 'દર્શનમાહસપક'ગત 'દર્શનમાહ' શબ્દ અધ્યાદત હાવાની કાેઇ કલ્પના કરે તા તે સંગત છે ઉપશામક મહાનુભાવા 'ઉપશામ- શ્રેણિ'એ આરૂઢ થયેલા છે. તેઓ આઠમાથી દસમા ગુણસ્થાને છે.

ઉપશાન્ત-મેાહ—જે લબ્ય જીવેાએ 'મેાહનીય' કર્મના ઉપશામ કર્યો હેાય—એ કર્મને થાેડા વખત માટે પછુ દુખાવી દીધેલ હાેય—એના ઉદયને રાેકી રાખ્યા હાેય તેએા 'ઉપશાન્ત–માહ' કહેવાય છે. એ જીવા અગિયારમે ગુણરથાને છે.

#### રૂપરેખા

ક્ષપક— જે લગ્ય છવા 'માહનીય' કર્મના ક્ષય માટે પ્રવૃત્તિ કરતા હાેય પરંતુ જેમતું એ કાર્ય પૂરું થયું ન હાેય તેએા 'ક્ષપક ' કહેવાય છે. એ જીવા 'ક્ષપક-શ્રેણુિ 'એ આરૂઢ થયેલા છે એએા આઠમાથી દસમા ગુણુસ્થાને છે.

દ્લીલુ-મેહ — જે લબ્ય જીવેાએ 'મેાહનીય' કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય કર્યો હાય — હ મેશને માટે એનાથો છ્રટાછેડા લીધા હાય તેએા ' લીલુ-માહુ' કહેવાય છે. એ જીવેા— બ્રમણેા બારમે ગુણસ્થાને છે. આ જીવા લપકે કરતાં ચડિયાતા છે કેમકે એમણે માહને જડમૂળથી ઉખેડી નાંખવાનું કાર્ય પૂરુ કર્ઝુ' છે– સર્વથા સિદ્ધ કર્ઝુ' છે.

જિન— અહીં 'જિન' એટલે ચાર ઘાતી કર્મના વિજેતા એટલે કે 'સર્વગ્ર' એવે। અર્થ કરવાના છે. એ ઉચ્ચ પદના અધિકારી પુરુષાની જેમ સ્ત્રીએા પણ છે.

'માહનીય' કર્મના સર્વથા ક્ષય થયા બાદ અંતર્મુ હૂર્તમાં જ્ઞાનાવરણ, દર્શાનાવરણ અને અન્તરાય એ ત્રણ કર્માના એક-સામટા ક્ષય કરવાથી જે સર્વજ્ઞતા પ્રગટે છે તે સર્વજ્ઞતાને વરેલા ભવ્ય જીવા—પુરુષા તેમ જ સ્ત્રીઓ 'જિન ' કહેવાય છે. એઓ તેરમે ગુણુસ્થાને તા છે જ અને કેટલાક તા ચૌદમે ગુણુસ્થાને પણ છે અને તેમ હાેઇ તેઓ જોતજોતામાં—બહુ અલ્પ સમયમાં માક્ષ પ્રાપ્ત કરનારા છે. તેરમા ગુણુસ્થાને વર્તતા જીવા ' સયાગી કેવલી ' છે જ્યારે ચૌદમે વર્તતા જીવા 'અચાગી કેવલી' છે. ૧૧૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ભારમા ગુણુસ્થાન સુધી છદ્મસ્થતા છે અને જ્ઞાનની અપૂં ણુતા છે. ક્ષીલુ-માેહ જીવા અને 'જિન ' તરીકે ઐાળખાવાતા જીવા વચ્ચે જેમ જ્ઞાનની અસમાનતા છે તેમ સમ્યક્ચારિત્રને અંગે પણ છે. નિર્ધ-થના પુલાક, ભકુશ, કુશીલ, નિર્ધન્થ અને સ્નાતક એમ પાંચ પ્રકાર છે. તેમાં પહેલા ત્રણુ પ્રકાર વ્યાવહારિક દૃષ્ટિ અનુસાર છે જ્યારે ભાકીના બે તાત્વિક દૃષ્ટિ મુજબના છે એટલે કે એ છેલ્લા બે પ્રકારના નિર્ધન્થામાં રાગ અને દ્વેષની ગાંઠના સર્વથા અભાવરૂપ તાત્વિક નિર્ધન્થતા છે. જિન 'સ્નાતક ' હાઇ ક્ષીલુમાહના વર્ગના નિર્ધન્થ કરતાં ચડિયાતા છે-આત્મવિશુદ્વિરૂપ ચારિત્રમાં આગળ વધેલા છે.

ધ્યાનના આતં, ગૈદ્ર, ધર્મ અને શુક્લ એમ ચાર પ્રકારો છે. તેમાં શુક્લ ધ્યાન ઉત્તમ છે અને તેમાં યે વળી એના આર પાયા પૈકી ચાેથા પાયા તા ઉત્તમાત્તમ છે. ઉપશાંત-મેહ અને ક્ષોણ-માહ એ બે વર્ગના મહાનુભાવા પૈકી કેટલાક 'ધર્મ' ધ્યાનના અધિકારી છે તા કેટલાક—આસ કરીને પૂર્વધર શુક્લ-ધ્યાનના પહેલા બે પાયાના અધિકારી છે. એથી આગળના બે પાયાના અધિકારી તા 'જિન 'જ છે. 'ધ્યાન' એ આભ્યંતર તપના એક પ્રકાર છે અને એ તપ કર્મની નિજરા માટે ઉપયોગી છે.

ચારિત્રના પાંચ પ્રકાર છે, તેમાં જે જીવેામાં લાેભના અતિસૂક્ષ્મ અંશ સિવાય ભાકીના ઠાેઇ પણ કષાયાના જરા થે ઉદય નથી તેવા જીવા 'સૂક્ષ્મ સંપરાય' ચારિત્ર પાળે છે. એએા દસમે ગુષ્ણસ્થાને છે. જે મહાનુભાવામાં લાભના અંશ પછ્ ઉદયમાં નથી એએ તા આ ચારિત્ર કરતાં ચડિયાતું એવું 'યથાખ્યાત--ચારિત્ર' યાને 'વીતરાગ---ચારિત્ર' પાળે છે અને એ જીવામાં ઉપર્શું ક્રત દસ વર્ગા પૈકી છેલ્લા ચાર વર્ગના જીવાના---ઉપશાંત-માહ, ક્ષપક, ક્ષીચુ-માહ અને જિનના સમાવેશ થાય છે. એ ચાર વર્ગના મહાનુભાવા કર્મની નિર્જરા કરવામાં એકેકથી અસંખ્યગણા ચડિયાતા છે.

સન્**તુલન અને મૌલિકતા**—આ લેખ હું હવે પૂર્ણ કરું તે પૂર્વ એ પ્રક્ષ રજૂ કરું છું :—

(૧) તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં જે દસ વર્ગા દર્શાવાયા છે તેને લગતા સ્પષ્ટ પાઠ કેઇ મૌલિક આગમમાં છે ?

(૨) જે ન જ હાેય તાે આ તત્ત્વાર્થ સૂત્ર કરતાં પ્રાચીન એવી ક્રાઇ કૃતિમાં છે ?

આનેા ઉત્તર અત્યારે તેા હું એ આપું છું કે કાેઇ મૌલિક આગમમાં સીધેસીધા દ્રસ વર્ગ ગણાવાયેલા જણાતા નથી પરંતુ આને મળતાે પાઠ આયાર ( સુય. ૧, અ. ૪, ઉ. ૧ )ને અંગેની નિજ્જુત્તિમાં બેવાય છે. આ રહ્યો એ પાઠ :----

"सम्मत्तुवत्ती सावष य विरए अणन्तकम्मंसे ।

दंसणमोहक्खवप उवसामन्ते ब उवसन्ते ॥ २२३ ॥ खवप य खीणमोहे जिणे य सेढी मवे असंखिज्जा । तब्विवरीओ कालो संखिज्जगुणाइ सेढोय ॥ २२४ ॥ "

આ ગાયાએા વિષે વિશેષ વિચાર કરીએ તે પૂર્વે એ વાત સૂચવીશ કે આ નિજ્જુત્તિના કર્તા શ્રુતકેવલી ભદ્રબાહુસ્વામી જ હાય તાે ઉમાસ્વાતિએ આ ગાયાઓનાે ઉપયાેગ કર્યો હશે. જો

993

1

#### ૧૧૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

આ નિજ્જુત્તિ ઉમાસ્વાતિની રચના બાદ કાઇકે ચાેજી હાય તા એ ચાેજકે તત્ત્વાર્થસ્વના લાભ લીધા હશે કે કેમ તેના આંતમ નિર્ણય કરવા બાકી રહે છે કેમકે શિવશર્મસૂરિકૃત કઞ્મપયડિના 'ઉદય' અધિકારની અગિયાર ગુણબ્રેણિ રજૂ કરતી નિમ્નલિખિત ગાથા જેવું અન્ય સાધન પણ ઉપયાગમાં લેવાયું હોય:---

"सम्मत्त्पासावयविरष सञ्जोयणाविणासे य । दंसणमोहक्सवरो कसायडवसामगुवसन्ते ॥ ८ ॥ खगगे य खीगमोहे जिणे य दुविहे असंखगुणसेढो । उद्यो तवित्रवरीओ कालो संखेजजगुणसेढो ॥ ९ ॥"

શીલાંકસૂરિએ આયારની ટીકા (ભા. ૧, પત્ર ૧૬૦ આ)માં નિજ્જુ.ત્તની ઉપશું ક્રત બે ગાથા રજૂ કરતાં પહેલાં એવે ઉકલેખ કર્યો છે કે અન્ય પ્રકારે પણ સમ્યગ્દશન તેમ જ એ પૂર્વકનાં ગુણુસ્થાનકાના ગુણુ દર્શાવવા કહ્યું છે. એમણે સ્પષ્ટીકરણુરૂપે કહ્યું છે કે સમ્યક્ત્વની ઉત્પત્તિમાં અસંખ્યેયગુણી શ્રેણિ હાય. એ કેવી રીતે હાય તે દર્શાવવા એમણે કહ્યું છે કે એક કેાડાકાડી કર્માસ્થિતિથી કંઇક ન્યૂન સ્થિતિવાળા મિચ્યાદબ્ટિ-ગ્રન્થિક જીવા કર્મની નિજરાને આશ્રીને સમાન છે. ધર્મ પૂછવાની સંજ્ઞા જે જીવામાં ઉત્પન્ન થઇ છે તેઓ એ મિથ્યાદબ્ટિ જીવા કરતાં અસંખ્યેયગુણી નિજરા કરે છે. એમના કરતાં એનાથી અસંખ્યેય અસંખ્યેયગુણી નિર્જરા કરે છે. એમના કરતાં એનાથી અસંખ્યેય અસંખ્યેયગુણી નિર્જરા કરે છે. અના કરનાર જીવા નીચે મુજબ છે :---

(૧) ધર્મ પૂછવાની ઇચ્છા રાખી સાધુ પાસે જનાર.

( ૨ ) ક્રિયાવિષ્ટ ઐટલે કે જવાની ક્રિયામાં વ્યારૂઢ ઢાઇ પૂછતાે.

(૩) ધર્મ અંગીકાર કરવાની ઇચ્છા રાખનાર (પ્રતિપિત્સુ).

( ૪ ) ક્રિયાવિષ્ટ હાેઇ ધર્મ અંગીકાર કરતાે (પ્રતિપદ્યમાન).

( ૫ ) ધર્મને પામેલા ( પૂર્વ પ્રતિપન્ન ).

આમ સમ્યક્ત્વની ઉત્પત્તિ કહી.

વિસ્તાવિસ્તિ અને સવૈવિસ્તિને પણ આશ્રીને પ્રતિષિત્**યુ,** થતિપદ્યમાન અને પૂર્વપ્રતિપન્ન એ ત્રણ ત્રણ પ્રકાર ઘટે છે.'

સવૈવિરતિને પામેલા મહુષ્તુમાવ કરતાં 'મેહનીય' કર્મના આંશરૂપ અતંતાનુબાંધી કષાયને ક્ષય કરવાની ઇચ્છા રાખનાર અસખ્યેયગુણી નિર્જરા કરે છે એનાથી ક્ષપક, એનાથી અનન્તાનુબાંધી કષાયના જેણે ક્ષય કર્યો છે તે એમ ઉત્તરાત્તર ચડિયાતા જીવા દર્શાવતાં શીલાંકસૂરિએ જિન એટલે ભવસ્થ– કૈવલો એમ કહી એમના કરતાં શૈલેશી અવસ્થાએ પહેાંચેલા મહાનુમાવ અસંખ્યેયગુણી નિર્જરા કરે છે એમ પ્રતિપાદ્દન કર્યું છે.

એમ લાગે છે **કે શી**લાંકસૂરિના આ વક્તવ્યને ન્યાય-વિશારદ ન્યાયાચાર્ય યશાેવિજયગણિએ અ<sup>દ્</sup>યાત્મસારના પ્રથમ પ્રખન્ધના 'અધ્યાત્મસ્વરૂપ' નામના દ્વિતીય અધિકારમાં નીચે સુજબ ગૂંથી લીધું છે*:-*-

૧. દેશવિરતિને પામવાની ⊌ચ્છાવાળે⊧, દેશવિરતિને પ મતાે અને દેશવિરતિને પામેલા એમ સર્વાવેરતિને અગે પણ સમજવું ૧૧૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

" अत एव जनः पृच्छोत्पन्नसः भिपृच्छिषुः । साधुषार्श्वे जिगमिषुर्धमे पृच्छन् कियास्थितः ॥ ८ ॥ श्रतिपित्सुः सजन् पूर्वं प्रतिपन्नस्व दर्शनम् । आद्यो यतिश्च त्रिविधेाऽनन्तां शक्षपकस्तया ॥ ९ ॥ ह<sup>ु</sup>मेाइक्षपको मेाहरामकः शान्तमेाहकः । स्रपकः क्षीणमेाहश्च जिनेाऽयोगी च केवली ॥ १० ॥ यथाक्रमममी प्रोक्ता असङ्ख्यगुणनिर्ज्ञराः । यतितव्यमतेाऽघ्यात्मवृद्धये कल्याऽपि हि ॥ ११ ॥ "

અહીં ઐકેઠથી અસંખ્યગુણી નિર્જરા કરનારાના એકવીસઃ વર્ગનીચે મુજબ પડાયા છે :—

(૧) પ્રશ્ન પૂછવા માટે જેનામાં સંજ્ઞા ઉત્પન્ન થઈ છે તે, (૨) પૂછવાની ઇચ્છા ધરાવનાર, (૩) સાધુની પાસે જવાની ઇચ્છા રાખનાર, (૪) કિયામાં રહી ધર્મ પૂછતા, (૫) સમ્યગ્દર્શન પામવાની ઇચ્છા રાખનાર, (૬) સમ્યક્ત્વને પામતા, (७) સમ્યગ્દર્શને પામેલ, (૮-૧૦) ત્રણુ પ્રકારના શ્રાવકા, (૧૧-૧૩) ત્રિવિધ સાધુઓ, (૧૪) અનંતાનુબંધી કષાયરૂપ માહનીય કર્મના અંશના ક્ષપક, (૧૫) દર્શનમાહના ક્ષપક, (૧૬) માહના ઉપશામક, (૧૫) ઉપશાંતમાહ, (૧૮) ક્ષપક, (૧૯) ક્ષીણુમાહ, (૨૦) જિન (સ્પાગી કેવલી) અને (૨૧) અપાગી કેવલી.

અંતમાં હું વાચક ઉમાસ્વાતિને અંગે એટલું જ કહીશ કે આગમામાંના છૂટાછવાયાં સૂક્તરૂપ મૌક્તિકાને એકત્રિત કરી તેની સુંદર ગૂંથણીરૂપે સુક્રતાવલી તૈયાર કરવા ઉપરાંતનું મહત્ત્વ- પર્લું કાર્ય કે જે એમની પ્રતિભાનું દ્યોતક છે તે પણ એમબે કર્શું છે–એમણે કેટલીક નવીન બાબતાે પણ આપજીને આ સુક્તાવલી દ્વારા આપી દ્વાય એમ લાગે છે. એથી એમને હું "ઉત્તમ <sup>૧</sup>સંગ્રહકાર" કહી સંતાેષ ન માનતાં એમનાે નિ**ટેંશ** 'જ્ઞાનવિભૂતિ' તરીકે કરી આ લેખ પૂર્ણ કર્રુ છું.

- જે. ધ. પ્ર. ( પુ. ૪૪, અં. ૩-૪ અને ૫ )

#### 'આજકાલ આ શબ્દ પ્રતિભાસ પત્ર લેખકાને માટે તેએદ્વેધી જના તરફથી પ્રચલિત કરાતા જોવાય છે.

# [ ७ ]

# કર્મનું પ્રાઅલ્ય અને પુરુષાર્થ

જૈન દર્શન પ્રમાણે પ્રત્યેક કાર્યની સિદ્ધિ પાંચ કારણોનક ઉપર આધાર રાખે છે. એ પાંચ કારણો રુમ્મઇયયથ્થુ ( કાંઢ 3, ગા. પરૂ )માં તાર્કિકરત્ન સિદ્ધસેન દિવાકરે નીચે મુજબ્દ દર્શાવ્યાં છે :--

### "कालो सद्दाव नियई पुव्वकयं पुरिस कारणेगन्ता। मिच्छत्तं ते चेवा(व) समासओ होन्ति सम्मत्तं॥ ५३॥"

કર્મનું પ્રાયશ્ય મર્ચાદિત છે – એના અખાંડત સામ્રાજ્ય માટે કચાર ચં અવકાશ હતા નાંહ અને કદી અવકાશ મળનાર નથી કેમકે કાર્મણ વર્ગણા રવતંત્ર રીતે કાઇ પણ જીવને જરા જેટલી પણ હેરાન કરી શકે તેમ નથી. એ તા ભયારે સંસારી આત્મા એનુ ચુહણુ કરી પાતાની સાથે મેળવે પછી જ એ પાતાનું જોર બતાવી શકે. આ સંબધમાં આપણે એક ઉદાહરણ ાવચારીશું. એક શીશીમાં માદરા હાય પણ એ જ્યાં સુધી એનું પાન ન કરાય ત્યા સુધી એ કંઇ ખરાબી કરી શક નાંહ. ાવશેષમાં કર્મ હદયમાં આવ્યા બાદ જ પાતાના પરંચા બતાવી શકે, નાંહ કે એ સત્તામાં-સિલ્લકમાં હાય ત્યારે.

અશુભ કર્મના કટુ ફળ ભાેગવવામાં અને કર્મના સંક્રમણમાં અને નવાન કર્મ નહિ અધાય તેની તકેદારી રાખવામાં પુરુષાર્થને સ્થાન છે. જેન દર્શનના પ્રાણરૂપ કર્મસિદ્ધાન્તના અધકચરો કે ઉપરછલ્લા અભ્યાસ કરનાર લલે એમ માને કે કર્મરાજા આગળ આપણે લાચાર છીએ – એ જે નાચ નચવે તે આપણે મૂંગે માઢે સહન કરવાના છે – આપણે એ મુંઝવી નાંખે તેમ છે પરંતુ આ સિદ્ધાન્તના ચથાર્થ અને પરિપૂર્ણ અભ્યાસી તા અશુસ કર્મના વિપાકને પૂરતા ધૈર્યથી – સાચી સમતાથી સહન કરે અને નવીન અશુસ કર્મ ન ખંધાય તેની પૂરેપૂરી કાળજી રાખવા પૂરતા પૂરેપૂરા પુરુષાર્થ કરે. આ ઉપરાંત કર્મના સંક્રમણ માટે પણ પાતાથી બનતું કરે.

## [ < ]

# કર્મદલિકાનું વિભાજન

કર્મના ભાધ — છવાના સંસારી અને મુક્ત એ છે પ્રકારા છે. મુક્ત છવાને પુદ્ગલ સાથે કરોા સંબંધ ગ્થી જયારે સંસ રી છવની વાત ન્યારી છે. ચૌદમા ગુણુસ્થાને આરૂઢ થયેલા કેવલ-રાાનીને કાેઇ પણ કર્મના બંધ હાેતા નથી. એની પૂર્વેનાં ગુણુસ્થાના માં રહેલા જીવાને આઠ પ્રકારનાં કર્મમાંથી પાત-પાતાના ગુણુસ્થાન અનુસાર કર્મ - પ્રકૃતિને ા સમયે સમયે બંધ હાય છે. 'આયુષ્ક' કર્મના બંધ સ દા હાેતા નથી. એ તા ચાલુ જીવન દરમ્યાન એક જ વાર બંધાય છે. આથી કવાયોથી કલુષિત જીવ એ સિવાયના પ્રસ'ગે સાત મૂલ-પ્રકૃતિએા બાંધે છે. એ વેળા એ 'સપ્તવિધ બંધક ' તરીકે આેળખાય છે. 'આયુષ્ક' કર્મના બંધ જયારે એ કરે છે ત્યારે એ કાર્ય એ આંતર્ગુહ્ત સુધી કરે છે અને એ દરમ્યાન એ અન્ય સાત પ્રકૃતિએા પણ બાંધે છે. એ વખતે એને 'અષ્ટવિધબ ધક ' તરીકે આેળખાવાય છે.

છવ આઠે કર્મ-પ્રકૃતિઓનો બધ કરે એ સમયે એ જે કર્મનાં દલિકા અર્થાત્ દળિયાં ગ્રહુણુ કરે છે તે આઠ ભાગમાં વહેંચાઇ જાય છે અને 'આશુષ્ક' કર્મ સિવાયની સાત પ્રકૃતિઓના એ ખધ કરતી વેળા જે કર્મનાં દલિક એ ગ્રહુણુ કરે છે તે સાત ભાગમાં વહેંચાઇ જાય છે.

દસમા ગુણુસ્થાનમાં રહેલાે જીવ 'આગ્રુષ્ક' કર્મ અને 'માહનીય' કર્મ એ બે સિવાયની છ મૂલ–પ્રકૃતિએા બાંધે છે. <sup>-</sup>એ સમયે એને 'ષડ્વિધબ'ધક' કહે છે. એણે બ્રહણ કર**લાં કર્મનાં** દ્રલિકાે છ ભાગમાં વ**હે** ચાઇ જાય છે.

૧૧માથી ૧૩મા સુધીનાં ગુણુસ્થાનામાં કેવળ 'વેઢનીય'કર્મના જ સંસારી જીવ બધ્ધ કરે છે એટલે એ સમયે એ 'એકવિધબધર્ધ છે. એણે જે કર્મનાં દલિકાે ગ્રહુણુ કરેલાં હાેય તે સમગ્રપણે 'વેઢનીય' કર્મને ફાળે જાય છે. એ એક જ કર્મંરૂપે પરિણુમે છે.

અૂલ-પ્રકૃતિઓના હિસ્સાનાે ક્રમ—અનેકવિધ વિચિત્રતાથી વિભૂષિત એક જ અધ્યવસાય વડે ' અષ્ટવિધઅ'ધક ' જીવ જે દલિકાે ગ્રહણ કરે છે તેના આઠ પ્રકૃતિઓને નીચે સુજળ હિસ્સા મળે છે ઃ—

(૧) 'આશુષ્ક' કર્મના હિસ્સા સૌથી થાેડા છે ક્રેમકે આકીની મૂલ-પ્રકૃતિએાની સ્થિતિને હિસાબે એની સ્થિતિ અલ્પ છે.

(૨) 'આચુષ્ક' કર્મ કરતાં 'નામ' કર્મ અને 'ગાેત્ર' કર્મને વધારે હિસ્સાે મળે છે કેમકે 'આચુષ્ક' કર્મની સ્થિતિ અહુમાં બહુ તાે ૩૩ સાગરાેપમની છે જ્યારે આ બંને કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ વીસ પ્દાેટી દાેટી સાગરાેપમની છે. આ બંને કર્મની સ્થિતિ સરખી હાેવાથી બંનેને સરખાે હિસ્સાે મળે છે.

(૩) જ્ઞાનાવરથુ, દર્શાનાવરથુ, અને અતરાય એ ત્રણે મૂલ–પ્રકૃતિઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સરખી છે. એ ત્રીસ કાેટી કાેટી સાગરાેપમની છે. આથી કરીને આ ત્રણે મૂલ-પ્રકૃતિને

૧. 'કાટી' કહેા કે 'કાટિ' તે એક જ એતા અર્થ એક કરાડ છે.

૧૨૨ કમંસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

જે સરખાે હિસ્સા મળે છે તે 'નામ' કર્મ અને 'ગાૈત્ર' કર્મના હિસ્સા કરતાં અધિક છે.

(૪) આઠે કર્મોમાં 'માેહનીય' કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ સૌથી વધારે છે. એ સિત્તેર કાેટી કાેટી સાગરાેપમની છે. આને લઇને એના હિસ્સાે જ્ઞાનાવરણાંદિ ત્રણે મૂલ–પ્રકૃતિએા કરતાં અધિક હેઃય અને છે એ સ્વાભાવિક છે.

(૫) વેદનીય-કમ`ના હિસ્સા સૌથી વધારે છે, જોકે એની ઉત્કૃષ્ટ સ્મિતિ 'માહનીય' કમેં કરતાં વધારે નથી. એ ત્રીસ કાેટી કેાટી સાગરાપમની એટલે કે જ્ઞાનાવરણાદિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જેટલી જ છે.

આ પ્રમાણે જે ભેદ પડે છે તેનું કારણ <sup>૧</sup>કર્મગ્રન્થકારાએ એમ દર્શાવ્યું છે કે 'વેદનીય' કર્મને અધિક પ્રમાણમાં પુદ્દગલ મળે તા જ એ પાતાનું કાર્ય કરવા સમર્થ અને છે. દલિક અલ્પ હાેય તા એ દારા સુખ કે દુઃખના સ્પષ્ટ અનુસવ થઈ શકતા નથી.

નેમિચન્દ્રે ગાેમ્મટસારના કમ્મ-કંડ (કર્મ-કાંડ)ની ૧૯૩મી ગાથામાં 'વેદનીય' કર્મ'નેા હિસ્સાે સૌથી વિશેષ શા માટે છે એના ખુલાસાે એમ કર્યો છે કે સુખ અને દુ:ખને લઇને વેદનીય કર્મની ખૂબ નિર્જરા થાય છે અર્થાત્ દરેક સંસારી છવ પ્રતિસમય સુખ કે દુ:ખ લાેગવે છે. એથી 'વેદનીય' કર્મના ઉદય પ્રતિસમય થાય છે અને એને લીધે એની નિર્જરા પણ પુષ્કળ પ્રમાણમાં થાય છે. આ કારણને લઇને એનું દ્રવ્ય

૧. જુએ દા. ત. દેવેન્દ્રસરિ. જુએ સથગ (ગા. ૮૧).

**રૂપરેખા**

બીછ બધી મૂલ-પ્રકૃતિએા કરતાં અધિક છે એમ નિદેશાયું છે. આ ઉપરથી તાે કઇ મૂલ-પ્રકૃતિના હિસ્સાે કાેના કરતાં અધિક છે-એના શાે કમ છે એટલું જ જાણી શકાય છે પરંતુ એ કેટલાે અધિક છે તે જાણવું બાકી રહે છે. એ માહિતી ઉપર્શુક્ત કમ્મ-કંડની લ્પમી ગાથાને આધારે હું અહીં રજૂ કરું છું ઃ---

ગાગ્મટસારમાં હિસ્સાના હિસાબ—બહુભાગના સરખા આઠ ભાગ કરવા પછી આઠે કર્માને એકેક ભાગ આપવા. શેષ રહેલા એક ભાગના ફરીથી બહુભાગ કરવા અને એ બહુભાગ માટા હિસ્સાવાળા કર્મને આપવા.

આ રીતિ અનુસાર એક સમયમાં જેટલાં કર્મ-પુદ્દગલ-દ્રવ્યને ખંધ થાય છે તેની સંપ્યાને આવલોનાં અસંખ્યાતમા ભાગે ભાગવી. એથી જે જવાબ આવે તેટલા ભાગ જુદા રાખવા. બાઠી રહેલી સંખ્યાના બહુભાગના આઠ સરખા ભાગ કરી આઠે ઠરેોને એકેક ભાગ આપવા. શેષ એક ભાગને ફરીથી આવલીના અસં-ખ્યાતમા ભાગે ભાગવા. પછી એક ભાગ અલગ રાખી બહુભાગ 'વેદનીય' કર્મને આપવા કેમકે એના (હરસા સૌથી માટે છે. શેષ રદેલા એક ભાગની ફરીથી આ પ્રમાણે વ્યવસ્થા કરવી. આમ આ કાર્ય 'આચુલ્યક' કર્મને હિસ્સા મળે ત્યાં સુધી ચાલુ રાખવું. આ હઠીકત બરાબર સમજાય તે માટે આપણે એક અસત્-કલ્પનારૂપ <sup>૧</sup>ઉદાહરણ વિચારીશું. ધારા કે એક સમયમાં જે કર્મ-પુદ્દગલ-દ્રવ્યના ખંધ થાય છે તેની સ'ખ્યા રપ૬૦૦ની ૪

## ૧૨૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

વડે ભાગતાં જવાબ ૬૪૦૦ આવે છે. આ એક ભાગ છે. એને જુદા રાખવા એટલે ૨૫૬૦૦–૬૪૦૦ અર્ધાત્ ૧૯૨૦૦ જેટલા બહુભાગ બાકી રહેશે. એના આઠ સરખા ભાગ કરતાં દરેક ભાગતું પ્રમાથુ ચાવીસસા ચાવીસસા આવે છે. આથી દરેક કર્મને કાળે ચાવીસસા ચાવીસસા જેટલાં દ્રવ્ય આવશે.

શેષ રહેલાે એક ભાગ જે ૬૪૦૦નાે છે તેને ચારે ભાગતાં ૧૬૦૦ આવે છે. એ ૧૬૦૦ ૬૪૦૦માંથી ખાઢ કરતાં ખહુભાગ ૪૮૦૦નાે આવે છે. આ 'વેઢનીય' કમ<sup>િ</sup>ના હિસ્સાે છે.

રોષ રહેલા ૧૬૦૦ની સંખ્યાવાળા ભાગને ચારે ભાગર્તા જ્યવાબ ૪૦૦ અને છે. ૧૬૦૦માંથી આ ભાગ બાદ કરતાં ૧૨૦૦ રહે છે. એ બહુમાગ 'મેહનીય' કર્મના હિસ્સાે છે.

શેષ રહેલ ૪૦૦ને ચારે ભાંગતાં જવાબ ૧૦૦ આવે છે. ૪૦૦માંથી આ ૧૦૦ બાદ કરતાં ૩૦૦ રહે છે. એ અહુસાગનેા માલિક એક નહિ પણ ત્રણ છે. આથી એના ત્રણ સરખા ભાગ કરવા ઘટે તેમ કરતાં સાે સાેની સંખ્યા આવે છે. આટલા પ્રમાણુનું દ્રગ્ય જ્ઞાનાવરથુ, દર્શનાવરથુ અને આંતરાયને ફાળે જાય છે.

રોષ શ્હેલ ૧૦૦ને ચાર વડે ભાગતાં જવાબ ૨૫ - આવે છે. ૧૦૦માંથી આ ૨૫ બાદ કરતાં ૭૫ બાકી રહે છે. - એ બહુસાગના 'નામ' કર્મ અને 'ગાેત્ર' કર્મ એમ બે માલિક છે.

૧ જુઓ દેવેન્દ્રસરિકૃત સયગ (ગા. ૭૯-૮૦)નું હિંદી દિપ્પથુ (પૂ. ૨૨૫-૨૨૬ ). આથી એના બે સરખા ભાગ કરવા. તેમ કરતાં એ દરેકને ફાળે ૩૭ફ દ્રવ્ય આવે છે.

હવે શેષ ભાગ ૨૫ના છે અને હવે ફક્ત 'આગ્રુષ્ક' કર્મજ ભાકી રહેલું છે તા એ એને આપવા.

આ હિસાબે પ્રત્યેક કર્મના ફાળાે નીચે સુજઅના ચવા જાય છે :---

| વેદનીય | માહનીય            | જ્ઞાનાવરણુ      | દર્શનાવરણ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|--------|-------------------|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2800   | २४००              | 2800            | 2800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 8600   | १२००              | 900             | ٩٥٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|        | -                 |                 | Contraction of the Contraction o |
| ७२००   | 3400              | २५००            | રૂપ૦૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| અંતરાય | નામ               | ગાત્ર           | આયુષ્ક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 2800   | २४००              | २४००            | 2800                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 900    | 30 <mark>१</mark> | ૩७ <del>ફ</del> | રપ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -      |                   |                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| २५००   | ૨૪૩૭ <del>૧</del> | ૨૪૩૭            | ર૪૨૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |

આ એક અસત્કલ્પના છે એટલે કરેક કર્મને ફાળે જે દ્રવ્ય આવે છે તે ઉપરથી એકેકેનું પ્રમાણ નક્કી ન કરાય એટલે કાઈ 'માહનીય' અને 'વેદનીય' એ બે કર્મના ફાળા જોઇ એકને બીજા કરતાં અડધું મળે છે એવું અનુમાન દારે તેા તે એની બૂલ છે. "૧૨૬ કર્મા સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

ઉત્ત≀–પ્રકૃતિઓના હિસ્સા–- કર્મદલિકને જે જે હિરસેા મૂલ−પ્રકૃતિએાને મળે છે તે તેા એની ઉત્તર-પ્રકૃતિએાને ફાળે જાય છે કેમકે ઉત્તર પ્રકૃતિએાને બાજી પર રાખતાં મૂલ–પ્રકૃતિઓાનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ જ કચાં છે ?

જે ઉત્તર-પ્રકૃતિએા કર્મ-દલિકના ગ્રદ્રણુના સમયે બંધાતી ૈંહાય તેને જ હિસ્સાે મળે છે પરંતુ જે બંધાતી નથી એને કશાે હિસ્સાે મળતાે નથી કેમકે હિસ્સાે મળવાે એનું જ નામ 'બંધ ' છે અને હિસ્સાે ન મળવાે એનું નામ 'અત્રંધ' છે.

આઢ મૂલ-પ્રકૃતિઓના એ વર્ગ છે : (૧) ઘાત-કર્મ અને અઘાતિ કર્મ. ઘાતિ-કર્મની ઉત્તર-પ્રકૃતિઓના એ પેટાવર્ગ છે : (૧) સર્વધાતિની અને (૨) દેશવાતિની. ઘાતિ-કર્મોને ફાળે જે કર્મદલિક આવે છે તે સર્વઘાતિની તેમ જ દેશઘાતિની એવી ઉત્તર પ્રકૃતિઓમાં વહેંચાઇ જાય છે.

આઠે મૂલ–પ્રકૃતિએા પૈકી પ્રત્યેક પ્રકૃતિમાં જે સ્તિગ્ધત્તર પરમાણુએા છે તે થાેડા છે તે પાેતપાેતાની મૂલ–પ્રકૃતિના પરમાણુનો સંખ્યાના અનંતમા ભાગે છે. એ સ્તિગ્ધતર પરમાણુઓ જ સર્વધાતિની પ્રકૃતિને માટે ચાેગ્ય છે. સવંઘાતી રસથી ચુક્ર્ત એ અનંતમા ભાગ બાજુ પર રખાતાં અવશિષ્ટ રહેલાં દલિકા જે દેશઘાતી રસથી ચુક્ર્ત છે તે તે સમયે બંધાતી પ્રકૃતિએામાં વહેંચાઇ જાય છે.

'જ્ઞાનાવર**ણુ' કર્મ'ની પાંચ ઉત્તર–પ્રકૃતિએા છે. તેમાં કેવલ-**્રજ્ઞાનાવરણુ એ એક જ સવ<sup>°</sup>ઘાતિની પ્રકૃતિ છે જયારે ખાકીની -ચાર તેા દેશઘાતિની છે. જે કર્મ–ઢલિક જ્ઞાનાવરણુને ભાગે -આવે છે એના અન**ંતમા ભાગ સર્વ**ઘાતી રસથી ચુક્ત છે એટલે ઐ કેવલ–જ્ઞાનાવરણુને જ ભાગે જાય છે જ્યારે ખાકી જે એનાથી વધારે દેશઘાલી રસથી ચુક્ત દ્રવ્ય રહ્યું તે ખાકીની ચાર દેશઘાતિની પ્રકૃતિએાને ન્યૂનાધિક પ્રમ∖ણુમાં મળે છે.

'દર્શનાવરથુ' કર્મની નવ ઉત્તર–પ્રકૃતિએા છે. તેમાં કેવલ-દર્શનાવરથુ અને પાંચે પ્રકારની નિદ્રા એ છ પ્રકૃતિએા સવૈદ્યાતિની છે જ્યારે બાકીની ત્રથુ દેશઘાતિની છે. 'દર્શનાવરથુ' કર્મના ફાળે જે દ્રવ્ય આવે છે-જે 'દર્શનાવરથુ' કર્મ'રૂપે પરિથુમે છે તેના અનંતમા ભાગ છ સર્વધાતિની ઉત્તર પ્રકૃતિઓને મળે છે જ્યારે આવશિષ્ટ ભાગ ત્ર**થુ** દેશઘાતિની પ્રકૃતિઓમાં એાછે-વત્તે અંશે વહેંચાઇ જાય છે

'વેદનીય' કર્મની એ ઉત્તર-પ્રકૃતિએા છે પણ એ બંને પરસ્પર વિરાષ્ટ્રી છે એટલે સમકાળે બંને બધાતી નથી કિન્તુ ગમે તે એક જ બંધાય છે. આથી 'વેદનીય' કમ<sup>6</sup>ને મળેલાે હિક્સા એ બંધાતી એક જ ઉત્તર-પ્રકૃતિને સર્વાંરો મળે છે.

'માહનીય' કર્મને ફાળે જે દ્રવ્ય આવે છે તેના અન તમા ભાગ સર્વધાતી રસથી ગુક્ત છે અને આકીના તા દેશઘાતી રસથી ગુક્ત છે.સર્વધાતી રસવાળા ભાગ દર્શન-માહનીય અને ચારિત્ર-માહનીય એ બ નેને મળે છે દર્શન-માહનીય પ્રકૃતિના સમ્યક્ત્વ, મિથ્યાતત્વ અને મિશ્ર એમ ત્રણુ પ્રકારા છે ખરા છતાં એના તમામ હિસ્સા મિથ્યાત્વને જ મળે છે જ્યારે ચારિત્ર-માહ-નીયના હિસ્સા ચાર 'સંજવલન' કથાયાને છેાડીને બાકીના બાર કથાયામાં ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં વહે ચાઇ જાય છે.

'માેહનીય' કર્મ ને જે દેશઘાતી રસથી ચુક્ત દ્રવ્ય મળ્યું હોય છે તે સંજવલનરૂપ કષાય–માેહનીય અને નેા-કષાય

#### ૧૨૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થેહ

માહનીય એ બંને દેશઘાતિની ઉત્તર-પ્રકૃતિઓને મળે છે. 'સ'જવલન-કષાય' માહનીયના હિસ્સા સંજવલન-કાેધ ઇત્યાદિ ચારેમાં ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં વહેંચાઇ જાય છે. ના-કષાય-માહનીયના હિસ્સાના પાંચ ભાગ પડાય છે. એક ભાગ ત્રણ વેદામાંથી એ સમયે બંધાતા એક વેદને, હાસ્ય અને રતિ એ યુગલ તથા શાેક અને અરતિ એ અન્ય યુગલ એમ જે બે યુગલાે છે તે પૈકી એ સમયે બંધાતા એક યુગલને-એ બે પ્રકૃતિઓને તેમ જ ભય અને જગુપ્સા એમ પાંચ દેશઘાતિની ઉત્તર-પ્રકૃતિઓને મળે છે કેમકે અન્ય પ્રકૃતિઓના બંધના અભાવ છે. કહેવાની મતલબ એ છે કે એકીસાથે એક જ વેદ બંધાય છે. એવી રીતે હાસ્ય અને રતિને બંધ થતાે હાય તા એની પ્રતિ-પક્ષિણીરૂપ શાેક અને અરતિ એ બે ઉત્તર-પ્રકૃતિઓના બંધ હેતો નથી.

'નામ' કર્મ'ને ફાળે આવેલું દ્રવ્ય નીચે સુજઅની ઉત્તર– પ્રકૃતિઓમાંથી જે એક સમયમાં બધાય છે તેમાં ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં વહેંચાઇ જાય છે ઃ––

(૧) ગતિ, (૨) જાતિ, (૩) શરીર, (૪) અંધન, (૫) સંઘાતન, (૬) સંહનન, (૭) સંસ્થાન, (૮) અંગાપાંગ, (૯) આનુપૂર્વી, (૧૦) ગંધ, (૧૧) વર્ણ, (૧૨) રસ, (૧૩) સ્પર્શ, (૧૪) અગુરુલઘુ, (૧૫) પરાઘાત, (૧૬) ઉપઘાત, (૧૭) ઉચ્છવાસ, (૧૮) નિર્માથ, (૧૯' તીર્થંકર, (૨૦) આતપ. (૨૧) ઉદ્દ્યોત, (૨૨) વિદ્યાયાગતિ, (૨૩-૩૨) ત્રસ-દશક અને (૩૩-૪૨) સ્થાવર-દશક.

વર્ણ-ચતુષ્કમાં વ**હે ચણી** – વર્ણ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શને કાળે જેટલું જેટલું દ્રબ્ય આવે છે તે તે દ્રબ્ય વર્ણના પાંચ, રસના પાંચ, ગંધના બે અને સ્પર્શના માઠ એમ અવાંતર લેદોવાળી પ્રકુ-તિએાને ભાગે જાય છે એટલે કે વર્ણુને જે દ્રવ્ય મળ્યું હાેય તેના પાંચ હિસ્સા પડાય છે અને રસ વગેરે માટે પણુ એ જ જાતની વ્યવસ્થા છે.

શરીર અને સંઘાત આશ્રીને વહેંચણી—પાંચ જાતનાં શરીરા પૈકી સમકાળે ત્રણુ કે ચાર શરીરનેા બંધ થાય છે. ત્રણુ શરીરાના બંધ માટે નીચે મુજબ બે વિકલ્પ છે :---

(૧) ઔદારિક, (૨) તૈજસ અને (૩) કાર્મા છુ.

(૨) વૈક્રિય, (૨) તૈજસ અને (૩) કાર્મઘુ.

આમ છે વિકલ્પા પૈકી ગમે તે એક અનુસાર ત્રણ શરીર અને ત્રણ સંઘાતના એકીસાથે બંધ થાય છે. એથી શરીરને મળેલા હિસ્સાના ત્રણ ભાગ ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં પડે છે અને સંઘાત માટે પણ એમ જ બંને છે. જે ત્રણ શરીરને બદલે ઐાદા-રિક, આહારક, તૈજસ અને કાર્મણ એ ચાર શરીરના અને સંઘાતના સમકાળે બંધ થાય તા શરીરના તેમ જ સંઘાતના હિસ્સાના પણ ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં ચાર ચાર ભાગ પડે છે.

બંધનના હિસ્સાના ભાગ- ' બંધન ' નામ-કર્મને ફાળે જે હિસ્મા આવ્યા હાય તેની વહેંચણી છે રીતે સંભવે છે. જો ત્રણ શરીરાના બંધ હાય તેા એ હિસ્સાના ન્યૂનાધિક પ્રમાણુમાં સાત ભાગ પડે છે અને જો ચાર શરીરાના બંધ હાય તા એના ન્યૂનાધિક પ્રમાણુમાં અગિયાર ભાગ પડે છે કેમકે બંધનના એકંદર 'પંદર પ્રકારા છે.

૧. જુએ પ્ર ૧૩૮.

# ૧૩૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

અન્ય નામ-પ્રકૃતિઓના હિસ્સાની અખંડિતતા – વર્ણુ ચતુષ્ક, શરીર. સંઘાત અને બંધન એ પ્રકૃતિએ સિવાયની અવશિષ્ટ પ્રકૃતિઓને જે જે હિસ્સા મળ્યા હાય છે તે તે અખંડ ભાગવે છે કેમકે ગતિ વગેરેના જે ભેંકા પડે છે તે પરસ્પર વિરાધી હાવાથી તેના સમકાળે બંધ ચના નથી. કહેવાની મતલબ એ છે કે જોકે ગતિના ચાર પ્રકાર છે છતાં એકીસાથે તા એમાંથી ગમે તે એક જ ગતિના બંધ શકથ છે. એવી રીતે જાતિ, સંસ્થાન અને સંહનન માટે સમજી લેવું. વળી ત્રસ-દશક અને સ્થાવર-દશક પરસ્પર વિરાધી છે એટલે ત્રસ-દશકના બંધ હાેય ત્યારે સ્થાવર-દશકના ન જ હાેય અને એવી રીતે સ્થાવર-દશકના હાેય ત્યારે ત્ર બ્ર-કથકના ન જ હાેય.

'ગેાત્ર' કર્મની એ ઉત્તર-પ્રકૃતિઓ છે ખરી પરંતુ એક સમયમાં તા બેમાંથી ગમે તે એકના જ બંધ હેાઈ શકે છે. આથી 'ગાેત્ર' કર્મને ફાળે આવેલું દ્રવ્ય એની જે ઉત્તર-પ્રકૃતિ બંધાતી હાેય તેને સર્વાંશે મળે છે. આમ આ હકીકત 'વેદનીય' કર્મના હિસ્સાની વહેંચણી સાથે મળતી આવે છે.

'અન્તરાય' કર્મની પાંચ ઉત્તર પ્રકૃતિએા છે અને એ બધી ચે ધ્રુવબ ધિની હાેવાથી એ પાંચે સમકાળે સદા બંધાય તેમ છે. આથી 'અંતરાય' કર્મને મળેલા હિસ્સા આ પ.ચે ઉત્તર-પ્રકૃતિમાં ન્યૂનાધિક પ્રમાણુમાં વહેંચાઇ જાય છે.

'આયુષ્ક' કમે**ની ચાર** ઉત્તર-પ્રકૃતિએા છે પણ બંધ તા એકોવખતે ગમે તે એકના જ હાેય છે. આથી 'આયુષ્ક' કમના હિસ્સા બંધાતી એક જ પ્રકૃતિને સર્વાંશે મળે છે અને આમ એ 'વેદનીય' કમેં અને 'ગાેત્ર' કર્મ સાથે સમાનતા ધારણ કરે છે. ચતાંતર — ગાગ્મટસારમાં કમ્મકંડમાં પણુ એ બાબત છે અરી કે ઘાતિકર્માને જે દ્રવ્ય મળે છે તેના અનંતમા ભાગ સર્વધાતી રસથી ચુક્ત એટલે સર્વધાતી દ્રવ્ય છે અને બાકીના દેશઘાતી રસથી ચુક્ત યાને દેશઘાતી છે અને એ બહુભાગ છે. આમ બેકે આ બાબતમાં ગામ્મટસાર અને સયગ મળે છે ચરંતુ કમ્મકંડ પ્રમાણે તા સર્વધાતી દ્રવ્ય કેવળ સર્વધાતિની ચકૃતિઓને જ ન મળતાં દેશઘાતિની પ્રકૃતિઓને પણુ મળે છે. આમ અડીં મતાંતર છે. બાકી દેશઘાતી દ્રવ્ય દેશઘાતિની જ પ્રકૃતિઓને મળે છે એ બાબતમાં તા બને સંપ્રદાયા સમાન બાન્યતા ધરાવે છે.

દિગંબરીય હિસાબ— ઉપશું કત મતલેઢને લઇને ઉત્તર– પ્રકૃતિએાના હિસ્સાની બાબતમાં શ્વેતાંબરીય સંપ્રદાયથી દિગંબરીય સંપ્રદાય જે જુદાે પડે છે તે વહેંચણીની રીત નીચે પ્રમાણે દર્શાવે છે :-

'ત્રાનાવરણ' કર્મના સર્વધાતી દ્રવ્યને આવલીના અસંખ્યા-તમા ભાગે ભાગવા. જે જવાબ આવે તેટલી સંખ્યા એમાંથી આદ કરતાં જે બહુભાગ રહે તે આ કર્મની પાંચે ઉત્તર-પ્રકૃતિઓને આપવે. બાદ કરાયેલા ભાગને આવલીના અસ'ખ્યાતમા ભાગે ભાગવા અને જે જવાબ આવે તે બાદ કરતાં બહુભાગ સહે તે મતિ-જ્ઞાનાવરણને આપવા. શેષ એક ભાગને ફરીથી આવલીના અસંખ્યાતમા ભાગે ભાગવા અને જે બહુભાગ આવે તે ઝુત-જ્ઞાનાવરણને આપવા. આ પ્રમાણે જે બહુભાગ આવે તે અનુક્ર મે અવધિ-જ્ઞાનાવરણને અને મનઃપર્યવ-જ્ઞાના-વરણને આપવા. શેષ એક ભાગ કેવલ-જ્ઞાનાવરણને આપવા.

#### ૧૩૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખાં અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

મતિ–જ્ઞાનાવરાષ્ટ્રને જે પ**હેલાં** ભાગ મળ્યેા હતા તેમાં પાછળથી મળેલાે ભાગ ઉમેરતાં એ એના સર્વધાતી દ્રવ્ય પૂરતાે હિસ્સાે પૂરા થાય છે

'જ્ઞાનાવરણુ' કર્મનું જે દેશઘાતી અહુભાગ દ્રવ્ય છે તે કેવલ-જ્ઞાનાવરણુને તેા મળે નહિ કેમકે એ સર્વધાતિની પ્રકૃતિ છે એટલે એ દ્રવ્ય મતિ-જ્ઞાનાવરણુ આદિ ચાર પ્રકૃતિઓમાં ઉપર મુજબ વહેંચાય છે અર્થાત્ સૌથી પ્રથમ દેશઘાતી દ્રવ્યને આવલીના અસંખ્યાતમા ભાગે ભાગવા. પછી એક ભાગ જુદે રાખી જે બહુભાગ રહે તેના ચાર ભાગ કરવા ઇત્યાદિ. આ વ્યવસ્થા મતિજ્ઞાનાવરણુ, શ્રુતજ્ઞાનાવરણ, અવધિજ્ઞાનાવરણુ અને મનઃપર્યંવજ્ઞાનાવરણુને અનુક્રમે લાગુ પાડવો.

'દર્શનાવરથ્યુ' કર્મને મળેલ સર્વધાતી દ્રવ્યને આવલીના અસં-ખ્યાતમા ભાગ વડે ભાગવા. પછી એક ભાગ જુદા રાખવા અને તેમ કરાતાં જે બહુભાગ રહે તે આ કર્મની નવે ઉત્તર-પ્રકૃતિઓમાં વહેંચવા. શેષ ભાગની ઉપર મુજબ વ્યવસ્થા કરવી. તેમ થતાં જે બહુભાગા અનુક્રમે આવે તે નીચે મુજબની પ્રકૃતિઓને ક્રમસર આપવા અને જે અંતે શેષ ભાગ રહે તે કેવલદર્શનાવરથુને આપવા :---

રત્યાન-ગૃદ્ધિ, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલાપ્રચલા, નિદ્રા, પ્રચલા, શ્રક્ષદંશંનાવરણ, અચક્ષદંશંનાવરણ અને અવધિદર્શનાવરણ. દેશધાલી દ્રવ્યની વ્યવસ્થા 'જ્ઞાનાવરણુ' કર્મની દેશવાલિની મકૃતિને અંગે જેમ કરાઇ હલી તેમ કરવી. એ હિસાબે 'ચક્ષુ-દર્શનાવરણ, <sup>ર</sup>અચક્ષુર્દર્શનાવરણ અને <sup>૩</sup>અવધિદર્શનાવરણને પાલપાલાના હિસ્સા મળી રહેશે; બાકીની છ પ્રકૃતિઓ સર્વધાલિની હાવાથી એને આ દેશઘાલી દ્રવ્યમાંથી કંઇ મળશે નહિ.

જે જે પ્રકૃતિને જે જે દ્રવ્ય કટકે કટકે મત્યું **તે** ઐકત્રિત કરતાં તેને৷ પૂરેપૂરે৷ હિસ્સે৷ થઈ જશે.

' <sup>૪</sup>અતરાય ' કર્મ'ના દ્રવ્યની વ્યવસ્થા જ્ઞાનાવર**ણની જેમ** કરવી. એમાં વીર્યાન્તરાય, ઉપલાેગાન્તરાય, લાેગાન્તરાય, હ્યાભાન્તરાય અને દાનાન્તરાય એ કર્મની વહેંચણી કરવાની છે.

'મેાહનીય' કર્મનું સવંઘાતી દ્રવ્ય મિથ્યાત્વ અને સાળ કષાયા એમ સત્તર પ્રકૃતિઓને મળે છે. એ વહેંચણીની રીત જ્ઞાનાવરણને અંગેની રીતના જેવી છે. ઉપર્યુક્ત સત્તર પ્રકૃતિઓને નીચે સુજબના ક્રમે ફાળાે અપાય છે:---

(૧) મિથ્યાત્વ, (૨) અન તાનુ ખંધી લાેભ, (૩) અનંતાનુ ખંધી માયા, (૪) અનંતાનુ ખંધી ક્રોધ, (૫) અન ં તાનુ ખંધી માન, (૬) સંજવલન લાેભ, (૭) સંજવલન માયા, (૮) સંજવલન ક્રોધ, (૯) સંજવલન માન, (૧૦)

૧−૩ આ ત્રહ્યુ જ પ્રકૃતિએોને સર્વધાતી તેમ જ દેશધાતી દ્ર**ા્ય** મહ્ય છે.

૪. આની પાંચે ઉત્તર-પ્રકૃતિએ દેશધાતિની છે

## ૧૩૪ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ લન્શા

પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ લાેભ, ( ૧૧ ), પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માયા, ( ૧૨ ) પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ કોધ, ( ૧૩ ), પ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માન, ( ૧૪ ) અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ લાેભ, ( ૧૫ ) અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ માયા, ( ૧૬ ) અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ ક્રોધ અને ( ૧૭ ) અપ્રત્યાખ્યાવરણુ માન.

'માહનીય' કર્મના દેશઘાતી દ્રવ્યને આવલીના અસંખ્યા-તમે ભાગે ભાગવેા. તેમ કરતાં જે જવાબ આવે એટલી સંખ્યા બાજીએ રાખી બાકીના બહુભાગના બે ભાગ પાડી એક ભાગ નાકષાયાને અને બીજો સંજવલન–કષાયને આપવા. શેષ્ક ભાગ પણુ સંજવલન-કષાયને આપવા.

સંજ્વલન-કષાયના દેશઘાતી દ્રવ્યની વહે ચથ્વી ઉપર સુજબ છે. એની ચાર પ્રકૃતિએાનાે ક્રમ નીચે પ્રમાણે છે ----

(૧) સંજવલન લાેેલ, (૨) સંજવલન માયા, (૩) સંજવલન ક્રોધ અને (૪) સંજવલન માન.

ચારે સંજવલન કષાયાને સર્વધાતી તેમ જ દેશઘાતી એમ બન્ને પ્રકારતું દ્રવ્ય મળે છે. અવશિષ્ટ પાર કષાયાને અને મિચ્ચાત્વને સર્વધાતી જ દ્રવ્ય મળે છે અને નાેકષાયને દેશઘાતી જ દ્રવ્ય મળે છે. નેાકષાયા માટેની વહેંચણીની વ્યવસ્થા ઉપર મુજબ છે. નવે નાેકષાયના સમકાળે બંધ થતા નથી કેમકે ત્રણ વેદ-માંથી ગમે તે એકના જ બંધ થાય છે. એ બાબત રતિ અને અરતિને તેમ જ હાસ્ય અને શાેકને પણ લાગુ પડે છે. આમ ભાગીદારા માંચ જ છે. એના ક્રમ નીચે મુજબ સમજવાના છે :-- (૧) વેદ, (૨) રતિ અને અને અરતિમાંથી જે પ્રકૃતિ બંધાતી હેાય તે એક, (૩) હાસ્ય અને શાેક પૈકી જે પ્રકૃતિ બંધાતી હાેય તે, (૪) ભય અને (૫) જુગુપ્સા

જે મનુષ્ય કે તિર્યચ મિથ્યાદ્રષ્ટિ હાેય તે એકીસાથે 'નામ' કર્મની નીચે સુજબની ૨૩ પ્રકૃતિએા બાંધે છે :-

(૧) નિર્માણુ, (૨) અયશઃકીર્તિ, (૩) અનાદેય, (૪) દુર્ભગ, (૫) અશુભ, (૬) અસ્થિર, (७) સાધારણ, (૮) અપર્યાપ્ત, (૯) સૂક્ષ્મ, (૧૦) સ્થાવર, (૧૧) ઉપ– ઘાત, (૧૨) અગુરુલઘુ, (૧૩) તિર્થચાનુપૂવીં, (૧૪) સ્પર્શ, (૧૫) રસ, (૧૬) ગધ, (૧૭) વર્ણુ, (૧૮) હુંડક સંસ્થાન, (૧૯-૨૧) ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્મણુ શરીરા, (૨૨) એકેન્દ્રિય-જાતિ અને (૨૩) તિર્થચ-ગતિ.

પ્રથમ વહેંચણી કરતી વેળા ત્રથ્યુ શરીરાે એ પિડપ્રકૃતિના અવાંતર પ્રકારા હેાવાથી એને ત્રણ જુદા જુદા ભાગીકારા ન ગણતાં એક જ ગણાય છે. વહેંચણીની વ્યવસ્થા ઉપર મુજબ છે અને એકવીસ ભાગીદારાના ક્રમ પણ ઉપર પ્રમાણે છે.

જે પિડ-પ્રકૃતિઓ છે તેને મળેલા હિસ્સા એના અવાન્તર પ્રકૃતિઓને ફાળે જાય છે. તેમાં ત્રણ શરીરને અંગેના પ્રકૃતિના ક્રમ કાર્મણ, તૈજસ અને ઔદારિક એમ છે.

જ્યાં પિંડ-પ્રકૃતિમાંની અવાંતર પ્રકૃતિઓમાંથી એકને જ બંધ થાય છે ત્યાં એ સમગ્ર દ્રવ્ય એ એકજ પ્રકૃતિને મળે છે.

#### ૧૩૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ શ્રન્થા

કેટલીક વાર 'નામ' કમ°ની એકીસાથે ૨૫, ૨૬, ૨૮, ૨૯ અને ૩૦ ઉત્તર–પ્રકૃતિએા બંધાય છે. ત્યાં પણુ વહેંચણીનેા ક્રમ ઉપર મુજબ જાણવા.

જ્યાં કેવળ ચશઃકીર્તિ નામની એક જ પ્રકૃતિ અધાય છે ત્યાં 'નામ' કર્મ'ને મળેલ તમામ દ્રવ્યનેા વારસાે આ પ્રકૃતિને મળે છે.

વેદનીય, ગાેત્ર અને આયુષ્યક એ ત્રણુ કર્મની તેા એકોસાથે એકેક જ ઉત્તર–પ્રકૃતિ અંધાય છે અને એ મૂલ–પ્રકૃતિને મળેેલું તમામ દ્રવ્ય એની એ ઉત્તર-પ્રકૃતિને સવાંરો મળે છે.

ઉત્કૃષ્ટ પદની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વ '

કમ્મપયડિ (પએસ બંધ, ગા. ૨૮)માં કર્મનાં દલિકાેના વિભાજનનાે અધિકાર છે પણુ એ પૂરતાે નથી. તેમ છતાં કઇ પ્રકૃતિને સૌથી અધિક ભાગ મળે છે અને કઇને ઓછા મળે છે એ બાબત ક્રમસર વિચારાઇ છે. આ વિચારણા ઉત્કૃષ્ટ પદ તેમ જ જલન્ય પદ એમ બે પદેાને આશ્રીને કરાઇ છે. તેમાં ઉત્કૃષ્ટ પદની અપેક્ષાએ અલ્પબહુત્વના ક્રમ નીચે મુજબ છે :---

**ગ્ઞાનાવરહ્યુ—કેવલ**જ્ઞાનાવરહ્યુને। <sup>ર</sup>હિસ્સાે સૌથી એાછેા, મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરહ્યુને। એથી અનંતગહ્યેા, અવધિજ્ઞાનાવરહ્યુને।

૧ આને અંગેનું યંત્ર **કર્મ બાથા : સાર્થ** (વિ. ર, પૃ. ૧૬૫–૧૧૭)– માં અપાયું છે જ્યારે જલન્ય પદની અપેક્ષાને અંગેનું ય'ત્ર પૃ. ૧૧૭– ૧૧૯માં અપાયું છે.

ર. સયગ (ગા. ૮૧)ની સ્વાેપત્ત ટીકા ( પૃ. ૯૨)માં આતે બદલે 'પ્રદેશામ 'તા ઉલ્લેખ છે. 'પ્રદેશામ' એટલે પ્રદેશનું પરિમાચુ. અનઃપર્યવજ્ઞાનાવર**ણુથી અધિક, ુ્વ્રતજ્ઞાનાવરણુને**। એથી પ**ણ** અધિક અને મતિજ્ઞાનાવરણના એનાથી પણ અધિક છે.

દર્શનાવરણ—પ્રચલાના સૌથી એાછા, નિદ્રાના એથી અધિક, પ્રચલાપ્રચલા, નિદ્રાનિદ્રા અને સ્ત્યાનર્દ્ધિના અનુક્રમે એકેકથી અધિક, કેવલદર્શનાવરણના એથી પણ અધિક, અવધિ-દર્શનાવરણના એથી અધિક, અચક્ષદર્શનાવરણના એથી વિશેષ અને ચક્ષદર્શનાવરણના એથી પણ વિશેષ છે.

વેદનીય— અસાતવેદનીયનું દ્રવ્ય સૌથી એાછું અને સાત-વૈદનીયનું એથી અધિક દ્હાય છે.

માહનીય — અપ્રત્યાખ્યાનાવરથુ માન, અપ્રત્યાખ્યાનાવરથુ કોધ અપ્રત્યાખ્યાનાવરથુ માયા, અપ્રત્યાખ્યાનાવરથુ લાેલ, પ્રત્યાખ્યા-નાવરથુ માન, ક્રોધ, માયા અને લાેલ એ ચારનું તેમ જ અનંતા – નુબ'ધી માન, ક્રોધ, માયા અને લાેલ એ ચારનું દ્રવ્ય એકકથી અધિક અધિક હાેય છે. અનંતાનુખ'ધી લાેસ કરતાં મિચ્યાત્વનું અધિક હાેય છે. એનાથી જુગુપ્સાનું દ્રવ્ય અનંતગાણું હાેય છે. એનાથી લયતું અધિક, લયથી હાસ્ય અને શાેકનું અધિક પરંતુ પરસ્પર તુલ્ય, એનાથી રતિ અને અરતિનું અધિક પરંતુ પરસ્પર તુલ્ય, એનાથી રતિ અને નપુંસક-વેદનું અધિક પરંતુ પરસ્પર દ્રુલ્ય, એનાથી સંજવલન કોધ, સંજવલન માન, પુરુષ-વેદ અને સંજવલન માયાનું ઉત્તરાત્તર અધિક અને સંજવલન લાેલનું એનાથી અસ'ખ્યાતગાણું દાય છે.

'આયુષ્ક' કર્મ— ચારે ઉત્તર-પ્રકૃતિના ભાગ સરખાે છે કેમકે એકીવખતે એક જ બંધાય છે. ૧૩૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થેહ

' નામ 'કર્મ— આને**। આપણે એના અવાંતર લે**દેા આશ્રીને વિચાર કરીશું :

ગતિ—દેવ-ગતિ અને નરક-ગતિ બંનેનું દ્રવ્ય સૌથી ઐાછું હૈાય છે, જો કે એ પરસ્પર સરખું છે. મનુષ્ય-ગતિનું એથી અધિક અને તિર્યંચ-ગતિનું તેા એથી પણ આધક હેાય છે.

જાતિ— દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુર્રિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય એ ચાર જાતિઓાનું દ્રવ્ય સૌથી એાછું પરંતુ પરસ્પર તુલ્ય છે જ્યારે એક્રેન્દ્રિયનું એથી અધિક છે.

શરીર- આહારક, વૈકિય, ઔદારિક, તૈજસ અને કાર્મણુ એ શરીરાનું દ્રવ્ય ઉત્તરાત્તર અધિક હાય છે.

સંઘાત – પાંચ સંઘાતા માટે ઉપર મુજબ સમજી લેવું.

ભંધન- (૧) આહારક-આહારક (૨) આહારક-તૈજસ, (૩) આહારક-કાર્મણ, (૪) આહારક-તૈજસ-કાર્મણ, (૫) વૈક્રિય-વૈક્રિય, (૬) વૈક્રિય-તૈજસ, (७) વૈક્રિય-કાર્મણ, (૮) વૈક્રિય-તૈજસ-કાર્મણ, (૯) ઔદારિક-ઔદારિક, ૧૦) ઔદારિક-તૈજસ, (૧૧) ઔદારિક-કાર્મણ, (૧૨) ઔદારિક-તૈજસ-કાર્મણ, (૧૩) તૈજસ-તૈજસ (૧૪) તૈજસ-કાર્મણ અને (૧૫) કાર્મણ-કાર્મણ એમ પંદર બંધનનું દ્રવ્ય ઉત્તરાત્તર અધિક હાય છે.

સંસ્થાન— છ સ સ્થાને৷ પૈકી વચલાં ચાર સ સ્થાનેાનું દ્રવ્ય સૌથી એાછું, જો કે પરસ્પર તુલ્ય હેાય છે. એના કરતાં અધિક દ્રવ્ય સમચતુરસ⊸સંસ્થાનનું અને એનાથી અધિક હુંડક સંસ્થાનનું હેાય છે.

અંગા હાગ — આહારક, વૈક્રિય અને ઔદારિક અંગાપાંગાનું : દ્રબ્ય ઉત્તરાત્તર અધિક અધિક હાય છે.

સંહનન – છ સંહનના પૈકી પહેલાં પાંચ સંહનનાનું દ્રવ્ય સૌથી ઐષ્ણું પરંતુ પરસ્પર તુલ્ય હાેય છે. સેવાર્ત-સંહનનનું ઐથી અધિક હાેય છે.

વર્ષ્લુ — (૧) કૃષ્ણુ, (૨) નીલ, (૩) રક્ત, (૪) પીત અને (પ) શ્વેત એ વર્ણો પૈકી એકબીજાનું દ્રવ્ય ઉત્તરાત્તર અધિક હાેય છે.

ગન્ધ – સુગન્ધનું દ્રવ્ય એાછું અને દુર્ગન્ધનું એથી અધિક દ્વાય છે.

રસ– (૧) કટુ. (૨) તિક્ત, (૩) ક્યાય, (૪) આમ્લ અને (૫) મિષ્ટ એમ પાંચ રસાેનું દ્રવ્ય એકબીજાથી 6ત્તરાત્તર વધારે વધારે હાેય છે.

સ્પર્શ- કર્કશ અને ગુરુ સ્પર્શનું દ્રવ્ય સૌથી એાછું પરંતુ પરસ્પર તુલ્ય હેાય છે. મૃદુ અને લઘુ સ્પર્શનું એથી આધક પરંતુ આપસઆપસમાં સરખું હેાય છે. રૂક્ષ અને શીત સ્પર્શનું દ્રવ્ય એથી અધિક પરંતુ પરસ્પર સરખું હેાય છે સ્નિગ્ધ અને ઉચ્છુ સ્પર્શનું દ્રવ્ય એથી વિશેષ પરંતુ આપસઆપસમાં દ્રશ્ય હેાય છે. આમ ચાર બોડોમાં જે અખ્છે સ્પર્શ છે તેનું <sup>વ</sup> ૪૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

્ર્રવ્ય આપસઆપસમાં સરખું હાેય છે.

આવુપૂવી'— દેવ -ગતિ અને નરક-ગતિ સંબંધી આવુપૂવીંતું દ્રવ્ય સૌથી અલ્પ પરંતુ આપસમાં સરખું હાેય છે. એના કરતાં ઞવુષ્ય–ગતિ-આવુપૂર્વીંનું અધિક હાેય છે અને એના કરતાં પ**થુ** તિર્યંચ-ગતિ–આવુપૂર્વીંનું અધિક હાેય છે.

ત્રસ-દશક અને સ્થાવર-દશક— ત્રસનું દ્રવ્ય સૌથી ઐાછું અને સ્થાવરનું અધિક હાેય છે. ઐવી રીતે પર્યાપ્તનું એાછું અને અપર્યાપ્તનું અધિક હાેય છે. આ પ્રમાણે સ્થિર અને અસ્થિરનું, શુલ અને અશુલનું, સુલગ અને દુર્લગનું, આદેય અને અનાદેયનું, સૂક્ષ્મ અને બાદરનું તેમ જ પ્રત્યેક અને સાધારણુનું સમજવું.

અયશઃકીર્તિતું દ્રગ્ય સૌથી એાછું અને યશઃકીર્તિતું સંખ્યેયગણું છે.

આતપ, ઉદ્દઘોત, પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત વિહાયેાગતિ તેમ જ સુસ્વર અને દુઃસ્વરનું દ્રવ્ય પરસ્પર તુલ્ય હાેય છે.

આમ કમ્મપ**ય**ડિની ટીકામાં છે પરંતુ સયગની સ્વેાપજ્ઞ ટીકામાં કર્મપ્રકૃતિના ટીકાકારને આધારે જે કથન કર્યાના ઉલ્લેખ છે તેની સાથે મેળ ખાતાે નથી.

અલ્પબહુત્વનાે અભાવ— નિર્માણ, ઉચ્છ્વાસ, પરાઘાત, ઉષઘાત, અગુરુલઘુ અને તીર્થ`ંકર એ 'નામ' કર્મની ઉત્તર– પ્રકૃતિએાનું અલ્પબહુત્વ નથી કેમકે અલ્પબહુત્વ તાે સજાતીય રૂપરેખા

પ્રકૃતિએગમાં કે પછી પ્રતિપક્ષ (વિરાધી) પ્રકૃતિએગમાં ઘટી શકે. ઉપર્શુક્રત છ પ્રકૃતિએગ કૈાઇ પિ'ડ–પ્રકૃતિના અવાંતર લેઢરૂપ નથી અર્થાત્ એ સજાતીય નથી. વળી સુલગ અને દુર્લગની જેમ પરસ્પર વિરાધી પણુ નથી કેમકે એનેા બધ સમકાળે થઇ શકે છે.

ગાત્ર— નીચ ગાત્રનું દ્રવ્ય સૌથી એાછું છે અને ઉચ્ચ ગાત્રનું એથી અધિક છે.

અ'તરાય--- દાનાન્તરાય, લાભાન્તરાય, ભાેગાન્તરાય, ઉપભાેગાન્તરાય, અને વીર્યાન્તરાયનું દ્રવ્ય એકબીજાથી ઉત્તરાત્તર અધિક અધિક હેાય છે.

#### જઘન્ય પદ્દ આશ્રીને અલ્પબહુત્વ

્રગાનાવરષ્ણ--- આને અંગે ઉત્કૃષ્ટ પદ આશ્રીને જે કહેવાર્ગુ છે તે જ હકોકત અહીં પણ સમજવાની છે.

**દર્શાનાવરણ––નિદ્રા, પ્રચલા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલાપ્રચલા** અને સ્ત્યાનર્દ્ધિનું દ્રવ્ય એકેકથી ઉત્તરાત્તર અધિક છે. કેવલ– દર્શનાવરણુનું એથી અધિક એમ છેક ખાકીની ત્રણુ ઉત્તર–પ્રકુ-તિએા માટે ઉત્કૃષ્ટ પદને આશ્રીને જે કહ્યું છે તે ઘટાવી લેવું.

વેદનીય----ઉત્કૃષ્ટ પદને અંગે જે કહ્યું છે તે જ હકીકત અહીં પશુ સમજી લેવી.

માહનીય—'અપ્રત્યાખ્યાનાવરણુ' માનથી માંડીને તે અરતિ મુધીની વીસ ઉત્તર-પ્રકૃતિએાનું દ્રબ્ય ઉત્કુષ્ટ પદ્દ આશ્રીને જેમ દ્વાય છે તેમ જ અહીં પણુ છે. અરતિથી ત્રણે વેદોનું દ્રબ્ય

#### <sup>્૧</sup>૪૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

અધિક છે પરંતુ એ ત્રણે વેઠેાનું દ્રવ્ય પરસ્પર સરખું છે. એ વેદના દ્રવ્યથી 'સંજવલન' માન, ક્રેાધ, માયા અને લાેલ એ ્ચારેનું દ્રવ્ય ઉત્તરાત્તર અધિક છે.

'આયુષ્ક' કર્મ—તિર્ધંચ અને મનુષ્યનાં આયુષ્યનું દ્રવ્ય સૌ**થી** ઃએાછું પરંતુ પરસ્પર સરખું છે. દેવનું અને નારકનું દ્રવ્ય એ**થી** ઃઅસંખ્યાતગણું છે. પરંતુ આપસમાં સરખું છે.

'નામ' કર્મ — આના અવાંતર લેદેા આશ્રીને આપણુ વિચાર કરીશું :

ગતિ-—તિર્યંચ–ગતિનું દ્રવ્ય સૌથી એહ્યું હેાય છે. મનુષ્ય–ગતિનું એથી વિશેષ હેાય છે. દેવ-ગતિનું એનાથી અસંખ્યાતગણું અને નારક–ગતિનું એથી અસંખ્યાતગણું હાય છે.

જાતિ—ઉત્કૃષ્ટ પદને અંગે જે વ્યવસ્થા છે તે જ અહીં ંપણ છે.

શરીર—ઔઢારિક, તૈજસ અને કાર્મણ શરીરાનું દ્રવ્ય ઉત્તરાત્તર અધિક હાય છે. વૈક્રિય શરીરનું એથી અસંખ્યાતગણુ અને આહારક શરીરનું એથી પણુ અસંખ્યાતગણું હાય છે.

સંઘાત અને બંધન—-આ બંને માટે પણ આ જ કુમ સમજી ેલેવા.

અંગાેપાંગ—ઔદારિક અંગેાપાંગનું દ્રવ્ય સૌથી એાછું હાેય છે. વૈક્રિયનું દ્રવ્ય એનાથી અસંખ્યાતગણું અને આહારક શરીરતું હતા એનાથી યે અસંખ્યાતગણું હાેય છે. તૈજસ અને કાર્મદ્ય શરીરાને તેા અંગાપાંગ છે જ નહિ એટલે એના વિચાર કરવાના રહેતા નથી.

આનુપૂર્વી—આને અંગેનાે ક્રમ ઉત્કૃષ્ટ પદ આશ્રીને જે છે તે જ છે

ત્રસાદિ—'ત્રસ-નામ' કર્મનું <sup>દ્ર</sup>ગ્ય સૌથી એાછું હેાય **છે.** એના કરતાં સ્થાવરનું અધિક હાેય છે. એ પ્રમાણે બાદર અને સૂક્ષ્મનું, પર્યાપ્ત અને અપર્યાપ્તનું તેમ જ પ્રત્યેક અને સાધારણુનું સમજવું.<sup>૧</sup>

અવશિષ્ટ પ્રકૃતિ—ેબાકીની ઉત્તર–પ્રકૃતિએાનું અલ્યબહુત્વ નથી.

ગાત્ર અને અંતરાય—ગાત્રના અલ્પબહુત્વ સંબંધમાં ઉત્કુષ્ટ યદની જેમ સમજી લેવું અંતરાય માટે પણુ એમ જ સમજી લેવું.

૧. રિથર અને અસ્થિરનું, શુભ અને અશુભનું, સુપ્તગ અને દુર્ભ ગનું, આદેય અને અનાદેયનું, યશઃકીર્તિ અને અપશઃકીર્તિનું તેમ જ પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત વિદ્વાર્થ ગતિનું દ્રગ્ય કેટકેટલું છે એ વાત સથગની સ્વાપત્ત ટીકામાં અપાઇ નથી.

ર. આથી નિર્માણ વગેરે જે છ પ્રકૃતિઓ પૃ ૧૪૦ના અંતમાં મે તેંધી છે તે સમજવાની હૈાય એમ લાગે છે.

## [ ૯ ]

# કોધાદિક કષાચાના પર્યાયો અને ક્રમા

ઉપશુંકત શીર્ષકના' સ્પષ્ટીકરણુપૂર્વક આ લેખના પ્રારંભ કરાય છે. 'ક્રોધાદિક'થી ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ એ ચાર કષાચા સમજવાના છે. જૈન શાસ્ત્રમાં કષાયને માટે કેટ-લીક વાર અને ખાસ કરીને કર્મબ્ર થામાં 'કષાયમાહીનીય કર્ન' એવા પ્રયાગ કરાય છે. આ કર્મને અંગે એના સુખ્ય ચાર પ્રકારરૂપ ક્રોધાદિક પરત્વે જૈન તેમ જ અર્જૈન લેખકાેએ અનેક બાબતા વિચારી છે. મારા જેવાએ પણુ કેટલીક બાબત વિષે થાેડાઘણા નિર્દેશ (નમ્નલિખિત કૃતિઓમાં કર્યા છે :-

(૧) આહેતદર્શનદીપિકા—આના પૃ. ૩૪૯માં અને ૯૯૦માં કષાયનાં લક્ષણુ, પૃ. ૭૪૩માં ઍની ૧૦શુત્પત્તિ, પૃ. ૧૦૦૫-૧૦૦૭માં કષાયમાહનીયના અનન્તાનુબંધી ઇત્યાદિ ચાર પ્રકારા અને એનાં લક્ષણુ, પૃ. ૧૦૦૭માં કેાધાદિકની તરતમતા અને એના સાળ પ્રકારા, પૃ. ૧૦૦૭-૮માં ચચ્ચાર પ્રકારના કેાધાદિકની અન્યાન્ય વસ્તુઓ સાથે સરખામણી, પૃ. ૮૯૪માં સત્યની પાંચ ભાવનાઓ પૈકી કેાધ-પ્રત્યાખ્યાન અને લાેભ-પ્રત્યાખ્યાનનાં લક્ષણુ, પૃ. ૭૫૨માં પચ્ચીસ કિયાઓમાંની માયાપ્રત્યયિક કિયાનું લક્ષણુ, પૃ. ૧૦૭૭માં

મ, વિસેસાવરસયભાસની ગાથા ૧૨૨૮-૯ અને એને ગુજરાતી અર્થ " ઝડપસપંચાશિકા " ( શ્લાે. ૨૮)ના સ્પષ્ટીકરણુર્મા મેં આપેલાં છે કેમકે એ કસાય (સ', કષાય )ની વ્યુત્પત્તિ રજૂ કરે છે. ક્રેહ્યને। નિગ્રહ કરવાના પાંચ પ્રકારે। કિવા પાંચ પ્રકારની ક્ષમા અને પૃ. ૧૦૭૮-૯માં માનાદિના પ્રતિરપધી સૃદુતાદિનાં લક્ષણુ.

( ૨ ) ભાકતામરરતાત્રની પાદપૂતિરૂપ કાવ્યસંગ્રહ--આના પ્રથમ ભાગમાં પૃ. ૩૨-૩૭માં કષાય-મીમાંસા.

( ૩) વૈરાવ્ય સમંજ રી— આના સ્પષ્ટીકરણમાં પૃ. ૧૩-૨૬માં કષાય-વિચાર અને પૃ. ૩૧૩-૩૩૦માં અનન્તનુષન્ધી કષાયાના ઉપશમને સગ્યક્ત્વના શમરૂપ લિગ ન ગણુવા વિષે ઊદ્ધાપાહ.

(૪) રહીતચહુર્વિ રાતિકા—આના સ્પષ્ટીકરણમાં પૃ. પરમાં માન અને મદમાં તક્ષવત, પૃ. પ૩–પ૪માં મદનું રવરૂપ અને તેના પ્રકારા અને પૃ. ૨૧૯માં માન અને મદ સંબંધી વિચાર.

ક્રોધાદિકના સ્વરૂપાદિના બાેધ કરાવે એવું પદાત્મક લખાણુ ઐને અંગેની સજ્ઝાયાે અને એને ઉદ્દેશીને રચાયેલ સલાેકા પૂરું પાડે છે

આ ઉપરાંતની બાબતાે એકત્રિત કરી અને તેના મારા ઉપર્યુ કત લખાણ સાથે મેળ સાંધી કષાય સંબંધી સવિસ્તર પુસ્તક તૈયાર કરવાનું મને મન તાે છે પણુ એ માટેના સુચાગ જયારે સાંપડશે ત્યારે ખરાે. આજે તાે અહીં હું કોધાદિક કષાયના પર્યાયા યાને સમાનાર્થક શબ્દાે નાંધવા અને વિચારવામાંગું છું:

#### **ક્રોધના પર્યાયે**ા

સ'સ્કૃત—'કલિકાલસર્વ'જ્ઞ' હેમચન્દ્રસૂરિએ અભિધાનચિન્તા⊸ મણિ ( કાંડ ૨, ^લેાક–૨૧૩ )માં ક્રોધના આઠ પર્યાયેા નાંધ્યા ૧૦

#### વે૪૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ અન્થેા

છેઃ (૧) કાૈષ, (૨) કુધ, (૩) કુંધા, (૪) પ્રતિઘ, (૫) મન્યુ, (૬) રુષ્ (७ રુષા અને (૮) રાષ. વાચક ઉમાસ્વાતિએ તત્ત્વાર્થાધિયમશાસ્ત્ર રચી એને સ્વેાપત્ત ભાષ્યથી વિભૂષિત કર્શું છે. જૈત સંસ્કૃત સાહિત્યની ઉપલબ્ધ કૃતિઓમાં આ પ્રથમ છે. અ ૮, સૂ. ૧૦ના ભાષ્ય (પૃ. ૧૪૩)માં ક્રોધના પાંચ પર્યાયા અપાયા છે: (૧) કાેપ, (૨) દ્વેષ, (૩) ભણ્ડન, (૪) ભામ અને (૫) રાષ.

ગુજરાતી – ગુજરાતીમાં કાૈય, રાેષ, દેષ અને મન્યુ શબ્દ ઉપરાંત મૂળે અરબી એવા ગુસ્સાે અને મિજા જ શબ્દ પણુ ક્રોધના અર્ધમાં વપરાય છે. આ ઉપરાંત આવેશ, ખીજ, ચીડ અને રીસ શબ્દ પણ વપરાય છે.

પાઇય — જેને સામાન્ય રીતે 'પ્રાકૃત' કહેવામાં આવે તેનું એ ભાષામાં નામ પાઇય છે. પાઇય ભાષામાં ' કાેહ ' વગેરે ક્રોધવાચક શબ્દ છે. અહમાગહી (સં. અર્ધમાગધી)માં રચાયેલા સ્પયગડ નામના જૈન આગમમાં ક્રોધાદિક કષાયના વિશિષ્ટ પર્યાયેા નેઇને તેા એ નેાંધવા માટે હું આ લેખ લખવા લલચાયા છું. એ હું માનાદિકના સંસ્કૃત પર્યાયાના ઉલ્લેખ કર્યા બાદ આ લેખમાં આપીશ.

૧. રવેાપત્ત ભાષ્યમાં સંસ્કૃતમાં અવતરહ્યુ છે એ ઉપરથી તેમ જ ઉત્તરજ્ઝય**છ્ય (અ. ૮)ની ટીકામાં 'વાચક'ના નામે આપેલા** સંસ્કૃત અવતરહ્યુ ઉપરથી એવું અનુપાન કરી શકાય છે કે ઉમા-સ્વાતિની પહેલાં સંસ્કૃતમાં જૈન કૃતિ દેાવી જોઇએ.

#### માનના પર્યાયા

સંસ્કૃત તત્ત્વાર્શાધિગમશાસ્ત્ર (અ. ૮, સ. ૧૦)ના ભાષ્ય (પૃ. ૧૪૫)માં 'માન'ના સાત પર્યાયો અપાયા છે: (૧) અહંકાર, (૨) ઉત્સેક, (૩) ગર્વ, (૪) દપં, (૫) મદ, (૧) અહંકાર, (૨) ઉત્સેક, (૩) ગર્વ, (૪) દપં, (૫) મદ, (૧) અહંકાર, (૨) ઉત્સેક, (૩) ગર્વ, (૪) દપં, (૫) મદ, (૧) અહંકાર, (૨) ભર્ત્સક, (૨) ગર્વ, (૧) સ્તે સ્મય. શ્વેત્રા સ્ટે ગ્રે છે.

ગુજરાલી— અકડાઈ, અભિમાન, અહંકાર, ગર્વ અને દર્પ એ શબ્દાે ગુજરાલીમાં વપરાય છે. આ ઉપરાંત ગુમાન, તાેર, ફ્રાંકાે, એડશી(સી), એડસાઇ, મગરૂબો, મગરૂરી, મિજાજ, ફુંપક, ઇત્યાદિ શબ્દાે પણુ પ્રચલિત છે.

#### માયાના પર્યાચા

સંસ્કૃત— ઉપર્શુ કત ભાષ્ય (પૃ ૧૪૬) માં માયાના નવ પર્યાયે! નેંધાયા છે : (૧) અતિસન્ધાન, (૨) અનાજવ, (૩) આચરશુ, (૪) <sup>૧</sup>ઉપધિ, (૫) કૂટ, (૧) દમ્ભ, (૭) નિકૃતિ, (૮) પ્રશિધિ અને (૯) વચના અભિધાનચિન્તા મશ્રિ ( કાંડ ૩, શ્લા. ૪૧-૪૨ )માં માયાના નીચે મુજબ સાળ પર્યાયા જોવાય છે :---(૧) ઉપધિ, (૨) કપટ, (૩) કુસ્ટતિ, (૪) કૂટ, (૫) કૈતવ, (૧) છઘ્રન્ (૭) છલ, (૮) દમ્સ, (૯) નિકૃતિ, (૧૦) નિભ, (૧૧) મિષ, (૧૨) લક્ષ, (૧૩) વ્યપદેશ, (૧૪) વ્યાજ, (૧૫)

શાકતા અને (૧૬) શાકચ.

૧. સૂયગઢ (૨,૨,૨૭)માં ઉવઢિ (ઉપધિ) સાળ્દ 'માર્યોના -અર્થમ[ વપરાયે৷ છે.

## ૧૪૮ ક્રમસિદ્ધાન્ત : રૂપરે આ અને પ્રીઢ ઝ્રન્શે

આ પૈકી ૧૦–૧૪ને કેટલાક માયાના પર્યાય બ**ણ**તા ન**થા**-

ગુજરાતી— કપટ, કૈતવ, છલ, છલ(ળ), ઢંભ, શકતા અને શાઢવ તેમ જ મિષ અને વ્યાજ ગુજરાતીમાં વપરાય છે. અષ્ ઉપરાંત કૂડકપટ, છળકપટ, છેતરપિડી, છેતરભાજી, છેતરામણી, ઢગાઇ, દગા, દગાફટકા, દાંગાઇ, લુચ્ચાઇ તેમ જ બહાતું અને 'મશ (સં. મિષ) એવા પણ શખ્દાે ગુજરાતીમાં છે.

#### લાેભના પર્યાયા

સ'સ્કૃત— ઉપશું કત ભાષ્ય (પૃ. ૧૪૬)માં 'લાેભ'ના સાત પર્યાયા આપાયા છે : (૧) અભિષ્વંગ, (૨) ઇચ્છા, (૩) કાંક્ષા, (૪) ગાર્ધ્ય, (૫) મૂચ્છાં, (૬) રાગ અને (૭) રનેહ. અભિધાન-(ચન્તામધ્ય ( કાંડ ૩, શ્લા. ૯૪–૯૫)માં 'લાેભ'ના નીચ સુજબ પંદર પર્યાયા આપાયા છે :-

(૧)અભિલાષ, (૨) આશાંસા, (૩) આશા, (૪) ઇચ્છા, (૫) ઇંહા, (૬) કાંસા, (૭) કામ, (૮) ગહ<sup>°</sup>, (૬) તૃષ્, (૧૦) તૃષ્ણુા, (૧૧) મનારથ, (૧૨) લિપ્સા, (૧૩) વશ, (૧૪) વાંછા જ્યને (૧૫) કપૃહા.

ં ગુજરાતી--- લાેલ માટે આ લાષામાં તૃષ્ણા, પ્રલાેલન, દ્વાલચ, લાલસા ઇત્યાદિ શખ્દાે નજરે પડે છે.

#### વિશિષ્ટ પાઇય પર્યાયા

પૃ.૧૪૬માં કહ્યું છે તેમ સૂયગડમાં કોધાદિકના વિશિષ્ટ પાઇય પર્યારેશ મળે છે. આ આગમના સુચ. ૧, અ. ૧, ઉ. ૨ના ૧. આ શષ્દ ' મિષ ' ઉપરથી ઉદ્દભવ્યા છે અને ઐતા અર્થ <sup>4</sup> બહાન ' છે. ભારમા પલમાં સબ્યચ્પત્ર, વિઉદ્ધસ, જ્યા અને અપ્પત્તિઅ સબ્દેા અનુકમે લાભ, માન, માયા અને કોધ એ અર્થમાં વપરાયા છે. જેના આત્મા સર્વત્ર છે તે 'સબ્વપ્પગ' (સર્વાત્મક) શાને લાેલા વિવિધ ઉત્કર્ષ યાને ગર્વતે 'વિઉદ્ધસ્ત' (બ્યુત્કર્ષ') ચાને માન. 'જ્રૂમ' એ 'દેશ્ય' શબ્દ છે અને એના અર્થ 'માયા' થાય છે. 'અપ્પત્તિય' (અપ્રીતિ) એટલે ક્રોધ.

અ. ૧, ઉ. ૪ના બારમા પદ્યમાં ઉક્કસ, જલણ, છુમ અને મજઝત્ય એ શખ્દાે અનુક્રમે માન, કાેધ. માયા અને લાેભ માટે વપરાયા છે. જેના વડે આત્માના ઉત્કર્ષ કરાય છે—જેનાથી આત્મા ગર્વ વડે પુલાય છે તે 'ઉક્કસ ' (ઉત્કર્ષ') યાને માન. જે આત્માને અથવા તાે આસ્ત્રિને ખાળે છે તે 'જલણુ' (જવલન) યાને કેાધ. 'છુમ એટલે બહન અર્થાત્ માયા. એનું મધ્ય નહિ પ્રાપ્ત થતું હાેવાથી આમ કહ્યું છે.<sup>3</sup> સંસારના સમસ્ત પ્રાણીઓના મધ્યમાં જે હાેય છે તે 'મજઝત્ય' (મધ્યસ્થ) યાને લાેબ.

કોધની પહેલાં જે માનનાે અહીં ઉલ્લેખ છે તેનું કારણ શ્રીલાંકસૂરિ એમ કહે છે કે માન હાેય ત્યારે કાેધ અવશ્ય હાેચ છે જ પરંતુ કાેધ હાેય ત્યારે માન હાેય કે ન પણ હાેય એ હર્શાવવા આમ અન્ય ક્રમ રખાયાે છે.

અ. ૨, ઉ. ૧ના બારમા પદ્યમાં 'કાયરિયા ' શખ્દ માચાના અર્થમાં વપસચાે છે. એને માટે 'કાતરિકા ' એવા સંસ્કૃત શખ્દ અપાચા છે. આ પદ્યમાં કાેહ અને કાચરિયા એમ ખેના સ્પષ્ટ

૧. આ બ્લતની સમજીતી **શી**લાંકસરિએ પહેલાં ન આપતાં આપલી પ્રસંગ આપી છે. ૧૫૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરે આ એને ગ્રોઢ ચન્થા

નિર્દેશ છે એટલે શીલાંકસૂરિ કહે છે કે કેાધ કહેવાથી માનનું બહણ થઇ જાય છે અને એવી રીતે માયાના ઉલ્લેખથી લાભનું બહણ થઇ જાય છે.

અ. ૧, ઉ. ૨ના એાગણુત્રીસમા પદ્યમાં છજા, પસંસ, ઉક્કોસ અને પગાસ એ શખ્દાે માયા, લાેલ, માન અને કાેધ એ અર્થમાં અનુક્રમે વપરાયા છે. પાતાના અભિપ્રાય જે છાના રાખે છે તે 'છજા ' યાને માયા. જેની સૌ પ્રશંસા કરે છે-જેના સૌ આદર કરે છે તે 'પસંસ' (પ્રશસ્ય) યાને લાેલ. હલકી પ્રકૃતિના પુરુષને જે જાતિ વગેરે મદસ્થાના વડે ઉશ્કેરે છે તે 'ઉક્કસ ' (ઉત્કર્ષ) યાને માન. જે અંદર રહેલા હાેવા છતાં મુખ, નેત્ર, લવાં ઇત્યાદિના વિકારથી જણાઇ આવે છે તે 'પગાસ" (પ્રકાશ) યાને કોધ.

અ. ૮ના અરહમા પદ્યમાં 'અણિહ' શબ્દ છે. એ સમ-ભવતાં શીલાંકસૂરિ કહે છે કે જેનામાં 'નિહા' અર્થાત્ 'માયા' નથી તે 'અનિહ' છે. આમ 'માયા' માટે ઉપર જે 'નિલ" શબ્દ નાંધાયા છે તેનું એ સ્મરણ કરાવે છે.

અ. ૮ના એાગણીસમા પદ્યમાં 'સાદિય' શબ્દ વપરાયે છે. એમાં 'સાદિ'ના અર્થ 'માયા' છે. સાદિક મ્ટ્રષાવાદ એમ જે અહીં કહ્યું છે તે સકારણુ છે. સામાને છેતરવા અસત્ય બાલાય છે અને એ અસત્ય માયા વિના સંભવતું નથી આમ શીલાંકસૂરિ કહે છે.

ે અ. ૯ના અગિયારમા પદ્યમાં પલિઉઅણ, ભયણુ, થડિસ્લ અને ઉસ્સયણ એ શબ્દા અનુક્રમે માયા, લાેલ, કાેધ અને માન એ અર્થવાચક છે. જેના વડે ક્રિયાએામાં બધી રીતે વક્રતા આવે છે તે 'પઢિઉંચણુ' (પરિકુંચન) યાને 'માચા' કહેવાય છે. જેના વડે આત્મા સર્વત્ર ભજાય છે-નમાવાય છે તે 'ભયન' (ભજન) યાને ' લાેભ ' છે. જેના ઉદયથી આત્મા સદસત્ના વિવેક વિનાના અની સ્થંડિલ જેવા થાય છે તે ' થંડિલ્લ' (સ્થંડિલ) યાને ' કેહ્ય ' છે. જેની હૈયાતીમાં જાતિ વગેરે દ્વારા પુરુષ ઊંચા આશ્રય લે છે તે ' ઉત્સયણુ' (ઉચ્છ્રયણુ) યાને ' માન ' છે.

અહીં જે કેાધાદિકના ક્રમનું ઉલ્લંઘન છેતે સૂત્રની વિચિ-ત્રતાને આભારી છે અથવા રાગના ત્યાગ દુષ્કર હાેવાથી અને લાેભ માયાપૂર્વક હાેવાથી માયા અને લાેભના પ્રારંભમાં નિર્દેશ કરાયા છે. આમ આ ક્રમને અંગે શીલાંકસૂરિ કહે છે.

સ્યગડના પ્રથમ સુયકૃખંધના નવમા અજઝયણના સાળમા પદ્ય સુધીના ભાગ ટીકા સહિત જે **ફરીથી** છપાયા છે અને હજી અપ્રસિદ્ધ છે તે વાંચી જતાં કાેધાદિના જે પર્યાયા દૂષ્ટિ-ગાચર થયા તે મેં અહીં વિચાર્યા છે. આગળ ઉપરના ભાગ અત્યાર જોઇ જવાનું અને તેમ નથી એટલે કાેધાદિ માટે અંગ્રેજીમાં જે શખ્દા છે તેનું સૂચન કરી હું આ લેખ પૂર્ણ કરીશ :

અંગ્રેજી શબ્દા—કેાધને માટે અંગ્રેજીમાં anger શબ્દ છે. આ અર્થમાં નીચે મુજબના શબ્દાે વપરાય છે :—

Exasperation, indignation, rago, resentment, wrath Scule.

માનને pride કહે છે. આને માટે arrogance, haughtiness, insolence, vainglory ઇત્યાદિ શખ્દેા વપરાય છે.

## **૧૫૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને** પ્રૌઢ ગ્રન્થા

માયા એટલે decaitfulness આ અર્થમાં deceit, decaption, fraud, guile, treachery ઇત્યાદિ શબ્દા વપરાય છે.

લાેલને માટે avarice શબ્દ છે. આના પર્યાય તરીકે covetousness, greed ઈત્યાદિ શબ્દોના ઉકલે ખ થઇ શકે.

કોધાદિક ક્રષાયેાને નિર્મૂળ કરવા માટે એના જાતજાતના આવિષ્કારાને આપણુ સમજવા જોઇએ. એને રાૈકવાની અને એના સર્વથા ઉચ્છેદ કરવાની વૃત્તિ આપણુ કેળવીએ તાે આવી સમજણુ મેળવેલી સાર્થક ગણાય.

-- के॰ ६० ४० (५. ६३, अ. ११

# [ 90 ]

# કર્મસિદ્ધાન્ત અંગેનાં ઉદાહરણેા : માદક

કાઇ પણુ વિષય હાય અને તેમાં ચે જે ગહન દ્વાય તેના નિરૂપણુને સુગમ અને રાચક બનાવવાતું એક સાધન તે તેને લગતું ઉદાહરણુ યાને દષ્ટાન્ત છે. જૈન દર્શનના એક વિશિષ્ટ અંગરૂપ કર્મસિદ્ધાન્તના વિષય ઘણુા ગહન અને ખૂબ ઝીણુવટ-ભર્યો છે. આથી આ વિષયના ગ્રન્થામાં આપણુને જાતજાતનાં નિગ્નલિખિત ઉદાહરણા અપાયેલાં જોવા મળે છે :--

| અશ્નિ અને લેાડુ- | અાસન          | કાગ્કરત≯ભ        |
|------------------|---------------|------------------|
| પિષ્ડ            | ઊટ            | કુચિકર્ણની ગાયેા |
| અવહેલિકા         | *કશ્ચિક્ષા    | -                |
| અશ્વકર્ણ         | કપૂર          | કુંભાર           |
| અસ્થિસ્ત ંભ      | ระิ่น         | કૂપેર            |
| <b>આમલી</b>      | કાષ્ઠના અગ્નિ | કૃમિરાગ          |

૧ અગને માટે 'ક્રણિકા' શખ્દ પણ વપરાય છે. ''સાર્થ ગૂજરાતી જોડણીકાેશ'માં 'ક્રણક' અને 'ક્રણિકા' એ ખ'ને શબ્દાના 'બાંધેલાે લાેટ' એવા એક અર્થ કરાયાે છે. આ અર્થ માટે ગૂજરાતીમાં ક્રણેક અને હિન્દીમાં 'ક્રણિક' અને 'કનેક' સબ્દ વપરાય છે.

અપાચાર ( ૨, ૨૧ )માં 'કહ્યુપૂપલિયા' શબ્દ છે. એનેા અર્થ ઋદ 'કદ્યુકની બનાવાયેલી એક ખાલ વસ્તુ' છે.

| <b>૧૫૪ કર્મ</b> સિદ્ધા     | ન્ત: રૂપરેખા અને          | પ્રૌઢ ગ્રન્થેા      |
|----------------------------|---------------------------|---------------------|
| ક્ષીર અને નીર              | 'નાલિકેર' દ્વીપનેા        | મહિલા               |
| ખુરચર                      | મનુષ્ય                    | માંસ                |
| ખંજન                       | नासारकञ्च (नाथ)           | મુણાલ               |
| ગાયનું પૂછડું              | પટ                        | માદક                |
| ગામૂત્રિકા                 | પથ્થરાેના સ્તંભ           | રાજપટ્ટ             |
| ອງເພ                       | પર્વતમાં રેખા             | ર                   |
| ઘાસના અગ્નિ                | પુષ્પ                     | લસણુ                |
| ધી                         | પૃથ્વી ઉપર રેખા           | લાખ                 |
| ઘેટાનું શિગડું             | પૂર્ <b>શ</b> કલ <b>શ</b> | <b>લીં</b> બડેા     |
| ચિત્રકાર                   | બહેડું (બિભીતક)           | ବ୍ୟ                 |
| છ ચાર                      | અળદ                       | વડની શાખ            |
| છાણાના અગ્નિ<br>જળમાં રેખા | અળદની રાશ                 | વાંસનું મૂળ         |
| :                          | <b>બેડા</b> ં             | શંખ<br>જેન્ગ        |
| <b>લાં ણુનું</b> વૃક્ષ     | ભવન                       | શેરડી<br>સાત ધાતુએા |
| છરુ<br>તિ(નશની લતા         | ભુંભલ (મઘપાત્ર )          | સાથવેા              |
| તાનરાના લતા<br>તીહ         | મદનકેાદ્રવ                | સૂંઠ                |
| તેલ                        | મદિરા                     | સૂત્રધાર            |
| દન્તાલી                    | મધ <b>ચ</b> ાપડેલી તર-    | સાય                 |
| દીપક, બત્તી, તેલ           | વાર                       | જૈંપાદક<br>જિંતા    |
| અને જવાલા                  | મમ્મણુ                    | હાથી                |
| ધૂળ                        | મરકત                      | હિગલેાક             |
| ધૂળમાં રેખા                | મહાનગરને કાહ              | હિમ                 |

આ પૈકી આપણું અહીં માેદ્રકતું ઉદાહરણ્ વિચારીશું. 'માેદક' એ સંસ્કૃત ભાષાના શખ્દ છે. એ ગુજરાતીમાં પણુ વપરાય છે. આ અર્થમાં ગુજરાતીમાં 'લાડવા' અને 'લાડુ' શખ્દના પણ વ્યવહાર કરાય છે. વ્યંગમાં 'ગાેફણિયા' શખ્દના પ્રયાગ કરાય છે. પ્રાકૃતમાં માેઅગ, માેઅય, લડ્ડુઅ અને લડ્ડુગ શખ્દ માદકના અર્થમાં વપરાય છે. 'લડ્ડુક' એવા સંસ્કૃત શખ્દ છે. એ ઉપરથી ગુજરાતીમાં 'લાડુ' શખ્દ ઉદ્દલવ્યા છે. કેટલાકના મુખને તેમ જ ચન્દ્રને લાડવાની ઉપમા અપાય છે. કેટલાકના મુખને તેમ જ ચન્દ્રને લાડવાની ઉપમા અપાય છે. કર્માસદ્ધાન્નમાં બન્ધના પ્રકૃતિ-બન્ધ, સ્થિતિ-બન્ધ, રસ-બન્ધ અને પ્રદેશ-બન્ધ એ ચારેતું સ્વરૂપ સમજાવતી વેળા માદકતું ઉદાહરણ કેટલાક ચન્થામાં અપાયું છે. આ બાબત આપણે હવે હાથ ધરીશું:

#### ·[ **१** ]

વૈયાકરણ વિનયવિજયગણિએ વિ. સં. ૧૭૦૮માં લાેકપ્રકાશ રચ્ચાે છે. એના દ્વસમા સર્ગના શ્લાે. ૧૪૧–૧૪૩માં માદકતું ઉદાહરણ નીચે મુજબ અપાયું છે :-

સૂંઠ વગેરે નાંખીને બનાવાયેલેા માેદક વાયુ દૂર કરે છે અને જીરૂ (જીરક) વગેરે નાંખીને બનાવાયેલાે માેદક પિત્ત દૂર કરે છે. તેવી રીતે પ્રકૃતિબન્ધ માટે સમજવું. પ્રકૃતિ એટલે ક્વભાવ.

કાઇ માદક એક પખવાડિયાની સ્વિતિવાળા હાય તા કાઇક મહિના ઇત્યાદિ. એ પ્રમાણે સ્થિતિ-અન્ધ વિચારવા.

# <sup>ત્વ</sup> પર કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ લ્રન્થા

**કાર્⊌ક માદક મધુર–ગ**ત્યેા હાેય તાે કાેઇ તીખાે તાે કાેઇ કડ**વાે.** ઃચ્યે પ્રમાણે રસ–બન્ધ માટે સમજવું.

કાઇ માેદક એક સેર દળવાળાે હાેય તાે કાેઇ બસેર ઇત્યાદિ. ∞એ પ્રદેશ–અન્ધ માટે— કર્માનાં દલિકાે માટે આમ વિચાર**ણ** ⊬કરવી.

#### [ २ ]

વિ. સં. ૧૩૨૭માં સ્વર્ગે સંચરનારા દેવેન્દ્રસૂરિએ કમ્મ-⊴વિવાગ (કર્માવપાક) રચ્યાે છે. એમાં દ્વિતીય ગાથામાં બન્ધના ઃચાર પ્રકારા માટે માદકના દુષ્ટાન્ત તરીકે ઉલ્લેખ છે. એની ∽નીચે સુજબ સમજણુ આની સ્વાપજ્ઞ ટીકામાં અપાઇ છે :

માદક એટલે કચ્ચિકા (કચ્ચેક) વગેરેના બનાવાયેલા લડ્ડુક (લાડુ). જેમ વાતના નાશ કરનાર દ્રવ્યના બનાવેલા માદક વાતને અને પિત્તને શાંત કરનાર દ્રવ્યના બનાવેલા માદક પિત્તના તેમ જ કફ દૂર કરનાર દ્રવ્યના બનાવેલા માદક કફને -શાંત કરે છે તેમ પ્રકૃતિના સ્વભાવ છે.

કાેઇક માેદકની સ્થિતિ એક દિવસની તેા કાેઇકની બે કદિવસની એમ કાેઇની એક મહિના વગેરેની પણ હાેય છે.

સ્નિગ્ધ, ્રૈંમધુર ઇત્યાદિરૂપ રસ કાેઇક માેદકના એક ગ**ણે.** ્રેકાેઇના અમ**ણે**ા અને કાેઇના ત્રણ ગણેા વગેરે હાેય છે.

કાઇ માેલ્કના કચ્ચિક્કાદિરૂપ પ્રદેશા એક પ્રસૂતિ જેટલા તેા ⊒કાઇના બે પ્રસૂતિ જેટલા એમ કાઇકના સેતિકાદિ જેટલા છે. રૂપરેખા

એ જ પ્રમાણે કેાઇક કર્મની પ્રકૃતિ જ્ઞાનને આવરથુ કર-વાના રવભાવવાળી છે તેા કાઇકની દર્શનની તેા કાઇ આહુલાદ વગેરે કરાવનારી તેા કાેઇકની પ્રકૃતિ સમ્યગ્દર્શનાદિના વિદ્યાત કરવાના સ્વભાવવાળી છે.

કાઇક કર્મની સ્થિતિ ૩૦ કેાડાકાેડી સાગરાેપમની તે કાઇકની ૭૦ કાેડાકાેડી સાગરાેપમની છે.

રસ એટલે અનુભાગ. એ એકસ્થાનિક, દ્વિસ્થાનિક અને⊸ ત્રિ<mark>સ્થા</mark>નિકાદિ છે.

પ્રદેશા અલ્પ, બહુ, બહુતર અને બહુતમ વગેરે છે.

અહીં એ ઉમેરીશ કે પંચસંગહની ગા. ૪૩૨ અવતરણુ-રૂપે અપાઇ છે અને એમાં કહ્યું છે તેમ અહીં પણ એ ઉલ્લેખ છે કે સ્થિતિ–બન્ધ, અનુભાગ–બન્ધ અને પ્રદેશ–બન્ધના સમુ-કાય તે 'પ્રકૃતિ–બન્ધ' છે.

#### [3]

ગર્ગ મહાર્ષેએ કમ્મવિવાગ રચ્યેા છે. એની ત્રીજી ગાથામાં માેદકના દષ્ટાન્ત તરીકે નિર્દેશ છે. આતું સ્પષ્ટીકરણુ વિ. સં. ૧૨૭૫માં તાડપત્ર ઉપર લખાયેલી એક વ્યાખ્યામાં નીચે મુજબ ઋપાયું છે :-

લડ્ડુક (લાડુ)ની પ્રકૃતિ કાચ્રિક્ષા, ગાેળ વગેરે છે. એની સ્થિતિ સાત દિવસ, પક્ષ ઇત્યાદિ છે. એનેા અનુભાગ તે આટલા પ્રમાથુમાં કચ્ચિક્ષા, આટલા પ્રમાથુમાં ગાેળ, આટલું ઘી, આટલી સૂંઠ વગેરે એમ છે. પ્રદેશ એ રસવીર્ચના વિપાક છે. એ પ્રમાથુ કર્મની પ્રકૃતિ જ્ઞાનાવરથ્યુદિ છે. સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટ વગેરે છે. અનુભાગ

## વપઽ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

્ઋેટલે કર્માનું વિભાગ વડે અનુસવન. પ્રકૃષ્ટ દેશ એટલે પ્રદેશ પ્રદેશાનુસવ એ જીવના પ્રદેશા સાથેનું કર્મપુદ્દગલાેનું અનુ વન છે.

#### [8]

વિદ્યાવારિધિ ઉમાસ્વાતિએ તત્ત્વાર્થાધિગમશાસ રચ્યું છે એના ઉપર સિદ્ધસેનગાણુએ સંસ્કૃતમાં ટીકા રચી છે. આ ટીક ઇ સ.ની નવમી સદી જેટલી તેા પ્રાચીન છે જ. ત. શા. (અ ૮, સૂ. ૪)ની ટીકા (ભા. ર, પૃ. ૧૩૦)માં સિદ્ધસેનગણિ મેહકતું ઉદાહરણુ આપ્યું છે. એમણે કહ્યું છે કે મેહક એ વા અને પિત્તને દૂર કરનારા, બુદ્ધિ વધારનારા, સંમાહકારક અ મારક છે. એ જીવના સંયોગને લઈ ને અનેક આકારમાં પરિણ્ છે. એવી રીતે કમ'વર્ગથાને યાગ્ય એવા પુદ્દગલાના સમૂહ પ સંસારી જીવ સાથેના સંબંધને લઈને કાઇક જ્ઞાનને આવરે દ તો કાઇક દર્શનને વળી કાઇ સુખ અને દુઃખના અનુભવ કારણુ છે.

વિદ્યમાન એવા ગન્ધ અને રસની અવિનાશિતારૂપે ઐ અવસ્થાન તે 'સ્થિતિ' છે.

આ ઉપરાંત એના સ્નિગ્ધ, મધુર વગેરે એકગણા, બમણ (ઇન્રાદિ) ભાવ તે ' અનુભાવ ' છે.

વિશેષમાં એના કશ્ચિકાદિ દ્રવ્યના પરિમાશ્યુતું અન્વેષ**ણ તૈ** 'પ્રદેશ' છે. કર્મનાં પહ્યુ પુદ્દગલાેના પરિમા<mark>ણુતું</mark> નિરૂપ**ણ તૈ** 'પ્ર**દેશ–ગન્ધ' છે.**  આ ટીકા (પૃ. ૧૩૦)માં એવા ઉલ્લેખ છે કે પારમર્ષ વચનાના બાણકારા કાશુકા, ગાળ, ઘી, કટુક ભાંડાદિ દ્રવ્યના વિકારરૂપ માંદકનું ઉદાહરણ આપે છે. આથી એ ફલિત થાય છે કે આ ટીકા કરતાં કાંઇ એકાદ પ્રાચીન ગ્રન્થમાં તા માદકનું ઉદાહરણ અપાશું છે. આમ હાઇ એ ગ્રન્થ કે ગ્રન્થા કયા છે તેની તપાસ થવી ઘટે. સાથે સાથે એ ઉમેરીશ કે આ આઠમા અધ્યાયની આ ટીકામાં કર્મવિષયક જે સંસ્કૃત અવતરણા બેવાય છે તે કયા ગ્રન્થનાં છે તેની પૂરી શોધ થવી ઘટે.

## [ ११ ]

# સ્ત્યાનર્દ્ધિ અંગેનાં પાંચ ઉદાહરણા

કર્મના સુખ્ય આઠ પ્રકારા ગણાવાય છે. આમાંના એકતું નામ 'દર્શનાવરથુ' છે. એના જે નવ ઉપપ્રકારા પડે છે તેમાંના પાંચ તાે પાંચ જાતની નિદ્રાએા છે. આ નિદ્રાએામાં અધમાધમ-નિકૃષ્ટ નિદ્રાને 'સ્ત્યાનર્દ્ધિ' તેમ જ 'સ્ત્યાનગૃદ્ધિ' પથુ કહે છે. આ બંનેને પ્રાઇયમાં અનુકર્મ 'થીથુદ્ધિ' અને 'થીથુગિદ્ધિ' તરીકે અને અંગ્રેજીમાં somnambulism તરીકે એાળખાવાય છે.

' શીઘ્યુ' શબ્દ સિલ્હેમચન્દ્ર (અ. ૮, પા ૧, સ. ૭૪), દેશીનામમાલા (૧, ૯૧), કમારવાલચરિય અને પાઇયલચ્છી– નામમાલામાં વપરાયે છે, જ્યારે એ જ અર્થવાચક 'શિષ્ટ્યુ' એવા શબ્દ સિ૦ હે૦ (અ. ૮, પા. ૧, સ્ ૭૪ અને અ. ૮, પા. ર, સ્. ૯૯ )માં તેમ જ સેઉબન્ધ (આગ ર, શ્લાે. ૩૦)માં દૃષ્ટિગાચર થાય છે. આ બ'ને શબ્દોના અર્થ 'કઠથ્યુ, એકત્રિત થયેલ છે. એને સંસ્કૃતમાં 'સ્ત્યાન' કહે છે. 'થીઘુગિદ્ધિ'ના દલ્લેખ ઠાઘ્યુ (ઠા. ૯), ઉત્તરજ્ઝયઘ્યુ (અ. ૩૩, ગા. પ) અને વિસેસાવરસથભાસ (ગા. ૨૩૪)માં છે. એવી રીતે 'શીઘુદ્ધિ'ના ઉલ્લેખ સમવાય (સ. ૧૫)માં છે. જે ગ્યક્તિને 'સ્ત્યાનદ્ધિ' નિદ્રાના ઉદય થયા હાય તેને 'સ્ત્યાનદ્ધિ' કહે છે. એને માટેના પાઇય શબ્દ 'થીઘુદ્ધિય' છે અને એ વિસેસાવરયસભાસની ૨૩૫મી ગાથામાં તેમ જ નિસીહના **લાસની** ગા. ૧૩૫માં વપરાયે⊧ છે. આ બંને ગાથાઐા સમાન છે. **એ ની**ચે મુજબ છે ≔

#### "पोग्गल-मोद्य-दन्ते फरुसग-वडसालभञ्जने चेव।

थीणद्धियस्स एए दिट्ठन्ता होन्ति नायव्वा॥"

આનેા અર્થ એ છે કે માંસ, માેદક, દાંત (દંતૂશળ), કુંભાર અને વડની શાખા ભાંગવા સંબંધી સ્ત્યાનદ્ધિકના આ પાંચ ઉદાહરણે જાણવાં. આની સવિસ્તર માહિતી વિસેસાવસ્સયભાસનાં વિવિધ વિવરણા તેમ જ નિસીહના ભાસ (ગા. ૧૩૬–૧૪૦) તેમ જ નિસીહવિસેસગ્રુણિષુ (ભા. ૧, પૃ. ૫૫–૫૬) પૂરી પાઉ છે. આથી એના આધારે હું પાંચ ઉદાહરણા અત્ર નીચે પ્રમાણે રજૂ કરું છું :--

#### (૧) માંસ ખાનારનું ઉદાહરણ

કાઇક ગામમાં એક કથુખી રહેતા હતા. તે માંસ ખાવાના ખૂબ લાલચુ હતા. માંસ કાચું હાય તા તે પછુ એ ખાઇ જતા. એક વેળા કેટલાક ગુણવાન સ્થવિરાએ એને પ્રતિબાધ પમાડી દીક્ષા આપી. ત્યાર બાદ એ સાધુ અનેલા કથુખી એ સ્થવિરાની સાથે એક ગામથી બીજે ગામ વિહાર કરતા હતા. એવામાં કાઇ એક સ્થળે માંસના લાભી પુરુષાને એક પાડાને ચીરતા એમણુ બોયા. એ ઉપરથી એમના પૂર્વ સંસ્કાર જાગૃત થયા. એમણુ બોયા. એ ઉપરથી એમના પૂર્વ સંસ્કાર જાગૃત થયા. એમણુ એતું માંસ ખાવાની તીવ્ર ઇચ્છા થઇ. એ ઇચ્છા આહાર કરતાં, સ્થંડિલ ભૂમિએ જતાં તેમ જ છેલ્લી સૂત્રપૌરુષી, પ્રતિક્રમણુ અને રાત્રિની સંસ્તારક-પૌરુષી કરતાં સુધી પણ શાન્ત થઇ નહિ. ૧૧

#### ૧૬૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બન્ધા

એએ તો એ ઇચ્છાપૂર્વક રાતે સૂઇ ગયા. ત્યાર બાદ એમને 'સ્ત્યાનર્દ્ધિ' નિદ્રાના ઉદય થયે. તેમ થતાં એ સાધુ ઊઠ્યા અને ગામ બહાર પાડાએાનાં ટાેળાં જ્યાં હતાં ત્યાં ગયા અને એક પાડાને ચીરીને તેનું માંસ ખાવા લાગ્યા. ખાતાં જે વધ્યું તે લઇને ઉપાશ્રયે આવ્યા અને ત્યાં એ માંસ નાંખી એએા સૂઇ ગયા. સવારે ઊઠ્યા બાદ એમણે ગુરુને કહ્યું કે મેં આવું સ્વપ્ન જોયું છે. પણુ બીજા સાધુઓએ ત્યાં લવાયેલું માં સ ઉપાશ્રય ઉપર જોયું અને એ વાત આચાર્ય શ્રીને કરી. સૌને ખાતરી થઇ કે એ સાધુને 'સ્ત્યાનર્દ્ધિ' નિદ્રાના ઉદય થયા છે માટે એ ચારિત્રને ચાંગ્ય નથી. સંઘે એમના સુનિવેષ લઇ લીધા અને એમને રજા આપી.

#### ( ૨ ) માેદક ખાનારનું ઉદાહરણ

કાઇ એક સાધુએ લિક્ષાટન કરતાં — ગાચરીએ જતાં એક ઘરમાં થાળમાં ગાઠવેલા સુવાસિત, સ્નિગ્ધ અને મનારમ માંદકા જોયા. એએા ત્યાં ઊમા રહ્યા અને ક્ષુબ્ધ લાવે ઘણી વખત સુધી એમણે એ માંદક જોયા કર્યા પણ કાઇએ એમને મેંદક આખ્યા નહિ. એએા નિરાશ થઈ ઉપાશ્રયે ગયા અને પેલા માંદકની તીવ્ર ઇચ્છાપૂર્વંક રાત્રે સૂઇ ગયા. શેહી વારે એમને 'સ્ત્યાનર્દ્ધ' નિદ્રાના ઉદય થયા. તેમ થતાં એશા પેલા માંદકવાળાના ઘર આગળ ગયા અને એમણે એ ઘરતાં ખારણાં તાહી ઇચ્છા મુજમ માંદકા ખાધા અને જે ખાતા વધ્યા તે પાત્રમાં નાંખી એથા ઉપાશ્રયે આવી પાત્ર સ્થાનક મૂકી સૂઇ ગયા. સવારે ગુરુ પાસે એઓ ગયા અને અમણે એમને કહ્યું કેમને આવું સ્વધ્ય વ્યાબ્યું છે પરંતુ બીજા રૂપરેખા

સાધુઓએ પાત્રાદિકનું પ્રતિલેખન કરતી વેળા માેકદા જોયા. આથી ગુરુ વગેરેએ નિશ્ચય કર્યો કે આ સાધુને 'સ્ત્યાનદ્ધિ' નિદ્રાના ઉદય થયા છે. એ ઉપરથી સ`ઘે એમના મુનિવેષ ખુંચવી લઇ એમને રજા આપી.

( ૩ ) હાથીના દંત્રાળ કાઢી લેનારનું ઉદાહરણ

કાઇક હાથીએ કાઇ એક સાધુને ખૂબ હેરાન કર્યા. એઓ મહામુશીબતે ત્યાથી ભાગી ઉપાશ્રયે આવ્યા. તેમ છતાં એમના એ હાથી ઉપરના રાષ એાછા ન થયા. એ જ સ્થિતિમાં એઓ રાત્રે સૂઇ ગયા. થાડી વારે એમને 'રત્યાનદ્વિ' નિદ્રાના ઉદય થયા એટલે એએા ઊઠવા અને 'વજ-ઝાલન-નારાચ' સંહનનવાળી વ્યક્તિને વાસુદેવના કરતાં અડધું બળ ઉત્પન્ન થાય છે તેવા બળપૂર્વક એ સાધુએ નગરના દરવાજા તેાડી નાંખ્યા અને પેલા હાથીને મારી એના બે દ'તૂશળ તેાડી નાંખ્યા અને પેલા હાથીને મારી એના બે દ'તૂશળ એવી લઇને ઉપાશ્રયે આવી ત્યાં આગળ દ'તૂશળ મૂકી એઓ સૂઇ ગયા. સવાર પડતાં એ સાધુએ પોતાના શુટુને કહ્યું કે મને આવું સ્વપ્ન આવ્યું છે પણ શુરુએ દંતૂશળ જોયા એટલે એમને નિશ્ચય કર્યો કે આ સાધુને 'રત્યાનદ્વિ' નિદ્રાના ઉત્થ થયા છે. એ ઉપરથી સાધે એ સાધુના વેશ લઇ લીધા અને એમને રજા આપી.

#### (૪) કુંભારનું ઉદ્દાહરણ

કેાઇ એક કુંભારને દીક્ષા લીધા બાદ રાત્રે સૂતા પછી 'રત્યાનર્દ્ધિ' નિદ્રાને৷ ઉદય થયેા. એના પ્રભાવે એ સાધુએ ખૂર્વકાલીન અભ્યાસથી માટીના પિંડ જાણુ તાેડતા હાેય તેમ

#### ૧૬૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

કેટલાક સાધુઓનાં મસ્તકાે તાેડી નાંખી એકાન્તમાં એ મસ્તકાેના અને ધડાેના ઢગલાે કર્યાે. એ વખતે જે સાધુએક ત્યાંથી ખસી ગયા તેઓ બચ્યા. સવારે એ સાધુની ચેબ્ટા ખધાના જાણવામાં આવતાં સંઘે એ સાધુનાે વેશ લઇ લીધાે અને રજા આપી.

#### ( ૫ ) વડની શાખા ભાંગનારનું ઉદાહરણુ

કાઇ એક સાધુ ગામમાંથી ગાચરી લઇ પાછા ફર્યા. ખૂબ ગરમીને લીધે એએા ત્રાસી ગયા હતા. પાત્રમાં વજન પણ ઘણું હતું. ભૂખ્યા-તરસ્યા એએા છાયા માટે માર્ગમાં આવેલા એક વડના વૃક્ષ આગળ આવ્યા. એની એક ડાળી ઘણી નીચી હતી તે એમને માથામાં સખત વાગી. એથી એએા ખૂબ ગુરસે થયા. રાત પડી એટલે એએા સૂઇ ગયા પણ ફ્રોધ તા ચાલુજ રહ્યો. એવામાં 'રત્યાનર્દ્ધ ' નિદ્રાના ઉદય થતાં એએા પેલા વડ પાસે જઇ એની ડાળી લાંગી એ લઈને ઉપાશ્રયે આવ્યા અને ડાળી ઉપાશ્રયના બારણા આગળ નાંખી સૂઇ ગયા. સવારે જાગતાં એમણે પાતાના ગુરુને કહ્યું કે મને આવું સ્વપ્ન આવ્યું છે. ઉપાશ્રયના બારણા આગળ ડાળી પડેલી જોઇ એટલે એમને ખાતરી થઈ કે એ સાધુને 'સ્ત્યાનર્દ્ધિ ' નિદ્રાના ઉદય થયા છે. એ ઉપરથી માંઘ એ સાધુના વેષ પડાવી લઇ એમને વિદાય કર્યા.

આ પાંચ ઉદાહરણે৷ પૈકી દંત્શળ લાવનારનું ઉદાહરણ દેવેન્દ્ર-સુરિઝો કરુમ(વવાગ (ગા. ૧૨)ની સ્વેાપજ્ઞ ડીકામાં આપ્યું છે.

m ઉદાહરણે ઉપરથી એ વાત ક્લિત થાય છે :---

(૧) તીવ લાેભ તેમ જ ઉગ્ર કાેધપૂર્વક**ની નિદ્રા 'સ્ત્યા-**નર્દ્ધિ ' નિદ્રામાં નિમિત્તરૂપ બને છે.

(૨) ' સ્ત્યાનર્દ્ધિ' નિદ્રાનેા ઉદય જેમને થયેા હાય— પછી એ સાધુ હાેય તાે એમના એ વેષ સંઘ ઉતરાવી નાંખી એમને વિદાય કરે છે.

અહીં જે ઉદાહરણેા અપાયાં છે તે સાધુઓને જ લગતા છે. એ સાધુઓનાં નામ પણ દર્શાવાયાં નથી તેા એમના પરિ-ચયની તેા આશા જ શી રાખવી !

## [ १२ ]

## લેશ્યા અંગેનાં બે ઉદાહરણા

'લેશ્યા' એ જૈન દર્શનના કર્મસિદ્ધાન્ત સાથે મહત્ત્વના સાંબંધ ધરાવે છે. એ વિષે જૈન ગ્રન્થામાં નિરૂપશુ છે. એના સંતુલનાથે તેમ જ એના વિશ્વદીકરણાર્થે ઉપયોગી થઈ પડે ચોવી કેટલીક અર્જેન સામગ્રી પથ ઉપલગ્ધ છે. આમાંની ઘણીખરી બાબતાને ઉલ્લેખા અને હિન્દી અનુવાદ સહિત આવરી લેતા પ્લેરયા-કાેશ (Cyclopedia of Les'yā) નામના મહ-ત્ત્વના પુસ્તકનું સંપાદન શ્રી. માહનલાલ આંઠિયા અને શ્રી. શ્રીચન્દ ચેરાડયાએ કર્યું છે. એમાં પૃ. ૨૫૧–૨૫૪માં લેશ્યાને અંગેનાં બે ઉદાહરણે આવસ્સય (અ. ૪, સૂ. ૬)ની હારિલદ્રીય ડીકા (પત્ર ૬૪૫ અ.−૬૪૫ અા)માંથી ઉદ્ધત કર્યાં છે. સાથે સાથે ગાગ્મટસાર (જીવક ડ)માંથી ગા. ૫૦૬–૫૦૭ ઐક ઉદાહરણુ પૂરતી રજૂ કરાઇ છે જ્યારે ખંને ઉદાહરણોના હિન્દી અનુવાદ અપાયા છે. આ અંને ઉદાહરશેા દેવેન્દ્રસૂરિએ છાસીઇ (ગા. ૧,ની સ્વાયગ્ર રીકા ( પૃ. ૧૧૩–૧૧૪)માં પાઇય અવતરણે દ્વારા રજૂ કર્યા છે ઐ અવતરણે ઉપર્શુ કત હારિલદ્રીય ટીકામાંથી લીધાં હાેય એમ જણાય છે. જો કે કેટલાક પાઠલેદાે છે.

લેશ્યાકાેશનું પ્રકાશન થયું તે પૂર્વે ૩૪ વર્ષ ઉપર લેશ્યાના

૧ આ પુરતક શ્રી. માહનલાલ બાંઠિયાએ કલઠત્તાથી ઇ. સ. ૧૯૬૬માં પ્રસિદ્ધ કર્યું છે. **લક્ષણ** ઇત્યાદિ ખાખતા મેં 'આહંત દર્શન દીપિકા ( પૃ. ૩૫૦-૩૬૩ )માં વિચારી હતી. લેસ્યાને લગતું જાંભુના અર્થી વિષેતું ઉદાહરણ મેં આહંત જીવન જ્યાતિ (<sup>ર</sup>ત્રીજી કિરણાવલીનાં પૃ. ૧૬–૧૭)માં ગુજરાતીમાં રજૂ કર્યું છે. વિશેષમાં એ પુસ્તકમાં એને અંગે ચિત્ર પણ અપાયું છે. અહીં તા સૌથી પ્રથમ ઉપર્યુકત હારિભદ્રીય ટીકાગત અને ઉદાહરણેા રજૂ કરતાં પાઇય પદ્યા એની સંસ્કૃત છાયા સાથે હું આપું છું:

<sup>8</sup>"जह जम्बुतरुवरेगो सुपक्कफलमरियनमियसालग्गो । दिट्ठो छहिं पुरिसेहिं ते बिन्ती जम्बु भक्खेमो ॥ १ ॥ किह पुण ? ते बेन्तेको आरुहमाणाण जीवसन्देहो । ते। छिन्दिऊण मूले पाडेमुं ताहे भक्खेमो ॥ २ ॥ बितिआह— पद्देण कि छिण्णेण तरूण अम्हं ति ? । साहा महछ छिन्दह तइओ बेन्ती पसाहाओ ॥ ३ ॥

૧. આ જૈનતત્ત્વપ્રદીપને મારા વિવેચનાત્મક અનુવાદ છે. એ મૂળ સહિત ઇ. સ. ૧૯૩૨માં છપાયા છે.

ર. આ કૃતિ ઇ. સ. ૧૯૩૫માં પ્રકાશિત થઇ છે.

अथा जम्बूतरवर एकः सुपक्वफलभारनम्रशालाप्रः ।
 इप्टः ध किः पुरुषेरते बुवते जम्बूः भक्षयामः ॥ ९ ॥
 दथं पुनः ? तेषामेको व्रवीति आरहतां जीवसन्देहः ।
 तद् व्युच्छिद्य म्लात् पातयामस्ततो भक्षयामः ॥ २ ॥
 द्वितीय आह—एतावता तरणा छिन्नेनास्माकं हिम् ? ।
 द्वाखां महती छिन्त तृतीयो व्रवीति प्रशाखाम् ॥ ३ ॥

## ૧૬૮ કર્મસિદ્ધાન્લ : રૂપરેખા અને પ્રાહ ગ્રન્થા

'गेाच्छे चउत्थओ उण पञ्चमो बेति गेण्हह फलाई ! छट्ठो बेग्ती पडिया पए च्चिय खाह घेत्तुं जे ॥ ४ ॥ दिट्ठन्तस्सेावणओ जो बेग्ति तरू वि छिन्न मूलाओ । सेा वट्टा किण्हाए सालमहच्ला उ नीलाए ॥ ५ ॥ हवा पसाहा काऊ गेाच्छा तेऊ फला य पम्हाए । पडियाए सुक्रलेसा अहवा अण्णं उदाहरणं ॥ ६ ॥ 'चीरा गामवहत्थं विणिग्गया पगे। बेन्ति घाएह । जं पेच्छह सच्वं दुपयं च चउप्पयं वावि ॥ ७ ॥ बिइओ माणुस पुरिसे य तह्यो साउहे चउत्थे य । पञ्चमओ जुज्ज्ञग्ते छट्ठो पुण तत्थिमं भणा ॥ ८ ॥ पद्य ता हरह घणं बीयं मारेह मा कुणह एवं । केवल हरह घणन्ती उवसंहारे। इमो तेसिं ॥ ९ ॥

१. गुच्छान् चतुर्थः पुनः पत्रमो व्रवीति गृह्णीत फलानि । षष्ठो त्रवीनि पतितानि एतान्येव खादामो गृहीत्वा ॥ ४ ॥ हष्टान्तस्योपनवः - यो त्रदीति तरुमपि छिन्त मूलात् । स वर्तते इष्णायां शाखां महतीं तु नीलायाम् ॥ ५ ॥ भवति प्रशाखां कापोती गुच्छान् तै बसी फलानि च पद्मायाम् । पतितानि <u>शु</u>क्रलेश्या अथवाऽन्यदुदाहरणम् 11 6 11 चौरा प्रामवधार्थं विनिर्गता एको ब्रवीति घातयत । यं पश्यत (तं) सर्वं द्विपदं च चतुष्पदं बाऽपि १८७ ॥ दितीयो मनुध्यान् पुरुषांश्व तृतीयः सायुधान् चतुर्धश्च । पत्रमो युध्यमानान् घष्ठः पुनस्तत्रेदं भगति ॥ ८ ॥ एकं तावद्धरत धनं द्वितीयं मारयत मा कुरुतैवम् । हरत बन उपसंहारोऽयं तस्य केवलं 11 5 11 <sup>9</sup>सब्वे मारेह त्ती बहुइ से। किण्हलेसपरिणामो । पत्रं कमेण सेसा जा चरमो सुकलेसार ॥ १० ॥"

આ પદ્યોનાે ભાવાર્થ હું નીચે મુજબ રજૂ કરું છું :-સુપક્**વ કળાેથી ભરેલી અને નમી પ**ડેલી શાખાવાળા એક જાંબુના ઉત્તમ વૃક્ષને છ પુરુષાએ જોઇ તેએા બાલ્યા કે આપણે જાંબુ ખાઇશું. કેવી રીતે તેમ કરવું તે વિચારતાં એકે કહ્યું કે વૃક્ષ ઉપર ચડવામાં છવતું જોખમ છે તાે મૂળમાંથી વૃક્ષ પાડી આપણે જાંબુ ખાવાં.

ખીજો બાલ્યાે : આ માટા વૃક્ષને છેદવાનું કંઇ કારણુ નથી. <sup>-</sup>માેટી માેટી શાખાએા છેદશું

ત્રીને કહે : પ્રશાખાએા છેકશું. ચાથાએ સૂચવ્યું કે ગુચ્છેા. પાંચમાએ કહ્યું કે કળેા લઇ લઇએ. છઠ્ઠાએ કહ્યું કે પડેલાં નંબુએા એકઠાં કરી ખાઈએ.

આ ઉદાહરણુનાે ઉપનય એ છે કે મૂળ, શાખા, પ્રશાખા (નાની ડાળીએા) અને ગુચ્છેા છેદવાની વાત કરનારા અનુક્રમે 'કૃષ્ણુ નીલ, કાપાત અને તૈજસ લેશ્યાવાળા છે જ્યારે ક્ળા તાેડવાનું અને લોંચ ઉપર પડેલાં જાંબુ ગ્રહણુ કરવાનું સૂચવ-નારા પદ્મ અને શુક્લ લેશ્યાવાળા છે.

આ સંબંધમાં બીજું ઉદાહરણુ ગ્રામઘાતકાેનું નીચે સુજબ છે :----

# सर्वान् मार्यतेति बर्त्तते स कृष्णळेखापरिणामः । एवं क्रमेण शेवाः याबचरमः शुकुलेखायाम् ॥ ९० ॥

#### પંછ૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બન્વા

છ ચારા ગામના નાશ કરવા નીકળ્યા. એકે કહ્યું કે અધાને મારવા : પછી એ દ્વિપદ હાેય કે ચતુષ્પદ. બીજાએ સ્વચ્ચું કે મનુષ્યાને જ મારવા. ત્રીજાએ પુરુષાને મારવાની વાત કરી. ચાથા બાલ્યા : શસ્ત્રધારી પુરુષાને મારવા. પાંચ-માએ કહ્યું કે સામા થાય તેવાને જ. છઠ્ઠો બાલ્યા: આપણે ધનનું કામ છે તા પછી કાેઇને પછ્યુ શા સારુ મારવા ?

આને৷ ઉપનય એ છે કે બધાને મારવાની વાતથી માંડીને છએ જે વિચારા દર્શાવ્યા તે અનુક્રમે કૃષ્ણુ લેશ્યાથી માંડીને શુકુલ લેશ્યા સૂચવે છે.

## હિ્તીય ખંડ

## [ १३ ]

## કર્મવિષયક ચન્થાેનું નામસામ્ય

પુનરાવૃત્તિ એક જ ગુગમાં એક જ નામની અનેક વ્યક્તિએ જોવાય છે તે પછી વિવિધ ગુગામાંના વિવિધ સંપ્રદાયાના ગ્રન્થાના નામામાં સમાનતા જણાય એમાં શી નવાઇ ? એક નામ લાકપ્રિય અને કે એ હૃદયંગમ જણાય એટલે એ નામના ઉપયાગ કરવા અન્ય પ્રેરાય. વળી એ નામને અમર બનાવવાની ભાવના સેવનાર પણ તેમ કરે. આમ નામની પુનરાવૃત્તિ પાછળ અનેક હેતુએા કામ કરે છે. એમાંના કાઇક હેતુને લઇ જૈન સાહિત્યમાં કેટલીક કૃતિએા સમાનનામક જોવાય છે. આ લેખમાં તા કર્મસિદ્ધાન્તના નિરૂષણ અર્થ યાજાયેલી કૃતિઓના જ હુ વિચાર કરવા ઇચ્છું છું.

કમ્મપ્પવાય—કૃતિનું નામ પાડનાર એ કૃતિગત વિષયનું દ્યોતક નામ પાંડે એ સ્વાભાવિક છે. આથી કમંસિદ્ધાન્તને લગતા એક પુબ્વનું–ચૌદ પુબ્વમાંથી આઠમાનું નામ કમ્મપ્પવાય (કર્મપ્રવાદ) છે એ બાબત સહજ છે એમ કહી શકીએ. આ પુબ્વ વિષે વિસેસાવસ્સયભાસ (ગા. ૨૫૧૩)માં ઉલ્લેખ છે.

છખ ડાગમ (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૬૩)માં સૂચવાયું છે કે ધવલામાં કમ<sup>્</sup>પ્રવાદના ઉલ્લેખ છે. આ ગ્રન્થ તે કચા ? ≝૧૭૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

કમ્મપયડિ (કર્મપ્રદુતિ) — બીજા પુવ્વ નામે અગ્ગેણિય (અગ્રાયણીય)ના ચૌઢ 'વહ્શુ' વસ્તુ)નામક વિભાગ પૈકી પાંચમા વિભાગમાં જે વીસ પાહુડ (પ્રાભૃત) છે તેમાંના ચાથા પાહુડતું નામ કમ્મપ્પગડિ (કર્મપ્રકૃતિ) છે. આમાંથી શિવશર્મસૂરિએ જે કૃતિ ઉદ્ધત કરી એતું નામ પણુ 'કમ્મપગડિ' છે. એને જે કૃતિ ઉદ્ધત કરી એતું નામ પણુ 'કમ્મપગડિ' છે. એને હરિભદ્રસૂરિએ પણ્ણવણા (પય ૨૩)ની ટીકા નામે પ્રદેશવ્યાખ્યાના પત્ર ૧૪૦માં કમ્મપયડિસ ગહણી કહી છે અને પત્ર ૧૨૯માં કર્મપ્રકૃતિસંગ્રહાબુકા કહી છે.

ઉત્તરજ્ઝયણના ૩૩મા અજ્ઝયણુનું નામ કમ્મપયડિ છે. એમાં આઠ કર્મનાં નામ, ભેદ, સ્થિતિ અને ફળનું વર્ણન છે.

પહ્ણવણામાં ૩૬ પય (પદ) છે. ઐનાં નામ આ આગમમાં જે ગણાવાયાં છે તેમાં ૨૩મા પયતું નામ 'કમ્મ' છે. આને 'કર્મપ્રકૃતિ' તરીકે ઓળખાવાય છે. આ પયમાં કર્મપ્રકૃતિના ભેદ, બંધ, ઉદય અને સ્થિતિતું નિરૂપણુ છે. આઠે કર્મના જઘન્ય તેમ જ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિબંધતું સ્વરૂપ અહી વિસ્તારથી અપાયું છે. કર્માના બંધતું નિરૂપણ દંડકાના ક્રમે આના પછીના 'કમ્મઅંધ' નામના પયમાં છે. એક કર્મપ્રકૃતિના બંધસમયે બીર્લા કર્યા કર્મા ઉદયમાં હાય એ બાબત દંડકાના ક્રમે આની પછીના ૨૫મા 'કમ્મવેદ' નામના પયમાં આલેખાઇ છે. એવી દીતે ૨૬મા 'વેયબંધ' પયમાં કાઇ એક કર્મપ્રકૃતિના ઉદય હાય ત્યારે બીજાં કયાં કર્મા બંધાય એ હકીકત દંડકના ક્રમે સમજાવાઇ છે. ૨૭મા પયતું નામ 'વેયવેય' છે. એમાં એક કર્મપ્રકૃતિના ઉદય–સમયે બીજાં કથાં કર્યા કર્મોના આંધ થાય એ વાત વિસ્તારથી દંડકાના ક્રમથી વિચારાઈ છે.

Jain Education International 2010\_05 For Private & Personal Use Only

પુષ્પદંત અને ભૂતઅલિએ રચેલા છખડાગમનું બીજું નામ મહાકર્મપ્રકૃતિપ્રાભૃત છે. જિનરત્નકૈાશ (લા. ૧, પૃ. ૪૧૧) પ્રમાણે આનું નામ સત્કર્મપ્રાભૃત પણ છે.

સયમ (બન્ધસયગ) — ચન્દ્રાર્ષેકૃત પંચસંગહ (ગા. ૨)માં પાંચ ગ્રંથેાના નિર્દેશ કરતી વેળા સયગના ઉલેખ કરાયા છે. આ સયગ એજ શિવશર્મસૂરિએ ૧૧૧ ગાથામાં રચેલું સયગ હરો. એમ ન જ હાેય તાે પણુ આ નામને અનુલક્ષીને દેવેન્દ્રસૂરિએ પાતાના પાંચમા કર્મગ્રન્થનું નામ આ જ પાડવું છે કેમકે આ કર્મગ્રન્થની સ્વાપત્ત ટીકામાં એમણે શિવશર્મસૂરિ અને એમની કૃતિ નામે શતકની સાદર નાંધ લીધી છે. શિવશર્મસૂરિના સયગ માટેનું વિશેષતા સાન્વર્થ અને કર્તાને 'અભિપ્રેત' જણાતું નામ બન્ધસયગ છે. આ કૃતિ વિષે મેં એક પ્લેખમાં વિચાર કર્યો છે.

પંચસંગહ (પંચસંગ્રહ) — ઉપર્શુક્ત પંચસંગહ એ જેમ શ્વેતાંબરીય કૃતિ છે તેમ દિગંબરામાં વિક્રમની અગિયારમી સદીમાં થઇ ગયેલા 'સિદ્ધાન્તચક્રવતી<sup>?' ર</sup>નેમિચન્દ્રની કૃતિ ગામ્મટસારને પણ આ નામે એાળખાવાય છે. વળી આ ગામ્મટસારની લગલગ સંસ્કૃત છાયા જેવી કૃતિ અમિતગતિએ વિ. સં. ૧૦૭૩માં રચી છે. એનું નામ પંચસ'ગ્રહ છે. <sup>ર</sup>જિનરત્નકાેશ (ભા. ૧, પૂ. ૨૨૯)માં કિ. ધડ્ઢની એક કૃતિનું નામ

૧. આનું નામ 'કમ્મપયડિ અને બન્ધસયગ' છે. આ લેખ ''આત્માન નંદ પ્રકાશ'' (પુ. ૪૮, અં. ૧−૨)માં છપાયે। છે.

ર. એમની એક કૃતિનું નામ કર્મપ્રકૃતિ છે. જુએ৷ જિનરત્નકાેશ (ભા. ૧, પુ. હ૧ ને પુ. ૧૧૦ ).

#### વા ૭૪ કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પંચસંગહ અષાયું છે. શું એનેા વિષય કર્મનેા સિદ્ધાન્ત છે? "અનેકાન્ત" (વ. ૩, પૃ. ૨૬૬)માં વિ. સં. ૧૫૨૭ની એક હાથપાેથી વિષે ઉલ્લેખ છે. એમાં જીવસ્વરૂપ, પ્રકૃતિસમુત્કીર્તન, કર્મસ્તવ, શતક અને સપ્તતિકા એમ પાંચ પ્રકરણા છે. આ કૃતિનું નામ પણુ પંચસંગહ (પંચસંગ્રહ) છે. એની રચના ધવલા પછી અને કદાચ એને આધારે થયેલી લાગે છે.

સિત્તરિ (સપ્તતિકા)—પંચસંગહમાં જે પાંચ બ્રન્થોનેા સંગ્રહ કે સમાવેશ કરાયેષ છે તેનાં નામ મલયગિરિસૂરિએ એની વૃત્તિમાં નીચે સુજબ આપ્યાં છે :—

(૧) શતક, (૨) સપ્તતિકા, (૩) કષાયપ્રાભૃત, (૪) સત્કર્મન્ (ગુ. સત્કર્મ) અને (૫) કર્મપ્રકૃતિ.

શું અહીં નિદે`શેલ સપ્તતિકા તે જ ચિરંતનાચાર્યકૃત અને મલયગિરિકૃત વૃત્તિ સહિત છપાયેલી 'સિત્તરિ છે ? જે એમ ન જ હાેય તાે એકે બીજાની કૃતિનું નામ રાખ્યું છે એમ મનાય. વળી ઉપર્યુક્ત દિગંબરીય પંચસંગ્રહના છેલ્લા (પાંચમા) પ્રકરણનું નામ પણુ આ જ (સપ્તતિકા) છે.

કસાયપાહુડ (કષાયપ્રાભૃત) — ઉપર્શુક્ત પાંચ ગ્રંથામાં આ નામ ગણાવાયું છે ખરું પણુ આ નામની કાેઇ શ્વેતાંબરીય કૃતિ આજે મળતી હાેય એમ જણાતું નથી. દિ. આચાર્ય ગુણુધરે આશરે ૨૩૬ ગાથામાં જે કસાયપાહુડ રચ્યું છે તે મળે છે. આ ગુણુધરના સમય વિક્રમની પાંચસી સદી હાેવાનું મનાય છે.

આની પહેલી ગાયામાં આને દિદ્વિાયના નિઃસ્યન્દરપ કહેલી છે.

કમ્બવિવાગ (કર્મવિષાક)—પણ્ણુવણાના ૨૩માથી ૨૭મા સુધીનાં પય પૈકી એક કે વધારે પયના વિષયના વિચાર કરીને કે પછી સ્વતંત્ર રીતે વિચાર કરીને ગર્ગાર્ધાંએ ૧૬૮ ગાથાની પાતાની કૃતિ માટે કમ્મવિવાગ એવું નામ ચાેજ્યું છે. આ ગર્ગાર્ધાંના સમય વિક્રમની ક્રસમી સદી જેટલાે પ્રાચીન છે જ કેમકે એમની આ કૃતિ ઉપર વિક્રમની બારમી–તેરમી સદીમાં થઈ ગયેલા પરમાનન્દ્રસૂરિએ વૃત્તિ રચી છે.

આ કમ્મવિવાગ વગેરે 'પ્રાચીન છ કર્મગ્રન્થ' તરીકે એાળખાય છે. ' એને સામે રાખીને દેવેન્દ્રસૂરિએ જે પાંચ નવ્ય કર્મગ્રન્થ રચ્યા છે તેમાં પ્રથમતું નામ કમ્મવિવાગ રાખ્યું છે. જુએા પૃ. ૧૭૬.

કમ્મત્થય ( કમેરતવ ) — આ પછ ગાથાની એક પ્રાચીન કૃતિ છે. એના રચ્ચનારનું નામ કે રચનાવર્ષ જાણવામાં નથી. આના પ્રારંભમાં કર્તાએ પાતાને અભિપ્રેત નામ તરીકે આનું નામ બાંધુક્યસંતજીત્તથય (બંધાદયસદ્દ્યુક્ત-સ્તવ) ચાજ્યું હાય એમ લાગે છે પરંતુ ટીકાકાર ગાવિન્દાચાર્ય તા શરૂઆતમાં તેમ જ અંતમાં એનું નામ કર્મસ્તવ જ દર્શાવ્યું છે, એ ઉપરથી દેવેન્દ્રસૂરિએ બીજા કર્મ'શ્રન્થને માટે આ નામ પાડ્યું છે કેમકે આ સૂરિએ એમના ત્રીજા કર્મ'શ્રન્થના અંતમાં એમણે

આપેલા બીજા કર્મગ્રન્થતું નામ કન્મત્થય દર્શાવ્યું છે. અન્ધસામિત્ત ( અન્ધસ્વામિત્વ )— આ નામની એક પ્રાચીન

૧. જુએ પૃ. ૧૭૧.

ર. જિનરત્વકાેશ (લા. ૧, ૫ ૭૩)માં જિનવલ્લસપ્રરિ ઐતું નામ અપાયું છે તા શું એ ખરાળર છે <sup>૧</sup>

## ૧૭૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

કુતિ છે. એમાં ૫૪ ગાથા છે અને એના ઉપર હરિલદ્રસૂરિએ વિ. સં. ૧૧૭૨માં વૃ(ત્ત રચી છે. આ જ નામથી દેવેન્દ્રસૂરિએ પાતાના ત્રીજા કર્મગ્રન્થને એાળખાવ્યાે છે.

કાસીઇ (ષડશીતિ) કિવા આગમિયવત્શુવિયારસારપયરથુ ( આગમિકવસ્તુવિચારસારપ્રકરથુ) — આના કર્તા જિનવલ્લસ-સૂરિ છે. આ કૃતિના ઉપર મલયગિરિસ્ટરિએ તેમ જ વૃદ્ધગચ્છીય હરિભદ્રસૂરિએ એકેક વૃત્તિ રચી છે અને એ ખંનેએ અહીં કૌ સમાં આપેલાં નામાના નિદેશ કર્યો છે; બાકી મૂળ લેખકે તા આ કૃતિનું કાેઇ વિશેષ નામ સૂચવ્યું હાેય એમ જણાતું નથી. દેવેન્દ્રસૂરિએ પોતાના ચાથા કમ ગ્રન્થ માટે એની સ્વાપત્ત ટીકાના પ્રારંભમાં તેમ જ અંતમાં ષડશીતિકશાસ એવું નામ આપ્યું છે. આમ પ્રાચીન નામ એમણે જાળવ્યું છે.

પ્રાચીન અને નવ્ય કર્મગ્રન્થ— કર્મને લગતાે ગ્રન્થ તે 'કર્મગ્રન્થ' ક્રહેવાય. આ નામથી નીચે મુજબની છ પ્રાચીન કૃતિએોને એોળખાવાય છેઃ–

(૧) કમ્મવિવાગ, (૨) કમ્મત્થય, (૩) બન્ધસામિત્ત, (૪) છાસીઇ, (૫) સયગ અને (૬) સિ(સ)ત્તરિ.

આને જેમ 'પ્રાચીન છ કર્મગન્થ' કહે છે તેમ દેવેન્દ્ર-સૂરિએ સ્વેાપજ્ઞ વૃત્તિથી વિભૂષિત કરેલી નિમ્નલિખિત પાંચ કૃતિએાને 'નબ્ય પાંચ કર્મ'ગ્રન્થેા' કહે છે :----

(૧) કમ્મવિવાગ, (૨) કમ્મત્થય, (૩) અન્ધસામિત્ત, (૪) છાસીઇ અને (૫) સયગ. પ્રૌઢ ગ્રન્થા

આ પકી બન્ધસામિત્ત ઉપરની સ્વેાપજ્ઞ ટીકા આજે મળતી નથી

અર્વાચીન ચાર સંસ્કૃત કર્મપ્રન્થ — વિક્રમની પંદરમી શતાબ્દીના પ્રારંભમાં થયેલા જયતિલકસૂરિએ નીચે મુજબની જે ચાર કૃતિએા સંસ્કૃતમાં રચી છે તેને 'સંસ્કૃત ચાર કર્મપ્રન્થ' તરીકે ઓળખાવાય છે :—

(૧) પ્રકૃતિવિચ્છેદ, (૨) સૂક્ષ્માર્થસંગ્રાહક, (૩) પ્રકૃતિ– સ્વરૂપ અને (૪) બન્ધસ્વામિત્વ.

આ ચાર કમ્પ્લગ્રન્થા ''શ્રી જેન ધમ પ્રસારક સભા'' ( <sup>ક</sup> ) તરફથી ભાવનગરથી લગભગ ૨૫ વર્ષ ઉપર પ્રસિદ્ધ થયા છે. આ ચારેનું શ્લાકપ્રમાણુ ૫૬૯ શ્લાકનું દર્શાવાયું છે.

પ્રાચીન સ'સ્કૃત કર્ખગ્રન્થ — વિદ્યાવારિધિ ઉમાસ્વાતિકૃત તત્ત્વાર્થ સૂત્ર (અ. ૮)ની ટીકામાં સિદ્ધ સેનગશિએ કર્મવિષયક અનેક અવતરણે આર્યામાં સંસ્કૃતમાં આપ્યાં છે. આ ઉપરથી હું એવું અનુમાન કરું છું કે કર્મ સંબધી કાઇ ગ્રન્થ કે ગ્રન્થા સંસ્કૃતમાં રચાયા હાવા જોઇએ, જો કે આજે એ ઉપલબ્ધ નથી. વિશેષમાં આ ગ્રન્થની પ્રાચીનતા ઇ. સના સાતમા સૈકા જેટલી તા હશે જ એમ લાગે છે.

પ્રાચીન અને નવ્ય કર્મબન્થામાં તેમ જ અર્વાચીન સંસ્કૃત કર્મગ્રન્થામાં પણ બન્ધ, ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તા એ ચાર જ વિષય વિશેષત: ચર્ચાયા છે. કમ્મષ્યડિ અને પંચસંગહ આથી જુદી ભાત પાડે છે.

કગ્મપયડિમાં ઉદય અને સત્તાનું નિરૂપણ છે ખરું પરંતુ એના સુખ્ય વિષય આઠ કરણ છે.

૧૨

૧૭૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

આ તમામ કૃતિએાના તેમ જ સિ(સ)ત્તરિ અને ભન્ધસયગના અને સાથે સાથે આગમાના કર્મવિષયક સાહિત્યના પરિ-શીલનપૂર્વક તુલનાત્મક દષ્ટિએ કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે એક ગુજરાતીમાં પુસ્તક રચવા મારી ભાવના ઘણાં વર્ષોથી છે અને એ દિશામાં મેં થાડાક પ્રયાસ પણ કર્યો છે.

સ્વાત્મક કર્મગ્રન્થ — કર્મના સિદ્ધાન્તના જૈન દર્શન સાથેના વ્યાપક તેમ જ મહત્ત્વપૂર્ણ સંબંધ જેતાં આ વિષયને કંઠસ્થ કરવા માટે જેમ 'આર્યા' છંદમાં કર્મગ્રન્થા રચાયા તેમ આ વિષય સૂત્રરૂપે પણ રજૂ થવા જોઇ તા હતા. આ દિશામાં વિદ્યાવારિધિ ઉમારવાતિએ પ્રસંગવશાત્ તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં થાડાંક સૂત્ર આપી પહેલ તા કરી છે પરંતુ કાઇ ગિરંતન આગાયે સૂત્ર આપી પહેલ તા કરી છે પરંતુ કાઇ ગિરંતન આગાયે આ કાર્ય કર્યુ હાય એમ જાણવામાં નથી. આગમાહારક જૈના-ચાર્ય શ્રીઆનંદસાગરસૂરિએ નવ્ય પાંચ કર્મગ્રંથાના વિષયને સૂત્રરૂપે ગૂંથ્યા છે. આ ૨૦૩ સૂત્રોની નાનકડી કૃતિ સત્વર પ્રસિદ્ધ કરવા એમના શિષ્યવર્ગને તેમ જ ધનિક જનાને સાદર વિજ્ઞપિત છે.

અંતમાં જે જે કૃતિના કે એના અંશના કે કૃતિકલાપના નામની પુનરાવૃતિ જોવાય છે તે નામાની હું અકારાદિ ક્રમે નાંધ લઇ વિરમું છું :---

કન્મત્થય, કન્મપગ ચ)ડિ, કન્મવિવાગ, કર્મચાય, કસાય-પાહુડ, છાસીઇ, પાંચસાગહ, ભાધસામિત્ત, સત્કર્મન, સયગ અને સિત્તરિ.

-જે. ધ. પ્ર. (પુ. ૬૬, અં. ૯)

## [ १४ ]

## કમ્મપયડિ અને ( અન્ધ)સયગ

#### ( અનાગમિક સાહિત્યનાં એ અમૂલ્ય રત્ના )

જૈન સાહિત્યના અનેક રીતે વિચાર થઇ શકે છે. એના ઇતિહાસ પગ્રુ સંપ્રદાય, ભાષા અને વિષય એમ વિવિધ દ્રષ્ટિબિન્દુ અનુસાર આલેખી શકાય છે. મેં આ સાહિત્યના ઇતિહાસને બે વિભાગામાં વિભક્ત કર્યો છે અને એથી આ રાહિત્યના આગમિક અને અનાગમિક એવા બે વર્ગ પાડવા છે. આગમિક સાહિત્યમાં આગમાના અને એના ઉપરના વિવિધ ભાષામાં રચાયેલાં વિવરણેાના સમાવેશ થાય છે. આ આગમિક સાહિત્ય ચૌદ-પંદર લાખ શ્લાક જેટલું હાેવાનું અને એની એક શુદ્ધ નકલ ઉતરાવવાના ખર્ચ સાહી બાવીસ હજાર રૂપિયા થાય એમ વિ. સ. ૧૯૬૫માં જૈન ગ્રંથાવ**લી** (પૃ. હર)માં સૂચવાયું હતું.

જૈન ચંચાવલીની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૯)માં ઉલ્લેખ છે કે ''ફક્ત સંસ્કૃત તથા <sup>૧</sup>માગધીમાં રચાયેલું જેન સાહિત્ય અમારી અટકળ મુજબ લગભગ સાઠ લ.ખ શ્લેક જેટલું થાય છે. જો કે અત્યારે વિદ્યમાન છે, તે પણુ સઘળું આ લીસ્ટમાં દાખલ થઇ શક્યું નથી."

૧. જેત ગૃહરથા તા શું પણ કેટલાક સાધુઓ પણ 'અદ્ધમાગહી' (સ' અર્ધમાગધી)ને બદલે 'માગધી'ના પ્રયોગ કરે છે તા હવે તા આમ ન થવું ધટે કેમકે માધ્યમિક શાળાના વિદ્યાર્થીઓ પણ "અર્ધમાગધી"ના નામથી આજે વાકેફગાર છે.

#### ૧૮૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

આ ઉપરથી અનાગમિક સાહિત્ય આગમિક સાહિત્ય કરતાં ઘણા માટા પ્રમાણમાં છે એ વાત તરી આવે છે. વળી એમાં ગુજરાતી, કાનડી. તામિલ ઇત્યાદિ ભાષામાં રચાયેલા સાહિત્યને પણ સ્થાન છે અને 'આજે પણ અનાગમિક સાહિત્ય બહાળા પ્રમાણમાં રચાય છે.

જૈન ગ્રંથાવલીની પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૪ )માં કહ્યું છે કે "હાલમાં જે સાહિત્ય મળ્યું છે અને મળે છે તેમાં આગમ સિવાયના બીજા ઘણા ગ્રંથા સંવત આઠસેં પછીની સાલમાં લખાયેલા મળે છે." આ પ્રસ્તાવના (પૃ. પ)માં નીચે મુજબ ઉલ્લેખ છે:---

''દેવર્દ્ધિગણી મહારાજ પછીથી છેક ધનેશ્વરસૂરિ શંત્રુજય-માહાત્મ્યના કર્તા થયા છે. તેમની વચ્ચેના ૪૦૦ વર્ષોમાં તે સમયના કર્તાના કરેલા એક પણુ ગ્રંથ મળી આવ્યા નથી."

આ વિધાનેા કેટલે અંશે સાચાં છે એ વાત બાજુએ રાખીએ તેા પણુ અનાગમિક સાહિત્યના પ્રણુયનકાળ ઉપર આ કંઇક પ્રકાશ પાડે છે એમ તેા માનવું જ પડશે

 આધુનિક સુગના જૈન લેખકાની જીવનરેખા અને એમની સાહિત્ય-પ્રવૃત્તિની નેધિ થવી ધટે સાથે સાથે આ સુગમાં જેટલા પ્ર.ચીન ગ્રંથા પ્રકાશિત થયા છે તેની સવિસ્તર સૂચી પ્રસિદ્ધ થવી જોઇએ. '' જૈન ગ્રંથાવલી ''ના વૃતન સંરકરણરૂપે એક ગુજરાતી પુસ્તક તૈયાર થાય તાે જૈન સાહિત્યની વિશાળતા ઇત્યાદિના ખ્યાલ આવે.
 આ તૈયાર કરવામાં એક અંગ્રેજી અને એક ફ્રેન્ચ પુસ્તક કામ લાગે તેમ છે. પદેલાના લેખક પ્રા. હરિ દામાદર વેલણકર છે અને બીજાના ડા. ગેરિના છે. અનાગમિક સાહિત્યના વિષયદીઠ વિભાગા જૈન બંધાવલીમાં પડાયા છે. તેમાં પ્રથમ 'ન્યાય'ના ઉલ્લેખ કરી 'ફિલાેસાફિ'ના નિર્દેશ છે. આ 'ફિલેાસાફિ'માં સૌથી પ્રથમ હરિભદ્રસૂરિ અને યશાવિજયગ હિના ગ્રંથા ગણાવી અધ્યાત્મના ગથાની સૂચી અપ ઇ છે અને ત્યાર બાદ 'પ્રક્રિયા ગ્રંથા' પૂર્વ'ક 'વર્ગ ૧'માં કર્મગ્રંથાની નેધ લેવાઇ છે. આમાં કમ્મપયડિ અને સયગ વિષે ઉલ્લેખ છે. આમ આ બે ગ્રંથા એ અનાગમિક સાહિત્યના તત્ત્વજ્ઞાનરૂપ વિભાગના એક મુખ્ય અંગનાં અવયવ છે.

જૈન દર્શનમાં કર્મના સર્વાંગીણુ સ્વરૂપનું નિરૂપણુ મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે એટલે દાર્શનિક સાહિત્યમાં તા એને લગતા ગ્રંથા હાેય એ સ્વાભાવિક છે. કર્મના શુભ અને અશુભ વિપાક દર્શાવવા માટે કથાસાહિત્ય અને ખાસ કરીને ઓપદેશિક તેમ જ રૂપકાત્મક સાહિત્ય ચાેજાયેલ છે એ વાત લક્ષ્યમાં લેતાં કર્મના સિદ્ધાન્તના વિષયની વ્યાપકતા જૈન સાહિત્યમાં કેટલી બધી છે એ જણાઇ આવે છે વળી કર્મને આવવાના અને એને રાકવાના માર્ગો તેમ જ એના ક્રમશઃ અને આત્યંતિક નાશ એ બાબતાે કેવળ નવ તત્ત્વાને અગેની કૃતિઓમાં વિચારાઇ છે એમ નહિ પરંતુ એક રીતે તા આગમામાં પણ આ બાબતાની પ્રરૂપણા છે, જો કે કર્મને લગતી હકીકતા છૂટીછવાઇ એમાં રજૂ થઇ છે.

કમ્મપયાંડ (કર્મપ્રકૃતિ) – વિશેષતઃ વ્યાપક અને મહત્ત્વપૂર્ણ્ય કર્મસિદ્ધાન્તના એક અદ્વિતીય અંગરૂપ આઠ ૧. આતે એકતિત કરી મે' અંગ્રેજીમાં એક લેખ નામે " The Doctrine of Karman in the Jaina Canon " લખ્યે! છે. એ અત્યારે તા અપ્રકાશિત છે.

### ૧૮૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રાેઢ ગ્રન્થા

કરણેાની આદ્ય અને અદ્વિતીય કૃતિ તે કમ્મમયદ છે. આ આકરગ્રંથમાં આઠ કરણેા ઉપરાંત ઉદય અને સત્તાનું નિરૂપણ છે. આની ચાજના જઇણ મરહટ્ઠી (જૈન માહારાષ્ટ્રી) ભાષામાં ૪૭૫ ગાથામાં શિવશમંસૂરિએ કરી છે. જેમકે બન્ધન-કરણ (ગા. ૧-૧૦૨), સંક્રમ-કરણ (ગા. ૧-૧૧૧), ઉદ્વર્તના-કરણ (ગા. ૧-૧૦૨), સંક્રમ-કરણ (ગા. ૧-૧૧૧), ઉદ્વર્તના-કરણ ને અપવૈતના-કરણ (ગા. ૧-૧૦), ઉદીરણા-કરશ (ગા. ૧-૮૯), ઉપશમના-કરણ (ગા. ૧-૭૧), નિધત્ત-કરણ અને નિકાચના-કરણ (ગા. ૧-૩), ઉદય (ગા. ૧-૩૨) અને સત્તા (ગા. ૧-૫૭). આ સૂરિએ પેલ્તાના પરિચય આપ્યા નથી, નામ પણ જણાવ્યું નથી તેમ જ આ અપૂર્વ કૃતિના રચનાસમય દર્શાવ્યા નથી એટલે એ દિશામાં પ્રયાસ કરવા બાકી રહે છે.

વિવરણાે—કમ્મપથડિ ઉપર એક ગુણિયુ તેમ જ મલયબિરિ-સૂરિએ અને યશેહવિજયગણિએ સ્ચેલી એકેક સંસ્કૃત વૃત્તિ છે. આ ઉપરાંત આની સંસ્કૃત છાયા અને આતે ગુજરાતી અનુવાદ પશુ છપાયાં છે.' આ સૌમાં ગુણિયુ એ પ્રાચીનતમ છે પરંતુ એના કર્તાએ પાતાના નામ કે પ્રણયનકાળ વિશે કરોા નિદે'શ કર્યા નથી. તેમ છતાં કુમારપાલના સમકાલીન રમલયગિરિસૂરિએ

્યુ ૧. જુએ માટું પુસ્તક નામે પાઇય (પ્રાકૃત) ભાષાઓ અને સાહિત્ય (પુ. ૧૧૯).

ર. એમણે પ્રારંભમાં તેમ જ અતમાં ચૂર્ણિકારનું ગૌરવપૂર્વક સ્મરણ કર્યું છે. પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

આ 'ગુણિણના ઉપયાગ કર્યો છે એ હિસાબે આ ગુણિષ્ટ વિક્રમની દસમી સદી જેટલી તાે પ્રાચોન હશે એમ સહજ મનાય. કમ્મપયડિની મલયગિરિસ્રરિકૃત વૃત્તિથી વિભૂષિત આવૃત્તિના વિ. સં. ૧૯૬૯માં લખેલા સંસ્કૃત ઉપાદ્દવાત (પત્ર ૩આ)માં આગમાહારક જૈનાચાર્ય શ્રીઆનન્દ્રસાગરસ્ર્રિએ આ ગુણિણુના સ્થનારનાે સમય વિરહાચાર્ય ઉર્ફે હરિભદ્રસ્ટ્રિના સત્તાસમયથી પણુ પ્રાચીન છે એમ કહ્યું છે. આ વાત થયાર્થ હોય તાે ગુણિણુના સમય ઇ. સ. ૭૦૦ કરતાં પ્રાચીન ગણાય અને હરિભદ્રસ્ટ્રિના સ્વર્ગવાસ વિ સં. પ૮૫માં થયા એ મત સુજબ છ સ. ૫૦૦ કરતાં પ્રાચીન ગણાય.

સમય – કમ્મપયડિ એ ચૌદ પુગ્વ (પૂર્વ) પૈકી અગ્રાયણીય નામના બીજા પુગ્વના વીસ પાહુડ(પ્રાભૃત)વાળા પાંચમા વરશ – (વસ્તુ ના અણુઓગદાર અનુવેાગદ્વાર)વાળા ચાથા કમ્મપયદિ નામના પાહુડના આકર્ષણ –ઉદ્ધારરૂપ છે એમ મલયગિરિસૂરિએ આની વૃત્તિ (પત્ર ૨૧૯ આ)માં કહ્યું છે. વિશેષમાં ગ્રંથકારે કમ્મપયડિ કર્મપ્રકૃતિ)માંથી એ લીધાના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કર્યો છે. આ ઉપરાંત એમણે દિડ્ડિયાયના જાણનારાએોને આ કૃતિ શાધવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી તેા ઝ્રુતકેવલોના સમયમાં એએા થઇ ગયેલા ગણાય. દિડ્ડિયથી એ પૂર્ણ કૃતિ ન સમજીએ અને દિડ્ડિયાયના જાણ ભાગ સમજીએ અને વીર-

૧. જેન ગ્રન્થાવલી (પૃ ૧૧૫)માં ગ્રૂચિમાં વેદના વગેરે આઠ કરચ્યુ છે એમ કહ્યું છે. વિશેષમાં આ પૃષ્ઠમાં ક≻નપથડિ ઉપર (અતે સંભવતઃ એની ગ્ર્ચિ ઉપર) સુનિગ્રન્દ્રે ૧૯૨૦ શ્લાક જેવડ્ડુ ટિપ્પનક રચ્યાતા હલ્લેખ છે.

123

૧૮૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

નિર્વા**ણ**થી એક હુજાર વર્ષે પુગ્વાેનાે ઉચ્છેદ થયાની હુકીકત **ગ્યા** સાથે વિચારીએ તાે કમ્મપયહિની રચના ઇ. સ<mark>.ની પાંચમી</mark> સદી જેટલી તાે પ્રાચીન ગણાય જ.

્ર આના કર્તા 'પૂર્વધર' જણાય છે અને આગમાેહારકે એમને પૂર્વાધર' કહ્યા પણ છે.

પરણવર્ણા ઉપર હરિલદ્રસૂરિએ પ્રદેશવ્યાખ્યા નામની સંસ્કૃત વૃત્તિ રચી છે. આના 'કમ્મપયડિ' નામના ર૩મા પય-(પક)ની વૃત્તિ (પત્ર ૧૪૦)માં એમણે અવતરણરૂપે બે પશે કમ્મપયડિમાંથી આપ્યાં છે. તેમાં મોત્તૂળવાળું પદ્ય આપતી વેળા એતા મૂળ તરીકે કમ્મપગડિસ'ગહણી એવા ઉલ્લેખ કર્યો છે. ઉપર્શુક્ત બે પદ્યો તે કમ્મપયડિની ગા. ૮૩ અને ગા. હલ્ છે વિશેષનાં (પત્ર ૧૨૯)માં કર્મપ્રકૃતિસ'ગ્રહણિકામાં કહ્યું છે એવા સ્પષ્ટ નિર્દે શપૂર્વંક એમણે 'અણુગાર'થી શરૂ થતી ગાથા આપી છે. આ પણ કમ્મપયડિમાં ૯૬મી ગા થા રૂપે જોવાય છે. આથી હરિલદ્ર-સૂરિએ શિવશર્મસૂરિકૃત કમ્મપયડિને જ ઉપયોગ કર્યો છે એમ કૃલિત થાય છે. આથી કમ્મપયડિને ઇ. સના પાંચમા સૈકા જેટલી તા પ્રાચીન માનતાં વાંધા આવે તેમ નથી તત્ત્વાર્થસૂત્ર (અ. ૮,ની ટીકામાં સિ હસેનગાણુએ છે વાર જે કર્મપ્રકૃતિના ઉલ્લેખ કર્યો છે (જીુએા ભા. ૨, પ્રૃ ૧૨૨ ને ૧૭૮) તે પ્રસ્તુત કમ્મપયડિ જ દાવી જોઇએ.

નન્દીના પ્રારંભમાં 'થેશવલી' છે. એમાં ૩૦મી ગાથામાં 'વાચક' વંશના અને આર્થ નન્દિલ ના શિષ્ય આર્ચ નાગહરતીના તેમ જ વાગરણ (વ્યાકરણ), કરણ, બંગિય (બ'ગિક) અને ક્રમ્મપયડિના ઉલ્લેખ છે. આના ઉપરની ટીકા (પત્ર ૧૬)માં બ્યાકરણથી પ્રશ્નવ્યાકરણ કે શબ્દપ્રાભૃત, કરણથી પિણ્ડવિશુદ્ધ અને ભાંગકથી ચતુર્ભાંગક વગેરે કે એને લગતું શ્રુત એવે. અર્થ કરી હરિભદ્રસૂરિએ "कर्मप्रकृतिः प्रतीता" એમ કહ્યું છે. આમ 'કમંપ્રકૃતિ જાણીતી છે' કહી એ કથન દ્વારા પ્રસ્તુત કન્મપ્રયડિજ સૂચવાઇ દાય એમ લાગે છે.

ં નન્દીની સુંષ્ણુ (પત્ર ૭)માં જે વ્યાખ્યા છે તેમાં કમ્મપયડિ વિષે કરોા વિશેષ ઉલ્લેખ નથી.

નન્દીની આ ચેરાવલી એના ચૂર્જિકારને મતે દુષ્યગણિના શિષ્ય દેવવાચકની છે. આ દેવવાચક જૈન આગમાને વીરસંવત્ ૯૮૦ કે ૯૯૩ માં પુસ્તકારૂઢ કરનાર દેવદ્વિંગણિ ક્ષમાશ્રમણુથી ભિન્ન છે ( જો કે કેટલીક વાર એમના નામાંતર તરી કે 'દેવદ્વિં' નામ જોવાય છે ) અને ક્ષમાશ્રમણુના એ આ લગભગ સમકાલીન છે. આ દેવવાચકે પ્રસ્તુત કમ્મપયડિના જ ઉલ્લેખ કર્યો હાેય તા આ દુવિ ઇ સના પાંચમા સૈકા કરતાં વહેલી હાેવાની વાતનું સમર્થન થાય છે એટલું જ નડિ પણ એથા એ આછામાં ઓછી બે ત્રણુ સૈકા જેટલી વિશેષ પ્રાચીન સિદ્ધ થાય તાે ના નડિ.

પ્રણેતાનું નામ — કમ્મપયડિના કર્તા શિવશર્મસૂરિ છે એ વાત દેવેન્દ્રસૂરિએ છાસીંધ નામના ચાથા કર્મગ્રંથ (ગા. ૧૨)ની સ્વાપજ્ઞ વૃત્તિમાં સ્પષ્ટપણુ જણાવી છે એટલું જ નહિ પણ એની ૩૪૦મી ગાયાના અર્ધ ભાગ અવતરણરૂપે પણ અપ્યા છે. આ દેવેન્દ્રસૂરિ વિ. સ. ૧૩૨૭માં સ્વગે સંચર્યા છે એટલે. કમ્મપયડિના કર્તાનું નામ શિવશર્મસૂરિ છે એ બાબત લગભગ. ૭૦૦ વર્ષ જેટલી તા પ્રાચીન ઠરે છે. ૧૮૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બન્શા

સમાન ગાથા — શીલાંકસૂરિએ આયાર (સુય. ૧, અ ૨, ઉ. ૧)ની ટીકા (પત્ર ૯૩અ)માં જે અવતરણુરૂપે ગાથા આપી છે તે કમ્મ પયડિમાં ૪૦૨મી ગાથારૂપે અને પ ચસ ગહમાં ૩૨૩મી ગાથારૂપે જોવાય છે. આ ઉપરથી કમ્મપયડિની બીજી કઇ કઇ ગાથાઓ પ ચસ ગહમાં છે એ વિચારવાનું રહે છે. સાથે સાથે પ ચસ ગહમાં શું આ કમ્મપયડિની ગાથા ગૂથી લેવાઇ હુરો એવા પ્રશ્ન ઉદ્દલવે છે.

( અન્ધ)સયગ વિષે પરામર્શ

નામાંતર — આજે જે શિવશર્મ સુસ્કિૃત સયગ ૧૧૧ જેટલી ગાથાનું મળે છે એનું સર્જથા સાન્વથે અને કર્તાને પણ અભિ--પ્રેત નામ તેા બન્ધસ્તયગ છે એમ કમ્મપથડિના બંધનકરણુના ઉપસંહારની નિમ્નલિખિત ગાથા ઉપરથી જણાય છે :—

"र्व बन्धणकरणे परूचिए सह हि बन्धस्रवगेण। बन्धविद्वाणाहिगमो सुहब्धभगन्तुं लहुं होइ॥ १०२ ॥ "

આની ટીકામાં મલયબિરિસૂરિએ અન્ધશતકને ગ્રન્થ' કહ્યો છે એટલું જ નાંહ પણ શતક અને કમંપ્રકૃતિ એ અનેના કર્તા એક જ છે એમ પણ સ્પષ્ટપણે નિર્દેશ્યું છે. વળી આથી એ પણ ક્લિત થાય છે કે અન્ધસયગની રચના બાદ કમ્મપયડિ રચાઇ છે. અન્ધસયગની ૧૦૪મી ગાથામાં 'બંધ-સમાસ' વર્ણુવાચા એવા ઉલ્લેખ છે અને એના પછીની ગાથામાં ' બંધસમાસવિવરણ ' રચાયું એવા ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરથી ગ્રંથના નામમાં 'બન્ધ' શબ્દ હાેવા જોઇએ અને એના વિષય પણ બન્ધનું સ્વરૂપ છે એટલે અન્ધસયગ નામ વિશેષતઃ સાન્વર્થ છે પરંતુ આ ગ્રંથની ગાથા અસલ સા કે લગભગ એટલી હાેવાથી એનું બીજું નામ સથગ પડ્યું અને એ જ વધારે

#### પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

પ્રચલિત બન્યું છે. અનેક ગ્રન્થકારાએ એને 'સયગ' ( શતક ) કહેલ છે. જેમકે દેવેન્દ્ર સૂરિએ કમ્મત્થય નામના બીજા કર્મગ્રન્થ ( ગા. ૩ )ની સ્વાપત્ત ટીકા ( પૃ. ૭૯ )માં શિવશમ<sup>\*</sup>-સૂરિએ શતકમાં કહ્યું છે એવા ઉલ્લેખ કર્યો છે. સાથે સાથે એમણે આ કૃતિની ૪૪મી ગાથાના અર્ધ ભાગ અવતરણરૂપે આપ્યા છે.

'મલધા<mark>રી'</mark> હેમચન્દ્રસૂરિએ અન્ધસ<mark>યગની</mark> વૃત્તિમાં આને ' શતક ' કહેલ છે.

્ય યચસગહના કર્તા ચન્દ્રર્લિએ એમની આ કૃતિની બીજી ગાથામાં સયગને৷ ઉલ્લેખ કર્યો છે અને તે આ જ સયગ હશે.

" અનેકાન્ત " ( વ. ૩, પૃ. ૩૭૮-૩૮૦ )માં સયગનેા દિગંબરીય કૃતિ નામે પંચસંગહ સાથે સંબંધ વિચારાયેા છે.

વિવરણાત્મક સાહિત્ય — જિનરત્નકાૈશ ( વિ. ૧, પૃ. ૩૬૯–૩૭૦ ) પ્રમાણે સયગ ઉપર ત્રણેક લાસ ( લાષ્ય ) છે. સયગને અંગે ૨૪ ગાથાનું લાસ, ચક્રેવ્વરસૂરિએ વિ. સં. ૧૧૭૯માં રચેલું ષૃહદ્દલાષ્ય, અજ્ઞાતકર્તૃક ચૂર્ણિ અને 'મલધારી' હેમચન્દ્રસૂસ્ક્રિત વૃત્તિ છપાયેલાં છે.પ

 '' વીરસમાજ '' તરફથી ઇ સ. ૧૯૨૭માં અન્ધરાતક– પ્રકરણ એ નામથી જે પ્રત છપાઇ છે તેમાં મૂળ, ચઢેલ્વરસરિકૃત ૧૨૪ ગાથનું ગુરુભાસ (વૃદદ–ભાષ્ય) તેમ જ મલધારી હેમચન્દ્ર– સરિકૃત સંરકૃત વૃત્તિ અને અંતમાં ૨૪ ગ્રહ્યાનું લઘુભાસ અને એના સરિકૃત સંરકૃત વૃત્તિ અને અંતમાં ૨૪ ગ્રહ્યાનું લઘુભાસ અને એના દ્વર સંપાદક રામવિજયજી (હાલ વિજયરામચન્દ્રસરિજી)ના ગુરુવર્થે રચેલું સંરકૃત ટિપ્પનક છપાયેલા છે. અહીં અપાયેલા લઘુ-ભાસના ચિનુસંધાન માટે જુઓ પૃ. ૧૮૮ ૧૮૮ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

દેવેન્દ્રસૂરિએ છાસીઇ ( ગા. ૧૪ )ની સ્વાેપગ્ન વૃત્તિ ( પૃ. ૧૪૩ )માં 'શતકળૃદ્ધચ્ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે ' એવા ઉલ્લેખપૂર્વક ગઘાત્મક લખાણુ આપ્યું છે તા આ વૃદ્ધચ્ચૂર્ણિંતે કઇ ? વળી 'મલધારી' હેમચન્દ્રસૂરિએ સયગની વૃત્તિમાં આના હપરની ' ચૂર્ણિએા ' અતિગંભીર હાેવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની ' ચૂર્ણિઓ ' અતિગંભીર હાેવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની ' ચૂર્ણિઓ ' અતિગંભીર હાેવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની ' ચૂર્ણિઓ ' અતિગંભીર હાેવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની ' ચૂર્ણિઓ ' અતિગંભીર હાેવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની ' ચૂર્ણિઓ ' અતિગંભીર હાેવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની ' ચૂર્ણિઓ ' અતિગંભીર હોવાનું કહ્યું છે એ ઉપરથી આની છે તે આ પૈકી એક હશે.

ં કસાયપાહુડ ઉપર યતિવૃષભે જે ચૂર્ણિંસૂત્ર રચેલ છે તેમાં ઐમણે કમ્મપયડિના પુષ્કળ ઉપયાેગ કર્યા છે. જુએા કસાય-પાહુડસુત્તની પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૩૧ ).

ઉદ્ધરણ અને સમય – બન્ધસયગની ચુણિણુ (ચૂર્ણિ) જે છપાયેલી છે તેમાં તેમ જ ' મલધારી ' હેમચન્દ્રસૂરિકૃત વૃત્તિમાં એ મતલબનું કથન છે કે આ કૃતિ અગ્ગણિય નામના બીજા પુબ્વના પણલદ્ધિ ( ક્ષણુલબ્ધિ ) નામના પાંચમા વત્શુના વીસ પાહુડ પૈકી ચાથા પાહુડ નામે કમ્મપગડિનાં ૨૪ અણુ-એાગદાર ( અનુયાગદ્ધાર ) પૈકી છઠ્ઠા બંધણુ ( બંધન ) નામના અનુયાગદારનાં બંધ, બંધક, બંધનીય અને બંધવિધાન એમ

પ્રારંભમાં મૂળ કૃતિને**ા ભન્ધસયગ** એ નામથી ઉલ્લેખ છે. આતી પ્રસ્તાવનામાં આ પ્રાચીન (**બ**ધ્ધ)**સયગ** અને નવા ક્રમ પ્રન્થતું વિષયની દષ્ટિએ સંતુષન કરાશું છે.

અન્ધસયગ ઉપર જે લ્લુ-ચૂર્ણિ મળે છે તે આ પૂર્વે " વીરસમજ " તરફથી પ્રસિદ્ધ થયેલી છે. પ્રૌઢ ચન્ટ્રા

જે ચાર પ્રકાર છે તે પૈકી ચાથા પ્રકારના નિરૂપણુરૂપ છે. ચુલ્**િણમાં** બીજા પુબ્વનાં પહેલાં પાંચ વત્શુનાં <sup>૧</sup>નામ છે તેમ જ ક્રમ્મ**યગર્ડિ** નામના ચાથા પાહુડનાં ૨૪ અણુઓાગદાર ( અનુયાેગદ્વાર )નાં પણ <sup>ર</sup>નામ છે. આમ શ્વેતાંબરીય કૃતિ પણ આ નામા પૂસં પાડે છે.

૧૦૪મી ગાથામાં આ કુર્તિને કમ્મપ્પવાયરૂપ શ્રુતસાગરના નિઃસ્યંદ તરીકે એાળખાવી છે. અહીં 'કમ્મપ્પવાય'થી એ નામનું પુબ્વ ન સમજતાં ઉપશુંક્ત કમ્મપયડિ નામનું પાહુડ સમજવાનું છે એમ ૧૦૬મી ગાથા વિચારતાં જણાય છે એટલે કમ્મપ્પવાયથી કર્મની પ્રરૂપણાથી શુક્ત એવેા અર્થ કરવાના છે. આમ આ કૃતિ 'પૂવ'ધર 'ની હેાવાનું પ્રતીત થાય છે અને એ હિસાએ એના કર્તાના સમય વીરસંવત્ ૧૦૦૦ની અંદરના મનાય. હું તાે આને કમ્મપયડિ કરતાં યે થાડાંક વર્ષો જેટલી પ્રાચીન ગણું છું એટલે એ હિસાએ તાે આ વીરસંવત્ ૨૦૦ની લગભગની કૃતિ ગણાય.

કમ્મપયડિને વિક્રમની પાંચમી સદીની કૃતિ ગણુવાનું વિદ્વાનાનું વલણ છે પણ મારી કલ્પના પ્રમાણે તા એ ઇ. સ.ની પહેલી સદી જેટલી તેા પ્રાચીન છે. એ ગમે તે હા પણ કમ્મપયડિનું મહત્ત્વ જોતાં ( એને આગમાહારકે પાલીતાણાના આગમ-મદિરમાં શિલારૂઢ કરાવી એ વાત તે ગૌરવાસ્પદ છે જ ) એના ભાષાદષ્ટિએ અભ્યાસ થવા ઘટે એટલે કે વ્યાકરણ, શબ્દકાશ, શૈલી ઇત્યાદિ દષ્ટિએ એના ૧-૨. આ બાયત મેં મારા લેખ નામે '' જૈન દર્શનનાં

અનુયેાગદ્વાર"માં વિચારી છે.

#### ા ૬૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

સાંગાપાંગ વિચાર થવા ઘટે. આ ઉપરાંત એની દિગંબરીય પ્રાચીન ગ્રંથા સાથે તુલના થવી ઘટે. ધવલા વગેરેમાં એના જે ઉપયાંગ થયેલા દેખાય છે તે વિષે સગુક્તિક પરામશં કરાવા જોઇએ. વિશેષમાં આ કૃતિના ટિપ્પદ્યાદિ સહિત અંગ્રેજીમાં અનુવાદ થવા જોઇએ અને એની ભૂમિકામાં આ પૂર્વેની કૃતિઓમાંની તેને લગતી બાબતાેના નિર્દેશ થવા ઘટે. કર્મસિદ્ધાન્ત અને પાઇય (પ્રાકૃત) સાહિત્યના વિશિષ્ટ અભ્યાસીઓ આ કાર્ય તેમ જ બાન્ધસયમને અંગે પણ્ વિચારવા લાયક બાબતા હાથ ધરશે તા આનંદ થશે.

- આત્માનંદ પ્રકાશ (પુ. ૪૮, અ. ૧-૨)

#### [ ૨૫ ]

# કમ્મપયડિસ ગહેણી અને એના વિવરણાદિનું સમીક્ષાત્મક સંસ્કરણ

ગમે તેવી હાથપાેથી કે હાથપાેથીઓના આધારે તદ્દગતા લખાણને મુદ્રિત સ્વરૂપે રજૂ કરવું એ ભલે એક સમયે આવ-રયક અને સમુચિત ગણાયું હેાય પરંતુ આધુનિક વૈજ્ઞાનિક યુગમાં એવું પ્રકાશન વિશિષ્ટ સંસ્કરણના અર્ધીઓને---કેવળ કાેરી અ ધશ્રદ્ધા ઉપર નહિ જીવનારા પરંતુ ઐતિહાસિક અને તુલના-ત્મક દૃષ્ટિએ ચકાસણી કરનારા તાર્કિકાને પુરતા સંતાષ આપી નજ શકે. આમ હાેઇ હું આ લેખ દ્વારા કમ્મપયક્સિંગહુણી, એની મુદ્રિત ચુણિષ્ (ચૂર્ષિ) અને એની મલયગિરિસૂરિકૃત તથા ન્યાયાચાર્ય યશાવિજયગશ્ચિકૃત પ્રકાશિત ટીકા તેમ જ દિગંબર મુનિવર ગુણુધરકૃત કસાયપાહુડને અંગેનાં યતિવૃષભે કગ્મપયડિસંગ્રહણીના આધારે રચાયેલાં મનાતાં ચૂર્ણિસૂત્રો, ચૂર્ણ્યુ-ટિપ્પણ જેવી અમુદ્રિત ટીકાએા, વિસ્તૃત વિષયાનુક્રમ, વિશિષ્ટ પ્રસ્તાવના અને આવશ્યક પરિશિષ્ટો તથા મૂળના હિન્દી અનુવાદ એક જ ગંથરૂપે પ્રકશિત થવાં ઘરે એ બાબત હું પ્રકાશક મહાશયાનું અને પ્રકાશન-સંસ્થાઓના સંચાલકાનું સાદર લક્ષ્ય ખેંચવા ઇચ્છું છું. આગમાના સમીક્ષાત્મક સંસ્કરણ માટે આજે વર્ષો થયાં કાર્ય શરૂ કરાયું છે તેા એક દિવસ એની યથેષ્ટ પૂર્ણાહૃતિ થશે અને તેમ થતાં એ સંસ્કરણ જગતમાં અનેરા પ્રકાશ પાડશે. આમાં કર્મસિદ્ધાન્તને લગતું ઉપર મુજબનું પ્રકાશન ઐની પ્રભામાં વૃદ્ધિ કરનારું થઇ પડશે કેમકે શિવ-

### ૧૯૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થા

શર્મસૂરિકૃત કમ્મપયડિસંગહણી કે જેને સામાન્ય રીતે 'કમ્મ-પયડિ ' તરીકે એાળખાવાય છે એ આઠ કરણેા માટેના આકર ગ્રંથ છે અને કાેઇ કાેઇ દિગંબર વિદ્વાન એને દિગંબરીય માનવા પ્રેરાય છે એ જેતાં એ જેનાેના તમામ ફિરકાએોને તત્ત્વાર્થસૂત્રની જેમ આવકાર્ય છે.

સંસ્કરણ – કમ્મપયડિસંગહણી એ પાઇય (પ્રાકૃત)ના એક પ્રકાર નામે જઇણ મરહદ્દી (જૈન માહારાષ્ટ્રી)માં ૧૪૭૫ ગાથામાં 'આર્યા ' છંદમાં રચાયેલી છે. આ પૈકી સંક્રમ–કરણની ગા. ૧૦-૨૨ અને ઉપશમના-કરણની ગા. ૨૩–૨૬ કસાય-યાહુડની અનુક્રમે ગા. ૨૭–૩૯ અને ગા. ૧૦૦ તથા ૧૦૩– ૧૦૫ સાથે મળતી આવે છે. પ્રસ્તુત કૃતિ પૃથક્ તેમ જ અન્યાન્ય વિવરણેા પૈકી એક કે વધારે સહિત કેટલાંક વર્ષો પૂવે પ્રકાશિત કરાયેલી છે એટલું જ નહિ પણ આગમાહારક આનન્દ્રસાગર-સૂરિજીએ એને શિલારૂઢ પણ કરાવી છે એટલે આ મુદ્રિત સાધનાના અને એને શિલારૂઢ પણ કરાવી છે એટલે આ મુદ્રિત સાધનાના અને એને આંગે ઉપલબ્ધ વિશિષ્ટ હાથપાથીઓના ઉપયાગ કરી એનું અદ્યનત સંસ્કરણ તૈયાર કરાવું જોઇએ, એમાં આ જ સાધનાને આધારે પાઠાંતરા અપાય એ તા

૧. જિનરત્નકાશ ( વિ. ૧, પૃ. ૭૫, માં ૪૧૫તે ા ઉલ્લેખ છે તે ભૂલભરેલા છે. આ પૃષ્ઠમાં ન્યાયાચાર્ય ચર્શાવિજયગણિએ સ'સ્કૃતમાં ૪૧૫ શ્લાક્રમાં કર્મપ્રકૃતિ રચ્યાના અતે એતે સ્વાપત્ત ટીકાથી વિબૂષિત કર્યાતા ઉલ્લેખ છે. આની હાથપાથી મુંભઇના 'અચલ' ગચ્છના અનંતનાથના મ'દિરના ભ'ડારમાં હાેવાનું કહ્યું છે તા આ બાબત ચાગ્ય તપાસ થવી જોઇએ. <mark>સ્વાભાવિક છે પરંતુ ઐના વિવરણાદિ પણુ જ</mark>ો પાઠાંતરા પૂરાં પાડી શકે તેમ હાેય તાે તે પણુ નાંધાવાં જોઇએ.

છાયા — કમ્મપયડિસંગહુણી અને એની મલયગિરિસૂરિકૃત ટીકાતું ગુજરાતી ભાષાંતર છપાવાયું છે પરંતુ આની સંસ્કૃત છાયા માટે તેમ થયાનું જણાતું નથી તાે એ કાર્ય હાથ ધરાવું જોઇએ જેથી ભાષાશાસ્ત્રના અભ્યાસ માટે એ કામ લાગે. જેમ સત્તરિયા ઉપર એક કરતાં વધારે ગુણિષુ રચાઇ છે તેમ કમ્મપયડિસંગહણી માટે બન્યાનું જણાતું નથી. આ હિસાબે મુદ્રિત ગુણિષુ દિગંબર મનાતા યતિવૃષભે રચ્યાનું પં હીરાલાલ જૈનનું માનવું છે. આ યતિવૃષભે કમ્મપયડિસંગહણીના આધારે કસાયપાહુડને અંગે ગૂર્ણિંસૂત્રા રચ્યાં છે તાે એ ગૂર્ણિસૂત્રા સાથે સંબંધ ધરાવતી ગાથાઓના નિદેશ્ય કરાવા જોઇએ.

ઉપશુંક્ત ગુણિવુના ઉપયાગ મલયગિરિસૂરિએ કમ્મપયડિ-સંગહણીની ટીકા રચવામાં કર્યા છે જ્યારે આ ટીકાના ઉપયાગ ન્યાયાચાર્ય કર્યા છે. આમ હાેઇ ગુણિવુગત સ્પષ્ટીકરણુ ઉપરાંત મલયગિરિસૂરિએ શી વિશેષતા દર્શાવી છે અને ન્યાયાચાર્યના આ સંબંધમાં શા વિશિષ્ટ ફાળા છે તેની તારવણી કરાવી જોઇએ. મને એમ સ્કુરે છે કે મલયગિરિસૂરિના એક વિધાનની આલાેચના ન્યાયાચાર્ય કરી છે. આ વિષય પ્રસ્તાવનાના એક અંશરૂપ ગણી શકાય.

કમ્મપયડિસંગહણી ઉપર નિમ્નલિખિત ત્રથુ ટીકાએન અપ્રકાશિત દ્વાય એમ લાગે છે એટલે એ પહેલી તકે છપાવવી ઘટે :--- ૧૯૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેષ

(૧) સૂર્ણિ-ડિપ્પણ કિવા વિશેષવૃત્તિ — આ ૧૯૨૦ શ્લાક જેવડી કૃતિ મુનિચન્દ્રે રચી છે.

(२) અજ્ઞાલક ઈંક ટીકા — આના પ્રારંભ " जयति जग-दितदय''થી થાય છે. આની એક હાથપાથી વિ. સ. ૧૨૨૨માં લખાયેલી છે.

(૩) અજ્ઞાતકતૃ<sup>૬</sup>ક ટીકા—આની હાથપેાથીએા જેસલમેર વગેરે સ્થળે છે.

કમ્મપયડિસંગહણીની રચના ભન્ધસયગ પછી થઇ છે ઐટલે આ રચનામાં બન્ધસયગનેા કચાં અને કેવેય ઉપયોગ કરાયેા છે તે વિચારાવું જોઇએ. બંનેના વિષયતું સંતુલન કરાવું જોઇએ.

'મહત્તર' ચન્દ્રર્લિએ પંચસંગહ રચ્યેા છે. એમાં એમણે સ્થયગ વગેરે પાંચ ગ્રંથાના ઉપયાગ કર્યાનું કહ્યું છે. એના ઉપરની સ્વાપત્ર મનાતી વૃત્તિમાં 'વગેરે'થી શું સમજવું તે દર્શાવાયું નથી. આ કાર્ય મલયગિરિસૂરિએ કર્યું' છે. એમના કથન સુજબ પાંચ ગ્રંથા નીચે સુજબ છેઃ---

( ૧ ) શતક, ( ૨ ) સપ્તતિકા, ( ૩ ) કષાયપ્રાભૃત;
 ( ૪ ) સત્કર્મન્ અને ( પ ) કર્મપ્રકૃતિ.

આમ પંચસંગહની રચનામાં કમ્મપયડિસંગહણીનેા ઉપયોગ કરાયેા છે તેા કઇ કઇ ગાથા મૂળ સ્વરૂપે કે અનુવાદરૂપે પંચસંગહમાં ગૂંથી લેવાઇ છે તે ઉપર યાેગ્ય પ્રકાશ પડાવા જોઇએ.

પાઠાંતરા — કમ્મપયડિસ ગહણીમાંથી જે જે પ્રાચીન અને મહત્ત્વપૂર્ણ કૃતિઐામાં ( પછી ઐ શ્વેતાંબરીય હેાય કૈ પ્રૌઢ ગ્રન્થે ૧૯૫

દિગંભરીય હાેય તાે પશુ) તેના નિર્દેશ થવા જોઇએ. આવાં અવતરણેા પાઠાંતરા પૂરાં પાડી શકે. આથી તાે સાચા સંપાદકાે સુદ્રિત પાઠાે પ્રમાણે અવતર**ણે**ામાં પરિવર્તન કરતા નથી.

પ્રસ્તાવના — કમ્મપયડિસંગહણીના પ્રણેતા કાેણુ છે ? એએા શિવશર્મસૂરિ છે એવેા પ્રાચીનતમ ઉલ્લેખ કાેણુ કચાં કર્યો છે ? આ શિવશર્મસૂરિ તે કાેણુ અને એમણે કઇ કઇ કુતિ રચી છે ? આવા વિવિધ પ્રશ્નો જે પ્રણેતાને અંગે ઉદ્દલવે છે તેના સપ્રમાણુ ઉત્તરા પ્રસ્તાવનામાં અપાવા જોઇએ. આ ઉપરાંત વિવરણુકારોના પણુ યથાયાગ્ય પરિચય અપાવા જોઇએ. સાથે સાથે મૂળ અને એનાં વિવરણાના સમગ્ર અવલાેકન દ્વારા પ્રસ્તાવનાને સમૃદ્ધ બનાવવી ઘટે.

કમ્મપયડિસ'ગહણીમાંની કઇ કઇ વિગત કમ'વિષયક અન્ય પ્રૌઢ ગ્ર થેામાંની કઇ કઇ વિગતથી જુદી જણાય છે અને તેમ શા માટે છે તેમ જ એ વિરુદ્ધ જણાતી વિગતના સુમેળ સાધી શકાય તેમ છે કે નહિ ઇસાદિ પ્રક્ષોના પણ તટસ્થ ભાવે અને પ્રમાણપુરસ્સર ઉત્તરાને પ્રસ્તાવનામાં યાગ્ય સ્થાન અપાલું જોઇએ.

કમ્મપયડિસંગહણી 'કમ્મપયડિ' નામના પાહુડ(પ્રાભૃત)ને આધારે ચેાજાયાનું ગ્રાથકારે જાતે કહ્યું છે તેા આ પાહુડનું નિરૂપણુ પણુ નાંધપાત્ર ગણાય.

જે હાથપાેથીએા વગેરેને સંપાદનાર્થે ઉપયાેગ કરાયે. હાેય તેના પરિચય પ્રસ્તાવનામાં હાેય એ સ્વાભાવિક છે.

### ૧૯૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢબન્થા

પરિશિષ્ટો — અઘતન સંસ્કરણુનું એક અનિવાર્ય અંગ તે પરિશિષ્ટો છે. પ્રસ્તુત સંસ્કરણમાં જાતજાતનાં પરિશિષ્ટો હેાવાં નેઇએ. કમ્મપયડિસંગહણીની ગાથાએાના અકારાદિ ક્રમ એ પૈકી એક છે અને એ છપાઇ ગયા છે એટલે એ માટે નવેસરથી પ્રયાસ કરવાના રહેતા નથી. વિશિષ્ટ નામાની સૂચી એ પણ એક આવશ્યક પરિશિષ્ટ છે. એ ગ્રંથકારાનાં નામા, ગ્રંથાનાં નામા અને પ્રકીર્ણ્યુક નામા એમ ત્રણ વિભાગમાં અપાય તા તે વધારે આવકારહાયક થઇ પડશે. કમ્મપયડિસંગહણીમાંની જે જે ગાયા જે જે ગ્રંથમાં અપાઇ હાય તેની સમુચિત નાંધ એ એક પરિશિષ્ટરૂપે રજૂ કરવી ઘટે. પારિભાષિક શખ્દાની સૂચીરૂપ પરિશિષ્ટરૂપે રજૂ કરવી ઘટે. પારિભાષિક શખ્દાની સૂચીરૂપ પરિશિષ્ટરૂપે રજૂ કરવી ઘટે. આરિભાષિક શખ્દાની સૂચીરૂપ પરિશિષ્ટરૂપે અડ્રા નોઇએ. સમગ્ર મૂળ પણ એક પરિશિષ્ટરૂપે રજૂ કરાવું નોઇએ.

ભાષાંતર — મૂળ કૃતિનું હિન્દીમાં ભાષાંતર ન જ થયું હાેય તાે એ કાર્ય થવું જોઇએ. આગળ વધીને કહું તાે પ્રસ્તાવના પણ હિન્દીમાં લખાવી જોઇએ જેથી એનાે વધારે પ્રમાણુમાં લાભ લેવાય. સાથે સાથે ભાષાંતર તેમ જ પ્રસ્તાવના અંગ્રેજીમાં લખાય તાે આ સંસ્કરણુના મહત્ત્વમાં વિશેષ વૃદ્ધિ થાય.

સમીક્ષાત્મક સંસ્કરણુ ( critical edition ) માટે શું શું કરાવું જોઇએ તેની મેં અહીં આછી રૂપરેખા આલેખી છે. એ ધ્યાનમાં રાખી આ સંસ્કરણુ માટેના શ્રીગણેશ સત્વર મંડાશે એવી આશા રાખતાે અને તેમ થતાં જૈન શાસન અને સાહિત્યની પ્રભાવના થશે એ સૂચવતાે હું આ લેખ પૂર્ણ કરું છું.

- આ ગ પ્રગ (પુ. ૬૧, અં. ૧૦-૧૧ ભેગા)

## [ १९ ]

# અન્ધસયગ અને એનાં વિવરણેાનું સરવૈયું

આખા વર્ષના હિસાબની તારવણીને 'સરવૈશું' કે 'સરવાશું' કહે છે. વેપારીઓ સરવૈશું કાઢે છે. આત્મનિરીક્ષકાે જેના વર્ષમાં એક વાર તા સાંવત્સરિક પ્રતિક્રમણ કરતી વેળા તેમ કરે છે. હું જેન સાહિત્યનાં પ્રકાશનાને અંગે હાલ તુરત તા શિવશર્મસ્ સ્કિત બન્ધસયગ અને એનાં અન્યકર્ત્ત વિવરણા પૂરતું એ કાર્ય હાથ ધરું છું. આની સર્વાંગીણ સમીક્ષા માટે અત્ર અવકાશ નથી, તો કે એની આવશ્યકતા તા છે જ. મને આશા છે કે સવિવરણ બન્ધસયગના અઘતન સંસ્કરણતું કાર્ય કરનારા વિદ્વાન આ વિષયને પૂરતા ન્યાય આપશે. હું તા અહીં આ દિશામાં કેટલું અને કેવું કાર્ય થયું છે અને હજી શું શું કરવું બાકી છે તેના અંગુલીનિર્દેશ કરવા ઇચ્છું. છું.

સદ્લાગ્યે અન્વસયગ અને એનાં મેાટા લાગનાં મહત્ત્વપૂર્લ્ડ વિવરણેા દસકાઐા પૂર્વે જેવાં તેવાં પણુ પ્રકાશિત કરાયાં છે. હું બે પ્રકાશના નાંધું છું ----

(૧) અમઠાવાદના "વીરસમાજે" ઇ. સ. ૧૯૨૨માં 'ચૂર્ણુિ' સહિત પત્રાકારે છપાવેલું " શ્રીશતકપ્રકરણુમ્". આ ચૂર્ણુિ "सिद्धो णिद्धयकम्मो"થી શરૂ થાય છે.

(૨) લઘુમાસ, ચક્રેશ્વરસૂરિકૃત ગુરુમાસ, 'મલધારી ' હેમચન્દ્રસૂરિકૃત વિનેયહિતા નામની સંસ્કૃત વૃત્તિ તથા સુનિશ્રી રામવિજયજીની (હાલ શ્રીવિજયરામચન્દ્રસૂરિજીની) સંસ્કૃત

### ૧૯૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પ્રસ્તાવના સહિત અમદાવાદના "વીરસમાજે" ઇ. સ. ૧૯૨૩માં પત્રાકારે પ્રસિદ્ધ કરેલું '' શ્રીબન્ધશતકપ્રકરણમ્ ".

આ બંને પ્રકાશના પૈકી પહેલાને વિશેષ ઉપયાગી અને સમૃદ્ધ બનાવવા માટે નિમ્નલિખિત સામગ્રીએામાંથી એકને પણુ સ્થાન અપાયું નથી એટલું જ નહિ પણુ એ માટે કામમાં લેવાયેલી હાથપાથીની પણુ નાંધ નથી તે તે સમયની પરિસ્થિતિને આભારી હશે :---

વિષયાનુક્રમ, પ્રસ્તાવના, ગાથાઓનેા અકારાદિ ક્રમ, અવતરણેાનાં મૂળનાે નિદેશ, અવતરણેાની સૂચી, પારિભાષિક ્રશખ્દાેની સૂચી અને વિશેષનામાની સૂચી

૧૦૬ ગાથામાં રચાયેલી મૂળ કુતિના પ્રણેતાના પરિચય પથુ અપાયા નથી ચૂર્ણિના રચનાર કેઇ પૂર્વકાલીન આચાર્ય છે એવા ઉલ્લેખપૂર્વક બન્ધસયગની માટે ભાગે એકેક ગાથા આપી એની નીચે એના સ્પષ્ટીકરણાર્થે ચૂર્ણિના આવશ્યક અ'શ અપાયા છે.

બીજું પ્રકાશન ચડિયાતું છે. એમાં વિનેયહિતાગત પાઇય અવતરણેાની છાયા ટિપ્પણુરૂપે તે તે સ્થળે અપાઇ છે. લઘુસાસને અ'ગે માર્ગદર્શક ટિપ્પણેા છે. પ્રસ્તાવનામાં શિવશર્મસૂરિ શ્રુતકૈવલી હરો એમ કહ્યું છે. આ પ્રકાશનમાં મૂળ કૃતિની ૧૦૭ ગાયા અપાઇ છે, જો કે અંતિમ ગાયાના અંક ૧૦૬ છપાયા છે પરંતુ એ ખાટેા છે અને એ તા ૩૮મી ગાયાના અંક તરીકે ૩૭ના ઉલ્લેખને આભારી છે. મૂળ કૃતિમાં સા જ ગાયા હાેવી જોઇએ એમ એતું નામ વગેરે વિચારતાં જણાય છે જ્યારે અહીં તા ૧૦૭ કેમ એ બાબત પ્રસ્તાવનામાં ચર્ચાઇ છે. વિષયના નિરૂપણાર્થે ૧૦૦ જ ગાયા છે એટલે વાંધા નહિ એમ અહીં કહેવાયું છે. શિવશર્મ સૂરિ, ચકેશ્વરસૂરિ અને 'મલધારી ' હેમચન્દ્રસૂરિ એ ત્રણેના સંક્ષિપ્ત પરિચય અપાયા છે. છેલ્લા બેના અને ખાસ કરીને અંતિમના વિશેષ પરિચય અપાયા હાત તા આ પ્રકાશનનું મહત્ત્વ વધતે, પ્રસ્તાવનામાં બન્ધસયગનું નવ્ય સયગ સાથે સંતુલન કરાયું છે તે નાંધપાત્ર છે. વિષયાનુક્રમ કે એક પણ પરિશિષ્ટ અપાયેલ નથી. અવતરણોનાં મૂળ સૂચવાયાં નથી તેમ જ વિનેયહિતાની વિશિષ્ટતાએા પણ દર્શાવાઇ નથી તા એ બાબતાને સ્થાન અપાયું હાત તા આ આવૃત્તિ વિશેષ દીપી ઊઠતે.

ત્રણેક ચુણ્ણિઓ (ચૂર્ણ્ગિઓ) — બન્ધસયગ ઉપર કેટલી ચુણ્ણિઓ રચાઇ હશે તે જાણવામાં નથી 'મલધારી' હેમચન્દ્ર– સૂસ્ચિ બન્ધસયગની વૃત્તિ (પત્ર ૧આ )માં નીચે મુજભ ઉલ્લેખ કર્યો છે :---

૧. લઘુલાસ માટે પણ આવું બન્યું છે. ૨૫ ગાથા છે છતાં અંતિમ ગાથાતા અંક ૨૪ના છે.

ર. આવી દલીલ **ગર્ગ** વિકૃત ૧૬૮ ગાયાના કરમવિવાગની પરમાન દસ્દિકૃત ટીકામાં એ સરિએ કરી છે અને કર્તાએ ૧૬૬નેક કરેલા ઉલ્લેખ સંગત જણાવ્યા છે.

### ૨૦૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

''इदं च यद्यपि पूर्वचूर्णिकारेरपि व्याख्यातम्, तथापि तच्चूर्णानामतिगम्भीरत्वादस्मादद्यां दुरधिगमत्वाच.....मया व्याख्यायते ।"

યત્ર રઆમાં પણ " पूर्वचूर्णिकारैः" અને પત્ર ૮આ-માં " चूर्णिकारै : " ઉલ્લેખ છે. આ ઉલ્લેખામાં ચૂર્ણિકાર ' શબ્દ માનાથે ૈબહુવચનમાં વપરાયે৷ હશે કે કેમ તે સુનિશ્ચિતપણ કહેલું સુશ્કેલ છે. ગમે તેમ પણ ઐાછામાં ઐાછી બે ગુણિષુ રચાઇ છે એમ આ વૃત્તિમાં ૈલઘુગ્રૂર્ણું અને **\***બૃહુચ્ગૂર્ણું એ નામા અને બૃહચ્ચૂર્જ્સિંગં અવતરણ વિચારતાં જાણી શકાય છે. મલયગિરિસૂર્રિએ સત્તરિયા (ગા. ૫ અને ૨૧)ની વિવૃતિમાં શતકબૃહચ્ચૂણિના ઉલ્લેખપૂર્વક એકેક અવતરણ આપ્યું છે. એ પૈકી भडेक्षं अवतरणु " जहा नालिकेर...न य निन्दा '' छे अने भीछ " उवसमसम्मदिट्टो....लहइ " છે. આ બે પૈકી પહેલું અવતરઘ્ ઢેવેન્દ્રસૂરિએ કગ્મવિવાગ (ગા.ં઼૧૬)ની તેમજ છાસીઇ (ગા.,૧૩)ની રવાેપજ્ઞ વૃત્તિમાં બૃહચ્છતકબૃહચ્ચૂર્ણિંના ઉલ્લેખપૂર્વક આપ્સું છે. છાસીઇ ( ગા. ૫૬ )ની સ્વાેપજ્ઞ વૃત્તિમાં બૃહચ્છતકબૃહચ્ચ્ર્હિના મતને પાતે અનુસર્યા છે એમ એમણે કહ્યું છે જયારે આની ૧૪મી ગાથાની સ્વાપગ્ન વૃત્તિમાં તા શતકબૃહુચ્ચૂર્ણ્યિના ઉલ્લેખ-પુર્વંક એક <sup>૩</sup>અવતરણુ આપ્શું છે કે જે વિનેયદ્વિતા ( પત્ર ્૧૧અ )માં છે.

૧. જુઓ પત્ર ઢળ્ય.

ર. પત્ર ૧૧અમાં તેા આ નામાલ્લેખપૂર્વક એમાંથી એક અવતરહ્યુ અપાયું છે જ્યારે પત્ર કહુઅમાં કેવળ નામાલ્લેખ છે.

**૩. આ અવતરહ્યુગત કચન સત્તવિયાની** સુવિદ્યુ કરતાં ભિન્ન '**ગત દક્ષાંવે છે.**  પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

સયગ (ગા. ૯૮ેની સ્વેાપજ્ઞ વૃત્તિમાં બૃહચ્છ્રતકબૃહ્ચ્ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે એવેા ઉલ્લેખ કરી દેાઢેક ગાથા એમ**ણે અ**વતરણુરૂપે આપી છે એ સત્તરિયા (ગા. ૨૧)ની મલયગિરિસૂરિકૃત વિવૃતિમાંના અવતરણુ સાથે ઘણું સામ્ય ધરાવે છે.

બન્ધસયગની બૃહચ્ચૂર્ચ્ચિમાં વર્ગથુાએાની જે ગણુના છે તે <sup>૧</sup>કમ<sup>°</sup>પ્રકૃતિ વગેરે સાથે મળતી આવતી નથી એમ વિનેયહિતા (પત્ર ૧૦૬અ)માં કહ્યું છે.

ચક્રેશ્વરસૂરિએ બન્ધસયગ ઉપરના ગુરુભાસ (<sup>ર</sup>ગા. ૭)માં ચુષ્ટિઘુનેા ઉલ્લેખ કર્યો છે તે લઘુચૂર્થિક કે બૃહચ્ચૂર્થિક હશે.

જિનરત્વકાેશ ( વિ. ૧, પૃ. ૩૭૦ )માં અન્ધસયગની ચુષ્ટિ<mark>ઘુની જે દ્વાયપેથીઓને। ઉ</mark>લ્લેખ છે એ અધી '' सिद्धो निद्ययकम्मे। "થી શરૂ થલી અને લઘુચૂર્થ્વિ તરીકે એાળખાવાલી મુદ્રિત <sup>૩</sup>ચૂર્થિુંની જ દ્વાથપેાથીએા છે કે એમાં કાૈકી બૃદ્વચ્ચૂર્થિુંની

૧. આ શિવશર્મ સ્રિકૃત ક્રેમપયડિસંગહણી છે.

२. एत्थाभिधेयमङ्गलसम्बन्धपयोयणाइ समईए ।

ऊहेयम्बाइ दुहेहि चुन्नीओ वित्तिओ वा वि ॥ ७ ॥ "

--- પત્ર ૩૨૫

અહીં જે વિત્તિને**ા ઉલ્લેખ છે તે ' મલધારી ' હેમચન્દ્રસ્**રિકૃત. **વિનેયહિતા જ હશે.** 

**૩. આ** પ્રારંભિક પદ્યવાળી સુષ્િચુ ૨૩૮૦ <sup>ત્ર</sup>લેાકા જેવડી⊾ દ્વાવાને**ા જિ૦ ૨૦ કેા૦ (** વિ. ૧, પૃ. ઢહ૦)માં ઉલ્લેખ છે.

### ૨૦૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

છે તે તપાસાવું એઇએ. તેમ થતાં જે બૃહુચ્ચૂર્ણિંલુપ્ત થયેલી મનાય છે તેની હાથપાેથી કદાચ મળી આવે અને જે તેમ થાય તા એ પહેલી તકે છપાવવી ઘટે.

સુદ્રિત ચુણ્િ્યુના કર્તા યતિવૃષક્ષ છે એમ પં. હીરાલાલ જૈનનું કહેવું છે તા એ બાબતની સપ્રમાણુ સમીક્ષા કરાવી જોઇએ. આ ચુણ્િ્યુ કચારે રચાઇ તે જાણ્વા માટેના એક ઉપાય તે એમાંનાં અવતરણેાનાં મૂળ શાધવાં તે છે. લઘુક્ષાસ કરતાં એ પ્રાચીન હાેય કે ન પણુ હાેય પરંતુ વિનેયહિતા કરતાં – વિ. સં. ૧૧૭૫ કરતાં તાે એક બે સૈકા જેટલી તાે એ પ્રાચીન છે જ.

બૃહચ્ચૂર્ણિ અને લઘુચૂર્ણિ પૈકી કઇ પહેલી રચાઇ તે તેા અૃહચ્ચૂર્ણિ મળ્યે વિચારી શકાય.

સુદ્રિત ચુષ્ટિથુ ( પત્ર ૧૮અ )માં શ્રુતજ્ઞાનના વીસ પ્રકારાને લગતું પ્અવતરથુ છે. વિનેયહિતા ( પત્ર ૪૩અ )માં વિશેષ જાણવા માટે બૃહત્કમ્મપ્રકૃતિચૂર્ણિ જોવાની બલામથુ કરાઇ છે.

ત્રણેક ભાસ—'' ળમિઝળ જિળં લુच્છામિ ''થી શરૂ થતું ૨૫ ગાથાનું એક ભાસ છપાવાશું છે. ચાવીસ ચાવીસ ગાથાનાં છે ભાસ હેાવાના ઉલ્લેખ જેવાય છે તે ખંને કે પછી એ છેમાંથી એક તા આ જ હશે. ૨૪ ગાથાવાળું ભાસ ભિન્ન હાેય

૧. આ અવતરણ દેવેન્દ્રસરિકૃત કમ્મવિવાગની સાતમી ગાથા છે. એની સ્વાપત્ર વૃત્તિમાં બૃહુત્કમ પ્રકૃતિ જોવી એમ કહ્યું છે.

તે। તે તેમ જ "संखामेत्तपयत्थ"થી શરૂ થતું ચૌઠ ગાથાનું ભાસ સત્વર પ્રકાશિત કરાવાં ઘટે. ગુરુભાસ છપાવાશું તે। છે પણ્ દેવવાંક કારણોને ત્યાંને છે ં આવા બિ બળવા ગાય તે રહે

કેટલાંક કારણેાને લઇને એતું આધુનિક ચુગના માનસને રુચે તેવી રીતે પુનર્સુદ્રણ થવું જોઇએ.

બે ટિપ્પણક—આ બ'ને સંસ્કૃતમાં છે અને એ અપ્રકાશિત જણાય છે. આ પૈકી એક ટિપ્પણક રવિપ્રલના શિષ્ય ઉદયપ્રલે ૯૭૪ લાક જેવડું રચ્યું છે જ્યારે બીજું સુનિચન્દ્રસૂરિની રચના છે.

અવચૂરિ— આ અપ્રકાશિત નાનકડી સંસ્કૃત કૃતિ ગુણુરત્ન-સૂરિએ રચી છે. એની એક હાથપેાથી અહીંના (સુરતના) " જૈન આનન્દ પુસ્તકાલય "માં હેાવાના ઉલ્લેખ જોવાય છે.

છાયા — બન્ધસયગની સંસ્કૃતમાં છાયા કેાઇએ કર્યાનું અને છપાવાયાનું નહિ જણાતાં મેં એ કાર્ય કર્યું છે.

અનુવાદ — બન્ધસયગની કેાઇ પણુ ભાષામાં-ગુજરાતીમાં પણુ અનુવાદ થયેલેા જણાતા નથી, આથી છાયાની પેઠે એ કાર્ય મેં કર્યું છે અને એ બંને મારા સંક્ષિપ્ત સ્પષ્ટીકરણાદ સહિત મૂળ કુ(તની સાથે સાથે પ્રકાશિત થાય તેવા સુયાેગની હું રાહ જોઈ રહ્યો છું. ગાથાના અકારાદિ ક્રમ તેમ જ પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી પશ્રીદ્વારકાદાસ રતિલાલ શેઠે મને તૈયાર કરી આપ્યાં છે તે પણુ યાેગ્ય સ્વરૂપમાં રજૂ કરવાની મારી ભાવના છે.

૧. એમણે ગાથાએા લખી આપી છે.

### ૨૦૪ કર્મ'સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

વિનેયહિતાનું ભાષાંતર — વિનેયહિતા સુગમ અને રાચક સંસ્કૃતમાં લખાયેલી છે. એમાં શંકાએા ઉઠાવી તેનાં સમાધાના અપાયાં છે અને કાેઇ કાેઇ બાબતને અંગે કેવલી જાણે એમ કહ્યું છે ( જુએા પત્ર હરઆ ). આ સ્થળાની નાંધ લેવાવી જોઇએ. કમ્મપયડિસંગહણીની મલયગિરિસૂરિકૃત વૃત્તિનું શુજરાતીમાં ભાષાંતર થયું છે અને એ છપાવાયું છે તા વિનેયહિતા માટે પણુ તેમ થવું જોઇએ. આ વૃત્તિમાં વિષયાની વિશદ છણાવટ છે. પત્ર ૬૪અમાં પાઠાંતર અપાયું છે તેમ જ કાેઇ કાેઇ વાર પ્રક્ષિપ્ત ગાથાની નાંધ છે.

બ **'ધસયગના પ્રણેતા** – કમ્મપયડિસંગહણીના બંધનકરણની નિમ્નલિખિત ગાથા ઉપરથી જાણી શકાય છે કે આ બન્ધસયગના પ્રણેતાએ જ કમ્મપયડિસંગહણી રચી છે અને તે પણ પ્રથમ રચેલ છે—

" एवं बन्धनकरणे एरूविए सह हि बन्धसयगेण। बन्धबिद्दाणाभिगमो सुद्दमभिगन्तुं लहुं होइ ॥१०२॥ "

આ ગાથામાં સૂચવાયું છે કે બન્ધવિધાનનેા બાેધ સુગમતાથી મેળવવા માટે <mark>બન્ધસયગ તેમ</mark> જ આ બન્ધનકર**ણ** ઉપયાગી થઇ પડે તેમ છે.

વિશેષમાં બન્ધસયગ એ નામ કર્તાને અભિપ્રેત છે, જે કે કાશાંતરે એને બદલે સતગ ( શતગ ), સયગ અને બૃહચ્છતક એવાં નામ ચાેજાયાં છે. આથી તાે મેં આ લેખના શીર્ષકમાં 'બન્ધસયગ'ના પ્રચાેગ કર્યો છે.

#### પ્રૌઢ ચન્ચા

અન્ધસયગ કે કમ્મપર્યાડસંગહણીમાં ઐના પ્રણેતાએ પાેતાનું નામ પણ જણાવ્યું નથી તાે પછી ઐમના પરિચય તાે એમાંથી મળે જ શાના ?

ભન્ધસયગના પ્રણેતા આચાર્ય છે અને એમનું નામ સિવસમ્મ ( સં. શિવશર્મન્ ) છે એમ સુદ્રિત ચુણ્ણિ ( પત્ર ૧અ )માં કહ્યું છે. સાથે સાથે એમના નીચે સુજબના સંક્ષિપ્ત પરિચય અપાયા છે :---

(૧) એએા <sup>૧</sup>શબ્દ, <sup>૨</sup>તર્ક, <sup>ક</sup>ન્યાય, પ્રકરણ, <sup>૪</sup>કર્મપ્રકૃતિ અને ( કે એના ) સિદ્ધાન્તના વિશિષ્ટ જ્ઞાતા હતા.

( ૨ ) એમણે અનેક વાદસભામાં વિજય મેળવ્યા હતા.

આમ જે અહીં બન્ધસયગના પ્રહ્યેતાનું નામ અને એમના સંક્ષિપ્ત પરિચય અપાયા છે તેનાથી વિશેષ કે પ્રાચીન માહિતી પૂરું પાડનારું કાેઇ સાધન જોવાજાણવામાં નથી.

ચંકે ધરસૂરિ — નાયાધમ્મકહામાંની રત્વચૂડ્કથા જે ચક્રે ધર-સૂરિ અને પરમાનન્દસૂરિના ઉપદેશથી વિ. સં. ૧૨૨૧માં તાડપત્ર ઉપર લખાઇ તે ચક્રે ધરસૂરિ અત્ર પ્રસ્તુત હશે. એમ જ હાેય તેા એમના સમય વિક્રમની બારમી સદીના ઉતરાર્ધાથી માંડીને વિક્રમની તેરમી સદીના લગભગ પૂર્વાર્ધ

૧. આથી ' બ્યાકરણ ' અભિપ્રેત હશે.

૨-૩. અગા બેનેા ઉલ્લેખ કેમ **? શું** ન્યાય ' એટલે નૈંયાયિક્ર દર્શન ?

૪. આચી શું આ નામનું પાકુડ સમજવાનું છે !

૨૦૬ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા જેટલાે ગણાય. ગુરુભાસ ઉપરાંત એમણે કેોઇ કૃતિ રચી જણાતી નથી.

મલધારી હેમચન્દ્રસૂરિ – પૂર્વાવસ્થાના પ્રદ્યુમ્ને મ'ત્રીપક્ર અને ચાર પત્નીના ત્યાગ કરી 'મલધારી' અભયદેવસૂરિ પાસે દીક્ષા લીધી ત્યારે એમનું નામ હેમચન્દ્ર પડાયું. સિદ્ધરાજ જયસિંહ ઉપર એમના વિશિષ્ટ પ્રભાવ પડ્યો હતા. એથી તા એ ગૂજ'રેશ્વરે આ સૂરિની પ્રસ્મશાનયાત્રામાં ભાગ લીધા હતા. આ સૂરિના અન્યાન્ય ગ્રંથાના પરિચયપૂર્વ'ક એમના છવનવૃત્તાન્ત આલેખાય તા એ એક મહત્ત્વનું વિશાળ પુસ્તક અને એથી તા મારી તેમ કરવાની અભિલાષા છે.

સમીક્ષાત્મક સંસ્કરણ — બન્ધસયગ એનાં પ્રકાશિત તેમ જ અપ્રકાશિત વિવરણેા, છાયા, વિશિષ્ટ પ્રસ્તાવના અને મહત્ત્વપૂર્ણ પરિશિષ્ટો તથા ટિપ્પણેા સહિત છપાવવું ઘટે. દરમ્યાન મૂળ કૃતિ ગુજરાતી અનુવાદ અને ખપપૂરતા વિવેચન સહિત પ્રકાશિત કરાય તેા વિવરણાદિના લાભ લેવાની ઉત્કંઠા સતેજ બને.

પ્રસ્તાવનામાં નામકરણુ, ભાષા, છંદ, શૈલી, ઉપયાગમાં લેવાયેલી હાથપાેથીઐાનાે તેમ જ મૂળકાર અને વિવરણુકારાેનાે વિસ્તૃત પસ્ચિય તથા બન્ધસયગની દેવેન્દ્રસૂરિકૃત સયગ તથા

૧. આ સંબંધમાં જુએા મારાે લેખ નામે ''સિહ્લરાજના સમયની સ્મશાનયાત્રાએા.' આ લેખ અહીંના (સુરતના) '' ગુજરાતમિત્ર તથા ગુજરાતદર્પે ણુ "ના તા. ૨૨−૩−'૬ઢના અંકમાં છપાયા છે. એમાં મારા પિતાનું નામ ખાટું છપાતાં બીજે દિવસે એ સુધારાયું હતું. શ્વેતાંબરીય અને દિગ'બરીય ગ્રંથાેના એક અંશરૂપ સયગેા ( શતકા ) સાથે સંતુલન ઇત્યાદિ બાબતાે વિચારાવી જોઇએ.

મૂળની ભાષા પાઇય--જઇણુ મરહડ્ડી (જૈન માહારાષ્ટ્રી) છે. એમાં મકારાદિની અલાક્ષણિકતા, વિભક્તિઓના લાેપ અને વ્યત્યય, છંદની ખાતર 'સરીર'ને બદલે 'સરિર'ના પ્રયાેગ વગેરે નજરે પડે છે તાે એની યથાયાગ્ય નાંધ લેવાવી ઘટે.

પત્ર ૯૯અમાં 'મુળિતच्या : ' એવા પ્રચાેગ વિનેયહિતામાં છે.

રોેલી — બન્ધસયગની રોેલી વિધે વિચાર કરાયા જણાતા નથી. આ ગ્રંથ કર્મસિદ્ધાન્તના શિખાઉ માટેના નથી. એ તા આ સિદ્ધાન્તથી અમુક અંશે તા પરિચિત વ્યક્તિ માટેના છે. એ સ્વાધ્યાય માટે આવૃત્તિ કરવા માટે ઉપયાેગી છે. એમાં કેટલીક વાર પ્રકૃતિઓનાં નામ ન આપતાં એની સંખ્યા જ અપાઇ છે એટલે આ ગ્રંથ પ્રાવેશિક કૈાટિના નથી. ઉત્તર પ્રકૃતિઓના ઉત્કૃષ્ટ પ્રદેશબંધના સ્વામિત્વ કહ્યા બાદ એની જઘન્ય સ્થિતિ પરત્વે કથન ન કરતાં અન્ય બાબત જે રજૂ કરાઇ છે તે ગ્રંથકારની રાેલીની વિચિત્રતાનું ઘોતન કરે છે એમ વિનેયહિતા (પત્ર ૧૧૯અ)માં કહ્યું છે. બાવનમી ( ખરી રીતે ત્રેપનમી ) ગાથામાં મૂળ પ્રકૃતિઓની જઘન્ય સ્થિતિ સાંભળા એમ કદ્યા પછી એ બાબત રજૂ કરાઇ નથી. શું એને લગતી ગાથા રચાઇ જ નહિ હશે કે સુદ્રિત ચુણ્ણિ (પત્ર ૨૭અ)માં તાે આને અંગે એક ગાથા આપી વ્યાખ્યા કરાઇ છે. ૨૦૮ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

વિવરણેાની અન્યાન્ય વિશિષ્ટતાએા દર્શાવાવી જોઇએ. પરિશિષ્ટાેમાં મૂળ વગેરેમાંનાં અવતરણેાનાં મૂળ અને એની સૂચી અપાવી જોઇએ.

અંતમાં એટલું જ કહીશ કે વિશેષનામાની અને પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી વગેરેથી આ સંસ્કરણુ સમૃદ્ધ અનાવાશે તાે જૈન સાહિત્યની પ્રભાવના કર્યાના લાભ મળશે અને કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે ઝીણુવટભર્યો અભ્યાસ કરવાની પ્રેરણુા ઉદ્દલવશે.

- कै० ४० ५० ( पु. ८०, २४. ८ )

### [ 26 ]

## <mark>અન્ધસયગ કિંવા બૃહચ્છતકની બૃહચ્</mark>રૂણિં

<sup>9</sup> ગ્ર્ણિ ( ચુષ્ણિ ) — ' ચૂર્ષિ ' એ સંસ્કૃત ભાષાના શખ્દ છે. એને માટેના પાઇય (પ્રાકૃત) શખ્દ ' ચુષ્ણિ ' છે. એને અર્થ એક પ્રકારનું ગદ્યાત્મક સ્પષ્ટીકરણ છે — એ એક જાતની 'ટીકા' છે. એની ભાષા મિશ્ર હાેય છે એટલે કે એમાંનું કેટલુંક — ઘણુંખરૂ' લખાણુ પાઇયમાં હાેય છે તા કેટલુંક સંસ્કૃતમાં અરે કાેઇ કાેઇ વાર તા એક જ વાકચમાંના એક અંશ પાઇયમાં હાેય છે તા બીજો સંસ્કૃતમાં હાેય છે. શ્વેતાંબરાના કેટલાક આગમા ઉપર ચુષ્ણિઓ રચાઇ છે. એ ઉપરાંત કેટલાક અનાગમિક — દાર્શનક ગંધા ઉપર પણ તેમ કરાયું છે.

અન્ધસયગ ( અન્ધશતક ) — આ એની મુદ્રિત ગુણિષુ પ્રમાણે શ્રુતધર અને સમર્થ વાદી શિવશર્મસૂરિની રચના છે. એમણે તાે આ નામ જ રાખ્યું છે પરંતુ કાલાંતરે એના સતગ, સયગ, શતક અને બૃહચ્છતક નામ ચાેજાયાં છે. એ કુતિ જૈનાના કર્માસદ્ધાન્તના નિરૂપણુરૂપ છે. એમાં એના નામ પ્રમાણે સા ગાથા દાવી જોઇએ પરંતુ ૧૦૬ તેમ જ ૧૦૭ ગાથા પણુ જોવાય છે.

 શ્વેર્તાબર લેખકાએ અવચૂર્ણુ અને અવચૂર્ણિકા શખ્દનેક પ્રયાગ કર્યો છે. એ એક પ્રકારની સંક્ષિપ્ત સંસ્કૃત સમજૂતી છે.
 એને 'ચૂર્ણ્યું' માની લેવાની કેટલાક બૂલ કરે છે.
 ૧૪ ૨૧૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

અન્ધસયગની ચુજિષ્ણુઓ — અન્ધસયગ ઉપર પાઇયમાં તેમ જ સંસ્કૃતમાં નાનાં માટાં વિવરણે! રચાયાં છે. આ વિવરણે!માં એના ઉપર રચાયેલી ચુષ્ટિગ્રુઓ( ચૂર્ણિ એા )નેા પણ સમાવેશ થાય છે. 'મલધારી ' હેમચન્દ્રસ્(રએ બન્ધસયગ ઉપર સંસ્કૃતમાં વિનેયહિતા નામની વૃત્તિ રચી છે. એ માડામાં માડી વિ. સ. ૧૧૭૫ની રચના છે. એમાં 'ચૂર્ણિ કાર' શખ્દ પેકેટલેક સ્થળે બહુવચનમાં વપરાયે! છે. માનાથે તેમ કરાયું છે કે કેમ તે ચાક્કસ કહેવું મુશ્કેલ જણાય છે. 'ચૂર્ણિ' શખ્દ પણ પત્ર ૧આમાં બહુવચનમાં વપરાયે! છે. આ ઉપરાંત પત્ર ૩૭અમાં લઘુચૂર્ણિ તેમ જ 'બુહુચ્ચૂર્ણિના ઉશ્લેખ છે.

આ વિચારતાં **ભન્ધસય**ગ ઉપર એઃછામાં આેછી બે સુષ્િ્િ તાે રચ<sup>ા</sup>ઇ છે જ. **એને** લઘુર્યૂર્ણ્ અને બૃડચ્ચૂર્ણ્વિત્તીકે ઓળખાવાય છે.

લ્લુચૂ છું — " सिद्धो णिद्ध रहम्मो "થી શરૂ થતી સુણિલુ અનદાવાદથી ' વીરસમ જે ' મૂળ કૃાતની સાથે ઇ. સ. ૧૯૨૨માં છવાવી છે <sup>૩</sup> એનું પરિનાલુ ૨૩૮૦ શ્લાેક જેટલું છે એમ ાજવરત્નકાેશ (વિ ૧, પૃ ૩૭૦ માં ઉલ્લેખ છે. એ સુદ્રિત સુંઘલુ બોતાં થયાથં જણાય છે. અહીં કાેઇ

૧. દા. ત. જુઓ પત્ર ૧૨૫, ૨૨૫ અત ૨૨૫.

ર, આ નામ પત્ર ૧૧અમાં પહ્ય છે

પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

અુડચ્ચૂર્જિની નેંધ નથી બધી જ હાથપે થીએ આ સુદ્રિત ચુષ્ટ્રિગ્ની જ હાેય એ રીતે અહીં ઉલ્લેખ છે પગુ મને એ બાબત શંકા રહે છે એટલે એ બધી જ હાથપે થીએ બરાબર તપાસવી જોઇએ કદાચ એમાંની કેલ્ઇ હાથપે થી લઘુચૂર્જિનીને અદલે બૃડચ્ચૂર્જિની પણ હાેય અને એ જો મળી આવે તાે એ સત્વર પ્રકાશિત થવી ઘટે.

્યુડચ્ચૂર્ણિ°માંથી અવતરણા— બ્રન્ધસયગની બૃડુચ્ચૂર્ણું-માંથી સૌથી પ્રથમ અવતરજ્ઞ કાેણે આપ્યું છે તેતી તપાસ કરવી બકી રહે છે. બહી વિનેયહિતા (પત્ર ૧૧અ)માં 'મલધારી' હેમચ-દ્રસૂરિએ નિમ્તલિખિત અવતરજ્ઞુ આપ્યું છેઃ—

" जो उवसम्प(म सम्पद्दिट्ठो उवसपसेढोर कालं करेह, सो पटमसमये चेव सम्बनपुआ उदगावलियार छेद्ध ढू)ण सम्मत्तपुग्गले घेएह। अण न उवपमपमद्दिट्ठा सपझ्तत्तो। लग्भइ।"

સત્ત**િયા (ગા પ**ેની વિવૃતિ પૃ ૧૪૭-૧૪૮)માં તેમ જ ગા ૨૧ની વિવૃતિ (પૃ ૧૭૩ માં મલયગિસ્િયૂરિએ શતકછૃઙચ્ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે એવા ઉલ્લેખપૂર્વક અનુક્રમે નીચે સુજબનું એક્ક અવતરહ્યુ આપ્યું છે ઃ----

(१) '' जहा ' नालिकेर 'दीववासिम्स अःखुइाइयस्स वि पुरिसस्स पःथं आयणः इर अणेगविहे ढोइए तस्स आहारस्स उवरि न रुई न य निन्दा. जेण काम्णेण सो ओयणाइओ आहामा न कथाई दिट्ठो नावि सुओ, पवं सम्माप्तिच्छादिष्ट्रिस्स जीवादिपयत्थाणं ड वरि न रुई न य निन्दा ''

### **૨૧૨ કર્મ સિદ્ધાન્ત :** રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

# (२) डवसमसम्मदिही अन्तरकरणे ठिओ कोइ । देसविरइं कोइ पमचापमचभाव पि ॥ गच्छइ, सासायणो पुण न किमवि ऌहइ । <sup>99</sup>

વિ. સ. ૧૩૨૭માં સ્વર્ગે સંચરનારા દેવેન્દ્રસૂરિએ કમ્મવિવાગ (ગા. ૧૬ ની તેમ જ છાસીઇ (ગા. ૧૩ ની સ્વાપજ્ઞ વૃત્તિમાં એમ એ સ્થળે બૃહચ્છતકબૃહચ્ચૃાર્ણના ઉલ્લેખપૂર્વક "जहा नાદिके ''થા શરૂ થતું જે અવતરણ મલચાંગરિસૂરિએ આપ્યું છે તે જ આપ્યું છે.

છાસીઇ(ગા. ૧૪ )ની સ્વાેપજ્ઞ વૃત્તિમાં દેવેન્દ્રસૂરિએ. શતકષ્ટૃહચ્ચૃાણેમાં કહ્યું છે એવા (નદે'શપૂર્વક (વનેયહિતામાંથી ઉપર નાેધેલુ અવતરઘુ આપ્શું છે.

સયગ( ગા. ૯૮ )ની સ્વેાપજ્ઞ વૃાત્ત (પૃ. ૧૨૯)માં દ્વેન્દ્ર-સૂરિચ્મે બૃદ્હચ્છતકબૃદ્હચ્ચ્રાર્ણમાં કહ્યુ છે એવા ઉલ્લેખપૂર્વક નીએ પ્રમાણેનુ પધાત્મક અવતરણુ આપ્યુ છેઃ---

" उवसमसम्मद्दिही अन्तरकरणे ठिओ कोइ । देखवरइं पि रुहेइ, कोइ पमत्तापमत्तभाव पि ॥ सासाथणे। पुण न किपि रुहेइ"

આ અવતરણુ મલયગિરિસ્તારએ આપેલા અવતરણું સાથે અર્થદોષ્ટઅં સર્વથા મળતું આવે છે એટલું જ નહિ પણુ એમાં શબ્દસામ્ય પણુ લગભગ પરિપૂર્ણુ છે. આથા પ્રશ્ન એ ઉદ્ભવે છે ટ્રે બન્ધસયગની બૃહચ્ચૂણિમા શું પાઠાંતર હશે ? પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

213

'મલધારી' હેમચન્દ્રસૂરિએ, મલયગિરિસૂરિએ અને દેવેન્દ્ર-સૂરિએ બન્ધસયગની બૃહચ્ચૂર્ણિમાંથી જે અવતરણે આપ્યાં છે તેની સંખ્યા ઉપલક દૃષ્ટિએ ચારની છે જયારે પદ્યાત્મક અવતરણને ભિન્ન ન ગણતાં ત્રણની છે.

મલયગિરિસ્**રિએ પ**'ચસંગહની વૃત્તિમાં બુહચ્ચૂર્ણિમાંથી એક અવતરણ આપ્યાનું મને સ્કુરે છે પણ એ વૃત્તિ અત્યારે મારી સામે નહિ હેાવાથી એ વાત જતી કરું છું.

બુડુચ્ચૂર્નુર્ણુને અંગેનાં અવતરણેા વિચારતાં એમ ભાસે છે કૈ એની એક કે વધારે દ્વાયપેાથી વિક્રમની બારમી સદીના અંત સુધી અને દેવેન્દ્રસૂરિએ આવી કેષ્ઇ હાથપેાથીમાંથી જ અવતરણેા આપ્યાં હેાય તેા તેરમી સદીના અંત સુધી તેા ઉપલબ્ધ હતી જ.

લધુચૂર્ણ્કિ અને બૃ**હ**ચ્ચુર્ણિમાં મતભેક — વિનેયહિતા ( પત્ર ૩૭અ )માં નીચે મુજબ ઉલ્લેખ છે :—

" श्रेणिब्ववस्थितस्य हि जन्ते।र्बम्मेशुक्ऌध्यानद्वयमपि लघुचूर्ण्याद्यभिप्रायेणाविरुद्धम्.... बृहच्चूर्ण्यभिप्रायस्तु सरागस्य सक्ष्मसरागस्यापि धर्मध्यानमेव ".

આ ઉપરથી જોક શકાય છે કે 'સૂક્ષ્મ સંપરાય' ગુણસ્થાને વર્તતા સંચમીને લઘુચૂર્ણિ વગેરેના મતે ધમધ્યાન **તેમ જ** શુકુલધ્યાન હાેય છે જ્યારે બુહુચ્ચૂર્ણિંના મતે ધર્મધ્યાન જ હાેય છે, નહિ કે શુકુલધ્યાન.

### રવે કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ં લઘુચૂર્ણિંનેા મત સુદ્રિત ચુંજુણુ (પત્ર ૧૭મ)માં જોવાય છે' એટલે સુદ્રિત ચુજુણુ તે જ લઘુચૂણુ છે એમ ફલિત થાય છે. આમ હાઇ બૃહચ્ચૂર્ણિની તપત્સ થવા ઘટે.

વિશેષમાં જયારે ૯ઘુચૂર્ણિકાર અને બૃહચ્ચૂર્ણિકાર ભિજ્ઞ ભિજ્ઞ મત ધરાવે છે ત્યાર એએ બંને ભિજ્ઞ હેવા જોઇએ---ખંને શુરુણના કર્તા જુદા જુદા હુરો

લઘુગ્રૂ ચિંદિમંબર ચાલવૃષત્તે સ્ચ્યાતું પંહીસલાલ જૈનતું માનવું છે. એ ખરું જ હેત્ય તેત પણુ બૃડચ્ચૂણિના કર્લાતું નામ જાણવું બાકી રહે છે.

પૌર્યાપર્ય — અન્ધ સ્થગ ઉપર ૧૪ અને ૨૫ંગાથાનું એકેક અજ્ઞાતકતૃ કે ભાસ છે આ ઉપરાત ૨૪ ગાથાનું પણ એક ભાસ ઢાવાના ઉલ્લેખ જોવ થ છે આમ જે બે કે ત્રણ લ્ઘુમાસ છે તેમાંથી એક કે વધાર બે સુંહિષમાથી ગમે તે એક કે બંને કરતાં પ્રાચીન છે કે કેમ તે ાવસ રવું જોઇએ અને લઘુસૂર્સ્ફિ અને છુહચ્સૂં પૈકી કઇ પહેલી વ્સાઇ છે એ પ્રશ્ન વિસારવાના રહે છે.

પરિમાથ્ય — બૃહચ્ચૂર્થ્યિનું નામ વિચારતાં એ લઘુચૂર્ણિ કરતાં કંદમાં માેટી હાેવી જોઇએ. એાછામાં એાછી ત્રણુ હજાર શ્લાેક જેવડી તેા હશે જ.

વિશેષતા — વિનેયહિતાનું પરિમાણુ ૩૭૪૦ શ્લેાકનું હેાવાનું જિંગ ૨૦ કેા૦ ( વિ. ૧, પૃ. ૩૭ )માં કહ્યું છે. એમાં કેટલી સામગ્રી લઘુર્ચાર્ણુમાંની છે, કેટલી બૃહચ્ચૂર્ણિની છે અને

१. ' सेढीष धग्मसुद्धउझाणाइं सविगप्पाईं अविरुद्धाइ'' --- ५२ १७२

કેટલી એ બેમાં ન હાેય એવી છે એને પૂરેપૂરાે ઉત્તર બૃહચ્ચૂર્જ્સિંગત્યા વિના ન આપી શકાય પરંતુ લઘુચૂર્જ્સિંપૂરતાે તાે નિર્જ્ય થઈ શકે અને એ માટે સવિવરજ્યુ બન્ધસયગનું મેં મારા એક પ્લેખમાં સૂચવેલું સંસ્કરજ્યુ પ્રસિદ્ધ થાય તાે ઠીક થઇ પડે.

ત્રીજી ચુષ્ટ્રિય — અંતમાં 'ચૂર્ષ્ટ્રિ' શબ્દ વિનેયહિનામાં અડુવચનમાં વપરાયા છે અને બે ચુષ્ટ્રષ્ટ્ર તા છે જ તા ત્રીજી પથ્યુ હશે એમ મને ભાસે છે એટલું સૂચવતા હું આ લેખ પૂર્ણ્ટ્ર કરું છું.

- कै० ६० ५० ( पु. ८०, अ. ५)

## ૧ અમા લેખનું નામ '' અન્ધસયગ અને એનાં વિવરણોનું સરવૈયું " છે. એ આ પુસ્તકમાં પૃ ૧૯૭-૨૦૮માં છપાયે৷ છે.

# [ १८ ]

### જીવસમાસને રચનાસમય

વિકટ પરિસ્થિતિ — ભારતીય પ્રાચીત સાહિત્યના અભ્યાસી-શ્રી એ વાત અજાણી નથી કે કેટલી યે પ્રૌઢ કૃતિએાના કર્તાઓનાં નામ કે એમના રચનાસમય વિષે આપણે અંધારામાં છીએ. જૈત કૃતિઓને અંગે પણુ આ હકીકત અંશતઃ જોવાય છે. આથી જૈત સાહિત્યના ઇતિહાસ આલેખનારને સુશ્કેલી નડે છે. "અનાગમિક સાહિત્યના ઇતિહાસ" અંગ્રેજીમાં તૈયાર કરતી વેળા મારે આવી કેટલીક સુશ્કેલીઓમાંથી માર્ગ કાઢવા પડ્યો છે. ઉદાહરણાર્થે હું અહીં જીયસમાસના નિર્દેશ કરું છું.

નામ — ' જીવસમાસ ' એવું નામ એની પ્રથમ ગાથામાં સૂચવાયું છે. વિશેષમાં ૨૮૫મી ગાથા પણુ એ જ નામ સૂચવે છે. આ ઉપરાંત આ કૃતિની વૃત્તિમાં 'મલધારી ' હેમચન્દ્રસૂરિએ આ જ નામ પ્રારંભમાં આપ્યું છે. વળી એમણે આ કૃતિને 'પ્રકરણુ ' પણુ કહી છે. આને લક્ષ્યમાં લેતાં આ કૃતિનાં બે નામ ગણાવાય : (૧) જીવસમાસ અને (૨) જીવસમાસપગ**રણ**.

પરિમાણ અને વિષય — આ કૃતિની પ્રકાશિત આવૃત્તિમાં ૨૮૬ ગાથા પછી એક પ્રક્ષિપ્ત ગાથા છે. એને ગણતાં આ કૃતિમાં ૨૮૭ ગાથા થાય છે આની રચના જઇગુ મરહુટી (જૈન માહારાષ્ટ્રી) ભાષામાં કરાઇ છે. એનેા વિષય સુખ્યતયા શૌદ ગુણુસ્થાના છે. આ વિષયને અંગેની કૈટલીક કૃતિઓના તેમ જ ગુગ્રુસ્થાનના પર્યાયોના ઉલ્લેખ મેં "આગમાદ્ધાર સંગ્રહ "ના બા. ૧૦ તરીકે છપાયેલા ઉપદેશરત્નાકરની મારી "ભૂમિકા" ( પ્ર. ૪૨–૪૩ )માં કર્યો છે.

્પૂર્વધર — આગમાેદ્વારક જૈનાચાર્ય શ્રી ખાનંદસાગર-સૂરિજીએ આ જીવસમાસ ઉપશું કત વૃત્તિ સહિત સંપાદિત કરી એના સંસ્કૃતમાં ઉપાેદ્ધાત લખ્યાે છે. આમાં જીવસમાસના કર્તા 'પૂર્વધર' છે એમ કહ્યું છે અને એનું કારણુ એ આપ્યું છે કે ઉપસંહારરૂપ ગાથામાં આ પ્રકરણુ દૃષ્ટિવાદગત પદાર્થ હર્શાવે છે એવા ઉલ્લેખ છે.

પ્રામાણિકતા — કર્તાના સમય કે નામ વિષે કરો<sup>,</sup> ઉલ્લેખ મળતાે નથી પરંતુ પ્રકરણકાર પ્રામાણિક લેખક છે એમ ઉપાદ્ધાતમાં સહેતુક પ્રતિપાદન કરાશું છે. સેદ્ધાંતિક વાકચો સાથે પ્રસ્તુત કૃતિના કેટલીક વાર વિરાધ જોવાય છે પરંતુ એથી પ્રસ્તુત કૃતિને કાઇએ દ્ધષિત કહી નથી એટલું જ નહિ પણ એને આધાર ભલભલા ગ્રંથકારાએ લીધા છે

સમયનિર્જ્યનાં સાધના — જે કૃતિના રચનાસમય અપાયેલા ન હાય તે કૃતિના રચનાસમય અન્ય રીતે કેટલીક વાર નક્કી થઇ શકે છે. એના ઉપર કાઇ ટીકા હાય તા તેના કરતાં પ્રસ્તુત કૃતિ પ્રાચીન ગણાય. કઇ કઇ કૃતિમાં એતું એકાદેક અવતરણ પણ સુનિશ્ચિત સ્વરૂપે જેવામાં આવે છે તેના વિચાર કરતાં તેમ જ પ્રસ્તુત કૃતિના સ્પષ્ટ નિર્દેશ જણાતાં પ્રાચીનતા કરતાં તેમ જ પ્રસ્તુત કૃતિના સ્પષ્ટ નિર્દેશ જણાતાં પ્રાચીનતા વિષે પ્રકાશ પડે. પ્રસ્તુત કૃતિની પ્રાચીનમાં પ્રાચીન હાથપાથી ઉપરથી પણ એના સમયના નિર્ણય થઇ શકે. આમ ભિન્ન ભિન્ન સાધનાના ઉપયાગ કરાતાં કૃતિના સમયના ખ્યાલ આવી શકે. આપ**ણે છ**વસમાસ પરત્વે આવાં સાધના વિચારીશું. **રવેટ** કર્મસિદ્ધાન્ત ક રૂપરેખાં અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

હેમચન્દ્ર મુર્ગિની વૃત્તિ — જીવસમાસ ઉપર ' મલધારી ' દેમચન્દ્રસૂરિએ સંસ્કૃતમાં વૃત્તિ રચી છે. એની છપાયેલી પ્રશાસ્તમાં એને રચનાસમય જણાવાયા નથી પરંતુ વીરદેવસૂરિ અને સુનિચન્દ્રસૂરિને યાદ કરાયા છે. આ સુનિચન્દ્રસૂરિ વિ. સં. ૧૦૭૦માં સ્વર્ગ સંચર્યા ઉપશુષ્ત હેમચન્દ્રસૂરિના શિષ્ય શ્રીચન્દ્રસૂરિએ વિ. સ ૧૧૯૩માં સુનિસુવ્રતસ્વામિચરિત્ર રચ્શું છે એટલે આ વૃત્તિકાર નિક્રમની બારમી સ્દીમાં થઇ ગયા એમ નિષિવાદપણે રહી શકાય વિરાસાવસ્ત્ત્વભાસની વૃત્તિમાં પોતે જે દસ કૃતિઓના ધવનણ સ્થ્યાં છે તેમાં જીવસમ સના વિવરણને અર્થાત્ વૃત્તિને છઠ્ઠી કૃતિ કહી છે કેટલાકના મતે આ વિવરણ વિ. સં. ૧૧૬૪ના રચ શું છે. આમ જીરસમાન વિ. સં ૧૧૬ ની પહેલાની કૃત છે એ વાત તા સિદ્ધ થાય છે જ.

ભે પ્રાચીન વાત્તએ – હેમચન્દ્રસૂંરએ છવસમસાી બે વૃત્તિએાના નાધ લાધી છે. ૧૧૮મી ગાયાની વૃત્તિમાં એમણે છવસમાસ ઉપરના 'અર્વાચીન' ટીકાકારનું કથન નાંચ્યું છે. આ ટીકાકાર અમના કરતા વિશેષ પ્રાચીન નાંદ હશે પરંતુ ૪૭મી ગાથામાં 'મૂલવૃત્તદૃત્'ના એમણે જે ઉલ્લેખ કર્યા છે તે કાંઇ પ્રાચીન વૃત્તિ હાય અમ લાગે છે એ પ્રાચીન વૃત્તિ વિ. સં. ૯૫૦ની આસપાસની હશે.

૧. અહીં જે **ન**ંદિ-ટિપ્પનકની તેહ્ય છે તે ટિપ્પનક હજી સુધી ક્રાઇ સ્થળેથી મળ્યું નથી; ભાકી ધર્મધોષસ્ડિના શિષ્ય શ્રીચવ્દ્રસરિનું રચેલું ટિપ્પનક મળે છે.

ર. હેમચત્રસ્રચ્ચિ જાતે વિ. સં. ૧૧૬૪માં તાડપત્ર પર લખેલી આ વિવરચની પ્રત ખંભાતના શાંતિનાથ ભડારમાં છે, શીલાંકસ્રિની વૃત્તિ — શીલાંકસ્ રએ જીવસમાસની વૃતિ રચી છે અને એની હાથપાથીઓ મળે છે એમ જિનરત્નકાેશ (વિ.૧, પૃ. ૧૪૩) જોતાં જણાય છે. આ શીલાંકસૂરિ તે કાેણુ એ જાણવું આકી રહે છે. શું એએા જ આયાર અને સુયગડના ટીકાકાર છે <sup>૧</sup> જો એમ જ દ્વાય તાે આધુનિક વિદ્વાનાને મતે એમના સમય વિક્રમની નવમી સદીના છે અને એ હિસાબે જીવસમાસ આના કરતાં સાેએક વર્ષ જેટલાે તાે પ્રાચીન ગણાય.

અવતરણા — અહીં એ વાત નાંધીશ કે શીલાંકસૂરિએ આયાર ( સુય. ૧, અ. ૧, ઉ. ૫ )ની નિજ્જુત્તિની ૧૫૫મી ગાથાની ટીકા( પત્ર ૬૮અ )માં કુલનું પરિમણ દર્શાવતાં ચાર ગાથા અવતરણરૂપે આપી છે. આ ગાથાએા તેમ જ એનાં પાઠાંતરાને લક્ષ્યમાં લેતાં એનું જીવસમાસની ગા. ૪૧– ૪૪ સાથે વિશેષતા સામ્ય જોવાય છે. જો આ અવતરણરૂપ

 ' શીલાંક ' નામના વિવિધ સુનિવરા વિષે તેમ જ શીલ– ગુણુસરિ વગેરે (વર્ષે અને ખાસ કરીને અપાયારહિના ટીકાકાર વિષે મેં કેટલેક સ્થળે ઉલ્લેખ કર્યા છે. જેમકે અપાગમાનું દિગ્દર્શન ( પૃ. પર-પ૪ ), પાઇય ( પ્રાકૃત ) ભાષાઓ અને સાહિત્ય (પૃ. પ૮), આનન્દસુધાસિન્ધુ ( ભા. ૨ )નું પ્રાક્-કથન ( પૃ. ૨-૭ ), ''આગમોહાર સંગ્રહ "ના ભા. ૧૪૨૫ શ્રીઆચારાંગસત્રનું અગ્રવચન ( પૃ. ૪-૫ ) તેમ જ A History of the Canonical Literature of the Jainas ( p. 230 ).

## - ૧૨૦ કર્સસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બન્થા

ગાથાએ આયારની આ <sup>૧</sup>ટીકા કરતાં અધિક પ્રાચીન એવી કાેઇ બીજી કૃતિમાં ન જ મળતી હાેય તાે એ ઉપરથી આ ગાયાએાનું મૂળ જીવસમાસ છે એવું અનુમાન દાેરવાનું હું સાહસ કરું છું; બાકી આ પવયણ્રસારુદ્ધારની હ્લ્ડથી હ્લ્ઇ ક્રમાંકવાળી ગાથા સાથે માટે લાગે મળે છે. વિશેષમાં આની વિ. સં. ૧૨૪૮માં ત્રચાયેલી ટીકામાં એ સ્થળે જીવસમાસના ઉલ્લેખ છે.

વિસંવાદ — સૈદ્ધાન્તિકા અને કર્મગ્રન્થકારા વચ્ચે કેટલીક આખતામાં મતભેદ છે એ જાણીતી વાત છે. જીવસમાસમાં નિર્દેશાયેલી કેટલીક બાબતા પણ હેમચન્દ્રસૂરિના કથન સુજબ આગમ વગેરે સાથે મળતી આવતી નથી. આવી વિલક્ષણ આબતાના ગાથાંક સંસ્કૃત ઉપેદ્ધાતમાં નીચે પ્રમાણે અપાયા છે:

૩૦, ૩૬, ૬૫, ૬૯, ૭૩, ૯૮, ૮૦, ૮૨, ૧૧૫, ૧૫૩, ૧૫૭, ૧૫૮, ૧૭૫, ૧૮૪, ૧૯૪, ૧૯૭ ને ૧૯૯.

આમ જયાં જયાં સૈદ્ધાંતિકેાનાં મ ંતગ્ય સાથે વિરાધ જણાય છે ત્યાં ત્યાં તે તે બાબત પર આગમાેના અખંડ અભ્યાસીઓએ) વિશેષજ્ઞેાએ સપ્રમાણુ પ્રકાશ પાડવાે ઘટે. કંઇ નહિ તાે એ વિસંવાદી બાબતાેની સવિસ્તર સૂચી રજૂ થવી ઘટે.

વલભી વાચના—જીવસમાસમાં જે અનેક બાબતામાં ભિન્ન પ્રરૂપણા જેવાય છે એ ઉપરથી એ 'માશુરી ' વાચનાને નહિ

૧. આ ટીકાના અવતરહ્યુરૂપ કેટલાંક પદ્યો કેાઇ કાઇ પઇલ્હુગમાં જોવાય છે. શું એનાં મૂળ આ પઇસ્હુગ છે ! જો એમ જ હોય તા વિ. સં. ૧૦૦૮ કે ૧૦૮૦ના આસપાસના સમયમાં ઉપલબ્ધ પઇસ્ગુગ રચાયાની વાત (જુઓ HCLJ, p. 52) તેમ જ શીલાંકસૂરિના સમયનિર્ણય વિચારણીય થાય તેનું કેમ ! પ**ણ '**ૈવલભી ' વાચનાને અનુસરતી કૃતિ હેાવાનું માનવા હું પ્રેરાઉં છું.

પ્રણ્યનકાલ — ઉપર્શ્વક્ત વિલક્ષણુતાઓને લઇને હું જીવ-સમાસને વીર્સનર્વાણુથી માેડામાં માેડી હજાર વર્ષની કૃતિ ગણવા પણ લલચાઉં છું. આગમાેહારકે આને પૂર્વધરની કૃતિ ગણી છે અને પુગ્વ(પૂર્વ)ના ઉચ્છેદ વીરસંવત ૧૦૦૦માં થયાના ઉલ્લેખ મળે છે એટલે આ હિસાબે પણ જીવસમાસ ઇ. સ.ની પાંચમી સદીની આસપાસ જેટલા પ્રાચીન ઠરે. આ અનુમાનને ચકાસી જોવા માટે જીવસમાસની ગાથાઓ હરિભદ્રસૂરિની કાેઇ કૃતિમાં મૂળ સ્વરૂપે કે અર્થદૃષ્ટિએ મળતી આવે છે કે કેમ તે વિચારવું જોઇએ. બીજી બાજુ ઇ. સની આઠમી સદીની પૂર્વેના દિગંબર ગ્રન્થા પણ આ દૃષ્ટિએ તપાસવા જોઇએ.

૧. છવસમાસતી સટીક મુદ્રિત આવૃત્તિના મુખપૃષ્ઠ ઉપરર્ટ્ર " લદ્ધમીચવારમ્વર્ચ નિયુક્ત ં' એવા ઉલ્લેખ છે પણ એનું કારણ સંસ્કૃત ઉપાદ્ધાતમાં જણાવાયું નથા. કાઇ આધુનિક વિદ્વાને જીવસમાસ 'વલભી' પરંપરાને અનુસરે છે એવું પ્રતિપાદન સપ્રમાણ કર્યું છે ખરુ' ? કાઇ પ્રાચીન કૃતિમાં આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ છે ? આમ એ પ્રશ્નો આને અંગે હું નાધું છું અને વિશેષત્રોને એના ઉત્તર આપવા વિનવું છું. વિશેષમાં એ પ્રશ્ન પણ પૂછું છું કે 'વલભી ' વાચના પ્રમાણેની અન્ય કૃતિ તે જોઇસકર ંડગ જ છે કે એ ઉપરાંત ખીજી પણ કાઇ છે અને અને સાથ તો તે કઇ ?

### ્રરર કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પ્રકાશન — પ્રૌઢ ગ્રંથાના પ્રકાશકાને મારી સાદર વિજ્ઞપ્તિ છે કે જીવસમાસ ઉપર શીલાંકસૂરિની જે ટીકા છે તે તેઓ સત્વર પ્રસિદ્ધ કરે. એ દરમ્યાન જેમની પાસે આની હાથપાેથી હાય તેઓ આ શીલાંકસૂરિ વિષે જાણુવા લાયક હકીકત રજૂ ક્રરશે તાે ઇતિહાસની આંટીઘૂંટી ઉકેલાયાના આનંદ મળશે.

- कै० ४० ४० ( y. ६९, भ. ८)

# [ ૧૯ ]

## સત્તરિયા અને એતું વિવરણાત્મક સાહિત્ય

( १ )

પ્રાચીન કૃતિએ — જેન અનાગમિક સાહિત્યમાં દાર્શનિક કૃતિએ મહત્ત્વનું સ્થાન લેહાન્તની છે અને એમાં પણ કર્મસિદ્ધાન્તને અંગેની કૃતિએ આ સિદ્ધાન્તની જેન દર્શનમાં વ્યાપકતા અને વિશિષ્ટતાને લઇને ઉચ્ચ સ્થાને છે. આવી શ્વેતાંબરીય કૃતિએા તરીકે શિવશર્મસ્ચિકૃત 'કસ્મપય'ડ અને બન્ધસયગ, રચન્દ્રાર્વેકૃત શ્પંચસંગહપગરણ. ચિરંતનાચાર્યકૃત સ્ત્તરિયા ઇત્યાદિ ગણાવી શકાય.

કર્જુત્વ — સત્તરિયાના કર્તા 'ચત્દ્રષિ' મહત્તર' હેાવાની રૂઢ માન્યતાનું નિરસન પાંચમા અને છઠ્ઠા કર્મચન્થતી પ્રસ્તાવના ( પૃ ૧૪–૧૫ )માં વિદ્વદ્વલ્લમ સુનિશ્રી પુષ્ટ્યવિજયે કર્યું છે.

ધ. "ક્રમ્મપર્યહ અને (બધ્યપ્સયમ" નામને ાગરે લેખ "આત્માનંદ પ્રકાશ " ( પુ ૪૮, અં. ૦૦૦ ેમાં છપાયે છે ઐં આ પુસ્તકમાં પ્ ૧૭૯–૧૯૦ માં રજૂ કરાો છે.

ર. જિન ત્વકેાશ ાવ. ૧ પૃ. ૨ ૯ોમાં હ્યું છે કે માંતિવિજયજીતા સંગ્રહમાંની એક હચપેત્થીમાં પાંચલતના તો તરીકે ચલ્દ્રષિગા હૃદ્ધેખ છે. આ પાથી તપાસવી ઘટે.

ુરુ. '' પંચસ'ગલપ્યરચ્ણું પર્યાવેચન '' નામના મારા **લેખ**્ '' જૈન ધર્મ પ્રકાશ '' ( પુ ૬૭, અ ૨, ઢ-૪ )માં ભે કટકે છપાવાયા છે. એને આ પુસ્તકમાં આગળ ઉપર સ્થાન અપા**યું છે.** 

### **૨**૨૪ કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

આ સંબંધમાં વિશેષ સબળ પૂરાવા તરીકે પંચસંગહપગગ્ણમાં સત્તારયાના સંગ્રહરૂપ વિભાગ (ગા. ૧૪)ના સ્વાેપગ્ન વિવરણ-માંથી એક પક્તિ અંતરભાસ અને ગુણિણ સહિત સિત્તરિનું સંપાદન કરનાર પં. અમૃતલાલ માહનલાલે આ સિત્તરિની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૭આ )માં ઉધ્વૃત કરી છે અને વિશેષ માટે મૂળ કૃતિનું પૃ. ૭આનું ટિપ્પણ જોવા ભલામણ કરી છે. આથી હું એ સંપૂર્ણ પાંક્ત અહીં રજૂ કરું છું :---

"क्षपकशेण्यां बादरकषाये सुझ्मकषाये चतुर्वन्धके च क्षीण-कषाये षट् प्रकृतय सङ्घ्रवेन भवन्ति, चतछणामुद्यः, एवमेकादश्च भङ्गाः सप्ततिकारमतेन, कर्मस्तवकारमतेन पञ्चानामप्युदयो भवति ततश्च त्रयादश भङ्गाः। एवं दर्शनावरणत्रिकसंवेधः इति गाथार्थः (")

આમ અહીં સપ્તતિકાના રચનારનાે મત તેમ જ કર્ખરતવના પ્રણેતાના મત દર્શાવાયેલ છે. બે સપ્તતિકાના રચનાર પાંચસાંગ્રહકાર ચન્દ્રાર્ષ હાત તાે આમ ન બનત.

પં. અમૃતલાલે પત્ર ૭આમાં પંચ**સ**ંગહપગરણમાંના પ્રકૃતિની ઉદીરણાના આધકારની ૧૯મી ગાયા તેમ જ એ<u>ની</u> શ્વાેપજ્ઞ <sup>૨</sup>ટીકા રજૂ કરી અમ પ્રતિપાદન કર્ટ્યુ<sup>:</sup> છે કે ચન્દ્રર્ષિ મહત્તર પ્રાચીન કર્મસ્તવના કર્તાના મતને અનુસ**રે છે**.

સત્તારયા ઇત્યાદિનું મૂળ – સત્તારયા એ દિફિવાયના નિસ્યંદરૂપ છે એમ ગંધકારે પાતે કહ્યું છે આના સ્પષ્ટીકરણરૂપ

- ૧. જુએગ પત્ર ૨૧૨ આ.
- ર જુએ પત્ર ૧૭૭૨મા.

સુદ્રિત ચુધ્િથુ( પત્ર ૨આ )માં આ સંબંધમાં નીચે સુજઅની મતલબની વિશેષ હુકીકત છેક—

દિદ્રિવાયના પરિકમ્મ, સુત્ત, પઢમાણુઓગ, પુબ્વગય અને ચૂલયા એમ પાંચ પ્રકારા છે. તેમાં ચૌદ પુબ્વ(પૂર્વ)-માંનું બીજુ પુબ્વ તે અગ્ગેણિય છે. તેના પાંચમા વત્શુનાં વીસ પાહુડ, પ્રાભૃત ! છે. એ પૈકી ચાથા કમ્મપગડિ નામના પાહુડમાંથા આ સત્તરિયાના ઉદ્ધાર કરાયા છે કમ્મપગડિ ગામના પાહુડમાંથા આ સત્તરિયાના ઉદ્ધાર કરાયા છે કમ્મપગડિ એ ૨૪ અનુયાગદ્ધારમય મહાણુવ છે. એના આ એક બિંદુરૂપ છે. એમાંથી અહીં ત્રણ અધિકાર લેવાયા છે. એથી આ સત્તરિયાને દા દ્રવાયના નિઃસ્યદ્ધ કહેલ છે.

આ ઉપરથી એ કલિત શાય છે ક<mark>ે સત્તરિયા એ</mark> ક્રમ્મપગડિ નામના પાહુડને આધારે ચાેજાચેલી છે.

શિવશમંસ્{રિકૃત સયગ( બન્ધસયગ )ની લઘુચૂર્ણુ જે ચન્દ્રર્ષિએ રચેલી મનાય છે અને જે ઉપલબ્ધ હેાઇ છપાઇ છે તેમાં સયગની ઉત્પત્તિ આના કરતાં વિસ્તારથી વિચારાઇ છે. ત્યાં ઉપર પ્રમાણે દિ ટ્વિયના પાંચ પ્રકારાના ઉલ્લેખ બાદ પુ૦વગયના ૧૪ પ્રકારા જણાવતાં ઉપ્યાય, અગ્ગેણિય એમ છેક લાગભિંદુસાર એમ ચૌદ પુ૦વ પૈકી ત્રણનાં નામા દર્શાવાયાં છે. પછી અગોણિય પુ૦વમાં આઠ વરશ છે એમ કહી પુ૦વંત, અવરંત, ધુવ, અધુવ અને ચવણલદ્ધિ એમ પાંચ વરશનાં નામ આપી પાંચમા વરશમાંથી સયગની ઉત્પત્તિ થઇ છે એમ કહ્યું છે. આ વરશના વીસ પાહુડ છે. તે પૈકી કમ્મપગડિ નામતું ચાશું પાહુડ એ અન્ન પ્રસ્તુત છે. આ પાહુડનાં ૨૪ આણુએાગદાર (અનુયાગદાર)નાં નામ ત્રણ ગાથા દારા રજૂ કરાયાં છે. ત્યાર બાદ ૧૫

### ૨૨૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેન

છઠ્ઠા અણુએાગદાર નામે બંધણુ (બંધન)ના બંધ, બ'ધક, બંધનીય અને બંધવિધાન એમ ચાર પ્રકારા સૂચવી એમાંના ચાથા પ્રકાર અત્ર અભિપ્રેત છે એમ કહ્યું છે. આમ બન્ધ– સયગની ઉત્પત્તિ પણુ કરમપગાડે નામના પાહુડને આલારી છે એમ અહીં પ્રતિપાદન કરાયું છે.

લગલગ આવી જ પદ્ધતિએ <sup>૧</sup>છખંડાગમની ઉત્પત્તિ <sup>ર</sup>ધવલામાં દર્શાવાઇ છે. અ. છખંડાગમનાે ઉદ્દલવ પછ્ કમ્મપગડિ નામના પાહુડને આલારી છે એમ અહીં સ્પષ્ટપણે કહેવાયું છે.

કમ્મપયડિની ચુણ્િથુ( પત્ર ૧ )માં કહ્યું છે કે વિચ્છિન્ન થયેલા કમ્મપયડિ નામના મહાગ્રંથના અર્થના એાધ કરાવવા માટે એ જ નામનું સાન્વર્થ પ્રકરણ આચાર્યે ( શિવશમંસૂરિએ ) રચ્યું છે.

આમ (૧) સત્તરિયા, (૨) બન્ધસયગ, (૩) છખંડાગમ અને **(૪)** કમ્મપયડિ એ ચારે બ્રંથાનું મૂળ એક જ છે— કમ્મપ<mark>ગડિ</mark> નામનું પાહુડ છે. આ ઉપરથી શું આ ચારેના પ્ર**ણેતાએા એક** જ આચાર્ય–પરંપરાના છે એવેા

આતી રચનાને પ્રારંભ પુષ્પદ'તે કર્યો હતા અને પૂર્ણાહુતિ
 ભૂતમલિએ કરી હતી. આ બે દિગંબર સુનિવરાને સમય વિક્રમની
 બીજ-ત્રીજી સદી મનાય છે.

ર. આ કૃતિ શકસંવત્ ૭૩૮માં પૂર્ણ કરાઇ છે.

પ્રૌઢ લન્થા

પ્રશ્ન પં. હીરાલાલ જૈને એમના પ્લેખ નામે "રષટ્ખંડાગમ કઞ્મપયડી, સતક ઔર સિત્તરીપ્રકરણ "માં ઉઠાવ્યો છે. આ લેખમાં એમણે સત્તરિયાના રચનાસમય વિક્રમની ચાથીથી છઠ્ઠીને⊨ગાળા હાવાનું જણાય છે એમ કહ્યું છે (જુએા પૃ. ૪૪૬).

નામકરણ—પ્રસ્તુત કૃતિનું નામ ગ્રંથકારે દર્શાવ્યું નથી. ઐતું પ્રચલિત નામ 'સિત્તરિ ' હેાય એમ જણાય છે પરંતુ ઐમેની વાસ્તવિકતા માટે પ્રમાણુ મળવું જોઇએ.

સિદ્ધહેમચન્દ્રમાં " સપ્તતૌ ર: " એ સૂત્ર ( ૮-૧-૨૧૦ ) દ્વારા 'સપ્તતિ' ઉપરથી 'સત્તારે' શબ્દ સિદ્ધ કરાયે৷ છે. અહીં 'સિત્તરિ' માટે ઉલ્લેખ નથી. 'જગચિન્તામણિ ' ચૈત્યવંદન, \*માનદેવસૂરિકૂત ગણાતા તિજયપહુત્ત ( ગા. ૪, ૯, ૧૧ ને ૧૪ ) ઇત્યાદિમાં ' સત્તરિ ' શબ્દ જોવાય છે. ' સત્તરિ' એ અર્થમાં ' સયરિ ' શબ્દ પણ વપરાયે৷ છે. જેમકે પ'ચસંગહપ્ર રાષ્ટ્રના છેલ્લા અધિકારની ગા. ૧૪૩માં. આની સ્વાપત્ત વૃત્તિમાં 'સપ્તતિકા' શબ્દ છે. સત્તરિયાની મલયગ્રિ-સૂરિકૃત ટીકામાં પ્રારંભમાં આ કૃતિને સપ્તતિ કહી છે. સત્તરિયા

૧<mark>↓ આ લેખ પ્રેમી–અભિનંદન ગ્રન્થ</mark>( પૃ ૪૪૫-૪૪૭ )માં છપાયા છે.

ર. આ શીર્ષક વિચિત્ર છે ક્રેમકે એમાંનાં તમામ નામા એક જ •બાષામાં નથી એટલું જ નહિ પણુ પાઇય નામા પણુ પૂરેપૂરાં -શુદ્ધ નથી.

**૩. કેટલાક સ્પલ્યદેવસ્**રિકૃત કહે છે.

# **૨૨૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને** પ્રૌઢ અન્થા

1. A. A. A.

ભાને સયરિયા એ બે શબ્દ પણુ સાચા છે પરંતુ 'સિત્તરિ' શબ્દ માટે શા આધાર આપી શકાય તે બાબતમાં એ શબ્દ વાપરનારા વિદ્વાના સૂચવવા કુપા કરશે ?

ગાથાની સંખ્યા — સત્તરિના અર્થ સિત્તેર થાય છે. આ અર્થમાં પાઇયમાં સત્તરિ, સત્તરિયા, સયરિ, સયરિયા અને સિત્તરિ શખ્દ વપરાતા જોવાય છે. વળી આ અર્થસૂચક સંસ્કૃત-શખ્દ સપ્તતિકાના પણ આ કૃતિ માટે પ્રયાગ થએલાે છે. એથી આ કૃતિમાં હ૦ ગાથા હાવાની પરંપરા છે એમ ફલિત થાય છે પરંતુ આજે આ કૃતિની જે સિન્ન સિન્ન હાથપાથીઓ મળે છે તેમાં વિશેષ ગાથા જોવાય છે. સુદ્રિત પ્રકરણમાલા તેમ જ ટબ્બા વગેરેમાં ૯૨ ગાથા છે. એમાંની કેટલીક અર્થની પૂર્તિ કે અના સ્પષ્ટીકરણાર્થે ટીકાકારને હાથે કે કાઈ અલ્યાસીને હાથે રચાયેલી કે ઉમેરાયેલી હાય એમ જણાય છે. વળી એમાં આત-ભાસની ગાથાઓ પણ લળી ગઇ છે. એક સમયે સત્તારબાની ગાથા ૮૯ની ગણાતી હતી એમ નીચે મુજબનું જે અવતરણ આ સત્તરિયાને લગતી હાથપાથીમાં જોવાય છે એ

# " गाहग्गं सथरीय चन्द्महत्तरमयाणुसारीय ।

टीगाइ नियमियाणं पगुणा होइ नउई उ ॥ "

આના અર્થ એ છે કે ચન્દ્ર મહત્તરના મતને અનુસરનારી દીકા પ્રમાણે સયરિની ગાથાનું પ્રમાણ ૯૦માં એક ઓાકું અથોત્ ૮૯ છે. " જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા<sup>17</sup>એ ઈ. સ. ૧૯૬૯માં છપાવેલી સિત્તારની આવૃત્તિમાં ૭૫ ગાથા છે જ્યારે " જૈન આત્માનંદ સભા" તરફથી મલચાગિરિસ્ટ્રિસ્ટ્રિત ટીકા સહિત અપાયેલી સિત્તરિમાં હર ગાથા છે. આમ જે ત્રણુ ગાથાના કરક છે તેના નિકાલ પુષ્ટ્યવિજયજીએ પાતાની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૧૨-૧૩)માં સૂચવ્યા છે. વિશેષમાં હર ગાથા પૈકી છેલ્લી બે ગાથા પ્રકરણની પૂર્ણાદુતિ પછીની દાવાથી એ સાચી દાવા છતાં એ ગણવી ન જોઇએ એમ કહી એમણે હવ ગાથાના તાળવા મેળવ્યા છે પણ મારે મન એ વાત પ્રતીતિજનક નથી.

'' चड पणुत्रीसा सोलस "થી શરૂ થતી રપની ગાથા એ સત્તરિયાના ચૂર્ણિકારના મતે પાઠાંતરરૂપ છે એટલે એ હિસાબે હા ગાથા થાય છે એવા નિદેશ કરી પં. અમૃતલાલે એમ કહ્યું છે કે પહેલી ગાથા મંગલાચરણુરૂપ હાવાથી એની ગણુના ન કરાવી જોઇએ. એ વાત સ્વીકારતાં 'સિત્તરિ' દ્વારા સૂચવાયેલી છ૦ ગાથા થઇ રહે છે ખરી પરંતુ આ વાત મારે ગળે પૂરેપૂરી ઉતરતી નથી, જો કે મંગલાચારણુની ગાથા કેટલીક વાર ગણાતી નથી એ વાત સાચી છે. અત્યારે આ સંબંધમાં વિશેષ પરામશ કરવાની અનુકૂળતા નથી એટલે આ વાત અહીંથી પડતી મૂકું છું કેમકે જે ગાથા પાઠાંતર તરીકે દર્શાવાઇ છે તે કઇ ગાથાની છે અને એ પાઠાંતરરૂપ છે કે ઉપસંહારરૂપ ઇત્યાદિ પ્રશ્નો વિચારવા પઢે તેમ છે.

<sup>1</sup>વિષય — પ્રાચીન કર્મગ્રંથ તરીકે છ કૃતિ ગણાવાય છે ( અને એમાં છઠ્ઠી કૃતિ તે સત્તરિયા છે ) જ્યારે નવ્ય કર્મગ્રંથ તકીકે પાંચ ગણાવાય છે ( અને એ પાંચે દ્વેન્દ્ર– ૧. ૭૫ ગાયાવાળી આવૃત્તિના વિષય અંગ્રેજીમાં The Doc-

trine of Karmin in Jain Philosophyની પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૧૮-૧૯)માં ડે. હેલ્મુય ફોન ગ્લ્લાઝેનપે આપ્યા છે.

# ૨૩૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ અન્થા

સૂરિની રચના છે ). આથી પ્રશ્ન એ ઉદ્દલવે છે કે દેવેન્દ્રસૂરિએ છઠ્ઠો કર્મગ્ર થ કેમ ન રચ્યેા ? શું એમાં આવતી બાબતે। એમના રચેલા પાંચ કર્મગ્ર થાેમાં આવી જાય છે ? આનાે ઉત્તર વિદ્વાના આપવા કૃપા કરે.

સત્તરિયાની પહેલી જ ગાથામાં અભિધેય તરીકે બધ, ઉક્રય, સત્તા અને પ્રકૃતિસ્થાનનું સ્વરૂપ રજૂ કરવાની પ્રતિજ્ઞ કરાઇ છે. ત્યાર બાદ મૂળ પ્રકૃતિને આશ્રીને બધરથાના, ઉદ્રય-સ્થાના અને સત્તાસ્થાના અને એના પરસ્પર 'સંવેધ તેમ જ સંવેધાના જીવસ્થાના અને ગુણસ્થાના આશ્રીને વિચાર, એ જ સાંબેધાના ઉત્તર પ્રકૃતિઓને અંગે પરામશે તથા ગતિ અને ઇન્દ્રિય એ માર્ગણાસ્થાનાને ઉદ્દેશીને કથન, ઉદ્દીરણા, ઉપશમ-શ્રેણિ અને ક્ષપક-શ્રેણિતું સ્વરૂપ તેમ જ ક્ષપક-શ્રેણિનું અંતિમ કૃળ એમ વિવિધ વિષયા આલેખાયા છે. સંક્ષેપમાં કહેવું હાય તા કર્મની દસ અવસ્થા પૈકી મુખ્યતયા બન્ધ, ઉદ્દય અને સત્તા એ ત્રણેતું અને એના ભંગાતું અહીં નિરૂપણ છે. બાકીની સાત અવસ્થાએા તે ઉત્કર્ષણ, અપકર્ષણ, સંક્રમણ, ઉદીરણા, ઉપશમન, નિર્ધાત્ત અને નિકાચના છે અને એના બન્ધ, ઉદ્દય અને સત્તામાં

૧. આને સામાન્ય અર્થ સંધાગ છે. સંવેધના અધિકાર પંચ-સંગહ અને એની સ્વાપત્ત વૃત્તિ ( પત્ર ૨૦૯આ ઇત્યાદિ )માં છે. કેમ્મપર્યાડના હેલા અધિકારની પ૪મી ગાથામાં 'સંવેહ ' શબ્દ વપરાયા છે. એની ટીકા( પત્ર ૨૧૮આ )માં મલયબરિસરિએ એને નીચે મુજબ અર્થ સ્વગ્યો છે ----

" संवेधः परस्परमेककालमागमविरोधेन मीलनं ".

રચનાસમય — સત્તસ્યાના રચનાસમય જિનભદ્રગણિ સમાશ્રમણના કરતાં પ્રાચીન જણાવાય છે અને એ માટે આ ક્ષમાશ્રમણે પાતાની કૃતિ નામે વિસેસણવઈ (ગા. ૯૦-૯૧)માં સત્તસ્યિાના વિષયની ચર્ચા કરી છે એવું કારણ દર્શાવાય છે. સત્તસ્યિાની રચના જઇણ મરહદ્દી ( જેન માહારાષ્ટ્રી ) ભાષામાં થયેલી છે. પ'ચસ'ગહપગરણમાં જે પ્રાચીન પાંચ ગ્ર'થાના ઉદ્ધાર છે તેમાંના એકનું નામ સપ્તતિકા ( સત્તરિયા ) છે. તે આ જ છે એમ વિદ્વાનાનું માનવું છે. આ માન્યતા સાચી જ દેાય તેા સત્તરિયાની સ્ચના ચન્દ્રર્ષિ મહત્તરની પહેલાંની છે એમ ફલિત થાય. આ બધું વિચારતાં ૭૧ ગાથાવાળી સત્તરિયા વિક્રમની પાંચમી સદી જેટલી તા પ્રાચીન છે જ એમ માનવા હું પ્રેરાઉ છું. સત્તરિયાના ઉલ્લેખ કે એમાંથી કાઇ અવતરણ કે એની ગાથાના ભાવાર્થરૂપ લખાણ જિનભદ્રગણિથી પહેલાના કાઇ શ્ર ચકારની કૃતિમાં છે ?

સત્તરિયાની આઘ ગાથામાં ' દિદ્વિાયના નિઃસ્યંદરૂપ સંક્ષેપ' કહીશ એમ ગ્રન્થકારે કહ્યું છે. એ હિસાએ એએા ' પૂર્વધર' સંભવે છે અને એ દૃષ્ટિએ એમના સમય વીરસંવત ૧૦૦૦ અર્થાત્ વિક્રમસંવત પરલ્ કરતાં તેા અર્વાચીન ન હાેઇ શકે. વિરોષમાં જે 'હામી ગાથામાં બન્ધાદિ વિષે વિરોષ હકીકત જાણવા માટે દિદ્વિાય જોવાની ભલામણ કરાઇ છે તે રગાથા પ્રક્ષિપ્ત ન હાેય તા એ પણ આ સમયતું સમર્થન કરે છે.

૧. ૭૦મી ગાયામાં રત્નત્રયીનાે ઉલ્લેખ છે.

ર. એ હ૧મી ગાથા પ્રક્ષિપ્ત હેાય તે। હરમી પશુ તેવી જ છે અને એ રીતે વિચારતાં મૂળ હૃૃૃ ગાથા હેાવી એઇએ.

### ર ૩૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

સત્તરિયા વિષે આથી વિશેષ ન કહેતાં એતી ૬૮મી અને કલ્મી ગાયામાં 'ક્ષપક' શ્રેષ્ટ્રિએ આરૂઢ થયેલા જીવેાના કર્મ--પ્રકૃતિના વેદનને અંગેના મતાંતરની નાંધ છે એ બાબત નિર્દેશી તેમ જ આ અતિપ્રાચીન કૃતિના <sup>૧</sup>તુલનાત્મક અને સાષાદષ્ટિએ અભ્યાસની આવશ્યકતા વિષે ઇસારા કરી હવે હું એનાં વિવરણે વિષે થાડુંક કહું છું:

### (२)

અ'તરભાસ ( અતર્બાબ્ય ) — સત્તરિયાના અર્થના અનુ-સંધાનરૂપે જે ગાથાઓ રચાઇ છે તેને ' અંતરબાસ ' કહે છે. સત્તા યાની પ્રત્યેક ગાથાના ભાસ ભાબ્ય રૂપ આ નથી. સિત્તરિની સુદ્રિત ગુહેણુ અને એની મલયગિરસ સ્કિૃત ટીકા જોતાં દસ ગાયાઓ તેા આંતરભાસની છે જ એમ બેધડક કહી શકાય. પ્રસ્તુત ગુહિણુમાં બીજી જે ગાથાઓ જોવાય છે તે પણ આંતરભાસની ગાથા ખરી કે નહિ એ પ્રશ્ન વિચારવા જેવે છે. ગુહિસુઓ (ગૂર્ણિઓ) — સ-તરિયા ઉપર મલયગિરિસ રિએ સંસ્કૃતમાં વિવૃત્તિ રચી છે. એના પ્રારંભમાં આ રચવા માટે એઓ કહે છે કે '' चૂર્ગયો નાલગમ્યગ્તે સવ્તતે પ્રંત્ત મેન્સ્વુદ્ધિ િ:''. આને ા અર્થ એ છે કે મન્દળુદ્વિવાળાઓને ગૂર્ણિઓ સમજાતી નથી. આમ જે અહીં ' ગૂર્ણિ' શબ્દના બહુવચનમાં પ્રયોગ છે તે ઉપરથી મલયગિરિસ રિના ખ્યાલમાં આછામાં આછી ત્રણ ગૂર્ણિઓ હાવી જોઇએ એમ હું અનુમાન કરું છું. આથી નીચે મુજબના પ્રક્ષો ઊદ્દમવે છે :—

૧. **ગામ્મટસારગ**ત કમ્મકાંડ (કર્મકાંડ) સાથેનું સંતુલન જે પં. અહેન્દ્રકુમારે કર્યું છે તે પાંચમા--છઠ્ઠા કર્મગ્રાંથની આવત્તિમાં છપાયું છે, એ જોતાં કેટ**લીક ગાથા**એા સમાન **હે**ાવાની પ્રતીતિ થાય છે.

### પ્રૌઢ ગ્રન્થા

′( ૧ ) મલયગિરિસ્**ર્ચિએ ઉપર્યુક્ત વિવૃતિમાં ચૂર્ચિમાંથી** ૐયવતરંથેુા આપ્યાં છે તે કાેઇ એક જ ચૂર્ચિના છે કે કેમ અને એ ચૂર્ચિ ્શું આજે મળે છે **?** 

( ર ) અક્ષયદેવસૂરિતું રચેલું મનાતું અને ૧૯૧ ગાથામાં વ્ગુંથાયેલું ભાસ (સાષ્ય) જે ચૂર્ણિંને આધારે યાેજાયું છે તે વ્યૂર્ણિકઇ ?

( ૩ ) ચન્દ્રગણિ **કે** ચન્દ્રર્ષિને નામે નેાંધાયેલી અ**ને** ૨૩૦૦ શ્લેષ્કપ્રમાણુક પ્રાકૃત ટીકા ગ્રૂર્જિથી સિન્ન છે કે નહિ

( ૪ ) જિનરત્નકેાશ (વિ ૧, ૫ ૪૧૪)માં સૂચવાયા મુજભ 'જિનવદ્દભસૂરિના શિષ્ય રામદેવે લગભગ ૫૪૭ ગાથામાં જે 'પ્રાકૃત ટિપ્પણ રચ્યું છે અને જે જેસલમેરના ભંડારમાં હાવાનું 'મનાય છે તે જે કાઇક ચૂર્ણિંને આધારે યાેજાયું હાેય તાે તે 'ચૂર્ણિ કઇ ?

( ૫ ) " चत्वारः कर्मग्रग्धाः "ની આવૃત્તિના અંતમાં (પૃ. ૧૮)માં ૧૩૨ પત્રની જે ચૂર્ણિંની નેંધ છે તે કઇ ?

આ પ્રક્ષોના ઉત્તરા હવે હું ક્રમશઃ સૂચવું છુંઃ---મલયગિસ્ત્રિરિની સામે જે ચુણિગુએા હતી તે બધી આજે

્મળતી હેાય એમ જણાતું નથી.

મલયગિરિસ્રિએ જે ચુહિશુના પાઠેા ટીકામાં આપેલા છે ંતે મુદ્રિત ચુહિશુમાં મળે છે એમ આ ચુહિશુના સંપાદકે કહ્યુ ંછે પરંતુ આ કથનના સમર્થનાર્થ એમણે એ પાઠેા નેાંધ્યા

# ર૩૪ કર્સ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોથ

નથી કે એ સ્થળાના પણ નિદેશ કર્યા નથી એટલે આ કાર્ય હું કરું છું ઃ—

| પાડ                    | ટીકા           | ટીકા ચુલ્ણિ |            |
|------------------------|----------------|-------------|------------|
| मंस इति संतकम्मं भन्नइ | ષ્ટ. ૧૫૧૮      | પત્ર હચ્મ   | ( ગા. ૯ )⊭ |
| <b>ते</b> डवाडवज्जो०   | 1, 160         | ,, २८२५     | (ગા, ૩૦)-  |
| वेडव्यिछकं०            | <b>,</b> , ૧૯૦ | m ₹6241     | (ગા. ૩૦)   |

દેવેન્દ્રસૂરિએ સયગ (ગા. ૯૮ )ની ઠીકા ( પૃ. ૧૩૨ )માં. સપ્તતિકાચૂર્ણિના નામનિદે શપૂર્વક જે અવતરણુ આખ્યું છે તે સુદ્રિત ચુષ્ટ્રિણુ ( પત્ર ૬૩આ )માં નહિ જેવા ફેરફાર સાથે. જેવાય છે. આ ઉપરથી સુદ્રિત ચુષ્ટ્રિણુ જ આ બંને ઠીકાકારની પાસે હાવી જોઇએ એમ લાગે છે.

ભાસ કઇ ચુણ્ણિને આધારે સ્ચાયું છે તે બાબત હું અત્યારે માકુફ રાખું છું કેમકે એ માટે તુલનાત્મક અલ્યાસ કરવા ઘટે અને એ માટેતા યથેષ્ટ અવકાશના તેમ જ આવશ્યક સાધનના અત્યારે તા અભાવ છે.

" સુકતાબાઇ જ્ઞાનમ દિર" ( ડેલાઇ ) તરફથી વિ. સં. ૧૯૯૯માં છેપાવાયેલી ચાંષણા (પત્ર ૭અ )માં જે મતાતર નાંધાયા છે તે પ્રાચીન કમંસ્તવના કર્તા વગેરેના છે અને ચન્દ્રાર્થ મહત્તર તા આ કમંસ્તવકારના મતને અનુસરે છે એટલે પ્રસ્તુત સાદ્રત ચાંષણા ચન્દ્રાર્થ કૃત સત્તરિયાના પાઇય ટીકાથા લિન્ન છે એમ સમજાય છે. બૃહાદિપ્પાનકા ( ફમાંક ૧૧૫ ) પ્રમાણે ચન્દ્રાર્થની ટીકા અને ચુષ્ણિ એ છે એક નથી. રામદેવકૃત પ્રાકૃત ટિપ્પણની હાથપાથી મને ઉપલબ્ધ નથી એટલે એને અંગના પ્રશ્નના ઉત્તર હું આપી શકતા નથી. " चत्वारः दर्मग्रन्थाः "ની આવૃત્તિના અંતમાં નેાંધાયેલી સુષ્ટિષ્ઠુ તે જ પ્રસ્તુત સુદ્રિત સુષ્ટિષ્ઠુ છે કેમકે એ સિવાયની બીજી કાેઇ શુષ્ટિષ્ ઉપલબ્ધ નથી એમ સામાન્ય રીતે કહી શકાય.

મુદ્રિત ચુષ્ટિ્ચુના કર્તાના નામ કે સમય વિષે સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કેઃઇ સ્થળે જણાતાે નથી. આ ચુષ્ટિ્ચુના સંપાદકનું કહેવું એ છે કે સયગની બૃહચ્ચૂર્ચ્ચિ અને સયગની ચન્દ્રષિ<sup>જ</sup> મહત્તરકૃત લઘુચૂર્થિ એ બેના રચના બાદ સિત્તરિની ઉપલબ્ધ ચુષ્ટિ્ચુ સ્ચાઇ હશે. જો આ હકીકત સાચી હાેય તા ચુષ્ટિ્ચુકારના સમય ચન્દ્રષિ મહત્તર પછીના ગણાય.

<sup>૧</sup>ભાસ (ભાષ્ય — સત્તરિયા ઉપર ૧૯૧ પદ્યનું જ. મ.માં ભાસ છે. અંતિમ ગાથામાં આડકતરી રીતે કર્તાએ પાતાનું 'અભય' એટલે કે 'અભયદેવ' નામ સૂચવ્યું છે. આ વાત આ ભાસની ટીકા( પત્ર ૧૨૭આ )માં એના કર્તા મેરુતુંગસૂરિએ કરી છે. આ રટીકા વિ સ. ૧૪૪૯માં રચાઇ છે એટલે ભાસના કર્તા એ પૂર્વે થયા છે

મલયગિરિસૂરિએ સત્તરિયા ઉપર જે ટીકા રચી છે તેમાં ભાસની ગાયાએા આપી તેનું વિવરણુ પણુ કર્ઝું છે એમ આ ભાસની પ્રસ્તાવના પૃ. ૪આ )માં કહ્યું છે. પણુ એ ગાથાએા

ા. અન્ય ભાસ મેરુતુંગસ(રકૃત સંસ્કૃત ટીકા સહિત ' જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા '' તરક્રથી '' શ્રીસપ્તતિકાભાષ્યમ્ " એ નામથી ઇ. સ. ૧૯૧૯માં છપાવાયું છે.

ર. આ ટીકામાં પત્ર પઅમાં કર્મપ્રકૃતિ-ટીકાનેા, ૧૦૫અમાં ચૂર્ચિનેા, ૩૪આમાં પંચસંગ્રહપૂલટીકાનેા, ૧૦૨ અમાં મલયગિરિસ્ટિકૃત વ્યાખ્યાને, ૩આમાં શતકચૂર્ચિનેા, ૧૧અમાં સપ્તતિકા–ચૂર્ચિના અને∉ ૨આ તેમ જ ૧૦૨અમાં આનેા જ સપ્તિચૂર્ચિ તરીક્રેના ઉલ્લેખ છે.

### ર૩૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

મલયગિરીય ટીકામાં કચાં કચાં છે તે દર્શાવાયું નથી. "જે. આ સભા" તરફથી આ ટીકા સહિત સત્તરિયા છપાઇ છે ઐના અંતમાંના બીજા પરિશિષ્ટમાં સપ્તતિકા ભાષ્યના નિદેશ નથી તો સાચી હકીકત શી છે તે તપાસાવી જોઇએ. એનેા નિર્ણય ન કરાય ત્યાં સુધી આ અભયદેવસૂરિ તે મલયગિરિ-સ્(રના પૂર્વકાલીન અને એથી કરીને નવાંગીવૃત્તિકાર છે એમ કેમ માની લેવાય ?

ભાસની પ્રથમ ગાથામાં સત્તરિયાની ગ્રુષ્ટિ્ણ ( ગ્રૂર્લ્ડિ) અનુસાર ભાસ રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરાઇ છે. આ ગ્રુષ્ટિ્ણ તે સુદ્રિત ગ્રુષ્ટિ્યુ છે કે બીજી કાેઇ એનેા નિર્ણય કરવેા બાકી રહે છે. બાકી મેરુતુંગસૂરિએ પત્ર રઆમાં જે પાક ગ્રુષ્ટિ્ણમાંથી આપ્યા છે તે તાે સુદ્રિત ગ્રુષ્ટિ્ણુ ( પત્ર રઅ )માં જોવાય છે.

ભાસની સુદ્રિત આવૃત્તિની સત્તસ્થિા સાથે તુલના કરતાં જોઇ શકાય છે કે એમાં મૂળની કેટલીક ગાયાએા વણી લેવાય છે. દા. ત. ભાસની ૧૯, ૨૫, ૪૧, ૫૮, ૮૦, ૮૮, ૧૨૨, ૧૨૩, ૧૫૧, ૫૫ ને ૧૩ એ ક્રમાંકવાળી ગાયાએા સત્તસ્થિાની નિમ્નલિખિત અંકવાળી ગાયાએા છે :—

૧ર, ૧૩, ૧૪, ૨૬, ૨૭, ૨૮<u>,</u> ૨૯, ૩૦, ૩૧, ૪૦, અને ૪૭.<sup>૧</sup>

ં આ સખધમાં પુષ્ટ્યવિજયજી દ્વારા સંપાદિત આવૃત્તિ જોતાં ભાસની ૧૯, ૨૫ અને ૧૩મી ગાયા સત્તસ્યિામાં નથી

૧. આ હકીકત મને આગમોહારકના સંતાતીય મુનિશ્રી ક્રેલિતસાગરજી તરકથી જાણવા મળી છે. જ્યારે બાકીની સત્તરિયામાં ૧૨, ૨૪, ૨૫, ૨૬, ૨૭, ૨૮, ૨૯ વ્યને ૩૬ એ ક્રમાંકે છે.

દેવેન્દ્રસૂરિએ સત્તરિયા ઉપર ઠીકા રચી છે અને મૂલ કૃતિમાં ૨૦ ગાથા ઉમેરી છે એમ ગુણરત્નસૂરિ આને લગતી અવચૂરિમાં કહે છે એવું વિધાન જિનરત્નકાેશ (વિ. ૧, પૃ. ૪૧૪)માં કરાશુ છે.પ

આ જિનરત્નકાેશ પ્રમાણે દેવસુન્દરસુરિના શિષ્ય સાેમસુન્દર-સુસ્ચિ ચૂર્ણિ, સુનિશેખરે ( ? મતિશેખરે ) વૃત્તિ, કુશલલુવન-ગણિએ વિ.સિ. ૧૬૦૧માં ખાલાવબાેધ, કલ્યાણુવિજયના શિષ્ય ધનવિજયગણિએ વિ. સ. ૧૭૦૦માં ટબ્બાે, રાજહંસે બાલાવ-બાેધ અને કાેઇકે ટીકા રચેલ છે.

અંતમાં સત્તરિયાને અંગે ચાર બાબતાે હું નાંધું છું:-( ૧ ) આ કૃતિનું પ્રાચીનમાં પ્રાચીન અને વાસ્તવિક નામ શું છે તે વિચારવું જોઈએ.

( ૧ ) આ પ્રાચીન કૃતિના તુલનાત્મક અભ્યાસ થવા ઘટે.

( ૩ ) સત્ત િયાની મુદ્રિત ચુણ્ણ કરતાં એનાં જે વિવરણુા પ્રાચીન અને અમુદ્રિત હેાય તેનું સંપાદન થવું જોઈએ

(૪ જેમ કમ્મપયડિ ચુષ્ટિણ તેમ જ મલયગિસ્તિરિકૃત વૃત્તિ અને યશાવિજયગાણકૃત ટીકા સહિત એક જ ગ્રંથરૂપે પ્રસિદ્ધ કરાઈ છે તેમ સત્તારિયા પણ અંતરભાસ, ચુષ્ટિણ ભાસ અને મલયગિસ્તિરિકૃત ટીકા અને અને તા ચુષ્ટિણ કરતાં પ્રાચીન અન્ય વિવરણ સાહત એક ગ્રંથરૂપે વિશિષ્ટ પ્રસ્તાવના અને પરિશિષ્ટા સહિત પ્રસિદ્ધ થવી ઘટે.

૧. જે. સા સં. ઇ. હુપ્ટ ૪૬ –૩)માં કહ્યું છે કે ગુણુ-રત્તસ્રચ્ચિ સપ્તતિકા ઉપર દેવેન્દ્રમાંશ્રકૃત ટીકા ઉપર આધાર રાખી વિ. સં. ૧૪૫૯માં અવચૂરિ રચી છે.

### ્ર ૩૮ કેંમસિદ્ધ ન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે।

### અનુલેખ

ઉપર પ્રમાણે આ લેખ તૈયાર કરી હું એ પ્રકાશનાર્થ 'મેાકલવાની તૈયારીમાં હતા ત્યાં તા મુનિશ્રી દાલતસાગરજી દ્વારા ''શ્રીઆત્માનંદ જૈત પુસ્તક પ્રચારક મંડલ " (આગ્રા) તરફથી છે. સ. ૧૯૪૮માં છવાયેલું ' સપ્વતિકાપ્રકારણ્ય (ત્વિષ્ઠ કર્મગ્રાંથ) " નામનું પુસ્તક જોવા મળ્યું. એમાં સત્તરિયાની એકેક ગાથા આપી એના અર્થ અને સાથે સાથે એના વિદ્યેષાર્થ હિન્દીમાં આપાયેલ છે. આ હિન્દી લખાણના કર્તા પં. કૂલચન્દ્ર સિદ્ધાન્તશાસ્ત્રી છે. આના સંપાદક તરીકે એમણે પર પૃષ્ઠની મનનીય હિન્દી પ્રસ્તાવના લખી છે તેમ જ વિસ્તૃત વિષયાનુ-ક્રમણિકા આપી છે. આ ઉપરાત અંતમાં એમણે પાંચ પરિશિષ્ટો આપ્યાં છે તે પૈકી બીજા પરિશિષ્ટ તરીકે એમણે આંગ્ર પરિશિષ્ટો આપ્યાં છે તે પૈકી બીજા પરિશિષ્ટ તરીકે એમણે આંગ્ર પરિશિષ્ટો સાથાઓ આપી છે એ વાતની તેમ જ ચાથા પરિશિષ્ટ તરીકે દિગંબરીય '' પ્રાકૃત પંચસંગ્રહ "ના એક પ્રકરણરૂપ સિ-તરિ આપી છે એ બાબતની હું અહીં નોંધ લઉં છું.

પ્રસ્તાવના (પૃ પ તેમ જ ૨૧) માં કહ્યું છે કે તત્ત્યાર્થ સૂત્રની જેમ શ્વેતાંબરીય ગણાતા શતક અને સપ્તતિકા એ બે ગ્રંથા થાડાક પાઠલેદપૂર્વક શ્વેતાંબર તેમ જ દિગંબર એમ અને ફિરકાને માન્ય છે.

૧. અત્યારે કર્મગ્રંથા જે રીતે ગચાવાય છે તેમાં આને કર્માક છઠ્ઠો દ્વાવાથી અગાનામ અપપશું છે. <sup>2</sup>વે૦ સ<sup>1</sup>તતિકામાં અનેક સ્થળા પર મતલેદના નિર્દેશ છે. જેમકે એક મતલેદ ઉદય-વિકલ્પ અને પદ-વૃંદાની સંખ્યા અતલાવતી વેળા અપાયા છે ( જુઓ ગા ૧૯ ને ૨૦ તેમ જ એની ટીકા ). બીજો મતલેદ 'અયાગિકેવલી' ગુણુસ્થાનમાં નામકર્મની કેટલી પ્રકૃતિ સત્તામાં હાેય તેને લગતા છે ( જુઓ ગા. ૬૬-૬૮ ). આ પ્રમાણે ઉલ્લેખ કરી પ્રસ્તુત સત્તરિયા કર્મવિષયક અનેક મતાંતર પ્રચલિત થઇ ગયા હતા ત્યારે રચાઇ હાેવી જોઇએ એમ કહેવાયું છે ( પૃ. ૬ ).

કર્મવિષયક મૂળ સાહિત્ય તરીકે ષર્ખડાંગમ, કર્મપ્રકૃતિ, -શતક અને કષાયપ્રાભ્રુતની સાથે સાથે સપ્તતિકા પણ ગણાવાઇ છે. આમ પાંચ બ્રાંથાના ઉલ્લેખ છે ( પૃ. ૬ ). સપ્તતિકાની આ પ્રમાણે ગણુના માટે એ કારણ અપાયું છે કે થાડી આથાઓામાં કર્મસાહિત્યના સમબ્ર નિચાડ આમાં અપાયા છે ( પૃ. ૬ ).

સત્તરિયા ઉપરની સુદ્રિત ચુષ્ટિ્ચુ <sup>૧</sup>સત્તરિયાની ૭૧ નહિ <sup>-</sup>પરંતુ ૮૯ ગાથાએા ઉપર છે. એથી ચૂર્ચ્વિકારને મતે આ -સત્તરિયા એ ૮૯ ગાથાની કૃતિ છે. જે ૭૨ ગાથાએા મળે **છે** 

ર. આની ઞાથાએાની સંખ્યામાં મતબેદ હેાવા માટે ત્રણુ કારછુ . વ્અપાર્યા જી :–

( અ ) લેખકા અને ગુજરાતી ટીકાકારોએ અંતર્ભાબ્યના મૂળ ગાયા તરીકે કરેલા સ્વીકાર.

( આ ) દિગંભરીય સિત્તરિની કેટલીક ગાથાના સ્વીકાર.

( ઇ ) પ્રક્રરણે પયોગી અન્ય ગાયાએનો મળ ગાયારૂપે રવીકાર ( ૧ ૮ `.

# ચ૪૦ કર્માસહાન્તર : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

તેમાં દસ ગાથાએ। અંતર્ભાષ્યની અને સાત બીજી મળી ૮૯-થઇ છે. આ સાત ગાથાએ। પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૧૨–૧૩ )માં ઉદ્ધત કરી 'ગા.૪–૬ દિગ'બરીય પંચસ'ગહગત સિત્તરિની છે એમ કહ્યું છે પૂ.-૧૩ ). વિશેષમાં ''गाइग्गं सयरीष ''વાળી ગાથા ઉપરથી એવું અનુમાન કરાયું છે કે સુદ્રિત ચુણિશુના કર્તા ચન્દ્રાર્ષ મહત્તર છે (પૃ. ૧૩, ૧૬ ને ૧૭).

પૃ ૯માં સુદ્રિત ચુષ્ણિના સંપાદક શ્રી. અમૃતલાલના મતની આલેાચના છે. 'પાઢતર' કહેવાથી એને મૂળની ગાથા ન ગણવી એ વાત પં. કૂલચન્દ્ર સ્વીકારતા નથી ( પૃ. ૯ ).

શિવશમ સૂં(સ્કૃલ સયગ ( બન્ધસયગ )ની ગા. ૧૦૪ અને ૧૦૫નું સત્તારયાની મંગલગાથા અને અંતિમ ગાથા સાથે <sup>૨</sup>સંતુલન કરા એવું વિધાન કરાયું છે કે આ બંને ગ્રંથાના સંકલનકાર – કર્તા એક જ આચાર્ય હાેય તેવાે ઘણુા સંભવ છે. ( પૃ. ૯, ૧૦ ).

પૃ ૧૦–૧૧માં કહ્યું છે કે સયગ ( શતક )ની ચૂથિુ<sup>દ</sup> ( પત્ર ૧ )મા ાશવશર્મ આચાર્યને શતકના કર્તા કહ્યા છે. એએ. એ જ શિવશર્મ છે કે જેએ કમ પ્રકૃતિ (કમ્મપર્ય(ડ)ના

 ગે સત્તરિ પૂરતો ભાગ છપાયે છ તે⊦ં ગા. ૪ તે ગા.
 સ૦ સાથે મળે છે પરંતુ ગા. ૫ તે કના પૂર્વાર્ધ ગા. ક૧ તે કડના પૂર્વાર્ધ પૂરતા બ મળે છે. — ઉત્તરાર્ધમાં તા ભાજાતા છે એટલે અપ ગાયાએ દિ. સત્તરિની છે એમ કેમ કહેવાય ?

ર. પ્રાપ્સ કહ્યું છે કે બીજી ગાયાને અનુરૂપ એક ગાયા ક્રમ્સપથીડમાં પણ જોવાય છે. કર્તા મનાય છે. આ હિસાએ કર્મપ્રકૃતિ, શતક અને સપ્તતિકા એક જ કર્તાની કૃતિ સિદ્ધ થાય છે પરંતુ કર્મપ્રકૃતિ અને સપ્તતિકા મેળવતાં એમ જોવાય છે કે સપ્તતિકામાં અનંતાનુબંધી ચતુષ્કને ઉપશમ–પ્રકૃતિ કહી છે તેા કર્મપ્રકૃતિમાં ' ઉપશમના ' અધિકારમાં '' નંતરક્ર જાં હથસમા વા '' એવા નિર્દેશ કરી આ ચતુષ્કની ઉપશમવિધિ અને અંતરકરણ વિધિના નિષેધ કરાયા છે. આ પ્રમાણે વિવેચન કરી ત્રણ પ્રક્ષ ઉઠાવાયા છે :---

(૧) શું (શવશમે નામના છે આચાર્ય થયા છે કે જેમાંના એક શતક અને સપ્તતિકાના કર્તા છે અને બીજા આચાર્ય કર્મપ્રકૃતિના ?

(૨) શિવશર્મ આચાર્યે કર્મપ્રકૃતિ <mark>રચી છે</mark> એ શું કેવળ કિવદંતી છે ?

( ૩ ) શતક અને સપ્તતિકાની કેટલીક ગાથામાં સમાનતા જેઇને એ બેના કર્તા એક છે એમ માન્વું કચાં સુધી ઉચિત છે !

આમ પ્રશ્ના રજૂ કરી એવા સંભવ દર્શાવાચા છે કે આના સંકલનાકાર એક જ આચાર્ય હશે કિન્તુ એતું સંકલન છે ભિન્ન લિન્ન ધારાઓને આધારે થયું હશે. ગમે તે દેા અત્યારે તા સપ્તતિકાના કર્તા શિવશર્મ સૂરિજ છે એમ નિશ્ચય-પૂર્વક કહેવું તે વિચારણીય છે (પૃ. ૧૧).

દિગંબરીય પ્રાકૃત પંચસંગ્રહનું સંકલન વિક્રમની સાતમી સદીની આસપાસમાં થઇ ગયું હતું (પૃ ૧૪) આમાં સપ્તતિકા સંકલિત છે એટલે પ્રસ્તુત (શ્વેતાંબરીય) સિત્તરિ (સત્તરિયા)ની રચના એની પૂવે<sup>૬</sup> થઇ ગઇ હતી એમ નિશ્ચિત થાય છે (પૃ. ૧૪).

૧૬

### ૨૪૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

સંભવ છે કે અંતર્ભાધ્યની ગાયાઐાની રચનાર સત્તરિના કર્તા જ હશે કેમકે કપાયપ્રાભૃતમાં જે ભાષ્ય–ગાથાએા છે એના રચનાર કષાયપ્રાભૃતકાર જ છે (પૃ ૧૫).

સત્તરિયાની સુદ્રિત ચુષ્ટિ<mark>ચ</mark>ુમાં <sup>૧</sup>સયમ, <sup>૧</sup>સંતકરુષ, <sup>8</sup>કસાયપાહુડ અને <sup>૪</sup>કરુમપયડિ-સંગહણીના ઉલ્લેખ છે.

સત્તરિયા એ વાત સિદ્ધ કરતી નથી કે સ્રીવેદી જીવ મરીને સમ્યગ્દષ્ટિઓમાં ઉત્પન્ન થાય છે ( જો કૈદિગંબર પર પસની આ નિરપવાદ માન્યતા છે ). આ સંબંધમાં મલયગિરિસૂરિએ સુણિણ વગેરે અનેક ગ્રંથાના ઉપયાગ કર્યો છે ( પૃ. ૧૯ ).

અન્ય સ-તરિયાએ — (૧) ચન્દ્રર્ષિ મહત્તરકૃત પંચસંગહ-પગરણના અંતિમ પ્રકરણ — અધિકારમાંની અનેક ગાયાએ પ્રસ્તુત શ્વે સ-તરિયા સાથે મળતી આવે છે, (૨) આ પગરણની રચના પ્રસ્તુત સ-તરિયા રચાયા બાદ ઘણે સમગ્ થઇ છે અને (૩) એના આ અંતિમ અધિકારના આધાર પ્રસ્તુત સ-તરિયા છે એમ પ્રસ્તાવના (પૃ. ૨૦)માં ઉલ્લેખ છે (અને એ વાસ્તવિક જણાય છે).

૧. જુઓ પત્ર ૪ તે ૫.

ર. જુઓ પત્ર હ તે ૨૨.

ઢ. જુએા પત્ર કર. આ નામની ક્રાઇ શ્વેતાંબરીય કૃતિ જરૂર ઢાવી જોઇએ એમ લાગે છે.

૪. જુએ પત્ર કર-કર.

ક્રિબંબરીય પ્રાકૃત પંચસ મહ એક 'સ'ગડુ' ગ્રંથ છે. ઐમાં જીવસમાસ, 'પ્રકૃતિસમુત્કીર્તન. બન્ધાેદયસત્ત્વયુક્તપદ, શતક અને સગ્તતિકા એમ પાંચ ગ્રંથાના સંગ્રહ કરાયાે છે. એનાં છેલ્લાં બે પ્રકરલ્ણા ઉપર લાબ્ય પણ છે. આ પંચસંગ્રહના આધાર લઇ અમિતગતિએ વિ. સ. ૧૦૭૩માં સંસ્કૃતમાં પંચસંગ્રહ રચ્યાે છે એટલે એમાં સપ્તતિકા છે (પૃ. ૨૦–૨૧).

દિગ બસીય પ્રાકૃત પંચસ ગ્રહમાં હ૧ ગાથાએ છે. એમાંની ૪૦ કરતાં વધારે ગાથા વેતાંબરીય સત્તરિયા સાથે મળતી આવે છે. ચૈદેક ગાથામાં પાઠલેદ છે. <sup>૨</sup>માન્યતા અને વર્ણુ નમાં લેદને લઇ ને બાકીની ગાથા લિન્ન છે (પૃ. ૨૧).

દિગભ રીચ પ્રાષ્ટ્રત પંચસંગ્રહના પુષ્કળ ઉપયાત્ર ગાેમ્મડસારના જીવકાંડ અને કર્મકાંડમાં કરાયા છે. કર્મકાંડમાંના એ મત આ વાતની સાક્ષી પૂરે છે કેમકે એવા ઉલ્લેખ આની સપ્તતિકા સિવાય કાેઇ અન્ય દિગંબરીય કૃતિમાં જોવાતા નથી ( પૃ. ૨૩ ).

ધવલા ( યુ. ૪, પૃ. ૩૧૫)માં એના કર્તાવીરસેને "जीव-समासर वि उत्तं " એમ કહી " छप्पं च णवविद्दाणं " વાળી ગાથા ઉર્ષ્ટૃત કરી છે. આ પ્રાકૃત પંચસંગ્રહમાં ૧૫૯મી ગાથા તરીકે નેવાય છે. આથી ધવલાની સ્થના થઇ તે પૂર્વે આ પ્રાકૃત

૧. ખરી રીતે આને બદલે પાઇય નામ અપાવાં જોઇએ જેમકે પયડિસમુક્તિણ ઇત્યાદિ.

ર. માન્યતાએકનાં ચાર ઉદાહરણ અપાર્યા છે. જુએ**ન** પૃ. ૨૧–૨**૨**૦

# ૨૪૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પંચસગ્રહતું વર્તમાન સ્વરૂપ નક્કી થઇ ગયું હતું ( પૃ. ૨૪ ). વળી શ્વેતાંબરીય સયગની ચુણ્ણિની રચના પહેલાં આ દિગંબર ગ્રંથ રચાયા છે ( પૃ. ૨૪ ) કેમકે આ સયગ ( ગા. ૬૩ )ની ચુણ્ણિમાં જે બે વાર પાઠાંતરના ઉલ્લેખ છે તે પાઠાંતર દિગંબરીય પ્રાકૃત પંચસંગ્રહમાં નિબદ્ધ દિગંબર પરંપરાના શતકમાથી લઇને ઉદ્દત કરાયેલ છે એમ જણાય છે ( પૃ. ૨૫ ),

શ્વે. સયગની ચુાષ્ણુના કર્તા જે ચન્દ્રર્ષિ છે તે જ પંચસંગહ-પગરણના કર્તા ચન્દ્રર્ષિ મહત્તર 'કદાચ હશે. ( પૃ. ૨૬ ). જો આ બંને એક જ હાેય તાે દિ૦ પ્રાકુત પંચસંગ્રહ ચન્દ્રષિ મહત્તરના પંચસંગહપગરણ કરતાં પહેલાંના છે ( પૃ. ૨૬ ).

પ્રેમી-અભિનંદન ગ્રંથમાં પૃ. ૪૧૭-૪૨૩માં શ્રી. દ્ધીરાલાલ જૈન સિદ્ધાન્તશાસ્ત્રીના " પ્રાજીત ગૌર સંસ્કૃત પંચસંગ્રદ તથા ઉનકા બાધાર" નામના લેખ છપાયા છે. આમાં પ્રારંભમાં એક અજ્ઞાતકર્તૃક પ્રાકૃત અને બીજો અમિતગતિકૃત સંસ્કૃત એમ બે પંચસ ગ્રહના નિર્દેશ કરી દિલ્ પંચસ ગ્રહમાંનાં રપાંચ

૧. ખંભાતના ભડારની એક તાડપત્રીય પ્રતિની પુષ્પિકામાં " क्वतिराचाર્યश्रीचन्द्रमद्दत्तरक्षितांबरस्य । शतकस्य प्रंथस्य ॥ " એવે। જે ઉલ્લેખ છે એટલા જ ઉપરથી જો સથગા ( શતક )ના, શ્રૂષ્ટ્વિકાર તે જ પંચમગ્રહકાર છે એમ માનવાનું હાેય તા હું એમ કરતા જરૂર ખંચાઉ છું આથી આ સ'ધખમાં ક્રાઇ બીજું સબળ. પ્રમાણ હાેય તા વિશેષરોતે અ રજૂ કરવા હું વિનવું છું.

ર. ચાેથા અને પાંચમા પ્રકરણમાં ગા. ૩૭૫ ને ૫૧૮ તેમ જ શ્રદ્ધા. ૪૫૦ ને ૫૦૨ છે અમ અહીં ઉલ્લેખ છે. પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પ્રકરણેામાંથી કેટલાંક અવતરણે આપી પ્રાકૃત પંચયંગદ સં. પંચસંગહથી પ્રાચીન છે એમ દર્શાવાયું છે અને એથી વિપરીત માન્યતા માટે અવકાશ નથી એમ સિદ્ધ કરવા માટે ધવલા (પુ. ૪, પૃ. ૩૧૫)ગત અવતરણ, અપાશું છે અતે जीवसमासापने अहंदे जीवसमासप कीर्धके એभ सूचवार्य छे દિ૦ પ્રાકૃત પંચ**સ** ગ્રહના શતક (સયબ) અને સપ્તતિકા (સત્તરિ ) એ છે પ્રકરણાની એકેકી ગાથા ઉપર ત્રણ ત્રણ ગાથા જેટલું ભાષ્ય છે એમ અહીં કહેવાયું છે. વિશેષમાં આ ખંને પ્રકરણાની રચના એ નામની શ્વે. કૃતિ ઉપરથી થયાના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ કરાયે છે એટલું જ નહિ પછુ જે મૂળ કુતિએાના સંકલનરૂપ આ દિ૦ કુતિ છે તેનાં નામા કૃતગ્રતા દર્શાવવા માટે એ જ રખાયાં છે એમ ઉમેરાયું છે. ત્યાર બાદ બાકીનાં પ્રકરણા પૈકી પ્રકૃતિસસુત્ઝીર્તનની રચનાને આધાર છખંડાગમની આ નામની ચૂલિકા કે જે છઠ્ઠા ભાગમાં છપાઇ છે તે છે એમ કહી 'જીવસમાસ, અને કર્મપ્રકૃતિસ્તવ એ બે પ્રકરણા છખંડાગમના ' બંધસ્વામિત્ય અને ' ખંધવિધાન ' નામના બે ખંડને આધારે ચાજાચાના સંભવ દર્શાવાયા છે. અંતમાં દિ. પ્રાકૃત પંચસંગ્રહના કતાંનું નામ જાણવામાં નથી પરંતુ એને સમય શકસંવત્ ૭૩૮માં ંપૂર્ણ કરાયેલી ધવલાની પહેલાંના અને વિક્રમની પાંચમી સદીમાં થઇ ગયેલા મનાતા શિવશર્મ સૂરિકૃત સયગની રચના પછીના છે એમ કહ્યું છે.

આ પ્રમાણેના આ લેખમાં પ્રસ્તુત ×વે સત્તરિયાને અધારે દિ. પ્રાકૃત પંચસંગ્રહ-સત્તરિનામનું પ્રકરણ રચાચાનું જે ૧. આ નામની જે શ્વે. કૃતિ છે તે તા આના આધારરપ્ તહિ હોય ક

# ર૪૬ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેપ્ય અને પ્રૌઢ બન્શા

રપષ્ટ વિધાન છે — જે નિષ્કર્ષ કઢાયે। છે તેને અંગે પં. ફૂલ-ચન્દ્રે ઉપર્યુક્ત પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૨૬ )માં કહ્યું છે કે જ્યાં સુધી આ નિષ્કર્ષની પુષ્ટિ માટે કાઇ નિશ્ચિત પ્રમાણ નહિ મળે ત્યાં સુધી આવેા નિષ્કર્ષ કાઢવા કઠણુ છે અત્યારે તા કેવળ એટલું જ કહી શકાય તેમ છે કે કાઇ એક સત્તરિને જોઇને બીજી રચાઇ છે.

પં કૂલચન્દ્રનું આ વિધાન તેમ જ એમણુ પ્રસ્તાવનામાં રજૂ કરેલી કેટલીક બાબતા સાથે હું સંમત થતા નથી એટલું જ અત્યારે તા કહું હું પ સાથે સાથે હું એ ઉમેરું છું કે ગાગરમાં સાગરને સમાવવાની અદ્લુત કળાના ઉતમ નમૂનારૂપ શ્વે. સત્તરિયાની રચના શ્વે. સયગ (બન્ધસયગ) અને કરુમપાયડિ પૂર્વે થઈ હશે એવા વિચાર મારા મનમાં ઉદ્દલવે છે.

અંતમાં હું એટલું સૂચવું છું કે આ વિવિધ રસત્તરિયા એક સાથે છપાવાય અને એવી રીતે સયગ માટે પણ વ્યવસ્થા થાય તાે તુલનાત્મક અભ્યાસ કરનારને વિશેષતઃ અનુકૂળતા રહેશે અને તેમ થતાં કેટલીક વિવાક્રગસ્ત કે સંદિગ્ધ બાબતાે વિષે અંતિમ નિર્ણય રજૂ કરાય એવી પરિસ્થિતિ ઉપસ્થિત થશે.

- જે૦ ધગ પ્ર૦ ( પુ. ૬૭, અં. ૯ અને ૧૧)

૧. અહીં હું એમને બે પ્રક્ષ પૂછું છું :---

( અ) દિ. પંચ સ<sup>\*</sup> ગ્રહના ' શતક' પ્રકરણના રચના શાંતે આભારી છે <sup>?</sup>

( સ્પા ) દિગંભરીય સહલિતમાં સત્તવિ અને સચ્ચગા નામતી સ્વતંત્ર કૃતિએક કેમ જશાતી નથી?

ર. દિ. <mark>ગા. મંચસંગ્રહમાંના આ</mark> પ્રક**રણ**તું ભાસ ( ભાષ્ય ) **મલ** છપાવતું ઘટે.

# [ 20 ]

# પંચસંગહપ્ર<mark>ગ્રસ્ણનું પર્યાલે</mark>મ્ચન

પ્રકાશના – જેનાના કર્મ સિદ્ધાન્તના અભ્યાસીને પંચ-સંગહ ( સં. પંચસ ગઢ )તું નામ સૂચવવું પડે તેમ નથી. આ કૃતિ મલયગિસ્ત્રિકિત સંસ્કૃત ટીકા સહિત હીરાલાલ હંસરાજ તરક્થી ચાર ભાગમાં ઇ. સ. ૧૯૧૦ ઇત્યાદિમાં પ્રસિદ્ધ થઇ હતી. ત્યાર બાદ ઇ. સ. ૧૯૧૦ ઇત્યાદિમાં પ્રસિદ્ધ થઇ હતી. ત્યાર બાદ ઇ. સ. ૧૯૧૯માં પાંચ દાસ્ ( દ્વાર ) પૂરતું મૂળ એને અંગેની મલયગિરિસ્ટ્રસ્કિૃત ટીકા સહિત "જેન આત્માનંદ સભા" તરક્થી છપાવાયું હતું. આને પ્રથમ ભાગ તરીકે ઉલ્લેખ છે. એના પછીના બીજા ભાગે છપાય હાય તા તે જાણવામાં નથી. આ સ પાદનામાં વિષયાની સંસિપ્ત સૂચી નથી કે સામાન્ય કાેટિની પણ પ્રસ્તાવના નથી તા પછી મલયગિરિસ્ટ્રસ્નિ ટીકામાંનાં અવતરણેની તારવણી, વિશેષનામાની સૂચી ઇત્યાદિની તે આશા જ શા રાખવી ? "આગમાદય સમિતિ" તરક્થી ઇ સ ૧૯૨૭માં જે સંપૂર્ણ મૂળ 'પ્રસિદ્ધિ પ્રમાણેની ' પૂરેપૂરી શ્વાપત્ત વૃત્તિ સહિત છપાવાયું હતું એમાં પણ વિષય સૂચી ઇત્યાદિ નથી.

" મુક્રતાઆઇ જૈન જ્ઞાનમંદિર," ( ડેલાઇ ) તરફથી ઉપર્યુક્રત કાંતે ટીકા સહિત મૂળ બે ભાગમાં ઇ. સ. ૧૯૩૮ ને ૧૯૩૭માં છમાયેલ છે. પ્રથમ બીએ ભાગ છપાયેા અને પછી પહેલા છમાયા એટલે આમ કાલવ્યતિક્રમ છે. બંને ભાગમાં સંસ્કૃતમાં બિયાનુક્રમ છે. બીજા ભાગના પ્રાર'ભમાં બંને ભાગને અંગે

### ૧૪૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

સંસ્કૃતમાં દસ દસ ૧૫રિશિષ્ટેા છે. તેમાંથી સાક્ષીરૂપે નિદે`શાયેલા કેટલાક ગ્રંથેાનાં નામા હું અહીં નાંધું છું ઃ—

પ્રથમ ભાગમાં હારિભદ્રીય ધર્મસારપ્રકરણ (પત્ર ૧૩ આ), શતકબૃ**હચ્ચૂર્ણિ ( પત્ર ૧૯ આ ઇત્યાદિ ), શતકચૂર્ણિ ( પત્ર** ૨૦૦આ ઇત્યાદિ ) અને પંચસંગ્રહસ્વાેપગ્રડીકા (પત્ર ૩૭૫) અને ૨૦૫અ ) તેમ જ બીજા ભાગમાં સપ્તતિકાચૂર્ણિ ( પત્ર ૨૯૯આ ઇત્યાદિ ).

આ ગ્રંથેનો મલયગિસ્ત્રિક્ટ્ત ટીકામાં ઉલ્લેખ છે.

મૂળ એની સંસ્કૃત છાયા તેમ જ એના તથા મલયા ગરિસ સ્કિત ટીકાના ગુજરાતી અનુવાદ સાથે બે ખંડમાં "પંચસંગ્રહ" એ નામથી વિ. સં. ૧૯૯૧ ને ૧૯૯૭માં અનુક્રમે પ્રસિદ્ધ થયું છે. પહેલા ખંડમાં ૩૯૧ ગાથા અને બીજામાં ૬૦૦ ગાથા અપાઇ છે. બંને ખંડમાં ગુજરાતીમાં વિસ્તૃત વિષયાનુક્રમ છે. વિશેષમાં બીજા ખંડને અંગે અનુવાદક શ્રી. હીરાલાલ દેવચંદ શાહનું નિવેદન છે અને વિદ્ધદ્દ-વલ્લલ મુનિશ્રી પુરુયવિજય છેના ગુજરાતીમાં આમુખ છે. આ આમુખમાં ભારતીય દર્શન-સાહિત્યમાં તેમ જ જૈન દર્શનમાં કર્મવાદનું સ્યાન, જૈન કર્મસાહિત્યના પ્રણેતાઓના નામાલ્લેખ જૈન કર્મવાદસાહિત્યની વિશિષ્ટતા, પંચસંગહ અને એની વૃત્તિઓના સંક્ષિપ્ત પરિચય, પંચસંગહના કર્તા ચન્દ્રર્ષિ 'મહત્તર 'ના સમય, એમની કૃતિઓ

૧. આ પરિશિષ્ટોની જેમ સ્વેષ્યત્ર વૃત્તિમાં તેમ જ મલયગિરિ– સરિકૃત ટીકામાં જે અવતરણો છે તેની અકારાદિક્રમે સચી અપાઇ હોત અતે સાથે સાથે એતાં મૂળના નિદેશ કરાયો હોત તે આ આવત્તિની ઉપયોગિતા અને મહત્તામાં વૃદ્ધિ થાત. પ્રૌઢ ગ્રન્થે

તેમ જ પ્રસ્તુત અતુવાદને અંગે બે બેહ્લ એમ વિવિધ બાબતા અપાઇ છે. આ પૈકી કેટલીક વિગતાની આલેહ્યના આ લેખમાં આગળ ઉપર કરાશે

નામકરણ અને એની સાન્વર્થતા--પંચસંગહના કર્તાએ-ચન્દ્રર્ષિએ આલ ગાયામાં આ કૃતિનું નામ પંચસંગહ આપ્યું છે. અંતિમ ગાયામાં આને એમણે 'પગરણ' ( સ. પ્રકરણ ) કંહેલું છે આની 'સ્વાેપજ્ઞ' વૃત્તિના અંતમાં આના 'શાસ્ત્ર' તરીકે ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરથી આ કૃતિને આપણે પંચસંગહ-પગરણ અથવા પંચસંગ્રહશાસ્ત્ર એ નામે એાળખાવી શકીએ.

પંચસંગહ નામ જ સૂચવે છે કે એ પાંચના સંબ્રહરૂપ હશે અને વાત પણ તેમ જ છે એટલું જ નહિ પણ આની બીજી ગાથામાં આ નામની સાન્વર્થતા' — યથાર્થતા દર્શાવતાં ગ્રન્થકારે જાતે કહ્યું છે કે આમાં સયગ ઇત્યાદિ પાંચ ગ્રંથાના સંક્ષેપ (સમાવેશ) કરાયા છે એથી આ નામ છે અથવા આમાં પાંચ દાર ( દ્વાર) છે એથી આ નામ છે અથવા આમાં પાંચ દાર ( દ્વાર) છે એથી આ નામ છે. આ પાંચ ગ્રંથા કયા તે વિષે 'સ્વાપજ્ઞ' વૃત્તિમાં નિર્દેશ નથી. કૃષ્ત શતક ( પા સયગ ) એટલું એક જ નામ અપાયું છે. બાકીનાં નામા માટે તા અત્યારે તા મલયગિરિસ્ રિકૃત ટીકાના જ આશ્રય સેવા પડે તેમ છે આ સૂરિએ નીચે સુજબ પાંચ ગ્રંથા ગણાવ્યા છે :—

( ૧ ) શતક, ( ૨ ) સપ્તતિકા, ( ૩ ) કષાયપ્રાભૃત, ( ૪ ) સહકમેન ( ગુ. સહકમે ) અને ( પ ) કમૈપ્ર તિ.

પાંચ દાર ( દ્વાર )—પાંચ દાર કયાં એ વાત બચકારે ત્રીજી ગાયામાં નિર્દેશી છે. એ ઉપરથી ( ૧ ) ચેાગ અને ઉપચાેગની ક્પવ્ય કર્માસદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

માર્ગથુા, (૨) બંધક, (૩) બહુવ્ય, (૪) બંધના હેતુએ શ અને (૫) બંધના પ્રકારા એમ પાંચ ઢાર છે એમ જાણી શકાય છે.

ભાષા, પરિમાણ, વિષય કહયાદ – પંચસંગહની રચના જઇણુ મરહુદી ( જૈન માહારાષ્ટ્રી ) ભાષામાં પદ્યમાં કરાઇ છે. એમાં એકંદર ૯૯૩ ગાથા છે. પ્રારંભમાં વીર જિનેશ્વરને પ્રચુામ કરાયેા છે. 'સ્વેાપગ્ર' વૃત્તિવાળી આવૃત્તિ પ્રમાણે પહેલું ચાેગાપચાેગ–માર્ગ હ્યુ…દ્વાર ૩૩મી ગાથાએ પૂર્ણ થાય છે. બીજું <mark>દ્વાર ૩૪મી ગાયાથી ( પત્ર ૧૩</mark>૨મા ) શરૂ કરાઇ ૧૧૮મી ગાથાએ ( પત્ર ૩૩આ ) પૂર્ણ કરાશું છે. આ પૈકી ૧૧૭મી ગાથાની સ્વેાપજ્ઞ વૃત્તિ ( પત્ર ૩૨આ–૩૩અ )માં અવતરણ-રૂપે દસ પાઇય પદ્યો છે. ત્રીજા દ્વારના પ્રારંભ ૧૧૯મી ગાથાથી કરાયેા છે. એને લગતી ૧૬૯મી ગાથા પછીના ક્રમાંક પર, પ૩ એમ આ દારની છેલ્લી ગાથાના ક્રમાંક ૬૭ના અપાયા છે. આતું કારણ શું છે એ વાત બાજ્ય ઉપર રાખતાં અને ચાલ સંક પ્રમાણે વિચારતાં એમ કહી શકાય કે ગા. ૧૧૯-૧૮૫ પૂરતું ત્રીજું દ્વાર છે. ચાેથા દ્વારમાં ૧-૨૩ ગાથા છે અને પાંઘમા દ્વારમાં ૧-૮૫ ગાથા છે. આમ પાંચ દ્વારમાં અનુક્રમે <sup>૧</sup>૩૩, ૮૫, ૬૭, ૨૩ અને ૧૮૫ ગાથા છે એટલે કુલ્લે ૩૯૩ ગાથા છે.

પત્ર ૧૦૯૨માથી 'કર્મ-પ્રકૃતિ' નામનાે અધિકાર શરૂ કરાયે છે. એની આઘ ગાથામાં બ્રુતધરાને પ્રશામ અને બંધન

૧. જૈન આત્માન'દ સભાવાળી આવત્તિમાં ૭૪, ૮૪, ૬૬, ૨૨ તે ૧૮૫ ગામા ( એકંદર ૭૯૧ )ગાયા છે. વગેરે કરશેા કહેવાની પ્રતિજ્ઞા છે. બંધન-કરશુ ( ગા. ૧-૧૧૨ ), સંક્રમ-કરણુ ( ગા. ૧-૧૧૯ ), ઉદ્દવર્તના-અપવર્તન-કરણુ ( ગા. ૧-૨૦ ), ઉદીરણા-કરણુ ( ગા. ૧-૮૯ ), ઉપશમના-કરણુ ( ગા. ૧-૯૪ ) અને દેશાપશમના ( ગા. ૧-૭ ), ઉદીરણા-કરણુ ( ગા. ૧-૮૯ ), ઉપશમના-કરણુ ( ગા. ૧-૯૪ ) અને દેશાપશમના ( ગા.૧-૭ ) તેમ જ નિધ(ત્ત-નિકાચના-કરણુ ( ગા. ૧-૨ ) અને આઠે કરણુ ( ગા. ૧ ) ઐમ આઠ કરણેાની કુલ્લે ૪૪૪ ગાથાઓ છે.

પત્ર ૨૦૯આથી 'સપ્તતિકા' નામના અધિકારના પ્રારંભ કરાયાે છે. આની આઘ ગાથામાં એ ઉલ્લેખ છે કે મૂળ પ્રકૃતિએાનું અને ઉત્તર પ્રકૃતિએાનું સાદિ અને અનાદિ ( તેમ જ કુવ અને અધુવ )ની પ્રરૂપણાને લગતું બંધવિધાન કહ્યું. હવે સંવેધને લગતું બંધવિધાન અમે કહીએ છીએ. આ અધિકારને અંગે ૧૫૬ ગાથા છે.

આમ આ પંચસંગહના નિમ્નલિખિત ત્રણુ અધિકાર છે :---( ૧ ) પાંચ દ્વારના નિરૂપણુરૂપ અધિકાર ( ગા. ૧-૩૯૩), ( ૨ ) 'કર્મ-પ્રકૃતિ' અધિકાર ( ગા. ૧-૪૪૪ ).

(૩) સપ્તતિકા-અધિકાર (ગા. ૧-૧૫૬).

એકંદરે ગાથાની સંખ્યા ૯૯૩ છે.

અહીં કેાઇ પ્રશ્ન ઉઠાવે કે પાંચ દાર કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કર્યા પછી ગ્રન્થકારે આઠ કરણેાનેા અધિકાર કેમ કહ્યો તા આને ઉત્તર આ અધિકારની આઘ ગાથામાં ગ્રન્થકારે જાતે જ સૂચવ્યા છે કે સંક્રમ-કરણના અતિદેશ પહેલાં અનેક સ્થળે

## વપર કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ઉદયના અને <sup>૧</sup>સત્તાના નિરૂપણુ પ્રસંગે કરાયે৷ છે એટલે જેને৷ નિદેશ હાેય તેનું સ્વરૂપ વિચારવું ઘટે. આથી સંક્રમ–કરણુનું પ્રરૂપણ **છે અને એના સાહુ**ચર્યથી અન્ય કરણુાનું પ્રરૂપણ પણ સ્થાને છે.

સંક્ષેય — અધિકારોને વિચાર કરતાં કર્મ પ્રકૃતિ અને સપ્તતિકા એ બે ગ્રંથેાને પંચસગહમાં સંક્ષેય કરાયે છે એમ જણાય છે. આ બે ગ્રંથેા પૈકી એક તેા શિવશર્મસૂરિએ રચેલી અને હરિભદ્રસૂરિએ કમ્મપયડિસંગહણી તેમ જ કર્મ પ્રકૃતિસંગ્રહણિકા તરીકે નિર્દેશેલી અને સમર્થનાર્થે ઉપયોગમાં લીધેલી કમ્મપયડિ જ હાેય એમ લાગે છે. આની સ્પષ્ટ સાબિતી માટે તેા કમ્મપયડિ અને અડીં આપેલા ' કર્મ પ્રકૃતિ ' અધિકારનું ગાથાની સમાનતા, અર્થ – દૃષ્ટિએ સામ્ય એમ અનેક દૃષ્ટિએ સંતુલત થવું ઘટે. આ કાર્ય કાેઇએ કહ્યું હાેય તેમ જાણવામાં નથી. હું પણ આ કાર્ય અત્યાર તાે હાથ ધરી શકું તેમ નથા.

દિ ડ્રિંવાયના નિઃસ્યન્દરૂપ જે સિત્તરિને ચન્દ્ર વિંની કૃતિ માનવાની ભૂલ યા પામી છે અને જે કૃતિના નિર્દેશ જિતભદ્રગણિ-એ ક્ષમાશ્રમણે વિસેસજીવઇમાં કર્યો છે એ સિત્તરિ (સપ્તતિકા) અત્ર પ્રસ્તુત હશે. આના અંતિમ નિર્ણય તેા આ પ્રાચીન કૃતિની અહીં અપાયેલ ' સપ્તતિકા' અધિકાર સાથે સરખામણી કરાયા બાદ આપી શકાય. આ સરખામણીનું કાર્ય કાેઇએ ન કર્યું હાય તા તે કરવા જેવું છે.

૧. ' સ્વાપત્ર 'ટીકા ( પત્ર ૧૦૯ )માં 'સત્તા ' માટે ' સત્-ક્રમેન્ ' શખ્દતા પ્રયોગ કરાયા છે. પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

સયગ એ શિવશર્મસૂરિકૃત ભન્ધસયમ જ હશે. જો એમ હાય તા કમ્મપયડિમાં બંધનકરણની ગા. ૧૦૨માં આના ઉલ્લેખ છે. આ બન્ધસયગના પંચરા ગહમાં કેવી રીતે સંગ્રહ કરાયા છે એ પણ દાખલાદલીલપૂર્વક કાેઇએ વિચાર્શ હાય એમ જણાતું નથી. આમ છતાં સયમ, કમ્મપયડિ અને સિત્તરિના પ્રસ્તુત ગંધમાં કાેઇ ને કાેઇ રીતે સમાવેશ કરાયા છે એમ માની લઈએ તાે પણ સત્કર્મન અને કસાયપાહુડ એ નામની કાેઇ શ્વેતાંબરીય જ કૃતિ આજે ઉપલબ્ધ નથી તાે પછી એના સમાવેશ કેમ થયા છે એ વિષે તાે શું કહેવું ?

ડેલાેઇની આવૃત્તિના પત્ર ૧૧૬માં 'સહ્યર્મન્' નામના ગ્રન્થનેા ઉલ્**લે**ખ છે અને એમાંની એક ગાથાના અંશ નીચે મુજભ અવતરણરૂપે અપાયા છેઃ---

" निद्दादुगरस उद ओ स्तीण( ग )स्रवगे परिचन्त. "

આ જ અંશ પત્ર ૨૨૭માં પણ અપાયા છે અને એના મૂળ તરીકે 'સહકર્મનું ગ્રંથના ઉલ્લેખ છે.

આ બંને બાબત મલયગિરિસ્ડ્રિકૃત ટીકામાં છે એટલે એમની સાચે 'સહ્કમ'ન' નામનાે ગ્રંથ કે એની આ પંક્તિ રજૂ કરનારી કાેઇ કૃતિ હાેવી જોઇએ.

દિગ'બર આચાર્ય પુષ્પદન્ત અને ભૂતબલિએ જે છખડાગમ સ્ચ્ચાે છે એને જિનરત્નકાશ (વિ ૧, પૃ. ૪૧૧)માં સહમંપ્રાભૃત્ત કહ્યો છે. દિગંબર આચાર્ય ગુણુધરે કસાયપાહુડ (કષાયપ્રાભૃત) રચ્યું છે અને એ આજે મળે છે. આ દિગંબર આચાર્યોના સમય પરંત્વે મતલેદ જોવાય છે. " चत्वार कर्मग्रन्थाः " નામથી

### વ્રપ્ર¥ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપ₹ખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પ્રસિદ્ધ થયેલી આવૃત્તિના અંતમાં પૃ ૨૭માં ગુણુધરના સમય " અનુમાને વિક્રમની પમી સદી' અને પુષ્પદંત-ભૂતઅલિના સમય " અનુમાને વિક્રમની ૪–૫મી સદી" દર્શાવાયેલ છે.

ખંને સંપ્રદાયેામાં દાર્શનિક બાબતા પરત્વે વિશેષ ભિન્નતા નથી અને એકે બીજાની કૃતિએાના પથ્થુ ઉપયાગ કર્યો છે. કેટલીક દિગંબરીય કૃતિનાં નામ શ્વેતાંબરીય કૃતિના અનુકરણુરૂપે યાજાયાં છે તેમ જ સિદ્ધપાહુડ એ નામની શ્વેતાંબરીય કૃતિ તા આજે પણુ માજુદ છે. આ વિવિધ બાબતાને લક્ષ્યમાં લેતાં સત્કર્મન અને કસાયપાહુડ એ દિગંબરીય જ કૃતિના પંચસંગહના પ્રણેતાએ ઉપયાગ કર્યા હાય એ વાત ભાગ્યે જ સંભવી શકે.

મલયગિરિસૂરિએ ૧૮૦૦૦ શ્લેષ્કપ્રમાથુક ટીકામાં કસાયપાહુડ સિવાયના ચારે ગ્રંથાના સાક્ષી તરીકે ઉલ્લેખ છે. એ ઉપરથી એમ અનુમતાય છે કે આ કસાયપાહુડ આ સૂરિના પણ જોવામાં આવ્યું નહિ હાય.

ખંભાતના શાંતિનાથના ભંડારમાં વા( ? રા )મદેવની ૨૫૦૦ શ્લાેકપ્રમાણક દીપક નામની પંચસંગહ ઉપર વૃતિ દાવાની નાંધ મળે છે. વિશેષમાં એ વિક્રમની બારમી સદીની કુતિ હાેવાનું મનાય છે. આ વૃત્તિ પુણ્યવિજયજીએ જોઇ નથી તેમ છતાં 'આમુખ" ( પૃ. પ )માં એમણે કહ્યું છે કે "સ્વાપત્ત ડીકા અને મલયગિરિકૃત ડીકાની કક્ષાથી એ હેઠળ જ હશે અથવા આ ડીકાએોને અનુસરીને જ એ સંક્ષિપ્ત કૃતિ છની હશે." પ્રોદ ગન્થા

મેં દીપકનાં દર્શન કર્યાં નથી છતાં એના સ્ચનાસમય વિષેતા ઉલ્લેખ વિચારતાં આ દીપક ઉપલબ્ધ હૈાય તા તેનું સમુચિત રીતે પ્રકાશન થવું ઘટે એવું મારું નમ્ર મંતબ્ય છે. વળી એમાં જે જે ગ્રંથની સાક્ષી હાેય તે તે ગ્રંથાના નિર્દેશ થવા ઘટે. આ દીપક સંક્ષિપ્ત હાેવા છતાં એમાં કસાયપાહુડના ઉલ્લેખ કદાચ મળી પણુ આવે.

વિવરણેા— ઉપર જે ત્રણ ટીકાએા ગણાવાઇ છે એ ઉપરાંત કાેઇ પ્રાચીન વિવરણ હાેય એમ જણાતું નથી.

પ્રણેતા — પંચસંગહના પ્રણેતાએ અંતિમ ગાયામાં પાતાનું નામ ચંદરિસિ ( સં. ચન્દ્રર્ષિ ) એમ જણાવ્યું છે. આના 'ઉપરની 'સ્વાપત્ર ' તરીકે એાળખાવાતી ડીકામાં આ શાસા પા<sup>શ્વ</sup>ર્ષિંની ચરણ્યસેવાથી કરાયું એવા ઉલ્લેખ છે જો આ ડીકા સ્વાપત્ત જ હાેય ( કે જે બાબત શંકા ઉઠાવવાનું કેાઇ કારણ જણાતું નથી ) તા આ ચન્દ્રષિ પાર્શ્વર્ષિના સેવક છે અને સંસવ છે કે એ એમના ખુદ શિષ્ય પણ હાેય.

'સ્વેાપજ્ઞ' શૈકામાં તેમ જ મલયગિસ્સિરિકૃત ટીકામાં અન્દ્રર્ષિ'ની 'મહત્તર' નામની પદવી વિષે ઉલ્લેખ નથી ,જો કે "એમને કેટલાક 'મહત્તર' ગણે છે. આથી 'મહત્તર' તરીકે "એમને પ્રથમ કેાણે એાળખાવ્યા એ પ્રશ્ન વિચારવા જોઇએ.

ચન્દ્રર્ષિની કૃતિએ – ચન્દ્રર્ષિની એક કૃતિ તે પંચસ ગહ જે અને એ પાઇય ( પ્રાકૃત )માં છે. એમની બીજી કૃતિ તે આ ઉપરની દસ હજાર કલાક જેવડી સંસ્કૃત કૃતિ હાવાનું અનાય છે. સિર્દ્યાર એ તાે એમની કૃતિ નથી. વળી એના

244

# ૨૫૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ઉપરની ચુષ્<mark>ચિ</mark> ( ચૂર્ષ્ટ્િ) એમ**ણે** રચી દાેય એમ અર્વાચીન હાથપાેથી જોતાં તેા જણાતું નથી એટલે તાડપત્રીય પ્રતિએા અ⊾ સંબધમાં તપાસાવી જોઇએ.

ચન્દ્રાર્થના સમય — પ ચસે ગ્રહ કે એની 'રવાપત્ર' ટીકા કચારે રચાઇ એ દર્શાવાયું નથી એટલે ચન્દ્રાર્થના સમય માટે અનુમાન કરવુ પડે તેમ છે. "પ ચસંગ્રહ" નામના ગુજરાતી અનુવાદમાના "Iનવેદન"માં કહ્યું છે કે " આ આચાય મહારાજ કમેપ્રકૃાત અને પ્રાચાન કમ ગ્રંથકારની પછી થયેલા હાવાથી તેમણુ આ ગ્રંથના પહેલા ભાગમાં પાંચ કમગ્રંથ આદિના અને બાજા ભાગમાં કર્મપ્રકૃાત અને સપ્તતિકા—છઠ્ઠા કર્મગ્રંથના સંગ્રહ કર્યો છે. '

અહીં 'આચાર્ય મહારાજ ' એમ કેમ કહ્યું છે તે સમજાતું નથી. ચન્દ્રધિ 'સૂરિ' પદથી વિભૂષિત હતા અવેા કાઇ ઉલ્લેખ. મારા તાે જોવાજાણુવામાં નથી.

આજે મળતી કર્મપ્રકૃતિ અને સપ્તતિકાને ઉપયોગ પંચસંગહમાં કરાયે છે એમ માનતાં આ બેની રચના બાદ પંચસંગહ રચાયાનું માનવું શુક્તિશુક્ત ગણાય. વિશેષમાં એ માન્યતાના ઉપર આધાર રાખી હું પંચસંગહના રચનાસમય આ બંને કૃતિથા આસરે બસા બસા વર્ષ જેટલા અર્વાચીન માનવા લલચાઉં છું.

પ્રાચીન કર્મચચકારથી જો ગર્ગાર્ષ, જિનવલ્લભગણિ, શિવશર્મસૂરિ, કમ્મત્થયના કતાં અને બન્ધસામિત્તના પ્રણેતા પણ અભિપ્રેત હાેય તા તે વાત ઇષ્ટ નથી કેમકે જિનવલ્લભગણિના સમય વિક્રમના બાદમી સ્દી છે અને આ પૂર્વે તા ચન્દ્રષ્ટિં થયા જ હાેવા બેઈએ, ગર્ગ ધિના સમય વિક્રમની દસમી સદી મનાય છે તાે એમની કૃતિ નામે કમ્મવિવાગના પંચસંગહની સ્ચનામાં ઉપયાગ થયા હાેય એ વાત માનતાં ખંચાવું પડે કેમકે દસમી સદીની કૃતિની મહત્તા વગેરે જણાતાં અને શ્વીકારાતાં એકાદ સદી તાે વહી જાય ને ? અને બે એમ જ હાેય તાે પંચસંગહ વિક્રમની ૧૧મી સદીની કૃતિ ગણાય.

સયગની વાત આથી જુદી છે કેમકે એની રચના તેા વિક્રમની પાંચમી સદી જેટલી તાે પ્રાચીન મનાય છે જ. બીજા બે કર્મગ્રચાના કર્તાનાં નામ કે એમના સમય (વધે આપણે જ્યાં સુધી અજ્ઞાત છીએ ત્યાં સુધી એના વિચાર શા કામના ?

આ સંબંધમાં પુષ્ટ્યવિજયજીના આમુખ તપાસીએ તે પૂર્વે એ નાંધીશ કે "પાંચ કમ ગ્રંથ આહિ" એ ઉલ્લેખગત 'આહિ'થી નિવેદનકારને શું અભિપ્રેત છે તે જાણુવું આકી રહે છે.

પુષ્ટ્યવિજ્ય છેના મતે ચન્દ્રર્ષિ નવમા દસમા સૈકામાં થયા છે. આના કારણ તરી કે તેમણે કહ્યું છે કે ગર્ગ વિ, સિદ્ધાર્થ પાર્શ્વ ( , ચન્દ્ર બિ આદિ ' ઋષિ ' શબ્દાન્ત નામા માટે ભાગે નવમી દસમી સદીમાં વધારે પ્રચલિત હતાં. વિશેષમાં એમણે ઉમેર્ગુ છે કે "એ જમાનામાં ' મહત્તર ' પદ પણ ચાલુ હતું એટલે ચંદ્રાર્થ મહત્તરના ઉપર જણાવેલ સત્તાસમય માટે ખાસ કાઇ ભાધ આવતા નથી. ઉપમિતિભવપ્ર પંચાકથાના પ્રણેતા આચાર્ય શ્રીસિદ્ધાર્થના ગુરુ ગર્ગાર્થના પ્રગુરુ દેલ્લમહત્તર મહત્તર પદથી વિભૂષિત હતા. "

20

### ૨૫૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ ગ્રન્થેા

એમની આ દલીલ કેટલી વજુદવાળી છે એ કહેવાની હું જરૂર જેતેા નથી. આથી એ વાત બાજુએ રાખી પ'ચસ'ગહના સમય વિષે હું અન્ય દષ્ટિકાેલુથી વિચાર કરું છું.

જે કસાયપાહુડના પંચસંગહમાં ઉપયાેગ કરાયા છે તે જો નિર્વિવાદપણું શ્વેતાંબરીય જ કૃતિ હાેય તા એ કૃતિ કચારથી મળતી નથી તેમ જ એમાંથી કાેઇ અવતરણુ અન્યત્ર અપાયેલ છે કે કેમ એ બાબતના નિર્ણય પંચસંગહના સમય પરત્વે પ્રકાશ પાડી શકે.

દિગંબરાની કેટલીક કૃતિઓનાં નામ શ્વેતાંબરાની કૃતિઓને મળતાં આવે છે 'એટલું જ નહિ પણ એને આધારે ચેાજાયાં હાેય એમ લાગે છે. દિગંબર ચન્થકારા પૈકી નેમિચન્દ્રની પાઇય ઃકૃતિ પંચસંગહના નામે તેમ જ અમિતગતિ અને ધડઢની અને એક પ્યજ્ઞાતકર્તૃંક સંસ્કૃત કૃતિ પંચસંગ્રહના નામે ઓળખાવાય છે. ર શું આ કૃતિઓનાં નામ શ્વેતાંબરીય પંચસંગ્રહના નામ ઉપરથી ચાજાયાં હશે ?

પંચસંગહ ઉપર મલયબિસ્સિસ્નિી ટીકા છે એટલે આ ટીકાકારના સમય કરતાં એક સદી જેટલી તેા આ કૃતિ પ્રાચીન સહજ હેાવી જોઇએ.

૧. આ લેખક ધાવલાકાર પછી થયા હેાય એમ લાગે છે.

ર. વિશેષ માટે જી.એા મારા લેખ " કર્મવિષયક ગ્ર'થાતું નામસામ્ય ''. આ લેખ "જૈન ધર્મ પ્રકાશ" ( પુ. ૬૬,અ. ૯ )માં છપાયા છે. એને અત્ર સ્થાન અપાયું છે. જુ.એા પૃ. ૧૭૧–૧૭૮.

#### પ્રૌઢ લન્યા

ખવયણસારુદ્ધાર ઉપર સિદ્ધસેનસૂરિએ વિ. સં. ૧૨૪૮માં સંસ્કૃતમાં વૃતિ રચી છે. એના ૩૨૪આ પત્રમાં આ સૂરિએ વિકલેન્દ્રિયાની કાયસ્થિતિ સંખ્યાત વર્ષસિહસ્ત્ર છે એ દર્શાવતી વેળા પંચસંગ્રહના ઉલ્લેખપૂર્વક નિમ્નલિખિત અવતરણ્

આપ્યું છે:—

#### " विगळाण य वाससहरसं संखेज ".

પવયલુસારુદ્ધાર (ગા. ૧૩૧૨ )ની વૃત્તિમાં આ ૧૩૧૨મી ગાથા પ્રજ્ઞાપના, પંચસંગ્રહ, જીવસમાસ ઇત્યાદિ શાસ્ત્રાંતર સાથે વિસંવાદી છે એમ કહ્યું છે

**૧શી**લાકસૂરિએ આયાર (સુય. ૧, અ. ર, ઉ. ૧; સૂ, ૬૩)-ની ટીકામાં <sup>૨</sup>૫ત્ર ૯૩અમાં અવતરણુરૂપે નીચે સુજબની ગાથા આપી છેઃ--

 જિનદત્તસરિએ ગાલુહરસ હસયગ ( ગા. ૬૦ )માં 2[લાંકસરિની સ્તુતિ કરી છે. ત્યાર બાદ એમણે દેવસરિ, નેમિચન્દ્ર, ઉદ્દગ્રેતનસરિ, વર્ધમાનસરિ, જિનેશ્વરસરિ, પ્યુદ્ધિસાગરસરિ, જિનલદ્ર, ઉદ્દગ્રેતનસરિ, વર્ધમાનસરિ, જિનેશ્વરસરિ, પ્યુદ્ધિસાગરસરિ, જિનલદ્ર, જિનચન્દ્ર અને આભયદેવસરિતું ગુણેત્કી તેન કર્યું છે. આ જો ક્રમસર દ્વાય તે આભ્યદેવસરિ કરતાં દોઢક સૈકા જેટલા તા શીલાંકસરિ પ્રાચીન ઠરે. અભયદેવસરિએ આ યાર અને સૂયગડની ટીકા રચી નથી એ પણ શીલાંકસૂરિ પૂર્વવર્તી દ્વાવાના અનુમાનને સમર્થિત કરે છે.

**૨. જુ<sup>33</sup>ા** '' સિદ્ધચક્ર સાહિત્ય પ્રચારક સમિતિ "ની વ્યાવત્તિ<sub>ક</sub>

### રે દ કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ ગ્રન્થા

# "अद्धा जाेगूकोसे बंधित्ता भाेगभूमिएसु रुहुं। सब्वप्पजीवियं वज्जइत्तु उब्वट्टिया दाेण्हं॥"

આ ગાયા કગ્મપયડિમાં ૪૦૨મી ગાથા તરીકે અને પંચસંગહમાં ૩૨૩મી ગાથા તરીકે જોવાય છે. આમ બે બ્રગ્ને વચ્ચે ગાથાનું સામ્ય છે એ હકીકત પ્રસિદ્ધ કગ્મપયડિના પંચસગહમાં સમાવેશ થયાની માન્યતાનું સમર્થન કરે છે. જે શીલાંકસૂરિએ પંચસંગહમાંથી જ અવતરણ આપ્યું હાેય તા પંચસંગહ વિક્રમની સાતમી સદી જેટલી તા પ્રાચીન કૃતિ છે એમ માનવાનું કારણ મળે.

આમ આ પંચસંગહ વિષે કેટલીક બાબતે। વિચારી અને \$ટલાક પ્રશ્નો રજૂ કરી હું વિરમું છું.

- केo to yo ( y. १७, २४. २, ३-४)

# [ २१ ]

# છખંડાગમ અને કસાયપાહુડ

# તેમ જ એ પ્રત્યેકતું

વિવરણાત્મક સાહિત્ય

ગ્રન્યતું નામ — ' છખ ંડાગમ ' એવું નામ એના કર્તા તરફથી રજૂ થયું હોય એમ જણાતું નથી. ધવલા (ભા. ૧, પૃ. ૭૧)માં આ કૃતિને ખંડસિદ્ધંત (સં. ખંડસિદ્ધાંત) કહી છે. એના ૭૪મા પૃષ્ઠમાં આ કૃતિના છ ખંડ હાેવાના ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરથી છખંડસિદ્ધંત (સં. ષર્ ખશ્ડસિદ્ધાન્ત) એવું નામ છખંડાગમ (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૬૩)માં સૂચવાયું છે છખંડાગમના (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૬૩)માં સૂચવાયું છે છખંડાગમના પહેલા યાંચ ખંડ ઉપર જે ધવલા નામની ટીકા છે તેમાં 'સિદ્ધાંત ' અને 'આગમ 'ને એકાર્થંક ગણેલ છે. એ રીતે વિચારતાં આ કૃતિને છખંડાગમ (સં ષર્ પશ્લ્યાગમ) કહી શકાય અને ઇન્દ્રનન્દિએ તા શ્રુતાવતારમાં ષર્ ખંડાગમ એવું સંસ્કૃત નામ આપ્યું પણ છે. આ સંસ્કૃત નામથી તેમ જ આગમ અને પરમાગમ એવાં નામથી પણ આ કૃતિ ધવલાકાર પછીથી માટે ભાગે એાળખાવાઇ છે.

ઉપર્શુંક્રત પ્રસ્તાવના (પૃ. ૭૦)માં કહ્યું છે કે 'મડાકર્મ-પ્રકુતિ' અને 'સત્કર્મ' એ બંને સંજ્ઞા એક જ અર્થની દ્યોતક છે. એથી એ વાત સિદ્ધ થાય છે કે સમસ્ત ષ**ટ્રખાંડાગમન્** 

# ૨૬૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્ઝા

નામ 'સહ્કર્મ પ્રાભૃત' (પા. સન્તકમ્મપાહુડ) છે. કેટલાક આને 'સહ્કર્મપાહુડ' પણ કહે છે. છપડાંગમને તત્ત્વાર્થમહાશાસ તરીકે કેટલાક નિર્દેશે છે. એના ઉપર જે સૂડામણિ નામની ટીકા છે તેને અકલંકે ''તત્ત્વાર્થમહાશાસ્ત્ર-વ્યાપ્યાન " કહેલ છે.' આવેા ઉલ્લેખ કરી ઉપર પ્રમાણે નામાંતર સૂચવાશું છે.

છ વિભાગ અને એનાં નામ – છખડાગમના એકંદર છ વિભાગે છે. એ દરેકને 'ખંડ' કહે છે. એનાં નામા અનુક્રમે નીચે સુજબ છે:—

(૧) જીવદૃાણુ (જીવસ્થાન), (૨) ખુદ્દાખંધ (ક્ષુલ્લકબંધ), (૩) બંધસામિત્તવિચય (બંધસ્વામિત્વવિચય), (૪) વેયણુક (વેદના), (૫) વગ્ગણા (વર્ગણુા) અને મહાબંધ (મહાબન્ધ),

પરિમાણ — છખંડાયમના પ્રથમ પાંચ ખંડા છ હજાર સૂત્રોમાં ગુંથાયેલા છેર અને છઠ્ઠો ખંડ ત્રીસ હજાર શ્લાેક જેવડા છે.<sup>૩</sup> પ્રથમ ખંડનું પરિમાણુ ૧૮૦૦૦ પદાનું છે એમ ધવલા (પૃ. ૬૦)માં કહ્યું છે. ચાથા ખંડનું પરિમાણુ સાેળ હજાર પદાનું છે.

ા વષય-- છખંડાગમનાે વિષય જૈન કર્મસિદ્ધાંતનું નિરૂપણુ છે. પદેલા ત્રણુ ખંડ કર્મના બંધ કરનાર આત્માને અંગે છે. અને બાકીના ત્રણુ ખંડ કર્મના સ્વરૂપાદિને લગતા છે. પ્રથમ ખંડનું નામ જ કહી આપે છે તેમ એમાં જીવનાં સ્થાન વિષે

૧**. જુ**એ છખડં**ાગમ ( લા.** ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૫૧).

ર-3. જુએ છન્દ્રનનિદકૃત શ્રુતાવતાર.

૪. આતે લક્ષીને ગાેમ્મટસારમાં એ કંડ (સં. કાંડ) છે : (અ) છવ−કંડ અને (આ) કમ્મ-કંડ. હુકીંકત છે. (૧) સત્, (૨) સંખ્યા, (૩) ક્ષેત્ર, (૪) સ્પર્શન, (૫) કાળ, (૬) અંતર, (७) ભાવ અને (૮) અલ્પબહુત્વ એ આઠ 'અનુચેાગદ્ધાર' તેમ જ (૧) પ્રકૃતિ-સમુત્કીતેના, (૨) સ્થાન-સમુત્કીર્તના, (૩-૫) મહાદ ંડક, (૬) જઘન્ય સ્થિતિ, (७) ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ, (૮) સમ્ય<sup>ક્</sup>ત્વાત્પત્તિ અને (૯) ગતિ-આગતિ એ નવ 'ચૂલિકા' એમ અનુચેાગદ્ધારા અને ચૂલિકાઓમાં ગુણ્સ્થાના અને માર્ગણાના આશ્રય લઇ અહીં વિસ્તૃત વર્ણન કરાયું છે.

'સંજદ' પદ — જીવદુંાશુ નામના પ્રથમ ખંડના લ્૩મા સૂત્ર-માં 'સંજદ' પદ હેાવું બેઇએ એમ એના સંપાદકે સૂચવ્યુ હતું. ધવલા તેમ જ બીજા કેટલાક પ્રસંગા વિચારતાં એ વાત વાસ્તવિક જણાય છે. વિશેષમાં મૂઠબિદ્રીની ત્રણ તાડપત્રીય પ્રતામાંથી એમાં તા આ પદ છે. ત્રીજી પ્રતમાં આને લગતું તાડપત્ર નથી. આથી પણ આ 'સંજદ' પદ બેઇએ એમ સિદ્ધ થાય છે. રૂઢિગુસ્ત દિગંબર જૈના સીની એ દેહે મુક્તિ માનતા નથી એટલે એમને આ પદ હાય તે ઇષ્ટ ન હાવાથી આ સંબંધમાં એમના તરફથી ઊઠાપાઠ શરૂ થયા. એના ઉત્તર છખંડાયમ (ભા. છ)ની પ્રસ્તાવનામાં અપાયા છે. "જૈન સત્ય પ્રકાશ" (વ. ૧૫, અં. છ–૮)માં એક લેખ "દિગંબર સમાજની 'સંજદ' પદની ચર્ચા" નામના છપાયા છે.

મૂળ હાથપેાથીમાં જે પાઠ હાેય તે પાતાના મંતવ્યની વિરુદ્ધ જતા જણાય એટલે જ એને ઉડાવી દેવા એ સજ્જનતાને લાંછનરૂપ છે અને સત્યનું ખૂન કરવા બરાબર છે.

# રુ૬૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

બીજા ખંડમાં કર્મબન્ધ કરનાર જીવતું કર્મબંધના લેદે! સહિત નીચે સુજબની અગિયાર પ્રરૂપણાએા દ્વારા વર્ણુન છેઃ—

(૧) સ્વામિત્વ, (૨) કાળ,(૩) અંતર,(૪) <sup>૧</sup>ભંગ-વિચય, (૫) દ્રવ્યપ્રમાણાનુગમ,(૬) ક્ષેત્રાનુગમ, (૭) સ્પર્શાનાનુગમ,(૮) નાના-જીવ-કાળ, (૯) નાના-જીવ-અંતર, (૧૦) ભાગાભાગાનુગમ અને (૧૧) અલ્પબહુત્વાનુગમ.

આ ખંડમાં એકંદર ૧૫૮૯ સૂત્રા છે જ્યારે મહાબાધ નામના છઠ્ઠો ખંડ એનાથી ઘણેા માેટા છે. આ અપેક્ષાએ એને ક્ષુદ્રકબાધ કહ્યો છે કેમકે એમાં બંધતું સ્વરૂપ મહાબાધ સાથે સરખાવતાં સંક્ષેપમાં છે.

આ ખંડમાં માર્ગભ્રાસ્થાનાની અંદર ગુગુસ્થાનાની અપેક્ષા રાખીને પ્રરૂપણા કરાઇ છે જ્યારે પહેલા ખંડમાં ગુણુસ્થાનાને અવલંબીને પ્રરૂપણા છે; બાકી વિષય બંનેના સમાન છે.

પ્રારંભમાં ચૌદ માર્ગણાએને લક્ષીને કરો જીવ કર્મ બાંધે છે અને કરો બાંધતાે નથી એ વિચારાયું છે. અંતમાં ચૂલિકારૂપ મહાદંડક છે.

ત્રીજા ખંડમાં કર્મભાધ સંબાંધી વિષયેાનું બાંધક જીવને ઉદ્દેશીને વર્ણન છે. જેમકે કેટલી પ્રકૃતિએા જીવ કચાં સુધી બાંધે છે કેટલી પ્રકૃતિએાના કયા ગુણુસ્થાનમાં ઉચ્છેઢ થાય

૧. 'ભંગ' એટલે પ્રબેદ અને 'વિચય' એટલે વિચારણા. લિન્ન ભિન્ન માર્ગ**ણાઓમાં છવ રહે** છે કે કેમ એ અહીં વિચારાયું છે. પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

છે ! સ્વાેદય-અંધરૂપ પ્રકૃતિ અને પરાેદય-અંધરૂપ પ્રકૃતિ કેટલી કેટલી છે ! આ પ્રમાણે વિવિધ બાબતા અહીં વિચારાઇ છે. આમ બંધના સ્વામીની વિચારણાનું ઘોતક એવું આ ખંડનું ' બંધસામિત્તવિચય ' નામ સાર્થક છે. આમાં ૩૨૪ સૂત્ર છે. પહેલાં ૪૨ સૂત્રામાં 'ઓલ' એટલે કે કેવળ ગુણસ્થાના મુજબ કથન છે જ્યારે બાકીનામાં 'આદેશ' અનુસાર એટલે 'માર્ગણા' અનુસાર ગુણસ્થાનાનું પ્રરૂપણ છે.

ચાેથા ખાડના પ્રારંભ પ્રથમ ખાંડની જેમ મંગલાચરણુથી કરાયા છે. આમાં કૃતિ અને વેદના એ બે 'અનુયાેગદ્ધાર' છે પરંતુ વેદનાને અંગેનું કથન સુખ્ય અને વિશેષ વિસ્તારવાળુ' હેાવાથી એના નામથી આ ખાંડ એાળખાવાય છે.

કૃતિમાં ઔદારિક વગેરે પાંચ શરીરાેની સંઘાતન અને પરિશાતનરૂપ કૃતિનું વર્ણુન છે. વળી એમાં ભવના પ્રથમ અને અપ્રથમ સમયમાં રહેલા જીવેાની કૃતિ, નાે–કૃતિ અને અવક્તવ્યરૂપ સંખ્યાએાનું પણ વર્ણુન છે.

કુતિના સાત પ્રકારા છે : (૧) નામ, (૨) સ્થાયના, (૩) લગ્ય, (૪) ગણના, (૫) ગ્રંથ, (૬) કરણ અને હ) ભાવ આ પૈકી ગણના નામની કૂતિ વિષે અહીં સુખ્યપણે વિચારણા છે.

વેદનાનું વર્ણ્યુન નિમ્તલિખિત સાળ અધિકારપૂર્વક કરાયું છે:-

(૧) નિક્ષેપ, (૨) નય, (૩) નામ, (૪) દ્રવ્ય, (૫) ક્ષેત્ર, (૬) કાળ, (૭) ભાવ. (૮) પ્રત્યય, (૯) સ્વામિત્વ, (૧૦) વેદના, (૧૧) ગતિ, (૧૨) અનંતર, (૧૩) સન્નિકર્ષ, (૧૪) પરિમાણુ, (૧૫) ભાગાભાગાનુગમ અને (૧૬) અલ્પબહુત્વાનુગમ.

#### ર૬૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્ચા

પાંચમા ખંડના સુખ્ય વિષય 'બંધનીય' છે. એમાં રગ્ર પ્રકારની વર્ગણાઓનું વર્ણન છે અને આ ૨૩ પૈકી કર્મબંધને ચાેગ્ય વર્ગણાઓનું વિસ્તારથી નિરૂષણ છે. વર્ગણાઓના અધિકાર ઉપરાંત સ્પર્શ, કર્મ અને પ્રકૃતિના વિચાર કરાયા છે. જેમકે સ્પર્શનું નિક્ષેપ, નય ઇત્યાદિ સાળ અધિકાર પૂર્વક વર્ણન કરી કર્મસ્પર્શનું પ્રયાજન દર્શાવાશું છે. એવી રીતે કર્મમાં નિક્ષેપાદિ સાળ અધિકારા દ્વારા (૧) નામ, (૨) સ્થાપના, (૩) દ્રવ્ય (૪) પ્રયાગ, (૫) સમવધાન, (૬) અધસ, (७) ઇર્યાપથ, (૮) તપ, (૯) કિયા અને (૧૦) ભાવ એમ દ્વસ પ્રકારનાં કર્માનું વર્ણન છે.

પ્રકૃતિમાં પ્રકૃતિના પર્યાય લરીકે 'શીલ' અને 'સ્વભાવ'ને ઉલ્લેખ કરી નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર પ્રકારામાંથી કર્મ-દ્રવ્ય-પ્રકૃતિનું નિક્ષેપાદિ સાેળ અધિકારા દ્વારા વિસ્તૃત વર્ણુન છે.

છઠ્ઠા મહાબ ધ' કિવા 'મહાધવલ' નામના ખંઠમાં એના નામ પ્રમાશે બંધવિધાનના પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુભાગ અને પ્રદેશ એ ચારે બ'ધાનું વિસ્તારથી વર્ણુન છે.

છખંડાગમ (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૬૮)માં કહ્યું છે કે મહાધવલના મૂળ ગ્રંથ સન્તકમ્મ (સં. સત્કર્મન્) છે. એમાં 'મહાકમ્મપયડિ'યા હુડનાં ચાવીસ અનુયાગદ્વારા પૈકી 'વેદના' ખંડ-ગત વેદના તેમ જ 'વર્ગણા' ખંડમાંનાં સ્પર્શ, કર્મ, પ્રકૃતિ, બંધનના બંધ અને બંધનીય એમ એક દર છ (૧+૫) અનુયાગદ્વારાને છેાડીને બાકીનાં અશઢતું વર્ણુન છે. મહાળધના પ્રકૃતિ–બધ્ધ પૂરતા વિભાગ હિંદી અનુવાક ઇત્યાદિ સહિત ભારતીય જ્ઞાનપીઠ, કાશી' તરફથી છ. સ. ૧૯૪૭-માં પ્રસિદ્ધ થયા છે. આ ખંડને અંગે સ્વતંત્ર મંગલાચરગ્ નથી પરંતુ ચાેથા ખંડના મંગલાચરથુ સાથે આના સંબંધ સમજવાના છે.

પહેલા પાંચ ખંડા મળીને 'જેટલું પરિમાણ થાય તેના કરતાં આ છઠ્ઠા ખંડ મહાબધનું પરિમાણુ લગભગ છ ગહ્યું માટુ છે. આથી તાે આ મહાબધ ઉપર આચાર્ય વીરસેને કાેઇ ટીકા રચી નથી.

અત્યાર સુધીમાં મહાબ ધની એક જ તાડપત્રીય પ્રતિ ઉપલબ્ધ થઇ છે. એ મૂડબિદ્રીમાં છે. એ 'કાનડી' લિપિમાં લખાયેલી છે. એ લગભગ ૭૦૦ વર્ષ જેટલી પ્રાચીન હાેવાનું મનાય છે. એના ઉપરથી અન્ય પ્રતિકૃતિ તૈયાર કરાવાઇ નહિ તેનું મનાય છે. એના ઉપરથી અન્ય પ્રતિકૃતિ તૈયાર કરાવાઇ નહિ તેનું કળ એ આવ્યું છે કે લગભગ ત્રણુ ચાર હજાર પ્રલાક જેટલું લખાણુ ખવાઇ ગયું છે-નાશ પામ્યું છે. મહાબ ધના પ્રારંભ 'સત્તાવીસમા પત્રથી થાય છે અને એની પૂર્ણાહુતિ ૨૧૯મા પત્રે થાય છે. 3 વચમાં ચૌદ પત્રા નાશ પામ્યાં છે. 4

૧. છ હજાર <sup>શ્</sup>લાક જેટલું ગણાય છે.

ર−૩. પદેલાં ૨૬ પત્રેામાં ''સહ્કર્મ-પંજિકા" છે. એ છખાંડાગમના વ્યવ્ય વિષયેા પર પ્રકાશ પાડે છે. જુએા **મહામાંધ** (ભા. ૧)તી પ્રસ્તાવના (પૃ. ૩૨).

૪. જુએ ઉપયુક્ત પ્રસ્તાવના પૃ. (ઢ૩).

#### સરેલ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થા

આ નાશ પામેલું લખાણુ અન્યત્ર મળી શકે એવા સંભવ જણાતા નથી મહામહેનતે અને વિશ્વના કલ્યાણુની ભાવનાથી રચાયેલા ગ્રંથાની હાથપાથીઓ સડી જાય પરંતુ તેની અન્ય નકલ પણ જેની પાસે આ હાથપાથીઓ હેાય તે કરાવે નહિ એ કઇ જાતની શ્રત-ભક્તિ અને સંરક્ષણ-વૃત્તિ કહેવાય ?

ઇન્દ્રનન્દિએ બ્રુતાવતાર (પ્રલાે. ૧૩૯)માં મહાબંધનું પરિમાથ્ ૩૦૦૦૦ જેટલું કહ્યું છે જ્યારે પ્રદ્ધા હેમચન્દ્રે ૪૦૦૦૦નું કહ્યું છે. આ સંબંધમાં મહાબ'ધની હિંદી પ્રસ્તાવના (પૃ ૧૨)માં સૂચવાયું છે કે ઉપલબ્ધ અક્ષરાને આધારે પ્રથમ ગથુના કરાઇ હશે જ્યારે હેમચન્દ્રે સંક્ષિપ્ત કે સાંકેતિક અક્ષરાને ( દા. ત. 'એારા'થી 'એારાલિય શરીર') પૂર્ણું માની ગથુતરી કરી હશે.

નિભંધન ઇત્યાદિ — મહાભંધ પૂર્ણુ થતાં ધવલાકારે નિબંધત ઇત્યાદિ અરાઢ અધિકારનું વર્ણુન કર્યું છે તે કંઇ મૂળ છખંડાગમના ભાગ નથી.<sup>૧</sup> ધવલાકારનું આ લખાણુ 'ચૂલિકા' છે એવા ધવલામાં જ ઉલ્લેખ છે.<sup>૨</sup>

પ્રચ્રેતા — જૈન દર્શનમાં સાત કે નવ તત્ત્વેા જે ગણાવાય છે તે પૈકી 'બંધ' તત્ત્વને લગતાે આ 'મહાબંધ' ખંડ ખૂબ માટા હાેવા છતાં અને એ એક જ આચાર્થની — ભૂતબલિની કૃતિ હાેવા છતાં એમાં પ્રચ્રેતાનું નામ નથી. કદાચ એ એમની નિર્માહતાનું સૂચક હશે.

૧. જુઓ છ**ખાંડાગમ** ( ભા. ૨ )ની પ્રસ્તાવના ( પૃ ૩૧).

ર. એજન, પૃ. ૬૬.

ભાષા ઇત્યાદિ — મહાભાધની ભાષા જઇણ સારસેણી (જૈન શૌરસેની) છે. આ ખંડ સુખ્યતયા ગદ્યમાં રચાયેા છે. પ્રારંભમાં સાેળ ગાથા છે. એવી રીતે સ્થિતિ-બંધરૂપ અધિકારમાં બે ત્રણુ ગાથા છે <sup>૧</sup>

વિવરણ – ઇન્દ્રનન્દિએ શ્રુતાવતાર ( પ્રલેા. ૧૭૬ )માં સૂચવ્સું છે કે (ભપ્પદેવે) મહાબંધ ઉપર પ્રાકૃત ભાષામાં ૮૦૦૫ કલેાક જેવડી વૃત્તિ રચી હતી. આજે આ વૃાત્ત ઉપલબ્ધ દેાય એમ જણાતું નથી.

ષટ્ખાંડાગમ લા ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૪૯)માં કહ્યું છે કે તુંબુલૂર આચાર્ય 'મહાબંધ' ઉપર સાત હજાર પ્રલાક જેવડી પંજિકા (' પાંચકા) રચી છે પરંતુ મહાબાંધ (ભા ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૩૨)માં તા એવા ઉલ્લેખ છે કે આ પાંજકાના મહાબાંધ સાચે કરાા સંબંધ નથી; એ કાેઇ અન્ય ટીકા હરો.

કારંજાના પ્રાચીન શાસ્ત્રભંડારમાં 'પ્રતિક્રમણુ' નામની એક પાથી છે. એમા ધવલ, મહાધવલ અને જયધવલની સાથે સાથે વિજયધવલના ઉલ્લેખ છેર તાે એ શું છે ?

છખંડાગમ અને સર્વાર્થસાદ્ધ — છખંડાગમનાં અને ખાસ કરીને જીવદૃાણુ' નામના એના પહેલા ખડનાં કેટલાંક સૂત્રા સંશ્કૃત સ્વરૂપમાં સર્વાર્થસિદ્ધિમાં નજરે પડે છે. આની નાધ આ ખંડના ધવલા સહિત છપાયેલા વિવધ ભાગામાં ટિપ્પણરૂપે

- ૧. જુએ**ા મહાબાંધ** ભા ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૩**૩).**
- २. २भेवरन, ५. 13.

## ૨૭૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

અપાયેલી છે. એનેા ઉપયોગ હવે પછી જે સર્વાર્થસિહિની આવૃત્તિ છપાય તેમાં થવેા ઘટે વિશેષમાં છખંડાગમના અંતમાં આ સંબંધમાં એક પરિશિષ્ટ અપાય તેા તે ઉપયોગી થઇ પડશે.

પ્રણેતા — ધવલા (પૃ. ૬૭) પ્રમાણે સર્વ અંગે! અને પૂર્વોને! એક કેશ પરંપરાથી ધરસેન આચાર્ય ને પ્રાપ્ત થયે!. અબ્ટાંગ મહાનિમિત્તના પારગામી આ આચાર્ય 'સાેરડ' દેશમાં ગિરનાર (ગિરિનગર)ની ચંદ્રગુફામાં એક વેળા રહ્યા હતા ત્યારે ગ્રંથને! રખેને વિચ્છેદ થશે એવા ભયથી એમણે દક્ષિણપંથના આચાર્યો પર લેખ (પત્ર) માેકલ્યા. એમણે બે મુનિએાને માેકલ્યા. ધરસેને એમને લણાવ્યા અને એમના પુબ્પદંત અને ભૂતબલિ એવાં નામ પાડ્યાં. આ બે મુનિએાએ છખંડાગમ રચ્યા છે. તેમાં વીસ સ્ત્રો અર્થાત્ સત્પ્રરૂપણાના વીસે અધિકાર પૂરતાે ભાગ પુષ્પદંતે સ્વ્યા છે જયારે બાકીના તમામ ભાગ— દ્વ્યપ્રમાણાનુગમ યાને સંખ્યાપ્રરૂપણાથી માંડીને અવશિષ્ટ કૃતિ ભૂતબલિની રચના છે. આમ '૫૭ સ્ત્રોમાં ગ્રંથાયેલ સંતપરૂવણા (સત્પ્રરૂપણા) પૂરતા જ ભાગ પુષ્પદંતે રચ્યા છે જ્યારે બાકીના સમગ્ર ગ્રંથ ભૂતબલિની કૃતિ છે. ધવલા (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૮૮)માં સ્વવાયા મુજબ છખંડાગમ યાને સત્કર્મ પાહુડ છ હજાર સ્ત્રોમાં સ્ચાયેલ છે.

સમય – ધરસેનની ગુરુપર પરા સુનિશ્ચિત સ્વરૂપે જાણુવામાં નથી. કેટલાક એમને માઘનન્દિ પછી થયા એમ કદે છે. આ ધરસેન વીરસ વત્ ૬૧૪, ૬૮૩ કે ૭૨૩ પછી થયા એમ સિન્ન સિન્ન ઉલ્લેખ મળે છે. આ આચાર્ય પાસેથી પુષ્પદન્ત અને ભ્રૂતબલિએ પ્રસ્તુત છખંડાગમનું જ્ઞાન મેળવ્યું. આ બંનેમાં પુષ્પદંત માટા છે એમ મનાય છે.

1. જુઓ ષટ્પાંડાગમ (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (૫. ૭૫).

અખંડાગમનું વિવરણાત્મક સાહિત્ય — ઇન્દ્રનન્દિએ બ્રતાવ-તારમાં છખંડાગમ તેમ જ કસાયપાહુડ ઉપરની વિવિધ ટીકાએાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. એ ઉપરથી છખંડાગમ ( સા ૧ )ની પ્રસ્તાવનામાં આ ટીકાએાના પરિચય અપાયા છે. અને લક્ષીને હું અહીં થાડુંક કહું છું :---

(૧) પરિકગ્મ— છખંડાગમ અને કસાયપાહુડ એ ખંને ગ્રંથોનો બાધ ' કુન્ફકુન્દપુર 'ના પદ્મનન્દિ સુનિને ગુરુપર પરાથી થયેા. એમણે છખંડાગમના પહેલા ત્રણ ખંડા ઉપર પરિકગ્મ નામની ટીકા બાર હજાર શ્લેાક જેવડી રચી છે. આ ટીકા આજે મળતી નથી ધવલામાં પરિકગ્મમાંથી જે અવતરણે અપાયાં છે એ તમામ પાઇયમાં હાેવાથી અને એ ત્રણ જ ખંડ સાથે સંબદ્ધ હાેવાથી આ પરિકગ્મ નામનું વિવરણ પાઇયમાં જ હાેવું જોઇએ અને તે પણ ત્રણ ખંડ પૂરતું એમ ઉપશું ક્રત પ્રસ્તાવનામાં સૂચવાયું છે. વિશેષમાં પ્રસ્તાવનાકારના મતે પદ્મનનિદ તે જ સુપ્રસિદ્ધ કુન્દકુન્દાચાર્ય છે અને એમના સમય વિક્રમની બીજી સદી છે.

ધવલામાં પરિકમ્મને પરિકમ્મસુત્ત કહેલું છે પરંતુ વૃત્તિના પણુ કેટલીક વાર 'સૂત્ર ' તરીકે ઉલ્લેખ જોવાય છે એમ કહી એના સમર્થનાર્થ પ્રસ્તાવનાકારે યતિવૃષભના જયધવલા ( મંગલાચરણ, ગા. ૮ )માંના ' વિત્તિસુત્તકત્તા ' એવા ઉલ્લેખ નોંધ્યા છે.

( ૨ ) પહુતિ—પદ્મનન્દિ પછી કાલાંતરે થયેલા શામકું ડ નામના આચાર્યે છખંડાગમના છઠ્ઠા ખંડને છેાડીને એના બાકીના પાંચ ખંડા ઉપર તેમ જ કસાયપાહુડ ઉપર જે ઠીકા રચી છે

#### ૨ હર કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ અન્શે

તેને પદ્ધતિ તરીકે એાળખાવાય છે. પ્રસ્તાવનાકારનું મંતવ્ય એલું છે કે આ કુન્દકુન્દ આચાર્ય કૃત પરિકરમરૂપ વૃત્તિસૂત્ર ઉપરની ટીકા હશે. આ ડીકા પણુ પરિકરમની જેમ બાર હજાર ત્રલાક જેવડી છે. એ પાઇય, સંસ્કૃત અને કાનડી એમ ત્રણ ભાષામાં રચાયેલી છે. ધવલા કે જયધવલામાં આના કાઇ ઉલ્લેખ હાય તો તે જોવાજાણ્વામાં નથી. પદ્ધતિ આજે ઉપલબ્ધ નથી.

શામકુંડ વિક્રમની ત્રીજી સદીમાં થયા છે એમ પ્રસ્તાવનામાં નિર્દેશ છે.

( ૩ ) ચૂડામાંઘ — શામકુંડ પછી થયેલા તુંખુલૂર નામના ુૈઆચાયે` છખંડાગમના છઠ્ઠા ખંડ સિવાયના બાકીના પાંચ ખંડેદ ઉપર તમ જ કસાયપાહુડ ઉપર ટીકા રચી છે. આનું પરિમાથુ ચાર્યાસી હજાર શ્લાક જેવડું છે. આની ભાષા કાનડી છે. અકલંકે કાનડી શબ્દાનુશાસનમા ચૂડામાંઘ નામના તત્ત્વાર્થ-મહાશાસવ્યાખ્યાનના ઉલ્લેખ કર્યા છે તે આ હશે, બે કે અહીં એનુ પરિમાથુ છન્નુ હજાર શ્લાક જેટલું દશોવાર્યું છે.

ુ છું છુલૂરનેા સમય વિક્રમના ચાેથી સદી છે એમ પ્રસ્ત.વનામાં ઉક્લેખ છે.

(૪) પાંચિકા — ઉપશું કત તું ખુલૂર આચાયે છખાંડાગમના છઠ્ઠા ખાંડ ઉપર અંક વૃત્તિ પાઇયમાં રચી છે. આને પાંચિકા કહે છે. આનુ પારમાણુ સાત હજાર શ્લાકનું છે. આ પાંચકાના ઉલ્લેખ ધવલા તેમ જ જયધવલામાં હાય એમ

૧. આ આચાર્ય તુંછુલૂરના રહેવાસી હાેવાથી એમનું આ નામ પારઘું છે એમ મનાય છે. લાગતું નથી તેમ જ મહાધવલના પરિચયમાં જે પંચિકાના ઉલ્લેખ છે તે જ આ હશે એમ ધવલા ( ભા. ૧ ∖ની પ્રસ્તાવના ( પૃ. ૪૯ )માં કહ્યું છે.

( પ ) સામંતભદ્રી ટીકા — તુ'બુલૂર આચાર્ય પછી સમન્તલદ્ર થયા એ તાર્કિકાર્કે છખ'ડાળમના પહેલા પાંચ ખ'ડા ઉપર ઉડતાલીસ ડુજાર શ્લાેક જેવડી સુંદર અને મૃદુલ સ'સ્કૃતમાં ટીકા રચી છે. આ ટીકા વિષે પણુ ધવલા કે જયધવલામાં કશા ઉલ્લેખ જણાતાે નથી.

સમન્તમદ્રને৷ સમય વિક્રમની પાંચમી સદી છે એમ પ્રસ્તાવનામાં કહ્યું છે.

( ૬ ) વિયાહ્યપહ્યુત્તિ — શુક્ષનન્દિ અને રવિનન્દિ નામના એ સુનિએા પાસે અભ્યાસ કરનાર બપ્પદેવગુરુએ છખંડાગમના પ્રથમ પાંચ ખંડા ઉપર વિયાહ્યપહ્યુત્તિ નામની ટીકા રચ્યા આદ છઠ્ઠા ખંડ ઉપર ૮૦૦૫ શ્લાેક જેવડી ટીકા રચી છે. એમણે કસાયપાહુડ ઉપર મહાટીકા રચી. છે. છખંડાગમના પાંચ ખંડા અને કસાયપાહુડની ટીકાનું પરિમાણ સાઠ હજાર શ્લાેક જેવડું છે.

અપ્પદેવગુરુનેા સમય વિક્રમની છઠ્ઠી અને આઠમી સદીનો વચગાળાના છે એમ પ્રસ્તાવનામાં કહ્યું છે.

આમ કુંદકુંદ, શામકુંડ, તુંબુલૂર, સમન્તલદ્ર અને અપ્પદેવગુરુ દ્વારા જે ટીકાએા ક્રમશઃ રચાઇ તે હજી સુધી તેા કાેઇ સ્થળેથી મળી આવી નથી.

ધવલા — ઇન્દ્રનન્દિકૃત શ્રુતાવતાર પ્રમાણે ઉપર્શું કત્ત વિયાહ-પણ્ણુત્તિના આધારે આ ટીકા રચાઇ છે. ધવલાની પ્રશસ્તિ. ૧૮

#### ૨૭૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

જોતાં જણાય છે કે એલાચાર્યની કૃપાથી આચાર્ય વીરસેને શકસવત્ હરૂટમાં એટલે કે ઇ. સ. ૮૧૬માં આ પૂર્ણુ કરી. આ પ્રશસ્તિમાં ટીકાનું નામ ધવલા અપાશું છે. વિશેષમાં આમાં ધવલાની પૂર્ણાહુતિના સમયને લગતી કેટલીક બાબતા અપાઇ છે કે જે ઉપરથી એની લગ્નકુંડળી ઉપશું ક્રત પ્રસ્તાવના (પૃ. ૪૫)માં અપાઇ છે.

ધવલાનું પરિમાણુ બાેત્તેર હજાર શ્લાેક જેવડું છે વીસ વર્ષમાં જયધવલાના સાઠ હજાર શ્લાેક રચાયા છે એમ માનતાં કર વર્ષે ૩૦૦૦ ત્રલાેક જેટલી રચના સરેરાશ ગણાય. એ હિસાબે ધવલાના પ્રારંભ શકસંવત્ ૭૧૪માં થયાે હશે એમ કહેવાય.

નામની સકારણતા — ધવલા નામ શાથી રખાયું એ બાબત વિવિધ અટકળા કરાય છેઃ (૧) એ ધવલ પક્ષમાં પૂર્ણુ થઇ એથી એમ દાય. (૨) એ અમાલવર્ષ પહેલાના કે જેને 'અતિશય–ધવલા' એવી ઉપાધિ હતી તેના રાજ્યના પ્રારંભમાં સમાપ્ત થઇ એથી આ નામ ચાજાયું હાેય. (૩) ધવલા ટીકાના પ્રસાદ ગુણ જણાવવા આ નામ રખાયું હાેય.

આ ટીકાના લગભગ એક તૃતીયાંશ ભાગ પાઇયમાં-જઇણ્ સારસેણી ( જેન શૌરસેની )માં અને ખાકીના ભાગ સંસ્કૃતમાં છે. આ સંપૂર્ણ ટીકા મળે છે અને મૂળ સહિત એ ક્રમશ: પ્રકાશિત થાય છે. સાથે સાથે આ ટીકાના હિંદી અનુવાદ તેમ જ વિશિષ્ટ ટિપ્પણેા, પર્સિશિટા અને સમુચિત પ્રસ્તાવના વડે આ સંપાદન વિભૂષિત અને છે.

ધવલાના આધારે ગાગ્મટસારની રચના થઇ છે અને એ વિશેષ પ્રસિદ્ધિમાં આવતાં ધવલાના અભ્યાસ મ'દ પડી ગયાે હતાે. હાથપેાથી — મૂડબિદ્રીની તાડપત્રીય હાથપેાથી ઉપરથી બીજી નકલેા થઇ છે એટલે આ એક જ હાથપેાથી ધવલા માટેનું સ્વતંત્ર સાધન છે.

મૂળ--- દિદ્વિાયના સુખ્ય વિભાગ 'પુબ્વગય' (સં. પૂર્વગત) તરીકે એાળખાય છે. એના ચૌદ વિભાગા છે. એ કરેકને 'પુબ્વ' (સ. પૂર્વ) કહે છે. બીજા યુવ્વતું નામ અગગાયણીય (સ. અગાયણીય) છે. એમાં ચૌદ અધિકાર છે. લેતાંબરા એને 'વહ્યુ' સ. વસ્તુ) કહે છે. ચેત્થા અધિકારનું નામ ચયણ્લદ્ધિ (સ. ચયનલબ્ધિ) છે. એમાં વીસ પાહુડ છે. તેમાં ચાથાનું નામ કગ્મપયડિ છે. એને 'વેયણાકસિણુ' (સંવેદનાકૃત્સ્ન) પ**ણ કહે છે**.૧ ઐના કૃતિ, વેદના ઇત્યાદિ ચાવીસ અણુઓગદાર (અનુયાગદ્વાર) છે. એ ચાવીસ વડે છખ ડાગમના વેયણા, વગ્ગણા, ખુદ્દાબ ધ અને મહાબંધ એ ચાર ખ'ડા નિષ્પન્ન થયા છે જ્યારે આ ૨૪ અણુએાગદારમાંના 'બંધચુ' (બંધન) નામના અણુએાગદારના ચાર પ્રકારા પૈકી 'બંધવિધાન' નામના પ્રકારથી જીવદૃાણના માટા ભાગની તેમ જ બંધસામિત્તવિચયની એમ ખીલ એ ખંડની રચના થઇ છે. આને ખ્યાલ કાેબ્ટક દ્વારા છખંડાગમ (ભા. ૧)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૭૨-૭૪)માં અપાચે છે.

દિગંબરાેની માન્યતા મુજબ છખંડાગમ અને કસાયધાહુડ એ બંનેનાે દિદ્વિાય સાથે સીધા સંબધ છે એટલે કે દિદ્વિાયના આધ<sup>્</sup>રે આની રચના થયેલી છે.

૧. જુઓ ષટ્ખંડાગમ (ભા. ૨)ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૧૬).

# રુષ્ક કમસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ઇ. સ. ૧૯૩૯માં ધવલા સહિત છખંડાગમનાે પ્રથમ ભાગ " જૈન સાહિત્યાહાર ફડં કાર્યાલય," અમરાવતી (વરાઢ Berar,થી પ્રસિદ્ધ થયાે છે. એમાં જીવદ્દાણગત "સંતપરૂવણા"ના એક અંશ છપાયાે છે.

બીજો ભાગ આ જ કાર્યાલય તરફથી ઇ. સ. ૧૯૪૦માં પ્રકાશિત થયેા છે. એમાં છખંડાગમનું એકે સૂત્ર નથી અર્થાત્ ધવલારૂપ ટીકા જ છે. આની આઘ પંક્તિમાં સૂચવાયા મુજબ પ્રથમ અંશ એ સંતસુત્તનું એટલે કે સત્પ્રરૂપણાસૂત્રનું વિવરશ્ છે. એ પૂરું થયું હેાવાથી પ્રરૂપણા કહેવાની પ્રતિજ્ઞા કરાઇ છે. ગુણુસ્થાન, જીવસમાસ, પર્યાપ્તિ, પ્રાણ, સંજ્ઞા, ગતિ વગેરે ૧૪ માર્ગણા અને ઉપયાેગ એમ વીસ પ્રરૂપણા છે તે પૈકી પ્રાણ, સંજ્ઞા અને ઉપયાેગ એમ વીસ પ્રરૂપણા છે તે પૈકી પ્રાણ, સંજ્ઞા અને ઉપયાેગ એ ત્રણ સિવાયની બાકીની પ્રથમ ભાગમાં કહેવાઇ ગઇ છે એટલે અહીં આ ત્રણુના જ વિચાર કરાયા છે. આ સમગ્ર અધિકાર પૂર્ણ થતાં "સંતપરૂવણા' પૂર્ણ થાય છે અને સાથે સાથે બીજો વિભાગ પણ પૂરા થાય છે. આ બીજા ભાગનું નામ સંપાદકે 'સ'ત-પરૂવણા-આલાપ' રાખ્યું છે. આ બીજા ભાગનત ધવલા (પૃ. ૭૮૮)માં પિંડિયા નામની કાઇ કૃતિના ઉલ્લેખપૂર્વક એક અવતરણ અપાયું છે.

ત્રીનો ભાગ ઉપશું કત કાર્યાલય તરફથી ઇ સ. ૧૯૪૧માં બહાર પડયો છે. એતું નામ દવ્વપમાણાણુગમ રખાયું છે. આ જીવદૃાણુના એક ભાગ છે. એમાં એક દર ૧૯૨ સૂત્રા છે. આ દ્વારા ગુણુસ્થાના અને માર્ગણાઓને આશ્રીને કર્યા કેટલા જીવા દ્વાય એના વિચાર કરાયા છે આમ કરતી વેળા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ એમ ચારે પ્રકારે પ્રમાણુ કામમાં લેવાયાં છે. આને અંગેના ધવલાના કેટલાક પ્રસંગા સમજાવવા માટે ટિપ્પણામાં પ્રૌઢ ગ્રન્થા ૨૭૭

બીજગણિતના આશ્રય લેવાચા છે. આ ભાગમાં ધવલામાંથી ગણિતને અગે કેટલીક માહિતી મળે છે.

બીજા ભાગની જેમ આ ત્રીજા ભાગમાં પણુ ધવલામાં પિંડિયાના નામાલ્લેખપૂર્વ કે એમાંથી એક ગાથા અવતરણરૂપે અપાઇ છે.

આ ત્રીજા ભાગમાં ધવલા (પૃ. ૯૪)માં ઉત્તર-પડિવત્તિ (ઉત્તર–પ્રતિપત્તિ) અને દકિપ્પણ-પડિવત્તિ (ફક્ષિણ-પ્રતિપત્તિ) થ્યેવા પ્રયોગ છે.¹ આ બે સંજ્ઞા મતાંતરા માટે વપરાઇ છે.

ક્રબ્વપમાણાણુગમના સાતમા સૂત્રમાં 'પૃથક્ત્વ' એ અર્થ<sup>ુ</sup>માં 'પુધત્ત' શબ્દ વપરાયેા છે. ધવલા (પૃ. ૮૯ માં એનેા અર્થ ત્રણથી અધિક અને નવથી નીચે એમ કરાયેા છે.

ઉપશુંક્ત કાર્યાલય તરફથી ઇ. સ. ૧૯૪૨માં જે ચાથા ભાગ બહાર પડાયા છે તેમાં જીવદ્દાગ્રુને લગતી અન્ય ત્રણુ પ્રરૂપણા નામે ખેત્તાણુગમ (ક્ષેત્રાનુગમ), ફેાસણાણુગમ (સ્પર્શાનુગમ) અને કાલાણુગમ (કાલાનુગમ) રજૂ કરાયેલ છે. આ ત્રણમાં અનુક્રમે હર, ૧૮૫ અને ૩૪૨ સૂત્ર છે. ખેત્તાણુગમમાં જીવાના નિવાસ અને વિહારાદિ સંબંધી ક્ષેત્રનું માપ દશાવાયું છે. ફેાસણાણુગમમાં ભિન્ન ભિન્ન ગુણુસ્થાનમાં રહેલા જીવા તથા ગતિ વગેર ભિન્ન ભિન્ન માર્ગણાસ્થાનવાળા જીવા ત્રણે કાળમાં કેટલા ક્ષેત્રને સ્પર્શે છે એ હડીકત અપાઇ છે. કાલાણુગમમાં પણુ પૂર્વાંક્ત પ્રરૂપણાની જેમ એાલ અને અદેશની અપેક્ષાએ કાળના

૧. આ પ્રયોગા વિષે **ચા**ડીક ચર્ચા આ ત્રીજા ભાગની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૧૫–૧૬)મ**િકા**ઇ છે.

#### ૨૭૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

નિણ્ય કરાયેા છે. જીવ કયા ગુણસ્થાનમાં અને કયા માર્ગણા-સ્થાનમાં જઘન્યથા તેમ જ ઉત્કુષ્ટથી કેટલેા કાળ રહે એ બાબત વિચારાઇ છે.

ત્રણે પ્રરૂપણા ધવલામાં વિસ્તારથી સમજાવાઇ છે, વિશેષમાં પ્રસ્તાવનારૂપે પ્રારંભમાં "ધવલાનું ગણિત" એ નામના ડૉ. સિંહના અંગ્રેજીમાં મનનીય લેખ છે. હિંદી પ્રસ્તાવનામાં સૂત્ર શેને કહેવાય એ બાબત ચર્ચી છખંડાગમ કે કસાયપાહુડ પણ ભાગવઇઆસહણા પ્રમાણે સુત્ત (સૂત્ર) નથી એમ પ્રતિપાદન કરાયું છે. વિશેષમાં આ બે કૃતિઓ કે એની ધવલા વગેરે ટીકાનું પઠન–પાઠન ગમે તે મનુષ્યને પણ કશ્વાના અધિકાર છે એમ સૂચવાયું છે. શ્રાવકાેથી આ ન ભણાય કે ભણાવાય એ વાંત ગલત છે એમ કહેવા માટે બે વાત દર્શાવાઇ છે : (૧) "અધિકાર નથી" એમ કહેવા માટે બે વાત દર્શાવાઇ છે : (૧) "અધિકાર નથી" એમ કહેવા સાટે બે વાત દર્શાવાઇ છે : (૧) "અધિકાર નથી" એમ કહેવાસા ગ્રંથકારા ઇ.સ.ની બારમી સદીની પછીના છે અને (૨) એમનું કથન સૂત્ર શેને કહેવાય એ બાબત નિર્ણયાત્મક નથી. પુષ્પદન્તે ધવલ અને જયધવલને 'સિદ્ધાંત' કહેલ છે પણ તે એક સામાન્ય કથન છે, નહિ કે સૈદ્ધાંતિક.

ઉપર્શુ ક્ત કાર્યાલય તરફથી પાંચમાે ભાગ પણ ઇ. સ. ૧૯૪૨માં જ પ્રસિદ્ધ કરાયેા છે. એમાં અંતરાણુગમ, ભાવાણુગમ અને અપ્પાબહુગાણુગમ એમ બાકીની ત્રણુ પ્રરૂપણાને સ્થાન અપાયું છે. એમાં અનુક્રમે ૩૯૭, ૯૩ અને ક૮૨ સૂત્રા છે. ઉપર્શુક્ત ત્રણે પ્રરૂપણામાં એાઘ અને આદેશની અપેક્ષાએ વિચાર કરાયા છે. 'ભાવ'થી ઓદયિક આદિ પાંચ લેવાયા છે. પ્રસ્તાવનામાં 'ધવલાનું ગણિત" એ અંગ્રેજી લેખના હિંદી અનુવાદ અપાયા છે. વિશેષમાં ચૌદ ગુણુસ્થાનાને લક્ષીને જીવાનાં અંતર, ભાવ અને અલ્પબહુત્વને લગતું કાેબ્ટક અપાયું છે. માર્ગલુા**⊸સ્થાનાેને** અંગે પણુ આ ત્રણુ બાબતાે કાેબ્ટકપૂર્વક રજૂ કરાઇ છે.

ઇ. સ. ૧૯૪૩માં ઉપર્યુક્ત કાર્યાલય તરફથી ધવલા સહિત છઠ્ઠો ભાગ પ્રસિદ્ધ કરાયેા છે. એતું 'ચૂલિયા' (ચૂલિકા) એવું નામ ધવલાકારે સૂચવ્યું છે. આ જીવદ્રાશુના અંતિમ ભાગ છે. આ રીતે આ 'ચૂલિયા' છે. આના નવ અવાંતર વિભાગા અને એ પ્રત્યેકની સૂત્રસંખ્યા હું નીચે સુજબ દર્શાવું છું :--

-1121

|   | न्।भ                                                   | सूत्रस ज्या |
|---|--------------------------------------------------------|-------------|
| ٩ | પયડિસમુક્કિત્તથુ (પ્રકૃતિ-સમુત્કીર્તન)                 | 85          |
| ર | ઠાણુસસુક્રિત્તથુ (સ્થાન−સસુત્કીર્તન)                   | ૧૧૭         |
| 3 | પઢમમહાદંડય (પ્રથમ–મહાદંડક)                             | ર           |
| x | વિદિયમહાદંડય (દ્વિતીય–મહાદંડક)                         | ર           |
| પ | તદિયમહાદંડય (તૃતીય–મહાદંડક)                            | 3           |
| ę | ઉક્કરસડિદિઞ' <b>ધ</b> (ઉત્કૃષ્ટ− <b>સ્થિતિ-ન્બંધ</b> ) | ጸጸ          |
| ૭ | જડુઙચુડિદિ (જઘન્ય-સ્થિતિ)                              | 83          |
| 6 | સમ્મત્તુપ્પત્તિ (સમ્યક્લ્વાત્પત્તિ)                    | १६          |
| ¢ | ગદિયાગદિય (ગતિકાગતિક )                                 | २४३.        |
|   |                                                        |             |

પહેલા વિભાગમાં કર્મની આઠ મૂળ પ્રકૃતિ અને એની ૧૪૮ ઉત્તર પ્રકૃતિઓનો અધિકાર છે. બીજા વિભાગમાં પ્રત્યેક મૂળ કર્મ પ્રકૃતિની કેટલી ઉત્તર પ્રકૃતિએો એક સાથે બંધાય છે અને એને બંધ કર્યા કર્યા ગુણુસ્થાનામાં સંભવે છે એ દુકીકત છે.

ລຸລຸລຳນາ

🛪૮૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પહેલી વાર સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરનાર તિર્યંચ અને મનુષ્યને ઉદ્દેશીને કઇ પ્રકૃતિએા બ'ધને યેાગ્ય છે એ પ્રથમ મહાદંડકમાં દર્શાવાયું છે. એવી રીતે બીજા મહાદંડકમાં દેવેા અને પહેલી છ નરકના જીવાના અને ત્રીજામાં સાતમી નરકના જીવાના વિચાર કરાયા છે.

કર્મોની અધિકમાં અધિક સ્થિતિ અને આ(અ)બાધા– કાળ વિષે છઠ્ઠા વિભાગમાં નિરૂપણુ છે જયારે સાતમામાં જઘન્યથી સ્થિતિ અને આ(અઃબાધા–કાળનું નિરૂપણુ છે.

આઠમામાં સમ્યક્ત્વની ઉત્પત્તિનેા અધિકાર છે. આના ઉપર ધવલામાં વિસ્તૃત, ગ'ભીર અને સૂક્ષ્મ વિવેચન છે. પ્રસ્તાવનાકારના મત સુજબ અન્યત્ર એવું વિવેચન નથી; લબ્ધિસારનું વિવેચન પણુ આની અપેક્ષાએ બહુ રથૂળ છે.

સંસારી આત્માની ગતિ અને આગતિના વિચાર નવમા વિભાગમાં કરાયા છે. આનાં પહેલાં ૪૩ સૂત્રમાં જિનપ્રતિમાનું દર્શન, ધર્મનું શ્રવણ, જાતિસ્મરણ અને વંદના એ 'ચાર કારણે!માંથી કયા કયા કારણ દ્વારા અને કચારે નારક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવને સમ્યક્ત્વ ઉદ્દભવે છે એ હુકીકત ચર્ચાઇ છે. આ સમગ્ર વિષય પ્રસ્તાવનામાં કાષ્ટક દ્વારા રજૂ કરાયા છે.

ધવલા ( પૃ. ૮–૯ )માં 'અવયવિદ્યિ એવેા પ્રચાેગ છે. એ પાઇયની દષ્ટિએ અસાધારણ ગણાય. ધવલામાં પૃ. ૪૧૪માં કેવલજ્ઞાનીના ચાેગ–નિરાધના જે ક્રમ દર્શાવાયા છે તે અન્યત્ર જાણાતા નથી એટલી એની વિલક્ષણુતા છે.<sup>ર</sup>

૧, જુએને સૂત્ર ઢછ.

ર, જુએ। પરિશ્વિષ્ટ ( પૃ. ૪૯. )

ઇ. સ. ૧૯૪૭માં છખંડાગમના આઠમા ભાગ નામે 'બંધસ્વામિત્વવિચય' એને લગતી ધવલા ડીકા સહિત ઉપર્ચુક્ત કાર્યાલય તરફથી પ્રકાશિત થયેા છે. સંતપરૂવણા (પૃ. ૧૨૭) પ્રમાણે પ્રકૃતિ-બંધના મૂળ અને ઉત્તર બે ભેઢા પૈકી ઉત્તર– પ્રકૃતિ–બંધના 'એર્કેકાત્તર–પ્રકૃતિબંધ ' અને 'અગ્વાગાઢ-ઉત્તર-પ્રકૃતિબંધ ' એવા બે પેટાભેઢ પડે છે, ' તેમાં પ્રથમ પેટાભેઢના સમુત્કીર્તન વગેરે જે ૨૪ અનુધાગદ્વાર છે તેમાંના બારમા અનુયાગદ્વાર તે 'બંધસ્વામિત્વવિચય ' છે. આ ત્રીજા ખંડની ઉત્પત્તિનું મૂળ છે.

ધવલામાં આ ખંડના સૂત્રાને ' દેશામશંક' માની ઐના કર્તાએ બંધના વ્યુચ્છેદ ઇત્યાદિ ત્રેવીસ પ્રશ્નો ઉઠાવી એતું સમાધાન કર્યું છે. આના ખ્યાલ " વિષય–પરિચય "માં અપાયા છે.ર વિશેષમાં 'અન્ધાદય–તાલિકા' નામથી એક માટું કાેબ્ટક રજૂ કરાયું છે.

ઉપર્શુક્રત કાર્યાલય " તરફથી ઇ. સ. ૧૯૪૯માં છ ખંડાગમનેા નવમાે ભાગ પ્રસિદ્ધ થયેા છે. એમાં 'વેયણુા' નામના ચાયા ખંડના પ્રારંભ કરાયાે છે. કમ્મપયડિપાહુડનાં ૨૪ અણુએાગઠારમાંથી પહેલાં બે નામે કઇ (કૃતિ) અને વેયણુા

૧. ૩૪ સાન્તર--બ'ધી, ૫૪ નિરંતર--બ'ધી, ૭૨ સાન્તર-નિરંતર-બ'ધી તેમ જ ૪૭ ઘ્રુવબ'ધી પ્રકૃતિએા અહીં ગણવાઇ છે. વિશેષમાં ગતિ--સ'ચુક્રત, ગતિ--સ્વામિત્વ, અખ્વાન, સાદિ બ'ધ, અનાદિ બ'ધ, ધ્રુવ બ'ધ, અધ્રુવ બ'ધ ઇત્યાદિ બાખતાે વિચારાઇ છે.

ર. આ હેકીકત આ ખંડ અંગેતી ધ્વલા (પૃ. ૨)માં પહ્યુ દર્શાવાઇ છે.

## ૨૮૨ કર્મસિદ્ધાન્ત કરૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રંન્શ

(વેદના) એ બે જ દારની પ્રરૂપણા ચાથા ખંડમાં આવે છે. અહીં તેા ફક્ત પહે લું જ અનુચેા ગદાર ધવલા ટી ક્ર સહિ છપાશું છે. પ્રારંભમાં ૪૪ સૂત્રેા મંગળરૂપે અપાથાં છે. ધવલાકારના મતે એના પ્રણેતા ગૌતમસ્વા મી છે. આ જ સૂત્રેા ધરસેનકુત જોણિપાહુડાનાં પણ નજરે પ ડે છે. ૪૬મ સૂત્રમાં કૃતિના નામ કૃતિ ઇત્યાદિ સાત ભેદેાનું વર્ણન છે. અંતમાં ઔદારિકાદિ પાંચ શરીરાનાં સંધાતન અને પરિશાતનના વિચાર કરાયા છે. ધવલામાં મહાવીરસ્વામીને અંગે કેટલીક હકીકત છે. જેમકે એમના ગર્ભાવતરણ-કાળ ઇત્યાદિ. મહાવીર-સ્વામીને કેવલજ્ઞાન થયું ત્યાર પછી છાસઠ દિવસ સુધી તીર્થ ન સ્થપાયું અને દિવ્ય ધ્વનિની પ્રવૃત્તિ ન થઇ કેમકે એટ લ દિવસ સુધી ગણધરના અભાવ હતા એ વાત અહીં કહેવાઇ છે.

## **ેકસાયપાહુડ અને** એનાં વિવરણા

પ્રણેતા — ધરસેન આચાર્યના લગભગ સમકાલીન ગુણ<mark>ધર</mark> આચાર્યે કસા**ય**પાહુડ (સં. કષાયપ્રાભૃત) ૧૮૦ ગાથામાં રચ્યું છે.

વિવરણ — કસાયપાહુડનું વ્યાખ્યાન આર્ય મંદ્ધુ અને નાગહસ્તિએ કર્યું અને યતિવૃષસ આચાર્યે સૃણિસૂત્ર રચ્યું. એના ઉપર શામકંડે પદ્ધતિ રચી, 'ચૂર્ણિસૂત્ર' ઉપર વીરસેન આચાર્યે ટીકા લખવી શરૂ કરી પરંતુ એ વીસ હજાર શ્લાેક-જેવડી લખાતાં એમના સ્વર્ગવાસ થયા અને એ અપૂર્ણુ ટીકા

૧. કસાયપાહુડ જયધવલા ટીકા સાથે કટકે કટકે પ્રસિદ્ધ ચાય છે. અત્યાર સુધીમાં બે ભાગ બહાર પક્ષા છે. કસાયપાહુડ અંગે અપ્પદેવે રચેલી ઉચ્ચારણા–વૃત્તિતા માટા ભાગ ઉદ્ધત સ્વરૂપે જયધવલામાં જોવાય છે. જુઓ કસાયપાહુડસુત્તની પ્રસ્તાવના (પૃ ૨૭). એમના શિષ્ય જિનસેન આચાર્યે ચાલીસ હજાર શ્લેાક જેટલું લખાશુ તૈયાર કરી પૂર્ણુ કરી. આ બે કટકે ચાેલાયેલી ટીકા શકસવત્ હપલ્માં પૂર્ણુ થઇ. આ ટીકાનું નામ જયધવલા છે અને એનું સમગ્ર પરિમાણુ ૬૦૦૦૦ શ્લાક જેવડું છે.

ઉપર આપણે જોઇ ગયા તેમ બાપ્પદેવે છખંડાગમના છ **યે** ખંડાે ઉપર ટીકા રચ્યા બાદ કસાયપાહુડ ઉપર પાઇયમાં ટીકા રચી હતી. આ ટીકાઓા(શ)નું પરિમાણુ ૬૦૦૦૦ શ્લાક જેવડું **છે**.

મૂળ--- કસાયપાહુડને આધાર નાણુપવાય નામના પાંચમા પુબ્વ (પૂર્વ)ના દસમા વત્શુ(વસ્તુ)નું ત્રીજું પાહુડ નામે 'પેજજ દેાસ' છે.

લબ્ધિસાર (ક્ષપણાસારગર્ભિત)ની 'પરમ શ્રુતપ્રભાવક મંડલ' તરફથી ઇ. સ. ૧૯૧૬માં છપાયેલી આવૃત્તિની હિંદી પ્રસ્તાવના (પૃ. ૧)માં પં મનેહરલાલ શાસ્ત્રીએ આ કૃતિને અંગે નીચે સુજબનેા ઉલ્લેખ કર્યો છે :—

''यह प्रंथ श्रीचामुंडराय राजाके प्रश्नके निमि चसे श्रीनेम्चिद्ध सिद्धांतचक्रवर्तीने बनाया है जेा कि कषायप्राभृत नामा जयधवल सिद्धांतके पंद्रह अधिकारेासे पश्चिमस्क घ नामके पंद्रहवें अधिकारके अभिप्रायसे गर्भित है। "

કસાયપાહુડના ચુણ્ગ્સિત્ત અને જયધવલા સાથે જે પ્રથમ વિભાગ પ્રસિદ્ધ થયેલા છે તેની હિંદી પ્રસ્તાવના (પૃ૧૦)માં કહ્યું છે કે કસાયપાહુડ એ નામ કેવળ મૂળ કૃતિને જ માટે ન વપરાતાં એના ઉપરના થતિવૃષભકૃત ચુંગ્ણ્ગ્સિત્ત તેમ જ એને અંગેની ઉચ્ચારણાચાર્યની ઉચ્ચારણાવૃત્તિ માટે પણ વપરાચું છે કેમકે આ બંને વિવરણે મૂળ કૃતિનાં અવિભાજ્ય અંગ જેવાં અની ગયાં છે. ૨૮૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

આ પ્રમાણે પ્રસ્તુત લેખ પૂર્ણ કરાય છે એટલે અંતમાં એ વાતના નિર્દેશ કરી વિરમીશઃ—

(૧) પાઇય (પ્રાકૃત) ભાષાઓ અને સાહિત્યમાં પૃ. ૧૬૦ ને ૧૬૧માં છખ તાગમ અને કસાયપાહુડ વિષે, પૃ. ૧૫૭-૧૬૧, ૧૬૩ ને ૧૬૪માં જયધવલાને અંગે અને પૃ. ૧૫૭, ૧૬૦– ૧૬૩ અને ૧૭૭માં ધવલા પરત્વે છૂટીછવાઇ નાંધ મેં લીધો છે.

🧹 ( ૨ ) આ લેખમાં જે કંઇ ત્રુટિ જણાય તે દૂર કરવા વિશેષગ્રાને મારી સાદર વિજ્ઞપ્તિ છે.

- દિગંબર જૈન ( વ. ૪૪, અં. ૮ અને ૯ )

# તૃતીય ખંડ : પ્રકીર્ણું ક વિષયે

[ २२ ]

# સૈદ્ધાન્તિકા અને કામ'ગ્રન્થિકાે વચ્ચેના મતભેદા

જીવનનાં સુખ્ય બે પાસાં છે ઃ ( ૧ ) દાર્શનિક માન્યતા અને ( ૨ ) ચારિત્રપાલન. પ્રથમ પાસા પરત્વે ભિન્ન ભિન્ન દર્શનામાં મતલેદાે હાેય અને છે એ સ્વાભાવિક છે પરંતુ એક જ દર્શનના અનુયાયીઓમાં પણુ કેટલીક વાર મતલેદા-ભલે ઓછા પ્રમાણમાં ભેવાય છે તે એક રીતે આશ્ચર્યજનક ગણાય.

જૈનાના શ્વેતાંબર, દિગંબર અને યાપનીય એમ ત્રણુ વર્ગ ગણાય છે. કાેઇ કાેઇ વિદ્વાન વિદ્યાવારિધિ ઉમાસ્વાતિને 'યાપ**નીય'** ગણુ છે. એમણુ તત્ત્વાર્થાધિગમશાસ્ત્ર (અ. ૮, સૂ. ૨૬)માં સમ્યક્ત્વ, હાસ્ય, રતિ અને પુરુષવેદને પુણ્ય પ્રકૃતિઓ કહી છે પરંતુ અત્યાર સુધીમાં અન્ય ઉપલબ્ધ પ્રવેતાંબરીય કે દિગંભરીય ગ્રન્થામાં તાે આ જાતનું કથન નથી.

યાપનીચે આજે નથી તેમ જ એમતું સાહિત્ય પશુ અહુ જ શેડું ઉપલબ્ધ છે એટલે આપણુ અહીં તા શ્વેતાંબરા અને દિગંબરાના જ વિચાર કરવાના હાેય તેમ છતાં આ લેખ શ્વેતાંબરામાં જે મતલેદા જોવાય છે તે પૂરતા જ હાેઇ શ્વેતાંબરા અને દિગંબરામાં કર્મવિષયક મંતવ્યામાં સામ્ય અને વૈષમ્યની આબતા અત્ર જતી કરાય છે. એ જેમને જાણવી હાેય તેમણૂ થૌથા કર્મગ્રન્થનું પ્રથમ પરિશિષ્ટ (પૃ. ર૩૩-૨૩૮) જોતું. એ અમુક અંશે તા ઉપયાગી થઇ પડશે.

દેવેન્દ્રસૂરિએ સૈદ્ધાન્તિકા અને કાર્મગ્રન્થિકા એવા શ્વેતાંબરાના

એ વર્ગો પાડચા છે તેમાં સૈદ્ધાન્તિકાેના નિર્દેશ એ નામે કર્યો છે. સાથે સાથે એમનાં મંતવ્યને આગમાબિપ્રાય, સિદ્ધાન્તા-બિપ્રાય, સૈદ્ધાન્તિક મત તેમ જ સુયમય તરીકે એાળખાવ્યાં છે, કાર્મ ગ્રન્થિકાેના તેા કેવળ એ જ નામે ઉલ્લેખ છે. આ બે વર્ગોનાં નામની સાન્વર્થતા ઇત્યાદિ વિષે કાેઇએ પ્રકાશ પાડચાનું ભાષુવામાં નથી. એથી હું એ સંબંધમાં હાલ તુરત નીચે સુજબ અનુમાન કરું છું અને એની ચકાસણી વગેરેનું કાર્ય તજ્જ્ઞાને ભાળાવું છું:--

સૈદ્ધાન્તિકાે એટલે દ્વિદ્વિાય કે એના કર્માવષયક અંશા સિવાયના આગમાને અનુસરનારા અને કાર્મબ્રન્થિકા એટલે દ્વિદ્વિવાયનાં પુગ્વ ર, પ અને ૮ને અનુસરનારા.

દેવેન્દ્રસૂરિએ છાસીઇની નિમ્નલિખિત ૪૯મી ગાયામાં કહ્યું છે કે 'સાસ્વાદન' અવસ્થામાં સમ્યગ્જ્ઞાન, વૈક્રિય અને આહારક એ બે શરીર બનાવતી વેળા ઔદારિકમિશ્ર કાયયેાગ તેમ જ એકેન્દ્રિયાને 'સાસ્વાદન' ગુણુસ્થાનના અભાવ એ ત્રણ બાબતા શ્રુતમત અર્થાત્ સિદ્ધાન્તસંમત હાેવા છતાં પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં એના અધિકાર નથીઃ-

૧. જીએા સચગ (ગા. ૫૬ )ની સ્વાેપત્ત ટીકા (પૃ. ૫૭). ૨. જીએા અનુકમે ક**મ્મત્થય** (ગા. ર∖ની સ્વાેપત્ત ટીકા પૃ. ૭૪), સાયગ (ગા. ૯૮)ની સ્વાેપત્ત ટીકા (પૃ. ૧૩૨), સાયગ (ગા. ૪૮)ની સ્વાેપત્ત ટીકા (પૃ. ૪૬) અને છાસોઇ (ગા. ૪૯)ની સ્વાેપત્ત ટીકા (પૃ. ૧૮૧)

્ર ૩. જુએંગ ક**ગ્મત્થય** તગા. ૨)ની સ્વેાપત્ર ટીકા (પૃ. ૭૪), <mark>છાસીઇ</mark> (ગા. ૪૮)ની સ્વેાપત્ર ટીકા (પૃ. ૧૮૧) તેમ જ <mark>સયગ</mark> (ગા. ૪૮, પક અને ૯૮)ની સ્વેાપત્ર ટીકાનાં અનુક્રમે પૃ. ૪૬, ૫૭ અને ૧૨**૩**.

#### પ્રક્રીર્ણુક વિષયે৷

## "सासणभावे नाणं विडब्वगाहारगे डरलसिस्सं। नेगिन्दिसु सासाणो नेहाहिगयं सुयमयं पि ॥ ४९ ॥ "

આમ સૈદ્ધાન્તિકા અને કાર્મગ્રન્થિકા વચ્ચે જે કેટલાક મતલેદા છે એવા ત્રણ મતલેદા અત્ર દર્શાવાયા છે. વિસ્તારથી કહું તા સિદ્ધાન્તમાં દિતીય ગુણસ્થાનવર્તી જીવામાં મતિજ્ઞાન અને <sup>પ્ર</sup>તજ્ઞાનને 'સમ્યગ્જ્ઞાન' માન્યાં છે, નહિ કે અજ્ઞાન જ્યારે કાર્મગ્રન્થિકાએ એને 'અજ્ઞાન' માન્યાં છે, નહિ કે જ્ઞાન જ્યારે કાર્મગ્રન્થિકાએ એને 'અજ્ઞાન' માન્યાં છે, નહિ કે જ્ઞાન આમ મતલેદ પડવાનું કારણ એ છે કે સિદ્ધાન્ત સુજબ દિ્તીય ગુણસ્થાનમાં રહેલા જીવા મિચ્યાત્વાભિસુખ છે પણ (મચ્યાત્વી નથી અર્થાત એનામાં થાડુ'ક પણ સમ્યક્ત છે કે તેને લઇને એની અંશત: વિશુદ્ધિ છે એટલે એ જીવેાનું જ્ઞાન સમ્યગ્જ્ઞાન છે. કાર્મગ્રન્થિકાનું માનવું એ છે કે દિ્તીય ગુણસ્થાનવર્તી જિવ જો કે મિચ્યાત્વી નથી પરંતુ મિચ્યાત્વાભિસુખ છે એટલે કે એનામાં અશુદ્ધિ વિશેષ છે એટલે એનું જ્ઞાન સમ્યગ્જ્ઞાન નથી પણ અજ્ઞાન છે. મિચ્યાત્વાભિસુખતાનું તાત્પર્ય છે રીતે વિચારી શકાય તેમ હાઇ આ મતલેદ ઉપસ્થિત થયા છે. ગામ્મટસારમાં કાર્મગ્રન્થિકાને જ મત જોવાય છે<sup>1</sup>.

સિદ્ધાન્ત અનુસાર લબ્ધિ દ્વારા વૈક્રિય અને આહારક શરીર અનાવતી વેળા તાે 'ઔદારિકમિશ્ર' કાયયેાગ હેાય છે પરંતુ એ શરીરાનેષ ત્યાગ કરતી વખતે અનુક્રમે વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્ર કાયયાગ હેાય છે. કાર્મથન્થિકાના મતે <u>હુપ</u>ર્શુક્રત બંને શરીરા બનાવતી વેળા તેમ જ એના ત્યાગ કરતી વેળા પણ અનુક્રમે વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્ર યાેગ

૧. વિશેષ માટે જુએા '' ચૌથા ક્રમેંગ્રન્થ '' ( પૃ. ૧૬૯ ).

## ૨૮૮ કમસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

હાેય છે, નહિ કે ઔકારિકમિશ્ર. સૈદ્ધાન્તિકાના મતે શરીરા અનાવતી વેળા ઔદારિક શરીરની અને ત્યાગ કરતી વેળા એની નહિ પણ વૈક્રિય કે આહારક શરીરની મુખ્યતા છે. કહેવાની મતલબ એ છે કે આની સુખ્યતા હેાવાથી બંને શરીરાે બનાવતી વખતે ઓદારિકમિશ્ર કાયયાગના વ્યવહાર કરવા જોઇએ પરંતુ એના ત્યાગ કરતી વેળા શ્રૌદારક શરીરની મુખ્યતા રહેતી નથા પરંતુ એ સમયે તેા વૈક્રિય કે આહારક શરીરના જ વ્યાપાર મુખ્ય દ્હાવાથી વૈક્રિયમિશ્ર તથા આહારકમિશ્ર એવા વ્યવહાર કરવા <mark>ન</mark>ેઇએ. કાર્મચન્થિકાલા મતનું તાત્પર્ય એ છે કે ગમે તે શરીરના ઽયાપારની મુખ્યતા હાેય પરંતુ ઔદારિક શરીર જન્મ-સિદ્ધ છે અને વૈક્રિય તથા આહારક શરીર તેા લબ્ધિજન્ય છે. એથી વિશિષ્ટ લખ્ધિજન્ય શરીરની મુખ્યતા ધ્યાનમાં લઇ આરંભ અને ત્યાગ એ બંનેના સમયે વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારક-મિશ્રનેા વ્યવહાર કરવે। જોઇએ, નહિ કે ઔદારિકમિશ્રના.ધ સૈહ્યાન્તિકેા એકેન્દ્રિયેાને સાસ્વાદન ગુણુસ્થાન હેાય નડિ એમ માને છે જ્યારે કાર્મગ્રન્થિકા એ હાય છે એમ માને છે. આ બંને મત દિગંબર સ'પ્રદાયમાં જોવાય છે. ર ્સૈદ્ધાન્તિકાે અવધિ<mark>દર્શન પહેલાં </mark>ભાર ગુણુસ્થાનાેમાં હાેવાતું માને છે જ્યારે કાર્મચન્થિકા ચાથાથી ખારમા એમ નવ ગુણસ્થાનામાં હાેવાનું માને છે.

સૈદ્ધાન્તિકા ગ્રન્થિલેદ થયા ખાદ ક્ષાયેાપશમિક સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ હાેય એમ માને છે જ્યારે કાર્મગ્રન્થિકા ઔપશમિક સમ્યક્<sub>ત્</sub>વ હાેય એમ માને છે.

૧. ઐજન, ૫. ૧૭૦-૧૭૧. ૨. ઐજન, ૫. ૧૭૧.

# [ २३ ]

# બન્ધસયગની ચુણ્ણિગત અવતરણેા

અન્ધસયગની જે ગુણિષુ સુદ્રિત થઇ છે તે પ્રમાણે વિચારતાં એમાં આ ગુણિષુના પ્રણેતાએ પોતાના જરાક પથુ પરિચય આપ્યા નથી — પાતાનું નામ પથુ દર્શાવ્યું નથી તા પછી આ ગુણિષુના રચનાવર્ષના તા ઉલ્લેખની આશા જ શી રાખવી ? આ પરિસ્થિતિમાં રચનાસમય ઉપર પ્રકાશ પાડનારું એક સાધન તે આ ગુણિષુગત અવતરણે ના પરામર્શ છે. આમ હાેઇ હું અત્ર સુનિશ્ચિત તેમ જ સંભવિત જણાતાં અવતરણેનાં પ્રતીઠા પત્રાંઠા સહિત નીચે સુજબ રજૂ કરું છું:—

| પ્રતીક                                                                                                                                                                                                                                     | પત્રાંક                                                                                            | પ્રતીક                                                                                                                                                                                                                | પત્રાંક                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| <sup>9</sup> * संज्ञां निमित्तं<br>गुण १ णोगुण २<br>कइ १ वेदणा २ य<br>* जीवपरिणामदेतुं<br>आहारसरीरिंदिय<br>* मिच्छत्ततिमिर०<br>* मिच्छत्तिमिर०<br>* पिच्छद्दिट्ठी<br>* पयमक् खरं<br>* सुत्तं गणहरकहियं<br>* तं मिच्छत्तं<br>* सम्मत्तगुणेण | ૧ અ<br>,<br>ર અ<br>૪ અ<br>૪ અ<br>૪ અ<br>૪ અ<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪<br>૪ | * जं सन्त्रद्दा विसुद<br>* तिव्वाणुभावजोगो<br>* (स) मयणकोद्दवः<br>* सद्ददणा सद्ददणं<br>अप्यचक्साणाणं<br>* सद्दिऊण च<br>* बन्धं अविरद्दहेउं<br>* एस असंजयसम्मो<br>आवर्र्यात य<br>सब्वं पच्चक्खाणं<br>सम्मद्दंसणसद्दिमो | ૭સા<br>ગ<br>ગ<br>ગ<br>ગ<br>ગ<br>રચ્ય<br>રચ્ય<br>ગ<br>ગ<br>ગ |

\* આ ચિદ્ધ સુનિશ્ચિતતાનું દ્યોતન કરે છે.

14

૨૯૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

| પ્રતીક              | પત્રાંક    | પ્રતીક               | પત્રાંક    |
|---------------------|------------|----------------------|------------|
| परिमियमुवसेवंतो     | ८२५        | <b>उवसमगो</b> उवसमयइ | ૯ચ્મ       |
| विकहा कसाय          | "          | तग्मि उ कसायः        | ૯ઞા        |
| जह रागेण पमत्तो     | 32         | जलमिव पसन्त०         | "          |
| विकहादयो पमाया      | 9)         | ण य रागदोसहेऊ        | ,,         |
| * सो अणुभागठिईणं    | ૮ચ્યા      | रागप्पदोसरहिओ        | ,,         |
| * तम्हा अपुब्वकरणो  | <b>3</b> 2 | वित्तं चित्तपडणिमं   | ,,         |
| अत्यं जहा वयसी      | <b>9</b> 7 | विरियं णिरन्तरायं    | "−î°¥      |
| * इतरेतरपरिणामं     | 55         | तो सो जोगणिरोहं      | ૧૦ અ       |
| 💥 पकेको प रिणामो    | ,,-દેચ્ય   | समप समप              | "          |
| भावं न णियटेई       | હઅ         | णो कम्मेहिं विरियं   | *1         |
| सो पुब्वफडुगाणं     | <b>)</b> 9 | बायरतणूप             | 3 P        |
| तत्तो अपुब्बफड्डुग० | 29         | बादरतणुमवि           | 39         |
| तो बायरकिट्टोओ      | در         | सुहुमेण काय०         | <b>3</b> 2 |
| वैपर बायराओ         | ,,         | णासेइ कायजोगं        | ,,         |
| णासेइ तओ खवओ        | "          | तमचि स जोगं          | "          |
| सो पुब्वफडुगाण      | 5 1        | झाणे द्ढव्विए        | 17         |
| खवसन्तं जं कम्म     | 91         | जोगा भावाओं          | "          |
| सम्मं भावपरायणः     | "          | लेसाकरणञ             | ,,         |
| बारसमी जा किट्टी    | • 7        | एसो अजोगिभावो        | "          |
| ँ बायररागेण         | 33         | तम्मा ण ऊण           | "          |
|                     |            |                      |            |

પ્રકીર્ણુંક વિષયે৷ ૨૯૧

| પ્રતીક                        | પત્રાંક      | પ્રતીક            | ષત્રાંક |
|-------------------------------|--------------|-------------------|---------|
| <sup>°</sup> असियसयं किरियाणं | <b>૧૨</b> ૨૫ | सुद्वपडिबोहा णिहा | ૧૮અા    |
| जावइया णयवाया                 | 91           | थिणगिद्धो उदयाओ   | ,,      |
| वंका वंकसमायारा               | ૧૫અ          | जं सामन्नगहण      | 59      |
| पज्ञयअक्तूखर०                 | ૧૮અ          | तुह्वं वित्थर०    | ર ૦ અહ  |
| जावन्ति अक्खराइं              | ,,           | दो हत्था दो पाया  | 79      |

૧. આયી શરૂ થતું સંપૂર્ણ પદ્ય સૂચગડ (સુય. ૧, ઉ. ૧૨)ની નિજ્જુત્તિની ૧૧૯મી ગાથા તરીકે જોવાય છે. આથી આ નિજ્જુત્તિ આ પદ્યનું મૂળ હશે એમ લાગે છે.

## [ ६४ ]

# કષાયાે સંબંધો સાહિત્ય : સજ્ઝાયાે

જૈન દર્શાનના જે કેટલાક સુખ્ય સિદ્ધાન્તાે છે તેમાંના એક સિદ્ધાન્ત તે કર્મસિદ્ધાન્ત' છે. એમાં કષાયાેનું નિરૂપણ અગ્ર ભાગ ભજવે છે. આ કષાયાે એ સંસારી જીવાની ખાનાખરાષી– પાયમાલી કરનારા કટ્ટા શત્રુએા છે. પૈએને જેમ રાગ અને દ્વેષ એમ બે વર્ગમાં વિસક્ત કરાય છે તેમ એના ક્રોધ, માન, માયા અને લાેભ એમ ચાર પ્રકારાે પણ ગણાવાય છે.

પાંત્રીસેક વર્ષ ઉપર મેં કર્ખમીમાંસા નામનું પુસ્તક રચવા વિચાર કર્યો હતા અને ત્રણેક વર્ષ ઉપર એ કાર્ય હાથ ધર્યું હતું. એના ઉપેદ્ધાતના એક અંશરૂપે 'કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય'ના વિષય લગભગ તૈયાર થતાં એને યાગ્ય સ્વરૂપ આપી મેં "કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય" નામનું પુસ્તક તૈયાર કર્યુ છે અને એ અત્યારે છપાય છે.<sup>ર</sup> આ કર્મ-મીમાંસાનું કાર્ય કરતાં કરતાં કષાયા વિષે મેં પ્રસંગાપાત્ત લખ્યું છે પરંતુ એથી આ વિષયને પૂરા ન્યાથ આપી શકાય તેમ ન લાગવાથી મેં કષાયમીમાંસા નામનું સ્વતંત્ર પુસ્તકનું કાર્ય પણ સાથે સાથે શરૂ કર્યું છે અને મારી રીત પ્રમાણે એના ઉપોદ્ધાતના અંશા આલેખવા માંડવા છે. એમાંના એક અંશ તે

- १. आथी ते। डड्रां छे डे ''कषायमुक्तिः किल मुक्तिरेव''.
- ર. હવે તેા આ છપાવી પ્રસિદ્ધ પણ કરાયું છે.

#### પ્રકીર્ણક વિષયે৷ 🐳

"કષાયા સંબધી સાહિત્ય" છે. આ અંશને પરિપૂર્ણ બનાવવામાં કાઇ વિશિષ્ટ-મહત્ત્વપૂર્ણ કૃતિના પરિચય આપવા રહી જતાે હાેય તા તજ્જ્ઞા દ્વારા એ મને જાણવા મળે એ ઇરાદે આ લેખ દ્વારા પ્રસ્તુત વિષયના હું શ્રીગણેશ માંડું છું અને હવે પછી કષાયન્ મીમાંસા માટે મેં નિર્ધારેલી યાેજના રજૂ કરીશ.

શિવરત્નના શિષ્ય ઉદયરત્ને ગુજરાતીમાં નાની માેટી જાતજાતની કૃતિએા રચી છે.' દા. ત એમણે વિ. સ. ૧૭૪૯માં જ'છૂસ્વામીના રાસ રચ્યા છે. એમણે સ્થૂલભદ્રના રાસ–નવ રસા રચી એમાં જીંગાર' રસ ખૂબ જ પીરસ્યા છે. સામે પક્ષે એમણે પ્રક્ષચર્યની નવ વાડની પણ રચના કરી છે. એમણે વિ. સ. ૧૭૮૯માં સૂર્યયશાના રાસ રચ્યા છે. એમણે જે કેટલાક વિષયાને અંગે સજ્ઝાયા રચી છે તેમાં ચારે કષાયની પણ સજ્ઝાયા છે. એકેમાં રચનાસમયના નિર્દેશ નથી પણ એ વિક્રમની અરાઢમી સદીની કૃતિએા છે. એના હું હવે સંક્ષિપ્ત પરિચય આપુ' છું:----

( ૧ ) ક્રોધની સજ્ઝાય — આનેા પ્રારંભ ''કડવાં ફળ છે ક્રોધના"થી કરાયા છે. એમાં છ કડી છે. એમાં ચંડકોશિક સુનિનું અવસાન થતાં ઐ નાગ અન્યાનું ઉદાહરણુ અપાયું છે.

( ર ) માનની સજ્ઝાય — આ પાંચ કડીની સજ્ઝાય છે. એમાં જેમ ઉપર્યું ક્રત સજ્ઝાયમાં ક્રોધથી થતી અવગતિ વર્ણવાઇ

 બુએ જૈન ગૂજર કવિએ (ભા, ર, પૃ. ૩૮૬-૪૧૪ તેમ જ ભા. ૩, ખંડ ર, પૃ. ૧૩૪૯-૧૩૬૫). ઉદય.રત્નની કૃતિઓની નોધ મે DCGCM (Vol. XIX, Sec. 2, pt. 1, pp. 48-49)માં લીધી છે. ૨૯૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થા

છે તેમ અહીં માનથી — અભિમાનથી થતી દુર્દશા આલેખાઇ છે. અહીં રાવણ અને દુર્યોધનનાં આ સંબંધમાં દષ્ટાન્તાે અપાયાં છે. આ સજ્ઝાયની શરૂઆત "રે જીવ! માન ન કીજીએ"થી કરાઇ છે.

( ૩ ) ગવ<sup>6</sup>ની સજ્ઝાય — "ગર્વ ન કરશા ગાત્રના"થી શરૂ કરાયેલી આ સજ્ઝાય ઘણી માટી છે. એમાં ત્રેવીસ કડી છે. એમાં કૃષ્ણુના કેટલાક વૃત્તાન્ત અપાયા છે. અંતિમ કડીમાં 'તેવીસમી ઢાલ' એવા ઉલ્લેખ છે તેથી શું સમજવું એ જાણુવું ખાકી રહે છે.

( ૪ ) માયાની સજ્ઝાય — આ છ કડીની સજ્ઝાયને। પ્રારંભ "સમકિતનું બીજ જાણીએ છ"થી કરાયે। છે. માયા સેવવાથી મલ્લિનાથ સ્રોવેદ પામ્યા એમ અહીં કહ્યું છે.

(૫) લાેભની સજ્ઝાય — ''તમે લક્ષણ જોજો લાેબના રે"થી આ સાત કડીની સજ્ઝાયની શરૂઆત કરાઇ છે. અહીં લાેબના સેવનથી થતી દુર્દશા વર્ણવાઇ છે. એને અંગે સુભૂમ ચક્રવર્તીનું ઉદાહરણ રજૂ કરાયું છે. ધનના લાેબથી માણુસ મરીને એ ઉપર મણિધર — નાગરૂપે અવતરે છે એમ અહીં કહ્યું છે.

આ ઉપરથી જોઇ શકાશે કે ઉદ્ધવરત્ને ચારે ક્યાયોને અ'ગે સજ્ઝાય રચી છે અને તેમાં માનને અ'ગે છે રચી છે. આમ એમણે ક્યાયોને અંગે એકંદર પાંચ સજઝાયા રચી છે. ઉપાધ્યાય 'સમયસુન્દરે સંસ્કૃત અને ગુજરાતીમાં ઘણી કૃતિએા રચી છે. એમાં ''રાजાના વદ્દતે સૌથ્યમ્'ના આઠ લાખથી દસ લાખ અર્થા અર્થા સ્ત્વાવલી વિ. સ. ૧૬૪૯માં રચી દર્શાવ્યા છે. સમગ્ર સંસ્કૃત સાહિત્યમાં તાે શું પણ હું ભૂલતા ન હાેઉં તાે વિશ્વસાહિત્યમાં પણ અદ્વિતીય ગણાય એવું આ કાર્ય એમણે કર્યું છે. એમણે ચારે કષાયાે ઉપર સજઝાય રચી હાેય એમ જણાતું નથી. અત્યારે તાે મારી સામે એમણે રચેલી માયાની એક સજઝાય છે. એ આપણે વિચારીશું :

( ૬ ) માયાની સજ્ઝાય — આ દસ કડીની સજ્ઝાયની શરૂઆત નિમ્નલિખિત પંક્તિયી કરાઇ છે :---

''માયા કારમી રે માયા મ કરાે ચતુર સુજાણ ! ''.

એમએ ચોથી કડીમાં કહ્યું છે કે "લાેલે લક્ષણ જાય". વળી અહીં એ પણ ઉલ્લેખ છે કે ચાર બીકથી ધરતીમાં જે દ્રવ્ય દાટે તે ઉપર એ વિષધર—સર્પ થાય. આ સજઝાયમાં નિમ્નલિખિત નામવાળી વ્યક્તિએાનાં ઉઠાહરણે અપાયાં છે:–

શિવભૂતિ, લખ્ધિદત્ત અને સંબૂય.

 એમએ જાલોરમાં "ચાંપક રોઠની ચૌપઇ" રચી છે. એની એક હાથપોથીના પરિચય મે D C G C M ( Vol. XIX, Sec. 2, pt. I. pp. 292-293 )માં આપ્યા છે. આ ચાપાઇ ક્રાઇએ છપાવી છે ખરી ! જો એમ હાેય તા કાેએ કચારે કયા નામથી તેમ કર્યું છે !

#### ૧૯૬ કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

( ૭ ) લે**ાભની સ**જઝાય—આ વીરસાગરના શિષ્ય પંડિત ભાવસાગરની સાત કડી પૂરતી રચના છે. એ '' લેાલ ન કરીએ પ્રાણિયા ! રે "થી શરૂ કરાઇ છે. લેાલનાં અનિષ્ટ ફળા વર્ણવતાં આ સજ્ઝાયમાં નિમ્નલિખિત વ્યક્તિઓના ઉલ્લેખ કરાયા છે :-

સાગર શેઠ, રામ (દશરથના પુત્ર) અને સીતા.

અહીં કહ્યું છે કે લાેભનું જાેર દસમા ગુણસ્થાન સુધી છે. ( ૮ ) આઠ મદની સજ્ઝાય — મદના આઠ પ્રકાર ગણાવાય છે. આ આઠે જાતના મદના નિરૂપણુરૂપે એક જ સજઝાય માનવિજયે સ્ચી છે. એનું નામ '' આઠ મદની સજઝાય " છે. આ અગિયાર કડીની કૃતિ છે. એમાં અનુક્રમે નિમ્નલિખિત આઠ મદના અને એ કરનારના નિદે°શ છે :–

| મદ           | વ્યક્તિ                           |
|--------------|-----------------------------------|
| (१) जाति     | હરિકેશી                           |
| ( ૨ ) કુળ    | મરીચિ                             |
| (૩) બળ       | શ્રેહ્યિક અને વસુભૃતિ             |
| ( ૪ ) રૂપ    | <b>સ</b> નત્કુમાર                 |
| (પ) તપ       | ક( કુ )રગડુ                       |
| ( ६ ) ऋद्धि  | દશાર્ણુ લદ્ર                      |
| ( ७ ) विद्या | <b>સ્</b> યૂલિ( લ <b>્રે</b> ભદ્ર |
| (૮) લાેલ     | સુભૂમ.                            |
|              |                                   |

આ સજઝાય તેમ જ આ પૂર્વે નિર્દેશાયેલી સાતે સજ્ઝાયેા કમળાબેન અમીચંદે ઇ. સ. ૧૯૩૫માં પ્રસિદ્ધ કરેલા '' સજ્ઝાયમાળા " નામના પુસ્તકમાં છપાવાઇ છે. ( ૯ ) આઠ-મદ-નિવારણ્ય સજ્ઝાય — ભાં. પ્રા. સં. મંદિરમાંની એક હાથપાેથીમાં ક્રમાંક ૭૯૦ઈ/૧૮૯૨–૯૫ તરીકે આ સજ્ઝાય અપાઇ છે. એમાં ૧૧ કડી છે. એના પ્રારંભ 'ઢાલ 'ના ઉલ્લેખપૂર્વંક નીચે મુજબ કરાયેલા છે :–

" જો જો કખમ વીરં ચમણાપદે મદ આવમ્હાસુ નીવારીયે ".

અંતિમ પંક્તિમાં કર્તાએ પાતાનું નામ " સાહુ લાહો ". એમ દર્શાવ્યું છે. આ રહી એ પંક્તિઃ–

" કહે સાહુલાદ્ધો તે પામીયાડવિચલ પદ્ય નરનારી રે ".

શું આ લાધા શાહની કૃતિ છે અને એ કેાઇ સ્થળેથી છપાઇ છે ખરી ?

(૧૦) <sup>૧</sup>માનની સબ્ઝાય — ઋષભ(દાસ)કૃત આ સજ્ઝાયમાં સાેળ કડી છે. એની પહેલી કડીના પ્રારંભ ''માન ન કરશા રે માનવી ! "થી કરાયા છે. એમાં સ'સારી જીવાની અનિત્યતા વર્ણવાઇ છે અને અભિમાનથી થતી હાનિ દર્શાવાઇ છે. એક કરાડ મણની શિલા ઝાલી એથી ' ગિરધર ' નામે ઓળખાવાતા ત્રીકમા (કૃષ્ણુ) તરસે તરક્ડ્યા અને જરાસ ધ સરખા રાજવી પણ અંતે મરી ગયા એ બે બીના અહીં રજૂ કરાઇ છે.

( ૧૧ ) લાેભની સજ્ઝાય – " આશાદાસી વશ પડયા "થી શરૂ થતી આ સજ્ઝાય પદ્મવિજયના શિષ્ય રૂપવિજયે સાત

૧. આ તેમ જ આ પછીની એ સબ્ઝાય '' શ્રીમદ્ વિજય-દાનસ્**રીશ્વર જૈન ગ્ર**ંથમાલા "માં " પ્રાચીન સબ્ઝાય તથા પદસંગ્રહ"ના નામથી વિ. સં. ૧૯૯૬માં પ્રસિદ્ધ કરાયેલા પુરતકર્મા છપાવાઇ છે.

# ચ્હઽ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

કડીમાં રચી છે. આમાં લાેેેેેેેેેેેેેેેે છે. છે. કાેણિક અને નરકે જનાર કાલનાં દૃષ્ટાંતાે અપાયાં છે અને સાથે સાથે નિરયાવલીનાે ઉલ્લેખ કરાયાે છે.

( ૧૨ ) લાેલાની સજ્ઝાય--ઉત્તમવિજયના શિષ્ય પદ્મવિજયે આ સજઝાય નવ કડીમાં રચી છે. એની શરૂઆત " તુમે લાેલાનાં લક્ષણ સાંભળા રે "થી કરાઇ છે. આમાં લાેલ કરવાથી બે લાઇઓાની જે ખૂરી સ્થિતિ થઇ – એ બ ને વણુમાતે મર્યાતે હડીકત વર્ણુવાઇ છે. અહીં ત્રીજી કડીમાં સુવર્ણુ પુરુષના ઉલ્લેખ છે. ઉપર્શુ ક્ત એ લાઈઓએ આ પાતાને એકલાને મળે એ માટે એકે આહારમાં ઝેર લેળવ્યું તા બીજાએ એ આહાર લાવનારને કૂવામાં ફેંકી દીધા એમ અહીં કહ્યું છે.

આમ કુલ્લે ખાર સજ્ઝાયે৷ રચાઇ છે. એમાં કયા કયા કષાય અંગે કેટકેટલી સજ્ઝાઇ રચાઇ છે અને એ રચનાર કેાણુ છે તે હું નીચે મુજબ દર્શાવું છું :–

| નામ                      | ໄກຮ                                                               |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| કેા <b>ધની એ</b> ક સજઝાય | ઉદયરત્ન                                                           |
| માનની પાંચ "             | <sup>૧</sup> ઉદયરત્ન, માનવિજય, સાહ<br>લાહો અને <b>ત્રઙ</b> ષજાદાસ |
| માયાની બે ,,             | ઉદયરત્ન અને સમયસુન્દર                                             |
| <b>લેાલની</b> ચાર ,,     | ઉદયરત્ન, ભાવસાગર, રૂપ-<br>ાવજ્ય અને પદ્મવિજય                      |

૧. એમણે માનની એ સબ્ઝાય રચી છે.

# પ્રકીર્થુક વિષયે

#### કસ આનુષ ગિક રચનાએ।

અરાઢ પાપસ્થાનકેામાં છઠ્ઠાથી નવમા સુધીનાં પાપસ્થાનકેાનાં નામ કેાધ, માન, માયા અને લાેભ છે. આમ હાેઇ અરાઢ પાપ-સ્થાનકાેને લગતી સજઝાયમાં આ ચાર કષાયની એકેક સજઝાય હાેય એ સ્વાભાવિક છે. ન્યાયવિશારદ ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય યશાવિજયગણિએ 'અરાઢ પાપસ્થાનકની સજઝાય વિ સં. ૧૭૧૮ પૂર્વે રચી છે. એમાં ચારે કષાયે ની સજ્ઝાયા હાેઇ એની હું સંક્ષિપ્ત રૂપરેખા પ્રથમ આલેખું છું :--

(૧) ક્રેાધની સજ્ઝાય — આ આઠ કડીની સજ્ઝાયનેા પ્રારંભ " ક્રોધ તે બાધનિરાધ છે "થી કરાયા છે. અહીં કરગડુનું દર્ષાત અપાયું છે. ત્રીજી કડીમાં કહ્યું છે કે જેણે એક પૂર્વ કેાડિ સુધી સંચમ પાળ્યા હાય તે જો કેાધને વશ થાય તાે તેના સંચમ એ ઘડીમાં વિફળ બને.

( ૨ ) માનની સ્વઝાય—આમાં છ કડી છે. પહેલીનેા પ્રાર'ભ "પાપસ્થાનક કહે સાતમું "થી કરાયે৷ છે. અહીં પ્રજ્ઞા-મદ, તપ-મદ, ગાત્ર-મદ અને આજીવિકા-મદને৷ ઉલ્લેખ છે. વિશેષમાં

૧. આનેા ારિચય મેં **યરોાદેાહન** (ખંડ ર, ઉપખંડ ૭, પ્રકરણુ ક)મં આપ્યા છે. આ **યરોાદાહન** આયારે છપાય છે ખરુું પરંતુ મારા લખાણુમાં જ્યાં જ્યાં ગ્રંથાનાં નામ વગેરેમાં શખ્દાે સંલગ્ન છે તે વિચ્છિન્ત રૂપે અને જે પૃથક્ પૃથક્ છે તે સંલગ્ન રૂપે છપાવાય છે એમ જાણુવા મત્યું છે. [હવે તાે આ પુસ્તક છપાવી અહાર પણુ પડાયું છે, ]

### ૩૦૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

અહીં ' મદ 'ને ગિરિરાજ કહી એના આઠ પ્રકારોના એના આઠ શિખર તરીકે નિર્દેશ છે. આ સજ્ઝાયમાં રાવણુ, અરાવણુ ઉપર આવનાર હરિ (ઇન્દ્ર), સ્યૂલિ(લ) ભદ્ર અને બાહુબલિના ઉલ્લેખ છે.

( ૩ ) માયાની સજ્ઝાય — " પાપસ્થાનક અદુમ કહ્યું સુણે સ'લાજી ! "થી શરૂ થલી આ સજ્ઝાયમાં આઠ કડી છે, અહીં કુસુમપુરમાંના એક રોઠને ત્યાં નીચે અને ઉપર રહેલા એ જણાના ઉલ્લેખ છે પણુ એ બેમાંથી એકેનું નામ દર્શાવાયું નથી. એકના ' સ'વિગ્ન ' તરીકે નિદે'શ છે.

(૪) **લેાલની સ**જ્ઝાય — આ આઠ કડીની સજ્ઝાયની શરૂ-આત નીચે સુજબ કરાઇ છેઃ—

"છ મારે લાેલ તે દાેષ અથાેલ".

અહીં ઉત્તરાધ્યયનમાંથી એ વાત રજૂ કરાઇ છે કે ઇચ્છા આકાશ સમાન છે. 'સ્વય'ભૂરમણુ' સમુદ્ર તરી શકાય પરંતુ લેાલસમુદ્ર નહિ એમ અહીં કહ્યું છે.

( ૫ ) રાગની સજ્ઝાય — "પાપસ્થાનક દશમું કહ્યું"થી પારંભાયેલી આ સજ્ઝાયમાં નવ કડી છે. એમાં હરિ, હર, અંભા( પ્રદ્યા રે ), અ(આ)ષાઢભૂતિ અને નન્દિષેણુના ઉલ્લેખ છે. સંગને રાજા અને વિષયાભિલાષને મંત્રી એમ અહીં રૂપક આલેખાયું છે. સાતમી કડીના પૂર્વાર્ધ નીચે મુજબ છે:-

> " આવીસ જિન પણુ રહી ઘરવાસે રે, વર્ત્યા પુરવ રાગ અભ્યાસે રે"

### પ્રકીર્ણક વિષયેા

તેર કાઠિયાઓની સજ્ઝાય – વીરવિમલે નિમ્નલિખિત તેર ¹કાઠિયાએા પૈકી પ્રત્યેકને અંગે એકેક સજ્ઝાય ૨૨ી છેઃ-

(૧) આળસ, (૨) માહ, (૩) અવજ્ઞા, (૪) માન, (૫) કેાધ, (૬) પ્રમાદ, (૭) કૃપણતા, (૮) ભય, (૯) શાક, (૧૦) અજ્ઞાન, (૧૧) વ્યાક્ષેપ, (૧૨) કુતૂહલ અને (૧૩) રમણ.

પ્રસ્તુતમાં આપણુ માન અને કેાધની સજઝાય પ્રથમ વિચારીશું :-

( ૭ ) માનની સજ્ઝાય — આમાં દસ કડી છે. '' માન ન કીજે માનવી રે "થી આની શરૂઆત કરાઇ છે. અહીં અભિમાનીની મનાદશા — રીતસાત આલેખાઇ છે અને બાહુબલિનું દૃષ્ટાંત અપાયું છે.

( ૮ ) ક્રોધની સબ્ઝાય — આ દ્રસ કડીની કૃતિમાં કર્તાએ પાતાનું આખું નામ 'વીરવિમલ' આપ્યું છે. એની શરૂઆત

૧. 'કાર્ઠિયેા' શ્રબ્દ કેટલાે પ્રાચીન છે અને એની નિષ્પત્તિ શી છે તે જાણુવું વ્યાકી રહે છે. ઉત્તરજ્ઝયણુની નિજ્જુત્તિની ૧૬૦મી (૧૬૧મી) ગાયામાં આળસ વગેરે તેરનાે ઉલ્લેખ છે પરંતુ એને માટે ક્રાઠિયા જેવી કાઇ સંત્રા અપાઇ નથી. ૩૦૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

'પંચમા કાઠિયા પરિહરા પાણી ! "થી કરાઇ છે. અહાં કેાધથી થતાં નુકસાના જણાવાયાં છે. અહીં કાેધથી મુખ કાળું થાય, ભુકુટિ લયંકર અને રાતી થાય અને કાેધી 'કિન્નાસ'કુમાર સરખાે દીસે એમ કહ્યું છે. એક પૂર્વ કાેટિ સુધી પાળેલા સંચમને કાેધ છે ઘડીમાં બાળી મૂકે એ બીના અહીં રજૂ કરાઇ છે.

( ૯ ) તેર કાઠિયાની અજ્ઞાતકર્તુક સજ્ઝાય—" આળસ પઢેલાે જી કાઠિયા "થી શરૂ થતી આ સંજ્ઝાયમાં સાત કડી છે. એમાં તેર કાઠિયા તરીકે નિમ્નલિખિત નામા કર્શાવાયાં છે :—

(૧) આળસ, (૨) માેહ, (૩) અવર્ણુવાદ, (૪) દંભ, (૫) કેાધ, (૬) પ્રમાદ, (७) કૃપણ, (૮) ભય, (૯) રોાક, (૧૦) અજ્ઞાન, (૧૧) વિકથા, (૧૨) કુતૃહલ અને (૧૩) વિષય.

આ પૈકી દ'લ અને ક્રોધ અત્ર પ્રસ્તુત છે. એને અ'ગે નીચે મુજબ લખાણ છે:-

"ચાથા તે દંભ જ કાઠિયા, ન લહે વિનયસ્વાદ રે.-ર' "ક્રેહ્ય તે કાઠિયા પાંચમા, રીસે રહે અમળાય રે."

(૧૦) તેર કાહિયાની સજ્ઝાય — આ વાચક કશલસાગરના શિષ્ય ઉત્તમ(સાગર)ની સેળ કડીની રચના છે. એમાં વીરવિમલની જેમ જ અગિયાર કાઠિયાનાં નામ છે — ફેર તેર પૈકી અગિયારમા પૂરતા જ છે કેમકે અહીં અવ્યાક્ષેપકના ઉલ્લેખ છે. ક્રોધીને અંગે એ વાત દર્શાવાઇ છે કે મને ગુરુ ધર્મલાભ કહેતા નથી જ્યારે વીરવિમલે આ વાતના નિદેશ અભિમાનીને અંગે કર્યો છે. અભિમાની બીજા બધાને તુચ્છ ગણે છે એમ અહીં કહ્યું છે.

### પ્રકીર્ણક વિષયે৷ ૩૦૩

અરાઢ પાપસ્થાનકાેની તેમ જ તેર કાઠિયાએાની મા ઉપરાંતની સન્ઝાયાે હાેચ તાે તે જણાવવા તજ્જ્ઞા કૃપા કરે. અહીં અપાયેલી દસે આનુષંગિક રચનાએા કમળાબહેને છપાવેલી "શ્રીસન્ઝાયમાળા"માં છે. આ રચનાએામાંથી આઠ સન્ઝાયાે પ્રસ્તુત છે,

- कें ध॰ ४० ( y. ८१, २. २ )

### [ २५ ]

# **ેકર્મની ગતિ કિંવા કર્મનો છંદ**

આદિજિનેશ્વર કરું પ્રણામ, સમરું સસ્સ્વતી સામિણી નામ. કર્મ તણી ગતિ વિષમી કહું; કર્મ તથાં કળ સુઘુને સહુ – ૧ કમેં વ્યાદીસર ભગવન, વર્ષ દિવસ નવ પામ્યા અન્ન; ભારત ભાહુબલ ઝગડેા કરિયેા, કર્મે મલ્લિનાથ સ્ત્રીવેદ ધરિયેા. --- ૨ સાથના યતિ. આદીસર મૂકી વેષ હુઆ મઠપતિ; ખંધક-સૂરિ-શિષ્ય પાંચ સે; ઘાણી ઘાલ્યા શિવપુર વસે. - ૩ શિષ્ય સહુ મુક્તિ પામ્યા સહી, આપ ' લુ( ભ )વનસ્પતિ' પદ્દવી લહી; ક**મે છા**હ્યા કર્યો કુંભાર, કર્મ વિષ્ણુ દશ અવતાર કર્મે ઈશ્વર દીધી શાખ, કર્મે મુંજ મંગાવી ભીખ. – ૪. ૧. આ '' સજ્જન સન્મિત્ર યાતે એકાદશ મહાનિધી(ધિ)"માં

પૃ. ઢ૮–૪૦માં '' કર્મ ઉપરનેા છંદ ''ના નામથી છપાયેલ છે.

પ્રકીર્શ્વક વિષયે

**ક્રમે** ઇન્દ્ર **અ**હિ(હ)લ્યાશું ૨૨યેા, કમેં રામચન્દ્ર વન ભમ્યેા; યાંડવ ગયા વિદેશ, કર્મે નલ ભમીયા અહુ દેશ. – પ કર્મે દમયન્લીને પડ્યો વિચાેગ, કુંખેરદત્ત માય – બહેન – સંચાેગ; ખંધકકુમાર<sup>ે</sup> ઉતારી ખાલ, સતી સુભદ્રા ચઢીયું આલ.— ૬ રાયઘરે અવતાર, ચાર થઇ રહ્યો પલ્લિ મઝાર; વંકચૂલ મલયાસુન્દરી મહાબલ ધણી, પૂર્વે કર્મ કર્યો રે વણી. --- ૭ વંશ અગ્રે એલાચીપુત્ર, કર્મે પામ્યો જ્ઞાન પવિત્ર; ક્રર્મવરો શ્રીઆર્દ્ર કુમાર, મૂકી વેષ માંડ્યો વ્યાપાર – ૯ **ગજસુકુમાર** શિર બાંધી પાલ, લરી અંગાર કર્યું પરજાલ; નવ નન્દ કરપી હુઆ, મંમણ ધન મેલીને સુઆ. – ૯ ક્રમેં ગયું કમે<sup>દ</sup> નારકી, શૂલી સુદર્શન કરમે થકી; અનાષાઢે કીધું ઐમ, ગુરુ છ**ંડી વેશ્યાશું પ્રેમ.** — ૧૦ સ્રગલ સનિ 2..

૩૦૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા નન્દિષેણુ જુએા સુનિરાય, મૂકી વેષ વેશ્યાઘર જાય; સૂરજગતિ ભમે નિશદિન, કર્મ ત**હ્યી છે** ઐસી જગીશ. – ૧૧ સુકેાસ**લ વાઘણુ** – સુખ પડ્યો, મેતારજ સાનારે નડ્યો; રહ્યો કાશ્યા શા ઘર સ્થૃલિ(લ)લદ્ર ચતિ, કર્મ પાપ ને લાગ્યું રતિ. – ૧૨ ખાેડ બલંતા પન્નગ જેહુ, 'ધરણુંન્દ્ર' પદવી પામ્યા તેડ: મુનિસુવ્રત – વાણી અનુસરી, વ.જિ પહેાતે৷ દેવનપુરી. – ૧૩ કર્મે શ્રીમહાવીર, શ્રવ**ણે** ખીલા ચરણે ખીર; હરિબલ માછી વલી, કર્મે સ્ત્રી પામ્યેા નિરમલી. — ૧૪ પુરવ नामि અરહ્યિક મુનિ દીક્ષાથી પડ્યો, ચંડકાશીએા સુરપદવી ચડ્યો; શાસ્ત્રનિમિન્તિમા કે કે કહ્યા, મૂકી વેશ ઘરવાસી રહ્યા. - ૧૫ સુનિવર માસખમણના ધણી, તે ગતિ પાસ્યા પન્નગ તહી; કુરગડુ**ને જમતાં** ના**ણ**, એહંકમં તાલું અહિનાથુ. - ૧૬

પ્રકોર્ણ ક વિષયે৷

ર્ક્રમેં ઉત્તમ કુળની નાર, તેહ વાંછે બીજો ભરતાર; ક્રાદેયારા ઇમ શીલે રહ્યો, દ્રવ્ય છડીને નાસી ગયેા. — ૧૭ ક્રમ થકી ભારતે શું કીધ, અરિસામાં કેવલ લીધ; વલી તંદુલ મચ્છ કર્મે કરી, સાતમી નકે<sup>°</sup> પહેાંચે વ**લી -- ૧૮** 🗄 ડરીક પુંડરીક બંધવ છે. . એક રાજા એક દીક્ષા **લે**; ્યડીયેા સુનિવર ચડિયેા રાય, જરાકુમારે માર્ચા નિજ ભાય. — ૧૯ ્ટેમેં દર્દુર સુરવર થાય, કર્મે રલીયા રંક ને રાય; કર્મે હાથી નર – અવતાર, પ્રત્યક્ષ પૈખેા મેઘકુમાર. — ૨૦ ત્માલપહો શ્રીવયર કુમાર, પારણે ભણીયા અંગ ઇગ્યાર: સક્ષમણા નામે જે મહાસતી, કર્મ તે ચૂકી શુભ ગતિ. — ૨૧ અયણાસુન્દરી ન૨૫તિસુતા, વરીયા કાઢી સહું દેખતા; **ચુલણી મારે** પુત્ર, \*ત્રે` કર્મ ભાંજ રહે વરસ્ત્રત. - ૨૨

www.jainelibrary.org

f

30૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ ગ્રન્થા હરિકેશીબલ પૂરવ યતિ, કુલ ચાંડાલ તછેુ ઉત્પત્તિ; ક્રમ તથી ગતિ જુએ ઇસી, સારે દેવ સેવા ઉક્લસી. — ૨૭ **સી**તા સ<sup>-</sup>કટમાં પડી, સતી ઇચ્છાકારી બહુ કમે<sup>દ</sup> નડી; રડવડતાં **સઘલે** ભમે, શ્રીક તેને કન્યા ન મલે ક્રિમે. - ૨૪ તર્ણા કુલ જો જો દેવ, ક્રમ° અહાેત્તર સહસ પરણ્યા વસુદેવ; કેસરી કેવલ લીચેા. ક્રે મેં કમે ભામ'ડલ જીવીયા. -- ૨૫૬ કર્મે ભાગિની કરવા દ્રોહ, કર્મે શૂલી થયા સુરલેાય; ચારી રાહિણી કરે; ક મેં કર્મે પુષ્ડ્યવંત ભૂખે મરે. — ૨૬ ક્રમે વિક્રમને શિર આલ. લહે કેવલ એવંતાે બાલ: વેઢ લગે નવ નારક, લભી કર્મે શુદ્ધ સુદ્ધ પામ્યા બળાદ. -- ૨૭ ચૌદ્ધ પરવધારી જે સુનીશ, પડ્યા નિગાદે વહી નિશદિન; રાજા નરકે ગમન, સભૂમ પ્રદાકત્તને ગમીયાં નયથ - ૨૯

#### પ્રકીર્ણુંક વિષયે

્રકંઢપ્રહારી કરી હત્યા ચાર, તાહિ સુક્તિક્લ લીધાં સાર; ગૌતમ સ્વામી ગણુધર જોધ, દેવશર્મા પ્રાહ્મણ પ્રતિણાધ. --- ૨૯ ક્રમે તાહી ગતિ કિમ કહેવાય? નિજ પ્રેમદા શિર કીડા થાય; કર્મે અજુનમાલી અઘુગાર, પાતિક ઉતાર્યાં નિરધાર. - 30 👞 રિચન્દ્ર રાજા સાહસ ધીર, કર્મે ડુંબઘરે વહ્યું નીર; ચરશુરામ જમદગ્નિની જાત, ક્ષત્રીની તેણે કીધી ઘાત. - 31 હુંતેા માટેા ચાર, તિણે લીધું સંજમવત દેઃર; ્યભવેા 4ા દ્ર ખા હુ સ્વા મી – ગુરૂ – લા ચ, વરાહમિહિર નામે કહેવાય. — ૩૨ ્ર્મુકી દ્વક્ષા ભાષે જોય. ઇંગ્રી પરે કરે ઉદ્દરના પાય: -**સન**તકુમાર કરતા રંગરાેલ, ડીલે રાગ ઉપના છે સાલ. - 33 **કરા શીરા** રાવણ કીધ કલાેલ, કર્મે દશ શિર હુઆં રાલ; નિર્ધન ને ધનવંત, .★ મે` કર્મે થાય સંત અસંત. --- ૩૪

www.jainelibrary.org

**૩૧૦ કર્મ**સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ અન્ચે !!

**ચ'પકસેન** દાસીનેા પુત્ર, લીધું વત દત્તધરસૂત્ર; ક્રૂમાં પુત્ર કેવલસિરી લહે, પામી કેવલ ઘરમાં રહે. – ૩૫ **ક્રીધાં** કર્મ ન આવે પાર, કેખા દ્રોપદી પંચ ભરતાર; માંહિ છે ઘણા વિચાર, શાસ્ત્ર તે કહેતા નવ આવે પાર -- ૩૬ **સુલસા** શ્રાવિકા ક**મે**ં ઐાધાન, સુત અત્રીસ ધર્યા પ્રધાન; ધરમીનેા જાયે જાન, **છે**.ક એક પાપી પામે બહુ માન. - ૩૭

**તે દેખી** મમ ધરજો રાષ, પૂરવ ક્રમ તણેુા એ દેાષ; કરા કા કેહ તથી, નિંદા નિંદા શાયે દુરગતિના ધણી. - ૩૮

હાય નિંદાના હાલ, જોડને તે બાલ્યા ચાથા ચંડાલ; તાણી જે નિંદા કરે, (પંડ પાતાના પાપે ભારે. — ૩૯-પર

સાધુ કહે જગ ભાપ, તેહને જે કહે ને ન કરે સંતાપ; કવિ કહે તસ લાગું પાય, જિમ મુજ દુ:ખ તે સઘલાં લાય. - ૪૦ પ્રકીર્ણક વિષયે

જેહને જેહવી દ્યાર્ચે મતિ, તેહને તેહવી થાયે ગતિ; તે દેખી મત ધરજો રાષ, પૂરવ કર્મ તણેહ જો દેહ્લ. — ૪૧ જો કરેં નિંદાની ખાંત, નિંદા આપ કરેં દિનસત; નિજ આતમમેં દીચે ઉપદેશ, તે જન કરશે સુગતિપ્રવેશ. — ૪૨ 'તપ'ગચ્છનાયક જગગુરૂ નામ, શ્રીહીરવિજયસૂરિ અભિસ મ; પટધર શ્રીવિજયસેન સૂરીશ, રતનસાગર પ્રથુમે નિશદિશ. — ૪૩

કલશ

ઇમ આદિની રે અંતથી રે કર્યા કર્મ સહુ જોગવે; શ્રીચક્રવર્ત્તિપદ વસુદેવ રાજા શુસ અશુસ ક્લ ભાેગવે. — ૪૪ સુઘ્યુ જીવડા ! એક પુષ્ટ્ય કરતાં, દુષ્કૃત સઘલાં ખેપીએ. સુક્રિતનારી પામે સારી, જિનવરવાણી જે પીએ. — ૪૫

www.jainelibrary.org

399

### 3૧૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

આ 'તપા' ગચ્છના વિજયસેનસૂરિના **ભુક્ત રતનસાગરની** ૪૫ કડીની રચના છે. એમાં એમણે જે જે કર્માધીન જીવેા**ને**ા ઉલ્લેખ કર્યો છે તેમનાં નામ પદ્યાંક સહિત હું નીચે સુજભ દર્શાવં છં :---

| નામ                  | પથાંક      | નમ                    | પદ્યાંક |
|----------------------|------------|-----------------------|---------|
| <b>મ્ય</b> રજુનમાલી  | 30         | *કાઢી (શ્રીપાલ)       | રર      |
| અરશિક                | ૧૫         | કેાશ્યા(શા∍           | 92      |
| અહિ(હ)લ્યા           | પ          | ખંધકકુમાર             | Ę       |
| -આદીસર ( આદી         | શ્વર) ર    | ખંધકસૂરિ              | ¥       |
| આર્દ્ર કુમાર<br>આષાઢ | د<br>٩٥    | *ખંધકસૂરિના શિ        | બ્યા ડ  |
| ઇચ્છાકારી (?)        | 28         | ગજસુકુમાર             | ¢       |
| *5-5                 | પ          | ગૌનમસ્વામી            | ર૯      |
| હશ્વિર               | <b>. ४</b> | ચંડકાશીએા             | ૧૫      |
| એલા(ય)ચીપુત્ર        | 2          | ચંપકસેન               | ૩૫      |
| ઐવંત(કુમાર)          | ২৩         | <b>∗ચ</b> ાંડાલ       | ર૩      |
| #કઠિયારેા            | ঀ৩         | ચુ <b>લણી</b>         | ર૨      |
| કહડરીક               | ૧૯         | <b></b> #ચૌદપૂર્વધારી | ૨૮      |
| કુબેરદત્ત            | Ę          | જમદગ્તિ               | ૩૧      |
| *કુબેરદત્તની બહે     | ન ક        | જરાકુમાર              | ૧૯      |
| *કુએરકત્તની માલ      | ti ç       | * ડુંખ                | 39      |
| કુરગડુ               | 9.5        | તન્દુલ (મત્સ્ય)       | १८      |
| *કુરગડુની માતા       | \$         | हत्त (?)              | 38      |
| કૂર્માપુત્ર          | ૩૫         | દ્રમયન્તી             | Ę       |
| કેસરી                | રપ         | हहुं २                | ૨૦      |
| * 6 1                |            |                       |         |

\* આ ચિદ્ધથી અંકિત વ્યક્તિનું નામ કર્તાએ આપ્યું નથી.

પ્રકીર્શ્વ વિષયે

| 3 <b>13</b> |
|-------------|
|-------------|

| નામ               | પદ્યાંક | નામ                | પદ્યાંક |  |
|-------------------|---------|--------------------|---------|--|
| 🗯 દાસી            | 88      | ભરત                | ٩८      |  |
| ~ દઢપ્રહારી       | રહ      | *ભરતાર, પાંચ       | ЗĘ      |  |
| દેવશર્મા          | 26      | <u>ભામ ડલ</u>      | રપ      |  |
| દ્રૌપદ્ય          | 36      | #ભાચ (કુષ્ણ)       | ૧૯      |  |
| <b>ચરણે</b> ન્દ્ર | ૧૩      | <b>ભુ(ભ)વન</b> પતિ | 8       |  |
| નન્દ, નવ          | ¢       | મમ્મણ              | ¢       |  |
| નન્દિષેશ          | ૧૧      | મયણાસુન્દરી        | દર      |  |
| - નલ              | ્ય      | મલયાસુન્દરી        | 9       |  |
| નારદ, નવ          | રહ      | મલ્લિનાથ           | ર       |  |
| યન્નગ             | ૧૩      | મહાઅલ              | 9       |  |
| "                 | ٩६      | મહાવીર             | १४      |  |
| પરશુરામ           | ૩૧      | મુંજ               | 8       |  |
| * પાંડવ           | પ       | *મુનિવર            | १९      |  |
| પુષ્ડરીક          | ૧૯      | સુનિસુવત           | ૧૩      |  |
| પ્રભવ             | ૩૨      | મેઘકુમાર           | 20      |  |
| 🔺 પ્રેમદા         | 30      | મેતારજ( ર્ય)       | ૧૨      |  |
| *મળક (કંખલ        | અને     | ∗ચતિ (કચ્છ, મહ     | ,1-     |  |
| ્સંબલ)            | ૨૭      | કચ્છ વગેરે)        | 3       |  |
| ઞાહુબલ(લિ)        | ર       | *યુગલ              | ٩٥      |  |
| બ્રહ્યક્રત        | २८      | *રાય               | 9       |  |
| લલા               | K       | રામચન્દ્ર          | ЧL.     |  |
| ્ *સગિની          | २६      | રાવણુ              | ३४      |  |
| • ભદ્રભાહુસ્વામી  | 32      | રાહિણી             | २९      |  |

Jain Education International 2010\_05 For Private & Personal Use Only

318

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

| નામ                             | પદ્યાંક | નામ              | પદ્યાંક-    |
|---------------------------------|---------|------------------|-------------|
| <b>લક્ષમ</b> (ક્ષ્મ <b>)</b> ણા | ર૧      | સનત(ત્)કુમાર     | 33          |
| વંક્ચૂલ                         | છ       | સીતા             | २४          |
| વયરકુમાર                        | ર૧      | સુ કાેસ(શ)લ      | ૧૨          |
| વરાહમિહિર                       | ૩૨      | સુદર્શન          | <b>૧</b> ૦- |
| વસુદેવ ( ? )                    | **      | સુભદ્રા          | Ę           |
| વસુદેવ                          | રપ      | સુભૂમ            | २८          |
| વાઘણ                            | ૧૨      | *સુરવર<br>સુલસા  | २०<br>३७∞   |
| વાજિ                            | ૧૩      | सुससः<br>सूरे    | ૩૩<br>૧૧    |
| વિક્રમ                          | ૨૭      | *સી              | ٩४          |
| વિષ્ણુ                          | ሄ       | સ્થૂલિ( લિ )ભદ્ર | ૧૨          |
| *વેશ્યા                         | ૧૦      | હરિકેશીબલ        | 23          |
| <b>∗વે</b> શ્યા                 | ૧૧      | હરિચ(શ્વ)ન્દ્ર   | ૩૧          |
| <b>#શાસ્ત્ર</b> નિમિત્તિઆ       | ૧૫      | હરિબલ (માછી)     | ૧૪          |
| #શૂલી                           | २६      | ∗ડાથી૧           | २०          |

આ પૈકી કાેને કાેને અશુભ કર્મના ઉદય પીડાકારી નીવડ્યો તેના તેમ જ શુભ કર્મના ઉદય કાેને કાેને લાભકારક અન્યા તેના એમ બંને બાબતાેના પૃથક પૃથક નિદેશ્ય મેં મારા નિમ્નલિખિત લેખમાળાના રલેખાંક ૧માં કર્યો છે :---" ગુજરાતી જૈન સાહિત્ય: છંદ.

૧. આ જીવાના સ્પષ્ટીકરણ તરીકે અનેકલિધ કથાએ৷ રજૂ કરી શકાય તેમ છે.

ર. આ લેખાંક "આત્માનંદ પ્રકાશ " ( પુ. ૬૬, અં. ૩ )માં જીપાયા છે.

### [ २९ ]

# કમ્પસિદ્ધાન્ત અંગેના પારિભાષિક શબ્દોનેા સાર્થ કેાશ

જૈન દર્શનમાં તેમ જ જૈન શાસનમાં પણ કર્મના સિદ્ધાન્ત<sup>3</sup> મહત્ત્વતું સ્થાન ભાગવે છે. એ સિદ્ધાન્તના નિરૂપણાર્થે જાતજાતના પ્રયાસા થયા છે. એને લઇને કર્મસિદ્ધાન્તનું સાહિત્ય પણ વિપુલ્ઢ પ્રમાણમાં આજે પણ ઉપલબ્ધ છે. જૈન આગમિક સાહિત્યના જ અભ્યાસીને કર્મસિદ્ધાન્તના બાધ આવશ્યક છે એમ નથી પરંતુ અનાગમિક ધાર્મિક સાહિત્ય માટે પણ એ બાધ જરૂરી છે. આજે કેવળ જૈના જૈન સાહિત્ય નાટે પણ એ બાધ જરૂરી છે. આજે કેવળ જૈના જૈન સાહિત્યના અભ્યાસ કરતા નથી પરંતુ આપણા દેશના તેમ જ પાશ્ચાત્ય દેશના પણ અજૈન વિદ્યાર્થીઓ અને વિદ્વાના જૈન સાહિત્યના આછેવત્તે અંશે અભ્યાસ કરે છે. તેમ કરતી વેળા જૈન દર્શનના—તત્ત્વજ્ઞાનના— દ્રવ્યાનુયાગાદના પારિભાષિક શબ્દાના યથાર્થ અર્થ જાણવા માટે એ શબ્દોના કાઇ સર્વાંગીણ કાેશ નહિ હાવાથી એમને સુશ્કેલી પડે છે. આના એક અંગરૂપે 'કર્મ'સિદ્ધાન્તગત પારિભાષિક શબ્દોનો કાેશ રચાવી પ્રસિદ્ધ કરાવાય તા આ દિશામાં મહત્ત્વનું કાર્ય સધાય.

કર્મસિદ્ધાન્તને અંગેના પ્રાચીન અને આકરગ્રંથા પાઇય (પ્રાકૃત )માં રચાયા છે. શ્વેતાંબરીય ગ્રંથા અહમાગહી (અર્ધમાગધી) અને જઇશુ મરહદ્દી (જૈન માહારાષ્ટ્રી) એમ-બે પ્રકારની પાઇય ભાષામાં રચાયા છે જ્યારે દિગંબરીય ગ્રંથા જઇશુ સારસેશી (જૈન શારસેની) નામની પાઇય ભાષામાં

### - ૩૧૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

રચાયા છે. કમ્મપ્પવાય એ જૈનાના બંને ફિશ્કાને માન્ય ગ્રંથ છે પરંતુ એ આઠમું પુબ્વ (પૂર્વ) તેમ જ કર્મસિદ્ધાન્તની શાડીક વાનગી રજૂ કરનાર નાણુપ્પવાય નામનું પાંચમું પુબ્વ તથા અગ્માયણીય નામનું બીજું પુબ્ધ કે જે બે પુબ્વ પણ અંને ફિશ્કાને માન્ય છે તે પણુ આજે વિદ્યમાન નથી. સદ્લાએ બંને ફિશ્કાને માન્ય છે તે પણુ આજે વિદ્યમાન નથી. સદ્લાએ ત્રીજા, ચાયા, પાંચમા અને છઠ્ઠા અંગેા, ઉત્તરજઝયણ, પણ્ણુવણા વગેરે આગમા ઉપલબ્ધ છે એટલે એ કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી કેટલીક માહિતા પૂરી પાટે છે. એમાંથી આ સિદ્ધાન્તને લગતા પારિભાષિક શબ્દો એકતિત કરવા ઘટે. કગ્મપયડિ, સયગ અને પંચસંગહ પૈકી એકતે અંગે આવું કાર્ય થયેલું જણાતું નથી. જો તેમ જ હાય તા એ માટે પણુ યાગ્ય પ્રબધ્ધ કરાવા જોઇએ. પ્રાચીન ચાર કર્મગ્રંથામાંના પારિભાષિક શબ્દા તારવી કાઇએ એ પ્રસિદ્ધ કર્યાનું જાણવામાં નથી જયારે દેવેન્દ્રસૂસ્ટિકૃત પાંચ નબ્ય કર્મગ્રંથા અને (શ્વે૦) સત્તરિયા માટે તા પ્રયાસ થયા છે.

આ પ્રયાસાની હું ઊડતી નોંધ લઉ તે પૂર્વે એ ઉમેરીશ કે કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી જેમ સ્વતંત્ર કૃતિઓ પાઇયમાં સ્ચાઇ છે તેમ કેટલીક સંસ્કૃતમાં પણ સ્ચાઇ છે. વિશેષમાં કેટલીક પાઇય કૃતિઓને અંગે સંસ્કૃત ઉપરાંત પાઇયમાં વિવરણે સ્થાયાં છે. કાઇ કાઇને અંગે કલરડ (કાનડી )માં પણ વિવરણે સ્થાયાં છે. વળી કેટલીક પાઇય કૃતિઓના ગુજરાતી અને હિન્દીમાં અનુવાદે થયા છે. આ ઉપરાંત કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે ' જર્મન' બાષામાં મહાનિબધ ડૉ. ગ્લાસેનાપે લખ્યા છે અને એના છ. બી. ગીફાર્ડે કરેલા અંગ્રેજ અનુવાદ '' The Doctrine of Karman in Jain Philosophy''ના નામથી છપાવાયા છે અને એનું સંપાદન મારે હાથે થયું છે. વીસ્થદ રાઘવજી ગાંધીએ

### પ્રકીર્શ્વક વિષયે

" The Karman Philosophy " નામનું પુસ્તક અંગ્રેજીમાં રચ્શું છે, જો કે એમાં કર્મસિદ્ધાન્ત પૂરેપૂરા નિરૂપાયા નથી.

મ્યા પ્રમાણેનું વિવિધ સાહિત્ય જેતાં ત્રણ પ્રકારની પાઇય ભાષામાંના, સંસ્કૃત ભાષામાંના અને ગુજરાતી પૂરતા જ કાેશ **અનાવવાના હા**ય તેા ગુજરાતીમાંના અને ગુજરાતી પૂરતાંજ કાેશ ભનાવવાનાે હાય તાે ગુજરાતીમાંના પારિભાષિક શખ્દા આપી એના ગુજરાતીમાં સંક્ષેપમાં અર્થ આપવા ઘટે. વિશેષ ઉપયોગી કાર્ય કરવું હાેય તાે હિન્દીને અને એથી પણ વ્યાપક કાય કરવું દાય તેા અંગ્રેજીને પણ સ્થાન આપવું ઘટે. મારી અભિલાષા તા પાઇય અને સંસ્કૃત પારિસાધિક શખ્દેા આપી તેના અંગ્રેજમાં અર્થ સૂચવવાના છે પરંતુ આજે ત્રણેક દસકા ઉપર શ્રીવિજયપ્રેમસૂરિજીએ અને હાલમાં શ્રીભક્તિમુનિજીએ અને પંન્યાસ શ્રીચન્દ્રોદયવિજયગણિએ કરેલી પ્રેરણાથી પ્રભાવિત થઇ મેં કર્મમીમાંસા નામના મહાકાય ગ્રંથ સ્ચવાનું કાર્ય " કર્મમીમાંસાનું આચાજન " નામના મારા પ્લેખમાં સૂચવાયા **મુજબની**—ભલ્કે ઐથી પણુ વધારે વ્યાપક રોજના અનુસાર હાથ ધર્શ છે એટલે પાઇય-સંસ્કૃત-અંગ્રેજ-કેારા અત્યારે તેા તૈયાર કરવા મુશ્કેલ છે. બાકી કમ<sup>6</sup>મીમાંસાના એક અંગરૂપે ઐમાં કર્મ સિદ્ધાન્તને લગતા જે પારિભાષિક શબ્દા વપરાશે તે ગુજરાતી અર્થ સહિત હું આપવા વિચાર રાખું છું દરમ્યાનમાં નીચે મુજબની સામગ્રીના ઉપયાગ કરી મેં સૂચવ્યા પ્રમાણેના ક્રેશ કાઇ તૈયાર કરશે અને એ છપાવશે તા મને આનંદ થશે.

૧. ≈મા લેખ" જૈન ધર્મ પ્રકાશ "( પુ. ૬૭, અં. ૧)મ≨ છાપાયા છે.

### - ૩૧૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થેા

(૧) સ્વ. ચતુરવિજય છે દ્વારા સંપાદિત અને "જૈન આત્માનંદ સભા" દ્વારા ઇ. સ. ૧૯૩૪માં પ્રકાશિત " चસ્વારઃ कर્મग्रन्थाः "નું ચાશું પરિશિષ્ટ. એમાં ચાર નવ્ય કર્મગ્રંથાની ડીકાએામાંના પારિભાષિક શખ્દાેની સ્થળના નિર્દેશપૂર્વકની અકારાદિ ક્રમે સૂચી અપાઇ છે. એમાં એ શખ્દાના અર્થ અપાયા નથી.

(૨) ઉપર્શુ ક્રત સુનિશ્રી દ્વારા સ'પાદિત અને '' જે. આ સ" તરફથી ઇ. સ. ૧૯૪૦માં પ્રકાશિત શતક અને સપ્તતિકા ( સટીક\નું ચાશું પરિશિષ્ટ આમાં પાંચમા અને છઠ્ઠા કર્મથાથની ટીકામાંના પારિભાષિક શખ્દાની ઉપર પ્રમાણે સૂચી છે.

(૩) પં. સુખલાલ સ`ઘવીના હિન્દી અનુવાદ સહિત " આત્માનંદ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મંડળ" તરફથી આગ્રાથી ઈ.સ. ૧૯૪૯માં પ્રકાશિત પ્રથમ નવ્ય કર્મગ્રંથની તૃતીય આવૃત્તિમાં પૃ. ૧૧૮-૧૪૪માં અપાયેલા કાેશ એમાં આ પ્રથમ કર્મગ્રન્થ ગત પાઇય શબ્દાે એનાં સંસ્કૃત સમીકરણ અને હિન્દી અર્થ તેમ જ ગાથાંકના નિર્દેશ સહિત અકારાદિ ક્રમે અપાયા છે.

આ જાતના બીજા કર્મચંયના પદ્ધિતીય સંસ્કરણમાં તેા આ અંગે ' કૈાશ ' અપાચા નથી.

(૪–૫) ત્રીજા અને ચેષ્થા કર્મચંથ જે પં. સુખલાલના હિન્દી અનુવાદ સહિત આ જ મંડળ તરફથી પ્રકાશિત થયેલ છે તે ખંનેમાં અપાયેલા આવા જ એક્રેક કાેશ.

૧. આ જ સંસ્કરપ્યુ મારી સામે છે.

( ૬ ) ઉપશુંક્ત ચાેથા ( હિન્દી ) કર્મગ્રંથમાં અનુવાદગત <sup>ુ</sup>પારિષભાષિક શખ્દેાની સૂચી.

( ૭–૮ ) પં કૈલાસચન્દ્રકૃત હિન્દી વ્યાખ્યા—અનુવાદ સહિત આ જ મંડળ તરફથી પ્રકાશિત પંચમ નવ્ય કર્મચન્થનાં ચાૈથા અને પાંચમા પરિશિષ્ટા. ચાથા પરિશિષ્ટમાં અનુવાદ અને ટિપ્પણીઓમાં આવેલા પારિસાષિક શબ્દાેની સ્થળના નિર્દેશ-પૂર્વકની સૂચી છે જયારે પાંચમા પરિશિષ્ટમાં આ પાંચમા કર્મચંથની ગાથામાં પિંડપ્રકૃતિસૂચક્ર વપરાયેલા શબ્દાેની ગાથાંક-પૂર્વક સૂચી છે. આ બે પરિશિષ્ટા પૈકી એકેમાં અર્થ અપાથા નથી.

( ૯ ) પં ફૂલચન્દ્રના હિન્દી અનુવાદ સહિત આ જ મ`ડળ તરફથી પ્રકાશિત શ્વે. સત્તરિયાનું પાંચમું પરિશિષ્ટ **એમાં** અનુવાદગત વિશિષ્ટ પારિસાધિક શબ્દેાની પૃષ્ઠાંકના નિ**દે** શપૂર્વકની સૂચી છે પણુ અર્થ અપાયા નથી.

(૧૦) D K J Pના અંતમાંના કાેશ. એમાં સંસ્કૃત શબ્દા પાઇય સમીકરણા અને અંગ્રેજી અર્થ સહિત અકારા<mark>દિ ક્રમે</mark> અપાયા છે.

દિગંખરીય સાહિત્યમાંના કર્મસિદ્ધાન્તને લગતા કેટલાક ગ્રંથા પ્રકાશિત થયા છે. તેમાં આચાર્ય પુષ્પદન્ત અને ભૂતભલિએ સ્ચેલ છખંડાગમ અને ગુણુધરાચાર્યે સ્ચેલ કસાયપાહુડ અગ્ર સ્થાન ભાેગવે છે. છખંડાગમના પહેલા પાંચ ખંડ ઉપર ધવલા (ધવલ) નામની ટીકા છે. એ મૂળ સહિત તેમ જ હિંદી અનુવાદપૂર્વક સાેળ ભાગમાં છપાવાઇ છે. એના બધા ૩૨૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે।

ભાગે મારી સામે નથી. ઇ. સ. ૧૯૫૫માં ભારમા અને તેરમાં એમ બે ભાગ છપાયા છે. તેમાં અનુક્રમે પૃ. ૨૪-૨૬ અને પૃ, ૧૮-૨૬માં પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી છે. એવી દીતે ઇ. સ. ૧૯૫૭માં ચૌદમા અને પંદરમા એમ બે ભાગ છપાયા છે. ચૌદમાં ભાગમાં પૃ. ૩૧-૩૫માં પારિભાષિક શબ્દાની સૂચી છે જ્યારે પંદરમામાં એવી સૂચી નથી. ઇ સ. ૧૯૫૮માં સાેળમા ભાગ છપાયા છે. એનાં પૃ. ૭-૧૦માં પારિભાષિક શબ્દાેની સૂચી છે.

કસાયપાહુડના જયધવલ (જયધવલા) સાથે આઠ ભાગ ઝુપાયા છે. એના ઇ. સ. ૧૯૫૬માં પ્રસિદ્ધ કરાયેલા ચાથા ભાગ ( પૃ. ૧૨–૧૪)માં ગ્રાર્ણેસૂત્રગત શખ્દોની સૂચી છે. ઇ. સ. ૧૯૫૮માં છપાયેલા સાતમા ભાગમાં પૃ. ૪૭૪–૪૭૭માં આવી શખ્દસૂચી છે જ્યારે પૃ. ૪૮૫–૪૮૬માં જયધવલા-ન્તર્ગત શખ્દેાની સૂચી છે. અન્ય ભાગા મારી સામે નથી.

મહાધવલના આઠ લાગ પ્રકાશિત થયા છે. એમાંના એ. ભાગમાં પારિલાષિક શખ્દસૂચી નથી એમ જાણવા મળે છે.

ગામ્મરસારના કમ્મકંડ( કર્મકાંડ )માંના કર્મવિષયક શખ્દેાની સૂચી એની કાઇ આવૃત્તિમાં હાેય તાે તે ઉપયાગમાં લઇ શકાય

કર્મસિદ્ધાન્તને અંગેના પારિભાષિક શખ્દોના સાર્થ કાશને વધારે ઉપયાગી અને મહત્ત્વપૂર્ણ બનાવવા હાેય તા આ કાશમાં કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી કુતિઓની તેમ જ એના પ્રણેતાઓની–મૂળ સર્જકાની, વિવરણકારાની અને વિશિષ્ટ અનુવાદકાની સામાન્ય

રૂપરેખા અપાવી ઘટે [ અને એતું નામ "કર્મસિદ્ધાંતના કાશ" ( A Dictionary of the Dectrine of Karman ) २७१४]. આવી પહુતિ મહામહાેપાધ્યાય પ્રાે, કે. વી. અભ્યંકરે ચાેજેલ અને "ગાયકવાડ પાૈર્વાત્ય ગ્રંથમાળા "માં પ્રકાશિત " A Dictionary of Sanskrit Grammar" ni जेवाय છે. ઐમાં વિવિધ વ્યાકરણામાંના પારિસાધિક શખ્દા સમજૂતી સહિત અપાયા છે એટલું જ નહિ પણ અન્યાન્ય વ્યાકરણોને અને એના પ્રણેતાએા વિષે પણ માહિતી અપાઇ છે. આવેા કાશ પહેલી જ વાર સંપૂર્ણ અને એવું ભાગ્યે જ અને અને એથી તે ઉપર્શુ કત D S Gમાં વૈયાકરણ મહેત્પાધ્યાય વિનયવિજયગણિ અને એમણે ૩૪૦૦૦ શ્લાક જેવડા રચેલા હૈમપકાશને અંગે અતિસંક્ષિપ્ત નાંધ છે. આથી કર્મસિદ્ધાન્તને અંગેના કાશ રચનારે પૂરા સાવધ રહેવું પડશે જેથી કાૈ⊎ મહત્ત્વની બાબત રહી જવા ન પામે. મે સૂચવેલાે સાર્થ કાેશ તૈયાર કરાવવા અને તે પ્રકાશિત કરવા જો કેાઇ મહાનુસાવ કે સંસ્થા તૈયાર થશે તા જૈન દર્શન અને સાહિત્યની પ્રભાવના કર્યાતું પુષ્ટય તે ડાંસલ કરશે. એમ હાેઇ એ ભાવિ કાર્ય કરનારને હું આજથી જ ધન્યવાદ આપું છું.

ં – જે. ધ. પ્ર. (પુ. ૭૮, અં. ૯–૧૦)

૧. મલયગિરિસ(ર વગેરે વૈયાકરણે। તેમ જ એમના શ્રષ્ઠાનુશાસન ઇત્યાદિ વિષે નામનિર્દેશ પણ નથી.

## પરિશિષ્ટ ૧ : ચન્યકારાની સૂચી

( અ) શ્વેતાંબર

શ્યિભય ૨૩૫ આ ભાય દેવ ૨૩૫ અભયદેવસૂરિ ૨૨૭, ૨૩૩ અમૃતલાલ, પં. ૨૨૯, ૨૪૦ માહનલાલ ૨૨૪ 52 ંગ્માગમાહારક ૧૮૪, ૨૨૧ આનન્દસાગરસૂરિ, શ્રી ૧૮૩ આનન્દસાગરસૂરિજી ૧૭૮. ૨૧૭ ઉત્તમ(સાગર) ૩૦૨ ઉદયપ્રભ ૨૦૩ ઉદયરત્ન ૨૯૩, ૨૯૪, ૨૯૮ ઉમાસ્વાતિ ૧૦૭. ૧૧૪, ૧૧૬. 981. 942. 109. 102 ( ઋષભ(દાસ) ૨૯૭ ો ઝાષલાદાસ ૨૯૮ કુ**શલભુવનગ**ણિ ૨૩૭ ક્ષમાશ્રમણ ૧૮૫. જુઓ દેવ-દ્વિગણિ ક્ષમાશ્રમણ ા ગર્ગ ૧૫૭ 🕽 ગગંષિ ૧૭૫, ૧૯૯, ૨૫૬

ગુણ્વરત્નસૂરિ ૨૦૩. ૨૩૭ ગાવિન્દાચાર્ય ૧૭૫ ગૌતમસ્વામી ૨૮૨ ચક્રેશ્વરસૂરિ ૧૮૭, ૧૯૭, ૨૦૧. ૨૦૫ ચન્દ મહત્તર ૨૨૮. જુએ। ચન્દ્ર મહત્તર ચન્દ્રગણિ ૨૩૩ ચન્દ્ર મહત્તર ૨૨૮. જુએા ચન્ક મહત્તર ચન્દ્ર મહત્તર ૨૪૪ ચન્દાર્થે ૧૭૩, ૧૮૭, ૧૯૪, 223, 228, 239, 239. २३४. २३५, २४०, २४२, ૨૪૪, ૨૪૯, ૨૫૨, ૨૫૫ ચન્દ્રર્ષિ ૨૨૫ ચારડિયા, શ્રીચન્દ્ર ૧૬૬ જયતિલકસૂરિ ૧૭૭ िल्निइत्तसूरि २५६

# પરિશિષ્ટ ૧: બ્રન્થકારાની સૂચી

| જિનભદ્રગહ્યુિ ક્ષમાશ્રમણુ ૨ ૩૧,          | પરમાનન્દસૂરિ ૧૭૫, ૧૯૯                     |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|
| રપર જુએા ક્ષમાશ્રમણુ                     | યુષ્ટ્રયવિજય(છ) ૨૨ ૩, ૨૨૯                 |
| ∫ જિનવલ્લભગણિ ૨૫૬                        | ર૩૬, ૨૪૮, ૨૫૪-૨૫૭                         |
| જિનવલ્લભસૂરિ ૧૭૬                         | ખાંઠિયા માહનલાલ ૧૬૬                       |
| <b>દવર્દ્ધગ</b> ણિ <b>સમા</b> શ્રમણ ૧૮૫. | ભાવસાગર ૨૯૬, ૨૯૮                          |
| જુએા ક્ષમાશ્રમણુ                         | મતિશેખર ૨૩૭                               |
| દેવ દિગણી ૧૮૦                            | ્મલયબ્રિસ્ ૧૮૬, ૧૮૭                       |
| દેવવાચક ૧૮૫ જુએા દેવર્દિ                 | મલયગિરિસ્ રિ ૧૭૪, ૧૭૬                     |
|                                          | ૧૮૩, ૧૯૧, ૧૯૩, ૧૯૪,<br>૧૯૯-૨૦૨, ૨૦૪, ૨૧૧. |
| દેવેન્દ્રગણિ ૨૩૭                         | રવેલ, રલર, રલલ, રહા, રાય,                 |
| દેવેન્દ્રસૂરિ પ૪, ૫૬, ૧૨૨,               | L २४२, २४७, २५८                           |
| ૧૨૪, ૧૫૬, ૧૬૪, ૧૬૬,                      | માનદેવસૂરિ ૨૨૭                            |
| ૧૭૩, ૧૭૬, ૧૮૫, ૧૮૭,                      | માનવિજય ૨૯૬, ૨૯૮                          |
| १८८, २००, २०९, २१२,                      | સુનિચન્દ્ર ૧૮૩                            |
| २१३, २२૯-२३०, २३०,                       | મુનિચન્દ્રસૂરિ ૨૦૩                        |
| ર૩૪, ૨૮૫, ૨૮૬                            | સુનિશેખર ૨.૭                              |
| ધનવિજયગણિ ૨૩૭                            | મેરુતુંગસૂરિ ૨૩૫, ૨૩૬                     |
| ધનેશ્વરસૂરિ ૧૮૦                          | <b>પ્ય</b> તિવૃષ <b>સ ૧૮૮, ૧</b> ૯૧,      |
| <b>ધર્મદો</b> ષસૂરિ ૨૧૮                  | ૧૯૩, ૨૦૨, ૨૧૪                             |
|                                          | યશાેલિજયગાંઘુ ૧૨, ૧૧૫,                    |
| •યાયાચાર્ય ૧૯૩. જુએા યશા-                | ૧૮૧, ૧૯૧, ૨૯૯ જુ <b>એ</b> ।               |
| વિજયગણુ                                  | ન્યાયાચાર્ય                               |
| <b>૧</b> ૬વિજય ૨૯૮                       | રતનસાગર ૩૧૧                               |
|                                          | ~ ~                                       |

૧, એમને કેટલાક દિગ ભર ગણે છે.

રાજડંસ ૨૩૭ સમયસુન્દર ૨૯૫, ૨૯૮ શમદેવ ર૩૩. ૨૩૪. ૨૫૪ સાહ લાંદ્રા ૨૯૭. ૨૯૮ સમવિજયજી ૧૮૭, ૧૯૭. સિદ્ધ વિં ૧૫૭ જુઓ વિજયરામચન્દ્રસરિજી સિદ્ધસેનગણિ ૧૫૮ રૂપવિજય ૨૯७, ૨૯૮ લાધા શાહ ૨૯૭ સિદ્ધસેન દિવાકર ૧૧૮ વામદેવ ૨૫૪ સિદ્ધસેનસૂરિ ૨૫૯ વિનયવિજયગણિ ૧૫૫ સુખલાલજી પં. હ૧. ૯૬. વીરવિમલ ૩૦૧, ૩૦૨ ૧૦૨. જ઼ુઓ સંઘવી સુખલાલ શાહ હીરાલાલ દેવચંદ ૨૪૮ સાેમસુન્દરસૂરિ ૨૩૭ (શિવશમ સ્ટ્રાચાર્ય ૨૪૦ ી દશવશર્મસરિ ૧૧૪, ૧૭૨, હरिकद्रसरि ( जिनकटसरिना 903, 922, 968-960, શિષ્ય) ૧૮૧, ૧૮૪, ૧૮૫, ૧૯૧–૧૯૨, ૧૯૫, ૧૯৩, ૨૦૧, ૨૦૯,૨૨૩, ૨૨૫, રર૧, ૨૫૨ ૨૨૬, ૨૪૦, ૨૪૧, ૨૪૫, 11 હરિભદ્રસૂરિ ( વૃદ્ધગચ્છીય ) રપર, ૨૫૩, ૨૫૬ શીલાંકસ(૨ ૧૧૫, ૧૪૯, ૧७૬, ૨૫૨ ૧૫૦. ૧૮૬. ૨૧૯. ૨૫૯, હેમચન્દ્રસરિ. કલિકાલસર્વન 280 ૧૪૫ શીલાંકસૂરિ ( ? અન્ય ) ૨૨૨ હેમચન્દ્રસૂરિ ( મલ૦ ) ૧૮૭, શેઠ દ્વારકાદાસ રતિલાલ ૨૦૩ १८८, १**६७, २०१. २१०.** શ્રીચન્દ્રસરિ ૨૧૮ २११, २१३, २१६, २१८ સાંઘવી સુખલાલ ૧. જુએે સુખલાલજી પં. 220

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌથન્થા

358

પરિશિષ્ટ ૧ : ગ્રન્થકારાની સૂચી ૩૨૫

(આ) દિગંભર યુષ્યદન્ત ૧૭૩, ૨૨૬, ૨૫૩, અકલંક ૨૬૨, ૨૭૨ અમિતગતિ ૧૭૩, ૨૪૩, २७० 246 પુષ્પદન્ત ૨૭૮ ઇન્દ્રનન્દિ ૨૬૧, ૨૬૨, ૨૬૮, इलयन्द्र २४०, २४६ २६८. २७१. २७३ કુલચન્દ્ર, સિદ્ધાન્તશાસી ઉચ્ચારણાચાર્ય ૨૮૩ 236 इन्हर्रुन्ह १२, २७२, २७3 ∫ **બ**∿પદેવ ૨૬૯, ૨૮૩ ો અપ્પદેવગુરુ ૨૭૩ કૈલાશચન્દ્ર પક્ ગુણુધર ૧૭૪, ૧૯૧, ૨૫૩, પ્રદ્વાહેમચન્દ્ર ૨૬૮ 222 ભૂતઅલિ ૧૭૩, ૨૨૬, ૨૫૩, જિનસેન ૨૮૩ २९८, २७० જૈત. હીરાલાલ ૧૯૩. ૨૦૨, મંક્ષ, આર્ય ૨૮૨ 298, 228, 288 મનાહરલાલ શાસ્ત્રી ૨૮૩ તાર્કિકાર્ક ૨૭૩, જુએા સમન્ત-મહેન્દ્રકુમાર ૨૩૨ લાદ્ર <sup>૧</sup>યતિવૃષ્**સ ૨૭૧, ૨૮**૨, ૨૮૩ તુંબુલૂર ૨૬૯, ૨૭૨, ૨૭૩ વીરસેન ૨૪૩, ૨૬૭, ૨૭૪, ધડ્ઢ ૧૭૩, ૨૫૮ ધરસેન ૨૮૨ 222 શામકુષ્ડ ૨૭૧, ૨૭૩, ૨૮૨ નાગડસ્તિ ૨૮૨ જુએા નેમિચન્દ્ર ૧૨૨, ૧૭૩, ૨૫૮ સમન્તલદ્ર ૨૭૩, ,, , સિદ્ધાન્તચક્રવર્તી ૨૮૩ તાકિંકાર્ક ગ. એમને કેટલાક શ્વેતાંબર ગણે છે.

ર કમસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રાંઢ ગ્રન્થેા (ઇ) અર્જન ગેરિના, ડાં ૧૮૦ વાચરપતિમિશ્ર ૯૧ જયન્તભટ ૩૩ વિન્તર્નિત્સ ૯૩ દાસગુપ્ત ઐસ. એન. ૯૩ વેલણકર હરિ દામાદર ૧૮૦ પતંજલિ ૯૧ ગયાસ પર, ૯૧ ગયાસ પર, ૯૧ ગ્રહધોષ ૧૦૦, ૧૦૨ રાઘવન, ડાં. વી. ૯૩ હર્નલ, ડાં ૧૦૨

| ્યરિશિષ્ટિ ર ∶ ચન્થેા                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | અને લેખાેની સુચી                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (અ,) શ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 'વેતાં <b>બ</b> ર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| અગ્ગાયણીય ( ગ્રન્થાંશ )<br>રહપ<br>અગ્ગેણિય ૧૭૨, ૧૮૮,<br>ર૨પ<br>અગ્રાયણીય ૧૭૨, ૧૮૩<br>અઢાર પાપસ્થાનકની સજઝાય<br>૨૯૯<br>અણુઐાગદાર ( ગ્રન્થાંશ )<br>૨૨૫, ૨૨૬, ૨૭૫, ૨૮૧.<br>જુઐા અનુયાગદાર (ગ્રન્થાંશ)<br>અધુવ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૨૫<br>અધ્યાત્મસાર ૧૧૫<br>આનાગમિક સાહિત્યના ઇતિ-<br>હાસ ૨૧૬<br>અનુયાગદ્ધાર (ગ્રન્થાંશ) ૨૨૫,<br>૨૭૫. જુએા અણુએાગદાર<br>અભિધાનચિન્તામણિ ૧૯,<br>૧૪૫, ૧૪૭, ૧૪૮<br>અર્થરત્નાવલી ૨૯૫<br>આવરન્ત ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૨૫ | આગમિકવસ્તુવિચારસારપ્ર-<br>કરણ ૧૭૬. જુઓ છાસીઈ<br>ા જિન૦) અને ષડશીતિ<br>( જિન૦) અને ષડશીતિ<br>( જિન૦)<br>આગમિયવત્શુવિયારસાર-<br>પયરણુ ૧૭૬<br>આગમાનું દિગ્દર્શન ૨૧૬<br>આગમાનું દિગ્દર્શન ૨૧૬<br>આગમાનું દિગ્દર્શન ૨૧૬<br>આગામાનું દિગ્દર્શન ૨૧૬<br>આગામાનું દિગ્દર્શન ૨૧૬<br>આગે મદની સજઝાય ૨૯૬<br>૧×આત્માન્નતિના ક્રમ ૫૬, ૭૨<br>આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમ ૯૧<br>આનન્દ્રસુધાસિન્ધુ<br>પ્રાક્ કથન ૨૧૬<br>આયાર ૧૫૩<br>ટીકા ૧૧૪, ૧૮૬, ૨૧૯,<br>૨૨૦, ૨૫૯<br>તે તે મારા લેખ છે. |

૩૨૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

--- farge (7 993, 998 - નિજ્જત્તિની ટીકા ૨૧૯ આર્હત જીવન જ્યોતિ (ત્રીજ કિરણાવલી ૧૬૭ આહંતદર્શનદીપિકા ૧૪૪, ૧૬૭ જુએો જૈનતત્ત્વ– પ્રદીપનાે અનુવાદ આવસ્સય - ટીકા ( હુરિ૦ ) ૧૬૬, ૧૬૭ ઉત્તરજઝયણ ૨૦,૧૬૦, ૧૭૨. જુએા ઉત્તરાધ્યયન - ટીકા ૧૪૬ --- निक्थुत्ति ३०१ ઉत्तराध्ययन ३००. असे। ઉત્તરજઝયણ ઉપદેશરત્નાકર -ભૂમિકા ૨૧૭ ઉપ્પાય ( લ્રન્થાંશ ) ૨૨૫ ઉપમિતિભવપ્રપંચાકથા ૨૫૭ ઉવાસગદસા --- અનુવાદ (અં) ૧૦૨ **ઝડષભપંચાશિ**કા

-રપષ્ટીકરણ ૧૪૪ કઇ ૨૮૧. જુએે કૃતિ કમ્મ ( ગ્રન્થાંશ, પહુણવણાનું પય ૨૩) ૧૭૨. જુએા કર્મ-પ્રકૃતિ ( ગ્રન્થાંશ ) કમ્મત્થય (દેવે૦) ૧૭૬, ૧૮૭, જુઓ કર્મસ્તવ (દેવે૦) { — ८ीકा ( स्वे।पज्ञ ) २८६ — वृत्ति ( स्वे।पज्ञ ) १७६ કમ્મત્થય (પ્રાચીન) ૧૭૫, ૧૭૬, ૨૫૬. જુએા કર્મસ્ત વ ( अज्ञात, प्राथीन) કમ્મપગડિ (પાહુડ) ૨૨૫, ૨૨૬. જુએા કમ્મપયડિ ( પાહુડ ), કમ્મપથડિ-કમ્મપ્પગડિ પાઢુડ, (પાહુડ), કમ્સપ્પવાય ( पाहुर) अर्भ प्रहुति (?), वेहनाइत्स्न आने વેયણાકસિણ કમ્મપગડિ (શિવ૦) ૧૭ :. જુએા કમ્મપયડિ (શિવ૦) કમ્મપયડિસંગહણી. કર્મ-

પરિશિષ્ટ ૧ : ' ગ્રન્થાે અને લેખાની સૂચા ૩૨૯

પ્રકુતિ (શવ૦) અને 🐪 કર્મપ્રકૃતિસંગ્ર ડુચ્ચિકા 🦓 🔿 ર્ઢકરમપયડિ`( ગ્રન્થાંશ ઼ુંઉતર -ેં∦ 🚆 જઝયણુનું ૨૫૦\_33) ૧૭૨ કમ્મપયડિ ( પાહુડ ) ૧૮૩, ૧૮૯, ૧૯૫, ૨૨૬, ૨૭૫. જુઓ ક્રમ્મપગડિ (પાહુડ) (×કમ્મપયડિ અને (અન્ઘ)-ું સયગ ૨૨૩ × કમ્મપયડિ અને બન્ધ-સયગ ૧૦૦ સયગ ૧૭૩ ક્રમ્પયડિ ( શિવ૦ ) ૧૧૪, 135.902, 900, 961-१८६, १८८, १८६, १७२, 223, 230, 230, 280. २४१, २४२. २५३, २६०. જુએા કમ્મપગડિ (શિવ૦) - આનુવાદ ૧૮૨ - ઉપાદધાત ૧૮૩ - ગ્રુષ્ટિશ્ ૧૮૨, ૧૮૩, २२९, २३७ - છાયા ૧૮૨ - ટિપ્પથક ૧૮૩

— ટીકા (મલય૦ ) ૧૪૦, 230 — ટીકા (યશેા૦) ૨૬૭. જુઓ વૃત્તિ (યરોા૦) ---- વૃત્તિ (મલય૦) ૧૮૨-૧૮૪, ૨૩૭ જુએા ટીકા ( મલય૦ ) - वृत्ति ( यशे० ) १८२. જુએ ટીકા (યરોા૦) કમ્મપયડિપાહુડ ૨૮૧. જુએા કમ્મપગડિ ( પાહુડ ) ક્રમ્મપયડિસ ગહણી ૧૭૨, ૧૮૪. ૧૯૧, ૧૯૨, ૧૯૪-१८६, २०१, २०४, २०५, ૨૪૨, ૨પર. જ઼ઓ કમ્મ− પયડિ (શિવ૦) - ગ્રુણિય ૧૯૧, ૧૯૩ – ચૂર્ણિ ૧૯૧ - ગ્રાથ્ટ્રિએન ( ? ) ૧૯૩ - ગ્રાહ્ય-ટિપ્પણ ૧૯૧, ્૧૯૪, જુએા વિશેષવૃત્ત<u>િ</u> – છાયા ૧૯૩

{ — ટીકા ( અજ્ઞાત ) ૧૯૪ — ,, ( ,, ) ૧૯૪ કમ્મવિવાગ (ગર્ગર્ષિ) ૧૫૭. 904, 908, 240 — ,, ( મલય૦ ) ૧૯૧, {--- ટીકા (પરમા૦) ૧૯૯ --- વૃત્તિ (પરમા૦) ૧૭૫ ૧૯૩. જુએન વૃત્તિ ( মল্লয০ ) કમ્મવિવાગ ( દેવે૦ ) ૧૫. --- ટીકા ( યશેા૦ ) ૧૯૧ ૧૫૧, ૧૭૫, ૧૭૬. જુએન - ટીકાએા ત્રણ ૧૯૩ કર્મવિયાક ( દેવે૦ ) - પ્રસ્તાવના ૧૯૪-૧૯૬ { — टीકा ( स्वे।पज्ञ ) १६४ — वृत्ति ( स्वे।पज्ञ ) १७६ २००, २१२ - ભાષાંતર ( હિન્દી ) ૧૯૬ -- વિવરણો ૧૯૩ - વિશેષવૃત્તિ ૧૯૪. જુએ કમ્મવેદ ( ગ્રન્થાંશ, પષ્**ચ્**-ગ્ર્ચિ-ટિપ્પણ શાનું પય ૨૫) ૧૭૨ - વૃત્તિ ( મલય૦ ૨૦૪. **મ્મ**ંગ્રન્થ જુએ ટીકા ( મલય૦ ) -- અનુવાદ (હિન્દી ૫૪ - वृत्तिनं आधान्तर २०४ કમ<sup>િ</sup>ગ્રન્થ, અર્વાચીન ક્રમ્મપ્યગડિ (પાહુડ) ૧૭૨ સંસ્કૃત ૧७७ જુએા કમ્મપગડિ (પાહુડ) કર્મ ચન્ચ, ચેાથેા ૧૭૬, ૧૮૫. કમ્મપ્પવાચ (બ્રન્થાંશ, આઠમું જુએ। છ સીઇ ( દેવે૦ ) પુગ્વ ) ૧૭, ૧૭૧. જુએન षडशीति (हेवे०) अने કર્મપ્રવાદ ષડશીતિકશાસ્ત્ર કમ્મપ્પવાય ( પાહુડ ) ૧૮૯. કમંગ્રન્થ, છઠ્ઠો ૨૩૦, ૨૫૬. જુએા કમ્મપગડિ (પાહુડ) જુએા સત્તરિયા ( શ્વે૦ ) કરમબન્ધ ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૭૨ - પ્રસ્તાવના રર૩

કર્મસિદ્ધાન્ત રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

330

ચાર

પરિશિષ્ટ ૨ : ગ્રન્થેા અને લેખાેની સૂચી 🔰 ૩૩૧

કર્મચન્ય. ત્રીને ૧૭૫, ૧૭૬. ટમપ્રકુ(ત ( ગ્રન્થ!શ ) ૧૭૨... ્જુએા બન્ધસામિત્ત ( દેવે૦) ગ્રચ્યેા કગ્મ કર્મપ્રકૃતિ ( ? પાહુડ ) ૨૦૫ કર્મચન્થ, નવાે ૧૮૮. જુએા સયગ ( દેવે૦ ) કર્મપ્રકુતિ ( યશેા૦ ) ૧૯૨ કર્મ ગ્રન્થ, નવ્ય ૧૭૬, ૨૨૯ - ટીકા (સ્વેાપજ્ઞ) ૧૯૨ કર્મ'ગ્રન્થ, પાંચ ૨૫૬,૨૫૭ કર્મપ્રકૃતિ ( શિવ૦) ૧૭૩ 🚌 ,, , પ્રાચીન ૧૭૬, રર૯ ૧૭૪, ૧૮૧, ૧૮૩, ૧૮૫, કર્મગ્રન્થ, બીજો ૧૮૭. જુએા 928,968,236-289, ૨૪૯, ૨૫૨, ૨૫૬, જુએન કમ્મત્થય (દેવે૦) કમ્મપગડિ (શિવ૦) – ટીકા (સ્વેાપજ્ઞ ૧૮૭ કર્મપ્રકૃતિ - ટીકા ૨૩૫ कर्मग्रन्थ पांचमा-छट्ठा २३२ કમ પ્રકૃતિસ ગ્રહ્ણિકા ૧૭૨, કર્મચન્થ : સાર્થ ૧૩૬ ૧૮૪, ૨૫ર, જુએે કેમ્મ---કર્મચન્ચેા. નવ્ય પાંચ ૧૭૭ પગડિ ( શિવ૦ ) કર્મગ્રન્થેા, પાંચ ૨૩૦ કર્મપ્રવાદ ૧૭૧ જુઓ કમ્મ--,, , પ્રાચીન ૧૭૭ પ્પવાય (ગ્રન્થાંશ) કર્મચન્થે, બે ૨૫૭. જુએો **ક**મ્મત્થય ( અज्ञात ) अने પ્રર્મમીમાંસા ૧૯૨ અન્ધસામિત્ત ( પ્રાચીન ) - ઉપાદ્ધाત २८२ ×કર્મદલિકાેની વહેચણી ૨૭ કર્મમીમાંસાનું આયાજન ૫૬-જુએા કર્મદલિકાનું વિભા-કર્મવિપાક અર્થાત કર્મગ્રન્થ જેન (પૃ. ૧૨૦-૧૪૩) र्धभेग्रहति ( अज्ञात ) १८४ ( en 10 9 )

| ૩૩₹ કર્મસિદ્ધાન્ત | : | રૂપરેખા | અને | પ્રૌઢ | ગ્રન્થેા |  |
|-------------------|---|---------|-----|-------|----------|--|
|-------------------|---|---------|-----|-------|----------|--|

- અનુવાદ (ગુજ૦) ર - પ્રસ્તાવના (હિન્દી) ૧ કર્મવિયાક ( દ્વેવે૦ કે ૧૫૬. ૧૭૫ જુએા કમ્મવિવાગ 🛪 કર્માવષયક ચન્થેાનું નામ– સામ્ય ૨૫૮ કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય 9, 10, 262 કર્મસ્તવ ( અજ્ઞાત, પ્રાચીન ) ૧૭૫, ૨૨૪, ૨૩૪. જુએા કમ્મત્થય ( પ્રાચીન ) -કર્મસ્તવ ( દેવે૦ ) ૧૭૫. જુએા કમ્મત્થય ( દેવે૦ ) કેષાયપાભુત ૧૭૪, ૧૯૪, ૨૪૯ જુએા કસાયપાહુડ ક્રષાયમીમાંસા ૧૯૨ - ७५ हधात २८२ કષાયા સંબંધી સાહિત્ય રલ્૩ કસાયપાહુડ ૧૭૪, ૨૪૨, રષ૩, ૨૫૫, ૨૫૮. જુએે કષાયપ્રાભુત કુમારવાલચરિય ૧૬૦ કુતિ (ગ્રન્થાંશ) ૨૭૫. જુએા કઇ

કેાધની સજઝાય ( ઉદ્દય૦ ) 263 કાેધની સજઝાય ( ગ્રન્થાંશ, યશાે૦) ર૯૯ કે**ાધની સ**જઝાય ( ગ્રન્થાંશ, વીર૦) ૩૦૧ **/** ક્ષ**ચલ**બ્ધિ ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૮૮ 🕇 ખેણુલદ્ધિ (ં ગ્રન્થાંશ ) ૧૮૮ ગણહરસદ્ધસ્યગ ૨૫૯ ગર્વની સજ્ઝાય ( ઉદય૦ ) 268 चत्वारः कर्मग्रन्थाः २३३, २३५, 243 ચંપક શેઠની ચૌપાઇ રલ્પ {ચયણલહિ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૭૫ {ચયનલબ્ધિ ( , ) ૨૭૫ ચવ ય ણલન્દ્રિ (ં,, ં) રરપ ચૂલિયા ( લન્યાંશ ) રરપ चौथः कर्मग्रन्थ २८७ - પરિશિષ્ટ ૨૮૫ છાસીઇ (જિન૦) ૧૬૭ જુએા આગ(મકવસ્તુવિચારસાર-પ્રકરણ - पृत्ति ( भलय०) १७६

પરિશિષ્ટ ર: ગ્રન્થેા અને લેખાેની સૂચી ૩૩૩

- 97 21:0 944 છાસીઇ ( દેવ૦ ) ૧૭૬. ૧૮૫, 228 ∫ — ટીકા (સ્વેાપજ્ઞ) ૧૬૬, २८६ े — वृत्ति (स्वेापज्ञ) ૧७६, १८५, १८८, २००, २१२ જગચિન્તામણિ ચૈત્યવન્દન 2219 જં ખુસ્વામીના રાસ ૨૯૩ જિનરત્નકાેશ ૧૭૩, ૧૭૫, १८७. १૯२. २०१. २१०, **२१४, २१૯, २२३, २**३३, 230. 243 જવસમાસ ૨૧૬, ૨૧૭, ૨૧૯-રર૧. ર૫૯. જુઓ જીવ-સમાસપગરણ --- ઉપાદધાત (સં. ) ર૧૭ - ટીકા ( શીલાંક ) રરર. જુઓ વૃત્તિ ( શીલાંક ) - ટીકા (હેમ૦) રર૧ — વિવરણું (હેમ૦) ર૧૮, ર૧૯ - वृत्ति (नव्य) २१८ .. (પ્રાચીન) સ્૧૮

- वृत्ति (डेभ०) २१६-૨૧૮. જુએ। ટીકા ( 립 귀 이 ) – વૃત્તિ (શીલાંક) ૨૧૯. જુએા ટીકા (શીલાંક) જીવસમાસપગરથ ર૧૬. જુએા જીવસમાસ જૈન ગુર્જર કવિચ્યાે રહેલ જૈન ગ્રન્થાવલી ૧૭૯-૧૮૧, 923 - પ્રસ્તાવના ૧૭૬, ૧૮૦ જૈનતત્ત્વપ્રદીય ૧૬૭ - અનુવાદ ૧૬૭. જુએા આર્ડ તદર્શનદીપિકા × જૈત દર્શનનાં અનુચાગદ્વાર જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ ૨૩૭ નેઇસકરણ્ડગ ૨૨૧ ઠાણ ૧૬૦ તત્ત્વાર્થસ્ત્ર ૧૪, ૧૧૩, ૧૧૪, ૧૭૮, ૧૯૨, ૨૩૮. જ્રચ્લે તત્ત્વાર્થાધિગમશાસા અને તત્ત્વાર્થાધિગમસ<u>્</u>ત્ર -ટીકા (સિદ્ધ૦) ૪૮ ૧૭७, ૧૮૪

### ા ૩૩૪ કર્મ સિદ્ધાન્ત : રૂપરે ખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

<del>~</del>વાર્થાધિગમશાસ્ત્ર १४६. ૧૪૭, ૧૫૮, ૨૮૫ જુઓા તત્ત્વ ર્થસત્ર --- ટીકા (સિદ્ધ૦) ૧૫૮, 946 --- ભાષ્ય ૧૪૬-૧૪૮ તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર ૧૦૭ જુએા તત્ત્વાર્થ **સ**ત્ર તિજયપહુત્ત ૨૨૭ તેર કઠિયાએાની સંજઝાય ( વીર૦ ) ૩૦૧ તેર કાર્દિયાની અજ્ઞાલકલ ક सल्छाय उ०र તેર કાઠિયાની સલઝાય ( ઉत्तभ० ) ३०२ ચેરાવલી ( ગ્રન્યાંશ ) ૧૮૪ દિગંભર સમાજની 'સંસદ' પદની ચર્ચા ૨૬૩ દ્વિદ્વિાય ૧૭૪, ૧૮૩, ૨૨૪, રરપ, ર૩૧, રપર, ૨૭૫, ૨૮૬. જુએા દુષ્ટિવાદ દ્દીપક રપ૪. રપપ **દષ્ટિવા**દ ૨૧૭. જુએા દ્વિગય દેશીનામમાલા ૧૬૦.

देषनी सलअय ( अन्थांश ) 309 धर्म और दर्शन १८ ધર્મસારપ્રકારણ ૨૪૮ નન્દિ. જુએા નન્દી - ટિપ્પનક (અનુપલખ્ધ, હેમ૦ ) રા૮ - ટિપ્પાશક(શ્રીચન્દ્ર૦) 296 નન્દી ૧૮૪. જુએા નન્દિ - ગુણિશ ૧૮૫ નાણપ્પવાય ર૮૩ નાયાધ+મકડા ૨૦૫ નિરયાવલી ૨૯૮ નિસીડ - ભાસ ૧૬૧ - વિસેસચુણિણ ૧૬૧ પંચમ કર્મગ્રન્થ. જુએા સયગ (हेवे०) — પ્રસ્તાવના (દિ૦) પદ પંચસંગહ ( ચન્દ્રર્ષિ ) ૧૫, ૧૫૭, ૧૭૩, ૧૮૬, ૧૮૭, 968, 230, 289-240, રપેક, રપેછ, રપેટ, રેફેટ,

{ — વિવરણ ( સ્વાપંગ્ર ) રર૪ પાંચસ ગહુ — વૃત્તિ ( સ્વાપંગ્ર ) રર७ પાંચસુત્ત રર૩ × પાંચસાંગહુપગરણનું પર્યા- પહેમાણ ઐાગ (ગ્રન્થાંશ)

પરિશિષ્ટ ર : ગ્રન્થેા અને લેખાેની સૂચી

જુએ પંચસંગહપગરઘ.

પંચસંગ્રડ અને પંચ-

— ટીકા (મલય૦) ૨૪૭-૨૪૯, ૨૫૩-૨૫૬, ૨૫૮

જુઓ વૃત્તિ (મલય૦)

— वृत्ति (मलय०) २**१**३.

- वृत्ति (स्वे।पज्ञ) १८४,

જ છે। ટીકા ( મલય૦ )

२३०, २४७-२५०

– वत्तिओ। २४८

પંચસંગહપગરણ ૨૨૩, ૨૨૪,

२२७, २३१, २४२, २४४,

૨૪૯ જુએો પંચસંગહ {—ઠીકા (સ્વેાપજ્ઞ) ૨૨૪ —વિવમ∾ (∽ે

સ ગડશ અ

- છાયા ૨૪૮

લોચન રર૩ પંચસંગ્રહ ૧૭૩, ર૩૫, ૨૪૭,

૧૪૮, ૨૫૬, ૨૫૯. જુઓ પંચસંગહ — અનુવાદ ૨૪૮, ૨૪૬

— ટીકા (સ્વેાયજ્ઞ) ર૪૮, રપ૪-રપદ — ટીકાએો, ત્રણ રપપ – મૂલટીકા ર૩૫ — વિવરણે ૨૫૫ - વૃત્તિ (રામ૦) ૨૫૪ પંચસંગ્રહ (ખંડ ર) - આમુખ ૨, ૨૪૮, રપ૪. રપ૭ — પ્રશ્નાવલીએા ૭ - પ્રશ્નાવલીનાે અનુવાદ ર — પ્રશ્નાવલી. બીજી પ પંચસંગ્રહનાે અનુવાદ ૨૫૬ - निवेहन २५६ પંચસંગ્રડશાસ્ત્ર ૨૪૯, જુએહ પ**ંચ**સંગહ પંચસત્ત રર૩ પઢમાણુઐાગ (ગ્રન્થાંશ) રરપ પણચાલા ૧૭૨, ૧૭૫ જી આ પ્રજ્ઞાપના

33¥

{— ટીકા ( હરિ૦) ૧૭૨ {— વૃત્તિ (હરિ૦) ૧૮૪

#### ૩૩૬ કર્મ'સિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

પરિક્રમ્મ (ગ્રન્થાંશ) રરપ પવયણસારુદ્ધાર ૨૨૦ { — टीश २२० { — वृत्ति २५६ પ ઇય (પ્રાકત) ભાષાઓ અને સાહિત્ય ૧૮૨, ૨૧૯, ૨૮૪ પાઇયલચ્છીનામમાલા ૧૬૦ માહુડ રરપ, ર૭૫, ર૮૩ પિષ્ડલિશુદ્ધ (?) ૧૮૫ પુગ્વ ૨૭૫, ૨૮૩, ૨૮૬. જુએ પુર્વ પુગ્વગય (ગ્રન્થાંશ) ૨૨૫, રહય. જુએન પૂર્વગત પુબ્વ, ચૌદ (ગ્રન્થાંશ) રરપ પુગ્વન્ત (ગ્રન્થાંશ) રરપ પૂર્વ ૨૭૫, ૨૮૩. જુએે પુબ્વ પૂર્વગત ( ગ્રન્થાંશ ) ર૭૫. જુએ। પુબ્વગય પેજ્યદાસ સ્ટ૩ પ્રકરણમાલા ૨૨૮ પ્રકતિવિચ્છેદ (જય૦) ૧૭૭ પ્રકતિસ્વરૂપ (જય૦) ૧૭૭ પ્રજ્ઞાપના ૨૫૯ જુએા પણ્ણવણા પ્રદેશવ્યાખ્યા ૧૭૨, ૧૮૪

પ્રશ્નવ્યાકરણ (શ) ૧૮૫ પ્રાકૃત ટીકા ( ? ) ૨૩૩ પ્રાચીન સજઝાય તથા પદ-સંગ્રહ ૨૯૭ **બન્ધન (**ગ્રન્થાંશ) ૧૮૮, ૨૨૬ ભન્ધનકરણ (ગ્રન્થાંશ) ૨૫૩ ( બન્ધશતકપ્રકરણ ૧૮७. જુએ। ખુરુચ્છતક, શતક (શિવ૦) સંતગ (શિવ૦) અને સયગ ( शिव॰ ) (અન્ધ)સયગ ૧૮૬, ૧૮૮ ે અન્ધસયગ ૧૭૩, ૧૭૮,, 968,966,960,960 १६७, १६८, २०४-२०७. ૨૦૯, ૨૨૩, ૨૨૫, ૨૨૬ २४०, २४६, २५३ --- અનુવાક ૨૦ ) --- અપવચૂરિ ૨૦૩ – શુરુભાસ ૧૯૭, ૨૦૧, 203. 204 – ચુષ્ટિથુ ૧૮૮, ૧૮૯, २०१, २०२, २८६ – ચુષ્ટિઘુ (સુદ્રિત) ૨૦૫, २०७, २०६. २१४, જુએ લઘુર્શિ

પરિશિષ્ટ ર : ગ્રન્થા અને લેખાની સૂચી ૩૩૭

| - ચુષ્ટિ <b>ણએ</b> ા ૨૧૦ ઝુએા    | — ભાસ (ગા ૧-૧૪)                    |
|----------------------------------|------------------------------------|
| ચૂર્ણ્યું <b>એ</b>               | २०३, २१४                           |
| — ચુહિ <b>ણ</b> , <b>બે ૨૧</b> ૪ | — ભાસ, ત્રણેક ૨૦૨                  |
| — ચૂર્ણિ ૧૮૮, ૧૯૭, ૧૯૮           | — લઘુચૂર્ણિ ૧૮૮, ૨૦૦-              |
| - ચૂર્ણિઓ ૧૯૯, ૨૦૦,              | २०२, २१०, २ <b>११, २१३</b> -       |
| ૨૧૦. જુએા ચુક્ <b>િુએ</b> ા      | ર૧૫. <b>જુ</b> એા ચુષ્ડિ <b>યુ</b> |
| — ચૂર્ણિ, ત્ર <b>ણ</b> ૨૧૫       | ( મુદ્રિત )                        |
| — ,, छे २००                      | — લઘુમાસ ૧૯૭, ૧૯૮.                 |
|                                  | ર૦૨                                |
| — છાયા ૨૦૩                       |                                    |
| — (ટપ્પણુક (ઉદય૦; ૨૦૩            | — લઘુસાસ, ત્રણેક ૨૧૪               |
|                                  | — લઘુસાસનાં ટિપ્પણે। ૧૯૮           |
| ,, , એ ૨૦૩                       | — વિત્તિ ૨૦૧. જુઐા ટીકા            |
| - ટીકા ૧૮૬, ૨૦૧. જુએા            | વિવરણાદિ ૨૦૮                       |
| विनेयडिता अने वृत्ति             | — વિવરણે। ૧૯૭, ૨૦૮,                |
|                                  |                                    |
| પ્રસ્તાવના ૧૯૮, ૧૯૯              | - वृत्ति १८७, १८७,                 |
| - બુડુચ્ચૂર્ણિ ૨૦૦-૨૦૨,          | ૧૯૯, ૨૧૦. જુએા                     |
|                                  | elsi                               |
| ૨૧૦, ૨૧૧, ૨૧૩-૨૧૫                |                                    |
| — ભાસ (ગા.૧-૨૫)                  | — વૃત્તિ, બે ૨૦૧                   |
| ૨૦૨, ૨૧૪                         | × અન્ધસયગ અને ઐનાં                 |
|                                  |                                    |
| — ભાસ (ગા. ૧-૨૪)                 | વિવરણેષનું સરવૈયું ૨૧૫             |
| २०२, २१४                         | બન્ધસામિત્ત ( દેવે૦ ) ૧૭ <b></b> € |
| – ભાસ (ગા. ૧-૨૪)                 | - वृत्ति (स्वे।पज्ञ १७६,           |
| २०२                              | ୧୦୦                                |
| X                                |                                    |

### ૩૩૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

અન્ધસામિત્ત (પ્રાચીન) ૧૭૫, ૧૭૬, રપદ, જુએા બન્ધ-સ્વામિત્વ (પ્રાચીન) - वृत्ति (हरि०) १७६ **મન્ધ**સ્વામિત્વ ( જય૦ ) ૧૭૭ અન્ધસ્વામિત્વ (પ્રાચીન) ૧૭૫. જુએા બન્ધસામિત્ત ( પ્રાચીન ) બન્ધુદયસન્તજ તથય (પ્રોચીન) ૧ં૭૫ **ખ-ધાદયસંદ્રક્ત**સ્તવ ( પ્રાચીન) ૧૭૫ બહુચ્છતક ૨૦૪, ૨૦૯. જુઓ **ભ**ન્ધસયગ યુદુચ્ચૂર્ણિ ૨૦૦, ૨૦૧, ૨૧૨ અડુદ્રિપ્પણિકા ૨૩૪ અહુત્કર્મપ્રકૃતિચૂર્ણિ ૨૦૨ યદ્યચર્યની નવ વાડ ૨૯૩ ભુક્તામરસ્તાત્રની પાદપૂર્તિરૂપ કાવ્યસંગ્રડ ૧૪૫ માનની સજઝાય (ઉદય૦) 263 માનની સજઝાય (ઝાયલ૦) 260

માનની સજઝાય ( ગ્રન્થાંશ) (યશાે૦) ર૯૯ માનની સજઝાય (ગ્રન્થાંશ) ( યશાે૦ ) ૩૦૧ માનની સજઝાય ( ગ્રન્થાંશ ) ( वी२० ) ३०१ માયાની સજઝાય ( ઉદય૦ ) REX માયાની સજઝાય (સમય૦) 264 માયાની સજઝચ (ગ્રન્થાંશ) (યશાે૦) ૩૦૦ **સુનિસુવ્રતસ્વામિચરિત્ર ર૧૮** યશાદાહન રલ્લ રત્નચૂડકથા ( ગ્રન્થાંશ) ૨૦૫ રાગની સજઝાય ( ગ્રન્થાંશ ) 300 લાકપ્રકાશ ૧૫૫ લેાગબિન્દ્રસાર (ગ્રન્થાંશ) રરપ લાેલની સજઝાય ( ઉદય૦ ) REX લાેલની સજઝાય (પદ્મ૦) ૨૯૮ લાેભની સજઝાય (ભાવ૦) રહદ પરિશિષ્ટ ૨ : ગ્રન્થેા અને લેખાની સુચી ૩૩૯

લાેલની સનઝાય (રૂપ૦) રલ્છ લાેભની સજઝાય (ગ્રન્થાંશ (यशो०) ३०० ∫ વત્શુ ૨૭૫, ૨૮૩ { વસ્તુ ૨૮૩ विभारपष्ट्यति १७ વિનેયદ્ધિતા (ટીકા) ૧૯૭-966, 200-202, 208, 200, 290-298 -- ભાષાન્તર ૨૦૪ વિસેસણવઈ ર૩૧, ૨૫૨ વિસેસાવસ્સયભાસ ૧૭,૧૪૪, 9 80. 909 - વિવરણા ૧૬૧ - વૃત્તિ (મલય૦) ૧૭, 295 વેયબન્ધ ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૭૨ વેયવેય ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૭૨ વૈરાગ્યરસમંજરી - સ્પષ્ટીકરણ ૧૪૫ શતક (? શિવ૦) રટ૯, ૨૪૪ શતક (શિવ૦) ૧૭૩, ૧૭૪, १८६. १८७, १८४. २०४. २०६. २३८, २४०, २४१,

ર૪૯ જુએા બન્ધશતક-પ્રકરણ શતકચૂર્ણિ ૨૪૮ શતકબહચ્ચૂર્ણિ ૧૮૮. ૨૧૧. २१२. २४८ શખ્દપ્રાભૃત (?) ૧૮૫ श्रीबन्धशतकप्रकरणम् १९८ 🂆 श्रीमच्छी( चिछ )वशर्मसुरी-श्वरसंहब्धं सचर्णिकम । श्रीशतकप्रकरणम् २१० श्रीशतकप्रकरणम् 960 श्रीसप्ततिकाभाष्यम २३५ ષડશીતિકશાસ્ત્ર ૧૭૬. જુઓ કર્મગ્રન્થ, ચાથા સજ્જન સન્મિત્ર યાને એકાદ્રશ મહાનિધી(ધિ) ૩૦૪ સંજઝાયમાલા રહેર , શ્રી ૩૦૩ ,, સતગ (શિવ૦) ૨૦૪, ૨૦૯. જુએા અન્ધશતકપ્રકરણ સત્કર્મ ૨૪૯ સત્કમેન્ ૧૭૪, ૧૯૪, ૨૪૯, રપ3 સત્કમ પ્રાભત રપ૩

૩૪૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

¹સત્તરિ ર૪૬ — ટીકા ( પાઇય, ચન્દ્રર્ષિ ) **33**X ., ૨૪૦, ૨૪૨. જુઓ — ટીકા ( પ્રાકૃત ) ૨૩૩ સત્તરિયા, સપ્તતિ, સપ્ત-– ટીકા ( મલય૦ ) રર૭, તિકા અને સપ્તતિકા-ર૩૩-૨૩૭. જુએા પ્રકરણ विवृति अने व्याभ्या સત્તરિયા ૨૨૩, ૨૨૫–૨૩૨, --- આલાવભાષ ૨૩૭ ૨૩૬–૨૪૩, ૨૪૫, ૨૪૬ - ભાષ્ય ૨૩૩. ૨૩૬ જુઓ સત્તરિ --- ભાસ ૨૩૩-૨૩૬, ૨૩૭ -- અન્તરભાસ ૨૨૮, ૨૩૨, --- ભાસની ટીકા ૨૩૫ - વિવરણ ૨૩૭ 230 — વિવરશે। ર૩७ - અન્તર્ભાષ્ય ૨૩૨, ૨૩૮, - विवृति (भक्षय०) २०१, २४०, २४२ 299, 232, 233. — અવચૂરિ ૨૩૭ જુએા ટીકા (મલય૦) — ચ્હિણ રરપ, ર૩૩-ર૩૭, - वृत्ति ( सुनि० ) २३७ 236, 282 - બ્યાખ્યા (મલય૦) ૨૩૫ - ગ્રુણિશ્રમા ૧૯૩, ૨૩૩ જુએા ટીકા (મલય૦) - ગ્રથિ (?) ૨૩૩ સત્તરિયા ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૨૪, — ગ્રાથ્ રિટર, રરૂપ, રરૂદ २३१. २४२ ., (સેામ૦) ૨૩૭ સત્તરિયા, વિવિધ ૨૪૬ - ચૂર્ણિએા ૨૩૨, ૨૩૩ સત્તરિયાએા. અન્ય ૨૪૨ – ટબ્બેા ૨૨૮, ૨૩૭ સન્તકમ્મ ૨૪૨. જુએા સહકર્મ - 2240 ( 4150) 333, (?) 238 સપ્તતિ ૨૨૭, ૨૩૨. જુએા - टीडा ( हेवे० ) २३७ સ-તરિ ૧ રાં આ દિગંભરીય કૃતિ છે ?

www.jainelibrary.org

Jain Education International 2010\_05 For Private & Personal Use Only

224. 280. 282. 288-

પરિશિષ્ટ રઃ ગ્રન્થા અને લેખાના સૂચી ૩૪૧

#### ૩૪૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થે

સિત્તરિ ૧૭૪, ૧૭૬, રર૪, રર૭, ૨૪૧, ૨૫૨, ૂ૨૫૫. ૂજુએા સત્તરિ સિ(સ)ત્તરિ ૧૭૮ — અંતરભાસ ૨૨૪ - સુહિ્ઘ ૨૨૪, ૨૩૨, ર૩૫, ૨૪૪, ૨૫૬ — ચૂર્ચિ રપદ્ - ટિપ્પણ રંર૪ - ટીકા ( મલય૦ ) ર૩ર --- પ્રસ્તાવના રર૪ સિદ્ધપાહુડ ૨૫૪ ×સિદ્ધરાજના સમયની સ્મ-શાનયાત્રાએા ૨૦૬ સિદ્ધ હેમચન્દ્ર ૧૬૦. ૨૨૭ સુત્ત ( ગ્રન્થાંશ ) રરપ સૂક્ષ્માર્થસંચાહક (જચ૦) ૧૭૭ ( 241 ) અન્તરાણગમ ( ગ્ર-થાંશ ) ર૭૮ અપ્પાબહુગાણુગમ (ગ્રન્થાંશ) 205 આગમ ૨૬૧. જુએા ખુટ-ખહડાગમ, ખહડસિદ્ધન્ત,

સૂયગડ ૧૪૮-૧૫૧ — ટીકા (શીલાંક) ૧૫૧. ર૧૯, ૨૫૯ -- निल्लुति २८१ સૂર્યયશાના રાસ ૨૯૩ સ્તુતિચતુર્વિં શતિકા - સ્પષ્ટીકરણ ૧૪૫ સ્યૂલભદ્રના રાસ-નવ રસાે ૨૯૩ Cyclopedia of Les'yā १६६ Descriptive Catalogue of the Government Collections of Manuscripts 263, 264 Dectrine of Karman in Jain Philosophy, The 9/9, 226 History of the Canonical Literature of the Jainas, A. 216, 220 દિગ ંભર ખહડસિદ્ધાન્ત, છખાઉડ-(સદ્ધન્ત, છપ્પષ્ડાગમ,

તત્ત્વાર્થમહાશાસ. પર-

માગમ, મહાકર્મ પ્રકૃતિ-પ્રાભૃત, ષટ્ ખ9ડસિદ્ધાન્ત, પશ્શિષ્ટ ર : બ્રન્થા અને લેખાની સૂચી ૩૪૩

| સત્કર્મપાહુડ, સત્કર્મ–                                                                                                                                                                 | — વિવરણે ૨૮૩                                                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| પ્રાભૃત અને સન્તકમ્મ-                                                                                                                                                                  | — વૃત્તિ ૨૭૨                                                                                                                                                                                                                               |
| પાહુડ                                                                                                                                                                                  | કસાયપાહુડસુ-ત. જુએ।                                                                                                                                                                                                                        |
| ઉચ્ચારણુાવૃ-્તિ ૨૮૨, ૨૮૩                                                                                                                                                               | કષાયપ્રાભૃત                                                                                                                                                                                                                                |
| { <sup>ક+</sup> મકષ્ડ ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૨૨,                                                                                                                                               | — પ્રસ્તાવના ૨૮૨                                                                                                                                                                                                                           |
| ૧૨૪, ૧૩૧, ૨૩૨, ૨૬૨                                                                                                                                                                     | { કાલાણુગમ (ગ્રન્થાંશ) ૨૭૭                                                                                                                                                                                                                 |
| કર્મકાષ્ડડ(ગ્રન્થાંશ ૨૩૨,૨૪૩                                                                                                                                                           | { કાલાનુગમ ( ,, ) ૨૭૭                                                                                                                                                                                                                      |
| કર્મપ્રકૃતિસ્તવ ( ગ્રન્થાંશ )                                                                                                                                                          | ક્ષપછ્વાસાર ૨૮૩                                                                                                                                                                                                                            |
| ર૪પ<br>કવાયપ્રાભૃત ર૩૯, ર૪ર, ર૫૩,<br>ર૮ર, ર૮૩. જુ શ્રા કસાચ-<br>પાહુડ અને કસાયપાહુડ-<br>સુત્ત<br>કસાયપાહુડ ૧૭૪, ૧૯૧,<br>૧૯૩, ૨૫૩, ૨૫૪, ર૭૧,<br>ર૭૫, ૨૭૮, ૨૮૨-૨૮૪.<br>જુ શા કષાયપ્રાભૃત | { સુદ્રકખન્ધ (ગ્રન્થાંશ) ૨૬૪.<br>જુએા ખુદ્દાબન્ધ<br>સુલ્લકખન્ધ (ગ્રન્થાંશ) ૨૬૨<br>ક્ષેત્રાનુગમ (ગ્રન્થાંશ) ૨૭૭.<br>જુએા ખેત્તાણુગમ<br>ખટ્ખહડાગમ. જુએા આગમ<br>પ્રુડસિદ્ધન્ત ૨૬૧. જુએા<br>આગમ<br>અહડસિદ્ધાન્ત<br>ખુદ્દાબન્ધ (ગ્રન્થાંશ) ૨૬૨, |
| — ચૂર્ચિંસૂત્ર ૨૮૨<br>— ટીકા ૨૭૧<br>— ,, ,,<br>— ,, ૨૭૨<br>— ટીકાએા ૨૭૦, ૨૭૧<br>— પ્રસ્તાવના ૨૮૩                                                                                       | રહપ, જુઓ ક્ષુદ્રકબન્ધ<br>ખેત્તાણુગમ (બ્રન્થાંશ) રહછ.<br>જુઓ ક્ષેત્રાનુગમ<br>ગામ્મટસાર ૧૨૨-૧૨૪,૧૩૧,<br>૧૬૬,૧૭૩,૨૩૨,૨૪૩,<br>૨૬૨,૨૭૪,૨૮૭<br>ચુષ્ણિસુત્ત ૨૮૩, જુએા ચૂર્ણિ-<br>સ્ત્ર                                                            |

| ચૂડામણુ (કુન્નડ) ૧૬૨, ૨૭૨.                      | – ટીકા ( સમન્ત૦ ) ૨૭૩                |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------|
| જુએા તત્ત્રાર્થમહાશાસ્ત્ર-                      | - ટીકાએા ૨૭૧                         |
| વ્યાખ્યાન                                       | — વૃત્તિ ૨૭૨. જુએ।                   |
| ચૂર્ષ્ટ્સિત્ર ૨૮૨. જુએા ચુષ્ટિથુસુત્ત           | પંચિકા                               |
| — ટીકા ૨૮૨                                      |                                      |
| ચૂર્ણિંસૂત્રાે ૧૮૮, ૧૯૧, ૧૯૩                    | - પ્રસ્તાવના ૧૭૧, ૨૬૧-               |
|                                                 | २९३, २९६, २९८, २९८,                  |
| — પ્રસ્તાવના ૧૮૮                                | રહ૧, રહય                             |
| { ચૂલિકા (ગ્રન્થાંશ) ૨૪૫, ૨૭૯<br>ગાલિયા ( ) ગાવ | જયધવલ ૨૬૯, ૨૭૮, ૨૮૩                  |
| 1 ચૂલિયા ( " ) રહ્                              | <b>જયધવલા ૨७</b> १-૨७४, २८२-         |
| છપણ્ડાગમ ૧૭૩, રર૬, ૨૪૫,                         | 1 228                                |
| રપ૩, ૨૬૧, ૨૬૨, ૨૬૭–                             | જીવકષ્ડ ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૬૬,           |
| <b>ર</b> હર, રહય, રહર, રહટ,                     | ૨૪૩, ૨૬૨                             |
| ૨૮૧, ૨૮૪. જુએા આગમ                              | છવદ્વાણુ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૬૨,          |
| - टीक्ष ( टुन्ह० ) २७१,                         | ર૬૩, ૨૬૯, ૨૭૫–૨૭૭,                   |
| રહર જુઓ પરિકરમ                                  | ર૭૯. જુએા જીવસ્થાન                   |
| •                                               | જીવસમાસ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૩,           |
| — टी४। (क्निन०) २८३                             | ર૪૫                                  |
| — " (તુમ્ભુ૦) રહર,                              | છવસ્થાન ૨૬૨ જુએા છવદ્વાણ             |
| ર૭૩. જુએે ચૂડામણિ                               | ે બેહ્યિયાહુડ ૨૮૨<br>બેહ્યિયાહુડ ૨૮૨ |
| — ટીકા (ભપ્પ૦) ર૭૩,                             |                                      |
| ₹<3                                             | તત્ત્વાર્થમહાશાસ ૨૬૨. જુએા           |
|                                                 | આગમ                                  |
| ટીકા (વીર૦) ૨૬૧,                                | — વ્યાખ્યાન ૨૬૨ જુએા                 |
| રહ૪, રહ૮. જુએા ધવલા                             | ચૂડામણુિ                             |
| — ટીકા (શામ૦) રહ૧,                              | દબ્વપમાણાણુગમ ( ગ્રન્થાંશ )          |
| રહર                                             | ૨७૬,૨૭૭                              |

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

પરિષ્ટિર : ગ્રન્શે અને લેખાની સૂચી ૩૪૫

धेवस २६८, २७८ ધવેલા ૧૭૧, ૧૭૪, ૧૮૯, . ૨૨૬, ૨૪૩, ૨૪૫, ૨૬૧− २९३, २९८-२८२, २८४ - અનુવાદ (હિન્દી) ૨૭૪ — ડિપ્પણે। ૨૭૪, ૨૭૬ - પરિશિષ્ટેા ૨૭૪ - પ્રસ્તાવના ૨૭૦, ૨૭૩, 208. 200-262 ધવલાનું ગણિત ( પ્રસ્તાવનાંશ ) ( 채국) ) २७८ - પ્રસ્તાવનાંશના અનુવાદ ( હિન્દી ) ૨૭૮ નિબન્ધનાદિ અધિકાર ૨૬૮ પંચસંગહ ૨૪૦ (? અज्ञात) १८७ ,, ( ম্পরারে ) ૧৬४. જુ અને પંચસંગ્રહ પંચસંગહ ( ધડુઢ ) ૧૭૪. જુએે પંચસગ્રહ (ધડ્ઢ) પંચસંગડ ( ને(મ૦ ) રપ૮ પંચસંગ્રહ (અજ્ઞાત) ૨૫૮ ,, (,,) ૧૭૪. જુએન પંચસંગડ ( અજ્ઞાત ) પંચસંગ્રડુ (અમિત૦) ૧૭૩, ર૪૩-૨૪૫. ૨૫૮

પંચસ થહુ (ધડ્ઢ) રપટ જુએ. પંચસંગઠ ( ધર્ટ ) પંચસંગ્રહ (પ્રાકૃત) ૨૪૧, 283-285 પંચસંગ્રહ-સત્તરિ ( ગ્રન્યાંશ ) 2X4 પંચિકા ૨૭૨, ૨૭૩ પંજિ( ચિકાર૬૯ પદ્ધતિ ૨૭૧, ૨૭૨, ૨૮૨ પયડિસમુક્કિત્તથ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૩. જુએા પ્રકૃતિસ-સત્કીતેન પરમાગમ ૨૬૧ જુએે આગમ પરિક્રમ્મ ૨૭૧, ૨૯૨ જુથ્થેહ પરિકમ્મસુત્ત - टीકा २७२. जुन्ने। भद्धति પિષ્ડિયા ૨૭૧. ૨૭૭ પ્રકૃતિમન્ઘ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૬૭-- અનુવાદ (હિન્દી) ૨૬૭ પ્રકૃતિસ્સુત્કીર્તન ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૩, ૨૪૫, જુએે પયડિ⊷ સમુક્કિત્તથ પ્રતિક્રમણ ૨૬૯ प्राइत और संस्कृत पंचसंप्रह तथा चनका आघार २४४

ઝ૪૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

ેંપ્રેમી–અભિનન્દન–ગ્રન્થ ૨૨૭, - ટીકા ૨૬૭ **8**X X — પંજિ( ચિ)કા ૨૬૯ ેં દેાસણાણુગમ ( ગ્રન્યાંશ ઁ) --- પ્રસ્તાવના ૨૬૭ ૨૬૯ ર૭૭. જ્રચ્યાે સ્પર્શાનુગમ - वृत्ति २६६ ્ ુ અન્ધણુ ( ગ્રન્થાંશ ) રહપ અન્ધન ( ,, ) રહપ ,, ( પ્રાકૃત ) રદ્દ૯ મહાળન્ધ (સં.) ૨૬૨. અન્ધવિધાન ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૫, જુઓ મહાબન્ધ (ગ્રન્યાંશ) રહપ (ંપાઇય) મહાધવલ ચન્થાંશ) ૨૬૬, ચ્મન્ધસામિત્તવિચય (ગ્રન્થાંશ) २६६. २७३ ૨૬૨, ૨૬૫, ૨૭૫. જુએા અન્ધસ્વામિત્વવિચય લખ્ધિસાર ૨૮૦, ૨૮૩ <sup>ચ્</sup>યન્ધસ્વામિત્વ ( ગ્રન્<mark>યાંશ )</mark> પ્રસ્તાવના ૨૮૩ ર૪૫, ૨૮૧ વગ્ગણા ( બ્રન્થાંશ ) રદ્દર, ભન્ધસ્વામિત્વવિચય ( ગ્રન્થાંશ ) ર૬૬, ૨૭૫ વર્ગણાં ( ગ્રન્થાંશ) ૨૬૨, ર૬ર. જુએા અન્ધસામિત્ત-244 વિચય વિજયધવલ ૨૬૯ -અન્ધે દયસત્ત્ર ચુ**ક્ત** ૫૬ ૨૪૩ वियाखपुष्णति २७3 ભાગવઈઆરાદ્વણા ૨૭૮ વેદ્દના ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૬૨, ૨૭૫, ૨૮૨. જુઓ વેયણા ≪લાવાણુગમ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૭૮ મહાકર્મપ્રકૃતિપ્રાભુત ૧૭૩. વેદનાકુત્સ્ન ૨૭૫. જુએા કમ્મ-જુએા આગમ પગડિ ( પાહુડ ) વેયણા (ગ્રન્થાંશ) રકર, ર૭૫, મહાબન્ધ (ગ્રન્થાંશ) (પાઇય) ર૮૧. જુએા વેદના २९२, २९३, २९६-२९८, વેયણાકસિ**ણ ૨૭૫. જુ**ટ્યા ર૭૫. જુઐા મહાબન્ધ (સં) અને મહાધવલ કમ્મપગડિ (પાહુડ)

પર્શિષ્ટ ૨ : ગ્રન્થેા અને લેખાેની સૂચી

શતક રજેજ ( ? ) ,, (ગ્રન્થાંશ) ૨૪૬ ,, ( ગ્રન્યાંશ ૨૪૩ ., ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૫ - ભાષ્ય ૨૪૩ શતકા ૨૦૭, જુએા સયગો શખ્દાનુશાસન ૧૭૨ શ્રુતાવતાર ૨૬૧, ૨૬૨, ૨૬૮, ર૬૯, ૨૭૧, ૨૭૩ ષટ્ખાક્રસિદ્ધાન્ત ૨૬૧. જુઓ આગમ ષટ્ખછેડાગમ ૨૬૧, ૨૬૯, જી. આગમ - प्रस्तावना २९६, २७०, 204 षट्खण्डागम, कम्वपयडी. सतक और सित्तरी-प्रकरण २२७ સત્ક્રમેન્ ૨૫૪, ૨૬૬. જુએા સન્તકરમ સત્કર્મપાહુડ ૨૬૨, ૨૭૦. જુ એ ં આ ગમ सत्क्रभेगाल्त १७३, २९२ સત્તરિ ૨૪૦, ૨૪૫ - ભાષ્ય ૨૪૫

સત્તરિ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૬ { - ભાષ્ય ૨૪૬ સત્તરિયા ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૬ ∫ — ભાગ્ય ૨૪૬
☐ — ભાસ ૨૪૬ સન્તકમ્મ ૨૬૬. જુએા સત્-કમંન સન્તકમ્મપાહુડ ર૬૨ જુએા સાગમ સન્તપરવણા ( ગ્રન્થાંશ) રહદ, 829 સન્તપરૂવણા-આલાય (ગ્રન્થાશ) 305 સન્તપરૂવણાસુત્ત ( ગ્ર-થાંશ ) રહદ. જુએા સન્તસુત્ત સન્તસુત્ત ( ગ્રન્થાંશ ) રહદ સપ્તતિકા ( ગ્રન્થાંશ ) ૧૭૪, २४३, २४५ સપ્તતિકા ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૪૧ , (ગ્રન્થાંશ) ૨૪૩ --- ભાષ્ય ૨૪૩. ૨૪૫ સમયસાર ૧ર સયગ ( ચન્થાંશ ) ૨૪૫ સયગો ૨૦૭ જુએા શતકા સર્વાર્થસિદ્ધિ ૨૬૯, ૨૭૦

| ૩૪૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા                                                                               |                                                                                                                                                                          |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| સિત્તરિ ( ગ્રન્થાંશ ) ૨૩૮,<br>૨૪૦                                                                                           | સ્પર્શાનુગમ ૨૭૭. જુએષ<br>ફેાસણાણુગમ                                                                                                                                      |  |
| (ઇ) અજેન                                                                                                                    |                                                                                                                                                                          |  |
| અભિધર્મકાશ ૩૮<br>કન્દલી (ટીકા) ૩૭<br>ગીતારહસ્ય ૪૪<br>ન્યાયમંજરી ( ઉત્તર ભાગ )<br>૩૩, ૩૭<br>ભાગવદ્દગીતા ૪૩<br>અજિઝમનિકાય ૧૦૦ | ચાગવાસિષ્ઠ ૯૧-૯૩, ૯૬,<br>૧૦૩<br>ચાગવાસિષ્ઠ-રામાયણ ૯૩<br>વિજયધવલ ૨૬૯<br>વેકાન્તસૂત્ર ૪૪<br>સામગ્ગ્ગફલસુત્ત ૧૦૦<br>સાર્થ ગૂજરાતી જોડણીકાેશ<br>૧પ૩<br>સુમંગલવિલાસિની (ટીકા) |  |
| ચાંગકર્શન ૩૮, ૪૩, ૪૫,<br>૫૩, ૫૪, ૯૧<br>— ભાષ્ય ૫૩, ૯૧                                                                       | ુગ ગલા વલા પગા ( ટાકા )<br>૧૦૦<br>સુશૃત્ર હિતા પછ<br>સેઉબન્ધ ૧૬૦                                                                                                         |  |

| °પરિશિષ્ટ ૩ ઃ                               | પ્રક્રીર્ણુક નામા                           |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|
| અખંડ આનંદ ૬૮                                | આત્માનંદ જેન પુસ્તક પ્રચારક                 |
| અગસ્ત્ય ૯૩                                  | મંડલ ૨૩૮                                    |
| 24 31 200                                   | આત્માનંદ પ્રકાશ ૧૭૩, ૨૨૩                    |
| અતિશય-ધવલા ૨૭૪<br>અનન્તનાથના મંદિરનાે લ'ડાર | २ २५ हिलिनेश्वर ३०४<br>आहीसर ३०४            |
| १५२                                         | આનન્દ્રસાગરસૂરિજી ૧૯૨.                      |
| અનેકાન્ત ૧૭૪, ૧૮૭                           | જુએા આગમાહ્વારક                             |
| અભયદેવસૂરિ ૨૩૬                              | ઈશ્વર ૩૦૪                                   |
| અભયદેવસૂરિ ( નવાંગી૦ )                      | ઉત્તમવિજય ૨૯૮                               |
| ર૧૯. જુએા નવાંગીવૃત્તિકાર                   | { ઉત્તર-પડિવતિ ૨૭૭<br>{ ઉત્તર-પ્રીતેપાત ૨૭૭ |
| અભયદેવસૂરિ (મલ૦) ૨૦૬                        | ઉદ્દઘોતનસૂરિ ૨૫૯                            |
| અમરાવતી ૨૭૬                                 | ઉપનિષદે ૯૦                                  |
| અમેાઘવર્ષ, પહેલેા ૨૭૪                       | ઉમાસ્વાતિ ૨૮૫                               |
| અરિષ્ટનેમિ ૯૩                               | એલાચાર્ય ૨૭૪                                |
| અ( આ )ષાઢભૂ (ત ૩૦૦                          | એરાવણુ ૩૦૦                                  |
| અષ્ટાંગ મહાનિમિત્ત ૨૭૦<br>આગમાદય સમિતિ ૨૪૭  | ∫ કમળાખહેન ૩૦૩<br>{ કમળએન અમીચંદ ર૯૬        |
| આગમાહારક ૧૮૯, ૨૩૬.                          | ક(કુ)રગડુ ર૯૬. જુએ। કુરગડુ                  |
| જુએે આન-દસાગરસૂરિજી                         | કલિકાલસર્વગ્ર ૧૪૫                           |
| આજીવિક દર્શન ૧૦૦, ૧૦૨,                      | કલ્યાણવિજય ૨૩૭                              |
| ે ૧૦૩                                       | કા <b>નડી</b> ૨૭૨                           |

૧. આમાં પૃ. ૩૧૨-∍૧ઠગત નામાને સ્થાન અપાયું નથી.

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા કાન્તિવિજયછ રર૩ ગુજરાતમિત્ર તથા ગુજરાત-हर्ष २०६ BIR on REG ગુણધર ૧૭૪, ૨૫૪ SIA REC ગૂજેર ચન્થરતન કાર્યાલય ૯૧ કિન્નાસકુમાર ૩૦૨ <sup>9</sup>ેવેયક, નવમું ૨૬ કુન્દકુન્દપુર ૨૭૧ ચકેશ્વરસરિ ૧૯૯. ૨૦૫ હિય-કન્દકન્દાચાર્ય ૨૭૧. ્રુએન દેશક) પદ્મનન્દિ ચષ્ડકોશિક ર૯૩ કુમારપાલ ૧૮ર ંચન્દરિસિ ૨૫૫ કુરગડુ રહ્દ. જુએે ક(કુ)ર-ચન્દ્રર્ષિ ર૩૩, ૨૫૫-૨૫૭ ગડુ મહત્તર ર૩૫, ૨૪૮ કશલસાગર ૩૦૨ ચામંડરાય ૨૮૩ કુસુમપુર ૩૦૦ જરાસન્ધ ૨૯૭ કુષ્ણ ૨૯૪, ૨૯७. જ એન ગિર-જિનચન્દ્ર રપ૯ ધર, ત્રિકમ અને ત્રીકમા જિનભદ્ર ૨૫૯ કાશિક રલ્ટ જિનવલ્લભગણિ ૨૫૬ જિનવલ્લભસ્તાર ૨૩૩ **ખન્ધ**ક ૩૦૪ ખંભાતના શાન્તિનાથના ભંડાર किनेश्वरसूरि २५६ 296 જૈન આત્માનન્દ્ર સભા ૨૨૮, ગણધર ૨૮૨ २३६, २४७, २५० ગર્ગા લિં૧૭૫, ૨૫૭ જેન આનન્દ પુસ્તકાલય ૨૦૩ ,, ( અન્ય ) રપછ જૈન ધર્મ પ્રકાશ ૬, ૧૧૭, ગિરધર રહ્હ જુએા કથ્થ 223 ગિરનાર ૨૭૦ જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ૧૭૭, ગિરિનગર ૨૭૦ રર૮, ર૩૫

પરિશિષ્ટ ૩ : પ્રકીર્ણુક નામા ૩૫૧

જેન સત્ય પ્રકાશ પર, પછ, १०३, २९३ જૈન સાહિત્યાહાર 33 કાર્યાલય ૨૭૬ તુમ્ણલૂર ૨૭૨, ૨૭૩ ત્રીકમા ૨૬ છ. જુએા કુષ્ણ દક્ઝિણ-પડિવત્તિ ૨૭૭ જુએ, દક્ષિથ–પ્રતિપત્તિ દક્ષિણ પ**ંચ** ૨૭૦ हक्षिश-प्रतिपत्ति २७७. अयो। દક્ષિણ - પડિવત્તિ દશરથ ૨૯૬ દશાર્શ્વલદ્ર ૨૯૬ દુર્ચોધન ૨૯૪ દ્રબ્યગણિ ૧૮૫ દેલ્લ મહત્તર રપછ દેવર્હિ ૧૮૫. જુએો દેવવાચક દેવસુન્દરસૂરિ ૧૩૭ દેવસૂરિ રપ૯ દેવેન્દ્રસૂરિ ૧૮૫ દેાલતસાગરજી ર૩૬, 236 ધરસેન ૨૭૦ 222 39 ધમ'ઘાષસરિ ૨૧૮ નન્દિલ ૧૮૪

नन्हिषे ३०० નવાંગીવૃત્તિકાર ૨૩૬. જુએહ અભયદેવસરિ (નવાંગી૦) નેમિચન્દ્ર ૨૫૯ नैयायिक्षाहि उ७ પદ્મનનિક ૨૭૦. જ એ કુન્દ-કુ**ન્દાચાર્ય** પદ્મવિજય ૨૯૭ પરમાનન્દસૂરિ ૨૦૫ (ઉપદેશક) માર્શ્વર્ષિ ૨૫૫, ૧૫૭ પુણ્યવિજયજી ૨૫૪ યુષ્પદન્ત રપ૪, રા૭૦ પ્રદ્યમ્ન ૨૦૬ <mark>બપ્પદે</mark>વગુરુ ૨૭૩ બન્લા ૩૦૦. જુએા પ્રદ્યા ખાહુબલ ૩૦૪ ) બાહુબલ ૩૦૦, ૩૦૧ બાહુબલિ ૩૦૦, ૩૦૧ <mark>બીજગ</mark>ણિત ૨૭૭ ણુદ્ધિસાગરસૂરિ રપલ ભૌદ્ધ દર્શન ૪૩, ૫૦, ૫૭, 902. 903 પ્રદ્યા ૩૦૦, ૩૦૪. જુએા અગ્સા ભદ્રખાહુસ્વામી, શ્રુતકેવલી 993

GRAG 30X પ્રાચ્ચ – વિદ્યા-લાણ્ડારકર સંશાધન-મન્દિર રલ્છ ભારતીય જ્ઞાનપીઠ, કાશી ર૬૭ 'ભીમ-શકનિ' ન્યાય ૨૧ .સ(ભ)વનપતિ ૩૦૪ સતમલિ ૨૫૪, ૨૭૦ મરીચિ રહેદ મલયગિરિસરિ રરંદ, 283 મલ્લિનાથ ૨૯૪. ૩૦૪ મહત્તર રપછ મહાવીરસ્વામી ૨૮૨ માઘનનિદ્દ ૨૭૦ માથુરી વાચના ૨૨૦ <mark>સીમાંસ કે</mark> ૪૪ भुष्ताणाध केन ज्ञानमन्दिर २४७ સુક્તાબાઇ જ્ઞાનમંદિર ૨૩૪ মান্প ও০४ મુનિચન્દ્રસરિ ર૧૮ મડબિદ્રી ૨૬૩, ૨૬૭, ૨૭૫ યાપનીય ૨૮૧ ચાપનીચે ૨૮૫

૩ પર

કર્સસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્થેા

ચાેગદર્શન પછ. ૧૦૩ રવિનન્દિ ૨૭૩ રવિપ્રભ ૨૦૩ ( રામ ૧૯૬ ો રામચન્દ્ર ૯૩ રાવણ ૨૯૪, ૩૦૦ सण्धिहत्त २८५ વત્થુ રરય वराड २७६. अयो। Berar વર્ધમાનસૂરિ રપલ વસિષ્ઠ ૯૩ વસભતિ રલ્દ વાલ્મીકિ ૯૩ વિજયદાનસરીશ્વર જૈન ગ્રન્થ-માલા, શ્રીમદ રહ્છ વિજયરામચન્દ્રસ્નરિજી ૧૮૭. 9619 વિરહાચાર્ય ૧૮૩. જ઼ એા હરિ-ભદ્રસરિ વિષ્ણ ૩૦૪ વીર ૨૫૦ વીરદેવસરિ ૨૧૮ વીરવિમલ ૩૦૧ વીરસસાજ ૧૮૭, ૧૮૮, ૧૯૭ 966. 290

પરિશિષ્ટ ૩ : પ્રકીર્ણક નામા ૩૫૩

વીરસાગર રહેદ વેદ ૯૦ વેદાન્તીએ ૪૪ वेहे। ५० વૈદિક – ગ્રન્થેા ૯૧ --- દર્શન ૧૦૨ - साहित्य ६० વૈશેષિકેા ૩૭ શામકુષુડ ૨૭૨ શિવભૂતિ રહ્ય शिवरतन २८3 શિવશમ ૧૪૧. જુઓ સિવ-સરમ શિવશર્મન્ ૨૦૫ શિવશર્મસુરિ ૧૯૮, ૧૯૯ શીલગ્રાસરિ ર૧૯ શીલાંકનામક સુનિવરેા ર૧૯ શીલાંકસૂરિ ૨૨૦, ૨૫૯ શલનન્દિ ૨૭૩ શ્રીચન્દ્રસૂરિ ૨૧૮ શ્રેશિક રલ્દ સંજદ ર૬૩ सन्दरभार २८६ સમન્તલદ્ર ૨૭૩ સમ્ભય રહ્ય

સરસ્વતી ૩૦૪ સાગર રહદ સિદ્ધચક્ર સાહિત્ય પ્રચારક્ર સમિતિ રપદ सिद्धराज जयसिंह २०६ સિદ્ધાર્ષે ૨૫૭ સિવસમ્મ ૨૦૫. જુએા શિવશમ સીતા રહ્દ સ્તીક્ષ્ય ૯૩ સુભૂમ ર૯૪, ર૯૬ સુવર્ણ પુરુષ ૨૯૮ સાંગ્ઠ ૨૭૦ સ્થ્રલિ(લ)ભદ્ર ૨૯૬, ૩૦૦ સ્વયમ્ભૂરમણ (સમુદ્ર) ૩૦૦ 52 300 હરિ ૩૦૦ ., (원-로) 300 હરિકેશી રહર હરિભદ્રસૂરિ ૧૮૩. જુએક વિરુહાચાર્ય હીરાલાલ હંસરાજ ૨૪૭ હેમચન્દ્ર શ્વર્ હેમચન્દ્રસૂરિ (મલ૦) ૧૯૯. 296 Berar २७६. अभे। वराड

# પરિશિષ્ટ ૪ : પ્પારિભાષિક શબ્દોની સુચી

24 અકર્મક ૮, ૯, ૨૫ અકાળ મૃત્યુ ૪૬, ૫૧. જુએ ા **અપવર્તના** અકુશળ ૪૨, ૪૩ અગુરુલઘુ ૧૨૮, ૧૩૫, ૧૪૦ અઘાતિ-કર્મ ૧૯. ૪૨, ૧૨૬ અડ ગોયાડુ ગ ૧૨૮, ૧૩૯, 982 અઙ્ગાયાઙગ-નામકર્મ ૨૭ અચલદેશનનું આવરણ ૮૩, ૮૫ અચક્ષદર્શનાવરણ ૧૩૨, ૧૩૩, 9.30 અચિત્ત મહાસ્કન્ધ ૧૦ અજોગિભાવ ૨૯૦ અજ્ઞાન ૩.૧, ૩.૨ અશિદ ૧૫૦ અણુલાગ ૨૯૦. જુએે ચ્યનુસાગ અણવતાે ૧૦૯ અતિમાનવ ૬૯

અતિસન્ધાન ૧૪૭. ુજઐા માયા અદ્ધ ૩૦, ૩૩, ૪૪ અદ્ધ-જન્મ-વેદનીય ૪૩ અદ્રષ્ટ-જન્મ-વેદનીય-અનિ-यतवियाह यउ અહા ૨૬૦ અદ્વાક્ષય ૭૯ અધર્મ ( વૈશેષિકાદિ ) ૩૭ અધર્માસ્તિકાય ૮ અધાકમં ૨૬૬ અધ્યવસાય ૨૨, ૭૪ અધ્રુવ ( પ્રકુતિએા ) ૨૫૧ અધ્વ અન્ધ ૨૮૨ અધ્વાન ૨૮૨ અનન્તકાય ૬૦ અનન્તર ૨૬૫ અનન્તવિયેાજક ૧૦૮, ૧૧૦ અન-તાંશક્ષપક ૧૧૬ અનન્તાનુબન્ધિવિયાજક ૧૦૮

૧. ક્રેાધ, માન, માયા અને લાેલ માટેના ગુજરાતી તેમ જ અંગ્રેજી શબ્દા જે પૃ. ૧૪૬–૧પરમાં મેં નેાંધ્યા છે તે અત્ર જતા કરાયા છે. પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શખ્દાની સૂચી ૩૫૫

અનન્તાનુબન્ધી કષાય( ચા ) અનિવૃત્તિ-ગુણસ્થાન ૬૫ **હ**૧, હ૬, ૮૧, ૮૨, ૮૫, અનિવૃત્તિ-બાદર-સમ્પરાય ૭૭, **૧૧૦, ૧૧૫, ૧**૧૬, ૧**૪૪,** <3, <४ 9 X 4 અનિદ્ધ ૧૫૦ अनन्तान भन्धी डेाध ७०, ७१, અનુદય કાળ ૪૭ ८६, १०५, १३३, १३७ અનુભાગ ૪૫, ૭૫, ૧૫૭. અનન્તાનુબન્ધી ચતુષ્ક ૨૪૧ જુએા અણુભાગ, અનુભાવ, અનન્તાનુબન્ધી માન ૧૦૫. २स अने विपाध 933. 930 અનન્તાનુગન્ધી માયા ૧૦૫. અનુભાગ-બન્ધ ૧૫૭, ૨૬૬ 133, 130 અનુસાવ **કલ્, ૧૫૮**, જુ**એ**ા અનન્તાનુબન્ધી લેહા ૧૦૫. અનુભાગ 933, 930 અનુભાવ-ખન્ધ ૪૦ અનપવર્તના ૪૬ અનુયાગદ્વાર ૨૮૧ અનપવર્તાનીય ૪૬ , આઠ ૨૬૩ ,, અતાદિ ૨૫૧ અનુચાગદ્વારા ૨૪, ૨૬૬ अनाहिअन्ध २८२ અતુશય ૩૮ અનાદેય ૧૩૫. ૧૪૦. ૧૪૩ અનારબ્ધ કાર્ય ૪૪ અન્તર ૨૬૩, ૨૬૪, ૨૭૮ અનાજેવ ૧૪૭, જુએા માયા અન્તરકરણ ૭૭ અન્તરકરણવિધિ ૨૪૧ અનિયત ૪૩ અનિયત-વિપાક ૪૩, પ૩ અન્તરાય ૪૧, ૪૨, ૮૫, અનિયત - વિપાક - અનિયત-૧૦૪, ૧૧૧, ૧૨૧, ૧૨૪. ૧૨૫, ૧૪૧, ૧૪૩ वेद्वनीय ४४ અન્તરાય ક્રમ ૧૭, ૧૮, અનિવૃત્તિકરણ ૪, ૭૪-૭૭ ૪૧, ૪ર, ૧૩૦, ૧૩૩

આન્તમુદ્ધ ૧૬, ૬७, ७४, ७५, ७८, ७૯, ૧૧૧, 920 અન્ધપુશુજ્જન ૯૮, ૯૯ અપકર્ષણ ૨૩૦ **ม**นวนข์น-वेढनीय ४3 આપર્યાસ ૧૩૫, ૧૪૦, ૧૪૩ અપવર્તના ૪૫ .. ૪૬. જુએ। અકાળ મૃત્યુ અપવર્તના ૪૬, પર અપવર્તાના-કરણ રર, ય૧, ૧૮૨, ૨૫૧ અપવર્તાનીય આયુષ્ય ૪૬ અપુબ્વ-કરણ ૨૯૦ અપૂર્વ ૩૧, ૪૪ અપૂર્વ કરણ ૪, ૫૪-७७, ૮૩ ગુણસ્થાન ૬૫, 99 **69. 3** અપૂર્વ સ્થિતિભન્ધ ૭ અપ્પત્તિય ૧૫૯. જુઓ કેાધ અપ્રત્યાખ્યાન કેાધ ૮૬ માન ૮૬ 97 માયા ૮૬ " લાેબ ૮૬ . ...

344

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

**અપ્રત્યાખ્યાનાવર** શ કેષાય 23. 904 અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કેાધ ૭૦. ७८, ८२, ८६, १०४, ૧૦૫, ૧૩૪, ૧૩૭ અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ માન ૭૮. ८६, १०४, १०५, १३४, 139. 181 અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ માયા ૮૬, ૧૦૪, ૧૦૫, ૧૩૪ અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ લાેલ ૭૮, ૧૦૪, ૧૦૫, ૧૩૪, ૧૩૭ અપ્રમત્ત ગુણસ્થાન ૬૫ અપ્રમત્ત-સંયત-ગુણસ્થાન 93, 99, 23 અપ્રશસ્ત-વિદ્વાર્યાગતિ ૧૪૦, 983 અપ્રીતિ ૧૪૯. જુએા કાેધ અખંધ ૧૨૬ અભાધા કાલ( ળ ) ૨૪, ૪૭, ४६, २०, २४, २८० અભવ્ય ૨૬, ૬૧, ૧૦૬ અભિમાન ૧૪૭, ૨૯૪, ૨૯૭ અભિલાષ ૧૪૮, જુઓ લાેભ અભિષ્વંગ ૧૪૮ અસુક્રત ૧૦૬

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી 340 અયશઃકીતિ ૧૩૫, ૧૪૦, અવધિદર્શનાવરણ ૧૩૨, ૧૩૩ 8X3 અવર્ણવાદ ૩૦૨ અચેાગિ-કેવલી ૬૮. જુઐા અવલિપ્તતા ૧૪૭. જુઓ અચેાગી કેવલી અહંકાર. ઉત્સેક અને મદ અચાગિ-કેવલી ગુણસ્થાન અવિન્નપ્તિ ૩૦ 236 અવિદ્યા ૩૧ અચેાગી ૩૫ અવિરઇ ૨૮૯ અચેાગી કેવલી ૯, ૧૧૧, ૧૧૬. अविरत १०६ જુએા અયેાગિ-કેવલી સમ્યગ્રદ્ધિ ગુણસ્થાન 97 અરતિ ૪૨. ૭૭, ૭૮, ૧૦૫, ૬૩. ૭૨ ૧૨૮, ૧૩૪, ૧૩૫, ૧૩૭, અવિરતિ ૧૪ 989 અબ્યક્ત મિચ્ધાત્વ ૬૨ અરહા ૯૮, ૯૯ અબ્યવહાર સશિ ૬૧ અલેાક છ અબ્યાક્ત ૪૩ અલેાકાકાશ ૭, ૩૪ અબ્યાક્ષેપક ૩૦૨ અગ્વાગાઢ-ઉત્તરપ્રકતિ-અન્ધ અલ્પમહત્ષ ૨૧૩, ૨૭૯ 229 અલ્પબહત્વાનુગમ ૨૬૫ અશુભ ૧૩૫, ૧૪૦, ૈ૧૪૩ અવક્તવ્ય ૨૬૫ અષ્ટવિધ-બન્ધક ૧૨૦, ૧૨૧, અવગાઢ ૧૭ અસંસક્તિ ભૂમિકા લ્પ, લ્પ અવગાડન ૨૩ અસંજય ૨૮૯ અવધિ-જ્ઞાનાવરણ ૧૩૧, ૧૩૨, અસમ્પ્રજ્ઞાત યાેગ લ્ઉ 135, 130 અસડસા-વેદનીય ૪૩ અવધિ-દર્શન ૨૮૮ અસાત વેદનીય ૧૯, ૫૧, અવધિદર્શનનં આવરણ ૮૩, 930 24

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા 342 આસુષ્ય કર્મ ૧૭, ૧૯, ૨૨, અસિદ્ધ ૧૦૬ અસ્થિર ૧૩૫, ૧૪૦, ૧૪૩ ૨૮, ૪७, ૫૧, ૮૫, ૧૩૦, **૧૪૨. જ઼ૐો** આયુષ્ક કર્મ અહંકાર ૧૪૭. જુએ। અવ-આર્ત ધ્યાન ૧૧૨ લિપ્તતા આવલિકા ૪૯. ૬૪ અદ આવલી ૧૨૩ આગતિ ૨૮૦ આશંસા ૧૪૮. જુએા લાેભ આગાલ ૫૦, ૫૧ આશય ૩૦ આચરણ ૧૪૭. જુએના માયા આશા ૧૪૮. જુઓ લાેલ આજીવિકા-મદ ૧૯૯ આડારક અંગાેપાંગ ૧૩૯. આહ પ્રદેશા ૧૩, ૨૦, ૪૦ ૧૪૨ આતપ ૧૨૮, ૧૪૦ આહારક-આહારક ૧૩૮ આત્મપ્રદેશા ૪૦ આહારક-કાર્મણ ૧૩૮ શ્રાદિ ૧૫૦. જુએન માચા આડારક-તેજસ ૧૩૮ આદેય ૧૪૦. ૧૪૩ આહારકમિશ્ર ૨૮૮ આદેશ ૨૬૫, ૨૭૭, ૨૭૮. આહારકમિશ્ર ચાેગ ૨૮૭ જુઐા માર્ગણા આહારક વર્ગણા ૧૧ આનુપૂર્વી ૧૨૮, ૧૪૦, ૧૪૩ આહારક શરીર ૧૨૯. ૧૩૮. આરેલ રસ 136 ૧૪૨, ૧૮७, ૨૮૬-૨૮૮ આચુબ્ક ૪૧ આહારગ ૨૮૭ આયુષ્ક કર્મ ૪૧, ૪૫, ૧૨૦, આળસ ૩૦૧, ૩૦૨ ૧૨૧, ૧૨૩, ૧૨૫, ૧૩૬, ૧૩૭. જુએે આચુષ્ય કર્મ ઇચ્છા ૧૪૮. જુએા લાેભ આગુબ્ય ૪૫, ૫૧ ઇન્દ્રિય ૨૩૦ ", સાેપક્રમ ૪૬

55 ઉત્સેક ૧૪૭, જુએે અહંકાર ઉદય ૩-૫, ૨૨-૨૪, ૨૬, **ઇં**યાંપથુ∽કમ<sup>ે</sup> ૂર૬૬ ઈચોપથિક કર્મ ૧૪, ૧૫, 89. 86-43, 48, 29, **૮૨, ૧૧૦, ૧૧૩, ૧૧૪,** ઇડા ૧૪૮ જુએા લાેલ ૧૧૮, ૧૨૨, ૧૭૨, 900, 922, 230 **( a** BEUSIO YE ઉક્કસ ૧૪૯, ૧૫૦, જુએા અહંકાર ઉદ્યવિકલ્પ ૨૩૯ ઉક્કોસ ૧૫૦ ઉद्यस्थाने। २३० ઉચ્ચ ગાત્ર ૧૪૧ ઉદ્યાવલિકા ૪૯-૫૧ ઉચ્છયણ ૧૫૧, જુઐ્ગો અહંકાર GEIR 4X ઉચ્છવાસ ૧૨૮, ૧૪૦' ઉદ્દીરણા-૨૨. ૨૪--૨૬. ૧૭૭, ઉજાગત ૧૦૦, ૧૦૧. જુઓ 230 ઋજુગત ઉદીરણા-કરણ ૧૮૨, ૨૫૧ ઉત્કર્ષ ૧૪૭, ૧૪૯, ૧૫૦. ઉદ્યોત ૧૨૮. ૧૪૦ ૧૫૭. જુએે માન ઉદવર્તન પર ઉત્કર્ષ શ ૨૩૦ ઉદવર્તના ૪૫, ૪૬ ઉત્કુષ્ટ પદ ૧૩૬, ૧૪૧-- કરણ ૨૨, ૧૮૨, " 985 249 ઉत्तर प्रकृति १३६ ઉપક્રમ ૪૬ ઉત્તર પ્રકુતિએ ૪૨, ૫૧, ઉપઘાત ૧૨૮, ૧૩૫, ૧૪૦ 925-926, 930-933. ઉપધિ ૧૪૭. જૂઓ માયા 135, 130, 180, 181, ઉપપદ્ય-વેદનીય ૪૩ 183, 230 ઉત્તર-પ્રકૃતિ-અન્ધ ૨૮૧ ઉપભાગ ૧૮

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શબ્દાની સચી

૩૬૦ કર્સસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રોઢ બ્રન્થા ઉપભાગાન્તરાય ૧૩૩, ૧૪૧ ઉવસામન્ત ૧૧૩ ઉવહિ ૧૪૭. જુએે માયા ઉપયોગ ૨૭૬ ઉખ્ય સ્પર્શ ૧૩૯ ઉપશમ પ૪, ૮૧, ૧૧૦, ૧૪૫ ઉસ્સયણ ૧૫૦, ૧૫૧. જુએા ઉપશમક ૧૦૮, ૧૧૦. જુઓ માહાપશમક માન ж ઉપશામન ૨૩૦ ઝજગત ૧૦૧. જુએા ઉજગત ઉપશામના પર, પર ઝજસૂત્ર ૨૧ ઉપશામના-કરણ ૧૮૨, ૧૯૨, ઝહિમદ રહદ રપ૧ એ ઉપશમ-પ્રકૃતિ ૨૪૧ એકવિધબન્ધક ૧૨૧ ઉપશામવિધિ ૨૪૧ એક્સ્થાનિક ૧૫૭ ઉપશમ-શ્રેણિ ૬૫, ૬૬, ૭૦, એકાગ્ર ૯૧, ૯૩ 43, 48, 48, 46, 20, એકેન્દ્રિય ૧૨. જુએા એગેન્દ્રિ ८२-८९, १०३, १०५, **બ**તિ ૧૩૫, ૧૪૮ ,, 230 એકેન્દ્રિયા ૨૮૬, ૨૮૮ ઉપશાન્તમાહ ૧૦૮, ૧૧૦, એકેકાત્તર પ્રકૃતિબન્ધ ૨૮૧ **૧૧૨, ૧૧૩, ૧૧**૬ એગેન્દિ ૨૮૭. જુએા એકેન્દ્રિય ઉપશાન્તમાહ ગ્રહસ્થાન ૬૬, એા 196 જીરૂલમિસ્સ ૨૮૭ ઐોઘ ૨૬૫, ૨૭૭, ૨૭૮ ື້ ઉવસન્ત ૧૧૩, ૧૧૪ ઔદ્ધાક ૨૭૮ હવસમ ૨૪૧ ઔદારિક-અંગાેપાંગ 934. **ઉવસ**મગ ૨૯૦ ઉવસામગ ૧૧૪ 885

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી ૩૬૧

ઔદારિક-ઔદારિક ૧૩૮ ઔદાશ્ક-કાર્મણ ૧૩૮ ઔદારિક-તૈજસ ૧૩૮ ઔદારિક-તૈજસ-કાર્મથુ ૧૩૮ ઔદાર્શ્સ-મિશ્ર ૨૮૮ ઔદારિક-મિશ્ર કાયરોગ 224. 222 ઓદારિક વર્ગ છા ૧૧ ,. શરીર ૧ર૯, ૧૩૫, ૧૩૮, ૧૪ર, ૨૬૫, ૨૮૨, 228 **ઔષશ**મિક સમ્યક્ત્વ હછ, ૨૮૮ k કઇ ૨૮૯ કટુ રસ ૧૩૯ કશ્ડકે પપ ક્રપટ ૬૫, ૧૪૭. જુએા માયા કરશ ૫, ૨૨, ૪૯, ૫૦, ૫૨ કરણ ૨૬૫ કરણ, આઠ ૧૭૭, ૧૮૩, ૨૫૧ કરશે પપ, ૭૪, ૭૭, ૮૨. ٢۵ કરણા, આઠ ૧૮૧, ૧૮૨, 962

કર્કશ સ્પર્શ ૧૩૯ કર્મ ૨૬૬ કર્મ, દસ પ્રકારા ૧૬૬ કર્મદલિક ૧૨૬ કર્મદ્રવ્યપ્રકૃતિ ૨૬૬ કર્મનાં નામ. લેદ, સ્થિતિ અને કળ, આઠ ૧७२ કમ ની દસ અવસ્થા ૨૩૦ કર્મની વર્ગણાએ৷ ૨૫ કર્મ−પુદગલ ૧૫૮ કર્મ-પુદગલ-દ્રવ્ય ૧૨૩ કર્મ-પુદ્દગલાે ૧૫૮ કર્મપ્રકૃતિ ૧૨૦, ૧૭૨, ૨૩૨ કર્મપ્રકુતિના લેદ, અંધ, ઉદય અને સ્થિતિ ૧૭૨ કર્મબન્ધ ૧૩, ૧૪, ૨૦, २९४, २९९ કર્મ-વર્ગથા ૧૫૮ કર્માશય ૩૮, ૪૩, ૪૫, ૫૩ કલ્યાણપુશુજ્જન ૯૮ કવાય ૧૪--૧૬, ૩૫-૪૦, ૭૦, 61, 60, 20, 23, 24, 20, 22, 988-985, ૨૯૨. જુએા કસાય

| lı |
|----|
| l  |

કષાય, ચારે, ૨૯૩, ૨૯૯ કષાયની વ્સુત્યત્તિ ૧૪૪ કષાયતું લક્ષણ ૧૪૪ કષાયમીમાંસા ૧૪૫ કषाय-मेाड्नीय अनन्तान-અન્ધી ૧૪૪ કષાયમાહનીય અનન્તાન-બન્ધીનું લક્ષણ ૧૪૪ કષાયમાહનીય કર્મ ૧૪૪ , ચાર પ્રકારા 27 12 986 કષાય-માહનીય. સંજવલન ૧૨૭, ૧૨૮ કેવાય રસ ૧૩૯ કષાયા ૧૧૨, ૧૨૦, ૨૯૨, 268 ,, , ચાર ૧૪૪. ૨૯૪. ૨૯૫ ., , બાર ૧૩૪ .. . સાેળ ૧૩૩ કસાય ૧૧૪, ૧૪૪, REO. જુએને કવાય કાંઊ (લેસા) ૧૬૮ કાંક્ષા ૧૪૮. જુઓ લાેલ

કાઠિયા ૩૦૨ કાઠિયાએ તેર, ૨૦૧, ૩૦૩ કાઠિયા ૩૦૧, ૩૦૨ કાતરિકા ૧૪૯. જુએા માયા કાપાત લેશ્યા ૧૬૯ કામ ૭૦ કામ ૧૪૮. જુએા લાેલ કાય ૨૯૦ કાયનોગ ૧૯૦ કામ ચાન્થકે ૨૮૫-૨૮૮ કાર્મણ ૧૩૮ કાર્મણ કાર્મણ ૧૩૮ કાર્મણ વર્ગણા ૧૦-૧૩. ૨૩. 33, 38, 38, 39, 30, 34, ४०, ५४, ११६ કાર્મણ શરીર ૧૨૯, ૧૩૫, ૧૩૮. ૧૪૨ કાળ ર૬૩-૨૬૫, ૨७૬ કાળ મૃત્યુ ૪૬ 18/2 00, 200 કિષ્ડુ લેસા ૧૯૬. જુએા કષ્ણ લેશ્યા કિષ્ડા લેસા ૧૬૮

પરિશિષ્ટ 🗴 : પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી ૩૬૩

કિશ્યિા ૨૯૧ उत्रुस ३०१, ३०२ કરાળ ૪૨, ૪૩ કશીલ ૧૧૨ કુસ્ટતિ ૧૪૭. જુએો માયા કળ-મદ ૨૯૬ કટ ૧૪૭. જુએા માયા કતિ ૨૬૫, ૨૮૨ કતિ ૨ ૬૫ ,, , સાત પ્રકારા ૨૬૫ કુપણ ૩૦૨ કુપણતા ૩૦૧ કુલ્શ ૪૨ કષ્ણ લેશ્યા ૧૬૯. ૧૭૦. જુઓ કિષ્ડ લેસા 500 90 936 કેવલજ્ઞાન ૨૮૨ કેવલગ્રાનાવરણ ૧૨૬. ૧૨૭. **૧૩૧, ૧**૩૨, ૧૩૬ કેવલજ્ઞાની ૧૨૦, ૨૮૦ કેવલ-દર્શનનં આવરણ ૮૩. 64 કેવલ–દર્શનાવરથ ૧૨૭, ૧૩૨, 139, 181

કેતવ ૧૪૭. જુઐેગ માયા કૈાય ૧૪૬ { કાય ૧૪૬ કાહ ૧૪૬, ૧૪૯ કિયમાણ ૪૪ ક્રિયાએા. પચ્ચીસ ૧૪૪ ક્રિયા-કર્મ ૨૬૬ ક્રીડા ૧૦૧. જુએા ખિદ્ધ કુધ ૧૪૬. જુઓ કાેપ ∫ કુધા ૧૪૬ કેાઘ ૧૪. ૩૫, ૪૨, ૬૫, 00, 07, 03, 0C, CO, ८२, ८६-८८, १४४, ૧૪૫, ૧૪૮, ૧૪૯, ૧૫૧, ૨૯૨, ૨૯૮, ૨૯૯, ૩૦૧, ૩૦૨. જુના કાય ક્રેહ્યના પર્યાચેહ ૧૪૫. ૧૪૬ કેાધ-પ્રત્યાખ્યાન ૧૪૪ કલેશ ૩૦, ૩૮, ૫૩ કલેશા પજ ક્ષણિક વાદ ૨૧ ક્ષપક ૧૦૮, ૧૧૧, 113. જ્રચેષ્ટ ૧૧૫, ૧૧૬, ચારિત્રમાહક્ષપક

૩૬૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

સાપક-શ્રેણિ ૬૫-૬૭, ૭૦, ٦Ľ 93, 98, 20-22, 28-ગણધર ૨૮૨. જુઓ ગણહર ८७, ८८, १०३, १०५, ગણના ૨૬૫ 230. 232 ગણહર ૨૮૯. જુઓ ગણધર ક્ષમાના પાંચ પ્રકારો ૧૪૫ ગતિ ૨૨, ૩૨, ૪૧, ૫૧, ૮૨, સચાયશમ પ૪, ૧૦૯ 1२८, १३०, १३८, १४२. ક્ષાચાેપશિક સયક્ર્ત્વ ૨૮૮ २३०, २९५, २९९, २७७, 260 ક્ષિપ્ત ૯૧-૯૩ ગતિ-આગતિ ૨૬૩ સીચકષાય ૮૪ ગતિ-સંયુક્ત ૨૮૧ ગતિસ્વામિત્વ ૨૮૧ સીચમાહ ૧૦૮, ૧૧૧-993. 998 ગન્ધ ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૫ ગર્દ ૧૪૮. જુએા લાેભ સીચુમાહ ગુણસ્યાન ૬૬, ૮૪ ગર્વ ૧૪૭. ૨૯૪. જુએા ક્ષેત્ર ૨૬૩. ૨૬૫ અડકાર ,, २७६ ગાર્ધ્ય ૧૪૮. જુએા લાેલ ક્લેત્રાનુગમ ૨૬૪ ગુણ ૧૮૯ ગુણ-શ્રેણિ ૭૫, ૭૬ ખ ગુણ-સંક્રમણ હદ્ ખવખ ૧૧૩ ખવગ ૧૧૪ ગુણસ્થાન ૯, ૨૫, ૫૧, ૬૨-ખવય ૨૯૦ 52. U2-U8, UU, UE, 20, 23, 28, 908, ખિડા ૧૦૦, ૧૦૧. જુએા ક્રીડા 906-999, 920, 288, ખીશખવગ ૨૫૩ २७६-२७८, २८६, २८७, <sup>--</sup>અીથુમેાહ ૧૧૩, ૧૧૪, ૧૨૬ 265

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી ૩૬૫

ગુણસ્થાનકે ૧૧૪ ગુણસ્થાના પપ, ૮૮, ૧૨૦, ૧૨૧, ૨૩૦ ૨૬૩–૨૬૫, २७८, २७६, २८८ ગર સ્પર્શ ૧૩૯ ગેાત્ર ૪<u>૧</u>, ૧૨૫, ૧૪૧, ૧૪૩ ગૌત્ર-કર્મ ૧૭, ૧૯, ૪૧, **૧૨૧, ૧૨૨,** ૧૩૦, ૧૩૬ ૧૨૪. ગાેત્ર-મદ ૨૯૯ ગ્રન્થ ૨૬૫ ગ્રન્થિ-લેદ ૨૮૮ ચૈવેયક ૨૬. E ઘાતિ-કર્મ ૧૯, ૪૨, ૧૨૬, જુએા ઘાતી કર્મ ઘાતિ-ક્રમાં ૧૨૬, ૧૩૧ ઘાતી કર્મ ૧૧૧. જુએા ઘાતિ-ક્રમ' ઘણા ૯૦. જુઓ જુગુપ્સા ચ ચક્ષદ ર્શનનું આવરણ ૮૩ ૮૫, ચક્ષુર્દર્શનાવરણ ૧૩૮, ૧૩૩,

यतरिन्द्रिय जति १३८ ચરણકરણ ૩૦૧ ચારિત્ર ૧૧૨. ૧૧૩ ચારિત્રમાહક્ષપક ૧૦૮ જુએન ક્ષપક ચારિત્રધાહનીય ૪૨, ૫૨, ७७, ૯७, ૧૨७ ચિત્તની પાંચ ભૂમિકાએા ૯૧ ચિત્તાન્નતિ ૧૪૭. જુએા અહુ -312 ચૂલિકા. નવ ૨૬૩ ચેતનકર્મ ૧૨ 20 છદ્દમન્ ૧૪૭. જુએા માયા છદમસ્થ ૨૧ છદમસ્થતા ૧૧૨ છન્ન ૧પ૦. જુએો માયા∶ે ∫ છન્ન ૧૫૦ ો છલ **૧**૪૭ 92 જધન્ય પદ ૧૩૬, ૧૪૧ જલણ ૧૪૯. જુએા કાૈપ લાગ્રત ૯૪, ૯૫ સ્વપ્ન ૯૪, ૯૫ 33

| ⊐૩૬૬ કર્માસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા                                                    |                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| आति ४१, १२८, १३०, १३८,<br>१४२<br>जाति ४५<br>जाति-सव्य २६, १०६, १०७<br>जाति-मह २८६<br>जातिस्मरखु २८० | સાનાવરઘ્       89, 82, 24, 908, 929, 929, 929, 929, 929, 929, 929, 92 |
| { જિણ્ ૧૧૩, ૧૧૪. જુઓ<br>  ભવસ્થ કેવલી અને<br>- સચેગી કેવલી<br>  જિન ૧૦૮, ૧૧૧–૧૧૩,<br>{ ૧૧૫, ૧૧૬     | ઝ<br>ઝાથુ ૨૯૦, જુએા ધ્યાન<br>ણ                                        |
| જિન (અર્જૈન) ૧૦૦, ૧૦૧<br>જુગુપ્સા ૭૦, <b>૭</b> ૮, ૯૦,<br>૧૦૫, ૧૨૮, ૧૩૫, ૧૩૭.<br>જુઐષ ધૃથ્યુા        | હ્યુયવાય ૨૯૧<br>શિદ્દા ૨૯૧. જુએા નિદ્રા<br>શુમ ૧૪૬. જુએા સાયા<br>ત    |
| જીવન્સુક્રતા ૯, ૩૫, ૫૪,<br>૬૮, ૮૦, ૮૫, ૮૯, ૯૭<br>જીવન્સુકિત ૬७, ૬૯, ૮૫                              | તત્ત્વેા, નવ ૨૬૮<br>,, , સાત ૨૬૮<br>તથાભગ્યતા ૬૦                      |
| જીવપરિશામ ૨૮૯<br>જીવસમાસ ૨૭૬                                                                        | તનુ ૫૪<br>તનુમાનસા ૯૫, ૯૬<br>તપક્રમ ૨૬૬                               |
| જીવસ્થાના ૨૩૦<br>જોગ ૨૯૦<br>જોગનિરાધ ૨૯૦                                                            | તપ-મદ ૨૯૬, ૨૯૯<br>તમાગુણુ ૯૨<br>તામસ ૪૩                               |

પરિશિષ્ટ 🖌 : પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી ૩૬૭

તિક્રત રસ ૧૩૯ તિર્થ પર, ૨૮૦ ,, -ગતિ ૮૩, ૧૩૫, ૧૩૮, ૧૪૨ તિય ચગતિ-આનુપૂર્વી ૧૪૦ તિર્ય ચતું આયુષ્ય-દ્રવ્ય ૧૪૨ તિર્ય ચાનપુવ<sup>િ</sup> ૧૩૫ તીર્થ કર ૧૨૮. ૧૪૦ ત્તર્યગા ૯૫, ૯૭ તર્યાતીત ૯૭ ∫ તૃષ્ ૧૪૮. જુએા લાેેલ र तृष्णुः १४८ તેઉલેસા ૧૬૮. જુએા તૈજસ લેશ્યા તૈજસ કામ<sup>િ</sup>ણ ૧૩૮ ์กิพล-กิพล 132 તૈજસ લેશ્યા ૧૬૯. જુએા તેઉલેસા તૈજસ વર્ગણા ૧૧ ., શરીર ૧ર૯, ૧૩૫, ૧૩૮, 185 ત્રસ ૧૪૦ ત્રસદશક ૧૮, ૧૨૮, ૧૩૦, 980

ત્રસ–નામકર્મ ૧૪૩ ત્રસાદિ ૧૪૩ ત્રિસ્થાનિક ૧૩૭ ว่าโครน คาโก 932 u ચંડિલ્લ ૧૫૦, ૧૫૧, જુઐત દ્રાપ થિઈ ૨૯૦ ચિ(થો) ગુગિદ્ધ રલ્૧. જુએા स्त्यानग्र(द થીણગિદ્ધ ૧૬૦ થીણહિ ૧૬૦. જુએન સ્ત્યાનદિ થીહ્ય ૧૬૦. જ એા સ્ત્યા-\$ દસણ ૧૧૩, ૧૧૪ 535 102 દંડકાે ૧૭૨ દંલ ૧૪७, ૩૦૨. જુઓ માયા દર્પ ૧૪૭ જૂએા અહુંકાર દર્શનમાહ ૧૧૦, ૧૧૬ દર્શનમાહક્ષપક ૧૦૮, ૧૧૦ દર્શનમાહનીય ૪૨, ૫૨, ૭૬. **८२.** ८५. १२७

## ૩૬૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ચન્શા

દર્શનાવરણ ૪૧, ૪૨, ૮૩, ૮૫, ૮७, ૧૦૪, ૧૦૫, ીર૧, ૧૨૪, ૧૨૫, ૧૩૭, १४१, १९० દર્શનાવરણ કર્મ ૧૭, ૧૮, ૧૨૭, ૧૩૨ દલિકાે ૨૪, ૨૫, ૨૭, ૭૫. ૧૫૬ દળિયાં પ૧. ૭૫, ૭૮ દાનાન્તરાય ૪૨, ૧૩૩, ૧૪૧ દુઃખવેદનીય ૪૩ <u>દ્રગાન્ધ</u> ૧૩૯ દ્રભાંગ ૧૩૫, ૧૪૦, ૧૪૧, 983 हःस्वर १४० દુલ્માહુક્ષપક ૧૧૬ ૮ષ્ટ-જન્મ-વેદનીય ૪૩ ૮ ષ્ટ-ધર્મ-વેદનીય ૪૩ દ્વેવ ૧૪૨ દેવગતિ ૧૦૪, ૧૩૮, ૧૪૨ દેવગતિ-આનુપૂર્વી ૧૪૦ દેશઘાતિની ૧૨૬-૧૨૮, 131. 133 દેશઘાતિની પ્રકૃતિ ૧૩૩

દેશબાતિની પ્રકૃતિઓ ૧ દેશઘાતી દ્રવ્ય ૧૩૨-૧૩ **દેશઘા**તી રસ ૧૨૬. ૧૨ 131 हेश(वरत १०६ ,, ગુણસ્થાન ૭૩ દેશવિરતિ ૨૯, ૧૧૫ દેશાપશમના કરણ ૨૫૧ દેાસ ૨૯૦ દ્રવ્ય ૨૬૫, ૨૬૬, ૨૭૬ દ્રવ્યકર્મ ૧૨, ૩૭, ૩૮, ૨૬ દ્વિસ્થાનિક ૧૫૭ all-au-m(a 92c)દ્વેષ ૧૨, ૬૩, ૮૮, ૧૧૨ ૧૪૬, ૨૯૨, ૩૦૧. જુએ કેાપ ધ ધર્મ (વૈશેષિક) ૩૭

ધર્મ ધ્યાન ૧૧૨ ધર્મલાભ ૩૦૨ ધર્માધર્મ ૩૦ ધર્માસ્તિકાય ૮

ધ્યાન ૧૧૨. જુએા ઝાણ

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભોધિક શબ્દોની સૂચી ૩૬૯

ધ્રવ ૨૫૧ ધ્રવભન્ધ ૨૮૨ ધવબન્ધિની ૧૩૦ ન ન-દુઃખ-સુખ-વેદનીય ૪૩ નપંસક-વેદ ૭૦, ૭૮, ૧૦૫, 139 નય ૨૧, ૨૬૫ નરક ૩૨, ૨૮૦ નશ્ક-ગતિ-૮૩. ૧૩૮. જુએા નારક ગતિ નરક્રગતિ-આનુપૂર્વી ૧૪૦ નાથ ૨૮૭ नाना-छव-अन्तर २६४ નાના-જીવ-કાળ ૧૨૯, ૧૩૫, 135, 13C, 180, १४२, २९४ નામ ૨૬૫, ૨૬૬ (,, ૪૧, ૧૨૫ નામ-ક્રમે ૧૭–૧૯, ૨૭, ૪૧, ૪૫,૮૩,૮૭, ૧૨૧, ૧૨૨, ૧૨૪, ૧૨૮, ૨૩૯, ૨૬૬ ્નામ-પ્રકૃતિ ૧૦૫

નામ-પ્રકૃતિએ ૧૩૦ નારક ૧૪૨, ૨૮૦ નારક–ગતિ ૧૪૨. જુએા નરક– ગતિ નિકાચના પર, પર્ક, ૨૩૦ નિકાચના-કરણુ ૧૮૨, ૨૫૧ નિકાચિત ૧૬, ૪૮, ૫૨ બન્ધ ૧૭, ૪૮ .. નિકૃતિ ૧૪૭. જુએા માયા નિક્ષેય ૨૬૫, ૨૬૬ નિગાક ૬૦-૬ગ ., , सूक्ष्म २९, **33**, १०१ નિદાદ્ર ગય૩ જ આ નિદ્રા-633 નિદ્રા ૮૩, ૮૪, ૧૩૨, ૧૩૭, ૧૪૧. જુએા શિદા निद्रा, जतजतनी ४१ ,, , પાંચ પ્રકારની ૮૩. 920. 960 નિદ્રાદ્ધિક ૧૦૪. જુએા નિદ્રા-દુગ निद्रानिद्रा ८३, ८४, १३२, ૧૩૭, ૧૪૧

Jain Education International 2010\_05 For Private & Personal Use Only

૩૭૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

निधत्त १९, ४८, ५२ निधत्ति पर, पउ, २३० નિધત્તિ-કરણ ૧૮ર, ૨૫૧ ૈ નિલ ૧૪૭, ૧૫૦. જુએા માયા નિયઇ ૧૧૮ **han x3** . – વિયાક ૪૩ ,, - વિપાક-નિયત-વેદ-नीय ४४ निरंथन ८, 33 નિરંતરબન્ધી પ્રકૃતિએ ૨૮૨ નિરાકાર ૮, ૩૩ निरद ६१, ६३ નિરપક્રમ ૪૬ આયુષ્ય ૪૬ •• નિર્શન્થ ૧૧૨ ,, (પ્રકાર) ૧૧ર નિર્જેશ પ, ૬, ૧૦૭, ૧૧૨, 998-996, 922 નિર્માણ ૧૨૮, ૧૩૫, ૧૪૦, 983 નિષેક ૨૪, ૨૫, ૫૦ , - sin ve

નિહા ૧૫૦. જ્રચ્યા માયા નીચ ગેાત્ર ૧૪૧ નીલ લેશ્યા ૧૬૯ નીલ વર્ણ ૧૩૯ નીલા લેસા ૧૬૦ ના-કષાય હ૦, ૭૭, ૮૧, 23, 24, 28, 26, 60, 938 નાેકષાય. નવે ૧૩૪ નાકષાય-માહનીય ૧ઃ૭-૧૨૮ .56 નાકષાચા ૧૩૪ ના-કૃતિ ૨૬૫ 'n. પગાસ ૧૫૦. જુએા કાૈય પચ્ચકુખાણ ૨૮૯ પંચેન્દ્રિય જાતિ ૧૩૮ પંચેન્દ્રિયાદ્વિ જાતિ ૧૯ { પદવિમર્શા ૧૦૧ પદવીમંસા ૧૦૦, ૧૦૧ પદાર્થાલાવની ૯૫, ૯૭ પદ્દાસ ૧૯૦

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શબ્દાની સૂચી ૩૭૧

પદ્મલેશ્યા ૧૬૯ પસંસ ૧૫૦ જુએા લાભ भन्न १००, १०१. अय्ये। प्राज्ञ પાપ ૧૨, ૩૩, ૪૨ પાયસ્થાનક ૨૯૯, ૩૦૦ પમત્ત ૨૯૦ પમાય ૨૯૦. જુએા પ્રમાદ પ પરથાનકા ૨૯૯ પન્ડા લેસા ૧૬૮ , 24216 266, 303 પિષ્ડ-પ્રકૃતિ ૧૩૫, ૧૪૦ પરમાણ ૧૨૬ પિષ્ડ-પ્રકુતિએા ૧૮, ૧૩૫ પરમાણુએા ૧૨૬ પીત વર્ણ ૧૩૯ પરમાણ-વર્ગણા ૩૪ પુષ્ય ૧૨, ૩૩, ૪૨, ૫૯ પરમાત્મા ૭૦ પુષ્ય પ્રકુતિએ। સ્૮૫ પરમુક્ત ૯, ૩૫ પુદ્દગલ ૮, ૧૦, ૧૧, ૧૯. યર-સુક્તિ ૬૯, ૮૫ ર૯, ૩૪, ૩૫, ૫૫, ૭૪, પરાઘાત ૧૨૮. ૧૪૦ 920. 122 પરિકું ચન ૧૫૧. જુએો માયા પુદગલ-કર્મ ૧૨ પરિણામ ૨૨ પુદગલ-પરાવર્ત દર યરિમાથ ૨૬૫ પુદ્રગલેા ૧૫૮ પરિશાતન ૨૬૨, ૨૮૨ યુધત્ત ૨૭૭ જુઓ પૃથકત્વ પરાદય-બન્ધરૂપ પ્રકૃતિ ૨૬૫ **યુનર્જન્મ પ, ૩૦-૩૩** પર્યાપ્ત ૧૪૦, ૧૪૩ પુરુષ-વેદ ૭૦, ૭૮, ૧૦૪, પર્યાપ્તિ ૨૭૬ ૧૦૫, ૧૩૭, ૨૮૫ પર્યાય ૨૧, ૨૯૦ પુરુષાર્થ ૩૩ પલિઉચઘ ૧૫૦. જુએા માયા પુલાક ૧૧૨

૩૭૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

પૂર્વાધર ૧૧ર, ૧૮૪, ૧૮૯ પૃથકત્વ ૨૭૭ જુએા પુધત્ત પ્રકાશ ૧૫૦. જુઓ કૈાપ પ્રકૃતિ ૧૫-૧૭, રર, ૩૯-૪૧, પર, ૮૫, ૧૩૦, ૧૩ર, ૧૩૩, ૧૩૫. ૧૩૬. 183, 144-140, 236, ૨૬૫, ૨૬૬ પ્રકતિ (અજૈન) ૩૧ ૧૨૧, ૧ર૭-૧૩૦, ૧ટર, 933, 134, 180, 183, २९४, २८० પ્રકતિ-અન્ધ ૧૫, ૪૦, ૪૧, ૧૫૫, ૧૫૭, ૨૬૬, ૨૬૭ પકતિસમુત્કીંતના ૨૬૩ પ્રકૃતિસ્થાન ૨૩૦ પ્રચલા ૮૩, ૮७, ૧૩૨, ૧૩७, 189 પ્રચલા-પ્રચલા ૮૩, ૧૨૭, 132. 130. 181 પ્રજ્ઞા-મદં રહ્હ

પ્રશિધિ ૧૪૭. જુએા માયા પ્રતિઘ ૧૪૬, જુએને કૈાપ પ્રત્યય ૨૬૫ પ્રત્યાખ્યાનાવરાશ-કલાય ૭૧, 21, 23, 904 પ્રત્યાખ્યાનાવરણ કેાધ ૭૦. 102, 27, 128, 908, 904, 138, 130 પ્રત્યાખ્યાનાવરણ માન ૭૮, <. 108, 904, 138, 130 પ્રત્યાખ્યાનાવરણ માયા ૮૬, ૧૦૪, ૧૦૫, ૧૩૪, ૧૩૭ પ્રત્યાખ્યાનાવરણ લાેલ ૭૮. ८९, १०४, १०५, १३४, 930 પ્રત્યેક ૧૪૦, ૧૪૩ પ્રત્યેક-પ્રકૃતિએા ૧૮ પ્રત્યેક વનસ્પતિકાય ૫૯, ૬૦ પ્રદેશ ૧૦, ૧૩, ૧૬, ૨૩, ૩૪, ૩૮, ૪૦, ૫૨, 934, 940, 942

 ૨. આ પૃષ્ઠમાં પ્રત્યાખ્યાનાવરજીને બદલે 'પ્રત્યાખ્યાન' અને અપ્રત્યાખ્યાનાવરજીને બદલે 'અપ્રત્યાખ્યાન' છે. પરિશિષ્ટ 8 : પારિભાષિક શખ્દાેની સૂચી 303

પ્રદેશ-અન્ધ ૧૫, ૪૦, ૧૫૫-104 ૧૫૮, ૨૬૬ <mark>બુકુશ</mark> ૧૧૨ પ્રદેશાંગ ૧૩૬ અદ્ધ ૧૬, ૧૭, ૪૮, ૫૪ બહુલ્ય ૨૫૦ પ્રદેશાનુભવ ૧૫૮ 45-5302 10 પ્રદેશા ૧૫૭ અદ્ધ-સ્પૃષ્ટ-નિકાચિત 19 પ્રદેશાદય ૨૧. ૪૭, ૫૨, ૫૩ પ્રમત્ત-ગુણસ્થાન ૬૫ બન્ધ ૪-૬, ૧૩-૧૫, ૧૭, २४, ३६, ३८-४०, ४५, .. - સંયત-ગુણસ્થાન ૭૩ 89. 23. 120. 123. પ્રમાદ ૧૪, ૨૮, ૭૩, ૩૦૧, 125. 122-130, 938. ૩૦૨. જુઓ પમાય 134, 144, 907, 909, પ્રયોગ-ક્રમ ૨૬૬ 230, 252, 206-222, प्रवत्ति ३८ 226 प्रशस्त-विद्यायेग्राति १४०, અન્ધક ૨૫૦ 5 X 3 .. છવ ૨૬૪ પ્રશસ્ય ૧૫૦. જુએા લાેલ अन्ध-तन्त्र २६८ પ્રસુપ્ત પ૪ બન્ધન ૧૨૮–૧૨૦, ૧૩૮, ૧૪૨ પ્રાજ્ઞ ૧૦૧. જુએન પન્ન બન્ધન-કરણ ૪૯, ૫૩, ૧૮૨, પ્રાણ ૨૭૬ 241 31204 88 બન્ધના પ્રકારા ૨૫૦ પારખ્ધ-કાર્ય ૪૪ .. હેતુએા રપ૦ ż બન્ધનીય ૨૬૬ અન્ધવિધાન રપ૧. ૨૬૬ ક્રિંગ ૨૯૦

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા 398

| બન્ધ-સત્તા પ૪                                             | લાવક્ષય ૭૯               |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------|
| બન્ધ-સ્થાના ૨૩૦                                           | ભવસ્થ-કેવલી ૧૧૫ જુએે ા   |
| બન્ધસ્વામિત્વવિચય <b>૨૮</b> ૧                             | જિહ્યુ                   |
| અન્ધાવલિકા ૪૯                                             | લવાતીત ૯                 |
| અન્ધેા ૨૬૬                                                | ભવ્ય ૨૬, ૨૮, ૩૩ (ભવ્યા), |
| <b>ઝ</b> ળ–મક રહેદ                                        | ૧૦૬, ૧૦૭, ૧૧૦, ૧૨૧       |
| ભાદર ૬૦, ૧૪૦, ૧૪૩                                         | ભગ્યાત્મા(એા) કટ, ૬૯,    |
| ,, -તાશ ૨૯૦                                               | ૮૦<br>ભાગાભાગાનુગમ ૨૬૫   |
| 4142 260                                                  | ભામ ૧૪૬, જુએા કાપ        |
| ·· - Ble 260                                              | eliq 263                 |
| ,, –તહ્ય ૨૯૦                                              | ,, ૨૬૫                   |
| બીજ-નાગ્રત ૯૪, ૯૫                                         |                          |
| ભ                                                         | ,, <b>२१९</b> , २७९      |
|                                                           | ,, २७८                   |
| ભંગવિચય ૨૬૪                                               | ભાવ-કર્મ ૧૨, ૩૭, ૩૮, ૫૩, |
| ભજન ૧૫૧. જુએા લાેભ                                        | 775                      |
| ર્લાંડન ૧૪૬. જુએા કાેપ                                    | ભાષા-વર્ગણા ૧૧, ૩૪       |
| <b>°લાય</b> ૪૨, ૭૦, ૭૮, ૮૯,                               | ભેાગ ૧૮                  |
| ૧૦૫, ૧૩૫, ૧૩૭, ૩૦૧,                                       | " (अलेन) ४५              |
| 301                                                       | ભેાગવટેા ૨૩, ૨૪          |
| લાયણુ ૧૫૦, ૧૫૧. જુએા                                      | ભાગાન્તરાય ૧૩૩, ૧૪૧      |
| ભજન અને લેાભ                                              | મ                        |
| and 16, 20, 126                                           | મન્ઝત્થ ૧૪૯. જુએન લાભ    |
| ૧. આના ગુજરાલી પર્યાયે મેં "પર્યાય-ક્રારા : ભાષતા ભાંડોળ" |                          |
| નામના મારા લેખમાં આપ્યા છે. આ લેખ " અહિપ્રકાશ "           |                          |
| ( પુ. ૧૦૦, અં. ૩)માં છપાયે છે.                            |                          |

પરિશિષ્ટ ૪ઃ પારિ**લા**યિક શબ્દોની સૂચી 319¥

| મતિજ્ઞાન ૨૮૭                                                                                                                                    | મહાદંડક ૨૬૩                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| મતિ–જ્ઞાનાવરથુ ૧૩૧, ૧૩૨,<br>૧૩૭                                                                                                                 | મહાભૂતેા ૩૨<br>મહાવ્રતાે ૬૪, ૬૫, ૭૨,                                                                                                                  |
| મત્સર ૭૦                                                                                                                                        | १०६                                                                                                                                                   |
| મદ ૭૦, ૧૪૫, ૨૯૬, ૨૯૭,<br>૩૦૦<br>મદ, આઠ ૨૯૬<br>મદના આઠ પ્રકાર ૨૯૬. ૩૦૦<br>મદના પ્રકારેા ૧૪૫<br>મધ્યસ્થ ૧૪૯ જુએા મજઝત્થ<br>મન( નાં )વર્ગણા ૧૧, ૩૪ | માન ૧૪, ૩૫, ૪૨, ૬૫, ૭૦,<br>૭૧, ૮૦, ૮૧, ૮૬, ૮૮,<br>૧૪૪, ૧૪૫, ૧૪૯–<br>૧૫૧, ૨૯૨, ૨૯૪, ૨૯૭–<br>૨૯૯, ૩૦૧<br>માનના પર્યાયા ૧૪૬, ૧૪૭<br>માયા ૧૪, ૩૫, ૪૨, ૬૫, |
| મનઃપર્યવ−જ્ઞાનાવરણુ ૧૩૧,<br>૧૩૨, ૧૩૬, ૧૩૭                                                                                                       | હા, હ₃, ૮૦, ૮૬, ૧૪ <b>૪,</b><br>૧૪૭-૧૫ર, ૨૯૨, ૧૯૪,<br>૨૯૫, ૨૯૮, ૨૯૯                                                                                   |
| મનુષ્ય–ગતિ ૧૩૮, ૧૪૨                                                                                                                             | માયા (વેઠાન્લી) ૩૧                                                                                                                                    |
| <b>મનુષ્યગ</b> તિ-આનુપૂર્વી ૧૪૦                                                                                                                 | માયાના પર્યાયા ૧૪૭                                                                                                                                    |
| મનુષ્યનું આયુષ્ય–દ્રવ્ય ૧૪૨                                                                                                                     | માયાપ્રત્યયિક ક્રિયા ૧૪૪                                                                                                                              |
| મનુષ્યાનુપૂર્વી ૧૦૪                                                                                                                             | માર્ગણા ૨૬ઢ, ૨૬૫. જુઐા                                                                                                                                |
| મનેારથ ૧૪૦. જુએા લાેલ                                                                                                                           | આદેશ                                                                                                                                                  |
| મન્દ્ર ૧૦૦, ૧૦૨                                                                                                                                 | માર્ગ <b>ણા,</b> ઉપયેાગની ૨૪૯-૨૫૦                                                                                                                     |
| મન્સુ ૧૪૬. જુએા કાેપ                                                                                                                            | માર્ગણા, ચાેગની ૨૪૯-૨૫૦                                                                                                                               |
| મમતા ૧૪૭. જુએા અહંકાર                                                                                                                           | માર્ગથાએ ૨૬૪, ૨૭૬                                                                                                                                     |
| મહાલાગ્રત ૯૪, ૯૫                                                                                                                                | માર્ગછ્વાદ્વારા પપ                                                                                                                                    |

Jain Education International 2010\_05 For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

૩૭૬ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

| માર્ગ <b>ણ</b> ાસ્થાન ૨૭૭, ૨૭૮                                                                   | મિષ્ટ રસ ૧૩૯                                                             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| માગણા-સ્થાનાે ૨૩૦, ૨૬૪,                                                                          | સુક્ત પા, ૧૦૬, ૧૨૦                                                       |
| રહિ                                                                                              | મુક્તિ ૨૯૨                                                               |
| <b>માર્ગાનુસારિપ</b> ણું ૬૨                                                                      | મૂઢ ૯૧-૯૩                                                                |
| માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુણે ૧૯                                                                        | મૂચ્છાં <b>૧૪૮. જુ</b> એા <b>લે</b> ાલ                                   |
| મિચ્છત્ત ૧૧૮, ૨૮૯. જુએન<br>મિચ્યાત્વ                                                             | મૂલ-પ્રકૃતિ ૧૩૬. જુઐા મૂળ<br>કર્મ-પ્રકૃતિ અને મૂળ<br>પ્રકૃતિ             |
| મિચ્છદ્દિદ્દિ ૨૮૯. જુએ <b>ા</b><br>મિચ્યાદબ્ટિ                                                   | મૂલ પ્રકૃતિએા ૧૨૦-૧૨૩,<br>૧૨૬. જુએા મૂળ પ્રકૃતિએા                        |
| મિચ્યાત્વ ૧ર, ૧૪, ૭૫, ૮ર,<br>૧૧૦, ૧૨૭ ૧૩૩, ૧૩૪,<br>૧૩૭,૨૮૭ જુએા મિચ્છત્ત<br>મિચ્યાત્વ–માહનીય ૧૦૫ | નિર્ણ કર્મપ્રકૃતિ ૨૭૯ જુએ।<br>મૂલ-પ્રકૃતિ<br>મૂળ પ્રકૃતિ ૫૧, ૨૩૦,<br>૨૭૯ |
| મિચ્યાત્વી ૨૮૭                                                                                   | મૂળ પ્રકૃતિએા ૪૧, ૪૨, ૫૫,                                                |
| મિચ્યાદબ્ટિ ૭૪, ૧૧૪, ૧૩૫.<br>જુએા મિચ્છદ્દિદ્દિ                                                  | ે ૧૨૫, ૨૫૧. જુઓ મૂલ<br>પ્રકૃતિઓ<br>મૂળપ્રકૃતિબન્ધ ૪૧, ૨૮૧                |
| મિથ્યા-દબ્ટિ-ગ્રન્થિક ૧૧૪                                                                        |                                                                          |
| મિચ્યા-માહ ૧૦૫                                                                                   | મૃદુતા ૧૪૫                                                               |
| મિશ્ર ૧૨૭                                                                                        | મૃદુ સ્પર્શ ૧૩૯                                                          |
| મિશ્રમાહ ૧૦૫                                                                                     | માક્ષ ૩૩<br>માહ ૬૫-૬૭, ७०, ७२, ७ <b>ક</b> ,                              |
| મિશ્ર સાહનીય ૧૦૫                                                                                 | ્યા હુર્ય-૨૨૦, ૦૦, ૦૨, ૦૨,<br>૮૫, ૮૮, ૧૨૧, ૧૧૬,                          |
| મિષ ૧૪૭. જુએા માયા                                                                               | 307, 302                                                                 |

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શબ્દાની સૂચી ૩૭૭

માહકખવય ૧૧૩, ૧૧૪ 👘 योग के आध्यात्मिक विकासः 21-23 માહનીય ૪૧, ૧૨૫, ૧૩૭, 989 ચાેગનિરાધ ૨૮૦ માહનીય કર્મ ૧૭, ૧૮, ચાગા ૬૮ ¥1, ¥7, 199, 29, ૧૧૦, **૧૧૧, ૧૧૫,** ११*९, १२०, १२२,* १२४, १२७, १३३, ÷. રક્ત વર્ણ ૧૩૯ 138 રનેગુણ ૯૨ માહનીય પ્રકૃતિઓ ૭૭, ૮૨, 63 રતિ ૪૨, ૭૦, ૭૮, ૧૦૫, માહશમક ૧૧૬ 922. 938. 934. 930... માહેાપશમક ૧૦૮. જુએન ર૮૫ ઉપશમક રમણ ૩૦૧ રસ ૪૫, ૫ર, ૧૫૭. જ્રુએા ય અનુભાગ **u**(a 19¢ રસ ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૫, ૧૩૯-યથાખ્યાત ચારિત્ર ૧૧૩. જુઓ વીતરાગ-ચારિત્ર રસ, કર્મના ૬, ૧૫, ૧૬, ૨૨ યથાપ્રવૃત્તિ-કરણ ૭૪-૭૭, રસ-ઘાત ૭૫, ૭૬ 63 રસ-અન્ધ ૧૫. ૧૫૫. ૧૫૬ भी। ६४, ७२, ७३ રસ–વીર્ય ૧૫૭ શાકીર્તિ ૧ઠ૬, ૧૪૦, ૧૪૩ રાગ ૧૪૮. જુએન લેખ 11 18-14, 16, 34-30, ,, 92, 53, 62, 22. 36. 80 ૧૧૨, ૧૫૧, ૨૯૦, ૨૯૨, 19310 903 300

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા SUE લાેલના પર્યાયા ૧૮૮ ્સાજસ ૪૩ રીસ ૩૦૨ લાેલ-પ્રત્યાખ્યાન ૧૪૪ લાભ-મદ ૨૯૬ રુષ ૧૪૬. જુએા કાૈપ ેં તા રુવા ૧૪૬ લાભસસુદ્ર ૩૦૦ .રૂક્ષ સ્પર્શ ૧૩૯ q ૩૫-મદ ૨૯૬ વંચના ૧૪૭. જુએો માયા રાષ ૧૪૬. જુએને કાપ વર્ગણા ૧૧, ૧૨, ૩૪, ૫૫ -રૌદ્ર ધ્યાન ૧૧૨ વર્ગણાએ ૨૭, ૨૬૬ વર્શ ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૫, e 936 લક્ષ ૧૪૭. જુએા માયા વર્ષ્યુચતુષ્ક ૧૩૦ લઘ સ્પર્શ ૧૩૯ વશ ૧૪૮. જુએા લાેલ લખ્ધિ ૨૮૭, ૨૮૮ લાભાન્તરાય ૧૩૩, ૧૪૧ વાંછા ૧૪૮. જુએા લાેસ લિપ્સા ૧૪૮. જુએા લાેભ વાસના ૩૦ િલેશ્યા ૧૬૬, ૧૬૭ વિઉક્કસ ૧૪૯. જુએા માન 🗋 લેસા ૨૯૦ વિઉવગ્ગ ૨૮૭ લોક છ. ૧૧ વિકથા ૩૦૨. જુએા વિકડા લાકાકાશ ૮, ૧૦, ૧૧, ૩૪ વિકલેન્દ્રિય પલ, ૨૫૯ ≪લાેેેે ૧૪. ૩૫, ૪૨, ૬૫, વિકડા ૨૯૦. જુએા વિકથા 19, 00, 01, 20, 29, વિક્ષિપ્ત ૯૧-૯૩ ૮૬, ૧૧૨, ૧૧૩, ૧૪૪, વિગલ ૨૫૯ ૧૪૯-૧૫૨, ૨૯૨, ૨૯૪-265, 262-300 વિચારણા ૯૫, ૯૬

પરિશિષ્ટ 🖌 : પારિભાષિક શખ્દાની સૂચી 🔰 ૩૭૯

વિચ્છિન્ન ૫૪ વીર્યાન્તરાય ૧૩૩, ૧૪૧ वृत्ति ३८ વિદ્યા-મદ ૨૯૬ વેદ ૪૨, ૮૯, ૯૦, ૧૨૮, વિયાક ૨, ૪, ૨૧, ૪૫, ૫૩, ૧૩૫, ૧૪૨ ૧૧૯, ૧૫૭, ૧૮૧ વેદ, ત્રણ ૧૩૪ .. ૩૯ જુએે અનુલાવ વેદન ૨૩૨ વિપાક-ઉદ્દીરણા ૫૦, ૫૧ વેદના ( કરણ ) ૧૮૩ વિષાક-કાલ( ળ ) ૪૩, ૫૦ વેઢનીય ૪૧, ૧૨૫, ૧૩૭, | ૧૪૧ { વેદ્દનીય કર્મ ૧૭, ૧૯, ૨૭, विपार-हाल-नियत ४४ विपार्शनियत ४४ 89, 49, 949-928, 920, 930, 938 વિયાકાદય ૨૧. ૪૭. ૫૨. ૮૦ વેદેા. ત્રણ ૧૨૮ વિભાવદશા ૧૨ વેદા, ત્રણે ૧૪૧, ૧૪૨ / વિરચ્મ ૧૧૩ / વિરત ૧૦૮, ૧૦૯ વેયણા ૨૮૯ વૈક્રિય અંગાેપાંગ ૧૩૯, ૧૪૨ विश्ताविश्ति ११५ विश्ति १०६ จิโรน-รเพีย 132 વિશ્યિ ૨૯૦ વૈક્રિય-તૈજસ ૧૩૮ विषय उ०२ વૈક્રિય-તૈજસ-કાર્મથ ૧૩૮ વિષયાભિલાષ ૩૦૦ વૈક્રિય-મિશ્ર ૨૮૮ વિડાયોગતિ ૧૨૮ વૈક્રિય-મિશ્ર-ચાેગ ૨૮૭ વીતરાગ–ચારિત્ર ૧૧૩ જુએા વૈક્રિય-વર્ગણા ૧૧ યથાખ્યાત--ચારિત્ર alsu-alsu 936 ચીતરાગ્રતા ૬૫, ૬૭, ૮૮-૯૦

કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા 320 વૈક્રિય શરીર ૧૨૯, ૧૩૮, શભ ૧૪૦, ૧૪૩ 982. 266-266 શલેચ્છા ૯૫, ૯૬ વ્યપ્રત મિચ્યાત્વ ૬૨ શૈક્ષ ૧૦૧ વ્યપદેશ ૧૪૭. જુએા માયા શેલેશી અવસ્થા ૧૧૫ વ્યવડારરાશિ ૬૧ શे। ४२, ७०, ७८, ८८, ६०, **૦યવડારિયા ૬૧** ૧૦૫. ૧૨૮. ૧૩૪. ૧૩૫. 930. 309. 302 વ્યાક્ષેપ ૩૦૧ શ્રમણ ૧૦૧, ૧૧૧. જુએક વ્યાજ ૧૪૭. જુઐા માયા સમણ વ્યુત્કર્ષ ૧૪૯. જુએો માન શ્રાદ્ધ ૧૧૬ 21 શ્રાવક ૧૦૮, ૧૦૯ જુએા શહતા ૧૪૭. જુએના માયા સાવય શ્રાવિકા ૧૦૯ શમ ૧૪૫ શરીર ૧૨૮-૧૩૦. ૧૪૨ શ્રતકેવલી ૧૮૩, ૧૯૮ જુએ સરીર શ્રતજ્ઞાન ૨૮૭ શરીરા ૧૩૫ શ્રત-જ્ઞાનાવરણ ૧૩૧, ૧૩૨. શાહ્ય ૧૪૭. જુએે માયા 930 श्रतधरे। २५० શાન્તમાહક ૧૧૬ શ્વાસાચ્છવાસ-વર્ગણા ૧૧ શીત સ્પર્શ ૧૩૯ શ્વેત વર્ણ ૧૩૯ શીલ ૨૬૬ શકલ ૪૨ 2 , ધ્યાન ૧૧૨ ષડ્વિધ - અન્ધક ૧૨૧ શુકલ લેશ્યા ૧૬૯, ૧૭૦. ષડરિય ૭૦ જુએ સુઝ લેસા

પરિશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શખ્દેાની સૂચી ૩૮૧

| સ                                           | સંક્રમ- કરણુ ૨૨, ૫૩, ૨૫૧, |
|---------------------------------------------|---------------------------|
| સંયમ ૨૯૯                                    | રપર. જુએા સંક્રમણ-કરણ્    |
|                                             | સંક્રમણ પર, ૧૧૮, ૧૧૯.     |
| સંયેાજના ૯૯                                 | २३०                       |
| સંવિગ્ન ૩૦૦                                 | સંક્રમણુ-કરણુ પ૪, ૧૮૨,    |
| સંવેધ ૨૩૦, ૨૫૧                              | ૧૯૨. જુએા સક્રમ-કરણુ      |
| સંસારી ૧૦૬                                  | સંક્રમણ-સત્તા પ૪          |
|                                             | સંકુલેશ ૩                 |
| ( ,, અ્યાત્મા ૧૮, ૩૬,<br>પ૪, ૧૧૮, ૨૮૦       | સંખ્યા ૨૬૩                |
| ુ સંસારી જીવ ૮, ૯, ૧૧−૧૩,                   | સંધાત ૧૨૯, ૧૩૦, ૧૩૮,      |
| १९,२०,२३-२८,३०,<br><b>३</b> १, ३९, १२०-१२२, | ૧૪૨                       |
| ( <b>१</b> ५८                               | સંઘાતન ૧૨૮, ૨૬૫, ૨૮૨      |
| સંસારી જીવેા ૨૯૨, ૨૯૭                       | સંઘાતા ૧૩૮                |
|                                             | સચ્ચિદાનંદ્રમય ૮, ૨૯, ૩૩, |
| સરકાર ૩૦, ૩૮                                | <b>7</b>                  |
| સંસ્થાન ૧૩૦, ૧૩૮                            | ,, સ્વરૂપ ૧૦૭             |
| " – નામકર્મ ૨૭                              | ,,, મરારારા (૪૦-          |
| સંસ્થાના ૧૩૮                                | 989<br>989                |
| / સંહનન ૧૨૮, ૧૩૦, ૧૩૯                       | સંચિત ૪૪                  |
| 1,,, –નામકમ' ૨૭                             | સંજોયણા ૧૧૪               |
| સંહનના ૧૩૯                                  | સંજ્ઞા ૨૭૬, ૨૮૯           |
| સકદાગામી ૯૮, ૯૯                             | સંગ્રી પલ                 |
| સકમંક દશા ૯                                 | સંજવલન કષાય હર, ૮૬,       |
| સંક્રમ પ૧, પર                               | 138                       |

**૩**૮૨ કર્સસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રાંઠ ગ્રન્થે

સંજવલન કષાયા ૧૨૭, ૧૩૪ डे। ध ७०, ७१, ७८, ८३, ८६, १०४, १२८, 133, 138, 130, 182 संजयसन भान ८३, ८६, १०४, 933, 938, 930, 989 સંજવલન માયા ૮૩, ૮૬, **૧**૦૪, ૧૩૩, **૧**૩૪, ૧૩७, 985 संजयसन देश ७८, ७८, ८१, 23, 28, 28, 29, 108. 133. 138. 930, 982 सत २९३ સત્કર્મન ૨૫૨ सत्ता ५३, ५४, ८२, ११८, १७७, १८२, २३०, २३६, 242 સત્તાસ્થાના ૨૩૦ सत्त्वापत्ति ५५. ८७ સત્યની પાંચ ભાવનાએો ૧૪૪ સદ્ધા ૨૮૯ સન્નિકર્ષ ૨૬૫ સપ્તવિધ બન્ધક ૧૨૦

સમચતુરસ સંસ્થાન ૧૪૯ સમક્તિ ૨૯૪. જ એ સમ્યકત્વ સમણ ૧૦૦, ૧૦૧. જુએા શ્રમણ સમય ૨૯૦ સમવધાન કમ<sup>િ</sup> ૨૬૬ સમાધિ ૯૨. ૯૩ સમુત્કીર્તન ૨૮૧ સમુદ્ધાત ૫૫ સમ્પરાય ૧૪ सम्प्रज्ञात थे।ग ५3 સમ્મત્ત ૧૧૩, ૧૧૪, ૨૮૯. જુએા સમ્યકત્વ સમ્મદંસણ ૨૮૯ સમ્મચ્છિમ ૬૨ સમ્યકચારિત્ર ૧૧૨ સમ્યક્ત્વ ૨૯, ૭૪, ૭७, 190. 198-194, 120. ૧૪૫, ૨૮૦, ૨૮૫-૨૮૭ જુએા સમ્મત્ત સમ્યકત્વ-મિથ્યાત્વ ૧૧૦ ,, - માહનીય ૧૦૫ સમ્યક્ત્વાત્પત્તિ ૨૬૩

### પર્વશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શબ્દાેની સૂચી ૩૮૩-

સન્યગ્ઝાન ૨૮૭ સમ્યગ્દર્શન ૧૦૮, ૧૦૯, ૧૧૪, ૧૧૬, ૧૫૭ सम्यग्हथि १०७-१०६ સમ્યગ્દષ્ટિશે ૨૪૨ સમ્યગ્માડ ૧૦૫ સયેાગ-કૈવલી ૬૭. ૬૮. ૮૫. જુએા સયોગી કેવલી સચાગી ૩૫ સચેાગી કેવલી ૯, ૧૧, ૧૧૬. જુએા જિણ અને સચાંગ-દેવલી સરીર ૨૨૯. જુએે શરીર સર્વધાતિની ૧૨૬, ૧૨૭, 131-133 સર્વધાતી દ્રબ્ય ૧૩૧–૧૩૪ સર્વધાતી રસ ૧૨૬. ૧૨૭. 139 સવ'વિસ્ત ૧૦૯ સર્વવરતિ ૨૯, ૧૧૫ સર્વાત્મક ૧૪૯ જીઓ લાભ સબ્વપ્પગ ૧૪૯ સહસા-વેદનીય ૪૩

સાગરાેપમ ૧૨૧. ૧૫૭ સાતવેદનીય ૧૯, ૫૧, ૧૩૭-સાત્ત્રિક ૪૩ .. વિષય ૯૨ સાદિ ૨૫૧ ,, ૧૫૦, જુએા માયા ,, અન્ધ ૨૮૨ સાધારણ ૧૩૫, ૧૪૦ વનસ્પતિકાય પલ્ન •• 80 સાન્તર-નિરન્તર-અન્ધી પ્રક--ંતિએા ૨૮૨ સાન્તરબન્ધી પ્રકૃતિએા ૨૮૨ સામ્પરાયિક કર્મ ૧૪. ૩૭ સાવય ૧૧૩, ૧૧૪. જુએક. શ્રાદ સાસણ ભાવ ૨૮૭ સાસ્વાદન ૨૮૬ ગુણસ્થાન ૨૮૮ સુક્રલેસા ૧૬૮, ૧૬૯. જુએહ શકલ લેશ્યા સિદ્ધ ८, ૯, ૧૨, ૩૮, ૧૦€ પરમાત્મા ૮, ૧૨, ૨૯્ટ૮૪ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થેા

-સુખ-વેદનીય ૪૩ સગન્ધ ૧૩૯ सत्त २८६ સુભગ ૧૪૦, ૧૪૧, ૧૪૩ સુષુપ્તક ૯૪ સુષ્પિ ૯૬ સુસ્વર ૧૪૦ સુક્ષ્મ ૧૩૫, ૧૪૦, ૧૪૩ સૂક્ષ્મ સંપરાય ૬૬, ૭૯ ગુણસ્થાન ૮૪ •• -ચારિત્ર ૧૧૨ **33 3 3** સેવાર્ત-સંહનન ૧૩૯ સૈદ્ધાન્તિકા ૨૮૫-૨૮૮ સાંત ૧૦૦, ૧૦૧ સાેતાપન્ન ૯૮, ૯૯ સાપક્રમ ૪૬ સ્કન્ધ ૧૦. ૧૧, ૨૩, ૩૪, ૩૯ સ્તંલ ૧૪૭. જુએા અહંકાર સ્યાનગૃદ્ધિ ૧૩૨, ૧૬૦, જ એ થી ચીચા ગ હ સ્ત્યાનર્દ્ધિ ૮૩, ૧૩૭, ૧૪૧, ૧૬૦, ૧૬૨-૧૬૫. જા એ શી શકિ

સ્ત્યાનહિક ૧૬૦, ૧૬૧ સ્રી-વેદ **૭**૦, ૭૮, ૧૦૫, ૧૩૭ સ્રોવેદી ૨૪૨ સ્થાંડિલ ૧૫૧ જી. છે કે હ સ્થાન, છવનનાં ૨૬૨ સ્થાન-સસુત્કીર્તના ૨૬૩ સ્યાપના ૨૬૫, ૨૬૬ .. - કર્મરદદ સ્થાવર ૧૩૫, ૧૪૦, ૧૪૩ સ્થાવરદશક ૧૮, ૧૨૮, ૧૩૦. ે૧૪૦ **સ્થિ**તિ ૪૫, ૨૮૦ સ્થિતિ. ઉત્કષ્ટ ૨૬૩ .. કમેની ર. ૧૫. ૧૬. રર, ૩૯, ૫૧, ૫ર, ૧૨૧, ૧૨૨, ૧૫૭, ૧૫૮ સ્થિતિ, જઘન્ય ૧૬૩ સ્થિતિએા, જઘન્ય સ્મ તે ઉત્કુષ્ટ ૫૫ સ્થિતિ કાળ ૨૪ स्थित-धात ७५, ७६ સ્થિતિ-બન્ધ ૧૫, ૪૦, ૧૫૫, ૧૫૭, ૨૬૬, ૨૬૯

## પિરશિષ્ટ ૪ : પારિભાષિક શબ્દાેની સૂચી ૩૮૫

| રિથતિ-ગન્ધ, જઘન્ય તેમ જ | સ્પૃડા ૧૪૮. જુએ <mark>ા. લે</mark> ાલ |
|-------------------------|---------------------------------------|
| ઉત્કૃષ્ટ ૧૭૨            | સ્મય ૧૪૭. જુઓ અહંકાર                  |
| स्थिर १४०, १४३          | स्वप्न ५४, ५६                         |
| સ્નિગ્ધ સ્પર્શ ૧૩૯      | ,, -जाभत ५४, ५६                       |
| સ્નેહ ૧૪૮. જુએે લેલ     | સ્વભાવ ૨૬૬                            |
| રનેહ-પ્રતિઅદ્વ ૧૭       | સ્વર્ગ ૩૨                             |
| સ્પર્ધ કેા પપ           | સ્વામિત્વ ૨૬૪, ૨૬૫                    |
| સ્પર્શ ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૩૫,   | સ્વેાદય અન્ધરૂપ પ્રકૃતિ ૨૬૫           |
| १३८, २१६                | <b>G</b>                              |
| સ્પર્શન ૨૬૩             | હાસ્ય ૪૨, ૭૦, ૭૮, ૮ <b>૯</b> ,        |
| સ્પર્શનાનુગમ ૨૬૪        | <i>40</i> , १०५, १२८, <b>१</b> ३४,    |
| સ્પૃષ્ટ ૧૬, ૧૭, ૪७, ૪૮  | ૧૩૫, ૧૩૭, ૨૮૫                         |
| ,, બન્ધ ૧૭              | હુણ્ડક સંસ્થાન ૧૩૫, ૧૩૯               |

# પરિશિષ્ટ ૫ : કર્મમોમાંસાનું આયોજન

©દ્વભવ — આજથી દેાઢેક દસકા ઉપર હું મુંબઇમાં રહેતા હતા અને એ સમયે મારે હાથે કવિવર ધનપાલની કૃતિઓનું ટીકા ઇત્યાદિ સહિત સંપાદન કાર્ય થતું હતું ઐવામાં ઉસભ-પંચાસિયા ( ઋષભાપંચાસિકા )ના ત્રોજા પદ્યના સ્પષ્ટીકરણ્ર્થે મે જે સમ્યકૃત્વને અંગે નાનકડા નિખંધ લખ્યા હતા તે છપાવવાે શરૂ થયા. આનાં સુદ્રણુપત્રા (proof-sheets) એક જૈન આચાર્યને માકલાતાં એમાં એમણે કેટલીક ભૂલ કાઢી પરંતુ એ મારે ગળે ઊતરી નહિ એટલે મેં તે પ્રમાથે ફેરફાર ન કર્યો. ઐવામાં કર્મસિદ્ધાન્તના વિશિષ્ટ અભ્યાસી તરીકે ઐાળખાવાતા જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયપ્રેમસૂરિજીતું મુંબઇમાં ચાતુર્માસ થયું અને એમની સાથે પશ્ચિય થતાં મેં આ સુદ્રિત લખાણુ તપાસી જવા એમને સાદર વિજ્ઞપ્તિ કરી. એએા આ જોઇ ગયા અને એમણે આ નિબંધ જોઇ એની તારીફ કરી અને એમાં કાેઇ ભૂલ નથી પરંતુ ભૂલ સૂચવનારની ભૂલ હાેવાતું કહ્યું. આ ઉપરથી મને બે વિચાર સ્પુર્યા :—

(૧) વિશેષજ્ઞ ગણાતા વિદ્વાનની પણ વાત તેમના તક્રસ્થી પ્રમાણ રજૂન થાય ત્યાં સુધી સ્વીકારી ન લેવી.

(૨) જૈન દશંનમાં આતપ્રાત બનેલા અને જૈનાના એક વિશિષ્ટ સિદ્ધાન્ત ગણાવાને લાયક એવા કર્મસિદ્ધાન્તને અંગે સંક્ષિપ્ત કે માધ્યમિક કેાટિનાે ગ્રંથ ન રચતાં ખને તેટલા વિસ્તારવાળી એક કૃતિ તૈયાર કરવી અને તેમાં માર્ગદર્શન મળે

૧. આવી એક કૃતિ 'જૈન ન્યાય" (Jaina Logic) પરત્વે હાલમાં હું તૈયાર કરું છું.

પર્શિષ્ટ ૫ : કર્મમીમાંસાનું આયેાજન 👘 ૩૮૭

અને કાઇ ભૂલચૂક થવા ન પામે તે માટે 'શ્રીવિજયપ્રેમસૂરિજી જેવાના સહાકાર મેળવવા.

કમ'મીમાંસા નામનાે સર્વાંગસુન્દર, સંપૂણુ અને સ્વતંત્ર ગ્રંથ રચવા માટે અત્યારે હું જે વિશિષ્ટ પ્રયાસ કરવાની અભિલાષા રાખું છું તેનું બીજ આમ દાેઢેક દસકા જેટલું પ્રાચીન છે.

કેટલાંક વર્ષોથી હું એમ સાંભળતા આવ્યા છું કે જૈનાચાર્ય વિજયપ્રતાપસ્ફિલ્ગના શિષ્ય ઉપાધ્યાય શ્રીધર્મવજય છ એ કર્મ-સિદ્ધાન્તના સારા અભ્યાસ કર્યો છે. થાડા વખત ઉપર એએા અહીં થઇને સુંબઇ જતા હતા તેવામાં મારે એમને કલાકેક માટે મળવાનું થયું અને વાતચિત દરમ્યાન મેં એમને કલાકેક માટે મળવાનું થયું અને વાતચિત દરમ્યાન મેં એમને મારી અભિલાષા જણાવી તા એમણે આ વાતને અનુમાદન આપ્યું. કર્મમીમાંસા રચાઇ રહે પછી હું એમના જેવાને એ બતાવવા ઇચ્છું છું પરંતુ આ પ્રાસાદ તૈયાર કરવા માટે એના પાયા તરીકે કામ લાગે એવા કેટલાક લેખા અત્યારે તા હું છપાવવા ઇચ્છું છું અને તેમાં કાઇ ત્રુટિ જણાય કે કાઇ સૂચના કરવા જેવા જણાય તા એમને તેમ જ જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયપ્રેમસૂરિજી જેવાને એ તરફ મારું લક્ષ્ય ખેંચવા વિનવું છું.

પ્રકાશક – કર્મમીમાંસાની ચાેજના જે હાલમાં મે ઘડી છે તેની રૂપરેખા મારે પ્રસિદ્ધિમાં મૂકવી એમ આગમાહારકના

૧. આ સુરિજી આ લખાણુ ગ્રન્યસ્થ રૂપે હાલમાં છપાય છે ત્યારે વિદ્યમાન નથી. એમના તા. ૨૨–૫–'૬૮ને રાજ સ્વર્ગવાસ થયે৷ છે એટલે પ્રા. કાપડિયાની ઇચ્છા કુલિત થાય તેમ નથી. –– પ્રકાશક

## ૩૮૮ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ ગ્રન્થા

કટલાક સંતાનીચાે તરકથી મને સૂચના મળી છે અને એને હું વધાવી લઉં છું કેમકે આ કાર્ય માેડુંવહેલું પણ સાંગાપાંગ રીતે એના ચાેગ્ય અધિકારી દ્વારા થવું જોઈએ એ બાબત તાે બે મત નથી; કદાચ એ કાર્ય મારે હાથે પરિપૂર્ણુતાને નહિ પામે તાે પણ આ દિશા સૂચવવા પૂરતાે તાે આ પ્રયાસ સાર્થક ગણાશે એવી આશા રહે છે. (વરોષમાં આ ચાેજનાને સફળ બનાવવા માટે કાેઇ અણધાર્યે સ્થળોથી પણ સૂચના મેળવવાનાે પણ આ માર્ગ છે.

મહત્ત્વ અને ઉપયાગિતા — જૈનાના કમંસિદ્ધાન્ત ભવિત-બ્યતાના દાસાનુદાસ અનવાનું ન શિખવતાં પૂર્ણ પુરુષાથ અજમાવવાના – સચાટ ઉદ્યમ કરવાના બાેધપાઠ પૂરા પાડે છે. એ દુઃખ આવી પડતાં અકળાઇ ન જતાં તે સમતાપૂર્વક સહન કરવાનું બળ આપે છે. સ'પત્તિમાં છકી ન જવાય તેની તકેદારી રખાવનાર એ રામબાણ ઔષધ છે. આપણા જેવા સામાન્ય આત્માઓ માટે દૂધણોની ગવેષણાપૂર્વકની નિન્દા અને ગર્હાથી થતી આત્મશુદ્ધિના માર્ગ એ માેકળા કરે છે. એ પ્રત્યેક વ્યક્તિને પાતાની પૂરેપૂરી જવાબદારીના યથાર્થ ખ્યાલ કરાવે છે.

આ કમંસિદ્ધાન્ત સ્વપરકલ્યાણકારી છે એટલે નીતિ (Ethics)ની દ્રષ્ટિએ અને સામાજિક શાસ્ત્ર (Sociology)ની દૃષ્ટિએ તાે એનું મૂલ્ય છે જ. વળી એ જૈન દર્શનનાે—એના ત-ત્વજ્ઞાનના – દ્રવ્યાનુયાગના એક અગત્યના ભાગ છે એટલે ફિલસુફીના-દ્રવ્યમીમાંસા (Metaphysics)ના અભ્યાસીઓને તાે એ જરૂર જ આકર્ષી શકે તેમ છે. આ કમંના સિદ્ધાન્ત અધ્યાત્મવિદ્યાનું એક મહત્ત્વનું અંગ દેહ આ કમંના સિદ્ધાન્ત અધ્યાત્મવિદ્યાનું એક મહત્ત્વનું અંગ દેહ આ વિદ્યાના જિજ્ઞાસુને પરિશિષ્ટ પ : કર્મમીમાંસાનું આયેાજન ૩૮૯

એના અભ્યાસ રાચક અને માર્ગદ્રશક બને તેમ છે. આ સિદ્ધાન્તની ઝીણવટેા--એમાં આવતા ભાંગાએા ( સં. ભંગ ) અને 'કંડકા ગણિતજ્ઞાને બે ઘડી આન'દ આપે તેમ છે. કમંની વર્ગેણા અને એના બ'ધનું નિરૂપણ તેમ જ સમુદ્દ્યાતા રસાયણ-શાસ ( Chemistry ) અને પદાર્થવિજ્ઞાન ( Physics )ના અભ્યાસીને રસમય વાની પીરસે છે. કષાયા અને ગુણુસ્થાનકાનું સ્વરૂપ મનેાવિજ્ઞાન ( Psychology )ના વિષયના શાખીનાને વિચારવા જેવું છે. કર્મસિદ્ધાન્તમાં આવતા જ્ઞાનના અધિકાર જ્ઞાનમીમાંસા ( Epistemology ) સંબ'ધી જૈન મંતબ્ય રજૂ કરવામાં એક્કો છે.

આ પ્રમાણેની—કર્માસદ્ધાન્તની અનેકવિધ મહત્તા અને ઉપયાગિતા હાવાથી તાે આને અંગે એક આકર–ગ્રંથ ગુજરાતીમાં રચ્યા બાદ કે એ રચનાની સાથે સાથે અ'ગ્રેજીમાં પણ એક આકર–ગ્રંથ રચવાના હું વિચાર રાખું છું.

ચાેજના---ગુજરાતી કૃતિ પૂરતી ચાેજના હવે હું અહીં રજૂ કરું છું. કર્મસિદ્ધાન્ત પરત્વે શ્વેતાંબર તેમ જ દિગંબર

૧ કડકાને અંગેના વિષય ' કૂર્ચાલી-શારદ ' વાચક થશાવિજયે ગુજરાતીમાં સ યમ શ્રેસ્ડિવિચાર નામની સબ્ઝાયમાં ત્રસુ ઢાલમાં નિરૂપ્યા છે અને એ જ બાબત આ સજ્ઝાયના વિસ્તારરૂપે પં. ઉત્તમવિજયે સ યમશ્રેસ્ડિવિચાર નામના સ્તવનમાં ત્રસુ ઢાલમાં ચર્ચા છે આ બંને કૃતિઓ '' સ્તવન, સ્વાધ્યાય આદિ શ્રુતરત્નસંગ્રહ ''માં '' જૈનગ્ર ચપ્રકાશક સબા '' ( અમદાવાદ ) તરક્યા વિ. ૧૯૯૬માં યંત્રાદિ સહિત છપાવાઇ છે. ચારિત્રની શુદ્ધ અને અશુદ્ધિની તરતમતા યાને સંયમસ્થાન વિષે કેટલીક હકીકત **શ્રી ભગવતી-સાર** ( પૃ. હ૮-૮૦ )માં અપાઇ છે.

## ૩૯૦ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ થ્રન્થા

શંચકારાએ પ્રૌઢ કૃતિઓ રચી છે. કેટલીક બાબતા જે શ્વેતાંબરીચ કૃતિઓમાં જોવાય છે તે દિગ બરીય કૃતિમાં નથી. તેમ કેટલીક બાબતા એવી છે કે જે દિગ બરીય કૃતિઓમાં છે તે ક્વેતાંબરીય કૃતિઓમાં નથી. આથી મેં કર્મ-સિદ્ધાન્તના પરિપૂર્ણ (નરૂપથ્ માટે આ બંને ફિરકાઓના પ્રાચીન અને પ્રમાણભૂત ગ્રંથાના લાભ લેવાના ઇરાદા રાખ્યા છે. સાથે સાથે કર્માવયયક જે અભ્યાસપૂર્ણ લેખ વગેરે આધુનિક વિદ્વાનાને હાથે લખાયા હાય તે પણ જોઇ જવાની મારી ઇચ્છા છે. એટલે એ વદ્દાના એમના આ લેખ વગેરેની મને નકલ પૂરી પાડી શકે તા તેમ, નહિ તો એ કચાં છપાયેલ છે તે જણાવી ઉપકૃત કરે.

- (૧) કર્મનું સ્વરૂપ અને વૈશિષ્ટચ.
- (૨) વર્ગ છ્યાએાના વિચાર.
- (૩) બંધ એના હેતુઓ, પ્રકારા અને સ્વામીઓ.
- (૪) નિહુનવવાદ
- (૫) કર્મની મૂળ અને ઉત્તર પ્રકૃતિ એ .
- ( ૬ ) ઉદય, સત્તા અને અબાધાકાળ.
- ( ૭ ) ચૌદ ગુણુસ્થાના-સમ્યક્ત્વાદિની પ્રાપ્તિ,
- ( ૮ ) ચાેગ, ઉપયાગ અને લેશ્યા.
- (૯) માર્ગણાદ્વારા.
- (૧૦) બંધસ્થાના ઇત્યાદિના પરસ્પર સંબંધ.
- (૧૧) આઠ કરણો.
- (૧૨) સ્પર્ધકા અને કડકા.
- (૧૩) ઉપશામ-શ્રેણુ અને સપક-શ્રેણુ.
- (૧૪) સમુદ્દઘાત.
- (૧૫) સુક્તિના અધિકાર.

#### પરિશિષ્ટ ૫ ઃ કર્મમીમાંસાનું આયોજન ૩૯૧

આ પ્રમાણે પંદર બાબતા વિચારતી વેળા સમર્થનાત્મક પાઠા હું આપનાર છું જેથી મારું લખાછુ આધારભૂત બને શાસ્ત્રીય નિરૂષણુમાં પારિભાષિક શખ્દાની આવશ્યકતા રહે છે કેમ કે એ દ્વારા એક તા વિચારની સૂક્ષ્મતા અને એકતા જળવાઇ રહે છે અને બીજુ, વધારે પડતાં લંબાણુને-શિથિલ-તાને અટકાવી શકાય છે. જૈનાના કર્મસિદ્ધાન્તનું આ નિરૂપણુ શાસ્ત્રીય થવાનું છે એટલે એમાં પારિભાષિક શખ્દા તા વપરાશે જ પરંતુ એ દરેક શખ્દના અર્થ ઉપર પૂરતા પ્રકાશ પાડવા માટે એની બ્યુત્પત્તિ એના પર્યાયવાચક શખ્દ ઇત્યાદિ દર્શાવાશે.

વિષયેાને વિશક અનાવવા માટે પ્રાચીન ઉદાહરણોાના અને ન્યાયેાના તેમ જ આધુનિક વૈજ્ઞાનિક ચુગનાં મંતવ્યાના ઉપયાગ કરવા હું માગું છું. વિશેષમાં જરૂર જણાય ત્યાં યંત્રા (કૈાષ્ટકા) અને ત્યાપનાએા પણ રજૂ કરીશ

કર્માસદ્ધાન્તને કેવળ શ્રદ્ધાનાે વિષય ન બનાવતાં ઐનીં વિવિધ બાબતાે તાકિક દષ્ટિએ વિચારવાની મારી ભાવના છે અને આમાં કંઈ ખેટું નથી કેમ કે નવ્ય કર્મગ્રંથાેની ટીકામાં પણ આ માર્ગ થાડેઘણે અંશે દેવેન્દ્રસૂરિએ સ્વીકાર્યો જ છે.

તુલનાત્મક અભ્યાસને અને તાર્કિક દષ્ટિને યથાચાેગ્ચ સ્થાન આપી તૈયાર કરાતી આ કૃતિના અંતમાં નીચે મુજબનાં પરિશિષ્ટા આપવાના હું ઘરાદાે રાખું છું :----

(૧) કર્મ સંબંધી સાહિત્ય.

( ૨ ) પારિભાષિક શબ્દોની સૂચી.

- ( ૩) પિંડપ્રકુતિદર્શક શબ્દ દાશ.
- ( ૪) ઉદ્વાહરણે અને ન્યાયાની સૂચી.

### ૩૯૨ કર્મસિદ્ધાન્ત : રૂપરેખા અને પ્રૌઢ બ્રન્થા

( ૫) સાક્ષીભૂત ગ્રંથાના નિદે'શ.

( ૬) સૈદ્ધાન્તિકા અને કર્મગ્રંથકારા વચ્ચેના મતલોદા."

( ७) શ્વેતાંબર અને દિગંબર માન્યતાઓામાં લેદ.

કાેઇ પણુ કૃતિ વિશિષ્ટ પ્રસ્તાવના વિના પરિપૂર્શ ન ગણાય એટલે આને અગે હું વિસ્તૃત ઉપાેદ્ધાત લખવાના છું. તેમાં હું મુખ્યતયા નીચે મુજબની બાબતાે વિચારીશ :—

- ( ૧ં ) ભારતીય દર્શનામાં અને જૈન સાહિત્યમાં કર્મ– સિદ્ધાન્તનું સ્થાન.
- (૨) આગમામાંની કર્મસંબંધી સામગ્રી.ર
- ( ૩ ) કર્મવિષયક કૃતિઓના પરિચય અને એતું પૌર્વાપર્ય <sup>ક</sup>
- (૪) કર્મસિદ્ધાન્તની મહત્તા અને ઉપયોગિતા.
- (પ) કર્મસિદ્ધાન્તને અંગેના આક્ષેપા અને એતું નિરાકરણ

આ આકર—ગ્રંથને વિશેષતઃ આવકારપાત્ર બનાવવા માટે ચિત્રા પણુ આપવાના મારા વિચાર છે. મારા આ કાર્યને વેગ મળે તે માટે જેમ વિશેષજ્ઞાના સહકાર આવશ્યક છે તેમ એના પ્રકાશન માટે ઉદાર દિલના ધનિકા તરકથી દ્રવ્યની સહાયતાની અપેક્ષા રહે છે. આશા છે કે આ બંને પ્રકારના સહકાર મને મળી રહેશે.

-જે. ધ. પ્ર. ( પુ. ૬૭, અં. ૧ )

 માટે જુએ પૃ. ૨૮૫-૨૮૮. — પ્રકાશક
 ૨-૩ આ બંને બાબતા ન્યૂનાધિક પ્રમાણમાં પ્રા. કાપડિયાએ તૈયાર કરેલા અને અમે છપાવેલા નિમ્નલિખિત પુસ્તકમાં છે :— " કર્મસિદ્ધાન્ત સંબંધી સાહિત્ય. "

---- પ્રકાશક

