

## ગ્રન્થાંક - ૯૧ સમ્યગુ-દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગ : શ્રીમદ્દ દેવેન્દ્રસૂરીશ્વરજી વિરચિત ભાગ ર જો (૩-૪ કર્મગ્રન્થ) (બંધસ્વામિત્વ : ષડશીતિ) શબ્દાર્થ, ગાયાર્થ, મુનિરાજ શ્રી જીવવિજયજી વિરચિત સ્તબુકાર્થ તથા ઉપયોગી ટીપ્પણ સાથે : 441914 : શ્રી બાબુલાલ જેશિંગલાલ મહેતા ડૉ. મકતલાલ જે. શાહ ઓનરરી સેક્રેટરીઓ શ્રીમદ્ યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા અને श्री क्रैन श्रेयस्कर मंडल - महेसाला (સ્વ. શેઠ વેશીચંદ સુરચંદ સંસ્થાપિત) \* આવૃત્તિ કઠી મુલ્ય NG: 3000 વી. સં. ૨૫૨૦ **વિ. સં. ૨૦૫૦** 50-00

#### ---પ્રકાશક----

શ્રીમદૂ યશેાવિજયજી જેન સંસ્કૃત પાઠશાળા અને શ્રી જેન શ્રેયસ્કર મંડળ--મહેસાણા શ્રી. બાબ્યુલાલ જેસિંગલાલ મહેતા ડૉ. મફ્તલાલ જે. શાહ ઑ. સેક્રેટરીઓ.

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

## ત્રીજી આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના

મુનિશ્રી જીવવિજયજી મહારાજ શ્રી રચિત ટબા સાથેના શ્રી દેવેન્દ્રસૂરી ચરજી મહારાજ રચિત પાંચ નવ્ય કર્મગ્રંથ તથા પૂર્વાચાર્ય રચિત સપ્રતિકા નામના છઠ્ઠા કર્મગ્રન્થની આ સંસ્થા તરફથી આવૃત્તિએ અગાઉ છપાઈ ચૂકા હતી, પાંચમા-છઠ્ઠા કર્મગ્ર-ન્યની ત્રીજી આવૃત્તિ મણ બહાર પડી ચૂકી છે, અગ ઉ કર્મગ્રન્થ ભાગ ૧ લામાં ૧ થી ૪ કર્મગ્રન્થ છપાવવામાં આવ્યા હતા. આ આવૃત્તિમાં પણ ૧ થી ૪ કર્મગ્રન્થ સાથે છપાવવા વિચાર હતા, પરંતુ પ્રેસ તથા કાગળોની મુશ્કેલી અંગે સં, ૨૦૦૨ ના સાલમાં ૧ લા તથા ૨ જો કર્મગ્રન્થ બહાર પાડવામાં આવ્યા હતા, હવે બાકી રહેલ અંધસ્વામિત્વનામા તૃતીય કર્મગ્રન્થ તથા પડ શીતિ નામા ચતુર્થ કર્મગ્રન્થ બહાર પાડવામાં આવે છે.

પ્રથમ તથા દિતીય કર્મગ્રન્થ માફક આ આવૃત્તિમાં પણ અભ્યાસીઓની સગવડતા ખાતર ટબાની છપાઈ મે:ટા ટાઈ૫માં લેવામાં આવી છે તથા સંસ્થાના ભૂતપૂર્વ અધ્યાપક ભાઇ કુવરજી મૂળચંદે તૈયાર કરેલ ટિપ્પણ સૌથી પાછળ લેવામાં આવેલ છે.

આ ગ્રન્થના રચયિતા શ્રીમદ્દ **દેવેન્દ્રસ્**ર્**રીવ્યર**જી મહારાજ શ્રી સુધર્માસ્વામિથી ૪૫ મી પાટે થયા છે તેઓશ્રીએ અનેક ગ્ર<sup>ં</sup>થેા રચેલ છે, જેની નેાંધ આ સંસ્થા તરફથી બહાર પડેલ 'ભાષ્યત્રયમ્ 'ની પ્રસ્તાવનામાંથી જોઇ શકાશે.

ે ટબાકાર શ્રી જીવવિજયજી મહારાજશ્રીએ આ ગ્રન્થ ઉપર ટબા સં. ૧૮૦૩ ના વિજયાદશમીના દિવસે રચેલ છે,

આ આવૃત્તિમાં દષ્ટિદેાષ તથા પ્રેસદેાષથી અશુદ્ધિઓ રહી જવા મામેલ છે. રહેલ અશુદ્ધિઓનું શુદ્ધિપત્રક સાથે આગવામાં આવેલ

છે, તેા તે પ્રમાણે સુધારીને અભ્યાસીઓને વાંચવા ભલામણ છે. અંતમાં આ ત્રીજો–ચાેથો કર્મ ગ્રંથ પ્રગટ થવાથી હવે અભ્યાસીઓને અભ્યાસમાં પડતી ત્રૂટિ દૂર થશે એવી આશા સાથે વિરમીએ છીએ. મહેસાણા લિ.

સં. ૨૦૧૦ આસાે સુદિ ૧ વકીલ ચીમનલાલ અમૃતલાલ શાહ ઝી. ખાબ્યુલાલ જેશિંગલાલ મહેતા

એા. સેક્રેટરીઓ

For Private & Personal Use Only

#### છટ્ટી આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના આ ગ્રંથની આ અગાઉ પાંચ આવત્તિઓ બહાર પડી ચુકી છે. પાંચમી આવૃત્તિની ૩૦૦૦ નકલ ખલાસ થતાં આ છઠ્ઠી આવૃત્તિની ૨૦૦૦ નકલ છપાવવામાં આવેલ છે. અભ્યાસીઓની અનુકૂળતા માટે ક્રાઉન સોળ પેજીમાં આ ગ્રંથ છપાવવામાં આવેલ છે. આ આવૃત્તિનું પ્રુક્ સંશોધન અમદાવાદ શ્રી રતિલાલ ચીમનલાલ દોશી લુદરાવાળાએં કાળજીપૂર્વક કર્યું છે. છતાં દેષ્ટિદોષ કે મુદ્રણદોષથી જે અર્શુદ્ધિઓ રહી જવા પામી છે તેનું શુદ્ધિપત્રક આપવામાં આવેલ છે તે પ્રમાણે સુધારીને વાંચવા વિજ્ઞપ્તિ છે. મહેસાણા A. શ્રી બાબલાલ જેસિંગલાલ મહેતા સં. ૨૦૫૦ મેરુતેરસ ડૉ. મક્તલાલ જે. શાહ ઓનરરી સેક્રેટરીઓ શ્રી યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા **ਅ** ਜੇ શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ-મહેસાણા વિષયાનુક્રમ નંબર વિષય УNS બંધસ્વામિત્વ (તૃતિય કર્મગ્રંથ) ٩. ૧-૩૫ Ş બંધસ્વામિત્વ યંત્ર 35-36 ષડશીતિ (ચતુર્થ કર્મગ્રંથ) З 31-973 બંધસ્વામિત્વ તતીય કર્મગ્રંથ ટિપ્પણ 8 163-206

ų

Ç

19

L

ઉદય स्वामित्व

સત્તા સ્વામિત્વ

ઉદીરણા સ્વામિત્વ

ચતુર્થ કર્મગ્રંથ ટિપ્પણ

201-230

231-239

231-239

239-266

# અંધસ્વામિત્વનામા તૃતીય કર્મગ્રંથ.

મંગળ અને અભિધેય

બ ધવિહાણવિસુક્ર , વ દિયસિરિવદ્ધમાણજિણુચ ંદ ; ગઇઆઇસુ ં વુચ્છ ં, સમાસએા બ ધસામિત્ત ંાાવા

| <b>ભ ંદ્યવિહાણ</b> -અંધની રચનાથી | f<br>1                             |
|----------------------------------|------------------------------------|
| વિસુષ્ઠ - વિશેષે રહિતને          | <b>ગઇઆઇસું</b> –ગતિઆદિ ચોદ         |
| વંદિય-વાંદીને                    | માર્ગણાઓને વિષે                    |
| સિરિ–શ્રી                        | <b>લુવ્છ</b> ં – કહીશું            |
| <b>વદ્ધમા</b> ણ્યુવીરસ્વામી      | <b>સમાસએા</b> -સંક્ષેપથી           |
| જિણ્યાં દં-જિનાને વિષે ચંદ્ર     | <b>યાંધસામિત્તાં</b> –બંધસ્વામિત્વ |
| સમાનને                           |                                    |

અર્થ⊸કર્મખાંધનના વિધાનથી રહિત શ્રી વર્ધમાન જિનચાંદ્રને નમસ્કાર કરીને ગતિ વગેરે વિષે સાંક્ષેપ થકી બાંધસ્વામિત્વ કહીશ. ા ૧ ા

વિવેચન—હવે બંધસ્વામિત્વ કહે છે. જીવપ્રદેશ સાથે કમ્મેંના જે સંબંધ તે બંધ કહીએ. તેનું મિથ્યાત્વાદિક હેતુએ કરીને નિપજાવવું તે બંધવિધાન કહીએ, તેણે કરીને વિમુક્ત એટલે રહિત એવા શ્રી વર્દ્ધમાન સ્વામી જિન તે અવધિજ્ઞાની, મનઃપર્યવજ્ઞાની અને કેવળજ્ઞાની તેને વિષે ચંદ્રમા સરીખા; તેમના પ્રત્યે વાંદીને-નમસ્કાર કરીને ગતિ વગેરે બાસઠ માર્ગણાસ્થાનકને વિષે સંક્ષેપથી જીવને બંધનું સ્વામીપણું એટલે કરેા જીવ કેટલી પ્રકૃતિ ખાંધે એમ અંધસ્વામિત્વ કહીશ. ા ૧ ા

ગઇ ઇંદિએ ય કાએ, જોએ વેએ કસાય નાણે ય; સંજમ દંસણુ લેસા, લવ સમ્મે સન્નિ આહારે ાશા

| <b>ગઇ</b> ગતિ માર્ગણા         | <b>સંજમ</b> -ચારિત્ર માર્ગણા |
|-------------------------------|------------------------------|
| <b>ઇંદિએ</b> -ઈંદ્રિય માર્ગણા | દંસણુ⊸દર્શન માર્ગણા          |
| કાએ-કાય માર્ગણા               | લેસા–લેશ્યા માર્ગણા          |
| જોએ-યોગ માર્ગણા               | ભવ−ભવ્ય માર્ગણા              |
| <b>વેએ</b> વેદ માર્ગણા        | સ≁મે⊸સમ્યક્ત્વ માર્ગણા       |
| <b>કસાય</b> કપાય માર્ગણા      | <b>સન્નિ-</b> સંજ્ઞિ માર્ગણા |
| <b>ના</b> ણેુજ્ઞાન મર્ગણા     | <b>આહા</b> રે-આહારક માર્ગણા  |

અર્થ⊸ગતિ ચાર, ઇંડિય પાંચ, કાય છ, યાેગત્રણ, વેદ ત્રણ, કષાય ચાર, જ્ઞાન આઠ, સંયમ સાત, દર્શન ચાર, લેશ્યા છ, ભવ્ય–અભવ્ય ખે, સમયકત્વ છ, સંજ્ઞિ–અસંજ્ઞિ એ અને આહારી–અણાહારી એ ્ખે, એ ૧૪ માર્ગણાના ઉત્તરભેદ ૬૨ જાણવા. ા ૨ ા

#### સંજ્ઞાક્રમ સંગ્રહ

જિણ સુરવિઉવાહારદુ, દેવાઉય નિરયસુહુમ-વિગલતિગ;

એગિંદિ થાવરાયવ, નપુ મિચ્છં હુંડ છેવદ્વં ા૩ા અણુમજ્ઝાગિઇસંઘયણુ, કુખગઇનિયઇત્થિદુહગ– થીણ્તિગ

<sup>૬</sup>જનેઅતિરિદુગ ંતિરિ–નરાઉનરઉરલદુગરિસહંાાઝા

www.jainelibrary.org

છેવટ્ટું - ગેવટ્ટું સંઘયણ અર્થ-- અનંતાનુબંધ ચારકષાય અર્થ-- જિનનામ, સુરદ્રિક, ૦ાફિયદ્રિક, આહારકદ્રિક, દેવાયુ અને નરકત્રિક, સૂક્ષ્મત્રિક, વિકલેન્દ્રિયત્રિક, ઓકેંદ્રિય-જાતિ, સ્થાવરનામ, આતપનામ, નપુંસકવેદ, મિથ્યાત્વ માહ-નીય, હું ડસંસ્થાન, છેવદ્ર દું સંઘયણ, અનંતાનુબંધ ચાર, મધ્યની આકૃતિ [સંસ્થાન] ચાર, મધ્યસંઘયણ ચાર, અશુ-ભવિદ્ધાયાગતિ, નીચગાત્ર, સીવેદ, દુર્ભગત્રિક, થીણદ્ધિત્રિક, ઉદ્યોતનામ, તિર્ય ચંદ્રિક, તિર્ય ચાયુ, નરાયુ મનુખ્યદ્વિક, ઔદારિકદ્વિક અને વજી જાલભનારાચ સંઘયણ ા ૩-૪ ા. વિવેચન-હેવે ૧૨૦ માંથી કેટલીક પ્રકૃતિના અનુક્રમના સંગ્રહ કહે છે-આગળ જે પ્રકૃતિથી જેટલી પ્રકૃતિ લેવી કહેશ

<mark>મજ્ઝાગિઇ</mark>–્મધ્યાકૃતિ [વચ્ચેનાં જિલ્લ-જિનનામ કર્મ **સુર**--સુરદિક ચાર સંસ્થાન] **વિઉવ**--ગૈક્યિટ્રિક **સ'ઘય**ણુ—સ'ઘયણુ ∫મધ્યનાં ચાર **આહારદુ**--અંાહારકદ્વિક સંઘયણ] **દેવાઉ**--દેવાય **કુખગઇ**—અશુભ વિહાયોગતિ નિસ્ય⊸નરકત્રિક **નિય**--નીચ ગેાત્ર **સુહુ મ**–સૂક્ષ્મત્રિક ઇત્થિ--સીવેદ વિગલતિગ'-વિકલે દ્વિત્રિક દહગ-દૌર્ભાગ્ય નામકર્મ ઐગિંદિ–એકંદ્રિય વ્યતિ થીબુતિગ'-થીણહિત્રિક **ચાવર-**સ્થાવર નામકર્મ ઉજ્જોઅ-ઉદ્યોતનામ **અાચવ**⊸આતપ નામકર્મ તિરિદ્રગ'-તિર્ય ચદ્ધિક નપુ-નપુંસક વેદ તિરિ-તિર્ય ચાય: મિચ્છં-મિથ્યાત્વ માહનીય નરાઉ-મતુષ્યાય: હુંડ-હુંડ સંસ્થાન નર-મનુષ્યદ્રિક

તે પ્રકૃતિથી માંડીને તેટલી પ્રકૃતિઓ અનુક્રમે લેવી. જિનનામ ૧, દેવગતિ ૧, દેવાનુપૂવી ૧, ગૈક્રિયશરીર ૧. ગૈક્રિયોપાંગ ૨, આહારક શરીર ૧, આહારકાપાંગ ૨, દેવાયુ: ૧, એવ ૮, નરક ગતિ ૧, નરકાનુપૂવ્વી ૧, નરકાયુ: ૩, એવ ૧૧; સૂક્ષ્મ ૧, અપ-ર્યાપ્ત ૨, સાધારણ ૬, બેઇન્દ્રિય ૧, તેઇન્દ્રિય ૨, ચઉરિ દ્રિય ૩, એવ ૧૭; એકેન્દ્રિયજાતિ ૧; સ્થાવરનામ ૧, આતપનામ ૧, એવ ૨૦; નપુંસકવેદ ૧, મિથ્યાત્વમાહનીય ૧, હુંડસંસ્થાન ૧, છેવટૂર્ટુ સંઘયણ ૧, એવ ૨૪.

અનંતાનુબંધી ચાર કષાય ૪, ન્યગ્રોધ ૧, સાદિર, વામન ૩, કુમ્જ ૪, એ ૪ મધ્ય સંસ્થાન, ઝાષભનારાચ ૧, નારાચ ૨ અહ નારાચ ૩, કીલિકા ૪. એ મધ્ય સંઘયણ ચાર. એવં ૩૬ અશુભ વિહાયેાગતિ ૧ નીચૈગેાંત્ર ૧, સ્ત્રીવેદ ૧, એવં ૩૯ દુર્ભગનામ ૧, દુઃસ્વર ર, અનાદેય ૩, થીણહિત્રિક ૩, એવં ૪૫, ઉદ્યોતનામ ૧, તિર્યં ચગતિ ૧, તિર્યં ચાનુપૂર્વાં, તિર્યંગાયુ ૩, મનુષ્યાયુ ૧, એવં પ૦; મનુષ્યગતિ ૧, મનુષ્યાનુપૂર્વાં ૨, ઔદારિકશરીર ૧, ઔદારિકોપાંગ ૨, વજઝાષભનારાચસંઘયણ ૧, એ પંચાવન પ્રકૃતિના ક્રમ સંગ્રહ જાણવા. ાા ૩--૪ ા

સુરઇગુણવીસવજ્જં, ઇગસઉ એાહેણુ બંધહિ નિરયા; તિ<sub>ત્</sub>થવિણામિચ્છિસયં,સાસણિનપુચઉવિણાછનુ*ઇ*ાાપા

| સુરસુરાદિક                  |
|-----------------------------|
| કુગુણુ <b>વીસ</b> –એાગણીશ   |
| વજ્જ'                       |
| ઈગ <b>સઉએ</b> કસા એક        |
| ઓહેણ-એાઘે, સામાન્યપણે       |
| <b>ખ</b> ંધ <b>હિ</b> બાંધે |
| નિરચા-નારક જીવેા            |

તિત્ચ--તીર્થ કર નામકર્મ વિણા-વિના મિચ્છિ-મિથ્યાત્વે સર્ય -સા સાસણિ--સાસ્વાદને નપુચઉ-નપુંસકાદિક ચાર છનુઇ--છન્નું અર્થ-સુરદ્વિકાદિ એાગણીશ પ્રકૃતિ વર્જને એકસાે એક પ્રકૃતિ આેઘે નારકીના જીવેા ખાંધે, તીર્થ કર નામ વિના મિથ્યાત્વે સાપ્રકૃતિ[બાંધે,]નપુંસકચતુષ્ક વિના છન્તુ પ્રકૃતિ સાસ્વાદને [ બાંધમાં ] જાણવી. ાા પા

વિવેચન-હવે ગતિમાર્ગણાએ બંધ કહે છે, તેમાં પ્રથમ નરકગતિએ બંધ કહે છે. સુરદ્રિક આદિ દઈને આતપ લગે ઓગણીશ પ્રકૃતિ ટાળીને શેષ એકસા એક પ્રકૃતિ ઓઘ-પણે એટલે ગુણ્ઠાણાની વિવક્ષા વિના સર્વ નારકી સમુચ્ચય-પણે બાંધે. નારકીને ભવસ્વભાવેજ એ ઓગણીશનો બંધ ન હાેય, મિથ્યાત્વ ગુણ્ઠાણે તીર્થ કરનામના બંધ ન હાેય, તે માટે તે વિના (૧૦૦)એકસાના બંધ હાેય. સાસ્વાદને નપું સકા-દિક ચાર વિના એટલે નપું સક ૧, મિથ્યાત્વ ર, હુંડ ૩, છેવટ્ડું ૪, એ વિના (૯૬) છન્તુના બંધ હાેય. ાા પા

વિણ્રુઅણ છવીસ મીસે, બિસયરિ સમ્મ મિ જિણ-નરાઉ જુઆ;

ઇઅ રયણાઇસુ ભ`ગેા પ`કાઇસુ તિત્થયરહીણેાાાકાા

**વિણ્રઅણહવીસ**⊸અનંતાનુ<sub>`</sub> જી સ્મા-યુક્ત બંધ આદિ છવ્વીશ વિના દ્રાગ્મ--એ **મીસે**-મિશ્રગુણઠાણે **રયણાઇસુ**--રત્નપ્રભાદિક (ત્રણ) **બિસયરિ**-બહેાંતેર' ભ ગા–ભાંગા નિરકે સમ્મ મિ-અવિરતિસમ્યકૃત્વ <mark>પ કાઇસુ-પ</mark> કપ્રભાદિક (ત્રણ) નરકે ગુશઠાણે **ેજિત્સ**-જિનનામકર્મ **તિત્થયર**--તીર્થ કર નામકર્મ નરાઉ-મનુષ્યાયએ **હીણા**–હીન (ઓછે)

અર્થ – અન તાનુય ધિ ચતુષ્ક આદિ ઘવીશ પ્રકૃતિવિના મિશ્રે [સિત્તોર] જાણવી. જિનનામ અને મનુષ્યાયુએ યુક્ત બહોંતેર પ્રકૃતિ સમ્યગ્દષ્ટિએ બ ધાય, આ [બ ધ આશ્રચી] ભ ંગ રત્નપ્રભા વગેરે ત્રણ નારકીમાં જાણવો. પ કપ્રભા આદિ ત્રણને વિષે [પૂર્વોક્ત બ ધનેા ભ ંગ] તીર્થ કર નામકર્મ રહિત કહ્યો છે. ા ૬ ા

વિવેચન - અનંતાનુબંધી આદે દઈને નરાશુ લગે છવીશ (૨૬) પ્રકૃતિ વિના મિશ્રગુણઠાણે સિત્તેર (૭૦) આંધે, અવિરતિ સમ્યક્ત્વગુણઠાણે (૭૨) ખંહેાંતેર બાંધે, જિનનામ અને મનુષ્યાશુ ભેળવીએ ત્યારે, નરકગતિ માંહે એ ચાર જ ગુણઠાણાં હાય. રત્નપ્રભા ૨, શર્કરાપ્રભા ૨, અને વાલુકાપ્રભા ૩, એ ત્રણ પૃથ્વીને વિષે એજ ભાંગા જાણવા. આઘે ૧૦૧, મિથ્યાત્વે ૧૦૧ સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે ૭૦ અને સમ્યક્ત્વે ૭૨ પ્રકૃતિના બંધ હાય. પંકપ્રભા ૧, ધૂમપ્રભા ૨, તમઃપ્રભા ૩, એ ત્રણ નરકે તીર્થ કર હીન બંધ કહેવા. આઘે તથા મિથ્યાત્વે ૧૦૦, સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે ૭૦ સમ્યક્ત્વે ૭૧, પંકપ્રભાદિકના આવ્યા <sup>વ</sup> તીર્થ કર ન થાય તે માટે તેના બંધ હાય નહીં. ા ૬ ાં

નરકગતૌ બંધસ્વામિત્વયંત્રકં તથારત્નપ્રભા–શર્કરા-પ્રભા–વાલુકાપ્રભા–નારકેબ્વપિ, પંકપ્રભા–ધૂમપ્રભૃા તમઃપ્રભા–નારકાણાં એાઘે ચતુર્થ ગુણુસ્થાનકે ચ જિનહીનયંત્રકમ્ ા

For Private & Personal Use Only

અર્થ-જિનનામ અને મનુષ્યાયુવિના [ નવાસું પ્રકૃતિ ] સાતમી નારકીએ ઓધે બંધાય. મનુષ્યદ્વિક અને ઉચ્ચગાત્ર વિના મિથ્યાત્વે [છન્તુ] બંધાય. તિર્યંચાયુ અને નપુંસકચતુષ્ક વિના સાસ્વાદને એકાહ્યું પ્રકૃતિ વ્યંધમાં હાેય. ૫ ૭ ૫

| <b>આજણમણુઆ</b> ઙ–ાજનનામ   | ા મન્દ્રજી-નામરવાત્પ                            |
|---------------------------|-------------------------------------------------|
| કર્મ અને મનુષ્યાયુ મૂકીને | <b>ઇગનવઇ</b> -એકાણું                            |
| ઓહે-ઓઘે                   | <b>સાસા</b> ણે-સાસ્વાદને                        |
| <b>સત્તમિએ</b> –સાતમીએ    | તિરિઆઉ-તિર્યંચનું આયુ                           |
| <b>નરદુગ</b> મનુષ્યદ્વિક  | નપુંસચઉ⊸તપુંસક ચતુષ્ક                           |
| ઉ <b>ચ્ચ</b> –ઉચ્ચગાત્ર   | •ાલુ સગ્પ ૦ ગાલુ ૫૭ ગાલુ ૭<br>વજ્ય બાલુ ગાલુ ૫૭ |
| વિાગ્ર-વિના               | વજજ –વજી ન                                      |

અજિણુમણુઆઉ એાહે, સત્તમિએ નરદુગુચ્ચવિણુ મિચ્છે, ઇગનવઇ સાસાણે, તિરિઆઉંનપુ સચઉ ang 11 9 11

Ginta Guan a

| નરકગતો ઓઘે રત્ન-<br>પ્રભાદિત્રયે ચ, પંકપ્ર-<br>ભાદિત્રયે જિનહીન .<br>• | બ ધપ્રકૃતય:       | અબ ધપ્રકૃતય: | બ ધવિચ્છેદપ્રકૃતય | જ્ઞાનાવરણીય: | દર્શ નાવરણીય: | વેદનીય પ્રકૃતય: | માહનીય પ્રકૃતય: | આપુ: પ્રકૃત્ય: | નામ પ્રકૃતય: | ગાત પ્રકૃતય: | અંતરાય પ્રકૃતય: | મૂલ પ્રકૃતય: |   |
|------------------------------------------------------------------------|-------------------|--------------|-------------------|--------------|---------------|-----------------|-----------------|----------------|--------------|--------------|-----------------|--------------|---|
| એાધે                                                                   | 909               | 20           | 0                 | પ            | ٢             | ર               | ર૬              | ર              | ૫૦           | ર            | પ               | ৩–८          | l |
| મિથ્યાત્વે                                                             | 100               | 20           | 8                 | પ            | ٢             | ૨               | २९              | ૨              | ४५           | ર            | પ               | ৩-८          |   |
| સાસ્વાદને                                                              | 65                | २९           | २९                | પ            | e             | ર               | २४              | ર              | ४७           | ર            | પ               | 9–८          |   |
| મિશ્રે                                                                 | ೨೦                | 40           | 0                 | પ            | Ę             | ર               | ٩૯              | C              | ૩૨           | ۹            | પ               | ৃত           | l |
| અવિરતે                                                                 | <u>৩ হ</u><br>ড হ | ¥6           | 0                 | પ            | Ę             | ર               | 96              | ٩              | 32           | ૧            | પ               | 9-2          | I |

વિવેચન-જિન્નામ ૧, મનુષ્યાયુઃ ૨, એ બે, એક્સો એક માંહેથી હીન કર્યે ઓઘે નવાણું પ્રકૃતિ સાતમી નારકીએ બંધાય. સાતમી પૃથ્વીથી મનુષ્યમાં ન જાય તે માટે મનુષ્યાયુન બાંધે. મનુષ્યગતિ ૧, મનુષ્યાનુપૂગ્વી ૧. ઉચ્ચગેાત્ર ૩, એ ત્રણ વિના મિથ્યાત્વે છન્નું (૯૬)ના બંધ હાેય. સાસ્વાદને તિર્ય વાયુઃ ૧, નપુંસકવેદ ૨, મિથ્યાત્વ માહનીય ૩, હુંડ સંસ્થાન ૪, છેવદ્રઠું સંઘયણ ૫, એ પાંચ વર્જીને [૯૧] એકાણુંના બંધ હાેય ાા છા

| તમસ્તમાયાં | બ ધ પ્રકૃતય: | અબંધ પ્રકૃતય: | બ`ધવિચ્છેદપ્રકૃત્ય: | જ્ઞાનાવરણીય | દર્શ નાવરણીય | વેદનીય | માહનીય | આલુકમં | નામકર્મ | ગાત્રકર્મ | અંતરાયકમં | મુલપ્રકૃત્ય: |
|------------|--------------|---------------|---------------------|-------------|--------------|--------|--------|--------|---------|-----------|-----------|--------------|
| ઓર્ધ       | 66           | 29            | 0                   | પ           | 6            | ર      | २९     | ٩      | 86      | ૨         | પ         | 9-6          |
| મિથ્યાત્વે | 65           | 28            | ય                   | ય           | e            | ર      | ર૬     | 4      | ૪૭      | ર         | પ         | ৩–८          |
| સાસ્વાદને  | 69           | 20            | ૨૧                  | પ           | e            | ર      | ૨૪     | 0      | ४५      | ٩         | પ         | 9            |
| મિશ્રે     | 90           | 40            | 0                   | · 4         | Ę            | ર      | 16     | 0      | ૩ર      | ٩         | પ         | 9            |
| અવિરતે     | ೨೦           | 40            | 0                   | ય           | ૬            | ર      | ૧૯     | 0      | ૩ર      | ٩         | પ         | 9            |

અણચઉવીસવિરહિઆ સનરદુગુચ્ચા ય સયરિ મીસદુગે, સતરસએા એાહિ મિચ્છે, પજ્જતિરિયા વિશ્ જિણાહાર ૮

| <b>અણ્યઉવીસ</b> અનંતાનુબંધિ       | <b>સતરસએા</b> -એકસાે સત્તર                     |
|-----------------------------------|------------------------------------------------|
| વગેરે ચોવીસ પ્રકૃતિ               | ઓહિએષ્ધે                                       |
| <b>વિરહિગ્મા</b> -વિરહિત          | <b>મિચ્છે</b> -મિથ્યાત્વે                      |
| સ–સહિત                            | <b>પજ્જ</b> —પર્યાપ્ <del>ર</del> ા            |
| <b>નરદુગ</b> —મનુષ્યદિક           | <b>તિરિયા</b> –તિર્ય <sup>:</sup> ચ પ ચેંદ્રિય |
| <b>ઉચ્ચા</b> –ઉચ્ચૈગેત્રિ         | વિણ્ર⊸વર્જને                                   |
| <b>સયરિ</b> સિત્તે ર              | જિપ્ણુ–જિન નામકમ                               |
| <b>મિસદુ</b> ગેમિશ્રદ્ધિક ( મિશ્ર | <b>આહાર</b> ં – આહારકદ્રિક                     |
| અને અવિરતિ )                      |                                                |

E

અર્થ-અન'તાનુબ'ધિ આદિ ચાવીશ પ્રકૃતિ વિના અને ખનુષ્યદ્વિક અને ઉચ્ચગાત્રો સહિત સિત્તોર પ્રકૃતિ મિશ્રદ્વિકે અ'ધાય. જિનનામ અને આહારકદ્વિક વિના એકસાં સત્તર પ્રકૃતિ પર્યાપ્તા તિર્ય'ચ ઓધે અને મિથ્યાત્વે બાંધે. ા ૮ ા

વિવેચન–અનંતાનુબંધિથી માંડી તિર્ય`ચદ્ધિક લગે ચાવીશ પ્રકૃતિ, ૯૧ માંહેથી કાઢીએ અને મનુષ્યદ્ધિક ને ઉચ્ચગેાત્ર એ ત્રણ લેળવીએ-ત્યારે મિશ્રે અને સમ્યક્ત્વે સિત્તેર (૭૦)નેા • બંધ સાતમી નરકે હેાય, તિહાંના નીકળ્યા તા મનુષ્ય ન થાય પણ મનુષ્યદ્ધિક તેને ભવાંતરે ઉદ્દયે આવે.

હવે તિર્ચ ચગતિમાં બંધ કહે છે. એકસાે સત્તરના બંધ ઓઘે અને મિથ્યાત્વે પર્યાપ્તા તિર્ય ચને હાેય. જિનનામ અને આહારકદ્રિક એ ત્રણ વિના. તિર્ય ચમાં ગતિ પ્રત્યયેજ જિનનામ અને સંયમ વિના આહારકદ્રિક પણ ન બંધાય તે માટે. ાા ૮ ા

#### વિહ્યુનિરયસાેલસાસણ્ડિ, સુરાઉ અણ્એગતીસવિહ્યુ મીસે; સસુરાઉ સયરિ સમ્મે,બીઅક્સાએ વિણા દેસે ાલા

અર્થ⊸નરકત્રિકાદિ સાલ પ્રકૃતિ વિના સાસ્વાદને [એક સા એક પ્રકૃતિ ] બાંધે. દેવાયુ અને અન તાનુબ ધિ આદિ એકત્રીશ પ્રકૃતિ વિના [૬૯ પ્રકૃતિ] મિશ્રે બાંધે, દેવાયુ સહિત સિત્તેર પ્રકૃતિ સમ્યગ્દબ્ટિએ બ ધાય. બીજ કષાય વર્જિત દેશવિરતિએ [૬૬ પ્રકૃતિ] બ ધે હાેય. ા ૯ ા

વિવેચન-નરકત્રિકાદિકથી હુંડ, છેવડ્ઠા લગે સોળ પ્રકૃતિ વિના સાસ્વાદને એકસો એક બંધાય. દેવાચુ અને અનંતાનુ-બંધિથી રિસહ લગેની એકત્રીશ, એવં બત્રીસ વિના ઓગણેા-તર (૬૯) પ્રકૃતિ મિશ્રગુણઠાણે બાંધે, દેવાચુઃ સહિત સિત્તેર (૭૦) સમ્યક્ત્વ ગુણઠાણે બાંધે અને બીજા અપ્રત્યાખ્યાનીય ચાર કષાય વિના દેશવિરતિ ગુણઠાણે છાસઠ(૬૬) બાંધે. પર્યા-પ્તતિર્ય 'ચને એ પાંચજ ગુણઠાણા હાય. ા ૯ ા

**પ્ર**કૃતય .મરુત્ય: દશ`નાવરણાય

બંધ પ્રકૃતય: પ્રકુત્ય: જ્ઞાનાવરણીય નામકમ બંધસ્વામિત્વ ગાત્રક્રમ માહનીય આયુકમ 92595 વેદનીય a T ઓાઘે 199 3 પ 58 419-6 Ć २२९ ર 0 225 395 ų ર 49-6 મિથ્યાત્વે 999 6 8 38 () 4 228 349 49 સાસ્વાદને 1011632 ų ર ղ મિશ્રે 039 296 ٩ 5649 0 u|9-0 અવિરતે ૭૦/૫૦ γ ų ૬ ۹ 39 ٩ 296 દેશવિગ્તે **૬૬ 4**8 રાવપ 39 પ ૭--

ઇય ચઉગુણેસુ વિ નરાપરમજ્યા સજિણુ આહુ દેસાઇ જિણ્ઇક્કારસહીણ',નવસય અપજ્જત્તતિરિઅનરા.૧ બ

ઇચ્ય−એમજ.પર્યાપ્ત તિર્ય વની પેઠે ચઉગ્રાહેસ -- ચાર ગુણઠાણે વિનરા-પર્યાપ્તા મનુષ્યા પણ પરમ⊸વિશેષ અજયા--અવિરતિ ગણઠાણાવાળા સજિણ-જિનનામ સહિત **એાહ** – ઓઘ (કર્મ સ્તવમાં કહ્યા મુજગ્ર)

**દેસાઇ**-દિશવિરતિ આદિએ જિણાઈકકારસ-જિનએકાદશ હીણં -- રહિત. હીન **નવસય**–એકસાે નવ આપજત્ત-અપર્યાપ્તા પંચેદ્રિય तिश्चिमनश-तिर्यं च तथा મનુષ્યા

'मु

અર્થ⊸ચાર ગુણકાણાને વિષે પર્યાપ્તા મનુષ્યા પણ એમજ **માંધે, પરન્તુ અવિરતિ સમ્યગ્ર્**દષ્ટિ મનુષ્યેા જિનનામ સહિત્દ ખાંધે. દેશવિરતિથી માંડીને આઘ [કર્મસ્તવાક્ત] બાંધ

તિર્ય ચગતિ

ગર્ભજ સ'જ્ઞિ પર્યાપ્ત પ'ચે'દિય તિર્થ'ચગતિ અંધયંત્રકમ્

જાણવાે. જિનએકાદશરહિત એકસાે નવ પ્રકૃતિ અપર્યાપ્તા તિર્ય ચ અને મનુષ્ય બાંધે. ા ૧૦ ા

વિવેચન—હવે મનુષ્યગતિને વિષે અંધ કહે છે. ચાર ગુણઠાણે મનુષ્યને પણ એમજ બંધ કહેવો. મનુષ્ય આેઘે ૧૨૦ બાંધે, મિથ્યાત્વે ૧૧૭, સારવાદને ૧૦૧ અને નિશ્રે ૬૯ બાંધે પણ અવિરતિ સમ્યક્તવ ગુણઠાણે જિનનામ સહિત ૭૧ બાંધે, દેશવિરતાદિક ગુણઠાણે આઘ બંધ એટલે કે કમ્મ-સ્તવાક્તની પેરે જાણવા. એટલે બીજા કર્મ ગ્રંથમાં કહ્યા પ્રમાણે કહેવું તે કેમ ? તે કહે છે–પાંચમે ૬૭, છટ્ઠે ૬૩, સાતમે પ૯, આઠમા ગુણઠાણાના પહેલે ભાગે પટ, ત્યારપછી પાંચ ભાગ લગે પદ, સાતમે ભાગે ૨૬, નવમા ગુણઠાણાના પહેલે ભાગે ૨૨, બીજે ૨૧, ત્રીજે ૨૦, ચાથે ૧૯, પાંચમે ૧૮, દશમે ગુણઠાણે ૧૭, અગિયારમે, બારમે અને તેરમે ગુણઠાણે ૧, ચૌદમે અબંધક હોય.

હવે જિનાદિક નરકત્રિક લગે અગ્યાર પ્રકૃતિએ હીન કર્યે એકસાનવ (૧૦૦) પ્રકૃતિ અપર્યાપ્ત તિર્ય ચ અને અપર્યાપ્ત મનુષ્ય બાંધે, કારણ કે એને એકજ મિથ્યાત્વ ગુણઠાણું હાય. યઘપિ કરણ અપર્યાપ્તા મનુષ્યને સમ્યકત્વ હાેય ક તિહાં જિનનામ પણ બાંધે છે, પણ ઈહાં લબ્ધિઅપર્યાપ્તા મનુષ્યનીજ વિવક્ષા કરી છે તે માટે એકજ મિથ્યાત્વ ગુણઠાણું હાેય. ાા ૧૦ ાા

www.jainelibrary.org

|                     |             | _                        |                |             |             | _      |        |        |          |           |                 | _             |
|---------------------|-------------|--------------------------|----------------|-------------|-------------|--------|--------|--------|----------|-----------|-----------------|---------------|
| મનુષ્યગતિમાર્ગણાયાં | બંધ પ્રકૃતિ | અબ'ધ પ્રકૃતિ             | વિરછેદ પ્રકૃતિ | જ્ઞાનાવરણીય | દશે નાવરણીય | વેદનીય | માહનીય | આયુકમં | નામકર્મ  | ગાત્રક્રમ | અંતરાય પ્રકૃતય: | મૂલ પ્રકૃત્ય: |
| ઓઘે                 | 1920        | 0                        | 3              | પ           | Ŀ           | २      | २९     | 8      | ९७       | ર         | પ               | 9-6           |
| મિથ્યાત્વે          | ૧૧૭         | з                        | ૧૬             | પ           | Ċ           | ર      | ર૬     | 8      | 58       | ર         | પ               | 9-2           |
| સાસ્વાદને           | 109         | ٩૯                       | 3२             | પ           | Ŀ           | ર      | २४     | з      | ૫૧       | ર         | પ               | 9-6           |
| મિશ્રે              | ६७          | પ૧                       | 0              | પ           | Ę           | ર      | 96     | 0      | 39       | ٩         | પ               | 9             |
| અવિરતે              | ૭૧          | ୪୯                       | 8              | પ           | \$          | ર      | १७     | ٩      | ૩૨       | ٩         | પ               | 9-6           |
| દેશવિરતે            | ૬૭          | ૫૩                       | X              | પ           | ç           | ર      | ૧૫     | ٩      | ૩૨       | ٩         | પ               | 9-2           |
| પ્રમત્ત સંયતે       | <b>٤</b> 3  | ૫૭                       | ې<br>ق         | પ           | Ψ           | ૨      | 11     | ૧      | ૩ર       | ٩         | પ               | 9-८           |
| અપ્રમત્ત સંયતે      | 46<br>46    | 6 4<br>6 2               | ٩              | પ           | S           | ٩      | ۲      | ٩      | ૩૧       | ٩         | પ               | 9-2           |
| નિવૃત્તે            | 2000        | Sen num                  | २<br>३०        | પ           | いちろ         | ٩      | ૯      | 0      | 39       | ٩         | ય               | 9             |
| અનિવૃત્તો           | 220         | 500<br>500<br>500<br>500 | 9<br>9<br>9    | પ           | 8           | ٩      | ਪ<br>8 | 0      | ٩        | ٩         | ૫               | 9             |
|                     |             | 101<br>102               | 9              | ч           | 8           | ٩      | שמי 0  | 0      | ٩        | ٩         | પ               | ٩             |
| સૂક્ષ્મસ પરાયે      |             |                          | १६             | પ           | 8           | ٩      | ò      | 0      | ٩        | ٩         | પ               | Ę             |
| ઉપશાંતમાહે          |             | 996                      | 0              | 0           | 0           | ٩      | 0      | 0      | 0        | 0         | 0               | ૬<br>૧        |
| ક્ષીણમાહે           |             | ११૯                      | 0              | 0           | 0 0         | ૧      | 0      | 0      | 0        | 0         | 0               | ٩             |
| સયોગીકેવલીએ         |             | 196                      | ٩              | 0           | 0           | ٩      | 0      | 0      | 0        | 0         | 0               | ٩             |
| અયેાગીકેવલીએ        |             | 120                      | 0              | 0           | ol          | o      | 0      | 0      | 0        | 0         | 0               | 0             |
|                     |             | -                        | -              |             | -           |        |        |        | <u> </u> |           | -               |               |

નિરયવ્વસુરા નવર , ઓહેમિચ્છેઇ ગિંદિતિગસ હિઆ; કપ્પદુગે વિય એવં, જિણાહીણા જોઇલિવણવણે ાા૧વાા નિરયવ્ય-નારકીની પેઠે ચિગ-ધિથ્યાત્વે. યુરા-દેવતા. નવર --વિશેષ. આહે--ઓઘે.

૧૩ મનુષ્યગતિમાર્ગણાયાં બંધયંત્રકમ.

| વિચ્ય-પશ.            | <b>હીણા</b> –વિના (હીણ).   |  |  |  |  |  |
|----------------------|----------------------------|--|--|--|--|--|
| એવ'-એમજ, દેવતાના આઘ- | જોઈ-જ્યાતિષી.              |  |  |  |  |  |
| બંધ પેઠે.            | <b>ભવ</b> ણ્ઞવનપતિ.        |  |  |  |  |  |
| જિપ્યુ-જિનનામકર્મ.   | <b>વણે</b> –વ્યંતરને વિષે. |  |  |  |  |  |

અર્થ —નારકીની પેઠે દેવતા ખાંધે [ =બ ધના સ્વામિ જાણવા.] એટલું વિશેષ કે, ઓણે અને મિથ્યાત્વે એકેંદ્રિય ત્રિક સહિત છે. બે દેવલાેકને વિષે પણ એ જ પ્રકારે બ ધ હાેય. જ્યાતિષ્ક અને ભવનપતિને વિષે જિનનામ વિના [તે] બ ધ જાણવાે. ા ૧૧ ા

વિવેચન—હવે દેવગતિને વિષે બંધ કહે છે, નારકીની જેમ દેવતાને બંધ કહેવા, પશુ એટલું વિશેષ છે કે, ઓઘ અને મિશ્યાત્વગુણઠાણે એકે દ્રિય, સ્થાવર, આતપ એ ત્રણ સહિત કહેવા. જે ભણી દેવતા એકે દ્રિયપણું બાંધે [ત્યાં જાય છે] તે માટે ઓઘે ૧૦૪, મિથ્યાત્વે ૧૦૩, સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે ૭૦, સમ્યક્ત્વે ૭૨, દેવતાને એ ચાર [૪] ગુણ-ઠાણાં હાય, બે દેવલાકે પણ એજ બંધ કહેવા, ઓઘ ૧૦૪, મિથ્યાત્વે ૧૦૩, સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે ૭૦, સમ્યક્ત્વે ૭૨ બાંધે.

જ્યાેતિષી ભવનપતિ અને વ્યતરને જિનનામ હીન ખંધ કહેવા. જિનનામની સત્તાવત જીવ ભવનપતિ, વ્યતર જ્યાેતિષીમાં ઉપજે નહીં અને ત્યાંના આવ્યાે જિન થાય નહીં તે માટે આેઘે ૧૦૩, મિથ્યાત્વે ૧૦૩, સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે હ૦, સમ્ચકત્વે હ૧ બાંધે. ા ૧૧ ાા

#### એાઘે તથા–સૌધર્મ−ઇશાનક્રેવલાેકે ખંધસ્વામિત્વયંત્રકમિદમ્

જયોતિષી-ભવનપતિ-વ્યાંતર-વાણવ્યાંતરેષુ જિનનામહીનમ્

| દેવગતી     | બ ધપ્રકૃત્ય: | રમબ ધપ્રક્ત્ય: | વિચ્છેદપ્રકૃતય: | જ્ઞાનાવરણેયિ | દર્શનાવરણોય | વદનીય પ્રકૃતય: | માહનીય પ્રકૃતય: | આયુકમ પકૃતય: | નામકમે પ્રકૃતય: | ગેહવામ પકૃતય: | આંતરાય પ્રકૃત્ય: | મુલ પ્રકૃતય: |
|------------|--------------|----------------|-----------------|--------------|-------------|----------------|-----------------|--------------|-----------------|---------------|------------------|--------------|
| ઓઘે        | 903          | 18             | ٩               | પ            | ٢           | ÷              | ંદ              | 2            | 43<br>42        | 1 2           | 14               | 9-6          |
| મિષ્યાત્વે | 103          | 19             | ૭               | પ            | ૯           | ર              | ૨૬              | ર            | પર              | ર્            | પ                | 3-6          |
| સાસ્વાદને  | ७९           | 28             | २९              | પ            | Ľ           | ર              | 28              | ર            | 83              | ÷.            | 1                | 9-6          |
| મિશ્રે     | 90           | 40             | 0               | પ            | F           | ર              | 16              | 0            | 39              | ٩             | ч                | ૭            |
| અવિરતે     | 90 U 2       | XC             | 0               | ૫            | ६           | ર              | 96              | 9            | 33              | 9             | પ                | 3-6          |

રયણુવ્વસણુ કુમારાઇ,આણુયાઇઉજ્નેયચઉરહિઆ; અપજ્જતિરિઅવ્વ નવસય–મિગિદિપુઢવિજલતરુ– વિગલે ાા ૧૨ ાા

| <b>રયાસ્ટલ્વ</b> -રત્નપ્રભાની પેઠે. / | <b>તિરિચ્મવ્વ</b> –તિર્ય ચની પેઠે. |
|---------------------------------------|------------------------------------|
| સણું કુમારાઈ-સનત્કુમાર આદિ            | <b>નવસય</b> ં ⊸એકસાે નવ,           |
| આણયાઈ-આનત આદિ.                        | <b>ઇગિંદિ</b> –એકેંદ્રિય.          |
| ઉજ્જોગ્મચાઉ-ઉદ્યોતાદિક ચાર.           | પુઢવિજલ-પૃથ્વીકાય, અપૂકાય          |
| <b>રહિગ્મા</b> રહિત.                  | તર,વનસ્પતિકાય.                     |
| અપજ્જ-અપર્યાપ્ત.                      | વિગલે–વિકલે દ્રિયને વિષે.          |

#### અર્થ—સનત્કુમારથી સહસ્રાર સુધીના દેવેા રત્નપ્રભાની પેઠે બાંધે. આનત વગેરેના દેવેા ઉદ્યોતચતુષ્ક વિના બાંધે. અપર્યાપ્ત તિર્ચ ચની પેઠે એકસા નવ પ્રકૃતિના બાધ એકે-

દિય જાતિ; પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, વનસ્પતિકાય અને વિકલેં-દિયને વિષે હેાય છે. ॥ ૧૨ ॥

વિવેચન—સનત્મુમારથી માંડીને સહસાર લગે એ છ દેવલેાકના દેવતાને રત્નપ્રભાની પેઠે ખંધ કહેવેા. એકે દ્રિયમાં ઉપજવું નથી; તે માટે એકે દ્રિયત્રિક ન ખાંધે, તેથી એાંઘે ૧૦૧, મિથ્યાત્વે ૧૦૦, સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે ૭૦ અને સમ્ય-કત્વે ૭૨ ખાંધે, આનતાદ્વિ ચાર દેવલેાક અને નવ ગ્રૈવેયકના દેવતા ઉદ્યોત નામ ૧; તિર્યોંક દ્રિક ૩, અને તિર્યંગાયુ: એ ચાર પ્રકૃતિવિના રત્નપ્રભાની પેઠે ખાંધે. એ દેવતા તિર્યંગ્યમાં ન જય તે માટે ન ખાંધે તેથી ઓાદ્યે, ૯૭, મિથ્યાત્વે ૯૬, સાસ્વાદને ૯૨, મિશ્રે ૭૦ અને સમ્યકૃત્વે ૭૨ ખાંધે. અનુત્તર વિમાને એકજ સમ્યકૃત્વ ગુણઠાણું છે તિહાં ૭૨ ખાંધે એ નથી કહ્યું તો પણ જાણવું. હવે ઇન્દ્રિયમાર્ગ ણાએ અંધ કહે છે, અપર્યાપ્ત તિર્યંગ્યની પેઠે મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે એકસા નવ પ્રકૃતિ એકે દ્રિય પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, વનસ્પતિકાય અને વિકલ તે બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચઉરિંદ્રિય; એ સવે જે જીવ બાંધે. ઓદ્યે પણ ૧૦૯ બાંધે. ા ૧૨ ા

આનતાદિચતુષ્ટયે તથા પ્રૈગેયકનવકેેઅ ધસ્વામિત્વયં ત્રકમિદમ્

| આનતાદિચતુષ્ટયે તથા<br>ગ્ર <sup>°</sup> વેયકનવકે | બ ધ પ્રકૃતિ | અબ'ધ પ્રકૃતિ | વિચ્છેદપ્રકૃતિ | જ્ઞાનાવરણીય | દશૈનાવરણીય | વેદનીય કર્મ | માહનીય કર્મ | આયુકમ | નામ કર્મ | ગાત્રકર્મ | ઓતરાયકર્મ | મુલપ્રકૃતિ | - 2<br>24<br>2 |
|-------------------------------------------------|-------------|--------------|----------------|-------------|------------|-------------|-------------|-------|----------|-----------|-----------|------------|----------------|
| ઓઘે                                             | 69          | 23           | ٩              | પ           | C          | ર           | ર૬          | ٩     | 73       | ર         | પ         | 9-6        |                |
| મિથ્યાત્વે                                      | 65          | ર૪           | 8              | પ           | Ľ          | ર           | 25          | ٩     | 25       | ર         | પ         | 9-6        |                |
| સાસ્વાદને                                       | હર          | 26           | રર             | પ           | 6          | ર           | 28          | ٩     | 22       | ર         | પ         | 9–८        | ł              |
| મિશ્રે                                          | ೨೦          | 20           | 0              | ່ນ          | Ę          | ર           | ٩૯          | 0     | ૩ર       | ٩         | પ         | ৩          | ł              |
| અવિરતે                                          | ૭ર          | 86           | 0              | પ           | Ę          | ર           | ૧૯          | ٩     | 33       | ٩         | પ         | 6-6        | ł              |

**વિવેચન**⊢સાસ્વાદન ગુણઠાણે સૂક્ષ્મત્રિકાદિકથી છેવઠૂા લગે તેર પ્રકૃતિ ૧૦૯ માંથી ઓછી કરે છન્નું (૯૬) માંધે, એને બેજ ગુણઠાણાં હાેચ. અને કેટલાએક કહે છે કે તિર્ય વાયુ ૧, મનુષ્યાયુ ૨, એ બે વિના ચારાહ્ય [૯૪]ખાંધે. જે ભણી એકે દ્રિયાદિક સાસ્વાદનવ ત થકા શરીર પર્યાપ્તિ પણ પૂરી ન કરી શકે તાે આચુષ્ય કેમ બાંધે? તિહાં આચુ બંધાય ત્યારે તે હદ આંધે અને બીજે મતે તાે શરીર પર્યાપ્તિ અગા-તુ. ક. ૨

અર્થ ---- સૂક્ષ્મ તેર વિના સાસ્વાદન ગુણકાણે તેઓ છન્તું ભાંધે. કોઈ આચાર્ય વળી તિર્ય<sup>:</sup>ચ અને મનુષ્યાય વિના ચારાષ્ઠ કહે છે. જે કારણ માટે તેએા શરીર પર્યાપ્તિ પર્ણ ન કરે. ા ૧૩ ા

**નરે**--મનુષ્યના આઉદ્ધિ -આયુષ્ય. વિણા-વિના. પ્રકૃતિ. તહ્યપજ્જત્તિં ⊸શરીરપર્યાપ્રિને ન જતિં⊸પરી ન કરે. પુણ્ય-વળી. બિંતિ–કહે છે. જએા-જે કારણ માટે.

ચઉનવઇ-ગોરાણું. છત્તવઇ-છન્નું. **સાસણિ**્નસાસ્વાદને તિરિસ્મ-તિયં ચ વિાગ્ર-વિના. **સુહુ મતેર**--સૂક્ષ્મનામ વગેરે તેર કેના-કોઈક

છનવઇસાસણિવિણુસુહુમતેરકેઇ પુષબિતિ....નવઈ ર તિરિચ્મનરાઉહિ વિછ્યા, તષ્ટ્રપજ્જત્તિ ન જતિ aver 1. 93

| અપર્યાપ્તા એકેંદિય:<br>દિકે બાધસ્વામિત્વમ્ | ખંધ પક્રતિ | આગ થપડાંત  | વિચ્છેદ પ્રકૃતિ | જ્ઞાનાવરણીય | દર્શ નાવરણીય | વેદનીય કર્મ | માહનીય કર્મ | આયુકમ | નામકમ | ઞાત્રકર્મ | આંતરાય કર્મ | મૂલ પ્રકૃતય: |
|--------------------------------------------|------------|------------|-----------------|-------------|--------------|-------------|-------------|-------|-------|-----------|-------------|--------------|
| ઓઘે                                        | 1900       | 99         | 0               | પ           | Ľ            | ્ર          | ર૬          | ેર    | .40   | ર         | ્ય          | 9-6          |
| મિથ્યાત્વે                                 | 90C        | 99         | 13<br>90        | પ           | 6            | ર           | ર૬          | ર     | યટ    | ર         | 1           | 9-6          |
| સાસ્વાદને                                  | 65         | 2 X<br>2 Ç | 0               | પ           | e            | ર           | ર૪          | 2     | ٢s    | ર         | ય           | 9-6          |

અપર્યાપ્તા એકેંદ્રિય−પૃથ્વી–અપ્–વનસ્પતિ–વિકલત્રચ બ'ધસ્વામિત્વયંત્રકમ્.

ઉજ સાસ્વાદને આશુ કયાંથી ખાંધે ? ત્યારે તે ૯૪ જ ખાંધ એ બે મત જાણવા. એ માંહે [૯૪] ચારાણું ના મત ખરા ભાસે છે, જે ભણી એકે દ્રિયાદિકનું જઘન્ય આશુ પણ ૨૫૬ આવલિકાના ક્ષુદ્ધક ભવનું હાેય, તે આશુના બે ભાગ ગયે એકસા એકાત્તર [૧૭૧] મી આવલિકાએ આશુ બંધાય અને સાસ્વાદનપણું તા ઉત્ધૃષ્ટું પણ છ આવલિકાનું હાેય તોટલામાં પરભવનું આશું કેમ બંધાય ? તે માટે ચારાણું [૯૪] જ બંધાય, એ મત શુદ્ધ જણાય છે, અને ગ્રંથકાર ૯૬ કહી તે તા કાેણ જાણે કયા આશયે કહી હશે ? તથા આગળ ઔદારિકમિશ્રમાં પણ સાસ્વાદને આશુર્બ ધ વાર્યો છે– સાસળા વડનવદ્દ વિળા તિરિંગનરાડં સદુદ્દમતેર II તા ઈહાં પણ એમજ બેઇએ, તે અને આ સાસ્વાદન એકજ છે. ા૧૩ા પ'ચેન્દ્રિય, ત્રસ, ગતિત્રસ, મન–વચન⊸કાયાના યાેગ અને ઔદાસ્કિ કાયયાેગ માર્ગણાઓમાં

ઓહુ પર્ણિદિતસેગઇતસેજિણિક્કારનરતિગુચ્ચવિણુ; મણુવયજોગે એાહે⊨ ઉરલે નરભ'ગુ તમ્મિક્સે ાા૧૪ા

| <b>એા</b> હુ∽એાઘબ ધ.                  | વિણા–વિના.                     |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| <b>પણિંદિ</b> ૫ંચેંદ્રિય [માર્ગણા]માં | <b>મણવય</b> —ચાર પ્રકારના મન⊸  |
| ત્તરોત્રસકાસ (માર્ગણા) માં.           | અને વચન.                       |
| <b>ગઇતસે</b> –ગતિત્રસ [તેઉકાય અને     | જોગે-યાગ માર્ગણાએ.             |
| વાઉકાય] માર્ગણાએ.                     | ઓહો⊸ઓઘબ'ધ.                     |
| જિ ચિકકાર–જિનાદિક અગિયાર              | ઉ <b>રલે</b> ⊸ઔદારિક કાયયોગે,  |
| <b>નરતિંગ</b> -મનુષ્ય ત્રિક.          | <b>નર</b> ⊸મનુષ્યના બ'ધની પેઠે |
| <b>ઉચ્ચ-ઉ</b> ચ્ચેગેત્રિ              | ભાંગુ⊸ભાંગેા.                  |
|                                       | તમ્મિસ્સેેેેે⊸ઔદારિકમિશાયોગે.  |

અર્થ-પંચે દ્વિયજાતિ અને ત્રસકાયને વિષે એાઘ અધ જાણવાે,ગતિત્રસને વિષે જિન એકાદશ, મનુષ્યત્રિક અને ઉચ્ચ-ગાત્ર વિના [એકસાે પાંચ] બધાય. મનચાગ અને વચનયાેગ ઓઘ અધ જાણવાે, ઔદારિકે મનુષ્યના ભાંગા; અને તે [ઔદારિક] ના મિશ્રે.– ાા ૧૪ ા

વિવેચન-પ'ચે દ્રિય અને ત્રસકાયને ચૌદે ગુણઠાણે એાઘ, તે બીજે કર્મસ્તવે કહ્યો તેમ બાધ કહેવા. હવે ગતિત્રસ તે તેઉકાય અને વાચુકાય તેને જિણસુરથી માંડીને નરકત્રિક સુધી અગિયાર પ્રકૃતિ અને મનુષ્યત્રિક તથા ઉચ્ચૈર્ગાંત્ર એવ' ૧૫ ટાળીને એક્સા પાંચના બાધ હાેય; ગુણઠાણું એકજ નિથ્થાત્વ હાેય. હવે યાેગમાર્ગ ણાએ બાધ કહે છે-મનાેયાેગ ચાર ભેદે તે સત્યમનાયોગ ૧, મૃષા મનાયોગ ૨, સત્યમૃષા મનાયોગ ૩, અસત્યામૃષા મનાયોગ ૪, એમ ચાર વચનયોગ, એ આઠ યોગને વિષે તેર ગુણઠાણે એાઘ તે કર્મ્મ સ્તવની જેમ બંધ કહેવા. ઔદારિક કાયયોગને મનુષ્યની જેમ તેર ગુણઠાણે બંધ કહેવા. ઔદારિકમિશ્રને વિષે બંધ હવે કહે છે. ા૧૪ા

આહારછગવિણેહે, ચઉદસસઉ મિચ્છિ જિણ્પણુગ-હીણુ ; સાસણુ ચઉનવઇવિણુા,તિરિત્ઞનરાઉ સુહુમતેર.૧૫

| <b>આહારછગ</b> –આહારકષટ્ક     | હીર્ણ નહીન                        |
|------------------------------|-----------------------------------|
| વિણ–વિના.                    | <b>સાસ</b> ણુિસાસ્વાદને,          |
| ઐાહેે–એ)ઘે.                  | <b>ચઉનવઇ</b> ચાેરાણું.            |
| અ <b>ઉદેસસ</b> ંઉ⊶એકસાે ચૌદ. | <b>તિરિચ્પનરા</b> ઉતિર્ય ચાયુ તથા |
| - મિચ્છિ-મિથ્યાત્વે.         | મનુષ્યાયુ.                        |
| <b>જિણ્પણગ</b> ⊸જિન્મ ચક.    | <b>સુહુ મતેર</b> –સૂક્ષ્માદિ તેર. |

અર્થ-આહારકષદ્રક વિના ઓધે એકસાે ચૌદ, મિથ્યાત્વે જિનપ ચક હીન ૧૦૯ અને સાસ્વાદને તિર્થ ચાયુ. મ નુષ્યાયુ અને સૂક્ષ્મ આદિતેર વિના ચારાહ્યું પ્રકૃતિ બાંધે. ૧૫

વિવેચન-આહારકદ્વિક, દેવાશુઃ, નરકત્રિક, એ છ વિના આદ્ય એક્સા ચૌદ પ્રકૃતિ બાંધે, ઔદારિકમિશ્ર કાયચોગ મ-નુષ્ય અને તિર્ય ચને અપર્યાપ્તપણે હાેય. આહારકદ્વિક તાે અપ્રમત્તજ બાંધે તે અપર્યાપ્તપણે હાેય નહીં અને દેવાશુ. તથા નરકત્રિક એ ચાર તાે પર્યાપ્તા જ બાંધે તે માટે એ ન બાંધે. મિથ્યાત્વગુણાંકાણે જિનનામ, સુરદ્વિક, ગૈક્રિયદ્વિક એ પાંચ હીન કરીએ ત્યારે એકસા નવના બંધ હાય. સારવાદન ગુણ-ઠાણે ચારાણ ના બંધ હાય. તિર્ચ ગાશુઃ ૧, મનુષ્યાશુઃ ૨, સ્દ્રસ્મત્રિકાદિક તેર એવં ૧૫ પ્રકૃતિ ૧૦૯ માંહેથી કાઠીએ ત્યારે ૯૪ રહે. ઔદારિકમિશ્રના તા અપર્યાપ્તપણે પણ અલ્પ કાળ છે તેથી ત્તેટલા કાળ માંહે આશુબંધ ન હાય અને સ્દ્રસ્માદિક તેર તા સારવાદને ન જ બંધાય. મિશ્ર ગુણઠાણું તા હાય જ નહીં. ા ૧૫ ા

અણુચઉવીસાઇવિણા જિણુપણુજુઅ સમ્મિ જેગિણેા સાય;

વિણુ તિરિનરાઉ કમ્મે-વિ એવમાહારદુગિ એાહેા ૧૬

| <b>અણ</b> ⊸અન તાનુબ ધ્યાદિક.        | <b>સાય</b> –શાતા વેદનીય બાંધે.        |
|-------------------------------------|---------------------------------------|
| ચઉવીસાઇ-ચાલીશ વચેરે,                | વિાચુ–વિના.                           |
| <b>વિણા</b> -વિના.                  | <b>તિરિનરા</b> ઉ~તિર્યંચ ને મનુષ્યારિ |
| જિણપણ-જિનપંચક.                      | ક <b>રને વિ</b> ⊸કાર્મણ કાયયેાગે પણ   |
| <b>જી઼ગ્મ</b> ⊷યુક્ત, સહિ <b>ત.</b> | રંગેવ એમજ                             |
| સમ્મિ-મમ્યકત્વ ગુણઠાણે.             | <b>આહારદુગિ</b> –આહારકદ્રિકે,         |
| <b>જોગિણા</b> – સયોગી ગુણઠાણાવાળા   | ઓહો -એાઘબ ધ                           |

અર્થ-અનંતાનુબંધિ વગેરે ચાર્વીશ પ્રકૃતિ વિના અને જિનપ ચક સહિત [૭૫] સમ્યગ્દષ્ટિએ બાંધે, સયોગી ગુણ-ઠાણાવાળા સાતા બાંધે, તિર્થ ચાયુ–મનુષ્યાયુ વિના કાર્મણ કાયયોગે પણ એમજ બંધ હાેય. આહારકદ્વિકે આઘ બંધ જાણવા. ા ૧૬ ા વિવેચન-તે ૯૪ માંહેથી અન તાનુળ ધિઆદિથી તિર્ય ચ-દ્વિક લગે ચાવીશ પ્રકૃતિ ટાળીએ અને જિનનામ ૧, સુર-દ્વિક ૩, ગૈકિયદ્વિક ૫, એ પાંચ સુષ્ઠત કરીએ ત્યારે સમ્યકૃત્વ ગુણઠાણે પંચાત્તેર ખાંધે તથા સચાગિ ગુણઠાણે કેવલિસમુદ્ ઘાત કરતાં ર-- ૬--૭ મા સમયે ઔદારિક્રમિશ્ર કાયયાગી હાેય, ત્યાં તાે એક સાતાવેદનીય જ ખાંધે, પૂર્વ ભવથકી ઇહાં ઉત્પત્તિ-દેશે આવ્યો થકા જીવ પ્રથમ સમયે કેવળ કાર્મ ણકાયયાગેજ આહાર લીયે પછી બીજા સમયથકી ઔદારિકે મિશ્રિત કાર્મ્મ છે આહાર લીયે પછી બીજા સમયથકી ઔદારિકે મિશ્રિત કાર્મ્મ છે આહાર લીયે, ત્યારે શરીરની નિષ્પત્તિ લગે ઔદારિકનિશ્ર કાયયાગી કહીએ, શરીર નીપન્યા પછી ઔદારિક કાયયાગ કહીએ. યત ઉકતં :---

#### जोएण कम्मएणं, आहारेइ अणंतरं जीवो । तेण परं मीसेणं, जाव सरीरस्स निप्फत्ती ॥ १ ॥

એ ઔદારિકમિશ્રને પહેલું, બીજું, ચાશું, તેરમું, એ ચાર ગુણ્ઠાણાં હાેય. તિહાં પહેલે ગુણ્ઠાણે તિયેં ચાયુ અને મનુ-ખ્યાયુ બંધે કહ્યાં તે ઔદારિકમિશ્રપણું તેા શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી કર્યાં અગાઉજ હાેય, તે પછી તા ઔદારિક કાયયોગ હાેય અને આયુ તા શરીર પર્યાપ્તિ પછીજ બંધાય ત્યારે મિશ્રયોગ એ બે આયુના બંધ કેમ ઘટે ? તથા વળી ચાથે ગુણઠાણે તિય'ંચ ૭૦ બાંધે, મનુષ્ય ૭૧ બાંધે અને ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગી ૭૫ બાંધે એમ કહ્યું, તે ઘણું વિચારવા ચાગ્ય છે. કારણકે મનુષ્યદિક ર, ઔદારિકદ્વિક ર, એ ૪, વજત્રક્ષભ નારાચ સંઘયણ ૧, એ પાંચ પ્રકૃતિ તિર્ય'ંચ-મનુષ્ય સમ્યગ્- દષ્ટિ ન બાંધે અને ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગી બાંધે એમ કહ્યું પણ મનુષ્ય⊸તિંય`ંચ ટાળીને બીજો ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગી કેાણ હાેય ? તે માટે એ પાંચ પ્રકૃતિ ઍહને બ'ધે કેમ ઘટે? એ ગ્રંથકારે કાેણ જાણે શું અભિપ્રાયે આષ્**યું હશે ! તે પ**ંડિતે વિચારવું. એ સંદેહ ટીકાકારે પણ વિવક્ષ્યા નથી.

કાર્ય્યાવું પંચ કુલ લાકો કાર્ય હ્યું વગલતા પૈયા. કાર્મ્મ શુ કાયચેાગ ભવાંતરાલે વાટે વહેતાં અને ઉપજવાને પહેલે સમયે હાેય તથા કેવલિસમુદ્ધાતમાં ત્રીજે, ચાેથે, પાંચમે સમયે હાેય. એને ગુણ્ઠાણાં પહેલું, બીજું, ચાેથું તેરમું, એ ચાર હાેય. તેને તિર્ય'ગાયુઃ મનુષ્યાયુઃ વર્જીને ઔદ્યારિકમિશ્રની જેમ બંધ કહેવા. એટલે આઘે ૧૧૨, મિથ્યાત્વે ૧૦૭, સાસ્વાદને ૯૪, સમ્યક્ત્વે ૭૫ અને તેરમે એક સાતાવેદનીય બાંધે. આહારક કાયચેાગ અને આહારક-મિશ્ર કાયચાગ એ બેના ઉદય છદ્ઠે ગુણ્ઠાણે છે, તે માટે તિહાં આઘની પેઠે ૬૩ ના બંધ હાેય, એ આહારક પ્રમત્ત સાધુ ચીદપૂર્વી જ કરે અને તે પ્રારંભવેળા ઔદ્યારિક સાથે મિશ્ર હાેય. ા ૧૬ ા

## સુરએાહેા વેઉવ્વે,તિરિઅનરાઉરહિએા અ તમ્મિસ્સે; વેસ્પતિગાઇમ બિઅતિઅ-કસાય નવદુ ચઉ્પ ચગુણા.

| સુર–દેવતાની જેમ                      | ~<br>આઇમ⊸પહેલા કષાયે,           |
|--------------------------------------|---------------------------------|
| <b>એાહેા</b> -એાઘ.                   | <b>બિચ્મ</b> –બીજા કષાયે,       |
| વેઉબ્વે-વૈક્રિય કાયયાગે.             | <b>તિચ્મકસાય</b> –ત્રીજ ક્યાયે, |
| <b>તિરિચ્મનરા</b> ઉતિર્ય ગાયુ, નરાયુ | <b>નવ</b> –નવ ગુણઠાણા.          |
| <b>રહિએા</b> –રહિત.                  | ૬–બે ગુણઠામાં.                  |
| ત•િમરનેનેતે વૈક્રિયમિશ્ર કાયયોગે     | ચઉન્ગાર ગુણઠાણા.                |
| <b>વેયતિગ</b> ⊷વેદત્રિકે.            | <b>પ ચગુણા</b> પાંચ ગુણઠાણા.    |

અર્થ-દેવગતિના આઘ પાંધ વૈક્રિય કાયયોગ જાણવા. તિર્થ`ચ અને મનુષ્યાયુ વિના તે દેવગતિના આઘધ્યંધ વૈક્રિય મિશ્રે જાણવા. વેદત્રિક, પહેલા કષાય, બીજા કષાય અને ત્રીજા કષાયે અનુક્રમે નવ બે, ચાર અને પાંચ ગુણઠાણાં હાેય. ા ૧૭ ા

**વિવેચન**–વૈક્રિય કાયચેાગને દેવતાની પેઠે બંધ કહેવા. એાવે ૧૦૪, મિથ્યાત્વે ૧૦૩, સાસ્વાદને ૯૬, મિશ્રે ૭૦ અને સમ્યકૃત્વે ૭૨ ખાંધે. એ ભવપ્રત્યથી વૈક્રિય જાણવું, ગુણ્પ્રત્યચી નહી. વૈક્રિયમિશ્ર કાયયેાગી તે દેવતા નારકી ઉપજતાં હેાય, તેને અંધ તિય<sup>૬</sup>ગાચુઃ મનુષ્યાચુઃ એ બે વર્જી ને વૈક્રિયની પેઠે કહેવા, એાઘે ૧૦૨, નિથ્યાત્વે ૧૦૧, સાસ્વાદને ૯૪, મિશ્ર હેાય નહીં. અને સમ્યકત્વે ૭૧ ના અંધ હેાય. દેવતા–નારકી પાેતાના આયુના છે માસ રોષ રહે ત્યારે પરભવાશું બાંધે, તા તેને અપર્યાપ્તપણે આશુઃ અંધ કેમ હાેય ? હવે વેદાદિક માર્ગ લાએ બંધ કહે છે.-ત્રણે વેદને પ્રથમ નવ ગુણઠાણાં હાેય, પછી અવેદી થાય. આદિમ તે અનંતાનુબંધિને એાથે ૧૧૭, મિ૦ ૧૧૭, સાસ્વા૦ ૧૦૧: અપ્રત્યાખ્યાનીને એાઘે ૧૧૮, મિ૦ ૧૧૭, સાસ્વા૦ ૧૦૧, મિશ્રે ૭૪ અને સ૦ ૭૭; પ્રત્યાખ્યાનીને ઓઘે ૧૧૮ મિચ્ચા૦ ૧૧૭,સાસ્વા૦ ૧૦૧,મિશ્રે ૭૪,અવિરતે ૭૭દે,શવિરતે ૬૭. એમાં ગુણઠાણાં આ પ્રમાણે સમજવાનાં છે. આદિમ તે અન'તાનુબ'ધી ૪ <mark>કષાયને</mark> પ્રથમનાં બે ગુ**ણ**ઠાણાં હેાય. <mark>બીજા</mark> અપ્રત્યાખ્યાનીય ૪ કષાયને પહેલાં ચાર ગુણ્ઠાણાં હાેય. ત્રીજા પ્રત્યાખ્યાનીય ચાર કષાયને પહેલાં પાંચ ગુણ-ઠાણાં હાેય. 11 ૧૭ 11

સંજલણુતિગે નવ દસ, લાેલે ચઉ અજઇ દુ તિ અનાણતિગે. આરસ અચક્ર પુચક્ર પુસુ પઢમા અહુંખાય ચરિમચઉ. ં **અચક્ ખુચક્ ખુસ્**⊸અચક્ષુ અને **સ'જલણતિગે**-સંજવલનત્રિકે. નવ દસ-નવ, દશ. ચક્ષદર્શને. **લેાભે**-લેાભે પઢમા-પહેલાં. **ચ**ઉં-ચાર ગુણઠાણાં. ખારસ-બાર. અજઇ-અવિરતિ સંયમે. . **અહ ખાય**-- યથાખ્યાત ચારિત્રે, ુદ્દ**તિ-**બે અથવા ત્રણ ચરિમ⊸છેલ્લાં. **આનાણતિ**ગે–અજ્ઞાનત્રિકે. ચાઉ-ચાર.

અર્થ—સંજ્વલનત્રિકે નવ ગુણઠાણાં, સંજ્વલન લાેભે દશ ગુણઠાણાં, અવિરતિ ચારિત્રે ચાર. અજ્ઞાનત્રિકે એ અગર ત્રણ અને અચક્ષુદર્શન તથા ચક્ષુદર્શને બાર ગુણઠાણાં(સર્વને) પ્રથમનાં હાેય. યથાખ્યાતચારિત્રે છેલ્લાં ચાર ગુણઠાણાં હાેય ઘા ૧૮ા

વિથેચન—સંજવલન ક્રોધ, માન, અને માયાને નવ ગુણઠાણાં; તિહાં આઘની પેઠે બંધ. સંજવલન લાભને દશ ગુણઠાણાં, હાેય, બંધ આઘની પેઠે. સંચમદ્વારે અવિરતિને ચાર ગુણઠાણાં, આે૦ ૧૧૮, મિથ્યા૦ ૧૧૭, સા૦ ૧૦૧, મિશ્રે હુ અને સમ્ય૦ હુ અજ્ઞાન ત્રણને બે અથવા ત્રણ ગુણઠાણાં હાેય. આ૦ ૧૧૭; મિ૦ ૧૧૭, સા૦ ૧૦૧,મિ૦ હુ ગુણઠાણાં હાેય. આ૦ ૧૧૭; મિ૦ ૧૧૭, સા૦ ૧૦૧,મિ૦ હુ ચક્ષુદર્શન-અચક્ષુ દર્શન માર્ગણાને વિષે બાર ગુણઠાણાં હાેય, તિહાં આઘ તે કમ્ર્મ સ્તલની પેઠે બંધ કહેવા. ચથા-

ખ્યાતચારિત્રને છેલાં ચાર ગુણઠાણાં હાય, તિહા ત્રણમાં એક સાતાને ખંધ, અને અયાગી અખંધક હોય. ા ૧૮ ા મણુનાણુિ સગ જયાઇ, સમઇઅચ્છેઅ ચઉ દુન્નિ પરિહારે કેવલદ્વગિદેાચરમા-ડજયાઇ નવ મઇસુએાહિદુગે.૧૯ **મણના**ણિ--મન:પર્ય વજ્ઞાને. **કેવલદ્ર**ગિ--કેવલદ્વિકે સગ-સાત. દેા⊸બે જયાઇ-પ્રમત્તાદિક. ચરમા-છેલાં. અજયાઈ-અવિરતિ આદિ. સમઇટમ--સામાયિકે. કે આ - છે દાપસ્થા પનીયે નવ---નવ ગુણઠાણાં. ચઉ-ચાર ૬િથી ૯] મર્કસ્ચ--મતિજ્ઞાન તથા શુતજ્ઞાન **દન્નિ-**બે [૬-.9] ઓહિદગે-અવધિજ્ઞાન તથા-**પરિહારે**--પરિહારવિશુદ્ધિએ. અવધિદર્શ ને.

અર્થ-મન:પર્યવજ્ઞાને પ્રમત્તઆદિ સાત, સામાયિક અને છેદાપસ્થાપનીયેચાર,પરિહારવિશુદ્ધિચારિત્રે બે, કેવળદ્વિકે બે છેલ્લાં ગુણકાણાં હાેય, મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિ-દ્વિકે અવિરતિઆદિ નવ ગુણકાણાં હાેય. ૫ ૧૯ ૫

વિવેચન—મનઃપર્ય વજ્ઞાનીને પ્રમત્તાદિક [છઠ્ઠાથી બારમા લગે] સાત ગુણુઠાણાં હાેય, આેઘે ૬૫, પ્ર૦ ૬૩; અપ્ર૦ પલ્ ઈત્યાદિ. સામાયિક અને છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રિને છઠ્ઠાથી નવમા લાગે ચાર હાેય. આે૦ ૬૫, પ્ર૦ ૬૩, અપ્ર. પલ્, ઇત્યાદિ. પરિહારવિશુદ્ધિચારિત્રને છદ્રઠું, સાતમું એ બેજ હાય. આં૦ ૬૫, પ્ર૦ ૬૩, અપ્ર૦ પલ. કેવળજ્ઞાની અને કેવળદર્શની એ બેને છેલ્લાં બે ગુણુઠાણાં હાેય. સયાગી એક સાતા બાંધે, અયેાગી અઅંધક હાેય. મતિજ્ઞાની ૧, ષ્ઠુતજ્ઞાની ૨, અવધિ-જ્ઞાની ૩, અવધિદર્શાની ૪, એ ચારને અવિરતિથી માંડીને ક્ષીણમાહ સુધી નવ ગુણઠાણાં હાેય. તિહાં ઓઘે ૭૯, સમ્યક્ત્વે ૭७, દેશ૦ ૬७, પ્રમત્તે ૬૩, અપ્ર૦ પ૯, ઈત્યાદિ. ા ૧૯ ા

અડ ઉવસમિ ચઉ વેઅગિ, ખઇએ ઇક્કારમિચ્છ– તિગિ દેસે:

સુહુમિસઠાણું તેરસ, આહારગિ નિઅનિઅગુણુેાહેા ર∽

અપડ-આઠ 🔽 થી ૧૧] દેરેને-દેશવિરતિ ચારિત્રે ઉવસમિ-ઔષશમિક સમકિતે સુહુમિ-સૂક્ષ્મસંપરાયે. ચઉ-ચાર [ચોથાથી સાતમું] સઠાં -- પાતપાતાનું ગુણઠાણું **વેગ્મગિ**-વેદકે ક્ષાયોપશમિક-તેરસ -તેર. સમ્યકત્વે]. આહારગિ-આહારક માર્ગ ણાએ ખઇએ⊢ક્ષાયિક [સમ્યકત્વે] નિઅનિઅ-પાતપાતાના. ઇક્ર્ડાર–અગિઆર [૪ થી ૧૪] ગુણ-ગુણઠાણાંના. મિચ્છતિગિ-મિથ્યાત્વત્રિકે. ઓહો--ઓઘબંધ

અર્થ— ઉપશમ સમ્યક્ત્વે આઠ, વેદક સમ્યક્ત્વે ચાર, ક્ષાયિકે અગ્યાર, મિથ્યાત્વત્રિકે, દેશવિરતિ ચારિત્રે અને સૂક્ષ્મ સંપરાય ચારિત્રે પાતપાતાના સ્થાનના ગુણઠાણાં હોય. આહારકે તેર ગુણઠાણાં હોય. પાતપાતાના ગુણઠાણાના આઘ પેઠે પ્રકૃતિ લેવી. ા ૨૦ ા

વિવેચન—ઔપશમિક સમ્યકત્વીને ચાથાથકી અગિયા⊸ રમા લગે આઠ ગુણઠાણાં હાેય. વેદક તે ક્ષાયાપશમિક સમ્ય-કત્વીને ચાર ગુણઠાણાં ચાથાથી તે સાતમા લગે હાેય. ક્ષાયિક--સમ્યકત્વીને ચાથાથી ચૌદમા લગે અગિયાર ગુણઠાણાં હાેય... ઔપશમિક સમ્યકત્વ તે ઉપશમશ્રેણિએ હેાય તથા પ્રથમ સમ્યકૃત્વ પામે તિહાં હાેચ.

## उवसामगसेढिगयस्स, होइ उवसामियं तु सम्मत्तं ॥ जो वा अक्तयतिपुंजो, अखवियमिच्छो लहह सम्मं ॥११॥

ઉપશામ સમ્યકત્વી જીવ પરભવાશુર્ભ`ંધ ૧, મરણુ ૨. અનંતાનુખંધી કષાયનેા બંધ ૩, અનંતાનુબંધીનેા ઉદય ૪, એ ચાર વાનાં ન કરે, ત્યાંથી પડતા સાસ્વાદને એ ચારે વાનાં કરે તથા ઔપશમિકને નવું પામતાં ૪--૫-૬-૭ એ ચાર ગુણઠાણાં દેશવિરતિ-સર્વવેરતિ સહિત પામે, તેથી નાના જીવની અપેક્ષાયે હેાય અને ૮, ૯, ૧૦, ૧૧ એ ચાર ગુણઠાણાં ઉપશમશ્રેણિએ હેાય, ત્યાં આેઘે ૭૭, સમ્યકલે ૭૫. દેશે૦ ૬૬, પ્રમત્તે ૬૨, અપ્ર૦ ૫૮ ઇત્યાદિ જાણવી. દેવાસુ⊸મનુષ્યાસુ ન ખાંધે. હવે ઉદય આવ્યું મિથ્યાત્વ ક્ષય કરે અને અનુદિત ઉપશમાવે તે ક્ષાયોપશમિક, તેને ૪ ગુણઠાણાં; તિહાં એાઘે ૭૯, અવિ૦ ૭૭, દેશ૦ ૬૭, પ્ર૦ ૬૩ અને અ૦ પલ; તે પછી ઉપશમશ્રેણિએ ઉપશમ સમ્ય-કત્વ હાેય અને લપકશ્રેણિએ ક્ષાયિક હાેય. પ્રશ્ન : ઔપશમિક અને ક્ષાચાપશમિકમાં શાે વિશેષ છે ? ઉત્તરઃ ઔપશમિકને <mark>મિથ્યાત્વનાં</mark> દળિયાંનું વિપાકથી વેદન <mark>નથી અને</mark> પ્રદેશથી પણ વેદન નથી અને ક્ષાચાપશમિકને પ્રદેશ થકી વેદન છે.

#### व्यदुक्तं-वेएइ संतकम्मं, खओवसमिएसु नाणुभावंमि ॥ उवसंतकसाओ पुण, वेएइ न संतकम्मंपि ॥ એ વિશેષ છે.

तथा च--खीणे दंसणमोहे, तिविहंमि वि भवनियाणभूयंमि ॥ निष्यचवायमउल, सम्मत्तं खाइयं होइ ॥ १ ॥

तंनि य तइयचउत्थे, भव मि सिज्झंति खइयसम्मत्ते ॥ सुरनिरयजुर्थालसु गई, इमं तु जिणकालियनराण ॥ २ ॥ बद्धाउयाण एवं, सिज्झंति उ तब्भवे अबद्धाऊ ॥ पद्ववगो उ मणुस्सो, निद्ववगो चउसु वि गईसु ॥ ३ ॥

એને [ક્ષાયિકને] ચાથાથી ચૌદમા લગે ગુણઠાણાં ૧૧ હાય. તિહાં ઓઘે ૭૯, અવિ૦ ૭૭, દેશ૦ ૬૭, પ્રમ૦ ૬૩, ઈત્યાદિ બાંધે; યાવત અચાગી અખંધક હાેચ. મિથ્યાત્વી, સાસ્વાદની મિશ્રદ્ધિ, દેશવિરતિ, ( સૂક્ષ્મસંપરાય મીએટલાને પાતપાતાને નામે એક એક ગુણઠાણું હાય, તિહાં મિથ્યાદ્ધિને ૧૧૭ના બંધ સાસ્વાદન સમ્યક્તવીને ૧૦૧, મિશ્રદ્ધિને ૭૪, દેશવિરતિને ૬૭ સફ્મસ પરાય્ચારિત્રીને ૧૭ બંધે હાેચ. સમયે સમયે આહાર કરે તે આહારક [આહારી], તેને સયાગી લગે તેર ગુણઠાણાં હાેય; તિહાં ઓઘે ૧૨૦, મિથ્યાત્વે ૧૧૭, ઈત્યાદિ; યાવત્ સયાગ એક બાંધે, એ સર્વ પૂર્વ કહ્યાં તે તે ગુણઠાણે પ્રકૃતિના બંધ ઓઘ તે કમ્મ સ્તવની જેમ કહેવા. ૫ ૨૦ ા

પરસુવસમિ વક'તા,આઉ ન બ'ધ'તિ તેણુ અજયગુણે; દેવમણુઆઉહીણેા, દેસાઇસુ પુણુ સુરાઉવિણા ારવા

**પરમ્**–વિશેષ. ઉ**વસમિ–ઔપશમિકે, વદ્વંતા**–વર્ત્તા. અષઉં–આયુષ્ય, ન અ'ધ'તિ⊸ન બાંધે. તેણુ⊸તે કારણે. અજયગુણેુ–અવિસ્તિ ગુણઠાણે. ઢેસાઇસુ–દેથવિરતિ આદિને વિષે. અર્થ-પરંતુ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વે વર્તતા જીવેા આચુ આંધે નહિ, તે માટે [તેમને] અવિરત ગુણસ્થાને દેવ અને મનુષ્યાયુવઉ હીન આેઘ્યાંધ હેાય. દ્રદેશવિરતાદિમાં વળી દેવાયુ વિના અંધ જાણવાે. ાા ૨૧ ા

વિવેચન :— પણ એટલું વિશેષ છે જે ઔપશમિક સમ્યક્ત્વે વર્ત્તા જીવ પરભવનું આયુ ન બાંધે, તે માટે અવિરત સમ્યક્ત્વ ગુણ્ઠાણે દેવાયુઃ ૧ મનુષ્યાયુઃ ૨ એ બે પ્રકૃતિ આઘ માંહેથી હીન કરવી, એટલે ચાથે ગુણ્ઠાણે આઘે ૭૭ છે, તે ઈહાં ઉપશમ સમ્યક્ત્વી ૭૫ બાંધે, કેમકે નરક– તિર્યુંગાયુ તા આઘમાંજ ટાળ્યાં છે, દેશવિરતાદિક ગુણ્ઠાણે એક દેવાયુ જ હીન કરવું, ત્યારે દેશે૦ ૬૬, પ્રમત્તે ૬%, અપ્રમત્તે પ૮, મનુષ્યાયુ તા આઘમાંજ ટાળ્યું છે. ાા ૨૧ ા

એાહે અંદ્રઠારસયં, આહારદુગુણુ−માઇલેસતિગે; તં તિત્થાેણું મિચ્છે, સાણાઇસુ સવ્વહિં એાહેા.૨૨ા

ઓહે-સામાન્યે. આઠુારસય'-એક્સા અઢાર. આઠુારદુગુણું-અહારકદ્વિકઉણું આઇલેસતિગે-આદિની ત્રણ લેશ્યાને વિષે, ત'-તે આઇલે-સાથ્યાં-તીર્થ' કર નામકર્મ વિના સિચ્છે--મિથ્યાત્વે સાણાઈસુ-સાસ્વાદનાદિક સાથ્યાઈસુ-સાર્વ ત્ર, [સર્વ ગુણઠાણે) ઓહેા-ઓઘબ'ધ,

અર્થ-પહેલી ત્રણ લેશ્યાએ આહારકદ્વિક વર્જ એક્સો અઠાર પ્રકૃતિઓધે બ'ધાય. તીર્થ'કરનામકર્મ વિના તે બ'ધ મિથ્યાત્વે [૧૧૭] નાે જાણવાે. સાસ્વાદનથી માંડીને સર્વ ગુણકાણે આઘબ'ધ જાણવાે. ાા ૨૨ ા

ંતેઉ-તેબેલેશ્યાએ. . નિચ્ય-નરકાદિક. •**નવૂણા**--નવ પ્રકૃતિએ ઉણેા. ઉજ્જોગ્મચઉ-ઉદ્યોત ચતુષ્ક. **નિસ્યભાર**--નરકત્રિકાદિ બારે. સુક્રા-શુકલલેશ્યાએ.

**પમ્હા**–પદ્મલેશ્યાએ અન⊸નહિં (વર્જીને) જિલ્લ-જિન નામકર્મ. આહારા–આહારકદ્રિક. **ઈમા**--આ (બ'ધ) મિચ્છે-મિથ્યાત્વે.

# તેઉ નિરયનવૂણા ઉજ્જોઅચઉનિરયબારવિશ્વ સુક્રા; વિશ્વનિરયળાર પમ્હા,અજિણાહારા ઇમા મિચ્છે.ર૩

વિવેચન-કૃષ્ણ; નીલ, કાપાેત એ ત્રણ લેશ્યાવ તને આહારકદ્રિક વિના આઘે એકસો અઢારનાે બંધ હાેય. એ ત્રણ લેશ્યા તેા ચાેથા તથા છઠ્ઠા ગુણઠાણા લગે છે અને આહારક-દ્વિક સાતમે બંધાય; તે માટે તે વિના. તથા તીર્થ કર નામકર્મ વિનામિથ્યાત્વે ૧૧૭ બંધાય, સાસ્વાદનાદિક ગુણઠાણે તે। સવ<sup>°</sup> લેશ્યાવ તને એાઘની પેરે⊸કમ્મ સ્તવની પેરે બંધ કહેવા. ઈહાં ત્રણ લેશ્યાવ તને ચાથે ગુણઠાણે બે આયુના અંધ કહ્યો, પણ એકજ મનુષ્યના બાંધ ઘટે, જે લણી નારકી-દેવતા તા મનુ-**પ્યા**ગ્રુઃ બાંધે, પણ મનુષ્ય અને તિય<sup>લ્</sup>ચ દેવાયુ ન બાંધે, કારણ ે '' જે લેશ્યામાં આયુ બ ધાયતે લેશ્યામાં ઊપજવું નેઇએ " અને સમ્યગ્દષ્ટિ તેા વેઁમાનિકનું જ આયુ બાંધે અને તે ગૈમા-નિકમાં તેા કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત નથી તે માટે અશુદ્ધ લેશ્યાવ ત સમ્યગ્રૂ**દ**ષ્ટિ દેવાયુ ન **બાંધે. એમજ ભગવતી સૂત્રના** ત્રીશમા શતકને પહેલે ઉદ્દેશે કહ્યું છે કે, ક્રિયાવાદી કૃષ્ણાદિ ૩ લેસ્યાવ ત સમ્યગ્રદષ્ટિ દેવાસુ ન ખાંધે. દેવતા⊸નારકી મનુષ્યાસુ ખાંધે પણ 'મનુષ્ય–તિર્ય'ચ એકે આયુ ન ખાંધે એમ કહ્યું છે અને ઘટે પણ એમજ; પછી ગ્રંથકારના અભિપાય તા બહુશ્રુત જાણે. ા ૨૨ ા અર્થ –તેબેલેશ્યાએ નરકાદિ નવ વિના [૧૧૧ પ્રકૃતિના] ખ'ધ હેાય. ઉદ્યોત ચતુષ્ક અને નરકાદિ ભાર વિના [૧૦૪] ના બ'ધ શુક્લલેશ્યાએ જાણવાે. નરકાદિ ભાર વિના પદ્મ લેશ્યાએ બ'ધ જાણવાે. જિનનામ અને આહારકદ્વિક વિના આ સર્વે બ'ધ મિથ્યાત્વે જાણવા. ા ર૩ ા

વિવેચન-તેનેલેશ્યાવ ત નરકત્રિક, સૂક્ષ્મત્રિક, વિકલત્રિક

એ નવ વિના ઓઘે એકસાે અગિયાર ખાંધે. ઉદ્યોતનામ, તિય '-ચદ્રિક અને તિર્ય ચાશુઃ એ ઉદ્યોતચતુષ્ક અને નરકત્રિક, સદમત્રિક, વિકલત્રિક, એકે દ્રિય, સ્થાવર અને આતપ એ નર-કોદિ ખાર, એ સાળ વિના એકસા ચાર પ્રકૃતિ શુકલલેશ્યા-વ'ત ખાંધે. ઈહાં છઠ્ઠા, સાતમા, આઠમા કલ્પના દેવતા તાે સર્વ શુકલલેશ્યાવ ત છે અને તે તેા ઉદ્યોતચતુષ્ક બાંધે છે ત્યારે પ ચ દિયતિય ચમાં ઉપજે છે તેા ઈહાં ઉદ્યોતચતુષ્ક કેમ ટાળ્યુ ? એ પણ સંશય બહુશ્રુતગમ્ય છે, તથા નરકાદિ ખાર પ્રકૃતિ વિના પદ્મ લેશ્યાવ તે એાઘે એકસા આઠ બાંધે. જિનનામ ૧ આહારકદ્વિક ર; એ ત્રણ વર્જીને મિથ્યાત્વે તેને, પદ્મ અને શુક્રલ લેશ્યાને પ્રકૃતિ કહેવી. તે કેમ ? તેનેલેસ્યાએ ઓઘ વે<u>૧</u>૧, મિથ્યાત્વે ૧૦૮ અને સાસ્વાદને ૧૦૧ પછી એાઘની જેમ ગુણઠાણાં ૭ લગે બંધ જાણવા. પદ્મલેશ્યાને એાઘે ૧૦૮, મિથ્યાત્વે ૧૦૫, સાસ્વાદને ૧૦૦ પછી ઓઘની જેમ છ ગુણઠાણાં લગે અંધ જાણવા. શુક્લ લેસ્યાવ તને એાઘે ૧૦૪, મિચ્ચા તે ૧૦૧, સાસ્વાદને 'નપુ મિચ્છ ં હુંડ છે**વ**ઠું' એ ચાર ટાળ્યે ૯૭ રહે, પછી એાલવત્ ૧૩ ગુણ૦ લગે ખંધ હાેય ારડા

સવ્વગુણ ભવ્વસન્નિસુ, એાહુ અભવ્વા અસન્નિ-મિચ્છિસમા, સાસણિ અસન્નિ સન્નિવ્વ, કમ્મણુભ ગાે અણાહારે ાા ૨૪ ા

33

સવ્વગુણ-સર્વે ગુણઠાણાં. સાસણિ-સાસ્વાદને, ભવ્વસન્નિસુ--બવ્ય અને સંજ્ઞીને અસન્નિ--અસંજ્ઞીને. આહુ--ઓઘની પેરે. [વિષે સન્નિટ્વ--સંજ્ઞીની પેઠે. અભવ્વા--અભવ્યા. કમ્મણ-કાર્મણકાયયોગનો. અસન્નિ--અસંજ્ઞી ભાંગા--ભાંગા. મિન્છિસમા-મિથ્યાત્વ ગુણઠાણા અણાહારેન્--અણાહારી માર્ગણાએ. સરખા.

અર્થ—ભવ્ય અને સંગ્નિને વિષે સર્વ ગુણકાણા અને કર્મસ્તવાક્ત બ'ધ હાેય. અભવ્ય અને અસંગ્નિને મિથ્યાત્વ-ગુણકાણા સમાન બ'ધ જાણવા. સાસ્વાદને અસંગ્નિને સંગ્નિની પેઠે બ'ધ હાેય. અણાહારી માર્ગણાએ, કાર્મણ કાયયાગના ભાંગા [બ'ધના] હાેય. ૫ ૨૪ ૫

વિવેચન-ભવ્ય અને સંજ્ઞિને વિષે સર્વ ગુણઠાણાં હાેય. તિહાં પ્રકૃતિના બંધ ઓઘની પેરે કહેવા. સિદ્ધાંતમાંહે કેવળીને ભાવ મન નથી તે માટે નાસંજ્ઞી-નાેઅસંજ્ઞી કહ્યા છે તે અભિપ્રાયે તા સંજ્ઞીને (૧૨) બાર ગુણઠાણાં ઘટે પણ ઈહાં કેવળીને દ્રવ્ય મન છે તે વિવક્ષાએ-સંજ્ઞી કહ્યા, તે માટે ૧૪ ગુણકાણાં કહ્યાં,

ેવૃ. ક. ે

## यतः-द्रव्यचित्तं विना भावचित्तं न स्थादसंझिवत् । विनापि भावचित्तं तु, द्रव्यं केवलिनो भवेत् ॥ १ ॥

અભબ્ય અને અસંગ્રી⊸મન રહિત ઔદ્ય અને મિથ્યા-ત્વે ૧૧૭ બાંધે, અભબ્યને તેા એક જ ગુણઠાણું હાય. સાસ્વાદને અસંગ્રી તે સંગ્રીને પેરે ૧૦૧ બાંધે, અસંગ્રીને ગુણઠાણાં બેજ હાય. અણહારીને વિષે કાર્મ્મણ કાય-યાગીના ભાંગા કહેવા. કાર્મ્મણકાયયાગીજ અણાહારી હાેચ તે માટે ગુણઠાણાં ૧, ર, ૪, ૧૩ એ ચાર હાેય. તિહાં આદ્ય ૧૧૨, મિથ્યાત્વે ૧૦૭, સાસ્વા૦ ૯૪, અવિ૦ છપ, અને સયાગીએ ૧ હાેય. ાા ૨૪ ાા

તિસુ દુસુ સુક્રાઇગુણા,ચઉ સગ તેરત્તિ બ'ધ સામિત્ત; દેવિ દસ્(રિરઇઅં, નેય કેમ્મત્થય સાઉ. ા ૨૫ ા

| તિસુ–્ગણ લેશ્યાએ [ કૃષ્ણ,        | , <b>તેરત્તિ</b> તેર એમ.           |
|----------------------------------|------------------------------------|
| નીલ, કાપેાત ]                    | <b>અંધસામિત્તં</b> બંધસ્વામિત્વને  |
| દુરનુ–ઞે લેશ્યાએ [તેજો, ૫૬૫]     | <b>દેવિંદસ્</b> રિ—દેવેંદ્રસ્ર્રિએ |
| સુક્કા—શુક્રૂલલેશ્યાએ.           | રઇંચ્ય નરચ્યું.                    |
| <b>-આંઇગુણા</b> પહેલાં ગુણઠાણાં. | નેયંખણવું.                         |
| <b>ઃચ</b> 9્રિચાર.               | <b>કેમ્મત્થય</b> કર્મસ્તવને.       |
| <b>સાગ</b> સાત.                  | <b>સાંઉ</b> – સાંભળીને.            |

### અર્થ−ત્રહ્ય લેશ્યાએ પહેલાં ચાર ગુણકાણાં, બે લેશ્યાએ સાત, અને શુક્લ લેશ્યાએ તેર ગુણકાણાં હાેય, એ પ્રકારે

વિવેચન—કૃષ્ણ ૧, નીલ ૨, કાપાત ૩, એ ત્રણ લેશ્યાને વિષે ચાર ગુણઠાણાં હાેય. તેજો ૧ પદ્મ ૨, એ એ લેશ્યાને વિષે સાત ગુણઠાણાં હાેય, શુકલ લેશ્યાને વિષે તેર ગુણઠાણાં હાેય અને અયાગી તા અલેશી હાેય, એ રીતે એ બંધરવામીપણું શ્રી તપાગચ્છાધિરાજ ભદારક શ્રી જગચ્ચંદ્રસૂરીબ્ધર પદૃપ્રભાકર શ્રી દેવેંદ્રસૂરીએ રચ્યું, એ બ્લંધરવામિત્વ કમ્મધ્તવ સંભારીને જાણવું. ા ૨૫ ા

⊌તિ બ`ધસ્વામિત્વાખ્યસ્તૃતીયઃ કેમ્મ<sup>'</sup>ગ્ર**'**થઃ

|                          | 35                           |
|--------------------------|------------------------------|
| <b>તૃતીયક</b> મ્મ ગ્ર'થે | <b>ખ</b> ંધસ્વામિત્વયંત્રકં. |

|   |                                   | 9     | . <del></del> | م ا         | 14              | n<br>N |     | +          | J.  | 0      | N    | ४     | 0        | <u>م</u> ی | 3       | رب<br>س  | ٩   |
|---|-----------------------------------|-------|---------------|-------------|-----------------|--------|-----|------------|-----|--------|------|-------|----------|------------|---------|----------|-----|
|   | માર્ગણા                           | Oblic | ઓહેબ ધ        | મિશ્યા,     | સા૦             | મિશ્ર  | 077 | દેશ.       | 9   | 0<br>7 | 3046 | અનિ૦૯ | 80<br>80 | 64048      | al<br>C | 80<br>80 | 540 |
|   | નરકગતિ                            | 17    | 109           | 100         | 65              | )೨೦    | કર  | 1          |     | Γ      |      |       |          |            |         |          |     |
|   | રત્નપ્ર૦૩                         | 8     | 1909          | 100         | 65              | ೨೦     | ૭૨  |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | પંકપૂ0 ૩                          | 8     | 100           | 100         | 65              | ೨೦     | ૭૧  |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | તમઃપ્ર૦                           |       |               | 65          |                 |        | 1   | 4          |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | તિર્ય ચપર્યા૦                     | 1     | 1             |             |                 | 150    | ೨೦  | <b>६</b> ६ |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | તિ૦અ૫૦                            |       |               | 1906        |                 |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | <u> </u>                          | 3     | •             | 1           | 909             | ૬૯     | ૭૧  | ૬૭         | \$3 | પ૯     | 42   | ૨૨    | ૧૭       | ٩          | ٩       | ٩        | 0   |
|   | મ૦ અ૫૦                            |       | ł _           | 1906        | 4               | ÷      |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
| 1 | દેવગતિ                            |       |               |             | 65              |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | ભ.વ્ય <b>ં.</b> જો.               |       |               |             | ૯૬              |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | સૌધ. ઈશા.                         |       |               | f           | ७६              | 1      |     | [.         |     |        |      |       |          | ĺ          |         |          |     |
|   | સન૦ થી ૬                          |       |               |             | ୯૬              |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | આ.થી૯ગ્રૈ૦                        |       |               | ૯૬          | ૯૨              | ೨೦     | 1   |            |     |        |      | i     |          |            |         |          |     |
|   | અનુત્તર                           | ૧     |               | 1           | 10              |        | ૭૨  |            |     |        |      | 1     |          |            |         |          |     |
|   | એક દ્રિય.                         | ર     | 106           | 90e         | <u>88</u><br>89 |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | બેઇંદ્રિય.                        | ર     | 906           | ૧૦૯         | <u>88</u>       |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | તેઈંદ્રિય.                        | ર     | ૧૦૯           | ૧૦૯         | <u>68</u><br>68 |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | ચૌરિ દ્રિય.                       | ર     | 906           | 106         | 65              | )      |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | પ <sup>:</sup> ચેંદ્રિ <b>ય</b> . | ٩४    | ૧૨૦           | ૧૧૭         | 909             | ૭૪     | ೨೨  | ૬૭         | 53  | પ૯     | ૫૮   | ૨૨    | ૧૭       | ٩          | ٩       | ٩        | c   |
|   | પૃથ્વી૦                           | ર     | 906           | <b>૧</b> ૦૯ | <u>65</u><br>68 |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
| ľ | અપ૦                               | ર     | 906           | 90e         | 65              |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |
|   | તેઉ૦                              | ٩     | ૧૦૫           | ૧૦૫         |                 |        |     |            |     |        |      |       |          |            |         |          |     |

|                |    |            |      | _   | _  |     |            | _  |    |        | -     |    |   |   |   | _     |
|----------------|----|------------|------|-----|----|-----|------------|----|----|--------|-------|----|---|---|---|-------|
| વાયુ૦          |    |            | ૧૦૫  |     |    |     |            |    |    |        |       | ,  | İ | 1 |   |       |
| <b>वन</b> स्प0 | ર  | 902        | 100  | 68  | 1  |     |            |    |    |        |       |    |   |   |   |       |
| ત્રસ૦          | 98 | 120        | 999  | 909 | ૭૪ | ೨೨  | ૬૭         | ૬૩ | પ૯ | 42     | રર    | ٩9 | ٩ | ٩ | ૧ | 9     |
| મનેાયેા૦ ૪     | 23 | 920        | ૧૧૭  | 909 | ૭૪ | ૭૭  | ૬૭         | €3 | પ૯ | ૫૮     | રર    | 99 | ٩ | ٩ | ٩ |       |
| વચનયેા. ૪      | ٩3 | 920        | ૧૧૭  | ૧૦૧ | ૭૪ | ૭૭  | 5 <b>9</b> | ٤3 | ૫૯ | ૫૮     | રર    | ٩9 | ٩ | ٩ | ٩ |       |
| ઓદા૦ કા૦       | ٩3 | 920        | 199  | 909 | se | ૭૧  | 59         | 53 | પ૯ | ૫૮     | રર    | ٩9 | ٩ | ૧ | ٩ |       |
| ઓ. મિશ્ર       | 8  | ११४        | 100  | 68  |    | J٧  |            |    |    |        |       |    |   |   | ٩ |       |
| વૈક્રિ૦        | Y  | 108        | 103  | ९९  | ૭૦ | ૭ર  |            |    |    |        | 1     |    |   | · | ] |       |
| વે૦ મિ૦        | 3  | १८२        | 901  | ૯૪  |    | 99  |            |    |    |        |       |    |   |   |   |       |
| આ૦ કા૦         | ۹  | 53         |      |     | 1  |     |            | 53 |    |        |       |    |   |   |   |       |
| આ૦ મિ૦         | ٩  | 53         |      |     |    | ŀ   |            | ¢З |    | \$<br> |       |    |   |   |   |       |
| કાર્મ્મ૦       | 8  | 192        | 109  | 68  |    | ૭૫  |            |    |    | l      |       |    |   |   | ٩ |       |
| ં સીવેદી.      |    |            | 999  |     |    | ૭૭  | ९७         | ٤3 | પ૯ | ૫૮     | રર    |    |   |   |   |       |
| પુરૂષ.         | 6  | ૧૨૦        | 199  | 201 | 98 | ૭૭  | ૬૭         | 53 | ૫૯ | ५८     | રર    |    |   |   |   |       |
| નપું સક        | 6  | ૧૨૦        | 993  | 201 | 98 | ૭૭  | 69         | €3 | પ૯ | પ૮     | રર    |    |   | Í |   |       |
| અનંતાનુ૦       |    |            | 19.9 |     |    |     | ł          |    |    |        |       |    |   |   |   |       |
| અપ્રત્યા૦૪     | 8  | 992        | 199  | 109 | ૭૪ | ૭૭  |            |    | ĺ  |        |       |    |   |   |   | 1     |
| y-410 8        | ષ  | 192        | 993  | 909 | ૭૪ | ૭૭  | 59         |    |    |        |       |    |   |   |   |       |
| संबर्ग र       | 6  | 120        | 193  | 209 | ૭૪ | ೨೨  | 59         | 53 | પ૯ | ૫૮     | રર    |    |   |   |   |       |
| સંજર.લા.       | 10 | 120        | 199  | 901 | ૭૪ | ૭૭  | 59         | 53 | ૫૯ | ५८     | २२    | 99 |   |   |   |       |
| મતિજ્ઞાની      | 6  | ૭૯         |      |     |    | అం  | 59         | ٤3 | પહ | ૫૮     | રર    | ٩૭ |   | ٩ |   | · · [ |
| શુતજ્ઞાની      | 6  | <b>೨</b> ୯ |      |     |    | ૭૭  | 59         | 53 | ય૯ | ૫૮     | રર    | 99 |   | ٩ |   |       |
| અવધિ૦          | 6  | ૭૯         |      |     |    | ૭૭  | 59         |    |    |        |       | ૧૭ |   | ٩ |   |       |
| મન:પ૦          | ೨  | ૬૫         |      |     |    | İ   | 1          | śЗ | પહ | પ૮     | રર    | ٩9 | ٩ | ٩ |   |       |
| કેવલજ્ઞાની     | ર  | ્વ         |      | ĺ   |    |     |            |    |    |        |       |    |   |   | ٩ | Ó     |
| મતિઅજ્ઞા.      | з  | 193        | 999  | 101 | ૭૪ |     |            | •  | ~  |        |       |    |   |   |   |       |
| શુતઅજ્ઞા.      |    |            | 999  |     |    |     | İ          |    |    |        |       |    |   |   |   |       |
| વિભંગ૦         | 3  | 193        | 199  | 101 | 98 |     |            |    |    |        | .<br> |    |   |   |   |       |
| સામાયિ૦        | Y  | +          | 1    | ł   | ł  | -   |            | €3 | યહ | ૫૮     | રર    |    |   |   |   |       |
| , છેદેાપસ્યા ૦ | 8  | ૬૫         |      | 1   |    |     | 1          | 53 | પ૯ | 46     | 22    |    |   |   |   |       |
| પરિહાર૦        | ર  |            |      |     |    |     |            | 53 | પહ |        |       |    |   | 1 |   |       |
| સૂક્ષ્મસ પ.    | 9  | 99         |      |     |    | Ì   | ł          |    | 1  |        |       | ৭৩ |   | - |   |       |
| યથાખ્યા૦       | 8  | ٩          | 1    |     |    | ŀ   |            |    |    |        |       |    | ٩ | ٩ | ٩ | C     |
| દેશવિર૦        | ૧  | ६७         | ł    |     |    | I . | 59         | l  | J  |        |       |    |   | ! | l |       |

| અવિરતિ               | Yi.    | 960 | 000  | 0.001 |     |         |      |     |       |      |     |      |     | ·       |   |   |
|----------------------|--------|-----|------|-------|-----|---------|------|-----|-------|------|-----|------|-----|---------|---|---|
|                      | 0      | 172 | 113  | 909   | ઝ૪  | ଓଓ      |      |     |       |      |     |      |     |         |   |   |
| ચક્ષુદર્શ ૦          | ૧૨     | ૧૨૦ | ૧૧૭  | १०१   | ૭૪  | ୦୦      | ९७   | \$3 | ૫૯    | 4८   | રર  | ૧૭   | 9   | ٩       |   |   |
| અચક્ષુદર્શ ૦         | ૧૨     | 120 | १९७  | 909   | ૭૪  | ೨೨      | 59   | 53  | 46    | 42   | રર  | ૧૭   | ٩   | ٩       |   |   |
| અવાધદ૦               | C      | 9': |      |       |     |         |      | ૬૩  |       |      |     |      |     | 9       |   |   |
| કેવલદર્શ ૦           | ર      | ٩   |      |       |     |         | {    |     |       |      |     |      |     |         | 9 | c |
| કૃષ્ણ લે૦            | 8      | 192 | 119  | 101   | ૭૪  | ૭૭      |      |     |       |      |     |      |     |         | • | Ĭ |
| નીલ લે૦              | 8      | 192 | ૧૧૭  | 909   | ૭૪  | ౨౨      |      |     |       |      |     |      |     |         |   |   |
| કાપેાત               | 8      | 196 | ૧૧૭  | 101   | ૭૪  | 99      | l    |     |       | ļ    |     |      |     |         |   |   |
| તેએ લે૦              | ૭      | ૧૧૧ | 106  | 101   | 97  | .9.9    | 14.9 | 5.3 | 20    | ļ    |     |      |     |         |   |   |
| પદ્મ લે૦             | ૭      | 106 | 904  | 104   | 97  | 9.9     | 6.0  | 20  | 110   |      |     | ŀ    |     | ł       |   |   |
| -                    | 9.3    | 90% | 909  | લ્૭   | av  | 00      | 6.0  | 53  | 10    | h. / | 1   | 0.0  |     |         |   | 1 |
|                      | 92     | 920 | 99.9 | 909   | 0.  | 00      | 50   | 53  | 40    | 40   | 22  | 13   | ٩   | ્ય<br>- | ٩ | - |
| અભવ્ય                | ч<br>С | 199 | 99.0 | 101   | 00  | 00      | 150  | 53  | પહ    | 42   | 122 | ાપઝ  | ٩   | ૧       | ٩ | C |
| ઔપશમિક               |        | ંહ  |      |       |     | 0.1     |      |     | Ì., , |      |     |      |     |         |   |   |
| સાસ્વાદન             |        | 109 |      | 0.00  |     | 34      | 128  | કર  | 40    | 42   | २२  | વિટ  | 9   |         |   |   |
| સારવાટન<br>ક્ષાયાપશO |        | 36  |      | 909   | 1   |         |      |     | 1     |      |     |      | ŀ   |         |   |   |
| ગાવા વરા⊖<br>ક્ષાયિક | •      |     |      |       |     |         |      | 53  |       |      |     |      |     |         |   |   |
|                      | 1      | ૭૯  | 1    |       |     |         | /६७  | 53  | ોપહ   | 42   | ારર | . ૧૭ | ૧   | ٩       | ٩ | c |
| મિશ્ર                |        | ૭૪  | 3    |       | 198 |         |      |     |       |      |     |      |     |         |   |   |
| મિથ્યાત્વ            | 1      | ૧૧૭ | 1 .  | 1     |     |         |      |     |       |      |     | 1    |     |         |   |   |
| સંજ્ઞિ.              | 98     | 120 | 993  | 909   | 30  | 93      | 53   | 53  | 46    | 4    | :23 | 193  | 2 9 | 9       | ૧ | c |
| અસ જ્ઞિ.             | ર      | ૧૧૭ | ૧૧૭  | 109   | 1   |         |      |     |       |      |     |      |     | ļ       |   |   |
| અસંજ્ઞિ.<br>આહારી    | 93     | 920 | 113  | 109   | 3   | ૭       | 153  | 353 | 46    | : u  | 2:  | 2/23 | ર ૧ | 9       | ٩ | 1 |
| અણાહારી              | પ      | ૧૧૨ | 1903 | 60    |     | gr      | ι    |     |       |      |     | -    |     |         | 9 |   |
| •                    |        | 1   | -    |       |     | 1       |      |     |       |      |     |      |     |         |   |   |
|                      |        |     |      |       |     |         | !    | l   | ,     | 1    | 1   | 1    | l   | ł       |   | ł |
|                      |        |     |      |       |     | 4<br>34 |      |     |       |      |     |      |     |         |   |   |

www.jainelibrary.org

| <b>ના મગ્ય</b> નમસ્કાર કરાન. | <b>લસાઆ</b> -લશ્યા દ્વાર.                   |
|------------------------------|---------------------------------------------|
| જિપ્શ –જિનેશ્વરને,           | <b>છય</b> 'ંઘ—બંધ                           |
| જિઅ-જીવસ્થાનક,               | <b>અ<sup>1</sup>પખહૂ</b> –અલ્પબહુત્વ દ્વાર. |
| <b>મગ્ગણ</b> ⊸માર્ગ ણાદાર.   | ભાવે-ભાવે [ઉપશમાદિક પાંચ].                  |
| <b>ગુણ્ધા</b> ણગુણસ્થાનક.    | <b>સંખિજ્જાઇ</b> –સંખ્યાતાદિ.               |
| ઉવએાગઉપયોગદ્વાર.             | <b>કિમવિ</b> –કાંઈક                         |
| <b>જોગ</b> યાગ હાર.          | <b>વુચ્છ</b> ં–કહી <b>શ</b> .               |

અર્થ — જિનેવ્ધરને નમસ્કાર કરીને જ્વસ્થાનક, માર્ગ હા-સ્થાનક, ગુણસ્થાનક, ઉપયાેગ, યાેગ, લેશ્યા, ખ'ધ, અલ્પ-બહુત્વ, ભાવ અને સંખ્યાતા આદિ કંઈક કહીશ. ાા૧ા

વિવેચન—શ્રી જિનને નમસ્કાર કરીને જીવસ્થાનક-જી-વના ૧૪ લેઢ ૧, ગત્યાદિ ૬૨ માર્ગ ણાસ્થાનક ૨, ૧૪ ગુણ-સ્થાનક ૩, ૧૨ ઉપયાગ ૪, ૧૫ યાગ ૫, ૬ લેશ્યા ૬, મંધહેતુ તથા મંધ, ઉદ્ય, ઉદ્ગીરણા, સત્તા ૭, અલ્પમહુત્વ ૮, ઔપશમિકાદિક પાંચ ભાવ ૯ અને સંખ્યાતાદિકના વિચાર ૧૦. કિમપિ-સ્વલ્પમાત્ર એ દશ દ્વાર કહીશું. ાા૧ા નમિય જિણું વત્તવ્વા, ચઉદસજિઅઠાણુએસુ ગુણ-ઠાણા;જોગુવએાગાલેસા,બ'ધાદએાદીરણા સત્તા ા૧ા

| <b>વત્તવ્વા</b> –કહેવા.    | <b>લેસા</b> –લેશ્યા.   |
|----------------------------|------------------------|
| ચઉદસ–ચઉદ.                  | <b>અ ઘ</b> –બ ધ.       |
| જિઅઠાણુએસુ-જીવસ્થાનાનેવિષે | <b>ઉદરમ</b> –ઉદય.      |
| <b>ગુણ્ડાણા</b> -ગુણઠાણાં. | <b>ઉદીરણા</b> −ઉદીરણા. |
| જોગ-યોગ.                   | <b>સત્તા</b> -સત્તા.   |
| <b>ઉવએાગ</b> -ઉપયોગ.       |                        |

અર્થ—જિનેધ્વરને નમસ્કાર કરીને ચૌદ જીવસ્થાનકને વિષે ગુણઠાણાં, યાગ, ઉપયાગ, લેશ્યા, બ'ધ, ઉદય, ઉદીરણા અને સત્તા [એ આઠ] કહેવાનાં છે.ાા૧ા

વિગેચન—પૂર્વાકત ગાથામાં ૧૦ દ્વાર કહ્યાં છે, તે. પણ એ દ્વારના અનુક્રમ સુગમ રીતે કહે છે—જિનને નમ્સ્કાર કરીને એ બાલ કહેવા--ચીદ જીવસ્થાનકને વિષે ગુણઠાણાં ૧, ચાગ ૨, ઉપયાગ ૩, લેશ્યા ૪, મૂળ પ્રકૃતિના બધ્ય ૫, ઉદય ૬, ઉદ્વીરણા ૭, સત્તા ૮, એ આઠ દ્વાર કહીશું. ાવા

તહ મૂલચઉદમગ્ગણ−ઠાણેસુ બાસદિઠઉત્તરેસુ ચ; જિઅ ગુણ જોગુવએાગા,લેસપ્પબહુ ચ છઽઠાણા ારાા

| <b>તહ</b> —તેમજ.       |  |
|------------------------|--|
| અૢ્લ–મૂળ.              |  |
| ચઉદ-ચૌદ.               |  |
| <b>મઞ્ગણ</b> -માર્ગણા. |  |

**ઠાણેસુ**-સ્થાનકને વિષે **ખાસફિ**-બાસઠ. ઉ**ત્તારેસુ`**-ઉત્તર [માર્ગણાસ્થાન] ને વિષે.

| જિમ્મ-જીવભેદ.                  | <b>લેસ</b> –લેશ્યા.                    |
|--------------------------------|----------------------------------------|
| <b>ગુણ</b> –ગુ <b>ણ</b> ઠાણાં, | <b>અ<sup>૧</sup>૫ઌ</b> હું અલ્૫બહુત્વ. |
| જોગ-યોગ                        | છદ્દાણા⊸એ છ સ્થાનક.                    |
| ઉવ <b>ઐાગા</b> –ઉપયેાગ.        |                                        |

અર્થ-તેમજ મૂળ ચૌદ માર્ગ જ્ઞાસ્થાન અને બાસઠ ઉત્તર માર્ગ જ્ઞાસ્થાનને વિષે જીવલેદ, ગુજ્ઞઠાણાં, ચાંગ, ઉપયોગ,

લેશ્યા, અલ્પઅહુત્વ એ છે સ્થાનક કહીશું. ॥ ૨ ။ વિવેચન—તેમજ વળી ચૌદ મૂળ માર્ગણાસ્થાનક અને આસઠ ઉત્તરમાર્ગણાને વિષે જીવલેદ ૧, ગુણુઠાણાં ૨, ચાેગ ૩, ઉપયાેગ ૪, લેશ્યા પ, અલ્પઅહુત્વ ૬, એ છ સ્થાનક કહીશું. ॥ ૨ ॥

ચઉદસગુણેસુજિઅ-જોગુવએાગલેસા ય બ'ધ હેઉ ય; બ'ધાઈચઉ અપ્પા બહુ' ચ તાે ભાવસ'ખાઈાા૩ા [દારગાહા.]

| ∺ <b>ચ</b> ઉદસ ગુણેસુ–ગૌદ ગુણઠાણાને<br>વિષે | <b>ભ ંધહેઉ</b> બંધહેતુ.<br>ભ'ધાઈ ચઉબંધાદિક ચાર. |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| જિચ્ય-જીવના ભેદ.                            | <b>અ<sup>ર</sup>પા</b> <i>ચ</i> ાડુઅલ્પબહુત્વ.  |
| જોગ-યોગ.                                    | તા–તે પછી.                                      |
| ઉ <b>વએાગ</b> ઉપયાેગ.                       | ભાવ-ભાવ.                                        |
| <b>લેસા</b> લેશ્યા.                         | <b>સ ંખાઇ</b> -સંખ્યાતાદિ.                      |
|                                             |                                                 |

અર્થ —ચૌદ ગુણઠાણાને વિષે જીવના ભેદ, યાેગ, ઉપ-યાેગ, લેરયા અને બંધહેતુ તેમજ બંધાદિ ચાર અને તેમનું અલ્પબહુત્વ તે પછી ભાવ અને સંખ્યાતાદિ કહીશું. ાાા વિવેચન—વળી ચૌદ ગુણઠાણાંને વિષે જીવના લેદ ૧,-ચાેગ ૨, ઉપયાેગ ૩, લેસ્યા ૪, બ'ધહેતુ ૫, બ'ધ, ઉદય, ઉદીરણા, સત્તા ૯, એનું અલ્પબહુત્વ ૧૦, ત્યારપછી પાંચ. ભાવ ૧૧ અને સંખ્યાતાદિકના વિચાર ૧૨; એ ત્રણ ગાથા. વડે ૨૬ દ્વાર કહ્યાં તે અનુક્રમે કહીશું.ાા ૩ા

#### ૧૪ જીવસ્થાના.

ઇહે સુંહુમબાયરેર્ગિદિ–બિતિચઉઅસન્નિસન્નિપં-ચિંદી; અપજત્તા પજ્જત્તા, કમેણુ ચઉદસ જિઅ-દઠાણા ાા ર ાા

| <b>ઇહ</b> –આ જગતમાં      | <b>અસન્નિ</b> – અસંજ્ઞિ પંચે દિ્ય |
|--------------------------|-----------------------------------|
| <b>સુહુઞ</b> ⊸સૂક્ષ્મ    | સન્નિયંચિ દી-સંજ્ઞિપ ચે દ્રિયા    |
| આચરબાદર                  | <b>અપજત્તા</b> –અપર્યાપ્તા        |
| <b>એગિંદિ</b> -એકેંદ્રિય | <b>ધજજ∕ત્તા</b> પર્યાપ્તા         |
| <b>ચિ</b> –ઞેઈદ્રિય      | કમેણ⊸અનુક્રમે                     |
| તિ–નેઈદ્રિય              | <b>ચઉદસ</b> ⊸ચોદ                  |
| <b>ચ</b> ાઉ–ચૌારિ દ્રિય  | જિચ્મદ્રઠાણા-જીવનાં સ્થાનક        |

અર્થ — આ જગતને વિષે સુક્ષ્મ, એકે દિય, બાદર એકે -દિય, બેઇદિય, તેઇદિય, ચૌરિ દિય, અસંજ્ઞિપ ચે દિય અને સંજ્ઞિ પ ચે દિય, એ અપર્યાપ્તા અને પર્યાપ્તા; એ અનુક્રમે. ચૌદ છવના સ્થાનકો છે. ા ૨ ા

વિવેચન—ઈહાં લાેકને વિષે પૃથિવ્યાદિક પાંચ સ્થાવર ચઉદ રાજલાેકને વિષે મસીની કુંપીની પેરે ઠાંસી ઠાંસી**ને** 

**X**3

ભર્યા છે-સર્વાવ્યાપી છે, નજરે દેખાય તેવા નથી, તે સૂક્ષ્મ એકેંદ્રિય ૧ અને જે પૃથિવ્યાદિક પાંચ નજરે દીસે છે તે બાદર એકે દ્રિય ૨,એઇ દ્રિય-શ ખાદિક ૩, તેઇ દ્રિય-કાનખજૂરા વગેરે ૪, ચઉરિ દ્રિય-વી છુ આદિક ૫, મન રહિત સમ્મૂચ્છિંમ તે અસંજ્ઞિ પંચેંદ્રિય ૬, મન સહિત તે સંજ્ઞિ પંચેંદ્રિય ૭, જેણે ઉપજતાં પાેતપાેતાની પર્યાપ્તિ પૂરી નથી કરી તે અપ-યાંપ્તા સાત અને જેણે પાતપાતાની પર્યાપ્ત પૂરી કરી છે તે પર્યાપ્તા છ, એમ અનુક્રમે અપર્યાપ્તા-પર્યાપ્તા થઇને ચૌદ લેદ જીવના જાણવા.સંસારી જીવ સર્વ એ૧૪ ભેદ માંહે આવ્યા.ારાા

જવસ્થાનાને વિષે ગુણકાણાં

ખાયર અસન્નિવિગલે, અપજ્જિ પદમબિઅ– સન્નિઅપજત્તેઃ

અજયજુઅ સન્નિપજ્જે,સવ્વગુણામિચ્છરેરેસેસુાાગા

અજયજીઅન-અવિરતિયક્ત ત્રસ ગુણઠાણાં. સન્નિપજ્જે-સંજ્ઞીપયાંધાને વિષે સવ્વગૃષ્ણ-સર્વ ગુણસ્થાનક. મિચ્છ-નિથ્યાત્વ ગણકાણ સેસેસ-શેષ જીવાને વિષે.

**ખાચર**-બાદર એકે દ્રિય ∫તે ઉકાય વાઉકાય વિના] અસન્નિ-અસંગ્રી પંચે દિય. **વિગલે**-વિકલે દિયને વિષે. અપજિજ-અપર્યાપ્તામાં. પઢમભિચ્મ -પહેલું, બીજાું. યંત્રાને દિષે.

અર્થ---અપર્યાપ્તા એવા ખાદર એકે દિય, અસંજ્ઞિ પંચં-દિય અને વિકલે દિયને વિષે પહેલું અને ષીજાં ગુણકાણું હેાય, અપર્યાપ્તા સંજ્ઞિ પ<sup>∶</sup>ચે<sup>∙</sup>દ્રિયને વિષે અવિરતિ સહિત ⊧ [ત્રણ ગુણકાણાં] હાેય: સંજ્ઞિ પર્યાપ્તાને વિષે સર્વ ગુણકાણાં હાેય અને બાકીના જીવસ્થાનકને વિષે મિથ્યાત્વ ગુણકાણું હાેય ાાગ્રા

વિવેષન—હવે એ ૧૪ જીવસ્થાનકને વિષે ગુણઠાણાં કહે છે.-બાદર એકે દ્રિય અપર્યાપ્તા ૧, અસંગ્નિ પંચે દ્રિય અપર્યાપ્તા રં, ત્રણ વિકલે દ્રિય અપર્યાપ્તા ૫, એ પાંચને વિષે મિથ્યાત્વ અને સાસ્વાદન એ પહેલાં બે ગુણઠાણાં હાય. તિહાં મિથ્યાત્વે તાે એ જીવ સદાય છેજ પણ કાેઈક જીવને પરભવથી સમ્યકૃત્વ વમીને આવતાં ઘટાલાલા ન્યાયે સમ્ય-કુત્વનાે લેશ આસ્વાદતાં ઉત્પત્તિકાળે અપર્યાપ્તાવસ્થાએ સાસ્વા-દનપણું પાનીએ, પણ પછી ન હેાય. ઇહાં એ કરણ અપયોપ્તાે જાણવાં પણ લખ્ધિ અપર્યાપ્તા નહી. લખ્ધિ અપર્યાપ્તાને તા સારવાદન હાેય જ નહી. અપર્યાપ્ત સૂક્ષ્મ એકેંદ્રિયમાં પણ સાસ્વાદન ન હાેય, સાસ્વાદન તાે લગારેક શુભ પરિણામરૂપ છે અને સુક્ષ્મમાં તેા અતિ સંક્લિષ્ટ પરિણામી ઉપજે તે માટે. ઇહાં કાેઇક કહે છે કે, આગમમાંહે એકે દ્રિયને સાસ્વાદન નથી કહ્યું, એકે દ્રિય સર્વ અજ્ઞાની જ કહ્યા છે, તેા ઇહાં એકે દ્રિય અપર્યાપ્તાને સારવાદન કેમ કહાે છેા ? તેહના ઉત્તર આગળ સાસણભાવે નાણં એ ગા**થા**એ ગ્રંથકારજ કહેશે, તિહાંથી જાણ્વેા. તથા સંગ્નિપંચેંદ્રિય અપર્યાપ્તાને વિષે અવિરત સમ્યગૂદષ્ટિ યુક્ત એટલે પહેલું, **ખી**જું, ચાેશું એ ત્રણ ગુણઠાણાં હાેય, સમ્યક્ત્વ સહિત જીવને ઉપજતાં ચાશું હેાય, પણ અપર્યાપ્તાને મિશ્રગુણઠાણું ન

હાેચ. મિશ્ર થકાે કાળ ન કરે તે માટે ન સમ્મમિચ્છેા કુણાઇ કાલ. ઇતિ વચનાત. સંજ્ઞિ પર્યાપ્તાને વિષે સવે<sup>°</sup> ચૌદ ગુણઠાણાં હાેચ. તેને સવ<sup>°</sup> શુભાશુભ પરિણામ હાેચ તે માટે. શેષ સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્તા ૧, સૂક્ષ્મપર્યાપ્તા ૨, બાદર એકે દ્રિય પર્યાપ્તા ૩, બેઇ દ્રિય, તેઈ દ્રિય, ચઉરિ દ્રિય પર્યાપ્તા ૬, અસંજ્ઞિ પ ચે દ્રિય પર્યાપ્તા ૭, એ સાતેને એકજ મિથ્યાત્વ ગુણુઠાણું હાેચ. ા ૩ ા

#### જવસ્થાનાને વિષે યાેગ.

અંપજત્તછક્કિ કમ્સુરલ-મીસ જોગા અપજ્જસન્નિસુઃ તે સવિઉગ્વ મિસએસુ,તહ્યુપજ્જેસુ ઉરલ-મન્નેા૪ા

| અપજત્તાહક્રિઅપર્યાપ્તા છ-       | સ <b>વિઉવ્વમીસ</b> ⊸વૈક્રિયમિશ્ર |
|---------------------------------|----------------------------------|
| જીવને વિષે.                     | સહિત ત્રણ યેાગ.                  |
| ક્રમ્મ–કાર્મ ણ.                 | ઐાસુ⊶એમાં વળી.                   |
| ઉ <b>રલમીસ</b> ઓદારિકમિશ્ર.     | તાહ્યુપજજેસુ-શરીર પર્યાપ્તિએ     |
| જોગા⊢-યાગ.                      | પર્યાપ્રાને વિષે.                |
| <b>અપજજસન્નિસુ</b> -અપર્યાપ્તા- | ઉ <b>રલ</b> ં⊸ઔદારિક યાેગ.       |
| ે સંજ્ઞીને વિષે.                | <b>અન્ને</b> -અન્ય આચાર્યો.      |
| તે⊸તે બે યેાગેા.                |                                  |

અર્થ — અપર્યાપ્તા છ જીવલેકને વિષે કાર્મણુઅને ઔદા-રિકમિશ્ર યાગ હોય, અપર્યાપ્તા સ'ગ્નિ 'પ'ચે'દિયને વિષે તે [બે યાગ] ટીક્ચિમિશ્ર' સહિત [ત્રણ] હાેય, એમાં વળી શરીરપર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તાને વિષે ઔદારિક કાયયાગ અન્ય આચાર્યા માને છે. ાાષા

વિવેચન--હવે ચાેગ ૧૫ :કંહે છે, સત્ય મનાેયાેગઃ ૧, અસત્ય મનાયોગઃ ૨, સત્યમૃષા મનાયેાગઃ ૩, અસત્યામૃષા મનાયાગઃ ૪, એમ ૪ વચનયાંગ, એવં ૮, ઔદારિક કાય-યેાગ ૯, ઔદારિક મિશ્ર૦ ૧૦, વૈક્રિય૦ ૧૧, વૈક્રિયમિશ્ર૦ ૧૨, આહારક૦ ૧૩, આહારક મિશ્ર૦ ૧૪, અને કાર્મણ કાયયોગ ૧૫. હવે એના અર્થ કહે છે-અસ્તિ જીવ: ઈત્યાદિ તથા સર્વ નું હિતચિંતન તે સત્ય મનઃ ૧, નાસ્તિ જીવઃ ઈત્યાદિ તથા પરને વિપ્રતારણ, બુહિ તે મૃષા મન ૨, તે બંને મિશ્ર તે સત્યમૃષા મન એટલે કાંઈક સત્ય, કાંઈક મૂષા ૩. સત્ય પણ નહીં અસત્ય પણ નહીં એવી વિચારણાતે અસ-ત્યામૂષા મન ૪, એ જ પ્રમાણે ૪ લેદે વચનયોગ; એવં ૮, મનુષ્ય તિર્ય ચને ઔદારિક કાયયાગ ૯,તે જ મનુષ્ય તિર્ય ચને **ઉપજતાં** એક સમય પછી શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી કરે ત્યાં <mark>લગે</mark> કાર્મ 🗨 સાથે મિશ્રપણું તે ઔદારિકમિશ્ર તથા કેવલીસસુદ્ધાતે બીજે, છદ્રઠે, સાતમે સમયે ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગ ૧૦, દેવતા. નારકીને તથા લખ્ધિવ ત મનુષ્ય⊸પ ચે દ્રિયતિય' ચ અને વાચુને ગૈક્રિય કાયયેાગ ૧૧, તે જ દેવ⊸નારકીને ઉપજતાં કામ જ સાથે વૈક્રિય તે વૈક્રિયમિશ્ર હાેય તથા મનુષ્ય અને તિર્ય ચને વૈક્રિયા રંભ કાળે અને છાંડવાને કાળે ઔદારિક સાથે વૈક્રિયમિશ્ર કાયયાગ ૧૨. ચૌદ પૂર્વ ધારી આહારક શરીર કરે ત્યારે આહારક કાયચાગ ૧૩, તેને પ્રારંભકાળે અને છાંડવાને કાળે ઔદારિક સાથે આહારકમિશ્ર કાયયોગ હોય ૧૪, અબ્ટકમંના જે વિકાર તે કારમંશ કાયયોગ, તે જીવને અંતરાલ ગતિએ અને ઉપ-

જવાને પહેલે સમયે તથા કેવલિસમુદ્ધાતને ત્રીજે, ચાથે. પાંચમે સમયે હાય, તૈજસ તાે કાર્મણ લેળું જ ગણ્યું છે, જૂદું નહીં, ઈતિ પંદર યાેગ સ્વરૂપ. જીવને પરિસ્પંદનાદિક વીર્ય તે યાંગ કહીએ. સૂક્ષ્મ એકે દ્રિય ૧, બાદર એકે દ્રિય ૨, એઇદ્રિય ૩, તેઇદ્રિય ૪, ચૌરિંદ્રિય ૫, અસ જ્ઞી પ ચેદ્રિય ૬. એ છ અપર્યાપ્તાને વિષે કાર્મ્મ ણ ૧ અને ઔદારિક મિશ્ર ૨, એ બે ચાેગ હાેય. એ તરાલ ગતિએ અને ઉત્પત્તિને પહેલે સમયે કાર્મ્મણ યાેગ હાેય અને પછી શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં ઔદારિકમિશ્ર યેાગ હેાય, એવં ર. સંગ્રી પં-ચેંદ્રિય અપર્યાપ્તાને વિષે પૂર્વાક્ત બે યેાગ અને વૈક્રિયમિશ્ર સહિત, એવં ૩ ચાેગ હાેય. તિહાં મનુષ્ય⊸તિર્ય'ચ અપર્યાઃ પ્તાને કાર્મ્મથ અને ઔદારિકમિશ્ર એ બે યાેગ હાેય અને દેવતા તથા નાંરકીને કામ્મ<sup>દ</sup>શ અને વૈક્રિયમિ**શ્ર એ બે ચે**ાગ ં**હાય, બંનેને મળીને ૩ ત્રણ** હેાય. એ સાતે અપર્યાપ્તાને શરીર પર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તાને નીકારિક યાંગ પણ હાેય, એમ ·અનેરા આચાર્ય કહે છે; તે મતે છ અપર્યાપ્તાને ૩ ચાેગ હાેય અને સંગ્રી અપર્યાપ્તાને વિષે પ ચાેગ હાેય. ગ્રંથકારે એ <sup>·</sup>મતાંતર ક**હ્યું પણ શરી**ર પર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તા**ને** મિશ્રપણ ·ટળ્યું ત્યારે ઔદારિક ચાેગ હાેય જ, માટે એ મત ખરા વ્યથાય છે. ાાજા

### સબ્વે સન્નિપજત્તે, ઉરલ સુહુમે સભાસુ ત ચઉસુ; બાયરિ સવિઉબ્વિદુગં,પજસન્નિસુ બારઉવએાગા.પ

| સબ્વેસર્વે [યોગ]                                                                                 | <b>ધ્યાયરિ</b> -બાદર [એકેંદ્રિય પર્યાપ્તા]                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| <b>સન્નિપજત્તે</b> -સંજ્ઞી પર્યાપ્તાનેવિષે                                                       | ને વિષે.                                                  |
| <b>ઉરલ</b> ંઓદારિક કાયયાેગ.<br><b>સુહુ મે</b> સૂક્ષ્મ [એકે દ્રિય]માં<br><b>સભા</b> સુ−ભાષા સહિત. | <b>સવિઉ૦્વિદુગ</b> ં–ૌક્રિયદ્રિક સહિત<br>[ હોય ],         |
| તં⊸તે.<br>ચઉસુ–ચાર [ વિ૦ ત્રિક અને<br>અસંજ્ઞીપંચેંદ્રિય]ને વિષે.                                 | પજસન્નિસ્⊣ષ્યાંપ્તાસંજ્ઞીનેવિષે<br>આર ઉવઐાગા–બાર ઉપયોગો,, |

અર્થ — સંજ્ઞિ પ ચે દ્વિય પર્યાપ્તાને વિષે સર્વ યોગ હોય, પર્યાપ્તા સૂક્ષ્મ એકે દ્વિયમાં ઔદારિક કાયયોગ હોય, તે ચાર [વિકલે દ્વિય અને અસંજ્ઞિ પ ચે દ્વિય]ને વિષે ભાષા [અસ-ત્યામૃષા વચનયોગ] સહિત [બે યાગ] હોય, બાદર એકે દ્વિય પર્યાપ્તાને વિષે વૈક્રિયદ્વિક સહિત [ત્રણ યાગ]હોય. પર્યાપ્તા સંજ્ઞિ પ ચે દ્વિયને બાર ઉપયાગ હોય. ાપા

વિવેચન—સંગ્નિ પંચે દ્રિય પર્યાપ્તાને વિષે સર્વ એટલે ૧૫ ચાેગ હાેય. ઔદારિકમિશ્ર ૧ કાર્મ્મ છ ર, એ બે ચાેગ તાે કેવલી સમુદ્ધાતે હાેય અને વૈક્રિયમિશ્ર મનુષ્ય-તિર્ય ચને ઉત્તરવૈક્રિય કરતાં હાેય ઃ ને શેષ બાર ચાેગ તા યથાયાેગ્ય હાેય જ. સૂક્ષ્મ એકે દ્રિય પર્યાપ્તાને એક જ ઔદારિક કાયયાેગ હાેય. બેઇદ્રિય ૧, તેઈ દ્રિય ર, ચૌરિ દ્રિય ૩ અને અસંગ્નિ પંચે દ્રિય ૪, એ ચાર પર્યાપ્તાને ચાથી ભાષા સહિત ઔદા રિક એટલે ૨ ચાેગ હાેય. બાદર એકે દ્રિય પર્યાપ્તાને વિષે ઓહારિક ૧, વૈક્રિય ૨, વૈક્રિયમિશ્ર ૩, એવં ત્રણ યેાગ હાેય, વાયુને વૈક્રિયદ્રિક હાેય માટે.

ંહવે ચૌઢ જુવસ્થાનકને વિષે ઉપયોગ કહે છે.⊸જીવ⊶ લક્ષ્ણરૂપ અવએાધ તે ઉપયોગ કહીએ. તે પાંચ જ્ઞાન, ત્રણ્ અહ્ઞાન, ચાર દર્શાન એમ ૧૨ જાણવા. પર્યાપ્તા સંદ્રિ પંચેં દ્રિયને વિષે એ બારે ઉપયોગ હાેય, અનુક્રમે હાેય પણ સમ કહે. ન હાેય, જીગવ**ં દા નત્યિ ઉવએાગા ઇતિ વચનાત**.

#### જવસ્થાનાને વિષે ઉપયોગ

પ<sub>જ</sub>જચઉરિ દિઅસન્નિસ, દુદ સદુઅનાણ દસસુ-ચક્ઞ્યુવિણા, સન્નિઅપજ્જે મણનાણ<del>ુ-</del> ચક્ષ્યુકેવલદુગ વિદ્રૂણા ૫૬૫

પજ્જચઉરિ દિન્પર્યાપ્તાચૌરિ દ્રિય સન્નિઅપજ્જે-સે જ્ઞી અપ-અસન્નિસુ-અસંજ્ઞિપ ચે દ્રિય યોપ્તાને વિષે

| [પયોપ્તા]ને વિષં.                     | ે <b>મ</b> ણ <b>નાણ</b> ⊸મનઃપર્યવજ્ઞાન. |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|
| દુ દં <b>સ</b> -બે દર્શન.             | <b>ચક્રપ્યુ</b> ચક્ષુદર્શન              |
| દુ અનાણ⊸બે અજ્ઞાન.<br>દસસુ–દશને વિષે, | <b>કેવલદુગ</b> ⊸કેવળદ્રિક.              |
| <b>ચક્રુખુવિણા</b> -ચક્ષુદર્શન વિના.  | <b>વિડ્ણા</b> –વિના [આઠ].               |
| િત્રણ]                                |                                         |

અર્થ – પર્યાપ્ત ચૌરિંદ્રિય અને પર્યાપ્તઅસ જ્ઞિપ ચેંદ્રિયને વિષે બે દર્શન અને બે અજ્ઞાન હોય, દરા જીવલેદને વિષે ચક્ષુદર્શન વિના ત્રજ્ઞ ઉપયાગ હોય; સંજ્ઞિપ ચેંદ્રિય અપ-ર્યાપ્તાને વિષે મન:પર્યવજ્ઞાન, ચક્ષુદર્શન અને કેવળદ્રિક વિના [આરુ] ઉપયાગ હોય .ાકા નુ સ્ટ 1. . . . .

વિવેચન--ચૈરિંદ્રિય પર્યાપ્ત ૧, અને અસંગ્રી પર્યાપ્ત ર, એ બેને વિષે બે દર્શન અને બે અજ્ઞાન એવં ૪ ઉપયોગ ંહાય; તે ચક્ષુદર્શન ૧, અચક્ષુદર્શન ૨, મતિઅજ્ઞાન ૩, <sup>ગ્</sup>યુતઅજ્ઞાન ૪, એમ ચાર હાેય. ચાર એકેંદ્રિય ૪, બે બે ઈંદ્રિય ૬, બે તેઇંદ્રિય ૮, ચૌરિંદ્રિય અપર્યાપ્ત ૬ અસંગ્રી પંચેંદ્રિય અપર્યાપ્ત ૧૦, એ દરાને વિષે ચક્ષુદર્શન વિના એટલે અચક્ષુદર્શન ૧, મતિઅજ્ઞાન ૨, શ્રુતઅજ્ઞાન ૩, એ ત્રણ હાેય, સંગ્નિ પંચેંદ્રિય અપર્યાપ્તને વિષે મનઃપર્યવજ્ઞાન ૧, ચક્ષુ દર્શન ૨, કેવળજ્ઞાન ૩, કેવળદર્શન ૪, એ ચાર વિના શેષ ૮ ઉપયાગ હાય. ''પંચસંગ્રહ"ને મતે ચૌરિંદ્રિય, અસંગ્નિ-સંગ્નિપંચેંદ્રિય, એ ત્રણ અપર્યાપ્તાને પણ ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયે ચક્ષુદર્શન કહ્યું છે. હાા

જીવસ્થાનાને વિષે લેશ્યા તથા ખ'ધ, ઉદય, ઉદીરખ્રા, અને સત્તાનાં સ્થાના.

### સન્નિ૬ગિ છલેસ અપજ્જબાયરે પઢમચઉતિ સેસેસુ, સત્તક બંધુદીરણ–સંતુદયા અક તેરસસુ ાાબા

સન્નિદુગિ--બે સ<sup>\*</sup>જ્ઞીને વિષે. છ લેસ--છ લેશ્યા. અપજ્જ--અપર્યાપ્ત. ભાયરે--બાદર એકેંદ્રિયને વિષે. પઢમ ચઉ--પ્રથમની ચાર. તિ---ત્રણ

સેસેસુ⊸બાકીનાને વિષે. સત્તાદ્દુઠે--સાત અથવા આઠ કર્મને અ'**ધુદીર**ણુ-બ'ધ તથા ઉદીરણા. સં**તુદયા**--સત્તા તથા ઉદય. અદુઠ-આઠ કર્મની. તેરસસુ–તેર જીવસ્થાનને વિષે. અર્થ-સંગ્નિદ્ધિક [પર્યાપ્તા–અપર્યાપ્તા]ને વિષે ૬ લેશ્યા હાેય, અપર્યાપ્તા બાદર એકે દિયને વિષે પ્રથમની ચાર લેશ્યા હાેય અને બાકીના જીવસ્થાનને વિષે પ્રથમની ત્રણ લેશ્યા હાેય, સાત અથવા આઠ કર્મના બ'ધ તથા ઉદીરણા અને સત્તા તથા ઉદય આઠ કર્મના તેર જીવસ્થાનને વિષે હાેય.ાાઊા

વિવેચન—હવે ૧૪ જીવસ્થાનકે લેશ્યા કહે છે.-સંગ્રા પંચેંદ્રિય પર્યાપ્તાે-અપર્યાપ્તા એ બેને વિષે છ એ લેશ્યા હાેય. અપર્યાપ્તા બાદર એકેંદ્રિયને વિષે પહેલી ચાર લેશ્યા હાેય. કૃષ્ણ, નીલ, કાંપાત, એ ૩ તાે સર્વાને હાેયજ, પણ કાેઇક તેજોલેશ્યાવંત દેવતા મરીને પૃથ્વી, અપ, વનસ્પતિમાં ઉપજે, તેને અપર્યાપ્તપણે તેજોલેશ્યા હાેય તે માટે ચાર લેશ્યા કહી. શેષ અગિયાર જીવસ્થાનકે કૃષ્ણ ૧, નીલ ૨, કાંપાત ૩ એ ત્રણ લેશ્યા હાેય.

\* लेक्या इति कोऽर्थः? लिक्यते-श्लिष्यते कर्मणा सह जीवाऽनयेति लेक्या ।

यतः-कृष्णादिद्रव्यसाचिव्यात्, परिणामो य आत्मनः !

स्फटिकस्येव तत्राऽयं, लेक्याशब्दः प्रवर्त्तते ॥ १ ॥

તે લેસ્યા ૬ છે,⊸કૃષ્ણ ૧, નીલ ૨, કાપાત ૩, તેજો ૪, પદ્મ ૫, શુકલ ૬, એનું સ્વરૂપ જાંબૂફળખાદક ષદ્ પુરૂષ તથા ગામના નાશ કરવા નીકળેલા છ પુરૂષને ઠષ્ટાંતે જાણવું.

<sup>ૹ</sup> જે વડે જીવ કર્મ સાથે જોડાય તે લેસ્યા. કૃષ્ણાદિ દ્રવ્યના સંબંધ વડે સ્ફટિકના જેવા આત્માના જે પરિણામ [થાય] ત્યાં આ લેસ્યા શબ્દ પ્રવર્તે છે; અર્થાત્ કૃષ્ણ આદિ દ્રવ્યના યાેગે આત્માના જેવા જેવા પ્રકારના પરિણામ થાય તેને **લેસ્યા** કહે છે. तद्यथा-मूलं १ साह २ पसाहा ३ गुच्छ ४ फलच्छिद ५ पडियभक्खणया ६ ।

सव्वं १ माणुस २ पुरिसा ३ साउह ४ झुज्झंत ५---धणहरणा ६ ॥ १ ॥

હવે ચૌદ્ર જીવસ્થાનકે મૂળ પ્રકૃતિનો ગાંધ, ઉદય, ઉદી-રણા અને સત્તા કહે છેઃ—

સંજ્ઞી પાંચે દ્રિય પર્યાપ્તા વર્જીને શેષ તેર જીવસ્થાનકને વિષે સાત અથવા આઠ પ્રકૃતિના બાંધ અથવા ઉદ્વીરણા હાેય. તે કેમ ? આચુર્બા ધ કાલે આઠે કમ્મ ના બાંધ હાેય અને

૧. લેશ્યાના પરિણામની માંહોમાંહે તરતમતા જણાવવા માટે જાંબૂ ફગ ખાનારા છ પુરૂષનું દષ્ટાંત આ પ્રમાણે જાણવું:--કોઈ છ પુરૂષો જાંબૂ રૂગ ખાવા માટે તે વૃક્ષ પાસે ગયા. ત્યાં પહેલાના વિચાર મૂળથી વૃક્ષ ઉખે-ડવાના થયો,બીજાએ શાખાઓ કાપવાનું જણાવ્યું, ત્રીજાએ નાની ડાળીઓ કાપવાનું કહ્યું, ચાથાએ ફળવાળા ગુચ્છા તાડવાનું કહ્યું, પાંચમાએ પાક્સ રૂગા તાડવા કહ્યું અને છઠ્ઠાએ ભાંય ઉપર પડેલાં ફળા ખાવા જણાવ્યું, એ છ પુરૂષના અધ્યવસાયા મુજબ અનુક્રમે કૃષ્ણાદિ છ લેશ્યાવાળાના અધ્યવસાય જાણવા. બીજું ગામના નાથ કરવાને નીકળેલા છ પુરૂષનું દષ્ટાંત આ પ્રમાણે જાણવું---કોઇ છ ચાર ગામ લુંટવાને નીકળ્યા, તેમાં પહેલાએ મનુષ્ય, ઢાર વગેરે સર્વ ને મારવાનો વિચાર દર્શાવ્યો, બીજાએ મનુષ્યોને મારવા જણાવ્યું, ત્રીજાએ પુરૂષોને મારવા જણાવ્યું, ચાથાએ હથિયારબાધ હાય તેવા પુરૂષોને મારવા જણાવ્યું, પાંચમાએ લડવાને તૈયાર હાય--વડતા હાય, તેવાને મારવા જણાવ્યું અને છઠ્ઠાએ ફક્લ ધન લુંટી લેવા જણાવ્યું. એ છ પુરૂષના અધ્યવસાય મુજબ કૃષ્ણાદિ છ લેશ્યાવાળાના અધ્યવસાયા જાણવા. આયુ ન ખાંધતાે હાેચ ત્યારે સાતના બંધ હાેચ, એક ભવ આયુર્બ ધ એકજ વાર હાેચ અને સાત કમ્મ તા જીવ સદાયે સમયે સમયે બાંધે છે. તથા જ્યારે ભાેગવાતા ભવનું આયુઃ ૧ આવલિકા બાકી હાેચ ત્યારે તે આયુની ઉદીરણા ન હાેચ, માટે ત્યાં સાતની ઉદીરણા હાેચ, તે સિવાય સર્વત્ર ૮ ની ઉદીરણા હાેચ. તથા તેર જીવસ્થાનકને વિષે આં કમ્મ સત્તાએ અને ઉદ્દયે હાેચ, તે કેમ ? ઉપશાંતમાહ લગે આઠે કમ્મની સત્તા છે અને સૂક્ષ્મસંપરાય લગે આઠેના ઉદ્દય છે અને એ તેર જીવસ્થાનકને વિષે પહેલું, બીઝું અને ચાેથું ગુણકાણું પામીએ તે માટે હાેઈ શકે

સત્તક છેગ બંધા, સંતુદયા સત્ત અક ચત્તારિ. સત્તક છ પંચ દુગં, ઉઠીરણા સન્નિપજજત્તો ઘટા

| સπાકુ—સાત, આઠ.        | <b>ચત્તારિ</b> –ચાર.       |             |
|-----------------------|----------------------------|-------------|
| <b>છેગ</b> ⊸છ તથા એક, | ે <b>પંચદુગ</b> ંપાંચ અને  | બે.         |
| <b>અંધ</b> ાબંધ.      | ઉ <b>દીરણા</b> ઉદીરણા.     |             |
| સ′ત–સત્તા.            | <b>सन्निपज्जरो</b> -संज्ञी | પર્યાપ્રાને |
| <b>ઉદયા</b> –3દય.     | વિધે.                      |             |

અર્થ — સંજ્ઞિ પંચે દિય પર્યાપ્તાને વિષે સાત, આઠ. છ અને એક કર્મના ભંધ હાેય; સત્તા અને ઉદય સાત, આઠ અને ચાર કર્મના હાેય અને ઉદીરણા સાત, આઠ, છ, પાંચ અને બે કર્મની હાેય. ા ૮ ા વિવેચન—સંગ્નિ પંચેંદ્રિય પર્યાપ્તાને વિષે ચાર ભેદે બંધ છે, તે કયા ? સાતના બંધ ૧, આઠના બંધ ૨, છના બંધ ૩, એકના બંધ ૪, તેમાં આયુ વર્જીને સાતના બંધ તે જઘન્યથી અંતર્મુંહૂર્ત્ત લગે અને ઉત્કૃષ્ટા છ માસે ઉણા ૩૩ સાગરાપમ તે વળી અંતર્મુંહૂર્ત્ત ઊણ પૂર્વ કોડીને ત્રીજે ભાગે અધિક એટલા રહે, આઉખાને બંધકાળે આઠના બંધ તે જઘન્યથી અને ઉત્કૃષ્ટથી પણ અંતર્મુંહૂર્ત્ત રહે. આઉખાના બંધકાળ અંતર્મુંહૂર્ત્ત હાય તે માટે.

આયુ અને માહનીય વર્જીને સૂક્ષ્મસ પરાયે છના ગાંધ હાેય, તે જઘન્ય ૧ સમય, ઉત્કૃષ્ટ અંતમુંહૂર્ત્ત રહે. કાેઇક જીવ તિહાં એક સમય રહીને અનુત્તર વિમાને જાય; તિહાં અવિરતિ ગુણઠાણે અવશ્ય સાતના અંધક થાય, તે માટે છને ખાંધક જઘન્ય એક સમય રહે. સૂક્ષ્મ સંપરાયનુ એટલું જ માન છે, પછી એકનાે બંધક થાય અથવા સાતનાે ખંધક થાય; તથા તે છ માંહેથી પાંચ પ્રકૃતિના બંધને વ્યવચ્છેદે એક સાતાવેદનીયને અંધક હાેય, તે જઘન્યથી એક સમય ઉપશમશ્રેષ્ટ્રિએ હેાય, ઉત્કૃષ્ટપણે દેશે ઊણી પૂર્વ કોડી લગે તેરમે ગુણઠાણે રહે. એ જીવ પહેલાથી ાાતમાં ગુણકાણા લગે સાત તથા આઠના બંધક; ત્રીજે, આઠમે, નવમે સાતના જ બાંધક. દશમે છના બાંધક, અને અગિયારમે, આરમે અને તેરમે એકનાે બંધક હાેય, તથા સંજ્ઞિપંચેંદ્રિય પર્યાપ્તાને સત્તા અને ઉદ્ય આશ્રચીને ત્રણ સ્થાનક હાેય. તે એક સાતનું ૧; આઠનું ૨, ચારનું ૩,

તિહાં આઠની સત્તા અભવ્યને અનાદિ અનંત અને ભવ્ય આશ્રયી અનાદિ સાંત હાેય. તથા માહને ક્ષયે ક્ષીણમાહ ગુણઠાણે સાતની સત્તા, તે જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ પણ અંત-મુંહૂર્ત્ત હાેય. સયાગિ ગુણડાણે ઘાતિકર્મ્મ ૪ ને ક્ષયે ચારની સત્તા, તે જઘન્ય અંતર્મુહૂર્ત, ઉત્કૃષ્ટપણે નવ વરસે ઊણી પૂર્વકાેડિ હાેય.

આઠના ઉદય અભવ્ય આશ્રચીને અનાદિ-અનંત, ભવ્ય આશ્રચીને અનાદિ-સાંત; ઉપશાંતમાંહથી પતિત આશ્રચીને સાદિ-સાંત, તે ઉદય ઉપશમશ્રેણિ થકી પડીને અંતર્મુ હૂર્ત ફરી શ્રેણિ પ્રાપ્ત કરે તેને હાેય, જઘન્યથી અંતર્મુ હૂર્ત્ત સુધી અને ઉત્કૃષ્ટ દેશે ઊણા અર્હ પુદ્ગલ પરાવર્ત એટલે કાળે કરી શ્રેણિ કરે તે માટે. માહનીય વર્જીને સાતના ઉદય તે ઉપશાંત માહે તથા સીણમાહે પામીએ, તિહાં જઘન્ય એક સમય-ઉપશાંતમાહે ૧ સમય રહીને બીજે સમયે ભવક્ષયે દેવતા થતા અવિરતિ થાય ત્યાં અવશ્ય આઠના ઉદય હાેય માટે. ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મુ હૂર્ત્ત તે ઉપશાંતમાહ અને સીણમાહનું માન અંતર્મુ હૂર્ત્તનું છે માટે, પછી આઠના ઉદયી અથવા ચારના ઉદયી થાય. ચાર ઘાતિકર્મ્તને ક્ષયે ચારના ઉદયી તેરમે--ચૌદમે ગુણઠાણે હાેય. તે જઘન્ય અંતર્મુ હૂર્ત, ઉત્કૃષ્ટ નવ વરસે ઊણી પૂર્વ કાેડિ હાેય, એ સંબંધિ વિશેષ કહે છે.

મિથ્યાત્વથી માંડીને ઉપશાંતમાેહ લગે આઠની સત્તા,ક્ષીણ-માંહે સાતની સત્તા અને સયેાગી⊸અયેાગીએ ચારની સત્તા.

મિથ્યાત્વ થકી સૂક્ષ્મસંપરાય લગે આઠનાે ઉદ્દય, ઉપ-

શાંતમાહ અને ક્ષીણમાહે સાતના ઉદય, સચાગીએ તથા અયાગીએ ચારના ઉદય હાય.

તથા સંગ્રી પંચંદ્રિય પર્યાપ્તાને ઉદ્ગીરણાસ્થાનક પાંચ હાેય તે કેમ ? ૮, ૭, ૬, ૫, ૨. તિહાં જ્યારે ભાગવાતા ભવનું આશુ એક આવલિકા શેષ હાેય ત્યારે આશુઃ કર્મની ઉદ્ગીરણા ન હાેય ત્યારે સાતની ઉદ્ગીરણા હાેય, તે વિના આડની ઉદ્ગીરણા હાેય, તિહાં મિથ્ચાત્વથી પ્રમત્ત લગે સાત આડની ઉદ્ગીરણા હાેય, તિહાં મિથ્ચાત્વથી પ્રમત્ત લગે સાત અથવા આડની ઉદ્ગીરણા અને મિશ્રે તો સદૈવ મરણના અભાવ હાવાથી આડની જ ઉદ્ગીરણા હાેય તથા અલ્લન યંધી સૂક્ષ્મસંપરાયની એક આવલિકા બાકી હાેય ત્યાં લગે વેદ્યનીય--આશુઃ વર્જીને છની ઉદ્ગીરણા હાે બાકી હાેય ત્યાં લગે

તિહાંથી ચાવત બારમાની આવલિકા બાકી હેલ્ય ત્યાં લગે પાંચની ઉદ્દીરણા, તે લીણમેહાન્ય કે પં આવલિકામાં ગ્રાનાવરણીય ૧, દર્શાનાવરણીય ૨, અને અંતરાય ૩, એ ત્રણે આવલિકા પ્રવિષ્ટ થયાં માટે ઉદ્દીરણા ન હાય, ત્યારે નામ ૧, ગેાત્ર ૨; એ બેની ઉલરણા હાય, એમ સંધારીએ પણ બેની ઉદ્દીરણા અને અંધારીએ અનુદ્દીરક હાેય. યવપિ અયોગીએ લવાપબ્રાહી શાર કમ<sup>6</sup>ને ઉદ્દય છે તેં. પણ યોગને અલાવે ઉદ્દીરણા ન હેલ્ય. ઉદ્દીરણા તે. યોગવણ છે તે માટે. હાટા

| -         |                                                                                                                 | t   1          |               |            |             |                     |     |                   |          | 6            |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------|------------|-------------|---------------------|-----|-------------------|----------|--------------|
|           | જીવસ્થાનેષુ                                                                                                     | ગુણસ્થાન<br>૧૪ | થોગ<br>૧૫     | s b<br>Chg | લેશ્યા<br>૬ | <b>x</b> . <b>x</b> | ઉદય | ઉદીરણા            | સત્તા    | અલ્પબહુત્વ   |
|           | ;                                                                                                               |                | ,             | ,          | ,           | >                   |     | <b>.</b>          | \        |              |
| م         | એકે દિય સક્ષ અપયોપ્તા.                                                                                          | م.             | υ,<br>-<br>ω  | ω          | ω           | 2-0                 | ~   | 6-0               | 2        | અસ ખ્યાતગણા  |
| U .       | ר <u>ז</u> י                                                                                                    | م              | مہ            | ώ          | 60          | 0-0                 | 2   | 6-1               | ~        | સંખ્યાતગુણા  |
| <u>in</u> | <b>દિય બાદર અ</b> પર્યામા                                                                                       | مہ<br>لہ       | τ<br>ω        | ω          | ~           | ()<br>\             | ~   | 6                 | ~        | અસંખ્યાતગુણા |
| × (       | <u>ک</u> ،                                                                                                      | مہ             | ω             | ω          | ŵ           | 0-0                 | ~   | 6-0               | <u>م</u> | અનંતગુણા     |
| 2         | બેર્કેદિય અપર્યાપ્રા.                                                                                           | بي<br>ب<br>ب   | υ<br>1<br>ω   | ú!         | ω           | 6                   | 2   | 6<br>0            | 2        | વિશોષાધિક    |
| n.        | -                                                                                                               | م              | טק            | ω          | 60          | 2-0                 | 2   | (o<br>``          | ~        | વિશેષાધિક    |
| <u> </u>  | તેઇંદ્રિય અપર્યાપ્તા.                                                                                           | ₽_<br>₽_       | υ<br>-<br>ω   | ي.         | ω           | 6-1                 | A   |                   | ~        | વિશેષાધિક    |
| <u>^_</u> | તેઈદ્રિય પર્યાપ્તા.                                                                                             | م              | ىم            | 60         | ω           | 6                   | ~   | () · · ·          | <u>_</u> | વિશેષાત્વક   |
| 3         | ચઉરિ દ્વિય અપર્યાપ્રા.                                                                                          | هم<br>لع       | بہ<br>۱-<br>۵ | ω          | (           | 10                  | 2   | 50                | ~        | વિશેષાધિક    |
| <u>6</u>  | ચઉરિંદ્રિય પર્યાપ્તા.                                                                                           | م              | Ņ             | ~          | ω.          | 2-6                 | ~   | 0-0               | ~        | સંખ્યાતગુણા  |
| م         | ળ ગુહ્ય સમ્મેં જાતાં હતું છે.                                                                                   | م<br>ح – م     | ریم<br>ا<br>ن | ω          | ω           | 2-6                 | 2   | 2-6               | ~        | અસંખ્યાતગુણા |
| يم        | ાપ્રાપ્ત કર્યું છે. મું | مہ             | ,c,           | ~          | ω           | 5-0                 | ~   | 6-1               | ~        | વશેષાધક      |
| ω         | સ જ્ઞીપ ચે દ્રિય અપર્યાપ્રા.                                                                                    | ڊ <b>د</b> ه   | 3-7-4         | <b>م</b>   | ŝ           | 0-1                 | ~   | ()<br>-<br>-<br>- | ~        | ગણે ખાયગણા   |
| 2         | સ જ્ઞી પ ચે દ્રિય પર્યાપ્તા.                                                                                    | કેર            | r î           | ہے۔<br>پے  | ŝ           | -2-6                | 6   | 3,2,5             | 21216    | સવેથી ચાડા   |
|           |                                                                                                                 |                |               |            |             | يم<br>م             | ۶-  | ч.                |          |              |

૧૪ માર્ગ હ્યાસ્થાન.

ગઇ ઇ**દિએ ય કાએ, જોએ વેએ કસાય નાણેસુ;** સંજ**મ દંસણ લેસા, લવ સમ્મે સન્નિ આહારે** ાલા

| ગઈ ઇંદિએ–ગતિ અને ઇંદ્રિયમાં | ા દંસણ્⊸દર્શનમાં      |
|-----------------------------|-----------------------|
| કાર્ચ્ય-કાયમાં              | લેસા-લેશ્યામાં        |
| જોએ-યોગમાં                  | <b>ભાવ</b> ભવ્યમાં    |
| વેએવેદમાં                   | સમ્મે⊸સમ્યકત્વમાં     |
| <b>કસાચ</b> ⊸કષાયમાં        | સન્નિસંજ્ઞિમાં        |
| <b>ના</b> ણેસું ⊸જ્ઞાનમાં   | <b>આહા</b> રેઆહારીમાં |
| સંજમ–સંયમમાં                | 1                     |

વિવેચન—હવે ૧૪ માર્ગણાસ્થાન કહે છે. ગતિદ્વાર ૧, ઇંદ્રિયદ્વાર ૨, કાયદ્વાર ૩, યાેગદ્વાર ૪, વેદદ્વાર ૫, કષાય– દ્વાર ૬, જ્ઞાનદ્વાર ૭, સંયમદ્વાર ૮, દર્શનદ્વાર ૯, લેશ્યા– દ્વાર ૧૦, ભવ્યદ્વાર ૧૧, સમ્યકત્વદ્વાર ૧ર, સંજ્ઞિદ્વાર ૧૩, આહારીદ્વાર૧૪, એએકેકા માર્ગણાદ્વારને વિષે સર્વ સંસારી જીવ આવે. ાાલા

૧૪ માર્ગ હ્યાના ૬૨. ઉત્તરભેદ.

સુરનરતિનિરયગઇ,ઇગબિઅતિઅચઉપર્ણિદિછક્કાયા; ભૂજલજલણાનિલવણુ-તસા યમણવયણુતહ્યુજોગા. ૧૦

**સુર**--દેવગતિ **નર**--મનુષ્યગતિ **તિરિ**--તિર્ય`ચગતિ **નિરયગઇ**--નરકગતિ **ઈગ**--એકે દ્રિય પ્મિચ્મ-બેઇંદ્રિય તિચ્મ-તેઈંદ્રિય ચઉ-ચઉરિંદ્રિય પણિંદિ-પંચેંદ્રિય છક્રાચા-છ કાયો

| <b>ભૂ</b> -પૃથ્વીકાય  | <b>તસા</b> –ત્રસકાય |
|-----------------------|---------------------|
| જલ-અપ્કાય             | યઅને                |
| <b>જલણ</b> –તેઉકાય    | <b>મ</b> ણ્-મનાયેાગ |
| અનિલ-વાઉકાય           | વયણ -વચનયાેગ        |
| <b>વ</b> ણ–વનસ્પતિકાય | તા આજે ગા – કાયયોગ  |
|                       | ·                   |

વિવેચન — હવે એ ૧૪ મૂળ માર્ગ ણાનાં ૬૨ ઉત્તર માર્ગ ણાદ્રાર કહે છે. દેવગતિ ૧, મનુષ્યગતિ ૨, તિર્ય ચગતિ ૩, નરકગતિ ૪, એ ચાર લેદે ગતિમાર્ગ ણા. એક સ્પર્શ ને દ્રિયવંત તે એકે દ્રિય ૧, સ્પર્શ ન અને રસન એ બે ઈ દ્રિયવંત તે બેઇ દ્રિય ૨, સ્પર્શ ન અને રસન એ બે ઈ દ્રિયવંત તે બેઇ દ્રિય ૨, સ્પર્શ ન અને રસન એ બે ઈ દ્રિયવંત તે બેઇ દ્રિય ૨, સ્પર્શ ન અને રસન એ બે ઈ દ્રિયવંત તે બેઇ દ્રિય ૨, સ્પર્શ ન અને રસન એ બે ઈ દ્રિયવંત તે બેઇ દ્રિય ૨, સ્પર્શ ન અને ચક્ષુવંત તે વે તેઇન્દ્રિય ૩, સ્પર્શ ન. રસન, ઘ્રાણ, ચક્ષુ અને શ્રોત્રવંત તે પંચે દ્રિય ૫, એ પાંચ લેદે ઇદ્રિયમાર્ગ ણા કહીએ. પૃથ્વીકાય ૧, અપકાય ૨, તેઉકાય ૩, વાઉકાય ૪. વનસ્પતિ-કાય ૫ અને ત્રસકાય તે બેઇ દ્રિયાદિક ૬. એ છ કાયમા-ર્ગ ણા કહીએ. મનોયોગી તે સંત્તિપંચે દ્રિય ૧, વચનયોગી તે બેઇ દ્રિયાદિક ૨, કાયયોગી તે સર્વ સંસારી ૩, એ ત્રણલેદે યાગમાર્ગ ણા જાણવી [૪] ૧૦

વેઅ નરિત્થિનપુંસા, કસાય કાેહમયમાયલાેલત્તિ ા મઇસુઅવહિમણકેવલ, વિભંગમઇસુઅ

**વેચ્ય**⊸વેદ નર–પુરૂષવેદ ઇત્થિ–સીવેદ નાણુસાગારા ાા ૧૧ાા નપુંસા⊶નપુંસક વેદ કસાય–કષાય કાહ–ક્રોધ

| ં મુચુમાન્               | ે <b>મ્</b> ણ્ય⊸મન:પર્યવજ્ઞાન    |
|--------------------------|----------------------------------|
| ે <b>ભાચ</b> ⊸માયા       | <b>કેવલ</b> કેવલજ્ઞાન            |
| <b>લાભત્તિ</b> ⊸લાેભ, એમ | <b>વિભ</b> ાંગવિભાંગજ્ઞાન        |
| <b>મઇ</b> મતિજ્ઞાન       | <b>મઈ</b> મતિઅજ્ઞાન              |
| <b>.સુ</b> ચ્યશુતજ્ઞાન   | <b>સુગ્મના</b> ણ–શુતઅજ્ઞાન (તે)  |
| <b>ઃઅવહિ</b> અવધિજ્ઞાન   | <b>સાગા રા</b> ⊸સાકારાપયાેગ જણવા |

વિવેચન—હવે ત્રણ ભેદે વેદમાર્ગણા—પુરૂષવેદી ૧, સ્ત્રીવેદી ૨, નપુંસકવેદી ૩. હવે ચાર ભેદે કષાયમાર્ગણા— ક્રોધ કષાયી ૧, માન કષાયી ૨, માયા કષાયી ૩, લે:ભ કષાયી ૪. હવે ગ્રાનમાર્ગણા કહે છે—મતિજ્ઞાની ૧, શ્રુત-ગ્રાની ૨, અવધિજ્ઞાની ૩, મનઃપર્યવજ્ઞાની ૪, કેવલજ્ઞાની ૫, વિભંગજ્ઞાની ૬, મતિઅજ્ઞાની ૭ અને શ્રુતઅજ્ઞાની ૮. મિથ્યાત્વ પંકે મલિન તે અજ્ઞાન, જ્ઞાન તે વિશેષોપયે.ગ માટે સાકારોપયોગ કહીએ. ઇહાં સંસારમાંહે સર્વ વસ્તુનું જાણવું તે બે ભેદે હાય, સામાન્યપણે અને વિશેષપહે, તિહાં સામાન્યપણે વૃક્ષ માત્ર દીઠું, તે અનાકાર–દર્શન કહીએ અને તે તાલ⊸તમાલાદિક વિશેષપણે ધારવું તે સાકાર – જ્ઞાન કહીએ. એ આઠ જ્ઞાનમાંહે સર્વ જીવ આવ્યા ા ૧૧ ા

સામાઇઅઝેઅપરિહાર,સુહુમઅહકખાયદેસજય અજયા, ચક્**ખુઅચક્ખુ એાહી-કેવલદ**ંસણુઅણાગારા ાા૧રાા સામાઈઅ--રામાયિક ચારિત્ર <mark>પરિહાર--</mark>પરિહારવિશુદ્ધ છેઅ--છેદોપરથાપનીય સુહુમ--સૂક્ષ્મસંપરાય **અહક્ ખાય**--યથાખ્યાત દેરાજય--દેશવિરતિ આહી--અવધિદર્શન અજયા--અવિરતિ [એ સાત કેવલદ સણ-કેવળદર્શન સંયમ] આણાગારા-તે અનાકારોપયોગ અણવા.

વિવેચન—હવે સાત ભેદે સ'યમમાર્ગણા કહે છે સામાચિક સંચમી ૧, છેદેાપસ્થાપનીચ સંચમી ૨, પરિ-હારવિશુદ્ધિ ૩, સૂક્ષ્મસંપરાય સંચમી ૪, ચથાખ્યાત સંચમી ૫, દેશસંચમી તે દેશવિરતિ ૬, અસંચમી તે સ્વિરતિ ૭, એ સાત ભેદે સંચમ માર્ગણા જાણવી.

એનું વિવેચન કહે છે.-સમભાવ તે રાગ-દ્રેષ રહિતપણું તેના આય-લાભ છે જ્યાં તે સામાયિક કહીચે, તે સામાયિક એ ભેદે છે,-ઈત્વરિક ૧, યાવત્કથિક ૨; તિહાં શ્રી ઝાયભદેવ અને વીરસ્વામીના તીથે દીક્ષાના દિવસે સામાયિક ચારિત્ર ઉચ્ચરે, તે ઉપસ્થાપના લગે જ રહે; તે માટે ઇત્વરિક કહીએ અને બાવીશ તીર્થ કરના વારે તથા મહાવિદેહક્ષેત્રમાં દીક્ષાના દિવસે સામાયિક ઉચ્ચરે તે યાવજ્ઝવ લગે રહે; તે **યાવતકથિક કહીએ.** ઈત્વરિકને પંચમહાવ્રત પ્રતિક્રમણ સહિત અને સ્થિતકલ્પ હાય અને યાવત્કથિકને ચાર મહાવ્રત અને સ્થિતકલ્પ હાય, ૧. પૂર્વ પર્યાય છેદીને અનેરા વિશુદ્ધ પર્યાયનું ઉપસ્થાપન કરવું તે છેદાપસ્થાપનીય કહીએ. તે બે ભેદે-સાતિચાર ૧, નિરતિચાર ૨, તિહાં મૂળ રુણને ભંગે પૂર્વ પર્યાયના છેદ કરીને ફરી ઉપસ્થાપના વ્રતા-રે,પણ કરે તે **સાતિચાર** કહીએ. અને શ્રી ઝાયભદેવ અને વીરસ્વામીના તીથે દીક્ષા પછી ચાેગોદ્રહન બાદ ફરી ઉપ-સ્થાપના કરતાં પૂર્વ પર્યાયના છેદ કરે ત્યારે, તથા તીર્થ-ઘકી અન્ય તીર્થે સંક્રમણ કરે ત્યારે, જેમ શ્રી પાર્શ્વ નાથના સાધુ-કેશી, ગાંગેય વગેરેએ શ્રી વીરના શાસનમાં આવી પંચમહાવત ઉચ્ચરી પૂર્વ પર્યાય છેદીને નવા પર્યાય ગ્રહ્યો, એ નિરતિચાર કહીએ. એ છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર ભરત-ઐરવતક્ષેત્રે પહેલા અને છેલ્લા જિનને વારે જ હેાય ર.

પરિહાર તે તપ વિશેષે કરીને વિશુદ્ધિ છે જે ચારિત્રને વિષે તે પરિહારવિશહિ કહીએ. તે બે ભેટે⊶' નિર્વિશમાન" ● **૧. ' નિવિ<sup>૬</sup>ષ્ટકાયિક " ૨ તિ**હાં ચારિત્રના ધર**ણ**હાર તે નિવિષ્ટકાચિક કહીએ, તે કેમ ? ઈહાં નવ જણ ઉત્કૃષ્ટ પરિણામી વજઝષભનારાચ સંઘયણવંત જઘન્યથી એાગણં--ત્રીસ વરસના ગૃહસ્થ પર્યાયવ'ત અને વીશ વરસના દીક્ષા– પર્યાયવ ત, ઉત્કૃષ્ટા દેશઊણી પૂર્વ કોડિના પર્યાયવાળા, ગચ્છથી જુદા નીકળે તે ગચ્છ થાપે. તિહાં એક વાચનાચાર્ય અને ચાર નિર્વિશમાન તે વિશેષ તપ કરનાર અને ચાર તેના અનુચારી હાેય. તિહાં નિવિંશમાન તે ઉન્હાળે જઘન્ય ચતુર્થ, મધ્યમ છઠૂ, ઉત્કૃષ્ટેા અઠૂમ કરે. શીયાળે જઘન્ય છઠૂ, મધ્યમ અઠ્મ, ઉત્કૃષ્ટો દશમ કરે. વર્ષાકાળે જઘન્ય અઠ્મ, મધ્યમદશમ. ઉત્કુષ્ટેા દુવાલસભક્ત કરે, પારણે અભિગ્રહસહિત આયંખિલ કરે અને તેના સેવક તે નિત્યે આય બિલ કરે; એમ છ માસ લગે કરીને પછી પરિહારિક તે અનુચર થાય, અને <u>અનુચર તે પરિહારિક થાય. એમ છ માસ લગે તે તપ</u>

કરે, <sub>ત્</sub>યારપછી વાચનાચાર્ય તે પ્રકારે તપ કરે અને આઠમાંથી એકને વાચનાચાર્ય થાપે, અને છ માસ લગે સાત સેવાકારી ચાય. એમ અહાર માસે એ તપ પૂર્ણ થયે વળી કરી એજ તપ આદરે કે જિનકલ્પ આદરે અથવા ગચ્છમાં આવે. એ ચારિત્રિયા તીથ<sup>°</sup> કરના શિષ્યના શિષ્ય અથવા શિષ્ય હોય પણ પાછળના ન હેાય ૩. સૂક્ષ્મ⊸અંશમાત્ર છે સંપરાય--કષાય ∎જ્યાં તે સક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર. તે બે ભેઢે⊸સંકિલશ્યમાન ૧. વિશ્વદ્વચમાન ૨, ઉપશમશ્રેણિથી પડતાં સંકિલશ્યમાન હાય અને શ્રેણિએ ચઢતાં વિશુદ્ધવમાન હાેય. ૪. યથા⊸યથા તથ્યપણે કરીને કષાય રહિતપણા માટે ખ્યાત–પ્રસિદ્ધ તે ∗ યથાખ્યાત ચારિત્ર, તે બે ભેદે છલસ્થ ૧, કેવળી ૨. છલસ્થ એ ભેદે- ઉપશાંત ૧, ક્ષીણમાહ ૨. કેવળી એ ભેદે-સચાગી વ, અચેાગી ૨. ૫. નિરપરાધી ત્રસ જીવનેા સંકલ્પીને નિરપેક્ષપણે વધ ન કરે તે દેશયતિ–દેશવિરતિ કહીએ, પાંચમે ્યૂણઠાણે વત્ત તાં, વીશ વિશ્વા જીવદયાવાંત સાધુધર્મની અપેક્ષાએ શ્રાવકને સવા વિશ્વાની દયા હાેય તે માટે દેશસંયત…. દ

# जीवा सुहूमा थुला, संकप्पारंभओ य ते दुविहा । सावराह निरवराहा, साविक्खा चेव निरविक्खा ॥ १ ॥

સર્વથા વિરતિ રહિત તે અયત⊸અસંયત કહીએ. મિથ્યાત્ત્વી અને સમ્યગ્દબ્ટિ પણ ચાેથા ગુણઠાણા લગે વત્ત`તા સર્વજીવ અસંયત કહીએ ૭. એ સાત સંયમના વિચાર લેશથી કહ્યો. એ સાત લેદ માંહે સર્વ` જીવ આવ્યા એ સંયમ માર્ગણા કહીએ. ચક્ષુદર્શાની ૧, અચક્ષુદર્શાની ૨, અવધિદર્શાની ૩, અને કેવલદર્શાની ૪, એ ચાર ભેદે દર્શાનમાર્ગાહ્યા. સામાન્ય એટલે નથી વિશિષ્ટ વ્યક્ત આકાર જ્યાં તે અનાકારાપયાેગ કહીએ, તે દર્શાન જાણવુંાા ૪ા૫ ૧૨ાા

કિષ્હા નીલા કાઊ, તેઊ પમ્હા ય સુક્ક ભવ્વિઅરા; વેઅગ ખઇગુવસમ મિચ્છ મીસ સાસાણુ સન્નિઅરે ૧૩

| કિણ્ <b>હા</b> −કૃષ્ણલેશ્યા | બે <b>ગ્મગ</b> ⊸વેદક સમ્યકત્વ  |
|-----------------------------|--------------------------------|
| નીલા-નીલલેશ્યા              | <b>`ભાઈગ</b> −સાયિક સમ્યકત્વ   |
| <b>કાઊ</b> –કાપાતલેશ્યા     | <b>ઉવસમ</b> ⊷ઔષશમિક સમ્યકત્વ   |
| <b>તેઊ</b> –તેજોલેશ્યા      | <b>મિ</b> ચ્છ⊸મિથ્યાત્વ        |
| <b>પ≁હા</b> ⊷પદ્મલેશ્યા     | <b>મીસ</b> મિશ                 |
| <b>સુ</b> ક્ક–શુકલલેશ્યા    | <b>સાસાણ</b> સાસ્વાદન સમ્યકત્વ |
| <b>ભાવ્લ</b> ભાવ્ય          | સન્નિ–સંજ્ઞી                   |
| <b>ઇર્પરા</b> ⊸અભવ્ય        | ં <b>ઇચ્મરે</b> અસ`લો          |

વિવેચન :- કૃષ્ણલેશ્યા ૧, નીલલેશ્યા ૨, કાપાતલેશ્યા ૩, તેનેલેશ્યા ૪; પદ્મલેશ્યા ૫ અને શુકલલેશ્યા ૬. એ લેશ્યા માર્ગ ણા. ભવ્ય ૧, ઈતર તે અભવ્ય ૨, એ ભવ્યમાર્ગ ણા. સમ્યકત્વ પુદ્દગલ વેદે તે વેદક-સાયાપશમિક સમ્યકત્વ૧, ત્રણ દર્શ નમાહનીય ક્ષય કરે તે સાયિક ૨ ઉદ્દીર્ણ મિથ્યાત્વના સય થયે અને અનુદ્દીર્ણ ના ઉપશમ થયે જેમાં પ્રદેશવેદન અને વિપાકવેદન ન હાય તે ઔપશમિક સમ્યકત્વ કહીએ, તે બે લેદે ગ્ર થિલેદસંભવ ૧ અને ઉપશમશ્રેણિસંભવ ૨, એ ત્રીજું ૩, અશુદ્ધ પુદ્દગલરૂપ અવળી મતિવંત તે મિથ્યાત્વ ૪, અહર્દશુદ્ધ પુદ્દગલદ્દલિક તે મિશ્ર ૫, ઔપશમિક સમ્યકત્વ વમતાં સ્વાદ માત્ર હાેય તે સાસ્વાદન ૬, એ છ માંહે સર્વ જીવ આવ્યા, એ **સમ્યક્ત્વમાર્ગણા.** દીર્ઘ કાલિકી સંજ્ઞાવ ત–મન સહિત ત સંજ્ઞી, ૧, તેથી ઈતર મનરહિત તે અસંજ્ઞી એ સં**જ્ઞીમાર્ગણા**.

#### માર્ગણાને વિષે જવભેદ.

આહારેઅર લેઆ, સુરનિરયવિભંગમઇસુઓહિદુગે; સમ્મત્તતિગે પમ્હા, સુક્ષા સન્નીસુ સન્નિદુગંા૧૪ાા

| <b>આહાર</b> -આહારક          | <b>એાહિદુગે</b> અવધિજ્ઞાન અને         |
|-----------------------------|---------------------------------------|
| <b>ઈચ્મર</b> –ઈતર (અણાહારક) | અવધિદર્શ નને વિષે                     |
| ભેચ્મા⊸ભેદ.                 | <b>સમ્મત્તતિગે</b> ⊸સમ્યકૃત્વત્રિકમાં |
| <b>સુર</b> –દેવગતિ          | <b>પેમ્હા</b> −પદ્મલેશ્યા             |
| <b>નિરય</b> ⊷નરકગતિ         | <b>સુક્રા</b> —શુક્લલેશ્યા            |
| <b>વિભ'ગ</b> વિભ'ગજ્ઞાન     | <b>સન્નીસુ</b> ⊸સ <sup>'</sup> સીમાં  |
| મઇમતિજ્ઞાન                  | સન્નિદુગં-સ જ્ઞીદિક                   |
| <b>સુઅ</b> –શુતજ્ઞાન        |                                       |

અર્થ—આહારી અને અણાહારી [એ ચૌદ માર્ગ હાના પૂર્વોક્ત ૬ર] લેદા જાણવા. દેવગતિ, નરકગતિ, વિભ ગજ્ઞાન, મતિજ્ઞાન,શ્રુતજ્ઞાન,અવધિજ્ઞાન,અવધિદર્શન, સમ્યકત્વત્રિક, પદ્મલેશ્યા,શુક્લલેશ્યા અને સંજ્ઞિપ ચે દ્વિયને વિષે સંજ્ઞિપ ચે દ્વિય પર્યાપ્તા અને સંજ્ઞિપ ચે દ્વિય અપર્યાપ્તા એ બે જીવલોદ હાય છે ાા૧૪ાા

 વિવેચન—ઓજ, લાેમ, કવલ આહાર લે તે આહારી
૧, વિગ્રહગતિએ તથા કેવલી સમુદ્ધાતે આહાર ન લે તે
અણાહારી ૨, એ આહારીમાર્ગ છા. એ પ્રકારે ચૌદ મૂળ ત. ક. પ માર્ગ ણાના પૂર્વોક્ત ૬૨ ઉત્તર માર્ગ ણાલેદ હાેય. એર્કેકી મૂળ માર્ગ ણામાંહે સર્વ જીવ આવે. હવે એને વિષે જીવસ્થાનક કહે છે.-ડેવગતિને વિષે ૧, નરકગતિને વિષે ૨, વિભંગજ્ઞાનીને વિષે ૩, મતિજ્ઞાનીને વિષે ૪, શ્રુતજ્ઞાનીને વિષે ૫, અવધિજ્ઞાની ૬ તથા અવધિદર્શનીને વિષે ૪, શ્રુતજ્ઞાનીને વિષે ૫, અવધિજ્ઞાની ૬ તથા અવધિદર્શનીને વિષે ૪, શ્રીતજ્ઞાનીને વિષે ૫, અવધિજ્ઞાની ૬ તથા અવધિદર્શનીને વિષે ૪, શ્રીતજ્ઞાનીને વિષે ૫, અવધિજ્ઞાની ૬ તથા અવધિદર્શનીને વિષે ૪, શ્રીતજ્ઞાનીને વિષે ૧, અવધિજ્ઞાની ૬ તથા અવધિદર્શનીને વિષે ૧, શ્રીતજ્ઞાનીને વિષે ૧, અવધિજ્ઞાની ૧૧, શુકલલેક્ષ્યાને વિષે ૧૨ અને સંજ્ઞીને વિષે ૧૩; એ તેર માર્ગ ણાને વિષે સંજ્ઞી પ ચે દ્રિય પર્યાપ્તા ૧ અને અપર્યાપ્તા ૨, એ છે જીવના ભેદ હાય.

ઇહાં અપર્યાપ્તા તે સર્વત્ર કરણ અપર્યાપ્તા જાણવા. પણ લબ્ધિ અપર્યાપ્તા નહાં. ઈહાં ત્રણ સમ્યક્ત્વને વિષે જીવના ભેદ ર કહ્યા,પણ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વને વિષે અપર્યાપ્તા સંગ્ની પંચે દ્રિય કેમ હાય ? ડીકાકારે લખ્યું છે જે ઉપશમ સમ્યક્-ત્વવંત મરીને અનુત્તર વિમાને જાય ત્યાં અપર્યાપ્તપણે ઔપ-શમિક સમ્યક્ત્વ હાય, પછી ક્ષાયાપશમિક પામે. પણ વળી ડીકામાં કહ્યું જે ઔપશમિક સમ્યક્ત્વી મરે નહીં તેમ આશુ ન બાંધે, ત્યારે તે અપર્યાપ્તા કેમ હાય ? તથા વળી અન્ય ગ્રંથે કહ્યું છે જે ઉપશમશ્રેણિથી ઉપશમ સમ્યક્ત્વી તે અહ્યા[કાળ]ક્ષયે જ પડે અને ભવક્ષયે મરે તે ક્ષાયિક જ હાય ∞ તે મરીને અનુત્તર વિમાને જાય.

# यत---उवसमसेहिं पत्ता मरंति उवसमगुषेसु जे सत्ता ॥ ते लवसत्तमदेवा, सव्दट्टे खयसम्मत्तजुआ ॥ १ ॥

For Private & Personal Use Only

ઈહાં ઘણું વિચારવા ચે!ગ્ય છે. ા ૧૪ાા

### ત્તમસન્નિ અપજ્જજુઅં, નરે સબાયરઅપજ્જતેઊએ: ચાવરઇગિ દિપઢમા, ચઉ બાર અસન્નિદુદુવિગલે.૧૫

| તાં-ને બે ભેદ                   | <b>થાવર</b> સ્થાવર પાંચ] માં      |
|---------------------------------|-----------------------------------|
| <b>અસન્નિ</b> -અસંજ્ઞી          | ⊎ગિ'દિ–એકે'દ્રિયમાં.              |
| <b>અપજજ</b> લબ્ધિ અપર્યાપ્રા    | <b>પઢમા ચઉ</b> -પહેલા ચાર[જીવભેદ] |
| જીય ગુક્ત, સહિત                 | <b>ગાર</b> –પ્રથમના બાર ભિદ]      |
| <b>નરે</b> –મનુષ્યગતિને વિષે    | અસન્નિ–અસંજ્ઞીમાં.                |
| <b>સભાયર અપજ્જ</b> ~બાદરએકેં-   | ૬ ૬ુ—ઞે બે જીવભેદ.                |
| દ્રિય અપર્યાપ્રય સહિત [ત્રણ]    | વિંગલે-વિકલે દ્વિમાં              |
| <b>તેઉએ</b> –તેબોલેશ્યામાં હેાય | ^                                 |

અર્થ —તે [બે ભેદ] લબ્ધિ અપર્યાપ્તા અસંજ્ઞિએ યુક્ત [ત્રણ જવભેદ] મનુબ્યગતિને વિષે હોય. બાદર એકે દિય અપર્યાપ્તા સહિત [ત્રણ] તેજોલેશ્યાને વિષે હોય. પાંચ સ્થાવર અને એકે દિયને વિષે પ્રથમના ચાર જવભેદ હોય, અસંજ્ઞીમાર્ગણાને વિષે બાર જવભેદ હોય. વિકલે દિય માર્ગણાને વિષે બે છે જવભેદ હોય. ાારપા

વિવેચન—ગર્લજ મનુષ્યમાં સંગ્રીપર્યાપ્તાે ૧, અપર્યાપ્તા ૨, એ બે લેદ હાય અને સંપૂચ્છિમ મનુષ્યમાં અસંગ્રી અપર્યાપ્તા એ એક લેદ હાય. એવં મનુષ્યમાં ૩ જીવના લેદ હાય. તેનેલેશ્યામાં સંગ્રી અપર્યાપ્તા-પર્યાપ્તા એ બે, અને બાદર એકેંદ્રિય અપર્યાપ્તા, એ ૩ લેદ હાય, તેનેલેશ્યાવાંત દેવતા એકેંદ્રિયમાં ઉપજે તેને અપર્યાપ્તપણે તેનેલેશ્યા હાય છે માટે. પાંચ સ્થાવરકાય અને એકે દ્રિય એ છ બાલને વિષે પહેલા ચાર લેદ હાય તે એ કે-સૂદમ પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા, બાદર પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા, એવ ૪. અસ જ્ઞીને વિષે સંજ્ઞી પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા એ બે ટાળીને શેષ બાર જીવના લેદ હાેય. વિકલે દ્રિય એકેકામાંહે બે બે લેદ હાેય. બેઈ દ્રિય અપર્યાપ્તા, પર્યાપ્તા. તેઈ દ્રિય પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા. ચીરિ દ્રિય પર્યાપ્તા, અપર્યાપ્તા. ા ૧૫ ા

#### દસચરિમતસેઅજયા−હારગતિરિતહ્યુકસાયદુઅનાહેુ; પઢમતિલેસાભવિઅર, અચક્ષ્પુનપુમિચ્છિસવ્વેવિ.૧૬

**દસ ચરિમ**–દશ છેલ્લા. પેઢમ⊷પ્રથમની તરેને-- ત્રસકાયમાર્ગ શાએ **તિલેસા**–ત્રણ લેશ્યા માર્ગણામાં અજય–અવિરતિ માર્ગણાએ ભવિગ્મર-ભવ્ય તથા અભવ્ય આહારગ-આહારક માર્ગણાએ માર્ગણાએ, **તિરિ**--તિર્ય વગતિ માર્ગણાએ. **અચક્**પુ-અચક્ષુદશ<sup>¢</sup>નમાર્ગણાએ નપુ⊸તપુંસકવેદ માર્ગણાએ તાલુ-કાયયોગ માર્ગણાએ **મિન્ધ્છ**--મિથ્યાત્વ માર્ગણાએ. કસાય--ક્યાય માર્ગણાએ. સબ્લેવિ-સર્વે જીવભેદ દ**અનાણે**--બે અજ્ઞાન માર્ગણાએ |

અર્થ — ત્રસકાયને વિષે છેલ્લાં દશ જીવસ્થાના હોય, અવિરતિ ચારિત્ર, આહારી, તિર્થ ચગતિ, કાયયાગ, કષાય, બે અજ્ઞાન, પ્રથમની ત્રણ લેશ્યા, ભવ્ય, અભવ્ય, અચક્ષુ દર્શન, નપુ સક વેદ અને મિથ્યાત્વને વિષે સર્વે જીવસ્થાના હાય. ાા૧૬ા

૧, તેઇ દ્રિય ૨, ચૌરિ દ્રિય ૩, અસંગ્ની પંચે દ્રિય ૪, સંગ્ની પંચે દ્રિય ૫, તે પર્યાપ્તા⊶અપર્યાપ્તા એવં ૧૦, અસંચત-અવિરતિ ૧, આહારી ૨, તિર્ય ચગતિ ૩, કાયયોગી ૪, ચારે કષાયી ૮, મતિ અજ્ઞાની ૯, શ્રુત અજ્ઞાની ૧૦, પહેલી ત્રણ લેશ્યા-કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત ૧૩, લગ્ય ૧૪, ઇતર તે અભબ્ય ૧૫, અચ્છ દર્શની ૧૬, નપું સકવેદી ૧૭ અને મિથ્યાત્વી ૧૮; એ અદાર બાલને વિષે સવે [૧૪] જીવના લેદ દેાય ા ૧૬ ા

પજસન્તી કેવલદુગે, સ'જમમણનાણદેસમણમીસે; પણ ચરિમ પજ્જ વયણે, તિય છ વ પજ્જિઅર ચક્ષ્પુંમિ ા૧૭ા

`પજસન્ની–પર્યાપ્તા સંજ્ઞી. કેવલદુગે–કેવળજ્ઞાન તથા કેવળ દર્શન સંજમ–સંયમ માર્ગણાએ. મણાનાણ–મન:પર્યવજ્ઞાનમાં દેસ–કેશવિરતિમાં. મણા–મનોયોગે. મીસે–મિશદષ્ટિમાર્ગણાએ.

પણચરિમ-પાંચ છેલ્લા. પજ્જ-પર્યાપ્તા. વયણે-વચનમાર્ગણા વિષે. તિય-ત્રણ. છ વ--અથવા છ જીવભેદ. પજ્જિઅમર-ત્રણ પર્યાપ્તા અને ત્રણ અપર્યાપ્તા. ચક્રપ્પં મિ--ચક્ષાદર્શનમાર્ગણાએ

અર્થ⊸કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન, પાંચ સ'યમ, મન:પર્યવ-જ્ઞાન, દેશવિરતિ ચારિત્ર, મનાયોગ, અને મિશ્ર સમ્યકત્વને વિષે પર્યાપ્તા સંજ્ઞીપ'ચે'દ્રિય જીવ હે.ય. વચનયોગને વિષે પાંચ છેલ્લા પર્યાપ્તા જીવસ્થાનાે હાેય. ચક્ષુદર્શનને વિષે પર્યાપ્તા ત્રણ જીવસ્થાન અથવા ત્રણ પર્યાપ્તા–અપર્યાપ્તા મળી છ જીવસ્થાના હાેય ાા ૧્કા

પાનર પાણ ાઢ્યરમા, ચંકેઅણુહાર દુસાન્નછઅ પજજા; તે સુહુમઅપજજવિણા,સાસણિ ઇત્તો ગુણે વુચ્છ ૧૮,

શ્વીનરપણિંદિ-સીવેદ, પુરુષવેદતે-તે [આઠ ભેદ]તથા પંચેંદ્રિયમાંસુહુ મચ્ય પજજવિણા-સૂક્ષ્મચરનાચઉ--છેલ્લા ચાર જીવભેદઅપર્યાપ્તા વિના [સાત]ચ્યણહારે--છેલ્લા ચાર જીવભેદઅપર્યાપ્તા વિના [સાત]ચ્યણહારે--છેલ્લા ચાર જીવભેદઅપર્યાપ્તા વિના [સાત]ચ્યણહારે--છેલ્લા ચાર જીવભેદઅપર્યાપ્તા વિના [સાત]ચ્યણહારે ન-આણાહારક માર્ગણાએસાસાણિ--સાસ્વાદન માર્ગણાએદુસન્ન--બે સંજ્ઞી [અને]ઇત્તો-હવે પછીછ અપપજજા--છ અપર્યાપ્તાગુણે વુચ્છં--ગુણઠાણાં કહીશું

૧ કરણમર્યાપ્તો અને લબ્ધિપયાપ્તો.

અર્થ — સ્રીવેદ, પુરુષવેદ અને પંચે દિયને વિષે છેલ્લાં ચાર જવસ્થાન હોંય. અણાહારીને વિષે એ સંગ્નિ[પર્યાપ્ત -અપર્યાપ્ત] અને છ અપર્યાપ્તા એ આઠ જવસ્થાન હોય. સૂક્ષ્મ અપર્યાપ્તા વિના તે સાત જવસ્થાન સાસ્વાદન

સમ્ચકત્વે હાેય. હવે પછી ગુણકાણાં કહીશું. ા ૧૮ ા વિવે**ચન — સ્ત્રીવે**ઠી ૧, પુરૂષવેઠી ૨, પંચે દ્રિય ૩, એ ત્રણને વિષે છેલ્લા--અસંગ્રી પંચેદ્રિય ૧, સંગ્રી પંચેદ્રિય ર. એ છે અપર્યાપ્તા [કરણ અપર્યાપ્તા] અને પર્યાપ્તા એવં ૪ લેદ હાેય, એ કે પર્યાપ્ત-અપર્યાપ્ત અસંગ્રીને સિદ્ધાંતમાં સર્વધા નપુંસક જ કહેલા છે તે। પણ અહીં લિંગાકાર માત્રને અંગીકાર કરીને સ્ત્રી વેદ તથા પુરૂષવેદને વિષે પણ અસંગ્રીને લીકે. છે માટે દેાષ નથી. અણાહારીને વિષે છ અપર્યાપ્તા અને સંત્રી અપર્યાપ્તા-પર્યાપ્તા એવં ૮ ભેદ હાેય, સાતે મપર્યાપ્તા વિગ્રહગતિએ અણાહારી હાેય અને સંગ્રી પર્યાપ્તો કેવળીસમુદ્ધાતે અહાહારી હાેય માટે; સુક્ષ્મ એકે દ્રિય અપર્ચાપ્તા વિના તેજ સાત ભેદ સાસ્વાદન સમ્યકુત્વીને વિષે હાેય, સૂક્ષ્મ એકે દ્રિય તે અતિસંક્રિલષ્ટ પરિ ણામી છે તે માટે તેમાં સાસ્વાદની ન ઊપજે; એ ૬૨ માર્ગ શાસ્થાનકને વિષે જીવસ્થાનક કહ્યાં.

હવે ૬૨ માર્ગ ણાને વિષે ગુણઠાણાં કહીએ છીએ. ા ૧૮ ા

### માર્ગણા વિષે ગુણસ્થાન. પણતિરિચઉસુરનિરએનરસભિ<sup>દ્વિ</sup>ગોદ્યાદ્યાટવતસિસટવે<sup>;</sup> ઇગવિગલભૂદગવણે, દુ દુ એગં ગઇતિસઅભટવે. ૧૯.

www.jainelibrary.org

વિવેચન દેશવિરતિ લગે પ્રથમનાં પાંચ ગુણઠાણાં તિર્ય ચગતિને વિષે હાેય, પ્રથમનાં ચાર ગુણઠાણાં દેવગતિ, નરકગતિને વિષે હાેય, તેઓ અવિરતિ છે માટે. મનુષ્ય– ગતિ ૧, સંત્રી ૨, પંચે દ્રિય ૩, ભવ્ય ૪, ત્રસકાય ૫. એ પાંચને વિષે સવે (૧૪) ગુણઠાણાં હાેય. એકે દ્રિય ૧, વિકલે દ્રિય તે બેઇદ્રિય ૨, તેઇદ્રિય ૩, ચૌરિ દ્રિય૪, પૃથ્વીકાય ૫, અપુકાય ૬, વનસ્પતિકાય ૭, એ સાતને વિષે મિથ્યાત્વ ૧

મનુષ્યગતિ, સ'જ્ઞી, પ'ચે'દ્રિય, ભવ્ય અને ત્રેસકાયને વિષે સર્વ ગુણકાણાં હાૈય. એકે દ્રિય, વિકલે દ્રિય, પૃથ્વીકાય, અપ્ કાય અને વનસ્પતિકાયને વિષે બે બે ગુણકાણાં હાૈય. ગતિત્રસ અને અભવ્યને વિષે એક ગુણકાણું હાેય ા ૧૯ ા વિવેચન⊸ દેશવિરતિ લગે પ્રથમનાં પાંચ ગુણકાણાં તિર્થ' ગગતને વિષે હોય. પ્રથમનાં ગાર ગણકાણાં દેવગતિ

તસિ–ત્રસકાય માર્ગ ણાને વિષે વાઉકાય] સબ્વે–સર્વ ગુણઠાણાં હોય અભબ્વે અબવ્ય માર્ગ ણાને વિષે અર્થ – તિર્ય ચગતિને વિષે પહેલાં પાંચ ગુણઠાણાં હેાય, દેવતા અને નારકીને વિષે ચાર ગુણઠાણાં હેાય, મનુષ્યગતિ, સંગ્રી, પંચે દિય, ભવ્ય અને ત્રસકાયને વિષે સર્વ ગુણઠાણાં હેાય. એકે દિય, વિકલે દિય, પૃથ્વીકાય, અપ્-

પણ-પાંચ ગુણઠાણાં તિરિ-તિર્ય ચગતિને વિષે ચઉ-ચાર ગુણઠાણાં સુરનિરએ-દેવતા તથા નારકીને વર્ષે હોય વરે-મનુષ્યગતિ. સનિન્ત-સંજ્ઞી માર્ગણા પણિ દિ-પ ચે દ્રિયમાર્ગણા ભટવ-ભવ્યમાર્ગણા તસિ-ત્રસકાય માર્ગણાને વિષે

ઇંગ--એકેંદ્રિય માર્ગણા વિગલ--વિકલેંદ્રિય માર્ગણા ભૂ--પૃથ્વીકાય માર્ગણા દગ--અપૃકાય માર્ગણા વણે--વનસ્પતિ માર્ગણાને વિષે દુ દુ--બે બે ગુણઠાણાં હોય એગં--એક ગુણઠાણું ગઇતિસ--ગતિત્રસ [તેઉકાય ટયા વાઉકાય] અને સાસ્વાદન ૨ એ બે ગુણઠાણાં હેાય. ગતિત્રસ તે તેઉકાય ૧, વાયુકાય ૨, અને અભવ્ય ૩, એ ત્રણને વિષે એક મિથ્યાત્વ ગુણઠાણું હેાય ા ૧૯ ા

ંવેઅતિકસાયનવદસ,લાેભે ચઉ અજઇદુતિ અનાણુતિગે, બારસ અચક્રખુચક્રખુસુ, પઢમા અહખાઇચરિમચઉ ૨૦•

| <b>વેચ્મ</b> ⊷ત્રણ વેદે                | <b>અના</b> ણતિગે-અજ્ઞાનત્રિકે       |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| <b>તિકસાય</b> –ત્રણ કઘાયે              | <b>પ્યારસ</b> ⊸બાર ગુણઠાણાં         |
| <b>નવ</b> નવ ગુણઠા <b>ણાં</b>          | <b>અચક્`મ્યુ</b> ⊸અચક્ષુદર્શ ને     |
| <b>દરા</b> ટશ ગુણઠાણાં                 | <b>ચક્ ખુસુ</b> ચક્ષુદર્શ ને        |
| <b>લાભે</b> ~લાભ માર્ગણાએ              | <b>પઢમા</b> ⊸પ્રથમનાં [ગુણકાણાં]    |
| <b>ચ</b> ઉ–ચાર ગુણઠાણાં                | <b>અહુખાઈ</b> -                     |
| <b>અજઇ</b> -અવિરતિ માર્ગણા એ           | <b>ચરિમચઉ</b> –છેલ્લાં ચાર ગુણઠાણાં |
| ુ <b>દ્વ તિ</b> -બે અથવા ત્રણ ગુણઠાણાં | હાય                                 |

અર્થ — ત્રણ વેદ અને ત્રણ કષાયને વિધે નવ ગુણકાણાં હોય, લાભે દશ ગુણકાણાં હોય, અવિરતિ ચારિત્રિને વિષે ચાર ગુણકાણાં હોય, અજ્ઞાનત્રિકે બે અથવા ત્રણ ગુણકાણાં હોય અને ચક્ષુદર્શન તથા અચક્ષુદર્શનને વિષે પ્રથમનાં ભાર ગુણકાણાં હોય. યથાખ્યાત ચારિત્રિને વિષે છેલ્લાં ચાર ગુણકાણાં હોય. ાા ૨૦ ા

વિવેચન — ત્રણ વેદ તે પુરૂષવેદ ૧, સ્ત્રીવેદ ૨; નપુંસકવેદ ૩; ત્રણ કષાય તે ક્રોધ ૧. માન ૨. માયા ૩; એ છને વિષે નવ ગુણઠાણાં હાેચ. લાેભ કષાયને વિષે દશ ગુણ- ઠાણાં હાેય. અવિરતિને પ્રથમનાં ચાર ગુણઠાણાં હાેય, મતિ અજ્ઞાની ૧. શ્રુતઅજ્ઞાની ૨; વિસંગજ્ઞાની ૩; એ ત્રણને વિષે મિથ્યાત્વ ૧. સાસ્વાદન ૨. મિશ્ર ૩. એ ત્રણ ગુણઠાણાં હાેય. વિશુદ્ધપણા રહિત છે માટે. મિશ્રે મિશ્રિત જ્ઞાન તે ંં અજ્ઞાન જ કહીએ તેથી. કેટલાએક કહે છે કે–અજ્ઞાનીને બેજ ગુણઠાણાં હાેય. જો કે મિશ્રે યથાસ્થિત તત્ત્વના નિર્ણય નથી, તા પણ ત્યાં જ્ઞાનના લેશ છે તે માટે નિશ્ચે અજ્ઞાન ન કહીએ.

સિદ્ધાંતે તેા અજ્ઞાનીને એકજ ગુણઠાણું કહ્યું છે. સાસ્વાદન તાે સમ્યક્ત્વ છે ત્યાં તાે જ્ઞાન કહ્યું છે પછી તાે બહુ્શ્વત કહે તે ખરૂં.

અચક્રદર્શાની ૧, ચક્રુદર્શાની ૨; એ બેને વિષે ક્ષીણમાહ સુધીનાં પહેલાં બાર ગુણઠાણાં હેાય. યથાખ્યાત ચાસ્ત્રિને વિષે અગ્યારમાથી ચૌદમા લગે છેલ્લાં ચાર ગુણકાણાં હાય ા ૨૦ ા

મણનાણિસગ જયાઇ, સમઇઅ છેઅ ચઉદુન્નિ પરિહારે, કેવલદુગિ દાે ચરિમા,–જયાઇ નવ મઇસએાહિદુગે ૨૧\_

મણનાણિ-મન:પર્યવજ્ઞાને. **કેવલ**દ્રગિ–કેવળદ્રિકે (કેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શને) **સગ**--સાત. **દા ચરિમા**–બે છેલ્લાં ગુણઠાણાં જયાઇ-પ્રમત્તાદ. समध्यि-सामायिहे. અજયાઇ નવ-અવિરતિ આદિ નવ ગુભઠાણાં. કે આ-છેદો પસ્થા પનીયે. મઇસ-મતિજ્ઞાત, શ્રુતજ્ઞાન ચઉ-ચાર. માર્ગણાને વિષે. દન્નિ-બે. ઓહિદગે-અવધિજ્ઞાન અને **પરિહારે**-પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રે અવધિદર્શનને વિષે.

અર્થ — મન:પર્યવજ્ઞાને પ્રમત્તાદિ સાત ગુજીઠાણાં હોય,, સામાયિક અને છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્રે ચાર [પ્રમત્તાદિ] ગુજીઠાણાં હાેય, પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્રે પ્રમત્ત–અપ્રમત્ત. એ બે ગુજીઠાણાં હાેય. કેવળદ્વિકે છેલ્લાં બે ગુજીઠાણાં હાેય. મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિદ્વિકે અવિરતિ આદિ નવ.

હાય. પારહારાવશાદ્ધ ગાારત્રના વધ પ્રમત્ત ૧, અપ્રમત્ત ૨, એ બે હાેય. કેવળજ્ઞાની ૧, કેવળદર્શની ૨. એ બેને વિષે છેલ્લાં બે ગુણઠાણાં હાેય. મતિજ્ઞાન ૧; શ્રુતજ્ઞાન ૨, અવધિજ્ઞાન ૩, અવધિદર્શન ૪, એ ચારને વિષે અવિરતિથી બારમા ૩, અવધિદર્શન ૪, એ ચારને વિષે અવિરતિથી બારમા ૩, અવધિદર્શન ૪, એ ચારને વિષે અવિરતિથી બારમા ૩, અવધિદર્શન ૪, એ ચારને વિષે અવિરતિથી બારમા ૩, અવધિદર્શન ૪, એ ચારને વિષે પહેલાં ૩ ગુણઠાણાં વાર્યાં તે શું જાણીએ-શા હેતુએ વાર્યાં હશે, તેની ખબર પડતી નથી. સિદ્ધાંતમાં તાે મિથ્યાત્વે વિભંગ જ્ઞાનીને પણ અવધિ દર્શન કહ્યું છે અને ઘટે પણ ખરૂં

तथा च भगवत्यंगे-ओहिदंसणअणागारोवउत्ताणं भंते ! कि नाणी अन्नाणी ? गोयमा ! नाणी वि अन्नाणी वि । जे नाणी ते तिन्नाणी अत्थेगइया चउनाणी, जे अन्नाणी ते मईअन्नाणी सुयअन्नाणी विभंगनाणी । ३० ८. ३० २.

ઇહાં જે અજ્ઞાની એટલે કે મિથ્યાત્વાદિક ૩ ગુણઠાણે.

**વિવેચન**—ઉપશમ સમ્યક્ષત્વીને ચાૈથાથી અગ્યારમા લગે આઠ ગુણફાણાં હાેય. વેદક તે ક્ષચાેપશમ સમ્યક્ત્વ તેને ેચાથાથી સાત લગે ચાર ગુણઠાણાં હાેય. ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વીને

અને સૂક્ષ્મસંપરાયે પાતપાતાનાં ગુણકાણાં હોય. ત્રણયાગ માર્ગ હાએ, આહારી માર્ગ હાએ અને શુક્લલેરયા માર્ગ હા-એ તેર ગુણુઠાણાં હાેય. ાં રર ા

ંદેરેને-દેશવિરતિએ. અર્થ – ઔપશનિક સમ્યકત્વે આઠ [અવિરતિ આદિ] ગુણકાણાં હાેય, વેદક સમ્યકત્વે ચાર ગુણકાણાં હાેય અને ક્ષાયિક સમ્યકત્વે [અવિરતાદિ] અગિયાર ગુણકાણાં હેાય. <mark>મિથ્યાત્વત્રિક, [મિથ્યાત્વ, સાસ્વાદન અને મિશ્ર</mark>] દેશવિરતે

સહુમે અ સઠાણ તેર, જોગ આહાર સુક્રાએ ારરા **ચ્મડ**⊸આઠ ગુણઠાણાં સુહુ મેેન્ન્સુક્ષ્મસ પરાયે. ઉવસમિ--ઔપશમિકે. રાઠોણું-પાતપાતાનાં ગુણસ્થાનક ચઉ-ચાર ગુણઠાણાં. देख. વેચ્પગિ-વેદક સમ્યકત્વે **તેર**-તેર ગુણઠાણાં. ખાઇએ-ક્ષાયિક સમક્તિ **જોગ**⊸ત્રણ યોગ માર્ગાગાએ. **ઇક્રકાર**—અગિયાર ગુણઠાણાં આહાર-આહાર માર્ગણાએ. <mark>મિચ્છતિગિ</mark>–નિથ્યાત્વત્રિકે **સુકૃરાએન-શ**કલલેશ્યા માર્ગા સાએ

વર્ત્તા જે વિભંગગ્ઞાની તેને અવધિદર્શન કહ્યું અને ઈહાં કમ્મ ગ્રંથે ના કહી એ સંદેહાસ્પદ છે ા ૨૧ ા

મિચ્છતિગિ દેસે.

ઃઅડ ઉવસમિ ચઉ વેઅગિ, ખઇએ ઇક્કાર –

30

ચે.ધાથી ચૌદમા લગે અગ્યાર ગુણઠાણાં હાેય. મિથ્યાત્વીને મિથ્યાત્વ ગુણઠાણું, સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વીને સાસ્વાદન ગુણઠાણું, મિશ્રદેષ્ટિને મિશ્ર ગુણઠાણું, દેશવિરતિને દેશવિરતિ ગુણઠાણું, સુક્રમસંપરાય ચારિત્રીયાને સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણઠાણું; એ રીતે એ પાંચને સ્વસ્થાન તે પાતપાતાનું એકેક ગુણઠાણું હાેય. મનાયોગી ૧, વચનયોગી ૨, કાયયોગી ૩, આહારી ૪ અને શુકલલેશ્યાવંત પ, એ પાંચને તેર ગુણઠાણાં હાેય. ચૌદમે ગુણઠાણે તે અયોગી અલેશી હાેય. ા ૨૨ ા

અસન્નિસુ પઢમદુગં, પઢમતિલેસાસુ છચ્ચ દુસુ સત્ત; પઢમ તિમદુગ અજયા, અણુહારે મગ્ગણુાસુ ગુણા, ૨૩.

| - ·                                        |                                                                                |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| અસ <b>ન્નિસ</b> ુ–અસંજ્ઞીમાર્ગણાએ          | સત્ત-સાત ગુણઠાણાં                                                              |
| ' <b>પકમદુગં⊸પ</b> હેલાં બે ગુણઠાણાં       | <b>પઢમ તિમદુગ</b> ⊸પહેલાં બે અને                                               |
| પઢ <b>મતિલેસાસુ</b> ⊸પહેલી ત્રણ<br>લેશ્યાએ | છેલ્લાં બે<br><b>અજયા</b> ⊶અવિરતિ ગુણઠાણુ<br><b>અષ્ણહા રે</b> –અનાહાર માર્ગણાએ |
| <b>હ≈ચ</b> છ ગુણઠાણાં                      | મગ્ગણાસુ–માર્ગણાટ્ટારને વિષે                                                   |
| દુમ્નુ–તેજો અને પદ્મ લેશ્યાએ               | <b>ગુણા</b> –ગુણઠાણાં જાણવાં                                                   |

અર્થ — અસંગ્રીને વિષે પહેલાં બે ગુણુસ્થાનક હાેય, પહેલી ત્રણ લેશ્યાએ છ ગુણુસ્થાનક હાેય, બે [તેજો પગ્ન] લેશ્યાએ સાત ગુણુસ્થાનક હાેય, અનાહારક માર્ગણાએ પહેલાં બે, છેલ્લાં બે અને અવિરતિ એ પાંચ ગુણુસ્થાનક હાેય, એ પ્રકારે માર્ગણાને વિષે ગુણુઠાણાં કહ્યાં. ા રઢના વિવેચન—અસંગ્રીને વિષે પહેલાં બે ગુણુઠાણાં હાેય, પહેલી ૩-કૃષ્ણ ૧, નીલ ૨, કાંપાત ૩, લેશ્યાને વિષે પહેલાં છ ગુણુઠાણાં હાેય. ત્રીજે કમ્મ ગ્રંથે ૪ કહ્યાં અને ઈહાં છ

| <b>સચ્ચ</b> સત્યમનાયાેગ              | <b>આહારા</b> આહારક યોગ           |
|--------------------------------------|----------------------------------|
| <b>ઈંગ્મર</b> અસત્યમનેાયેાગ          | ઉ <b>રલ'</b> −ઔદારિક યોગ         |
| <b>મીસ</b> ⊸મિશ્ર [સત્યાસત્ય]મનેાયોગ | <b>મીસા</b> –ઔદારિકાદિમિશ્ર યેાગ |
| <b>ઞ્મસચ્ચમાેસમ</b> ણુ⊸અસત્યામૃષા    | <b>ક≁મહ્યુ</b> —કાર્મણ યેાગ      |
| (વ્યવહાર) મનેાયેાગ                   | ઇચ્ય-એમ                          |
| વયવચનયાેગ ઉપર પ્રમાણે                | <b>જોગા</b> યોગે⊧                |
| ચાર]                                 | <b>ક≯મ</b> ⊸કાર્મ ણયોગ           |
| વિઉદિવવેક્રિયયોગ                     | <b>અપગુહા</b> રેઅનાહારી માગ'ણાએ  |
| અર્થસત્ય, અસત્ય,                     | મિશ્ર અને અસત્યામૂષા             |

માર્ગ હ્યુાને વિષે ૧૫ ચાેગ સચ્ચેઅર મીસઅસચ્ચ–માેસમણુ વય વિઉઠિવઆહારા; ઉરલ મીસા કમ્મણ, ઇઅ જાેગા કમ્મઅણહારે ારજાા

૧ તેજોલેશ્યા, ૨ પદ્મલે ગ્યા, એ બે લેશ્યાને ૭ ગુણઠાણાં હાેય. પહેલાં બે, છેલ્લાં બે અને ચાેશું અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ એ પાંચ ગુણઠાણાં અણાહારીને હાેય, ત્યાં પહેલું –બીજું અને ચાેશું ગુણઠાણું વિગ્રહગતિએ હાેય, તેરમું કેવળીસમુદ્દ્યાતે અને ચૌદમું તા અણાહારી જ છે. એ ૬૨ માર્ગણાને વિષે ગુણઠાણાં કહ્યાં. ા ૨૩ ા

#### सम्मत्तसुअं सव्वासु लहइ सुद्धासु तिसु य चारित्तं । 'पुव्वपडिवन्नओ पुण, अन्नथरीए उ लेसाए ॥ १ ॥

કહ્યાં તે શું **? તત્રોત્તર ં**-પૂર્વ પ્રતિપન્ન પાંચમા–છડ્ડા ગુણઠાણા-વાંતને કૃષ્ણાદિક ૩ લેશ્યા હાેય. કૃષ્ણાદિક ૩ લેશ્યાવાંત પાંચમું ં-છદ્દ ઠું ગુણઠાણું ન પામે, તે માટે વિરાધ નહીં. યત:-

હાય છે. 11 ૨૪ 11 નરગઇ પણિંદિતસતશુ,અચક્પુનરન્પુકસાયસમ્મદુગે; પ્તન્નિ છલેસાહારગ, લવમઇસુઅએોહિદુંગિ સબ્વે. ૨૫. સન્નિન્સંજ્ઞી માગ જાએ **નરગ**ાઇ--મનુષ્યગતિમાં **છલેસા**--છ લેશ્યાએ ∵પણિ'દિ--પંચે દ્રિયમાં ·**તસ**--ત્રસકાયમાં **આહારગ**--આહારક માર્ગણાએ ·**તા**સુ--કાયયેાગમાં ભવ⊸ંમવ્ય માર્ગણાએ ઃ**અચક્**ખુ⊸અચક્યુદર્શ નમાં **મઈ**--મતિજ્ઞાન માર્ગણાએ -**નર**--પુરુષવેદમાં **સુવ્ય⊢**શુતજ્ઞાન તથા ઓહિદુગિ–અવધિજ્ઞાન તથા **ન્ન**પુ્⊸નપું સકવેદમાં અવધિદર્શન માર્ગણાએ કસાચ--ક્યાયમાં સબ્વેેેેેેેેેેેેેેેેોોોોોોોોોો **સ્ત>મ**દ્ગે--સમ્યક્ત્વદ્રિકે

કામે ણ કાયયોગ હોય. ા ૨૪ ા દ્વિવેચન—૧ સત્યમના યોગ, ૨ અસત્યમના યોગ, ૩ સત્યા-સત્ય મનાયોગ, ૪ અસત્યામૃષામના યેગ; એ ચાર મનના યોગ, પ સત્ય વચનયોગ, ૬ અસત્ય વચનયોગ, ૭ સત્યા-સત્ય વચનયોગ, ૮ અસત્યામૃષા વચનયોગ; એ ચાર વચનના યોગ, એવ આઠ. ૯ ગૈકિય કાયયોગ. ૧૦ આહારક કાયયોગ, ૧૧ ઔદ્ધારિક કાયયોગ એ ત્રણના મિશ્ર તે ૧૨ વૈકિયમિશ્ર કાયયોગ, ૧૩ આહારકમિશ્ર કાયયોગ, ૧૪ ઔદ્ધારિકમિશ્ કાયયોગ અને ૧૫ કાર્મ છ કાયયોગ, એ પંદર યોગ કહીએ, યોગ તે આત્માના વીર્ય-વ્યાપાર-સ્કુરણાદિક. અણા હારીને વિષે એક કાર્મ છ કાયયોગ કહીએ, વિગ્રહગતિએ અને કેવલિસમુદ્દાતો ૩-૪-૫ સમયે વર્ત તા જીવા અણાહારી

ીઓ ચાર–ચાર પ્રકારે] મનાચાગ અને વચનયાગ, વૈક્રિય કાયયાગ, આહારક કાયયાગ, ઔદારિક કાયયાગ, મિશ્ર-કાયયાગા[વૈક્રિયમિશ્ર, આહારક મિશ્ર, ઔદારિકમિશ્ર]અને કાર્મણ કાયયાગ એ યાગા જાણવા, અણાહારી માર્ગણાએ કાર્મણ કાયયાગ હોય. ા ૨૪ ા અર્થ મનુષ્યગતિ, પંચે દિયજાતિ, ત્રસકાય, કાય→ યાગ, અચ્છ્યુદર્શન, પુરુષવેદ, નપુ સકવેદ, કષાયમાર્ગણા અને સમ્યકત્વદ્વિક [ક્ષાયોપશમિક–ક્ષાયિક] ને વિષે તેમજ સંજ્ઞી, છ લેશ્યા, આહારી, ભવ્ય, મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અને અવધિદ્વિકને વિષે સર્વ યોગુ હોય. ાૃરપ ા

ČΟ

વિવેચન--૧ મનુષ્યગતિ, ૨ પંચે દ્રિય, ૩ ત્રસકાય, ૪ કાયચાગી; પ અચક્રુદર્શની, ૬ પુરુષવેદી, ૭ નપું સકવેદી, ૮--૧૧ ચાર કષાયવાળા, ૧૨ ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વી, ૧૩ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી, ૧૪ સંગ્ની ૧૫--૨૦ છ લેશ્યાવ ત, ૨૧ આહારી, ૨૨ લવ્ય, ૨૩ મતિજ્ઞાની, ૨૪ શ્રુતજ્ઞાની, ૨૫ અવધિજ્ઞાની અને ૨૬ અવધિદર્શની; એ છવીશ માગ ણાને વિષે પન્નર યોગ હાય. ા ૨૫ ા

તિરિઇત્થિઅજયસાસણુ.અનાણુઉવસમઅભુવ્વમિચ્છેસુ તેરાહારદુગૂણુા, તે ઉરલદુગૂણુ સુરનિરએ. ૨૬.

તિરિ--- તિર્ય ચગતિમાર્ગ ણાએ મિચ્છે ઇત્થિ--- સ્ત્રીવેદ માર્ગ ણાએ તેર-- તે અજય--- અવિરતિમાર્ગ ણાએ આહા સાસણુ---- સાસ્વાદન માર્ગ ણાએ આનાણુ--- ત્રણ અજ્ઞાન માર્ગ ણાએ તે-- તે ઉવસમ--- ગોપશમિક સમ્યફત્વ ઉરલદ્ માર્ગ ણાએ સુરનિ અભાવ્વ--- અભાવ્ય માર્ગ ણાએ

**મિચ્છેસુ**--મિથ્યાત્વમાર્ગ ણાએ **તેર**--તેર [યાગ હોય] **આહારદુગૂષ્ણા**--આહારકદ્વિક

રહિત

તે—તે [તેર યેાગ] ઉ**રલદુગૂલ્--ઔદારિકદ્વિકાવના** સુર**નિરએ**--દેવતા અને નારકીને વિષે.

અર્થ—તિર્ય'ચગતિ, સ્તવિદ, અવિરતિ ચારિત્ર, સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ, ત્રણ અજ્ઞાન, ઉપશમ સમ્યક્ત્વ, અભવ્ય અને મિથ્યાત્વને વિષે આહારકદ્વિક, રહિત તેસ્ યાગ હોય. દેવતા અને નારકીને વિષે તે ઔદાારકદ્વિક વિના (અગિયાર યાગ) હોય. ા ર૬ ા વિવેચન—તિર્ય`ંચગતિ; સ્ત્રીવેદી, અવિરતિ, સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વી, મતિઅજ્ઞાની, શ્રુતઅજ્ઞાની, વિભંગજ્ઞાની, ઉપશમ સમ્યક્ત્વી, અભગ્ય અને મિથ્યાત્વી એ દશ દ્વારને વિષે આહા-રકદ્રિક વિના તેર યાેગ હાેય, એટલે આહારક કાયયાગ અને આહારકમિશ્ર કાયયાગ એ બે યાેગ ન હાેય. તે મધ્યેથી ઔદારિક અને ઔદારિકમિશ્ર કાયયાગ વિના શેષ અગ્યાર યાેગ દેવતા તથા નારકીને વિષે હાેય, કારણ કે તેમને ઔદારિક શરીર ન હાેય.

અહીં ઔપશમિક સમ્યક્ત્વીને તેર ચાેગ કહ્યા. પણ ઔદાર્રિક મિશ્ર, વૈક્રિયમિશ્ર અને કાર્મજા એ ત્રણ ચાેગ ઘટે નહીં ત્યારે શેષ દશજ ઘટે, જે માટે ઉપશમ સમ્યક્ત્વવંત થકા મરે નહીં, ત્યારે એ ત્રણ ચાેગ કેમ હાેય ? કદાચિત્ મતાંતરે ઉપશમશ્રેણિએ ઉપશમ સમ્યક્ત્વી મરી અનુત્તર વિમાને જાય તાે વૈક્રિયમિશ્ર અને કાર્મજા કાયચાેગ પામીએ પણ ઔદારિકમિશ્ર કાયચાેગનું સ્થાન તાે કચાંઈ લાધે નહીં, એ વિચારવા ચાેગ્ય છે. ાારકાા

કમ્સુરલદુગં થાવરિ, તે સવિઉ૦્વિદુગ પ'ચઇગિ પવણુે; છઅસન્નિચરિમવઇજુઅ,તેવિઉવદુગૂણુ ચઉ વિગ**લે.૨૭** 

કમ્સુરલદુગ'-કાર્મણ તથા ઔ-દારિકદ્રિક પવણે-વાયુકાયને વિષે ચાવરિ-સ્થાવરકાયમાં છ-છ યાેગ તે-તે [ ત્રણ ] યેઃગ અસન્નિ-અસંગ્રીમાર્ગણાનેવિષે સવિઉદ્વિદુગ-ગ્રેક્રિયદ્વિક સહિન ચરિમ-છેલ્લા પ'ચ-પાંચ યોગ [કરતાં વર્ઠજીઅ-વચનયોગ યુક્ત તુ. ક. ૬ વિઉવદુગૂણુ--ગૈક્રિયદ્રિક ઊણા વિાચિ–ચાર યોગ કરતાં વિગલે–વિકલે દ્રિયને વિષે

અર્થ∽કાર્મ ણ કાયયાગ અને ઔદ્દારિકદ્રિક[એ ત્રણ યાગ] સ્થાવરને વિષે હાેય. તે [ત્રણ યાગ] ગૈક્રિયદ્રિક સહિત એટલે પાંચ યાગ એકે દિય જાતિ અને વાચુકાયને વિષે હાેય. છેલ્લા વચન [અસત્યગ્યથ] યાગ સહિત છ યાગ અસ જ્ઞીને વિષે હાેય. તે [હ\_\_\_\_\_\_ક્રિયદ્રિક રહિત ચાર યાગ વિકલે દ્રિયને વિષે હાેય. ા \_્\_ા

વિવેચન-૧ કાર્મ છુ, ૨ ઔત્વારિક, ૩ ઔદારિકમિશ્ર; એ ત્રણ યેાગ પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય, અને વનસ્પતિકાય એ ચાર સ્થાવરને વિષે હાેય. તે કાર્મ છુ, ઔદારિક અને ઔદારિક મિશ્ર કાયયાગને ગૈક્રિય અને ગૈક્રિયમિશ્ર કાયયાગે સહિત કરીએ એટલે પાંચ યાેગ એકે દ્રિય અને વાચુકાયને વિષે હાેય. એ પાંચ યોગ અસત્યામૃષા વચનથોગે સહિત એવ છ યોગ અસંજ્ઞીને વિષે હાેય; વાચુ સહિત માટે. તે છ યોગ મધ્યેથી વૈ કેયદ્રિકે ઊણા એટલે ઔદારિક, ઔદારિકમિશ્ર,કાર્મ છુ અને અસત્યામૃષા વચન યોગ એચાર યોગ બેઇ દ્રિય, તેઇ દ્રિય, ઔર રિયને વિષે હાેય ાા ૨૭ ાા

કમ્મુરલમીસવિશુ મણુવઇસમઇઅછેઅચફ્ખુમણુનાણે, ઉરલદુગ કમ્મ પઢમં,-તિમમણુવઇ કેવલદુગંમિ.૨૮.

For Private & Personal Use Only

| <b>કઞ્મ</b> ⊸કાર્મણ      | મણુમને  |
|--------------------------|---------|
| ઉ <b>રલમીસ</b> ઓદારિકમિશ | વઈ-વચન  |
| વિષ્યુવિના (તેર)         | સમઈચ્મ- |

**છેગ્મ**--છેદેાપસ્થાપનીયચારિત્રો

**મણનાણે**--મનઃપર્યવજ્ઞાને.

**ઉરલદગ**-ઔદારિકદ્રિક

ચકપ્પુ--ચક્ષદર્શને.

**કમ્મ**—કાર્મણ. પઢમ'તિમ—પહેલાં અને છેલ્લા. મણવઇ—મનેાયેાગ હથા વચનયેહ **થ** કેવલદુગ'મિ—કેવલદ્વિકે.

અર્થ—મનેાચાેગે, વચનચાેગે, સામાયિક ચારિત્ર, છેદાેપ-સ્થાપનીય ચારિત્ર, ચક્ષુદર્શન અને મન:પર્યવગ્નાનને વિષે કાર્મણ અને ઔદારિકમિશ્ર વિના [તેરચાેગ] હાેય. કેવળ-દ્વિકને વિષે ઔદારિકદ્વિક, કાર્મણ કાયયાેગ અને પહેલા– છેલ્લા મન–વચન ચાેગ હોય. ા ૨૮ ા

વિવેચન—કામ જાુકાયચોગ અને ઔદારિકમિશ્ર કાયચોગ એ બે યોગ વિના શેષ ૧૩ યોગ ૧ મનાયોગી, ૨ વચન ચોગી, ૩ સામાચિક ચારિત્રવ ત, ૪ છેદાપસ્થાપનીય ચારિત્ર-વ ત, પ ચક્રુદર્શની અને ૬ મનઃપર્ય વજ્ઞાની; એ છ માર્ગ જ્યાને વિષે હાેય. ૧ ઔદારિક કાયયોગ, ર ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગ, ૩ કાર્મ જી કાયચોગ, ૪ સત્ય મનાયોગ. પ અસત્યામૃષા મના-યોગ, ૬ સત્ય વચનયોગ છ અસત્યામૃષા વચનયોગ; એવ સાત યોગ કેવળજ્ઞાની અને કેવળદર્શનીને વિષે હાેય. ાર્ટા

મણુવઇઉરલા પરિહારિ, સુહુમિ નવ તે ઉ મીસિ સવિઉવ્વા;

દેસે સવિઉબ્વિદુગા, સકમ્સુરલમીસ અહખાએ. ૨૯

મ**ણવઇ**--મનેાયેાગ તથા વચનયેાગ. | પ**રિહાસ્--**પરિહારવિશુદ્ધિચારિત્રે. **ઉરલા--ઓ**દારિક કાયયેાગ. | સુહુમિ--સૂક્ષ્મસ<sup>'</sup>પરાય ચારિત્રે.

| <b>નવ–</b> નવ યેાગ.<br>તે ઉ⊸તે વળી.        | સવિઉબ્વિદુગા⊸વેક્રિયદિક સહિ <b>લ</b><br>સકમ્સુરલમીસ–કાર્મણ અને |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| સ ઉ⊸ત પ્રસા<br>મીસિ–મિશ્રસમકિત માર્ગ ણાએડે | -                                                              |
| <b>સવિઉ૦વા</b> –ગૈકિયયેાગ સહિત.            | <b>અહુખાએ</b> ⊸યથાખ્યાત ચારિત્ર<br>માર્ગણાએ.                   |
| <b>દેએ</b> દેશવિરતિ માર્ગણાએ.              | માંગ ણાંગ.                                                     |

અર્થ — મનાયાગા, વચનચાગા અને ઔદારિક કાયયાગ એ નવ યાગ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર અને સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર વિષે હોય તે વળી વૈક્રિય કાયયાગસહિત [દશયાગ] મિશ્ર માર્ગણાએ હોય, વૈક્રિયદ્વિક સહિત [અગ્યાર] દેશવિ-રતિ ચારિત્રો હોય, કાર્મણ અને ઔદારિકમિશ્ર કાયયાગ સહિત [અગ્યાર યાગ] યથાખ્યાત ચારિત્રાને વિષે હોય.ાારદ્યા વિવેચન—ચાર મનના, ચાર વચનના અને ઔદારિક

ાવવચન-ગાર માળા, ગાર વવાતા વા ત્યાપ કાયયોગ એવં ૯ યોગ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રી અને સૂક્ષ્મ-સંપરાય સંચમી એ એને વિષે હાેય. તે નવ યોગ ગૈકિય કાયયોગે સહિત એટલે દશ યોગ મિશ્રદ્ધિટને હાેય. અહીં આં વૈક્રિયમિશ્ર ન કહ્યો તે મિશ્રદ્ધ ચિને વૈક્રિય પ્રારંલ દીસતા નથી સાટે. તેજ નવ યોગ ગૈક્રિયદ્વિકે સહિત એવં ૧૧ યોગ દેશ-વિરતિને હાેય, તેજ નવ યોગ કાર્મજ્ અને ઔદારિકમિશ્રે સહિત એવં ૧૧ યોગ ચથાખ્યાત ચારિત્રીને હાેય. કાર્મજ્ અને ઔદારિકમિશ્ર તે કેવલિ સમુદ્ધાતે જાણવા. એ યોગ કહ્યા. ાા ૨૯ ા

### માર્ગ ણાને વિષે ઉપયાેગ

તિઅનાણુનાણુપણુચઉ,

દે'સણુબારજિઅલક્પાણુવઐાગા વિણુ મણુનાણુદુકેવલ,નવસુરતિરિનિરયઅજઐસુન્૩૦

| <b>જિગ્ય-</b> -જીરના.          | નવનવ ઉપયોગ                                   |
|--------------------------------|----------------------------------------------|
| <b>લક્ ખાણ</b> લક્ષણરૂપ        | <b>સુરતિરિનિસ્ય</b> દેવતા, તિર્ય <b>ંચ</b> , |
| <b>ઉવએાગા</b> -ઉપયોગેા         | નારકી અને                                    |
| વિશ્ચવિના,                     | અજએસુ-અવિરતિ ચારિત્ર                         |
| <b>મણના</b> ણમન:પર્યવજ્ઞાન     | માર્ગ સાએ                                    |
| દુકેવલ-રેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શન |                                              |

અર્થ—ત્રહ્ય અજ્ઞાન, પાંચ જ્ઞાન અને ચાર દર્શન એ ભાર જીવના લક્ષહ્યરૂપ ઉપયાેગા છે; મન:પર્યવજ્ઞાન અને કેવળદ્વિક વિના નવ ઉપયાેગ-દેવતા, તિર્ય`ચ, નારકી અને અવિરતિ ચારિત્રને વિષે હાેય ાા ૩૦ ાા

વિવેચન — ત્રણ અજ્ઞાન તે ૧ મતિઅજ્ઞાન, ર બ્રુતઅજ્ઞાન અને ૩ વિભંગજ્ઞાન; પાંચ જ્ઞાન તે ૧ મતિજ્ઞાન, ૨ બ્રુતજ્ઞાન ૩ અવધિજ્ઞાન, ૪ મનઃપર્યવજ્ઞાન અને ૫ કેવળજ્ઞાન; ચાર દર્શન તે ૧ ચક્ષુદર્શન, ર અચક્ષુદર્શન, ૩ અવધિદર્શન અને ૪ કેવળદર્શન; એવં ૩ અજ્ઞાન, ૫ જ્ઞાન અને ૪ દર્શન એ બાર ઉપયાગ તે જીવનું મુખ્ય લક્ષણ છે. **યદુક્તં – જીવા** ઉવએાગલક્ ખુણા. ઇતિવચનાત ત્યાં ૫ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન, એ આઠ તે સાકાર ઉપયોગ અને ૪ દર્શન તે નિરાકાર ઉપ યોગ કહીએ. તિહાં ૧ મનઃપર્યવજ્ઞાન, ર કેવળજ્ઞાન, ૩ કેવળ-દર્શન, એ ત્રણ વિના શેષ ૯ ઉપયોગ–૧ દેવતા, ૨ નારકી ૩ અસંયત ચારિત્ર અને ૪ તિર્યાંચ એ ચારને વિષે હેાય. 11 ૩૦ 11

## તસજોઅવેઅ સુક્રા−હાર નર પણુિ દિ સન્નિ્લવિસવ્વે; નયણેઅર પણલેસા, કસાય દસ કેવલદુગૂણા ૩૧.

| <b>લસ</b> ⊷ત્રસકાયમાં                        | ભવિ–ભવ્ય માર્ગણામાં               |
|----------------------------------------------|-----------------------------------|
| <b>જોચ્ય</b> ત્રણ યેાગમાં                    | સબ્વે-સર્વ ઉપયોગ                  |
| <b>વેચ્ય</b> ⊸ત્રણ વેદમાં                    | નયણેઅર-ચક્ષુદર્શને, અચક્ષુ        |
| <b>સુકક</b> ⊸શુકલલેશ્યાએ                     | દર્શને                            |
| <b>ચ્માહાર</b> આહારી માર્ગણાએ                | <b>પણલેસા</b> પાંચ લેશ્યાએ        |
| <b>નર</b> મનુષ્યગતિમાં                       | કર્સાય-કષાયે                      |
| પણિંદિ⊸પંચેંદ્રિય જાતિમાં                    | <b>દરા</b> −દશ ઉપયેાગ             |
| <b>સન્નિ-</b> સંજ્ઞીમાગ <sup>°</sup> ભુષ્માં | <b>કેવલદુગૂણા</b> -કેવળદ્વિક રહિત |

અર્થ — ત્રસકાય, યાેગ, વેદ, શુક્લલેશ્યા, આહારી, મતુ-ષ્યગતિ, પંચે દિયજાતિ, સંગ્ની અને ભવ્ય માર્ગણાને વિષે સર્વ ઉપયાેગ હાેય. ચક્ષુદર્શન, અચક્ષુદર્શન, પાંચ લેશ્યા અને કષાયમાર્ગણાને વિષે કેવળદ્વિક રહિત દશ ઉપયાેગ હાેયાા ૩૧ા

વિવેચન—૧ ત્રસકાય, ર-૪ ત્રણ્યાેગ, પ-૭ત્રણવેદ; ૮ શુકલલેશ્યા, ૯ આહારી, ૧૦ મનુષ્યગતિ ૧૧ પ'ચે દ્રિય, ૧૨ સં<sup>ત્</sup>! અને ૧૩ ભવ્ય; એ તેર માર્ગ ણાને વિષે ૧૨ ઉપયાેગ હાેય. અહીં આં ૩ વેદને તાે ઉપયાેગ ૧૦ હાેય અને નવ ક ગુણ્ઠાણાં લગેજ વેદાદય હાેય, તાે કેવળદ્રિક કયાંથી હાેય? પણ અહીં આં ગ્રંથકારે વેદને લિંગાકારમાત્ર જ વિવક્ષ્યા છે તે માટે તેને કેવળદ્રિક પણ હાેય. જેમ '' ઇત્થિલિંગસિદ્ધા પુરિસલિંગસિદ્ધા " તેમ આ પણ જાણવું. નયનતે ૧ ચક્યુ. દર્શાંની, ઈતર તે ૨ અચક્ષુદર્શંની ૩–૭ કૃષ્ણાદિ પાંચ લેશ્યાઃ [કૃષ્ણુ; નીલ, કાપાત, તેએ અને પદ્મ], ૮–૧૧ ચાર કષાય. એવં ૧૧ માર્ગ ણાએ કેવળદ્વિક વિના ૧૦ઉપયાેગ હાેય.ાા૩૧ાા

| ચઉરિ દિઅસન્દ્રિઝન્નાણુદુદ સ–        |                                                   |
|-------------------------------------|---------------------------------------------------|
| -                                   | ુ<br>⊌ગબિતિથાવરિઅચક્ષુ;<br>યુતિગિઅભવિમિચ્છદુગે₊૩૨ |
| ચઉરિ દિચૌરિ દ્રિયમાં                | અચક્.ખુ⊸ચક્ષદર્શન વિના[ત્રણ]                      |
| અસિન્નિ-અસ જ્ઞીમાં                  | તિઅનાણ–ત્રણ અજ્ઞાન                                |
| <b>દુ ચ્મન્ના</b> ણ્⊸બે અજ્ઞાન      | <b>દંસણુદુગં</b> ⊸બે દર્શન                        |
| <b>દુદ'સ</b> –ઞે દર્શન              | <b>અના</b> ણતિગિ–ત્રણ અજ્ઞ <sup>ુ</sup> ન મા-     |
| <b>ઇગળિતિ</b> –એકે'દ્રિય. બેઈંદ્રિય | ર્ગણાએ                                            |
| અને તેઇંદ્રિયમાં                    | અભવિ∽અભવ્ય માર્ગણાએ                               |
| <b>થાવરિ</b> –્યાંચ સ્વાવરમાં       | મિચ્છદગે-મિથ્યાત્વતથઃસાસ્વાદને                    |

અર્થ — ચૌરિંદ્રિય અને અસંગ્ઞીનેવિષે એ અજ્ઞાન [મતિ-શ્રુત અજ્ઞાન] અને બે દર્શન [ચક્ષુ-અચક્ષુ દર્શન] હોય. એકેંદ્રિય, બેઇંદ્રિય,તેઇંદ્રિય, અને સ્થાવરકાયનેવિષે ચક્ષુદર્શન વિના [ત્રણ ઉપયાગ] હોય. ત્રણ અજ્ઞાન, અભવ્ય અને મિથ્યાત્વદ્વિકને વિષે ત્રણ અજ્ઞાન અને બે દર્શન હોય.ા૩રા વિવેચન-૧ ચૌરિંદ્રિય, ૨ અસંગ્રી, એ બેને બે અજ્ઞાન તે મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન અને બે દર્શન તે ચક્ષુદર્શન અને અચક્ષુદર્શન એ ચાર ઉપયાગ હાય. ૧ એકેંદ્રિય, ૨ બેઈ-દ્રિય, ૩ તેઈંદ્રિય અને ૪-૮ પાંચસ્થાવર એવં આઠમાર્ગણાને વિષે બે અજ્ઞાન અને એક અચક્ષુદર્શન એવં ત્રણ ઉપયાગ હાય. ત્રણ અત્તાન, ચક્ષુદર્શન અને અચક્ષુદર્શન એવં પ ઉપયાેગ તે ૧--૩ ત્રણ અત્તાન, ૪ અભવ્ય પ મિથ્યાત્વ અને સાસ્વાદન એ છ માર્ગણાને વિષેજાણવા.અહીં આં પણ સાસ્વાદનીને અત્તાન જ કહ્યાં અને સિદ્ધાંતે બે જ્ઞાન કહ્યાં તે સંદેહ અને વિભંગજ્ઞાનને અહીં આં અવધિદર્શન ન કહ્યું તે પણ સંદેહ છે. ાા૩રાા

કેવલદુગેનિઅદુગં,નવતિઅનાણવિણુખઇઅઅહખાએ; દ'સણુનાણુતિગં દેસિ, મીસિ અન્નાણુમીસં તં ા૩૩ા

|                                   | <b>દ સણનાણતિગ</b> ં–ત્રણ દર્શન       |
|-----------------------------------|--------------------------------------|
| <b>નિચ્મદુગં</b> નિજદ્ધિક         | તથા ત્રણ જ્ઞાન                       |
| <b>નવ</b> -નવ ઉપયોગ               | <b>દેસિ</b> દેશવિરતિ માર્ગણાએ        |
| <b>તિઅનાણવિણુ</b> -ત્રણઅજ્ઞાનવિના | <b>મીસિ</b> મિક્રા માર્ગણાએ          |
| <b>ખાઇ</b> ગ્મ્⊷ક્ષાયિક સમકિતે    | <b>અન્નાણ મીસ'</b> —અજ્ઞાને કરીમિશ્ર |
| <b>અહુઆએ</b> યથાખ્યાત ચારિત્રે    | તં-તે છ]                             |

અર્થ-કેવળદ્રિકે પાતાનું દિક [કેવળ જ્ઞાન-દર્શન] હોય. ક્ષાચિક સમ્યક્ત્વ અને યથાખ્યાત થાર્થ્વત્રે ત્રણુઅજ્ઞાન વિના નવ ઉપયાગ હોય. દેશવિરતિએ ત્રણ દર્શાન અને ત્રણ જ્ઞાન હોય, નિશ્ર માર્ગણાને વિષે તે [છ ઉપયાગ] અજ્ઞાને નિશ્રિત હોય ાા૩ગા

વિવેચન-કેવળજ્ઞાની અને કેવળદર્શની એ બેને વિષે નિજદ્ધિક તે ૧ કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન એજ બે ઉપયાગ હાેય, શેષ ૧૦ ઉપયાગ ન હાેય. કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયે બીજાં જ છાદ્રસ્થિક જ્ઞાન રહે નહીં. 'નટ્રકમ્મિ અ છાઉમત્થિએ નાણુ' ઇતિ વચનાત ાાત્રણ અજ્ઞાન વિના શેષ ૯ ઉપયાેગ ક્ષાયિક સમ્યક્ષ્ત્વી અને યથાખ્યાત ચારિત્રી એ બેને વિષે હાેય. ત્રણ જ્ઞાન અને ત્રણ દર્શન એ છ ઉપયાેગ દેશવિરતિને વિષે હાેય. ઋ મિશ્રદ્ધ દિને એ જ છ ઉપયાેગ હાેય પણ ત્રણ જ્ઞાન તે અજ્ઞાને મિશ્રિત હાેય, શુદ્ધ ન હાેય. અહીં આ મિશ્રને અવધિદર્શન કહ્યું, તે સિદ્ધાંતના અભિપ્રાય લીધાઃ અન્યથા ''અજયાઇ નવ મઈસુઓહિદુગે '' ત્યાં પાતે જ અવધિદર્શનને મિશ્રગુણ્ઠાણું કહ્યું નથી ા ૩૩ ા

10

મણુનાણ ચક્સ્પુવજ્જા, અણુહારે તિન્નિદંસ ચઉનાણુા ચઉનાણુ સંજમાવસમ,–વેઅગે એાહિદ'સે અાા ૩૪ાા

| <b>મણનાણ</b> મન:પર્ય વજ્ઞાન    | <b>ચઉનાણા</b> –ચાર જ્ઞાન અને |
|--------------------------------|------------------------------|
| <b>ચક્ર્ખુ</b> ચક્ષુદર્શ ન     | <b>સંજમ</b> ⊸ચાર સંયમને વિષે |
| વજ્જીવર્જી ને                  | <b>ઉવસમ</b> –ઉપશમ સમ્યકત્વે  |
| <b>અણહારે</b> અણાહારીમાર્ગ ણાએ | વેચ્યગે-વેદક સમ્યકત્વે       |
| <b>તિન્નિદ સ</b> ત્રણદર્શન     | આહિદ સે–અવધિદર્શ ને          |

અર્થ — મન:પર્યવજ્ઞાન અને ચક્ષુદર્શન વર્જીને [દશ ઉપ-યાેગ] અહાહારીને હાેય. ચાર જ્ઞાન, સંયમ, ઉપશમ સમ્યકૂલ, વેદક સમ્યક્લ અને અવધિદર્શનને વિષે ત્રણ દર્શન અને ચાર જ્ઞાન હાેય છે. ાા ૩૪ ાા

વિવેચન — મનઃપર્યંવજ્ઞાન અને ચક્ષુદર્શન એ બે ૦ વર્જનેશેષ૧૦ ઉપયાેગ અણાહારીને વિષેહાય; વિગ્રહગતિએ તથા કેવળી સમુદ્દઘાતે અણાહારી હાેય, તિહાં મન:પર્યંવજ્ઞાન અને ચક્ષુદર્શનના સંભવ નથી માટે. ત્રણ દર્શન અને ચાર જ્ઞાન એવં ૭ ઉપયાગ તે ૧ મતિજ્ઞાન, ર શ્રુતજ્ઞાન, ૩ અવધિ-જ્ઞાન, ૪ મનઃપર્યવજ્ઞાન, પ સામાયિકચારિત્ર, ૬ છેદાપસ્થાપ-નીય ચારિત્ર, ૭ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર, ૮ સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર, ૯ ઉપરામ સમ્યક્ત્વ ૧૦ વેદક તે ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વ અને ૧૧ અવધિદર્શન; એ અગ્યાર માર્ગણાને વિષે હાય. ાા ૩૪ ાા

**દા** તેર તેર બારસ, મણે કમા અક દુ ચઉ ચઉ વયણે; **ચ**ઉ દુ પણ તિન્નિ કાએ,જિઅગુણજોગાવએાગન્ને.૩પ

| દેાબે જીવસ્થાનક             | પણ-પાંચ                     |
|-----------------------------|-----------------------------|
| <b>તેર</b> તેર ગુણકાણા      | તિન્નિ–ત્રણ                 |
| તેરતેર યાગ                  | કાચ્મે-કાયયોગે              |
| <b>ભારસ</b> બાર ઉપયોગ       | જિ <b>ન્મ</b> -જીવસ્થાન     |
| <b>મ</b> ણુેમનેાયેાગને વિષે | ગુણ–ગુણસ્થાન                |
| <b>કમા</b> અનુક્રમે         | <b>જોગ⊢</b> યાંગ            |
| 24                          | ઉવએાગઉપયોગ                  |
| <b>શ</b> ઉંચાર              | અન્નેે⊸બીજા આચાર્ય [કહે છે] |
| <b>વયણુ</b> વચનયેાગે        | J                           |

અર્થ — મનાયાગ બે, તેર, તેર અને બાર. વચનયાગ આઠ, બે, ચાર, અને ચાર. કાયયાગ ચાર, બે, પાંચ અને ત્રણ, એમ અનક્રમે જીવસ્થાન, ગુણસ્થાનક, યાગ અને ઉપ-યોગ હોય, એમ અન્ય આચાર્ય કહે છે. ાા ૩૫ ા વિવેચન—હવે ત્રણ ચાગને વિષે જીવસ્થાન, ગુણસ્થાન, યાગ અને ઉપયોગ આશ્રયીને મતાંતર કહે છે. પૂર્વે ચાગ કદ્યા તેમાં કાયયાગ સર્વ જીવને કદ્યો, વચનયાગ બેઇદ્રિયાદિક સર્વ ને કદ્યો અને મનાયાગ સંત્રી પ ચેંદ્રિયને કદ્યો; પણ અહીં આ મતાંતરે અનેરા આચાર્ય કહે છે જે, એક યાગ હાય તેને બીજો યાગ ન કહીએ. સંત્રી પ ચેંદ્રિયને મનાયાગ છે, તેને વચનયાગ, કાયયાગ ન હાય. વિકલેંદ્રિય અને અસંત્રી પ ચે-દ્રિયને વચનયાગ અને એકેંદ્રિયને કાયયાગ એકજ કહીએ.

ત્યારે તેમને મતે મનાયેાગીને જીવના ભેદે ૧ સંગ્રી પર્યાપ્તા, ૨ અપર્યાપ્તા, એ બે હાેય; ગુણડાણાં ૧૩ હાેય; ૧ ઔૈઢારિકમિશ્ર, ૨ કાર્મણ એ બે વિના ચાેગ તેર હાેચ. કારણ કે એ બે તાે ઉપજતાં તથા કેવળી સમુદ્ધાતે હેાય. અને ત્યાં મનાયોગ ન હાેય તે માટે, અને ઉપયાેગ બાર હાેય. વચનયાેગીને જીવના લેદ આઢ તે બેઈ દ્રિયના ૨, તેઈ દ્રિયના ૨, ચોરિ દ્રિયના ૨, અને અસંજ્ઞા પ ચેદ્રિયના ર, એવં આઠલેદ હાેય; ગુણઠાણાં ૨ હાેય; યાેગ ચાર તે ૧ ઔદારિક, ૨ ઔદારિકમિશ્ર, ૩ કાર્મણ અને ૪અસત્યામૃ-ષાવચન એવં ૪ હેાય; ઉપયાગ ૪ તે બે અજ્ઞાન અને બે દર્શન , એવં ચાર હેાય; કાયયોગીને જીવના ભેદ ચાર–એકેંદ્રિય સૂક્ષ્મ, આદર, તે પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા એવં ચાર હાેચ; ગુણઠાણાં ૨ તે પહેલું અને બીજું હાેય: યોગ પાંચ તે ઔદા-રિકદ્રિક, વૈક્રિયદ્રિક અને કાર્મણ કાયયેછા એવં પાંચ હાેચ, ઉપયાેગ ત્રણ તે બે અજ્ઞાન અને અચસુદર્શન એવ ત્રણ હાેચ; એ પ્રકારે જીવના લેદ, ગુણઠાણાં, યેાગ અને ઉપયોગ અનેરા આચાર્ય કહે છે. ત્રણ્યાેગને વિષે એ મતાંતર માંહે તાે પ્રત્યક્ષ દોષ દેખાય છે; કેમકે મનેાયેાગીને જીવના લેદ બે કહ્યા, તે અપર્યાપ્તાને મન કેમ હાેય ? મનઃપર્યાપ્તિ બાંધે ત્યારે મનેા- ચાેગી થાય અને તે તેા પર્યાપ્તાે કહેવાય અને કદાચિત્ મનલબ્ધિવંત અપર્યાપ્તાને મન કહીએ તાે તેને યાેગ ૧૫ જોઇએં, ઔદારિકમિશ્ર અને કાર્મજ્ શા માટે ન હાેય ? એ દાેષ; તથા વચનયાેગીને પણ જીવના ભેદ આઠ કહ્યા તે કેમ ઘટે ? અપર્યાપ્તાને ભાષાપર્યાપ્તિ પૂરી કર્યા વિના વચન યાેગ કેમ કહીએ ? એ પણ દાેષ. ાા ૩૫ ા

# બાસઠ માર્ગુ આને વિષે લેશ્યા.

છસુ લેસાસુ સઠાણું, એગિ દિઅસન્નિભૂદગવણેસુ; પઢમા ચઉરા તિન્નિ ઉ, નારયવિગલગ્ગિપવણેસુ;

| <b>છસુ લેસાસુ</b> -છ લેશ્યાદ્વારે | વહે્ુેસુ⊸વનસ્પતિકાયમાર્ગ ણાએ         |
|-----------------------------------|--------------------------------------|
| સદા સ્વસ્થાન [પાતપાતાની           | <b>પઢમાચઉરાે</b> –પ્રથમની ચાર લેશ્ય! |
| લેશ્યા]                           | <b>તિન્નિ ઉ</b> –વળી ત્રણ લેશ્યા     |
| <b>એગિ</b> ંદિ–એકેંદ્રિયમાં       | <b>ના૨ય</b> ⊶નારકીમાં                |
| <b>અસન્નિ</b> અસંજ્ઞીમાં          | વિગ <b>લ</b> વિકલે દ્રિયમાં          |
| <b>ભૂ</b> —પૃથ્વીકાયમાં           | <b>અગિગ</b> -અગ્નિકાયમાં             |
| <b>દગ</b> અપકાયમાં                | <b>`પવણેસ</b> ુ—વાયુકાયમાં           |

અર્થ — છ લેશ્યા માર્ગણાને વિષે પાતપાતાની લેશ્યા હોય. એકેંદ્રિય, અસંજ્ઞી, પૃથ્વીકાય, અપ્કાય અને વન-સ્પતિકાયને વિષે ત્રણ લેશ્યા હાેય. નારકી, વિકલેં દ્રિય, તેઉકાય અને વાઉકાયને વિષે ત્રણ લેશ્યા હાેય. ાાઉદ્યા વિવેચન—લેશ્યા માર્ગણાએ છએ લેશ્યાને વિષે સ્વ-સ્થાને પાતપાતાની એકેકી લેશ્યા હાેય. ૧ એકેંદ્રિય, ર અસંજ્ઞી, ૩ પૃથ્વીકાય, ૪ અપ્કાય અને પ વનસ્પતિકાય; એ પાંચને વિષે પહેલી ચાર લેશ્યા હાેય. તિહાં કૃષ્ણ, નીલ, કાપાત એ ત્રણ લેશ્યા તાે ભવપ્રત્યથી ,સદાય હાેય અને તેજો •લેશ્યાવ ત દેવતા મરીને એક દ્રિયમાં ઉપજે ત્યારે ઉપજતાં થાડી વેળા લગે તેજોલેશ્યા હાેય. પહેલી ત્રણ લેશ્યા – ૧ નારકી, ૨–૪ વિકલે દ્રિય, ૫ તેઉકાય અને ૬ વાચુકાય; એ છ માર્ગ ણાને વિષે હાેય. ા ૩૬ ા

અહખાયસુહુમકેવલ,—દુગિસુક્કાછાવિ સેસઠાણેસુ; નરનિરયદેવતિરિઆ, થેાવા દુ અસ ખણ તગુણા. ૩૭

| અહેખાય–યથાખ્યાત                                                             | <b>નિરય</b> તારકી                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| સુહુમ–સૂક્ષ્મસંપરાયચારિઝે                                                   | <b>દેવ</b> -દેવ                                                            |
| કેવલદુગિ–કેવળજ્ઞાન અને દર્શને                                               | <b>તિરિસ્મા</b> તિર્ય`રા                                                   |
| સુકકા–શુકલલેશ્યા                                                            | <b>થેાવા</b> થેાડા                                                         |
| છાવિ–છએ લેશ્યા<br>સેસઠાણેસુ–્ઝાકીનાં [૪૧ મા-<br>ર્ગણા] સ્થાનકે<br>નર–મનુષ્ય | <b>૬બે</b><br>અસંખ–અસ <sup>•</sup> ખ્યાતગુણા<br>અણં <b>તગુણા</b> –અનંતગુણા |

અર્થ —યથાખ્યાત ચારિત્ર, સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્ર અને કેવળદ્વિકને વિષે શુક્સલેરયા હોય,બાકીની'માર્ગણા(૪૧) ને વિષે ઇએ લેરયા હોય. મનુષ્ય થાડા હોય,નારકી અને દેવતા અસંખ્યાતગુણ હાેય અને તિર્ય'ચ તેથી અન'તગુણા હોય, ાા ૩૭ ાા

વિવેચન ૧ યથાખ્યાત ચારિત્ર, ૨ સૂક્ષ્મસ પરાય ચારિત્ર, ૩ કેવળજ્ઞાન અને ૪ કેવળદર્શાન; એ માર્ગણાને વિષે એક શુક્લ લેશ્યા હાય અને શેષ ૪૧ માર્ગણાને વિષે છેએ લેશ્યા હાય. એ લેશ્યા દ્વાર કહ્યું, હવે ૬૨ માર્ગણાત્ સ્થાનકને વિષે અલ્પઅહુત્વ કહે છે, તિહાં પ્રથમ ગતિ ૪ માંહે સર્વથી થાેડા મનુષ્ય છે તે કેમ ? મનુષ્ય બે લેદે છે –૧ સમ્મૂચ્છિમ અને ૨ ગર્ભજ. તેમાં સમ્મૂચ્છિંમ તે ગર્ભજ મનુષ્યનાં મળ, મૂત્ર, શુક્ર, શાેણિત માંસ, પરૂ અને કલેવર વગેરે, અપવિત્ર ૧૪ સ્થાનકને વિષે ઉપજે છે, તે અંતર્મુ હૂત આચુવાળા છે અને ચર્મચક્ષુએ દેખાત: નથી. તેને જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટપણે ૨૪ મુહૂર્ત ઉપજવા⊸ચ્યવવાના વિરહકાળ હાેય અને તે અંતમુ'હૂર્તે નિલે'પ થાય તે માટે સમ્મ્રચ્છિંમ મનુષ્ય કાેઈ વખત હાેય પણ ખરા અને કાેઇ વખતે ન પણ હોય અને ગર્ભજ મનુષ્ય તેા સદૈવ હાેયજ. તે સંખ્યાતાજ હેાય જ પણ અસંખ્યાતા ન હાેય. તિહાં સંખ્યાતાના સંખ્યાતા ભેદ છે, તે માટે મનુષ્ય કેટલા છે 🤊 તેનું વિવેચન કહે છે, જે કાેઇક રાશિને તેજ રાશિ સાથે ગુષ્ટ્રિએ તે વર્ગ કહીએ, તિહાં એકના તા વર્ગ ન હાેય **એકેન** ગુણિત તદેવ ઇતિવચનાત તે માટે બેને৷ વર્ગ ચાર, એ પહેલાે વર્ગ; ચારનાે વર્ગ ૧૬એ બીજો વર્ગ, સાેળનાે વર્ગ ૨૫૬ એ ત્રીજો વર્ગ એના વર્ગ, ૬૫૫૩૬ એ ચાથા વર્ગ, એને વર્ગ ૪૨૯૪૯૬૭૨૯૬ એ પાંચમા વર્ગ; એને વર્ગ ૧૮૪૪૬७४४०७३७०૯૫૫૧૬૧૬ એ છઠ્ઠો વર્ગ; છઠ્ઠો વગ્ગા પંચમવગ્ગપડુપન્ના. ઇતિ પ્રજ્ઞાપના **વચના**ત્ માટે છઠ્ઠો વર્ગ તે પાંચમા વર્ગ સાથે ગુણીએ ત્યારે ७, ૯૨, ૨૮, ૧, ૬૨, ૫૧, ૪૨, ૬, ૪૩, ૩७, ૫૯,૩,૫૪, ૩૯, ૫૦, ૩,૩૬થયા. એ અંક બાલવાની ચુક્તિ પ્રાચીન રીતે આ પ્રમાણે છે-સાત, કાેડાકાેડી કોડી, બાંણ

6

લાખ કાડાકાડી કાંડિ, અઠાવીશ હજાર કાડાકાડી કાંડિ, એક્સા કાડાકાડી કાેડી,બાસર્ડ કાેડાકાેડી કાેડી,એકાવનલાખ કેાડાકાેડી, બે તાળીશહજાર કાેડાકાેડી, છશે કાેડાકાેડી, તે તાલીશ કાેડાકાેડી, સાડત્રીસ લાખ કાેડી, આગણસાઠ હજાર કાેડિ, ત્રણશે કાેડી, ચાપન કાેડી, આગણચાળીશ લાખ, પચાસ હજાર, ત્રણસાે 🛊 અને છત્રીશ. અથવા એકડાને છન્નુવાર ઠાણ બમણે કરીએ તાે પણ એજ રાશિ થાય. છન્નવઇ છેઅખુગદાયરાસિ. ઇતિ વચનાત એટલા જઘન્ય પદે ગર્ભજ મનુષ્ય હાેય અને 🐢 જ્યારે સંમૂચ્છિંમ હેાય ત્યારે ઉત્કૃષ્ટપદે અસંખ્યાતા હેાય. અને તે અસંખ્યાતા ઉત્સપિ'ણી⊸અવસપિ'ણીના સમય જેટલા એટલે ક્ષેત્ર થકી સાત રાજ પ્રમાણ ઘનીકૃત લેાકની એક પ્રદેશની શ્રેણિના અંગુલ પ્રમાણ ક્ષેત્રને વિષે જેટલા પ્રદેશ હાય તેના પ્રથમ વર્ગમૂળને ત્રીજા વર્ગમૂળના પ્રદેશ સાથે ગુણીએ, તે ગુણતાં જેટલા પ્રદેશ થાય તેટલા પ્રદેશનું એકેક ખંડુક કલ્પીએ, ઈહાં અંગુલપ્રમાણ સૂચીક્ષેત્રને વિષે આકાશપ્રદેશ અસંખ્યાતા છે, પશુઅસત્કલ્પનાએ ૨૫૬કલ્પીએ, તેનું વર્ગ મૂળ ૧૬, બીજું ૪ અને ત્રીજું બે દવે ખહેલું વર્ગ મૂળ ત્રીજા વર્ગમૂળ સાથે ગુણીએ ત્યારે ૩૨ થયા, એટલા પ્રદેશનું ખંડુક લેવું, હવે એકેક ખંડુકે એકેક મનુષ્ય અપહરતાં જો એક મનુષ્ય અધિક હાેત તાે સમગ્ર એક શ્રેણિ અપહરાત, ચેટલાજ ઉત્કૃષ્ટપદે સમ્મૂચ્છિ<sup>ક</sup>મ અને ગર્ભજ બંને મળીન ને મનુષ્ય હેાય તે માટે નારકી વગેરે સર્વ થકી મનુષ્ય 🙍 થાેડા હાેય, તે મનુષ્ય થકી નારકી અસંખ્યાતગુણા અધિકા

- હાય, કાળ થકી અસંખ્યાતી ઉત્સપિંણી અવસપ્પિંણીના ક્ સમય જેટલા છે.ક્ષેત્રથકી પ્રતરને અસંખ્યાતમે ભાગે અસંખ્યાતી શ્રેણિના જેટલા આકાશપ્રદેશ હાય તેટલા છે. તે કેમ ? અંગુલ પ્રમાણ પ્રતરક્ષેત્રને વિષે જેટલી શ્રેણિ હાેય તેના વર્ગ મૂળ અસંખ્યાતા ઉઠે. ત્યાં પહેલું વર્ગ મૂળ બીજા વર્ગ મૂળ સાથે ગુણીએ, જેમકે અસત્ કલ્પનાએ અંગુલપ્રમાણ પ્રતર– ને વિષે ૨૫૬ શ્રેણિ છે. તેનું પહેલું વર્ગ મૂળ ૧૬, બીજું ૪, તે સાળને ચારે ગુણતાં ૬૪ થાય; એ ચાસઠ તે અ– સંખ્યાતી જાણવી. એટલી શ્રેણિની પહાળપણે સૂચી ઈહાં ગ્રહવી; એટલી શ્રેણિ માંહે જેટલા આકાશપ્રદેશ હાેય તેટલા નારકી છે.તે માટે મનુષ્ય થકી નારકી અસંખ્યાતગુણા હાેય.
- તે થકી દેવતા અસંખ્યાતગુણા છે તે કેમ ? અંગુલ માત્ર ક્ષેત્રના પ્રદેશનું પહેલું વર્ગ મૂળ તેને અસંખ્યાતમે ભાગે જેટલી શ્રેણિ, તેના જેટલા આકાશપ્રદેશ હાેય તેટલા તા અસુરકુમાર દેવતા છે; તેટલા વળી નાગકુમાર છે; યાવત્ એટલા સ્તનિતકુમાર છે, તથા સંખ્યાત યાજન પ્રમાણ આકાશપ્રદેશની સૂચીરૂપ ખંડુકે કરી એકેકવ્યાંતર અપહરી-એ તા ઘનીકૃત લાકના માંડાને આકારે સમગ્ર પ્રતર અપહરાય તેટલા વ્યંતર દેવતા છે, તથા બસેં છપ્પન અંગુલ પ્રમાણ આકાશપ્રદેશની સૂચીરૂપ જેટલે ખંડુકે કરી એકેક જ્યાતિષી અપહરીએ તા ઘનીકૃત લાકના સમગ્ર પ્રતર અપહરાય તેટલા જ્યાતિષી દેવતા છે; તથા એક અંગુલ માત્ર ક્ષેત્રના પ્રદેશનું ત્રીજું વર્ગ મૂળ તેના ઘન કરીએ તથા બીજા વર્ગ મૂળ સાથે ગુણીએ તેટલી ઘનીકૃત

પ્રદેશની શ્રેણિના જેટલા પ્રદેશ હાેય તેટલા વૈમાનિક

| Jain Education International | For Private & Personal Use Only |
|------------------------------|---------------------------------|

Ó

દેવતા છે; એમ સકળ ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યાેતિષ્ક, વૈમાનિક દેવતા મળીને નારકી થકી અસંખ્યાતગુણા છે. તે થકી તિર્યંચ અનંતગુણા છે, તે તિર્યંચ માંહે વનસ્પતિના જીવ અનંત લાેકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ છે, અહીં સંખ્યાતાના સંખ્યાતા ભેદ છે, અસંખ્યાતાના અસંખ્યાતા ભેદ છે અને અનંતાના અનંત ભેદ છે, તેથી ઉક્તવિરાધ જાણવા નહીં. એ ગતિ આશ્રયી અલ્પબહુત્વ કહ્યું ાા ૩૮ ાા

પણચઉતિદુએગિ'દી,ધેાવાતિન્નિઅહિઅ:અણુ'તગુણુા, તસથાેવ અસ'ખગ્ગી, ભૂજલનિલઅહિય વણણંતા ૩૮

| તિન્નિ-ત્રણ ચૌરિંદ્રિય, તેઇંદ્રિય | અસંખગગી–અસંખ્યાતગુણા |
|-----------------------------------|----------------------|
| બેઇંડ્રિય.]                       | . અગ્નિકાય           |
| અ <b>હિઆ</b> – બધિક               | <b>ભૂ</b> પૃથ્વીકાય  |
| સ્યણ વગુણાઅન તગુણા                | જ <b>લ</b> –અપ્કાય   |
|                                   | <b>અનિલ</b> વાયુકાય  |
| <b>ત</b> સ–ત્રસ                   | <b>અહિઅ</b> –અધિક    |
| <b>ચાવ</b> –થેાડા                 | અણે તા-અન તગુણા      |
|                                   |                      |

અર્થ :- પંચે દિય ધાડા હાય; ચૌરિંદિય તેઇંદિય અને બેઇંદિય એ ત્રણે અનુક્રમે એક-એકથી અધિક હાય: એકે દિય તેથી અનં તગુણા હોય; ત્રસ થાડા હોય, અન્નિકાય અસંખ્યાતગુણા હોય; પૃથ્વીકાય, અપૂકાય, અને વાઉકાય એકેકથી અધિક હોય અને વનસ્પતિકાય તેથી અનં તા હોય. ા ૩૮ ા વિવેચન:- હવે ઇંદ્રિય આશ્રથી અલ્પબહુત્વ કહે છે

વિવેચન:⊣હવે ઇંદ્રિય આશ્રચી અલ્પઅહુત્વ કહે છે ૧ સર્વ થકી થાડા પંચેંદ્રિય, ૨ તેથી ચૌરિંદ્રિય વિશેષાધિક તૃ. ક. ૭ ૩ તે થકી તેઈ દ્રિચ વિશેષાધિક, ૪ તે થકાં બેઈ દ્રિચ વિશેષા ધિક એ ચાર ચાર બાલ પ્રતરની અસંખ્યાત કાેડાકાેડી ચાેજન પ્રમાણ એક પ્રાદેશિકી શ્રેણિની સૂચી તેના જેટલા આકાશપ્રદેશ તેટલી શ્રેણિના જેટલા આકાશપ્રદેશ તેટલા તે તે દરેક જીવા છે અને એકેક થકી વિશેષાધિક છે. તે થકી એકે દ્રિય અનંતગુણા છે, કારણ કે વનસ્પતિકાયના જીવ અનંતા છે. હવે કાય આશ્રચી અલ્પબહુત્વ કહે છે—

૧ સર્વ થકી થાેડા ત્રસકાઈઆછે, અસંખ્યાત કાેડાકાેડિ ♥ ચાેજન પ્રમાણ આકાશશ્રેણિની સૂચી તેમાં જેટલા આકાશ– પ્રદેશ હાેય તેટલા ત્રસ જીવાે છે તે માટે. ર તે થકી તેઉકાઇઆ અસંખ્યાતગુણા છે, અસંખ્યાત લાેકના જેટલા આકાશ પ્રદેશ હાેય તેટલા છે માટે. ૩ તે થકી પૃથ્વીકાઇયા જીવ વિશેષાધિક છે. ૪ તે થકી અપકાઈઆ વિશેષાધિક પ તે થકી વાચુકાઈઆ જીવ વિશેષાધિક છે. ૬ તે થકી વનસ્પતિ કાય જીવ અનંતગુણા છે, કેમકે તેઓ અનંત લાેકાકાશપ્રદેશ પ્રમાણ છે. ાા ૩૮ ા

મણવયણુકાયજોગી; થેાવા અસ ખગુણુ અણુ તગુણુ; પુરિસા થાેવા ઈત્થી, સ'ખગુણુાણુ તગુણુ કીવા ૩૯.

**ભણ**---મનેાયેાગી **વયણ**---વચનયેાગી **કાયજોગી-**-કાયયેાગી **અસ' ખગુણ-**-અસ'ખ્યાતગલા પુરિ**સા**−પુરૂયવેદ વાળા ઇતિથ−સ્રીવેદવાળા કીવા--નપુ<sup>:</sup>સક વેદવાળા અર્થ — મનેાયાેગી થાેડા હોય, વચનયાેગી અસંખ્યાત-ગુણા હોય અને કાયયાેગી અન તગુણા હોય, પુરૂષા થાેડા હોય, સીઓ તેથી સંખ્યાતગુણ હોય અને તેથી અન તગુણ નપુંસકાે હોય. ા ૩૯ ા

વિવેચન — હવે યાગઆશ્રથી અલ્પબહુત્વ કહે છે. ૧ સર્વ થકી થાડા મનાયાગી છે, સંગ્રીપ ચે દ્રિયનેજ મનાયાગ હાય તે માટે. ૨ તે થકી વચનયાગી અસંખ્યાતગુણુ; બેઈ દ્રિય, તેઈ દ્રિય, ચૌરિ દ્રિય અને અસંગ્રી પ ચે દ્રિયને પણ વચનયાગ હાય તે માટે. ૩ તે થકી કાયયાગી અનંતગુણા, એકે દ્રિયને પણ કાયયાગ હાય અને તે અનંતા છે તે માટે.

વેદઆશ્રયી ૧ સર્વ થકી થોડા પુરૂષવેદી છે. ર તે થકી સ્ત્રીવેદી સંખ્યાત ગુણા છે; તિર્ચ ચમાં પુરૂષ થકી ત્રિગુણી અને ત્રણ અધિક, મનુષ્યમાં ૨૭ ગુણી અને સત્યાવીશ અધિક અને દેવતામાં બત્રીસ ગુણી અને ૩૨ અધિક સ્ત્રીઓ હાેય, તે માટે. ૩ તે થકી નપુંસક અનંતગુણા અધિક હાેય, એકે દ્રિય સર્વ નપુંસક છે અને વળી તેઓ અનંતા છે તે માટે. ાા ૩૯ ાા

માણી કાેહી માઇ, લાેલી અહિઅમણુનાણિણુે થાેવા; એાહિઅસ'ખામઇસુઅ, અહિઅસમ અસ'ખવિઝ્લ'ગા<sub>•</sub>

**માણી**–માની કે**ોહી**–કેાધી **માઈ∽માયી** (કપટી) **લેાભી**⊸લેાભી **અહિઅ**–અધિક **મણનાણિષ્ટ્રો–**મન:પર્યવજ્ઞાની

| <b>ચાવા</b> ⊸થાેડા          | <b>સુ</b> અન્બ્શુતજ્ઞાની<br><b>સમ</b> ⊶સરખા |
|-----------------------------|---------------------------------------------|
| <b>એાહિ</b> -અવધિજ્ઞાની     | <b>સમ</b> સરખા                              |
| <b>અસ 'ખા</b> અસ ંખ્યાતગુણા | <b>અસ ખ</b> ન્અસ ખ્યાતગુણા                  |
| <b>મઇ</b> મતિજ્ઞાની         | <b>વિબ્ભ'ગા</b> –વિભંગજ્ઞાની                |

200

અર્થ — માની, ક્રાેધી, માચી અને લાેભી એક-એકથી અધિક હાેય છે. મન:પર્યવજ્ઞાની થાડા હોય; અવધિજ્ઞાની તેથી અસંખ્યાતગુણા હોય, મતિજ્ઞાની અને શ્રુતજ્ઞાની તેથી અધિક હોય અને માંહોમાંહે સરખા હોય; વિભંગજ્ઞાની તેથી અસંખ્યાતગુષ્ઠા હોય ા ૪૦ ા

વિવેચન —હવે<sup>૧</sup> કષાયદ્વારે અલ્પબહુત્વ કહે છે – ૧ સર્વ'થી થાેડા માનકષાયી. ૨ તે થકી ક્રોધી વિશેષાધિક; માન થકી ક્રોધ પરિણામનાે કાળ અધિક છે માટે. ૩ તે થકી માચાવ'ત વિશેષાધિકઃ બહુકાળ રહે તે માટે ૪ તે થકી લાેભકષાયી વિશેષાધિક; પ્રાયઃ સર્વ'ને સદાય લાેભ પરિણામ હાેય છે માટે.

હવે જ્ઞાનદ્વારે અલ્પબહુત્વ કહે છે-

૧ મનઃપર્યવજ્ઞાની સર્વ થકી થાેડા; લખ્ધિવંત કાેઇક ● સંચતનેજ એ જ્ઞાન હાેય તે માટે. ૨ તે થકી અવધિજ્ઞાની અસ'ખ્યાતગુણા; સમ્યગ્દબ્ટિ દેવતા⊸નારકીને પણ હાેય તે માટે. ૩--૫ તે થકી મતિજ્ઞાની, શ્રુતજ્ઞાની વિશેષાધિક છે, તિર્ય`ચ–મનુષ્ય માંહે અવધિ વિના સમ્યગ્રદબ્ટિ છે તે પ**ણ** 

૧ દેવતાને લાેભ વધારે હોય, નારકીને ક્રોધ વધારે હોય, મનખ્યને માન વધારે હોય અને તિર્યંચને માયા વધારે હોય. અધિક ગણવાથી અને માંહેા⊸માંહે તે [મતિજ્ઞાની અને શ્રુતજ્ઞાની] બંને તુલ્ય છે, સહચારી છે માટે,∗ જત્થ મઇનાણું તત્થ સુયનાણું જત્થ સુયનાણું તત્થ મઇનાણું ઇતિવચનાત. ૫ તે થકી વિભંગજ્ઞાની અસંખ્યાતગુણા છે; મિથ્યાદષ્ટિ દેવતા–નારકી અસંખ્યાતગુણા છે અને તે સવ<sup>°</sup>ને વિભંગજ્ઞાન હાેય તે માટે. ા ૪૦ ા

કેવલિણેણું તગુણુ, મઇસુઅઅન્નાણિણું તગુણુ તુ**ક્ષા;** સુહુમા થાવા પરિહાર, સંખ અહખાય સંખગુણા,૪૧

કેવલિણેા--કેવલજ્ઞાની જીવસુહુમા--સૃક્ષ્મસ'પરાયવાળાઅણ ંતગુણા--અનંતગુણાપરિહાર -પરિહારવિશુદ્ધિવાળામઈ--મતિઅજ્ઞાનીસંખ-સંખ્યાતગુણાસુઅઅન્નાણિ-શુતઅજ્ઞાનીઆહખાય--યથાખ્યાતચારિત્રવાળાતુલ્લા--બરોબરસંખગુણા--સંખ્યાતગુણા

અર્થ<sup>°</sup>—કેવળજ્ઞાની અન તગુણ હોય; મતિઅજ્ઞાની અને શ્રુતઅજ્ઞાની તેથી અન તગુણ છે અને માંહામાંહે બ'ને સરખા છે. સૂક્ષ્મસ'પરાય ચારિત્રવાળા થાડા હાેય; પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા તેથી સ'ખ્યાતગુણા હાેય; યચાખ્યાત ચારિત્રિ વાળા તેથી સંખ્યાતગુણા હાેય. ાા૪૧ા

વિવેચન— ૬ તે [વિભંગત્તાની] થકી કેવળી અનંતગુણા છે, સિદ્ધ અનંતા માટે. ૭–૮ તે થકી મતિઅજ્ઞાની,

ં ઋ જયાં મતિજ્ઞાન હોય ત્યાં શ્રુતજ્ઞાન હોય અને જયાં શ્રુતજ્ઞાન હોય ત્યાં મતિજ્ઞાન હોય.

અર્થ:⊸-છેઢાપસ્થાપનીય ચારિત્રવાળા સંખ્યાતગુણા હોય અને સામાયિક ચારિત્રવાળા તેથી સંખ્યાતગુણા હોય. દેશવિરતિ અસંખ્યાતગુણ હોય અને અવિરતિ અનંતગુણ હોય. અવધિદર્શની થાડા હોય, ચક્ષુદર્શની અસંખ્યાતગુણ હોય અને કેવળદર્શની તથા અચક્ષુદર્શની એ બે અનંત-ગુણ હોય.

| <b>છેય</b> છેદેાપસ્થાપનીયચારિત્રવાળા | <b>ચાવ</b> ⊸થેાડા                  |
|--------------------------------------|------------------------------------|
| <b>સમઇય</b> —સામાયિક ચારિત્રવાળા     | <b>અસ' ખ</b> ⊷અસ'ખ્યાતગુ <b>ણા</b> |
| <b>સં'ખા</b> ⊸સંખ્યાતગુણા            | <b>દુણંતા</b> -બે અનંતા            |
| <b>દેસ</b> –દેશવિરતિ                 | <b>આહિ</b> અવધિદર્શની              |
| <b>અસ ખગુણ્</b> -અસ ખ્યાતગુણ         | <b>નયણ્</b> ⊸ચક્ષુદર્શ ની          |
| <b>ચ્મણ ંત</b> ગુણુ–અન ંતગુણા        | <b>કેવલ</b> ⊢કેવલદર્શની            |
| <b>અજયા</b> -અવિરતિ                  | <b>અચક્</b> પ્યુ્ુ⊸અચક્ષુદર્શની    |

છેય સમઇય સંખા,દેસ અસંખગુણુણું તગુણુ અજયા, થાવ અસંખદુણું તા, આહિનયણુ કેવલ અચક્રખુ.૪૨

હવ સાયનસાર અલ્યબહુત્ય ૩હ છ— ૧ સૂક્ષ્મસંપરાય સંયમી સર્વ થકી થાેડા છે; ઉત્કૃષ્ટા ● પણ શતપૃથક્તવ પામીએ તે માટે. ૨ તે થકી પરિહારવિશુદ્ધિ સંયમી સંખ્યાતગુણા છે; ઉત્કૃષ્ટા સહસપૃથક્ત્વ પામીએ તે માટે. ૩ તે થકી યથાખ્યાત સંયમી સંખ્યાતગુણા છે; કોટી--પૃથક્ત્વ કેવળી સદાય હાેય માટે. ૫ ૪૧ ૫

હવે સંયમદ્રારે અલ્પબહુત્વ કહે છે—

શ્રુત અજ્ઞાની અન તગુણા છે; સિદ્ધથકી પણ વનસ્પતિકાય અન તગુણા છે માટે. એ બે માંહામાંહે તુલ્ય છે. વિવેચન—૪ તે ચથાખ્યાત સંચમી થકી છેદાપસ્થાપ-નીય સંચમી સંખ્યાતગુણા હાેય; કોટીશતપૃથક્ત્વ પામીએ માટે. ૫ તે થકી સામાચિક સંચમી સંખ્યાતગુણા હાેય; કોટિસહસ પૃથક્ત્વ સદાયે હાેય માટે. ૬ તે થકી દેશવિરતિ અસંખ્યાતગુણા છે; તિર્ચ ચમાં દેશવિરતિ અસંખ્યાતા પામીએ તે માટે. તે થકી અવિરતિ-અસંચમી અનંતગુણા હાેય, મિથ્યાદષ્ટિ અનંતા છે માટે.

હવે દર્શનદારે અલ્પબહુત્વ કહે છે-

૧ સર્વ થકી થાંડા ઍવધિદર્શાની છે; દેવતા, નારકી મનુષ્ય અને તિર્ય ચમાં કેટલાએક હાેય તે માટે. તે થકી ચક્ષુદર્શાની અસંખ્યાતગુણા હાેય; ચૌરિંદ્રિય અને પંચેદ્રિય સર્વ ને હાેય તે માટે. ૩ તે થકી કેવળદર્શાની અનંતગુણા છે; સિદ્ધ અનંતા છે તે માટે. ૪ તે થકી અચક્ષુદર્શાની અનંત ગુણ છે; સર્વ સંસારી જીવને અચક્ષુદર્શન છે તે માટે. ા૪૨

પચ્છાણુપુબ્વિ લેસા, થાેવા દાે સંખણુંત દાે અહિઆ, અભવિઅર થાેવ ણુંતા, સાસણુ થાેવાવસમસંખા, ૪૩

| <b>પ</b> ચ્છાણ્રુપુવ્વિ–પશ્ચાનુપૂર્વો | <b>અહિઆ</b> -વિશેષાધિક   |
|---------------------------------------|--------------------------|
| (છેલ્લેથી પહેલે આવવું)                | <b>અભવ</b> ~અભવ્યેા      |
| <b>લેસા</b> લેશ્યા                    | <b>ઇગ્પર</b> –ભવ્યા      |
| <b>ચાવા</b> ચાેડા                     | <b>ચાવ</b> ઘાડા          |
| <b>દેા</b> —બે લેશ્યાવાળા             | <b>અણું ત</b> –અનં તગુણા |
| <b>અસ ંખ</b> –અસ ંખ્યાતગુણા           | <b>સાસણ</b> –સાસ્વાદની   |
| <b>સ્પણ ંત</b> –અન ંતગુણા             | ઉ <b>વસમ–ઔ</b> ષશમિકવાળા |
| દેાબે લેશ્યાવ ત                       | <b>સંખા</b> સંખ્યાતગુણા  |

અર્થ — લેશ્યાવાળા પદ્ધાનુપૂવી એ ગણવા એટલે શુક્લ લેશ્યાવાળા સૌથી થાડા હોય, પદ્મ અને તેજો એ બે લેશ્યા-વાળા અસંખ્યાતગુણ હોય. કાપાતલેશ્યાવાળા અનંત-ગુણ હોય અને ભવ્ય અનંતગુણા હેાય; સાસ્વાદનસમ્યક્ત્વી થાડા હેાય ઉપશમ સમ્યક્ત્વી સંખ્યાતગુણા હેાય. ા૪૩ા

વિવેચન-હવે લેશ્યા દ્વારે અલ્પબહુત્વ કહે છે--પશ્ચા-નુપૂર્વી એ લેશ્યા કહેવી. તે આ પ્રમાણે-૧ સર્વ થકી થોડા શુકલ લેશ્યાવ તે છે; લાંતકાદિક ઉપરના દેવતા સર્વ અને કાઇક મનુષ્ય-તિર્ય ચમાં હાય તે માટે. ૨ પદ્મ લેશ્યાવ ત અસંખ્યાતગુણા છે; કાઈક મનુષ્ય-તિર્ય ચ અને સનત્કુમાર, માહેન્દ્ર તથા પ્રદ્મ લોક કલ્પના દેવતાને સર્વ ને હાય અને તે દેવતા ઉપરનાથી (લાંતકાદિકથી) અસંખ્યાતગુણા છે તે માટે. તે થકી તેને લેશ્યાવ ત અસંખ્યાતગુણા છે; જ્યાતિથી સૌધર્મ અને ઈશાનના સર્વ દેવતા; કેટલાએક ભવનપતિ, વ્ય તર, મનુષ્ય અને તિર્ય ચમાં તેને લેશ્યાવ તે હાય તે માટે. ૪ તે થકી કાપાતલેશ્યાવ ત અનંતગુણા છે; તે લેશ્યા અનંતકાયમાં પણ છે તે માટે. ૫ તે થકી નીલલેશ્યાવ ત ચિરોષાધિક છે; ઘણાને તે લેશ્યા હાય છે તે માટે. ૬ તે થકી કૃષ્ણલેશ્યાવ તે વિશેષાધિક છે, ગ્રણાને હાય છે તે માટે.

હવે ભવ્યદ્વારે અલ્પમહુત્વ કહે છે,—

૧ અભવ્ય થાેડા છે, જઘન્ય સુક્તાનંત પ્રમાણ છે તે માટે. ૨ તે થકી ભવ્ય એટલે માેક્ષગમન યાેગ્ય તે અનંતગુણા છે.

# હવે સમ્યકત્વદ્વારે અલ્પબહુત્વ કહે છે—

૧ સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વી સર્વથી થેાડા હેાય; ઉપશમ સમ્યક્ત્વ વમતાં કાઇકને હાેય તે માટે. ૨ તે થકી ઔપશમિક સમ્યક્ત્વી સંખ્યાતગુણા હાેય. ા ૪૩ ા

મીસાસ ખાવેઅગ, અસ ખગુણુખઇઅ મિચ્છદુઅણુ તાક સન્નિઅર થાેવણુ તા,—ણુહાર થાેવેઅર અસ ખા ૪૪≁

| <b>મીસા</b> મિશ્રદષ્ટિ                                       | <b>સન્નિ</b> –સંજ્ઞી       |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------|
| <b>સ ંખા</b> –સ ંખ્યાતગુણા                                   | <b>ઇચ્પર</b> અસંજ્ઞી       |
| વેચ્મગ-ક્ષાયાપશમિકસમકિતી                                     | <b>થેાવ</b> ઘોડા           |
| <b>ખઇવ્મ</b> ⊷જ્ઞાયિક સમ્યકત્વી<br><b>મિચ્છ</b> –મિથ્યાદધ્ટિ | <b>અહ્યુહાર</b> —અણાહારી   |
| ૬ુ-→(એ) બે                                                   | <b>ઇસ્મ૨</b> –આહારી        |
| ુ<br>અહ્યું <b>તા</b> ⊸અનંતગુણા                              | ં <b>અસ'ખા</b> ⊸અસ'ખ્યગુણા |

અર્થ — મિશ્રદષ્ટિ સંખ્યાતગુણ હાેય, ક્ષયાપશમ સમ્યક્ ત્વવાળા અસંખ્યાતગુણ હાેય અને ક્ષાયિક સમ્યકત્વવાળા તથા મિથ્યાત્વી એ બે અનંતગુણા હોય. સંજ્ઞી થાેડા હોય અને અસંજ્ઞી અનંતા હાેય. અણાહારી થાેડા હાેય અને આહારી અસંખ્યાતગુણ હાેય. ા૪૪ાા

વિવેચન—૩ (તે ઔપશમિક) થકી મિશ્રદષ્ટિ સંખ્યાતગુણા હાેય. ૪ તે થકી વેઢક્ર તે સાયોપશમિક સમ્યક્ત્વી અસંખ્યાતગુણા હાેય. ૫ તે થકી સાચિક સમ્યક્ત્વી અનંતગુણા હાેય, સિન્દ્ર અનંતા છે માટે. ૬ તે

Jain Education International

થકી મિથ્યાદષ્ટિ અનંતગુણા છે; સિદ્ધ થકી પણ વનસ્પતિ-કાય અનંત છે માટે.

હવે **સંજ્ઞીદ્વારે** અલ્પબહુત્વ કહે છે—

૧ સંગ્રી થેાડા હેાય; પંચે દ્રિયમાંજ સંગ્રી હાેય તે માટે. ૨ ઈતર તે અસંગ્રી અનંતગુણા હેાય; એકે દ્રિય અનંતા છે માટે.

હવે આહારદ્વારે અલ્પબહુત્વ કહે છે-

૧ અણાહારી થાેડા છે; વિગ્રહગતિએ વર્તતા જવ, કેવલિ સમુદ્દઘાતિ, અયેાગી કેવળી અને સિદ્ધ એટલા જ અણાહારી હાેય તે માટે- ૨ તે થકી આહારી અસ ખ્યાતગુણા હાેય; અણાહારીથી બીજા સર્વ આહારી હાેય તે માટે.

અહીં અણાહારી થકી આહારી અનંતગુણા કેમ ન કહ્યા ?

ઉત્તર :—પ્રતિસમયે સદાયે એક નિગેાઠના અસંખ્યાતમા ભાગ પ્રમાણ વિગ્રહગતિએ વર્તતા જીવ પામીએ; તે સર્વ અણાહારી છે તે માટે અસંખ્યાતગુણાજ ચુક્ત છે. ાા૪૪ાા

¢

4

| કર     | માર્ગ ણાસ્થાનેષુ                   | જીવલેદ ૧૪     | ગુણઠાO ૧૪                    | યેાગ ૧૫                | ઉપયોગ ૧૨                      | લેશ્યા ૬ | અલ્૫બહુત્વં                       | અનુકુમ                                             |
|--------|------------------------------------|---------------|------------------------------|------------------------|-------------------------------|----------|-----------------------------------|----------------------------------------------------|
| ٩      | દેવગતિ                             | 2             | ۲                            | ૧૧                     | ٤                             | Ę        | અસંખ્યાતગુણા                      |                                                    |
| ر<br>ع | ટવળાત<br>મનુષ્યગતિ                 | 2             | 。<br>१४                      | રા<br>૧૫               | १२                            | S        | સર્વથી ધેાડા                      | વ                                                  |
| 3      | ન- <b>નુ</b> ુ-રગાત<br>તિર્ય ગ્ગતિ | ર<br>રુ<br>૧૪ | ره<br>ب                      | 1                      | e                             | Ę        | અનંતગુણા                          | 1                                                  |
| 8      | નરકગતિ                             | 2             | 8                            | 99                     | 6                             | 3        | અસ ખ્યાતગુણા                      | እ <del>ነ</del> ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ ነ |
| પ      | ગરકગાલ<br>એકે દ્રિય                | 8             | °<br>२                       |                        |                               | 8        | અનંતગુણા                          | - 1                                                |
|        | અંઇદ્રિય<br>બેઇદ્રિય               | ર             | 2                            |                        | <u>अ</u><br>रु<br>रु          | 3        | વશેષાધિક                          |                                                    |
| ક<br>9 | ન ઇંદ્રિય<br>તે ઈંદ્રિય            |               | 1                            | Ŷ                      | 2                             | 3        | વિશેષાધિક                         | 2                                                  |
| 2      | ચોરિ દ્રિય                         | <b>२</b><br>२ | ર<br>૨                       | x                      | 8                             | 3        | વિશેષાધિક                         | 2                                                  |
| 6      | પ <b>ંચે</b> દ્રિય                 | 8             | 18                           | 1                      | ૧૨                            | Ę        | સર્વથી થેાડા                      |                                                    |
| 20     | પૃથ્વીકાય<br>પૃથ્વીકાય             | 8             | 2                            | 3                      | 3                             | r        | વિશેષાધિક 👕                       | १<br>3<br>४<br>२<br>म                              |
| 99     | ગુગ્રાઇયા<br>અપૂકાઇયા              | 8             | 2                            | 3                      | 3                             | 8        | વિશેષાધિક                         | Ž                                                  |
| 92     | તેઉકાઇયા                           | 8             | ٩                            | 3                      | 3                             | 3        | અસંખ્યાતગુણા                      | 5                                                  |
| ٩3     | વાયુકાઇયા                          | 8             | 9                            | પ<br>પ                 | 3                             | 3        | વિશેષાધિક                         | บ                                                  |
| 98     | વનસ્પતિકાય                         | 8             | 2                            | 3                      | <b>з</b><br>З<br>З            | 8        | અનંતગુણા                          | Ŀ                                                  |
| ૧૫     |                                    | 10            | 98                           | ૧૫                     | ૧૨                            | Ę        | સવ થી થાડા                        | 9                                                  |
| १९     |                                    | C_P           | 23                           |                        | ૧૨                            | Ę        | સર્વથી થેાડા                      | 9                                                  |
| 29     |                                    | 21            | 13                           | 13                     | ્ર                            | Ę        | અસ <sup>*</sup> ખ્યાતગુ <b>ણા</b> | ર                                                  |
| 122    |                                    | 18            | ૧ <u>૩</u><br>૧૩<br>૧૩<br>૧૩ | १ ३<br>४<br>१ प<br>१ प | ્ય <u>ૈ</u> ર                 | Ę        | અનંતગણા                           | з                                                  |
| 190    |                                    | 21            | 2                            | ્ય                     | م (> م)<br>م (> م)<br>م (> م) | Ę        | અન તગુણાં<br>સર્વથી થાડા          | <u>ગ</u><br>૧<br>૨                                 |
| 20     |                                    | ٦/            | 6                            | ٩3                     | ૧૨                            | Ę        | સંખ્યાતગુણા                       | ર                                                  |
| ર૧     | નપુંસકવેદી                         | <b>૧</b> ૪.   | 6                            | ૧૫                     | ૧ર                            | Ę        | અન તગુણા                          |                                                    |
| રર     | ક્રેાધકષાયી                        | 188           | e                            | 1                      | 10                            |          | વિશેષાધિક                         | ર                                                  |
| 23     |                                    | 28            | 6                            | ૧૫                     | 90                            | Ę        | સર્વથી થેાડા                      | 9                                                  |
| 28     |                                    | 28            | e                            | 4                      | ٩٥                            | इ        | વિશેષાધિક                         | з                                                  |
| રપ     |                                    | 28            | 90                           |                        | 90                            |          | વિશેષાધિક                         | 8                                                  |
| २९     |                                    | ર             | e                            | ૧૫                     | ૭                             | ૬        | અસ'ખ્યાતગુણા                      | 3                                                  |
| 29     | શુતજ્ઞાની                          | ર             | ٤                            | 1                      | ૭                             | Ę        | તુલ્ય                             | 3 2 9 9 7 3 7 3 7                                  |
| 22     | અવધિજ્ઞાની                         | ર             | 6                            | ૧૫                     | ૭<br>૭                        | Ę        | અસ'ખ્યાતગુણા                      | 2                                                  |

909

4

|    |                         |    |          | -          |   |    | _  |                       |        |
|----|-------------------------|----|----------|------------|---|----|----|-----------------------|--------|
| 26 | મન:પર્યવજ્ઞાની 🚦        | ٩  | 9        | ૧૩         | T | 9  | Ġ  | સર્વથી થાેડા          | 9      |
| 30 | કેવળજ્ઞાની              | ٩  | ર        | 9          |   | 2  | ٩  | અન્તગુણા              | 9      |
| 39 | મતિ અજ્ઞાની             | 18 | 2        | ૧૩         |   | ય  | ç  | અનંતગુણા              | 9      |
| 32 | શુતઅજ્ઞાની              | १४ | 20       | ૧૩         |   | ય  | S  | સરખા ં                | ٢      |
| 33 | વિભંગ જ્ઞાની            | ર  | <u> </u> | ٩3         |   | ય  | Ę  | અસંખ્યાતગુણા          | પ      |
| 38 | સામાયિક ચારિત્રી        | ٩  | 8        | ૧૩         |   | 9  | Ę  | સંખ્યાતગુર્ણા 🔭       | ų      |
| 34 | છેદેાપસ્થાપનીય          | ٩  | 8        | <b>٩</b> 3 |   | 9  | Ę  | સંખ્યાતગુણા           | 8      |
| 35 | પરિહાર <b>વિશુદ્ધિ</b>  | ٩  | ર        | Ŀ          |   | 9  | 5  | સંખ્યાતગુંણા          | ર      |
| 39 | સૂક્ષ્મસ પરાય           | ٩  | ٩        | ૯          |   | 9  | ٩  | સર્વથી થાંડા          | ٩      |
| 36 | યથાખ્યાતચારિત્રી        | ٩  | 8        | ૧૧         |   | 6  | ٩  | સંખ્યાતગુણા           | З      |
| 36 | દેશવિરતિ                | ٩  | ૧        | ૧૧         |   | 5  | Ę  | અસંખ્યાતગુણા          | Ę      |
| 80 | અવિરતિ                  | १४ | 8        | ૧૩         |   | e  | ٤. | અનંતગુણા              |        |
| 89 | ચક્ષુદ <b>ર્શની</b>     | 5  | ૧૨       | ۹ <b>3</b> |   | 20 | Ę  | અસ ખ્યાતગ૦ 🦷          | ૭<br>૨ |
| ४२ | અચક્ષુદર્શની            | 98 | 92       | ૧૫         |   | 90 | Ę  | અનંતગુણાં             | 8      |
| 83 | અવર્ધિદ <b>શ</b> ૈનો    | ર  | 6        | ૧૫         |   | 9  | ج  | સવેથી થોડા            | ٩      |
| 88 | ડેવળ <b>દર્શાની</b>     | ٩  | ર        | ૭          |   | ર  | ٩  | અનંતગુણા              | Ū.     |
| ૪૫ | કૃષ્ણલેશ્યા <b>વ ત</b>  | १४ | ६        | ૧૫         |   | ٩0 | ૧  | વિશેષાધિક             | Ę      |
| 85 | નીલલેશ્યાવ ત            | 28 | 5        | ૧૫         | 1 | 40 | ٩  | વિશેષાધ્યિક           | ų      |
| 83 | કાપાતલેશ્યા <b>વ</b> ંત | १४ | E        | <b>૧૫</b>  |   | ٩0 | ٩  | અનંતગુણા              | 8      |
| 86 | તેજોલેશ્યા <b>વ</b> ંત  | З  | ৩        | ૧૫         |   | 90 | ٩  | અસ ખ્યાતગુ૦           | 3      |
| 86 | પદ્મલેશ્યા <b>વ</b> ંત  | ર  | ৩        | ૧૫         |   | 90 | 9  | અસ ખ્યા <b>ત</b> ગુણા | ٩      |
| 40 | શુક્લલેશ્યાવ ત          | ર  | 93       | ૧૫         |   | ૧૨ | ૧  | સર્વથી થેાડા          | ર      |
| પ૧ | ભવ્ય                    | १४ | ૧૪       | ૧૫         |   | १२ | E, | અનંતગુણા              | 2      |
| પર | <b>ન્ન ભ્</b> વ્ય       | १४ | ٩        | ٩ <b>3</b> | i | ղ  | ç  | સવેથી થોડા            | 9      |
| પ૩ | ક્ષાયેાપશમિક સ૦         | ૨  | 8        | ૧૫         |   | 9  | 5  | અસ <b>ં</b> ખ્યાતગુણા | 8      |
| પ૪ | ક્ષાળિકસમ્યક્ત્વી       | ૨  | 99       | ૧૫         |   | 6  | Ę  | અનંતગણાં              | પ      |
| પપ | ઔષશમિક                  | ૨  | 6        | ٩3         | ł | 9  | E, | સંખ્યાતગુણા           | ર      |
| પ૬ | મિશદષ્ટિ                | ٩  | ૧        | 10         |   | 4  | 5  | સંખ્યાતગુણા           | ઉ      |
| ૫૭ | સાસ્વાદન સ૦             | 9  | ٩        | ٩3         | - | ų  | Ę  | સર્વથી થોડા           | ૧      |
| 42 | મિથ્યાત્વી              | १४ | ٩        | ૧૩         |   | પ  | Ę  | અનંતગુણા              | Ę      |
| પ૯ | સ જ્ઞી                  | 2  | ٩४       | ૧૫         | i | ૧૨ | ९  | સવેથી થોડા            | 9      |
| 50 | અસ જ્ઞી                 | 92 | ્રર      | Ę          |   | 8  | Y  | અનંતગુણા              | ર      |
| 59 | આહારી                   | 98 | ٩3       | ૧૫         |   | ૧૨ | ૬  | અસ ખ્યાતગણા ૈ         | २<br>१ |
| 52 | અણાહારી                 | 12 | ų        | ٩          | i | 20 | ह  |                       | ٩      |

900

Jain Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

1. Visio de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la company Na companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la companya de la company

ગુણઠાણાને વિષે જવસ્થાન

સવ્વજિઅઠાણુ(મચ્છે,સગસાસણિપણુઅપજ્જસન્નિદુગં; સમ્મે સન્ની દુવિહેા, સેસેસુ' સન્નિપજજત્તો ાા૪પાા

| <b>સબ્વજિચ્મઠાણ</b> –સર્વ જીવસ્થાન<br>મિ≈છે⊸મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે | <b>સન્નિદુગં</b> સંજ્ઞિદ્ધિક<br><b>સમ્મે</b> (અવિરતિ)સમ્યગ્દષ્ટિ |
|---------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| સગ-સાત                                                        | ગુણઠાણે                                                          |
| <b>સાસ</b> િલા઼–સાસ્વાદને                                     | <b>સન્નીદુવિહેા</b> બે પ્રકારે સંજ્ઞી                            |
| <b>પણ</b> ⊸પાંચ                                               | સેસેસુબાકીના ગુણસ્થાનને વિષે                                     |
| <b>અપ</b> જજન્નઅપર્યાપ્તા                                     | સન્નિપજજત્તો-સંજ્ઞાપર્યાપ્તા                                     |

અર્થ–નિથ્યાત્વગુણઠાણે સર્વ જીવસ્થાન હોય, પાંચ અપર્યાપ્તા અને સંજ્ઞીદ્વિક મળી સાત જીવસ્થાન સાસ્વાદન ગુણઠાણે હોય. અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ ગુણઠાણે બે પ્રકારના સંજ્ઞી હોય. બાકીના ગુણસ્થાનકને વિષે સંજ્ઞી પર્યાપ્તો હોય. ા ૪૫ ા

વિવેચન—હવે ચૌદ ગુણઠાણાને વિષે દશ દ્વાર કહે છે, ત્યાં પ્રથમ જીવસ્થાન કહે છે. મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે સવે<sup>°</sup> (ચૌદ) જીવના ભેદ હાેય. સાસ્વાદન ગુણઠાણે સાત જીવના ભેદ હાેય; તે કયા ? તે કહે છે–૧ ખાદર એકેંદ્રિય, ર બેઇંદ્રિય; ૩ તેઇંદ્રિય, ૪ ચૌરિંદ્રિય અને ૫ અસંત્રી ૫ ચેંદ્રિય, એઇંદ્રિય; ૩ તેઇંદ્રિય, ૪ ચૌરિંદ્રિય અને ૫ અસંત્રી ૫ ચેંદ્રિય, એ પાંચ અપર્યાપ્તા અને સંત્રિ ૫ ચેંદ્રિયપર્યાપ્તા– જપર્યાપ્તા એવં સાત હાેય.\* ઈહાં સઘળે અપર્યાપ્તા કહ્યો તે કરણ

\* એકેંદ્રિયમાં સમ્યક્રત્વ વમતાે અવતરે તેથી અપર્યાપ્ત અવસ્થાએ સાસ્વાદન ગુણઠાર્ણ હોય અને સંજ્ઞીપ ચેંદ્રિયને ગ્રાથીભેદ કર્યા પછી [ઉપશ્રમ સમ્યક્રત્વ પામીતે] પડતાં સાસ્વાદન ગુણઠાર્ણ્ણ હોય.

sાહ્યા---બાછા અપુટવપણગે--ઉ--અપૂર્વાદિક પાંચ ગુણઠાણે તે। અર્થ--મિથ્યાત્વદ્વિક [મિથ્યાત્વ અને સાસ્વાદન]ને વિષે અર્થ--મિથ્યાત્વદ્વિક [મિથ્યાત્વ અને સાસ્વાદન]ને વિષે અને અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ગુણઠાણે આહારકદ્વિક વિના[તેર] યોગ હોય. અપૂર્વકરણાદિ પાંચ ગુણઠાણે તો મનના [૪] વચનના [૪] અને ઔદારિકકાય યાગ [એ નવ] હોય. વૈક્રિયકાયયોગ સહિત [દશ યાગ] મિશ્ર ગુણઠાણે હોય. દેશવિરતિ ગુણઠાણે વૈક્રિયદ્વિક સહિત [અગિયાર યાગ] હોય ા૪૬ા

| મણુવઇઉરલ સાવઉાવ્વ,                                  | માસિસાવઉલ્વદુગદસ.૪૬                   |  |  |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------|--|--|
| મિચ્છદુગિ⊸મિથ્યાત્વ અને                             | મિણ⊢ મનના [ચાર]                       |  |  |
| સાસ્વાદને                                           | <b>વર્ઇ</b> વચનના [ચાર]               |  |  |
| <b>અ</b> જઇ⊸અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિએ                     |                                       |  |  |
| <b>જોગા</b> ધાગે <b>ા</b>                           | ઉ <b>રલ</b> ં ⊸ઔદારિક કાયયેાગ         |  |  |
| <b>ચ્માહાર</b> દુગઆહારક યાેગ<br>અને આહારક મિશ્રયાેગ | સવિઉદિવવૈક્રિય સહિત                   |  |  |
|                                                     |                                       |  |  |
| <b>ઊણા</b> એાછા                                     | <b>મીસિ</b> –મિશ્ર ગુણઠાણે            |  |  |
| <b>અપુન્વપણગે</b> –ઉ–અપૂર્વાદિક                     | ં <b>સવિઉવ્વિદુગ</b> ⊸ગૈક્યિદ્વિકસહિત |  |  |
| પાંચ ગુણઠાણે તેા                                    | 250 ເວັດເດິດປະ ວນຕະເມດີ               |  |  |

ગુણકાણાના વિષે યાગ મિચ્છદુગિઅજઇજાગા–હારદુગુણા અપુવ્વપણગે ઉ; માગવઘઉરલ સવિઉબ્વિ.મીસિસવિઉબ્વિદગદ્વેસે.૪૬.

અપર્યાપ્તા જાણવા પણ લબ્ધિ અપર્યાપ્તા નહીં. જે લણી લબ્ધિ અપર્યાપ્તામાં સાસ્વાદન ગુણઠાણું હાેય નહીં. સમ્યક્ત્વ ગુણઠાણે સ'જ્ઞિ પંચેંદ્રિય પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા એ બે લેદ હાેય, શેષ મિશ્ર, દેશવિરતિ વગેરે ૧૧ ગુણઠાણે સંતી પંચેંદ્રિય પર્યાપ્તા એ એકજ જીવના લેદ હાેય. ાઠપા વિવેચન-- ૧ મિથ્યાત્વ, ૨ સાસ્વાદન, ૩ અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ એ ત્રણ ગુણઠાણે આહારકદ્વિક વિના ૧૩ ચેાગ હાય આહારકદ્વિક તા સંચતને જ હાેય તે માટે. અપૂર્વાદિક ૮--૧૦--૧૧--૧૨એ પાંચ ગુણઠાણે ચાર મનના, ચાર વચનના અને ઔદારિક કાયયાગ એવં નવ ચાેગ હાેય. અહીં લબ્ધિનું પ્રયું જવું ૧ હાેય તે માટે વૈક્રિયદ્વિક અને આહારકદ્વિક એ ચાેગા ન હાેય, <sup>2</sup> મિશ્રગુણઠાણે પૂર્વાંક્ત નવ ચાેગ વૈક્રિયકા ચયાગા સહિત એટલે દશ ચાેગ હાેય, વૈક્રિયવંતને મિશ્ર ગુણઠાણું હાેય પણ મિશ્રે વૈક્રિય પ્રારંભ ન કરે તે માટે વૈક્રિયમિશ્ર ન હાેય. દેશવિરતિ ગુણઠાણે પૂર્વાંક્ત નવ ચાેગ વૈક્રિયદ્વિક સહિત એટલે ૧૧ ચાેગ હાેય. ા૪૬ાા

# સાહુારદુગ પમત્તો, તે વિઉવાહારમીસ વિષ્ઠુ ઇઅરે; કમ્સુરલદુર્ગતાઇમ–મણુવયણુસ્જોગિન અજોગી.૪૭.

| <b>સાહારદુગ–</b> આહારકદ્વિકસહિત                                           | ઉ <b>રલ૬ુગ−ઔ</b> દારિકદ્વિક                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| પમત્તોપ્રમત્ત ગુણઠાણે                                                     | અ <b>ંતાઇમ</b> ⊸પહેલા અને છેલ્લા                                                   |
| <b>તે</b> ⊷[તેર યેાગ]<br><b>વિઉવાહારમીસ</b> -ૌક્રિયમિકા<br>તથા આહારકમિશ્ર | મ <mark>છ્યવયછુ</mark> ્નમનેાયેાગ અને વચન<br>યાેગ.<br><b>સજોગિ</b> —સયાેગી ગુણઠાણે |
| <b>વિષ્ણુ</b> –વિના<br><b>દાઅરે</b> –અપ્રમત્ત ગુણઠાણે                     | ન-ન હોય.                                                                           |
| <b>કુ&gt;મ</b> ⊸કાર્મ ણ કાયયોગ                                            | <b>અજોગી</b> –અયેાગી ગુણઠાણે                                                       |

૧ અતિ વિશુદ્ધિ ચારિત્ર હોવાથી. ૨ તેમજ અહીં અપર્યાપ્તા ન હોય તેથી ઔદારિકમિશ્ર ન હોય અને કાર્મ**લુકાયયોગ** તા અંતરાલ ગતિમાં હોય તેથી અહીં ન હોય. વળી સમુદ્ધાત અવસ્થા પણ અહીં નથી માટે તે બંને યાેગ ન હોય. અર્થ-પૂર્વોક્ત અગ્યાર યેાગ આહારકદ્રિક સહિત[તેર યાેગ] પ્રમત્ત ગુણકાણે હાેય. તે તેર યાેગ ગૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્ર વિના [એટલે અગ્યાર યાેગ] અપ્રમત્ત ગુણકાણે હોય. કાર્મણ કાયયાેગ, ઔદારિકદ્રિક. છેલ્લા અને પહેલા મનના તથા વચનના [બે–બે] યાેગ [એ સાત] સયાેગી કેવળીોને હાેય અને અયાેગી કેવળીને યાેગ ન હાેય. ાા૪૭ા

વિવેચન—પ્રમત્ત ગુણઠાણે પૂવેાંક્ત ૧૧ તે આહારકદ્વિકે સહિત એવં તેર ચાેગ હાેય; અહીં આહારક શરીર કરે તે માટે. તે અપ્રમત્ત ગુણઠાણે પૂવેાંક્ત તેર ચાેગ વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્ર એ બે ચાંગ વિના એટલે ૧૧ ચાંગ હાેય; પ્રમત્ત થકા વૈક્રિય—આહારક કરીને સાતમે આવે ત્યારે વૈક્રિય–આહારક ચાંગ હાેય; પણ અપ્રમત્ત થકા વૈક્રિય–આહારક કરે પણ નહી અને છાંડેપણ નહિ તે માટે અપ્રમત્તને વૈક્રિયમિશ્ર–આહારકમિશ્ર ન હાેય. ૧ કાર્મ્મણ કાયયાંગ, ૨ ઔદારિકમિશ્ર કાયયાંગ એ બે ચાંગ કેવળિસમુદ્દ્ધાતે હાેય અને ઔદારિક કાયયાંગ. પહેલા અને છેલ્લા મન અને વચનના યાંગ; એ પાંચ તા સ્હેજે હાેય, એવં સાન યાંગ સંચાગી ગુણઠાણે કેવળીને હાેય. અર્યાગી ગુણઠાણે એકે ચાંગ ન હાેય, ચાંગના રાધ કરીને અર્યાગી થયા માટે ા ૪૭ શ

## ગુણુકાણાને વિષે ઉપયાેગ

તિઅનાણુ દુદ સાઇમ–દુગે અજઈ દેસિનાણુદ સતિગં; તે મીસિ મીસા સમણા, જયાઇ\* કેવલદુ અ'તદુગે ૪૮

\*'કેવલિદુગ'લદુગે' ઇતિ પાઠાંતરમ્

| <b>તિઅના</b> ણુ⊸ત્રણ અજ્ઞાન          |
|--------------------------------------|
| <b>દુદ'સ</b> [ચક્ષુ–અચક્ષુ] બે દર્શન |
| <b>આઇમદુગે</b> ⊸આદિના બે ગુણઠાણે     |
| સ્મજઇ-અવિરતિએ                        |
| <b>દેસિ</b> દેશવિરતિએ                |
| <b>નાણદ સતિગ</b> ં જ્ઞાનદર્શ નગિક[છ] |
| તે⊸તે [છ ઉપયેાગ]                     |

મીસિ–મિશ્ર ગુણઠાણે મીસા–અજ્ઞાને મિશ્ર સમણા–મનઃપર્યવજ્ઞાન સહિત જયાઈ–પ્રમત્તાદિ [સાત]ગુણઠાણે કેવલદુ–કેવળજ્ઞાન તથા કેવળ-દર્શન

**અંતદુગે**--છેલ્લાં બે ગુણઠાણે

અર્થ:--પહેલા બે ગુણકાણે ત્રણ અજ્ઞાન અને બે દર્શન [ચક્ષુ--અચક્ષુ]હોય. અવિરતિ અને દેશવિરતિ ગુણકાણે ત્રણ ગ્રાન અને ત્રણ દર્શન હેાય, તે છ ઉપયાગ મિશ્રગુણકાણે અજ્ઞાને કરી મિશ્ર હાેય. મન:પર્યવજ્ઞાન સહિત [સાત ઉપ-યાગ] પ્રમત્તાદિ [સાત] ગુણકાણે હાેય, અને છેલ્લા બે ગુણકાણે કેવળદ્વિક હાેય. ા૪૮ાા

વિવેચન:--મિથ્યાત્વ અને સાસ્વાદન એ બે ગુણ્ડાણે ત્રણ્ અજ્ઞાન અને ચક્ષુ--અચક્ષુ એ બે દર્શન એવં પાંચ ઉપયોગ હાય. અવિરતિ સમ્યગ્દન્ટિ અને દેશવિરતિ એ બે ગુણ્ડાણે ત્રણ્ ગ્રાન, ચક્ષુ, અચક્ષુ અને અવધિદર્શન એવં ૬ ઉપયાગ હાય. મિશ્ર ગુણ્ડાણે એજ છ ઉપયાગ તે અજ્ઞાન કરી મિશ્રિત હાય. મિશ્ર ગુણ્ડાણે એજ છ ઉપયાગ તે અજ્ઞાન કરી મિશ્રિત હાય. કોઈ વાર સમ્યક્ત્વબાહુલ્ય હાય ત્યારે જ્ઞાનબાહુલ્ય અને કાઈવારે મિથ્યાત્વબાહુલ્ય હાય ત્યારે જ્ઞાનબાહુલ્ય હાય. અહીં આં મિશ્ર ગુણ્ડાણે જે અવધિદર્શન કહ્યું તે સિદ્ધાંતને અભિપ્રાયે જાણવું પણ એ કર્મ ગ્રંથના અભિપ્રાય નહીં. પ્રમત્તથી બારમા લગે સાત ગુણ્ડાણે પૂર્વોક્ત છ ઉપયાગ મનઃપર્યવ જ્ઞાને સહિત એટલે સાત ઉપયોગ હાય. અંતદ્વિક એટલે છેલ્લાં બે, સયાગી અને અયાગી ગુણ્ડાણાને વિષે કેવળજ્ઞાન તુ. ક. ત અને કેવળદર્શન એ બે ઉપયોગ હાેય, શેષ ૧૦ છાલસ્થિક ઉપયોગ છે તે ઇહાં ન હાેય. નઠું મિ ય છાઉમત્થિએ નાણે ઇતિ વચનાત ાઝટા

સાસણુભાવે નાણું, વિઉવ્વગાહારગે ઉરલમિસ્સ; નેગિ દિસુ સાસાણેણ નેહાહિગય સુયમય પિ ા૪લા

| સાસણભાવે-સાસ્વાદનભાવે                        | <b>એગિ દિસુ</b> ⊸એકે દ્રિયને વિષે        |
|----------------------------------------------|------------------------------------------|
| નાણં⊸ મતિશુતજ્ઞાન<br>વિઉ૦વગાહારગે-ૌક્રિય અને | <b>સાસાણેા</b> ⊸સાસ્વાદનપણું.            |
| આહારક શરીરે.                                 | <b>નેહાહિગય</b> ં –અહીં ગ્રહણ કર્યું નથી |
| ઉરલમિસ્સં ઔદારિકમિશ્રયોગ                     | <b>સુચમય</b> ંપિ–સૂત્રને વિષે માન્યું    |
| ન-નથી                                        | છે—પણ                                    |

અર્થ⊸સાસ્વાદનપહ્યું છતે જ્ઞાન, વૈક્રિય અને આહારક શરીરે ઔદારિકમિશ્ર કાયયાેગ અને એકેંદિયને વિષે સાસ્વા-દનપહ્યું નથી; એ પ્રકારે સૂત્રને વિષે માનેલું છે, છતાં અહીં [કર્મચ'થમાં] ગ્રહણ કર્યું નથી. ૫ ૪૯ ૫

વિવેચનઃ-હવે અહીં આં સૂત્રને સંખત છે પણ કેટલા-એક બાલ કર્મ ગ્રંથે નથી લીધા તે કહે છે. સિદ્ધાંતે સાસ્વાદન હાેચ ત્યાં જ્ઞાન કહ્યું છે, તે માટે બેઇદ્રિયાદિકને ઉપજતાં સા-સ્વાદનપણે જ્ઞાની કહ્યા છે, તે કર્મ ગ્રંથે જ્ઞાન ન કહ્યું. તેના અભિપ્રાય એ છે કે, જે સાસ્વાદન છે તે સમ્યકત્વથી પડતાં હાેચ, તે મિથ્યાત્વને સન્મુખ છે માટે મેલું સમ્યકત્વ છે, ત્યાં જ્ઞાન પણ મલીન છે; તે માટે અજ્ઞાન જ કહ્યું. તથા 'પન્નવણા ભગવતી' પ્રમુખે ગૈકિય અને આહારકને પ્રારંભકાળે ઔદારિક સાથે મિશ્રભાવે ઔદારિકમિશ્ર કહ્યું છે પણ તે કમંગ્રંથે અંગીકાર ન કર્યું, તેના એ હેતુ જે, ગુણપ્રત્યયિક લબ્ધિને બલ-વત્તરપણે કરીને કરવા માંડે તેનું પ્રાધાન્યપણું હાય તે માટે, અહીં વૈક્રિયાહારકનું પ્રાધાન્ય વિવક્ષ્યું તેથી ઔદારિકમિશ્ર યાગ ન ગ્રહ્યો પણ વૈક્રિયાહારકને પ્રારંભકાળે તથા પરિત્યાગ-કાળે વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્રજ કહ્યા. તથા સિદ્ધાંતે એકે દ્રિયમાંહે સારવાદન ગુણઠાણું નથી એમ કહ્યું છે અને કર્મગ્રંથે એકે દ્રિયમાં સારવાદન કહ્યું છે; એનું કારણ કાંઈ જણાતું નથી. જે સિદ્ધાંતે સ્પષ્ટ ના કહી તે કર્મગ્રંથકારે કેમ આદરી એનું તત્ત્વ કેવળી જાણે.

વળી અહીં આ ગાથામાંહે નથી કહ્યું પણ 'ભગવતી પન્નવણા જીવાભિગમ' પ્રમુખ સિદ્ધાંતમાંહે વિભાંગજ્ઞાનીને પણ અવધિદર્શન કહ્યું છે, તે માટે પહેલાથી માંડી બારમા ગુણઠાણા લગે અવધિદર્શન હાય અને અહીં આં કર્મ ગ્રંથના મતે વિભાંગજ્ઞાનીને અવધિદર્શન ન કહ્યું તે માટે ચાથા ગુણ-ઠાણાથી ઉપરના ગુણઠાણેજ અવધિદર્શન હાય એમ કહ્યું છે. ાા ૪૯ ા

### ગુણઠાણાને વિષે લેશ્યા

છસુ સગ્વા તેઉતિગં, ઇગિછસુ સુક્રકા અનેગિઅલ્લેસાક મંધરસ મિચ્છ અવિરઈ, કસાય નેગત્તિ ચઉહેઉ.્પ૦

| છસુછ ગુણઠાણાને વિષે          | તેઉતિગ'–તેજો પદ્મ અને શુકલ |
|------------------------------|----------------------------|
| <b>સ૦વા</b> સર્વ લેશ્યા હેાય | એ ત્રણ                     |

| 999 | ŝ |
|-----|---|
|-----|---|

ઇ**ગિ**—એક[અપ્રમત્ત]ને વિષે **સુષ્કા**—શુફલ લેશ્યા અ**જોગિ**—અયોગી કેવળી અલ્લેસા—લેશ્યા રહિત હોય અ'ધસ્સ—બ'ધના મિચ્છ-મિથ્યાત્વ અવિરઈ-અવિરતિ કસાય-ક્ષાય જોગત્તિ-યાગ એમ ચઉહેઉ-ચાર હેતુ હોય છે.

અર્થ — [પહેલા] છ ગુણકાણાને વિષે સર્વ લેશ્યા હાેય; એક [અપ્રમત્ત] ગુણકાણાને વિષે તેજો આદિત્રણ લેશ્યા હાેય; છ [અપૂર્વ કરણાદિ]ગુણકાણાને વિષે શુકુલ લેશ્યા હાેય અને અયાગી કેવળી લેશ્યારહિત છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ,કષાય અને યાગ એમ ચાર હેતુ અંધના હાેય છે. ાાપગા

વિવેચન-છ ગુણઠાણાને વિષે છએ લેશ્યા હાેય. અહીંચાં પ્રત્યેક લેશ્યાના અસંખ્યાતા લાેકાકાશપ્રદેશ પ્રમા**ણ ●** અધ્યવસાયસ્થાનક છે, તે માટે પ્રમત્તે પણ કૃષ્ણલેશ્યાના અધ્યવસાય હાેય; તે વિરાધ નહીં. સાતમે અપ્રમત્તગુણઠાણે ૧ તેજો, ૨ પદ્મ અને ૩ શુક્લલેશ્યા હાેય, આઠમાથી તેરમા લગે છ ગુણઠાણે એક શુક્લલેશ્યા હાેય અને અચાેગી ગુણઠાણે લેશ્યા ન હાેય.

## હવે કર્મબ ધના હેતુ કહે છે–

કર્મ બાંધવાલા ૧ મિથ્યાત્વ, ૨ અવિરતિ ૩ કષાય અને ૪ ચાેગ એ ચાર મૂળ હેતુ છે. મઘવિષયાદિ પ્રમાદ તે પ**ણ** કર્મ બાંધના હેતુ છે પણ તે અવિરતિ અને ચાેગમાંહે આવ્યા માટે જુદા કહ્યા નથી ાા પછા અભિગહિઅમણુભિગહિઆભિનિવેસિયસ'સઇય-મણુભાગ';

ષણમિચ્છબારઅવિરઇ, મણુકરણાનિયસુછજિઅવહેા≁

| <b>અભિગહિઅ</b> – અભિગ્રહિક.       | <b>ખારઅવિર</b> ઇ–બાર અવિરતિ.  |
|-----------------------------------|-------------------------------|
| <b>અ્યણભિગહિઅ</b> ં-અનભિગ્રહિક.   | મણ⊸મન.                        |
| <b>અભિનિવેસિય</b> ⊸આભિનિવેશિક.    | <b>કરણ</b> -ઇંદ્રિયાને.       |
| <b>સ સઇય</b> –સાંશયિક.            | <b>અનિયમુ</b> અનિયમન [તાબામાં |
| <b>અણાભાગ</b> –અનાભાગ.            | રાખે નહિંતે ],                |
| <b>પણનિ</b> ચ્છ-એ પાંચ મિથ્યાત્વ. | છજિઅવહાે-છકાયજીવના વધ.        |

અર્થ —અભિગ્રહિક,અનભિગ્રહિક,આભિનિવેશિક,સાં-શયિક અને અનાભાેગ એ પાંચ મિથ્યાત્વ. મન અને ઇંદિ-યાેનું છુઠાપણુંઅને છકાય જીવનાે વધ એ ખાર અવિરતિ.પ૧

વિવેચન-૧ પાતે માનેલું એ જ દર્શન સારૂં ઈત્યાદિ અભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ, ૨ સવે દર્શન સારાં ઇત્યાદિ અનભિ-ગ્રહિક મિથ્યાત્વ, ૩ પાતે ખાટું જણે તાે પણ ગાેષ્ટામાહિલા-દિકની જેમ પકડયા મત મૂકે નહીં તે આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ, ૪ જિનપ્રણીત વચનને વિષે સંશય રાખે તે સાંશચિક મિથ્યાત્વ, ૫ એકે દ્રિયાદિકની પેઠે અજાણપણું તે અનાભાગ મિથ્યાત્વ; એ પાંચ ભેદે મિથ્યાત્વ જાણવું.

હવે બાર લેદે અવિરતિ કહે છે–પાંચ ઇંદ્રિય અને છટ્ઠું મન એ છ પાતપાતાને વિષયે પ્રવત્તે<sup>૬</sup> તેનું અનિવારણ [છૂટાપણું] અને પૃથ્વીકાયાદિ છ કાયજીવના વધ એ બાર લેદ અવિરતિના જાણવા.ાા પ૧ાા નવ સાેલ કસાયા પનર, જોગ ઇચ્ઝ ઉત્તરા ઉ સગવન્ના; ઇગ ચઉ પણ તિગુણેસ,ચઉતિદુઇગપચ્ચએા બ'ધેન

| <b>નવસાલકસાયા</b> -નવ તથા સાળ       | પાંચ, ત્રણ.              |
|-------------------------------------|--------------------------|
| [મળી પચીશ] કષાય.                    | ગુણેસુ–ગુણઠાણાને વિષે    |
| <b>પનરજોગ</b> પંદર યેાગ.            | [ અનુક્રમે. ]            |
| <b>ઈચ્ય ઉત્તરા</b> ઉ–એપ્રકારે ઉત્તર | ચઉ તિ દુ ઈંગ–ચાર, ત્રણ,  |
| ભેદ વળી.                            | બે, એક.                  |
| <b>સગવન્ના</b> સત્તાવન.             | પન્ચઓ અંધો-પ્રત્યયિક બંધ |
| <b>ઇગ ચ</b> ઉ પણ તિએક. ચાર,         | હેાય.                    |

અર્થ — નવ [નાેકષાય] અને સાેળ [કષાય] કષાયાે, પંદર યાેગ, એ પ્રકારે ઉત્તરભેદ વળી સત્તાવન થાય છે એક ચાર, પાંચ અને ત્રણ ગુણઠાણાને વિષે અતુક્રમે ચાર, ત્રણ, બે અને એક હેતુ પ્રત્યવિક બંધ હાેય. ાા પર ાા

વિવેચન—હાસ્યાદિક નવ નેાકંષાય અને સાેળ કષાય, એવં ૨૫ કષાય અને પૂવે<sup>°</sup>, વર્ણવેલા પન્નર **યાેગ: એ** સર્વ મળીને બંધના મૂળ હેન્તુના પછ ઉત્તરહેતુ જાણવા.-

હવે ગુણઠાણે મૂળ ચાર હેતુ કહે છે–પહેલે મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે ચારે હેતુ પ્રત્યચિક બાંધ હાેય; સાસ્વાદનાદિક ચાર ગુણઠાણે મિથ્યાત્વ ટાળીને ત્રણ પ્રત્યચિક બાંધ હાેચ, અહીં આં મિથ્યાત્વ ટળ્યું છે તે માટે. પ્રમત્તાદિક પાંચ ગુણઠાણે કલા**ય** અને ચાેગ એ બે પ્રત્યચિક બાંધ હાેચ, અવિરતિ પણ ટળી છે તે માટે; તથા ઉપશાંતમાેહાદિક ત્રણ ગુણઠાણે એક જ ચાેગપ્રત્યચિક બંધ હાેચ, કષાચ પણ ટળ્યા છે માટે; અને અયાેગી તાે હેતુના અભાવે અબંધક હાેચ. ા પર ા

૧૨૦ ઉત્તરપ્રકૃતિને વિષે મૂળ અંધહેતુ.

ચઉમિચ્છ મિચ્છઅવિરઇ-પચ્ચઇઆ સાય સાેલ પણતીસા;જોગવિણુતિપચ્ચઇઆ,–હારગજિણવજ્જ-સેસાએા. પ૩

| <b>ચ</b> ઉં—યાર પ્રત્યયિકી         | <b>જોગવિણ્ય</b> યાેગવિના        |
|------------------------------------|---------------------------------|
| <b>મિચ્છ</b> –મિથ્યાત્વ પ્રત્યયિકી | તિ–ત્રણ ંબ ધહેત્]               |
| મિચ્છઅવિરઇપચ્ચઇઆ <b>-</b> -        | <b>પચ્ચઇ</b> આં–પ્રત્યયિકી હોય. |
| મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ               | <b>આહા૨ગ</b> આહા૨કદ્રિક         |
| પ્રત્યયિકી                         | જિણ-જિનનામકર્મ                  |
| <b>સાય-</b> -સાતા વેદનીય           | વજ્જ⊸વર્જી ને                   |
| સાેલસાેળ પ્રકૃતિ                   | <b>સેસાએા</b> -ગેષ પ્રકૃતિઓ     |
| <b>પણતીસા</b> પાંત્રીસ પ્રકૃતિ     |                                 |

અર્થ –ચાર હેતુપ્રત્યયિકી સાતાવેદનીય, મિથ્યાત્વપ્રત્ય-ચિકી સાેળ પ્રકૃતિ અને મિથ્યાત્વ તથા અવિરતિ પ્રત્યચિકી પાંત્રીશ પ્રકૃતિ હેાય. જાેગ વિના ત્રણ બ`ઘહેતુ પ્રત્યચિકી આહારકદ્વિક અને જિનનામ વર્જી ને ખાકીની પ્રકૃતિ જણવી.

વિવેચન—એક સાતા વેદનીય ચાર હેતુએ બંધાય, મિથ્યાત્વથી સયાગી લગે બંધાય છે તે માટે, નરકત્રિક, જાતિ-ચતુષ્ક, સ્થાવર ચતુષ્ક, હુંડક સંસ્થાન, આતપ નામકર્મ, છેવટ્ટું સંઘયણ, નપુંસકવેદ અને મિથ્યાત્વ, એ સાેળ પ્રકૃતિ એક

મિથ્યાત્વ હેતુએજ બંધાય, એનાે મિથ્યાત્વ ગુણઠાણેજ બંધ છે. ઉપરના ગુણઠાણે નથી તે માટે,∕તથા તિચ'ંચત્રિક, થીણ⊣ દ્ધિત્રિક, દુર્ભગત્રિક, અન તાનુબ ધી ચતુષ્ક, મધ્યાકૃતિચતુષ્ક, મધ્યસ ઘયણ ચતુષ્ક, નીચગાત્ર, ઉદ્યોત નામકર્મ, અશુભ વિહાયેાગતિ, સ્ત્રીવેદ એ પચીશ પ્રકૃતિ સાસ્વાદનને અંતે ટળે અને વજાઋષભનારાચ સંઘયણ, મનુષ્યત્રિક, બીજા ચાર કષાય અને ઔદારિકદ્વિક એ દશ પ્રકૃતિ અવિરતિને અંતે ટળે; એવં ૩૫ પ્રકૃતિ મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ એ એ હેતુએ બંધાય; અવિરતિ ટળ્યે એનેા બંધ ટળે તે માટે એ પર પ્રકૃતિ કહી/ શેષ ૬૮ રહી તે માંહેથી આહારકદ્વિક અને જિન<sup>ઁ</sup>નામકમ<sup>ં</sup> એ ત્રણ ટાળીને રોષ ૬૫ પ્રકૃતિ ચાેગ વિના મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને કષાય એ ત્રણ હેતુએ બ'ધાય; મિથ્યાત્વથી સુક્ષ્મસંપરાય લગે એને ચથાયોગ્ય બંધ છે, પછી કેવળ ચાેગ રહ્યો ત્યાં એને બાંધ નહીં તે માટે ચાેગ ટાળ્યાે,∕ આહારકદ્વિક અને જિનનામ એ ત્રણ પ્રકૃતિ તેં એ ચાર હેતુ માંહિ કાેઈ હેતુએ ન બંધાય, કારણ કે સમ્યકત્વ ગુણે કરીને તીર્થ કરનામ બાંધાય, અને સંયમ ગુણે કરીને આહારકદ્વિક બંધાય, 'સમ્મત્તગુણનિમિત્તં તિત્થયર સંજમેણ આહાર કાતિ વચનાત. ૫ પ૩ ૫

ગુષ્ઠાકાણાને વિષે ઉત્તર બંધહેતુ.

પણપન્નપન્નાતિઅછહિઅચત્તગુણચત્તછચઉદુગવીસા; સાેલસ દસ નવ નવ સત્ત, હેઉણેાન ઉ અજોગિન્મિ.પ૪

| <b>પણપજ્ઞ</b> પંચાવન             | <b>સાલસ</b> ⊸સાલ                  |
|----------------------------------|-----------------------------------|
| <b>પન્ના</b> પચાસ                | <b>દસ</b> –દશ                     |
| <b>તિઅછહિઅચત્ત</b> –તે તાલીસ,    | <b>નવ નવ</b> નવ, નવ               |
| છે તાલીશ.                        | <b>સત્ત</b> -સાત                  |
| <b>ગ્રણચત્ત</b> એાગણચાલીશ        | હેંઉણો–બ'ધહેતુઓ                   |
| <b>છચઉદ્દગવીસા</b> –છવીશ, ચાેવીશ | <b>ન</b> ઉ–નથી વળી.               |
| અને બાવીશ                        | <b>અજોગિ મિ</b> –અયેાગી ગુંણઠાણે. |

અર્થ —અનુક્રમે પંચાવન, પચાસ, તે તાલીશ, છે તાલીશ ઓગણચાળીશ, ઘ્વીશ, ચાવીશ, બાવીશ, સાળ, દશ, નવ, નવ અને સાત ઉત્તર બંધહેતુઓ તેર ગુણઠાણાને વિષે જણવા અયોગી ગુણઠાણે વળી બંધહેતુ નથી. ા પ૪ ા

વિવેચન--મિથ્યાત્વે પપ બંધહેતુ હાેય, સાસ્વાદને ૫૦, મિશ્રે ૪૩, અવિરતિ સમ્યકત્વે ૪૬, દેશવિરતિ ગુણ્ ઠાણે ૩૯, પ્રમત્તે ૨૬, અપ્રમત્તે ૨૪, અપૂર્વ કરણે ૨૨, અનિવૃત્તિબાદરે ૧૬, સૂક્ષ્મસંપરાયે ૧૦, ઉપશાંતમાં હે ૯, ક્ષીણમાહે ૯, અને સયાગીએ ૭ બંધહેતુ હેાય. અને અયાગી ગુણ્ઠાણે હેતુ નહીં. બંધના અભાવ છે માટે. ા ૫૪ ા

પણપન્નમિચ્છિહારગદુગ્રૂણસાસાણિપન્નમિચ્છવિણા; મીસદુગકમ્મઅણ વિહ્યુ, તિચત્ત મીસે અહ છચત્તા. પપ

| <b>પણપત્ન</b> ⊸પંચાવન           | હીન              |
|---------------------------------|------------------|
| <b>મિન્ઝિ–મિથ્યાત્વ</b> ગુણઠાલે | સાસાણિ–સાસ્વાદને |
| <b>આહારગદુગૂણ</b> -આહારકદ્વિકે  | પેન્ન-પચાસ       |

| મિચ્છવિણા-મિથ્યાત્વ વિના.         | ∣ વિહ્યુ–વિના            |
|-----------------------------------|--------------------------|
| <b>મીસદુગ</b> –મિશ્રદ્રિક (ઔદારિક | <b>તિચત્ત</b> ⊸તેં તાલીશ |
| મિશ્ર, વૈક્રિયમિશ્ર).             | મીસે⊸મિશ ગુણઠાણે         |
| કેમ્મેકાર્મણ કાયયોગ               | <b>અહ</b> –હવે           |
| <b>ચ્પણ</b> અન <b>ંતા</b> નુબંધિ  | <b>છચત્તા</b> -છેંતાલીશ  |

અર્થ —આહારકદ્વિક વિના પપ બ'ધહેતુ મિથ્યાત્વ ગુણકાણે હોય. સાસ્વાદને પાંચ મિથ્યાત્વ વિના પ૦ બ'ધહેતુ હાય. મિશ્રદ્વિક [ઔદારિકમિશ્ર–વૈક્રિયમિશ્ર], કાર્મણકાય યાગ, અન'તાનુબ'ધી કષાય [એ સાત] વિના ૪૩ બ'ધહેતુ મિશ્ર ગુણકાણે હાય. પછી ૪૬ બ'ધહેતુ હોય. તા પપ તા

વિવેચન— મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે આહારકદ્વિકના ઉદય ન હાય તે માટે પપ બંધહેતુ હાય. સાસ્વાદન ગુણઠાણે પાંચ મિથ્યાત્વ વિના પ૦ બંધહેતુ હાય; પાંચ મિથ્યાત્વ તાે મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે રહ્યા તે માટે. આ પ૦ બંધહેતુ માંહેથી ૧ ઔદારિકમિશ્ર, ૨ વૈક્રિયમિશ્ર, ૩ કાર્મ્મણકાય-યાેગ અને ચાર અનંતાનુબંધી કષાય, એ સાત વિના મિશ્ર ગુણઠાણે ૪૩ હેતુ હાેય ૧ ઔદારિકમિશ્ર, ૨ વૈક્રિયમિશ્ર, ૩ કાર્મણ એ ત્રણ તાે ઊપજતી વેળાએ અને ગત્યંતરાલે હાેય પણ મિશ્ર ગુણઠાણે કેલ્ઇ જીવ મરે નહીં તે માટે ન હાેય અને અનંતાનુબંધીના ઉદય તાં સાસ્વાદન લગેજ હાેય, તે માટે પણ અહીં ન હાેય. હવે છેંતાલીશ હાેય. [ક્યાં હાેય તે આગળની ગાથામાં કહે છે.] ા પપા

# સદુમીસકમ્મઅજએ,અવિરઇકમ્મુરલમીસબિકસાએદ્ર સુત્ત ગુણુચત્ત દેસે, છવીસ સાહારદુ પમત્ત ાાપકાા

| <b>સ</b> સહિત                     | <b>બિકસાએ</b> બીજા (અપ્રત્યાખ્યા- |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| <b>દુમીસ</b> બે મિશ્ર [ઔદારિકમિશ, | નીય ચાર) કષાજ                     |
| વ કિયમિશ].                        | <b>સુત્તુ</b> ⊸મૂકીને             |
| <b>ક≁મ</b> કાર્મ ણયોગ             | ગુ <b>ણચત્ત</b> –ઓગણચાલીશ         |
| <b>અજચ્યે</b> ~અવિરતિ ગુણઠાણે     | દેસેદેશવિરનિ ગુણઠાણે              |
| <b>અવિરઇ</b> —ગસકાયનું અવિરતિપછ્  | <b>છવીસ</b> છવીસ                  |
| <b>કમ્મ</b> – કાર્મણયોગ           | <b>સાહારદુ</b> –આહારકદ્વિક સહિતઃ  |
| <b>ઉરલમીસ</b> ⊸ઔદારિક મિશ         | <b>પ્રમત્તે</b> પ્રમત્ત ગુણઠાણે   |

અર્થ — બે મિશ્રયોગ અને કાર્મણ કાયયોગ સહિત [૪૬ બંધ હેતુ] અવિરતિ ગુણકાણે હાેય. ત્રસકાયની અવિરતિ, કાર્મણ કાયયાગ, ઔદારિકમિશ્ર અને બીજા [અપ્રત્યાખ્યાન નીય] ચાર કષાય સૂકીને ૩૯ બંધહેતુ દેશવિરતિ ગુણકાણે હોય. પ્રમત્ત ગુણકાણે ૨૬ બંધહેતુ હાેય; તે આહારકદ્વિક સહિત અને, ા પ૬ ા

વિવેચન — પૂર્વોક્રત ૪૩ હેતુને ૧ ઔદારિકમિશ્ર, ૨ વૈક્રિયમિશ્ર અને ૩ કાર્મણ એ ત્રણ સહિત કરતાં અવિરતિ ગુણઠાણે ૪૬ હેતુ હાય; એ ત્રણ હેતુ ગત્ય તરાલે હાય અને ગત્ય ત રાલે પણ ચાથું ગુણઠાણું હાય તે માટે. તે મધ્યથી ૧ ત્રસકાયની અવિરતિ ૨ કાર્મણ ૩ ઔદારિકમિશ્ર અને અપ્રત્યાખ્યાનીય ચાર કષાય, એ સાત હેતુ ટાળીએ ત્યારે દેશવિરતિ ગુણુ. ૧૨૪

ઠાણે ૩૯ હેતુ હાેય. પ્રમત્ત ગુણઠાણે ૨૬ બંધ હેતુ હેાય, ત્યાં આહારકદ્વિકનાે ઉદય હાેય તે માટે તે બે સહિત કરીએ એટલે ાા ૫૬ ા

અવિરઇઇગારતિકસાય,વજ્જઅપમત્તિમીસદુગરહિઆ; ચહવીસ અપુવ્વે પુણુ, દુવીસ અવિઉવ્વિઆહારે. પછ

| <b>અવિરઇ</b> -અવિરતિ                 | <b>રહિચ્યા</b> –રહિત       |
|--------------------------------------|----------------------------|
| <b>ઇગા ર</b> ⊷અગિયાર                 | ચઉ <b>વીસ</b> ⊷ચાેવીથ      |
| <b>તિકસાય</b> –ઝીજા [પ્રત્યાખ્યાનીય] | <b>અપુવ્વે</b> અપૂર્વ કરણે |
| આર કષાય,                             | પુણ⊸વળી                    |
| વ જજ-રહિત                            | દુ <b>વીસ</b> —ઞાવીશ       |
| <b>અપમત્તિ</b> -અપ્રમત્ત ગુણઠાણે,    | અવિઉબ્વિઆહારેે⊸ૌક્રિય અને  |
| <b>મીસદુગ</b> –મિશ્રદ્વિક            | આહારક વિના,                |

અર્થ–અગિયાર અવિરતિ તથા ત્રીજા [પ્રત્યાખ્યાનીય] ચાર કષાય રહિત [ર૬ હેતુ પ્રમત્તે] હેાય અને અપ્રમત્ત ગુણઠાણે વળી ગૈક્રિય મિશ્ર અને આહારક મિશ્ર વિના ૨૪ તથા અપૂર્વ કરણે વૈક્રિય અને આહારક વિના ૨૨ભ'ધહેતુ હેાય.

વિવેચન--- ૪૧ હેતુ થાય; તે માંહેથી ૧૧ અવિરતિ અને પ્રત્યાખ્યાનીય ચાર કષાય, એ ૧૫ હેતુ ટાળીએ ત્યારે પ્રમત્ત ગુણકાણે ૨૬ હેતુ હાેય. અપ્રમત્ત થકા વૈક્રિય --આહારકના પ્રારંભ ન કરે તે માટે અપ્રમત્તે ૧ વૈક્રિયમિશ્ર અને ૨ આહારકમિશ્ર એ બે હેતુ ટાળીને ૨૪ હેતુ હાેય, અપૂર્વ-કરણ ગુણકાણે વૈક્રિય અને આહારક પણ ન હાેય તે માટે ૨૨ હેતુ હાેય. ૫૭

# અછહાસસાલબાયરિ,સુહુમેદસવેઅસ જલણુતિવિણા; ખીહ્યુવસ તિ અલાેભા, સજોગિ પુન્વુત્ત સગ જોગા. ૫૮

| <b>અછહાસ</b> –હાસ્યાદિક છ વિના          | વિજ્ઞા-વિના                   |
|-----------------------------------------|-------------------------------|
| <b>સાલ</b> સાલ                          | ખીણ્યવસ'તિ⊸ક્ષીણમાહ તથા       |
| <b>ખાયરિ</b> ⊸બાદર સ <sup>•</sup> પરાયે | ઉપશાંતમાહે                    |
| સુહુમે⊸સૂક્ષ્મ સંપરાયે                  | <b>અલેાભા</b> ⊸લેાભ વિના [નવ] |
| દસ-દશ                                   | સજોગિ-સયોગી ગુણઠાણે           |
| વેચ્ય-વેદ ગણ                            | <b>પુલ્લુત્ત</b> પૂર્વેક્તિ   |
| <b>સંજલણતિ</b> સંજવલન ત્રણ              | <b>સગજોગા</b> સાત યાગ         |

અર્થ—હાસ્ચષદ્રક વિના સાેળ બ'ધહેતુ બાદર સ'પરાયે હાેય. સૂક્ષ્મસંપરાયે ત્રણ વેદ અને સંજવલનત્રિક િંકાધ, માન, માયા] વિના દશ બ'ધહેતુ હાેય ક્ષીણમાહ તથા ઉપશાંતમાહ ગુણકાણે લાભ વિના નવ બ'ધહેતુ હાેય. સયોગીકેવળી ગુણકાણે પૂર્વાક્ત સાત યાેગ હાેય. ા પ૮ ા

વિવેચન—પૂર્વોક્ત રર હેતુમાંહેથી હાસ્યાદિ છ વર્જુને ૧૬ હેતુ અનિવૃત્તિબાદર ગુણઠાણે હાેય. તે માંહેથી ત્રણ વેદ અને સંજવલનત્રિક એ ૬ હેતુ ટાળીને સૂક્ષ્મસ પરાય ગુણ-ઠાણે ૧૦ હેતુ હાેય. તે માંહેથી સંજવલનના લાેભ ટાળીને ઉપશાંતમાહ તથા લીણમાહ એ બે ગુણઠાણે ૯ હેતુ હાેય. સયાેગી ગુણઠાણે પહેલું તથા છેલ્લું મન, પહેલું તથા છેલ્લું વચન, ઔદારિક કાયયોગ, ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગ અને કાર્મ ણ કાયયોગ એ સાત હેતુ હાેય.

ઈહાં ચૌદ ગુણઠાણે ઉત્તર ખંધહેતુ કહ્યા, તે સવધ-

્જીવ આશ્રયીને સમુચ્ચય પદે કહ્યા. પણ એકેક જીવ આશ્રયીને વિવક્ષીએ ત્યારે તેના ૪૭૧૩૦૧૦ ભાંગા થાય.

પ્રથમ મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે ૩૪૭૭૬૦૦ ભાંગા થાય, તે આ પ્રમાણે મિથ્યા<sub></sub>વ ગુણુઠાણે આહારક દ્રિક વિના ૫૫ હેતુ સમુચ્ચયપદે કહ્યા પણ એક જીવને તેા જઘન્યથી ૧૦: મધ્યમથી ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૫, ૧૬, ૧૭, અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૮ હેતુ. એમ નવ વિકલ્પ હેાય, ત્યાં પાંચ મિથ્યાત્વમાંથી એક જીવને એક સમયે એકજ મિથ્યાત્વ હાેય, પાંચ ઇદ્રિય મધ્યે એક ઈંદ્રિયનાે વિષય હેા્ય અને મનની અવિરતિ તે ચાેગ મધ્યેજ ગણી છે માટે અહીંઆં ગણવી નહીં. તથા છકાય મધ્યે કાેઈક જીવ કાેઈ વારે એક કાયના વધ ુકરે એટલે પૃથ્વીનાજ વધ કરે અથવા અપૂના જ વધ કરે એવં છ કાયના ૬ ભાંગા થાય. કાઈક જીવ બે કાયના વધ કરે, તેના દ્વિસંચાેગી ૧૫ ભાંગા થાય, કાેઈક જવ ્ત્રણ કાયનાે વધ કરે, તેના ત્રિસંચાેગી ૨૦ ભાંગા થાય. એમ ચતુઃસંચાેગી ૧૫ ભાંગા, પંચસંચાેગી ૬ ભાંગા અને ષટ્સ ચોગી એક ભાંગાે થાય. જ્યાં જેટલી કાયનાે વધ વિવક્ષીએ ત્યાં તેટલા ભાંગા સાથે પાંચ મિથ્યાત્વે ગુણીએ, તેને પાંચ ઇંદ્રિયે ગુણીએ, તેને બે ચુગલ સાથે ગુણીએ, તેને ્ત્રણ વેદે ગુણીએ, તેને ચાર કષાયે ગુણીએ, તેને વળી ચાેગ સાથે ગુણીએ એટલે જ્યાં જેટલા મિથ્યાત્વ વગેરે હાય તેટલા સાથે અનુક્રમે ગુણીએ ત્યારે ત્યાં તેટલા ભાંગા -શાય, એ ભાંગા ઉપજાવવાની વિધિ:---

#### ૧૨૭

### મિથ્યાત્વે મધહેતુ ભાંગા.

હવે પ્રથમ મિથ્યાત્વે જઘન્ચપદે ૧ એક કાયના વધ, ૨ એક મિથ્યાત્વ, ૩ એક ઈ દ્રિય, ૪--૫ એક ગ્રુગલ, ૬ એક વેદ, ૯-૯ ત્રણ કષાય, તે સાયાપશમિક સમ્યક્તવથી પડતા મિથ્યાત્વે આવે ત્યારે બંધાવલિકા અથવા સંક્રમાવલિકા લગે અનંતાનુબંધી ઉદ્યે ન હાેય ત્યારે કષાયના ત્રણ્જ લેદ હાેય અને અનંતાનુબંધીના ઉદય વિના મિથ્યાત્વી મરે નહીં તેથી અપર્યાપ્તાવસ્થાભાવી ૧ કાર્મજા, ૨ ઔદાસ્કિ-મિશ્ર, ૩ વૈક્રિયમિશ્ર એ ત્રણ્ યાેગ પણ ન હાેય ત્યારે ૧૦ યાેગ માંહેલા એક યાેગ એ ૧૦ હેતુ હાેય, માટે એક કાચના ભાંગા ૬, તેને પાંચ મિથ્યાત્વ સાથે ગુણતાં ૩૦ થયા. તેને પાંચ ઇંદ્રિય સાથે ગુણતાં ૧૫૦ થયા. તેને બે ગ્રુગલ સાથે ગુણતાં ૩૦૦ થયા. તેને ત્રણ વેદ સાથે ગુણતાં ૯૦૦ થયા. તેને ૪ કષાય સાથે ગુણતાં ૩૬૦૦ થયા. તેને દશ યાંગ સાથે ગુણતાં ૩૬૦૦૦ થયા. એ દશ હેતુના ભાંગા થયા.

હવે એ દશ માંહે ભય ભેળવીએ ત્યારે ૧૧ હેતુ ચાય, ત્યાં પણ એમજ ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય. અથવા કુચ્છા [ જુગુપ્સા ] ભેળવીએ તાેપણ ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય અથવા બે કાયના વધ વિવક્ષીએ તાેપણ ૧૧ હેતુ થાય; ત્યાં કાયભાંગા ૧૫ સાથે પૂર્વાંક્ત રીતિએ ગુણીએ ત્યારે ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય, તથા અનંતાનુબ ધીનાે ઉદય હાેચ ત્યારે ૪ ક્ષાયે ૧૧ હેતુ હાેય, ત્યાં યાેગ ૧૩ છે તેથી ત્યાં પ્ભાંગા ૪૬૮૦૦

૧ ચાર કષાય સુધી ગુણતાં પૂર્વીકત રીતે ૩૬૦૦ ભાંગા થાય, તેને તેર યોગ સાથે ગુણતાં ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. થાય. એ ૧૧ હેતુના ૪ વિકલ્પ લેળા કરીએ ત્યારે ૨૦૮૮૦૦ ભાંગા થાય.

હવે પૂર્વોક્ત ૧૦ મધ્યે ભય અને કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે ૧૨ હેતુ થાય, ત્યાં ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય. તથા ભય અને બે કાય લેખવીએ ત્યારે બે કાયના ૧૫ ભાંગા સાથે ગુણતાં ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય, કુચ્છા અને બે કાય સાથે ૯૦૦૦૦ થાય. ત્રણકાય લેખવીએ ત્યારે ૨૦ ભાંગા સાથે ગુણતાં ૧૨૦૦૦૦ થાય. અનંતાનુબંધીના ઉદય હાય ત્યારે અનંતાનુબંધી અને ભય ભેળવીએ ત્યાં યાગ ૧૩ હાય; ત્યારે ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબંધી અને કુચ્છા ભેળવતાં ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. તથા અનંતાનુબંધી અને છે કાય લેખવતાં ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. એ બાર હેતુના ૭ વિકલ્પે થઇને ૫૪૬૬૦૦ ભાંગા થયા.

હવે પ્વેક્તિ ૧૦ મધ્યે ભય તથા કુચ્છા ભેળવીએ અને \*એ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૩ હેતુ ઘાય, ત્યાં ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને ત્રણ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૨૦૦૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને ત્રણ કાયે પણ ૧૨૦૦૦૦ ભાંગા થાય. ૪ કાય લેખવીએ ત્યારે ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય તથા અનંતાનુબંધીને ઉદ્યે ભય, કુચ્છા મેળવીએ ત્યારે યાેગ ૧૩ હેાય, તેથી ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબંધી, ભય અને એ કાય લેખવતાં ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય; તેમજ અનં

\* એક કાય પ્રથમના દશ હેતુમાં ગણાયેલ છે. તેથી બે કાય ગણવી જેથી ફક્ત એક હેનુ વધ્યો એમ બધે સમજવું. તાનુઅંધી, કુચ્છા અને બે કાય ભેળવતાં ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુઅંધી અને ત્રણકાય લઇએ ત્યારે ૧૫૬૦૦૦ ભાંગા થાય. એ ૧૩ હેતુના આઠ વિકલ્પે થઈને ૮૫૬૮૦૦ ભાંગા થાય.

હવે પૂર્વોક્ત ૧૦ મધ્યે ભય તથા કુચ્છા ભેળવીએ અને ત્રણ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૪ હેતુ થાય. ત્યાં ૧૨૦૦૦૦ ભાંગા થાય. ભય ભેળવીને ૪ કાય લેખવીએ ત્યારે ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા ભેળવીને ચાર કાય લેખવીએ ત્યારે ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય. પાંચ કાય ગણીએ ત્યારે ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય. અનં તાનુબ ધીને ઉદયે ભય-કુચ્છા અને બે કાય ગણીએ ત્યારે યાગ ૧૩ હાેય, ત્યારે ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. અનં તાનુબ ધી, ભય અને ત્રણ કાય ગણતાં ૧૫૬૦૦૦ ભાંગા થાય. અનં તાનુબ ધી, કુચ્છા અને ત્રણ કાય લેખવીયે ત્યારે ૧૫૬૦૦૦ ભાંગા થાય તથા અનં તાનુબ ધી અને ચાર કાય ગણીએ ત્યારે ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. એ ચૌદ હેતુના આઠ વિકલપે થઈને ૮૮૨૦૦૦ ભાંગા થાય.

હવે પ્ર્વોક્ત ૧૦ મધ્યે ભય, કુચ્છા ભેળવીએ અને ૪ કાય ગણીએ એટલે ૧૫ હેતુ હાેય; ત્યાં ૯૦૦૦૦ ભાંગા થાય, ભય અને ૫ કાયના ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને ૫ કાયના ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય અને છ કાય લેખવીએ ત્યારે ૬૦૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબ ધીને ઉદ્ધયે યાગ ૧૩ હાેય તેથી અનંતાનુખ ધી ભય અને કુચ્છા ભેળવીએ અને ત્રણ કાય ગણીએ ત્યારે ૧૫૬૦૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુ-ખ ધી તથા ભય ભેળવીએ અને ૪ કાય ગણીએ ત્યારે

#### 7. 5. 6

૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. અન તાનુબ ધી, કુચ્છા અને ૪ કાય ,લેખવીએ ત્યારે ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. અન તાનુબ ધી અને પ કાય ગણીએ ત્યારે ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. એ ૧૫ હેતુના આઠ વિકલ્પે થઇને ૬૦૪૮૦૦ ભાંગા થાય.

હવે પૂર્વોક્ત ૧૦ મધ્યે ભય, કુચ્છા અને ૫ કાય લેખવીએ એટલે ૧૬ હેતુ થાય, ત્યાં ૩૬૦૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને છ કાયના ૬૦૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને છ કાયના ૬૦૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબ ધીને ઉદ્દયે ચાેગ ૧૩ હાેય તેથી અનંતાનુબ ધી, ભય, કુચ્છા અને ૪ કાય ગણીએ ત્યાં ૧૧૭૦૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબ ધી, ભય અને ૫ કાય ગણીએ ત્યારે ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુ-ખ ધી, કુચ્છા અને ૫ કાય ભેળવીએ, ત્યારે ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય, અનંતાનુબ ધી અને ૬ કાય ભેળવીએ ત્યારે ૭૮૦૦ ભાંગા થાય. એ સાેળ હેતુના ૭ વિકલ્પે થઈ ને ૨૬૬૪૦૦ ભાંગા થયા.

હવે પ્વેાંકત ૧૦ મધ્યે ભય, કુચ્છા અને છ કાય લઈએ ત્યારે ૧૭ હેતુ હાેય, ત્યાં ૬૦૦૦ ભાંગા થાય, અનંતાનુબ ધીને ઉદયે ભય-કુચ્છા અને ૫ કાય ગણીએ ત્યારે ૪૬૮૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબ ધી, ભય અને કાય ૬ હાેય, ત્યાં ૭૮૦૦ ભાંગા થાય. અનંતાનુબ ધી, કુચ્છા અને ૬ કાય હાેય, ત્યાં ૭૮૦૦ ભાંગા થાય એ ૧૭ હેતુના ચાર વિકલ્પે થઈને ૬૮૪૦૦ ભાંગા થયા.

હવે ૬ કાય, ૧ મિથ્યાત્વ, ૧ ઇન્દ્રિય, ૪ કષાય, ૨

**~સુગલ** [હાસ્યાદિ.], ૧ વેદ, ૧ ચાેગ, ભય અને કુચ્છા, અમે ૧૮ હેતુના ૭૮૦૦ ભાંગા થાય. એવ મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે ધ**૧૦ થી** ૧૮ હેતુના ૯ વિકલ્પે થઈને ૩૪૭૭૬૦૦ ભાંગા થાય. ૯

હવે ષીજા સાસ્વાદન ગુણઠાણે ૩૮૩૦૪૦ ભાંગા ઉપજે, તે આ પ્રમાણે-પાંચ મિથ્યાત્વ ટાળતાં સાસ્વાદન ગુરૂઠાણે સર્વ જીવ આશ્રચીને ૫૦ હેતુ કહ્યા પણ એક છેવને તાે જઘન્ય ૧૦. મધ્યમ ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૫, **૧૨ અને** ઉત્કૃષ્ટા ૧૭ **હે**તુ એક સમયે હાેય, એ આઠ વિકલ્પ હાેય. અનંતાનુબ ધીના ઉદય અવશ્ય હાેચ. મિથ્યાત્વ પાંચે ન હાેચ. જઘન્ચપદે કાય ૧ નાે વધ, ઇંદ્રિય ૧, કષાય ૪, હાસ્યાદિયુગલ ૨. વેદ ૧ અને ચાેગ ૧૩ માંહેલાે એક; એ દશ હેત હાય. એક કાયાના ભાંગા ૬ તેને પાંચ ઈ દ્રિય સાથે ગુણતાં ૩૦ થાય, તેને ચાર કષાય સાથે ગુણતાં ૧૨૦ થાય, તેને બે ગુગલ સાથે ગુણીએ ત્યારે ૨૪૦ થાય, તેને ૩ વેંદ સાથે ગુણીએ ત્યારે ૭૨૦ થાય, તેને ૧૩ ચાેગ સાથે ગુણીએ ત્યારે ૯૩૬૦ થાય, સાસ્વાદનમાં નપુંસકવેદે વૈક્રિયમિશ્ર ચાેગ ન હાેચ, કેમકે સાસ્વાદની નારકીમાં ન ઉપજે, તે માટે ૯૩૬૦ માંથી ૨૪૦ ભાંગા એાછા કરીએ ત્યારે ૯૧૨૦ ભાંગા ૧૦ હેતુના થાય, તે ૧૦ હેતુ માંહે ભય મેળવીએ ત્યારે ૧૧ હેતુ થાય, ત્યાં પણ ૯૧૨૦ ભાંગા **થાય. એમ દશ હે**તુમાં કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે પણ ૧૧ ે**હેતુના ૯૧૨૦ સાંગા થાય. તથા કાય ૨ લઈએ ત્યારે** ત્યાં · લાંગા ૨૨૮૦૦ થાય. એમ ૧૧ હેતના ત્ર**ણ** વિકલ્પે ૪૧૦૪૦ ભાંગા થાય.

હવે પૂર્વાંક્ત ૧૦ હેતુ માંહે ભય અને કુચ્છા ભેળ-વીએ ત્યારે ૧૨ હેતુ થાય, ત્યારે ૯૧૨૦ ભાંગા થાય. ભય અને કાય ૨ લઈએ ત્યારે ભાંગા ૨૨૮૦૦ થાય. કુચ્છા અને કાય ૨ લઇએ ત્યારે ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા ઝાને કાય ૨ લઇએ ત્યારે ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા કાય લેતાં ૩૦૪૦૦ ભાંગા થાય એ ૧૨ હેતુના ૪ વિકલ્પે ૮૫૧૨૦ ભાંગા થયા.

હવે પૂર્વોક્ત ૧૦ હેતુ માંહે ભય અને કુચ્છા ભેળવીએ અને કાય ૨ લઈએ ત્યારે ૧૩ હેતુ થાય, ત્યાં ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય, ભય અને કાય ૩ લઈએ ત્યારે ૩૦૪૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને કાય ૩ લઈએ ત્યારે ૩૦૪૦૦ ભાંગા થાય. કુક્ત ૪ કાયજ લઈએ ત્યારે ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય. એ ૪ વિકલ્પે ૧૩ હેતુના ૧૦૬૪૦૦ ભાંગા થયા.

હવે પૂર્વોક્ત ૧૦ હેતુ માંહે ભય, કુચ્છા અને કાય ૩ ભેળવીએ ત્યારે ૧૪ હેતુ થાય. ત્યાં ૩૦૪૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને કાય ૪ લઈએ ત્યારે ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને કાય ૪ લઇએ ત્યારે ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય. ફક્ત ૫ કાય જ લઈએ ત્યારે ૯૧૨૦ ભાંગા થાય. એ ૪ વિકલ્પે ૧૪ હેતુના ૮૫૧૨૦ ભાંગા થયા.

હવે પૂર્વાક્ત ૧૦ હેતુ માંહે ભય, કુચ્છા અને કાય ૪ મેલવીએ ત્યારે ૧૫ હેતુ થાય, ત્યાં ૨૨૮૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને ૫ કાય લઈએ ત્યારે ૯૧૨૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને પાંચ કાય લઈએ ત્યારે ૯૧૨૦ ભાંગા થાય. ક્રક્ત છ કાય લઇએ ત્યારે ૧૫૨૦ ભાંગા થાય. એમ ૧૫ હેતુના ૪ વિકલ્પે ૪૨૫૬૦ ભાંગા થાય.

હવે પૂર્વાક્ત ૧૦ હેતુ માંહે ભય, કુચ્છા અને પ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૬ હેતુ થાય, ત્યાં ૯૧૨૦ ભાંગા થાય, ભય અને ૬ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૫૨૦ ભાંગા થાય, કુચ્છા અને છ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૫૨૦ ભાંગા થાય. એવં ૩ વિકલ્પે ૧૬ હેતુના ૧૨૧૬૦ ભાંગા થયા,

હવે છ કાય, ૧ ઇંદ્રિય, ૪ કષાય, ૨ ચુગલ.૧ વેદ, ૧ ભય, ૧ કુચ્છા. ૧ ચાેગ. એ ૧૭ હેતુના ૧પ૨૦ ભાંગા થાય. એ પ્રકારે સાસ્વાદન ગુણઠાણે આઠ વિકલ્પે થઈને ૩૮૩૦૪૦ ભાંગા થયા.

હવે મિશ્ર ગુણકાણે ૩૦૨૪૦૦ ભાંગા હાય, તે આ પ્રમાણે-મિશ્રે ૪૩ હેતુ કહ્યા તે ૪ અનંતાનુઅંધી, ઔદારિક મિશ્ર, વૈક્રિયમિશ્ર અને કાર્મણ એ ૭ હેતુ સાસ્વાદન કરતાં આેછા હાેય એટલે ૪૩ હેતુ હાેય. એક જીવને તા જઘન્યથી ૯, મધ્યમ ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૫ અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૬ હેતુ હાેય, ત્યાં જઘન્યથી ૧ કાય, ૧ ઈ દ્રિય, ૩ કષાય, ૨ હાસ્યાદિ, ૧ વેદ અને ચાંગ ૧૦ માંહેલા ૧, એ નવ હેતુ હાેય, એક ઠાયના ભાંગા ૬ તેને પાંચ ઈ દ્રિય સાથે ગુણતાં ૩૦ થાય, તેને ૪ કષાય સાથે ગુણતાં ૧૨૦ થાય; તેને બે ચુગલ સાથે ગુણતાં ૨૪૦ થાય, તેને ૩ વેદ સાથે ગુણતાં ૭૨૦ થાય. તેને ૧૦ ચાંગ સાથે ગુણતાં ૭૨૦૦ ભાંગા ૯ હેતુના થાય. તે નવમાં ભ્રય ભેળવીએ ત્યારે ૭૨૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે ૭૨૦૦ ભાંગા થાય, અને ર કાય લઈએ ત્યારે ૧૮૦૦૦ ભાંગા થાય, એ દશ હેતુના ૩ વિકલ્પે ૩૨૪૦૦ ભાંગા થયા.

પૂર્વીકત ૯ માંહે ભય અને કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે ૧૧ હેતુ થાય, ત્યારે ૭૨૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને કાય બે લઇએ ત્યારે ૧૮૦૦૦ ભાંગા થાય, કુચ્છા અને બે કાય લઈએ ત્યારે ૧૮૦૦૦ ભાંગા થાય. ત્રણ કાયજ લઈએ. ત્યારે ૨૪૦૦૦ ભાંગા થાય. એ ૧૧ હેતુના ૪ વિકલ્પે ૬૭૨૦૦ ભાંગા થયા.

હવે પૂર્વોક્ત ૯ માંહે ભય, કુચ્છા અને ૨ કાય લઇએ ત્યારે ૧૨ હેતુના ૧૮૦૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને ૩ કાય લઇએ ત્યારે ૨૪૦૦૦ ભાંગા થાય. કુચ્છા અને ૩ કાય લઇએ ત્યારે ૨૪૦૦૦ ભાંગા થાય. કાય ૪ લઇએ ત્યારે ૧૮૦૦૦ ભાંગા થાય. એ ૧૨ હેતુના ચાર વિકલ્પે ૮૪૦૦૦ ભાંગા થયા.

પૂર્વીકત ૯ માંહે ભય–કુચ્છા અને કાય ૩ **લઈએ** ત્યારે ૧૩ હેતુના ૨૪૦૦૦ ભાંગા ઘાય. ભય અને કાય ૪ લઇએ ત્યારે ૧૮૦૦૦ ભાંગા; કુચ્છા અને કાય ૪ **લઈએ** ત્યારે ૧૮૦૦૦ ભાંગા ઘાય. પાંચ કાયજ **લ**ઈએ ત્યારે ૭૨૦૦ ભાંગા; એ ૧૩ હેતુના ૪ વિકલ્પે ૬૭૨૦૦ ભાંગા થયા.

હવે પૂર્વોક્ત ૯ માંહે ભય, કુચ્છા અને કાય **૪** લેખવીએ ત્યારે ૧૪ હેતુના ૧૮૦૦૦ ભાંગા ઘાય. ભય અને પ કાય લઇએ ત્યારે **હર૦૦ ભાંગા, કુચ્છા અને પ કા**થ લઇએ ત્યારે પણ હર૦૦ ભાંગા, છ કાયજ લઈએ ત્યારે ૧૨૦૦ ભાંગા; એ ૪ વિકલ્પે ૧૪ હેતુના ૩૩૬૦૦ ભાંગા થયા.

હવે પૂર્વોક્ત ૯ માંહે ભય, કુચ્છા અને પાંચ કાય લેખવીએ ત્યારે ૧૫ હેતુના ૭૨૦૦ ભાંગા થાય. ભય અને છ કાય લઈએ ત્યારે ૧૨૦૦ ભાંગા. કુચ્છા અને ૬ કાય લઇએ ત્યારે ૧૨૦૦ ભાંગા. એ ૧૫ હેતુના ૩ વિકલ્પે ૯૬૦૦ ભાંગા થયા. ૬ કાય, ૧ ઇંદ્રિય, ૩ ક્ષાય, ૨ હાસ્યાદિ, ૧ વેદ, ૧ ચાંગ, ભય અને કુચ્છા; એ પ્રકારે ૧૬ હેતુના ૧૨૦૦ ભાંગા થાય. એ આઠ વિકલ્પે થઈને મિશ્ર ગુણ્ઠાણે ૩૦૨૪૦૦ ભાંગા થયા.

હવે ચોથે અવિરતિ ગુણઠાણે ૩૮૩૦૪૦ ભાંગા ઉપજે તે આ પ્રમાણે-અવિરતિ ગુણઠાણે ચેાગ તેર હેાય તેથી ૪૬ હેતુ હેાય. એક જીવને જઘન્ય ૯, મધ્યમ ૧૦ ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪, ૧૫ અને ઉત્કૃષ્ટા ૧૬ હેતુ હેાય, ત્યાં જઘન્યથી ૧ કાય, ૧ ઇંદ્રિય, ૩ કષાય, ૨ હાસ્યાદિ, ૧ વેદ અને ૧ ચેાગ: એ ન્વ હેતુ હેાય. અહીં યાં સર્વત્ર ભાંગા સાસ્વા-દનની પેઠેજ કહેવા. સાસ્વાદને જેમ નપુંસકવેદે વૈક્રિયમિશ્ર ન હાય, તેમ અહીં આં અવિરતિ નપુંસકવેદે વૈક્રિયમિશ્ર ન હાય, તેમ અહીં આં અવિરતિ નપુંસકવેદીને ઔદારિ-કમિશ્ર ચાેગ ન હાય; સમ્યગ્દિષ્ટ જીવ નપુંસક નર-તિર્ય ચમાં ન જાય તે માટે. અહિંઆં કાેઇ કહે છે જે સ્ત્રીવેદીને પ્રાયે અપર્યાપ્તા અવસ્થાએ ચાેશું ગુણઠાણું ન હાેય તે માટે સ્ત્રીવેદીને ચાેથે ગુણઠાણે ૧ ઔદારિકમિશ્ર, ૨ વૈક્રિયમિશ્ર અને ૩ કાર્મ્મ શ એ ત્રણ ચાેગ ન હાેય; ત્યારે તેના ભાંગા પણ ઓછા થાય. નવ હેતુના ૮૪૦૦, દશ હેતુના ૩૭૮૦૦ અગ્યાર હેતુના ૭૮૪૦૦, બાર હેતુના ૯૮૦૦૦, તેર હેતુના ૭૮૪૦૦, ચૌદ હેતુના ૩૯૨૦૦, પંદર હેતુના ૧૧૨૦૦ અને સાેળ હેતુના ૧૪૦૦ ભાંગા થાય, એ સર્વ મળીને ૩૫૨૮૦૦ ભાંગા થયા. પણ એ મત બહુ સમ્મત નથી; જે માટે બ્રાદ્મી, સુંદરી, શ્રીમલ્લીિનાથ, રાજીમતી વગેરે અનુત્તર વિમાનથી અહીં યાં સ્ત્રીવેદે અવતર્યા તેને અપર્યાપ્તપણે ચાથું ગુણઠાણું કેમ નહિ હાેય ? તે માટે એ વિચારવા યાગ્ય છે, તત્ત્વ તો બહુશ્રુત જાણે.

હવે પાંચમે દેશવિરતિ ગુણઠાણે ૧૬૩૬૮૦ ભાંગા ઉપજે, તે આ પ્રમાણે-અવિરતિ ગુણઠાણે ૪૬ હેતુ હતા તે માંહેથી ૪ અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાય, ૧ ત્રસકાયની અવિરતિ, ઔદા-રિકમિશ્ર અને કામ્મ જી; એ ૭ હેતુ ટાળતાં શેષ હેતુ દેશ-વિરતિ ગુણઠાણે હાય, ત્રસથી વિરમ્યા માટે એક કાયના પ ભાંગા, ૧૦ દ્વિસ યાગી, ૧૦ ત્રિસ યાગી, પ ચતુ:સ યાગી અને ૧ પ ચસ યાગી એ પ્રકારે ભાંગા જાણવા. અહીં યાં એક જીવ આશ્રયી જઘન્યથી ૮, મધ્યમ ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨, ૧૩ અને ઉત્કૃષ્ટા ૧૪ હેતુ હાય, એમ સાત વિકલ્પ છે. ત્યાં જઘન્યથી ૧ કાય, ૧ ઇંદ્રિય, ૨ કષાય, ૨ હાસ્યાદિ, ૧ વેદ અને યાગ ૧ માંહેલા ૧; એ આઠ હેતુ હાય. ત્યાં ૧ કાયના ભાંગા ૫, તેને પાંચ ઈંદ્રિય સાથે ગુણતાં ૨૫ થાય, તેને ૪ કષાયે ગુણતાં ૧૦૦ થાય, તેને બે યુગલ સાથે ગુણતાં ૨૦૦ થાય, તેને ૩ વેદ સાથે ગુણતાં ૬૦૦ થાય; તેને ૧૧ ચાગ સાથે ગુણતાં ૬૬૦૦ ભાંગા આઠ હેતુના થાય. તે આઠ હેતુમાં ભય ભેળવીએ ત્યારે ૬૬૦૦ ભાંગા, કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે ૬૬૦૦ ભાંગા અને કાય ૨ લઈએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ ભાંગા થાય. એ નવ હેતુના ૩ વિકલ્પે થઈને ૨૬૪૦૦ ભાગા થાય.

પૂર્વાક્ત આઠ હેતુમાંહે લચ અને કુચ્છા લેળવીએ ત્યારે ૬૬૦૦ લાંગા, લય અને કાચ ૨ લઇએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ લાંગા; કુચ્છા અને ૨ કાચ લઇએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ લાંગા અને ૩ કાયજ લઇએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ લાંગા થાય. એ દશ હેતુના ૪ વિકલ્પે થઈને ૪૬૨૦૦ લાંગા થયા.

હવે પૂર્વોક્ત ૮ માંહે ભય, કુચ્છા અને ૨ કાય લઇએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ ભાંગા, ભય અને ૩ કાય લઇએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ ભાંગા, કુચ્છા અને ૩ કાય લઈએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ ભાંગા અને ચાર કાયજ લઈએ ત્યારે ૬૬૦૦ ભાંગા થાય એ ૧૧ હેતુના ૪ વિકલ્પે થઇને ૪૬૨૦૦ ભાંગા થયા.

પૂર્વાક્ત ૮ માંહે ભય, કુચ્છા અને ૩ કાય **લ**ઇએ ત્યારે ૧૩૨૦૦ ભાંગા, ભય અને ૪ કાય લઇએ ત્યારે ૬૬૦૦ ભાંગા, કુચ્છા અને ૪ કાય લઈએ ત્યારે ૬૬૦૦ ભાંગા અને પાંચ કાયજ લઈએ ત્યારે ૧૩૨૦ ભાંગા થાય. એ બાર **હિતુના ૪** વિકલ્પે થઈને ૨૭૭૨૦ ભાંગા થયા.

પૂર્વોકત ૮ માંહે ભય–કુચ્છા અને ચાર કાય લઇયે ત્યારે ૬૬૦૦ ભાંગા, ભય અને પાંચ કાય લઈએ ત્યારે ૧૩૨૦ અને કુચ્છા અને ૫ કાય લઇએ ત્યારે ૧૩૨૦ ભાંગા થાય. એ તેર હેતુના ૩ વિકલ્પે થઇને ૯૨૪૦ ભાંગા થયા. પૂર્વોક્ત ૮ માંહે **લય**, કુચ્છા અને ૫ કાય લઈએ ત્યારે ૧૪ હેતુ થયા તેના ૧૩૨૦ ભાંગા થાય. એ પ્રકારે પાંચમે ગુણઠાણે સાત વિકલ્પે થઈને ૧૬૩૬૮૦ ભાંગા થયા.

હવે છટૂઠ પમત્તગુણઠાણે ૧૧૮૪ ભાંગા ઉપજે, તે આ પ્રમાણે--અહીં યાં પાંચમા ગુણઠાણે ૩૯ હેતુ છે તે માંહેથી ૧૧ અવિરતિ અને ૪ પ્રત્યાખ્યાનીય કષાય એ ૧૫ ટાળીએ અને આહારકદ્વિકનો ઉદય થયે તેને સહિત કરીએ એટલે ૨૬ હેતુ હાેય. એક જીવને ૫, ૬, ૭ હેતુ હાેય. જઘન્યથી ૧ કષાય, ૨ હાસ્યાદિ, ૧ વેદ, ૧ ચાંગ, એવ ૫ હેતુ હાેય. કષાય ૪ને યુગલ બે સાથે ગુણતાં ૮. તેને ૩ વેદ સાથે ગુણતાં ૨૪, તેને ૧૩ યોગ સાથે ગુણતાં ૩૧૨ થાય; પણ સ્ત્રીવેદીને આહારક દ્વિક ન હોય તેથી તેના ૧૬ ઓછા કરીએ ત્યારે પાંચ હેતુના ૨૯૬ ભાંગા થાય. ભય ભેળવીએ ત્યારે ૨૯૬, કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે ૨૯૬; એ છ હેતુના બે વિકલ્પે પલ્ટ ભાંગા થાય. ભય અને કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે સાત હેતુના ૨૯૬ ભાંગા થાય. અને કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે સાત હેતુના ૨૯૬ ભાંગા થાય.

હવે સાતમે અપ્રમત્ત ગુણઠાણે ૧૦૨૪ ભાંગા હાેય, તે આ પ્રમાણે–અહીં આં અવિરતિ એકે ન હોય, ઔદારિકમિશ્ર, વૈક્રિયમિશ્ર, આહારકમિશ્ર, અને કાર્મ્મણ એ ચાર પણ ન હાેય, તેથી યોગ ૧૧, સંજવલનના કષાય ૪ અને નવ નાેકષાય એ ૨૪ હેતુ હાેય. એક જીવને પ, ૬, ૭, હેતુ હાેય. તેના ભાંગા પ્રમત્તની જેમ ગણવા પણ સ્રીવેદીને આહારક વિના ૧૦ યોગ હેતુ હાેય. તેથી એક યાેગના ૧૬૦ ભાંગા એાછા કરીએ ત્યારે ત્રણ વિકલ્પે ૧૦૨૪ ભાંગા અપ્રમત્ત ગુણઠાણે થાય.

હવે અપૂર્વ કરણ ગુણઠાણે ૮૬૪ ભાંગા ઉપજે-તે આ પ્રમાણે પૂર્વાકત સાતમે ગુણઠાણે ૨૪ હેતુ કહ્યા, તેમાંથી આહારક કાયયેાગ તથા વૈક્રિયકાયયેાગ ટાળતાં ૨૨ હેતુ હાેય. એક જીવને પ, ૬, ૭, હેતુ હાેય. ૧ કષાય; ૨ હાસ્યાદિ, ૧ યેાગ, ૧ વેદ, એ પાંચ હેતુ હાેય; ત્યાં ૪ કષાયને બે ચુગલ સાથે ગુણતાં ૮, તેને ૯ યાગ સાથે ગુણતાં ૭૨, તેને ત્રણ વેદ સાથે ગુણતાં ૨૧૬ ભાંગા થાય. ભય ભેળવીએ ત્યારે ૨૧૬, કુચ્છા ભેળવીએ ત્યારે ૨૧૬ અને ભય–કુચ્છા બે ભેળવીએ ત્યારે ૨૧૬ ભાંગા થાય. એ પ્રમાણે સર્વ મળી ૮૬૪ ભાંગા થયા.

હવે અનિવૃત્તિઆદર ગુણઠાણે ૧૪૪ ભાંગા ઊપજે. તે આ પ્રમાણે–પ્ર્વેક્તિ આઠમે ગુણઠાણે ૨૨ હેતુ કહ્યા છે તે માંહેથી હાસ્યષદ્ક ટાળીએ ત્યારે સેાળ હેતુ હાેય. એક જીવને ૨, ૩, હેતુ હાેય, ૪ કષાયને ૯ ચાેગ સાથે ગુણતાં ૩૬ ભાંગા થાય અને વેદાેદય હાેય ત્યારે ત્રણ વેદે ગુણતાં ૧૦૮ ભાંગા થયા. બ`ને મળીને ૧૪૪ ભાંગા થયા.

સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણઠાણે ૯ ભાંગા ઉપજે તે આ પ્રમાણે-નવમે ગુણઠાણે ૧૬ હેતુ કહ્યા છે તેમાંથી ત્રણ વેદ અને સંજવલન ત્રિક બાદ જતાં લાેભ અને ૯ યાેગ બાકી રહે. તેથી ૯ ચાેગને ૧ ક્ષાયે ગુણતાં ૯ ભાંગા થાય.

ઉપશાંતમાહ ગુણટાણે ૪ મનના, ૪ વચનના અને ઔદા-રિક કાયયેાગ, એ ૯ ચાેગજ હેાય, એક જીવને એકજ ચેાગ. હાય તેથી ભાંગા ૯ હાય.

બારમે ક્ષીણમાહ ગુણઠાણે પણ પૂર્વોક્ત ૯ ભાંગા હાય.

પૂર્વાક્ત સચાગી ગુણઠાણે પહેલું --છેલ્લું મન, વચન એ ૪, ઔદારિકદ્રિક અને ૧ કાર્મથુ કાય એ ૭ ચાગ હાેય, તેના ભાંગા ૭ જાણવા.

અચેાગી ગુણઠાણે હેતુ ન હાેય. એ સર્વ મળીને ચૌદ ગુણઠાણે ૪૭૧૩૦૧૦ ભાંગા થયા.

આ પ્રમાણે કમ્મ'બ ધના મૂળહેતુ તથા ઉત્તરહેતુ અને ઉત્તરહેતુના ભાંગા કહ્યા. ા ૫૮ ા

Jain Education International

www.jainelibrary.org

# ગુષ્ણકાણાને વિષે મૂળ પ્રકૃતિબ'ધ અપમત્ત'તા સત્તદ્વ, મીસઅપુવ્વબાયરા સત્ત; બ'ધઇ છસ્સુહુમા એગસુવરિમાબ'ધગાજોગી. પ૯.

| <b>અપમત્ત ંતા</b> અપ્રમત ગુણઠાણા          | અ ધઇ બાંધે.                               |
|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| นข้ำส                                     | છ—છ કર્મ                                  |
| <b>સત્તટ્ઠ</b> સાત, આઠ કર્મ               | <b>૨ સુહુ મા</b> –સૂક્ષ્મસ પરાયવાળા       |
| <b>મીસ</b> મિશ્ર ગુણઠાણાવાળા              | એગ એક કર્મ                                |
| <b>અપુલ્વ</b> અપૂર્વ કરણ ગુણઠાણા          | ઉ <b>વરિમા</b> –ઉપરંના (૧૧-૧૨-૧૩ <b>)</b> |
| વાળા                                      | ગુણઠાણાવાળા                               |
| <b>ધ્યાચરા</b> બાદરસ પરાય <b>ગુ</b> ણઠાણા | <b>અભ'ધગા</b> ⊸અબ'ધક                      |
| વાળા                                      | <b>અજોગી</b> –અયેાગી ગુણઠાણા              |
| સત્તસાત કર્મ                              | વાળા                                      |

અર્થ-અપ્રમત્ત ગુણુઠાણા પર્ય ંત સાત કે આઠ કર્મભાંધે. મિશ્ર, અપૂર્વકરણ અને બાદર સંપરાય ગુણુઠાણાવાળા સાત કર્મ ભાંધે; સૂક્ષ્મ સંપરાયવાળા છ ભાંધે; ઉપરના [૧૧–૧ર–૧૩] ગુણુઠાણાવાળા એક કર્મ ભાંધે અને અયોગી– ગુણુઠાણાવાળા અભંધક છે.ાા પક્ષા

વિવેચન— મિથ્યાત્વથી માંડીને અપ્રમત્ત લગે સાત અથવા આઠ કર્મ બાંધે; આયુર્બ ંધ કાળે આઠ, અન્યથા સાત કર્મ સદા સવ<sup>6</sup> જીવ બાંધે. મિશ્ર, અપૂવ<sup>6</sup>કરણ અને અનિવૃત્તિબાદર એ ૩ ગુણઠાણે સાત કર્મ બાંધે, અહીં યાં ૩ ગુણઠાણે આયુખ્ય ન બ ધાય તે માટે સૂક્ષ્મસ પરાય ગુણઠાણે માહનીય અને આયુ એ બે વર્જને ૬ કર્મ બાંધે. ઉપશાંતમાહ, ક્ષીણમાહ અને સયાગી એ ત્રણ ગુણઠાણાવાળા જીવ એક સાતા વેદનીયજ ગુણકાણે ઉત્તર **મ**ંલહેતુના એક જીવ આશ્રયી વિકલ્પના ભાંગાતું યંત્ર

| ગુણસ્થાને        | ઓઘહેતુ | બ`ધ હતુના વિકલ્પ | બ ધ<br>હેતુના<br>સ્થાનક                 | સર્વ વિકલ્પ<br>*<br>ના ભાંગ |      | જે જે <b>મ</b><br>!૯ હેતુના | 1     | <b>ા</b><br>૧૧ હેતુના |
|------------------|--------|------------------|-----------------------------------------|-----------------------------|------|-----------------------------|-------|-----------------------|
| શ્વિધ્યાત્વે     | ૫૫     | હ                | ૧૦–૧૧<br>૧૨–૧૩<br>૧૪–૧૫<br>૧૬–૧૭<br>૧૮  | 3799500                     | 0    | o                           | 35000 | 206500                |
| સાસ્વાદને        | 40     | ٢                | ૧૦–૧૧<br>૧૨–૧૩<br>૧૪–૧૫<br>૧૬–૧૭        | 323080                      | 0    | 0                           | ७१२०  | 81080                 |
| મિશ્રે           | ૪૩     | C                | ૯–૧૦<br>૧૬–૧૨<br>૧૩– <b>૧૪</b><br>૧૫–૧૬ | 302300                      | 0    | ೦೦೯೮                        | 32800 | <i>₹950</i> 0         |
| અવિરતે           | ४६     | د                | ૯–૧૦<br>૧૧–૧૨<br>૧૩–૧૪<br>૧૫–૧૬         | 323080                      | 0    | ૯૧૨૦                        | ¥1030 | ૮૫૧૨૦                 |
| <b>છેશ</b> વિરતે | ૩૯     | 9                | ८७<br>१०११<br>१२१३<br>१४                | <b>१६३</b> ६८०              | 0033 | 58300                       | 85200 | 85500                 |

\*સવ' વિકલ્પના બધા ગુણસ્થાને મળીને કુલ ૪૭૧૩૦૧૦ ભાંગ! થાય છે.

| જે સ્થ    | જે સ્થાનકે જેઠલા ભાંગા છે તેની સંખ્યા. |           |           |           |              |           |  |  |  |
|-----------|----------------------------------------|-----------|-----------|-----------|--------------|-----------|--|--|--|
| ૧૨ હેતુના | ૧૩ હેતુના                              | ૧૪ હેતુના | ૧૫ હેતુના | ૧૬ હેતુના | ૧૭ હેતુના    | ૧૮ હેતુના |  |  |  |
| 485500    | ८५६८००                                 | <<2000    | 503200    | २९९४००    | 52800        | 9006      |  |  |  |
| ८५१२०     | 105800                                 | ८५१२०     | ૪૨૫૬૦     | १२१६०     | <b>૧૫</b> ૨૦ | 0         |  |  |  |
| 28000     | 59500                                  | 33500     | 6500      | 1200      | 0            | 0         |  |  |  |
| 05800     | 24120                                  | ૪૨૫૬૦     | १२१६०     | ૧૫૨૦      | 0            | 0         |  |  |  |
| 29920     | ८२४०                                   | ૧૩૨૦      | 0         | 0         | 0            | 0         |  |  |  |

Jain Education International

www.jainelibrary.org

૧૪૩

પૃષ્ઠ ૧૪૨–૧૪૩ ના ક્રોષ્ટકનું અનુસંધાન

| ગુણ્રસ્થાને  | ઓઘહેનુ વિકલ્પ | વિકંલ્પ    | સ્થાનક          | લય ાપકલ્પના ર હતુ<br>ભાંગા | ર હેતુ | ક હેતુ<br>ક | ય <sup>હે</sup> તુ | ર્મ<br>જ | စ ဖ |
|--------------|---------------|------------|-----------------|----------------------------|--------|-------------|--------------------|----------|-----|
| પ્રમત્       | ۍ<br>د<br>د   | <b>6</b> 7 | 63-h            | <b>\$</b> 768              | 0      | 0           | रेटह               | પ૯૨      | २८६ |
| અપ્રમત્      | ર૪            | m          | િ–રે <b>−</b> મ | 1018                       | 0      | 0           | ર૫૬                | પવર      | રપદ |
| અપૂર્વ કરણે  | 22            | m          | ૭–૬–૫           | 252                        | 0      | 0           | २९६                | 832      | २१९ |
| અનિવૃત્તિ    | ъ<br>Ъ        | ~          | र<br>ह<br>न्य   | ٩۶۶                        | 35     | 102         | 0                  | 0        | 0   |
| સુક્ષસંપરાયે | 90            | 5          | ഷ               | হ                          | 0      | 0           | 0                  | 0        | 0   |
| ઉપશંતમાહે    | ১             | сı         | مى              | <u>ل</u> ا                 | 0      | 0           | 0                  | 0        | 0   |
| ક્ષીણ્રમાહે  | ১             | مع         | می              | ১                          | 0      | 0           | 0                  | 0        | 0   |
| સયોગી        | ຄ             | ٩          | <b>G</b> 4      | 6)                         | 0      | 0           | 0                  | 0        | 0   |
|              | •             |            |                 |                            |        |             |                    |          |     |

188

માંધે, અયેાગી ગુણ્ઠાણે અખ'ઘક હેાવાથી કેાઈ જીવ કર્મ ન માંધે ાાપલા

# ગુણકાણે ઉદય અને સત્તા.

આસુહુમ સ તુદએ, અઠેવ માહવિષ્ઠુ સત્ત ખીણું મિ; ચઉ ચરિમદુગે અઠ ઉ, સ તે ઉવસ તિ સત્તુદએ. ૬૦

| આસહુમ –સૂક્ષ્મસંપરાય            | ચઉ્ચાર કર્મપ્રકૃતિ               |
|---------------------------------|----------------------------------|
| ગુણઠાણા લગે                     | <b>ચરિમદુગે</b> –છેલા બે ગુણઠાણે |
| સંતુદ્રચે-સત્તા તથા ઉદયમાં      | અકુ ઉ⊸આઠ વળી                     |
| <b>અકુવિ</b> અન્ઠે કર્મ પ્રકૃતિ | <b>સંતે</b> સત્તામાં             |
| માહવિશ્ચ-માહનીય વિના            | <b>ઉવસ તિ</b> –ઉપશાંતમાેહે       |
| <b>સત્ત-</b> સાત કર્મ પ્રકૃતિ   | <b>સત્તુદએ</b> -સાત પ્રકૃતિ ઉદયે |
| ખીણ ંમિક્ષીણમાહે                |                                  |

અર્થ-સૂક્ષ્મસ પરાય ગુણઠાણા સુધી સત્તા અને ઉદયને વિષે આઠે કર્મ પ્રકૃતિઓ હોય; માહનીય કર્મ વિના સાત કર્મ પ્રકૃતિ ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાને [સત્તા અને ઉદયમાં] હોય છેલ્લા બે ગુણઠાણે ચાર કર્મ પ્રકૃતિ [સત્તા અને ઉદયમાં]હોય અને ઉપશાંતમાહ ગુણઠાણે વળી આઠ કર્મ પ્રકૃતિ સત્તામાં અને સાત પ્રકૃતિ ઉદયમાં હોય ાા ૬૦ા

વિવેચન— મિથ્યાત્વથી માંડીને સૂક્ષ્મસ પરાય લગે આઠે કમ પ્રકૃતિ ઉદ્દયે અને સત્તાએ હાેય. બારમે ક્ષીણમાહ ગુણ-ઠાણે માહનીય વર્જીને સાત કમ્મ ઉદયે અને સત્તાએ હાેય. સયાગી અને અયાગી એ બે ગુણઠાણે ૪ કમ ઉદયે અને સત્તાએ હાેય. અગ્યારમે ઉપશાંતમાહ ગુણઠાણે આઠની સત્તા અને ઉદયે માહનીય વર્જીને સાત કર્મ હાેય ાા દગા તૃ. ક. ૧૦ ગુણકાણુ મૂળ પ્રકૃતિની ઉદ્વીરણા

ઉઇર તિ પમત્ત તા, સગઠ મીસઠ વેઅઆઉ વિણા; છગ અપમત્તાઇ તએા,છ પંચ સુહુમા પણુવસ તા.૬૧

| ઉર્ઘર તિ-ઉદીરણા કરે છે.          | છગ-છ કર્મને                         |
|----------------------------------|-------------------------------------|
| <b>પમત્ત તા</b> –પ્રમત્ત ગુણઠાણા | અપમત્તાઈ-અપ્રમત્તાદિ ત્રણ           |
| સુધીના                           | ગુણઠાણાવાળા                         |
| <b>સગ</b> ઢુ–સાત, આઠ             | તએા⊸તે પછી                          |
| <b>મીસ</b> ઠુમિશ્રદષ્ટિ આઠને     | છપંચ-છ અથવા પાંચ કર્મને             |
| વેચ્ય-વેદનીય કર્મ                | સુહુ <b>ંમા</b> −સૂક્ષ્મસ'પરાયવાળે। |
| <b>અ્યા</b> ઉઆયુ કર્મ            | પણ-પાંચ                             |
| <b>વિ</b> ણા-વના                 | ઉવસંતા ઉપશાંતમાહવાળા                |

અર્થ–પ્રમત્ત ગુણસ્થાન સુધીના જીવેા સાત અથવા આઠ કર્મની ઉદીરણા કરે છે. મિશ્રદષ્ટિ ગુણઠાણાવાળા આઠ કર્મની ઉદીરણા કરે, વેદનીય અને આયુ વિના છ કર્મની ઉદીરણા અપ્રમત્તાદિ ત્રણ ગુણઠાણવાળા કરે, તે પછી સૂક્ષ્મ સંપરાયવાળા છ અથવા પાંચ કર્મની ઉદીરણા કરે અને ઉપશાંતમાહવાળા પાંચ કર્મની ઉદીરણા કરે છે. ાાકશા

વિવેચન-મિથ્યાત્વથી માંડીને પ્રમત્ત ગુણઠાણા લગે સાત કે આઠ કર્મ ઉદીરે; આયુની છેલ્લી આવલિકાએ આયુની ઉદીરણા ન હાેય તેથી સાત ઉદીરે. અન્યથા, સદાય આઠ ઉદીરે. મિશ્રે મરે નહીં તેથી ત્યાં આઠ ઉદીરે. વેદનીય અને આયુ એ બે વર્જીને અપ્રમત્તાદિક ત્રણ એટલે હ, ૮, ૯, ગુણઠાણે ૬ કર્મ ઉદીરે. સૂક્ષ્મસંપરાયે છ કે પાંચ ઉદીરે, આવલિકા થાકતી હાેય ત્યાં લગે ૬ ઉદીરે અને આવલિકા એક શેષ રહે ત્યારે

વાળા (માંહાેમાંહે) સરખા હાેય અને [ ક્ષીણમાહથી ] વિશેષા ધિક હેાય. ૫ ૬૨ ૫ વિવેચન----ક્ષીણમાહે પાંચ ઉદીરે અને એક આવલિકા શાકતે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય એ 3 ની ઉદીરણા મટે ત્યારે નામ અને ગાત્ર એ બે કમ ઉદીરે. સચાેગી ગુણકાણું નામ અને ગોત્ર એ બે કર્મ ઉદ્વીરે અને અચાગી ગુણ-

રક હેાય. ઉપશાંતમાહ ગુણસ્થાને વર્તવાવાળા જવા સર્વથી થાેડા હાેય; ક્ષીણુમાહવાળા સંખ્યાતગુણા હાેય, સુક્ષ્મસં પરાય, અનિવૃત્તિભાદરસ'પરાય અને અપૂર્વકરણ ગુણઠાણા

વિવસ તા-ઉપશાંતમાહવાળા અર્થ-ક્ષીણમાહવાળા પાંચ અથવા બે કર્મને ઉદીરે, સયાગી કેવળી બે કર્મને ઉદીરે અને અયોગી કેવળી અનુદી

**પણ દા**-્પાંચ તથા બે **સ ખગ્રહ્ય**--સ ખ્યાતગુણા ખીણ–ક્ષીણમાહવાળા **ખીણ**-ક્ષીણમાહવાળા ૬− ં એજ ો બે કર્મને સુહુ મ--સૂક્ષ્મસ પરાયવાળા અ**નિઅ**દ્વિ–અનિવૃત્તિબષ્દરવાળા જોગી-સયોગી **અહાદીર**ગુ⊷અનુદીરક આપુબ્લ-અપૂર્વ કરણવાળા **આજોગી**-અયેાગી કેવળી સમ્-સરખા આહિઆ-વિશેષાધિક **શેાવ**--શેાસ

ગુણકાણે અલ્પખહુત્વ. પણ દાેખીણદ્દ જેગી, હાદીરગુ અજોગીથાવ ઉવસ તા; સ ખગ્રણ ખીણ સહમા નિઅદિઅપુવ્વ સમ અહિઆ₊

મેહનીયની ઉદીરણા મટે ત્યારે પ ઉદીરે,ઉપશાંતમાહે વેદનીચ, માહનીય અને આંગુ ટાળીને શેષ ૫ કમે ઉદીરે ાા ૬૧ા

ઠાણે અનુદરક હેાય. 'અહીં સર્વ કર્મ'ની ઉદય–સત્તાની **સ્થિતિ** એક આવલિકા થાકતી [રોષ] હેાય, ત્યારે ઉદીરણા ટળે એ પરમાર્થ છે.

હવે ૧૪ ગુણઠાણાનું અલ્પબહુત્વ કહે છે-સર્વથકી થાડા ઉપશાંતમાહ ગુણઠાણી હાય; વિવક્ષિત કાળે ઉત્કૃષ્ટા પડિવજતા ૫૪ પામીએ તે માટે. તે થકી ક્ષીણમાહ ગુણઠાણી સંખ્યાત-ગુણા હાય, વિવક્ષિત સમયે પડિવજતા ઉત્કૃષ્ટ એકસા આઠ પામીએ અને પૂર્વપ્રતિપન્ન શતપૃથક્તવ પામીએ તે માટે. એ ઉત્કૃષ્ટ પદે અલ્પબહુત્વ જાણવું, અન્યથા ક્ષીણમાહ થાડા અને ઉપશાંતમાહ ઘણા એમ પણ હાય. તે થકી સૂક્ષ્મસંપરાય, અનિવૃત્તિબાદર અને અપૂર્વ કરણ એ ૩ ગુણઠાણાવાળા પરસ્પર [માંહામાંહે] સરખા અને ક્ષીણમાહથી વિશેષાધિક હાય; (વવ-ક્ષિત સમયે પડિવજતા ઉત્કૃષ્ટા ઔપશમિક પ૪ અને ક્ષપક ૧૦૮, એ પ્રકારે ૧૬૨ પામીએ અને પૂર્વપ્રતિપન્ન શતપૃથક્તવ પામીએ તે માટે. એ પાંચ ગુણઠાણાવાળા કોઈવાર કહ્યાથી થાડા પણ હાય અને કોઈ વાર ન પણ હાય. એ અલ્પબહુત્વ ઉત્કૃષ્ટપદે જાણવું. ાારગા

જોગિ અપમત્ત ઇઅરે, સંખગુણા દેસસાસણા મીસા; અવિરઇ અજોગિમિચ્છા,અસ'ખચઉરાે દુવેણુ'તાં ૬૩,

**જોગિ**–સયેાગી ગુણઠાણાવાળા અપમત્ત⊸અપ્રમત્ત ગુણઠાણાવાળા

કેંગ્યરે-ઈતર-પ્રમત્ત ગુણક્રણા-વાળા

# ૧. અહીં એટલે ઉદીરણા અધિકારમાં.

**સંખગુણા**-સંખ્યાતગુણા **દેસ-**દેશવિરતિવાળા **સાસણા**-સાસ્વાદનવાળા **મીસા-**મિકા ગુણઠાણાવાળા **આવિર**ઈ-અવિરતિ અજેગિ–અયેાગી કેવળી મિચ્છા--મિથ્યાદષ્ટિ અસ'ખ–અસ'ખ્યાતગુણા ચઉરો–ચાર દુવેણુંતા–બે અનંતા

અર્થ —સયાેગી, અપ્રમત્ત અને પ્રમત્ત ગુણઠાણાવાળા સંખ્યાતગુણા હોય;દેશવિરતિ, સાસ્વાદન, મિશ્ર અને અવિ-રતિ એ ચારગુણઠાણાવાળા અસંખ્યાતગુણા હાેય; અયાેગી કેવળી અને નિથ્ચાદષ્ટિ એ બે અનંત (ગુણા)હાેય. ા ૬૩ ા

વિવેચન :—તે થકી સચાગી કેવળી સંખ્યાતગુણા, કાેટિ પૃથક્તવ સદાય પામીએ તે માટે; તે થકી અપ્રમત્ત સંચંત સંખ્યાતગુણા, કાેટિશત પૃથક્તવ સદાય પામીએ તે માટે. તે થકી પ્રમત્ત સંચત સંખ્યાતગુણા, કાેટિસહસ પૃથક્તવ હાેય તે માટે. તે થકી દેશવિરતિ અસંખ્યાતગુણા, તિર્ય ચમાંહે અસં-ખ્યાતા હાેય તે માટે. તે થકી સાસ્વાદની અસંખ્યાતગુણા, ચારે ગતિમાં હાેય તે માટે. તે થકી સિસ્વાદની અસંખ્યાતગુણા, ચારે ગતિમાં હાેય તે માટે. તે થકી મિશ્ર ગુણઠાણી અસં-ખ્યાતગુણા; સાસ્વાદન થકી મિશ્રના કાળ ઘણા છે તે માટે. એ સાસ્વાદની અને મિશ્ર ગુણઠાણા વાળા કાેઈવારે કહ્યાથી થાેડા પણ હાેય, કાેઇકવારે હાેય પણ નહિ. તે થકી અવિરતિ સમ્ય-ગ્દષ્ટિ અસંખ્યાતગુણા, ચારે ગતિને વિષે સદાય હાય તે માટે. તે થકી અચાગી કેવલી અનંતગુણા, સિદ્ધથી સંસારી જવ અનંત-ગુણા છે. અને તેમાં મિથ્યાત્વી ઘણા છે તે માટે. એ પ્રમાણે ૧૪ ગુણઠાણે વર્ત્તા જીવ આશ્રયી અલ્પબહુત્વ જાણવું, તે પ્રાયઃ ઉત્કૃષ્ટપણા આશ્રયી જાણવું. સદાય નિશ્ચે ન હાય, કાઇ વારે વિપરીતપણે પણ હાેચ. જે માટે ૧, ૪, ૫, ૬, ૭ ૧૩, એ છ ગુણઠાણે વર્ત'તા જીવ તેા સદાય ઘણા પા<mark>મીએ અન</mark>ે શેષ ૮ ગુણઠાણે તેા જીવ કેાઇવારે પામીએ અને કેાઈવારે **ન** પામીએ, શૂન્ય પણ હાેય. જઘન્યથી ૧, ૨ હાેય અને ઉત્પ્રષ્ટા કહ્યા તેટલા હાેય. તે માટે એ અલ્પબહુત્વનાે ત.ત નથી. જ્યારે પૂર્વોક્ત છ<sub>ે</sub>ગુણઠાણેજ સર્વ જીવ હોય અને શેષ ૮ ગુણઠાણે કોઈ જીવ ન હાેય ત્યારે તેના અસંચાગી એક ભાંગા થાય જ્યારે પૂર્વાક્ત ૬ અને એક અન્ય ગુણઠાણે જીવ હાેય ત્યારે <mark>તેના</mark> એક સંચાેગી ૮ ભાંગા ઉપજે, એમ દ્વિસંચાેગે ભાંગા ૨૮, ત્રિસ ચાેગે ભાંગા ૫૬. ચતુઃસ ચાેગે ભાંગા ૭૦, પ ચસ ચાેગે ભાંગા પક, ષદ્દ સંચાેગે ભાંગા ૨૮, સપ્ત સંચાેગે ભાંગા ૮ અને સર્વ ગુણઠાણે વર્ત્તના જીવ હાય ત્યારે અષ્ટસ ચોગે ભાંગા ૧ હાય, એવં સંવ' મળીને ૨૫૬ ભાંગા હાેય. અહીં ભાંગાએા-માંહે અયેાગી તે ભવસ્થ લેવા, સિદ્ધ તેા સદાયે છે જ તે માટે નહીં. એકત્વ--બહુત્વે વળી એના ઘણા ભાંગા થાય, તે સાથેના યંત્રથી જાણવા. એ ગુણઠાણાનાં દ્વાર કહ્યાં. ાદગા

| ગુણુસ્થાનેષુ | જ્યભેદાદીનાં | ય ત્રકમ્ |
|--------------|--------------|----------|
|--------------|--------------|----------|

| 1           |                      |                   |      |       |        | -            |                | _          | _       |            |       |              |              | ~ ~ ~    |            |                   | -               |
|-------------|----------------------|-------------------|------|-------|--------|--------------|----------------|------------|---------|------------|-------|--------------|--------------|----------|------------|-------------------|-----------------|
| વ<br>ણ      | ૪ ગુણઠા<br>ાને વિષે. | જીવ ભેદ.          | યોગ. | ઉપયોગ | લેશ્યા | મૂળ બ'ધહેતુ. | ઉત્તર બંધલેતુ. | મિશ્યાત્વ. | અવિરતિ. | ક્ષાય.     | યેાગ. | બંધ પ્રકૃતિ. | ઉદય ષ્રકૃતિ. | ઉદ્યત્મા | સતા પ્રકૃ  | અલ્પ મહુત્વ,      | અલ્પ0નોઅનુક્રમ. |
| ٩           | મિથ્યાત્વે           | ૧૪                | 13   | પ     | ¢,     | 8            | પપ             | પ          | ٩२      | રપ         | ૧૩    | 9.6          | ٢            | 9-2      | ٢          | અ <b>ન</b> ાંતગુ૦ | 18              |
| ર           | સાસ્વાદને            | ૭                 | ٩3   | પ     | S      | 3            | ય૦             | 0          | ૧૨      | રપ         | ૧૩    | 9-2          | ٢            | 9.C      | ٢          | <u> બસં૦ગુ૦</u>   | ٩C              |
| 3           | મિશ્રે               | 9                 | 190  | 5     | ĸ      | З            | 83             | 0          | 42      | ૨૧         | 90    | ೨            | 1            | 2        | )<br>      | અસં૦ગુ૦           | 29              |
| Y           | અવિરતે               | 2                 | ٩3   | £     | Ę      | З            | ४६             | 0          | ่าร     | ર૧         | 93    | 9-2          | 1            | 0-0      | 10         | અસં૦ગુ૦           | 19:             |
| ્ય          | દેશવિરતે             |                   | ι.   | '     |        | ·            | <u>.</u>       | <u>ا</u> . |         |            |       | 1            |              |          |            | અસં૦ગુ            |                 |
| Ę           | પ્રમત્તા<br>સંયતે    | ૧                 | ૧૩   | ૭     | ·Ŀ,    | ર            | 55             | 0          | 0       | ٩3         | 13    | 9-6          | 6            | 3-6      | ٢          | સંખ્યાત<br>ુણા    | C               |
| 9           | અપ્રમત્તા<br>સંયતે   | 9                 | ૧૧   | ૭     | 3      | ર            | 28             | 0          | c       | ્૧૩        | ધ૧    | 9-6          | 2            | ų        | 6          | સ ખ્યાત<br>ગુણા   | 9               |
| ٤           | અપૂર્વકC             | ٩                 | 6    | 9     | ٩      | ि            | 22             |            |         | )<br> <br> | 3 6   |              | 3, 0         | ę        | 10         | તુલ્ય             | પ               |
| د           | અનિવૃત્તિ<br>બાદરે   | ٩                 | .  e | 9     | 9      | 2            | ે <b>૧</b> ૬   | c          | c       | <u>ه</u>   |       | e            |              | i e      |            | : નુલ્ય           | 8               |
| 10          | સૂક્ષ્મ<br>સંપરાયે   | 9                 | 6    | 9     | ૧      | ર            | 10             | 0          | o o     | 9          | ٤     | L.           | 10           | ૬-૫      | 6          | વિશેષાધિક         | 3               |
| 99          | ઉપશાંત<br>માહે       | ۹                 | 6    | 9     | ٩      | า            | 6              | c          |         |            | 1 12  | 9            | . 9          | ) น<br>  |            | સર્વથીથેાડ        | 19              |
| ૧૨          | ક્ષીણમાહે            | ) ٩               | 6    | ೨     | ٩      | 9            | e              | c          | c       |            | 6     | 9            | 9            | પ-ર      | 9          | સંદગુ૦            | S               |
| ٩3          | સયેાગી<br>કેવલી      | 9                 | ೨    | ર     | 4      | ٩            | 9              | Ò          | 0       | 0          | 9     | 9            | 8            | 2        | ) <b>४</b> | , સંખ્યાત<br>ગુણા | E               |
| ٩४<br>ain b | અયેાગી<br>કેવલી      | ି <b>୩</b><br>ଜମନ | O    | ર     | 0      |              |                |            |         |            |       |              | 8            | ) c      | 8          | , અનંત<br>ગુણા    | 13              |

\*સાસ્વાદન, મિશ્ર, અપૂર્વકરણ, અનિવૃત્તિ, સુક્ષ્મસ પરાય. ઉપશાંતમાહ, ક્ષીણમાહ અને અયાગી એ આઠ ગુણસ્થાને નિપજતા એક જીવ આશ્રચી અને એક–અનેક આશ્રચી ભાંગાની સ'ખ્યાનું કાષ્ટક.

| અસંયેાગી               | એક જીવ<br>આશ્રયી ભાંગા | એક જીવ આશ્ર-<br>યીના દરેક<br>ભાંગા <b>એ ની</b> પ-<br>જતા એક<br>અનેક આશ્રયી<br>ભાંગા | એક-અનેક આશ્રયી<br>કુલ ભાંગા. |
|------------------------|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| અસ યાેગી               | ٩                      | ٩                                                                                   | ٩                            |
| એક સંયેાગી             |                        | 5                                                                                   | * 95                         |
| દ્વિસ યાેગી            | <i>۲</i> ۲             | ×                                                                                   | ૧૧૨                          |
| ત્રિસ યેાગી            | ૫૬                     | ٤                                                                                   | 335                          |
| ચતુઃસંયોગી             | ૭૦                     | ૧૬                                                                                  | ૧૧૨૦                         |
| પંચ સંયેાગી            | પક                     | ૩૨                                                                                  | ૧૭૯૨                         |
| ષટ્સ <sup>ં</sup> યોગી | 22                     | 58                                                                                  | ૧૭૯૨                         |
| સપ્રસ યાેગી            | ۷                      | ૧૨૮                                                                                 | 9023                         |
| અષ્ટસ યાેગી            | ٩                      | રપ૬                                                                                 | ર૫૬                          |
| કુલ ભાંગા.             | ર૫૬                    | ય૧૧                                                                                 | <b>६</b> ५६१                 |

\* આ આઠ ગુણઠાણાના સંયોગી ભાંગા કરવામાં સંક્ષેપને માટે

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

#### ૧પ૩

# દ્વિસ યાગી ભાંગા ૨૮

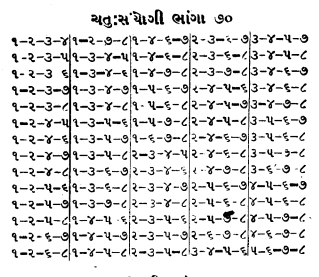
| ૧૨                  | ۹-9 | 2-5 | 3                        | ¥9  | 5-9 |  |  |
|---------------------|-----|-----|--------------------------|-----|-----|--|--|
| ૧—૩                 | 2-6 | २9  | 3-9                      | 8-6 | 5-6 |  |  |
| የ४                  | २3  | 2-6 | ૩–૬<br>૩–૭<br>૩–૮<br>૪–૫ | ય⊶૬ | 32  |  |  |
| ૧⊸પ                 | २४  | 3-8 | ૪–૫                      | ય૭  |     |  |  |
| १६                  | ર-પ | ઉપ  | 8-5                      | ય૮  |     |  |  |
| 9-5 2-4 3-4 8-5 4-6 |     |     |                          |     |     |  |  |

### ત્રિસંયાેગી ભાંગા પક

| १२3      | १–४–६          | रउइ    | २६८           | 382            |
|----------|----------------|--------|---------------|----------------|
| १२-४     | १–४–೨          | ર—૩—૭  | 2-9-6         | ૪—૫–૬          |
| ૧૨૫      | 9-8-2          | ર-૩-૮  | ડ⊶૪૫          | γ <u>_</u> γ_9 |
| १-२-६    | ૧⊸૫–૬          | ર-૪૫   | 3-8-5         | 8-4-6          |
| १२७      | 9-4-3          | 2-8-5  | 3 <b>४-</b> 9 | ४-:-9          |
| १२८      | 9-4-2          | २-४-9  | 3-8-6         | 8-5-6          |
| १–उ–४    | 4-5-9          | 2-8-6  | ૩—૫—૬         | 8-9-6          |
| ૧–૩–૫    | १~૬~८          | ર⊸૫્⊸૬ | ૩—૫—૭         | પ⊸૬–૭          |
| <b>१</b> | १:९८           | ર⊸ષ⊸૭  | ૩–૫–૮         | પ્⊸ર∕          |
| ۹39      | ર <u>–</u> 3–४ | ર–૫–૮  | 3-5-9         | પ્⊶ઙ⊸૮         |
| 9-3-2    | ર~૩~ય          | २—६—९  | 3-5-6         | <u>६-9</u> -८  |
| ૧–૪–૫    |                |        |               |                |

તેની ૧, ૨, ૩, ૪, ૫, ૬, ૭ અને ૮, એવી સંજ્ઞા રાખવામાં આવી છે. આ આઠ ગુણઠાણે કયારેક કોઇ જીવ હોય અને કયારેક ન પણ હેાવ, કયારેક એક ગુણઠાણે હોય અને કયારેક એકથી વધારે ગુણ-ઠાણે હોય; તેથી તેના ૨૫૬ ભાંગા થયા. વળી તે ૨૫૬ ભાંગામાં કોઇ ભાંગે એક જીવ હોય અને કોઈ ભાંગે અનેક જીવ હોય તેથી તેના એક-અનેક જીવ આશ્રયી ૬૫૬૦ ભાંગે જીવ વર્તે છે. આ આઠ સિવાય બાકીના છ ગુણઠાણે કાયમ અનેક જીવો હોય જ તેથી તેના ભાંગા પડયા નથી. એક જીવ આશ્રયી દ્વિસંયોગી આદિ ભાંગાની સંખ્યા જે ઉપર જણાવી છે તે ભાંગા આ સાથે જૂદા જૂદા કાષ્ટકોમાં બતાવ્યા છે, તથા તે દરેક ભાંગા દીઠ એક-અનેક જીવ આશ્રયી જેટલા-જેટલા ભાંગા પડે તે પણ બતાવેલ છે. આ આઠે ગુણઠાણે કોઇ જીવ ન હોય તેના અસંયોગી એક ભાંગા જણાવ્યો છે.

£



# પ ચસ ગાગી ભાંગા પક

 $\begin{array}{c} \mathbf{q} - \mathbf{2} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{y} \left( \mathbf{q} - \mathbf{2} - \mathbf{y} - \mathbf{\xi} - \mathbf{\zeta} \right) \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{9} - \mathbf{\zeta} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{\xi} - \mathbf{9} \right\} \left\{ \mathbf{1} - \mathbf{3} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{y} - \mathbf{$ 

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

# ષડ્સ ચાેગી ભાંગા ૨૮.

**1**--2--3--V--V--5 **1**--2--3--V--V--5 **1**--2--3--V--V--5--2 **1**--2--3--V--V--5--2 **1**--2--3--V--V--5--2 **1**--2--3--V--5--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**--2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2--2 **1**-2-2 **1**-2--2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-2-2-2 **1**-

સંપ્રસ યોગી ભાંગા ૮.

| १-२-३-४-५-६-७     | <sup>′</sup> १ <del>∽</del> २~3~५~૬~૭~८ |  |  |  |  |
|-------------------|-----------------------------------------|--|--|--|--|
| 9-2-3-8-2-5-6     | ૧-૨-૪-૫-૬-૭-૮                           |  |  |  |  |
| 9-7-3-8-4-9-6     | ૧-૨-૪-૫-૬-૭-૮                           |  |  |  |  |
| 9-2-3-8-5-9-6     | ર⊶૩-૪-૫-૬-૭-૮                           |  |  |  |  |
| ચ્યષ્ટસં ચાેગી    | લાંગા ૧.                                |  |  |  |  |
| १ <i></i> २३४५६७८ |                                         |  |  |  |  |

| એકાનેક વ    | <b>બા</b> ંશ્રચી દ્વિસ <sup>:</sup> યેા | ગી વગેરે         | ભાંગાનાં કેાષ્ટકાે. |
|-------------|-----------------------------------------|------------------|---------------------|
| +દ્રિસ યોગી | ત્રિસ યાગી                              |                  | ચતુ:સંયાેગી         |
| (४)         | (८)                                     |                  | (१९)                |
| ૧—૧         | 9-1-9                                   | ઉ⊸૧∸૧            | <b>૧</b> ૧૧૧        |
| ۹3          | <b>૧</b> २ <b></b> -3                   | 3-1-3            | ૧–૧–૧–૩             |
| ૩−૧         | <b>૧</b> -3-૧                           | ૩ <del></del> 3૧ | ૧૧ <b>૩૧</b>        |
| 3-3         | <b>૧</b> –૩–૩                           | 3-3-3            | ૧ <b>-૧-૩-૩</b>     |

+ એક જીવ આશ્રયી દિસ યોગી ૨૮ ભાંગા છે, તે દરેક ભાંગાના ચાર ચાર ભાંગા આ કોષ્ટકમાં જણાવ્યા મુજબ એક–અનેક જીવ આશ્રયીના થાય છે. આ પ્રમાણે ત્રિસ યોગી વગેરેમાં પણ સમજી લેવું. આ કોષ્ટકોમાં અનેકને સ્થાને ત્રણ મૂકવામાં આવ્યા છે.

| <b>૧</b> —૩—૧–૧         | પ <b>ંચ</b> સંયાેગી |                           | <b>31</b> -3-1-1          |
|-------------------------|---------------------|---------------------------|---------------------------|
| ۹3-۹3                   | (૩૨)                |                           | 3-1-3-1-3                 |
| <b>૧</b> −3−3−૧         | <b>૧૧</b> ૧૧૧       | ૧–૩–૧–૩–૧                 | 3-9-3-3-9                 |
| <b>१3</b> 33            | 9-9-9-9-3           | <b>૧</b> −3−1−3−3         | 3 <b></b> 1333            |
| <b>૱</b> ઼૧–૧–૧         | ૧ <b>–૧</b> –૧–૩–૧  | <b>૧–</b> 3– <b>3–૧–૧</b> | ૩–૩–૧–૧–૧                 |
| <b>3-1-1</b> -3         | <b>૧–૧–૧–</b> 3–3   | ૧ <u>–</u> ૩–3–૧–3        | 3-3-9-9-3                 |
| <b>3−</b> ૧−3− <b>૧</b> | <b>૧</b> –૧–૩–૧–૧   | ૧–૩–૩–૩–૧                 | ૩-૩-૧-૩-૧                 |
| 3-1-3-3                 | <b>૧–૧–૩–</b> ૧–૩   | ۹ <b>3</b> 33             | <b>૩</b> –૩–૧–૩–3         |
| 3-3-9-9                 | <b>૧—૧—</b> ૩—૩—૧   | 3-9-9-9-9                 | ૩→૩→૩→૧→૧                 |
| 3-3-1-3                 | ۹–۹–3–3–3           | 3-9-9-9-3                 | <b>૩</b> →૩→3→૧→ <b>3</b> |
| 3-3-3-9                 | १-3-१-१-१           | 3 <b>~1~1~3~1</b>         | 3-3-3-3-9                 |
| 3-3-3-3                 | <b>૧</b> ૧3         | 3-9-1-3-3                 | 3-3-3-3-3-3               |
|                         |                     |                           |                           |

ભાંગાની સંખ્યા વધારે હોવાથી પંચસંયોગી સુધીના ભાંગા બતાવ્યા છે. ષટ્ સંયોગી વગેરે ભાંગા ઉપજાવી કાઢવા તે આ પ્રમાણે-<sup>‡</sup> ષટ્ સંયોગી ભાંગા ૬૪ છે તેમાં પહેલી લાઇનમાં ૩૨ એકડા ૩૨ ત્રગડા મૃકવા, બીજીમાં, ૧૬ એકડા ૧૬ ત્રગડા અનુક્રમે મૂકવા, ત્રીજીમાં ૮ એકડા આઠ ત્રગડા ક્રમે લેવા, ચાથીમાં ચાર એકડા ચાર ત્રગડા અનુક્રમે લેવા, પાંચમીમાં બે એકડા બે ત્રગડા અનુક્રમે લેવા અને છઠ્ઠી લાઇનમાં એક એકડો એક ત્રગડા અનુક્રમે મૂકવા; એટલે ષટ્સ યોગી ૬૪ ભાંગા થશે. એ પ્રમાણે સપ્તસ યોગી ૧૨૮ ભાંગામાં પહેલી લાઇનમાં ૬૪ એકડા ૬૪ ત્રગડા અને પછીની લાઈનામાં અરધા અરધા એકડા અને ત્રગડા અનુક્રમે મૂકવા. અષ્ટ સંયોગી ૨૫૬ ભાંગામાં પહેલી લાઇનમાં ૧૨૮ એકડા ૧૨૮ ત્રગડા અને પાછલી લાઇનામાં અરધા અરધા એકડા અને અરધા અરધા ત્રગડા અનુક્રમે મૂકવા.

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

પાંચ **ભાવ**નું વર્ણન,

ઉવસમખયમીસાદય,-પરિણામા દુનવઠાર ઇગવીસા; તિઅલેઅ સન્નિવાઇઅ, સમ્મ' ચરણું પઢમભાવે. ૬૪

ઉવસમ–ઓપશમિકભાવ અને ત્રણ ભેદો. ખય–ક્ષાયિક મન્નિવાઇઅ–સાન્નિપાતિક મીસ–મિશ [ક્ષાયોપશમિક] ભાવ સમ્મ'-સમ્યકત્વ ઉદય–ઓદયિક ભાવ ચરણં-ચારિંગ પરિણામા–પારિણામિક ભાવ ધઢમભાવે–પ્રથમ ઔપશમિક દુનવઠ્ઠારઇંગવીસાતિઅભેઅ–એ ભાવમાં

અર્થ —ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક. ઔદચિક અને પારિણામિક એ પાંચ ભાવના [અનુક્રમે] બે, નવ, અઢાર, એકવીશ અને ત્રણભેદાછે. છઠ્ઠો સાંનિપાતિક ભાવ છે. સમ્યકત્વ અને ચારિત્ર એ પ્રથમ ભાવને વિષે જાણવા. ા ૬૪ ા

વિવેચન--૧ ઔપશમિક ભાવ, ર ક્ષાયિક ભાવ, ૩ મિશ્ર તે ક્ષાયાપશમિક ભાવ, ૪ ઔદયિકભાવ અને ૫ પારિ-શામિક ભાવ, હવે એ પાંચ ભાવના ઉત્તર ભેદ કહે છે-ઔપરામિક બે ભેદે, ક્ષાયિક નવ ભેદે, ક્ષાયાપશમિક અઢાર ભેદે, ઔદયિક ૨૧ ભેદે અને પારિણામિક ૩ ભેદે; એ પ્રકારે પર ભેદ જાણવા. જ્યાં ૨, ૩, ૪, ૫, ભાવ ભેગા થાય, તે સાન્નિપાતિક ભાવ જાણવા. હવે પહેલે ઔપશમિક ભાવે ૧ ઉપશમ સમ્યકત્વ અને ૨ ઉપશમ ચારિત્ર એ બે ભેદ હાય. પ્રથમ સમ્યકત્વ પ્રાપ્તિ વેળાએ તથા ઉપશમશ્રે છિએ સાતઃ પ્રકૃતિના ઉપશમ હાય તે ઉપશમ ભાવ કહીએ. ાા દ્યા અીએ કેવલજુઅલ સમ્મ દાણાઇલદ્ધિપણ ચરણું, તઇએ સેસુવએાગા, પણલહ્ધી સમ્મવિરઈ દુગાંા કપા

અીએ-બીજા સાયિક ભાવમાં<br/>કેવલજીઅલં-કેવલયુગલ [જ્ઞાન<br/>તથા દર્શન]તાંચ્રે દ્વા ઉપ-<br/>રે સેસુવએાગા-બાકીના દશ ઉપ-<br/>યોગાતથા દર્શન]રે સેસુવએાગા-બાકીના દશ ઉપ-<br/>યોગાતથા દર્શન]પણલદ્ધી-પાંચ લબ્ધિ<br/>સમ્મ - સાયાપશમિક સમ્યકત્વ<br/>લદ્ધિપણ-લબ્ધિ પાંચતાર્થા દર્શન]પણલદ્ધી-પાંચ લબ્ધિ<br/>સમ્મ - સાયાપશમિક સમ્યકત્વ<br/>વિરઈદુગ'-વિરતિદ્ધિક [દેશવિરતિ<br/>સવે વિરતિ]

અર્થ`:-બીજા[ક્ષાયિક]ભાવમાં કેવળદ્વિક, સઞ્યકત્વ, દાનાદિ પાંચ લબ્ધિ અને ચારિત્ર [એ નવ ભેદ] જાણુવા. ત્રીજા [ક્ષાયાપશમિક] ભાવને વિષે બાકીના [દરા] ઉપયાગ, પાંચ લબ્ધિ, સમ્યકત્વ, વિરતિદ્વિક; ૫ ૬૫ ૫

વિવેચ્ચન-બીજે સાચિકભાવે કેવળચુગલ એટલે ૧ કેવળ જ્ઞાન, ૨ કેવળદર્શન, ૩ સાચિક સમ્યકત્વ અને ૧ દાન, ૨ લાભ, ૩ ભાેગ. ૪ ઉપભાેગ અને ૫ વીર્ય; એ પાંચની પૂર્ણ લબ્ધિ અને સાચિક ચારિત્ર; એ નવ ભેદ હાેચ. કમના અત્ય ત સચે ઉપજે તે માટે સાચિકભાવ કહીએ. હવે ત્રીજે સાચાપશમિક ભાવે કેવળદ્ધિક ટાળીને શેષ ઉપયાગ તે ૪ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન અને ૩ દર્શન એ દશ ઉપયાગ, દાનાદિક પાંચ લબ્ધિ, સચાપશમ સમ્યક્ત્વ, દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિ ચારિત્ર એ ૧૮ ભેદ હાેચ. કર્મના સચાપશમને વિચિત્રપણે કરીને કાેઇને ઉપજે તે માટે સાચાપશમિક ભાવ કહીએ. ા ૬૫ ા અન્નાણુમસિદ્ધત્તા,−સંજમલેસાકસાયગઈ વેયા; મિચ્છ' તુરિએ ભવ્વા-ભવ્વત્તજિઅત્ત પરિણામે.ાકકાા

અર્થ--અજ્ઞાન, અસિદ્ધત્વ, અસ યમ, છ લેશ્યા, ચાર કષાય, ચારગતિ, ત્રણ વેદ અને મિથ્યાત્વ [એ ૨૧ ભેદા] ચાથા [ઔદયિક] ભાવને વિષે જાણવા. ભવ્યત્વ, અભ-વ્યત્વ અને જીવત્વ [એ ત્રણ ભેદ] પારિણામિકભાવને વિષે હોય છે. ા ૬૬ ા

| <b>અન્ના</b> ણ ં–અજ્ઞાન    | વેઆ-વેદ િત્રણ]                            |
|----------------------------|-------------------------------------------|
| <b>અસિદ્ધત્ત</b> અસિદ્ધત્વ | <b>મિચ્છ</b> - મિથ્યાત્વ                  |
| <b>અસંજમ</b> –અસંયમ        | તુરિએેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેેે |
| <b>લેસા</b> લેશ્યા [છ]     | ભાગ્વાભાગ્વત્તા-ભવ્યત્વ,અભવ્યત્વ          |
| <b>કસાય</b> -કષાય [ચાર]    | જિસ્મત્ત-જીવત્વ                           |
| <b>ગઇ</b> ગતિ [ચાર]        | <b>પરિહ્યામે</b> –પારિણામિક ભાવમાં        |

વિવેચન - અજ્ઞાનપણું, અસિદ્ધપણું, અસંચમ તે અવિ-રતિપણું, ૬ લેશ્યા, ૪ કષાય, ૪ ગતિ, ત્રણ વેદ અને મિથ્યાત્વ એ એકવીશ ભેદ ઔદયિક ભાવના જાણવા. આઠ કમંના ઉદયથકી એ હાય, ઉપલક્ષણથકી નિદ્રાપંચક, સાતા, અસાતા અને હાસ્યાદિક પણ ઔદયિક ભાવે જાણવા. અહીં યાં ૨૧ ભેદ કહ્યા, તે શાસ્ત્રના અનુસારે જાણવા હવે ૧ ભવ્યપણું. ૨ અભવ્યપણું અને ૩ જીવપણું એ ત્રણ પારિણામિક ભાવના ભેદ છે, એ સદાય એમ જ પરિણમે; ભવ્ય તે અભવ્ય ન થાય, અભવ્ય તે ભવ્ય ન થાય, જીવ તે અજીવ ન થાય અને અજીવ તે જીવ ન થાય તે માટે. ાા ૬૬ ાા

# થઉચઉગઇસમીસગ, પરિણાસુદએહિ ચઉસખઇએહિ; ઉવસમજુએહિ વા ચઉ, કેવલિપરિણાસુદયખઇએ.ા૬૭

| <b>ચ</b> ઉં-ચાર ભેદ              | ] ઉવસમજીએહિ'-ઉપશ્વમસમકિત |
|----------------------------------|--------------------------|
| ચઉગઇસુચાર ગતિઆશ્રયી              | યુક્ત                    |
| <b>મીસગ</b> –મિશ્ર ભાવે          | વાઅથવા                   |
| <b>પરિણાસુદએહિં</b> પારિણામિક    | ચઉ-ચાર ભેદ               |
| તથા ઔદયિક ભાવે                   | કેવલિ–કેવલજ્ઞાની         |
| <b>ચ</b> ઉંચાર ભેદ               | / પરિણાસુદયખઇએ-પારિણામિક |
| <b>સખઇએહિં-્સા</b> યિક ભાવે સહિત | ઔદયિક અને ક્ષાયિકભાવમાં  |

અર્થ-ક્ષાચાપશમિક, પારિણામિક અને ઔદયિકભાવ વડે [ત્રિસ ચાગી સાંનિપાતિક ભાવના] ચાર ગતિ આશ્રચી ચાર ભેદ હાેય. ક્ષાયિક ભાવ સહિત[ચતુ:સ ચાગી સાંનિપાતિક ભાવના] ચાર ભેદ જાણવા. અથવા ઔપશમિક ભાવે સહિત [ચતુ:સ ચાગી સાંનિપાતિક ભાવના] ચાર ભેદ હાેય પારિ-ણામિક, ઔદયિક અને ક્ષાયિક ભાવ વડે થયેલા ત્રિસ ચાગી સાંનિપાતિક ભાવને વિષે કેવળી હાેય. ાા ૬૭ ા

વિવેચન—હવે ઔપશમિકાદિક પાંચ ભાવના દ્વિસંધાગી ૧૦, ત્રિસંધાગી ૧૦, ચતુઃસંધાગી ૫ અને પંચસંધાગી ૧, એ ૨૬ ભેદ સાન્નિપાતિકના થાય. તેમાંના ૬ ભેદ જીવને વિષે હાય, શેષ ૨૦ના તા સંભવ ન હાય. હવે જે ૬ના સંભવ છે તે માંહેલા ત્રણના ૪ ગતિ આશ્રયી ૧૨ ભેદ અને ત્રણ બીજા, એવં ૧૫ ભેદ હાય તે કહે છે-૪ ગતિને વિષે ક્ષાયા-પશમિક, પારિણામિક અને ઔદયિક ભાવે કરીને ત્રિક સંધાગી હોય, ત્યાં ક્ષાચાપશમિકે ઈંદ્રિયાદિક, પારિણામિકે જીવત્વાદિક, ઔદયિકે ગત્યાદિક; એ પ્રકારે ચાર ગતિને વિષે હોય તેથી ૪ ભેદ તથા તેજ ત્રણ ભાવ ક્ષાચિક સમ્યકૂત્વ સહિત હોય ત્યારે ચતુઃસંધાગી સાન્નિપાતિક ભાવ થાય. તે પણ ચાર ગતિમાં હોવાથી ૪ ભેદ હોય અથવા તેજ ત્રણ ભાવ ઉપશમ સમ્ય-ક્રત્વ સહિત હોય ત્યારે પણ ચતુઃસંધાગી સાંનિપાતિક ભાવ હોય, તે પણ ચાર ગતિમાં હોવાથી ૪ ભેદે હોય. એ પ્રકારે ૧૨ ભેદ થયા. તથા પારિણામિક ભાવે જીવપણું, ઔદયિકે મનુષ્યગતિ, ક્ષાયિકભાવે જ્ઞાનાદિક એ ત્રિસંધાગી સાંનિપાતિક ભાવ ભવસ્થ કેવળીને હોય ા ૬૭ ા

ખયપરિણામિ સિદ્ધા, નરાણુ પણુજોગુવસમસેઠીએ; ઇઅ પનર સન્નિવાઇઅ, લેયા વીસ અસ લવિણો.૬૮

| ખાચ–ક્ષાયિક ભાવે              | <b>ઉવસમસેઠીએ–</b> ઉપશ્રમશ્રેણિએ |
|-------------------------------|---------------------------------|
| <b>પરિણામિ</b> –પારિણામિકભાવે | <b>ઇચ્ય પનર</b> -એ પંદર         |
| સિદ્ધા-સિદ્ધના જીવેા          | સન્નિવાઇચ્ય-સાન્નિપાતિક         |
| <b>તરાણ</b> – મનુષ્યને        | <b>ભેગ્મા</b> ભેદેા             |
| પણજોગ-પાંચ સંયોગિક            | <b>વીસ</b> –વીસ ભેદ             |
| [સાન્નિપાતિક]                 | અસ ભવિણા~અસ ભવી, શૂન્ય.         |

અર્થ—ક્ષાયિક અને પારિણામિકભાવરૂપ દ્વિકસ યાગી સાંનિપાતિક ભાવે સિદ્ધો વર્તે છે. મનુષ્યોને પ ચસ યાગી સાંનિપાતિક ભાવ ઉપશમશ્રેણિને વિષે હોય છે. એ પ્રકારે પ દર સાંનિપાતિક ભેદા સ ભવી જાણવા અને બાકીના ર૦ ભેદા અસ ભવી જાણવા. ા ૬૮ ા

તૃ. ક. ૧૧

સાંનિપાતિક ભાવના ભાંગાનું યંત્ર.

| , I                                                |                                           |     |                                                   |  |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------|--|
| ٩                                                  | ઉપશમ, ક્ષાયિક.                            | 28  | ઉપ, મિશ્ર૦, ઔદ૦                                   |  |
| र                                                  | ઉપ૦, મિશ્ર [ક્ષાયેાપથમિક]                 | ૧૫  | ઉપ, મિશ્ર૦, પાન્ણિામિક.                           |  |
| 3                                                  | ઉપશમ, ઔ-ચિક                               | 48  | ઉષ૦, ઔર૦, પારિ૦                                   |  |
| 8                                                  | ઉપશ્રમ, પારિણામિક.                        | 19  | ક્ષ ૦, મિશ્ર, ઔદ૦                                 |  |
| ૫                                                  | ક્ષાવ્યિક, મિશ્ર.                         | 12  | ક્ષાંદ, મિશ્ર, પારિંગ                             |  |
| Ę                                                  | ક્ષ:૦, ઔદયિક.                             | 196 | ક્ષા૦, ઑે૬૦, પારિ૦ <sup>૨</sup>                   |  |
| ৩                                                  | <sup>ક્ષા</sup> ૦, પારિણામિક <sup>૧</sup> | 10  | મિકા, ઔદO, પારિ <sup>3</sup>                      |  |
| ۲                                                  | મિષ્ઠા, ઔદયિક                             | २٩  | ઉપ૦, ક્ષા૦, મિક <sup>,</sup> , ઓદ <b>૦</b> .      |  |
| ૯                                                  | મિશ્રા, પાશિમિક                           | 25  | ઉપ૦, ક્ષા૦, મિશ્રા <mark>, પારિ૦</mark>           |  |
| 10                                                 | ઓદ૦ પાનિગામિક                             | 13  | ઉપ૦, ક્ષાં૦, ઔંઘ૦, પાગ્૦િ                         |  |
| 99                                                 | ઉપ૦, ક્ષાિક, િશ્ર.                        | 28  | ઉપ૦, મિકા, ઔદ૦, <mark>પા</mark> રિ <sup>૪</sup> ૦ |  |
| ૧ર                                                 | ઉપ૦, ક્ષા૦, ઔદ૦                           | 22  | ક્ષા૦ મિશ્રા, ઔરંગ, પારિ <sup>પ</sup> ૦           |  |
| ٩3                                                 | ઉપ૦, ક્ષા૦, પારિણામિક                     | - 5 | ઉ૫૦તા૦મિશાઔદ૦પારિ <sup>૬</sup> ૦.                 |  |
| ૧ આ ભાંગે৷ સિલ્ડોને હોય.<br>૨ આ ભાંગે৷ કેવળીને હોય |                                           |     |                                                   |  |

૨ આ ભાગા કવળાન હાય. ૩--૪--૫ આ ત્રણ ભાંગા ચારે ગતિના જીવને હોય. ૬ આ ભાંગા ઉપશમશ્રેણિએ ચઢેલા મનુષ્યાને હોય. માંહેલા ૩ ભાવ ચાર ગતિએ વિવક્ષ્યા એટલે ૧૫ ભેઠ સાંનિપાતિક ભાવના થયા, તે જીવ માંહે સંભવે અને શેષ ૨૦ સાન્નિપાતિક ભાવ રહ્યા તે જીવ માંહે ન હાેય તે માટે અસંભવી છે. ા ૬૮ ા

આઠ કર્મને વિષે ભાવેા.

માેહે વ સમાે, મીસાે ચઉઘાઇસુ અદ્રકમ્મસુ અ સેસા; ધમ્માઇ પારિણામિઅ,–ભાવે ખ'ધા ઉદ્દઇએ વિ ાા ૬૯ ૫

> **ધમ્માઇ**--ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ દ્રવ્ય

**પારિહ્યામિઅભાવે**⊸પારિ<mark>ણામિક</mark> ભાવે

ખ'ધા—સ્ક'ધા ઉ**દઇ એ વિ**—ઔદયિક ભાવે પણ હાય.

અર્થ — માહનીય કર્મનાજ ઉપશમ થાય, ચાર ઘાત કર્મને વિષે ક્ષયાપશમ થાય અને આઠ કર્મને વિષે બાકીના [ ઔદ્ધિક, ક્ષાયિક અને પારિણામિક ] ભાવા હાેય. ધર્મા-સ્તિકાયાદિ [ પાંચ અજીવ દ્રવ્યા ] પારિણામિક ભાવે હાેય. સ્ક'ધા [ અન'ત પરમાણુવાળા ] ઔદ્ધિક ભાવે પણ હાેય. ા ૬૯ ા

વિવેચન—ઔપશમિક ભાવ માેહનીય કર્મને વિષેજ હેાય, અન્યત્ર નહી; માેહનીયને ઉપશમેજ ઔપશમિક કહેવાય. દ્ ક્ષાયેાપશમિકભાવ ચાર ઘાતિકર્મને વિષે હેાય, જ્ઞાનાવરણીય

માહે વ-માહનીયને વિષેજ

ચઉદ્યાઈસુ--ચાર ઘાતિકર્મ નેવિષે

અદ્દુકરમ્મસુ-આઠ કર્મને વિષે

સેસા-શેષ રહ્યા તે-ઔદયિક.

ક્ષાયિક અને પારિણામિક ભાવ

સમાે–ઉપશમ ∫ હોય ]

મીસો-સયોપશમ.

અપ્⊸વળી

દર્શ નાવરણીય, માહનીય અને અંતરાય, એનાજ ક્ષચાપશમ કહેવાય અને શેષ ત્રણ ક્ષાયિક, ઔદયિક અને પારિણા મિક ભાવ આઠે કમ ને વિષે હાેય. ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ અજીવ દ્રવ્ય પાતપાતાને ભાવેજ પરિણમ્યાં છે પણ પર-ભાવે પરિણમતાં નથી તે માટે પારિણામિક ભાવે છે અને પુદ્દગલના દ્વિપ્રદેશી, ત્રિપ્રદેશી યાવત અનંતપ્રદેશી સ્કંધ, કમ વર્ગ ણાદિક એ સર્વ ઔદયિક ભાવે હાેય; સ્કંધપણું છાંડે, ઘટે, વધે તે માટે. ાા ૬૯ ાા

ગુષ્કાણાને વિષે ભાવા.

સમ્માઇચઈસુતિગચઉ,ભાવાચઉપહ્યુવસામગુવસ તે; ચઉ ખીહ્યાપુવ્વે તિન્નિ, સેસગુહ્યુઠાહ્યુગેગજિએ ૭૦.

અર્થ — અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ આદિ ચાર ગુષ્ઠુઠાણાને વિષે ત્રણ અથવા ચાર ભાવો હોય. ચાર અથવા પાં<del>ચ</del> ભાવ ઉપરામક [નવસું, દરામું] અને ઉપશાંતમાહ ગુણુઠાણા-ને વિષે હાેય, ક્ષીણમાહ અને અપૂર્વકરણ ગુણુઠાણાને વિષે ચાર ભાવ હાેય અને ખાકીના ગુણુઠાણાને વિષે ત્રણ ભાવ હાેય, આ પ્રકારે કહેલા ભાવા એક જીવને વિષે ભણવા.ા૭૦ વિવેચન-એક જીવને સમ્યક્ત્વાદિ [૪-૫-૬-૭] ચાર ગુણઠાણે ૩ અથવા ૪ ભાવ હોય. ૧ પારિણામિક ભાવે જીવત્વ, ૨ ઔદચિકે ગત્યાદિ, ૩ ક્ષાયાપશમિક ભાવે ઇંદ્રિય અને સમ્યક્ત્વ પણ ક્ષાયાપશમિકે જ હાેય ત્યારે ત્રણ ભાવ હોય અને ઔપશમિક અથવા ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ હોય ત્યારે ૪ ભાવ હોય અને સર્વ જીવ આશ્રયી તા પાંચ ભાવ હોય.

ઉપશમક તે ૯--૧૦ મું અને ઉપશાંત તે ૧૧ મું એ ત્રણ ગુણઠાણું ચાર અથવા પાંચ ભાવ હોય. ૧ પારિણામિકે જીવત્વ, ર ઔદયિકે ગત્યાદિ, ૩ ક્ષાયાપશમિકે ઇંદ્રિય અને ૪ ઔપશમિકે સમ્યક્તવ અને ચારિત્ર એ ચાર ભાવ હોય અને ક્ષાયિક સમ્યક્તવ તથા ઔપશમિક ચારિત્ર હોય ત્યારે પાંચ ભાવ હોય. ક્ષીણમાહ ગુણઠાણું ત્રણ ભાવ પૂર્વવત્ અને ક્ષાયિક સમ્યક્તવ અને ચારિત્ર, એ ચાર ભાવ હોય. અપૂર્વ કરણ ગુણકાણું ત્રણ ભાવ પૂર્વવત્ અને ઔપશમિક અથવા ક્ષાયિક સમ્યક્તવ એ ચાર ભાવ હોય. શેષ પાંચ [૧--૨-૩-૧૩-૧૪] ગુણઠાણે ત્રણ ત્રણ ભાવ હોય.

ત્યાં ૧--૨-૩ ગુણઠાણે ૧ ઔદયિક, ૨ પારિણામિક અને ૩ ક્ષાયાપશમિક એ ત્રણ હોય અને સરોડાી તથા અધાગી એ બે ગુણઠાણે ૧ ઔદયિક, ૨ પારિણામિક અને ૩ ક્ષાયિક એ ત્રણ ભાવ હાેય, એ પ્રમાણે એક જીવ આશ્રથી ગુણ-ઠાણે ભાવ કહ્યા. અનેક જીવા આશ્રથી તા પાંચે ભાવા હાેયા ા બગા

ગુણુસ્થાનેષુ ઔપશમિકાદિભાવાનાં\*યંત્રકમ.

| ગુા | વુઠાણાનાં નામ્                       | એકજીવે ભાવા:પ          | સવ્જીવેષુ ભાવા:પ | ઓપથમિક ર | ક્ષાયિક ૯ | ક્ષાયાપશમિક ૧૮ | ઓદયિક ૨૧ | પારિણામિક ૩ | કુલ ઉત્તર ભેદ ૩ |
|-----|--------------------------------------|------------------------|------------------|----------|-----------|----------------|----------|-------------|-----------------|
| ٩   | મિથ્યાત્વે                           | 3                      | 3                | 0        | 0         | ૧૦             | २१       | З           | ЗХ              |
| ર   | સાસ્વાદને                            | 3                      | э<br>Э           | 0        | 0         | 90             | 20       | ર           | ૩૨              |
| З   | મિશ્રે                               | З                      | З                |          | 0         | ૧૨             | 96       | ર           | .33             |
| 8   | અવિરતિ સમ૦                           | 3-8                    | પ                | 0<br>9   | ٩         | ૧૨             | १७       | ર           | ૩૫              |
| પ   | દેશવિરતે                             |                        | પ                | ٩        | ٩         | 93             | ૧૭       | ર           | 38              |
| 5   | પ્રમત્ત સંયતે                        | 3-8<br>3-8             | ນູ່              | ٩        | ٩         | ٩४             | ૧૫       | ર           | 33              |
| ૭   | અપ્રમત્ત સંયતે                       | 3X                     | પ                | 9        | ٩         | ٩૪.            | ૧૨       | ٠.          | 30              |
| C   | <b>અપૂર્વ</b> કરણે<br>અનિવૃત્તિબાદરે | 8                      | પ                | 2:       | ٩         | 93             | 90       | ર           | ૨૮              |
| e   | અનિંવૃત્તિબાદરે                      | ૪૫                     | પ                | ર        | ٩         | ૧૩             | ٩0       | ર           | २८              |
| 20  | સૂક્ષ્મસ પરાય                        | ૪-૫                    | પ                | ર        | ٩         | ૧૩             | 8        | ર           | રર              |
| 99  | ઉપશાંતમાેહે                          | ૪–૫<br>૪–૫<br>૪–૫<br>૪ | પ                | ર        | 9         | ૧૨             | 3        | ર           | ૨૦              |
| ૧૨  | ક્ષીણમાહે                            | ሄ                      | 8                | 0        | ૨         | ૧૨             | 3        | ર           | १७              |
| ٩3  | સયોગી કે૦                            | э<br>Э                 | э<br>З           | 0        | ٤         | 0              | 3        | ٩           | ٩3              |
| ٩૪  | અયેાગી કે૦                           | 3                      | З                | 0,0,     | ૯         | 0              | ર        | ૧           | ૧૨              |

\* આ ય ત્રમાં ગુણસ્થાનકે ભાવાના ઉત્તર ભેદ બતાવ્યા છે તે સર્વજીવ આશ્રયી જણવા. સંખ્યાતાદિના ભેદાે. સંખિજ્જેગમસંખં, પરિત્તજુત્તનિયપથજુયંતિવિહ<sup>\*;</sup> એવમણુંતંપિ તિહા, જહન્નમજ્ઝુક્કસા સવ્વે ાછ૧ા

| સંખિજજેગં -સંખ્યાતુ એક                       | એવંએ રીતે                  |
|----------------------------------------------|----------------------------|
| <b>અસ ખ</b> – અસ ખ્યાતુ                      | આણાંતાં પિ⊸અનાંતુ પણ       |
| પરિત્ત-પ્રત્યેક અસંખ્યાત                     | તિહા–ત્રણ પ્રકારં          |
| <b>લ્લુત્ત</b> -ગુક્ત અસ <sup>ં</sup> ખ્યાનુ | <b>જહન્ન</b> –જઘન્ય        |
| નિઅપયજીઅં પાતાનાપદયુક્ત                      | સજઝ-મધ્યમ                  |
| અસંખ્યાત અસંખ્યાતું]                         | ઉ <b>ક્ષસા</b> - ઉત્કૃષ્ટ  |
| तिविद्धं-त्रष प्रधारे                        | <b>સ૦વે–</b> સર્વ [ સાતે ] |

અર્થ :⊸સંખ્યાતુ એક હાેય; અસંખ્યાતુ પરિત્ત, ચુક્ત અને નિજપદયુક્ત એમ ત્રણ પ્રકારે હાેય; એ રીતે અનંતુ પણ ત્રણ પ્રકારે જાણવું. એ સવેં [ સાતે ભેદા ] જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ ભેદવાળા છે. ાા ૭૧ ાા

વિવેચન—હવે સંખ્યાતાદિકનાે વિચાર કહે છે-મૂળ ભેદની અપેક્ષાએ સંખ્યાતુ એકજ હોય, અસંખ્યાતુ ત્રણ ભેદે હાેય. તે આ પ્રમાણે-૧ પરિત્ત અસંખ્યાતુ, ર ચુક્ત અસંખ્યાતુ અને ૩ નિજપદયુક્ત એટલે અસંખ્યાત અસં-ખ્યાતુ; એવી રીતે અનંતુ પણ ત્રણ ભેદે હાેય, તે આ પ્રમાણે-૧ પરિત્તાનંતુ, ર ચુક્તાનંતુ અને ૩ અનંતાનંતુ; એવં સાત ભેદ થયા. તે દરેક જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ એમ ત્રણ ભેદે હાેય. તેથી સાતને ત્રણે ગુણતાં એકવીશ ભેદ હાેયા ા હ૧ ા

## સંખ્યાતાદિના ૨૧ ભેદા.

| -                                                                            |                                                          |      | فبالأستان المتراجلة والمتركب والمركب والمترك والمترك والمترك والمترك والمترك والمترك والمترك والمترك |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| 9                                                                            | જઘન્ય સંખ્યાતુ                                           | 42   | ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત અસંખ્યાનુ                                                                          |  |  |
| २                                                                            | મધ્યમ સંખ્યાતુ                                           | ૧૩   | જઘન્ય પરિત્ત અનંતુ                                                                                   |  |  |
| 3                                                                            | ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાનુ                                        | . 1  | મધ્યમ પરિત્ત અનંતુ                                                                                   |  |  |
| 1                                                                            | જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતુ                                   | ૧૫   | ઉત્કૃષ્ટ પરિત્ત અનંતુ                                                                                |  |  |
| l                                                                            | ા મધ્યમ પરિત્ત અસં૦                                      | १९   | જઘન્ય યુક્ત અનંતુ                                                                                    |  |  |
| 4                                                                            | ઉત્કૃષ્ટ પરિત્ત અસં૦                                     | ٩૭   | મધ્યમ યુક્ત અનંતુ                                                                                    |  |  |
| 13                                                                           | જઘન્ય યુક્ત અસં૦                                         | ٩٢   | ઉત્કૃષ્ટ યુક્ત અનંતુ                                                                                 |  |  |
| 1                                                                            | : મધ્યમ યુક્ત અસં૦                                       | ٩૯   | જઘન્ય અનંતાનંતુ                                                                                      |  |  |
| 6                                                                            | ઉત્કૃષ્ટ યુક્ત અસં૦                                      | ૨૦   | મધ્યમ અન તાન તુ                                                                                      |  |  |
| 90                                                                           | ં જઘન્ય અસંખ્યાત અસંખ્યાતુ                               | ૨૧   | ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતુ                                                                                   |  |  |
| ٩٩                                                                           | ા મધ્યમ અસંખ્યાત અસંખ્યાતુ                               |      |                                                                                                      |  |  |
| સંખ્યાતાદિનું સ્વરૂપ.<br>લહુ સંખિજ્જં દુચ્ચિઅ, અએા પરં મજિઝમ તુ<br>જા ગુરુઅં |                                                          |      |                                                                                                      |  |  |
| a'                                                                           | બુદીવપમાણય, ચઉપ                                          | ાલ્લ | ાપરૂવણાઇ ઇમ' ાંબરા                                                                                   |  |  |
| લ                                                                            | લહુસં ખિજ્જં જ્યન્ય સંખ્યાતુ જં છુદ્દીવપમાણ્ય–જં બૂદ્રીપ |      |                                                                                                      |  |  |
|                                                                              | રે <b>ચાગ્ય</b> બેજ                                      |      | પ્રમાણના                                                                                             |  |  |
| ુ છું<br>અનુ                                                                 | <b>આ પર</b> ં-એ ઉપરાંત                                   |      | <b>ચઉપંદ્ય</b> –ચાર પાલાની                                                                           |  |  |
|                                                                              | ີ ພາກ . ກະນາ ກຳພາສຸດທີ                                   | 1.   | પત્રવણાઇ-પડપણાએ કરીને                                                                                |  |  |

મજિઝમ તુ-મધ્યમ સંખ્યાતુવળી પરૂવણાઈ-પ્રરૂષણાએ કરીને જા ગુરુઓ -યાવતૂ ઉત્કૃષ્ટા સુધી ઇમં-આ-ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ કહીશું અર્થ :- જઘન્ય સંખ્યાતુ બેજ હાેય. એ[બે] ઉપરાંત યાવત ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતા સુધી મધ્યમ સંખ્યાતુ જાણવું. જ બુદ્ધીપ પ્રમાણના ચાર પાલાની પ્રરૂપણાએ કરીને આ ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ વક્ષ્યમાણ સ્વરૂપે જાણવું. ા હર ા વિવેચન—હવે સંખ્યાતાદિકના વિચાર કહે છે એક તે સંખ્યા રહિત છે-એકની સંખ્યા હાેય નહીં માટે બેને જઘન્ય સંખ્યાતુ કહીએ. બે ઉપરાંત ત્રણ થકી માંડીને જ્યાં લગે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ ન થાય, ત્યાં લગે સર્વ મધ્યમ સંખ્યાતુ કહીએ. હવે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ તેા જંખૂ દ્વીપ જેવડા ચાર પાલાની પ્રરૂપણાએ કરીને જાણવું, તે પ્રરૂપણા કહે છે. ાા હરાા

**પક્ષા**ણવદિઅસલાગ–પડિસલાગ મહાસલાગક્ષા; જોઅણસહસેાગાલ,સવેઇઅંતા સસિહભરિઆ. ૭૩

| <b>પદ્યા</b> -પ્યાલા                | <b>જોયણસહસ</b> –હજાર જોજન                  |
|-------------------------------------|--------------------------------------------|
| <b>અણવદ્વિડય</b> -અનવસ્થિત[પ્યાલેા] | ઐાગાઢા-ઊંડા                                |
| <b>સલાગ</b> –શલાકા [પ્યાલેા]        | સવેઈઅંતા-વેદિકાના અંત                      |
| <b>પડિસલાગ</b> –પ્રતિશલાકા.         | સહિત                                       |
| <b>મહાસલાગક્ઞા</b> –મહાથલાકા        | <sup> </sup> <b>સસિહ</b> –શિખા [ટાેચ] સુધી |
| નામના                               | <b>ભરિગ્મા</b> –ભરેલા [ કરવા ]             |

અર્થ — અનવસ્થિત, શલાકા, પ્રતિશલાકા અને મહાશ-લાકા નામના પાલા કલ્પીએ. એક હજાર યાેજન ઊંડા અને વેદિકાના અંતસહિત [એવા તે પાલા] શિખા સુધી [સરસવે ૃકરી] ભરેલા કરવા–ભરવા. ાા ૭૩ાા

વિવેચન—:-અસત્કલ્પનાએ ૪ પાલા કલ્પીએ તેનાં નામ ૧ અનવસ્થિત, ૨ શલાકા, ૩ પ્રતિશલાકા અને ૪ મહાશલાકા. તે ચારે પાલા જ બૂદ્રીપ જેવડા લાખ જેજન લાંબા–પહેાળા વૃત્તાકારે અને રત્નપ્રભાના ખરકાંડ એક હજાર ચાેજનના છે. એટલા ઊંડા, ૮ ચાેજન ઉંચી જગતી અને તે ઉપર છે ગાઉ ઉંચી પદ્મવર વેદિકા છે, તેટલા ઉંચા હાેય. ત્યાં પહેલાે પાલાે સરસવે કરીને શિખા સહિત ભરીએ. ાા હવ ાા

તેા દીવુદહિસુઇક્રિક્ર,સરિસવ'ખિવિઅનિદિએપઢમે; પઢમ'વતદ'ત'ચિય, પુણ ભરિએ ત'મિતહખીણે ૭૪.

| તા-તે પછી                             | <b>તદ'ત ચિય</b> -તે [અવસ્થિત ખાલી |
|---------------------------------------|-----------------------------------|
| <b>દીવુદહિસુ</b> –દ્વીપ-સમુદ્રને વિષે | થયેા હેાય તે દીપ]ના અંત           |
| ઈ ક્રિકક-એક એક                        | સુધી નિશ્ચય.                      |
| <b>સરિસવ</b> ંસરસવને                  | પુણુ ભરિએ–વળી ભરીએ                |
| <b>ખિવિગ્મ</b> -નાંખીને               | તંમિ-તે પાલા.                     |
| <b>નિટ્ટિંગ્એ પઢમે</b> ⊸પહેલેા ખાલી   | <b>તહ</b> -તેમજ                   |
| થ્યે છતે                              | <b>ખી</b> ણુ–ખાલી થયે છતે.        |
| <b>પઢમ</b> ં વ-પહેલા પાલાની પેઠે      |                                   |

અર્થ —તે પછી (તે પાલેા ઉપાડીને) દ્વીપ-સમુદ્રને વિષે એક એક સરસવ નાખીને પહેલાે પાલાે ખાલી થયે છતે, તે (અવસ્થિત પાલાે ખાલી થયાે હાેય તે દ્વીપ) ના અંત જેવડા પાલાે નિશ્ચે પહેલા પાલાની પેઠે વળી (સરસવે) ભરીએ; તે પણ તેવીજ રીતે (બાકીના દ્વીપ-સમુદ્દે એક એક નાખતાં) ખાલી થયે છતે—ાા ૭૮ ાા

વિવેચનઃ—ત્યારપછી તે ભરેલ પાલાે ઉપાડીને તે માંહેથી એકેક સરસવ દરેક દ્રીપ અને સમુદ્રને વિષે મૂકીએ. તે મૂકતાં પહેલાે પાલાે જ્યારે ખાલી થાય ત્યારે બીજા શલાકામાં સરસવ નાખીએ નહીં, કારણ કે તે પહેલાે પાલા તાે શલાકા જેવડાે જ છે-અનવસ્થિત નથી પણ અવસ્થિત છે, તે માટે, બીજી વાર જે પાલાે કલ્પીએ તે અનવસ્થિત કહીએ. તે આ પ્રમાણે-જ્યાં તે પહેલાે પાલાે ખાલી થયા તે દ્વીપ અથવા સમુદ્ર જેવડાે પાલાે કલ્પીએ, તે અનવસ્થિત જાણવાે. તે વળી શિખા સહિત સરસવે ભરીએ, પછી તે અનવસ્થિત પાલાને ઉપાડીને દ્વીપ-સમુદ્રે એકેક સરસવ મૂકતાં પૂર્વની પેકે ખાલી થાય ત્યારે--ાા ૭૪ ા

ખિપ્પઈસલાગપલ્લે-ગુસરિસવાે ઇઅ સલાગખવહેે્ણું; પુછ્હેા બીંએ: અ તએા, પુટ્વ પિવત મિઉદ્ધરિએ છપ•

| ખિપ્પઇ-નાખીએ.                        | પુષ્ણેા-પૂર્ણ.                  |
|--------------------------------------|---------------------------------|
| <b>સલાગપલ્લે</b> - સલાકાપાલાને વિષે. | <b>બી</b> એા⊸બીજો પાલેા.        |
| <b>એગુ સરિસવાે</b> ⊸એક સરસવ.         | તઓન્તે વાર પછી.                 |
| <b>ઇય</b> -એ પ્રકારે.                | પુ <b>્વ પિવ</b> -પૂર્વની પેઠે. |
| <b>સલાગ</b> શવાકા [માં સરસવ].        | તમ્મિ-તેને.                     |
| ખવણુણ -નાખવાવડે.                     | ઉદ્ધરિએ-લેતાં.                  |

અર્થ—શલાકાપાલાને વિષે એક સરસવ નાખીએ; એ પ્રકારે શલાકા (માં સાક્ષી સરસવ) નાખવા વડે બીજો પાલે પૂર્ણ થાય. તે પછી પૂર્વની પેઠ તેને લઈને. ા ૭૫ ા વિવેચન ઃ⊸એક અનેરાે સરસવનાે દાણાે શલાકા પાલા માંહે મૂકીએ. વળી તે [જે દ્વીપ કે સમુદ્રે પાલેા ખાલી થયેા તે ] દ્વીપ કે સમુદ્રના અંત લગે તેટલી બ્લૂમિ ખાણીને તેવડાે અનવસ્થિત પાલા કરીએ—કલ્પીએ. એમ અનવસ્થિત પાલા જેમ જેમ ખાલી થતા જાય તેમ તેમ શલાકા માંદે એક-એક સરસવ મૂકતા જઈએ અને તે તે દ્વીપ સમુદ્ર પર્ય'ત ભૂમિ ખાણીને અનવસ્થિત કલ્પતા જઇએ, એમ વારંવાર કરીએ. એમ વારંવાર કરતાં જ્યારે બીએ શલાકા પાલા ભરાય ત્યારે પૂર્વની પેરે [અનવસ્થિતની પેરે ] શલાકા પાલા ઉપાડીને ત્યાંથી આગળના દ્વીપ--સમુદ્રે એકેક સરસવ મૂકીએ. ાા હપ ાા

'પીણે સલાગ તઇએ, એવ' પઢમેહિ' બીઅય' ભરસુ; 'તેહિ' તઇઅ' તેહિય, તુરિઅ' જા કિર કુડા ચઉરા,૭૬

| <b>ખી</b> ણે્ેે્∽શલાકા પાલેા ખાલી<br>થયે છતે. | તેહિં તઇઅાં–તે વડે ત્રીએ.<br>તેહિ ય તુરિઅાં–તે વડે વળી |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| <b>સલાગ</b> -થલાકા.                           | ચાથા                                                   |
| <b>તઇ એ</b> –ત્રીજામાં.                       | જા-યાવત્.                                              |
| <b>ટ્યેલ</b> —એ રીતે.                         | કિર્–નિશ્ચે.                                           |
| <b>પઢંમેહિ</b> ં – પહેલા વડે.                 | <b>કુડા</b> સ્ફુટ [શિખા સહિત ભરેલા.]                   |
| <b>ય્મીચ્મય</b> ં–બીજો શલાકા.                 | ચૅંઉરાે-ચાર [પાલા હોય].                                |
| <b>ભારસુ</b> ⊸ભરવેા.                          |                                                        |

અર્થ —તે ખાલી થયે છતે ત્રીજા પાલામાં શલાકા [સ રસવ] નાંખીએ. એ રીતે પહેલા વડે બીજો પાલા ભરવા. તે [બીજા] વડે ત્રીજો અને તે [ત્રીજા] વડે ચાથા પાલા ભરવા. યાવત્ નિશ્ચે શિખા સહિત ભરેલા ચારે પાલા હોય. વિવેચન :--એમ કરતાં કરતાં શલાકા પાલા ખાલી થાય, ત્યારે ત્રીજા પ્રતિશલાકા પાલામાં અનેરા એક સરસવ મૂઠીએ. વળી ત્યાં અનવસ્થિત કલ્પીએ, એમ એ (રીતે) પહેલા અનવસ્થિત પાલાએ કરીને બીજો ગલાકા પાલા ભરીએ, તે શલાકા પાલે કરીને ત્રીજો પ્રતિશલાકા પાલા ભરીએ, તો શલાકા પાલે કરીને ત્રીજો પ્રતિશલાકા પાલા ભરીએ, અને તે પ્રતિશલાકા પાલે કરીને ચોથા મહાશલાકા ભરીએ, તે મહાશલાકા ભર્યા પછી પ્રતિશલાકા ભરીએ. તે પછી શલાકા ભરીએ અને તે ત્રણે જ્યાં ભરાઈ રહ્યા તે દ્વીપ કે સમુદ્ર જેટલી ભૂમિ ખણીને તેવડા અનવસ્થિત પાલા કલ્પીને તેને સરસવે ભરીએ એટલે ચારે પાલા પૂર્ણ ભરાણા. ા હર ા

પઢમતિપલ્લુહ્ધરિઆ. દીવુદહી પલ્લચઉસરિસવા ય; સગ્વા વિ એગરાસી, રૂવૂણેા પરમસંખિજજં ૭૭

| <b>પઢમતિપલ્લ</b> –પહેલા ત્રણ પાલે<br>કરી | સરિસવા⊸સરસવેા<br>સબ્વાેવિ એગરાસી–સવે' એક |
|------------------------------------------|------------------------------------------|
| ઉ <b>દ્ધરિગ્મા</b> –ઉદ્ધર્યા             | રાશિ-સમૂહ                                |
| દીંવદાડીદીપ તથા સમુદ                     | <b>રૂવૂણોા</b> –એકરૂપે ઊણેા [તે]         |
| પ્રદલચઉ્⊸ચાર પાલાના                      | પરમસંખિજ્જ'-ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતું.          |

અર્થ-પહેલા ત્રણુ પાલાવડે ઉદ્ધરેલા દ્વીપસમુદ્ધ [ના સરસવ] અને ચાર પાલાના સરસવ, એ સર્વના એકરાશી તે એક રૂપે ઊણા ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ થાય. ા૭૭ા

વિવેચન :---હવે પહેલા ૩ પાલાવડે ઉદ્ધર્યા જે દીપ સમુદ્ર તેના સરસવ અને ચાર પાલા ભર્યા છે તેના સ્ટ---

Jain Education International

વિવેચન :–અને તે એક સરસવ શુક્ત કરીએ તે જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતુ થાય, એ પહેલું અસંખ્યાતુ. એ જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતુ એકાદિકે શુક્ત કરતાં જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ ન થાય ત્યાં સુધી સર્વ મધ્યમ પરિત્ત અસંખ્યાતુ કહીએ અને એ જ જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતાની રાશિના અભ્યાસ કરીએ તે જઘન્ય શુક્ત અસંખ્યાતુ થાય. અભ્યાસ એટલે તે રાશિમાં જેટલા સરસવ હાય તેટલા (તેટલી સંખ્યાના) અને તેવડા (રાશી જેવડા) ઢગલા કરીએ, તે કરીને તેને પરસ્પર માંહામાંહે ગુણીએ તે અભ્યાસ કહેવાય. અહીં

અર્થ-ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ એકરૂપશુક્ત તે વળી પરિત્ત અસંખ્યાતુ લધુ જાણવું. એનેા રાશિઅભ્યાસ કરતાં ચુક્ત અસંખ્યાતુ જઘન્ય થાય, તે આવલિકાના સમયતું પરિમાણ જાણવું. ા ૭૮ ા

**રૂવ**--[એક] રૂપ કરતાં જીઆં તુ--યુક્ત વળી જીત્તાસંખિજજં લહુ--ઝઘન્ય પરિત્ત-પ્રત્યેક યુક્ત અસંખ્યાતુ થાય આસંખં--અસંખ્યાતુ આવલિયા--આવલિકાના લાહુ--જઘન્ય સમય--સમયનું આસ્-સ--એના પરિમાણ્ '-પ્રમાણ રાસિ-અબ્લાસે--રાશ--અભ્યાસ

**૨૧જુઅ**ંતુ પરિત્તા,-સંખલહુ અસ્સ રાસિઅબ્લાસે; જુત્તાસ ખિજજ લહુ,આવલિઆસમયપરિમાણ ાબ્દા

સવ એ સર્વ રાશી [સરસવનેા સમૂહ] એકત્ર કરીએ, તેમાંથી એક સરસવ ઊણેા કરીએ તે ઉત્કૃષ્ટ સ'ખ્યાતુ કહીએ. ાાળ્ળા

808

અસત્કલ્પનાએ તે ઢગલાના સરસવ પાંચ કલ્પીએ, ત્યારે પાંચ પાંચ સરસવના પાંચ ઢગલા કરીએ, તેને પરસ્પર ગુણીએ એટલે પહેલો બીજ સાથે ગુણતાં ૨૫ થાય, તેને ત્રીજા સાથે ગુણતાં ૧૨૫ થાય તેને ચાથા સાથે ગુણતાં ૬૨૫ થાય અને તેને પાંચમા સાથે ગુણતાં ૩૧૨૫ થાય. ' એ અભ્યાસ નામા ગણિત જાણવું. એ જઘન્ય ચુક્ત અસં-ખ્યાતુ તે આવલિકાનાસમયનું પરિમાણ છે. એકઆવલિકાના એટલા સમય હોય.

બિતિચઉપ ચમગુણુણુે, કમા સગાસ ખપઢમચઉસત્તા; ણુંતા તે રૂવજુઆ, મજ્ઝા રૂવૂણુ ગુરુ પચ્છા ાા૭૬ા

| <b>ચિન</b> -બીજા        | પઢમ–[જઘન્ય પ્રત્યેક]                   |
|-------------------------|----------------------------------------|
| તિ-ત્રીજા               | અનંતુ                                  |
| <b>ચ</b> ઉચાથા          | <b>ચા</b> ઉ(જઘન્યયુક્ત)                |
| <b>પ ચમ</b> પાંચમાનો    | અંનં તુ                                |
| ગુણણે–રાશિઅભ્યાસ કરતાં  | <b>સત્તા</b> હોતાસાતમું અન <b>ં</b> તુ |
| ુ ર ર<br>કમાઅનુક્રમે    | (જઘન્ય અનંતાનંતુ)                      |
| સગાસંખ⊸તાતમું અસંખ્યાતુ | તે રૂવજીવ્યા-તે એકરૂપ સહિત             |
| જિહન્ય અસંખ્યાત અન      | મજ્ઝા⊸મધ્યમ થાય                        |
| ે સંખ્યાત્]             | રૂવૂણુએકરૂપ ઊર્ણું કરતાં               |
|                         | ગુરુંપ≈છા⊸પાછલું ઉત્કૃષ્ટ થાય.         |

અર્થ:--[મૂળ**લે**દની અપેક્ષાએ] બીજા, ત્રીજા, ચાેથા અને પાંચમાના રાશિ--અલ્યાસ કરતાં, અનુક્રમે સાતમું અસંખ્યાતુ, પહેલું, ચાેથું અને સાતમું અનંતુ થાય. તેને

| <b>ઇય સુત્તુત્ત</b> ંએ સૂત્રોક્ત | હેાઈ-હાય |
|----------------------------------|----------|
| <b>અન્ને</b> ⊸બીજા આચાર્ય        | અસ ખા    |
| <b>વગ્ગિમાંવ</b> ર્ગ કરતાં       |          |
| <b>ઇક્રસિ</b> —એકવાર             | રૂવજીઅં  |
| <b>ચ</b> ઉત્થયચાેથા              | તુ ત'-તા |
| <b>અસ ખ</b> – અસ ખ્યાતાને        | મજઝ' –મ  |
|                                  |          |

**હેાઇ**--હેાય. અસંખ્યાતાસંખ્ય લહુ --જઘન્ય અસંખ્યાતાસંખ્યાતુ રૂવજીઅં--એકરૂ૫ યુક્ત તુ તં--તાે તે અજ્ઝં--મધ્યમઅસંખ્યાતાસંખ્યાત

ઇઅ સુત્તતાં અન્ને, વગ્ગિઅમિક્કસિ ચઉત્થયમસ ખ; હાેઇ અસ ંખાસ ંખં, લહુ રવજીઅં તુ તં મજઝં. ૮૦

વિવેચન-તે જઘન્ચસુક્ત અસંખ્યાતાના બીજી, ત્રીજી ચાથી અને પાંચમી વાર અભ્યાસ કરતાં અનુક્રમે સાતમું અસં-ખ્યાતું તથા પહેલું, ચાથું, અને સાતમું અનંતુ થાય, તે આ પ્રમાણે-જઘન્ય સુક્ત અસંખ્યાતાની રાશિના અભ્યાસ કરીએ ત્યારે જઘન્ય અસંખ્યાત-અસંખ્યાતુ થાય. તેના વળી અભ્યાસ કરીએ તે પહેલું જઘન્ય પરિત્ત અનંતુ થાય, તેના વળી અભ્યાસ કરીએ તે પહેલું જઘન્ય પરિત્ત અનંતુ થાય, તેના વળી અભ્યાસ કરીએ તે પહેલું જઘન્ય સુક્ત અનંતુ થાય, તેના વળી અભ્યાસ કરીએ તે ચાથું જઘન્યસુક્ત અનંતુ થાય, તેના વળી અભ્યાસ કરીએ તે જઘન્ય અનંતાનંતુ સાતમું થાય. ત્રણ અસંખ્યાતા અને ત્રણ અનંતા એ છ જઘન્યને એકાદિકે સુક્ત કરતાં જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટા ન થાય ત્યાં સુધી એ ૬ મધ્યમ કહીએ અને એ ૬ એકે ઊણાં કરીએ ત્યારે પાછલાં ઉત્કૃષ્ટ થાય અને ઉત્કૃષ્ટું અનંતાનંતુ તા નથી. ''ઉક્કોસય' અણં-તાણું તયં નત્યિ" ઇતિ અનુયાગદ્વારસ્તૂત્રવચનાત ા છલા

એકરૂપ સહિત કરતાં મધ્યમ, અને એકરૂપ ઊછું કરતાં પાછળનું ઉત્કૃષ્ટ થાય ાાલ્ટા

### 1. 5. 92

## ૧. અનુયાગદ્વાર સૂત્રમાં કહેલું છે.

| લાગાગાસ પચ્ચસા, વ+માડવ+મગાળચાદસા ાાદો                                              |                                                                                              |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>રુવૃ્ણ્</b> ં—એકરૂપ હીન<br>આઇમં—પહેલું                                          | <b>લેાગાગાસ</b> લેાકાકાશના<br><b>પચ્મેસા</b> પ્રદેશ<br>ધર <b>ે</b> પ્રજા મહાલિ ત્યાપ્ય પ     |
| ચુરુ⊶ઉત્કૃષ્ટ<br><b>તિવગ્ગિ</b> ઉં –્ઝાણવેળા વર્ગ કરીને<br><b>તત્થિમે</b> –તેમાં આ | <b>ધમ્મા</b> ≃્ધર્માસ્તિકાયના<br><b>અધમ્મા</b> ⊸અધર્માસ્તિકાયના,<br><b>એગજિગ્મ</b> ⊷એક જીવના |
| <b>દસ</b> –દશ [વસ્તુ]<br>ક્રું <b>ખે</b> વેનાંખીએ                                  | <b>ઢેસા</b> −પ્રદેશેા                                                                        |

રૂવૃણુમાઇમં ગુરુ, તિવગ્ગિ<sup>હ:</sup> તત્થિમે દસક્રખેવે; લાગાગાસપએસા, ધમ્માઽધમ્મેગજિ**અદે**સા ાાઽ૧૫

વિવેચન:—એ અનુયાગદાર સૂત્રાકત વિધિ કહ્યો--સૂત્રમાં એ રીતે કહ્યું છે. અનેરા આચાર્ય વળી આ પ્રકારે કહે છે, તે પ્રકારાંતર કહીએ છીએ. ચાેશું જઘન્ય ચુક્ત અસંખ્યાતું એકજ વાર વર્ગિએ "તદ્દગુણા વર્ગ:" ઘૃતિ વચનાત્ એટલે જઘન્ય ચુક્ત અસંખ્યાતાના જે રાશિ તેને તેજ રાશી સાથે ગુણીએ. જેમ પાંચને પાંચે ગુણતાં ૨૫ થાય, તે જઘન્ય અસંખ્યાતઅસંખ્યાતું સાતમું થાય. તે રૂપાદિકે (એકાદિકે) ચુક્ત કરતાં જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ ન થાય, ત્યાં સુધી મધ્યમ અસંખ્યાત–અસંખ્યાતું આઠમું કહીએ ા ૮૦ ા

અર્થ:—એ પ્રકારે'સૂત્રોક્ત જાણવું. અન્ય આચાર્ય કહે છે કે-ચાેથા અસંખ્યાતાને એકવાર વર્ગ કરતાં જઘન્ય અસંખ્યાત-અસંખ્યાતું થાય. તે એકરૂપ ચુક્ત કરતાં વળી મધ્યમ અસંખ્યાત∽અસંખ્યાતું થાય.ાા ૮૦ાા અર્થ —તે [જધન્ય અસંખ્યાતાસંખ્યાતું. ] એકરૂપ હીન કરતાં પહેલાનું ઉત્કૃષ્ટ [યુક્ત અસંખ્યાતું] થાય. તેને ત્રણ વખત વર્ગ કરીને તેમાં આ દશ વસ્તુ નાખીએ. લાેકાકાશના પ્રદેશા, ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, અને એક જીવના પ્રદેશા. ૫ ૮૧ ૫

વિવેચન — જઘન્ય અસંખ્યાત – અસંખ્યાત એકરૂપે ઊણુ કરીએ ત્યારે પાછલું છડ્ઠું ઉત્ષ્ઠષ્ટ શુક્ત અસંખ્યાતું થાય. હવે તે જઘન્ય અસંખ્યાતઅસંખ્યાતું ત્રણવાર વર્ગિએ તદ્-ગુણા વર્ગ: એ રીતે ત્રણવાર વર્ગ કરીને તે રાશિમાંહે આ દશ ક્ષેપક ભેળવીએ તે દશનાં નામ કહે છે. ર લાેકાકાશના પ્રદેશ, ર ધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશ, ૩ અધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશ, ૪ એક જીવના પ્રદેશ ૫ ૮૧ ૫

કિઈબ'ધજ્ઝવસાયા, અહુલાગા જોગછેઅપલિભાગા; દુષ્હ ય સમાહા સમયા, પત્તેઅ નિગેાઅએ ખિવસુ, ાા ૮૨ ા

**ડિઇપ્બ 'ધ**--સ્થિતિબ ધના અજ્ઝવસાચા--અધ્યવસાય અહ્યુ**ભાગા**--અનુભાગબ ધના સ્થાનેા જોગ--યાગ [મન, વચન, કા-યાની થકિત ]ના અઅ**પલિભાગા**--છેદપ્રતિભાગ [ નિર્વિભાજય ભાગ ]

દુણ્**હુ**---ગે [ના] સમાણુ--કાળ [ઉત્સર્ધિ ણી, અવસર્પિ ણી] ના સમયા--સમયેા પત્તેઅ--પ્રત્યેક શરીરવ∶ળા જીવેા નિગાઅએ--નિગોદો [સૂક્ષ્મ બાદર અનંતકાયનાં શરીરેા] ખિવસુ--નાખા--ક્ષેપવા,

અભ્યાસ કરતાં

કરતાં લહુ-લઘુ,જઘન્ય પરિત્તિણંત લહુ–જઘન્ય પ્રત્યે– लताखंत-मुझ्तान न કાન નુ અભુવ્યુ-અભુવ્ય ત્તરસ-તે જિચ્મમાર્ચ-જીવનું માન અર્થ—કરી વળી તે [રાશિ] ને ત્રણ વખત વર્ગ કરતાં જઘન્ય પરિત્ત અનંતું થાય. તેની રાશિના અભ્યાસ કરતાં જઘન્ચ યુક્ત અનંતું થાય, તે અભવ્ય જીવનું પરિમાણ જાણવું. ૧૧૮૩ લ

અબ્લાસે લહુ જુત્તા,-ણ તં અલવ્વજિઅમાણ 11 23 11 **પુણ તંમિ**⊸વળી તે રાશિને રાસીઅં અબ્ભાસે-રાશીના **તિવગ્ગિઝાએ**-ગણ વખત વર્ગ

તસ્રા રાસીણં;

પુણ તંમિ તિવગ્ગિઅએ, પરિત્તણ'ત લહ

**વિવેચન:**–પ સ્થિતિઅંધનાં અધ્યવસાયસ્થાનેા, ૬ અનુ-ભાગખ ધનાં અધ્યવસાયસ્થાના, ૭ ચાેગ તે મન, વચન, કાયાન વીર્ય તેના છેદપ્રતિભાગ તે સૂક્ષ્મ નિવિંભાજ્ય ભાગ, ટ ઉત્સપ્પિ<sup>°</sup>ણી–અવસપિ<sup>°</sup>ણી એ બે કાળના સમય,૯ પ્રત્યેકજીવનાં શરીર અને ૧૦ નિગાેદ્ર⊸સાધારણ વનસ્પતિકાયનાં શરીર. એ દશ લેળવીએ અને પછી. ા ૮૨ ા

<del>થ</del>ા<sup>ં</sup>ધનાં અધ્યવસાયસ્થાના યાેગના નિર્વિભાજ્ય ભાગા: ઉત્સર્પિંણી અવસર્પિંણીના સમયેા, પ્રત્યે શરીરવાળા *છ*વા અને નિગાદા [એ દશ] નાખીએ. ૫૮૨ ૫

અર્થ –- સ્થિતિભ ધનાં અધ્યવસાયસ્થાના,અતુભાગ[રસ]

વિવેચન :⊸વળી તે રાશિ ત્રણવાર વગી<sup>\*</sup>એ ત્યારે તે પહેલું જદાન્ય પરિત્ત અનંતું થાય. તેમાંથી એક એાછે કરીએ ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાતઅસંખ્યાતું થાય. તે જઘન્ય પરિત્ત અનંતાની રાશિના અભ્યાસ પૂર્વે જે રીતે કહ્યો છે તેમ કરીએ ત્યારે ચાેશું જઘન્ય ચુક્ત અનંતું થાય; એ અભવ્ય જી જીવનું માન જાણવું. અર્થાત્ અભવ્ય જીવ એટલા છે. ા૮૩ા

તવ્વગ્ગે પુણ જાયઈ, ણુંતાણુંત લહુ તં ચ તિફ્ઞુત્તો; વગ્ગસુ તહવિ ન તં હાેઇ,ણુંતખેવે ખિવસુ છ ઇમે ા૮૪ા

| તવ્વગ્ગે-તેના વર્ગ કરતાં            | <b>લહવિ</b> -તા પણ             |
|-------------------------------------|--------------------------------|
| પુણ–વળી                             | ન તંહોઈ-ન તે [ઉત્કૃષ્ટ અનં-    |
| જા <b>રાઈ</b> —થાય.                 | તાન નુ] હોય,                   |
| ણ <b>ંતાણાંતલ</b> હુ-જઘન્યઅનંતાનંતુ | હ્યાંત⊸અનંતા.                  |
| તાં ચ⊸તેને વળી.                     | ખેવેકોયવવાનાં.                 |
| તિ <b>કુ`ખુત્તો</b> –્રાણવાર.       | ખિવસુભેળવેા.                   |
| વગ્ગસ–વર્ગિ એ,                      | છ <b>ઇમે–</b> આ [કહીશું તે] છ. |

અર્થ —તે [જઘન્ય યુક્તાન ત] નાે વળી વર્ગ કરતાં જઘન્ય અનંતાન તું થાય. તેને વળી ત્રણ વખત વર્ગ કરીએ તાેપણ તે [ઉત્કૃષ્ટ અનંતાન તું] ન થાય. તેમાં કહીશું તે અનંતાં ક્ષેપવવાનાં ભેળવા. ૫ ૮૪ ૫

વિવેચન:--તે જઘન્ય ચુક્ત અનંતાના વર્ગ કર્યે થકે વળી સાતમું જઘન્ય અનંતાનંતું થાય. તે જઘન્ય અનંતા--નંતની રાશિને ત્રણ વાર વર્ગિએ તાે પણ ઉત્કૃષ્ટ અનંતા- નંતું ન થાય, ત્યારે તેમાં છ અનંતા ક્ષેપક બેળવીએ, તે કહે છે.

સિદ્ધા નિગેાઅજીવા, વણુસ્સાઈ કાલ પુગ્ગલા ચેવ; સવ્વમલાેગનહ પુણુ, તિવગ્ગિઉ કેવલદુગ મિ ાા૮પાા

| સિદ્ધા-સિદ્ધના જીવેા.               | → સબ્વ'-સર્વ.                          |
|-------------------------------------|----------------------------------------|
| <b>નિગેાઞ્બજીવા</b> ⊸નિગાદના જીવાે. | <b>અલેાગનહ</b> ં–અલેાકાકાશ.            |
| <b>વણસ્સાઇ</b> વનસ્પતિકાય,          | પુશુ–વળી.                              |
| <b>કાલ</b> ત્રણેકાળ [ના સમય]        | <b>તિવગ્ગિઉં</b> – ત્રણ વખત વર્ગ કરીને |
| <b>પુગ્ગલા</b> −ુદ્ગલપરમાણુ,        | <b>કેવલદુગંમિ</b> →કેવળદિકના પર્યાય.   |

અર્થ—સિદ્ધો, નિગાદ જવા, વનસ્પતિ જવાે, કાળ [અતીત, અનાગત અને વર્ત્તમાન ] ના સમયાે, પુદ્ગલ પરમાહુઓ, સર્વઅલાેકાકાશના પ્રદેશા [એ નાંખીને] વળી ગણ વાર વર્ગ કરીને [તેમાં ] કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના પર્યાયા. ા ૮૫ ા

વિવેચન:-૧ સિદ્ધના જીવ, ૨ નિગાદિયા જીવ, ૩ વનસ્પતિ કાયના જીવ, ૪ સર્વ અતીત-અનાગત કાળના સમય, ૫ સર્વ પુદ્દગલ પરમાણુ નિશ્ચે વળી ૬ સર્વ અલાેકાકાશના પ્રદેશ, એ છ લેળવીને વળી ત્રણવાર વર્ગિએ ત્યાર પછી કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના પર્યાય લેળવીએ, ત્રેય પર્યાય અનંતા માટે જ્ઞાનના પર્યાય અનંતા છે, એ છ અનંત કહ્યાં તે થકી પણ તે (કેવળદ્વિકના પર્યાય) અનંતગુણા છે. ાા૮પા ખિત્તેણુંતાણુંતં, હવેઈ જિકં તુ વવહરઈ મજ્ઝ; ઇઅ સુહુમત્થવિઆરેા,લિહિએા દેવિ'દસૂરીહિ'ાાઽ૬ા≀

| ખિત્તો⊸કોયવે થકે,                                  | <b>ઇય</b> –એ પ્રકારે.                            |
|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| [અ] ર્ણાં <b>તા</b> ણાં <b>ત</b> ં – અનં તાનં તું. | સુહુમત્થ⊸સક્ષ્મ અર્થના,                          |
| હવેઇહોય,                                           | વિ <b>આ રેા</b> ⊸વિચાર.                          |
| જિદ્ઠં-ઉત્કૃષ્ટું.                                 | લિહિએા–લખ્યેા.                                   |
| <b>વવહર</b> ઇ–વ્યવહારમાં.                          | <b>દેવિંદસ્<b>રીહિં</b> –શ્રીદેવેન્દ્રસૂરિએ.</b> |
| મજ્ઝંમધ્યમ અનંતું.                                 |                                                  |

અર્થ — ક્ષેપવે છતે ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતું થાય, પણ મધ્યમ અનંતાનંતું વ્યવહારમાં આવે. એ પ્રકારે સૂક્ષ્મ અર્થનેા વિચાર શ્રી દેવેંદ્રસૂરિએ લખ્યા. ૫૮૬ ૫

વિવેચન—તે ભેળવ્યે થકે ઉત્ષ્ટ્રષ્ટ અનંતાનંતું નવમું થાય, પણ મધ્યમ અનંતાનંતું જ વ્યવહારમાં પ્રવર્તે છે. લેાકાલાેકમાંહે જેટલા પદાર્થ છે તે સર્વ મધ્યમ અનંતા- ● નંતે જ છે. ઉત્કૃષ્ટુ અનંતાનંતું કહ્યું પણ નિષ્પ્રયાેજન છે, તે માટે જ સિદ્ધાંતે ના કહી. એ સૂક્ષ્મ અર્થના વિચાર તપાગચ્છાધિરાજ શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી મ. એ લખ્યાે અર્થાત્ પૂર્વ ગ્રંથને અનુસારે પુસ્તકન્યાસ કર્યાે.

આ ૮૬ ગાથાનાે છે. તે માટે ષડશીતિક એવું નામ જાણવું.

# પડશીતિનામા ચતુર્થ કર્મગ્ર થ સમાપ્ત.

Jain Education International

# 🕉 अहं नमः

# बन्धस्वामित्वनामा तृतीयः कर्मग्रन्थः

વિષય :-- આ કર્મગ્રંથમાં માર્ગણાઓમાં ગુણસ્થાનકના અવતાર કરીને બન્ધસ્વામિત્વનું વર્ણન કરેલ છે. એટલે કે કર્યી કર્યી માર્ગણાઓમાં કેટલા–કેટલા ગુણસ્થાનકોના સંભવ છે, અને પ્રત્યેક માર્ગણાવર્તી જીવાની સામાન્યરૂપથી તથા ગુણસ્થાનકના વિભાગ અનુસાર કર્મ--બ્રંધન સમ્બન્ધિ કેટલી યાેગ્યતા છે તેનું વર્ણન કરેલ છે.

## માર્ગ હ્યા–ગુહ્યુસ્થાનનું પરસ્પર અન્તર

માર્ગ હ્યા :-- સંસારમાં જીવેા અનન્ત છે. દરેક જીવેાનું બાહ્ય અને અભ્યન્તર--જીવન જુદું જુદું હોય છે. શરીરનેા આકાર ઈન્દ્રિય, રંગ, રૂપ, ચાલ, વિચારશકિત, મનેાબલ, એ દરેક વિષયોમાં જીવેા એકબીજાથી ભિન્ન છે. આ ભેદના વિસ્તાર કર્મજન્ય :--ઔદયિક, ઔપશમિક, ક્ષાયોપશમિક અને ક્ષાયિક ભાવાને લઈને તથા સહજ પાનિણામિક ભાવને લઈ હોય છે. આ અનન્ત ભિન્નતાઓને જ્ઞાનિ-ઓએ ચોદ વિભાગમાં વિભાજિત કરેલ છે, અને એ ચૌદ વિભાગમાં અવાન્તર ભેદા ૬૨ થાય છે. જીવાના બાહ્ય અને અભ્યન્તર જીવનના આ વિભાગોને માર્ગણા કહેવામાં આવે છે,

ગુ**ણ્યસ્થાન :**⊶મેાહ અને અજ્ઞાનની પ્રગાઢતમ અવસ્થાને જ્ઞાનિઓ જીવની નીચલી અવસ્થા કહે છે. અને મેાહરહિત સમ્પૂર્ણ જ્ઞાનિ અવસ્થાને જીવેાની ઉચ્ચતમ અવસ્થા અથવા માેક્ષ કહે છે. નીચતમ અવસ્થામાંથી ધીમે ધીમે માહના પડળાને દૂર કરતા જીવ આગળ વધે છે, અને આત્માના સ્વાભાવિક જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર આદિ ગુણાને વિકસાવે છે. આ વિકાસમાર્ગમાં જીવ અનેક અવસ્થા- ઓમાંથી પસાર થાય છે. વિકાસ માર્ગની આ ક્રમિક અવસ્થાઓને ગુણુસ્થાનક કહેવામાં આવે છે. આ ક્રમિક અસંખ્યાતી અવસ્થાઓને જ્ઞાનિઓએ ૧૪ ભાગમાં વિભાજિત કરેલ છે. આ ચૌદ વિભાગને જૈનશાસ્ત્રમાં ગુણસ્થાનક કહેવામાં આવે છે.

માર્ગ હ્યા અને ગુણુસ્થાનકોનું પરસ્પર અન્તર : માર્ગણાના વિચાર કર્મ-અવસ્થાના તરતમ ભાવના વિચાર નથી, પરંતુ શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક ભિન્નતાઓથી જીવા ઘેરાયેલા છે. અને તેના વિચાર માર્ગણા દારા થાય છે. જ્યારે ગુણસ્થાનકાે કર્મ-પટલાના તરતમ ભાવને અને યાેગાની પ્રવૃત્તિ-નિવૃત્તિને જણાવે છે.

માર્ગણાઓ જીવના વિકાસક્રમને બતાવતી નથી. પણ એનાં સ્વાભાવિક—વૈભાવિક રૂપાેનું અનેક પ્રકારથી પૃથક્કરણ કરે છે. જ્યારે ગણસ્થાનકો જીવના વિકાસક્રમને બતાવે છે. અને વિકાસની ક્રમિક અવસ્થાએાનું વર્ગીકરણ છે. માર્ગણાએા સહભાવી છે. અને ગુણસ્થાનકો ક્રમભાવી છે. એટલે કે એકજ જીવમાં ચૌદે માર્ગણ:એા ્પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. જયારે ગુણસ્થાનકો એક જીવમાં એકજ પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. પૂર્વ પૂર્વ ગુણસ્થાનકોને છેાડીને ઉત્તરાત્તર ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. અને આધ્યાન્મિક વિકાસ વધારી શકાય છે, પરન્તુ પૂર્વ પૂર્વ માર્ગણાએાને છેાડીને ઉત્તરાત્તર માર્ગણાએા પ્રાપ્ત કરી શકાતી નથી. તેમજ તેથી આધ્યાત્મિક વિકાસની સિદ્ધિ યઈ શકતો નથી. તેરમાં ગુણસ્થાનકે પહેાંચેલ એટલે કે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરેલ જીવમાં કષાય સીવાય સર્વે માર્ગણાઓ હોય છે. પરંતુ ગુણસ્થાનક તાે માત્ર એક તેરમું જ હોય છે. અન્તિમ અવસ્થા પ્રાપ્ત જીવમાં પણ ત્રણ–ચાર માર્ગણાએા છેાડીને બધી માર્ગણાએા હેાય છે, જ્યારે ગુણસ્થાનકોમાં ફક્ત ૧૪મું જ હોય છે. આ પ્રકારે માર્ગણા અને ગુણસ્થાનકોમાં પરસ્પર અન્તર છે.

ગાચા 3-૪ થી :-- આ ગાથાઓમાં સંકેત દ્વારા સંક્ષેપથી બેાધ થવા માટે પપ પ્રકૃતિઓનેા સ'ગ્રહ કરેલ છે. એટલે અમુકથી અમુક સુધી એમ આગલી ગાથાઓમાં જણાવશે પણ પ્રકૃતિઓ ગણાવશે નહીં. જેમકે "સુર એકાેનવિ'શતિ" એટલે દેવદ્વિકથી માંડી આતપ નામકર્મ સુધીની ઓગણીશ પ્રકૃતિઓ લેવી.

ગાથા પ "નારકીને ભવસ્વભાવેજ એ ઓગણીશના બંધ ન હોય" દેવદિક વગેરે ઓગણીશ મધ્યે સુરદ્ધિક, વૈક્રિયદ્ધિક, દેવાયુ, નરકગતિ, નરકાનુપૂર્વી અને નરકાયુ એ આઠ પ્રકૃતિ દેવતા અને નારકી પ્રાયોગ્ય છે. અને નારકી મરીને દેવ કે નરકગતિમાં ઉત્પન્ન થાય નહી માટે તેના બંધ ન હોય, તથા સૂક્ષ્મ નામ, અપર્યાપ્તનામ, અને સાધારણ નામ એ ત્રણ પ્રકૃતિ પણ ન બાંધે, કેમકે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય, અપર્યાપ્તા તિર્યોચ તથા અપર્યાપ્તા મનુષ્ય અને સાધારણ વનસ્પતિકાયને વિષે નારકી મરીને ઉપજે નહી.

એકેન્દ્રિય જાતિ, સ્થાવરનામ અને આતપનામ એ ત્રણ એકે-ન્દ્રિય પ્રાયોગ્ય છે અને વિકલેન્દ્રિયત્રિક એ વિકલેન્દ્રિય પ્રાયોગ્ય છે. નારકી એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય નહી, માટે એ છ પ્રકૃતિ ન બાંધે. આહારકદ્વિક ચારિત્રના અભાવે બાંધે નહીં.

મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે તીર્થ કર નામનાે બંધ ન હાેય" જિનનામનાે બંધ સમ્યકત્વ પ્રાયાગ્ય છે. અને મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે સમ્યકત્વ ન<mark>થી</mark> માટે જિનનામ પણ ન બાંધે.

"એ વિના છન્નુ (૯૬ નેા) બધ હોય" કારણ કે નરકગિક, જાતિચતુષ્ક, સ્થાવરચતુષ્ક, હુંડક સંસ્થાન, આતપનામ, છેવટ્ઠું સંઘયણ, નપુંસકવેદ અને મિથ્યાત્વ માહનીય એ સાેળ પ્રકૃતિના બધ મિથ્યાત્વ નિમિત્તાક છે. તેમાં નરકગિક, સૂક્ષ્મગિક, વિકલગિક, એકેન્દ્રિય જાતિ, સ્થાવરનામ અને આતપ નામ એ બાર પ્રકૃતિઓને

Jain Education International

નારકો ભવપ્રત્યયે બાંધતા નથી તેથી "સુરાદિ" માં ગ્રહણ કરી ઓઘબ ધમાંથીજ કાઢી નાખી છે. બાકી રહેલી નપુંસકવેદ, મિથ્યાત્વ મેાહનીય, હુંડક સંસ્થાન અને છેવટ્ઠું સંઘયણ—એ ચાર પ્રકૃતિઓ મિથ્યાત્વનિમિત્તાક બ ધાય છે, અને સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે મિથ્યાત્વના ઉદય નથી માટે ત્યાં બ ધાતી નથી. તે સિવાય ૯૬ પ્રકૃતિઓ બ ધાય છે.

ગાથા ૬ ઠ્ઠી :-- "મિશ્રગુણઠાણે સિત્તેર બાંધે" અનંતાનુબન્ધિ ચતુષ્ક, મધ્યસંસ્થાન ચતુષ્ક, મધ્ય સંહનન ચતુષ્ક. અશુભ વિહાયો-ગતિ, નીચગાેત્ર, સ્રીવેદ, દૌર્ભાગ્ય, દુઃસ્વર, અનાદેય, થીણહ્લિત્રિક, ઉદ્યોત અને તિર્ય`ચત્રિક --- આ પચીશ પ્રકૃતિઓ અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદયથી બંધાય છે. અને મિશ્રગુણસ્થાનકે તેના ઉદય ન હોવાથી આ ૨૫ પ્રકૃતિઓના બીજા સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે અંત થાય છે તથા મિશ્રગુણસ્થાનકે વર્તતા કાઈપણ જીવ આયુષ્યનેદ બંધ કરતા નથી. તેથી અહીં મનુષ્ય આયુષ્યના પણ બંધ નથી. એટલે ૯૬ માંથી ૨૬ પ્રકૃતિઓ ઓછી કરતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે નારકોદ ૭૦ બાંધે છે.

',અવિરતિ...ત્યારે'' અવિરતિ ગુણઠાણે વર્તતા કેટલાક નારકોદ સમ્યકત્વ નિમિત્તો જિનનામકર્મ બાંધે છે. અને મનુષ્યના પણ બાંધ કરે છે.

"પૅકપ્રભાદિના આવ્યા તીર્થ કર ન થાય" પૅકપ્રભા, ધૂમપ્રભા અને તમઃપ્રભાને વિષે સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિ છતાં પણ ક્ષેત્રના માહાત્મ્ય કરીને તથા પ્રકારના અધ્યવસાયના અભાવ હોવાથી તીર્થ કર નામકર્મ ના બંધ ન થાય. કેમકે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે "પ્રથમ નરકના આવેલ ચક્રવર્ત્તિ થાય. બીજી સુધીના આવેલ વાસુદેવ થાય, ત્રીજી સુધીના આવેલ તીર્થ કર થાય, ચાથી સુધીના આવેલ કેવલી થાય, પાંચમી સુધીના આવેલ યતિ થાય, છઠ્ઠી સુધીના આવેલ દેશવિરતિ થાય, સાતમી સુધીના આવેલ મત્સ્યાદિક સમ્યકત્વ પામે પણ દેશવિરતિપણું ન પામે" તે માટે પંકપ્રભાદિકથી આવેલ નારકજીવ તીર્થ કરપણું ન પામે. ગાથા ૭ "મિથ્યાવે ૯૬ ના બંધ હોય" મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકે મનુષ્યદ્વિક અને ઉચ્ચગાેત્રા એ ત્રાણ પ્રકૃતિઓ તથાવિધ વિશુદ્ધિને અભાવે ન બાંધે, કારણ કે સાતમી નરકના નારકીને ઉત્કૃષ્ટ પુણ્ય-પ્રકૃતિ આ જ છે. અને તેથી એ તાે ઉત્કૃષ્ટ વિશુદ્ધ અધ્યવસાયે બંધાય અને ઉત્કૃષ્ટ વિશુદ્ધ અધ્યવસાયસ્થાનક સાતમી નારકીમાં ગીજે--ચોથે ગુણસ્થાનકે છે. માટે મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકે બંધાય નહીં. ''એ પાંચ વર્જીને ૯૧ નાે બંધ હોય" આ ગુણસ્થાનકે યાગ્ય અધ્યવસાયના અભાવે તિર્ય ચાયુના બંધ હોય" આ ગુણસ્થાનકે યાગ્ય અધ્યવસાયના ઉદયે બંધાય છે, સાસ્વાદને મિથ્યાત્વના ઉદય નથી એટલે બંધાત નથી. માટે એ પાંચ વર્જીને ૯૧ નાે બંધ હોય.

ગાથા ૮ "મનુષ્યદિક અને ઉચ્ચગાેગ એ ત્રાણ ભેળવીએ" આદમા ગુણસ્થાનકમાં છઠ્ઠા ભાગ સુધીમાં દરેક જીવા દરેક સમયે કોઈ ને કાેઈ ગતિ લાયક અવશ્ય બંધ કરે છે. નરકગતિ લાયક પ્રથમ ગુણસ્થાનક સુધી, તિર્યાંચગતિ લાયક પ્રથમનાં બે ગુણસ્થાનક પર્યન્ત, દેવગતિ લાયક આઠમાના છઠ્ઠા ભાગ પર્યન્ત, અને મનુષ્યગતિ લાયક ચેથ્થા ગુણસ્થાનક પર્યાંત બંધ થાય છે, નારકીઓ નરક અને દેવગતિ લાયક બંધ કરતા નથી. એટલેજ ગીજે-ચોથે ગુણઠાણે સાતમી નરકના નારકીઓ મનુષ્યગતિ લાયક બંધ કરે છે. સાતમી નરકના જીવે ાઆયુષ્યના બંધ પ્રથમ ગુણસ્થાનકે જ કરે છે. અન્યગુણઠાણે તદ્યોગ્ય અધ્યવસાયના અભાવે બંધ કરતા નથી. પહેલા તથા બીજે ગુણસ્થાનકે સાતમી નારકના જીવેાને મનુષ્યગતિ પ્રાયોગ્ય બંધને લાયક પરિણામ જ થતા નથી તેથી તેને મનુષ્યપ્રાયોગ્ય બંધ થતો નથી. "મનુષ્યદ્વિક ભવાન્તરે ઉદય આવે" સાતમી નારકીનો જીવ "મનુષ્ય આયુષ્ય બાંધતે**ા નથી. અને તેના અભાવમાં ઝીજે**—ચેથ્થે ગુણસ્થાનકે મનુષ્યદ્વિક બાંધે છે. એટલે કે મનુષ્યદ્વિકના મનુષ્ય આયુષ્ય -સાથે પ્રતિબન્ધ નથી. મનુષ્ય આયુષ્ય સિવાય પણ ૩–૪ ગુણસ્થાનકે મનુષ્યદ્વિક બ'ધાય છે તે ભવાન્તરમાં ઉદયે આવે છે.

**ગાથા ૯** ''એકસા એક બ'ધાય" નરકત્રિક, જાતિચતુષ્ક સ્થાવરચતુષ્ક, હુંડક સંસ્થાન, છેવટ્ઠું સંઘયણ, આતપનામ, નપું-સકવેદ અને મિથ્યાત્વ એ સાેળ પ્રકૃતિ મિથ્યાત્વના ઉદયે બ'ધાય છે. અહિં તેનાે ઉદય ન હાેવાથી આ સિવાય ૧૦૧ બ'ધાય.

''દેવાયુ...મિશ્રગુણઠાણે બાંધે'' સમ્મામિच્छद्दिદી आउव घં पि न करेइ'' મિશ્રદ્રષ્ટિગુણસ્થાનકે તદ્ધોગ્ય અધ્યવસાયના અભાવ હાવાથી આયુષ્ય બાંધ કરતા નથી. આ વચનથી અહીં દેવ--આયુષ્ય અને મનુષ્ય આયુષ્યના અબાંધ છે. તથા અનંતાનુબન્ધિચતુષ્ક આદિ ૨૫ પ્રકૃતિઓના બન્ધ અનંતાનુબન્ધિ ક્યાય નિમિત્તાક હાવાથી સાસ્વ દને જ બાંધાય છે. અહીં બાંધાતી નથી, તથા નરગિક, ઔદારિકદિક અને પ્રથમ સંઘયણ એ છ પ્રકૃતિઓ મનુષ્ય પ્રાયોગ્ય છે. અને મનુષ્ય તથા નિર્ધાંચા ગીજા ગુણસ્થાનકથી અવિરત સમ્યગ્દદિની જેમ દેવપ્રાયોગ્ય બાંધ છે, માટે મનુષ્ય પ્રાયોગ્ય એ છ પ્રકૃતિઓ આહીં બાંધાતી નથી.

''દેશવિરતિ ગુણુઠ.ણે છાસઠ બાંધ,'' અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર કષાયનો બંધ પાંચમે ગુણુઠાણે અને તેર્થા આગળ નથી તેનું કારણ એ છે કે તે તે પ્રકારના કષાયના ઉદય તે તે પ્રકારના કપાયના બન્ધનું કારણ છે, અહીં અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ કષાયોના ઉદય નથી માટે અહીં તે પણ બંધાતા નથી. આ કષાયના ઉદય પહેલા ચાર ગુણુસ્થાનક સુધી હોય છે. માટે ત્યાં સુધીજ બંધાય છે. **ગાથા ૧૦** "ઓઘે ૧૨૦ બાંધે. " કારણ કે તેઓને વિશિષ્ટ <sup>ચા</sup>રિત્રનિમિત્તક આહારકદ્વિકનાે અને સમ્યક્ત્વ નિમિત્તક જિનનામકર્મ-નાે બાંધ સાંભવે છે.

મિથ્યાત્વે ૧૧૭. જિનનામકર્મ અને આહારકદિક રહિત ૧૧૭. સાસ્વાદને ૧૦૧. નરકાદિ સાળ પ્રકૃતિઓ રહિત કરતાં ૧૧૭માંથી સાગ જતાં ૧૦૧.

"મિશ્રે ૬૯" દેવાયુ અને અનન્તાનુબ<sup>\*</sup>ધ્યાદિક ૩૧ બાદ કરતાં. <sup>૬</sup>૯ પ્રકૃતિઓ બાંધે

"પણ…૭૧ બાંધે" દેવાયુ અને જિન--નામ કર્મ સહિત કરતાં. ૭૧ બાંધે

કર્મ સ્તવમાં કહેલ બન્ધાધિકાર કરતાં પર્યાપ્ત મનુષ્ય--તિર્ય ગ્રેન ત્રીજા--ચાેથા ગુણસ્થાનકે આ પ્રમાણે વિશેષતા છેઃ--કર્મ સ્તવમાં મિશ્રાગુણ-સ્થાનકે ૭૪નેા બંધ અને અવિરત સમ્યગ દૃષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૭૭નેા બંધ કહ્યા છે. પરંતુ તિર્ય ચેને મિશ્ર ગુણસ્થાનકે મનુષ્યદ્વિક, ઔદારિકદ્વિક, વજગ્રહ્યભનારાચ સંઘયણ એ પાંચ પ્રકૃતિઓનો અબંધ હોવાથી ૬૯ પ્રકૃતિઓ બાંધે છે. અને અવિરત સમ્યગદૃષ્ટિ ગુણસ્થાનકે દેવાયુ સહિત ૭૦. મનુષ્યા મિશ્રે ૬૯ અને અવિરત સમ્યગદૃષ્ટિ ગુણસ્થાનકે દેવાયુ સહિત ૭૦. મનુષ્યા મિશ્રે ૬૯ અને અવિરત સમ્યગદૃષ્ટિ ગુણસ્થાનકે જિનનામ અને દેવાયુ સહિત ૭૧ બાંધે. આ ૭૧ પ્રકૃતિઓમાં મનુષ્યદ્વિક--ઔદારિકદ્વિક--વજાગ્ર્યભનારાચ સંઘયણ અને મનુષ્ય આયુષ્ય એ છ પ્રકૃતિઓ સહિત કરતાં કર્મ સ્તવમાં સામાન્ય બન્ધાધિકારમાં કહેલ ૯૭ પ્રકૃતિઓ મલી રહેશે.

'' પાંચમે ૬૭ '' બીજા અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર કષાયા ૭૧ માંથી બાદ કરતાં ૬૭ પ્રકૃતિઓ રહે છે. વળી કર્મ સ્તવમાં દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે ૬૭ કહી છે. તે તિર્ય વાને જિનનામ રહિત હેાવાથી તેએષ્ટ ૬૬ બાંધે. પ્રમત્તાદિ ગુણસ્થાનકે કર્મ સ્તવની જેમ બન્ધ કહેવા. કારણ કે ⊧મનષ્ય સિવાય બીજા જીવાને તે ગુણસ્થાનકાે હાેતાં નથી.

"જિનાદિક નરકત્રિક લગે અગ્યાર" જિનનામ, દેવદ્રિક, લૈક્રિયદ્વિક, આહારકદ્વિક, દેવાયુપ અને નરકત્રિક એ જિનનામાદિ અગ્યાર પ્રકૃતિઓ ૧૨૦માંથી બાદ કરતાં ૧૦૯ પ્રકૃતિઓ અપર્યાપ્તા તિર્ય ચ અને મનુષ્યા ઓઘે તથા મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકે બાંધે. તેને એક મિથ્યાત્વ ગુણસ્થા-નક જ છે. મિથ્યાદષ્ટિ હોવાથી જિનનામ અને આહારકદ્રિક ન બાંધે. મરીને દેવગતિમાં જતા નથી માટે દેવત્રિક અને વૈક્રિયદ્વિક ન બાંધે. નરકગતિમાં ન ઉપજે માટે નરકત્રિક ન બાંધે, અહીં મનુષ્ય અને તિર્થ 'ચ લબ્ધિઅપર્યાપ્ત ગ્રહણ કરવા.

**ગાથા ૧૧** "નારકીની પેરે દેવતાને બંધ કહેવા" જેમ નારકો મરીને નરકગતિ અને દેવગતિમાં ઉપજતા નથી તેમ દેવા મરીને એ બન્ને ગતિમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. તેથી દેવત્રિક, નરકત્રિક અને વૈક્રિયદ્રિક એ આઠ પ્રકૃતિઓ ન બાંધે; અને સર્વવિરતિના અભાવે આહારકદ્રિક પણ ન બાધે. તથા દેવા મરીને સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિયમાં ન ઉપજે તેથી સૂક્ષ્મત્રિક અને વિકલત્રિક એ છ પ્રકૃતિઓ ન બંધાય. એમ કુલ સાળ પ્રકૃતિઓ ઓઘબંધમાંથી જાય એટલે ઓઘે ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ બાંધે. દેવતા બાદર એકેન્દ્રિયમાં ઉત્પન્ન થાય છે માટે એકેન્દ્રિય, સ્થાવર અને આતપ એ ત્રણ પ્રકૃતિ નારકી કરતાં વધારે બાંધે.

" મિથ્યાત્વે ૧૦૩ " જિનનામ રહિત.

" સાસ્વાદને ૯૬ " એકેન્દ્રિય જાતિ આદિ સાત પ્રકૃતિઓ મિથ્યાત્વને ઉદયે બ'ધાય છે માટે તેના બ'ધવિચ્છેદ થતાં ૯૬.

" મિશ્રે ૭૦ " અનન્તાનુવ્યન્ધિ આદિ ૨૬ પ્રકૃતિઓનેા બ'ધ-વિચ્છેદ જતાં ૯૬માંથી તે બાદ કરતાં ૭૦. "સમ્યકૃત્વે ૭૨" જિન–નામ અને મનુષ્યાયુષ મેળવતાં ૭૨ થાય. " જ્યોતિષઃથી હીન કહેવા " એ ત્રણ નિકાયના દેવામાંથી -નીકળી તૌર્થ કર ન થાય, કારણકે જિન–નામની સત્તાવાળા જીવ ભાવનપતિ, વ્યંતર અને જ્યાતિષમાં ઉપજે નહીં. વળી આ ત્રણ નિકાયના જીવેા અવધિજ્ઞાન સહિત પરભવમાં જતા નથી અને તીર્થ -કર તાે અવધિજ્ઞાન સહિત જ પરભવમાં જઇને ઉપજે છે. તેથી આ ત્રણ નિકાયના જીવોને તીર્થ કર નામકર્મના બંધ ન હોય.

**ગાચા ૧૨** '' તેથી ઓઘે ૧૦૧'' રત્નપ્રભા નારકીના નારકો ઓઘે તથા ગુણસ્થાનકને વિષે જેટલી પ્રકૃતિઓ બાંધે છે તેટલી સનન્કુમાર, માહેન્દ્ર, બ્રહ્મ, લાન્તક શુક્ર અને સહસ્રાર દેવલાકના દેવેા બાંધે છે. કારણ કે એ દેવેા ત્યાંથી ચ્યવીને એકેન્દ્રિયમાં ઉપજતા નથી, તેથી એકેન્દ્રિય સ્રાયોગ્ય એકેન્દ્રિયજાતિ, સ્થાવરનામ અને આતપનામ એ ત્રણ પ્રકૃતિઓના બાંધ કરે નહીં. તેથી ઓઘે ''૧૦૧'' બંધાય.

" भिष्यात्वे १००" जिननाम रહित,

" સાસ્વાદને ૯૬ " નપું સકચતુષ્ક વિના,

'' મિશ્રે ૭૦ " અનન્તાનુબ ધી આદિ ૨૬ વિના.

"સમ્યક્રત્વે ૭૨" જિનનામ અને મનુષ્યાયુષ સહિત. ''આન-તાદિ" આનત, પ્રાણત, આરણ, અચ્યુત, નવ ગ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તરવાસી દેવાને ઉદ્યોતનામ અને તિર્ય ચત્રિક એ ચાર પ્રકૃતિઓ ન બન્ધાય. કારણ કે ત્યાંથી ચ્યવીને મનુષ્યમાં જ ઉપજે પણ તિર્ય -ચમાં ન ઉપજે તેથી તિર્ય ચે ચ્યવીને મનુષ્યમાં જ ઉપજે પણ તિર્ય ચમાં ન ઉપજે તેથી તિર્ય ચે ચાર પ્રકૃતિઓ ન બન્ધાય. એટલે ૧૨૦ પ્રકૃતિઓમાંથી સુરદ્ધિકાદિ ઓગણીશ અને ઉદ્યોતાદિ ચાર ન્યૂન કરતાં સત્તાણું પ્રકૃતિઓનો ઓઘબંધ હોય છે.

"૧૦૯ પ્રકૃતિ" ઇન્દ્રિયમાર્ગણાએ એકેન્દ્રિય, બેઈન્દ્રિય, તેઇન્દ્રિય

અને ચઉરિન્દ્રિય તથા કાયમાર્ગણામાં પૃથ્વીકાય, અપ્કાય, વનસ્પતિ-કાય માર્ગણાએ લબ્ધિ અપર્યાપ્ત પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય'ચની પેઠે બ'ધ કહેવા. આ સાતે માર્ગણાવાળા જીવાેને સમ્યક્રત્વ અને ચારિત્ર નથી તેમજ દેવગતિ કે નરકગતિમાં ઉપજે નહીં તેથી જિનનામ, દેવત્રિક, નરકત્રિક, ગૈક્રિયદ્રિક અને આહારકદ્ધિક એ અગ્યાર પ્રકૃતિ બાંધે નહિ તેથી ઓધે અને મિથ્યાત્વે ૧૦૯ પ્રકૃતિઓ બાંધે.

**ગાચા ૧૩** ''સાસ્વાદન ગુણઠાણ" ભવનપતિથી ઇશાન દેવલેાક સુધીના દેવેા મિથ્યાત્વ નિમિત્તક એકેન્દ્રિય પ્રાયોગ્ય આયુખ્ય બાંધી<sup></sup> પછીથી સમ્યક્ત્વ પામી મરણ સમયે સમ્યક્ત્વ વમી પૃથ્વી,એપ્<sub>ુ</sub>અને વનસ્પતિમાં ઉપજે છે, તેને શરીરપર્યાપ્તિ પુરી કર્યા પહેલાં સાસ્વાદન હોય ત્યારે તે ૯૬ પ્રકૃતિઓ બાંધે.

" ૯૬ બાંધે " સૂક્ષ્મ−ત્રિક, વિકલ--ત્રિક, એકેન્દ્રિય જાતિ. સ્થા-વરનામ, આતપ નામ, નપુંસકવેદ, મિથ્યાત્વ માેહનીય, હુંડક સંસ્થાન અને છેવટ્ઠું સંઘયણ એ તેર પ્રકૃતિઓ મિથ્યાત્વ સિવાય ન બંધાય તેથી તે બાદ કરતાં છન્નું પ્રકૃતિઓ બાંધે.

" એ બે મત જાણવા " અહીં કેટલાક આચાર્યા તિર્ય વ આયુષ્ય અને મનુષ્ય આયુષ્ય સિવાય ૯૪ પ્રકૃતિઓ બાંધે એમ કહે છે. આ પ્રમાણે બે મત છે.

આ મતભેદ પ્રાચીન બન્ધસ્વામિત્વમાં પણ છે. તેની ગાથાએક. નીચે પ્રમાણે છે.

साणा वंधहि सोलस, निरतिगहीणा य मोतुं छन्नवई । ओघेणं वीसुत्तर-सयं च पंचिदिया बन्धे ॥ २३ ॥ इग-विगलिंदीसाणा, तणुपज्जत्ति न जंति जं तेण । नर-तिरियाउ-अबंधा, मयंतरेणं तु चउणउइं ॥ २४ ॥ ૯૬ પ્રકૃતિના બંધ ચંદ્રસૂરિ વગેરે આચાર્યા માને છે. આ વિષયમાં સમજવાનું કે એકેન્દ્રિય જીવનું જઘન્ય આયુષ્ય પણ ૨૫૬ આવલિકાથી ઓછું હાતું નથી. આગામી ભવનું આયુષ્ય આ ભવના આયુષ્યના બે ભાગ ગયા પછી ત્રીજા ભાગે બંધાય છે, એટલે આગામી ભવનું આયુષ્ય ૧૭૧ મી આવલિકાએ બંધાય, અને સાસ્વા-દન સમ્યક્ત્વના કાળ છ આવલિકા⊶એ પહેલાં પુરા થઇ જાય છે, સાસ્વાદન અવસ્થામાં પહેલી ત્રણ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થઈ જાય એ પ્રમાણે માની લેવામાં આવે તા પણ આયુષ્યબન્ધના સંભવ માની શકાય નહીં. વળી આગળ ઔદારિકનિશ્ર માર્ગણાએ ૯૪ પ્રકૃતિઓના બન્ધ કહેલ છે એટલે ૯૪ ના બન્ધના મત યુક્તિયુક્ત જણાય છે.

પ્રથમ મતે શરીરપર્યાપ્તિ પુરી થયા પછી પણ સાસ્વાદન રહે, અને તે વખતે આયુષ્ય બાંધે ત્યારે છન્નુ પ્રકૃતિ બાંધે. આશય એવેા જણાય છે કે છ આવલિકાએ અન્તર્મુહૂર્ત મધ્યમ થઇ જાય. એટલે શરીરપર્યાપ્તિ છ આવલિકાએ પૂર્ણ થાય ત્યાર પછી આયુ-ખ્યનેા બંધ થાય એમ જણાય છે. પરન્તુ ટબામાં આપેલી દલીલ પ્રમાણે ૯૪ વાળા મત યુક્તિયુક્ત જણાય છે, તત્ત્વ કેવલિગમ્ય.

**ગાથા ૧૪** કર્મ સ્તવે–પંચેન્દ્રિય માર્ગણા અને ત્રસકાય માર્ગણામાં સામાન્ય રૂપે જયાં જેટલાં ગુણસ્થાનકોનેા સંભવ હોય ત્યાં તેટલાં ગુણસ્થાનાને આશ્રયી કર્મસ્તવમાં કહેલ બન્ધાધિકાર પ્રમાણે બંધ જાણવા.

ગાથા ૧૪ ગતિત્રસઃ–તેઉકાય અને વાઉકાય એ બ'ને સ્થાવર-નામકર્મના ઉદયથી લબ્ધિસ્થાવર છે તેા પણ ગતિસાધર્મ્ય કરીને તેને ગતિત્રસ કહ્યા છે તેઓ ઊ'ચું અને તીરછું ગમન કરે છે.

''એકસાે પાંચનાે બ'ધ'' હોય–તેઉકાય અને વાયુકાયના જીવાે દેવ, મનુષ્ય અને નારકીમાં ઉત્પન્ન થાય નહીં તેથી તત્પ્રાયોગ્ય એ તૃ. ક. ૧૩ પંદર પ્રકૃતિઓ બાંધે નહિ તેઉકાય અને વાયુકાય, તિર્યંચગતિમાં ઉત્પન્ન થાય અને ત્યાં ભવપ્રત્યયે નીચ ગાેત્રનાેજ ઉદય હોય માટે તેઓ ઉચ્ચગાેત્રા ન બાંધે, તેઓને સાસ્વાદન ન હોય, કેમકે સમ્યક્ત્વ વમતાે કોઇ જીવ તેમાં આવીને ઉપજે નહિ.

''કર્મ સ્તવનીપેરે**''-એ આ**ઠ **યેાગમાર્ગણાએ ૧૨ ગુણસ્થાનક હોય** ત્યાં કર્મસ્તવની પેઠે બ<mark>ન્ધ જાણવાે તથા સત્ય--મન</mark>ોયોગ અને અસ-ત્યામૃષા એ બે મનના અને એજ બે વચનના એ ચાર યાેગ તેરમા ગુણસ્થાનકે હોય ત્યાં એક સાતા વેદનીય બંધાય.

અહીં मणवयज्ञोगे ओहु उर्हे नरમંગુ આ ગાયામાં વચન-યાગ અને ઔદારિક એ બંને સામાન્યપદ છે. તા પણ નરભંગુ શબ્દના સાક્રિધ્યથી વચનયાગનું તાત્પર્ય મનોયોગ સહિત વચન-યાગમાં અને ઔદારિકનું તાત્પર્ય મનોયોગ સહિત ઔદારિક કાય-યાગમાં રાખી બન્ધસ્વામિત્વના વિચાર કરેલ છે, વચનયાગથી કેવળ વચનયાગ અને કાયયાગથી કેવળ કાયયાગ ગ્રહણ કરવામાં આવે તા તેનું બન્ધસ્વામિત્વ વિકલેન્દ્રિય અને એકેન્દ્રિયના સમાન હાય, એ પ્રમાણે ઔદારિક કાયયાગે બંધના વિચાર કહ્યો.

જીવ પ્રથમ સમયે કેવલ કાર્મણ યોગવડે આહાર ગ્રહણ કરે ત્યાર પછી ઔદારિક યોગની શરૂઆત થાય છે. તે શરીર પયાપ્તિ બનતાં સુધી કાર્મણ સાથે મિશ્ર હેાય છે. અને કેવલિ સમુદ્ધાત અવસ્થામાં બીજા, છઠ્ઠા અને સાતમા સમયે કાર્મણ સાથે ઔદારિક મિશ્રયોગ હેાય છે.

વિશિષ્ટ ચપ્રરિત્રને અભાવે આહારકદ્વિક ન બાંધે. સુરાયુ અને નરક્તિત્રક એ ગ્રાર પ્રકૃતિઓ સર્વ પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા સિવાય ન બંધાય તેથી એ છ ન બાંધે. અને કેવલિ સમુદ્ધાત અવસ્થામાં તાે કેવલ સાતાવેદનીયજ બંધાય છે. **સારવાદન ગુણ્કાણે એા રાશ્યુના બ**'ધ **હોચ:**-સાસ્વાદન ગુણ-ઠાણે ન**શયુ**ય અને તિર્થ બાયુષ્ય ન બ'ધાય. કારણ કે સાસ્વાદનભાવે વર્તતા **પ્રરીરપ્રયાં**ત્રિ પૂર્ણ ન કરે, બિથ્યાત્વનાે ઉદય ન હોવાથી તનિ-મિત્તક સૂક્ષ્મત્રિકાદિ ૧૩ પ્રકૃતિઓ ન બાંધે.

મિશ્ર ગુણસ્થાનકે વર્ત તાે જીવ કાળ ન કરે તે ક્યાંઇ પણ ઊપજે પણ નહિ, માટે અપર્યાપ્રઅવસ્થામાં મિશ્રગુણસ્થાનક ન હાેય. ગા**ચા ૧૬** 

" સમ્ચક્તવ ગુણકાણે ૭૫ બાંધે " અહિં સિદ્ધાન્તના મતે વૈક્રિય લબ્ધિ અને આહારક લબ્ધિ પ્રયુંજતા ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગ માન્યો છે ૫ણ તે અહિં વિવક્ષ્યા નથી, કારણ કે કર્મગ્રંથકાર તેમ માનતા નથી. તેથી દેશવિરતિ અને પ્રમત્ત ગુણઠાણાના બંધ કહ્યો નથી.

તિહાં પહેલા ગુણઠાણેઃ--ઔદારિકમિષ્ઠાયાેગી પહેલે ગુણઠાણે બે આયુના બંધ શી રીતે કરે, એ વગેરે લાંબી શ'કા કરી છે. તેના ઉત્તરઃ--આ શ'કા શિલાંકાચાર્યના મતને અનુસરીને કરેલ છે, કેમકે તેઓ શરીરરપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી ઔદારિક મિશ્રાયોગ માને છે. અને પૂર્ણ થયા બાદ ઔદારિક યાેગ માને છે. તેના મતે આ શ'કા સંભવી શકે છે. પરંતુ કર્મગ્રંથકારના મતે શરીરની પૂર્ણ તા સ્વયોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી થાય છે. એટલે ત્યાં સુધી ઔદારિક મિશ્રાયોગ હોય છે. તે એ બાબત દેવેન્દ્રસૂરિએ સાથા કર્મગ્રંથની **તછુવડ્જોણુ જાસ્ટ્યન્નને** એ ગાથાની ટીકામાં લખ્યું છે કે, જ્યાંસુધી ઇન્દ્રિયાદિક યોગ પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી થાય ત્યાં સુધી ઔદારિક મિશ્રાયોગ હોય છે. તે એ બાબત દેવેન્દ્રસૂરિએ સાથા કર્મગ્રંથની **તછુવડ્જોણુ જાસ્ટ્યનનને** એ ગાથાની ટીકામાં લખ્યું છે કે, જ્યાંસુધી ઇન્દ્રિયાદિક યોગ પર્યાપિ પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી ઔદારિકમિશ્રાયોગ ભાજીવે. અને શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી ઓદારિક કાયયોગ હોય તે તા મીળ આ ચાયોનો મત છે. એટલે અહિં બન્તે આ યુખ્યનો અંધ ઘટી શકે છે.

ઔદારિક મિશ્રાકાયયાૅગના સ્વામિ તિર્યાય અને મનુષ્ય છે અને ચાેથા ગુણસ્થાનકે તેને ૭૦ અને ૭૧ પ્રકૃતિના બન્ધ કહ્યો છે, તેા પણ ઔદારિકમિશ્ર કાયયાૅગમાં ચાેથે ગુણઠાણે ૭૧ પ્રકૃતિઓના બંધ માનવાને બદલે ૭૦ પ્રકૃતિઓના બંધ એટલા માટે માન્યા છે કે આ યાૅગ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં હાેય છે. અને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં તિર્યંચ અથવા મનુષ્ય દેવાયુના બંધ કરતા નથી. માટે આયુષ્ય ગણવામાં આવે નહીં. આ પ્રમાણે ૭૦ ના બંધ સંભવે છે. પછી તા બહુશુત કહે તે પ્રમાણ.

ઔદારિકમિશ્રની પેરે બંધ કહેવા.

ઓઘે મૂલ બંધમાં ૧૨૦ માંથી આહારકષટ્ક, તિર્યંચ આયુષ્ય, અને નરાયુષ એ આઠ બાદ કરતાં ૧૧૨. મિથ્યાન્વે જિનપંચક વિના ૧૦૭, સૂક્ષ્માદિ ૧૩ બાદ કરતાં સાસ્વાદને ૯૪. તેમાંથી અનંતાનુ-બંધી આદિ ૨૪ ઓછી કરી જિનપંચક ઉમેરતાં સમ્યકૃત્વે ૭૫ બાંધે. ઉપર જે ટબામાં શંકા કરેલી છે તેના અહીં અવકાશ નથી. કારણ કે. કાર્મ શકાયયાગ ચારે ગતિમાં હોય છે. એટલે દેવ--નારક એ પાંચ પ્રકૃતિઓ બાંધે છે.

#### ૧૯૭

એાઘની પેરે ૬૩.

આહારક કાયયોગ અને આહારકમિશ્ર કાયયોગ એ બે માર્ગણાએ ૬૩નેા બંધ હોય છે. ત્યાં આહારકયોથે પ્રમત્ત અને અપ્રમત્ત એ બે ગણસ્થાનક હેાય છે. ચૌદ પુર્વાધર જયારે આહારક શરીર કરે ત્યારે લબ્ધિનેા ઉપયોગ કરતા હોવાથી પ્રમાદયુક્ત હોય છે. ત્યારે છટ્ટ્ ગણસ્થાનક હોય. તે વખતે આહારક શરીરના પ્રારંભ કરતાં તે ઔદારિક સાથે મિશ્ર હોય છે. એટલે આહારકમિશ્ર અને આહારક એ બે યોગે છટ્ઠું ગુણસ્થાનક હોય. પછી વિશુદ્ધિના બળથી સાતમે આવે ત્યારે આહારક યાેગજ હાેય. એટલે આહારક યાેગે ૬–૭ એ <mark>બે ગુણસ્થાનક અને</mark> આહારકમિ<mark>શ્રે</mark> છટ્ઠું ગુણસ્થાનક હેાય. ત્યાં છટ્ઠે ૬૩ બાંધે. તેમાંથી શાેક, અરતિ, અસ્થિરદ્વિક, અયશ અને અસાતા વેદનીય એ છ પ્રકૃતિ કાઢતાં સાતમે સત્તાવન પ્રકૃતિઓનેા બ'ધ હોય. અને દેવાયુના બંધ ન કરે તા પદ બાંધે. પંચરાંગ્રહ સપ્તતિકાની ગાથા ૧૪૯ માં કહેલ છે કે આહારકયાેગી અને આહારકમિશ્રયોગી અનુક્રમે પ૭ અને ૬૩ પ્રકૃતિએા બાંધે. એટલે આહારકયોગી છટ્ઠે ગુણસ્થાને ૬૩ અને સાતમે ૫૭ બાંધે. અને આહારકમિષ્ઠાયોગી છટ્ઠે ગુણઠાણે ૬૩ બાંધે. પરંતુ સપ્તતિકાની ટીકામાં આહારકદ્વિકના બાંધ સહિત ૫૯ નાે બંધ સાતમે માન્યાે છે.

### ગાશા ૧૭.

વૈક્રિય કાયયોગે દેવતાની પેરે ભ'ધ કહેવેા :--

અહીં દેવ અને નારકોને સ્વાભાવિક ભવપ્રત્યય ગૈક્રિય શરીરની વિવક્ષા છે. તેથી તેને પ્રથમનાં ચાર ગુણસ્થાનક હાેય. જો લબ્ધિ-પ્રત્યય ગૈક્રિયયાેગની વિવક્ષા હાેય તાે મનુષ્ય–તિર્યંંચની અપેક્ષાએ અધિક ગુણસ્થાનક લાભે તેની વિવક્ષા નથી.

**ત્રણ વેદે પ્રથમનાં નવ ગુણસ્થાનક હાેય.** એાઘે ૧૨૦

મિથ્યાત્વે ૧૧૭ સાસ્વાદને ૧૦૧. મિશ્રે ૭૪. ચેાથે ગુણઠાણે ૭૭. દેશવિરતિએ ૬૭, પ્રમત્ત ગુણઠાણે ૬૩. અપ્રમત્ત ગુણઠાણે ૫૯/૫૮. અપૂર્વકરણે ૫૮—૫૬—૨૬. બાદર સંપરાયે ૨૨–૨૧.

### ગાથા ૧૮

અજ્ઞાનત્રણને બે અથવા ત્રણ,

ત્રીજા ગુણસ્થાનકે રહેલ જીવની દષ્ટિ સર્વથા શુદ્ધ યા સર્વથા અશુદ્ધ હોતી નથી. પરન્તુ કંઈક શુદ્ધ અને કંઇક અશુદ્ધ એવી મિશ્ર હોય છે. જયારે તેમાં શુદ્ધતા વધારે અને અશુદ્ધતા ઓછી હેાય ત્યારે જ્ઞાની ગણાય. અને જયારે તેમાં અશુદ્ધિ વધારે અને શુદ્ધિ ઓછી હેાય ત્યારે અજ્ઞાની ગણાય. પહેલી અપેક્ષાએ બે ગુણઠાણાં સુધી અજ્ઞાન અને બીજી અપેક્ષાએ ત્રણ ગુણઠાણાં સુધી અજ્ઞાન ગણાય.

**ને વિશે ભાર ગુંણુસ્થાનક હેાચ:**—ચક્ષુદર્શન અને અચક્યુ દર્શન એ ક્ષાયોપશમિક ભાવમાં આવે છે. અને ક્ષાયોપશમિકભાવ બાર ગુણસ્થાનક સુધીજ હોય. એટલે બાર ગુણસ્થાનક હોય.

### ગાથા ૨૦

उवसामगसेढीगयस्सः--ઉપશમશ્રેણીને પ્રાપ્ત થયેલ જીવને ઑપ શમિક સમ્યક<sub>્</sub>વ હાેય. અથવા જેણે ત્રણ પુંજ કર્યા નથી અને જેહે. મિથ્યાત્વ ખપાવ્યું નથી એવા જીવ ઉપશમ સમ્યક<sub>્</sub>વ પામે.

શ્રેણીગત ઉપશમ સમ્યકત્વી જીવ મરણ પામી શકે છે.

### तत्रोच्यते

# वेएइ संतकम्मं खओवसमिएसु नाणुभावंमि । उवसंतकसाओ पुण, वेएइ न संतकम्म पि ।।

ક્ષાયેાપશમિક સમ્યક<sub>્</sub>તી મિથ્યાત્વ માહનીયના પ્રદેશાદયને અનુ-ભવે છે. રસાદયને અનુભવતા નથી. અને ઉપશ્વમ સમ્યક્ત્વી પ્રદેશાદયને પણ અનુભવતા નથી, ક્ષાયાપશમિક સમ્યક<sub>્</sub>વમાં સમ્યક<sub>્</sub>વ ચાહનીયનાં પુદ્દગલાે હાય છે માટે તેને વેદક પણ કહેવામાં આવે છે.

# ક્ષાયિક સમ્યક્<sub>ઉ</sub>વનું સ્<del>વ</del>રૂપ

तथा चः-

# खीणे दंसणमोहे, तिविहंमि वि भवनियाणभूयंमि । निष्पच्चवायमउलं, सम्मत्तं खाइयं होइ ॥ १ ॥

સંસારના કારણભૂત ત્રણે પ્રકારના દર્શનમોહનીયના ક્ષય થયે છતે વિઘન વિનાનું અનુપમેય ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત થાય છે.

# तमि य तइयचउत्थे, भवंभि सिज्झंति खइय-सम्मत्ते । मुरनिरयजुयलिसु गई, इमं तु जिणकालियनराणां ॥२॥

તે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થયે છતે ત્રીજે કે ચાથે ભવે માક્ષમાં જાય છે. ત્રણ ભવ કરનાર ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી મરીને ગૈમાનિક દેવતામાં કે ત્રીજી નરક સુધી જાય છે. અને ચાર ભવ કરનાર ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી અસંખ્યાતા વર્ષના આયુષવાળા મનુષ્ય--તિર્ય ચમાં જાય છે. અને તે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ જે કાળમાં તીર્થ કરો થતા યા વિચરતા હોય તે કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલાને થાય છે. જેમ આ અવસર્પિણીમાં શ્રી ૠપભદેવના વિહારથી જંબૂસ્વામીની કેવલોત્પત્તિ સુધીના કાળ ન્ર.

# बद्धाउयाण एवं, सिज्झंति उ तंब्मॅवे अबद्धाऊ । पट्टवगो उ मणुस्सो निट्टवगो चउम्र वि गईसु ॥३॥

બદ્ધાયુષ્ક એ રીતે ત્રણ કે ચાર [કવચિત્ પાંચ પણ] ભવ કરે છે. અને અબદ્ધાયુ તેજ ભવે માક્ષમાં જાય છે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિની શરૂઆત કરનાર સંખ્યાત વર્ષના આયુષ્યવાળા મનુષ્ય જ હોય છે. અને પૂર્ણ કરનાર ચારે ગતિવાળા જીવ હોય છે. 200

ગુણઠાણા ૧૧ હેાય :---

શ કા ઃ--ક્ષાયિક સમ્યકત્વીને પાંચમા અને છઠ્ઠા ગુણઠાણે દેવા-યુના બ ધ કહ્યો છે, પરંતુ તે શી રીતે ઘટે ? કારણ કે અબલ્હાયુ ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વી તદ્દભવ માક્ષે જાય છે એટલે આયુ બાંધતાે નથી. અને બહ્વાયુ હોય તાે આયુ બાંધ્યું છે માટે બાંધવું નથી.

ઉત્તર :--અહીં કોઈ એમ કહે છે કે " ક્ષાયિક સમ્લકત્વનો પ્રસ્થાપક [પ્રારંભ કરનાર ] મનુષ્ય હોય, અને નિષ્ઠાપક ચારે રહિના જીવા હોય, ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કરનાર મનુષ્ય મિથ્યાત્વ મે.હનીય અને મિશ્ર મેાહનીયના તદ્દન ક્ષય કરે અને સમ્યકત્વ માહનીયને. ક્ષય કરતાં માત્ર તેના અન્તર્મું હૂર્તામાં વેદવા લાયક પુદ્દગલા બાકી હોય ત્યારે મરણ પામી ચારે ગતિમાં ઉપજે અને ત્યાં ઉત્પત્ન થઈ સમ્યકત્વ માહનીયનાં પુદ્દગલા ભાગવી ક્ષય કરે, તે ક્ષાયિક નિષ્ઠાપક કહેવાય છે, તે ચારે ગતિમાં પ્રાપ્ત થાય. તેથી દેશવિરતિ ગુણઠાણે મ્નુપ્ય અને તિર્ય ચ ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ સુરાયુષના બાંધ કરે" પરન્તુ તે ખરૂં નથી. કારણ કે ક્ષાયિક નિષ્ઠાપક અસંખ્ય વર્યના આયુષવાળા મનુષ્ય અને તિર્ય લોય. અને તેને દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક ન હેત્ય, પરન્તુ ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિને નીચે પ્રમાણે કવચિત્ પાંચ ભવે પણ ચાય છે. અને તે અપેક્ષાએ સ્રાયુષનો બાંધ સંભવે છે.

પાંચમા આરાના અંતે થનારા દુપ્પસહસૂરિ ક્ષાયિક સમ્યકત્વી છે. તેઓ દેવાયુ બાંધી મનુષ્ય થઇ માેક્ષે જશે. તેઓનું ક્ષાયિક સમ્ય-કુત્વ આ જન્મનું નથી; કારણ કે પાંચમા આરામાં ઉત્પન્ન થયેલાને ક્ષાયિક જ થતું નથી. વળી પૂર્વ જન્મનું પણ નથી, કારણ કે જે દેવ કે નરકમાંથી આવ્યા હાય તા ક્ષાયિક ઉત્પન્ન થતું નથી. ક્ષાયિક– સમ્યકત્વના ઉત્પાદક સંખ્યાતા વર્ષના આયુપવાળા, પ્રથમ સંઘ્યણી, જે કાળમાં તીર્થ કરા થઇ શકતા હાય તે કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલ મનુષ્ય હોય માટે, તેમ મનુષ્ય કે તિર્ય ચગતમાંથી પણ સીધા આવ્યા નથી, કારણ કે સંખ્યાત વર્ષના આયુવાળાને મનુષ્ય-તિર્ધ ચનું આયુ આંધ્યા પછી ક્ષાયિક સમ્યકત્વ ઉત્પન્ન થતું નથી દુપ્પસહસૂરિ દેવ-ગતિમાંથી મનુષ્યગતિમાં આવ્યા છે. એમનું ક્ષાયિક સમ્યકત્વ દેવભવથી પહેલાંના ભવનું છે. દેવાયું બાંધ્યા પછી ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત કર્યું છે એટલે એક મનુષ્યને ભવ. બીજો દેવના ભવ. પછી મનુષ્યને, પછી દેવના અને પછી મનુષ્ય થઇ માક્ષે જશે. આવી રીતે ક્ષાયિક સમ્યકત્વી કાઈકને પાંચ ભવ પણ થાય છે. એ વાત આ ગાથાથી સૂચિત થાય છે. શ્રી કૃષ્ણને પણ આ રીતે પાંચ ભવ થવાના છે. જે ભવમાં ક્ષાયિક ઉત્પન્ન થાય છે, તેજ ભવમાં અબહ્વ આયુષ્ક હોય તા માક્ષે જાય છે. પણ જેને ક્ષાયિક સમ્યકત્વ પૂર્વ જન્મનું હોય અને જો તે એવા ક્ષેત્ર કે કાળમાં ઉત્પન્ન થયો હોય કે જ્યાં અનુકુળ સામગ્રી ન હોય તા તે મનુષ્ય છે.

### ગાથા ૨૧.

એટલે ચાેથા ગુણઠાણે.

ઓઘે ૭૭ આહારકદ્રિક વિના અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિએ ૭૫. અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાય ૪, ઔદારિકોદ્રેક, પ્રથમ સંઘયણ અને મનુષ્યદ્રિક વિના દેશવિરતિએ ૬૬. ત્રીજા પ્રત્યાખ્યાનાવરણીયકષાય ૪ વિના પ્રમત્તો ૬૨. અપ્રમત્તે ૫૮ આઠમે ૫૮-૫૬-૨૬ નવમે ગુણ-સ્થાનકે ૨૨--૨૧--૨૦--૧૯--૧૮. સૂક્ષ્મસંપરાયે ૧૭, ઉપશાન્તમોહે. ૧

### ગાથા ૨૨.

પહેલી ત્રણ અશુભ લેશ્યાવાતને આહારકદ્વિક વિના ૨૧૮ પ્રકૃતિઓનો ઓઘે બ'ધ જાણવાે આ બે પ્રકૃતિઓ અપ્રમત્ત ગુણઠાણે ગંધાય છે. અને ત્યાં શુભ લેશ્યાઓ હાેય તેથી. અશભ લેશ્યાઓ

છ ગુણસ્થાન સુધી જ હોય છે. યાગાન્તર્ગત કૃષ્ણાદિદ્રવ્યના સંબંધથી આત્માના જે શુભાશુભ પરિણામ તે લેશ્યા. કષાયા તેમાં સહચારી છે કષાયની જેમ જેમ તીવ્રતા તેમ તેમ લેશ્યાઓ અશુભ⊸અશુભતર. હોય છે અને કષાયોની જેમ જેમ મન્દતા થાય તેમ તેમ લેશ્યાઓ વિશુદ્ધ--વિશુદ્ધતર થાય છે. જેમકે અનંતાનુબંધીના તીવૃતમ ઉદયે કષ્ણ લેશ્યા હોય અને મન્દ ઉદયે શકલલેશ્યા હોય છે. કેટલીક જગ્યાએ દેવા અને નારકાને શરીરના વર્ણરૂપ લેશ્યાએા માની છે. કેમકે તેમની લેશ્યાઓ અવસ્થિત હાેય છે. સાતમી નરકે સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્તિ માનેલ છે. ત્યાં દ્રવ્ય કષ્ણલેશ્યાજ હોય છે. અને સમ્યક ત્વની પ્રાપ્તિ શુભ લેશ્યાએ જ થાય છે. તેા કષ્ણ <mark>લેશ્યાએ વર્તવાવાળા</mark> જીવને સમ્યક ત્વ શી રીતે થાય ? માટે દ્રવ્ય લેશ્યા શરીરના વર્ણ૩૫ અને ભાવ લેશ્યા ભિન્ન હોય એમ સમજાય છે. અને તેથી સાતમી. નારકીના નારકો સમ્યાકત્વ પ્રાપ્તિ વખતે વિશબ્દ એવી ભાવ લેશ્યાએ હોય પણ દ્રવ્યથી તો કૃષ્ણ લેશ્યા હોય. એટલે પ્રતિબિંબરૂપ તેજો લેશ્યા સરખી થાય. એ રીતે અભવ્યને પણ શુકલલેશ્યા દ્રવ્યથી હોય. તાત્પર્ય એ છે કે દેવે। અને નારકોને લેશ્યાઓ અવસ્થિત હોય છે. પણ તે શરીરના વર્ણરૂપ દ્રવ્ય લેશ્યાઓ હોય છે. અને ભાવપરા-વૃત્તિએ તે લેશ્યાઓ તે તે લેશ્યાઓ સરખી થાય છે.

મનુષ્ય અને તિર્ધાચ દેવાયુષ ન બાંધ :--

આ વસ્તુ કર્મગ્રંથકાર અને સિદ્ધાન્તકારના મતભેદ જણાવે છે કારણ કે કર્મગ્રંથકાર ચાેથા ગુણસ્યાનકે સુરાયુનાે બાંધ માને છે તે. પ્રાચીન બાંધસ્વામિત્વની નીચેની ગાથા ઉપરથી જણાઈ આવે છે.

# म्रुरनरआउसहिआ अविरयसम्माउ होंति नायव्वा ७ तित्थयरेण जुया तह, तेउलेसे परं वोच्छं ॥ ४२ ॥

આથી સ્પષ્ટ થાય છે કે કર્મગ્ર થકારો મનુષ્ય–આયુષ્યની જેમ દેવાયુના બ'ધ પણ ચાથે ગુણસ્થાનકે માને છે.

જ્યારે સિંહ્વાન્તકારો નીચેના સિદ્ધાન્તના પાઠોને અનુસરીને દેવાયુનો બ'ધ માનતા નથી.

कण्हलेस्साणं भंते ! जीवा किरियावादी किं णेरइयाउयं पकरेंति पुच्छा ? गोयमा ! णो णेरइयाउयं पकरेंति, णो तिरिक्खजोणियाऊयं पकरेंति; मणुस्साउयं पकरेंति, णो देवाऊयं पकरेंति । अकिरिया अण्णाणि य चत्तारिवि आउथं पकरेंति । एवं णीललेस्सावि काउलेस्सावि ।

कण्हलेस्साणं भंते ? किरियावादी पंचिंदिय-तिरि-क्त्वजोणिया कि णेरइयाउयं पकरेंति पुच्छा ? गोयमा ! णो णेरइयाउयं पकरेंति, णो तिस्क्तिजोणियाउयं पकरेंति, णो मणुस्साउयं पकरेंति, णो देवाउयं पकरेंति । अकिरियावादी अण।णियवादी वेणइवादी चउव्विहंपि पकरेंति । जहा कण्हलेस्सा एवं णीललेस्सावि काउलेस्सावि

[भग. खं० ३ श० ३० उ० १]

અર્થ :-કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવેા શું નારકનું આયુષ્ય બાંવે ઈત્યાદિ પ્રશ્ન. હે ગૌતમ ! નારકનું આયુષ્ય ન બાંધે, તિર્ધાંચનું આયુષ્ય ન બાંધે, દેવાયુ ન બાંધે પણ મનુષ્યનું આયુષ્ય બાંધે. અને મિથ્યાદષ્ટિ ચારે આયુષ્ય બાંધે. આ પ્રમાણે, નીલ અને કાપાત લેશ્યા માટે પણ સમજવું. હે ભગવાન્ ! કૃષ્ણ લેશ્યાવાળા સમ્યગ્દષ્ટિ પંચેંદ્રિય તિર્યોંચા શું નારકીનું આયુષ્ય બાંધે ? ઈત્યાદિ પ્રશ્ન. હે<sub>ય</sub> ગૌતમ ! તેઓ નારકનું આયુષ્ય ન બાંધે, મનુષ્ય આયુષ્ય ન બાંધે. તિર્ય`ચનું આયુષ્ય ન બાંધે, દેવતાનું આયુષ્ય ન બાંધે. અને મિથ્યા-દષ્ટિએા ચારે આયુષ્ય બાંધે. એ પ્રમાણે નીલ અને કાપાત લેશ્યા માટે સમજવું.

વળી સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે કે જે લેશ્યાએ આયુષ્ય બાંધે તે લેશ્યાએ મરણ પામી પૂર્વભવની લેશ્યા સહિત દેવામાં ઉપજે. અને સમ્યગ્દષ્ટિ મનુષ્ય કે તિર્ય ચ ગૈમાનિક સિવાય બીજા દેવનું આયુષ્ય બાંધતાે નથી. એટલે ટખાકાર જીવવિજયજી મહારાજે ઉપરાક્ત શંકા કરી છે. પણ આ મતભેદ હાેય તેમ જણાય છે, આગળ પણ સૌદ્ધાંતિક અને કાર્મ ગ્રંચિક મતભેદા આવે છે આનું કોઇ સમાધાન થઇ શકતું નથી, માટે ટબાકારે બહુઠ્યુતગમ્ય કહેલ છે તે યાેગ્ય જ છે. અને શાસ્ત્રો ઉપરની શ્રદ્ધા અવિચળ રાખનાર છે.

ચાેથા કર્મગ્ર થમાં પ્રથમ ત્રણ લેશ્યાએ છ ગુણઠાણા માનેલ છે. તો આહારકદ્વિકના નિષેધ ઉપરથી અહીં પણ જણાઈ આવે છે. (ગા. ૨૩ **પઢમ**તિજેસ્સાસ **છ**)

ગાથા્ર૩

તેજોલેશ્યાવ ત-ઈત્યાદિ.

તેજોલેશ્યાએ પ્રથમ ગુણસ્થાનકથી લઇને સાત ગુણસ્થાનકો હોય છે. ઓઘબ ધમાંથી જે પ્રકૃતિઓ કાઢી નાંખી છે. તે નવ પ્રકૃતિઓ અશુમ લેશ્યાએ બ ધાય છે. વળી એ નવ પ્રકૃતિઓ તેજોલેશ્યાવાળા જીવ નારક સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય અને વિકલેન્દ્રિયમાં ઉપજતા -નથી માટે પણ ન બાંધે.

## શુકલ લેશ્યાવ ત ખાંધે

શુકલ લેશ્યાએ ૧ થી ૧૩ ગુણસ્થાનક હોય છે. આનતાદિ દિવલેાકમાં કેવળા શુકલલેશ્યા હોય છે, તેઓ તિર્ય વ્યમાં ઉપજતા ૨૦૫

નધી, માટે નિર્યાિદ્રક, નિર્યાંચ આયુષ્ય અને ઉદ્યોતનામ એ ચાર પ્રકૃતિ તિર્યાંચ પ્રાયોગ્ય હોવાથી બાંધ નહી. અને શુકલલેરયાવાળા જીવ જયાં નરક તિર્યાંચમાં આ બાર પ્રકૃતિના ઉદય છે. ત્યાં ઉપજે નહીં માટે એ પણ ન બાંધે. અહીં દેવદ્રિક અને લેંક્રિયદ્વિકના બાંધ મનુષ્ય–તિર્યાંચની અપેક્ષાએ અને મનુષ્યદ્રિકના બાંધ દેવતાની અપક્ષાએ જાણવા.

## બહુશ્રુતગમ્ય છે.

तत्त्वार्थ ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે पीत−पद्म−ञ्चक्ऌलेेदयाद्वि−त्रि−ञेषेषु [अ. ४ सॄ. २३] रोषेषु लान्तकादिषु आसर्वार्थं सिद्धाच्छुक्छेरयाः तथा संग्रेख्सीमां कप्पतिय पम्हलेसा लताईसु सुक्कलेस हुति सुरा પત્રલેશ્યા અને લાન્તકથી માંડી સર્વાર્થસિદ્ધ પર્યન્ત શુકલલેશ્યા હોય છે, તેા હવે પ્રશ્ન એ થાય છે કે લાન્તકથી માંડી સહસ્રાર સુધીના શુકલલેશ્યાવાળા દેવા તિય<sup>°</sup>ંચમાં પણ જાય છે તેા તત્પ્રાયોગ્ય ઉદ્યોત-ચતુષ્ક કેમ ન બાંધે ? આગળ પણ આનતાદિ દેવલેાકના બંધસ્વામિત્વ પ્રસ<sup>ંગે</sup> "आणयाइ **उज्जोयचउरहिआ"** આનતાદિ દેવેા ઉદ્યોતચનુષ્ક સિવાય બઁધ કરે છે એમ કહેલ છે. સહસ્રાર સુધીના દેવા ઉદ્યોત ચતુષ્કનાે બંધ કરે છે. અને અહિં શુકલલેશ્યા માર્ગણાએ બંધનેહ નિષેધ કર્યો એ પરસ્પર સંગત થઇ શકતું નથી. આ પણ કાર્મગ્રંથિક અને સૈલ્હાન્તિક મતભેદ હોય તેમ જણાય છે. છતાં એમ સમાધાન થઇ શકે કે શુકલલેશ્યાએ જે બંધસ્વામિત્વ કહ્યું છે તે વિશુદ્ધ શુકલ-લેશ્યાની અપેક્ષાએ હોય. પરમ શુકલલેશ્યા આનતાદિ દેવાને હોય છે. તેઓ તિર્ય ચમાં ઉત્પત્ન થતા નથી. એટલે ઉદ્યોતચતૃષ્ક બાંધે નહિ. પછી તેા તત્ત્વ બહુશુતગમ્ય છે.

### પદ્મ લેશ્યાવ ત

પદ્મ લેશ્યાએ એકથી સાત ગુણસ્થાનક હેાય છે. પદ્મલેશ્યા અને તેજોલેશ્યામાં એટલું અધિક સમજવું કે પદ્મલેશ્યાવા**લે**ઢ નારકાદિ નવ પ્રકૃતિઓ ઉપરાંત એકેન્દ્રિય, સ્થાવર અને આતપ એ પ્રકૃતિઓ બાંધતા નથી. કારણ કે પદ્મ લેશ્યાવાળા નારકાદિમાં તેમજ એકેન્દ્રિયમાં ઉપજતા નથી. માટે બાંધતા નથી અને તેજા લેશ્યાવાળા એકેન્દ્રિયમાં ઉપજે છે માટે ઉક્ત ત્રણ પ્રકૃતિઓ બાંધે છે. ગાથા ૨૪.

द्रव्यचित्तं ..... भवेत् દ્રવ્યચિત્ત વિના ભાવચિત્ત ન હોય, અસંજ્ઞીને નથી હોતું તેમ. કેવળીને ભાવચિત્ત વિના પણ દ્રવ્યચિત્ત હોય છે. એટલે કે કેવળીને મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશ્રમજન્ય મનન-પરિણામ રૂપ ભાવ મન નથી. પણ અનુત્તર વિમાનના દેવાએ પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તર દ્રવ્ય મનથી આપે છે. એટલે ભાવ મન સિવાય દ્રવ્ય મન હોય છે, અને તે મન ચૌદ ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે. સિલ્હાન્તમાં તેને નાસંજ્ઞી–નાઅસંજ્ઞી કહ્યા છે. ભાવમનની અપેક્ષાએ બાર ગુણુસ્થાનક હોય. અહીં દ્રવ્ય મનની અપેક્ષાએ સંજ્ઞી ગણી ૧૪ ગુણુસ્થાનક કહેલ છે.

## અસંજ્ઞીને એ જ ગુણુઠાણાં હાેય

અસંજ્ઞી એકેન્દ્રિયથી માંડીને પંચેંદ્રિય પર્ય તેના અસંજ્ઞી જીવેાને વિષે કોઇક સમ્યકત્વ વમતાં અવતરે તેથી કરણ અપર્યાપ્તાવસ્થાએ સાસ્વાદન ગુણઠાછું હાેય તેથી અસંજ્ઞીને સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે સંજ્ઞીની જેમ ૧૦૧ પ્રકૃતિઓનો બંધ હોય એમ જણાવ્યું.

અહીં એક વસ્તુ વિચારવા જેવી જણાય છે કે અસંજ્ઞીને અપર્યાપ્તાવસ્થાએ કાર્મણ તથા ઔદારિકમિશ્ર યોગ હોય. અને તે યેાગમાં સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૯૪ કે ૯૬ પ્રકૃતિઓનો બંધ કહ્યો છે, તો તેને સુરત્રિક અને વૈક્રિયદ્રિક એ પાંચ પ્રકૃતિઓનું બંધ-સ્વામિત્વ શ્રી રીતે હેાય ? એટલે સંજ્ઞીને બંધાની ૧૦૧ પ્રકૃતિઓમાંથી 'ઉક્ત પાંચ પ્રકૃતિએાનાે બાંધ અસ'જ્ઞીને ઘટી શકતાે નથી. કારણ કે ⊸અપર્યાપ્ત અવસ્થાએ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે દેવ પ્રાયોગ્ય પ્રકૃતિઓનાે .બાંધ કોઇ જીવ કરતાે નથી.

## અણાહારીને વિષે.

અણાહારીને અયેાગીકેવળી સહિત પાંચ ગુણઠાણાં હોય. છતાં અહીં કાર્મણની પેઠે ચાર કહ્યાં તે બંધ આશ્રયી સમજવું. કેમકે અયેાગી અબંધક છે. વિગ્રહગતિમાં ભવધારણીય શરીરના અભાવે અણાહારી હોય તે અપેક્ષાએ પહેલું, બીજું અને ચાેશું ગુણસ્થાનક હોય અને કેવલિ સમુદ્ધાત કરે ત્યારે ત્રાંજે, ચાેથે અને પાંચમે સમયે અણાહારી હોય તે અપેક્ષાએ તેરમું જાણવું. અહીં આં બંધસ્વામિત્વ કહેવાનું છે અને ૧૪મું અબન્ધક છે એટલે ગણેલ નથી. ત્યાં ઓઘે આહારકદિક, દેવાયુષ, નરકત્રિક, મનુષ્યાયુષ અને અને તિર્યં વાયુષ એ આઠ બાદ કરતાં ૧૧ર, તેમાંથી જિનનામ, દેવદ્રિક અને વિર્ક્રિયદ્રિક બાદ કરતાં મથ્યાન્વે ૧૦૭. તેમાંથી સિક્સત્રિક, વિકલત્રિક, એર્કેદ્રિય જાતિ, સ્થાવરનામ, આતપનામ, નપુંસકવેદ, મિથ્યાત્વમાહનીય, હું ડકસ સ્થાન અને છેવટ્ઠું સંઘયણ એ તેર બાદ કરતાં ૯૪ સાસ્વાદને બાંધ. તેમાંથી અનંતાનુબંધી આદિ ૨૪ બાદ કરી જિન–પંચક મેળવતાં ૭૫, પ્રકૃતિઓ ચાેથે ગુણસ્થાનકે બંધાય. સયોગીએ એક શાતાવેદનીય બાંધ.

### ગાથા ૨૫.

અહીં કૃષ્ણાદિ ત્રણ લેશ્યાએ ચાર ગુણસ્થાનક કહ્યાં છે તે પ્રાચીન બંધસ્વામિત્વ અને પ**ંચ**સંગ્રહની અપેક્ષાએ કહ્યાં હોય તેમ જણાય છે. કારણુકે ચાેથા કર્મગ્રંથમાં ગ્રંથકાર સ્વયં છ ગુણઠાણાં કહેવાના છે. -આની પતલબ એમ છે કે ત્રણ લેશ્યાએ વર્તમાન જીવ પ્રથમનાં -ચાર ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરે, પણ તે દેશવિરતિ કે સર્વવિરતિ પામાં શકે નહીં. તે અપેક્ષાએ ચાર ગુણસ્થાનક કહેલ છે, બાકી શુભલેશ્યાએ દેશ વિરતિ કે સર્વવિરતિ પામ્યા પછી કોઇ જીવ મંદ પરિણામી થાય ત્યારે કૃષ્ણાદિ ત્રણ અશુભ લેશ્યાઓ આવે તેથી દેશવિરતિ કે સર્વ વિરતિના ભંગ થતાે નથી. તે અપેક્ષાએ ચાેથા કર્મગ્રાંથમાં છ ગુણ-સ્થાનક, કહેલ છે.

એ પ્રમાણે બંધસ્વામિત્વ ઉપરનું વિશિષ્ટ લખાણ પૂર્ણ થયું

# उदयस्वामित्व

ત્રીજા કર્મગ્રન્થમાં માર્ગણાસ્થાનને વિષે ગુણસ્થાનકોને આશ્રાયી બંધસ્વામિત્વનાે વિચાર કર્યા. પરંતુ ઉદયસ્વામિત્વનાે વિચાર કર્યો નથી માટે તે ઉપયાેગી હાેવાથી અહિં ઉદયસ્વામિત્વનાે વિચાર કરવાે પ્રસ્તુત છે.

१ नरकगति, આ માર્ગ ણાએ મિથ્યાત્વથી માંડી અવિરતિ સમ્યગ્દ ચિ ગુણસ્થાનક સુધી ચાર ગુણસ્થાનક હોય છે. ત્યાં જ્ઞાનાવ રણ પાંચ, દર્શનાવરણ ચાર, અન્તરાય પાંચ, મિથ્યાત્વમોહનીય, તેજસનામ, કાર્મ ણનામ, વર્ણાદિચતુષ્ક, અગુરુલઘુનામ, નિર્માણનામ, સ્થિરનામ, અસ્થિરનામ, શુભનામ અને અશુભનામ એ સત્યાવીશ પ્રકૃતિઓ ઘુવાદ થી-પાતપાતાની ઉદયભૂમિકા પર્યન્ત અવશ્ય ઉદય વતી હોય છે. તેમાં મિથ્યાત્વમાહનીયની ઉદયભૂમિ પ્રથમ ગુણસ્થા સ્થાનક છે અને ત્યાં તે ઘુવાદયી છે. પાંચ જ્ઞાનાવરણીય, ચાર દર્શના વરણીય અને પાંચ અન્તરાય એ ચોદ પ્રકૃતિઓનો ઉદય બારમા ગુણસ્થાનક સુધી અને બાકીની બાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય બારમા ગુણસ્થાનક સુધી અને બાકીની બાર પ્રકૃતિઓનો ઉદય તેરમા ગુણ-સ્થાનક સુધી સર્વ જીવાને હોવાથી તે ઘુવાદયી છે. એ સત્યાવીશ ઘુવાદયી પ્રકૃતિઓ, નિદ્રા, પ્રચલા, વેદનીય ૨, નીચગાત્ર, નરકત્રિક, પ ચેન્દ્રિયજાતિ, વૈક્રિયદ્રિક, હુંડકસ સ્થાન, અશુભવિહાયોગતિ, પરાઘાત, ઉરછ્વાસનામ, ઉપઘાત, ત્રસચતુષ્ક, દુર્ભગ, દુ:સ્વર, અનાદેય, અયશ,

Э

સાેળ કપાય, હાસ્યાદિષટ્ટક, નપુંસકવેદ, સમ્યક્ત્વમાહનીય ને મિશ્રામાહ-નીય એ છાંતેર પ્રકૃતિઓ ઓઘે સામાન્યતઃ નારકોને ઉદયમાં હોય છે તેમાં સ્ત્યાનર્દ્ધિત્રિકનાે ઉદય વૈક્રિયશરીરી દેવા અને નારકોને પંચસં-ગ્રહ અને કર્મ પ્રકૃતિને મતે હોતા નથી. કહ્યું છે કે—''અસ'ખ્ય વર્ષના આયુષવાળા મનુષ્ય, તિર્ય ચ, વીક્રય શરીરવાળા, આહારક શરીરવાળા અને અપ્રમત્ત સાધુ સિવાય બાકીનાને સ્ત્યાનર્દ્ધિત્રિકનાે ઉદય અને ઉદીરણા હોય છે.''

હવે ઓઘે ઉદયવતી ૭૬ પ્રકૃતિઓમાંથી સમ્યક્ત્વમાહનીય અને મિશ્રામાહનીય બાદ કરતાં મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. નરકાનુપુર્વા અને મિથ્યાત્વ માહનીય સિવાય ૭૨ પ્રકૃતિઓ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે હોય છે, તેમાંથી અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક બાદ કરતાં અને મિશ્રા માહનીય સહિત કરતાં મિશ્રા ગુણસ્થાનકે ૬૯ પ્રકુ-તિઓ ઉદયમાં હોય છે. તેમાંથી મિશ્રામાહનીય બાદ કરતાં અને સમ્યકત્વમાહનીય તથા નરકાનુપૂર્વીના પ્રક્ષેપ કરતાં અવિરતિસમ્યગ્-દષ્ટિગુણસ્થાનકે સિત્તેર પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે.

२ तिर्येंचगति. આ માર્ગણામાં પાંચ ગુણુસ્થાનક છે. અહિં દેવત્રિક, નરકત્રિક, ગૈક્રિયદ્રિક, મનુષ્યત્રિક, ઉચ્ચગાત્ર, આહારકદ્રિક અને જિનનામ એ પંદર પ્રકૃતિઓના ઉદય હાેતા નથી. માટે ઉદયવતી ૧૨૨ પ્રકૃતિઓમાંથી એ પંદર પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં ઓઘે ૧૦૭ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. તિર્યંચાને ભવધારણીય ગૈક્રિયશરીર હોતું નથી,

૧ જુઓ કર્મ પ્રકૃતિ ઉદીરણાકરણ ગા. ૧૯

"સંખ્યાતા વર્ષના આયુષવાળા કર્મભૂમિજ મનુષ્ય અને તિર્ય<sup>\*</sup>-ચને ઇન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી સ્ત્યાનગૃહિત્રિક ઉદયમાં આવવા યાગ્ય છે. તેમાં પણ આહારક લબ્ધિવાળાને અને ૌક્રિયલબ્ધિવાળાને તેના ઉદય હોતા નથી." જુઓ–ગામટ્ટસાર કર્મકાંડ ગા. ૨૮૫.

તૃ. ક. ૧૪

**પરન્તુ લ**બ્ધિપ્રત્યય વૈક્રિયશરીર હેાય છે, તે અપેક્ષાએ વૈક્રિયદ્વિક 'સહિત કરતાં ૧૦૯ પ્રકૃતિએ৷ ઉદયમાં હેાય છે. પૂર્વોક્રત એક્સાે સાત પ્રકૃતિઓમાંથી સમ્યક\_્વ અને મિશ્રમાેહનીય⊶એ બે પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં મિથ્યાત્વગુણ ત્થાનકે ૧૦૫ પ્રકૃતિઓ હાય છે, સૂક્ષ્મ, અપર્યાપ્ત, સાધારણ, આતપનામ અને મિથ્યાત્વમાહનીય એ પાંચ પ્રકૃતિઓ સિવાય સાસ્વાદને સાે પ્રકૃતિઓ હાેય છે. તેમાં અનન્તાનુ-અન્ધિચતુષ્ક, સ્થાવરનામ, એકેન્દ્રિયાદિજાતિચતુષ્ક અને તિર્યાચાનુપૂર્વો --એ દશ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને મિશ્રામાહનીય સહિત કરતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે એકાર્ણુ પ્રકૃતિએા ઉદયમાં હોય છે. તેમાંથી મિશ્ર-મેહનીય હીન કરતાં અને સમ્યકત્વમાહનીય અને તિર્ય ચાનુપૂર્વા –એ એ પ્રકૃતિઓ જોડતાં અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૯૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હેાય છે; અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચાર, દુર્ભગ, અનાદેય, અયશ અને તિર્ય ચાનુપૂર્વી –એ આઠ પ્રકૃતિએા સિવાય દેશવિરતિ ગુણસ્થા-નકે ૮૪ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હેા છે, અહિં સર્વત્ર લન્ધિપ્રત્યય રૌક્રિય શરીરની વિવક્ષા કરી નથી, એટલે એ બે પ્રકૃતિએા બધે ઓછી જાણવી.

३ मनुष्यगति. અહિં ચૌદ ગુણસ્થાનકો હોય છે. દેવત્રિક, નરકત્રિક, વૈક્રિયદ્રિક, જાતિચતુષ્ક, તિર્યંચત્રિક, ઉદ્યોત, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, સાધારણ અને આતપ--એ વીશ પ્રકૃતિઓનો ઉદય મનુષ્યને ભવપ્રત્યયે હોતો નથી. માટે તેને બાદ કરતાં એાઘે ૧૦૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. પરંતુ લબ્ધિનિમિત્તક વૈક્રિય શરીરની અપેક્ષાએ ઉત્તરવૈક્રિયશરીર કરતાં વૈક્રિયદ્રિક અને ઉદ્યોત નામનાે ઉદય હોવાથી તે ત્રણ પ્રકૃતિઓ સહિત ૧૦૫ પ્રકૃતિઓ સામાન્યત: ઉદયમાં હોય છે. તેમાં મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે આહારકદ્રિક, જિનનામ, સમ્યક્ત્વ અને મિશ્રામાહનીય એ પાંચ પ્રકૃતિઓના ઉદય નહિ હોવાથી તેને બાદ કરતાં ૯૭ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. અપર્યાપ્તનામ અને મિથ્યાત્વમાહનીય--એ બે પ્રકૃતિઓ સિવાય સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૯૫ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. તેમાંથી અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને મનુષ્યાનુ-પૂર્વીં ⊶એ પાંચ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને મિશ્રમાહનીય સહિત કરતાં મિશ્રાગુણસ્થાનકે ૯૧ પ્રકૃતિઓ હોય છે, તેમાંથી મિશ્રામાહનીય ન્યૂન કરતાં અને સમ્યકત્વ અને મનુષ્યાનુપૂર્વી મેળવતાં અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિગુણસ્થાનકે ં ૯૨ પ્રકૃતિએા ઉદયમાં હોય છે. અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, મનુષ્યાનુ-પુર્વી, દુર્ભગ, અનાદેય, અયશ અને નીચગાેત્ર-એ નવ પ્રકૃતિએા સિવાય દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૩ પ્રકૃતિઓ હોય, કારણકે દેશવિરતિ હોવાથી અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચતુષ્ક અને દુર્ભગાદિ પ્રકૃતિઓના ઉદય મનુષ્યને હાેતા નથી. સર્વવિરતિ હેાવાથી પ્રત્યાખ્યાનાવરણચ-તષ્ક ન્યન કરતાં આહારકદ્રિક સહિત કરતાં પ્રમત્તગુણસ્થાનકે એકાશી પ્રકૃતિએા ઉદયમાં **ૠ**હેાય, સ્ત્યાનર્હિત્રિક અને આહારકદ્વિક⊷એ પાંચ પ્રકૃતિઓ સિવાય અપ્રમત્તગુણસ્થાનકે છેાંતેર પ્રકૃતિએ હોય. સમ્યકત્વ-માહનીય અને છેલ્લા ત્રણ સંઘયણ--એ ચાર પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અપર્વ કરણે બહેાંતેર પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હેાય. હાસ્યાદિષટ્ક સિવાય અનિવૃત્તિ ગુણસ્થાનકે ૬૬ પ્રકૃતિઓ હોય. વેદત્રિક અને સંજવલનત્રિક એ છ પ્રકૃતિઓ સિવાય સૂક્ષ્મસ પરાય ગુણસ્થાનકે સાઠ પ્રકૃતિઓ **હા**ય. સ**ંજવલન લાેભ વિના ઉપ**શાન્તમાેહ ગુણસ્થાનકે ઓગણસાઠ પ્રકૃતિઓ હાેય છે. ૠષભનારાચ અને નારાચ એ બે પ્રકૃતિઓ સિવાય ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાનકના દિવરમ સમયે ૫૭ પ્રકૃતિઓ હોય. નિદ્રા અને પ્રચલા વિના ક્ષીણમાહના છેલ્લા સમયે ૫૫ પ્રકૃતિએક હોય. જ્ઞાનાવરણ પાંચ, દર્શનાવરણ ચાર અને અંતરાય પાંચ---એ ચૌદ પ્રકૃતિઓ સિવાય સયોગીકેવલીગુણસ્થાનકે ૪૨ પ્રકૃતિઓ હોય,

★ અહીં પ્રમત્તગુણસ્થાનકે યતિને ઉત્તર વૈક્રિયશરીર કરતાં ઉદ્યોત નામના ઉદયના સંભવ છે. પરંતુ ભવપ્રત્યયશરીરનિમિત્તક ઉદ્યોત-નામની વિવક્ષા હોવાથી અહીં દાેષ નથી. કારણકે અહિં જિનનામના ઉદય હાેય છે, ઔદારિકદ્વિક વિહાયાંગતિ-દ્વિક, અસ્થિર, અશુભ, પ્રત્યેક, સ્થિર, શુભ, સંસ્થાનષટ્ક, અગુરૂલઘુચતુષ્ક, વર્ણ ચતુષ્ક, નિર્માણ, તેજસ, કાર્મણ, વજાઋષભનારાચસંહનન, દુઃસ્વર, સુસ્વર, સાતાવેદનીય અને અસાતાવેદનીયમાંથી એક–એ ત્રીશ પ્રકૃતિઓ વિના અયાગીકેવલીગુણસ્થાનકે બાર પ્રકૃતિઓના ઉદય હાેય, સુભગ, આદેય, યશ, વેદનીય, ત્રાસ, બાદર. પર્યાપ્ત, પંચેન્દ્રિયજાતિ, મનુષ્યદ્વિક, જિતનામ અને ઉચ્ચગાત્રા એ બાર પ્રકૃતિઓ અયાગિગુણસ્થાનકના છેલ્લે સમયે ઉદયમાંથી વિચ્છિન્ન થાય.

४ देवगति આ માર્ગણાએ ચાર ગુણસ્થાન હોય છે. નરકગિક, તિર્ધયત્રિક, મનુષ્યત્રિક, જાતિચતુષ્ક, ઔદારિકદ્વિક, આહાર-કદ્રિક, સંઘયણષટ્ક, ન્યગ્રેધપરિમ ડલાદિ પાંચ સ સ્થાન, અશુભવિહા-યોગતિ, આતપ, ઉદ્યોત જિનનામ, સ્થાવરચતુષ્ક, દુ:સ્વર, નપુંસકવેદ અને નીચગાેઝા–એ એાગણચાલીશ પ્રકૃતિએા સિવાય ઓઘે સામાન્ય દેવાેને ૮૩ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હાેય, અહિં ઉત્તર**ૌ**ક્રિય શરીર કરતાં દેવાને ઉદ્યોતનામના ઉદયના સંભવ છે. પરંતુ ભવપ્રત્યયશરીર નિમિત્ત ઉદ્યોતનાે ઉદય વિવક્ષિત હોવાથી દાષ નથી. તથા પંચસંગ્રહને મતે સ્ત્યાનહિ ઝિકનાે ઉદય દેવાેને નહિ હોવાથી તે બાદ કરતાં ૮૦ પ્રકૃતિ**એા** ઉદયમાં હોય, સમ્યક ત્વમાહનીય અને મિષ્ઠામાહનીય સિવાય મિથ્યાત્વગુણ-સ્થાનકે ૭૮ પ્રકૃતિએા ઉદયમાં હોય. મિથ્યાત્વમાહનીય સિવાય સાસ્વાદને ૭૭ પ્રકૃતિએ। હેાય. અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને દેવાનુપૂર્વી--એ પાં**ચ** પુકતિઓ સિવાય અને મિશ્રમોહનીય મેળવતાં મિશગૃણસ્થાનકે ૭૩ પુકતિઓ હોય. મિશ્રામાહનીય બાદ કરતાં અને સમ્યકત્વમાહની**ય** અને દેવાનુપૂર્વી ,--એ બે પ્રકૃતિઓ સહિત કરતાં અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિએ। હોય.

५ एकन्द्रियज्ञाति એકેન્દ્રિય માગ ણામાં પ્રથમના બે ગુણસ્થાનક હાય છે. ગૈકિયાષ્ટક. મનુષ્યત્રિક, ઉચ્ચગાેત્રા, સ્વીવેદ, પુરૂષવેદ, દ્રીન્દ્રિયાદિજાતિચતુષ્ક, આહારકદ્વિક, ઔદારિકઅંગાેપાંગ, છ સંધયણ, પાંચ સંસ્થાન, વિહાયોગતિદ્રિક, જિનનામ, ત્રસનામ, દુ:સ્વર, સુસ્વર, સમ્યકત્વમાહનીય, મિશ્રામાહનીય, સુભગનામ, આદેયનામ એ બેંતાલીશ પ્રકૃતિએા વિના એાઘે અને મિથ્યાત્વે ૮૦ પ્રકૃતિઓ હોય, અને તેમાં વાયુકાયને વૈક્રિયશરીરનામના ઉદય હોવાથી તેને આશ્રયી એકેન્દ્રિય માર્ગણાએ ૮૧ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હાેય. સૂક્ષ્મત્રિક, આત-પનામ, ઉદ્યોતનામ, મિથ્યાત્વમાહનીય, પરાઘાતનામ અને સાસાેચ્છ-વાસનામ એ આઠ પ્રકૃતિઓ સિવાય સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૭૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય, કારણ કે સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક એકેન્દ્રિય પૃથિવી. અપ અને વનસ્પતિને અપર્યાપ્તાવસ્થામાં શરીરપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પૂર્વ હોય છે અને આતપનામ, પરાઘાતનામ, ઉદ્યોતનામ, અને ઉચ્છવાસનામના ઉદય શરીરપર્યાપ્તિ અને સાસોચ્છ્વાસ પર્યાપ્ત પૂરી થયા પછી થાય છે. ઔપશમિકસમ્યકત્વ વમતા સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય લબ્ધિઅપર્યાપ્ત અને સાધારણ વનસ્પતિમાં ઉપજતા નથી માટે ત્યાં તેને સૂક્ષ્મત્રિક ઉદયમાં નથી.

દ્દ દ્વીન્દ્રિયज्ञाति. એકેન્દ્રિયની પેઠે બેઈન્દ્રિયને પણ બે ગુણસ્થાનક હોય છે, કારણ કે ઔપશમિક સમ્યકત્વ વમતાે મનુષ્ય અને તિર્ય લબ્ધ પર્યાપ્ત બેઈન્દ્રિયાદિમાં ઉપજે છે તેથી તેઓમાં વૈક્રિયાષ્ટક, મનુષ્યત્રિક, ઉચ્ચગાત્ર, સ્ત્રીવેદ, પુરૂષવેદ, બેઇન્દ્રિય સિવાય એકેન્દ્રિયાદિજાતિચતુષ્ક, આહારકદિક, પ્રથમના પાંચ સંધયણ, પાંચ સંસ્થાન, શુભવિહાયાગતિ, જિનનામ, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, સાધારણ, આતપ, સુભગ, આદેય, સમ્યકત્વમાહનીય, મિશ્રમાહનીય એ ચાલીશ પ્રકૃતિઓના ઉદય હાેતા નથી; તેથી ઓઘે અને મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૮૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હાેય છે. તેમાંથી અપર્યાપ્તનામ, ઉદ્યોત, મિથ્યાત્વ, પરાધાત, અશુભવિહાયાગતિ, ઉચ્છવાસ, સુસ્વર, દુઃસ્વર, એ આઠ પ્રકૃતિઓ વિના સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય, કારણ કે મિથ્યાત્વ માહનીયનાે ઉદય તાં ત્યાં ન હોય, અને તે સિવાયની બાકીની પ્રકૃતિઓનો ઉદય શરીરપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી જ હોય છે. અને સાસ્વાદન તાે શરીરપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પૂર્વે જ હોય છે.

७-८ त्रीन्द्रिय अने चतुरिन्द्रिय जाति આ બંને માર્ગણાએ પણ બેઇન્દ્રિયની પેઠે બે ગુણસ્થાનક હોય છે. અને ઉદયરવામિત્વ પણ તેની પેઠે જાણવું. પણ બેઇન્દ્રિયને સ્થાને ત્રીન્દ્રિય અને ચતુરિન્દ્રિય કહેવા.

९ पर्वचेन्द्रियजाति અહીં ચૌદ ગુણસ્થાનકો હોય છે. જતિચતુષ્ક, સ્થાવર, સક્ષ્મ, સાધારણ અને આિતપ એ આઠ પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૧૪ પ્રકૃતિઓ હેાય, તેમાંથી આહારકદ્વિક, જિનનામ, સમ્યકત્વ અને મિશ્રમાહનીય એ પાંચ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૦૯ પ્રકૃતિએા ઉદયમાં હેાય. મિથ્યાત્વમાહનીય, અપર્યાપ્ત અને નરકાનુપૂર્વી – એ ત્રણ પ્રકૃતિઓ સિવાય સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૧૦૬ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વાવ્રિક એ સાત પ્રકૃતિઓ વિના અને મિશ્રમેહનીય મેળવતાં મિત્રાગુણસ્થાનકે સાે પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. મિશ્રગુણસ્થાનકે સાે પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. મિષ્ઠામાહનીય બાદ કરતાં અને ચાર આનુપૂર્વી તથા સમ્યકત્વમાહનીય યુક્ત કરતાં અવિરતિગુણસ્થાનકે ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ હોય. અપ્રત્યાખ્યાના-વરણચતુષ્ક, ૌક્રિયાષ્ટક, નરાનુપૂર્વા, તિર્ય ચાનુપૂર્વા, દુર્ભગ, અનાદેય, અને અયશ→એ સત્તર પ્રકૃતિઓ વિનાં દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે ૮૭ પ્રકૃતિએા ઉદયમાં હોય અને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકથી માંડી ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુષ્યગતિની પેઠે ૮**૧-૭**૬-૭૨-૬૬-૬૦-૫૯-૫૭-૪૨ અને ૧૨ પ્રકૃતિઓનું ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

**१૦ દ્રચિવીकाय. આ માર્ગણાએ એકેન્દ્રિયની પેઠે બે ગુણસ્થાનક** જાણવાં. ત્યાં એકેન્દ્રિય માર્ગણામાં કહેલી ૪૨ પ્રકૃતિઓ અને સાધાર**ણ**  નામ સિવાય ઓઘે અને મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૭૯ પ્રકૃર્તિઓને ઉદય હોય. સૂક્ષ્મ, અપર્યાપ્ત, આતપ, ઉદ્યોત, મિથ્યાત્વ, પરાઘાત અને વ્યાસાચ્છવાસ—એ સાત પ્રકૃતિઓ પિના સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે બહેાંતર પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. સાસ્વાદન કરણાપર્યાપ્ત એવ્ય પૃથિવીકાયાદિને હોય, પણ લબ્ધિઅપર્યાપ્તને ન હોય.

११ अत्काय પૃથ્વીકાયની પેઠે અહિંપણ બે ગુણસ્થાનકો હોય છે. પૃથિવીકાય માર્ગણામાં કહેલી ૪૩ પ્રકૃતિઓ અને આતપનામ સિવાય ઓઘે અને મિથ્યાત્વે ૯૮ પ્રકૃતિઓ હોય છે. તેમાં સૂંક્ષ્મ, અપર્યાપ્ત, ઉદ્યોત, મિથ્યાત્વ, પરાધાત અને ઉચ્છવાસ–એ છ પ્રકૃતિઓ સિવાય સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૭૨ પ્રકૃતિઓ હોય છે. કારણ કે સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય અને લબ્ધિઅપર્યાપ્તમાં સમ્યકત્વ વમતા કાઇ જીવ ઉપજતા નથી, તેથી સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ગૂક્ષ્મ અને અપર્યાપ્ત નામના ઉદય હોતા નથી. શરીર પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી ઉદ્યોતનામ અને પરાધાત નામના ઉદય થાય છે. શ્વાસાચ્છવાસપર્યાપ્ત પૂર્ણ થયા પછી શ્વાસાચ્છગાસ નામના ઉદય થાય છે; અને મિથ્યાત્વમાહના અહિં ઉદય હોતા નથી. ૧૨ તેजमकाय. અહિં અંકજ ગણસ્થાનક હોય છે. અપ્કાય

પર तजस्काय. આહે અકજ ગુણસ્થાનક હાય છે. અગ્લય માર્ગણામાં કહેલી ૪૪ પ્રકૃતિઓ, ઉદ્યોત અને યશનામ—એ છે તાલીશ પ્રકૃતિઓ સિવાય ઓઘે અને મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે છેાંતેર પ્રકૃતિઓ હોય.

**१३ वायुकाय**, અહિં એકજ મિથ્યાત્વગુણસ્થાનક હોય છે. અને ત્યાં ઉપર પ્રમાણે છેાંતેર પ્રકૃતિએ। અને વૈક્રિયશરીરનામ સહિત ૭૭ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય.

**१४ वनस्पतिकाय** આ માર્ગણાએ બે ગુણસ્થાનક હોય. એકે દ્રિય-માર્ગણામાં કહેલી ૪૨ પ્રકૃતિઓ અને આતપનામ વિના ઓઘે, નિથ્યાત્વ-ગુણસ્થાનકે ૭૯ અને સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૭૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. ૧५ **त्रसकाय.** અહિંચૌદ ગુણરથાનકો હોય. ત્યાં સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, સાધારણ, આતપ અને એકેન્દ્રિય જાતિ--એ પાંચ પ્રકૃતિઓ સિવાય ઓઘે ૧૧૭, આહારકદ્વિક, જિનનામ, સમ્યકત્વમાહનીય અને મિશ્ર-માહનીય--એ પાંચ પ્રકૃતિઓ વિના મિથ્યાત્વગુણાસ્થાનકે ૧૧૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય, તેમાંથી મિથ્યાત્વ, અપર્યાપ્ત અને નરકાનુપૂર્વી એ ત્રણ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૧૦૯ પ્રકૃતિઓ હોય ત્યાં અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક, વિકલેન્દ્રિયત્રિક અને આનુપૂર્વાત્રિક એ દશ પ્રકૃતિઓનો ઉદયવિચ્છેદ થાય અને મિશ્રમાહનીય મેળવીએ ત્યારે મિશ્રગુણસ્થાનકે સા પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. આનુપૂર્વી ચતુષ્ક અને સમ્યકત્વ માહનીય એ પાંચ પ્રકૃતિઓ મેળવતાં અને મિશ્રમાહનીય બાદ કરતાં અવિરતિસમ્યગ્દબ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. દેશવિરતિઆદિ ગુણસ્થાનકે સામાન્ય ઉદયાધિકારમાં કહેલા ૮૭--૮૧--૭૬--૭૨--૬૬--૬૦--૫૯--૫૭-૪૨ અને ૧૨ પ્રકૃતિઓના ઉદય જાણવા.

१६ मनेायेाग. અહિ તેર ગુણસ્થાનક હોય છે. સ્થાવરચતુષ્ક, જાતિચતુષ્ક, આતપ અને આનુપૂર્વી ચતુષ્ક-એ તેર પ્રકૃતિઓ સિવાય ઓઘે ૧૦૯ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. આહારકદ્વિક, જિનનામ, સમ્યકત્વ અને મિશ્ર–એ પાંચ પ્રકૃતિઓ વિના મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ, મિથ્યાત્વ વિના સાસ્વાદને ૧૦૩, અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક બાદ કરતાં અને મિશ્રામોહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે સા; મિશ્રામોહનીય ન્યૂન કરતાં અને સમ્યકત્વમાહનીય સહિત કરતાં અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ-ગુણસ્થાનકે સા; અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, વૈક્રિયદ્વિક, દેવગતિ, દેવાયુષ, નરકગોત, નરકાયુષ, દુર્ભગ, અનાદેય અને અયશ એ તેર પ્રકૃતિઓ સિવાય દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૭ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. બાકીના ગુણસ્થાનકે મનુષ્યગતિ માર્ગણાની પેઠે જાણવા.

**१७ वच्चनयेाग**₊ અહિંતેર ગુણસ્થાનક હોય છે. સ્ઘાવરચતુષ્ક. એકેન્દ્રિયજાતિ, આતપ અને આનુપૂર્વી ચતુષ્ક એ દશ પ્રકૃતિઓ સિવાય ઓઘે ૧૧૨, આહારકદ્વિક, જિનનામ, સમ્યકત્વ અને મિશ્રા એ પાંચ પ્રકૃતિઓ વિના મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૦૭, મિથ્યાત્વમોહનીય અને વિકલે-ન્દ્રિયત્રિક એ ચાર પ્રકૃતિઓ સિવાય સાસ્વાદનગુણસ્થાનકે ૧૦૩ પ્રકૃતિઓ હોય છે. યદાપિ વિકલે દ્રિયને વચનયાેગ હોય છે. પરંતુ તે ભાષાપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછી જ હોય છે અને સાસ્વાદન તાે શરીરપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં હોય છે એટલે કે આ માર્ગણાએ સાસ્વાદને વચનયાેગ હોતા નથી, તેથી વિકલેન્દ્રિયત્રિક કાઢી નાખ્યું છે. તેમાંથી અનન્તાનુ-બન્ધિચતુષ્ક બાદ કરતાં અને મિશ્રામાહનીય મેળવતાં મિશ્ર ગુણસ્થાનેકે સા પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. અવિરતિથી આરંભી બીજા ગુણસ્થાનેાને વિષે મનાેયાંગ માર્ગણાની પેઠે જાણવું.

૧૮ काययोग₊ આ માર્ગ ણાએ તેર ગુણસ્થાનક હોય છે. ત્યાં ઓઘે ૧૨૨, મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૧૭, સાસ્વાદને ૧૧૧ ઈત્યાદિ સામાન્ય ઉદયાધિકારમાં રહેલી પ્રકૃતિઓના ઉદય જાણવાે.

**१९ पुरुषवेद.** અહિં નવ ગુણસ્થાનકો હોય છે. નરકગિક, ભતિચતુષ્ક, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, સાધારણ, આતપ, જિનનામ, સ્ત્રીવેદ અને નપુંસકવેદ એ ચૌદ પ્રકૃતિઓ સિવાય ઓઘે ૧૦૮ પ્રકૃતિઓનેા ઉદય હોય છે. તેમાંથી આહારકદ્રિક, સમ્યકત્વ અને મિશ્રા–એ ચાર પ્રકૃતિ વિના મિથ્યા-વે ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ, મિથ્યાત્વ અને આપર્યાપ્ત નામ– એ બે પ્રકૃતિ વિના સાસ્વાદને ૧૦૨, તેમાંથી અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વી ગિક–એ સાત પ્રકૃતિ બાદ કરતાં અને મિશ્રામોહનીય સહિત કરતાં મિશ્રાગુણસ્થાનકે ૯૬ પ્રકૃતિઓ, તેમાંથી મિશ્રામોહનીય સહિત કરતાં મિશ્રાગુણસ્થાનકે ૯૬ પ્રકૃતિઓ, તેમાંથી મિશ્રામોહનીય સહિત કરતાં મિશ્રાગુણસ્થાનકે ૯૬ પ્રકૃતિઓ, તેમાંથી બિશ્રામોહનીય કરીએ એટલે અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૯૯ પ્રકૃતિઓ હોય. આનુપૂર્વી ગિક, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચિક્રુષ્ક, દેવગતિ, દેવાયુષ, વૈક્રિયદ્વિક, દુર્ભગ, અનાદેય અને અયશ–એ ચૌદ પ્રકૃતિઓ વિના દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૫ પ્રકૃતિઓ હોય. પ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, તિર્ય વગત, તિર્ય ચાયુષ, ઉદ્યોત અને નીચગાેગા–એ આઠ પ્રકૃતિ ન્યૂન કરીએ અને આહારકદ્રિક મેળવીએ એટલે પ્રમત્તગુણસ્થાનકે ૭૯ પ્રકૃતિઓ હોય. તેમાંથી સ્ત્યાનહ્વિંત્રિક અને આહારકદ્વિક—એ પાંચ પ્રકૃતિઓ સિવાય અપ્રમત્તગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિઓ, સમ્યકૃત્વમાહનીય અને છેક્ષાં ત્રણ સંઘયણ–એ ચાર પ્રકૃતિઓ વિના અપૂર્વકરણ ગુણસ્થાનકે ૭૦ પ્રકૃતિઓ હોય અને હાસ્યાદિ છ પ્રકૃતિ વિના અનિવૃત્તિગુણસ્થાનકે ૬૪ પ્રકૃતિઓ હોય.

૨૦ **સ્ત્રીવેદ્દ**, અહિં પુરુષવેદની પેઠેનવ ગુણસ્થાનક હોય અને ત્યાં ઓધે અને પ્રમત્તે આહારકદ્વિક વિના તથા ચોથે ગુણસ્થાનક આનુપૂર્વી ઝિક સિવાય બાકીની પ્રકૃતિઓનો ઉદય જાણવા. કારણ કે પ્રાય: સ્ત્રીવેદીને પરભવમાં જતાં ચતુર્થ ગુણસ્થાનક ન હોય, તેથી આનુપૂર્વી ઝિકના ઉદય ન હોય, અને સ્ત્રી ચતુર્દ શપૂર્વ ધર ન હોય તેલી તેને આહારકદ્વિકના પણ ઉદય ન હોય. માટે ઓધે તથા નવ ગુણસ્થાનકે અનુક્રમે ૧૦૬–૧૦૪–૧૦૨–૯૬–૯૬–૮૫–૭૭–૭૪–૭૦ અને ૬૪ એ પ્રમાણે ઉદય જાણવા.

૨१ નપું सक्तवेद અહિં પણ નવ ગુણસ્થાનક હોય. ત્યાં દેવગિક, જિનનામ, સ્ત્રીવેદ અને પુરુષવેદ---એ છ પ્રકૃતિ વિના એાઘે ૧૧૬, આહારકદ્વિક, સમ્યકત્વ માહનીય અને મિશ્રામાહનીય--એ ચાર પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૧૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય તેમાંથી સૂક્ષ્મગિક, આતપ, મિથ્યાત્વ, નરકાનુપૂર્વી અને મનુષ્યાનુપૂર્વી --એ સાત પ્રકૃતિ ન્યૂન કરતાં સાસ્વાદનગુણસ્થાનકે ૧૦૫ પ્રકૃતિઓ હોય. અનન્તાનુબંધિચતુષ્ક, તિર્ય ચાનુપૂર્વી, સ્થાવર અને જાતિચતુષ્ક એ દશ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને મિશ્રમોહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૯૬ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને મિશ્રમોહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૯૬ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને મિશ્રમોહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૯૬ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને સમ્યકત્વમાહનીય સિવાય અવિરતિસમયગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૯૭ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય, તેમાંથી અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, નરકગિક, વૈક્રિયદ્વિક, દુર્ભગ, અનાદેય અને અયથ-- એ બાર પ્રકૃતિઓ વિના દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૫ પ્રકૃતિઓ હોય.

તિર્ય ચગત, તિર્ય ચાયુષ, નીચગાંત્ર, ઉદ્યોત અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક -એ આઠ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને આહારકદ્વિક મેળવતાં ૭૯ પ્રકૃતિઓ પ્રમત્તગુણસ્થાનકે હોય. સ્ત્યાનર્લ્થિ ત્રિક, આહારકદ્વિક–એ પાંચ પ્રકૃતિઓ સિવાય અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિઓ, સમ્યક્**ત્વ** મેહિનીય અને છેલ્લાં ત્રણ સંઘયણ એ ચાર પ્રકૃતિઓ વિના અપૂર્વ-કરણગુણસ્થાનકે ૭૦ પ્રકૃતિઓ. અને હાસ્યાદિષટ્ક વિના અનિવૃત્તિ ગુણસ્થાનકે ૬૪ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય.

૨૨ જ્રોઘ. અહિં નવ ગુણસ્થાનકો હોય છે. ત્યાં માન ૪, માયા ૪, લાભ ૪ અને જિનનામ-એ તેર પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૦૯, સમ્યકત્વ, મિશ્ર અને આહારકદ્વિક એ ચાર પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વ-ગુણારવાનકે ૧૮૫, સૂક્ષ્મત્રિક, આતપ, મિથ્યાત્વ અને નરકાનુપૂર્વી એ છ પ્રકૃતિ વિના સાસ્વાદને ૯૯ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. અનન્તાનુ-બન્ધિ ક્રોધ, સ્થાવર, જાતિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વાં ત્રિક એ નવ પ્રકૃતિ બાદ કરતાં અને મિશ્ર મેળવતાં મિશ્રગણસ્થાનકે ૯૧ પ્રકૃતિઓ, તેમાંથી મિશ્રમાહનીય બાદ કરતાં સમ્યકત્વમાહનીય અને આનૃપ્વીંચતૃષ્ક મેળવતાં અવિરતિગુણસ્થાનકે ૯૫ પ્રકૃતિઓ, તેમાંથી પ્રત્યાખ્યાના-વરણ ક્રોધ, આનુપૂર્વી ચતુષ્ક, દેવગતિ, દેવાયુષ, નરકગતિ, નરકાયુષ, વૈક્રિયદિક, દુર્ભગ, અનાદેય અને અયશ— એ ચૌદ પ્રકૃતિએા વિના દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૧ પ્રકૃતિએા હેાય. તિર્ય ચગતિ, તિર્ય ચઆયુષ, ઉદ્યોત, નીચગાત્ર અને પ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધ એ પાંચ પ્રકૃતિઓ કાઢતાં અને આહારકદ્વિક મેળવતાં પ્રમત્તો ૭૮ પ્રકૃતિઓ હોય, સ્ત્યાન નર્હિાંત્રિક અને આહારકદ્વિક એ પાંચ પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અપ્રમત્ત-ગુણસ્થાનકે ૭૩ પ્રકૃતિઓ, સમ્યકત્વ-મોહનીય અને અન્ત્ય ત્રણ સંહનન એ ચાર પ્રકૃતિએા વિના અપૂર્યં કરણગુણસ્થાનકે ૬૯ અને હાસ્યાદિષટ્ક વિના અનિવૃત્તિ ગુણસ્થાનકે ૬૩ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે.

રર-૨ ૪-૨५ मान, माया अने છોમ. અહિં ઉદયસ્વામિત્વ પૂર્વ વત્ કહેવું. પરંતુ માન અને માયાકષાયમાર્ગણાએ નવ ગુણસ્થાનક હોય છે. અને લાભમાર્ગણાએ દશ ગુણસ્થાનક હાેય છે. તેમજ પાતાના સિવાય અન્ય ત્રણ કષાયની બાર પ્રકૃતિઓ વર્જવી. જેમકે માન-માર્ગણાએ બાકીના ત્રણ કષાયના અનન્તાનુબન્ધ્યાદિ બાર ભેદ અને જિનનામ એ તેર પ્રકૃતિ સિવાય ઓઘે ૧૦૯ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. એવી રીતે બીજા કષાયા માટે પણ સમજવું. લાભમાર્ગણાએ દશમા ગુણસ્થાનકે ત્રણ વેદ ન્યૂન કરતાં સાઠ પ્રકૃતિઓ હોય.

રદ્દ-૨૭ મત્તિજ્ઞાન અને બ્રુતજ્ઞાન. અહિં ચાથાથી બારમા સુધી નવ ગુણસ્થાનક હાેય છે. સ્થાવરચતુષ્ક, જાતિચતુષ્ક, આતપ, અનંતાનુ-બંધિચતુષ્ક, જિનનામ, મિથ્યાત્વ અને મિશ્ર એ સાળ પ્રકૃતિઓ વિના ઓધે ૧૦૬ પ્રકૃતિઓ, આહારકદ્વિક સિવાય અવિરતિગુણસ્થાનકે ૧૦૪ અને દેશવિરતિ આદિ ગુણસ્થાનકે સામાન્ય ઉદયાધિકાર પ્રમાણે ૮૭– ૮૧–૭૬–૭૨–૬૨–૬૦–૫૯ અને ૫૭ નું ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

२८ अवधिज्ञान. ઉપર પ્રમાણે ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું. પરંતુ એટલા વિશેષ છે કે પૂર્વીક્ત સાળ પ્રકૃતિ અને તિર્ય ચાનુપૂર્વી સિવાય ઓધે ૧૦૫ પ્રકૃતિઓ હોય છે. 'પ્રજ્ઞાપના સૂત્રની ટીકાનુસારે ? 'सर्वत्र च तिर्यक्षुत्पद्यमानोऽविग्रहेणोत्पद्यते, विग्रहे विभंगस्य तिर्यक्षु मनुष्येषु च निषेधात्' । यद्वक्ष्यति--'विभंगनाणी पंचिंदि-यतिरिक्खजोणिया मणुसा आहारगा,णो अणाहारगा" इति प्रज्ञा० प० १८ प० ३९१ ॥

અર્થડેઃ—વિભ'ગજ્ઞાની તિર્ય ંચામાં અવિગ્રહ⊸ૠજુગતિથી ઉત્પન્ન થાય છે. કારણ કે વિગ્રહગતિમાં વિભ'ગનાે તિર્ય ંચ અને મનુષ્યામાં નિષેષ છે. સૂત્રમાં કહેવામાં આવશે કે '' વિભ'ગજ્ઞાની પ'ચેન્દ્રિય તિર્ય ંચ અને મનુષ્યાે આહારક હાેય છે. અનાહારી હાેતા નથી. '' અવધિજ્ઞાનીને તિર્ય ચાનુપૂર્વીંનો ઉદય ન હોય તેમ જણાય છે. આહા-રકદ્રિક વિના અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૧૦૩ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય. બાકીના ગુણસ્થાનકે મતિજ્ઞાનીની પેઠે જાણવું. અવધિજ્ઞાન કે વિભંગજ્ઞાન સહિત વક્રગતિએ તિર્ય ચગતિમાં ન ઉપજે. માટે તિર્ય ચાનુ-પૂર્વીંના નિષેધ કર્યો છે. પણ ૠજુગતિની અપેક્ષાએ તિર્ય ચગતિમાં ઉપજે છે, પરંતુ તે વખતે તેને આનુપૂર્વીંનો ઉદય હોતા નથી.

૨९ मनःपर्यंत्र. આ માર્ગણાએ પ્રમત્તગુણસ્થાનકથી માંડી બારમા સુધી સાત ગુણસ્થાનક હોય છે. માટે ત્યાં ઓઘે ૮૧ અને પ્રમત્તાદિ ગુણસ્થાનકે ૮૧–૭૬–૭૨–૬૬–૬૦–૫૯ અને ૫૭ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં જાણવી.

३० केवल्रज्ञान. આ માર્ગણાએ તેરમું અને ચૌદમું એ <mark>બે</mark> ગુણસ્થાનક હોય ત્યાં સામાન્યત: ૪૨ અને બાર પ્રકૃતિઓ અનુક્રમે જાણવી,

રૂર-३૨ मतिअज्ञान अने श्रुतअज्ञान અહિં પ્રથમનાં ત્રણ ગુણસ્થાનક જાણવાં. આહારકદ્વિક, જિનનામ અને સમ્યક્ત્વ માહનીય વિના એાઘે અને મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૧૮, સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે ૧૧૧. અને મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૦ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય.

રૂર વિમંगજ્ઞાન. અહિં પણ પૂર્વની પેઠે ત્રણ ગુણસ્થાનક જાણવાં. આહારકદ્રિક. જિનનામ, સમ્યકત્વ, સ્થાવરચતુષ્ક, જાતિચતુષ્ક, આતપ, મનુષ્યાનુપૂર્વીં અને તિર્યં ચાનુપૂવી એ પંદર પ્રકૃતિઓ સિવાય એાઘે ૧૦૭ પ્રકૃતિઓ હોય છે. મનુષ્ય અને તિર્યંચમાં વિગ્રહગતિએ વિભંગજ્ઞાન સહિત ન ઉપજે, ઋજુગતિએ ઉપજે, માટે અહિં મનુષ્યાનુપૂર્વીં અને તિર્યં ચાનુપૂર્વીં ના નિષેધ કર્યો છે. મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે મિશ્રમાહનીય સિવાય ૧૦૬ પ્રકૃતિઓ, સાસ્વાદને મિથ્યાત્વ અને નરકાનુપૂર્વીં વિના ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ. અનંતાનુબાંધી ચતુષ્ક અને દેવાનુપૂર્વીં ન્યૂન કરતાં અને મિશ્રમાહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૦ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હેાય. ३४-३५ सामायिक अने छेद्देापस्थापनीय. આ બન્ને વ્યારિત્રો પ્રમત્તાથી આરંભી ચાર ગુણસ્થાનકો હોય છે. ત્યાં સામાન્ય ૮૧--૭૬--૬૬ અને ૬૬ પ્રકૃતિઓનું ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

રદ્દ પરિદ્વારવિજ્ઞાદ્ધિ. અહીં છટ્ઠું અતે સાનમું એ બે ગુણસ્થાનક હોય છે, ત્યાં પૂર્વીકત ૮૧ પ્રકૃતિઓમાંથી આહારકદ્ધિક. સ્ત્રીવેદ, પ્રથમસંહનન સિવાય બાકીનાં પાંચ સંહનન-એ આઠ પ્રકૃ-તિઓ વિના ઓઘે અને પ્રમત્તે ૭૩ પ્રકૃતિઓ હોય છે. પરિહાર-વિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા ચતુર્દથપૂર્વધર ન હોય, તેમજ સ્ત્રીને પરિહાર-વિશુદ્ધિ ચારિત્ર ન હોય અને વજીત્રશ્વભનારાચસંઘયણવાળાને જ પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર હોય માટે અહિં પૂર્વીકત આઠ પ્રકૃતિઓના ઉદયના નિષેધ કર્યો છે. સ્ત્યાનર્દ્ધિત્રિક સિવાય અપ્રમત્તગુણસ્થાનક ૭૦ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય.

**३७ सूक्ष्मसंपराय.** અહિં એક દશમું સૂક્ષ્મસંપરાય ગુણ-સ્થાનક હોય છે. ત્યાં ઓઘે–સામાન્યે ૬૦ પ્રકૃતિઓનો ઉદય જાણવેા.

**<b>ર૮ ચથાહ્યાત્ત**. અહિં છેલ્લાં ૧૧, ૧૨, ૧૩ અને ૧૪ એ ચાર ગુણસ્થાનક હોય છે, ત્યાં જિનનામ સહિત ઓઘે ૬૦, જિનનામ વિના ઉપશાન્તમાહે પલ, ઋષભનારાચ અને નારાચ⊸એ બે સંઘયણ સિવાય ક્ષીણમાહના દ્વિચરમ સમયે પ૭, નિદ્રાદ્વિક વિના છેલ્લા સમયે પપ, સયોગિકેવલિગુણસ્થાનકે ૪૨ અને અયોગિકેવલિગુણસ્થાનકે ૧૨ પ્રકૃતિઓનો ઉદય હોય છે.

**३९ વેરાવિર**ત્તિ₊ અહિં પાંચમું એક જ ગુણસ્થાનક હેાય છે. અને ત્યાં સામાન્ય ૮૭ પ્રકૃતિઓનો ઉદય જાણવો.

૪૦ अविरत्ति. આ માર્ગણાએ પ્રથમનાં ચાર ગુણસ્થાનક હાેય છે. ત્યાં જિનનામ અને આહારકદ્વિક એ ત્રણ પ્રકૃતિ સિવાય ઓઘે ૧૧૯,સમ્યક્**ત્વ અને મિશ્રમાહની**ય એ બે પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વે ૧૧૭, સૂક્ષ્મગિક, આતપ, મિથ્યાત્વ અને નરકાનુપૂર્વી એ છ પ્રકૃતિઓ વિના સાસ્વાદને ૧૧૧, અનન્તાનુબન્ધિયતુષ્ક, સ્થાવર, જાતિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વી ગિક--એ બાર પ્રકૃતિઓ બાદ કરતાં અને મિશ્રમાહ-નીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૦ પ્રકૃતિઓ હેાય છે, ત્યાં આનુ-પૂર્વી ચતુષ્ક, અને સમ્યકૃત્વમાહનીય એ પાંચ પ્રકૃતિઓ મેળવતાં અને મિશ્રમાહનીય બાદ કરતાં અવિરતિ ગુણસ્થાનકે ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે.

૪૧ चक्क दर्शन અહિં બાર ગુણસ્થાનક હોય છે. એકેન્દ્રિયા--દિજાતિઝિક, સ્થાવરચતુષ્ક, જિનનામ, આતપ અને આનુપૂર્વી ચતુષ્ક--એ તેર પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૦૯, આહારકદ્રિક, સમ્યકત્વ અને મિશ્ર-એ ચાર પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વે ૧૦૫, મિથ્યાત્વ વિના સાસ્વાદને ૧૦૪, અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને ચઉરિન્દ્રિયજાતિ એ પાંચ પ્રકૃતિ વિના અને મિશ્રમોહનીય સહિત કરતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૦ મિશ્ર-મેહાનીય બાદ કરતાં અને સમ્યક્ત્વમોહનીયનો પ્રક્ષેપ કરતાં અવિરતિ-ગુણસ્થાનકે ૧૦૦, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, વૈક્રિયદ્રિક, દુર્ભગ, અનાદેય, અયશ, દેવગતિ, દેવાયુષ: નરકગતિ અને નરકાયુષ-એ તેર પ્રકૃતિ વિના દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૭ પ્રકૃતિઓ હોય બાકીના ગુણ-સ્થાનકે સામાન્ય ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું,

પ્રર अचछुदर्शन, આ માર્ગણાએ પણ બાર ગુણસ્થાનક હોય છે, ત્યાં જિનનામ વિના એાઘે ૧૨૧, આહારકદિક, સમ્યક્ત્વ અને મિશ્ર-એ ચાર પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૧૭ પ્રકૃતિઓ હોય. બાકીના ગુણસ્થાનકે અનુક્રમે ૧૧૭-૧૦૦-૧૦૪--૮૭--૭૬--૭૨ ૬૬--૬૦--૪૯ અને ૫૭ એ એ પ્રમાણે સામાન્ય ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું. ૪૨ अवधिदर्शन. અહિં ચાથાથી આરંભી બારમા સુધી નવ

ઝર અવાયલરા ન• ખાહ વાવાવા આદલા ગારના પુત્ર વર ગુણસ્થાનક હોય. સિદ્ધાન્તને મતે વિભંગજ્ઞાનીને પણ અવધિદર્શન કહ્યું છે તેથી તેના મતે પ્રથમનાં ત્રણ ગુણસ્થાનક પણ હોય પરંતુ કર્મગ્રંથના મતે વિભંગજ્ઞાનીને પણ અવધિદર્શન હોતું નથી તેથી અવધિજ્ઞાનીની પેઠે ઓઘે ૧૦૬, અવિરતિગુણસ્થાનકે આહારકદ્વિક વિના ૧૦૪ પ્રકૃતિઓ હોય. અહિં પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના અનુ-સારે તિર્યંચાનુપૂર્વીના ઉદય સહિત ઓઘે ૧૦૬ પ્રકૃતિઓ જાણવી. આગળના ગુણસ્થાનકે સામાન્ય ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

૪૪ केवळदर्शन અહિં છેલ્લાં બે ગુણસ્થાનક હોય છે. અને ત્યાં ૪૨ અને બાર પ્રકૃતિઓને। અનુક્રમે ઉદય જાણવેા,

૪५-४६-४७ कुष्ण, नील अने कापोतल्लेइया. અહિં પૂર્વ-પ્રતિપત્રની અપેક્ષાએ પ્રથમથી માંડીને છ ગુણસ્થાનક હોય છે, તે જિનનામ વિના ઓઘે ૧૨૧ પ્રકૃતિઓ હેાય. પરંતુ પ્રતિપદ્યમાનની અપેક્ષાએ પ્રથમનાં ચાર ગુણસ્થાનક હોય છે. તે અપેક્ષાએ આહારક, દ્રિક વિના ઓઘે ૧૧૯ પ્રકૃતિઓ હોય. અને મિથ્યાત્વાદિ ગુણસ્થાનકે અનુક્રમે ૧૧૭, ૧૧૧, ૧૦૦, ૧૦૪. ૮૭ અને ૮૧ પ્રકૃતિઓનેા ઉદય જાણવા.

**૪૮ તેजोळे રચા.** અહિં પ્રથમથી માંડી અપ્રમત્ત સુધી સાત ગુણસ્થાનકો હોય છે. ત્યાં સૂક્ષ્મત્રિક વિકલત્રિક, નરકત્રિક, આતપ– નામ અને જિનનામ એ અગિયાર પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૧૧, આહા-રકદ્વિક, સમ્યક્ત્વ અને મિશ્રમોહનીય સિવાય મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૦૭ મિથ્યાત્વ વિના સાસ્વાદને ૧૦૬, અનંતાનુબંધિચતુષ્ક, સ્થાવરનામ, એકે દ્રિય અને આનુપૂર્વી ત્રિક-એ નવ પ્રકૃતિ સિવાય અને મિશ્ર-મોહનીય સહિત કરતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૯૮, આનુપૂર્વી ત્રિક અને સમ્યક્ત્વમોહનીયના પ્રક્ષેપ કરતાં અને મિશ્રમોહનીય બાદ કરતાં અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ૧૦૧, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, આનુપૂર્વી ત્રિક, લોક્યદ્વિક, દેવગતિ, દેવાયુષ, દુભેગનામ, અનાદેય અને અયશ – એ ચૌદ પ્રકૃતિવિના દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે ૮૭, પ્રમત્ત-ગુણસ્થાનકે ૮૧ અને અપ્રમત્તે ૭૬ પ્રકૃતિએો હોય છે.

૪९ **વદ્મ** છે જ્યા. અહિં સાત ગુણસ્થાનકો હોય છે, ત્યાં સ્થાવરચ ગુષ્ક, જાતિચતુષ્ક, નરકગિક, જિનનામ અને આતપ—એ તેર પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૦૯ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હોય છે. સનત્કુમાર, માહેન્દ્ર અને બ્રહ્નાલેકના દેવેાને પદ્મ લેશ્યા હોય છે અને તેઓ મરીને એકેન્દ્રિયમાં જતા નથી. નરકમાં તેા પ્રથમની ગણ જ લેશ્યાઓ હોય છે, અને જિનનામના ઉદય શુક્લ લેશ્યાવાળાને જ હાય છે. માટે સ્થાવરચતુષ્કાદિ તેર પ્રકૃતિઓનું વર્જન કર્યું છે. આહારકદ્વિક, સમ્યકત્વમાહ ત્રીય અને મિશ્રમોહ નીય સિવાય સાસ્વાદને ૧૦૪. અન-નતાનુબન્ધિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વી ગિક્ર અને સમ્યકત્વમાહ ની ગણ જ હોય. તેમાંથી મિશ્રમાહ નીય મેળવતાં ૯૮ પ્રકૃતિઓ મિશ્રગુણ સ્થાનકે હોય. તેમાંથી મિશ્રમાહ નીય મેળવતાં ૯૮ પ્રકૃતિઓ મિશ્રગુણ સ્થાનકે હોય. તેમાંથી મિશ્રમાહ નીય બાદ કરીએ અને આનુપૂર્વી ગિક અને સમ્યકત્વમાહ નીય મેળવીએ એટલે ૧૦૧ પ્રકૃતિઓ અવિરતિગુણ સ્થાનકે હોય તેમાંથી અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ચતુષ્ક, આનુપૂર્વી ત્રિક. દેવગતિ. દેવાયુષ, વૈક્રિયદ્વિક, દુર્ભગ, અનાદેય અને અયશ-એ ચોદ પ્રકૃતિઓ વિના દેશવિરતિ-ગુણ સ્થાનકે ૮૭, પ્રમત્તે ૮૧ અને અપ્રમત્તે ૭૬ પ્રકૃતિઓ હોય.

પ૦ જ્ઞુવ છેવવા. અહિં તેર ગુણસ્થાનક છે. ત્યાં સ્થાવરચતુષ્ક, જાતિચતુષ્ક, નરકત્રિક, અને આતપનામ-એ બાર પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૧૦ પ્રકૃતિઓ હોય. આહારકદ્કિ, સમ્યકત્વ, મિશ્ર અને જિનનામ-એ પાંચ પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વે ૧૦૫ પ્રકૃતિઓ હોય. મિથ્યાત્વ વિના સાસ્વાદન્દે ૧૦૪, તેમાંથી અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વીંત્રિક કાઢીએ અને મિશ્રમોહનીય મેળવીએ એટલે મિશ્રગુણસ્થાનકે ૯૮, અવિગ્તિગુણસ્થાનકે ૧૦૧ અને દેશવિરતિએ ૮૭ પ્રકૃતિઓ હોય છે. આગળના ગુણસ્થાનકે સામાન્ય ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

બર <mark>લામ</mark>દ્ય અહીં માંગ મહેલું જ ગુણસ્થાનક હોય છે, ત્યા સમ્યક્ત્વ, મિશ્ર, જિનનામ અને આહારકદ્વિક–એ પાંચ પ્રકૃતિ વિના ઓઘે અને મિથ્યાત્વે ૧૧૭ પ્રકૃતિઓ હોય.

**५३ उपज्ञामस**म्यक्त्व, આ માર્ગણાએ ચાેથાથી આરંભી અગિઆરમા સુધી આઠ ગુણસ્થાનક હોય છે. સ્થાવરચતૃષ્ક, જાતિચતૃષ્ક અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક,સમ્યકત્વમાહનીય, મિશ્રમાહનીય, મિશ્યાત્વમાહનીય, જિનનામ, આહારકદ્વિક, આતપનામ અને આનુપુર્વી ચતૃષ્ક⊷એ ત્રેવીશ પ્રકૃતિ વિના ઓઘે અને અવિરતિગુણસ્થાનકે ૯૯ પ્રકૃતિઓ હોય છે, <mark>અન્ય આચાર્યના મતે ઉપશમસ</mark>ગ્યગ્દષ્ટિ આયુષ્ય પૃષ્<sup>૬</sup> થવાથી મ<mark>રીને</mark> <mark>અન</mark>ત્તર સુર તરીકે ઊપજે તે વખતે તેને અવિર**િગ**ગસ્થાનકે દેવાનુપૂર્વી નાે ઉદય હોય, તે અપેક્ષાએ ઓઘે અને અવિરતિ ગુણસ્થાનકે ૧૦૦ પ્રકૃતિઓ હોય, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, દેવગતિ, દેવ નુપૂર્વી. દેવાયુષ, નરકગતિ, નરકાયુષ, વૈક્રિયદ્વિક, દુર્ભગ, અનાદેય અને અયશ– **એ ચૌદ પ્રકૃતિ વિના દે**થવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૬ પ્રકૃતિઓ હ<mark>ોય.</mark> તિર્થ ચગતિ, તિર્થ ચાયુષ, નીચગાત્ર, ઉદ્યોત અને પ્રત્યાખ્યાન વગ્ણચતુષ્ક --એ આઠ પ્રકૃતિ વિના પ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે ૭૮, સ્ત્યાનર્દ્ધિ ત્રિક વિના અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે ૭૫, અને છેલ્લાં ત્રણ સંઘયણ વિના અપૂર્વકરણે 9ર પ્રકૃતિઓ હોય છે. ત્યાર પછી આગળના ગણસ્થાનકે અનુક્રમે ૬૬, ૬૦, ૫૯, પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં લાેય.

પષ્ઠ જ્ઞાચિક્રसम्यक्त्व. અહિં ચેાથાથી ચૌદમા સુધી અગિયાર ગુણસ્થાનક હોય. ત્યાં જાતિચતુષ્ક, સ્થાવરચતુષ્ક, અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક આતષ, સમ્યકૃત્વ, મિશ્ર, મિથ્યાત્વ અને ૠષભનારાચાદિ પાંચ સંઘયણ–એ એકવીશ પ્રકૃતિ વિના એાઘે ૧૦૧ આહારકદ્ધિક અને જિનનામ–એ ત્રણ પ્રકૃતિ વિના અવિરતિગુણસ્થાનકે ૯૮. અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, વૈક્રિયાષ્ટક, નરાનુપૂર્વી, તિર્ય ચત્રિક, નીચગાેત્ર, દુર્ભાગ, અનાદેય, અયશ અને ઉદ્યોત--એ એકવીશ પ્રકૃતિ વિના દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૭૭ પ્રકૃતિઓ હોય. ક્ષાયિકસમ્યગ્દષ્ટિને પાંચમા ગુણસ્થાનકે નીચગાત્રનાે. ઉદય નથી, કારણ કે પાંચમા ગણસ્થાનકથી મનુષ્યને ઉચ્ચગાત્રનાે ઉદય હાેય છે, અને તે ગુણસ્થાનકે વર્ત્તતા ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ મનુષ્ય જ હાેય છે. તેથી અહિ નીચગેાત્રના ઉદયનું વર્જન કર્યું. યદ્યપિ ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિને વજાૠષભનારાચ સંઘયણ સિવાય બીજા પાંચ સંઘયણના ઉદયનેા નિષેધ કર્યો છે, પર ંતુ ભવિષ્યમાં થનારા ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ દુપ્પસહસૂરિને કર્યું સંઘયણ માનવું ? માટે આ વાત વિચારણીય છે. પ્રત્યાખ્યાનાવરણ-ચતુષ્ક કાઢી આહારકદ્વિક મેળવતાં પ્રમત્તગુણસ્થાનકે ૭૫ પ્રકૃતિઓ હોય. સ્ત્યાનર્દ્ધિત્રિક અને આહારકદ્રિક—અે પાંચ પ્રકૃતિ વિ<mark>ના</mark> અપ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે ૭૦, અપૂર્વ કરણે ૭૦, હાસ્યાદિ છ પ્રકૃતિ વિના અનિવૃત્તિ ગુણસ્થાનકે ૬૪, વેદત્રિક અને સંજ્વલનત્રિક—એ છ પ્રકૃતિ વિના સૃક્ષ્મસ પરાયે ૫૮, સંજવલન લાેભ વિના ઉપશાન્તમાહે ૫૭ ક્ષીણમાેહના દ્વિચરમ સમય સુધી પ૭, નિદ્રા અને પ્રચલા વિના છેલ્લા સમયે ૫૫, સયેાગિકેવલિગણસ્થાનકે ૪૨ અને અયેાગિગૃણસ્થાનકે ૧૨ પ્રકૃતિઓ ઉદયમાં હેાય છે.

**ૡૡ સાયોવજ્ઞામિकसम्यक्त्व** અહિં ચાેથાથી સાતમા સુધી ચાર ગુણસ્થાનક છે. મિથ્યાત્વ, મિશ્ર, જિનનામ, જાતિ ચતુષ્ક, સ્થાવર ચતુષ્ક, આતપ અને અનન્તાનુબન્ધિંચાતુષ્ક— એ સાેળ પ્રકૃતિ વિના ઓઘે ૧૦૬, આહારકદ્વિક વિના અવિરતિગુણસ્થાનકે ૧૦૪. દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૭. પ્રમત્તે ૮૧, અને અપ્રમત્તે ૭૬ પ્રકૃતિઓનો ઉદય જાણવા.

५६ मिश्रसम्यत्क्व અહિં એક ત્રીજું મિશ્રગુણસ્થાનક હોય. અને ત્યાં સા પ્રકૃતિઓનાે ઉદય હોય. ५७ सास्वादन અહિ એક બીજુ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનક <mark>હ</mark>ોય છે અને ત્યાં ૧૧૧ પ્રકૃતિઓને। ઉદય હોય.

५८ मिथ्यात्व. અહિં પ્રથમ ગુણસ્થાનક હોય અને ત્યાં આહારક્ર દ્વિક જિનનામ, સમ્યક્ત્વ અને મિશ્ર—એ પાંચ પ્રકૃતિ વિના ૧૧૭ પ્રકૃતિઓ હોય.

५९ सं ज्ञी. અહિં ચૌદ ગુણસ્થાનક હોય. દ્રવ્યમનના સંબન્ધથી કેવલજ્ઞાનીને સંજ્ઞી કહ્યા છે માટે તેને ચૌદ ગુણસ્થાનક હોય, પરંતુ જો મતિજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમજન્ય મનનપરિણામરૂપ ભાવમનના સંબન્ધથી સંજ્ઞી કહીએ તો આ માર્ગણાએ બાર ગુણસ્થાનક હોય. ત્યાં સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, સાધારણ, આતપ અને જાતિચતુષ્ક--એ આઠ પ્રકૃતિ વિના એાઘે ૧૧૪ પ્રકૃતિઓ હોય, પરંતુ જો ભાવમનના સંબંધથી સંજ્ઞી કહીએ તેા સંજ્ઞીમાર્ગણાએ જિનનામના ઉદય ન હોય તેથી તેને બાદ કરતાં ઓઘે ૧૧૩ પ્રકૃતિઓ હોય. આહારકદ્વિક, સમ્યક્રત્વ અને મિશ્ર--એ ચાર પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વે ૧૦૯, અપર્યાપ્તનામ, મિથ્યાત્વ અને નરકાનુપૂર્વી એ ત્રણ પ્રકૃતિ વિના સાસ્વાદને ૧૦૬ પ્રકૃતિઓ હોય. અને અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને આનુપૂર્વી ત્રિક--એ સાત પ્રકૃતિ સિવાય અને મિશ્રમોહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે સા પ્રકૃતિઓ હોય. અને અવિરત્યાદિગુણસ્થાનકે સામાન્ય ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

દ્દ૦ અસું જ્ઞી. અહીં પ્રથમનાં બે ગુણસ્થાનકો હોય છે ત્યાં ગૈકિયાષ્ટક, જિનનામ, આહારકદ્વિક, સમ્યક્ત્વ, મિશ્ર, ઉચ્ચગોત્ર, સ્ત્રીવેદ અને પુરુષવેદ---એ સાેળ પ્રકૃતિ વિના ઓઘે અને મિથ્યાત્વે ૧૦૬ પ્રકૃતિઓ હોય, તેમાંથી સૂક્ષ્મત્રિક. આતપ, ઉદ્યોત, મનુષ્યત્રિક. મિથ્યાત્વ, પરાઘાત, ઉચ્છવાસ, સુસ્વર, દુઃસ્વર, શુભવિહાયોગતિ અને અશુભવિહાયોગતિ---એ પંદર પ્રકૃતિ વિના સાસ્વાદને ૯૧ પ્રકૃતિઓ હોય છે. સપ્તતિમાં ઉદયસ્થાનકમાં અસંજ્ઞીને આશ્રયી છ સંધયણ અને છ સ સ્થાનોના ભાંગા કર્યા છે તેથી તેને છ સંધયણ અને છ સ સ્થાનની. પ્રકૃતિઓ તેમજ સુભગ, આદેય, અને શુભવિહાયેાગતિનાે ઉદય પણ હોય છે.

દ્દ श आहारक. અહિંતેર ગુણસ્થાનક હોય. આનુપૂર્વી ચતુષ્ક વિના એાઘે ૧૧૮ આહારકદ્વિક, જિનનામ, સમ્યક્ત્વમાહનીય અને મિશ્રમાહનીય-એ પાંચ પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૧૩, સૂક્ષ્મત્રિક, આતપ અને મિથ્યાત્વ--એ પાંચ પ્રકૃતિ સિવાય સાસ્વાદને ૧૦૮, તેમાંથી અનંતાનુબન્ધિચતુષ્ક, સ્થાવરનામ અને જાતિચતુષ્ક-એ નવ પ્રકૃતિ બાદ કરતાં અને મિશ્રમાહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૦, તેમાંથી મુન્દિત્રાં અને મિશ્રમાહનીય મેળવતાં મિશ્રગુણસ્થાનકે ૧૦૦, તેમાંથી મુન્દિત્રા કાઢી સમ્યકત્વ માહનીયના પ્રક્ષેપ કરતાં અવિરતિગુણસ્થાનકે ૧૦૦, અપ્રત્યાખ્યાનાવરણચતુષ્ક, વૈક્રિયદિક, દેવગતિ, નરકગતિ, દેવાયુષ, દુર્ભગ, નરકાયુષ અનાદેય અને અયશ--એ તેર પ્રકૃતિ વિના દેશવિરતિગુણસ્થાનકે ૮૭ પ્રકૃતિઓ હોય. આગળના ગુણસ્થાનકે સામાન્ય ઉદયસ્વામિત્વ જાણવું.

દ્ર અનાहારक. આ માર્ગણાએ ૧--૨-૪--૧૩ અને ૧૪મું એ પાંચ ગુણસ્થાનક હોય છે. ત્યાં ઔદારિકદ્રિક, વૈક્રિયદ્રિક, આહારકદ્રિક, સંહનનષટ્રક, સંસ્થાનષટ્રક, વિહાયોગતિદ્રિક, ઉપઘાત, પરાઘાત, ઉચ્છવાસ, આતપ, ઉદ્યોત, પ્રત્યેક, સાધારણ સુસ્વર, દુ:સ્વર, મિશ્રમાહનીય અને નિદ્રાપંચક-અે પાંત્રીશ પ્રકૃતિ વિના ઓઘે '૮૭, જિનનામ અને સમ્યક્ત્વ માહનીય એ બે પ્રકૃતિ વિના મિથ્યાત્વે ટ્રેં/૮૫, ર્સૂક્ષ્મ, અપર્યાપ્ત, મિથ્યાત્વ અને નરકત્રિક એ છ પ્રકૃતિ સિવાય સાસ્વાદને ૭૯ પ્રકૃતિઓ હોય છે. મિશગુણસ્થાનકે કોઇ અનાહારક ન હોય. અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક, સ્થાવર અને જાતિચતુષ્ક-એ નવ પ્રકૃતિ વિના અને સમ્યકત્વમાહનીય અને નરકત્રિક અ ચાર પ્રકૃતિઓ મેળવતાં અવિરતિગુણસ્થાનકે ૭૪ પ્રકૃતિઓ હોય. વર્ણાદિચતુષ્ક, તેજસ, કાર્મણ, અગુરુલઘુ, નિર્માણ, સ્થિર, અસ્થિર, શુભ, આથુભ, મનુષ્યગતિ, પંચેન્દ્રિયજાતિ જિનનામ, ત્રસત્રિક, સુભગ, આદેય, યશ, મનુષ્પાયુષ, વેદનીયદ્વિક, અને ઉચ્ચગેાત્ર એ પચીશ પ્રકૃતિઓ તેરમા સયોગી ગુણસ્થાનકે કેવલિસમુદ્દ્ધાત કરતાં ત્રીજા, ચાથા અને પાંચમા સમયે ઉદયમાં હોય. ત્રસત્રિક, મનુષ્યગતિ, મનુષ્પાયુષ, ઉચ્ચગેાત્ર, જિનનામ, સાતા કે અસાતામાંથી એક વેદનીય સુભગ, આદેય, યશ અને પંચે દ્રિયજાતિ —એ બાર પ્રકૃતિઓ ચૌદમા ગુણસ્થાનકે ઉદયમાં હોય, અહિં સર્વત્ર ઉદયમાં ઉત્તરવૈક્રિયની વિવક્ષા કરી નથી. સિલ્લાન્તમાં પૃથિવી, અપ્ અને વનસ્પતિને સાસ્વાદન કહ્યું નથી સાસ્વાદનીને મતિ--શ્રુતજ્ઞાની કહ્યા છે. વિભંગજ્ઞાનીને અવધિદર્શન કહ્યું છે અને વૈક્રિયમિત્રો અને આહારકમિશ્રે ઔદારિકમિશ્ર કહ્યું છે, પણ તે કર્મ ગ્રન્થમાં વિવક્ષિત નથી.

उदयस्वामित्व समाप्त.

# उदीरणारवामित्व.

ઉદયસમયથી આરંભી એક આવલિકા સુધીના કાળને ઉદયા-વાલિકા કહે છે. ઉદયાવલિકાપ્રવિષ્ટ કર્મ પુદ્દગલને કાેઈપણ કરણ લાગુ પડતું નથી, ઉદયાવલિકાની બહાર રહેલા કર્મ પુદ્દગલને ઉદયાવલિકાગત કર્મ પુદ્દગલ સાથે મેળવી ભાગવવાં તેને ઉદીરણા કહે છે. જે જાતના કર્મ ના ઉદય હોય તે જાતના કર્મ ની જ ઉદીરણા થાય છે. એટલે મામાન્ય રીતે જે માર્ગણામાં જે ગુણસ્થાનકે જેટલી કર્મ પ્રકૃતિઓના ઉદય હોય છે, તે માર્ગણામાં તે ગુણસ્થાનકે જેટલી પ્રકૃતિઓના ઉદય હોય છે, તે માર્ગણામાં તે ગુણસ્થાનકે તેટલી પ્રકૃતિઓની ઉદીરણા પણ હોય છે જ્યાં સુધી તેના ઉદય ચાલુ રહે છે ત્યાં સુધી તેની ઉદીરણા પણ હોય છે, પણ તેમાં એટલાે વિશેષ છે કે જે કર્મ -પ્રકૃતિને ભાગવતાં તેનાં સત્તામાં માત્ર એક આવલિકા કાળમાં ભાગવવા યાગ્ય કર્મ પુદ્દગલા બાકી રહે ત્યારે તેની ઉદીરણા થતી નથી. અર્થાત્ ઉદયાવલિકાપ્રવિષ્ટ કર્મ ઉદીરણા યાગ્ય રહતું નથી. તથા શરીરપર્યાપ્રિ પૂર્ણ થયા પછી જ્યાં સુધી ઈન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂરી ન થાય ત્યાં સુધી પાંચ નિદ્રાની ઉદીરણા થતી નથી તેના કેવળ ઉદય જ પ્રવતે છે. છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકથી આગળ મનુષાયુષ, સાતા અને અસાતા વેદનીય કર્મની તદ્યોગ્ય અધ્યવસાયના અભાવે ઉદીરણા થતી નથી, કેવળ ઉદય જ હેઃય છે, તથા ચૌદમા ગુણસ્થાનકે યાેગના અભાવે કે ઇપણ પ્રકૃતિની ઉદીરણા હોતી નથી, કેવળ ઉદય જ પ્રવર્તે છે.

#### उदीरणास्वामित्व समाप्त

# सत्तारवामितव

આવશ્યક અને ઉપયાેગી હાેવાથી ઉદયસ્વામિત્વની પેઠે ૬૨ ઉત્તર માર્ગણાસ્થાનને આશ્રયી ગુણસ્થાનકને વિષે ઉત્તર પ્રકૃતિઓની સત્તઃનું કથન કરવું પ્રસ્તુત છે. અહિં સત્તાધિકારમાં ૧૪૮ પ્રકૃતિઓ વિવક્ષિત છે.

१-२ नरकगति अने देवगति. આ બન્ને માર્ગ ણાએ અનુક્રમે દેવાયુષ અને નરકાયુષ સિવાય ૧૪૭ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય કારણ કે નરકગતિમાં દેવાયુષની સત્તા ન હોય અને દેવગતિમાં નરકાયુષની સત્તા ન હોય, મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે દેવગતિમાં જિનનામની સત્તા ન હોય પણ નરકગતિમાં હોય માટે દેવગતિમાં મિથ્યાત્વગુણસ્થાનકે ૧૪૬ અને નરકગતિમાં ૧૪૭ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય. બીજા અને ત્રીજા ગુણ-સ્થાનકે જિનનામકર્મ સિવાય ૧૪૬ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય. અવિરતિ-ગુણસ્થાનકે ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિને અનન્તાનુબન્ધિ ચતુષ્ક, સમ્યકત્વ-માહનીય, મિશ્રમોહનીય, મિથ્યાત્વ મોહનીય અને બે આયુષ---એ નવ પ્રકૃતિ વિના ૧૩૯ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય. ઔપશમિક અને ક્ષાયે!પ્રકૃતિ વિના ૧૩૯ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય. આપશમિક અને ક્ષાયે!પ્રકૃતિ શિયા છે. કારણ કે નારકને દેવાયુષ અને દેવોને નારકાયુષ સત્તામાં ન હોય, ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિને તિર્ય વાય પણ સત્તામાં ન હોય.

३ मनुष्यगति અહિં ઓઘે અને મિથ્યાત્વે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય છે. બીજે અને ત્રીજે ગુણસ્થાનકે જિનનામ સિવાય ૧૪૭ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય છે.

અવિરતિસમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનકે ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ ( અચરમ શરીરી ) ચારિત્રમાહના ઉપશમકને તિર્ય ચાયુષ, નરકાયુષ, અન તાનુ-બન્ધિચતુષ્ક અને દર્શનમાહનીયત્રિક એ નવ પ્રકૃતિઓ વિના ૧૩૯ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં હોય છે. અને ચરમ શરીરી ચારિત્રમાહના ઉપશમક ઉપશમસમ્યગ્દષ્ટિને અનંતાનુબન્ધિચતુષ્કની વિસંયાજના કર્યા બાદ <mark>ત્રણ</mark> આયુષ સિવાય એકસા એકતાલીશ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં હેાય. ક્ષાયાપશમિકસમ્યગ્દષ્ટિ જે ભવિષ્યમાં ક્ષપકશ્રેણિના પ્રારંભ કરશે એવા ચરમશરીરીને નરકાયુષ, તિર્ય ચાયુષ, અને દેવાયુષ⊶એ ત્રણે પ્રકૃતિ સિવાય એકસાે પીસ્તાળીશની સત્તા હોય છે અને અન તાનુબન્ધિચતુષ્ક તથા દર્શનમાહનીયત્રિક–એ સાત પ્રકૃતિનાે ક્ષય કર્યા પછી એકસાે આડત્રીસ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય છે. ભવિષ્યમાં ઉપશમશ્રેણિના પ્રારંભક ઉપશમસમ્યગ્દષ્ટિ (અચરમ શરીરીને) નરક અને તિર્યં ચાયુષ સિવાય ૧૪૬ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય છે. અને અનંતાનુબન્ધિ-ચતુષ્કની વિસંયેાજના કર્યા પછી ૧૪૨ પ્રકૃતિઓની સત્તા હાય છે. ેદેશવિરતિ, પ્રમત્ત અને અપ્રમત્ત—એ ત્રણ ગુણસ્થાનકે ઉપશમ-શ્રેણિ અને ક્ષપકશ્રેણિને આશ્રયી ચાેથા ગુણસ્થાનક પ્રમાણે સત્તા હોય. અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાનકે ચારિત્રમાહના ઉપશેમક. ઉપશેમસમ્ય-ગ્દષ્ટિને આશ્રયી અનન્તાનુબન્વિચતુષ્ક, તિર્ય ચાયુષ અને નરકાયુષ----એ છ પ્રકૃતિ વિના એકસાે બે તાળીશ પ્રકૃતિઓ સન્તામાં હોય. ચારિત્રમાહના ઉપશમક ક્ષાયક સમયગદષ્ટિને આશ્રયી દર્શનસપ્તક. નરકાયુષ અને તિર્ય ચાયુષ વિના ૧૩૯ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય. અને ક્ષપકશ્રેણિને આશ્રયી પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે એકસાે આડગીશ પકૃતિઓની સત્તા હેાય છે.

અનિવૃત્ત્યાદિ ગુણસ્થાનકે બીજા કર્મગ્રન્થમાં કહેલા સત્તાધિકાર પ્રમાણે અહિં જાણી લેવું.

४ तिर्य चगत्ति. અહિ ઓઘે તથા મિથ્યાત્વ, સાસ્વાદન અને મિશ્રગુણસ્થાનકે જિનનામ સિવાય ૧૪૭ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે. અવિરતિગુણસ્થાનકે ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિને દર્શનસપ્તક, નરકાયુષ અને મનુષ્યાયુષ સિવાય વંડ૮. અને ઉપશમ સમ્યગ્દષ્ટિ તથા ક્ષાયોપશમિક સમ્યગ્દષ્ટિને જિનનામ સિવાય એકસાે સુડતાલીસ પ્રકૃતિઓની હોય છે.

દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે ઔપશમિક અને ક્ષાયેાપશમિક સમ્ય-ગ્દષ્ટિને જિનનામ સિવાય ૧૪૭ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે, ક્ષાયિક સમ્યગ્દષ્ટિ તિર્ય ચા અસંખ્યાત વર્ષના આયુષવાળા જ હોય છે. અને તેમને દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક હોતું નયી.

५--૮ एकेन्द्रिय अने त्रिकलेन्द्रिय. ઓઘે, મિથ્યાત્વે અને સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે જિનનામ, દેવાયુષ અને નરકાયુષ સિવાય એકસા પીસ્તાળીસ પ્રકૃતિઓની સત્તા હાય છે, પરન્તુ સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે આયુષ્યના બન્ધ ન થાય એ અપેક્ષાએ મનુષ્યાયુષ સિવાય ૧૪૪ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય છે.

९ **પંचેન્દ્રિય**. આ માર્ગણાએ મનુષ્ય પ્રમાણે સત્તા જાણવી.

१०-१२ पृथिवीकाय, अष्काय अने वनस्पतिकाय આ ત્રણ મર્ગણાએ એકેન્દ્રિયમાર્ગણા પ્રક્ષણે સત્તા જાણવી.

**१३--?४ तेजस्काय अने वार्युकाय અહિં એાધે અને મિથ્યા-**ત્વગુણસ્થાનકે જિનનામ, દેવાયુષ, મનુષ્યાયુષ અને નરકાયુષ એ ચાર પ્રકૃતિ વિના ૧૪૪ પ્રકૃતિઓ સત્તામાં હોય.

१५ त्रसकाय अહिं सनुष्यगति मार्ग छा प्रमाछे सत्ता अछवी. १६-१८ मनोयोग, वचनयोग अने काययोग. आ प्रषु

માર્ગ ણાએ મનુષ્યની પેઠે તેર ગુણસ્થાનક સુધી સત્તાસ્વ મિત્વ જાણવું.

१९-२४ त्रण वेद, क्रोध, मान अने माया. आ ७ मार्ग हाओ

મનુષ્યગતિ માર્ગણા પેઠે નવ ગુણસ્થાનક સુધી સત્તા જાણવી, ૨**५ સ્રોમ. અહિં મ**નુષ્યની પેઠે દશ ગુણસ્થાનક સુધી સત્તા

ભણવી. ૨૬-૨૮ मतिज्ञान, शुतज्ञान अने अवधिज्ञान. આ ત્રણ માર્ગણાએ મનુષ્યગતિમાર્ગણા પ્રમાણે ચાથાથી માંડી બારમા ગુણ-સ્થાનક સુધી સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

२९ मनःपર્ધवज्ञान, અહિં એાઘે તિર્ય ચાયુષ અને નરકાયુષ સિવાય ૧૪૬ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય, અને તેને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકથી આરંભી બારમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુષ્યગતિમાર્ગણા પ્રમણે સત્તા-સ્વામિત્વ બણવું.

**३० केवल्रज्ञान** અહિં મનુષ્યગતિની પેઠે છેલ્લાં બે ગુણસ્થાનકે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

३१ ३३ मत्यज्ञान, श्रुताङ्वान अने विभेगज्ञान ત્રણ અજ્ઞાન માર્ગણાએ ઓઘે અને મિથ્યાત્વે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય. બીજા અને ત્રીજા ગુણસ્થાનકે જિનનામ સિવાય ૧૪૭ ની સત્તા હોય.

३४-३५ सःमायिक अने छेदोपस्थापनीय. આ બે માર્ગણાએ ઓઘે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય. અને તેને છઠ્ઠા ગુણસ્થાનકથી આરંભી નવમા ગુણસ્થાનક સુધી મન:પર્યવજ્ઞાન માર્ગણાની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

३६ परिहारविशुद्धि. અહિં છઠ્ઠા અને સાતમા ગુગસ્થાનકે ઉપર પ્રમાણે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

३७ सूक्ष्मसंपराय. અહિં ઓઘે તિર્ય ચાયુષ અને નરકાયુષ. સિવાય ૧૪૬ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય છે. અથવા અનન્તાનુબન્ધિ-ચતુષ્કની વિસંયાેજના કરનારને અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક, તિય ચાયુષ અને નરકાયુષ એ છ પ્રકૃતિ વિના ૧૪૨ ની સત્તા હોય. ३८ <mark>चथा</mark>ख्यात અહિ અગિયારમાથી માંડી ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી સત્તાસ્વામિત્વ મનુષ્યગતિમાર્ગણાની પેઠે જાણવું.

**३९ દેરાવિરતિ. અ**હિં ઓધે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય. તેને એક પાંચમું ગુણસ્થાનક હેાય છે. અને ત્યાં મનુષ્યગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

**૪૦ अविर्**ति. અહિં પ્રથમથી ચાર ગુણસ્થાનક સુધી સત્તા-સ્વામિત્વ મનુષ્યગતિની પેઠે જાણવુ**ં.** 

४१-४२ँ चक्षुदर्शन अने अचक्षुदर्शन. આ બન્ને માર્ગણાએ પ્રથમથી બાર ગુણસ્થાનક સુધી સત્તાસ્વાનિત્વ મનુષ્યગતિની પેઠે જાણવું.

×૪ વેવસર વરે ન. કેવલજ્ઞાન માર્ગણા પ્રમાણે સત્તાસ્વ મિત્વ જાણવું,

પ્રય+૪७ दृष्ण, नीळ अने कापेतिछेइया. આ ત્રણ માર્ગણાએ પ્રથમથી માંડી છઠ્ઠા ગુણસ્થાનક સુધી મનુષ્યગતિ પ્રમાણે સત્તાસ્વા-મિત્વ જાણવું.

४८-४९ तेजोलेइया अने पद्मलेइया. પ્રથમથી સાતમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુષ્યગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

૪૦ જ્ઞુ<del>વ</del>સ્ઝ स्टे**રया.** પ્રથમથી માંડી ૧૩ મા ગુણસ્થાનક સુવી મનુષ્યગતિની પેઠે સત્તા જાણવી.

**५१ મ**દ્ય, મનુષ્યગતિ પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

બર <mark>સમ</mark>દ્ય₊ ઓઘે અને મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકે જિનનામ, આહારકચતુષ્ક, સમ્યકત્વ અને મિશ્રમાહનીય એ સાત<sup>્</sup>પ્રકૃતિ વિના ૧૪૧ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય.

५३ औपशमिकसम्यक्त्व. ચાેથાથી અગિયારમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુષ્યગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું. ५४ क्षाये।पशमिकसम्यक्त्व. અહિ ચાથાથી સાતમા ગુણસ્થાનક -સુધી મનુષ્યગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું,

५५ क्षायिकसम्यक्त्व. અહિં અનન્તાનુબન્ધિચતુષ્ક અને દર્શનમાહનીયત્રિક એ સાત પ્રકૃતિઓ સિવાય ઓઘે ૧૪૧ પ્રકૃતિઓની સત્તા હેાય અને ત્યાં ચાથાથી માંડી ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુષ્ય-ગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવ્'.

३६ मिश्रसम्यकत्व, ઓઘે અને ત્રીજા ગુણસ્થાનકે જિનનામ ઉસિવાય એકસાે સુડતાલીશ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય.

५७ सास्वादन. અહિં ઓઘે અને મિથ્યાત્વે ૧૪૮ પ્રકૃતિઓની सत्ता હોય.

५९ संज्ञी. પ્રથમથી આરંભી તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુ-બ્યગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું, અહિં કેવલજ્ઞાનીને દ્રવ્ય મનના સંબંધથી સંજ્ઞી કહ્યા છે, જો ભાવમનની અપેક્ષાએ સંજ્ઞી કહેવામાં આવે તેા તેને બાર ગુણસ્થાનક હોય.

દ્દ૦ અસંજ્ઞી અહિં એાઘે અને મિથ્યાત્વે જિનનામ સિવાય ૧૪૭ પ્રકૃતિઓની સત્તાં હોય અને સાસ્વાદન ગુણસ્થાનકે નરકાયુષ સિવાય ૧૪૬ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય, પરંતુ અહિં અપર્યાપ્તાવસ્થામાં દેવાયુષ અને મનુષ્યાયુષના બંધક કોઈ સંભવતાે નથી, માટે તે અપેક્ષાએ ૧૪૪ પ્રકૃતિઓની સત્તા હોય.

६२ आहारक. પ્રથમથી માંડી તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી મનુ-. અગતિમાર્ગણાની પેઠે સત્તા સ્વામિત્વ જાણવું.

દ્द२ अनाहारक∙ આ માર્ગણાએ પહેલું, બીવ્યું, ચેાથું, તેરમું અને ચૌદમું એ પાંચ ગુણસ્થાનકો હોય અને ત્યાં મનુષ્યગતિની પેઠે સત્તાસ્વામિત્વ જાણવું.

### सत्ताखामित्व समाप्त

# ચતુર્થઃ કર્મથંચ :

### ષહશીતિ :

(મૂલ ગાથા તથા ટબા ઉપર ટીપ્પણ)

તૈયાર કરનાર : કુ**ંવરજી મૂળચંદ દારીી** આ કર્મગ્રન્થનાે ક્રમ ચાેથાે હોવાથી **ચતુર્થ કર્મગ્રન્થ** એે નામ પ્રસિદ્ધ છે. આ સિવાય આ કર્મગ્રંથની મૂલ ગાથાઓ ૮૬-હોવાથી ષડશીિતિ: એ આનું બીજું નામ છે. અને અંતમાં કર્તાએ **સૂફ્સાર્થ વિચાર** નામ પણ જણાવેલ છે, એટલે આ પ્રમાણે આ કર્મગ્રંથનાં ત્રણ નામા સાથ**ૈક છે**.

ક્રમ હેતુ:—પહેલા કર્મગ્રંથમાં વિપાકના વિષય બતાવેલ છે. અને એ રીતે કયી કર્યા કર્મપ્રકૃતિ ઉદયમાં આવવાથી શું ફળ મલે છે તે જણાવેલ છે. બીજામાં ચૌદ ગુણઠાણાને આશાયીને એ પ્રકૃતિઓનાં બ'ધ-ઉદય--ઉદીરણા અને સત્તાના વિષય બતાવેલ છે. એ ચૌદ ગુણઠાણા જીવને જ હોય છે. અને જીવ બાસઠ માર્ગણામાં કાઈ ને કાઈ માર્ગ ણાએ હોય છે. એટલે ત્રીજા કર્મગ્રંથમાં બાસઠ માર્ગ ણા ઉપર બન્ધસ્વામિત્વ ઘટાવેલ છે. વળી ત્યાં મુખ્યતાએ બન્ધસ્વામિત્વ જણાવવાના ગ્રંથ-કારના ઉદ્દેશ એ જણાય છે કે બ'ધાયેલ કર્મ અવશ્ય ઉદયમાં આવે છે. અને તે કાઇપણ રીતે ભાગવવું પડે છે. માટે દરેક જીવે કર્મ બાંધતાં પહેલાં ચેતવાની જરૂર છે, તેના ઉદય વખતે તા તે ભાગવવાનું જ રહે છે. અને એટલા માટે મુખ્યતાએ કર્મ બન્ધથી ચેતવણી આપવા ખાતર જ હાેય. નહીં ? તેમ એ વર્ણન કરેલ છે. અને એની સંગતિ બીજા કર્મગ્રંથના બન્ધાધિકાર સમજયા પછી જ સમજી શકાય તેમ છે. ત્યાર પછી આ ચાથા કર્મગ્રંથમાં જીવસ્થાનક, માર્ગ ણા-સ્થાનક અને ગુણઠાણા ઉપર કર્મોના બન્ધ-ઉદય-ઉદીરણા અને સત્તાને જણાવતાં શાસ્ત્રોમાં જે સૂક્ષ્મ વર્ણન આવે છે. તે સમજાવવા ખાતર ત્યારપછી આ કર્મગ્રન્થની રચના કરી જિજ્ઞાસુઓને ગુણસ્થાનક અને જીવસ્થાનક સંબંધી વિશેષ સૂક્ષ્મતામાં ઉતારી તે સંબંધીની જિજ્ઞાસાઓ ત્વૃપ્ત કરેલ છે. એટલે આ ક્રમ યથાયોગ્ય અને સુવ્યવસ્થિત છે.

વિષયઃ—ગ્રન્થકારે સ્વયં ત્રણ પ્રક્ષેપ ગાથાઓ મારફત આનેા 'વિષય ગ્રંથમાં જ જણાવેલ છે. છતાં તેમાં નીચે પ્રમાણે વસ્તુઓનેા સમાવેશ થાય છે.

(૧) જીવસ્થાન. (૨) માર્ગણાસ્થાન. (૩) ગુણઠાણા, (૪) ભાવ. (૫) સંખ્યાતાદિનું સ્વરૂપ, તેમાં—-

જીવસ્થાન ઉપર—(૧) જીવસ્થાન (૨) યેાગ (૩) ઉપયોગ •(૪) લેશ્યા (૫) બન્ધ (૬) ઉદય (૭) ઉદીરણા (૮) સત્તા એ આઠ દ્વારો કહેલ છે.

માર્ગ <mark>ણાસ્થાન ઉપર</mark>--(૧) જીવસ્થાન (૨) ગુણઠાણા (૩) યોગ (૪) ઉપયોગ (૫) લેશ્યા (૬) અલ્પ--બહુત્વ એ છ દ્વારો કહેલ છે.

ચૌદ ગુણકાણા ઉપર---(૧) જીવના ભેદ (૨) યાેગ (૩) ઉપયોગ -(૪) લેશ્યા (૫) બન્ધ હેતુ (૬) ઉદય (૭) ઉદીરણા (૮) સત્તા -(૯) અલ્પ-બહુત્વ એ નવ દ્રારો ઘટાવેલ છે.

ત્યારપછી પાંચ ભાવનું સ્વરૂપ અને સંખ્યાતાદિનું સ્વરૂપ એ બે વસ્તુઓ વિશેષ જણાવેલ છે. આ પ્રમાણે કુલ ૨૬ વસ્તુઓનું વર્ણન આ ગ્રન્થમાં કરેલું છે.

### ગાથા ૧ લી

મ ગલાચરણઃ— नमिय ज्ञिण આ પદથી ઇષ્ટ દેવતાને નમસ્કાર કરવારૂપ મ ગલાચરણ કરેલ છે. રાગ, હોય અને માહ વગેરે જે દ:ખપૂર્વ ક જીતી શકાય તે અભ્યન્તર શત્રુઓને જિતે તે જિનેશ્વર તીર્થ કર: ભગવાનને નમસ્કાર કરવારૂપ મંગલાચરણ કરેલ છે. ત્યાં નમસ્કાર દ્રવ્યથી અને ભાવથી એમ બે પ્રકારે થાય છે. તેની પણ ચતુર્ભ ગી થાય છે. (૧) દ્રવ્યથી નમસ્કાર ભાવથી નહીં. પાલકકુમારની જેમ (૨) ભાવથી નમસ્કાર પણ દ્રવ્યથી નહીં. નવ ગ્રૈવેયક અને અનુત્તાર વિમાનના દેવાની જેમ (૩) દ્રવ્યથી અને ભાવથી એમ બંને પ્રકારે નમસ્કાર શાંબકુમારની જેમ (૪) દ્રવ્યથી પણ નહીં અને ભાવથી પણ નહીં મરિચી શિષ્ય કપિલાદિની જેમ. અહીં દ્રવ્યથી અને ભાવથી એમ બન્ને રીતે નમસ્કાર કરવાનો છે.

વિષય:—નીચે પ્રમાણે વસ્તુએા કહેવાની છે.

**૧ ૧૦૧૨થાન:**—દ્રવ્ય અને ભાવ પ્રાણેાને ધારણ કરે તે જીવ. તે જીવેાના જે ચૌદ ભેદ તે જીવસ્થાનેા. અહીં સંસારી જીવની મુખ્યતા હોવાથી કર્મજન્ય ચૌદ ભેદોને જીવસ્થાન તરીકે ગણાવેલ છે. નિશ્વયદષ્ટિથી જ્ઞાન—દર્શન આદિ ગુણાવડે યુક્ત ચેતના લક્ષણવાળા જીવ. એ વ્યાખ્યા છે.

**૨ માર્ગ હાાસ્ધાન:—**આ ચૌદ ભેદે જીવેા કોઇ ને કોઇ અવસ્થામાં રહેવા હોય છે. તે અવસ્થાનું માર્ગણ-સાધન તે માર્ગણાં અને તેના મૂલ ચૌદ અને બાસઠ ઉત્તરભેદો તે માર્ગણાસ્થાનેા.

**૩ ૧૪ ગુણાસ્થાનક:**—જ્ઞાન–દર્શન–ચારિત્ર આદિની શુદ્ધિ અશુધ્લિનેા જે તરતમ ભાવ તે ગુણસ્થાનકો, તે ચોદ પ્રકારે છે. દરેક જીવ આમાંના કોઇપણ સ્થાનકે રહેલ હેાય છે.

**૪ ઉપયોગ:**—ચેતનાશક્તિનેા બેાધરૂપ વ્યાપાર તે ઉપયોગ. આ જીવનું અસાધારણ લક્ષણ છે, જેના દ્વારા જીવ વસ્તુમાં રહેલ સામાન્ય અને વિશેષ ધર્મોને જાણે છે. તેના ૧૨ પ્રકાર છે. આમાંના કોઈપણ એક ઉપયોગમાં જીવ વર્તતો હોય છે.

**પ ચાગ:**----જીવને વીર્યના હલનચલન રૂપ યાગ હાેય છે. જેના વડે જીવ દાેડવું, ચાલવું, બાલવું વિચારવું વગેરે ક્રિયાઓ કરી શકે છે. તે મન, વચન અને કાયાના નિમિત્તથી પ્રવર્તતું હોવાથી ત્રણ પ્રકારે છે.

**૬ લેશ્યા:**—જેના વડે આત્મા કર્માવડે લેપાય તે લેશ્<mark>યા.</mark> કૃષ્ણ, નીલ આદિ પુદ્દગલ દ્રવ્યોના સ<sup>4</sup>યોગથી સ્ફટિક જેવા નિર્મ**લ** આત્માનેા શુભાશુભ પરિણામ તે લેશ્યા. લેશ્યા બે પ્રકારની છે. દ્રવ્ય લેશ્યા અને ભાવ લેશ્યા. દ્રવ્યલેશ્યા પુદ્દગલપરિણામ રૂપ છે. ભાવલેશ્યા આત્મપરિણામ રૂપ છે.

૭ અ'ધ:—-મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યોગરૂપ બન્ધ હેતુઓ વડે કાર્મણ વર્ગણાનાં પુદ્દગલોનો આત્માની સાથે ક્ષીર—તીરની જેમ અથવા લાઢાના ગાેળા અને અગ્નિની જેમ એક બીજાના અન્યાે-ન્યભાવરૂપ જે સંબન્ધ તે બંધ.

ઉદય:—તે બ<sup>.</sup>ધાયેલ કર્મ પુદ્રગલોનેા અબાધાકાલ પૂર્ણ થતાં અથવા અબાધાકાલ પૂર્ણ થયા પહેલાં અપવર્તના આદિ કરણવિશેષ વડે જે અનુભવ તે ઉદય.

ઉ**દીરહ્યા:**—ઉદયકાલ પહેલાં તે કર્મ પુદ્દગલાને જીવની શક્તિ-વિશેષથી ઉદયાવલિકામાં નાખવાં તે ઉરીરણા.

સત્તા:---બન્ધન અથવા `સંક્રમણ કરણ વડે કર્મ પુદ્દગલાે જે કર્મ રૂપે પરિણત થયેલ છે, તેનું નિર્જરા અથવા સંક્રમથી રૂપાન્તર ન થવું અને તેજ સ્થિતિમાં રહેવું તે સત્તા.

૮ અલ્પબહુત્વ:----એક બીજાનું એક બીજાથી વધતા-ઓછાપણું.

**હે ભાવ:**—જીવની સ્વાભાવિક અથવા ગૈભાવિક અવસ્થા તે ભાવ

**૧૦ સંખ્યાતાદિક:**—સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અન**ંત** એ ત્રણ પ્રકારની સંખ્યાનું વર્ણન.

પ્રયોજન:—આ વસ્તુ સંક્ષેપરૂચિ જીવેાને માટે કહેવાની છે. તે પ્રયાજન. **સ⊁બ્યન્ધ:**--વાચક. અનન્તર--પર**ંપર વગેરે રૂપ સમજી** લેવેા.

કંમ હેતુ: -- માર્ગણાસ્થાન, ગુણસ્થાન વગેરે સર્વે પદાર્થી સિવાય વિચારી શકાય નહીં. માટે સર્વ પ્રથમ જીવસ્થાનકો કહ્યાં છે. જીવેાનું વિસ્તારથી વર્ણન ગત્યાદ માર્ગણાદ્વારા થઈ શકે છે. માટે ત્યારપછી માર્ગણાસ્થાનનું વર્ણન કરેલ છે. માર્ગણાસ્થાનમાં રહેલ જીવેા ચૌદમાંના કોઈપણ એક ગુણસ્થાને વર્તમાન હોય છે. એટલે ત્યારપછી ગુણુઠાણાનું કથન કરેલ છે. ગુણઠાણાઓ પરિણામની શુદ્ધિ---અશુદ્ધિના પ્રકર્ષ અને અપ્રકર્ષ રૂપ છે. અને તે ઉપયોગવાળાને જ હોય છે. ઉપયોગ રહિત એવા આકાશાદિ પદાર્થથી સંભવે નહીં. માટે ગુણ-સ્થાનક પછી ઉપયોગ કહેલ છે. ઉપયોગ લક્ષણવાળા જીવ મન, વચન અને કાયયાગમાં વર્ત્તો છતા નિયમથી કર્મ બન્ધક હોય છે. માટે ઉપયોગ પછી યોગને જણાવેલ છે. યાગ પછી લેશ્યા કહેવાનું કારણ એ છે કે યોગ વડે ગ્રહણ કરેલા કાર્મણ પુદ્દગલોમાં સ્થિતિત્રન્ધ અને રસબન્ધ લેશ્યાથી થાય છે કારણ કે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે--

### " स्थितिपाकविशेषस्तस्य भवति लेक्याविशेषेण"

લેશ્યાવાળા જીવજ યથાયાગ્ય બન્ધહેતુઓ વડે કર્મના બન્ધ; તથા ઉદય⊶ ઉદીરણા અને સત્તાએ રહેલ હોય છે. માટે લેશ્યા પછો બન્ધ⊸ બન્ધહેતુઓ.--ઉદય---ઉદીરણા અને સત્તાનું કથન કરેલ છે. સંસારી જીવા માર્ગણાસ્થાનમાં પરસ્પર ઓછા--વત્તા હોય છે. માટે બન્ધાદિ પછી અલ્પ-બહુત્વ કહેલ છે. તેજ જીવા પાંચમાંના કાેઈ ને કાેઇ અમુક ભાવે વર્તતા હોય છે, માટે ત્યારપછી ભાવનું વર્ણન છે. અને તે ભાવવાળા જીવા કેટલા પ્રમાણમાં હોય છે. તે જણાવવા માટે સંખ્યા-તાદિનું વર્ણન કરેલ છે.

#### ગાથા ૧

આ ગાથામાં જીવસ્થાનક ઉપર જે આઠ દ્વાર ઘટાવવાનાં છે તે બતાવેલ છે. આના બદલે ચાેથા કર્મગ્રન્થની ટીકામાં આજ ત. ક. ૧૬ વ્યાવાર્થવાળી નીચે પ્રમાણેની ગાથા છે. આ ગાથા મૂલ કર્મગ્રન્થની નથી. કાગ્ણકે સ્વાપજ્ઞ ટીકામાં તેને લીધેલ નથી.

## चउदमजियढाणेसुं चउदसगुगठाणगाणि जोगा य । उबरोग-लेस-बंधुदउ-दीरणा-संत अद्वपर ॥ श्राथा २.

આ ગાથામાં માર્ગણાસ્થાન ઉપર ઘટાવવાનાં દ્રારા જણાવેલ છે. તે પણ પ્રક્ષેપ ગાથા છે. તેના બદલે સ્વાપજ્ઞ ટીકામાં નીચે પ્રમાણેની ગાથા છે.

आमां मार्गख़ास्थान ઉपर छ द्वारोनां नामे। दर्धावेव छे. चउदसमग्गठाणेसु मूलएसुं बिसट्ठि 'इयरेसु । जिय गुग- तोगु-त्र ओगा, लेस-अप्पबहुं च छट्ठाणा ।। आथा उ.

આ ગાથા પણ પ્રક્ષેપ ગાથા છે. આ ગાથાની અંદર ચૌદ ગુણસ્થાનકો ઉપરનાં ૧૦ દ્વારોનાં નામાે બતાવેલ છે. આને બદલે સ્વાપજ્ઞ ટીકામાં નીચે મુજબની ગાથા છે

## चउदसगुणठाणेसुं, जिय-जोगु वओग लेस-जन्धा य । बन्धु-दयु-दीरणाओ संतऽप्पबहुं च दसठाणा ॥ आथा २.

અસજ્ઞી ----દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞા રહિત જીવેા તે અસંજ્ઞી જીવેા કહેવાય. બ્નૂન, ભવિષ્ય અને વર્તમાનકાલની વિચારણાવાળી જે સંજ્ઞા તે દીર્ઘકાલિકી સંજ્ઞા. આવી સંજ્ઞાવાળા જીવેા સંજ્ઞી કહેવાય છે. પર્યાપ્તિ :--પુદ્દગલના ઉપચયથી ઉત્પન્ન થયેલ અને પુદ્દગલના ગ્રહણ અને પરિણમનમાં કારણભૂત જે શક્તિ વિશેષ તે પર્યાપ્તિ.

**પર્યાપ્રા-અપર્યાપ્તા :-**આ બન્નેના બબ્બે પ્રકારો છે. (૧)

**લબ્ધિ--અપર્યાપ્તા. (૨) કરણ અપર્યાપ્તા અને (૧) લબ્ધિ પર્યાપ્તા** અને (૨) કરણ પર્યાપ્તા.

લિબ્ધિ અપર્યાસા ∺જે જીવેા અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયથી સ્વ--યોગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કર્યા સિવાય મરણ પામે છે તે લબ્ધિ અપર્યાપ્તા.

કરણ અપર્યાપ્તા :–અહીં કરણના બે અર્થે છે. પહેલા અર્થ પ્રમાણે કરણ એટલે ઈન્દ્રિય અને બીજો અર્થ સ્વ–યોગ્ય સર્વ પર્યાપ્તિ. એટલે જેમણે ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પુરી નથી કરી તે કરણ અપર્યાપ્તા. અથવા જેઓએ સ્વ--યોગ્ય પર્યાપ્તિએ। પુરીપ્ટ્રીકરી નથી તે જીવેા કરણ અપર્યાપ્ત ગણાય છે. આથી કરણ અપર્યાપ્તા લબ્ધિ અપર્યાપ્તાજ હોય એવા નિયમ નથી.

લિબ્ધિપર્યાપ્તા :⊷જે જીવા પર્યાપ્તનામકર્મના ઉદયથી સ્વયાગ્ય પર્યાપ્તિઓ અવશ્ય પુરી કરશે જ તે લબ્ધિ પર્યાપ્તા.

કરણ પર્યાપ્તા :--જે જીવાએ ઈન્દ્રિય પર્યાપ્ત પુરી કરી છે તે અથવા જેઓએ સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓ પુરી કરી છે તે કરણ પર્યાપ્તા. દરેક જીવ પહેલી ત્રણ પર્યાપ્તિઓ પુરી કરીને જ મરણ પામે છે. કારણકે આગામિ ભવનું આયુષ્ય પ્રથમની ત્રણ પર્યાપ્તિઓ પુરી થયા પછીજ બંધાય છે. એટલે પહેલા અર્થ પ્રમાણે દરેક જીવ કરણ પર્યાપ્તિ બૂર્ણ થયા પછી જે મેરણ પામે કુંછે કરણની સાથે પર્યાપ્ત અથવા અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયને સંબંધ નથી પણ પર્યાપ્તિની પરિસમાપ્તિ સાથે સંબંધ છે. એટલું ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવું. આથી લબ્ધિ અપર્યાપ્ત નામકર્મના ઉદયને સંબંધ નથી પણ પર્યાપ્તિની પરિસમાપ્તિ સાથે સંબંધ છે. એટલું ખાસ લક્ષ્યમાં રાખવું. આથી લબ્ધ અપર્યાપ્તો પણ કરણ અપર્યાપ્તો અને કરણ પર્યાપ્તો હોઇ શકે છે. અને લબ્ધિ પર્યાપ્તો પણ કરણ ક્રિઅપર્યાપ્તો અને કરણ પર્યાપ્તો હોઇ શકે છે. કર્મગ્રથમાં મુખ્યતાએ લબ્ધિની અપેક્ષા રાખી ઘટનાર્ક્રેકરેલ છે. અને કાેઈ કોઇ જગ્યાએ કરણની પણ અપેક્ષા **લોધો છે. એટલા માટેજ અહીં આટલી સ્પષ્ટતા કરવાની જરૂર પ**ડી છે. જીવના ચૌદ ભેદ. (૧) સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૨) સૂક્ષ્મ એકેન્દ્રિય પર્યાપ્ત. (૩) બાદર એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૪) બાદર એકેન્દ્રિય પર્યાપ્ત. (૫) બેઇન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૬) બેઈન્દ્રિય પર્યાપ્ત. (૭) તેઈન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૮) તેઇન્દ્રિય પર્યાપ્ત. (૯) ચૌરિન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૦) ચૌરિન્દ્રિય પર્યાપ્ત. (૧૧) અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૨) અસંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્ત. (૧૩) સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય અપર્યાપ્ત (૧૪) સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્ત.

ગાથા ૩. ''ભાદર એકેન્દ્રિય અપર્યાપ્તા" અહીં એકે-ન્દ્રિયમાં પૃથ્વીકાય, અપકાય અને વનસ્પતિકાય એ ત્રણ બાદર અપ-યપ્તિય સમજવા, પણ તેઉકાય અને વાયુકાય સમજવા નહીં. કારણકે તથા સ્વભાવેજ સમ્યકત્વ વમતાે જીવ તેમાં ઉત્પન્ન થતાે નથી.

"આગમ માંહે" આગમમાં આ પ્રમાણે પાઠ છે.

"एगिंदिया णं भंते ! किं नाणि अन्नाणि ! गोयमा ! नो नाणि, नियमा अन्नाणि । तहा-वेइंदिया णं भंते ! किं नाणि अन्नाणि ! गोयमा नाणि वि अन्नाणि वि " । इत्यादि.

હે ભગવાન ! એકેન્દ્રિયાે જ્ઞાની છે કે અજ્ઞાની ? હે ગૌતમ | જ્ઞાનો નથી, નક્કી અજ્ઞાનીજ છે. તથા હે ભગવાન ! બેઈન્દ્રિયાદિ જ્ઞાની છે કે અજ્ઞાની ? હે ગૌતમ ! જ્ઞાની પણ છે અને અજ્ઞાની પણ છે. વગેરે.

"સંજ્ઞીપર્યાપ્તાને સર્વગુણારુચાનકો હોય" તેરમા અને ચૌદમા ગુણદાણ ક્ષાયિક જ્ઞાન હોવાથી ક્ષાયોપથમિક જ્ઞાનરૂપ સંજ્ઞાનો અભાવ છે. તે: પછી ત્યાં ભાવમનના પણ અભાવ હાવાથી એ બે ગુણઠાણાં સંજ્ઞિ વગ્લેન્દ્રય પર્યાપ્તાને કેમ હાઇ શકે ? ત્યાં પણ કેવલજ્ઞાનિએક્તે દ્રવ્યમનના સંબંધથી સંજ્ઞી માનેલ છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે- मणकरणं केवलिणो वि अल्थि तेण सन्निणो भन्नंति मणोविन्नाणं पडुच्च ते सन्निणो न भवन्ति. દ્રવ્યમન કેવલિને હાેવાથી તે સંજ્ઞી કહેવાય છે. મનેાવિજ્ઞાનને અપેક્ષીને નહીં. એટલે એ ગુણસ્થાનકો પણ હાેય છે.

#### ગાથા ૪

''ગ્રંથકારે એ મતાંતર કહ્યું '' ટીકામાં પણ આ વસ્તુને ''ઝઝૈવ मतान्तरमुपदर्शयन्नाह" એ प्रमाले કહीने આ वस्तुने अर्म अंथआर અને સિલ્ડાન્તકારના મતાન્તર તરીકે વર્ણવેલ હોય એમ. જણાય છે. આ સાતેય અપર્યાપ્તાને---શરીર સિવાયની બાકીની પર્યાપ્રિએ અપર્યા-**પ્તાને "શીલાંકાચાર્ય" વગેરે** કેટલાક આચાર્યો ઔદારિક કાયયોગ માને છે. તેઓનું માંતવ્ય એવું છે. કે, શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થવાથી **તેઓનું શરી**ર પૂર્ણ થયું છે. એટલે શરીર પર્યાપ્તિએ <mark>પર્યાપ્તાને</mark> औटारिङ કाયયોગ હોય છે. તે આ પ્રમાણે औदादिकका ययोग-स्तिर्येङ्मनुष्ययोः शरीरपर्याप्तेरूर्ध्वम् , तद्तिरस्तु मिश्रः અહીં બે મત છે. કર્મગ્રંથકાર સર્વ પર્યાપ્તિએ પર્યાપ્તાને ઔદારિક કાયયોગ માને છે. કારખકે, ઈન્દ્રિય, શ્વાસોચ્છવાસ, ભાષા અને મન: <mark>પય</mark>પ્તિ સમ્પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી શરીર અધુરૂં ગણાય છે. અને કાર્મણ શરીરનાે પણ વ્યાપાર ચાલુ હાેય છે. તેથી ઔદારિકમિશ્ર પણ **યુ**ક્તિયુક્ત જણાય છે. જ્યારે સિદ્ધાન્તકાર શરીરપર્યાપ્તિ પર્ણ થાય એટલે શરીરની નિષ્પત્તિ માની ઔદારિક કાયયોગ માને છે.

આ રીતે સંજ્ઞિ⊸અપર્યાપ્તા દેવ અને નારકોને પણ મતાન્તર માનવા જેઇએ. તે અહીં કેમ નથી માન્યાે ? તાે ઉપલક્ષણથી એમને પણ એજ પ્રમાણે સમજી લેવું. અથવા અહીં અપર્યાપ્તા તે અન્તર્મુ હૂર્તના આળુષવાળા લબ્ધિ અપર્યાપ્તા સમજવા. તે તાે તિર્યંચ અને મનુષ્ય એ બેજ હાેય છે. દેવ અને નારકાેનું જઘન્ય આયુષ પણ દશહજાર વર્ષનું હોય છે. તેથી અહીં તેઓની વિવક્ષા કરી નથી. અને લબ્ધિ અપર્યાપ્તા જીવા ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કર્યા પછી જ મરે છે. તે પહેલાં નહીં. તેથી અહીં એકલા લબ્ધિ અપર્યાપ્તાની વિવક્ષા લઇએ તાે પણ કોઇ જાતનાે દાેષ નથી. અને દેવ−નારકાે સંબન્ધિ પ્રશ્નને અવ-કાશ નથી. આ પ્રમાણે શીલાંકાચાર્ય આદિનાે મતાન્તર સમજવાે. જયારે જીવવિજયજી મહારાજે આગમિક મત ખરાે હાેય તેમ જણાવેલ છે, તત્ત્વ બહુશ્રુત જાણે.

#### ગાથા પ

''ज़ुगवं दो़ नस्थि उवओगा'' इति वचनात् • એક સાથે બે ઉપયોગ ન હોય એ પ્રમાણે આગમવચન હોવાથી. આગમમાં પણ કહ્યું છે કે '' समए दो णुवओगा'' એક સમયમાં બે ઉપયોગ નથી. પુ. શ્રી ભદ્રબાહસ્વામિએ આવશ્યકનિર્યાક્તિમાં કહ્યું છે કે :–

## नाणम्मि दंसणम्मि य एत्तो एगवरम्मि उवउत्ता । सव्यस्त केवलिस्सा, जुगवं दो नत्थि उवओगा ॥

જ્ઞાન અને દર્શન એ બેમાં એક જ ઉપયોગ હોય. સર્વ જીવેોને અને કેવલિને એકી સાથે બે ઉપયોગ હોતા નથી.

અહીં છત્તસ્થાને એકી સાથે બે ઉપયાગ ન હેાય એ વાત સર્વ સંમત છે. પણ કેવલિની બાબતમાં ત્રણ જુદી જુદી વિવક્ષાઓ છે તે આ પ્રમાણે⊷

(૧) પૂ. શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામિ, જિનભદ્રગણી ક્ષમાશ્રમણ આદિ સિલ્ડાન્તપક્ષ ક્રમભાવી એટલે સમયાન્તર ઉપયોગ માને છે.

(૨) શ્રી મલ્લવાદીસૂરિજી સહભાવી એટલે એક સમયમાં બન્ને ઉપયોગ માને છે.

(૩) શ્રી સિહ્લસેનદીવાકરસૂરિજી એક જ જ્ઞાનેાપયાેગ મા<mark>ને છે</mark> એટલે બન્ને ઉપયોગોનો ભેદ માનતા નથી. આ સંબંધમાં ત્રણે પક્ષાની ઘણી દલીલાે છે અને ન્યાયાચાર્ય ઉપાધ્યાય શ્રી યશાેવિજયજીએ ત્રણેનાે શુદ્ધ ઋજાુસૂત્ર, વ્યવહાર અને સંગ્રહનયની અપેક્ષાએ સમન્વય કરો આપેલ છે.

#### ગાથા ૬

પ્રશ્ન ઃ—અહીં એકેન્દ્રિયને મતિ–અજ્ઞાન અને શ્રુતઅજ્ઞાન ઐ બે અજ્ઞાન માનેલ છે. તેમાં સ્પર્શઇન્દ્રિય મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયો-પશમથી ઉત્પન્ન થાય તે મતિ-ઉપયોગ એકેન્દ્રિયમાં હોય તે બરાબર છે. પણ ભાષાલબ્ધિ અને શ્રવણલબ્ધિ ન હોવાથી એમાં શ્રુત ઉપયોગ કેમ માની શકાય ? કારણ કે શાસ્ત્રમાં ભાષા તયા શ્રવણ લબ્ધિવાળાનેજ શ્રુતજ્ઞાન માનેલ છે.

# भावसुयं भासासोयलदिणो जुज्जए न इयरस्स । भासाभिम्रहस्स स्रयं, सोऊण व जं हविज्जाहि ॥

( વિશેષ:૦ ૧૦૨ )

'બેાલવાની અને સાંભળવાનો શક્તિવાળાઓને ભાવશ્રુત હોય છે. બીજાને નહીં. કારણ કે શ્રુતજ્ઞાન એને જ કહે છે કે જે બાલવાની ઇચ્છાવાળા અથવા વચન સાંભળવાવાળાને હોય, "

સમાધાન :--શાસ્ત્રમાં એકે દ્રિયાદિને આહારાદિ સંજ્ઞાઓ માનેલ છે. સંજ્ઞા અભિલાષરૂપ છે. પૂજ્યપાદ શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજીએ આવ-શ્યકની મૂળ ટીકામાં કહ્યું છે કે--

## "आहारसंज्ञा आहाराभिलापः क्षुद्वेदनीयोदयप्रभवः खल्वात्मपरिणामविशेषः इति"।

"આહારસંજ્ઞા એટલે આહારનેા અભિલાષ, કુધાવેદનૌય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થવાવઃલા આત્માના પરિણામ વિશેષ.' આ અભિલાષ પને અમુક વસ્તુ મલે તાે સારૂં; એ પ્રમાણે શબ્દ અને અર્થના વિકલ્પપૂર્વક હાેય છે. વિકલ્પસહિત ઉત્પન્ન થતાે અધ્યવસાય તેજ શ્રીતજ્ઞાન. પૂજ્યપઃદ જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રામણજીએ વિશેષાવશ્યકની ૧૦૦ મી ગાથામાં આ પ્રમાણે શુતનું લક્ષણ કરેલ છે.

# "इंदियमणोनिमित्तं जं वित्राणं सुयाणुसारेणं । निययन्धुत्तिसमत्थं तं भावसुयं मई सेसं ॥ "

ઈન્દ્રિય અને મનના નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થવાવાલું જ્ઞાન, કે જે નિયત અર્થને કહેવામાં સમર્થ અને શ્રુતાનુસારી છે; તે ભાવશ્રુત છે. તે સીવાયનું બીજું મતિજ્ઞાન છે. '' એકેન્દ્રિયને સ્પર્શ ઈન્દ્રિય સિવાય બીજી દ્રવ્યઇન્દ્રિયા નથી, તા પણ વૃક્ષાદિમાં બકુલાદિને પાંચે ભાવે-ન્દ્રિયનું જ્ઞાન છે. અને તે શાસ્ત્રસમ્મત છે. એ જ પ્રમાણે એકેન્દ્રિયમાં ભાષાલબ્ધિ અને શ્રુતલબ્ધિ ન હાેવા છતાં પણ ભાવ શ્રુતજ્ઞાન હાેય છે. તેઓમાં કંઇક સૂક્ષ્મ પણ શ્રુતજ્ઞાન હાેય છે. નહિંતર આહારાદિસંજ્ઞા ઘટી શકશે નહીં. વિશેષાવશ્યકની ૧૦૩ મી ગાથામાં કહ્યું છે કેઃ----

## "जह सुहुमं भार्विदियनाणं दव्विदियाण विरहे वि । दव्वसुयाभावस्मि वि, भावसुयं पत्थिवाईणं ॥ "

જેવી રીતે દ્રવ્યઇન્દ્રિયના વિરહમાં પણ સૂક્ષ્મ ભાવેન્દ્રિયનું જ્ઞાન હોય છે. તેમ પૃશ્વિકાય વગેરેમાં દ્રવ્યશ્રુતના અભાવમાં પણ સૂક્ષ્મ ભાવ-શ્રુત હેાય છે. આ ઉપરથી એટલું સ્પષ્ટ સમજી શકાય છે કે, ભાષા અને શ્રુતલબ્ધિવાળાને દ્રવ્ય અને ભાવ બન્ને પ્રકારનું શ્રુત હેાય છે. ત્યારે તે લબ્ધિઓ રહિત એકેન્દ્રિયોને એકલું સૂક્ષ્મ ભાવશ્રુત હોય છે.

#### ગાચા ૭

" લશ્યા એટલે શું?"

લેશ્યાની વ્યાખ્યા ટબામાં આપી છે. તે લેશ્યા બે પ્રકારે છે (વ) દ્રવ્ય લેશ્યા (૨) ભાવ લેશ્યા, તેમાં દ્રવ્ય લેશ્યા પુદ્ગલવિશેષાત્મક છે. તે સંબન્ધિ જુદી જુદી ત્રણ વિવક્ષાઓ છે. (૧) કર્મવર્ગણાની ભનેલી. (૨) બંધાતા કર્મના પ્રવાહરૂપ કષાય અન્તર્ગત દ્રવ્યરૂપ (૩) યોગ પરિણામરૂપ.

(૧) લેશ્યા કાર્મણ વર્ગણાની બનેલી છે તેા પણ તે આઠ⊸કર્મથી જુદી છે, જેમકે કાર્મણ શરીર. આ વસ્તુ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રની ટીકામાં આપેલ છે. (ઉ૦ અ૦ ૩૪ ટીકા. પુ. ૬૫૦)

(૨) આ મત પ્રમાણે લેશ્યાં બધ્યમાન કર્મ ⊸પ્રવાહરૂપ **છે. અને** તેથી ચૌદમા ગુણઠાણે કર્માદય વર્તે છે, પણ તેનાે બધ્યમાન પ્રવાહ ન હોવાથી ત્યાં લેશ્યાનાે અભાવ છે. આ અર્થ વાદિવેતાલ શાન્તિ-સૂરીશ્વરજીનાે છે, અને તે પણ ઉત્તરાધ્યયનની ટીકામાં છે.

(3) આ મત હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી વગેરેના છે, અને મલયગિરિજીએ પન્નવણાની ટીકામાં બતાવેલ છે. આ મત પ્રમાણે દ્રવ્ય-લેશ્યાને યાેગવર્ગણા-અન્તર્ગત સ્વત ત્ર દ્રવ્ય માનેલ છે, એમનું માનવું એવું છે કે, જ્યાં સુધી યાેગ છે ત્યાંસુધી લેશ્યાઓ છે. ચૌદમા ગુણસ્થાનકે યાેગના અભાવ હાેવાથી લેશ્યાના પણ અભાવ છે.

ભાવલેશ્યા આત્માના પરિણામવિશેષ છે. જે કષાયજન્ય સંકલેશ અને યાેગ એ બન્નેથી ઉત્પન્ન થાય છે, તીવ્ર તીવ્રતર, તીવ્રતમ, મન્દ, મન્દતર, મન્દતમ વગેરે અનેક ભેદાે પડતા હાેવાથી ભાવલેશ્યા અસંખ્ય પ્રકારની છે, આ છભેદાે સમજાવવા માટે શાસ્ત્રમાં જમ્બુફળ ખાનાર તથા લુંટારૂઓનું દ્રષ્ટાંત આપેલ છે, જે પ્રસિદ્ધ છે. જેની સંગ્રહ ગાથા ટબામાં આપેલ છે, આ પ્રમાણે લેશ્યાનું ટુંક સ્વરૂપ છે. વિશેષ સ્વરૂપ આગમગ્રંથામાં ખૂબ વિસ્તારપૂર્વક આપેલ છે. લાેક પ્રકાશમાં પણ તેનું વર્ણન કરેલ છે.

ગાથા ૮ મી

" છ માસ લાગે….ત્રીજે ભાગે અધિક " કોઈ પૂર્વ ક્રોડ વર્ષના આયુષ્યવાલા જીવ પોતાના ચાલુ આયુષ્યના બે ભાગ ગયા પછી અનુત્તર વિમાનનું ૩૩ સાગરાેપમનું આયુષ્ય બાંધે. મરીને ત્યાં ઉંત્પન્ન થાય. દેવલેાકમાં પાેતાના આયુષ્યના છ માસ બાકી રહે ત્યારે નવું આયુષ્ય બંધાય છે. તે અપેક્ષાએ આટલેા કાળ સમજવા. દેશે ઉછ્ી પૂર્વ કેાડી લગે :⊸જે જીવ ગર્ભાવાસમાં સાત મહિના રહીને જન્મેલ હાેય અને આઠ વરસની ઉંમરે સંયમ ગ્રહણ કરે. ત્યારપછી તુરતજ ક્ષપકશ્રેણી માંડી કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે તે જીવની અપેક્ષાએ આટલા કાળ જાણવા. એટલે નવ વરસે ઉણી પૂર્વ ક્રોડી વર્ષ.

## ગાચા ૧૦

ગતિમાર્ગ હ્યા :-- ગતિનામ કર્મના ઉદયથી નરકત્વાદિ પર્યાયરૂપ જે પરિણતિ તે ગતિ ચાર પ્રકારે છે.

**દેવગતિ :**-- સારી રીતે શાભે તે દેવ. અથવા નમસ્કાર કરનાર લેાકાેના મનેાવાંછિત પૂર્ણ કરે તે દેવ, અથવા દિવ્યઆભૂષણાે <mark>અને</mark> પાેતાના શરીરની સહજ કાન્તિવડે શાભે તે દેવ. દેવમાં જવું તે દેવગતિ

તિર્<mark>ય`ચગતિ :</mark>∽જેએા તિચ્છું ંગમન કરે તે તિર્યાંચ અને તિર્યાંચમાં ગમન તે તિર્યાંચગતિ,

**મનુષ્ય ગતિ :**--વિવેકને। આષ્રાય કરીને જે ધર્મનું પાલન કરે તે મનુષ્ય, તેને વિષે ગતિ તે મનુષ્યગતિ.

**નરકગતિ :**--તિર્ય<sup>ં</sup>ચા અને મનુષ્યાેને પાપનું ફળ જેમાં ભાેગવાય તે નરક. તેમાં ગતિ તે નરક ગતિ,

ઈંદ્રિયનેા અર્થ વિવેચનપૂર્વક દંડક તથા નવતત્ત્વ પ્રકરણમાં આપેલ છે. છ કાયનેા અર્થ જીવવિચારમાં વિસ્તારપૂર્વક આપેલ છે. યેાગ શબ્દનેા અર્થ અને ત્રણ યેાગાનું વર્ણન ભેદ–પ્રભેદ સહિત દંડક પ્રકરણમાં આપેલ છે.

**ગાથા ૧૧** વેદ એટલે અભિલાષ. ત્યાં પુરુષને સ્ત્રીની અભિલાષા તે **પુરુષવેદ**, સ્ત્રીને પુરુષની અભિલાષા તે સ્ન્રીવેદ. સ્ત્રી અને પુરૂષ બન્ને તરફના અભિલાષ તે નપુંસકવેદ.

જ્ઞાનનું સ્વરૂપ પ્રથમ કર્મગ્રંથમાં વિસ્તારપૂર્વક આપેલ છે.

**જ્ઞાન અને અજ્ઞાનમાં તરૂાવત :**--સમ્યગ્દષ્ટિનું જે જ્ઞાન તે જ્ઞાન કહેવાય છે. કારણ કે તે દરેક વસ્તુને અનેકાન્તદષ્ટિથી જોવે છે અને વળી તે જ્ઞાન હેય--ઉપાદેયની સમજણવાળું હોય છે. જયારે મિથ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન છે. કારણ કે તે દરેક વસ્તુને એકાન્તદષ્ટિથી જોવે છે અને માને છે તથા તેના જ્ઞાનમાં હેય--ઉપાદેયના વિવેક હોતા નથી. પહેલાં ત્રણ જ્ઞાન જ અજ્ઞાનરૂપ હોય છે. છેલ્લાં બે સમ્યક્ત્વની હાજરીમાંજ ઉત્પન્ન થતાં હેાવાથી અજ્ઞાનરૂપ નથી, ગાથા ૧૨

**સ યમ :**--સાવદ્યયોગથી સાચી રીતે અટકવું તે સ યમ અથવા પાપવ્યાપારરૂપ આર ભ--સમાર ભાેથી આત્મા જેના વડે નિયમમાં--આવે કાબુમાં આવે તે સ યમ અથવા પાંચ મહાદ્રોતો તે યમ કહેવાય છે. તે યમાનું પાલન જેમાં હોય તે સ યમ. આ સ યમ સાત પ્રકારે છે.

સામાયિક :--જ્ઞાન--દર્શન અને ચારિત્રનાે લાભ જ્યાં હાેય તે સામાયિક. અથવા ટબામાં કહેલા અર્થ પ્રમાણે સામાયિક અથવા ક્ષણે ક્ષણે જેમાં અપૂર્વ જ્ઞાન--દર્શન અને ચારિત્રના વિકાસથી ભવભ્રમણ અટકવારૂપ લાભ થતાે હાેય તે સામાયિક અથવા મૂલગુણના આધાર-ભૂત સર્વ સાવદાની વિરતિરૂપ જે ચારિત્ર તે સામાયિક. જો કે સર્વ પ્રકારનાં ચારિત્ર સામાયિક ચારિત્ર જ છે, તાે પણ વિશુદ્ધિની અપે--ક્ષાએ તેના જુદા જુદા પ્રકારા બતાવેલ છે.

સ્થિતકલ્પી :—આચેલકય, ઔદ્દેશિક, શબ્યાતરપિંડ, રાજપિંડ, કૃતિકર્મ, વ્રત, જયેષ્ઠ, પ્રતિક્રમણ, માસ અને પર્યુષણા આ દશ કલ્પામાં જે સ્થિત છે. તે સ્થિતકલ્પી

અસ્થિત કલ્પી :--શય્યાતરપિંડ, ઘ્રત, જ્યેષ્ઠ અને કૃતિકમર્ં

આ ચાર કલ્પ નિયમથી હોય અને બાકીના ઇચ્છા મુજબ કરવાના હોય તે અસ્થિતકલ્પી.

પરિદ્ધારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર :—વિશેષમાં આ ચારિત્ર કયારે અને કયા ક્ષેત્રમાં હોય તે વિશે આગમેામાં ૨૦ દ્વારથી વર્ણન કરેલ છે, તે ટુંકાણમાં આ પ્રમાણે છે. ક્ષેત્રદ્વાર (૧) કાલદ્વાર (૨) ચારિત્રદ્વાર (૩) તીર્થદ્વાર (૪) પર્યાયદ્વાર (૫) આગમદ્વાર (૬) વેદદ્વાર (૭) કલ્પદ્વાર (૮) લિંગદ્વાર (૯) લેશ્યાદ્વાર (૧૦) ધ્યાનદ્વાર (૧૧) ગણદ્વાર (૧૨) અભિગ્રહદ્વાર (૧૩) પ્રવજ્યાદ્વાર (૧૪) મુંડાયનદ્વાર (૧૫) પ્રાયા શ્વેત્તવિધિદ્વાર (૧૬) કારણદ્વાર (૧૭) નિ:પ્રતિકર્મદ્વાર (૧૮) ભિક્ષાદ્વાર (૧૯) બન્ધદ્વાર (૨૦)

દ્વેંદ્ર :----પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર અંગીકાર કરનાર મુનિએાનું જન્મક્ષેત્ર ૫ ભરત, અને ૫ ઐરાવત, ૫ણ મહાવિદેહ નહિં. અને અંગીકાર કરવાનું ક્ષેત્ર ૫ણ એજ. જિનકલ્પિઓની જેમ આમનું સંહરણ ન થતું હોવાથી સર્વ ક્ષેત્રની પ્રાપ્તિ નથી.

કાલ :— અવસર્પિ ણીના ત્રીજા અને ચેાથે આરે તેઓના જન્મ હોય છે. અને સદ્ભાવ અવસર્પિ ણીના ૩-૪-૫, અને ઉત્સર્પિ ણીના ૨-૩-૪ આરામાં જન્મ અને સદ્ભાવ ૩-૪ આરામાં. નાેઉત્સર્પિ ણી નાેઅવસર્પિ ણીમાં હોય જ નહીં.

ચારિંઝા :—સામાયિક ચારિત્ર અને છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્રના સંયમસ્થાનથી ઉપરનાં જે અસંખ્ય લાેકાકાશ પ્રદેશ પ્રમાણ પરિ⊶ હારવિશુદ્ધિનાં સંયમસ્થાનાે છે તેમાં વર્તતા જીવને જ આ ચારિત્ર હાેય.

**તીર્થ :**—જિનેશ્વરનું શાસન પ્રવર્તમાન હોય ત્યારેજ હેાય છે. **પર્યાય :**—ગૃહસ્થપર્યાય જઘન્યથી ૨૯ વર્ષના. યતિપર્યાય જઘન્યથી ૨૦ વર્ષ. અને બન્નેના ઉત્કૃષ્ટ દેશાન પૂર્વક્રોડ વર્ષ. આગમ :----નવું ન ભણે, પ્રથમનું ભણેલું સંભારે.

**ેવેદ :**—નપુંસકવેદી અથવા પુરુષવેદી. સ્રીવેદીને આ કલ્પનેો નિષેધ છે.

કલ્પ :---સ્થિતકલ્પજ હોય.

**લિંગ :---**દ્રવ્યલિંગ (મુનિવેષ) અને ભાવલિંગ બન્ને હેાય,

**લેરયા :--**કલ્પ અંગીકાર કરતી વખતે ૩ શુભ લેશ્યા, ત્યાર-બાદ છ એ લેશ્યા. તાે પણ અશુદ્ધ લેશ્યાઓ અતિસ**ંકિલપ્ટ** ન હોય.

**ધ્યાન :---અ'**ગીકાર કરતી વખતે ધર્મધ્યાન. ત્યલ્પછી આર્ન-રૌદ્ર અને ધર્મ એ ત્રણે ધ્યાન સંભવત શકે, અશુભ વાેગની ઉત્કૃય્ટ દશામાં આર્ત્ત-નૌદ્રપણું આવે. પણ તે નિરનુ--બન્ધ હેલ.

ગણ :----જઘન્યથી ત્રણ ગણ. ઉત્કૃષ્ટથી શત સંખરાવાલા પણ અંગીકાર કાલે સર્વ ક્ષેત્રમાં મલીને હોય. અંગીકાર કર્યા બાદ જગન્ય અથવા ઉત્કૃષ્ટ સમકાલે વર્તતા સે કેટો ગણ હોય. તેમાં આંગીકારકાલે પુરુષ સંખ્યા જઘન્ય ૨૭ અને ઉત્કૃષ્ટ ૧૦૦૦ હોય. ત્યારબાદ જઘ-ન્યથી સેંકડાે અને ઉત્કૃષ્ટથી હજારો હોય, પ્રવેશ કરનાર તથા નિકલનાર બન્ને સમકાલે જઘન્યથી એક અને ઉત્કૃષ્ટથી પુથક્ત્વ પ્રમાણ હોય.

**અભિગ્રહ :**—આ કલ્પ અભિગ્રહરૂપ હોવાર્થ! સાર પ્રકારમાંથી એકપણ અભિગ્રહ ન હોય.

પ્રવ્રજ્યા :---કોઈ ને દીક્ષા ન આવે. ઉપદેગ આપે.

સુંડાપન :—આ મુનિ કોઈને મુંડે નહીં (પ્રવ્રજ્યા પછી તુરતજ મુંડન હોય એવાે નિયમ નથી. કારણ કે અયાગ્યને દીક્ષા દીધી હોય તાે પાછળથી માલુમ પડતાં મુંડન ન કરે, માટે મુંડાપન દ્રાર જુદું કહ્યું છે) પ્રાયશ્વિત્ત :—મન વડે પણ સૂક્ષ્મ અતિચાર લાગતાં પણ પ્રાયશ્વિત્ત આવે. કારણ કે આ કલ્પ એકાગ્રતાપ્રધાન છે.

**કારણ :**—આ કલ્પની પાલના એજ કર્મક્ષયનું કારણ છે. માટે બીજાું આલમ્બન ન હોય.

નિષ્પ્રતિકર્મતા :-શરીરસંસ્કાર ન કરે. આંખમાં પડેલ તૃણ પણ ન કાઢે. પ્રાણાંતે પણ અપવાદમાર્ગ ન સેવે.

**ભિક્ષા :**—ત્રીજા પ્રહરે ગેાચરી તથા વિહાર કરે. શેષ વખત કાયોત્સર્ગ કરે. નિદ્રા અતિ—અલ્પ કરે. કદાચ વિહાર ન કરી શકે તેા પ્રણ કલ્પમર્યાદા બરોબર પાલે.

**ધ્મન્ધ :**—-પરિહારકલ્પ સમાપ્ત થયા બાદ પુનઃ તે કલ્પમાં -અથવા સ્થવિરકલ્પમાં કે જિનકલ્પમાં પ્રવેશ કરે. તેમાં ફરીવાર તે -કલ્પમાં અથવા સ્થવિરકલ્પમાં રહેનારા ઇત્વર પરિહારી કહેવાય.

આ પ્રમાણે પરિહાર વિશુહિિ ચારિત્રી માટે ૨૦ દારથી ટીકામાં વર્ણન કરેલ છે.

"'સમ્પરાય" :⊸જેના વડે સ<sup>\*</sup>સારમાં પર્યટન કરવું પડે તે સમ્પરાય–ક્રોધાદિકષાય.

દેશયતિ :-ઉત્કૃષ્ટથી સમ્યક્રત્વ સહિત શ્રાવકનાં બાર વ્રતને ધારણ કરનાર. સાધુધર્મની અપેક્ષાએ શ્રાવકને સવા વિશ્વાની દયા હોય તે આ પ્રમાણે—સાધુ સૂક્ષ્મ અને બાદર બન્ને પ્રકારના જીવેાના વધ ન કરે. પરંતુ ગૃહસ્થ સૂક્ષ્મ જીવેાની દ્રયા પાળી શકે નહીં તેથી દશ વિશ્વા બાકી રહ્યા. બાદર જીવની વિરાધના સંકલ્પથી અને આરંભથી બે પ્રકારે છે. તેમાં આરંભથી દયા ગૃહસ્થ પાલી શકે નહિં માટે પાંચ વિશ્વા બાકી રહ્યા. સંકલ્પ બે પ્રકારે છે. અપરાધી સંબન્ધિ અને નિરપરાધી સંબન્ધિ, તેમાં અપરાધીની દયા ગૃહસ્થ પાળી શકે નહિ, તેથી અઢી વિશ્વા બાકી રહ્યા. નિરપરાધી બે પ્રકારે હોય છે. સાપેક્ષ અને નિરપેક્ષ, સાપેક્ષની દયા ગૃહસ્થ પાળી શકે નહિ તેથી સવા વિશ્વાની દયા રહી.

" અનાકાર " :— જાતિ, વિંગ, ગુણ અને ક્રિયા સિવાય સામાન્યમાત્ર જ અવબાેધ થાય તે અનાકાર. અર્થાત્ દર્શનમાં જાતિ, લિંગ, ક્રિયા અને ગુણપૂર્વક બાેધ થતાે નથી. માટે અનાકાર.

ગાથા. ૧૩.

"ભવ્ય માર્ગણાપર."

ભાવ્ય :—જેનામાં યાેગ્ય સામગ્રી મલવાથી માક્ષમાં જવાની યાેગ્યતા છે તે ભવ્ય. આ ભવ્યમાં પણ કેટલાક જાતિભાવ્યો હોય છે. જેમનામાં માક્ષે જવાની લાયકાત છે પણ એમને વિશિષ્ટ સાધન ન મલવાથી કોઈ દિવસ માક્ષે જવાના નથી તેઓની નિગાદ અવ-સ્થાજ અનાદિ—અનંત હાેય છે. જે જીવા માક્ષ યાેગ્ય સામગ્રી મલવા છતાં માક્ષની યાેગ્યતા વગરનાજ છે તે અભાવ્ય.

ગાથા. ૧૪.

"ં આહારી '' ઃ-ઉત્પત્તિ સમયે અને વિગ્રહગતિમાં તેજસ શરીરવડે અ'હાર લેવાય છે તે એાજ આહાર. ત્વચા–કાયાદિ વડે આહાર લેવાય તે લેામ આહાર. અને કોળીયાવડે આહાર લેવાય તે કવલ આહાર. આ ત્રણ પ્રકારના આહાર હોય તે આહારી.

"એ બે જીવના ભેદ હોય"એ તેર માર્ગણાને વિષે સંક્ષિપંચેન્દ્રિય જીવ ઉપજે માટે અપર્યાપ્તો પણ ભેદ કહ્યો છે. દેવગતિ અને નરક-ગન્મિાં વર્તમાન કાેઈ જીવ અસંજ્ઞિ હોતા નથી. પછી તે પર્યાપ્તો હોય કે અપર્યાપ્તો. કાેઇ પણ અસંજ્ઞી જીવ વિભાંગજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકે નહિંમાટે વિભાંગજ્ઞાનમાં પણ એ બેજ ભેદ ગ્રહણ કરેલ છે. પંચસંગ્રહ દાર પહેલાની ર૭ મી ગાથામાં વિભંગજ્ઞાને સંત્રિ પર્યાપ્તાનો એક જ જીવભેદ હોય એમ કહ્યું છે. તે અસંજ્ઞિમાંથી આવેલ દેવતા નારકીને અપર્યાપ્ત અવસ્થાએ વિભંગજ્ઞાન ન હોય તે અપેક્ષાએ જાણવું. આથી બીજી અપેક્ષાએ વિભંગજ્ઞાન ન હોય તે અપેક્ષાએ જાણવું. આથી બીજી અપેક્ષાએ વિભંગજ્ઞાન ન હોય તે અપેક્ષાએ જાણવું. આથી બીજી અપેક્ષાએ વિભંગજ્ઞાન ન હોય તે અપેક્ષાએ જાણવું. કારણ કે જે સંજ્ઞિ જીવ મરીને દેવ અને નારકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. એને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં પણ વિભંગજ્ઞાન હોય છે. કેટલાક સમ્ય-ગ્દષ્ટિ જીવે ા ત્રણ જ્ઞાન સહિત સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયમાં ઉપજે છે, માટે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન અવધિજ્ઞાન અતે અવધિદર્શનને વિશે સંજ્ઞિ અપર્યાપ્તાનો ભેદ ગણ્યા છે. બહ્લાયુ ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ-સહિત સંજ્ઞિ પંચેન્દ્રિયમાં અવતરે તે અપેક્ષાએ સંજ્ઞિ અપર્યાપ્તા જીવભેદ લીધા છે. ક્ષાયોપશ્રમિક સમ્યકૃત્વનું કારણ એ છે કે, ભાવી તીર્થ'કર વગેરે જીવે દેવગતિથી ચ્યવીને મનુષ્યજન્મ ગ્રહણ કરે છે. ત્યારે તે ક્ષાયે: પશ્મિક સમ્યકત્વ હોય છે.

"ઇહિાં ઘણું વિચારવા ચાગ્ય છે" :-આ આખી ચર્ચા ઉપશમ સમ્યક્ત્વે બે જીવભેદ માનવાના મતાન્તરની અપેક્ષાએ છે. તે આ પ્રમાણે--ઉપશમ સમ્યક્ત્વે સંજ્ઞિ અપર્યાપ્તો જીવ ભેદ કેમ હોય? કારણ કે અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં તેવા પ્રકારની શુદ્ધિના અભાવ હોવાથી નવું સમ્યક્ત્વ ઉત્પન્ન થતું નથી. હવે જો પરભવનું ઉપશમ સમ્યક્ત્વ માનતા હો તો તે પણ યાગ્ય નથી. કારણ કે મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે ત્રણ કરણ કરીને જે જીવ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પામે છે તે મરતા પણ નથી. અને આયુ પણ બાંધતા નથી. આગમમાં કહ્યું છે કે:--

# अणबंधोदयमाउगवंधं कारुं च सासणो कुणई। उवसमसम्मदिडी, चउण्हमिक्कं पिंनो कुणई ॥

સાસ્વાદન સમ્યગ્દષ્ટિ અનંતાનુબન્ધિનેાબંધ, અનંતાનુબંધીનેા ઉદય, આયુષ્યના બંધ અને કાલ આ ચાર વસ્તુએા કરે છે. ઉપશપ્ત સમ્ય ગદષ્ટિ ચારમાંથી એક પણ વસ્તુને કરતાે નથી, મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે ત્રણ કરણ વડે પ્રાપ્ત કરેલ ઉપશમ સમ્યક્ત્વ માટે આ વાત કહેલી છે હવે જો તમે એમ કહેતા હાે કે ઉપશમશ્રોણીએથી મરીને અનુ-ત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય તેને અપર્યાપ્ત અવસ્થાએ ઉપશમ સમ્ય-કત્વ હાેય છે. તાે તે પણ યાેગ્ય નથી, કારણ કે તેને દેવગતિમાં

રુત્ય હાય છે. તા તે પણ પાંચર, ગયર, ગયર, ગયર છે તેમ છે સ્વાપ્ય ઉત્પન્ન થવાના પ્રથમ સમયે જ સમ્યક્ત્વ મોહનીયનાં પુદ્દગલોના ઉદય થતા હોવાથી ક્ષાયોપથમિક સમ્યક્ત્વ હોય છે. પણ ઔપશમિક હોય નહીં. શતકની બૃહત્ ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે કે—

जो उवसमसम्मदिही उवसमसेढीए कालं करेइ सो पढमसमए चेव सम्मत्तपुंजं उदयावलियाए छोढूण सम्म-त्तपुग्गले वेएइ, तेण न उवसमसम्मदिही अपज्जगो लब्भई.

વળી કેટલાક આચાર્યો ટબામાં આપેલી ગાથા પ્રમાણે કહે છે. કે, ઉપશપ્રશ્રેણીએ ચઢેલા ઉપશાંતમાહ ગુણઠાણાને પ્રાપ્ત થયેલા જે જીવા મરણ પામે છે તે લવસત્તમ દેવા (સાત લવ આયુખ્ય વધારે હોત તા મુક્તિ મેળવત. એટલું આયુખ્ય એાછું હોવાથી સર્વાર્થ સિલ્ડ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવા) સર્વાર્થ સિલ્ડ વિમાનમાં ક્ષાયિક સમ્ય-કત્વ સહિત હાય છે. આ દરેક અપેક્ષાએ એક સંજ્ઞિપર્યાપ્તો જીવભેદજ ઉપશમ સમ્યકત્વે હોઈ શકે. પરંતુ કેટલાક આચાર્યો શ્રેણિથી ભવ-ક્ષયે મરીને અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલાને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં ઉપશમ સમ્યકત્વ માને છે. સપ્તતિકાની ચૂર્ણીમાં કહ્યું છે કે અપ-યાપ્ત અવસ્થામાં દેવા ત્રણ પ્રકારનાં સમ્યકત્વવાળા હોય છે. પ ચ-સંગ્રહમાં પણ માર્ગણાસ્થાનમાં જીવસ્થાનના વિચાર વખતે ''उज्ञस-मसम्ममिम दे1 सन्नी'' એ પ્રમાણે સંજ્ઞિદ્ધિક ગ્રહણ કરેલ છે. આખી ચર્ચાના સાર એ છે કેઃ- (૧ નવું ઉપશમ સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરનાર તુ. ક. ૧૭ જીવ મરતાે નથી. એ દરેકને સંમત વસ્તુ છે. ઉપશમઢોણીએ ચઢેલ જીવ ઉપશાન્તમાહ ગુણઠાણે કાલ કરે તાે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

ત્યાં કેટલાક (૧) અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં ક્ષાયાપશમિક સમ્યકત્વ માને છે. (૧) કેટલાક ક્ષાયિક સમ્યકત્વ માને છે. જયારે (૩) કેટલાક અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં ઉપશમ સમ્યકત્વ માને છે. આ ત્રણ મતમાંથી બ્રાથકારે પંચસંગ્રહ અને સપ્તતિકાની ચૂર્ણીના મત ગ્રહણ કર્યો છે. તત્ત્વ કેવલિ અથવા તાે બહુશ્રુત જાણે એમ સ્વાપજ્ઞ ટીકામાં કહેલ છે.

ગાથા ૧પ 'અસંજ્ઞિ મનુષ્યેા:⊷'' ગર્ભજ મનુષ્યેાના સર્વ અશુચિ પદાર્થીમાં ઉત્પન્ન થાય છે તે અ'ગુલના અસંખ્યાતમા ભાગના શરીરવાળા, અસંજ્ઞિ, મિથ્યાદષ્ટિ અજ્ઞાની, સર્ગ પર્યાપ્તિએ અપર્યાપ્તા અને અંતર્મ્ હૂર્ત્તાના આયુષ્યવાળા હોય છે.

"તેજોલેશ્યાવંત દેવતા''--ઈશાન દેવલાક સુધીના દેવા, લબ્ધ પર્યાપ્તા માદર પૃવિવીકાય, અપૃત્તય અને વનસ્પતિકાયમાં ઉત્પન્ન સાય છે તેએાને તેજોવ્નેશ્યા હાેય છે કરણ કે બૃહત્સ ગ્રાગ્ણીમાં કહ્યું છે કે ભવનપતિ અને વ્યંતર દેવા કૃષ્ણ--નીલ--કાપાત અને તેજો લિશ્યાવંત હાે. છે. જ્યાતિષી, સૌધર્મ અને ઇશાન દેવલાકના દેવા તેજોલેશ્યાવંત છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે:--ज्ञल्लेसे मरइ तल्लेसे उववज्ज्ञइ જે લેશ્યાના મરે છે તે જ લેશ્યામાં ઉત્પન્ન થાય છે એટલે બાદર અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં કેટલાક કાળ તેજોલેશ્યા હોય છે.

### ગાથા. ૧૬.

"એ અઢાર બેાલને તિશે સર્વ જીવ ભેદ હેાય" આ અઢાર આર્ગણામા અચક્ષુદર્શન છે એટલે તેમાં પણ ચૌદે જીવબેદ હેાય, અહીં એન્ પ્રશ્ન થાય છે કે અચક્ષુદર્શનમાં સાત અપર્યાપ્ત જીવસ્થાનો માન્યા છે તે કેવી રીતે ? ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછી અને સ્વયોગ્ય ચાર્યાપ્તિઓ હજુ સમ્પૂર્ણ ન થઇ હોય તેવી અપર્યાપ્ત અવસ્થાની અપેક્ષા રાખીને કે ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં પણ અચક્યુદર્શન હોય ? તાે પહેલી અપેક્ષાએ તાે બરાબર ચૌદ જીવભેદ ઘટી શકે છે. પણ ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં પણ અચક્યુદર્શન હોય એમ શ્રી જયસાેમસૂરિજીના ટબામાં કહેલ છે. અને ત્યાં સિલ્લાન્ત અનુસાર જણાવેલ છે કે વિગ્રહગતિ અને કાર્મણ યાેગમાં અવધિદર્શન રહિત જીવોને અચક્યુદર્શન હોય છે. તાે અહીં એક પ્રશ્ન થાય છે કે ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પહેલાં દ્રવ્યઇન્દ્રિય હોતી નથી, તાે એ અવસ્થામાં અચક્યુદર્શન કેવી રીતે હોય ? આ પ્રશ્નના જવાબ બે રીતે આપી-શકાય છે.

(૧) દ્રવ્યેન્દ્રિય હોવા છતાં દ્રવ્ય અને ભાવ એમ ઉભય ઈન્દ્રિય જન્ય ઉપયોગ અથવા દ્રવ્યેન્દ્રિયના અભાવમાં કેવલ ભાવેન્દ્રિયજન્ય ઉપયોગ. આ અપેક્ષાએ ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં પણ બીજા પ્રકારનાે ઉપયોગ હોય છે. (૨) અચક્ષુદર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપ-શમરૂપ અચક્ષુદર્શન ઈન્દ્રય--પર્યાપ્તિ પૂરી થયા પહેલાં હોય છે. તે શક્તિરૂપે હોય છે. પણ ઉપયોગરૂપે નહીં, કારણ કે પ્રાચીન ચતુર્થ કર્મગ્રંથની ૪૬ મી ગાથાની ટીકામાં કહ્યું છે કે :--

त्रयाणामप्यचक्षुर्दर्शनं तस्यानाहारकावस्थायामपि-लब्धिमाश्रित्याभ्युपगमात्.

પ્રેશ્ન :--ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પહેલાં જેમ શક્તિરૂપે અચક્ષુદર્શન માન્યું તેમ ચક્ષુદર્શન કેમ માનતા નથી ? જવાળ્ય :---ચક્ષુદર્શન આંખરૂપી વિશેષ ઈન્દ્રિય---જન્ય--દર્શન છે. આવું દર્શન ત્યારેજ માની શકાય કે જયારે દ્રવ્ય નેત્ર હોય. માટેજ ચક્ષુદર્શન ઈન્દ્રિયપર્યાપ્તિ પૂરી થયા પછીજ માનેલ છે, જ્યાર અચક્ષુદર્શન એ કોઈ ઈન્દ્રિયજન્ય દર્શન નથી, પણ ચક્ષુ સિવાયની કોઈ પણ ઇન્દ્રિયજન્ય ઉપયોગ છે. માટે તે શક્તિરૂપે અથવા દ્રવ્યઈન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિય એમ બન્ને રૂપે અથવા ભાવેન્દ્રિયરૂપે હોય છે. માટે અચક્ષુદર્શનને ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પહેલાં અને પછી પણ માનેલ છે. ગાચા ૧૭

" ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પુરી થયે થકે" અહીં ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિના બે જુદા જીુદા અર્થીની વિવક્ષા છે.

(૧) જીવ જે શક્તિવડે ધાતુરૂપ પરિણમેલા આહારને ઈન્દ્રિયરૂપપણે પરિણમાવે તે તે શક્તિ ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ-અથવા પાંચ ઈન્દ્રિય પ્રાયોગ્ય પુદ્દગલા ગ્રહણ કરી અનાભાેગ વીર્યવડે તે પુદ્દગલાને ઈન્દ્રિયરૂપે બનાવવાની જે શક્તિ તે ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ. આ વ્યાખ્યા અનુસાર સ્વયાગ્ય સમ્પૂર્ણ પર્યાપ્તિઓ પુરી થયા બાદ જ ઈન્દ્રિય-જન્ય-ઉપયાગ પ્રવર્તે છે, અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં ચઉરિન્દ્રિયાદિને ચક્યુ હોવા છતાં તેના ઉપયાગ હોતા નથી. એ અપેક્ષાએ ત્રણ જીવભેદ. આ વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર અનુસાર છે.

(૧) આત્મા જે શક્તિવડે ધાતુરૂપે પરિણમાવેલા આહારમાંથી ઈન્દ્રિય પ્રાયોગ્ય પુદ્દગલાે ગ્રહણ કરી ઇન્દ્રિયરૂપે પરિણમાવી સ્વવિષય ભણવામાં સમર્થ થાય તે ઇન્દ્રિય પર્યાપ્તિ કહેવાય. આ વ્યાખ્યા અનુસાર ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયા પછી ઇન્દ્રિયજન્ય ઉપયોગ પ્રવર્તે છે. એટલે તે અપેક્ષાએ સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ ન કરી હોય અને ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ કરી હોય તેવા જીવને ચક્ષુદર્શન હોય છે એટલે તે અપેક્ષાએ છ જીવભેદ. આ વ્યાખ્યા બૃહત્સ ગ્રહણી અને પંચ-સંગ્રહ વૃત્તિની છે ત્યાં કહ્યું છે કે---

# करणापर्याप्तेषु चतुरिन्द्रियादिष्विन्द्रियपर्याप्तौ सत्यां चक्कुर्दर्शनमपि प्राप्यते "।

કરણ અપર્યાપ્તા એવા ચઉરિંદ્રિય વગેરેમાં ઈન્દ્રિય પર્યાપ્તિ પૂર્ણ થયે છતે ચક્ષુદર્શન હોય છે.

### માથા ૨૦

"પછી તાે બહુશુત કહે તે ખરૂ" અહીં ત્રણ અજ્ઞાનને વિષે બે અથવા ત્રણ ગુણઠાણાં માનવાં તે બાબતના મતાંતરનું દિગ્દર્શન કરેલ છે, કર્મગ્રંથકારો સાસ્વાદને અજ્ઞાનજ માને છે. પહેલા ગુણઠાણે મિષ્યાત્વ માહનીયનાે ઉદય હોવાથી અજ્ઞાનજ હાેય. હવે બાકી રહ્યું મિશ્ર, ત્યાં માહનીયનાે ઉદય વર્તતાે હાેય છે. હવે જાે કે ત્યાં યથાસ્થિત તત્ત્વનાે બાધ ન હાેવાથી કેટલાક આચાર્યા અજ્ઞાનરૂપે માને છે. કારણ કે પંચસંગ્રહમાં કહ્યું છે કે--''मिस्सम्मि वा मिस्सा" મિશ્રે <mark>ક્</mark>રાનથી વ્યામિશ્ર અજ્ઞાનાેજ હાેય છે. શુદ્ધ જ્ઞાન હાેતાં નથી, માટે અજ્ઞાનજ છે. અહીં શુદ્ધ સમ્યક<mark>ત્વની</mark> અપેક્ષાએજ જ્ઞાન માનેલ છે. જો અશબ્દ સમ્યકત્વવાળાને જ્ઞાન માનીએ તેા સાસ્વાદને પણ જ્ઞાન માનવું પડે. જે કર્મગુંથકારને ઇષ્ટ નથી. કારણ કે આજ કર્મગુંથમાં સાસ્વાદને અજ્ઞાન હોય એમ કહેલ છે. એ અપેક્ષાએ ત્રણ ગુણઠાણાં <mark>હ</mark>ોય. જ્યારે કેટલાક આચાર્યા મિશ્ર માહનીયનાં પદ્દગલામાં મિથ્યાત્વ માહનીયનાં પુદુગલાે અધિક હાેય તાે અજ્ઞાન વધારે અને જ્ઞાન થાેડું <mark>તથા</mark> સમ્યકત્વ માહનીયનાં પુદુગલાે અધિક હાેય તાે જ્ઞાન વધારે અને અજ્ઞાન થેાડું એમ માને છે. અને બન્ને રીતે જ્ઞાનનાે લેશ મિશ્ર બુણઠાણે માને છે. તેથી તે અપેક્ષાએ અજ્ઞાનત્રિક્રે પ્રથમનાં બેજ <mark>ઞુ</mark>ણઠાણાં હેાય. (આ વાત જિનવલ્લભીય ષડશીતિકા ટીકામાં આપેલ છેઁ) આ રીતે બે અથવા ત્રણ ગુણઠાણાં કર્મગ્ર'થકારોના અભિપ્રાય પ્રમાણે હોય છે. સિલ્હાન્તમાં તાે સાસ્વાદને જ્ઞાન માનેલ છે. એટલે અજ્ઞાનંત્રિકે એક મિથ્યાત્વ ગુણસ્થાનકજ જણાવેલ છે. તત્ત્વ કેવલિ અથવા વિશિષ્ટશ્રતના જાણકારો જાણે.

## ગાથા ૨૧

"પરિહારવિશુદ્ધિએ" ૬–૭ બે ગુણસ્થાનક હેાવાનું કારણ એ છે કે આ ચારિત્રવાળા બેમાંથી એક પણ શ્રેણી માંડતા નથી એટલે અહળળનાં ગુણસ્થાનકો ન હોય. ગાથા ૨૧

"એ ચ્યારને વિષે અવિરતાદિક નવ ગુણઠાણાં હોય". મતિજ્ઞાન– શુતજ્ઞાન અને અવધિજ્ઞાન પહેલાં ત્રણ ગુણઠાણે પણ હોય છે. પણ ત્યાં અજ્ઞાન માનેલ હાવાથી એ ત્રણ ગુણઠાણા રહિત ચાથાથી બાર ગુણઠાણાં હાેય છે. અવધિદર્શનમાં કેટલાં ગુણસ્થાનક માનવાં તે બાબતમાં બે પક્ષ છે. (૧) કાર્મગ્રંથિક (૨) સૈધ્દાન્તિક.

તેમાં કાર્મગ્ર થિક પક્ષમાં બે ભેદ છે. (૧) તેમાં પહેલા પક્ષ ચાેથાથી બારમા લગી નવ ગુણસ્થાનક માને છે. આ વાત પ્રાચીન ચતુર્થ કર્મગ્ર થમાં પણ છે. તેના આધારે દેવેન્દ્રસૂરિએ પણ મૂલમાં અને ટીકામાં ચાેથાથી બારમા લગીનાં નવ ગુણસ્થાનક માન્યાં છે. (૨) બીજો પક્ષ ત્રીજાથી બાર સુધીનાં દસ ગુણસ્થાનક માન્યાં છે. (૨) બીજો પક્ષ ત્રીજાથી બાર સુધીનાં દસ ગુણસ્થાનક માને છે. કારણ કે તે પક્ષ આગળ આપેલ દલિલા પ્રમાણે મિશ્રદ્રષ્ટીએ જ્ઞાન માને છે. આ બન્ને કાર્મગ્ર થિક બહુશ્રુતા અવધિજ્ઞાનથી અવધિદર્શનના ઉપયાગ અલગ માને છે. જયારે વિભંગજ્ઞાન સાથે અવધિદર્શનના ઉપયાગ અલગ માનતા નથી. તેનું કારણ એ છે કે જેમ વિભ ગજ્ઞાનથી વિષયનું યથાર્થ જ્ઞાન થતું નથી. તેમમિથ્યાત્ત્વયુક્ત અવધિદર્શનથી પણ વિષયનું યથાર્થ જ્ઞાન થતું નથી, આ અભેદ વિવક્ષાને કારણે પહેલા મત પ્રમાણે ચાથાથી બાર લગી અને બીજા મત પ્રમાણે ત્રીજાથી બારમા લગી અવધિદર્શન માનેલ છે

સિલ્લાન્ત પક્ષ અવધિજ્ઞાન અને અવધિદર્શનનું ભેદ વિવક્ષાથીજ વર્ણન કરે છે. એટલે અવધિજ્ઞાનીની જેમ વિભંગજ્ઞાનીને પણ અવધિદર્શન માને છે, જેના પાઠ ટબામાં આપેલ છે. જેના અર્થ હે ભગવાન ! અવધિદર્શનરૂપ અનાકાર ઉપયોગવાળા જીવેા જ્ઞાની કે અજ્ઞાની ? હે ગૌતમ ! જ્ઞાની પણ છે અને અજ્ઞાની પણ છે. જે જ્યાની છે તે ત્રણ જ્ઞાનવાળા અને કેટલાક ચાર જ્ઞાનવાળા છે. જે અજ્ઞાની છે તે મતિ અજ્ઞાની–શ્રુતઅજ્ઞાની અને વિભંગજ્ઞાની જાણવા. આ અપેક્ષાએ અવધિદર્શન પહેલાથી બાર ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે. આ યક્ષનું મંતવ્ય એ છે અવધિજ્ઞાનની જેમ વિભાગજ્ઞાનીને પણ દર્શનમાં નિરાકારતારૂપ અંશ સમાન છે. અને તેથી અવધિદર્શનનું જુદું નામ રાખવાની જરૂર નથી. વળી આ પક્ષ પહેલે ગુણઠાણેજ અજ્ઞાન માને છે. સારાંશ કાર્મગ્રન્થિક વિભાગજ્ઞાન અને અવધિદર્શન એ બેની અભેદ વિવક્ષા કરે છે. સૈદ્ધાન્તિક પક્ષ ભેદ વિવક્ષા કરે છે. આ પ્રમાણે બન્ને મત યુક્તિયુક્ત જણાય છે.

### ગાથા ર૩.

"અસ જ્ઞીને વિષે પહેલાં બે" ત્યાં મિથ્યાત્વ તાે સદાકાળ હાેય છે. સાસ્વાદન લબ્ધિ પર્યાપ્તને કરણ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં હેાય છે. ગાથા ૨૪.

' કાયયેાગનું ટુંક સ્વરૂપ."

**વૈક્રિય કાયયેાગ:**—-ગૈક્રિય શરીરદારા વીર્થ--શક્તિના જે વપરાશ તે ગૈક્રિય કાયયોગ. તે શરીર અનેક પ્રકારની વિવિધ ક્રિયાએક કરવામાં સમર્થ છે. માટે વૈક્રિય શરીર કહેવાય છે. તે વૈક્રિય વર્ગ**ણાનાં** પુદ્દગલાનું બનેલ હોય છે. તે બે પ્રકારનું છે. (૧) ઔષપાતિક (૨) લબ્ધિ પ્રત્યય. ત્યાં ઔપપાતિક-ઉપયાત જન્મવાળા દેવ અને નારકોને હેાય છે. લબ્ધિ પ્રત્યય–તિર્ય અને મનુષ્યોને હેાય છે.

ર વૈક્રિય મિશ્ર:--તે બે પ્રકારે છે. કાર્મણ સાથે મિશ્ર અને ઔદારિક સાથે મિશ્ર, ત્યાં ઉત્પત્તિના બીજા સમયથી માંડી અપર્યાપ્ત અવસ્થા સુધી કાર્મણ સાથે મિશ્ર દેવ અને નારકોને હોય છે અને ઉત્તરવૈક્રિય કરતા એવા બાદર પર્યાપ્તા વાયકાય. ગર્ભજતિર્ય ચ અને ગર્ભજ મનુષ્યોને વૈક્રિયના પ્રારંભકાળે અને પરિત્યાગકાળે ઔદારિક સાથે મિશ્ર હોય છે અને સિલ્લાન્તકારની અપેક્ષાએ ફક્ત સંહરણા વખતેજ વૈક્રિય મિશ્ર હેાય છે.

૩ આહારક કાયયાગ:-ચતુદ શ પૂર્વ ધર મુનિ મહારાજ વિશિષ્ઠ કાર્ય ઉત્પન્ન થાય તાે એટલે કે કાેઈ વિષયમાં સંદેહ ઉત્પન્ન થાય તાે અથવા તીર્થ કરાદિની ઋહિ જોવાની ઈચ્છા થાય તાે આહારક વર્ગ ણાનું જે શરીર બનાવે છે તે આહારક શરીર અને તેના દ્વારા પ્રવર્તતા આત્માની વીર્યાશ્કતનાે વ્યાપાર તે આહારક કાયયાગ.

૮ આહારક મિશ્ર:--ઔદારિક સાથે મિશ્ર તે આહારકના પ્રારંભકાળે અને પરિત્યાગકાળે હેાય છે. સિલ્હાન્તકારની અપેક્ષાએ ફક્ત સંહરણ વખતે.

પ ઔદારિક કાયયોગઃ--ઔદારિક વર્ગણાના બનેલા ઔદારિક શરીર દ્વારા આત્માની વીર્યશક્તિના જે વપરાશ તે ઔદારિક કાયયોગ.

૬ ઔદારિક મિશ્ર કાયયોગઃ-ઉત્પત્તિના બીજા સમયથી માંડીને અપર્યાપ્ત અવસ્થા સુધી અથવા કેવલિ સમુદ્દઘાતમાં ૨-૬-૭ સમયે કાર્મણ સાથે મિશ્ર તે ઔદારિક મિશ્ર. તેના દ્વારા વીર્ય શક્તિનું જે પ્રવર્તન તે ઔદારિક મિશ્ર કાયયેાગ. કર્મગ્ર થકારના અભિપ્રાય પ્રમાણે તે અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં અને કેવલિ સમુદ્દઘાત અવસ્થામાં હોય છે. જ્યારે સિલ્ડાન્તકારના મત પ્રમાણે તે બે ઉપરાન્ત (૧) ઉત્તર વૈક્રિયના પ્રાર ભકાળે તિર્ય ચ-મનુષ્યોને અને (૨) આહારકના પ્રાર ભકાળે મનુષ્યોને હોય છે.

૭ કાર્મણ કાયયોગઃ--ફક્ત કાર્મણ શરીરની મદદથી આત્મશક્તિની જે પવૃત્તિ તે કાર્મણ કાયયોગ. આ યોગ વિગ્રહગતિમાં અને ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયે સર્વ જીવેાને હોય છે અને કેવલિઓને કેવલિ સમુદ્ધાતમાં ૩-૪-૫ સમયે હોય છે. આ શરીર સર્વશરીરનું કારણ છે. આ શરીર કાર્મણ વર્ગણાનું બનેલું છે. અત્યંત સૂક્ષ્મ છે. તેથી જીવ એક ગતિમાંથી બીજી ગતિમાં જતાે હોય ત્યારે પણ દેખી શકાનું નથી. પ્ર૦-તેજસ નામનુ<sup>6</sup> પણ એક શરીર છે, જે ગ્રહણ કરેલ આહા-રને પચાવે છે અને વિશિષ્ટ લબ્ધિવાળાઓ તેનાથી તેજો અને શીતલેશ્યા મૂકી શકે છે તાે કાર્મણ કાયયાગની જેમ તેજસ કાયયાગ કેમ નથી માન્યા ?

ઉ૦-તેજસ શરીર અને કાર્મણ શરીર સદા સાથે જ રહે છે. ઔદારિકાદિ બીજા શરીરો કાર્મણ શરીરને છેાડી દે છે. પણ તેજસ શ્વરીર કેાઇ દીવસ તેનાથી જુદું પડતું નથી એટલા માટે વીર્ય શક્તિના જે વ્યાપાર કાર્મણ શરીરદ્વારા હોય છે તે નિયમથી તેજસ શરીરદ્વારા પણ હોય છે. આથી કાર્મણ કાયયાગમાં તેજસ કાયયાગના સમાવેશ થઇ જાય છે.

યાગ તે આત્માના વીર્ય વ્યાપાર, અહીં યાેગ શબ્દ વડે કારણમાં કાર્યના ઉપચાર કરીને પંદર યાેગા ગણાવેલ છે.

## ગાથા ૨૫.

અહીં કેટલાક શંકા કરે છે કે આહારક માર્ગણામાં કાર્મણ સિવાયના બીજા બધા યોગ હોય. તેઓનું માનવું એમ છે કે ઉત્પ-ત્તિના પ્રથમ સમયે જે આહાર જીવ કરે છે તેમાં ગ્રહણ કરાતાં પુદ્દગલા જ કારણરૂપ છે. માટે કાર્મણ કાયયોગ માનવાની જરૂર નથી. તેા આ શંકા યોગ્ય નથી. કારણ કે પહેલા સમયે ગ્રહણ કરેલા પુદ્દગલા બીજા સમયથી માંડીને શરીર પૂર્ણ થાય ત્યાં સુધી આહાર-ગ્રહણનાં કારણરૂપ બને છે. પણ સ્વયં પાતે પહેલા સમયે કારણરૂપ બની શકે નહીં, કારણ કે ત્યારે તા તે કાર્યરૂપ છે. માટે પહેલા સમયે તા કાર્મણ કાયયોગ વડે જ આહારગ્રહણ થાય છે એટલેં આહા-રક માર્ગણાએ કાર્મણ કાયયોગ પણ ઘટી શકે છે. આથા. ૨૬.

અહીં સ્ત્રી વેદ પણ ગ્રહણ કરેલ છે. તે ભાવરૂપ નહીં પણ દ્રવ્યરૂપ જાણવેા; કારણ કે અહીં આજ જાતની વિવક્ષા છે. પહેલાં અગાઉ ગુણસ્થાનકમાં જે વેદેા ગણ્યા છે તે ભાવરૂપે ગણેલ છે. કારણ કે ત્યાં તેવા પ્રકારની વિવક્ષા છે. દ્રવ્યવેદ એટલે બાહ્ય આકાર માત્ર સમજવા. આહારકદ્વિક ચૌદ પૂર્વાં મુનિનેજ હોય છે. માટે આ દશ માર્ગ દ્વાને વિશે ન હોય. સ્ત્રીઓને દબ્ટિવાદ સૂત્ર ભણવાના નિષેધ હોવાથી ચૌદ પૂર્વના અભ્યાસ તેને નથી, તેથી તેને આહા-રકદ્વિક ન હોય. વિશેષાવશ્યક ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે :----

## तुच्छा गारवबहुला, चलिंदिया दुब्बला धिईए य इय अइसेसज्झयणा, भूयवादी य नो याणं॥ (५५२)

તુચ્છ સ્વભાવવાળી, બહુ ગૌરવવાળી, ચપલ ઇંદ્રિયવાળી, અને બુહ્લિએ હીન હોવાથી અતિશયવાળા અધ્યયનેા અને ભૂતવાદ ભણવાનેા ઝીને અધિકાર નથી.

અહીં કેટલાક આધુનિક પંડિતમન્યાે શંકા કરે છે કે, સ્રીઓને માેક્ષ માન્યાે અને દષ્ટિવાદ સૂત્ર ભણવાનાે અધિકાર ન માન્યાે તે પાછળથી ઘુસાડી દીધેલ વસ્તુ છે. કારણ કે માેક્ષ જનાર શ્રેણી માંડે ત્યારે શુકલધ્યાન હોય છે, અને શુકલધ્યાનના પહેલા બે પાયા પૂર્વના જાણનારને જ હોય છે. માટે આ પરસ્પર વિરોધી વસ્તુ હોવાથી પાછળથી ઘુસાડી દીધેલ છે. અને જેમ સ્ત્રીઓ માેક્ષની અધિકારિણી છે તેમ દષ્ટિવાદની પણ હોવી જોઈએ.

આના ઉત્તરમાં સમજાવાનું કે સ્ત્રીઓ મોક્ષે જાય છે. શુકલ-ધ્યાન પણ ધ્યાવે છે. અને છતાં ઉપર કહ્યાં કારણાથી તેને દબ્ટિવાદ ભણવાના અધિકાર નથી. દરેક ગુણસ્થાનકે અસંખ્યાત લાેકાકાશ પ્રમાણ અધ્યવસાયસ્થાનાે હાેય છે. તે તે ગુણઠાણાને સ્પર્શનાર જીવ બધાં અધ્યવસાયસ્થાનાેને સ્પર્શે એવા નિયમ નથી. એટલે મધ્યમ અધ્યવસાય સ્થાનાેને સ્પર્શી એવા નિયમ નથી. એટલે મધ્યમ અધ્યવસાય સ્થાનાેને સ્પર્શી એવા નિયમ નથી. એટલે મધ્યમ અધ્યવસાય સ્થાનાેને સ્પર્શી એવા નિયમ નથી. એટલે મધ્યમ અધ્યવસાય સ્થાનાેને સ્પર્શી એવા નિયમ નથી. એટલે મધ્યમ અધ્યવસાય સ્થાનાેને સ્પર્શી એવા બાગળના ગુણઠાણે જાય. અને એ અપેક્ષાએ કોઇ પણ વેદી જીવ શ્રોણી માંડી મોક્ષે જઈ શકે છે. જયારે પૂર્વગત એ લબ્ધિથી પ્રાપ્ત થાય છે. અને એ લબ્ધિ અમુક હદમાં અધ્યવસાયસ્થાનાેને સ્પર્શે તેા જ પ્રાપ્ત થાય છે. જે સ્થાનોને સ્ત્રીએા આગળ જણાવેલ કારણાને લઈને સ્પર્શોઈ શકતી નથી એટલે પૂર્વધર લબ્ધિ પ્રાપ્ત થતી નથી, અને પૂર્વનેા અભ્યાસ પણ તે કારણથી જ તેમને હોતો નથી. ત્યારે હવે બીજો પ્રશ્ન એ રહે છે કે પૂર્વના અભ્યાસ ન હાેય તાે શુફલધ્યાન કેવી રીતે હેાય ! અને શુકલધ્યાન ન હાય તાે ક્ષપકશ્રેણી કેમ હાેય ! આના જવાબમાં સમજવું 'કે શ્રેણિ માંડનાર દરેક જીવને શબ્દથી પૂર્વનું જ્ઞાન હેાવું જોઈએ ઐવા નિયમ નથી. અર્થથી હેાવું જોઇએ; અને એ અપેક્ષાએ એક નવકાર મંત્રના જાણનારને પણ અર્થથી ચૌદ્ધ પૂર્વનું જ્ઞાન હેાય છે. નવકારને શાસમાં ચૌદ પૂર્વના સાર કહેલ છે. વળી તીર્ય કર ભગવાન અર્થનીજ દેશના આપે છે. જેના સારરપે ગણધર ભગવન્તા ચૌદ પૂર્વ રચે છે. અને ત્યારપછી બીજા અંગાની રચના કરે છે. એટલે એ દેશનાં સાંભળનાર અને સમજનાર દરેક જીવને અર્થથી ચૌદ પૂર્વનું જ્ઞાન હોય એ સ્વાભાવિક ગણાય છે. વળી અગિયાર અંગેા એ પણ ચૌદ પૂર્વનું જ એક અંગ છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે એક સામાયિકપદની ભાવના ભાવવા માત્રથી અન'ત જીવેા માેક્ષે ગયેલ છે. એટલે શુકલધ્યાન એ કંઈ શબ્દથી પૂર્વનું જ્ઞાન હોવું જોઈએ તે માટેનું સબળ કારણ નથી. અને એજ રીતે સ્ત્રીઓ પણ અર્થથી ચૌદ પૂર્વના સારને જાણે છે. તેથી જ તેમને પણ શુકલ-ધ્યાન વખતે પૂર્વનું જ્ઞાન અર્થથી હોય તે સ્વાભાવિક જ માની શકાય છે, અને તે રીતે ક્ષપકશ્રેણી માંડી સીએા પણ માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. માટે શાસ્ત્રના જિજ્ઞાસુઓએ આવી બુદ્ધિભેદ કરના**ર** દલીલાેથી ન દાેરવાતાં મહર્ષિઓનાં વચન પ્રમાણ માનવાં તેમાંજ કલ્યાણ છે.

વળી શાસ્ત્રમાં સ્ત્રીઓના જે દાેષાે બતાવેલ છે તે તેમને હલકી પાડવાની દષ્ટિથી નથી. પણ તેમના સ્વભાવમાં જે વસ્તુ રહેલી છે તેનું જ મહાત્મા પુરુષોએ વસ્તુસ્થિતિ તરીકે વર્ણન કરેલ છે. તે મહા- પુરુષોને સંસારનાં કોઈ પ્રાણી ઉપર રાગ કે દ્રોષ ન હતા જેવી તેમને માટે આ રીતે લખી નાખે. માટે આવી બુદ્ધિભેદ કરનાર દલીલોથી જિજ્ઞાસુઓએ ભરમાવું નહી. આવી આવી દલીલા પાસિમાન્ય કેળ-વણીને લઈનેજ જન્મ પામી છે, એ કેળવણીકારોના એક જ ઉદ્દેશ હતા કે ત્યાગપ્રધાન આર્યસંસ્કૃતિ ભ્રષ્ટ થવી જોઈએ. અને તા જ આપણા જડવાદના ફેલાવા થઇ શકશે. એટલે એ કેળવણી લીધેલ અને તેની અસર નીચે આવેલા કેટલાક વિદ્રાના આર્યસંસ્કૃતિને અને તેમાં પણ વીતરાગના શાસનના હાર્દને સમજ્યા સિવાય આવી આવી દલીલા કરી આપણને આપણા પૂર્વ મહાપુરૂષોએ બતાવેલ આધ્યા-ત્મિક માર્ગથી ભ્રષ્ટ કરે છે માટે જિજ્ઞાસુઓએ આવી એકપક્ષી દલિલ્ ન માનતાં તદ્દવિદાના સમાગમમાં આવી યાગ્ય ખુલાસા મેળવી પાત જ્યા શ્રદ્ધાને વધારે મજબત કરવી.

"એ વિચારવા યાેગ્ય છે." ઔપશમિક સમ્યકૃત્વે આહારક-દ્વિક વિના તેર યાેગા હાેય છે. ઉપશમ સમ્યકૃત્વ પ્રથમ સમ્યકૃત્વ-પ્રાપ્તિ વખતે અથવા ઉપશમશ્રેણીએ હાેય છે. પ્રથમ વખત સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરતી વખતે ચૌદ પૂર્વના અભ્યાસ હાેતા જ નથી, એટલે તે વખતે આહારકદ્વિક ન હાેય. ઉપશમશ્રેણિએ ચઢેલ જીવ આહારક શરીર કરતા નથી કારણ કે ત્યાં પ્રમાદના અભાવ છે. આહારક શરીરના આરંભ કરનાર લબ્ધિ ફોરવતા હાેવાથી ઔત્સુક્ય-તાથી પ્રમાદ હાેય છે, શાસમાં કહ્યું છે કે आहारगं तु पमत्तो उप्पाएइ न अप्पमत्तो ।। આહારક પ્રમત્ત કરે છે અપ્રમત્ત નહીં. આહારક કાયયાંગમાં રહેલ તથાસ્વભાવથી જ ઉપશમશ્રેણી માંડતા નથી. તેથી આહારકદ્વિક ન હોય.

વળી જેઓના એવા મત છે કે ઉપશમશ્રેણીથી ભવક્ષયે મરીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય ત્યાં અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં ઉપ-શ્વમ સમ્યક્ત્વ હોય છે. તે અપેક્ષાએ કાર્મણ અને વૈક્યિમિશ્ર ઘટી શકે છે. હવે ઔદારિકભિશ્ર કેવી રીતે હોય તે સંબંધિ વિયાર કરવાના રહે છે મનુષ્ય-- તિર્ય ચને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં અને કેવલિ સમુદ્ધાત એ ત્રણ જગ્યાએ કર્મગ્રંથકારના મત પ્રમાણે ઔદારિક મિશ્ર યોગ હોય છે. કેવલિને ઉપશમ સમ્યક્રત્વ હોતું નથી. મનુષ્ય તિર્ય ચ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં નવું સમ્યક્રત્વ પામતા નથી. અને કોણિપ્રાપ્ત જીવ મરીને દેવ સિવાય બીજી ગતિમાં જાય નહિં, માટે આ બાબત વિચારવા યાગ્ય છે. પણ ગ્રંથકાર સ્વયં આ બાબતને-મતાંતર તરીકે બતાવવાના જ છે. એટલે સિલ્હાન્તની સાથે આ મનભે-દવાળી બાબત હોય તેમ લાગે છે. અને તે પ્રમાણે વિચારતાં ઘટી પણ શકે છે. કારણ કે સિલ્હાન્તકારના અભિપ્રાય પ્રમાણે ઉત્તર વૈક્રિય કરતા તિર્ય ચ, મનુષ્યને પ્રારંભકાલે ઔદારિકમિશ્રયોગ હોય છે. અને તે વખતે જો જીવ નવું સમ્યક્રત્વ પામે તા તે અપેક્ષાએ ઔયશમિક સમ્યકૃત્વે ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગ ઘટી શકે છે. ગાથા ૨૭.

" વાયુકાયને વિશે " વાયુકાયના ચાર ભેદમાંથી પર્યાપ્તા બાદર હાુકાયમાં કેટલાક જીવેાને વૈક્રિય **લ**બ્ધિ હોય છે. તેમની અપેક્ષાએ બે યાગ વધારે ગણ્યા છે.

## ગાથા ૨૮.

"એ સાત યાેગ કેવલજ્ઞાની–દર્શનીને હોય.' ઔદારિક કાયયોગ ચાલુજ હોય છે, ઔદારિકમિશ્ર કેવલિ સમુદ્ધાતમાં ૨–૬–૭ સમયે, કાર્મણ કાયયોગ ૩–૪–૫ સમયે, વચનયાેગ દેશનાદિ પ્રવૃત્તિ વખતે, મનાેયાેગ મનઃપર્યવજ્ઞાની અથવા અનુત્તર વિમાનના દેવાે મનવડે ઘ`કા પુછે છે. ત્યારે ભગવાન દ્રવ્ય મનવડે મનાેવર્ગંણાનાં પુદૃગલાે પ્રહણ કરી ઉત્તર આપે છે, તે વખતે.

## ગાથા ૨૯.

ઉત્કૃષ્ટથી કંઈક ન્યૂન દશપૂર્વી હોય તેને પરિહારવિશુદ્ધિ ચારિત્ર

ક્રીય, અને આહારકદ્વિક સમ્પૂર્ણ ચૌદપૂવી ને હોય. તેથી આહારકદ્વિક ન હોય. વળી અત્ય તવિશુદ્ધિએ અપ્રમત્તપણે ચારિત્રને તેઓ ષાળનાર હોવાથી વૈક્રિયનેા આર ભ કરે નહીં તેથી વૈક્રિયદ્વિક પણ ન હોય. સૂક્ષ્મસ પરાય ચારિત્રવાળા અત્ય ત વિશુદ્ધિવડે કલ્લાેલ વગરના સમુદ્રની જેમ સ્થિર-તાવાળા હાેવાથી વૈક્રિયના કે આહારકના આર ભ કરે નહીં તેથી તેને પણ આહારકદ્વિક અને વૈક્રિયદ્વિક ન હોય. કાર્મણ અને ઔદારિક મિશ્ર એ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં હોય છે તેથી આ બન્ને સ યમમાં તેના પણ અભાવ છે.

મિશ્રદષ્ટિને દશ યોગ હોય છે. ત્યાં વૈક્રિય દેવ અને નારકોની અપેક્ષાએ. મિશ્રદષ્ટિ જીવ કાલ કરતા નથી તેથી અપર્યાપ્ત અવસ્થા-ભાવી વૈક્રિયમિશ્ર યાગ ન હોય, શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ન સમ્મમિच્છો કુળદ્ कાર્ઝ. અહિં એક પ્રશ્ન થાય છે કે સમ્યગ્ મિથ્યાદષ્ટિ તિર્ય ચ અથવા મનુષ્ય ઉત્તર વૈક્રિય શરીર કરે તા તેને વૈક્રિયમિશ્રા કેમ ન હોય ? તત્રોત્તર–તેઓને વૈક્રિયના આરંભના અસંભવ છે. પૂર્વાચાર્યો એ કોઇપણ કારણથી આ પ્રમાણે વિવક્ષા કરેલ છે. તથાવિધ સંપ્રદાયના અભાવથી અમે કારણ જાણતા નથી. એટલા માટે અમે પણ વૈક્રિય– મિશ્ર વિવક્ષ્યું નથી. એ પ્રમાણે સ્વાપજ્ઞ ટીકામાં કહેલ છે.

### ગાથા. ૩૨.

"એ પણ સંદેહ" આ વસ્તુ કર્મગ્રંથકારની અપેક્ષાએ જણાવેલ છે. કારણ કે કર્મગ્રંથકાર પહેલાં ત્રણ ગુણઠાણે અજ્ઞાન માને છે અને સિલ્લાન્તકાર મિથ્યાત્વ મેહલનીયન ઉદયના અભાવ હોવાથી સાસ્વાદને અને મિશ્રે જ્ઞાન માને છે, જયારે કર્મગ્રંથકાર સમ્યક્રત્વના અભાવ હોવાથી પહેલા ત્રણ ગુણઠાણે અજ્ઞાન માને છે. જયારે પૂર્વાચાર્યાએ કાઈપણ કારણથી વિભાગજ્ઞાને અવધિદર્શનની વિવક્ષા કરી નથી. તે તથાવિધ સંપ્રદાયના અભાવથી અમે જાણતા નથી એમ સ્વાપક્ષ

ટીકામાં જણાવેલ છે. જયારે સિદ્ધાન્તકાર વિભંગજ્ઞાને પણ અવધિ-દર્શન માને છે. જે વસ્તુ અગાઉ જણાવી ગયેલ છીએ. ગાથા ૩૪.

અહીં પણ અવધિદર્શનમાં મત્યજ્ઞાનાદિની વિવક્ષા કરી નથી. તે કર્મગ્રંથકારના અભિપ્રાય પ્રમાણે જાણવું. સિલ્હાન્તમાં તેા અવ-ધિદર્શનમાં પણ મતિઅજ્ઞાન આદિને માનેલ છે.

#### ગાથા. ૩૫.

આ ગાથામાં મનાયોગ, વચનયોગ અને કાયયોગ વિશે જીવસ્થાન: ગુણસ્થાન: યેાગ: અને ઉપયોગને આશ્રયી અન્ય આચા-ર્યોની જે વિવક્ષા છે તે બતાવેલ છે. અન્ય આચાર્યો મનયોગે બે જીવસ્થાનકઃ તેર ગુણસ્થાનક: તેર યેાગ અને બાર ઉપયોગ માને છે. અભિપ્રાય આ પ્રમાણે છેઃ----

પહેલાં કાેઈપણ જાતની વિશેષ વિવક્ષા વગર ત્રણે યાેગમાં જીવસ્થાનક આદિના વિચાર કરેલ છે જેથી આગળ કહેલ વસ્તુઓ ઘટી શકે છે. જ્યારે અહીં વિશેષ વિવક્ષા પૂર્વક વિચાર કરેલ છે. અહીં પ્રત્યક યોગ યથાસ ભવ અન્યયોગોથી રહિત લઇને વિવક્ષા કરેલ છે ત્યાં કાયયોગ: મનેાયેાગ અને વચનયેાગ રહિત ગણેલ છે, જયારે વચનયેાગ મનાયાગ રહિત અને મનાયાગ સામાન્યથી વિવક્ષેલ છે બેઇન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય અને ચઉરિન્દ્રિયમાં મનાયેાગ રહિત વચનયોગ હોય છે. એકેન્દિયમાં મને યોગ અને વચનયોગ રહિત એકલા કાયયોગ હોય છે. મનાયોગે સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા એ બે જીવસ્થાનક હોય છે. અપર્યાપ્તાે તે કરણ અપર્યાપ્તાે સમજવા. શાંકા-મનઃપર્યાપ્તિ એ છેલ્લી પર્યાપ્તિ છે. અને મનઃપર્યાપ્તિ પૂર્ણ થાય ત્યારે છવ પર્યાપ્તા જ હાય અપર્યાપ્તા ન હોય તા અપર્યાપ્ર અવસ્થા કેમ ઘટે?

ઉત્તર :-- ૧૭મી ગાથામાં મનેાયોગ માર્ગણાએ સંજ્ઞી પંચે-ન્દ્રિય એક જ જીવભેદ માન્યો છે તે વર્તમાન મનેાયોગવાલા જીવની અપેક્ષાએ માનેલ છે. જયારે આ ગાથામાં બન્ને જીવભેદ માનેલ છે. તે વર્તમાન--ભાવી ઉભય મનેાયોગવાલાને મનોયોગી માનીને માનેલ છે. અયાગિ કેવલિ સિવાયનાં તેર ગુણસ્થાનક હોય છે. ત્યાં ચૌદમું ગણસ્થાનક અયોગિ છે. તે યોગવાળાને હોયજ નહીં.

કાર્મણ અને ઔદારિકમિશ્ર સિવાયના યાેગ તેર હોય. અહીં યાગમાં જે યોગા મનાયાેગ સાથે સમકાલીન છે તેનીજ ગણના કરેલી છે. બીજાની નહીં. એટલે અપર્યાપ્ત અવસ્થાભાવી અથવા કેવલિ સમુદ્દઘાતભાવી ઉક્ત બન્ને યાેગ મનાયાેગ માર્ગણાએ સંભવે નહિ. કેવલિ સમુદ્દઘાતમાં દ્રવ્ય મન છે. પણ પ્રયોજન ન હાેવાથી કેવલજ્ઞાની મનાેવર્ગણાનાં પુદ્ ગલાેને ગ્રહણ કરતા નથી. એટલે તે અવસ્થામાં પણ વયન-કાયયાગના સાહચર્ય વાળા મનાેયાેગ નથી, શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-

मनोवचसी तु तदा सर्वथा न व्यापारयति, प्रयोज-नाभावात् (धर्भसारटीआ)

ઉપયોગ બાર હોય છે. મનવાલા પ્રાણિઓમાં સર્વ પ્રકારની બોધ-શક્તિ હોય છે એટલા માટે મનેાયેાગ માર્ગણાએ ઉપયોગ બાર હોય છે. હવે વચનયોગે મતાંતર જણાવે છે. અહીં વચનયોગ મનેાયોગ રહિત સમજવા. વચનયોગ માર્ગણાએ જીવસ્થાન આઠ, ગુણઠાણાં ૨, યોગ ચાર અને ઉપયોગ ચાર હોય.

આડ જીવસ્થાનક આ પ્રેમાણે :—બેઇંન્દ્રિય, તેઈન્દ્રિય, ચૌરિન્દ્રિય અને અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય એ ચ્યાર પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા. એ પ્રમાણે આઠ. ૧૭મી ગાથામાં સામાન્ય વચનયોગ લીધા છે, એટલે સંજ્ઞી જીવની પણ ગણના કરેલ છે. ૧૬મી ગાથામાં ફક્ત વર્તમાન વચન-યેાગવાલાની વિવક્ષા છે, જ્યારે અહીં વર્તમાન--ભાવી બન્ને અવ- સ્થાભાવી જીવસ્થાનાની ગણના છે એટલા માટે ત્યાં પાંચ અને અહી´ આઠ જીવસ્થાના ગણ્યાં છે.

મિથ્યાત્વ અને સાસ્વાદન એ બે ગુણસ્થાનક હોય. કાર્મણ, ઔદારિકમિશ્ર, ઔદારિક અને અસત્યામૃષાવચનયોગ એ ચ્યાર યોગ હેાય, અને મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતઅજ્ઞાન, ચક્ષુદર્શન અને અચક્ષુદર્શન એ ચ્યાર ઉપયોગ હેાય. પહેલાં ૨૨, ૨૮ અને ૩૧ મી ગાથામાં તેર ગુણસ્થાનક, તેર યોગ અને બાર ઉપયોગ માનેલ છે, ત્યાં વચનયોગ માર્ગણાએ સમકાલીન યોગાની વિવક્ષા છે એટલે અપર્યાપ્ત અવસ્થાભાવી કાર્મણ અને ઔદારિકમિશ્રની ગણના નથી. અહીં અસમ-કાલીન પણ ભાવીની અપેક્ષાએ ગણના કરી કાર્મણ--ઔદ્ધારિકમિશ્રની પણ વિવક્ષા કરેલ છે એ જ રીતે બે જ ગુણસ્થાનક અને ચ્યાર ઉપયોગ પણ ઘટી શકે છે.

હવે કાયયોગે મતાંતર જણાવે છે, કાયયોગ વચનયોગ અને મનેાયોગ રહિત સમજવા. ત્યાં જીવભેદ ચ્યાર, ગુણઠાણાં બે, યોગ પાંચ અને ઉપયોગ ત્રણ હેાય.

સૂક્ષ્મ અને બાદર એકેન્દ્રિય તે બન્ને પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા એમ જીવભેદ ચ્યાર હોય. ગુણસ્થાનક પહેલું અને બીજું એ બે હોય. ઔદારિકદ્વિક, ગૈક્રિયદ્વિક અને કાર્મ ણ એ પાંચ યોગા તથા મતિઅજ્ઞાન શ્રુતઅજ્ઞાન અને અચક્ષુદર્શન એ ત્રણ ઉપયોગ હોય. પહેલાં ૧૬, ૨૨, ૨૪ અને ૩૧મી ગાથામાં જીવસ્વાન ચૌદ, ગુણસ્થાન તેગ, યોગા પંદર અને ઉપયોગ બાર જણાવેલ છે ત્યાં અન્ય યોગ સહચરિત કાયયોગની વિવક્ષા છે. જયારે અહીં અન્ય યોગ રહિત એકલા કાયયોગની વિવક્ષા છે. અને તે ફક્ત એકેન્દ્ર્યિમાં જ હોય છે. એટલે અહીં કહ્યા પ્રમાણે યોગ–ઉપયોગાદિ ઘટી શકે છે.

આ પ્રમાણે અન્ય–આચાર્યા વિવક્ષા ભેદથી જે મતાંતરા માને છે તે આ ગાથામાં જણાવેલ છે.

તૃ. ક. ૧૮

ગાથા. ૩૭.

"અને શેષ ૪૧ માર્ગણાને વિષે" દેવગતિ, મનુષ્ય ગતિ, તિર્ય ચગતિ, પંચેન્દ્રિય, ત્રણ યોગ, ત્રસકાય, ત્રણ વેદ, ચાર કષાય,સાત જ્ઞાન, પાંચ સંયમ, ત્રણ દર્શન, ભવ્ય, અભવ્ય, છ સમ્યકૃત્વ, સંજ્ઞી, આહારી, અણાહારી એ ૪૧ માર્ગણાને વિષે છ લેશ્યા હોય. અભવ્યાદિકને આશુદ્ધ પરિણઃમ હોવાથી અશુદ્ધ લેશ્યા હોવી જોઇએ, પરંતુ વ્યવહારે શુભ પ્રવૃત્તિએ કરીને અને શુદ્ધ દ્રવ્યક્રિયાએ કરીને અભવ્ય નવમા ગ્રેવેયક સુધી જાય છે તે માટે એને શુકલ લેશ્યા કહી છે. ગાથા. ૪૬.

" વૈક્રિયદ્રિક સહિત " અંબડ શ્રાવકની જેમ કેટલાક વૈક્રિય લબ્ધિવાળાને વૈક્રિય પ્રારંભનો સંભવ છે માટે.

ગાથા. ૪૯.

આ ગાથામાં સૈહ્વાન્તિક અને કાર્મગ્રંથિક મતાંતરાનું વર્ણન છે.

(૧) સિલ્હાન્તમાં સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વે જ્ઞાન પણ માનેલ છે, જ્યારે કર્મ ગ્રંથકાર અજ્ઞાન માને છે. સિલ્હાન્તમાં તેના પાઠ આ પ્રમાણે છે.

"बेइंदिया णं भंते ! किं नाणि अन्नाणि ! गोयमा ! नाणि वि अन्नाणी वि. जे नाणी ते नियमा दु नाणी, आभिणिबोहियनाणी सुयनाणी । जे अन्नाणी ते वि नियमा दुअन्नाणी. तं जहा मइअन्नाणी सुयअन्नाणी. स. श. ८

(૨) હે ભગવાન્ ! બેઇન્દ્રિયો જ્ઞાની છે કે અજ્ઞાની ? હે ગૌતમ ! જ્ઞાની પણ છે અને અજ્ઞાની પણ છે. જે જ્ઞાની છે તે મતિજ્ઞાની અને શ્રુતજ્ઞ**ની એ બે જ્ઞાની છે. જે અજ્ઞાની છે તે પણ નિયમા** મતિઅજ્ઞાની અને શ્રુતઅજ્ઞાની એ બે અજ્ઞાની છે. અહીં જે જ્ઞાની કહ્યા છે તે સાસ્વાદન સમ્યક્રત્વની અપેક્ષાએ કહેલ છે. બીજા સમ્યક્રત્વને અભાવ હોવાથી તેની અપેક્ષાએ કહેલ નથી. પ્રજ્ઞાપનામાં કહ્યું છે ટે--

## बेइंदियस्स दो नाणा कहं लब्भंति ? भणइ-सासायणं पडुच्च तस्सापज्जत्तयस्स दो नाणा लब्भंति.

<mark>બેઈન્દ્રિયને બે જ્ઞાન કેવી રીતે હોય ? સારવાદન સમ્યકત્વની</mark> અપેલાએ કરણ અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં બે જ્ઞાન હોય છે.

સાસ્વાદનભાવે જ્ઞાન સૂત્રસ મત હોવા છતાં કર્મ ગ્રાથના અભિપ્રાય પ્રમાણે અહીં તેને લીધું નથી. તેનાે આશય આ પ્રમાણે છે-સાસ્વાદન સમ્યક્ત્વ પડતાં હોય છે, તે મિથ્યાત્વની સન્મુખ છે માટે મલિન છે. એટલે જ્ઞાન પણ મલિન હોવાથી અજ્ઞાનજ છે. કર્મ ગ્રાથકાર સમ્યક્ત્વ માહનીયના ક્ષય-ઉપશમ કે ક્ષયોપશમ ભાવમાંજ જ્ઞાન માને છે.

(૨) સિલ્લાન્તમાં વૈક્રિય અને આહારકને પ્રારંભકાળે ઔદ્વરિક સાથે મિશ્ર થતું હોવાથી ઔદારિકમિશ્ર કહ્યું છે. પજ્વણામાં ૧૬ મા પદમાં કહ્યું છે કે--જ્યારે વૈક્રિય લબ્ધિસમ્પન્ન એવા ઔદાર્ટિક શરીરવાળા પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય, પંચેન્દ્રિયતિર્યં ચ અથવા બાદર વાયુકાય વૈક્રિય શરીર કરે છે ત્યારે ઔદારિક શરીર ધાગમાં વર્તમાન હોય છે. તે વૈક્રિય શરીરમાં શરીર પર્યાપ્તિ પૂર્ણ ન કરે ત્યાં સુધી વૈક્રિય સાથે મિશ્રતા હાય છે, પણ ઔદારિકનું પ્રધાનપહ્યું હોવાથી વ્યવદેશ ઔદારિકમિશ્રનો થાય છે, એજ પ્રમાણે આહારક શરીર સંબન્ધિ પણ સમજવું. એટલે વૈક્રિય અને આહારક કરતી વખતે ઔદારિકનિશ્ર અને પરિત્યાગકાળે અનુક્રમે વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્ર હોય છે. કર્મ ગ્રંથકાર માને છે કે કોઈ પણ શરીરદ્વારા કાયયોગતા વ્યાપર હોય પણ ઔદારિક શરીર જન્મસિદ્ધ છે. વૈક્રિય અને આહારક લબ્ધ્ જન્ય શરીરની પ્રધાનતા માનીને પ્રારંભ અને પરિત્યાગકાળે વૈક્રિયમિશ્ર અને આહારકમિશ્રનો વ્યવહાર કરવા જોઇએ. અહીં આ રીતે કર્મ-ગ્રંથકારના અભિપ્રાય ગ્રહણ કરેલ છે.

Jain Education International

(૩) સિલ્દાન્તમાં એકેન્દ્રિયમાં સાસ્વાદન ગુણઠાણું માન્યુ' નથી. જયારે કર્મગ્ર'થકાર માને છે. સિલ્દાન્તમાં વિશેષ સૂત્રથી એકેન્દ્રિયોને અજ્ઞાની કહ્યાં છે. જો એમ ન કહ્યું હાેત તાે બેઇન્દ્રિયાની માફક તેમને પણ જ્ઞાની માનવા પડત અને સાસ્વાદનભાવ માનવાે પડત. તે સૂત્ર આ પ્રમાણે:----

## एगिदिया णं भंते ! किं नाणि अन्नाणि ? गोयमा ! नो नाणी नियमा अन्नाणी.

હે ભગવાન્ ! એકેન્દ્રિયા જ્ઞાની કે અજ્ઞાની ? હે ગૌતમ ! જ્ઞાની નથી, નિયમથી અજ્ઞાની છે. આ વિષયો સિવાય નીચેની બે બાબતામાં પણ મતાંતર પ્રવર્તે છે. (૧) સિલ્દાન્તી અવધિદર્શન એકથી બાર ગુણ-સ્થાનક સુધી માને છે. જ્યારે કર્મગ્રંથકાર ચાથાથી બાર સુધી માને છે. (૨) સિલ્દાન્તમાં ગ્રન્થિબેદ પછી ક્ષાયાપશમિક સમ્યક્ત્વ માન્યું છે, જ્યારે કર્મગ્રંથકાર ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ માને છે.

આ ગાથામાં ૫ષ કર્મગ્રંથકાર અને સિહ્વાન્તકારની જે જાુદી જાુદી માન્યતાએા છે તે બતાવેલ છે.

## ગાથા. પ૦.

ગુણસ્થાનકમાં લેશ્યા ઉપર

અહીં ગુણસ્થાનક ઉપર લેશ્યા ઘટાવેલ છે. જયારે આગળ લેશ્યા માર્ગણા ઉપર ગુણસ્થાનક ઘટાવેલ છે. ગુણસ્થાનક ઉપર લેશ્યા ઘટાવતી વખતે પહેલા છ ગુણસ્થાનકમાં છ લેશ્યા માનેલ છે. જયારે લેશ્યા માર્ગણા ઉપર ગુણસ્થાનક ઘટાવતી વખતે પહેલા ચાર ગુણઠાણે છ લેશ્યાઓ માનેલ છે. આ બંને વસ્તુ અપેક્ષાકૃત છે. પહેલા મત અનુસાર પાંચમું અને છટ્ઠું ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત કરતી વખતે શુભ લેશ્યા હાેય છે, પણ પ્રાપ્ત કર્યા પછી અશુભ લેશ્યાઓ હાેય છે. એ અપેક્ષાએ પહેલા છ ગુણઠાણે છ લેશ્યાઓ. જયારે બીજા મત અનુસાર પાંચમું અને છટ્ઠું ગુણસ્થાનક શુભ લેશ્યાએજ પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે તે તે ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ વખતે શુભ લેશ્યાએા હોવાથી પ્રથમનાં ચાર ગુણઠાણાએ છ લેશ્યા ગણાવેલ છે.

" બન્ધ હેતુપર " આગળ પહેલા કર્મ ગ્રંથમાં બન્ધના જે હેતુઓ ગણાવેલ છે તે વ્યવહાર દષ્ટિથી ગણાવેલ છે. જયારે અહીં ગણાવેલ હેતુઓ નિશ્વય દષ્ટિથી છે. અથવા પહેલા કર્મ ગ્રંથમાં ગણાવેલ હેતુઓ બાહ્ય હેતુઓ છે જયારે આ અભ્યંતર હેતુઓ છે. ગાથા પ3.

"એક સપ્તા વેદનીય ચાર હેતુએ બંધાય" શાતાવેદનીય ચારે હેતુએ બંધાય છે. શાતા મિથ્યાદષ્ટિ ગુણસ્થાનકે બંધાય છે તે મિથ્યાત્વ પ્ર યયિક બંધાય છે. બાકીના ત્રણ હેતુએ પણ બંધાય છે. પરંતુ અહીં તે હેતુઓ ગૌણ છે અને મિથ્યાત્વની મુખ્યતા છે. બીજાધાં પાંચમા ગુણઠાણા સુધી અવિરતિની મુખ્યતા છે અને બાકીના હેતુઓ ગૌણ છે. પ્રસત્તથી સૂક્ષ્મ-સંપરાય લગી કષાયત્તી મુખ્યતા છે અને યોગની ગૌણતા છે. એટલે ત્યાં કષાય પ્રત્યયિક બંધાય છે. ઉપશાન્તમાહથી સયોગા લગી એક યાગ પ્રત્યયિકજ બંધાય છે. આ પ્રમાણે શાતા ચાર હેતુએ કરીને બંધાય છે.

"મિથ્યાત્વ ગુણઠાણેજ બંધ છે" તરક—સિક વગેરે સાળ પ્રકૃતિઓ મિથ્યાદષ્ટિ ગુણઠાણે જ બંધાય છે. કારણ કે તેના મિથ્યાત્વની સાથે અન્વય—વ્યતિરેક સંબંધ છે. મિથ્યાત્વ હોય ત્યારે આ પ્રકૃતિએ બંધાય છે. અને મિથ્યાત્વના અભાવમાં બંધાતી નથી. આથી મિથ્યાત્વ એ આનું મુખ્ય કારણ છે. અને બાકીના ત્રણ ગૌણ છે. એટલે મિથ્યાત્વ પ્રત્યયિક ગણાવેલ છે.

"મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ એ બે હેતુએ બંધાય" તિર્ય ચલ્ડિક વગેરે ૩૫ પ્રકૃતિઓના બંધનાં મુખ્ય કારણા મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ છે. અને બાકીનાં બે ગૌણ કારણા છે. એટલે એ બે કારણા વડે તેના બ<sup>ંધ</sup> કહેલ છે. કારણ કે મિથ્યાત્વ અને અવિરતિ હોય ત્યાં સુધી **આ**ં પ્રકૃતિઓ બ<sup>ં</sup>ધાય છે. અને તેના અભાવમાં બ<sup>ં</sup>ધતાે પણ અભાવ છે.

"એ ત્રણ હેતુએ બંધાય" આહારકદ્વિક અને તીર્થ કર નામકમ સિવાયની બાકીની ૬પ પ્રકૃતિઓ મિથ્યાત્વથી સૂક્ષ્મસંપરાય લગી યથાયોગ્ય મિથ્યાત્વ--અવિરતિ અને કષાય વડે બંધાય છે. માટે અહીં આ ત્રણ હેતુઓની સુખ્યતા છે. અને યોગની ગૌણતા છે. અહીં ત્રવ હેતુઓ સાથે આ ત્રેસક પ્રકૃતિઓનો અન્વય--વ્યતિરેક સંબંધ છે. આ ત્રણ હેતુઓ હોય ત્યાં સુધી બંધાય છે. અને હેતુઓ ટળ્યા પછી આગળના ગુણઠાણે બંધાતી નથી. આગળ એકલા યોગ છે. યોગની સાથે આ પ્રકૃતિઓનો અન્વય--વ્યતિરેક સંબંધ નથી, માટે યોગનું વર્જન કરેલ છે.

सम्मत्तगुणनिमित्तं" વગેરે આહારકદિક અને જિનનામના વિશેષ બંધ હેતુ તરીકે અહીં સમ્યક્ત્વને ગણેલ છે. કારણ કે સમ્યક્ત્વતા અભાવમાં આ પ્રકૃતિઓ બંધાતી નથી એમ એના વિશેષ હેતુ જણાવવા માટે આ ત્રણ પ્રકૃતિને જુદી ગણાવેલ છે. બાકી પંચસંગ્રહમાં તે! **सेसा उ करवाएहिं**" એમ કહીને તીર્થ કર નામકર્મ અને આહારકદ્વિકને પણ કપાય પ્રત્યયિક ગણાવેલ છે. વળી આગળ ૨૦ મંધ ગાથામાં તીર્થ કર નામકર્મને સમ્યક્ત્વ પ્રત્યયિક અને આહારકદિકને નંગય પ્રત્યયિક ગણાવેલ છે. અં પણ વિશેષ હેતુ બતાવવા માટે જ જણાવેલ છે. વળી આગળ પ્રકૃતિ અને પ્રદેશ બંધના કારણ તરીકે યોગ, અને સ્થિતિબંધ અને રસબંધના કારણ તરીકે કથાયો પંચ્ય કરવાં છે.

ગાથા પદ્દ.

"ટેશવિરતિએ ૩૯ હેતુ હેાય'' દેશવિરતિ ગુણસ્થાનક વિગ્રહગતિ અને અપર્યાપ્ત અવસ્થામાં હેાતું નથી એટલે કાર્માણ કાયયોગ અને ઔદારિકમિશ્ર કાયયોગ એ બે ન હોય, અને ત્રસકાયની અવિરતિથી વિરમેલ હોવાથી તે પણ ન હેય. અહીં શંકા થાય છે કે-ત્રસની અવિરતિ માત્ર સંકલ્પથીજ ટલી છે, પણ આરંભથી નહી તો અહીં ત્રસની અવિરતિ કેમ ટાળી ? ઉત્તર:—ગૃહરથોને અશકથ પરિહાર હોવાથો આરંભથી ત્રસની અવિરતિ હોવા છતાં તે અલ્પ હોવાથી અહીં તેની વિવક્ષા કરી નથી. આ વસ્તુ બૃહચ્છતકની ચૂર્ણી અનુસાર લખેલ છે. અને અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય ચાર કષાયના ઉદયના અભાવ હોવાથી તે પણ અહીં હોય નહીં.

### ગાથા પટન

"એ ત્રણ ગુણકાણે સાત કર્મ બાંધે " મિશ્ર ગુણકાણે તથા-સ્વભાવથીજ જીવ આયુષ્ય બાંધતાે નથી. અપૂર્વકરણ અને અનિવૃત્તિ બાદરે અતિ વિશુદ્ધ અધ્યવસાય હેાવાથી આયુષ્ય બાંધાતું નથી. કારણ કે આયુષ્યવાંધ ઘાેલના પનિષ્ઠામથી થાય છે.

" એ બે વર્જીને છ કર્મ બાધે " માહનીયના બંધ બાદર કપાયના ઉદયે વાય છે, અને સૂક્ષ્મસંપરાયે બાદર કષાયના અભાવ હેલ્લાધી માહનીય ન બંધાય તથા અતિવિશુદ્ધ હેલાથી આયુષ્પ પણ ન બંધાય.

#### ગઃધા કર

" મિશ્રો મરે નહીં તેથી ત્યાં આઠ ઉદીરે" મિશ્ર ગુણઠાણે આઠ કર્મ-હેજ ઉદીરણા હોય. કોઇ કાળે સાતની ઉદીરણા ન હોય. કારણ કે મિશ્ર ગુણઠાણે, આવલિકાશેષ આયુષ્યના અભાવ છે. મિશ્ર ગુણઠાણે રહેલા જીવ આયુષ્ય એક અન્તર્મુહૂર્ત બાકી હોય ત્યારે મિશ્ર ભાવને તજીને મિથ્યાત્વે અથવા સમ્યકત્વે જાય છે.

"છ કર્મ ઉદીરે" ત્યાં અતિ વિશુદ્ધ પરિણામ હેાવાથી આયુષ્ય અને વેદનીયની ઉદીરણાના અભાવ છે. " શેષ ૫ કર્મ ઉદીરે " ઉપશાન્તમાહ ગુણઠાણે અતિવિશુદ્ધ પરિણામ હેાવાથી વેદનીય અને આયુષની ઉદીરણા ન હેાય અને માહનીયના ઉદયનેા અભાવ હેાવાથી તેની પણ ઉદીરણા ન હેાય. કારણ કે **વેદ્યમાનમેવોदીર્ચ**તે વેદાનું કર્મજ ઉદીરાય છે.

#### ગાથા ૬ર

સારાંશ:—ત્રીજે ગુણઠાણે આઠની ઉદીરણા. પહેલે, બીજે, ચેાથે, પાંચમે અને છઠ્ઠે સાત અને આઠ કર્મની ઉદીરણા, સાતમાથી લઇને દશમાની એક આવલિકા બાકી રહે ત્યાં સુધી છની ઉદીરણા. દશમાની છેલ્લી આવલિકાથી લઇને બાગ્માની છેલ્લી આવલિકા બાકી રહે ત્યાં સુધી પાંચ કર્મની ઉદીરણા. બારમાની છેલ્લી આવલિકાથી તેરમ ના અન્ત સુધી બેની ઉદીરણા. ઉદીરણા અધિકારમાં સર્વ કર્મની ઉદય—સત્તાની સ્થિતિ એક આવલિકા શેષ હેાય ત્યારે ઉદીરણા સ્ટકે એ જ્યાવાર્થ છે.

"એ ૩ ગુણઠાણે પરસ્પર સરખા" સર્વ જીવને ઠોણિએ ચઢવ એ ત્રણ ગુણઠાણાં હોય માટે સરખા કહ્યા.

#### ગાથા ૬૪

**અ્યોપરામિક ભાવ :**--મેહનીય કર્મના સર્વથા દબાઇ જવાથી એટલે વિપાક અને પ્રદેશરૂપપણાએ બન્ને પ્રકારના ઉદયના ઉપરામથી , અભાવથી ) પ્રગટ થયેલ જે જીવ સ્વલ્નાવ તે ઔપશમિક ભાવ.

<mark>ક્ષાચિક ભાવ :</mark>--કર્મનો એત્ય`ત ક્ષય થવાથી પ્રગટ હરેલ જે દ્ગવ સ્વભાવ તે ક્ષાયિક ભાવ.

દ્ધા**ધાપશમિક ભાવ:**⊸ઉદયમાં આવેલ કર્મ ને≀ ક્ષય અને અનુ-દિત કર્મનો ઉપશમ થવાથી પ્રગટ થયેલ જીવ સ્વભાવ તે ક્ષાયોપશમિક ભાવ. અહીં ઉપશમના બે અર્થ છે. (૧) ઉદયમાં આવેલ કર્મનો ભાગવાને નાશ કરવા અને જે ઉદયમાં નથી આવ્યાં પણ આવવાનાં છે તે*માંય* ! અધ્યવસાય અનુસારે રસ ઓછેા કરવાે એટલે તેઓને હીનશક્તિવાળાં કરવાં અને રહેલ શક્તિના પ્રમાણમાં ભાગવવાં. આ અર્થ ઉદયયુક્ત ક્ષયોપશમવાળાં જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાયમાં ઘટે છે. (ર) ઉદયમાં આવેલાં કર્મના ભાગવી નાશ કરવા અને ઉદયમાં નહિ આવેલાં તેઓને હીનશક્તિવાળાં કરી એવી સ્થિતિમાં મૂકવાં કે સ્વરૂપતઃ ફળ ન આપી શકે. પરરૂપે ભાગવાઈ દૂર થાય. આ અર્થ માહનીયમાં લાગુ થાય છે.

**અ્પોદચિકભાવ :—**કર્મની શુભાશુભ પ્રકૃતિના (રસના) ઉદયથી પ્રગટ થયેલ જીવ સ્વભાવ તે ઔદયિક ભાવ.

પારિણાનિકભાવ :–જેને લઈને મૂળ વસ્તુમાં કોઈ પણ પ્રકારનું પરાવર્ત્તન ન થાય એવા ભાવ તથા ધર્માસ્તિકાયાદિ દ્રવ્યાેમાં રહેલ જે સ્વતઃસિદ્ધ સ્વભાવ તે પારિણામિકભાવ.

## ગાથા ૬પ

**કેવળગ્ઞાન:**----કેવળજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થાય તે ક્ષાયિક કેવળજ્ઞાન.

**કેવળદર્શન:**-કેવળદર્શનાત્રરણીય કર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થાય તે ક્ષાયિક ભાવનું કેવળ દર્શન.

**ક્ષાયિ૦ સમ્યક્<sub>ર</sub>ત્વ:---**અનંતાનુબંધી ચાર કષાય અને ત્રણ દર્શનમેહનીય એ સાત પ્રકૃતિના થય ઘવાથી આત્મામાં ઉત્પન્ન થયેલ તત્ત્વરચિગુણ તે ક્ષાવિક સમ્યક<sub>્</sub>ત્વ.

દાનાદિ પાંચ લબ્ધિ:—-દાનાન્તરાય, લાભાન્તરાય, ભાગા-ન્તરાય, ઉપભાગાંતરાય અને વીર્યાન્તરાય એ પાંચ પ્રકારના અંતરાય કર્મના ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન ઘાર તે દાનાદિ પાંચ લબ્ધિ જાણવી. **યથાખ્યાત ચારિત્ર:**–-ચારિત્ર માહનીયના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલ તે યથાખ્યાત ચારિત્ર. "૪ જ્ઞાન, ૩ અજ્ઞાન" મતિજ્ઞાન--મતિઅજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન-શ્રુત-અજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન--વિભ'ગજ્ઞાન અને મનઃપર્યવજ્ઞાન, તે તે પ્રકારના જ્ઞાનાવરણીયકર્મના ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે.

"૩ દર્શન" ચક્ષુદર્શન. અચક્ષુદર્શન અને અવધિદર્શન તે તે પ્રકારના દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશ્રમથી ઉત્પન્ન થાય છે.

''દાનાદિ પાંચ લબ્ધિ'' દાન, લાભ, ભાેગ, ઉપભાે<mark>ગ અને વીર્ય આ</mark> પાંચ લબ્ધિએા તે તે પ્રકારના અંતરાયકર્મના ક્ષયાેપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે.

પ્રશ્નઃ--દાનાદિ પાંચ લબ્ધિએા પહેલાં ક્ષાયિક ભાવની કહી છે. અને અહીં ક્ષાયોપશમિક ભાવના કહી છે. તેા વિરોધ કેમ નહીં ?

ઉત્તર–દાનાદિ લબ્ધિઓ બે પ્રકારની છે. (૧) અંતરાયકર્મના ક્ષયથી ઉત્પન્ન થતી (૨) અંતરાય કર્મના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થતી. ત્યાં ક્ષાયિક ભાવમાં ગણાવેલી ક્ષયથી ઉત્પન્ન થયેલ અને કેવલજ્ઞાનીને હાેય છે, જયારે બીજા પ્રકારની છદ્દમસ્થોને હોય છે.

**ક્ષયેાપશમ સમ્યક્**ત્વ :–અન`તાનુબાંધી ચતુષ્ક અને દર્શ<sup>°</sup>ન માેહનીયના ક્ષયાપશમથી ઉત્પન્ન થયેલ ભાવ.

**દેશવિરતિ :--અ**પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય ચાર કષાયના <mark>ક્ષયોપશમથી</mark> ઉત્પન્ન થયેલ ભાવ,

**સર્વવિરતિ:**—પ્રત્યાખ્યાનાવરણીય ચાર કષાયના ક્ષ<mark>યોપશમથી</mark> સર્વવિરતિ ગુણ ઉત્પન્ન થાય છે.

#### ગાથા ૬૬

''અજ્ઞાનપહું'' મિથ્યાત્વના ઉદયથી અસદ્દ અધ્યવસાયવાળું સદ્દજ્ઞાન પણ અજ્ઞાન છે. પાછળની ગાથામાં ત્રણ અજ્ઞાનને ક્ષાયોપ-શ્રમિક ભાવમાં ગણેલ છે. અને અહીં ઔદયિક ભાવમાં ગણેલ છે. તાે ત્યાં ક્ષાયાેપશનિક ભાવમાં ગણવાનું કારણ એ છે કે તે જ્ઞાનાવ રણીય કર્મના ક્ષયાેપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે તે અપેક્ષાએ કહેલ છે. અને અહીં ઔદયિક ભાવમાં ગણવાનું કારણ એ છે કે અજ્ઞાનતાનું મુખ્ય કારણ મિથ્યાત્વ માહનીયનાે ઉદય છે.

અસિદ્ધત્વ:–આઠ પ્રકારના કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલ ભાવ. અસ`યમ:–અવિરતિપર્ણું. અપ્રત્યાખ્યાનાવરણીય કષાયના ઉદ-યથી ઉત્પન્ન થાય છે.

**૬ ''લેસ્યા'':**--(૧) જેઓના મતથી લેશ્યા કષાયાન્તર્ગત દ્રવ્ય છે. તેમના મતે કષાય માહનીયના ઉદયથી ઉત્પન્ન થતી હોવાથી ઔદયિક. (૨) જેઓ લેશ્યાને યાંગ પરિણામરૂપ માને છે તેઓના મતે ત્રણ→યોગ જનક કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થતી હોવાથી ઔદ ષિક ભાવે. (૩) જેઓ લેશ્યાને આઠે કર્મના પરિણામરૂપ માને છે તેઓના અભિપ્રાયથી સ<sup>-</sup>સારિત્વ અને આઠ પ્રકારના કર્માના ઉદયથી<sup>°</sup> ઉત્પન્ન થયેલ છે.

"૪ કષાય" ક્રોધ, માન, માયા અને લાભરૂપ ચાર કયાયે. માહનીય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

''૪ ગતિ'' નારકત્વ, તિર્યાકૃત્વ, મનુજત્વ અને દેવત્વરૂપ પર્યાય ગતિનાકર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

ં 'ત્રણ વેદ" સ્ત્રીવેદ, પુરુષવેદ અને નપુંસકવેદ નાકષાય માહ-નીવના ઉદયથી ઉત્પન્ન થાય છે. એટલે ઔદયિકભાવે છે.

''મિથ્યાત્વ'' અતત્ત્વની શ્રહ્લારૂપ મિથ્યાત્વ માહનીયના ઉદયથી ઉત્પન્ન ચતું હોવાથી ઔદયિક છે.

ગાથા ૬૮.

ક્ષાયિક--પારિણામિકઃ--ઝા ભાંગાે સિલ્લોને હાેય એટલે ૧ ક્ષાપિક--ઔદયિક--પારિણામિક :--આ ભાંગાે કેવળીને હાેય એટલે ૧ ક્ષાયાપશમિક—ઔદયિક–પારિણામિક :—ચારે ગતિમાં હોય. એટલે ૪

ઔષશમિક—ક્ષાયેાપશમિક—ઔદયિક–પારિણામિક—ચારે ગતિમાં એટલે ૪

ક્ષાયિક—ક્ષાયોપશમિક—ઔદયિક—પારિણામિક :– ચારે ગતિમાં એટલે ૪

ઓપશમિક−ક્ષાયિક−મિશ − ઔદયિક−પારિણામિક :- મનુષ્યગતિ એટલે ૧

કુલ ચારે ગતિ આશ્રયીને ૧૫ ભેદ સાંનિપાતિક ભાવના થાય. તેમાં મુખ્ય ભેદ ૬ છે. તે જીવમાંહે સ ભવે, બીજા નહિ. ગાચા ૬૯.

ચાર ઘાતિ કર્મનાે ક્ષાયોપશમિક ભાવ હોય છે પણ ડેવવ જ્ઞાનાવરણીય અને કેવલ દર્શનાવરણીયનાે ક્ષાયેહપશમિક ભાવ હોતો નથી. એટલી વિશેષતા સમજવી.

### અજવ ડબ્યને વિષે ભાવ

ધર્માસ્તિકાય – અધર્માસ્તિકાય – આકાશાસ્તિકાય – પુદ્ગલાસ્તિકાય અને કાળ એ પાંચ અજીવ દ્રવ્યાે છે. પુદ્ગલાસ્તિકાય સિવાય બાકીનાં ચાર અજીવ દ્રવ્યોને વિશે પારિણામિક ભાવ હોય છે. ધર્માસ્તિકાય જીવ અને પુદ્દગલોને ગતિમાં સહાયરૂપ કાર્યમાં અનાદિકાલથી પરિ-ણમેલ છે. અધર્માસ્તિકાય જીવ અને પુદ્દગલને સ્થિતિમાં સહારૂપ પાતાના કાર્યમાં અનાદિકાલથી પરિણમેલ છે. અધ્કાશાસ્તિકાય જીવ અને પુદ્દગલને અવકાશ આપવારૂપ પારિણમેલ છે. અધ્કાશાસ્તિકાય જીવ પરિણમેલ છે. કાલ સમયપર્યાયરૂપ સ્વકાર્યમાં અનાદિકાલથી પરિણ મેલ છે. માટે આ ચારેના અનાદિ પારિણામિક ભાવ છે.

પુદ્દગલ દ્રવ્યમાં પારિણામિક અને ઔદયિક એ બે ભાવ રહેલ છે. ત્યાં પારિણામિક ભાવ બે ભેદે છે. સાદિ–પારિણામિક અને અનાદિ-

પારિણામિક. ત્યાં હથણુકાદિ સ્ક'ધાે સાદિ⊸કાલથી તે તે ભાવમાં પરિણ--મેલ હાવાથી તેના સાદિ–પારિણામિક ભાવ હાય છે. જયારે મેરૂ વગેરે શાશ્વતા પદાર્થો અનાદિ–કાલથી તે તે ભાવમાં પરિણમેલ હોવાથી તેનેા અનાદિ--પારિણામિક ભાવ હોય છે. ઔદારિકાદિ શરીરનામ-કર્માદિના ઉદયથી ગ્રહણ કરેલા અનંત પરમાણ્ણવાળા સ્કંધા તથા અંગાપાંગાદિ આકાર તઘા વર્ણાદિને ઔદયિક અને પારિણામિક ભાવ ઘટે છે. કારણ કે એ સ્વ-સ્વભાવમાં પરિણત હોવાથી પારિણા-મિક ભાવ. અને ઔદારિક આદિ શરીરનામ⊸કર્મ જન્ય હોવાથી ઔવ્યિક ભાવ. જીવ જેને નથી ગ્રહણ કરી શકતે। એવા દિ--અણકાદિસ્કં-ધામાં જે વધઘટ થાય તેમાં તાે સાદિ--પારિણામિક ભાવ ઘટે છે. ટીકામાં જીવ જેને ગ્રહણ કરી શકે છે તેવા સ્કંધામાંજ ઔદ્ધિક ભાવ કહેલ છે. જયારે ટબામાં દ્વિ–અષ્ણ્રકાદિને પણ ઔદાયિક ભાવ કહ્યો છે. તેનેા આશય સમજી શકાતા નથી, કારણ કે તેમાં તા સાદિ–પારિણામિક ભાવ ઘટે છે કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલ સ્કંધામાં ઔષશમિક આદિ ભાવેા ઘટી શકે છે. પણ તેની અહીં વિવક્ષા કરેલ નથી.

#### ગાથા. ૭૦,

" ત્યારે ૪ ભાવ હોય " (૧) પારિણામિક (૨) ઔદયિક (૩) સાયોપશ્વમિક (૪) ઔપશમિક. અથવા (૧) પારિણામિક (૨) ઔદયિક (૩) સાયોપશનિક (૪) સાયિક. પંચસંગ્રહ દાર બીજું ગા. ૬૪ ની ટીકામાં આ પ્રમાણે વિશેષતા છે—ત્યાં "ઉપશમક-ઉપશાન્ત," પદથી ગ્વાકમાથી અગિયારમા સુધીનાં ચાર ગુણસ્થાનક ગ્રહણ કરેલ છે. અને "અપૂર્વ તથા સીણ " પદથી આઠમું, નવમું, દશમું અને બારમું એ ચાર ગુણસ્થાનક ગ્રહણ કરેલ છે. ત્યાં ઉપશમ શ્રેણીવા-ળાને ઔષશમિક ચારિત્ર માનેલ છે. પણ સપકશ્રેણીવાળા માટે ચારિત્રનો કોઈ ઉલ્લેખ નથી, જ્યારે ટીકા અને ટબા અનુસાર આઠમે ્ગુણઠાણે ક્ષાયોપશમિક ચારિત્ર અને ઉપશમ શ્રેણીવાલાને ૯--૧૦--૧૧ મે ગુણઠાણે ઉપશ્રમ ચારિત્ર તથા ક્ષપક શ્રેણીવાળા માટે ચરિત્રનેા કોઈ હલ્લેખ નથી.

અગિયારમા ગુણઠાણે મેહનીયનેા સમ્પૂર્ણ ઉપશમ હેાય છે એટલે માત્ર ઓપશમિક ચારિત્ર હોય છે. નવમે અને દશમે ઔપશમિક ક્ષાયાપશમિક એ બે ચારિત્ર હોય છે. કારણ કે એ બે ગુણઠાણે ચારિત્ર માહનીયની કેટલીક પ્રકૃતિઓ ઉપશાન્ત હોય છે. બધી નહીં. એટલે ઉપશાન્ત પ્રકૃતિઓની અપેક્ષાએ ઔપશમિક અને અનુપશાન્ત પ્રકૃતિઓની અપેક્ષાએ ક્ષાયાપશમિક ચારિત્ર સમજાય છે. એજ પ્રમાણે ક્ષપક શ્રોણીવાળાને ચારિત્ર માહનીયની કેટલીક પ્રકૃતિઓના ક્ષય અને કેટલીકના ક્ષયાપશમ હોવાથી ક્ષાયિક અને ક્ષાયાપશમિક ચારિત્ર ૮–૯–૧૦–૧૨ ગુણઠાણે સમજાય છે.

ગાથા. ૭૦.

આ ગાથા કાેઈ એક જીવને વિવક્ષિત સમયે કેટલા ભાવા હોય તે સંબંધિ છે. એક જીવમાં જુદા જુદા સમયે અથવા અનેક જીવમાં એક સમયે પાંચે ભાવા હાેઈ શકે છે. ત્યાં ગુણઠાણાની અપેક્ષાએ પહેલા ત્રણ ગુણઠાણામાં ઔદયિક--ક્ષાયાપશમિક અને પારિણામિક એ ત્રણ ભાવા હાેય છે. ચાથાથી અગિયારમા સુધીનાં આઠ ગુણઠાણામાં પાંચે ભાવા હાેય છે. બારમા ગુણઠાણે ઔપશ-મિક સિવાયના ચાર ભાવા હાેય છે. તેરમા અને ચૌદમા ગુણઠાણે ક્ષાયિક--ઔદયિક-પારિણામિક એ ત્રણ ભાવા હાેય છે.

અનેક જીવની અપેક્ષાએ ગુણસ્થાનકોમાં ભાવોના ઉત્તરભેદઃ--**એપેપશમિક** ભાવના ભેદો આ ધ્રમાણે:--સમ્યક્રત્વ ચાથાથી અગિયારમા ગુણઠાણા પર્ય'ત હોય અને ચારિત્ર ૯-૧૦-૧૧ એ ત્રણ ગુણઠાણે હોય. ક્ષાચાપશમિક ભાવના ઉત્તરભેદો આ પ્રમાણે:--

પહેલા બે ગુણઠાણે ત્રણ અજ્ઞાન, ચક્યુ–અચક્યુદર્શન, અને પાંચ લબ્ધિ એ દશ ભેદો હોય. ત્રીજે મિશ્રદ્રષ્ટિ ગુણઠાણે ત્રણ મિશ્રજ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, પાંચ લબ્ધિ અને મિશ્ર માહનીય એ બાર ભેદ હોય. (અહિં અવધિદર્શન સિદ્ધાન્તની અપેક્ષાએ ગણાવેલ છે.) ચાેથે ગુણઠાણે ત્રણ જ્ઞાન, ત્રણ દર્શન, પાંચ લબ્ધિ અને સમ્પક્ત્વ માહનીય એ બાર ભેદો હોય. પાંચમે ગુણઠાણે દેશવિરતિ સહિત તેર ભેદ હોય. છઠ્ઠે-સાતમે ગુણઠાણે મનઃપર્યવજ્ઞાન સહિત અને દેશવિરતિને બદલે સર્વવિરતિ સહિત ચૌદ હોય. ૮-૯-૧૦ એ ત્રણ ગુણઠાણે સમ્પક્ત્વ વિના તેર ભાવ હોય. અગિયારમે તથા બારમે ગુણઠાણે ચારિત્ર વિના બાર ભાવ હોય. તેરમે અને ચૌદમે ગુણઠાણે ઘાતીકર્મ નેા ક્ષય થવાથી ક્ષાયાપશમિક ભાવ હોતો નથી.

ઓદયિક ભાવના ઉત્તરભેદ આ પ્રમાણે---

મિથ્યા વ ગુણઠાણે ચાર ગતિ, ચાર કષાય, ત્રણ વેદ, છ લેશ્યા, અજ્ઞાન, અસિલ્દત્વ, અવિરતિ અને મિથ્યાત્વ એ ૨૧ ભેદ હોય. સાસ્વાદને મિથ્યાત્વ વિના ૨૦ ભેદ હોય. મિશ્ર અને અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ ગુણઠાણે અજ્ઞાન વિના ૧૯ ભાવ હોય, (મિશ્ર ગુણઠાણે જ્ઞાન અને અજ્ઞાન મિશ્ર હોય છે. કર્મ ગ્ર'થકાર અજ્ઞાન માને છે સિલ્દાંતકાર એકલું જ્ઞાન માને છે) દેશવિરતિ ગુણઠાણે નરકગતિ અને દેવગતિ વિના ૧૭ ભાવ હોય. પ્રમત્ત ગુણઠાણે તિર્ય ચગતિ અને દેવગતિ વિના ૧૭ ભાવ હોય. પ્રમત્ત ગુણઠાણે તિર્ય ચગતિ અને અસ યમ ૧૫ ભાવ હોય. અપ્રમત્ત વિના ગુણઠાણે પ્રથમની ત્રણ લેશ્યા સિવાય બાકીના બાર ભાવ હોય. આઠમે અને નવમે ગુણઠાણે પદ્મ અને તેજો લેશ્યા વિના ૧૦ ભાવ હોય. સૂક્ષ્મસ પરાય ગુણઠાણે ત્રણ વેદ અને ગણ ક્યાય વિના ચાર ભાવ હોય. (સંજ્વલન લાભ, મનુષ્યગતિ, શુકલ લેશ્યા અને અસિલ્દત્વ). ઉપશાન્તમાહ, ક્ષીણમાહ અને સયાગિ કેવલિ ગુણઠાણે સ**ંજવલન લેાભ વિના ત્રાણ ભાવ હેાય. અયેાગિ કેવલિ** ગુણઠાણે મનુષ્યગતિ અને અસિહ્યત્વરૂપ બે ભાવ હેાય છે.

પારિણામિક ભાવના ઉત્તરભેદ આ પ્રમાણે:-

મિથ્યાત્વ ગુણઠાણે ભવ્યત્વ, અભવ્યત્વ અને જીવત્વ એ ત્રણ ભેદ હાય. સાસ્વાદનથી ક્ષીણમાહ સુધી ભવ્યત્વ અને જીવત્વ એ બે ભેદ હોય. તેરમે અને ચૌદમે ગુણઠાણે અડસન્ન સિદ્ધાવસ્થા ભણી તથા ઘાનીકર્મ ખપાવ્યા તેથી કે બીજા કાેઈ કારણે ભવ્યત્વ પૂર્વાચાર્યાએ વિવક્ષ્યું નથી તેથી એક જીવત્વ પારિણામિકભાવે હોય.

ક્ષાયિક ભાવના ઉત્તરભેદ આ પ્રમાણેઃ--

ચાેથાથી અગિયારમા ગુણઠાણા સુધી સમ્યક્રત્વ હોય. બારમે ગુ઼઼ડાણે સમ્યક્રત્વ અને ન્ચારિત્ર હેાય. તેરમે અને ચોદમે ગુણકાણે સમ્યક્રત્વ, ચારિત્ર, જ્ઞાન, દર્શન અને પાંચ લબ્ધિ એ નવ ભાવ હોય.

એમ ગુણદાણે જેટલા જેટલા ભાવના ભેદ છે તેને સંબંધે બનતા સાન્નિપાતિક ભેદા યથાસ ભવ વિચારી લેવા, જેમકે મિથ્યાત્વ ગુણ્ઠાણે ઔદયિક ભાવના ૨૧, ક્ષાયાપશમિક ભાવના ૧૦ અને પારિણામિક ભાવના ૩ સર્વે મધીને ૩૪ ભાવભેદો હોય. ગાથા. ૭૨.

"એક તે સંખ્યા રહિત છે" સંખ્યાની મતલબ ભેદ સાથે છે. એટલે જેમાં ભેદની પ્રતીતિ થાય તે સંખ્યા કહેવાય છે. એકમાં ભેદની પ્રતીતિ થતી નથી કારણ કે જ્યારે એક ઘડો આપણે જોઈએ છીએ ત્યારે આ ઘટ છે એવી પ્રતીતિ ઉત્પન્ન થાય છે. પણ આ એક ઘટ છે એવી પ્રતીતિ થતી નથી. અથવા આપવા અને લેવામાં જયારે એક વસ્તુ પ્રાયઃ કોઈ ગણના કરીને આપતું - લેતું નથી. આ કારણથી બધાથી એાછા હોવા છતાં એકની જઘન્ય સંખ્યાતા તરીકે ગણના થતી નથી. ભેદની પ્રતતિ બે આદિથી થાય છે માટે બેજ જઘન્ય સંખ્યાતું ગણી શકાય. ગાથા. ૭૩.

અનવસ્થિત:—આગળ આગળ વધતેા જતેા હાવાથી નિયત પરિમાણના અભાવવાળો પ્યાલેા તે અનવસ્થિત પ્યાલો.

શલાકા:---એક એક સાક્ષિભૂન સરસવથી ભરાતા હોવાથી શલાકા.

પ્રતિ**શલાકાઃ—્પ્ર**તિસાક્ષિભૂન સરસવાે વડે ભરાતાે હોવાથી પ્રતિશલાકા.

મહાશલાકા :----મહાસાક્ષિભૂત સરસવાે વડે ભરાતાે હોવાથી મહાશલાકા.

ગાથા ૭૪.

અનવસ્થિત પ્યાલેા પહેલો ખાલી કરીએ તે વખતે તે નિયત -માપવાળો હોવાથી તે અનવસ્થિત કહેવાય નહીં. પણ ત્યારપછી આગળ જતાં ક્રમે ક્રમે વધતો જશે માટે તેનું પરિમાણ અનિયમિત હોવાથી તે અનવસ્થિત ગણાય. અને અનવસ્થિત થયા પછી જ સાક્ષિ -સરસવ શલાકાર્મા નંખાય તે પહેલાં નહીં.

ગાથા હુહ. 7

પ્રથમ લક્ષયાજન પ્રમાણ મૂલ અનવસ્થિત પલ્યને સરસવો વડે ભરવો. પછી તે ભરેલા પ્યાલાને ઉપાડીને એક એક સરસવ જંબૂદીપ આદિ પ્રત્યેક દ્વીપ અને સમુદ્રને વિષે મુકવા. આ પ્રમાણે એક એક સરસવ નાખતાં જે દ્વીપ કે સમુદ્રમાં મૂલ અનવસ્થિત પલ્ય ખાલી થાય તે દ્વીપ કે સમુદ્ર જેવડો લાંબા---પહોળો તથા ઉંચાઈમાં પહેલા ૫લ્ય જેવડો બીજો અનવસ્થિત પલ્ય કલ્પવો. -અને એને શિખ્યાસહિત સરસવેથ્થી ભરવા અને એક એક સરસવ -આગળના દ્વીપ અને સમુદ્રમાં નાંખતા જવું. આ પ્રમાણે એક એક -સરસવ નાંખતા જ્યારે અનવસ્થિત પલ્ય ખાલી થાય ત્યારે એક -સરસવ શલાકા પલ્યમાં નાખવા. વળી તે દ્વીપ કે સમુદ્ર જેવડો અનવસ્થિત પલ્ય બનાવવો અને તેને સરસવે કરીને શિખ્યાસહિત ન્યુ. ક. ૧૯ ભરવો અને પછી આગળના દ્રીપ અને સમુદ્રે એક એક સરસવ નાખવો અને ખાલી થાય ત્યારે એક સરસવ શલાકામાં નાખવો. આ પ્રમાણે જયારે અનવસ્થિત પાલા ખાલી થતા જાય ત્યારે એક એક સરસવ શલાકા પ્યાલામાં મુકતા જઇએ અને જે જે દ્રીપ કે સમુદ્રે ખાલી થાય તે તે દ્રીપ કે સમુદ્ર જેવડો નવા---નવા અનવસ્થિત કલ્પતા જવું, આ પ્રમાણે કરતાં જયારે શલાકા પલ્ય પૂર્ણ ભરાઇ જાય ત્યારે જે દ્રીપ કે સમુદ્રે અનવસ્થિત ખાલી થતા હોય તે દ્રીપ કે સમુદ્ર જેવડો અનવસ્થિત પ્યાલા કલ્પવો અને સરસવાથી ભરવો. તેને ખાવી કરી સાક્ષીભૂત સરસવ શલાકામાં સમાય એમ ન હોવાથી એમને એમ ભરેલા રાખવો; અને ત્યાંથી શલાકા પ્યાલા ઉપાડીને એક એક દીપ-સમુદ્રે એક એક સરસવ નાંખતા જવું. આ પ્રમાણે શલાકા પ્યાલા ખાલી થાય ત્યારે એક સરસવ પ્રતિશલાકામાં નાખવા. આ વખતે અનવસ્થિત ભરેલ હોય. શલાકા ખાલી હોય અને પ્રતિ-શલાકામાં એક સરસવ હોય છે.

ફરી અનવસ્થિત પલ્યને લઈને આગળના દ્વીપ-સમુદ્રે એક એક સરસવ નાંખતા જવું અને ખાલી થાય ત્યારે એક સરસવ શલાકા પ્યાલામાં નાખવો અને તે દ્વીપ કે સમુદ્ર જેવડો નવો અનવસ્થિત પ્યાલો કલ્પવો તેને સરસવે કરીને ભરવો અને પાછા એક--એક સરસવ એક--એક દ્વીપ અને સમુદ્રમાં નાંખતા જવું. એ રીતે ફરી બીજી-વાર શલાકા પ્યાલાને પૂર્ણ ભરવા અને જે દ્વીપ--સમુદ્રે અનવસ્થિત ખાલી થયા હાય તે દ્વીપ--સમુદ્ર જેવડો ઉત્તરાનવસ્થિત કલ્પવા અને એને સરસવે કરીને ભરવા. હવે અનવસ્થિત ભરેલ છે. શલાકા પણ પૂર્ણ છે અને પ્રતિશલાકામાં એક સરસવ છે. પછી શલાકા પ્યાલાને ઉપાડીને ત્યાંથી આગળના દ્વીપ--સમુદ્રે એક--એક સરસવ નાખી ખાલી કરવો અને ખાલી થયે છતે એક સરસવ પ્રતિશલાકામાં નાંખવા. હવે પ્રતિશલાકામાં બે સરસવ છે. શલ*પ*કા ખાલી છે અને અનવસ્થિત

ભરેલા પડયા છે. તેને ઉપાડીને ત્યાંથી આગળના દ્વીપ-સમુદ્રે એક એક સરસવ નાખવા. ખાલી થાય ત્યારે શલાકામાં એક સાક્ષી સરસવ નાખવાે અને એ રીતે શલાકા પૂર્ણ ભરવાે. ત્યારે અનવસ્થિત પણ ભરેલાે હાય. પછી શલાકાને ઉપાડીને આગળનાં દ્વી૫–સમુદ્રે ખાલી કરવા. અને ખાલી થાય ત્યારે એક સરસવ પ્રતિશલાકામાં નાખવા. આ રીતે અનવસ્થિત વડે શલાકા અને શલાકાવડે પ્રતિશલાકા પૂર્ણ ભરવો, પ્રતિશલાકા પૂર્ણ ઘાય ત્યારે અનવસ્થિત, શલાકા અ**ને** પ્રતિ-શ્રલાકા ત્રણે પ્યાલા પૂર્ણ ભરેલા હેાય છે- ૫છી પ્રતિશલાકાને ઉપાડીને આગળના દ્વીપ–સમુદ્રે ખાવી કરવેા અને ખાલી થાય ત્યારે મહાશલા-કામાં એક સાક્ષી સરસવ નાખવા. ત્યારે મહાશવાકામાં એક સરસવ પ્રતિશલાકા ખાલી અને શલાકા તથા અનવસ્થિત ભરેલા હોય છે. પછી શલાકાને ઉપાડીને આગળના દ્વીપ અને સમુદ્રે ખાલી કરવા, અને ખાલી થાય ત્યારે એક સરસવ પ્રતિશલાકામાં નાખવા. ત્યારે મહાશલાકા તથા પ્રતિશલાકામાં એક એક સરસવ અને શલાકા ખાલી તધા અનવસ્થિત ભરેલ હેાય છે, પછી અનવસ્થિતને ઉપાડીને આગળના દીપ–સમુદ્રે ખાલી કરવા અને તેના વડેશલાકા ભરવા. શલાકા ભરાય ત્યારે અનવસ્થિતને ભરેલાે રાખવાે અને શલાકાને ખાલી કરી એક સરસવ પ્રતિશલાકામાં નાખવાે. આવી રીતે અનવસ્થિત વડે શલાકા અને શલાકાવડે પ્રતિશલાકાને પૂર્ણ ભરવા. પ્રતિશલાકા પૂર્ણ થાય ત્યારે મહાશલાકામાં એક સરસવ અને બાકીના ત્રણ ભરેલ હેાય છે. પછી પ્રતિશલાકા ખાલી કરી મહાશલાકામાં એક સરસવ નાખવે. અને શલાકા ખાલી કરી પ્રતિશલાકામાં એક સરસવ નાખવો. તથા અનવસ્થિત ખાલી કરી એક સરસવ શલાકામાં નાખવેા. આ રીતે જયારે મહાશવાકામાં એક સરસવ વધે ત્યારે પ્રતિશલાકા ખાલી હોય અને શલાકા તથા અનવસ્થિત ભરેલ હેાય છે. આ પ્રમાણે પૂર્વ–પૂર્વ પલ્ય ખાલી થાય ત્યારે એક–એક સાક્ષી સરસવ આગળના પ્યાલામાં રહર

નાંખના **જ**વું. જયારે મહાશલાકા પૂર્ણ ભરાય ત્યારે પ્રતિશલાકા ખાલી હેાય અને શવાકા તથા અનવસ્થિત ભરેલ હેાય. અને એજ પ્રમાણે શલાકાવડે પ્રતિશલાકા અને અનવસ્થિત વડે શલાકાને પૂર્ણ કરતા જવું. જયારે મહાશલાકા અને પ્રતિશલાકા પૂર્ણ થાય ત્યારે શલાકા ખાલી હેાય અને અનવસ્થિત ભરેલ હેાય. પછી અનવસ્થિત-વડે શલાકાને પૂર્ણ ભરવા અને શલાકા પૂર્ણ ભરાય ત્યારે જે દ્રીપ કે સમુદ્ર હેાય તે દીપ કે સમુદ્ર જેવડેા અનવસ્થિત કલ્પીને તેને પણ સરસવાે વડે ભરી લેવા. આ પ્રમાણે ચારે પ્યાલા પૂર્ણ ભરેલ હાેય. મતાંતર:---જીવવિજયજીના ટબામાં આ વાત જુદી રીતે જણાવેલ છે તે અન્ય આચાર્યોના મત હાય તેમ જણાવે છે. તેમાં કહ્યું છે કે પ્રથમ અનવસ્થિત વડે શલાકા પૂર્ણ ભરવેા, શલાકા ભરાય ત્યારે અનવસ્થિત ખાલી રાખવા. ત્યાંથી આગળ શલાકામાંથી એક એક સરસવ નાખવા. શલાકા ખાલી થાય ત્યારે પ્રતિશલાકામાં એક સરસવ નાખવેા એટલે જયારે પ્રતિશલાકામાં એક સરસવ હોય ત્યારે શલાકા અને અનવસ્થિત ખાલી હેાય. પછી જ્યાં શલાકા ખાલી થયે৷ તે દ્રીપ -સમુદ્ર જેવડો અનવસ્થિત કલ્પવેા. અને એ રીતે અનવસ્થિત વડે શવાકા ભરવા. શવાકાવડે પ્રતિશવાકા ભરવા. જ્યારે પ્રતિશવાકા પર્ણ ભરાય ત્યારે અનવસ્થિત અને શલાકા ખાલી હોય છે. પછી પ્રતિ-શલાકા ઉપાડવા અને એક--એક દ્રીપ-સમૃદ્રે એક-એક સરસવ નાંખવા અને તે ખાલી થયે છતે એક સાક્ષી સરસવ મહાશલાકામાં નાખવેા. મહાશલાકામાં જયારે એક સરસાવ હોય ત્યારે પાછળના ત્રણે પ્યાલા ખાલી હેાય પછી જયાં પ્રતિશલાકા ખાલી થયેા હેાય ત્યાં નવેા અનવસ્થિત કલ્પવા. અનવસ્થિત વડે શલ્મકા અને શલાકાવડે પ્રતિશલાકા અને પ્રતિશલાકાવડે મહાશલાકા આ ક્રમથી પૂર્ણ કરવા. જ્યારે મહાશલાકા પૂર્ણ <mark>થાય</mark> ત્યારે પ્રતિ<mark>શલાકા</mark>–શલાકા અને અનવસ્થિત ખાલી હોય. પછી જયાં પ્રતિથલાકા ખાલી થયે৷ હાેય ત્યાં તેવડાે અનવસ્થિત

કલ્પવો. પાછા એજ ક્રમથી એક–બીજાને પૂર્ણ કરવા. એ રીતે પ્રતિ-શલાકા પૂર્ણ થાય ત્યારે મહાશલાકા અને પ્રતિક્ષલાકા પૂર્ણ ભરેલા હોય અને શલાકા તથા અનવસ્થિત ખાલી હોય. પછી જયાં શલાકા ખાલી થયો હોય તેવડા દ્વીપ કે સમુદ્ર જેવડો અનવસ્થિત કલ્પવો. અને અનવસ્થિત વડે શલાકા પૂર્ણ ભરવો અને જયાં અનવસ્થિત ખાલી થયા હોય તે દ્વીપ કે સમુદ્ર જેવડો અનવસ્થિત કલ્પીને તેને શિખા સહિત સરસવે પૂર્ણ ભરવો. આ રીતે ચારે પ્યાલા પૂર્ણ ભરેલા થાય.

આ પ્રમાણે ટીકા અનુસાર અને ટબા અનુસાર ચારે પ્યાલા પૂર્ણ થયા. હવે તે દરેક દ્વીપ–સમુદ્રમાં નાંખેલા સરસવ તથા ચારે પ્યાલાના સરસવને એકઠા કરવા અને તેમાંથી એક ઓછા કરવા તે ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતું કહેવાય. બે જઘન્ય સંખ્યાતું અને બાકીનું બધું મધ્યમ–સંખ્યાતું ગણાય.

#### ગાથા–૭૮

અસંખ્યાતા અને અનંતાનું સ્વરૂપ.

સંખ્યાતા–અસંખ્યાતા અને અનંતાની અંક સ્થાપના.

જઘન્ય-સંખ્યાતુ ૧ મધ્યમ-સંખ્યાતુ ૨ ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતુ ૩ જંધન્ય પરિત્ત-અસં. ૧ મધ્યમ-પરિત્ત-અસં. ૨ ઉત્કૃષ્ટ-પરિ અસં. ૩ જઘન્ય યુક્ત અસં. ૪ મધ્યમ યુક્ત-અસં. ૫ ઉત્કૃષ્ટ-યુક્ત-અસં. ૬ જઘન્ય-અસં. અસં. ૭ મધ્યમ-અસં. અસં ૮ ઉત્કૃષ્ટ-અસં. અસં. ૯ જઘન્ય પરિત્ત અનંતુ ૧ મધ્યમ-પરિત્ત-અનંતુ ૨ ઉત્કૃષ્ટ પરિત્ત અનંતુ ૩ જઘન્ય-યુક્ત-અનંતુ ૪ મધ્યમ યુક્ત-અનંતુ ૫ ઉત્કૃષ્ટ યુક્ત અનંતુ ૬ જઘન્ય-અનંતાનંતુ ૭ મધ્યમ-અનંતાનંતુ ૮ ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતુ ૯ ૧ જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતું :--ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતામાં એકરૂપ સહિત કરીએ ત્યારે જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતું થાય. ૨ મધ્યમ−પરિત્ત--અસંખ્યાતું :---જઘન્ય-પરિત્ત અસંખ્યાતામાં એકરૂષ યુક્ત કરતાં જયાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ-પરિત્ત અસંખ્યાતું ન થાય ત્યાં સુધી મધ્યમ-પરિત્ત અસંખ્યાંતુ.

૩ ઉત્કૃષ્ટ−પરિત્ત-અરાંખ્યાનું ઃ---જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતાનેા રાશિ અભ્યાસ કરવાથી જઘન્ય યુક્ત અસંખ્યાતું થાય અને તેમાંથી એકરૂપ ઓછું કરીએ ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ પરિત્ત--અસંખ્યાતું.

૪ જઘન્ય—યુક્ત અસંબ્યાતું ઃ—– જઘન્<mark>ય-પ</mark>રિત્ત અસંખ્યાતા<mark>નેા</mark> રાશી અભ્યાસ કરવાથી જઘન્ય યુક્ત અસંખ્યાતું થાય. એક આવ-લિકાના આટલા સમયો હોય છે.

મધ્યમ--યુક્ત-અસંખ્યાતું :----જઘન્ય-યુક્ત-અસંખ્યાતામાં એક ઉમેરીએ એટલે ત્યાંથી માંડીને જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ-યુક્ત-અસંખ્યાતું ન થાય ત્યાં સુધીનું બધું મધ્યમ-યુક્ત અસંખ્યાતું કહેવાય.

૬ ઉત્કૃષ્ટ--યુક્ત- અસંખ્યાતું :--- જઘન્ય-યુક્ત-અસંખ્યાત<sub>ં</sub>નેા રાશિ અભ્યાસ કરવાથી સાતમું જઘન્ય અસંખ્યાત--અસંખ્યાતું થાય, એકરૂષ ઓછું કરતાં ઉત્કૃષ્ટ--યુક્ત--અસંખ્યાતું થાય.

૭ જઘન્ય—અસંખ્યાત—અસંખ્યાતું ઃ---- જઘન્ય-યુક્ત-અસંખ્યા-તાનેા રાષ્ટિ અભ્યાસ કરવાથી જઘન્ય-અસંખ્યાત-અસંખ્યાતું થાય.

૮ મધ્યમ અસંખ્યાત અસંખ્યાતું :— જઘન્ય અસંખ્યાત અસં-ખ્યાતામાં એક ઉમેરીએ તે જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ ન થાય ત્યાં સુધી મધ્યમ અસંખ્યાત--અસંખ્યાતું કહેવાય.

૯ ઉત્ટ્રષ્ટ અસંખ્યાત અસંખ્યાતું :—જઘન્ય અસંખ્યાત અસં-ખ્યાતાના રાશી અભ્યાસ કરવાથી પહેલું જઘન્ય પરિત્ત અનંતું થાય. અને તેને એકરૂપ ઉછું કરીએ એટલે ઉત્કૃષ્ટ અસંખ્યાત અસંખ્યાતું થાય.

૧ જઘન્ય-પરિત્ત-અનંતું ઃ---- સાતમા જઘન્ય-અસ'ખ્યાત-અસં∙ ખ્યાતાના રાશિ અભ્યાસ કરવાથી પહેલું જઘન્ય-પરિત્ત અનંતું થાય.

૨ મધ્યમ-પરિત્ત અનં તું --- જઘન્ય પરિત્ત અનં તાને એકાદિકે યુક્ત કરતાં જયાં સુધી ઉત્ક્રષ્ટ ન થાય ત્યાં સુધી મધ્યમ-પરિત્ત-અનંતું.

૩ ઉત્ક્રપ્ટ-પરિત્ત-અન નુ:----પહેલા જઘન્ય-પરિત્ત–અન તાના રાશિ અભ્યાસ કરવાથી જલન્ય યુક્ત અન'તું થાય. અને તેને એકરૂપ ઊર્ણ્ય કરીએ ત્યારે ઉત્કષ્ટ-પરિત્ત અનં તું થાય.

૪ જઘન્યયુક્તાનં તું :---- પહેલા જઘન્ય-પરિત્ત-અનંતાના રાશિ અભ્યાસ કરવાથી જઘન્ય યુક્તાનંતું થાય. આટલા અભવ્યજીવાે છે.

પ મધ્યમ યુક્તાનંતુ :---જઘન્ય યુક્રતાનંતાને એકાદિકે યુક્ત કરતાં કરતાં જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ યુક્તાનંતું ન થાય ત્યાં સુધી સર્વ મધ્યમ યુક્તાનંતું.

૬ ઉત્કૃષ્ટ યુક્તાનંતુંઃ—-જઘન્ય યુક્તાનંતાને રાશિ અભ્યાસ કરવાથી સાતમું જઘન્ય-અનંતાનંતું થાય, તેને વળી એક રૂપ ઊણા કરીએ એટલે ઉત્ક્રષ્ટ યુક્તાનંતું થાય.

૭ જઘન્ય--અનંતાનંતું :----ચેાથા જઘન્ય-યુક્ત--અનંતાના રા**શિ** અભ્યાસ કરવાથી સાતમું જઘન્ય અનંતાનંતું થાય.

૮ મધ્યમ-અનંતાનંતું:-- જઘન્ય-અનંતાનંતાને એકાદિકે યુક્ત કરીએ એટલે પછીનું સર્વ મધ્યમ--અનંતાનંતું થાય.

૯ ઉત્કૃષ્ટાન તાન તું:----અનુયોગદ્વાર સૂત્રમાં કહ્યું છે કે :--

## एवं उक्कीसयं अणताणंतयं नत्थि।

ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનં તું નથી. જઘન્ય અનંતાનંત પછીનાં સર્વસ્થાના મધ્યમ અનંતાન તામાં સમાય છે. એટલ ઉત્કૃષ્ટ-અનંતાન તું નથી.

આ પ્રમાણે અનુયેાગદાર સુત્રમાં કહેલ વિધિ પ્રમાણે અસંખ્યાતાદિકનું સ્વરૂપ કહ્યું. હવે અન્ય આચાર્યોને મતે તેનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

# ગાથા ૮૦ થી ૮૬

૧ જઘન્ય પરિત્ત અસંખ્યાતું:-- ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યાતું એકરૂપ યુક્ત

કરીએ એટલે પહેલું અસંખ્યાતું થાય.

૨ મધ્યમ-પરિત્ત અસ'ખ્યાનું:---આગળ પ્રમાણે.

૩ ઉત્કુષ્ટ પરિત્ત⊶અસ ખ્યાતું:---ચે઼થા જઘન્ય યુક્ત અસ ખ્યા-તામાંથી એકરૂપ ઊાછું કરીએ એટલ ત્રીજાું અસ ખ્યાતું.

૪ જઘન્ય–યુક્ત–અસંખ્યાતું — ઉત્કૃષ્ટ પરિત્ત અસંખ્યાતું એકરૂપ યુક્ત કરીએ એટલે ચાેથું અસંખ્યાતું થાય.

૫ મધ્યમ-યુક્ત-અસંખ્યાતું: આગળ પ્રમાણે

૬ ઉત્કૃષ્ટ--યુક્ત--અસંખ્યાનું ઃ-- સાતમા જઘન્ય અસંખ્યાત-અસંખ્યાતામાંથી એકરૂપ ઊછ્ં કરીએ એટલું છઠ્ઠું ઉત્કૃષ્ટ યુક્ત -√ અસંખ્યાનું થાય.

ુ તું ૭ જઘન્ય-એસંખ્યાત-અસંખ્યાતું: --ચેષ્યું જ્યન્ય-યુક્ત અસં-ખ્યાતું એકજ વાર વર્ગિએ એટલે જઘન્ય-અસંખ્યાત-અસંખ્યાતું સાતમું થાય

૮ મધ્યમ---અર્સ ખ્યાત–અસ ખ્યાતુંઃ--સાતમું અર્સ ખ્યાતું રૂપાદિકે યુક્ત કરતાં જયાં સુધી ઉત્કૃષ્ટ ન થાય ત્યાં સુધી મધ્યમ-અર્સ ખ્યાત અર્સ ખ્યાતું આઠમું થાય.

૯ ઉત્કૃષ્ટ-અસંખ્યાત−અસંખ્યાતું :⊷જલન્ય-પરિત્ત-અનંતામાંથી એક એાછા કરીએ ત્યારે ઉત્કૃષ્ટ-અસંખ્યાત-અસંખ્યાતું થાય.

૧ જઘન્ય-પરિત્ત-અનંતું:-પ્રથમ જઘન્ય-અસંખ્યાત-અસંખ્યાતાના ત્રણ વાર વર્ગ કરવા અને તેમાં આ દશ વસ્તુઓ ભેળવીએ. (૧) લાકાકાશના પ્રદેશ, (૨) ધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશ, (૩) અધર્માસ્તિકાયના પ્રદેશ; (૪) એક જીવના પ્રદેશ, (૫) સ્થિતિબંધના અધ્યવસાયસ્થાના (૬) અનુભાગબંધના અધ્યવસાયસ્થાના, (૭) યેાગ તે મન, વચન કાયાનું વીર્ય. તેના છેદપ્રતિભાગ તે સૂક્ષ્મ નિર્વિભાજય ભાગ, (૮) ઉત્સર્પિ છી-અવસર્પિ છી એ બે કાળના સમય, (૮) પ્રત્યેક જીવનાં જારૌર અને (૧૦) નિગાદ-સાધારણ વનસ્પતિકાયનાં શરીર એ દશ અસં-ખ્યાતી વસ્તુઓ ભેળવીએ અને પછી વળી તે રાશિના ત્રણ વાર વર્ગ કરીએ તે પહેલું જઘન્ય-પરિત્ત—અનંતું થાય.

ર મધ્યમ-પરિત્ત અનંતુ: આગળ પ્રમાણે.

૩ ઉત્કૃષ્ટ-પરિત્ત અનંતુ:--જઘન્ય યુક્ત અનંતામાંથી એક ઓછેા કરીએ એટલે ત્રીજ્વં ઉત્કૃષ્ટ-પરિત્ત−અનંતુ થાય.

૪ જઘન્ય-યુક્ત-અનંતુઃ⊷જઘન્ય-પરિત્ત-અનંતાને⊩ રાશિ અભ્યાસ કરવાથી ચેલ્લું અનંતુ થાય. આટલા અભવ્ય જીવાે છે.

ય મધ્યમ-યુક્ત-અનંતુ:--આગળ પ્રમાણે

૬ ઉત્કૃષ્ટ-યુક્ત-અનંતુ:--જઘન્ય-અનંતાનંતુ એકરૂ૫ ઊર્સું કરીએ એટલે છઠ્ઠું ઉત્કૃષ્ટ-યુક્તાનંતુ થાય.

૭ જઘન્ય અનંતાનંતુઃ—જઘન્ય-યુક્ત–અનંતાનેા એક્વાર વર્ગ કરવાથી સાતમું જઘન્ય અનંતાનંતુ થાય.

૮ મધ્યમ-અન`તાન`તુઃ--જઘન્ય અન`તાન`તાને એકાદિકે યુક્ત કરતાં જ્યાં સુધી ઉત્કૃષ્ટાન`તાન`તુ ન થાય ત્યાં સુધી સર્વ મધ્યમ– -અન`તાન`તુ.

૯ ઉત્કૃષ્ટ-અનંતાનંતુઃ— જધન્ય-અનંતાનંતાની રાશિના ત્રણ-વાર વર્ગ કરીએ અને તેમાં આ છ અનંતા ભેળવીએ (૧) સિલ્દના જીવ, (૨) નિગાદિયા જીવ, (૩) વનસ્પતિ કાયના જીવ, (૪) સર્વ અતીત-અનાગત કાળના સમય, (૫) સર્વ પુદ્દગલ પરમાણુ અને (૬) સર્વ અલાેકાકાશનાં પ્રદેશ, આ છ ભેળવીએ. ત્યારપછી વળી તેના ત્રણવાર વર્ગ કરીએ, અને કેવળજ્ઞાન અને કેવલ-દર્શનના પર્યાય ભેળવીએ ત્યારે નવમું ઉત્કૃષ્ટાનંતાનંતુ થાય. આ ઉત્કૃષ્ટ-અનંત– અનંતું નિષ્પ્રયાેજન છે. એટલા માટે સિલ્દાન્તમાં ના કહી છે. કારણ કે લાેકાકાશમાં જેટલા પદાર્થો છે તે સર્વે આઠમા અનંતેજ છે. કર્મગ્રંથમાં સંખ્યાતાદિના એકવીશ ભેદ ગ્રણાવ્યા છે. પહેલા ત્રણ સંખ્યાતાના. બીજા નવ અસંખ્યાતાના અને ત્રીજા નવ અનં-તાના. આ બન્ને મતાંતરામાં પંહેલાં સાત ભેદના વર્ણનમાં કોઈ જાતના ફેરફાર નથી. આઠમા ભેદથી વિષયોમાં મતભેદ છે, ટબામાં અને મૂલમાં જે મતાંતર જણાવેલ છે તે ટુંકમાં આ પ્રમાણે છે. જઘન્ય-યુક્ત-અસંખ્યાતાના વર્ગ કરવાથી જઘન્ય-અસંખ્યાત-અસંખ્યાતુ થાય છે. જઘન્ય--અસંખ્યાતાના વર્ગ કરવાથી જઘન્ય-અસંખ્યાત-અસંખ્યાતુ થાય છે. જઘન્ય--અસંખ્યાતાના મેલવવાથી અને પછી ત્રણવાર વર્ગ કર--વાથી જઘન્ય--પરિત્ત-અનંતુ થાય છે. જઘન્ય-પરિત્ત અનંતાના અભ્યાસ કરવાથી જઘન્ય-યુક્ત-અનંતું થાય છે. જઘન્ય-પરિત્ત અનંતાના એક વાર વર્ગ કરવાથી જઘન્ય-યુક્ત-અનંતું થાય છે. જઘન્ય-પુક્ત-અનંતાના અલ્યાસ કરવાથી જઘન્ય-યુક્ત-અનંતું થાય છે. જઘન્ય-પરિત્ત અનંતાના અલ્યાસ કરવાથી જઘન્ય-યુક્ત-અનંતું થાય છે. જઘન્ય-પુક્ત-અનંતાના જે વર્ગ કરવાથી જઘન્ય-અનન્ત-અનન્ત થાય છે. જઘન્ય-ચુક્ત-અનંતાના વન્તાનો ત્રણવાગ ગર્ગ કરીને એમાં છ અનંતા મેલવીને ફરીવાર ત્રણવાર વર્ગ કરીને કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનના પર્યાયો મેલવવાથી જે સંખ્યા થાય તે ઉત્કૃષ્ટ અનંતાનંતુ છે. મધ્યમ અને ઉત્કૃષ્ટ સંખ્યા જાણવા માટેની રીત સરખી છે.

આ બન્ને રીતથી જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટની સંખ્યા એક એકની હાેય છે. પણ મધ્યમ સંખ્યાતાના સંખ્યાતા, અસંખ્યાતાના અસં-ખ્યાતા અને અનંતાના અનંતા ભેદાે થાય છે.

આ રીતે ષડશીતિ નામના ચતુર્થ કર્મગ્રંથ ઉપર મૂલ અને ટબ્બાને લગતા વિષયોનું ટીપ્પણ પૂર્ણ થ્યું. આ કર્મગ્રંથના જાદદ જીદાં વિષયો ઉપર વિવેચન હોવાથી આનું બીજાું નામ સૂક્ષ્માર્થ વિચાર છે. આની મૂલ ગાથાઓ ૮૬ છે. અને બીજી ત્રણ પ્રક્ષેપ ગાથાઓ મલી કુલ ૮૯ ગાથાઓ આ કર્મગ્રંથમાં આપેલી છે.

# ષડશીતિ પ્રદીપક સંપૂર્ણ

